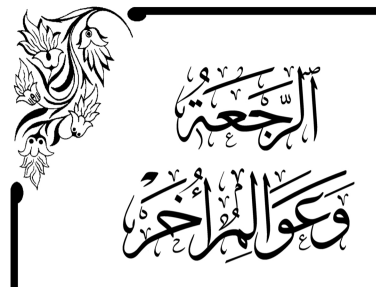




# ي مقول الطب بي محفول بي محفول



أخبار الطينة والأظلة والأشباح والميثاق والذر

المجنع الاربع

تقرير ابحاث

سماحة المرجع الديني الشيخ محُمَّد السند

بقلم جمع من الفضلاء



# هوية الكتاب

اسم الكتاب: الرجعة وعوالم أُخر

أخبار الطينة والأظلة والأشباح والميثاق والذر ـ الجزء الرابع

تاليف: تقرير لابحاث المرجع الديني الشيخ محمد السند.

بقلم: جمع من الفضلاء

عدد النسخ المطبوعة: 5000

عدد الصفحات: 384

الطبعة: الاولى

سنة الطبع: 2018م \_ 1439هـ

قطع الورق: 17×24

الاخراج الفني: احمد الهاشمي



الفضل السابغ

الرجعة وعالم القيامة

# الحوض وجملة من المقامات فِي الرجعة

اعلم ان الحوض والمقام المحمود واللواء والنشر والحشر وجملة من المقامات وان ورد انها في القيامة الكبرى \_ كما في جملة من الآيات وصريح روايات \_ الا انه ورد ان لها تحقق وكينونة في الرجعة أيضا ، كما هو الحال في الحساب ، وكما هو الحال في الجنان كجنة آدم والجنة والنار البرزخية وجنان الرجعة وفي عالم القيامة وفي البعث الاخير ما بعد القيامة فكل ذلك هو مراتب لهذه الحقائق والمقامات .

١- روي في كتاب سليم بن قيس الهلالي الله بحضور جماعة مِنْ أعيان الصحابة منهم أبو الطفيل فأقرَّه عَلَيْهِ مولانا زين العابدين الله ، وقال : « هَذِهِ الصحابة منهم أبو الطفيل فأقرَّه عَلَيْهِ مولانا زين العابدين الله ، وقال : « هَذِهِ أحاديثنا صحيحة » . قال أبان : لقيت أبا الطفيل بَعْدَ ذَلِكَ فِي منزله فحدَّثني فِي الرجعة عَنْ أُناس مِنْ أهل بدر ، وعَنْ سلمان والمقداد ، وأبي بن كعب . وقال أبو الطفيل : فعرضت هَذَا الذي سمعته منهم عَلَى علي بن أبي طالب صلوات الله الطفيل : فعرضت هَذَا الذي سمعته منهم عَلَى علي بن أبي طالب صلوات الله عَلَيْهِ بالكوفة ، فَقَالَ : « هَذَا علم خاص لا يسع الأُمَّة جهله ، وَرَدَّ علمه إلى الله » . عَلَيْهِ بالكوفة ، فَقَالَ : « هَذَا علم خاصّ لا يسع الأُمَّة جهله ، وَرَدَّ علمه إلى الله » . حَتّى صرت ما أنا بيوم القيامة أشدّ يقيناً منّي بالرجعة . وَكَانَ مَمَّ قلت : يا أمير المؤمنين أخبرني عَنْ حوض النّبِي عَنْ أَن الله عنه ؟ فقال : « أنا بيدي ، فليردنّه أوليائي وليصرفنّ الذائد عنه ؟ فقال : « أنا بيدي ، فليردنّه أوليائي وليصرفنّ عنه أعدائي » . قلت : فَمَنْ الذائد عنه ؟ فقال : « أنا بيدي ، فليردنّه أوليائي وليصرفنّ عنه أعدائي » .

وفى رواية أُخرى : « لأوردنَّه أوليائي ، ولأصرفنَّ عنه أعدائي » . فقلت : يا أمير المؤمنين قول الله : ﴿ وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِّنَ الأَرْضِ تُكلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بآياتِنَا لاَ يُوقِنُون ﴾(١) ما الدابة ؟ قَالَ : « يا أبا الطفيل إله عَنْ هذا » ، فقلت : يا أمير المؤمنين اخبرني به جُعلت فداك ، قَالَ : « هِيَ دابة تأكل الطعام ، وتمشى في الأسواق ، وتنكح النساء » ، فقلت : يا أمير المؤمنين مَنْ هُوَ ؟ قَالَ : « هُوَ ربّ الأرض الذي تسكن الأرض به » ، قلت : يا أمير المؤمنين مَنْ هُوَ ؟ قَالَ : « صدّيق هَذِهِ الأُمَّة ، وفاروقها ، وربيها ، وذو قرنيها » ، قلت : يا أمير المؤمنين مَنْ هُوَ ؟ قَالَ : « **الذي قَالَ تَعَالَى** : ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴾<sup>(١)</sup> و﴿ الَّذِي عِندَهُ عِلْمٌ مِّنَ الْكِتَابِ ﴾ (") و﴿ وَالَّذِي جَاء بِالصِّدْقِ ﴾ (١) والذي صدق به أنا ، والناس كلّهم كافرون غيرى وغيره » . قلت : يا أمير المؤمنين فسمّه لي ، قَالَ : « قَدْ سميته لك يا أبا الطفيل ، والله لو أدخلت على عامّة شيعتى الَّذِيْنَ بهم أقاتل ، الذين أقرّوا بطاعتي ، وسمّوني أمر المؤمنين ، واستحلّوا جهاد مِنْ خالفني ، فحدَّثتهم ببعض ما أعلم مِنْ الحَقِّ فِي الكتاب الذي نزل به جبرئيل اللهِ عَلَى مُحَمَّد ﷺ لتفرَّقوا عنّي حَتّى أبقى فِي عصابة حقّ قليلة ، أَنْتَ وأشباهك مِنْ شيعتى » ، ففزعت وقلت : يا أمير المؤمنين أنا وأشباهي نتفرَّق عنك أو نثبت معك ؟ قَالَ : « بَلْ تثبتون » . ثم أقبل عليَّ فَقَالَ : « إنَّ أمرنا صعب مُستصعب لا يعرفه ولا يقرُّ به إلَّا ثلاثة : ملك مُقرَّب ، أو نبيّ مُرسل ، أو عبد مؤمن نجيب امتحن الله قلبه للإيمان . يا أبا الطفيل إنَّ رسول الله عَيِّكَ فَبض فارتدَّ الناس ضلالاً وجهالاً إلَّا مِنْ عصمه الله بنا أهل البيت »(٥) . ومراده ان الحوض في الدنيا اي في الرجعة وهي آخرة الدنيا .

<sup>(</sup>١) سورة النمل: الآية ٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة هود: الآية ١٧.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل: الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٤) سورة الزمر : الآية ٣٣.

<sup>(</sup>٥) مختصر البصائر: ١٦١\_١٦٤/ ح١٢.

#### ١\_ اللواء

٢- عَنْ سلام بن المستنير ، عَنْ أبي عبدالله الله ، قال : « لقد تسمّوا باسم ما سمّى الله به أحداً إلّا على بن أبي طالب وما جاء تأويله » ، قلت : جُعلت فداك متى يحيء تأويله ؟ قَالَ : « إِذَا جاء جمع الله أمامه النبيّين والمؤمنين حَتّى ينصروه وَهُوَ قُول الله : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّه مِيثَاقَ النّبِيّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ﴾ إلى قول الله : ﴿ وَأَنَا مُعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِين ﴾ ، فيومئذ تدفع راية رسول الله عَلَيْ اللواء إلى على بن أبي طالب فيكون أمير الخلايق كلّهم أجمعين يكون الخلائق كلّهم تحت لوائه ويكون هُوَ أميرهم فَهَذَا تأويله » (١) . والنصر لأمير المؤمنين الله هو في الرجعة .

#### ٧- الرجعة والنشر

٣\_ عَنْ الحسن بن عبدالله ، عَنْ أبي عبدالله الله الله ، قَالَ : قَالَ أمير المؤمنين الله : « أنا الفاروق الأكبر ، وصاحب الميسم ، وأنا صاحب النشر الأوَّل ، والنشر الآخر ، وصاحب الكرّات ، ودولة الدول ، وَعَلَى يدي يَتِمُّ موعد الله وتكمل كلمته ، وبي يكمل الدين »(٢) . وهو إشارة الى دول الرجعة .

### ٣\_ الرجعة والمقام المحمود

٤ عَنْ عروة بن أخي شعيب العقرقوفي ، عمَّن ذكره ، عَنْ أبي عبدالله على ، وساق إلى قال : « إذَا أتيت عِنْدَ قبر الحسين على ويجزيك عِنْدَ قبر كُلّ إمام ... » ، وساق إلى قوله : « اللَّهُمَّ لا تجعله آخر العهد مِنْ زيارة قبر ابن نبيّك ، وابعثه مقاماً محموداً تنتصر به لدينك ، وتقتل به عدوّك ، فإنَّك وعدته ، وَأَنْتَ الرَّبِ الذي لا تخلف الميعاد » ، وكذلك تقول عِنْدَ قبور كُلّ الأئمة الميعاد » ، وكذلك تقول عِنْدَ قبور كُلّ الأئمة الميعاد » .

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي: ١: ١٨١/ ح٧٧.

<sup>(</sup>٢) المحتضر: ٢٦٧/ ح ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) كامل الزيارات: ٥٢٣ - ٥٢٦/ باب ١٠٤/ ح ( ٢/٨٠٤).

٥ ـ و في تفسير علي بن إبراهيم ، ﴿ قُتِلَ الإِنسَانُ مَا أَكْفَرَه ﴾ قَالَ : ﴿ هُوَ أَمير المؤمنين » ، قَالَ : ﴿ مَا أَكْفَرَه ﴾ أيّ ماذا فعل وأذنب حَتّى قتلوه ، ثمّ قَالَ : ﴿ مِنْ أَيّ شَيْءٍ خَلَقَه مِن نُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَه ثُمَّ السّبِيلَ يَسَّرَه ﴾ ، ثم قَالَ يسّر له طريق الحير ( ثم اماته فأقبره ثم اذا شاء أنشره ) قال : في الرجعة ، ﴿ كَلاّ لَمَّا يَقْضِ مَا أَمْرَه ﴾ (" أيّ لَمَّ يقضي ما أمره » .

٢- صحيح جميل بن درّاج عَنْ أبي اسامة ، عَنْ أبي جعفر الله ، قَالَ : سألته عَنْ قول الله : ﴿ قُتِلَ الإِنسَانُ مَا أَكْفَرَه ﴾ قَالَ : ﴿ نعم ، نزلت فِي أمير المؤمنين الله فنسب المؤمنين الله فنسب خلقه وما أكرمه الله به ، فَقَالَ : ﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَه ﴾ ، يقول : مِنْ طينة الأنبياء خلقه فقد وما أكرمه الله به ، فَقَالَ : ﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَه ﴾ ، يقول : مِنْ طينة الأنبياء خلقه فقد وما أكرمه الله به ، فَقَالَ : ﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَه ﴾ ، يقول : مِنْ طينة الأنبياء خلقه فقد من النسره ، [قلت : ما قوله : ﴿ ثُمَّ إِذَا شَاء أَنشَرَه ﴾ ، قَالَ : ﴿ يمكث بَعْدَ قتله فِي الرجعة فيقضي ما أمره » (\*) » .

## ٤\_ الرجعة والساعة

٧- وروى في الهداية الكبرى بسنده عن المفضل بن عمر قال سألت سيدي الصادق الله : هل للمأمول المنتظر المهدي الله من وقت موقت يعلمه الناس ؟ فقال : حاشا لله ان يوقت ظهوره بوقت يعلمه شيعتنا . قلت : ياسيدي ولم ذاك ؟ قال : لأنه هو الساعة التي قال الله تعالى يسألونك عن الساعة أيان مرساها قل انها علمها عند ربي لا يجليها لوقتها الا هو ثقلت في السهاوات والارض . وهو الساعة التي قال الله تعالى يسألونك عن الساعة أيان مرساها وقال وعنده علم الساعة . ولم يقل عند احد دونه ، وقال فهل ينظرون الا الساعة أن تأتيهم بغتة فقد جاء أشراطها .

<sup>(</sup>١) سورة عبس: الآية ١٧ ـ ٢٣ ، تفسير القمى ذيل السورة.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمى ذيل السورة الحديث الاول.

وقال اقتربت الساعة وانشق القمر . ومايدريك لعل الساعة تكون قريبا . وقال ويستعجل بها الذين لايؤمنون بها والذين آمنوا مشفقون منها ويعلمون انها الحق ألا إن الذين يهارون في الساعة لفي ضلال بعيد .

ومفاد الرواية انطباق عناوين وأوصاف القيامة على الظهور فضلا عن انطباقها على الرجعة ، وإن كانت في القيامة الكبرى أيضا .

٨ وروى أبو بصير ، عَنْ أبي عبدالله ﷺ فِي قوله تَعَالَى ﴿ قُلْ مَن كَانَ فِي الضَّلاَلَةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًّا حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ إِمَّا الْعَذَابَ وَإِمَّا السَّاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَّكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾ (١) ، قَالَ : ﴿ أَمَّا قوله ﴿ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوعَدُونَ ﴾ فَهُو خروج القائم وَهُو الساعة ﴿ فَسَيَعْلَمُونَ ﴾ اليوم ما نزل بهم مِنْ الله عَلَى يدي قائمه فَلَلِكَ قوله : ﴿ مَنْ هُو شَرُّ مَّكَانًا ﴾ يعني عِنْدَ القائم ﴿ وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾ ، قلت : ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ ﴾ قَالَ : ﴿ معرفة أمير المؤمنين والأئمة ﷺ ، قَالَ : يستوفي المؤمنين والأئمة ﷺ ، قَالَ : يستوفي خرْثُ الآخِرَةِ مَنْ دولتهم ، ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ مِنْ دولتهم ، ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ مَنْ اللهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ مِنْ اللهُ عَلَى : ﴿ لَيْسَ لَهُ فِي دُولة حَرْثَ اللَّخِرَةِ مِنْ اللهُ عَلَى : ﴿ لَيْسَ لَهُ فِي دُولة حَرْثَ اللَّخِرَةِ مَعَ القائم نصيب ﴾ ، قَالَ : ﴿ لَيْسَ لَهُ فِي دولة مَعْ القائم نصيب ﴾ ، قالَ : ﴿ لَيْسَ لَهُ فِي دولة مَعْ القائم نصيب ﴾ ، قالَ : ﴿ وَقَرَيب مفادها كالسابقة .

9\_ روى بن شهر آشوب عَنْ الباقر اللهِ فِي شرح قول أمير المؤمنين اللهِ : « عَلَى يدي تقوم الساعة » ، قَالَ : « يعني الرجعة قبل القيامة ، ينصر الله بي وبذريتي المؤمنين » (٣) . وفيها تصريح بإنطباق عنوان الساعة وهو من أسهاء وأوصاف القيامة الكبرى على الرجعة .

<sup>(</sup>١) سورة مريم: الآية ٧٥.

<sup>(</sup>۲) الكافي: ۱ : ٤٣١/ ح٩٠ .

<sup>(</sup>٣) مناقب آل أبي طالب: ٢: ٢٠٧ باب قضايا امير المؤمنين ع.

#### ٥ ـ الرجعة والحشر والصراط

المؤمنين الله ... »، إلى أنْ قَالَ : « وإنَّ لي الكرّة بَعْدَ الكرّة ، والرجعة بَعْدَ الرجعة ، والمؤمنين الله ... »، إلى أنْ قَالَ : « وإنَّ لي الكرّة بَعْدَ الكرّة ، والرجعة بَعْدَ الرجعة ، وأنا صاحب الرجعات والكرّات ، وصاحب الصولات والنقات ، والدولات العجيبات ، وأنا قرن مِنْ حديد ، وأنا عبدالله وأخو رسول الله ، وأنا أمين الله وخازنه ، وعيبة سرّة وحجابه ، ووجهه وصراطه وميزانه ، وأنا الحاشر إلى الله ... »(١) . وههنا قرن الله بين الرجعة والكرة والحشر بعد كون الرجعة نمط من حشر ونشر للأموات .

١١\_أحد أسماء الْنَبِيّ عَيْنِهُ فِي التوراة والإنجيل: الحاشر.

عَنْ عوف بن مالك ، قَالَ : انطلق الْنَبِي عَلَيْهُ يوماً وأنا معه حَتّى دخلنا كنيسة اليهود بالمدينة يَوُم عيد لهم فكرهوا دخولنا عليهم ، فَقَالَ لهم رسول الله عَلَيْهُ : « يا معشر اليهود أروني اثني عشر رجلاً يشهدون أنّه لا إله إلّا الله وأنّ مُحمّداً رسول الله يحبط الله عَنْ كُلّ يهودي تحت أديم السياء الغضب الذي غضب عليه » ، قَالَ : يجبط الله عَنْ كُلّ يهودي تحت أديم السياء الغضب الذي غضب عليه » ، قَالَ : فأسكتوا ما اجابه منهم أحد ، ثمّ ردّ عليهم فَلَمْ يجبه أحد ، ثمّ ثلّث فَلَمْ يجبه أحد ، فقَالَ : « أبيتم فوالله إنّي لأنا الحاشر وأنا العاقب وأنا النّبِي المصطفى آمنتم أو كذبتم ... ثم انصر ف وأنا معه حتى اذا كدنا ان نخرج نادى رجل من خلفنا كها انت كامد قال فأقبل فقال ذلك الرجل اي رجل تعلموني فيكم يامعشر اليهود ؟ قالوا : يامحمد قال فأقبل فقال ذلك الرجل اعلم بكتاب الله منك ولا افقه منك ولا من ابيك قبلك ولا من جدك قبل ابيك قال فأني اشهد له بالله انه نبي الله الذي تجدونه في التوراة قالوا : كذبت ثم ردوا عليه قوله وقالوا فيه شرا قال رسول عَلَيْ : كذبتم لن يقبل قولكم اما آنفا فتثنون عليه من الخير ما اثنيتم ولما آمن اكذبتموه وقلتم فيه ما قلتم فلن

<sup>(</sup>١) مختصر البصائر: ١٤٨/ ح٢.

يقبل قولكم »(١) . وتقريب وصفه عَيَّالُهُ بالحاشر والعاقب شامل للرجعة كما في الرواية السابقة .

## ٦- الرجعة والحوض تمثل لحقيقة القرآن

الله عَلَى الله عَنْ أبي سعيد الخدري ، قَالَ : قَالَ رسول الله عَنْ أبي سعيد الخدري ، قَالَ : قَالَ رسول الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عبل محدود مِنْ السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتى فإنَّها لَنْ يفترقا حَتّى يردا على الخوض "(٢) .

ويظهر مِنْ متن حديث الثقلين المتواتر أنَّ حقيقة القرآن الكريم وَهِيَ الروح الأمري وروح القدس يتمثَّل فِي نهاية الرجعة . وَهِيَ مرحلة ظهور الحوض ، كَمَا مَرَّ فِي روايات الحوض فِي حديث أمير المؤمنين اللَّهُ أَنَّهُ مِنْ الدُّنْيَا ، وَهِيَ آخرة الدُّنْيَا ، وَهِيَ الرجعة .

فَكَمَا أَنَّ جَبِرائيل وميكائيل يتمثلون عِنْدَ التنزل . وَقَدْ وَرَدَ فِي روايات الرجعة تنزل الملائكة ورؤية المؤمنين لهم . فكذلك ترائي وتمثل القرآن .

وَهَذَا المفاد محتمل نظير ما وَرَدَ فِي روايات الفريقين مِنْ مجيء القرآن فِي عالم القيامة فِي أَجْمَل هيئة . وَهَذَا لا يخص القرآن فَقَطْ ، بَلْ يشمل سورالقرآن ، بَلْ وَبَعْض الآيات العظيمة المحكمة مِنْ القرآن كآية الكرسي وآية الملك .

بَلْ وكذلك بَقيَّة الكتب الَّتِي أنزلت كالتوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم .

فقد روى الكليني بسنده عَنْ جابر عَنْ أبي جعفر عليه قَالَ : « يجيء القرآن يَوُم القيامة فِي أحسن منظور إليه صورة ، فيمر بالمسلمين فيقولون : هَذَا رجل منّا ،

<sup>(</sup>١) مسند أحمد: ٦: ٢٥ الحديث ٤٨٩٣٢ ، ولا يخفي ان مضمون الحديث مستفيض لديهم او متواتر.

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين: ص٢٤٠ رقم ٦١.

فيجاوزهم إلى النبيين فيقولون: هُوَ منا ، حَتّى ينتهي إلى رَبّ العزة عَزَّ وَجَلَّ ، فيقول: يا رَبّ فلان بن فلان أظمأتُ هواجره ، وأسهرتُ ليله فِي دار الدُّنْيَا ، وفلان بن فلان لَمْ أظمأ هواجره وَلَمْ أسهر ليله ، فيقول تَبَارَكَ وَتَعَالَى : أدخلهم الجنة عَلَى منازلهم ، فيقوم فيتبعونه فيقول للمؤمن : اقرأ وإرقه . قَالَ : فيقرأ ويرقى حَتّى يبلغ كُلِّ رجل منهم منزلته الَّتِي هِيَ لَهُ فينزلها (1).

و روى الكليني ايضا بسنده عَنْ سعد الخفّاف عَنْ أبي جعفر الله الخلق سعد تعلموا القرآن ، فَإِنَّ القرآن يأتي يَوُم القيامة فِي أحسن صورة نظر إليها الخلق والناس صفوف عشرون ومائة ألف صف ، ثمانون ألف صف في أُمَّة مُحمَّد عَلَيْكُ ، وأربعون ألف صف مِنْ سائر الأمم ، فيأتي عَلَى صف المسلمين في صورة رجل ، وأربعون ألف صف مِنْ سائر الأمم ، فيأتي عَلَى صف المسلمين في صورة رجل ، فيسلم فينظرون إليه ثمَّ يقولون : لا إله إلَّا الله الحليم الكريم ، إنَّ هَذَا الرجل مِنْ المسلمين نعرفه بنعته وصفته غَيْر أَنَّهُ كَانَ أَشدّ اجتهاداً منّا فِي القرآن ، فَمِنْ هُنَاك أعطي مِنْ البهاء مِنْ الجمال والنور ما لمَ نعطه .

ثمَّ يجاوز حَتّى ياتي عَلَى صف الشهداء ، فينظرون إليه الشهداء ، ثمَّ يقولون : لا إلّا الله الرب الرَّحِيم إنَّ هَذَا الرجل مِنْ الشُّهداء نعرفه بسمته وصفته غَيْر أنَّهُ مِنْ شهداء البحر ، فَمِنْ هُنَاك أُعطيَ مِنْ البهاء والفضل ما لمَ نعطه .

قَالَ : فيتجاوز حَتّى يأتي عَلَى صف شهداء البحر في صورة شهيد ، فينظر إليه شهداء البحر فيكثر تعجبهم ويقولون : إنَّ هَذَا مِنْ شهداء البحر نعرفه بسمته وصفته غَيْر أنَّ الجزيرة التي أصيب فيها كانت أعظم هولاً من الجزيرة الَّتِي أصبنا فيها ، فَمِنْ هُنَاك أُعطي مِنْ البهاء والجهال والنور ما لمَ نعطه .

ثمَّ يجاوز حَتَّى يأتي صف النبيين والمُرسلين فِي صورة فِي صورة نبي مرسل ، فينظر النبيون والمرسلون إليه ، فيشتد لذلك تعجبهم ، ويقولون : لا إله إلَّا الله الحليم

<sup>(</sup>١) الكافي: ح٢ ص ٦٠١، رقم ١١ باب فضل القرآن.

الكريم ، إنَّ هَذَا النَّبِيّ مرسل نعرفه بسمته وصفته ، غَيْر أَنَّهُ أُعطي فضلاً كثيراً .

قَالَ : فيجتمعون فيأتون رسول الله ﷺ فيسألونه ، ويقولون : يا مُحَمَّد مَنْ هَذَا ؟ فيقولون لهم : أوَ ما تعرفونه ؟ فيقولون : ما نعرف ، هَذَا ممن لَمْ يغضب الله عَلَيْهِ ، فيقول رسول الله ﷺ : هَذَا حجة الله عَلَى خلقه ، فيَسلِّم .

ثمَّ يجاوز حَتَّى يأتي عَلَى صف الملائكة في صورة ملك مقرب ، فتنظر إليه الملائكة في صورة ملك مقرب ، فتنظر إليه الملائكة فيشتد تعجّبهم ويكبر ذلك عليهم لما رأوا من فضله ويقولون تعالى ربنا وتقدس ، إن هذا العبد من الملائكة نعرفه بسمته وصفته غَيْر أنَّهُ كَانَ أقرب الملائكة إلى الله عَزَّ وَجَلَّ مقاماً ، فَمِنْ هُنَاك ألبس مِنْ النور والجهال ما لمَ نُلبس .

ثمَّ يجاوز حَتّى ينتهي إلى رب العزة تَبَارَكَ وَتَعَالَى فيخرّ تحت العرش فيناديه تَبَارَكَ وَتَعَالَى : يا حجتي في الأرض وكلامي الصادق الناطق ، ارفع رأسك وسل تعط واشفع تشفع فيرفع رأسه فيقول الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى : كيف رأيت عبادي ؟ فيقول : يا رب منهم مَنْ صانني وحافظ عليَّ وَلَمْ يضيّع شيئاً ، وَمِنْهُم مَنْ ضيعني واستخفّ بحقي وكذب بي ، وأنا حجتكَ عَلى جميع خلقك فيقول الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى : وعزتي وجلالي وارتفاع مكاني لأثيبنَّ عليك اليوم أحسن الثواب ، ولأعاقبنَّ عليك اليوم أليم العقاب .

قَالَ : فيرجع القرآن رأسه فِي صورة أُخرى . قَالَ : فقلت لَهُ : يا أبا جعفر فِي أيّ صورة يرجع ؟

قَالَ : فِي صورة رجل شاحب متغيّر يبصره أهل الجمع فيأتي الرجل مِنْ شيعتنا الذي كَانَ يعرفه ويجادل به أهل الخلاف فيقوم بين يديه فيقول : ما تعرفني ؟ فينظر إليه الرجل فيقول : ما أعرفك يا عبدالله .

قَالَ : فيرجع فِي صورته الَّتِي كانت فِي الخلق الأوَّل ويقول : ما تعرفني ؟ فيقول : نعم ، فيقول القرآن : أنا الذي أسهرت ليلك وأنصبتُ عيشكَ ، سمعتَ

الأذى ، وَرُجمت بالقول فيَّ ، ألا وإنَّ كُلِّ تاجر قَدْ استوفى تجارته وأنا وراءك اليوم .

قَالَ: فينطلق إلى ربّ العزة تَبَارَكَ وَتَعَالَى فيقول: يا رب يا رب عبدكَ وَأَنْتَ أعلم به قَدْ كَانَ نصباً بي مواظباً عليّ ، يعادي بسببي ، ويحبّ فيَّ ، ويبغض ، فيقول الله عَزَّ وَجَلَّ : ادخلوا عبدي جنتي واكسوه حلة مِنْ حلل الجنة ، وتوجوه بتاج ، فإذا فعل به ذَلِكَ ، عُرضَ عَلَى القرآن ، فَيُقال لَهُ : هَلْ رضيت بها صنع بوليك ؟ فيقول : يا رب إنِّ استقلَّ هَذَا لَهُ ، فزده مزيد الخير كله ، فيقول : وعزي وجلالي وعلوي يا رب إنِّ استقلَّ هَذَا لَهُ ، فزده مزيد الخير كله ، فيقول : وعزي وجلالي وعلوي وارتفاع مكاني ، لأنحلنَّ لَهُ اليوم خمسة أشياء مَعَ المزيد لَهُ وَلِـمَنْ كَانَ بمنزلته ، ألا أنّهم شباب لا يهرمون ، وأصحاء لا يسقمون ، وأغنياء لا يفتقرون وفرهون لا يحزنون ، وأحياء لا يموتون ، ثمَّ تلا هَذِهِ الآية : « لا يذوقون فيها الموت إلَّا الموتة الأولى » ، قَالَ : قلت : جعلت فداك يا أبا جعفر ، وَهَلْ يتكلم القرآن ؟

فتبسَّم ثمَّ قَالَ : رحم الله الضعفاء مِنْ شيعتنا ، أنَّهم أهل تسليم ، ثمَّ قَالَ : نعم يا سعد وَالصَّلاة تتكلم ، ولها صورة وخلق ، تأمر وتنهى .

قَالَ سعد : فتغيّر لذلك لوني ، وقلت : هَذَا شيء لا أستطيع أنا أتكلم به في الناس . فَقَالَ أبو جعفر : وَهَلُ الناس إلّا شيعتنا ، فَـمَنْ لَمْ يعرف الصَّلاة فَقَدْ أنكر حقنا . ثمَّ قَالَ : يا سعد أسمعك كلام القرآن ؟

قَالَ سعد : فقلت بلى صلّى الله عليك . فقال : « إِنَّ الصَّلاة تنهى عَنْ الفحشاء والمنكر ولذكر الله أكبر » فالنهي كلام ، والفحشاء والمنكر رجال ، ونحن ذكر الله ، ونحن أكبر  $^{(1)}$  .

وتوصيفه على للقرآن برجوعه في الصورة للخلق الأول لعل المراد به الخلق الذي في العوالم التي فوق الجنة وسبقتها من عالم الأظلة والأشباح كما ان قوله من لم يعرف الصلاة فقد انكر حقنا ان الصلاة من دون ولايتهم ليست معرفة بحقيقة الصلاة .

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢، ص٥٩٦ رقم ١.

# الحساب في الرجعة

حصر المساءلة فِي الرجعة بِمَنْ محض الإيهان أو الكفر كَمَا هُوَ الحال فِي مساءلة القبر .

#### الحساب وغايات الرجعة

## الحساب فِي الرجعة والجزاء فِي القيامة الكبرى :

الناس قبل يَوْم القيامة الحسين بن على عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الخية الحسين بن على عليه المحتلف القيامة فَإِنَّما هُوَ بعث إلى الجنّة أو بعث إلى النار »(١) .

٢\_ وقد مر رواية المحتضر عن الحسن بن عبدالله عَنْ أبي عبدالله للله ، قَالَ : قَالَ أمير المؤمنين لله : « أنا الفاروق ... » (١) ولا تخفى دلالتها على ذلك حيث ذكر فيها مقاماته لله في الرجعة .

وروى في الكافي عن جَابِرِ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللَّهِ قَالَ قَالَ يَا جَابِرُ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ جَمَعَ الله عَنَّ وَجَلَّ الأَوَّلِينَ والآخِرِينَ لِفَصْلِ الْخِطَابِ دُعِيَ رَسُولُ الله عَنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ وَدُعِيَ أَمِيرُ اللَّهُ عَنَّ فَيْكُسَى رَسُولُ الله عَنَيْ حُلَّةً خَضْرَاءَ تُضِيءُ مَا بَيْنَ المُشْرِقِ والمُغْرِبِ اللَّهُ عَلَيْهُ حُلَّةً وَرْدِيّةً يُضِيءُ هَا مَا بَيْنَ المُشْرِقِ والمُغْرِبِ ويُكْسَى مَسُولُ الله عَنَيْهُ حُلّةً وَرْدِيّةً يُضِيءُ هَا مَا بَيْنَ المُشْرِقِ ويُكْسَى عَلِيٌ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ حُلّةً وَرْدِيّةً يُضِيءُ هَا مَا بَيْنَ المُشْرِقِ

<sup>(</sup>١) مختصر البصائر: ١٣٣/ ح٣٨.

<sup>(</sup>٢) مختصر البصائر: ١٦١/ ح١٧٠ ، و اللاحقة في الكافي ٨/ ١٥٩ حديث ١٥٤ .

٣ ـ ذكر المفيد اشكالا عن تحقق التكليف والحساب في الرجعة ثم أجاب عنه
 في الفصول المختارة حول المسائلة في الرجعة ما لفظه :

سؤال آخر : وإنْ سألوا عَلَى المذهب الأوَّل والجواب المتقدِّم ، فقالوا : كيف يتوهم مِنْ القوم الإقامة عَلَى العِناد ، والإصرار عَلَى الخلاف ، وَقَدْ عاينوا فيها يزعمون عقاب القبور ، وحلَّ بهم عِنْدَ الرجعة العذاب عَلَى ما يعلمون مما زعمتم أنَّهم مُقيمون عَلَيْهِ ، وكيف يصحِّ أنْ تدعوهم الدواعي إلى ذَلِكَ ، ويخطر لهم فِي فعله الخواطر وما أنكرتم أنْ تكونوا في هَذِهِ الدعوى مكابرين ؟

الجواب: قِيلَ لهم: يصحّ ذَلِكَ عَلَى مذهب مَنْ أجاب بها حكيناه مِنْ أصحابنا بأن نقول: إنَّ جميع ما عددتموه لا يمنع مِنْ دخول الشبهة عليهم في إستحسان الخلاف، لِأنَّ القوم يظنون أنهم إنها بعثوا بَعْدَ الموت تكرمة لهم، وليلوا الدُّنْيَا كَمَا كانوا، ويظنون أنَّ ما اعتقدوه في العذاب السالف لهم كَانَ غلطاً منهم، وإذا حل بهم العقاب ثانية توهموا قبل مفارقة أرواحهم أجسادهم أنَّ ذَلِكَ

<sup>(</sup>۱) الكافي ج ٨ ص ١٥٩ الحديث ١٥٤.

هَذَا وفيمن أظهر الإيهان به المنافقون ينضافون في خلافه إلى أهل الشرك والضلال على أن هذا السؤال لا يسوغ لأصحاب المعارف من المعتزلة لأنهم يزعمون أن أكثر المخالفين على الأنبياء كانوا من أهل العناد ، وأن جمهور المظهرين للجهل بالله يعرفونه على الحقيقة ويعرفون أنبياءه وصدقهم ولكنهم في الخلاف على اللجاجة والعناد . فلا يمنع أن يكون الحكم في الرجعة وأهلها على هذا الوصف الذي حكيناه ، وقد قال الله تعالى : ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى النَّارِ فَقَالُواْ يَالَيْتَنَا نُرَدُّ وَلاَ نُكَذِّ وَلاَ لَهُم مَّا كَانُواْ فَن أَوْلُ وَلَوْ رُدُواْ لَعَادُواْ لِمَا نُهُواْ عَنْهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُون ﴾ . فأخبر سبحانه أن أهل العقاب لو ردهم الله تعالى إلى الدنيا لعادوا إلى الكفر والعناد مع ما شاهدوا في القبور وفي المحشر من الأهوال وما ذاقوا من اليم العذاب .

<sup>(</sup>١) سورة القمر: الآية ٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الروم: الآية ١-٣.

<sup>(</sup>٣) الفصول المختارة للمفيد/ فصل من كلام الشيخ في الرجعة ص ١٥٧.

# ٤ \_ قد يستظهر من جملة من الآيات ان الحساب ليس في عالم القيامة

كقوله تَعَالَى: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالشَّماوَاتُ مَطْوِيَّاتُ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُون وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاء اللّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُم قِيَامُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاء اللّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُم قِيَامُ يَنظُرُون وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِتَابُ وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ وَالشُّهَدَاء يَنظُرُون وَأَشْرَقَتِ الأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الْكِتَابُ وَجِيءَ بِالنَّبِيِينَ وَالشُّهَدَاء وَقُضِيَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُون ﴾ (١) . وقد ورد ان ارض الدنيا تشرق بنور الامام في دولة الظهور ودول الرجعة .

وقوله تَعَالَى : ﴿ وَلَيُبَيِّنَنَّ لَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُون ﴾ (٢) .

وقوله تَعَالَى: ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّه جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لاَ يَبْعَثُ اللّه مَن يَمُوتُ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا ﴾ (الله مَن يَمُوتُ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا ﴾ (الله مَن المجاه الله بأن المشركين لم يكونوا يقسمون به تعالى بل بالأصنام ، فإنكار البعث من المخالفين هو بعث الرجعة لا بعث القيامة .

وقوله تَعَالَى: ﴿ فَاللَّه يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُون ﴾ (٤) .

وقوله تَعَالَى : ﴿ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ الله يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيم ﴾ (٥) ، وقوله تَعَالَى : ﴿ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ الله وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيم ﴾ (٦) ، فوصف القيامة الكبرى \_ بَعْدَم التكليم وعدم يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيم ﴾ (٦) ، فوصف القيامة الكبرى \_ بَعْدَم التكليم وعدم

<sup>(</sup>١) سورة الزمر: الآية ٦٩.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٩٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة: الآية ١١٨.

الاحتجاج للطبرسي ١/٣٦٠.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: الآية ١٧٤.

<sup>(</sup>٦) سورة آل عمران : الآية ٧٧ .

الإختصام وعدم الإحتجاج فيه ـ دال عَلَى عدم ألحساب يَوُم ألقيامة الكبرى .

وكذلك قوله تَعَالَى: ﴿ قَالَ لاَ تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيد مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلاَّمِ لِّلْعَبِيد ﴾ (١) ، أنَّ القيامة الكبرى لا إختصام فيها ولا إحتجاج .

لكن الصحيح ان عالم القيامة الكبرى مواطن كثيرة كما نبه عليه جواب اميرالمؤمنين الله لأسئلة الزنديق التي رواها الطبرسي في الاحتجاج قال الله حول دلالة آيات اخرى على وقوع الحساب في القيامة ووقوع التخاصم فيها كقوله تعالى ﴿ وَاللّه رَبّنا مَا كُنّا مُشْرِكِين ﴾ وقوله عز وجل ﴿ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِعْضًا ﴾ وقوله يوم القيامة ﴿ إِنَّ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِعْضًا ﴾ وقوله يوم القيامة ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ تَخَاصُمُ أَهْلِ النّار ﴾ .

قال على الله : فإن ذلك في مواطن غير واحد من مواطن ذلك اليوم الذي كان مقداره خمسين ألف سنة ... وهذا كله قبل الحساب فاذا اخذ في الحساب شغل كل انسان بها لديه نسأل الله بركة ذلك اليوم .

وعلى ذلك فالحساب كما يتقرر في عالم الرجعة فهو متقرر في موطن من مواطن عالم القيامة ايضا وإن اختلفت درجته وكيفيته .

وكذلك قوله تَعَالَى : ﴿ إِذْ قَالَ اللَّه يَاعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ اللَّهِ يَاعِيسَى إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ اللَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ثُمَّ إِلَيَّ مَنْ جَعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُون ﴾ أنَّهُ عِنْدَ نزول عيسى اللله مَرْجِعُكُمْ فَأَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُون ﴾ أنَّهُ عِنْدَ نزول عيسى اللله قيامة صغرى يحكم عَلَى إختلافهم وَهِيَ نزوله ورجوعه الى الارض .

ووصف القيامة بالطامة الكبرى ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ فَإِذَا جَاءتِ الطَّامَّةُ

<sup>(</sup>١) سورة ق: الآية ٢٨ ـ ٢٩.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : الآية ٥٥ .

الْكُبْرَى ﴾(١) دال على وجود طامة صغرى وطامة وسطى ووسطيات، إذ الوسطى درجات عديدة كما في قول جبرئيل الله للنبي عَلَيْهُ إن ما بعد الموت أطم وأطم من الموت.

وكذلك وصفها بالبطشة الكبرى ، قَالَ تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرَى إِنَّا مُنتَقِمُون ﴾ (٢) دال بوضوح على وجود بطشة صغرى ووسطيات .

و النار الكبرى ، كما قَالَ تَعَالَى : ﴿ الَّذِي يَصْلَى النَّارَ الْكُبْرَى ﴾ " . دال على وجود النار الصغرى والوسطى والوسطيات كما هو الحال في البطشة والطامة . وكل ذلك دال على تعدد هذه المقامات والمشاهد والمنازل في الرجعة والقيامة الكبرى .

٥\_ ومما يعضد وقوع الحساب في الرجعة تبدل أحوال الطينة ورجوعها إلى الأصل في الرجعة .

قَالَ الشَّيْخ أحمد الأحسائي فِي كتابه الرجعة بعدما قسم مجازات الأعمال أنَّ بعضها فِي دار الدُّنْيَا وبعضها فِي البرزخ وبعضها فِي الآخرة ، قَالَ : لَيْسَ معنى الحديث والله العالم أنَّ جميع حساب الخلائق يقع فِي الرجعة بَلْ معناه أنَّ الحساب عَلَى الأعمال البرزخية يقع فِي الرجعة ، ولا يعاد الحساب عَلَيْهَا يَوُم القيامة ، فأفهم . انتهى . وذلك بعد ان قال الرجعة من سنخ ونمط البرزخ .

أقول: أولاً: هَذَا التأويل لرواية يونس بن ظبيان المتقدمة ضعيف إذْ صريح الرواية وجملة مِنْ الآيات أنَّ الآخرة بعث إلى الجنة مِنْ دون حساب وكذلك إلى النار ، أيّ بعث متصل بالجنة أو النار مِنْ دون تخلل حساب وإنها الحساب قَدْ قضي فيها سبق وستأتي رواية اخرى عَلَى ذَلِكَ .

<sup>(</sup>١) سورة النازعات: الآية ٣٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الدخان: الآية ١٦. تفسير القمي ذيل الاية ١ الحديث ١.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعلى: الآية ١٢.

ثانياً: إنَّ يَوُم القيامة كما حررناه في المباحث السابقة عالم اطول عمرا من الدنيا وهو يغاير البعث الى الجنة او النار ، بل يقع قبله – ويكون كل ما دل من الآيات والروايات على الحساب يوم القيامة لَيْسَ هُوَ بعث الدخول إلى الجّنة أو إلى النار ، بل عالم ووقت قبل ذَلِكَ البعث وَذَلِكَ العالم كَمَا حررنا فِي مباحث عديدة فِي الرجعة متداخل مَعَ نهايات عالم الرجعة .

# وقوف المعصومين إليَّ لمداينة أعدائهم فِي الرجعة وَأنَّهُ المحشر

٦ ـ مما يَدُلّ على المقام الآية: ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (١).

وفي صحيح الفضيل بن يسار ، عَنْ أبي جعفر ﷺ فِي قول الله تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ، قَالَ : ﴿ يجيء رسول الله ﷺ فِي فرقة وَعَلَى فِي فرقة والحسن فِي فرقة والحسن فِي فرقة وَكُلّ مِنْ مات بين ظهراني قوم جاؤوا معه » ، وَقَالَ علي بن إبراهيم فِي قوله : ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ، قَالَ : ﴿ ذَلِكَ يَوُم القيامة ينادي منادٍ : ليقم فلان وشيعته وفلان وشيعته وفلان وشيعته وعلي وشيعته » ، أ

ورواه الحر في الإيقاظ باختلاف في اللفظ عن الفضيل بن يسار ، عَنْ أبي جعفر الله في قول الله ) ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أُنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ، قَالَ : ﴿ يجيء رسول الله عَلَيْ فِي قرنه ويجيء على الله عَلَيْ فِي قرنه ، والحسين الله في قرنه ، والحسين الله قيله في قرنه وكلّ مِنْ مات بين ظهراني قوم جاءوا معه »(٣) . ومن البين انها في الرجعة المتعاقبة وان كل معصوم يبعث في الرجعة مع اهل عصره . وهذه احد انهاط رجعة كل معصوم ولهم رجعات اخرى أيضا ، ولايقتصر نمط رجعتهم على

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: لاآية ٧١.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي: ٢ : ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الإيقاظ من الهجعة: ب ١٠ ح ٦٨ ص ٣٤٢.

وتيرة واحدة كما يظهر من مجموع الآيات وبيانها في الروايات.

٧- ما رواه الحسن بن راشد ، عَنْ أبي إبراهيم عليه قَالَ : قَالَ عليه : « لترجعن نفوس ذهبت ، وليقتصّنَ يَوُم يقوم وَمَنْ عذّب يقتصّ بعذابه ، وَمِنْ أُغيظ أغاظ بغيضه ، وَمَنْ قتل اقتصّ بقتله ويرد هم أعداؤهم معهم حَتّى يأخذوا بثأرهم ، ثمّ يعمرون بعدهم ثلاثين شهراً ، ثمّ يموتون في ليلة واحدة قَدْ أدركوا ثأرهم ، وشفوا أنفسهم ، ويصير عدوهم إلى أشد النار عذابا ، ثمّ يوقفون بين يدي الجبار عزوجل فيؤخذ لهم بحقوقهم (١) .

ومن الظاهر انها في الرجعة . وهذا نمط من الرجعات ، وقد مر انهاط وستأتى انهاط اخرى .

# طائفة روايات مفسرة لإختصاص من محض بالحساب لا بأصل الرجوع

٨ ـ مارواه فِي مختصر بصائر الدرجات من صحيح أبي بكر الحضرمي ، عَنْ أبي جعفر عَلَيْ ، قَالَ : « لايسأل فِي القبر إلَّا مِنْ محض الإيهان محضاً أو محض الكفر محضاً ، ولا يسأل فِي الرجعة إلَّا مِنْ محض الإيهان محضاً أو محض الكفر محضاً » قلت : فسائر الناس ؟ قَالَ : « يلهى عنه »(٢) .

٩ ـ وروى في الهداية الكبرى بسنده عَنْ سلمان عَنْ رسول الله عَيْلِهُ فِي حديث أسماء الأئمة قَالَ سلمان فبكيت ثمَّ قلت يارسول الله عَيْلِهُ فَأَنّى لسلمان بإدراكهم قَالَ : يا سلمان إنَّك مداركهم ومثلك من توالاهم لحفظ المعرفة فقال : سلمان . فشكرت الله كثيراً ثمَّ قلت يارسول الله عَيْلِهُ أنَّى مؤجل إلى عهده قَالَ : يا سلمان اقرأ ﴿ فَإِذَا جَاء وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلاَلَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولا ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالِ خِلاَلَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْدًا مَقْعُولا ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالِ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات الحديث ٩٥/ ٤١ باب الكرات ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات: / ٧١ / ١٧ باب الكرات. ص ١٢٩ ، الكافي ج ٣/ ١ / ٢٣٥ ، ٢٣٦ / ٢٣٦

# وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيرًا ﴾ .

قَالَ سلمان وأشتد بكائي وشوقي ثمَّ قلت بعهد منك قَالَ : والذي بعث مُحمَّدا انه لعهدي وَمِنْ علي اللهِ وفاطمة عليه والحسن والحسن المنه المنه المنه المنه المنه على اللهِ وفاطمة عليه والحسن والحسن المنه المنه المنه المنه عن المنه عن المنه المنه المنه المنه عن المنه المنه عضا المنه عضا والأوتار ولا يظلم مخض الإيمان محضاً وَمَنْ محض الكفر محضا ثمَّ يؤخذ بالقصاص والأوتار ولا يظلم ربك أحداً ونحن تأويل هذه الآية ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَى الَّذِينَ اسْتُضْعِفُوا فِي الأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوا يَحْذَرُون ﴾ . قَالَ سلمان فقمتُ مِنْ بين يدي رسول وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوا يَحْذَرُون ﴾ . قَالَ سلمان فقمتُ مِنْ بين يدي رسول الله عَيْلُ ولا أُبالي متى لقيني الموت أو لقيته (۱) .

وفي الرواية \_ فضلا عن السابقة وكذلك الرواية الآتية \_ دلالة على ان الحساب وجزاؤه في الرجعة مختص بمن محض الإيمان ومن محض الكفر .

وغيرها من الروايات الدالة على أن القصاص في الحساب مقتصر على من محض وليس أصل الرجعة مقتصرة على من محض كما يتوهم ذلك من جملة من إطلاق كثير من الروايات .

<sup>(</sup>۱) الهداية الكبرى: ج۱ ص٣٢٢ الحديث ٩.

<sup>(</sup>٢) الهداية الكبرى: ص٣٥٨، ب١٤ الحديث ٦٦، باب الإمام المهدي ﷺ.

# الرجعة ويوُم الإشهاد \_ الحساب \_

ا ـ عَنْ جميل بن دراج عَنْ أبي عبدالله على قَالَ : قلت لَهُ قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَاد ﴾ قَالَ : « ذَلِكَ والله فِي الرجعة أما علمت أنَّ أنبياء الله كثيراً لمَ ينصروا فِي الدُّنْيَا وقتلوا وأئمة قَدْ قتلوا وَلَمْ ينصروا فَلَلِكَ فِي الرجعة » قلتُ : واستمع يَوُم ينادي المنادي مِنْ مكان قريب يَوُم يسمعون الصيحة بالحق ذلك يَوُم الخروج قَالَ : « هِيَ الرجعة » (١) .

وَقَدْ أَشَارِتِ الرواية إلى الوعد فِي الآية وَهُوَ النصر وَهُوَ عنوان يُغاير الفتح ، فَإِنَّ الفتح كَانَ مِنْ نصيب الأنبياء والأوصياء مِنْ أوَّل التأريخ لكنهم لمَ ينصروا بعد ، بَلْ قُتِّلُوا ، وقيَّد النصر فِي الآية [فِي الدُّنيا] وَهُوَ إِشَارة إلى الرجعة كَمَا أنَّ النصر وعد به مرّة أُخرى في الآية يَوُم يقوم الأشهاد ، وَهُو يَوُم يُغاير بعث القيامة الكبرى والبُرهان أو الدَّليل عَلى التغاير : أنَّ النصر خصومة وقتال وفي بعث القيامة لا قتال ولا حرب ، كَمَا يشير إليه قوله تَعَالَى في آية أخرى : ﴿ ثُمَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَا الْقِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضًا وَمَأْوَاكُمُ النَّارُ وَمَا لَا فَيَا إِلَيْ الْقِيامِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلاَ شَفِيعٍ يُظاع ﴾ .

٢\_ روى الصدوق في التوحيد بسنده عَنْ أبي معمر السعداني أنَّ رجلاً أتى أمير المؤمنين عليه : « ... وَهَذَا كله قبل الحساب فإذا أخذ فِي الحساب شُغِل كُلِّ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات، الحديث ٢٠٦/ ٦، ص١٢١، الآية غافر ٥١.

إنسان بها لديه نسأل الله بركة ذلك اليوم »(١) . ورواها في الاحتجاج ايضا وقد تقدم انها تشير الى الحساب يوم القيامة وان مقتضى ذلك تعدد مراتب الحساب في الرجعة والقيامة .

# يَوُم القيامة عالم أعظم من الرجعة

هُنَاك تقارب أو تداخل بين أواخر مراحل الرجعة وأوائل مواطن ومنازل عالم يَوُم القيامة ، وَهُنَاك شواهد على ذلك مِنْ الآيات وبيانات أهل البيت الله و وَقَدْ تَقَدَّمَ استعراضها ، وَمِنْ أحكام أواخر الرجعة وعالم يَوُم القيامة جملة أُمُور :

صحيح زرارة ، عَنْ أبي جعفر ﴿ الله أعلم بها كانوا عاملين ﴾ . ثمَّ قَالَ : ﴿ يَا الْطَفَالَ ؟ فَقَالَ : ﴿ قَدْ سُئِل ، فقال : الله أعلم بها كانوا عاملين ﴾ . ثمَّ قَالَ : ﴿ يَا زرارة هَلْ تدري قوله : الله أعلم بها كانوا عاملين ؟ ﴾ ، قلتُ : لا ، قَالَ : ﴿ لله فيهم المشيئة إنَّهُ إِذَا كَانَ يَوُم القيامة جمع الله عَزَّ وَجَلَّ الأطفال والذي مات مِنْ الناس في الفترة والشَّيْخ الكبير الذي أدرك النَّبِي عَيَّا الله وأحد منهم يحتج عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ يعقل والمجنون والأبله الذي لا يعقل والمجنون والأبله الذي لا يعقل ، وَكُلِّ واحد منهم يحتج عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ فيبعث الله إليهم ملكاً مِنْ الملائكة فيؤجِّج لهم نارا ثمَّ يبعث الله إليهم ملكاً فيقول فيبعث الله إليهم ملكاً مِنْ الملائكة فيؤجِّج لهم نارا ثمَّ يبعث الله إليهم ملكاً فيقول المختون عَلَيْهِ برداً وسلاماً وأُدخل لهم : إنَّ ربَّكم يأمركم أنْ تثبوا فيها ، فَمَنْ دخلها كانت عَلَيْهِ برداً وسلاماً وأُدخل الخَنَّة ، وَمَنْ تَخلَف عنها دخل النار ﴾ (١٠) . وهو \_ امتحان كها في روايات أخرى \_ سبق أن تقدم في عالم الأظلة والميثاق والذر .

<sup>(</sup>١) التوحيد: باب ردّ الثنوية والزنادقة: ح٥/ ص٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٣: ٢٤٨/ باب الأطفال/ ح١.

٢٨ .........للرجعة وعوالم أخرى

#### ١ ـ البعث بعد القيامة

#### ٢ـ الساهرة : بين الرجعة والقيامة

﴿ يَقُولُونَ أَئِنَّا لَمَرْدُودُونَ فِي الْحَافِرَة أَئِذَا كُنَّا عِظَامًا نَّخِرَة قَالُوا تِلْكَ إِذًا كُنَّا عِظَامًا نَّخِرَة قَالُوا تِلْكَ إِذًا كُرَّةً خَاسِرَة فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةً وَاحِدَة فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَة ﴾ .

والظاهر ابتداءا من الآيات ان الساهرة من بعد زجرة البعث للرجعة لأن الكرة اسم للرجعة لا القيامة وان لفظ هي في الآية راجع الى الكرة وانها مجرد زجرة للارواح لتعود تتعلق بالأبدان بقوة بعد ما كانت متعلقة بها بضعف ، لما بيناه في مواضع عديدة ان بيان الآيات بتبيان الروايات ان الموت كالنوم لا تنقطع فيه علقة الروح بالبدن خلافا لما ذهب اليه جل الفلاسفة ، بل تبقى العلقة وبذلك يتم نفخ الروح في البدن مرة اخرى بزجرة الأرواح الى حيث الأبدان .

ا\_ روى في مختصر بصائر الدرجات بسنده الى مُحَمَّد بن عبدالله بن الحسين قَالَ دخلت مَعَ أبي عَلَى أبي عبدالله الله عَلَى فجرى بينهما حديث ، فَقَالَ أبي لأبي عبدالله الله عَلَى أبي عبدالله الله عَلَى أبي عبدالله الله عَلَى وَذَلِكَ أَنَّ عبدالله الله عَلَى وَذَلِكَ أَنَّ تفسيرها صار إلى رسول الله عَلَى أَنْ يأتي هَذَا الحرف بخمسة وعشرين ليلة ، قول الله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ تِلْكَ إِذًا كَرَّةٌ خَاسِرَة ﴾ (١) إذا رجعوا إلى الدُّنْيَا وَلَمْ يقضوا ذحولهم » (١) .

فَقَالَ لَهُ أَبِي : يقول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةٌ وَاحِدَة فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَة ﴾ أي شيء أراد بِهَذَا ؟ فَقَالَ : ﴿ إِذَا انتقم منهم وماتت الأبدان ، بقيت الأرواح ساهرة لا تنام ولا تموت ﴾ " .

<sup>(</sup>١) سورة النازعات: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٢) الذحل: الثأر ( انظر قاموس المحيط: ٣: ٣٧٩ مادة: ذحل )

<sup>(</sup>٣) في بحار الأنوار (و باتت الارواح): بمعنى غابت (انظر لسان العرب: ٢: ١٧ مادة: بيت. نقله العلامة المجلسي في بحار الأنوار: ٥: ٤٤/ ١٧ عَنْ المختصر. والبحراني في تفسير البرهان: ٥: ٥٧٦/ ٢ عَنْ سعد بن عبدالله، والحر العاملي في الإيقاظ مِنْ الهجعة: ٦٣/ ٩٣ عَنْ مختصر بصائر الدرجات لسعد بن عبدالله. وفيه وفي العوالم عبارة (ماتت الأبدان) وفي البحار عبارة (باتت بقية الأرواح ساهرة).

وظاهر الرواية تخصيص حالة الساهرة بالمجرمين دون المؤمنين فَهَلْ هِيَ حالة بين الرجعة والقيامة خاصّة بالمجرمين دون المؤمنين ، وأنَّ رقي المؤمنين عروجاً لَيْسَ كالمجرمين : لكنَّ فِي البحار « وباتت بَقيَّة الأرواح ساهرة لا تنام ولا تموت » فمفادها أنَّ الساهرة لِكُلِّ الأرواح وغير مختصة بالمجرمين .

٢\_ قَالَ الراغب: في مادة (سهر) الساهرة قيل وجه الأرض، وقيل هِيَ
 أرض القيامة وحقيقتها: \_ الَّتِي يكثر الوطء بها: فكأنَّها سهرة بذلك.

وذكر الكثير مِنْ المفسرين ﴿ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَة ﴾ فإذا هُمْ أحياء عَلَى وجه الأرض بعدما كانوا أمواتاً في بطنها . والساهرة : \_ الأرض البيضاء المستوية سُمّيت بذلك لأنَّ السراب يجري فيها مِنْ قوله « عين ساهرة » للتي يجري ماؤها وفي ضدّها نائمة أو لأنَّ سالكها يسهر خوفاً وَقِيلَ : \_ اسم لجهنم .

٣ ـ وَروي فِي مهج الدعوات دعاء لدفع الشدائد ولتوسعة الرزق « يَوُم يبعث خلقه وعباده بالساهرة فإذا هُمْ قيام ينظرون »(١) .

ومقتضى هذا الدعاء ونظائره ان الساهرة مرحلة تقع بين النفختين نفخة انتهاء الرجعة ونفخة بعث القيامة .

٤ وفي دلائل الإمامة « يا من يأمر بالصيحة في خلقه فإذا هُمْ بالساهرة يحشرون »(٢) ورواه في مهج الدعوات دعاء علمه رسول الله عَيْمَا لله عَيْمَا لله عَيْمَا لله عَيْمَا لله عَيْمَا لله عَيْمَا الله عَلَيْهِ الله عَيْمَا الله عَلَيْمَا الله الله عَلَيْمَا الله عَلْمَا الله عَلَيْمَا الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمَا الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمَا الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ الله عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلْمُ الله عَلَيْمِ عَلِيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَلَيْمِ عَل

٥ ـ وروى فِي مصباح الكفعمي (٣) « كشفت يا إلهي كربي وسترت ذنوبي وغفرتها يا منْ أمر بالصيحة فِي خلقه فإذا هُمْ بالساهرة يحشرون » ومفاده قريب من الروايتين

<sup>(</sup>١) مهج الدعوات ص٢٣٩.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة للطبري: ص٧٣.

<sup>(</sup>٣) مصباح الكفعمي: ص٣٠٣.

السابقتين ، ويزيد عليهما ان الساهرة كينونة لا هي من الرجعة ولا هي من عالم القيامة بل حشر للأرواح لا في الأبدان مع نحو تعلق لها ، وهوسنخ من الحشر ، والبديع في الروايات تعدد مراتب بيان الحقيقة الواحدة ومن زوايا مختلفة .

٦- وروى في البحار دعاء يروى عَنْ الإمام الكاظم ﷺ : يا صالح خلقه يَوُم يبعث خلقه وعباده بالساهرة فإذا هُمْ قيام ينظرون (١) . وظاهر الدعاء ان الساهرة مرحلة تكامل اصلاحى للخلق قبل النفخة الثانية .

٧ ﴿ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَة ﴾ : وفي جوامع الجامع : فإذا هُمْ أحياء عَلَى وجه الأرض بَعْدَ ما كانوا أمواتا في بطنها وفي تفسيرالقمي : \_ « الساهرة : الأرض كانوا في القبور فلما سمعوا الزجرة خرجوا مِنْ قبورهم فاستووا على الأرض » .

٨\_ وروى الصدوق في حديث الاربعهائة "كل عين يوم القيامة باكية ، وكل عين يوم القيامة ساهرة إلا عين من اختصه الله بكرامته ، وبكى على ما ينتهك من الحسين وآل محمد الله على الله عنها الله بكرامته ، وبكى على ما ينتهك من الحسين وآل محمد المهلياتيات المحمد المهلياتيات المحمد المهليات المهلي

ويحتمل في مفاد الحديث ارادة السهر اللغوي للعين الجارحة كما يحتمل ارادة الساهرة المشار اليها في الآية . ومقتضى هذا الاحتمال ان في عالم القيامة من اهوالها وانهاط فزعها الساهرة بالمعنى المتقدم كما ان البكاء من اهوالها ايضا .

## ٣ـ حقايق وابعاد في الساهرة

9\_ والساهرة حالة منامية يموت فيها البدن كالموت الدماغي وحينئذ تتوقف وتعلّق الروح عَنْ فاعليتها وإشرافها عَلَى البدن ، وتظل هَذِهِ الحالة مستمرة وتطّلع الروح عَلَى بيئة البدن والمكان الذي هُوَ فيه فتظل ساهرة (٢) :

١ ـ لا هِيَ نائمة عنه

 <sup>(</sup>١) البحار : ٩٢/ ٤٧٣عن كتاب العتيق الغروي وهو كتاب المناقب للعلوي ت القرن ٥
 (٢) القمى : ج٢، ص٣٠٤.

٢ ـ و لا هِيَ منشغلة فِي عالمها وكينونتها الأصلية والذي هُوَ عبارة عَنْ الموت.

٣\_ولا هِيَ منبعثة فيه تتصرف به وفيه .

٤ ـ فالبدن ميّتُ لكنَّ الروح غَيْر ميتة ولا منفصلة .

٥ ـ وإنَّ فِي ظاهرة الساهرة يقف الباحث فِي لسان الآيات والروايات عَلَى أنَّ فِي مرحلة وحالة الساهرة هُنَاك موتتين أحدهما للروح تَّجاه البدن وَالأُخرى للبدن تِّجاه الروح ، نظير ما تقدم في سلوك روح الإنسان موتتين في الموت الأولى عند نزع الروح والثانية في القبر بعد المساءلة .

٦ ـ فحالة الساهرة ليست حالة منامية ولا مَوَتان للروح ولا حياة للروح بالبدن ، بل هِيَ نحو حبس لها مؤرق نظير قوله تعالى في وصف حال أهل النار فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لاَ يَمُوتُ فِيهَا وَلاَ يَحْيى ﴾ ، فإنها حالة حبس للروح عن انشطتها وعن راحتها .

٧ ـ ونظير الساهرة بدايات موت الإنسان المُعتاد حَيْثُ وَرَدَ فِي جَملة مِنْ الروايات أَنَّ الروح لا تنفصل تماماً عَنْ البدن بعد نزع الروح ، بَلْ يظل لها نحو مِنْ التعلُّق والتصرف الخفيف به كها اشارت اليه بَعْض الروايات فِي المقام ، ثم بعد المساءلة تنفصل الروح تماما عن البدن فيقال للمؤمن نم نومة العروس .

٨ ـ الساهرة حالة للأرواح ليست حيّة ولا تموت ولا تنام إذا ماتت الأبدان
 بقيت الأرواح ساهرة لا تنام .

## ٤ـ تكامل الروح في الساهرة

وقَدْ مَرَّ بحث مبسوط فِي فصل البرزخ والرجعة مؤدّاه تقرير هذه القاعدة: أنَّ نوم البرزخ لا حلم فيه ، وَقَدْ مَرَّ تفسير هَذِهِ القاعدة ووجه اختلاف نوم البرزخ عَنْ نوم الدُّنْيَا بِهَذَا الفارق ، بينها ورد ههُنَا فِي الساهرة حالة ثالثة للإنسان وَهِيَ الساهرة ، وَهَذِهِ قاعدة ثالثة مِنْ القواعد والحالات الَّتِي تمر بروح الإنسان ،

وَمِنْ ثُمَّ وصفت فِي روايات الساهرة المشار إليها الواردة فِي ذيل الآية [إذَا انتقم منهم وماتت الأبدان بقيت الأرواح ساهرة لا تنام ولا تموت] فَهَذَا قالب الحد الماهوى لحقيقة الساهرة تكويناً يتكوّن مِنْ عِدَّة أجزاء :

١ \_ موت الأبدان .

٢ ـ بقاء الأرواح ليست في حالة منامية أيّ خارجة عَنْ جنس النوم وَهَذَا مِنْ موارد افتراق بَعْض درجات الموت الشديدة عَنْ النوم ، مَعَ أَنَّهُ قَدْ تقرّر في البابين السابقين وجملة مِنْ مباحث هَذَا الباب الثَّالِث قاعدة وحدة جنس مراتب الموت ومراتب النوم قرآنياً وبحسب الحديث النبوي وأحاديث المعصومين المَّكِيُّ ، إلَّا أَنَّهُ في الساهرة يختلف الحال أيّ أنَّ أطوار الإنسان في أواخر الرجعة بسبب الرقي سواء في جانب الخير أو التسافل في جانب الدركات يبلغ حالة مُتميّزة تكويناً المسيّاة بالساهرة .

٣- أنَّ الساهرة بَعْدما لَمْ تكن مِنْ جنس النوم فَلَيْسَ فيها منام الدُّنْيَا الذي فيه حلم ورؤية البرزخ النازل كَمَا لَيْسَ فيها نوم البرزخ الذي لا حلم فيه وَقَدْ تَقَدَّمَ شرحه في مبحث الرجعة والبرزخ.

٤ ـ وَهَذَا الحد للساهرة يقرر لنا قاعدة في تكامل الروح مِنْ نوم فيه حلم إلى نوم لا حلم فيه ثم إلى يقظة الروح لا نوم فيها مطلقا وَهِيَ الساهرة .

٥ ـ فلا يوجب شعورها والاتصال بالعوالم العلوية انقطاع شعورها بالبدن والحياة السفلية ، وَمِنْ ثمَّ وَرَدَتْ روايات عديدة أنَّ المؤمن إذَا كمل إيهانه قلّت رؤياه وأحلامه ، وَلَيْسَ هَذَا بمعنى حرمانه مِنْ الارتباط وإدراك مشاهد المثال النازل مِنْ عالم الرؤية بَلْ بمعنى عدم حاجته فِي الإطلاع عَلَى تلك العوالم إلى الرؤية والحلم أيّ عدم حاجته إلى الإنقطاع عَنْ البدن فِي رؤية تلك العوالم .

فَقَدْ روى فِي بصائر الدرجات عَنْ مُحُمَّد بن فلان الرافعي عَنْ ابن عم لَهُ

الحسن بن عبدالله وَكَانَ مِنْ أعبد أهل زمانه وَأَنَّهُ التقى بأبي الحسن موسى اليَّا وأوصاه بطلب المعرفة بالتفقّه وطلب الحديث ثمَّ إنَّ الإمام موسى بن جعفر اليَّا علمه أسهاء الأئمة المِيَّا وأراه بَعْض المعاجز .

« فأقربه ثمَّ لزم السكوت فَكَانَ لا يراه أحد يتكلّم بَعْدَ ذَلِكَ وَكَانَ مِنْ قبل ذَلِكَ يرى الرؤية الحسنة ويرى لَهُ ثمَّ انقطعت عنه الرؤية فرأى ليلة أبا عبدالله على فيها يرى النائم فشكى إليه انقطاع الرؤيا ، فَقَالَ لا تغتم فَإنَّ المؤمن إذا رسخ فِي الإيهان رفع عنه الرؤيا »(۱) .

وفي تحف العقول عَنْ رسول الله عَيْنَ الله عَيْنَ أحدكم أَنْ ترفع عنه الرؤيا فَإِنَّهُ اللهِ عَنْ الرؤيا فَإِنَّهُ إِذَا رسخ في العلم رفعت عنه الرؤيا (٢) .

7- قَدْ ذكر فِي الروايات فِي حدّ وتعريف الساهرة أنَّ الأرواح ساهرة لا تنام ولا تموت فنفى الموت عَنْ الأرواح مَعَ أَنَّهُ قَدْ أَسند الموت إلى الأبدان فِي تعريف حدّ الساهرة ، وتفسير عدم موت الأرواح يحتمل فيه وجوه : [منها] هُو كون المراد بقاء شعور الروح بالبدن وبالحالة البدنية والحالة السفلية فعدم موت الأرواح بمعنى عدم انقطاعها تماماً عَنْ البدن نظير ما يمر عَلَى الميت أوائل موته وَيْثُ يبقى للروح بَعْد النزع مِنْ الارتباط والأنس بالبدن ما يجعلها ترفرف عَلَيْهِ وتبقى بها لها مِنْ الجسد البرزخي ملاصقة لجنب البدن الدنيوي الغليظ الذي هُو جَدّة هامدة ، وربها يبقى لها تعلّق بالبدن الدنيوي غَيْر المرئي وَمِنْ ثمَّ روي عَنْ بعض الأرواح الصالحة فضلاً عَنْ المعصومين المَيَّلِ قدرة تحريك أبدانهم الميَّتة كَمَا روي فِي سلمان "والفضيل بن يسار النهدي البصري" .

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ج٤/ ب١٣/ ح٦/ ص٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ص٠٥.

<sup>(</sup>٣) ما رواه فِي الكشّي.

وَمِنْ ثُمَّ ورد فِي الروايات كَمَا مَرَّ أَنَّ الميت بَعْدَ مساءلة الملكين يُقَال لَهُ نم كَمَا مَرَّ فِي الروايات المُستفيضة « نُمْ نومة العروس » وَقَدْ تَقَدَّمَ بأن هَذَا الخطاب إلى البدن الدنيوي غَيْر المرئي .

[ومنها]: أنْ يكون معنى عدم موت الأرواح وعدم نومها مَعَ موت الأبدان الذي أنَّ الروح وإنْ انفصلت عَنْ البدن الدنيوي في حالة الساهرة ، وذلك البدن الذي المُو مِنْ شؤون آخر الدُّنْيَا وَهِيَ الرجعة وَلَهُ طاقات وكهالات تختلف عَنْ البدن الدنيوي في الحياة الأولى في الدُّنْيَا ، إلَّا أَنَّهُ رغم ذَلِكَ للروح أبدان أُخرى أكثر شفافية مِنْ بدن الرجعة وأكثر طاقة وتلك الأبدان ، لا تنفصل عنها الروح بَلْ شفافية مِنْ بدن الرجعة وأكثر طاقة وتلك الأبدان ، لا تنفصل عنها الروح بَلْ تبقى متصرّفة فيها لا كَهَا هُوَ الحال فِي الموتة الأولى مِنْ تدرّج الروح فِي الأفول فِي درجات الموت .

#### ٥ـ قاعدة الرفع مقابل الهبوط

٧ قَدْ وَرَدَ فِي روايات عديدة أنَّ أواخر الرجعة تقع حالة الرفع وحيث أن
 آخر الرجعة تقع الساهرة فلابد من إرتباط بينهما .

وحالة الرفع وَهِيَ فِي مقابل الهبوط الذي أشار إليه القرآن فِي آيات عديدة كَمَا فِي قوله تَعَالَى ﴿ فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِين ﴾ و﴿ وَقُلْنَا اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِين ﴾ (١) .

فتشير الآية إلى أنَّ الاستقرار فِي الأرض بَعْدَ الهبوط مِنْ السهاء مقدَّر ومؤجِّل إلى حين فيكون بعده رفع وصعود وعروج وكذا قوله تَعَالَىٰ (٣): ﴿ قُلْنَا اهْبِطُواْ

<sup>(</sup>١) ما رواه في الكشّي.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: الآية ٢٤\_٢٥.

مِنْهَا جَمِيعاً ﴾ وكذا قوله تَعَالَى ﴿ قَالَ اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِين قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُون ﴾ .

وفي هَذِهِ الآية مفاد زائد عَلَى ما تَقَدَّمَ حَيْثُ تدلُّ « فيها تحيون » عَلَى أنَّ الحياة الدنيوية وَهِيَ الحياة الأرضية مستقرها الأرض ، كَمَا أنَّ الموت مستقره الأرض « وفيها تموتون » ، وَهَذَا يُؤكِّد ما مَرَّ بنا في بحث البرزخ وغيره مِنْ أنَّ النشاة البرزخية مِنْ توابع النشأة الأرضية وَمِنْ الهامش الوجودي الظلي لها إلَّا أنَّ في نهاية المطاف سنخرج مِنْ نشأة الأرض ونرفع وإنْ كَانَ يُحتمل في الإخراج معنى آخر وَهُوَ الانبعاث مِنْ قبور التراب في الرجعة ، ولا تنافي بين المعنيين كما يظهر التدبر وإنْ تعددا واختلفا .

وقوله تَعَالَى (') ﴿ قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعًا بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوُّ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى فَمَنِ اتَّبَعَ هُدَايَ فَلاَ يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَى وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى ﴾ .

حَيْثُ أَنَّ ظاهر الآية المقابلة بين الحشر ليَوُم القيامة أيِّ الحشر فِي عالم القيامة مَعَ الهبوط إلى الأرض.

﴿ فَإِذَا هُم بِالسَّاهِرَة ﴾ (١) قِيلَ الساهرة وجه الأرض ، سميت ساهرة لِأنَّ فيها سهرهم ونومهم ، وأصلها مسهورة ومسهور فيها ، فصرف عَنْ مفعوله إلى فاعله كعيشة راضية ، أيّ مرضية ، وَيُقَال الساهرة أرض القيامة (١) .

وَقَدْ وَرَدَ فِي الروايات الشريفة بأن القرآن يرفع أيضاً أي في آخر الرجعة نظير ما وَرَدَ فِي الله القدر لرفع القرآن »(٤) ، كَمَا وَرَدَ فِي صحيح

<sup>(</sup>١) سورة طه: الآية ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة النازعات: الآية ١٤.

<sup>(</sup>٣) فِي معجم البلدان: ج٣، ص٢٧٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ج٤/ ص١٥٨، باب ليلة القدر/ ح٧.

الحميري قال : اجتمعت والشَّيْخ أبو عمرو عِنْدَ أحمد بن إسحاق بن سعد الأشعري فغمزني أحمد بن إسحاق أنْ أسأله عَنْ الخلف فقلت لَهُ يا أبا عمرو إنَّي لأريد أنْ أسألك عَنْ شيء وما أنا بشاك فيها أريد أنْ أسألك عنه فَإنَّ اعتقادي وديني أنَّ الأرض لا تخلو مِنْ حجة إلا إذا كَانَ قبل القيامة بأربعين يوماً فإذا كان ذلك رفعت الحجة وأغلق باب التوبة فلم يكن ﴿ يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ فَلْكُ رفعت الحجة وأغلق باب التوبة فلم يكن ﴿ يَنفَعُ نَفْسًا إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ المَحْديث ، وغيرها مما ورد التصريح فيه برفع الحجة .

كَمَا وَرَدَ فِي كَمَالَ الدِّينَ عَنْ عبدالله بن سليمان العامري فِي حديث لَهُ عَنْ الصادق عَلَيْ قَالَ: « ولا ينقطع الحجة مِنْ الأرض إلَّا أربعين يوماً قبل يَوُم القيامة فإذا رفعت الحجة أغلق باب التوبة »(٢).

بسنده إلى عمر بن ثابت : عَنْ أبيه عَنْ أبي جعفر عليه : قَالَ : سمعته يقول : « لو بقيت الأرض يوماً بلا إمام منّا لساخت بأهلها ولعذّبهم الله بأشد عذابه . إنَّ الله تبَارَكَ وَتَعَالَى جعلنا حجة فِي أرضه ، وأماناً فِي الأرض لأهل الأرض ، لم يزالوا فِي أمان مِنْ أنْ تسيخ بهم الأرض ما دمنا بين أظهرهم ، فإذا أراد الله أنْ يهلكهم ثم لا يمهلهم ولا ينظرهم ذهب بنا مِنْ بينهم ورفعنا [إليه] ، ثمَّ يفعل الله ما يشاء واحبّ »(") ، ومن المعلوم معية الثقلين وانها لن يفترقا فاذا رفع احدهما رفع الآخر .

وفي صحيحة زياد بن أبي الحلال عَنْ أبي عبدالله على قَالَ : « ما مِنْ نبي و لا وصي نبي يبقى في الأرض أكثر مِنْ ثلاثة أيام حَتّى ترفع روحه وعظمه ولحمه إلى السياء ، وَإِنَّهَا تؤتى مواضع آثارهم ويبلغونهم مِنْ بعيد السَّلامُ ويسمعونهم في مواضع

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١، باب تسمية مِنْ رآه/ غيبة الشَّيْخ الطوسي/ ص٢٤٤/ ح٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين: ج١/ ص٢٢٩.

<sup>(</sup>٣) كمال الدِّين: ١: ٢٠٤/ ١٤.

الفصل السابع : الرجعة وعالم القيامة ......

آثارهم مِنْ قريب »(١) .

وفي خبر عطية الأبزاري قَالَ: سمعت أبا عبدالله على يقول: « لا تمكث جثة نبي ولا وصي نبي في الأرض أكثر مِنْ أربعين يوماً »(٢).

كَمَا ذكر الله عَزَّ وَجَلَّ فِي شأن إدريس الله قوله تَعَالَى ﴿ وَرَفَعْنَاهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ (٣) ، وأيضاً فِي شأن عيسى الله قوله تَعَالَى ﴿ بَل رَّفَعَهُ الله إِلَيْهِ وَكَانَ الله عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (١) وأيضاً الإشارة إلى ذَلِكَ فِي سورة آل عمران في شأن نبي الله عيسى الله كقوله تَعَالَى : ﴿ إِذْ قَالَ الله يَاعِيسَى إِنِي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيَّ ﴾ (٥) .

وَفِي خصال الصدوق قَالَ الصادق الله : « يبسط لنا فنعلم ، ويقبض عنّا فلا نعلم ، والإمام يولد ويلد ويصحّ ويمرض ، ويأكل ويشرب ... إلى أنْ قَالَ الله : « وجميع الأئمة الأحد عشر بَعْدَ النّبِي عَيْلُهُ قتلوا ، منهم بالسيف وهو أميرالمؤمنين والحسين والباقون قتلوا بالسم فجرى ذلك عليهم على الحقيقة والصحة ، لا كما يقوله الغلاة والمفوضة لعنهم الله بأنّهم يقولون إنهم لم يقتلوا عكى الحقيقة ، وَإِنّها شُبّه للناس أمرهم ، وكذبوا ما شُبه أمر أحد مِنْ الأنبياء الله وحججه عكى الناس إلّا أمر عيسى بن مريم المنافي وحده ؛ لِإنّه رفع مِنْ الأرض حيا وقبض روحه بين الساء والأرض ثمّ رفع إلى الساء وَرَدّ عَلَيْهِ روحه ، وَذَلِكَ قول الله عَزّ وَجَلّ : ﴿ إِذْ قَالَ الله يَاعِيسَى إِنّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَيّ ﴾ "(١) .

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج٤: ص٥٦٧، أبواب الزيارات، باب ١٤، ح١؛ كامل الزيارات: باب ١٠٨ ح٣ وح٤،  $\pi$  تهذيب الأحكام ج٦: ص٦٠١، باب ٥٦، أبواب الزيارات: ح٢، المزار الصغير للمفيد: باب ٢٩، ج٢.

<sup>(</sup>٢) المزار الصغير للمفيد: باب ٢٩ ح١، ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم: الآية ٥٧.

<sup>(</sup>٤) سورة النساء: الآية ١٥٨.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران : الآية ٥٥ .

<sup>(</sup>٦) الخصال: ص٢٨٥.

و روى الطبري في كتاب مناقب فاطمة عليها: بسنده عَنْ عبدالله بن سليمان عَنْ أبي عبدالله على : « ما تزال الأرض إلا ولله فيها حجة يعرف الحلال والحرام ويدعو الناس إلى سبيل الله ولا تنقطع مِنْ الأرض إلا أربعين يوماً قبل يَوُم القيامة فإذا رفعت الحجة أغلق باب التوبة وَلَمْ ينفع نفساً إيهانها لمَ تكن آمنت مِنْ قبل أنْ ترفع الحجة وأولئك مِنْ شرار خلق الله وَهُمْ الَّذِيْنَ تقوم عليهم القيامة »(۱). ورواه الصدوق في كهال الدين بألفاظ قريبة منه ، وكذلك رواه البرقي في المحاسن .

و روى الصدوق بسنده عَنْ وهب بن منبه أنَّ إدريس اللهِ كَانَ رجلاً طويلاً ... وَإِنَّها سمي إدريس لكثرة ما كَانَ يدرس مِنْ حكم الله وسنن الإسلام وَهُوَ بين أظهر قومه ... فأوحى الله عَزَّ وَجَلَّ إلى إدريس اللهِ ونبَّأه ودلّه عَلَى عبادته وَمَنْ آمن معه فَلَمْ يزالوا يعبدون الله عَزَّ وَجَلَّ لا يشركون به شيئاً حَتّى رفع الله إدريس اللهِ إلى السهاء وإنقرض مَنْ تابعه عَلَى دينه إلَّا قليلاً ". الحديث

وَهَلْ رَفِعِ الْنَبِيِّ إِدَرِيسِ وعيسى اللَّهِ عَرُوجِ إِلَى السهاء كعروجِ الملائكة ونزولهما كنزول الملائكة كقوله تَعَالَى: ﴿ مَا نُنَزِّلُ الْمَلائِكَةَ إِلاَّ بِالْحَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذًا مُّنظَرِينِ ﴾ (٣) ، وكقوله تَعَالَى ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ (٤) .

وروى فِي بصائر الدرجات عَنْ أبي هراسة عَنْ أبي جعفر الله « لو أنَّ الإمام رفع مِنْ الأرض ساعة لساخت بأهلها كمّا يموج البحر بأهله »(٥) .

والرفع هُنَا يحتمل ارادة الموت أي رفعه بالموت كَمَا أنَّ الرفع يأتي بمعنى الغيبة

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان سورة الانعام ١٥٨ عن كتاب فاطمة الله : مُحمَّد بن جرير الطبري.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ج١/ ب١٩/ ص٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر: الآية ٨.

<sup>(</sup>٤) سورة المعارج: الآية ٤.

<sup>(</sup>٥) بصائر الدرجات: ج٩/ ب١٢/ ح٣؛ الكافي: ج١، ص١٧٩.

أيضاً كَمَا فِي معتبرة أيوب بن نوح عَنْ أبي الحسن الثَّالِث اللَّهِ قَالَ : « إذَا رفع علمكم مِنْ بين أظهركم فتوقعوا الفرج مِنْ تحت أقدامكم »(١) .

٨ ـ إنَّ البرزخ والبرازخ متوسطات بين مراتب الحياة في الدُّنيَا الأولى وَالدنيا الأُخرى التي هي الرجعات ، بينها الساهرة هِيَ بين آخر الرجعة والقيامة الكبرى عِنْدَ خروج الأرواح ، والساهرة يقظة ليست كالبرزخ ضجعة ونومة .

و روى الرازي عَنْ ابن عباس : أنزل الله مِنْ الجنّة خمسة أنهار سيحون ... ثمَّ يرفعها عِنْدَ خروج يأجوج ومأجوج ويرفع أيضاً القرآن (٢) .

ورواه فِي البحار عَنْ ابن عباس أيضاً .

وروى فِي البحار عَنْ الدر المنثور عَنْ ابن عباس عَنْ الْنَبِيّ عَيَالَيْ : قَالَ : « أنزل الله مِنْ الجنّة إلى الأرض خمس أنهار ... فإذا كَانَ عِنْدَ خروج يأجوج ومأجوج أرسل الله جبرائيل فرفع مِنْ الأرض القرآن والعلم كله والحجر مِنْ ركن البيت ومقام إبراهيم وتابوت موسى بها فيه وَهَذِهِ الأنهار الخمسة فيرفع كُلّ ذَلِكَ إلى السهاء ... »(").

## ٦ـ رفعهم بَعْدَ الرجعة

وفي كتاب الرجعة للشيخ محمد بن عبدعلي آل عبد الجبار القطيفي ـ والمعروف مِنْ الأرض بَعْدَ خروجهم والمعروف مِنْ الأرض بَعْدَ خروجهم كلاً دفعة ؛ لِأَنَّ رفعهم المَيْلِ رفع إعراض عَنْ هَذَا العالم وإرادة هلاكه وفنائه ، وَكُلِّ منهم علّة كافية للعالم وجميع شؤونه ، وَإلَّا لَمْ يكن إماماً ولياً عَلَى الكل فحكم الحجميع فإذا رفع الواحد رفع إعراض رفع الباقي ... وإنْ ترتبوا بغير الواحد حكم الجميع فإذا رفع الواحد رفع إعراض رفع الباقي ... وإنْ ترتبوا بغير

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١، ص ٣٤١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الرازي: ج٢٣ ص٨٢.

<sup>(</sup>٣) البحار : ج٥٧ ، ص٣٨؛ الدر المنثور : ج٥ ، ص٨ . والذي قبله ج٥٦ ص٣٦٣ .

تراخى ... فيكون رفعهم جميعاً .

وفي الصحيح الأعلائي لعبدالله بن جعفر الحميري قَالَ: اجتمعتُ أنا والشَّيْخِ أبو عمر الله عِنْدَ أحمد بن إسحاق فغمزني « ... أنَّ الأرض لا تخلو مِنْ حجة إلَّا إذا كَانَ قبل يَوُم القيامة بأربعين يوماً فإذا كَانَ ذَلِكَ رفعت الحجة وأغلق باب التوبة فَلَمْ يكن ينفع ... »(١) .

وفي إكمال الدِّين بسنده عَنْ عبدالله بن سليمان العامري عَنْ أبي عبدالله الله الله عَنْ أبي عبدالله الله عَنَا في الله عَنَا الله الله الله الله الله الله ولله تَعَالَى ذكره فيها حجّة ... فإذا رفعت الحجة أغلق باب التوبة ولن ينفع نفساً إيمانها لمَ تكن آمنت مِنْ قبل أنْ ترفع الحجة أولئك شرار خلق الله وَهُمْ الَّذِيْنَ تقوم عليهم القيامة »(٢) .

ورواه فِي المحاسن بنفس اللفظ (٣).

وفي كمال الدِّين بسنده عَنْ عمرو بن ثابت عَنْ أبيه عَنْ أبي جعفر عَلَيْ قَالَ : « سمعته يقول : لو بقيت الأرض يوماً بلا إمام منّا لساخت بأهلها ... فإذا أراد الله أنْ يهلكهم ثمَّ لا يمهلهم ولا ينظرهم ذهب بنا مِنْ بينهم ورفعنا إليه ثمَّ يفعل الله ما يشاء وأحب »(٤) .

و الرفع قبل القيامة يتطابق مَعَ رواية أنَّ الصراط عروج مقداره خمسون ألف سنة.

كما أن الرفع يتطابق مع كون أرض القيامة تغاير أرض الرجعة .

وقد تواتر فِي روايات الفريقين أنَّ قبل القيامة بأربعين يوماً يرفعون ولا يبقى

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١ ، باب تسمية مِنْ رآه: ص٣٣٠، ح١ .

<sup>(</sup>٢) كمال الدِّين: ص ٢٢٩، الباب الثَّاني والعشرون، اتصال الوصية/ ح٢٤.

<sup>(</sup>٣) المحاسن للبرقي: ج١، ب٢٢، ص٢٣٦، ح٢٠٢.

<sup>(</sup>٤) كمال الدِّين، تمام النعمة: ب٢١، ح١٤، ص٢٠٤.

عَلَى الأرض إلَّا شرار الخلق.

و روى فِي البصائر عَنْ أبي حمزة قَالَ : قلت لأبي جعفر عليه جعلني الله فداك أخبرني عَنْ قول الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ قَالَ : « ... فإذا لَمْ يك لَهُ فيهم حاجة رفعنا إليه فيصنع بنا ما أحب »(١) .

وروى الصدوق في التوحيد بسنده عن سيف بن عميرة النخعي عَنْ خيثمة قَالَ : سألت أبا عبدالله على عَنْ قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ قَالَ : « دينه و... فإذا لم يك لله فيهم حاجة رفعنا إليه وصنع ما أحب »(٢) .

وفي كنز الفوائد وتأويل الآيات الظاهرة : عَنْ سلام بن المستنير قَالَ : سألت أبا جعفر عليه عَنْ قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ قَالَ : « نحن والله وجهه الذي قَالَ ولن يهلك إلى يَوُم القيامة ( من عمل ) بها أمر الله به مِنْ طاعتنا وموالاتنا فذلك والله الوجه الذي هُوَ قَالَ ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلاَّ وَجْهَهُ ﴾ وَلَيْسَ منا ميت يموت إلَّا وخلفه عاقبه مِنْهُ إلى يَوُم القيامة »(") . وعموم الذيل مقيد بها روي عن الصادق عليه والرضا عليه من أن المهدي في يخرج عليه الحسين عليه رجعة ولا عقب له .

## الائمة الملك اخر من يبقى

ا\_ روى الطوسي بسنده إلى بريدة الأسلمي قَالَ: قَالَ رسول الله عَلَيْهُ لله عَلَيْهُ الله عَلَيْهُ الله عَلَي الله الله على الله أشهدك معي سبعة مواطن ... الموطن السَّابع إنّا نبقى حين لا يبقى أحد وهلاك الأحزاب بأيدينا »(٤). ومعنى هلاك الأحزاب بيدهم ان

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ب٤، ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) توحيد الصدوق: ح٧، ص١٥١، باب في معنى السبع المثاني.

<sup>(</sup>٣) تأويل الأيات الظاهرة آخر القصص واما رواية الصادق والرضاع في دلائل الامامة ح ٩/ ٤٠٥ وغيبة الطوسي ح١٨٨ .

<sup>(</sup>٤) أمالي الطوسي الحديث ٢١/ ١٣٣٥ ونقله في تفسير كنز الدقائق سورة طه الاية ٣٥.

صلاح الارض وتطهيرها من انواع اطياف التيارات والملل والنحل المنحرفة انها يتم على ايديهم .

وروى الحديث نفسه وبنفس الطريق عَنْ بريدة صاحب كتاب كنز جامع الفوائد (۱) .

وروى الشَّيْخ الطوسي بسنده : عَنْ علي النَّلِهِ قَالَ : قَالَ لِي رسول الله عَيَّالُهُ : « يا علي إنَّهُ لما أُسري بي إلى السهاء ... يا علي أشهدك معي فِي سبعة مواطن ... والسابع هلاك الأحزاب عَلَى يدي وَأَنْتَ معى »(١) .

وروى فِي المختصر عَنْ بريدة الأسلمي عَنْ رسول الله عَلَيْ قَالَ : « يا علي إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أشهدك معي فِي سبعة مواطن ... الموطن السَّابع : نبقى حَتَّى لا يبقى أحد وهلاك الأحزاب بأيدينا »(٣) .

٢ ـ وروى في البصائر عَنْ عبدالله بن سنان عَنْ أبي عبدالله الله عَلَىٰ قَالَ : قَالَ رسول الله عَلَىٰ الْأُوَّل أُوَّل مِنْ أُخذ ميثاقه مِن الأئمة يا مُحمَّد عَلَىٰ الآخر آخر منْ أقبض روحه مِنْ الأئمة وَهِو الدابة الَّتِي تكلمهم يا مُحمَّد عَلَىٰ الظاهر ... »(٤) .

<sup>(</sup>١) نقله عنه في البحار ٥٣/٥٩ حديث ٤٤.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي حديث

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات ب فصل الأئمة حديث ٢٠٩/ ٤٧ ص ٢٢٥.

<sup>(</sup>٤) بصائر الدرجات: ب١٨ النوادر في الأئمة وأعاجيبهم ص٥٣٥.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ج١/ ص١٨٠/ ح٣.

شمول نفخ الصور \_ للقيامة \_ لحملة العرش والكرسي وسكان سدرة المنتهى ، آخر من يبقى في السماوات والأرض الملائكة المقربون .

روى في بستان الواعظين: قال حذيفة: كان الناس يسألون رسول الله على أمن الخير، وكنت أسأله عن الشر، فقال النبي على الله يكون في آخر الزمان فتن كقطع الليل المظلم، فإذا غضب الله على أهل الأرض، أمر الله سبحانه وتعالى إسرافيل أن ينفخ نفخة الصعق، فينفخ على غفلة من الناس، فمن الناس من هو في وطنه، ومنهم من هو في سوقه، ومنهم من هو في حرثه، ومنهم من هو في سفره، ومنهم من يأكل فلا يرفع اللقمة إلى فيه حتى يخمد ويصعق، ومنهم من يحدث صاحبه فلا يتم الكلمة حتى يموت، فتموت الخلائق كلهم عن آخرهم.

وإسرافيل لا يقطع صيحته حتى تغور عيون الأرض وأنهارها وبناؤها وأشجارها وجبالها وبحارها ، ويدخل الكل بعضهم في بعض في بطن الأرض ، والناس خود وصرعى ، فمنهم من هو صريع على وجهه ، ومنهم من هو صريع على ظهره ، ومنهم من هو صريع على خده ، ومنهم من تكون اللقمة في فيه فيموت ، فها أدرك به أن يبتلعها ، وتنقطع السلاسل التي فيها قناديل النجوم ، فتسوى بالأرض من شدة الزلزلة ، وتموت ملائكة السهاوات السبع والحجب والسرادقات والصافون والمسبحون وهملة العرش والكرسي ، وأهل سرادقات المجد والكروبيون ، ويبقى جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وملك الموت الهوت

فيقول الجبار جل جلاله: يا ملك الموت من بقي ؟ وهو أعلم ، فيقول ملك الموت: سيدي ومولاي ، بقي إسرافيل ، وبقي جبرئيل ، وبقي ميكائيل ، وبقي عبدك الضعيف ملك الموت وهو خاضع خاشع ذليل ، قد ذهبت نفسه لعظم ما

عاين من الأهوال ، فيقول الجبار تبارك وتعالى : انطلق إلى جبرئيل فاقبض روحه فينطلق ملك الموت إلى جبرئيل على ، فيجده ساجدا وراكعا ، فيقول له : ما أغفلك عما يراد بك يا مسكين ، قد مات بنو آدم وأهل الدنيا والأرض والطيور والسباع والهوام وسكان الساوات وهملة العرش والكرسي والسرادقات وسكان سدرة المنتهى ، وقد أمرني المولى بقبض روحك .

فعند ذلك يبكي جبرئيل الله ، ويقول متضرعا إلى الله تعالى : يا الله ، هون على سكرات الموت ، فيضمه ملك الموت ضمة يقبض فيها روحه ، فيخر جبرئيل الله منها ميتا صريعا ... ثم يقول الجبار جل جلاله ليبعث اسرافيل فيقوم اسرافيل حيا بقدرة الله ... الحديث (۱) .

ولا يخفى دلالة الرواية على ان الموت والإماتة في نفخة الصور ليوم القيامة يتصاعد ليشمل سكان سدرة المنتهى مع انهم مما وراء وفوق عالم القيامة اي من الجنة الابدية ويشمل حملة العرش وحملة الكرسي وحملة السرادقات والصافين والمسبحين ، فهل حد الموت ينتهى الى ذلك ام يتصاعد اكثر ؟ .

## اطلاق أواخر يوم القيامة على مشارف عالم الجنة

وروى في البصائر بسند معتبر عن أبي سعيد الخدري قال كان النبي عَيْنُ يقول إذا سألتم الله فإسألوه الوسيلة لي قال فسألنا النبي عَيْنُ عن الوسيلة قال هو [هي] درجتي في الجنة وهي الف مرقات ما بين مرقات إلى المرقات جوهرة إلى مرقات زبرجدة إلى مرقاة ياقوتة إلى مرقاة لؤلوة إلى مرقاة ذهبة إلى مرقاة فضة فيؤتى بها يوم القيمة حتى تنصب مع درجة النبيين فهي في درجة النبيين كالقمر بين الكواكب فلا يبقى يومئذ نبى ولا صديق ولا شهيد الا قالوا طوبى لمن هذه الدرجة درجته .

<sup>(</sup>١) تفسير البرهان سورة الزمر ذيل الآية ٦٨ عن كتاب بستان الواعظين.

فيأتي النداء من عند الله تبارك وتعالى يسمع النبيين والصديقين والشهداء والمؤمنين هذه درجة محمد على قال رسول الله على الله الله الكرامة وعلى بن أبي طالب الله المامي ولوائي بيده وهو لواء الحمد مكتوب عليه لا إله إلا الله المفلحون هم الفائزون بالله ، فإذا مررنا بالنبيين قالوا هذان ملكان مقربان وإذا مررنا بالملائكة قالوا هذان ملكان لم نعرفها ولم نرهما ، وإذا مررنا بالمؤمنين قالوا نبيان مرسلان حتى أعلو تلك الدرجة وعلى يتبعني ، حتى إذا صرت في أعلى درجة وعلى أسفل منى بدرجة وبيده لوائي فلا يبقى يومئذ نبي ولا ملك ولا صديق ولا شهيد ولا مؤمن الا رفعوا رؤوسهم إلينا ويقولون طوبي لهذين العبدين ما أكرمها على الله فيأتي النداء من عند الله يسمع النبيين والخلايق هذا محمد حبيبي وهذا على على الله فيأتي النداء من عند الله يسمع النبين والخلايق هذا محمد حبيبي وهذا على على الله فيأتي النداء من عند الله يسمع النبين والخلايق هذا محمد حبيبي وهذا على على الله فيأتي النداء من عند الله يسمع النبين عالية وكذب عليه .

ثم قال النبي عَيَّا له له على يا على فلا يبقى يومئذ في مشهد القيمة أحد ممن كان يجبك ويتولاك الا شرح لهذا الكلام صدره وابيض وجهه وفرح قلبه ولا يبقى أحد ممن نصب لك حربا أو أبغضك أو عاداك أو جحد ذلك حقا الا اسود وجهه واضطربت قدماه فقال رسول الله عَيَا الله عَيْنَ الله عَلْنَ الله عَيْنَ الله عَلْنَ الله عَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلْنَ الله عَلَيْنَ الله عَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْنَ الله عَلْنَ الله عَلْنَ الله عَلَيْنَ عَلْنَ الله عَلَيْنَ الله عَلْنَ الله عَلْنَ عَلْنَ عَلْنَ الله عَلَيْنَ عَلْنَ الله عَلْنَ الله عَلْنَ الله عَلْنَ عَلْنَ الله الله عَلْنَ عَلْنَ الله عَلْنَالِ اللهُ عَلْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْنَا الله عَلْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْنَ عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْنَا عَلَيْنَ عَلَيْنَ عَلْمَا عَلْنَ عَلْنَا عَلْنَا عَلْنَا عَلَيْنَ عَلْمُ عَلَيْنَ عَلْنَا عَلْنَا عَلْنَا عَلَيْنَ عَلْنَا عَلْنَا عَلَيْنَ عَلْنَا عَلْنَا عَلَيْنَ عَلْنَا

فبينا انا كذلك إذا ملكان قد أقبلا على اما أحدهما فرضوان خازن الجنة واما الآخر فمالك خازن جهنم ، فيدنو رضوان ويسلم فيقول السلام عليك يا رسول الله قال فأرد على وأقول له أيها الملك الطيب الربح الحسن الوجه الكريم على ربه من أنت فيقول انا رضوان خازن الجنة امرني ربي ان آتيك بمفاتيح الجنة فأدفعها إليك فخذها يا احمد فأقول قد قبلت ذلك من ربى فله الحمد على ما أنعم به على ادفعها إلى أخى على بن أبي طالب فيدفعها الى على .

فيرجع رضوان ويدنو الملك فيقول السلام عليك يا حبيب الله فأقول عليك السلام أيها الملك ما أنكر رؤيتك وأنتن ريحك واقبح وجهك فمن أنت فيقول الملك

انا مالك خازن النار امرني ربي أن آتيك بمفاتيح النار خذها يا احمد فأقول له قد قبلت ذلك من ربى فله الحمد على ما فضلني ادفعها إلى أخي على بن أبي طالب .

ثم يرجع مالك خازن النار فيقبل على وبيده مفاتيح الجنة ومقاليد النار حتى يقف على عجزة جهنم فيأخذ أزمتها بيده وقد على زفيرها وأشتد حرها وتطاير شررها فإن شاء مدها يمنة وإن شاء مدها يسرة فتنادي جهنم جزني يا علي فقد اطفاء نورك لهبي فيقول لها على قري يا جنهم خذي هذا واتركي هذا خذي هذا عدوى واتركي هذا وليي فلجهنم يومئذ أشد مطاوعة لعلي بن أبي طالب على من غلام أحدكم ولجهنم يومئذ أطوع لعلي بن أبي طالب المناه فيها يأمرها من جميع الخلايق ) .

ورواها الطوسي في الأمالي والصدوق في معاني الأخبار وعلل الشرايع ورواها القمي في تفسيره وبن فتال في روضة الواعظين . ومفاد الرواية ان الوسيلة رغم انها درجة النبي عَيَّالًا في الجنة الا انها من مشاهد القيامة .

و روى في الخصال في باب العشرة بسنده عَنْ أبي الطفيل عامر بن واثلة ، عَنْ حذيفة بن أسيد الغفاري ، عَنْ رسول الله عَلَيْ ، قَالَ : « إِنَّكُم لا ترون الساعة حَتّى تروا قبلها عشر آيات : طلوع الشمس مِنْ مغربها ، والدجّال ، ودابّة الأرض ، وخروج عيسى بن مريم ، وخروج يأجوج ومأجوج ... » الحديث (۱) .

#### الرجعة والنفخ في الصور

روى الطبرسي احتجاج الصادق ﷺ على الزنديق قال السائل: أفتتلاشى الروح بعد خروجه عن قالبه أم هو باق ؟

قال على الله على الله وقت ينفخ في الصور ، فعند ذلك تبطل الأشياء ، وتفنى فلا حس ولا محسوس ، ثم أعيدت الأشياء كما بدأها مدبرها ، وذلك أربعمائة

<sup>(</sup>١) الخصال للصدوق باب العشرة الحديث ٥٢ ص ٤٤٩.

سنة يسبت فيها الخلق ، وذلك بين النفختين .

قال: وأنى له بالبعث والبدن قد بلى ، والأعضاء قد تفرقت ، فعضو ببلدة يأكلها سباعها ، وعضو بأخرى تمزقه هوامها ، وعضو قد صار ترابا بني به مع الطين حائط ؟

قال : إن الذي أنشأه من غير شئ ، وصوّره على غير مثال كان سبق إليه ، قادر أن يعيده كها بدأه .

قال : أوضح لي ذلك !

قال: إن الروح مقيمة في مكانها ، روح المحسن في ضياء وفسحة ، وروح المسئ في ضيق وظلمة ، والبدن يصير ترابا كها منه خلق ، وما تقذف به السباع والهوام من أجوافها ، مما أكلته ومزقته كل ذلك في التراب . محفوظ عند من لا يعزب عنه مثقال ذرة في ظلمات الأرض ، ويعلم عدد الأشياء ووزنها ، وأن تراب الروحانيين بمنزلة الذهب في التراب ، فإذا كان حين البعث مطرت الأرض مطر النشور ، فتربو الأرض ثم تمخضوا مخض السقاء ، فيصير تراب البشر كمصير الذهب من التراب إذا غسل بالماء ، والزبد من اللبن إذا نخض ، فيجتمع تراب كل قالب إلى قالبه ، فينتقل بإذن الله القادر إلى حيث الروح ، فتعود الصور بإذن المصور كهيئتها ، وتلج الروح فيها ، فإذا قد استوى لا ينكر من نفسه شيئا ) ) .

قوله الله الله الله الموح وعدم تلاشيه إلى يوم ينفخ في الصور عند ذلك تبطل الاشياء وتفنى فلا حس ولا محسوس) بيان لما يعتور الروح في النفخة الأولى، وحيث أن الروح طبقات كما مر فيحصل خلع روح من روح وجسم ألطف من جسم لطيف، فبطلان الأشياء بهذا اللحاظ ومن ثم قيد معنى الفناء بلا حس ولا محسوس بهذا اللحاظ، لا الانعدام الكامل، أي أن الروح والجسم اللطيف عندما ينفصل عنه الجسم والروح الألطف ينعدم الاحساس في ذلك الجسم

اللطيف ، فالفناء بين النفخة الأولى والنفخة الثانية مما هو مقدمة لإرهاصات القيامة بهذا المعنى .

ولا يبعد أن يكون هذا الفناء هو خلع وخروج لطبقات أرواح وأجسام لطيفة للأشياء بحسب الاجسام السهاوية لتلك الاشياء والارواح وبقاء الارواح العليا لتلك الأشياء ، وأن ما ورد من عود الارواح الى مقترنة بالصور لا يبعد أن يراد به النشأة لارواح الاشياء العليا فوق السهاء السابعة ، والنفخة الثانية عود الارواح من تلك الطبقة إلى ولوجها في الطبقات السهاوية .

وسيأتي أن الموت طبقات والنفخ طبقات بحسب طبقات الأرواح وطبقات أجسامها . ولايخفى ان للحشر والنشر مراتب بعضها ملكوتي سهاوي كها تمت الاشارة اليه في مواضع عديدة .

كما لا يخفى افتراق أوصاف البعث في الرجعة عَنْ البعث في المعاد في الأحكام التكوينية .

كما انه يختلف الجسم في المعاد الجسماني للرجعة عنه في المعاد الأكبر للقيامة .

كما انه تتغيّر هيئة خلقة البدن فِي المراحل المتوسّطة فِي الرجعة ( العصا ، والميسم ، وخروج الدّابة ) .

ويتدرّج الانتقال فِي أحكام فيزياء المادّة انتقال عوالمي بينها تتّحد أحكام عالم القبر والرجعة .

## النفخة الأولى دون السماء الدنيا

وفي التفسير المنسوب للعسكري الله : قال الله عز وجل ليهود المدينة : واذكروا ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّه يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُواْ بَقَرَةً ﴾ تضربون ببعضها هذا المقتول بين أظهركم ...

- الى أن قال ـ اما في الآخرة فان الله عز وجل ينزل بين نفختي الصور بعد ما ينفخ النفخة الأولى من دوين السهاء من البحر المسجور الذي قال الله والبحر المسجور وهي مني كمني الرجال فيمطر ذلك على الأرض فيلقي الماء المني مع الأموات البالية فينبتون من الأرض ويحيون ويريكم آياته سوى هذه من الدلالات .....) .(۱)

## نطق القرآن بأن الرجعة آية المعاد وبدايته

قَدْ ذكرت جملة مِنْ الآيات فِي السور أنَّ الرجعة آية للمعاد:

١- ما ورد في الْنَبِيّ عزير ﷺ : ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَى يُحْيِي هَـَذِهِ الله بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ الله مِئَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتَ عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ لَبِثْتَ قَالَ لَبَثْتَ مِئَةَ عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِّلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى العِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمًا فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللَّه عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ ﴾ (٢) .

فقوله تعالى : ﴿ نَجْعَلَكَ آيَةً لِّلنَّاسِ ﴾ وقول عزير : « أعلم أنَّ الله عَلَى كُلِّ شيء قدير » أي قدرته عَلَى إحياء الأموات في المعاد فضلاً عَنْ الرجعة فإحياء عزير ورجوعه للدُّنيا آية وبُرهان مِنْ الله جعله للنَّاس على المعاد الأكبر .

٢- ما ورد في أصحاب الكهف ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزْبَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا ﴾ . ﴿ وَكَذَلِكَ أَعْتَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لاَ لَبِثُوا أَمَدًا ﴾ . ﴿ وَكَذَلِكَ أَعْتَرْنَا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوا أَنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لاَ رَبِي فيها ... ﴾ (٥) فجعلت الآية أنَّ الغاية مِنْ رجوع أصحاب الكهف ليعلم الناس أنَّ وعد الله بالمعاد حقّ وأنَّ ساعة القيامة وساعة البعث لا ريب فيها .

<sup>(</sup>١) التفسير المنسوب للعسكري الله في ذيل الآية الحديث ١٤٠ / ص ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢ ، ٢٩٥ .

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: الآية ٢١.

٣ـ ما ورد في الْنَبِيّ إبراهيم المَلِّ : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَكِن لِّيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا ﴾ (١) .

فَكَانَ أصل السُّؤال عَنْ إحياء الموتى فِي المعاد فجعل إحياء عدد مِنْ الطيور الذي هُوَ رجعة وَلَيْسَ معادا برهانا عَلَى المعاد .

٤ قصة البقرة في مقتول بني اسرائيل ﴿ فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ يُحْيِي اللّٰه الْمَوْتَى وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ (٢) ففي هَذِهِ الآية بيان أنَّ رجعة هَذَا الله الْمَوْتَى فِي إسرائيل للحياة الدُّنْيَا آية لإحياء الله الموتى فِي المعاد .

٥- إحياء الْنَّبِيِّ عيسى الله للموتى بإذن الله : ﴿ وَأُحْيِمِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ ﴾ (٣) و﴿ وَإِذْ تُخْرِجُ الْمَوتَى بِإِذْنِي ﴾ (٤) فعنونت الرجعة واطلق عليها نفس عنوان إحياء الأموات في المعاد .

٦- ماورد في اصحاب موسى السلام الله الذين اخذتهم صاعقة الموت ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَن نُّؤُمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُون ﴾ (٥)
 تَنظُرُون ﴾ (٥)

وأيضاً قوله تَعَالَى: ﴿ يَسْأَلُكَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتَابًا مِّنَ السَّمَاء فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى أَكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا اللَّه جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ﴾ (٦) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٧٣.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : الآية ١٤٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: الآية ١١٠.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٦) سورة النساء: الآية ١٥٣.

وقوله تَعَالَى ﴿ وَاخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لِّمِيقَاتِنَا فَلَمَّا أَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ قَالَ رَبِّ لَوْ شِئْتَ أَهْلَكْتَهُم مِّن قَبْلُ وَإِيَّايَ أَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ السُّفَهَاء مِنَّا ... ﴾ (١) .

### إتحاد حكم إنكار الرجعة وإنكار المعاد

كَمَا فِي قوله تَعَالَى : ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَوَلَّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ الآخِرَةِ كَمَا يَئِسَ الْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُورِ ﴾ (٢) .

حَيْثُ أَنَّ الآية تُشبِّه مَنْ لا يُؤمن بالآخرة ولا أمل لَهُ بها وَهُوَ ناكر وجاحد لها بجحود وإنكار رجوع اصحاب القبور الى دار الدنيا مرة أخرى وأن عدم الإيهان الثاني شبيه عدم الإيهان الأول ، إذ التشبيه يقتضي التعدد والأثنينية مما يَدُلِّل عَلَى أَنَّ الإنكارين متعددان ، وَهُمَا جحودان متعددان وإنْ كَانَ بينهها جهة اشتراك ، وَهَذَا مما يشير الى أَنَّ الإيهان بالآخرة والمعاد الأكبر مقام يختلف عَنْ الإيهان بالبرزخ ورجعة أصحاب البرزخ إذْ اليأس مقابل الأمل ، والأمل متعلق بلقاء أصحاب القبور في الرجعة كَهَا أَنَّ لقاء الآخرة هو بالبعث واللقاء في الحشر فيها .

وروى فِي تأويل الآيات بسنده عَنْ أبي الجارود عمّن سمع علياً يقول: العجب كُلّ العجب بين جمادى ورجب، فقام رجل فَقَالَ: يا أمير المؤمنين، ما هَذَا العجب الذي لا زلت تعجب مِنْهُ ؟ فَقَالَ عَلَيْ : « ثكلتك أُمك وَأيّ عجب أعجب مِنْ أموات يضربون كُلّ عدو لله ولرسوله ولأهل بيته وَذَلِكَ تأويل هَذِهِ الآية ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَوَلّوْا قَوْمًا غَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُوا مِنَ الآخِرَةِ كَمَا يَئِسَ الْكُفّارُ مِنْ أَصْحَابِ الْقُبُور ﴾ فإذا اشتد القتل قلتم: مات أو هلك أو أيّ وادٍ سلك وَذَلِكَ تأويل هَذِهِ الآية ﴿ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ فَيْرًا ﴾ " . ومفادها واضح في تنزيل مفاد الآيتين على الرجعة .

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٥٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الممتحنة: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٣) تأويل الأيات الظاهرة للإسترابادي ذيل الأية ١٣ سوة الممتحنة ص ٢٥٩.

## تطابق عالم القيامة مُعَ أواخر الرجعة

قَدْ تَقَدَّمَ هَذَا الاحتهال في البابين السابقين ، وأنَّ رجعة رسول الله عَلَيْ وإقامته لدولته قَدْ تنطبق عَلَى عالم يَوُم القيامة مدَّةً وأمداً ، لا سيا وَقَدْ أُطلق عَلَى القيامة أنّها لدولته قَدْ تنطبق عَلَى الأعم كَمَا أُطلق عَلَى الرجعة أنّها قيامة صغرى ، وَهَذَا الاحتهال إنّها يتّجه بَعْدَ وضوح أنَّ يَوُم القيامة وَهُو عالم أطول عمراً مِنْ مجموع عالم الدُّنيَا الأولى وآخرة الدُّنيًا وَهِيَ الرجعة ، فَيَوُم القيامة بمعنى عالم القيامة كَمَا أنَّ عالم القيامة مغاير لعالم الجنّة والنار ، وإضافة إلى لعالم الجنّة والنار كَمَا أنَّ البعث إلى يَوُم القيامة يغاير البعث إلى الجنّة والنار ، وإضافة إلى ما مضى مِنْ شواهد عَلَى هَذَا الاحتهال نضيف هُنَا عِدَّة شواهد أُخرى :

يَحْذَرُون ﴾ قَالَ المفضل قلت ياسيدي من هامان وفرعون قال: ضلال ووبال لعنهم الله فينبشا ويحييا<sup>(١)</sup> [ فلان وفلان ينشآن ويحييان ] .

حَيْثُ بين اللهِ أَنَّ فِي أحد رجعات عليّ أمير المؤمنين اللهِ حَيْثُ يقيم دولة عظيمة لها موقع مركزي ممتدّ مِنْ النجف الأشرف إلى المدينة ، مدينة الْنَبِيّ عَيْلُهُ وإلى صنعاء اليمن وَإلى هجر وفي الرواية وصف هَذِهِ المرحلة مِنْ مراحل الرجعة بقوله الله « فعندها تبلى السرائر وتذهل كُلّ مرضعة عمّا أرضعت وتضع كُلّ ذَاتَ حمل حملها وترى الناس سُكارى وما هُمْ بسكارى ولكن عذاب الله شديد » الآية .

فجعل الله المرحلة تبلى السرائر عندها والمنصرف مِنْ ظاهر الآيات والمنصرة مِنْ ظاهر الآيات والروايات أنَّ الحدث « يَوُم تبلى السرائر » مِنْ أوصاف القيامة ( وكذا ذهول كُلِّ مرضعة عمَّا أرضعت ) وَقَدْ جعل الله رجعة سيد الأنبياء بَعْدَ ذَلِكَ بقوله : ثمَّ يظهر الصديق الأكبر الأجل ... )

وَقَدْ ذَكَر فِي رَوَايَات مَسْتَفَيْضَة قَدْ أَشْرِنَا إِلَيْهَا ثُمَّة أَنَّ دُولَة سَيْد الأَنبياء خَسُون أَلْف عام ، كَمَا فِي رَوَايَة مُخْتَصِر البصائر بَسْنَدَه عَنْ أَسَد بِن إِسَمَاعِيل عَنْ أَبِي عَبْدَالله عَلَيْ قَالَ : حَيْن سَأَلُ عَنْ اليّوم الذي ذكره الله مقداره فِي القرآن فِي يَوُم كَانَ مقداره خَسَيْن أَلْف سَنَة وَهِي كرّة رسول الله عَيْنَ فيكون ملكه فِي كرّته خَسين أَلْف سَنَة وَهِي كرّة رسول الله عَيْنَ فيكون ملكه فِي كرّته خَسين أَلْف سَنَة ... »(٢).

وهَذِهِ المُدَّة مطابقة لعمر يَوُم عالم القيامة وَقَدْ نصّ فِي الروايات أنَّ دولة سيد الأنبياء بَعْدَ آخر دولة يقيمها أمير المؤمنين الله مِنْ دوله وَالَّتِي تمتد أربعين ألف عام ثم يظهر الصديق الأكبر بعده

والحاصل : أنَّ مفاد الرواية يعضد احتمال تطابق دولة الرسول عَيَاللهُ الممتدّة

<sup>(</sup>١) الهداية الكبرى: ب١٤/ ص٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات/ عنوان الحسين هُوَ الذي غسل القائم ... / ص٤٩/ الحديث ١٤٦ /١٤٦.

خمسين ألف سنة مَعَ مدّة القيامة بالمدة المذكورة وأنَّ أواخر الرجعة هِيَ القيامة ولعل المراد « فعندها تُبلي السرائر » أيّ بَعْدَ ختام الرجعة .

وروى الطبرسي في الاحتجاج عَنْ موسى بن جعفر عَنْ آبائه الحِيْ أَنَّ أمير المؤمنين الله قَالَ عَنْ سأله اليهودي عَنْ معجزات الْنَبِي عَلَيْ ، قَالَ : « إِنَّهُ أُسري به مِنْ المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسير شهر وعرج به في ملكوت السهاوات مسير خمسين ألف عام في أقل مِنْ ثلث ليلة حَتّى انتهى إلى ساق العرش فدنا فتدلى لَهُ مِنْ الجنة رفرف أخضر وغشى بصره فرأى عظمة ربّه بفؤاده وَلَمْ يراها بعينه ... »(١).

الشاهد الثّاني: \_ ما وَرَدَ فِي أخبار الطينة مِنْ أَنَّ طينة المؤمن يفصل عنها ما امتزج بها مِنْ طينة الكافر يفصل عنها ما امتزج بها مِنْ طينة الكافر يفصل عنها ما امتزج بها مِنْ طينة المؤمن يَوُم القيامة فيرد كُلّ شيء إلى سنخه وجوهره وأصله يَوُم القيامة ، مَعَ أَنَّهُ وَرَدَ فِي روايات الرجعة أَنَّ فِي أواخر الرجعة تمحّص الطينات ، نظير ما رواه فِي مختصر بصائر الدرجات لسعد بن عبدالله الأشعري بسنده عَنْ بن قبيسة المهلبي عَنْ أبيه عَنْ بَعْض رجاله عَنْ أبي عبدالله الله فِي كتاب الكرّات فِي قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النّارِ يُفْتَنُون ﴾ (أنّ قَالَ : ﴿ يكسرّون فِي الكرّة كَمَا يكسر الذهب حَتّى يرجع كُلّ شيء إلى شبهه \_ يعني حقيقته \_ "" .

فَذَلِكَ يكون شاهداً عَلَى انطباق الرجعة بالمعنى العام عَلَى عالم يَوُم القيامة وأنَّ عمدة رجعات الرسول عَلَيْ الَّتِي يملك فيها تكون هِيَ عالم القيامة وأنَّ دولته الشريفة الَّتِي هِيَ أعظم الدول تمتد مِنْ الأرض إلى أقصى أفق عالم القيامة ( السماء السابعة ).

أمًّا ما دلَّ عَلَى أنَّ تمحيص وفصل الطينات بعضها عَنْ بَعْض يَوُم القيامة فهو

<sup>(</sup>١) الاحتجاج: ج١، ص٢٢٧، باب احتجاج على الله عَلَى اليهودي.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات/ باب الكرّات: / ح١٤٧ ص١٤٧.

كما في رواية الصدوق بسند معتبر عَنْ أبي إسحاق الليثي عَنْ أبي جعفر الله في رواية طويلة عَنْ الطينة قَالَ الله في وسط الرواية : \_ « كَذَلِكَ يعود كُلّ شيء إلى سنخه وجوهره وأصله فإذا كَانَ يَوُم القيامة نزع الله تَعَالَى سنخ الناصب وطينته مَعَ أثقاله وأوزاره مِنْ المؤمن فيلحقها كلها بالناصب وينزع سنخ المؤمن وطينته مَعَ حسناته وأبواب بره واجتهاده مِنْ الناصب فليحقها كلها بالمؤمن ... أفترى ها هُنَا ظلماً وعدواناً ؟

قلت : لا يا بن رسول الله ، قَالَ : هَذَا والله القضاء الفاصل والحكم القاطع والعدل البيّن لا يسأل عمّا يفعل وَهُمْ يُسألون ، هَذَا يا إبراهيم الحَقّ مِنْ ربك فلا تكن مِنْ المُمترين هذا مِنْ حكم الملكوت ، قلت : يا بن رسول الله وما حكم الملكوت ؟

قَالَ : حكم الله حكم أنبيائه وقصة الخضر وموسى الله عين استصحبه ، فَقَالَ : ﴿ قَالَ إِنَّكَ لَن تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْرًا وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا ﴾ إفهم يا إبراهيم وإعقل أنكر موسى عَلَى الخضر واستفضع أفعاله حَتَّى قَالَ لَهُ الخضر يا موسى ما فعلته عَنْ أمرى إنَّما فعلته عَنْ أمر الله »(١١) وفي هَذِهِ الرواية بيان أنَّ :

١- إنَّ تمحيص الطينات يحصل يَوُم عالم القيامة لا فِي عالم النشأة الأرضية مِنْ الحياة الدُّنْيَا .

٢- إنَّ تمحيص الطينات يَتِمُّ بحسب نشآت الملكوت وعالم القيامة هو مِنْ نشأة الملكوت.

٣\_إنَّ مقتضى ما يأتي من أنَّ تمحيص الطينات في الرجعة هو في أواخر مراحل الرجعة ، وَهُوَ مما ينطبق عَلَى رجعة الرسول عَيْنِ وإقامة دولته ، ومن ذلك يتبيَّن أنَّ عمدة رجعة الرسول عَيْنِ لإقامة دولته الَّتِي هِيَ أعظم الدول والملك عَلَى الإطلاق وتمتد مِنْ عوالم الملكوت وَالَّتِي منها عالم القيامة .

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ج٢، ح٨١، ب٥٨٥. نوادر العلل.

٤- إنَّ الحكم فِي دول الرجعة لأهل البيت الملك ـ لا سيها آخر دولة وَهِي دولة الرسول الله وهِي آخر الرجعة المنطبقة عَلَى عالم القيامة ـ هو مِنْ سنخ حكم الملكوت أيّ لَيْسَ عَلَى مقتضى الظاهر بَلْ عَلَى مقتضى الواقع وهو باطن ملكوي خفي ، والمراد مِنْ ذَلِكَ لَيْسَ اختلاف الدِّين والشريعة وَإِنَّها تطبيق أحكام ومقررات الدِّين والشريعة عَلَى الموضوعات والوقائع بعلم لدني لا يقبل الخطأ وقَدْ أوضحناه مبسوطا في كتاب الإمامة الإلهية الفصل السَّابع .

الشاهد الثَّالِث: أن القيامة يطلق على معاني كالبعث إلى الجنّة أو البعث إلى النار فِي قبال إطلاقه عَلَى العالم الذي فيه عقبات وَهُوَ إطلاقه عَلَى المواقف والمواطن وهو عالم القيامة ، وَهُوَ أشهر استعمالاً فِي كلام الوحي ، وأما إطلاقه عَلَى نفس البعث للجنّة والنار فأقلّ شيوعاً فِي استعمال الوحي ، وقَدْ وَرَدَ بمعنى ثالث أقل مِنْ السابق استعمالاً أو مثله وهو إطلاقه عَلَى أواخر عالم الرجعة .

واطلاق بمعنى رابع أقل مِنْ الجميع إستعمالا وهو كُلّ بعث ، ولو بعث أوائل الرجعة . وَعَلَى أي تقدير فإطلاق عنوان واسم ووصف القيامة عَلَى البعث إلى الجنة أو البعث إلى النار يعزّز تطابق عالم وعقبات الصراط والمواقف عَلَى أواخر الرجعة وتداخله مَعَ الرجعة ، وإنْ كَانَ هَذَا العالم الذي هُوَ خسون ألف سنة قَدْ يقابل بينه وبين ( الرجعة التي إلى نشأة الأرض ) لا سيما وإنَّ الرجعة إلى الدُّنيا كَما مَرَّ بعث مِنْ القبور بينما الرجعة إلى عرصات يَوُم القيامة فبعث ينطلق مِنْ أرض يَوُم القيامة .

وبعبارة أخرى إن قوله تعالى ﴿ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ هل هو قبل بعث القيامة أم بعده ؟ وفي رواية العلل عن النبي ﷺ سأله اليهودي : فَقَالَ أَ رَأَيْتَ قَوْلَهُ عَزَّ وَجَلَ ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ ﴾ أَيْنَ النَّاسُ يَوْمَئِذٍ قَالَ فِي الظُّلْمَةِ دُونَ المُحْشَر (١) ) .

<sup>(</sup>١) علل الشرائع للصدوق ج ١ ص ٩٦.

ومما وَرَدَ من إطلاق القيامة عَلَى معنى البعث إلى الجنّة والبعث إلى النار مثل ما رواه فِي مختصر بصائر الدرجات بسنده عَنْ يونس بن ظبيان عَنْ أبي عبدالله عليه عَنْ عَنْ الله عَنْ أبي عبدالله عليه عَنْ الله عَنْ الله عنه عليه عليه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه المقيامة فَإِنّا هُوَ بعث إلى الجنّة أو بعث إلى النار "() فههنا اطلق عنوان القيامة والبعث على ما بعد عالم العقبات والصراط وجعل ما قبله من الرجعة .

الشاهد الرَّابع: ما وَرَدَ فِي خطبة لأمير المؤمنين للسِّ رواها فِي مختصر بصائر الدرجات عَنْ كتاب الواحدة بسنده عَنْ الشهالي عَنْ أبي جعفر للسِّ عَنْ أمير المؤمنين للسِّ ورواها فِي مشارق أنوار اليقين أيضاً مِنْ دون تقطيع للخطبة واللفظ للثاني قَالَ للسِّ : فِي أثنائها: « يا سلهان ويا جندب وَكَانَ مُحمَّد الناطق وأنا الصامت وكائد فِي كُلِّ زمان مِنْ صامت وناطق فمحمد صاحب الجمع وأنا صاحب الحشر ومُحمَّد المنذر وأنا الهادي وَمُحمَّد صاحب الجنة وأنا صاحب الرجعة ... الحديث "(٢).

ورواه المجلسي في البحار عَنْ كتاب العتيق (٣) ، وهو كتاب المناقب للعلوي المطبوع اخيرا وهو من أعلام القرن الخامس .

وتقريب الدلالة أنَّهُ اللهِ ذكر المقابلة بين الجنّة والرجعة ، وأنّ مُحمَّداً عَلَيْهُ صاحب الجمع وَهُوَ صاحب الجنّة وَعليّ اللهِ صاحب الجمع وَهُوَ صاحب الحشر ، وَهَذَا بظاهره يقتضي أنّ رجعة الرسول عَلَيْهُ فِي مقابل عنوان الرجعة بالمعنى الأخص حَيْثُ يكون صاحبها أمير المؤمنين الله فرجعة النّبِيّ عَلَيْهُ هي عالم القيامة ومقام الجمع .

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات/ ح٩٢/ ٣٨/ ص١٤٦.

<sup>(</sup>٢) مشارق أنوار اليقين: رقم ١٤٥ خطبة النورانية، ص٣٠٥/ مختصر البصائر [٢/ ١٠٢] ص١٦٠ ـ ١٦٤.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ج٦٦/ باب نادر في معرفتهم ب١/ ص٤.

# ١- رجعات رسول الله عَلَيْوالهُ

وَهُنَا قرينة أُخرى حَيْثُ أن ما وَرَدَ فِي الروايات مِنْ رجعة الرسول مع مَا تقدّمت الإشارة إليه في البابين السابقين :

ا صحيح الفضيل بن يسار ، عَنْ أبي جعفر اللهِ فِي قول الله ﴿ يَوْمَ نَدْعُو كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ ، قَالَ : ﴿ يجيء رسول الله عَيْلَهُ فِي قرنه ويجيء علي اللهِ فِي قرنه ، والحسين اللهِ فِي قرنه وَكُلِّ مِنْ مات بين ظهراني قوم جاءوا معه »(١) .

٢ وصحيح يَعْقُوبَ بْنِ شُعَيْبٍ قَالَ : قُلْتُ لِأَبِي عَبْدِ اللهَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

٣ - مختصر البصائر بسنده عَنْ أسد بن إسماعيل عَنْ أبي عبدالله عَلَا قَالَ : حين سأل عَنْ اليوم الذي ذكره الله مقداره في القرآن فِي يَوُم كَانَ مقداره خمسين ألف سنة وَهِي كرّة رسول الله عَلَيْ فيكون ملكه فِي كرّته خمسين ألف سنة ... »(١٠) .

٤ ـ ما رواه الحسن بن راشد ، عَنْ أبي إبراهيم على قَالَ : قَالَ على : « لترجعنَّ نفوس ذهبت ، وليقتصّنَ يَوُم يقوم وَمَنْ عذّب يقتصّ بعذابه ، وَمِنْ أُغيظ أغاظ بغيضه ، وَمَنْ قتل اقتصّ بقتله ويردّ لهم أعداؤهم معهم حَتّى يأخذوا بثأرهم ، ثمَّ يعمرون بعدهم ثلاثين شهراً ، ثمَّ يموتون في ليلة واحدة قَدْ أدركوا ثأرهم ، وشفوا أنفسهم ، ويصير عدوهم إلى أشد النار عذابا ، ثمَّ يوقفون بين يدي الجبار عزوجل

<sup>(</sup>١) تفسير القمى ذيل آية سورة الإسراء، الإيقاظ من الهجعة: ب ١٠ - ٦٨ ص ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) المحاسن للبرقي ج ١ ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات/ عنوان الحسين هُوَ الذي غسل القائم ... / ص٤٩/ الحديث ١٤٦ /١٤٦.

فيؤخذ لهم بحقوقهم(١).

٥ ما رواه مختصر البصائر بسنده عن جابر بن يزيد عن ابي عبدالله الله الله عن رجعات أمير المؤمنين الله عن ( ... ثمّ كرّة أخرى مَعَ رسول الله عَلَيْ حَتّى يكون خليفته في الأرض ، ويكون الأئمة الله عمّاله ، وَحَتّى يُعبد الله علانية فتكون عبادته علانية في الأرض ، كَمَا عُبد الله سرّاً فِي الأرض . ثمّ قَالَ : « أيّ علانية فتكون عبادته علانية في الأرض ، كَمَا عُبد الله سرّاً فِي الأرض . ثمّ قَالَ : « أيّ والله وأضعاف ذَلِكَ \_ ثمّ عقد بيده أضعافاً \_ يعطي الله نبيّه ملك جميع أهل الدُّنيَا منذ يَوُم خلق الله الدُّنيَا إلى يَوُم يُفنيها ، حَتّى ينجز لَهُ موعوده فِي كتابه كَمَا قَالَ ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كُرِهَ الْمُشْرِكُون ﴾ "`` .

ويستحصل منها ثلاث رجعات لخاتم الأنبياء ، رجعة الرسول عَمَا فَلَ مَعَ قرنه ممن كان في زمانه والظاهر أنها أولى رجعاته بقرينة أن مجيئ كل إمام مع أهل زمانه في بدايات تفويج الرجعة ، ورجعة يجمع لَهُ فيها الأولين والآخرين لإقامة

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات الحديث ٩٥/ ٤١ باب الكرات ص١٧٤.

<sup>(</sup>٢) مختصر البصائر باب الكرات حديث ٩٩/ ٥٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي ج ٨ ص ١٥٩ ح ١٥٤.

الحساب والظاهر أنها ثانية رجعاته بقرينة أن الحساب في ما بعد أواساط الرجعة ، ورجعة ملك دولته والظاهر أنها ثالثة رجعاته بقرينة إنطباق ملك الخمسين ألف مع عمر القيامة وهي أواخر الرجعة ، والمقابلة بين الجمع والحشر يحتمل إرادة الرجعة الَّتِي يجمع فيها الخلائق لَهُ عَيْلًا ، ويراد منها أيضا جمع عالم القيامة لِأنَّ الحشر في القيامة كما بين في رواياتهم المي جمع بمقتضي قوله تَعَالَى ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ (أ) في مقابل الحشر في الرجعة ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَلَمُ ثُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ (أ) في مقابل الحشر في الرجعة ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفْوَاجًا ﴾ (أ) فالحشر في الرجعة متعدد بخلافه في القيامة فَإنَّهُ دفعي للجميع فبهذا اللحاظ يصح أنْ يكون الحشر وصف للرجعة لتكرّره وَأَنَّهُ الله صاحب الرجعة .

#### ٢- القيامة رجعة كبري

قوله تَعَالَى : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُون ﴾ (") فأطلق عَلَى المعاد الأكبر أنَّهُ رجوع ورجعة بَعْدَ قوله تَعَالَى فِي الآيات السابقة . ﴿ حَتَى إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُون ﴾ ﴿ وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُون فَإِذَا نُفِخ فِي الصُّور فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلاَ يَتَسَاءلُون ﴾ .

﴿ قَالَ كُمْ لَبِثْتُمْ فِي الأَرْضِ عَدَدَ سِنِين قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاسْأَلْ الْعَادِّين قَالَ إِن لَبِثْتُمْ إِلاَّ قَلِيلاً لَّوْ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُون ﴾ ثمَّ تأتي الآية المُتقدِّم ذكرها . وَمِنْ الواضح أَنَّ النفخ فِي الصور بَعْدَ بعث وهُوَ بعث آخر والبعث الأوَّل هُوَ بعث فِي نهاية البرزخ بعث الرجعة فِي مقابل المعاد الأكبر ، فَكُلِّ واحد مِنْ الرجعة والمعاد هُوَ رجعة وَهُوَ معاد ، إلَّا أَنَّ الرجعة رجعة صغرى إلى الدُّنْيَا

<sup>(</sup>١) سورة الكفه: الآية ٤٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النبأ: الآية ١٨.

٣) سورة المؤمنون: الآية ١١٥.

ومعاد أصغر إلى الدنيا ، وأمَّا المعاد فَهُوَ رجعة كبرى ومعاد أكبر لا إلى الدُّنْيَا بَلْ إلى عالم الوجود الأبدي أو الخلود الأبدي إلى الجنة أو النار .

### ٣ فوارق بين الرجعة والقيامة :

١ ـ قوله تَعَالَى : ﴿ فَلاَ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلاَ يَتَسَاءلُون ﴾ وَقَدْ تَقَدَّمَ تقرير مفاد الآية بأنه فِي المعاد بينها الأنساب فِي الرجعة إلى الدُّنْيَا عَلَى حالها وإنْ لَمْ يكن رجوع مِنْ الأرحام . وفي هذا الفارق اشارة واضحة الى انتهاء اجسام الدنيا المتولدة من الارحام والاصلاب وتبقى الاجسام السهاوية ذات الطينة والنسب الفوقى من عالم الاظلة لا الارضى الدنيوي .

٢- إنَّ الرجعة خروجٌ مِنْ أرض الدُّنْيَا لا مِنْ الأصلاب . بينها البعث فِي القيامة وما وراءه مِنْ البعث إلى الجنّة والنار لَيْسَ بعثا مِنْ أرض الدُّنْيَا ولا مِنْ هَذِهِ القيامة وما وراءه مِنْ البعث إلى الجنّة والنار لَيْسَ بعثا مِنْ القبور إنبات مِنْ الأرض القبور . فها وَرَدَ مِنْ الآيات العديدة مِنْ أنَّ البعث مِنْ القبور إنبات مِنْ الأرض وأنَّ الجروج والرجوع كالإنبات مِنْ الأرض ناظر إلى الرجعة لا إلى القيامة ولا إلى البعث إلى الجنّة والنار .

كَمَا يشير إليه قوله تَعَالَى ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ وَبَرَزُواْ لللَّه الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ وسيأتي مزيدا من البحث في أرض القيامة وأمَّا قوله تَعَالى : ﴿ يُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَيُحْيِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ الْحَيِّ وَيُحْيِي الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴾ (١) فناظر الى إحياء الرجعة لا إحياء القيامة .

٣- اختلاف الجسم المعاد في الرجعة عَنْ الجسم المعاد في عالم القيامة .

<sup>(</sup>١) سورة الروم: الآية ١٩.

#### ٤\_ مرحلة وعالم يوم تبلى السرائر

ا\_قَدْ مَرَّ فِي رواية الحضيني عَنْ المفضل عَنْ الإمام الصادق الثَّلِا أَنَّ مرحلة يَوُم تبلى السرائر آخر دولة أمير المؤمنين وقبيل دولة ورجعة رسول الله عَيَّالُهُ .

٢\_ وَقَدْ مرّت الإشارة فِي الباب الأوَّل أنَّ ظاهر عنوان بلاء السرائر هُوَ المتحانها ، والسرائر بمعنى القلوب ومكنونات الضائر ، بينها ظاهر القمي فِي تفسيره وَلَمْ يسنده إلى رواية إنَّ بلاء السرائر الكشف عنها ، قَالَ : فِي تفسيره ﴿ إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِر ﴾ قَالَ : كَمَا خلقه مِنْ نطفة يقدر أنْ يردّه إلى الدُّنيَا وَإلى يَوُم القيامة ﴿ يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِر ﴾ قَالَ : يكشف عنها . \_ وَهَذَا ظاهر العلامة الطباطبائي فِي جملة موارد مِنْ تفسيره \_ أنَّهُ الكشف عَنْ ما كسبت القلوب مِنْ أفعال خير وشر » .

٣ ظاهر عنوان ( يَوُم ) في قوله ﴿ يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِر ﴾ كَمَا مَرَّ مراراً فِي أَبْحاث الرجعة عبارة عَنْ عالم ، كَمَا وَرَدَ أَنَّ الدُّنْيَا يَوُم ، وَورد يَوُم الآخرة فِي السَّعال الوحي وَرَدَ الآيات والروايات ، فاليوم بمعنى العالم كَمَا أَنَّ الليل فِي استعال الوحي وَرَدَ بمعنى ( التقدير ) وَمِنْ ثمَّ وصف اليوم في قوله تعالى ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ .

٤ ومما ينطبق على يوم تبلى السرائر قوله تعالى ﴿ أَفَلاَ يَعْلَمُ إِذَا بُعْثِرَ مَا فِي الْقُبُورِ وَحُصِّلَ مَا فِي الصُّدُورِ إِنَّ رَبَّهُم بِهِمْ يَوْمَئِذٍ لَخَبِيرٍ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الهداية الكبرى ، الباب الرَّابع عشر : ص٥٠٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة المعارج: الآية ٤.

## أهوال عالم القيامة

روي في أمالي الطوسي بسنده كتاب أميرالمؤمنين الله لمحمد بن أبي بكر ( ... يا عباد الله ، إن بعد البعث ما هو أشد من القبر ، يوم يشيب فيه الصغير ، ويسكر منه الكبير ، ويسقط فيه الجنين ، وتذهل كل مرضعة عها أرضعت ، يوم عبوس قمطرير ، ويوم كان شره مستطيرا . إن فزع ذلك اليوم ليرهب الملائكة الذين لا ذنب لهم ، وترعد منه السبع الشداد ، والجبال الأوتاد ، والأرض المهاد ، وتنشق السهاء فهي يومئذ واهية ، وتتغير فكأنها وردة كالدهان ، وتكون الجبال كثيبا مهيلا بعدما كانت صها صلابا ، وينفخ في الصور فيفزع من في السهاوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ، فكيف من عصى بالسمع والبصر واللسان واليد والرجل والفرج والبطن ، إن لم يغفر الله له ويرحمه من ذلك اليوم ؟ لأنه يقض ويصير إلى غيره ، إلى نار قعرها بعيد ، وحرها شديد ، وشرابها صديد ، وعذابها جديد ، ومقامعها حديد ، لا يفتر عذابها ولا يموت ساكنها ، دار ليس فيها رحمة ، ولا يسمع لأهلها دعوة . واعلموا يا عباد الله أن مع هذا رحمة الله التي لا تعجز العباد ، جنة عرضها كعرض السهاوات يا عباد الله أن مع هذا رحمة الله التي لا تعجز العباد ، جنة عرضها كعرض السهاوات يتفرق ، وسكانها قد جاوروا الرحمن (۱۰) .

ومفاد الرواية ان في عالم القيامة احكاما تكوينية قاهرة لكل المخلوقات السياوية فضلا عن الأرضية الضعيفة ومن احكامه المعاجلة بالعقوبة على المعصية

<sup>( ((</sup>١) أمالي الطوسي الحديث ٣١/ ٣١ ص ٢٨.

والمحاسبة للسرائر وتحصيل ما في الصدور .

وهذا معنى اختصاص عالم الدنيا الأولى بالدونية والحضيض ، وانه يعصى الله تعالى فيها دون غيرها من العوالم ، بمعنى تأخير العقوبة والمحاسبة بخلاف العوالم الأخرى ، فإنه يعاجل بها وكلما كان العالم دار قرب من الملكوت الأعلى اشتد حسابا وعقابا وهولا .

## أرض القيامة ، يوم تبدل الأرض غير الأرض

﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ وَبَرَزُواْ لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ (٢) .

قد ورد تعدد لجنس الأرض سواء أرض الدنيا الأولى وأرض الرجعة وأرض القيامة وأرض الجنة وأرض جهنم والنار ، وأرض كل سماء والأرضين السبع .

ا ـ روى القمي صحيح زرارة ، عَنْ أبي جعفر عَنْ قَالَ : سأله الأبرش الكلبي عَنْ قول الله عَزَّوَجَلَّ قَالَ : ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ (٢) قَالَ : تبدّل خبزه نقيّة يأكل الناس منها حَتّى يفرغ مِنْ الحساب ، قَالَ الأبرش فقلت : إنَّ الناس يومئذٍ لفي شغل عَنْ الأكل ، فَقَالَ أبو جعفر عَنْ : « هُمْ فِي النار لا يشتغلون عَنْ أكل

<sup>(</sup>١) تفسير القمى ذيل مطلع سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) سورة إبراهيم: الآية ٤٧.

<sup>(</sup>٣) مرآة العقول: ج٢٢ ص٦٨ باب « إنَّ ابن آدم أجوف لأبُدَّ لَهُ مِنْ طعام » .

الضريع وشرب الحميم وَهُوَ في العذاب فكيف يشتغلون عنه فِي الحساب »(١) . ورواه في المحاسن والكافي والعياشي ودعائم الإسلام .

٢\_ قوله تَعَالَى: ﴿ قَالَ كُمْ لَبِثْتُمْ فِي الأَرْضِ عَدَدَ سِنِين قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاسْأَلُ الْعَادِّين قَالَ إِن لَّبِثْتُمْ إِلاَّ قَلِيلاً لَّوْ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُون ﴾ (١) وقبلها بعدة آيات قوله تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاء أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُون لَعَلِي الْعَلِي أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلاَّ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْمِ لَعَيِّ أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلاَّ إِنَّهَا كَلِمَةً هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْمِ لَعَيِّ أَعْمَلُ صَالِحًا فِيمَا تَرَكْتُ كَلاَّ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَائِلُهَا وَمِن وَرَائِهِم بَرْزَخُ إِلَى يَوْمِ يُعْمَلُون فَإِنَ فَهُم النَّارُ وَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلاَ يَتَسَاءلُون فَمَن ثَقُلَتْ مَوَاذِينُهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُون وَمَنْ خَفَتْ مَوَاذِينُهُ فَأُولَئِكَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالِدُون تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُون ﴾ (١٠ .

والنفخ في الصور في هَذِهِ الآيات بَعْدَ البعث الذي هُوَ نهاية البرزخ ـ والذي هُوَ بعث إلى دار الدُّنْيَا ـ رجعة ، بخلاف نفخ الصور فَهُو نفخ لبعث القيامة أو بعث الجنّة والنار الأبديتين ، ولو كَانَ نفخ الصور لبعث الرجعة لقُدِّم ذكراً عَلَى البعث . ثمَّ إِنَّ الخطاب في السُّؤال عَنْ مدة اللبث في الأرض ظاهر بوضوح أنَّ القرار الأبدى لَيْسَ في الأرض .

نظير ما يظهر مِنْ قوله تَعَالَى ﴿ فَأَزَلَّهُمَا الشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعُ إِلَى حِين ﴾ (٤) الدال عَلَى أَنَّ الحياة الأرضية والكينونة فيها مؤقتة إلى أجل ، وأنَّ أصل نشأة الإنسان علوية أنزل وأهبط إلى الأرض ، ثمَّ يرفع مَرَّة أُخرى وكذلك بَقيَّة ذوات الأرواح مِنْ الجن والحيوانات كَمَا هُوَ مفاد قوله تَعَالَى : ﴿ قُلْنَا اهْبِطُواْ مِنْهَا

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون: الآية ١١٢\_١١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون: الآية ١١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: الآية ١٠٠\_١١٤.

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة : الآية ٣٦.

جَمِيعاً فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى ﴾(١) وكذا قوله تَعَالَى ﴿ قَالَ اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوُّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِين قَالَ فِيهَا تَحْيَوْنَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَفِيهَا تَمُوتُونَ وَمِنْهَا تُخْرَجُون ﴾(١) .

#### ١- أرض القيامة :

٣ جاء فِي رواية فضل العلويين : أنهم يمشون يَوُم القيامة وبين أيديهم نور ، أمناء أرض القيامة ، ويشفعون لمحبيهم وأهل مودتهم وشيعتهم .

وعَنْ أبي بصير عَنْ الصادق الله قَالَ : « إِذَا كَانَ يَوُم القيامة جمع الله الأولين والآخرين فِي صعيد واحد فغشاهم ظلمة شديدة فيضجّون إلى ربهم ويقولون : يا رب اكشف عنّا هَذِهِ الظلمة ، قَالَ : فيقبل قوم يمشي النور بين أيديهم وَقَدْ أضاء القيامة ، فيقول أهل الجمع هؤلاء أنبياء الله ؟

فيجيئهم النداء من قبل الله تعالى: ما هؤلاء بأنبياء الله ، فيقول أهل الجمع فهؤلاء ملائكة ؟ فيجيئهم النداء من عند الله ما هؤلاء بملائكة ، فيقولوا أهل الجمع هؤلاء شهداء ، فيجيئهم النداء من عند الله ما هؤلاء شهداء فيقولون: من هم ؟ فيجيئهم النداء يا أهل الجمع سلوهم من أنتم ؟ فيقول أهل الجمع: من أنتم ؟ فيقولون: نحن العلويون نحن ذرية محمد رسول الله على الله نحن أولاد على ولى الله نحن المخصوصون بكرامة الله نحن الآمنون المطمئنون فيجيئهم النداء من عند الله تعالى اشفعوا في محبيكم وأهل مودتكم وشيعتكم فيشفعون فيشفعون فيشفعون ... "(").

٤\_ وجاء فِي ذيل قوله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ لَوْلاَ أَن تَدَارَكُهُ نِعْمَةٌ مِّن رَّبِهِ ﴾ قَالَ : يعني لولا ما حفظ الله لَهُ ما سلف مِنْ عمله الصالح ، بها جرى به مِنْ اجتبائه مِنْ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية ٢٤ ـ ٢٥ .

<sup>(</sup>٣) روضة الواعظين ص ٢٧٢.

الأزل ، فاستنقذه به وتداركه . لَنُبِذَ بالعراء وهو مذموم والعراء أرض القيامة ، إذْ لا زرع فيها ، ولا نبت ، وَلَمْ يكن لَهُ ذنب سوى أنَّهُ ...(١) .

٥ جاء في قوله تَعَالَى ﴿ قُلْ عَسَى أَن يَكُونَ قَرِيبًا يَوْمَ يَدْعُوكُمْ ﴾ (١) ، وفي قوله يَوُم يدعوكم قولان: ... الثّاني: أنهم يسمعون صيحة ، فتكون تلك داعية لهم إلى الاجتماع إلى أرض القيامة ، ويجوز أنْ يكون ذَلِكَ عبارة عَنْ البعث وتكون صرخة ثانية ... (٣) .

٢- وعَنْ أمير المؤمنين على : « أنَّ الأرض السفلى ترفع الى الدنيا أوالسهاء الدنيا تسفل إلى الأرض السفلى قال بن شهر آشوب : والحكمة في التبديل بطلان قول الدهرية إنَّ العالم مدور ولا يفنى ولإظهار قدرته بأنه فعّال لما يريد ، وَعَنْ النَّبِي عَلَيْ ثُمَّ يزجر الله الخلق زجرة فإذا هُمْ فِي هَذِهِ المبدلة مِنْ الأولى يعني قوله ﴿ فَإِذَا هُمْ بِالسَّاهِرَة ﴾ وَهِيَ أرض القيامة وَعَلَيْهَا يقع الحساب فإذا فرغ مِنْ الحساب ضرب بينهم بسور فرقاً بين أرض الجنّة وأرض النار »(٤) .

٧ ـ وقوله تَعَالَى : ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا لاَ تَرَى فِيهَا عِوَجًا وَلاَ أَمْتًا ﴾ (٥) . والقاع هو الذي لا تراب عليه والصفصف الذي لا نبات له المستوي على صف واحد في استوائه الأملس . وقيل تفسيره بالآية التالية بعدها ﴿ يَوْمَئِذٍ يَتَبِعُونَ الدَّاعِيَ لاَ عِوَجَ لَهُ وَخَشَعَت الله تعالى فينقادون له بلا قدرة الأَصْوَاتُ لِلرَّحْمَنِ فَلاَ تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْسًا ﴾ أي داعي الله تعالى فينقادون له بلا قدرة على التمنع ولا الإباء فيستسلمون له ، وهذا الداعي لله مستقيم الإتجاه اليه تعالى ،

<sup>(</sup>١) مجمع الزوائد: ( ٨٠\_والمعجم الأوسط: ٢/ ١٩٩، ٦/ ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء / ٥١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي ١٠ /٢٦٦ ـ تفسير الشوكاني ٣/ ٢٦٦ وتفسير روح المعاني ١٥ / ٢٣ .

<sup>(</sup>٤) متشابه القرآن ومختلفه لابن شهر آشوب ج٣/ ٣٩٤ فصل الرجعة .

<sup>(</sup>٥) سورة طه: الآية ١٠٧.

وهذا من خواص عالم القيامة وطابع الحكم والحاكم الإلهي فيه ، فطبيعة حكم النبي عَيْنُ في عالم القيامة انقياد وسيطرة اعظم من دولة اميرالمؤمنين الله في مرحلة الرجعة عند خروج الدابة والعصا والميسم ، وهي من اعظم دول الأئمة عليه سيطرة وقوة كها تقدمت الإشارة اليه فيها سبق .

#### ٢ـ أرض القيامة والسماء السابعة

٨ ـ وروى بن شاذان بسنده عن أيوب السختياني قال : كنت أطوف [ بالبيت ] فاستقبلني في الطواف أنس بن مالك فقال لي : ألا أبشرك بشئ تفرح به ؟ فقلت له : بلى . فقال : كنت واقفا بين يدي النبي عَيْنِ في مسجد المدينة وهو قاعد في الروضة فقال لي : أسرع وائتني بعلي بن أبي طالب المنين .

فذهبت فإذا على وفاطمة المنه فقلت له: إن النبي عَمَا يُله يدعوك. فجاء ( في الحال وكنت معه ، فسلم على النبي عَمَا فقال له النبي ): يا على سلم على جبرئيل. فقال على الحلام عليك يا جبرئيل ، [ فرد عليه جبرئيل السلام ]. فقال النبي عَمَا : [ إن ] جبرئيل الحلام ويقول " النبي عَمَا : [ إن ] جبرئيل الحلام ويقول " طوبي لك ولشيعتك ولمحبيك ، والويل ثم الويل لمبغضيك " .

إذا كان يوم القيامة نادى مناد من بطنان العرش: أين محمد وعلي ؟ فيرفع بكما إلى السهاء [ السابعة ] حتى توقفا بين يدي الله فيقول [ الله ] لنبيه على الحوض، وهذا الكأس أعطه حتى يسقي محبيه وشيعته، ولا يسقي أحدا من مبغضيه، ويأمر ( لمحبيه أن يحاسبوا حسابا ) يسيرا ويأمر بهم إلى الجنة .(١)

والرواية دالة على امور:

منها أن أرض القيامة هي السماء السابعة .

<sup>(</sup>١) مائة منقبة لابن شاذان المنقبة ٧٩ ص ١٤٧.

ومنها: ان للحوض نشأة اخرى في القيامة كما له نشأة وكينونة في الرجعة الى الدنيا.

ومنها: تولي امير المؤمنين الله الحساب في عالم القيامة بإذن من النبي عَلَيْهُ وهو معنى انه قسيم الجنة والنار.

ومنها: ان المنطلق الى عالم القيامة يصح ان يقال انه بعث من القبور الأرضية لكن يرفع بالمنشورين الى أرض القيامة وهي السهاء السابعة ، ومن ثم يصح أن يقال أيضا: ان البعث الى القيامة هو من أرض القيامة لا من أرض الدنيا ، اي بلحاظ ان الوقوف عروج عندها .

ولاسيها بعد كون عالم القيامة مواقف كها بين في ما ورد عنهم الله في بيان آيات مشاهد القيامة وهو بيان لمراحل يمر بها الخلق ، ولعل السهاء السابعة كأرض ليوم القيامة هي من أواخر عالم القيامة ، إلا انه لابد من التوفيق بين ذلك وبين النفخ في الصور والبعث الأخير لما بعد عالم القيامة اي البعث للجنة او للنار .

٩- وروى الكليني بسند معتبر عن جابر ، عن أبي جعفر الله قال : قال : يا جابر إذا كان يوم القيامة جمع الله عزوجل الأولين والآخرين لفصل الخطاب دعي رسول الله على ودعي أمير المؤمنين الله ، فيكسى رسول الله على حلة خضراء تضيئ ما بين المشرق والمغرب ويكسى علي الله مثلها ويكسى رسول الله على حلة وردية يضيئ لها ما بين المشرق والمغرب ، ويكسى علي الله مثلها ، ثم يصعدان عندها ثم يدعى بنا فيدفع إلينا حساب الناس ، فنحن والله ندخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار ، ثم يدعى بالنبيين الله فيقامون صفين عند عرش الله عز وجل حتى نفرغ من حساب الناس .

فإذا دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار بعث رب العزة عليا على فأنزلهم من الجنة وزوجهم فعلى والله الذي يزوج أهل الجنة في الجنة وما ذاك إلى أحد

غيره ، كرامة من الله عز ذكره وفضلا فضله الله به ومن به عليه وهو والله يدخل أهل النار النار وهو الذي يغلق على أهل الجنة إذا دخلوا فيها أبوابها لان أبواب الجنة إليه وأبواب النار إليه  $)^{(1)}$ .

#### ٣ ـ أرض القيامة منطلق البعث للقيامة وللجنة والنار

• ١- ظاهر بعض الروايات في ذيل سورة الذاريات ﴿ يَوْمَ تَشَقَّقُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنَا يَسِير ﴾ قَالَ \_ في تفسير القمي \_ في الرجعة ، ومقتضاه حصر الخروج مِنْ الأرض (٥) بالرجعة دون القيامة فالقيامة والبعث للجنة أو النار لَيْسَ بعثا مِنْ الأرض .

١١ ـ وأيضاً في ذيل آية ﴿ يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ قَالَ هِيَ الرجعة »(١٦) .

١٢ وروى محمد بن اسحاق المدني عن ابي جعفر عليه قال : إن رسول الله ...
 قَالَ لَهُ يَا عَلِيُّ أَمَا وَالَّذِي فَلَقَ الحُبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ إِنَّهُمْ لَيَخْرُجُونَ مِنْ قُبُورِهمْ وَإِنَّ

<sup>(</sup>١) الكافي ٨/ ص١٥٩ / حديث ١٥٤.

<sup>( ((</sup>٢) « الطائرة » ص .

<sup>(</sup>٣) البخاتيّ و البخت: جمع بختيّ ، و هي جمال طوال الأعناق ، و البختيّ أيضا: الإبل الخراسانيّ .

<sup>( ((</sup>٤)) تفسير المنسوب العسكري ص ٤٤٠ .

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي: ج٢، ص٣٢٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمى: ج٢، ص٣٢٧.

الْمَلَائِكَةَ لَتَسْتَقْبِلُهُمْ بِنُوقٍ مِنْ نُوقِ الْعِزِّ عَلَيْهَا رَحَائِلُ الذَّهَبِ مُكَلَّلَةً بِالدُّرِّ وَالْيَاقُوتِ (۱) وَجُلَائِلُهَا الْإِسْتَبْرَقُ وَالسُّنْدُسُ وَخُطُمُهَا جُدُلُ الْأُرْجُوانِ تَطِيرُ بِهِمْ إِلَى الْمُحْشَرِ (۱) مَعَ كُلِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ أَلْفُ مَلَكٍ مِنْ قُدَّامِهِ وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ يَزُفُّونَهُمْ زَفّاً حَتَّى (۱) كُلِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ أَلْفُ مَلَكٍ مِنْ قُدَّامِهِ وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ يَزُفُّونَهُمْ زَفّاً حَتَّى (۱) يَنْهُوا بِهِمْ إِلَى بَابِ الجُنَّةِ الْأَعْظَم ...) (١٤)

١٣ ـ روى عَبْدِ اللهَّ بْنِ مَيْمُونِ الْقَدَّاحِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ عَلِيٍّ بْنِ الْخُسَيْنِ اللهِ قَالَ : قَالَ مُوسَى بْنُ عِمْرَانَ اللهِ يَا رَبِّ مَنْ أَهْلُكَ الَّذِينَ تُظِلُّهُمْ فِي اللهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ وَالتَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ ظِلِ عَرْشِكَ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّكَ قَالَ فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ وَالتَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ اللهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ وَالتَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ اللهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ وَالتَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ اللهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ وَالتَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ اللّهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ وَالتَّرِبَةُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّ

حيث أنها ظاهره في عرصة القيامة ، وظل العرش ظاهر في كون أرض القيامة سهاوية ، لعلو العرش ، وذكر العرش اشارة الى العروج والصعود .

الدى إسرافيل في الصور ، خرجت الأرواح من أنقاب الصور ، فتنتشر بين السماء نادى إسرافيل في الصور ، خرجت الأرواح من أنقاب الصور ، فتنتشر بين السماء والأرض كأنها النحل يخرج من كل نقب ، ولا يخرج من ذلك النقب غيره ، فأرواح المؤمنين تخرج من أنقابها نائرة بنور الإيمان وبنور أعمالها الصالحة ، وأرواح الكفار تخرج مظلمة بظلمة الكفر ، وإسرافيل يديم الصوت ، والأرواح قد انتشرت ما بين السماء والأرض ، ثم تدخل الأرواح إلى الأجساد ، وتدخل كل روح إلى جسدها

<sup>(</sup>١) « مكللة » أي محفوفة ، مزينة . و قوله : « جلائلها » كذا في جميع النسخ التي بأيدينا و في تفسير على بن إبراهيم « جلالها » و هو بالكسر - : جمع جل بالضم و هو للدابّة كالثوب للإنسان تصان به جمعه جلال و أجلال .

<sup>(</sup>٢) استبرق: الديباج الغليظ و السندس الديباج الرقيق، و الخطم: اللجام: و الجذل ـ بالكسر و الفتح \_: اصل الشجرة يقطع و قد يجعل العود جذلا. و الارجوان معرب ارغوان.

<sup>(</sup>٣) أي يذهبون بهم على غاية الكرامة كما يزف العروس زوجها، أو يسرعون بهم . (آت)

<sup>(</sup>٤) الكافي ج ٨ ص ٩٦ .

<sup>(</sup>٥) البرقى ، احمد بن محمد بن خالد ، المحاسن - ج١ ، ص١٦ .

الذي فارقته في دار الدنيا ، فتدب الأرواح في الأجساد كما يدب السم في الملسوع حتى ترجع إلى أجسادها كما كانت في دار الدنيا ، ثم تنشق الأرض من قبل رؤوسهم ، فإذا هم قيام ينظرون إلى أهوال القيامة وطوامها ، وإسرافيل على ينادي بهذا النداء ، لا يقطع الصوت ويمده مدا ، والخلائق يتبعون صوته ، النيران تسوق الخلائق إلى أرض المحشر .

فإذا خرجوا من قبورهم ، خرج مع كل إنسان عمله الذي كان عمله في دار الدنيا ، لأن عمل كل إنسان يصحبه في قبره ، فإذا كان العبد مطيعا لربه وعمل عملا صالحا ، كان أنسيه في الدنيا ، وكان أنسيه إذا خرج من قبره يوم حشره ، يؤنسه من الأهوال ومن هموم القيامة ، فإذا خرج من قبره ... )(۱)

حيث غاير في الرواية بين دار الدنيا ودار القيامة وأن أرض المحشر وأرض القيامة تغاير أرض دار الدنيا .

وهي ظاهرة في ذهاب البدن حيث مقام الروح لا نزول الروح الى مكان البدن.

١٦ - ماروي من مسائل عبدالله بن سلام للنبي ﷺ: ... قَالَ فَأَخْبِرْنِي مَا تَحْتَ هَنِهِ الْأَرْضِ قَالَ تَحْتَهَا ثَوْر صِفَتُهُ قَالَ يَا ابْنَ سَلَامٍ لَهُ أَرْبَعُ قَوَائِمَ وَهُوَ قَائِمٌ عَلَى صَخْرَةٍ بَيْضَاءَ قَالَ فَأَخْبِرْنِي مَا صِفَتُهُ قَالَ يَا ابْنَ سَلَامٍ لَهُ أَرْبَعُونَ قَرْناً وَأَرْبَعُونَ سِناً رَأْسُهُ بِيْضَاءَ قَالَ فَأَخْبِرْنِي مَا صِفَتُهُ قَالَ يَا ابْنَ سَلَامٍ لَهُ أَرْبَعُونَ قَرْناً وَأَرْبَعُونَ سِناً رَأْسُهُ بِالمُشْرِقِ وَذَنَبُهُ بِالمُغْرِبِ وَهُو سَاجِدٌ لللهَ تَعَالَى إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مِنَ الْقَرْنِ إِلَى الْقَرْنِ مَسِيرة خُسِينَ أَلْفَ سَنةٍ قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ فَأَخْبِرْنِي مَا تَحْتَ الصَّخْرَةِ قَالَ ثَحْتَهَا جَبَلٌ يُقَالُ لَعُمَد أَلُهُ الشَّرِكُونَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُو لَكُونَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُو لَلْ الشَّرِكُونَ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ وَهُو

<sup>(1)</sup> البرهان في تفسير القرآن ج  $\mathfrak{F}$  ص  $\mathfrak{F}$  .

<sup>(</sup>٢) الطبرسي، احمد بن على ، الإحتجاج على أهل اللجاج ( للطبرسي ) ـ ج٢ ص ٣٥٠.

مَسِيرَةُ أَلْفِ سَنَةٍ حَتَّى إِذَا بَلَغُوا أَعْلَى ذَلِكَ اجْبَل ضُربُوا بِمَقَامِعَ فَيَسْقُطُونَ إِلَى أَسْفَلِهِ فَيُسْحَبُونَ (١) عَلَى وُجُوهِهِمْ قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ فَأَخْبِرْنَى مَا تَحْتَ ذَلِكَ الْجُبَلِ قَالَ أَرْضٌ قَالَ وَمَا اسْمُهَا قَالَ جَارِيَةٌ قَالَ وَمَا تَحْتَهَا قَالَ بَحْرٌ قَالَ وَمَا اسْمُهُ قَالَ سَهَكُ قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ قَالَ فَمَا تَحْتَ ذَلِكَ الْبَحْرِ قَالَ أَرْضٌ قَالَ وَمَا اسْمُهَا قَالَ نَاعِمَةُ قَالَ وَمَا تَحْتَهَا قَالَ بَحْرٌ قَالَ وَمَا اسْمُهُ قَالَ الزَّاخِرُ قَالَ وَمَا تَحْتَهُ قَالَ أَرْضٌ قَالَ وَمَا اسْمُهَا قَالَ فَسِيحَةُ قَالَ فَصِفْ لِي هَذِهِ الْأَرْضَ قَالَ يَا ابْنَ سَلَام هِيَ أَرْضٌ بَيْضَاءُ كَالشَّمْس وَرِيحُهَا كَالْمِسْكِ وَضَوْقُهَا كَالْقَمَرِ وَنَبَاتُهَا كَالزَّعْفَرَانِ يحِّشرون<sup>(۲)</sup> [يُحْشَرُ] عَلَيْهَا الْتَقُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ قَالَ فَأَخْبِرْنِي أَيْنَ تَكُونُ هَذِهِ الْأَرْضُ الَّتِي نَحْنُ عَلَيْهَا الْيَوْمَ قَالَ النَّبِيُّ عَيَّا إِلَى سَلَام تُبَدَّلُ هَذِهِ الْأَرْضُ غَيْرَهَا قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ فَأَخْبِرْنِي مَا تَحْتَ تِلْكَ الْأَرْضِ قَالً الْبَحْرُ قَالَ وَمَا اسْمُهُ قَالَ الْقَمْقَامُ قَالَ وَمَا فِيهِ قَالَ الْحُوتُ قَالَ وَمَا اسْمُهُ قَالَ يهموت [بهموت] قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ قَالَ فَصِفْ لِيَ الحُوتَ قَالَ يَا ابْنَ سَلَام رَأْسُهُ بِالْمُشْرِقِ وَذَنَبُهُ بِالْمُغْرِبِ قَالَ فَمَا عَلَى ظَهْرِهِ قَالَ الْأَرْضُ وَالْبِحَارُ وَالظُّلْمَةُ وَالْجِبَالُّ قَالَ فَمَا بَيْنَ عَيْنَيْهِ قَالَ سَبْعَةُ أَبْحُرِ فِي كُلِّ بَحْر سَبْعُونَ أَلْفَ مَدِينَةٍ فِي كُلِّ مَدِينَةٍ أَلْفُ لِوَاءٍ تَحْتَ كُلِّ لِوَاءٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ قَالَ فَمَا يَقُولُونَ قَالَ يَقُولُونَ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَحْدَهُ لا شَريكَ لَهُ لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحُمْدُ يُحْيى وَيُمِيتُ وَهُوَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ بِيَدِهِ الْخُيْرُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ فَأَخْبِرْنِي مَا تَحْتَ الرِّيح قَالَ الظُّلْمَةُ قَالَ فَمَا تَحْتَ الظُّلْمَةِ قَالَ الثَّرَى قَالَ فَمَا تَحْتَ الثَّرَى قَالَ لَا يَعْلَمُهُ إِلَّا اللهُّ عَزٌّ وَجَلَّ قَالَ صَدَقْتَ يَا مُحَمَّدُ (٣) وظاهر الرواية أن أرض القيامة هي الأرض الرابعة .

والحاصل أن إختلاف ظاهر الروايات في تعيين أرض القيامة لعله محمول على تعدد منازل ومواطن ومواقف القيامة ، وأنها عروج متدرج .

<sup>(</sup>١) في أكثر النسخ « فيسبحون » و الصواب ما في المتن موافقا لنسخة مخطوطة .

<sup>(</sup>٢) كذا و الظاهر « يحشر ».

<sup>(</sup>٣) المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار (طـبيروت) \_ج٥٧ ص ٢٥١.

#### ٥ـ أرض الرجعة

ا\_عَنْ علي اللهِ قَالَ: قَالَ رسول الله عَلَيْ : « يا علي سألت ربي فيك خمس خصال فأعطاني ، أمَّا أوّلها ، فسألت ربي أنْ أكون أوّل منْ تنشق عنه الأرض وأنفض التراب عَنْ رأسي وَأَنْتَ معي ... »(١) وسياق الرواية وان ظهر منه بلحاظ القيامة لكنه لايأبي الحمل على الرجعة بلحاظ أن في أحد الرجعات وهي الأخيرة أول من تنشق عنه الأرض هو عَلَيْ كما سيأتي .

٣\_ عَنْ علي اللهِ قَالَ : « قَالَ رسول الله عَلَيْهُ : أنا سيّد ولد آدم يَوُم القيامة و لا فخر ، وأنا أوَّل شافع وأول مشفع »(٣) وهذه الرواية سياقا كالرواية الأولى لكنها ايضا لا تأبى الحمل .

٤ عبدالرزاق عَنْ معمر بن قتادة عَنْ أنس قَالَ : سألت الْنَبِي عَلَيْ عَنْ قول ﴿ مَن جَاء بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَهُم مِّن فَزَعٍ يَوْمَئِذٍ آمِنُون ﴾ قَالَ لي : يا أنس أنا أوَّل مِنْ تنشق الأرض عنه عِنْدَ يَوُم القيامة وأخرج ويكسوني جبرائيل سبع حلل مِن حلل الجنّة ... »(٤) .

وهذه ظهورها ناص على ان الإنشقاق عن القبر متكرر في عالم القيامة كالرجعة وهو ظاهر جملة من الروايات ، غاية الامر انه بعد النشر يرفعون ويساقون الى ارض القيامة ، وهذا محتمل رغم احتمال ان القبر والنشر منه

<sup>(</sup>١) الخصال: ٣١٤.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الأمالي للطوسي ، ٢٧١ ؛ سنن ابن ماجة : ٢/ ١٤٤٠ .

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب: ٣/ ٢٥.

ليس من ارض الدنيا ، فانه ثمة مراتب من القبور بحسب طبقات السهاوات والأرضين .

#### ٦ـ لا حساب فِي البعث الأخير

كَمَا هُوَ مفاد قوله تَعَالَى فِي سورة (ق) ﴿ قَالَ لاَ تَخْتَصِمُوا لَدَيَّ وَقَدْ قَدَّمْتُ إِلَيْكُم بِالْوَعِيد مَا يُبَدَّلُ الْقَوْلُ لَدَيَّ وَمَا أَنَا بِظَلاَّمٍ لِّلْعَبِيد يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ الْمُتَلاَّتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَّزِيد ﴾ (١) .

ومفادها بيّن أنَّه عند البعث إلى جهنم والبعث إلى الجنة لا يُفتح فيه ديوان الحساب بَلْ النتائج تكون محسومة سلفاً ، وَهَذَا فِي قِبال قوله تَعَالَى ﴿ وَأَقْسَمُواْ الحساب بَلْ النتائج تكون محسومة سلفاً ، وَهَذَا فِي قِبال قوله تَعَالَى ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللّه جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لاَ يَبْعَثُ اللّه مَن يَمُوتُ بَلَى وَعْدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النّاسِ لاَ يَعْلَمُون لِيُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّهُمْ كَانُواْ كَاذُواْ .

وَهَذِهِ الآية تبيّن بوضوح أنَّ الحساب الذي عنوانه التبيّن والاحتجاج إنَّما هُوَ فِي الرجعة أو القيامة . فموضع المحاكمة والحساب هِيَ الرجعة وأوائل القيامة وأمَّا منطقة العقوبة والجزاء الأبدي فَهِيَ فِي البعث إلى الجنّة والنار .

## ٧ ـ حقيقة الحساب والجزاء فِي الرجعة

\_ إِنَّ حقيقة الجزاء فِي الرجعة اقتصاصٌ أو قصاصٌ ، بينها فِي الآخرة هو عقابٌ ، أيَّ لَيْسَ عَلَى موازين وقواعد القصاص والاقتصاص في عالم الدُّنيَا .

ولك أنْ تقول: أنَّ الجزاء فِي الرجعة مِنْ نمط الجزاء التشريعي ، بينها الجزاء فِي الآخرة مِنْ نمط الجزاء التكويني القهري .

<sup>(</sup>١) سورة ق: الآية ٢٨\_٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٣٨\_٣٩.

وَيَدُلَّ عَلَى هَذَا المضمون قوله تَعَالَى : ﴿ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَنُرِي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوا يَحْذَرُون ﴾ (١) .

#### ٨ ـ ضرورة الرجعة لتحقق المعاد

١- قَالَ الشَّيْخِ مُحُمَّد آل عبدالجبّار: القول بالرجعة كَمَا نقول وَهِيَ شرط فِي تحقّق المعاد الجسماني ومقدمة مِنْ مقدماته بَلْ لا يتحقّق بدونه؛ لِإنَّهُ يفاض عَلَى الأبدان زمنها قسطاً مِنْ ولايتهم المَيِّ أو مِنْ إنكارهم حَتَّى تكمل وتصار صيغة لا تحتمل الفساد بالنفخ الثَّانِي بَعْدَ النفخ الأوَّل؛ لأنها تحتاج إلى صوغ وكسر غَيْر هَذَا الصوغ والكسر لتصلح إلى بقاء السرمد.

وَهَذِهِ مطابقة لنظرية المعاد الجسماني عِنْدَ الزنوزي ولعلّه سبقه أستاذه الشَّيْخ أحمد الإحسائي، ثمَّ تبنّاها المُحقّق الأصفهاني فيسير البدن فِي أطوار تكامل كلّي ليصل إلى محل الروح وتكاملها، عكس نظرية ملّا صدرا حَيْثُ يصور الحركة الجوهرية فِي الروح فَقَطْ لا فِي البدن ثمَّ تنشأ الروح بدناً مَعَادياً يناسبها، وَعَلَى هَذَا البيان تكون الرجعة شرطاً تكوينيا ضرورياً فِي حلول المعاد الجسماني الأكبر ومقدمةٌ ضرورية لَهُ أنه .

وفي المختصر عَنْ أبي عبدالله ﷺ فِي قوله تَعَالَى ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُون ﴾ أنهم يكسرون فِي الكرّة كَمَا يكسر الذهب حَتّى يرجع كُلّ شيء إلى شبهه يعني إلى حقيقته (٣).

٢ قَدْ مَرَّ فِي مواضع سابقة أنَّ الحكيم الزنوزي ذهب إلى تفسير المعاد بكونه عملية تكامل وحركة للجسم .

<sup>(</sup>١) سورة القصص: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢) كتابه في الرجعة مخطوط.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات: ص٢٨ .

٣ـ روى الصدوق بسنده عن جعفر بن محمد بن عمارة ، عن أبيه ، قال : قال الصادق جعفر بن محمد عليه : من أنكر ثلاثة أشياء فليس من شيعتنا : المعراج ، والمساءلة في القبر ، والشفاعة . (١)

٤ ـ وروى ايضا عن محمد بن عمارة عن أبيه قال قال الصادق جعفر بن محمد على ليس من شيعتنا من أنكر أربعة أشياء المعراج ، والمساءلة في القبر وخلق الجنة والنار والشفاعة ) .(٢) ، والايخفى الإشتراك بين هذه الأمور الأربعة انها من عوالم مستقبلية مرتبطة بالرجعة .

#### ٩ ـ الجسم في المعاد

٥ و في معتبرة محمد بن مسلم قال : سمعت أبا جعفر الملا يقول : لقد خلق الله عزوجل في الأرض منذ خلقها سبعة عالمين ليس هم من ولد آدم ، خلقهم من أديم الأرض فأسكنهم فيها واحدا بعد واحد مع عالمه ، ثم خلق الله عز وجل آدم أبا هذا البشر وخلق ذريته منه ، ولا والله ما خلت الجنة من أرواح المؤمنين منذ خلقها ، ولا خلت النار من أرواح الكفار والعصاة منذ خلقها عز وجل ، لعلكم ترون أنه كان يوم القيامة وصير الله أبدان أهل الجنة مع أرواحهم في الجنة ، وصير أبدان أهل النار مع أرواحهم في الجنة ، وصير أبدان أهل ويوحدونه ويعظمونه ؟ بلى والله ليخلقن الله خلقا من غير فحولة ولا إناث يعبدونه ويوحدونه ويعظمونه ، ويخلق لهم أرضا تحملهم وسماء تظلهم ، أليس الله عز وجل : يقول ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ ﴾ وقال الله عزوجل : وجل : يقول ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَاوَاتُ ﴾ وقال الله عزوجل :

<sup>(</sup>١) الأمالي للصدوق، الحديث ٤٦٤/٥، ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٢) صفات الشيعة ص ٥٠ .

<sup>(</sup>٣) الخصال للصدوق باب السبعة ، الحديث ٤٥ / ج٢/ ص٥٩ ٣٠.

ومفاد الرواية جملة من الأمور:

١- وقوله على ماخلت الجنة من أرواح المؤمنين منذ خلقها ، ولا خلت النار من أرواح الكافرين والعصاة منذ خلقها - يحتمل ارادة سبق ارواح بني ابينا آدم وثم يلحق الأبدان بالأرواح يصيّرها معها بتكاملها نورا أو ظلمة . وهذا الإحتمال صحيح في نفسه بحسب ماورد من جملة من الروايات الآتية في مبحث الرجعة وعالم الأظلة والطينة . ويحتمل ارادة أرواح العالمين السابقين الذي انقضت دورتهم على الأرض وهذا الإحتمال هو الآخر صحيح في نفسه .

٢ ـ فإن الرواية دالة على دخول الجسم الدنيوي بعد صيرورته متكاملا الى
 الجنة في جانب النور أو الى النار في جانب الظلمة ، وأن الأرواح بمالها من جسم
 لطيف لها كينونة في الجنة أو في النار قبل يوم القيامة .

٣- إن أرواح المؤمنين ولو بلحاظ بعض طبقات الأرواح لم تغادر الجنة فهي سابقة على الأبدان في كينونتها في الجنة وسيأتي في بحث الأظلة مقالا عن كينونة أرواح المؤمنين في الجنة وكينونة سابقة لأرواح الكفار في النار قبل المجيء الى عالم الدنيا فإن هناك جملة مستفيضة من الروايات دالة على ذلك وهذا مطابق للقواعد العقلية من كون سنخ وطبقة من الأرواح من عالم الجنة ، وأن بعض طبقات الأرواح في عالم الأظلة مما فوق عالم الجنة .

وكذلك الحال في أرواح العصاة بالنسبة الى النار وكينونتهم السابقة فيها .

٤ - صريح مفاد الرواية أن عالم القيامة ويوم القيامة إنها هو موعد وميعاد لصيرورة أبدان المؤمنين إلى الجنة وتكاملها ومصيرها وإنتقالها الى حيث مقام كينونة الأرواح فأبدان أهل الجنة تصير وترتقي الى الأرواح في الجنة وأبدان أهل النار تصير الى حيث أرواحهم في النار ، وليس ذلك ملجأ وجبر لهم على الطاعة في الفريق الأول أو على المعصية في الفريق الثاني بل العلم والقدرة لا تزال لديهم

على التغيير ، كما أن هذه الكينونة لهم ليست إلا نتيجة اختيارات سابقة لهم في عوالم الأظلة والأشباح .

والحاصل إن القيامة والبعث والحشر والنشر إنها هي حالات وعوالم تطرأ وتعتور على الأبدان والمراتب النازلة من طبقات الروح ، لا المراتب والطبقات العليا من الأرواح فإنها لم تتجافى عن كينونتها في العوالم الغيبية .

٥- إن مقتضى إختلاف الروح وإختلافها مع طبقة البدن كون الجنان ذا طبقات متعددة لا واحدة ، وكذلك الحال بالنسبة الى النار وأنها طبقات فكينونة الروح في الجنة أعلى من كينونة البدن في الجنة ، وكذلك الحال في كينونة أرواح الكفار في النار وأبدانهم .

7- إن هذا المفاد من المعاد الجسماني في الأصل مضمون جملة من هذه الروايات وهو مطابق لما ذهب اليه الحكيم الزنوزي والفقيه الحكيم الإصفهاني الكمباني، وقد استظهره من الروايات قبلهما الشيخ احمد الإحسائي وتلميذه الشيخ محمد على آل عبد الجبار.

٧- عن ابي بصيرقال: سمعني أبو عبد الله الله وأنا أقول: أسأل [ الله ] الجنة. فقال لي: يا أبا محمد أنت والله في الجنة، فاسأل الله أن لا يخرجك منها. قلت: وكيف ذلك \_ جعلت فداك. فقال: من كان في ولايتنا فهو في الجنة فاسألوا الله أن لا يخرجكم منها الى ولاية عدونا.

<sup>(</sup>١) شرح الأخبار لابن حيون المغربي للقاضي النعمان الحديث ١٤٢٣ / ٣٣ ص ٤٩٤.

# مراتب المعاد والرجعة ، رجعة الدُّنْيَا ورجعة كُلّ عالم

قَالَ تَعَالَى : ﴿ إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُون ﴾ .

فَقَدْ حددت الآية الكريمة غاية الرجوع وغاية الرجعة والرجعات أنه مقام إسم ( هُوَ ) الذي اشير إليه بالضمير في الآية ﴿ إِلَيْهِ رَاجِعون ﴾ وأنَّ الرجوع مستمر متصاعد إلى ضمير اسم ( هُو ) وَهُو فوق بَقيَّة الأسهاء الأركان ( الله وَتَبَارَكَ وَتَعَالَى ) التي وردت في روايات الأسهاء الإلهية ، مما ينبّه أنَّ كُلِّ الكائنات والمخلوقات في الأصل ظهور متنزل مِنْ ذَلِكَ الاسم والرجوع والرجعة ذَاتَ مراتب بمراتب المعاد لِأنَّ المعاد عود ورجوع إلى ما كَانَ .

فلكل عروج وصعود إلى عالم فوقي هُوَ رجوع إلى ذلك العالم بَعْدَ ما كَانَت الكينونة فِي الأصل متنزلة مِنْهُ فالمعاد إليه والرجوع إليه ، وأنَّ الصيرورة إليه صيرورة إلى كينونة سابقة كَانَ فيها فالمعاد رجعة لكن لا إلى الأرض وَالدُّنْيَا بَلْ رجعة إلى تلك العوالم ، فكما أن هناك رجعة إلى أرض الدُّنْيَا وعود إليها ، فكذلك هناك رجعات لتلك العوالم العلوية ، ولكل عالم مرحلة أولى سابقة ومرحلة أخرى راجعة فالرجعة حقيقة تقرر لِكُلِّ عالم وليست خاصّة بعالم الدُّنْيَا .



التكامل في الرجعة

# التكامل والتكليف في حياة القيامة

والمراد بالتكليف لَيْسَ هُوَ التكليف بالشريعة بَلْ هُوَ التكليف بالدِّين لما تقرّر فِي مباحث أبواب الرجعة مراراً مِنْ القاعدة أنَّ التكامل والتكليف بالدين مقرّر فِي مبيع عوالم الخلقة لجميع المخلوقات ، لما تقرّر مِنْ أنَّ دائرة الدِّين هِيَ العقائد وأركان الفروع ، ودائرة الشريعة هِيَ تفاصيل الفروع مِنْ الأُمُور العملية للبدن . وفي خضمٌ ذَلِكَ نبذة مِنْ الشواهد الأُخرى :

١ - ﴿ لِّلَهِ مَا فِي السَّمَاواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ
 يُحَاسِبْكُم بِهِ اللَّه فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاء وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاء وَاللَّه عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِير ﴾

٢- ﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الأَسْمَاء كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاء هَـؤُلاء إِن كُنتُمْ صَادِقِين قَالُواْ سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ لَنَا إِلاَّ مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيم قَالَ يَاآدَمُ أَنبِئُهُم بِأَسْمَآئِهِمْ فَلَمَّا أَنبَأُهُمْ بِأَسْمَآئِهِمْ قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ إِنِي الْحَكِيم قَالَ أَلَمْ أَقُل لَّكُمْ إِنِي أَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُون ﴾
 أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُون ﴾

٢ ـ روى الصدوق بسنده عَنْ أبي معمر السعداني أنَّ رجلاً أتى أمير المؤمنين على المؤمنين عواطن ذلك أرجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَصْسِبُون ﴾ فَإِنَّ ذَلِكَ فِي مواطن غَيْر واحد مِنْ مواطن ذلك اليوم الذي مقداره خمسين ألف سنة يجمع الله عَزَّ وَجَلَّ الحلائق يومئذ فِي مواطن يتفرقون ويكلم بعضهم بعضاً ويستغفر بعضهم لبعض أولئك اللَّذِيْنَ كَانَ منهم الطاعة فِي دار الدُّنيًا للرؤساء والأتباع ويلعن أهل المعاصي اللَّذِيْنَ بدت منهم الطاعة فِي دار الدُّنيًا للرؤساء والأتباع ويلعن أهل المعاصي اللَّذِيْنَ بدت منهم

البغضاء وتعاونوا عَلَى الظلم والعدوان في دار الدُّنيَا المستكبرين والمستضعفين يكفّر بعضهم بعضا ويلعن بعضهم بعضا ... (١) ... ثمَّ يجتمعون في موطن آخر يبكون فيه فلو أنَّ تلك الأصوات بدت لأهل الدُّنيَا لأذهلت جميع الخلق عَنْ معائشهم ولتصدعن قلوبهم إلَّا ما شاء الله ، فلا يزالون يبكون الدم ثمَّ يجتمعون في موطن آخر فيستنطقون فيه فيقولون : ﴿ وَاللّه رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِين ﴾ (١) فيختم الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَى أفواهم ويستنطق الأيدي والأرجل والجلود فتشهد بكُلِّ معصية كانت منهم ثمَّ يرفع الله عَنْ ألسنتهم الختم فيقولون لجلودهم ﴿ لِمَ شَهِدتُهُم عَلَيْنَا قَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (١) .

ثمَّ يجتمعون فِي موطن آخر فيستنطقون فيفر بعضهم من بعض فَذَلِكَ قوله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَوْمَ يَفِرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيه وَأُمِّهِ وَأَبِيه وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيه ﴾ (٤) فيستنطقون فلا يتكلمون إلَّا مِنْ أذن لَهُ الرَّحْمَن وَقَالَ صوابا ، فيقوم الرسل المَيْ فيشهدون في هَذَا الموطن فَذَلِكَ قوله ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَذَا الموطن فَذَلِكَ قوله ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاء شَهِيدًا ﴾ (٥) .

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر فيكون فيه مقام مُحَمَّد عَيَّالَهُ وَهُوَ المقام المحمود فيثني عَلَى الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى بها لَمْ يثني عَلَى الله ثمَّ يثني عَلَى الملائكة كلهم فلا يبقى ملك إلَّا أثنى عَلَى مُحَمَّد عَيَّالَهُ ثمَّ يثني عَلَى الرسل مما لَمْ يثن عليهم أحد قبله ثمَّ يبقى على كُلِّ مؤمن ومؤمنة يبدأ بالصديقين والشهداء ثمَّ بالصالحين فيحمده أهل يثني عَلَى كُلِّ مؤمن ومؤمنة يبدأ بالصديقين والشهداء ثمَّ بالصالحين فيحمده أهل

<sup>(</sup>١) توحيد الصدوق/ في معنى قوله تَعَالَى يري أولياءه نفسه/ ص٢٦٠/ ح٥/ باب ردّ الثنوية: ٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ٢٣.

<sup>(</sup>٣) سورة فصّلت: الآية ٢١.

<sup>(</sup>٤) سورة عبس: الآية ٣٦.

<sup>(</sup>٥) سورة النساء: الآية ٤١.

السموات والأرض فَذَلِكَ قوله ﴿ عَسَى أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُودًا ﴾ (١) فطوبي لِـمَنْ كَانَ لَهُ فِي المقام حظّ ولا نصيب ثمَّ يجتمعون في موطن آخر ويدال بعضهم مِنْ بَعْض ] ١)

ومفاد الرواية جملة من الامور:

منها طول عالم حياة القيامة خمسون ألف عام أو أكثر وهو أكثر من مجموع عالم الدنيا الأولى والرجعة ، ومن ثم له مواطن تختلف في أحكامها التكوينية عن بعضها البعض كما أشير اليه في الرواية .

ومنها أن ماورد في أوصاف عالم القيامة ليس هو بلحاظ مجموع ذلك العالم بل غالبا هو بلحاظ موطن وموقف من مواطن ومواقف ذلك العالم وهذه قاعدة مطردة عظيمة في معرفة عالم القيامة .

ومنها وقوع التبري والإستغفار والتكلم والجدال والتخاصم وغيرها من الأفعال الإختيارية في مواطن عالم القيامة .

٣\_ قوله تَعَالَى : ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَاد ﴾ فالنصرة هُنَا فعل ونمط واحد تكاملي أُسنِد إلى كُلّ مِنْ الرجعة والقيامة ، فتدل الآية عَلَى أنَّ الرجعة وَيَوُم قيام وقيامة الأشهاد يقع فيها حسابٌ عاية الأمر أنَّ الحساب في القيامة أكبر وأشد مِنْ الرجعة وَكُلّ ذَلِكَ قبل البعث الأخر للجنة الأبدية والنار الأبدية .

٤ ـ وروى ابن المشهدي في المزار الكبير زيارة لامير المؤمنين الله ـ وفيها قول الزائر : ... لائذ ببابك الذي فيه غبت ومنه تظهر ، حتى تمكن دينه الذي ارتضى ، وتبدل بعد الخوف أمنا ، وتعبد المولى حقا ، ولا تشرك به شيئا ، ويصير الدين كله

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٧٩.

<sup>(</sup>٢) التوحيد للصدوق ، باب ردّ الثنوية : ح٥ ، ص٢٦٠ .

لله ، وأشرقت الأرض بنور ربها ، ووضع الكتاب وجئ بالنبيين والشهداء ، وقضي بينهم بالحق وهم لا يظلمون ، والحمد لله رب العالمين . فعندها يفوز الفائزون بمحبتك ، ويأمن المتكلون عليك ، ويهتدي الملتجئون إليك ، ويرشد المعتصمون بك ، ويسعد المقرون بفضلك ، ويشرف المؤمنون بأيامك ، ويحظى الموقنون بنورك ، ويكرم المزلفون لديك ، ويتمكن المتقون من أرضك ، وتقر العيون برؤيتك ، ويجلل بالكرامة شيعتك ، ويشملهم بهاء زلفتك ، وتقعدهم في حجاب عزك وسرادق مجدك ، وفي نعيم مقيم وعيش سليم ، وسدر مخضود وطلح منضود ، وظل ممدود وماء مسكوب .

ونجد ما وعدنا ربنا حقا وصدقا ، وننادي : هل وجدتم ما سوّل لكم الشيطان حقا ، فتكثر الحيرة والفظاظة ، والعثرة والحميقة ، ويقال : يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله وإن كنت لمن الساخرين .

شقي من عدل عن قصدك يا أمير المؤمنين ، وهوى من اعتصم بغيرك يا أمير المؤمنين ، وزاغ من آمن بسواك ، وجحد من خالفك ، وهلك من عاداك . )(١)

ومفاد الرواية تتعرض لأواخر الرجعة أوللقيامة وفيها سرد لجملة من الحالات للأفعال الإختيارية التي تصب إما في التكامل أو في التردي والمزيد من الهوى لأصحاب الهلاك .

٥ ـ وروى ايضا في المزار الكبير في زيارة اخرى لأمير المؤمنين الله قول الزائر: ... يا سيدي تعرضت لرحمتك بلزومي لقبر أخي رسولك صلوات الله عليه عائذا ، لتجيرني من نقمك وسخطك ، ومن زلازل يوم تكثر فيه العثرات ، يوم تقلب فيه القلوب والأبصار ، يوم تبيض فيه وجوه وتسود فيه وجوه ، يوم الآزفة إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين ، يوم الحسرة والندامة يوم يفر المرء من

<sup>(</sup>١) المزار الكبير زيارة اخرى لمولانا امير المؤمنين ع \_ الزيارة ١٥ ص ٣٠٨.

أخيه وأمه وأبيه ، يوم مقداره خمسون الف سنة يوم يشيب فيه الوليد ، وتذهل كل مرضعة عما أرضعت ، يوم تشخص فيه الأبصار ، وتشغل كل نفس بما قدمت ، وتجادل كل نفس عن نفسها ، ويطلب كل ذي جرم الخلاص .(١)

والتدبر في دلالة الرواية بوضوح يبين أن عالم القيامة وهو اليوم الذي مقداره خمسون ألف سنة تقع فيه جملة من الأفعال الإختيارية ، نعم ليس الأوبة والتوبة مثمرة حينئذ كما كانت في عالم الدنيا الأولى .

٦ ـ وروى محمد بن اسحاق المدني عن ابي جعفر الله قال : إن رسول الله ... قَالَ لَهُ يَا عَلِيُّ أَمَا وَالَّذِي فَلَقَ الحُبَّةَ وَبَرَأَ النَّسَمَةَ إِنَّهُمْ لَيَخْرُجُونَ مِنْ قُبُورِهِمْ وَإِنَّ المُلَائِكَةَ لَتَسْتَقْبِلُهُمْ بِنُوقِ مِنْ نُوقِ الْعِزِّ عَلَيْهَا رَحَائِلُ الذَّهَبِ مُكَلَّلَةً بِالدُّرِ وَإِنَّ المُلَائِكَةَ لَتَسْتَقْبِلُهُمْ بِنُوقِ مِنْ نُوقِ الْعِزِّ عَلَيْهَا رَحَائِلُ الذَّهَبِ مُكَلَّلَةً بِالدُّرِ وَالْيَاقُوتِ أَنَّ وَجَلَائِلُهُم الْإِسْتَبْرَقُ وَالسُّنْدُسُ وَخُطُمُهَا جُدُلُ الْأَرْجُوانِ تَطِيرُ بِمِمْ إِلَى المُحْشَرِ أَنَّ مَعَ كُلِّ رَجُلٍ مِنْهُمْ أَلْفُ مَلَكٍ مِنْ قُدَّامِهِ وَعَنْ يَمِينِهِ وَعَنْ شِمَالِهِ يَزُفُّونَهُمْ وَلَي بَابِ الجُنَّةِ شَجَرَةٌ إِنَّ الْوَرَقَةَ مِنْهَا لَيْ اللهَ مَتَى الشَّجَرَةِ عَيْنٌ مُطَهِّرَةٌ مُزَكِّيَةٌ قَالَ لَيَسْتَظِلُّ تَحْتَهَا أَلْفُ رَجُلٍ مِنَ النَّاسِ وَعَنْ يَمِينِ الشَّجَرَةِ عَيْنٌ مُطَهِّرَةٌ مُزَكِّيةٌ قَالَ لَيَسْتَظِلُّ تَحْتَهَا أَلْفُ رَجُلٍ مِنَ النَّاسِ وَعَنْ يَمِينِ الشَّجَرَةِ عَيْنٌ مُطَهِّرَةٌ مُزَكِّيةٌ قَالَ لَيَسْتَظِلُّ تَحْتَهَا أَلْفُ رَجُلٍ مِنَ النَّاسِ وَعَنْ يَمِينِ الشَّجَرَةِ عَيْنٌ مُطَهِّرَةٌ مُزَكِّيةٌ قَالَ لَيُسْتَظِلُّ تَحْتَهَا أَلْفُ رَجُلٍ مِنَ النَّاسِ وَعَنْ يَمِينِ الشَّجَرَةِ عَيْنٌ مُطَهِّرَةٌ مُزَكِيةٌ قَالَ لَيْهَا شَرْبَةً فَيُطَهِّرُ اللهُ بَهَا قُلُوبَهُمْ مِنَ الْحَسَدِ وَيُسْقِطُ مِنْ أَبْشَارِهِمُ الشَّعْرَافُ وَذَلِكَ قَوْلُ الله عَوْلًا الله عَنْ وَجَلَّ وَهُولًا الله عَوْلُ الله عَنْ وَجَلَّ وَهُلُ الله عَنْ وَمَنَّ الْمُؤَلِّ اللهُ مَا مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُ اللَّهُ مَ وَمَا اللهُ مَا مَلُ اللهُ عَنْ اللهُ الْفُورُ اللهُ اللهُ عَلَى الْعَوْلُ الله عَنْ أَلْكُ الْعَلْكَ الْعَلْقُ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) المزار الكبير لابن المشهدي الزيارة ٦ لأمير المؤمنين الله ، ب ١٣ ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) « مكللة » أي محفوفة ، مزينة . و قوله : « جلائلها » كذا في جميع النسخ التي بأيدينا و في تفسير على بن إبراهيم « جلالها » و هو بالكسر - : جمع جل بالضم و هو للدابّة كالثوب للإنسان تصان به جمعه جلال و أجلال .

<sup>(</sup>٣) استبرق: الديباج الغليظ و السندس الديباج الرقيق، و الخطم: اللجام: و الجذل ـ بالكسر و الفتح \_: اصل الشجرة يقطع و قد يجعل العود جذلا. و الارجوان معرب ارغوان.

<sup>(</sup>٤) أي يذهبون بهم على غاية الكرامة كما يزف العروس زوجها ، أو يسرعون بهم . (آت)

<sup>(</sup>٥) جمع بشرة .

<sup>(</sup>٦) الإنسان: ٢١.

المُطَهِّرَةِ قَالَ ثُمَّ يَنْصَرِفُونَ إِلَى عَيْنِ أُخْرَى عَنْ يَسَارِ الشَّجَرَةِ فَيَغْتَسِلُونَ فِيهَا وَهِيَ عَيْنُ الْحَيَّاةِ فَلَا يَمُوتُونَ أَبَداً قَالَ ثُمَّ يُوقَفُ بِهِمْ قُدَّامَ الْعَرْشِ (١١ وَقَدْ سَلِمُوا مِنَ الْآفَاتِ وَالْأَسْقَامِ وَالْحَرِّ وَالْبَرْدِ أَبَداً قَالَ فَيَقُولُ الْجُبَّارُ جَلَّ ذِكْرُهُ لِلْمَلائِكَةِ الَّذِينَ مَعَهُمْ احْشُرُوا أَوْلِيَائِي إِلَى الْجُنَّةِ وَلَا تُوقِفُوهُمْ مَعَ الْخَلَائِقِ فَقَدْ سَبَقَ رِضَايَ عَنْهُمْ مَعَ الْخَلَائِقِ فَقَدْ سَبَقَ رِضَايَ عَنْهُمْ وَوَجَبَتْ رَحْتِي هَمْ وَكَيْفَ أُرِيدُ أَنْ أُوقِفَهُمْ مَعَ أَصْحَابِ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّنَاتِ قَالَ فَيَشُولُهُمْ مَعَ أَصْحَابِ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّنَاتِ قَالَ فَتَسُوقُهُمُ اللَّولِكَةُ إِلَى الْجُنَّةِ فَإِذَا انْتَهَوْا بِهِمْ إِلَى بَابِ الْجُنَّةِ الْأَعْظَمِ ضَرَبَ الْمُلائِكَةُ الْمُؤْتَةَ أَلِى الْجُنَّةِ فَإِذَا انْتَهَوْا بِهِمْ إِلَى بَابِ الْجُنَّةِ الْأَعْظَمِ ضَرَبَ المُلائِكَةُ الْمُؤْتَةَ الْمُعْتَى اللَّهُولَا بَهِمْ إِلَى بَابِ الْجُنَّةِ الْأَعْظَمِ ضَرَبَ المُلائِكَةُ الْمُؤْتَةَ الْمُعْتَى اللَّهُ وَلَيْ الْمُؤْتَةُ أَلِي الْمُؤْتَةَ فَإِذَا انْتَهَوْا بِهِمْ إِلَى بَابِ الْجُنَّةِ الْأَعْطَمِ ضَرَبَ المُلائِكَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ أَلِكُونَا الْمُؤْتَةُ الْمُقَاتِ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتِلُولَ اللَّالِكَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتِكَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتِكَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتِلِيْقَاقِهُ الْمُؤْتِلُونَ الْمُؤْتِكَةُ الْمُؤْتِي الْمُؤْتَةُ الْمُؤْتِلُونَ الْمُؤْتِهُ وَلِي الْمُؤْتِلَةُ الْمُؤْتِلَةُ الْمُؤْتِي الْمُؤْتِلِقُولُ الْمُؤْتِلُونَ الْمُؤْتِي الْمُؤْتِلِيْكُولُولُولُ الْمُؤْتِي الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُولَ الْمُؤْتِلُولَ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلِ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْتِلِ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْتِلُ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتُولُ الْمُؤْتِلُولُولُ الْمُؤْتِلُولُ الْمُؤْتُولُ الْمُؤْتُ الْمُؤْ

وروى الكليني بسنده عَنْ مِسْمَعِ بْنِ عَبْدِ الْمَلِكِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَّ اللَّهِ قَالَ قَالَ وَاللَّهَ عَلَى اللهَّ عَلَى أَنْ وَاجِهِ رَسُولُ اللهَ عَلَى اللهَ عَلَى أَنْ وَاجِهِ فِي اللَّهَ عَلَمْ وَإِنَّهُ لَيَنْظُرُ إِلَى أَزْ وَاجِهِ فِي الْجُنَّةِ يَتَنَعَّمُن . ""

قال في مرآت العقول: فيه دلالة على أن الذنب يمنع دخول الجنة في تلك المدة ولا دلالة على انه في تلك المدة في النار.

ويظهر من الرواية السابقة أن الطهارة من الحسد وجملة من رذائل النفس لا يطهر منها المؤمن إلا عند باب الجنة الأبدية رغم ما مر به من أهوال يوم القيامة وعقباتها ، فضلا عن نفخ الصور وصعقته والرجعة والبرزخ والقبر والموت وكذلك الحال في درن الجسم .

بل يظهر من ما ورد في الأظلة مماهو فوق الجنة أن هناك طهارة أعظم من الجنة من عوالم القدس .

٧ ـ وروى المفيد في الإختصاص عن عوف بن عبدالله الأزدي عن بعض

<sup>(</sup>١) ظاهره أنهم يردون اولا باب الجنة ثمّ إلى الموقف ثمّ يرجعون إلى الجنة. (آت)

<sup>(</sup>٢) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي ٨/ ٩٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي ج ٢ ص ٢٧٢.

أصحابنا عن أبي عبدالله عليَّ قال : قال رسول الله عَلَيْكُ : ... فَبَيْنَا هُمْ كَذَلِكَ إِذْ يَسْمَعُونَ صَوْتاً مِنْ تَحْتِ الْعَرْش يَا أَهْلَ الْجُنَّةِ كَيْفَ تَرَوْنَ مُنْقَلَبَكُمْ فَيَقُولُونَ خَيْرُ الْمُنْقَلَبِ مُنْقَلَبُنَا وَخَيْرُ الثَّوَابِ ثَوَابُنَا قَدْ سَمِعْنَا الصَّوْتَ وَاشْتَهَيْنَا النَّظَرَ إِلَى أَنْوَارِ جَلَالِكَ وَهُوَ أَعْظَمُ ثَوَابِنَا وَقَدْ وَعَدْتَهُ وَ﴿ لاَ تُخْلِفُ الْمِيعَادِ ﴾ فَيَأْمُرُ اللهُ الْحُجُبَ فَيَقُومُ سَبْعُونَ أَلْفَ حِجَابِ فَيَرْكَبُونَ عَلَى النُّوقِ وَالْبَرَاذِين عَلَيْهِمُ الَّخِلُّ وَالْحُلَلُ فَيَسِيرُونَ فِي ظِلِّ الشَّجَرِ حَتَّى يَنْتَهُوا إِلَى دَارِ السَّلَام وَهِيَ دَارُ اللهُّ دَارُ الْبَهَاءِ وَالنُّورِ وَالسُّرُورِ وَالْكَرَامَةِ فَيَسْمَعُونَ الصَّوْتَ فَيَقُولُونَ يَا سَيِّدَنَا سَمِعْنَا لَذَاذَةَ مَنْطِقِكَ فَأَرنَا نُورَ وَجْهِكَ فَيَتَجَلَّى لَهُمْ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى حَتَّى يَنْظُرُونَ إِلَى نُورِ وَجْهِهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى المُكْنُونِ مِنْ عَيْنِ كُلِّ نَاظِرِ فَلَا يَتَهَالَكُونَ حَتَّى يَخِرُّوا عَلَى وُجُوهِهمْ سُجَّداً فَيَقُولُونَ سُبْحَانَكَ مَا عَبَدْنَاكَ حَقَّ عِبَادَتِكَ يَا عَظِيمُ (١) قَالَ فَيَقُولُ عِبَادِي ارْفَعُوا رُءُوسَكُمْ لَيْسَ هَذِهِ بِدَارِ عَمَلِ إِنَّهَا هِيَ دَارُ كَرَامَةٍ وَمَسْأَلَةٍ وَنَعِيم قَدْ ذَهَبَتْ عَنْكُمُ اللُّغُوبُ وَالنُّصُبُ فَإِذَا رَفَعُوهَا رَفَعُوهَا وَقَدْ أَشْرَقَتْ وُجُوهُهُمْ مِنْ نُورِ وَجْهِهِ سَبْعِينَ ضِعْفاً (٦) ) . ولايخفي أن رؤية نور وجهه تعالى ليس المراد منها ذاته تعالى بل آياته الكبرى ، وأما قوله تعالى لخاصة أهل الجنة أنها ليست بدار عمل بل دار كرامة ومسألة ونعيم فليس المراد منه نفى وظيفة الدين بل نفى تكاليف الشريعة المختصة بالنشأة الأرضية ، كما هو ملاحظ من قيامهم بالخضوع وطلبهم المناجاة معه تعالى .

<sup>(</sup>١) قال العلّامة المجلسيّ ـ رحمه اللهّ ـ: المراد من الرؤية اما مشاهدة نور من أنواره المخلوقة له ، أو النبيّ و أهل بيته الذين جعل رؤيتهم بمنزلة رؤيته ، أو غاية المعرفة التي يعبر عنها بالرؤية ، و الأول أنسب بهذا المقام .

<sup>(</sup>٢) اللغوب: التعب و الاعياء.

<sup>(</sup>٣) المفيد، محمد بن محمد، الإختصاص ـ ٣٥٣.

#### التكامل في الرجعة وغاياتها

#### ١ ـ الإصلاح فِي الظهور والرجعة يمتد إلى السماء

وَهُوَ مفاد ماراوه صالح بن ميثم قال سألت اباجعفر عن قول الله تَعَالَى ﴿ وَلَهُ اللَّهَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا ﴾ قال : ذلك حين يقول علي الله : « أنا أولى الناس بهذه الآية ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّه جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لاَ يَبْعَثُ اللَّه مَن يَمُوتُ ﴾ "(١) .

وإنَّ إقصاء أهل البيت المَيُكُ فيها سبق جور وظلم بينها في الرجعة ظهور لأحد معاني ومقامات إمامتهم وبرهانٌ عَلَى إمامة أهل البيت وَعَلَى أكمليتهم في إدارة شؤون البشر وَعَلَى أنَّ منْ قبلهم من دول الجور أو الناقصة التي أخفقت في بناء الكهالات.

ولأجل فسحة مجال الأختيار في الرجعة يقع الإلتباس والمخادعة الطارئة عَلَى أهل الفساد والضلال في الرجعة ، وقد أشار إليه المفيد بقوله أنَّهم يظنون ببعثهم أنَّهم مكرمون بتمكينهم مِنْ الإمام مرة أُخرى ، أو يعتقدون بعقيدة الدهرية وأنَّ ما أصابهم ليس إلا منام وأنَّ ما يصيبهم في الرجعة لَيْسَ استحقاقا بَلْ عَلَى وجه ترفيع الدرجة ، وَهَذَا تسويل نفوسهم وتخيّلها . ولا يخفى أنَّ في الرجعة زيادة في الحجية وقطع العذر عَلَى العصاة وزيادة امتحان ، وامتحان مَنْ لمُ يستكمل امتحانه كالمستضعفين والأطفال .

# ٢ ـ رجعة لِكُلِّ الأشرار فِي آخر الزمان :

وَهَذِهِ الرجعة زيادة عَلَى الرجعات السابقة ويشير إليه قوله الله في رواية عبدالكريم بن عمرو الخثعمي ، قَالَ : سمعت أبا عبدالله الله يقول : « إنَّ إبليس فَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُون ﴾ فأبى الله ذَلِكَ عَلَيْهِ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ اللهُ نَلِكَ عَلَيْهِ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ اللهُ نَطِرِين إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُوم ﴾ فإذا كَانَ يَوُم الوقت المعلوم ظهر إبليس لعنه الله في جميع أشياعه منذ خلق الله آدم إلى يَوُم الوقت المعلوم » الحديث ، ثمَّ ذكر الله في جميع أشياعه منذ خلق الله آدم إلى يَوُم الوقت المعلوم » الحديث ، ثمَّ ذكر الله

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ١/ ١٨٣ ذيل الآية ٨٣سورة آل عمران سورة النحل الآية ٣٩.

إقتتال إبليس وأصحابه مَعَ كرّة أمير المؤمنين اليُّلا وأصحابه (١)

#### ٣ ـ أنواع الرجعة

وقد تقدم أنَّ أكثر أدلَّة المتكلمين العقلية عَلَى المعاد وهي تعتمد براهين الغايات وهِي أدلَّ عَلَى الرجعة منها على المعاد الأكبر إذ هي غايات للرجعة لا للقيامة او البعث الأبدي .

وقد عقد الحرّ في الإيقاظ في الباب الثَّالِث أقساما عديدة لأنواع الرجعة بناءا عَلَى تعميم اتحاد جنس أنواع الموت وأنواع النوم واليقظة وأنواع الإحياء .

وأنَّ الرجعة متكررة عدداً ومتفاوتة أصلاً وكيفية واشتداداً في أحكامها التكوينية ، وإنّ التكليف بالدين والشريعة باق في الرجعة وَذَلِكَ بظهور بَعْض ما كَانَ خفيا مِنْ الأحكام ، وَذَلِكَ يقتضي وجوب التكليف بالدين في مراتب عوالم الوجود وطبقات السموات .

# الرجعة ملحمة تكامل نوعي خطير وجملة مِنْ أحكامها التكوينية وأنماط التكامل فيها

١ ـ محاربة البشر للجن والشياطين فِي الرجعة :

٢ ـ محاربة أهل الرجعة للأموات والأحياء والثقلين جميعاً

فِي رواية فِي ذيل قوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّه مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ ﴾ (٢) .

إلى أَنْ قَالَ لِلَّهِ وليبعثنهم الله أحياءاً مِنْ آدم إلى مُحَمَّد عَلَيْكُ كُلِّ نبي مرسل

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات: ح ٩١/ ٣٧، ص ١٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : الآية ٨١ .

يضربون بين يديه بالسيف هام الأموات والأحياء والثقلين جميعاً ١١٠ .

وسيأتي شرح الرواية فِي مراتب الرجعة والبرزخ .

# ٣ ـ تسمية شدة الامتحان فِي الرجعة بالنار

كَمَا فِي قوله تَعَالَى ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُون ﴾ (١) روى فِي مختصر بصائر الدرجات عَنْ السيّاري بسنده عَنْ المهلبي عَنْ بَعْض رجاله عَنْ أبي عبدالله اللهِ فِي الدرجات الكرّات فِي قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُون ﴾ قَالَ : ﴿ يكسرون فِي الكرّة كَمَا يكسر الذهب حَتّى يرجع كُلّ شيء إلى شبهه \_ يعنى إلى حقيقته \_ (١) .

أيّ فِي يَوُم الرجعة يقع الافتتان أيّ الامتحان وَلَيْسَ فِي النار الأبدية امتحان وَإِنَّمَا عقوبة مستمرة فإطلاق النار على الإمتحان لشدته .

وَهَذَا المفاد دالًّ عَلَى أَنَّ الامتحان فِي الرجعة أَشدُّ مِنْ الإمتحان في الحياة الأولى في الدنيا وقوله ﷺ « يُكسرون أيّ تتفرق الأجساد وتُصفى وَهُوَ دالًّ عَلَى الشداد الامتحان كُلّما دخل البشر فِي طامّة عوالم لاحقة » .

نعم قد يصل المؤمن الى هذا الكهال في الحياة الأولى من الدنيا اذا وفق الى أعهال صالحة عظيمة نظير ما رواه في كامل الزيارات بسنده عن هشام بن سالم عن الي عبدالله على حديث عن ثواب زيارة الحسين على وقال قُلْتُ فَهَا لَمِنْ قُتِلَ عِنْدَهُ جَارَ عَلَيْهِ سُلْطَانُ فَقَتَلَهُ قَالَ أَوَّلُ قَطْرَةٍ مِنْ دَمِهِ يُغْفَرُ لَهُ بِهَا كُلُّ خَطِيئَةٍ وَتُغْسَلُ طِينَتُهُ النَّي خُلِقَ مِنْهَا المُلائِكَةُ حَتَّى تَخْلُصَ كَمَا خَلَصَتِ الْأَنْبِيَاءُ المخلصين والمُخْلَصُونَ] وَيَذْهَبُ عَنْهَا مَا كَانَ خَالَطَهَا مِنْ أَجْنَاسِ طِينِ أَهْلِ الْكُفْرِ وَيُغْسَلُ قَلْبُهُ وَيُشْرَحُ صَدْرُهُ وَيُهْلَأُ إِيمَاناً فَيَلْقَى الله وَهُو مُخْلَصٌ مِنْ كُلِّ مَا ثُخَالِطُهُ الْأَبْدَانُ وَالْقُلُوبُ وَيُشْرَحُ صَدْرُهُ وَيُمْلُ أَلِهَا فَيَلْقَى الله وَهُو مُخْلَصٌ مِنْ كُلِّ مَا ثُخَالِطُهُ الْأَبْدَانُ وَالْقُلُوبُ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: أحاديث الرجعة: ص١٦١ ح١٠١/ ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الذاريات: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات: ٩٤/ ٤٠ ، المجلسي في بحار الأنوار: ٥٣/ ١٤/ ١٠ .

وَيُكْتَبُ لَهُ شَفَاعَةٌ فِي أَهْلِ بَيْتِهِ وَأَلْفٍ مِنْ إِخْوَانِهِ - وَتَوَلَّى الصَّلَاةَ عَلَيْهِ الْمَلائِكَةُ مَعَ جَبْرَئِيلَ وَمَلَكِ المُوْتِ وَيُؤْتَى بِكَفَنِهِ وَحَنُوطِهِ مِنَ الجُنَّةِ وَيُوسَّعُ قَبْرُهُ عَلَيْهِ وَيُوضَعُ لَهُ مَصَابِيحُ فِي قَبْرِهِ وَيُفْتَحُ لَهُ بَابٌ مِنَ الجُنَّةِ - وَتَأْتِيهِ الْمَلَائِكَةُ بِالطُّرَفِ مِنَ الجُنَّةِ وَيُرْفَعُ بَعْدَ مَصَابِيحُ فِي قَبْرِهِ وَيُفْتَحُ لَهُ بَابٌ مِنَ الجُنَّةِ - وَتَأْتِيهِ الْمَلَائِكَةُ بِالطُّرَفِ مِنَ الجُنَّةِ وَيُرْفَعُ بَعْدَ ثَهَانِيَةً عَشَرَ يَوْماً إِلَى حَظِيرَةِ الْقُدْسِ - فَلَا يَزَالُ فِيهَا مَعَ أَوْلِيَاءِ الله ّحَتَّى تُصِيبَهُ النَّفْخَةُ التَّانِيَةُ وَخَرَجَ مِنْ قَبْرِهِ كَانَ أَوَّلُ مَنْ يُصَافِحُهُ التَّتِي لَا تُبْقِي شَيْئًا فَإِذَا كَانَتِ النَّفْخَةُ الثَّانِيَةُ وَخَرَجَ مِنْ قَبْرِهِ كَانَ أَوَّلُ مَنْ يُصَافِحُهُ رَسُولَ الله عَيْقُولُونَ لَهُ الْزَمْنَا وَيُقِيمُونَهُ رَسُولَ الله عَيْقُولُونَ لَهُ الْزَمْنَا وَيُقِيمُونَهُ عَلَى الْحُوْضَ فَيَشُرَبُ مِنْهُ وَيَسْقِي مَنْ أَحَب ...) (١)

## ٤ ـ استمرار الإصلاح والتطهير للأرض عَلَى درجات :

إنَّ منهاجهم اللهِ للإصلاح وطريقتهم تدريجية وليست دفعية قسرية َذَلِكَ لأنهم اللهِ يَتبعون منهاج العلم والرفق وما يسمى في العصر الحديث بالقوة الناعمة ، لا القوة الخشنة الغليظة سواء عَلَى صعيد الإصلاح أو العدل أو الكمال ، وَمِنْ ثُمَّ فَإِنَّ طريقتهم تدريجية ظاهرها بطيىء ولكنها جذريّة بنيوية .

ويشير إلى ذَلِكَ ما فِي صحيح ابن محبوب عَنْ عيّار بن أبي الأحوص فِي حديث طويل عَنْ الرفق فِي دعوة الناس إلى درجات الإسلام قَالَ اللهِ فِي آخره « أما علمت أنَّ إمارة بني أُميّة كانت بالسيف والعسف والجور ، وأنَّ إمامتنا بالرفق والتألف والوقار والتقية وحسن الخلطة والورع والاجتهاد ، فرغبوا الناس في دينكم وفي ما أنتم فيه »(٢) .

#### ٥ ـ ازدياد التكامل فِي النشآت اللاحقة

إِنَّ فِي النشآت اللاحقة ازدياد للتكامل بلا فَقَد للاختيار بَلْ يزداد مِنْهُ من تكامل وازديادٌ للمعرفة والعلم وروى فِي مختصر بصائر الدرجات بسنده عَنْ بريدة الأسلمي قَالَ : قَالَ رسول الله ﷺ : « كيف أَنْتَ إِذَا أستيأست أُمتي منْ

<sup>(</sup>١) كامل الزيارات ب ٤٤ حديث ٢.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة: باب ١٤ ، مِنْ أبواب الأمر والنهر/ حديث ٩.

المهدي هي الله عنه الموت فقلت عنه الله عنه الله الله عنه أهل السهاء وأهل الأرض فقلت عنه الله بعد الموت فقال : والله إنَّ بَعْدَ الموت هدى وإيهاناً ونوراً ، قلت : يا رسول الله ، أيّ العمرين أطول ؟ قَالَ الآخر بالضعف »(١) .

# عموم دعوة الدِّين لأهل السموات والأرضين :

# ا ـ عموم حجية النَّبِيّ عَيْلُ وأهـل بيتـه النَّهِ عَلَى أهـل السـموات وأهـل الأرضين :

وبيان ذَلِكَ ضمن نقاط:

1\_ قَدْ مَرَّ فِي البابين السابقين أنَّ الدين دائرته تغاير دائرة الشريعة ، والشريعة تابعة للدين وأنَّ الدِّين عبارة عَنْ مجمل المعتقدات والمعارف وأركان الفروع ، بينها الشريعة هِيَ تفاصيل الفروع ، وأنَّ الدِّين واحد موحد في بعثات الأنبياء والرسل وَهُوَ قوله تَعَالَى : ﴿ إِنَّ الدِّينَ عِندَ الله الإِسْلاَمُ وَمَا اخْتَلَفَ النِّينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ إِلاَّ مِن بَعْدِ مَا جَاءهُمُ الْعِلْمُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ وَمَن يَصُفُرْ بِآيَاتِ اللّه فَإِنَّ اللّه سَرِيعُ الْحِسَاب ﴾ "أ .

بينها الشريعة متعددة فِي قوله تَعَالَى : ﴿ لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنكُمْ ﴾ (أ) كَمَا أَنَّهُ مَرَّ وَتَقَرَّر أَنَّ الدِّينِ عام لِكُلِّ المخلوقات كَمَا فِي قوله تَعَالَى : ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾ (٥) وقوله تَعَالَى : ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاَّ تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ، باب الكرّات وحالاتها ، حديث ٣.

<sup>(</sup>٢) وكذلك فِي كتاب الإمامة الإلهية: ج٢.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران: الآية ١٩.

<sup>(</sup>٤) سورة المائدة: الآية ٤٨.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم: الآية ٩٣.

إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾(١) فَالدِّين عام لِكُلِّ المخلوقات بينها الشريعة خاصّة للثقلين الجنّ والإنس.

٢ـ مُقتضى النقطة الأُولى شمول دعوة الْنَبِي عَلَيْ وأهل بيته المَيْ لِكُلِّ الْكُلِّ المُخلوقات وبالتالي شمول حُجِّيتهُم عَلَى أهل السموات والأرضين بَلْ ما فوق ذَلِكَ وما تحته .

وَهُوَ قُولُ أُمِيرِ المؤمنين المنظِ فِي الخطبة الَّتِي رواها النزّال بن سُبرة ، حَيْثُ قَالَ اللهِ فِي وصف مقاماته : « وأنا أمير المؤمنين ويعسوب المُتقين وآية السابقين ولسان الناطقين وخاتم الوصيين ووارث النبيين وخليفة رب العالمين وصراط ربي المستقيم وفسطاطه والحجة عَلَى أهل السموات والأرضين وما فيها وما بينها وأنا الذي احتج الله به عليكم في ابتداء خلقكم وأنا الشاهد يَوُم الدِّين » وفي الخطبة نفسها قبل أسطر « وإليَّ إياب الخلق جميعاً وأنا الإياب الذي يؤب إليه كُلِّ شيء بَعْدَ الفناء وإليَّ حساب الخلق جميعاً وأنا الإياب الذي يؤب إليه كُلِّ شيء بَعْدَ الفناء وإليَّ حساب الخلق جميعاً "()).

وقَدْ روى القمّي فِي تفسيره بسند متصل عَنْ بكير بن عبدالله الأرجاني قَالَ: قَالَ لِي الصادق جعفر بن مُحمَّد اللَّهِ عَلَىٰ ﴿ أخبرنِي عَنْ رسول الله عَلَيْهُ كَانَ عاماً للناس أليس قَالَ الله تَعَالَى ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ كَافَّةً لِّلنَّاسِ ﴾ فِي محكم كتابه لأهل الشرق والغرب \_ وأهل السهاء والأرض مِنْ الجنّ والإنس ، هَلْ بلغ رسالته إليهم كلهم ... » الحديث (٣) .

٣ قَدْ مَرَّ فِي البابين السابقين بقاء التكليف فِي الظهور والرجعة ولو بظهور بغض ما خفي مِنْ الأحكام ، وَهُوَ يقضي بوجود التكليف فِي مراتب الوجود وطبقات الساوات قبل مرتبة الجنة والنار ، وأنَّ الموت والحياة مراتب ، فموت

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات: ح١٠١/١.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات: ح١٢٥/ ٢٥، ص١٨٦.

٩٦ ......الرجعة وعوالم أخرى

من مرتبة ورجوع بحياة أقوى .

#### ٢ ـ الرجعة فتح الفتوح:

قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُمْ صَادِقِين ﴾ (١) .

وفي كتاب فيه خطب لمولانا أمير المؤمنين الله وعَلَيْهِ خطّ سيد بن طاووس . (وروى بَعْض ما فيه عَنْ ... عَنْ جعفر بن مُحمَّد الله في الكتاب خطبة لمولانا أمير المؤمنين الله تسمى المخزون ، وَهِي : « الحمد لله الأحد المحمود ... وتضمنت الخطبة توصيف وتعريف بالإمام الحجة ، وتخرج لهم الأرض كنوزها ويقول القائم ، كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِيئًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ فِي الأَيَّامِ الْحَالِية ، » ، فيقول القائم ، لم السواب للدين ، أذن لهم في الكلام فيومئذ تأويل هَنِهِ الآية : ﴿ وَجَاء رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ فلا يقبل الله يومئذ إلّا دينه الحق ألا لله الدين الحالص ، فيومئذ تأويل هَنِهِ الآية : ﴿ أَوَلَمْ يَرُوا أَنّا نَسُوقُ الْمَاء إِلَى الأَرْضِ الجُرُزِ فَنَحْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنفُسُهُمْ أَفَلاَ يُبْصِرُون وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَادِقِين قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لاَ يَنفَعُ الّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانُهُمْ وَلاَ هُمْ مُنتَظِرُون ﴾ .

فيمكث فيها بين خروجه إلى يَوُم موته ثلاثهائة سنة ونيفاً ، وعدّة أصحابه ثلاثهائة وثلاثة عشر ، « وقبل هَذِهِ الفقرة كَانَ الكلام عَنْ رجعة أمير المؤمنين عليه الله »(٢) .

وَقَالَ علي بن إبراهيم فِي قوله : ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاء إِلَى الأَرْضِ الْجُرُزِ ﴾ قَالَ الأرض الخراب وَهُوَ مثل ضربه الله فِي الرجعة والقائم ﷺ فلمّا أخبرهم رسول الله ﷺ بخبر الرجعة . قالوا : ﴿ مَتَى هَذَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ١٤/٥٢٥ ص٥٥٥.

<sup>(</sup>٢) مختصر البصائر ص ٤٦٨ حديث ٥٢١ .

صَادِقِين ﴾ وَهَذِهِ معطوفة عَلَى قوله ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الأَكْبَرِ ﴾ فقالوا ﴿ مَتَى هَذَا الْفَتْحُ إِن كُنتُمْ صَادِقِين ﴾ فقالَ الله قل لهم ﴿ قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لاَ يَنفَعُ اللهِ عَلَى الْفَتْحِ لاَ يَنفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمَانُهُمْ وَلاَ هُمْ يُنظَرُون ﴾ فأعرض عنهم يامحمد وإنتظر إنهم منتظرون ).

#### ٣ ـ اشتداد الرجعة بَعْدَ الظهور :

رُوي فِي الإيقاظ عَنْ مشارق أنوار اليقين : عَنْ أمير المؤمنين اليَّلِا فِي خطبة لَهُ ، قَالَ : « مَنْ أنكر أنَّ لِي فِي الأرض كرّة بعد كرّة [ودعوة بَعْدَ دعوة](١) وعودا بَعْدَ رجعة حديثاً كَمَا كُنْت قديماً فَقَدْ ردَّ علينا وَمَنْ ردَّ علينا فَقَدْ ردَّ عَلَي الله »(٢) .

إِنَّ الرجعة تشتد بَعْدَ ظهور الإمام الثَّانِي عشر في وإِنْ كانت قَدْ ابتدأت قُبيل ظهوره في مِنْ رجب بصورة يسيرة ملحوظة لكنَّها بَعْدَ دولته تشتد ، كَمَا يقول في لعلي بن مهزيار عِنْدَمَا سأله عَنْ ما يكون بَعْدَ ظهوره ، قلت يا سيدي ما يكون بَعْدَ ذَلِكَ ، قَالَ « الكرّة الكرّة الرجعة الرجعة ثمَّ تلا هَذِهِ الآية ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيرًا ﴾ "(") .

# ٤ ـ ارتفاع التقية تدريجياً فِي الرجعة وإستمرارها إلى دولة الرسول ﷺ :

ما رواه بسنده عَنْ جابر بن يزيد ، عَنْ أبي عبدالله على ، قَالَ : « إنَّ لعلي على الله في الأرض كرّة مَعَ الحسين ابنه (٤) صلوات الله عليهما ، يقبل برايته حَتّى ينتقم لَهُ مِنْ بنى أمية ومعاوية وآل معاوية ، وَمَنْ شهد حربه ، ثمَّ يبعث الله إليهم بأنصاره يومئذٍ

<sup>(</sup>١) كما في رسائل آل طوق القطيفي ١/ ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) مشارق أنوار اليقين، فصل خطبة الافتخار/ ص٣٠٩، رقم الخطبة [١٤٨].

<sup>(</sup>٣) دلائل الإمامة: ص٢٩٦.

<sup>(</sup>٤) فِي (ح) (ق): « لعليّ عليٌّ كرّة مَعَ ابنه الحسين بدلاً مِنْ (أنَّ لعلي عليٌّ فِي الأرض كرّة مَعَ الحسين ابنه».

مِنْ أهل الكوفة (١) ثلاثين ألفاً ، وَمِنْ سائر الناس سبعين ألفاً فيلقاهم بصفين مثل المرّة الأولى حَتّى يقتلهم فلا يبقى منهم مخبراً ، ثمَّ يبعثهم الله عَزَّ وَجَلَّ فيدخلهم أشدّ عذابه مَعَ فرعون وآل فرعون .

ثمَّ كرَّة أُخرى مَعَ رسول الله ﷺ حَتَّى يكون خليفته فِي الأرض ، ويكون الأئمة الله عمّاله ، وَحَتَّى يُعبد الله علانية فتكون عبادته علانية فِي الأرض ، كَمَا عُبد الله سرّاً في الأرض » .

ثمَّ قَالَ : « أَيِّ وَاللهُ وأَضعاف ذَلِكَ ـ ثمَّ عقد بيده أَضعافاً ـ يعطي الله نبيّه ملك جميع أهل الدُّنْيَا منذ يَوُم خلق الله الدُّنْيَا إلى يَوُم يُفنيها ، حَتّى ينجز لَهُ موعوده فِي كتابه كَمَا قَالَ ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِكُون ﴾ "(٢) . (٣)

وموضع الشاهد في قوله عليه أنَّ عبادة الله علانية بنحو تام بلا تقيّة ولا خفاء لا تتحقق بنحو تام قبل في دول الائمة إلَّا فِي دولة الرسول عَيَالِيُّ وَهِيَ آخر الرجعة .

<sup>(</sup>١) قوله: « يومئذٍ مِنْ أهل الكوفة » لَمْ يرد في (ق).

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة: الآية ٩: ٣٣؛ سورة الصف: الآية ٦: ٩.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات باب الكرات الحديث ٩٩/٥٥.

# أنماط التكامل في الرجعة

# النمط الأوَّل: الانبعاث بالنبوة

ونشاهد هَذَا التكامل النوعي الخطير فِي السبعين رجلاً الَّذِيْنَ اختارهم موسى الله لله لله عَيْثُ أَنَّهم بَعْدَ ما أصابتهم الصاعقة وماتوا بعثهم الله أحياءاً أنبياء ، وَقَدْ وَرَدَ فِي وصفهم آيات عديدة وروايات مستفيضة :

١- كقوله تَعَالَى : ﴿ وَلَمَّا جَاء مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي ﴾ (١) .

٢ - كقوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَن نُّؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُون ﴾ (١) .

٣ ـ وقوله تَعَالَى : ﴿ فَقَالُواْ أَرِنَا اللَّه جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ الصَّاعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ﴾ (٣) .

#### أمَّا الروايات:

١ ـ فَقَدْ روى الصدوق فِي العيون بسنده عن علي بن محمد بن الجهم : أن المأمون سأل الرضا الله ، فَقَالَ : « فَمَا معنى قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَلَمَّا جَاء مُوسَى لِمِيقَاتِنَا

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٥٥.

<sup>(</sup>٣) سورة النساء: الآية ١٥٣.

وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي وَلَكِنِ انظُرْ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوْفَ تَرَانِي ﴾ ... فقال الرضا على : إنَّ كليم الله موسى علم أن الله تعالى أعز أن يرى بالأبصار لكنه لما كلّمه ربّه وقرّبه نجيا رجع إلى قومه فاخبرهم ... فقالوا : لن نؤمن لك حَتّى نسمع كلامه كما سمعت وَكَانَ القوم سبعائة ألف رجلا فاختار منهم سبعين ألفا ثمَّ اختار منهم سبعة آلاف ثمَّ اختار منهم سبعيائة ثمَّ اختار سبعين رجلاً ، فخرج بهم إلى طور سينا ... وسمعوا كلامه من فوق وأسفل ويمين وشيال ووراء وأمام لأن الله أحدثه في الشجرة ثم جعله منبعثا منها حتى سمعوه من جميع الوجوه فقالوا لن نؤمن لك بأن هذا الذي سمعناه كلام الله حَتّى نرى الله جهرة فلما قالوا هذا القول العظيم واستكبروا وعتوا بعث الله عَلَيْهِم صاعقة فأخذتهم بظلمهم فهاتوا فقال موسى على يا وسما أقُول لبني إسرائيل إذا رجعت إليهم ؟ فقالوا : إنَّك ذهبت فقتلتهم لأنَّك لمَ تكن صادقاً ... فأحياهم الله وبعثهم معه ... "()) .

٢- روى الصدوق في كتاب التوحيد (٢) بسنده عن النوفلي الهاشمي في حديث مجلس الرضا عليه واسئلة المأمون ... قَالَ عليه : في قصة السبعين رجلاً : فقالوا لن نؤمن لك حَتّى نرى الله جهرة فأخذتهم الصاعقة فاحترقوا عَنْ آخرهم وبقي موسى وحيداً فَقَالَ : « يا رب اخترت سبعين رجلاً مِنْ بني إسرائيل فجئت بهم وأرجع وحدي فكيف يصدقني قومي بها أخبرهم به فلو شئت أهلكتهم مِنْ قبل وإياي أفتهلكنا بها فعل السفهاء منا فأحياهم الله عَزَّ وَجَلَّ مِنْ بَعْدَ موتهم ... » .

وظاهر هذه الرواية ان طلب السبعين للرؤية لم يكن من أنفسهم بل عن قوم بني إسرائيل وهذا يؤيد تنزه السبعين عن توهم التجسيم .

٣ـ وروى العيّاشي عَنْ الحارث بن المغيرة عَنْ أبي عبدالله ﷺ قَالَ قلت لَهُ إِنَّ عبدالله بن العجلان قَالَ فِي مرضه الذي مات فيه إنَّهُ لا يموت فهات ؟ فَقَالَ : « لا

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا ﷺ : ج١ ، ح١ ، ص٢٠٠ ، التوحيد ص ١٢١ .

<sup>(</sup>٢) التوحيد للصدوق، ص ٤٢٤، ب١٥ ح ١.

عرفه [غفر] الله شيئاً مِنْ ذنوبه أين [أنى] ذهب ؟ إنَّ موسى اختار سبعين رجلاً مِنْ قومه فلما أخذتهم الرجفة قَالَ ربي أصحابي أصحابي . قَالَ إنِّي أبدلك بهم منْ هُوَ خيرٌ لكم منهم فَقَالَ إنِّي عرفتهم ووجدت ريحهم قَالَ فبعثهم الله لَهُ أنبياء »(١) .

٤ ـ وروى الكشّي في الموثّق عَنْ الحارث بن المغيرة وفي المحسّن عَنْ بشير عَنْ أِي عبدالله عليه قالا: قلنا لأبي عبدالله عليه إنَّ عبدالله بن عجلان مرض مرضه الذي مات فيه وَكَانَ يقول إنِّي لا أموت مِنْ مرضي هَذَا ، فَقَالَ أبو عبدالله عليه : «هيهات هيهات أنَّي [ان] ذهب ابن عجلان لا عرّفه الله قبيحاً مِنْ عمله »(٢) إنَّ موسى بن عمران اختار قومه سبعين رجلاً فلما أخذتهم الرجفة كان موسى عليه أوَّل مِنْ قام منها فَقَالَ يا رب أصحابي قَالَ يا موسى إنِّي أبدّلك منهم خيراً قَالَ إنِّي وجدت رجهم وعرفت أسائهم ، قَالَ ذَلِكَ ثلاثاً فبعثهم الله أنبياء (٣)

قال المجلسي: بيان قوله ( لا عرّفه الله ) دعاء له بالمغفرة إذ بالعذاب وبذكر القبائح له على وجه اللوم يعرفها ، ولعل ابن عجلان إنها حكم بعدم موته في ذلك المرض لما سمع منه عليه من كونه من أنصار القائم ونحو ذلك ، فأشار عليه إلى أنه لم يعرف معنى كلامنا بل إنها يحصل ذلك له في الرجعة كها أن السبعين ماتوا ثم رجعوا بدعاء موسى عليه ( أ وَلعل ما صدر عنهم أيضاً كَانَ سؤالاً مِنْ قبل القوم لا اقتراحاً منهم لئلا ينافي صيرورتهم أنبياء أو يكون المراد كونهم تالين للأنبياء في الفضل أو يكون النبي هُنَا بمعناه اللغوي أيّ رجعوا مخبرين بها رأوا أو يُقال أنّه يكفي عصمتهم بَعْدَ الرجعة .

وفيه إشكال ويأبي عَنْ أكثر الوجوه ما سيأتي فِي باب أحوال سلمان ﷺ أَنَّهُ

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي: ذيل الآية ١٥٢ سورة الأعراف ج١٦٣ ، ص٣ ح١٦٢٦ / ٨٤ .

<sup>(</sup>٢) في نسخة .

<sup>(</sup>٣) الكشّى: ح٥٤٤ فِي ترجمة ميسر وعبدالله بن عجلان.

<sup>(</sup>٤) مجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار ج١٣ ص ٢٤٣.

قَالَ فِي خطبة لَهُ: فَقَدْ ارتد قوم موسى عَنْ الأسباط ويوشع وشمعون وابني هارون شبّر وشبير والسبعين الَّذِيْنَ اتَّهموا موسى اللَّه عَلَى قتله هارون فأخذتهم الرجفة مِنْ بغيهم ثمَّ بعثهم الله أنبياء مرسلين وَغَيْر مرسلين .

كَمَا أَنَّ احتمال طلبهم للرؤيا جهرة كَانَ عَنْ لسان قوم بني إسرائيل فلا يكون هَذَا الطلب منهم ابتداءاً . وأمَّا إماتة الله تَعَالَى لهم فَقَدْ يكون مِنْ قبيل فخرَّ موسى صعقاً عِنْدَ طلب الرؤيا .

٥- روى الكشّي بسند متّصل عَنْ عبدالله بن سنان عَنْ أبي عبدالله الله الله الله علي الله الله الله الذي هداني لدينه بَعْدَ جحود لَهُ ... وعليكم بعلي الله فوالله لقد سلمنا عَلَيْهِ بالولاء مَعَ نبينا عَلَيْهُ فها بال القوم أحسدٌ قَدْ حسد قابيل وهابيل أو كفر فَقَدْ ارتد قوم موسى عَنْ الأسباط ويوشع وشمعون وابني هارون شبر وشبير والسبعين الّذِيْنَ اتّهموا موسى عَلَى قتل هارون فأخذتهم الرجفة مِنْ بغيهم ثمّ بعثهم الله أنبياء مرسلين وَغَيْر مرسلين فأمر هَذِهِ كأمرُ بني إسرائيل فأين يُذهب بكم الحديث "(").

ولعل لفظ السبعين عطف على الأسباط وشبير لا على قوم موسى الذين ارتدوا ، وأما وصفهم بالذين اتهموا موسى فلعله خواطر لا ظن سوء وتثبيت ، وقبل إصطفائهم في الرجعة .

٦- ما رواه الراوندي في قصص الأنبياء بسنده عَنْ وهب بن منبّه عَنْ ابن عباس في عباس في خديث طويل يقول فيه : إنَّ إلياس في نزل فاستخفى عِنْدَ أمّ يونس في سبتة أشهر ، ثمَّ عاد إلى مكانه ، فَلَمْ يلبث إلَّا يسيراً حَتّى مات ابنها حين فطمته ،

<sup>(</sup>١) البحار: مجلد ١٣ ص٢٤٤.

<sup>(</sup>٢) الكشّي: ص٤٩ ح٤٧ .

فعظمت مصيبتها فخرجت في طلب إلياس ورقت الجبال حَتّى وجدت إلياس.

فقالت: إنَّى فجعت بإبني ، وَقَدْ أَلهمني الله أنَّ استشفع بك ليحيى لي ابني ، فَقَالَ لها: ومتى مات ؟ قالت: اليوم سبعة أيام ، فانطلق إلياس ، وسار سبعة أيّام أُخرى حَتَّى انتهى إلى منزلها ، فرفع يديه بالدعاء واجتهد حَتَّى أحيا الله تَعَالَى بقدرته يونس الله ، فلما عاش انصرف إلياس ، ولما صار ابن اربعين سنة أرسله الله تَعَالَى إلى قومه كَمَا قَالَ ﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُون ﴾ (١)(٢) .

والرواية وإنْ كانت مقطوعة لَمْ يسنده بن عباس إلى الْنَّبِي عَلَيْهُ أو إلى أمير المؤمنين الميلا لكنّه المُحتملُ الأرجح أو الراجح ، ومفادها أنَّ يونس الميلا لَمْ يكن نبياً قبل الرجعة في حياته الأولى ولكن لمّا رجع وبلغ أربعين سنة بعث رسولاً ، وظاهرها أن مفاد الآية هي في بعثته الأولى لا بعثته الثانية ، وهو تأويل محتمل فيها أيضا وإن كان المعنى الآخر مرادا ايضا بعد إمكان تعدد المراد التنزيلي فضلا عنه مع التأويلي .

٧- روى الصدوق في الاعتقادات في باب الرجعة (٣) وَقَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ فِي قَصّة المختارين مِنْ قوم موسى لميقات ربه ﴿ ثُمَّ بَعَثْنَاكُم مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُون ﴾ وَذَلِكَ أَنَّهم لمّا سمعوا كلام الله قالوا: لا نصدِّق به حَتّى نرى الله جهرة فأخذتهم الصاعقة بظلمهم فهاتوا ، فَقَالَ موسى « يا ربّ ما أَقُولُ لبني إسرائيل إذا رجعتُ إليهم ؟ » فأحياهم الله فرجعوا إلى الدُّنيا فأكلوا وشربوا ونكحوا النساء وولد لهم الأولاد ثمَّ ماتوا بآجالهم . (٤)

٨ ـ وذكر فِي مجمع البيان فِي ذيل قوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَن نُّؤْمِنَ لَكَ

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء: ٢٣٨/ ٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الصافات: الآية ٣٧/ ١٤٧.

<sup>(</sup>٣) الاعتقادات للصدوق: باب الرجعة، ص١٤٦.

<sup>(</sup>٤) إعتقادات الصدوق باب الرجعة ص ٦١ .

حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُون ثُمَّ بَعَثْنَاكُم مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُون ﴾ أي : ثم أحييناكم ﴿ مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ ﴾ لي تكلُون بعد الإفاقة مَوْتِكُمْ ﴾ لاستكمال آجالكم ، عن الحسن ، وقتادة . وقيل : إنهم سألوا بعد الإفاقة أن يبعثوا أنبياء ، فبعثهم الله أنبياء ، عن السدي . فيكون معناه : بعثناكم أنبياء .

9\_وَقَالَ فِي ذيل قوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَن نُّؤْمِنَ لَكَ حَتَى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً ﴾ فَهُمْ السبعون الَّذِيْنَ اختارهم موسى ليسمعوا كلام الله فلما سمعوا الكلام قالوا لن نؤمن لك يا موسى حَتَّى نرى الله جهرة فبعث الله عَلَيْهِم صاعقة فاحترقوا ثمَّ أحياهم الله بَعْدَ ذَلِكَ وبعثهم أنبياء (٢) .

1٠ وَقَالَ فِي ذيل سورة الأعراف فِي قوله تَعَالَى : ﴿ وَاخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لِّمِيقَاتِنَا فَلَمَّا أَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ ﴾ (٣) قَالَ وَقِيلَ أَنَّهم ماتوا ثمَّ أحياهم وجعلهم أنبياء .

١١ قَدْ مَرَ فِي البابين السابقين جملة من الروايات أنَّ المؤمنين إذَا رجعوا مِنْ شيعة أهل البيت اللَّكِ فإلهم يبعثون أبدالاً .

# تكامل المؤمن فِي الرجعة وعموم الدّين :

١٢\_ وروي أنَّ المؤمن يزداد علماً فِي الرجعة فيقضي بين أهل السماء<sup>(٤)</sup> . كما يشير اليه قوله تَعَالَى : ﴿ مَا كَانَ لِي مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلاِ الأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُون ﴾<sup>(٥)</sup> .

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ذيل الآية ١٥٥ مِنْ سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) ذكر ذَلِكَ القمي فِي ذيل قوله تَعَالَى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ يَاقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِاتَّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ ﴾.

<sup>(</sup>٣) سورة الأعراف: لآآية ١٥٥ في ذيلها ذكر القمى ذَلِكَ.

<sup>(</sup>٤) مختصر بصائر الدرجات: ٢٣/١٢٣.

<sup>(</sup>٥) سورة ص الآية ٦٩.

الفصل الثامن: التكامل في الرجعة ......

وقوله تَعَالَى : ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاء ﴾ (١) .

## صيرورة المؤمن مِنْ الأبدال فِي الرجعة :

# تكامل أصحاب الحسين ليَّلِا في الرجعة

وَقَدْ وَرَدَ فِي عِدَّة مِنْ الروايات أَنَّ الحسين اللهِ عِنْدَمَا يرجع يبعث معه سبعون نبياً ، كَمَا قَدْ وَرَدَ أيضاً أَنَّ الحسين اللهِ عِنْدَمَا يرجع يبعث معه سبعون رجلاً مِنْ أصحابه ، فَهَلْ ذَلِكَ إشارة الى أن أصحاب الحسين يبعثون أنبياء كَمَا بعث السبعون رجلاً مِنْ أصحاب موسى أنبياء مَعَ انه لا قياس بين المجموعتين .

ولا ينافي هَذَا الاحتمال قاعدة ختم النبوة وانه لا نبي بعدي ، وذلك لأن ختم النبوة بمعنى انه لا نبوة ناسخة . والروايات في ذلك :

ا روى سنان بن طريف عَنْ أبي عبدالله عليه : قَالَ : كَانَ أمير المؤمنين عليه ، يكتب بهذه الخطبة إلى أكابر أصحابه وفيها كلام رسول الله ﷺ :

﴿ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم ﴾: إلى المُقربين فِي الأظلة المُمتحنين بالبلية المسارعين فِي الطاعة المستنبئين فِي الكرة تحية منّا إليكم سلام عليكم.

أُمَّا بَعْدَ فَإِنَّ نور البصيرة روح الحياة الذي لا ينفع إيهان إلَّا به مَعَ إتباع كلمة الله

<sup>(</sup>١) سورة البقرة الآية ٣٠.

 <sup>(</sup>۲) الخرائج والجرائح: ۲: ۸۶۸/ ۱۳ وعنه في بحار الأنوار: ٤٥: ١/٨٠ وفي ج٥٣: ٥٣/ ٥٦ عنه
 وَعَنْ المختصر.

والتصديق بها ، فالكلمة مِنْ الروح والروح مِنْ النور والنور نور السهاوات والأرض ، فبأيديكم سبب واصل [وصل] إليكم منا ، [آيتان واجبتان] ، نعمة مِنْ الله لا تعقلون شكرها خصّكم بها واستخلصكم لها وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ، إنَّ الله عهد عهدا أنْ لَن يحل عقده أحد سواه [الأهواه] فتسارعوا [فسارعوا] إلى وفاء العهد وامكثوا في طلب الفضل ، فَإنَّ الدُّنيَا عرض حاضر يأكل منها البر والفاجر ، وإنَّ الآخرة وعد صادق يقضي فيها ملك قادر ، ألا وإنَّ الأمر قَدْ وقع لسبع بقين مِنْ صفر تسير فيها الجنود ويهلك فيها المبطل الجحود خيولها عراب وفرسانها حراب [أحزاب] ونحن بذلك واثقون ولما ذكرنا منتظرون انتظار المجدب المطر لينبت العشب ويجني الثمرة دعاني إلى الكتاب إليكم ... إنَّ العبد إذَا دخل حفرته يأتيه الملكان أحدهما منكر والآخر نكير فأوّل ما يسألانه عَنْ ربه وعَنْ وليّه فإنْ أجاب نجا وإنْ تحيّر عذباه ، فَقَالَ قائل : فها حال مَنْ عرف ربه وعرف نبيه وَمَنْ أراد بَعْدَ هَذَا فليطهربالهدى [بالمهدي] دينه فَإنَّ الهدى هؤلاء ، قِيلَ : ... وَمَنْ أراد بَعْدَ هَذَا فليطهربالهدى [بالمهدي] دينه فَإنَّ الهدى [المهدى] لا تغلق أبوابه وقدٌ فتحت أسبابه ببرهان وبيان لإمرء استنصح ... "(۱) .

وروى السِّيد بن طاووس الله بدل كلمة ( المستنبئين ) المستيقنين وفي نسخة المنشئين في الكرة (٢٠٠٠ .

ورواه فِي البحار عَنْ السِّيِّد بن طاووس بدل كلمة ( المستيقنين بي ) بدلها المنشئين فِي الكرة قال وفي بعض النسخ المنشرين (٣) .

<sup>(</sup>١) مصباح البلاغة ، مستدرك نهج البلاغة ، ج ٤ ، ص١٤٣ ، فصل مِنْ كتابه إلى أكابر أصحابه ، كشف المحجة لثمرة المهجة : ص١٨٩ ، خطبة أمير المؤمنين الثلاث رواها عن كتاب الرسائل للكلينيو ذكره .

<sup>(</sup>٢) كشف المحجة لثمرة المهجة: السِّيّد بن طاووس: ص١٨٩.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ج٠٣، ب١٦، ح٢.

٣ ـ روى في مختصر بصائر الدرجات عَنْ الموفق بهاء الدِّين الحسيني بسنده عَنْ أَبِي عبدالله عَلَىٰ « ويقبل الحسين عَلَىٰ في أصحابه الَّذِيْنَ قتلوا معه ومعه سبعون نبياً كَمَا بعثوا مَعَ موسى بن عمران عَلَىٰ فيدفع إليه القائم الخاتم فيكون الحسين عَلَىٰ فهو الذي يلى غسله وكفنه وحنوطه ويواري به في حفرته »(١).

والتعبير بـ ( كما بعثوا مع موسى بن عمران ) يشير الى ماجرى لأصحاب موسى من أنهم بعثوا بعد الموت أنبياء مع أنهم لم يكونوا انبياء قبل الموت ، وبعبارة اخرى ان وصف السبعين نبيا بأنهم مبعوثون كالأنبياء المبعوثين مع موسى هو توصيف لنمط الإنباء ، والذي حصل لهم بعد البعث من الموت ، فكما هو بعث من الموت هو بعث بالنبوة .

٤ ـ روى في مختصر بصائر الدرجات عن المفضل بن عمر عن الصادق الله قال المفضل: يا مولاي وسيدي فالاثنان وسبعون رجلاً الَّذِيْنَ قتلوا مَعَ الحسين الثَّلِ يظهرون معه ؟ قَالَ: « يظهرون معه وفيهم أبو عبدالله الحسين بن على المنه في اثنى عشر ألفاً ، مؤمنين مِنْ شيعة على الثِّلِ وَعَلَيْهِ عهامة سوداء »(").

٥ ـ روى فِي الهداية عَنْ المفضل بن عمر عَنْ الإمام الصادق على الله عن المفضل بن عمر عَنْ الإمام الصادق على المنتخافي التنبي عشر الف صديق واثنين وسبعين رجلاً مِنْ أصحابه الّذِيْنَ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ح١٤١/ ٤١ ص١٩٥ الكافي الروضة/ ٨/ ح٢٥٠/ ص٢٠٦.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات: ١٤٠/ ٤٠ ـ ص١٩٧ ، الرجعة الاستربادي: ص٩٣ .

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات: ٥١٢ ـ ٥/ ص٤٤١، تتمة ما تَقَدَّمَ مِنْ أحاديث الرجعة، ورواه فِي الهداية الكبرى: ص٣٩٦ الباب الرَّابع عشر باب الإمام المهدي المنتظر.

قتلوا معه يَوُم عاشوراء فيا لك مِنْ كرّة زهراء ورجعة بيضاء  $\,\dots\,\,$ 

#### البعث بنبوة :

٦ ـ أنَّ نبوة يونس بن متّى كانت بَعْدَ رجعته مِنْ الموت وَكَانَ صبياً .

فقد روى في قصص الراوندي : عَنْ ابن عباس \_ في حديث طويل إلى أنْ قَالَ : ثمَّ إنَّ إلياس نزل واستخفى عِنْدَ أم يونس بن متّى ستة أشهر ويونس مولود ثمَّ عاد إلى مكانه فَلَمْ يلبث إلَّا يسيراً حَتّى مات ابنها حين فطمته فعظمت مصيبتها فخرجت في طلب إلياس ورقت الجبال حَتّى وجدت إلياس .

فقالت : إنِّي فجعت بموت ابني وألهمني الله عَزَّ وَجَلَّ الاستشفاع بك إليه ليحيي لي ابني فَإِنِّي تركته بحاله وَلَمْ أدفنه ، وأخفيت مكانه .

فَقَالَ لها : ومتى مات أبنك ؟ قالت اليوم سبعة أيام .

فإنطلق إلياس وسار سبعة أيام أُخرى حَتّى انتهى إلى منزلها فرفع يديه بالدعاء واجتهد حَتّى أحيى الله تَعَالَى جلّت عظمته بقدرته يونس ، فلما عاش انصرف إلياس ولمّا صار ابن أربعين سنة أرسله الله تَعَالَى الى قومه كَمَا قَالَ : ﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ وَلَا صار ابن أربعين سنة أرسله الله تَعَالَى الى قومه كَمَا قَالَ : ﴿ وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِئَةِ أَلْفٍ وَلَا يَدِيدُونَ ﴾ (٢) .

### سورة الكهف والتكامل فِي الرجعة

٧- مما تمتاز به سورة الكهف أنها تستعرض مراحل نشأة الدِّين فِي البشر البدائية ومروراً بالمراحل المتوسطة ووصولاً إلى المراحل النهائية واستعرضت ذَلِكَ تطميناً لهاجس سيد الأنبياء عَلَيْ الله حول مصير الدِّين بقوله تَعَالَى : ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ص١٩١، الهداية الكبرى -الباب الرابع عشر باب الإمام المنتظر: ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) قصص الأنبياء: قطب الدِّين الراوندي: ص٠٥٠.

نَّفْسَكَ عَلَى آقَارِهِمْ إِن لَّمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾ (١) فأولها استعراض الفطرة في أصحاب الكهف ، وأوسطها استخلاف آدم في إشارة للإمامة الإلهية ، ثمَّ استعراض قصّة الخضر في إشارة الى الأبدال وانتهاءاً بقصّة ذي القرنين في إشارة الى الظهور المعلن للدولة الإلهية .

فترسم مسير التكامل ابتداءاً بالفطرة الَّتِي انطلق منها أصحاب الكهف المشار إليه بقوله تَعَالَى ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ الله التَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ (١) وانتهاءاً بالرجعة المُشار إليها بقصة ذي القرنين حَيْثُ أَنَّهُ قتل مرتين وبعث مرتين ، فمكّن الله لَهُ فِي الأرض كَمَا يُشار إلى ذَلِكَ فِي آيات الرجعة فِي قوله وبعث مرتين ، فمكّن الله لَهُ فِي الأرض كَمَا يُشار إلى ذَلِكَ فِي آيات الرجعة فِي قوله تَعَالَى ﴿ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَتَهُم مِّن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْنًا ... ﴾ (١) الآية .

فسوق قصّة ذي القرنين في سورة الكهف \_ مَعَ أَنَّهُ رمز للرجعة وتكررها وتمكين الصالحين في الأرض بَعْدَ رجوعهم مِنْ الموت عَلَى الظالمين \_ مفاده ودلالته ومقتضاه أَنَّ مِنْ آليات الوصول للغرض والغاية في الدِّين هُوَ الرجعة ، وَمِنْ ثمَّ كَانَ ذكر ذي القرنين في آخر السورة .

٨ ـ روى القمي عَنْ أبي بصير عَنْ ابي عبدالله الله الله الله عَنْ قول الله ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَن ذِي الْقَرْنَيْنِ قُلْ سَأَتْلُو عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِكْرًا ﴾ قَالَ : إنَّ ذا القرنين بعثه الله إلى قومه فضربوه عَلَى قرنه الأيمن فأماته الله خمسائة عام ، ثمَّ بعثه إليهم بَعْدَ ذَلِكَ فضربوه عَلَى قرنه الأيسر فأماته الله خمسائة عام ، ثمَّ بعثه إليهم بَعْدَ ذَلِكَ فملّكه مشارق

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: الآية ٣.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة النور : الآية ٥٥ .

# الأرض ومغاربها مِنْ حَيْثُ تطلع الشمس إلى حَيْثُ تغرب ... الحديث » .(١)

9\_ ما وَرَدَ فِي مصحّح أَبِي حَمْرة الثهالي : \_ حَيْثُ وَرَدَ فيها زيارة طويلة لسيد الشهداء وفي ذيلها زيارة قبور الشهداء : السَّلامُ عَلَيْكُم وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتَه ... السَّلامُ عليكم يا أنصار الله وأنصار رسوله وأنصار أمير المؤمنين وأنصار ابن رسوله وأنصار دينه أشهد أنكم أنصار الله كَمَا قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَكَأَيِّن مِّن نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِّيُّونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّه وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا اسْتَكَانُواْ ﴾ .

فها ضعفتم وما استكنتم حَتّى لقيتم الله عَلَى سبيل الحَقّ صلى الله عليكم وَعَلَى أرواحكم وأجسادكم ابشروا بموعد الله الذي لا خلف لَهُ ولا تبديل ، إنَّ الله لا يخلف وعده والله مدرك بكم ثار ما وعدكم ، أنتم خاصّة الله اختصّكم الله لأبي عبدالله عليها أنتم الشهداء وأنتم السعداء »(٢).

# النمط الثَّاني من تكامل الرجعة

مِنْ معالم الرجعة دوام النشاط السياسي والعسكري كمسؤولية معهودة عَلَى المؤمنين .

١- فَقَدْ روي فِي مُحتصر بصائر الدرجات بسند صحيح عَنْ عبدالرحيم القصير عَنْ أبي جعفر اللهِ أَنَّهُ قرأ هَذِهِ الآية ﴿ إِنَّ اللّه اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْقَصير عَنْ أبي جعفر اللهِ أَنَّهُ قرأ هَذِهِ الآية ﴿ إِنَّ اللّه اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الْقَصيمُ وَأُمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ ﴾ . أتدري مَنْ يعني ؟ قلت المؤمنون فيقتلون ويُقتلون قال : لا ، لكنَّ مَنْ قتل ردّ حَتّى يموت وَمَنْ مات ردّ حَتّى يقتل فتلك القدرة فلا تنكرها »(٣) .

<sup>(</sup>١) تفسير القمى: ج٢، ص٠٤، قصة ذي القرنين، سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٢) كامل الزيارات: ب٧٩ ح ١٧.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات: ٥٠٧/ ٢١/ ص١٣٤.

ثمَّ قَالَ : « إِذَا رأيت هؤلاء فَعِنْدَ ذَلِكَ هُمْ الَّذِيْنَ يُشترى منهم أنفسهم وأموالهم يعني فِي الرجعة » ثمَّ قَال اَبوجعفر ﷺ : « ما مِنْ مؤمن إلَّا لَهُ ميتة وقتلة . منْ مات بعث حَتّى يُقتل ، وَمَنْ قُتل بعث حَتّى يموت »(١) . ورواه العياشي .

ويُستثنى مِنْ قاعدة \_ « كُلّ نفسِ ذائقة الموت وما مِنْ مؤمن إلّا وَلَهُ قتلة وميتة وَمَنْ قتل ردّ حَتّى يقتل » \_ الأنبياء والأوصياء (٢) فإن موتهم لا يكون إلا بالقتل أو السم ، كما يدل على هذا الإستثناء جملة من الروايات:

٢ ـ وروى الطبرسي عَنْ الصادق اللهِ : قَالَ اللهِ : «ما منّا إلَّا مقتول أو شهيد» (٤) .

٣ـ وروى فِي كفاية الأثر بسنده عَنْ هشام بن مُحُمَّد عَنْ أبيه ، قَالَ : لما قتل أمير المؤمنين الله وقي الحسن بن علي الله المنبر فأراد الكلام فخنقته العبرة فقعد ساعة ، فَقَالَ : ... ولقد حدثني جدّي رسول الله عَلَيْ إنَّ الأمر يملكه اثنا عشر إماماً مِنْ أهل بيته وصفوته ما منّا إلَّا مقتول أو مسموم »(٥).

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات: ح٥٥/١، ص٥٨.

<sup>(</sup>٢) المختصر باب الكرّات/ ح٥٥ / ١/ ص١١٥.

<sup>(</sup>٣) كفاية الأثر: ص٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) أعلام الورى: ص٩٤٩.

<sup>(</sup>٥) كفاية الأثر: ما روي عَنْ الإمام الحسن ﷺ.

٤ ـ روى في الأمالي صحيح أبي الصلت الهروي عَنْ الإمام الرضا عليه ، قَالَ : سمعت الرضا عليه يقول : « والله ما منّا إلّا مقتول شهيد » (١) ورواه بن فتال ايضا (١)
 ٥ ـ وروى الصدوق عنه رواية اخرى بمتن آخر وفيه ( إلا مقتول ) (٣)

٦\_روى في المناقب في خبر عَنْ الصادق عليه : «والله ما منّا إلَّا مقتول شهيد» (٤) .

٧ ـ روى فِي البصائر بسنده عَنْ أبي بصير عَنْ أبي عبدالله النَّهِ : قَالَ : « سم رسول الله عَيْنِ أَبِي أَم خيبر ... وما مَنْ نبي ولا وصي إلَّا شهيد »(٥) .

ورواه في مختصر بصائر الدرجات .

# النمط الثَّالِث من تكامل الرجعة

### تنزل الحور العين فِي الرجعة :

وروي في المختصر بسنده عَنْ عبدالكريم بن عمروالخثعمي قَالَ سمعت أبا عبدالله عليه يقول لِأنَّ إبليس قَالَ : ﴿ قَالَ رَبِّ فَأَنظِرْنِي إِلَى يَوْمٍ يُبْعَثُون ﴾ فأبى الله ذَلِكَ عَلَيْهِ ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظَرِينِ إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُوم ﴾ \_ ثمَّ ذكر عليه بقاء إبليس إلى أواخر الرجعة وَأَنَّهُ يقتل وَأَنَّ ذلك في دولة لأمير المؤمنين تبلغ

مِنْ النصوص: ص١٦٢/ ح١.

<sup>(</sup>١) أمالي الشَّيْخ الصدوق/ فضل زيارة الرضا/ ح١٠٩ ـ ٨/ ص١٢٠؛ وأيضاً عيون أخبار الرضا: ج٢، ح٩، ص٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) روضة الواعظين ص ٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا ﷺ ج٢ ص ٢٢٠ ب ٤٦ ح ٥ .

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب/ ج٢، فصل فِي مصائب آل البيت الله الله : ص٥١، وكذا كشف الغمة/ ج٣/ ص٢٢٧، النصوص الدَّالَّة عَلَى إمامته.

<sup>(</sup>۵) بصائر الدرجات ب ۱۷ ح ٦ الجزء ١٠ ، ورواه في مختصر البصائر : ح٥٢ ـ ٥٢ / ص١٠٩ ، باب أحاديث متفرقة في علوم أهل البيت ﷺ .

أربعة وأربعين ألف سنة \_ ، قَالَ عَلَيْ : « ويملك أمير المؤمنين أربع وأربعين ألف سنة حَتّى يلد الرجل مِنْ شيعة على عَلِيْ مِنْ صلبه ألف ولد فِي كُلّ سنة ذكراً وَعِنْدَ ذَلِكَ تظهر الجنتان المُدّهامتان عِنْدَ مسجد الكوفة وما حوله بها شاء الله »(١) .

وفي هَذِهِ الرواية وروايات أُخرى دلالة عَلَى أَنَّ الجنتين المُدَّهامتين ليستا مِنْ جِنان الآخرة ، بَلْ مِنْ جِنان الرجعة وأنَّ فِي الرجعة تظهر بَعْض تجليّات الآخرة مِنْ الجنان أو النيران فقوله تَعَالَى ﴿ وَمِن دُونِهِمَا جَنَّتَان ﴾ ﴿ مُدْهَامَّتَان ﴾ ﴿ مُدْهَامَّتَان ﴾ ﴿ فِيهِمَا عَيْنَانِ نَضَّاخَتَان ﴾ ﴿ فِيهِمَا فَاكِهَةً وَخُلُّ وَرُمَّان ﴾ ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتُ حِسَان ﴾ ﴿ عَيْنَانِ نَضَّاخَتَان ﴾ ﴿ فِيهِمَا فَاكِهَةً وَخُلُّ وَرُمَّان ﴾ ﴿ فِيهِنَّ خَيْرَاتُ حِسَان ﴾ ﴿ عَيْنَانِ نَضَّاخَتَان ﴾ ﴿ فِيهِمَا فَاكِهَةً وَخُلُّ وَرُمَّان ﴾ ﴿ فِيهِنَ خَيْرَاتُ حِسَان ﴾ ﴿ وَمُ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنسُ قَبْلَهُمْ وَلاَ جَان ﴾ ( أَمارة إلى جنان الرجعة وأنها دون جنان الآخرة الأبدية كَمَا أنَّ مقتضى ذَلِكَ نزول الحور العين العين إلى الدُّنيًا فِي الرجعة كيف لا وجملة مِنْ الروايات دالَّة عَلَى أنَّ الحور العين تتنزّل إلى أهل البرزخ كَمَا فِي روايات سقوط الشهيد فِي سبيل الله فِي أحضان الحور .

وروى على بن إبراهيم بسنده عَنْ يونس بن ظبيان عَنْ أبي عبدالله عَلَيْ فِي قوله تَعَالَى ﴿ مُدْهَامَّتَانَ ﴾ قَالَ يتصل ما بين مكّة والمدينة نخلاً . " ومفاد هَذِهِ الرواية لا يخرج عَنْ كون ذَلِكَ فِي الرجعة أيضاً .

وروى في التهذيب بسنده عَنْ زيد بن علي عَنْ أبيه عَنْ آبائه المَهِ عَلَى قَالَ : قَالَ رسول الله عَنْ أبله عَنْ دمه مغفور لَهُ كُلّ ذنب والثانية يقع رأسه في حجر زوجتيه مِنْ الحور العين وتمسحان الغبار عَنْ وجهه تقولان مرحباً بك ويقول هُوَ مثل ذَلِكَ لهما »(٤) .

ومفاد مثل هَذِهِ الرواية نزول الحور العين للمؤمن في البرزخ ومثلها كثير.

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات: ح ٩١/ ٣٧/ ص ١١٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الرَّحْمَن : الآية ٢٢\_٧٢ .

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى ذيل الآية ٦٤ سورة الرحمن ج٢ ص ٣٤٥.

<sup>(3)</sup> التهذيب: ج7/ - 0.171 ، - 0.77/  $\pi$  .

#### الجنتان المدهامتان

ا\_روى فِي مختصر بصائر الدرجات بسنده عَنْ عبدالكريم بن عمروالخثعمي قَالَ سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: « ... وَعِنْدَ ذَلِكَ تظهر الجنتان المُدّهامتان عِنْدَ مسجد الكوفة وما حوله بها شاء الله »(۱) .

قَالَ الشَّيْخِ مُحُمَّد علي آل عبد الجبار إنَّ حظيرة القدس هُمَا الجنَّان المُدهامتان اللَّتان تظهران عِنْدَ مسجد الكوفة .

٢- روى فِي تفسير فرات الكوفي: بسنده عَنْ عيسى بن مهران عَنْ أمير المؤمنين المؤفّ قَالَ: « لما نزلت عَلَى رسول الله عَلَى الله عَلى الله عَلْ الله عَلى الله عَلَى الله عَلى اله عَلى الله عَلى

الجنتان المُدّهامتان فِي الرجعة (رواية المختصر) وفي القيامة رواية فرات الكوفي .

### النمط الرابع من تكامل الرجعة

تفاوت التكامل في الرجعة بحسب التفاوت في معرفتها ، مراتب الأنبيـاء وإحاطتهم بالرجعة

فَفِي صحيح هارون بن خارجة عَنْ أبي عبدالله ﷺ ، قَالَ : « لّما عملت بنو

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات/ حديث ٩١ ٣٧.

<sup>(</sup>٢) فرات الكوفي: في سورة الرعد: ص١٣ / ح٢٨٧ ـ ٧ .

إسرائيل بالمعاصي \_ وذكر الحديث بطوله \_ وأنّ الله سلّط عَلَيْهِم بخت نصّر بعدما أوصى الله إلى أرميا ما أوصى مِنْ حقّه ، وَأَنّهُ قتل مِنْ بني إسرائيل خلقاً كثيراً \_ إلى أن قال \_ فخرج أرميا ... فنظر إلى سباع البرّ وسباع البحر وسباع الجو تأكل تلك الجيف . ففكّر في نفسه ساعة ، ثم قال : أنى يحيي هذه الله بعد موتها وقد اكلتهم السباع فأماته الله مكانه مائة عام ثم بعثه – اي أحياه – فلما رحم الله بني إسرائيل وأهلك بخت النصر ردّ بني إسرائيل إلى الدُّئيا ، ... وبقى أرميا ميتاً مائة سنة ، ثمَّ أحياه الله فأوَّل ما أحيا مِنْهُ عينيه مثل غرقى البيض ، فنظر فأوحى الله إليه ﴿ كَمْ فَقَالَ اللهُ تَعَالَى \_ ﴿ بَل لَيْثَتَ مِئَةَ عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنّهُ ﴾ ... فقالَ الله تَعَالَى ـ ﴿ بَل لَيْثَتَ مِئَةَ عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنّهُ ﴾ ... فقالَ الله تَعَالَى ـ ﴿ وَانظُرْ إِلَى حَمَارِكَ وَلِتَجْعَلَكَ آيةً لِّلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى العِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكُسُوهَا لَحُمَّا ﴾ ... فجعل ينظر إلى العظام البالية المتفطرة تجتمع إليه ، فيل الله قال أعْلَمُ أَنَّ اللّه عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ ﴾ "(١) . وقالَ المعظام البالية المتفطرة تجتمع إليه ، وقالَ الله عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٍ ﴾ "(١) .

# الرجعة ملحمة تكامل نوعي خطير ( جرجيس ودو القرنين ) :

روى الراوندي في قصص الأنبياء بسند صحيح عَنْ أبان بن تغلب عَنْ عكرمة عَنْ عبدالله بن عباس . \_ ومتن الرواية ملخصا \_ قَالَ بعث الله جرجيس الله إلى ملك بالشام يعبد صنها فدعاه إلى الله فعذّبه عذاباً شديداً ، فأوحى الله إليه : يا جرجيس اصبر وابشر ولا تخف ، إنَّ الله معك يخلّصك وأنَّهم يقتلونك أربع مرات في كُلّ مَرَّة أدفع عنك الألم والأذى .

فأمر الملك بجرجيس إلى السجن وعذَّبه بألوان العذاب ، ثمَّ قطَّعه قطعاً وألقاها

<sup>(</sup>١) تفسير القمّى: سورة البقرة: ٨٦\_٩١، ذيل الآية ٥٩ ٢ سورة البقرة.

فِي جبّ ، فأمر الله ميكائيل فقام عَلَى رأس الجب ، ثمَّ قال : قم يا جرجيس حيّاً سويّاً ، وأخرجه مِنْ الجبّ ، فانطلق جرجيس حَتّى قام بين يدي الملك ، وَقَالَ : بعثني الله إليكم ليحتجّ بي عليكم ، فقام صاحب الشرطة ، وَقَالَ : آمنت بإلهك الذي بعثك بَعْدَ موتك ، واتّبعه أربعة آلاف وآمنوا وصدّقوا جرجيس فقتلهم الملك جميعاً .

ثمَّ أمر بلوح مِنْ نحاس أوقد عَلَيْهِ النار ، فبسط عَلَيْهِ جرجيس وأوقد عَلَيْهِ النار (١) حَتّى مات وأمر برماده فذرّ فِي الرياح ، فأمر الله ميكائيل فنادى مُنادي جرجيس صلوات الله عَلَيْهِ إلى الملك .

فأمر به الملك فمد بين خشبتين ، ووضع المنشار عَلَى رأسه فنشر حَتّى سقط المنشار مِنْ تحت رجليه ، ثمَّ أمر بقدر فألقى فيها زفت وكبريت ورصاص . وألقى فيها جسد جرجيس على ، فطبخ حَتّى اختلط ذَلِكَ كُلَّه جميعاً فاظلمت الارض لذلك ، فبعث الله إسرافيل فصاح صيحة فخرّ منها الناس لوجوههم ، ثمَّ قَالَ : قم يا جرجيس ، فقام حيّاً سويّاً بقدرة الله .

وانطلق جرجيس إلى الملك فلما رآه الناس فجاءته امرأة ، فقالت : كَانَ لنا ثور نعيش به فهات ، فَقَالَ لها جرجيس : « خُذي عصاي هَذِهِ فضعيها على ثورك ، وقولي إنَّ جرجيس يقول : قم بإذن الله ففعلت فقام حيًّا فآمنت بالله ، فأمر به الملك أنْ يقتل بالسيف ، فضربوا عنقه فهات ثمَّ أسرعوا إلى القرية فهلكوا كلهم »(٢) .

### النمط الخامس من تكامل الرجعة

### المسخ في الرجعة

١ ـ روى النجاشي : كانت لمؤمن الطاق مَعَ أبي حنيفة حكايات كثيرة فمنها

<sup>(</sup>١) قوله: ( فبسط عَلَيْهِ جرجيس وأوقد عَلَيْهِ النار ) لَمْ يردفِي « ط » .

<sup>(</sup>٢) قصص الأنبياء: ٢٣٨/ ٢٤٠؛ الإيقاظ مِنْ الهجعة: ص٢٣٨، الباب ٨-٣٨.

أَنَّهُ قَالَ لَهُ يوماً : يا أبا جعفر تقول بالرجعة ؟ فَقَالَ لَهُ : « نعم » فَقَالَ لَهُ اقرضني مِنْ كيسك هَذَا خمسهائة دينار ، فإذا عدت أنا وَأَنْتَ رددتها إليك ، فَقَالَ لَهُ فِي الحال : « أُريد ضميناً يضمن لي أنَّك تعود إنساناً وَإنِّي أخاف أنَّ تعود قرداً فلا أتمكن مِنْ استرجاع ما أخذت »(١) .

٢- روى المفيد في كتابه [الفصول] عَنْ الحارث بن عبدالله الربعي أنَّهُ قَالَ: كُنْت جالساً في مجلس المنصور وَهُو بالجسر الأكبر ، وسوار القاضي عنده وَالسِّيد الحميري ينشد ... فَقَالَ سوار: يا أمير المؤمنين أنَّهُ يقول بالرجعة وينال الشيخين بالسبّ والوقيعة فيها ؟ فَقَالَ السِّيد ... فالرجعة الَّتِي أذهب إليها ما نطق به القرآن وجاءت به السنة وإنّي لاعتقد أنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يردّ هَذَا يعني سوار إلى الدُّنْيا كلباً أو قرداً أو خنزيراً أو ذرّة فَإنَّهُ والله متجبّر كافر ... الحديث "(٢).

### الرجعة البيضاء والكرة الزهراء وأسماؤها

فَقَدْ وَرَدَ فِي حديث الأصبغ بن نباتة عَنْ أمير المؤمنين قوله على في مولود يكون من ظهري الحادي عشر من ولدي وهو المهدي الذي يملأها عدلا وقسطا كما ملئت جورا وظلما ...، ـ ثم ذكر فيما يكون بَعْدَ ظهور دولة الإمام المهدي في ، وقَالَ على : « يفعل الله ما يشاء مِنْ الرجعة البيضاء والكرّة الزهراء وإحضار الأنفس الشحّ والقصاص والأخذ بالحق والمجازاة بكُلِّ ما سلف ثمَّ يغفر الله ليمن يشاء »(") . وهذا الوصف للرجعة إشارة الى الإزدهار والتنمية والتطور الحاصل فيها .

<sup>(</sup>۱) فهرست النجاشي: رقم الترجمة ۸۸٦ مُحمَّد بن علي بن النعمان/ ص٣٢٦؛ البحار: ج٥٥/ ح١٣٥/ ص١٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) الفصول المختارة للفيد ص ٩٢ ـ ١٩٤ البحار: ج٥٣ / ص١٣٢ .

<sup>(</sup>٣) الهداية الكبرى: باب ١٤ ص٣٦٢.

و في هَذِهِ الرواية: قوله الله في سياق الاستدلال بالآيات القرآنية عَلَى الرجعة وخطابه للمقصرة من الشيعة: وما سمعوا ويجهم قول الله تَعَالَى ﴿ فَإِذَا جَاء وَعْدُ أُولاهُمَا بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلاَلَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعْدًا مَّفْعُولا ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكَرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالٍ وَبَنِينَ وَجَعَلْنَاكُمْ أَكْثَرَ نَفِيرًا ﴾.

قَالَ المفضل يا مولاي فها تأويل ﴿ فَإِذَا جَاء وَعْدُ أُولاهُمَا ﴾ قَالَ والله الرجعة الأولى وَيَوُم القيامة العظمى (٢) .

فيظهر مِنْ هَذِهِ الرواية جملة مِنْ أسهاء الرجعة الأول: الرجعة البيضاء، الثاني: الكرة الزهراء، الثالث: الوعد الأوَّل، الرابع: الرجعة الأولى في مقابل رجعة وبعث المعاد الأكبر، الخامس: القيامة الصغرى أو الوسطى، لتقييد المعهود مِنْ القيامة بالقيامة العظمى أو القيامة الكبرى.

وَقَدْ ذكر الطبري فِي دلائل الإمامة والخصيبي في الهداية الكبرى: إنَّ مِنْ القاب الإمام الثَّانِي عشر: الكرار وصاحب الرجعة البيضاء والدولة الزهراء والقابض والباسط والساعة والقيامة (٣).

الثامن : مِنْ أسماء الرجعة : العذاب الأدنى كَمَا فِي جملة مِنْ الروايات العديدة

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: ص١٩١، الهداية الكبرى الباب الرابع عشر باب الإمام المنتظر: ص٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الهداية الكبرى: الباب ١٤/ ص ٤٢١.

<sup>(</sup>٣) الهداية الكبرى: الباب ١٣/ ص٣٢٨، دلائل الإمامة للطبري ص ٥٠٢.

منها رواية المفضل المتقدمة قوله الله في في تفسير ولايتهم المله ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الأَدْنَى الْعَذَابِ الأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُون ﴾ قَالَ الله : « العذاب الأدنى عذاب الرجعة والعذاب الأكبر يَوُم القيامة الذي يبدل فيه الأرض غَيْر الأرض والسموات وبرزوا لله الواحد القهّار »(١).

إِنَّ الرجعة تشتد بَعْدَ ظهور الإمام الثَّانِي عشر وإنْ كانت قَدْ ابتدأت قبيل ظهوره في في شهر رجب بصورة يسيره ملحوظة . لكنَّ بَعْدَ دولته قال لعلي بن مهزيار عِنْدَمَا سأله مما يكون بَعْدَ ذَلِكَ قَالَ في : « الكرة الكرة الرجعة الرجعة ثمَّ تلا هَذِهِ الآية ﴿ ثُمَّ رَدَدْنَا لَكُمُ الْكُرَّةَ عَلَيْهِمْ وَأَمْدَدْنَاكُم بِأَمْوَالٍ ﴾ "(٢) .

#### فتنة القبر وامتحانه

قَالَ تَعَالَى : ﴿ يُثَبِّتُ الله الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ وَيُضِلُّ الله الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ الله مَا يَشَاء ﴾ (٣) .

### الشيطان يلاحق الإنسان إلى القبر:

في معتبرة أبي بصير ، قَالَ : سمعت ابا عبدالله على يقول : « إِذَا وُضِعَ الرجل في قبره أتاه ملكان ملك عَنْ يمينه وملك عَنْ يساره وأقيم الشيطان بين عينيه عيناه من نحاس فَيُقَال لَهُ : كيف تقول في الرجل الذي [كَانَ] بين ظهرانيكم ؟ قَالَ : فيفزع لَهُ فزعة ، فيقول إِذَا كَانَ مؤمناً : أعن مُحمَّد رسول الله عَيَّلَ تسألاني ؟ فيقولان لَهُ : نم نومة لا حلم فيها ويفسح لَهُ فِي قبره تسعة أذرع ويرى مقعده مِنْ الجنّة وَهُوَ قول الله عَزَّ وَجَلّ ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ عَزَّ وَجَلّ ﴿ يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ وإذا كَانَ كافراً قالا لَهُ : منْ هَذَا الرجل الذي خرج بين ظهرانيكم ؟ فيقول : لا

<sup>(</sup>١) الهداية الكبرى ب ١٤ ص٤١٨ .

<sup>(</sup>٢) دلائل الإمامة للطبرى: ص٤٢٥، مختصر بصائر الدرجات الحديث ٥٨١ ص٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم: الآية ٢٧.

أدري فيخليان بينه وبين الشيطان  $^{(1)}$ .

وَعَنْ سفيان : إِذَا دَفَنَ المَيِّتُ فَنْرُوا عَلَيْهِ وَرَجِعِ النَّاسِ عَنْهُ أَتَاهُ المُلكَانَ يَسَالُونَهُ ، فَيَتَمَثَّلَ لَهُ عِنْدَ رأسه إبليس فإذا قَالَ الملكان : منْ رَبَك ؟ يشير إلى نفسه قل أنا ، فلذلك كَانَ الْنَبِّيِّ عَيَّالًا يقول : « أعوذ بك مِنْ فتنة القبر »(٢) .

### وجاءه ملكا القبر فامتحناه:

وروى عَنْ جابر ، عَنْ أبي جعفر ﷺ مثله \_ وزاد فيه \_ « فها يفتر ينادي حَتّى يدخل قبره فإذا دخل حفرته ردّت الروح في جسده وجاءه ملكا القبر فامتحناه ،

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٣، ص٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) الدعوات للراوندي: ص٢٥٣ رقم ٧١٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج٣، ص٢٣٣\_٢٣٤.

قَالَ : وَكَانَ أَبُو جَعَفُر عَلَيْ يَبَكَى إِذَا ذَكُر هَذَا الحديث » .

#### أتاه ممتحنا القبر:

روى الكليني بعدة طرق عَنْ سويد بن غفلة قَالَ: قَالَ أمير المؤمنين صلوات الله عَلَيْهِ : « إِنَّ ابِن آدم إِذَا كَانَ فِي آخر يَوُم مِنْ أَيَامِ اللُّنْيَا وأَوَّل يَوُم مِنْ أَيام الآخرة مثَّل لَهُ مثاله وولده وعمله ، فليتفت إلى ماله فيقول والله إنِّي كُنْت عليك حريصاً شحيحاً فه إلى عندك ؟ فيقول خذ مني كفنك ، قال فليتفت إلى ولده فيقول : والله إنّي كُنْت لك محباً وَإِنِّي كُنْت عليكم محامياً فهاذا لي عندكم ؟ فيقولون : نؤدّيك إلى حفرتك نواريك فيها ، قَالَ : فليتفت إلى عمله فيقول : والله إنِّي كُنْت فيك لزاهداً وإنْ كُنْت عليَّ لثقيلاً فهاذا عندك ؟ فيقول : أنا قرينك فِي قبرك وَيَوُم نشرك حَتَّى أعرض أنا وَأَنْتَ عَلَى ربك ، قَالَ : فإنْ كَانَ لله ولياً أتاه أطيب الناس ريحاً وأحسنهم منظراً وأحسنهم رياشاً فَقَالَ : أبشر بروح وريحان وجنّة نعيم ومقدمك خير مقدم ، فيقول لَهُ : مَنْ أَنْتَ ؟ فيقول : أنا عملك الصالح ارتحل مِنْ الدُّنيَا إلى الجنّة وَإِنَّهُ ليعرف غاسله ويناشد حامله أنْ يعجله فإذا أدخل قبره أتاه ملكا القبر يجران أشعارهما ويخدان الأرض بأقدامهما ، أصواتهما كالرعد القاصف وأبصارهما كالرق الخاطف فيقولان لَهُ : مَنْ ربك ؟ وما دينك ؟ وَمِنْ نبيك ؟ فيقول الله ربي ودينى الإسلام ، ونبيى مُحُمَّد ﷺ ، فيقولان لَهُ : ثبتك الله فيها تحب وترضى ، وَهُوَ قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يُثَبِّتُ اللَّهِ الَّذِينَ آمَنُواْ بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ ﴾ ثمَّ يفسحان لَهُ فِي قبره مدّ بصره ثمَّ يفتحان لَهُ باباً إلى الجنّة ، ثمَّ يقولان لَهُ : نُمْ قرير العين ، نوم الشاب الناعم ، فَإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يقول : ﴿ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَئِذٍ خَيْرٌ مُّسْتَقَرًّا وَأَحْسَنُ مَقِيلاً ﴾ قَالَ : وإنْ كَانَ لربه عدواً فَإنَّهُ يأتيه أقبح مَنْ خلق الله زياً ورؤيا وأنتنه ريحاً فيقول لَهُ : إبشر بنزل مِنْ حميم وتصلية جحيم وَإنَّهُ ليعرف غاسله ويناشد حملته أنْ يحبسوه فإذا أُدخل القبر أتاه ممتحنا القبر فألقيا عنه أكفانه ثمَّ يقولان لَّهُ : مَنْ ربك وما دينك ؟ وَمنْ نبيك ؟ فيقول : لا أدرى فيقولان : لا دريت ولا

هديت ، فيضربان يافوخه بمرزبة معها ضربة ما خلق الله عَزَّ وَجَلَّ مِنْ دابة إلَّا وتذعر لها ما خلا الثقلين ثمَّ يفتحان لَهُ باباً إلى النار ، ثمَّ يقولان لَهُ : نمْ بشرِّ حال فيه مِنْ الضيق مثل ما فيه القنا مِنْ الزجّ حَتّى أنَّ دماغه ليخرج مِنْ بين ظفره ولحمه ويسلّط الله عَلَيْهِ حيات الأرض وعقاربها وهوامها فتنهشه حَتّى يبعثه الله مِنْ قبره وَإنَّهُ ليتمنى قيام الساعة فيها هُوَ فيه مِنْ الشرّ (1) انتهى .

### الوقاية مِنْ فتنة القبر :

وروى الكليني عَنْ درست عَنْ أبي عبدالله على قَالَ : « قَالَ رسول الله عَلَيْهُ : مَنْ قرأ ألهكم التكاثر عِنْدَ النوم وقي فتنة القبر »(٢) انتهى .

وقال المازندراني في شرحه « قوله : مَنْ قرأ ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُر ﴾ عِنْدَ النوم وقي فتنة القبر هِيَ ما يمتحن به الميّت فِي القبر مِنْ ضغطة ومسائلة منكر ونكير وَغَيْر ذَلِكَ مما يؤذيه »(٣) .

ابو مُحُمَّد جعفر بن أحمد القمي في كتاب العروس ، عَنْ أبي الحسن الأوَّل الله ، قَالَ : « إِنَّ لله عتقاء فِي كُلّ ليلة جمعة ، فتعرّضوا لرحمة الله في ليلة الجمعة وَيَوُم الجمعة ، وقاه الله فتنة القبر ، وطبع عَلَيْهِ طبايع الشهداء ، لا يقولنّ أحدكم كَانَ وَكَانَ ، وكتب لَهُ براءة مَنْ ضغطة القبر ، وكانَ شهيداً » (٤) .

وروى سلمان الفارسي رضوان الله عَلَيْهِ ، قَالَ : قَالَ رسول الله عَلَيْهُ : « يا سلمان ألا أعلمك شيئاً مِنْ غرائب الكنز! قلت : بلى يا رسول الله ، قَالَ : إِذَا كَانَ

<sup>(</sup>١) الكافي: للكليني: ج٣، ص٢٣١\_٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني: ج٢، ص٦٢٣ رقم ١٤.

<sup>(</sup>٣) قَالَ المازندراني فِي شرح الكافي: ج١١ ص٢٤.

<sup>(</sup>٤) جامع أحاديث الشيعة : ج٦ ص١٦٨ .

أوَّل ليلة مِنْ رجب تصلي عشر ركعات ، تقرأ فِي كُلِّ ركعة فاتحة الكتاب مَرَّة ، وقل هُوَ الله أحد ثلاث مرات ، غفر الله لك ذنوبك كلها مِنْ اليوم الذي جرى عليك القلم إلى هَذِهِ الليلة ووقاك الله فتنة القبر وعذاب يَوُم القيامة ، وصرف عنك الجذام والبرص وَذَاتَ الجنب »(۱) .

وفي موثق السكوني ، عَنْ أبي عبدالله المنظِلَا قَالَ : « قِيلَ للنبي عَلَيْكُ : ما بال الشهيد لا يفتن في قبره ؟ فَقَالَ : [النَّبِيّ] عَلَيْكُ : كفي بالبارقة فوق رأسه فتنة »(٢) .

البارقة : لمعان السيوف : كما في مجمع البحرين .

" وَمِنْ فتنة القبور - أيّ عذابها أو سؤالها وامتحانها قَالَ فِي النهاية فيه إنّكم تفتنون فِي القبور ، يريد مسألة منكر ونكير مِنْ الفتنة والامتحان والاختبار ، وَقَدْ كثرت استعاذته مِنْ فتنة القبر وفتنة الدجّال وفتنة المحيا والمهات ، وَغَيْر ذَلِكَ وَمِنْهُ الحديث : فبي تفتنون وعني تسألون ، أيّ تمتحنون بي فِي قبوركم ويتعرف إيهانكم بنبوتي ، وَمِنْهُ حديث الحسن " إنّ الّذِيْنَ فتنوا المؤمنين والمؤمنات : قَالَ فتنوهم بالنار أيّ امتحنوهم وعذبوهم (3) انتهى .

« تبصرة : القول بسؤال منكر ونكير وفتنة القبر وعذابه وثوابه حقّ يجب الإيهان به لما تواترت به الأخبار ، بَلْ هُوَ مِنْ ضروريّات الدِّين والأظهر الأسلم في الإيهان بذلك أنْ يصدّق بأنها موجودة ، وأنَّ هُنَاك ملكين أو أكثر عَلَى الصورة المحكيّة وإنْ كنّا لا نشاهد ذَلِكَ ، إذْ لا تصلح هَذِهِ العين لمشاهدة الأُمُور الملكوتيّة ، وكلّ ما يتعلَّق بالآخرة فَهُوَ مِنْ عالم الملكوت كَمَا كانت الصحابة يؤمنون بنزول جبرئيل ، وأنَّ الْنَبِي عَيَالِهُ يشاهده وإنْ لمَ يكونوا يشاهدونه ، وكمَا أنَّ جبرئيل لا يشبه الناس فكذلك منكر ونكير ورومان ، فوجب التصديق أنَّ جبرئيل لا يشبه الناس فكذلك منكر ونكير ورومان ، فوجب التصديق

<sup>(</sup>١) جامع أحاديث الشيعة : ج٧ ص ٣٧٠، عَنْ الإقبال لابن طاووس.

<sup>(</sup>٢) الكافي للكليني: ج٥، ص٥٥، رقم٥.

<sup>(</sup>٣) قَالَ العلَّامة المجلسي في بحار الأنوار: ج٨٤، ص ٣٢٤.

بو جودهم والإيمان بسؤالهم وفتنتهم كمّا أخبر به المخبر الصّادق  $^{(1)}$ .

وعن أنس بن مالك قال قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الأنبياء أحياء في قبورهم يصلون . رواه أبو يعلى والبزار ورجال أبي يعلى ثقات . (٢)

وقدثبت في الحديث: أن الأنبياء أحياء في قبورهم رواه المنذري وصححه البيهقي .<sup>(٣)</sup>

وفي صحيح مسلم عن النبي عَيَّالَهُ قال : مررت بموسى ليلة أسري بي عند الكثيب الأحمر وهو قائم يصلي في قبره .

<sup>(</sup>١) قَولَ السِّيد على خان في رياض السالكين: ج٢، ص٦٧ ـ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) مجمع الزوائد للهيثمي ج٨ ص ٢١١.

<sup>(</sup>٣) نيل الأوطار للشوكاني ٣/ ٣٠٥.

# العقاب والفتنة والامتحان والمساءلة والتكليف مستمر إلى آخر القيامة وانتهاء الصراط

### فوائد معرفة الرجعة:

1 عدم الفتنة في القبر وأعظم مِنْه عدم الافتتان في الرجعة أيّ عدم وقوع الشبهة والالتباس لدى العارف بها ولا يزيغ القلب بَعْدَ البصيرة إذ مع عدم معرفة عاقبة الأُمُور تشتبه للإنسان جملة مِنْ الأحوال الغامضة في الرجعة أو البرزخ أو القيامة وتشتبه عَلَيْهِ الأُمُور مما قَدْ يؤدي إلى افتتانه عَنْ إيهانه إلى الكفر والجحود والتكذيب بَعْدَ التصديق ، وَمِنْ ثمَّ وَرَدَ التعبير بحصول الفتنة في القبر .

٢ ـ وَقَدْ تقرّر فِي البابين السابقين أنَّ الامتحان لا ينقطع كَمَا هُوَ معروف بالموت فِي نهاية الحياة الأولى مِنْ الدُّنْيَا ، بَلْ يستمر ويشتد كُلّما تعاقبت العوالم كَمَا فِي الرجعة الَّتِي هِيَ آخرة الحياة الدُّنْيَا وفي عالم القيامة ، بَلْ إنَّ فِي عالم القيامة أشدّ الامتحانات ، وَهُوَ امتحان القلوب والسرائر ﴿ يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِر ﴾ .

٣- إنَّهُ قَدْ وَرَدَ فِي الآيات والروايات أنَّ الإنسان يتعرّض إلى المسألة والمساءلة وهي وإنْ كانت عنوانا للمحاسبة ولكنّها أيضاً عنوان للامتحان وَهَذَا العنوان [المساءلة] قَدْ وَرَدَ فِي مراحل ومنازل عديدة .

ومن نتائج استمرار الإمتحان :

١- أن المعنى الحقيقي لحسن العاقبة : هو قبل البعث الأخير الأبدي وهَذَا

تفسير هو حسن العاقبة وَلَيْسَ قبل القبر فَقَطْ.

٢ مِنْ أعظم فوائد الرجعة إستقامة قلب المؤمن وعدم زيغه لا عِنْدَ الموت
 ولا في القبر ولا في البرزخ ولا في الرجعة ولا في القيامة ولا في أواخر القيامة ، اي
 لا يفتتن في هَذِهِ المواطن .

٣ـ وَرَدَتْ روايات أَنَّ بَعْض المؤمنين يفتنون عِنْدَمَا يخرج صاحب الزمان
 بالجبت والطاغوت ويرجعون عَنْ إيهانهم ، كَمَا وَرَدَ أَنَّ بَعْض المؤمنين يفتتن فِي قبره .

٤ ـ وَقَدْ تقرّر فِي مواطن عديدة مِنْ الكتاب إستمرار الإمتحان إلى آخر القيامة وإنْ اختلفت أنهاطه وتنوّعت محنه وتلوّنت إحنهُ .

٥ ـ المساءلة مستمرة عَلَى الصراط ويشير إلى ذلك ذيل سورة التكاثر ﴿ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِيم ﴾ ففي روضة الواعظين ﴿ كَلاَّ لَوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقِين ﴾ وَقَالَ ذَلِكَ حين يؤتى بالصراط فينصب بين جسري جهنم ثمَّ لتسئلن (١).

وكذا قوله تَعَالَى : ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُون ﴾ في سورة الصافات.

٦- أصعب الحساب عِنْدَ آخر الصراط وآخر لقاء قبل الجنة أو النار حسب الروايات الواردة الآتي بعضها في شأنه .

## المساءلة عَلَى الصراط :

وَقَدْ وَرَدَتْ فِي قوله تَعَالَى ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُون ﴾ وَرَدَ فِي ذيلها روايات عديدة مُستفيضة عَنْ المساءلة عَلَى الصراط يَوُم القيامة أيّ فِي عالم القيامة .

كَمَا روى الصدوق فِي العيون بسنده عَنْ عبدالعظيم الحسني عَنْ علي بن مُحمَّد

<sup>(</sup>١) روضة الواعظين ج ٢ ص ٤٩٣ ، البرهان: ج٨، ص٣٧٣\_٣٧٤.

بن علي الرضا الله عَنْ آبائه عَنْ رسول الله عَيْلِهُ فِي حديث « وعزّ ربي إنّ جميع أُمتي لموقوفون يَوُم القيامة ومسؤولون عَنْ ولايته \_ أيّ عَنْ ولاية علي بن أبي طالب الله عَزّ وَجَلّ ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُون ﴾ (١) »(١) . وذكر في تفسير البرهان روايات عديدة فِي ذيل الآية .

وروى بن بابويه بسنده عَنْ أبي عبدالله على : « إنَّ أقوالكم ... أنَّ أوَّل ما يُسأل عنه العبد يَوُم القيامة الشهادة والنبوة وموالاة على بن أبي طالب على "(٤) .

<sup>(</sup>١) سورة الصافات: الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٢) عيون الأخبار: ج١، ص٠٨٨/ ح٨٦، ب٨٦ الأخبار المتفرّقة.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي : ج١ ، ص٢٩٦ ، ح[٦١٥-١١] مجلس ١١ .

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا: ج٢، ح٨، ص١٢٨، ب٥٥.

<sup>(</sup>٥) . يَؤُلُ كَتَأْوِيلِ قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ الرَّحْمَٰ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوى ﴾ أَيْ اسْتَوْلَى . ج . ز

يَسَارِ الْعَرْشِ ، قَالَ ثُمَّ أَوَّلُ مَنْ يُدْعَى لِلْمُسَاءَلَةِ الْقَلَمُ قَالَ فَيَتَقَدَّمُ ، فَيَقِفُ بَيْنَ يَدَي اللهَّ فِي صُورَةِ الْآدَمِيِّينَ ، فَيَقُولُ اللهُ ۖ هَلْ سَطَرْتَ فِي اللَّوْحِ مَا أَهُمْتُكَ وَأَمَرْتُكَ بِهِ مِنَ الْوَحْى فَيَقُولُ الْقَلَمُ نَعَمْ \_ يَا رَبِّ قَدْ عَلِمْتَ أَنِّي قَدْ سَطَرْتُ فِي اللَّوْحِ مَا أَمَرْتَنِي وَأَهُمْتَنِي بِهِ مِنْ وَحْيِكَ فَيَقُولُ اللهُ فَمَنْ يَشْهَدُ لَكَ بِذَلِكَ ، فَيَقُولُ يَا رَبِّ - وَهَل اطَّلَعَ عَلَى مَكْنُونِ سَرِّكَ خَلْقٌ غَيْرُكَ ، قَالَ فَيَقُولُ لَهُ اللهُ أَفْلَحَتْ حُجَّتُكَ ، قَالَ ثُمَّ يُدْعَى بِاللَّوْحِ فَيَتَقَدَّمُ فِي صُورَةِ الْآدَمِيِّينَ \_ حَتَّى يَقِفَ مَعَ الْقَلَم ، فَيَقُولُ لَهُ هَلْ سَطَرَ فِيكَ الْقَلَمُ مَا أَلْهُمْتُهُ وَأَمَرْتُهُ بِهِ مِنْ وَحْيِي ، فَيَقُولُ اللَّوْحُ نَعَمْ يَا رَبِّ وَبَلَّغْتُهُ إِسْرَافِيلَ ، فَيَتَقَدُّهُ مَعَ الْقَلَم وَاللَّوْح فِي صُورَةِ الْآدَمِيِّينَ ، فَيَقُولُ اللهُ هَلْ بَلَّغَكَ اللَّوْحُ مَا سَطَرَ فِيهِ الْقَلَمُ مِنْ وَحْيِي فَيَقُولُ نَعَمْ يَا رَبِّ وَبَلَّغْتُهُ جَبْرِئِيلَ فَيُدْعَى بِجَبْرَائِيلَ فَيَتَقَدَّمُ حَتَّى يَقِفَ مَعَ إِسْرَافِيلَ فَيَقُولُ اللَّهُ هَلْ بَلَّغَكَ إِسْرَافِيلُ مَا بُلِّغَ \_ فَيَقُولُ نَعَمْ يَا رَبِّ وَبَلَّغْتُهُ جَمِيعَ أَنْبِيَائِكَ \_ وَأَنْفَذْتُ إِلَيْهِمْ جَمِيعَ مَا انْتَهَى إِلَيَّ مِنْ أَمْرِكَ \_ وَأَدَّيْتُ رِسَالَتَكَ إِلَى نَبِيِّ نَبِيِّ وَرَسُولٍ رَسُولٍ \_ وَبَلَّغْتُهُمْ كُلَّ وَحْيِكَ وَحِكْمَتِكَ وَكُتُبكَ \_ وَإِنَّ آخِرَ مَنْ بَلَّغْتُهُ رِسَالاتِكَ وَوَحْيَكَ وَحِكْمَتَكَ وَعِلْمَكَ وَكِتَابَكَ \_ وَكَلَامَكَ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ الله الْعَربي \_ الْقُرَشِيُّ الْحُرَمِيُّ حَبِيبُكَ ، قَالَ أَبُو جَعْفَر اللَّهِ فَإِنَّ أَوَّلَ مَنْ يُدْعَى مِنْ وُلْدِ آدَمَ لِلْمُسَاءَلَةِ مُحَمَّدُ بْنُ عَبْدِ اللَّهَ لِللَّا فَيُدْنِيهِ اللَّهُ حَتَّى لَا يَكُونَ خَلْقٌ أَقْرَبَ إِلَى اللَّهَ يَوْمَئِذٍ مِنْهُ ، فَيَقُولُ اللهُ يَا مُحَمَّدُ هَلْ بَلَّغَكَ جَبْرَئِيلُ مَا أَوْحَيْتُ إِلَيْكَ \_ وَأَرْسَلْتُهُ بِهِ إِلَيْكَ مِنْ كِتَابِي (١)

ومفاد الرواية أن اللوح والقلم \_ وهما ملكان كها في الروايات الأخرى - يساء لان ويمتحنان وإن لم يظهر من روايات النفخ في الصور طرو الموت عليهها كالملائكة المقربين الأربعة . وقد ورد في قوله تعالى ﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلاَئِكَةُ صَفًّا لاَّ يَتَكَلَّمُونَ ﴾ ما يظهر منه أن المساءلة تشمل الروح الأمري لحقيقة القرآن ، لا سيها ما يمكن أن يستفاد من حديث الثقلين من أنهها يردان على النبي عَلَيْكُ .

<sup>(</sup>١) القمى، على بن ابراهيم، تفسير القمى ـ ج ١ ص ١٩١.

### الرجعة تكامل نوعي

قَدْ وَرَدَ فِي ذِي القرنين أَنَّ قومه ضربوه عَلَى قرن رأسه فقتلوه مرتين فذكر قصة ذي القرنين فِي سورة الكهف دالُّ عَلَى أَنَّ السِّنة الكونية الإلهية للوصول للغرض وللغاية فِي الدِّين هُوَ الرجعة لاسيها ، وأَنَّ ذا القرنين ذكر فِي أواخر سورة الكهف \_ كَهَا قرّرناه فِي مباحث الإمامة (١) \_ وأنَّ السورة فِي صدد بيان كيفية وآليات ومراحل غايات الدِّين وأنَّ أوَّل السورة ذكر فيها مرحلة الفطرة فِي أصحاب الكهف الهادية إلى التوحيد والإيهان ، وأوسطها قصّة الخضر عليه وهو إشارة إلى الأبدال والحكومة الخفية ودورها في إقامة الدولة الإلهية والهداية الدينية .

وثالثها ذو القرنين وأنَّ غاية التكامل ينتهي بالرجعة بينها بدايته بالفطرة كَما فِي قوله تَعَالَى ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ الله النَّبِيِّينَ مُبَشِّرِينَ ﴾ (١) . بينها قوله تَعَالَى عَنْ الرجعة لإقامة غاية الدِّين والدولة الإلهية ﴿ وَنُمَكِّنَ لَهُمْ فِي الأَرْضِ ﴾ (١) .

وَهُوَ التمكين فِي شأن ذي القرنين ﴿ إِنَّا مَكَّنَّا لَهُ فِي الأَرْضِ وَآتَيْنَاهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴾ (٤) .

## قاعدة فِي تعدد طبقات ودرجات الرجعة :

روى فِي مشارق أنوار اليقين: بسنده عَنْ أمير المؤمنين عليه : فِي خطبة لَهُ قَالَ: « هيهات هيهات إذا كشف المستور وحصل ما فِي الصدور لقد كرّرتم كرّات وكم بين كرّة وكرّة مِنْ آية مِنْ آيات \_ إلى أنَّ قَالَ \_ وباعث مُحمَّد وإبراهيم لأقتلنَّ أهل

<sup>(</sup>١) الإمامة الإلهية: ٢.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) سورة القصص: الآية ٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف: الآية ٨٤.

الشَّام بكم قتلات وَأَيِّ قتلات ولأقتلنَّ أهل صفين بكُلِّ قتلة سبعين قتلة ولأردِّنَ إلى كُلِّ مسلم حياة جديدة ولأسلمنَّ إليه صاحبه وقاتله ولأقتلنَّ [معاوية] بعمار بن ياسر وبأويس القرني ألف قتيل [قتلة] \_ إلى أنْ قَالَ \_ لا وكيف وإيان ومتى وأنّى وَحَتّى »(۱) .

والرواية ظاهرة بوضوح وبيّنة فِي أنَّ لِكُلِّ فردٍ تكرّر رجعة أيّ أنَّ كُلَّ فرد تتكرّر رجعاته ، وفي كُلّ رجعة يتكامل بقدرات وطاقات تختلف عَنْ الحياة الَّتِي سبقتها ، كَمَا مر أنَّ الرجعة طبقات ودرجات كالمعراج ، والعروج طبقات ودرجات ، وَهَذِهِ قاعدة فِي باب الرجعة كَمَا مر فِي فصل الرجعة والنزول ، وَهَذِهِ الرواية فيها دلالة ظاهرة عَلَى أنَّ الحياة الَّتِي تعقب الرجعة أشدُّ مِنْ الحياة السابقة كما لاً وقوة وقدرة .

وبالتالي فالرجعة درجات وطبقات عروجاً وَمِنْ ثُمَّ بِيَّنَ الْحَلِيْ أَن بِينَ كُلِّ كُرِّة وَكِرِّة آية وآيات أيَّ تتجلّي آيات وأحكام ملكوتية تكوينية لعوالم عليا ، نظير ما وَرَدَ فِي بَعْض الروايات أنَّه يحصل للمؤمنين عروج إلي بَعْض السموات .

وفي صحيحة الوليد بن صبيح عَنْ أبي عبدالله السلام أنَّهُ قَالَ : دخلت عَلَيْهِ يوماً فألقى إليَّ ثياباً وَقَالَ : « يا وليد رُدّها عَلَى مطاويها » فقمت بين يديه فقالَ أبو عبدالله الله الله الله المعلى بن خنيس » فظننت أنَّهُ شبه قيامي بين يديه بقيام المعلى بن خنيس بين يديه ، ثمَّ قَالَ : « أُفِ للدُّنيا ، أُفِّ للدُّنيا ، إنَّ الدُّنيا دار بلاء سلّط الله فيها عدوّه عَلَى وليّه ، وإنَّ بعدها داراً ليست هكذا » فقلت : جُعلت فداك وأين تلك الدار ؟ فقال : « ها هُنَا وأشار بيده إلى الأرض »(٢) .

وَهَذِهِ الصحيحة دالَّة عَلَى أنَّ ما بَعْدَ الحياة الأولى مِنْ الدُّنْيَا مِنْ عوالم آتية

<sup>(</sup>١) الإيقاض: ب١٠/ ح١٤/ ص ٣٧٤/ مشارق أنوار اليقين/ ص ٢٦٤/ خطبة التطنجية.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٨/ ٣٠٤ ح ٤٦٩ مختصر بصائر الدرجات: ح١٤٧/ ٤٧/ باب الكرّات ص ١٩٨.

كنشأة البرزخ ونشأة الرجعة والرجعات لا تسلط فيها لعدو الله عَلَى أولياءه ولا يكون للباطل دولة ، فضلاً عَنْ عالم القيامة وما بَعْدَه من عالم الجنّة والنار .

### ولاية المؤمن يوم القيامة

وفى تفسير العسكرى: قَالَ رَسُولُ اللهَ عَلَيْهُ: مَنْ [أً] قَامَ عَلَى مُوَالاتِنَا أَهْلَ الْبَيْتِ سَقَاهُ اللهُ تَعَالَى مِنْ مَحَبَّتِهِ كَأْسًا لَا يَبْغُونَ بِهِ بَدَلًا ، وَلَا يُرِيدُونَ سِوَاهُ كَافِياً وَلَا كَالِياً () وَلَا يُرِيدُونَ سِوَاهُ كَافِياً وَلَا كَالِياً () وَلَا نَاصِراً.

وَ مَنْ وَطَّنَ نَفْسَهُ عَلَى احْتَالِ الْمُكَارِهِ \_ فِي مُوَالاتِنَا جَعَلَهُ اللهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي عَرَصَاتِهَا بِحَيْثُ يَقْصُرُ كُلُّ مَنْ تَضَمَّنَتْهُ تِلْكَ الْعَرَصَاتُ \_ أَبْصَارَهُمْ عَمَّا يُشَاهِدُونَ مِنْ دَرَجَاتِهِمْ (`` وَإِنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ لَيُحِيطُ بِهَا لَهُ مِنْ دَرَجَاتِهِ ، كَإِحَاطَتِهِ فِي الدُّنْيَا ( لِلَا دَرَجَاتِهِمْ (`` وَإِنَّ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ لَيُحِيطُ بِهَا لَهُ مِنْ دَرَجَاتِهِ ، كَإِحَاطَتِهِ فِي الدُّنْيَا ( لِلَا يَكُاهُ ) (``) يَئْنَ يَدَيْهِ ، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : وَطَّنْتَ نَفْسَكَ عَلَى احْتَهَالِ المُكَارِهِ \_ فِي مُوالاةِ مُحَمَّدٍ يَلْقَاهُ ) (``) يَئْنَ يَدَيْهِ ، ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : وَطَّنْتَ نَفْسَكَ عَلَى احْتَهَالِ المُكَارِهِ \_ فِي مُوالاةِ مُحَمَّدٍ وَالِهِ الطَّيِّينَ فَقَدْ جَعَلَ اللهُ إِلَيْكَ \_ وَمَكَّنَكَ مِنْ تَخْلِيصٍ كُلِّ مَنْ تُحِبُّ تَخْلِيصَهُ \_ مِنْ أَهْلِ الشَّيَادِ فِي هَذِهِ الْعَرَصَاتِ .

فَيَمُدُّ بَصَرَهُ ، فَيُحِيطُ بِهِمْ ، ثُمَّ يَنْتَقِدُ مَنْ أَحْسَنَ إِلَيْهِ أَوْ بَرَّهُ فِي الدُّنْيَا بِقَوْلٍ أَوْ فِعْلٍ \_ \_ أَوْ رَدِّ غِيبَةٍ أَوْ حُسْنِ مَحْضَرٍ (٤) أَوْ إِرْفَاقٍ ، فَيَنْتَقِدُهُ (٥) مِنْ بَيْنِهِمْ \_ كَمَا يُنْتَقَدُ الدِّرْهَمُ الصَّحِيحُ مِنَ المُكْسُورِ . ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : اجْعَلْ هَؤُلَاءِ فِي الجُنَّةِ حَيْثُ شِئْتَ . فَيُنْزِهُمْ إِلصَّحِيحُ مِنَ المُكْسُورِ . ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : اجْعَلْ هَؤُلَاءِ فِي الجُنَّةِ حَيْثُ شِئْتَ . فَيُنْزِهُمْ جِنَانَ رَبِّنَا . ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : وَقَدْ جَعَلَنَا لَكَ ، وَمَكَنَّاكَ مِنْ إِلْقَاءِ مَنْ تُرِيدُ فِي نَارِ جَهَنَّمَ . فَيَرَاهُمْ مِنْ بَيْنِهِمْ \_ كَمَا يُنْتَقَدُ الدِّينَارُ مِنَ الْقُرَاضَةِ .

<sup>(</sup>١) أي حافظا .

<sup>(</sup>٢) « درجاته » ب ، ط .

<sup>(</sup>٣) « بها يلقاه من » أ . « بها يتلقّاه » التّأويل ، و البرهان . « بثقله » ب ، س ، ط .

<sup>(</sup>٤) « أحسن محضرا » أ.

<sup>(</sup>٥) نقدت الدّراهم و انتقدتها : إذا أخرجت منها الزّيف . ( لسان العرب : ٣-٤٢٥ ) .

ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : صَيِّرُهُمْ مِنَ النِّيرَانِ إِلَى حَيْثُ شِئْتَ . فَيُصَيِّرُهُمْ حَيْثُ يَشَاءُ مِنْ مَضَايِقِ النَّارِ . (١)

### المستضعفون يوم القيامة

الْأَطْفَالِ فَقَالَ قَدْ سُئِلَ فَقَالَ اللهُ أَعْلَمُ بِهَا كَانُوا عَامِلِينَ ثُمَّ قَالَ يَا زُرَارَةُ هَلْ تَدْرِي قَوْلَهُ اللهُ أَعْلَمُ بِهَا كَانُوا عَامِلِينَ ثُمَّ قَالَ يَا زُرَارَةُ هَلْ تَدْرِي قَوْلَهُ اللهُ أَعْلَمُ بِهَا كَانُوا عَامِلِينَ قُلْتُ لَا قَالَ لله قَيهِمُ المُشِيئةُ إِنَّهُ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ جَمَعَ الله الله أَعْلَمُ بِهَا كَانُوا عَامِلِينَ قُلْتُ لَا قَالَ لله قَيهِمُ المُشِيئةُ إِنَّهُ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ جَمَعَ الله وَرَّ وَجَلَّ الْأَطْفَالَ وَالَّذِي مَاتَ مِنَ النَّاسِ فِي الْفَتْرَةِ الله وَالشَّيْخَ الْكَبِيرَ الَّذِي أَدْرَكَ النَّابِي عَلَى الله وَهُو لَا يَعْقِلُ وَالْأَبْلَةَ الَّذِي لَا يَعْقِلُ وَالمُجْنُونَ وَالْأَبْلَةَ الَّذِي لَا يَعْقِلُ وَالمُجْنُونَ وَالْأَبْلَةَ الَّذِي لَا يَعْقِلُ وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يَحْتَجُ عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ فَيَتُولُ لَمُ الله وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يَحْتَجُ عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ فَيَتُولُ لَمُ الله وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يَحْتُ الله وَالمَعْقِلُ وَكُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ يَعْتَكُ الله وَلْأَبْكِمَ الله وَحَلَّ فَيَقُولُ لَمُ مُ إِنَّ رَبَّكُمْ يَأْمُوكُمْ أَنْ تَشِبُوا فِيهَا فَيُولُ فَعُمْ إِنَّ رَبَّكُمْ يَأْمُوكُمْ أَنْ تَشِبُوا فِيهَا فَيُولُ فَمَنْ دَخَلَهَا كَانَتْ عَلَيْهِ بَرُداً وَسَلَاماً وَأَدْخِلَ الْمُنَّةُ وَمَنْ ثَخَلَقَ عَنْهَا دَخَلَ النَّارَ . (٤) فَمَنْ دَخَلَهَا كَانَتْ عَلَيْهِ بَرْداً وَسَلَاماً وَأَدْخِلَ الْمُنَاقُ والأَظْلَة .

٢ - سَهْلِ بْنِ زِيَادٍ عَنْ غَيْرِ وَاحِدٍ رَفَعُوهُ (٥) أَنَّهُ سُئِلَ عَنِ الْأَطْفَالِ فَقَالَ إِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ جَمَعَهُمُ اللهُ وَأَجَجَ لَهُمْ نَاراً وَأَمَرَهُمْ أَنْ يَطْرَحُوا أَنْفُسَهُمْ فِيهَا فَمَنْ كَانَ فِي عِلْمِ الله عَزَّ وَجَلَّ أَنَّهُ سَعِيدٌ رَمَى بِنَفْسِهِ فِيهَا وَكَانَتْ عَلَيْهِ بَرْداً فَمَنْ كَانَ فِي عِلْمِ الله عَزَّ وَجَلَّ أَنَّهُ شَعِيدٌ رَمَى بِنَفْسِهِ فِيهَا وَكَانَتْ عَلَيْهِ بَرْداً وَسَلَاماً وَمَنْ كَانَ فِي عِلْمِهِ أَنَّهُ شَقِيٌ امْتَنَعَ فَيَأْمُرُ الله بَهِمْ إِلَى النَّارِ فَيَقُولُونَ يَا وَسَلَاماً وَمَنْ كَانَ فِي عِلْمِهِ أَنَّهُ شَقِيٌ امْتَنَعَ فَيَأْمُرُ الله بَهِمْ إِلَى النَّارِ فَيَقُولُونَ يَا رَبَّنَا تَأْمُرُ بِنَا إِلَى النَّارِ وَلَمْ ثُجْرِ عَلَيْنَا الْقَلَمَ فَيَقُولُ الْجُبَّارُ قَدْ أَمَرْ تُكُمْ مُشَافَهَةً فَلَمْ رَبِّنَا إِلَى النَّارِ وَلَمْ ثُجْرِ عَلَيْنَا الْقَلَمَ فَيَقُولُ الْجُبَّارُ قَدْ أَمَرْ تُكُمْ مُشَافَهَةً فَلَمْ

<sup>(</sup>١) التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري الله ـ ص ٢٦١.

<sup>(</sup>٢) الفترة ما بين رسولين من رسل الله". (في)

<sup>(</sup>٣) تأجيج النار اشتعالها و الهابها ، يقال : أججتها تأجيجا .

<sup>(</sup>٤) الكافي ٣/ ٢٤٨ .

<sup>(</sup>٥) كذا.

# تُطِيعُونِي فَكَيْفَ وَلَوْ أَرْسَلْتُ رُسُلِي بِالْغَيْبِ إِلَيْكُمْ .

وَفِي حَدِيثٍ آخَرَ أَمَّا أَطْفَالُ الْمؤْمِنِينَ فَيَلْحَقُونَ بِآبَائِهِمْ وَأَوْلَادُ الْمُشْرِكِينَ
 يَلْحَقُونَ بِآبَائِهِمْ وَهُوَ قَوْلُ اللهَّ عَزَّ وَجَلَ ﴿ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ ﴾ .

٣ ـ صحيح آخر لزُرَارَةَ قَالَ : سَأَلْتُ أَبَا جَعْفَرٍ اللَّهِ عَنِ الْوِلْدَانِ فَقَالَ سُئِلَ رَسُولُ اللهَ عَنِ الْوِلْدَانِ وَالْأَطْفَالِ فَقَالَ اللهُ أَعْلَمُ بِهَا كَانُوا عَامِلِينَ .

٥ ـ موثق ابْنِ بُكَيْرِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلَىٰ فِي قَوْلِ اللهَ عَزَّ وَجَلَ ﴿ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ دُرِّيَّتُهُمْ ﴾ (١) قَالَ فَقَالَ قَصَرَتِ الْأَبْنَاءُ عَنْ عَمْلُ الْآبَاءِ فَأَخْتُوا الْأَبْنَاءُ بِالْآبَاءِ لِتَقَرَّ بِذَلِكَ أَعْيُنُهُمْ .

٦ صحيح هِشَام عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلَيْهِ أَنَّهُ سُئِلَ عَمَّنْ مَاتَ فِي الْفَتْرَةِ وَعَمَّنْ لَمْ
 يُدْرِكِ الْحِنْثَ وَالمُعْتُوهِ (٣) فَقَالَ يَحْتَجُّ اللهُ عَلَيْهِمْ يَرْفَعُ لَهُمْ نَاراً فَيَقُولُ لَهُمْ ادْخُلُوهَا فَمَنْ
 دَخَلَهَا كَانَتْ عَلَيْهِ بَرْداً وَسَلَاماً وَمَنْ أَبَى قَالَ هَا أَنْتُمْ قَدْ أَمَرْتُكُمْ فَعَصَيْتُمُونِي .

٧ ـ وَبِهَذَا الْإِسْنَادِ قَالَ: ثَلَاثَةٌ يُحْتَجُّ عَلَيْهِمُ الْأَبْكُمُ وَالطِّفْلُ وَمَنْ مَاتَ فِي الْفَتْرَةِ فَتُرْفَعُ لُمُمْ نَارٌ فَيُقَالُ لُمُمْ ادْخُلُوهَا فَمَنْ دَخَلَهَا كَانَتْ عَلَيْهِ بَرْداً وَسَلَاماً وَمَنْ أَبَى قَالَ

<sup>(</sup>١) الطور: ٢٢. الكافي ٣/ ٢٤٩. قال الطبرسي ﴿: يعنى بالذرية أولادهم الصغار و الكبار لان الكبار يتبعون الآباء بايهان من الآباء فالولد يحكم له بالإسلام تبعا لوالده و المعنى أنا نلحق الاولاد بالآباء في الجنة و الدرجة من أجل الآباء لتقر عين الآباء باجتهاعها معهم في الجنة كها كانت تقربهم في الدنيا. و روى زاذان عن علي الله عن النبي قال: إن المؤمنين و أولادهم في الجنة ثم قرأ الآية.

<sup>(</sup>٢) الحنث: المعصية و الطاعة؛ و المعتوه: المغلوب على عقله. (آت)

١٣٤ ......الرحعة وعوالم أخرى

تَبَارَكَ وَتَعَالَى هَذَا قَدْ أَمَرْتُكُمْ فَعَصَيْتُمُونِي .(١)

# إبليس والشياطين مصدر الشرور فِي المخلوقات ذاتَ الأرواح

روى ابن طاووس في كتاب ( الملاحم والفتن ) عَنْ الحارث عَنْ عبدالله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله الله النّبِي عَيْلِهُ قَالَ : « خروج الدابة بَعْدَ طلوع الشمس ، فإذا خرجت قتلت الدابة إبليس وَهُوَ ساجد ويتمتع المؤمنون في الأرض بَعْدَ ذَلِكَ أربعين سنة لا يتمنّون شيئاً إلّا أعطوه ووجدوه فلا جور ولا ظلم وَقَدْ أسلم الأشياء لربّ العالمين طوعاً وكرهاً والمؤمنون طوعاً والكفّار كرهاً والسبع والطير كرهاً حَتّى أنّ السبع لا يؤذي دابة ولا طير (۱) .

# الرجعة لسائر الموجودات من الملائكة والجن والحيوانات كُلّ نفس لذي نفس ذائقة الموت ثمَّ منشورة للرجعة

١ قوله تَعَالَى : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَما الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ مَتَاعُ الْغُرُور ﴾ (٣) .

٢ قوله تَعَالَى : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُون ﴾ (١٠) .

قوله تَعَالَى : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ثُمَّ إِلَيْنَا تُرْجَعُون ﴾ (٥) .

وروي فِي مختصر بصائر الدرجات بسنده عَنْ جابر بن يزيد عَنْ أبي

الكافي ٣/ ٢٤٩.

<sup>(</sup>٢) الفتن لنعيم بن حماد ص ٤٠٢ ، كتاب الملاحم والفتن ، السِّيّد بن طاووس : ص٢١٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : الآية ١٨٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأنبياء: الآية ٣٥.

<sup>(</sup>٥) سورة العنكبوت: الآية ٥٧.

جعفر الله قَالَ : « لَيْسَ مِنْ مؤمن إلَّا وَلَهُ قتلة وموتة إنَّهُ مَنْ قتل نشر حَتّى يموت وَمِنْ مات نشر حَتّى يقتل ثمَّ تلوت عَلَى أبي جعفر الله هَذِهِ الآية ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ فَقَالَ : ( ومنشورة ) » قلت : قولك ومنشورة ما هُو ؟ فَقَالَ : « هكذا نزل بها جبرئيل الله عَلَى مُحمَّد عَلَيْ كُلّ نفس ذائقة الموت ومنشورة » ثمَّ قَالَ : « ما في هَذِهِ الأُمَّة أحد برُّ ولا فاجر إلَّا ويُنشر فَأَمَّا المؤمنون فينشرون إلى قرّة أعينهم وأمَّا الفُجّار فينشرون إلى خزي الله إيّاهم ألم تسمع أنَّ الله تَعَالَى يقول : ﴿ وَلَنَذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُون ﴾ "(١) .

ولا يخفى أنَّ الموضوع فِي الآيات لَمْ يؤخذ خصوص عنوان الإنسان بَلْ أخذ عنوان النفس والنفس وذي النفس لا ينحصر فِي الإنسان بَلْ يعمّ الجن والشياطين والملائكة والحيوانات بَلْ والنباتات .

بَلْ قَدْ يُقَالَ إِنَّ كُلِّ الموجودات الجسهانية ذَاتَ نفس إلَّا أَنَّهَا فِي الأجسام الجامدة ذَاتَ نفس غَيْر منشّطة ويشير إليه قوله تَعَالَى : ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ يُسَبِّحُ إِلَاَ يُسَبِّحُ وَنحره مِنْ آيات التسبيح ونظير قوله تَعَالَى : ﴿ الْيَوْمَ خَنْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُون ﴾ (٣) وقوله تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُون ﴾ (٣) وقوله تَعَالَى : ﴿ يَوْمَ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ وَقُلُوا لَيْعُمْلُون ﴾ (قُولُه تَعَالَى : ﴿ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ وَقُولُه تَعَالَى : ﴿ وَقُلُوا لَيْعُمُلُون ﴾ (قَالُوا أَنطَقَنَا اللّهُ الَّذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُو خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُون ﴾ (٥) .

فأخذ عنوان النفس دون عنوان الإنسان يفيد عموم مفاد الآيات والرواية

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات، باب الكرّات/ ٥٥/ ١.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٤٤.

<sup>(</sup>٣) سورة يس: الآية ٦٥.

<sup>(</sup>٤) سورة النور: الآية ٢٤.

<sup>(</sup>٥) سورة فصّلت: الآية ٢١.

السابقة في الموجودات ذات النفس والكائنات ذوات الأرواح ، أنها تموت وترجع وأن الرجعة شاملة للملائكة ، حيث أن مقتضى الآية أن كل نفس تموت ثم تنشر ثم ترجع الى الله تعالى في القيامة ، والنشر رجعة والرجوع بعث القيامة ، كما أن المعاد الأكبر شامل لمن في السموات بعد صعقة الموت .

### الرجعة لبقية الموجودات:

١ قوله تَعَالَى : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمُ الْمُثَالُكُم مَّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُحْشَرُون ﴾ (١) .

٢ \_ قوله تَعَالَى : ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ إِلاَّ آتِي الرَّحْمَنِ عَبْدًا ﴾ (٢) .

٣ \_ قوله تَعَالَى : ﴿ لَقَدْ أَحْصَاهُمْ وَعَدَّهُمْ عَدًّا وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَوْدًا ﴾ "".

٤ ـ وقوله تَعَالَى : ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ اللّه يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُون ﴾ (٤) .

٥ ـ وقوله تَعَالَى : ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُون ﴾ (٥) .

٦\_ وقوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذَا الْوُحُوشُ حُشِرَت ﴾ (٦)

٧ ـ وقوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِـي الْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام: اآية ٣٨.

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: الآية ٩٣.

<sup>(</sup>٣) سورة مريم: الآية ٩٤\_٩٥.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران: لاآية ٨٣.

<sup>(</sup>٥) سورة مريم: الآية ٤٠.

<sup>(</sup>٦) سورة التكوير : الآية ٥ .

تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَكِن لِّيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا ﴾ (١) وَهَذِهِ الآية تَدُلُّ عَلَى إجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِّنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا ﴾ (١) وَهَذِهِ الآية تَدُلُّ عَلَى إحياء الموتى فِي الحيوانات ورجعتها .

٨ ـ قوله تَعَالَى : ﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَى يُحْيِي هَـَذِهِ الله بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ الله مِئَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كُمْ لَبِثْتَ قَالَ بُعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ الله مِئَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ بَل لَبِثْتَ مِئَةَ عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ قَالَ بَل لَبِثْتَ مِئَةً عَامٍ فَانظُرْ إِلَى طَعَامِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً ﴾ (٢) فَهَذِهِ الآية الشريفة وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَانظُرْ إِلَى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً ﴾ (٢) فَهذِهِ الآية الشريفة تَدُلُّ عَلَى إحياء الحمار ورجعته .

وغيرها مِنْ الآيات الدَّالَّة عَلَى أَنَّ الحشر لجميع الموجودات فإذا كَانَ الحشر للجميع فالظاهر عمومه لِكُلِّ مِنْ الحشر الأكبر للمعاد الأكبر وللحشر الأصغر وَهُوَ الرجعة .

وَقَالَ الشَّيْخِ المفيد فِي النُّكت الاعتقادية : فَإِنْ قِيلَ مَنْ اتَّصف بالحياة هَلْ يُعاد بعد الموت فإنْ قِيلَ ما بَعْدَ الموت أم لا ؟ فالجواب : كُلِّ مَنْ اتَّصف بالحياة يُعاد بعد الموت فإنْ قِيلَ ما الدَّليل ؟ فالجواب : الدَّليل عَلَى ذَلِكَ قوله تَعَالَى : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمُّ أَمْثَالُكُم مَّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلاَّ أُمَمُّ أَمْثَالُكُم مَّا فَرَّطْنَا فِي الكِتَابِ مِن شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ عَلَيْهِ وَفِي أَوْنَ العقل دلَّ عَلَى إعادة مَنْ لَهُ عوض أو عَلَيْهِ عوض ، والنقل دلَّ عَلَى إعادة الجميع (٣) .

قَالَ الطبرسي : فِي قوله تَعَالَ : ﴿ وَمَا مِن دَآبَةٍ فِي الأَرْضِ ﴾ أيّ ما مِنْ حيوان يمشي عَلَى وجه الأرض ﴿ وَلاَ طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ ﴾ جمع بهذين اللفظين جميع

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: لاآية ٢٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة: الآية ٢٥٩.

<sup>(</sup>٣) النكت الاعتقادية: ص٤٦ ، الفصل الخامس في المعاد.

الحيوان لأنَّها لا تخلو أنْ تكون تطير بجناحيه أو تدبُّ ، وَإِنَّهَا قَالَ ﴿ يَطِيرُ بَطِيرُ بِجِنَاحَيْهِ ﴾ للتوكيد ورفع اللبس ؛ لِأنَّ القائل قَدْ يقول : طُر فِي حاجتي أيّ أسرع فيها أو لِأنَّ السمك عَنْ الطائر ؛ لِإِنَّهُ مِنْ دواب البحر وَإِنَّهَا أراد تَعَالَى ما فِي الأرض وما فِي الجو(١).

وَهَذِهِ الآيات وإنْ فُرض ورودها في المعاد الأكبر إلّا أنَّ هُنَاك قاعدة مُطّردة نقلية وعقلية أنَّ لِكُلِّ ذي جسم لَهُ معاد أكبر لابُدَّ لَهُ من معاد أصغر وَهُو الرجعة ، كَمَا أنَّ مَنْ لَهُ جسم دنيوي فَلَهُ جسم برزخي وتمثّل فِي نشأة المثال فَهُنَاك تلازم بين هَذِهِ الأجسام وعودتها وَمِنْ ثمَّ فالمعاد الأكبر والأصغر لَيْسَ خاصا بالكائنات الجسمانية ذَاتَ الأرواح الفاعلة .

وروى الصدوق بسند متّصل عَنْ يحيى بن أبي العلاء الرازي عَنْ أبي عبدالله السلام المنافق أنّ رجلاً دخل عَلَيه فَقَالَ جُعلت فداك وأخبرني عَنْ قول الله عَزَّ وَجَلَّ لإبليس ﴿ قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنظرين إِلَى يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُوم ﴾ .

فَقَالَ ﷺ : « يَوُم الوقت المعلوم هُوَ يَوُم ينفخ فِي الصور نفخة واحدة فيموت إبليس ما بين النفخة الأولى والثانية ... الحديث »(٢) .

وفي هَذِهِ الرواية أثبتت الموت لإبليس. وَقَدْ ذكرنا فِي مبحث الرجعة والظهور ، إنَّ لإبليس أربع قتلات ويرجع مِنْ بَعْدَ كُلِّ قتلة ولعل إثبات الموت له عند النفخ النهائي ممن تقوم عليهم الساعة ، فِي هَذِهِ الرواية فِي قبال هَذِهِ القتلات ، ومقابلة الموت مع القتل .

وفي صحيحة يعقوب الأحمر قَالَ دخلنا عَلَى أَبِي عبدالله عَلَيْ نعزّيه بإسماعيل فترحّم عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ : ﴿ إِنَّا الله عَزَّ وَجَلَّ نعى إلى نبيّه ﷺ نفسه فَقَالَ : ﴿ إِنَّا لَهُ عَزَّ وَجَلَّ نعى إلى نبيّه ﷺ نفسه فَقَالَ : ﴿ إِنَّا لَهُ عَزَّ وَجَلَّ نعى إلى نبيّه ﷺ

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ج٤، ص٤٨، سورة الأنعام آية « وما مِنْ دابة ... » .

<sup>(</sup>٢) علل الشرايع: ج٢، ص٢٠٤ ح٢، باب علَّة وجوب الحج والطواف.

وَإِنَّهُم مَّيِّتُون ﴾ وَقَالَ : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآئِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ ثمَّ أنشأ يحدّث فَقَالَ : إنَّهُ يموت أهل الأرض حَتّى لا يبقى أحد ، ثمَّ يموت أهل السهاء حَتّى لا يبقى أحد إلَّا ملك الموت وحملة العرش وجبرائيل ، قَالَ : فيجيء ملك الموت حَتّى يقوم بين يدي الله عَزَّ وَجَلَّ فَيُقَال لَهُ : مَنْ بقي ؟ \_ وَهُوَ أعلم \_ فيقول : يا رَبّ لمَ يبقَ إلا ملك الموت وحملة العرش وجبرائيل وميكائيل : فَيُقَال له : قل لجبرائيل وميكائيل : فليموتا فتقول الملائكة عِنْدَ ذَلِكَ : يا رب رسوليك وأمينيك ، فيقول : إنِّ قَدْ قضيت عَلَى فتقول الملائكة عِنْدَ ذَلِكَ : يا رب رسوليك وأمينيك ، فيقول : إنِّ قَدْ قضيت عَلَى كُلّ نفس فيها الروح الموت : ثمَّ يجيء ملك الموت حَتّى يقف بين يدي الله عَزَّ وَجَلَّ فَيُقَال لَهُ : مَنْ بقي ؟ وَهُوَ اعلم \_ فيقول : يا ربّ لمَ يبقَ إلَّا ملك الموت وحملة العرش ، فيقول : قل لحملة العرش فليموتوا ثم يجيء كئيبا حزينا لايرفع طرفه فيقال : مَنْ بقي ؟ فيقول : يا رب لمَ يبقَ إلَّا ملك الموت ، فَيُقَال لَهُ : مُتْ يا ملك الموت فيموت ، ثمَّ يأخذ الأرض بيمينه والسموات بيمينه ويقول : أين الَّذِيْنَ كانوا يجعلون معي إلهاً آخر (1).

فِي هَذِهِ الرواية قَدْ أُسند وقوع الموت للملائكة الْمُقرّبين فضلاً عَنْ مَنْ دونهم .

وقوله تَعَالَى فِي الرواية ( إني قَدْ قضيت عَلَى كُلّ نفس فيها الروح الموت ) بيان مِنْهُ تَعَالَى لعموم الموت لِكُلّ ذي نفس مِنْ أيّ جسم كَانَ مِنْ أقسام المخلوقات .

وصحيح زرارة قَالَ: كرهت أنَّ أسأل أبا جعفر على فاحتلت مسألة لطيفة لأبلغ بها حاجتي منها فقلت أخبرني عمن قتل مات ؟ قَالَ: « لا الموت موت والقتل قتل » فقلت له ما أحد يقتل إلَّا مات ، قَالَ: فقال: « يا زرارة قول الله أصدق مِنْ قولك قَدْ فرّق بين القتل والموت في القرآن ، فَقَالَ: ﴿ أَفَإِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ﴾ وَقَالَ: ﴿ وَلَئِن مُّتُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لِإِلَى الله تُحْشَرُون ﴾ فَلَيْسَ كَمَا قلت يا زرارة فالموت موت والقتل قتل » وَقَدْ قَالَ الله عَزَّ وَجَلّ ﴿ إِنَّ اللّه اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فالموت موت والقتل قتل » وَقَدْ قَالَ الله عَزَّ وَجَلّ ﴿ إِنَّ اللّه اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ

<sup>(</sup>١) الكافي ٣ / ٢٥٦ ، ح ٥٢ .

أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا ﴾ قَالَ: فقلت: إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ يقول: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ أفرأيت مَنْ قتل للسيف كَمَنْ مات عَلَى فراشه، إنَّ مَنْ قتل لابُدَّ أَنْ يرجع إلى الدُّنْيَا حَتّى يذوق الموت »(١).

وصحيح صفوان بن يحيى عَنْ أبي الحسن الرضا ﷺ قَالَ : سمعته يقول فِي الرجعة : « مَنْ مات مِنْ المؤمنين قُتِل ، وَمَنْ قُتل منهم مات »(٢) .

وعَنْ جابر بن يزيد عَنْ أبي جعفر الله قَالَ : « لَيْسَ مِنْ مؤمن إلَّا وَلَهُ قتلة وموتة إنَّهُ مَنْ قتل نشر حَتّى يُقتل » ثمَّ تلوت عَلَى أبي جعفر الله مَنْ قتل نشر حَتّى يُقتل » ثمَّ تلوت عَلَى أبي جعفر الله هَذِهِ الآية ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ ﴾ فَقَالَ « ومنشورة » قلت : قولك ومنشورة ما هُوَ ؟

فَقَالَ : « هكذا أنزل بها جبرائيل الله عَلَى مُحَمَّد الله الله فَا نفس ذائقة الموت ومنشورة ثمَّ قَالَ : ما فِي هَذِهِ الأُمَّة أحد برُّ ولا فاجر إلَّا ويُنشر ؛ فَأَمَّا المؤمنون فينشرون إلى خزي الله إيّاهم ألم تسمع أنَّ الله فينشرون إلى خزي الله إيّاهم ألم تسمع أنَّ الله تَعَالَى يقول : ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُمْ مِنَ الْعَذَابِ الأَدْنَى دُونَ الْعَذَابِ الأَكْبَرِ ﴾ "" .

والتقريب فيها كَمَا مَرَّ مِنْ شمول هَذَا العنوان لِكُلِّ كائن ذي نفس وإنْ لَمْ يكن مِنْ الأنس والجن فيطرد فيهم أنَّ كُلِّ نفس ذائقة الموت وستنشر .

وروى الصدوق بسنده عن عيسى بن حمزة عَنْ أبي عبدالله ﷺ قَالَ : أيّ بعير حج عَلَيْهِ ثلاث سنين جعل مِنْ نعم الجنّة (٤) .

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات، باب الكرّات وحالاتها، رقم [٦١/٧] ص١٣٣، ورواه العيّاشي أيضاً فِي تفسيره: ١٢١/١٣٩.

<sup>(</sup>٢) مختصر بصائر الدرجات، باب الكرّات وحالاتها، رقم [77/ ٨] ص ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) مختصر بصائر الدرجات، باب الكرّات وحالاتها وما جاء فيها ح ٥٥/ ١ ص ٨٧.

<sup>(</sup>٤) الخصال ح ١٠٢ ج ١ ص ١١٨.

### الرجعة والأمور العظام

١ ـ روى فِي المختصر عَنْ زرارة قَالَ : سألت أبا عبدالله الله عَنْ هَذِهِ الامور العظام مِنْ الرجعة وأشباهها ، فَقَالَ : « إنَّ هَذَا الذي تسألون عنه لَمْ يجيء أوانه ، وَقَدْ قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأُويلُهُ ﴾ "(١) .

٢ ـ روى العيّاشي بسنده عَنْ مسعدة بن صدقة عَنْ أبي عبدالله اللهِ قَالَ :
 « سئل عَنْ الأُمُور العظام الذي تكون مما لَمْ يكن فَقَالَ : لَمْ يكن أوان كشفها بَعْدَ وَذَلِكَ قوله : ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ »(٢) .

٣ ـ روى العيّاشي بسنده عَنْ حمران قَالَ : سألت أبا جعفر ﷺ عَنْ الأُمُور العظام وغيرها ؟ فَقَالَ : « إِنَّ هَذَا الذي تسألوني عنه لَمْ يأتِ أوانه ، قَالَ الله ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ "" .

ومقتضى عموم العنوان وجعل الرجعة من افراده هو وجود عوالم أخرى في العظمة تظاهي الرجعة في الهول والفظاعة ، ولا يبعد إرادة طبقات الرجعة الأخرى التي هي رجعة بالمعنى الأعم ، في مقابل المعنى الأخص .

التكامل فِي الرجعة وروايات الطينة والأظلة وأحوال الطينة...

## تمحيص الطينة لكل البشر فِي الرجعة

١ ـ عَنْ المختصر بطريقه إلى بَعْض رجاله عَنْ أبي عبدالله ﷺ : \_ فِي كتاب الكرّات فِي قول الله عَزَّ وَجَلَّ : يوم هم على النار يفتنون قَالَ : « يكسرون فِي الكرّة

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات: باب الكرّات: الحديث [٧٩/ ٢٥].

<sup>(</sup>٢) تفسير العيّاشي : ج٢/ ص١٢٢/ ح١٩/ الآية ﴿ أفمن يهدي إلى الحَقّ أحق أنْ يتبع ... ﴾ .

<sup>(</sup>٣) تفسير العيّاشي: ج٢، ص١٢٢/ ح٢٠/ ذيل الآية ﴿ أَفْمَن يَهِدِي إِلَى الْحَقّ أَنَّ ... ﴾.

# كَمَا يكسر الذهب حَتّى يرجع كُلّ شيء إلى شبهه \_ يعني حقيقته \_ $^{(1)}$ .

أي أنَّ فِي الرجعة رجوعٌ عَنْ مزج واختلاط الطينات إلى أصولها وَإلى أصلها فِي الكرّة ، وَهَذِهِ مِنْ الأحوال العظيمة فِي الرجعة وَمِنْ الطّامات الكبرى نظير خروج الدّابة والميسم ، وَقَدْ ذكر فِي رواية ابي اسحاق ابراهيم الليثي في العلل أنَّ ذَلِكَ يَوُم القيامة ، وَهَذَا يُؤكِّد أَنَّ فِي الرجعة الحساب وستأتي أدلته ، وَهَذَا متعاضد معه ويعضد كون أحوال الطّينة ورجوعها إلى الأصل في الرجعة .

٢- الْحُسَنِ بْنِ عَجْبُوبٍ عَمَّنْ ذَكَرَهُ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ عَلَى قَالَ : الْجِنُّ عَلَى ثَلَاثَةِ أَجْزَاءٍ فَجُزْءٌ مَعَ الْلَائِكَةِ وَجُزْءٌ يَطِيرُونَ فِي الْمُوَاءِ وَجُزْءٌ كِلَابٌ وَحَيَّاتٌ وَالْإِنْسُ عَلَى ثَلَاثَةِ أَجْزَاءٍ فَجُزْءٌ مَعَ الْلَائِكَةِ وَجُزْءٌ يَطِيرُونَ فِي الْمُوَاءِ وَجُزْءٌ كِلَابٌ وَحَيَّاتٌ وَالْإِنْسُ عَلَى ثَلَاثَةِ أَجْزَاءٍ فَجُزْءٌ تَحْتَ ظِلِّ الْعَرْشِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ وَجُزْءٌ عَلَيْهِمُ الْحِسَابُ وَالْعَذَابُ وَجُزْءٌ وُجُوهُهُمْ وُجُوهُ الْآدَمِيِّينَ وَقُلُوبُهُمْ قُلُوبُ الشَّيَاطِينِ . (٢)

٣ صحيح ابْنِ سِنَانٍ قَالَ قَالَ اللهِ عَبْدِ الله عَلَيْ أَوَّلُ مَنْ سَبَقَ مِنَ الرُّسُلِ إِلَى اللهَ اللهَ عَبَارَكَ وَتَعَالَى ، وَكَانَ بِالْمُكَانِ اللّهِ عَبْرَئِيلُ لَمَّ أُسْرِي بِهِ إِلَى السَّمَاءِ « تَقَدَّمْ يَا مُحَمَّدُ فَقَدْ وَطِئْتَ مَوْطِئاً لَا يُعَلَّهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهَ عَلَيْ اللّهَ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهَ عَلَيْ اللّهَ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَنْ مَنْ ذَلِكَ المُكَانِ لَمَا قَدَرَ اللّهُ عَرَجَ الْأَمْرُ مِنَ الله عَزَ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أَيْ بَلْ أَدْنَى اللّهُ عَنَ مَنْ الله عَزَ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أَيْ بَلْ أَدْنَى اللّهُ عَزَ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أَيْ بَلْ أَدْنَى اللّهُ عَزَ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أَيْ بَلْ أَدْنَى اللّهُ عَزَ وَجَلَّ كَمَا قَالَ اللهُ وَقَالَ الصَّادِقُ اللّهِ كَانَ الْمُثَاقُ مَا أَخُودُا عَلَيْهِمْ لللهُ بِاللّهُ مَا أَوْلِيَائِهِ عَلَيْ اللّهُ أَوْلِيَائِهِ عَلَى اللّهُ أَوْلِيَائِهِ عَلَى اللّهُ أَوْلُولُ اللّهُ أَيْمَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الله الله عَلَى اللّهُ عَلَى الله الله عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللهُ اللّهُ اللهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللله

<sup>(</sup>١) مختصر البصائر: باب الكرّات/ حديث٤١/ ٤٠، ص١١٧.

<sup>(</sup>٢) ابن بابویه ، محمد بن علی ، الخصال - ج ١ ص ١٥٤ .

لَهُ بِالرُّبُوبِيَّةِ ـ وَهُوَ قَوْلُهُ ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ التَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ ﴾ فَذَكَرَ جُمُلَةَ الْأَنبِيَاءِ ـ ثُمَّ أَبْرَزَ أَفْضَلُهُمْ بِالْأَسَامِي ـ فَقَالَ وَمِنْكَ يَا مُحَمَّدُ ، فَقَدَّمَ رَسُولَ اللهَّ عَلَيُّ لِأَنَّهُ أَفْضَلُهُمْ وَمُوسَى وَعِيسَى بْنِ مَرْيَمَ ، فَهَوُّلَاءِ الْحُمْسَةُ أَفْضَلُ الْأَنبِيَاءِ وَمِنْ نُوحٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى بْنِ مَرْيَمَ ، فَهَوُّلَاءِ اللهُ عَلَيُهُ الْفَضَلُ الْأَنبِياءِ وَرَسُولُ الله عَلَيْ الْأَنبِياءِ وَرَسُولُ الله عَلَيْ أَفْضَلُهُمْ ، ثُمَّ أَخَذَ بَعْدَ ذَلِكَ مِيثَاقَ رَسُولِ الله عَلَيْ الْأَنبِياءِ بِالْإِيمَانِ بِهِ ـ وَعَلَى أَنْ يَنْصُرُوا أَمِيرَ اللَّوْمِنِينَ اللهِ فَقَالَ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله مِيثَاقَ النَّبِينِينَ بِالْإِيمَانِ بِهِ ـ وَعَلَى أَنْ يَنْصُرُوا أَمِيرَ اللَّوْمِنِينَ اللهِ فَقَالَ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله مِيثَاقَ النَّبِينِينَ لِللهِ فَقَالَ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ الله مِيثَاقَ النَّبِينِينَ اللهُ مَيْنَاقَ النَّبِينِينَ لَكُ فَعَلَ اللهُ مَيْنَاقَ النَّبِينِينَ لَكُ فَعَلَ اللهُ عَلَيْهُ ﴿ لَتُؤْمِنِينَ اللهُ مَنْ كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُّصَدِقُ لِمَا مَعَكُمْ ﴾ (١) يَعْنِي رَبُولُ الله عَلَيْهُ ﴿ لَتُؤْمِنِينَ اللهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ ﴾ يَعْنِي أَمِيرَ اللهُ مِينَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَيْمُ وَلَهُ وَلَا الله وَعَلَى اللهُ وَلِيّهِ مِنَ الْأَوْمِنِينَ اللهُ وَلَكُومُ اللهُ وَالِيّهِ مِنَ الْأَوْمِنِينَ اللهُ وَلَيْهِ مِنَ الْأَوْمَةِ الْمَعَلَى اللهُ وَالِيّهِ مِنَ الْأَوْمَةِ الْهُولُ اللهُ وَالِيّهِ مِنَ الْأَوْمَةِ الْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِيّهِ مِنَ الْأَوْمَةِ اللهُ اللهُ

وقوله على ولولا أن روحه ونفسه كانت من ذلك المكان لما قدر أن يبلغه دال على إرتباط المعراج بعوالم الميثاق السابقة ، وارتباط قوس الصعود بقوس النزول .

# التكامل الطيني فِي الرجعة للفريقين

٤ عَنْ أَبِي عبدالله عَلَى فَتَابِ الكرّاتِ فِي قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَى النَّارِ يُفْتَنُون ﴾ (") ، قَالَ : « يكسرون فِي الكرَّة كَمَا يكسر الذهب حَتَّى يرجع كُلِّ شيء إلى شبهه يعني إلى حقيقته » (١٠) .

وأنَّ فِي الرجعة رجوع اختلاط الطينات إلى أصولها بعد إمتزاجها ...

فَهَذِهِ مِنْ الأحوال العظيمة فِي الرجعة وَمِنْ الطامّات الكبرى نظير خروج الدابّة ، أو المراد امتحانهم حَتّى تظهر حقائقهم .

٥ ـ وفي الموثق الى أَبِي إِسْحَاقَ اللَّيْثِي قَالَ : قُلْتُ لِأَبِي جَعْفَرٍ مُحَمَّدِ بْنِ عَلِيٍّ

<sup>(</sup>١)(١). آل عمران ٨١.

<sup>(</sup>٢) القمى، على بن ابراهيم، تفسير القمى ـ سورة الأعراف الآية ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الذاريات: الآية ١٣.

<sup>(</sup>٤) مختصر البصائر : (٤)

الْبَاقِرِ ﴿ اللَّهِ مَا ابْنَ رَسُولِ اللهُ ۚ أَخْبَرْنِي عَنِ الْمُؤْمِنِ الْمُسْتَبْصِرِ إِذَا بَلَغَ فِي الْمُعْرِفَةِ وَكَمَلَ هَلْ يَزْنِ قَالَ اللَّهُمَّ لَا قُلْتُ فَيَلُوطُ قَالَ اللَّهُمَّ لَا قُلْتُ فَيَسْرِقُ قَالَ لَا قُلْتُ فَيَشْرَبُ الْحُمْرَ قَالَ لَا قُلْتُ فَيَأْتِي بِكَبِيرَةٍ مِنْ هَذِهِ الْكَبَائِرِ أَوْ فَاحِشَةٍ مِنْ هَذِهِ الْفَوَاحِش قَالَ لَا قُلْتُ فَيُذْنِبُ ذَنْباً قَالَ نَعَمْ هُوَ مُؤْمِنٌ مُذْنِبٌ مُلِمٌ قُلْتُ مَا مَعْنَى مُلِمٍّ قَالَ الْمُلِمُّ بالذَّنْب لَا يَلْزَمُهُ وَلَا يَصِيرُ عَلَيْهِ قَالَ فَقُلْتُ سُبْحَانَ الله مَا أَعْجَبَ هَذَا لَا يَزْنِي وَلَا يَلُوطُ وَلَا يَسْرِقُ وَلَا يَشْرَبُ الْخُمْرَ وَلَا يَأْتِي بِكَبِيرَةٍ مِنَ الْكَبَائِرِ وَلَا فَاحِشَةٍ فَقَالَ لَا عَجَبَ مِنْ أَمْرِ اللهَّ إِنَّ اللهَّ تَعَالَى يَفْعَلُ ما يَشاءُ وَلا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ فَمِمَّ عَجِبْتَ يَا إِبْرَاهِيمُ سَلُ وَلَا تَسْتَنْكِفْ وَلَا تَسْتَحْي فَإِنَّ هَذَا الْعِلْمَ لَا يَتَعَلَّمُهُ مُسْتَكْبِرٌ وَلَا مُسْتَحْي قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَ ۚ إِنِّي أَجِدُ مِنْ شِيَعَتِكُمْ مَنْ يَشْرَبُ الْخَمْرَ وَيَقْطَعُ الطَّرِيقَ وَيُخِيفُ السُّبْلَ وَيَزْنِي وَيَلُوطُ وَيَأْكُلُ الرِّبَا وَيَرْتَكِبُ الْفَوَاحِشَ وَيَتَهَاوَنُ بِالصَّلَاةِ وَالصِّيَام وَالزَّكَاةِ وَيَقْطَعُ الرَّحِمَ وَيَأْتِي الْكَبَائِرَ فَكَيْفَ هَذَا وَلِمَ ذَاكَ فَقَالَ يَا إِبْرَاهِيمُ هَلْ يَخْتَلِجُ فِي صَدْرِكَ شَيْءٌ غَيْرُ هَذَا قُلْتُ نَعَمْ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ أُخْرَى أَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ فَقَالَ وَمَا هُوَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ قَالَ فَقُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَ وَأَجِدُ مِنْ أَعْدَائِكُمْ وَمُنَاصِبِيكُمْ مَنْ يُكْثِرُ مِنَ الْصَّلَاةِ وَمِنَ الصِّيَامِ وَيُخْرِجُ الزَّكَاةَ وَيُتَابِعُ بَيْنَ الحُجِّ وَالْعُمْرَةِ وَيَحْرِصُ عَلَى الْجِهَادِ وَيَأْثُرُ عَلَى الْبِرِّ وَعَلَى صِلَّةِ الْأَرْحَام وَيَقْضِي حُقُوقَ إِخْوَانِهِ وَيُوَاسِيهِمْ مِنْ مَالِهِ وَيَتَجَنَّبُ شُرْبَ الْخُمْرِ وَالزِّنَا وَاللِّوَاطَ وَسَائِرَ الْفَوَاحِشِ فَمِمَّ ذَاكَ وَلِمَ ذَاكَ فَسِّرْهُ لِي يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ وَبَرْهِنْهُ وَبَيِّنْهُ فَقَدْ وَاللهَّ كَثُرَ فِكْرِي وَأَسْهَرَ لَيْلِي وَضَاقَ ذَرْعِي قَالَ فَتَبَسَّمَ الْبَاقِرُ ﷺ ثُمَّ قَالَ يَا إِبْرَاهِيمُ خُذْ إِلَيْكَ بَيَاناً شَافِياً فِيهَا سَأَلْتَ وَعِلْماً مَكْنُوناً مِنْ خَزَائِن عِلْم اللَّا وَسِرِّهِ أَخْبرْنِي يَا إِبْرَاهِيمُ كَيْفَ تَجِدُ اعْتِقَادَهُمَا قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهَ أَجِذُ مُحِبِّيكُمْ وَشِيعَتَكُمْ عَلَى مَا هُمْ فِيْهِ مِمَّا وَصَفْتُهُ مِنْ أَفْعَالِهِمْ لَوْ أُعْطِيَ أَحَدُهُمْ مَا بَيْنَ المُشْرِقِ وَالْمُغْرِبِ ذَهَباً وَفِضَّةً أَنْ يَزُولَ عَنْ وَلَايَتِكُمْ وَمَحَبَّتِكُمْ إِلَى مُوَالاةِ غَيْرِكُمْ وَإِلَى مَحَبَّتِهِمْ مَا زَالَ وَلَوْ ضُرِبَتْ خَيَاشِيمُهُ بِالسُّيُوفِ فِيكُمْ وَلَوْ قُتِلَ فِيكُمْ مَا ارْتَدَعَ وَلَا رَجَعَ عَنْ مَحَبَّتِكُمْ وَوَلَايَتِكُمْ وَرأي [أَرَى] النَّاصِبَ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ مِمَّا وَصَفْتُهُ مِنْ أَفْعَالهِمْ لَوْ

أُعْطِىَ أحدكم [أَحَدُهُمْ] مَا بَيْنَ المُشْرِقِ وَالمُغْرِب ذَهَباً وَفِضَّةً أَنْ يَزُولَ عَنْ مَحَبَّةِ الطُّوَاغِيتِ وَمُوَالاتِهِمْ إِلَى مُوَالاتِكُمْ مَا فَعَلَ وَلَا زَالَ وَلَوْ ضُرِبَتْ خَيَاشِيمُهُ بِالسُّيُوفِ فِيهِمْ وَلَوْ قُتِلَ فِيهِمْ مَا ارْتَدَعَ وَلَا رَجَعَ وَإِذَا سَمِعَ أَحَدُهُمْ مَنْقَبَةً لَكُمْ وَفَضْلًا اشْمَأَزَّ مِنْ ذَلِكَ وَتَغَيَّرَ لَوْنُهُ وَرُئِيَ كَرَاهِيَةُ ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ بُغْضاً لَكُمْ وَمَحَبَّةً لَهُمْ قَالَ فَتَبَسَّمَ الْبَاقِرُ عَلَى ثُمَّ قَالَ يَا إِبْرَاهِيمُ هَاهُنَا هَلَكَتِ الْعَامِلَةُ النَّاصِبَةُ تَصْلَى ناراً حامِيَةً تُسْقَى مِنْ عَيْنِ آنِيَةٍ وَمِنْ أَجْل ذَلِكَ قَالَ تَعَالَى وَقَدِمْنا إلى ما عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْناهُ هَباءً مَنثُوراً وَيْحَكَ يَا إِبْرَاهِيمُ أَ تَدْرِي مَا السَّبَبُ وَالْقِصَّةُ فِي ذَلِكَ وَمَا الَّذِي قَدَّ خَفِيَ عَلَى النَّاس مِنْهُ قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَ ۖ فَبَيِّنْهُ لِي وَاشْرَحْهُ وَبَرْهِنْهُ قَالَ يَا إِبْرَاهِيمُ إِنَّ اللهَ ۖ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمْ يَزَلْ عَالِمًا قَدِيمًا خَلَقَ الْأَشْيَاءَ لَا مِنْ شَيْءٍ وَمَنْ زَعَمَ أَنَّ اللَّهُ تَعَالَى خَلَقَ الْأَشْيَاءَ مِنْ شَيْءٍ فَقَدْ كَفَرَ لِأَنَّهُ لَوْ كَانَ ذَلِكَ الشَّيْءُ الَّذِي خَلَقَ مِنْهُ الْأَشْيَاءَ قَدِيهًا مَعَهُ فِي أَزَلِيَّتِهِ وَهُوِيَّتِهِ كَانَ ذَلِكَ الشَّيْءُ أَزَلِيّاً بَلْ خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى الْأَشْيَاءَ كُلَّهَا لَا مِنْ شَيْءٍ فَكَانَ مِمَّا خَلَقَ اللَّهُ تَعَالَى أَرْضاً طَيِّبةً ثُمَّ فَجَّرَ مِنْهَا مَاءً عَذْباً زُلَالًا فَعَرَضَ عَلَيْهَا وَلَايَتَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ فَقَبلَتْهَا فَأَجْرَى ذَلِكَ المَّاءَ عَلَيْهَا سَبْعَةَ أَيَّام طَبَّقَهَا وَعَمَّهَا ثُمَّ أَنْضَبَ ذَلِكَ المَّاءَ عَنْهَا فَأَخَذَ مِنْ صَفْوَةِ ذَلِكَ الطِّينِ طِيناً فَجَعَلَهُ طِيِّنَ الْأَئِمَّةِ ﴿ اللَّهِ ثُمَّ أَخَذَ ثُفْلَ ذَلِكَ الطِّينِ فَخَلَقَ مِنْهُ شِيعَتَنَا وَلَوْ تَرَكَ طِينَتَكُمْ يَا إِبْرَاهِيمُ عَلَى حَالِهِ كَمَا تَرَكَ طِينَتَنَا لَكُنْتُمْ وَنَحْنُ شَيْئاً وَاحِداً قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهُ فَمَا فَعَلَ بِطِينَتِنَا قَالَ أُخْبِرُكَ يَا إِبْرَاهِيمُ خَلَقَ اللهُ تَعَالَى بَعْدَ ذَلِكَ أَرْضاً سَبِخَةً خَبِيثَةً مُنْتِنَةً ثُمَّ فَجَّرَ مِنْهَا مَاءً أُجَاجاً آسِناً مَالِجاً فَعَرَضَ عَلَيْهَا وَلَايَتَنَا أَهْلَ الْبَيْتِ فَلَمْ تَقْبَلْهَا فَأَجْرَى ذَلِكَ المَّاءَ عَلَيْهَا سَبْعَةَ أَيَّام حَتَّى طَبَّقَهَا وَعَمَّهَا ثُمَّ نَضَبَ ذَلِكَ المَّاءَ عَنْهَا ثُمَّ أَخَذَ مِنْ ذَلِكَ الطِّينِ فَخَلَقَ مِنْهُ الطُّغَّاةَ وَأَثِمَّتَهُمْ ثُمَّ مَزَجَهُ بِثُفْل طِينتِكُمْ وَلَوْ تَرَكَ طِينَتَهُمْ عَلَى حَالِهَا وَلَمْ يَمْزُجْ بِطِينَتِكُمْ لَمْ يَشْهَدُوا الشُّهَادَتَيْنِ وَلَا صَلَّوْا وَلَا صَامُوا وَلَا زَكُّوا وَلَا حَجُّوا وَلَا أَدُّوا الْأَمَانَةَ وَلَا أَشْبَهُوكُمْ فِي الصُّورِ وَلَيْسَ شَيْءٌ أَكْبَرَ عَلَى الْمُؤْمِنِ مِنْ أَنْ يَرَى صُورَةَ عَدُوِّهِ مِثْلَ صُورَتِهِ قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ فَمَا صَنَعَ بِالطِّينَتَيْنِ قَالَ مَزَجَ بَيْنَهُمَا بِالمَّاءِ الْأَوَّلِ وَالمَّاءِ الثَّانِي ثُمَّ عَرَكَهَا عَرْكَ الْأَدِيمِ ثُمَّ أَخَذَ مِنْ

ذَلِكَ قَبْضَةً فَقَالَ هَذِهِ إِلَى الْجُنَّةِ وَلَا أَبَالِي وَأَخَذَ قَبْضَةً أُخْرَى وَقَالَ هَذِهِ إِلَى النَّارِ وَلَا أُبَالِي ثُمَّ خَلَطَ بَيْنَهُمَا فَوَقَعَ مِنْ سِنْخ الْمُؤْمِنِ وَطِينَتِهِ عَلَى سِنْخ الْكَافِرِ وَطِينَتِهِ وَوَقَعَ مِنْ سِنْخ الْكَافِرِ وَطِينَتِهِ عَلَى سِنْخ الْمُؤْمِنِ وَطِينَتِهِ فَمَا رَأَيْتَهُ مِنْ شِيعَتِنَا مِنْ زِنَا أَوْ لِوَاطٍ أَوْ تَرْكِ صَلَاةٍ أَوْ صَوْم أَوْ حَجِّ أَوْ جِهَادٍ أَوْ خِيَانَةٍ أَوْ كَبِيرَةٍ مِنْ هَذِهِ الْكَبَائِرِ فَهُوَ مِنْ طِينَةِ النَّاصِبِ وَعُنْصُرِهِ الَّذِي قَدْ مُزِجَ فِيهِ لِأَنَّ مِنْ سِنْح النَّاصِبِ وَعُنْصُرِهِ وَطِينَتِهِ اكْتِسَابَ الْمَاتِم وَالْفَوَاحِش وَالْكَبَائِرِ وَمَا رَأَيْتَ مِنَ النَّاصِبِ مِنْ مُوَاظَبَتِهِ عَلَى الصَّلَاةِ وَالصِّيَام وَالزَّكَاةِ وَالْحُجِّ وَالْجِهَادِ وَأَبْوَابِ الْبِرِّ فَهُوَ مِنْ طِينَةِ الْمُؤْمِنِ وَسِنْخِهِ الَّذِي قَدْ مُزِجَ فِيهِ لِأَنَّ مِنْ سِنْخِ الْمُؤْمِنِ وَعُنْصُرِهِ وَطِينَتِهِ اكْتِسَابَ الْحُسَنَاتِ وَاسْتِعْمَالَ الْخُيْرِ وَاجْتِنَابَ الْمَاتِم فَإِذَا عُرِضَتْ هَٰذِهِ الْأَعْمَالُ كُلُّهَا عَلَى اللهَّ تَعَالَى قَالَ أَنَا عَدْلٌ لَا أَجُورُ وَمُنْصِفٌ لَا أَظْلِمُ وَحَكَمُ لَا أَحِيفُ وَلَا أَمِيلُ وَلَا أَشْطُطُ أَلْخِقُوا الْأَعْبَالَ السَّيِّئَةَ الَّتِي اجْتَرَحَهَا الْمُؤْمِنُ بِسِنْحِ النَّاصِبِ وَطِينَتِهِ وَأَلْحِقُوا الْأَعْمَالَ الْحُسَنَةَ الَّتِي اكْتَسَبَهَا النَّاصِبُ بِسِنْح الْمُؤْمِنِ وَطِينَتِهِ رُدُّوهَا كُلَّهَا إِلَى أَصْلِهَا فَإِنِّي أَنَا اللهُ لا إِلهَ إِلَّا أَنَا عَالِمُ السِّرِّ وَأَخْفَى وَأَنَا المُطَّلِعُ عَلَى قُلُوبِ عِبَادِي لَا أَحِيفُ وَلَا أَظْلِمُ وَلَا أُلْزِمُ أَحَداً إِلَّا مَا عَرَفْتُهُ مِنْهُ قَبْلَ أَنْ أَخْلُقَهُ ثُمَّ قَالَ الْبَاقِرُ عَلَى اقْرَأْ يَا إِبْرَاهِيمُ هَذِهِ الْآيَةَ قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَ آيَّةَ آيَةٍ قَالَ قَوْلَهُ تَعَالَى قالَ مَعاذَ اللَّهَ أَنْ نَأْخُذَ إِلَّا مَنْ وَجَدْنا مَتاعَنا عِنْدَهُ إِنَّا إِذاً لَظاَلْمُونَ هُوَ فِي الظَّاهِرِ مَا تَفْهَمُونَهُ هُوَ وَاللَّهَ فِي الْبَاطِنِ هَذَا بِعَيْنِهِ يَا إِبْرَاهِيمُ إِنَّ لِلْقُرْآنِ ظَاهِراً وَبَاطِناً وَمُحْكَماً وَمُتَشَابِهاً وَنَاسِخاً وَمَنْسُوخاً ثُمَّ قَالَ أَخْبرْنِي يَا إِبْرَاهِيمُ عَن الشَّمْس إِذَا طَلَعَتْ وَبَدَا شُعَاعُهَا فِي الْبُلْدَانِ أَهُوَ بَائِنٌ مِنَ الْقُرْصِ قُلْتُ فِي حَالِ طُلُوعِهِ بَائِنٌ قَالَ أَلَيْسَ إِذَا غَابَتِ الشَّمْسُ اتَّصَلَ ذَلِكَ الشُّعَاعُ بِالْقُرْصِ حَتَّى يَعُودَ إِلَيْهِ قُلْتُ نَعَمْ قَالَ كَذَلِكَ يَعُودُ كُلُّ شَيْءٍ إِلَى سِنْخِهِ وَجَوْهَرِهِ وَأَصْلِهِ فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْقِيَامَةِ نَزَعَ اللَّهُ تَعَالَى سِنْخَ النَّاصِبِ وَطِينَتَهُ مَعَ أَنْقَالِهِ وَأَوْزَارِهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ فَيُلْحِقُّهَا كُلَّهَا بِالنَّاصِبِ وَيَنْزِعُ سِنْخَ الْمُؤْمِنِ وَطِينَتَهُ مَعَ حَسَنَاتِهِ وَأَبْوَابِ بِرِّهِ وَاجْتِهَادِهِ مِنَ النَّاصِبِ فَيُلْحِقُهَا كُلُّهَا بِالْمُؤْمِنِ أَ فَتَرَى هَاهُنَا ظُلْمًا أَوْ عُدْوَاناً قُلْتُ لَا يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ قَالَ هَذَا وَاللهَّ الْقَضَاءُ الْفَاصِلُ

وَالْحُكْمُ الْقَاطِعُ وَالْعَدْلُ الْبَيِّنُ لا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ هَذَا يَا إِبْرَاهِيمُ الْحُقُّ مِنْ رَبِّكَ فَلا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ هَذَا مِنْ حُكْم الْمُلَكُوتِ قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَ وَمَا حُكْمُ الْمُلَكُوتِ قَالَ حُكْمُ اللهَ حُكْمُ أَنْبِيَائِهِ وَقِصَّةُ الْخِضِرِ وَمُوسَى اللَّهِ حِينَ اسْتَصْحَبَهُ فَقَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً وَكَيْفَ تَصْبرُ عَلَى ما لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْراً افْهَمْ يَا إِبْرَاهِيمُ وَاعْقِلْ أَنْكَرَ مُوسَى عَلَى الْخُضِر وَاسْتَفْظَعَ أَفْعَالَهُ حَتَّى قَالَ لَهُ الْخُضِرُ يَا مُوسَى مَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي إِنَّهَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِ اللَّهَ تَعَالَى مِنْ هَذَا وَيْحَكَ يَا إِبْرَاهِيمُ قُرْآنٌ يُتْلَى وَأَخْبَارُ تُؤْثَرُ عَن اللهُّ تَعَالَى مَنْ رَدَّ مِنْهَا حَرْفاً فَقَدْ كَفَرَ وَأَشْرَكَ وَرَدَّ عَلَى اللهَّ تَعَالَى قَالَ اللَّيْثِيُّ فَكَأَنِّي لَمْ أَعْقِل الْآيَاتِ وَأَنَا أَقْرَأُهَا أَرْبَعِينَ سَنَةً إِلَّا ذَلِكَ الْيَوْمَ فَقُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ الله مَا أَعْجَبَ هَذَا تُؤْخَذُ حَسَنَاتُ أَعْدَائِكُمْ فَتُرَدُّ عَلَى شِيعَتِكُمْ وَتُؤْخَذُ سَيِّئَاتُ مُحِبِّيكُمْ فَتُرَدُّ عَلَى مُبْغِضِيكُمْ قَالَ إِي [وَ] اللهُ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَالِقُ الْحُبَّةِ وَبَارِئُ النَّسَمَةِ وَفَاطِرُ الْأَرْض وَالسَّمَاءِ مَا أَخْبَرْتُكَ إِلَّا بِاَخْقِّ وَمَا أَنْبَأْتُكَ إِلَّا الصِّدْقَ وَما ظَلَمَهُمُ اللهُ وَمَا اللهُ بظَلَّامَ لِلْعَبِيدِ وَإِنَّ مَا أَخْبَرْتُكَ لَمُوْجُودٌ فِي الْقُرْآنِ كُلُّهُ قُلْتُ هَذَا بِعَيْنِهِ يُوجَدُ فِي الْقُرْآنِ قَالَ نَعَمٌّ يُوجَدُ فِي أَكْثَرَ مِنْ ثَلَاثِينَ مَوْضِعاً فِي الْقُرْآنِ أَ تُحِبُّ أَنْ أَقْرَأَ ذَلِكَ عَلَيْكَ قُلْتُ بَلَى يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ فَقَالَ قَالَ اللهُ تَعَالَى وَقالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا اتَّبِعُوا سَبِيلَنا وَلْنَحْمِلْ خَطاياكُمْ وَما هُمْ بِحامِلِينَ مِنْ خَطاياهُمْ مِنْ شَيْءٍ إِنَّهُمْ لَكاذِبُونَ وَلَيَحْمِلُنَّ أَثْقالُهُمْ وَأَنْقَالًا مَعَ أَنْقَالِهِمْ الْآيَةَ أَزِيدُكَ يَا إِبْرَاهِيمُ قُلْتُ بَلَى يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ قَالَ لِيَحْمِلُوا أَوْزارَهُمْ كامِلَةً يَوْمَ الْقِيامَةِ وَمِنْ أَوْزارِ الَّذِينَ يُضِلُّونَهُمْ بِغَيْرِ عِلْم أَلا سَاءَ ما يَزِرُونَ أَ تُحِبُّ أَنْ أَزِيدَكَ قُلْتُ بَلَى يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ قَالَ فَأُوْلِئِكَ يُبَدِّلُ اللهُّ سَيِّئَاتِهِمْ حَسناتٍ وَكَانَ اللهُ ۚ غَفُوراً رَحِيماً يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئَاتِ شِيعَتِنَا حَسَنَاتٍ وَيُبَدِّلُ اللهُ حَسَنَاتِ أَعْدَاثِنَا سَيِّئَاتٍ وَجَلَالِ اللهَّ إِنَّ هَذَا لَمِنْ عَدْلِهِ وَإِنْصَافِهِ لَا رَادَّ لِقَضَائِهِ وَلا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ أَ لَمْ أُبِّينْ لَكَ أَمْرَ الْمِزَاجِ وَالطِّينَتَيْنِ مِنَ الْقُرْآنِ قُلْتُ بَلَى يَا ابْنَ رَسُولِ اللَّهَ قَالَ اقْرَأْ يَا إِبْرَاهِيمُ الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبائِرَ الْإِثْم وَالْفَواحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ واسِعُ المُغْفِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ يَعْنِي مِنَ الْأَرْضِ الطَّيّبةِ وَالْأَرْضِ المُنْتِنَةِ

فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى يَقُولُ لَا يَفْتَخِرْ أَحَدُكُمْ بِكَثْرَةِ صَلَاتِهِ وَصِيَامِهِ وَرَكَاتِهِ وَنُسُكِهِ لِأَنَّ اللهَّ تَعَالَى أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى مِنْكُمْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ قِبَلِ اللَّمَمِ وَهُو الْمِزَاجُ وَزَكَاتِهِ وَنُسُكِهِ لِأَنَّ اللهَّ تَعَالَى أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى مِنْكُمْ فَإِنَّ ذَلِكَ مِنْ قِبَلِ اللَّمَمِ وَهُو الْمِزَاجُ أَزِيدُكَ يَا إِبْرَاهِيمُ قُلْتُ بَلَى يَا ابْنَ رَسُولِ اللهَّ قَالَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ فَرِيقاً هَدى وَفَرِيقاً حَقَّ عَلَيْهِمُ الضَّلالَةُ إِنَّهُمُ التَّخَذُوا الشَّياطِينَ أَوْلِياءَ مِنْ دُونِ الله يَعْنِي أَيْمَةَ الجُوْرِ دُونَ حَقَى عَلَيْهِمُ الضَّلالَةُ إِنَّهُمُ التَّخَذُوا الشَّياطِينَ أَوْلِياءَ مِنْ دُونِ الله يَعْنِي أَيْمَةَ الجُوْرِ دُونَ أَوْبَاءَ مِنْ دُونِ الله يَعْنِي أَيْمَةً الجُورِ دُونَ أَوْبَعَةِ الْحَقِ وَيَعْسَبُونَ أَنَّهُمُ مُهْتَدُونَ خُذْهَا إِلَيْكَ يَا أَبَا إِسْحَاقَ فَوَ الله آيَّةُ لَمِنْ غُرَرِ أَوْبَاءَ مِنْ وَمَا لِنَا وَمَكُنُونِ خَزَائِنِنَا وَانْصَرِفْ وَلَا تُطْلِعْ عَلَى سِرِّنَا أَحَداً إِلَّا مُؤْمِنا أَحَداً إِلَّا مُؤْمِنا وَمَاكِنِ وَمَالِكَ وَمُالِكَ وَأَهْلِكَ وَوُلْدِكَ . ) (١٠)

وهذه رواية مِنْ أعظم روايات الطينة وموضع الشاهد « ولا تطلع عَلَى سرّنا أحداً » ، « خذها فوالله هُوَ مِنْ ... » . « إلّا مؤمناً مستبصراً » ، وغير المستبصر مستضعف . وَالسَّنَد معتبر .

وبيان مفادها في نقاط:

<sup>(</sup>١) علل الشرائع للصدوق ج ٢ ص ٦٠٦. الحديث ٨١.

خلق منهما العقل والجهل ، أم دونهما ؟ الظاهر الثاني لأنه تعالى حدد غاية الإثنين للجنة والنار وهما دون العقل والجهل .

وقوله الله المنتج النّاصِبِ وَعُنْصُرِهِ وَطِينَتِهِ اكْتِسَابَ الْمَاثِمِ وَالْفَوَاحِشِ وَالْكَبَائِر ...) ليس بنحو الحتم والجبر والإلجاء، بل الإقتضاء كما ورد نظيره في البحر الأجاج والجهل أنه بنحو الإقتضاء لا الإلجاء، وكذلك الحال في قوله الله ( لِأَنَّ مِنْ سِنْخِ اللَّوْمِنِ وَعُنْصُرِهِ وَطِينَتِهِ اكْتِسَابَ الْحُسَنَاتِ وَاسْتِعْمَالَ الْحُيْرِ وَاجْتِنَابَ الْمَاثِم ).

وفيها حكم عالم الملك وحكم عالم الملكوت « حكم الله وحكم أنبيائه ، وقصة الخضر وموسى المنافع » أيّ الشريعة الباطنة ؛ لِإنّهُ لا يدرك إلّا بالملكوت ، أي أن الجزاء على الأعمال لا يترتب على ظاهر إسناد الأفعال للأبدان والأرواح بحسب الدرجة في الملك ، بل أيضا بحسب الأبدان الملكوتية من الطينة الأصلية ومقتضياتها . وفي الكافي بابا في الطينة والميثاق ورواية مفادها : أنّ سبب عصيان

المؤمن أنَّهُ مزجت طينته بالكافر ، وسبب إيهان الكافر مزج طينته بالمؤمن ، والله عدل لا يجور فترجع كُلِّ طينة إلى أصلها فِي الرجعة .

وأنَّ هُنَاك حكم فِي عالم الملك وحكم فِي عالم الملكوت ، فحكم الله وأنبيائه مِنْ قبيل قصة موسى والخضر أو ما يعبر عنه بالشريعة لِإنَّهُ لايدرك إلَّا بالملكوت فَهُوَ مِنْ حكمه .

( أخبار تؤثر عَنْ الله مَنْ ردَّ منها حرفاً فَقَدْ كفر وأشرك ) ، أي حقائق وقضايا أخبر الله تعالى عنها في كتابه . قَالَ الليثي : فكأنّي لَمْ أعقل الآيات ـ وأنا أقرؤها أربعين سنة ـ إلّا ذَلِكَ اليوم .

وَفي الرواية جملة مواضع للاستشهاد دلالة .

وعَنْ أحمد بن عبدالله بن قبيصة ، عَنْ أبيه ، عَنْ بَعْض رجاله ، عَنْ أبي عبدالله ، عَنْ أبي عبدالله ، عَنْ أبي عبدالله ، عَنْ أبي عبدالله على النّارِ يُفْتَنُون ﴾ (١) ، قَالَ : « يكسرون فِي الكرة كَمَا يكسر الذهب حَتّى يرجع كُلّ شيء إلى شبهه ـ يعني إلى حقيقته ـ »(٢) .

والبحث عن الرجعة وعوالم أخرى وبالتحديد بحث الرجعة والطينة وأنَّ فِي الرجعة رجوع مزج الطينات وإختلاطها إلى أصولها . وَهَذَا مِنْ الأحوال العظيمة والطامات الكبرى فِي الرجعة ، نظير خروج الدابة ويمكن أنَّ يكون المراد مِنْ الحديث امتحانهم حَتَّى تظهر حقائقهم .

وبنفس مفاد الرواية أخبار في علل الشرائع .

( قَالَ الليثي : فكأني لَمْ أعقل الآيات \_ وأنا أقرؤها أربعين سنة \_ إلَّا ذَلِكَ اليوم ) .

وهَذِهِ الرواية مِنْ أعظم روايات الطينة لما تضمنته مِنْ الإستدلال بَلْ كلها

<sup>(</sup>١) السورة: الذاريات الآية: ١٣.

<sup>(</sup>٢) الإيقاظ من الهجمعة: ٢٧٣.

كَذَلِكَ . وهَذِهِ الرواية تلحظ فيها القضايا الأُم فِي الإنسان وأنَّ الهوية والعقيدة هي المحور الأساس فهل هُوَ مَعَ آل علي اللَّهِ أم مع آل فلان . وأن المنطق الأساسي هُوَ ذلك ولا تنظر إلى التوابع والفروع والسفاسف ، وَقَدْ ذكر فِي رواية علل الشرائع للصدوق أنَّ ذَلِكَ يَوُم القيامة وَهَذَا يُؤكِّد أنه فِي الرجعه والحساب ، وَقَدْ تقدمت أدلته وَهَذَا متعاضد مَعَ كون أحوال الطينة ورجوعها إلى الأصل يكون فِي الرجعة .

٦ عَنْ مُحُمَّد بن الفضلي عَنْ أبي حمزة الثمالي عَنْ أبي جعفر الطَّهِ قَالَ : « المؤمن أبي جعفر الطُّهِ وَأُمَّه لِأَنَّ الله خلق طينتهما مِنْ سبع سموات وَهِيَ مِنْ طينة الجنان ... »(١) .

٧ وروى مُحَمَّدِ بْنِ الْفُضَيْلِ عَنْ أَبِي حَمْزَةَ الثَّمَالِيِّ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللَّهِ قَالَ : المُؤْمِنُ أَخُو المُؤْمِنِ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ وَذَلِكَ أَنَّ اللهَّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى خَلَقَ المُؤْمِنَ مِنْ طِينَةِ جِنَانِ السَّمَاوَاتِ وَأَجْرَى فِيهِمْ مِنْ رَوْحِ رَحْمَتِهِ فَلِذَلِكَ هُو أَخُوهُ لِأَبِيهِ وَأُمِّهُ (٢)

٨ وفى تحف العقول: وروى عن الإمام السبط اليلا ... فقالَ مُعَاوِيَةُ يَا أَبَا خُمَّدٍ أَخْبِرْنَا عَنْ لَيْلَةِ الْقَدْرِ قَالَ نَعَمْ عَنْ مِثْلِ هَذَا فَاسْأَلْ إِنَّ اللهَّ خَلَقَ السَّمَاوَاتِ سَبْعاً وَالْإِنْسَ مِنْ سَبْعٍ فَتَطْلُبُ مِنْ لَيْلَةِ ثَلَاثٍ وَعِشْرِينَ إِلَى وَالْإِنْسَ مِنْ سَبْعٍ فَتَطْلُبُ مِنْ لَيْلَةِ ثَلَاثٍ وَعِشْرِينَ إِلَى لَيْلَةِ سَبْع وَعِشْرِينَ ثُمَّ نَهَضَ اللهِ . (")
 لَيْلَةِ سَبْع وَعِشْرِينَ ثُمَّ نَهَضَ اللهِ . (")

#### حقيقة الطينة والأظلة والأشباح

قَدْ أشرنا فِي مباحث هَذَا الفصل فِي موارد عديدة أنَّ المُستفاد مِنْ الروايات ١- أنَّ الطينة عَلَى طبقات فطينة الأرواح دونها طينة الأبدان فضلاً عَنْ كون الأرواح ذَاتَ طبقات ومراتب بعضها فوق بَعْض وبالتالي تتعدد طينة الأرواح.

<sup>(</sup>١) المحاسن: أحمد بن مُحمَّد بن خالد البرقي: ١٣٢/١.

<sup>(</sup>٢) برقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، ج١/ ١٣٤.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول ص ٢٣٣.

٢- إنَّ المراد مِنْ طينة الأرواح هُو المادة الجسمانية اللطيفة الَّتِي يتكون منها الجسم الرقيق الذي يكون قالبا لتعلق الروح والشيء المجرد الألطف، فالمقابلة بين طينة الأرواح وطينة الأبدان يُراد بها المقابلة بين الأبدان اللطيفة الَّتِي تتعلق بها الأشياء المُجرّدة وبين الأبدان الغليظة والكثيفة الَّتِي تكون المحل الأدنى لتنزل وتعلق الأرواح، ونظير ذَلِكَ مَا فِي الروايات الآتية .

٩- روى بصائر الدرجات عَنْ أحمد بن مُحُمَّد عَنْ أبي يحيى الواسطي عَنْ بَعْض أصحابنا قَالَ : قَالَ أبو عبدالله عليه : « [إنَّ الله] خلقنا عليين وخلق أرواحنا مِنْ فوق ذَلِكَ وخلق أرواح شيعتنا مِنْ عليين وخلق أجسادهم مِنْ دون ذَلِكَ فَمِنْ أجل تلك القرابة بيننا وبينهم قلوبهم تحنّ إلينا »(١).

• ١- ومثلها في بيان تعدد طبقات الطّينة رواية البصائر عَنْ أبي الحجّاج قَالَ : 
قَالَ لِي أَبا جعفر عَلَى : « يا أبا الحجّاج إِنَّ الله خلق مُحمّدا وآل مُحمّد مِنْ طينة علّيين وخلق قلوبهم مِنْ طينة فوق ذَلِكَ وخلق شيعتنا مِنْ طينة دون علّيين وخلق قلوبهم مِنْ طينة علّيين فقلوب شيعتنا مِنْ أبدان آل مُحمّد ، وأنَّ الله خلق عدو آل مُحمّد مِنْ طين سجّين وخلق قلوبهم مِنْ طين أجبث مِنْ ذَلِكَ ، وخلق شيعتهم مِنْ طين دون طين سجّين وخلق قلوبهم مِنْ طين سجّين فقلوبهم مِنْ أبدان أولئك وَكُلِّ قلب يحنّ طين بدنه »(٢).

فتبيَّن هاتان الروايتان وأمثالها تعدَّد طبقات الأرواح والأبدان وتعدَّد طبقات الأرواح فيها بينها وتعدَّد طبقات الأبدان فيها بينها أيضاً كثافة وشفافية وغلظة

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات: ب۱۱۶ (۱/۸۱) ج۱؛ الكافي: ج١/ح١/باب خلق أبدان الأئمة، تفسير القمي ذيل الآية١٨ سورة المطففين، علل الشرايع ١/١١٧ ب٩٦ ح ١٥، المحاسن للبرقي ج١ ص١٣٢ ب٢ ح٥،

<sup>.</sup> ۱ بصائر الدرجات: +11 ( 37 - 7 ) / ج 1

ورقّة وظلمة ونورانية .

١١ ـ وروى في بصائر الدرجات صحيح الحسن بن محبوب عَنْ بشر بن أبي عقبة عَنْ أبي جعفر وأبي عبدالله على الله عَنَّ وَجَلَّ خلق محمداً مِنْ طينة مِنْ جوهرة تحت العرش وَإِنَّهُ كَانَ لطينته نضح فجبل طينة أمير المؤمنين على مِنْ خوسل نضح طينة رسول الله عَيَّ وَكَانَ لطينة أمير المؤمنين على نضح فجبل طينتنا مِنْ فضل طينة أمير المؤمنين على وكانت لطينتنا نضح فجبل شيعتنا مِنْ نضح طينتنا ، فقلوبهم تعطف الوالد عَلَى الولد ونحن خير لهم وَهُمْ خير لنا ورسول الله عَيَّ لنا خير ونحن لَهُ خير "() .

وَهَذِهِ الرواية دالَّة عَلَى أَنَّ طبقات المعصومين متفاوتة رتبة فطينة روح الْنَبِيِّ عَلَيْ فوق طينة روح أمير المؤمنين وطينة روح أمير المؤمنين فوق طينة روح الأئمة وطينة روح الأئمة وطينة روح الأئمة المنتقبة على المؤمنين فوق طينة أرواح شيعتهم .

17 وروى القمي في صحيح بن سنان عَنْ أبي عبدالله الله الله الله وَ الله مِنْ سبق مِنْ الرسل إلى بلى رسول الله عَلَيْ وَذَلِكَ أَنَّهُ كَانَ أقرب الخلق إلى الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَكَانَ بالمكان الذي قَالَ لَهُ جبرائيل لل المُساء لله السهاء لله عَمَّد فَقَدْ وطأت موطئاً بالمكان الذي قَالَ لَهُ جبرائيل لل المسل ولولا أنَّ روحه ونفسه كانت مِنْ ذَلِكَ المكان لما قدر أنَّ يبلغه فَكَانَ مِنْ الله عَزَّ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أي قدر أنَّ يبلغه فَكَانَ مِنْ الله عَزَّ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله ﴿ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أي أدنى ) (١) .

ويُستفاد مِنْ هَذِهِ الرواية جملة أُمُور:

#### قاعدة في المعراج

منها : ١\_ قوله عليه ﴿ ولولا أنَّ روحه ونفسه كانت مِنْ ذَلِكَ المكان لما قَدر أنَّ

<sup>(</sup>۱) البصائر :  $\psi$  ۱۲/ح (  $\psi$  ۱/۲۳ ) ج ۱ ص ۵۶ .

<sup>(</sup>٢) تفسير القمى سورة الأعراف الآية ١٧٢.

يبلغه ، فَكَانَ مِنْ الله عَزَّ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله قاب قوسين أو أدنى أيّ بَلْ أدنى "(۱) دالًّ عَلَى أَنَّ المراحل العليا مِنْ المعراج النبوي كَانَ روحانيا روحيا مِنْ الجسم الرقيق للروح لا للجسم الأرضي ، نعم المراحل الاولى مِنْ المعراج كَانَ بالجسم الأرضي ولعلَّه بمقدار عروج البراق دون الرفرف .

وبعبارة أُخرى: يُستفاد مِنْ هَذِهِ الصحيحة ونظيرها مما هو بنفس المفاد أنَّ العور في كُلِّ عالم جسماني لابُدَّ أنْ يكون بالجسم الذي هُوَ مِنْ طينة ذَلِكَ العالم لعجز الجسم الغليظ عَنْ الولوج في عالم جسماني ألطف مِنْهُ إلَّا أنْ يتلطّف بدرجة ذَلِكَ العالم ومقتضى التلطّف تبدل الجسم مِنْ سنخ غليظ إلى لطيف ويؤول ذَلِكَ إلى نفس الضابطة ، وَهَذَا ما بيَّنه المَيْ في قوله « لما قدر أنْ يبلغه » وقوله المَيْ « لولا أنَّ روحه ونفسه مِنْ ذَلِكَ المكان » .

ومثله قوله ﷺ : ( وَقَال عيسى بن مريم للحواريين « بحق أَقُول لكم أنَّهُ لا يصعد إلى السهاء إلَّا ما نزل منها ) »(٢)

وتقرَّر فِي مواضع مِنْ هَذَا الفصل أَنَّ كُلِّ سَهَاء مِنْ السَمُواتِ السَّبِع ، بَلُ والأَرضِينِ السَّبِع ذَاتَ طبيعة جسمانية تختلف فِي الكثافة واللطافة والغلظة والرقة بين واحدة وَأُخرى .

ومنها: ٢ عجز جبرائيل في المعراج عَنْ الاستمرار في العروج مَعَ الْنَبِيّ دالًّ عَلَى أَنَّ سيد الأنبياء لديه مِنْ الأجسام اللطيفة والرقيقة مِنْ عوالم جسهانية علوية ما لا يتوفّر لدى الملائكة المقربين ولا الأنبياء المرسلين، وَمِنْ ثمة لدى النبي عَيَالِلهُ أرواح بطبقات عالية فوق روح الملائكة المقربين والأنبياء المرسلين، وَقَدْ فسَر عَلَيْ سبب قدرته عَلَيْ عَلَى العروج أزيد مِنْ جبرائيل وفي رواية أُخرى أزيد مِنْ ميكائيل

<sup>(</sup>١) القمى: ج١، ص٢٤٦، ميثاق النبيين في الذّر.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرضاع ج ١ ب١٢ ص١٣٣ ح ١ ، التوحيد ب٦٥ ص٤٢٦ ح ١ ، الاحتجاج ج ٢ ص٤٢١ .

الذي هو فوق جبرائيل ، وأزيد مِنْ عروج دردائيل الذي هو فوق ميكائيل ، وَهَذَا عما يشير إلى أنَّ قدرة أبدان الْنَّبِيِّ عَلَيْكُ تفوق كُلِّما وَرَدَ مِنْ أوصاف لِكُلِّ أبدان الْلائكة .

مَعَ أَنَّ مَا وَرَدَ مِنْ أوصاف بدنية لأجنحة عظام الملائكة أمر مهول إلَّا أنَّ مقتضى عروجه عَيْنِ فِي الطبقات العليا بروحه أيِّ بجسمه الرقيق إلى درجات يعجز عنها كُلِّ الملائكة هُوَ كون طبقات أجسامه الرقيقة هُيَ أعظم الأجسام عَلَى الإطلاق.

ولعلَّ الى ذلك الإشارة في جملة مِنْ الروايات أنَّ الإمام مِنْ أهل البيت يحيط بالفعل دفعة بها دون العرش إلى الأرض السفلى ، وكذا ما وَرَدَ فِي وصف الإمام المعصوم منهم أنه عين الله الَّتِي لا يَخفى عَلَيْهِ خافية وأذن الله الواعية فِي الأُمَّم ويده الباسطة بالنعم وجنبه الأقرب .

## قاعدة أخرى معاكسة للمعراج

قال الصدوق في الإعتقادات: الأرواح مالم يرفع منها الى الملكوت بقي يهوي: قَالَ الله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ﴾ فما لَمْ يرفع منها إلى الملكوت بقي يهوى في الهاوية ؛ وَذَلِكَ لِأَنَّ الجنّة درجات والنار دركات ، وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَجَلَّ ﴿ يَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ ﴿ يَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ﴾

الكافي في رسالة أبي عبدالله الله إلى أصحابه « ... الَّذِيْنَ لا يرغب عنهم وَعَنْ مسألتهم وَعَنْ علمهم الذين أكرمهم الله به وجعله عندهم إلَّا مِنْ سبق عَلَيْهِ فِي علم الله الشقاء فِي أصل الخلقة تحت الأظلة فأولئك الَّذِيْنَ يرغبون عَنْ سؤال أهل الذكر ... »(۱) .

<sup>(</sup>١) روضة الكافي: ٨/ ٤٠٠ ـ بَعْدَ تمام الروضة ( أُلحقت بَعْدَ الكافي هَذِهِ الرسالة ) .

١٤ ـ وروى في بصائر الدرجات معتبرة عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ كَثِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّحْمَنِ بْنِ كَثِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهُ اللهُ عَلْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَ

<sup>(</sup>١) صفار ، محمد بن حسن ، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد صلّى الله عليهم\_



# الفضِّلُ التَّاسِّعُ

الرجعة وجملة عوالم سابقة ( لاحقة ) عالم الطينة والأظلة والأشباح والذر

#### ملاحظة

ربها نورد الرواية الواحدة في عدة مواضع وذلك لتعدد مواضع الاستشهاد فيها ، وقد نضطر لإيراد كل الرواية الواحدة لأجل صيرورة القارئ والباحث في جو الرواية ووصوله الى ظاهر موضع ومحل الاستشهاد فيها ، وربها نضطر الى تكرار الفقرة الواحدة من الرواية لأجل ذلك أيضا ، فليس التكرار لأجل زيادة حجم صفحات الكتاب ، بل لما ذكرنا من الحاجة ، والحوالة لاتؤدي النقد الماثل امام القارئ .

## مناسبة الرجعة وبقية العوالم

يمكن تصوير العلاقة بين الرجعة وعوالم الأظلة والأشباح بأنحاء:

الأول: إنَّ الرجعة ولوج للروح في البدن الأرضي الدنيوي بعدما كانت في البرزخ ببدن مثالي ، فتلج الروح بها لها مِنْ قالب رقيق في القالب الكثيف ، لكن ذلك في قوس الصعود ، أيّ ما بَعْدَ الحياة الأُولى مِنْ الدُّنْيَا ومفارقة الروح للبدن في نهاية الحياة الأولى مِنْ الدُّنْيَا ، وَهَذَا بعينه يجري في تنزّل الروح في عوالم الأظلة والأشباح ثمَّ الذَّر والميثاق إلى البدن الأرضي ، فتلج الروح بها لها مِنْ قوالب جسمانية لطيفة وشفّافة في القالب الكثيف مِنْ البدن الأرضي بنفخ الروح بذلك البدن في قوس النزول في ما قبل الحياة الأُولى مِنْ الدُّنيًا أو عند بدأها .

فنفخ الروح في البدن بها لها مِنْ أبدان رقيقة ولطيفة في النفخة الأُولى يُضاهي ويُقابل نفخ الروح الثَّانِي فِي الرجعة بَعْدَ الموت ، فالرجعة بها لها مِنْ طبقات متقابلة محاذاة مَعَ طبقات عالم الأظلة كتقابل قوس الصعود مَعَ قوس النزول ، لا سيها مَعَ ما حرّرناه فِي مبحث الرجعة والمعراج مِنْ تعدد طبقات الرجعة كتعدد طبقات العروج .

الثَّاني : مِنْ الحكم المنسوبة إلى أمير المؤمنين ﷺ أَنَّه قَالَ : « إِنْ لَمُ تعلم مِنْ أَين جئت ، لَمُ تعلم إلى أين تذهب »(١) .

وَهَذَا الحديث يتضمَّن الإشارة والبُّرهان عَلَى ضرورة معرفة العوالم السابقة

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة ، ابن أبي الحديد: ج٠٠ ، حكمة رقم ٣٤٣ ص٢٩٣ .

للإنسان عَلَى عالم الدُّنْيَا ليتسنّى معرفة الرجعة والمعاد وَأَنَّهُ بدون ذَلِكَ لا تعرف حقيقتهما ويوضِّح الربط بين الرجعة وجملة مِنْ العوالم السابقة كالرجعة والميثاق والرجعة وعالم النَّر والرجعة والمعراج والرجعة وعالم الأشباح والأظلة وغيرها مِنْ العوالم .

وهو مفاد قاعدة ( وَلَوْ لَا أَنَّ رُوحَهُ وَنَفْسَهُ \_ كَانَتْ مِنْ ذَلِكَ الْمُكَانِ لَمَا قَدَرَ أَنْ يَبْلُغَهُ ) في صحيح ابْنِ سِنَانٍ قَالَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهَّ اللهَ عَمَّدُ فَقَدْ وَطِئْتَ مَوْطِئاً \_ لَمْ يَطأُهُ مَلَكُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ا

وَمِنْ ثُمَّ تنبثق قاعدة تقوّم معرفة الرجعة بمعرفة العوالم السابقة .

الثَّالثة : إنَّ الروح حَيْثُ أنَّها جسم لطيف كَها سيتضح فِي تضاعيف هذا البحث مِنْ جهة وَمِنْ جهة أُخرى فَإنَّ الروح فِي ذاتها وحقيقتها ذَاتَ طبقات فالروح ذَاتَ أجسام مختلفة لطافةً ورقّةً . وَمِنْ تلك الطبقات عالم الأظلة والأشباح .

وَمِنْ جهة ثالثة فَإِنَّ الموت عبارة عَنْ نزع الروح مِنْ الجسد والبعث نفخ الروح فِي البدن وَكُلِّ مِنْ الموت والبعث طبقات ، وَهَذَا يقتضي أنَّ النزع درجات وطبقات كمَ المقتضى أنَّ النفخ كَذَلِكَ كمَ الله سيأتي بيانه مُفصلاً .

وبالتالي يتصل بحث الرجعة فِي قِبال الموت بطبقات فِي كُلِّ منهما ترتقى إلى عالم الأظلة والأشباح كَمَا سياتي بيانه .

<sup>(</sup>١) تفسير القمي سورة الأعراف الآية ١٧٢ .

كما يستدعي بحث الرجعة البحث عَنْ جملة مِنْ العوالم الجسمانية المخلوقة فيما دون العرش الجسماني .

# الرجعة إلى الدُّنْيَا والرجعة لعوالم الآخرة :

نوعان وقسمان:

الرابعة : إنَّ المعاد كَمَا مَرَّ فِي البابين السابقين نحوٍ مِنْ الرجعة والرجوع بالمعنى العام ، وَمِنْ ثمَّ فَإِنَّ كُلِّ مرحلة مِنْ مراحل المعاد رجوع ورجعة ، وَكُلِّ معاد هُو أوبة المخلوقات والإنسان إلى الأصل المخلوق مِنْهُ ، فَإِنَّهُ إِذَا تقرَّر للإنسان نشأة وكينونة سابقة عَلَى النشأة الأرضية نظير خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام ، وأنَّ الإنسان كائن سماوي وكائن أخروي ، كَمَا قَالَ عَلِي « أنتم أبناء الآخرة منها أتيتم وإليها تعودون » فيكون الذهاب إلى الآخرة رجوع ورجعة ، فكمَا للدُّنيا رجعة فكذلك للنشأة الأخروية الَّتِي كَانَ فيها الإنسان لَهُ رجعة إليها مَرَّة أُخرى .

وسيأتي أنَّ حقيقة الرجعة كما هِي غاية لعالم الدُّنْيَا وأنَّ للدُّنيا حياة أولى وحياة أخرى وآخرة ، فكذلك لِكُلِّ عالم مِنْ العوالم كينونة أولى وكينونة لاحقة تسمّى بالرجعة ، فالرجعة حقيقة ومعادلة كينونية لِكُلِّ عالم ولا تختصّ بعالم الدُّنْيَا ، وَهَذَا ما يتبيَّن مِنْ مباحث مراتب الرجعة ومباحث الرجعة والمعاد . وبذلك يتضح أنَّ الرجعة كمَا تكون نزولا كالنزول من البرزخ الى الدنيا ، وإنْ غايرت الرجعة هويّة التنزُّل كَمَا مَرَّ مِراراً فكذلك الرجعة صعود وعروج ، فالرجعة نوعان وقسمان : نزول وصعود .

وبالتالي دخول الجنّة رجعة ـ بالمعنى الأعم ـ إليها ودخول عالم القيامة رجوع اليها ، وَقَدْ وَرَدَ فِي روايات الطّينة كَمَا سيأتي أنَّ أرواح المؤمنين لما عرضت عَلَيْهِم ﷺ ، كانت أرواح أعدائهم فِي النار ، نعم لابُدَّ مِنْ التوفيق بين كينونة

الإنسان السابقة وطينته مِنْ علين أو مِنْ سجين أيّ كينونة جسمانية لطيفة روحية لَهُ فِي عليين أو كينونة جسمانية روحانية فِي النار ، مَعَ الامتحان والاختيار فِي عالم الدُّنْيَا ، بَلْ مَعَ عموم التكليف بالدين فِي العوالم ، وإنْ لَمْ تكن شريعة فِي العوالم الأُخرى ، وَهَذَا ما يُفسِّرما ورد في روايات المعراج مِنْ رؤية النَّبِي عَيَا أُشخاصا بأعيانهم يتعذّبون فِي نار جهنّم ، مَعَ أنَّ أولئك لَمْ تقم عَلَيْهِم القيامة بَعْدَ وَلَمْ يدخلوا النار بَعْدَ فكيف رآهم عَيَا الله النار .

## محاور تمهيدية

#### الحور الأول: طبقات ومراتب الإنسان:

إنَّ عموم الإنسان ذو مراتب تبدأ مِنْ المرتبة النورية العقلية ، ثمَّ الروح ثمَّ النفس ثمَّ البدن فضلاً عَنْ الإنسان الكامل والكمّلين مِنْ الأنبياء والأوصياء والشُّهداء والصدّيقين ، فالعقل لَهُ أحكام تختلف عَنْ النفس فَإنَّهُ لا يبرد ولا يسخن كالجسم ولا يخاف ولا يجزن كالنفس ، فالعقل فِي مقام وجود منيع ، أمَّا بدن الإنسان فَإنَّهُ يعطش ويسخن ، وبخلاف نفس الإنسان فإنها تضطرب وتُسر .

فالإنسان لَهُ حالات مختلفة مُتنوّعة متباينة بحسب طبقاته الوجودية ، فللإنسان اشتراك مَعَ الأجسام الجهادية ، كَهَا لَهُ اشتراك مَعَ النباتات والأجسام النباتية في المرتبة النباتية ، كَهَا لَهُ اشتراك مَعَ الحيوانات في الحيوانية ، والحواس الخمس الَّتِي في الإنسان مُتوفّرة لدى الحيوان ، وكذلك بين الإنسان والملائكة جهة اشتراك وَهُو البُّعد الملائكي في الطبقة الملكية في الإنسان ونعني بها العقل ، وهُو مفاد الشعر المنسوب لأمير المؤمنين الميلانية :

أتــزعم أنَّــكَ جــرم صــغير وفيــك انطــوى العــالم الأكــبر وَقَالَ أمير المؤمنين عليه : « إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ ركّب فِي الملائكة عقلاً بلا شهوة وركَّب فِي البهائم شهوة بلا عقل وركَّب فِي بني آدم كليهما فَـمَنْ غلب عقله شهوته

فَهُوَ خير مِنْ الملائكة وَمَنْ غلبت شهوته عقله فَهُوَ شرُّ مِنْ البهائم  $^{(1)}$ .

## الحور الثاني : طبقات ومراتب الإنسان الكامل

ثمَّ إنَّ الإنسان الكامل يزداد عَلَى هَذِهِ الطبقات الموجودة في الإنسان العادي طبقات أكثر دنوًا واقتراباً مِنْ العلي الأعلى ، وَهِيَ طبقات النور وطبقات الروح الأمري وغيرها كمَا يشير إلى ذَلِكَ القرآن الكريم فِي قوله تَعَالَى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مُتُلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ ﴾(٢) .

فبيَّن فِي هَذِهِ الآية أَنَّ مثليّة سيّد الأنبياء عَيَّ للهِ لبقية البشر إنَّما هِيَ المراتب النازلة مِنْ سَيِّد الأنبياء ، وأمَّا مراتبه العالية فحقيقتها وَحيٌ مستمر لا ينقطع ، وَهُوَ مفاد قوله تَعَالَى : ﴿ مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْهُوَى إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيُ يُوحَى ﴾ " فحقيقة الْنَبِي عَيَاللهُ إنسان وحياني وَلَيْسَ إنسانا حسب .

كَمَا أَشَارِ إِلَيه المجلسي ﴿ فَي قُولُه تَعَالَى : ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا جَبَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُون ﴾ (\*) إنَّ في مفاد الآية إشارة إلى الحقيقة الملائكية في الْنَبِيِّ عَلَيْهُ كَمَا أَنَّ حقيقة الحياة الوحيانية فوق الملائكية ، وإنَّ مِنْ حقيقته الحياة الوحيانية ولكنّه عَلَيْهُ ألبس لباس البشر .

كَمَا فَى مُصَحَّح سَوْرَةَ بْنِ كُلَيْبِ عَنْ أَبِي جَعْفَر اللَّهِ قَالَ نَحْنُ الْثَانِي الَّتِي أَعْطَاهَا اللهُ تَعَالَى نَبِيَّنَا وَنَحْنُ وَجْهُ اللهُ اللَّهُ الَّذِي نَتَقَلَّبُ فِي الْأَرْضِ بَيْنَ أَظْهُرِكُم ...) (٥)

<sup>(</sup>١) العلل، للصدوق: ج١، ب٦، العلَّة الَّتِي مِنْ أجلها صار الإنسان خير مِنْ الملائكة: ص١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة فصّلت: الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة النجم: الآية ٢ ـ ٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام: الآية ٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي ج ١ ص ٣٧٧.

## المحور الثالث : لكل طبقة مِنْ وجود الإنسان لوازم وآثار

إنَّ لوازم وشؤون البدن غَيْر لوازم وشؤون النفس ، كَمَا أُنّهما يغايران لوازم وشؤون الروح ، وَهِيَ تغاير لوازم وشؤون العقل ، فالبدن إذَا مات الإنسان فالموت في الحقيقة يسند الى بدنه ومن ثم قد يتعفّن ، كَمَا أنَّ النوم في الحقيقة يُسند إلى البدن ، بخلاف الروح فإنّها بموت البدن تبعث ببدن برزخي ، فطبيعة الإنسان ذو طبقات ودرجات وَكُلّ طبقة لها عمل ونشاط وآثار خاصّة بها .

وكمَا يقول أمير المؤمنين على في شجاعة رسول الله عَلَيْهُ : « كُنّا إذَا اشتدّ البأس ( أو حمي الوطيس ) لُذنا برسول الله عَلَيْهُ » وفي نسخة « اتقينا برسول الله ولذنا به »(۲) .

وَكَمَا فِي هدم الأصنام عند فتح مكة فَإِنَّ بدن الْنَّبِيِّ عَلَيْكِ كُيمل بدن علي النَّكِ

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات ج ١ ص ١٤ ب ٩ الحديث ١ .

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة: ج١٣ ، ص٢٩٧ .

ولا يحمل بدن أمير المؤمنين عليه بدن الْنَبِي عَلَيْهُ ، وهكذا فِي سائر الشؤون مَعَ أَنَّ كلاً مِنْ بدن الْنَبِي عَلَيْهُ وبدن علي عليه يفوقان بَقيَّة أبدان الأئمة الملك ، وكما للحسنين عليه خصوصية وراثية عن النبي عَلَيْهُ ، كَمَا يتفوق بدن المهدي على على بقية أبدان الائمة التسعة .

فالطبقة الواحدة مِنْ طبقات الإنسان تتضمّن درجات . كَمَا أَنَّ نور أمير المؤمنين الله وإنْ كَانَ بَعْدَ نور الْنَبِي عَلَيْهُ إِلَّا أَنَّهُ فوق مرتبة الروح الجزئية للنبي عَلَيْهُ لِأَنَّ كُلّ سلسلة الأرواح هي بَعْدَ الأنوار رتبةً ، وإنْ كانت مرتبة الروح لأمير المؤمنين الله الكلية أو الجزئية دون مرتبة الروح الكلية أو الجزئية للنبي عَلَيْهُ ، كَمَا أَنَّ الروح الكلية أو الجزئية لأمير المؤمنين الله فوق مرتبة النفس الكلية أو الجزئية لأمير المؤمنين الله فوق مرتبة النفس الكلية أو الجزئية لأمير المؤمنين الله دون مرتبة النفس الكلية أو الجزئية للأمير المؤمنين الله دون مرتبة النفس الكلية أو الجزئية للنبي عَلَيْهُ .

وَإِلَى هَذَا التراتب يشير حديث الأفلاك « لولاك لما خلقت الأفلاك »(۱) . وَلَيْسَ التعبير فيه ( ولولا خلقك ) إذْ الخلقة هِيَ جانب البدن والنفس والروح الجزئية بينها ( الكاف ) إشارة إلى الكينونة النورانية ، وَهِيَ متقدِّمة عَلَى خلق السموات والأرض ، وكذا ما في حديث الأفلاك « لولا عليّ لما خلقتك » وَلَيْسَ التعبير لولا خلق على الله ، بل لولا كينونة على الله النورية لما خلقتك خلقة التعبير لولا خلق على الله الأرضي مخلوق بَعْدَ السموات وَبَعْدَ الأرض وَبَعْدَ أبويّة عبدالله الله وآمنة بنت وهب المنهى .

فلولا نور على على على النّبي عَلَى الله كانت خلقة بدن الْنَبِي عَلَى الله ، وَلَيْسَ هَذَا تفضيل لأمير المؤمنين عَلَى النّبِي عَلَى الْنَبِي عَلَى الْنَبِي عَلَى الْنَبِي عَلَى الْنَبِي عَلَى الْنَبِي عَلَى الله وَإِنّا هُوَ ملاحظة الطبقات ، كَمَا أَنّ الحال كَذَلِكَ فِي فقرة « لولا فاطمة لما خلقتكما » وَلَيْسَ تعبير الحديث ( ولولا خلق كَذَلِكَ فِي فقرة « الولا فاطمة لما خلقتكما » وَلَيْسَ تعبير الحديث (

<sup>(</sup>١) نحتاج إلى شرح للنفس الجزئية والكلية.

فاطمة عليه الله خلقتكم ، يعني ما خلق بدن الْنَّبِيّ عَلَيْهُ وبدن علي الله وبدن على الله وبالقياس والإضافة إلى شأن نور فاطمة عليه ، وأمَّا شان نور علي الله فضلاً عَنْ شأن نور الْنَبِيّ عَلَيْهُ فَهُو أعظم .

وهكذا الحال في تعليم وإنباء جبرئيل الله للنبي عَلَيْهُ فَإِنَّمَا جبرئيل يعلّم وينبئ النفس النازلة للنبي عَلَيْهُ وَهِيَ النفس الجزئية لَهُ لا المراتب العليا لطبقة وجود النبّي عَلَيْهُ إذْ كثيرا ما يأتي جبرئيل مِنْ الملكوت إلى النبّي عَلَيْهُ بأُمُور ما فيرى أنَّ النبّي عَلَيْهُ بأُمُور ما فيرى أنَّ النبّي عَلَيْهُ عنده أشياء لا يعلمها جبرئيل ، مثل ما في ذيل الآية الكريمة ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤيًا الَّتِي أَرِيْنَاكَ إِلاَّ فِتْنَةً لِّلنّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَة فِي القُرْآنِ ﴾ (١) .

وَهِيَ فتنة السقيفة والشجرة الملعونة بنوأُميّة حَيْثُ رآهم فِي الرؤيا ينزون عَلَى منبره نزوة القردة وَلَمْ يعلم جبرئيل بها أوحي للنبي عَيَاللهُ فِي تلك الرؤيا فَقَدْ كَانَ فوق علم جبرئيل ، فصعد جبرئيل فعلم بها أوحي للنبي عَيَاللهُ ثمّ نزل بالآية الكريمة .

والحاصل أنَّ جبرئيل بمثابة قوة مِنْ قوى ذَاتَ الْنَبِيِّ عَلَيْ فَكَمَا أَنَّ لعموم الإنسان أَنْ يرجع إلى ذاكرته الخيالية أو الوهمية مَعَ أَنَّ عقل الإنسان مُهيمن عَلَى الخيال وتستعين النفس النازلة مِنْ الإنسان بالخيال ، ولا يعني ذَلِكَ أَنَّ الخيال أعظم طبقات الإنسان وَإِنَّما هُوَ كواسطة فيض من طبقة ذَاتَ الإنسان العقلية للطبقات النازلة مِنْ طبقات ذَاتَ الإنسان .

فأعظم المعرفة بالمعصومين الملكم هُوَ معرفتهم بالنوارنية أيَّ أنَّهم ذو طبقات وذو شؤون مختلفة وَهُوَ ما تشير إليه جملة مِنْ الآيات كقوله تَعَالَى ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ ﴾(٢) .

فَلَمْ يقتصر عَلَى مثليته للبشر فِي بيان جوهر ذاته ، بَلْ أضاف إلى ذَلِكَ حقيقة

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء: الآية ٦٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الكهف: الآية ١١٠ .

كبرى يغاير بها بقيّة البشر وَهِيَ حقيقته الوحيانية وَهِيَ أكبر كهال يمكن أنْ يصل إليه المخلوقون ثمَّ إنَّ ما بين هَذِهِ الطبقة العالية والطبقة المثلية للبشر طبقات متوسّطة كثيرة لاتحصى .

## الحور الرابع : ما هو أصل أصول الإنسان :

الأصل الذي به وحدة الإنسان وهويّة وجوده ، عِنْدَمَا تقول قوة غضبي فَهَلْ قوة غضبي فَهَلْ قوة غضبك جزء ذاتك وعين ذاتك أو خادمة للذات ، وكذا عِنْدَمَا تقول قوة الخيال لديَّ أو تقول نفسي فتضيف النفس لذلك الأصل وكذلك عِنْدَمَا تقول عقلي فَأَنْتَ \_ كأصل ينسب إليه بقية القوى \_ ما هُوَ وتلك القوى ما هِيَ ؟

وَهَلْ يصحّ تعبير ملا صدرا: النفس في وحدتها كُلّ القوى. هَلْ هِيَ كُلّ القوى الله هِيَ كُلّ القوى أو هِيَ وراء القوى وَقَدْ اعترف فِي مبحث النفس من الأسفار أن الباحثين لَمْ يخرجوا بنتيجة كجواب لهذا التساؤل.

وَقَدْ قَالَ الْنَبِيِّ عَيَالَهُ : « مَنْ عرف نفسه عرف ربه وأعرفكم بنفسه أعرفكم بربه »

وروى أنّ بعض أزواج النبي عَيَّالَهُ سألته : متى يعرف الإنسان ربّه فقال : « إذا عرف نفسه »(١)

قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْكُ لللهُ مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقَدْ عَرَفَ رَبَّه (٢)

وفى غرر الحكم للأمدي : قال عَيَّالله : مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ عَرَفَ رَبَّهُ )<sup>(٣)</sup> وقال عَيَّالله : المُعْرفَةُ بالنَّفْس أَنْفَعُ المُعْرفَتَيْنِ .

<sup>(</sup>١) علم الهدى ، على بن حسين ، أمالي المرتضى ـ ج ١ ص ٢٧٤ .

<sup>(</sup>٢) منسوب الى الامام جعفر بن محمد الله مصباح الشريعة ـ ص ١٣ .

<sup>(</sup>٣) التميمي الآمدي، عبد الواحد بن محمد، تصنيف غرر الحكم و درر الكلم ـ ص ٢٣٢ رقم ٤٦٣٧. ٥/ ١٩٤.

# وقال : أَفْضَلُ المُعْرِفَةِ مَعْرِفَةُ الْإِنْسَانِ نَفْسَه )(١)

وفى غرر الحكم أيضا: ( ٢٦٣٤) وقال ﷺ: غَايَةُ المُعْرِفَةِ أَنْ يَعْرِفَ المُرْءُ نَفْسَهُ ( ٣٧٢/ ٤). وفيه أيضا ( ٤٦٣٤) كَفَى بِالمُرْءِ مَعْرِفَةً أَنْ يَعْرِفَ نَفْسَهُ أَكَرَدَ ( ٢٧٧/ ٥). و( ٤٦٣٦) مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ تَجَرَّدَ ( ٢٧٢/ ٥). و( ٤٦٣٦) مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ عَرَفَ نَفْسَهُ عَرَفَ نَفْسَهُ عَرَفَ نَفْسَهُ عَرَفَ نَفْسَهُ عَرَفَ رَبَّهُ ( ٤٦٣٨) ٥). و( ٢٦٣١) مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ جَلَّ أَمْرُهُ ( ٢٠٨٨) ٥). و( ٤٦٣٨) مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ جَلَّ أَمْرُهُ ( ٢٠٨٨) ٥). و( ٤٦٤٨) مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ جَلَّ أَمْرُهُ ( ٢٠٨٨) ٥).

و ( ٤٦٤١ ) نَالَ الْفَوْزَ الْأَكْبَرَ مَنْ ظَفِرَ بِمَعْرِفَةِ النَّفْسِ ( ١٧٢/ ٦). (٢)

واحتمل بعضهم أنَّ ذَلِكَ تعليق عَلَى المحال لِأنَّ النفس لا يُعرف كنهها فَإنَّ الضمير الذي يُضاف إليه سائر القوى في قول الشخص كعقلي ونفسي وهوايَ وخيلتي وقوايَ لا تعرف حقيقته ؟

وَهل هَذِهِ المراتب كل منها عين الاخرى أو مفككة عن بعضها أو مترابطة ؟ ، ثمَّ هَذِهِ القوى جواهر أم جوهر واحد ؟ ، وَعَلَى تقدير كونها جواهر فَهِيَ شخصيات وجودية مُتعددة أو وجود واحد أم هِيَ شؤون هوية واحدة ؟ ، وماذا يعني ارتباطها هَلْ هو ارتباط عرضي فيها بينها أم ارتباط جوهري ؟ ، وارتباط الذَّات مَعَ القوى النفسانية بأنْ تكون الذات عينها عين وجود الغضب وعين العقل وأنَّ قوة وحقيقة الغضب عين وقوة العقل والنفس حقيقة أم أنَّ هَذِهِ القوى خوادم تابعة لأصل وجودي مُهيمن مُسخِّر لها وَهِيَ مُسخَّرة له ؟ .

<sup>(</sup>۱) التميمي الآمدي، عبد الواحد بن محمد، تصنيف غرر الحكم و درر الكلم-ص٢٣٢ رقم ٤٦٣٠. ٢/ ٢٥\_رقم٢٦٦١.

<sup>(</sup>٢) التميمي الآمدي ، عبد الواحد بن محمد ، تصنيف غرر الحكم ودرر الكلم-ص ٢٣٢ .

أتزعم أنَّكَ جرم صغير وفيك انطوى العالم الأكبر في العالم الأصغر. فما الذي يشير علي اليه وكيف ينطوي العالم الأكبر في العالم الأصغر.

فكلامه الله الله المعادي بهذا الغموض ، فكيف بك بذات المعصوم الله أو بسيّد ذَاتَ الإنسان العادي بهذا الغموض ، فكيف بك بذات المعصوم الله أو بسيّد المعصومين سيّد الأنبياء عَلَيْ ، حَيْثُ أَنَّ أحد القوى الَّتِي جعلها الله فيه أو أغرزها في ذاته هِيَ الروح الأمري كَمَا فِي قوله تَعَالَى : ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ ﴾(١) .

ورسول الله عَيْنِ لَمُ يضطرب وَلَمْ يهتز شعرة \_ وفسَّر ذَلِكَ جبرائيل لرسول الله عَيْنِ أَنْ يكون حان نفخ الصور . مَعَ أَنَّ إسرافيل جاء لتحية رسول الله عَيْنِ أَنْ يكون حالاً مري أعظم مِنْ إسرافيل .

وَمَعَ ذَلِكَ فسورة الشورى ترسم صورة تبيِّن عظمة سيد الأنبياء وأنَّ الروح الأمري الذي عرّفته جملة مِنْ الآيات بأن الملائكة تصعد وتعرج به كَمَا تتنزل به كَمَا فِي قوله تَعَالَى ﴿ يُنَرِّلُ الْمَلاَئِكَةَ بِالْرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ (٢) وقوله تَعَالَى ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةَ بِالْرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ ﴾ (١) وقوله تَعَالَى ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ خَمْسِينَ أَلْفَ سَنَة ﴾ (١) فمعراجها ونزولها بالروح الأمري الذي لَهُ هَذِهِ العظمة هو قطرة فِي ونزولها بالروح الأمري ، وهذَا الروح الأمري الذي لَهُ هَذِهِ العظمة هو قطرة فِي

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٢) سورة النحل: الآية ٢.

<sup>(</sup>٣) سورة المعراج : الآية ٤ .

محيط ذَاتَ الْنَبِيِّ عَلَيْهُ بحسب ما ترسمه هَذِهِ الآية مِنْ سورة الشوري<sup>(١)</sup> مِنْ تصوير للنبي عَلَيْهُ .

ولَمْ يحصر الوحي للنبي ﷺ فِي الآية ولم يقصر عَلَى الروح الأمري ، بَلْ الروح الأمري ، بَلْ الروح الأمري الذي هُوَ تمام حقيقة الكتاب واحد مِما لا يحصى من عموم أنواع الوحي الَّتِي توحى إلى رسول الله ﷺ .

<sup>(</sup>١) سورة الشورى: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجادية في دعاء يَوُم الفطر.

<sup>(</sup>٣) في نسخة (الصاغورة).

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ج٢٦ ص٢٦٥، المحتضر.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي ج ١ ص ٣٧٧.

الْعَظِيم ﴾ أن القرآن تابع وفرع من السبع المثاني وهم أهل البيت المِيَّكُ .

و مِنْ ثمّ يؤتى بذكر القرآن بَعْدَ ذكر الرسول عَيَّا فِي صدر ومطلع العديد مِنْ السور مثل: ﴿ حم وَالْكِتَابِ الْمُبِين ﴾ (١) و﴿ طسم تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِين ﴾ (١) و﴿ طسم تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِين ﴾ (١) ، بل قد ورد مستفيضا المُبِين ﴾ (١) و ﴿ طس تِلْكَ آيَاتُ الْقُرْآنِ وَكِتَابٍ مُبِين ﴾ (١) ، بل قد ورد مستفيضا أن صدر هذه السور أسهاء لعلي الله وأهل البيت المِلِي فضلا عن فوقية وهيمنة النبي عَلَيْ على كل ذلك ، وهَذَا مفاد حديث الثقلين بين الفريقين ﴿ إنِّي تاركُ فيكم الثقلين » حَيْثُ أَنَّ الضمير يعود إلى الْنَبِي عَيَا اللهُ وَانَّةُ مصدر الثقلين كمبدأ وكمعاد الثقلين » كَيْتُ أَنَّ الضمير يعود إلى الْنَبِي عَيَا اللهُ وَتَى يردا على الحوض ) .

# هيمنة النبي عَيْرَاللهُ ونظام الحجج

فَالنبي ﷺ مصدر اعتبار الثقلين وَهُوَ منطوق مفاد « إِنِّي تاركٌ فيكم الثقلين » وَهَذِهِ المقارنة تفيد :

#### ضوابط وقوالب

١ ـ تبين أعظمية حجية شخص الْنَبِي عَيَالَهُ مَعَ ما للقرآن مِنْ كُلّ الطبقات لا
 المقارنة .

٢ ـ لا المقارنة بين حديث الْنَّبِيِّ عَيَّاللهُ المروي عِنْدَ الرواة مَعَ كلام المصحف.

٣ فَإِنَّ الحديث النبوي المروي هو نبي صامت كَمَا أَنَّ المصحف الشريف قرآن صامت لكنّه كلام الله فيفوق بِهَذَا اللحاظ الأحاديث النبوية المروية .

٤ لِأَنَّ كلام الله فوق كلام الْنَّبِيِّ عَلَيْهِ اللهُ .

<sup>(</sup>١) سورة الدخان: الآية ١-٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء: الآية ١-٢؛ وكذلك القصص: الآية ١.

<sup>(</sup>٣) سورة النمل: الآية ١.

٥ لكن شخص الْنَبِيّ عَلَيْكُ كلام الله الأعظم فوق كلام المصحف.

٦- وَمِنْ ثُمَّ كَانَ شخص مولانا أمير المؤمنين الله وأشخاص الأئمة الله الله المسحف قرآن صامت .

٧- نعم الأحاديث المروية عَنْ الأئمة الله إمام صامت والكلام الصامت
 للأئمة الهي هُوَ دون كلام الله في المصحف .

٨ فَمِنْ ثُمَّ يوهم ويخطأ مِنْ يقصر منازل القرآن ومقاماته على المصحف الشريف .

٩ - كَمَا يوهم مِنْ يخلط بين إسلام المصحف وإسلام القرآن.

• ١ ـ فضلاً عَنْ غفلته عَنْ إسلام الثقلين .

البيت الميل كبداية وأمَّا بقاءاً فيستغني ويستقل عنهم القرآن فِي البدء مِنْ أهل البيت الميلا كبداية وأمَّا بقاءاً فيستغني ويستقل عنهم الميلا ويستبدّ بفهمه وقدراته بالمصحف الشريف فضلاً عن عجزه عَنْ نيل طبقات القرآن .

وَهُوَ معنى تلازمهما وعدم افتراقهما « لن يفترقا حَتّى يردا عليَّ الحوض » .

17- إنَّ تراتب الحجج مراتب فوق بعضها البعض كفوقية حجية الرسول عَيَّا عَلَى حجية القرآن والعترة ، ولا ينافي ذلك كونها مِنْ دلائل نبوة سيد الأنبياء عَيَّا نظير دلالة الآيات المخلوقة عَلَى خالقها ؛ وَذَلِكَ لِأَنَّ الحجج تشاهد بعضها عَلَى بَعْض نظير دلالة موقعية أمير المؤمنين عَيَّ بهاله مِنْ فضائل وكهالات عَلَى مقام وحجية الْنَبِي عَيَّا أُعظم مِنْ حجيتهها .

#### حقيقة تفسير القرآن بالقرآن

١٣ ـ وَعَلَى ضوء ذَلِكَ فتوهم أَنَّ تفسير القرآن بالقرآن مُقدَّم فِي الحجيَّة عَلَى تفسير القرآن بالسنة النبوية فضلاً عَنْ سنة أهل البيت البَيْلِ وهو وهمٌ محض ؛ وَذَلِكَ لانطوائه عَلَى :

أوَّلاً: المغالطة ثمَّ الغفلة بجملة مِنْ الحقائق الكبيرة ؛ أمَّا المغالطة فلأن تفسير القرآن بالقرآن حقيقته: هُوَ تفسير المجتهد للقرآن بحسب قدرته البشرية بالاستعانة بتتبعه وفطنته بموارد أُخرى مِنْ القرآن ، فَلَيْسَ العنوان مُطابق لحقيقة منهاج هَذَا التفسير لِأنَّ العنوان ( تفسير القرآن بالقرآن ) مقتضاه إنَّ القرآن العظيم بحقيقته العظيمة وقدرته الغيبية المهولة يقوم بتفسير نفسه .

وَهَذَا لَيْسَ هُوَ مَا يَجِرِي مِنْ منهج تفسير المجتهد للقرآن بالقرآن الذي هُوَ نتاج بشري بجهد بشري وإنْ كَانَ بمحاولة الاستعانة بالقرآن الكريم ، فكيف يكون هَذَا الاجتهاد مرتبة حجيته فوق تفسير القرآن بالسنة المطهّرة ، هَذَا لو أُريد السنة الصامتة وَإلَّا فالسنة الناطقة وَهُو نفس الْنَبِي عَيْلُهُ فتقدم حجيتها عَلَى القرآن الصامت واضح ، بَعْدَ كون هي العترة القرآن الناطق وكون شخص الْنَبِي فوق ذلك ، وقد مر أن حقيقة القرآن وهو روح القدس دون نور أهل البيت المنظية فضلا عن فوقية وهيمنة النبي عَيْلُهُ .

# ١٤ التأييد بالروح الأمري روح القدس يغاير التناسخ:

قَدْ خلط أكثر الفرق الباطنية بين انتقال روح القدس والروح الأمري من آدم الله إلى الْنَبِيّ الحاتم الله وراثة اصطفائية (بين ذَلِكَ) وبين التناسخ، فحسبوا أنَّ هَذَا الانتقال تناسخ، بينها هُو توريث روحي اصطفائي فهُو مَعَ الأنبياء مؤيداً لهم كقوة خادمة، لا أنَّهُ أصل ذواتهم كي يتوهم التناسخ حيئة وقد مرّ في مراتب الإنسان وأصله أنَّ قوى النفس النازلة نسبتها إلى أصل ذات الإنسان نسبة القوى الخادمة.

كَمَا هُوَ مفاد قول الْنَبِي عَيَّالًا « النفس كأخبث الدواب » ، وفي حديث نبوي آخر « أعدى أعدائك نفسك الَّتِي بين جنبيك »(١) ، حَيْثُ يُبيِّن هَذان الحديثان الشريفان تغاير النفس عَنْ أصل الذَاتَ أو مَعَ أصل ذَاتَ الإنسان وإنِّها كالدَّابة المركوبة يدبِّ عليها أصل ذَاتَ الإنسان وَهِيَ عدو مباين .

فانتقال روح القدس وَهُوَ الروح الأمري بَعْدَ الْنَبِيّ عَيْلَا إِلَى علي الله التناسخ ، ولا أنَّ روح مُحمَّد عَيْلاً حلَّت حلول التناسخ فِي أمير المؤمنين الله فقوله تعَالَى ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلاَ الإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَّهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاء مِنْ عِبَادِنَا ﴾ أفالروح الأمري الإِيمَانُ وَلَكِن جَعَلْنَاهُ نُورًا نَّهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاء مِنْ عِبَادِنَا ﴾ أفاروح الأمري نورٌ يورثه الله ﴿ مَنْ نَشَاء مِنْ عِبَادِنَا ﴾ وَمِنْ ثمَّ وَرَدَ فِي الروايات أنّهُ ( يكون معهم ) وَهُو مفاد قوله تَعَالَى ﴿ يُنَزِّلُ الْمَلاَئِكَة بِالرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ ﴾ عَلَى مَنْ نشاء هُو التوريث فِي قوله تَعَالَى : ﴿ ثُمَّ عِبَادِهِ ﴾ أوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَهُنّا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ أن .

وَهُوَ الْإِلْقَاء فِي قُولُه تَعَالَى ﴿ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَى مَن يَشَاء مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (٥) وَهُوَ الْإِيحَاء الذي تَقَدَّمَ فِي سورة الشورى ﴿ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا ﴾ وَهُوَ الموصوف بالهداية فيها ، فبالنسبة إلى الْنَبِي عَيَا الله أوحينا وبالنسبة إلى الأئمة مِنْ بعده هداية مِنْهُ تَعَالَى لهم به ، وسيّاه تَعَالَى بالتوريث والتنزيل والإلقاء .

فَكَمَا فِي قوله تَعَالَى : ﴿ وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا فَأَلْهَمَهَا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا ﴾ (٦) فَإِنَّ

<sup>(</sup>١) عوالي اللئالئ: ج٤ ص١١٨ « أعدا أعداؤك»، وأمَّا فِي المتن فَعَنْ البيهقي فِي كشف الخفاء: ج١ ص١٤٣ ح٤١٢ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشورى: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة النحل: الآية ٢.

<sup>(</sup>٤) سورة فاطر: الآية ٣٢.

<sup>(</sup>٥) سورة غافر : الآية ١٥ .

<sup>(</sup>٦) سورة الشمس: الآية ٨.

الإلهام قريب سنخا من التعبير ﴿ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ فَإِنَّ القوى الوجودية كقوى التقوى في الإنسان .

الفرق بين : ﴿ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنْ أَمْرِنَا ﴾ . و﴿ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ الْقُدُسِ ﴾ و ﴿ إِذْ أَيَّدْتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ ﴾ و ﴿ إِذْ أَيَّدَتُكَ بِرُوحِ الْقُدُسِ ﴾ (١) :

فَقَدْ يُتساءل ما الفرق بين تأييد الْنَبِيّ عيسى اللهِ بروح القُدُس وبين عنوان أوحينا فِي سيد الأنبياء عَلَيْهُ ووجه الفرق ، كَمَا وَرَدَتْ بذلك الروايات عَنْ أهل البيت المِثِلُ أنَّ عيسى اللهُ أيِّد بخلافه في سيد الأنبياء فإنه جعل من القوى الخادمة له .

# آية المُباهلة ﴿ أَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ﴾ :

٥١ - وفي مصحح مرازم عَنْ أبي عبدالله عليه قَالَ : « قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى : يا مُحمَّد إنِّي خلقتك وعلياً نوراً يعني روحاً بلا بدن قبل أنْ أخلق سمواتي وأرضي وعرشي وبحري ، فَلَمْ تزل تهللني وتمجدني ثمَّ جمعت روحيكما فجعلتهما واحدة فكانت تمجدني وتقدسني وتهللني ، ثمَّ قسّمتها اثنتين وقسّمت الثنتين ثنتين فصارت أربع ، مُحمَّد عَيَّا واحد وعلي واحد والحسن والحسين ثنتان ، ثمَّ خلق الله فاطمة مِنْ نور ابتدأها روحاً بلا بدن ثمَّ مسحنا بيمينه فأفضى نوره فينا »(٢) .

فقوله تعالى فجعلتهما واحدة يحتمل فيه ما تَقَدَّمَ مِنْ كون روح على السَّلِا خادمة لروح الْنَبِيِّ عَلَيْكُ ، وَلَيْسَ مِنْ التناسخ والحلول الذي يقول به جملة مِنْ الفرق الباطنية وَبَعْض الصوفية ، وَهَذَا ربّها أحد تفاسير قوله تَعَالَى : ﴿ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَنَا .

وَهَذَا التفسير لعبارة « ثمَّ جمعت روحيكما » يقرب احتماله كتفسير لقوله ﷺ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي: ب مولد الْنبَّيِّ عَيْلَا ح ٣، ج ١ ص ٤٤٠.

« أنا مدينة العلم وعليّ بابُها » ، فَإِنَّ الكثير يتساءل عَنْ معنى بابية علي اللهِ : فَإِنَّ الصحابة يروون عَنْ الْنَبِيِّ عَلَيْكُ كُمَا يروي علي اللهِ عنه فَأَيِّ خصيصة أو امتياز لعليّ اللهِ دون البقية ؟ .

والجواب أنَّ مدينة العلم النبوي لَم يطفح منها فِي أحاديث الْنَبِي عَيَالِهُ إِلَّا اليسير فَهِيَ فِي مقام ملكوتي منيع مِنْ طبقات مقامات ذَاتَ الْنَبِي عَيَالِهُ ، ولا يصل إليها ولا يغرف منها ولا يرفد منها إلَّا المُطهّرون مِنْ أهل البيت المَيِّ الَّذِيْنَ يمسّون الكتاب كَمَا يشير اليه قوله تَعَالَى ﴿ إِنَّهُ لَقُرْآنُ كَرِيم فِي كِتَابٍ مَّكْنُون لاَّ يَمَسُّهُ إِلاَّ المُطَهّرُون ﴾ مكنون أي محفوظ ومطهّرون أي الَّذِيْنَ شهد لهم القرآن بالطهارة .

فخصص القرآن نيل ذَلِكَ بأهل البيت الملكي بتوسط الارتباط النوري بين الأئمة الملكي وَالْنَبِي عَلَيْهُ ، نظير ما وَرَدَ مِنْ رواية الفريقين فِي تبليغ سورة البراءة مِنْ الحديث القدسي : « لا يُبلِّغ عنك إلاّ أَنْتَ أو رجلٌ منك »(۱) أيّ لا يُبلِّغ عَن المقام العلوي والطبقة العرشية للنبي عَيَا الله الله النبي عَيَا الله ومراتبه النازلة اي الطبقة الأرضية مِنْهُ ، أو رجلٌ مِنْهُ أَنَّ فَإِنَّ حقيقة ذات النَّبِي عَيَا الله قَدْ بيّنت هويته إجمالاً فِي قوله تَعَالَى ﴿ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ مَّ مُلكُمْ يُوحَى إِلَيَ ﴾ ، ف ﴿ بَشَرُ مَّ مُلكُمْ الطبقة النازلة مِنْ النبي عَيَا الله الطبقة النازلة مِنْ النبي عَيَا الله وأمّا ﴿ يُوحَى إِلَيّ ﴾ فإشارة إلى الطبقة العلوية مِنْهُ عَلَى العليا خلق العرش ، كَمَا وَرَدَ فِي الروايات أنّ مِن نور الْنَبِي عَلَى خلق العرش . فالوحي المطلق أعظم مخلوق وأعظم مِنْ العرش وفوق العرش .

فروح أمير المؤمنين المنظلاً دون علوّ روح الْنَبِيّ عَلَيْلاً ونازلة عنها وخادمة للروح السماء وبابٌ للسمو والعلوّ ، وَقَدْ ربط القرآن بين

<sup>(</sup>١) نظير قوله: ﴿ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِّنْهُ ﴾.

<sup>(</sup>٢) نظير قوله ﷺ فِي شأن أمير المؤمنين: « أَنْتَ مني بمنزلة هارون مِنْ موسى».

الحجج الناطقة مِنْ الله تَعَالَى المنصوبة عَلَى العباد مَعَ أبواب السماء فِي قوله تَعَالَى ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَذَّبُواْ بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبْوَابُ السَّمَاء وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجُمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ ﴾ .

كَمَا أَطلقت الآية عَلَى عيسى عَلَيْ وَأُمَّه عَلَيْ ، والآية الَّتِي تُكذّب هِيَ الآية الناطقة التي لها دعوى تنطق وَهُمْ الحجج ، فروح علي على خادمة وبابٌ لروح الْنَبِي عَلَيْ « أَنَا مدينة العلم وعليٌّ باب ، أنا مدينة الحكمة وعليٌّ باب ، أنا مدينة الفقه وعليٌّ باب ، أنا مدينة الفقه وعليٌّ بابها » (١) وَهَذَا الارتباط بين الأئمة وملكوت روح ونور الْنَبِي عَيَا اللهُ جارٍ فِي كُلِّ الأئمة كَمَا عمّم فِي الحديث القدسي السابق « أو رجل منك » ، فَهُمْ لا يأخذون عَنْ بدن الْنَبِي عَيَا اللهُ فحسب بَلْ يأخذون عَنْ نوره وروحه وبدنه البرزخي .

فها في هَذِهِ الآيات والروايات ضابطة عامّة لكيفية ارتباط المعصومين مِنْ أهل البيت المِيْ علي علي علي علي وفاطمة عليك والحسن والحسين المِيْك والتسعة مِنْ ذريّة الحسين المِيْك ارتباطاً نورياً وروحياً بالنبي عَيْن ، كَمَا هُوَ الحال فِي تلقّي مصحف فاطمة عليك ، حَيْثُ وَرَدَ إِنَّ هَذَا مما أملاه رسول الله عَيْن عَمَيها والظاهر أنّه إملاء بعد رحيله ، ولا ينافي ذلِكَ أنّها تلقته عَنْ إسرافيل وجبرائيل وميكائيل ، إمّا لتعدّد قنوات تلقيه أو لكونهم المِيْك يوصلون لها عَنْ النّبيّ عَيْن أَلْ .

ثمَّ إِنَّ فِي ذيل الرواية قوله ﷺ « ثمَّ خلق الله فاطمة ﷺ مِنْ نورٍ ابتداء » أيّ لَيْسَ مِنْ نورِ الحسين الله فاطمة عليه ما فِي روايات أُخرى عِنْدَ الله مِنْ نور الحسن والحسين الله في الله فاطمة ابنته ، كمَّ اقتبس نور علي مِنْ نوره ، واقتبس مِنْ نور فاطمة وعلي الحسن والحسين الهيك " ).

<sup>(</sup>١) تذكرة الخواص: للسبط بن الجوزي: ص٢٩، الشريعة للآجري حديث ١٥٠٥ ج٤ ص ٢٠٨، اللئالئ المصنوعة ج١ ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار : ٥٦/ ٤ ؛ البرهان فِي تفسير القرآن : ج٤ ص١٩٣ فِي ذيل الآية ﴿ وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهِم مَّا يَلْبِسُون ﴾ .

ثمَّ إنَّ مفاد هَذِهِ الرواية والروايات الواردة فِي خلق النور مُتطابق مَعَ ما فِي سورة النور وآية النور ﴿ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الرُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُونِةٍ لاَّ شَرْقِيَّةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ الرُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوْكَبُ دُرِّيُّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَارَكَةٍ زَيْتُونِةٍ لاَّ شَرْقِيَّةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُّورٌ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاء وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيم ﴾ (١) .

فَإِنَّ فيه عَلَى تقدير خمس تشبيهات وَعَلَى تقدير آخر أربعة عشر تشبيها ، وبسط الكلام في مفاد الآية في موضع آخر . ثمَّ إِنَّ فِي روايات النور اختلاف في التفصيل ففي هَذِهِ الرواية « إِنِّي خلقتك وعلياً نوراً ... ثمَّ قسمتها اثنتين وقسمت الثنتين ثنتين فصارت أربع ... ثمَّ خلق الله فاطمة مِنْ نور ابتدأها » .

فخلق فاطمة عليها مِنْ نور لَيْسَ مِنْ نور الحسنين كي تكون مفضولة للحسنين عليها ، بَلْ هِيَ فاضلة عَلَيْهِم . وَمِنْ هَذِهِ الزاوية يتطابق مَعَ ألسنة أُخرى مِنْ روايات النور إنَّهُ اشتقَ مِنْ نور الْنَبِي عَيَالِهُ وعليٌّ وفاطمة عليها نور الحسنين عليها .

<sup>(</sup>١) سورة النور : الآية ٣٥.

# الرجعة وعالم الأشباح

## تعريف الأشباح ،

روى الكليني بسنده إلى جابر بن يزيد قَالَ : قَالَ لِي أبو جعفر اللهِ : « يا جابر إنَّ الله أوَّل ما خلق محمداً عَلَيْ وعترته الهداة المهديين فكانوا أشباح نور بين يدي الله ، قلت وما الأشباح ؟ قَالَ : ظل النّور أبدان نورانية بلا أرواح وَكَانَ مؤيداً بروح واحدة وَهِيَ روح القدس فبه كَانَ يعبد الله وعترته ولذلك خلقهم حلهاء علماء بررة أصفياء يعبدون الله بالصلاة وَالصَّوم والسجود والتسبيح والتهليل ويصلون الصلوات ويحجّون ويصومون »(١) . ومفاد الرواية دونية البدن في عالم الأشباح عن مقام عالم الأمر والروح الأمري .

وروى في العلل عن مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ أَنَّ رَسُولَ اللهُ قَالَ: إِنَّ اللهُ عَنَّ وَجَلَّ خَلَقَنِي وَعَلِيّاً وَفَاطِمَةَ وَالْحُسَنَ وَالْحُسَيْنَ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الدُّنْيَا بِسَبْعَةِ آلَافِ عَامٍ قُلْتُ فَلَّيْنَ كُنْتُمْ يَا رَسُولَ الله قَالَ قُدَّامَ الْعَرْشِ نُسَبِّحُ الله تَعَالَى وَنَحْمَدُهُ وَنُقَدِّسُهُ وَنُمَجِّدُهُ قُلْتُ عَلَى أَي مِثَالٍ قَالَ أَشْبَاحِ نُورٍ حَتَّى إِذَا أَرَادَ الله عَلَى أَي مِثَالٍ قَالَ أَشْبَاحِ نُورٍ حَتَّى إِذَا أَرَادَ الله عَلَى أَي مِثَالٍ قَالَ أَشْبَاحِ نُورٍ حَتَّى إِذَا أَرَادَ الله عَلَى أَي مِثَالٍ قَالَ أَشْبَاحِ نُورٍ حَتَّى إِذَا أَرَادَ الله عَلَى أَي مِثَالٍ قَالَ أَشْبَاحِ نُورٍ حَتَّى إِذَا أَرَادَ الله عَلَى أَي مِثَالٍ اللهَ الله وَلَا سَفَاحُ الْكُفْرِ يَسْعَدُ بِنَا قَوْمُ وَيشَق وَأَرْحَامِ الْأُمْهَاتِ وَلَا يُصِيبُنَا نَجَسُ الشِّرْكِ وَلَا سِفَاحُ الْكُفْرِ يَسْعَدُ بِنَا قَوْمُ وَيشَق وَأَرْحَامِ الْأُمْهَاتِ وَلَا يُصِيبُنَا نَجَسُ الشِّرْكِ وَلَا سِفَاحُ الْكُفْرِ يَسْعَدُ بِنَا قَوْمُ وَيشَق

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١، باب مولد النَّبِيِّ عَيَّا اللهُ ح١٠ ص٤٤٢.

[يَشْقَى] بِنَا آخَرُونَ فَلَمَّا صَيَّرَنَا إِلَى صُلْبِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ أَخْرَجَ ذَلِكَ النُّورَ فَشَقَّهُ نِصْفَيْنِ فَجَعَلَ نِصْفَهُ فِي عَبْدِ اللهَّ وَنِصْفَهُ فِي أَبِي طَالِبٍ ثُمَّ أَخْرَجَ النِّصْفَ الَّذِي لِي إِلَى الْمَنْ وَالنِّصْفَ إِلَى فَاطِمَةَ بِنْتِ أَسَدٍ فَأَخْرَجَتْنِي آمِنَةٌ وَأَخْرَجَتْ فَاطِمَةُ عَلِيّاً ثُمَّ أَعَادَ عَزَّ وَجَلَّ الْعَمُودَ إِلَى عَلِيًّا ثُمَّ أَعَادَ عَزَّ وَجَلَّ الْعَمُودَ إِلَى عَلِيًّ فَخَرَجَتْ مِنِي فَاطِمَةُ ثُمَّ أَعَادَ عَزَّ وَجَلَّ الْعَمُودَ إِلَى عَلِيًّ فَخَرَجَ مِنْ فَاطِمَةُ ثُمَّ أَعَادَ عَزَّ وَجَلَّ الْعَمُودَ إِلَى عَلِيًّ فَحَرَجَ مِنْ فَاطِمَةُ ثُمَّ أَعَادَ عَزَّ وَجَلَّ الْعَمُودَ إِلَى عَلِيًّ فَصَارَ فِي وَلْدِ مِنْ النِّصْفَيْنِ جَمِيعاً فَهَا كَانَ مِنْ نُورِ عَلِيًّ فَصَارَ فِي وُلْدِ الْحُسَنِ وَمَا كَانَ مِنْ نُورِي صَارَ فِي وُلْدِ الْحُسَيْنِ فَهُو يَتْتَقِلُ فِي الْأَئِمَّةِ مِنْ وُلْدِهِ إِلَى الْعَمُودَ إِلَى عَلِيًّ فَصَارَ فِي وُلْدِ الْحُسَنِ وَمَا كَانَ مِنْ نُورِي صَارَ فِي وُلْدِ الْحُسَيْنِ فَهُو يَتْتَقِلُ فِي الْأَئِمَّةِ مِنْ وُلْدِهِ إِلَى الْمُعْمَارَ فِي وُلْدِهِ إِلَى مَا كَانَ مِنْ نُورِي صَارَ فِي وُلْدِ الْحُسَيْنِ فَهُو يَتْتَقِلُ فِي الْأَئِمَّةِ مِنْ وُلْدِهِ إِلَى عَلَيْهِ مِنْ وُلْدِهِ إِلَى مَا كَانَ مِنْ نُورِي عَلَا الْعَمَارَ فِي وُلْدِ الْخُسَيْنِ فَهُو يَتْتَقِلُ فِي الْأَئِمَّةِ مِنْ وُلْدِهِ إِلَى مَا لَقِيَامُ ('')

<sup>(</sup>١) ابن بابویه ، محمد بن علی ، علل الشر ائع ـ ج ١ ص ٢٠٩ .

<sup>(</sup>٢) في د : « في تسبيح » .

<sup>(</sup>٣) أي من الرحمة و المغفرة. و قوله « و ما صعد » أي من صالح الأعمال ( هامش البحار ) .

وَأَنْتُمْ الجُنْبُ وَالجُانِبُ وَأَنْتُمْ الْكَرَاسِيُ (١) وَأُصُولُ الْعِلْمِ فَأَقْرِى ْ عَلِيّاً مِنَّا السَّلَام (٢) ...

ثمَّ عَرَجَ بِي إِلَى السَّمَاءِ السَّابِعَةِ فَسَمِعْتُ الْلَائِكَةَ يَقُولُونَ ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعْدَهُ ﴾ فَقُلْتُ وَبِمَا ذَا وَعَدَكُمْ قَالُوا يَا رَسُولَ اللهَّ لَمَّا خُلِقْتُمْ أَشْبَاحَ نُورٍ فِي ضَدَقَنَا وَعْدَهُ ﴾ فَقُلْتُ عَلَيْنَا وَلَا يَتُكُمْ فَقَبِلْنَاهَا وَشَكَوْنَا حَبَّتَكُمْ إِلَى اللهَّ عَزَّ وَجَلَّ نُورٍ مِنْ نُورِ اللهَّ عُرِضَتْ عَلَيْنَا وَلَا يَتُكُمْ فَقَبِلْنَاهَا وَشَكَوْنَا حَبَّتَكُمْ إِلَى اللهَّ عَزَّ وَجَلَّ فَأَمَّا أَنْتَ فَوَعَدَنَا بِأَنْ يُرِينَاكَ مَعَنَا فِي السَّمَاءِ وَقَدْ فَعَلَ وَأَمَّا عَلِيٌّ فَشَكُونَا حَبَّتَهُ إِلَى اللهَ عَزَّ وَجَلَّ فَعَلَ وَأَمَّا عَلِيٌّ فَشَكُونَا حَبَّتَهُ إِلَى اللهَ عَزَّ وَجَلَّ عَزَ وَجَلَ فَعَلَ وَأَمَّا عَلِيٌّ فَشَكُونَا حَبَّتَهُ إِلَى اللهَ عَزَقَ وَجَلَّ فَخَلَقَ (٣) لَنَا فِي صُورَتِهِ مَلَكًا وَأَقْعَدَهُ عَنْ يَمِينِ عَرْشِهِ عَلَى سَرِير ... هَ (٤)

٣ـ وروى فِي العلل بسنده عَنْ حبيب بن مظاهر الأسدي « بيض الله وجهه » أَنَّهُ قَالَ للحسين بن علي بن أبي طالب المَيْكُ : أيّ شيء كنتم قبل أنْ يخلق الله عَزَّ وَجَلَّ آدم اللَّهُ ؟ قَالَ اللهُ : « كُنّا أشباح نور ندور حول عرش الرَّحْمَن فنعلِّم المَلائكة التسبيح والتهليل والتحميد » (٥) .

٤- قال في البحار: اقُولُ وَجَدْتُ فِي نُسْخَةٍ قَدِيمَةٍ مِنْ مُؤَلَّفَاتِ أَصْحَابِنَا مَا هَذَا لَفْظُهُ اسْتِئْذَانٌ عَلَى السِّرْدَابِ الْمُقَدَّسِ وَالْأَئِمَّةِ الْكِيْ اللَّهُمَّ إِنَّ هَذِهِ بُقْعَةٌ طَهَّرْتَهَا وَعَقْوَةٌ شَرَّفْتِهَا وَمَعَالِمُ زَكَيْتَهَا حَيْثُ أَظْهَرْتَ فِيهَا أَدِلَّةَ التَّوْجِيدِ وَأَشْبَاحَ الْعَرْشِ الْمَجِيدِ الَّذِينَ اصْطَفَيْتَهُمْ مُلُوكاً لِخفْظِ النِّظَامِ وَاخْتَرْتُهُمْ رُؤَسَاءَ لِجَمِيعِ الْأَنَامِ وَبَعَنْتُهُمْ لِقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِسطِ فِي ابْتِدَاءِ الْوُجُودِ إِلَى يَوْمِ الْقِيمامَةُ اللَّهُ الْمَثَلُومَا الْمَعْمَةُ اللَّهُ الْمَعْمَةُ اللَّهُ الْقَيَامَةُ اللَّهُ الْمُعَلِّمِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمَةُ الْمُعْمَى الْمُعَلَّمُ الْمُعْمَامِ الْقِيمامِ الْقَامِ الْمُعَلَّيْ الْمَامِ الْفَطَامِ الْقَلْمَةُ عَلَى السِّرَاقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقَوْمِ الْمُ الْمَامِ الْمَيْمَةُ الْمُرْتِيمامِ الْقِيمامِ الْقَرْحِيمِ الْمُثَامِ الْمُعْرِقِيمامِ الْقِيمامِ الْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْلَى الْمَالِمَامِ الْمُعْرَامِ الْمُؤْمِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمَامِ الْمَعْمَامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْقِيمامِ الْمُعْمَامِ الْمُؤْمِ الْمُعْمِيمِ الْقِيمامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمِيمامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمِيمُ الْمُعْمَامِ الْمُعْمَامُ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمُ الْمُعْمُ الْمُعْمَامِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمِيمِ الْمُعْمَامِ الْمُعْم

### عالم الميثاق

١ ـ روى الشَّيْخ فِي أماليه بسنده عَنْ عبيد بن يحيى عَنْ يحى بن عبدالله بن

<sup>(</sup>١) في م ، د : « الكرسيّ » .

<sup>(</sup>٢) استرآبادي ، على ، تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة .

<sup>(</sup>٣) في م: « فحول ».

<sup>(</sup>٤) تأويل الآيات الظاهرة للاسترابادي ص ٨٣٣ ، تفسير فرات الكوفي الآية ٧٤ سورة الزمر .

<sup>(</sup>٥) العلل: ب١٨ ما ذكره مُحمَّد بن بحر الشيباني الرهني/ ج١/ ص٢٣.

<sup>(</sup>٦) مجلسي، محمد باقر بن محمد تقى، بحار الأنوارج ٩٩/ ١١٥.

الحسن عَنْ الحسن بن على عليه قَالَ: قَالَ رسول الله عَلَيه أَنَّ فِي الفردوس لعينا أحلى مِنْ الشهد وألين مِنْ الزبد وأبرد مِنْ الثلج وأطيب مِنْ المسك، فيها طينة خلقنا الله عَزَّ وَجَلَّ منها وخلق منها شيعتنا، فَمَنْ لَم يكن مِنْ تلك الطينة فَلَيْسَ منّا ولا مِنْ شيعتنا، وَهِيَ الميثاق الذي أخذ الله عَزَّ وَجَلَّ عَلَيه ولاية أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه ، قَالَ عبيد: فذكرت لمحمد بن علي بن الحسين عليه هذَا الحديث؟ فَقَالَ صدقك يحيى بن عبدالله هكذا أخبرني أبي عَنْ جدي عَنْ أبيه عَنْ النَّبِي عَيَالُه ».

قَالَ عبيد: قلت أشتهي أنَّ تفسِّره لنا إنْ كَانَ عندك تفسير؟ قَالَ: نعم أخبرني أبي عَنْ جدي عَنْ رسول الله عَيَّا قَالَ: « إنَّ لله ملكا رأسه تحت العرش وقدماه في تخوم الأرض السابعة السفلى بين عينيه راحة أحدكم فإذا أراد الله عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يُخلق خلقاً عَلَى ولاية على بن أبي طالب على أمر ذَلِكَ الملك فأخذ مِنْ تلك الطينة فرمى بها في النطفة حَتّى تصير إلى الرحم منها يخلق وَهِيَ الميثاق والسلام »(١).

وقَدْ يقال ويستظهر مِنْ قوله الله في هَذِهِ الرواية وَهِيَ الميثاق ما ذهب إليه جملة مِنْ المتكلمين مِنْ تأويل عالم الميثاق وعالم الذَّر بأنَّهما كناية عَنْ اختلاف الاستعدادات والقابليات، وَهَذَا أمر بيِّن لا يمكن إنكاره فَإنَّهُ لا شبهة في أن النبي عَيَّا وأبا جهل ليسا في درجة واحدة مِنْ الاستعداد والقابلية، وَهَذَا لا يستلزم سقوط التكليف فَإنَّ الله تَعَالَى كلَّف الْنَبِي عَيَا حسب ما أعطاه مِنْ ذَلِكَ ما في الاستعداد لتحصيل الكهالات وكلَّف أبا جهل حسب ما أعطاه مِنْ ذَلِكَ ما في وسعه وَلَمْ يجبره عَلَى شيء مِنْ الشر والفساد وَعَلَى هَذَا التأويل فلا خلق للأرواح قبل الأجساد ؟

الرد : وفيه : أنَّه قَدْ وَرَدَ فِي روايات الطّينة بكثرة تعدّد الطّينة الَّتِي خلق منها الأرواح والطّينة الَّتِي خلق منها الأبدان ، فلكل مِنْ الروح والبدن طينة والمراد مِنْ

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي : ح ( ١٣٥٦ ـ ٦ ) أنَّ فِي الفردوس لطينة .

البدن قبال الروح البدن الدنيوي غَيْر المرئي ، والمراد من الطينة هي الأصلية ، ومفاد هَذِهِ الرواية ناظر لطينة البدن لا لطينة الروح وليس بناظر لخلق الروح قبل البدن ، كَمَا أَنَّ المُراد مِنْ طينة الروح طينة الجسم الرقيق للروح الذي هو مِنْ قبيل الظلال في الأظلة أو الشبح في الأشباح .

ومما يقرب إرادة الجسم غير المرئي من الطينة قوله على (أمر ذلك الملك فأخذ من تلك الطينة \_ أي طينة الفردوس \_ فرمى بها في النطفة حتى تصير الى الرحم) الدال على ان الطينة الأصلية هي غير النطفة وتقرر كينونتها في النطفة بإدخالها يقتضي كونها شفافة ألطف من النطفة ، ومن ثم سميت بالذر ايضا لشدة صغر حجمها الى درجة غير مرئية .

وَقَدْ وَرَدَ فِي الروايات أَنَّهُ ( تَعَالَى ) لما كلَّف الأرواح أَوَّلاً فِي عالم الميثاق والذَّر فاختاروا الخير أو الشر بإختيارهم فِي تلك العوالم وتفرع عَلَى ذَلِكَ جزاءاً اختلاف الطينة عَلَى حسبها اختاروه .

٢ ـ وروى الصدوق بسند فيه رفع خفيف عَنْ زيد الشحّام عَنْ أبي عبدالله على الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى خلقنا مِنْ نور مبتدع مِنْ نور رسخ ذَلِكَ النور في طينة مِنْ أعلى علين وخلق قلوب شيعتنا مما خلق مِنْهُ أبداننا وخلق أبدانهم مِنْ طينة دون ذَلِكَ فقلوبهم مونى إلينا لأنَّها خلقت مما خلقنا مِنْهُ ثمَّ قرأ ﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِيِّين وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلِيَّيُون كِتَابٌ مَرْقُوم يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُون ﴾ وإنَّ الله تبارك وَتَعَالَى خلق قلوب أعدائنا مِنْ طينة سجّين وخلق أبدانهم مِنْ طينة مِنْ دون ذَلِكَ ، وخلق قلوب شيعتهم مما خلق مِنْهُ أبدانهم فقلوبم تهوى إليهم ثمَّ قرأ ﴿ إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّين وَمَا أَدْرَاكَ خلق مِنْ طينة مِنْ دون ذَلِكَ ، وخلق قلوب شيعتهم مما خلق مِنْهُ أبدانهم فقلوبم تهوى إليهم ثمَّ قرأ ﴿ إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّين وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّين كِتَابٌ مَرْقُوم وَيْلٌ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِين ﴾ "(١) .

<sup>(</sup>۱) العلل للصدوق: ب/۸٧ ح ١٤/ ص١١٧ .

وفي هَذِهِ الرواية مواضع ومحطّات لبيان عوالم الأظلة والأشباح والأرواح والذَّر :

الأوَّل: تبيان صدر الرواية لتعدّد مراتب النور المجرّد لذواتهم ، وَأَنَّهُ عَلَى طبقات اشتق بعضها مِنْ بَعْض اشتقاق إبداعي غَيْر متعلّق بالجسم ، وَهَذَا المفاد مرتبط بعوالم النور ، وَهِيَ فوق عوالم الأظلة والأشباح ؛ لأنها عوالم مجرّدة عَنْ الجسم والجسمانيات ، وَقَدْ وَرَدَتْ الروايات بتعدّد مراتب اشتقاق النور تنزُّلاً فِي عوالم المجرّدات .

الثَّانِي : دلالة الرواية أنَّ أدنى المراتب المجرّدة مِنْ نورهم هُوَ الذي جعل مُتعلِّقاً بأعلى مراتب الأجسام شفافية ولطافة ، وَهِيَ طينة أعلى علّيين وأشار التَّلِا بقوله « رسخ ذَلِكَ النور فِي طينة مِنْ أعلى علّيين » الى ذلك .

### تطابق الأظلة والمثال وتعددهما

روى في تفسير المنسوب إلى الإمام العسكري في إحياء عشرة مِنْ قريش بدعاء الْنَبِي عَيْنِ وعلي الله ( يقولون : أشد مِنْ مصابنا بهؤلاء تبجح مُحمَّد وتبذخه بأنهم قتلوا بهذه الأحجار [فصار ذَلِك] آية لَهُ ودلالة ومعجزة ، فانطق الله عَزَّ وَجَلَّ جنائزهم [فقالت] : صدق مُحمَّد وما كذب ، وكذبتم وما صدقتم واضطربت الجنائز ، ورمت منْ عَلَيْهَا ، وسقطوا عَلَى الأرض ونادت : ما كُنّا لننقاد ليحمل علينا أعداء الله إلى عذاب الله .

فَقَالَ أبو جهل ( لعنه الله ) : إنَّمَا سحر مُحُمَّد هَذِهِ الجَنائز كَمَا سحر تلك الأحجار والجلاميد والصخور ، حَتَّى وجد منها مِنْ النطق ما وجد فإنْ كانت ـ قتل هَذِهِ الأحجار هؤلاء ـ لمحمد آية لَهُ وتصديقاً لقوله ، وتثبيتاً لأمره ، فقولوا لله عَلَيْهُ يا أبا الحسن الله قَلْ قَدْ يسأل منْ خلقهم أنْ يُحييهم (۱) . فَقَالَ رسول الله عَلَيْهُ يا أبا الحسن الله قَدْ

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام العسكري للله ـ المنسوب إلى الإمام العسكري للله ص٣٧٥.

سمعت اقتراح الجاهليين وهؤلاء عشرة قتلى ، كم جرحت بهذه الأحجار الَّتِي رمانا بها القوم يا علي ؟ قَالَ علي الله على جرحت أربع جراحات وَقَالَ رسول الله عَلَيْ قَدْ جرحت أنا ست جراحات فليسأل كُلّ واحد منّا ربه أنْ يحيي مِنْ العشرة بقدر جراحاته ، فدعا رسول الله على لله لله سنة منهم فنشروا ، ودعا علي الله لأربعة منهم فنشروا - ثمّ نادى المحيون معاشر المسلمين ، إن لمحمد وعلي شأناً عظيماً في المالك التي كنا فيها لقد رأينا لمحمد على الله مثالا عند البيت المعمور وَعِنْدَ العرش ، ولعلي الله مثالاً عِنْدَ البيت المعمور وَعِنْدَ العرش مثالاً عند البيت المعمور وَعِنْدَ العرش ، ولعلي الله عنه فون بها ويعظمونها ويصلون عليها ويصدرون عَنْ أوامرهما ويقسمون بها عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ لحوائجهم ، اذا سألوه بها ، فآمن منهم سبعة نفر وغلب الشقاء عَلَى الآخرين "(۱) .

ومفاد الرواية تعدّد طبقات أرواح الْنَبِيّ ﷺ وعلي اللهِ وَكُلّ طبقة هي مثال لَهُ وإنَّ أحد طبقات روحه ومثاله عِنْدَ العرش والآخر عِنْدَ البيت المعمور ، كَمَا أنَّ أمير المؤمنين اللهِ أحد أمثاله عِنْدَ الكرسي والآخر عِنْدَ البيت المعمور .

وإنَّ لتلك الأرواح العالية لها شؤون حقيقية أعظم فِي هوية ذاتها مِنْ طبقات المدن النازل.

## الأظلة ومثال كل شيء فِي العرش

الأولى: صحيح حديث المعراج المُستفيض الذي رواه الكليني والصَّدوق فِي العلل بعدة طرق صحيحة عَنْ أبي عبدالله الصادق الله :

وفيه قول ملائكة السماء الرابعة لرسول الله ﷺ حول أمير المؤمنين « نعرفه وشيعته وَهُمْ نور [بَلْ هُوَ فِي نسخة الكافي] حول عرش الله وإنَّ فِي البيت المعمور لرقاً

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام العسكري ع ص ٣٧٥.

مِنْ نور ... فَقَالَ يا مُحمَّد ارفع رأسك فرفعت رأسي فإذا أطناب (۱) [فإذا أطباق] السهاء قد خرقت والحجب قَدْ رفعت ثمَّ قَالَ لي : طأطأ رأسك وانظر ما ترى ؟ فطأطأت رأسي فنظرت إلى بيتكم هَذَا وحرمكم هَذَا [فنظرت إلى بيت مثل بيتكم هَذَا وحرم مثل حرم مثل حرمكم هَذَا] فإذا هُوَ مثل حرم ذَلِكَ البيت يتقابل [في الكافي لا يوجد يتقابل] لو ألقيت شيئاً مِنْ يدي لمَ يقع إلَّا عَلَيْهِ فَقَالَ لي يا مُحمَّد هَذَا الحرم وَأَنْتَ الحرام لِكُلِّ مثل مثال ... هذا ... هذا ... هذا الله مثال ... هذا الحرام وأنت المحرام وألل مثال ... هذا الله مثال ... هذا الله الله المثال ... هذا الله الله المؤلّم المثال ... هذا المؤلّم المثال ... هذا المؤلّم وألله المؤلّم المثال ... هذا المؤلّم وألله المؤلّم المثال ... هذا المؤلّم المثال ... هذا المؤلّم المؤلّم

ومفاد الرواية يحتمل وجوه:

١ \_ قَالَ المجلسي لِكُلِّ مثل مثال ، أيّ كُلّ شيء فِي الارض لَهُ مثال فِي السهاء .

أَقُول : قَدْ تقرأ وتعرب بالإضافة فيكون مثل مجرور ومثال خبر وَقَدْ يجعل مثل خبر ومثال خبر بَعْدَ خبر والتنوين فِي لِكُلِّ تنوين عوض عَنْ شيء ، وَعَلَى التقدير الثَّانِي فيتم ما ذكره المجلسي الثَّانِي فيتم ما ذكره المجلسي الله بإرادة شيء مِنْ تنوين العوض ، والمُراد بالمثل مثاله فَهُوَ مثل مِنْ ناحية ومثال مِنْ ناحية أُخرى ، فمثل مِنْ ناحية : بدن لإنسان أو لأي جوهر آخر ، وَهَذَا اشتراك فِي الماهية ، ومثال : مِنْ جهة حكاية ذَلِكَ الجسم الذي في العرش الشفّاف الرقيق عَنْ الجسم النازل وتصرفاته وحركاته ، فالمثليّة مِنْ جهة الحكاية والآيتية .

نعم، ما ذكره من أنَّ المثال فِي السهاء هُوَ تأويل للعرش بالسهاء، والمُراد حسب الظاهر العرش للعوالم الجسهانية لا خصوص السهاوات السبع وإنْ كَانَ وجود جسم لِكُلِّ شيء فِي طبقات العوالم الجسهانية مِنْ السموات وغيرها أيضاً يمكن استفادته مِنْ الروايات.

٢\_ أمًّا عَلَى القراءة الأُخرى فيمكن أنْ يُراد بالمثل هُوَ الشيء نفسه فيعود إلى

<sup>(</sup>١) أيّ السماء الرابعة.

<sup>(</sup>٢) العلل: ج٢/ ب١/ ح١ ص١٤، الكافي ج٣، باب النوادر/ ح١/ ص٥٨٥.

المعنى السابق، فيمكن أنْ يُراد أنَّ حقيقة الأشياء لَيْسَ بوجوداتها الجسمانية الأرضية، وَإِنَّمَا هَذِهِ مثل لها وإِنَّ هَذَا المثل الجسماني الأرضي لَهُ مثال علوي في العرش حاكي عنه حكاية الحقيقة عَنْ الرقيقة وحكاية العلّة عَنْ المعلول، وَكَمَا أنَّ العلّة المعلول حاكي عَنْ العلّة، فيمكن أيضاً حكاية العلّة عَنْ المعلول، أيّ أنَّ العلّة واجدة لِكُلِّ كها لات المعلول فتكون حاكية عَنْ المعلول وَكُلِّ المعاليل، حكاية الوحدة عَنْ الكثرة كَهَا أنَّ الكثرة حاكية عَنْ الوحدة.

٣ ـ لا يخفى أنَّ المُراد مِنْ المثل والمثال لَيْسَ خصوص الجسم البرزخي بَلْ المُراد هُوَ الجسم الشفّاف مِنْ مادّة لطيفة فِي مقابل الجسم الغليظ الأرضي ، فالمُراد بالمثل والمثال والجسم المثالي مطلق الجوهر الجسماني ذو الأبعاد الثلاثة فِي المقدار المُمتد جوهرياً الشاغل لحيز مها تشفف ولطفت مادّته إلى درجة غَيْر مرئية ، ولو كان غَيْر مرئي بالحواس الظاهرة ولا ببعض مراتب الحواس الباطنة ، فعالم المثال الجسماني ذو طبقات عديدة جداً كُلّ طبقة ألطف وأرق تعد بمثابة الروح للطبقة الأدنى منها ، لِأنَّ الجسم الألطف ينفذ فيها دونه مِنْ الجسم اللطيف ويتصرّف فيه إذْ اللطافة منشأ للنفوذ ولقدرة التصرّف .

الثانية : فِي روضة الواعظين : روى جعفر بن مُحمَّد ، عَنْ أبيه ، عَنْ جده اللَّهِ قَالَ : فِي العرش تمثال جميع ما خلق الله في البر والبحر ، قَالَ : وَهَذَا تأويل قوله فَي البر والبحر ، قَالَ : وَهَذَا تأويل قوله وَ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ إِلاَّ بِقَدَرٍ مَّعْلُوم الله وإنَّ بين القائمة مِنْ قوائم العرش والقائمة الثانية خفقان الطير المسرع مسيرة ألف عام ، والعرش يكسى كُلِّ يَوُم سبعين ألف لون مِنْ النور لا يستطيع أنْ ينظر إليه خلق مِنْ خلق الله ، والأشياء كلها فِي العرش كحلقة فِي فلاة ... "(1).

<sup>(</sup>١) البحار : ج٥٥ ص٣٤. روضة الواعظين ، مجلس العجائب الَّتِي تَدُلُّ عَلَى عظمة الله/ ص٤٧.

<sup>(</sup>٢) روضة الواعظين ، مجلس العجائب الَّتِي تَدُلُّ عَلَى عظمة الله/ ص٤٧ .

### بيان الرواية:

١- قَدْ يتبادر إلى الذهن أنَّ المُراد مِنْ وجود تمثال لِكُلِّ ما خلق الله في العرش أنَّ المُراد وجود صور عرضية كنقوش متمثّلة في العرش الجسماني ، بينها المُراد ما مَرَّ مِنْ أنَّ وجود الجسم المثالي العام كجوهر ، لا سيّما في أعلى درجاته لطافة ورقة بدرجة يظنّ ويحسب بلحاظها بالقياس إلى البدن الأرضي أنها جوهر مجرّد محض عن الجسمية .

## بين اللطافة فِي الأجسام والتجرّد المحض :

٢\_ إنَّ التفاوت فِي درجات اللطافة والرقّة والكثافة والغلظة فِي الأجسام قَدْ مَرَّ أَنَّهَا مُتفاوتة جداً وبدرجات كثيرة جداً جداً ، إلى حدّ يتوهم انعدام الجسمية والمقادير فيها هو ألطف بالقياس الى ما هو أقل لطافة ، ونذكر لذلك أمثلة بسيطة يسيرة كي يتنبه إلى ما فوقها مِنْ أمثلة أعظم منها بكثير .

فنلاحظ في علم الفيزياء مثلاً لا يُعدّون ولا يطلقون اسم الجسم عَلَى الطاقة والطاقات غير المرئية نظير الطاقة المغناطيسية والكهربائية ، ولا عَلَى الصوت ولا عَلَى الأشعة البنفسجية ولا عَلَى بَقيّة أنواع الطاقات ، بينها في العلوم العقلية لا تخرج الطاقات المختلفة عَنْ كونها أجساماً وجواهر جسهانية وإن كانت غير مرئية ، وَذَلِكَ لكونها جواهر شاغلة لحيز ذي أبعاد طول وعرض وعمق وبالتالي فلها مقادير جسهانية ومكان وزمان .

نعم مِنْ لطافتها هِيَ غَيْر مرئية فضلاً عَنْ أعراضها كألوانها وأشكالها وَغَيْر ذَلِكَ مِنْ بَقيَّة الأعراض ، وَهَذَا مما ينبه عَلَى أن الجوهر الجسماني كُلّما تلطّف وترقّق فَإنَّهُ تنعدم رؤيته بالحواس الظاهرة ، وبالتالي يُخال ويظن للإنسان إنَّهُ لَيْسَ بجسم ، ولقد تنبَّه الباحثون في علم الفيزياء إلى وجود طاقات كثيرة سابحة في

الفضاء غَيْر مُكتشفة وَهِيَ ألطف بكثير مِنْ الطاقات المُكتشفة.

كَمَا أَنَّ الطاقات تختلف فِي القدرة عَلَى النفوذ فِي الأجسام بحسب لطافتها وقوّتها وقدرتها ، فكُلّم كانت ألطف كَانَ مجال نفوذها أكثر فأكثر وآثارها أكبر فأكبر ، وإنْ كانت تلك الآثار غَيْر مرئية وَغَيْر محسوسة ، بَلْ يتخيّلها عموم النّاس مجردة ولا يعلمون كيفية تأثيرها كَمَا لَمْ تتوصّل العلوم الحاضرة البشرية إلى ذَلِكَ .

وكذلك الحال في الصوت فَإِنَّهُ نوع مِنْ الطاقة الموجية وبالتالي هُوَ نوع مِنْ الطاقة الموجية وبالتالي هُوَ نوع مِنْ المحسم باللغة العقلية لَهُ الأبعاد الثلاثة مِنْ الطول والعرض والعمق ، وَهُو ما يسمى بالمدى والمجال والميدان في الاصطلاح الفيزياوي ، كَمَا أَنَّ لَهُ حركة وسرعة كَمَا أَنَّ الضوء هُو الآخر جسم طاقي ضوئي لَهُ مجال ومدى وميدان ، وبالتالي له أبعاد ثلاثة كَمَا لَهُ أُمُور عارضة عَلَيْهِ كالحركة والسرعة .

ثمَّ إِنَّ هُنَاكَ مِنْ الأضواء الجسمانية مِنْ الطاقات الضوئية وَهُوَ ألطف وأرقّ وأشفّ مِنْ هَذَا الضوء المرئي لكنَّ لخفائها عَلَى الحواس الظاهرة لا يحسبه الإنسان ضوءاً.

وكذلك الحال في علم الصغائر (١) فَإِنَّهُ علم باحث عَنْ الطاقات غَيْر المرئية التَّتِي لا يكتشفها الجسم المرئي ، مع انها أجسام صغيرة صغائر تتكشف إلى بعضها البعض أيّ تجتمع وتترابط وتتفاعل ، وَمِنْ ثمَّ عبروا عَنْ الموجودات الصغائر بعالم الصغائر واكتشفوا لها أشكالاً بتوسّط أجهزة الكشف المسلحة .

كَمَا أَنَّ بتوسط الأجهزة المسلحة اكتشف أخيراً أنَّ كثير مِنْ الطاقات لها أشكال جسمانية وألوان ، وَهَذَا مما يعزّز التفسير العقلي لمعنى وحقيقة الجسم وَمِنْ ذَلِكَ يتقرّر أَنَّهُ كُلّما ازداد الجسم لطافة ورقّة كُلّما ازداد قوّة وقدرة وسرعة وتأثيراً .

وَمِنْ ذَلِكَ يظهر أنَّ تأويل الفلاسفة \_ بكثرة للآيات والروايات الواردة فِي

<sup>(</sup>١) علم النانو أو الاكوانتم.

الموجودات الجسمانية غَيْر المرئية ـ بأن التعبير بالجسمانية في الآيات والروايات كناية عَنْ قدرات موجود جوهري مُجُرّد عَنْ الجسم والمادّة، هذا التأويل وهَذِهِ التأويلات ناشئة عَنْ تخيل الفلاسفة ان هناك مساواة بين كون الجسم ماديا وبين كون الجسم محسوسا بالحس الاعتيادي الضعيف.

مَعَ أَنَّ هَذَا هُوَ اصطلاح علم الفيزياء فِي الجسمية وَلَيْسَ اصطلاح اللغة العقلية ذَلِكَ ، لكن جمهورالفلاسفة بنوا غفلة عَلَى الاصطلاح الفيزياوي ذهولاً عَنْ التفسير العقلي للجسم ، مَعَ أَنَّ الاصطلاح الفيزيائي الحديث آخذ بتوسعة الجسم للأجسام غَيْر المرئية عكس الاصطلاح القديم لعلم الفيزياء .

وَمِنْ ثُمَّ يَتبيِّن مَعَ كثرة التفاوت فِي درجة اللطافة للأجسام شدَّة وقوَّة تصل إلى درجة يجزم بها الباحث تخيلا أنَّ الجوهر الجسماني الشديد اللطافة هُوَ روح مجرِّدة عَنْ الجسمية تجرِّداً تامًاً.

وَقَدْ وقع فِي هَذَا الالتباس أيضا كثير مِنْ العرفاء والصوفية في مكاشفاتهم.

٣- تبيَّن مما مَرَّ أَنَّ أصول الأشياء مِنْ ناحية الجسمية هِيَ بلحاظ ذَلِكَ التمثال في العرش الجسماني ، لا أَنَّ ذَلِكَ التمثال والمثال صورة عرضية منعكسة للأجسام الأرضية ، بَلْ الأجسام كَمَا مَرَّ يدير اللطيف منها الغليظ كطبقات في باطن بَعْض ، وأنَّ الجسم اللطيف بمثابة الروح للجسم الغليظ أيّ بمثابة الصورة الجوهرية للهادّة الجوهرية .

٤ ـ قَدْ تَمَّ التعرّض للتعداد الإجمالي للعوالم الجسمانية أنَّما ستة وعشرون عالماً ، فَبَعْدَ الأرض السابعة يتوسّط بينها وبين السماء الدُّنْيَا الأولى ستة عوالم جسمانية ثمَّ السموات السبع ثمَّ ستة عوالم فوق ذَلِكَ ، وَقَدْ مَرَّ أَنَّ كُلِّ عالم منها أسفل هو أغلظ بالقياس إلى عالم ألطف نسبته المقدارية كحلقة في فلاة (قيّ) –أي صحراء لامتناهية الأبعاد ـ مقداراً .

فَهُنَاكَ تَفَاوِت فِي النسبة والتناسب فِي المقدار كَمَا أَنَّ هُنَاكَ تَفَاوِت النسبة فِي اللطافة والكثافة ، وتفاوت في النسبة فِي القوّة والقدرة ، وتفاوت في النسبة فِي التأثير والتأثّر ، إلى غَيْر ذَلِكَ مِنْ التفاوت في النسبة فيها بين العوالم .

وحينئذٍ فإنَّ الموجودات الأرضية لا محالة تكون كحلقة فِي فلاة ( قيّ ) ، أيّ كُلِّ الموجودات الأرضية بها لها مِنْ أمثال كحلقة فِي فلاة ( قيّ ) .

والظريف في بيان هَذِهِ الرواية أنَّ التفاوت في النسبة والتناسب ههنا لمَ تلحظ بين الجسم الغليظ والجسم اللطيف ، بَلْ لوحظت النسبة بين مثال ـ الجسم الغليظ ـ في العرش مَعَ العرش ، أيّ تلحظ النسبة بين مثال ـ كُلّ جسم غليظ ـ ، وذَلِكَ المثال ـ للجسم الغليظ ـ لطيف مِنْ سنخ لطافة ذَلِكَ العالم الجسماني اللطيف ، فحينئذٍ تتمّ النسبة وَتتم كُلّ النسب المتقدمة المُشار إليها ويكون تأثير ذَلِكَ العالم اللطيف عبر المثال اللطيف لذلك الجسم الغليظ .

وكأنَّ فِي هَذِهِ الرواية بيان لما يبحث عنه علماء الفيزياء والرياضيات مِنْ التحرّي عَنْ تلك النسبة المجهولة بين العوالم الجسمانية ( الموازاة بين العوالم أو العوالم الموازية ) وكيف يمكن فرضها وتقديرها .

٥ ـ ظاهر هَذِهِ الرواية أن تمثال كُلِّ شيء فِي العرش فَقَطْ ، ولكن يظهر مِنْ روايات أُخرى أنَّ كُلِّ جسم أرضي له تمثال ومثال يوازي فِي كل عالم جسماني فوقه من السموات وما فوقها ، وهلم جرا . ولا يقتصر المثال والتمثال عَلَى المثال والتمثال فِي العرش ، وَهَذَا نوع مِنْ التطابق بين العوالم الجسمانية وأنَّ كُلِّ العالم الجسماني الكبير لا يقتصر عَلَى ما هُوَ موجود فِي عالم الأرض والعالم الأنزل .

7- إنَّ المراد مِنْ الفوقية والتحتانية في مثل هَذِهِ الروايات المُتعرِّضة لعوالم الأجسام لا يُراد بها الفوقية والتحتيَّة الجغرافية بين جسمين مِنْ عرض عالم جسماني واحد ، بَلْ هِيَ فوقية وتحتية مقدارية بين جسمين مِنْ سنخين بينهما

تفاوت طولي كيفي في اللطافة والقوة في مراتب الجسمية .

الثالثة: ما رواه في دعوات الراوندي قَالَ: روي أَنَّ فِي العرش تمثال لِكُلِّ عبد فإذا اشتغل فِي المعصية أمر الله عبد فإذا اشتغل العبد في العبادة رأت الملائكة تمثاله وإذا اشتغل في المعصية أمر الله الملائكة حتى ليحجبوه بأجنحتهم لئلا تراه الملائكة فَذَلِكَ معنى قوله « يا مِنْ أظهر الجميل وستر القبيح »(۱).

وقريب منها ما رواه الشَّيْخ البهائي فِي ( مفتاح الفلاح ) قال : ( يا من أظهر الجميل وستر القبيح ) روى في تأويله ( عن الصادق الله أنه قال ) ما من مؤمن إلا وله مثال في العرش فإذا اشتغل بالركوع والسجود ونحوهما فعل مثاله مثل فعله فعند ذلك تراه الملائكة فيصلون ويستغفرون له ، وإذا اشتغل العبد بمعصيته أرخى الله على مثاله سترا لئلا تطلع الملائكة عليها فهذا تأويل يا من أظهر الجميل وستر القبيح .(٢)

وفِي البحار (٣) أن فِي بَعْض الكتب عَنْ علي بن الحسين عليه أنَّ فِي العرش تمثال جميع ما خلق الله (٤) .

و في روضة الواعظين روى جعفر بن محمد ، عن أبيه ، عن جده الملكم أنه قال : في العرش تمثال ما خلق الله من البر والبحر ، قال : وهذا تأويل قوله ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلاَّ عِندَنَا خَزَائِنُهُ ﴾ .

بيان : وَهَلْ الْمُراد مِنْ هاتين الروايتين وما قبلهما حصر وجود المثال لِكُلِّ شيء بالعرش فَقَطْ أم أنَّ لِكُلِّ شيء مثال وأمثلة فِي كُلِّ طبقة مِنْ العوالم الجسمانية المتعدّدة والمختلفة كثافة ورقّة وشفافية وغلظة . فيكون لِكُلِّ شيء مثال بحسب

<sup>.</sup> (1) البحار: -7/ +9/ -9/ -9/

<sup>(</sup>٢) مفتاح الفلاح للشيخ البهائي ص ١٥٦.

<sup>(</sup>٣) البحار: ج٥٥/ بحث حول عالم المثال: ص٥٥٨.

<sup>(</sup>٤) البحار ٥٥/ ٣٦.

تعداد العوالم الجسمانية .

الرابعة : ما وَرَدَ مِنْ معيّة مثال أمير المؤمنين علي الله عَيْ الإسراء والمعراج مَعَ رسول الله عَيْنَ أَلِي بصير .

« يا علي إنَّ الله أشهدك معي في سبعة مواطن : [أمَّا أوَّل ذَلِك] فليلة أُسري بي إلى السهاء قَالَ لي جبرائيل أين أخوك ؟ فقلت خلفته ورائي ، قَالَ : ادع الله فليأتك به فدعوت الله وإذا مثالك معي وإذا الملائكة وقوف صفوف فقلت يا جبرائيل : مَنْ هؤلاء ، قَالَ : هُمْ الَّذِيْنَ يباهيهم الله بك يَوُم القيامة فدنوت فنطقت بها كَانَ وبها يكون إلى يَوُم القيامة [والثاني] حين أُسري بي في المرَّة النَّانية فَقَالَ لي جبرائيل أين أخوك ؟ فقلت خلفته ورائي قَالَ : ادع الله فليأتك به فدعوت الله فإذا مثالك معي ، فكشف لي عَنْ سبع سهاوات حَتّى رأيت سكّانها وعُيّارها وموضع كُلّ ملك منها ، والثالث] حين بعثت إلى الجنّ فَقَالَ لي جبرائيل ؟ أين أخوك ؟ قلت : خلفته ورائي ، فقالَ ادع الله فليأتك به فدعوت الله فإذا أنّتَ معي فها قلت لهم شيئاً ولا ردّوا والثالث] حين بعثت إلى الجنّ خصصنا بليلة القدر وَلَيْسَ لأحد غيرنا [والخامس] عليَّ شيئاً إلَّا سمعته [والرابع] خصصنا بليلة القدر وَلَيْسَ لأحد غيرنا [والخامس] دعوت الله فيك وأعطاني فيك كُلّ شيء إلَّا النبوة فإنَّهُ قَالَ : خصصتك يا مُحمَّد بها وختمتها بك [وأمَّا السادس] لما أُسري بي إلى السهاء جمع الله لي النبيين فصليت بهم ومثالك خلفي ( معي ط ) [السَّابع] هلاك الأحزاب بأيدينا »(١٠) .

وفي رواية أمالي الشَّيْخ الطوسي ﴿ : \_ بإسناده عَنْ أبي بصير عَنْ أبي عبدالله جعفر بن مُحمَّد اللهِ عَنْ آبائه عَنْ علي اللهِ : « قَالَ لي رسول الله عَلَيْ اللهُ اللهُ عَنْ الله اللهُ عَنْ الله الله عَنْ علي الله أُسري بي ... يا علي إنَّ الله [تعالى] أشهدك معي في سبعة مواطن حَتّى أنستُ بك : أُسري بي إلى السهاء قَالَ لي جبرئيل اللهِ : أين أخوك يا مُحمَّد . : فقلت : يا جبرائيل خلفته ورائي فَقَالَ : ادع الله عَزَّ وَجَلَّ فليأتك به فدعوت الله فإذا

<sup>(</sup>١) القمّي: ج٢/ ص٣٣٦، تفسير قوله (عندها جنّة المأوى).

مثالك معى وإذا الملائكة وقوف صفوفاً ...

والثاني : حين أُسري بي إلى ذي العرش عَزَّ وَجَلَّ فَقَالَ لِي جبرئيل : أين أخوك يا مُحمَّد ؟ فقلت خلفته ورائي ؟ قَالَ : ادع الله عَزَّ وَجَلَّ فليأتك به : فدعوت الله عَزَّ وَجَلَّ فليأتك به : محانها وعبّارها وَجَلَّ فإذا مثالك معي وكشط لي عَنْ سبع سموات حَتّى رأيت سكّانها وعبّارها وموضع كُلّ ملك منها .

والثَّالَث : حيث بعثت للجن فَقَالَ لي جبرئيل اللَّهِ : أين أخوك ؟ فقلت خلفته ورائي ؟ فَقَالَ : ادع الله عَزَّ وَجَلَّ فليأتك به فدعوت الله عَزَّ وَجَلَّ فإذا أَنْتَ معي فها قلت لهم شيء ولا ردّوا عليَّ شيئاً إلَّا سمعته ووعيته ...

والخامس : ناجيت الله عَزَّ وَجَلَّ ومثالك معي فسألت فيك خصالاً أجابني إليها إلَّا النبوة ...

والسادس: لما طفت بالبيت المعمور كَانَ مثالك معى  $\dots$  »(١).

## ومفاد الروايتين:

ا ـ إنّه رغم دعاء الْنَبِي عَلَيْ الله لهجيء على الله معه إلّا أنّ الذي أتي به معه مثال على الله ، وَقَدْ اعتبر الْنَبِيّ عَلَيْ الله بجيء مثال على الله انه مجيئ لذات أمير المؤمنين الله وذلك في جملة مِنْ تلك المواطن وَهِيَ لما أُسري به إلى السهاء في المرّة الأُولى ، والثانية إلى السهاء السابعة وعندما طاف بالبيت المعمور وَهُو فِي السهاء الرابعة وفي الموطن الرَّابع عندما ناجى الله عَزَّ وَجَلَّ وفي الخامس لما أُسري به إلى السهاء وجمع الله النبيين لَهُ فصلي جمم ومثال على الله عَلَا خلفه [معه] .

اعتبر عَيْنِهُ أَنَّهُ مجيء لذات أمير المؤمنين عليه وكذلك قول جبرئيل لرسول الله عَيْنِهُ أَنَّهُ مجيء لذات وحقيقة الإمام عليه ، وكذا

<sup>(</sup>١) الأمالي للطوسي: مجلس ٣٢/ [١٣٣٥/ ٢١] رقم الحديث/ ص١٤٦\_٦٤٢.

قوله عَيْنِ فِي صدر الروايتين: «أشهدك معي فِي سبع مواطن» فَإِنَّ مقتضى الإشهاد الشعور والإدراك والعلم، بَلْ العلم الحضوري والحضور لذات أمير المؤمنين عليه .

٢- إنَّ وجه التسمية بالمثال لَيْسَ لعدم وجود حقيقة أمير المؤمنين الله وذاته وأنَّهُ تمثال صوري ، بَلْ لِأنَّ البدن الشقّاف الرقيق السهاوي أو الذي مِنْ عليين هُو عَلَى مثال وهيئة البدن الغليظ الأرضي ، كَمَا وَرَدَ هَذَا التعبير نفسه في روايات مستفيضة واردة في روح الميّت أنّها تبعث في البرزخ في قالب صورة مثل صورة بدنه الغليظ في الحياة الدُّنْيَا فَيُقَال ويعرف أنَّ هَذَا فلان .

٣- إِنَّ فِي الروايتين قَدْ تغيّر التعبير فِي الموطن الذي بعث إليه الْنَبِي عَيَّلِهُ إِلَى الْجَنِّ حَيْثُ لَيْسَ فِي الرواية مجيء مثال علي اللهِ بَلْ مجيئه بتهام شخصيته أيّ بكُلِّ طبقات بدنه بها فيه بدنه اللهِ الأرضي ، مع أن بيئة الجن موطن غير مرئي ولكنه أرضي دنيوي ، ولا سيّها أنَّ أبدان الأئمة اللهُ الأرضية شفّافة رقيقة ولَيْسَت كأبدان غيرهم مِنْ شيعتهم المؤمنين فضلاً عَنْ أبدان بَقيَّة البشر .

#### أسرار المعراج وطبقات الأبدان

وقد مر رواية بِشْرُ بْنُ أَبِي عُفْبَةَ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ وَأَبِي عَبْدِ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ ال

أيّ أنَّ طبقة طينة الْنَّبِيّ عَيَّالِلهُ فوق طبقة طينة علي السَّلِا أمير المؤمنين وطبقة

<sup>(</sup>١) الصفار، محمد بن حسن، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد صلّى الله عليهم-ج١ ص١١.

طينة على أمير المؤمنين عليه فوق طبقة طينة أهل بيته وطبقة طينة أهل البيت فوق طبقة طينة شيعتهم ، وَقَدْ وَرَدَ أَنَّ طبقة طينة أرواح الشيعة هِيَ مِنْ فاضل طينة أبدان الأئمة عليه .

### والفاضل بمعنى النضح أيضاً .

فالفارق فِي طبقات الطينة بِهَذَا المقدار ولعلّه هُوَ مقدار الفارق بين بدن النّبِيّ عَيَالًا وروح علي الله . كَمَا أَنَّهُ الفارق بين بدن علي الله وروح الأئمة الله ومن ثم ورد عن أمير المؤمنين الله إني عبد من عبيد محمد ، وورد أن الحسن والحسين الله من شيعة على الله .

ولعلَّ هَذَا التفاوت مِنْ الفارق هُوَ معنى اختصاص بدن الْنَبِي عَلَيْكُ بالعروج دون بدن علي الله بَلْ مَعَ مثال علي الله ، فضلاً عَنْ بَقيَّة الأئمة المَّكِ ، فضلاً عَنْ بَقيَّة الأئمة المَّكِ ، فضلاً عَنْ بَقيَّة الأنبياء والأصفياء . ولعلَّ هَذَا هُوَ وجه اختصاص المعراج الجسماني بالنبي عَلَيْكُ .

ولهذا التفاوت والفارق بين طينة بدن الْنَبِيّ ﷺ وطينة روح علي الله فضلاً عَنْ بدنه الشريف ، وَرَدَ فِي العديد مِنْ الروايات استشفاء بدن أمير المؤمنين الله بفضل ريق الْنَبِيّ ﷺ يَوُم خيبر ووَرَدَ فِي روايات مستفيضة أنَّ أمير المؤمنين الله أوتي العلم عِنْدَمَا وضع الْنَبِيّ ﷺ ريقه فِي فم أمير المؤمنين الله في يَوُم الدار .

٥ يظهر مِنْ هاتين الروايتين وغيرهما مما سنشير إليه المتضمن نفس المفاد أنَّ مثال الشخص مما يتكون مِنْ أبدان لطيفة رقيقة هُوَ أصل حقيقة الشخص ، لأنها الروح بقالب جسمها الرقيق الشفّاف وَهُو الذي يدير هَذَا البدن الغليظ الأرضي الدنيوي . فحقيقة كُلّ إنسان بروحه لا ببدنه الأرضى .

وَهَذِهِ القاعدة مُطّردة فِي كُلّ بدن بلحاظ البدن الذي فوقه ، والبدن الذي هُوَ

دونه كَمَا مَرَّ التنبيه عَلَى ذَلِكَ .

٦- وَقَدْ مَرَّ أَنَّ طبقات الطينة للشخص متعددة بتعدّد أبدان الإنسان الواحد المتداخلة في بعضها البعض تداخلا طوليا هيمنيا .

وَمِنْ ذَلِكَ يَتبيِّنَ أَنَّ لِكُلِّ شخص مثال فِي كُلِّ سماء وفي كُلِّ عالم جسماني فوق السموات مما هُوَ ألطف منها إلى أنْ يصل إلى المثال الذي فِي العرش، وَذَلِكَ لاختلاف سنخ مواد طينة كُلِّ عالم جسماني عَنْ الآخر غلطةً ورقّةً وكثافةً وشفافيةً.

٧ قَدْ وَرَدَتْ فِي جَملة مِنْ روايات المعراج التعبير فِي المواطن الأولى مِنْ حركته ﷺ بالإسراء ثمَّ تغاير التعبير إلى العروج ، وكذلك فِي لفظ القرآن الكريم ففي سورة الإسراء ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ اللَّوْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ البَصِير ﴾ .

بينها فِي سورة النجم ﴿ وَهُوَ بِالأُفُقِ الأَعْلَى ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّى فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى فَأَوْحَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى مَا كَذَبَ الْفُؤَادُ مَا رَأَى أَفْتُمَارُونَهُ عَلَى مَا يَرَى وَلَقَدْ رَآهُ نَزْلَةً أُخْرَى عِندَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهَى عِندَهَا جَنَّةُ الْمَأْوَى إِذْ يَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى مَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى ﴾ .

فَقَدْ وَرَدَ فِي بَعْضِ الروايات أنَّ عروجه مِنْ بيت المقدس<sup>(۱)</sup> ، وفي بعضها أنَّهُ عرج به مِنْ مسجد الكوفة<sup>(۲)</sup> وبعض ثالث أسري به إلى المسجد الأقصى ثمَّ عرج به إلى ملكوت السهاء<sup>(۲)</sup> .

ولا يخفى أنَّ المسجد الأقصى كَمَا فِي عِدَّة مِنْ الروايات هُوَ البيت المعمور فِي السهاء الرابعة . وفي بعض رابع أنَّ الإسراء إلى السهاء السابعة (١٤) ، ولكنها عَنْ ابن

<sup>(</sup>١) الخرائج والجرائح: ح١ ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ح ٨ ص ٢٨١ رقم ٤٢١ .

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار: ج ١٨ ، ح٣ ص ٣٢٠ نقلاً عَنْ الاحتجاج.

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار: ج١٨ ، ح٢٥ ص٤.

عباس عَنْ الْنَّبِيِّ عَلَيْهِ اللَّهُ .

ولعلَّ إلى ذَلِكَ يشير التحديد القرآني للإسراء بأنَّ غايته المسجد الأقصى ، كَمَا أَنَّ ما فِي سورة النجم حَيْثُ أُسند الرؤية إلى الفؤاد ، وَهِيَ ما فوق سدرة المُنتهى ، بينما الرؤية فِي سدرة المنتهى وجنّة المأوى أُسند إلى البصر ، كُلِّ ذَلِكَ يَدُلِّ عَلَى اختلاف الإسراء عَنْ المعراج ، بَلْ واختلاف المعراج مِنْ ناحية الطبقات .

فَمِنْ ثُمَّ قَدْ يتقرّر أَنَّ بَعْض طبقات المعراج جسماني . وبعضها روحاني .

الخامسة: رواية التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري الله المنظمة المتضمّنة ما أظهر الله عَزَّ وَجَلَّ آية لنبيٍّ تَقَدَّمَ إلَّا وَقَدْ جعل لمحمد عَلِيْ وعلي الله عَزَّ وَجَلَّ آية لنبيٍّ تَقَدَّمَ إلَّا وَقَدْ جعل لمحمد عَلِيْ وبين أوباش مثلها وأعظم منها، ثمَّ ذكر الله ما جرى بين النَّبِي عَلَيْ وعلي الله وبين أوباش قريش وَأَنَّهُ قتل منهم بإعجاز أو معجزة الأحجار عشراً، ثمَّ إنَّ النَّبِي عَلَيْ وعلي عَلَيْ وعلي الله لإحيائهم فنشروا ثمَّ نادوا المحيون معاشر المسلمين أنَّ لمحمد وعلي عَلَيْ في المالك الَّتِي كنّا فيها شأن عظيم فقد رأينا لمحمد عَلَيْ مثال عَلَى سرير عِنْدَ البيت المعمور وعِنْدَ العرش ولعليّ الله مثالاً عِنْدَ البيت المعمور وَعِنْدَ الكرسي .

وأملاك الساوات والحُجُب وأملاك العرش يحفّون بهما ويعظمونهما ويصلّون عليهما ويصدرون عَنْ أوامرهما ويقسمون بهما عَلَى الله عَزَّ وَجَلَّ لحوائجهم إذَا سألوه بهما .

بيان : إنَّ فِي هَذِهِ الرواية دلالة اولا : على أنَّ المثال الملكوتي حيُّ شاعر وَأَنَّهُ الأصل لحقيقة الإنسان . ثانيا : إنَّ قدرته وفعاليته مِنْ سنخ الملكوت . ثالثا : إنَّ التسمية بالمثال إنَّما هُوَ بلحاظ التهاثل مَعَ البدن الأرضي المعروف لا أنَّهُ تمثال صوري .

<sup>(</sup>١) تفسير المنسوب للعسكري لله : ح٢٦٠ ، ص٣٧٥.

#### ظلك وظل الله

السادسة : روى عَبْدِ اللهَّ بْنِ مَيْمُونِ الْقَدَّاحِ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ عَلِي اللهَّ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ عَلِي بْنِ الحُسَيْنِ اللهِ قَالَ : قَالَ مُوسَى بْنُ عِمْرَانَ اللهِ يَا رَبِّ مَنْ أَهْلُكَ الَّذِينَ تُظِلِّهُمْ فِي ظِلِ عَرْشِكَ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّكَ قَالَ فَأَوْجَى اللهُ إِلَيْهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوجُمْ وَالتَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ جَلالِي (۱) ... "الحديث

### فوقية عالم الأظلة على عالم الجنة

كتاب ( فضائل أمير المؤمنين الله : عن أبي هريرة وسلمان الفارسي ، في حديث طويل ، عن أمير المؤمنين الله في جواب سؤال جاثليق ، قال له الجاثليق : فأخبرني عن الجنة والنار أين هما ؟

قال عليه : « الجنة تحت العرش في الآخرة ، والنار تحت الأرض السابعة السفلي » .

فقال الجاثليق: صدقت ، فإذا طوى الله السياوات والأرض ، أين تكون الجنة والنار ؟ فقال على : « ائتوني بدواة وبياض » . فكتب آية من الجنة وآية من الخنة والنار ، ثم طوى الكتاب وناوله النصراني ، فأخذه بيده ، قال له : « ترى شيئا ؟ » قال : « فانشره » . فقال : « ترى تحت آية الجنة آية النار ، وآية النار تحت آية الجنة ؟ » . قال : نعم . قال : « كذلك الجنة والنار في قدرة الرب عز وجل » قال : صدقت ) .

وتقريب الدلالة أن طي الجنة والنار مفروض في النفخ للصور بخلاف عالم الأظلة والأشباح فإن قائم بحاله ولو بلحاظ الصور ، نعم قد يستظهر من رواية أخرى إرادة جنان السهاوات لا جنة المأويعند سدرة المنتهى ، إلا أن النار على أي

<sup>(</sup>١) برقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن - ج١، ص١٦٠.

تقدير في الأرض السابعة في سجين.

فقد روى الديلمي: مرفوعا إلى سلمان الفارسي، عن أمير المؤمنين الله عديث له معه جاثليق ومعه مائة رجل من النصارى، فكان فيها سأله الله أن قال له الجاثليق: فأخبرني عن قوله جل ثناؤه: ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ (١) ﴿ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّماوَاتُ مَطُويّاتٌ بِيمِينِهِ ﴾ فإذا طويت السماوات، وقبضت الأرض، فأين تكون الجنة والنار فيهها ؟ قال: فدعا بدواة وقرطاس، ثم كتب فيه: الجنة والنار، ثم درج القرطاس ودفعه إلى النصراني، وقال [له]:

« أليس قد طويت هذا القرطاس ؟ » . قال : نعم ، قال : « فافتحه » قال : ففتحه ، فقال : « هل ترى آية النار وآية الجنة ، أمحاهما طي القرطاس ؟ » . قال : لا ، قال : « فهكذا في قدرة الله إذا طويت السهاوات وقبضت الأرض لم تبطل الجنة والنار ، كما لم يبطل طى هذا الكتاب آية الجنة وآية النار » .

وفى معتبرة ثوير بن ابى فاختة عن علد بن الحسين الله \_ في حديث \_ قال : « فيقول الله لإسرافيل : يا إسرافيل مت ؛ فيموت إسرافيل ، فيمكثون في ذلك ما شاء الله ، ثم يأمر الله السهاوات فتمور ، ويأمر الجبال فتسير ، وهو قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاء مَوْرًا وَتَسِيرُ الحِبَالُ سَيْرًا ﴾ (٢) يعني تنبسط و ﴿ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ (٣) يعني بأرض لم تكتسب عليها الذنوب ، بارزة ليس عليها جبال ولا نبات ، كها دحاها أول مرة ، ويعيد عرشه على الماء كها كان أول مرة ، مستقلا بعظمته وقدرته \_ قال \_ : فعند ذلك ينادي الجبار جل جلاله بصوت من قبله جهوري يسمع أقطار السهاوات والأرضين : لمن الملك اليوم ؟ فلا يجيبه أحد ،

<sup>(</sup>١) إبراهيم ١٤ : ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الطور ٥٦ : ٩ و ١٠ .

<sup>(</sup>٣) إبراهيم ١٤: ٨٨.

فعند ذلك يجيب الجبار عز وجل مجيبا لنفسه: لله الواحد القهار؛ وأنا قهرت الخلائق كلهم وأمتهم ، إني أنا الله لا إله إلا أنا وحدي ، لا شريك لي ولا وزير ، وأنا خلقت خلقي بيدي وأنا أمتهم بمشيتي ، وأنا أحييهم بقدرتي ، قال :

فينفخ الجبار نفخة في الصور ، فيخرج الصوت من أحد الطرفين الذي يلي السهاوات ، فلا يبقى أحد في السهاوات إلا حيي وقام كما كان ، ويعود حملة العرش ، وتعرض (١) الجنة والنار ، وتحشر الخلائق للحساب » . قال : فرأيت علي ابن الحسين المنظل يبكى عند ذلك بكاء شديدا ) .

<sup>(</sup>١) في المصدر: تحضر.

# كلمات العلماء في الأظلة

## الشَّيْخ النمازي فِي مستدرك السفينة فِي مادّة ظلل :

وَقَدْ كتب جمع مِنْ الرواة كتاب الأظلة كَمَا فِي رجال النجاشي منهم عبدالله بن كثير الهاشمي ، وعلي بن أبي صالح مُحمَّد الخياط الكوفي ، وَمُحمَّد بن سنان وعلي بن حمّاد الأزدي ، وأحمد بن مُحمَّد بن عيسى بن عبدالله الأشعري القمى الثقة الجليل .

#### قولان لعلماء الإمامية :

إنَّ البحث فِي أقوال علماء الإمامية حول طوائف روايات الأظلة والأشباح والذِّر والميثاق والطينة وخلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام ونحوها مِنْ طوائف وألسن الروايات الواردة فِي تَقَدَّمَ خلق الأرواح عَلَى الأبدان يشاهد:

١ \_ أنَّهم عَلَى فريقين .

٢ ـ اتفاقهم عَلَى أنَّ أصل هَذِهِ الروايات صادرة إجمالاً عَلَى نحو القطع.

٣ ـ أنَّ بمضمونها آيات في القرآن الحكيم إلَّا أنَّ الموقف مِنْ هَذِهِ الروايات اختلف.

القول: الأوَّل: ما ذهب إليه الكثير مِنْ أعيان رواة المعارف مِنْ أصحاب الأثمة وَمِنْ الطبقات المُتأخِّرة منهم البرقي والصفار وسعد بن عبدالله الأشعري والكليني والصدوق والطبري والراوندي ، واستكشاف موقف هؤلاء الأعلام

بلحاظ أنَّهم رووا مُستفيضا هَذِهِ الروايات وَلَمْ يردوها ويطعنوا فيها مَعَ أَنَّ مبناهُمْ غالباً عدم رواية ما لا يرتضونه مِنْ مضامين الروايات . ومنهم منْ بسط الكلام في ظاهر هَذِهِ الطوائف ، ومنهم رواه مِنْ دون ردِّ كالكليني .

القول الثَّانِي: كالمفيد والمُرتضى والطوسي وبن شهر آشوب.

وَمِنْ المتأخرين الحكيم ملا صدرا وَمنْ أتى بعده من الفلاسفة الإمامية انتهاءاً بالعلّامة الطباطبائي ، فإنّهم أوَّلوا هَذِهِ الروايات عَلَى خلقة الفطرة وما ارتكز مِنْ البديهيات العقلية عِنْدَ بدأ خلقة الروح بالجسد لا أنَّ الروح مخلوقة قبل الجسد .

أقوال العامّة: وَهُمْ قسمان أيضاً:

الأوَّل : من عمل بظاهر هَذِهِ الروايات وَهُمْ غالب المحدَّثين لديهم وكثير مِنْ مفسريهم لا سيها القدماء منهم والفخر الرازي مِنْ المُتأخرين مَعَ أَنَّ لَهُ مشرب فلسفي وكلامي .

الثَّانِي : ارتكب التأويل نظير التأويل فِي القول الثَّانِي الذي مَرَّ عِنْدَ الإمامية ، ومنهم المعتزلة .

### تفصيل الأقوال فِي الأظلة والأشباح

1- إنَّ لبحث عالم الأظلة والأشباح الذي هُوَ مِنْ أوائل عوالم الخلقة الجسمانية تأثيرٌ بالغ عَلَى فَهُمْ باب الرجعة ، وَمِنْ ثمَّ كَانَ مَنْ بالغ عَلَى فَهُمْ باب الرجعة ، وَمِنْ ثمَّ كَانَ مِنْ اللازم الخوض فِي هَذَا الباب وَهُوَ عالم الأظلة والأشباح كي يتبيَّن الحال فِي كثير مِنْ غوامض مباحث الرجعة . والفلاسفة لمَ يخوضوا فِي بحث عالم الأظلة .

٢- إنَّ عالم الأظلة والأشباح مِنْ ألطف العوالم الجسمانية عَلَى الإطلاق ، بَلْ سيأتي أنَّهُ ألطف مِنْ عالم الجنّة كَمَا أنَّ عالم الأظلة ألطف مِنْ عالم الأشباح كمَا سيأتي إنْ شاء الله مُفصلاً .

٣ قَدْ يُزعم فِي بَعْض الكلمات أنَّ رواة روايات الأظلة والأشباح أكثرهم مِنْ الغُلاة وأنَّ القول بعالم الأظلة والأشباح شاذٌ مِنْ الأقوال ، وَهَذَا الزعم باطلٌ فِي غاية السقوط ، فَإِنَّ القول بعالم الأظلة والأشباح واستفاضة رواياتها أو تواترها ليُسَ محلاً للخلاف عِنْدَ جُلِّ عُلماء الإمامية ورواتهم ، إنَّما الخلاف فِي تأويل مفاد هَذِهِ الروايات وتفسيرها ، وأمَّا التأويلات لهذه الروايات الَّتِي اختلقتها الفرق الباطنية فلا صلة لها بأقوال الإمامية .

٤ قَدْ بدأت الأبحاث في العلوم الروحية الحديثة البحث عَنْ الحياة قبل الولادة وذكر مشاهد حالات روحية كثيرة تشهد عَلَى وجود حياة قبل عالم الولادة . (١)

## ١ ـ الشَّيْخ المفيد فِي المسائل السروية :

المسألة الثانية: في الأشباح والذَّر والأرواح ما قوله أدام الله تأييده في معنى الأخبار المروية عَنْ الأئمة الهادية الله في الأشباح وخلق الله تَعَالَى الأرواح قبل خلق آدم الله بألفي عام ، وإخراج الذريّة مِنْ صلبه عَلَى صور الذَّر ، ومعنى قول رسول الله عَلَيْ : « الأرواح جنود مجنّدة ما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف » .

الجواب: وبالله التوفيق.

إنَّ الأخبار بذكر الأشباح تختلف ألفاظها وتتباين معانيها ، وَقَدْ بنت الغلاة عَلَيْهَا أباطيل كثيرة وصنفوا فيها كتباً لغو فيها وهذوا فيها أثبتوه مِنْهُ فِي معانيها وأضافوا ما حوته الكتب إلى جماعة مِنْ شيوخ أهل الحَقّ وتخرّصوا الباطل بإضافتها إليهم ، مِنْ جملتها كتاب سمّوه (كتاب الأشباح والأظلة) ونسبوا

<sup>(</sup>١) رويال تشالد كتاب تجربة ما قبل الولادة \_ the prebirth experience

تأليفه إلى مُحُمَّد ابن سنان ولسنا نعلم صحّة ما ذكروه فِي هَذَا الباب عنهم ، فَإِنْ كَانَ صحيحاً فَإِنَّ ابن سنان قَدْ طعن عَلَيْهِ وَهُوَ متهم بالغلو فَإِنْ صدقوا فِي إضافة هَذَا الكتاب إليه فَهُوَ ضالَّ بضلاله عَنْ الحَقِّ وإِنْ كذبوا فَقَدْ تحمَّلوا أوزار ذَلِكَ .

والصحيح مِنْ حديث الأشباح الرواية الَّتِي جاءت عَنْ الثقات بأنَّ آدم المَّلِهِ رأى عَلَى العرش أشباحاً يلمع نورها فسأل الله تَعَالَى عنها فأوحى إليه أنَّها أشباح رسول الله عَلَيْهُ وأمير المؤمنين المَّلِهِ وفاطمة المُهَا والحسن والحسين المُهَا أَنْ لولا الأشباح الَّتِي رآها ما خلقه ولا خلق سهاءاً ولا أرضاً .

والوجه فيها أظهره الله تَعَالَى مِنْ الأشباح والصور لآدم الله أنَّ دلَّ عَلَى تعظيمهم وتبجيلهم وجعل ذَلِكَ إجلالاً لهم مقدمة لما يفترضه مِنْ طاعتهم ودليلاً عَلَى أنَّ مصالح الدِّين وَالدُّنْيَا لا تتمُّ إلَّا بهم وَلَمْ يكونوا فِي تلك الحال صوراً محياة ، ولا أرواحاً ناطقة ، لكنَّها كانت صوراً عَلَى مثل صورهم فِي البشرية تَدُلُّ عَلَى ما يكونون عَلَيْهِ فِي المستقبل مِنْ الهيئة ، والنور الذي جعله عَلَيْهِم يَدُلِّ عَلَى نور الدِّين بهم وضياء الحَقّ بحججهم .

وَقَدْ روي أَنَّ أسمائهم كانت مكتوبة إذْ ذاك عَلَى العرش وأنَّ آدم ﷺ لما تاب إلى الله عَزَّ وَجَلَّ وناجاه بقبول توبته سأله بحقّهم عَلَيْهِ ومحلّهم عنده فأجابه .

وَهَذَا غَيْر منكر فِي العقول ولا مضاد للشرع المعقول ، وَقَدْ رواه الصالحون الثُّقات المأمونون وسلم لروايته طائفة الحقّ ، ولا طريق إلى إنكاره والله وليّ التوفيق (١) .

ويُلاحظ فِي كلام الشَّيْخ المفيد جملة مِنْ النقاط:

الأُولى : تقرير السائل بورود روايات عنهم المِيلا فِي الأشباح وخلق الأرواح

<sup>(</sup>١) المسائل السرورية\_الشَّيْخ المفيد: ص٠٤.

قبل خلق الأجساد نظير الروايات الواردة فِي عالم الذَّر .

وتقرير الشَّيْخ المفيد أنَّ الروايات رواها الثُّقات المأمونون وسلَّم لروايته طائفة الحَقّ ولا طريق إلى إنكاره والله وليّ التوفيق ، وسيأتي فِي كلامٍ لَهُ اعترافه برواية الفريقين لعالم الأرواح والأظلة كالحديث النبوي « الأرواح جنود مُجنّدة ... » .

الثانية : إنَّ روايات عالم الأظلة والأشباح قَدْ وَرَدَتْ بألسنة متعدَّدة كَمَا هُوَ مُرتكز فِي سؤال السائل ، وَعِنْدَ الشَّيْخ المفيد فمنها :

١ ـ ما وَرَدَ بلفظ الأشباح والأظلة ، ومنها :

٢\_ ما وَرَدَ بلسان خلق الأرواح قبل خلق آدم بألفي عام ، ومنها :

٣\_ ما وَرَدَ في تعارف وتناكر الأرواح قبل عالم الأجسام ، وَهَذَا اللسان هُوَ متن رواية مستفيضة في مصادرنا الأصلية بل تسالموا على روايتها والأخذبه .

قال المفيد في المسائل السروية: وأما الحديث بأن الأرواح جنود مجندة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف(١)

وفي الأصول عن جَابِرٌ قَالَ: سَمِعْتُهُ يَقُولُ: إِنَّ الْأَرْوَاحَ جُنُودٌ مُجَنَّدَةٌ، فَهَا تَعَارَفَ مِنْهَا ائْتَلَفَ فِي الْأَرْضِ، وَمَا تَنَاكَرَ عِنْدَ اللهَّ اخْتَلَفَ فِي الْأَرْضِ<sup>(٢)</sup>

ومنها: ٤\_ ما وَرَدَ بلسان عالم الذَّر ، مَعَ أَنَّ عالم الذَّر لا ينحصر إنطباقه عَلَى عالم الأظلّة والأشباح ، لكنَّه يَدُلِّ إجمالاً عَلَى تَقَدَّمَ نشآت للروح عَلَى البدن فِي الأرحام ، وغيرها مِنْ الألسُن الآتي الإشارة إليها :

٥\_كلسان روايات المعراج،

<sup>(</sup>١) المفيد، محمد بن محمد، المسائل السروية..

<sup>(</sup>٢) الأصول الستة عشر ص ٢٢٧ و ٣٨٢.، دلائل الإمامة للطبري ٤٨٥، علل الصدوق ١/ ٨٤ و ٢/ ٢٦٤، المؤمن للأهوازي و٢/ ٢٦٦، المؤمن للأهوازي ٣٩١، وغيرها من المصادر الموجبة لإستفاضة الحديث.

7- ولسان روايات خلق الساوات السبع وما فوقها إلى العرش الآتية وغيرها ، وَهَذِهِ تشكِّل ضريبا كمياً مِنْ الأحاديث يعضد بعضها بعضاً إلى درجة التواتر في بَعْض معانيها أو الاستفاضة في البعض الآخر مِنْ المعاني أو الوثوق في البعض الثَّالِث مِنْ تفاصيل المعاني .

وَقَدْ أَشَارِ إِلَى ذَلِكَ الشَّيْخِ المفيد أَيضاً [إنَّ الأخبار بذكر الأشباح تختلف ألفاظها وتتباين معانيها] (١) ، وَهَذَا تصريح وتأكيد بتعدّد طوائف الروايات الواردة فِي عالم الأظلّة والأشباح .

الثالثة: قَدْ نبّه الشَّيْخ المفيد إلى أنَّهُ لا صلة بين الأخبار الواردة المُتعدّدة الطوائف وبين ما بنى عَلَيْهِ الغُلاة مِنْ تأويلات لها وما صنّفوا مِنْ تفسيرها مِنْ كتب وأباطيل، فلا يقع الخلط بين طعن الشَّيْخ المفيد فِي تأويلات وتفسيرات الغُلاة لهذه الطوائف وبين تقريره كون رواتها مِنْ الصالحين الثُّقات المأمونين، وتسليم طائفة الحَقِّ لتلك الروايات وعدم إنكارها.

الرابعة : قَدْ حكى الشَّيْخ المفيد تسليم طائفة الإمامية لطوائف روايات الأظلّة والأشباح وعدم إنكارهم لها .

الخامسة: لا يخفى أنَّ العامَّة قَدْ رووا باستفاضة الحديث النبوي « الأرواح جنود مُجنّدة فها تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف »(۲) .

<sup>(</sup>١) المسائل السروية ص ٣٧.

<sup>(</sup>۲) نوادر أصول الحكيم الترمذي: ج١ ص٣٥٦؛ سنن أبي داود: ح٤٨٣٤ - ج٤ ص٢٦٠؛ المعجم الكبير للطبراني؛ ١٠٥٥٧، ج١١ ص٣٠٩؛ مسند أحمد: ج٢ ص٣٩٥ و ص٧٢٥؛ صحيح البخاري عقد بابا بهذا العنوان في كتاب بدء الخلق: ج٤ ص١٦٦؛ صحيح مسلم وكذلك عقد بابا في ذلك: ٢٤٧٨، ص١٦٨، كنز العمال: ٢٤٦٦٠ ص٢ ج٩ وأيضاً ٢٤٧٤٠ وأيضاً ٢٤٧٤٠ ومجمع ج٩ ص٢٢؛ كتاب الأسماء والصفاة للبيهقي: ج٢ ص١٠٠، مستدرك الحاكم ٤٢٠/٤. ومجمع الزوائد للهيثمي عقد بابا ايضا ٨/ ٨٧٠.

٢\_ قَالَ الشَّيْخِ أَبُو جَعَفُر ﴿ : اعتقادنا فِي النفوس أَنَّهَا هِيَ الأرواحِ الَّتِي بَهَا الحَياة وَأَنَّهَا الحَلق الأوَّل لقول النَّبِيّ عَيَالُهُ: ﴿ إِنَّ أَوَّل مَا أَبِدَعِ الله \_ تَبَارَكَ وَتَعَالَى \_ هِيَ النفوس المُقدّسة المُطهّرة ، فأنطقها بتوحيده ، ثمَّ خلق بَعْدَ ذَلِكَ سائر خلقه ﴾ (١) واعتقادنا فيها أنَّها خُلقت للبقاء وَلَمْ تُخلق للفناء ، لقول الْنَبِيّ عَيَالُهُ ﴿ مَا خلقتم للفناء بَلْ خلقتم للبقاء ، وَإِنَّها تنقلون مِنْ دار إلى دار ﴾ (١) وَإِنَّها فِي الأرض غريبة وفي الأبدان مسجونة (٣) .

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضاع ج١/ ٢٠٥ ح٢٢ ب ٢٦ وكمال الدين ص ٢٥٤ ح ٤ ب٢٣، لكن فيها إن أول ما خلق.

<sup>(</sup>٢) امالي الطوسي ح١٦٦ المجلس ٨ ص ٣٧٩.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات ب٨ ح١٢ ص ٤٨٣ ، مختصر البصائر ص٥ ٥ ح١٠ ، الاحتجاج ج٢ ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضاع ج ١ ب١٢ ص١٣٣ ح ١ ، التوحيد ب٦٥ ص٤٢٦ ح ١ ، الاحتجاج ٢ ص٤٢١ .

الأظلّة قبل أنْ يخلق الأجساد بألفي عام ، فلو قَدْ قام قائمنا أهل البيت ورّث الأخ اللّذي آخى بينهما في الأظلّة وَلَمْ يورث الأخ مِنْ الولادة » وَقَالَ عليها في الأظلّة وَلَمْ يورث الأخ مِنْ الولادة » وَقَالَ عليها في الأظلّة وَلَمْ يورث الأخ مِنْ الأرض قالوا : دعوه فَقَدْ لتلتقي في الهواء فتتعارف وتتساءل . فإذا أقبل روح مِنْ الأرض قالوا : دعوه فَقَدْ أفلت مِنْ هول عظيم ثمَّ سألوه ما فعل فلان وما فعل فلان ، فَكُلّما قَالَ : قَدْ بقي ، رجوه أنْ يلحق بهم ، وَكُلّما قَالَ قَدْ مات ، قالوا هوى هوى »(۱) .

# وفي كَلام الصَّدوق جملة مِنْ النقاط:

النقطة الأُولى: أنَّهُ جعل الروح أصلاً وخاض فِي شؤونها المُختلفة فذكر طوائف عديدة مِنْ الروايات ذَاتَ المباحث المُختلفة إلا أنَّها تصبّ جميعاً فِي بيان أنَّ للروح كينونة وعالم قبل عالم البدن ومغاير لَهُ .

النقطة الثّانية: إنَّ إلفات الصَّدوق إلى هَذِهِ الكينونات للروح قبل البدن مَعَ ما ذكره الصدوق في حقيقة الموت وأنواعه يبني عَلَيْهِ ويفسر منظومة حقيقة الرجعة، وكأنَّ هَذَا سبب غفلة الحكيم الملّا صدرا في جُلّ كتبه في مبحث المعاد عَنْ الرجعة مَعَ أنَّ الرجعة معاد أصغر، مَعَ أنَّهُ خاص في البرزخ.

والحاصل إنَّ شؤون الروح بهذه القراءة العقليّة الَّتِي لدى الصَّدوق مِنْ دلائل الوحي غابت عَنْ بحث الحكيم الملّا صدرا فِي الأسفار ، بينها إلتفت إليها الحر العاملي .

النقطة الثَّالثة: طائفة الروايات التي ذكرها المُشيرة إلى تآخي الأرواح فِي الأظلّة هي كثيرة مُستفيضة، وَهَذِهِ الطائفة دالَّة عَلَى أنَّ الطائفة الأُخرى المستفيضة الواردة في أنَّ الأرواح خُلقت قبل الأجساد بألفي عام (٢) إنَّما هُوَ إشارة إلى عالم الأظلّة.

<sup>(</sup>١) كتاب الاعتقادات، الصدوق: ٩٠١/ ١١٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير الثعلبي الآية ١٨ سورة آل عمران،

## معنى قبلية الألفي عام :

النقطة الرَّابعة : إنَّ التقدير بالقبلية الرتبية لعالم الأظلّة وَهُوَ مِنْ عالم الأرواح قبل الأجساد بألفي عام إذَا قُرِنَ مَعَ قوله تَعَالَى : ﴿ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السَّمَاء إِلَى الأَجْساد بألفي عام إذَا قُرِنَ مَعَ قوله تَعَالَى : ﴿ يُدَبِّرُ الأَمْرَ مِنَ السَّمَاء إِلَى الأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِّمَّا تَعُدُّون ﴾ (١) فالتقدير هُنَا ما بين السهاء والأرض وَهَلْ يُراد به جنس السهاء بها يشمل السهاء السَّابِعة أو خصوص السهاء الأولى ، الظاهر إرادة ماهو أعلى من السهاء بضعف بقرينة تثنية الألف .

النقطة الخامسة: [قاعدة طبسقات الأبدان]: إنَّ الأبدان ذَاتَ طبقات مُتعدِّدة مُتلفة كثافة وغلظةً ولطافةً وليست مقصورة عَلَى هَذَا البدن الغليظ المحسوس، وقَدْ تَقَدَّمَ فِي الأبواب السابقة أنَّ البدن الدنيوي لَيْسَ منحصرا ولا مُقتصراً عَلَى هَذَا البدن الغليظ المرئي، ثمَّ إنَّ تلك الأبدان الأُخرى اللطيفة سيظهر \_ مِنْ الروايات الواردة فِي عالم الأظلّة والأشباح، وَهِي عالم الأشباح \_ أنَّها طبقات مِنْ الأبدان ارتبط بها نور ذَاتَ الإنسان قبل نفخها فِي البدن الغليظ، وَهَذِهِ القاعدة عظيمة مُستفادة مِنْ روايات عالم الأظلّة والأشباح، قَدْ غفل عنها جَلَّ الفلاسفة وأكثر المُتكلّمين.

وتقرير كون عالم الأرواح مِنْ طبقات الجسم اللطيف لا ينفي وجود مرتبة مِنْ ذَاتَ الإنسان مجرّدة عَنْ مطلق الجسم ، وَهُوَ عالم النور والأنوار بحسب بيانات العنوان الوارد فِي الآيات والروايات سواء مَنْ قَالَ منهم بقدم الروح قبل البدن أو مِنْ قَالَ منهم بحدوث الروح بحدوث البدن ، وسواء مَنْ قَالَ أَنَّ الروح روحانية الحدوث وروحانية البقاء ، أو مِنْ قَالَ أَنَّها جسمانية الحدوث وروحانية البقاء ، كَمَا هُوَ قول الحكيم ملا صدرا الله .

بينها بنى الحكيم ملا صدرا بَلْ جُلِّ الفلاسفة عَلَى أَنَّ أُوَّل جسم تعلق بمرتبة

<sup>(</sup>١) سورة السجدة : الآية ٥ .

الذات المجرّدة من الإنسان ، هُوَ الذي فِي عالم الأرحام .

بينها ثبت مِنْ الأبحاث العلمية الحديثة أنَّ أوَّل جسم دنيوي للإنسان لَيْسَ هُو الذي فِي الرحم، بَلْ قبله النطفة، وقبل النطفة جسيم الكروموسوم هُو الذي فِي الرحم، بَلْ قبله النطفة، وقبل النطفة جسيم الكروموسوم [Chromosme] وَهُو جسيمٌ يقع فِي نواة الخلية تنقل الصفات الوراثية مِنْ الآباء إلى الأبناء، وفيها الجينات الوراثية، وَهَذِهِ الخلايا الوراثية خلايا حيوانية أي فيها درجة من درجات الروح الحيوانية فهي جسيم مجهري حيواني وهذه الخلايا الوراثية المجهريّة لجميع البشر موجودة في صلب آدم.

وَعَلَى ضوء هَذِهِ الأبحاث العلمية رغم محدوديتها فضلاً عَنْ ما ستصل إليه في المستقبل مِنْ اكتشافات أكثر \_ يمكن أن تفسر عالم الذر مِنْ أخذ الذريات مِنْ ظهر آدم ويتقرر تفسير محتمل للذرينسجم مَعَ ظاهر الآيات والروايات الواردة في عالم الذّر مِنْ دون الحاجة إلى التأويل لعالم الذر الذي ارتكبه العلّامة الطباطبائي في والحكيم ملا صدرا في ولو فرض البناء على حدوث الروح بحدوث الجسم في الأرحام.

وعن حَبَّةَ الْعُرَنِيِّ عَنْ أَبِي الْمَيْثَمِ بْنِ التَّيِّهَانِ الْأَنْصَارِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهَّ عَيَّالُهُ إِنَّ اللهَّ عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ الْأَرْوَاحَ قَبْلَ الْأَجْسَادِ بِأَلْفَيْ عَامٍ وَعَلَّقَهَا بِالْعَرْشِ وَأَمَرَهَا إِنَّ اللهَّ عَنَّ وَجَلَّ خَلَقَ الْأَرْوَاحَ قَبْلَ الْأَجْسَادِ بِأَلْفَيْ عَامٍ وَعَلَّقَهَا بِالْعَرْشِ وَأَمَرَهَا بِالتَّسْلِيمِ عَلَيَّ وَالطَّاعَةِ لِي وَكَانَ أَوَّلُ مَنْ سَلَّمَ عَلَيَّ وَأَطَاعَنِي مِنَ الرِّجَالِ رُوحَ عَلِيٍّ بِالتَّسْلِيمِ عَلَيَّ وَالطَّاعَةِ لِي وَكَانَ أَوَّلُ مَنْ سَلَّمَ عَلَيَّ وَأَطَاعَنِي مِنَ الرِّجَالِ رُوحَ عَلِيٍّ بِالتَّسْلِيمِ عَلَيَّ وَالطَّاعِ اللهِ اللهِ عَلَيْ وَكَانَ أَوَّلُ مَنْ سَلَّمَ عَلَيَّ وَأَطَاعَنِي مِنَ الرِّجَالِ رُوحَ عَلِيٍّ بِالتَّسْلِيمِ عَلَيَّ وَالطَّاعِةِ لِي وَكَانَ أَوَّلُ مَنْ سَلَّمَ عَلَيَّ وَأَطَاعَنِي مِنَ الرِّجَالِ رُوحَ عَلِيً بَاللهِ اللهِ عَلَيْ وَالطَّاعِةِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهَ اللهِ اللهِ اللهَ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ اللهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الللهِ اللّهِ اللّهِ الللّهِ الللهِ الللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّ

النقطة السادسة: سيأتي بحث مفصل عن الكينونة السابقة للأرواح واستعراض الكثير العديد من الروايات في هذا الصدد وشرح مفادها ، نظير ما في رواية بصائر الدرجات بسنده عَنْ عهارة: قَالَ كنتُ جالساً عِنْدَ أمير المؤمنين عليه المؤمنين والله إنّي لأحبك المؤمنين عليه إذا أقبل رجل فسلّم عَليْهِ ثمّ قَالَ يا أمير المؤمنين والله إنّي لأحبك

<sup>(</sup>١) مفيد، محمد بن محمد، الأمالي (للمفيد) ـ ص ١١٤.

فسأله ثمَّ قَالَ لَهُ : « إِنَّ الأرواح خلقت قبل الأبدان بألفيّ عام ثمَّ أسكنت الهواء فها تعارف منها ثمَّ ائتلف ههنا وما تناكر منها ثمَّ اختلف ههنا وإنَّ روحي أنكر روحك  $(1)^{(1)}$ .

ومثله روى الكشّي بسنده عَنْ ميمون بن عبدالله عَنْ الصَّادِق عَنْ آبائه اللَّهِ عَنْ الصَّادِق عَنْ آبائه اللَّهِ قَالَ : « قَالَ رسول الله عَلَيْكُ : خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام ثمَّ أسكنها الهواء فها تعارف منها ثمَّ ائتلف ههنا وما تناكر منها ثمَّ اختلف ههنا »(٢) .

قوله على : « إنَّ الأرواح لتلتقي فِي الهواء » وسيأتي شرح حقيقة الروح بلغة الأظلّة والأشباح .

وَقَالَ الشَّيْخِ المفيد ﷺ بأن ما ذكره الشَّيْخِ أبو جعفر ورواه:

إنَّ الأرواح مخلوقة قبل الأجساد بألفيّ عام ، فها تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف ، فَهُوَ حديث مِنْ أحاديث الآحاد وخبر مِنْ طُرق الأفراد ، وَلَهُ وجه غيْر ما ظنّه منْ لا علم لَهُ بحقائق الأشياء ، وَهُو أَنَّ الله تَعَالَى خلق الملائكة قبل البشر بألفيّ عام ، فها تعارف منها قبل خلق البشر ائتلف عِنْدَ خلق البشر ، وما لمَ يتعارف منها إذْ ذاك اختلف بَعْدَ خلق البشر ، وَلَيْسَ الأمر كَمَا ظنّه أصحاب التناسخ ودخلت الشبهة فيه عَلَى حشوية الشيعة فتوهموا أنَّ الذوات الفعّالة المأمورة والمنهيّة كانت مخلوقة في الذَّر تتعارف وتعقل وتفهم ثمَّ خلق الله لها أجساداً بَعْدَ ذَلِكَ فركبها فيها .

ولو كَانَ ذَلِكَ كَذَلِكَ لكنّا نعرف نحن ما كنّا عَلَيْهِ ، وإذا ذُكِّرنا به ذكرناه و لا يخفى علينا الحال فيه ، ألا ترى أنَّ مَنْ نشأ ببلد مِنْ البلاد ، فأقام فيه حولاً ثمَّ انتقل إلى غيره لَمْ يذهب عنه علم ذَلِكَ وإنْ خُفي عَلَيْهِ لسهوه عنه فذُكِّر به ذكره .

<sup>(</sup>١) البصائر: ج٢، ب١٩/ ح( ٣٥٤\_٥) ص٥١٧.

<sup>(</sup>٢) الكشّى: ح ١ ٤٤/ ص ٣٩٩ في عنوان سفيان الثوري.

ولو لا أنَّ الأمر كَذَلِكَ لجاز أنْ يولد إنسان منّا ببغداد وينشأ بها ويقيم عشرين سنة فيها ثمَّ انتقل إلى مصر آخر فينسى حاله في بغداد و لا يذكر منها شيئاً وإنْ ذُكِّر به وعدد عَلَيْهِ علامات حاله ومكانه ونشوئه أنكرها ، وَهَذَا ما لا يذهب إليه عاقل وكذا ما كانَ ينبغي لِمَنْ لا معرفة لَهُ بحقائق الأُمُور أنْ يتكلم فيها عَلَى خبط عشواء .

والذي صرَّح به أبو جعفر ﴿ فِي معنى الروح والنفس هُوَ قول التناسخية بعينه مِنْ غَيْر أَنْ يعلم أَنَّهُ قولهم فالجناية بذلك عَلَى نفسه وَعَلَى غيره عظيمة (١) .

وتابعه تلميذه السِّيِّد المُرتضى فِي جملة هَذا الكلام فِي رسائل الشريف المُرتضى (٢) وحُكي عَنْ ابن شهر آشوب موافقته للشيخ المفيد وَالسِّيِّد المرتضى (٢) .

# كلام المفيد فِي الأظلُّة والأشباح :

قَالَ المصنّف عَنَّ فِي ضمن جواب المسألة الثانية مِنْ المسائل السروية : فَأَمَّا الخبر بأن الله تَعَالَى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام فَهُو مِنْ أخبار الآحاد ، وَقَدْ روته العامّة عَلَى الله بصحته ، وإنْ عن الله بطعنى فيه أنَّ الله تَعَالَى قدّر وَإِنَّ الله بطاقة وَلَيْسَ « هو » مَعَ ذَلِكَ مما يقطع عَلَى الله بصحته ، وإنَّ ثبت القول فالمعنى فيه أنَّ الله تَعَالَى قدّر الأرواح في علمه قبل اختراع الأجساد ، واخترع الأجساد واخترع لها الأرواح ، فالحلق للأرواح قبل الأجساد ، خلق تقدير في العلم - كَمَا قدّمناه - وَلَيْسَ بخلق لذواتها كَمَا وصفناه - والحلق لها بالإحداث والاختراع بَعْدَ خلق الأجسام والصور التي تدبّرها الأرواح ، ولولا أنَّ ذَلِكَ كَذَلِكَ ، لكانت الأرواح تقوم بأنفسها ولا تحتاج إلى آلات تعتملها ، ولكنّا نعرف ما سلف لنا مِنْ الأحوال قبل خلق الأجساد

<sup>(</sup>١) تصحيح الاعتقاد، فصل في النفوس والأرواح: ص١٦٦ ؛ والمسائل المروية، المسألة الثانية.

<sup>(</sup>٢) رسائل المرتضى: ج١ ، مسألة الذر وحقيقته: ص١١٤.

<sup>(</sup>٣) المحكم والمتشابه ومتشابهات القرآن ومختلفه: ص٨، ج١.

كَمَا نعلم أحوالنا بَعْدَ خلق الأجساد . وَهَذَا محال لا خفاء بفساده .

وأمَّا الحديث بأنَّ الأرواح جنود مُجنّدة فها تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف، فالمعنى فيه أنَّ الأرواح الَّتِي هِيَ الجواهر البسائط تتناصر بالجنس وتتخاذل بالعوارض، فها تعارف منها باتفاق الرأي والهوى ائتلف وما تناكر منها في الرأي والهوى اختلف، وَهَذَا موجود حسّاً ومشاهدة، وَلَيْسَ المراد بذلك أنَّ ما تعارف منها في الذَّر ائتلف \_ كَمَا يذهب إليه الحشويّة، كَمَا بيّناه مِنْ أَنَّهُ لا علم للإنسان بحال كَانَ عَلَيْهَا قبل ظهوره فِي هَذَا العالم، ولو ذُكِّر بكُلِّ شيء ما ذكر ذَلِكَ \_ فوضح بها ذكّرناه أنَّ المراد مِنْ الخبر ما شرحناه والله الموفق للصواب. انتهى (۱).

أقول: قد تقدمت الإشارة الى أن مصادر الحديث مستفيضة عند العامة بألفاظ متعددة مستفيضة فضلا عن طرق الخاصة ، بل إن ما دل على أن الأرواح متقدمة خلقة على الأجساد بالدلالة الالتزامية هي طوائف كثيرة مستفيض كل واحد منها عند الفريقين فالمجموع متواتر .

وَقَالَ الشَّيْخِ المفيد فِي المسألة الأولى مِنْ المسائل العكبرية: \_ إِنْ قِيلَ إِنَّ أَشباح اللهُ مُّمَّد عَلَي سبق وجودها وجود آدم فالمُراد بذلك أَنَّ أمثلتهم فِي الصور كانت عَلَى العرش فرآها آدم وسأل عنها فأخبره الله أنَّها أمثال صور مِنْ ذريته شرفهم بذلك وعظمهم به ، فأمَّا أَنْ تكون ذواتهم الملك كانت قبل آدم موجودة فَذَلِكَ باطل بعيد عَنْ الحَقّ لا يعقده محصل ولا يدين به عالم وَإِنَّما قَالَ به طوائف مِنْ الغُلاة الجُهّال الحشوية مِنْ الشيعة الَّذِيْنَ لا بصيرة لهم بمعاني الأشياء ولا حقيقة الكلام .

وَقَدْ قِيلَ : إِنَّ الله تَعَالَى كَانَ قَدْ كتب أسماءهم فِي العرش ورآها آدم وعرفهم بذلك وعلم شأنهم عِنْدَ الله عظيم ، وأمَّا القول بأنَّ ذواتهم كانت موجودة قبل آدم فالقول في بطلانه عَلَى ما قدِّمناه .

<sup>(</sup>١) مصنّفات الشَّيْخ المفيد: ج٥، ص٨١.

وَقَالَ ﴿ فَي ضَمَن جوابِ المسألة المتممة للخمسين ﴿ وقوله: إنَّ النَّبِي عَيَا النَّبِي عَيَا النَّبِي عَيَا ولد مبعوثاً وَلَم يزل نبياً فَإنَّهُ مجمل مِنْ المقال وباطل فيه عَلَى حال فإنْ أراد بذلك أنَّه لم يزل في الحكم مبعوثاً وفي العالم نبياً فَهُو كَذَلِكَ وإنْ أراد بذلك أنَّه لم يزل موجوداً في الأزل ناطقاً رسولاً وكَانَ في حال ولادته نبياً مُرسلاً كَما كَانَ بَعْدَ الأربعين مِنْ عمره فَذَلِكَ باطل لا يذهب إليه إلَّا ناقص غبي لا يفهم عَنْ نفسه ما يقول والله المستعان وبه التوفيق (۱).

وَقَالَ الشَّيْخِ المُفيد: فَأَمَّا ما ذكره مِنْ الأنفس باقية فعبارة مذمومة ولفظ يُضاد ألفاظ القرآن، قَالَ الله تَعَالَى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلالِ وَالإِكْرَام ﴾ والذي حكاه مِنْ ذَلِكَ وتوهّمه هُو مذهب كثير مِنْ الفلاسفة اللُحدين الَّذِيْنَ زعموا أَنَّ الأنفس لا يلحقها الكون والفساد وَأَنَّهَا باقية ، وَإِنَّها تفنى وتفسد الأجساد المركبة ، وَإِلى هَذَا ذهب بَعْض أصحاب التناسخ وزعموا أنَّ الأنفس لَمْ تزل تتكرّر في الصور والهياكل لَمْ تحدث وَلَمْ تفنَ ولن تعدم وَأَنَّها باقية غيْر فانية ، وَهَذَا أخبث قول وأبعده مِنْ الصواب ، وبها دونه مِنْ الشناعة والفساد شنع الناصبة عَلَى الشيعة ونسبوهم إلى الزندقة ، ولو عرف مثبته ما فيه لما تعرّض عَيْر فانية ، وَهَذَا أخبث ألله المناقبة والإينظرون في سندها ولا يفرّقون بين لَهُ لكنَّ أصحابنا المتعلقين بالأخبار أصحاب سلامة وَبَعْدَ ذهن وقلة فطنة يمرون عَلَى وجوههم فيها سمعوه مِنْ الأحاديث ولا ينظرون في سندها ولا يفرّقون بين حقها وباطلها ولا يفهمون ما يدخل عَلَيْهِم في إثباتها ولا يحصلون معاني ما يطيقونه منها ، والذي ثبت مِنْ الحديث في هَذَا الباب أَنَّ الأرواح بَعْدَ موت يطيقونه منها ، والذي ثبت مِنْ الحديث في هَذَا الباب أَنَّ الأرواح بَعْدَ موت بثواب ولا عقاب ومنها ما يبطل فلا يشعر بثواب ولا عقاب ، وقَدْ روي عَنْ الصَّادِق الله ما ذكرناه في هَذَا المعنى وبينّاه .

ثُمَّ ذكر عِدَّة مِنْ الروايات الدَّالَّة عَلَى بقاء الروح فأوِّلها بقوله ، وَهَذَا مِنْ

<sup>(</sup>١) تصحيح الاعتقاد للإمامية ، هامش ص٨٦.

الأخبار الدَّالَّة عَلَى أَنَّ بَعْض مَنْ يموت تُردّ إليه روحه لتنعيمه أو لتعذيبه وَلَيْسَ ذَلِكَ بعام فِي كُلِّ مَنْ يموت بَلْ هُوَ عَلَى ما بيّناه (١١) .

مُلخّص نظرية المفيد:

يتلخّص إشكال الشَّيْخ المفيد وتلميذه السِّيِّد المُرتضى فِي رسائله الذي وافقه عَلَى ذَلِكَ فِي عِدَّة أُمُور ومحاذير :

المحذور الأوَّل: دعوى محذور التناسخ وأنَّ القول بكون الأرواح منشأة قبل الأجساد بوجود مستقل عَنْ الجسد ثمَّ ارتباطها بَعْدَ ذَلِكَ بالجسد عين القول بالتناسخ.

المحذور الثَّانِي: إنَّهُ كيف يتصوّر للأرواح إنشاء وجود مِنْ دون الأجساد والحال أنَّ الجسد آلة للروح .

المحذور الثَّالِث: عدم تذكّر جميع البشر ما مضى من التفاصيل ولو في الجملة ، وَقَالَ ولو لا أنَّ الأمر كَذَلِكَ لجاز أنْ يولد الإنسان منّا في بغداد وينشأ بها ولا يذكر شيئاً ، وإنْ ذُكِّر به وعدّد عَلَيْهِ علامات حاله ومكانه ونشأته أنكرها ، وَهَذَا ما لا يذهب إليه عاقل .

المحذور الرَّابع: كون روايات حدوث الأرواح قبل الأجساد مِنْ خبر الآحاد.

المحذور الخامس: الذي ذكره السِّيد المرتضى (٢) مِنْ أَنَّ التكليف لا يصحّ إلَّا للبالغ العاقل الكامل والذي يفهم عِنْدَ الخطاب ولا الخطاب إلَّا لِمَنْ يفهمه، فَإمَّا أَنْ يفرض أَنَّ الأرواح كانت بهذه الصفة فَلابُدَّ مِنْ تذكّر هَذَا الموقف أو أنَّها ليست بهذه الصفة فالتكليف محال.

المحذور السَّادِس : إنَّها قابلة للتأويل ومؤولة كَمَا يؤوَّل قوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ

<sup>(</sup>١) تصحيح الإعتقاد ص ٨٧.

<sup>(</sup>٢) رسائل الشريف المرتضى: ج١، ص١١٤.

أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ ﴾(١) .

المحذورالسابع: عُمدة ما أشكل به المشاؤون عَلَى الإشراقيين هُوَ هَذَا الإشكال بأنه لا تتصور كثرة فردية فِي العقول مِنْ دون الكثرة فِي القابل وَهِي كثرة الأبدان والأجسام، فالعقل المتعلّق بالبدن يسمى روح ونفس ويعبّر عنه بالعقل الساقط أيّ المتنزّل، وَحَيْثُ لَمْ يتصوّر للعقول تعلّق بالأبدان والأجساد قبل البدن الدنيوي الأرضي، فلا يتصوّر لحدوث وإيجاد وقدم الأرواح والنفوس قبل الأبدان الأرضية.

وَمِنْ ثُمَّ تشبث بَعْض الفلاسفة الإشراقيين بتصوير الكثرة الأفرادية في العقول الَّتِي هِيَ كثرة نفوس وأرواح بالتشبث بتعلق العقول بالأجرام السهاوية ونحوها ، بَلْ إنَّ الفلاسفة المشاء لتصوير بقاء الأرواح والنفوس بَعْدَ الموت تشبثوا بذلك ايضاً .

وأشكل عَلَيْهِم الملا صدرا بأنَّ التعلَّق العرضي بأجسامٍ أجنبية لا يفسر ولا يقرّر هوية النفوس والأرواح فَإنَّ التعلَّق جوهري وَلَيْسَ عرضيا وَإلَّا لما كَانَ العقل نفسا ولا روحا .

# اجوبة إشكالات الشَّيْخ المفيد

#### تعدّد مراتب الموت :

نبدأ من مقاله الأخير في فناء النفس:

١ ـ أنَّهُ الله تبنى مسلك المتقدمين مِنْ المتكلمين مِنْ تلاشي وانعدام الروح بَعْدَ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

الموت، وتوهم أنَّ القول ببقاء الروح يعطيها صفة الأبدية، وَهُو نوع تأليه للروح، كَمَا أنَّ القول بقدم الروح قبل البدن فيه هَذَا المحذور بعينه أو التناسخ، وَقَدْ نقتح فِي المباحث العقلية فساد هَذَا التوهم وبطلان القول بتلاشي الروح، وأنَّ هَذِهِ القبلية أو البقاء بَعْدَ الموت لا يستلزم الخروج عَنْ الإمكان والفقر للباري تَعَالَى ولا الأزلية.

مَعَ أَنَّ القول بعالم الأظلّة والاشباح هُوَ قول بالحدوث الزماني للأرواح لِأنَّ عوالم الجسم وإنْ اختلفت لطافةً ورقّةً إلَّا أنَّما تشترك فِي المقدارية سواء المقدار الجوهري أو الكم العرضي ، غاية الأمر تختلف بنوع الزمان ونمطه ، إذْ لِكُلِّ سنخ مِنْ العوالم الجسمانية زمن خاصّ به .

٢- إنَّ الفناء المذكور فِي الآية ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَان ﴾ قَدْ فُسِّر فِي جَملة مِنْ الشارات وإيهاءات الروايات بأنه عبارة عَنْ الموت وسبات الأرواح إنها هو في مقابل نفخ الأرواح فِي الأبدان ، وَقَدْ أشرنا فِي مبحث حقيقة الروح إلى تعدَّد طبقات النفخ فِي الأبدان ، وَهُوَ مما يستلزم تعدّد طبقات الموت لِكُلِّ طبقة بدن فكما أنَّ الأبدان مِنْ طبقات عوالم طولية والنفخ متكرّر نزولاً فكذلك وقوع الموت مُتكرّر صعوداً .

٣ ـ مِنْ الغريب تفصيل الشَّيْخ المفيد في بقاء الأرواح وَأَنَّ بعضها باقٍ مُنعّم أو مُعذّب وبعضها يبطل ويتلاشى وَهُمْ المُستضعفون ، مَعَ أَنَّ الذي فِي الرواية الَّتِي أَشار إليها إنَّها هُوَ لفظ يلهى عنهم وَلَيْسَ أن أرواحهم تبطل .

٤ ـ دعواه أن بقاء الروح أو خلقها قبل البدن يضاهي القول بالتناسخ ، ففيه مُضافاً لما سيأتي من اختلاف القول بالتناسخ مَعَ كُل مِنْ القول بالأظلّة والأشباح ، وكذا مَعَ القول بالبرزخ أنَّ التناسخ هُوَ تنقل الروح فِي أبدان أرضية بهويات مُختلفة فِي المادّة الجديدة الَّتِي فِي الأصلاب والأرحام ، وَهَذَا فارق أساسي

عمدة بين التناسخ وبين تلك الأقوال ، وفي الآيات والروايات دلالات مُتواترة عَلَى بقاء الروح وعدم تلاشيها بَعْدَ الموت .

# الجواب عَما تمسَّك به المفيد والملا صدرا

ويرد عَلَى ما ذكره الشَّيْخ المفيد ﷺ مِنْ نفي خلق الأرواح قبل الأجسام ملاحظات :

الملاحظة الأولى: إنَّ مستند القول بخلق الأراوح قبل الأجسام بألفي عام لَيْسَ خبر آحاد ، بَلْ هُوَ مستند إلى طوائف عديدة مِنْ الروايات كُلِّ طائفة منها مستفيضة وبعضها مستفيض عِنْدَ الفريقين ، كَمَا اعترف بذلك الشَّيْخ المفيد فِي مواضع أُخرى مِنْ كتبه فَمِنْ تلك الطوائف:

١- [ما كَانَ بلسان « خلق الله الأرواح قبل الأجسام بألفيّ عام » ] .

٢\_ومنها [روايات خلق الطينة].

٣ ـ وَأَنَّهَا مُتعدّدة بحسب طبقات الروح .

٤\_ومنها [ما كَانَ بلسان أنَّ الأرواح جنود مجنّدة ما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف].

وَهَٰذِهِ الطوائف وَهَٰذَه الاحاديث رواها الفريقان .

٥\_ومنها [ما كَانَ بلسان عالم الذَّر].

٦\_ ومنها [ما كَانَ بلسان أخذ الميثاق] .

٧\_[ما كَانَ بلسان عالم الأظلّة والأشباح] وَغَيْر ذَلِكَ كثير مِنْ ألسن الطوائف
 الدالّة مطابقة أو إلتزاما عَلَى لزوم خلق الأرواح ، يجدها المتتبع الباحث .

قَالَ العلامة المجلسي : طرح ظواهر الآيات والأخبار المُستفيضة بأمثال تلك

الدلائل الضعيفة والوجوه السخيفة جرأة عَلَى الله وَعَلَى أئمة الدِّين ، ولو تأمّلت فيها يدعوهم إلى ذَلِكَ مِنْ دلائلهم وما يرد عَلَيْهَا مِنْ الاعتراضات الواردة لعرفت أنَّ بأمثالها لا يمكن الاجتراء عَلَى طرح خبر واحد فكيف يمكن طرح الأخبار الكثيرة الموافقة لظاهر الآية الكريمة بها وأمثالها ، وسيأتي الأخبار الدَّالَّة عَلَى تقدّم خلق الأرواح عَلَى الأجساد في كتاب السهاء والعالم وسنتكلم عنها(۱) .

وَقَالَ فِي موضع آخر : إعلم إنَّ ما تَقَدَّمَ مِنْ الأخبار المُعتبرة فِي هَذَا الباب وما أسلفناه فِي أبواب بدء خلق الرسول عَلَيْ والأئمة الله وَهِي قريبة مِنْ التواتر دلّت عَلَى تَقَدُّم خلق الأرواح عَلَى الأجساد وما ذكروه مِنْ الأدلة عَلَى حدوث الأرواح عِنْدَ خلق الأبدان مدخولة لا يمكن ردّ تلك الروايات لأجلها(٢) .

# بين التناسخ والأظلة والأشباح:

الملاحظة الثانية : دعوى التناسخ : موافقة الملا صدار والطباطبائي لما تبناه المفيد والمرتضى .

ملاحظات على نظرية الملاصدرا

١- إنَّ توهم لزوم القول بالتناسخ مِنْ القول بخلق الأرواح قبل الأجسام قَدْ
 تبنّاه وفاقاً لدعوى الشَّيْخ المفيد وَالسِّيد المرتضى كُلِّ مِنْ الملا صدرا وطبقات التلاميذ
 مِنْ أصحاب مشرب مدرسة الحكمة المتعالية في الفلسفة انتهاءاً بالعلّامة الطباطبائي .

وتقرير وتقريب هَذِهِ الدعوى أنَّ الروح والنفس لا تكون روحاً ونفساً إلَّا مَعَ التعلّق بالجسد والبدن وَإلَّا كَانَ عقلاً مجرّداً ، وَمَعَ تعلّق الروح والنفس بجسد سابق عَلَى هَذَا الجسد ثمَّ تعلّقها بِهَذَا الجسم الدنيوي هُوَ القول بالتناسخ بعينه .

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار: ج٥٨ ، باب آخر في خلق الأرواح قبل الأجساد/ ص١٤١.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار: ج٥/ باب الطينة والميثاق/ ص٢٦٧، كتاب العدل والمعاد.

٢ وأضاف الملا صدار أنَّهُ مَعَ عدم تعلُّق العقل بنحو ما بالجسم فلا يتصوّر كثرة فِي العقل وَهِي كثرة الأرواح والنفوس ، فلن تكون كثرة مِنْ جهة القابل ، وَهِي الأبدان ، بَلْ إنْ كانت كثرة فِي العقول فَهِي مِنْ ناحية الأسباب الموجدة فِي وسائط الفيض الصادرة فِي أوائل المخلوقات ، وَهَذَا البيان هو عمدة ما استدلت به المدرسة الفلسفية المشّائية فِي القول بحدوث النفوس والأرواح عِنْدَ حدوث الأجسام خلافاً لقول المدرسة الفلسفية الإشراقية القائلين بحدوث الأرواح قبل حدوث الأبدان وبقدم النفوس عَلَى حدوث الأبدان .

٣ـ وما أفادوه كبروياً مِنْ جهة الضوابط العقلية ، وإنْ كَانَ متيناً إلَّا أَنَّهُ مِنْ
 حَيْثُ الصغرى مورد منع كما عرفت .

٤ وقَدْ تبنى الملا صدرا ومنْ أتى بعده فِي البحوث العقلية القول بتعدّد أجسام الإنسان فِي قوس الصعود أي الجسم الدنيوي الأرضي وما يأتي بعده مِنْ عوالم كعالم البرزخ والمثال والقيامة والآخرة الأبدية .

وَمِنْ ظريف القول ما استنطقه الحكيم الملا صدرا مِنْ الآيات والروايات وما فيها مِنْ التنبيهات العقلية ، أنَّ هَذِهِ الأجسام متقرّرة بالفعل للإنسان في عالم الدُّنْيَا بضميمة البدن الغليظ الدنيوي منذ نفخ الروح في البدن ، وأنَّ الإنسان يلج البرزخ والآخرة بأجسام متناسبة معها منذ ولوج روحه في بدنه في الأرحام أثناء الحمل وذلك بتدرّج التكامل الجوهري بالحركة الجوهرية .

وما تبناه شائع ذائع عِنْد كثير مِنْ الباحثين في علوم المعارف ، وَهَذَا القول يتبنى بالتالي تعدد أجسام الإنسان الطولية في وجود هوية الشخص الواحد بحسب درجات الوجود والعوالم بنحو مُتقارن ، ففي حين ارتباط الروح بالبدن الأرضي الدنيوي هِيَ أيضا مرتبطة بالبدن البرزخي حاضراً وبالبدن الأخروي .

لا أنَّها تنتقل مِنْ بدن إلى بدن وإدارة الروح والنفس لهذه الأبدان غَيْر متدافع

ولا متهافت ولا يستلزم مِنْهُ تعدّد الهوية ولا تبدّل الأشخاص ، بَلْ هُوَ شخص واحد ذو هوية واحدة مَعَ أبدان لنشآت طولية مهيمنة بعضها عَلَى بَعْض .

وكمًا لَمْ يستلزم هَذَا القول التناسخ لعدم تبدل الهوية وعدم تبدل تشخص الفرد الواحد ، بَلْ الفرد الواحد هُو ذو طبقات بخلاف ما لو كَانَ تعدّد تلك الأجسام في عرض نشأة واحدة ، كتعدد الجسم الأرضي فَإنَّ ذَلِكَ قَدْ يستلزم تعدّد الهوية والأشخاص فيما لو فرض مرور الجسم الثّاني بنفس الأطوار الَّتِي مَرَّ بها الجسم الأوَّل مِنْ الأصلاب والأرحام ونحو ذَلِكَ من الطفولة والترعرع .

فتحصّل أنَّ القول الذي التزم به الملا صدرا وغيره مِنْ الباحثين في المعارف لا يستلزم التناسخ لعدم تبدّل الهوية الشخصية للفرد الواحد الإنساني لا بحسب جوهره الفعلي ولا جنسه ولا مواده ولاصوره ، أي طبقات أجسامه وذَلِكَ لِأنَّ التعدّد في الأجسام لُبْسٌ بَعْدَ لُبْسٌ لمراتب طولية .

فلا يتضمّن هَذَا القول - بتعدّد الأبدان - المحاذير الباطلة في التناسخ ، وَالَّتِي منها انقطاع تعلّق الموجود المجرّد بالبدن وتعلّقه ببدن آخر ، فَإنَّ الانقطاع والارتباط يناسب التعلّق والارتباط العرضي بين الموجود المجرّد والجسم الموجود ، بينها الارتباط الذي بين النفس والبدن ارتباط جوهري فكيف يفرض فيه تعلّق عرضي وتبدّل في مرتبة عرضية لا في مراتب طوليّة جوهرية .

٥- الملاحظة في صغرى ماتبنوه وفي تطبيقهم الصغروي عَلَى البدن الأرضي الدنيوي بجعلهم وزعمهم أنه أوَّل الأبدان الذي تتعلَّق به الروح ، وهَذَا التطبيق فاسد .

وَمِنْ هنا ينشأ الخلل في النتيجة والنتائج العقلية في تفسير العوالم السابقة ، وكثيراً ما يخفق البحث الفلسفي لعدم إحاطة الفيلسوف بالعلوم الطبيعية بحسب واقع طبائع الأشياء ، لا بحسب ما وصلت إليه مسيرة البحث العلمي البشري

فقط ، وكم تبدلّت نظرة الفلاسفة نتيجة اعتهادهم عَلَى أصول موضوعة مِنْ العلوم الطبيعية في عصرهم وزمنهم مِنْ الناحية الصغروية في بحوثهم العقلية ، واستنتجوا مِنْ ذَلِكَ نتائج وبنوا عَلَى تلك النتائج نتائج أُخرى مترامية .

ثمَّ تبيِّن لهم أو لِمَنْ بعدهم مِنْ الباحثين فِي العلوم العقلية والمعارف خطأ تلك الأصول الموضوعة مِنْ العلوم الطبيعية وَذَلِكَ لتبدّل الآراء والنظريات العلمية فِي تلك العلوم الطبيعية واكتشاف حقائق مستجدّة ، وأمثلة ذَلِكَ كثيرة جداً فِي البحوث الفلسفية كإعتهادهم عَلَى هيئة بطليموس وحسبانهم أنَّ العوالم الجسهانية تنتهي عِنْدَ هَذِهِ السهاء المرئية المُحيطة بالنجوم والكواكب وأشكال البروج ، وَأنَّها هِيَ السهاء السابعة وأنَّ الأرض مركز العالم الجسهاني إلى غَيْر ذَلِكَ البروج ، وَأنَّها الفروض الطبيعية الَّتِي بنوا عَلَيْهَا بحسب مستوى العلوم الطبيعية المتوصّل إليها فِي زمانهم .

و كذلك الحال ههنا في إخفاقهم واعتهادهم عَلَى العلوم الطبيعية عَلَى المستوى الذي توصّلت إليه العلوم الطبيعية في الجسم الفسيولوجي في أزمانهم ، فبنوا عَلَى أنَّ الأجسام الأولى هِيَ هَذِهِ الأجسام الأرضية الغليظة الكثيفة ، والحال لَيْسَ كَذَلِكَ فَإِنَّ البحوث في العلوم الطبيعية المعاصرة توصّلت إلى أنَّ هُنَاك أجسام مادية غَيْر مرئية بالحواس الظاهرة كثيرة ، نظير أجسام الجنّ أو الطاقات الكثيرة السابحة في الفضاء ، فَإنَّها وإنْ كانت ليست موادا ولا أجسام بالمصطلح المستعمل في العلوم الطبيعية كالفيزياء والكيمياء إلَّا أنَّها حقيقةً جسها حسب المصطلح العقلى فَإنَّ لها طول وعرض وعمق ومجال جغرافي وحيز مكاني .

بل إن المصطلح الفيزيائي هو الآخر آخذ في التبدل وتوسعة إطلاق الجسم على أشكال الطاقة غير المرئية .

٦\_ قد توصّلت علوم الأحياء الحديثة كالهندسة الوراثية أنَّ الخلايا الحيوانية

المجهرية للجينات هِيَ متكوّنة ومتقرّرة لِكُلِّ البشر فِي صلب آدم أبي البشر، كخلايا حيوانية حيّة مجهرية، أي لاترى بالعين المجردة بل بالعين المسلحة فقط.

كُمَا أَنَّهُ قَدْ ثبت لديهم فِي العلوم الفيزيائية الروحيّة أنَّ الخلايا النباتية والحيوانية مرتبطة بطاقات غَيْر مرئية للحواس الظاهرة، وإنْ كانت مرئية بالأجهزة المسلحة المختبرية، كَمَا أَنَّهُ ثبت لديهم أنَّ كُلِّ خلية مِنْ تلك الخلايا مرتبطة بفرد من أفراد هي جسم ذريّ وأجسام ذرية لبدأ نشأة أفراد الإنسان.

### بدء خلق الانسان وتقلبه في بطن أمه

الحمد بن يحيى عن أحمد بن محمد ، وعلي بن إبراهيم ، عن أبيه جميعا ، عن الحسن ابن محبوب ، عن محمد بن النعمان ، عن سلام بن المستنير قال : سألت أبا جعفر الله عن قول الله عز وجل : مخلقة وغير مخلقة ، فقال : المخلقة هم الذر الذين خلقهم الله في صلب آدم الله أخذ عليهم الميثاق ثم أجراهم في أصلاب الرجال وأرحام النساء ، وهم الذين يخرجون إلى الدنيا حتى يسألوا عن الميثاق . وأما قوله : وغير مخلقة فهم كل نسمة لم يخلقهم الله في صلب آدم الله عن حلق الذر وأخذ عليهم الميثاق وهم النطف من العزل والسقط قبل أن ينفخ فيه الروح والحياة والبقاء .

٢ ـ عنه ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن حماد بن عيسى ، عن حريز ، عمن ذكره ، عن أحدهما عليه في قول الله عز وجل : يعلم ما تحمل كل أنثى وما تغيض الأرحام وما تزداد ، قال : الغيض كل حمل دون تسعة أشهر ، وما تزداد كل شئ يزداد على تسعة أشهر فكلما رأت المرأة الدم الخالص في حملها فإنها تزداد بعدد الأيام التي رأت في حملها من الدم .

٣ \_ محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن ابن فضال ، عن الحسن بن الجهم قال : قال أبو جعفر عليه : إن

النطفة تكون في الرحم أربعين يوما ثم تصير علقة أربعين يوما ، ثم تصير مضغة أربعين يوما ، فإذا كمل أربعة أشهر بعث الله ملكين خلاقين فيقولان : يا رب ما تخلق ذكرا أو أنثى ؟ فيؤمران ، فيقولان يا رب شقيا أو سعيدا ؟ فيؤمران ، فيقولان يا رب شقيا أو سعيدا أشياء فيقولان يا رب ما أجله وما رزقه وكل شئ من حاله وعدد من ذلك أشياء ويكتبان الميثاق بين عينيه ، فإذا أكمل الله له الاجل بعث الله ملكا فزجره زجرة فيخرج وقد نسي الميثاق ، فقال الحسن بن الجهم : فقلت له : أفيجوز أن يدعوا الله فيحول الأنثى ذكرا والذكر أنثى فقال : إن الله يفعل ما يشاء .

٤ \_ محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، وعلى بن إبراهيم ، عن أبيه جميعا ، عن ابن محبوب ، عن ابن رئاب ، عن زرارة عن أبي جعفر اليُّك قال : إن الله عز وجل إذا أراد أن يخلق النطفة التي مما أخذ عليها الميثاق في صلب آدم أو ما يبدو له فيه ويجعلها في الرحم حرك الرجل للجهاع وأوحى إلى الرحم أن افتحي بابك حتى يلج فيك خلقى وقضائي النافذ وقدري ، فتفتح الرحم بابها فتصل النطفة إلى الرحم فتردد فيه أربعين يوما ، ثم تصبر علقة أربعين يوما ، ثم تصبر مضغة أربعين يوما، ثم تصير لحما تجري فيه عروق مشتبكة، ثم يبعث الله ملكين خلاقين في الأرحام ما يشاء الله فيقتحمان في بطن المرأة من فم المرأة فيصلان إلى الرحم وفيها الروح القديمة المنقولة في أصلاب الرجال وأرحام النساء فينفخان فيها روح الحياة والبقاء ويشقان له السمع والبصر وجميع الجوارح وجميع ما في البطن بإذن الله ثم يوحي الله إلى الملكين اكتبا عليه قضائي وقدري ونافذ أمرى واشترطا لى البداء فيها تكتبان فيقولان: يا رب ما نكتب ؟ فيوحى الله إليهما أن ارفعا رؤوسكما إلى رأس أمه فيرفعان رؤوسهما فإذا اللوح يقرع جبهة أمه فينظران فيه فيجدان في اللوح صورته وزينته وأجله وميثاقه شقيا أو سعيدا وجميع شأنه قال: فيملى أحدهما على صاحبه فيكتبان جميع ما في اللوح ويشترطان البداء فيها يكتبان ثم يختمان الكتاب ويجعلانه بين عينيه ثم يقيمانه قائما في بطن أمه ، قال : فربها عتى فانقلب ولا يكون ذلك إلا في كل عات أو مارد وإذا بلغ أوان خروج الولد تاما أو غير تام أوحى الله عز وجل إلى الرحم أن افتحي بابك حتى يخرج خلقي إلى أرضي وينفذ فيه أمري فقد بلغ أوان خروجه ، قال : فيفتح الرحم باب الولد فيبعث الله إليه ملكا يقال له : زاجر فيزجره زجرة فيفزع منها الولد فينقلب فيصير رجلاه فوق رأسه ورأسه في أسفل البطن ليسهل الله على المرأة وعلى الولد الخروج ، قال : فإذا احتبس زجره الملك زجرة أخرى فيفزع منها فيسقط الولد إلى الأرض باكيا فزعا من الزجرة .

٥ ـ محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن محمد بن الفضيل ، عن أبي حمزة قال : سألت أبا جعفر الشيخ عن الخلق ، قال : إن الله تبارك وتعالى لما خلق الخلق من طين أفاض بها كإفاضة القدح فأخرج المسلم فجعله سعيدا وجعل الكافر شقيا فإذا وقعت النطقة تلقتها الملائكة فصوروها ثم قالوا يا رب أذكرا أو أنثى ؟ فيقول الرب جل جلاله : أي ذلك شاء ؟ فيقولان تبارك الله أحسن الخالقين ، ثم توضع في بطنها فتردد تسعة أيام في كل عرق ومفصل ومنها للرحم ثلاثة أقفال : قفل في أعلاها مما يلي أعلا الصرة من الجانب الأيمن ، والقفل الآخر وسطها ، والقفل الآخر أسفل من الرحم ، فيوضع بعد تسعة أيام في القفل الاعلى فيمكث فيه ثلاثة أشهر فعند ذلك يصيب المرأة خبث النفس والتهوع ثم ينزل إلى القفل الأوسط فيمكث فيه ثلاثة أشهر وصرة الصبي فيها ينزل إلى القفل الأوسط فيمكث فيه ثلاثة أشهر من تلك العروق ، ثم ينزل إلى القفل الأسفل فيمكث فيه ثلاثة أشهر فذلك تسعة أشهر ، ثم تطلق المرأة كلها منها يدخل طعامه وشرابه من تلك العروق ، ثم ينزل إلى القفل الأسفل فيمكث فيه ثلاثة أشهر فذلك تسعة أشهر ، ثم تطلق المرأة فكلما طلقت انقطع عرق من صرة الصبي فأصابها ذلك الوجع ويده على صرته يقع إلى الأرض ويده مبسوطة فيكون رزقه حينئذ من فيه .

٦ \_ محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن محمد بن الحسين ، عن محمد بن إسهاعيل أو غيره قال : قلت لأبي جعفر عليه : جعلت فداك الرجل يدعو للحبلي

أن يجعل الله ما في بطنها ذكرا سويا ؟ قال : يدعو ما بينه وبين أربعة أشهر فإنه أربعين ليلة نطفة وأربعين ليلة علقة وأربعين ليلة مضغة فذلك تمام أربعة أشهر ثم يبعث الله ملكين خلاقين فيقولان : يا رب ما نخلق ذكرا أم أنثى ؟ شقيا أو سعيدا ؟ فيقال ذلك ، فيقولان : يا رب ما رزقه وما أجله وما مدته ؟ فيقال ذلك ، وميثاقه بن عينيه ينظر إليه ولا يزال منتصبا في بطن أمه حتى إذا دنا خروجه بعث الله عز وجل إليه ملكا فزجره زجرة فيخرج وينسى الميثاق .

٧ ـ محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، وعلي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن محبوب عن ابن رئاب ، عن زرارة بن أعين قال : سمعت أبا جعفر الله يقول : إذا وقعت النطفة في رحم استقرت فيها أربعين يوما وتكون علقه أربعين يوما وتكون مضغة أربعين يوما ، ثم يبعث الله ملكين خلاقين فيقال لهما : أخلقا كما يريد الله ذكرا أو أنثى صوراه واكتبا أجله ورزقه ومنيته وشقيا أو سعيدا ؟ واكتبا لله الميثاق الذي أخذه عليه في الذربين عينيه فإذا دنا خروجه من بطن أمه بعث الله إليه ملكا يقال له : زاجر فيزجره فيفزع فزعا فينسى الميثاق ويقع إلى الأرض يبكى من زجرة الملك غَالِبِ عَنْ أَبِيهِ عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ قَالَ سَأَلْتُ عَلِيَّ بْنَ الْحُسَيْنِ الْتَالِ عَنْ رَجُلِ ضَرَبَ امْرَأَةً حَامِلًا بِرِجْلِهِ فَطَرَحَتْ مَا فِي بَطْنِهَا مَيِّتاً فَقَالَ إِنْ كَانَ نُطْفَةً فَإِنَّ عَلَيْهِ عِشْرِينَ دِينَاراً قُلْتُ فَهَا حَدُّ النُّطْفَةِ قَالَ هِيَ الَّتِي وَقَعَتْ فِي الرَّحِم فَاسْتَقَرَّتْ فِيهِ أَرْبَعِينَ يَوْماً قَالَ وَإِنْ طَرَحَتْهُ وَهِيَ عَلَقَةٌ فَإِنَّ عَلَيْهِ أَرْبَعِينَ دِينَاراً قُلْتُ فَمَا حَدُّ الْعَلَقَةِ قَالَ هِيَ الَّتِي إِذَا وَقَعَتْ فِي الرَّحِم فَاسْتَقَرَّتْ فِيهِ ثَمَانِينَ يَوْماً قَالَ وَإِنْ طَرَحَتْهُ وَهِيَ مُضْغَةٌ فَإِنَّ عَلَيْهِ سِتِّينَ دِينَاراً قُلْتُ فَهَا حَدُّ الْمُضْغَةِ فَقَالَ هِيَ الَّتِي إِذَا وَقَعَتْ فِي الرَّحِمِ فَاسْتَقَرَّتْ فِيهِ مِائَةً وَعِشْرِينَ يَوْماً قَالَ فَإِنْ طَرَحَتْهُ وَهِيَ نَسَمَةٌ نُحَلَّقَةٌ لَهُ عَظْمٌ وَحُمُ مُرَتَّبُ الْجُوَارِحِ قَدْ نُفِخَ فِيهِ رُوحُ الْعَقْلِ فَإِنَّ عَلَيْهِ دِيَةً كَامِلَةً قُلْتُ لَهُ أَ رَأَيْتَ تَحَوُّلَهُ فِي بَطْنِهَا مِنْ حَالٍ إِلَى حَالٍ أَ بِرُوحٍ كَانَ ذَلِكَ أَمْ بِغَيْرِ رُوحٍ قَالَ بِرُوحٍ غِذَاءِ الْحَيَاةِ الْقَدِيمِ المُنْقُولَةِ فِي أَصْلَابِ الرِّجَالِ وَأَرْحَامِ النِّسَاءِ فَلَوْ لَا أَنَّهُ كَانَ فِيهِ رُوحُ غِذَاءِ الحُيَاةِ مَا تَحَوَّلَ مِنْ حَالٍ بَعْدَ حَالٍ فِي الرَّحِمِ وَمَا كَانَ إِذَنْ عَلَى مَنْ قَتَلَهُ دِيَةٌ وَهُوَ فِي تِلْكَ الْحَالِ . (١١)

# تعدد طبقات الجسم قبـل الـولادة الدنيويـة وَبَعْـدَها برهـان أوَّل عَلَـى الأظلة :

٧ ـ وَعَلَى ضوء ما تَقَدَّمَ وتبيَّن أَنَّ تعلق الروح بأجسام ذَاتَ مراتب طولية فِي الوجود لا يستلزم تبدّل فِي الهوية الشخصيّة فِي الفرد الإنساني ولا تعدّد فِي الهوية ولا تناسخ ولا استحالة ولا محذور باطل ، وَإِنَّمَا هُوَ لُبْسُ بَعْدَ لُبْسُ ، فَكَمَا هُوَ الحال فِي قوس النزول الوجودي ، فكذلك الحال فِي قوس النزول الوجودي ، مِنْ دون استلزام تبدّل فِي الأجسام ذَاتَ المرتبة الوجودية الواحدة .

بَلْ هُوَ عبارة عَنْ ولوج جسم ألطف في جسم لطيف وولوج جسم لطيف في جسم عليظ وَهَذَا الولوج يعبّر عنه بالنفخ وَهُوَ فِي الحقيقة إنشاء وإيجاد علقة جوهرية بين الألطف واللطيف وبين اللطيف والغليظ.

# نظرية الحكيم الزنـوزي فِـي المعـاد تصـوير وبرهـان إنـيّ ثـان للأظلـة حقيقة قابلية نفخ الروح في البدن :

٨- قَدْ حصر الحكيم الملا صدرا الارتباط والتعلّق الجوهري بين العقل والبدن الذي هُوَ عبارة عَنْ النفس والروح بالآلية الجوهرية ، وحصر هَذَا التعلّق بالحركة الجوهرية للبدن ، وأنّهُ يشتد تكاملاً جوهرياً إلى أنْ يفاض عَلَيْهِ التشفف والتلطّف الجوهري فيصير وجوداً جوهرياً ذو درجات متفاوتة شدّة وضعفاً كَمَا هُوَ الحال فِي التفاوت بين النفس والروح وبين الروح والعقل بَلْ بين مراتب كُلّ واحد مِنْ الثلاثة فِي نفسه .

إِلَّا أَنَّ الصحيح أنَّ البعد الصغروي ليس كما أفترضه أي ان التعلق بالجسم

<sup>(</sup>١) تهذيب الأحكام، ج١٠، ص: ٢٨٢

الأرضي الدنيوي ليس بين المجرد المحض وذلك الجسم ، بل نفخ الروح في الجسم هو تعلق بين الجسم اللطيف والجسم الغليظ .

كما ان الكبرى وهي كيفية تعلق المجرد بالجسم لَيْسَ كَمَا افترضه الحكيم الملا صدرا للاختلاف الكبروي في تصوير المعاد بينه وبين ما ذهب إليه الحكيم الزنوزي ، حَيْثُ بنى الزنوزي في تصوير المعاد أنَّ البدن يتكامل إلى حَيْثُ مقام الروح بأنْ تتحوّل المواد الغليظة إلى صور أكثر تجرّداً فيحصل لها القابلية ، وقد اقتبس هو والشيخ احمد الإحسائي هذه النظرية ممارواه هشام بن الحكم عن الصادق على كما يأتي ذكره ، بَلْ هُنَاك بدن مثالي ذو طبقات بَلْ البدن الأرضي قَدْ وكذلك البدن البرزخي وبدن يوم القيامة والبدن الأخروي ، بأنْ تتعلق الأجسام وكذلك البدن البرزخي وبدن يوم القيامة والبدن الأخروي ، بأنْ تتعلق الأجسام بالأرواح فتقوم الأبدان بالأرواح .

٩ مقتضى نظرية الحكيم الزنوزي في المعاد أنَّ تكامل البدن بالحركة الجوهرية لَيْسَ مقتضاه حدوث الروح كدرجة مِنْ درجات تكامل البدن بأنْ يشتد جوهر البدن فيتجرّد ويصير روحاً كَمَا قرّره الحكيم الملا صدرا في حدوث النفس بحدوث البدن .

بَلْ يمكن تصوير حدوث للنفس بأبدان سابقة ألطف بمراتب مِنْ البدن الدنيوي، ويكون حدوث البدن الغليظ كالبدن الدنيوي الأرضي يتحرّك إلى غاية كماله وَهُوَ الوصول إلى النفس في تلك الأبدان، بَعْدَ صفاءه وخروجه مِنْ المادّية إلى التجرّد مِنْ الكثافة بتوسّط اللطافة، وَعِنْدَ تمامية الحركة والانتهاء إلى قرب مراتب النفس ذَاتَ الأبدان اللطيفة، وتكون النفس فاعلة لتكامل البدن بنحو الإيجاب.

غاية الأمر فِي قوس النزول إلى دار الدُّنْيَا بنحو البسط قبل الولادة \_ أي تلبسها بأبدان نازلة وبالتالي بسط قواها وتصرفاتها \_ وفي قوس الصعود بنحو

القبض بَعْدَ المفارقة والإماتة \_ أي خلعها لتلك الأبدان \_ ففي ما قبل الدُّنيًا مِنْ مراتب النزول بنحو الفرق أي توزع وسريان قواها ، وفي ما بَعْدَ الدُّنيًا بنحو الجمع فبذلك يكون اتصال البدن بالنفس السابقة عَلَيْهِ اتصالاً جوهرياً ، وَهَذَا ما قرّره الحكيم الزنوزي ووافقه عليه المرحوم الأصفهاني في تقرير المعاد إلَّا أنهما قررا ذلِكَ في المعاد وَلَمْ يقرراه فِي المبدأُ (۱) .

وقد تقدم ان هذه النظرية مقتبسة من رواية هشام بن الحكم في احتجاج الصادق على الزنديق ، قال على :

إِنَّ الَّذِي أَنْشَأَهُ مِنْ غَيْرِ شَيْءٍ وَصَوَّرَهُ عَلَى غَيْرِ مِثَالٍ كَانَ سَبَقَ إِلَيْهِ قَادِرٌ أَنْ يُعِيدَهُ كَمَا بَدَأَهُ قَالَ أَوْضِحْ لِي ذَلِكَ قَالَ إِنَّ الرُّوحَ مُقِيمَةٌ فِي مَكَانِهَا رُوحُ الْمُعِيءِ فِي ضِيقٍ وَظُلْمَةٍ وَالْبَدَنُ يَصِيرُ تُرَاباً الْمُحْسِنِ فِي ضِياءٍ وَفُسْحَةٍ وَرُوحُ المُسِيءِ فِي ضِيقٍ وَظُلْمَةٍ وَالْبَدَنُ يَصِيرُ تُرَاباً كَمَا مِنْهُ خُلِقَ وَمَا تَقْذِفُ بِهِ السِّبَاعُ وَالْهُوَامُّ مِنْ أَجْوَافِهَا مِمَّا أَكَلَتْهُ وَمَزَّ قَتْهُ كُلُّ كَا مِنْهُ خُلِقَ وَمَا تَقْذِفُ بِهِ السِّبَاعُ وَالْمُوامُّ مِنْ أَجْوافِهَا مِمَّا أَكَلَتْهُ وَمَزَّ قَتْهُ كُلُّ ذَلِكَ فِي التُّرَابِ عَنْهُ وَلَا عَنْدَ مَنْ لَا يَعْزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْأَرْضِ وَيَعْلَمُ عَدَدَ الْأَشْيَاءِ وَوَزْنَهَا وَإِنَّ تُرَابَ الرُّوحَانِيِّينَ بِمَنْزِلَةِ الذَّهَبِ فِي التُّرَابِ وَيَعْلَمُ عَدَدَ الْأَشْيَاءِ وَوَزْنَهَا وَإِنَّ تُرَابَ الرُّوحَانِيِّينَ بِمَنْزِلَةِ الذَّهَبِ فِي التُّرَابِ إِنْ اللَّرُونِ اللَّهُ مَعْدَدَ الْأَرْضُ مُطَرَتِ الْأَرْضُ مَطَرَ النَّشُورِ فَتَرْبُو الْأَرْضُ ثُمَّ تَحضوا فَيَخْتَمُ تُرَابُ كُلُّ قَالَبِهِ إِنْ اللَّهُ الْقَادِرِ إِلَى حَيْثُ الرُّوحِ فَتَعُودُ الصُّورُ بِإِذْنِ اللَّهُ الْقَادِرِ إِلَى حَيْثُ الرُّوحِ فَتَعُودُ الصُّورُ بِإِذْنِ اللَّهُ الْقَادِرِ إِلَى حَيْثُ الرُّوحِ فَتَعُودُ الصُّورُ بِإِذْنِ اللَّهُ الْقَادِرِ كَهَيْتَهَا فَيَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْقُودِ اللَّ الْمُعُورِ كَهَيْتَتِهَا وَتَلِحُ اللَّهُ وَلَا اللَّالَةِ الْمَالَولُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤَودُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤَودُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمُؤَودُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ الْمَاءِ عَلَيْهُ الْمُؤْودُ اللَّهُ وَلَولُ اللْهُ الْمُالِولُ اللَّهُ الْمُؤَلِّ اللْمُولِ اللْمُؤَلِّ اللْمُولِ اللْمُؤْولُ اللْمُؤَلِّ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَلِّ الْمُلُولِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ اللْمُؤَلِّ الْمُؤَلِّ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّالَالَةُ الْمُؤَلِّ الْمُؤَلِّ الْمُؤَلِّ ا

<sup>(</sup>١) كتاب الرسائل الأربعة عشر/ رسالة في إثبات المعاد الجسماني/ المحقّق الشَّيْخ مُحَمَّد حسين الغروي الأصفهاني الكمباني . / سبيل الرشاد في إثبات المعاد للحكيم الزنوزي .

<sup>(</sup>٢) الطبرسي، احمد بن على ، الإحتجاج على أهل اللجاج ( للطبرسي ) ـ ج٢ ص ٣٥٠.

#### حقيقة فاعلية نفخ الروح

وروى الكليني والصفار بسندهما عن عَلِيٍّ بْنِ رِئَابٍ رَفَعَهُ إِلَى أُمِيرِ اللَّهُ مِنِينَ اللَّهِ اللَّهُ مِنِينَ اللَّهِ إِنَّ لللهَّ بَهْراً دُونَ عَرْشِهِ وَدُونَ النَّهُ وِ اللَّذِي اللَّهُ مِنِينَ اللَّهِ إِنَّ لللهَّ بَهْراً دُونَ عَرْشِهِ وَدُونَ النَّهُ وَالنَّهُ وَالنَّهُ مِنَ النَّهُ وَمُ النَّهُ وَمُ اللَّهُ مِنَ الْأَرْضِ فَفَسَّرَ الْجِنَانَ مِنْ أَمْرِهِ وَإِنَّ لللهَّ عَشْرَ طِينَاتٍ خَمْسَةً مِنَ الْجُنَّةِ وَخَمْسَةً مِنَ الْأَرْضِ فَفَسَّرَ الْجِنَانَ وَفَسَّرَ الْجِنَانَ وَفَسَّرَ الْأَرْضِ فَفَسَّرَ الْجِنَانَ وَفَسَّرَ الْإَرْضِ فَفَسَّرَ الْجِنَانَ وَفَسَّرَ الْإَرْضِ فَفَسَّرَ الْجِنَانَ وَفَسَّرَ اللهُ عَنْ وَجَعَلَ النَّبِيَ عَلَيْكُ مِنْ إِحْدَى الطِّينَتَيْنِ قُلْتُ لِأَبِي الْحُسَنِ الْأَوَّلِ اللهِ مَا اللَّوْحَيْنِ وَجَعَلَ النَّبِيَ عَلَيْكُ مِنْ إِحْدَى الطِّينَتَيْنِ قُلْتُ لِأَبِي الْحُسَنِ الْأَوَّلِ اللهِ مَا اللَّوْحَيْنِ وَجَعَلَ النَّبِيَ عَلَيْكُ أَمْ الْبَيْتِ فَإِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَنَا مِنَ الْعُشْرِ طِينَاتٍ وَنَفَخَ فِينَا مِنَ الرُّوحَيْنِ جَمِيعاً فَأَطْيِبْ بِهَا طِيباً ()

ومفاد الرواية أن نفخ الروح للأرواح في أبدان الأنبياء والأوصياء \_ بحسب طبقات العوالم \_ هو بالمنشئية والنشو والإفاضة من روح القدس أو من روح الأمري نظير خلق العقل في كل روح هو من العقل الأول وأنه له رؤوس بعدد الخلائق .

#### برهان ثالث : برهان الأشرف عَلَى وجود عالم الأظلة والأشباح

• ١- إِنَّ مقتضى ما التزم به الحكيم الزنوزي مِنْ تصوير العلاقة الجوهرية والارتباط الجوهري بين الروح والنفس والبدن لا بسبق البدن عَلَى الروح ، بَلْ ما صوّره مِنْ نظريته فِي المعاد مقتضاه كون الروح سابقة

وجوداً فِي طرف قوس الصعود والمعاد عَلَى البدن ، أيّ سابقة عَلَى تكامل البدن وترقّيه إلى حَيْثُ تفيض الروح عَلَيْهِ كمالات جوهرية بنحو تكون فاعلة إيجابية لكمال البدن فتتعلّق به جوهرياً .

فَكَمَا تَمَّ تصوير ذَلِكَ في قوس الصعود، فلا محالة يمكن تصويره لغرض نشأة الروح فِي العوالم العلوية السابقة، وَهَذَا لَيْسَ عَلَى حدّ الإمكان فَقَطْ بَلْ

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي ١/ ٣٨٩.

الضرورة أيضاً ببرهان تَقَدَّمَ الأشرف عَلَى الأخس وجوداً ورتبة ، إذْ كيف يتصوّر تَقَدَّمَ وجود العالم الجسماني اللطيف فضلاً عن تقدمه عَلَى العالم الجسماني اللطيف فضلاً عن تقدمه عَلَى العالم الجسماني الألطف فضلاً عَنْ العالم الجسماني الأشد لطافة ، لا سيما أنَّ العوالم الجسمانية في اللطافة والجسمانية ذات مراتب كثيرة ومتفاوتة بتفوات كبير جداً ، ولا يَتِمُّ عَلَى الموازين العقلية صدور الأخس قبل الأشرف . وكيف غفل هؤلاء الأجلاء ، عن مقتضى حقيقة هذه القاعدة العقلية التكوينية .

### البرهان الرَّابع عَلَى الأظلة : برهان تطابق قوس الصعود والنزول :

11\_ مقتضى القاعدة العقلية التكوينية من تطابق قوس الصعود مع قوس النزول ، فمبدأ الصدور متطابق مَعَ ما قالوا به في المعاد وهو قوس الصعود ، حيث أنَّهُ قَدْ التزموا كَمَا مَرَّ أَنَّ النفس ذَاتَ أبدان طولية متعدّدة وليست ذَاتَ بدن واحد .

وأنَّ بين الأبدان تفاوت وتفاضل في شرف الوجود وكمالاته ، فالبدن الأخروي أشد كمالاً مِنْ البدن البرزخي والبدن البرزخي أشد كمالاً مِنْ البدن الدنيوي الغليظ ، بَلْ إنَّ للإنسان بدنين أرضيين دنيويين إنْ لمَ يكن أكثر ، أحدهما الدنيوي الغليظ ، بَلْ إنَّ للإنسان بدنين أرضيين دنيويين إنْ لمَ يكن أكثر ، أحدهما محسوس بالحواس الظاهرية مرئي والآخر غير مرئي وَغَيْر محسوس بالحواس الظاهرة ، وَقَدْ أثبتته جملة مِنْ الأبحاث الفيزيائية بالأجهزة المسلحة ، فضلاً عَنْ المُكاشفات والإحساسات بالحسّ الباطن النفساني فمع تبينهم لتفاوت الأجسام بالشرف والكمال ، كيف يقررون وجودها في العوالم الجسمانية في قوس الصعود ولا يقرّرون وجودها في قوس النزول بَعْدَ مراتب العوالم المجرّدة ، وَهَذِهِ براهين ناصعة عقلية عَلَى وجود عوالم الأظلّة والأشباح والذّر والميثاق .

## برهان خامس عَلَى عالم الأظلَّة والأشباح :

١٢\_ قَدْ تبين ممّا مَرَّ أنَّ نظرية الحكيم الزنوزي تقرير للجواب عَنْ الإشكال

الذي اعتمده الحكيم الملا صدرا على القول بقدم النفس وعدم حدوثها والذي ألجأه للقول بحدوث النفس بحدوث البدن .

كُمَّ أَنَّا لُو سَلَّمنا بأَنَّ النفس حادثة بحدوث البدن فلا ملزم لكون مبدأ الجسم هُوَ الجسم الغليظ لمبدأ حدوث النفس ، بَلْ المبدأ لحدوث النفس هُوَ الجسم اللطيف ، بَلْ ذَلِكَ مُتعيِّن لِأَنَّ الجسم اللطيف أنسب بلطافة النفس والروح مِنْ الجسم الغليظ ، وَعَلَى ذَلِكَ كُلِّما اشتد لطافة اشتدت مناسبته للنفس والروح .

فإذا بني عَلَى الإلتزام بأن النفس حادثة بحدوث الجسم لا متقدّمة عَلَيْهِ فاللازم هُوَ القول بأنَّ حدوثها بحدوث الجسم الألطف عَلَى الإطلاق والألطف بأقصى درجات اللطافة وما الملزم لحصر حدوث الأجسام بالجسم الغليظ في مبدأ مراتب الحدوث مَعَ أنَّ المانع عن الحصر بالجسم الغليظ موجود بمقتضى تسلسل مراتب صدور المكنات.

#### برهان سادس الفوارق بين حقيقة الأظلة والأشباح وبين التناسخ :

17 ـ قَدْ تبيَّن مما مَرَّ أَنَّ السير الوجودي للروح والنفس هُوَ تعاقب تعلّقها بالأبدان المختلفة في اللطافة والغلظة وبحسب مراتب الوجود مِنْ قبيل اللبس بَعْدَ اللبس ، وَهَذَا يُباين ماهية التناسخ مِنْ زوايا عديدة :

الزاوية الأولى : إنَّ التناسخ لبس بَعْدَ فسخ أيِّ تلبَّس الروح ببدن بَعْدَ فسخها التعلَّق ببدن سابق أخر مغاير .

الزاوية الثانية: إنَّ القول بعالم الاظلة والأشباح والذَّر والميثاق وخلق الأرواح قبل الأجسام الغليظة هُوَ مِنْ تعدّد الأجسام الطولية ، بينها التناسخ هُوَ مِنْ تعدّد الأبدان في عرض واحد أي ذَاتَ الرتبة الوجودية الواحدة أيّ في النشأة الأرضية الدنيوية الغليظة ، بخلاف الأظلة فإنها مِنْ نشآت ما قبل دار الدُّنيًا ومَعَ الدنيوية الأرضية .

الزواية الثالثة : إنَّ القول بالأظلة والأشباح والذَّر والميثاق هوتعدَّد للأجسام بنحو التداخل بينها التناسخ تعدَّد الأجسام بنحو التباين .

الزاوية الرَّابِعة : إنَّ فِي الأظلّة والأشباح والذَّر والميثاق سير تكاملي وجودي للروح بنحو طولي وتحصيل لما لمَ يحصل ، بينها فِي التناسخ إعادة لسير الروح لنفس المراحل الوجودية الَّتِي كانت قَدْ طوتها بالمرور مَرَّة أُخرى عَلَى نشاة الأصلاب والأرحام والطفولة والبلوغ والشيخوخة والكهولة وتكرار لما قَدْ مرّت به الروح ، بينها فِي عالم الأظلة والأرواح بالقياس الى عالم الدنيا ، لا تكرار فِي السير الوجودي ، وَهَذَا بعينه الفارق أيضاً بين الرجعة والتناسخ كَمَا مَرَّ بسطه فِي الباب الأوّل والثاني .

الزاوية الخامسة: إنَّ فِي الأظلّة والأشباح والذَّر والميثاق تعدَّد الأبدان لا يخلّ بوحدة الهوية الشخصية الوجودية للفرد والذّات الإنسانية ، بينها فِي التناسخ تعدّد الجسم والأجسام فِي عرض واحد يوجب تبدّل وتعدّد الهوية الشخصية .

الزاوية السَّادسة: فِي الأظلَّة والأشباح تحفظ وحدة المناسبات والتناسبات والخصوصيات لِكُلِّ مِنْ الروح والبدن والهوية الشخصيَّة للفرد الإنساني، بخلاف التناسخ فَإِنَّ المناسبات والخصوصيات الشخصيَّة تتبدَّل بسبب العلقة ببدنٍ مباين جديد.

# برهان سابع عَلَى عالم الأظلة والأشباح نظريـة أن العلـم تـذكر بتوسـط البديميات

1٤ ـ روى فِي بصائر الدرجات عن عبدالرحمن بن كثير عَنْ أبي عبدالله الله فَيْ فِي الله تَعَالَى ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ... ﴾ الآية ، قال أخرج الله مِنْ ظهر آدم ذريته إلى يَوُم القيامة فخرجوا كالذَّر فعرّفهم نفسه ولو لا ذَلِكَ لَمْ يعرف أحد ربه ، ثمَّ قَالَ : « ألستُ بربكم قالوا بلى ؟ وأنَّ هَذَا مُحمَّد

# رسولي وعلي أمير المؤمنين خليفتي وأميني $^{(1)}$ .

وَهُنَاكَ روايات مستفيضة او متواترة بِهَذَا المضمون ، وأَنَّهُ لولا المشاهدة في تلك العوالم لما استقرت قدرة الإنسان عَلَى المعرفة ههنا ، وَهَذَا المضمون يشير إلى برهان عَلَى سبق وجود الروح فِي عوالم الأظلة والأشباح والميثاق والذَّر عَلَى عالم الدُّنْيًا ؛ وَذَلِكَ بدليل وجود الأوليات والفطريات لدى الإنسان .

فَإِنَّ الأوليات والفطريات هِي رأس الهرم للبديهيات الستة المنطقية وَأَنَّهُ لولا الأوليات والفطريات لما استفاد الإنسان مِنْ حسّه فإن الحدس والمشاهدات والتجريبيات والمتواترات فرع البديهيات والفطريات ، فَإِنَّ كُلِّ الأقسام الأُخرى مِنْ بديهيات الإنسان المركوزة كرأس معلومات يستفيد ويستثمرها الإنسان بمقتضى الأوليات مِنْ البديهيات إذْ لولاها لما تَمَّ لَهُ ذَلِكَ .

وَهَذِهِ الأوليات والفطريات لما تكوّنت في باطن روح الإنسان مِنْ المشاهدة في العوالم السابقة ، كُمَا وَرَدَ فِي الرواية أَنَّ البيان والمعرفة مِنْ الله والقبول والإذعان مِنْ العبد )(1) وَهَذِهِ المرتكزات البديهية استحصل عَلَيْهَا الإنسان في تلك العوالم الَّتِي مَرَّ بمشاهدتها ، ولا يضرّ غياب التفاصيل والملابسات والجزئيات عَنْ ذاكرة الإنسان ، فوجود البديهيات برهان عَلَى علم سابق حصل لدى الإنسان ، وَهَذَا البُرهان ينطبق عَلَى نظرية التذكر في حقيقة العلم ، لا سيّما وأنَّ القرآن الكريم يُؤكِّد عَلَى أنَّ جملة العلم هُو كله تذكّر والتذكّر يشير إلى علم سابق .

#### البُرهان الثامن : الرجعة برهان عَلَى عالم الأظلة والأشباح :

١٥ قد تعرَّض العلَّامة الطباطبائي والعلَّامة الرفيعي إلى دفع شبهة التناسخ عَلَى القول بالرجعة كَمَا مَرَّ استعراض ذَلِكَ في البابين السابقين ، مَعَ أَنَّ الرجعة هِيَ

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات ج ٢ ب ٧ الحديث ٦ ص ٩١.

<sup>(1)</sup> البصائر : ج (1) ، (1) ، (1) ، البصائر : ج (1)

مِنْ ولوج الروح ذَاتَ الجسم البرزخي فِي البدن الدنيوي مَرَّة أُخرى ، لكنَّ هَذَا المقدار لا يستلزم التناسخ وَذَلِكَ لعدم تعلّق الروح ببدن آخر أجنبي ، بَلْ هُوَ تعلّق بنفس البدن الأوَّل أو أن العلقة بالبدن لَمْ تنقطع ، بَلْ غاية الأمر ضعفها ثمَّ تقوّيها مَرَّة أُخرى .

وَعَلَى أَيِّ تقدير فتتعلَّق الروح بنفس البدن لأن لِكُلِّ بدن مناسبات وخصوصيات خاصّة لروح مُعيَّنة ، كَمَا أَنَّ لِكُلِّ روح مناسبات وخصوصيات مخصّصة لبدن معيّن ، فالتناسب مُطّرد مِنْ الطرفين .

بخلافه في التناسخ فَإنَّ المناسبات والخصوصيات تتبدل للروح مِنْ بدن إلى بدن ، وَمِنْ ثمَّ يوجب ذَلِكَ تبدل الهوية ، وَهَذَا الفارق بين التناسخ والرجعة في قوس الرجوع بعينه هُو الفارق بين التناسخ وماهية القول بالأظلة والأشباح في قوس النزول ، فَإنَّ الروح بحسب طبقات عالم الأظلة وطبقات عالم الأشباح لها مناسبات وخصوصيات مُعينة تتناسب مَعَ بدن مُعين مِنْ نشأة لاحقة ولا تتناسب مَعَ كلّ بدن ، كما نطقت بذلك المستفيض من روايات الطينة والميثاق .

وبعبارة أُخرى: إنَّ ذهاب الروح لعالم البرزخ بقالب جسماني برزخي ثمَّ عودها للتعلّق بالبدن الدنيوي كَمَا لَمْ يستلزم التناسخ ، كَذَلِكَ تعلّق الروح ذَاتَ الأبدان المثالية أوالألطف منها فِي عوالم الأظلّة والأشباح تعلقها بالبدن الدنيوي لايستلزم التناسخ .

لاسيها وأن في الحقيقة العقلية للرجعة قَدْ تعدّدت أنظار العُلَهَاء الإمامية في التصوير العقلي لهذا الجانب مِنْ الرجعة ، وَهُوَ فِي بقاء تعلّق الروح بَعْدَ الموت بالبدن الدنيوي بَعْدَ كينونتها فِي البرزخ ببدن مثالي ، فَهَلْ أَنَّ الموت انقطاع لتلك العلقة ؟

كَمَا ذهب إليه كثيرون غاية الأمر أنَّ المناسبات والخصوصيات الَّتِي بين الروح المعيّنة والبدن المُعيّن تلك الخصوصيات تبقى مُتطابقة مُتعيّنة التطابق ومُتعيّنة

التناسب وإنْ كانت العلقة منقطعة إلَّا أنَّ التناسب وتعيّن التخصّص فِي الخصوصيات باقي عَلَى حاله .

فِي قِبال قول الصدوق والحرّ العاملي وجماعة ، وَهُوَ الصحيح لدينا مِنْ بقاء الارتباط الوجودي للروح مَعَ البدن الدنيوي غَيْر المرئي ، كَمَا هُوَ الحال فِي النوم إلا أنَّ فِي الموت العلقة أضعف بكثير مِنْ النوم ، فمن ثم يصح تسمية الموت بأنه نوم اعمق واشد من النوم المعتاد .

وَعَلَى أَيِّ تقدير فالقول الأوَّل ذهب إليه كثيرون منهم الشَّيْخ المفيد وَالسِّيد المرتضى ، وَهَذَا القول يستلزم تعلَّق الروح الَّتِي كانت ببدن مثالي برزخي تعلَّقها مُجدَّداً في الرجعة ببدن دنيوي غليظ ، وَلَمْ يكن فِي هَذَا التصوير لدى الشَّيْخ المفيد والمرتضى وَمِنْ وافقها ماهية التناسخ ، وكذلك الحال لا يستلزم ولوج الروح ذَاتَ البدن المثالي وما هُوَ ألطف مِنْهُ في البدن المغليظ لا يستلزم ذَلِكَ الولوج ماهية التناسخ .

17 ـ وَقَالَ الشَّيْخِ المفيد: فَأَمَّا الأخبار الَّتِي جاءت بأنَّ ذريّة آدم استنطقوا في الذّر وأخذ عَلَيْهِم العهد فأقرّوا فَهِيَ مِنْ أخبار التناسخية ، فَقَدْ خلطوا فيها ومزجوا الحقّ بالباطل ، والمُعتمد مِنْ إخراج الذريّة ما ذكرناه مما استمر القول به عَلَى الأدلّة العقلية والحجج السمعية دون ما عداه ، وَإِنَّمَا هُوَ خليط لا يثبت أثر على ما وصفناه .

أَقُول : وَمِنْ موقف المفيد اتّجاه هَذِهِ الروايات المُستفيضة وبألسن وطوائف عديدة ، موقفه من جهة البعد الرجالي والحديثي هو شاهد عَلَى ما ذكرناه فِي بحث الاجتهاد والتقليد فِي علم الرجال ، من أنَّ جُلّ الجرح والطعن عِنْدَ الرجاليين كالنجاشي وابن الغضائري هُو آراء وفتاوى اجتهادية مستندة إلى مباني كلامية وليست نقلا حسّيا معنعنا .

كَمَا أَنَّ اصطلاحهم بالتخليط والمخلط يعلم مِنْهُ إرادتهم أنَّ مضامين ما يرويه

لا تنسجم مَعَ مبانيهم الكلامية ، كَمَا أَنَّ الطعن فِي طوائف الأخبار والأحاديث بالوضع أو الوصف بالوضّاع أيضاً هُوَ الآخر فِي كثير مِنْ الموارد يستند إلى رأي كلامي واجتهاد فِي المسائل الاعتقادية ، وَلَيْسَ بنقل حسّى .

وَقَالَ الشَّيْخِ المُفيد: فَإِنَّ تعلَّق مُتعلَّق بقوله تَبَارَكَ اسمه \_ وذكر آية الذَّر \_ فظنّ بظاهر هَذَا القول تحقّق ما رواه أهل التناسخ والحشوية والعامّة في إنطاق الذَّرية وخطابهم وأنهم كانوا أحياءً ناطقين .

أقول: فلاحظ كيف ينسب الروايات إلى أهل التناسخ والحشوية مَعَ أنَّ الفاظ الروايات مقارب لمفاد آية النَّر مِنْ سورة الأعراف والعجيب مِنْهُ ﷺ إرتكاب التأويل فِي الآية مِنْ دون إرتكابه فِي الروايات مَعَ أنَّ المفاد فِي الطرفين مِنْ باب واحد.

وَمِنْهُ يظهر أَنَّ طعون جملة مِنْ قدماء الرجاليين والأعلام فِي طوائف الروايات فضلاً عَنْ طعونهم فِي آحاد الروايات هَذِهِ الطعون ناشئة مِنْ مباني كلامية وَلَيْسَ مِنْ أُمُور حسّية .

وَقَالَ فِي موضع آخر: \_ إنَّ الأخبار بذكر الأشباح تختلف ألفاظها وتتباين معانيها ، وَقَدْ بنت الغلاة عَلَيْهَا أباطيل وصنفوا فيها كُتباً لغوا فيها وهزأوا فيها أثبتوه مِنْهُ فِي معانيها ، وأضافوا ما حوته الكتب إلى جماعة مِنْ شيوخ أهل الحَقّ وتخرّصوا الباطل بإضافتها إليهم ، مِنْ جملتها كتاب سمّوه كتاب الأشباح والأظلة نسبوه إلى محمّد بن سنان ، ولسنا نعلم صحة ما ذكروه فِي هَذَا الباب عنه وإنْ كَانَ صحيحاً فَإنَّ بن سنان قَدْ طعن عَلَيْهِ وَهُوَ مُتّهم فِي الغلو فإنْ صدقوا فِي إضافة هَذَا الكتاب إليه فَهُو ضال بضلاله عَنْ الحَقّ ... إلى آخر كلامه .

أَقُول : فلاحظ إضافته هَذِهِ الروايات المُستفيضة إلى الغُلاة ونسج وضعهم بسبب مبنى واجتهاد كلامي ، والعجيب والغريب فِي هَذَا الأمر أنَّ هَذَا المبنى

الكلامي لَيْسَ مِنْ الثوابت البديهية ، وَإِنَّمَا هُوَ استنتاج نظري يستند فِي تنضيده إلى كبريات ثابتة إلَّا أنَّ التطبيق لَيْسَ بديهيا لا سيها مَعَ ترامي الإستنتاج وتوغله في الجانب النظري .

وَمِنْ ذَلِكَ يَتنبّه أَنَّ جزم جَملة مِنْ الْمُتقدّمين فِي الطعن عَلَى طوائف الروايات فِي المعارف فضلاً عَنْ آحادها إنَّها هُوَ طعن اجتهادي يستند إلى رأي وفتوى الطاعن نفسه مِنْ أرباب الجرح والتعديل لا إلى أُمُور حسّية مُسندة سواء كَانَ الطعن بالوضع أو الطعن بالغلو أو بالضلال أو بالتخليط.

وإنَّ هَذَا الموقف العلمي \_ مِنْ الشَّيْخ المفيد وَالسِّيد المرتضى وَبَعْض مِنْ وافقهم مِنْ القُدماء اتِّجاه روايات الأظلّة والأشباح والذر والميثاق مِنْ الطعن فيها أو ارتكاب التمحّل في التأويل والحكم عَلَيْهَا بأنَّها قول بالتناسخ ، وأنَّ القائلين بمضمونها منسوبون للقول بالتناسخ \_ يبيّن لنا أنَّ جملة كثيرة مِنْ طعون النجاشي وبن الغضائري في رواة الأحاديث بنسبتهم للمذاهب الباطلة ناشئ مِنْ آراء كلامية اجتهادية للمضامين الَّتِي يرويها أولئك الرواة وَلَيْسَ شهادة حسية مُتّصلة سنداً إلى مَنْ عاصر أولئك الرواة .

وَهَذَا ما نبَّه عَلَيْهِ بقوة المُحقَّق البحراني فِي علم الرجال ووافقه عَلَيْهِ الوحيد البهبهاني والميرداماد فِي الرواشح والمجلسي الأوَّل فِي روضة المتَّقين وغيرهم مِنْ أعلام مُتأخري الأعصار .

# 

1٧ قَدْ يشكل عَلَى عوالم الأظلة بما سيأتي مِنْ إشكال بن شهر آشوب ويومئ إليه كلام الشَّيْخ المفيد وَالسِّيّد المرتضى وتقتضيه جملة مِنْ كلمات الملا صدرا: بأنَّ الإشهاد فِي عالم الأظلّة والأشباح والذَّر والميثاق يستلزم التكليف وكمال العقل،

وَهَذَا يعني وصول الروح إلى مرتبة كمال في تلك العوالم فكيف يفرض مَرَّة أُخرى عود الروح في البدن الأرضي عِنْدَ الولادة روحاً غَيْر كاملة العقل وَغَيْر مُكلّفة ، وَهَذَا هُوَ أَحد محاذير التناسخ بعينه مِنْ عود الروح الكاملة روحاً ناقصة .

#### والجواب: في عدة حيثيّات:

الأولى: إنَّهُ لَيْسَ مِنْ الضروري فِي طبيعة حفظ ذاكرة الروح والنفس وخزانة المعلومات أنْ تحفظ المعلومات وتخزن بنحو تفاصيل منتشرة ، بَلْ فِي أغلب الحالات تختزن فيها بنحو مدمج ملفوف فتجتمع المعلومات المتناسبة بعضها مَعَ البعض بنحو مدمج وَهُوَ ما يعبّر فِي اللغة العقلية بالتركيب ، فِي قِبال التحليل الذي هُوَ فعل وعمل مِنْ العقل أو قوة الفكر أو القوة المتصرّفة فِي الإنسان .

حَيْثُ يقوم بفرز المعاني بعضها عَنْ بَعْض وتمييز صور المعلومات بعضها عَنْ بَعْض ، وَهَذَا مما يقرّر مبسوطاً في صناعة التحليل والتركيب في العلوم العقلية ، الَّتِي هِيَ مِنْ أنشطة العقل ويتبيّن ويتقرّر مِنْ ذَلِكَ أَنَّ الكم الهائل مِنْ المعلومات في ذاكرة الروح والنفس لا تبقى بصورة وصيغة معلومات منتشرة متوزّعة بَلْ بصيغة متداخلة مدمجة مضغوطة متوحّدة ، وَمِنْ ثمة قرر أَنَّ المعلومات البديهية منطوية في ذَاتَ معانيها عَلَى ما لا يتناهى .

الثانية: إن إستنتاج المعاني النظرية \_ مِنْ المعاني الكلّية الكبروية بكثرة الحدود الوسطى بها لا يتناهى من الموارد التطبيقية الصغروية هو مِنْ هَذِهِ الحقيقة المخزونة لديه من المعلومة البديهية ويمكن للإنسان أنْ يستنتج ويستخرج النتائج الى مالا يتناهى – شاهد على اختزان المعلومات في النفس في عوالم سابقة ولم تحصل عليها النفس في هذا العالم الدنيوي ، كها لم تكتسبها من عوالم سابقة .

الثالثة: ومما تَقَدَّمَ يتبيِّن أنَّ البديهيات مِنْ المعلومات رأس مال وخزينة هائلة مِنْ المعلومات بالفعل وبالقوة ، أمَّا بالفعل فبلحاظ العلم الإجمالي ، فإنَّا وجود فعلي للمكدس الإجمالي من المعلومات ، وأمَّا الوجود بالقوة فلإنَّ هَذَا الوجود الإجمالي يمكن استخراج ما لا يتناهى مِنْ المعلومات التفصيلية مِنْهُ بالتدريج فَهُوَ وإنْ كَانَ وجودا بالفعل إجمالي إلَّا أنَّهُ أيضاً

وجود بالقوة لتفصيل المعلومات الكثيرة اللامتناهية .

الرابعة : إنَّ هُنَاك جدلية فِي البحث العقلي عَنْ أنَّ الكثرة فِي المعلومات أو في الوجود هِيَ الأسبق وأنها الأصل الَّتِي تتولَّد منه الوحدة فِي المعلومات أو في الوجود .

أم أنَّ الوحدة هِيَ الأوَّل والأسبق وجوداً عَلَى الكثرة فِي المعلومات أو فِي الوجود ، وَقَدْ قرّر فِي حلّ هَذَا النزاع والترديد أنَّ الوحدة فِي قوس التنزّل هِيَ الأصل والمبدأ والكثرة فرع كَمَا تشير إليه الآية الكريمة ﴿ كِتَابُ أُحْكِمَتْ آيَاتُهُ ثُمَّ فَصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (١) ثمَّ صدرت الكثرة فِي المعلومات أو في الوجود فَصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ﴾ (١) ثمَّ صدرت الكثرة فِي المعلومات أو في الوجود عَنْ تلك الوحدة ، وإنْ كَانَ الصدور لَيْسَ بنحو التوالد ، بَلْ بنحو الإفاضة والإبداع .

نعم فِي قوس الصعود الكثرة سبب مُعِد للوحدة فتكون الوحدة هِيَ المنتهى ، كَمَا كانت هِيَ المبدأ ، ثمَّ إنَّ الوحدة عَلَى طبقات فِي المعلومات أو في الوجود وكذلك الكثرة عَلَى طبقات .

الخامسة: قَدْ وَرَدَ فِي الروايات كثيراً « دفائن العقول وميثاق الفطرة » وَهَذَا التعبير صالح للإشارة إلى الوجود الجملي للمعلومات والإجمالي ، وَهَذَا الوجود الجملي حَيْثُ أَنَّهُ مُتقرّر وجوداً فِي روح الإنسان فيكون بمثابة الفطرة لَهُ ولا سيها

<sup>(</sup>١) سورة هود: الآية ١.

أنَّ الفطرة طبقات ودرجات كَمَا مَرَّ أنَّ الوحدة درجات وطبقات ، والتسمية بالميثاق بلحاظ أنَّ هَذِهِ المعلومات الكثيرة الموجودة بالوجود الجملي ، إمَّا بمثابة وثائق ومستندات يؤاخذ بها ويحاسب ويداين بها الإنسان ؛ لأنها ميزان العدل يعرض عَلَيْهَا كُلِّ أمر مُردِّد فيه .

أو وجه التسمية بالميثاق أنَّ هَذِهِ المعلومات يتواثق ويترابط بعضها مَعَ البعض الآخر نظير الوثاق والحبل الرابط ففي الفطرة مِنْ الباطن الإجمالي لروح ونفس الإنسان مخزون كبير مِنْ الوثائق أو مِنْ الحبل الواثق بين المعلومات أو مِنْ الترابط العقدي ولأجل ذلك يطلق عَلَيْهِ ميثاق فالترابط بين المعلومات في الوجود الجملي الإجمالي مترابطة في عقد العلم ووجوده .

#### ذاكرة الإنسان على نوعين

السّادسة: يتبيَّن مِنْ كُلّ ما مضى أنَّ الذاكرة والذكر والتذكّر للمعلومات هُوَ بنمطين ونوعين وقسمين تارةً إجمالي وجملي بوجود موحّد ، وَهُوَ الغالب فِي خزن المعلومات ، كَمَا مَرَّ فِي روح ونفس الإنسان ، وَأُخرى تفصيلي منتشر موزّع ، ولكل مِنْ القسمين خواص وآثار وأحكام تكوينية فلا مجال لحصر الذاكرة والذكر والتذكّر بالقسم الثَّانِي فَقَطْ .

بَلْ هُنَاك قسمان كَمَا أَنَّ انتفاء آثار وأحكام القسم الثَّاني لا يستلزم انتفاء القسم الأوَّل ، وَمِنْ ذَلِكَ يتبيَّن اندفاع استدلال الشَّيْخ المفيد وَالسِّيد المرتضى والطوسي والملاصدرا والعلامة الطباطبائي وغيرهم من الأعلام عَلَى نفي عالم الأظلة ، ويُثُ استدلوا عَلَى عدم وجود الروح السابقة في العوالم ، بإنتفاء أحد القسمين ، وهو لايلازم انتفاء القسم الآخر فمع وجود القسم الأوَّل يتصوّر الوجود السابق للروح والنفس في العوالم الجسمانية السابقة .

السَّابِعة : كَمَا أَنَّهُ ممَّا مَرَّ يتبيَّن عدم صحة ما ذهب إليه الحكيم الملا صدرا وَمِنْ

بعده مِنْ الأعلام فِي البحث الفلسفي انتهاءاً بالعلّامة الطباطبائي ، مِنْ تفسيرهم الوجود الفطري بأنه عبارة عَنْ وجود وكينونة المعلول فِي ضمن الوجود الجملي الواحد للعلّة ، فتنوجد المعاليل الكثيرة أو اللامتناهية بوجود علّتها لا بنحو الكثرة الوجودية الموزّعة المنتشرة ، بَلْ بمعنى انطواء كهالات المعلولات ضمن الكهال البسيط للعلّة ففسروا وجود الأرواح والذوات في عالم الذَّر والميثاق والأظلّة بذَلِكَ أيّ بكينونة المعلول والمعاليل بوجود العلّة .

وبضميمة أنَّ كمال المعلول عِنْدَمَا يفاض ويوجد يكون تجليا لجهة من كمال علّته ، وَهَذَا الكمال بنحو الوجود البسيط الجملي الإجمالي ، وَهَذَا التبعيض لَيْسَ المراد مِنْهُ التولّد والتجزء بَلْ إفاضة الرقيقة مِنْ الحقيقة بنحو الإبداع وفسّروا الفطرة وميثاقها بذلك .

وَهَذَا المعنى وإنَّ كَانَ متينا فِي نفسه وَهُوَ معنى ثالث للذاكرة والتذكّر وتفسير آخر للفطرة إلَّا أَنَّهُ لا يحصر معنى التذكر الفطري الجملي الإجمالي بهَذَا المعنى ، وَهُوَ أَنَّ كَهَال المعلول رقيقة مِنْ كهال حقيقة العلّة ، فَإِنَّهُ قَدْ مَرَّ أَنَّهُ مِنْ الذكر والذاكرة والتذكّر للمعلومات بنحو الوجود الإندماجي الجملي الإجمالي البسيط أيضاً يتكون مِنْ المعلومات التفصيلية أيضاً ، فتغيب التفاصيل ويبقى الوجود البسيط الجملي .

فالوجود الجملي البسيط لا ينحصر بالمعنى الثَّالِث ، بَلْ يعمّه ويعم المعنى الثَّالِث ، بَلْ يعمّه ويعم المعنى الأوَّل مِنْ الأقسام الثلاثة للذاكرة والتذكّر وحسبان كون التذكّر جملياً بسيطاً فطرياً مركوزاً منحصر بالمعنى الثَّالِث \_ وبالتالي يستدلّ بالانحصار عَلَى نفي وجود الأرواح والنفوس بنحو منتشر وجوداً \_ لَيْسَ فِي محلّه .

فالوجود الجملي للمعلومات المدمجة يمكن انطباقه عَلَى المعنى الأوَّل، بَلْ انطباقه عَلَيْهِ ضروري لقيام البراهين كَمَا عرفت عَلَى وجود الأنفس والأرواح

بقوالب جسمانية رقيقة ، وإلى هَذِهِ الحقيقة تشير صحيحة بن مسكان عَنْ أبي عبدالله الله في قوله تَعَالَى ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى ﴾ قال الله : نعم فثبتت المعرفة ونسوا الموقف ، ولو لا ذَلِكَ لمَ يدر أحد مَنْ خالقه ورازقه .

فمنهم مِنْ أقرَّ بلسانه فِي الذَّر وَلَمْ يؤمن بقلبه ، فَقَالَ الله ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ بِمِ

وأيضاً صحيح زرارة عَنْ أبي عبدالله ﷺ : قَالَ زرارة : سألت أبا عبدالله ﷺ عَنْ قول الله ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى اَنْفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى ﴾ قَالَ : « ثبتت المعرفة فِي قلوبهم ونسوا الموقف وسيذكرونه يوماً ما ولو لا ذَلِكَ لَمْ يدرِ أحد مَنْ خالقه ورازقه »(٢) .

وأيضاً بسند موثَّق عَنْ زرارة : قَالَ سألت أبا جعفر اللهِ عَنْ قول الله عَزَّ وَجَلَّ « وإذا ... ) وهي نفس متن رواية المحاسن المتقدمة »(٣) .

وروى فِي كشف الغُمَّة مِنْ كتاب دلائل الحميري عَنْ أبي هاشم الجعفري عَنْ أبي أبي هاشم الجعفري عَنْ أبي مُحمَّد الحسن العسكري ... ونقل مثله إلَّا أنَّ فِي ذيل الحديث ذكر مقامات عظيمة للأئمة المِيكُ (١٤).

ومفاد هاتين الروايتين صريح : فِي أنَّ ما هُوَ مركوز فِي باطن الفطرة وخزائن

<sup>(</sup>١) القمّى: ج ١ ص ٢٤٩ عنه؛ سورة الأعراف: الآية ١٧١ ـ ١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) المحاسن: ح٢٢/ ص٢٤١/ عنه البرهان في تفسير القرآن: ص٢٤٠/ ح١٤؛ سورة الأعراف: الآية ١٧١\_١٧١.

<sup>(</sup>٣) العلل للصدوق: ب٩٧ ص١٨٠ ح١.

<sup>(</sup>٤) كشف الغُمّة: ج٣/ باب معجزاته ( العسكري الله ) ص٢٣٦؛ البحار: ج٥، كتاب العدل والمعاد/ - ٢٦/ ص٢٦٠.

الروح وليد مِنْ مشاهدة التفاصيل ، إلا أن التفاصيل محيت عَنْ ذاكرتهم وبقيت وثبتت أصل المعلومات بنحو المعرفة الإجمالية البديهية ، وَهَذَا المفاد مطابق لخمس أو ست طوائف مِنْ الروايات كُلّ منها مُستفيض أو مُتواتر لا سيّما الروايات الواردة فِي أخذ العهد والميثاق والعهود الإلهية عَلَى جميع الناس فِي العوالم الجسمانية السابقة ، وكذلك أخذ العهد والميثاق على الأنبياء وَإلى ذَلِكَ يُشير قول أمير المؤمنين المَا :

« ... واصطفى سُبْحَانَهُ مِنْ ولده أنبياء وأخذ عَلَى الوحي ميثاقهم وَعَلَى تبليغ الرسالة أمانتهم لمّا بدّل أكثر خلقه عهد الله إليهم فجهلوا حقّه واتخذوا الأنداد معه واجتالتهم الشياطين عَنْ معرفته واقتطعتهم عَنْ عبادته ، فبعث فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه ليستأدوهم ميثاق فطرته ويذكّروهم منسي نعمته ويحتجّوا عَلَيْهِم بالتبليغ ويثيروا لهم دفائن العقول ويروهم آيات القدرة "(۱) عبر عليه بالمنسي مُضافاً إلى التعبير بها دفن في العقول أيّ اختزن وما وثق في الفطرة .

#### نسيان وتذكر الأرواح للعوالم

الثامنة: إنَّ هُنَاك ظاهرة وجودية مشهورة في الأرواح بحسب الطبيعة الغالبة أنَّ ما يَتِمُّ مشاهدته تفصيلاً للأرواح في عوالم علوية جسمانية لطيفة ورقيقة لا تستذكره الأرواح إذا نزلت إلى العالم الأرضي الكثيف الغليظ، لا تستذكره تفصيلاً وإنْ بقى مركوزاً بنحو المعرفة والمعلومات الجملية الإجمالية.

كَمَا هُوَ مشاهد فِي منامات الإنسان فِي دار الدُّنْيَا حَيْثُ أَنَّهُ يشاهد كثيرا مِنْ التفاصيل فِي الرؤى فِي عالم البرزخ أو المثال أو ما فوقها مِنْ العوالم لكنَّ الإنسان حين يستيقظ ويدبّ تنمحي عَنْ ذاكرته التفاصيل كما هو فِي غالب الناس كثيراً

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة الخطبة ٢.

ما ، لكنّه إذَا شاهد بَعْض الأحداث أو فكّر فِي بَعْض الأُمُور يستذكر إجمالاً أنَّهُ عهد هَذَا المطلب وأنس به إجمالاً من قبل وإنْ لَمْ يستذكره تفصيلاً .

وكذلك حالة الأرواح عِنْدَمَا تبعث فِي الأبدان فِي الرجعة أو يَوُم القيامة فَإِنَّهَا لا تستذكر تفصيلاً ما جرى عَلَيْهَا فِي البرزخ مِنْ آلام ، كَمَا فِي أهل الشر والمعاصي أو مِنْ نعيم لأهل الخير كَمَا فِي قوله تَعَالَى فِي قصّة عزير الذي أماته الله : \_ ﴿ فَأَمَاتَهُ الله مِئَةَ عَامٍ ثُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَل لَبِثْتَ مِئَةً عَامٍ ﴾ (١)

وقوله تَعَالَى ﴿ يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَجِيبُونَ كِحَمْدِهِ وَتَطُنُّونَ إِن لَّبِثْتُمْ إِلاَّ قَلِيلا ﴾ (٢) وقوله فِي أصحاب الكهف: ﴿ فَضَرَبْنَا عَلَى آذَانِهِمْ فِي الْكَهْفِ سِنِينَ عَدَدًا ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ لِنَعْلَمَ أَيُّ الْحِزْبَيْنِ أَحْصَى لِمَا لَبِثُوا أَمَدًا ﴾ ﴿ وَكَذَلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءُلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِّنْهُمْ كَمْ لَبِثْتُمْ ﴾ (٣) .

وقوله تَعَالَى: ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقًا يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِن لَبَثْتُمْ إِلاَّ عَشْرًا نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْثَلُهُمْ طَرِيقَةً إِن لَبَثْتُمْ إِلاَّ يَوْمً ﴾ (٤) .

وقوله تَعَالَى : ﴿ قَالَ كَمْ لَبِثْتُمْ فِي الأَرْضِ عَدَدَ سِنِين قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاسْأَلْ الْعَادِّين قَالَ إِن لَبِثْتُمْ إِلاَّ قَلِيلاً لَّوْ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَعْلَمُون ﴾ (٥) .

وقوله تَعَالَى : ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِثُوا غَيْرَ سَاعَةٍ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: اليية ٢٥٩.

<sup>(</sup>٢) سورة الإسراء: الآية ٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة الكهف: الآية ١١\_ ١٢ / (١٩).

<sup>(</sup>٤) سورة طه: الآية ١٠٢\_١٠٤.

<sup>(</sup>٥) سورة المؤمنون: الآية ١١٢\_١١٣.

كَذَلِكَ كَانُوا يُؤْفَكُون وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالإِيمَانَ لَقَدْ لَبِثْتُمْ فِي كِتَابِ اللَّهِ إِلَى يَوْمِ الْبَعْثِ ﴾(١) .

وَ قوله تَعَالَى فِي شأن فرعون : ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (٢) .

وَهَذَا الشَّأَن مُطَّرد فِي الروح كُلِّما انتقلت مِنْ عالم جسماني إلى أنزل أو العكس، اي إذَا انتقلت مِنْ عالم جسماني إلى ما هُوَ أعلى تشفَّفا، وإنْ كَانَ فِي النزول النسيان والذهول أشدِّ وآكد بخلاف الصعود.

والغريب أنَّ الشَّيْخ المفيد هُوَ بنفسه قَدْ التفت إلى هَذِهِ الظاهرة فِي الروح وأجاب عَنْ إشكالات العامّة فِي الرجعة بهذه الظاهرة فِي الروح ، حَيْثُ أشكل جماعة منهم فِي الرجعة ، بأنَّ لوازم الرجوع للدُّنيا أنْ يتوب كُلِّ العُصاة مما اقترفوه ؛ وَذَلِكَ لتذكّرهم ما يجري عَلَيْهِم فِي البرزخ فلا يبقى أحد مِنْ العُصاة إلَّا وَقَدْ تاب ، فأجاب المفيد عَنْ ذَلِكَ بهذه الآيات الَّتِي تتعرّض إلى نسيان الروح ما جرى عَلَيْهَا فِي البرزخ .

والحاصل أنَّ المنام واليقظة مثال للموت والبعث ، وَهُوَ مثال لانتقال الروح مِنْ عالم جسهاني إلى آخر يختلفان في الغلظة والكثافة واللطافة والرقّة والشفافية والأحكام التكوينية ، ويطرأ عَلَى الروح ويصيبها ذهول عَن التفاصيل الَّتِي شاهدتها وأدركتها في العالم السابق فضلاً عَنْ العوالم الأسبق مِنْهُ ، فَكُلّما ترامت وتعاقبت العوالم عَلَى الروح كُلّما ازداد محو التفاصيل المشاهدة ، والذي يبقى هو أصل المعرفة بالمعلومات المدمجة جملياً إجمالياً ، كرأس مال بديهي تلتفت إليه الروح ارتكازاً بإلتفاتة باطنية مبهمة مِنْ بُعد ، لا بإلتفاتة تفصيلية منتشرة مجزئة ، وَهَذَا

<sup>(</sup>١) سورة الروم: الآية ٥٥-٥٦.

<sup>(</sup>٢) سورة غافر : الآية ٤٦ .

النسيان للتفاصيل لا يعني عدم كينونة الروح في تلك العوالم كَمَا لا يعني عدم مشاهدتها لتلك المشاهد.

التَّاسعة: إنَّ مِنْ الْمُقرِّر فِي الرجعة أنَّ غايتها وفلسفتها استكهال الروح لمسيرة تكاملها ، كَهَا قرِّر هَذَا البيان العقلي مِنْ آيات وروايات الرجعة الكثير مِنْ أعلام مُتأخِّري العصر كالعلّامة الطباطبائي والعلّامة الرفيعي والمحقّق الشاه آبادي والمُفسِّر الجناآبادي وغيرهم ، وَكَهَا هُوَ حال العروج والنزول اليومي لروح الإنسان فِي النوم واليقظة وَلَيْسَ ذَلِكَ المسير للروح إلّا لأجل اكتسابها كهالات لمَ تكتسبها مِنْ قبل .

العاشرة: بناءاً عَلَى الحيثية السابقة وما تقدّمها مِنْ بَعْض الحيثيات يظهر الجواب عَنْ لغز وسؤال قديم يذكر في العلوم العقلية ، مِنْ أَنَّ الروح مَعَ ما لها مِنْ كينونة في العوالم القدسية العلوية فلهاذا تنزّلت مِنْ تلك العوالم إلى العالم الأرضي السفلي ؟ وَهَذَا التساؤل يطرح بقوة عَلَى مسلك منْ يذهب إلى قدم الروح عَلَى خلقة البدن.

والجواب عنه: بأنَّ التنزّل فِي قوس النزول بغية اكتساب كمالات ومراتب أكثر وأعلى فِي قوس الصعود وعدم الاكتفاء بما لديها مِنْ كمالات قَدْ حصلت عليها ، وسيأتي التعرض لرواية بن الفضل الهاشمي فِي ذَلِكَ .

وَبِهَذَا التقريب يمكن الجواب عَنْ اعتراض الملا صدرا وَمنْ تابعه ووافقه مِنْ أعلام الفلسفة المُتعالية ، مِنْ أنَّ الروح لو كانت فِي عوالم جسمانية سابقة وكانت قَدْ اكتسبت كمالات ، فكيف تعود مَرَّة أخرى إلى الصفر والصبا ، وَهَلْ هَذَا إلَّا فَقَد للكمال ورجوع مِنْ الفِعْل إلى القوة ، وبلغة علم الكلام ، كيف يتصوّر أنَّ الروح كانت مكلّفة فِي العوالم السابقة ثمَّ تعاود مَرَّة أخرى ويرفع عنها التكليف فِي الصغر إلى أنَّ تطوي جملة مِنْ المراحل تتكامل فيه إلى البلوغ والرُّشد .

والجواب: هُو ما تَقَدَّمَ مِنْ أَنَّ الروح بها اكتسبت مِنْ كهالات في العوالم السابقة لا تفقدها ولا ترجع مِنْ الفِعْل إلى القوة ، وَإِنَّهَا تزداد اكتساباً للكهالات زيادة عَلَى ما كَانَ لديها ، غاية الأمر أنَّ مرحلة الرضاعة والصباوة هِيَ طفولة وصباوة بالقياس إلى المرحلة الأرضية ، فَهِيَ نقطة بداية وابتداء بلحاظ هَذِهِ المرحلة لا أنَّ الروح الَّتِي تلج فِي الصبي عديمة الكهالات بالمرّة ، وَإِنَّهَا هِيَ عادمة كهالات مستقبلية تستحصلها بتوسط النشأة الأرضية والبدن الدنيوي .

ومن ثمة يعترف هؤلاء الأعلام بأنَّ البديهيات المخزونة في باطن الروح ليست مكتسبة مِنْ النشأة الأرضية ، وَإِنَّا هِيَ محمولة لدى الروح مِنْ أوَّل النشأة الأرضية الدنيوية والمعلومات البديهية كهال عظيم لدى الروح قبل أنْ تكتسب كهالات نظرية في عالم الدُّنْيَا ، غاية الأمر في مرحلة الرضاعة والطفولة يطرأ عَلَى الروح ذهول عَنْ هَذِهِ البديهيات بسبب التعلق بالبدن والنشأة الجديدة إلى أنْ تستعيد الروح شيء مِنْ الاستقرار والأنس بالآليات الجديدة للبدن الدنيوي الَّتِي حصلت لها بتوسط البدن الدنيوي ، فتبدأ بالالتفات إلى ما لديها مِنْ مخزون علمي مِنْ الكهالات .

نظير ما يحصل لدى الإنسان في آخر عمره مِنْ الذهول عَنْ العلوم المكتسبة كما يشير إليه قوله تَعَالَى: ﴿ وَمِنكُم مَّن يُردُّ إِلَى أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْ لاَ يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْئًا ﴾ . وقوله تَعَالَى : ﴿ وَمَنْ نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخُلْقِ أَفَلاَ يَعْقِلُون ﴾ وقوله تَعَالَى ﴿ اللّهُ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِن بَعْدِ فَقُوَةٍ ضَعْفًا ﴾ وغيرها مِنْ الآيات الَّتِي تشير إلى مرحلة الشيخوخة ، فَإنَّها مرحلة وحالة لا تعنى فَقَدْ الكهالات السابقة .

بَلْ نحو ذهول عَنْ العلوم نظير المغمى عَلَيْهِ والمريض بدنيّاً فقوله تَعَالَى ﴿ لِكَيْ لاَ يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْئًا ﴾ لَيْسَ سلب الملكة العلمية وَإِنَّها هُوَ ذهول عَنْ

التفاصيل أو العجز وسلب القدرة عَنْ فتح خزائن الذاكرة لا أنَّ الذاكرة تصبح خالية تماماً ، وَهَذِهِ الآيات شاهد آخر عَلَى ما مَرَّ منّا مِنْ أقسام التذكر والذاكرة ، وَمِنْ أنَّ نفي وعدم التذكّر التفصيلي لا ينافي التذكّر الجملي الإجمالي حَتّى لو بلغ مرحلة العجز التام عَنْ استحضار التفاصيل دفعة واحدة أو عَنْ الاستحضار التدريجي .

وَمِنْ ثُمَّ قَدْ أَشكل الملا صدرا عَلَى ابن سينا فِي تصوير كمالات الروح بالعلم حَيْثُ قرّر أَنَّهُ كمال عرضي ، أشكل عَلَيْهِ بأنَّ العرض قابل للزوال بينها الإنسان يسعى للكمال الثابت الجوهري الذي لا يزول بالشيخوخة أو بأهوال الموت أو أهوال الانتقال إلى البرزخ أو إلى عالم يَوُم القيامة .

وأمَّا عدم التكليف في الصغر بعدما كَانَ مقررا فِي العوالم السابقة فهو نظير الحال فِي الشيخوخة وفي كبير السن فَإنَّهُ يرتفع التكليف بعدما كَانَ فعليا ، لأجل موانع معذرة .

النشأة الملكوتية غير عاصمة ومفتقرة للتكامل سببية النزول لمزيد من العروج

الحادية عشر: وَرَدَ فِي معتبرة عبدالله بن الفضل الهاشمي، قَالَ: قلت لأبي عبدالله على الله على الله عَزَّ وَجَلَّ الأرواح فِي الأبدان بَعْدَ كونها فِي ملكوته الأعلى فِي أرفع محل ؟

فَقَالَ عَلَىٰ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى علم أَنَّ الأرواح فِي شرفها وعلوها متى ما تركت عَلَى حالها نزع أكثرها إلى ادّعاء الربوبية دونه عَزَّ وَجَلَّ ، فجعلها بقدرته فِي الأبدان الَّتِي قدّر لها فِي ابتداء التقدير نظرا لها ورحمة بها وأحوج بعضها إلى بَعْض وعلق بعضها عَلَى بَعْض ورفع بعضها فوق بَعْض درجات في الآخرة ، وكفى بعضها ببعض وبعث إليهم رسله واتّخذ عَلَيْهِم حججه مبشرين ومنذرين يأمرون بتعاطي العبودية والتواضع لمعبودهم بالأنواع الَّتِي تعبدهم بها ،

ونصب لهم عقوبات في العاجل وعقوبات في الآجل ومثوبات في العاجل ومثوبات في العاجل ومثوبات في الآجل ليرغبهم بذلك في الخير ويزهدم في الشر وليدلهم [ليذلهم] بطلب المعاش والمكاسب فيعملوا بذلك أنهم بها مربوبون وعباد مخلوقون ويقبلوا عَلَى عبادته فيستحقون بذلك نعيم الأبد وجنة الخلد ويأمنوا مِنْ الفزع [النزوع] إلى ما لَيْسَ لهم بحق ... الحديث »(۱).

بيان: ومفاد الحديث عقلي حَيْثُ بيَّن النَّا أَنَّ الغاية مِنْ إنزال الأرواح إلى عالم الأبدان الغليظة الأرضية هُوَ رحمة بها ، أيّ كهال لها ونظراً لها أيّ ترقية لها مِنْ فَقَدْ الكهالات ، وَذَلِكَ لِأَنَّ نزوع الأرواح الى التكبر ودعوى الربوبية يفقدهم كهال العبودية ، ترغيباً لهم لما هُوَ خير لأنفسهم وتكمل معرفتهم بحقيقة التوحيد وأنهم مربوبون ومخلوقون فيصلوا إلى نعيم الأبد ويعرجون إلى جنّة الخلد.

وَإِلَى هَذَا المفاد أشار فِي الذيل المُتمم للرواية [ثمَّ قَالَ اللهِ: « يا بن الفضل إنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أحسن نظراً لعباده منهم لأنفسهم ألا ترى أنَّكَ لا ترى فيهم إلَّا محباً للعلو عَلَى غيره حَتَى أنَّهُ يكون منهم لِمَنْ قَدْ نزع إلى دعوى الربوبية ، ومنهم منْ نزع المعلو عَلَى غيره حقها ومنهم منْ نزع لدعوى الإمامة بغير حقها ، وَذَلِكَ مع الله دعوى النبوّة بغير حقها ومنهم منْ نزع لدعوى الإمامة بغير حقها ، وَذَلِكَ مع ما يرون فِي أنفسهم مِنْ النقص والعجز والضعف والمهانة والحاجة والفقر والآلام المتناوبة عليهم ، والموت الغالب لهم والقاهر لجميعهم ، يا بن الفضل إنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لا يفعل بعباده إلَّا الأصلح لهم ولا يظلم الناس شيئاً ولكن النّاس أنفسهم يظلمون » .

وفي هَذَا الحديث سُرُّ عظيم وَهُوَ أَنَّ المخلوق وإِنْ كَانَ فِي الملكوت الأعلى كالأرواح والمحل الرفيع والشرف العالي إلَّا أَنَّ ذَلِكَ لا يكون سبباً لبقاء ذَلِكَ الكمال فضلاً عَنْ التكامل للدرجات الأكثر ، بَلْ قَدْ يكون ذَلِكَ سبباً إلى فَقَدْ

<sup>(</sup>۱) العلل: +17/-1/-1/00 ؛ التوحيد +17-1/-1/00 ) .

المعرفة والوقوع في الجهالة ؛ وَذَلِكَ الفقد خسران لأكبر معرفة ووقوع في الجهالة ، وَهُو التَكبِّر وتخيل الاستغناء الذاتي والقدرة الذاتية والإستقلال في الوجود ، والجهل بالفقر الذاتي بها هُوَ ممكن ، بينها العبور إلى الأرض والاحتباس في سجن وضيق البدن الأرضى مدعاة وسبباً لأكبر معرفة ولأكبر تكامل .

#### الكينونة السابقة عالم الهواء سكن الأرواح قبل الأصلاب

الثانية عشر : قَدْ وَرَدَ فِي روايات خلق الأرواح قبل الأبدان تبيان لكيفية تنزل الأرواح وبعثها مِنْ عالم إلى عالم وَمِنْ ضمن تلك المراحل فِي التنزل قبل نفخها فِي الأبدان ما وَرَدَ مِنْ إسكانها فِي الهواء ،

ففي رواية بصائر الدرجات بسنده عَنْ عمارة : قَالَ كنتُ جالساً عِنْدَ أمير المؤمنين الله إنّي الأحبك المؤمنين الله إنّا أقبل رجل فسلّم عَلَيْهِ ثمّ قَالَ يا أمير المؤمنين والله إنّي الأحبك فسأله ثمّ قَالَ لَهُ : « إنّ الأرواح خلقت قبل الأبدان بألفيّ عام ثمّ أسكنت الهواء فها تعارف منها ثمّ ائتلف ههنا وما تناكر منها ثمّ اختلف ههنا وإنّ روحي أنكر روحك »(۱).

ومثله روى الكشّي بسنده عَنْ ميمون بن عبدالله عَنْ الصَّادِق عَنْ آبائه اللَّهِ عَنْ الصَّادِق عَنْ آبائه اللَّهِ قَالَ : « قَالَ رسول الله عَلَيْكُ : خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام ثمَّ أسكنها الهواء فها تعارف منها ثمَّ ائتلف ههنا وما تناكر منها ثمَّ اختلف ههنا »(۲) .

والهواء الذي أسكنت فيه الأرواح إمَّا الذي فوق الأرض السابعة ومحيط بها ودون سماء الدُّنْيَا ، أو يراد به الهواء الذي فوق السماء السابعة ودون الحجُب الَّتِي قبل الكرسي والعرش ، ولعلَّ المراد به الثَّانِي .

<sup>(</sup>١) البصائر: ج٢، ب١٩/ ح( ٣٥٤\_٥) ص٥٧٥.

<sup>(</sup>٢) الكشّي: ح ١ ٤ ٧/ ص ٣٩٩ في عنوان سفيان الثوري.

روى في البحار عن كتاب الأنوار لأبي الحسن البكري قال روي عن اميرالمؤمنين أنه قال: ( ... ثمَّ خلق مِنْ بعدهم أرواح المُؤْمِنِين مِنْ أُمَّة مُحَمَّد عَلَىٰ ثَمَّ خلق الشمس والقمر والنجوم والليل والنهار والضياء والظلام وسائر الملائكة مِنْ نور مُحمَّد عَلَىٰ فلما تكاملت الأنوار سكن نور مُحمَّد عَلَىٰ تحت العرش ثلاثة وسبيعن ألف عام ، ثمَّ انتقل نوره إلى الجَنة فبقي سبعين ألف عام ثمَّ انتقل إلى سدرة المنتهى فبقي سبعين ألف عام ، ثمَّ النقل نوره إلى الجَنة فبقي سبعين ألف عام ثمَّ اللَّاياء السَّادِسَة ثمَّ إلى السَّاء السَّابِعة ثمَّ إلى السَّاء اللَّائية ، ثمَّ إلى السَّاء الثانية ، ثمَّ إلى السَّاء الأربعة ، ثمَّ إلى السَّاء الأربعة ، ثمَّ إلى السَّاء الأربعة ، ثمَّ إلى السَّاء اللَّونِ أمر إلى الأرض ويقبض منها قبضة ... \_ وذكر كيفية خلق بدن آدم جبرائيل أنْ ينزل إلى الأرض ويقبض منها قبضة ... \_ وذكر كيفية خلق بدن آدم حبرائيل أنْ ينزل إلى الأرض ويقبض منها قبضة ... \_ وذكر كيفية خلق بدن آدم ضيقاً فوقفت فقال لها ادخلي كرهاً وأخرجي كرهاً » قال : « فدخلت الرُّوح وفي اليافوخ ... (۱) »

وروى الطبري بسنده عَنْ داود بن كثير الرقّي ، عَنْ ابي عبدالله اللهِ إنهُ لما خرج مِنْ عِنْدَ المنصور نزل الحيرة ، فبينا هُوَ بها إذْ أتاه الربيع ، فَقَالَ : أجب أمير المؤمنين ، فركب إليه وَقَدْ كَانَ وجد فِي الصحراء صورة عجيبة لا يعرف خلقتها ، ذكر مِنْ وجدها أنَّهُ رآها وَقَدْ سقطت مَعَ المطر .

فلم دخل عَلَيْهِ قَالَ لَهُ : يا أبا عبدالله ، أخبرني عَنْ الهواء ، أيّ شيء فيه ؟ فَقَالَ : بحر مكفوف .

قَالَ : فَلَهُ سكان ؟ قَالَ : نعم . قَالَ : وما سكانه ؟

قَالَ : خلقٌ أبدانهم أبدان الحيتان ، ورؤوسهم رؤوس الطير ، ولهم أعرفة كأعرفة الديكة ، ونغانغ الديكة ، وأجنحة كأجنحة الطير ، مِنْ ألوان أشدّ بياضاً مِنْ الفضة .

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار ج  $7 \, \text{ص-ج} \, 30 \, \text{ص} \, 194$  . مصباح الأنوار ج  $1 \, \text{ص} \, 6$  .

فدعا المنصور بالطشت ، فإذا الخلق فيها لا يزيد ولا ينقص ، فأذن لَهُ فانصرف . ثمَّ قَالَ للربيع : ويلك يا ربيع ! هَذَا الشجا المعترض فِي حلقي مِنْ أعلم الناس ) .

وقال في البحار: ويعلق الفيروز آبادي: « ولعلَّ المراد بالموج المكفوف البحر المواج المكفوف البحر المواج المكفوف عَنْ السيلان، ويحتمل أنْ يكون إشارة إلى البحر المحيط، ويكون هَذَا الحيوان مما ارتفع مِنْهُ مَعَ السحاب، ولكن ظاهر هَذَا الخبر والخبر الآتي أنَّهُ بحر بين السهاء والأرض غَيْر المحيط »(١).

وفي هَذِهِ الرواية أريد مِنْ الهواء هُوَ ما دون السماء الدُّنْيَا ، لكنَّ الأظهر في ماتقدم إرادة الهواء الذي فوق السماء السابعة دون الحجب الَّتِي دون الكرسي ، وَذَلِكَ بقرينة ما وَرَدَ فِي روايات الطينة لخلق الأرواح وطبقات أبدانها ، فَإِنَّ أرواح الأئمة كَمَا وَرَدَ مِنْ طينة دون العرش فَالمُناسِب إرادة إسكانها الهواء الذي دون العرش لِأنَّ عالم الهواء إثنان متغايران ، كَمَا تشير إليه الروايات احدهما هواء أسفل وَهُوَ دون السماء الدُّنيًا ، والثاني هواء أعلى وَهُوَ يعلو السماء السابعة ودون العرش .

# الكينونة السابقة المبدأ هو العقبى من الجنة إلى الجنة ومن النار إلى النار

## روايات خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام :

١- روى في بصائر الدرجات بسنده عَنْ أبي مُحَمَّد المشهدي مِنْ آل رجاء البجلي عَنْ أبي عبدالله ، قَالَ : قَالَ رجل لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب : يا أمير المؤمنين أنا والله أحبك ، قَالَ : فَقَالَ لَهُ : كذبت [قَالَ : بلى \_ والله \_ إنِّي أحبك وأتو لاك . فال لَهُ أمير المؤمنين : كذبت ، قَالَ : سُبْحَان الله يا أمير المؤمنين ،

<sup>(</sup>١) تفسير القمّي: ص٥٧٠؛ بحار الأنوار: ج١٨، باب إثبات المعراج: ص٢٢٤.

أحلف بالله إنِّي أحبك فتقول كذبت قَالَ: وما علمت إنَّ الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألفيّ عام فأسكنها الهواء ثمَّ عرضها علينا أهل البيت \_ فوالله \_ ما منها روح إلَّا وَقَدْ عرفنا بدنه \_ فوالله \_ ما رأيتك فيها ، فأين كنت .

قَالَ أبو عبدالله عليه إلى : كَانَ فِي النار .

وفي الباب ثمان روايات متقاربة المفاد بأسناد مختلفة (١).

فمفاد هَذِهِ الرواية يشير الى قبلية نشأة الروح بكينونة جسهانية لطيفة رقيقة حيّة شاعرة ، وتَدُلُّ أيضاً عَلَى أنَّ أحد كينونات الروح وحياتها قبل البدن كانت في النار للأرواح الشريرة وأصحاب الشهال ، ومقتضى التقابل كينونة جملة الأرواح الخيرة في الجنّة .

وَهَذَا يَقْتَضِي أَنَّ قُوسَ الصَعُودُ مَتَشَاكُلُ مَعَ قُوسَ النزولِ فِي المَنازِلُ وَالمُقَامَاتُ وَعُوالُم عَلَى الروحِ هِيَ وَالمُقَامَاتُ وَعُوالُم عَلَى الروحِ هِيَ كُونَ قَدْ سَبَق تقرره للروح والمرورِ بها وبأمثالها .

٢- في حديث المعراج ، ما رواه القمّي مِنْ صحيح أعلائي عَنْ عبدالله بن سنان ، قَالَ : قَالَ أبو عبدالله للله : « أوَّل مِنْ سبق مِنْ الرسل إلى ( بلى ) رسول الله عَيَّا وَذَلِكَ أَنَّهُ كَانَ أقرب الحلق إلى الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَكَانَ بالمكان الذي قَالَ لَهُ جبرائيل - لما أُسري به إلى السماء - تَقَدَّمَ يا مُحمَّد عَيَّا فَقَدْ وطئت موطئاً لَمْ يطئه أحد من قبلك لا ملك مقرب ولا نبي مرسل ولولا أنَّ روحه ونفسه كانت مِنْ ذَلِكَ المكان لما قدر أنْ يبلغه وكان من الله عزوجل كما قال تعالى قاب قوسين أو أدنى أي أدنى ... الخ "(۱) .

<sup>(</sup>١) ١٩ ـ باب فِي أمير المؤمنين ﷺ أنَّهُ عرف ما رأى فِي الميثاق وغيره: ج٢/ ١٧٣؛ بصائر الدرجات تحقيق مؤسسة الإمام المهدي.

<sup>(</sup>٢) القمّي: ج١/ ص٢٤٧/ ميثاق النبيين في الدرر.

ومفاد هَذَا الحديث:

أُوَّلاً: أَنَّ رُوحِه عَيَّا وَنفسه قَدْ عرج بها فِي المعراج فِي القسم والمقدار الروحاني مِنْ المعراج عُرج بها إلى مكانٍ كانت قَدْ نزلت مِنْهُ فِي قوس النزول وَهُوَ قول الصَّادِق الله « ولولا أَنَّ روحه ونفسه كانت مِنْ ذَلِكَ المكان لما قدر أَنَّ يبلغه ... » .

ثانياً: قوله: « ولولا أنَّ روحه ونفسه كانت مِنْ ذَلِكَ المكان » لا ينفي كون المعراج جسمانياً بَلْ غاية ما يَدُلِّ عَلَى أَنَّ أعالي المعراج كَانَ روحانياً ، ولعل التفصيل بين العروج بالبراق ثمَّ العروج بالرفرف كَمَا وَرَدَ فِي الروايات إشارة لهذا المعنى .

ثالثاً: قول جبرائيل: « تقدّم يا مُحمَّد ﷺ فَقَدْ وطئت موطئاً لَمْ يطأه أحد قبلك لا ملك مقرب ولا نبي مرسل » وقول الصَّادِق ﷺ بعده: « ولولا أنَّ روحه ونفسه مِنْ ذَلِكَ لما قدر أنْ يبلغه فكانَ مِنْ الله عَزَّ وَجَلَّ كَمَا قَالَ الله عزوجل ﴿ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أيّ بَلْ أدنى .

ومجموع هَذَا الكلام مقتضاه أنَّ روح الْنَبِيّ عَيَالَةُ ألطف مِنْ روح كُلّ الأنبياء وألطف مِنْ كُلّ الملائكة المقربين ، وان جسمه اللطيف بروحه ، أيّ طبقات روحه لا يصل إليه الملك المقرّب ولا الأنبياء المرسلين ، وَهَذَا مفاد ما وَرَدَ فِي أخبار الطينة من أنَّ طينة روحه عَيَالَةُ أعلى مِنْ طينة روح علي الله وطينة روح علي الله أعلى مِنْ طينة أرواح الأئمة المله أعلى وفوق طينة أرواح سائر النبيين .

٣ ـ روى القمّي في الصحيح الأعلائي عَنْ هشام بن سالم عَنْ أبي عبدالله عليه الله الله عليه الله عليه الله الموت في حديث المعراج ـ وذكر صعوده عَلَيْهُ إلى السهاء ورؤيته للنار وملك الموت ولأصناف مِنْ الملائكة ذوي الشأن ، قَالَ : « ثمّ مضيت فإذا أنا بقوم بين أيديهم

موائد مِنْ لحم طيب ولحم خبيث يأكلون اللحم الخبيث ويدعون الطيب فقلت مَنْ هؤلاء ياجبرائيل فَقَالَ: هؤلاء الَّذِيْنَ يأكلون الحرام ويدعون الحلال ... ثمّ مضيت فإذا أنا بأقوام لهم مشافر كمشافر الإبل يقرض اللحم مِنْ جنوبهم ، ويلقى فِي أفواههم . فقلت مَنْ هؤلاء يا جبرائيل . فَقَالَ هؤلاء الهمازون اللمازون .

ثمَّ مضيت فإذا أنا بأقوام ترضخ رؤوسهم بالصخر ، فقلت : مَنْ هؤلاء يا جبرائيل ؟ فَقَالَ : هؤلاء ينامون عَنْ صلاة العشاء ، ثمَّ مضيت فإذا أنا بأقوام تقذف النار في أفواههم ، وتخرج مِنْ أدبارهم فقلت مَنْ هؤلاء يا جبرائيل ؟ قَالَ : هؤلاء الّذِيْنَ يأكلون أموال اليتامى ظلماً ، إنَّما يأكلون في بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً ، ثمَّ مضيت فإذا أنا بأقوام يريد أحدهم أنْ يقوم فلا يقدر مِنْ عظم بطنه ، فقلت : مَنْ هؤلاء يا جبرائيل : قَالَ هؤلاء الَّذِيْنَ يأكلون الربا لا يقومون إلَّا كَمَا يقوم الذي يتخبطه الشيطان مِنْ المسّ وإذا هُمْ بسبيل آل فرعون : يعرضون عَلَى النار غدواً وعشياً ويقولون ربنا متى تقوم الساعة ؟! » .(١)

ومفاد الرواية ان في معراجه ﷺ رأى الكينونة الأخروية في النار لأهل المعاصي قبل ارتكابهم للمعصية وقبل تولدهم من أرحام امهاتهم في دار الدنيا ، ونظير هذا المفاد كثير في روايات المعراج كها رواها الفريقان .

<sup>(</sup>١) تفسير القمي الآية ١ سورة بني اسرائيل.

مَنْ هؤلاء يا جبرائيل ، فَقَالَ لي : هؤلاء المرجئة والقدرية والحرورية وبنو أمية والنواصب لذريتك العداوة ، هؤلاء الخمسة لاسهم لهم في الإسلام ... »(١) .

وظاهر هَذِهِ الرواية أنَّ هؤلاء الَّذِيْنَ يقذف بهم فِي نار جهنّم ورآهم الْنَبِيِّ عَيَّا فِي المعراج معظمهم لمَ يولد فِي دار الدُّنْيَا بعدُ بَلْ هُمْ فِي الأصلاب وَلَمْ يلجوا الأرحام .

وفي ذيل هَذِهِ الرواية ، قَالَ علي عليه الله عَلَيه فَمَنْ الذي كانوا يقذف بهم فِي نار جهنم ؟ قَالَ : أولئك المرجئة والحرورية والقدرية وبنو أمية ومناصبك العداوة ، يا علي هؤلاء الخمسة لَيْسَ لهم فِي الإسلام نصيب "(٢) .

٥ قَالَ رسول الله عَيْمَ : « رأيت ليلة أُسري بي قوما تقرض شفاههم بالمقاريض كُلّما قرضت وَفَت ، فَقَالَ جبرائيل : هؤلاء خطباء أمتك الَّذِيْنَ يقولون ما لا يفعلون »(٣) .

7 عيون الأخبار بسنده إلى عبدالعظيم بن عبدالله الحسني عَنْ مُحَمَّد بن علي الرضا عَنْ أبيه الرضا عَنْ أبيه موسى بن جعفر عَنْ أبيه عَنْ آبائه المَيْ عَنْ أمير المؤمنين اللهِ قَالَ : « دخلت أنا وفاطمة عَلَى رسول الله عَلَى أسري بي إلى السهاء رأيت نساء مِنْ أمتي في عذاب شديد فأنكرت شأنهن البارحة أُسري بي إلى السهاء رأيت نساء مِنْ أمتي في عذاب شديد فأنكرت شأنهن فبكيت لما رأيته مِنْ شدّة عذابهن ورأيت امرأة معلقة بشعرها يغلي دماغ رأسها ورأيت امرأة معلقة بشعرها فإنها كانت لا تغطي شعرها مِنْ الرجال وأمَّا المعلقة بلسانها فإنها تؤذي زوجها و... أَمَّا المعلقة و... أَمَّا المعلقة أبيها كانت لا

٧\_ روى فِي الاختصاص عَنْ الحسين بن مُحُمَّد الفارسي عَنْ أبيه عَنْ أبي

<sup>(</sup>١) كشف اليقين للعلّامة: ص٨٣ - ٨٨؛ البحار: ج١٨ ص٩٩٠.

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر.

<sup>(</sup>٣) المجازات النبوية للشريف الرضي : ص٥٤٠ .

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا/ ح٢٤/ ج٢/ ص١٣٠.

عبدالله عَنْ أبيه للهَاكِنَا عَنْ أمير المؤمنين للنَّا قَالَ : « خرجتُ ذَاتَ يَوُم إلى ظهر الكوفة وبين يدى قنبر فقلت لَهُ ترى ما أرى ؟ فَقَالَ ضوء الله عزوجل لك يا أمير المؤمنين عما عمى عنه بصرى ، فقلت : يا أصحابنا ترون ما أرى ؟ فقالوا : لا قَدْ ضوء الله لك يا أمير المؤمنين عما عمى عَنْه أبصارنا فقلت والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة لترونه كمَّا أراه ولتسمعنّ كلامه كمَّا أسمع فما لبث أنْ طلع شيخ عظيم الهامة مديد القامة لَهُ عينان بالطول. فَقَالَ: السَّلامُ عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته ، فقلت مَنْ أين أقبلت يا لعين ؟ قَالَ : مِنْ الأنام ... لما هبطت بخطيئتي إلى السهاء الرابعة ناديت إلهي وسيدي ما أحسبك خلقت خلقاً هُوَ أشقى منى ؟ فأوحى الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى ، بلي قَدْ خلقت مَنْ هُوَ أَشْقَى منك فانطلق إلى مالك يريكه فانطلقتُ إلى مالك فقلت : السَّلامُ يقرء عليك السَّلامُ ويقول أرني مَنْ هُوَ أشقى منى ... فرأيت رجلين في أعناقهما سلاسل النيران معلقين بها الى فوق وعلى رؤوسهما قوم معم مقامع النيران يقمعونهما بها فقلت : يا مالك من هذان فَقَالَ : أوما قرأت عَلَى ساق العرش وَكُنْت قبل قَدْ قرأته قبل أنْ يخلق الله الدُّنْيَا بألفى عام لا إله إلَّا الله مُحَمَّد رسول الله أيدته ونصرته بعليّ ، فَقَالَ : هَذَان مِنْ أعداء أولئك أو ظالميهم ( الوهم مِنْ صاحب الحديث ) »(١) .

٨ قَالَ الإمام علي اللهِ : « قَالَ رسول الله عَلَيْ النار صاحب العباءة الَّتِي قَدْ غلها ورأيت في النار صاحب المحجن الذي كَانَ يسوق الحاج بمحجنة ورأيت في النار صاحبة الهرة تنهشها مقبلة ومدبرة كانت أوثقتها وَلَمْ تكن تطعمها وَلَمْ ترسلها تأكل مِنْ حشاش الأرض ، ودخلت الجنة فرأيت صاحب الكلب أرواه مِنْ الماء »(٢) .

<sup>(</sup>١) الاختصاص: ص٨٠٨/ حديث أمير المؤمنين مَعَ إبليس.

<sup>(</sup>٢) النوادر ، فضل الله الراوندي/ ص٥٩ ا/ نصّ الحديث .

9- الخصال بسنده عَنْ مُحمَّد بن مسلم ، قَالَ : سمعت أبا جعفر على يقول : « لقد خلق الله عَزَّ وَجَلَّ فِي الأرض منذ خلقها سبعة عالمين لَيْسَ هُمْ مِنْ ولد آدم خلقهم مِنْ أديم الأرض فأسكنهم فيها واحداً بَعْدَ واحد مَعَ عالمه ، ثمَّ خلق الله عَزَّ وَجَلَّ آدم أبا هَذَا البشر وخلق ذريته مِنْهُ ، ولا والله ما خلت الجنة مِنْ أرواح المؤمنين منذ خلقها ولا خلت النار مِنْ أرواح الكفّار والعصاة منذ خلقها عَزَّ وَجَلَّ ، لعلكم ترون أنّهُ كَانَ يَوُم قيامة وصيّر الله أبدان أهل الجنة مَعَ أرواحهم في الجنة ، وصيّر أبدان أهل النار مَعَ أرواحهم في النار ، إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ لا يعبد في بلاده ولا يخلق خلقاً يعبدونه ويعظمونه ؟

بلى والله ليخلقن الله خلقاً مِنْ غَيْر فحولة ولا إناث يعبدونه ويوحدونه ويعظمونه ويخلق لهم أرضاً تحملهم وسماء تظلّهم أليس الله عَزَّ وَجَلَّ يقول ﴿ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ وَقَالَ ﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلْقِ الأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْق جَدِيد ﴾ لا يكون في السماوات والأرض شيء ألا بسبعة »(١).

#### ومفاد الحديث:

١ ـ أن أرواح أهل الجنة كائنة في الجنة قبل يوم القيامة ، كما أن أرواح أهل
 النار كائنة في النار قبل يوم القيامة ، وإنما الذي يحصل في يوم القيامة هو إلحاق
 أبدان أهل الجنة بأرواحهم الكائنة في الجنة ، وإلحاق أبدان أهل النار بأرواحهم .

ل أرواح السعداء وأهل الطاعة حيث خلقت من طينة الجنان على إختلاف طبقاتها ، فهي كائنة ومستقرة في الجنان وإن تنزلت في الأبدان بمعنى ان لها نحو ونمط إرتباط وتأثير في البدن .

وكذلك الحال بالنسبة الى أرواح الكفار أهل العصيان .

<sup>(</sup>١) الخصال للصدوق: ح٥٤/ ص٥٥٥.

• ١ ـ روى الصدوق بسنده عَنْ المفضل بن عمر ، قَالَ : قَالَ أبو عبدالله على : « إنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام فجعل أعلاها وأشرفها أرواح مُحُمَّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأئمة بعدهم صلوات الله عَلَيْهم فعرضها عَلَى الساوات والأرض والجبال فغشيها نورهم » ثمَّ ذكر علي قوله جَلَّ جَلالَهُ الى آدم وحواء : \_ « فلما أسكن الله عزوجل آدم وزوجته الجنة قال لهما : كلام منها رغدا حيث شئتها ولاتقربا هذه الشجرة يعني شجرة الحنطة فتكونا من الظالمين ، فنظرا الى منزلة محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأئمة بعدهم فوجداها أشرف منازل أهل الجنة فقالا يا ربنا لمن هذه المنزلة ... لولاهم ما خلقتكما ، هؤلاء خزنة علمي وأمنائي عَلَى سري إياكما أنْ تنظرا إليهم بعين الحسد وتتمنيا منزلتهم عندي ، ومحلهم مِنْ كرامتي فتدخلا بذلك فِي نهيي وعصياني فتكونا مِنْ الظالمين ! قالاً : ربنا وَمنْ الظالمون ؟ قَالَ : المدعون لمنزلتهم بغير حق . قالاً : ربنا فأرنا منازل ظالميهم فِي نارك حَتَّى نراها كُمَا رأينا منزلتهم فِي جنتك فأمر الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى النار فأبرزت جميع ما فيها مِنْ ألوان النكال والعذاب ، وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ مكان الظالمين لهم المدّعين لمنزلتهم فِي أسفل درك منها كُلّما أرادوا أنْ يخرجوا منها أُعيدوا فيها ، وَكُلّما نضجت جلودهم بدّلوا سواها ليذوقوا العذاب ... الحديث »(١) .

والإشارة في قوله تعالى: هؤلاء خزنة علمي ... إشارة الى أرواحهم وأنوارهم الحية الشاعرة لا الى مجرد أسهاء منقوشة كخطوط وإلا لكان التعبير بلفظ هذه بدل هؤلاء . ومن ثم يظهر كون منازلهم في الجنة ومنازل أعدائهم في النار عبارة عن رؤية أرواح الفريقين .

١١ ـ الخصال : بسنده عَنْ جابر قَالَ : قَالَ رسول الله عَيَّاللهُ مكتوب عَلَى باب الجنّة لا إله إلَّا الله محمَّد رسول الله عليّ أخو رسول الله عَلَيْلهُ قبل أَنْ يخلق الله السهاوات

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار: ص١٠٨، ح١، باب معنى الأمانة الَّتِي عُرضت عَلَى السموات.

الفصل التاسع: الرجعة وجملة عوالم سابقة...

## والأرض بألفي عام $^{(1)}$ .

ولا يخفى ان هذه الكتابة مزامنة لخلقة الأرواح التي هي أيضا قبل ألفي عام .

١٢ ـ روى فِي شرح الأخبار بسنده الى عبدالحميد بن سعيد ، قَالَ سمعني أبو عبدالله ﷺ ، عبدالله ﷺ وأنا أَقُول أسأل الله الجنّة ، فَقَالَ لي يا أبا مُحمَّد أَنْتَ والله فِي الجنّة ﷺ ، فاسأل الله أَنْ لا يخرجك منها ، قلت وكيف ذَلِكَ جعلت فداك ، فَقَالَ : « مَنْ كَانَ فِي ولايتنا فَهُوَ فِي الجنّة »(٢) .

ومفاده منطبق على ما تقدم من الأحاديث من استقرار كينونة أرواح المؤمنين في الجنة قبل يوم القيامة . وأنه بالإمكان خروج بعضها عن الجنة مما كان إيهانها مستودع لا مستقر ، وكذلك العكس بالنسبة الى أرواح الكفار .

١٣ ـ روى الطوسي في اماليه بسنده عن اسحاق بن إسهاعيل النيسابوري قال : حدثنا الحسن بن علي على الله على حديث ـ سَمِعْتُ جَدِّي رَسُولَ الله عَلَيْ الله عَلَيْ وَخُلِق أَهْلُ بَيْتِي مِنْ نُورِي ، وَخُلِق مُجُبُّوهُمْ يَقُولُ : خُلِقْتُ مِنْ نُورِي ، وَخُلِق فَحِبُّوهُمْ مِنْ نُورِهِمْ ، وَسَائِرُ الْخُلْقِ فِي النَّارِ (٣) . (٤)

وظاهر مفاد الحديث كينونة سائر المخالفين في النار ثمة ، فيتطابق مع مفاد ما تقدم من الاحاديث .

١٤ روى الصدوق بسنده عَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللهَ ﷺ
 مَنْ رَزَقَهُ اللهُ حُبَّ الْأَئِمَّةِ مِنْ أَهْلِ بَيْتِي فَقَدْ أَصَابَ خَيْرَ الدُّنْيَا وَالْآخِرَةِ فَلَا يَشُكَّنَ أَحَدٌ

<sup>(</sup>١) الخصال: ح١١/ ص٦٣٨/ ما وجد عَلَى ساق العرش.

<sup>(</sup>٢) شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار علي للمؤلف بن حيون: ج٣، ص٤٩٤.

<sup>(</sup>٣) لعلّ قوله : « سمعت جدّي » إلى آخره ، حديث مستقلّ سقط إسناده ، و قد أخرجه العلّامة المجلسي في البحار ١٥ : ٢٠/ ٣٢ ، مستقلا بإسناده الأوّل .

<sup>(</sup>٤) طوسي، محمد بن الحسن، الأمالي ( للطوسي ) ـ ص ٢٥٤ الحديث ١٣٥٥ / ٥.

أَنَّهُ فِي الْجُنَّةِ فَإِنَّ فِي حُبِّ أَهْلِ بَيْتِي عشرون [عِشْرِينَ] خَصْلَةً عَشْرٌ مِنْهَا فِي الدُّنْيَا وَعَشْرٌ مِنْهَا فِي الْأَخِرَةِ أَمَّا الَّتِي فِي الدُّنْيَا فَالزُّهْدُ وَالْجِرْصُ عَلَى الْعَمَلِ وَالْوَرَعُ فِي الدِّينِ وَالرَّغْبَةُ فِي الْعَبَادَةِ وَالتَّوْبَةُ قَبْلَ المُوْتِ وَالنَّشَاطُ فِي قِيَامِ اللَّيْلِ وَالْيَأْسُ عِمَّا فِي أَيْدِي النَّاسِ وَالرَّغْبَةُ فِي الْعَبَادَةِ وَالتَّوْبَةُ قَبْلَ المُوْتِ وَالنَّشَاطُ فِي قِيَامِ اللَّيْلِ وَالْيَأْسُ عِمَّا فِي أَيْدِي النَّاسِ وَالْخَفْظُ لِأَمْرِ اللهَّ وَنَهْيِهِ عَزَّ وَجَلَّ وَالتَّاسِعَةُ بُغْضُ الدُّنْيَا وَالْعَاشِرَةُ السَّخَاءُ وَأَمَّا الَّتِي فِي وَالْخَوْرَةِ فَلَا يُنْشَرُ لَهُ دِيوَانٌ وَلَا يُنْصَبُ لَهُ مِيزَانٌ وَيُعْطَى كِتَابَهُ بِيمِينِهِ وَيُكْتَبُ لَهُ بَرَاءَةٌ الْأَخِرَةِ فَلَا يُنْشَرُ لَهُ دِيوَانٌ وَلَا يُنْصَبُ لَهُ مِيزَانٌ وَيُعْطَى كِتَابَهُ بِيمِينِهِ وَيُكْتَبُ لَهُ بَرَاءَةٌ مِنْ النَّارِ وَيَبْيَضُّ وَجُهُهُ وَيُكْسَى مِنْ حُلَلِ الجُنَّةِ وَيَشْفَعُ فِي مِائَةٍ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ وَيَنْظُرُ اللهُ عَنْ النَّارِ وَيَبْيَضُ وَجُهُهُ وَيُكْسَى مِنْ حُلَلِ الجُنَّةِ وَالْعَاشِرَةُ يَدْخُلُ الجُنَّة بِغَيْرِ حِسَابٍ عَنَّ وَجَلَّ إِلْكِهِ بِالرَّهُمَةِ وَيُتَوْبُحُ مِنْ تِيجَانِ الجُنَّةِ وَالْعَاشِرَةُ يَدْخُلُ الجُنَّة بِغَيْرِ حِسَابٍ فَطُوبَى لِلْحَبِي أَهْلِ بَيْتِي . ('')

٥١ ـ وفي التفسير المروي عن العسكري الله ؛ خطبة النبي عَيَالَهُ في اول يوم من شعبان : ... ـ حول ثواب الطاعات فيه وجزاء المعاصي فيه :

إِنَّ اللهَّ عَنَّ وَجَلَّ إِذَا كَانَ أَوَّلُ يَوْمٍ مِنْ شَعْبَانَ أَمَر بِأَبُوابِ الْجُنَّةِ فَتُفَتَّحُ ، وَيَأْمُرُ شَجْرَةَ طُوبَى فَتُطْلِعُ أَغْصَانَهَا عَلَى هَذِهِ الدُّنْيَا الْهُمْ يَأْمُرُ بِأَبُوابِ النَّارِ فَتُفَتَّحُ ، وَيَأْمُرُ شَجَرَةَ الزَّقُومِ فَتُطْلِعُ أَغْصَانَهَا عَلَى هَذِهِ الدُّنْيَا أَثُمَّ يُنَادِي مُنَادِي رَبِّنَا عَزَّ وَيَأْمُرُ شَجَرَةَ اللَّ شَجَرَةَ اللَّهُ هَذِهِ أَغْصَانُ شَجَرَةِ طُوبَى ، فَتَمَسَّكُوا بِهَا ، تَرْفَعْكُمْ إِلَى الجُنَّةِ ، وَجَلَّ : يَا عِبَادَ الله هَذِهِ أَغْصَانُ شَجَرَةٍ طُوبَى ، فَتَمَسَّكُوا بِهَا ، تَرْفَعْكُمْ إِلَى الجُنَّةِ ، وَهَذِهِ أَغْصَانُ شَجَرَةِ الزَّقُومِ ، فَإِيَّاهَا ، لَا تُؤَدِّيكُمْ (٢) إِلَى الجُنَّةِ ، وَهَذِهِ أَغْصَانُ شَجَرَةِ طُوبَى ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى الْبُرِّ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَقَدْ تَعَلَّى بِعُصْنٍ مِنْ أَغْصَانِ شَجَرَةٍ طُوبَى ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى النَّرِ . (٣) ...

<sup>(</sup>١) ابن بابويه ، محمد بن على ، الخصال-ج٢ ص ٥١٥ ب العشرون خصلة الحديث ١ .

<sup>(</sup>٢) « و لا تعود بكم » أ، س، ص، و المستدرك.

وَ مَنْ كَانَ قَبْلَ ذَلِكَ عَاقًا لَمُهُا ، فَلَمْ يُرْضِهِهَا فِي هَذَا الْيَوْمِ ، وَ[هُوَ] يَقْدِرُ عَلَى ذَلِكَ ـ فَقَدْ تَعَلَّقَ دَلِكَ ـ فَقَدْ تَعَلَّقَ بِغُصْنٍ مِنْهُ . وَكَذَا مَنْ فَعَلَ شَيْئاً مِنْ سَائِرِ أَبْوَابِ الشَّرِّ ، فَقَدْ تَعَلَّقَ بِغُصْنٍ مِنْهُ .

وَ الَّذِي بَعَثَنِي بِالْحُقِّ نَبِيًا ، إِنَّ المُتَعَلِّقِينَ بِأَغْصَانِ شَجَرَةِ طُوبَى \_ تَرْفَعُهُمْ تِلْكَ الْأَغْصَانُ اللَّغْصَانُ إِلَى الْجُنَّةِ [وَ إِنَّ المُتَعَلِّقِينَ بِأَغْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُّومِ تَخْفِضُهُمْ تِلْكَ الْأَغْصَانُ إِلَى الجُحِيم] .

ثُمَّ رَفَعَ رَسُولُ اللهِ عَيَالِهُ طَرْفَهُ إِلَى السَّمَاءِ مَلِيّاً ، وَجَعَلَ<sup>(۱)</sup> يَضْحَكُ وَيَسْتَبْشِرُ - ثُمَّ خَفَضَ طَرْفَهُ إِلَى الْأَرْضِ ، فَجَعَلَ يَقْطِبُ وَيَعْبِسُ ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ :

وَ الَّذِي بَعَثَ مُحُمَّداً بِالْحُقِّ نَبِيّاً ، لَقَدْ رَأَيْتُ شَجَرَةَ طُوبَى تَرْتَفِعُ [أَغْصَالُهُ] وَتَرْفَعُ الْمُتُعَلِّقِينَ بِهَا إِلَى الْجُنَّةِ ، وَرَأَيْتُ مِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقَ مِنْهَا بِغُصْنِ - وَمِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقَ مِنْهَا بِغُصْنِ - وَمِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقَ مِنْهَا بِغُصْنِيْنِ أَوْ بِأَغْصَانٍ - عَلَى حَسَبِ اشْتِهَ إِلَىمْ عَلَى الطَّاعَاتِ ، وَإِنِّي لأَرَى تَعَلَّقَ مِنْهَا بِغُصْنَيْنِ أَوْ بِأَغْصَانٍ - عَلَى حَسَبِ اشْتِهَ إِلَى أَعْلَى عَالِيهَا ، فَلِذَلِكَ زَيْدَ بْنَ حَارِثَةَ قَدْ تَعَلَّقَ بِعَامَّةِ أَغْصَانِهَا فَهِي تَرْفَعُهُ إِلَى أَعْلَى عَالِيهَا ، فَلِذَلِكَ ضَحِكْتُ وَاسْتَبْشَرْتُ ثُمَّ نَظَرْتُ إِلَى الْأَرْضِ ، فَوَ الَّذِي بَعَثَنِي بِالْحُقِّ نَبِيًا ، لَقَدْ وَحَكْتُ وَاسْتَبْشَرْتُ ثُمَّ نَظَرْتُ إِلَى الْأَرْضِ ، فَوَ الَّذِي بَعَثَنِي بِالْحُقِّ نَبِياً ، لَقَدْ وَحَكْتُ وَاسْتَبْشَرْتُ ثُمَّ نَظَرْتُ إِلَى الْأَرْضِ ، فَوَ الَّذِي بَعَثَنِي بِالْحُقِّ نَبِياً ، لَقَدْ رَأَيْتُ شَجَرَةَ الزَّقُومِ تَنْخَفِضُ أَغْصَانُهُا - وَتَخْفِضُ الْمُتَعَلِقِينَ مِهَا إِلَى الْجُحِيمِ ، وَرَأَيْتُ مِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقِينَ مِنَا إِلَى الْجُحَدِيمِ ، وَرَأَيْتُ مِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقِينَ عَلْ بِغُصْنَيْنِ ، أَوْ بِأَغْصَانٍ ، عَلَى مَنْ تَعَلَّق بِغَامَّةِ أَغْصَانٍ ، عَلَى الْقَبَائِحِ ، وَإِنِّي لَأَرَى بَعْضَ الْمُنَافِقِينَ قَدْ تَعَلَّق بِعَامَةٍ أَغْصَانٍ ، عَلَى الْقَبَائِح ، وَإِنِّي لَأَرَى بَعْضَ الْمُنَافِقِينَ قَدْ تَعَلَّق بِعَامَةٍ أَغْصَانِهَا ، وَهِي تَغْفِضُهُ إِلَى أَسْفَلِ دَرَكَاتِهَا فَلِذَلِكَ عَبَسْتُ وقَطَبْتُ الْمَالِ مَعَلَى الْقَبَائِحَ ، وَإِنِّي لَأَرَى بَعْضَ الْمُنَافِقِينَ قَدْ تَعَلَّق بِعَامَةٍ أَغْصَانُهَا ،

قَالَ : ثُمَّ أَعَادَ رَسُولُ اللهَّ عَيَّالُهُ بَصَرَهُ إِلَى السَّمَاءِ - يَنْظُرُ إِلَيْهَا مَلِيَّا وَهُو يَضْحَكُ وَيَسْتَبْشِرُ ، ثُمَّ خَفَضَ طَرْفَهُ إِلَى الْأَرْضِ وَهُو يَقْطِبُ وَيَعْبِسُ .

... قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَمِ اللَّهِ عَيَمِنِي بِعَثَنِي بِالْحُقِّ نَبِيّاً \_ لَقَدْ رَأَيْتُ تِلْكَ الْأَغْصَانَ

<sup>(</sup>١) « هو » أ ، س ، ص .

<sup>(</sup>٢) قطب الرّجل: زوى ما بين عينيه و كلح و عبس.

مِنْ شَجَرَةِ طُوبَى عَادَتْ إِلَى الجُنَّةِ ، فَنَادَى مُنَادِي رَبِّنَا عَزَّ وَجَلَّ خُزَّانَهَا : يَا مَلَائِكَتِي ! انْظُرُوا كُلَّ مَنْ تَعَلَّقَ بِغُصْنِ مِنْ أَغْصَانِ طُوبَى \_ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَانْظُرُوا إِلَى مِقْدَارِ مُنْتَهَى ظِلِّ ذَلِكَ الْغُصْنِ ، فَأَعْطُوهُ مِنْ جَمِيعِ الجُوَانِبِ \_ مِثْلَ مَسَاحَتِهِ قُصُوراً وَدُوراً وَدُوراً وَخَيْرَاتٍ . فَأَعْطُوا ذَلِكَ : ... فَلِذَلِكَ ضَحِكْتُ وَاسْتَبْشَرْتُ .

وَ لَقَدْ رَأَيْتُ تِلْكَ الْأَغْصَانَ مِنْ شَجَرَةِ الزَّقُّومِ عَادَتْ إِلَى جَهَنَّمَ ، فَنَادَى مُنَادِي رَبِّنَا خُزَّانَهَا : يَا مَلائِكَتِي \_ انْظُرُوا مَنْ تَعَلَّقَ بِغُصْنٍ مِنْ أَغْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ فِي هَذَا الْيُومِ فَانْظُرُوا إِلَى مُنْتَهَى مَبْلَغِ حَدِّ ( ) ذَلِكَ الْغُصْنِ وَظُلْمَتِهِ ، فَابْنُوا لَهُ مَقَاعِدَ مِنَ النَّارِ مِنْ جَمِيعِ الْحُوانِبِ ، مِثْلَ مَسَاحَتِهِ قُصُورَ النِّيرَانِ ، وَبِقَاعَ غِيرَانٍ ، ( ) وَحَيَّاتٍ ، وَعَقَارِبَ ، وَسَلَاسِلَ وَأَغْلَالٍ ، وَقُيُودٍ ، وَأَنْكَالٍ يُعَذَّبُ بِهَا ... وَلَقَدْ رَأَيْتُ لِبَعْضِ المُنَافِقِينَ أَلْفَ ضِعْفِ \_ مَا أَعْطِي جَمِيعَهُمْ عَلَى قَدْرِ زِيَادَةِ كُفْرِهِ وَشَرِّهِ ، فَلِذَلِكَ قَطَبْتُ وَعَبَسْتُ .

ثُمَّ نَظَرَ رَسُولُ اللهَّ عَلَيْ إِلَى أَقْطَارِ الْأَرْضِ وَأَكْنَافِهَا ، فَجَعَلَ يَتَعَجَّبُ تَارَةً ، وَيَنْزَعِجُ تَارَةً ، وَيُمْ أَقْبَلَ عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ : طُوبَى لِلْمُطِيعِينَ كَيْفَ يُكْرِمُهُمُ اللهُ اللهُ عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ : طُوبَى لِلْمُطِيعِينَ كَيْفَ يُكْرِمُهُمُ اللهُ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ عَلَى اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ

وَ الَّذِي بَعَثَنِي بِالْحُقِّ نَبِيًا - إِنِّي لَأَرَى الْتُعَلِّقِينَ بِأَغْصَانِ شَجَرَةٍ طُوبَى كَيْفَ قَصَدَتُهُمُ الشَّيَاطِينُ لِيُغْوُوهُمْ ، فَحَمَلَتْ عَلَيْهِمُ اللَّلَائِكَةُ يَقْتُلُونَهُمْ - وَيُتْخِنُونَهُمْ (٣) وَيَطْرُدُونَهُمْ عَنْهُمْ ، فَنَادَاهُمْ مُنَادِي رَبِّنَا: يَا مَلَائِكَتِي - أَلَا فَانْظُرُوا كُلَّ مَلَكِ فِي وَيَطْرُدُونَهُمْ عَنْهُمْ ، فَنَادَاهُمْ مُنَادِي رَبِّنَا: يَا مَلَائِكَتِي - أَلَا فَانْظُرُوا كُلَّ مَلَكِ فِي الْأَرْضِ - إِلَى مُنْتَهَى مَبْلَغِ نَسِيمِ هَذَا الْغُصْنِ - الَّذِي تَعَلَّقَ بِهِ مُتَعَلِّقُ - فَقَاتِلُوا (٤) الْأَرْضِ - إِلَى مُنْتَهَى مَبْلَغِ نَسِيمٍ هَذَا الْغُصْنِ - الَّذِي تَعَلَّقَ بِهِ مُتَعَلِّقُ - فَقَاتِلُوا (٤)

<sup>(</sup>١) « حرّ » أ، س، ص.

<sup>(</sup>٢) جمع غار ( مغارة في الجبل ) ، و قيل : الجحر الّذي يأوي إليه الوحش .

<sup>(</sup>٣) « يسحطونهم » البحار : ٩٧ . يقال : أثخن في العدوّ : بالغ و غلظ في قتلهم .

و سحطه: ذبحه ذبحا سريعا. (٤) « فقابلوا» أ، س، ص.

الشَّيَاطِينَ عَنْ ذَلِكَ الْمُؤْمِنِ وَأَخِّرُوهُمْ عَنْهُ ، فَإِنِّي لَأَرَى بَعْضَهُمْ ، وَقَدْ جَاءَهُ مِنَ الشَّيَاطِينِ وَيَدْفَعُ عَنْهُ الْمُرَدَةَ . (١)

ومفاد الخطبة الشريفة ان التعلق بشجرة طوبى في الجنة يحصل بالفعل عند الإيهان والعمل في دار الدنيا ، وكذلك العكس بالنسبة الى شجرة الزقوم في النار والكفروأعمال المعاصي . وأن هذا التعلق للنفوس بكل من الشجرتين الأخرويتين نمط من الكينونة الأخروية لها .

17 ـ العيّاشي عَنْ أبي حمزة الثمالي عَنْ أبي جعفر اللهِ قال : « إنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى هبط إلى الأرض في ظلل مِنْ الملائكة عَلَى آدم وَهُوَ بوادٍ يُقَال لَهُ : الروحاء وَهُو وادٍ بين الطائف ومكّة ، قَالَ : فمسح على ظهر آدم ثمَّ صرخ بذريته وَهُمْ ذر ، قَالَ : فخرجوا كَمَا يخرج النحل مِنْ كورها فاجتمعوا عَلَى شفير الوادي ، فَقَالَ الله لآدم : انظر ماذا ترى ؟ .

فَقَالَ آدم: أرى ذرّاً كثيراً عَلَى شفير الوادي ، فَقَالَ الله : يا آدم هؤلاء ذريّتك أخرجتهم مِنْ ظهرك لآخذ عَلَيْهِم الميثاق لي بالربوبية ولمحمد بالنبوة ، كَمَا أخذت عَلَيْهِم فِي السهاء ، قَالَ آدم : يا رب كيف وسعتهم ظهري ؟ قَالَ الله : يا آدم بلطف صنعي ونافذ قدري ، قَالَ آدم : يا رب فها تريد منهم فِي الميثاق ؟ قَالَ الله : أَنْ لا يشر كوا في شيئاً . (۲)

ومفاده كينونة للأرواح في السماء وأخذ عليهم الميثاق ثمة قبل ولوجهم في صلب آدم عليها .

<sup>(</sup>١) حسن بن على ، امام يازدهم عليه السلام ، التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري الله ايران ؛ قم ، چاپ: اول ، ١٤٠٩ ق .

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي سورة الرعد الآية ٣٩.

## كلام الشَّيْخ الطوسي

فِي آية : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدْنَا ... ﴾ (١) .

وقوله : ﴿ أَفَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُونِ ﴾ (٢) مِنْ آبائنا .

وَهَذَا يَدُلّ عَلَى أَنَّهَا مخصوصة فِي قوم مِنْ بني آدم وَأَنَّهَا ليست فِي جميعهم ، لِأَنّ جميع بني آدم لَمْ يؤخذوا مِنْ ظهور بني آدم لِأَنّ ولد آدم لصلبه لا يجوز أَنْ يُقَال : أنهم أخذوا مِنْ ظهور بني آدم ، فَقَدْ خرج ولد آدم لصلبه مِنْ ذَلِكَ وخرج أيضاً أنهم أخذوا مِنْ ولد آدم اللّذِيْنَ لَمْ يكن آباؤهم مشركين ؛ لِأَنَّه بيّن أَنَّ هؤلاء اللّذِيْنَ أَقروا بمعرفة الله وأخذ ميثاقهم بذلك ، كَانَ قَدْ سلف لهم فِي الشرك آباء . فصح بذلك أنّهم قوم مخصوصون مِنْ أولاد آدم .

فَأَمَّا ما روي أَنَّ الله تَعَالَى أخرج ذريّة آدم مِنْ ظهره وأشهدهم عَلَى أنفسهم وَهُمْ كَالذَّر ، فَإِنَّ ذَلِكَ غَيْر جائز لِأنَّ الأطفال فضلاً عمن هُو كالذّر لا حجة عَلَيْهِم ، ولا يحسن خطابهم بها يتعلّق بالتكليف ، ثمَّ إِنَّ الآية تَدُلُّ عَلَى خلاف ما قالوه .

لِأَنَّ الله تَعَالَى قَالَ : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ ﴾ وَقَالَ ﴿ مِن ظُهُورِهِمْ ﴾ وَلَمْ الله تَعَالَى قَالَ : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ ﴾ وَقَالَ ﴿ مِن ظُهُورِهِمْ ﴾ وَلَمْ يقل مِنْ ظهره .

وَقَالَ : ﴿ ذُرِّيَتَهُمْ ﴾ وَلَمْ يقل ذريته ، ثمَّ قَالَ : ﴿ أَوْ تَقُولُواْ إِنَّمَا أَشْرَكَ آبَاؤُنَا مِن قَبْلُ وَكُنَّا ذُرِّيَّةً مِّن بَعْدِهِمْ أَفَتُهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ الْمُبْطِلُون ﴾ (٢) .

فأخبر أنَّ هَذِهِ الذَّرية قَدْ كَانَ قبلهم آباء مبطلون وكانوا هُمْ بعدهم .

عَلَى أَنَّ راوي هَذَا الخبر سليمان بن بشّار الجهني ، وَقِيلَ مسلم بن بشّار عَنْ

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف: الآية: ١٧٣

٣) سورة الأعراف: الآية: ١٧٣

عمر بن الخطاب ، وَقَالَ يحيى بن معين : سليهان هَذَا لا يدري أين هُوَ . وأيضاً فتعليل الآية يفسد ما قالوه ؛ لانه قَالَ : فعلت هَذَا لئلا يقولوا يَوُم القيامة إنّا كُنّا عَنْ هَذَا غافلين والعُقلاء اليوم فِي دار الدُّنْيَا عَنْ ذَلِكَ غافلون ، فإنْ قِيلَ نسوا ذَلِكَ لطول العهد أو لِأنَّ الزمان كَانَ قصيراً كَمَا يعلم الواحد منّا أشياء كثيرة ضرورة ثمَّ ينساها كَمَا ينسى ما فعله فِي أمسه وما مضى مِنْ عمره .

قلنا إنَّما يجوز أنْ ينسى ما لا يتكرّر العلم به ولا يشتدّ الاهتهام به ، فَأُمَّا الأُمُور العظيمة الخارقة للعادة ، فلا يجوز أنْ ينساها العاقل ، ألا ترى أنّ الواحد منّا لو دخل بلاد الزنج ورأى الأفيلة ولو يوماً واحداً مِنْ الدهر لا يجوز أنْ ينسى ذَلِكَ حَتّى لا يذكره أصلاً مِنْ شدّة اجتهاده واستذكاره ؟ ولو جاز أنْ ينساه واحد لما جاز أنْ ينساه الخلق بأجمعهم .

ولو جوّزنا ذَلِكَ للزمنا مذهب التناسخ ، وأنَّ الله كَانَ قَدْ كلّف الخلق فيما مضى وأعادهم ، إمَّا لينعّمهم أو ليعاقبهم ، ونسوا ذَلِكَ . وَذَلِكَ يؤدي إلى التجاهل ، عَلَى أنَّ أهل الآخرة يذكرون ما كَانَ منهم مِنْ أحوال الدُّنْيَا ، وَلَمْ يجب أنْ ينسوا ذَلِكَ لطول العهد ، ولا المدّة الَّتِي مرّت عَلَيْهِم وَهُمْ أموات ، وكذلك أصحب الكهف لمُ ينسوا ما كانوا فيه قبل نومهم لما انتبهوا مَعَ طول المدة في حال نومهم ، فعلمنا أنَّ ينسوا ما كانوا شاهدوا ذَلِكَ وحضروه وَهُمْ عقلاء لما جاز أنْ يذهب عنهم معرفة ذَلِكَ لطول العهد ، ولوجب أنْ يكونوا كَذَلِكَ عارفين .

وَقَالَ قوم وَهُوَ المروي فِي أخبارنا أَنَّهُ لا يمنع أَنْ يكون ذَلِكَ مختصًا بقوم خلقهم الله وأشهدهم عَلَى أنفسهم بَعْدَ أَنْ أكمل عقولهم وأجابوه بـ [بلي] ، وَهُمْ اليوم يذكرونه ولا يغفلون عنه ، ولا يكون ذَلِكَ عاماً فِي جميع العقلاء ، وَهَذَا وجه أيضاً قريب يحتمله الكلام (١).

<sup>(</sup>١) التبيان فِي تفسير القرآن ، الطوسي ، ج٥ ، ص٢٨ .

أَقُول : أشار السِّيّد المرتضى إلى هَذَا الاحتهال فِي أماليه (١) مِنْ قبل ، وأشار إليه ابن شهر آشوب مِنْ بَعْدَ ، وستأتي الملاحظات عَلَى الكلامين ونظيره كلام ابن شهر آشوب فِي متشابه القرآن ومختلفه .

### كلام بن شهر آشوب

﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَني آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ﴾ الآية تعلَّقت الحشوية بذلك وألحقوا به الخبر « الأرواح جنود مُجنّدة » فقولهم باطل لِإنَّهُ قَالَ مِنْ بني آدم وَ لَمْ يقل مِنْ آدم ، وَقَالَ ﴿ مِن ظُهُورِهِمْ ﴾ وَلَمْ يقل مِنْ ظهره ، وَقَالَ ﴿ ذُرِّيَّتَهُمْ ﴾ وَلَمْ يقل ذريته ، وَأَيّ ظهر يحتمل هَذِهِ الذرية وَأَيّ فضاء يتسع ولفظ الذريّة إنَّما يقع عَلَى المولود ، ولا يكون في الصلب ذريّة ، ويوجب أنْ يكون المأخوذ منهم ذرية آدم لصلبه ولا يدخل أبناء الأبناء وَمنْ بعد ؛ لِأنَّ الذريّة إنَّما تطلق عَلَى ولد الصلب وما عداه مجاز ، يعرف ذَلِكَ بدليل آخر دون ظاهر اللفظ ومعلوم أنَّ الولد يخلق مِنْ المني، وَإِنَّهَا يحدث مِنْ الإنسان حالاً بَعْدَ حال ويستحيل مِنْ الأطعمة، وكيف يجتمع في صلب واحد ما يكون مِنْ عقبه إلى يَوُم القيامة مِنْ المني، والأشهاد إنَّما يصحّ ممن يعقل ويكون الجواز عنه مستحيلاً ، والله تَعَالَى رفع القلم عَنْ الصبي حَتَّى يبلغ وَلَمْ يلزمه معرفته ، والذَّريَّة المستخرجة مِنْ ظهر آدم إذًا خوطبت وقرّرت لابُدَّ أنْ يكون كاملة العقول مستوفية التكليف ؛ لِأنَّ ما لَمْ يكن كَذَلِكَ يقبح خطابهم وتقريرهم وإشهادهم وإنْ كانوا بصفة كمال العقل وجب أنْ يذكرها ولا يعد إنشاؤهم أو كمال عقولهم تلك الحال ، فَإِنَّ الله تَعَالَى أخبرنا بأنه إنَّمَا أقررهم وأشهدهم لئلا يدعوا يَوُم القيامة الغفلة عَنْ ذَلِكَ أو يعتذروا بشرك آبائهم وأنهم نشأوا بين أيديهم ، وَهَذَا يَدُلُّ عَلَى اختصاص ببعض ذريَّة ولد آدم ، وَهُوَ الصحيح فَإِنَّهُ خلقهم وبلغهم عَلَى لسان رسله معرفته وما يجب مِنْ طاعته ،

<sup>(</sup>١) أمالي السِّيّد المرتضى ، المجلس ٣ ، تأويل قوله : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ ... ﴾ .

فأقرّوا بذلك لئلا يقولوا إنّا كُنّا عَنْ هَذَا غافلين وإنّ الله تَعَالَى لما خلقهم وركبهم تركيباً يَدُلّ عَلَى معرفته ويشهد بقدرته ووجوب عبادته وأراهم العبر والآيات والدلائل في غيرهم وفي أنفسهم كَانَ بمنزلة المشهد لهم عَلَى أنفسهم وإنْ لَمْ يكن هُنَاك إشهاد ولا اعتراف عَلَى الحقيقة ويجري ذَلِكَ مجرى قوله ﴿ ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاء وَهِي دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ إِنْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا ﴾(١).

# الجواب عمّا ذكراه أُمُور:

الأوَّل: إشكاله فِي تصوير خروج كُلِّ بني آدم في فضاء واحد واستصعابه لتصوير الظهر الحامل لِكُلِّ هَذِهِ الذِّرية أو الظهور ولا سيها أنَّ الذرية حسبها بنى عَلَيْهِ يطلق عَلَى الولد الصلب، وكيف يجتمع فِي صلب واحد جميع البشر إلى يَوُم القيامة ؟

هَذَا الإشكال والاستبعاد وذكرنا جوابه بعدة وجوه: منها ما توصّلت إليه العلوم الحديثة في الهندسة الوراثية ، مِنْ تقرر وجود جميع بني آدم بصورة خلايا حيوانية مجهرية في صلب آدم أبي البشر فَإنَّ التركيبة الجينية والوراثية وهندسة كُلِّ فرد موجودة ومتقرّرة في تلك الخلية الحيوانية المجهرية ، حَتَّى أنّهم يقرر في تلك الخلية لون وطول وعمر الإنسان وَغَيْر ذَلِكَ مِنْ صفاته وشؤونه ، وإنْ كَانَ علم الهندسة الوراثية لمَ يتوصّل إلى الكشف التفصيلي عَنْ كُلِّ ذَلِكَ ولكن هُنَاك دلائل على وجود كُلِّ ذَلِكَ فِي تلك الخلية ، ومنها أنَّ عالم الذَّر يطلق عَلَى جملة مِنْ عوالم الأظلة والأشباح في الطبقات النازلة منها ، ولاينحصر إطلاقه على الكينونة في عالم الأصلاب .

الثَّانِي: إشكاله بأنَّ الأشهاد يصحّ ممن يعقل ويكون مُكلفاً والحال أنَّ الإنسان

<sup>(</sup>١) سورة فصّلت: الآية ١١.

قبل بلوغه لَيْسَ مُكلّفاً فكيف يكون مُكلّفاً فِي الذَّر وَهُو قبل بلوغه لَمْ يكمل عقله ، فكيف يكون وَهُو ذر كامل العقل ولوجب أنْ نتذكّر ما قَدْ حصل ، فَقَدْ تَقَدَّمَ جوابه وأنَّ عدم التذكّر إنَّما بلحاظ التفاصيل والمشهد التفصيلي ، وأمَّا بلحاظ الذكر الإجمالي المعبّر عنه بالعلم المركوز بالبديهيات ، وَهِيَ معلومات مدمجة ، فَهَذَا الذكر مِنْ المعرفة متوفِّر لدى الإنسان .

وأمَّا تخلل فترة الطفولة في البدن فغايته طرو حالة جديدة عَلَى الروح تنشد اليها وتذهل عَنْ تذكّر التفاصيل السابقة وَعَنْ تفعيل التذكّر الإجمالي الارتكازي نظير طرو حالة الشيخوخة والخرف عَلَى الإنسان إلى درجة القصور عَنْ الخطاب بالتكليف وإنْ كَانَ سابقاً مُكلّفاً ومُخاطباً.

وذكر الرَّازي فِي تفسيره الكبير فِي ذيل آية النَّر جملة إشكاليات المعتزلة عَلَى القول بعالم النَّر وخلق الأرواح قبل الأجساد .

# ضوابط متممة مفسرة وموضحة للقول بتقدم الأرواح علَى الاجساد

الأولى: قَدْ توهم جملة مِنْ المعتزلة وَمِنْ المتكلمين أنَّ عمدة الدَّليل عَلَى بطلان التناسخ هُوَ عدم تذكّر حصولنا فِي أجساد قبل هَذِهِ الأجساد، إذْ لو كَانَت أرواحنا حصلت قبل هَذِهِ الأجساد فِي أجساد أُخرى لوجب أنْ تتذكر ذَلِكَ وَحَيْثُ لا تتذكّر يستلزم ذَلِكَ بطلان التناسخ، وَهَذَا الدَّليل بنفسه يستلزم بطلان القول بخلق الأرواح قبل الأجساد فِي عالم الأظلّة والأرواح.

دفع التوهم: إنَّ عمدة دليل بطلان التناسخ لَيْسَ ما زعموه مِنْ الدَّليل ، بَلْ عمدة الدَّليل هُوَ تبدّل الهوية الشخصية الفردية مِنْ تشخّص بالفعل جوهري إلى تشخّص جوهري آخر بالفعل أيضاً في عرض الأوَّل ، وَهَذَا محال كَمَا قرّر فِي

المباحث العقلية إلى غَيْر ذَلِكَ مِنْ الأَدلّة الأُخرى العمدة فِي بطلان التناسخ ، نظير تبدّل ما هُوَ بالفعل وجوداً إلى ما هُوَ بالقوة ونظير إنكار وجحود العالم الأخروي مِنْ عالم الجزاء والجنّة والنار وإبطال المداينة يَوُم الدِّين إلى غَيْر ذَلِكَ مِنْ المحذورات الأُخرى .

الثانية : استبعادهم اتساع صلب آدم لجميع مَنْ يخلق الله مِنْ أولاده مِنْ ناحية الحجم والمقدار .

الدفع: \_ وَقَدْ عرفت وَهن هَذَا الاستبعاد والإشكال لاسيّما ما توصّل إليه العلم الحديث مِنْ الخلايا الحيوانية المجهرية الَّتِي لا ترى بالعين المسلحة المشتملة عَلَى جميع المواد الحيوانية الوراثية لِكُلِّ نسل آدم وأولاده ، وَقَدْ مَرَّ أَنَّ مثل هَذِهِ الاستبعادات والإشكالات ناشئة مِنْ الاعتماد عَلَى العلوم الطبيعية القديمة قبل تطوّرها واكتشافاتها الجديدة .

الثالثة: وأشكل المعتزلة عَلَى خلق الأرواح قبل الأجساد بأنَّ البنية شرط الحصول الحياة والعقل والفهم إذْ لو لَمْ يكن كَذَلِكَ لَمْ يبعد فِي كُلِّ ذرّة مِنْ ذرات الهباء أنْ تكون عقلاً فاهماً مصنّفاً للتصانيف الكثيرة فِي العلوم الدقيقة ، وفتح هَذَا الباب يقتضي إلتزام الجهالات ، وإذا ثبتت أنَّ البنية شرط لحصول الحياة فَكُلِّ واحد مِنْ تلك الذرّات لا يمكن أنْ يكون فاهماً عاقلاً إلَّا إذَا حصلت لَهُ قدرة مِنْ البنية والجثّة ، وإذا كَانَ كَذَلِكَ فمجموع تلك الأشخاص الَّذِيْنَ خرجوا إلى الوجود مِنْ أوَّل تخليق آدم إلى آخر فناء الدُّنْيَا لا تحويهم عرصة الدُّنْيَا ، فكيف يمكن أنْ يُقال : أنَّهم بأسرهم حصلوا دفعة واحدة فِي صلب آدم .

الدفع: إنَّ القول بخلق الأرواح قبل الأجساد لَيْسَ هُوَ ما يوهمه هَذَا التعبير مِنْ خلق الذوات المجرِّدة مِنْ دون مواد جسمانية ، أيِّ كثرة عرضية فِي العقول مِنْ دون كثرة وقوابل مادية بدنية ، فَإنَّ هَذَا ممتنع كَمَا قرَّر فِي البحوث العقلية وإنْ

كَانَت كثرة المجرّدات طولياً متصورة مِنْ جهة السبب والأسباب الفاعلية كَمَا مَرَّ توضيحه .

إِلَّا أَنَّ المراد الحقيقي مِنْ هَذَا التعبير لَيْسَ ذَلِكَ كَمَا مَرَّ بَلْ المراد هُوَ خلق الأرواح ذَاتَ الجسم الرقيق واللطيف، بَلْ وبطبقات متفاوتة مِنْ الأجسام اللطيفة قبل خلق الأجساد الكثيفة الغليظة فِي عالم الدُّنْيَا ، فَلَيْسَ المراد خلق المجرّد مِنْ دون مادة بدنية أو جسمانية مطلقاً.

وَمِنْ ثُمَّ تغاير التعبير في ألفاظ الوحي بين العقل والروح وبين النور والروح ، حَيْثُ أَنَّ كلا من العقل والنور غالباً يستعمل ويراد به الجوهر المجرّد عَنْ مطلق الجسم أو الجسم الأقل لطافة أي الأكثر كثافة ، بينها الروح يراد به الجوهر المجرّد ذاتاً في بَعْض طبقات ذاته والمتعلق جوهرياً وآلياً بالبدن اللطيف الرقيق .

وَعَلَى أَيِّ تقدير فَهَذَا التوهّم قَدْ وقع فيه جملة كثيرة مِنْ الباحثين من الفريقين ، ثمَّ إِذَا تقرّر أَنَّ المادة الجسمانية والأجسام الَّتِي تتعلّق بها الروح هِي طبقات عديدة كثيرة تختلف لطافة ورقّة وشفافية إلى درجة شديدة ، بحيث يعد تلك الأجسام الشفّافة ـ بالقياس الى الجسم الغليظ ـ جواهر مجرّدة عَنْ الجسم توهماً لشدّة لطافتها وسرعة أفعالها كالخطف الدفعي ، وكأنّها أفعال طبقات الجسم الشديدة اللطافة مِنْ قبيل كُنْ فيكون إبداعاً إذَا قِيست بأفعال الأجسام الغليظة البطيئة لإيجاد الأفعال بتدريج وتلكأ وثقل .

## الاختيار قبل عالم الدُّنْيَا وبعدها :

الرابعة: وأشكل المعتزلة: هَذَا الميثاق إمَّا أَنْ يكون أخذه الله منهم فِي ذَلِكَ الوقت ليصير حجّة عَلَيْهِم فِي ذَلِكَ الوقت أو عِنْدَ دخولهم عالم الدُّنْيَا ، والأول باطل لانعقاد الإجماع عَلَى أَنَّ سبب ذَلِكَ القدر مِنْ الميثاق لا يصيرون مستحقين

للثواب والعقاب والمدح والذم ، ولا يجوز أنْ يكون المطلوب مِنْهُ أَنْ يصير ذَلِكَ حجّة عَلَيْهِم عِنْدَ دخولهم فِي دار الدُّنْيَا ، لأنهم لَمْ يذكروا ذَلِكَ الميثاق فِي الدُّنْيَا ، فكيف يصير حجّة عَلَيْهِم فِي التمسّك بالإيهان .

وَقَالَ الكعبي : إِنَّ حال أُولئك الذريّة لا يكون أعلى فِي الفهم والعلم مِنْ حال الأطفال فليّا لَمْ يكن توجيهه عَلَى الطفل فكيف يمكن توجيهه عَلَى أُولئك الذّر ؟

إِنَّ أُولئك الذَّر فِي ذَلِكَ الوقت إمَّا يكونوا كاملي العقول والقدر أو ما كانوا كَذَلِكَ ، فإنْ كَانَ الأوَّل كانوا مكلفين لا محالة وَإِنَّمَا يبقون مكلّفين إذَا عرفوا الله عَلاستدلال ، ولو كانوا كَذَلِكَ لما امتاز أحوالهم فِي ذَلِكَ الوقت عَنْ أحوالهم فِي هَذِهِ الحياة الدُّنيًا ، فلو افتقر التكليف فِي الدنيا إلى سبق ذَلِكَ الميثاق لافتقر التكليف في وقت ذَلِكَ الميثاق إلى سبق ميثاق آخر ولزم التسلسل وَهُوَ محال .

وأمَّا الثَّانِي وَهُوَ أَنْ يُقَالَ : إِنَّهُم فِي وقت ذَلِكَ الميثاق ما كانوا كاملي العقول ولا كاملي القدر فحينئذٍ يمتنع توجيه الخطاب والتكليف عَلَيْهِم .

الدفع: وَهَذِهِ الإشكالات برمَّتها تؤول إلى:

1- إلى جعل طبيعة الاختيار في عالم الدُّنيًا هُوَ المقياس الحصري للاختيار ، وَمِنْ ثُمَّ التكليف وما يترتب عَلَيْهِ مِنْ استحقاق الثواب والعقاب ، إلَّا أَنَّهُ قَدْ أوضحنا في الباب الأوَّل والثاني مِنْ كتاب الرجعة أنَّ طبيعة الاختيار مِنْ القدرة والعلم تختلف في قوس الصعود مِنْ عالم البرزخ والقيامة والأخرة الأبدية عَنْ الإختيار في عالم الدُّنيًا بفوارق وتفاوت في الأحكام التكوينية ، بل إن الإختيار في عالم الدنيا يختلف من مرحلة زمنية من العمر والسن الى أخرى ، فبدايات الطفولة ونهايات الشيخوخة تختلف عن الكهولة والفتوة والمراهقة .

٢ ـ إنَّ ما وَرَدَ عنهم اللَّهِ مِنْ أنَّ هَذَا الآوان الدنيوي عمل بلا حساب وغداً

الأخروي حساب بلا عمل ، لَيْسَ المراد مِنْهُ ظاهر إنسباقا من هَذَا التعبير من حصر العمل الاختياري مطلقاً بدار الدُّنْيَا وحصر مطلق الحساب بدار الآخرة ، فَإِنَّ هَذَا توهّم يبطله شواهد عديدة قرآنية وروائية ، بَلْ المراد عِدَّة وجوه ومعاني أخرى مِنْ هَذَا التعبير .

منها: وهو جعل بـ ( لا حساب ) أي حساب سريع وصفا للعمل في الجملة الأولى ، وجعل بـ ( لا عمل ) أي لا عمل يمهل فيه العبد ، فيكون حاصل المعنى الجامع هو ان العمل في الحياة الأولى من الدنيا يمهل فيه ولا يحاسب بدفعة وسرعة ، وغدا مما يأتي من مراحل العوالم يحاسب فيها بمجرد العمل بلا مهلة وليس هناك عمل ذي مهلة حسابه ، أي مهلة الحساب إنها هي في دار الدنيا وعدم المهلة ثمّ في الدار الآخرة .

ومنها سعة الخيارات في الاختيار في دار الدنيا وضيقها في الدار الآخرة .

ومنها إمكان التوبة هُنَا وانقطاعها فِي طبقات الآخرة عَلَى سبع أو ست مراحل ، وَهُوَ ما وَرَدَ مِنْ تكرر انقطاع التوبة في مواطن عديدة مستقبلية تستقبل مسير الإنسان أو يمر بها الإنسان إلى غَيْر ذَلِكَ مما يطول نقله ، وَقَدْ بسّطناه فِي البابين السابقين فراجع .

٣ ـ كَذَلِكَ الحال فِي الطرف المقابل مِنْ عوالم قوس النزول فَإِنَّهُ لا يراد مِنْ الاختيار والشعور والأفعال والتكليف ما هُوَ بنمط الاختيار والأفعال فِي عالم الدُّنْيَا ؛ لِأَنَّ الاختيار فِي عالم الدُّنْيَا كَمَا مَرَّ يَتِمُّ بآلية البدن الغليظ ، وَهِي آلية بطيئة بطيئة بتأخير تدريجي وإعداد ومعدّات وترويّ ورويّة إلى غَيْر ذَلِكَ ، مما هُوَ مشروح في المباحث العقلية من نمط فعل النفس بآلية البدن .

وَهَذَا بِخَلَافَ أَفِعَالَ النَّفُسِ وَالرَّوْحِ بِآلِيةَ الجَسَمِ المثالي الذي هُوَ عَلَى طبقات ودرجات في الشفافية ، فَإِنَّ الفِعْل فيه كالدفعي مِنْ جهة السرعة ولا يتوقّف عَلَى إعدادات ومعدّات عديدة كثيرة بطيئة تدريجية ، بَلْ قَدْ تشتد السرعة فيه إلى درجة كأنّه كُنْ فيكون بالقياس إلى الأفعال بتوسط الجسم الدنيوي .

٤ ـ وَلَيْسَ هَذَا حال الإنسان قبل الدُّنْيَا فقط بحسب طبقات طينة الأجسام المختلفة ، بَلْ هُوَ حال الإنسان ايضا في دار الدُّنْيَا في الأفعال الَّتِي تقوم بها وتصدرها الروح بلا وساطة البدن الغليظ الدنيوي ، كَهَا في فعل الخواطر والنيّات والميول الروحية والنفسانية كالحب والبغض والغضب والتخيّل والتفكير ، إلى غَيْر ذَلِكَ مِنْ أفعال طبقات النفس والروح وَهِيَ متلبّسة بالجسم الدنيوي الغليظ إلّا أنّها تفعلها بواسطة الأبدان غَيْر المرئية مِنْ طبقات الأبدان والأرواح لذات الإنسان .

٥ ـ وَقَدْ توهم الكثير مِنْ الباحثين فِي العلوم المختلفة أنَّ الحب والبغض النفسانيان ليسا اختياريين ، وكذلك الحسد والخوف والحزن وغيرها مِنْ أفعال القوى النفسانية مما يرى الإنسان نفسه مضطراً فِي وجود هَذِهِ الأفعال والحالات في نفسه .

إِلَّا أَنَّهُ فِي الحقيقة أَنَّ هَذِهِ الأفعال وليدة أفعال أُخرى ومقدمات بعيدة أو قريبة تراكمت واستلزمت وجود هَذِهِ الأفعال الحاضرة فِي النفس ، فَهَذِهِ الأفعال اختيارية ولو بلحاظ المقدمات البعيدة ، وَهَذَا نمط مِنْ الاختيار ودرجة مِنْ القدرة يختلف عَنْ نمط الاختيار والقدرة بتوسّط البدن الغليظ الدنيوى .

والحاصل أنَّ قوام الاختيار هو بوجود العلم والقدرة والقوة والشعور والإدراك ، وَهَذَا حاصل فِي أفعال النفس والروح فِي قواها المختلفة وفي تلك الأفعال الَّتِي تصدرها النفس مباشرة لابتوسط البدن الغليظ ، بَلْ توجدها بأبدان وآلية أجسام رقيقة أو لطيفة .

٦ ـ أمَّا الجزاء عَلَى صدور أفعال اختيارية فِي العوالم السابقة فَقَدْ دلّت الأدلّة الكثيرة عَلَى أنَّ الحظوظ الَّتِي يتلقاها الإنسان وعموم الناس في دار هذه الدُّنيًا ،

وكذلك التوفيق في المقادير مما لا ترجع إلى اختيار الإنسان ههنا ولكنها نتائج أعهاله في العوالم السابقة ، ككونه مِنْ نسل معين وأبوين معينين أو زمان معين أو بيئة معينة اجتهاعية ، إلى غَيْر ذَلِكَ مِنْ ملابسات الظروف الَّتِي يمرِّ بها وَالَّتِي تكون مؤثرة .

كُلّ ذَلِكَ هُوَ وليد إمَّا أفعاله واختياراته السابقة أو بسبب علم الله بها سيؤول حال الانسان مِنْ أفعاله واختياراته في دار الدُّنْيَا . و( أو ) في هذه الضابطة ليست للترديد ، بَلْ بمعنى المعيّة مثلها ورد مستفيضاً عنه عَيَّا الله ، أنَّ سبب كونه سيّد الأنبياء مَعَ أنَّهُ آخرهم بعثة هُو كونه أوَّل منْ أجاب دعوة الله بالإيهان في عالم الميثاق وعالم الذَّر .

فقد روى في الكافي بطريق حسن عَنْ صالح بن سهل عَنْ أبي عبدالله عليه أنَّ بعث آخرهم بَعْض قريش قَالَ لرسول الله عَيَّلُهُ بأيِّ شيء سبقت الأنبياء وَأَنْتَ بعثت آخرهم وخاتمهم ؟ فَقَالَ : « إنِّ كُنْت أوَّل منْ آمن بربي وأول منْ أجاب ، حَيْثُ أخذ الله ميثاق النبيين وأشهدهم عَلَى أنفسهم ألست بربكم فَكُنْت أنا أوَّل نبي قَالَ : بلى فسبقتهم بالإقرار بالله عَزَّ وجل »(۱) .

وكذلك وَرَدَ فِي شأن أهل البيت المِيْكُ ، كها روى في البحار عن كتاب رياض الجنان لفضل الله بن محمود الفارسي بإسناده الى جابر بن يزيد الجعفي عن ابي جعفر الله قال : ... فَلَمَّا أَرَادَ اللهُ إِخْرَاجَ ذُرِّيَّةِ آدَمَ اللهِ لِأَخْذِ الْمِيثَاقِ سَلَكَ ذَلِكَ النُّورُ (٢) فِيهِ ثُمَّ أَخْرَجَ ذُرِّيَّتَهُ مِنْ صُلْبِهِ يُلَبُّونَ فَسَبَّحْنَاهُ فَسَبَّحُوا بِتَسْبِيحِنَا وَلَوْ لَا النُّورُ (٢) فِيهِ ثُمَّ أَخْرَجَ ذُرِّيَّتَهُ مِنْ صُلْبِهِ يُلَبُّونَ فَسَبَّحْنَاهُ فَسَبَّحُوا بِتَسْبِيحِنَا وَلَوْ لَا ذَلِكَ لَا دَرَوْا كَيْفَ يُسَبِّحُونَ اللهَّ عَزَّ وَجَلَّ ثُمَّ تَرَاءَى هَمُ بِأَخْذِ الْمِيثَاقِ مِنْهُمْ لِلهُ إِللَّهُ وَكُنَا أَوَّلَ مَنْ قَالَ بَلَى عِنْدَ قَوْلِهِ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ثُمَّ أَخَذَ الْمِيثَاقِ مِنْهُمْ بِالنَّبُوّةِ بِاللَّهُ وَيُولِهِ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ ثُمَّ أَخَذَ الْمِيثَاقِ مِنْهُمْ بِالنَّبُوّةِ

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢/ باب أنَّ رسول الله ﷺ أوَّل مِنْ أجاب/ ص١٠ ح١.

<sup>(</sup>٢) أي نورهم المِيَّارُ .

لُحَمَّدٍ ﷺ وَلِعَلِيٍّ اللهِ إِلْوَلَايَةِ فَأَقَرَ مَنْ أَقَرَّ وَجَحَدَ مَنْ جَحَدَ ثُمَّ قَالَ أَبُو جَعْفَرٍ اللهِ فَنَحْنُ أَوَّلُ خَلْقِ اللهَ وَأَوَّلُ خَلْقٍ عَبَدَ الله وَسَبَّحَهُ وَنَحْنُ سَبَبُ خَلْقِ الله وَاللَّهُ وَسَبَحَهُ وَنَحْنُ سَبَبُ خَلْقِ الله وَيَنَا وُحِّدَ الله وَسَبَبُ تَسْبِيحِهِمْ وَعِبَادَتَهَمْ مِنَ اللَّلَائِكَةِ وَالْآدَمِيِّينَ فَبِنَا عُرِفَ الله وَبِنَا وُحِّدَ الله وَبِنَا عُبِدَ الله وَبِنَا عُبِدَ الله وَبِنَا أَثَابَ مَنْ أَثَابَ وَبِنَا الله وَبِنَا عُبِدَ الله وَبِنَا أَثَابَ مَنْ أَثَابَ وَبِنَا عَبِدَ الله وَبِنَا عُبِدَ الله وَبِنَا أَثَابَ مَنْ أَثَابَ وَبِنَا عَالَهُ مَنْ عَاقَبَ مَنْ عَاقَبُ مَنْ عَاقَبُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُلْمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

وكذلك وَرَدَ فِي شأن المؤمنين ، وكذلك وَرَدَ فِي شأن ذراري الرسول ﷺ وأنَّهم إنها شرفوابِهَذَا الشرف ، لأنَّهم نجحوا فِي امتحان فِي العوالم السابقة .

٧ ـ أمَّا قياس حال الأطفال في عدم التكليف مَعَ حال الذريّة في عالم الذَّر وعالم الميثاق ففي غَيْر محله ، لما بيّناه مِنْ أنَّ هَذِهِ مرحلة طارئة لا تتناقض ولا تتدافع مَعَ وجود سبق مرحلة الإدراك والشعور الكاملين لدى الإنسان في تلك العوالم .

إذْ أنَّ مرحلة الطفولة كالشيخوخة والخرف الذي يصيب جملة مِنْ الناس حَتّى يعود الإنسان كالطفل لا يعي شيئاً ، وهذا لا يتناقص مَعَ سبق قوة إدراك الإنسان ، بَلْ مَرَّ بنا بيان أنَّ مثل حالة الشيخوخة والنكس في الخلقة لا تفقد الإنسان كَهالاته العلمية بحسب باطن روح الإنسان ، وكذلك الحال في الطفولة فإنَّ ما اكتسبه في تلك العوالم يختزن في باطن وعقل روح الإنسان بمثابة معلومات مركوزة مدمجة جملية إجمالية ، كَها هُوَ الحال فِي البديهات ولولا تلك العوالم لما استحصل الإنسان عَلَى البديهات التي هِيَ أكبر رأس مال في المعرفة .

وروى في البصائر عَنْ عبدالرحمن بن كثير عَنْ أبي عبدالله اللهِ في قول الله تَعَالَى ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ ... ﴾ الآية .

قَالَ : أخرِج الله مِنْ ظهر آدم ذريّته إلى يَوُم القيامة فخرجوا إلى الذَّر فعرفهم

<sup>(</sup>١) مجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار (طـبيروت) ـج٢٥ ص١١٠.

نفسه ولولا ذَلِكَ لَمْ يعرف أحد ربه ، ثمَّ قَالَ : ألست بربكم قالوا بلى وإنَّ هَذَا مُحُمَّد رسولي وعلي أميرالمؤمنين خليفتي وأميني (١) .

وفي هَذِهِ الرواية برهان عقلي قَدْ مرّت الإشارة إليه عَلَى وجود الأرواح فِي عالم الذَّر والميثاق .

الخامسة: وأشكلوا بقوله تَعَالَى: ﴿ فَلْيَنظُرِ الإِنسَانُ مِمَّ خُلِق خُلِقَ مِن مَّاء دَافِق ﴾ (٢) ولو كانت الذرّات عقلاء فاهمين كاملين لكانوا موجودين قبل هَذَا الماء الدَّافق ولا معنى للإنسان إلَّا ذَلِكَ الشيء ، فحينئذٍ لا يكون الإنسان مخلوقاً مِنْ الماء الدَّافق ولا ابتداء خلق الإنسان مِنْ النطفة وَلَيْسَ خلقه مِنْ النطفة عَلَى سبيل الإعادة ، عَلَى أَنَّ الإنسان حال كونه نطفة وعلقة ومضغة لَيْسَ فاهما ولا عاقلا ولا قادرا .

فَلابُدَّ أَنْ يلتزم أَنَّهُ حصل لَهُ الموت بَعْدَ حياته الحاصلة في الميثاق الأوَّل ، لا سيّما إذَا قُلنا بتعدّد العوالم السابقة ، فربها يلتزم بتعدد مرّات الموت ، مع أن إبتداء خلق الإنسان هو طين الأرض والنطفة كها هو مفاد قوله تَعَالَى : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن سُلاَلَةٍ مِّن طِين ﴾ وقوله تَعَالَى ﴿ قُتِلَ الإِنسَانُ مَا أَكْفَرَه مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلَقَهُ مِن ثُطْفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَّرَه ﴾ وقوله تَعَالَى ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأَ خَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِين ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلاَلَةٍ مِّن مَّاء مَهين ﴾ "" .

### الدفع:

ا \_ إِنَّهُ لا ريب في مرور الإنسان بمراحل مِنْ الخلق والتخليق ، كَمَا لعلَّه يُشير اليه قوله تَعَالَى ﴿ وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَطْوَارًا ﴾ (٤) وقوله تَعَالَى : ﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ

<sup>.</sup> ۹۱ بصائر الدرجات:  $\psi V / (-7 - 7)$  ص ۹۱ .

<sup>(</sup>٢) سورة الطارق: الآية ٦.

<sup>(</sup>٣) سورة المؤمنون: الآية ١٢.

<sup>(</sup>٤) سورة عبس: الآية ١٩.

أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقًا مِن بَعْدِ ﴾ (١) هَذِهِ مراحل ومراتب لتعدّد الخلق ليست في عرض ورتبة واحدة ، بَلْ فِي طول بعضها البعض طوراً مِنْ بَعْدَ طور .

٢ ـ لا ريب أنَّ خلق الأرواح قبل الأجسام الدنيوية الغليظة طوراً مِنْ الخلق يغاير البدن الغليظ كَمَا يغاير التركيب بينهما كنشأة أُخرى ، كَمَا تُشير إليه الآيات في سورة المؤمنون ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإِنسَانَ مِن سُلاَلَةٍ مِّن طِين ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِين ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَة عِظَامًا فَرَارٍ مَّكِين ثُمَّ خَلَقْنَا النُّطُفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَة مُضْغَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْغَة عِظَامًا فَكَسُونَا الْعِظَامَ خَمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الخَالِقِين ﴾ (١) فَكَسُونَا الْعِظَامَ خَمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَاهُ خَلْقًا آخَرَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الروح والبدن فتشير الآيات إلى تعدد مراتب الخلقة كَمَا تُشير إلى أنَّ التركيب بين الروح والبدن خلقة أُخرى . وعلى ذلك فإبتداء خلق الإنسان في عالم الدنيا ـ من طين وسلالة ماء مهين ـ ليس هو إبتداء خلقة الإنسان في العوالم كلها .

٣ ـ عَلَى ضوء ما تَقَدَّمَ لَيْسَ المُراد بخلق الأرواح قبل الأجساد الدنيوية الغليظة أنَّ خلقة التركيب بين الروح والبدن هِيَ عين خلقة الروح هوية ومرتبة ، بل هي متغايرة وهذا التغاير لا يعني أنَّ هَذِهِ الخلقة التركيبية مِنْ صورة الروح ومادة البدن كليها حادثين عِنْدَ حدوث البدن ، كَمَا أن التركيب منها لا يباين الأجزاء ولا يزيد عَلَى تباين النوع مع جنسه وفصله ومادّته وصورته وليس كتباين الأنواع العرضية بعضها مَعَ البعض الآخر ، ولا كتباين الأجناس العرضية مَعَ البعض حَيْثُ تتباين في تمام هويتها وإنْ تجانست في أصل الجوهرية .

#### التغاير بين نفخ الروح وإنشاؤها

٤ ـ قَدْ أشرنا فِي عنوان حقيقة الروح مِنْ هَذَا الفصل في مبحث نفخ الأرواح
 أنَّ الوصف القرآني ـ لعنوان نفخ الروح فِي ابتداء نشأ خلقة الإنسان الدنيوية ـ

<sup>(</sup>١) سورة السجدة: الآية ٧-٨.

<sup>(</sup>٢) سورة نوح: الآية ١٤.

بعينه ذكر هَذَا العنوان فِي نفخ الروح فِي الجسد إحياءا بَعْدَ المهات ، مَعَ أَنَّ نفخ الروح فِي البدن مَرَّة أُخرى لا يعني أَنَّ الروح لَمْ تكن موجودة قبل ذَلِكَ فِي عالم البرزخ ، أو أنَّها أعدمت ثمَّ جدد إحداثها عِنْدَ البعث .

بَلْ إِنَّ عنوان النفخ هُوَ بنفسه يقتضي تقرَّر وجود المنفوخ قبل نفخه في البدن المنفوخ فيه ، وَإِنَّمَا النفوخ فيه ، وَمِنْ ثمة لَمْ المنفوخ فيه ، وَإِنَّمَا النفوخ فيه ، وَمِنْ ثمة لَمْ يكن العنوان إنشاء الروح عِنْدَ خلقة البدن ، بَلْ التعبير إنشاء المركب بنفخ الروح ، كَمَا هُوَ مفاد قوله تَعَالَى : ﴿ إِنِّي خَالِقُ بَشَرًا مِّن صَلْصَالٍ مِّنْ حَمَا مَّ مَسْنُون فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي ﴾ (١) .

فهذا النفخ للروح عِنْدَ إنشاء الإنسان مركباً لا يعني بحال مِنْ الأحوال أَنَّهُ إنشاء للروح عِنْدَ ذَلِكَ ، بَلْ هُوَ نفخ للروح عِنْدَ خلق البدن فإسناد الخلق أُضيف إلى البدن حين ذَلِكَ .

٥ - عَلَى ضوء ما تَقَدَّمَ يتضح المُراد مِنْ بدء خلق الإنسان مِنْ علقة أو مِنْ نطفة أو مِنْ طين هوبدء خلق المركب لا بدأ خلق الروح ، فقوله تَعَالَى ﴿ الَّذِي نطفة أو مِنْ طين هوبدء خلق المركب لا بدأ خلق الروح ، فقوله تَعَالَى ﴿ الَّذِي أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ وَبَدَأً خَلْقَ الإِنسَانِ مِن طِين ثُمَّ جَعَلَ نَسْلَهُ مِن سُلاَلَةٍ مِّن مَّاء مَّهِين ثُمَّ سَوَّاهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوحِهِ ﴾ (٢) هوالابتداء بلحاظ المركب لا بلحاظ الروح ولعل الإشارة إليه فِي قوله تَعَالَى ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسَانِ حِينٌ مِّنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَّذْكُورًا ﴾ .

حَيْثُ يشير \_ كما نبهت عليه الروايات \_ إلى تقرر شيئية الإنسان قبل تقرّر وصفه بأنه مذكور ففي رواية العياشي عَنْ زرارة ، قَالَ سألت أبا جعفر الله عَنْ

<sup>(</sup>١) سورة الحجر : الآية ٢٨\_٢٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة السجدة : الآية ٧ ـ ٩ .

# قوله : لم يكن شيئا مذكورا . قال ﷺ : كَانَ شيئاً وَلَمْ يكن مذكوراً .(١)

وتبيَّن مما مَرَّ أَنَّ أصل الإنسان لا ينحصر بالطين وبالماء المهين والنطفة والعلقة ، بَلْ إِنَّ ذَلِكَ أحد بعدي مركب الإنسان والبُعد الآخر في الإنسان روحه ، ويتبيِّن أَنَّ هَذَا المركب حادثٌ وإِنْ لَمْ يستلزم حدوث الروح حين حدوثه ، وبالتالي لَمْ يكن تزاوج بين الروح وَهَذَا البدن الغليظ لَمْ يكن قَدْ حصل مِنْ قبل .

فَلَمْ يتحقّق الموت بالانفصال بينها قبل ذَلِكَ ؛ إذْ الوصال والتركيب بينها حادث لأوَّل مَرَّة فكيف يتصوّر للروح موت عن البدن الدنيوي قبل ذَلِكَ ، كَمَا أَنَّ الروح بولوجها في هذا البدن الغليظ لَمْ تنفصل عَنْ قوالبها البدنية السابقة كي يُقال عَنْ تلك الأبدان أنَّها ماتت ، كَمَا أَنَّ الموت يسند إلى البدن بَعْدَ انفصال الروح عنه لا إلى الروح وَذَلِكَ أَنَّ ولوج الروح في البدن يكسب البدن حياةٌ ، وخروجها عنه يفقده تلك الحياة .

## أنماط وأنواع شعور الروح

كَمَا أَنَّ عدم شعور النطفة والعلقة والمضغة كبدن يستعد لنفخ الروح فيه لا يعني ولا يستلزم عدم كون الروح شاعرة وعاقلة قبل ولوجها في البدن ، غاية الأمر أنَّ شعور الروح وتعلقها في الأبدان الشفيفة الشفافة واللطيفة كمَا هو الحال في المنامات يختلف عَنْ شعور الروح بتوسّط آلية البدن .

وَقَالَ المجلسي الأوَّل فِي روضة المتقين : بَعْدَمَا نقل روايات كثيرة فِي كيفية خلق الأنبياء والأوصياء وأخبار الطينة الكثيرة المُتضمنة لخلق الأرواح قبل الأبدان ، قَالَ : إلى غَيْر ذَلِكَ مِنْ الأخبار المُتواترة الَّتِي ذكرها البرقي والصّفار والكليني

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ذيل الآية ١ سورة الدهر.

( رض ) وَهَذِهِ موافقة للآيات الَّتِي لا يمكن ردِّها كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُواْ بَلَى شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِين ﴾ (١) وقوله تَعَالَى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ ﴾ (١) .

وتقدّمت غَيْر ذَلِكَ مِنْ الآيات ، فذهب جماعة مِنْ المعتزلة لعنهم الله إلى ردّ الآيات والأخبار الكثيرة لمخالفتها لعقولهم الضعيفة الباطلة ، ونفوا وجود المجردات والملائكة والجنّ وتقدّم الأرواح عَلَى الأبدان ، بأنَّ ذَلِكَ مذهب أهل التناسخ ويستلزم وجود الشريك للباري جَلَّ جَلالَهُ فِي التجرّد وأوَّلوا الآيات والأخبار بتأويلات أقبح مِنْ الردّ ، كَمَا أنَّ السوفسطائية نفوا وجود شيء ؛ لإنَّهُ يستلزم الشريك وَأيِّ نسبة بين الممكن والواجب حَتّى يستلزم المشابهة ؟ .

أمَّا ما تضمّنه الأخبار مِنْ الاختلاف في الطينة فيمكن أنْ يكون المُراد به العاقبة ، كَمَا تَقَدَّمَ مِنْ كتابة السعادة والشقاوة ؛ لِأنَّ الله تَعَالَى يعلم عواقبهم والعلم لَيْسَ بعلّة أو يُقَال : إنّه لاشكّ في اختلاف الأحوال والأمزجة فَمِنْ الناس مِنْ يكون في نهاية الفهم والفطنة ، ومنهم في غاية الحهاقة والغباوة ، فيمكن أنْ يكون الشقي مخلوق عَلَى الشقاوة بأنْ يكون مائلاً إليها لكنَّ الله تَعَالَى أعطاه مِنْ العقل ما يعلم به الشقاوة والسعادة ، وَمِنْ الاختيار ما به يمكنه اختيار السعادة ، وبه يَتِمُّ حجته عَلَيْهِم .

وذكروا أَنَّهُ لو كنّا مخلوقين قبل الأبدان لكان فِي بالنا وَلَمْ يتفطّنوا إنَّ الإنسان بسبب نوم لمحة ينسى أيام يقظته بالكلية ويتخيّل فِي حالة النوم أنَّهُ لا عالم إلَّا هَذَا العالم ، فكيف لا يمكن النسيان مَعَ تعلّق مدّة مديدة بِهَذَا البدن مَعَ أَنَّهُ روى فِي

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف: الآية ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران : الآية ٨١.

الأخبار المتواترة: إن أحاديثنا صعب مستصعب لا يتحمّله إلَّا ملك مقرّب أو نبى مرسل أو عبد إمتحن الله قلبه للإيهان.

رواه جابر وأبو بصير وأبو حمزة الثهالي ومسعدة بن صدقة وأبو الربيع الشامي وَمُحُمَّد بن عبدالخالق وَمُحَمَّد بن مسلم وأبان بن عثهان ومرازم وَمُحَمَّد بن الفضيل وغيرهم مِنْ الأصحاب فِي أخبار كثيرة بعضها صحيحة وبعضها حسنة وموثقة وقويّة .

ورواها الكليني والمصنف والصفّار والبرقي وغيرهم ولخوف الإطالة لمَ نذكرها وذكرنا غيرها مِنْ الأخبارأنَّ حق الله عَلَى العباد أنْ لا يردّوا ما لمَ يصل إليه عقولهم كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿ بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ ﴾ (١) نعم ، لو كَانَ ظاهره ظاهر البطلان مثل آيات الوجه واليد وكونه عَلَى العرش ، وكذا أخبار ذَلِكَ يجب تأويلها والأئمة المَيِّلُ أَوَّلُوها لنا (٢) .

أَقُول : وفي كلامه جملة مِنْ الفوائد :

الأولى: أن بَقيَّة الآيات الَّتِي أشار إليها هِيَ الَّتِي ذكرها فِي كلامه قبل العبارة المنقولة ، وَالَّتِي وَرَدَتْ فِي ذيلها روايات خلق الأرواح قبل الأبدان مِنْ روايات الطينة ، هي كقوله تَعَالَى: ﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِيِّين وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلِيُّون كِتَابً مَرْقُوم يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُون ﴾ " .

الثانية : إِنَّ مِنْ شبه المعتزلة وغيرهم كجملة مِنْ الفلاسفة ممن أنكر تَقَدَّمَ خلق الأرواح عَلَى الأبدان بدعوى استلزام ذَلِكَ للتناسخ، وَهَذَا توهُّم باطل وسنتعرِّض لَهُ مفصلاً.

<sup>(</sup>١) سورة يونس: الآية ٣٩.

<sup>(</sup>٢) روضة المتقين: ج١٣ ، ص٢٢٣ ، كيفية خلق الأنبياء.

<sup>(</sup>٣) سورة المطففين: الآية ٧\_٨\_٩.

الثالثة: أشار إلى أنَّ الأخبار الواردة فِي خلق الأرواح فِي العوالم السابقة وطبقاتها وطبقات الطينة هِيَ أخبار متواترة .

# كلام نعمة الله الجزائري فِي الأظلة والأشباح :

قَالَ السِّيّد نعمة الله الجزائري في كتابه نور البراهين(١):

إِنَّ الأرواح لمّا خلقت قبل الأشباح وَوَرَدَ عَلَيْهَا قلم التكليف فِي عالم الأظلة وكانوا بين مطيع وعاصٍ ، صارت كُلّ روح مِنْ الأرواح مستعدة لأنْ تركب مَعَ قالب يناسبها فِي الاستعداد والطاعة ، فدخلت روح المؤمن في طينة مِنْ عليين ، والنّ إذا أحطت علماً بها ألقيناه إليك مِنْ هَذَا الكلام يسهل عليك الجواب عَنْ كثير مِنْ الشُبه والاعتراضات الواردة فيها الكلام يسهل عليك الجواب عَنْ كثير مِنْ الشُبه والاعتراضات الواردة فيها يناسب هذَا المقام . ولا نقول أنَّ الشيطان لا مدخل له هُنَا ، بَلْ هُو الذي حسّن لهُ النتيجة الباطلة وزيّنها عنده ، بخلاف ما إذَا كانت المقدمات حقاً كلها ، فَإنَّهُ لا قدرة للشيطان عَلَى أنْ يخيل لَهُ ما يخالف العقل الصريح ، وبالجملة فَمِنْ تدرّب للجهل واستعد لَهُ وقلد الأسلاف ، فَهُو ولي الشيطان ، يزيّن لَهُ النتائج ، وفيه دلالة عَلَى أنَّ معرفة الله تَعَالَى موهبية لا كسبية ، والأخبار الواردة بهذا المضمون مستفيضة ، وفي معناها الأحاديث الورادة مِنْ أنَّ الله تَعَالَى لا يعرف إلَّا به ، مولود يولد عَلَى الفطرة »(") وكذلك ما روى مِنْ الأخبار مِنْ قوله ﷺ (كُلّ مولود يولد عَلَى الفطرة »(") فَإنَّ مجموع الروايات الواردة مِنْ هَذِهِ الأبواب ظاهرها مولود يولد عَلَى الفطرة »(") فَإنَّ مجموع الروايات الواردة مِنْ هَذِهِ الأبواب ظاهرها أنَّ المعرفة موهبية ومركوزة في الطبائع والأخلاق ، وَمِنْ عرف نفسه فَقَدْ عرف

<sup>(</sup>١) نور البراهين ، سيد نعمة الله الجزائري ، ج١ ، ص٤٢٥ .

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي: ١: ٨٥.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي: ٣.

ربه ، وَإِلَى هَذَا ذهب جماعة مِنْ المحدثين ، فَلَمْ يوجبوا كسب المعرفة ، بَلْ اكتفوا منها بها فطرهم الله عَلَيْهِ مِنْ التوحيد ...

# شرح ماهية الذّر

١ ـ العيّاشي عَنْ أبي حمزة الثمالي عَنْ أبي جعفر المَّلِ قال : « إِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى هبط إلى الأرض فِي ظلل مِنْ الملائكة عَلَى آدم وَهُوَ بوادٍ يُقَال لَهُ : الروحاء وَهُوَ وادٍ بين الطائف ومكّة ، قَالَ : فمسح على ظهر آدم ثمَّ صرخ بذريته وَهُمْ ذر ، قَالَ : فخرجوا كَمَا يخرج النحل مِنْ كورها فاجتمعوا عَلَى شفير الوادي ، فَقَالَ الله لآدم : انظر ماذا ترى ؟ .

فَقَالَ آدم : أرى ذرّاً كثيراً عَلَى شفير الوادي ، فَقَالَ الله : يا آدم هؤلاء ذريّتك أخرجتهم مِنْ ظهرك لآخذ عَلَيْهِم الميثاق لي بالربوبية ولمحمد بالنبوة ، كَمَا أخذت عَلَيْهِم فِي السياء ، قَالَ آدم : يا رب كيف وسعتهم ظهري ؟ قَالَ الله : يا آدم بلطف صنعي ونافذ قدري ، قَالَ آدم : يا رب فيا تريد منهم فِي الميثاق ؟ قَالَ الله : أَنْ لا يشركوا بي شيئاً .

قَالَ آدم: فَمَنْ أطاعك منهم يارب فها جزاءه ؟ قَالَ: أسكنه جنتي ، قَالَ آدم: فَمَنْ عصاك فها جزاؤه ؟ قَالَ: أسكنه ناري ، قَالَ آدم: لقد عدلت فيهم وليعصينك أكثرهم إنْ لَمْ تعصمهم » . (١)

#### عدد عالم الذَّر :

٢ ـ معتبرة عبدالله بن سنان عَنْ الصَّادِق ﷺ فِي حديث حول حجر الكعبة ،
 قَالَ : إِنَّ اللهَّ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَمَّا خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ خَلَقَ بَحْرَيْنِ بَحْراً عَذْباً
 وَبَحْراً أُجَاجاً فَخَلَقَ تُرْبَةَ آدَمَ مِنَ الْبَحْرِ الْعَذْبِ وَشَنَّ [سن] عَلَيْهَا مِنَ الْبَحْرِ

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي الأية ٣٩ سورة الرعد، ج٢ص٢١٥.

الْأُجَاجِ ثُمَّ جَبَّلَ آدَمَ فَعَرَكَ عَرْكَ الْأَدِيمِ فَتَرَكَهُ مَا شَاءَ اللهُ قَلَيَّا أَرَادَ أَنْ يَنْفُخَ فِيهِ الرُّوحَ أَقَامَهُ شَبَحاً فَقَبَضَ قَبْضَةً مِنْ كَتِفِهِ الْأَيْمَنِ فَخَرَجُوا كَالذَّرِ فَقَالَ هَوُّلَاءِ إِلَى النَّارِ فَأَنْطَقَ اللهُ تَعَالَى أَصْحَابَ الْجُنَّةِ وَقَبَضَ قَبْضَةً مِنْ كَتِفِهِ الْأَيْسَرِ وَقَالَ هَوُّلَاءِ إِلَى النَّارِ فَأَنْطَقَ اللهُ تَعَالَى أَصْحَابَ الْيُسَارِ فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لَمُهُمْ ذَلِكَ لِعِلْمِي بِهَا أَنتُمْ صَائِرُونَ إِلَيْهِ وَإِنِي الْمُعِنْ إِلَيْنَا رَسُولًا فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لَمُهُمْ ذَلِكَ لِعِلْمِي بِهَا أَنتُمْ صَائِرُونَ إِلَيْهِ وَإِنِي سَبُعْتُ إِلَيْنَا رَسُولًا فَقَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ لَمُهُمْ ذَلِكَ لِعِلْمِي بِهَا أَنتُمْ صَائِرُونَ إِلَيْهِ وَإِنِي سَبُعْكُمْ فَأَمَرَ اللهُ تَعَالَى النَّارِ فَأَنِي مَا دَخَلُوا فَأَمَرَ اللهُ عَرَّ وَجَلَّ النَّارِ فَإِنِي مَا مَعْرَتُ ثُمَّ قَالَ هُمْ تَقَحَّمُوا جَمِعاً فِي النَّارِ فَإِنِي مَا مَعْرَتُ ثُمَّ قَالَ هُمْ تَقَحَّمُوا جَمِعاً فِي النَّارِ فَإِنِي مَا دَخَلُوا فَأَمَرَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ النَّارَ فَأَسُونَ ثُمُ عَلَى النَّامِ فَقَالَ اللهُ عَرْمَ عَلَى النَّارِ فَاقَتَى مَنْ فَقَالَ اللهُ عَرَقَ وَجَلَّ النَّارَ فَالْمُ مَن فَي السَّمَا وَعَلَى النَّالِ فَقَالَ هُمْ جَمِيعاً مِيثَاقَهُمْ ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى وَقَالَ أَصْحَابُ الشِيعِنِ ﴿ بَلَى ﴾ طَوْعاً وَكَرْها فَقَالَ أَصْحَابُ الشِيعِنِ ﴿ بَلَى ﴾ كَرْها فَأَخَذَ فِنْهُمْ جَمِيعاً مِيثَاقَهُمْ ﴿ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى السَّمَا وَاتِ وَلَاللهُ عَلَيْكُ مَ الْمُنَاقِ وَكُومُ الْمُعَلَى فَوْلَا أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ طَوْعًا وَكُرْهًا وَكُرُهَا وَالْمُ وَلَكُ وَاللَّ وَكُانَ الْحُبَعَلَى ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكُرُهَا وَلَكُمُ وَالْمُ اللَّهُ عَزَلِكَ وَوْلُهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعًا وَكُرُهًا وَلَكُمُ وَالْمُ الْمُولَانَ عَلَى الْمُؤْمِونَ ﴾ وَلَكُ أَلْمُ اللّهُ عَنْ وَاللّهُ وَلَا أَنْ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ الْمُعِلَى فَا الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمِلِ الْمُؤْمُولُ اللّهُ الْمُؤْمُولُومُ الْم

فوائد هَذِهِ الرواية :

الأولى : قوله ﷺ : ( فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَنْفُخَ فِيهِ الرُّوحَ أَقَامَهُ شَبَحاً فَقَبَضَ قَبْضَةً مِنْ كَتِفِهِ الْأَيْمَنِ فَخَرَجُوا كَالذَّرِ ) أنَّها تحقّق ميثاق عالم الذَّر قبل نفخ الروح لآدم حينها أقام بدن آدم شبحاً .

الثانية : إنَّ الكينونة البدنية بنحو الوجود الذَّري غَيْر المرئي لِكُلِّ نسل آدم والبشرية مُتقرِّر فِي بدن آدم قبل نفخ الروح فيه ، ولعلَّ المُراد البدن الشبحي السهاوي وقبل نفخ الروح في البدن الارضي أو البدن الأرضي قبل نفخ الروح

<sup>(</sup>١) ابن بابويه ، محمد بن على ، علل الشرائع ـ قم ، چاپ : اول ، ١٣٨٥ ش / ١٩٦٦م .

الإنسانية دون الروح الحيوانية لاسيّما الحيوانية الضئيلة ، فَمِنْ ثمة فرض لِكُلِّ نسل آدم الوجود الذَّري لا سيّما أنَّهم أنطقوا ، وَهَذَا يستلزم درجة مِنْ الروح .

الثالثة : إِنَّ مَفَادَ هَذِهِ الرواية مَعَ الروايات الكثيرة الدَّالَّة عَلَى حصول الميثاق واستنطاق الذَّر بَعْدَ نفخ الروح فِي آدم ، وَبَعْدَ هبوطه إلى الأرض ، وَهَذَا مما يدلِّل عَلَى تعدّد عالم الذَّر والميثاق .

الرابعة: قوله ﷺ: « فلما أراد أنْ ينفخ فيه الروح أقامه شبحاً ) في مبحث الأشباح دلّت العديد مِنْ الروايات عَلَى أنَّ المُراد مِنْ الشبح هُوَ البدن اللطيف الذي لا يشتمل على أرواح عديدة ، بَلْ عَلَى روح واحدة ، ويحتمل أن المُراد به ههنا في الرواية هُوَ البدن الغليظ الدنيوي مَعَ روح مِنْ الأرواح الحيوانية الَّتِي للإنسان » .

الخامسة : إنَّ الرواية صريحة فِي إنطاق الذَّر وَإنَّهُ كَانَ عَنْ شعور سواء فرض أنَّ هَذَا النطق صوتي أم علمي عقلي متقوّم بالإدراك .

# أخذ العهد بالرجعة فِي الميثاق قبل الذركما أخذ العهد بالتوحيد والنبوة والولاية

الله عَنْ أَبِي الحَصَّرِ عَنْ مُحُمَّد بن الحَسين بن أَبِي الخَطَّابِ بَسَنَدَه عَنْ أَبِي بَصِيرِ ، قَالَ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ بَصِيرِ ، قَالَ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ الجَنَّةَ ... ﴾ (١) الآية .

فَقَالَ : « ذَلِكَ فِي الميثاق » ، ثمَّ قرأ [التائبون العابدون] إلى آخر الآية ، فَقَالَ أبو جعفر الله : « لا تقرأ هكذا ولكن اقرأ التائبين العابدين » إلى آخر الآية . ثمَّ قَالَ : « إذَا رأيت هؤلاء فَعِنْدَ ذَلِكَ هُمْ الَّذِيْنَ يشتري منهم أنفسهم وأموالهم يعني في

<sup>(</sup>١) سورة التوبة: الآية: ١١١

الرجعة » ثمَّ قَالَ أبو جعفر الطِّلِ : « ما مِنْ مؤمن إلَّا وَلَهُ ميتة وقتلة مَنْ مات بعث حَتّى يقتل ، وَمَنْ قتل بعث حَتّى يموت »(١) .

٢ \_ فِي نسخة آل طوق « التائبين العائدين » والقرينة عَلَى نسخة آل طوق هُوَ
 قوله ﷺ فِي آخر الرواية « يعنى فِي الرجعة » .

وفي مختصر البصائر المطبوع ، وفي تفسير العيّاشي والقمّي قرينة عَلَى أَنَّهُ مِنْ [العود] لا العابدين مِنْ [العبادة] لنقلهم روايات الرجعة المتضمنة لهذه الآية ايضا ، والظاهر أنَّ الناسخين والمصحّحين لطباعة المصادر الحديثية تصرّفوا مِنْ عِنْدَ أنفسهم فبدّلوا المادّة الأولى إلى الثانية عَلَى مَرَّ الزمان .

٣ ـ وفي كتاب غوالي اللئالي روى عَنْ الْنَبِيِّ عَيَّالَهُ أَنَّهُ قَالَ حين العود مِنْ السفر « آئبون تائبون عائدون لربنا حامدون »(٢) .

٤ ـ فِي مجمع الطبرسي : بَعْدَمَا ذكر قراءة النصّ فِي الآية ، وذكر روايات ، وَقَالَ : وَعَنْ أَبِي جعفر اللهِ وَأَبِي عبدالله اللهِ بالياء « التائبون العابدون » وظاهره العابدين أيّ الياء بدل الباء وَإلّا لقال بالنصب وَأنّها قراءة أُبيّ وابن مسعود والأعمش .

٥ \_ وفي دعاء العود مِنْ السفر عَنْ زين العابدين ﷺ : « آئبون تائبون عائدون لربنا حامدون » إذا رجع مِنْ السفر (٣) .

ومثله فِي كتاب صفّين لنصر بن مزاحم ، فَقَالَ علي السَّلِا « آئبون عائدون لربنا حامدون ، اللَّهُمَّ إنِّي أعوذ بك مِنْ وعثاء السفر » .

٦ \_ فِي تهذيب الشَّيْخ الطوسي ، صحيح معاوية بن عمار باب الوداع وداع البيت

<sup>(</sup>١) مختصر بصائر الدرجات الحديث ٢٩/ ١٥ باب الكرات ٩٩.

<sup>(</sup>٢) غوالي اللئالي: مجلد ١ ص١٤٥.

<sup>(</sup>٣) التحفة السنية للجزائري ص ٣٤٣\_بحار الأنوار ٣٢/ ٥٥٠.

مِنْ كتاب الحج : ثمَّ اخرِج فقل : « آئبون تائبون عابدون لربنا حامدون  $^{(1)}$  .

وفي هَذِهِ الروايات إشارة إلى القراءة الَّتِي ذكرها الطبرسي في مجمع البيان مِنْ استبدل الباء بالياء وَأنَّها قراءة بَعْدَ كون الدُّعاء اقتباس مِنْ الآية .

٧ ـ وفي كتاب الاستذكار لابن عبدالبر ، روى أنَّ رسول الله ﷺ كَانَ إذَا قفِل
 مِنْ غزوة أو حج أو عمرة كَانَ يكبّر عَلَى كُلّ شُرف مِنْ الأرض ...

( آئبون تائبون عابدون ساجدون لربنا حامدون ، صدق الله وعده ونصر عبده وهزم الأحزاب وحده  $^{(7)}$  .

## أخذ العهد والإقرار بالرجعة على النبيين في عالم الميثاق

قوله تَعَالَى ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللَّه مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقُ لِّمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ قَالَ أَأَقْرَرْتُمْ وَأَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُواْ أَقْرَرْنَا قَالَ فَاشْهَدُواْ وَأَنَاْ مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِين ﴾ (٣) .

وَهَذِهِ الآية تبيِّن مدى ركنية معرفة الرجعة فِي العقيدة بحيث أخذت عَلَى الأنبياء في ميثاق نبوتهم ، الأنبياء في ميثاق نبوتهم ، كَمَا أخذ الإيهان بسيد الأنبياء عَلَيْهِم في ميثاق نبوتهم ، وَهَذَا مما يفيد أنَّ أخذ العهد والإقرار بالإمامة والولاية لعلي الله عَلَى الأنبياء كانت بعنوان الرجعة .

وَهَذَا مؤشِّر لمدى أهمية مقام الرجعة فِي معرفة إمامة أمير المؤمنين الله والأئمة المعصومين المله ، وَقَدْ استفاضت الروايات عَنْ أهل البيت المله في تبيين رجوع الضمير فِي لتنصرنه إلى أمير المؤمنين المله ، أي نصرة الأنبياء لأمير المؤمنين المله .

<sup>(</sup>١) التهذيب المجلد ٥/ ص٥١٥ ح٩٥٧.

<sup>(</sup>٢) الاستذكار لابن عبدالر/ مجلد ٤ ص٣٩٧.

<sup>(</sup>٣) سورة آل عمران : الآية ٨١.

#### العلاقة بين الأرواح والأشباح

قيل إن : ذلة الأرواح من أشباحها ، وعزة الأشباح من أرواحها . ومفاده أن الروح أعلى رتبة من الأشباح بلحاظ مراتب الأجسام اللطيفة .

# طائفة أخرى من روايات الأظلة والأشباح

ا \_ عن سماعة عن ابي عبدالله على وعن جابر سأل ابا جعفر على عن الآية وَأَن لَو اسْتَقَامُوا عَلَى الطّرِيقَةِ لأَسْقَيْنَاهُم مَّاء غَدَقًا ﴾ يعني استقاموا عَلَى الولاية في الأصل تحت الأظلة حين أخذ الله الميثاق مِنْ ذريّة آدم « لأسقيناهم ماءً غدقاً » يعني لأسقيناهم أظلّتهم الماء العذب الفرات[لكنّا أظللناهم في الماء الفرات العذب] لنفتنهم فيه يعني علياً ، وفتنتهم فيه كفرهم بولايته ، وَمِنْ يعرض يعني منْ جرى فيه مِنْ شرك إبليس ، (عَنْ ذكر ربه) يعني علياً هُوَ الذكر في بطن القرآن « وربنا رب كُلّ شيء ليسلكه عذاباً صعدا » يعني عذاباً فوق العذاب الصعد ، « وإنّ المساجد لله » يعنى الأوصياء (١٠٠٠) . أي لجعل طينتهم من الماء العذب .

٢ \_ عَنْ المفضل قال قلت لأبي عبدالله اللهِ : « كيف كنتم حَيْثُ كنتم فِي الأظلة ؟ فَقَالَ يا مفضل كنّا عِنْدَ ربنا لَيْسَ عنده أحد غيرنا فِي ظلّة خضراء نسبحه ونقدّسه ونهلّله ونمجّده وما مِنْ ملك مقرّب ولا ذي روح غيرنا حَتّى بدا لَهُ فِي خلق الأشياء ، فخلق ما يشاء مِنْ الملائكة وغيرهم ثمّ أنهى علم ذَلِكَ إلينا »(٢).

٣ في الكافي : عَنْ أبي عبدالله ﷺ : « بَعْدَ ذكر فضائل الأئمة \_ وَهُمْ الَّذِيْنَ لا يرغب عنهم وَعَنْ مسألتهم وَعَنْ علمهم الذي أكرمهم الله به وجعله عندهم إلَّا مَنْ

 <sup>(</sup>١) الأصول الستة عشر/ أصل جعفر بن مُحمَّد الحضرمي/ ص٦٣، ومختصر بصائر الدرجات:
 ح٥/٤٨/ ٤٣ ص٤٩٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١ ، ح٧، باب بلد الْنَّبِيِّ ﷺ ووفاته.

الفصل التاسع: الرجعة وجملة عوالم سابقة...

سبق عَلَيْهِ فِي علم الله الشقاء فِي أصل الخلق تحت الأظلة  $^{(1)}$ .

#### تنوع الأخوة بحسب طينة كل عالم

روى الطوسي بسنده قال أنس: فقلت: يا رسول الله ، على أخوك ؟ قال: نعم ، على أخي ، فقلت يا رسول الله ، صف لي كيف على أخوك ؟ قال: إن الله (عز وجل) خلق ماء تحت العرش قبل أن يخلق آدم بثلاثة آلاف عام ، وأسكنه في لؤلؤة خضراء في غامض علمه إلى أن خلق آدم ، فلما أن خلق آدم نقل ذلك الماء من اللؤلؤة فأجراه في صلب آدم إلى أن قبضه الله ، ثم نقله إلى صلب شيث ، فلم يزل ذلك الماء ينتقل من ظهر إلى ظهر حتى صار في صلب عبد المطلب ، ثم شقه الله (عز وجل) بنصفين ، فصار نصفه في أبي عبد الله بن عبد المطلب ، ونصف في أبي طالب ، فأنا من نصف الماء وعلي من النصف الآخر ، فعلي أخي في الدنيا والآخرة ، ثم قرأ رسول الله عليه ( وهو الذي خلق من الماء بشر ا فجعله نسبا وصهرا وكان ربك قديرا ) (٢)

٤ ـ روى عَنْ الصَّادِق عَلَىٰ : « إِنَّ الله تَعَالَى آخى بين الأرواح فِي الأظلّة قبل أنْ يخلق الأبدان بألفي عام ، فلوقد قام قائمنا أهل البيت علي ورَّث الأخ الذي آخى بينهما فِي الأظلّة وَلَمْ يورَّث الأخ مِنْ الولادة » (٢) .

٥ ـ وروى الصدوق عَنْ علي بن أبي حمزة عَنْ أبي عبدالله وأبي الحسن اللَّهِ الله على الله وأبي الحسن الله وأبي الحسن الله قالا : لو قَدْ قام القائم لحكم بثلاث لَمْ يحكم بها أحد قبله : يقتل الشَّيْخ الزاني ويقتل مانع الزكاة ويورّث الأخ أخاه في الأظلّة (٤) .

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٨، ح١، ص٦، وصيّة الإمام الصَّادِق اللهِ .

<sup>(</sup>٢) امالي الطوسي الحديث ٦٨٧/ ٨٤ ص ٣١٣.

<sup>(</sup>٣) الاعتقادات للشيخ الصدوق ، باب الاعتقاد في النفوس والأرواح ، ص٤٨ ، البداية للصدوق ، باب نادر : ٣٩/ ص٣٨٣ ، من لا يحضره الفقيه ج٤ ص ١٣٥٢ لحديث ٥٧٦١ .

<sup>(</sup>٤) الخصال: ح٢٢٣، ص١٦٩، باب إذًا قام القائم.

٦ - وفي صحيح زرارة عَنْ أبي جعفر على قَالَ : لو علم النّاس كيف إبتداء الخلق ما اختلف أثنان ، إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ قبل أنْ يخلق الخلق قَالَ : كُنْ ماءاً عذباً الخلق منك جنتي وأهل طاعتي وكُنْ ملحاً أجاجاً أخلق منك ناري وأهل معصيتي ... فَقَالَ لأصحاب اليمين إلى الجنّة بسلام ، وَقَالَ لأصحاب الشهال إلى النار ولا أبالي (١) .

٧ ـ وَقَدْ وَرَدَ فِي روايات الطيّنة ؛ إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ خلق أصحاب اليمين مِنْ طينة الجنّة وخلق أصحاب الشيال مِنْ طينة النار ، ثمَّ بعثهم فِي الظلال أو الذّر ، وَقَالَ : لأصحاب اليمين إلى الجنّة بسلام ، وَقَالَ لأصحاب الشيال إلى النّار ولا أُبالي (1).

٨ ـ روى الصدوق مرفوعاً إلى أبي عبدالله على ، قَالَ : « افتخر رجلان عِنْدَ أمير المؤمنين على ، فَقَالَ : أتفتخران بأجساد بالية وأرواح في النّار ، إن يكن لك عقل فَإنَّ لك خُلُقاً ، وإنْ يكن لك تقوى فَإنَّ لك كرماً ، وَإلَّا فالحمار خير منك وليست بخير مِنْ أحد »(٣) .

قَالَ أمير المؤمنين عليه في جواب السائل عن الأربعة عشر: « ... وأمَّا الأربعة عشرة فأربعة عشر قنديلاً مِنْ النور معلّقة بين السهاء السابعة والحجب تسرج بنور الله إلى يَوم القيامة »(٤) .

الدر المنثور للسيوطي: نقلاً مِنْ عِدَّة كتب عَنْ ابن عباس قَالَ: « بين السهاء

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢، ص٦/ ب/ح١.

<sup>(7)</sup> الكافي: -7/ ص1/ ح1/ ص13 ح3 ص1/ ح3

<sup>(</sup>٣) علل الشرايع: ح٢، ص٣٩٣.

<sup>(</sup>٤) مناقب آل أبي طالب: ج٢، قضاياه فِي خلافته: ص٢٠٤. الإختصاص ص٤٧ لكنها عن النبي ص.

الفصل التاسع: الرجعة وجملة عوالم سابقة...

# السابعة إلى الكرسي سبعة آلاف نور » .(١)

مرسلة الفقيه: قال الصادق على «أساس البيت مِنْ الأرض السابعة السفلي إلى الأرض السابعة العليا »(٢).

# الأظلة عالم جسماني لطيف حسيٌّ شاعرٌ

إِنَّ هُنَاكَ جَملة مِنْ الشواهد عَلَى أَنَّ عالم الأظلّة هُوَ عالم جسماني ولطيف ، بَلْ هُوَ فِي منتهى اللطافة فِي عالم الأجسام ، بَلْ سيأتي أَنَّهُ فوق عالم سدرة المُنتهى خلافاً لما قرّره غَيْر واحد مِنْ الأعلام المُحققين مِنْ أَنَّ سدرة المُنتهى هِيَ نهاية العالم الجسماني .

والحال أنَّ عالم الأظلّة فوق ذَلِكَ بكثير ، كَمَا أنَّ عالم الأظلّة مُضافاً إلى جسمانيته ولطافته فَإنَّهُ أشدّ العوالم الجسمانية شعوراً وحياةً وإحساساً ، فَهَذِهِ جملة مِنْ الأوصاف والخواص لعالم الأظلّة ، وسيأتي أنَّ عالم الأشباح دونه وإنْ كَانَ عالم الأشباح هُوَ الآخر فوق سدرة المُنتهى ، ولكنه دون عالم الأظلّة .

## أوصاف لعالم الأظلّة

ا \_ إنَّ عالم الأظلّة عدِّ فِي الروايات \_ المتقدِّمة بَعْض منها والآتي الكثير منها \_ مِنْ عالم الأرواح ، وَقَدْ مرِّ أنَّ الصدوق جعل تقدم خلقة الروح عَلَى عالم أجساد الدُّنْيَا مِنْ الدلائل الدالة عَلَى تَقَدَّمَ خلق الأجساد اللطيفة عَلَى عالم أجسام الدُّنْيَا ، فَهُوَ عالم جسماني ذي روح وَلَيْسَ جسما هامدا لا صِلة لَهُ بالروح .

٢ ـ يلاحظ في جملة مِنْ الروايات الواردة عَنْ عالم الأظلّة أنَّ الأجسامَ فيه شاعرة عاقلة نظير ما رواه الشَّيْخ الطوسي في الغيبة عَنْ أبي سلمة عَنْ الْنَبِيِّ عَيَالِهُ فِي

<sup>(</sup>١) الدر المنثور الآية ٢٩ سورة البقرة.

<sup>(</sup>٢) الفقيه: ٢: ١٦٠/ ٦٩٠؛ الوسائل: ٤: ٣٣٩، أبواب القبلة: ب١٨/ ح٣.

حديث عَنْ الإسراء والمعراج أنّه لما أُسري به إلى السهاء وسمع نداء الباري تَعَالَى : « يا مُحمَّد إنّي خلقتك وخلقت علياً وفاطمة والحسن والحسين مِنْ شبح نور مِنْ نوري [مِنْ سنخ نوري] وعرضت ولايتكم عَلَى السموات والأرضين ، فَمَنْ قبلها كَانَ عندي مِنْ المؤمنين وَمَنْ جحدها كَانَ عندي مِنْ الكافرين ... يا مُحمَّد أُتحب أَنْ تراهم ، قلت : نعم يا رب ، فَقَالَ : التفت عَنْ يمين العرش فالتفت فإذا أنا بعلي وفاطمة والحسن والحسين وعلي وَمُحمَّد وجعفر وموسى وعلي وَمُحمَّد وعلي والحسن ، والمهدي إلى فضحضاخ مِنْ نور قيام يصلون والمهدي في وسطهم كأنّه وكب دريّ . فَقَالَ يا مُحمَّد هؤلاء الحجج ، وَهَذَا الثائر مِنْ عترتك »(۱) الحديث .

وموضع الشاهد في الحديث التعبير عَنْ أشباحهم النورية بأنَّهم قيام يصلّون مما يَدُلّ عَلَى أنَّها أجساد حيّة شاعرة ذَاتَ أرواح .

<sup>(</sup>١) الغيبة للشيخ الطوسي: ح١٠٩/ ص١٤٧.

الأسماء الَّتِي لَمْ نشهدها وأشهدنا قسّ ذكرها فَقَالَ رسول الله عَيْنُ : « يا جارود ليلة أُسري بي إلى السماء أوحى الله عَزَّ وَجَلَّ إليَّ أَنْ سل مِنْ أرسلنا مِنْ قبلك مِنْ رسلنا عَلَى ما بعثوا ، فقلت عَلَى ما بعثتم ، قالوا عَلَى نبوتك وولاية على بن أبي طالب والأئمة منكما ، ثم أوحي إليَّ أَنَّ التفت عَنْ يمين العرش ، فإلتفت فإذا على والحسن والحسين وعلي بن الحسين وَمُحمَّد بن علي ، وجعفر بن مُحمَّد وموسى بن جعفر وعلي بن موسى وَمُحمَّد بن علي وعلي بن مُحمَّد والحسن بن علي والمهدي في ضحضاح مِنْ نور يصلّون فَقَالَ الرب تَعَالَى هؤلاء الحجج لأوليائي وَهَذَا المنتقم مِنْ أعدائي » (١) . الحديث .

# وفي موضع آخر فإلتفت وإذا بعلي وفاطمة والحسن والحسين ...(٢)

وروي بطرق أخرى كما رواه مُحمَّد بن أحمد بن شاذان في كتاب المناقب بسندٍ مُتصل عَنْ سليمان الأعمش عَنْ جعفر بن مُحمَّد عَنْ آبائه ، قَالَ : قَالَ رسول الله عَيَّالَيْهُ وروى نظير حديث أبي سلمة عَنْ رسول الله عَيَّالَيْهُ " بالصورة الثانية أي بزيادة ( وفاطمة ) ، ورواه كذلك الطوسي في الغيبة (٤) والكراجكي في كنز الفوائد (٥) وفرات الكوفي في تفسيره (٦) ومنتجب الدين بن بابويه (٧)

٤ \_ وروى في الكافي وكامل الزيارات والتهذيب معتبرة الحسين بن ثوير عن

<sup>(</sup>١) مقتضب الأثر في النص عَلَى الأئمة الاثني عشر لأحمد بن مُحُمَّد بن عيَّاش/ج٢ ص٣٧-٤٣. وأخرجه أيضاً الكراجكي في كنز الفوائد: ٢٥٦/ ٢٨٥؛ البحار: ج١٥ ص٢٤١.

<sup>(</sup>٢) مقتضب الأثرج ١ ص١١

<sup>(</sup>٣) مائة منقبة لابن شاذان ص ٣٩. دفائن النواصب: ص١١ ـ ١٢؛ البحار: ج٢٧ ص١٩٩؛ كتاب الإمامة، باب أنَّهُ لا تقبل الأعمال إلَّا بالولاية.

<sup>(</sup>٤) الغيبة للطوسي ص١٤٨.

<sup>(</sup>٥) كنز الفوائد للكراجكي ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٦)(٦) تفسير فرات الكوفي سورة البقرة الآية ٢٨٥.

<sup>(</sup>٧) الاربعون حديثا لمنتجب الدين بن بابويه ص ٤.

ابي عبدالله على في زيارة للحسين على المعروفة والتي مطلعها: السلام عليك ياحجة الله وابن قتيله ..... وبكت لَهُ السموات السبع والأرضون السبع وما فيهن وما بينهن ، وَمِنْ في الجنة والنار مِنْ خلق ربنا ما يرى وما لا يرى الحديث . (۱)

٥ ـ ما وَرَدَ فِي أحاديث مستفيضة عنهم ﷺ أُنَّهم كانوا في الأظلة فِي ظلَّة خضراء يسبحونه ويقدَّسونه ويهلِّلونه ويمجِّدونه .

والأحاديث بِهَذَا المضمون مُستفيضة إنْ لَمْ تكن مُتواترة ، وَمفاده دالُّ عَلَى أَنَّهَا وَجودات وكائنات حيّة شاعرة ، مضافاً الى ما دلَّ من أنَّها أجسام مِنْ شبح النور ، نظير ما وَرَدَ فِي معتبرة المفضل ، قَالَ : قلت لأبي عبدالله عليه كيف كنتم حيث كنتم فِي الأظلّة ؟ فقال : « يا مفضل كنّا عِنْدَ ربنا لَيْسَ عنده أحدٌ غيرنا ، فِي ظلّة خضراء ، نسبحه ونقدسه ونهلله ونمجده ، وما مِنْ ملك مُقرّب ولا ذي روح غيرنا حتى بداله في خلق الأشياء ، فخلق ما شاء كيف شاء مِنْ الملائكة وغيرهم ، ثمّ أنهى علم ذَلِكَ إلينا »(۲) .

#### ماهية وحقيقة عالم الأظلة

١- روى الكليني وغيره بسنده عَنْ عبدالله بن مُحمَّد الجعفي [الجعفري] وعقبة عَنْ أبي جعفر اللهِ قَالَ : « إنَّ الله خلق ، فخلق ما أحب مما أحب مما أحب أنْ خلقه أحب أنْ خلقه مِنْ طينة الجنّة ، وخلق ما أبغض مما أبغض وَكَانَ ما أبغض أنْ خلقه مِنْ طينة النّار ثمَّ بعثهم فِي الظِلال » فقلتُ : وَأيّ شيء الظِلال ؟ قَالَ : « ألم ترَ إلى ظلك فِي الشمس شيء وَلَيْسَ بشيء ، ثمَّ بعث الله فيهم النبيين يدعونهم الى ظلك فِي الشمس شيء وَلَيْسَ بشيء ، ثمَّ بعث الله فيهم النبيين يدعونهم الى

<sup>(</sup>١) الكافي ٤/ ٥٧٦. والتهذيب ٦/ ٥٥. كامل الزيارات ص ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١، كتاب الحجّة: ح٧، ص٤٤؛ مختصر بصائر الدرجات: ص٣٣.

الإقرار ... »(١) الحديث ، وظاهره أن طينة الجنة بمثابة الروح لقالب جسم الأظلة ، وكذلك طينة النار لقالب أظلة أهل النار .

٢- روى الحضيني في الهداية الكبرى بسنده المتصل عَنْ جابر الأنصاري في حديث عَنْ رسول الله عَنْ بدء تكوّنه قال عَنْ : « واعلموا رحمكم الله ، إنَّ الله تقدّست أسهاؤه وجلّ ثناؤه كانَ ولا مكان ولا كون معه ولا سواه أحد في فردانيته صمد في أزليته مشيء لا شيء معه ، فلها شاء أنْ يخلق خلقني بمشيئته وإرادته لي نوراً ، وقال لي : كُنْ فكنتُ نوراً شعشعانياً أسمع وأبصر وأنطق بلا جسم ولا كينية ، ثمَّ خلق مني أخي علياً ثم خلق منا فاطمة ثم خلق مني ومن علي وفاطمة الحسن وخلق منا الحسين ومنه ابنه علي وخلق منه ابنه محمد وخلق منه ابنه جعفر وخلق منه ابنه علي وخلق منه ابنه علي وحلق منه ابنه علي ومعدن وخلق منه ابنه الحسن وخلق منه ابنه علي وخلق منه ابنه علي ومعدن ملتي ومع وعدي أمتي ومحيي سنني ومعدن ملتي ومن وعدني أن يظهرني به على الدين كله ويحق به الحق ويزهق به الباطل ... فكنا أنواراً بأرواح وأسماع وأبصار ونطق وحسّ وعقل وكان الله الخالق ونحن المخلوقون ، والله المكوّن ونحن المكونون والله البارئ ونحن البرية ، موصولون لا مفصولون ، فهلل نفسه فهللناه ، وكبّر نفسه فكبّرناه ، وسبّح نفسه فسبحناه وقدّس نفسه فقدّسناه ، وحمد نفسه فصدناه .

وَلَمْ يغيبنا وأنوارنا تتناجى وتتعارف مسمين متناسبين أزليّين لا موجودين ، مِنْهُ بدؤنا وإليه نعود ، نور مِنْ نور بمشيئته وقدرته لا ننسى تسبيحه ولا نستكبر عَنْ

<sup>(</sup>۱) الكافي: ج١/ح٢/ باب نتف وجوامع مِنْ الرواية فِي الولاية، ص٤٣٦؛ الكافي: ج٢، ح٣، ص٣٠؛ الكافي: ج١/ ص١٠؛ مختصر البصائر، روايات الذَّر: ح[٤٦٩ ـ ٢٧] ص٤٨٤؛ علل الشرائع: ج١/ ص١١٨/ ب٧٩/ ح٣؛ بصائر الدرجات: ج٢، ب٦١، ح٢٣٦/ ١. تفسير العياشي سورة يونس الآية ٧٤.

#### ومفاد الرواية:

ان الأرواح النورية تتناجى في عالمها وتناجيها نحو تواصل روحي بينها خفى ومن ثم يسمى تناجى ونجوى .

أن المشيئة قبل العرش مع أنه قد تقرر في بعض المواضع من هذه المباحث
 كون المشيئة بعد العرش ، بينها في هذه الرواية هي قبل العرش ، وقد تبين إحتهال
 أن للمشيئة طبقات بعضها قبل وبعض بعد .

<sup>(</sup>۱) الهداية: ب١٤/ ح٥٦/ ص٤٤٩ طح، طق ص٣٨٠.

٣ . أن العرش فوق عالم الأظلة والميثاق وعالم الذر .

٤. قد تمت الإشارة غير مرة أن عالم الأظلة بالمعنى الأخص فوق عالم الأشباح وإن كان عالم الأظلة بالمعنى العام شامل للأشباح .

<sup>(</sup>١) في «س»: (و ابتدع المخلوقات، و فطر الأشياء) بدل من: (و ابتدع المبدعات من سائر المخلوقات).

<sup>(</sup>٢) في « س » : ( قائم بانفراد ) بدل من : ( في انفراد ) .

<sup>(</sup>٣) لاح النجم و ألاح: إذا بدا و ظهر و تلألأ ( مجمع البحرين: ١٩٧ « لوح » ).

<sup>(</sup>٤) في « س » : ( فلأجلك أبطح ) بدل من : ( من أجلك أسطح ) .

<sup>(</sup>٥) في « س » : ( بذلك و باتباع ) بدل من : ( بانتجاب ) .

<sup>(</sup>٦) في « س » : ( ذرّيّته ) بدل من : ( آله لسنّة العدل ) .

وليكون الإعذار متقدّما ، حتّى لا يكون لهم الحجّة على الله تعالى ، ثمّ أخفى الله الخليقة في غيبه ، وغيّبها في [مكنون] علمه ، ثمّ نصب العوالم ، وبسط الزمان ، ومرج الماء ، وأثار الزبد ، وأهاج الدخان ، وقطر عرشه على الماء ، فسطح الأرض على ظهر الماء ، ثمّ استجابها إلى الطاعة ، فأذعنت بالإجابة .

ثمّ أنشأ الله تعالى الملائكة من أنوار ابتدعها ، وأرواح اخترعها ، وقرن بتوحيده نبوّة محمّد عَلِيله فشهده في أهل بعثته في الأرض ...(١) .

#### ومفاد الرواية:

١. يحتمل أنه في عملية مراتب الخلق النازلة القريبة من النشأة الأرضية ـ ومابعد عالم القدر والتقدير ، أي ما بعد خلق الطينة من طبقات العوالم السابقة ـ وصلت النوبة الى نصب الخلق في صور كالهياكل ، ويحتمل أن هذه الصور والهياكل لما كانت قبل دحو الأرض وقبل رفع السهاء فهي من أحد مراتب عالم الميثاق قبل نشأة السهاوات والأرضين ، وقد ذكر في الرواية مشهد أخذ الميثاق .

٢. إن نصب الخلق في الصور والهياكل عبارة عن إدخال أو نفخ طبقات عليا من الأرواح في الصور والهياكل ، وهذا يؤكد قاعدة تعدد طبقات الأرواح وتعدد نفخ الأرواح وتعدد الأجسام وبالتالي تعدد طبقات الموت ، والتعبير في المقام بالصور والهياكل \_ كما في روايات كثيرة متعرضة للأجسام اللطيفة السماوية أو ما فوقها — هو تعبير عن لطافة تلك الأجسام .

٣. قوله الله الخليقة في غيبه وغيبها في مكنون علمه " يشير الى أن تلك الصور والهياكل للطافتها هي غيب بالإضافة الى مادة الساوات والأرض، فهي في عوالم ألطف منها.

٤ . أطلق على تلك العوالم اللطيفة الغيبية عنوان مكنون العلم ، كما يطلق

<sup>(</sup>١) غرر الأخبار ص ١٩٣.

العلم الغيبي على العرش والكرسي مع كونهما روحين مخلوقين عظيمين كما سيأتي ، بل يطلق العلم الإلهي على القلم واللوح والكتاب الذي هو روح القدس وكلها من الأرواح الأمرية ، وبنحو عام فإن العوالم الغيبية المخلوقة يطلق عليها علم إلهي مكنون .

- ٥ . ظاهر الرواية أن إنشاء الملائكة بعد خلق الأظلة والأشباح .
- آن خلق الملائكة هو أنوار ومن أرواح ، مما يشير الى تعدد طبقات ذاتهم
   المقدسة .

# فريضة الديانة في الأظلة

## الدِّين فِي الأظلة

#### التكامل فِي الأظلة :

بَعْدَ ما تبيَّن مما مَرَّ أَنَّ عالم الأظلّة مِنْ ألطف العوالم الجسمانية وأنَّ تلك الأجسام يطلق عَلَيْهَا أرواح ذَاتَ شعور \_ أيّ موصوفة بذلك \_ وَعَلَى ضوء ذَلِكَ فعموم الدِّين والديانة لذلك العالم متقرِّر ، مُضافاً إلى ما قرَّر مراراً أنَّ الدِّين عام لِكُلِّ العوالم ، ومنها عالم الأظلّة أيضاً بخلاف الشريعة فَإنَّما للنشأة الأرضية .

ومما يشير إلى فريضة الديانة في تلك النشاة والامتحان والطاعة والمخالفة ثمَّة ـ سواء عَلَى صعيد عموم الأرواح أو الكائنات ذَاتَ الروح - هو أخذ الميثاق عَلَى النبيين والدعوة إلى التوحيد ثمَّ إلى نبوة سيّد الأنبياء ثمَّ إلى ولاية أهل البيت الميّلا .

ويترتّب عَلَى ذَلِكَ أَنَّ النتائج من الطاعة والعصيان الَّتِي حصلت تؤثر تداعياتها عَلَى ما بعدها ودونها مِنْ العوالم إلى أَنْ تصل إلى عالم النشأة الأرضية مِنْ عالم الدُّنْيَا سواء في جانب الاصطفاء أو مطلق الامتحان.

وَهَذَا مما يعطي تفسيراً مِنْ زوايا جديدة فِي بحث الجبر والاختيار وفلسفة التكليف والامتحان .

كَمَا أَنَّه يُبِيِّن أَنَّ لِكُلِّ عالم هُنَاك بعثات للرسل ما دام الدِّين قائماً فِي كُلِّ عالم مِنْ العوالم .

## الرسول نبى الأنبياء وعلى إمام الأنبياء

وإليك جملة مِنْ هَذِهِ الروايات:

فَقَالَ الصَّادِق عَلَيْ : « كَانَ الميثاق مأخوذاً عَلَيْهِم لله بالربوبية ولرسوله بالنبوة ، ولأمير المؤمنين والأئمة بالإمامة ، فَقَالَ ألستُ بربكم ، ومحمدٌ نبيكم وعليٌ بالنبوة ، ولأئمة الهادون أئمتكم ؟ فقالوا : بلى ، فَقَالَ الله : ﴿ شَهِدْنَا أَن تَقُولُواْ يَوْمَ الْقيامَةِ ﴾ أيّ لئلا تقولوا يَوُم القيامة ﴿ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِين ﴾ . فأوَّل ما أخذ الله الميثاق عَلَى الأنبياء لَهُ بالربوبية ، وَهُو قوله : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ النَّبِيِّينَ النَّبِيِّينَ النَّبِيِّينَ النَّبِيِّينَ النَّبِيِّينَ الله عَلَى الأنبياء ثمَّ أبرز أفضلهم بالأسامي : ( ومنك ) ، فقدّم رسول الله عَلَى الأنبياء ورسول الله عَلَى أَنْ ينصروا أمير المؤمنين ، فقال : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مِيثَاقَهُمْ ﴾ يعني رسول الله عَلَى ﴿ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ ﴾ أخذنا مِنَ المؤمنين على تغبروا أممكم بخبره وخبر وليّه مِنْ الأئمة »(۱) .

وبيان هَذِهِ الرواية:

أ ـ لا يخفى أنَّ الميثاق الأوَّل الذي أُخذ عَلَى العباد والنبيين فِي عالم المعراج ، بَلْ

<sup>(</sup>١) تفسير القمي سورة الأعراف الآية ١٧٢ ، ج ١/ ٢٤٧ .

في أعالي المعراج \_ حَيْثُ لَمْ يطئه جبرائيل \_ إشارة إلى عالم الأظلّة ، فَمِنْ ثمَّ فمفاد هَذِهِ الرواية مِنْ روايات عالم الأظلّة ، كَمَا يتبيَّن أنَّ الميثاق عنوان عام أخذ في عوالم عديدة ، وَهُوَ ميثاق الدِّين بدءا بعالم الأظلّة في العوالم الجسمانية اللطيفة العالية .

ب \_ إنَّ الله أخذ فِي الميثاق فِي الأظلّة عَلَى الأنبياء بَعْدَ إقرارهم بالربوبية أنَّ سيد الأنبياء وسيطاً بينه وبينهم ثمَّ أخذ عَلَيْهِم الإقرار بأنَّ علياً إمام لهم أيّ إمام سائر الأنبياء ، وكذا الأئمة الأحد عشر أئمة لسائر الأنبياء ، فكأنَّه مقتضى نبوّة سيّد الأنبياء هو إمامة أوصيائه لسائر الأنبياء .

ج \_ إِنَّهُ قَدْ أَخَذَ عَلَى الأنبياء فِي الميثاق نصرة أئمة أهل البيت المَيْكُ فِي دولة الرجعة مما يَدُلِّ عَلَى مدى خطورة الرجعة ، حَيْثُ أَخَذَ الميثاق عَلَى النبيين فِي عالم الأظلّة عَلَى الإقرار بها وتحمّل مسؤولية مناصرة ومتابعة أئمة أهل البيت فيها .

٢ ـ فرات الكوفي بسنده إلى أبي خديجة ، قَالَ : قَالَ مُحَمَّد بن علي علي علي اليَّكِيلا : « لو علم الناس متى سمّى على أمير المؤمنين ما اختلف فيه اثنان » قَالَ : قلت متى ؟ قَالَ لي : « فِي الأَظلّة حين أَخذ الله الميثاق مِنْ بني آدم مِنْ ظهورهم ذريّتهم وأشهدهم عَلَى أنفسهم ألستُ بربكم ؟ ، قالوا : بلى ، مُحمَّد نبيكم علي أمير المؤمنين وليّكم »(١) .

٣ ـ مصحح عبدالله بن مُحمَّد الجعفي وعقبة المتقدّم في ماهية الظلال والأظلّة ، وفيه ... ثمَّ بعث فيهم النبيين يدعونهم إلى الإقرار بالله ، وَهُوَ قوله تَعَالَى : ﴿ وَلَئِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللّهُ فَأَنَى يُؤْفَكُون ﴾ ثمَّ دعاهم إلى الإقرار بالله منْ أحب بالنبيين ، فأقرَّ بعضهم وأنكر بعضهم ثمَّ دعاهم إلى ولايتنا فأقرَّ بها والله منْ أحب وأنكرها منْ أبغض وَهُوَ قوله ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ ﴾ ثمَّ قَالَ أبو جعفر الله كانَ التكذيب ثمة (١) .

<sup>(</sup>١) فرات الكوفي/ الأعراف/ ح١٨٤ ـ ١٦.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج١/ ص٤٣٦/ ح٢/ باب نتف وجوامع مِنْ الرواية فِي الولاية؛ الكافي: ج٢/

## الديانة فِي الجنة

ا ـ روى القمّي صحيح عاصم بن حميد عَنْ أبي عبدالله الله في وصف الجنّة ودخول المؤمن فيها : قَالَ : « ما مِنْ عمل حسن يعمله العبد إلّا وَلَهُ ثواب فِي القرآن إلّا صلاة الليل فَإِنَّ الله لمْ يبين ثوابها لعظم خطرها عنده فَقَالَ : ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُون ﴾ إلى قوله عَنِ الْمَضَاحِعِ يَدْعُونَ ﴿ إِنَّ لله كرامة فِي عباده المؤمنين فِي كُلِّ يَوُم جمعة ، فإذا كَانَ يَوْم الجمعة بعث الله إلى المؤمنين ملكاً معه حلّتان فينتهي إلى باب الجنّة ، فيقول : \_ يَوُم الجمعة بعث الله إلى المؤمنين ملكاً معه حلّتان فينتهي إلى باب الجنّة ، فيقول : \_ ترين عليّ أحسن ؟ فيقلن يا سَيِّدنا والذي أباحك الجنّة ما رأينا عليك شيء أحسن مِنْ هذَا ويتعطف بالأخرى فلا يمر بشيء إلا أضاء لَهُ حَتّى ينتهي إلى الموعد ، فإذا اجتمعوا تجلّى لهم الرب تَبَارَكَ وَتَعَلَى ، فإذا أضاء لَهُ حَتّى ينتهي إلى الموعد ، فإذا اجتمعوا تجلّى لهم الرب تَبَارَكَ وَتَعَلَى ، فإذا نظروا إليه ( أيّ إلى رحمة الله ) خرّوا شُجّداً \_ فيقول عبادي ارفعوا رؤوسكم لَيْسَ هَذَا يَوُم سجود و لا عبادة ، قَدْ رفعت عنكم المؤنة ، فيقولون يا رب وأيّ شيء أفضل علم أعطيتنا الجنة ... »(١) . ومفاده أن العبادة لله تعالى القلبية والفكرية والمشاهدة لمزيد من التجليات الإلهية قائمة في الجنة .

٢\_ فرات الكوفي بسنده عَنْ أبي هبيرة العامري عَنْ جعفر بن مُحَمَّد عَنْ آبائه عَنْ أمير المؤمنين الله مَالَ : « لما نزلت عَلَى رسول الله عَلَى طوبى لهم وحسن مآب » قام المقداد بن الأسود الكندي إلى رسول الله ، قال : ما طوبى ؟ قَالَ : عَلَى مَا الله عَلَى الله عَلَى

ص١٠/ح٣؛ علل الشرائع: ج١/ص١١٨/ب٩٧ح٣؛ مختصر البصائر: ح [٤٦٩ ـ ٢٧] ص٤٨٤/ روايات الذَّر.

<sup>(</sup>١) تفسير القمي: ج٢/ فضيلة يَوم الجمعة/ ص١٦٩.

وضعت عنكم مؤنة العبادة وأرحت عليكم أبدانكم ، وطال ما أنصبتم لي الأبدان وعنتم الوجوه فالآن أفضتم إلى رَوْحي ورحمتي  $\dots^{(1)}$ .

٣ ـ روى الكافي بسنده عَنْ أبي جميلة ، قَالَ : قَالَ أبو عبدالله عليه : « قَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى : يا عبادي الصدّيقين تنعموا بعبادي في الدُّنْيَا فإنَّكم تتنعمون بها في الآخرة »(٢) .

قَالَ المجلسي ﴿ : قوله : فإنَّكم تتنعمون بها أيّ بسببها أو بثوابها أو بأصل العبادة ، فَإنَّ الصديقين يلتذّون بعبادة ربهم أكثر مِنْ جميع اللذّات والمشتهيات ، بَلْ لا يلتذّون بشيء إلّا بها ، فَهُمْ فِي الجنّة يعبدون الله ويذكرونه لا عَلَى وجه التكليف ، بَلْ لإلتذاذهم وتنعمهم بها وَهَذَا هُوَ الأظهر (٣) .

٤ ـ موثقة أبي بصير عَنْ أبي عبدالله على الله على المنار النار النار ، نادى في الجنة منزلاً وفي النار منزلاً ، فإذا سكن أهل الجنة الجنة وأهل النار النار ، نادى مناد ينا أهل الجنة اشرفوا ، فيشرفون عَلَى النار وترفع لهم منازلهم فيها ، ثم يقال لهم : هَذِهِ منازلكم الَّتِي لو عصيتم الله دخلتموها ، قَالَ : فلو أنَّ أحداً مات فرحاً لمات أهل الجنة في ذَلِكَ اليوم فرحاً ، لما صرف عنهم مِنْ العذاب ، ثم ينادي مناد ينا أهل النار ارفعوا رؤوسكم ، فيرفعون رؤوسهم فينظرون إلى منازلهم في الجنة وما فيها أهل النار ارفعوا رؤوسكم ، فيرفعون رؤوسهم ألتي لو أطعتم ربكم دخلتموها ، قَالَ : فلو أنَّ منازل هؤلاء ، ويورث هؤلاء منازل هؤلاء ، وذلك قول الله : ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْوَارِثُونِ الَّذِينَ يَرِثُونَ الْفِرْدَوْسَ هُمْ فيهَا خَالِدُون ﴾ » . (٤)

<sup>(</sup>١) تفسير فرات الكوفي: سورة الرعد: ص١٦٣/ (ح٢٨٧٧).

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢/ ٨٣ .

<sup>(</sup>٣) البحار: ج٨/ ص٥٥٥/ ج٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمى سورة المؤمنون الآية ١٠.

ومفاد الرواية يعطي عموم جزاء الجنّة وجزاء النار كعقاب لِكُلِّ ما خلق الله من الخلق لا خصوص الثقلين مما هُوَ ما دون الجنّة والنّار .

وفي روايات عديدة فِي باب النّار الذي عقده صاحب البحار وغيره من الأبواب دلالَّة عَلَى تخوّف جبرائيل مِنْ النّار .

## تكامل الأنبياء في الأظلة

روى فِي بصائر الدرجات فِي الصحيح إلى حذيفة بن أسيد الغفّاري ، قَالَ : قَالَ رسول الله عَلَيْهِ : « ما تكاملت النبوّة لنبي فِي الأظلّة حَتّى عرضت عَلَيْهِ ولايتي وولاية أهل بيتي ، ومُثّلوا لَهُ فأقرّوا بطاعتهم وولايتهم »(١) .

ويستفاد مِنْ هَذِهِ الرواية نقاط:

أ\_تقرّر التكامل في عالم الأظلّة.

ب \_ إنَّ نبوَّة الأنبياء مُتقرَّرة ومتحققة لأظلتهم وأرواحهم منذ عالم الأظلّة ، بل قد بعثوا لإممهم في عالم الأظلة كها دلت عليه روايات أخرى .

ج \_ إنَّ الدِّين والذي عمدته العقيدة ، عرض في الأظلة عَلَى الأنبياء وعلى الخلائق التدين والتكليف به ، وَمِنْ ثمَّ كَانَ فِي عالم الأظلّة إقرار وتصديق وأخذ الميثاق كما في طائفة من الروايات الأُخرى .

د \_ إِنَّ نبوّة الأنبياء إِنَّمَا استحقوها فِي عالم الأظلّة بَعْدَ إقرارهم بالطاعة والولاية للنبي عَلَيْلُهُ ولأهل بيته ، كما هو مفاد قوله تعالى : ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّه مِيثَاقَ النَّبيّيْنَ ﴾

٢ ـ روى العيّاشي فِي تفسيره عَنْ زرارة وحمران عَنْ أبي جعفر وأبي

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات جزء ٢ص١٤٥، الحديث٢٩٨/٧، باب ١٠ ما خص الله به الأئمة من آل محمد ﷺ من ولاية الأنبياء لهم في الميثاق.

عبدالله على ، قالا : « إِنَّ الله خلق الخلق وَهِيَ أَظلّة فأرسل رسوله مُحمَّد عَلَيْ فمنهم مَنْ كَانَ آمن به الأَظلّة مَنْ آمن به مَنْ كَانَ آمن به الأَظلّة وجحده مَنْ جحد به يومئذٍ ، فَقَالَ ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ ﴾ "() .

#### ومفاد الرواية:

أ ـ ويستفاد منها جملة النقاط المتقدمة في الرواية السابقة ( رواية حذيفة بن أسيد ) .

ب \_ إنَّ الكفر متحقَّق فِي عالم الأظلَّة بالدِّين وبالولاية ، كَمَا تحقَّق الإيهان والتسليم فيه أيضاً لطائفة مِنْ الخلق .

ج \_ ظاهر الرواية تطابق الإيهان كفعل في العوالم اللاحقة صدوراً ممن قَدْ صدر مِنْهُ فِي عالم الأظلّة وكذلك الحال فِي تطابق صدور الجحود .

د\_إنَّ الأظلّة يقال لإيجادها خلق بلحاظ أنَّها جسمانية ، كَمَا يُقَال أيضا للعوالم الجسمانية اللاحقة لها أنَّها خلق .

ه ـ ظاهر الآية الكريمة الَّتِي تعرّضت لها الرواية الشريفة دالَّة عَلَى امتناع إيهان مَنْ
 كذّب في عالم الأظلّة إذْ لَيْسَ في الآية ﴿ فَمَا كَانُواْ لِيُؤْمِنُواْ بِمَا كَذَّبُواْ مِن قَبْلُ ﴾ (٢) .

نفي الإيهان عنهم ، بَلْ نفي الشأنية والقابلية ، وأنَّ جحودهم فِي عالم الأظلّة بولاية الْنَبِيِّ وآل بيته ﷺ أوجب الطبع عَلَى قلوبهم لكفرهم السابق وعتوهم .

و \_ إنَّ عالم الأظلّة حَيْثُ هُوَ عالم يتقرّر فيه التكليف بالدين ، فلا محالة يتقرّر فيه حصول بعث الله عَزَّ وَجَلَّ نبيه للخلائق وتمثّل أهل بيته للخلائق ليمتحنوا بطاعتهم .

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ج٢، باب٩: ما خص الله به الأئمة مِنْ آل مُحُمَّد ﷺ مِنْ ولاية أولي العزم لهم فِي الميثاق وغيره)، وكذا الباب ١٠ وكذا الباب ١٠.

<sup>(</sup>٢) سورة يونس: الآية ٧٤.

## كُنْت نبياً وآدم بين الماء والطين ، كنت وليا وآدم بين الماء والطين

وروى بن شهر آشوب في المناقب : قَوْلُهُ كُنْتُ نَبِيّاً وَآدَمُ بَيْنَ الْمَاءِ وَالطِّينِ . (۱) ورواه البكري في الأنوار في مولد النبي ﷺ .

وَ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَيَيْكُ نُبِّئْتُ وَآدَمُ بَيْنَ الرُّوحِ وَالْجَسَدِ" ورواه العامة مستفيضا .

فقال ابراهيم ﷺ ... رب ما الفاتح الخاتم قال هذا محمد خيري وبكر فطري وحجتي الكبرى في بريتي نبئته واجتبيته إذ آدم بين الطين والجسد ثم إني باعثه عند انقطاع الزمان لتكملة ديني وخاتم به رسالتي [رسالاتي] ونذري وهذا على أخوه .

وروى الشامي بسنده عن عمرو الأنصاري : ... فنودي : يا إبراهيم هذه أمّة محمّد حبيبي ، لا حبيب لي من خلقي مثله ، أجريت ذكره من قبل أن أخلق سهائي وأرضى ، وسمّيته نبيّا وأبوك آدم بين الطين والروح ، (٤)

روى العلامة الحلي في قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ ﴾ :(٥) رَوَى الجُمْهُورُ قَالَ رَسُولُ اللهَ ﷺ لَوْ يَعْلَمُ

<sup>(</sup>١) ابن شهر آشوب مازندراني ، محمد بن على ، مناقب آل أبي طالب عليهم السلام ( لابن شهر آشوب ) ـ ج ١ ص ٢١٤ .

<sup>(</sup>٢) الأنوار في مولد النبي عَيَالِيُّهُ ص٢.

<sup>(</sup>٣) طبرسى، احمد بن على، الإحتجاج على أهل اللجاج (للطبرسي) ج ٢ ص ٤٤٨. فضائل بن شاذان ص ٣٤٨. والحاكم النيشابوري في المستدرك ج٢ ص ٢٠٩ مقالة ورقة بن نوفل في تصديق النبي ص، والمصنف لابن شيبة ب٤ الحديث ١، وطبقات بن سعد ج١ ص ١٤٦، مسند بن حنبل ج٤ ص ٦٦، سنن الترمذي ج٥ ص ٢٤٥ الحديث ٣٦٨٨، معجم الطبراني الكبير ج١١ ص ٣٧٣ وج٢٠ ص ٣٥٣، تاريخ الكبير للبخاري ج٧ ص ٣٧٤ الحديث ١٦٠٨، الإستيعاب ج٤ ص ١٤٨٨ الحديث ٢٥٨٢، مجمع الزوائد ج٨ ص ٣٢٣ وتهذيب به ص ٢٢٨ الحديث ٢٥٨٠، الحديث ٢٥٨٠،

<sup>(</sup>٤) شامى، يوسف بن حاتم، الدر النظيم في مناقب الأئمة اللهاميم ص ٦٨.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ١٧٢.

النَّاسُ مَتَى سُمِّيَ عَلِيٌّ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ مَا أَنْكُرُوا فَضْلَهُ سُمِّيَ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ وَآدَمُ بَيْنَ اللَّوْرِهِمْ اللَّوْرِهِمْ اللَّهُ عَنَّ وَجَلَ ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنِي آدَمَ مِن ظُهُورِهِمْ اللَّوْرِ وَالْجُسَدِ قَالَ اللهُ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ ﴾ قَالَتِ الْمَلائِكَةُ بَلَى فَقَالَ تَعَالَى أَنَا رَبُّكُمْ وَمُحَمَّدٌ نَبِيُّكُمْ وَعَلِيُّ أَمِيرُكُمْ . (١)(١)

روى المفيد في الأمالي بسنده أصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين الشير قوله: ... أَلَا إِنِّي عَبْدُ الله وَأَخُو رَسُولِهِ وَصِدِّيقُهُ الْأَوَّلُ صَدَّفْتُهُ وَآدَمُ بَيْنَ الرُّوحِ وَالجُسَدِ ثُمَّ إِنِّي صِدِّيقُهُ الْأَوَّلُونَ وَنَحْنُ الْآخِرُونَ وَنَحْنُ خَاصَّتُهُ يَا إِنِّي صِدِّيقُهُ الْأَوَّلُونَ وَنَحْنُ الْآخِرُونَ وَنَحْنُ خَاصَّتُهُ يَا إِنِّي صِدِّيقُهُ وَوَلِيَّهُ وَوَلِيَّهُ وَوَلِيَّهُ وَصَاحِبُ نَجْوَاهُ وَسِرُّهُ أُوتِيتُ عَارِثُ وَخَالِصَتُهُ وَأَنَا صِنْوُهُ اللَّهُ وَوَلِيَّهُ وَوَلِيَّهُ وَوَلِيَّهُ وَصَاحِبُ نَجْوَاهُ وَسِرُّهُ أُوتِيتُ فَهُمَ الْكِتَابِ وَفَصْلَ الْخِطابِ وَعِلْمَ الْقُرُونِ وَالْأَسْبَابِ (اللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

ورواه الطوسي في اماليه ورواه الطبري في بشارة المصطفى وبن طاووس في الطرف وكشف الغمة للإربلي<sup>(٦)</sup>

و قال أمير المؤمنين علي علي الله : « كنت وليًّا وآدم بين الماء والطين »(٧)

<sup>(</sup>۱) مناقب ابن المغازلي ص ۱۷۱، و الإكليل للسيوطي ص ۹۸ ط مصر، و الديلمي في الفردوس في الباب الرابع عشر، و هو ممن أقر له ابن تيمية بالعلم و الدين، و لم ينكر وجود الحديث في كتابه، و روى عنه في تفسير اللوامع ج ۹ ص ۲۷۷، على ما في إحقاق الحق ج ۳ ص ۳۰۷.

<sup>(</sup>٢) العلامه الحلي، حسن بن يوسف بن مطهر، نهج الحقّ و كشف الصدق ص١٩١.

<sup>(</sup>٣) الصنو بالكسر: الأخ الشقيق.

 <sup>(</sup>٤) لعل المراد بالأسباب هنا كل ما يتوصل به الى شيء، أي معرفة الذرائع التي يتوصل بها الى كل شيء
 من الأمور العظيمة، أو المراد معرفة الأنساب و البيوتات.

<sup>(</sup>٥) مفيد، محمد بن محمد، الأمالي (للمفيد) ـ ص٦.

 <sup>(</sup>٦) امالي الطوسي ص٦٢٦ المجلس ٣٠، بشارة المصطفى ص٤، والطرف من الأنباء والمناقب ص
 ٢٩٢ ، كشف الغمة للإربلي ١/ ٤١١ .

<sup>(</sup>٧) جامع الأسرار للسيد حيدر الأملي ٣٨٢\_ ٤٦٠ ح ٧٦٣\_ ٩٢٧ .

## وجوه معاني الحديث

١ والمعروف في تفسير الحديث أنَّ الْنَبِي عَيْنِكُ أُنْبِأ فِي عالم النور والأرواح ،
 وَهَذِهِ العوالم مُتقدَّمة على النشأة الأرضية .

٢- أَنْ يكون المُراد تَقَدَّمَ نبوة سيد الأنبياء في العوالم السابقة عَلَى نبوّة آدم في تلك العوالم أيضاً بأَنْ يكون المراد مِنْ ( الماء ) عالم المشيئة والمراد من ( الطين ) عالم الأظلّة أو الأشباح ، فيكون حاصل المعنى أنَّ مرتبة نبوّة سيّد الأنبياء في عالم المشيئة أو فوقها فضلاً عَنْ عالم الأظلّة والأشباح متقدّمة عَلَى نبوّة آدم في تلك العوالم ، وكذلك الحال في ولاية أمير المؤمنين الميلاً . وَمِنْ الشواهد عَلَى هَذَا التفسير .

إنَّ الطين استعمل فِي مستفيض روايات الأظلّة والأشباح وروايات الطينة فِي طينة عالم الأظلّة وطينة عالم الأشباح ، كَمَا أنَّ لِكُلِّ سماء طينة .

٣ إِنَّ تَقَدَّمَ نبوة سيد الأنبياء بذاتها وأمَّا نبوّة آدم وسائر الأنبياء فنبوتهم بَعْدَ
 عالم المشيئة وعالم التقدير والأظلّة والأرواح .

وبعبارة أُخرى: إنَّ نبوة آدم اللهِ وسائر الأنبياء ليست قبل عالم الأظلّة بَلْ ولا فِي مبدأ بدايات عالم الأظلّة ، بَلْ نُبِؤوا بَعْدَ ما أُخذ عَلَيْهِم الميثاق فِي عالم الأظلّة لله بالتوحيد ولمحمد عَلَيْهِ بالنبوة ولعلي اللهِ ولفاطمة الله والأئمة الهي الولاية فأقروا بها وَمِنْ ثمَّ أعطوا النبوة ، وهذا بخلاف نبوة سيد الأنبياء فَإنَّا منذ مطلع عالم الأنوار ، الذي هُو فوق عالم الأظلّة ، وَمِنْ ثمَّ وَرَدَ أَنَّ نبوّته قبل نبوّة الأنبياء بآلاف العوالم أو الأعوام .

# ولاية علي الطِّإ نبأ عظيم

قَدْ وَرَدَ فِي روايات عديدة كَمَا فِي صحيحة أبي حمزة الثمالي عَنْ أبي جعفر فِي تفسير قوله تَعَالَى : ﴿ عَمَّ يَتَسَاءلُون عَنِ النَّبَإِ الْعَظِيم ﴾ (١) فَقَالَ اللهِ : ﴿ هِيَ فِي

<sup>(</sup>١) سورة النبأ: الآية ١-٢.

أمير المؤمنين الحيلا » قَالَ : « كَانَ أمير المؤمنين الحيلا يقول ما لله آية أكبر مني و لا لله مِنْ نبأ عظيم أعظم مني ، ولقد عرضت و لايتي عَلَى الأمم السابقة فأبت أنْ تقبلها » ، قَالَ قلت لَهُ : ﴿ قُلْ هُوَ نَبَأُ عَظِيم أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُون ﴾ (١) قَالَ : « هُوَ والله أمير المؤمنين الحيلا » (١) .

أَقُول : يمكن تفسير النبأ العظيم بقرينة ما ذكر في هَذِهِ الصحيحة وأمثالها وبقرينة ما مَرَّ مِنْ تأخّر نبوّة سائر الأنبياء عَنْ نبوّة مُحَمَّد عَيَا الله وولاية علي الله ، أنَّ ولاية أمير المؤمنين الله نبأ عظيم لله تَعَالَى أنبأ به سيد الأنبياء عَلَيْ أعظم مِنْ نبوّة سائر الأنبياء .

وَمِنْ ثُمَّ قَالَ أُمير المؤمنين اللهِ : « ولا لله مِنْ نبأ عظيم أعظم مني »(") .

# تقدم فاطمة عليها على الأنبياء

ا \_ معاني الأخبار بسنده عَنْ سدير الصير في عَنْ الصَّادِق جعفر بن مُحمَّد السَّلِا عَنْ أبيه عَنْ جدّه ، قَالَ : قَالَ رسول الله عَلَيْهُ : « خلق نور فاطمة المَهَ عَنْ قبل أنْ تخلق الأرض والسهاء ، فَقَالَ بَعْض الناس : يا نبي الله فليست هِيَ أنسية ؟ فَالَ : فَقَالَ عَلَيْهُ : فاطمة حوراء إنسية ، قَالَ : يا نبي الله وكيف حوراء أنسية ؟ قَالَ : خلقها الله عَزَّ وَجَلَّ مِنْ نوره قبل أنْ يخلق آدم إذْ كانت الأرواح فلها خلق الله عَزَّ وَجَلَّ مِنْ نوره قبل أنْ يخلق آدم إذْ كانت الأرواح فلها خلق الله عَزَّ وَجَلَّ مَنْ نوره قبل أنْ يخلق آدم عرضت عَلَى آدم .

قِيلَ : يا نبي الله وأين كانت فاطمة ؟ قَالَ : كانت فِي حقّة تحت ساق العرش ، قالوا : يا نبي الله فها كَانَ طعامها ؟ قَالَ : التسبيح والتهليل والتحميد ، فلها خلق الله عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يُخرجها مِنْ صلبي جعلها عَزَّ وَجَلَّ أَنْ يُخرجها مِنْ صلبي جعلها

<sup>(</sup>١) سورة ص: الآية ٦٧ ـ ٧٨.

<sup>(</sup>٢) بصائر الدرجات: ج٢ ب١٤ ح١٥/ ٣.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات ج ١ ص ٧٧ نوادر من أبواب في الولاية .

تفاحة وأتاني بها جبرائيل الله فقال لي : السّلامُ عليك ورحمة الله وبركاته يا محُمَّد ، قل : وعليك السّلامُ ، قلت : مِنْهُ السّلامُ وإليه يعود السّلامُ ، قال : يا محُمَّد إنَّ هَذِهِ تفاحة أهداها الله عَزَّ وَجَلَّ إليك مِنْ الجنّة فأخذتها وضممتها إلى صدري ، قال : يا محمَّد يقول الله جَلَّ جَلالَهُ كُلها ففلقتها فرايت نوراً ساطعاً ففزعت مِنْهُ ، فَقَالَ : يا محمَّد مالك لا تأكل ؟ كلها ولا تخف فَإنَّ ذَلِكَ النور المنصورة في الساء ، وهي في الأرض فاطمة ، قال : قال ناسميت في الأرض فاطمة ؟ قال : قال ناسميت في الأرض فاطمة ؟ قال : سميت في الأرض فاطمة أعدائها عَنْ حبّها وهِي في الساء المنصورة وفي الأرض فاطمة ؟ قال : سميت في الساء المنصورة وفي الأرض فاطمة أعدائها عَنْ حبّها وهِي في الساء المنصورة ذَلِكَ قول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُون ﴾ بنصر الله ينصر مَنْ يشاء ) يعنى نصر فاطمة لمحبيها »(١) .

# ظل الله

والخصوصية في هذا العنوان أنه أضيف الظل اليه تعالى بخلاف عالم الأظلة فإنه مضاف الى الخلق ، وهل المعنى المراد ههنا هو التجلي الأسمائي له تعالى ، أم ما فوق الأسم المستأثر لأنه ذكر غيبوبته فيه ، أم العوالم العلوية التي تغيب فيها هويتها وتفنى ظهورا فيه تعالى ، أم عالم الأظلة نفسه أم غير ذلك من المعاني وجوه محتملة .

ا وفى مصباح المتهجد: وَبِاسْمِكَ الْأَعْظَمِ الْأَعْظَمِ الْأَعْظَمِ الْأَجَلِّ الْأَكْرَمِ الَّذِي خَلَقْتَهُ فَاسْتَقَرَّ فِي ظِلِّكَ فَلَا يَخْرُجُ مِنْكَ إِلَى غَيْرِكَ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَهْلِ بَيْتِهِ الطَّاهِرِينَ (٢)

٢ . نهج البلاغة : الدعاء للنبي : اللَّهُمَّ افْسَحْ لَهُ مَفْسَحاً فِي ظِلِّكَ ، وَاجْزِهِ مُضَاعَفَاتِ الْخَيْرِ ، مِنْ فَضْلِكَ اللَّهُمَّ وَأَعْلِ عَلَى بِنَاءِ الْبَانِينَ بِنَاءَهُ وَأَكْرِمْ لَدَيْكَ مُضَاعَفَاتِ الْخَيْرِ ، مِنْ فَضْلِكَ اللَّهُمَّ وَأَعْلِ عَلَى بِنَاءِ الْبَانِينَ بِنَاءَهُ وَأَكْرِمْ لَدَيْكَ

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار: ح٥٣ ، باب نوادر المعاني: ص٣٩٦.

<sup>(</sup>٢) الطوسي، محمد بن الحسن، مصباح المتهجّد و سلاح المتعبّد ـ ج ٢ ص ٨١٥.

مَنْزِلَتَهُ وَأَثْمِمْ لَهُ نُورَهُ وَاجْزِهِ مِنِ ابْتِعَاثِكَ لَهُ مَقْبُولَ الشَّهَادَةِ مَرْضِيَّ الْمُقَالَةِ ذَا مَنْطِقٍ عَدْلٍ وَخُطْبَةٍ فَصْلٍ اللَّهُمَّ اجْمَعْ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُ فِي بَرْدِ الْعَيْشِ وَقَرَارِ النِّعْمَةِ ، وَمُنَى الشَّهَوَاتِ ، وَأَهْوَاءِ اللَّذَاتُ(١)

٣ ـ وفى المصباح آيضا: وَبِاسْمِكَ الْأَعْظَمِ الْأَعْظَمِ الْأَجْلِ الْأَكْرَمِ الَّذِي خَلَقْتَهُ فَاسْتَقَرَّ فِي ظِلِّكَ فَلَا يَخْرُجُ مِنْكَ إِلَى غَيْرِكَ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَأَهْلِ بَيْتِهِ الطَّهِرِينَ وَتَجْعَلَنَا مِنَ الْعَامِلِينَ فِيهِ بِطَاعَتِكَ وَالْآمِلِينَ فِيهِ لِإِجَابَتِك (٢)

٤ \_ عَلِيِّ بْنِ الْحُسَيْنِ اللَّهِ قَالَ : قَالَ مُوسَى بْنُ عِمْرَانَ اللَّهِ يَا رَبِّ مَنْ أَهْلُكَ اللَّهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ الَّذِينَ تُظِلُّهُمْ فِي ظِلِّ عَرْشِكَ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّكَ قَالَ فَأَوْحَى اللهُ إِلَيْهِ الطَّاهِرَةُ قُلُوبُهُمْ وَالنَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ الَّذِينَ يَكْتَفُونَ بِطَاعَتِي كَمَا يَكْتَفِي وَالنَّرِبَةُ أَيْدِيهِمْ الَّذِينَ يَكْتَفُونَ بِطَاعَتِي كَمَا يَكْتَفِي الشَّهُورُ بِطَاعَتِي كَمَا يَكْتَفِي الصَّغِيرُ بِاللَّبْنِ الَّذِينَ يَأْوُونَ إِلَى مَسَاجِدِي كَمَا تَأْوِي النَّسُورُ إِلَى أَوْكَارِهَا وَالَّذِينَ يَغْضَبُونَ لِمَحَارِمِي إِذَا اسْتُحِلَّتْ مِثْلَ النَّمِرِ إِذَا حَرِدَ"

٥ \_ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ ظُلْمَةِ الْقَبْرِ وَوَحْشَتِهِ اللَّهُمَّ أَظِلَّنِي فِي ظِلِّ عَرْشِكَ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّكَ وَأَهْلَكَ ثُمَّ تَقُولُ \_ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّكَ وَأَهْلَكَ ثُمَّ تَقُولُ \_ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّكَ وَأَهْلِكَ ثُمَّ تَقُولُ \_ أَنْ تَسْتَوْدِعُ اللهُ الرَّحْمَنَ الرَّحِيمَ الَّذِي لَا يَضِيعُ وَدَائِعُهُ نَفْسِي وَدِينِي وَأَهْلِي (١٤)

7- في الصحيفة السجادية: المناجاة الحادية عشر: ... إِلَهِي ارْحَمْ عَبْدَكَ النَّالِيلَ ذَا اللِّسَانِ الْكَلِيلِ وَالْعَمَلِ الْقَلِيلِ وَامْنُنْ عَلَيْهِ بِطَوْلِكَ الْجُزِيلِ وَاكْنُفْهُ تَحْتَ ظِلِّكَ الظَّلِيلِ يَا كَرِيمُ يَا جَمِيلُ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِينُ (٥)

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة (للصبحى صالح، ١٠١، الخطبة ٧٢.

<sup>(</sup>٢) مصباح المتهجّد و سلاح المتعبّد ٢/ ٨١٥.

<sup>(</sup>٣) ، المحاسن ، ج١ ص ١٦ ، مشكاة الانوار ص ١٤٥ .

<sup>(</sup>٤) الكافي (ط الإسلامية) - ج٤ ص ٤٣٢ ، الفقيه ج٢ ص ٥٣٦ ، التهذيب ٥/ ١٤٦ . مصباح المتهجد ١/ ١٤ و٢/ ١٨٤ وهو ضمن دعائين آخرين .

<sup>(</sup>٥) مجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار ( طـبيروت ) ـبيروت، چاپ: دوم، ١٤٠٣ ق.

٧ ـ دعاء زين العابدين الله في تعقيب صلاة الجمعة والعيدين : وَإِنَّمَا تَأَنَّيْتَ بِهِمْ لِيَفِيتُوا إِلَى أَمْرِكَ وَأَمْهَلْتَهُمْ ثِقَةً بِدَوَامِ مُلْكِكَ فَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ السّعَادَةِ خَتَمْتَ لَهُ بِهَا وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ (١) خَذَلْتَهُ لَمَا كُلُّهُمْ صَائِرُونَ إِلَى ظِلّكَ (١) وَأُمُورُهُمْ لَهُ بِهَا وَمَنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الشَّقَاءِ (١) خَذَلْتَهُ لَمَا كُلُّهُمْ صَائِرُونَ إِلَى ظِلّكَ (١) وَأُمُورُهُمْ اَئِلَةٌ إِلَى أَمْرِكَ لَمْ يُهِنْ عَلَى طُولِ مُدَّتِهِمْ شُلْطَانُكَ وَلَمْ يُدْحَضْ لِتَرْكِ مُعَاجَلَتِهِمْ بُرْهَانُكَ حُجَتُكَ قَائِمَةٌ لَا تَحُولُ وَسُلْطَانُكَ ثَابِتٌ لَا يَزُولُ فَالْوَيْلُ الدَّائِمُ لَمِنْ جَنَحَ بُرُهَانُكَ حُجَتُكَ قَائِمَةً لَا تَحُولُ وَسُلْطَانُكَ ثَابِتُ لَا يَزُولُ فَالْوَيْلُ الدَّائِمُ لَمِنْ جَنَحَ عَنْكَ وَالشَّقَاءُ الْأَشْقَى لَمِن اغْتَرَّ بِكَ مَا أَكْثَرَ تَصَرُّ فَهُ عَنْكَ وَالشَّقَاءُ الْأَشْقَى لَمِن الْفَرَحِ وَمَا أَقْنَطَهُ مِنْ عَلَى عَلَيْهُ مِنَ الْفَرَحِ وَمَا أَقْنَطَهُ مِنْ شَعْلَ لَا تَعْدَ عَلَيْهُ مِنَ الْفَرَحِ وَمَا أَقْنَطَهُ مِنْ شُهُولَةِ المُخْرَجِ عَدْلًا مِنْ قَضَائِكَ لَا تَجُورُ فِيهِ وَإِنْصَافاً مِنْ حُكْمِكَ لَا تَحِيفُ عَلَيْهُ مِنْ الْفَرَحِ عَدْلًا مِنْ قَضَائِكَ لَا تَجُورُ فِيهِ وَإِنْصَافاً مِنْ حُكْمِكَ لَا تَحِيفُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ وَلَا اللّهُ لَعْهُ مُ اللّهُ لَعْهُ مَا اللّهُ لَا عَمِى الظل لعله ما فوق الجنة والنار وهوعالم الأمر ، مع أن الجنة قد وهمنا معنى الظل لعله ما فوق الجنة والنار وهوعالم الأمر ، مع أن الجنة قد

## عالم الأظِلة ونفخ الروح

وصفت بأنها من عالم الأمر.

#### الأظلة معنى الاستظلال تحت العرش

ا \_ وفي صحيح معاوية بن عبّار عَنْ جعفر عَنْ أبيه عَنْ جدّه المِيْ ، قَالَ : « قَالَ رَسُولُ الله عَيْلُ : يا علي لَقَدْ مثّلت لي أمتي في الطين حَتّى رأيت صغيرهم وكبيرهم أرواحاً قبل أنْ تخلق الأجساد وَإنِّي مررتُ بك وبشيعتك فاستغفرت لكم ، فَقَالَ علي اللهِ : يا نبي الله زدني ، قَالَ : نعم يا علي تخرج أنَّتَ وشيعتك مِنْ قبوركم ووجوهكم كالقمر ليلة البدر ، وَقَدْ فرّجت عنكم الشدائد وذهبت عنكم الأحزان تستظلون تحت العرش ، يخاف الناس ولا تخافون ويجزن الناس ولا تجزنون وتوضع

<sup>(</sup>١) الشّقاوة: ب و هامش ج.

<sup>(</sup>٢) حكمك: ب و ج.

<sup>(</sup>٣) مصباح المتهجّد و سلاح المتعبّد، ج١ ص ٣٧٠.

# لكم مائدة والنَّاس فِي الحساب $^{(1)}$ .

وفي هَذِهِ الصحيحة: ١ ـ تصريح بأنَّ أخبار الطّينة ونشأة الطينة تعني عوالم الأرواح قبل أنْ تكون عوالم الأجسام لأن التمثل في الطين أرواحا كما وصفه عَيَّا ، وعلى هذا التصريح يبين أن أخبار الطينة جلها وارد في طينة الأرواح وليس الطينة الأرضية الجسدية الغليظة ، كما أن مروره عَيَّا بالكينونة والجسد الظلي لعلي علي علي وشيعته ، ثمَّ ربط ذيل الرِّوايَة بصدرها ، حَيْثُ الاستظلال تحت العرش يَوُم القيامة يقرب كون ذَلِكَ الاستظلال ذا صلة بعالم الأظلَّة ؛ لأنَّ مادّتهم من الظل . كمَا أنَّهُم موصوفون بظل تحت العرش وعالم الأظلَّة كما مَرَّ دون العرش ، ويناسبه الخروج من القبر إذا أريد منه ترك الجسد الغليظ الأرضي والبقاء بجسد الأظلة .

٢ ـ يظهر مِنْ ذيل الرِّوايَة أَنَّ الاستظلال تحت العرش إذَا كَانَ بمعنى عالم الأظِلَّة تحت العرش فيصفو عَنْ الشدائد والهموم والانتقال والأحزان بخلاف العوالم الجسمانية الثقيلة والغليظة ، فَكُلّما تنزل العالم كُلّما ازداد العناء والثقل والعبأ فيه أكثر كَمَا يشير إليه قوله تَعَالَى فِي وصف جنّة آدم مقابل هبوطه إلى الأرْض : ﴿ فَقُلْنَا يَاآدَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوُّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلاَ يُعْرِجَنَّكُما مِنَ الجُنّةِ فَتَشْقَى إِنَّ لَكَ
 ألاَّ تَجُوعَ فِيها وَلاَ تَعْرَى وَأَنَّكَ لاَ تَظْمَأُ فِيها وَلاَ تَضْحَى ﴾ (١) .

٣ أن معنى تحت العرش هو عالم الأظلة أيضا وهو إشارة الى القرب من العرش
 عروجا .

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ سَمِعْتُ رَسُولَ اللهَّ عَيَّالُهُ يَقُولُ: لَمَّا أُسْرِيَ بِي إِلَى السَّمَاءِ مَا مَرَرْتُ بِمَلاٍ مِنَ الْمُلائِكَةِ إِلَّا سَأَلُونِي عَنْ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى خَتَّى ظَنَنْتُ أَنَّ اسْمَ عَلِيٍّ

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ج٢، ح ( ٣٣٩\_٥) ص٣٦٩/ ب١٨.

<sup>(</sup>٢) سورة طه: ١١٧ ـ ١١٩.

أَشْهَرُ فِي السَّمَاءِ مِنِ اسْمِي فَلَمَّا بَلَغْتُ السَّمَاءَ الرَّابِعَةَ فَنَظَرْتُ إِلَى مَلَكِ الْمُوْتِ اللَّهُ وَ اَمَا خَلَقَ لِي ) يَا مُحَمَّدُ [مَا فَعَلَ عَلِيٌّ قُلْتُ يَا حَبِيبِي وَمِنْ أَيْنَ تَعْرِفُ عَلِيًّا ؟ قَالَ يَا مُحَمَّدُ وَ] مَا خَلَقَ اللهُّ تَعَالَى خَلْقاً إِلَّا وَأَنَا أَقْبِضُ رُوحَهُ بِيدِي مَا خَلَا أَنْتَ وَعِلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ اللهُّ فَإِنَّ اللهُّ تَعَالَى خَلْقاً إِلَّا وَأَنَا أَقْبِضُ رُوحَهُ بِيدِي مَا خَلَا أَنْتَ وَعِلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبِ اللهِ فَإِنَّ اللهُّ عَلَى مُورَةِ تَحْتَ الْعَرْشِ [نَظَرْتُ] إِذَا أَنَا بِعِلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى مُورَةِ عَلِيٌّ مَنَ الْمُورِي عَلَيْ بْنِ أَبِي طَالِبٍ فَقَالَ لِي يَا مُحَمَّدُ لَيْسَ هَذَا عَلِيًّا بِنَفْسِهِ وَلَقِفٌ مَنَ اللَّارِثِكَةِ خَلَقَهُ اللهُ تَعَالَى عَلَى صُورَةِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى اللهُ اللهَ عَلَى اللهُ وَجْهِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى اللهُ لَكَ اللهُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللهُ وَجْهِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَجْهِ عَلِيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَتُعَالَى وَنَسْتَغْفِرُ اللهُ لِيسِيدِهُ وَنَعَالَى وَنَسْتَغْفِرُ اللهُ لِيسِعَتِهِ (اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

ومفاده: ١. أن عروجه عَلَيْ وصيرورته تحت العرش قد يشير الى العروج الروحي في تلك الطبقة لا سيها وأنه عرضت ومثلت له عَلَيْ أمته في الطين حينذاك كها في بعض الروايات . ٢ . قد مر أن عدم تمكن عزرائيل ملك الموت من قبض روح النبي عَلَيْ والوصي الله إنها هو بلحاظ أرواحهها العالية لا الطبقات النازلة من أرواحهها ، كها أن أعوان ملك الموت أنها يتولون قبض الطبقات السفلية من أرواح الموتى ، وأما الأرواح العالية من الموتى فيتولى عزرائيل قبضها ، وأما ما فوقه فليس يسند إليه بل الى الإسم الإلهي .

## تسمية وإطلاق عالم الذر والميثاق والطينة كل على الآخر وتعدد عـوالم الذر كعوالم الميثاق والطينة

قَدْ سبق فِي تضاعيف المقالات العديدة السابقة الإشارة إلى إطلاق عالم

<sup>(</sup>١) عنه مدينة المعاجز: ١٤٣ ح ٤٠٤، و: ١٧٥ ح ٤٨٩.

و رواه الكراجكيّ في كنزه: ٢٥٩ عن ابن شاذان، عنه البحار: ١٨/ ٣٠٠ ح ٣.

<sup>(</sup>٢) ابن شاذان ، محمد بن احمد ، مائة منقبة من مناقب أمير المؤمنين و الأئمة ـ ص ٣٣ .

الميثاق عَلَى عوالم الطينة والعكس كَذَلِكَ ، وكذلك إطلاق عوالم الطّينة عَلَى عالم اللهِ على عالم اللهِ على عالم الميثاق ، وبالتالي تعدّد تلك العوالم كَمَا أنَّ الحال فِي عالم الذّر مَعَ عنواني الميثاق والطّينة كَذَلِكَ .

الله عَزَّ وَجَلَّ ، ﴿ هَذَا نَذِيرٌ مِّنَ النَّذُرِ الأُولَى ﴾ قَالَ : « يعني به مُحمَّداً عَيَّا حَيْثُ حَيْثُ الله عَزَّ وَجَلَّ ، ﴿ هَذَا نَذِيرٌ مِّنَ النَّذُرِ الأُولَى ﴾ قَالَ : « يعني به مُحمَّداً عَيَّا حَيْثُ حَيْثُ دعاهم إلى الإقرار بالله فِي الذَّر الأول »(۱) .

ولا يخفى أنْ تقييد الذَّر بالأوَّل أمَّا بمعنى السابق أو بمعنى العدد ، مقابل الثَّانِي أو الثَّالِث ، وهلم جرا ، فَهُوَ يشير إلى تعدّد عالم الذَّر .

ولَعَلَّ وجه تسمية عالم الأظِلَّة والميثاق بالذَّر أنَّ اجتماع الأرواح بأجسام شفّافة لطيفة هو عَلَى صعيد واحد ، بخلافه في عالم الأجسام كالدُّنيا فَإِنَّهُ فوج بَعْدَ فوج وجيل بَعْدَ جيل مما يوجب تمثل المشهد في عالم الذَّر والطّينة بالكم الهائل المجتمع ، فيترائى كُلِّ عنصر فيه مثل ذر النجوم في أشكال البروج في بحر السَّماء . والحديث دال على التكليف في العوالم السابقة العلوية والتي ستكون لاحقة مآبا ، وقد بعث النبي عَلَيْ فيه نذيرا للخلائق .

ورواها القُمِّي في تفسيره بطريق آخر مُعتبر عَنْ علي بن معمّر عَنْ أبيه ، قَالَ سألت أبا عبدالله على ، ﴿ هَذَا نَذِيرٌ مِّنَ النُّذُرِ الأُولَى ﴾ قَالَ : ﴿ إِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى لما ذَرا الخلق فِي الذَر الأُوّل فأقامهم صفوفاً قدّامه بعث محمداً عَلَيْ فآمن به قوم وأنكر قوم ، فَقَالَ الله ﴿ هَذَا نَذِيرٌ مِّنَ النُّذُرِ الأُولَى ﴾ يعني به محمداً عَلَيْ ، حَيْثُ دعاهم إلى الله عَزَّ وَجَلَّ في الذَّر الأول »(٢) .

وفي هَذِهِ الرِّوَايَة إشارة صريحة إلى اجتهاع الأرواح جميعاً في صعيد واحد .

<sup>(</sup>١) البصائر: ج۲، ح( ۳٤٠) ص۱۷۰.

<sup>(</sup>٢) القُمِّي، سورة القمر: ص٠٣٤.

## الطواف بالعرش العروج الروحي والأظلة

# عروج أرواحهم اليلا للعرش

ا ـ روى في بصائر الدرجات بسنده عَنْ المفضل عَنْ أبي عبدالله عَلَيْ قَالَ : قَالَ لِي أبو عبدالله عَلَيْ ذَاتَ يَوُم وَكَانَ لا يكنيني ، قبل ذَلِكَ : « يا أبا عبدالله » فقلتُ : لبيك جُعلت فداك ، قَالَ : « إنَّ لنا فِي كُلِّ ليلة جمعة سروراً » قلتُ : زادك الله وما ذاك ؟ قَالَ : « إنَّهُ إذا كَانَ ليلة الجمعة وافي رَسُول الله عَلَيْ العرش ووافي الأئمة معه ووافينا معهم فلا ترد أرواحنا إلى أبداننا إلَّا بعلم مُستفاد ولولا ذَلِكَ لنفد ما عندنا »(١) .

٧- روى في البصائر بِسَنَدٍ عَنْ الحسن بن العباس بن حريش عَنْ أبي جعفر الله ، قالَ : « إِنَّ لنا في ليالي الجمعة لشأناً مِنْ الشأن » قلتُ جُعلت فداك ، أيّ شأن ؟ قَالَ : « تؤذن للملائكة والنبيين والأوصياء الموتى وأرواح الأوصياء والوصي الذي بين ظهرانيكم يعرج بها إلى السّهاء فيطوفون بعرش ربّها أسبوعاً وَهُمْ يقولون : سبّوح قدّوس ربّ الملائكة والرُّوح ، حَتّى إِذَا فرغوا صلّوا خلف كُلّ قائمة لَهُ ركعتين ، ثمَّ ينصرفون فتنصرف الملائكة بها وضع الله فيها مِنْ الاجتهاد شديداً إعظامهم لما رأوا ، وَقَدْ زيد في اجتهادهم وخوفهم مثله وينصرف النبيّون والأوصياء وأرواح الأحياء شديداً حبّهم وَقَدْ فرحوا أشد الفرح لأنفسهم ويصبح سروراً منهم ، أُكتُم فوالله لهذا أعز عِنْدَ الله مِنْ كذا وكذا عندك حصنة ، قَالَ : يا عبور والله ما يلهم الإقرار بها ترى إلّا الصالحون ، قلت : والله ما عندي كثير صلاح ، قَالَ : لا تكذب عَلَى الله فَإنَّ الله قَدْ سيّاك صالحاً ، حَيْثُ يقول ﴿ فَأُولَـ يُكَ صلاح ، قَالَ : لا تكذب عَلَى الله فَإِنَّ الله قَدْ سيّاك صالحاً ، حَيْثُ يقول ﴿ فَأُولَـ يُكَ

<sup>(1)</sup> البصائر: ج $^{*}$ ، ب $^{*}$  را، ص $^{*}$  البصائر:

الَّذِيْنَ آمنوا بنا وبأمير المُؤْمِنِين وملائكته وأنبيائه وجميع حججه عَلَيْهِ وَعَلَى مُحَمَّد وآله الطَّيْبِين الطَّاهِرين الأخيار الأبرار السلام »(١) .

بيان هَذِهِ الرِّوَايات ضمن نقاط:

الأولى: وهذه الرواية صريحة في أن أرواح الأنبياء والأوصياء في البرزخ لها خروج من أجسادها البرزخية ويعرج بها الى العرش ويحتمل كون هذا العروج فوق عالم الجنة والآخرة الأبدية ، مما يشير أن الأرواح في البرزخ بها لها من أجساد هناك لها مفارقة لتلك الأبدان وعودها إليها ، كها أن النفخ في الصور إماتة لكل طبقات الأجسام الأرضية والسهاوية للشخص الواحد والظاهر أن مرارة نزع الروح من الأجسام الألطف أشد طامة من الجسم الأرضي كها تشير اليه روايات نزع روح الملائكة المقربين ومنهم عزرائيل ، وكأنه لذلك وصف جبرائيل ما بعد الموت الأول أطم فأطم .

الثانية : إنَّهُم اللَّهِ لهم عروج إلى العرش كُلِّ ليلة جمعة وَهُوَ عروج روحاني ،

<sup>(1)</sup> البصائر: +7،  $+\Lambda$ ، -1، -1

<sup>(</sup>٢) البصائر: ج٣، ب٨، ح٢، ص١٨٣٠.

وَلَعَلَّ الْمُراد به الطواف بقوائم العرش إذْ العرش طبقات كَمَا مَرَّ .

الثالثة: العروج الروحاني الذي يَتِمُّ لهم في ليلة الجمعة يُغاير العروج الجسهاني بالجسم الأرضي الذي حصل لرسول الله عَلَيْهُ في حياته الشريفة، وَقَدْ روي عَنْ أبي عبدالله عَلَيْهُ ، قَالَ: « عرج بالنبي عَلَيْهُ إلى السّماء مائة وعشرين مَرَّة »(١) لا في أصل الجسمية فَإنَّ الرُّوح كَمَا نقحنا في مباحث الأظِلَّة والأشباح هِي ذَاتَ جسم لطيف، كَمَا في رواية الاحتجاج وروايات أُخرى تقدّمت في مبحث حقيقة الرُّوح، بَلْ التغاير في العروج بالجسم الغليظ الثقيل الدنيوي، وَمِنْ ثمَّ قوله عَلَيْ : « إنَّ الأئمة يوافون العرش كَمَا يوافي رَسُول الله عَلَيْهُ » ثمَّ قَالَ عَلَيْ « فلا تردّ أرواحنا إلى أبداننا » دلالة عَلَى أنَّ المعراج المزبور روحاني لا جسماني أيّ تردّ أرواحنا إلى أبداننا » دلالة عَلَى أنَّ المعراج المزبور روحاني لا جسماني أبلجسم الغليظ.

الرابعة : إنَّ ظاهر قوله عليه ﴿ وافى رَسُولُ الله عَيْنَ الْعرش ووافى الأئمة عَلَيْكُ العرش ووافى الأئمة عليه علم معه ووافينا معهم فلا تردّ أرواحنا إلى ابداننا إلَّا بعلم مُستفاد ﴾ .

إنَّ العروج الروحاني لَيْسَ بالجسم البرزخي بَلْ بطبقات الرُّوُح بحسب تعدّد طبقات تعدّد الأبدان لطافةً ، كَمَا إتضح وتبيّن تعدّد طبقات الرُّوُح بحسب تعدّد طبقات البدن ، وَهُوَ بحسب تعدّد الطّينة للبدن لطافةً بدرجات متفاوتة بحسب تعدّد عوالم الطّينة .

الخامسة : ويُحتمل فِي قوله « فلا تردّ أرواحنا إلى أبداننا » كون المُراد مِنْ ضمير الجمع لَيْسَ فَقَطْ بحسب مجموع أهل البيت اللِّي ، بَلْ لَعَلَّ المُراد إضافةً إلى ذَلِكَ هُوَ تعدّد أرواح كُلّ واحد مِنْ الأئمة اللَّهِ وتعدّد أبدانه .

فالعروج الروحاني يَتِمُّ لِكُلِّ واحدٍ منهم المِيْكِ بخلع الروحِ للبدن الذي تعلَّقت

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات: ج ب۱٤ ح ۳۲۲/ ۱۰.

به ثمَّ تخلع البدن الألطف مِنْهُ ، ثمَّ تخلع ما هُوَ فوق ذَلِكَ لطافةً وهلم جرا .

ولك أنْ تقول أنَّ الرُّوُح تخلع الأبدان الأدنى فالأعلى ثمَّ الأكثر علواً وبذلك يَتِمُّ العروج الروحي الروحاني .

السادسة: قَدْ نصَّ فِي الرِّوايَة الثَّالثة عَلَى أَنَّ العروج هُوَ لأرواح الأنبياء الموتى وأرواح الأوصياء الموتى وروح الوصي الحيّ ، وكذلك لطائفة من الملائكة ، أيّ أنَّ العروج روحي روحاني للأرواح فِي الموارد الثلاث والتعبيبر بالأرواح وإضافته إلى الثلاثة إشارة إلى موازاة في طبقة الرُّوح الَّتِي يعرج بها فِي الموارد الثلاث ، ثمَّ قَدْ نصَّ فِي الرِّوايَة الثَّالثة أَنَّ أرواح الأصناف الثلاثة تردّ إلى الأبدان فيصبح كُلّ صنف قَدْ ملئ وزيد علما أو إجتهادا في الخضوع .

مما يبيّن أنَّ أرواح الموتى هِيَ الأُخرى تخلع أبدانها ليحصل لها عروج وأنَّ العروج يستلزم خلع البدن البرزخي وما فوقه مِنْ الأبدان اللَّطيفة ، وأنَّ هَذَا العروج خلع لطبقات مِنْ الأبدان .

السَّابِعة: لا يخفى أنَّ المُراد ههنا قد يكون طبقة من العرش هُوَ العرش الجسماني كعرش عالم الجسمانيات لا العرش النوري، وإن كان النوري أيضا روحي عالي ونوري بالقياس لما دونه، فَقَدْ وَرَدَ إطلاق العرش عَلَى مواطن وموارد ومعانى عديدة.

الثامنة: إنَّهُ كَمَا لأرواح النبيين والأوصياء مِنْ بني آدم عروج إلى العرش، فَإِنَّ هُنَاك للملائكة اللَّقربين أيضاً عروج، وَمُقْتَضَى هَذَا أيضاً أنَّ للملائكة طبقات مِنْ البدن والرُّوُح كَمَا أُشير إليه فِي مبحث نفخ تعدّد طينات الأرواح، وَمِنْ ثمَّ كَانَ للملك كالإنسان إحياءٌ بأنْ ينفخ بروحه فِي طينة بدنه وطينات أبدانه، كَمَا أنَّ للملائكة موت وإماتة غاية الأمر لَيْسَ لهم أبدان غليظة ثقيلة، بَلْ أبدانهم شفّافة لطيفة غَبْر مرئية بالحواس الظاهرة.

#### الفرق بين العروج والموت :

التاسعة: إنَّ روايات هَذَا الباب قَدْ تكرّر التصريح فيها أنَّ أرواح الأنبياء والأوصياء يعرج بها ، أيّ أنَّ العروج لَيْسَ بقدرتها بمفردها بَلْ بإعانة ، إما من الأرواح الأمرية كما يشير قوله تعالى لنزول وعروج الملائكة « ينزل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده » .

### عروج روح المؤمن أو الإنسان فِي المنام

١- روى الصَّدُوق فِي أماليه بِسَنَدِهِ عَنْ الحسن بن محبوب ، عَنْ مُحَمَّد بن القاسم النوفلي ، قَالَ : قلتُ لأبي عبدالله الصَّادِق اللهِ ، المؤمن يرى الرؤيا فتكون كَمَا رآها ، وربما رأى الرؤيا فلا تكون شيئاً ؟ فَقَالَ : « إِنَّ المؤمن إِذَا نام خرجت مِنْ روحه حركة محدودة صاعدة إلى السَّماء ، فَكُلِّ ما رآه روح المؤمن فِي ملكوت السَّماء فِي موضع التقدير والتدبير فَهُوَ الحَقّ ، وَكُلِّ ما رآه فِي الأرْض فَهُوَ أضغاث أحلام ... »(١) الحديث .

ا \_ وَتَذُلُّ هَذِهِ الرِّوَايَة أَنَّ الحالة المنامية للإنسان عموماً تتضمّن عروج للروح الإنسانية لا سيها روح المؤمن الَّتِي هِيَ ذَاتَ أرواح مِنْ عوالم علوية أكثر درجة لطافة .

٢ ـ إنَّ هَذَا العروج كَمَا سيأتي في الروايات اللاحقة متفاوت بين الأرواح
 بحسب الأشخاص وكمالات هوياتهم الشخصية .

٣ ـ إنَّ أصل العروج للروح الإنسانية يقتضي تكامل الرُّوُح إلَّا أنَّ هَذَا التكامل متفاوت بين الأرواح بحسب طبقات هَذَا العروج ، وَقَدْ مَرَّ أنَّ عروج الأنبياء والأوصياء والملائكة المُقرِّبين يصل للعرش بخلاف عروج المؤمن ، فَإنَّهُ إمَّا إلى السَّماء ، كَمَا سيأتي فِي روايات لاحقة أو إلى درجة مِنْ درجات القرب الَّتِي

<sup>(</sup>١) الأمالي للشيخ الصَّدُوق: المجلس ٢٩، ص٢٠٩، ح٢٣١/١٥؛ روضة الواعظين، للفتال النيسابوري، مجلس ذكر الموت والرُّوُح: ص٤٩٢.

دون العرش.

إن التقدير والتدبير هو تصوير للأشياء بأجسامها الساوية اللطيفة قبل وقوع ونفوذ وإبرام القضاء في الأرض ، مما يشير الى أن التقدير والقضاء وصف لكل عالم فوقي جسماني ألطف يتم تصوير وتقدير وتدبير العالم الأسفل بتوسطه .

٢ ـ مرسلة جامع الأخبار في البحار عَنْ أبي الحسن السلامي يقول : " إنَّ المرء إذا نام فَإِنَّ روح الحيوان باقية في البدن ، وَالَّذِيْنَ يَحْرِج مِنْهُ روح العقل » فَقَالَ عبدالغفّار الأسلمي : يقول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ اللّهُ يَتَوَفَّ الأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي الأسلمي : يقول الله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ اللّهُ يَتَوَفَّ الأَنفُس حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنامِهَا فَيمُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الأُخْرَى إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ﴾ ، أفليس ترى الأرواح كُلَّهَا تصير إليه عِنْدَ منامها فيمسك ما يشاء ؟ فَقَالَ لَهُ أبو الحسن السلا : " إنَّها يصير إليه أرواح العقول ، فَأَمَّا أرواح الحياة فَإِنَّها فِي الأبدان لا يخرج إلَّا بالموت ، ولكنَّهُ إذَا قضى عَلَى نفسِ الموت قبض الرُّوح الذي فيه العقل ، ولو كنت روح الحياة خارجة لكان بدناً مُلقىً لا يتحرك . وَلَقَدْ ضرب الله لهذا مثلاً في كانت روح الحياة خارجة لكان بدناً مُلقىً لا يتحرك . وَلَقَدْ ضرب الله لهذا مثلاً في كتابه فِي أصحاب الكهف ، حَيْثُ قَالَ : ﴿ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ كتابه فِي أصحاب الكهف ، حَيْثُ قَالَ : ﴿ وَنُقَلِّبُهُمْ ذَاتَ الْيَمِينِ وَذَاتَ الشِّمَالِ ﴾ أفلا ترى أنَّ أرواحهم فيهم بالحركات »(١) .

ويُستفاد مِنْ الرِّوَايَة نقاط:

الأُولى: إنَّ العروج لبعض أراوح من الإنسان فِي المنام ولَيْسَ لكُلِّ أرواح الإنسان المودعة فيه ، وَإِنَّهَا هُوَ مِنْ نصيب الأرواح العالية لَهُ ، فَكُلِّ روح تعرج إلى عالمها وبحسب طبقتها فروح العقل يعرج ويصير للحضرة العقلية ، وأمَّا روح الحيوان وَهُوَ روح الحياة الحيوانية أو الرُّوح النباتية ، فَهِيَ باقية فِي البدن لا يكون لما نصيب عروج ، نعم لها عروج فِي الموت لا فِي النوم ، والموت - كَمَا مَرَّ - نوم عميق شديد من جنس الموت ، والموت بالمعنى الأعم جنس للنوم أيضاً .

<sup>(</sup>١) البحرا: ج٥٨ ، باب حقيقة النفس والرُّورح وأحوالها ، ح١٨ ص٤٣ .

ثانياً: إِنَّهُ اللَّهِ قَالَ: تارة: « روح العقل » وتارة أُخرى « الرُّوح الذي فيه العقل » والتعبير الأوَّل قَدْ يفيد أنَّ العقل مِنْ طبقات الرُّوح العالية ، كَمَا فِي الرِّواية إِنَّهُ مِنْ خلق الروحانيين ، بَيْنَمَا التعبير الثَّانِي يفيد أنَّ العقل كنور ووجود مجرّد عَنْ جسم الروح الحيوانية والنباتية لَهُ تعلق بطبقات الأرواح العالية ، ونظير هَذَا التنوّع فِي البيان ورَدَ فِي تعريف ماهية رُوح القُدُس حَيْثُ وَرَدَ فِي الآيات والروايات عنهم المَّلِيُّ « إِنَّهُ مِنْ جنس الملائكة وَأَنَّهُ مِنْ عالم الأمر كُنْ فيكون » ، بَيْنَمَا ورد فِي روايات أُخرى أَنَّهُ مِنْ الروحانيين وَأَنَّهُ روح وإنْ كَانَ أمرياً ، والظاهر أن المراد بالنور وصف إضافي لا حقيقي مطلق ، كما مرت الإشارة الى أن الوصف بالنور له عدة معاني مستعملة ، بل إن عالم الأمر وروح الأمري هو الآخر من عالم الأجسام مادام دون العرش ، إلا أنه من اللطافة الشديدة بدرجة يحسبه العوالم التي دونه أنه مجرد عن الجسمية ، مضافا الى التراخي في فعله الذي تفيده الفاء في ﴿ كُن فَيكُونُ ﴾ .

ونظير ذَلِكَ التنوع فِي التعبير فِي تقسيم وتنويع أنواع الملائكة أنَّ هُنَاكَ ملائكة روحانيين وكروبيين يحملون العرش وملائكة فِي السموات سهاويون، وَهُنَاكَ ملائكة أرضيون، كُلِّ ذَلِكَ يشير إلى اختلاف طبقات الملائكة والأرواح اختلافاً شديداً بدرجة متفاوتة تقترب مِنْ درجة التفاوت بين عالم الخلق وعالم الأمر والخلق الجسماني التقديري.

ويشير أيضاً إلى أنَّ الطبقة العالية المُتعالية مِنْ أصناف وأنواع الرُّوُح ذَاتَ الأُجسام اللطيفة جداً مِنْ فوق علين ، لا سيّما مِنْ طينة العرش ألصق بعالم الأمر ﴿ كُن فَيَكُونُ ﴾ تعلّقاً وتأثيراً (١٠) .

وفي رواية المناقب: إنَّ الله تعالى خلق الرُّوُح وجعل لها سلطاناً فسلطانها النفس ، فإذا نام العبد خرج الرُّوُح وبقي سلطانه (٢) .

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١ ، كتاب العقل والجهل، ح١٤ .

<sup>(</sup>٢) المناقب لابن شهرآشوب: ج٢، ص٣٥٧.

فأطلق عَلَى المراتب النازلة مِنْ الأرواح ( النفس وَعَلَى المراتب العالية الرُّوُح ، وَهَذَا المعنى هُوَ أحد معاني استعمالات النفس لا سيما إذا قوبل مَعَ عنوان الرُّوُح .

٣- رواية عبدالله بن مُحمَّد بن عمر بن أبي طالب وَهِيَ كالمعتبرة ، عَنْ أبيه عَنْ عِدّه عَنْ علي اللهِ عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الرجل ينام فيرى الرؤيا ، فربها كانت حقاً ، وربها كانت باطلاً » فَقَالَ رَسُول الله عَلَيْ : « يا علي ، ما مِنْ عبد ينام إلَّا عرج بروحه إلى رب العالمين فها رأى عِنْدَ رب العالمين فَهُوَ حق ، ثمَّ إذَا أمر الله العزيز الجبّار برد روحه إلى جسده فصارت الرُّوُح بين السّماء والأرض ، فها رأته فَهُوَ أضغاث أحلام »(١) .

١ ـ والعنوان فِي هَذِهِ الرِّوايَة غَيْر مقيد بالمؤمن بَلْ غَيْر مقيد بالإنسان أيضاً ،
 بَلْ يشمل كُلِّ كائن ذي روح .

٢ ـ كَمَا أَنَّهُ قَدْ جعل منتهى العروج القرب الإلهي ، وَهِيَ محتملة الانطباق عَلَى ما تَقَدَّمَ مما حدّد فيه منتهى العروج بالسماء ، كَمَا أَنَّهُ يحتمل المُراد اختلاف حدّ هَذَا المنتهى بحسب اختلاف الأرواح بإختلاف الأشخاص كَمَا مَرَّ ، كَمَا أَنَّهُ يحتمل كون السَّماء جنس للسموات السَّبع ، كَمَا أَنَّهُ يحتمل أَنْ يكون إشارة إلى مطلق العوالم العلوية أعم مِنْ السموات .

#### وجه الجمع بين الروايات الثلاثة :

٣ ـ الرؤيا الصادقة قَدْ مَرَّ فِي رواية الصَّدُوق إِنَّ ما يرى ما فِي ملكوت السموات فِي موضع التقدير والتدبير ، وما يراه مِنْ رؤى كاذبة أضغاث أحلام هو ما بين السَّماء والأرض ، وفي رواية المناقب لابن شهر آشوب ، قَالَ عَلَيْ : « فإذا نام العبد خرج الرُّوُح وبقي سلطانه فيمر به الجيل مِنْ الملائكة وجيل مِنْ الجنّ فمها

<sup>(</sup>١) الأمالي، للشيخ الصَّدُوق: المجلس ٢٨، ح، ٢٣٣/ ١٧؛ روضة الواعظين، مجلس فِي ذكر الموت والرُّوُح: ص٤٩٢.

كَانَ مِنْ الرؤيا الصادقة فَمِنْ الملائكة ومها كَانَ مِنْ الرؤيا الكاذبة فَمِنْ الجنّ »(١) ، وهذا يطابق رواية أمالي الصدوق التي مرت ، فإن التقدير والتدبير بفعل الملائكة كما أن ما بين السماء والأرض منطقة لتصرف الجن .

وفي مرسلة أُخرى لجامع الأخبار عَنْ أبي جعفر عليه : « قَالَ إِنَّ العباد إذَا ناموا خرجت أرواحهم إلى سماء الدُّنْيَا فَم رأت الرُّوُح فِي السَّماء الدُّنْيَا فَهُوَ الحَقّ وما رأت في الهواء فَهُوَ الأضغاث »(٢) .

وَهَذِهِ المرسلة تبين أنَّ أقصى عروج سائر العباد فِي النوم سماء الدُّنْيَا الأولى ، وَهَذَا مما يُؤكِّد اختلاف طبقات عروج الأرواح بحسب اختلاف طبقات الأرواح بإختلاف الأشخاص فتختلف طبقات العروج للأرواح كَمَا مَرَّ .

# حقيقة الروح وطبقات الأرواح بحسب عالم الأظلة والأشباح اللسان الأول:

١ قَالَ النَّبِيُّ عَيَالَهُ : « الْأَرْوَاحُ جُنُودٌ مُجَنَّدَةٌ ، فَمَا تَعَارَفَ مِنْهَا ائْتَلَفَ ، وَمَا تَنَاكَرَ مِنْهَا اخْتَلَفَ » ("") .

٢ وقَالَ الصَّادِقُ \_ اللَّهَ عَامٍ ، فَلَوْ قَدْ قَامَ قَائِمُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ لَوَرِثَ الْأَرْوَاحِ فِي الْأَظِلَّةِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ الْأَبْدَانَ بِأَلْفَيْ عَامٍ ، فَلَوْ قَدْ قَامَ قَائِمُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ لَوَرِثَ الْأَخُ الَّذِي آخَى بَيْنَهُهَا يَخْلُقَ الْأَبْدَتِ لَوَرِثَ الْأَخُ الَّذِي آخَى بَيْنَهُهَا فِي الْأَظِلَّةِ ، وَلَمْ يَرِثِ (\*) الْأَخُ مِنَ الْوَلَادَةِ » (۱) . وسيأتي أن التآخي بينها بلحاظ المادة

<sup>(</sup>١) المناقب لابن آشوب: ج٢، ص٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) البحار عَنْ جامع الأخبار : ج٥٨ ، ص١٣ ، باب حقيقة النفس والرُّوُّح .

<sup>(</sup>٣) إعتقادات الصدوق ص ٤٨ ، علل الشّرائع ١ : ٨٤ عن الصّادق\_عليه السّلام ، الأصول الستة عشر ص ٢٢٧ ط دار الحديث ، من لايحضره الفقيه ح ٥٨١٨ ج ٤ ص ٣٨٠ .

<sup>(</sup>٤) في بعض النّسخ يورث.

والصورة التي خلقت منها الأرواح فإن أرواح المؤمنين خلقت مادة جسمها اللطيف من طين الجنة وصورتها من روح الجنة ، وكذلك أرواح الكفار خلقت من طين النار وصورتها من أسفلها ، كها أن هناك معنى آخر لإخوة الأرواح وهو خلقها من روح واحدة عظيمة .

٣ وقَالَ \_ اللهِ : « إِنَّ الْأَرْوَاحَ لَتَلْتَقِي فِي الْهُوَاءِ فَتَعَارَفَ فَتَسَاءَلَ ، فَإِذَا أَقْبَلَ رُوحٌ مِنَ الْأَرْضِ قَالَتِ الْأَرْوَاحُ : دَعُوهُ (٢) فَقَدْ أَفْلَتَ مِنْ هَوْلٍ عَظِيمٍ ، ثُمَّ سَأَلُوهُ مَا فَعَلَ فُلَانٌ وَمَا فَعَلَ فُلَانٌ ، فَكُلَّمَا قَالَ قَدْ بَقِي رَجَوْهُ أَنْ يَلْحَقَ بِهِمْ ، وَكُلَّمَا قَالَ قَدْ مَاتَ فَعَلَ فُلَانٌ وَمَا فَعَلَ فُلَانٌ م وَكُلَّمَا قَالَ قَدْ مَاتَ قَالُوا هَوَى هَوَى هوى » . (٣) وسيأتي بيان الهواء كملتقى للأرواح ، سواء قبل نفخها في أبدانها الأرضية في الأصلاب والأرحام ، أو بعد خروجها من الجسد بالموت أو في المنام .

٤ ـ وَعَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ

ومفاد الرواية بيّن في كون الأرواح ذات جسم لطيف وذات إحساس ألطف خفى .

٥ ـ وعَنْ جَابِرٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللَّهِ قَالَ : تَنَفَّسْتُ بَيْنَ يَدَيْهِ ثُمَّ قُلْتُ يَا ابْنَ رَسُولِ

<sup>(</sup>١) الفقيه ج ٤ ص ٣٥٢، الحديث ٧٦١ .

<sup>(</sup>٢) العبارة في النسخ: « فإذا أقبل روح من الأرض فدعوه » و ما أثبتناه من ج و هامش ر.

<sup>(</sup>٣) إعتقادات الإمامية ( للصدوق ) ـ ص ٤٩ .

<sup>(</sup>٤) عنه في البحار: ٧٤/ ٢٧٣ ح ١٦.

<sup>(</sup>٥) الكوفي الأهوازي ، حسين بن سعيد ، المؤمن ـ ص ٣٩ ، الحديث ٨٩ .

الله هَمُّ يُصِيبُنِي مِنْ غَيْرِ مُصِيبَةٍ تُصِيبُنِي أَوْ أَمْرٍ يَنْزِلُ بِي حَتَّى تَعْرِفُ ذَلِكَ أَهْلِي فِي وَجُهِي وَيَعْرِفُهُ صَدِيقِي فَقَالَ نَعَمْ يَا جَابِرُ قُلْتُ مَا ذَلِكَ يَا ابْنَ رَسُولِ الله قَالَ وَمَا تَصْنَعُ بِهِ قُلْتُ أُحِبُ أَنْ أَعْلَمَهُ فَقَالَ يَا جَابِرُ إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ المُؤْمِنِينَ مِنْ طِينِ الْخَنَعُ بِهِ قُلْتُ أُحِبُ أَنْ أَعْلَمَهُ فَقَالَ يَا جَابِرُ إِنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ المُؤْمِنِ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ فَإِذَا الْجُنَانِ وَأَجْرَى بِهِمْ مِنْ رِيح (١) الجُنَّةِ رُوحَهُ فَكَذَلِكَ المُؤْمِنُ أَخُو المُؤْمِنِ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ فَإِذَا أَصَابَ رُوحاً مِنْ تِلْكَ الْأَرْوَاحِ فِي بَلْدَةٍ مِنَ الْبُلْدَانِ شَيْءٌ حَزِنَتْ [خَرِبَتْ] هَذِهِ الْأَرْوَاحُ لِأَنْهَا مِنْهَا (٢) .

٦- وَعَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ قَالَ : الْمُؤْمِنُ أَخُو الْمُؤْمِنِ لِأَبِيهِ وَأُمِّهِ لِأَنَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ خَلَقَ الْمُؤْمِنِينَ مِنْ طِينِ الْجِنَانِ وَأَجْرَى فِي صُورِهِمْ مِنْ رِيحِ الْجِنَانِ فَلِذَلِكَ هُمْ إِخْوَةٌ لِأَبِ وَأُمْ (٣)(٤) فيكون أمه مادته طين الجنة وأبوه صورته ريح الجنة وروحها ، وربها العكس .

أي أن مادة الروح بها هي جسم لطيف هي من طينة الجنة كها ورد بذلك مستفيضا في روايات الطينة ، وأما صورتها الجوهرية فهي من روح الجنة أي أن الجنة لها جسم لطيف وهي مادتها ولها روح ، فهادة طينة الجنة بمثابة الأم التي توفر المادة للمولود ، وروحها بمثابة الأب الذي يوفر الصورة الجوهرية .

وقوله عليه « إنَّ الأرواح لتلتقي فِي الهواء فتعارف فتساءل »(٥) وفي رواية

<sup>(</sup>١) في النسخة\_ب\_( روح ) .

<sup>(</sup>٢) عنه في البحار: ٧٤/ ٢٦٦ ح ٦ و في ص ٢٦٥ ح ٥ و ج ٢٧/ ٧٥ ح ١١ عن الكافي: ٢/ ١٦٦ ح ٢ و أخرجه في البحار: ٦١/ ١٤٧ ح ٢٣ و البحار: ٧٤/ ٢٧٦ ح ٦ عن المحاسن: ١/ ١٣٣ ح ١٠ بإسنادهما عن جابر الجعفي نحوه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه عنه و عن الكافي: ٢/ ١٦٦ ح ٧ بإسناده عن أبي حمزة باختلاف يسير في البحار:

<sup>7/2</sup> ح 11 و في : ص 7/2 ح 1/2 عن المحاسن : 1/2/2 الباسناده عن أبي حمزة الثهالي نحوه .

<sup>(</sup>٤) الكوفي الأهوازي ، حسين بن سعيد ، المؤمن ـ ص ٣٩ ، الحديث ٨٨ .

<sup>(</sup>٥) إعتقادات الصدوق ص ٤٨ ب ١٥.

أُخرى فِي احتجاج الصَّادِق علي الزنديق ، قَالَ علي : « والرُّوُح جسم رقيق قَدْ البس قالباً كثيفاً »(١) .

وَمِنْ ثُمَّ يعبِّر فِي الروايات بـ « ولوج الرُّوح فِي البدن » أي دخول جسم لطيف في جسم غليظ ، وَهَذَا يغاَيْر ويباين مبنى ومسلك تصوّرات الفلاسفة ، بَلْ إِنَّ قوالب الأجسام اللّطيفة للروح قبل نشأة الدُّنْيَا ـ كَمَا فِي روايات الأظِلَّة والأشباح ـ قوالب بطبقات جسمانية عديدة مختلفة لطافة وكثافة ، فَكُلّما نزلت مِنْ عالم أعلى إلى عالم أدنى إزدادت كثافة أو أُدخلت فِي قالب يتناسب كثافة مَعَ العالم الأنزل إلى أنْ تلج فِي عالم البدن الدنيوي ، وَهَذَا كَمَا مَرَّ لَيْسَ بمعنى البُعد المُجَرَّد فِي ذَاتَ الإنسان وَهُوَ النُّور ، بَلْ إِنَّما هُوَ بلحاظ الرُّوح وَهِيَ أنزل مرتبة مِنْ النُّور ، وإنْ كَانَ بين أعلى مراتب الرُّوح وَالنُّور نحو ارتباط وجودي أيضا ، بل قد مر أن المراتب الأشد لطافة للروح بالقياس الى الأنزل الغليظة تعد نورا .

وأمَّا قوله ﷺ ﴿ فِي الهواء ﴾ فقد حررنا في مباحث هذه الأبواب أنه يطلق على عوالم عديدة منها ما دون السماء الأولى ومنها ما يعلو السماء السماء الأولى ومنها ما يعلو السماء السماء الأراد به هواء ودون العرش ومنها ما هو فوق العرش وسابق عليه ، فَلَيْسَ المُراد به هواء الأرْض بَلْ الظاهر أن المراد به أحد عوالم الخلقة المُحيط بعالم الدُّنْيَا أي ما دون السماء الأولى أو يحيط بالسماوات السّبع ، لاسيما أنَّ تفاوت النسبة بين كُلِّ سماء وسماء بنسب عظيمة هائلة في التعاظم والكبر كثافة ولطافة وشفافية .

٧ ورَوُى الكُليني بِسَنَدِهِ عَنْ عَبْدِ اللهَّ بْنِ مُحَمَّدٍ الجُعْفَرِي (٢) عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهَّ غَنْ أَبِي جَعْفَرٍ اللهِ قَالَ : إِنَّ اللهَّ خَلَقَ الْحُلْقَ فَخَلَقَ مَا أَجَعْفَرٍ اللهِ قَالَ : إِنَّ اللهَّ خَلَقَ الْحُلْقَ فَخَلَقَ مَا أَبْغَضَ مِمَّا أَبْغَضَ مِمَّا أَبْغَضَ مَمَّا أَبْغَضَ مَمَّا أَبْغَضَ مَمَّا أَبْغَضَ مَمَّا أَبْغَضَ مَمَّا أَبْغَضَ

<sup>(</sup>١) الاحتجاج للطبرسي ، ج٢ ، باب احتجاجات الإمام الصَّادِق ﷺ ، الحديث ٢٢٣ .

<sup>(</sup>٢) الظاهر أنَّه الجعفي فصحف.

وَكَانَ مَا أَبْغَضَ أَنْ خَلَقَهُ مِنْ طِينَةِ النَّارِ ثُمَّ بَعَثَهُمْ فِي الظِّلَالِ فَقُلْتُ وَأَيُّ شَيْءٍ الظِّلَالُ قَالَ أَلَمْ تَرَ إِلَى ظِلِّكَ فِي الشَّمْسِ شَيْءٌ وَلَيْسَ بِشَيْءٍ ثُمَّ بَعَثَ اللهُ فِيهِمُ النَّبِيِّينَ يَدُعُونَهُمْ إِلَى الْإِقْرَارِ بِاللهُ "(۱) الحديث .

#### بيان الحديث:

1- مفاد الرواية وأمثالها من روايات الطينة المستفيضة مبين في كون عالم الأظلة دون عالم الجنة الأخروية ، وإن كان فوق عالم القيامة ، حيث أن خلقة أرواح المؤمنين من طينة الجنة ، نعم يحتمل تعدد عالم الأظلة بحسب تعدد الطينات كما هو مفاد روايات الطينة الكثيرة ، وأن بعضها مما فوق الجنة . ٢ . (ثم بعثهم ) أي نفخ روحا في تلك الطينة ، كما يطلق البعث للأجساد في القبور الأرضية بأن ينفخ فيها الأرواح ، وهذا دال على تعدد النفخ وتعدد البعث وتعدد الإحياء ، وتعدد الموت والإماتة ، بحسب العوالم وطبقات أجسامها لطافة وكثافة ، ولا يبعد تعدد القيامة بهذا اللحاظ ، لاسيما وأن الموت يسمى قيامة صغرى والرجعة قيامة صغرى ، فتكون القيامة كبرى بالقياس الى ما دونها ، وإلا فإن هناك قيامة أكبر وقيامات كبريات فوقها وفوق الجنة .

#### قاعدة قبلية خلق الأجسام الأخروية على الدنيوية

٢\_ إنَّ قوله الله «خلق ما أحب مِنْ طينة الجَنّة » إشارة إلى خلقة الأجسام الأخروية للإنسان قبل خلقة الأجسام الدنيوية ؛ إذْ عنوان الخلق إشارة إلى الإيجاد الجسماني ، ثمَّ تقييده بطينة الجَنّة إشارة إلى الجسم الأخروي ، وَهُوَ فِي الخلقة قبل خلقة جسم عالم القيامة . كَمَا أنَّ جسم عالم القيامة خلق قبل جسم عالم الرجعة .

٣- وقوله على « ثمَّ بعثهم في الظلال » أيّ نفخ في تلك الأجسام الأخروية

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١، ص ٤٣٦، باب نتف وجوامع مِنْ الرِّوَايَة فِي الولاية: ج٢؛ الكافي: ج٢ ص١٠، ح٣؛ بصائر الدرجات: ج٢، ب١٦، ح٢٢؛ علل الشرايع: ج١، ص١١٨، ح٣.

بأرواح ، وَقَدْ أشرنا فِي موضع آخر إلى تعدّد نفخ الأرواح بحسب تعدّد طبقات الأرواح للإنسان الواحد ، وتعدّد أبدان الإنسان .

٤\_ قوله على : « فِي الظلال » أيّ أنَّ الأجسام الأخروية السابقة فِي الخلقة عَلَى الأجسام الدنيوية هِيَ مِنْ سنخ عالم الأظِلَّة ، فَهِيَ تختلف تكاملاً عَن الأجسام الأخروية بَعْدَ عالم الدُّنْيَا .

٥ وقوله ﷺ في تعريف الأجسام الأخروية السابقة عَلَى النشأة الدنيوية والمُسمّاة بعالم الأظِلّة وبالجسم الظلّي بأنه شيء وَلَيْسَ بشيء ، إمّّا يُراد به بيان لطافة تلك الأجسام ، وَأَنّهَا غَيْر مرئية بالحواس الظاهرة للأبدان الغليظة الدنيوية ، فَهِي بالقياس إلى البدن الدنيوي بمثابة الرُّوُح فَمِنْ ثمّ تحلّ وتتعلق في البدن الدنيوي وتنفخ فيه تارةً أُخرى كما فيه وتلجه ثمّ تخرج مِنْهُ تارةً أُخرى ، فيموت البدن الدنيوي وتنفخ فيه تارةً أُخرى كما في الرجعة .

7\_ فتعدّد النفخ تارةً طوليا بحسب مراتب الوجود وطبقات عالم الأجسام والأرواح ، وَأُخرى عرضيا بلحاظ النشأة الواحدة والطبقة الواحدة ، هَذَا وإنْ كَانَ البدن الأخروي كَمَا مَرَّ بدوره أيضاً لَهُ روح تنفخ فيه .

٧\_ فِي معتبرة أبي الجارود ، قَالَ : سمعت أبا جعفر الله يقول : « قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ يقول : « قَالَ رَسُولُ الله عَلَيْ عرضت عليّ أُمتي البارحة لدى هَذِهِ الحجرة مِنْ أَوّها إلى آخرها ، قَالَ : قَالَ قَالًا يَا رَسُولُ الله قَدْ عُرض عليك مَنْ خُلق أرأيت مَنْ لَمْ يُخلق ؟ قَالَ صوّر لي \_ والذي يحلف به رَسُولُ الله \_ فِي الطين حَتّى لأنا أعرف بهم مِنْ أحدكم [أحبكم] بصاحبه »(١).

والمراد بالطين كما مر الطينة الأخروية من الجنة أو من النار فعرضت صور

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ج٢، ب١٨، الحديث ٣٤٣/ ٩.

الأرواح الأخروية له عَلَيْهُ ، لا الطين الأرضي ومن ثم يكون جوابا عن عرض من لم يخلق في الأرض بعد .

٨ ـ وفي تفسير فرات الكوفي بسنده عن عطاء بن ابي رباح عن فاطمة بنت الحسين عن ابيها عن رسول الله ﷺ : ... ثُمَّ قَالَ رَسُولُ الله ۗ [النَّبِيُ] ﷺ إِنَّ الله ۗ مَثَّلَ لِي أُمَّتِي فِي الطِّينِ [الْأَظِلَّةِ] وَعَلَّمَنِي أَسْهَاءَهُمْ كَمَا عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا فَمَرَّ بِي مَثَّلَ لِي أُمَّتِي فِي الطِّينِ [الْأَظِلَّةِ] وَعَلَّمَنِي أَسْمَاءَهُمْ كَمَا عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا فَمَرَّ بِي مَثَل لِي أُمَّتِي فِي الطِّينِ [الْأَظِلَّةِ] وَعَلَّمَنِي أَسْمَاءَهُمْ كَمَا عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا فَمَرَّ بِي أَصْحَابُ الرَّايَاتِ فَاسْتَغْفَرْتُ لِعَلِيٍّ وَشِيعَتِهِ وَسَأَلْتُ رَبِّي أَنْ يَسْتَقِيمَ أُمَّتِي عَلَى عَلِيً أَصْحَابُ الرَّايَاتِ فَاسْتَغْفَرْتُ لِعَلِيٍّ وَشِيعَتِهِ وَسَأَلْتُ رَبِّي أَنْ يَسْتَقِيمَ أُمَّتِي عَلَى عَلِي اللهِ إِلَّا أَنْ يُضِلَّ مَنْ يَشَاءُ [وَ يَهْدِيَ مَنْ يَشَاءُ] ثُمَّ الْبَيْ أَبِي طَالِبٍ النَّلْ ] بِسَبْع [خِصَالِ] (")

#### ومفاد الحديث :\_

ا . لَيْسَ المراد كَمَا يتوهَّم للوهلة الأولى أنَّ التصوير بنقش عرضي فِي الطين مِنْ تربة الأرْض ، بَلْ المُراد كما مر الطينة الأخروية من الجنة أو من النار وصور الأرواح كَمَا فِي قول أمير المُؤْمِنِين اللَّهِ عِنْدُمَا سُئل عَنْ أرواح الموتى ، قَالَ اللَّهِ : 
« صور بلا مواد ) أي بلا مواد أرضية ، وَكَمَا فِي قوله تَعَالَى ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصَّورِ ﴾ "(١) أي الصور وهي الأرواح ونفخها في الأجساد .

فَالْمُراد بها الأرواح بالأجسام اللّطيفة وطينة عالم الأظِلّة فَهِيَ صور جوهرية فِي الطينة الشفّافة للأجسام فِي العوالم السابقة ، وفي بَعْض روايات هَذَا الباب الذي رواه فِي البصائر والكافي تعبيرهم اللّهِ الله عَلَيْ مُثّلت لَهُ أُمته فِي الطين فعرفهم (").

<sup>(</sup>١) تفسير فرات الكوفي ص ٤٤٥.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام: الآية ٧٣.

<sup>.</sup> ۱۰ / ٣٤٤ ، الحديث ٣٤٤ . ۱۸ ، الحديث ٣٤٤

والتعبير بالتمثيل أيضاً لَيْسَ هُوَ النقش العرضي بَلْ المُراد الجسم المثالي أو الأخروي بالطينة الشفّافة ، وأنَّ هَذِهِ الأجسام اللّطيفة ذَاتَ الأرواح شاعرة ناطقة أخذ منها الإقرار ، ففي صحيحة معاوية بن عبّار عَنْ جعفر عَنْ أبيه عَنْ جدّه المِيْكُ قَالَ : « قَالَ رَسُولُ الله عَيْلُهُ : يا علي لَقَدْ مثّلت لي أمتي في الطين حَتّى رأيت صغيرهم وكبيرهم أرواحاً قبل أنْ تخلق الأجساد وَأنَّي مررت بك وبشيعتك فاستغفرت لكم »(۱) والحديث ظاهر بقوة في المعنى الثاني .

## اللِّسان الثَّانِي :

وفي صحيح أبي ولاد الحنّاط عَنْ أبي عبدالله على ، قَالَ : قلتُ لَهُ : جعلت فداك يروون أنَّ أراوح المُؤْمِنِين فِي حوامل طيور خضر حول العرش ، فَقَالَ : « لا ، المؤمن أكرم عَلَى الله مِنْ أنَّ يجعل روحه فِي حوصلة طير لكنَّ فِي أبدان كأبدانهم »(۲) .

### اللِّسان الثَّالث :

وَمِنْهُ : بِسَنَدٍ موثق عَنْ أبي بصير ، قَالَ : قلت لأبي عبدالله السلا : إنّا نتحدَّث عَنْ أرواح الْمُؤْمِنِين أنّها فِي حواصل طيور خضر ترعى فِي الجَنّة وتأوي إلى قناديل تحت العرش ، فَقَالَ : « لا ، إذاً ما هِيَ فِي حواصل طير . قلت : فأين هِيَ ؟ قَالَ : فِي روضة كهيئة الأجساد فِي الجَنّة » (٣) .

### اللِّسان الرَّابِع :

وَمِنْهُ : بإسناده عَنْ يونس بن ظبيان ، عَنْ أبي عبدالله عليه ، قَالَ : « فإذا

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ج٢، ب١٨/ ح( ٣٣٩\_٥).

<sup>(</sup>٢) الكافي: ج٣، ص٢٤٤، باب آخر في أرواح المُؤْمِنِين، ح١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج٣، ص٥٢٤، باب آخر في أرواح المُؤْمِنِين، ح٧.

قبضه الله عَزَّ وَجَلَّ صيِّر تلك الرُّوُح فِي قالب كقالبه فِي الدُّنْيَا فيأكلون ويشربون ، فإذا قدم عَلَيْهِم القادم عرفوه بتلك الصورة الَّتِي كانت فِي الدُّنْيَا "(') . وَرَوُى الطوسي فِي الأُمْلِي نفس الرِّوَايَة بطريق آخر ('') .

#### اللِّسان الخامس :

إِنَّ فِي لسان جملة مِنْ الروايات الواردة فِي الميثاق فِي الباب الذي عقده بصائر الدرجات بِهَذَا العنوان والكليني فِي الكافي وغيرهما: إسكان الأرواح في الهواء قبل ولوجها الأصلاب وقبل نفخها في الأبدان الدنيوية وإنَّ بَعْدَ خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام \_ عرضوا عَلَى الأئمة الميلان ، وهي الروايات المعروفة بعالم الميثاق .

### إسكان الأرواح الهواء قبل نفخها في الأبدان الأرضية

وفي بعضها كَمَا فِي رواية سلام بن أبي عمرة عَنْ عمارة : قَالَ كُنْت جالساً عِنْدَ أَمِيرِ اللَّهُ إِنِّي وَالله إِنِّي لأحبك أَميرِ اللَّوْمِنِينِ وَالله إِنِّي لأحبك فَميرِ اللَّوْمِنِينِ وَالله إِنِّي لأحبك فَمالُه ، ثمَّ قَالَ لَهُ : إِنَّ الأرواح خُلقت قبل الأبدان بألفيّ عام ثمَّ أسكنت الهواء ، في تعارف منها هنالك ائتلف ههنا وما تناكر اختلف ههنا ، وأنَّ روحي أنكر روحك أنكر

وفي رواية أُخرى بِسَنَدِهِ عَنْ بَعْض أصحاب أمير الْمُؤْمِنِين اللهِ ، قوله : « فأسكنها الهواء فها تعارف ثمة ... » (٥) وفي رواية ثالثة عن ابي محمد البجلي

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٣، ص٧٤٥، باب آخر فِي أرواح الْمُؤْمِنِين، ح٦.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي، باب أرواح الْمُؤْمِنِين بَعْدَ موتهم، ح٩٤٢\_٩٠، ص٤١٩.

<sup>(</sup>٣) البصائر، الجزء الثَّاني: ب١٥٠.

<sup>(</sup>٤) البصائر: ج٢، ب١٩٠، ح٢٥٤٥.

<sup>(</sup>٥) البصائر: ح٥٦-٧، ب١٩٠.

قوله ﷺ فأمسكها [فأسكنها] الهواء ثُمَّ عَرَضَهَا عَلَيْنَا أَهْلَ الْبَيْتِ فَوَ اللهُّ مَا مِنْهَا رُوحٌ إِلَّا وَقَدْ عَرَفْنَا بَدَنَهُ فَوَ اللهِ مَا رَأَيْتُكَ فِيهَا فَأَيْنَ كُنْتَ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ كَانَ فِي النَّارِ .(١)

وظاهر هَذَا اللِّسَان إنَّ الأرواح حَيْثُ خلقت مِنْ عوالم علوية بأجسام مناسبة لتلك العوالم في اللَّطافة والكثافة ، ثمَّ نفخت في طينة أبدان ما دونها مِنْ عوالم جسمانية أكثر كثافة نزولا طبقة بعد طبقة من الأظلة الى سماء سماء ثم الهواء ، كما مرّ في تعدّد طبقات نفخ الرُّوح وآخر ما تنزّلت إليه الأرواح أنْ أسكنت في الهواء قبل أنْ تنفخ في أبدان الأرْض .

وفي معتبرة عبدالله بن مُحمَّد الجعفي وعقبة عَنْ أبي جعفر ، قَالَ عَلَيْ : « إِنَّ الله خلق الحِلق فخلق ما أحب مما أحب وكان ما أحب أنْ يخلقه مِنْ طينة الجَنّة وخلق مَنْ أبغض مما أبغض وَكَانَ ما أبغض أنْ يخلقه مِنْ طينة النَّار ، ثمَّ بعثهم في الظلال ... »(٢) .

ومفاد هَذَا الحديث أنَّ عالم الظلال دون عالم الجَنّة وَالنَّار فِي مراتب تنزل خلقة الأرواح وَلَعَلَّهُ أحد مراتب الأظِلَّة ، لما مَرَّ أَنَّهُ يطلق عَلَى عوالم متعدّدة مِنْ طبقات عوالم الأرواح .

## اللِّسان السَّادِس : تكرّر عروج ونزول الرُّوُح :

١ ما رواه الصَّدُوق فِي الأمالي بِسَنَدٍ قابل للاعتبار عَنْ معاوية بن عمَّار عَنْ الْمِالِي بِسَنَدٍ قابل للاعتبار عَنْ معاوية بن عمَّار عَنْ أبي جعفر ، قَالَ « إِنَّ العباد إِذَا ناموا خرجت أرواحهم إلى السَّماء فها رأت الرُّوح فِي السَّماء فَهُوَ الأضغاث ، ألا وأنَّ الأرواح جنود مُجنّدة فها السَّماء فَهُوَ الخَق وما رأت فِي الهواء فَهُوَ الأضغاث ، ألا وأنَّ الأرواح جنود مُجنّدة فها

<sup>(</sup>۱) الصفار ، محمد بن حسن ، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد صلّى الله عليهم – ج ۱ ص ۱۷۳ / ب 1 + 100 .

<sup>(</sup>٢) البصائر: ج٢، ب١٦، ح (٣٢٦).

تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف ، فإذا كانت الرُّوُح فِي السَّماء تعارفت وتباغضت ، فإذا تباغضت فِي السَّماء تعارفت فِي الأَرْض وإذا تباغضت فِي السَّماء تباغضت فِي الأَرض »(١) .

٢ وفي وصية اميرالمؤمنين الله لبنيه: ... يَا بَنِي إِنَّ الْقُلُوبَ جُنْدُ (٢) مُجَنَّدَةٌ تَتَلاحَظُ بِالمُودَّةِ وَتَتَنَاجَى بِهَا وَكَذَلِكَ هِيَ فِي الْبُغْضِ فَإِذَا أَحْسَسْتُمْ مِنْ أَحَدٍ فِي قَلْبِكُمْ شَيْئًا فَاحْذَرُوهُ (٣) . (٤)

وَهَذَا اللَّسَان يوضّح: ١. أنَّ التعارف والتناكر بين الأرواح لَيْسَ مقصوراً عَلَى ما قبل عالم الدُّنْيَا مِنْ عالم الأظِلَّة والأشباح، بَلْ يشمل عروج الأرواح حين المنام فِي عالم الدُّنْيَا حينما تعرج الرُّوُح. ٢. أنَّ الحالات المنامية نحو مِنْ عروج ورجوع الرُّوُح إلى مقاماتها السابقة العالية. ٣. أنَّهُ قَدْ نُصّ فِي بَعْض الروايات أنَّ التآخي بين الأرواح قَدْ وقع فِي عالم الأظِلَّة قبل خلق الأجسام بألفي عام ، أو لَعَلَّ التآخي بالمعنى المتقدم من رجوع أصل خلقة أرواحهم من طينة واحدة ومن روح كبرى واحدة وهو يُغاير التعارف كمَا هُوَ مُقْتَضَى تغاير العنوان . ٤. أن تودد أو تباغض الأرواح وهي في الأجساد بين بعضها البعض نحو تلاحظ وتباصر فيها تبنها ، ونحو ترابط بصري فيها بينها ، كما أن هذين الفعلين في الأرواح تجاه بعضها البعض تناجي سمعي وكلامي فيها بينها وأن هذين الفعلين نمط وسنخ إبصار وسمع وتكلم الأرواح ، فالسمع والبصر والتكلم فيها يغاير الحسي بالبدن الغليظ .

٣ـ وقد روى بن قولويه بسنده عن ابي عبدالله اليِّلا : ... قَالَ أَهْلُ الْحَائِرِ

<sup>(</sup>١) أمالي الصَّدُوق: المجلس ٢٩، أحاديث الرؤيا: ح٢٣٢/ ١٦، ص٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) جنود.

<sup>(</sup>٣) تنبيه الخواطر و نزهة النواظر ٢: ٧٥. و فيه فإذا احببتم الرجل من غير خير سبق منه اليكم فارجوه فإذا ابغضتم الرجل من غير سوء سبق منه اليكم فاحذروه.

<sup>(</sup>٤) المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار (ط-بيروت) - ج ٤٢ ص ٢٥٤.

يَسْأَلُونَ الْحَفَظَةَ لِأَنَّ أَهْلَ الْحَائِرِ مِنَ الْمَلائِكَةِ لَا يَبْرَحُونَ وَالْحَفَظَةُ تَنْزِلُ وَتَصْعَدُ قُلْتُ فَهَا تَرَى يَسْأَلُونَهُمْ عَنْهُ قَالَ إِنَّهُمْ يَمُرُّونَ إِذَا عَرَجُوا بِإِسْهَاعِيلَ صَاحِبِ الْمُوَاءِ فَرُبَّهَا وَافَقُوا النَّبِيَ عَيَالًا وَعِنْدَهُ فَاطِمَةُ الزَّهْرَاءُ وَالْحَسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْأَئِمَةُ مَنْ مَضَى مِنْهُمْ للنَّبِي عَيَالًا وَعَنْدَهُ فَاطِمَةُ الزَّهْرَاءُ وَالْحَسَنُ وَالْحُسَنُ وَالْأَئِمَةُ مَنْ مَضَى مِنْهُمْ فَتَقُولُ فَيَسْأَلُونَهُمْ عَنْ أَشْيَاءَ وَمَنْ حَضَرَ مِنْكُمُ الْحَائِرَ وَيَقُولُونَ بَشِّرُوهُمْ بِدُعَائِكُمْ فَتَقُولُ الْحَفَظَةُ كَيْفَ نُبُشِّرُهُمْ وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ كَلَامَنَا فَيَقُولُونَ لَهُمْ بَارِكُوا عَلَيْهِمْ وَادْعُوا لَهُمْ الْحَيْفَ فَيُولُ عَنْ فَيَقُولُونَ لَهُمْ بَارِكُوا عَلَيْهِمْ وَادْعُوا لَهُمْ عَنَّا فَهِيَ الْبِشَارَةُ مِنَا فَإِذَا انْصَرَفُوا فَحِفُّوهُمْ بِأَجْنِحَتِكُمْ حَتَى يُحِسُّوا مَكَانَكُمْ وَإِنَّا فَهِيَ الْبِشَارَةُ مِنَا فَإِذَا انْصَرَفُوا فَحِفُّوهُمْ بِأَجْنِحَتِكُمْ حَتَى يُحِسُّوا مَكَانَكُمْ وَإِنَّا فَهِيَ الْبِشَارَةُ مِنَا فَإِذَا انْصَرَفُوا فَحِفُّوهُمْ بِأَجْنِحَتِكُمْ حَتَى يُعِمُّوا مَكَانَكُمْ وَإِنَّا فَهِيَ الْبِشَارَةُ مِنَا فَإِذَا انْصَرَفُوا فَحِفُّوهُمْ بِأَجْنِحَتِكُمْ حَتَى يُعِلَى الْمُونَ مَا فِي زِيَارَتِهِ مِنَ الْخُيْرِ وَيَعْلَمُ ذَلِكَ النَّاسُ لَا قُتَتَلُوا (١)

وفي الرواية دلالة: ١. على أن المباركة من الملائكة لأرواح الزائرين لسيد الشهداء على نمط من التكلم الروحي وكذلك الدعاء، إذ كل من الأمرين يستلزم لحاظ بين الملائكة والأرواح وهو نمط نجوى وتناجي كها تقدم . ٢. أن حفّ الملائكة بأجنحتها يوجب إحساس إجمالي روحي بالسكينة والطمأنينة والإنشراح الروحي، وهو علامة إحساس روحي بكائن غير مرئي وهو الملائكة الكرام .

وهو مطابق للحديث السابق من تكلم وتناجي الملائكة أرواح الزائر لسيد الشهداء عليه .

<sup>(</sup>۱) کامل الزیارات\_ب ۲۷ ح ۱٦ ، ص ۸۷ .

<sup>(</sup>۲) كامل الزيارات ـ ب ٤٩ ح ١ ، ص

الفصل التاسع: الرجعة وجملة عوالم سابقة...

### اللِّسان السَّابِع : وفيه زوايا :

الزاوية الأُولى: ما وَرَدَ فِي أصل خلقة أرواح الْمُؤْمِنِين مِنْ علّيين وخلقة أرواح الكفّار مِنْ سجّين ، ومنهم النصّاب لأهل البيت المِيَّاثِ .

ا ـ رَوُى الكليني بِسَنَدِهِ عَنْ مُحُمَّد بن يحيى وغيره عَنْ أبي حمزة الشالي ، قَالَ : سمعت أبا جعفر الشا يقول : « إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ خلقنا مِنْ أعلى علّين وخلق قلوب شيعتنا مما خلقنا مِنْهُ وخلق أبدانهم دون ذَلِكَ وقلوبهم تهوي إلينا ؛ لأنَّها خلقت مما خُلقنا مِنْهُ ثمَّ تلا هَذِهِ الآية ﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلِيِّين وَمَا أَدْرَاكَ مَا عِلَيُّون كَتَابٌ مَّرْقُوم ﴾ وخلق عدونا مِنْ سجين وخلق قلوب شيعتهم مما خلقهم مِنْهُ وأبدانهم مِنْ دون ذَلِكَ فقلوبهم تهوي إليهم لأنَّها خُلقت مما خُلقوا مِنْهُ ثمَّ تلا هَذِهِ وأبدانهم مِنْ دون ذَلِكَ فقلوبهم تهوي إليهم لأنَّها خُلقت مما خُلقوا مِنْهُ ثمَّ تلا هَذِهِ الآية ﴿ كَلاَّ إِنَّ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفِي سِجِّين وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّين كِتَابُ الْفُجَّارِ لَفِي سِجِّين وَمَا أَدْرَاكَ مَا سِجِّين كِتَابُ مَرْقُوم ﴾ ... »(١) .

٢- البصائر بِسَنَدِهِ عَنْ ربعي عَنْ علي بن الحسين الله ، قَالَ : « إِنَّ الله تَعَالَى خلق النبيين مِنْ طينة عليين قلوبهم وأبدانهم ، وخلق قلوب المُؤْمِنِين من تلك الطينة وخلق أبدان المُؤْمِنِين مِنْ دون ذَلِكَ ، وخلق الكفّار مِنْ طينة سجّين قلوبهم وأبدانهم فخلط بين الطينتين ، فَمِنْ هَذَا يلد المؤمن الكافر ويلد الكافر المؤمن وَمِنْ ههنا يصيب المكافر السيئة وَمِنْ ههنا يصيب الكافر

الحسنة ، فقلوب المُؤْمِنِين تحنّ إلى ما خُلقوا مِنْهُ وقلوب الكافرين تحنّ إلى ما خُلقوا منه »(١) . وهل الخلط حصل بين طينات الأبدان فقط أم أيضا بين طينات الأرواح مع بقاء الغالب من طينة الأرواح على أصلها .

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢، باب طينة المؤمن: ح٤، ص٤.

<sup>(</sup>٢) البصائر: ج١، ب١٢، ح ( ٦٦٥) ص٤٧.

وكثير من الروايات غيرهما ...

الزاوية الثانية : ما وَرَدَ فِي بيان معنى علّيين وسجّين .

ا ـ رواية أبي الجارود عَنْ أبي جعفر على ، قَالَ : « السجّين الأرْض السَّابِعِة ، وعلّيون السَّاءِ السَّابِعِة »(١) .

٣\_ تفسير العسكري : عَنْ الإمام الباقر عليه : « لو رأيت عليّا يا عم وعظيم منزلته عِنْدَ ربّ العالمين وشريف محله عِنْدَ الملائكة المُقرّبين وعظيم شأنه في أعلى علّيين لإستقللت ما تراه ههنا »(٣) .

<sup>(</sup>١) تفسير القمى ج٢ ص ٤٧ الحديث ٦٦/ ٥ ، سورة المطففين الآية ١٨ .

<sup>(</sup>٢) ابن قولويه ، جعفر بن محمد ، كامل الزيارات الباب ١٠٨ الحديث ٢ ، ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٣) التفسير المنسوب للعسكري ص ٢٠.

٤\_ الطوسي في كتاب المجالس: « يا علي إنَّ الله عَزَّ وَجَلَّ أعطاني فيك سبع خصال: ... وأوَّل من يسكن معي علين (١) .

٥- الخصال: روي بسنده عن مكحول عن أمير المؤمنين الله على البشريا سبعون منقبة \_ وأمَّا الثانية والأربعون أنَّي سمعت رَسُوُل الله عَلَيْ يقول: « ابشريا علي فَإنَّ منزلك فِي الجَنّة مواجه منزلي وَأَنْتَ معي فِي الرفيق الأعلى فِي أعلى علين ، قلت يا رَسُوُل الله ، وما أعلى عليون ؟ فقال: قبّة مِنْ درّة بيضاء لها سبعون ألف مصراع مسكن لي ولك يا على »(٢) .

7\_ عَنْ الكافي بِسَنَدِ قوي إلى عبدالحميد بن علي عَنْ المهاجر عَنْ أبي عبدالله على الكافي بِسَنَدِ قوي إلى عبدالله على ، قَالَ : وما الهاوية ، قَالَ : سجّين ، قَالَ : وما سجّين ؟ قَالَ : جبال مِنْ جمر توقد علينا إلى يَوُم القيامة ... »(") .

٧ ـ رَوُى الصَّدُوق فِي الخصال بِسَنَدِهِ عَنْ ابن عباس ، قَالَ : قدم يهوديان فسألا أمير المُؤْمِنِين عليه ، فقالا : أين تكون الجَنّة وأين تكون النَّار ؟ قَالَ عليه : « أم الجَنّة ففي السَّماء ، وأمَّا النَّار ففي الأرْض » قالا : فما السبعة ؟ قَالَ : « سبعة أبواب النَّار متطابقات » قالا : فما الثانية ؟ قَالَ : « ثمانية أبواب الجَنّة » ( أن الخبر .

الزاوية الثَّالِثة: قَدْ فسِّر الصَّدُوق فِي الاعتقادات هَذَا اللِّسَان بأنَّ أرواح المُؤْمِنِين مِنْ الملكوت وأرواح الكفّار مِنْ النواصب والجاحدين مِنْ الهاوية وَهِيَ النَّار فِي سابع الأرضين الَّتِي هِيَ سجّين .

فَقَالَ الصَّدُوق : أنَّها أيّ الأرواح فِي الأرْض غريبة وفي الأبدان مسجونة .

<sup>(</sup>١) [الأمالي للطوسي: ٢/ ٥٥٨؛ البحار: ١٨/ ٣٨١/ ح٩٧ وج٤/ ٣٥٥ - ٧٠]».

<sup>(</sup>٢) الخصال ج ٢ ص ٥٧٧ بحار الأنوار ج ٣١ ص ٤٤١.

<sup>(</sup>٣) الكافي ج ٢ ص ٣١٨ البحار : ج ٧٠ ، ص ١٠ ، ح٣ ، قصّة عيسى الله .

<sup>(</sup>٤) الخصال: ص٩٧ ، ح١ ، باب الواحد إلى المائة .

وَهُوَ يُشير إلى ما رَوُى عَنْ الصَّادِق عَنْ : « مثل روح المؤمن وبدنه كجوهرة في صندوق إذا أُخرجت الجوهرة مِنْهُ طرح الصندوق وَلَمْ يعبأ به »(١) ، وَهُوَ نظير ما مَرَّ فِي رواية الاحتجاج : « إنَّ الرُّوُح جسمٌ رقيق قَدْ أُلبس قالباً كثيفاً »(٢) .

ثمَّ استشهد أوَّلاً عَلَى تفصيله فِي الأرواح بها حكاه الرضا الله لقول عيسى بن مريم للحواريين: « بحق أَقُول لكم أنَّهُ لا يصعد إلى السَّهاء إلَّا ما نزل منها »(٣).

واستشهد ثانياً بقوله تَعَالَى ﴿ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ ﴾ (٤) .

قَالَ الصَّدُوق : فما لَمْ يرفع منها إلى الملكوت بقي يهوي فِي الهاوية وَذَلِكَ لِأَنَّ الجَنّة درجات وَالنَّار دركات .

وثالثاً: بجملة مِنْ الآيات الأُخرى كقوله عَزَّ وَجَلَّ ﴿ تَعْرُجُ الْمَلاَئِكَةُ وَاللَّوحُ إِلَيْهِ ﴾ وبقوله تَعَالَى ﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَر فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُّقْتَدِر ﴾ وبقوله عَزَّ وَجَلِّ ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ الله أَمْواتًا بَلْ أَحْيَاء عِندَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُون فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ الله مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُون ﴾ (٧) .

وبقوله تَعَالَى : ﴿ وَلاَ تَقُولُواْ لِمَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتُ بَلْ أَحْيَاء وَلَكِن

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات: ج١٢، باب ١٨.

<sup>(</sup>٢) الإحتجاج للطبرسي ج ٢ ص ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا: ج١، ص١٣٣، باب ١٢، ح١، توحيد الصَّدُوق، باب ٦٥، ح١، ص٤٢٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف: لاآية ١٧٦.

<sup>(</sup>٥) سورة المعارج: الآية ٤.

<sup>(</sup>٦) سورة القمر: الآية ٤.

<sup>(</sup>٧) سورة آل عمران : الآية ١٦٩ .

الفصل التاسع: الرجعة وجملة عوالم سابقة...

وبقوله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَمَن يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوَى ﴾ (٢) .

وبقوله عَزَّ وَجَلَّ : ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُه فَأُمُّهُ هَاوِيَة وَمَا أَدْرَاكَ مَا هِيَه نَارٌ حَامِيَة ﴾ (") .

ورابعا: بجملة مِنْ الروايات التي مرت في اللسان الأول التي تقدمت ، وما حكاه الصَّادِق على بقول لقمان لابنه « يا بني أنَّ الدُّنيَا بحر عميق ، قَدْ هلك فيه عالم كثير فاجعل سفينتك الإيمان بالله واجعل مرادك فيها تقوى الله واجعل شراعها التوكُّل عَلَى الله فإنْ نجوت فبرحمة الله وإنْ هلكت فبذنوبك »(٤).

وخلاصة تفسير الصَّدُوق لهذا اللِّسَان مِنْ الآيات والروايات :

١- أنَّ مِنْ الأرواح ما خُلق مِنْ السَّماء السَّابِعِة فنزل إلى الأرْض والبدن فيها وَهُوَ يرتفع مَرَّة أُخرى إلى ملكوت السماوات وَهِيَ درجات الجَنَّة .

٢\_ وَمِنْ الأرواح ما خلق مِنْ الأرْض السَّابِعِة وفيها الهاوية وفيها سجّين وهِيَ دركات جهنّم وإليها يهوي وتعود تلك الأرواح بَعْدَمَا رفعت إلى الأرْض والأبدان فيها.

٣ـ مُقْتَضَى هَذَا البيان أنَّ الأرضين الأُخرى فِي حين أنَّهَا غَيْر مرئية وألطف
 كثافة وجسانية إلَّا أنَّهَا أنزل فِي رتبة الوجود مِنْ عالم الدُّنْيَا والأرض الأولى .

وَمِنْ ثُمَّ وَرَدَ عنه عَيْلِهُ : « إِنَّ الدُّنْيَا سجن المؤمن وجنَّة الكافر »(٥) ، أيّ أنَّ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة: الآية ١٥٤.

<sup>(</sup>٢) الفقيه: ج٤ ، ص٠٣٨.

<sup>(</sup>٣) الفقيه: باب ٦٦٥ ، ح٤٧٦٤ ، ج٤ ، ص٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير القُمِّي: ج٢، ص١٦٤.

الدُّنْيَا للكافر بالقياس إلى وجوده الأخروي أكمل وجوداً ورتبة ، فآخرة الكافر أهبط لَهُ مِنْ الدُّنْيَا فَهُوَ فِي سيره يهوي وينزل ويزداد هبوطاً بخلاف المؤمن فَإنَّهُ يرتفع ويصعد إلى المحل الذي نزل مِنْهُ .

وَقَدْ استشهد الصَّدُوق فِي بيانه لهذا الفارق والافتراق بها وَرَدَ عَنْ أبي عبدالله عليه الله عَنَّ وَجَلَّ فَكُنتُمْ أَزْوَاجًا ثَلاَثَة فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَة وَأَصْحَابُ الْمَشْأَمَة وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أُولئِكَ الْمُقَرَّبُون وَ فالسابقون هُمْ رسل ما أَصْحَابُ الْمَشْأَمَة وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ أَوْلئِكَ الْمُقَرَّبُون وَ فالسابقون هُمْ رسل الله وخاصة الله مِنْ خلقه ، جعل فيهم خمسة أرواح أيّدهم بروح القوة ، فبه قدروا الأشياء وأيّدهم بروح الإيمان فبه خافوا الله عَزَّ وَجَلَّ وأيّدهم بروح القوة ، فبه قدروا على طاعة الله وأيّدهم بروح الشّهوة فبه اشتهوا طاعة الله عَزَّ وَجَلَّ وكرهوا معصيته ، وجعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون ، وجعل في المُؤْمِنِين وأصحاب الميمنة روح الإيمان فبه خافوا الله وجعل فيهم روح القوة فبه قدروا عَلَى طاعة الله ، وجعل فيهم روح الشّهوة فبه اشتهوا طاعة الله ، وجعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون » وجعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون » وجعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون » وبععل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون » وبعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون » وبعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون » وبعل فيهم روح المدرج الذي به يذهب الناس ويجيئون » (١٠٠٠) .

وأمثالها بنفس المضمون وَهِيَ صريحة فِي أَنَّ روح الإيهان فضلاً عَنْ رُوُح القُدُس الَّتِي هِيَ مِنْ علين مِنْ السَّهاء السَّابِعِة فها فوقها لَيْسَت موجودة فِي ذَاتَ الكَافر ، بَيْنَهَا توجد روح الشَّهْوَة وروح القوة وروح المدرج ، حَيْثُ وَرَدَ أَنَّها موجودة فِي الكافرين والبهائم ، ثم إن تعدد هذه الأرواح هو من شعب أرواح قوى جنود العقل وأرواح جنود الجهل ، فقوى جنود الطرفين أرواح .

وفي رواية الأصبغ ابن نباتة عَنْ أمير الْمُؤْمِنِين اللَّهِ بَعْدَمَا ذكر الأرواح الَّتِي في السابقين وأصحاب المستمة ، وَقَالَ : « ...

<sup>(</sup>١) الكافي: ج١؛ كتاب التوحيد، باب فيه ذكر الأرواح الَّتِي فِي الأئمة: ح١، ص٢٧١.

فسلبهم روح الإيهان وأسكن أبدانهم ثلاثة أرواح روح القوة وروح الشَّهْوَة وروح اللهُ فَوَة وروح البَّهُ فَوَة وروح البدن ، ثمَّ أضافهم إلى الانعام ، فَقَالَ : ﴿ إِنْ هُمْ إِلاَّ كَالأَنْعَامِ ﴾ لِأنَّ الدابة إنَّما تحمل بروح القوة وتعتلف بروح الشَّهْوَة وتسير بروح البدن ... "(۱) الحديث .

اللِّسَان الثَّامِن: ما وَرَدَ فِي جَملة مِنْ الروايات وأشار إليه السِّيد المرتضى عِنْدَمَا سُئل عَنْ حقيقة الرُّوُح ، فأجاب: « الصحيح أنَّ الرُّوُح عبارة عَنْ: الهواء المتردّد فِي خارق الحيّ منّا الذي لا يثبت كونه حيّاً إلَّا مَعَ تردّده ، ولهذا لا يسمى ما يتردّد فِي خارق الجهاد روحاً ، فَالرُّوُح جسم عَلَى هَذِهِ القاعدة »(٢).

وَهُوَ يشير إلى طائفة مِنْ الروايات فِي تعريف الرُّوح :

ا حرواية الاحتجاج للإمام الصَّادِق اللهِ عَلَى الزنديق ، فيها سأله عَنْ الريح هَلْ يوصف بخفّة وثقل ووزن ؟ ، قَالَ اللهِ : « الرُّوُح بمنزلة الريح في الزقّ إذَا نفخت فيه امتلأ الزقّ منها فلا يزيد في وزن الزقّ لولوجها فيه ولا ينقصها خروجه مِنْهُ ، كَذَلِكَ الرُّوُح لَيْسَ لها ثقل ولا وزن » ، قَالَ فأخبرني ما جوهر الريح ؟ قَالَ : « الريح هواء إذَا تحرّك يسمى ريحاً وإذا سكن يسمّى هواء وبه قوام الدُّنْيَا ، ولو كفّت الريح ثلاثة أيام لفسد كُلّ شيء عَلَى وجه الأرْض ونتن ، وَذَلِكَ أَنَّ الريح بمنزلة المروحة تذبّ وتدفع الفساد عَنْ كُلّ شيء وتطيّبه فَهِيَ بمنزلة الرُّوُح إذَا خرج مِنْ البدن نتن البدن وتغيّر ، تَبَارَكَ الله أحسن الخالقين » (٣) .

٢ ـ ومرفوعة أبي هاشم الجعفري في المحاسن ، قَالَ : قَالَ أبو عبدالله الله الله ، فرد « دخل أمير الْمُؤْمِنِين الله المسجد ومعه الحسن الله ، فدخل رجل فسلم عَلَيْهِ ، فرد عَلَيْهِ شبيها بسلامه ، فَقَالَ يا أمير المُؤْمِنِين جئت أسألك ، فَقَالَ سَلْ ، فَقَالَ اخبرني

<sup>(</sup>١) الكافي: ج٢، ص٢٨٣، ح١٦.

<sup>(</sup>٢) وسائل المرتضى: ج١، ص١٣٠، حقيقة الرُّورح.

<sup>(</sup>٣) الاحتجاج: ج٢، ص٢٤٤، ح٢٢٣.

عَنْ رجل إِذَا نام أَين تكون روحه ... فنظر أمير المُؤْمِنِين ﷺ إلى الحسن اللهِ فَقَالَ أَجبه ، فَقَالَ الحسن اللهِ : إِنَّ الرجل إِذَا نام فَإِنَّ روحه مُتعلِّقة بالريح والريح مُتعلِّقة بالهواء ، فإذا أراد الله أَنْ يقبض روحه جذب الهواء الريح وجذبت الريح المواء فعادت إلى وإذا أراد الله أَنْ يردّها في مكانها جذبت الرّوح الريح وجذبت الريح الهواء فعادت إلى مكانها ... »(١) الحديث .

ورواها على بن بابويه في الإمامة والتبصرة بِسَنَدٍ صحيح عَنْ أبي هاشم الجعفري ، عَنْ أبي جعفر الثَّانِي ﷺ مَعَ اختلافٍ يسيرٍ فِي الألفاظ<sup>(٣)</sup> .

ورواه الصَّدُوق فِي علل الشَّرائع بِسَنَدٍ صحيح عنه عَنْ أبي جعفر الثَّانِي (٤) .

### بيان مفاد الرِّوَايَة :

الأوّل: إنّ المُراد مِنْ الهواء لَيْسَ بالضرورة هُوَ الهواء المحسوس إذْ تَقَدَّمَ مراراً أنّ هناك مِنْ الأجسام الدنيوية غَيْر مرئية كَمَا فِي كثير مِنْ الطاقات الَّتِي هِيَ طاقة بحسب علم الفيزياء والعلوم الطبيعية إلّا أنّها جسم مقداري بحسب اللغة العقلية ، بل عاد أخيرا البحث الفيزيائي والرياضي يسميها بالأجسام غير المرئية ، وكثير مِنْ الأبحاث الفيزيائية الحديثة والرياضية والطبيعية فِي صدد دراسة فيزياء الأجسام غَيْر المرئية ، كما في علم ما يسمى بالصغائر (النانو) وبحوث العوالم المتوازية والموازاة بين هَذِهِ الأجسام غَيْر المرئية والأجسام المرئية سواء الأحكام الفيزيائية أم الرياضية فضلاً عَنْ الأجسام المبرزخية وَالّتِي قَدْ يطلق عَلَيْهَا فِي لغة الفلاسفة والمُتكلّمين عنوان الأجسام المثالية .

<sup>(</sup>١) المحاسن للبرقي: ج٢ ، ص٣٣٣ ، ح٩٩ ، الباب الأوَّل مِنْ كتاب العلل .

<sup>(</sup>٢) الإمامة والتبصرة: ص١٠٦، ح٩٣.

<sup>(</sup>٣) وفي لفظ الرِّوَايَة في الإمامة والتبصرة بَعْدَ هَذِهِ الجملة « فَلَمْ ترد إلى صاحبها إلى وقت ما يُبعث ».

<sup>(</sup>٤) علل الشرايع: ح٦، ص٩٦، ج١، باب ٨٥.

وَالْمُراد إِنَّهَا صور جسمانية بلا مواد غليظة مرئية ، فنفيه الله للوزن والثقل للقالب الجسماني للروح ، يراد به الثقل المادي الغليظ المحسوس ، وَلَيْسَ نفياً لُطلق الثقل ، وقد ورد مستفيضا في الأدعية عنوان ( زنة العرش ) مما يشير الى روحانية العرش وجسمانيته اللطيفة جدا .

ثانياً: كَمَا أَنَّ الهواء والريح الذي بُيِّن فِي هَذِهِ الطائفة مِنْ الروايات لَيْسَ المُراد مِنْهُ بالضرورة الهواء والريح المحسوسان بالحواس الظاهرة ، بَلْ بلحاظ الأجسام غَيْر المرئية .

كَمَا وقع - في الاصطلاح الفيزياوي الحديث - إطلاق الريح والعاصفة عَلَى الطاقات غَيْر المرئية كالقوة المغناطيسية والمجال المغناطيسي والإشعاعات الطاقية ، فَيُقَال : ( عاصفة مغناطيسية ) أو ريح موجية . كَمَا قَدْ يطلقون البحر عَلَى المجال المغناطيسي أو المجال الواسع لطاقة غَيْر مرئية مُعيَّنة .

ثالثاً: فَلَعَلَّ المُراد مِنْ الريح والهواء الذي يرتبط به عالم الرُّوُح الجسماني اللطيف غَيْر مرئي يراد مِنْهُ عِدَّة مِنْ الطاقات الَّتِي تعتمد الجسم الروحي غَيْر المرئي فِي عروجه ونزوله ، وأنَّ للروح بها لها مِنْ جسم وأجسام لطيفة غَيْر مرئية متفاوتة لطافة وكثافة ، لها بهذه الأجسام عروج ونزول ودرجة مِنْ الخلع لجسم من جسم عروجاً أو اللبس بَعْدَ اللبس نزولاً .

اللِّسَان التَّاسِع: رَوُى فِي كنز الفوائد عَنْ الثهالِي عَنْ أبي جعفر اللِّهِ ، قَالَ اللَّهِ اللَّهُ مِنِين اللَّهِ إِنَّ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى أحد واحد تفرّد فِي وحدانيته ثمَّ تكلّم بكملة فصارت نوراً ثمَّ خلق مِنْ ذَلِكَ النُّور محمداً عَلَيْ وخلقني وذريّتي ، ثمَّ تكلّم بكلمة فصارت روحاً فأسكنه الله في ذَلِكَ النُّور وأسكنه فِي أبداننا ، فنحن روح الله وكلمته وبنا [احتج على ]احتجب عَنْ خلقه فها زلنا فِي [ظل عرشه]ظلة خضراء ، حَيْثُ لا شمس ولا قمر ولا ليل ولا نهار ولا عين تطرف نعبده ونُقدِّسَه ونُسَبِّحه [وذلك]قبل أنْ يخلق

٣٥٢ ......الرجعة وعوالم أخرى

الخلق وأخذ ميثاق الأنبياء بالإيمان والنصرة لنا ... »(١).

وَرَوى فِي كنز الفوائد عَنْ الطوسي فِي كتابه مصباح الأنوار بإسناده عَنْ أنس عَنْ الْنَبِي عَلَيْ ، قَالَ : « ... يا عمّ لَمَّا أراد الله أنْ يخلقنا تكلّم بكلمة خلق منها نورا ثم تكلم بكلمة أُخرى فخلق منها روحاً ثمَّ مزج النُّور بالروح فخلقني وخلق عليا وفاطمة والحسن والحسين فكنًا نسبِّحه ... »(٢) .

# اللِّسَان العاشر : هداية فوق الجنة وضلال أشد من جهنم

ا \_ رَوى فِي الكافي بِسَنَدِهِ عَنْ سماعة بن مهران ، قَالَ : كُنْت عِنْدَ أبي عبدالله عليه وعنده جماعة مِنْ مواليه فجرى ذكر العقل والجهل ، فَقَالَ أبو عبدالله : « اعرفوا العقل وجنده والجهل وجنده تهتدوا » .

قَالَ سَهَاعَة : جعلتُ فداك لا نعرف إلَّا مَا عرّ فتنا فَقَالَ أَبُو عَبِدَالله ﷺ : ﴿ إِنَّ اللهُ عَزَّ وَجَلّ خلق العقل وَهُوَ أَوَّل الروحانيين عَنْ يمين العرش مِنْ نوره ، فَقَالَ لَهُ : الله عَزَّ وَجَلّ خلق عظيماً ... ﴾ (\*\*) ادبر فأدبر ثمَّ قَالَ لَهُ : اقبل فأقبل ، فَقَالَ الله تَبَارَكَ وَتَعَالَى خلقتك خلقاً عظيماً ... \*(\*\*\*)

ومفاد الحديث: أن هناك هداية أعلى وراء الجنة وهي معرفة العقل وجنوده ومعرفة الجهل وجنوده ، كها أن هناك ضلال أعظم من جهنم وهو عدم المعرفة بذلك ، ويتطابق هذا المفاد مع ما ورد أن الجنة خلقت من البحر العذب الذي خلق منه العقل ، وجهنم خلقت من البحر الأجاج الذي خلق منه الجهل ، وأن طاعة وشأن البحر العذب والعقل أعظم وأكبر من الجنة ، كها أن تمرد البحر الأجاج والجهل أعتى من أهل النار .

<sup>(</sup>۱) المناقب للعلوي ( العتيق ) ص ١١٤ \_ مختصر بصائر الدرجات ص ١٣١ \_ البحار : ج١٥ ، ب١ ، الأوَّل/ ص١٠ ، ح١٠ .

<sup>(</sup>٢) البحار: ج١٥/ ب١ الأوَّل: ص١٠، ح١١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ج١ ، كتاب العقل والجهل: ح١٤ .

٢ ـ رَوِّي في البحار عَنْ كتاب الأنوار لأبي الحسن البكري : ـ قَالَ روى عَنْ أمير الْمُؤْمِنِين اللَّهِ أَنَّهُ قَالَ: «كَانَ الله ولا شيء معه فأوَّل ما خلق نور حبيبه مُحمَّد عَيَّا الله على الله والعرش والكرسي والسموات والأرض واللوح والقلم وَالْجَنَّة وَالنَّار والملائكة وآدم وحواء بأربعة وعشرين وأربع مائة ألف عام ـ ثمَّ ذكر خلق العوالم \_ ثمَّ قَالَ : فالأرض كُلُّهَا عَلَى كاهل الملك ، والملك عَلَى الصخرة والصخرة عَلَى الثور والثور عَلَى الحوت والحوت عَلَى الماء والماء عَلَى الهواء والهواء عَلَى الظلمة ، ثمَّ انقطع علم الخلائق عمّا تحت الظلمة ، ثمَّ خلق الله تَعَالَى العرش مِنْ ضيائين : أحدهما الفضل والآخر العدل ، ثمَّ أمر الضيائين فتنفسا بنفسين فخلق منها أربعة أشياء: العقل والحلم والعلم والسخاء، ثمَّ خلق مِنْ العقل الخوف وخلق من العلم الرضا وَمِنْ الحلم المودّة وَمِنْ السخاء المحبة ، ثمَّ عجن هَذِهِ الأشياء فِي طينة مُحَمَّد عَلِيْكُ ثُمَّ خلق مِنْ بعدهم أرواح الْمُؤْمِنين مِنْ أُمَّة مُحَمَّد عَلِيْكُ ثُمَّ خلق الشمس والقمر والنجوم والليل والنهار والضياء والظلام وسائر الملائكة مِنْ نور مُحمَّد عَيَّا إِنَّهُ فلما تكاملت الأنوار سكن نور مُحمَّد عَيَّا أَنَّهُ تحت العرش ثلاثة وسبيعن ألف عام ، ثمَّ انتقل نوره إلى الجَنّة فبقى سبعين ألف عام ثمَّ انتقل إلى سدرة المنتهى فبقى سبعين ألف عام ، ثمَّ انتقل نوره إلى السَّماء السَّابعِة ثمَّ إلى السَّماء السَّادِسَة ثمَّ إلى السَّماء الخامسة ، ثمَّ إلى السَّماء الرَّابعة ، ثمَّ إلى السَّماء الثَّالثة ، ثمَّ إلى السَّماء الثانية ، ثمَّ إلى السَّماء الدُّنْيَا فبقى نوره في السَّماء الدُّنْيَا إلى أنْ أراد ( الله ) أنْ يخلق آدم للَّيْلا أمر جبرائيل أنْ ينزل إلى الأرْض ويقبض منها قبضة ... \_ وذكر كيفية خلق بدن آدم ـ ... ثمَّ خلق الله بَعْدَ ذَلِكَ الرُّورح ، وَقَالَ لها ادخلي في الجسم فرأت الرُّورح مدخلاً ضيّقاً فوقفت فقال لها ادخلي كرهاً وأخرجي كرهاً » قَالَ : « فدخلت الرُّوُح ِ فِي اليافوخ ... (١)

<sup>(</sup>١) بحار الأنوارج ٦ ص -ج ٥٤ ص ١٩٨. مصباح الأنوارج ١ ص ٥.

٣ ـ وروى جَابِرٍ عَنْ أَبِي جَعْفَرِ النَّا قَالَ : سُئِلَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ النَّا هَلْ كَانَ فِي الْأَرْضِ خَلْقٌ مِنْ خَلْقِ اللهُ تَعَالَى يَعْبُدُونَ اللهَ قَبْلَ آدَمَ اللهِ وَذُرِّيَّتِهِ فَقَالَ نَعَمْ قَدْ كَانَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ خَلْقٌ مِنْ خَلْقِ اللَّهَ ۖ يُقَدِّسُونَ اللَّهَ وَيُسَبِّحُونَهُ وَيُعَظِّمُونَهُ بِاللَّيْل وَالنَّهَارِ ﴿ لاَ يَفْتُرُونَ ﴾ وَإِنَّ اللَّهُ ۚ ` عَزًّ وَجَلَّ لمَّا خَلَقَ ... الْأَرَضِينَ خَلَقَهَا قَبْلَ السَّمَاوَاتِ ثُمَّ خَلَقَ المُلائِكَةَ رُوحَانِيِّينَ لَهُمْ أَجْنِحَةٌ يَطِيرُونَ بِهَا حَيْثُ يَشَاءُ اللهُ فَأَسْكَنَهُمْ فِيهَا بَيْنَ (٢) أَطْبَاقِ السَّهَاوَاتِ يُقَدِّسُونَهُ فِي اللَّيْل وَالنَّهَارِ وَاصْطَفَى مِنْهُمْ إِسْرَافِيلَ وَمِيكَائِيلَ وَجَبْرَائِيلَ ثُمَّ خَلَقَ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْأَرْضِ الْجِنَّ رُوحَانِيِّينَ لَهُمْ أَجْنِحَةٌ فَخَلَقَهُمْ دُونَ خَلْقِ الْمُلَائِكَةِ وَحَفِظَهُمْ أَنْ يَبْلُغُوا مَبْلَغَ الْمُلَائِكَةِ فِي الطَّيْرَانِ وَغَيْرِ ذَلِكَ فَأَسْكَنَهُمْ فِيهَا بَيْنَ أَطْبَاقِ الْأَرَضِينَ السَّبْعِ ... وَفَوْقَهُنَّ يُقَدِّسُونَ اللَّهَ ﴿ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُون ﴾ ثُمَّ خَلَقَ خَلْقاً دُونَهُمْ هُمْ أَبْدَانٌ وَأَرْوَاحٌ بِغَيْرِ أَجْنِحَةٍ يَأْكُلُونَ وَيَشْرَبُونَ نَسْنَاسٌ أَشْبَاهُ خَلْقِهِمْ وَلَيْسُوا بِإِنْسِ وَأَسْكَنَهُمْ أَوْسَاطَ الْأَرْضِ عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ مَعَ الْجِنِّ يُقَدِّسُونَ اللهُ ﴿ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لاَ يَفْتُرُون ﴾ قَالَ وَكَانَ الْجِنُّ تَطِيرُ فِي السَّمَاءِ فَتَلْقَى الْمُلَائِكَةَ فِي السَّمَاوَاتِ فَيُسَلِّمُونَ عَلَيْهِمْ وَيَزُورُونَهُمْ وَيَسْتَرِ يَحُونَ إِلَيْهِمْ وَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمُ الُّيْرِ ... ثُمَّ خَلَقَ اللهُ تَعَالَى خَلْقاً عَلَى خِلَافِ خَلْقِ اللَّائِكَةِ وَعَلَى خِلَافِ خَلْقِ الْجِن وَعَلَى خِلَافِ خَلْقِ النَّسْنَاس يَدِبُّونَ كَمَا يَدِبُّ اهُوَامُّ فِي الْأَرْضِ يَشْرَبُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الْأَنْعَامُ مِنْ مَرَاعِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ ذُكْرَانٌ لَيْسَ فِيهِمْ إِنَاثٌ وَلَمْ يَجْعَلِ اللهُ ۖ فِيهِمْ شَهْوَةَ النِّسَاءِ وَلَا حُبَّ الْأَوْلَادِ وَلَا الْجِرْصَ وَلَا طُولَ الْأَمَلِ وَلَا لَذَّةَ عَيْش لَا يُلْبسُهُمُ اللَّيْلُ وَلَا يَغْشَاهُمُ النَّهَارُ وَلَيْسُوا بِبَهَائِمَ (٢) وَلَا هَوَامَّ وَلِبَاسُهُمْ وَرَقُ الشَّجَرِ وَشُرْبُهُمْ مِنَ الْعُيُّونِ الْغِزَارِ وَالْأَوْدِيَةِ الْكِبَارِ ثُمَّ أَرَادَ اللهُ أَنْ يُفَرِّقَهُمْ فِرْقَتَيْنِ فَجَعَلَ فِرْقَةً خَلْفَ مَطْلَع الشَّمْسِ مِنْ وَرَاءِ الْبَحْرِ فَكَوَّنَ هُمْ مَدِينَةً أَنْشَأَهَا هُمْ تُسَمَّى جَابَرْسَا طُوهًا ...

<sup>(</sup>١) في ق ٣ و ق ٤ : فان الله ّ.

<sup>(</sup>٢) في ق ٤ : ما بيّن .

<sup>(</sup>٣) في ق ٣: بهائم.

وَأَسْكَنَ الْفِرْقَةَ الْأُخْرَى خَلْفَ مَغْرِبِ الشَّمْسِ مِنْ وَرَاءِ الْبَحْرِ وَكَوَّنَ لَهُمْ مَدِينَةً أَنْشَأَهَا تُسَمَّى جَابَلْقَا طُولُهَا اثْنَا عَشَرَ أَلْفَ فَرْسَخِ فِي اثْنَيْ عَشَرَ أَلْفَ فَرْسَخِ وَكَوَّنَ لَهُمْ أَنْشَاهُما تُسَمَّى جَابَلْقَا طُولُهَا اثْنَا عَشَرَ أَلْفَ فَرْسَخِ فِي اثْنَيْ عَشَرَ أَلْفَ فَرْسَخِ وَكَوَّنَ لَهُمْ شُوراً مِنْ حَدِيدٍ يَقْطَعُ إِلَى السَّمَاءِ (١) فَأَسْكَنَ الْفِرْقَةَ الْأُخْرَى فِيهَا لَا يَعْلَمُ أَهْلُ جَابَرْسَا بِمَوْضِعِ أَهْلِ جَابَرْسَا ... فَلَمَّا كَانَ مِنْ بَمُوضِعِ أَهْلِ جَابَرْسَا ... فَلَمَّا كَانَ مِنْ خَلْقِ اللهُ أَنْ يَخْلُقُ آدَمَ لِلَّذِي أَرَادَ مِنَ التَّذْبِيرِ وَالتَّقْدِير (١) ...

فرغم التعبير عن الملائكة بالروحانيين إلا أنه أثبت لهم جسم لطيف وأجنحة جسمانية لطيفة تطير بها ، وكذلك الحال في الجن وإن كانت أدنى في اللطافة من الملائكة مما يبين بوضوح طبقات الروح وبحسبها طبقات الأجسام اللطيفة التي لها .

(١) في ق ١: يقطع الأرض الى السّماء.

<sup>(</sup>٢) قطب الدين راوندي ، سعيد بن هبة الله ، قصص الأنبياء عليهم السلام ( للراوندي ) ـ ص ٣٥ .

# تعدد الأبدان للإنسان

#### عدد النفخات:

١ ـ قَالَ الله تَعَالَى : ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعًا ﴾ (١)

٢ ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُم مِّنَ الأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنسِلُون ﴾ (٢) .

٣\_ ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن شَاء اللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُم قِيَامٌ يَنظُرُون ﴾ (٣) .

٤ ﴿ وَنُفِخَ فِي الصُّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيد ﴾ (٤) .

٥ ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقًا ﴾ (٥) .

٦- ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ وَهُوَ الْحَكِيمُ الْخَبِيرِ ﴾ (٦)

٧ ﴿ وَيَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَمَن فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَن

<sup>(</sup>١) سورة الكهف: الآية ٩٩.

<sup>(</sup>٢) سورة يس: الآية ٥٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الزمر : الآية ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) سورة ق: الآية ٢٠.

<sup>(</sup>٥) سورة طه: اليية ١٠٢.

<sup>(</sup>٦) سورة الأنعام: الآية ٧٣.

الفصل التاسع: الرجعة وجملة عوالم سابقة...

شَاء اللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِين ﴾(١) .

٨ ﴿ يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفْوَاجًا ﴾ (٢) .

روى في الإحتجاج أجوبة الصّادِق الله عَنْ أسئلة الزنديق ، قَالَ : أفيتلاشي الرُّوُح بَعْدَ خروجه عَنْ قالبه أم هُو باقٍ ، قَالَ الله : « بَلْ هُو باقٍ إلى وقت ينفخ في الصور ، فَعِنْدُ ذَلِكَ تبطل الأشياء وتفنى فلا حسّ ولا محسوس ثمَّ أُعيدت الأشياء كما بدءها مُدبّرها ، وَذَلِكَ أَربعائة سنة يسبت فيها الخلق وَذَلِكَ بين النفختين » إلى أنْ قَالَ الله : « إنَّ الرُّوح مُقيمة في مكانها روح المُحسن في ضياء وفسحة وروح المُسيء في ضيق وظلمة والبدن يصير تراباً كما منه خلق ... وإنَّ تراب الروحانيين المُسيء في التراب ، فإذا كَانَ حين البعث مطرت الأرْض مطر النشور ، فتربو الأرْض ثمَّ تمخّضوا مخض السقاء ، فيصير تراب البشر كمصير الذهب مِنْ التراب إذا غسل بالماء ، والزبد مِنْ اللبن إذا مخض ، فيجتمع تراب كُلِّ قالب إلى قالبه ، فينتقل بإذن الله القادر إلى حَيْثُ الرُّوح ، فتعود الصور بإذن المصوّر كهيئتها ، وتلج فينتقل بإذن الله القادر إلى حَيْثُ الرُّوح ، فتعود الصور بإذن المصوّر كهيئتها ، وتلج الرُّوح فيها ، فإذا قَدْ استوى لا ينكر مِنْ نفسه شيئاً »(") .

وفي هَذِهِ الرِّوَايَة الشريفة جملة مِنْ الفوائد:

الأولى: إنَّهُ قَدْ فَسَّر فِي هَذِهِ الرِّوَايَة الصور بالأبدان والنفخ فيها هُوَ نفخ الرُّوُح فيها نظير النفخ فِي أوَّل الحياة ، نعم النفخة الأولى هي نفخة الصعق والإماتة ، وعلى هذا فيكون الإزهاق للأرواح جملة نفخ أيضا وهو فعل إسرافيل ، وهو يغاير فعل ملك الموت الذي يقبض الأرواح فرادى .

الثانية : إِنَّ ظَاهِر ذيلِ الرِّوَايَة حَيْثُ قَالَ اللَّهِ القارد إلى حَيْثُ

<sup>(</sup>١) سورة النمل: الآية ٨٧.

<sup>(</sup>٢) سورة النبأ: الآية ١٦.

<sup>(</sup>٣) الاحتجاج : ج٢ ، أجوبة الصَّادِق اللَّهِ عَلَى بَعْض الأسئلة : ص٢٤٦ ح٢٢٣ .

الروح » يصلح شاهداً لما ذهب إليه الحكيم الزُنوزي والشَّيْخ مُحَمَّد حسين الأصفهاني ( الكمپاني ) مِنْ نظرية المعاد الجسماني مِنْ كونه تكاملاً للبدن بالحركة الجوهرية بأنْ يتلطف ويتشفف إلى مقام يتأهل بأنْ تتعلق به الرُّوُح .

الثَّالثة : يحتمل أَنْ يُراد مِنْ هَذَا البعث بعث الرجعة وَلَيْسَ بعث ونشور القيامة .

الرابعة: إنه الله جعل للروح أمدا تتلاشى وتفنى عنده وهو نفخ الصور فلا حس ولا محسوس، لكن الظاهر أن المراد ليس الفناء المطلق ولا التلاشي التام، بشهادة قوله الله : يسبت فيها الخلق" أي بين النفختين، فوصفه بالسبات وهو النوم وهو من جنس الموت، والموت ليس فناءا مطلقا ولا تلاشيا تاما، بل هو نزع للروح.

## الموت لطبقة من الروح أولطبقات

نعم هذا النزع للروح هو من نمط آخر من الموت والإماتة يختلف عن الموت الذي يقع في نهاية الحياة الدنيا الأولى ، في كونه نزعا لطبقات أرواح كثيرة للشخص الواحد طولا وهي طبقات الأرواح السبعة الموازية لسنخ السبع الشدائد \_ كها في حديث لأمير المؤمنين الشيخ \_ ، بينها الموت الأول في نهاية الحياة الأولى نزع للروح النازلة وإنتقال الى البرزخ والذي هو من هوامش الدنيا وليس من عوالم الآخرة الأبدية ، وإن كان من آخرة الدنيا .

### الموت الدنيوي غيبة ثم ظهور

وهذا دال على ما تم التنبيه عليه مرارا أن الموت طبقات ودرجات وبالتالي هو أنواع ، فموت النفخ يصعق من في الساوات والأرض وليس يختص بالأرض كما

في الموت المعهود في الدنيا ، ومن ثم أطلق على الموت الدنيوي أنه غيبة والإحياء بعده ظهور ، وكأنه إشارة الى أنه نحو خفاء يسير ، بخلاف الإماتة في صعق الصور ، وكأن هذا وجه الفرق في التوصيف للموت الدنيوي بأن الميت يتكلم في أخْرِجُواْ أَنفُسَكُمُ ﴾ ويحس بمن حوله ويخاطبهم لكنهم لا يسمعونه ، وهذا بخلاف موت الصعق فإنه لا حس ولا محسوس ، كما وصفه المناه .

وهل طي السهاوات يغاير مورها ، والمور لغة الشيء يتردد في عرض ، أو تحرك وجاء وذهب .

# طبقات النوم تابع لطبقات الرُّوح :

قَدْ وَرَدَ فِي ذيل قوله تَعَالَى : ﴿ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ﴾ أَنَّ كُلّ ذي روح تأخذه السنة والنوم سواء كَانَ روحاً أو ملكاً أو جنّاً أو إنساً وَمُقْتَضَى ذَلِكَ إِنَّ طبقات

<sup>(</sup>١) تفسير القمى ـ سورة الزمر الآية ٦٧ ، ج ٢ ص ٢٥١ .

الرُّوُح مهم ا فرض تصاعدها فأنه يُفرض لها طبقة أعلى مِنْها ، كما أن لطبقات الروح نزولا درجات تتعلق بالأجسام الجامدة فضلا عن أجسام النباتات .

وفي كتاب التوحيد: قَالَ المُفَضَّلُ فَخَرَجْتُ مِنَ الْمُسْجِدِ عَزُوناً مُفَكِّراً فِيمَا يُلِيَ بِهِ الْإِسْلَامُ وَأَهْلُهُ مِنْ كُفْرِ هَذِهِ الْعِصَابَةِ وَتَعْطِيلِهَا (') فَدَخَلْتُ عَلَى مَوْلَايَ اللّهِ فَرَآنِي مُنْكَسِراً فَقَالَ مَا لَكَ فَأَخْبَرْتُهُ بِهَا سَمِعْتُ مِنَ الدَّهْرِيَّيْنِ (') وَبِمَا رَدَدْتُ عَلَيْهِمَا فَقَالَ يَا مُفَضَّلُ لَأَلْقِيَنَّ عَلَيْكَ مِنْ حِكْمَةِ الْبَارِي جَلَّ وَعَلَا وَتَقَدَّسَ اسْمُهُ فِي خَلْقِ الْعَالَمِ وَالسِّبَاعِ وَالْبَهَائِمِ وَالطَّيْرِ وَالْهُوَامِّ وَكُلِّ ذِي رُوحٍ مِنَ الْأَنْعَامِ وَالنَّبَاتِ النَّمُورَةِ وَغَيْرِ ذَاتِ الثَّمَرِ وَالْحُبُوبِ وَالْبُقُولِ الْمُأْكُولِ مِنْ ذَلِكَ وَغَيْرِ وَالشَّكُنُ إِلَى مَعْرِفَتِهِ المُؤْمِنُ وَيَتَحَيَّرُ فِيهِ المُلْحِدُونَ وَيَسْكُنُ إِلَى مَعْرِفَتِهِ المُؤْمِنَ وَيَتَحَيَّرُ فِيهِ المُلْحِدُونَ فَيَبَرُ بِهِ المُعْتَبِرُونَ وَيَسْكُنُ إِلَى مَعْرِفَتِهِ المُؤْمِنَ وَيَتَحَيَّرُ فِيهِ المُلْحِدُونَ فَيَتَحَيَّرُ فِيهِ المُلْحِدُونَ فَيَتَحِرُ عَلَى عَلَى عَدَالًا ).

ومفاده كون النبات من ذي روح بناءا على عطفه على الأنعام. وكذا للجهادات بمقتضى العطف على الأقرب في ضابطة العطف، وقد قرر ذلك فلسفيا وفي الأبحاث العلمية الحديثة، لاسيها وأن أنواع من النبات لها خواص أفعال الحيوانات، كها أن أنواع من الجهادات لها خواص النباتات والحيوانات كبعض الصدفيات ونحوها.

هَذَا ، وقَدْ وَرَدَ أَنَّ بَعْض أهالي الجَنَّة مِنْ ذي الطبقات العُليا فِي حين أَنَّهُم يتنعّمون بنعم روحية يتنعّمون بنعيم أهل الجَنَّة مِنْ اللذائذ الجسمانية ، إلَّا أَنَّهُم ينعمون بنعم روحية ومعنوية أعظم مِنْ ذَلِكَ بأن يغمسوا في بحار من النور فيفيقوا بعد أمد طويل ولا يشعروا بذلك إلا كلمحة بصر .

<sup>(</sup>١) التعطيل: مصدر، و في الاصطلاح الديني هو انكار صفات الخالق الباري، و المعطلة: هم أصحاب مذهب التعطيل.

<sup>(</sup>٢) واحده الدهري، و هو الملحد الذي يزعم بان العالم موجود از لا و ابدا.

<sup>(</sup>٣) المفضل بن عمر ، توحيد المفضل ـ قم ص ٤٣ .

قال الصدوق في الإعتقاد في الجنة والنار: وأنّها دار أهلها جيران الله ، وأولياؤه ، وأحبّاؤه ، وأهل كرامته . وهم أنواع مراتب : منهم المتنعّمون بتقديس الله وتسبيحه وتكبيره في جملة ملائكته ومنهم المتنعّمون بأنواع المآكل والمشارب والفواكه والأرائك والحور العين ، واستخدام الولدان المخلدين ، والجلوس على النهارق والزرابي ، ولباس السندس والحرير .

كل منهم انّما يتلذّذ بها يشتهي ويريد على حسب ما تعلّقت عليه همّته ، ويعطى ما عبد الله من أجله .(١)

وَمُقْتَضَى هَذَا أَنَّ هَذِهِ حالة منامية للروح أيضاً لأعالي أهالي الجِنان.

بل في روايات في معراجه عَلَيْ : أنه لما صعد به فوق سدرة المنتهى وهو مافوق المجنة بالرفرف إلى حجب النور : ... وهدأت نفسي واستبشرت وظننت أنَّ جميع الحلائق قَدْ ماتوا أجمعين ، وَلَمْ أَرَ عندي أحداً مِنْ خلقه فتركني ما شاء الله ثمَّ ردّ عليّ روحي فأفقت فكانَ توفيقاً مِنْ ربي عَزَّ وَجَلَّ أَنْ غمضت عيني وَكلّ بصريّ وغُشي عني النظر فجعلت أبصر بقلبي كَمَا أبصر بعيني ، بَلْ أبعد وأبلغ فَلَلِكَ قوله جَلَّ وَعَزَّ عني النظر فجعلت أبصر بقلبي كَمَا أبصر بعيني ، بَلْ أبعد وأبلغ فَلَلِكَ قوله جَلَّ وَعَزَّ هُمَا زَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغَى لَقَدْ رَأَى مِنْ آيَاتِ رَبِّهِ الْكُبْرَى ﴾ ... )(١) وهي حالة إفاقة بعد حالة منامية .

وَمِنْ ناحية ثالثة فَإِنَّهُ قَدْ تقرّر فِي مواضع عديدة مِنْ الأبواب الثلاثة فِي بحوث الرجعة أنَّ النوم نوع مِنْ الموت ونمط مِنْهُ ، وَهَذَا يقتضي تعدّد طبقات النوم والموت مَعَ تعدّد طبقات الرُّوُح وترامي ذَلِكَ صعوداً إلى عوالم ما فوق الجنّة ، وَهَذَا يطابق ما ذكر مِنْ قائمة العوالم الجسمانية الروحية للعرش والكرسي مما هُوَ فوق الجنّة .

<sup>(</sup>١) إعتقادات الإمامية للصدوق ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) تأويل الآيات الظاهرة ص ٢٠٦ نقلا عن كشف اليقين

# تعالي بعض طبقات أرواح النبي والوصي عن قدرة قبض ملك الموت

ورَوُى الكراجكي فِي كنز الفوائد عَنْ بن شاذان القُمِّي عَنْ كتابه إيضاح دفائن النواصب بإسناد مُتصل عَنْ عبدالله بن عباس ، قَالَ : سمعت رَسُوُل الله عَنْ يقول : « لما أُسري بي إلى السَّماء ما مررت بملأ مِنْ الملائكة إلَّا سألوني عَنْ على بن أبي طالب حَتّى ظننت أنَّ اسم على فِي السَّماء أشهر مِنْ أسمي ، فلمّا بلغت السَّماء الرَّابعة نظرت إلى ملك الموت ، فَقَالَ لي : يا مُحمَّد ما خلق الله خلقاً إلَّا أقبض روحه بيدي ما خلا أَنْتَ وعلى ، فَإنَّ الله جَلَّ جَلالَهُ يقبض أرواحكما بقدرته »(٢).

<sup>(</sup>١) المائة منقبة لابن شاذان ص ٣٣.

<sup>(</sup>٢) كنز الفوائد: ص٢٥٦\_٢٦٠؛ بحار الأنوار: ج١٨، ص٠٠٠.

وروى في مقتضب الأثر: ... وَيَعْضُدُهُ بِأَخِيهِ وَابْنِ عَمِّهِ وَصِهْرِهِ وَزَوْجِ ابْنَتِهِ وَوَصِيِّهِ فِي أُمَّتِهِ مِنْ بَعْدِهِ وَحُجَّةِ الله عَلَى خَلْقِهِ ، يَنْصِبُهُ لَمُهُمْ عَلَماً عِنْدَ اقْتِرَابِ أَجَلِهِ ، هُو بَابُ الله وَمَنْ أَتَى الله مَنْ غَيْرِ الْبَابِ ضَلَّ يَقْبِضُهُ الله وَقَدْ خَلَفَ فِي أُمَّتِهِ عَمُوداً هُو بَابُ الله وَمَنْ بَعْدِهِ وَالْإِمَامُ هُو الْقَائِمُ مِنْ بَعْدِهِ وَالْإِمَامُ بَعْدَ أَنْ يُبِيِّنَهُ لَمُهُم ، يَقُولُ بِقَوْلِهِ فِيهِمْ ، وَيُبَيِّنُهُ لَمُمْ هُو الْقَائِمُ مِنْ بَعْدِهِ وَالْإِمَامُ وَالْخَلِيفَةُ فِي أُمَّتِهِ ، فَلَا يَزَالُ مَبْغُوضاً مَسُوداً خَذُولًا وَمِنْ حَقِّهِ مَمْنُولِكِ وَعِلْمِهِ وَحِلْمِهِ ، وَهُو وَالْإِمَامُ اللهُ عَلْمُ وَمُفَاتِلُ مَا اللهُ يَوَالُ مَبْغُوضاً مَسْوداً خَذُولًا وَمِنْ حَقِّهِ مَمْنُولِيَةِ وَعِلْمِهِ وَحِلْمِهِ ، وَهُو اللهُ لَوْمَةُ لَا يَوْمُ لَا عَلَمُ مَنْ لَتِهِ وَعِلْمِهِ وَحِلْمِهِ ، وَهُو وَالْمِهُ وَحِلْمِهِ ، وَهُو وَالْمِهُ وَمُفَسِّرُهُ ، مَسْتُولُ غَيْرُ سَائِلٍ عَالِمٌ غَيْرُ جَاهِل ، كَرِيمٌ غَيْرُ لَئِيمٍ ، كَرَّالُ وَمِنْ خَقْولا فَوْمِ يَتُولًى قَبْصُهُ الله عَنْ وَجَلَّ شَهِيداً بِالسَّيْفِ مَقْتُولًا وَهُو يَتُولًى قَبْضَ رُوحِهِ وَيُذَفِّ فِي المُوْضِعِ المُعْرُوفِ بِالْغَرِي ('')

#### ومفاد الرواية السابقة:

١. أن النبي عَيَّا والوصي الله بإعتبار مالهما من طبقات أرواح فوق طبقة ملك الموت فلا محالة لا يتمكن من قبض كل أرواحهما ، وما ورد من قبضه لروح النبى عَيَّا فمحمول على قبض الدرجات النازلة من أرواحه عَيَّا .

- ٢ . كون ملك الموت من أعوان قدرة الله التي هي تتولى القبض .
- ٣. هذا مع ما ورد من أن ملك الموت قابض لأرواح إسرافيل وجبرئيل وميكائيل والكروبيين وحملة العرش وسكان سدرة المنتهى ، ومع ذلك لا يرقى لقبض الأرواح العالية للنبي عَمَالُهُ والوصي النَّهُ .
- ٤ . وفي هذا المفاد إشارة الى أن طبقات الأرواح كل طبقة صاعدة قابضة لكل طبقة نازلة ، وهل الحال في النفخ كذلك بمقتضى الموازاة بينهما أم لا ؟ .

<sup>(</sup>١) الجوهري البصرى ، احمد بن عبد العزيز ، مقتضب الأثر في النصّ على الأئمة الإثنى عشر ـ ص ١٣ .

- ٥ . وأن القابض لروح ملك الموت هو أرواحهما العالية .
- أكثر الروايات دالة على أن النافخ في الصور النفخة الأولى للصعق هو إسرافيل وهو كما مر إماتة أشد من الموتة الدنيوية ، التي يزاولها الملك عزرائيل ،
   كما أن النفخة الثانية هي أيضا يقوم بها إسرافيل وهي نفخة إحياء .
- ٧. فبالتالي يزاول إسرافيل كلا من الإماتة والإحياء ، لكنها إماتة نوعية خاصة وجمعية جماعية لكل من أهل السموات وأهل الأرضين ، وكذلك إحياؤه ، فيتصف إسرافيل بالإحياء والإماتة معا .
- ٨. ولكن يختلف عن عزرائيل ، حيث ورد أن إسرافيل هو الذي يميت أرواح الملائكة المقربين والكروبيين وحملة العرش والصافين وسكان سدرة المنتهى وغيرهم من طبقات عظام من الملائكة بصيحته حتى أن ملك الموت قد ذهبت نفسه لعظم ما يعاين من الأهوال ، ولايبقى إلا الملائكة الأربعة ، ومع ذلك فإن الذي يقبض روح إسرافيل وجبرئيل وميكائيل هو عزرائيل .
- 9. يحتمل أن هناك فارقا في موت جميع الخلائق بصعق الصور وبين موت الملائكة الأربعة بالقبض ، أن الصعق دخول الأرواح في الصور ، بينها القبض هو نزع الروح من بدن وذهابها الى عالم بدن ألطف ، ومن ثم ما تقدم من عدم قبض ملك الموت للأرواح العالية للنبي على والوصي الله والوصي الله دال على عدم شمول الصعقة لها « بل ولا قبض ملك الموت للأرواح بل هم يندرجون في الإستثناء ( إلا من شاء الله ) .
- ۱۰ . بالتالي لابد من التوفيق بين كون آخر من يبقى هو عزرائيل وبين كونه لايقوى على قبض الأرواح العالية من النبي عَيَالَهُ والوصي الله ، فإن مقتضاه أن تلك الطبقات من الأرواح أعلى بقاءا من ملك الموت .

وروى في جامع الأخبار: قَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ قَالَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ إِنَّ فِي الجُنَّةِ سُوقاً مَا فِيهَا شِرًى وَلَا بَيْعٌ إِلَّا الصُّورُ مِنَ الرِّجَالِ وَالنّسَاءِ مَنِ اشْتَهَى صُورَةً دَخَلَ فِيهَا وَإِنَّ فِيهَا جُمْعَ حُورِ الْعِينِ يَرْفَعْنَ أَصْوَاتَهُنَّ بِصَوْتٍ لَمْ يَسْمَعِ الخُلَائِقُ بِمِثْلِهِ نَحْنُ النَّاعِبَاتُ فَلَا نَجُوعُ أَبُداً وَنَحْنُ الْكَاسِيَاتُ فَلَا نَعْرَى النَّاعِبَاتُ فَلَا نَبْوعُ أَبُداً وَنَحْنُ الْكَاسِيَاتُ فَلَا نَعْرَى النَّاعِبَاتُ فَلَا نَبْوعُ أَبُداً وَنَحْنُ الْمُوتُ أَبُداً وَنَحْنُ المُقِيبَاتُ فَلَا نَحْنُ ﴿ خَيْرَاتُ حِسَانَ ﴾ أَزْوَاجُنَا أَقُوامُ فَلَا نَطْعَنُ أَبُداً فَطُوبَى لَمِنْ كُنَّا لَهُ وَكَانَ لَنَا نَحْنُ ﴿ خَيْرَاتُ حِسَانَ ﴾ أَزْوَاجُنَا أَقُوامُ كِرَامُ (١)

### والدخول في الصور نحو من نفخ الروح فيها

وَسُئِلَ أَمير المؤمنين اللهِ عَنِ الْعَالَمِ الْعِلْوِيِّ فَقَالَ: صُورٌ عَارِيَةٌ عَنِ المُوادِّ، خَالِيَةٌ (٢) عَنِ الْقُوَّةِ وَالِاسْتِعْدَادِ، تَجَلَّى لَهَا فَأَشْرَقَتْ، وَطَالَعَهَا بِنُورِهِ فَتَلَأُلْأَتْ، وَأَلْقَى فَالِيَّةٌ (٢) عَنِ الْقُوَّةِ وَالِاسْتِعْدَادِ، تَجَلَّى لَهَا فَأَشْرَقَتْ، وَطَالَعَهَا بِنُورِهِ فَتَلَأُلُأَتْ، وَخَلَقَ الْإِنْسَانَ ذَا نَفْسٍ نَاطِقَةٍ، إِنْ زَكَّاهَا بِالْعِلْمِ وَالْعَمَلِ فَقَدْ شَابَهَتْ جَوَاهِرَ أُوائِلِ عِللِهَا وَإِذَا اعْتَدَلَ مِزَاجُهَا وَفَارَقَتِ الْأَضْدَادَ فَقَدْ شَارَكَ بَهَا السَّبْعَ الشِّدَادَ. (٣)

#### ومفاده:

١ . خلو تلك الصور عن المواد الغليظة وعن الإستعداد والقوة التي بتلك الدرجة ، وإلا فإن كل جسم مها تلطف لا يخلو من المادة المتناسبة مع صورته الجوهرية ولا يخلو من القوة والإستعداد المتناسب مع درجته من اللطافة والكثافة ، غاية الأمر أن الطبقة النازلة من الجسم يتراءى لها أن الطبقة الصاعدة

<sup>(</sup>١) الشعيري ، محمد بن محمد ، جامع الأخبار ( للشعيري ) ـ ص١٧٤ .

<sup>(</sup>٢) و في الغرر ٧٥: عالية .

<sup>(</sup>٣) الليثي الواسطى، على بن محمد، عيون الحكم و المواعظ (لليثي) ـ ص ٣٠٤ رقم ٥٤١٨، درر الحكم ودرر الكلم للآمدي ص ٤٢٣، المناقب لابن شهر آشوب ج ٢ ص ٤٩.

لها بالإضافة إليها لا مادة لها ولا قوة ولا إستعداد لها .

إن المشاركة للسبع الشداد إشارة الى أن الإنسان متوفر على طبقات سبع من الأرواح تضاهي كل روح لطافة عالم سماء من السبع ، وبالتالي فإن الإنسان واجد للجسم الأخروي بالفعل فضلا عن الأجسام النازلة الكثيفة الغليظة .

٣ . إن تجلي وظهور الأسماء أو الآيات الكبرى للمخلوقات السفلية يوجب تكاملها وتلطفها وإلقاء للفيض فيها .

إن النفوس أقسام فمنها الناطقة في مقابل الصامتة في العجماء البهيمة أو
 في الجامدة من الأجسام .

ومعتبرة الحُسَنِ بْنِ رَاشِدٍ قَالَ سَمِعْتُ أَبَا إِبْرَاهِيمَ ﷺ يَقُولُ لَمَّا احْتَفَرَ عَبْدُ الْمُطَّلِبِ زَمْزَمَ وَانْتَهَى إِلَى قَعْرِهَا فَلَيَّا أَنْ كَانَ اللَّيْلُ أَتَاهُ فِي مَنَامِهِ بِعِدَّةٍ مِنْ رِجَالٍ وَصِبْيَانٍ الْمُطَّلِبِ زَمْزَمَ وَانْتَهَى إِلَى قَعْرِهَا فَلَيَّا أَنْ كَانَ اللَّيْلُ أَتَاهُ فِي مَنَامِهِ بِعِدَّةٍ مِنْ رِجَالٍ وَصِبْيَانٍ فَقَالُوا لَهُ نَحْنُ أَتْبَاعُ وَلَدِكَ وَنَحْنُ مِنْ شُكَّانِ السَّيَاءِ السَّادِسَةِ السُّيُوفُ لَيْسَتْ لَكَ قَالُوا لَهُ نَحْنُ وَم تَقْوَ وَاضْرِبْ بَعْدُ فِي بُطُونِ الْعَرَبِ(١)

وظاهر الحديث وجود سكان لكل سماء من الرجال والصبيان وبالتالي النساء ليسوا من الملائكة ، وهم ألطف جسما من أهل الأرض ، ثم إما يكونوا من بني الإنس السابقين الذين إرتقوا بالموت الى تلك السماء ، ويشعر بهذا المعنى بعض روايات المعراج نظير صحيح هشام بن سالم عن أبي عبدالله على : ... ثُمَّ صَعِدْنَا إِلَى السَّمَاءِ الخُامِسَةِ - فَإِذَا فِيهَا رَجُلٌ كَهْلٌ عَظِيمُ الْعَيْنِ - لَمْ أَرَ كَهْلًا أَعْظَمَ مِنْهُ حَوْلَهُ ثُلَّةٌ مِنْ أُمَّتِهِ فَأَعْجَبَتْنِي كَثْرَتُهُمْ فَقُلْتُ مَنْ هَذَا يَا جَبْرَئِيلُ ، قَالَ هَذَا المُحَبَّبُ فِي قَوْمِهِ مِنْ أُمَّتِهِ فَأَعْجَبَتْنِي كَثْرَتُهُمْ فَقُلْتُ مَنْ هَذَا يَا جَبْرَئِيلُ ، قَالَ هَذَا المُحَبَّبُ فِي قَوْمِهِ هَارُونُ بْنُ عِمْرَانَ فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيَّ - وَاسْتَغْفَرْتُ لَهُ وَاسْتَغْفَرَ لِي - وَإِذَا فِيهَا مِنْ الْمَا فِي السَّمَاوَاتِ . (٢) كما يدل الحديث السابق أن سكان من المُلَائِكَةِ الخُشُوعِ مِثْلُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ . (٢) كما يدل الحديث السابق أن سكان

<sup>(</sup>١) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي (ط-الإسلامية) - ج ٤ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) قمى ، على بن ابراهيم ، تفسير القمى ـ ج ٢ ص ٨ ، سورة الإسراء الآية ١ .

السماوات وإن كان بعضهم غير الملائكة إلا أن لهم وظائف ومهام يقومون بها .

### الإحياء المبتدأ في الجنة

فرات الكوفي عن أبي هبيرة العماري عن جعفر بن محمد عن آبائه عن أميرا لمؤمنين المله عن رسول الله على وصف طوبي و وظِلُّهَا مَجْلِسٌ مِنْ مَجَالِسِ شِيعَةِ [أَمِيرِ المُؤْمِنِينَ] عَلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ اللهِ يَالْفُونَهُ وَيُتَحَدَّثُ بِمَجْمَعِهِمْ [بِحَمْعِهِمْ] وَبَيْنَا هُمْ فِي ظِلِّهَا يَتَحَدَّثُونَ إِذْ جَاءَتُهُمُ اللَّائِكَةُ يَقُودُونَ نُجُباً جُبِلَتْ مِنَ الْيَاقُوتِ ثُمَّ نُفِخَ الرُّوحُ فِيهَا مَزْمُومَةً بِسَلَاسِلَ مِنْ ذَهَبٍ كَأَنَّ وُجُوهَهَا المُصَابِيحُ نَضَارَةً وَحُسْنا(۱)

ومفاد هذه الرواية دال على أن في عالم الجنة رغم علوه ينشأ فيه الخلق وتنشأ الأبدان الخاوية ثمة .

### الموت والإحياء في الجنة

وفي تفسير المنسوب للعسكري الله عَلَيْكُمْ فيها ، فَإِنَّ فِيهَا طُيُّوراً كَالْبَخَاتِي الله عَلَيْكُمْ فيها ، فَإِنَّ فِيهَا طُيُوراً كَالْبَخَاتِي الله عَلَيْكُمْ فيها ، فَإِنَّ فِيهَا طُيُوراً كَالْبَخَاتِي الله عَلَيْهَا مِنْ [جَمِيع] أَنْوَاعِ المُواشِي تَطِيرُ بَيْنَ سَمَاءِ الجُنَّةِ وَأَرْضِها ، فَإِذَا تَمَنَّى مُؤْمِنُ عَلَيْهَا مِنْ [جَمِيع] أَنْوَاعِ المُواشِي تَطِيرُ بَيْنَ سَمَاءِ الجُنَّةِ وَأَرْضِها ، فَإِذَا تَمَنَّى مُؤْمِنُ مُؤْمِنُ عَلَيْهِ بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَتَنَاثَرَ رِيشُهُ مُؤْمِنُ لِلنَّبِيِّ وَآلِهِ الْأَكْلَ [مِنْ شَيْء] مِنْها ، وَقَعَ ذَلِكَ بِعَيْنِهِ بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَتَنَاثَرَ رِيشُهُ وَانْسَمَطَ اللهُ وَانْشَوَى وَانْطَبَخَ ، فَأَكَلَ مِنْ جَانِبِ مِنْهُ [قَدِيداً ( ) وَمِنْ جَانِبِ مِنْهُ ]

<sup>(</sup>١) كوفي ، فرات بن ابراهيم ، تفسير فرات الكوفي-ص ٢١٢ .

<sup>(</sup>٢) « الطائرة » ص .

<sup>(</sup>٣) البخاتيّ و البخت: جمع بختيّ ، و هي جمال طوال الأعناق ، و البختيّ أيضا: الإبل الخراسانيّ .

<sup>(</sup>٤) « أملط » أ، ط. أي لا ريش عليه. و سمط الجدي نقّاه من الصّوف و شواه.

<sup>(</sup>٥) قدّد اللّحم: جعله قطعا و جفّفه.

مَشْوِيّاً بِلَا نَارٍ فَإِذَا قَضَى شَهْوَتَهُ وَنَهَمَتْهُ \_ وَقَالَ ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينِ ﴾ ، عَادَتْ كَمَا كَانَتْ ، فَطَارَتْ فِي الْهُوَاءِ ، وَفَخَرَتْ عَلَى سَائِرِ طُيُورِ الْجُنَّةِ ، تَقُولُ : « مَنْ مِثْلِي وَقَدْ أَكَلَ مِنِّي وَلِيُّ اللهُ عَنْ أَمْرِ اللهُ ... (١)

ومفاد هذه الرواية موتان طير الجنة في الجنة ومعاودته للحياة ، وهذا نمط من تصوير للموت في الجنة ، وأن لها معاد أيضا .

وروى الشعيري: قَالَ اللهِ أَكْثُرُ أَنْهَارِ الجُنَّةِ الْكُوْثَرُ تَنْبُتُ الْكُوَاعِبُ الْأَتْرَابُ عَلَيْهِ يَزُورُهُ أَوْلِيَاءُ اللهَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَقَالَ اللهِ خَطِيبُ أَهْلِ الجُنَّةِ أَنَا مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهَّ وَقِيلَ فِي شَرْحِ الْكُوَثَرِ حَوْرَاءَ وَيَأْخُذُهَا مَنْ يَزُورُ الْكُوْثَرِ حَوْرَاءَ وَيَأْخُذُهَا مَنْ يَزُورُ الْكُوْثَرِ مِنْ أَوْلِيَاءِ اللهَ تَعَالَى (٢)

ومفاده: إنبات الحور العين بمعنى خلقهن ، وقد ورد في كثير من الروايات حول الجنة إنبات الحور أو الحيوانات من أجسام من الجنة ، فتكون تلك الأجسام مادة ينبوع للحياة ولإفاضة الروح عليها ، نظير وصف ما لامس حافر فرس جبرئيل عندما نزل لبني إسرائيل ليعبر بهم البحر في قوله تعالى : قالَ بَصُرْتُ بِها لَمْ يَبْصُرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَرِ الرَّسُولِ فَنَبَذْتُها وَكَذَلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسي" ، فبمجرد الملامسة دبت الحياة في التراب الأرضي ، فكيف بنفس المادة الأخروية فإنها عين الحياة لإفاضة الروح عليها .

وروى القمي: وقوله ﴿ يَوْمَ نَقُولُ لِجَهَنَّمَ هَلِ امْتَلاَّتِ وَتَقُولُ هَلْ مِن مَزِيد ﴾ قال هو استفهام لأن الله وعد النار أن يملأها فتمتلئ النار فيقول لها هل امتلأت وتقول هل من مزيد على حد الاستفهام أي ليس في مزيد ، قال فتقول الجنة يا رب وعدت النار أن تملأها ـ ووعدتني أن تملأني فلم لم تملأني وقد ملأت

<sup>(</sup>١) التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري الله ـ ص ٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) الشعيري، محمد بن محمد، جامع الأخبار ( للشعيري ) ـ ص ١٢٦ .

النار ، قال فيخلق الله خلقا يومئذ يملأ بهم الجنة قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهَ اللهَ عَلَمْ طُوبَى لَمُمْ إِنَّهُمْ لَمْ يَرَوْا غُمُومَ الدُّنْيَا وَ[لا] هُمُومَهَا(١)

وفي كتاب الحسين بن سعيد والنوادر لابن أبي عمير عن حسين الأحمسي عن أبي عبد الله عليه قال تقول الجنة يا رب وذكر نحوه (٢)

أي أن إحياؤهم من مادة الجنة جسما فهي مبدأ لهم ومعاد ، وأنهم خلقوا في عالم الجنة وملئت بهم .

وصحيح أَبِي بَصِيرٍ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهَ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) القمى، على بن ابراهيم، تفسير القمى ـ سورة ق الآية ٢٥ ـ ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) مجلسي ، محمد باقر بن محمد تقي ، بحار الأنوار (طـبيروت) ـ ج ٨ ص ١٣٣ .

<sup>(</sup>٣) يحتمل أن يكون أصل استعمال هذه الكلمة كان ممن عرف هذا المعنى و إرادة من لا يعرف غيره لا ينافيه على أنّه يحتمل أن يكون المراد أن الجزاء الخير هو هذا و ينصرف واقعا إليه و إن لم يعرف ذلك من يتكلم بهذه الكلمة . (آت)

<sup>(</sup>٤) كذا في أكثر النسخ و الظاهر سمين و يمكن ان يقرأ على البناء للمعلوم اي سماهن الله بها في قوله: « خيرات » و يحتمل أن يكون المشار إليه النابت اي سمى النهر باسم ذلك النابت اي الجواري لان الله سماهن خرات . (آت)

<sup>(</sup>٥) الرحمن: ٧٠.

<sup>(</sup>٦) الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي (ط-الإسلامية) - ج ٨ ص ٢٣٠.

نَابِتَاتٌ فَإِذَا مَرَّ الْمُؤْمِنُ بِإِحْدَيُهُنَّ فَأَعْجَبَتْهُ اقْتَلَعَهَا فَأَنْبَتَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مَكَانَهَا .(١)

وفي تفسير المنسوب للعسكري خطبة النبي في آخر شعبان : ... إِنَّ اللهُّ عَزَّ وَجَلَّ إِذَا كَانَ أَوَّلُ يَوْم مِنْ شَعْبَانَ أَمَرَ بِأَبْوَابِ الْجُنَّةِ فَتُفَتَّحُ ، وَيَأْمُرُ شَجَرَةَ طُوبَى فَتُطْلِعُ أَعْصَانَهَا عَلَى هَٰذِهِ الدُّنْيَا أَثُمَّ يَأْمُرُ بِأَبُوابِ النَّارِ فَتُفَتَّحُ ، وَيَأْمُرُ شَجَرَةَ النَّ فَتُوَلِّعُ أَعْصَانَهَا عَلَى هَذِهِ الدُّنْيَا أَثُمَّ يُنَادِي مُنَادِي رَبِّنَا عَزَّ وَجَلَّ : يَا عِبَادَ اللهُّ هَذِهِ أَغْصَانُ شَجَرَةِ طُوبَى ، فَتَمَسَّكُوا بِهَا ، تَرْفَعْكُمْ إِلَى الجُنَّةِ ، وَهَذِهِ أَعْصَانُ شَجَرَةِ الزَّقُومِ ، فَإِيَّاهَا ، لَا تُؤَدِّيكُمْ (١) إِلَى الجُنجِيمِ . قَالَ رَسُولُ اللهَّ عَلَيْ فَوَ الَّذِي بَعَنَنِي بِالْحَقِّ نَبِيًّا - إِنَّ مَنْ تَعَاطَى بَابًا مِنَ الْخَيْرِ وَالْبِرِّ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَقَدْ نَعَلَقَ بِغُصْنٍ مِنْ أَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى الجُنتِي بِالْحَقِّ نَبِياً عَلَى بَعْضَنِ مِنْ أَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى الجُنتِي بِالْحُقِّ نَبِياً ، وَإِنَّ مَنْ تَعَاطَى بَابًا مِنَ الشَّرِ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى الشَّرِ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَقَدْ تَعَلَق بِغُصْنٍ مِنْ أَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى الشَّرِ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَقَدْ تَعَلَق بِغُصْنٍ مِنْ أَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى الشَّرِ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَقَدْ تَعَلَق بِغُصْنٍ مِنْ أَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ ، فَهُو مُؤَدِّيهِ إِلَى الشَّرِ وَالْعِصْيَانِ فِي هَذَا الْيَوْمِ ، فَقَدْ تَعَلَق بِغُصْنٍ مِنْ أَغْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ فَهُو مُؤْولِي اللَّا عُصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ فَهُو مُؤْولِ اللَّهُ عَلَى الْأَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ عَنْفِي بِالْحَقِي بِالْحَقِي بِعُضْنِ مِنْ أَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ مُغُوفُهُمُ مِنْ فِي هَذَا الْيَوْمِ الْمَائِلِي الْخَلِق الْأَعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ الْفَقُومِ الْفَقُومِ الْفَالِكُ الْمُؤْمَانُ إِلَى الْمَالُولُ الْمُعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ مَغْفُومُ مُ الْمُؤْمِ اللَّذِي بَعَنَى الْمُؤْمِلِ الْمُعْصَانِ شَجَرَةِ الزَّقُومِ الْمُؤَلِي الللَّعُ اللَّعْصَانُ الْمَالْمُومَ الْمُؤْمُ الْمُؤْم

ثُمَّ رَفَعَ رَسُولُ اللهُ عَيَّا طُرْفَهُ إِلَى السَّمَاءِ مَلِيّاً ، وَجَعَلَ (٣) يَضْحَكُ وَيَسْتَبْشِرُ \_ ثُمَّ خَفَضَ طَرْفَهُ إِلَى اللَّارُضِ ، فَجَعَلَ يَقْطِبُ وَيَعْبِسُ ، ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ :

وَ الَّذِي بَعَثَ مُحَمَّداً بِالْحُقِّ نَبِيّاً ، لَقَدْ رَأَيْتُ شَجَرَةَ طُوبَى تَرْتَفِعُ [أَغْصَانْهَا]

<sup>(</sup>١) الكليني ، محمد بن يعقوب ، الكافي (ط-الإسلامية) - ج ٨ ص ٢٣١ .

<sup>(</sup>٢) « و لا تعود بكم » أ، س، ص، و المستدرك.

<sup>(</sup>٣) « هو » أ، س، ص.

وَتَرْفَعُ الْمُتَعَلِّقِينَ بَهَا إِلَى الْجُنَّةِ ، وَرَأَيْتُ مِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقَ مِنْهَا بِغُصْن \_ وَمِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّق ... مِنْهَا بِغُصْنَيْنِ أَوْ بِأَغْصَانٍ \_ عَلَى حَسَبِ اشْتِهَالِمِمْ عَلَى الطَّاعَاتِ ، وَإِنِّي لَأَرَى زَيْدَ بْنَ حَارِثَةَ قَدْ تَعَلَّقَ بِعَامَّةِ أَغْصَانِهَا فَهِيَ تَرْفَعُهُ إِلَى أَعْلَى عَالِيهَا ، فَلِذَلِكَ ضَحِكْتُ وَاسْتَبْشَرْتُ ثُمَّ نَظَرْتُ إِلَى الْأَرْضِ ، فَوَ الَّذِي بَعَثَنِي بِالْحُقِّ نَبِيّاً ، لَقَدْ رَأَيْتُ شَجَرَةَ الزَّقُوم تَنْخَفِضُ أَغْصَائُهَا \_ وَتَخْفِضُ الْمُتَعَلِّقِينَ بِهَا إِلَى الْجُحِيم ، وَرَأَيْتُ مِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقَ بِغُصْن ، وَرَأَيْتُ مِنْهُمْ مَنْ تَعَلَّقَ مِنْهَا بِغُصْنَيْنِ ، أَوْ بِأَغْصَانٍ ، عَلَى حَسَبَ اشْتِهَا لِهِمْ عَلَى الْقَبَائِحِ ، وَإِنِّي لَأَرَى بَعْضَ الْمُنَافِقِينَ قَدْ تَعَلَّقَ بِعَامَّةِ أَغْصَانِهَا ، وَهِيَ تَخْفِضُهُ إِلَى أَسْفَل دَرَكَاتِهَا فَلِذَلِكَ عَبَسْتُ وَقَطَبْتُ (١) ... قَالَ : ثُمَّ أَعَادَ رَسُولُ الله عَيْنِ أَنْ بَصَرَهُ إِلَى السَّمَاءِ \_ يَنْظُرُ إِلَيْهَا مَلِيّاً وَهُوَ يَضْحَكُ وَيَسْتَبْشِرُ ، ثُمَّ خَفَضَ طَرَّفَهُ إِلَى الْأَرْضِ وَهُوَ يَقْطِبُ وَيَعْبِسُ ... ثُمَّ أَقْبَلَ عَلَى أَصْحَابِهِ فَقَالَ : يَا عِبَادَ اللهَّ \_ أَمَّا لَوْ رَأَيْتُمْ مَا رَآهُ نَبِيُّكُمْ مُحَمَّدٌ إِذاً لَأَظْمَأْتُمْ للهَّ بِالنَّهَارِ أَكْبَادَكُمْ ، وَلَجَوَّعْتُمْ لَهُ بُطُونَكُمْ ، وَلَأَسْهَرْتُمْ لَهُ لَيْلَكُمْ ، وَلَأَنْصَبْتُمْ فِيهِ أَقَّدَامَكُمْ وَأَبْدَانَكُمْ ، وَلَأَنْفَدْتُمْ (٢) بِالصَّدَقَةِ أَمْوَالَكُمْ ، وَعَرَضْتُمْ لِلتَّلَفِ فِي الْجِهَادِ أَرْوَاحَكُمْ . قَالُوا : وَمَا هُوَ يَا رَسُولَ الله َّ فِدَاؤُكَ الْآبَاءُ وَالْأُمَّهَاتُ وَالْبَنُونَ وَالْبَنَاتُ وَالْأَهْلُونَ وَالْقَرَابَاتُ قَالَ رَسُولُ اللهَ عَيْلِ اللهَ عَلَيْ : وَالَّذِي بَعَتَنِي بِالْحَقِّ نَبِيّاً لَقَدْ رَأَيْتُ تِلْكَ الْأَغْصَانَ مِنْ شَجَرَةِ طُوبَى عَادَتْ إِلَى الْجُنَّةِ ، فَنَادَى مُنَادِي رَبِّنَا عَزَّ وَجَلَّ خُزَّانَهَا : يَا مَلَاثِكَتِي ! انْظُرُوا كُلَّ مَنْ تَعَلَّقَ بِغُصْنِ مِنْ أَغْصَانِ طُوبَى \_ فِي هَذَا الْيَوْم ، فَانْظُرُوا إِلَى مِقْدَارِ مُنتّهى ظِلِّ ذَلِكَ الْغُصْنِ ، فَأَعْطُوهُ مِنْ جَمِيعِ الْجَوَانِبِ \_ مِثْلَ مَسَاحَتِهِ قُصُوراً وَدُوراً وَخَيْرَات (٣)

<sup>(</sup>١) قطب الرّجل: زوى ما بين عينيه و كلح و عبس.

<sup>(</sup>٢) أنفد الشّيء: أفناه.

<sup>(</sup>٣) التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري الله ـ ص ٦٤٦.

٣٧٢......الرجعة وعوالم أخرى

ومفاده:

١. فتح أبواب الجنة وطلوع أغصان شجرة طوبى ، كذلك فتح أبواب النار وطلوع أغصان شجرة الزقوم ، ويبين أن الضيافة الإلهية في شهر رمضان بمعنى نحو لقاء لله تعالى ، ولقاءه تعالى يستلزم المسارعة في المجازاة كم هو شأن أحكام عالم الآخرة ، ونظير ذلك ورد في الأراضي المقدسة فإنها تأخذ جانبا من أحكام عالم الآخرة ، وذلك بسبب فتح أبواب العروج الأخروي فيها .

٢. أن طلوع أغصان طوبى من الجنة وأنها ترفع ، بخلاف أغصان الزقوم فإنها تخرج من النار وتؤدي الى الجحيم ـ مقتضاه أن أغصان الشجرتين تتدليان و تنفذان في عوالم ما دون القيامة والآخرة رغم كون الأغصان من ذلك العالم الأخروي ، مما يتطابق مع ما مر في النقطة السابقة من تشفف بعض أزمنة أو أمكنة عالم الدنيا وإرتباطها بقوة بعالم الآخرة .

٣. إن مفادها هو فعلية رفع الأغصان لفاعل الخير بمجرد العمل ، وكذلك الحال تردي فاعل الشر بالفعل بمجرد العمل ، وهذا يشير الى تعدد طبقات الإنسان بالفعل .

وفي مُعْتَبَرة عبدالرحمن بن كثير عَنْ أبي عبدالله الله قال : سمعته يقول لأبي حمزة الثمالي : « يا أبا حمزة هَلْ شهدت عمي ليلة خرج ؟ قَالَ : نعم ، فَقَالَ هَلْ صلّى فِي مسجد سهيل ؟ قَالَ : وأين سهيل لعلّك تعني مسجد السهلة ؟ قَالَ : نعم » إلى أنَّ قَالَ الله عَنْ صخرة خضراء فيها صورة جميع النبين الله وتحت الصخرة الطينة الَّتِي خلق الله منها النبيين »(۱) .

وهو إشارة الى الطينة الأرضية والطبقة النازلة من خلقة الأنبياء .

<sup>(</sup>١) التهذيب: ٦: ٣٨/ ٧٧؛ الوسائل، أبواب المساجد: ب٤٩ ح٢.

ورَوُى الرواندي : أنَّ فِي العرش تمثالاً لِكُلِّ عبدٍ ، فإذا اشتغل العبد بالعبادة رأت الملائكة تمثاله ، وإذا اشتغل بالمعصية أمر الله بَعْض الملائكة حَتّى يجبوه بأجنحتهم لئلا تراه الملائكة ، فَذَلِكَ معنى قوله عَيْنُ : « يا من أظهر الجميل وستر القبيح » (۱) .

قال المجلسي : بيان : ربم يستدلّ به عَلَى أنَّ الجسد المثالي موجود في حال الحياة أيضاً (٢) .

ولعله إشارة الى وجود الطبقة العالية لكل شخص في العرش وتعدد الطبقات لكل واحد كما مر أن للنبي عَلَيْ كينونة في كل سماء ، وأما الجسم المثالي فهو إصطلاح جرى عليه بحاث علوم المعارف ، من الفلاسفة وغيرهم لكل جسم لطيف ظنا منهم وحدة طبقات الجسم ، وإلا فإن المثالي أنسب بالجسم البرزخي لا ما فوقه من طبقات الأجسام اللطيفة .

<sup>(</sup>١) دعوات الراوندي ص ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) البحار: ج٥٨ ، ص٥٣ .

# فهرس الموضوعات

### الفضيل كالتثابغ

### الرجعة وعالم القيامة

| ٧  | الحوض وجملة من المقامات ِفي الرجعة                               |
|----|------------------------------------------------------------------|
|    | ١_اللواء١                                                        |
|    | <ul> <li>۲_الرجعة والنشر</li> </ul>                              |
|    | ٣_الرجعة والمقام المحمود                                         |
|    | ٤_الرجعة والساعة                                                 |
| 17 | ٥_الرجعة والحشر والصراط                                          |
| ١٣ | ٦_الرجعة والحوض تمثل لحقيقة القرآن                               |
| ١٧ | الحساب في الرجعة                                                 |
| ١٧ | الحساب وغايات الرجعة                                             |
| ١٧ | الحساب في الرجعة والجزاء في القيامة الكبرى                       |
| ۲۳ | وقوف المعصومين اللِّي للداينة أعدائهم في الرجعة وَأَنَّهُ المحشر |
| ۲٤ | طائفة روايات مفسرة لإختصاص من محض بالحساب لا بأصل الرجوع         |
| ۲٦ | الدحعة و نَهُ م الاشهاد_الحساب                                   |

| الرجعة وعوالم أخرى              |                                                      |
|---------------------------------|------------------------------------------------------|
| ۲۷                              | يَوُم القيامة عالم أعظم من الرجعة                    |
| ۲۸                              | ١_البعث بعد القيامة                                  |
| ۲۸                              | ٢_الساهرة : بين الرجعة والقيامة                      |
| ٣٠                              | ٣_حقايق وابعاد في الساهرة                            |
| ٣١                              | ٤_تكامل الروح في الساهرة                             |
| ٣٤                              | ٥_قاعدة الرفع مقابل الهبوط                           |
| ٣٩                              | ٦_رفعهم بَعْدَ الرجعة                                |
| ٤١                              | الائمة للملي آخر من يبقى                             |
| ن سدرة المنتهى ، آخر من يبقى في | شمول نفخ الصور _ للقيامة _ لحملة العرش والكرسي وسكاه |
|                                 | السياوات والأرض الملائكة المقربون                    |
| ٤٤                              | اطلاق أواخر يوم القيامة على مشارف عالم الجنة         |
|                                 | الرجعة والنفخ فِي الصور                              |
| ٤٨                              | النفخة الأولى دون السماء الدنيا                      |
|                                 | نطق القرآن بأن الرجعة آية المعاد وبدايته             |
| ٥١                              | إتحاد حكم إنكار الرجعة وإنكار المعاد                 |
| ٥٢                              | تطابق عالم القيامة مَعَ أواخر الرجعة                 |
| ٥٨                              | ١_رجعات رسول الله ﷺ                                  |
| ٦٠                              | ٢_القيامة رجعة كبرى                                  |
|                                 | ٣_ فوارق بين الرجعة والقيامة                         |
| ٠٢٢                             | ٤_مرحلة وعالم يوم تبلي السرائر                       |
| ٦٣                              | هوال عالم القيامة                                    |
| ٦٤                              | أرض القيامة ، يوم تبدل الأرض غير الأرض               |
|                                 |                                                      |

| <b>TYY</b> | فهرس الموضوعات                                          |
|------------|---------------------------------------------------------|
|            | r e etc                                                 |
|            | ١_ أرض القيامة                                          |
| ٦٨         | ٢_ أرض القيامة والسماء السابعة                          |
| V·         | ٣_ أرض القيامة منطلق البعث للقيامة وللجنة والنار        |
| ν٤         | ٥_أرض الرجعة٥                                           |
| ٧٥         | ٦_لا حساب فِي البعث الأخير                              |
| V o        | ٧_حقيقة الحساب والجزاء فِي الرجعة                       |
| ٧٦         | ٨_ضرورة الرجعة لتحقق المعاد                             |
| vv         | ٩ _ الجسم في المعاد                                     |
| ۸٠         | مراتب المعاد والرجعة ، رجعة الدُّنْيَا ورجعة كُلُّ عالم |
|            | الغصِّلُ ٱلنِّائِينَ                                    |
| ä          | التـكامل في الـرجـع                                     |
| ۸٣         | التكامل والتكليف في حياة القيامة                        |
| ۸٩         | التكامل فِي الرجعة وغاياتها                             |
| ۸٩         | ١ ـ الإصلاح فِي الظهور والرجعة يمتد إلى السماء          |
| ٩٠         | ٢ ـ رجعة لِكُلِّ الأشرار فِي آخر الزمان                 |
| ٩٠         | ٣_أنواع الرجعة                                          |
| ينية       | الرجعة ملحمة تكامل نوعي خطير وجملة مِنْ أحكامها التكو   |
| 91         | ١ _محاربة البشر للجن والشياطين فِي الرجعة               |
| 91         | ٢ ـ محاربة أهل الرجعة للأموات والأحياء والثقلين جميعاً  |
| ٩٢         | ٣_تسمية شدة الامتحان فِي الرجعة بالنار                  |
| ٩٣         | ٤ _استمرار الإصلاح والتطهير للأرض عَلَى درجات           |
| 97         | ٥ _ از دياد التكامل ِفي النشآت اللاحقة                  |

| الرجعة وعوالم أخرع           | ٣٧٨                                            |
|------------------------------|------------------------------------------------|
| ن 3،                         | عموم دعوة الدِّين لأهل السموات والأرضي         |
| لَى أهل السموات وأهل الأرضين |                                                |
| ٥                            |                                                |
| v                            | ٣_اشتداد الرجعة بَعْدَ الظهور                  |
| ها إلى دولة الرسول ﷺ         | ٤ _ ارتفاع التقية تدريجياً فِي الرجعة وإستمرار |
| ٠٩                           | أنهاط التكامل في الرجعة                        |
| ۹                            | النمط الأوَّل : الانبعاث بالنبوة               |
| ٠٤                           | تكامل المؤمن فِي الرجعة وعموم الدِّين          |
| • 0                          | صيرورة المؤمن مِنْ الأبدال فِي الرجعة          |
| • 0                          | تكامل أصحاب الحسين الثيه في الرجعة             |
| •A                           | البعث بنبوة                                    |
| ٠٨                           | سورة الكهف والتكامل في الرجعة                  |
| ١٠                           | النمط الثَّانِي من تكامل الرجعة                |
| 17                           | النمط الثَّالِث من تكامل الرجعة                |
| 17                           | تنزل الحور العين فِي الرجعة                    |
| ١٣                           | الجنتان المدهامتان                             |
| ١٤                           | النمط الرابع من تكامل الرجعة                   |
| ي معرفتها                    | تفاوت التكامل في الرجعة بحسب التفاوت في        |
| ں وذو القرنين )              | الرجعة ملحمة تكامل نوعي خطير ( جرجيس           |
|                              | النمط الخامس من تكامل الرجعة                   |
| 17                           | المسخ في الرجعة                                |

الرجعة البيضاء والكرة الزهراء وأساؤها .....

| ٣٧٩   | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                      |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| 119   | فتنة القبر وامتحانه                                               |
| 119   | الشيطان يلاحق الإنسان إلى القبر                                   |
| 17•   | وجاءه ملكا القبر فامتحناه                                         |
| 17    | أتاه ممتحنا القبر                                                 |
| 177   | الوقاية مِنْ فتنة القبر                                           |
| ١٢٥   | العقاب والفتنة والامتحان والمساءلة والتكليف مستمر إلى آخر القيامة |
| 170   | فوائد معرفة الرجعة                                                |
| 771   | المساءلة عَلَى الصراط                                             |
| 179   | الرجعة تكامل نوعي                                                 |
| 179   | قاعدة فِي تعدد طبقات ودرجات الرجعة                                |
| ١٣١   | ولاية المؤمن يوم القيامة                                          |
| 177   | المستضعفون يوم القيامة                                            |
| ١٣٤   | إبليس والشياطين مصدر الشرور في المخلوقات ذَاتَ الأرواح            |
|       | الرجعة لسائر الموجودات من الملائكة والجن والحيوانات               |
| ١٣٦   | الرجعة لبقية الموجودات                                            |
| 1 & 1 | الرجعة والأمور العظام                                             |
| 181   | التكامل فِي الرجعة وروايات الطينة والأظلة وأحوال الطينة           |
| ١٤١   | تمحيص الطينة لكل البشر في الرجعة                                  |
| ١٤٣   | التكامل الطيني فِي الرجعة للفريقين                                |
| 101   | حقيقة الطينة والأظلة والأشباح                                     |
| 107   | قاعدة في المعراج                                                  |
| 100   | قاعدة أخرى معاكسة للمعراج                                         |

### الفضِّ لللقاسِّعُ

## الرجعة وجملة عوالم سابقة ( لاحقة ) عالم الطينة والأظلة والأشباح والذر

| 109         | ملاحظة                                                 |
|-------------|--------------------------------------------------------|
| 171         | مناسبة الرجعة وبقية العوالم                            |
| 177"        | الرجعة إلى الدُّنْيَا والرجعة لعوالم الآخرة            |
| 170         | محاور تمهيديةمعاور تمهيدية                             |
| 170         | المحور الأول : طبقات ومراتب الإنسان                    |
| 177         | المحور الثاني : طبقات ومراتب الإنسان الكامل            |
| ١٦٧         | المحور الثالث : لكل طبقة مِنْ وجود الإنسان لوازم وآثار |
| ١٧٠         | المحور الرابع : ما هو أصل أصول الإنسان                 |
| ١٧٤         | هيمنة النبي عَيَّالِهُ ونظام الحجج                     |
| ١٧٤         | ضوابط وقوالب                                           |
| ١٧٦         | حقيقة تفسير القرآن بالقرآن                             |
| <b>\</b> VA | آية الْمُاهلة ﴿ أَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ﴾              |
| 174         | لرجعة وعالم الأشباح                                    |
|             | تعريف الأشباح                                          |
| ١٨٤         | عالم الميثاق                                           |
| \AV         | تطابق الأظلة والمثال وتعددهما                          |
| ١٨٨         | الأظلة ومثال كل شيء فِي العرش                          |
| 191         | بين اللطافة فِي الأجسام والتجرّد المحض                 |
| ١٩٨         | أسرار المعراج وطبقات الأبدان                           |

| ۳۸۱ | فهرس الموضوعاتفهرس الموضوعات                                              |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| 199 | والفاضل بمعنى النضح أيضاً                                                 |
| ۲۰۲ | ظلك وظل الله                                                              |
| ۲۰۲ | فوقية عالم الأظلة على عالم الجنة                                          |
| ۲۰۰ | كلمات العلماء في الأظلة                                                   |
| ۲۰٥ | الشَّيْخ النهازي فِي مستدرك السفينة فِي مادَّة ظلل                        |
| ۲۰٥ | -<br>قولان لعلماء الإمامية                                                |
| ۲۰٦ | تفصيل الأقوال في الأظلة والأشباح                                          |
| ۲۰۷ | ١_الشَّيْخ المفيد في المسائل السروية                                      |
| ۲۰۸ | ويُلاحظ فِي كلام الشَّيْخ المفيد جملة مِنْ النقاط                         |
| ۲۱۳ | معنى قبلية الألفي عام                                                     |
| ۲۱۶ | كلام المفيد في الأظلّة والأشباح                                           |
| ۲۱۹ | مُلْخَص نظرية المفيدمُلُخَص نظرية المفيد                                  |
| ۲۲۰ | اجوبة إشكالات الشَّيْخ المفيد                                             |
| ۲۲۰ | تعدّد مراتب الموت                                                         |
| ۲۲۲ | الجواب عَما تمسَّك به المفيد والملا صدرا                                  |
| ۲۲۳ | بين التناسخ والأظلة والأشباح                                              |
| ۲۲۳ | ملاحظات على نظرية الملا صدرا                                              |
| ۲۲۷ | بدء خلق الانسان وتقلبه في بطن أمه                                         |
| ۲۳۱ | تعدد طبقات الجسم قبل الولادة الدنيوية وَبَعْدَها برهان أوَّل عَلَى الأظلة |
| ۲۳۱ | نظرية الحكيم الزنوزي في المعاد تصوير وبرهان إنيّ ثان للأظلة               |
| ۲۳٤ | حقيقة فاعلية نفخ الروح                                                    |
| ۲۳٤ | -<br>برهان ثالث : برهان الأشرف عَلَى وجود عالم الأظلة والأشباح            |
|     | البرهان الرَّابِع عَلَى الأظلة : برهان تطابق قوس الصعود والنزول           |
| 740 | برهان خامس عَلَى عالم الأظلّة والأشباح                                    |
| ۲۳٦ | برهان سادس الفوارق بين حقيقة الأظلة والأشباح وبين التناسخ                 |
|     | برهان سابع عَلَى عالم الأظلة والأشباح نظرية أن العلم تذكر بتوسط البديهيات |

| ۲۳۸   | البُّرهان الثامن : الرجعة برهان عَلَى عالم الأظلة والأشباح                    |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 7 £ 7 | برهان تاسع تذكر ونسيان العوالم السابقة البديهيات مخزون من عوالم سابقة         |
| 7 2 7 |                                                                               |
| 7 8 0 | ذاكرة الإنسان على نوعين                                                       |
| ۲٤۸   | نسيان وتذكر الأرواح للعوالم                                                   |
| ۲٥٣   | النشأة الملكوتية غير عاصمة ومفتقرة للتكامل سببية النزول لمزيد من العروج       |
| Y00   | الكينونة السابقة عالم الهواء سكن الأرواح قبل الأصلاب                          |
| YOV   | الكينونة السابقة المبدأ هو العقبي من الجنة إلى الجنة ومن النار إلى النار      |
| YoV   | روايات خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام                                      |
| ۲۷۰   | كلام الشَّيْخ الطوسي                                                          |
| ۲۷۲   | كلام بن شهر آشوب                                                              |
| ۲۷٤   | ضوابط متممة مفسرة وموضحة للقول بتقدم الأرواح عَلَى الاجساد                    |
| ۲۷٦   | الاختيار قبل عالم الدُّنْيَا وبعدها                                           |
| ۲۸۳   | التغاير بين نفخ الروح وإنشاؤها                                                |
| ۲۸۰   | أنياط وأنواع شعور الروح                                                       |
| ۲۸۸   | كلام نعمة الله الجزائري فِي الأظلة والأشباح                                   |
| ۲۸۹   | شرح ماهية الذَّر                                                              |
| ۲۸۹   | عدد عالم الذَّر                                                               |
| ۲۹۰   | فوائد هَذِهِ الرواية                                                          |
| 791   | أخذ العهد بالرجعة فِي الميثاق قبل الذركما أخذ العهد بالتوحيد والنبوة والولاية |
| 797   | أخذ العهد والإقرار بالرجعة عَلى النبيين فِي عالم الميثاق                      |
| ۲۹٤   | العلاقة بين الأرواح والأشباح                                                  |
|       | طائفة أخرى من روايات الأظلة والأشباح                                          |
|       | تنوع الأخوة بحسب طينة كل عالم                                                 |
|       | الأظلة عالم جسماني لطيف حسيٌّ شاعرٌ                                           |
|       | أوصاف لعالم الأظلّة                                                           |
| ۳۰۰   | ماهية وحقيقة عالم الأظلة                                                      |

| ************************************** | فهرس الموضوعات                             |
|----------------------------------------|--------------------------------------------|
| ٣٠٦                                    | فريضة الديانة فِي الأظلة                   |
| ٣٠٦                                    | الدِّين فِي الأظلة                         |
| ٣٠٦                                    | التكامل في الأظلة                          |
| ٣٠٧                                    | الرسول نبي الأنبياء وعلي إمام الأنبياء .   |
| ٣٠٩                                    | الديانة في الجنة                           |
| ٣١١                                    | تكامل الأنبياء فِي الأظلة                  |
| يا وآدم بين الماء والطين               | كُنْت نبياً وآدم بين الماء والطين ، كنت ول |
| ٣١٥                                    | ولاية علي الثِّلا نبأ عظيم                 |
| ٣١٦                                    | تقدم فاطمة عليك على الأنبياء               |
| ٣١٧                                    | ظل الله                                    |
| ٣١٩                                    | عالم الأظِلة ونفخ الروح                    |
| ٣١٩                                    | الأظلة معنى الاستظلال تحت العرش .          |
| كل على الآخر                           | تسمية وإطلاق عالم الذر والميثاق والطينة    |
| للة                                    | الطواف بالعرش العروج الروحي والأض          |
| <b>"YT"</b>                            | عروج أرواحهم الكثير للعرش                  |
| <b>**YV</b>                            | الفرق بين العروج والموت                    |
| <b>**YV</b>                            | عروج روح المؤمن أو الإنسان فِي المنام      |
| ٣٣٠                                    | وجه الجمع بين الروايات الثلاثة             |
| عالم الأظلة والأشباح                   | حقيقة الروح وطبقات الأرواح بحسب            |
| ٣٣١                                    | اللسان الأول                               |
| الدنيوية٥٣٣                            | قاعدة قبلية خلق الأجسام الأخروية على       |
| <b>***</b> A                           | اللِّسان الثَّانِي                         |
| <b>***</b> A                           |                                            |
| ΥΥA                                    | اللِّسان الرَّابع                          |
| ٣٣٩                                    |                                            |
| دان الأرضية                            | إسكان الأرواح الهواء قبل نفخها في الأب     |
| رُّوُح                                 | اللِّسان السَّادِس : تكرّر عروج ونزول ال   |
| ٣٤٣                                    | اللِّسان السَّابع : وفيه زوايا             |

| الرجعة وعوالم أخرى |                                                    |
|--------------------|----------------------------------------------------|
|                    | تعدد الأبدان للإنسان                               |
| ٣٥٦                | عدد النفخات                                        |
| ٣٥٨                | الموت لطبقة من الروح أولطبقات                      |
| ٣٥٨                | الموت الدنيوي غيبة ثم ظهور                         |
| ٣٥٩                | طبقات النوم تابع لطبقات الرُّوُح                   |
| ، الموت            | تعالي بعض طبقات أرواح النبي والوصي عن قدرة قبض ملك |
| ٣٦٥                | والدخول في الصور نحو من نفخ الروح فيها             |
| ۳٦٧                | الإحياء المبتدأ في الجنة                           |
| ٣٦٧                | الموت والإحياء في الجنة                            |
| <b>~</b> Vo        | فهرس الموضوعات                                     |