

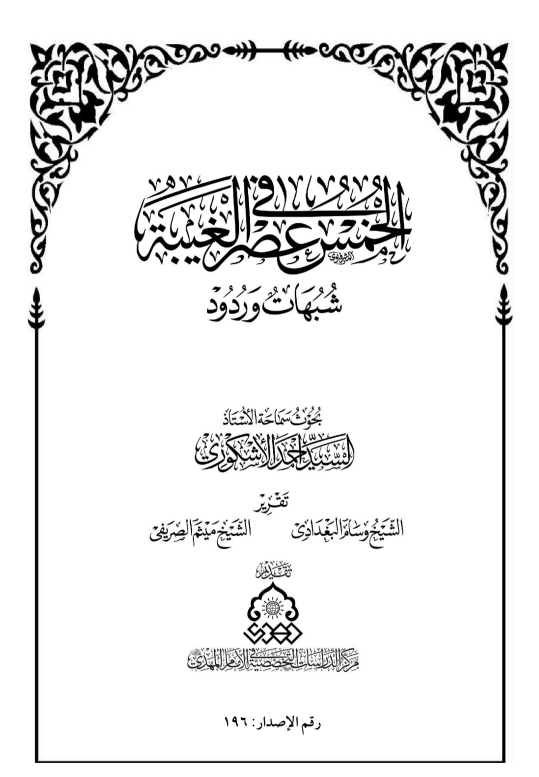
# مبريهانځوردود شبهانځوردود



جُونَ سَمَا خُهُ اللهُ تَالَّذَ اللهُ تَالَّذَ اللهُ تَالَّذَ اللهُ تَالَّذُ اللهُ تَالَّذُ اللهُ تَالَّذُ اللهُ اللهُو

تَقَنْزِيرَ الشَّيَخُ وَسُامِّ البَغِدَاذِي تَقَنْزِيرَ الشَّيَخُ مَيْثَمَّ الطِّرَيفِي الشَّيَخُ مَيْثُمَّ الطِّرَيفِي





الخُمُس في عصر الغيبة
(شبهات وردود)
بحوث سهاحة الأُستاذ السيِّد أحمد الإشكوري
تقرير
الشيخ وسام البغدادي والشيخ ميثم الصريفي
الطبعة الأُولىٰ: ١٤٣٩هـ
عدد النسخ: ٣٠٠٠
النجف الأشرف
جميع الحقوق محفوظة للناشر

### بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدّمة المركز:

تحتضن العقيدة المهدويَّة الكثير من المسائل المهمَّة التي ما زالت تحتاج إلى تحقيق وتعميق في كثير من العلوم والمعارف الإنسانية حيث إنَّها ترتبط بشكل أو آخر بالعقيدة المهدويَّة، لذا كان ممَّا ينبغي على الباحثين وأهل الاختصاص، كلُّ في بابه، إيجاد العوامل المشتركة بين اختصاصهم وبين الهدف المرجوِّ من خلقة الخليقة وتحقيق دولة العدل الإلهي على يد صاحب العصر والزمان على.

ولا نريد الخوض في مجالات العلوم المختلفة وكيفية ارتباطها بالقضيّة المهدويّة بقدر ما نريد التأكيد عليه هنا من وجود بعض المسائل الفقهية المهمّة والتي يختلف الرأي فيها بين عصر حضور الإمام المعصوم عليه وغيبته، مثل صلاة الجمعة والقول بوجوبها العيني في عصر الحضور والتخييري أو الاستحبابي أو التوقُّف فيها في عصر الغيبة.

وكذا الجهاد الابتدائي وجوازه في عصر حضور المعصوم عليتكلا بحسب ما يراه الفقهاء من المصلحة وبين حرمته أو جوازه كذلك في عصر الغيبة.

كما أنَّ هناك بعض المسائل الفقهية المتَّفق عليها بين الأصحاب قديماً وحديثاً إلَّا أنَّها واجهت بعض الشبهات الحديثة وروَّجت لها وسائل الإعلام المعادية للمذهب من خلال أبواقها الإعلامية أو

٤ ...... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

المحسوبة على الحوزة العلمية - مع الأسف -، والهدف منها تضعيف الحصن الحصن الحصن للتشيُّع وهو المرجعية الدينية وإيجاد شرخ بين القاعدة المتمثِّلة بالأُمَّة وبين القيادة في عصر الغيبة والمتمثِّلة بالمرجعية.

ومن هذه المسائل (مسألة وجوب الخُمُس في عصر الغيبة) حيث حاول بعض من ينتسب لأهل العلم المساس بهذا المسلَّم الفقهي - اجتراراً من شبهات الحداثيين وغيرهم - والتشكيك بوجوب الخُمُس في عصرنا من خلال إلقاء أوهام يحسبها غير المطَّلع إشكالات.

وهذا الكتاب ما هو إلّا نافذة علمية للإجابة على أغلب إن لم يكن جميع هذه الشبهات بطريقة واضحة في السبك عميقة في المضمون سلسة في البيان لسياحة السيِّد أحمد الإشكوري أُستاذ الدراسات العليا في في البيان لسياحة السيِّد أحمد الإشكوري أُستاذ الدراسات العليا في الحوزة العلمية في النجف الأشرف، حيث تعرَّض إلى مسألة الخُمُس بروح موضوعية منفتحة على السرأي الآخر، وأجاب عن جميع التساؤلات والإشكالات بأُسلوب علمي رصين خالٍ من التهكُّم والاستفزاز بعكس الطريقة التي يحاول أصحاب الشبهة من طرح شبهاتهم حيث امتازوا بالخروج عن الموضوعية العلمية ومحاولة استفزاز الحوزة العلمية، وهم يعلمون قبل غيرهم أنَّ الحوزة العلمية لا تُستَفزُ بمثل هذه التهكُمات والطريقة الاستعراضية المتهالكة التي يحسب أصحابها أنَّه على شيء، وقد فاتهم أنَّه م زبد سيذهب جفاءً، والحوزة العلمية ماكثة تنفع الناس.

وقد كان من حسن توفيق مركز الدراسات التخصُّصية في الإمام المهدي هم مراجعة هذا السفر القيِّم وطباعته بعد أن طبع لسماحة المؤلِّف كتاب (الإساءة إلى القائم الشائم المؤلِّف كتاب الإساءة إلى القائم المؤلِّف المست أوَّل قارورة كُسِرَت في

مقدّمة المركز ......ه

الإسلام) و(العقيدة المهدويَّة إشكاليات ومعالجات)، وهذا هو الكتاب الثالث لساحة المؤلِّف ينال المركز حظوة طباعته ونشره، ليُشكِّل رافداً مهيًّا للمكتبة العلمية ولطلَّاب الحقيقة وروّادها.

نسأله تعالى التوفيق لنا ولسماحة المؤلِّف وللمؤمنين، وأن يجعلنا من أنصار صاحب الزمان على ومقويَّة سلطانه.

مدير المركز السيِّد محمِّد القبانچي

# بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره ونعوذ به من شرور أنفسنا وسيِّئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضلَّ له، ومن يُضلل فلا هادي له.

وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمّداً عبده ورسوله، نبيّ الرحمة، وشفيع الأُمَّة، خير البريَّة، وأفضل الخلق، خاتم الأنبياء هي ، وعلى آله الطيّبين الطاهرين، أُمناء الله على الدين، والكهف الحصين، وغياث المضطرّ المستكين.

قال عزَّ من قائل: ﴿ وَمَا لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِنْ يَتَّبِعُ وِنَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ وَإِنَّ الظَّنَّ لا يُغْنِي مِنَ الْحُقِّ شَيْئاً ۞ ﴾ (النجم: ٢٨).

إنَّ مسألة إثارة الظنون من أقدم الوسائل التي لجا إليها المشكّكون، وهي معركة قائمة بين أصحاب الحقّ والباطل في عالم المنهج، وأول مصائد الشيطان ترك التثبُّت والاعتهاد على الموهوم والخرافة العلمية وتفعيل لغة التشكيك، ثمّ يستدرج الظانَّ إلىٰ نشر ظنّه، قال الإمام الصادق علينًا «إنَّ الناس أولعوا بالكذب علينا...، وإنّ أحدِّث أحدهم بالحديث فلا يخرج من عندي حتَّىٰ يتأوَّله علىٰ غير تأويله، وذلك أنَّم لا يطلبون بحديثنا وبحبنا ما عند الله، وإنَّما يطلبون به الدنيا، وكلٌ يُحِبُّ أن يُدعىٰ رأساً...»(۱).

<sup>(</sup>١) اختيار معرفة الرجال للطوسي (ج ١/ ص ٣٤٧/ ح ٢١٦).

٨ ...... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

وأخطر ما يستغلُّه الظانُّون هو عدم معرفة الكثير من الناس، فيلبِسون الأمر عليهم، فيتحدَّثون بالحديث التخصُّصيي في الأروقة العامَّة.

وقد أُثيرت شبهات بدواعي مختلفة ومن أكثر من منهج حول فريضة الخمس، فتعرَّضنا لبعضها ودفع تلك الشبهات التي تُثار على هذا الحكم، وردّ الاعتراضات والانتقادات التي تواجه أبناءنا بلغة علمية متوسِّطة؛ لينتفع الأكثر.

وقد قام كلُّ من الفاضلين الشيخ وسام البغدادي والشيخ ميثم الصريفي بتقريرها وتنقيحها، وقد بذلا جهداً مشكوراً وسعياً محموداً، فأسأل الله على له التوفيق والسداد في نشر علوم آل محمد الله عمد الأخرة لها، والله المسدِّد.

أحمد

# بسم الله الرحمن الرحيم

### مقدّمة المقرر:

الحمد لله الملك المعبود، ذي العطاء والمنِّ والجود، واهب الحياة وخالق الوجود، الذي اتَّصف بالصمدية وتفرَّد بالوحدانية، والملائكة وأُولو العلم علىٰ ذلك شهود، والصلاة والسلام علىٰ خير أصفيائه محمّد والأئمَّة الطاهرين أسرار الوجود.

وبعد، قال مولانا أمير المؤمنين عليٌ غَلَيْكُ: "إِنَّهَا سُمِّيَتِ الشُّبْهَةُ شُبْهَةً لأَنَّهَا تُشْبِهِ الْحُتَّ، فَأَمَّا أَوْلِيَاءُ الله فَضِيَا وُهُمْ فِيهَا الْيَقِينُ، وَدَلِيلُهُمْ سَمْتُ الْهُدَى، وَأَمَّا أَعْدَاءُ الله فَدُعَا وُهُمْ فِيهَا الضَّلَالُ، وَدَلِيلُهُمُ الْعَمَى، سَمْتُ الْهُدَى، وَأَمَّا أَعْدَاءُ الله فَدُعَا وُهُمْ فِيهَا الضَّلَالُ، وَدَلِيلُهُمُ الْعَمَى، فَهَا يَنْجُو مِنَ المَوْتِ مَنْ خَافَه، وَلاَ يُعْطَىٰ الْبَقَاءَ مَنْ أَحَبَّه»(۱).

ما لا شكّ فيه ولا ريب أنّ في كلّ زمانٍ توجد حملات من قِبَل البعض لتشكيك المؤمنين ببعض العقائد والأحكام التي يُراد بها تضعيف المذهب الحقّ والحدّ من انتشاره. والتشكيك بمنظومة الدين والمؤسّسة الدينية وعلى رأسها العلماء والفقهاء الذين بذلوا جهد السنين لإيصال معالم الدين إلىٰ أتباع الأئمّة الطاهرين عليها .

وقد اعتمد هؤلاء المشكِّكين على وسائل وطُرُق غير خاضعة للدقَّة والأمانة العلمية، وذلك لأجل الانتصار للهويَّة أو التحزّبية

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة (ص ٨١/ الخطبة ٣٨).

١٠ ...... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود) وغيرها من المارب التي بانت واضحة لكلً متدبِّر وناظر في وقتنا المعاصر.

وعلىٰ الرغم من كلِّ هذا فإنَّنا علىٰ يقين وبحمد الله بأنَّ هذا المذهب الحقّ محفوظ برعاية الإمام صاحب الزمان في ونوّابه من العلاء العاملين، حيث إنَّنا نجد في كلِّ عصر ترد فيه مثل هذه الهجهات هنالك من العلهاء والفقهاء والأستاذة في الحوزة العلمية حفظهم الله جميعاً ورحم الماضين منهم من يتصدّىٰ لردِّ هذه الشبهات وبيان مواطن الزيغ فيها ودفعها وصون المؤمنين من الوقوع في غياهبها، وليس ذلك إلَّا دفاعاً عن شريعة سيِّد المرسلين وسيرة الأثمَّة الطاهرين والفقهاء من الطائفة الحقّة.

وبين يديك عزيزي القارئ باقة من إفاضات سياحة سيِّدنا الأُستاذ أحمد الإشكوري حول ما يُطرَح في الساحة المعاصرة من شبهات تتعلَّق بفريضة الخُمُس وما يدور حولها من الأسئلة، التي ألقاها علىٰ مسامعنا سياحة السيِّد في مجلس درسه وبعض الجلسات العلمية.

ونسأل الله له المزيد من الحفظ والتوفيق، وأن يجعله ذخراً للدين والمذهب، بحقّ محمّد وآل محمّد.

وسام البغدادي النجف الأشرف (١٥/ شعبان/ ١٤٣٩هـ)

الشبهة الأولى:

عدم تشريع فريضة الخُمُس في أرباح المكاسب

### مفاد الشبهة

قيل: إنَّ مسالة وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب من المستحدَثات التي دخلت باسم الإسلام، ولا توجد أدلَّة قرآنية، أو روائية على تشريعها، وإنَّا شُرِّعت لأغراض مذهبية، وسياسية، واستغلَّ فقهاء الشيعة هذا الصنف لتحقيق مآربهم.

# ردُ الشبهة

إنَّ الملاحظ في كليات المستشكل عدم تقصّي أدلَّة هذه المسالة، أو غضً الطرف عنها، وذلك لأنَّ ما ذُكِرَ من الأدلَّة في إثبات تشريع هذا الصنف لا يمكن التشكيك به البتَّة، وإليك بيانها مفصَّلاً:

# الدليل الأول: القرآن الكريم:

وذلك من خلال قوله تعالى في سورة الأنفال: ﴿ وَاعْلَمُ وا أَنَّمَا غَنِمْ عَنِمْ مِنْ شَيْءٍ فَا أَنَّ لِللهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي وَالْيَتَايِ غَنِمْ عَنْ وَالْيَتَايِ وَالْيَتَايِ وَالْيَتَايِ وَالْيَتِايِ وَالْيَتِايِ وَالْيَتِايِ وَالْيَتِايِ وَالْيَتِايِ وَالْيَتِايِ وَالْيَتِايِ وَالْيَتِالِ وَالْمُساكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ (الأنفال: ١٤)، فالآية المباركة ظاهرة بسبب إطلاقها في وجوب الخُمُس في مطلق ما يغنمه الإنسان، ويدلُّ على ذلك قرائن عدَّة:

القرينة الأُولىٰ: التحليل اللغوى والعرفي لمادَّة (غَنِم):

إِنَّ مادَّة (الغنيمة) بحسب معناها اللغوي، وكذا العرفي يدلُّ علىٰ

١٤ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

ثبوت الخُمُس لمطلق الفوائد والأرباح، فعندما يقال: غَنِمَ فلانُّ المالَ (غَنِمَ) يعني: استفاد وربح والغنيمة هي الرّبح والفائدة، وليست هي خاصَّة بغنيمة الحرب فقط، وهذا ما صرَّح به جمع كبير من علماء اللغة، فقد ذكر الخليل بن أحمد الفراهيدي في كتابه العين - الذي يُعَدُّ من الكُتُب اللغوية القديمة والمهمَّة عند العامَّة والخاصَّة - قائلاً: (الغُنُم أو الغنُم الفوز بالشيء من غير مشقَّة) (()، وفي لسان العرب عن التهذيب الغني: (الغُنم: الفوز بالشيء من غير مشقَّة) (الغُنم فول الكسائي: (الغُنم: الفوز بالشيء من غير مشقَّة) الفوز بالشيء)، وقال الأزهري في تهذيب اللغة: (قال الليث: الغنم الفوز بالشيء)، وقال الراغب في الفردات: (الغَنَم معروف والغُنْم إصابته والظفر به ثمّ استُعمِلَ في كلً مظفور به من جهة العدى، وغيرهم، والمغنم ما يُغنَم، وجمعه مغانم، وظفور به من جهة العدى، وغيرهم، والمغنم ما يُغنَم، وجمعه مغانم، قال: ﴿ فَعِنْدَ اللهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةُ ﴾ [النساء: ٤٤]) (").

إذن حسب التحليل اللغوي، والفهم العرفي لمادَّة (الغنيمة) إنَّها تفيد مطلق الفائدة وغير مختصَّة بغنيمة الحرب.

مضافاً إلى ذلك فقد صرَّح جمع من علماء أهل السُّنَّة بأنَّ المعنى اللغوي للغنيمة في الآية الكريمة عامُّ حيث ذكر صاحب المنار قائلاً: (الغنيمة في اللغة الفائدة والربح المتحصّل بدون مشقَّة) (أ)، وقد ذكر القرطبي في تفسيره (الجامع المحكام القرآن) بأنَّ معنى الغنيمة عامُّ، وإن ذهب إلى اختصاصها الأجل السياق ولكن المهمّ في كلامه هو أنَّ المعنى اللغوي لهذه المفردة عامُّ (٥).

<sup>(</sup>۱) العين للخليل الفراهيدي (ج ٢/ ص ١٣٥٩).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب لابن منظور (ج ١٢/ ص ٤٣٤).

<sup>(</sup>٣) المفردات للراغب الأصفهاني (ج ١/ ص ٦١٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير المنار (ج ٦/ ص ٣٢٣).

 <sup>(</sup>٥) تفسير القرطبي (ج ٨/ ص ١).

استُخدِمَت مادَّة (غَنِم) في الكتاب الكريم في مطلق الفوائد، وليس فقط في غنيمة دار الحرب، وذلك كقوله تعالى: ﴿فَعِنْدَ اللهِ مَغانِمُ كَثِيرَةٌ ... ﴾ (النساء: ٩٤)(١)، فقد ذهب أغلب المفسِّرين إلىٰ أنَّ المراد من (المغانم) هو مطلق الفوائد سواء كانت دنيوية أو أُخروية(٢).

وقال تعالىٰ: ﴿وَعَدَكُمُ اللّهُ مَغَانِمَ كَثِيرَةً تَأْخُذُونَها فَعَجَّلَ لَكُمْ هُذِهِ ﴾ (الفتح: ٢٠)، فقد ورد في تفسير هذه الآية الكريمة بأنبًا تشير إلىٰ مغانم خيبر، وهذا التفسير غير دقيق؛ وذلك لأنَّ الملاحظ في الآية الكريمة أنَّ الله تعالىٰ وعد بالمغانم لمن شارك في غزوة خيبر، وبالتالي فيجب أن تكون من غير المغنائم التي تمَّ الحصول عليها في الحرب، وحصوصاً أنَّ الله تعالىٰ يَعِدُ بالخير الكثير والثواب العظيم، وهذان الوصفان ينسجهان مع غير غنائم الحرب، وإن كانت من مصاديقها.

ومن هنا قال الآلوسي في روح المعاني: (وهي على ما قال ابن عبّاس ومجاهد وجمهور المفسّرين ما وعد الله تعالى المؤمنين من المغانم إلى يوم القيامة)، وكما هو معلوم أنَّ المغانم التي وعد الله بها إلى يوم القيامة غير مختصَّة بالحرب، بل تشمل جميع المكاسب والنَّعَم والعطايا.

مضافاً إلىٰ ذلك أنَّ النصوص الواردة في مصادر المسلمين قد صرَّحت بأنَّ مادَّة (غَنِم) في مطلق الفائدة، منها:

ما رواه الشيخ الكليني إلله عن أبي عبد الله عليك ، قال: قال أمير

<sup>(</sup>١) المفردات للراغب الأصفهاني (ج ١/ ص ٦١٥).

<sup>(</sup>٢) مجمع البيان للطبرسي (ج ٣/ ص ١٤٥)؛ التفسير الكبير للفخر الرازي (ج ١/ ص ١٥٨). 10٣٤)؛ تفسير القرطبي (ج ١١/ ص ٢٧٨).

١٦ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

المؤمنين عليه القدموا الدعاء عند أربع: عند قراءة القرآن، وعند الأذان، وعند نزول الغيث، وعند التقاء الصفين للشهادة»(١).

ومنها: ما رواه الشيخ الطوسي إلى عن النبيّ في وصيّته لأبي ذرِّ، قال: «يا أبا ذرِّ، اغتنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك، وصحّتك قبل سقمك، وغناك قبل فقرك، وفراغك قبل شغلك، وحياتك قبل معاتك»(۱)، وقال في أيضاً: «إذا عملت أُمَّتي خمس عشرة خصلة حلّ بهم البلاء: إذا كان الفيء دولاً، والأمانة مغنهاً، والصدقة مغرماً»(۱).

وروىٰ الحاكم في مستدركه عن النبيِّ (صلىٰ الله عليه [وآله])، قال: «الرهن له غنمه وعليه غرمه»(٤).

وروى ابن ماجة في سُننه عن النبيّ (صلى الله عليه [وآله]) أنّه قال: «من دفع الزكاة فليقل وهو يدفع الزكاة: اللّهم اجعلها مغناً ولا تجعلها مغرماً»(٥)، فقوله: «اجعلها مغناً» يعني: اجعلها فائدة، ومنفعة في الآخرة ولا تجعلها خسارةً.

وروىٰ أحمد في مسنده عن عبد الله بن عمرو، قال: قُلْتُ: يَا رَسُولَ الله، مَا غَنِيمَةُ مَجَالِس الذِّكْرِ الجَنَّةُ الجَنَّةُ الجَنَّةُ »(١٠).

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني (ج ٢/ ص ٤٧٧/ باب الأوقات والحالات التي تُرجى فيها الإجابة/ ح ٣).

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسي (ج ٢/ ص ١٠٣).

<sup>(</sup>٣) الوسائل (ج ١٧/ ص ٣١١/ باب تحريم الغناء حتَّىٰ في القرآن وتعليمه وأُجرته/ ح ٣١).

<sup>(</sup>٤) مستدرك الصحيحين للحاكم النيسابوري (ج ٢/ ص ٥٨)، وعلَّق عليه بأنَّه صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٥) سُنَن ابن ماجة (ج ٥/ ص ٤٤٨).

<sup>(</sup>٦) مسند أحمد (ج ١٣/ ص ٤٠٣).

الشبهة الأُولىٰ: عدم تشريع فريضة الخُمُس في أرباح المكاسب .....

هذه وغيرها من الروايات التي وردت في كُتُب المسلمين التي استخدمت مادَّة (غَنِم) في مطلق الفائدة، فمن يدَّعي اختصاصها بغنيمة الحرب عليه أن يُقدِّم مستنداً يُثبِت لنا أنَّ الشارع المقدَّس قد خصَّص لفظ الغنيمة كمصطلح شرعي لغنيمة الحرب فقط، فإنَّ استخدامها في غنيمة الحرب لا يعني اختصاصها فيه؛ وذلك لأنَّ المورد لا يُخصِّص الوارد كها هو واضح.

القرينة الثالثة: القرائن الداخلية من نفس آية (الغنيمة):

فإنَّها واضحة في دلالتها على مطلق الفائدة، وهي:

أَوَّلاً: قوله تعالى: ﴿ مِنْ شَيْءٍ ﴾، فإنَّ لفظ (الشيء) يُطلَق حتَّىٰ على المال اليسير، وأموال الحرب كثيرة، ولا تُناسِب المال القليل، فإطلاق لفظ (الشيء) يفيد العموم.

ثانياً: أنَّ آية (الخُمُس) سبقتها آيات تخاطب المؤمنين، ولم تقل: المجاهدين أو المقاتلين، فلو كانت الآية ناظرة إلى الحرب لكان المناسب أن تخاطب المجاهدين والمقاتلين.

ثالثاً: ورد أيضاً في الآيات السابقة عبارة: ﴿أَمْوالُكُمْ ﴾(١)، فالغنيمة تكون إشارة إلى تلك الأموال لا خصوص أموال الحرب(٢).

### إشكال ودفع:

استدلَّ البعض بخصوص الخُمُس بغنيمة الحرب في الآية؛ وذلك لأنَّما وردت ضمن سياق آيات الجهاد، لذا فإنَّ قوله تعالىٰ: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُمْ ﴾ (الأنفال: ١٤) يشمل الغنائم الحربية بحسب السياق الذي قبلها وبعدها.

<sup>(</sup>١) قوله تعالىٰ: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّما أَمُوالُكُمْ وَأَوْلادُكُمْ فِتْنَةً ﴾ (الأنفال: ٢٨).

<sup>(</sup>٢) المستند للخوئي (ج ٢٥/ ص ١٩٦).

وهذا مردود بأنَّ قرينة السياق إن كانت تعود إلى قرينة المورد فإنَّه بالاتّفاق المورد لا يُخصِّص الوارد، وإن كانت قرينة السياق أوسع من قرينة المورد عرفاً وعقلائياً، فلا يمكن أن تكون هذه القرينة مخصِّصة؛ وذلك لأنَّ قرينة السياق هنا إمَّا أن تكون بمثابة القرينة المتَّصلة، وعليه تمنع الظهور في العموم، أو تكون بمثابة القرينة المنفصلة، وعلى جميع الأحوال لا يمكن الالتزام بذلك في موردنا؛ لأنَّ قبول هذه الدعوى يلزم منه عدم انعقاد العموم في كافَّة الآيات القرآنية، ولا يوجد فيها أيُّ يكن عامٍّ أو قاعدة كليَّة؛ لأنَّ في أغلب آيات القرآن الكريم توجد قرينة السياق.

مضافاً إلى ذلك فإنَّ في قرينة السياق يجب أن يلحظ فيها جميع خصوصياتها لا بعضها، وعليه ستكون الآية مختصَّة بغنائم الحرب في خصوص معركة بدر وفقاً للسياق الذي جاءت به الآية الكريمة، وهذا ممَّا لا يلتزم به أحد من المذاهب الإسلاميَّة.

# القرينة الرابعة: النصوص المفسِّرة لآية الخُمُس:

وردت نصوص عدَّة قد فسَّرت آية الحُمُس بمطلق الفوائد لا في خصوص غنيمة الحرب، منها: صحيحة عليِّ بن مهزيار عن أبي جعفر عليه ورد فيها ما نصُّه: «فأمَّا الغنائم والفوائد فهي واجبة عليهم في كلِّ عام، قال الله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْ تُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ فَي كلِّ عام، قال الله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْ تُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي وَالْيَتامِي وَالْمَساكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ وَما أَنْزَلْنا على عَبْدِنا يَوْمَ الْفُرْقانِ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعانِ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ وَما أَنْزَلْنا على عَبْدِنا يَوْمَ الْفُرْقانِ يَوْمَ الْتَقَى الجُمْعانِ وَالله على كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ الأَنفال: ٤١]، والغنائم والفوائد يرحمك والله فهي الغنيمة يغنمها المرء، والفائدة يفيدها، والجائزة من الإنسان

فإنَّ عطف الإمام لمفردة (الفوائد على الغنائم) ظاهر في العطف التفسيري، وأنَّ المراد بالغنائم هي نفس الفوائد.

وفي رواية عن الإمام علي حول معنى ﴿غَنِمْتُمْ ﴾ في الآية الكريمة حيث يقول تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ (الأنفال: ٤١) سُئِلَ علي عن ذلك فأجاب علي : «هي والله الإفادة يوماً بيوم» (٢٠) فإنَّ هذه الرواية واضحة الدلالة في تطبيق الغنيمة على عموم الإفادة يوماً بيوم، واشتها لها على التعليل لا يقدح في المقصود من الاستدلال بعموم الآية، وسيأتي الجواب عن ذيلها عند التعرُّض لروايات التحليل.

ومن الروايات أيضاً رواية الصفّار في (بصائر الدرجات) بسنده عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر عليه الله على الذه قال: قرأت عليه آية الخُمُس، فقال: «ما كان لله فهو لرسوله، وما كان لرسوله فهو لنا»، ثمّ قال: «لقد يسّر الله على المؤمنين أنّه رزقهم خمسة دراهم وجعلوا لربّم واحداً وأكلوا أربعة حلالاً»، ثمّ قال: «هذا من حديثنا صعب مستصعب لا يعمل به ولا يصبر عليه إلّا ممتحن قلبه للإيمان» (")، فإنّ هذه الرواية تدلُّ على انطباق الخُمُس في الآية الكريمة حتَّىٰ على درهم واحد من خمسة دراهم المرزوقة، فيجب أداؤه حتَّىٰ يكون الباقي حلالاً، ويتوقّف ذلك على صدق الغنيمة على مجموع تلك الدراهم، وهذا التفسير أي دلالتها على صدق الغنيمة على مجموع تلك الدراهم، وهذا التفسير أي دلالتها

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٩٩/ باب وجوب الحُمُس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٥).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٤٤٥/ باب الفيء والأنفال.../ ح ١٠).

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات (ص ٤٩/ الجزء ١/ باب ١٢/ ح ٥).

٢٠ ..... الحُكُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

علىٰ مطلق الفائدة متلائم مع ذيل الرواية من قوله: «صعب مستصعب»؛ لأنَّ غيره لا يكون كذلك.

ومنها ما عن الفقه الرضوي بعد ذكر آية الغنيمة: ... وكلُّ ما أفاده الناس فهو غنيمة، ولا فرق بين الكنوز والمعادن والغوص...، وربح التجارة وغلَّة الضيعة وسائر الفوائد والمكاسب والصناعات والمواريث وغيرها؛ لأنَّ الجميع غنيمة وفائدة»(۱).

ومنها رواية حمّاد بن عمرو وأنس بن محمّد، عن أبيه جميعاً، عن الصادق علينًا السادق علينًا النبيّ النبيّ النبيّ العليّ علينكلا، قال: «ياعليّ، وصيّة النبيّ النبيّ علينكلا، قال: «ياعليّ، وانّ عبد المطّلب سن في الجاهلية خسس سُنن أجراها الله له في الإسلام...»، إلى أن قال: «ووجد كنزاً فأخرج منه الخُمُس وتصدّق به، فأنزل الله: ﴿وَاعْلَمُ وا أَنّما غَنِمْ تُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَ لِللهِ خُمُسَهُ ... الأنفال: ٤١]» (٢).

# الدليل الثانى: السّنَّة الشريضة:

وردت روايات عدَّة عن الأئمَّة اللَّهُ قد بلغت حدَّ التواتر، أو الاستفاضة ممَّا لا يمكن نكرانها، أو الطعن بها تدلُّ وبشكل واضح على وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب ومطلق الفوائد، وإليك بعضها:

١ - صحيحة عليِّ بن مهزيار عن أبي جعفر عليه حيث ورد فيها ما نصُّه: «فأمَّا الغنائم والفوائد، فهي واجبة عليهم في كلِّ عام، قال الله تعالىٰ: ﴿وَاعْلَمُ وا أَنَّما غَنِمْ تُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي

<sup>(</sup>۱) مستدرك الوسائل (جV صV من أبواب ما يجب فيه الخمس حV المستدرك الوسائل (جV

<sup>(</sup>۲) الوسائل (ج ۹/ ص ۹۹٪ باب ٥ من أبواب ما يجب فيه الخمس/ ح (7).

ومحصًل مفاد هذه الصحيحة إيجابه عليك الخُمُس في الفوائد وكلِّ ما يستفيده الإنسان، وكذا الجائزة التي لها خطر.

7 - صحيحته الأُخرى التي ورد فيها ما نصُّه: وعنه، قال: كتب إليه إبراهيم بن محمّد الهمداني: أقرأني عليُّ كتاب أبيك فيها أوجبه على أصحاب الضياع أنَّه أوجب عليهم نصف السدس بعد المؤونة، وأنَّه ليس على من لم يقم ضيعته بمؤونته نصف السدس ولا غير ذلك، فاختلف من قبلنا في ذلك فقالوا: يجب على الضياع الخُمُس بعد المؤونة مؤونة الضيعة، وخراجها لا مؤونة الرجل وعياله، فكتب - وقرأه عليُّ بن مهزيار -: «عليه الخُمُس بعد مؤونته ومؤونة عياله وبعد خراج السلطان» (۲).

وتدلُّ هذه الرواية على إيجاب نصف السُّدُس في ربح الضيعة التي تفي بالمؤونة في كلِّ عام.

إِن قلتَ: كيف يُحُوِّل الإمام عُلليَّلل الخُمُس إلى نصف السُّدُس؟

قلتُ: سيأتي فيها بعد أنَّ للإمام عُللِتُللا حتَّ الولاية علىٰ بيت المال، فله أن يُخفِّف الخُمُس إلىٰ نصف السُّدُس في مدَّة خاصَّة، والظاهر أنَّ هذا

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٩٩/ باب وجوب الخُمُس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٥).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٩/ ص  $^{0.0}$  باب وجوب الحُمُّس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٤).

٢٢ ...... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)
 الحكم كان خاصًا في أيّام حياته تخفيفاً لهم لما كانوا يعانونه من العوز والاضطهاد.

ومضافاً إلى ذلك فهذه الصحيحة تدلُّ أيضاً على وجوب الخُمُس في كلِّ فائدة، كما هو ظاهر من قوله: «وعليه الخُمُس بعد المؤونة ومؤونة عياله...» إلى آخره.

٣ - موثَّقة سياعة، قيال: سيألت أبيا الحسين عَلَيْكُلُ عِن الخُمُس، فقيال: «في كلِّ منا أفي د النياس من قليل أو كثير» (١)، أي كلُّ منا استفاد الناس، وهذه واضحة الدلالة في وجوب الخُمُس في مطلق الفائدة سواء كانت قليلة أو كثيرة.

٤ - صحيحة البزنطي، قال: كتبت إلى أبي جعفر علايتالا: الخُمُس أُخرجه قبل المؤونة أو بعد المؤونة؟ فكتب: «بعد المؤونة»(٢).

٥ - صحيحة الريّان بن الصلت، قال: كتبت إلى أبي محمّد عليك الله الذي يجب علي يا مولاي في غلّة رحى أرض في قطيعة لي، وفي ثمن سمك وبردي وقصب أبيعه من أجمة هذه القطيعة؟ فكتب: «يجب عليك فيه الخُمُس، إن شاء الله تعالى»(")، فإنها تدلُّ على وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب كالغلَّة وثمن السمك والبردي والقصب؛ لاختصاص السؤال بها، فلا تنافي ما تدلُّ على تعلُّ الخُمُس بمطلق الفائدة ولو من غير اكتساب.

٦ - صحيحة أحمد بن محمّد بن عيسى، قال: كتبت: جُعلت لك

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٠٣/ باب وجوب الحُمُّس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٦).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٦/ ص ٣٥٤/ باب أنَّ الحُّمُس لا يجب إلَّا بعد المؤونة/ ح ١).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق (ج ٦/ ص ٣٥١/ باب وجوب الخُمُس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٩).

٧ - معتبرة يونس بن يعقوب بطريق الصدوق: عن يونس بن يعقوب، قال: كنت عند أبي عبد الله غليكلا، فدخل عليه رجل من القرّاطين، فقال: جُعلت فداك، تقع في أيدينا الأرباح والأموال وتجارات نعلم أنَّ حقَّك فيها ثابت، وإنّا عن ذلك مقصّرون، فقال أبو عبد الله عليكلا: «ما أنصفناكم إن كلَّفناكم ذلك اليوم» (٣).

٨ - معتبرة أبي بصير التي نقلها صاحب السرائر عن كتاب محمّد بن عليّ بن محبوب: عن أحمد بن هلال، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علينها، قال: كتبت إليه في الرجل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق (ج ٦/ ص ٣٥٠/ باب وجوب الحُمُس فيها يفضل عن مؤونة السنة / ح ٧).

<sup>(</sup>٢) الرواية عن أحمد بن محمّد بن عيسىٰ عن يزيد، وهو يسأل الإمام عليلا عن موضوع الحُمُس، وهي الفائدة وحدودها، فأجابه الإمام عليلا أنَّه مطلق الفائدة سواء كانت تجارة أو غيرها، فالرواية واضحة الدلالة.

إلا أنّه حصل كلام في سندها؛ لأنّ فيه اضطراب، فقد ورد في بعض نسخ الكافي بعنوان (ابن يزيد)، وفي بعض النسخ: (عن يزيد). وعلىٰ الأوّل لا بدّ من افتراض السقط في الإسناد؛ وذلك لأنّ أحمد بن محمد بن عيسىٰ هو ابن عبد الله الأشعري لا ابن يزيد، وهنالك احتهالان: إمّا أن يكون هو يعقوب بن يزيد الكاتب الأنباري، وهو ثقة ومن الأجلاء من أصحاب الرضا والهادي، فيتمّ السند. أو يكون مردّد بين يزيد بن إسحاق الذي لم يرد فيه توثيق إلّا بناءً علىٰ وروده في كامل الزيارات، أو يكون يزيد بن حمّاد الأنباري، وقد وثّقه الشيخ، وعليه يمكن تصحيح السند بعد متابعة الطبقة والمناسبة.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيه (ب٧ من أبواب الزكاة/ ح١٦).

يه دي إليه مولاه والمنقطع إليه هدية تبلغ ألفي درهم أو أقل أو أكثر، هل عليه فيها الخُمُس؟ فكتب عَلَيْكُ : «الخُمُس في ذلك»، وعن الرجل يكون في داره البستان فيه الفاكهة يأكله العيال إنَّما يبيع منه الشيء بهائة درهم أو خسين درهما، هل عليه الخُمُس؟ فكتب: «أمَّا ما أكل فلا، وأمَّا البيع فنعم، هو كسائر الضياع»(۱).

وهذه الرواية واصحة الدلالة في تعلُّق الحُمُس بمطلق الفائدة ولو من غير اكتساب كما هو واضح من السؤال الأوَّل. وأمَّا السؤال الثاني فيدلُّ علىٰ تعلُّق الحُمُس بخصوص أرباح المكاسب كبيع الفاكهة من بستان، فهذه الرواية واضحة الدلالة إلَّا أنَّه فيها كلام من حيث ورد في سندها (أحمد بن هلال العبرتائي)، وهو فاسد العقيدة مرمي بالغلوِّ، إلَّا أنَّه وثقه النجاشي، إضافةً إلىٰ وقوعه في طريق أسانيد كامل الزيارات وتفسير القمّي، وعليه يكون ثقة بناءً علىٰ هذه القرائن، وفساد عقيدته لا تضرُّ بوثاقته كما أفاد السيِّد الخوئي النَّيُ في معجمه (۱).

### الدليل الثالث: السيرة العملية القطعية:

قيام السيرة العملية القطعية، والارتكاز المتشرِّعي على أخذ الأئمَّة عِلَيْ خُمُس المكاسب، ومطلق الفوائد، والأرباح التي كان يحصل عليها شيعتهم والتزامهم بإيصالها لهم صلوات الله عليهم على رغم ظروف التقيَّة والتشديد من قِبَل السلطات الحاكمة حيث كانت تصل إليهم من شتّى أمصار الحواضر الإسلاميَّة من قم وخراسان والأهواز والعراق، وكان لأهل البيت عَلَيْ وكلاء يقبضون عنهم الأخماس،

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (ج ٦/ ص ٣٥١/ باب وجوب الخُمُس فيها يفضل عن مؤونة السنة / ح ١٠).

<sup>(</sup>٢) معجم رجال الحديث (ج ٢/ ص ٣٥٤).

منها: صحيحة عليِّ بن مهزيار، قال: قال لي أبو عليِّ بن راشد: قلت له: أمرتني بالقيام بأمرك، وأخذ حقِّك، فأعلمت مواليك بذلك، فقال لي بعضهم: وأيُّ شيء حقّه؟ فلم أدر ما أُجيبه، فقال: «يجب عليهم الخُمُس»، فقلت: ففي أيِّ شيء؟ فقال: «في أمتعتهم وصنائعهم»، قلت: والتاجر عليه والصانع بيده؟ فقال: «إذا أمكنهم بعد مؤونتهم»(۱).

ومنها: صحيحة الحكم بن علباء الأسدي، قال: دخلت على أبي جعفر على فقلت له: إنّى وُلّيت البحرين فأصبت بها مالاً كثيراً، واشتريت متاعاً، واشتريت رقيقاً، واشتريت أُمّهات أولاد ووُلِد لي وأنفقت، وهذا خمس ذلك المال، وهو لاء أُمّهات أولادي ونسائي قد أتيتك به، فقال: «أما إنّه كلّه لنا، وقد قبلت ما جئت به، وقد حللتك من أمّهات أولادك ونسائك، وما أنفقت، وضمنت لك عليّ وعلى أبي الحنّة» (۲).

ومنها: ما رواه الشيخ بين في الغيبة عند حديثه عن السفير الأوَّل، قال أبو نصر: كان أسدياً فنُسِبَ إلىٰ جدِّه فقيل: العُمري، وقد قال قوم من الشيعة: إنَّ أبا محمّد الحسن بن علي على قال: «لا يجمع على امرئ بين عثمان وأبي عمرو، وأمر بكسر كنيته»، فقيل: العَمري، ويقال له: العسكري أيضاً؛ لأنَّه كان من عسكر شرَّ من رأى، ويقال له: السمّان؛

<sup>(</sup>۱) الوسائل (ج ۹/ ص 0.00, باب ۸ من أبواب ما يجب فيه الخمس/ ح 0.00).

<sup>(</sup>۲) الوسائل (ج ۹/ ص  $^{8}$ / باب ۸ من أبواب ما يجب فيه الخمس/ ح  $^{9}$ ).

٢٦ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

لأنَّه كان يتَّجر في السمن تغطيةً على الأمر، وكان الشيعة إذا حملوا إلى أبي محمّد عَلَيْكُ ما يجب عليهم حمله من الأموال أنفذوا إلى أبي عمرو فيجعله في جراب السمن وزقاقه، ويحمله إلى أبي محمّد عَلَيْكُمْ تقيَّةً وخوفاً(١).

ومنها: عن محمّد بن إسهاعيل وعليِّ بن عبد الله الحسنيّان، قالا: دخلنا على أبي محمّد الحسن عليّ بسُرَّ من رأى وبين يديه جماعة من أوليائه وشيعته حتَّىٰ دخل عليه بدر خادمه فقال: يا مولاي، بالباب قوم شعث غبر، فقال لهم: «هؤلاء نفر من شيعتنا باليمن»، في حديث طويل يسوقانه إلى أن ينتهي إلى أن قال الحسن علي للهذر: «فامض فأتنا بعثهان بن سعيد العَمري»، فها لبثنا إلّا يسيراً حتَّىٰ دخل عثمان، فقال له سيِّدنا أبو محمّد علين النفر اليمنين ما حملوه من المال».

ثمّ ساق الحديث إلى أن قالا: ثمّ قلنا بأجمعنا: يا سيّدنا! والله إنَّ عثمان لمن خيار شيعتك، ولقد زدتنا علماً بموضعه من خدمتك، وأنّه وكيلك وثقتك على مال الله تعالى، قال: «نعم واشهدوا عليّ أنَّ عثمان بن سعيد العَمري وكيلي، وأنَّ ابنه محمّداً وكيل ابنى مهديّكم»(٢).

#### الدليل الرابع: الإجماع:

وقد استُدِلَّ على وجوب الخُمُس في هذا الصنف بالإجماع المحصَّل، والمنقول معاً، والظاهر أنَّه لم يُنقَل الخلاف في ذلك إلَّا عن ابن الجنيد وابن أبي عقيل (٣).

وقد ذكر السيِّد المرتضليٰ إلله في الانتصار ما نصُّه: (وممَّا انفردت

<sup>(</sup>١) الغيبة للطوسي (ص ٣٥٤).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (ص ٣٥٦).

<sup>(</sup>٣) الحدائق (ج ١٢/ ص ٣٤٧).

وقال الشيخ الطوسي إلى في الخلاف: (يجب الحُمُس في جميع المستفاد من أرباح التجارات، والغلات، والثار على اختلاف أجناسها بعد إخراج حقوقها ومؤنتها وإخراج مؤنة الرجل لنفسه ومؤنة عياله سنة، ولم يوافقنا على ذلك أحد من الفقهاء (۱۰). دليلنا: إجماع الفرقة وأخبارهم، وطريقة الاحتياط تقتضي ذلك؛ لأنّه إذا أخرج الخُمُس عمّا ذكرناه كانت ذمّته بريئة بيقين، وإن لم يخرج ففي براءة ذمّته خلاف) (۱۰).

وقال ابن زهرة الحلبي إلله في كتابه غنية النزوع: (ويجب الخُمُس أيضاً في الفاضل عن مؤونة الحول على الاقتصاد من كلِّ مستفاد بتجارة أو زراعة أو صناعة أو غير ذلك من وجوه الاستفادة أيّ وجه كان؛ بدليل الإجماع المشار إليه، وطريقة الاحتياط)(1).

وقال صاحب الجواهر إلله : (إنَّ هذا هو الذي استقرَّ عليه المذهب والعمل في زماننا هذا، بل وغيره من الأزمنة السابقة)(٥).

وقد يقال: إنَّ مثل هذه الإجماعات لا يمكن الاستناد إليها؛ لاحتمال استناد المجمعين إلى أدلَّة أُخرىٰ.

<sup>(</sup>١) الانتصار (ص ٨٦).

<sup>(</sup>٢) والمراد فقهاء أهل السُّنَّة.

<sup>(</sup>٣) الخلاف للشيخ الطوسي (ج ٢/ ص ١١٨).

<sup>(</sup>٤) غنية النزوع (ص ١٢٩).

<sup>(</sup>٥) الجواهر (ج ١٦/ ص ٦٠).

٢٨ ..... الْخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

قلنا: ويمكن دفع ذلك في خصوص موردنا بقيام السيرة العملية من الشيعة الإماميَّة الممتدَّة إلى زمن الأئمَّة على إعطاء هذا الحقِّ إلى وكلائهم، فكأنَّه أصبح من المسلَّمات عندهم كما تقدَّم عن الجواهر، وكيف كان فلا ينحصر دليل هذا الصنف بالإجماع كما تقدَّم.

الشبهة الثانية:

عدم تفعيل النبيِّ لخُمُس المكاسب وعدم جبايته إلى عهد الصادقين دليل على عدم تشريعه

#### مفادالشبهة

يعترض البعض على مسألة تفعيل الخُمُس في أرباح المكاسب بدعوى أنّه لو كان مجعولاً في عهد النبيّ لل خفي حتّى على الشيعة، وبقي ذلك إلى عهد الصادقين وما بعد، ولماذا لم يُفعّله النبيّ في وكذا أمير المؤمنين عليك ، مع أنّهم كانوا على رأس الدولة الإسلاميّة، وكانت الأموال والضرائب تُجبى إليهم، فلو كان هذا الصنف مجعولاً لبان في عهدهما للمناه وحثُّوا الناس على دفعه، ولبعثوا الجباة، وحذّروا من عدم تطبيقه.

# ردُ الشبهة

إِنَّ مَا طُرِحَ فِي هذه الشبهة ليس أمراً جديداً في الواقع، بل قد ذُكِرَ فِي كلمات الفقهاء الأعلام، وأجابوا عليها بإجابات عدَّة يمكن الركون إليها، والاطمئنان بها، وإليك بيانها من خلال أُمور عدَّة:

# الأمر الأوَّل:

إنَّ عدم تفعيل النبيِّ عُمُّس أرباح المكاسب يحتمل لكفاية الزكاة، وغنيمة الحرب، وسائر الصدقات في سدِّ معاش المسلمين آنذاك بلا حاجة لإبراز هذا الصنف بخلافه في الأزمنة المتأخّرة، إذ انعدمت غنيمة الحرب، وإنَّ السلطة

٣٢ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

كانت تستحوذ على الزكاة (١) وعلى الغنائم، فتم إبراز أرباح المكاسب لحاجته من قبل الأئمّة عليه الزكاة (١) وخصوصاً أنّهم كانوا يعيشون مع شيعتهم حالة العوز بسبب اضطهادهم، والتضييق عليهم من قبل السلطات الحاكمة، وعدم السماح لهم بمزاولة الأعمال في مؤسسات الدولة آنذاك، وهذا عليه شواهد كثيرة في النصوص والروايات.

أمَّا مسألة كفاية الزكاة، فقد وردت روايات صحيحة في هذا الشأن، منها: صحيحة زرارة ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله عليه الله على الله الله على فرض للفقراء في مال الأغنياء ما يسعهم، ولو علم أنَّ ذلك لا يسعهم لزادهم، إنَّهم لم يؤتوا من قبل فريضة الله على، ولكن أُوتوا من منع من منعهم حقَّهم، لا ممَّا فرض الله لهم، ولو أنَّ الناس أدَّوا حقوقهم لكانوا عائشين بخير»(٢).

ومنها: صحيحة عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله على الذكاة «إنَّ الله على فرض الزكاة كما فرض الصلاة، فلو أنَّ رجلاً حمل الزكاة فأعطاها علانية لم يكن عليه في ذلك عيب، وذلك أنَّ الله على فرض للفقراء في أموال الأغنياء ما يكتفون به، ولو علم أنَّ الذي فرض لهم لا يكفيهم لزادهم، وإنَّما يُوتى الفقراء فيما أُوتوا من منع من منعهم حقوقهم، لا من الفريضة»(٣).

<sup>(</sup>۱) وهذا واضح لكلً من تتبع الأحداث والمجريات التاريخية التي حصلت بعد النبيً من الله على المصادر المالية التي كانت بيد المسلمين، والأثمَّة على والأثمَّة على والرّبة الذي امتنع عن إعطاء والأثمَّة على المخليفة الشرعي الذي نُصِبَ من قِبَل النبيً الله المتناعه عن الذي أضب من قِبَل النبيً الله المتناعه عن ذلك، وهكذا استمرَّت هذه الطريقة وهذا المنهج حتَّى في عصر الأثمَّة الأطهار المَهَلُ.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة (ج ٩/ ص ١٠/ أبواب ما تجب فيه الزكاة/ ح ٢).

<sup>(</sup>٣) نفس المصدر (ح ٣).

الشبهة الثانية: عدم تفعيل النبيِّ لُحُمُس المكاسب وعدم جبايته إلى عهد الصادقين .....٣٣

ومنها: صحيحة ابن مسكان، عن أبي عبد الله عليه على الله عل

### الأمر الثاني:

يوجد عندنا في الشريعة المقدّسة نمطين من الأحكام، فقد ينشأ الحكم في زمان ما ويتمُّ تفعيله في نفس ذلك الزمان كالزكاة مثلاً، وقد ينشأ الحكم في زمان ما ولكن تفعيله يكون في زمان متأخّر بناءً على ينشأ الحكم في زمان ما ولكن تفعيله يكون في زمان متأخّر بناءً على مسألة التدرُّج في الأحكام، فهكذا الخُمُس فقد شُرِّع بجعل من الله تعالى، وأمَّا إبرازه فقد تم في زمان متأخّر، ونظير ذلك في الشريعة الإسلاميَّة حكم قتال البغاة، فهو موجود في القرآن الكريم، قال تعالى: وَإِنْ طائِفَتانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَغَتْ إِلَى أَمْرِ اللهِ اللهِ اللهِ عني عَلَى الْأَخْرى فقاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَنْ فيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ على اللهِ على علم المؤمنين عليكا، وهذا لا يعني عدم تشريعه، وإنَّا زمن تفعيله في عهد أمير المؤمنين عليكا، وهذا لا يعني عدم تشريعه، وإنَّا زمن تفعيله قد تأخّر عن تشريعه، فلولا سيرة الإمام عليً عليكا في أهل الجمل وصفين لما عُرفَ حكم البغاة من المسلمين إلى قيام يوم الدين.

### الأمر الثالث:

من الثابت عندنا ثبوت حقّ التشريع للأئمَّة اللهُّ ، وأنَّهم كالنبيِّ

<sup>(</sup>١) نفس المصدر (ح ٩).

٣٤ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

أنبي الخير الخُمس في الغنائم والموارد الأُخرى مجعولاً منذ عصر النبي النبي الله تعالى، وأمّا خُمس أرباح المكاسب فإنّه بجعل الأئمّة على المبرزية، ولذلك الأئمّة على المبرزية، ولذلك قد ورد له نظير في الأحكام الإسلاميّة من قبيل جعل الزكاة في الأُمور التسعة من قبيل المبرزية، وأنّ أمير المؤمنين عليًّا عليه قد أوجب الزكاة على الجياد في عهده واستمرّ هذا الحكم إلى يومنا هذا.

ففي صحيحة محمّد بن مسلم وزرارة، عنهما جميعاً - أي الباقر والصادق المنها الخيل العتاق الصادق المنها الخيل العتاق الراعية في كلِّ فرس في كلِّ عام دينارين، وجعل على البراذين ديناراً»(١).

وكذا في صحيحة زرارة، قال: قلت لأبي عبد الله عليها: ها في البغال شيء؟ فقال: «لا»، فقلت: فكيف صار على الخيل ولم يصر على البغال؟ فقال: «لأنّ البغال لا تلقح والخيل الإناث ينتجن، وليس على الخيل النكور شيء»، قال: في الحمير؟ قال: «ليس فيها شيء»، قال: قلت: هل على الفرس أو البعير يكون للرجل يركبها شيء؟ فقال: «لا ليس على ما يعلف شيء، إنّا الصدقة على السائمة المرسلة في مرجها عامها الذي يقتنيها فيه الرجل، فأمّا ما سوى ذلك فليس فيه شيء»(\*).

وهكذا مسألة خُمُس المكاسب، فإنّه وإن تنزّلنا بعدم تشريعه في عهد النبيّ فق فقد شُرِّعَ من قِبَل الأئمَّة المعصومين المناه، وورد في ذلك روايات متواترة لا يمكن رفضها بأيّ شكل من الأشكال، منها:

١ - صحيحة عليِّ بن مهزيار، عن أبي جعفر الجواد عُلايا حيث

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة (ج ٩/ ص ٧٧/ باب استحباب الزكاة في الخيل الإناث/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) نفس المصدر (ص ٧٨/ ب١٦/ ح٣).

7 - صحيحته الأُخرىٰ التي ورد فيها ما نصُّه: وعنه، قال: كتب إليه إبراهيم بن محمّد الهمداني: أقرأني عليٌّ كتاب أبيك فيها أوجبه علىٰ أصحاب الضياع أنَّه أوجب عليهم نصف السدس بعد المؤونة، وأنَّه ليس علىٰ من لم يقم ضيعته بمؤونته نصف السدس ولا غير ذلك، فاختلف من قبلنا في ذلك فقالوا: يجب علىٰ الضياع الخُمُس بعد المؤونة مؤونة الضيعة، وخراجها لا مؤونة الرجل وعياله، فكتب - وقرأه عليُّ بن مهزيار -: «عليه الخُمُس بعد مؤونته ومؤونة عياله وبعد خراج السلطان»(۲).

٣ - موثَّقة سماعة، قال: سألت أبا الحسن عَلَيْكُ عن الخُمُس، فقال: «في كلِّ ما أفاد الناس من قليل أو كثير»(٣).

٤ - صحيحة البزنطي، قال: كتبت إلى أبي جعفر عليتلا: الحُمُس أُخرجه قبل المؤونة أو بعد المؤونة؟ فكتب: «بعد المؤونة».

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٩٩/ باب وجوب الخمس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٥).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٠٠/ باب وجوب الخُمُس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٤).

<sup>(</sup>٣) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٠٣ / باب وجوب الحُمُّس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٦).

<sup>(</sup>٤) الوسائل (ج ٦/ ص ٢٥٤/ باب وجوب الحُمُّس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ١).

٣٦ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

٥ - صحيحة الريّان بن الصلت، قال: كتبت إلى أبي محمّد عَالِيًلا: ما الذي يجب عليّ يا مولاي في غلّة رحى أرض في قطيعة لي، وفي ثمن سمك وبردي وقصب أبيعه من أجمة هذه القطيعة؟ فكتب: «يجب عليك فيه الخُمُس، إن شاء الله تعالى»(١).

وغيرها من الروايات التي تقدَّم ذكرها.

## الأمر الرابع:

عدم وضوح كيفية أخذ الخُمُس في عهد النبيّ هي ، وخصوصاً أنَّ التاريخ لم يُسجِّل الأحداث العادية من قبيل من يدفع الزكاة، ومن يُصليّ، فلعلَّ الناس كانوا يدفعون الخُمُس، ولكن لم يصل إلينا ذلك بسبب طول الفترة الزمنية التي بيننا وبينه التي تخلَّل بينها عصر الأُمويين، والعبّاسيين الذين عمدوا على تغييب السُّنة النبوية الشريفة، وتغيير الكثير من أحكام الدين، وأرجعوا الحكم الإسلامي إلى الجاهلية حتَّىٰ إنَّ أغلب الناس لم يعرفوا الكثير من فرائض الدين، فقد روى جملة من علماء أهل السُّنة أنَّ أكثر أهل الشام لم يكونوا يعرفون أعداد الفرائض، ومناسك الحجِّن، وزكاة الفطرة، وصدقة الصيام، والحال أنَّ مثل هذه الأحكام من ضروريات الإسلام، وقد تمَّ تغييبها، فها بالك

<sup>(1)</sup> المصدر السابق (ج 7/ ص 70/ ب 1/ ح 1/

<sup>(</sup>٢) عَنِ ابْنِ شِهَابٍ أَنَّ سَالِمُ بْنَ عَبْدِ الله حَدَّثَهُ أَنَّهُ سَمِعَ رَجُلاً مِنْ أَهْلِ الشَّامِ وَهُو يَسْأَلُ عَبْدَ الله بْنَ عُمَرَ عَنِ النَّمَتُّعِ بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَبِّ، فَقَالَ عَبْدُ الله بْنُ عُمَرَ: هِيَ حَلاَلٌ. فَقَالَ الشَّامِيُّ: إِنَّ أَبَاكَ قَدْ عَمَرَ عَنِ التَّمَتُّعِ بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَبِّ، فَقَالَ عَبْدُ الله بْنُ عُمَرَ: أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ أَبِي بَهَىٰ عَنْهَا وَصَنَعَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ أَأَمْرَ أَبِي مَنَى عَنْهَا وَصَنَعَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ أَأَمْرَ رَسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَ: لَقَدْ صَنَعَهَا رَسُولُ اللهِ تَنْبِعُ أَمْ أَمْرَ رَسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَ الرَّجُلُ: بَلْ أَمْرَ رَسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَ: لَقَدْ صَنَعَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ فَقَالَ: لَقَدْ صَنَعَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ فَقَالَ: لَقَدْ صَنَعَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ فَقَالَ الرَّجُلُ: بَلْ أَمْرَ رَسُولِ الله عَلَيْ فَقَالَ: لَقَدْ صَنَعَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ فَقَالَ: لَقَدْ صَنَعَهَا رَسُولُ الله عَلَيْ فَقَالَ: قَالَ هَذَا حَدِيثُ حَسَنٌ صَحِيحٌ. سنن الترمذي (ج ٣/ ص ٤٠٤).

### الأمر الخامس:

مضافاً لما تقدَّم فهنالك شواهد تاريخية وروائية على جباية الخُمُس في عهد النبيِّ ﴿ فَيُهِ ، منها:

## أوَّلاً: الشواهد التاريخية:

الحيّ من ربيعة قد حالت بيننا وبينك كفّار مضر، ولسنا نخلص إليك إلّا في الشهر الحرام، فمرنا بشيء نأخذه عنك وندعو إليه من ورائنا، قال: «آمركم الشهر الحرام، فمرنا بشيء نأخذه عنك وندعو إليه من ورائنا، قال: «آمركم بأربع وأنهاكم عن أربع: الإيهان بالله، وشهادة أن لا إله إلّا الله – وعقد بيده هكذا –، وإقامة الصلاة، وإيتاء الزكاة، وأن تُؤدُّوا خمس ما غنمتم» (١١)، ومن الواضح في هذه الوثيقة أنَّ النبيَّ الله لله يطلب منهم أن يدفعوا غنائم الحرب، حيث إنهم لا يستطيعون الخروج إلَّا في الأشهر الحرم خوفاً من المشركين، وعليه فيكون المراد بالمغنم ما يربحون أو يستفيدون.

٢ - كتب لملوك حمير في اكتب: «بسم الله الرحمن الرحيم... أمَّا بَعْدُ، ذَلِكُمْ فَإِنِّي أَحْمَدُ إِلَيْكُمْ اللهَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُو، أَمَّا بَعْدُ، فَإِنَّهُ قَدْ وَقَعَ بِعِدُ، فَإِنَّهُ مَنْقَلَبَنَا مِنْ أَرْضِ الرُّوم فَلَقِينَا بِالمَدِينَةِ، فَبَلَّغَ مَا أَرْسَلْتُمْ بِهِ وَخَبَرَ مَا قَبْلَكُمْ وَأَنْبَأْنَا بِإِسْ لَامِكُمْ وَقَتْلِكُمْ المُشْرِكِينَ وَأَنَّ اللهَ قَدْ هَدَاكُمْ وَخَبَرَ مَا قَبْلَكُمْ وَأَنْبَأْنَا بإِسْ لَامِكُمْ وَقَتْلِكُمْ المُشْرِكِينَ وَأَنَّ اللهَ قَدْ هَدَاكُمْ بِهُ مَلْ اللهَ وَرَسُولَهُ وَأَقَمْتُمْ الصَّلَاةَ وَآتَيْتُمْ الزَّكَاة وَأَعْطَيْتُمْ مِنْ المَعَانِم خُمُسَ الله وَسَهْمَ الرَّسُولِ» (٢).

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (ج ۹/ ص ١٦٠).

<sup>(</sup>۲) سیرة ابن هشام (ج ٤/ ص ۲٥٨).

٣ - كتب على العمروبن حزم حين بعثه إلى اليمن: «بسم الله الرحمن السرحمن السرحمن

٤ - كتاب النبي النبي الله النبي الله النبي الله النبي النب

٥ - كتاب النبي النبي النبي النبي ثعلبة بن عامر: «من أسلم منهم وأقام الصلاة وآتىٰ الزكاة وأعطى مُمُس المغنم وسهم النبي والصفي فهو آمن بأمان الله»(٣).

7 - كتب النبيُّ الى شرحبيل بن كلام ونعيم بن كلال وحارث بن كلال رؤساء قبيلة ذي رعين ومعافر وهمدان: «أمَّا بعد، فقد رجع رسولكم وأعطيتم من المغانم خُمُس الله»(٤).

٧ - كتب إلى سعد هذيم من قضاعة وإلى جذام كتاباً واحداً يعلِّمهم فيه فرائض الصدقة، وأمرهم أن يدفعوا الصدقة والخُمُس إلى رسوليه أبي وعنبسة (٥).

٨ - وكتب النبيُّ ﴿ لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهِ

<sup>(</sup>١) نفس المصدر (ص ٢٦٥).

<sup>(</sup>٢) الطبقات لابن سعد (ج ١/ ص ٣٠٤ و ٣٠٥).

<sup>(</sup>٣) الإصابة في تمييز الصحابة (ج ٢/ ص ١٨٩).

<sup>(</sup>٤) تنوير الحوالك في شرح موطأ مالك (ج ١/ ص ١٥٧).

<sup>(</sup>٥) طبقات ابن سعد (ج ١/ ص ٢٧٠).

<sup>(</sup>٦) الوثائق السياسية (ص ١٤٢).

الشبهة الثانية: عدم تفعيل النبيِّ لُحُمُّس المكاسب وعدم جبايته إلى عهد الصادقين .....٣٩

هذا وغيرها من الشواهد التي لا يسع المقام لذكرها حيث تبيّن منها أنَّ النبيَّ له يطلب منهم خُمُس غنيمة الحرب، بل فرض عليهم ما استحقَّ في أموالهم من خُمُس سواء كانت غنيمة حرب أو غيرها؛ وذلك لأنَّ جميع الكُتُب التي صدرت من النبيِّ له يُقيِّدها النبيُّ بغنيمة الحرب، وخصوصاً أنَّ غنائم الحرب بيد الحاكم الإسلامي أو نائبه، فهو الذي يتولّى تقسيمها بعد أن يستخرج خُمُسها، وهذا يعني أنَّ ما كان يأمر به النبيُّ هم من الخُمُس خارج عن غنائم الحرب.

## ثانياً: الشواهد الروائية:

رويت روايات عدَّة في كُتُب العامَّة من أنَّ رسول الله علَّه قد حكم بوجوب الخُمُس في الركاز(١) والكنز والسيوب(١)، منها:

الركاز الخمس (وي عن ابن عبّاس، قال: (قضي رسول الله في في الركاز الخمس) (٣)، وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله في : «وفي الركاز خُمُس (٤).

٢ - رجل من حزينة سأل رسول الله على مسائل جاء فيها: فالكنز نجده في الخرب والآرام، فقال رسول الله على : «فيه وفي الركاز خُمُس»(٥).

<sup>(</sup>١) الركاز: جمع الركزة، وهي القطعة من جواهر الأرض المركوزة فيها. راجع: لسان العرب (ج ٥/ ص ٣٥٦).

<sup>(</sup>٢) السيوب: جمع سيب، وهو المال المدفون في الجاهلية أو المعدن لأنَّه من فضل الله وعطائه لمن أصابه. راجع: لسان العرب (ج ١/ ص ٤٧٧).

<sup>(</sup>٣) مسند أحمد (ج ١/ ص ١١٤).

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم (ج ٥/ ص ١٢٧).

<sup>(</sup>٥) مسند أحمد (ج ٢/ ص ١٨٦).

\* \* \*

(١) نهاية الأرب (ص ٢٢١).

الشبهة الثالثة:

ابن أبي عقيل وابن الجنيد قالا بعدم وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب

#### مفادالشبهة

قيل: إنَّ ابن عقيل وابن الجنيد أنكرا وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب، وقد صرَّحا بذلك في مصنَّفاتهم، وهذا من القرائن المهمَّة التي تُبيِّن أنَّ هذا الحقَّ مختلف فيه عند علماء الطائفة ولم يُجمَع عليه.

## ردُ الشبهة

إنَّ للوقوف على حقيقة هذه الشبهة لا بدَّ علينا من التأمُّل في نفس كلمات ابن أبي عقيل وابن الجنيد؛ لأنَّ الظاهر من كلامهما غير واضح بشكل جليٍّ، بـل إنَّه خلاف ما ادَّعاه المستشكل، وإليك التفصيل في ذلك:

أوَّلاً: أنَّ نصَّ ما ذكره ابن أبي عقيل هو: (وقد قيل الخُمُس في الأموال كلِّها، حتَّىٰ علىٰ الخيّاط، والنجّار، وغلَّة الدار، والبستان، والصانع في كسب يده؛ لأنَّ ذلك إفادة من الله وغنيمة) (()، وهذه العبارة خالية من النصِّ علىٰ عدم الوجوب، ولا يُستَظهر منها ذلك؛ لأنَّه اعتبر الجواز أحد الأقوال في المسألة حيث قال: (وقد قيل: الخُمُس في الأموال كلِّها...)، لكنَّه في مقابل هذا القول لم يُبيِّن رأياً آخر، ولذلك فهو لم يُصرِّح بعدم الوجوب حتَّىٰ نعدَّ كلامه خلافاً للمشهور وخادشاً في الاحماء.

<sup>(</sup>١) منتهيٰ المطلب (ج ١/ ص ٥٤٨).

وكذلك عندما أشار ابن أبي عقيل إلى القول بالوجوب ذكر مدركه حيث قال: (لأنَّ ذلك إفادة من الله وغنيمة)، ولم يشكل على ذلك، وهذه قد تكون قرينة على إرادة القول بالوجوب عنده نظراً لسكوته عن التعليق على الفتوى والمدرك.

ثانياً: وأمَّا نصُّ كلام ابن الجنيد هو: (فأمَّا ما استفيد من ميراث أو كلم بيراث أو كلم ابن الجنيد هو: (فأمَّا ما استفيد من ميراث أو كلد بدن أو صلة أخ أو ربح تجارة أو نحو ذلك، فالأحوط إخراجه لاختلاف الرواية في ذلك، ولو لم يُخرجه الإنسان لم يكن كتارك الزكاة التي لا خلاف فيها»(١)، وهذه العبارة يُفهَم منها:

۱ – القول بالوجوب وإن كان من باب الاحتياط، حيث قال: (الأحوط إخراجه)، وظهورها في الوجوب أوفق من غره.

٢ - إنَّ ابن جنيد رجَّع أخبار الوجوب على أخبار التحليل وحَكَم بالاحتياط، حيث قال: (فالأحوط إخراجه لاختلاف الرواية في ذلك)، فهذا الترجيح ظاهر في الوجوب.

٣ - وقد اعتبر ابن جنيد تارك الخمس ليس كتارك الزكاة، حيث قال: (ولو لم يُخرجه الإنسان لم يكن كتارك الزكاة التي لا خلاف فيها)؛ وذلك لأنَّ أخبار وجوب الزكاة لا خلاف فيها وأمَّا أخبار وجوب الخمس قد جرى فيها خلاف بالنظر إلى روايات التحليل، وقوله هذا لا يُستفاد منه عدم الوجوب، بل هو ظاهر بالوجوب إلَّا أنَّه أشار إلى مسألة الخلاف.

ومن هنا فقد اتَّضح أنَّ المستشكل إمَّا أنَّه لم يفهم كلام ابن أبي عقيل وابن الجنيد، أو أنَّه قد اعتمد علىٰ النقولات التي نسبت إليهما هذا

<sup>(</sup>١) فتاويٰ ابن الجنيد للاشتهاردي (ص ١٠٣).

الشبهة الثالثة: ابن أبي عقيل وابن الجنيد قالا بعدم وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب .......... القول، وهذا يدلُّ على ضعف التحقيق، وقلَّة الأمانة العلمية، وعدم التتبُّع والنظر الدقيق في مثل هذه المسائل.

لذلك نجد أنَّ الأعلام والمحقّق بن كالسيِّد الخوئي عَنِيْنَ ، ونظائره من أهل التحقيق في هذا الفنِّ قد التفتوا إلى هذه المسألة، حيث إنَّهم ذكروا في بحوثهم أنَّ هذا القول قد نُسِبَ إلىٰ ابن أبي عقيل وابن الجنيد، وقالوا بعدم صراحة العبارة المنقولة عنها، وهي غير قادحة في انعقاد الإجماع، فقد قال السيِّد الخوئي عَنِينً ما نصُّه: (الظاهر تسالم الأصحاب واتِّفاقهم قديماً وحديثاً على الوجوب؛ إذ لم يُنسَب الخلاف إلَّا إلىٰ ابن الجنيد وابن أبي عقيل، ولكن مخالفتها على تقدير صدق النسبة من أجل الجنيد وابن أبي عقيل، ولكن مخالفتها على تقدير صدق النسبة من أجل عدم صراحة العبارة المنقولة عنها في ذلك لا تقدح في تحقُّق الإجماع ولاسيا الأوَّل منها المطابقة فتواه لفتاوي أبي حنيفة غالباً كما لا يخفىٰ) (۱).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) مستند العروة (ج ٢٥/ ص ١٩٥).

الشبهة الرابعة:

عدم ذكر خُمُس المكاسب في مصنتَّفات الفقهاء القدماء

#### مفادالشبهة

قيل: إنَّ فريضة خُمُس المكاسب لم يرد لها إشارة في الكُتُب الفقهية للقدماء، وإنَّ مسألة إعفاء الشيعة من هذا الصنف كانت مشهورة عندهم، ولم يُذكر في مصنَّفاتهم مسألة وجوبه كها هو عليه الآن.

### ردُالشبهة

أمَّا ما ذُكِرَ من عدم الإشارة لوجوب خُس المكاسب في كُتُب القدماء وأنَّ إعفاء الشيعة من هذا الصنف كان مشهوراً بينهم غير صحيح، ولم ينقل لنا المستشكل تلك الشهرة عن واحد من علاء الطائفة، بل الحقُّ على خلاف ذلك، وإليك جملة من هذه الأقوال:

ا - قال الشيخ المفيد (١٣ ٤ هـ) في المقنعة: (واعلم أرشدك الله أنَّ ما قدَّمته في هذا الباب من الرخصة في تناول الخُمُس والتصرُّف فيه إنَّا ورد في المناكح خاصَّة للعلَّة التي سلف ذكرها في الآثار عن الأئمَّة الميلا لتطيب ولادة شيعتهم، ولم يرد في الأموال وما أخَّرته عن المتقدِّم عمَّا جاء في التشديد في الخُمُس والاستبداد به فهو يختصُّ بالأموال، وقد اختلف في التشديد في الخُمُس والاستبداد به فهو يختصُّ بالأموال، وقد اختلف قوم من أصحابنا في ذلك عند الغيبة، وذهب كلُّ فريق منهم فيه إلى مقال، فمنهم من يُسقِط فرض إخراجه لغيبة الإمام، وما تقدَّم من الرُّخ ص فيه من الأخبار، وبعضهم يوجب كنزه وتناول خبراً ورد أنَّ الأرض تُظهِر كنوزها عند ظهور القائم مهدي الأنام، وأنَّه عَلَيْكُلا إذا قام الأرض تُظهِر كنوزها عند ظهور القائم مهدي الأنام، وأنَّه عَلَيْكُلا إذا قام

دلّه الله سبحانه وتعالى على الكنوز، فيأخذها من كلّ مكان، وبعضهم يسرى صلة الذرّية وفقراء الشيعة على طريق الاستحباب، ولست أدفع قرب هذا القول من الصواب، وبعضهم يسرى عزله لصاحب الأمر عليك فإن خشي إدراك المنيّة قبل ظهوره وصّى به إلى من يشق به في عقله وديانته ليُسلّمه إلى الإمام عليك إن أدرك قيامه وإلّا وصّى به إلى من يقوم مقامه في الثقة والديانة، ثمّ على هذا الشرط إلى أن يظهر إمام الزمان، وهذا القول عندي أوضح من جميع ما تقدّم؛ لأنّ الحُمُس حقّ وجب لغائب لم يرسم فيه قبل غيبته رسماً يجب الانتهاء إليه، فوجب حفظه عليه إلى وقت إيابه، أو التمكُن من إيصاله إليه، أو وجود من انتقل بالحقّ إليه) (۱).

أقول: إنَّ حاصل مذهب الشيخ المفيد إلى هو وجوب إخراج خُمُس المكاسب، وفاضل المؤونة على المكلّف ويدفع نصف الخُمُس إلى الأصناف الثلاثة من اليتامي والمساكين وأبناء السبيل، وأمَّا الآخر الخاصّ بالإمام، فإنَّ مذهب الشيخ المفيد إلى فيه وجوب حفظه إلى حين خروج الإمام عَلَيْكُ ، وذلك لأنَّه حتُّ لغائب لم يرسم فيه رسم، فاذا قرب موت المكلّف عليه أن يوصي به إلى ثقة مأمون يدفعه إلى الإمام إذا أدرك خروجه، وهكذا.

فمن الواضح أنَّ رأي المفيد إلى هو وجوب دفع الخُمُس في هذا الصنف في زمان الغيبة، وعدم العفو عنه إلَّا أنَّ الخلاف في مسألة صرف الحقِّ الخاصِّ بالإمام، وهذا تابع لرأي الفقيه وما فهمه من الأدلَّة.

٢ - وقال السيِّد المرتضىٰ (٤٣٦هـ) في الانتصار: (وممَّا انفردت به الإماميَّة القول بأنَّ الخُمُس واجب في جميع المغانم والمكاسب وممَّا استُخرِجَ من

<sup>(</sup>١) المقنعة (ص ٢٨٥).

٣ - وقال الشيخ الطوسي (٢٠٤هـ) في الخلاف: (يجب الخُمُس في جميع المستفاد من أرباح التجارات، والغلات، والثار على اختلاف أجناسها بعد إخراج حقوقها ومؤنتها وإخراج مؤنة الرجل لنفسه ومؤنة عياله سنة، ولم يوافقنا على ذلك أحد من الفقهاء. دليلنا: إجماع الفرقة وأخبارهم، وطريقة الاحتياط تقتضي ذلك؛ لأنّه إذا أخرج الخُمُس عمّا ذكرناه كانت ذمّته بريئة بيقين، وإن لم يخرج ففي براءة ذمّته خلاف)(٢٠).

٤ - قال ابن زهرة الحلبي (٥٨٥هـ) في كتابه غنية النزوع: (ويجب الخُمُس أيضاً في الفاضل عن مؤونة الحول على الاقتصاد من كل مستفاد بتجارة أو زراعة أو صناعة أو غير ذلك من وجوه الاستفادة أي وجه كان؛ بدليل الإجماع المشار إليه، وطريقه الاحتياط)(").

٥ - قال العلامة الحلي (٢٢٦هـ) في منتهي المطلب: (أرباح التجارات والزراعات والصنائع وجميع أنواع الاكتسابات وفواضل الأقوات من الغلات والزراعات عن مؤونة السنة على الاقتصاد، وهو قول علمائنا أجمع، وقد خالف فيه الجمهور كافّة. لنا قوله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُ وا أَنّما غَنِمْ تُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنّ لِلّهِ خُمُسَهُ ... ﴾ [الأنفال: ٤١]، وهو وجه الاستدلال، أوجب الخُمُس في كلّ ما يُغنَم، وهو يتناول غنيمة دار الحرب ويتناول غيرها، فالتخصيص من غير دليل باطل) (١٠).

<sup>(</sup>١) الانتصار (ص ٨٦).

<sup>(</sup>٢) الخلاف للشيخ الطوسي (ج ٢/ ص ١١٨).

<sup>(</sup>٣) غنية النزوع (ص ١٢٩).

<sup>(</sup>٤) منتهيٰ المطلب (ج ١/ ص ٥٤٨).

٢٥ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

أقول: قد تبين عمّا تقدّم من الأقوال أنَّ مسألة وجوب الخُمُس في ما المناه الفقهاء القدماء، وصرَّ حوا بوجوب دفع الحُمُس في هذا الصنف، وإنَّ الخلاف في صرف الحقِّ الخاصِّ بالإمام على المنه وإن أراد البعض استغلال هذا الاختلاف لتحليل خُمُس المكاسب إلَّا أنَّ من الواضح أنَّ على خلاف اجتهادي تابع لفهم الفقيه للأدلَّة والمدارك، وهذا الخلاف لا يلزم منه تخطئة الفقهاء المتقدِّمين، فإنَّ الفقيه يلزمه اتباع الأدلَّة الصحيحة وكفي، ولعلَّ الدليل الصحيح قد وصل إلى المتقدِّمين ولم يصل إلى من جاء بعدهم، وكذا العكس، والواجب هو العمل بالحجَّة المعتبرة والعمل، وما عليه مشهور المتقدِّمين ليس دليلاً يجب اتباعه ما لم تكن تلك الشهرة مستلزمة للعلم المتحدم الشهرة مستلزمة للعلم بالحكم الشرعي كأن تكون متَّصلة بزمن المعصوم علين بحيث يُعلَم بأنَّ الفقهاء القدماء أخذوا هذا الحكم عن الأثمَّة المينالي بداً بيد.

الشبهة الخامسة:

تحليل الخُمُس في زمن الغيبة الكبرى

### مفاد الشبهة

وردت جملة من الأخبار يُستظهر منها إباحة الخُمُس للشيعة مطلقاً، وأنّهم في حلّ منه إلى زمان ظهور القائم ، ولا يجب أداؤه عليهم البتّة، وكأنّه لم يبلغ مقام الفعلية بسبب التحليل الصادر عنهم عليهم البتّة، وكأنّه لم يبلغ مقام الفعلية بسبب التحليل الصادر عنهم عليها، فمفاد هذه الروايات أنّه لا يجب دفع الحقّ الشرعي، فإذا كان كذلك، فلهاذا يُفتي الفقهاء بوجوب إيصاله إليهم؟ ولماذا أخفوا عن الناس روايات التحليل الصادرة عن أهل البيت عليها ؟

## ردُ الشبهة

لم يخف فقهاء الشيعة روايات التحليل، كيف وقد ذُكِرَت في المجامع الروائية والكُتُب الفقهية، وتصدّى لها فقهاؤنا بحثاً وتنقيحاً في المسانيدها ومداليلها في مجالس درسهم، ومصنقاتهم المطوّلة حالها حال سائر الروايات التي وردت عن الأئمّة المينية، ومن أراد التأكُّد ليس عليه إلاّ أن يُمعِن النظر في تلك المصادر الروائية، وكُتُب البحث الاستدلالي للفقهاء الأعلام، في يُدّعي من الإخفاء ليس له من الحقيقة نصيب، وليس الغرض من إثارة هذه الشبهة إلّا إيهام القرّاء بأنَّ ما ورد عن الأئمَّة المينية هو فقط الأخبار التي تدلُّ على التحليل وسقوط الخُمُس مطلقاً، ومدَّعياً بأنَّ مها ورد منها صحيح السند، وسوف يتبيّن أنَّ مطلقاً، ومدَّعياً بأنَّ مهيع ما ورد منها صحيح السند، وسوف يتبيّن أنَّ

٥٦ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

هذه الدعوىٰ ليس كما صوَّرها المدَّعي، وإليك تفصيل المسألة من خلال أجوبة عدَّة:

### الجواب الأوّل:

وقد ذكره واعتمده جُلُّ الأصحاب، وهو أنَّ الروايات التي ذكرت الخُمُس على طوائف أربع:

## الطائفة الأُولىٰ:

ما دلَّت على وجوب الخُمُس مطلقاً، وهي روايات عامَّة شاملة لجميع أبواب الخُمُس، وفي كلِّ زمانٍ للشيعة والسُّنَّة، منها:

١ - صحيحة البزنطي، قال: كتبت إلى أبي جعفر عليتك الخُمُس أُخرجه قبل المؤونة أو بعد المؤونة؟ فكتب: «بعد المؤونة»(١).

٢ – صحيحة الريّان بن الصلت، قال: كتبت إلى أبي محمّد عليك : ما الذي يجب عليّ يا مولاي في غلّة رحى أرض في قطيعة لي، وفي ثمن سمك وبردي وقصب أبيعه من أجمة هذه القطيعة؟ فكتب: «يجب عليك فيه الخمس، إن شاء الله تعالى»(٢).

٣ - مو ثَقة سياعة، قال: سألت أبا الحسن عَالِيَا عن الخُمُس، فقال: «في كلِّ ما أفاد الناس من قليل أو كثير»(").

### الطائفة الثانية:

وهي كالطائفة الأُولىٰ، لكنَّها خصَّت وجوب الخُمُس علىٰ الشيعي فقط، والعمدة منها:

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٦/ ص ٣٥٤/ باب أنَّ الحُّمُس لا يجب إلَّا بعد المؤونة/ ح ١).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق (ج ٦/ ص ٥٥٦/ باب أنَّ الخُّمُس لا يجب إلَّا بعد المؤونة/ ح ٩).

<sup>(</sup>٣) الوسائل (ج ٩/ ص  $^{0.7}$  باب ٨ من أبواب ما يجب فيه الخمس/ ح ٦).

صحيحة عليِّ بن مهزيار، قال: كتب إليه أبو جعفر غلينك وقرأت أنا كتابه إليه في طريق مكَّة، قال: «إنَّ الذي أوجبت في سنتي هذه وهذه سنة عشرين ومائتين، فقط لمعنيٰ من المعاني، أكره تفسير المعنيٰ كلُّه خوفاً من الانتشار، وسأُفسِّر لك بعضه إن شاء الله، إنَّ مواليَّ - أسأل الله صلاحهم - أو بعضهم قصَّروا فيها يجب عليهم، فعلمت ذلك فأحببت أن أُطهِّرهم وأُزكّيهم بما فعلت في عامى هذا من أمر الخُمُس (في عامى هذا)، قال الله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّيهِمْ بِها وَصَلِّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاتَكَ سَكَنَّ لَهُمْ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ هُـوَ يَقْبَـلُ التَّوْبَـةَ عَـنْ عِبـادِهِ وَيَأْخُـذُ الْصَّـدَقاتِ وَأَنَّ اللَّهَ هُـوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴿ وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيرَىٰ اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ١٠٥ التوبة: ١٠٣ - ١٠٠٥]، ولم أُوجب ذلك عليهم في كلِّ عام، ولا أُوجب عليهم إلَّا الزكاة التي فرضها الله عليهم، وإنَّما أوجبت عليهم الخُمُس في سنتي هذه في الذهب والفضَّة التي قد حال عليهما الحول، ولم أُوجب ذلك عليهم في متاع ولا آنية ولا دوابِّ ولا خدم ولا ربح ربحه في تجارة ولا ضيعة إلَّا ضيعة سأُفسِّر لك أمرها تخفيفاً منتى عن مواليَّ، ومنًّا منّى عليهم لما يغتال السلطان من أموالهم ولما ينوبهم في ذاتهم، فأمَّا الغنائم والفوائد فهي واجبة عليهم في كلِّ عام، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَاعْلَمُ وا أَنَّما غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبي وَالْيَتَامِىٰ وَالْمَسَاكِينِ وَالْبِنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْ تُمْ آمَنْ تُمْ بِاللهِ وَمَا أَنْزَلْنا عَلى عَبْدِنا يَوْمَ الْفُرْقِ إِن يَوْمَ الْتَقَىٰ الْجَمْعِ إِن وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ١ [الأنفال: ٤١]، والغنائم والفوائد يرحمك الله فهي الغنيمة يغنمها، المرء

والفائدة يفيدها، والجائزة من الإنسان للإنسان التي لها خطر، والميراث الذي لا يُحتَسب من غير أب ولا ابن، ومشل عدوّ يصطلم فيُؤخَذ ماله، ومثل مال يُؤخَذ ولا يعرف له صاحب، وما صار إلى مواليَّ من أموال الخرمية الفسقة، فقد علمت أنَّ أموالاً عظاماً صارت إلى قوم من مواليَّ، فمن كان عنده شيء من ذلك فليوصل إلى وكيلي، ومن كان نائياً بعيد الشقَّة فليتعمد لإيصاله ولو بعد حين، فإنَّ نيَّة المؤمن خير من عمله، فأمَّا الذي أُوجب من الضياع والغلّات في كلِّ عام فهو نصف السُّدُس مَّن كانت ضيعته تقوم بمؤونته، ومن كانت ضيعته لا تقوم بمؤونته فليس عليه نصف سُدُس ولا غير ذلك» (۱).

إنَّ هذه الصحيحة إنَّما خصَّت وجوب الخُمُس على الشيعة فقط بقرينة تخصيصه بمواليه كقوله عَلَيْك : «إنَّ أموالاً عظاماً صارت إلى قوم من مواليًّ»، وقوله عَلَيْك : «تخفيفاً منّي عن مواليًّ»، وغيرها من القرائن ممَّا لا يخفىٰ.

#### الطائفة الثالثة:

يظهر من جملة من الأخبار إباحة الخُمُس للشيعة مطلقاً من دون قيد أو شرط، وأنَّهم في حلِّ منه، ولا يجب عليهم أداؤه البتَّة، والعمدة منها:

١ – صحيحة الفضلاء: عن أبي بصير وزرارة ومحمّد بن مسلم، كلُّهم عن أبي جعفر عليُّ بن أبي طالب عليُّ بن أبي طالب عليًّ الناس في بطونهم وفروجهم؛ لأنَّهم لم يُودُّوا إلينا حقَّنا، ألا وإنَّ شيعتنا من ذلك وآباءهم في حلِّ»(٢).

<sup>(</sup>۱) الوسائل (ج ۹/ ص  $1 \cdot 0$  باب ۸ من أبواب ما يجب فيه الحُمُس/ ح 0).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٤٣/ ب٤ من أبواب إباحة حصَّة الإمام من الخُّمُس للشيعة/ ح١).

الشبهة الخامسة: تحليل الخُمُس في زمن الغيبة الكبرى .....

٢ - صحيحة زرارة، عن أبي جعف علي السّال أنَّه قال: «إنَّ أمير
 المؤمنين غلي حلَّلهم من الخُمُس - يعنى الشيعة - ليطيب مولدهم»(١).

٣ - صحيحة ابن مهزيار، قال: قرأت في كتاب لأبي جعفر عَاليَا للله من رجل يسأله أن يجعله في حلًّ من مأكله ومشربه من الخُمُس، فكتب بخطّه: «من أعوزه شيء من حقّي فهو في حلًّ»(٢).

وهذه الروايات مع معارضتها لما سيأتي من طوائف الأخبار إلَّا أنَّا لا يمكن التعويل عليها في نفسها؛ وذلك:

لأنّه قد صدرت روايات متأخّرة عنها، وتدعو إلى دفع الخُمُس، والعبرة هو العمل بها تأخّر، منها: صحيحة البختري، عن أبي عبد الله علينا : «خد من أموال الناصب ما شئت وادفع إلينا مُمُسه»(")، أو كصحيحة زرارة، عن أبي جعفر علينا : «كلُّ ما كان ركازاً ففيه الخُمُس»، وغيرها كصحيحة عليّ بن مهزيار فيها ورد في أرباح التجارات فلو كان الخُمُس مباحاً للشيعة فلهاذا يجب عليهم؟ وما هو معنى أمرهم بالدفع؟

ومضافاً إلى ذلك أنَّ القول بثبوت روايات التحليل، والعمل بها مطلقاً سيُؤدّي بنا إلى نتائج خطيرة، منها: أنَّ الشارع شرَّع الحكم ثمّ محمَّده ولم يُبرِزه، فأشبه ما يكون بالحكم الاقتضائي غير الفعلي، وبيان

<sup>(</sup>۱) المصدر نفسه (ج ٩/ ص ٣٧٧/ باب إباحة حصَّة الإمام من الحُمُس للشيعة/ح ٩ و ١٢ و ١٤ و ١٥).

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (ج ٩/ ص ٣٨٢/ باب إباحة حصَّة الإمام من الخُّمُس للشيعة/ ح ٢ و٣ و٥).

<sup>(</sup>٣) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٨٨/ باب وجوب الحُمُس في غنائم دار الحرب/ ح ٦).

<sup>(3)</sup> المصدر نفسه (ص 297/4 ب 7/4 ح 7/4).

 <sup>(</sup>٥) المصدر نفسه (ص ٥٠٢ ب ٨/ ح ٥).

٦٠ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

فائدة الخُمُس من بعض الأخبار، وأسباب تشريعه منافٍ لإباحته، بل سيكون ذلك من لغو القول.

ومنها: أنَّ سبب تشريع الخُمُس إنَّما شُرِّع لسدِّ حاجات السادة والفقراء من آل محمّد اللهُّنَّ ، فلو لم يجب دفع الخُمُس على الشيعة، وإنكار أهل السُّنَّة لهذا الحقِّ وتحريم الزكاة على السادة، فمن أين يعيش فقراؤهم ومساكينهم؟

وعليه إنَّ هذه النصوص لا يمكن العمل بإطلاقها علىٰ كلِّ حالٍ (١١).

### الطائفة الرابعة:

الروايات الدالَّـة على التفصيل بين وجوب دفع الخُمُس مطلقاً وتحليله في بعض الموارد، والعمدة منها:

١ - صحيحة سالم بن مكرم - وهو أبو خديجة -، عن أبي عبد الله علينكا، قال: قال رجل وأنا حاضر: حلِّل لي الفروج؟ ففزع أبو عبد الله علينكا، فقال له رجل: ليس يسألك أن يعترض الطريق إنَّما يسألك خادمة يشتريها أو امرأة يتزوَّجها، أو ميراثاً يصيبه، أو تجارةً أو شيئاً أُعطيه، فقال: «هذا لشيعتنا حلال، الشاهد منهم والمعائب، والميِّت منهم والحيّ، وما يُولَد منهم إلى يوم القيامة فهو لهم حلال، أمَا والله لا يحلُّ إلَّا لمن أحللنا له، ولا والله ما أعطينا أحداً ذمَّة، وما عندنا لأحد عهد، ولا لأحد عندنا مبثاق»(١).

٢ - صحيحة عليِّ بن مهزيار، قال: قرأت في كتاب لأبي جعفر عليً من رجل يسأله أن يجعله في حلِّ من مأكله ومشربه من الخُمُس، فكتب بخطِّه: «من أعوزه شيء من حقّي فهو في حلِّ »(٣).

<sup>(</sup>١) انظر: المستند/ كتاب الحُمُس/ السيِّد الخوئي (ص ٣٤٨).

<sup>(</sup>۲) (7 + 9 - 0.380) الوسائل (ج 9/ ص 380/ باب 3 من أبواب الأنفال/ ح 3).

٣ - صحيحة إبراهيم بن هاشم، قال: كنت عند أبي جعفر الثاني الله الد دخل عليه صالح بن محمّد بن سهل، وكان يتولّى له الوقف بقم، فقال له: يا سيّدي اجعلني من عشرة آلاف درهم في حلّ ، فإنّي أنفقتها، فقال له: «أنت في حلّ »، فليّا خرج صالح قال أبو جعفر علينلا: «أحدهم يثب على أموال آل محمّد وأيتامهم ومساكينهم وفقرائهم وأبناء سبيلهم فيأخذها ثمّ يجيء فيقول: اجعلني في حلّ ، أتراه ظنّ أنّي أقول: لا أفعل؟ والله ليسألنّهم الله يوم القيامة عن ذلك سؤالاً حثيثاً »(").

ويقع الحديث في تفصيل هذه الطوائف على أُمور عدَّة:

الأوَّل: أنَّ هناك تعارض بين الطائفة الثانية - الدالَّة على وجوب الخُمُس على الشيعي فقط في كلِّ الأحوال -، والثالثة - الدالَّة على تحليل الخُمُس على الشيعي مطلقاً -، وذُكِرَ لحلِّ هذا التعارض وجوه عدَّة:

١ - دعوىٰ أنَّ الطائفة الثالثة من زخرف القول؛ لمخالفتها لكتاب الله
 الذى نصَّ علىٰ وجوب الخُمُس مطلقاً، فتبقىٰ الطائفة الثانية بلا معارض.

وهذا مدفوع؛ إذ الزخرف ما لم يقله الأئمَّة اللَّهُ ، كيف وأنَّ أخبار التحليل مستفيضة وصدرت عن الأئمَّة اللَّهُ ؟

٢ - أن نقول بالتعارض المستقرِّ بين الطائفتين، فعليه يُحكم بالتساقط، ويتمُّ الرجوع إلى العموم الفوقاني، وهو ما دلَّت عليه الطائفة الأُولىٰ التي نصَّت علىٰ الوجوب مطلقاً.

٣ – إنَّ هنالك تعارضاً بين الطائفتين لكنَّه غير مستقرِّ؛ لوجود موافق للطائفة الثانية كالآية الكريمة، والنصوص الدالَّة على وجوب الخُمُس مطلقاً كأخبار الطائفة الأُولى، فيتمُّ العمل بأخبار الطائفة الثانية.

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٣٧/ ب٣/ ح ١).

٤ - إنَّ الطائفة الرابعة يمكن أن تكون شاهد جمع بين الطائفتين، فيكون مفاد الطائفة الثانية اختصاص دفع الخُمُس على ما يملكه الشيعي فقط، وأمَّا الطائفة الثالثة فيكون تحليل الخُمُس بلحاظ ما انتقل إلىٰ الشيعي مُّن لا يعتقد بوجوب الخُمُس كالكافر، والمخالف أو الذي يعتقد بوجوبه لكنَّه عاص كالشيعي الذي لا يُخمِّس.

٥ – إنَّ الطائفة الرابعة من باب انقلاب النسبة، وليس شاهد جمع بين الطائفتين، ومفاد قاعدة الانقلاب أنَّ هذه الطائفة في صدد بيان حكم واحد فقط لا حكمين، وهو تحليل الخُمُس للشيعي الذي انتقل إليه المال من معاملة مع من لم يعتقد بوجوب الخُمُس، أو من لم يدفعه عصياناً، أو غيرها من الموارد التي ذُكِرَت.

فروايات التحليل ليست ناظرة إلى الملك الشخصي للشيعي، فإنّه يجب عليه دفعه إلى مستحقّيه، بل هي ناظرة إلى ما انتقل إليه من الأصناف المتقدِّمة.

## الجواب الثاني: منافاة أخبار التحليل للسيرة العملية القطعية:

إنَّ قيام السيرة العملية للأئمَّة عَلَيْكُ يمنع من انعقاد الإطلاق لروايات التحليل، حيث جرت سيرتهم عليَّ على قبض الأخماس ممَّا يصل إليهم عَلَيْكُ من شيعتهم من شتى الأمصار، واستمرَّت هذه السيرة إلى ما بعد الغيبة الصغرى، وتلقّاها علماؤنا بالقبول جيلاً بعد جيل، وإلى يومنا هذا، وقد ذكرنا جملة من الأخبار فيها تقدّم، وإليك جملة أُخرى، منها:

ما روه الشيخ في التهذيب بإسناده عن الريّان بن الصلت، قال: كتبت إلى أبي محمّد غالينالا: ما الذي يجب عليّ يا مولاي في غلّة رحيي

ومنها: عن سعيد بن هبة الله الراوندي في الخرائج والجرائح، عن أبي الحسن المسترق، عن الحسن بن عبد الله بن حمدان ناصر الدولة، عن عمّه الحسين، في حديث عن صاحب الزمان عليك أنّه رآه وتحته عليك بغلة شهباء وهو متعمّم بعمامة خضراء، يُرى منه سواد عينيه، وفي رجله خفّان حراوان، فقال: «يا حسين، كم ترزأ على الناحية؟ ولِمَ تمنع أصحابي عن خُمس مالك؟»، ثمّ قال: «إذا مضيت إلى الموضع الذي تريده تدخله عفواً وكسبت ما كسبت تحمل خُمسه إلى مستحقّه»، قال: فقلت: السمع والطاعة، ثمّ ذكر في آخره أنّ العَمري أتاه وأخذ خُمس ماله بعدما أخبره بها كان (۱).

### الجواب الثالث:

إنَّ سياق روايات التحليل يُفهَم منها أنَّها جاءت من أجل المن والتفضُّل على الشيعة بسبب المعاناة من الاضطهاد من قبَل السلطات آنذاك، فصدر التحليل لما ينتقل إليهم ممَّا في أيدي الظالمين أو ممَّن لا يدفع الخُمُس وليس مطلقاً؛ إذ لو كان التحليل بنحو مطلق للزم منه الإعانة والتشجيع والجرأة على ترك الفرائض، ومنها فريضة الخُمُس التي هي كسائر الفرائض الإسلاميَّة، وهذا ممَّا لا يحتمل صدوره من المعصومين عليه وأنَّ إعفاء الشيعة من الضرائب المالية لا يختصُّ بالخُمُس،

<sup>(</sup>۱) الوسائل (ج ۹/ ص  $8 \cdot 0$ / باب ۸ من أبواب ما يجب فيه الخمس/ ح ۹).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٤٢/ باب وجوب إيصال حصَّة الإمام من الخُمُس إليه مع الإمكان/ ح ٩).

٦٤ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

فالزكاة أيضاً ضريبة مالية، وحالها حال ضريبة الخُمُس، ولكن لم يصدر تحليلٌ منهم الله المقرَّرة له؟ تحليلٌ منهم الله الإطلاق لا يمكن المساعدة عليه بحال، وعليه يتَّضح من ذلك أنَّ روايات التحليل مختصَّة بالمعوز أو بمن انتقل إليه المال ممَّن لا يعتقد بوجوبه.

### الجواب الرابع:

إنَّ إطلاق تحليل الخُمُس لا يمكن في حدِّ نفسه؛ وذلك لأنَّه ينافي أسباب تشريع الخُمُس التي من أهمها سدّ حاجات الفقراء والمساكين والأيتام وأبناء السبيل من ذراري بني هاشم الذين مُنِعَت عنهم الزكاة، فليس من المعقول أن يُحرم هذا الصنف من المجتمع من جميع الضرائب المالية.

### الجواب الخامس:

ورد في جملة من الروايات المعتبرة عدم وجوب الخُمُس حتَّىٰ ظهور الإمام هُمُ عن أبي عبد الله عَلَيْلا، قال: «موسَّع على شيعتنا أن يُنفِقوا عمَّا في أيديهم بالمعروف، فإذا قام قائمنا حَرُم علىٰ كلِّ ذي كنز كنزه حتَّىٰ يأتوه به يستعين به (۱)، وفي صحيحة مسمع بن عبد الملك قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْلا: إنّي كنت وُلِّيت الغوص، فأصبت أربعائة ألف درهم، وقد جئت بخُمُسها ثمانين ألف درهم، وكرهت أن أحبسها عنك وأعرض لها وهي حقُّك الذي جعل الله تعالىٰ لك في أموالنا، فقال: «وما لنا من الأرض وما أخرج الله منها إلّا الخُمُس؟ يا أبا سيار، الأرض كلُّها

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٤٧/ باب ٤ إباحة حصَّة الإمام من الحُّمُس/ ح ١١).

الشبهة الخامسة: تحليل الخُمُس في زمن الغيبة الكبرى ......

لنا، فها أخرج الله منها من شيء فهو لنا»، قال: قلت له: أنا أحمل إليك المال كلُه؟ فقال لي: «يا أبا سيار قد طيّبناه لك وحلّلناك منه، فضم إليك مالك، وكلُّ ما كان في أيدي شيعتنا من الأرض فهم فيه محلّلون، ومحلّل لهم ذلك إلى أن يقوم قائمنا فيجبيهم طسق ما كان في أيدي سواهم، فإنَّ كسبهم من الأرض حرام عليهم حتّى يقوم قائمنا فيأخذ الأرض من أيديهم ويُخرجهم منها صغرة»(۱).

فمن هنا يظهر أنَّ روايات التحليل غير مطلقة وإنَّما خُصِّصت الأسباب خاصَّة ومعيَّنة كما هو واضح.

## أسباب تحليل الخُمُس:

قد اتَّضح ممَّا تقدَّم أنَّ مسألة تحليل الخُمُس ليست مطلقة، وإنَّم جاءت لأسباب معيَّنة وخاصَّة، ولأجل وضوحها عند القارئ نُجملها بما يأتى:

# أُوَّلاً: تحليل الخُمُس لأجل طيب الولادة والمناكح التي تقع بيد الشيعة:

هنالك قرائن عدَّة في روايات التحليل تدلُّ علىٰ أنَّ الخُمُس كان حقًا ثابتاً في مرتبة سابقة إلَّا أنَّ التحليل جاء لأسباب خاصَّة غير مطلقة، منها أنَّ أئمَّة أهل البيت المَهَ قد حلَّلوا الخُمُس بسبب ما ابتلي به الشيعة والناس جميعاً من ظلم الخلفاء والحُكّام الجائرين للأئمَّة المَهُ، وغصب حقوقهم، حيث كان الحُكّام آنذاك وإقصائهم عن منصبهم وغصب حقوقهم، حيث كان الحُكّام آنذاك يستولون علىٰ الغنائم والسبي ثمّ يبيعونها علىٰ الناس ولا يحلُّ لمشتريه، فأوجدَ ذلك مشكلة للشيعة في خصوص هذه الأموال التي كانت

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٤٧ و ٥٤٨/ باب ٤ إباحة حصَّة الإمام إلى الشيعة/ ح ١٢).

٦٦ ...... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

منتشرة في الأسواق من قبيل الغنائم والجواري، وقد حلَّل الأئمَّة عليه ما يقع في أيدي الناس من تلك المناكح التي لم تُخمَّس، وقد اشتراها الشيعي تطهيراً لهم ولطيب مولدهم، وقد ذُكِرَ هذا المعنى في روايات عدَّة، منها:

عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر غليتك ، قال: سمعته يقول: «من أحللنا له شيئاً أصابه أعمال الظالمين فهو له حلال، وما حرَّمناه من ذلك فهو حرام»(۱).

ومنها: صحيحة سالم بن مكرم، عن أبي عبد الله عليها، قال: قال رجل وأنا حاضر: حلّل لي الفروج، ففزع أبو عبد الله عليها، فقال له رجل: ليس يسألك أن يعترض الطريق إنّا يسألك خادمة يشتريها أو امرأة يتزوّجها، أو ميراثاً يصيبه، أو تجارةً أو شيئاً أُعطيه، فقال: «هذا لشيعتنا حلال، الشاهد منهم والغائب، والميّت منهم والحيّ، وما يُولَد منهم إلى يوم القيامة فهو لهم حلال، أما والله لا يحلُّ إلّا لمن أحللنا له، ولا والله منا أعطينا أحداً ذمَّة، وما عندنا لأحد عهد، ولا لأحد عندنا ميثاق»(٢).

ومنها: صحيحة زرارة، عن أبي جعفر غلين أنَّه قال: «إنَّ أمير المؤمنين غلين حلَّلهم من الخُمُس - يعني الشيعة - ليطيب مولدهم»(٣).

ومنها: عن عبد العزيز بن نافع، قال: طلبنا الإذن على أبي عبد الله على الله وأرسلنا إليه، فأرسل إلينا: «ادخلوا اثنين اثنين»، فدخلت أنا

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٤٥/ باب ٤ إباحة حصَّة الإمام من الحُّمُس/ ح ٤).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٤٥/ باب ٤ إباحة حصَّة الإمام من الحُّمُس/ ح ٤).

<sup>(</sup>٣) المصدر نفسه (ج ٩/ ص ٥٥٠/ باب ٤ إباحة حصَّة الإمام من الخُّمُس/ ح ١٥).

الشبهة الخامسة: تحليل الخُمُس في زمن الغيبة الكرىٰ .....

ورجل معي، فقلت للرجل: أُحِبُّ أن تحلَّ بالمسألة، فقال: نعم، فقال له: جُعلت فداك إنَّ أبي كان ممَّن سباه بنو أُميَّة، وقد علمت أن بني أُميَّة لم يكن لهم أن يُحرِّموا ولا يُحلِّلوا، ولم يكن لهم عمَّا في أيديهم قليل ولا كثير، وإنَّما ذلك لكم، فإذا ذكرت الذي كنت فيه دخلني من ذلك ما يكاد يُفسِد عليَّ عقلي ما أنا فيه، فقال له: «أنت في حلِّ عمَّا كان من ذلك، وكلُّ من كان في مثل حالك من ورائعي فهو في حلِّ من ذلك»، قال: فقمنا وخرجنا، فسبقنا معتب إلى النفر القعود الذين ينتظرون إذن أبي عبد الله عَالِينًا ، فقال لهم: قد ظفر عبد العزيز بن نافع بشيء ما ظفر بمثله أحد قطُّ، قيل له: وما ذاك؟ ففسَّره لهم، فقام اثنان فدخلا على أبي عبد الله عَالِينًا ، فقال أحدهما: جُعلت فداك إنَّ أبي كان من سبايا بني أُميَّة وقد علمت أنَّ بني أُميَّة لم يكن لهم من ذلك قليل ولا كثير، وأنا أُحِبُّ أن تجعلني من ذلك في حلِّ، فقال: «وذلك إلينا؟ ما ذلك إلينا، ما لنا أن نحل ولا أن نُحرِم»، فخرج الرجلان، وغضب أبو عبد الله عللتلا فلم يدخل عليه أحد في تلك الليلة إلَّا بدأه أبو عبد الله عَلَيْكُ فقال: «ألَّا تعجبون من فلان يجيئني فيستحلّني ممَّا صنعت بنو أُميَّة، كأنَّه يري أنَّ ذلك لنا»، ولم ينتفع أحد في تلك الليلة بقليل ولا كثير إلَّا الأوَّلين، فإنَّها غنيا بحاجتها(١).

# ثانياً: تحليل الأنفال وما يملكه الولاة والمقاتلون بغير إذن:

هنالك روايات تشير إلى أنَّ ما يقع بيد الشيعة من الأنفال يجب خُسُه، إلَّا أنَّ الأئمَّة المَيَّة قد حلّلوا ذلك للشيعة الذين قد حصلوا علىٰ أموال من الأنفال التي اغتصبها حُكّام بني أُميَّة والحُكّام الظالمون،

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٥١/ باب ٤ من أبواب حصَّة الإمام من الخُّمُس/ ح ١٨).

٨٨ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

ووزّعوها على عُمّاهم، ولهذا أباحها الإمام عَلَيْكُ على الشيعة، عن الحكم بن علباء الأسدي، قال: دخلت على أبي جعفر عَلَيْكُ ، فقلت له: إنّي وُلّيت البحرين فأصبت بها مالاً كثيراً، واشتريت متاعاً، واشتريت رقيقاً، واشتريت أُمّهات أولاد ووُلِدَ لي وأنفقت، وهذا خمس ذلك المال، وهؤلاء أُمّهات أولادي ونسائي قد أتيتك به، فقال: «أمَا إنّه كلّه لنا، وقد قبلت ما جئت به، وقد حللتك من أُمّهات أولادك ونسائك، وما أنفقت، وضمنت لك على وعلى أبي الجنّة»(۱).

(١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٢٨/ باب ٨ من أبواب ما يجب فيه الخُمُس/ ح ١٣).

<sup>(</sup>٢) اختيار معرفة الرجال (ص ٢٠٠)، إنَّ سند الكشّي إلى هذه الرواية معتبر؛ لأنَّ إلى هذه الرواية معتبر؛ لأنَّ إبراهيم بن محمّد بن فارس قد شهد الكشّي إلى في موضع آخر من نفس الكتاب (ص ٥٣٠) بأنَّه لا بأس به في نفيه، وهو ظاهر في التوثيق، فيثبت وثاقة علباء، فيصحُّ سند الشيخ إلى للرواية أيضاً.

وأشارت بعض الروايات الواردة عن الأئمَّة المَيْهُ أَنَّ أحد الأسباب في تحليل الخُمُس الضائقة المالية والعوز عند شيعتهم، فقد روي في صحيحة ابن مهزيار: قال: قرأت في كتاب لأبي جعفر عَلَيْئلاً من رجل يسأله أن يجعله في حلِّ من مأكله ومشربه من الخُمُس، فكتب بخطّه: «من أعوزه شيء من حقى فهو في حلِّ»(۱).

## رابعاً: ما ينتقل إلى الشيعة من مال غير مخمَّس:

ووردت روايات أخرى قد بيّنت أنّ أحد الأسباب لتحليل الخمس أيضاً هو ما ينتقل إلى الشيعي من أموال ممّن لم يدفع الخُمُس كالكافر والمخالف والشيعي العاصي الذي لم يُخمِّس، كا روي ذلك في صحيحة الحارث بن المغيرة النصري، عن أبي عبد الله عليه عليه من ألك له: إنّ لنا أموالاً من غلات وتجارات ونحو ذلك، وقد علمت أنّ لك فيها حقًا، قال: «فلِم أحللنا إذاً لشيعتنا إلّا لتطيب ولادتهم، وكلّ من والى آبائي فهو في حلّ ممّا في أيديهم في حقّنا، فليبلّغ الشاهد الغائب»(١).

اتَّضح ممَّا تقدَّم أنَّ تحليل الخُمُس من قِبَل الأئمَّة عَلَيْكُ ليس مطلقاً، وإنَّها لأسباب خاصَّة، منها حقُّ الأئمَّة عَلَيْكُ الثابت في أيدي الظالمين والغاصبين من الحُكّام وقد انتقلت إلى الشيعي من قبيل حقِّ الأنفال والأراضي والسبي وغيرها، ومنها ما انتقل من الأموال غير المخمَّسة، ومنها من أصابه العوز والفقر من الشيعة، وهذا يختلف عن الواجب المالي الذي يحصل عليه الشيعي من الاسترباح.

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٦/ ص ٣٨٢/ ح ٢ و٣ و٥).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٧ه/ باب ٤ من أبواب إباحة حصَّة الإمام من الخُمُس للشيعة / ح ٩).

٧٠ ...... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

### التحليل الصادر عن الإمام المهدي ﷺ:

يتمسّك البعض في تحليل الخُمُس مطلقاً بها ورد في التوقيع الصادر عن الإمام المهدي العشمان بن سعيد العَمري من إباحة الحُمُس على الشيعة إلى وقت ظهور أمره، حيث ورد فيه ما نصه: «وأمّا المتلبّسون بأموالنا، فمن استحلّ منها شيئاً فأكله فإنّها يأكل النيران، وأمّا الحُمُس فقد أُبيح لشيعتنا وجُعلوا منه في حلّ إلى وقت ظهور أمرنا؛ لتطيب ولاتهم ولا تخبث»(۱).

والسؤال: أليس هذا النصُّ الصادر من إمامنا عَلَيْكُ يدلُّ على عدم إعطاء الخُمُس في زمن الغيبة؟ وخصوصاً أنَّ القاعدة تقتضي العمل بها تأخَّر من الأخبار.

### الجواب:

إنَّ هذا النصَّ الذي استُدِلَّ به على إباحة الخُمُس مطلقاً لا يمكن التمسُّك به؛ لأُمور عدَّة:

الأمر الأوَّل: أنَّ هذا التوقيع ضعيف سنداً، ففيه محمّد بن محمّد بن عمّد بن عصام، وهو من مشايخ الصدوق، ولم يرد فيه توثيق، وكذا إسحاق بن يعقوب، فإنَّه مجهول ولم يُوثَّق (٢).

الأمر الشاني: لو تنزَّلنا عن جهة السند، فإنَّها معارضة للعموم القرآني والسُّنَّة القطعية الدالَّة على وجوب الخُمُس في كلِّ زمانٍ، وذلك كصحيحة علي بن مهزيار، عن أبي جعفر عَليَّكُ ، قال: «فأمَّا الغنائم والفوائد فهي واجبة عليهم في كلِّ عام، قال الله تعالى: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّما

<sup>(</sup>١) كمال الدين للصدوق (ص ٤٨٥/ باب ٥٥/ ح٤).

<sup>(</sup>۲) معجم رجال الحديث (ج  $^{7}$  ص  $^{7}$ ! وج  $^{7}$  ص  $^{19}$ ).

الشبهة الخامسة: تحليل الخُمُس في زمن الغيبة الكرى .....٧١ غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ بِلَّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي ... ﴾ [الأنفال: ١٤]...»، إلىٰ أن قال: «فمن كان عنده شيء من ذلك فليوصل إلىٰ وكيلى، ومن كان نائياً بعيد الشقَّة فليتعمد لإيصاله ولو بعد حين»(١).

الأمر الثالث: أنَّ الملاحظ في هذا التوقيع أنَّ الإمام عَلَيْكُ قد جمع بين الأمر بدفع الخُمُس في صدرها - بقوله: «وأمَّا المتلبِّسون بأموالنا فمن استحلَّ منها شيئاً فأكله فإنَّما يأكل النيران» -، وبين إباحته في ذيلها - بقوله: «وأمَّا الخُمُس فقد أُبيح لشيعتنا وجُعلوا منه في حلِّ إلى وقت ظهور أمرنا؛ لتطيب والادتهم والاتخبث» -، وهذا يبدلُّ وبكُلِّ وضوح علىٰ أنَّ المراد من التحليل ليس مطلقاً، بل هو عين ما حلَّله الأئمَّة السابقون عليها من اختصاصه بمن انتقل إليه المال ممَّن لا يعتقد بالخُمُس أو بالعاصى الذي لا يُخمِّس أو المعوز وغيرها من الاستثناءات، ومن هنا فهذا التوقيع صالح لأن يكون شاهد جمع على التفصيل المذكور.

الأمر الرابع: جاء في التوقيع عبارة: «لتطيب ولادتهم ولا تخبث»، وهـذه العبـارة بقرينـة الروايـات المعتـبرة المتقدِّمـة يـدلُّ عـلىٰ أنَّ الإمـام عليه كان بصدد بيان صنف خاصٍّ، وهو الخُمُس المتعلِّق في باب المناكح لا مطلقاً، ولو لا كان كذلك لما كان هنالك داع للتعليل.

(١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٠١) باب وجوب الخمس فيها يفضل عن مؤونة السنة/ ح ٥).

الشبهة السادسة:

وجوب الخُمُس من الأحكام الولائية

#### مفادالشبهة

إنَّ وجوب الخُمُس هو من الأحكام الولائية الحكومتية لأهل البيت المَيْلُ لا يمتدُّ في الزمان فلا يشمل زماننا(١)، وعليه لا تكون ثابتة

(١) تنقسم الأحكام الشرعية إلى أقسام عدَّة:

١ - الحكم الشرعي الأولى: هو ما كان صادراً على الأشياء بعناوينها الأولية مع غضً النظر عن طروء أي عنوان آخر عليها، أي هو كلُّ حكم ثابت إلى الموضوع بها هو هو من دون أيً عنوان الحق وطارئ، وذلك من قبيل وجوب الصلاة، فإنَّ الحكم منصبٌ على ماهيَّة الصلاة بها هي هي من دون ملاحظة أيِّ شيء آخر أو عنوان طارئ.

Y - الحكم الشانوي: ويُطلَق عليه أيضاً الحكم الاضطراري، ويُراد منه: الحكم الذي يُلحَظ فيه العناوين الطارئة بحيث يكون وجوده مترتبًا على وجودها، أو فقل: إنَّ الحكم الثانوي هو تغييُّر الحكم الأوَّلي إلى حكم آخر طارئ نتيجة بعض الظروف، وذلك كالانتقال من الطهارة المائية إلى الطهارة الترابية في موارد الحرج والاضطرار فإنَّ الحرج يمنع الحكم الأوَّل وينهض بالحكم الثانوي.

٣ - الحكم الولائي: هو كلُّ حكم صادر من الحاكم بها هو وليُّ وحاكم وسلطان لا بها هو مفتي، سواء كان نبيًّا أو إماماً أو فقيهاً، بناءً علىٰ أنَّ الأحكام الولائية تعمُّ حتَّىٰ الفقيه الجامع للشرائط، أو فقل: إنَّ الحكم الولائي ما كان صدوره يُؤخَذ فيه جهة الحاكمية حسب ما يُشخَّصه ذلك الحاكم من المصالح، فيكون حكمه نافذاً حينئذ، كالأحكام الصادرة من القوَّة التنفيذية، ونذكر بعض الأمثلة علىٰ الأحكام الولائية: منها: المصالحة علىٰ الحقوق الشرعية، وأنَّه يجوز للحاكم نقل الحُمُس المتعلَّق بالمال من العين إلىٰ ذمَّة المكلَّف، ومنها: جواز العمل مع الحاكم الظالم. وقد ذهب بعضهم إلىٰ امتداد الحكم الولائي لزماننا أيضاً.

٤ - الحكم الفتوائي: وهو الحكم الإثباتي الكلّي الفرعي الذي يكون مستخرَجاً من الأدلّة الأربعة المعدّة لاستنباط الحكم الشرعي، كالكتاب العزيز والسُّنّة المعصومية، مثل وجوب التقصير على المسافر، فإنّه حكم شرعي فتوائي مستنبط من قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الْأَرضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصّلاةِ ... ﴾ (النساء ١٠١).

٧٦ ...... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود) في الشريعة المقدَّسة ، فهي ليست من الشريعة ، فإنَّ صدور الأمر بوجوب الخُمُس صادر بعنوان الإمامة والقيادة لا التبليغ والتشريع، فهو أمر لتدبير حياة الأُمَّة فقط.

وعليه يكون الخُمُس واجباً في زمانٍ خاصٍّ؛ لأنَّه ليس من الأحكام الثابتة في الشريعة، وإلَّا لو كان كذلك لما حلَّله الأئمَّة المَّهُ المَّا

# ردُ الشبهة

إنَّ حكم وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب حكم شرعي أوَّلي ثابت بدليل القرآن الكريم، والسُّنَّة الشريفة، والإجماع، والسيرة العملية القطعية كما تقدَّم ذلك، وقد ذُكِرَ على سبيل القضيَّة الحقيقية، وإنَّ آية الخُمُس تُشِت حكمه بنحو عامٍّ في كلِّ زيادة حتَّىٰ في أرباح المكاسب بنفس مستوىٰ تشريع الصلاة والصوم والحجِّ، وإنَّ نفس تشريع الخُمُس ليس لأجل حفظ النظام والظروف الزمانية الخاصَّة كما هو الغالب بناءً على اختصاصه بأهل البيت المَهَا كما في الحكم الولائي، وإنَّما لمصالح ثابتة في متعلقات الأحكام.

ومضافاً إلى ذلك أنَّ الحكم الشرعي يمرُّ بمرحلتين: مرحلة الجعل،

<sup>◄</sup>٥ - الحكم الظاهري: وهو كلُّ حكم ثبت للموضوع بقيد الجهل، أو فقل: هو ما أُخِذَ في موضوعه الشكُّ، سواء كان الشكُّ تمام الموضوع أو جزؤه، وقد يكون الشكُّ حيثية تقييدية وقد يكون الشكُّ علا أصول العملية، والثاني كالأمارات الظنيّة الكاشفة، وخصَّصه البعض بالأصل العملي، وأُخرى أُطلق على الأعم من الأُصول العملية والأمارات، وثالثة يُطلَق على ما يشمل القطع إضافةً لما تقدَّم.

<sup>7 -</sup> الحكم التزاهي: هو عبارة عن تنافي الحكمين في مقام الامتثال، أو فقل: التنافي بين الأحكام التكليفية الإلزامية في مقام الامتثال، علىٰ أن يكون منشأ التنافي هو عدم اتساع قدرة المكلّف علىٰ الجمع بينها، كمن وجب عليه الحجُّ والجهاد معاً، فيُقلِّم حينئة للهمم علىٰ المهمم.

الشبهة السادسة: وجوب الخُمُس من الأحكام الولائية .....٧٧

ومرحلة الفعلية، كوجوب الحجِّ فإنَّه حكم شرعي أوَّلي لكنَّه مشروط بالاستطاعة، فعند عدم تحقُّق الاستطاعة لا يجب الحجُّ، وعدم وجوبه لا يدلُّ علىٰ أنَّه حكم ولائي، وعدم فعليته لا يدلُّ علىٰ ولائيته كها توهَّم البعض.

فلو قُدِّر أنَّ في الصدر الأوَّل من الإسلام لم تكن هنالك استطاعة وكفاية مالية، فعدم فعلية الحكم وتجميده لا يدلُّ على ولائيته، وليكن الخُمُس من هذا القبيل.

وهنالك شواهد عدَّة علىٰ ذلك، منها: وجوب الجهاد الابتدائي حيث ذهب أكثر الأصحاب إلىٰ عدم وجوبه إلَّا بحضور المعصوم عَلَيْكُلا، مع اتِّفاقهم علىٰ كونه حكماً شرعياً أوَّلياً.

ومنها: وجوب صلاة الجمعة - على قول بعض الفقهاء - مشروط بحضور الإمام عليه نفسه، وفي زمن الغيبة تكون مستحبّة، وهو حكم شرعي أوّلي.

ومنها: إقامة الحدود والديات، فإنَّها أحكام شرعية أوَّلية على رأي مشهور الفقهاء مشروطة بحضور الإمام غللتلا نفسه.

ومنها: أنَّ نفس روايات التحليل التي نصَّت علىٰ أنَّ زمن الإسقاط هو في عصر الغيبة (١) فقط تدلُّ علىٰ أنَّ الإسقاط حكم ولائي خاضع لظروف معيَّنة لا أوَّلي.

ودعوىٰ: عدم وجُود أثر شرعي من زمن النبيِّ إلىٰ زمان الصادقين عليم الله على وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب دليل علىٰ وجوب الخُمُس في أرباح المكاسب دليل علىٰ أنَّه حكم والائي.

مدفوعة: بعموم آية الخُمُس الشاملة لأرباح المكاسب، وإطلاق جملة

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٤٤/ باب ٤ إباحة حصَّة الإمام من الخُّمُس/ ح ٤).

٧٨ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

كثيرة من الروايات الدالَّة على وجوب الخُمُس في مطلق الفائدة، وخصوصاً بعد أن عرفنا أنَّ تشريع الأئمَّة اللَّهُ هو نفس تشريع النبيِّ الله فرق كما تقدَّم. ودعوى: اضطراب روايات التحليل وروايات الوجوب التي جاءت بعدها يدلُّ على الولائية.

مدفوعة: بأنَّ روايات التحليل ليست مطلقة في كلِّ زمانٍ، وإنَّما هي ناظرة إلى الشيعي الذي انتقل إليه المال من الكافر أو المخالف أو العاصي كما تقدَّم.

وأمَّا القول بأنَّ رواية عليِّ بن مهزيار وغيرها من الروايات فيها شواهد تدلُّ علىٰ الولائية (١)، فإن سلَّمنا بها فإنَّ الولائية من باب التطبيق

(۱) الشاهد الأوَّل: في رواية عليِّ بن مهزيار ما نصُّه: «وإنَّها أوجبت عليهم الخمس في سنتي هـذه في الـذهب والفضَّـة التي قد حال عليها الحول»، حيث إنَّ الإمام عليها أثبت الخمس في الـذهب والفضَّـة مع أنَّها لا خمس فيها وإنَّها فيها الزكاة. (الوسائل ج ٩/ ص ٥٠١).

الشاهد الثاني: في نفس رواية عليّ بن مهزيار التي تنصُّ علىٰ أنَّ هنالك بعض الموارد التي يشت فيها مُحُس أرباح المكاسب، ولكن الإمام عَلَيْكُلْ قد أسقطها، وإليك نصُّها: «ولم أُوجب ذلك عليهم في متاع ولا آنية ولا دوابِّ ولا خدم ولا ربح ربحه في تجارة ولا ضيعة إلَّا ضيعة سأُفسِّر لك أمرها، تخفيفاً منّي عن مواليَّ، ومنَّا منّي عليهم لما يغتال السلطان من أموالهم ولما ينوبهم في ذاتهم».

الشاهد الثالث: عن الإمام الجواد على ما نصُّه: كتب إليه إبراهيم بن محمّد الهمداني: أقرأني علي كتاب أبيك فيها أوجبه على أصحاب الضياع أنّه أوجب عليهم نصف السُّدُس بعد المؤونة، وأنّه ليس على من لم يقم ضيعته بمؤونته نصف السُّدُس ولا غير ذلك، فاختلف من قبلنا في ذلك، فقالوا: يجب على الضياع الخُمُس بعد المؤونة مؤونة الضيعة وخراجها لا مؤونة الرجل وعياله، فكتب وقرأه علي بن مهزيار: «عليه الخُمُس بعد مؤونته ومؤونة عياله وبعد خراج السلطان»، فإنّ فكتب وقرأه علي بن مهزيار: «عليه الخُمُس بنصف السُّدُس مع أنَّ الواجب هو الحُمُس. (الوسائل ج ٩ / ص ٢٠١/ باب ٨ ما يجب فيه الخمس/ ح ٤).

وكيفيا كان فالأدلَّة تدلُّ علىٰ أنَّ وجوب الخُمُس حكم أوَّلي لا ولائي، وما ذُكِرَ من أدلَّة ضعيفة، ومع التنزُّل وتسليم ذلك فهو حكم ولائي ثابت في عامود الزمان والمكان ولا موجب للالتزام باختصاصه، ومع التنزُّل فقد فُوِّض هذا الأمر إلىٰ الفقهاء ووزانه وزان تنفيذ القضاء، وأخيراً حتَّىٰ لو لم يكن ثابتاً للمعصوم عُللتًلا فيمكن للفقيه أن يُثبِته لنفسه إذا توقَّف حفاظ الدين عليه كها يثبت له في بعض المستجدّات الحياتية الضرورية.

\* \* \*

<sup>◄</sup> الشاهد الرابع: عن عليًّ بن محمد بن شجاع النيسابوري أنَّه سأل أبا الحسن الثالث عليه عن رجل أصاب من ضيعته من الحنطة مائة كُرِّ ما يُزكّىٰ، فأخذ منه العشر عشرة أكرار، وذهب منه بسبب عارة الضيعة ثلاثون كُرَّا وبقي في يده ستّون كُرَّا، ما الذي يجب لك من ذلك؟ وهل يجب لأصحابه من ذلك عليه شيء؟ فوقع عليه " (الوسائل ج المصحابه من ذلك عليه شيء؟ فوقع عليه " (الوسائل ج المصحابه من دلك عليه من عليه الخمس ح ٢).

الشبهة السابعة:

عدم وجود دليل على الخُمُس إلى الفقيه

#### مفاد الشبهة

إنَّ إعطاء الخُمُس إلى الفقيه وإيصاله إليه لا يوجد عليه مستند شرعي لا قرآناً ولا سُنتَة، ومن المعلوم أنَّ الخُمُس في الآية المباركة قد صُنف إلى أسهم ستَّة وليس للفقيه منها شيء، فلهاذا يُفتي فقهاء الشيعة بوجوب إيصال الخُمُس إليهم؟

# ردُالشبهة

ينبغي توضيح أمور عدّة:

### الأمر الأوَّل:

الخُمُس ينقسم إلى قسمين:

الأوّل: الأسهم الثلاثة: حقُّ الله، وحقُّ الرسول، وذوي القربى، وأفتى مشهور فقهاء الإماميَّة بوجوب إيصاله إلى الفقيه الجامع للشرائط، وإن أفتى بعضهم بجواز تصرُّف المكلَّف بهذا الحقِّ في موارده المقرَّرة.

الثاني: الأسهم الثلاثة الأنحرى من الأيتام والمساكين وأبناء السبيل من السادة من بني هاشم، وأفتى مشهور الفقهاء بجواز تصدي المكلّف بنفسه في صرف هذه الأسهم على فقراء السادة وأيتامهم ومساكينهم وأبناء سبيلهم، ومن يُفتي من الفقهاء بلزوم إيصال هذا

٨٤ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

الحقِّ إليه لا يعني استيلائه عليه، وإنَّما لصرفه في مورده المذكور، فهو يرى بحسب ما اقتضاه اجتهاده أنَّ من له حقُّ التصدِّي والتصرُّف فيه هو الفقيه.

## الأمر الثاني:

إنَّ دور الفقيه في لزوم إيصال الخُمُس إليه دور الإشراف والنظارة والحفظ والرعاية والأمانة على صرفه، وليس له حقُّ الاستفادة الشخصية منه، إذ لا يمكن أن يأخذ منه شيئاً ما لم يكن مصداقاً لأحد الأصناف المذكورة، وحتَّىٰ لو كان مصادقاً لها في يأخذه هو مقدار حاجته فقط حاله حال سائر المستحقين، وهو ما عليه مشهور فقهاء الإماميَّة.

#### الأمر الثالث:

وأمَّا مستند ومنشأ فتوى الفقهاء في وجوب إيصال الخُمُس إلىٰ الفقيه الجامع للشرائط، فهو يتألَّف من أمرين:

# أ - إنَّ الخُمُس ملك منصب الإمامة: `

إنَّ الخُمُس ليس ملكاً شخصياً للإمام عَلَيْكُلا، وإنَّما هـ و ملـك لمنصب الإمامة، فإذا توقي الإمام لا تنتقـل الأخماس إلى ورثته، بـل تنتقـل إلى الإمام اللاحق له، كما يظهر ذلك من بعـض الروايات، منها: صحيحة أبي عـليِّ بـن راشد، قال: قلت لأبي الحسن الثالث عَلَيْكُلا: إنّا نُوتي بالشيء فيقال: هـذا كان لأبي جعفر عَلَيْكُلا عندنا، فكيف نصنع؟ فقال: «ما كان لأبي عَلَيْكُلا بسبب الإمامة فهو لي، وما كان غير ذلك فهو ميراث على كتاب الله وسُنَّة نبيّه»(۱).

<sup>(</sup>۱) الوسائل (ج ۹/ ص  $^{08}$ / باب ۲ من أبواب الأنفال/ ح  $^{1}$ ).

ومنها: صحيحة أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن الرضا عَلَيْكِا، قال: سُئِلَ عن قول الله عَلَيْ (وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْ تُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي [الأنفال: ٤١]، فقيل له: فها كان لله، فلمن هو؟ فقال: «لرسول الله فله فهو فلمن هو؟ فقال: «لرسول الله فله الإمام»(۱).

إذن فإنَّ الخُمُس حقُّ وحداني - لا ينقسم إلى ما تقدَّم - جُعِلَ للنصب الإمامة، وتحت اختيار الإمام عَلَيْكُل، فإذا ثبت هذا الحقُّ للفقيه في زماننا فله أن يتصرَّف بهذا الحقِّ كها كان للإمام عَلَيْكُل، كها سيأتي في أدلَّة النيابة.

#### النيابة العامّة للفقهاء:

إنَّ الفقهاء يُمثِّلُون مقام النيابة العامَّة عن الإمام عَالِيَلِا في زمن الغيبة الكبرى، ولهم عدَّة وظائف دلَّت عليها النصوص والروايات:

الوظيفة الأُولى: وهي تبيين الأحكام الشرعية وتكميلها ليتفاعل الواقع المتغيِّر مع غاية الدين الخاتم، فلا بدَّ من افتراض وجود قاعدة تشريعية تتجاوب مع هدف الشريعة ومستجدّات الحياة وتُلبّي حاجتهم توازناً بين الأصالة والعصرنة على نهج الوحي وامتداده، وهي المسهّاة بالقوَّة التشريعية في المصطلح الفعلي، نعم إنَّ الفارق الجوهري بين الإمام عُلليًا والفقيه في هذه الوظيفة هو أنَّ الحكم الصادر من الإمام عُلليًا حكم واقعي، وأمَّا الحكم الصادر من الإمام عُلليًا حكم واقعي، وأمَّا الحكم الصادر من المجتهد فهو ظاهري يُخطئ ويُصيب.

وقد دلَّ علىٰ ذلك جملة من النصوص والروايات، منها: ما رود عن أبي عبد الله عَليَكُ ، قال: «إنَّ العلهاء ورثة الأنبياء، وذاك أنَّ الأنبياء لم

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ١٢٥/ باب ٢ من أبواب ما يجب فيه الحُمُس/ ح ٦).

٨٠ ..... الحُكُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

يُورِّ ثوا درهماً ولا ديناراً وإنَّا أورثوا أحاديث من أحاديثهم، فمن أخذ بشيء منها فقد أخذ حظًّا وافراً، فانظروا علمكم هذا عمَّن تأخذونه، فإنَّ فينا أهل البيت في كلِّ خلف عدولاً ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين»(۱).

وقال أمير المؤمنين عليه: "إنَّ أولى الناس بالأنبياء أعلمهم بها جاؤوا به"، ثمّ تلا عليه: "﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْراهِيمَ لَلَّذِينَ اتَّبَعُوهُ وَهذَا النَّبِيُّ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ [آل عمران: ٦٨]» (٥٠). وقال عليه: "مجاري الأُمور والأحكام على أيدي العلهاء بالله، الأُمناء على حلاله وحرامه» (١٠)، وفي الرواية عن صاحب الزمان عليه: "وأمّا الحوادث الواقعة فارجعوا فيها إلى رواة حديثنا، فإنّهم حجّتي عليكم، وأنا حجّة الله» (٧٠).

<sup>(</sup>١) الكافي للكليني (ج ١/ ص ٣١).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٤٦).

<sup>(</sup>٣) البحار (ج ٢/ ص ٢٢).

<sup>(</sup>٤) البحار (ج ٢/ ص ١٤٤).

<sup>(</sup>٥) البحار (ج ١/ ص ١٨٢).

<sup>(</sup>٦) البحار (ج ٩٧/ ص ٨٧).

<sup>(</sup>٧) البحار (ج ٢/ ص ٨٩).

الشبهة السابعة: عدم وجود دليل على إيصال الْحُمُس إلى الفقيه .....٧٨

وهذه النصوص فيها دلالة واضحة وجليَّة على أنَّ الفقهاء هم أُمناء الله ورُسُله على حلاله وحرامه، وبيدهم مجاري الأُمور والأحكام، وهم الحجَّة علىٰ الناس بعد الإمام عَلاَئلًا.

الوظيفة الثانية: القضاء والحكم (القوَّة القضائية).

وهذه الوظيفة قد أُعطيت إلى المجتهد بمقتضى قوله عَلَيْكُلا: "إنّي قد جعلته حاكماً" في مقبولة عمر بن حنظلة، عن أبي عبد الله عَلَيْكُلا في حديث طويل في رجلين من أصحابنا بينها منازعة في دين أو ميراث، قال: "ينظران إلى من كان منكم قد روى حديثنا، ونظر في حلالنا وحرامنا، وعرف أحكامنا، فليرضوا به حكماً، فإنّي قد جعلته عليكم حاكماً، فإذا حكم بحكمنا فلم يقبله منه فإنّا استخفّ بحكم الله، وعلينا ردّ، والرادّ علينا كالرادّ على الله، وهو على حدّ الشرك بالله»(۱).

الوظيفة الثالثة: القوَّة التنفيذية.

إِنَّ الثابت أَنَّ للأعَمَّة عَلَيْكُمْ قيادة الأُمَّة وإدارة شؤون الدولة (القوَّة التنفيذية)، فالإمام عَلَيْكُمْ هو الذي يتحمَّل هذه الوظيفة من قِبَل الله وإن كان المسروع لم يصل إلى مرحلة التنفيذ إلَّا في فترة قصيرة، لكنَّه هل نصب الإمام عَلَيْكُمُ الفقيه لهذه المهمَّة أم لا؟ وبعبارة: هل للفقيه أن يتصدّى إلى غير مقام الفتوى والقضاء من الأمور العامَّة؟

تفصيل الأُمور العامَّة: إن كانت الأُمور العامَّة التي يتوقَّف عليها حفظ النظام كمسألة نصب الأوصياء والقيِّمين على الصغار والقُصَّر، وهكذا في مسألة الأوقاف العامَّة التي لا يوجد لها ممثِّل معيَّن، وملاحظة مصلحة الطائفة والدفاع عنها من جميع الجهات فكرياً واجتهاعياً وتمثيلاً

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ١/ ص ٣٤/ باب ثبوت الكفر والارتداد/ ح ١٢).

٨٨ ...... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

حقيقياً مشرفاً وعرضها بالصور الصحيحة في العرصات العالمية وإيجاد التوازن بين أفرادها وسدِّ حاجاتهم، وهكذا الأُمور المسبَّبة التي لا يرضىٰ الشارع بتركها كالدفاع عن أعراض المؤمنين وأموالهم.

فهذه الأُمور كلَّها إمَّا أن تثبت لعامَّة المؤمنين ويكون الفقيه أحدهم، أو تكون ثابتة لخصوص الفقيه لمعرفته بالأحكام الشرعية، وحيث إنَّه تتوفَّر في الفقيه صفات غير متحقِّقة في غيره من جهة مقامه العلمي الشرعي وهدوئه وورعه وتهذيب نفسه وعدم تكالبه على الدنيا وعدم وقوفه على أبواب السلاطين والظلمة، كلَّ ذلك يقتضي إناطة هذه الأُمور الخطيرة به دون غيره، أمَّا في غير ذلك فلا بدَّ من مراجعة أدلَّة النيابة التي قد ذُكِرَ بعضها فهل تعمُّهُ أم لا؟

وعلى هذا ففي غيبة إمامنًا الله يلزم إيصال الأسهم الثلاثة الأُولى للفقيه الجامع للشرائط بكونه النائب العامّ عن الإمام، وإنَّ الخُمُس حتُّ للمنصب كها تقدَّم.

وجرَّد الشكِّ في جواز التصرُّف بهذا الحقِّ بدون إذنه عَلَيْكُلا كافٍ في استقلال العقل بلزوم الاستئذان منه؛ للزوم الاقتصار في الخروج عن حرمة التصرُّف في ملك الغير على المقدار المتيقَّن من إذنه ورضاه هو حالة الاستئذان فقط، وعليه فإيصاله للفقيه الجامع للشرائط الذي ثبت نيابته العامَّة يُحرَز من خلاله إبراء الذمَّة.

الشبهة الثامنة:

آلية جمع وتوزيع فريضة الخُمُس غير تخصُّصية

#### مفاد الشبهة

يقول البعض: إنَّ آلية الجمع والتوزيع التي تعتمد عليها المؤسَّسة الدينية طريقة غير تخصُّصية، ولا تخضع للرقابة المالية، وهي أشبه بالعملية الاستحواذية التفرّدية.

## ردُالشبهة

وفيها أُمور عدَّة:

# الأمر الأوَّل:

إنَّ الملاحظ في جميع الأديان أنَّها تفرض ضرائب مالية دينية، وإنَّ طريقة التوزيع في كلِّ هذه الأديان - بعد غياب النبيِّ أو وصيِّه - لا تخلو إمَّا أن يُصار إلى تعطيل التوزيع أو يُسلَّم إلىٰ الدولة الحاكمة أو يُناط بجهة مشروطة بوثاقتها وعدالتها وأمانتها وإمكانية إيصالها إلىٰ مستحقِّيها.

أمَّا التعطيل، فهذا غير ممكن بحدٍ نفسه؛ لأنَّه يخالف مبدأ تشريع هذه الضريبة المالية. وأمَّا تسليمه إلى الدولة الحاكمة، فهذا لا يمكن تحقُّقه وبكلِّ وضوح؛ حيث عندما نتتبَّع الحكومات التي تسلَّطت علىٰ الأُمم والمجتمعات فإنَّ غالبيتها تفقد عنصر الثقة والأمانة والعدالة، وهذا ممَّا لا يختلف فيه اثنان.

وعليه فإنَّ أفضل الطُّرُق وأيسرها على المكلَّف هو إيصال هذه الأموال إلى الجهة الشرعية التي اكتسبت شرعيتها الدينية من الشرع المقدَّس، إضافةً إلى وثاقتها وعدالتها على طول الخطِّ والمسيرة وهي الأقرب إلى معرفة ملاكات التشريع وفقه التزاحم والخبرة العملية العالية ودقَّة الصرف، حيث إنَّنا نرى وبكلِّ وضوح أنَّ العلماء الأعلام منذ عصر الغيبة الكبرى وإلى وقتنا المعاصر قد حافظوا علىٰ تلك الأموال وأوصلوها إلى مستحقِّيها وتمَّ صرفها في مواردها المقرَّرة شرعاً من دون أنَّ يُسجَّل عليهم أنَّهم قد استخدموا هذه الأموال في أغراضهم الشخصية ومنافعهم الاجتماعية، فليس لأحد من الفقهاء الحقُّ بأن يأخذ درهماً واحداً من هذه الأموال إلَّا إذا كان مصداقاً لأحد الأصناف التي، ذُكِرَت في الآية الشريفة، وإذا كان مصداقاً فهو يأخذ بقدر حاجته شأنه شأن سائر المستحقِّين، فهذا ما يُفتى به علياء الطائفة، وهذه سيرة الفقهاء الأعلام بين يديك الذين تصدُّوا إلى مقام المرجعية العليا فإنَّم عاشوا فقراء وماتوا علىٰ ذلك، ومن شاء فليذهب بنفسه ليطَّلع علىٰ أحوالهم في حاضرة النجف الأشرف أو قم المقدَّسة فإنَّه سيجد أنَّ مسكن الفقهاء ومأكلهم ومشربهم هو نفس ما عليه عامَّة الناس في المجتمع.

# الأمر الثاني:

إنَّ مسألة التوزيع لم تنحصر بالجهة الشرعية (المرجعية)، فقد أفتى بعض الفقهاء أنَّ للمكلَّف نفسه الحقَّ في توزيع الأسهم الثلاثة الأُولىٰ علىٰ مستحقِّيها بدون الحاجة إلىٰ مراجعة الفقيه، بشرط أن يُحرز الشروط التي ينبغي أن تتوفَّر فيمن يستحقُّ هذا الحقَّ.

الشبهة الثامنة: آلية جمع وتوزيع فريضة الخُمُس غير تخصُّصية .....

وهذا الأمر بحدِّ نفسه يدلُّ على عدم تفكير الجهة الشرعية بالاستحواذ على هذه الضريبة المالية، وإنَّها دور الفقيه فيها هو النظارة والإشراف على صرف هذا الحقِّ.

#### الأمر الثالث:

إنَّ شبهة عدم العدالة في التوزيع تأتي عند إيصال هذا الحقِّ إلىٰ من لم يُوثَق بعدالته، فإنَّ ما يجب على المكلَّف بنظر الإماميَّة هو إيصاله إلىٰ الفقيه الحاصل علىٰ ملكة العدالة والتقوىٰ والأمانة، وكذا المعتمد أو الوكيل المخوَّل في استلام الحقوق، فإنَّ هذا كلَّه من واجبات المكلَّف نفسه، فإنَّه عليه ممارسة الفحص في اختيار الفقيه وتسليم أمواله له، وإحراز الجهة المأمونة الموثوقة العادلة، فإنَّ المكلَّف يتحمَّل جزءاً من الخطأ عند عدم إيصال هذا الحقِّ إلىٰ الفقيه العادل المأمون، وعلىٰ أقلّ التقادير فإنَّه يجب عليه العمل بالاحتياط في المال كما عليه الاتفاق ولو كانت الشبهة موضوعية.

# الأمر الرابع:

إنّ الأصل في التوزيع يكون بيد الدولة العادلة الصالحة التي تملك الإمكانيات والمؤسّسات التي من خلالها تستطيع تغطية كلّ حاجات المجتمع، وحيث إنّ المجتمعات تعيش أزمة فقدان الحاكم العادل والدولة الصالحة أُنيط أمر توزيع هذه الضرائب إلى مرجعية أُخرى كالقوّامين على المجتمع، وحيث إنّ هذه الجهة لا تملك إمكانيات الدولة ومؤسّساتها وأياديها العاملة ممّاً يتعثّر أمر التطبيق.

يتصوَّر البعض أنَّ هذه الضريبة المالية معدَّة فقط للقضاء علىٰ الفقر، مع أنَّها معدَّة لسدِّ جميع حاجات المجتمع، كالأهداف الروحية والتعليم والعلاج وبناء المشاريع الاستراتيجية كالاستقلالية الدينية ومواجهة المحتلِّ وسدِّ حاجات المجاهدين عند تعرُّض المذهب للخطر والتعامل مع الظروف الطارئة، فهذا كلُّه ممَّا تلحظه المرجعية العليا، وقد يغفل البعض عن هذه الأُمور، ولم يلتفت إلىٰ أهميتها ودورها في بناء المجتمع، والحفاظ علىٰ المذهب والمقدَّسات، حيث نشهد في وقتنا المعاصر أنَّه لولا الدعم المالي من قِبَل المرجعية العليا عن طريق هذه المسلاح والعتاد والطعام والشراب ورعاية عوائل الشهداء والجرحيٰ والمصابين وكل ما يحتاجه المجاهدون لم نصل إلىٰ هذه الانتصارات التي حفظت الناس والمؤمنين والمذهب من أخطار العدوِّ والإرهاب.

## الأمر السادس:

إنَّ الميزان في العدالة الاجتماعية هو النظر إلى المصلحة العامَّة للمجتمع والفرد وتقديم الأهم على المهم، من دون النظر إلى الجنبة العاطفية والمزاجية والغايات الشخصية التي قد تصحب بعض الأفراد، فإنَّ المهمَّ في عملية التوزيع هو سدُّ حاجات المجتمع بصورة عامَّة لا فردية مشخصنة.

### الأمر السابع:

إنَّ ما يحصل من الأخطاء في التطبيق لا يعني اتِّهام الجهة الدينية

# الأمر الثامن:

إنَّ الإسلام لم يحصر مورد التطبيق بيد الحاكم في كلِّ الموارد المالية، فهنالك مجموعة من الموارد المالية منوطة بيد المكلَّف، من قبيل الصدقات والوقفيات وغيرها كالمشاريع المالية، مع أنَّها لم تسلم من سوء التطبيق أيضاً.

الشبهة التاسعة:

إنَّ فريضة الخُمُس لا تخضع للرقابة المالية

#### مفادالشبهة

يدًّعي البعض أنَّ فريضة الخُمُس غير خاضعة لمسألة الرقابة المالية، ولم تكشف المؤسَّسة الدينية طريقة التعامل بهذا الحقِّ، وتعمل علىٰ أساس استحواذي تفرّدي لا يُعلَم حجم هذه الأموال ومصيرها، ممَّا يورد الشكوك عند أفراد المجتمع.

### ردُالشبهة

أوّلاً: أنّ المؤسّسة الدينية الشيعية لا بدّ أن ننظر لها مع نظائرها من بقيّة المؤسّسات غير الإسلاميّة كالمسيحية واليهودية وغيرها من الديانات، فهل هذه المؤسّسات تتمتّع بالشفّافية المطلقة بحيث تفصح عمّا بيدها من الضرائب المالية التي تفرضها علىٰ أفراد مجتمعاتها؟ بالطبع لا يوجد ذلك، ولعلّ تعليلاتهم لذلك هو أنّ هذا من الشؤونات الخاضعة لنفس تلك الديانة أو المؤسّسة التابعة لها ولا علاقة للغير بها، نعم وهذا لا يعني عدم وجود رقابة علىٰ تلك الأموال من داخل المؤسّسة.

ثانياً: أنَّ ما نلاحظه في كلمات المستشكلين أنَّهم يُسجِّلون هذا الإشكال فقط على ضريبة الخُمُس للتشكيك في تشريعه، مع أنَّ الإسلام لم يفرض الخُمُس فقط وإنَّما هنالك ضرائب كثيرة وموارد مالية متعدِّدة كالزكاة والصدقات والموقوفات وغيرها ممَّا فرضه الإسلام،

وكما وضعت حدود وشروط وآليات لذلك فهنالك حدود وشروط وآليات متَّبعة وملتفت إليها من قبَل الجهة المخوَّلة شرعاً في كيفية التعاطي مع حقِّ الخُمُس، فحالها حال بقيَّة الفرائض، فإنَّ آلية الجمع والتوزيع والصرف ليس عملية استحواذية، وإنَّما قائمة على وفق أسس ونظام رسمه لنا الشرع المقدَّس، ولا يحقُّ للفقيه أو الجهة المخوَّلة أن يخالف ما حدَّده الشارع المقدَّس في كيفية التعامل مع الأموال وإخراجها أو التصرُّف فيها.

ثالثاً: وأمّا فيها يتربط بالكشف المالي، فهي قضيّة نسبية وغير مطلقة، وهذا أمر متّبع في جميع الحكومات العالمية والمؤسّسات الدينية وغيرها، فهنالك تخصيصات مالية لوزاراتها الأمنية مثلاً كالدفاع وغيرها، فهنالك تخصيصات مالية لوزاراتها الأمنية مثلاً كالدفاع والمخابرات لا يُكشَف عنها إلّا ضمن أروقتها الخاصّة، وذلك لأسباب كثيرة ودواع أمنية عالمية، فإنَّ من أحد أهم الخطوات في المؤسّسات العالمية أمنياً عدم الكشف المالي للعدوِّ، لأنّه يُعَدُّ مصدر قوَّة لكلِّ حكومة أو دين أو مذهب، فكذلك الفقيه الجامع للشرائط، فإنّه جهة مخوَّلة من الشارع المقدَّس لحفظ هذه الأموال وإدارتها ومراعاة الأوّليات فيها، والأخذ بعين الاعتبار مسألة الكشف أمام العدوِّ والجهات العالمية المسيطرة على رأس مال الدول، وهذا من أهم عناصر القوَّة التي يتمتَّع الإسلام، وإن كان للفضلاء والعلاء المقرَّبين من المؤسّسة الدينية دور في الرقابة والاطّلاع والكشف، لكنّه بإطاره الخاصّ وليس مطلقاً.

رابعاً: وإنَّ من أهم ما يتمتَّع به مذهب الإماميَّة هو أنَّ مسألة إيداع الأموال بيد الفقيه غير مطلقة، وإنَّا تعتمد علىٰ شرط مهمًّ وأساسي، وهو وثاقة وعدالة وأمانة المرجع والفقيه، فإنَّه لا يحتُّ

خامساً: أنَّ المؤسَّسة الدينية في بعض الأحيان تأخذ بنظر الاعتبار ملاكات ومصالح أساسية في صرف تلك الأموال، وحسب ما تراه مناسباً في تقويم مسيرة الدين والمذهب، وهذا قد لا يلتفت إليه عامَّة المكلَّفين؛ لأنَّه شأن خاصّ يحتاج إلى خبرة وعمق في التدبير، وهو غير حاصل عند أغلب الأفراد في المجتمع، وهذا أمر معمول به في جميع السياسات المالية للحكومات والمؤسَّسات المختصَّة في ذلك.

الشبهة العاشرة: بدعة المصالحة والمداورة

#### مفادالشبهة

إنَّ المؤسَّسة الدينية غير عادلة في طريقة أخذ الخُمُس وحسابه على المكلَّفين؛ لأنَّنا نجد في بعض الأحيان أنَّهم يُسقِطون بعض الحقِّ الشرعي المتعلَّق بذمَّة المكلَّف بحجَّة (المصالحة) التي تعني أنَّ للفقيه أو وكيله صلاحية إسقاط الخُمُس عن ذمَّة المكلَّف.

## ردُ الشبهة

إنَّ هذه الشبهة مبتنية علىٰ الفهم الخاطئ لمعنى المصالحة، حيث إنَّها لا تعني إسقاط حقِّ الخُمُس مطلقاً، وإنَّما صرَّح الفقهاء بأنَّ المراد من المصالحة هو: (أن تتصالح مع المرجع أو وكيله في تحديد كمية المبلغ الذي يجب فيه الخُمُس، فحين أي يتعين مقدار الخُمُس وتجري المصالحة عليه لتبرأ ذمَّة المكلَّف أمام الله سبحانه وتعالىٰ).

ومن هنا فقد أفتى الفقهاء بعدم صحّة إسقاط شيء من الخُمُس الثابت في ذمّة المكلّف، وعليه المبادرة في إخراجه بتمامه من دون نقص فيه وإلّا أثم، ولا صلاحية لأحد أن يهب ديناراً واحداً من الحقّ الشرعي للدافع، كما ليس للوكيل أو المأذون من قِبَل الفقيه أن يحسب شيئاً من الحقّ على نفسه ثمّ يهبه إلى الدافع.

أمَّا مسألة المصالحة فإنَّا ليست مطلقة، بل خاصَّة في مورد الحقوق المشتبهة التي يشكُّ بها المكلَّف في تعلُّق الخُمُس ببعض أمواله أو

١٠٦ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

في اشتغال ذمَّته بشيء منه ولا مقدار ما تعلَّق به الخُمُس، فهنا يصالحه الحاكم الشرعي أو المأذون من قِبَله بنسبة الاحتمال، أي لا يسقط الحقّ مطلقاً، وإنَّما يدفع المكلَّف القدر المتيقَّن من ذلك المشكوك.

فمثلاً لوشكَّ المكلَّف بأنَّ ما تعلَّق به الخُمُس هو (۱۰۰) ألف دينار أو (۲۰۰) ألف دينار، ولا يعلم المقدار الحقيقي الذي يبرئ فيه ذمَّته، فهنا يصالحه الفقيه أو وكيله بإخراج القدر المتيقَّن وهو (۱۰۰) ألف دينار.

وهذا هو معنىٰ المصالحة، فهي ليس كها يراه البعض من أنَّه إسقاط للحقِّ مطلقاً، بل هو إسقاط ما في مورد الشكِّ من قِبَل المكلَّف.

# معنى مداورة الخُمُس وحدودها:

المداورة هي طريقة لنقل الخُمُس المطلوب من المكلَّف إلى ذمَّته، فإذا تعلَّق الخُمُس بعين المال ولم يتمكَّن المكلَّف من دفع هذا الحقِّ دفعة واحدة أو كان بحاجة إليه في تجارته ونحوها فيُخرج الخُمُس ويدفعه إلى الفقيه الجامع للشرائط أو وكيله، ثمّ هو يُقرضه إيّاه على أن يُؤدّيه بالتدريج من دون تساهل أو تهاون بالأداء، وبذلك ينتقل الخُمُس من العين إلى الذمَّة.

ومن هنا يتَّضح أنَّ مسألة تأخير الخُمُس وتقسيطه على المكلَّف ليست مطلقة، بل هنالك حدود خاصَّة، ولا يحقُّ للمأذون شرعاً بالتقسيط المطلق، إنَّما المداورة تخصُّ المكلَّف الذي ليس له القدرة على دفع هذا الحقِّ دفعة واحدة ولم يكن متمكِّناً من أدائه، حالاً أو مستقبلاً، وكان في حرج شديد، فعليه أن ينوي أداءه لو حصلت له القدرة وإلَّا

الشبهة العاشرة: بدعة المصالحة والمداورة.....

أثم، ففي هذه الحالة يحقُّ للفقيه أو وكيله تقسيطه حسب حال المكلَّف أو الترخيص في التأخير في الأداء، ولو استطاع المكلَّف خلال فترة التأخير أداء بعضه، فيجب عليه ذلك.

# مستند المصالحة والمداورة:

قد يسأل البعض عن المستند الشرعي للمصالحة والمداورة الحاصلة في هذا الحقّ، فإنَّ المستند في ذلك كما هو واضح مبنيُّ علىٰ أنَّ الحاكم وليُّ علىٰ مال المالك للخُمُس، فبمقتضى الولاية التي للحاكم علىٰ هذا الحقِّ أنَّه حقُّ المنصب، فللحاكم صلاحية العفو والتأجيل لفترة معينة إذا رأىٰ مصلحة في ذلك.

المصالحة: إن كان المكلَّف شاكًا بأنَّ في ذمَّته خُمُس ما صرفه مثلاً، فللحاكم أن يصالحه بمبلغ يراه مناسباً، نعم لو كان المكلَّف متيقِّناً بأنَّ في ذمَّته خُمُساً واجباً فلا بدَّ من دفع ذلك المتيقَّن ولا مجال لفرض المصلحة فه.

ومورد المداورة: المكلَّف الذي وجب عليه الخُمُس ولا يستطيع أداءه أو يصعب عليه جدًّا، وحينت إنَّه لا يسقط عنه الواجب لمجرَّد عدم الاستطاعة أو صعوبة الأداء، فيجب عليه أداؤه ولو بالمداورة مع وليًّ أمر الخُمُس ليؤديه حسب استطاعته زماناً ومقداراً، ونقل الخُمُس من العين إلى الذمَّة.

الشبهة الحادية عشر:

إعطاء نصف الخُمُس للسادة من بني هاشم يدعو إلى التفاوت الطبقي

#### مفادالشبهة

يقول البعض: لقد أكّد الإسلام على مبدأ التساوي بين أفراد المجتمع، وحارب مسألة التفاوت الطبقي بين أفراده، وجعل المعيار في تفضيل بني البشر هو التقوى كها نصَّ عليه القرآن الكريم في موارد عدَّة، منها قوله على: ﴿ إِنَّ أَكُرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقاكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٣)، منها قوله علوم هي أمر معنوي خاصُّ بعلاقة الفرد بالله على، ولا يوجد في القرآن الكريم أنَّ هنالك ميزة أو أفضلية من حيث النسب أو العرق أو القبيلة أو العشيرة أو الوطن أو السكن لفرد على فرد آخر أو قوم على آخرين، بل فضيلة كلِّ إنسان بها كسبه بنفسه، وعليه فإنَّ تعالىٰ لقرابتهم للنبي هاشم بدعوى إكرامهم من الله تعالىٰ لقرابتهم للنبي ها لا يمكن أن تنسجم مع روح الإسلام، بل هي مخالفة للقران الكريم.

# ردُ الشبهة

إنَّ المنظِّرين لهذه الشبهة ركَّزوا على جوانب عدَّة فيها، فلا بدَّ من ملاحظتها وبيان المراد الحقيقي منها، وتوضيح موارد الاشتباه فيها، وعليه نقول:

إنَّ نظام الخلق تحكمه سُنَّة التفاضل لا التساوي، فالإسلام يحمي مبدأ العدل والإحسان ولا يقرُّ المساواة المطلقة كمبدأ عام، وقد دلَّت

١١٢ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

علىٰ ذلك جملة من النصوص القرآنية التي تُوضِّح وجود التفاضل بين المخلوقات، كقوله تعالىٰ: ﴿انْظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ ﴾ (الإسراء: ٢١).

فالإسلام يقوم في الحقوق على مبدأ (العدل والقسط) لا على مبدأ التساوي، ولن تجد في القرآن الكريم مفردة المساواة بين الناس بنحو مطلق، بل لا بدَّ من فرق بينهم، وقد صرَّحت النصوص القرآنية والروائية على نفي التساوي في جملة من الموارد:

منها: عدم التساوي بين الكامل وغيره، كتفضيل الأنبياء والأئمَّة على سائر البشر من ناحية الكيال والعلم والعصمة، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمانَ عِلْماً وَقَالاً الْحُمْدُ لِللهِ الَّذِي فَضَّلَنا عَلىٰ كَثِيمِ مِنْ عِبادِهِ الْمُوْمِنِينَ ﴿ وَالنَّمالَ وَالنَّمالَ وَالنَّمالَ وَقَالاً الْحُمْدُ لِللهِ النَّذِي فَضَّلَنا عَلىٰ كَثِيمِ مِنْ عِبادِهِ الْمُوْمِنِينَ ﴿ وَالنَّمالُ وَالنَّمالُ وَقَالاً اللهُ عَلَى الْعالَمِينَ ﴿ وَمِنْ وَمِنْ اللهُ عَلَى الْعالَمِينَ ﴿ وَمِنْ اللهُ عَلَى الْعالَمِينَ ﴿ وَاللهُ مَا وَمِنْ اللهُ اصْطَعٰى آدَمَ وَنُوحاً وَاللهُ ﴿ وَاللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعالَمِينَ ﴿ وَلَيْ اللهُ اصْطَعٰى آدَمَ وَنُوحاً وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعالَمِينَ ﴿ وَلَا اللهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الْعالَمِينَ ﴿ وَلَا اللهُ فَي الأرض لَم صَالَكُمِينَ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى الْعالَمِينَ ﴿ وَلَيْ اللهُ فَي الأرض لَم صَالَكُمِينَ وَاللّهُ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَالَمُ اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى الْعَالَمُونَ وَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ تعالَى عالمُ الحَلَى وَاللهُ وَلَا اللهُ عَلَى عَالَمُ اللهُ عَلَى عَالَمُ اللهُ عَلَى عَالَمُ اللهُ عَلَى عَالَمُ اللهُ اللهُ وَعِلَى عَالَمُ اللهُ عَلَى عَالَمُ اللهُ عَلَى عَالَمُ اللهُ عَلَى اللهُ وَعِدَهُ وَعِيْهُ الْمُولِ الْمُ الْعُلَى الْعُلَى عَالَمُ اللهُ الله

ومنها: عدم التساوي بين العالم وغيره، فقد صرَّحت النصوص القرآنية والروائية على تفضيل العالم على غيره، قال تعالى: ﴿قُلْ هَلْ

الشبهة الحادية عشر: إعطاء نصف الحُمُس للسادة من بني هاشم يدعو إلى التفاوت الطبقي .... ١١٣ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُ ونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُ ونَ إِنَّما يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبابِ وَسُول الله عَلَيْكُ قال: قال رسول الله عَلَيْكُ قال: قال رسول الله على العالم على العابد كفضل القمر على سائر النجوم ليلة البدر، وإنَّ العلماء ورثة الأنبياء "()، وعن النبيِّ هي ، قال: «يا عليُّ، نوم العالم أفضل من عبادة العابد الجاهل. يا عليُّ، ركعتان يُصليها العالم أفضل من ألف ركعة يُصليها العابد "().

ومنها: أنَّ الشارع المقدَّس قد ميَّز بين المجاهد والقاعد، فقال تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُوْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّسرَرِ وَالْمُجاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمُوالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فَضَّلَ اللهُ الْمُجاهِدِينَ وَالْمُجاهِدِينَ بِأَمُوالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فَضَلَ اللهُ الْمُجاهِدِينَ وَفَضَلَ بِأَمُوالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَىٰ الْقاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلَّا وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَىٰ وَفَضَلَ اللهُ الْمُجاهِدِينَ عَلَىٰ الْقاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴿ (النساء: ٩٥)، وقال اللهُ الْمُجاهِدِينَ عَلَىٰ الْقاعِدِينَ أَجْراً عَظِيماً ﴿ (النساء: ٩٥)، وقال أمير المؤمنين عَلَيْلا: «أمّا بعد، فإنَّ الجهاد باب من أبواب الجنَّة، فتحه الله الحاصّة أوليائه، وسوَّغهم كرامة منه لهم ونعمة ذخرها، والجهاد هو لباس التقوىٰ ودرع الله الحصينة وجُنَّته الوثيقة، فمن تركه رغبة عنه ألبسه الله النس الذلّ وشمله البلاء» (").

فهذه النصوص الكريمة صرَّحت بأنَّ هنالك تفاضل بين المؤمنين أنفسهم، وذلك من خلال التلبُّس بالجهاد، فمن كان من المجاهدين أفضل من القاعدين؛ لأنَّه بذل مهجته لأجل نصرة الدين والحفاظ علىٰ شريعة سيِّد المرسلين.

<sup>(</sup>١) الكافي (ج ١/ ص ٣٤).

<sup>(</sup>٢) البحار (ج ٧٤/ ص ٥٧).

<sup>(</sup>٣) الكافي (ج ٥/ ص ٤).

ومنها: ما ذكره القرآن الكريم من أنَّ الإنفاق والقتال قبل الفتح أفضل منه بعده، حيث قال على: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلِلهِ مِيراثُ السَّماواتِ وَالْأَرضِ لا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ اللهِ اللهِ عَيراثُ السَّماواتِ وَالْأَرضِ لا يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقُ وا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا الْفَتْحِ وَقَاتَلُ أُولِئِكَ أَعْظُمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُ وا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلَّا وَعَدَ اللهُ الْخُسْنِي وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرً اللهُ (الحديد: ١٠).

إنَّ هذه الآيات الكريمة قد بيَّنت معنى دقيقاً جدًّا لمبدأ (العدل)، وأنَّ هو المدار في التفاضل وليس التساوي، حيث إنَّ الذين أنفقوا وقاتلوا بعده، حيث كان وقاتلوا قبل الفتح أفضل من الذين أنفقوا وقاتلوا بعده، حيث كان المسلمون قبل الفتح قلَّة قليلة شُرِّدوا عن ديارهم وسُلِبَت أموالهم وعاشوا فترات عصيبة جدًّا في نصرة الدين الإسلامي، على عكس من أنفق وقاتل بعد الفتح حيث قويت شوكت المسلمين واشتدَّ عودهم وتوسَّعت مواردهم المالية، فليس من العدل المساواة بينهم في الثواب والجزاء والدرجات العظيمة عند الله تعالىٰ.

ومنها: فقد فضَّل الله تعالى السابق بالإيهان به واليوم الآخر والجهاد في سبيله، حيث قال عَلى: ﴿ أَجَعَلْتُمْ سِقايَةَ الْحَاجِّ وَعِمارَةَ الْمُسْجِدِ الْخُرامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَجاهَدَ فِي سَبِيلِ اللهِ لا يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ (التوبة: ١٩).

يُحدِّثنا التاريخ بأنَّ المشرف على سقاية الحاجِّ قبل الإسلام كان يتمتَّع بمنزلة اجتهاعية مرموقة لما يُقدِّم للحاجِّ من خدمات حياتية أساسية، وكذلك عهارة المسجد الحرام وسدنته ورعايته، فقد كانت تُعَدُّ فضيلة للمتصدّي لها، وعلى رغم هذا فقد صرَّح القرآن الكريم بأنَّ الإيهان بالله واليوم الآخر والجهاد في سبيل الله أفضل من جميع تلك الأعهال عند الله تعالىٰ.

الشبهة الحادية عشر: إعطاء نصف الخُمُس للسادة من بني هاشم يدعو إلى التفاوت الطبقي .... ١١٥

وروى الحاكم أبو القاسم الحسكاني بإسناده عن أبي بريدة، عن أبيه، قال: بينها شيبة والعبّاس يتفاخران إذ مرّ عليهها عليُّ بن أبي طالب، قال: «بها تفتخران؟»، قال العبّاس: لقد أُوتيت من الفضل ما لم يؤت أحد سقاية الحاجّ، وقال شيبة: أُوتيت عهارة المسجد الحرام، وقال عليٌ: «وأنا أقول لكها: لقد أُوتيت على صغري ما لم تُؤتيا»، فقالا: وما أُوتيت يا عليُّ؟ قال: «ضربت خراطيمكها بالسيف حتّى آمنتها بالله تبارك وتعالى عليُّ؟ قال: «ضربت خراطيمكها بالسيف حتّى ذخل على رسول الله ورسوله»، فقام العبّاس مغضباً يجرُّ ذيله حتّى دخل على رسول الله فقال: أمّا ترى ما استقبلني به عليٌّ؟ فقال: «ادعوالي عليًّا»، فدُعي رسول الله صدقته الحقّ فإن شاء فليغضب وإن شاء فليرضَ»، فنزل جبرئيل عليًّل ، وقال: «يا محمّد ربُّك يقرأ عليك السلام ويقول: اتل جبرئيل عليًّل ، وقال: «يا محمّد ربُّك يقرأ عليك السلام ويقول: اتل عليهم: ﴿ أَجَعَلْ تُمْ سِقايَةَ الحُاجِّ وَعِمارَةَ الْمَسْجِدِ الحُرامِ كَمَنْ ... لا يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ ... ) إلى قول ه: يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ ... ) إلى قول ه: يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ ... ) إلى قول ه: يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ ... ) إلى قول ه: يَسْتَوُونَ عِنْدَ اللهِ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ ... ) إلى قول ه: إنّ الله وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ الْ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴿ ... ) إلى قول هن الن الله وَالله وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالله وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَال

وقد ذكر القرآن الكريم أنَّ هنالك مشتركات كثيرة بين الرجل والمرأة، وذلك من قبيل التكاليف والأحكام وإقامة الحدود والشواب والمعقاب وغيرها، حيث قال تعالى: (مَنْ عَمِلَ صالِحاً مِنْ ذَكرٍ أَوْ أُنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَياةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ ما كانُوا يَعْمَلُونَ الله (النحل: ٩٧).

وكذا قد بيَّن القرآن الكريم تمايزاً وتفاضلاً بين الرجل والمرأة في موارد عدَّة، منها: قوله تعالىٰ في الميراث: ﴿ يُوصِيكُمُ اللهُ فِي أَوْلادِكُمْ

<sup>(</sup>١) مجمع البيان (ج ٥/ ص ٢٣).

١١٦ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

لِلذَّكرِ مِثْلُ حَظِّ الْأُنْتَكِيْنِ (النساء: ١١)، وقول عالىٰ بأنَّ القوامة للرجل لا للمرأة: (الرِّجالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّساءِ بِما فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَبِما أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوالِهِمْ (النساء: ٣٤)، وأوجب الجهاد علىٰ الرجل دون المرأة، وجعل الطلاق بيد الرجل دونها، وجعل ديتها نصف دية الرجل.

وهذا التهايز والتفاضل بينها هو عين العدل الإلهي، حيث إنَّ العرف يرى وبكلِّ وضوح أنَّ المتصدِّي لإدارة شؤون البيت والعائلة وتلبية حاجات المرأة والكدِّ عليها والكسب والدفاع عن الأرض والعرض والمال كلُّه على عاتق الرجل، وهذا قد أقرَّه الشارع المقدَّس؛ وذلك لأنَّ طبيعة خلقة الرجل تقتضي ذلك، وهذا لا يعني ظلم للمرأة، بل على العكس فقد حفظ الإسلام مكانة المرأة بين المجتمع وراعي طبيعتها وعفَّتها وكلَّ ما يصبُّ في حفظ كيانها.

فإنَّ استواء الرجل والمرأة من جميع النواحي لا يمكن أن يتحقَّق؛ لأنَّ الفوارق بين النوعين كوناً وقدراً أوَّلاً وشرعاً ثانياً تمنع من ذلك التَّة.

ومن هنا يتَّضح أنَّ نظام الخلق قائم علىٰ أساس العدل والقسط وإعطاء كلِّ ذي حقَّه، وليس علىٰ أساس المساواة المطلقة في كلِّ شيء.

وكذا يتَّضح أيضاً أنَّ ما يدَّعيه البعض من أنَّ أساس التفاضل بين بني البشر هو التقوى غير تامٍّ، فإنَّ التقوى ليست علَّة تامَّة للتفاضل والتهايز، فقد بيَّنًا أنَّ المتَّقين أنفسهم بينهم تفاضل وتمايز، كمن كان مجاهداً أو عالماً منهم دون غيره.

الشبهة الحادية عشر: إعطاء نصف الخُمُس للسادة من بني هاشم يدعو إلى التفاوت الطبقي .... ١١٧

بل إنَّ التفاضل في الأحكام لا علاقة له بالإنسانية أو الأكملية أو القرب من الله تعالىٰ، فإنَّ نصَّ القرآن بأنَّ للذَّكر مثل حظِّ الأُنشين لا يعني أنَّ النَّكر أقرب من الأُنشيٰ إلى الله، فلا معنىٰ لذلك، وهو أمر أجنبي علىٰ الأحكام الفقهية، فإذا التزمنا فقها مثلاً بعدم جواز إمامة النساء للرجال فهذا لا يعني أنَّه نقص في المرأة، بل هو حكم شرعي لا علاقة له بالإنسانية ولا بالأكرمية وغيرها من الحالات الروحية.

# إعطاء نصف الخُمُس للسادة من بني هاشم:

ذكرنا فيها تقدَّم أنَّ الملاك في التهايز بين بني البشر هو (العدل والقسط وإعطاء كلِّ ذي حقِّ حقَّه)، وعليه فإنَّ إعطاء نصف الخمس كفريضة مالية للمؤمنين من الفقراء والمساكين والأيتام من السادة من بني هاشم هو من باب العدل الإلهي، فهو استحقاق لهم، وذلك لأمور عدَّة امتازوا بها عن غيرهم:

### الأمر الأوَّل:

لقد حظي بنو هاشم بمكانة مرموقة قبل الإسلام وبعده، وقد تواترت النصوص على أفضليتهم على غيرهم من بني البشر()، وذلك لسبقهم لاعتناق الإسلام والإيان بالله ورسوله، فقد قال ابن عبّاس: قال رسول الله عنني الله نبيًّا، فأتيت بني أُميّة فقلت: يا بني أُميّة فقلت! يا بني أُميّة والله إليكم، قالوا: كذبت ما أنت برسول، ثمّ أتيت بني هاشم فقلت: إنّي رسول الله إليكم، فآمن بي عليُّ بن أبي طالب عليكلا سرًّا وجهراً، وهماني أبو طالب عليكلا جهراً وآمن بي سرّاً، ثمّ بعث الله جبرئيل

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد (ج ١٩/ ص ٢١٠).

١١٨ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

بلوائه فركزه في بني هاشم، وبعث إبليس بلوائه فركزه في بني أُميَّة، فلا يزالون أعداءنا وشيعتهم أعداء شيعتنا إلى يوم القيامة»(١).

وقد سجَّلت لنا المصادر التاريخية مجموعة من الخصال الكريمة التي كان يمتاز بها بنو هاشم عن غيرهم، كالجود والعطاء والرجولة والتنزُّه عن الرذائل، ومن أبرز تلك الوثائق ما جاء في حلف الفضول الذي كان يُمثِّل فيه بنو هاشم قطب الرحىٰ في نصرة المظلوم والوقوف بوجه الظالمين، وروي عن ابن عبّاس أنَّه قال: (أعطىٰ الله كال بني عبد المطَّلب الصباحة والفصاحة والساحة والشجاعة والعلم وحُبَّ النساء)(٢).

وقد ذكر أمير المؤمنين علين في حديث المناشدة فضله على المسلمين حيث قال: «نشدتكم بالله هل سمعتم رسول الله في يقول: كلُّ سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلَّا سببي ونسبي، فأيُّ سبب أفضل من سببي؟ وأي نسب أفضل من نسبي؟ إنَّ أبي وأبا رسول الله في من سببي؟ وأنَّ الحسن والحسين ابنيّ رسول الله في وسيّديّ شباب أهل الجنّة ابناي، وفاطمة بنت رسول الله في زوجتي سيّدة نساء أهل الجنّة، غيرى؟»، قالوا: اللّه ملا.

قال: «نشدتكم بالله هل فيكم أحد قال له رسول الله على: إنَّ الله خلق الخلق ففرَّقهم فرقتين، فجعلني في خير الفرقتين، ثمّ جعلهم شعوباً فجعلني في خير شعبة، ثمّ جعلهم قبائل فجعلني في خير قبيلة، ثمّ جعلهم بيوتاً فجعلني في خير بيت؟»(٣).

<sup>(</sup>١) البحار (ج ٢٤/ ص ٧٦).

<sup>(</sup>٢) ذخائر العقبيٰ (ص ١٥).

<sup>(</sup>٣) البحار (ج ٣١/ ص ٣٢٣).

الشبهة الحادية عشر: إعطاء نصف الخُمُس للسادة من بني هاشم يدعو إلى التفاوت الطبقي .... ١١٩ بل قد كان النبيُّ عصنع بمن مات من بني هاشم خاصَّة شيئاً لا يصنعه بأحد من المسلمين (۱).

وقد وقفت السلطات الجائرة من الأُمويين والعبّاسيين بوجه السادة من بني هاشم من العلويين والحسنيين لما يحملونه من الحقّ والذبّ عن الشريعة المقدّسة، فعمدوا إلى تشريدهم وطردهم وصلبهم وقتلهم ومنعهم من العطاءات وممارسة الأعال في الدولة، وقد اشتدَّ بهم الفقر والعوز ممّا لا يخفىٰ.

فمن هنا جاءت النصوص والروايات عن النبي وأهل بيته الله بإكرام بني هاشم، لما عرفت من فضلهم وجهادهم وسبقهم بتوحيد الله والذبّ عن رسوله والدفاع عن حريم الإسلام ونصرة المظلوم، ولما عانوه من الظلم والتشريد.

وعليه فإنَّ إعطاء نصف الخُمُس للسادة من بني هاشم إكراماً لرسول الله على ، وقد جُعِلَ هذا التكليف اختباراً وامتحاناً لمن لا يرضي

<sup>(</sup>١) نفس المصدر (ج ٣/ ص ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة (ج ١٦/ ص ٣٣٢/ باب تأكُّد استحباب اصطناع المعروف إلى العلويين والسادات/ ح ١).

١٢٠ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

أن يرى لأهل البيت المنه عيناً وأثراً، بل إنَّ الحفاظ على عنوان بني هاشم له من الإيجابيات في دفع الشبهات وتسجيل الحقائق، أليس يستحقُّ الرسول النه أن يُكرَم؟ وإنَّما يُحفَظ المرء في عشيرته وولده، وهذا أمر عقلائي عرفي يقبله روح الاجتماع.

### الأمر الثاني:

إنَّ تخصيص نصف الخُمُس للمؤمنين من فقراء بني هاشم ومساكينهم ممَّا تقتضيه العدالة الإلهيَّة، وليس تميُّزاً طبقيًّا؛ وذلك لأنَّهم حُرموا من الزكاة التي شُرِّعت للفقراء من عامَّة المسلمين، فليس للهاشمي أن يأخذ زكاة الأموال، وفي ذات الوقت هو مطالب شرعاً بإخراج الزكاة كما هو شأن بقيَّة المسلمين، فهو ليس معفيًّا عنها، وكذلك ليس معفيًّا عن إخراج الخُمُس.

فقد روي عن الإمام الكاظم عليه (وإنّها جعل الله هذا الخُمُس خاصّة لهم دون مساكين الناس وأبناء سبيلهم عوضاً لهم من صدقات الناس تنزيهاً من الله لهم لقرابتهم برسول الله وكرامة من الله لهم عن أوساخ الناس، فجعل لهم خاصّة من عنده ما يُغنيهم به عن أن يصيرهم في موضع الذلّ والمسكنة»(۱).

وعن الإمام الرضا عليه قال: «فلم جاءت قصّة الصدقة نزّه نفسه ورسوله ونزّه أهل بيته فقال: ﴿إِنَّمَا الصّدَقاتُ لِلْفُقَراءِ وَالْمَساكِينِ ﴾ [التوبة: ٢٠]»، ثمّ قال: «فلمًا نزه نفسه عن الصدقة ونزّه رسوله ونزّه أهل بيته، لا بل حرّم عليهم؛ لأنّ الصدقة محرَّمة على محمّد وآله، وهي أوساخ أيدي الناس لا تحلُّ لهم؛ لأنّهم طُهِّروا من كلِّ دنس ووسخ»(٢٠).

<sup>(</sup>۱) الوسائل (ج ۹/ ص ۱۳ه/ باب ۱ من أبواب قسمة الحُمُس/ ح ۸).

<sup>(</sup>٢) الوسائل (ج ٩/ ص ١٤ه/ باب تحريم الزكاة الواجبة على بني هاشم/ ح ٢).

الشبهة الحادية عشر: إعطاء نصف الخُمُس للسادة من بني هاشم يدعو إلى التفاوت الطبقي .... ١٢١ هل إعطاء نصف الخُمُس لمطلق السادة؟

يُصوِّر البعض من المغرضين أنَّ إعطاء نصف الخُمُس هو لمطلق السادة من بني هاشم، وهذا خلاف ما عليه الطائفة الإماميَّة، فإنَّ إعطاء نصف الخُمُس للسادة فيها إذا توفَّرت فيهم الشروط، وإليك بيانها:

الشرط الأوَّل: أن يكون مؤمناً، فلا يجوز إعطاء هذا الحقِّ مَمَّن كان منحرفاً عن خطِّ الله ورسوله وأهل بيته اللَّهُ الله ورسوله وأهل بيته اللَّهُ الله ورسوله وأهل بيته اللَّهُ الله عن خطِّ الله ورسوله وأهل بيته الله الله عن خطِّ الله عن النبيِّ الله الله عن النبيِّ الله عن النبي الله عن النبي الله عن النبي الله عن النبيًا الله عن الله عن النبيًا الله عن الله عن النبي الله عن الله عن النبيًا الله عن النبيًا الله عن الله

الشرط الشاني: أن لا يكون متجاهراً بالفسق والعصيان، فلا يجوز إعطاء الحقِّ لمن كان شارباً للخمر أو عاصياً أو لم يؤدِّ الفرائض الواجبة.

الشرط الثالث: الفقر، كما نصَّت عليه آية الخمس، فلا يجوز إعطاء هذا الحقِّ للأغنياء من بني هاشم.

الشبهة الثانية عشر:

نسبة الخُمُس لله ينافي غناه

### مفاد الشبهة

إِنَّ أساس تشريع الخُمُس إِنَّما شُرِّع لأجل الحاجة، وأنَّ الله تعالىٰ غنيُّ مطلق، فكيف يُنسَب هذا الحقُّ إلى الله تعالىٰ، كما في قوله تعالىٰ: ﴿ وَاعْلَمُ وا أَنَّما غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللّهِ خُمُسَهُ ﴾ (الأنفال: ١٤)؟ ومن المعلوم عدم إمكان نسبة الخمس لله تعالىٰ؛ وذلك لأنَّه الغني المطلق، فنسبته لله ﷺ ينافي غناه.

# ردُ الشبهة

إِنَّ هذه الشبهة لا بدَّ أن يُلحَظ فيها أُمور عدَّة:

## الأمر الأوَّل:

قد توهّم المستشكل بأنَّ تشريع الحُمُس منحصر بالحاجة إليه فقط، مع أنَّ الملاك في ذلك أعمّ من الحاجة، فإنَّما ليست هي العلَّة التامَّة في تشريع هذا الحقِّ، وإنَّما يُصرَف هذا الحقُّ في سبيل الله تعالىٰ، وهذا الملاك عامُّ شامل لجميع ما يدخل في حفظ ونشر معالم الدين والمذهب الحقّ، وكلُّ ما يكون فيه رضا لله عَلَىٰ، وللنبيِّ في والأئمَّة عَلَىٰهُ والأئمَّة عَلَىٰهُ والأئمَّة عَلَىٰهُ .

وقد بيَّنَا فيها سبق أيضاً بعض الملاكات الأُخرى لتشريع الخُمُس كالتكريم للنبيِّ في وحفظ قرابته لما قدَّموه في الدفاع عن الدين الإسلامي وسبقهم في الدعوة إلى التوحيد، وجعله عوضاً عن الزكاة التي حُرِّمت عليهم. وورد هذا المعنى عن أبي عبد الله علينا أنَّه سُئِلَ عن قول الله عَلَى:

١٢٦ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

﴿ وَاعْلَمُ وَا أَنَّما غَنِمْ تُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلّهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي الْقُربِي وَالْمَساكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ ﴾ (الأنفال: ٤١) فقال: «أمَّا خُمُس الله عَلَى فللرسول فلأقاربه، وخمس عَلَى فللرسول فلأقاربه، وخمس ذوي القربي فهم أقرباؤه، واليتامي يتامي أهل بيته "(').

# الأمر الثاني:

إِنَّ قُولُه ﴿ الْأَنْفَالُ: ﴿ أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِلَّهِ خُمُسَهُ ﴾ (الأنفال: ١٤) نظير قوله: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ ۞ ﴾ (الحديد: ١١)، فليس من المعقول أن يُنسَب القرض والدَّين إلى الله تعالى، فهو ليس محتاجاً، بل هو الغني المطلق، وإنَّما المراد منه من أنفق ممَّا رزقه الله تعالى، وإنَّما عبَّر عنه بالإقراض لتحريك المشاعر وإثارتها لدى الناس قدراً أكبر.

وهذا الإشكال نفسه قد أبرزه اليهود في عهد النبي على حيث ورد عن ابن عبّاس أنّه قال: كتب رسول الله على كتاباً إلى يهود بني قينقاع دعاهم فيه لإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وأن يُقرضوا الله، فدخل رسول النبي إلى بيت المدارس حيث يتلقى اليهود دروساً في دينهم، وسلّم كتاب النبي الى إلى فنحاص وهو من كبار أحبار اليهود، فلمّا قرأه قال مستهزءاً: لو كان ما تقولونه حقًا فإنّ الله إذن لفقير ونحن أغنياء، ولو كان غنيًا لما استقرض منّا، وهو يشير إلى قوله تعالى: (مَنْ ذَا الّذِي يُقْرِضُ الله قَرْضاً حَسَناً) (الحديد: ١١)، فنزل قوله تعالى: (لَقَدْ سَمِعَ الله قَوْلَ الّذِينَ قالُوا إِنّ الله فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِياءً) (آل عمران: ١٨١)

\* \* \*

(1)  $| l_{e}m | d = 0.0$  (1) الوسائل (ج ۹/ ص | 0.0 | d = 0.0 باب ۱ من أبواب قسمة | d = 0.0 | d = 0.0

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (ج ٩/ ص ٧٣).

الشبهة الثالثة عشر:

# ربط الحادث بالمتغيّر

(مشكلة الحداثة والمعاصرة والحفاظ على الأصالة والموروث)

#### مفاد الشبهة

أوَّلاً: يقول البعض: إنَّ الحياة الاجتهاعية متغيرة ومتحوِّلة، فكيف يمكن أن تُدار من قِبَل تشريع ثابت ودائم وخالد؟ وكذلك إنَّ هذه التشريعات صدرت في زمان بدوي غير مدني، فكيف تنسجم مع المدنية الحديثة؟ أليس للدين مرحلة زمنية معيَّنة وينتهى؟

ثانياً: هناك قضايا حادثة غير موجودة في التشريع، من قبيل حقّ التأليف والطباعة والنشر، وحقّ الاختراع، والتلقيح الاصطناعي، وزراعة الأعضاء، وتغيير الجنس، وغيرها ممّا لم يتعرّض لها الشرع المقدّس، فكيف يُتعامَل مع مثل هذه الأُمور؟ وهل للفقيه الحقُّ في التدخُّل في تشريع أحكام خاصَّة للأُمور المستحدَثة؟

# ردُالشبهة

أوّلاً: أنّ فكرة تغيرُ التشريعات بها يناسب الطابع المدني غير دقيقة، ولا يمكن المساعدة عليها؛ وذلك لأنّ الوسيلة الوحيدة لإشباع الحاجات الفطرية للبشر هو الدين دون العلم، فلا يمكن المقارنة بين المعطيات العلمية ومبادئ التشريعات من حيث التغيرُ والثبات؛ لأنّ المبادئ العلمية قائمة على أساس التجربة والاختبار، وهذا بخلافه في المقولات الأخلاقية والروحية والدينية، وما يرتبط بتلبية حاجات الإنسان الفطرية، فإنمًا غير خاضعة للاختبار والتجربة كالعلم الحديث.

ومن هنا فهناك مساحة من التشريعات ثابتة لا تتغير بحسب المنظار الفطري والديني والشرعي؛ لأنها حاجة فطرية طبيعية، ولا يمكن للعلم أن يحل محل الدين فيها؛ لأنها أصول وتشريعات تستمد من الفطرة الإنسانية التي أُودعت من قبل الحق تعالى، كالعدل، والشجاعة، والصبر، والصدق، والوفاء بالعهد، وحق الحياة، والحرية، والملكية، والزواج، وغيرها ممّا يصبُ في تنظيم حياة الفرد والمجتمع على المستوى الروحي والاجتماعي؛ لأنها جاءت حسب ما تقتضيه فطرة الإنسان وسُنَن الحياة التي جُعِلَت من قِبَل الشرع المقدّس.

ثانياً: أنَّ هناك مساحة من التشريعات قابلة للتغيُّر والتبدُّل، وطرح العلماء الأعلام في ذلك نظريات متعدِّدة:

# النظرية الأُولىٰ: منطقة الفراغ في التشريع الإسلامي:

يذهب أصحاب هذا القول إلى أنّه كها أنّ هنالك تشريعات ثابتة كها تقدّم فهنالك تشريعات متغيّرة في الشريعة الإسلاميّة، وهي ما يرتبط بعلاقات الحياة وعلاقة الإنسان بالطبيعة، وأنّ الدين الإسلامي ناظر إلى هذه الجهة حيث ترك مساحة بيد الفقيه أو وليّ الأمر لتقنين بعض التشريعات المواكبة لحاجات المجتمع للتواصل مع تطوّر العلاقات الإنسانية.

وهذا ليس نقصاً في التشريع الإسلامي أو إهمالاً من الشريعة، بل يُعبِّر عن استيعاب الشريعة المقدَّسة، وقدرتها على مواكبة العصور المختلفة، وقد حدَّد الشارع المقدَّس منطقة الفراغ بمنح كلِّ حادثة صفتها التشريعية مع إعطاء وليِّ الأمر صلاحية لملئ هذا الفراغ، ولكن ليس مطلقاً وإنَّها ضمن نطاق الأفعال المباحة، فأيُّ نشاط لم يرد فيه نصُّ من

الشرع المقدَّس على وجوبه أو تحريمه يُسمَح للفقيه بإعطائه صفة ثانوية بالمنع عنه أو الأمر به بحسب ما يقتضيه الظرف.

وأمَّا الأفعال التشريعية التي ثبت تحريمها، فلا يمكن للفقيه تغييرها كالربا مثلاً، وكذلك ما ثبت في الشريعة وجوبه كإنفاق الزوج على الزوجة، فلا يمكن لوليٍّ الأمر المنع عنه؛ لأنَّ حدود منطقة الفراغ التي أُتيحت للفقيه لا بدَّ أن لا تتعارض مع طاعة الله وأحكامه العامَّة، فالتي تُشكِّل منطقة الفراغ هي الألوان المباحة دون غيرها عمَّا ثبت شرعاً تحريمه أو وجوبه، ولا يوجد إشارة إلى تغيُّره (۱).

# النظرية الثانية: تغيُّر الأحكام تبعاً للزمان والمكان:

وهي التي طُرِحَت في بعض كلمات السيِّد الخميني اللَّيُّ ، حيث قال: (إنِّي أعتقد بالفقه الدارج بين فقهائنا، وبالاجتهاد على نهج الجواهري، وهذا الأمر لا بدَّ منه، ولكن لا يعني ذلك أنَّ الفقه الإسلامي لا يواكب حاجات العصر، وأنَّ لعنصرَي الزمان والمكان تأثيراً في الاجتهاد، فقد يكون لواقعة حكم لكنَّها تتَّخذ حكماً آخر على ضوء الأصول الحاكمة على المجتمع وسياسته واقتصاده)(٢).

وإنَّ مفاد ما ذكره وَ أَنَّ هَذه النظرية لا يُراد منها الإتيان بأحكام جديدة أو تغيير الأحكام الفقهية، فإنَّ حلال محمّد حلال إلى يوم القيامة وحرامه حرام إلى يوم القيامة (")، بل المراد منها أنَّ بعض الأحكام التي ليس من ثوابت التسريع وأُصولها وليس من الأحكام الدائمة قد تتغير تبعاً لتغيرُ موضوعاتها، وتغيرُ الموضوعات شيء آخر.

<sup>(</sup>۱) اقتصادنا (ص ۷۲۲).

<sup>(</sup>٢) صحيفة النور للإمام الخميني (ج ٢١/ ص ٩٨).

<sup>(</sup>٣) الوسائل (ج ٢٧/ ص ١٦٩/ باب وجوب التوقُّف والاحتياط في القضاء والفتوي/ ح ٥٢).

١٣٢ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

فعليه إنَّ الأحكام دائمة وثابتة لا تتغيَّر، وإنَّ التشريع غير قابل للتغيُّر، نعم الموضوعات قد تتغيَّر.

فمثلاً في مسألة الحبِّ حيث قال تعالى: ﴿ وَلِلّهِ عَلَىٰ النّاسِ حِبُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (آل عمران: ٩٧) فإنَّ تشريع الحبِّ واجب، وهذا الحكم غير قابل للتغيُّر والتبديل، فهو تشريع ثابت ودائم، ولكن هذا التشريع لم يُشرَّع بنحو مطلق وإنَّما تابع لموضوعه، وهذا الموضوع له شرائط، ومن شرائطه أن يكون الإنسان مستطيعاً وصحيح البدن... وإلىٰ آخره، وإذا لم تتحقَّق الشروط لا يجب الحبُّ علىٰ المكلَّف، ومعنى عدم وجوبه لا يدلُّ علىٰ عدم تشريعه من قبل الله تعالى، وإنَّما يدلُّ علىٰ عدم تغليته، لعدم تحقُّق الشروط علىٰ فلان من الناس، فعند عدم تحقَّق الشروط لا يجب الحبُّ علىٰ المكلَّف؛ لأنَّ موضوع الحبِّ لم يتحقَّق الشروط الم يتحقَّق الشروط علىٰ المكلَّف؛ لأنَّ موضوع الحبِّ لم يتحقَّق، فهذا التغيير إنَّما تحقَّق لانتفاء الموضوع، وليس انتفاء تشريع الحكم الثابت.

ومن هنا ينبغي التمييز بن مرحلة الجعل للحكم ومرحلة الفعلية، فإنَّ مرحلة جعل الحكم ثابت وإنَّما فعلية الحكم في عهدة المكلَّف، ولكي تتحقَّق هذه الفعلية لا بدَّ من تحقُّق جميع الشم ائط.

فإنَّ هذه النظرية لها حدود في تطبيقها، وهي أنَّ التغيير والتبديل التابع للزمان والمكان له تأثير في تغيير الحكم التابع للموضوعات وليس مطلقاً.

وهنالك مثال آخر يُوضِّح الصورة أقرب، وهو بيع الدم، فإنَّ موضوع حرمة بيع الدم هو المنفعة وعدمها، ففي السابق كان بيع الدم

حراماً لعدم الانتفاع منه، والآن حيث يمكن الانتفاع منه فجاز بيعه، وهذا لا يعني أنَّ هنالك تبدُّلاً في أصل التشريع، وإنَّما المشرِّع عندما شرَّع هذا الحكم جعله تابعاً لموضوعه، وحيث إنَّ الموضوع قابل للتغيير والتبديل فالحكم يتبعه في ذلك.

وكذلك مثلاً ما ورد الحديث الشريف: «من أحيا أرضاً ميتة فهي له وليس لعرق ظالم حقُّ »(١).

حيث يرى السيِّد الخميني المُنَّقُ ضرورة عدم إمكان تطبيق هذا الحكم بمعزل عن تأثير الزمان والمكان في عصرنا؛ وذلك لأنَّ أدوات الاستخراج آنذاك كانت محدودة، وما كان يُستَخرج إنَّما بقدر الحاجة، وأمَّا في عصرنا حيث توسَّعت القدرات والمعدّات على الإحياء بحيث هنالك بعض الشركات لها من القدرات على إحياء بلد بأكمله، ولو طبقنا هذا الحديث على عصرنا لما تبقى أيَّة ثروة وطنية.

ثمّ ذكر العلماء والفقهاء الأعلام أنَّ هذه النظرية لا يمكن جريانها في العبادات؛ وذلك لأنَّه بالاتِّفاق أنَّ ملاكات العبادات غير واضحة للبشر، فلا يمكن لأحد أن يكشف ملاكاتها، وأنَّ تشخيص الملاك في العبادات إنَّما بيد الشارع المقدَّس لا غير.

وأمَّا تطبيق هذه النظرية في المعاملات والسياسات فإنَّه ممكن؛ لإمكان كشف ملاكات الأحكام في باب المعاملات والسياسات، وذلك وفق الأصل الأوَّلي لها، وعلى هذا الأساس يمكن كشف حركة التطوُّر الفقهي في هذين الصنفين فقط.

<sup>(</sup>۱) الوسائل (ج ۲۰/ ص ۳۸۸/ باب تحريم أكل مال اليتيم/ ح ١؛ وج ٢٥/ ص ١٥) الوسائل (ج ٢٥/ ص ٤١٣).

١٣٤ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

وإنَّ المتتبِّع لأقوال الفقهاء من القدماء والمتأخِّرين يجدأنَّ هذه النظرية قد طُرِحَت من قِبَلهم، وقد أخذوا بعين الاعتبار عنصرَي الزمان والمكان.

فالشيخ الصدوق إلى روى في كتابه (من لا يحضره الفقيه) عن النبيّ هي النبيّ هي الفرق بين المسلمين والمسركين التحلّي بالعمائم»، والتحلّي هو إدارة العمامة تحت الحنك، والاقتعاظ شدُّها من غير إدارة، مع أنَّنا نجد أنَّ سُنَّة التحنُّك متروكة في عصرنا.

وعلَّق الشيخ الصدوق بِ على هذه الرواية بقوله: (ذلك في أوَّل الإسلام وابتدائه، وقد نُقِلَ عنه اللهِ أنَّه أمر بالتحلي ونهل عن الاقتعاظ)(١).

وقال العلَّامة الحلِّي إلله في (كشف المراد): (الأحكام منوطة بالمصالح، والمصالح تتغيَّر بتغيُّر الأوقات وتختلف باختلاف المكلَّفين، فجاز أن يكون الحكم المعيَّن مصلحة لقوم في زمان فيُومَر به، ومفسدة لقوم في زمان آخر فيُنهىٰ عنه)(٢).

وكذلك صاحب الجواهر حيث تعرَّض لهذه المسألة في بيع الموزون مكيلاً، حيث قال: (إنَّ الأقوىٰ اعتبار التعارف في ذلك، وهو مختلف باختلاف الأزمنة والأمكنة) (").

ومن هنا يتَّضح أنَّ فقهاء الطائفة الإماميَّة قد لحظوا هذه الجهة، وأنَّ الفقه ملحوظ فيه مواكبته للعصور المتقدِّمة، وقادر علىٰ تلبية جميع

<sup>(</sup>١) من لا يحضره الفقيه (ج ١/ ص ٢٦٠).

<sup>(</sup>٢) كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد (ص ١٧٣).

<sup>(</sup>٣) جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام (ج ٣١/ ص ١٣٣).

الشبهة الثالثة عشر: ربط الحادث بالمتغيّر ......

حاجات الفرد والمجتمع، وليس كما يُتصوَّر في عصرنا من أنَّ فقه الإماميَّة جمودي ولا يمكن أن يواكب العصر.

### النظرية الثالثة:

إنَّ للفهم الديني للفقيه المستكشف للأحكام الشرعية الحاضرة في الكتاب والسُّنَّة ضوابط ومعايير، فلا يحقُّ للفقيه بل ولوليِّ الأمر أن يقوم بتغيير أيِّ حكم شرعي، كما لا يحقُّ له التشريع في عرض الكتاب والسُّنَّة، نعم يُستثنى من ذلك موارد، أبرزها:

الأوَّل: قد يتَّفق للفقيه أن يفهم من النصِّ أنَّ هذا الحكم الشرعي إمَّا زمني مرحلي أو ظرفي مقيَّد والقيد مفقود حالياً، أو يكون الحكم ولائياً سلطانياً، أي إنَّ الحكم صدر في زاوية الولاية التنفيذية، فيمكن انتهاء أمر الحكم الولائي في عصرنا بناءً على اختصاص المقام بالمعصوم.

الثاني: أن يكون هناك عنوان ثانوي حاكم على العنوان الأوَّلي مثل الحرج والضرر وقوانين الالتزام الامتثالي، فيمكن لوليِّ الأمر أو الفقيه أن يُجمِّد حكماً أوَّلياً بمقدار دلالة الدليل الثانوي، ومن الواضح أنَّ هذا التجميد ممنهج طبعاً، فإنَّه من شأن الفقيه؛ لأنَّه سلطة تشريعية:

١ - أن يُعيِّن كلَّيًات العناوين الثانوية ونظام العلاقة فيها بينها وبين العناوين الأوَّلية.

٢ - تشخيص المصداق من شؤون المكلَّفين إلَّا إذا كان هناك استثناء.

٣ - تشخيص المصداق بيد الوليِّ؛ لأنَّه سلطة تنفيذية إذا كان إحالته إلى المكلَّف يلزم منه الفوضي والهرج والمرج والفساد لما يلحق من ضرر بالنظام الإسلامي.

٤ - أن نجعل التشريع من الأوَّل منطقة فراغ تُعطي للفقيه صلاحية في تقنين قوانين، كما تقدَّم في النظرية الأُولىٰ.

١٣٦ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

٥ - بعض المساحات في الوقائع الحياتية لم تتدخَّل فيها الشريعة وتُرِكَ تخويلها الشرعي للمكلَّف أو الفقيه وفقاً لما يراه الصالح العامّ، وقد تتغيَّر الأحكام تبعاً لتغيُّر موضوعاتها، كما ذكرنا تفصيله في النظرية الثانية.

فهذه الجهات كلُّها لا بدَّ أن تُلحَظ في البحث، وعليه فإنَّ ما تقدَّم من الشبهة اتَّضح بطلانه، حيث تبيَّن بأنَّ الفقه الإمامي قد لحظ عنصر التطوُّر، وأنَّ هنالك مساحات للفقيه يمكن أن يتحرَّك بها بها أتاحه الشارع المقدَّس له، فإنَّ الأحكام المستحدَثة التي ذُكِرَت في بداية الشبهة قد اتَّضح كيفية التعامل معها، وكيف يمكن للفقيه أن يُصدِر حكماً فيها، وذلك وفق المساحة المتروكة من قِبَل الشارع له علىٰ ما تقدَّم تفصيله.

ومن هنا يتّضح أنَّ من يتصوَّر أنَّ حكم الخُمُس يجب أن يتغيَّر تبعاً للزمان والمكان، فهذا تصوُّر باطل؛ وذلك لأنَّ فريضة الخُمُس من الفرائض والأحكام الأصلية والثابتة الدائمة التي نصَّ الشارع المقدَّس على وجوبها، فلا يمكن إدخالها في ضمن منطقة الفراغ؛ لاختصاصها بالمباحات كها تقدَّم. وكذا لا يمكن فرض تأثير الزمان والمكان فيها؛ لأنَّها من العبادات التي لا يمكن لغير المعصوم كشف ملاكها، وكذا لا يمكن فرض العنوان الثانوي فيها، فهو حكم تشريعي أصلي كوجوب الصلاة والزكاة والحجِّ غير قابل للتبدُّل والتغيُّر.

الشبهة الرابعة عشر:

ابتلاء الخُمُس بمخالفة المنظومة الأخلاقية والعقل العملي

#### مفادالشبهة

إنَّ المنظومة الأخلاقية قائمة علىٰ أساس نظام الحقيَّة، بينها المنظومة الفقهية قائمة علىٰ أساس المنظومة التكليفية القهرية، فإنَّه من الواضح أنَّ هناك علاقة التضادِّ بين الفقه والأخلاق، فالفقه هو عبارة عن فتاوىٰ تتكوَّن من أوامر ونواهي، والأخلاق عبارة عن رياضة روحية باطنية، فلا توجد أيُّ علاقة بينها، ولذا نجد أنَّ هناك بعض المسائل بعيدة عن القيم الأخلاقية والإنسانية، فعلىٰ سبيل المثال حكم الخُمُس فهو تكليف فقهي قهري، وقد يكون من منظار أخلاقي وإنساني فيه إجحاف وظلم، فالشخص الذي يعمل ويكدُّ ليله ونهاره ويجمع الأموال ثمّ بعد ذلك يُطالَب بدفع هذه الضربية لأشخاص غير عاملين ويعيشون علىٰ هذه الضرائب، أليس هذا إجحافاً وظلماً بحقّه؟ وهكذا العديد من المسائل الفقهية التي لو لوحظت من جهة أخلاقية لكانت متناقضة مع تلك القيم.

### ردُ الشبهة

إنَّ هذه الشبهة ليست بجديدة، وأوَّل من تعرَّض لها أبو حامد الغزالي في كتابه (إحياء العلوم)، حيث تعرَّض الغزالي إلى مسألة علاقة الفقه بعلم الأخلاق، وقسَّم العلم إلى محمود ومذموم، ثمّ قسَّم المحمود إلى واجب عيني وواجب كفائي، ويقصد بالواجب العيني هو علم

الأخلاق، وأما الواجب الكفائي فيقصد به علم الفقه. ونعت الغزالي القسم الثاني - أي الفقه - بالعلم الدنيوي، ووصف علماء الفقه بأنّهم علماء الدنيا، وأمّا العلم الأخروي فهو علم الأخلاق. وبدأ الغزالي بطرح الشبهات في هذا المجال، وأثار شبهة التناقض والتضادّ بين المنظومة الفقهية والأخلاقية، ووصف علم الفقه بأنّه ضرورة ناشئة من الخصومات والشهوات. وقال الغزالي بأنّ الفقه لا يعتني بباطن الإنسان وروحه، فهو يعتني بمباحث الطهارة والنجاسة الظاهرتين، ولا يعتني بحقيقتها الباطنية. وكذلك إنّ الفقه في بعض حالاته يعتمد على الحيل الشرعية، وذلك من قبيل تضييق الزوج على زوجته ممّا يجعلها تهبه صداقها ومهرها، وكذا التهرُّب من دفع الخُمُس أو الزكاة بأن يهب المزوج ذلك الحقق لزوجته، وسرت هذه الشبهة عند مجموعة من الصوفية، وغيرهم حتّى وقتنا المعاصر، وللإجابة عليها والوقوف على معالمها نذكر أُموراً عدّة:

## الأمر الأوَّل:

إنَّ الإجابة على هذه الشبهة سيكون بمنظار المنظومة الفقهية الشيعية؛ لأنَّنا نعتقد أنَّ فقه العامَّة لا يصلح لأن يُعَدَّ على الحَّى يقال: إنَّ من علوم الدنيا؛ وذلك لاختلاطه بالبدع والجهالات والأهواء المخترعة التي شُرِّعت برعاية السلطات الحاكمة آنذاك، فهذا موطأ مالك بين يديك فإنَّ هكان لا يكتب شيئاً فيه لا تقبل به السلطات العبّاسية، ممَّا يديك فإنَّ هكان لا يكتب شيئاً فيه لا تقبل به السلطات العبّاسية، ممَّا جعل الحاكم العبّاسي آنذاك يجعله القانون الرسمي للدولة، وعليه لا بدَّ من جعل الميزان في ردِّ هذه الشبهة المنظومة الفقهية التابعة لمدرسة القرآن الكريم والعترة الطاهرة من أهل البيت عليها الميثانية.

الشبهة الرابعة عشر: ابتلاء الخُمُس بمخالفة المنظومة الأخلاقية والعقل العملي ............. ١٤١ الأمر الثانى:

إنَّ العلاقة بين الفقه والأخلاق ليس كما تصوَّره الغزالي وغيره ممَّن تبعه وهي علاقة التناقض، وإنَّما العلاقة تكاملية، فإنَّ المنظومة الفقهية الشيعية فيها مراتب كسائر القوانين، ففي بعض مراتبه فقه إلزامي وفقه استحبابي، وثالث أخلاقي، بمعنى أنَّ المخاطب في المنظومة الفقهية لا بدَّ أن يلحظ هذه المراتب الثلاث، فليس الفقه على مرتبة واحدة.

المرتبة الأُولى: ما يُصطَلح عليه بـ (الفقه الإلزامي)، وهو المخاطب به جميع الناس، ويكفي في تحصيله وتحقُّقه أداء ذلك اللزوم، سواء كان أمراً أو نهياً، وهو أدنى مراتب الفقه من حيث الوصول إلى الكالات والرقيِّ الروحي، وإنَّ أغلب المستشكلين ركَّزوا إشكالاتهم على هذه المرتبة.

المرتبة الثانية: الفقه الاستحبابي، فهنالك بعض الأوامر والنواهي لوحظ فيه جهة الاستحباب أي جواز الترك والعمل، وأنَّ جهة العمل متروكة بيد المكلّف نفسه إن أراد الوصول إلى بعض الكهالات الروحية والقرب من الله تعالى، فعليه أداء هذا التكليف الاستحبابي. ولم يصل هذا الصنف إلى مرحلة الإلزام تيسيراً للمكلّف من الوقوع بالحرج والعسر، فإنَّ الشريعة المقدَّسة تلحظ دائماً جانب الاعتدال في العبادة وتترك جهة الوصول إلى الرقيِّ الروحي بيد نفس المكلّف وتُعطيه طُرُقها وكيفياتها.

المرتبة الثالثة: الفقه الأخلاقي، إنَّ كلَّ حكم من أحكام الشارع المقددة، المقددة على المنارع أحد أهم العوامل في تحقيق كثير من الكمالات الأخلاقية يعتبره الشارع أحد أهم العوامل في تحقيق كثير من الكمالات الأخلاقية

والروحية، فالفقه في معناه الاصطلاحي المتداول يدخل في الحكمة العملية، فهو أحد أهم العوامل في زيادة التقوى لدى الإنسان وأحد العوامل التي تربط المكلَّف بالله عجلًا.

ومن هنا فإنَّ الأحكام الشرعية لا بدَّ أن تُلحَظ من جهتين: من جهة الفقه الإلزامي أو الاستحباب، ومن جهة الفلسفة الروحية لذلك الحكم، فعلىٰ سبيل المثال قوله تعالىٰ: ﴿ وَأَقِيمُ وَا الصَّلاةَ ﴾ (البقرة: ٤٣)، فهذا حكم إلزامي يدلُّ على وجوب الصلاة علىٰ المكلَّف، هذا من زاوية الفقه الإلزامي الذي يكفى فيه أداء هذا الواجب، ولكن في نفس الوقت إنَّ هـذه الصلاة وإن كـان تأديتهـا تُسـقِط الوجـوب والإلـزام، ولكـن لـو لوحظت من جهة أخلاقية روحية، فإنَّ هذه الصلاة فيها جنبة التكامل، وهي في عهدة المكلَّف، فكيف يمكن له أن يجعل هذه الصلاة محلّ رقيِّه الروحي، وهذا ما نصَّ عليه القرآن الكريم حيث قال: ﴿إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهِيٰ عَن الْفَحْشاءِ وَالْمُنْكَرِ (العنكبوت: ٥٥)، فهنا القرآن الكريم يُبيِّن وبكـلِّ وضـوح العلاقـة بـين الفقـه الإلزامـي والفقـه الأخلاقـي، فـإنَّ الصلاة وإن كانت الزامية إلا أنَّ فيها جنبة أخلاقية روحية ينبغي على المكلُّف أن يلتفت إليها. وعليه فإنَّ أداء الواجبات والنهي عن المحرَّ مات ليس عبارة عن منظومة مستقلَّة، وإنَّا فيها لحاظات لا بدَّ أن يُلتَفت إليها، وهي فلسفة تلك الإلزامات ومقاصدها، فهنالك علاقة وثيقة بين العلمين، سواء من حيث الموضوع - فإنَّ كلًّا من المنظومة الفقهية والأخلاقية محورها واحد وهو (فعل المكلُّف) - أو من حيث الهدف، فها يُطلَق عليه في الفقه من تكاليف سواء كانت إلزامية أو استحبابية فهي بنظر علم الفقه عبارة عن وصايا أخلاقية يبلغ من خلالها الفرد إلى نيل الشبهة الرابعة عشر: ابتلاء الخُمُس بمخالفة المنظومة الأخلاقية والعقل العملي .................................. الدرجات والكهالات، لذلك لا يوجد تكليف عبادي مثلاً لم يُلحَظ فيه الجانب الروحي.

ولذا فإنَّ مسألة صفاء النفس وتهذيبها وتطهير الباطن التي هي هدف الأخلاق لا يمكن بلوغها إلَّا عن طريق الشريعة، فهي التي تُومِّن لنا التكاليف المطلوبة من قبَل الحقِّ تعالى، وهذه التكاليف لا تقتصر على الوجوب أو الحرمة وإنَّما تتعدّاها في كثير من الموارد، وذلك ببيان المستحبّات والمكروهات والآداب التي هي من أهم أسس المنظومة الأخلاقية، حيث إنها تعتمد في الوصول إلى الكمال النفسي على ذلك، وهذا واضح لمن يتتبَّع المصنّفات التي تختصُّ بذلك.

#### الأمر الثالث:

من المبادئ الأساسية في المنظومة الإسلاميّة هو مبدأ التكافل الاجتماعي، ويُراد منه التحام الأفراد فيها بينهم في إطار الودِّ والرحمة، الاجتماعي، ويُراد منه التحام الأفراد فيها بينهم في إطار الودِّ والرحمة، يشدُّ بعضهم بعضاً، كها ورد في الحديث الشريف: «المومن للمومن بمنزلة البنيان يشدُّ بعضه بعضاً» (()، وروي عن أبي عبدالله علياً الله عليه عرق لا يكون المؤمن مؤمناً حتَّىٰ يكون لأخيه مثل الجسد إذا ضرب عليه عرق واحد تداعت له سائر عروقه» ((). وربط القرآن الكريم هذا المبدأ والميان، قال تعالىٰ: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوَةً ﴾ (الحجرات: ١٠)، وقال تعالىٰ أيضاً: ﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَىٰ الْإِثْمِ وَالتَّقُويٰ وَلا تَعاوَنُوا عَلَىٰ الْإِثْمِ

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار (ج ٥٨/ ص ١٥٠).

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل (ج ٩/ ص ٤٢/ باب وجوب أداء حقِّ المؤمن/ ح ١٠).

وهناك في المنظومة الإسلاميّة مظاهر عدَّة للتكافل، فالجهاد في سبيل الله تعالىٰ أحد مظاهر التكافل حيث ينضمُ فيه الأفراد بعضهم إلى البعض للدفاع عن الإسلام والمسلمين، وكذا التكافل العلمي حيث حثَّ الإسلام علىٰ التعلَّم والتعليم، وأن يُعلِّم العالم الجاهل، وهكذا، فالإسلام وإن لحظ جانب الفرد، ولكن الأساس هو المجتمع وكيفية إيجاد حالة التوازن فيه، وذلك عن طريق مبدأ التكافل والإعانة بين أفراد المجتمع، لذلك أصبحت هنالك حاجة ماسَّة للاختصاصات، فالمهندس والطبيب وكلُّ ذي حرفة فإنَّم يُقدِّمون الخدمات وفق هذا المبدأ ولحاجة المجتمع لذلك، فالحياة الاجتماعية لا يمكن أن تسير وفق جهود الأفراد والفردية، بيل لا بدَّ من انضام جهود الأفراد بعضهم للبعض لكي يحصل التعايش السليم بين طبقات المجتمع، وهذا النوع أكَد عليه الإسلام كثيراً، فالإنسان هو الصورة المثالية لتحقيق الطمأنينة في المجتمع ورفع الاحتقان الذي قد يحصل بين أفراده، فعلىٰ ضوء هذا المبدأ المبتمع ورفع الاحتقان الذي قد يحصل بين أفراده، فعلىٰ ضوء هذا المبدأ

ومن ظواهر التكافل الاجتهاعي المهمّة هي ظاهرة الإنفاق، وظاهرة الضرائب المالية التي تقرُّها جميع الديانات والمذاهب والدول على اختلاف مسمّياتها، فإنَّ هذه الضرائب إن لوحظت من جهة فردية قد يُتصوَّر فيها أنَّها ظلم وإجحاف في حقِّ الباذل، ولكن في الحقيقة ليس كذلك لو لوحظت من جهة مبدأ التكافل، والتوازن في المعيشة، والمداراة والرحمة بين بني البشر، فإنَّها تكون من أسمى ظواهر التكافل والقِيم والرحمة بين بني البشر، فإنَّها تكون من أسمى ظواهر التكافل والقِيم الأخلاقية، ففريضة الخُمُس مثلاً أو الزكاة أو غيرها من الضرائب ليست إجحافاً وظلماً بحقِّ الفرد، لأنَّ الفرد يعيش ضمن مجتمع لا بدَّ أن

### إشكال ودفع:

لماذا لم يمنح الله تعالىٰ الفقير ما يُغنيه وجعله يعتمد على هذه الضرائب؟ أليس الرزق علىٰ الله تعالىٰ؟ فلهاذا لم يرزق ذلك الفقير ما يكفيه ليرفع عنه الاتّكالية؟

الجواب يكون من خلال جهات عدَّة:

الجهة الأُولىٰ: أنَّ الله سبحانه وتعالىٰ غير عاجز علىٰ أن يجعل عباده في مستوىٰ واحد من حيث الغناء المالي، وقد أُشير إلىٰ ذلك في آيات كثيرة في القرآن الكريم، منها قوله تعالىٰ: (قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّماءِ في القرآن الكريم، منها قوله تعالىٰ: (قُلْ مَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتِ وَالْأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصارَ وَمَنْ يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ وَكُورُ اللهُ فَقُلْ أَفَلا وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللهُ فَقُلْ أَفَلا وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَمَنْ يُدَبِّرُ اللهِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتِ مِنَ السَّماءِ وَالْأَرْضِ) (فاطر: ٣)، وقوله تعالىٰ: (وَما مِنْ ذَابِّ غَيْرُ اللهِ يَرْزُقُها وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّها وَمُسْتَوْدُعَها كُلُّ فِي يَرْزُقُها وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّها وَمُسْتَوْدُعَها كُلُّ فِي اللهِ مِنْ وَلَا اللهِ وَرُقُها وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّها وَمُسْتَوْدُعَها كُلُّ فِي اللهِ مِنْ اللهِ وَرُقُها وَيَعْلَمُ مُسْتَقَرَّها وَمُسْتَوْدُعَها كُلُّ فِي اللهِ وَلَا اللهِ وَلَا الله وَلَا الله عمل لا يوجد إنتاج، وهذه هي طبيعة الحياة البسرية، فإذا كان كلُّ أفراد المجتمع في صفً واحدٍ من الغنىٰ، فهذا البسرية، فإذا كان كلُّ أفراد المجتمع في حفّ واحدٍ من الغنىٰ، فهذا معناه لا حاجة للعمل ولا يوجد إنتاج في جانب من جوانب الحياة، فعلىٰ معناه لا حاجة للعمل ولا يوجد إنتاج في جانب من جوانب الحياة، فعلىٰ

سبيل المثال لو فرضنا أنَّ هناك بلداً كلُّ أفراده أغنياء، ويتمتَّع بشروات مالية، فمن منهم الذي ينزل إلى الحقل ليحرث؟ ومن منهم يبني ويُعمِّر؟ ومن منهم يُحرِّك الآلة؟ ومن منهم يعمل ليسدَّ حاجات المجتمع؟ فإنَّ الحاجة هي التي تدعو ربَّ العمل إلى أن يُنشِد العامل ليتمَّ عمله، والحاجة هي التي تدعو إلى ممارسة الأعمال لكي يسكن الإنسان ويأكل ويشرب ويهارس حياته الطبيعية.

الجهة الثانية: قد أوضح القرآن الكريم بعض على عدم بسط الرزق لبعض الناس، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبادِهِ لَبَغُواْ فِي الرزق لبعض الناس، قال تعالى: ﴿ وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ ﴿ الْأَرْضِ وَلَكِنْ يُسَنِّ لَا يَسَاءُ إِنَّهُ بِعِبادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ أَن الكريم، حيث يُبيِّن لنا (الشورى: ٢٧)، وهذا معنى جميل يُبرزه القرآن الكريم، حيث يُبيِّن لنا أنَّ تقدير الرزق لبني البشر نابع عن خبرة وبصيرة من قِبَل الحقِّ تعالى بشؤون عباده، فإنَّه يعلم لو وسَّع على العباد الرزق بحسب ما يريدونه ويبغونه لبغوا في الأرض، والبغي يعني الظلم والجرم والجناية، ولكن الله تعالىٰ يُنزِّل الرزق على البشر بقدر ما يشاء وما يراه من مصلحة لذلك الفرد، فكم نرى في واقعنا المعاصر أنَّ هناك أُناساً كانوا فقراء وعندما أسبحوا أغنياء بذلوا هذه الأموال في طريق الإفساد والمعاصي والظلم وتوغَّلوا في المحرَّ مات والعياذ بالله.

الجهة الثالثة: أنَّ الملاحظ أنَّ هناك بعض القِيم بينها تلازم لا يمكن تصوُّر أحدها بدون الآخر، فمثلاً العلم إن لم يكن هناك جهل فلا قيمة للعلم، وكذا الغنى لا يمكن الشعور به إن لم يكن هناك فقر، فلا يوجد في سُلَّم الحياة أُناس كلُّهم علماء وكلُّهم عدول وثقاة، فهذا معناه إلغاء لمسيرة الحياة والتنافس والرقيِّ في جميع المجالات، فالفقير لا بدَّ أن

## الأمر الرابع:

هناك في المنظومة الإسلاميّة ما يُطلَق عليه بالنظرية النسبية، هنالك بعض الأُمور قد يتصوَّر البعض أنَّ فيها مضرَّة، ولكن بلحاظ ومنظار آخر فيها منفعة، فيلا يوجد عندنا مضرَّة مطلقة أو منفعة مطلقة، والإسلام ينظر إلى مثل هذه القضايا بكونها أُموراً نسبية، فيراعي الأصلح فيها ويُؤكِّد عليه، فنظام الضرائب نظام عامٌّ موجود في كلِّ المجتمعات، وهذا النظام إن لـوحظ مـن جهـة الفرد قـد يُتصـوَّر أنَّ فيـه مضرّة وإجحافاً وظلماً، ولكن من اللحاظ الجمعي والاجتماعي ليس فيه مضرّة أو إجحاف، فبحسب السُّلّم الاجتماعي ليس هنالك ظلم؛ وذلك لأنَّ مسألة الضرائب وإن كان فيها ضرر بنظر الفرد، ولكن في نفس الوقت فيها منفعة وتكامل من ناحية النظم الاجتماعي، فالفقه فيه اعتباران: أحدهما مخاطبة الفرد، والآخر لحاظ الجانب الروحي فيه الذي يُلحَظ فيه فاعليته بالنسبة للمجموع لا إلى الفرد فحسب، فالإشكال الذي سُحِّل على الفقه الشرعى بميزان الفقه يلحظ الفرد، ولكن لم يلتفت لزاوية المجموع والمجتمع والناحية الاجتماعية وما فيه من منافع، فهذه مسألة الزكاة بين يديك إن لوحظت من جهة فردية قد يعدُّها البعض إجحافاً، ولكنَّها من الناحية الاجتماعية والإيمانية والمجموعية فإنَّ فيها منفعة كبيرة، وهي رفع الفقر والعوز عن كثير من الأفراد، وإيجاد نوع من التوازن بين أصناف المجتمع.

#### الأمر الخامس:

إنَّ المنظومة الفقهية يُلحَظ فيها عدم الجمود على النصِّ، فهي غير منعزلة عن المنظومة الأخلاقية، وهذا واضح لمن يتتبَّع كلمات وفتاوى الفقهاء، فإنَّ الفقيه لا يجمد على النصِّ، بل لا بدَّ من مراعاة المنظومة الأخلاقية والجنبة العملية وتأثير عامل الزمان والمكان - إن كان من المتغيَّرات التي يمكن أن يدخل فيها عامل الزمان والمكان -، فكلُّ هذا ملحوظ لدى الفقيه، فكم عندنا من الأحكام اكتسبت عنواناً ثانوياً لأجل أنَّ الحكم الأوَّلي يتصادم مع المنظومة الأخلاقية، وعليه فلا يمكن تأسيس فقه إسلامي بدون أن ينظر الفقيه إلى الفقه الأخلاقية.

## الأمر السادس:

يتصوّر البعض أنَّ الفقه يقوم في بعض موارده على ما يُسمّىٰ بـ (الحيل الشرعية)، وهذا منافِ للمنظومة الأخلاقية، وفي الحقيقة إنَّ وهذا المصطلح كُتُب أهل السُّنَة، حيث نقل الغزالي أنَّ الفقيه الذي كان يتهرَّب من الزكاة بنقل هذا الحقّ إلى زوجته هو القاضي أبو يوسف يعقوب بن إبراهيم بن حبيب الأنصاري تلميذ أبي حنيفة، وأوَّل قاضي للقضاة في العالم الإسلامي والفقيه السُّني المبرز في القرن الثاني الهجري، حيث قال في ذلك: (وحكي أنَّ أبا يوسف القاضي كان يهب ماله لزوجته آخر الحول ويستوهب مالها إسقاطاً للزكاة)، ثمّ أضاف قائلاً: (وحكي ذلك لأبي حنيفة)، وقال: (وذلك من فقهه) (ا)، ولم يرد هذا المصطلح في كلهات الأئمَّة المَاثِيُّ ولا في عبائر المتقدِّمين من

<sup>(</sup>١) إحياء علوم الدين للغزالي (ج ١/ ص ١٨).

الشبهة الرابعة عشر: ابتلاء الخُمُس بمخالفة المنظومة الأخلاقية والعقل العملي .......... ١٤٩ علمائنا، وما وقع عند البعض وإن كنّا لا نرتضيه لكن المراد منه ليس كما يراه الطرف الآخر، في يعنيه علياء الإماميَّة هو عبارة عن انتفاء الموضوع، وهو خاضع لضوابط وشروط خاصَّة ومنضبطة، فإنَّ الشارع المقدَّس وإن أجاز مثلاً نقل الحقِّ إلى الزوجة لكن هذا الحكم ليس على إطلاقه، فلا يحقُّ للمكلَّف دفع هذا الحقِّ لزوجته مع عدم وجود الشأنية أو عدم استحقاق الزوجة. وأن يكون الدفع حقيقياً وليس صورياً فقط، بل لا بدَّ بعد دفعه أن يدخل في ملكها، ولها حتُّ التصرُّف فيه حاله كحال أموالها الخاصَّة. وكذلك على سبيل المثال ما يُعبَّر عنه بالهروب من الصوم من خلال السفر، فالبعض يطلق عليه بـ (الحيلة الشرعية)، مع أنَّنا لو لحظنا هذا الحكم فإنَّه عبارة عن انتفاء موضوع الصوم بالسفر، فإنَّ المسافر لا يجب عليه الصوم، فمن يخرج قبل الزوال قاصداً السفر وقطع المسافة المطلوبة، فهنا ينتفى وجوب الصوم وينتقض بالسفر، وهذا ليس بحيلة وإنَّها الشارع المقدَّس أجاز للمكلَّف السفر في شهر رمضان فإن تحقَّقت شروط السفر وضوابطه فلا مانع من ذلك، وهذا ليس بحيلة في الحقيقة وإنَّما أُطلق عليه هذا المصطلح من غير أن يُراعيٰ فيه الدقَّة وإن كان ليس في محلِّه كما ذكرنا.

ملحقات حول الخُمُس

# فلسفة و فوائد فريضة الخُمُس

بعد أن اتَّضِح أنَّ فريضة الخمس من الواجبات الشرعية والضرورية التي شرَّعها الحقُّ تعالىٰ، لا بأس بالوقوف علىٰ بعض فوائده وفلسفته والحكمة من تشريع هذا الحقِّ، وعند تتبُّع النصوص القرآنية والروائية يمكن أن نُجملها بأُمور عدَّة:

# الأوَّل: تطهير مال الغنيِّ من الشبهات التي تعلَّق به:

أكّدت جملة من الروايات الواردة عن أهل البيت الله على أنّ الحُمُس يُطهِّر المال، ويزيد في الرزق، ويضاعف التوفيق لدى المؤمن، ورد في موثّقة السكوني عن أبي عبد الله الصادق عليلًا، عن أبيه، عن عليً عليك : «أتى رجل أمير المؤمنين عليك فقال: إنّي كسبت مالاً أغمضت في مطالبه حلالاً وحراماً، وقد أردت التوبة، ولا أدري الحلال منه والحرام وقد اختلط عليّ، فقال أمير المؤمنين عليك : تصدق بخُمُس مالك، فإنّ الله رضى من الأشياء بالخُمُس، وسائر المال لك حلال»(۱).

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٥٠٦ / باب ١٠ وجوب الخمس في الحلال إذا اختلط بالحرام/ ح ٤).

<sup>(</sup>۲) الوسائل (ج ۹/ ص ٤٨٤/ باب ١ ما يجب فيه الحُمُس/ ح ٣).

# الثاني: الخُمُس عبادة مالية لله تعالى:

قد يتصوَّر البعض أنَّ الخُمُس هو خسارة مالية، ولكن في الحقيقة إنَّ حاله حال الصدقات المالية التي نصَّ القرآن الكريم عليها أنَّها من علامات المؤمن، وبها يتحقَّق إيهان الفرد ونيل البرِّ، كها قال تعالىٰ: ﴿ لَنْ تَنالُوا الْبِرَّ حَقَىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ (آل عمران: ٩٢)، فهذه دعوة من القرآن الكريم إلىٰ أنَّ التصدُّق ودفع الواجب من الأموال ليس خسارة وإنَّها خيراً كثيراً، ومن هنا فقد عبَّر القرآن الكريم بأنَّ من يُؤدِّي فريضة الخُمُس يكون من أهل الإيهان، حيث قال: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُمْ مِنْ الشَّيْءِ فَأَنَ لِللهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْقِ وَالْيَتامى وَالْمَساكِينِ وَابْنِ السَّيعِيلِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ وَما أَنْزَلْنا عَلى عَبْدِنا يَوْمَ الْفُرْقانِ يَوْمَ الْفُرْقانِ يَوْمَ اللهُ عَلَىٰ عَبْدِنا يَوْمَ الْفُرْقانِ يَوْمَ اللهُ عَلَىٰ وَبِكتابِه العزيز أداء هذه الفريضة، فهي من أبرز معالم الإيهان به عَلى.

ومن هنا روي عن عمران بن موسى، عن موسى بن جعفر، قال: قرأت عليه آية الخُمُس، فقال: «ما كان لله فهو لرسوله، وما كان لرسوله فهو لنا»، ثمّ قال: «والله لقد يسَّر الله على المؤمنين أرزاقهم بخمسة دراهم، جعلوا لربِّهم واحداً وأكلوا أربعة أحلاء»، ثمّ قال: «هذا من حديثنا صعب مستصعب لا يعمل به ولا يصبر عليه إلَّا ممتحن قلبه للإيهان»(۱).

## الثالث: التطهير من البخل والشح والسيطرة على المشاعر:

وورد في بعض الروايات الشريفة أنَّ فريضة الخُّمُس تُطهِّر المؤمن

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٨٤/ باب ١ من أبواب ما يجب فيه الخُمُس/ ح ٦).

ملحقات حول الخُمُس/ (١) فلسفة وفوائد فريضة الخُمُس ......

من البخل والشعِّ اللذين يُعَدَّان من الأمراض الروحية الخطيرة، حيث ورد عن أبي عبد الله عَلَيْكُم، قال: «وأيُّ داءٍ أدوى من البخل»(١).

ومن هنا جاءت فريضة الخُمُس كأحد أهم الطَّرُق التي من خلالها يُعالَج مرض البخل، فقد روي عن الإمام الرضا عُلَيْئلا، قال: «فإن أخرجه - أي الخُمُس - فقد أدّى حقّ الله ما عليه، وتعرَّض للمزيد، وحلَّ له الباقي من ماله وطاب، وكان الله أقدر على إنجاز ما وعد العباد من المزيد والتطهير من البخل على أن يُغني نفسه ممَّا في يديه من الحرام» (٢).

# الرابع: التوسعة على فقراء ذراري رسول الله ،

ذكرنا فيما تقدَّم أنَّ أحد أسباب تشريع هذا الحقِّ هو إكراماً للنبيِّ هُو وكذا بسبب تحريم الزكاة عليه، ومن هنا فإنَّ من فلسلفة تشريع هذه الفريضة هو التوسيع على فقراء ذراري النبيِّ هُو ذلك لحرمانهم من الصدقة والزكاة، ففي موثَّقة أبي بصير، عن أبي جعفر عليلًا، قال: «لشيء قوتل عليه على شهادة أن لا إله إلَّا الله وأنَّ محمّداً رسول الله، فإنَّ لنا خُمُسه، ولا يحلُّ لأحد أن يشتري من الخُمُس شيئاً حتَّىٰ يصل إلينا حقُّنا»(").

وعن أبي عبد الله عَلَيْكُم، قال: «إنَّ الله لا إله إلَّا هو ليَّا حرَّم علينا الصدقة أنزل لنا الخُمُس، فالصدقة علينا حرام، والخُمُس لنا فريضة، والكرامة لنا حلال»(٤).

<sup>(</sup>١) الوسائل (ج ٢١/ ص ٥٥٠/ باب استحباب الاقتصاد في النفقة/ ح ٢).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار (ج ٩٣/ ص ١٩١).

<sup>(</sup>٣) الوسائل (ج ٩/ ص ٤٨٧/ باب ما يجب فيه الحُمُس/ ح ٤).

<sup>(</sup>٤) الوسائل (ج 9/ ص 8.4% باب تحريم الزكاة الواجبة علىٰ بنى هاشم 4/ ).

١٥٦ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

وعن إسحاق بن عهّار، قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيْكُ يقول: «لا يُعذَر عبد الله عَلَيْكُ يقول: ولا يُعذَر عبد اشتريته بهالي حتَّىٰ يأذن له أهل الخُمُس»(۱).

### الخامس: رفع الطبقية وإيجاد حالة التوازن بين أفراد المجتمع:

من أهم ما جاء به الإسلام هو رفع الطبقية بين أفراد المجتمع، حيث إنَّ الملاحظ في المجتمعات أنَّ هنالك صنفين من البشر: طبقة رأس المال والطبقة الكادحة، وأنَّ أغلب الحكومات لا تعتني بالطبقة الكادحة، وهنالك خلل في توزيع الشروات في أغلب الأحيان، ومن هنا جاء الإسلام ببعض الضرائب المالية التي فُرِضَت على المسلمين، وذلك لرفع هذا النوع من الطبقية، وإيجاد حالة التوازن والتكافل بين أفراد المجتمع، ومن هنا فإنَّ أحد أسباب وفلسفة تشريع الضرائب هذا الأمر بالخصوص، فمن خلاله تحلُّ المشاكل الاجتماعية، وعلاج هذه المشكلة وهذه الحالة على طول الخطِّ والمسيرة.

## السادس: الاستقلالية المالية مصدر قوّة للإسلام والمذهب:

أهم مصادر القوَّة هو المال، فإنَّه يُعَدُّ جنبة أساسية في تقوية الدول والحكومات، ومن هنا فإنَّ أيَّ حركة أو حكومة لم تتمتَّع بالاستقلالية المالية يُعَدُّ ذلك ضعفاً لها، كها نراه ونشاهده في عصرنا من سيطرة الدول الكبرى وهيمنتها على أموال الحكومات الأُخرى، ولذا فقد عزَّز الإسلام هذه المسألة، وجعل للمسلمين استقلاليتهم المالية التي من خلالها يمكن حفظ الإسلام والمذهب من العدوِّ، وهذا أمر في غاية

<sup>(</sup>١) نفس المصدر (ص ٥٤٢).

فمن خلال هذه الأموال تمَّ الحفاظ على بيضة الإسلام وقدسية المند وعدم الانجرار لقرارات العدوِّ وهيمنته وتسلُّطه على المال العامِّ.

ولذا فبركة هذه الأموال تم الدفاع عن المقدّسات، ودعم المجاهدين بالمال والسلاح والطعام والشراب، وإنشاء المؤسّسات والحوزات العلمية المتصدّية لتدريس العلوم الإسلاميّة، لتخريج الدعاة والمبلّغين، وطباعة ونشر الكُتُب التي من خلالها يتم بيان العقيدة الحقّة وما يحتاجه الفرد في تنظيم حياته العبادية الروحية والمعاملاتية، وكذا بناء المستشفيات ودور الأيتام ودفع ضرورات المؤمنين من الفقراء كتزويهم ومعالجة مرضاهم وقضاء حوائجهم، وكلُّ ما يصبُّ في مصلحة المذهب وإعلاء كلمته.

# تعيين الوظيفة بالنسبة الى سهم الإمام عليلا

يتساءل الكثير في خصوص الوظيفة بالنسبة إلى سهم الإمام الله في حال غيبته، ولا بأس بأن نتعرَّض إلى أقوال العلماء في خصوص ذلك، وأهمّها ستَّة:

## القول الأوَّل:

ذهب بعض المحدِّثين إلى تحليل هذا الصنف وسقوطه، وذلك بمقتضى ما ورد من أخبار التحليل، وقد تم الردُّ على هذا القول فيها تقدَّم ضمن البحث عن أخبار التحليل.

## القول الثاني:

ذهب البعض إلى القول بدفنه أو إلقائه في البحر إلى أن يظهر القائم الله في خرجه، أو الإيصاء به للمؤمنين حتَّىٰ خروجه في فيُعطىٰ له، وهو ظاهر من كلمات الشيخ المفيد في المقنعة (۱)، والشيخ في النهاية (۱)، وأبي صلاح في الكافي (۱)، وابن البرّاج في المهذّب (۱)، وابن إدريس في السرائر (۱۰).

<sup>(</sup>١) المقنعة (ص ٤٦).

<sup>(</sup>٢) النهاية (ص ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) الكافي في الفقه (ص ١٧٣).

<sup>(</sup>٤) المهذَّب (ج ١/ ص ١٨١).

<sup>(</sup>٥) السرائر (ص ١١٦).

١٦٠ ..... الحُكُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

وهذه الأقوال لا يمكن المساعدة عليها البتَّة؛ وذلك لأنَّها بحكم إتلاف المال المحترم شرعاً، خلاف ما ورد في جملة من الأدلَّة التي سيأتي بيانها من لزوم صرف هذا الحقِّ في مصارفه المقرَّرة.

#### القول الثالث:

ذهب إليه المحقّق الحليّ في الشرائع (۱) فقال: يُصرَف هذا الحقُ في الأصناف الثلاثة من بني هاشم كالنصف الآخر من الخُمُس، وتابعه في ذلك جملة من الأصحاب من بعده، ومن هنا يتّضح أنَّ المحقِّق الحليّ في ذلك جملة من الأصحاب من بعده، ومن هنا يتّضح أنَّ المحقِّق الحليّ مستند في لا بتحليله، وإنَّا قال بتوزيعه إلى السادة الكرام، ولعلَّ مستند هذا القول هو مرسلة حمّاد المعروفة عن العبد الصالح في «أنَّ الوليَّ يُقسِّم بينهم على الكفاف والسعة ما يستغنون به في سنتهم، فإن فضل عنهم شيء كان له»(۱).

وهذه الرواية مضافاً إلى ضعف سندها فلا دلالة فيها على أنَّ سهم الإمام يُصرَف في ذلك، فيا تدلُّ عليه المرسلة هو أنَّ وظيفة الإمام عَلَيْكُلا رفع الفقر وجبر النقص الوارد على سهام الفقراء من سائر الأموال العامَّة التي تكون تحت تصرُّ فه.

## القول الرابع:

وذهب البعض إلى صرفه على الموالين والشيعة العارفين لحقّهم، وقد اختاره ابن حمزة في الوسيلة (٣)، ولعلّ مستنده في ذلك مرسلة الصدوق: «من لم

<sup>(</sup>١) شرائع الإسلام (ج ١/ ص ١٨٤).

<sup>(</sup>٢) الكافي (ج ١/ ص ٥٣٩).

<sup>(</sup>٣) الوسيلة لابن حمزة الطوسي (ص ١٣٧).

ملحقات حول الخُمُس/(٢) تعين الوظيفة بالنسبة إلى سهم الإمام على الله الماء على صلتنا فلا على صلتنا فلا دلالة فلا ولا على ضعفها سنداً فلا دلالة فيها على خصوص الخُمُس، لاحتمال كونها ناظرة إلى الصدقات المندوبة.

#### القول الخامس:

وهو ما اختاره صاحب الجواهر، حيث قال: (وأقوى من ذلك معاملته معاملة المال المجهول مالكه باعتبار تعذُّر الوصول إليه (روحي له الفداء)؛ إذ معرفة الملك باسمه ونسبه دون شخصه لا تُجدي، بل لعلَّ حكمه حكم مجهول المالك باعتبار تعذُّر الوصول إليه للجهل به، فيتصدَّق به حيئة نِ نائبه عنه...) إلى آخره (۱)، وهذا نظراً إلىٰ أنَّ المناط في جواز التصدُّق بالمال عن مالكه لعدم إمكان إيصاله إليه سواءٌ علم به أم جهل.

وهذا القول لا يمكن التعويل عليه؛ وذلك لأنَّ من الثابت أنَّ هذه الأموال إنَّها هي ملك لمنصب الإمامة كها تقدَّم وليس لشخص الإمام عَلَيْلًا حتَّىٰ يُتصوَّر فيه مجهولية المالك، فإنَّ مجهول المالك إنَّها يُتصوَّر في المال الشخصي، وهو خارج عن محلِّ كلامنا.

### القول السادس:

وهو ما اختاره مشهور الأعلام في أزمنتنا المتأخّرة، وهو أنَّ هذا الصنف يُصرَف في كلِّ ما يُحرَز فيه رضا الإمام عَلَيْك، كالمصالح العامَّة من مساعدة المعوزين وغيرها، وما فيه تشييد قواعد الدين ودعائم الشرع المبين وبثُ الأحكام ونشر الإسلام والتي من أبرز مصاديقها

<sup>(</sup>۱) الوسائل (ج ۹/ ص  $8 \times 1$  باب ٥٠ من أبواب الصدقة/ ح 9).

<sup>(</sup>٢) الجواهر (ج ١٦/ ص ١٥٥).

١٦٢ ...... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود) إدارة شؤ و ن الحوز ات العلمية و العلماء و المللِّغين.

وهـذا القـول رغـم أنَّـه أحسـن الأقـوال المتقدِّمـة لكنَّـه مبـتنِ عـلىٰ أنَّ سهم الإمـام عَلَيْكُ مـال شخصـي لـه كأموالـه الشخصـية الأُخـرى، فحيـث لا يمكن إيصاله في عصـر الغيبـة الكبرى يُصـرَف فـيا يُحرَز فيـه رضـاه أو يُتصدَّق به عنه ليكون ثوابه الأُخروى إليه.

وهذا غير تامً؛ لأنّه قد تقدّم منّا أنّ هذه الأموال ملك لمنصب الإمامة وليس لشخص الإمام غليلًا، فهي ليست إرثاً له كها هو واضح في سيرة الأئمّة الميلي وأحاديثهم الشريفة، وعليه فإنّ الصحيح أنّ هذا الصنف من الأموال إنّها يرجع إلى ملك المنصب، وحيث إنّ في عصر الغيبة الكبرى يتعذّر الوصول إلى الإمام غليلًا، فينبغي إرجاع هذه الأموال إلى نائبه العامّ الذي هو الفقيه الجامع للشرائط، بحسب أدلّة النيابة العامّة التي تقدّم ذكرها مفصّلاً، فالفقيه هو نائب بالنيابة العامّة في مهمّة التبليغ، وأداء الحقوق لمستحقّيها، وصرفها في مواردها المقرّرة، وغيرها من الصلاحيات التي أُتيحت له من قبيل منصب الفتوى والقضاء والولاية في الأُمور الحسبية وما يصبُ في تنظيم شؤون الأُمّة على تفصيل قد ذُكِرَ في مطوّلات المصنّفات.

# حكم منكر فريضة الخُمس

من الأُمور التي بُحِثَت من قِبَل العلاء الأعلام مسألة مُنكِر الضروري، وقد شاع اصطلاح (الضروري) بين متأخِري العلاء، وقسموا الضرورات إلى قسمين:

# القسم الأوَّل: ضروري الدين:

وهو عبارة عن العقائد والتشريعات الثابتة والواضحة والتي تواترت و ثبتت قطعيتها لدى جميع المسلمين في القرآن والسُّنَّة القطعية على أنَّها جزء أساسي في الدين، وقد اهتمَّ بها الشارع اهتماماً كبيراً من خلال التأكيد عليها ممَّا يوجب ارتكازه في أذهان المسلمين بحيث يصير الشيء ضروري الثبوت عندهم وبديهي.

ومن هنا عرّف المحقّق الهمداني إلله الأحكام الضرورية بـ (أنّها عبارة عن الأحكام التي قياسها معها بأن كان صدورها عن النبيّ والأئمّة عليه بديهياً بحيث يكون الاعتراف بصدقهم كافياً في الإذعان بتحقّقها من غير احتياجها إلى توسُّط مقدّمة خارجية من إجماع ونحوه)، وقال أيضاً بـ (أنَّ الضروري هو الشيء الذي يعرفه كلُّ من قارب المسلمين فضلاً عمَّن تديَّن بدينهم، وأنَّ معناه ما يكون دليله واضحاً عند على الإسلام بحيث لا يصحُّ الاختلاف فيه بعد تصوُّره)(۱).

<sup>(</sup>١) مصباح الفقيه للهمداني (ج ٨/ ص ١٣ و ١٤).

١٦٤ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)

وقال المحدِّث الاسترآبادي إللهُ: (إنَّ ضروري الدين - على ما سمعناه من محقِّقي مشايخنا تَنْتُمُ - هو الذي علهاء ملَّتنا وغير ملَّتنا يعرفون أنَّه ممَّا جاء به نبيُّنا ﴿ فَي كَالْصِلاة والزكاة والصوم والحجِّ )(۱).

وتنقسم ضرورات الدين إلى ضرورات عقائدية وتشريعية فقهية، وذلك من قبيل التوحيد، وأصل النبوَّة، والمعاد، ومن قبيل وجوب أصل الصلاة والحبِّم وغيرها.

### القسم الثاني: ضروري المذهب:

وهي الاعتقادات والتشريعات التي ثبت تواترها وقطعيتها في مذهب معيَّن وليس عند جميع المسلمين، وعرفها الجميع بأنَّها من مختصّات ذلك المذهب، وهي تنقسم أيضاً إلى ضرورات عقدية وضرورات فقهية.

ويظهر ممَّا تقدَّم أنَّ ضروريات الدين دائرت عامَّة المسلمين، وضروريات المدين وليس عمومهم، وضروريات المذهب دائرتها خاصَّة بالمسلمين وليس عمومهم، فالاختلاف من جهتين: الأُولىٰ من جهة السعة والضيق، والثانية من جهة الآثار المترتبة علىٰ كلِّ واحدٍ منها كها سيأتي.

واختلفت أقوال الأعلام في مسألة الحكم على مُنكِر أحد الضرورات الدينية، فذهب بعضهم أنَّ إنكار أحد الضرورات الدينية يُعَدُّ كفراً وارتداداً، وذلك لكونه سبباً مستقلًا للكفر، واستدلُّوا على ذلك بأدلَّة عدَّة لا تخلو من المناقشة، وممكن مراجعة الكُتُب المفصَّلة في ذلك '').

وفرَّق آخرون بين الجاهل القاصر والمقصِّر، وبين كون ما يُنكِره

<sup>(</sup>١) الفوائد المدنية (ص ٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) جواهر الكلام (ج ٦/ ص ٤٦).

ملحقات حول الخُمُس/ (٣) حكم مُنكِر فريضة الخُمُس المنكر أمراً عقائدياً أو فقهياً، فذهب أصحاب هذا القول إلى أنَّ من أنكر ضرورة دينية عقائدية، كأصل التوحيد مثلاً، أو أصل النبوَّة، فهو خارج عن الإسلام سواء كان قاصراً أو مقصِّراً، وأمَّا من أنكر ضرورة دينية فقهية كأصل وجوب الصلاة أو الصيام، فإن كان مقصِّراً فحكمه الكفر، وأمَّا إن كان قاصراً فلا يُحكم بكفره (١).

وأمّا ما ذهب إليه مشهور المتأخّرين وبعض من سبقهم من الأعلام، كالمقدِّس الأردبيلي والقمّي والمحقِّق الخوانساري، فقد قالوا بأنَّ إنكار الضروري لا يُعَدُّ سبباً مستقلًا للكفر، بل إنَّ الحكم بكفره يرجع إمَّا إلى إنكار أصل التوحيد أو الرسالة المحمدية، أمَّا لوكان الإنكار لأحد الضرورات المذهبية وليس الدينية من قبيل تفاصيل المعاد، والاعتقاد بأنَّ الأثمَّة الميهُ اثنا عشر، وغيبة الإمام المهدي المعاد، والاعتقاد بأنَّ الأثمَّة الميهُ اثنا عشر، وغيبة الإمام المهدي المعاد، وتفاصيل الزكاة، والحُمُّس، وغيرها من الضرورات الفقهية المذهبية، فقد ذهب العلاء إلى عدم خروجه عن الإسلام، وإنَّا هو خارج عن وماله وعرضه وغيرها من الأحكام التي تثبت بمجرَّد الإسلام، ولذا الإيان والتشيُّع، فهو مسلم وتترتَّب عليه آثار الإسلام من حقن دمه وماله وعرضه وغيرها من الأحكام التي تثبت بمجرَّد الإسلام، ولذا ينبغي على المؤمنين الالتفات إلى هذه المسألة، حيث نجد بعض الجهات المبغضة تتَّهم مدرسة أهل البيت الميه بالتكفير من خلال استغلال بعض الأقوال أو الاصطلاحات ذات الألفاظ المشتركة كالكفر الذي يُطلَق عند علمائنا على غير المسلم وغير المؤمن، ولذا ينبغي التفريق بين يُطلَق عند علمائنا على غير المسلم وغير المؤمن، ولذا ينبغي التفريق بين الضرورات الدينية والمذهبية، خطورة ما يترتَّب على مُنكرها من الآثار.

(١) انظر: كتاب الطهارة للشيخ الأنصاري (ج ٥/ ص ١٤٠).

وبعد توضيح الفرق بين الضرورات الدينية والمذهبية نقول فيها يخصُّ مُنكِر الخُمُس: قد اتَّضح جليًّا مَّا تقدَّم بأنَّ أصل الخُمُس من التشريعات الثابتة في الشريعة المقدَّسة، وإنَّ وجوبه كوجوب الصلاة والزكاة، وهو من الضروريات الأصلية في الدين التي دلَّت عليها الأدلَّة المتواترة والقطعية لدى المسلمين، والتي من أنكر أصل وجوبها كمن أنكر أصل وجوبها المحمدة.

نعم فإنَّ تفاصيل أحكام الخُمُس هي من الضروريات المذهبية النه الفقهية، فمثلاً مُمُس أرباح المكاسب يُعَدُّ من الضرورات المذهبية التي اتَّفقت عليها كليات الإماميَّة الاثني عشرية حسب الأدلَّة القطعية المتواترة، واهتمَّ بها الشارع المقدَّس وأكَّد عليها، فمن أنكر خمس المكاسب مثلاً أو غيرها من التفاصيل القطعية لا يُعَدُّ منكراً لضرورة دينية، فلا يوجب خروجه من الإسلام، وإن كان قد أنكر ضرورة مذهبية تجعل إيهانه وتشيُّعه محلّ نظر بحسب ما ورد عن الشارع المقدَّس.

#### المصادر والمراجع

- ١ القرآن الكريم.
- ٢ إحياء علوم الدين: الغزالي/ دار المعرفة/ لبنان/ بيروت.
- ٣ اختيار معرفة الرجال (رجال الكشّي): الشيخ الطوسي/ مؤسَّسة آل البيت/
  - ١٤٠٤هـ/ إيران/ قم.
- ٤ الإصابة في تمييز الصحابة: ابن حجر العسقلاني/ دار الكتب العلمية/
  - ١٩٩٥م/ لبنان/ بيروت.
  - و اقتصادنا: محمّد باقر الصدر/ مط كتب الإعلام الإسلامي/ إيران/ قم.
    - ٦ الأمالي: الشيخ الطوسي/ مؤسَّسة البعثة للطباعة والنشر/ إيران/ قم.
      - ٧ الانتصار: السيِّد المرتضي/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ إيران/ قم.
- ٨ بحار الأنوار: العلَّامة المجلسي/ مؤسَّسة الوفاء/ ط ٢/ ١٩٨٣م/ لبنان/ بيروت.
- ٩ بصائر الدرجات: الصفّار/ مط الأحمد/ منشورات الأعلمي/ ١٤٠٤هـ/ إيران/ طهران.
- 10 تفسير القرطبي: القرطبي/ دار عالم الكُتُب/ ٢٠٠٣م/ المملكة العربية السعودية/ الرياض.
  - ١١ التفسير الكبير: الفخر الرازي/ دار الكُتُب العلمية/ لبنان/ بيروت.
- 17 تفسير المنار: محمّد رشيد رضا/ الهيأة المصرية العامّة للكتاب/ ١٩٩٠م/ مصر / القاهرة.
  - ١٣ تفسير مجمع البيان: الطبرسي/ مؤسّسة الأعلمي/ لبنان/ بيروت.

- ١٦٨ ..... الحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)
- 14 تنوير الحوالك في شرح موطأ مالك: جلال الدين السيوطي/ دار الكتب العلمية/ ط ١/ ١٩٩٧م/ لبنان/ بيروت.
- ١٥ جواهر الكلام: الشيخ الجواهري/ دار الكتب الإسلاميَّة/ ١٣١٧هـ/ إيران/ طهران.
- 17 الحدائق الناضرة: الشيخ يوسف البحراني/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجهاعة المدرِّسين/ إيران/ قم.
- 17 الخلاف: الشيخ الطوسي/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين/ ط ١/ ١٤١٧هـ/ إيران/ قم.
- ١٨ ذخائر العقبى: أحمد بن عبد الله الطبري/ دار الكُتُب المصرية/ ١٣٠٦هـ/ القاهرة.
- 19 السرائر: ابن إدريس الحلّي/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ ط ٢/ ١٤١٠هـ/ إيران/ قم.
- ٢ سُنَن ابن ماجة: ابن ماجة القزويني/ دار الفكر للطباعة والنشر/ لبنان/ بروت.
  - ٢١ سُنَن الترمذي: الترمذي/ دار الفكر للطباعة والنشر / لبنان / ببروت.
- **٢٢ سيرة ابن هشام:** ابن هشام الأنصاري/ مط المدني/ ١٩٦٣هـ/ مصـر/ القاهرة.
- ٢٣ شرائع الإسلام: المحقِّق الحلّي/ مط الأمير/ ط ٢/ ١٤٠٩هـ/ إيران/ قم.
- ٢٤ شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد المعتزلي/ دار إحياء الكُتُب العربية/ ط
   ١/ ١٩٥٩م/ لبنان/ بيروت.
- ٢ صحيح البخاري: البخاري/ دار الفكر للطباعة والنشر/ ١٩٨١م/ لبنان/ بيروت.

المصادر والمراجع......المصادر والمراجع

- ٢٦ صحيفة النور: الإمام الخميني.
- ۲۷ الطبقات: ابن سعد/ دار الصادر/ لبنان/ بيروت.
- ٢٨ العين: الخليل الفراهيدي/ مؤسَّسة دار الهجرة/ ط ٢/ إيران/ قم.
- ۲۹ غنية النزوع: ابن زهرة الحلبي/ مؤسَّسة الإمام الصادق عُلْيَكُل ط ۱/ ۱ مراً ۱۵ هـ/ إيران قم.
  - · ٣ الغيبة: الشيخ الطوسي/ مؤسَّسة المعارف الإسلاميَّة/ إيران/ قم.
- ٣١ فتوىٰ ابن الجنيد: الاشتهاردي/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجاعة المدرِّسين/ إيران/ قم.
- ٣٢ الفوائد المدنية: الاسترآبادي/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ ط١/ ١٤٢٤هـ/ إيران/ قم.
  - ٣٣ الكافى: الكليني/ دار الكُتُب الإسلاميَّة/ إيران/ طهران.
    - ٣٤ الكافي في الفقه: أبو الصلاح الحلبي.
- **٣٥ كتاب الطهارة:** الشيخ الأنصاري/ مؤسَّسة الهادي/ ط ١/ ١٤١٥هـ/ إيران/ قم.
- ٣٦ كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد: العلَّامة الحلِّي/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ ١٤١٧هـ/ إيران/ قم.
- ٣٧ كمال الدين وتمام النعمة: الشيخ الصدوق/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ ط / ٢٥ كمال الدين وتمام النعمة: الشيخ الصدوق/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ ط / ١٤٠٥ هـ/ إيران/ قم.
  - **٣٨ لسان العرب:** ابن منظور/ دار المعارف/ لبنان/ بيروت.
- ٣٩ مستدرك الصحيحين: الحاكم النيسابوري/ دار المعرفة/ لبنان/ بيروت.
- 3 مستدرك الوسائل: الشيخ النوري/ مؤسَّسة آل البيت لإحياء التراث/ ط المرام/ لبنان/ بيروت.

- ١٧٠ ..... الخُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)
- ١٤ مستند العروة: السيِّد الخوئي/ مؤسَّسة الخوئي الإسلاميَّة/ ط٥/
   ٢٠١٣م.
- ٤٢ مسند أحمد: أحمد بن حنبل/ عالم الكُتُب/ ط ١/ ١٩٩٨م/ لبنان/ بروت.
  - **٤٣** مصباح الفقيه: الهمداني/ منشورات مكتبة الصدر/ إيران/ قم.
- **٤٤** معجم رجال الحديث: السيِّد الخوئي/ مؤسَّسة السيِّد الخوئي/ ط٥/ ١٩٩٢م.
  - ٤٥ المفردات: الراغب الأصفهاني/ بدون.
- 27 المقنعة: الشيخ المفيد/ مؤسَّسة النشر الإسلامي/ ط ٢/ ١٤١٠هـ/ إيران/ قم.
- 27 من لا يحضره الفقيه: الشيخ الصدوق/ منشورات النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين/ إيران/ قم.
- ٨٤ منتهى المطلب: العلَّامة الحلي/ مجمع البحوث الإسلاميَّة/ ط١/
   ١٤١٢هـ/ إيران/ مشهد.
- 29 المهذَّب البارع: ابن فهد الحلّي/ مؤسَّسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرِّسين/ إيران/ قم.
  - ٥ النهاية: الشيخ الطوسي/ منشورات قدس محمّدي/ إيران/ قم.
- ١٥ نهج البلاغة: الشريف الرضي/ ت الدكتور صبحي صالح/ ط ١/ ١٩٦٧م/ بيروت.
- ٢٥ وسائل الشيعة: الحرُّ العاملي/ مؤسَّسة آل البيت لإحياء الـتراث/ ط ٢/
   ١٤١هـ/ لبنان/ بيروت.
- **٥٣ الوسيلة**: ابن حمزة الطوسي/ مط الخيام/ ط ١٨٠٨ هـ/ إيران/ قم.

# الفهرس

| ٣                               | مقدّمة المركز                                  |
|---------------------------------|------------------------------------------------|
| ٩                               | مقدّمة المقرّر                                 |
| ب أرباح المكاسب                 | الشبهة الأُوليٰ: عدم تشريع فريضة الخُمُس فِ    |
| المكاسب وعدم جبايته إلى عهد     | الشبهة الثانية: عـدم تفعيل النبـيِّ لخُمُس     |
| ۲۹                              | الصادقين دليل عليٰ عدم تشريعه                  |
| لا بعدم وجـوب الخُمُس في أربـاح | الشبهة الثالثة: ابن أبي عقيل وابن الجنيد قا    |
| ٤١                              | المكاسب                                        |
| مصنَّفات الفقهاء القدماء ٤٧     | الشبهة الرابعة: عدم ذكر خُمُّس المكاسب في      |
| ة الكبرىٰ                       | الشبهة الخامسة: تحليل الخُمُس في زمن الغيب     |
| كام الولائية٧٣                  | الشبهة السادسة: وجوب الخُمُس من الأحكَ         |
| الخُمُس إلى الفقيه١             | الشبهة السابعة: عدم وجود دليل علىٰ إيصال       |
| س غير تخصُّصية٨٩                | الشبهة الثامنة: آلية جمع وتوزيع فريضة الخُمُّ  |
| للرقابة المالية٧٩               | الشبهة التاسعة: إنَّ فريضة الخُمُس لا تخضع     |
| ١٠٣                             | الشبهة العاشرة: بدعة المصالحة والمداورة        |
| للسادة من بني هاشم يدعو إلى     | الشبهة الحادية عشر: إعطاء نصف الخُمُس          |
| 1 • 9                           | التفاوت الطبقي                                 |
| اها                             | الشبهة الثانية عُشر: نسبة الخُمُس لله ينافي غن |

| الْحُمُس في عصر الغيبة (شبهات وردود)                                                                           | ۱۷۲                    |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| ط الحادث بالمتغيّر (مشكلة الحداثة والمعاصرة والحفاظ                                                            | الشبهة الثالثة عشر: رب |
| 177                                                                                                            |                        |
| ابتلاء الخُمُس بمخالفة المنظومة الأخلاقية والعقل                                                               | الشبهة الرابعة عشر:    |
| 187                                                                                                            |                        |
| 101                                                                                                            | ملحقات حول الخُمُس     |
| ضة الخُمُس                                                                                                     | (١) فلسفة وفوائد فريو  |
| سبة إلى سهم الإمام غللتلا                                                                                      | (٢) تعيين الوظيفة بالن |
| الخُمُس المُعَمِّل المُعَمِّل المُعَمِّل المُعَمِّل المُعَمِّل المُعَمِّل المُعَمِّل المُعَمِّل المُعَمِّل الم | (٣) حكم مُنكِر فريضا   |
| ١٦٧                                                                                                            | المصادر والمراجع       |
| 1V1                                                                                                            | الفهرس                 |