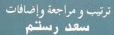


تأليف العلامة الشريف السيد مصطفى الحسيني

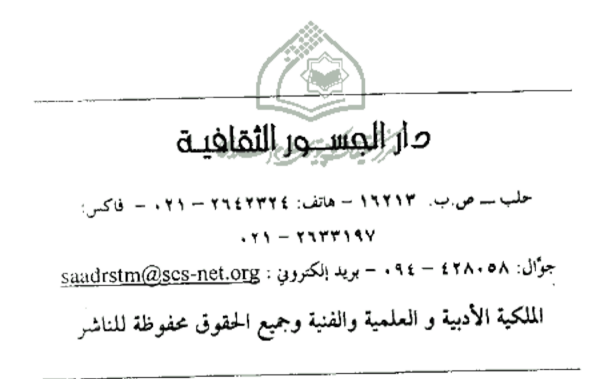


مأجستير في التفسير والحديث ماجستير فلسفة في الدراسات الإسلامية



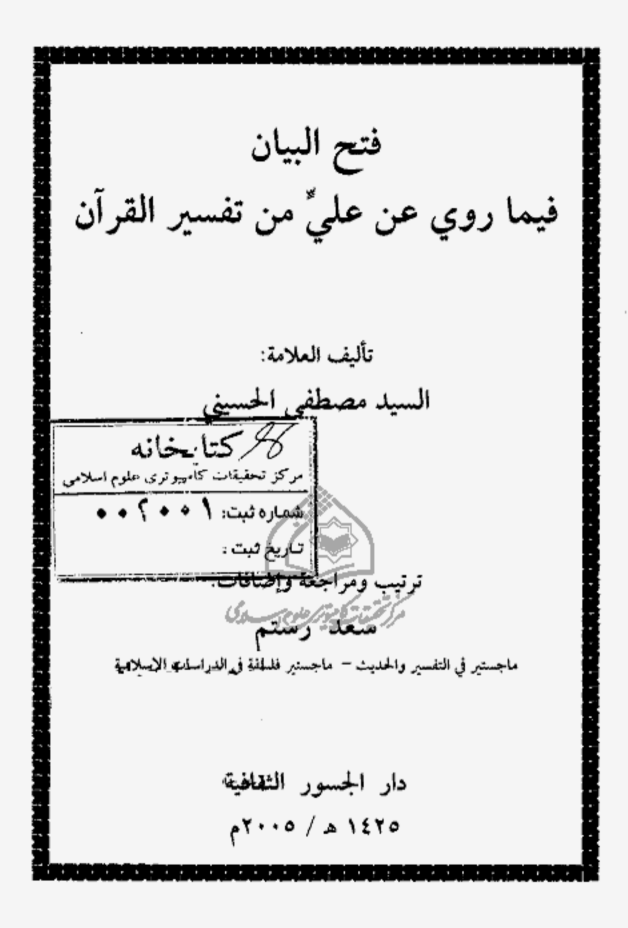
دار الجسور الثقافية

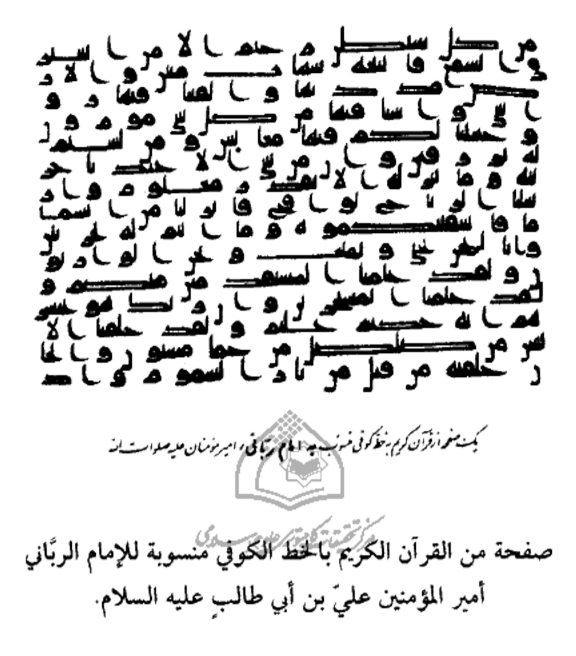
العنوان: فتح البيان فيما روي عن على من تفسير القرآن تأليف: العلامة المجتهد السيد مصطفى الحسيني الطباطبائي ترتيب ومراجعة وإضافات وحواشي: أ. سعد رستم الطبعة الأولى: ١٤٢٦ه / ٢٠٠٥ م. موافقة وزارة الإعلام رقم: ٨٢ ٢ ٨٧ 4 . . £/1 . /0





فتح البيان فيما روي عن عليُّ من تفسير القرآن





عَلِيُّ مَعَ القُرْآنِ والقُرْآنُ مَعَ عَلِيٌّ لَنْ يَفْتَرِقَا... خاتم النبيين الرسول الأكرم (صلى الله عليه وآله وسلم)

**إنَّ الكتَابَ لَمعِي، مَا فَارَقْتُهُ مُنْذُ صَحِبْتُهُ...** أمير المؤمنين الإمام علَي بن أبي طالب التَّلَيَّكُنَّ

إِنَّ عَلَى كُلٍّ حَقٍّ حقيقة، وعَلَى كُلِّ صَوَابٍ نُوْرَأً، فَمَا وَافَقَ كِتَابَ اللهِ فَخُذُوا بِهِ، ومَا خَالَفَ كِتَابَ اللهِ فْدَعُوهُ.

أمير المؤمنين الإمام علي بن أبي طالب التَلْغِلْا

## فهرس الممتويات

| مُقَدِّمَةُ الْمُؤَلِّفِ                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| الباب الأول علي و القرآن ١٣                                                       |
| ا عليٌّ عليه السلام والقرآن                                                       |
| ٢ كلامُ عليٌّ عليه السلام في وَصْفِ القرآن٢٨                                      |
| ٣ كلامُ عليٌّ عليه السلام في ذَمَّ تفسير القرآن بالرَّاي٣٢                        |
| ٤ ظَاهِرُ القُرْآنِ وباطِنُهُ في كَلام عَلِيٍّ عليه السلام٣٧                      |
| ٥ تَيْسير فَهْم القُرْآن ورأي عَلِي عَلَي عَلَيه السلام في ذلك٣٨                  |
| ٦ تَرْتِيْبُ سُوَرِ القُرْآنِ في مُصْحَفٍ على عليه السلام                         |
| ٧ ما رُوِيَ عن عليٌّ عليه السلام في تفسير فاتحة الكتاب٤٨                          |
| ٨ ما رُوِيَ عن عليٌّ عليه السلام في آيَّ الكرسي٨٥                                 |
| ٩ ما رُوِيَ عَنْ عليٌّ عليه السلام في تَفْسِيرِ الجُرُوفِ المَقَطِّعَة٩٥          |
| ١٠ ما رُوِيَ عَنْ عَلَيَّ عليه السلام في مُتَشَابِهاتِ القُرْآن                   |
| ١١ ما رُوِيَ عَنْ عليٍّ في تَقْسِر تَكْلِيم الله تُعَالى بي من ١٦                 |
| ١٢ ما رُوِيَ عَنْ عليٌّ عليه السَّلَام في تفسِيرُ سُورةِ التَّوْحِيْدِ٢٩          |
| ١٣ في تفسيره قوله تعالى: هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ٢٢٧   |
| ١٤ تفسير عليٌّ لقوله تعالى: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ﴾٧٤               |
| ١٥ ما رُوِيَ عَن عليَّ عليه السلام من تفسير "وَجْهِ الله"٧٧                       |
| ١٦ في تفسيره قولة تعالى: ﴿وَمَنْ كُلَّ شَتِيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَبِيْنِ لَعَلَكُمْ |
| تَذَكُرُونَ﴾٨                                                                     |

| ٨ ممَّا روي عَنْ عَلِيٌّ عليه السلام فيما يَتَعَلَّقُ بصلوة الجُمُعَةِ ١٠٩             |
|----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩ عزائم السجود في القرآن عند عليٍّ عليه السلام٩                                        |
| ١٠ ما رُوِيَ عَنْ عَلِيٌ عليه السلام في بيان نوافل الصبح والمغرب ١١٥                   |
| ١١ ما روى عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في بيان ملازمة الصلوة والزكوة . ١١٧                 |
| ١٢ مما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام فيما يتعلُّق بآي الصيام١٢٠                      |
| ١٣ مما روي عَنْ عَلِيٌّ عليه السلام فيما يتعلُّق بآي الحجّ ١٢٤                         |
| ١٤ مما رُوِيَ عن عليٌّ عليه السلام في آي الجهادِ في سَبِيلِ اللهِ ١٣٠٠٠٠               |
| ١٥ مما رُوِيَ عَنْ عَلِيٌ عليه السلام في آي الأمر بالمعروف والنُّهي عن                 |
| المُنكَر ١٣٦                                                                           |
| ١٦ما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في تفسير آية كفارة الحنث باليمين                  |
| ۱۳۸                                                                                    |
| ١٧ مما رُوِيَ عَنْ عَلِيٌّ عليه السلام فِي تفسير آي النِّكاح والطِّلاق ١٤٠             |
| ١٤ مما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في تفسير آي الوصية والميراث ١٤٧<br>الباب الثالث |
| ما روى عن علي عليه السلام في تفسير المفرقات من مسائل القرآن ١٤٩                        |
| الباب الرابع                                                                           |
| اقتباسات الإمام علي عليه السلام من القرأن الكريم ١٨١                                   |

قائمة المصادر والمراجع ..... قائمة المصادر والمراجع

مُقَدِّمَةُ المُؤَلِّف

بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، الحمدُ لِلَهِ ذي النعم المتتابعة والآلاء المتواترة والآيات اللامعة والحجج البالغة، حمداً نتوسل به الى سعة غفرانه ونقترب به إلى عظيم رضوانه، ونسأله أن يصلى على من اصطفاه لتبليغ أمره وأداء رسالته واجتباه لإكمال دينه وإتمام نعمته، محمد الذي ختم به النبيين وأرسله رحمة للعالمين، وعلى آله الهداة المهديين، لاسيما على يعسوب المؤمنين علي إمام المتقين ما طلع نجم في السماء وتعاقب الصباح والمساء وبعد،

لْيدَبَرُوا آيَاته وَلَيَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الأَلْبَابِ﴾ (ص: ٢٩). فكان مِمَّن سارع في أمر ربُه وسابق إلى طاعة مولاه، عليُّ بنُ أبي طالبٍ الذي كان ذا ﴿أَذُنِ وَاعْيَـةَ﴾ لكـلام الله، وقلب عَقُولِ لفهم كتابه، فصار التَّبَخِلا عارفاً بمحكمه، مؤمناً بمتشابهه، عاملاً بأمره، نائياً عن نهيه، قاتل على تأويله كما قاتل رسوله الله عليه وآله وسلم على تنزيله، فهو إمام المفسرين بعد رسول رب العالمين. اقتبس منه علم التفسير ابن عمه عبد الله بن عباس في وأخذ المفسرون عن ابن عباس وهم عيال عليه في تفسير القرآن. إلا أن جميع أثاره عليه السلام في التفسير لم تصل إلينا، ولم نجد إلا قليلاً منها متفرقاً في الكتب كالدرر المشورة، فأحببت أن أذكر ـ بعـون الله العظـيم ـ في كتـابٍ، مكانـةَ الإمام عليه السلام من القرآن، واهتمامه بحفظه وجمعه وقراءته وتفسيره وتعليمه، وأن أشرح نبلة من طرائف تفسيره، وظرائف تعبيره، حيث كان التَّنْظَلَمُ من أمراب الكلام وفرسان ميادين البيان''، وشرطت على نفسي أن لا أجمع من الروايات إلا ما وافق منطوق القرآن أو مفهومه وتركت متها ما لا يوافق ظاهر الكتاب مما رواه الوضَّاعون والغلاة، فهذا هو المعيار الأول والمقياس الأهم في قبول

(١) أشير إلى قوله عليه السلام: إنا لأمراء الكلام و فينا تنشبت عروقه و علينا تبدلت غصونه (راجع: نهج البلاغة، خ. ٢٣).

١.

الآَثار ومعرفة صحيح الأخبار، كما رُوِيَ عن الأئمة الأبرار عليهم السلام متواتراً <sup>(1)</sup>.

وقد تساهل العلماء في رواية التفسير عن قوم لا يوثقونهم في الحديث وإنما تساهلوا في الأخذ عنهم لأن ما فسروا به ألفاظه، تشهد به لغات العرب، وما شرطت على نفسي من موافقة ظاهر القرآن وسياقة أوثق من شرطهم، وهم أوردوا ما رُوِيَ عن الكلبي ومقاتل والضحاك وأشباههم في كتبهم، وأنا ذاكر بعض ما رُوِيَ عن ربًانِيِّ هذه الأمة والإمام المتفق على عظيم منزلته ورفيع قدره علي بن أبي طالب التَّلَيَّلا الذي أخذ القرآن والعلم عن فم رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، كما قال التَّلَيَّلاً عندما سُئلَ: مالك أكثر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم حديثا؟ فقال: إني كنت إذا سألته أنبأني وإذا سكت الثلاثي <sup>(٢)</sup>

(١) قال الشيخ الأنصاري في فرائده: الأخبار الواردة في طرح الأخبار المخالفة للكتاب و السنة و لو مع عدم المعارض متواترة جداً (راجع: فرائد الأصرل، المقصد الثاني في الظن). (٢) أخرجه الترمذي في سننه: ٥٠ كتاب المناقب / ٢١ ـ باب مناقب علي بن أبي طالب، ح ٣٧٢٩، (٥/ ٢٤٠)، ثم قال: "هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه، وفي الباب عن جابر، وزيد بن أسلم و أبي هريرة و أم سلمة". و أخرجه ابن سعد في الطبقات الكبرى: ج ٢ / ص ٣٣٨. أسـأل الله ـ تقدَّسَتْ أسْـمَاؤُهُ ـ أن ينفع بكتـابي هـذا كـلُّ مَنْ طَلَبَ الهُدى من القرآن فآثره على ما سواه، وعصمني الله سبحانه من الزيغ والزلل في القول والعمل، وهو حسبي ونعم الوكيل.



## الباب الأول

## علي و القرآن

عليٌّ عليه السلام والقرآن ١

كان علي التكليك من كتبة الوحي النبوي وكان واعيا للقرآن الكريم قد تمكن كتاب الله عزَّ وجلَّ في صدره، مصداقاً لقوله تعالى: فجبل هُوَ آيات بَيْنات في صدور الدين أوتوا العِلْمَ» (العنكبوت: ٤٩) فتجلّى القرآن في عمله وحكمه و خُرُوبه. وإليك لمعة مما أشرق من القرآن في شؤون حياته عليه السلام.

١ ـ روى أبو جعفر الطبري في تفسيره بإسناده عن على بن
 حوشب، قال: سمعت مكحولاً<sup>(١)</sup> يقول: ((قرأ رسول الله ﷺ:
 ﴿وَتَعِيَهَا أَذُنَ وَاعِيَةٌ ﴾ ثم التفت إلى عليً، فقال: "سألت الله أن يجعلها

(١) مكحول: فقيه الشام في عصره، كان من حفاظ الحديث، توفي ١١٢ هـ.

أذنــك"، قــال علـي ﷺ: فمــا محمت شــيئاً مــن رسـول الله ﷺ فنسيته.))<sup>(۰)</sup>.

٢- روى "محمد بن سعد" في كتاب الطبقات الكبرى بإسناده عن سليمان الأحمسي عن أبيه قال: قال عليُّ التَّلَيَّ؟: ((والله ما نزلت آية إلا وقد علمت فيما نزلت وأين نزلت وعلى من نزلت <sup>(٢)</sup>، إنُ ربِّي وهب لي قلباً عقولاً ولساناً طلقاً.))<sup>(٣)</sup>.

٣- وإنا لنجد في كتاب الله تعالى آية لم يعمل بها أحد من هذه الأمَّة إلا علي بن أبي طالب التَّنْظَلاً، كما روى ابن جرير الطبري في تفسيره بإسناده عن مجاهد<sup>(٤)</sup>، في قوله: ﴿ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ

(<sup>1</sup>) جامع البيان عن تأويل آي القرآن، للإمام أي جعفر محمد بن جرير الطبري (ت ٣١٠هـ)، عند تفسيره لقوله تعالى في مورة الحاقة: ﴿لِنَجْعَلَهَا لَكُمْ تُذَكِرَةُ وتُعْيَها أَذُنَ وَاعِيَةً ﴾ ، ج ٢٩، ص ٢٩ (<sup>7</sup>) لا شك أنه ليس مقصود الإمام عليه السلام من هذا الكلام التفاخر، فقد كان أبعد الناس عن الفخر والخيلاء، وإنما قصد من كلامه حث المسلمين الجدد وأجيال المسلمين على المجيء إليه لتعلم علوم القرآن لينهلوا من غزير معوفته، وهذا مثل قوله عليه السلام ((سلوني قل أن تفقدونيا)) أي استفيدوا من علمي قبل أن أرتحل إلى جوار ربي فلا تجدونني لتسألوني. (<sup>7</sup>) الطبقات الكبرى، لابن سعد، ج٢، ق ٢ ، ص ١٠٩. صَدَقَةً ﴾ قال: ((نُهُوا عن مناجاة النبي صلى الله عليه وأله وسلم حتى يتصدَّقوا، فلم يناجه إلا عليُّ بن أبي طالب ﷺ قدَّمَ ديناراً فتصدَّق به، ثم أنزلت الرخصة في ذلك))، وروى بإسناده عن مجاهد أينساً قال: قال علي ﷺ ((إن في كتاب الله عز وجل لآيةٌ ما عمل بها أحذ قبلي، ولا يعمل بها أحد بعدي: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجِيَتَمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ﴾ (المجادلة: ١٢) قال: فُرِضَت، ثم نُسِخَتْ.))

٤- أخرج "ابن أبي داود" في كتاب "المصاحف" من طريق ابن سيرين<sup>(٢)</sup> قال: ((لما توفي النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أقسم علي التكويلا<sup>(٢)</sup> قال: ((لما توفي النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أقسم علي التكويلا<sup>(٢)</sup> قال: ((لما توفي النبي (صلى الله عليه حتى يجمع القرآن في مصحف، التكويلا<sup>(٢)</sup>.

أقول: قد رأى محمد لن أسحق النديم هذا المصحف في زمانه عند أبي يعلى حمزة الحسني وشبهد على ذلك في كتابه المسمى بـ "الفهرست " وسيأتي بيان ترتيب السور في هذا المصحف إن شاء الله.

(١) جامع البيان: ج ٢٨، ص ٢٠. (٢) همو محمد بن سيرين البصري من كبار علماء التابعين وفقهاء السلف المشهورين توفي سنة ١١٠ه. ٥ -- صوَّب عليُّ التَّنْظِلاً رأي عثمان في المصاحف بعدما حضر مجلسه ودخل في ملاً من أصحاب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) كما روى أبو جعفر الطبري في تاريخه عن سُوَيْد غفلة الجعفي<sup>(1)</sup> قال: "لا أحدَّثكم إلا ما سمعته أذناي ووعاه قلبي من علي بن أبي طالب التَنكِلا سمعته يقول: (لا تُسَمُّوا عثمان شقَّاق المصاحف فوالله ما شقَّقها إلا عن ملاً منا أصحاب محمد ولو وليتها لعملت فيها مثل الذي عمل))<sup>(1)</sup>.

٦- اهـتم علي التلكة بتصحيح كتابة القـرآن كما رُوِيَ في "المناقب" لابن شهر أشوب: أن زيد بن ثابت لما قرأ "التابوة" قال علي التلكي التلي التلكي التل التل التلي التلكي التل التلكي اللكي التلكي التلكي التلكي التلكي التل التل ا

٧- قيبل أن أفصح القراءات قراءة عاصم بن أبي النجود الكوفي وعاصم قرأ على أبي عبد الرحمن السلمي وقال أبو عبد الرحن: قرأت القرآن كلّه على عليٍّ بن أبي طالب التَّلْيَالًا.

٨- العدد الكوفي في القرآن منسوب إلى علي التكفي فإنه سمع ذلك عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم). قال أبو علي الطبرسي في "مجمع البيان":

((روى الأستاذ أحمد الزاهد في كتاب "الإيضاح" بإسناده عن سعيد بن المسيب<sup>(1)</sup> عن علي بن أبي طالب التَّلَيَّلَا أنه قال سألت النبيَّ عن ثواب القرآن؟ فأخبرني بثواب سُوَرِهِ سُوْرَةَ سُوْرَةَ على نحو ما نزلت من السماء (إلى أن قال)، شم قال النبي (صلى الله عليه وآله وسلم): ((جميع سور القرآن مائة وأربع عشرة سورة وجميع آيات القرآن ستة آلاف آية ومائتا آية وست وثلاثون آية وجميع حروف القرآن 'ثلاثمائة ألف حرف وعشرون ألف حرف ومائتان وخمسون حرفا، لا يرغب في تعلم القرآن إلا السعداء ولا يتعهد قراءته إلا أولياء الرحن))<sup>(1)</sup>.

مرز تحق تك موزر على مردى

(١) سعيد بن المسيَّب من كبار التابعين وأحد فقهاء المدينة السبعة ومن المعاصرين للإمام علي عليه السلام والآخذين عنه. يذكر العلامة الحلي في كتابه الرجالي "خلاصة الأقوال" أن سعيد بن المسيب تربَّى على يَدَيْ علي علي عليه السلام.
(٢) مجمع البيان في تفسير القسرآن ج ١٠، ص٢١٣- ٢١٢، أو ج ٢٩، ص١٤.



(١) زِرُ بَنُ حُبَيْش الأسدي الكوفي، من أصحاب أمير المؤمنين علي عليه السلام، قال عنه ابن حجر في "تقريب التهذيب": ((ثقةٌ جليلٌ مخضرمٌ مات سنة إحدى أو اثنتين أو ثلاث و ثمانين هجرية وهو ابن ١٢٧ سنة!)).
 (٢) انظر بحار الأنوار للمجلسي: ج ٨٩، ص ٢٠٦.
 (٣) يبدو أنه من تصحيفات النساخ وأنه نفس زرّ بن حُبيش المذكور أنفاً، حيث لا ذكر في كتب الرجال لرجل اسمه: رزين بن حصين!! والتشابه بين طريقة كتابة الرجلة.

إذ ختمت فادع بهذه، فإن رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ أمرني أن أدعو بهن عند ختم القرآن))<sup>(\\</sup>.

وروى السيوطي في الدر المنثور قال: ((أخرج ابن الأنباري في المصاحف عن أبي عبد الرحمن السلمي قال: كنت أقرئ الحسن والحسين، فمرَّ بي علي بن أبي طالب وأنا أقرئُهما فقال لي: ((أقرئهما وخاتَم النبيين بفتح التاء.)).

١٠ - إنَّ عليًّا التَّلَيَّةُ لم يكتف بتعليم القرَّاء، بل كان يمشي في الأسواق وحده، وهو بذاك يرشد الضال ويعين الضعيف ويمر بالبيَّاع والبقَّال فيفتح عليهم القرآن ويقرأ: ﴿ تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهُ اللَّذِينَ لا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِي الأَرْضِ وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَقِينَ ) (القصص: ٨٣).

١١ - وكان علي التقال يستنبط استنباطات دقيقة من القرآن تعكس فهمه العميق المتميز لكتاب الله وفقهه النير الذي لا يبارى في القرآن الكريم، وهو فقة خصه الله تعالى به وفتح به عليه، وقد حدًث بهذه النعمة الإلهية، فكان يقول لمن سأله فيما إذا كان لديهم

(١) السيوطي في تفسيره الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ذيل تفسيره للآية ٢٠ من سورة الشورى. (٢) مناقب آل أبي طالب، لابن شهر أشوب، ج٢، ص ١٢٠. أهل البيت كتاب خاصٌ من رسول الله أو وحي سوى القرآن، وغير ما لـدى سـائر المسـلمين؟؟، فيقـول: ((لا والـذي فلـق الحبـة وبـرأ النسمة، ما أعلمه إلا فهماً يعطيه الله رجلاً في القرآن، وما في هذه الصحيفة<sup>(1)</sup>.))<sup>(1)</sup> أو يقول: ((لا!ما عندنا إلا ما في كتاب الله، وما في هذه الصحيفة، إلاً أن يعطي الله عز وجل عبداً فهماً في كتابه))<sup>(1)</sup>.

ومن أمثلة استنباطاته اللطيفة والدقيقة من القرآن الكريم استنباطه عليه السلام، أقل مدة الحمل ـ وهو سنة أشهر ـ من قوله تعالى: ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهْرًا..﴾ (الأحقاف: ١٥) وقوله تعالى: ﴿وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ..﴾ (البقرة: تعالى: الأننا إذا طرحنا سَنَتِي الرضاعة من الثلاثين شهرا المذكورة لكلي الحمل والفطام من الرضاعة بقيت سنة أشهر مدة الحمل!

(١) يشير إلى الصحيفة الجامعة التي كان يضعها في قراب سيفه وكان يدون فيها أحاديث رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) وما يتلقفه عنه من العلم. وقد نقلت كتب الحديث عند الفريقين كثير من محتوياتها. (٢) انظر صحيح البخاري: ١٦٨ ـ باب فكاك الأسير، وسنن الترمذي: ج٢: أبواب الديات عن رسُول الله صلى الله عليه وسلم: ١٦ ـ باب ما جاء لا يُقتل مسلم بكافر، وسنن ابن ماجة: ج٢، باب لا يقتل مسلم بكافر، وانظر الدر المنثور في التفسير بالمأثور للسيوطي، ذيل تفسيره لقوله تعالى ﴿فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول... الآية ٩٩ من سورة النساء. و روى المفسِّرون أن رجلاً تزوَّج من امرأة فولدت له تماما لسبة أشبهر، فانطلق زوجها إلى عثمان بن عفان (وفي بعض الروايات أنه انطلق إلى عمر بن الخطاب) فأمر برجمها، فبلغ ذلك عليا عليه السلام، فأتاه، فقال: ما تصنع؟ قال: ولدت تماما لسبة أشهر وهل يكون ذلك؟ قال علي عليه السلام: أما سمعت الله تعالى يقول فوَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهَرًا.. ؟ (الأحقاف: ١٥) وقال: فروالوالدات يُرْضِعْنَ أولادَهُنُ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ.. (البقرة: ٢٣٣) فكم تجده بقي إلا سنة أشهر؟

١٢ وكمان علي التَّلَيْنُ يُحاجُ أعداءه بمالقرآن كما أثبت المؤرخون احتجاجاته مع الخوارج وغيرهم. من ذلك ما رواه الدينوري في "الأخبار الطوال": حيث يقول: قالت الخوارج لعلي التَلَيْنُوْنُ: ((إنا كفرنا حين رضينا بالحكمين وقد تبنا إلى الله من ذلك ما وأن فإن تبت كما تبنا فنحن معك والا فأذن بحرب فإناً مُنَابِذُوك على فإن تبت كما تبنا فنحن معك والا فأذن بحرب فإناً مُنَابِذُوك على مواء! فقال لهم علي التَلَيْنُوْنَ . ((أشهد على نصار والا في المُعْتَدِينَ في المُعْتَدِينَ وَقَد تبنا إلى الله من ذلك ما مواء فإن تبت كما تبنا فنحن معك والا فأذن بحرب فإناً مُنابِذُوك على مواء! فقال لهم علي التَّنْ . ((أشهد على نفسي بالكفر؟! في قلم في المُعْتَدِينَ في الأنعام: ٢٥)، ثم قال التَلْيَقَةُ:

(١) انظر تفسير الطبري ذيل تفسيره لقوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدْ فَأَنَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ﴾ (الزخرف: ٨١) وتفسير الدر المنثور للسيوطي ذيل تفسيره لقوله تعالى ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهْرًا..﴾ (الأحقاف: ١٥)، و تفسير القرطبي، ذيل تفسيره للآيتين المذكورتين.

(ليَخْرُجْ إليُّ رجلٌ منكم ترضون به حتى أقولَ ويقولَ، فإنْ وجبت عليَّ الحُجَّة أقررت لكم وتبت إلى الله، وإن وجبت عليكم فاتقوا الذي مردُّكم إليه. فقالوا: لِعَبْدِ الله بن الكَوَّاءِ \_ وكان من كبرائهم\_: اخرج إليه حتى تحاجُّه! فخرج إليه. فقال على التَّكْلا : ((يا ابن الكوَّاء! ما الذي نقمتم عليَّ؟ بعد رضاكم بولايتي وجهادكم معي وطاعتكم لي؟! فهلاً برئتم منِّي يوم الجمل؟! قال ابن الكوَّاء: لم يكن هناك تحكيم. فقال على التَكْلَا: يا ابن الكواء! أنا أهدى أم رسول الله (صلى الله عليه وأله وسلم)؟ قال ابن الكواء: بل رسول الله ﷺ. قال: فما سمعت قولُ الله عزُّ وجلُّ: ﴿... فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءنا وَنسَاءكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ﴾؟ (آل عمران: ٦١) أكان الله يشك أنهم كاذبون؟ قال: إن ذلك كان احتجاجاً عليهم وأنت شككت في نفسك حين وضيت بالحكمين! فنحن أحرى أن نشكَ فيك! قال على التَكْلَا وإن الله تعالى يقول: ﴿قُلْ فَأَتُوا بِكِتَابِ مِّنْ عِندِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَتَّبِعْنُ ﴾ (سورة القصص: ٤٩)، قال ابن الكواء: ذلك أيضاً احتجاجٌ منه عليهم! فلم يزل على التَّكْكُلْ يحاجَ ابن الكوَّاء بهذا وشبهه. قال ابن الكوَّاء: أنت صادق في جميع ما تقول غير أنَّك كَفَرْتَ حِين حَكَّمْتَ الحَكَمِينِ! (.).

(١) انظر : الأخبار الطوال، للدينوري، ص ٢٠٨ و ٢٠٩.

وزاد الطبري في تاريخه: فقال (عليَّ التَّلَيَّكَا): ((إنا لسنا حكَمْنَا الرجال إنما حكَّمْنَا القرآن وهذا القرآن إنّما هو خطَّ مسطورٌ بين دفَّتَيْن لا ينطق إنَّما يتكلَّمُ بِهِ الرِّجَالُ.)) قالوا: فخبَّرْنَا عن الأجل لِمَ جعلته فيما بينك وبينهم؟؟ قال: ((ليعلم الجاهل ويتثبَّت العالم، ولعلُّ اللهُ عزَّ وجلً يصلح في هذه الهدنة هذه الأمَّة، أدخلوا مصركم رحمكم الله!..))<sup>(()</sup>.

١٣ - وكان علي التمايك يستشهد في مكاتباته بأي القرآن كما أورد اليعقوبي في تاريخه نبذة منها، ومن ذلك كتابه التمكيك إلى "يزيد بن قيس الأرحبي"<sup>(٢)</sup>: أما بعد، فإنك أبطأت بحمل خراجك، وما أدري ما الذي حملك على ذلك. غير أني أوصيك بتقوى الله وأحذرك أن تحبط أجرك وتبطل جهادك بخياتة المسلمين، فاتق الله ونزه نفسك عن الحرام، ولا تجعل لي عليك سبيلا، فلا أجد بُدًا من الإيقاع بك، وأعزز المسلمين ولا تظلم المعاهدين، ﴿وَابْتَغ فِيمَا آتَاكَ اللَّهُ الدَّارَ الآخِرَةَ وَلا تَنسَ نُصِيبُكَ مِن اللَّنْيَا وَأَحْسِن كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ الله المُ

(١) تاريخ الأمم و الملوك للطبري، ج٥، ص ٦٦. والكامل في التاريخ لابن الأثير الجزري، ج٣، ص ٣٢٨. (٢) كان عامل عليَّ عليه السلام على الريّ وهمدان وأصفهان. إِلَيْكَ وَلا تَبْغ الْفَسَادَ فِي الأَرْضِ إِنَّ اللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ﴾ (القصص: ٧٧)<sup>(١)</sup>.

٤٤ ا. وكان التَّلْكُلُا إذا أراد أن يسير إلى الحرب قعد على دابَّته وقال: ((الحمد لله رب العالمين على نعَمه علينا وفضله العظيم (مُسُبْحانَ الَّذِي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ. وَإِنَّا إِلَى رَبَّنَا لَمُ لَمُ مُقْرِنِينَ. وَإِنَّا إِلَى رَبَّنَا لَمُ مُقْرِنِينَ. وَإِنَّا إِلَى رَبَّنَا لَمُ أَمَّقْرَبُونَ (الذي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ. وَإِنَّا إِلَى رَبَّنَا لَمُنقَلِبُونَ (الذي سَخَرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ. وَإِنَّا إِلَى رَبَّنَا لَمُنقَلِبُونَ (الذي القبلة شم يوجَّهُ دابَّتَهُ إلى القبلة شم يرفع يديه إلى السماء ثم يقول: ((اللهم إليك نقلت الأقدام وأفضت القلوب ورفعت الأيدي وشخصت الأبصار، نشكو إليك غيبة نَبِينًا وكثرة عنه أينينا وَبَيْنَ أواتشتَ أَهوائِنا. ﴿رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْمِنا بِالْحَقْ

١٥ ـ وكان التَقْتَلَةُ إذا أراد الغزو حرَّض أصحابه على القتال بآي القرآن فقال: ((إن الله عز وجل قد دلُكم على تجارة تنجيكم من العـذاب وتشفي بكم على الخير، إيمان بالله ورسوله وجهاد في مبيله، وجعل ثوابه مُعَفَرة الدَنُوب ومساكن طيبة في جنات عدن ورضوان من الله أكبر، فأخبركم بالذي يحبُّ فقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ

(۱) راجع تاريخ اليعقوبي: ج۲، ص ۲۰۰ – ۲۰۱.
 (۲) كتاب "وقعة صفين" لنصر بن مزاحم الثقفي، ص ۲۳۱.

الذينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُم بُنيَانٌ مَّرْصُوصٌ ﴾ (الصف: ٤). ))<sup>(١)</sup>.

١٦ ـ وكان التَّلْكُلُا إذا أبصر بعض أصحابه، بشره بقراءة القرآن، كما رُوِيَ أَنَّه: أتى سليمان بن صُرَد الخُزاعي<sup>(٢)</sup> عليًا أمير المؤمنين التَّلْكُلا ووجهه مضروب بالسيف، فلما نظر إليه علي التَّلْكُلا قال : ﴿فَمِنْهُم مَّن يَنتَظِرُ وَمَا بَدْلُوا تَبْدِيلاً ﴾

١٧ - وكان التَّلَيَّةُ يكتب إلى أمراء الأجناد فيذكرهم بالقرآن فكتب: ((... فاعزلوا الناس عن الظلم والعدوان وخذوا على أيدي سفهائكم واحترسوا أن تعملوا أعمالا لا يرضى الله بها عنا فيرد علينا وعليكم دعاءنا فإن الله تعالى يقول: ﴿ قُلْ ما يَعْبَوُا بِكُمْ رَبَّي لَوْلا دُعاؤَكُمْ فَقَدْ كَذَبْتُمْ فَسَوَف يَكُونُ لِزَاماً ﴾ (الفرقان: ٧٧) <sup>(1)</sup>.

مرز تحت محية المن من مدى

 (١) كتاب "وقعة صفين" لنصر بن مزاحم الثقفي، ص ٢٣٥.
 (٢) سليمان بن صُرَد الحزاعي أبو مطرف الكوفي رضي الله عنه، صحابي جليل وكان أيضاً من أصحاب و شيعة الإمام علي عليه السلام، استشهد بعين الوردة سنة ٦٥ ه.
 (٣) المصدر السابق: ص ١٢٩.
 (٤) المصدر السابق، ص ١٣٥.

١٨ ـ ورُبَّما أنشد أحدُ الشعر عند علي أمير المؤمنين عليً التظيير فأمره أن يقرأ القرآن مكان شعره، كما رُوِيَ آنه التظيير لما انتهى إلى مدينة بهرسير (في مسير صفين) إذا رجلٌ من أصحابه يُقال له "حرُّ بن سهم بن طريف" من بني ربيعة بن مالك، ينظر إلى آثار كسرى وهو يتمثل قول ابن يعفر التميمي''

جرت الرياح على مكان ديارهم 💫 فكأنما كانوا على ميعاد

فقال عليَّ التَّنْكُلُا: ((أفلا قلت: ﴿كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّات وَعُيُون وَرُرُوع وَمَقام كَرِيم وَنَعْمَة كَانُوا فِيها فَاكِهِينَ كَذَلِكَ وَأَوْرَثْنَاها قَوْماً آخَرِينَ فَما بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ وَما كَانُوا مُنْظَرِينَ﴾ (الدخان: ٢٥-٢٦) إنَّ هؤلاء كانوا وارثين فأصبحوا موروثين. إن هؤلاء لم يشكروا النعمة فسُلبوا فياهم بالمعصية. إياكم وكُفْرَ النَّعَم لاتحلُّ بِكُمُ النَّقَمُ))''.

١٩ ـ وربَّما أعذَر أحد عنده فعذره التَلَكُلُ ورفع عنه اللوم بآية من القرآن كما رُوِي أنَّه لمَّا رجع من صفين وانتهى إلى النُّخَيْلَة رأى شيخاً في ظلَ بيت على وجهه أثر المرض فسلَّم عليه فردً ردًا حسناً فسأله عن حاله وبشَّرَه برحمة الله وغفرانه وقال له: ((هل شهدت)

> (١) من شعراء الجاهلية . (٢) المصدر السابق، ص ١٤٢- ١٤٣.

معنا غزائنا هذه؟ قال: لا والله ما شهدتها ولقد أردتها ولكن ما ترى بي من لَحَب الحُمَّى خذلني عنها. قال عليِّ : ﴿لَيْسَ عَلَى الضُّعَفَاء وَلاَ عَلَى الْمَرْضَى وَلاَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ مَا يُنفقُونَ حَرَجٌ إِذَا نُصَحُواْ لِلَهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحَسِنِينَ مِن سَبِيلٍ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّجِيمٌ﴾ (التوبة: ٩٦) ))<sup>(1)</sup>.

٢٠ ـ وكان عليٌّ التَّلَقِّلاً يكثر من مدح القرآن ويثني على أهله خيراً بأبلغ بيان وأحسن الكلام وسيأتي ذكره إن شاء الله تعالى.

 ٢١ ـ وكان من وصيَّته التَّلَيْكَ لَمَا حضره الموت أنَّه قال: ((... واللهُ اللهُ في القُرْآنِ، لا يسبِقُكُم بالعمل به غيرُكُم!))<sup>(٢)</sup>.

هكذا كان عليَّ مع القرآن والقرآن مع عليٍّ كما أخبر بذلك النبي (صلى الله عليه وآله وسلم)، روى الخطيب البغدادي في تاريخه بسنده عن أبي ثابت قبال: دخلت على أمَّ سلمة رضي الله عنها فرأيتُها تبكي وتذكر عليَّاً قالت: سمعت النبيَّ (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: ((عليٌّ مع القرآن والقرآن مع عليٍّ، لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوضَ يوم القيامَةِ))<sup>(٣)</sup>.

كلامُ على عليه السلام في وَصْف القرآن ۲

إن عليا التَنْخِلاً كثيراً ما ندب أصحابه إلى القرآن، وبيَّن فضله بأبلغ البيان، فما نرى أحداً من العلماء وَصَفَ القُرْآنَ كما وصفه أمير المؤمنين التَنْخِلاً، لأن علياً كان قلبه مرآة القرآن وعملُهُ ثمرةً لهذه الشجرةِ المباركةِ، فينبغي لنا أن نسكت في هذا المقام ونفوِّض نعْتَ القرآن إلى عليِّ التَنْخِلاً (وفي طَلْعةِ الشَّمْسِ ما يغنيك عن زُحَل!)؛ فاستمع إلى كلام تُشَدُّ الرِّحالُ فيماً دونه:

اختصَدَ بالنَّقِمَاتِ، وكيف رَزَقَ وهَدَى وأَعْطَى..)(^.

- ٢- وقال التَّظِيلاً: ((وَاعْلَمُوا أَنَّ هَذَا الْقُرْآنَ هُوَ النَّاصِحُ الَّذِي لا يَعْشُ وَالْهَادِي الَّذِي لا يُضِلُ وَالْمُحَدِّثُ الَّذِي لا يَكْذَبُ، وَمَا جَالَسَ هَذَا الْقُرْآنَ أَحَدٌ إِلا قَامَ عَنْهُ بِزِيَادَة أَوْ نَقْصَانَ: زِيَادَة فِي هُدًى أَوْ نُقْصَانٍ مِنْ عَمَى وَاعْلَمُوا أَلَّهُ لَيْسَ عَلَى أَحَد بَعْدَ الْقُرْآنِ مِنْ فَاقَة، وَلا لاَحَد قَبْلَ الْقُرْآنَ مِنْ غِنَى ؛ فَاسْتَشْفُوهُ مِن أَدُوانِكُمْ وَاسْتَعِينُوا بِهِ عَلَى لأُوَانِكُمْ، فَإِنَّ فَيهِ شَفَاءً مِنْ أَكْبَرِ الدَّاء، وَهُو الْكُفُرُ وَالنَّفَاقَ مَنْ أَحْد قَبْلَ الْقُرْآنَ مِن غِنَى ؛ فَاسْتَشْفُوهُ مِن أَدُوانِكُمْ، وَاسْتَعِينُوا بِهِ عَلَى لأُوَانِكُمْ، فَإِنَّ فَيهِ شَفَاءً مِنْ أَكْبَرِ الدَّاء ، وَهُو الْكُفُرُ وَالنَّفَاقَ وَالْغَيُ وَالضَّلالُ، فَاسْأَلُوا اللَّهَ بِه، وَتَوَجَّهُوا إِلَيْهِ بِحُبُهِ، وَلا تَسْأَلُوا بِهِ خَلْقَهُ، إِنَّهُ مَا تَوَجَّهُ الْعَالَهُ بَهِ مَعْاءً مَنْ أَكْبَرَ الدَّاء ، وَهُو بِحُبُهِ، وَاعْتَوَابِهُ عَلَى لاَ أَوَائِكُمْ ، فَإِنَّ فَيهِ شَفَاءً مَنْ أَكْبَرَ الدَّاء ، وَلَمُو بَعْنَ هُذَا أَنْهُ مَا تَعْرَابُهُ إِنَّا مَنْ أَنْهُ مُنَا أَهُ وَالْنَهُ فَاسْتَشْفُولُهُ مَنْ أَنْ أَلْهِ عَلَى اللَهُ بِهُ مَا تَوَائِكُمْ الْقُوا اللَّهُ بِهِ وَتَوَجَّهُ وَا إِلَيْهِ وَالْعَنْصَانَهُ وَالْعَنْ وَالْعَي وَالْعَالَ مَا مَنْ عَمَى أَعْلَمُ وَاللَهُ مَا تَوَجَعَهُ وَا إِلَيْهِ بِعُنْهُ مِنْ أَنْ وَالْعَالَة مَا تَوَجَعَهُ وَا إِلَيْهِ مَا تَوَاعْتَنَهُ إِنَّهُ مَا تَوَجَعَة الْعَبَادُ إِلَى اللَه بَعَالَى اللَهُ مَا تَوَجَعَهُ إِنْهُ مَا تَوَجَعَهُ الْعَبَاذُ إِلَى اللَهُ مَا أَنْهُ مَا تُواعَانَ مَا أَنْهُ مَا تَوَاعَة مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ أَنْ أَنْ أَمَ مَا أَنْ مَا مَا أَنْهُ إِنَّهُ مَا مَا أَنْ أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ أَنْ أَنْأَنُهُ مَا أَنْهُ مَا أَنْ مَا مَا أَنْهُ مَا مَا مَا أَنْهُ مَا أَنْ مَا مَا أَنُوا اللَهُ مَا أَنْهُ مَا أَنْ مَا مَا أَنْهُ أَنْ أَنَا مَا مَا أَنْ أَوْرَا مَا مَا أَنْ أَنْ أَنْ مَا مَا أَنْ أَنْ أَنْ مَا مَا مَا مَا مَعْ أَنْ أَا مَامَا مَا أَوْ أَنْ أَنْ أَنَا مَا أَنْ أَنَا مَا أَ
- ٣- وقال التَّذْكَلْمُ: ((وَعَلَيْكُمْ بَكْتَابُ اللَّهُ فَإِنَّهُ الْحَبْلُ الْمَتِينُ، وَالنُّورُ الْمُبِينُ، وَالشَّفَاءُ النَّافَعْ، وَالرَّيُّ النَّاقَعُ، وَالْعِصْمَةُ لِلْمُتَمَسِّكِ، وَالنَّجَاةُ لِلْمُتَعَلَّقِ، لا يَعْتُوجُ فَيُقَامَ، وَلا يَزِيغُ فَيُسْتَعْتَبَ، وَلا

(١) راجع روضة الكـافي للكلـيني، ص ٣٨٦، ونهـج البلاغـة، الخطبـة ١٤٧، على اختلاف يسير بين رواية الكليني ورواية الشريف الرضيّ. (٢) نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.

- ٤- وقال التَّخْتُلا: ((وَإِنَّ اللَّهَ سُبْحَانَهُ لَمْ يَعِظْ أَحَداً بِمِثْل هَذَا الْقُرْآنِ، فَإِنَّهُ حَبْلُ اللَّهِ الْمَتِينُ وَسَبَبُهُ الأَمِينُ، وَفِيهِ رَبِيعُ الْقَلْبِ وَيَنَابِيعُ الْعِلْم، وَمَا لِلْقَلْبِ جِلاءٌ غَيْرُهُ..))<sup>(٢)</sup>.
- ٥- وقال التَنْتِكْنَ: ((فَالْقُرْآنُ آمرٌ زَاجِرٌ، وَصَامِتٌ نَاطِقٌ، حُجَّةُ اللَّهِ عَلَى خَلْقِهِ، أَخَذَ عَلَيْهِ مِيَاقَهُمْ وَارْتَهَنَ عَلَيْهِمْ أَنْفُسَهُمْ، أَتَمَ نُورَهُ وَلَكَى خَلْقِهِ، أَخَذَ عَلَيْهِ مِيَاقَهُمْ وَارْتَهَنَ عَلَيْهِمْ أَنْفُسَهُمْ، أَتَمَ نُورَهُ وَأَكْمَلَ بِهَ دِينَهُ، وَقَبَصَ نَبِيَّهُ (صلى الله عليه وآله وسلم)، وقَدْ فَرَعَ إِلَى الْحَلُقِ مِنْ أَحْكَام الْهُدَى بِهِ..)) "
- ٦- وقال التَنكَ فَارْدَلِكَ الْقُرْآنُ فَاسْتَنْطِقُوهُ وَلَنْ يَنْطِقَ لَكُمْ، ولَكِنْ أَخْبِرُكُمْ عَنْهُ: إِنَّ فِيه عِلْمَ مَا مَصَى وَعِلْمَ مَا يَأْتِي إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، وَحَكْمَ مَا بَيْنَكُمْ).
- ٧- وقال التَمَكَنَّة: ((تَعَلَّمُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ أَحْسَنَ الْحَدِيث، وَتَفَقَّهُوا فِيهِ فَإِنَّهُ رَبِيعُ الْقُلُوبِ، وَاسْتَشْـهُوا بِنُورِهِ فَإِنَّهُ شِـفَاءُ الصُّـدُورِ،
  - (<sup>1</sup>) نهج البلاغة، الخطبة ١٥٦.
     (<sup>٢</sup>) نهج البلاغة، الخطبة ١٧٦.
     (<sup>٣</sup>) نهج البلاغة، الخطبة ١٨٣.
     (<sup>٤</sup>) نهج البلاغة، الخطبة ١٥٨.

وَأَحْسِنُوا تِلاوَتَهُ فَإِنَّهُ أَنْفَعُ الْقَصَصِ)) (.

- ٨\_ وقال التَّلَيْكَةَ: ((وَكِتَابُ اللَّهِ بَيْنَ أَظْهُرِكُمْ، نَاطِقٌ لا يَعْيَا لِسَائُهُ، وَبَيْتُ لا تُهْدَمُ أَرْكَانُهُ، وَعِزَّ لا تُهْزَمُ أَعْوَائُهُ)) <sup>(7)</sup>.
- ٩- وقال التَنْكَلَا: ((وَفِي القُرْآنِ نَبَأَ مَا قَبْلَكُم، وخَبَرُ ما بعدَكُم، وحَبَرُ ما بعدَكُم، وحَبَرُ ما بعدَكُم، وحَبْمُ ما بيْنَكُم).
- ١٠ \_ وقال الكَلْكِلاً: ((إِنَّ الْقُرْآنَ ظَاهِرُهُ أَنِيقٌ وَبَاطِنُهُ عَمِيقٌ، لا تَفْنَى عَجَائِبُهُ، وَلا تَنْقَضِمٍ غَرَائِبُهُ، وَلا تُكْشَمُ الظُّلُمَ اتُ لِلا بِهِ...)<sup>(\*).</sup>



كلامُ على عليه السلام في ذُمِّ تفسير القرآن بالرَّأي

قسَّم الإمامُ عليَّ التَّلَيُّلَا العبادَ في كلامه إلى فئتين، فئة قامعة لهواها، تابعة لكلام ربِّها تَحِلُّ حيث حلَّ القُرْآنُ، فالقُرْآنُ إمامُها وقائِدُها. وأخرى من أهل الزيغ والهوى، وتحميل الرَّاي على القُرْآن، كأنَّهُم أَنمَة الكتابِ وليس الكتابُ إمامهم! فقال في وصفِ رجلٍ من الفئة الأولى:

(قَد أَلُزَمَ نَفْسَهُ الْعَدْلَ، فَكَانَ أَوَّلَ عَدْلِه نَفْيُ الْهَوَى عَنْ نَفْسُ الْهَوَى عَنْ نَفْسِه، يَصف الْحَقَّ ويَعْمَلُ بِهِ، لا يَدَعُ للْخَيْرِ غَايَةً إِلا أَمَّهَا ولا مَظَنَّةً إِلا أَمَهَا ولا مَظَنَّةً إِلا أَمَها ولا مَظَنَّةً إِلا أَمَامَهُ يَحُلُ حَيْثُ إِلَيْ أَمَامَهُ مَعْ يَحُلُ حَيْثُ إِلَّهُ أَمَامَهُ مَعْ أَمَة إِلا أَمَها ولا مَظنَّةً إِلا أَمَها ولا مَظنَّة إِلا أَمَها ولا مَظنَّة إِلا أَمَها ولا مَظنَّة مَكْرَ أَمَ أَمَة مَنْ إِمَامَة مَعْهُومَ قَائِدُهُ وَإِمَامُهُ يَحُلُ حَيْثُ مَنْ إِمَا أُمَة مَنْ إِمَامًا إِلا أَمَعَا إِلاً أَمَ مَنْ إِمَامَة مَعْهُومَ أَمَامُهُ مَعْنَ أَمَنُ مَنْ إِعَامَة مَعُولًا حَيْنُ مَعْ أَمَة مَنْ إِمَامُهُ مَعْ أَمَة مَعْهُ مَعْ أَمَة مَعْ أَمَعُهُ مَعْ أَعْمَا إِلا أَمَ إِلاً أَمَامُ مَعْ أَمَة إِلا أَمَهما إِلا أَمَة مَعْهُ أَعْمَة مَا أَمَة مَنْ إِلا أَمَة مَا أَمَة مَنْ إِنَامَة مَعْهُ مَا أَمَة مَا إِمَامُهُ مَعْ أَمْ أَمَامُ أَمْ مَنْ إِنَ مَ

نم وصف عليه السلام رجلاً آخر من الفئة الثانية فقال: ((وَ آخَرُ قَدْ تَسَمَّى عَالِماً وَلَيْسَ بِهِ، فَاقْتَبَسَ جَهَائِلُ مِنْ جُهَالِ وَأَضَالِيلَ مِنْ ضُلال وَنَصَبَّ لِلنَّاسِ أَشْرَاكاً مِنْ حَبَائِلٍ غُرُورٍ وَقَوْلُ رُورٍ قَدْ حَمَلَ الْكِتَابُ عَلَى آرَائِهِ وَعَطَفَ الْحَقَّ عَلَى أَهْوَائِهِ))<sup>(\*)</sup>

> (١) نهجالبلاغة، خطبة ٨٧. (٢) نهج البلاغة، خطبة ٨٧.

وقال التَّلَيْكُ أيضاً: ((وَ إِنَّهُ سَبَأْتِي عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِي زَمَانَ لَيْسَ فيه شَيْءٌ أَخْفَى مِنَ الْحَقْ وَلَا أَظْهَرَ مِنَ الْبَاطِل، وَلَا أَكْثَرَ مِنَ الْكَذَب عَلَى اللَّه وَرَسُولِه، وَلَيْسَ عِنْدَ أَهْل ذَلِكَ الزَّمَانِ سِلْعَةً أَبُورَ مِنَ الْكَتَابِ إِذَا تَلِي حَقَّ تِلاوَتِه، وَلَا أَنْفَقَ مِنْهُ إِذَا حُرَّفَ عَنْ مَوَاضِعِدا وَلَا فِي الْبِلادِ شَيْءٌ أَنْكَرَ مِنَ الْمَعْرُوف، وَلا أَعْمَرَفَ مِنَ الْمُنْكَرِ، فَقَدْ نَبَدَ الْكِتَابَ حَمَلَتُهُ وَتَنَاسَاهُ حَفَظَتُهُ، فَالْكِتَابُ يَوْمَنِذ الْمُنْكَرِ، فَقَدْ نَبَدَ الْكِتَابَ حَمَلَتُهُ وَتَنَاسَاهُ حَفَظَتُهُ، فَالْكِتَابُ يَوْمَنِذ وَأَهْلُهُ طَرِيدَانِ مَنْفِينَانِ وَصَاحِبَانِ مُصْطَحِبَانِ فِي طَرِيقَ وَاحِد لا يَوْوَيِهِمَا مُؤْو. فَالْكِتَابُ وَأَهْلُهُ فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ فِي طَرِيقَ وَاحِد لا يَوْوَيهِمَا مُؤْو. فَالْكِتَابُ وَأَهْلُهُ فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ فِي النَّاسَ وَلَيْسَا مَوْعَنْهُ اللَّهُ مَنْ وَعَنْ أَعْرَفَ مَنْ وَاعْدُهُ اللَّهُ الْمَعْرَفِ وَاحَد لا الْمُنْكَرَ مَنَا الْمَعْتَابُ وَاعْمَانَهُ مَعْتَابُ مَعْرَفَة وَاعْرَقُوا عَلَى الْمُعَمَانِ وَلَيْسَا وَاعْدُمَعَةُ الْكَتَابُ وَتَعْلَا أَعْهَمَ مَنْ أَنْ الْمَالَاةُ لا تُوافِقُ الْهُدَى وَإِن وَاعْدَمَ الْتَعْمَا وَلَيْسَ وَعَنْ وَعَلَي الْحَمَانِ وَلَيْسَا مَعَهُمْ وَالْمَا الْحَتَابِ وَالْمَاسُ وَنَعْ يَعْوَى الْعَدَى وَالْتَيْ الْمَا أَعْتَابُ وَعَانَ أَعْرَعُوا عَلَى الْمَائُولُ مَا مَنْهُ أَنْكَرَ مِنْ أَعْرَضُ وَالْعَا الْعَنْ أَعْرَا الْمُعَا وَنَعْمَا وَلَا يَعْرَفُونَ إِلا عَظَهُ وَزَيْرَهُ وَمَنَ عَلَى الْعَنْعَة وَ وَانْتُو عَامَ عَلَى الْعَدَامِ وَلَيْكَتَابُ وَمَا عَلَى وَالْعَامُ مَا مَنْهُ أَنْ عَلَى الْعَمَامِ وَا الْعَلَهُ مَنْ وَالْ الْعَنْ أَنْ أَصَلَا وَالْ مُعْلَةُ الْعَامُ مَنْهُ وَالْعَامُ وَا الْعَمَانَ مَنْ وَالْعَتَابُ وَالْمُلُهُ وَيَ وَلَكُ مُنْتَ وَ فَعَا وَ وَالْعَانَ مَا مَنْهُ أَنْهُ وَ وَالْحَانَةُ وَالْعَالَةُ مَا مَنْ وَالْعَانُ مَا مَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ وَا مَا مَنْ وَا الْعَامُ وَا الْعَرَى وَ مَا مُعْتَ مَ مَنْ أَعْرَ الْمَا وَالْعَانَ مَا مَنْ أَعْنَ الْمَعْمَ وَ فَقَا الْعَنْهُ مَا مَا مَ مَنْ مُ مَا مَ مَنْ مَ

أقـول: أصل هـذا الكـلام مروِيٍّ عـن رسـول الله فأخـذ أمـير المؤمنين التَّلَيَّلاً شـطراً منه وبيَّنه بأفضل بيـان وتفصيل. روى الكليني في الروضة من الكافي بسنده عـن أبي عبد الله الصادق قـال: قـال أمير المـؤمنين عليه السـلام قـال رسول الله (صـلى الله عليه وآلـه وسـلم):

(١) نهج البلاغة، خطبة ١٤٧.

((سَيَأْتِي عَلَى النَّاسِ زَمَانٌ لا يَبْقَى مِنَ الْقُرْآنِ إِلا رَسْمُهُ وَمِنَ الإِسْلامِ إِلا اسْمُهُ، يُسَمَّوْنَ بِه وَهُمْ أَبْعَدُ النَّاسِ مِنْهُ، مَسَاجِدُهُمْ عَامِرَةٌ وَهِيَ خَرَابٌ مِنَ الْهُدَى، فَقَهَاءُ ذَلِكَ الزَّمَانِ شَرُّ فُقَهَاءَ تَحْتَ ظِلَّ السَّمَاءِ، مِنْهُمْ خَرَجَتِ الْفِتْنَةُ وإِلَيْهِمْ تَعُودُ!))<sup>(1)</sup>.

وقال التَّلَيْ<sup>لِي</sup>َّلاً أيضا في النهي عن تفسير القرآن بالرأي: ((ف**إنَّهُ** يُنَادِي مُنَاد يَوْمَ القيَامَة: ألا إِنَّ كُلَّ حَارِث مُبْتَلًى فِي حَرْثِه وعَاقِبَة عَمَلَه غَيْرَ حَرَثَة الْقُرْآنِ فَكُونُوا مِنْ حَرَثَتَه وَأَثْبَاعِه واسْتَدَلُّوهُ عَلَى رَبُّكُمْ وَاسْتَنْصِحُوهُ عَلَى أَنْفُسِكُمْ وَاتَّهِمُوا عَلَيْهِ آرَاءَكُمْ وَاسْتَغِشُوا فِيهِ أَهْوَاءَكُمْ))<sup>(1)</sup>.

أقول: لا ريب أن القرآن الكريم نزل من عند الله رب العالمين ليتدَبَّر الناسُ أياتِه ولِيَهتَدوا به، فالمراد من التفسير بالرَّاي المنْهِيَّ عنه في كلام أمير المؤمنين عليه السلام، تحميل الرَّاي المتَّخذ من المسالك المختلفة على القرآن كما هو معمولٌ به عند أرباب المذاهب:

فكلِّ يدَّعي وصلاً بليلي ٢٠ ٢٠ وليلي لا تُقِرُّ لهم بذاكا!

وأما مـن تـرك تـأويلات الصـوفية ونسـي الآراء الفلسـفية وأعرض عن الأقوال الكلامية وأمثالها وتمسَّك بحبل القُرْآن وطلب

(١) الروضة من الكافي، للكليني (حديث الفقهاء والعلماء) ح رقم ٣.
 (٢) نهج البلاغة، خطبة ١٧٦.

حلَّ مشكل القُرْآن من نفسه وفسَّر آيةً منه بآيةٍ أخرى، أو بسنَّةٍ من رسول الله (صلى الله عليـه وآلـه وسلم) فقد هُـدِيَ إلى صراطٍ مستقيم. هذا هو المنهج الحقّ في تفسير القُرْآن المبِين وقد أشار إليه أمير المؤمنين التَّلْخِلاً في كلامه فقال:

(كِتَابُ اللَّهِ تُبْصِرُونَ بِه وَتَنْطِقُونَ بِه وَتَسْمَعُونَ بِهِ، وَيَنْطِقُ بَعْضُهُ بِبَعْضٍ وَيَشْهَدُ بَعْضُهُ عَلَى بَعْضٍ وَلا يَخْتَلِفُ فِي اللَّهِ، وَلا يُحَالِفُ بِصَاحِبِهِ عَنِ اللَّهِ))<sup>(۱)</sup>

وقال عليه السلام: ((وَ ارْدُدْ إِلَى اللَّهِ ورَسُولِهِ مَا يُضْلِعُكَ مِنَ الْخُطُوبِ ويَشْتَبِهُ عَلَيْكَ مِنَ الأُمُورِ فَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لِقَوْم أَحَبَّ إِرْشَادَهُمْ: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِعُوا اللَّهُ والطِعُوا الرَّسُولُ وأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءَ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ والرَّسُولُ»: فَالرَّدُ إِلَى اللَّهِ الأَخْذُ بِمُحْكَم كِتَابِهِ والرَّهُ إِلَى الرَّسُولِ الاَّحْذُ بِسُنَتِهِ الْجَامِعَةِ عَيْرِ الْمُفَرِّقَةِ))<sup>(1)</sup>. فعلى الفَسر المُفَرِّقَةِ))<sup>(1)</sup>.

فعلى المفسَّر أن يسَير إلى ما يتَجَه إليه القران ويسكت فيما سكت الله عنه فلا يتكلَّف نفسه في صرف مدلولات الآيات عن

> (١) نهج البلاغة، خطبة ١٣٣. (٢) نهج البلاغة، الكتاب ٥٣ (عهده للأشتر النخعيّ).

ظواهرهـا، ولا يجـاوز حـدود الله سـبحانه في كلامـه كمـا قـال أمـير المؤمنين التَلْجَلَلا:

(إِنَّ اللَّهَ فَرَضَ عَلَيْكُمْ فَرَائِضَ فَلا تُضَيِّعُوهَا وَحَدَّ لَكُمْ حُدُوداً فَلا تَعْتَدُوها ونَهَاكُمْ عَنْ أَسْيَاءَ فَلَا تَنْتَهِكُوها وَسَكَتَ لَكُمْ عَنْ أَسْيَاءَ وَلَمْ يَدَعْهَا نِسْيَاناً فَلا تَتَكَلُّفُوها..))<sup>(1)</sup>.

وذلك هو المنهج العلويُّ في تفسير الذَّكْر الحكيم.



(١) نهج البلاغة، الحكمة ١٠٥، ص ٤٨٧.

ظَاهِرُ القُرْآنِ وباطنَهُ في كَلام عَلِيٍّ عليه السلام ٤

المشهور بـين المسـلمين أن للقـرأن الكـريـم ظهـراً وبطنـاً، كمـا وجدنا هذا المعنى في كلام أمير المؤمنين التَنْخِلاً حيث يقول:

((.. وَإِنَّ الْقُرْآنَ ظَاهِرُهُ أَنِيقٌ وَبَاطِنُهُ عَمِيقٌ لا تَفْنَى عَجَائِبُهُ وَلا تَنْفَضِي غَرَائِبُهُ وَلا تُكْشَفُ الظُّلُمَاتُ إِلاَ بِهِ)<sup>(`)</sup>.

فتعلُقت طائفة بهذا الكلام وصرفوا معنى القرآن عن وجهه فوضعوه في غير موضعه، وأتوا في تأويل باطن الكتاب بما لم يُرْوَ عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) أمثاله، ولا عن الصحابة والتابعين أشباهه! والصواب أن المراد من ظاهر القُرآن هو فصيح لغته وعجيب نظمه، وغريب أسلوبه، والمقصود من باطن القُرآن عمق معناه ولطف مفهومه كما رووا عن عليّ التَّلَيْكَا أنّه قال:

(ما من آية إلا ولها أربعة معان: ظاهر وباطن وحدٌ ومطلع، فالظاهر التلاوة والباطن الفهم، والحدُّ هو أحكام الحلال والحرام، والمطلعُ هو مُراد الله من العبد بها.))<sup>(٢)</sup>.

فباطن القُرْآن كما صُرَّحَ به في هذه الرواية هو عمق مفاهيمه، وذلك يُدْرَك بالتدبُّر والتأمُّل. وأمَّا ما حُكِي في الروايات الشاذَّة عن باطن القُرْآن مما لا يدلُّ عليه الكتاب بوجه من الوجوه، فليس من باطن كتاب الله عزَّ وجلَّ ، فكيف يُعَدُّ من معاني القُرْآن ما لا يدلُّ القُرآن عليه بدلالةٍ لفظيَّةٍ ولا معنويَّةٍ؟! والأقرب أن تلك الروايات الشاذَة من وضع الباطنيَّة والفرق الضالَّة، وضعوها للتغرير بالنَّاس ودعوتهم إلى مذاهبهم المبتدعة.

تَسْبِر فَهْم القُرْآن ورأي عَلِي عليه السلام في ذلك ذهبت طائفة من السلمين إلى أن القُرْآن الكريم بعيد معناه عن فهم البشر لا يدركه إلا النبي الحاتم والإمام المعصوم. وهذا رأي غير سديد وظاهر البطلان يخالف دعوة الله تعالى عباده إلى التفكر في القرآن ليعلموا آنه الحقّ من ربّهم، ويُضاد حديث رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) في ذلك كما رواه عنه علي بن أبي طالب التَلْخِين:

فأما دعوة الله تعالى فتجدها في قوله العزيز؛

﴿وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْآنَ لِلذَّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ (القمر: ١٧، و٢٢ و٣٢ و٤٠).

وقوله تعالى: ﴿كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لَيَدَبَّرُوا آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أوْلُوا الأَلْبَابِ﴾ (سورة ص: ٢٩).

وقوله عزَّ شأنه: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ الله لَوَجَدُواْ فِيه اخْتِلاَفًا كَثِيرًا﴾ (النساء: ٨٢). ومثله قوله تعالى: ﴿أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالُهَا﴾ (محمد: ٢٤).

وأما حديث الـنبي (صـلى الله عليـه وألـه وسـلم) فقـد رواه "الحارِثُ الأعْوَرُ" عـن عليٌ التَكْلِكُلا عـن رسـول الله (صـلى الله عليـه وآله وسلم) كما يلي:

((عن الحارث الأعور قال: مَرَرْتُ فِي المَسْجِدِ فَإِذَا النّاسُ يَخُوضُونَ فِي الأَحَادِيَثِ فَدَ حَلَى عَلَى عَلَى مَلَى فَقلت: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ ٱلاَ تَرَى النّاسَ قَدْ خَاصُوا فِي الأَحَادِيْثَ؟ قالَ: وقد فَعَلُوهَا؟ قلت: تَعَمْ، قالَ: أَمَا إِني قد سَمَعْتُ رَسُولَ الله صلى الله عليه وآله وسلم يَقُولُ: "أَلاَ إِنّهَا سَتَكُونُ فَتَنَةً، فَقلت: مَا المَحْرَجُ مِنْهَا يَا رَسُولَ الله؟ قالَ: ((كتَابُ الله فيه نَبَأَ مَا كان قَبْلَكُمْ، وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ، وَحُكْمُ مَا بَيْنَكُمْ، وَهُوَ الفَصَلُ لَيْسَ بِالْهَزْل، مَنْ تَرَكَهُ مِنْ جَبَارٍ قَصَمَهُ الله، وَمَنْ ابْتَعْلى الله المَدِي فِي غَيْرِهِ أَصَلَهُ الله، وَهُو حَبْلُ الله المَدِينَ، وَهُوَ الذَكُرُ الْحَكِيمُ، وَهُوَ الفَصَلَ لَيْسَ بِالْهَزْل، مَن تَرَكَهُ مِنْ جَبَارٍ قَصَمَهُ الله،

الأهواءُ، وَلاَ تَلْتَبِسُ بِهِ الأَلْسِنَةُ، وَلاَ يَشْبَعُ مِنْهُ الْعُلَمَاءُ، وَلاَ يَخْلُقُ عَلَى كَثْرَةِ الرَّدَ، وَلاَ تَنْقَضَي عَجَائِبُهُ، هُوَ الَّذِي لَمْ تَنْتَهِ الْجِنَ إِذْ سَمِعَتْهُ حَتَى قَالُوا ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآَنَا عَجَبَاً يَهْدِي إِلَى الرَّشْدِ فَآمَنَا يِهِ﴾، مَنْ قَالَ بِهِ صَدَقَ، وَمَنْ عَمِلَ بِهِ أَجِرَ، وَمَنْ حَكَمَ بِهِ عَدَلَ، وَمَنْ دَعَا إِلَيْهِ هُدِيَ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ)) خُذْهَا إِلَيْكَ يَا أَعْوَرُ))<sup>(۱)</sup>.

رواه مـن أهـل السنَّة الترمـذي والـدارمي في سـننهما، ومـن الإمامية محمد بن مسعود العيَّاشيَّ في تفسيره مع اختلافٍ يسيرٍ في الفاظه.

وفي الحمديث ما يـدل على أن طائفة من الجـنّ قـد فهمـوا القرآن، حيث علموا أنه: ﴿يَهْدِي إِلَى الرَّشْدِ﴾ وآمنوا به، فكيف لا يفهمه البشر وقد نزل القُرْآن بلسانهم؟!

والحديث أيضاً شاهد على أن الذين يطلبون الهدى في غير القـر أن فـلا يهـديهم الله إلى صـراط مسـتقيم، فهـل يجـوز أن يُقـال الرجوع إلى القُرزان لطلب الهدى باطلُ أو عبتٌ بلا فائدة؟!

فالحقُّ أنَّ القُرْآن نزلَ بياناً للناس ليفهموا معالمه وليعرفوا مقاصده، ومع ذلك جائزٌ أن يُقال: إن لفهم دقائق القُرْآن ومعرفة

(١) أخرجه الترمذي في الجامع الصحيح : ج٥، باب ما جاء في فضل القرآن، ص ١٨٥، وجاء مثله في تفسير العباشي ج١، ص٣.

نكته، درجاتّ ومراتبٌ، والـنبيُّ (صلى الله عليه وآلـه وسـلم) في أعلى درجته، وعليٌّ التَّلَيَّلاً في مرتبةٍ ساميةٍ منه، ولهذا لمّا سُبِّلَ: هل عندكم (أهل البيت)كتاب؟ (أي كتاب خاص بكم) قال:

((لا، إلا كتـابُ الله، أو فهـمٌ أعطِيَهُ رجـلٌ مُسْلِمٌ، أو مـا في هذه الصحيفة. قال: قلت: فما في هذه الصحيفة؟...الحديث)) رواه البخاري في صحيحه <sup>(1)</sup>، ورواه الكاشاني في تفسيره ولفظه: ((**إلاّ أنْ** يُؤتِيَ اللهُ عبْدَاً فَهْمَاً في القُرْآنِ.))<sup>(1)</sup>.

وهذا يدلٌ على جواز استخراج العبد المسلم من القُرْآن ما لم يفهمه غيره.

و رُوِيَ أيضاً عـن أمـير المـؤمنين التَّلْخِلاً أنَّـه قـال: ((مَـنْ فَهِـمَ القُرْآنُ فَسَّرَ جُمَلَ العِلْم .))<sup>(٣)</sup>.

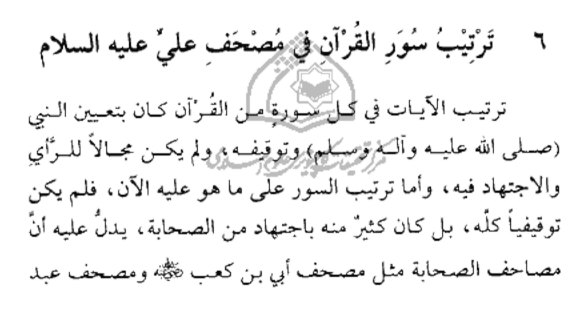
وعن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر الباقر التَّلْكُلُاقال: قـال أمير المؤمنين (علي بن أبي طالب) التَّلْكُلُانِ

((ألا أُخبِرُكُمْ بِالفَقِيْهِ حَقًّا؟ قَالُوا: بَلَى يَا أَمِيرَ المؤمنين! قَالَ:

(١) صحيح البخاري، لمحمد بن إسماعيل البخاري، ج١ (باب كتابة العلم)،
 ص ٣٨.
 (٢) انظر كتاب الصافي في تفسير القرآن، للفيض الكاشاني، ج١، ص ٢٢.
 (٣) الصافي في تفسير القرآن، ج١، ص ٢٢.

مَنْ لَمْ يُقَنَّط النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، وَلَمْ يُؤْمِنْهِمْ مِنْ عَذَابِ اللهِ، وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ في مَعَاصِي اللهِ، وَلَمَ يَتْرُكْ القُرْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إِلَى غَيْرِهِ. ألا لا خَيْرَ في عِلْمٍ لَيْسَ فِيهِ تَفَهَمٌ، ألا لا خَيْرَ في قِرَاءَةٍ لَيْسَ فيها تُدَبُّرٌ، ألا لا خَيْرَ في عِبِادَةٍ لَيْسَ فِيهَا تَفَقُّهٌ.))<sup>(1)</sup>.

فحاصل الكلام أن القُرْآن الكريم قد نزل مِن عِنْدِ اللهِ جلُّ وَعَلا ليعرفه النَّاسُ ويتدبَّرُوهُ ويَهْتدوا به، فمن كان سَعْيُه في هذا الجمالِ أكثرَ، كان حظَّهُ من القُرْآن أوفرَ. وذلك ما عرفناه من كلام أمير المؤمنين سلام الله عليه ورحمته وبركاته.



(١) معاني الأخبار، الشيخ الصدوق محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي، ص ٢٢٦.

الله بن مسعودٍ الله ومصحف علي بن أبي طالب التَّلَيَّلَا كانت مختلفة في ترتيب السور. والمصاحف تُكْتَبُ لأجل تلاوتها فكما يجوز أن تُتْلَى السُّوَرُ في المصاحف على غير ترتيب نزولها فكذلك جائزً كتابتها على غير ذلك الترتيب.

ومع هذا فإن احترام ترتيب السُّوَر على النَّمَط الذي نراه اليوم أمرُّ واجبٌ لأنه وقع عن إجماع الصحابة، ووافقهم على ذلك أمير المؤمنين علي بن أبي طالب التَمَلَيِّلاً.

فأما مصحف علي اللغة الذي كتبه بخطه فقد رآه من المصنفين الإمامُ الهادي يحيى بن الحسين بن قاسم بن إبراهيم بن إسماعيل بن الحسن بن علي بن أبي طالب الغة من أئمة الزيدية، الذي توفى سنة ٢٩٨ من الهجرة، فذكر في كتابية المسمى بـ "الأحكام" أنه وجد مصحف علي عليه السلام عند عجوز من آل الحسن (سبط الني<sup>m</sup>) عليه السلام فكان على ما في أيدي الناس<sup>(1)</sup>. وفي المائة الرابعة قد رأى محمد بن إسحاق النذيم أيضاً مصحفاً لخط علي بن أبي طالب التلغة عند أبي يعلى الحسني وأخبر بذلك في كتابه المسمى بـ"الفهرست". فقال:

"و رأيت أنا في زماننا عند أبي يعلى حمزة الحُسَني رحمه الله

(١) انظر: كتاب "الحاكم الجشيمي و منهجه في تفسير القرآن" ص٤١٦.

مصحفاً قد سقط منه أوراق بخط علي بن أبي طالب يتوارثه بنو حسن على مرِّ الزَّمان وهذا ترتيب السور من ذلك المصحف<sup>(١)</sup>..".

و مما يستدعي الأسف فقدان ذكر ذلك الترتيب من كتاب "الفهرست" في جميع النسخ التي وصلت إلينا ومع هذا يوجد ترتيب نزول السور برواية أمير المؤمنين علي عليه السلام في آثار المتأخرين من العلماء كما جاء في تفسير "مجمع البيان" لأبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي (من علماء الإمامة في القرن السادس) وفي تفسير "مفاتيح الأسرار ومصابيح الأبرار" لحمد بن عبد الكريم الشهرستاني (من أعلام المائة السادسة) وفي كتب غيرها على اختلاف في ترتيب بعض السُور.

و نحن نرجّح الترتيب الذي رُوِيَ عن علي عليه السلام في الجزء الأول من كتاب "مقدمتان من علوم القرآن" على غيره لأن مصنفه قد أورد رواية الإمام اللغ من دون تقطيعها، بخلاف الشيخ أبي علي الطبرسي، فإناء ذكر شطراً منها وحذف الباقي<sup>(٢)</sup>. وأما رواية الشهرستاني عن مقاتل بن سليمان عن علي عليه السلام ففيها أخطاء كثيرة تمنعنا عن الاعتماد عليها.

(١) انظر كتاب "الفهرست" لمحمد بن إسحاق النديم، ص٤٨ باب "ترتيب سور القرآن في مصحف أمير المؤمنين علي بن أبي طالب كرم الله وجهه". (٢) انظر: تفسير "مجمع البيان" للطبرسي، عند تفسير سورة الإنسان.

فالمصنِّف المشار إليه (و هو أحد علماء المغاربة) روى بإسناده عن سعيد بن المسيب عن علي بن أبي طالب الصَّيْرَ أنه قال:

"سألت النبيُّ ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ عن ثواب القرأن فأخبرني بثواب كل سورة على نحو ما أنزلت من السماء وبأن أول ما أنزل عليه بمكة فاتحة الكتاب، ثم: إقراء باسم ربك، ثم: ن والقلم، ثم: يا أيها المدثر، ثم: يا أيها المزمل، ثم: إذا الشمس، ثم: سبح اسم ربك، ثم: والليل، ثم: والفجر، ثم: والضحي، ثم: ألم نشرح، ثم والعصر، ثم: والعاديات، ثم: الكوثر، ثم: ألهاكم، ثم: اراييت، ثم: الكيافرون، ثم ألم <sup>(١)</sup>، ثم: الفليق، ثم: النساس، ثم: الإخــلاص، ثم: عــبس، ثم: إنــا أنزلنــاه، ثم: والشــمس، ثم: البروج، ثم: والتين، ثم: لإيلاف، ثم: القارعة، ثم: القيامة، ثم: همزة، ثم: المرسلات، ثم: العلق، ثم: الطارق، ثم: الساعة، ثم: ص، ثم: المص، ثم: قسل أوضي أثما: يسس، ثم: الفرقسان، ثم: الملائكة، ثم: كهيعص، ثم: طع، ثم: الواقعة، ثم: الشعراء، ثم: النمل، ثم: القصص، ثم: سبحان، ثم: يونس، ثم: هود، ثم: يوسف، ثم: الحجر، ثم: الأنعام، ثم: الصافات، ثم: لقمان، ثم: ســباً، ثم: الزمــر، ثم: الحواميمـات يتبـع بعضــها بعضـاً، ثم: الذاريات، ثم: الغاشية، ثم: الكهف، ثم: النخل، ثم: إنا أرسلنا،

(١) أي سورة الفيل.

ثم: إبـراهيم، ثم: الأنبيـاء، ثم: المؤمنـون، ثم: الم السـجدة، ثم: والطـور، ثم: الملـك، ثم: الحاقـة، ثم: سـأل سـائل، ثم: عـم يتسـاءلون، ثم: النازعـات، ثم: انفطـرت، ثم: السروم، ثم: العنكبوت، ثم: المطففين، ثم: انشقت.

وما أنزل بالمدينة أول سورة: البقرة، ثم: الأنفال، ثم: آل عمران، ثم: الأحزاب، ثم: المتحنة، ثم: النساء، ثم: إذا زلزلت، ثم: الحديد، ثم: سورة محمد صلى الله عليه وآله وسلم، ثم: الرعد، ثم: الرحمن، ثم: هل أتى، ثم: الطلاق، ثم: لم يكن، ثم: الحشر، ثم: إذا جاء نصر الله، ثم: النور، ثم: الحج، ثم: المنافقون، ثم: المحادلية، ثم: الحجرات، ثم: التحريم، ثم: الجمعة، ثم: التغابن، ثم: الفتح، ثم: المائدة، ثم: التوبة، ثم: النجم، فهذا ما أنزل بالمدينة<sup>(1)</sup> الحديث<sup>(1)</sup>.

أقول: إن هذه الرواية من أهم الروايات في ترتيب السور القرآنية كما أنزلت من السماء، وفلع الأسف قد وقع فيها نقصً وخللٌ، حيث لا يوجد فيها سورة المسد (ومكانها بعد المُزَّمِّل) <sup>(٣)</sup>

وسورة الصف (وموضعها بعد التغابن)<sup>(١)</sup> ووضِعت سورة "النجم" في آخرها وهي مكية نزلت بعد سورة الإخلاص كما روي في مجمع البيان<sup>(٢)</sup> وغيره عن ابن عباس رضي الله عنه وقد نزلت سورة هود أيضاً قبل سورة يونس كما يشهد عن ذلك بعض آياتهما.<sup>(٣)</sup>

وفي ظني أن أمير المؤمنين علياً عليه السلام جمع القرآن مرتين، مرة جمعه على ترتيب نزوله وأخرى على النمط الذي نراه اليوم في المصاحف كما شهد عليه الهادي يحيى بن الحسين في المائة الثالثة وقال كان مصحفه عليه السلام على ما في أيدي الناس.

وروى اليعقوبيّ جمعاً ثالثاً لأمير المؤمنين عليه السلام جزَّءَ فيه القرآنَ على سبعة أجزاء<sup>(٤)</sup>. والله تعالى أعلم.



( سمح) المصدر السابق.
 ( (4) المصدر السابق.
 ( 7) قارن: بين سورة هود: ١٣ وسورة يونس: ٣٨ وراجع: قول "مجاهد" من قدماء المفسرين في كتاب الفهرست (لمحمد بن اسحق) حيث قدم سورة هود على سورة يونس.

٧ ما رُوِيَ عن علي عليه السلام في تفسير فاتحة الكتاب

سورة الفاتحة أوَّلُ سورةٍ مكيَّة أنزلَت على رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) كما وجدناه في رواية الإمام علي التَّكْلَا حيث قال: ((**أوَّلُ ما أَنْزِلَ عليه صلى اله عليه وآله وسلم في مكَّةً فاتحة** الكتاب))<sup>(()</sup>.

وإليك ما رُوِيَ عن أمير المؤمنين علي التَّلَيَّلاً في شأن هـذه السورة المباركة:

١- أخرج الدارقطني والبيهقي في السنن بسند صحيح عن عبد خير قال سُئِلَ عليَّ هَ عن السبع المثانى فقال: ((الحمد لله رب العالمين))، فقيل له إنما هي ست آيات! فقال: ((بِسْم اللهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيم آيةً.))<sup>(١)</sup>.

أقول: يؤيّد هذا القول ما رُويَ عن رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) أنّه قال: ((إذا قرأتم الحمد فاقرؤا ﴿يِسْم اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ﴾ إنها أم القرآن وأم الكتاب والسبع المثانى وَبِسْم اللّهِ الرَّحْمَنِ

(١) المشهور بين المفسّرين أن فاتحة الكتاب أنزلت بعد نزول خمس أيات من سورة العلق. (٢) الدرّ المتثور في التفسير بالمأثور، للسيوطي ، ج١ ، ص٣. **الرَّحِيم إحدى آياتِها**)) أخرجه الـدارقطنيُّ وصححه، والبيهقيُّ في السنن<sup>(أ)</sup>.

ومن طريق الإماميَّةِ روى محمَّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمِّي بإسناده عن أمير المؤمنين عليَّ التَّلَيَّكُنُّ أنَّه قال: سمعت رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) يقول: ((إن الله عز وجل قال لي: يا محمد! ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ﴾<sup>(٢)</sup>، فأفرد الامتنان عليَّ بفاتحة الكتاب، وجعلها بإزاء القرآن العظيم، وإن فاتحةَ الكتاب أشرفُ ما في كنوز العرش...)<sup>(٣)</sup>.

قلت ويؤيد ذلك أيضا جهر عليَّ عليه السلام بالبسملة في الفاتحة وفي كل سورة كما رواه السيوطي في الدر المنثور فقال:

((وأخرج البزار والـدارقطني والبيهقي في شعب الإيمـان من طريق أبي الطفيل قال: سمعت على بن أبي طالب، وعمار يقولان: أن رسـول الله صـلى الله عليـه وسـلم كـان يجهـر في المكتوبـات ب ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ في فاتحة الكتاب.

وأخرج الدارقطني عن علي بن أبي طالب قال: "كان النبي

(١) المصدر السابق. (٢) سورة الحِجْر: ٨٧. (٣) انظر "عيون أخبار الرضا"، لابن بابويه القمي، ص ١٦٧. يجهر ب ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾ في السورتين جميعا. وأخرج الدارقطني عن علي بن أبي طالب قال: قال النبي "كيف تقرأ إذا قمت إلى الصلاة؟ قلت ﴿الحمد لله رب العالمين﴾ قال: قُـلْ ﴿بسم الله الرحمن الرحيم﴾.))<sup>(1)</sup>.

وروى ابن بابويه القمي في كتاب "التوحيد" أن رجلاً سألَ عليَّ بنَ الحُسَيْن عليهما السلام عن معنى " ﴿ بِسُم اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ؟ فقال: حدَّثني أبي عن أخيه الحسن عليه السلام عن أبيه أمير المؤمنين التَشَيَّلاً أن رجلاً قام إليه فقال يا أمير المؤمنين أخبرني عن بِسُم اللَّهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ ما معناه؟ فقال: ((إن قولك ((الله)) أعظم اسم من أسماء الله عز وجل، وهو الاسم الذي لا ينبغي أن يسمَّى به غير الله، ولم يَتَسَمَّ بـه مخلوقٌ)، فقال الرجل: فما تفسير قولـه ((الله))؟ قال: ((هو الذي يناله إليه عند الحوائج والشدائد كل مخلوق عند انقطاع الرجاء من جميع من هو دونه وتقطع الأسباب مِنْ كل مَنْ سواه، وذلك أن كُلْ مَترض في هذه الدنيا ومتعظم فيها وإن عظم غناؤه وطغيانه وكثرت حوائج من دونه إليه فإنهم سيحتاجون حوائج لا يقدر عليها هذا المتعاظم وكذلك هذا المتعاظم يحتاج حوائج لا يقدر عليها هذا المتعاظم وكذلك هذا المتعاظم يحتاج كفى همه عاد إلى شركه أما تسمع الله عند وحل يقول قُلْ أَرَايَتْكُمْ إِنْ

(١) تفسير "اللُّرّ المنثور" للسيوطي، ذيل تفسيره لسورة الفاتحة.

أَتاكُمْ عَذابُ الله أوْ أَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَ غَيْرَ اللَّه تَدْعُونَ إِنْ كُنْتُمْ صادقينَ بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ ما تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شاءَ وتَنْسَوْنَ ما تُشْركُونَ فقال الله عز وجل لعباده أيها الفقراء إلى رحمتي إني قد ألزمتكم الحاجة إلى في كل حال وذلة العبودية في كل وقت فإلى فافزعوا في كل أمر تأخذون فيه وترجون تمامه وبلوغ غايته فإني إن أردت أن أعطيكم لم يقدر غيري على منعكم وإن أردت أن أمنعكم لم يقدر غيري على إعطائكم فأنا أحق مَنْ سُبِّلَ وأولى من تُضُرِّعَ إليه فقولوا عند افتتاح كل أمر صغير أو عظيم بسم الله الرَّحْمن الرَّحيم أي أستعين على هذا الأمر بالله الذي لا يحق العبادة لغيره، المغيث إذا استغيث، الجيب إذا دعى، الرحن الذي يرحم ببسط الرزق علينا، الرحيم بنا في أدياننا ودنيانا وأخرتنا، خفِّفَ علينا الدين وجَعَلَهُ سهلاً خفيفاً، وهو يرحمنا بتميزنا من أعدائه. ثم قال قال رسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم): ((من حزنه أمر تعاطاه فقال بسم الله الرَّحْمن الرَّحيم وهو مخلص لله يقبِل بقلبه إليه لم ينفك من إحدى اثنتين إما بلوغ حاجته في الدنيا وإمَّا يعد له عند ربه يدخر لديه وما عند الله خبر وأبقى للمؤمنين))()

أقـول: الـرَّحْنُ والـرَّحِيْمُ كلمتـان مأخوذتـان مـن الرُّحْمـة،

(١) كتاب "التوحيد" لمحمَّد بن علي بن الحسين بن بابويه القمَّي، ص ٢٣١ – ٢٣١. والرَّحيْمُ أرقُ من الرَّحْمَن، كما جاء في حديث ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) أنه قال: "فالرَّحِيْمُ أرقُ من الرَّحْمَن وكلاهما رفيقان<sup>(١)</sup>". وهذا المعنى بيِّنَ في كلام الإمام الطَّنِكِلَا، حيث همل معنى الرَّحن على الذي يرحمنا ببسط الرُزق علينا، والرَّحيم على من يرحمنا في أدياننا ودنيانا وآخرتنا بالتسهيل علينا والتخفيف عنَّا، كما قال الله عزَّ وجلٌ في كتابه: ﴿يُرِيدُ اللّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ وَخَلِقَ الإِنسَانُ ضَعِيفًا﴾ (النساء: ٢٨).

ولا يخفى أن الرِّقَّةَ مِنْ صِفَاتِ الخَلْق وَلا يُوصَفُ بها الخالقُ فالمراد بالرِّقَّةِ في الحديث: آثارُها من الإِنْعَام والتَّخْفِيفِ والعَفْو كما قال الإمام عليَّ التَّلَقِلاً في شأنه سبحانه: ((بَصِيْرٌ لا يُوصَفُ بِالْحَاسَّةِ، رَحِيْمٌ لا يُوصَفُ بِالرَقَّةِ))<sup>(1)</sup>.

٢- رُوِيَ عـن أمـير المـؤمنين علميّ عليه السـلام أنّـه قـال: ((الرَّحْمَنُ الرَّحِيْمُ ينفي بهما القنوط عن خَلْقه))<sup>(\*)</sup>. ٣- وأخرج البيهقيَّ عن عليَّ قال: ((بعث رسول الله صلى

الله عليه وآله وسلم سريَّةً مِنْ أهله فقال: اللهمَّ لَكَ عَلَيَّ إِنْ رَدَدْتَهُمْ سَالِمِينَ أَنْ أَشْكُرَكَ حقَّ شُكْرِكَ. فما لَبِثُوا أَنْ جَاؤا سَالِمِينَ، فقال رسول الله صلى الله عليه وسلم: ﴿الحمد لله ﴾ عَلَى سابِغ نِعَم اللهِ. فقلت: يا رسول الله! ألم تَقُلْ إِنْ ردَّهُم اللهُ أَنْ أَشْكُرَهُ حَقَّ شُكْرِهِ،

أقول: المراد من "الحمد" الشكر الكامل تارةً، والثناء التَّام تارةً أخرى، كما رُوِيَ أيضاً عن النبيَّ (صلى الله عليه وآله وسلم) أنَّه قال: ((لَيْسَ شَمَيءٌ أَحبَّ إلى اللهِ تَعَالى مِنَ الحَمْدِ ولذلك أَثْنَى عَلَى نفسِهِ فَقَالَ: الحَمْدُ لِلَهِ))<sup>(1)</sup>.

٤ـ قال أبو الفضل بن الحسن الطبرسي في تفسير قوله تعالى: (رَوَوَا عَنِ أَمير المؤمنين التَّلَيَّكُلا أَنَّ معناه: تُبَّتْنا))<sup>(1)</sup>.

٥\_ وقال الطبرسية: قبل في معنى "الصراط المستقيم" وجوه:
 أحدها: أنه "كتاب الله" وهو المرويُّ عن النبي مل <sup>(٣)</sup>.

(١) انظر تفسير جامع البيان عن تأويل آي القرآن، لأبي جعفر بن جرير الطبري، ج١، ص٦٠. (٢) تفسر جوامع الجامع لأبي علي الفضل بن الحسن الطبرسي، ج١، ص ٩. (٣) تفسير مجمع البيان للطبرسي، ج١، ص ٥٨. أقول: أشار الشيخ أبو علي إلى قول النبي (صلى الله عليه وأله وسلم) في رواية عليّ التَّلَ<sup>عَ</sup>لَ<sup>ن</sup>كُل حيث قال: ((..كِتَابُ الله فيه نَبَأُ مَا كان قَبْلَكُمْ، وَخَبَرُ مَا بَعْدَكُمْ، (إلى قوله): ...وَهُوَ الذَكْرُ الْحَكِيمُ، وَهُوَ الصَرَاطُ المُسْتَقِيمُ..))<sup>(۱)</sup>.

ويؤَيِّدُهُ قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ بِهْدِي لِلْتِي هِيَ أَقُوَمُ..﴾ (الإسراء: ٩)

﴿وَهَذَا صِرَاطُ رَبِّكَ مُسْتَقِيمًا..﴾ (الأنعام: ١٢٦)

﴿وَأَنُّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلاَ تَتَبِعُواْ السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ..﴾ (الأنعام: ١٥٣).

وقد فُسَرَ "الصَراطُ المستقيمُ"، في كتاب الله عزَّ وجلْ، بالعبوديَّة الخالِصَة كما قال سبحانه: ﴿وَأَنْ اعْبُدُونِي هَذَا صِرَاطٌ شُسْتَقِيمٌ ﴾ (يس: ٦١). ولَّا قال إبليسُ لَعَنَهُ اللهُ: ﴿..لأَزَيْنَنَّ لَهُمْ فِي الأَرْضِ وَلأَغْوِيَنَهُمْ أَجْمَعِينَ إِلا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلُصِينَ ﴾ كان جواب الله تعالى له: ﴿قَالَ: هَذَا صَرَاطٌ عَلَيَّ مُسْتَقِيمٌ. إِنَّ عَبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلْطَانٌ.. ﴾ (الحجر: ٣٩ ـ ٢٢)، ولا شكَان ما لله عزَّ وجلٌ بها على أنبيائه

(١) سبق تخريج الحديث قبل صفحات حيث أخرجه من أهل السنة: الترمذي والدرامي في ستنهما، وأخرجه من الإمامية: العياشي في تفسيره. المَقَرَّبِين، وعبادِهِ الصَّالِحِيْنَ ولـذلك قـال تعـالى: ﴿صِرَاطَ الْـذِينَ أنعَمتَ عَلَيهِمْ﴾ (الفاتحة: ٧).

٦- روى محمد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمِّي في كتابه "معاني الأخبار" بإسناده عن الحسن بن عليّ بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أي طالب التَّلَيَّلاً في قول الله عزَّ وجلٌ: ﴿صِراطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾: أي قولوا اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك، وهم الذين قال الله عز وجل فيهم: ﴿وَمَنْ يُطِع اللَّهَ والرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشُهداء والصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً﴾ (النساء: ٦٢)، وحُكِيَ هذا بعينه عن أمير المؤمنين التَّلَيَّلاً.

ضَلُّواْ مِن قَبْلُ وَأَصْلُواْ كَثِيرًا وَصَلُّواْ عَن سَوَاء السَّبِيلِ﴾ (المائدة: ٧٧) وهم النَّصارى. وقال التَّكَلَّا: ((كلُّ منْ كَفَرَ باللهِ فهو مغضوبٌ عليه، وضالٌ عن سبيلِ اللهِ))<sup>(۱)</sup>.

أقـول: ذِكـرُ اليهـودِ والنَّصَـارِي في تفسيرِ المغضـوَب علـيهم والضَّالِّين جاء من باب تعيين المصاديقِ وتطبيق الموارد ولا شكَّ "إنُّ المورِدَ لا يُخَصِّصُ الوارِدَ".

(١) راجع: البرهان في تفسير القرآن، للمحدِّث البحراني، ج١، ص ٥٢.

فإذا قال "مالك يَوْم الدِّينِ" قَالَ اللهُ جلَّ جَلالُهُ: أَسْهِدُكُم كما اعترَفَ أَنِّي أَنَا مالكَ يَوَم الدِين لأسَهِلَنَّ يومَ الحساب حسابَهُ ولأتَجَاوَزَنَ عَنْ سيئاته. فإذا قال: "إِيَّاكَ نَعْبُدُ" قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ: صدق عبدي إيَّايَ يَعْبُدُ أَسْهِدُكُم لأثيبَنَهُ على عبادته ثواباً يغبطه كلُّ مَنْ خالَفَهُ في عبادته لي ، فإذا قال: "وَإِيَاكَ نَسْتَعِينُ" قَالَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ: سدتان عبدي لي ، فإذا قال: "وَإِيَاكَ نَسْتَعِينُ" قَالَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ: سِدتان عبدي والتجأ إلى أَسْهِدُكُم لأعينَتُهُ على عبادته ثواباً يغبطه كلُّ مَنْ خالَفَهُ في عبادته بيده يوم نوائبه ، فإذا قال: "أَوْلَيْكَ نَسْتَعِينُ" قَالَ اللهُ عَزَ وَجَلَّ: بي استعان عبدي السورة" ، قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ اللهُ عَزَ وَجَلَّ المُسْتَقِيمَ إلى آخر السورة" ، قَالَ اللهُ عَزَّ وَجَلً



(١) انظر عيون أخبار الرضا، لابن بابويه القمي، ص ١٦٦-١٦٧. هذا و قد روى نحوه من أهل السنة - بلفظ أقل وأكثر اختصاراً بكثير - مسلم في صحيحه، وأصحاب السنن الأربعة أبو داوود والترمذي والنسائي وابن ماجة، وأحمد في مسنده.

قال الله تعالى ﴿اللّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةً وَلاَ نَوْمٌ لَّهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلاَّ بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مَنْ عِلْمَهُ إِلاَّ بِهِذَا شَاء وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَلاَ يَوْدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ﴾ (البقرة: ٢٥٥).

أخرج ابن الأنباري في المصاحف والبيهقي في الشعب عن علي بن أبي طالب قال: ((سيد آي القرآن ﴿الله لا إله إلا هو الحي القيوم﴾ )).

وأخرج البيهقي عن علي بن أبي طالب سمعت رسول الله صلى الله عليه وأله وسلم، يقول: ((من قرأ آية الكرسي في دبر كل صلاة لم يمنعه من دخول الجنة إلا الموت، ومن قرأها حين يأخذ مضجعه أمنه الله على ذارة وذار جاره، وأهل دويرات حوله)).

وأخرج أبو عبيد وابن أبي شيبة والدارمي ومحمد بن نصر وابن الضريس عن عليً الله قال: ((ما أرى رجلا ولد في الإسلام أو أدرك عقله الإسلام يبيت أبداً حتى يقرأ هذه الآية ﴿الله لا إله إلا هو الحي القيوم﴾ ولو تعلمون ما هي، إنما أعطيها نبيكم من كنز تحت العرش، ولم يعطها أحد قبل نبيكم، وما بت ليلة قط حتى أقرأها

اختلف المفسرون في تفسير الحروف المقطعة التي جاءت في مفتتح بعض السور وأحسن الأقوال فيها وأصوبها قول أمير المؤمنين علي التلكيلا حيث قال أنها تشير إلى "أسماء الله عز وجل" فكان يدعو الله تعالى بها في حروبه ودعواته كما رواه نصر بن مزاحم المنقري في كتاب "وقعة صفين" عن الأصبغ من نباتة <sup>(٢)</sup> قال: "ما كان علي التلكيلا في قتال قط إلا نادى: كهيعص "<sup>٢٢)</sup>.

وأخرج أبن ماجة في تفسيره من طريق نافع عن أبي نعيم القارئ عن فاطمة(<sup>4)</sup> بنت علي بن أبي طالب عليه السلام أنها سمعت

(١) الروايات كلها من تفسير الدر المنثور للسيوطي ذيل تفسيره لآيةالكرسي.
 <sup>٢</sup> (٢) الأصبغ بن نباتة التميمي كان من أصحاب علي وخاصته.
 <sup>٢</sup> (٢) راجع: وقعة صفين، لنصر بن مزاخم، ص٢٣١.
 (٤) ذكرها محمد بن نعمان المفيد في كتابه "الإرشاد" في عداد أولاد علي بن أبي طالب عليه السلام.

علي بن أبي طالب يقول: "يا كهيعص اغفر لي"<sup>(1)</sup>. رواه ابن جرير الطبري أيضاً بسند آخر في تفسيره <sup>(1)</sup>.

ويؤيّد هذا القول ما أخرجه ابن مردويه عن أبي صالح عن أم هانئ (أخت علي بن أبي طالب التَكْكُلُا) عن الرسول ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ في قوله: "كهيعص" قال: كاف، هادٍ، أمينٌ <sup>(٢)</sup>، عالمٌ، صادقٌ<sup>(٤)</sup>.

و من طريق الإمامية روى محمد بن علي بن حسين بن بابويه في كتاب "معاني الأخبار" وكتاب "التوحيد" بإسناده عن الحسين بن علي بن أبي طالب عليهما السلام قال:

((جاء يهودي إلى النبي صلى الله عليه وآله وسلم وعنده أمير المؤمنين علي بن أبي طالب التلخل فقال: ما الفائدة في حروف الهجاء؟ فقال رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم – لعليّ أجبه وقال: اللهم وفقه وسدده. فقال علي بن أبي طالب: ما من حرف إلا وهو

اسم من أسماء الله عز وجل ... الحديث<sup>(1)</sup>.

وقال المَيْبُدِيّ في تفسيره: "كان يحلف بكهيعص أمير المؤمنين عليِّ"<sup>(\*)</sup>. والحلف لا يكون إلا بأسماء الله تعالى.

وأمًا ما حكي عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: ((إن لكل كتاب صفوة وصفوة هذا الكتاب حروف التهجي))<sup>(٣)</sup>. فإنه لا ينافي تفسيره عليه السلام هذه الحروف، بأسماء الله، لأن الصفوة من كل شيء خالصه ومصطفاه، ومن القرآن الكريم أسماء الله عز وجل التي هي مفتاح معرفته ووسيلة دعائه وعبادته. قال الله تعالى: ﴿وَلِلّهِ الأُسْمَاء الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُواْ الْذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أُسْمَانَهُ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ﴾ (الأعراف: ١٨٠).

وقد تكلمت العرب بالحروف المقطعة كقول شاعرهم: قلنا لها قفي، فقالت قاف لا تحسبني أنا نسينا الإيجاف<sup>(٤)</sup>، والقاف في هذا البيت تدل على كلمة "وفقت" فدلت المرأة بتكلم القاف على تمام مرادها، كذلك كل حرف من الحروف المقطعة في

كلام الله يدل على اسم كامل من أسماء الله جل وعلا.

وهذا التفسير أليق بكتاب الله تعالى وأنسب من غيره، وإلى هذا ذهبت جماعةً من أصحاب النبي صلى الله عليه وآله وسلم، منهم عبد الله بن مسعود وعبد الله بن عباس رضي الله عنهما، قالوا: كل حرف من الحروف المقطَّعة "اشتُقً من حروف هجاء أسماء الله جل ثناءه"، كما رواه الطبري عنهم في تفسيره<sup>(1)</sup>، وأمَّا سائر الأقوال فهي من الظنون التي لا دليل عليها مثل ما قيل أنها رموزُ بين الله تعالى ورسوله! ولا محلَّ للرموز في كتاب الله المبين الذي أنزله سبحانه هدى للناس ويسَّره للذُكْر وقال: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ؟﴾ (النساء: ٨٢)، وقال: ﴿.. وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُورًا مُبِينًا﴾ (النساء: ١٧٤).

١٠ ما رُوِيَ عَنْ علي عليه السلام في مُتَشابِهات القُرْآن

لا خلاف بين المسلمين أن لِلْقُواَنِ الكَرِيمِ محكماً ومتشابهاً كما قـال اللهُ عـزُ وجـلٌ: ﴿هُوَ الَّـذِي ٱَسْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَـابَ مِنْـهُ آيَـاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أَمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاء تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاً

اللَهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبَّنَا وَمَا يَذَكَرُ إِلاَّ **أُوْلُواْ الأَلْبَ**ابِ﴾ (آل عمران: ٧).

واختلف المفسَّرون من المسلمين في معنى المحكم والمتشابه فاشتهر بينهم أن المحكم في القُرآن ما لا يحتمل من المعنى إلا وجهاً واحداً، والمتشابه ما يحتمل وجهين فصاعداً من دون ترجيح أحدهما على غيره! وغفلوا عن ذكر القرائن (المتَّصلة والمنفصلة) في القُرآن النافية عنه التشابه والإبهام! ونسوا أن الكتاب الذي يحتمل وجوهاً من المعاني المتعارضة لا يكون هادياً للناس ولا يرشدهم إلى الصواب بل يوقعهم في التيه والحيرة وذلك ينافي قوله العزيز: ﴿هَذَا بَيَانَ لَلنَّاس وَهُدًى وَمَوْعِظَةٌ لَلْمُتَقِينَ ﴾ (آل عمران: ١٣٨)، وقوله تعالى: وأمثال هذه الآيات.

وامًا أمير المؤمنين علي أفانه ذهب إلى أنَّ المتشابه في القُرْآن الحكيم هـو الـذي يبحـ *عن "الغيب المحجوب" كص*فات الـربَّ وأسرار ملكوته (جلَّ وعلا) وما حَجَبَ اللهُ تعالى عن العباد عِلْمَهُ<sup>(۱)</sup>.

(١) قال عليه السلام عن عجز العقول عن اكتناه علمه وغيبه: ((حار دون ملكوته عميقات مذاهب التفكير، وانقطع دون الرسوخ في علمه جوامع التفسير، وحال دون غيبه المكنون حجب من الغيوب، تاهت في أدنى أدانيها طامحات العقول..) (تيسير المطالب في أمالي أبي طالب، ص ١٩٨).

وذهب الإمام التَكْظِلا أيضا إلى أن الراسخين في العلم يؤمنون بمتشابه القُرآن ولا يعلمون تأويله، لأله ممَّا استأثر الله تعالىَ بعلمه"، كما رواه محمد بن عليّ ين بابويه القمي في كتابه "التوحيد" والشَريْف الرُّضِيّ في "نهج البلاغة". قال ابن أبي الحديد في شرح نهج البلاغة:

((رَوَى مَسْعَدَةُ بْنُ صَدَقَةَ عَن الصَّادِقِ جَعْفَرِ بْن مُحَمَّدِ التَّلَكُ أَنَّهُ قَالَ: خَطَبَ أُمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ بِهَذِهِ الْحُطْبَةِ عَلَى مِنْبَر الْكُوفَةِ، وذَلِكَ أَنَّ رَجُلاً أَتَاهُ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ صِفْ لَنَا رَبَّنَا مِثْلَ مَا نَرَاهُ عِيَاناً لِنَزْدَادَ لَهُ حُبَّا وَبِهِ مَعْرِفَةً، فَغَضَبَ وَنَادَى الصَّلاةَ جَامِعَةً! فَاجْتَمَعَ لِنَزْدَادَ لَهُ حُبًا وَبِهِ مَعْرِفَةً، فَغَضَبَ وَنَادَى الصَّلاةَ جَامِعَةً! فَاجْتَمَعَ إِلَيْهِ النَّاسُ حَتَى غَصَّ الْمَسْجِدُ بِأَهْلِهِ، فَصَعِدَ الْمِنْبَرَ وَهُوَ مُعْضَبَ مَتَغَيَّرُ اللَّوْنِ، فَحَمِدَ اللَّهُ وَأَنْنَى عَلَيْهِ وَصَلَى عَلَى النَّبِي<sup>ّس</sup> ثُمَ قَالَ: وَالْجُمُو اللَّوْنِ، فَحَمِدَ اللَّهُ وَأَنْنَى عَلَيْهِ وَصَلَى عَلَى النَّبِي<sup>ّس</sup> ثُمَّ قَالَ: مَتَغَيَّرُ اللَّوْنِ، فَحَمِدَ اللَهُ وَأَنْنَى عَلَيْهِ وَصَلَى عَلَى النَّبِي<sup>ّس</sup> ثُمَّ قَالَ: وَالْجُمُودُ وَلا يُكْذِيهِ النَّاسُ حَتَى غَصَّ الْمَسْجِدُ بِأَهْلِهِ، وَصَلَى عَلَى النَّبِي<sup>ّس</sup> ثُمَّ قَالَ: وَالْجُمُودُ، إِذَ كُلُّ مُعَط مُنْتَقَصَ سَوَاةً وَكُلُ مَانِع مَدَمُومَ مَا خَلاهُ، وَهُو وَالْجُودُ، إِذَ كُلُ مُعَط مُنتَقَصَ سَوَاةً وَكُلُ مَعْدِهِ الْحُطَاءُ

(١) ولسائل أن يسأل: ما الحكمة في إنزال الله سبحانه آيات متشابهات لا يعلم معناها أحد إلا الله نفسه؟! والجواب: ليس فهم معاني الآيات هو المشكل – سواء محكماتها أو متشابهاتها -- لأنها لم تخرج عن اساليب كىلام العرب لغة وإعراباً وإنما الإشكال في فهم "تأويل المتشابه منها" أي معرفة حقائقها ومصاديقها، كحقيقة العرش، واللوح المحفوظ، وكتاب الأعمال، وأمثال هذه الأمور الغيبية.

الْمَنَّانُ بِفَوَائِدِ النَّعَم وَعَوَائِدِ الْمَزِيدِ وَالْقِسَمِ، عَيَالُهُ الْخَلائِقُ، ضَمَنَ أَرْزَاقَهُمْ وَقَدَرَ أَقُوَاتَهُمْ، وَنَهَجَ سَبِيلَ الرَّاغِبِينَ إِلَيْهِ وَالطَّالِبِينَ مَا لَدَيْهِ وَلَيْسَ بِمَا سُئِلَ بِأَجْوَدَ مِنْهُ بِمَا لَمْ يُسْأَلْ، الأَوَّلُ الَّذِي لَمْ يَكُنْ لَهُ قَبْلُ فَيَكُونَ شَيَيْءٌ قَبْلَهُ وَالأَخِرُ الَّذِي لَمْ يَكُنْ لَهُ بَعْدَ فَيَكُونَ شَيْءٌ بَعْدَهُ، وَالرَّادِعُ أَنَاسِيَ الأَبْصَارِ عَنْ أَنْ تَنَالَهُ أَوْ تُدْرِكَهُ، مَا اخْتَلَفَ عَلَيْهِ دَهْرَ فَيَخْلِفَ مِنْهُ الْحَالُ وَلا كَانَ فِي مَكَانٍ فَيَجُوزَ عَلَيْهِ الْأَوْلُ الذَي الْمَ

(إلى أن وصل إلى قوله):

فَانْظُرْ أَيَّهَا السَّائِلُ فَمَا ذَلَّكَ الْقُرْآنُ عَلَيْهِ مِنْ صِفَتِه فَائْتَمَ بِهِ وَاسْتَضِئْ بِنُورِ هِذَايَتِهَ، وَمَا كَلْفَكَ الشَّيْطَانُ عَلْمَهُ مَمَّا لَيْسَ فِي الْكِتَابَ عَلَيْكَ فَرْضُهُ وَلا فِي سُنَّة النَّبِيِّ (صلى الله عليه وآله وسلم) وَأَئِمَّة الْهُدَى أَثَرُهُ، فَكِلْ عَلْمَهُ إِلَى اللَّه سُبْحَائَهُ، فَإِنَّ ذَلِكَ مُنْتَهَى حَقِّ اللَّه عَلَيْكَ. وَاعْلَمْ أَنَّ الرَّاسَخِينَ فِي الْعُلْمِ هُمُ الَّذِينَ أَغْنَاهُمْ عَن اقْتِحَام السُدَد الْمَضْرُوبَة دُونَ الْغُيُوبِ اللَّهِ سُبْحَائَهُ، فَإِنَّ أَغْنَاهُمْ عَن اقْتِحَام السُدَد الْمَضْرُوبَة دُونَ الْغُيُوبِ ، الإِقْرَارُ بِجُمْلَة مَا جَهِلُوا تَقْسَيرَهُ مِنَ الْعَيْبِ الْمَحْجَوَيِ، فَمَلَحَ اللَّهُ العَلْمِ هُمُ الَّذِينَ أَغْنَاهُمْ عَن الْتُحَام السُدَد الْمَضْرُوبَة دُونَ الْغُيُوبِ ، فَمَا عَنْ مَا لَذِينَ أَغْنَاهُمْ عَن الْتَحَامُ مَا لَذَينَ أَعْنَاهُمْ عَن الْعَنْهُ مِنَ الْعَنْمَ اللَّهِ عَلَيْكَ. وَاعْلَمْ أَنَّ الرَّاسَخِينَ فِي الْعِلْمِ هُمُ الَّذِينَ أَغْنَاهُمْ عَن الْقُولُ مَا لَمُ يُجِيطُوا بِهِ عَلْماً، وَسَمَى تَرْكَهُمُ التَّعَمُق فِيمَا لَمْ يُكَلِّفُهُمْ الْبَحْتَى عَنْ الْعَامَة عَنَ عَنْهُمَا مَا لَكُنُ الْتُعَانُ مَا مَا اللَّهُ اعْتَرَافَهُمْ بَالْعَجْزَ عَن الْبَحْتَ عَلْ عَالَهُ عَلَيْ مَا لَمْ يُحَيطُوا بِهِ عَلْماً، وَسَمَى تَرْكَهُمُ التَّعَمُق فِيمَا لَمْ يُكَلِّفُهُمُ

(١) راجع نهج البلاغة، الخطبة ٩١، وشرحه لابن أبي الحديد (ج٢، ص ٥٣٨) وكتاب "التوحيد" لابن بابويه: ص ٥٥ـ٥٦، ورواه أيضاً من أثمة الزيدية السيد أقول مما يؤيد هذا الكلام المتين والنصَّ الجلي قولَه تبارك وتعالى: ﴿.. فَأَمَّا الَّذِينَ في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ابْتِغَاء الْفِتْنَة وَابْتِغَاء تَأْوِيلِهِ..َ﴾ (آل عمران: ٧) فلو لم يكن تأويل المتشابة ما استأثر الله بعلمه، لما ذمَّ اللهُ سبحانه طائفةً على طلب تأويل المتشابه، واقتصر بذمَّهم على ابتغائهم الفتنة فحسب<sup>(۱)</sup>. وهذا امرً دقيقٌ يُفْهَمُ من كتاب الله<sup>(۲)</sup>، فتدبَّر واغْتَنِم.

١١ ما رُوِيَ عَنْ عليٌّ في تفسير تَكْليم اللهِ تَعَالى

إن الله عزَّ وجلٌ كلَّم من اصطفى من عباده على وجوه مختلفة، منها على صورة الإلهام أو الوحي في النَّوْم أو اليقظة، ويُسَمَّى هذا "وحي القلوب". ومنها على وجه النَّذاء والنَّقُر في

أبو طالب في أماليه (ص ٢٠٢) بإسنادة عن زيد بن أسلم مع اختلاف يسير في بعض ألفاظه فلا يوجد فيه: (مما ليس في الكتاب فرضه ولا في سنة النبي ص وأثمة الهدى أثره) وهكذا روى ابن عبد ربّه شطراً منه في العقد الفريد. (١) فبناء على ذلك "الواو" في قوله تعالى: ﴿وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنًا بِهِ كُلِّ مِّنْ عِندِ رَبُّنَا﴾ للاستئناف وليست عطفاً. (٢) من هنا نفهم وجه غضب الإمام عليه السلام، حين سأله الرجل عمًا نهاه القرآن أن يخوض فيه.

﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلَّمَهُ اللَّهُ إِلا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَاء حِجَابِ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَاء إِنَّهُ عَلِيٍّ حَكِيمٌ ﴾ (الشورى: ٥١)

ونعـرف وجهـاً آخـر مـن كلامـه سـبحانه يُسَـمًى "الكـلام التكويني" وإليه أشار في قوله تعالى:

﴿.. فَقَـالَ لَهَـا وَلِـلأَرْضِ اتْتِيَـا طَوْعًـا أَوْ كَرْهًـا قَالَتَـا أَتَيْنَـا طَائِعِينَ (فصلت: ١١) وفي قوله: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ طَائِعِينَ فَيَكُونُ (يس: ١٢) وفي قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (يس: ٨٢) وفي قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءكَ وَاءً مَاءكَ وَاءً مَاءكَ وَاءً مَاءكَ وَاءًا مَاءكَ وَاءً مَاءكَ وَاءً مَاءكَ وَاءً مَاءكَ وَاءً مَاءكُ وَاءً مَاءًا مَاءً مَاءًا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ وَلِي اللهُ مَاءكَ وَاءً مَاءًا مَاءً مَاءكَ وَوَقِيلَ مَاءًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ وَاءًا أَوْنُ مَاءًا مَاءًا مَاءًا مَاءً مَاءًا مَاءًا مَاءً مَاءًا أَمَاءًا أَوْمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ مَاءًا أَنْ يَقُولُ مَاءًا مَنْ فَيَكُونُ وَيَا أَعْنُونُ إِنَّا إِنْ مَاءًا أَنْ مَاءًا أَعْنُ مَاءًا أَعْرُقُ إِذَا أَرَادَ مَاءًا أَنْ يَقُولُ مَاءًا مَاءً أَعْرُونُ وَيَعُونُ وَيَكُونُ إِنّا أَنْ مَاءًا أَعْنُ أَعْرُونُ إِنّا إِنْ مَاءًا مَاءًا أَعْنُونُ أَنْ مَاءً أَعْلَمُ مَاءًا إِلَاحَي مَاءً أَعْرَضُ مُنْ أَوْ مَاءً مَاءًا أَنْ أَعْنُ أَنْ مَاءًا أَعْنُولُ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْرَضُ أَعْرُبُهُ إِذَا أَرَادُ مُنْ أَنْ أَنْ أَوْنُ أَعْذَا أَعْنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْلَا مَاء أَوْقِيلَ مَاءً أَعْلَيْ مَا أَنْ أَعْنُ مَاءا مُنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَعْذَا مَاء أَعْلَمُ مَاءا أَعْنُ مَاء أَعْلَا مَاء أَعْلِعْ ما أَعْنُا مَاء أَعْنُا مَاءا مُوا أَنْ أَعْنُ مَاءا مُنْ أَنْ أَعْنُا أَعْنُا مَاء أَعْنُا مَاء أَعْنُا مُ أَنْ أَنْ أَعْنُ مَاءًا مُنْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ مُ أَعْنُ مُ أَعْنُ مُ أَعْ أَعْنُ مُ أَعْنُ مُ أَعْنُ أَعْنُا مَاءًا مُواء مُنْ أَعْنُ مُ أَنْ أَعْنُ أَعْنُ مُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ مُنْ أَعْنُ مُ أَعْنُ أَعْنُ مُواء مُوا أَذَا مُواء مُنَا أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ مُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْذَا مُ أَعْذَا مُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ مُواء مُنْهُ إِنْ أَعْنُ مُنْ أَعْنُ مُنْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ مُعْنُا أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْ أُ مُواء أَعْذُا أَعْنُ مُنْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ أَعُ أَعْ أَ

وأمَّا أمير المؤمنين علي عليه السلام فقد فسَّرَ تكليم الله - جلُّ شأنه – في خُطَبِه بما لا مريد عليه من السَّداد، فقال عند تلاوته: ﴿رِجَالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ..﴾ (النور: ٣٧):

(وَمَا بَرِحَ لِلَّهِ عَزَّتْ آلاؤُهُ فِي الْبُرْهَةِ بَعْدَ الْبُرْهَةِ، وَفِي أَرْمَانِ الْفَتَرَاتِ، عِبَادٌ نَاجَاهُمْ فِي فِكْرِهِمْ وَكَلَّمَهُمْ فِي ذَاتِ عُقُولِهِمْ..))<sup>(1)</sup>.

(١) نهج البلاغة، خطبة ٢١٩.

فعبَّر التَّلْظِلاً عن وعاء الإلهام "بالفكر والعقـل" دون "القلب والفؤاد" لأنَّ الإلهام يتعلَقُ بوعاء الذَّهْنِ وذلك من دقائق تعبيره.

ثُمَّ قال التَّلْظَلَا في خطبةٍ أخرى من خطبه الجليلة:

((أَلَذِي كَلَّمَ مُوسَى تَكْلِيماُ وَأَرَاهُ مِنْ آيَاتِهِ عَظِيماً، بِلا جَوَارِحَ وَلا أَدَوَاتٍ، وَلا نُطْقٍ وَلا لَهَوَاتٍ..)<sup>(()</sup>.

وهذا وجة آخرُ من تكليم الله تعالى فإنَّه ينادي عبدَه من وراء حجابِ الغيبِ فيسمعَ نداءه، والله تعالى لا يُقاسُ بخلقِهِ ولا يحتاجُ إلى جوارح النُّطُقِ وأدوات البيان.

ثم قال التَّلَيَّةُ في خطبةٍ أخرى عند وصف الملائكة الحاملين لوحيه إلى رسله:

((.. تُسَبِّحُ جَلالُ عِزَّتِه، لا يَنْتَحِلُونَ مَا ظَهَرَ فِي الْحَلْقِ مِنْ صُنْعِه، وَلا يَدَّعُونَ أَنَّهُمْ يَخَلُقُونَ شَيْئاً مَعَهُ مِمَّا انْفَرَدَ بِه<sup>(٢)</sup>، ﴿بَلْ عِبادٌ مُكْرَمُونَ لا يَسْبِقُونَهُ بِالْقُوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾<sup>(٣)</sup>، جَعَلَهُمُ

اللَّهُ فِيمَا هُنَالِكَ أَهْلَ الأَمَانَةِ عَلَى وَحْيِهِ وَحَمَّلَهُمْ إِلَى الْمُرْسَلِينَ وَدَابُعَ أَمْرِهِ ونَهْيِهِ»)<sup>(١)</sup>.

وقال الإمام التَّلَيَّلاً في تفسير قوله تعالى: ﴿كُنْ فَيَكُونُ﴾ وهو طورٌ آخرُ من كلامه العزيز:

((يَقُولُ لِمَنْ أَرَادَ كَوْنَـهُ كُنْ فَيَكُونُ، لا بِصَوْت يَقْرَعُ، وَلا بِندَاء يُسْمَعُ، وَإِنَّمَا كَلامُهُ سُبْحَانَهُ فِعْلٌ مِنْهُ أَنْشَاَهُ وَمَثْلَهُ، لَمْ يَكُنْ مِنْ قَبْلِ ذَلِكَ كَائِناً، وَلَوْ كَانَ قَدِيماً لَكَانَ إِلَهاً ثَانِياً!))<sup>(\*)</sup>.

فانظُرْ في هذا التفسير فإنَّه من كنوز العلم وطرائف الحكمة.



كان عليَّ عليه السَلِّام بحيتُ ذكرَ وحدانيَّة الله حبًّا شديداً فجعل هذا الذّكرَ فاتحةَ كلامِهِ وغايةَ مرامِهِ، ولأجل ذلك كان يقرأ في أكثر صلواته سورة التوحيد أو الإخلاص. فقد أخرج علي بن الحسين بن بابويه القمِّيَ في كتاب "التوحيد" بإسناده عن عمران بن

> (١) نهج البلاغة، خطبة ٩٠. (٢) نهج البلاغة، خطبة ١٨٤.

حُصَيْن<sup>(1)</sup> أنَّ النبيَّ <sup>ص</sup> بعث سريةُ واستعمل عليها عليَّا التَّلَيَّة فَمَا رجعوا سألهم فقالوا: كلَّ خيرٍ غيرَ أنَّهُ قَرَأَ بِنَا فِي كُلَّ صَلاة بِقُلْ هوَ اللهُ آحَدٌ! فقال (رسول الله): يا عليُّ! لِمَ فَعَلَتَ هذا؟؟ فقالُ: لِحُبِّي لِقُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ. فقال النبي<sup>ص</sup>: ((مَا أُحبَبْتَها حَتَّى أُحبَّك اللهُ عزَّ وجلُّ)<sup>(1)</sup>.

ثم فسُّر أمير المؤمنين<sup>ع</sup> هذه السورة للمسلمين لمَّا سألوه عنها، كمَّا رُوِيَ فِي تفسير "مجمع البيان" عن عبد خيرٍ، قال: سأل رجلٌ عليَّاً عن تفسير هذه السورة، فقال:

(قُلْ هوَ اللهُ أَحَدٌ: بلا تأويل عدد. الله الصَّمَدُ: بلا تبعيضِ بدَدٍ. لَمْ يَلِدُ، فيكون موروثاً هالِكَاً. ۖ وَلَمْ يُولَدُ: فيكونَ إلهاً مشَارَكاً.

(١) عمران بن حُصَيْن بن عبيد بن خلف الخزاعي من أفاضل الصحابة، أسلم عام خيبر وكان فاضلاً، وكان من أصحاب أمير المؤمنين علي عليه السلام توفي بالبصرة سنة ٥٢ ه.

وَلَمْ يَكُن لَّهُ كُفُوًا من خلقِهِ أَحَدٌ.)) (٠).

وبين التلكلا أيضا مفهوم وحدانية الله الذي جاء في هذه السورة الكريمة، كما روى ابن بابويه القمّي في كتابه "معاني الأخبار" وكتابه "التوحيد" بإسناده عن المقدام بن شُرَيْح الهانئ عن أبيه"، قال: إن أعرابياً قام يوم الجمل إلى أمير المؤمنين التكلك فقال يا أمير المؤمنين أتقول إن الله واحد؟ قال فحمل الناس عليه، قالوا يا أعرابي أما ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسم القلب؟! فقال أمير المؤمنين التكلك : دعوه فإن الذي يريده الأعرابي هو الذي نريده من القوم، ثم قال: يا أعرابي إن القول في أن الله واحد على أربعة أقسام: فوجهان منها لا يجوزان على الله عز وجل، ووجهان يثبتان فيه. الأعداد، فهذا ما لا يجوزان على الله عز وجل، ووجهان يثبتان فيه. الأعداد، فهذا ما لا يجوزان على الله عز وجل، ووجهان يثبتان فيه. وما اللذان لا يجوزان عليه: فقول القائل واحد يقصد به باب فأما اللذان لا يجوزان على واله عز وجل، ووجهان يثبتان فيه. وحمل من أناس يريد به النوع من ألمان ثلاثة، وقول القائل هو واحد من الأعداد أما ترى أنه كفر من قال ثالث ثلاثة، وقول القائل هو واحد من الناس يريد به النوع من الجنس فيفا ما لا يو

(١) راجع مجمع البيان للطبرسي، الجزء الثلاثون، ص ٢٣٢، وكتاب: "معاني الأخبار" لابن بابويه القمّيّ، ص ٥. (٢) شُرَيْح بن هانئ بن يزيد الحارثيّ، كان من خُلُص أصحاب عليّ عليه السلام (تنقيح المقال: ج٢، ص ٨٣). القائل هو واحد ليس له في الأشياء شبه كذلك ربنا، وقول القائل إنه عز وجل أحدي المعنى يعني به أنه لا ينقسم في وجود ولا عقل ولا وهم كذلك ربنا عز وجل))<sup>(1)</sup>.

وقـال التَنْبَكْلَا في بعـض خُطَبِـه: ((وَلا صَسمَدَهُ مَـنُ أَشـار إليـه وتَوَهَّمَهُ))<sup>(١)</sup>. أي ما قصدَ اللهَ تعالى مَنْ أشـار إليـه بإشـارةٍ حِسِّيَّةٍ أو وهمِيَّةٍ. والصمد هو الذي يُقْصَدُ إليه عند الحوائج.

و رُوِيَ عن علنيِّ التَّلْبَيْلاً أيضاً أنَّه قال: ((الصُّمَدُ الَّـذي ليس ف**وقه أحد**ّ))<sup>(٣)</sup>. ولا منافاة بين الأمرين، فالصَّمَدُ: هو المقصود إليه في الحوائج الذي ليس فوقه أحدٌ، جلُّ ذِكْرُهُ تَعَالى.



الزَّمَانِ أَقْوَامٌ مُتَعَمِّقُونَ فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ والآيَات مِنْ سُورَةِ الْحَدِيد إِلَى قَوْلِهِ وهُوَ عَلِيمٌ بِذاتِ الصُّدُورِ فَمَنْ رَامَ وَرَاءَ ذَلِكَ فَقَدْ هَلَكَ!))<sup>(1)</sup>.

أقول: ومن تلك الآيات قول العزيز: ﴿ هُوَ الأَوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلٌ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (الحديد: ٣). وقد فسُرِها أميرُ المؤمنين عليٌ عليه السلام في خطبه بأحسن ما ينبغي أن يُفَسُّر فقال عليه السلام: ((الْحَمْدُ للَّهِ الأَوَّلِ فَلا شَيْءَ قَبْلَهُ، وَالآخِرِ فَلا شَيْءَ بَعْدَهُ، وَالظَّاهِرِ فَلا شَيْءَ فَوْقَهُ، وَالْبَاطِنِ فَلا شَيْءَ دُونَهُ))<sup>(٣)</sup>.

وهذا الذي ذكره عليَّ من تفسير الآية هو الذي فسَّره رسول الله <sup>ص</sup> بعينه كما رواه الترمذيُّ في سننه عن النبي – صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ۔ أنه قال في أثناء دعائه: ((...أنت الأولُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ. وَأَلْتَ الآخِرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ، والظَّاهِرُ فَلَيْسَ فَوْقَكَ شَيْءٌ، والبَاطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيءٌ. الْفَضِ عَنِي الدَّيْنَ وَأَغْنِنِي مِنَ الفَقْرِ))<sup>(3)</sup>.

 (١) عاصم بن حميد (بضم الحاء) الحناط الحنفي أبو الفضل، مولى كوفي، ثقة، عين، صدوق (خلاصة الأقوال)، للحلي، ص ٢٢٠.
 (٢) أصول الكافي، للكليني، ج١، ص ٩١.
 (٣) نهج البلاغة، الخطبة ٩٦.
 (٤) سنن الترمذي، ج٥، ص ٤٤٠ وقال أبو عيسى الترمذي: هَذا حديثٌ حَسَنٌ صحيحٌ.

أقول: جاء "الظاهر" في هذا التفسير بمعنى "الغالب"، كما قال الله عـز وجـل في كتابـه الكـريـم: ﴿فَأَيَّـدْنَا الَّـذِينَ أَمَنُـوا عَلَى عَـدُوْهِمْ فَأَصْبَحُوا ظَاهِرِينَ﴾ (الصف: ١٤).

ولأمير المؤمنين عليه السلام في معنى الظاهر والباطن تفسير آخر أورده في بعض خطبه حيث قـال: ((الظُّـاهِرِ بِعَجَائِبِ تَـدْبِيرِهِ لِلنَّاظِرِينَ وَالْبَاطِنِ بِجَلالِ عِزَّتِهِ عَنْ فِكْرِ الْمُتَوَهِّمِينَ))``.

وقـال أيضـاً: ((ظَهَـرَ لِلْعُقُـول بِمَـا أَرَانَـا مِنْ عَلامَـاتِ التَّـدُبِيرِ الْمُتْقَنِ وَالْقَضَاءِ الْمُبْرَمِ))<sup>(1)</sup>.

ف المراد مـن الظهـور في هـذا الكـلام المـنير، مـا يقابـل الخفـاء والكمون، ولا منافاة بين التفسيرين، فإن لفظ الآية يشملهما.

تفسير علي لقوله تعالى ﴿ وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا 1 2 المحتضر کار

مما نُزَّلَ في سورة الحديد قوله العزيز: ﴿وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ (الحديد: ٤)، وقد أخرج إبراهيم ابن

> (١) نهج البلاغة، الخطبة ٢١٣. (٢) نهج البلاغة، الخطبة ١٨٢.

عمد الثقفي الكوفي في كتاب "الغارات" عن الحارث ابن عبد الله الأعور<sup>(1)</sup>: ((أن علياً الظَنَّلاً دخل يوماً (من أيام خلافته) السوق فقال: يا معشر اللحامين من نفخ منكم في اللحم فليس منا فإذا هو برجل موليه ظهره فقال كلا والذي احتجب بالسبع فضربه علي الظَنَّلاً على ظهره ثم قبال: يا لحام! ومن الذي احتجب بالسبع؟؟ قبال: رب العالمين يا أمير المؤمنين! فقال له: أخطأت ثكلتك أمك<sup>(7)</sup> إن الله ليس بينه وبين خلقه حجاب لأنه معهم أينما كانوا. فقال الرجل: ما كفارة ما قلت يا أمير المؤمنين؟ قال: أن تعلم أن الله معك حيث كنت. قال (اللحام): أطعم المساكين؟ قال (علي): لا إنما حلفت بغير ربك!))<sup>(7)</sup>.

ثم إن علياً عليه السلام فسر للمسلمين معيَّة الله تعالى في خطبه الجليلة فقال: ((مَعَ كُلُّ شَيْءٍ لا بِمُقَارَنَةٍ وغَيْرُ كُلَّ شَيْءٍ لا بِمُزَايَلَةٍ))<sup>(ن)</sup>.

(١) الحارث ابن عبد الله الأعور الهمداني، كان من ثقات أصحاب أمير المؤمنين
 عليه السلام، نص على توثيقه علماء الشيعة في كتب رجالهم ووثقه بعض
 العلماء من أهل السنة كابن معين وغيره.
 (٢) جاء في رواية الطبرسي في كتابه "الاحتجاج" (ص ١١٠) عبارة "يا ويُلَكَ!"
 مكان "ثكلتك أمَّك" وهذا أليق بكلام علي عليه السلام وخلُقه.
 (٣) الغارات للثقفي، ج١، ص ١١١.
 (٤) نهج البلاغة، الخطبة ١.

وقال عليه السلام: (( لَمْ يَخْلُلْ فِي الأَشْيَاءِ فَيُقَالَ هُوَ كَائِنٌ ولَمْ يَنْأَ عَنْهَا فَيُقَالَ هُوَ مِنْهَا بَائِنٌ)<sup>(()</sup>

وقال عليه السلام: ((قَرِيبٌ مِنَ الأَشْيَاءِ غَيْرَ مُلابِسٍ، بَعِيدٌ مِنْهَا غَيْرَ مُبَايِنِ))<sup>(٢)</sup>

وقبال عليه السبلام: ((لَسَيْسَ فِي الأَسْسِياء بِسوالِج وَلا عَنْهُمَا بِخارِج))<sup>(\*)</sup>

وقال عليه السلام: ((لَمْ بَقْرُبْ مِنَ الأَشْيَاءِ بِالْتِصَاقِ وَلَمْ يَبْعُدْ عَنْهَا بِافْتِرَاقِ))<sup>(1)</sup>.

أقول: كل هذه التعبيرات عن معيَّة الله سبحانه تنبئنا عن كمال إحاطته بكلَّ شيء، مِن دون قياس وتشبيه بالخلق، كما قال عليه السلام في بعض خطبه: "لَهُ الإِحاطَةُ بِكُلَّ شَيءٍ وَالْعَلَبَةُ لِكُلِّ شَيْءٍ وَالْقُوَّةُ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ"<sup>(°)</sup>

<sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة ٦٥.
 <sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة ١٧٩.
 <sup>(1)</sup> نهج البلاغة، الخطبة ١٨٦.
 <sup>(2)</sup> نهج البلاغة، الخطبة ١٦٣.
 <sup>(2)</sup> نهج البلاغة، الخطبة ٢٨.

وقبال عليه السبلام أيضاً: "لا يُشْبِهُهُ صُورَةً وَلا يُحَسَّ بِالْحَوَاسُ وَلا يُقَاسُ بِالنَّاسِ قَرِيبٌ فِي بُعْدِهِ بَعِيدٌ فِي قُرْبِهِ. فَوْقَ كُلْ شَيْءٍ وَلا يُقَالُ شَيْءٌ فَوْقَهُ أَمَامَ كُلَّ شَيْءٌ وَلاَ يُقَالُ لَهُ أَمَامٌ. دَاخِلٌ فِي الْأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ دَاخِلِ فِي شَيْءٍ، وَخَارِجٌ مِنَ الأَشْيَاءِ لا كَشَيْءٍ خَارِجٍ مِنْ شَسَيْءٍ، سُبْحَانَ مَنْ هُوَ هَكَيدًا وَلا هَكَذَا غَيْرِهِ...

هكذا كان مذهب أهل البيت عليهم السلام في صفات الله عز وجل ومذهب سلف الأمة رضي الله تعالى عنهم.

ما رُوِيَ عن عليٌّ عليه السلام من تفسير "وَجْهِ الله" 10

قد ورد ذكر وجه الله معالى شأنه ما في عدة من آيات القرآن الكريم كقوله جلَّ ذكره: فَكُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ. وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلال وَالإِخْرَامِ (الوَحْنَ قَلَ مَنْ عَلَيْهَا فَانٍ. وَيَبْقَى وَجُهُ رَبِّكَ ذُو هُوَ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكَ إِلاَ وَجُهَهُ.. (القصص: ٨٨)، فتوهَمَ بعض الناس ممن لا يعرف إشارات الكلام أن لِلْهِ سبحانه وجهاً مغايراً لذاته (كوجه الإنسان!) فزلَت أقدمهم في طريق معرفة الله وسقطوا

(١) الأصول من الكافي، ج١، ص ٨٦، وقريباً منه ذكره السيد أبو طالب من
 أنمة الزيديَّة في أماليه. (ص ١٩٠).

في مضيق التشبيه، كنَّنهم لم يسمعوا قول الله عزَّ وجلُّ: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ (الشورى: ١١).

والإمام عليِّ عليه السلام ردَّ هذا الزعمَ الباطلَ، وأبطلَ ما ذهب إليه أهل التشبيه وبيَّن وجه الحقِّ في معنى هذه الآيات. فقد أخرج محمد بن علي بن الحسين بن بابويه في كتابه "التوحيد" بإسناده عن سلمان الفارسي - رحمة الله - في حديث طويل يذكر فيه قدوم الجاثليق المدينة مع مائة من النصارى بعد وفاة النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) وسؤاله أبا بكر عن مسائل لم يجبه عنها ثم أرشد إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب التَّنَيَّلاً فسأله عنها فأجابه: ((فكان فيما سأله أن قال له: أخبرني عن وجه الرب تبارك وتعالى؟ فدعا عليًّ التَّنَيَّلاً بنار وحطب فأضرمه، فلما استعلت قال علي التَّنَيَّلاً: ((أين علي التَنَيَّلاً: ((هذه النار مُدَبَّرة مصنوعة لا يعرف وجهها وخالقها لا يشبهها ﴿وَلِلَه الْمَسْرِقُ وَالْمَعْرِبْ فَأَيْمًا تُوَلُّواً فَنَمَّ وَجْهُ اللَه} ''

> (١) سورة البقرة: ١١٥. (٢) كتاب "التوحيد" لابن بابويه القمّيّ، ص ١٨٢.

و"الوجه" في كلام العرب ربما يُسْتَعْمَل في معنى حقيقة الشيء وذاته كما يُقال: "هذا وجه الأمر وذاك وجه الرأي". وقد جاء في كلام أمير المؤمنين علي عليه السلام: "عَمِيُ وجهُ الأمرِ" <sup>(1)</sup> أي خَفِيَت حقيقته.

وقبال عليه السلام: "رَجُلٌ سَمِعَ مِنْ رَسُولُ اللهِ (صلّى اللهُ علَيْهِ وآلِهِ وَسَلَّم) شَيْئاً (حديثاً) لَمْ يَخْفَظْهُ عَلَى وَجْهِهِ" <sup>(٢)</sup> أي على أصله وحقيقته. وقال عليه السلام: "وَاسْتَظْهَرَ زَاداً لِيَوْمَ رَحِيلِهِ ووَجْهِ سَبِيلِهِ" أي جِهَتِهِ وطَرِيقِهِ.

فُوَجْهُ اللهِ ـ سبحانه وتعالى ـ ذائهُ الحيُّ الباقي، كما رُوِيَ عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال في دعائه: ((أللهم إني أسألك برحمتك التي وسعت كل شيء... وبوجهك الباقي بعد فناء كل شيء))<sup>(٣)</sup>. هذا وللوجه معان أخر تُطْلُب في مواردها.

روى محمد بن يعقوب الكليني في الكافي عن الإمام أبي عَبْدِ الله جعفر بن محمَّد الصادق قَالَ: ((بَيْنَا أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ التَّقَوَّلَا يَحْطُبُ عَلَى مِنْبَر الْكُوفَة إِذْ قَامَ إِلَيْهِ رَجُلٌ يُقَالُ لَهُ ذِعْلِبٌ ذُو لِسَان بَلِيغ فِي الْخُطَبِ شُحَاعُ الْقَلْبِ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ هَلْ رَأَيْتُ رَبَّكَ؟؟ قَالَ: وَيُلَكَ يَا ذَعْلِبُ مَا كُنْتُ أَعْبُدُ رَبِّاً لَمْ أَرَهُ! فَقَالَ: يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ! كَيْف رَأَيْتَهُ؟! قَالَ: وَيُلَكَ يَا ذَعْلِبُ لَمْ تَرَهُ الْعَيُونُ بِمُسْاهَدَةِ الْمُؤْمِنِينَ! كَيْف رَأَيْتَهُ؟! قَالَ: وَيُلَكَ يَا ذَعْلِبُ لَمْ تَرَهُ الْعَيُونُ بِمُسْاهَدَةٍ

ثم بيَّنَ له عليٌّ عليه السلام شطراً مما رأى عقله المنير وقلبه الطاهر من صفات ربه ـ حل وعلا ـ ومن جملته أن قال:

(..وَبِمُضَادَتِه بَيْنَ الأَشْيَاء غَرِفَ أَنْ لا ضدَّ لَهُ، وَبِمُقَارَئِتِه بَيْنَ الأَشْيَاء عُرِفَ أَنْ لا قَرِينَ لَهُ، صَادَ التُورَ بِالظُّلْمَة وَالْيُبْسَ بِالْبَلْلِ وَالْحَشِنَ بِاللَيْنِ وَالصَرْدَ بِالْحَرُورِ، مُوَلِّفٌ بَيْنَ مُتَعَادِيَاتِها وَمُفَرِّقٌ بَيْنَ مُتَدَانِيَاتِها، دَالَةً بِتَفْرِيقِها عَلَى مُفَرِّقِها وَبِتَأْلِيفِها عَلَى مُوَلِّفُها، وَذَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى ﴿وَمِنْ كُلُ شَيْءٍ حَلَقْنا زَوْجَيْنِ لَعَلَى مُوَلَّفَة بَيْنَ مُتَعَادِيَاتِها وَمُفَرِّق إذ

(١) سورة الذاريات: ٤٩.

الذاريات: ٤٩) فَفَرَق بَيْنَ قَبْلٍ وَبَعْد لِيُعْلَمَ أَنْ لا قَبْلَ لَهُ وَلا بَعْدَ لَهُ. شَاهِدَة بِغَرَائزِهَا أَنْ لا غَرِيزَة لِمُعْرِزُهَا، مُخْبِرَة بِتَوْقِيتِهَا أَنْ لا وَقْتَ لِمُوَقَّتِهَا، حَجَبَ بَعْضَهَا عَنْ بَعْضٍ لِيُعْلَمَ أَنْ لا حِجَابَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ حَلْقِهِ. الخبر))<sup>(1)</sup>.

أقول: وسَّع عليه السلام في كلامه معنى ما خلق الله من الزوجين (حيثما ضيقه بعض المفسرين!)<sup>(٢)</sup> ليشمل كل شيء! وهذا من دقيق تفسيره وحسن تقريره. واستدل بزوجية الأشياء على أن الله سبحانه لا ضد له ولا مثيل، وفاقاً للآية الكريمة التي قال تعالى في ذيلها: "لَعَلَّكُم تَدْكُرُونَ": أي خلقنا الأزواج كلها لتتـذكَروا فتعرفوا خالقها بالوحدانية وتعبدوه بالإخلاص له، كما قال عزَّوجل: ﴿فَفِرُوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ فَذِير مُبِينَ. وَلا تَجْعَلُوا مَعَ اللَّهِ إِلَهًا آخَرَ إِنِّي لَكُم مِّنْهُ فَذِير مُبِينَ. والان

مرز تحت محية المن من مدى

أصول الكافي، ج١، ص ١٣٨-١٣٩، وارن بينه وبين ما في نهج البلاغة،
 الخطبتين: ١٧٩ و١٨٦.
 ١٢) راجع: تفسير الكشاف للزمخشري ـ رحمة الله ـ حيث يقول: (ومن كل شيء) أي: من كل شيء من الحيوان (خلقنا زوجين) ذكراً وأنثى!

١٧ في تفسيره قوله تعالى: ﴿وَيَعْلَمُ مَا فِي الأَرْحَامِ﴾ (١)

روَى الشَّرِيْف الرَّضِيِّ فِي "نهج البلاغة" أنَّ الإمامَ عليَّا التَّلَيَّكَ خطبَ يوماً من أيام خلافته خطبةً أوماً بها إلى وصف الأتراك (أي المغول) وأخبر عن فتنتهم<sup>(٢)</sup> وكان فيما قاله: ((كَأَنِّي أَرَاهُمْ قَوْماً كَأَنُ وُجُوهَهُمُ الْمَجَانُ الْمُطَرَّقَةُ، يَلْبَسُونَ السَّرَقَ وَالدِّيبَاجَ وَيَعْتَقِبُونَ الْخَيْلَ الْعِتَاق، وَيَكُونُ هُنَاكَ اسْتِحْرَارُ قَتْلِ حَتَّى يَمْشِيَ الْمَجْرُوحُ عَلَى الْمَقْتُولِ وَيَكُونَ الْمُفْلِتُ أَقَلُ مِنَ الْمَأْسُورِ.

فَقَالَ لَهُ بَعْضُ أَصْحَابِهِ: لَقَدْ أَعْطِيتَ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ عِلْمَ الْغَيْبِ!

فَضَحِكَ التَّلَمَّلَا وَقَالَ لِلرَّجُلِ ۔ وَكَانَ كَلْبِيَّا ۔: يَا أَحَا كُلْبِ! لَيْسَ هُوَ بِعِلْم غَيْبٍ وَإِنَّمَا هُوَ تَعَلَّمُ مِنْ ذِي عِلْم. وَإِنَّمَا عِلْمُ الْغَيْبِ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا عَدَدَهُ اللَّهُ سَبْحَائَهُ بِقُولِهِ: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عَلْمُ السَّاعَة ويُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ ما فِي الأَرْحِامِ وَمَا تَلْارِي نَفْسٌ ماذا تَكْسِبُ غَداً

وَما تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ الآيَةَ ﴾<sup>(()</sup>، فَيَعْلَمُ اللَّهُ سُبْحَانَهُ مَا فِي الأَرْحَامِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْنَى وَقَبِيحٍ أَوْ جَمِيلٍ وَسَخِيٍّ أَوْ بَخِيلٍ وَسَّتَقِيِّ أَوْ سَعِيد، وَمَنْ يَكُونُ فِي النَّارِ حَطَباً أَوْ فِي الْجَنَانِ لِلنَّبِيِّينَ مُرَافِقاً. فَهَذَا عَلْمُ الْغَيْبِ الَّذِي لَا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ إِلا اللَّهُ وَمَا سَوَى ذَلِكَ فَعِلْمٌ عَلْمَهُ اللَّهُ نَبِيَّهُ صلى الله عليه وآله وسلم فَعَلَّمَنِيهِ وَدَعَا لِي بِأَنْ يَعِيَهُ صَدْرِي..)<sup>(٢)</sup>.

أقول: إن ما فسره أمير المؤمنين عليه السلام من الآية الكريمة، تفسير واسع يوافق سعة علم الله تعالى. أمَّا مَنْ تأوَّل الآية بأن الله يعلم ما في الأرحام "من ذكر وأنثى" فقد ضيَّق معنى الآية من غير دليل، وَعِلْمُ الله ــ جلَّ ذكره ـ أوسع من ذلك ﴿وَمَا يَخْفَى عَلَى اللّهِ مِن شَيْءٍ فَي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءَ﴾ (إبراهيم: ٣٨).

وما رُوِيَ عن علي علي علي علي الله سبحانه من علم الغيب فذلك مثل ما رُوِيَ عن رسول الله في هذا الأمر كما أخرجه أحمد في مسنده عن رسول الله أنه قال (تحمس لا يَعْلَمُهُنَ إلا الله (ثمَّ قرأ): ﴿ إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وِيُنَزِّلُ الْغَبْتُ وَيَعْلَمُ ما فِي الأرْحام.. الآية ﴾<sup>(ت)</sup>.

> (١) سورة لقمان: ٣٤. (٢) نهج البلاغة، الخطبة ١٢٨. (٣) مسند الإمام أحمد بن حنبل، ج٥، ص ٣٥٣.

# ١٨ في تفسيره قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ اتَّقُواْ الله وَابْتَغُواْ إِلَيهِ الْوَسِيلَةَ﴾<sup>(١)</sup>

روَى الشَّرِيْف الرَّضِيَّ فِي "نهج البلاغة" عن أمير المؤمنين علي التَّكَلَّا آلَه قال: ((إِنَّ أَفْضَلَ مَا تَوَسَّلَ بِهِ الْمُتَوَسَلُونَ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى الإِيمَانُ بِهِ وَبِرَسُولِهِ وَالْجِهَادُ فِي سَبِيلِهِ، فَإِنَّهُ ذِرْوَةُ الإِسْلام، وَكَلَمَةُ الإِخْلاصِ فَإِنَّهَا الْفَطْرَةُ، وَإِقَامُ الصَّلَاةِ فَإِنَّهَا الْملَّةُ، وَإِيتَاءُ الزُّكَاةِ فَإِنَّهَا فَرِيضَةٌ وَاجِبَةٌ، وَصَوْمُ شَهْرِ رَمَضَانَ فَإِنَّهُ جُنَّةً مِنَ الذَّكَاةِ فَإِنَّهَا فَرِيضَةٌ وَاجَبَةٌ، وَصَوْمُ شَهْرِ رَمَضَانَ فَإِنَّهُ جُنَّةً مِن النَّكَاةِ فَإِنَّهَا فَرِيضَةً وَاجَبَةٌ، وَصَوْمُ شَهْرِ رَمَضَانَ فَإِنَّهُ المُنَّانِ النَّكَاةِ فَإِنَّهَا الْملَّةُ، وَإِيتَاءُ المُقَابَ، وَحَجُ الْبَيْت وَاعَتِمَارُهُ فَإِنَّهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَيَرْحَضَانِ وَصَدَقَةُ السَّرَ فَإِنَّهَا أَنَّهُ الْمَعْرَةُ، وَصَوْمُ شَهْرِ رَمَضَانَ فَإِنَّهُ جُنَّةً مِنَ المُقَابَ، وَصَجَةُ البَيْتِ وَاعْتِمَارُهُ فَإِنَّهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَيَرْحَضَانِ وَصَدَقَةُ السَرَّ فَإِنَّهَا تَكَفَّرُ الْحَطِيَةَ، وَصَدَقَةُ الْعَلابَةِ فَوَانَهُ عَلَيْهَا الْمَالَةُ فِي وَصَدَقَةُ السَرَّ فَإِنَّهَا تَكَفَّرُ الْحَطِيَةَ، وَصَدَا اللَّهُ مَنْ الْعَالَةُ فِي الْالِيَ

أقول: الوسيلة إلى الله تعالى هي ما يَتَقَرَّبُ به العبدُ إليه، ولقد بيَّنَ أميرُ المؤمنينَ عليه السلام في هذه الخطبة المسمَّاة "بالـديباج" أفضلَ طريقِ التقرُّبِ إلى اللهِ سبحانَهُ، وهو: الإيمان بالله ورسوله،

والتعبَّد بما شرع الله من فرائض وأحكام. وأمَّا الذين يدْعون مِنْ دونِ اللهِ تعالى آلهةُ لِيَكْشِفوا عنهم الضُّرَّ أو يُحَوِّلوه عنهم ويزعمون أنها الوسائل إلى الله، فأولئـك عـن صـراط التوحيـد لنـاكبون، وعـن إخلاص العبادة لله تعالى لعادلون، كما يقول الله عز وجل:

﴿ قُل ادْعُواْ الَّذِينَ رَعَمْتُم مِّن دُونِهِ فَلاَ يَمْلِكُونَ كَشْفَ الضُّرُّ عَنكُمْ وَلاَ تَحْوِيلاً. أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا﴾ (الإسراء: ٥٦-٥٧)

(حَكَى أَبُو جَعْفَرٍ مُحَمَّدُ بْنُ عَلِيٍّ الْبَاقِرُ عليه السلام، أَنَّهُ (أي أمير المؤمنين عليّ عليه السلام) كَانَ قَالَ: (( كَانَ فِي الأَرْضِ أَمَانَانِ مِنْ عَذَابِ اللّهِ وقَدْ رُفِعَ أَحَدُهُمَا فَدُونَكُمُ الآخَرَ، فَتَمَسَّكُوا بِهِ. أَمَّا

(١) سورة الأنفال: ٣٣.

الأَمَانُ الَّذِي رُفِعَ فَهُوَ رَسُولُ اللَّهِ ـ صلى اللَّه عليه وآله وسلم ـ، وَأَمَّا الأَمَانُ الْبَاقِي فَالاسْتِعْفَارُ، قَـالَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿وَما كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَما كَانَ اللَّهُ مُعَذَّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ )). قَالَ الرَّضِيَّ: وهذا من محاسن الاستخراج ولطائف الاستنباط<sup>(۱)</sup>.

أقول: روى أبو جعفر الطبري عن ابن عباس ﷺ ما يشبه هذا الكلام، قال: ((كان فيهم أمانان: نبيُّ اللهِ والاستغفارُ، فذهبَ النبيُّ صلى الله عليه وآله وسلم وبقي الاستغفار)<sup>(٢)</sup>.

والأقرب أن ابن عبَّاسٍ قد أخذ هذا عن أمير المؤمنين عليًّ عليه السلام فقد رُوِيَ عن ابن عبّاسٍ أنَّه قال: ((ما أخذتُ من تفسيرِ القُرْآن فعَنْ عليِّ بن أبي طالب))<sup>(٣)</sup>.

فعلينا في فَقْدِ نبيِّنا وذهاب الأمن الذي كان ببركته، أن نلتجِأ إلى اللهِ وحده، ونستغفر لذنوبتا، عسى ربنا أن يغفر لنا ويدخلنا في ظلال أمنه ورحمته. مراكبت ميرمن مك

(<sup>1</sup>) نهج البلاغة، باب المختار من حِكَمِه عليه السلام: ٨٨، وقارن: تذكرة الخواصّ، لسبط ابن الجوزيّ، ص ١٢٥، وتفسير "مجمع البيان" للطبرسي، تفسير سورة الأنفال: أية ٣٣. (٢) تفسير "جامع البيان" للطبري، ج ٩، ص ٢٣٥. (٣) انظر "المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز"، لابن عطيَّة الأندلسيّ، ج١، ص ١٨.

كتَبَ أميرُ المؤمنين عليَّ عليه السلام كتاباً جامعاً للأشتر النَّخْعِيَّ<sup>(٢)</sup> حين ولأه مصرَ، رواه الشَّريْف الرَّضِي<mark>ّ في</mark> "نهج البلاغة"، وابن شُعْبَةَ الحرَّانيُّ في كتابه "تُحَفُ العُقُولِ"، وجدنا فيه هذا التفسير المنير:

(وَارْدُدْ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولَهِ مَا يُضْلِعُكَ مِنَ الْخُطُوبِ وَيَشْتَبِهُ عَلَيْكَ مِنَ الأُمُورِ، فَقَدَ قَالَ اللَّهَ سُبْحَانَهُ لِقَوْمٍ أَحَبَّ إِرْشَادَهُمْ: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهَ وَالرَّسُولَ. ﴾ فَالرَّدُ إِلَى اللَّهِ الأَخْذُ بِمُحْكَم كِتَابِهِ، وَالرَّدُ إِلَى اللَّه وَالرَّسُولَ، الأَخْذُ بِسُنَيْهِ الْجَامِعَةِ غَبْرِ الْمُفَرَّقَةِ..))<sup>(1)</sup>.

مرز تحقق تحجيز ارص معرف

(١) جزء من الآية ٥٩، من سورة النساء.
(٢) هو مالك بن الحارث الأشتر النخعي، كان من أشجع أصحاب أمير المؤمنين علي عليه السلام قال فيه بعد موته: لقد كان لي، كما كنت لرسول الله (صلى الله عليه وآله وسلم) (راجع خلاصة الأقوال، للعلامة الحلي، ص ٢٧٧).

أقول: إن عليَّا عليه السلام كان يعمل بهذا العهد في حياته السعيدة، فقد رُوِيَ أن الخوارجَ خاصموه في أمر التَّحكيم فقالوا: إنَّكَ جعلت الحُكْمَ إلى غيرِكَ وقد كنتَ عندنا أحكمَ النَّاسِ! ثمَّ ضللتَ حين حكَّمْتَ الرُّجالَ في دينِ اللهِ عزَّ وجلً! فأجابهم عليه السلام بالكتاب والسنَّةِ فقال:

((و أمًا قولكم إني جعلت الحُكْمَ إلى غيرِيَ وقد كنتُ عندكُمُ أحكمَ النَّاسِ! فهذا رسول الله \_ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم \_ قد جعل الحُكْمَ إلى سعد<sup>(1)</sup> يوم بني قريظة وقد كان من أحْكَم النَّاس، وقد قال الله تعالى: (لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ <sup>(1)</sup> فتأسَّيْت برسول الله \_ صلى الله عليه وآله وسلَّم \_ . قالوا: وهذه لك بحجتنا.

قـال: وأمًّـا قــولكم إن حكْمَتُ في ديــنِ الله الرِّجــالَ، فصا حكَمْتُ الرِّجالَ وإنما حكَمْتُ كلامَ رَبِّي الذي جعلهُ اللهُ حَكَمَاً بين أهلـهِ، وقَـدْ حكَّـم اللهُ الرَّحِـالَ في طبائرٍ فقيال: ﴿وَ مَـنْ قَتَلَـهُ مِـنْكُمْ

مُتَعَمَّداً فَجَزاءً مِثْلُ ما قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِه ذَوا عَدْلٍ مِنْكُمْ.. ﴾ (المائدة: ٩٥) فدماء المسلمين أعظم من دم طائر (أ)..) (٢).

فانظر كيف ردَّ ما تنازع فيه القوم إلى محكم كتاب الله العزيز والسنَّة النبويَّة فأتمَّ بهذا الردَ الحجَّة عليهم وقطع سبيل عذرهم فلا يبقى لهم مفرَّ، ﴿وَلاتَ حِينَ مَنَاصٍ﴾ا

٢١ تفسيره قوله تعالى: ﴿.. إِن تَنصُرُوا اللَّهَ يَنصُرُكُمْ..﴾ وقوله تعالى: ﴿مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا..﴾

قال أمير المؤمنين علي عليه السلام في خطبة له رواها الشريف الرَّضِي في "نهج البلاغة" ((...فَاللَّهُ اللَّهُ مَعْشَرَ الْعِبَادِ وَأَنْتُمْ سَالِمُونَ فِي الصَّحَة قَبْلَ السُقَم وَفِي الْفُسْحَةِ قَبْلَ الضّيقِ فَاسْعُوا فِي فَكَاكَ رِقَابِكُمْ مِن قَبْل أَنْ تُعْلَقُ رَهَائِنُهُا أَسْهُرُوا عُيُونَكُمْ وَأَصْمِرُوا بُطُونَكُمْ وَاسْتَعْمِلُوا أَقْدَامَكُمْ وَأَنْفِقُوا أَمْوَالَكُمْ وَخُذُوا مِن أَجْسَادِكُمْ

(١) إذا قتل المُحْرِمُ طائراً فجزاؤه أن يُقَوِّمَ مثله ذوا عدلٍ من المسلمين ـ كما نصِّت عليه الآية – ثم يشتري بثمنه طعاماً ويتصدَّق به كفارة لصيده في الإحرام. (٢) انظر كتاب "الاحتجاج" للطبرسي، ص ١٠٠.

فَجُودُوا بِهَا عَلَى أَنْفُسِكُمْ وَلا تَبْخَلُوا بِهَا عَنْهَا، فَقَدْ قَالَ اللهُ سُبْحَانَهُ: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا الله يَنْصُرْكُمْ وَيُثَبِّتْ أَقْدَامَكُمْ﴾(محمد: ٧)، وقالَ تعالى: ﴿مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمَ﴾ الحديد: ١١)، فَلَمْ يَسْتَنْصِرْكُمْ مِنْ ذُلٌ وَلَمْ يَسْتَقْرِضْكُمْ مِنْ قُلْ اسْتَنْصَرَكُمْ وَلَهُ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ وَاسْتَقْرَضَكُمْ وَلَهُ جُنُودُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ

أقول: ربَّما ظنَّ أحدٌ أن الله سبحانه وتعالى يبلو عباده ليعرفهم ويعلم ما في صدورهم! وهذا وهمٌ لا يليقُ بمسلم، قال أمير المؤمنين عليٍّ عليه السلام في تفسير قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُواْ أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ وَأَنَّ اللَّهَ عِندَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ (الأنفال: ٢٨):

((مَعْنَى ذَلِكَ أَنَّهُ يَخْتَبِرُهُمْ بِالأَمْوَالِ وَالأَوْلادِ لِيَتَبَيَّنَ السَّاخِطَ لِرِزْقِهِ وَالرَّاضِيَ بِقِسْمِهِ، وَإِنْ كَانَ سَبْحَانَهُ أَعْلَمَ بِهِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ، وَلَكِنْ لِتَظْهَرَ الأَفْعَالُ الَّتِي بِهَا يُسْتَحَقُ الثُوَابُ وَالْعِقَابُ..)<sup>(٢)</sup>.

> (١) نهج البلاغة، الخطبة ١٨٣. (٢) نهج البلاغة، باب المختار من حِكَمِهِ: ٩٣.

### الباب الثاني

# فيما روي عن علي ًعليه السلام من تفسير لبعض آيات الأحكام والعبادات

ما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في تعظيم أمر الصلاة

روى الشَّريفُ الرَّضِيُ عَلَّهُ فِي "نَهْج البَلاغَة": عن أمير المؤمنين عليٌّ التَّظَيَّلاً أنه قال لأصحابه:

( تَعَاهَدُوا أَمْرَ الصَّلَاةِ وَحَافِظُوا عَلَيْهَا وَاسْتَكْثِرُوا مِنْهَا وتَقَرَّبُوا بِهَا فَإِنَّهَا ﴿كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتاباً مَوْقُوناً﴾ (النساء: ١٠٣)، ألا تَسْمَعُونَ إِلَى جَوَابِ أَهْلِ النَّارِ حِينَ سُئِلُوا ﴿مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ؟ قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلِّينَ﴾ (المدَّثَر: ٤٢- ٤٣)، وإِنَّهَا لَتَحُتُ الذُنُوبَ حَتَّ الْوَرَقِ وتُطْلِقُهَا إِطْلاقَ الرِّبَقِ وَشَبْهَهَا رَسُولُ

اللَّه - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم - بِالْحَمَّة تَكُونُ عَلَى بَابِ الرَّجُلِ فَهُوَ يَغْتَسِلُ مِنْهَا فِي الْيَوْمِ وَاللَّيْلَةِ خَمْسَ مَرَّاتٍ فَمَا عَسَى أَنْ يَبْقَى عَلَيْهِ مِنَ الدَّرَنِ <sup>(()</sup>. وقَدْ عَرَف حَقُّهَا رِجَالٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ لا تَسْغَلَّهُمْ عَنْهَا زِينَةُ مَتَاعٍ ولا قُرَّةُ عَيْنِ مِنْ وَلَدٍ ولا مَالَ. يَقُولُ اللهُ سُبْحَائَهُ: ﴿رِجالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجارَةٌ ولا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ سُبْحَائَهُ: ﴿رِجالٌ لا تُلْهِيهِمْ تِجارَةٌ ولا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ الصَّلاةِ وايتاء الزَّكاة...﴾ (النور: ٣٧). وكَانَ رَسُولُ اللَّهِ - صلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآله وسلَّمَ - نُصَباً بِالصَّلاةِ بَعْدَ التَّبْشِيرِ لَهُ بِالْجَنَّةِ لِقُولِ اللَّهِ سَبْحَائَهُ: أُوامُرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصَطْبَرْ عَلَيْهَا﴾ (طه: ٣٢). وكَانَ رَسُولُ اللَّهِ مَعْلَى اللَّهِ مَالَهُ عَلَيْهِ وَآله أُوامُرُ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ بَعْدَ التَّبْشِيرِ لَهُ بِالْجَنَّةِ لِقَوْلِ اللَّهِ سُبْحَائَهُ:

أقول: رواه الكليني أيضاً في كتاب الجهاد من الكافي عن عقيل الخزاعي<sup>(٣)</sup> أنَّ أميرَ الْمُؤْمِنِينَ العُنْكَةِ كَانَ إِذَا حَضَرَ الْحَرْبَ يُوصِي لِلْمُسْلِمِينَ بِكَلِمَاتٍ فَيَقُولُ تَعَاهَدُوا الصَّلاةَ وَحَافِظُوا عَلَيْهَا

مرز <del>ترین کی پر اس</del>ری

(١) أخرج البخاري في صحيحه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال: ((أرأيتم لو أن نهراً بباب أحدكم، يغتسل فيه كل يوم خمسا، ما تقول: ذلك يبقي من درنه؟. قالوا: لا يبقى من درنه شيئا، قال: فذلك مثل الصلوات الخمس، يمحو الله بها الخطايا)). ج١، كتاب مواقيت الصلاة، باب الصلوات الخمس كفارة. (٢) نهج البلاغة، الخطبة رقم ١٩٩، ص ٣١٦ ـ ٣١٢.

(٣) عدة الشيخ الطوسي في فهرسته من أصحاب أمير المؤمنين على (ع).

وَاسْتَكْثِرُوا مِنْهَا وتَقَرَّبُوا بِهَا فَإِنَّهَا كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَاباُ مَوْقُوتاً... (ثم يحرِّضهم على الجهاد) الحديث)) <sup>(1)</sup>.

وفي رواية الكليني هذه اختلاف يسير عما رواه الشريف الرضي في نَهْج البَلاغَة.

هذا وفي تفسير قول الإمام عليه السلام: ((إِنَّهَا لَتَحُتُ اللَّنُوبَ حَتَّ الْوَرَقِ)) روى الإمام زيد بن علي التَّكَكُلَّ عن أبيه عن جده عن أمير المؤمنين عليًّ عليهم السلام أنه قال: ((الصلوات الخمس كفَّارات لما بينهُنَّ ما اُجْتُنبَت الكبائر وهي قول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَأَقِم الصَّلاَة طَرَفَي النَّهَارِ وَزُلَفًا مَّنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيَّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلَذَاكِرِينَ ﴾ (هود:١٤) ))<sup>(٢)</sup>.

١- أخرج ابن جرير الطبري في تفسيره عن علي التَّنَقِّةُ أنه
 كان يتوضًا عند كل صلاةٍ ويقرأ هذه الآية: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا

قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاة فاغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُواْ بِرُؤُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَينِ﴾ (المائدة: ٦)<sup>(١)</sup>.

وقال أبو علي الطبرسي في "مجمع البيان" عند تفسير آية الوضوء: ((معناه: إذا أردتم القيام إلى الصلوة وأنتم على غير طهر (فعليكم الوضوء)... وقيل معناه: إذا أردتم القيام إلى الصلوة فعليكم الوضوء، عن عكرمة، وإليه ذهب داود (أي الظاهري) قال: كان عليٌّ عليه السلام يتوضأ لكل صلوة ويقرأ هذه الآية. والقول الأول هو الصحيح وإليه ذهب الفقهاء كلهم وما رووه من تجديد الوضوء فمحمول على الندب والاستحباب))<sup>(٢)</sup>.

أقول: الأمر في آية الوضوء يدلّ على ترجيح الفعل على تركه وذلك مشترك بين الوجوب والندب فإذا قمنا إلى الصلوة، وكنَّا على غير طهر فعلينا أن نتوضاً وجوبا، وإن كنَّا على طهر فلنا أن نتوضاً استحباباً لقوله تعالى: فأو جاء أحَدٌ مَّنكُم مِّنَ الْغَائِطِ فَلَمْ تَجِدُواً مَاءً (المائدة: ٢) فَدَلَ كَلَامَهُ سَبَحانَهُ وتعالى على أن الوضوء واجب لمن جاء من الغائط، فوضوء من لم يحدث محمول على الاستحباب ويؤيد هذا القول ما روى عن النبيٍّ ـ صلى الله عليه

وآلمه وسملم أنه قمال: "من توضأ على طهر كتب له عشر حسنات"<sup>(1)</sup>.

٢- أخرج محمد بن الحسن الطوسي في كتاب "تهاذيب الأحكام" بإسناده عن أبي جعفر الباقر (عليه السلام) قال: ما تقولون في المسح الخفين؟ فقام المغيرة بن شعبة فقال: رأيت رسول - صلى الله عليه وآله وسلم - يمسح على الخفين. فقال علي التحكية أو بعدها؟ فقال: لا أدري! فقال علي: سبق الكتاب الخفين، إنما أنزلت المائدة قبل أن يقبض بشهرين أو ثلاثة <sup>(٢)</sup>.

٣- روى السيوطى في "الدر المنتُور عن أبي عبد الرحمن قال: قرأ الحسن والحسين (وَأَرْجُلَكُم إِلَى الْكَعْبَينِ) فسمع علي عليه السلام ذلك، - وكان يقضي بين الناس - فقال (وَأَرْجُلَكُمْ) هذا من المقدم والمؤخر من الكلام (") أقول: أخرج ابن جرير في تفسيره أصل هذا الخبر بإسناده عن

(١) راجع: جامع البيان، للطبري، ج٦، ص١٥٥. (٢) انظر: تهذيب الأحكام، ج١، ص١٠٣. وقارن بينه وبين ما رواه أبو خالد الوسطى في "مسند الإمام زيد ص ٨" عن زيد بن علي عن آبائه عن علي عليهم السلام. (٣) راجع: الدر المنثور، للسيوطي، ج٢، ص٢٦٢.

أبي عبد الرحمن (وهو عبد الله بن عمر''). وله صورة أخرى رواها أبو زرعة في كتاب "حجة القراءات" عن أبي عبد الرحمن قال: كنت أقرأ أنا والحسن والحسين قريبا من علي عليه السلام وعنده ناس فقرأنا: "وَأَرْجُلَكُمْ" فقال رَجُلٌ: "وَأَرْجُلِكُمْ" بالكسر، فسمع ذلك عليُّ عليه السلام فقال: ليس كما قلتَ. إلى آخر الخبر<sup>(1)</sup>.

٤- قــال تعــالى: ﴿... إِنْ اللّـــة يُحِــبُ التَـــوَابِينَ وَيُحِــبُ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾ (البقرة: ٢٢٢).

اخرج ابن أبي شيبة عن علي بن أبي طالب: ((أنه كان إذا فرغ من وضوئه قمال: أشهد أن لا إلـه إلا الله وأشـهد أن محمـدا عبـده ورسوله، رب اجعلني من التوابين واجعلني من المتطهرين.))<sup>(٣)</sup>



(١) انظر: جامع البيان، ج٦، ص١٢٧. (٢) انظر: حجة القراءات، لأبي زرعة (عبد الله بن محمد)، ص٢٢١. (٤) راجع: تفسير الدر المنثور للسيوطي، ذيل تفسيره للآية ٢٢٢ من سورة البقرة.

حثُّ اللهُ سبحانَه وتعالى عبادَه في كتابه على عبادتِهِ ولاسيَّما على إقامةِ الصلوات والمحافظةِ عليها فقال عَزَّ وَجَلُ: ﴿حَافِظُواْ عَلَى الصَّلُوَاتِ والصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُواْ لِلّهِ قَانِتِينَ﴾ (البقرة: ٢٣٨).

فخَصُّ الصلوة الوسطى في هذه الآية تفخيماً لشأنها وتحريضاً على حفظها، فاختلف المفسِّرون في تعيينها: فقال بعضهم: هي صلوة الفجر، وقيل هي صلوة الظهر، وقيل أنها صلوة المغرب، وقيل هي صلوة العشاء.

وروى أبو على الطبرسي في تفسيره عن أمير المؤمنين علي عليه السلام أنه قال: ((أنها صلوة العصر))<sup>(1)</sup>.

أقول: وذلك لأن صلوة العصر، قبْلَها صلوة الفجر والظهر، وبعدها صلوة المغرب والعشاف وهلي الوسطى بين الصلوات. ويؤيَّد هذا القول ما رواه أبو جعفر الطبري في تفسيره بإسناده عن عليٌّ عليه السلام قال: ((شغلونا يوم الأحزاب عن صلوة العصر حتى سمعت رسول الله صلى الله عليه (وآله) وسلم يقول: "شغلونا

(١) راجع: مجمع البيان، للطبرسي، ج ٢، ص ٢٦٢.

عـن الصـلاة الوسـطى صـلاة العصـر، مـلاً الله أجـوافهم وقبـورهم ناراً))<sup>(1)</sup>.

وأخرج الطبري بإسناده عن أبي الصهباء البكري قال: سمعت أبا الصهباء البكري يقول: سألت عليَّ بنَ أبي طالب عن الصلاة الوسطى؟ فقال: هي صلاة العصر، وهي التي فُتِنَ بها سليمان بن داود عليهما السلام<sup>(٢)</sup> . وروى الطبري أيضاً بإسناده عن رجل: أرسلني أبو بكر وعمر وأنا غلام صغير أسأله عن الصلاة الوسطى، فأخذ إصبعي الصغيرة فقال: "هذه الفجر"، وقبض التي تليها وقال: "هذه الظهر"، ثم قبض الإبهام فقال: "هذه المغرب"، ثم قبض التي تليها ثم قال: "أي صلاة بقيت؟"قلت: العصر، قال: "هي الوسطى، فقال: "أي صلاة بقيت؟"قلت: العصر، قال: "هي العصر"<sup>(٣)</sup>.

مرز تقية تكي يور على المسلوى

يجوز للمصلّي أن يفتتح في صلوته كلُّ سورة من القرآن ببسم الله الرحمن الرحيم، واسْتُثْنِيَتْ من ذلك سورة براءة لأنها نزلت من دون التسمية، وسبب ذلك أن فيها ذكر نبذ عهود المشركين بما نقضِهم ميثاقَهُم، ولا ريب أن اسم الله تعالى ووصف رحمته للعباد، سلامٌ وأمانٌ فلا يكتب في النبذ والمحاربة، ولذلك رُوِيَ عن ابن عباس عنه أنه قال: سألت عليَّ بن أبي طالب التَنْكَلا لِمَ تُكْتَب في براءة بسم الله الرحمن الرحيم؟ قال: ((لأنها أمان، وبراءة نزلت براءة بسم الله الرحمن الرحيم؟ قال: ((لأنها أمان، وبراءة نزلت براءة لأن بسم الله الموطي في "الدر المنثور"<sup>(1)</sup> والطبرسي في "مجمع البيان" ولفظه: ((إنه لم ينزَّلْ بسم الله الوحمن الرحيم على رأس سورة براءة لأن بسم الله الأمان والرحة وبراءة نزلت لرفع الأمان بالسيف عن علي عليه السلام)<sup>(1)</sup>

أقول: فإن قيل قد كتّب النّبي - صلى الله عليه وآله وسلم -إلى الكفار: "بسم الله الرحمن الرحيم" كما كتب إلى هرقـل وغيره! قلنا: إنما كان ذلك ابتداءً في غير نقضِهِم ميثاق النبيّ - صلى الله عليه

وآله وسلم \_ فلم ينبذ العهد إليهم، ولذلك أمر رسول الله أن يكتب في كتابه إلى هرقل بعد التسمية: "السلام على من ابتع الهدى" <sup>(1)</sup>، وإنما يُذْكَرُ هذا الكلامُ للدعوةِ إلى الحقِّ والإسلام، كما ذكره موسى وهارون عليهما السلام عند فرعون، في بدء دعوته إلى أمر الله عَزَّ وَجَلَّ. قال الله تعالى: ﴿فَأَتِيَاهُ فَقُولا إِنَّا رَسُولا رَبِّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلا تُعَذَّبُهُمْ قَدْ جَئْنَاكَ بِآيَةٍ مِّن رَّبُكَ وَالسَّلامُ عَلَى مَنِ اتَبَعَ الْهُدَى﴾ (طه: ٤٧).

ما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في كيفية الصلاة على
 النبي صلى الله عليه وآله وسلم

أمرَنا الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم وخطابه العظيم أن نصلي على نبيه المصطفى حصلي الله عليه وآله وسلم ـ فقال عَزَّ وَجَلٌ:

﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكُتُهُ يُصَبِّلُونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا﴾ (الأحزاب: ٥٦) فكان بعض الصحابة ـ هُ ـ يسألون رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عن كيفية الصلاة عليه، منهم عليُّ بن أبي طالب، فرُوِيَ عنه عليه السلام. أنه

قـال: ((قلـت يـا رسـول الله كيف نصـلى عليـك؟)) قـال: ((قولـوا: "اللهم صل على محمد وعلى آل محمدكما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم. انك حميد مجيد)). رواه السيوطي في الدر المنثور.<sup>(۱)</sup>

اقول: الصلاة من الله تعالى، لطفه ورافته على عباده وهي ردف لرحمته في كتابه، كما قال عَزَّ وَجَلُّ: ﴿ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رُبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ (البقرة: ١٥٧).

ومن المندوب أن يقدَّمَ المسلمُ الصلاةَ على النبيَّ - صلى الله عليه وآله وسلم - على دعوته لنفسه، كما روى الشَّريفُ الرَّضِيُّ في "نهج البلاغة" عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: ((إذا كانت لك إلى الله سبحانه حاجةٌ، فابدأ بمسألة الصلاة على رسوله - صلى الله عليه وآله وسلم - ثُمَّ سَلْ حَاجَتَكَ، فَإِنَّ اللَّهَ أَكْرَمُ مِنْ أَنْ يُسْأَلَ حَاجَتَيْنِ، فَيَقْضِيَ إِحْدَاهُمَا وَيَمْنَعَ الأَخْرَى))<sup>(1)</sup>

مرز تحت تحديد/ من مرك

 انظر: الدر المتثور، للسيوطي، ج ٥، ج ٢١٧. (٢) راجع: نهج البلاغة، الحكمة ٣٦١.

1 + 1

## ٦ ما رُوِيَ عَنْ عليٍ عليه السلام في تفسير ما يَتَعَلَّقُ بالدُّعَاءِ

قال الله العظيم في محكم كتابه:

﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ (المؤمن: ٦٠).

روى الكليني في الأصول من الكافي عن أبي عبد الله الصادق عليه السلام قبال: ((كبان أمير المؤمنين علمي عليه السلام رجلاً دعَّاءُ)<sup>(1)</sup>.

و رُوِيَ عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: ((**ال**دُّعَاءُ تُرْسُ الْمُؤْمِنِ ومَتَى تُكْثِرُ قَرْعَ الْبَابِ يُفْتَعُ لَكَ)) <sup>(٢)</sup>.

وقال عليه السلام ((الدُّعَاءُ مَفَاتِيحُ النَّجَاحِ ومَقَالِيدُ الْفَلاحِ وخَيْرُ الدُّعَاءِ مَا صَدَرَ عَنْ صِدْرٍ نَقِيْ وقَلْبٍ تَقِيِّ) <sup>(٣)</sup>.

وقال عليه السلام: ((إنَّ الْمِدْحَةَ قَبْلَ الْمَسْأَلَةِ فَإِذَا دَعَوْتَ اللَّهَ

(١) الأصول من الكافي، ج ٢، ص٤٦٨. (٢) المصدر السابق. (٤) المصدر السابق.

عَزَّ وَجَلَّ فَمَجِّدْهُ))<sup>(۱)</sup>.

أقول: هكذا تجد الدعاء بعد حمدِ اللهِ عَزَّ وَجَلٌ في سورة الفاتحة (حيث يقول العبدُ: الحمد لله رب العالمين.... ثم يسأل الله الهداية).

وَ رَوَى الشَّرِيفُ الرَّضِيُّ في " نَهْج البَلاغَةِ" عن أمير المؤمنين عليٍّ في كلام له عليه السلام أنه قال:

((اعْلَمْ أَنُ الَّذِي بِيَدِه خَزَائِنُ السَّمَاوَات والأَرْضِ قَدْ أَذِنَ لَكَ فِي الدُّعَاء، وتَكَفَّلُ لَكَ بِالإَجَابَة وأَمَرَكَ أَنْ تَسْأَلُه لِيُعْطِيَكَ، وتَسْتَرُحمَه لِيَرْحَمَكَ، ولَمْ يَجْعَلُ بَيْنَكَ وبَيْنَه مَنْ يَحْجُبُكَ عَنْهُ، ولَمْ يُلْجِئْكَ إِلَى مَنْ يَسْفَعُ لَكَ إِلَيْه، ولَمْ يَمْتَعْكَ إِنْ أَسَأَتَ مِنَ التَّوْبَة ولَمْ يُعَاجَلْكَ بِالنَّقْمَة، ولَمْ يُعَيِّرُكَ بِالإَنَابَة، (إلى أَن قَال عليه السلام:) فَإِذَا نَادَيْتَه سَمِعَ نَدَاكَ، وإذَا نَاجَيْتِه عَلَم يَمْتَعْكَ إِنْ أَسَأَتَ مِنَ التَوْبَة ولَمْ فَإِذَا نَادَيْتَه سَمِعَ نَدَاكَ، وإذَا نَاجَيْتِه عَلَم نَحْوَاكَ، فَأَفْضَيْتَ إِلَيْه فَإِذَا نَادَيْتَه سَمعَ نَدَاكَ، وإذَا نَاجَيْتِه عَلم نَحْوَاكَ، فَأَفْضَيْتَ إِلَيْه يَحْاجَتِكَ، وأَبْنَتُتُه ذَات نَفْسِكَ، ومَنْكَوْتَ إِلَيْهِ هُمُومَكَ، واسْتَحْشَفْتُهُ يَعْجَجَتَكَ، وأَسْتَعْنَتُه عَلَى أَمُورِكَ، وسَأَلْتَه مِنْ حَزَائِن رَحْمَتِه مَا لا يَقْذِرُ عَلَى إِعْطَائِه غَيْرُهُ مَنْ زِيَادَة الأَعْمَارِ، وصِحَة الأَبْدَانِ، وسَعَة يَقْدِرُ عَلَى إِعْطَائِه غَيْرُهُ مَنْ زِيَادَة الأَعْمَارِ، وصَحَةً الأَبْدَانِ مَعْتَه مَا لا يَقْدَرُ عَلَى إِعْطَائِه غَيْرُهُ مَنْ زِيَادَة الأَعْمَارِ، وَصَحَة الأَبْدَانِ مَعْتَه مَلَى أَنْهُ لَيْعَلَى أَنْتَكُمُ بَيْهُ مَنْ يَحْجُبُكَ عَنْهُمُ لَهُ مَعْتَكَ مَنْ أَنَّنَ يَسْتَعْتُكُمُ مَنْ يَعْمَعُهُ مَعْتَكَة مَنْ مَنْ يَعْمَنَه مَنْ يَعْمَة مَنْ يَعْمَعُهُ مَنْ مَنْ يَعْمَة مَعْتَى مَنْ يَعْتَابَة مَنْ يَعْمَعَه مَنْ يَعْمَى مَنْ يَنْ مَائِيْتَهُ مَعْ يَكْرَانَ وَاسْتَعْتَيْهُ مَعْرَى أَنْ أَنْ الْعُمَانِ مَنْ مَنْ عَنْ يَعْمَة مَالا لا مَا أَيْنَ مَا مَنْ أَنْ أَنْ مَا عَنْ مَنْ يَعْمَلُ مَا لَنْ فَالْمَنْ مَا عَنْ مَنْ الْعُمَارِ مَا عَنْ يَعْمَلُهُ مَا عَلَيْ مَا عَالَ مَعْتَ بَعْمَ مَنْ مَنْ يَعْمَ مَنْ مَنْ مَنْ مَائَنْ مَا مَا عَضَ مُنْ مَنْ عَلَيْ مَا عَا عَمْ مَنْ عَمْ مَنْ عَمْ مَنْ مَا مَنْ عَلَى مَا مَنْ يَعْمَعُهُ مَنْ الْعُمْ مُنْ مَا إِنْ مَائَنَ مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَنْ يَ مَائَنْ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَا عَامَا مُ مَا مُنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا

(١) الأصول من الكافي، ج٢ ، ص ٤٨٤.

النَّيَّة ورُبَّمَا أُخَرَت عَنْكَ الإِجَابَةُ لِيَكُونَ ذَلِكَ أَعْظَمَ لأَجْرِ السَّائِلِ، وأَجُزَلَ لِعَطَاء الآمل ورُبَّمَا سَأَلْتَ الشَّيْءَ فَلا تُوْتَاهُ وأُوتِيتَ خَيْراً مِنْهُ عَاجِلاً أَوْ آجِلاً أَوْ صُرِفَ عَنْكَ لِمَا هُوَ خَيْرٌ لَكَ فَلَرُبَ أَمْرٍ قَدْ طَلَبَتَهُ فِيهِ هَلاكُ دِينِكَ لَو أُوتِيتَهُ فَلْتَكُنْ مَسَأَلَتُكَ فِيمَا يَبْقَى لَكَ جَمَالُهُ ويُنْفَى

أقول: رواه أيضاً ابن شعبه في "تحف العقول" مع اختلاف يسير في بعض ألفاظه<sup>(٢)</sup>. وقد نهى أمير المؤمنين علي عليه السلام عن بعض الدعوات كقول الرجل: "اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْفَتْنَة! كما رُوِيَ عنه أنه سمع رجلاً يقول ذلك: فقال: أراك تتعود مَنْ مَالِكَ وَوَلَدِكَ! يقولُ الله عَزَّ وَجَلٌ: إِنَّما أَمُوالُكُمْ وأَوْلادُكُمْ فِتْنَةً<sup>(٣)</sup>. ولكن قل: اللَّهُمَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِنْ مُضِلاتِ الْفِتَنِ". رواه محمد بن الحسن الحر العاملي في "وسائل الشيعةً"<sup>(1)</sup> وفي رواية رواها أبو الحسن الرَّضِيُّ في "نَهْج البَلاغَة" قَالَ قَالَ أُمير المؤمنين عليه السلام:

لا يَقُولَنَّ أَحَدَكُمُ اللَّهُمَ إِنَّنِي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْفَتْنَةِ لأَنَّهُ لَيْسَ أَحَدٌ إِلا وهُوَ مُشْتَمِلٌ عَلَى فِتْنَةٍ، ولَكِنْ مَنِ اسْتَعَاذَ فَلْيَسْتَعِدْ مِنْ

مُضِلات الْفِتَن، فَإِنَ اللَّهَ سُبْحَانَهُ يَقُولُ: واعْلَمُوا أَنَّما أَمْوالُكُمْ وأولادُكُمْ فِتَنَةً. ومَعْنَى ذَلِكَ أَنَّهُ يَخْتَبِرُهُمْ بِالأَمْوَالِ والأَولادِ لِيَتَبَيَّنَ السَّاخِطَ لِرَزْقِهِ والرَّاضِيَ بِقَسْمِهِ، وإِنْ كَانَ سُبْحَانَهُ أَعْلَمَ بِهِمْ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ولَكُنَ لِتَظْهَرَ الأَفْعَالَ الَّتِي بِهَا يُسْتَحَقُّ التُوَابُ والعَقَابَ، لأَنَّ بَعْضَهُمْ يُحِبُّ الذُّكُورَ ويَكْرَهُ الإِنَاثَ وبَعْضَهُمْ يُحِبُّ تَشْمِيرَ الْمَالِ ويَكْرَهُ انْثِلامَ الْحَالِ"<sup>(1)</sup>. قال الرَّضِيُّ: وهذا من غريب ما سُمع منه في التفسير.

٧ ما رُوِي عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في تفسير آداب الصلوة قال الله عَزَّ وَجَلَّ في الذكر الحكيم: ﴿الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاتِهِمْ خَاشِعُونَ﴾ (المؤمنون:٢) إن الله سبحانه وتعالى مدح عباده المؤمنين في هذه الآية الكريمة لخشوعهم في صلوتهم، فما هو الخشوع؟ وما الفرق بينه وبين الخضوع؟

الخشوع هو التذلل والانكسار ولا فرق بينه وبين الخضوع عنـد أكثـر المفسـرين حيـث قـالوا: إنهمـا كلمتـان مترادفتـان. وقـال

(١) انظر: نهج البلاغة، الحِكَم: ٩٣.

آخرون: بينهما فرق لأن الخشوع عمل الجوارح والخضوع عمل القلب<sup>(١)</sup>. وهذا القول بعيد عن الصواب لقوله تعالى: ﴿أَلَمْ يَأْنِ لِلَّذِينَ آمَنُوا أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللَّهِ﴾ (الحديد: ١٦). فنسب الله سبحانه في هذه الآية الخشوع للقلوب كما نسبه في آية أخرى إلى بعض الجوارح فقال سبحانه: ﴿أَبْصَارُهَا خَاشِعَةٌ﴾ (النازعات: ٩).

و روى الإمام زيد بن علي بن الحسين عن أبائه عن أمير المؤمنين علي التَّلَيَّلاً أنه قال: ((أبصر رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ رجلاً يعبث بلحيته في الصلوة فقال: أما هذا فلو خشع قلبه لخشعت جوارحه))<sup>(٢)</sup>.

ففي الحديث ما يدلُّ على أنَّ الخشوع في الصلوة يكون في القلب وفي الجوارح، ولكنَّ أصل هذا الخشوع ينشأ في القلب ومن القلب يسرى إلى الجوارح، فحقيقة الخشوع في القلب: الفزع إلى كبرياء الله تعالى والإعراض عماً سواه، وفي الجوارح: ترك الالتفات والعبث كما رُوِيَ عن علي الطَّئَلَا أنه قال: ((لا تجاوز بطرفك في الصلوة موضع سجودك)) <sup>(٣)</sup>.

ومـن آداب الصـلوة قـراءة القـرآن فيهـا بالترتيـل، قـال الله العظيم: ﴿قُم اللَّيْلَ إِلا قَلِيلاً (إلى أن قال تعالى:) وَرَتَّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً﴾ (المزمَّل: ٤).

والترتيل: هو التأني في الكلام والتأنق فيه، قال الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿وَرَتُلْنَاهُ تَرْتِيلاً﴾ (الفرقان:٣٢) أي: أتينا به شيء بعد شيء بالتأني والتمهل (لتيسير فهمه وحفظه). ولـذلك روى الطبرسي في تفسير "جوامع الجامع" عن أمير المؤمنين عليٍّ التَّنْفِيلاً قال في معنى الترتيل:

((بَيِّنْهُ تِبْيَاناً ولا تَهُدَّهُ هَـذُ الشَّعْرِ ولا تَنْثُرُهُ نَثْرَ الرَّمْلِ ولَكِنْ أَفْزِعُوا قُلُوبَكُمُ الْقَاسِيَةَ ولا يَكُنْ هَمُ أَحَدِكُمْ آخِرَ السُّورَةِ)<sup>(()</sup>. ورواه أيضاً الكليني في الكافي<sup>(٢)</sup>.

و روى الطريحي <sup>(٣)</sup> في كتاب "مجمع البحرين" عن علي عليه السلام أنه قال في معنى ترتيل الفرآن هو: ((حِفْظُ الوُقُوف وبَيانُ الحُرُوف))<sup>(4)</sup>.

أقول: قراءة القرآن في الصلوة تُعَدُّ رُكْناً من أركانها، فطوبى لمن حفظ القرآن كلَّه فقرأه في صلواته بالترتيل، فقد رَوَى الإمامُ زيدُ بنُ عليَّ عن آبائه عن أمير المؤمنين عليَّ التَّلَيَّلاَ أنه قال:

((من قرأ القرآن وحفظه فظنَّ أنَّ أحداً أوتِيَ أفضل مَّمَا أُوتِيَ فَقَدْ عظَّمَ مَا حَقَّرَ الله وَحَقَّرَ مَا عظَّمَ اللهُ تَعَالى))<sup>(١)</sup>.

وهذا الحديث متَّفقٌ عليه بين الإماميَّة والزيديَّة وأهل السنة<sup>(\*)</sup>.

ومن آداب الصلوة، دعاء الاستفتاح في بدء الصلوة بعد تكبيرة الإحرام، كما رُوِيَ عن أمير المؤمنين علي الطَّخِلا أنه كان إذا استفتح صلاته قال: ((ألله أكبرُ، وَجَهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ. إِنَّ صَلُوتي وَنُسُكِي ومَحْياي وَمَماتي لِلَهِ رَبِّ العالَمين لا شريك لَهُ وبِذلِك أمرت وألا مِنَ المُسْلِمِينِ)<sup>(٣)</sup>. وَهَذَا الكلام العظيم مأخوذ من القرآن الكريم<sup>(3)</sup>.

ايمًا فرض الله تعالى على المسلمين في كلّ جُمُعَةٍ صلوةً واحدةً في جماعةٍ وهي صلوةُ الجمعةِ. يقول الله عَزُ وَجَلٌ في كتّابه:

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِي لِلصَّلَاةِ مِن يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ. فَإِذَا قُضِيَتَ الصَّلاَةُ فَانتَشِرُوا فِي الأَرْضِ وَابْتَغُوا مِن فَضْلِ اللَّهِ وَاذْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لِّعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (الجمعة: ٩ ـ ١٠).

ظاهر الآيات يدلُّ على وجوب صلوة الجمعة على كل من آمن بالله ورسوله، إلا من أخرجه دليلٌ شرعيٌّ، ولذلك قال أمير المؤمنين عليٌّ عليه السلام:

((الْجُمُعَةُ وَاجِبَةٌ عَلَى كُلْ مُؤْمَنٍ إِلا عَلَى الصَّبِيُّ والْمَرِيضِ والْمَجْنُسُونِ والشَّـنِيخ الْكَـبِيرِ والأَعْمَى والْمُسَـافِرِ والْمَـزَأَةِ والْعَبْـدِ الْمَمْلُوكِ وَمَنْ كَانَ عَلَى رَأْسٍ فَرْسَخَيْنِ). رواه ابن بابوية في كتاب "من لا يُحضره الفقيه" <sup>(١)</sup>.

فإذا شهد الجمعة من لا تجب عليه، فإنها تجزئة عن صلوة

(١) راجع: من لا يحضره الفقيه، ج١، ص٤٣١.

1.9

الظهر كما رُوِيَ عن علي عليه السلام أنه قال: ((إذا شهدت المرأة والعبد الجمعة أجزأت عنهما يعنى من صلوة الظهر))<sup>(1)</sup>.

ويُكْرَه السفر في يوم الجمعة قبل أداء الصلوة إلا لضرورة كما رُوِيَ في "نَهْج البَلاغَة" عن علي عليه السلام قال: ((لا تُسَافِرْ فِي يَوْمِ جُمُعَة حَتَّى تَشْهَدَ الصَّلاةَ إِلا فَاصِلاً فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ فِي أَمْرٍ تُعْذَرُ بِهِ))<sup>(\*)</sup>.

و وقت صلوة الجمعة ، ساعة زوال الشمس كما قال الإمام عليه السلام: ((تُصَلَّى الجمعة وقت الزوال))<sup>(٣)</sup>.

وصلوة الجمعة خطبتان وركعتان كما روي عن أمير المؤمنين عليه السلام أنه قال: ((إِنَّمَا جُعِلَتِ الْجُمُعَةُ رَكْعَتَيْنِ مِنْ أَجْلِ الْخُطْبَتَيْنِ جُعِلَتًا مَكَانَ الرَّكْعَتَيْنِ الأَخِيرَتَيْنِ<sup>(١)</sup>".

ومن أداب صلوة الجمعة، تسليم الإمام على المأمون إذا صعد المنبر، كما جاء في رواية محمد بن الحسن الطوسي بإسناده عن عليٍّ عليه السلام قال: ((من السنَّة إذا صعد الإمام المنبر أن يسلَّمَ إذا

11.

استقبل الناس))().

وعلى الناس أن يستمعوا للإمام ويُنْصِتوا حين خطبته، كما قال أمير المؤمنين عليه السلام: ((لا كَلامَ والإِمَامُ يَخْطُبُ ولا الْتِفَاتَ إِلا كَمَا يَحِلُّ فِي الصَّلاةِ))<sup>(1)</sup>.

ودونك خطبةً من خطبه الغرَّاء في إحدى الجُمَع، قال عليه السلام:

(الحمد لله ذي القدرة والسلطان والرأفة والامتنان، أحمده على تتابع النعم، وأعوذ به من العذاب والنقم، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له مخالفة للجاحدين ومعاندة للمبطلين وإقرارا بأنه رب العالمين، وأشهد أن محمدا عبده ورسوله قَفَى به المرسلين وختم به النبيين، وبعثه رحمة للعالمين، صلى الله عليه وعلى آله أجعين،

أوصيكم عباد الله بتقـوى الله الـذي هـو ولي شوابكم وإليـه مردكم ومآبكم فبادروا بذلك قبل الموت الذي لا ينجيكم منه حصن منيع ولا هرب سريع، فإنـه وارد نـازل وواقـع عاجـل، وإن تطـاول الأجـل وامتـد المهـل، وكـل ما هو آت قريب، ومن مهـد لنفسه فهو

المصيب. فتزودوا رحمكم الله اليوم ليوم الممات واحذروا أليم هول البيات، فإن عقاب الله عظيم وعذابه أليم، نار تلهب، ونفس تعذب، وشراب من صديد، ومقامع من حديد، أعاذنا الله وإياكم من النار ورزقنا وإياكم مرافقة الأيرار وغفر لنا ولكم جميعا إنه هو الغفور الرحيم .

إنَّ أَحْسَنَ الحديث وأبلغَ الموعظةِ كتابُ اللهِ (ثم تعوَّذ بـالله، وقـرأ سـورة العصـر، ثم قـال): جعلنـا الله وإيـاكم ممـن تسـعهم رحمتـه ويشملهم عفوه ورأفته، وأستغفر الله لي ولكم.

(ثم جلس يسيرا، ثم قام، فقال):

الحمد لله الذي دنا في علوه وعلا في دنوه وتواضع كل شيء لجلاله واستسلم كل شيء لعرته وخضع كل شيء لقدرته، وأحمده مقصرا عن كنه شكره وأومن به إذعانا لربوبيته وأستعينه طالبا لعصمته وأتوكل عليه مفوضا إليه، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إلها واحدا أحدا فردا صمدا وترا لم يتخذ صاحبة ولا ولدا، وأشهد أن عمدا عبده المصطفى ورسوله المجتى وأمينه المرتضى أرسله بالحق بشيرا ونذيرا وداعيا إليه بإذنه وسراجا منيرا فبليغ الرسالة وأدي الأمانة ونصح الأمة وعبد الله حتى أتاه اليقين فصلًى الله عليه في الأولين وصلًى الله عليه في الآخرين وصلى الله عليه يوم الدين. أوصيكم عباد الله بتقوى الله والعمل بطاعته واجتناب معصيته فإنه من يطبع الله ورسوله فقـد فـاز فـوزا عظيمـا، ومـن يعـص الله ورسوله فقد ضل ضلالا بعيدا وخسر خسرانا مبينا))<sup>(۱)</sup>.

ومن السنّة أن يقرأ الإمام في الركعة الأولى من صلوة الجمعة، سورة الجمعة وفي الركعة الثانية، سورة المنافقين كما رُوِيَ عن ابن رافع<sup>(٢)</sup>: ((**أن أمير المؤمنين علياً عليه السلام كان يقرأ في الجمعة في** الأولى الجمعة وفي الثانية المنافقين))<sup>(٣)</sup>.

أقول: كلَّ ما ذكرت في هذا الفصل من بيان أحِكام الجمعة، إنما أخذته من كتب الشيعة ومداركهم، وأنت تجد أكثره في كتب أهل السنة ومآخذهم، فالحمد لله على الوفاق.



 (۱) مستدرك نهج البلاغة، لكاشف العطاء، ص ٦٧ و ٦٨. والخطبة موجودة في كتاب "مصباح المتهجّد" للشيخ أبي جعفر الطوسي: ص ٣٨٤ – ٣٨٦، برواية جابر الجعفي عن أبي جعفر الباقر عن علي بن أبي طالب عليهم السلام.
 (٢) هو عبيد الله بن أبي رافع كان كاتبا لعلي عليه السلام ومن خواصه له كتاب "قضايا أمير المؤمنين عليه السلام".
 انظر: جامع الرواة للأردبيلي، ج١، ص٢٧٥.
 (٣) راجع: وسائل الشيعة، ج٤، ص٢٧٨.

عزائم السجود في القرآن عند عليٍّ عليه السلام ٩

اختلف الفقهاء في عزائم السجدة في القرآن فرُوِيَ عن أمير المؤمنين عليه السلام أنـه قـال: عـزائم سـجود القـرآن أربـع: ((ألم السجدة، حم السجدة، والنجم، واقرأ باسم ربك الذي خلق))<sup>(1)</sup>.

و رُوِيَّ مثله عن أبي عبد الله جعفر بن محمد عليهم السلام قال: ((العزائم الم تنزيل، وحم السجدة، والنجم وإقرء باسم ربك، وما عداها في جميع القرآن مسنون وليس بمفروض))<sup>(\*)</sup>.

أقول: فآيات العزائم هي:

١- ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا الَّذِينَ إِذَا ذُكْرُوا بِهَا خَرُوا سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَهُمْ لا يَسْتَكْبِرُونَ (السجدة: ١٥).
 ٢. ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَالْقَمَرُ الْ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَالْقَمَرُ الْ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَالْقَمَرُ الْسَجدة: ١٥).
 ٢. ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسِ وَالْقَمَرُ لا تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلا لِقَمَر وَاسْجُدُوا لِللَّهُ اللَّذِي خَلَقَهُ إِنَّا مَ وَالْقَمَر اللَّ الْمَا وَاللَّهُ اللَّهُ الْعَادِ وَالشَّمْسِ وَلا لِلْقَمَر وَاسْجُدُوا لِللَّهُ اللَّذِي خَلَقَهُ مَا إِن كُنتُمُ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (وصلت: ٣٧).
 ٣. ﴿ فَاسْجُدُوا لِلَهِ وَاعْبُدُوا ﴾ (النجم: ٦٢).
 ٣. ﴿ فَاسْجُدُوا لِلَهِ وَاعْبُدُوا ﴾ (النجم: ٦٢).

(۱) راجع: مسند الإمام زيد، ص۱۵۰. (۲) انظر: وسائل الشيعة، ج٤، ص٨٨١.

فمن قرأ آيةً من هذه الآيات في صلوته فعليه أن يسجد ثم يقوم فيتابع قراءته أو يقوم فيركع. فقد روى أحمد بن عيسى بن زيد عن أبائه الكرام عن أمير المؤمنين عليٍّ عليه السلام أنَّه قال:

((كان صلى الله عليه وآله وسلم يقرأ في فجر الجمعة "تنزيل السجدة" ثم يسجد بها.. الحديث))<sup>(١)</sup>.

وقال أحمد بن عيسى عليه السلام: ((قرأ عليٌّ عليه السلام سورة النجم في صلوة الفجر فلما قرأ السجدة في آخر السورة سجد ثم قام فقرأ" إذا زُلْزِلَتِ الأرضُ" ثم كبَّر وركع))<sup>(\*)</sup>.

ومـن أراد معرفـة تفصـيل الأقـوال في هـذه السـنة وفروعهـا فليراجع كتب الفقه.



روى زيدُ بن عليٌّ عن أبيه عن جده عن أمير المؤمنين عليهم

(۱) راجع: أمالي أحمد بن عيسى، ج۱ ، ص۱۷۲. (۲) راجع: أمالي أحمد بن عيسى، ج۱ ، ص۱۷۲.

السلام قال<sup>(1)</sup>:

((لا تبدعنَّ صلوة ركعتين بعد المغرب في سفرٍ ولا حضرٍ فإنَّهما قول الله تعالى: " وَأَدْبَارَ السُّجُودِ" <sup>(1)</sup>. ولا تدعنَّ صلوة ركعتين بعد طلوع الفجر قبل أن تصلي الفريضة في سفر ولا حضر فهي قول الله عَزَّ وَجَلٌ "وَإِذْبَارَ النُّجُومِ" ))<sup>(1)</sup>.

وقال أبو على الطبرسي في "مجمع البيان" عند تفسير قوله تعالى: "وَأَذْبَارَ السُّجُودِ": فيه أقوال أحدها أن المراد به ركعتان بعد المغرب و"إِذْبَارَ النُّجُومِ" ركعتان قبل الفجر عن عليٍّ بن أبي طالب عليه السلام. <sup>(1)</sup>

وقال ابن جرير الطبري في تفسيره: بإسناده عن ابن عباس قال قال لي رسول صلى الله عليه (وآله) وسلم: "يا ابن عباس ركعتان بعد المغرب أدبار السجود" <sup>(ه)</sup>. أقول: إن الله تعالى أمر تبيه (صلى الله عليه وآله وسلم) في

(۱) راجع: الاعتصام بحبل الله المتين، لقاسم بن محمد، ج۲، ص.۹۰
 (۲) سورة ق: ٤٠
 (۳) سورة الطور: ٤٩
 (۳) سورة الطور: ٤٩
 (٤) انظر: مجمع البيان، الجزء السادس والعشرون، ص.۱۸۱
 (٥) راجع: جامع البيان، الجزء السادس والعشرون، ص.۱۸۱

كتابه بالتسبيح في الليل والفجر فقال عزَّ من قائل: ﴿وَمِنَ اللَّيْلَ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ السُجُودِ وقال جل وعلا: ﴿وَمِنَ اللَّيْلَ فَسَبِّحْهُ وَإِذْبَارَ النَّجُومِ (الطور: ٤٩)، وإنَّ كثيرا ما أمر الله سبحانه بتسبيحه في كتابه ومراده إقامة الصلوة لأن فيها التسبيح له، كقوله بتعالى: ﴿وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأَصِيلاً (الأحزاب: ٤٢) وقوله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿فَسُبْحَانَ اللَّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ (الروم: ١٧). فالمراد من التسبيح بعد السجود، نافلة المغرب التي يؤتى بها بعد الفريضة والمراد من التسبيح وإذبارَ النُجُوم، نافلة المعرب التي يؤتى بها بعد بها قبل فريضة كما فَسَّرهما علي التَيْكَان ، وروى ابن عباس شُه عن الني (صلى الله عليه وآله وسلم).



إن الله ـ تعـالى ذكـره ـ جعـل أمـر الزكـوة قرينـاً للصـلوة في مواضع كثيرة مـن كتابـه وجعـل بينـهما الصـلة الشـرعية فـلا تقبـل إحداهما إلا بالأخرى، كما رُوِيَ عن أمير المؤمنين عليٍّ عليه السلام أنَّـه قـال لابنـه الحسـن عليـه السـلام حين حضـرته الوفـاةُ: ((أوصيك

بإيتاء الزكوة عند محلها فإنها لا تُقْبِل الصلوة مَّن مَنَعَ الزكوة))``.

فعلى المسلم أن يؤدِّي زكوة ماله (إذا بلغ النصاب) بطيب نفسه، كما عليه أن يصلّي لله تعالى بالإخلاص له. قبال الله عَزَّ وَجَلُ: ﴿وَمَا أُمرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفًاء وَيُقِيمُوا الصَّلاةَ وَيُؤَثُوا الزَّكَاةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقَيْمَةِ﴾ (القيمة:٥).

وَ رَوَى الشَّرِيفُ الرَّضِيُّ فِي " نَهْج البَلاغَةِ" عـن عليٌّ أمـير المؤمنين <sup>ع</sup> أنَّه قال:

(إِنَّ الزَّكَاةَ جُعِلَتْ مَعَ الصَّلاةِ قُرْبَاناً لأَهْلِ الإِسْلامِ فَمَنْ أَعْطَاهَا طَيِّبَ النَّفُسِ بِهَا فَإِنَّهَا تُجْعَلُ لَهُ كَفُارَةُ ومِنَ النَّارِ حِجَازاً ووِقَابَةً))<sup>(1)</sup>.

أقول: ملازمة الصلوة والركوة أمرٌ ظاهرٌ في كتاب الله تعالى وفي سنَّةِ نبيِّهِ<sup>ص</sup> فقد روى أحدين عيسى بسنده عن زيد بن عليٌ عن آبائه عن عليَّ<sup>ع</sup>، قال قَالَ رحول الله<sup>ص</sup>: ((لا تتمُّ الصلوةُ إلا بزكوةٍ، ولا تُقْبَل صدقة من غلول))<sup>(٣)</sup>.

وروى المناوى (من أهل السنة) في كتابه "كنوز الحقائق" عن

النبي<sup>ّص</sup> قال: ((لا تقبل صلوة من لا يؤدي الزكوة))<sup>(').</sup> وقال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَنفقُواْ من طَيَّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ الأَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُواُ الْحَبِيثَ مَنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسَّتُم بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَن تُعْمِضُواْ فِيهِ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ حَمِيدٌ ﴾ (البقرة: ٢٦٧)

وأخرج ابن جرير عن علي بن أبي طالب في قوله ﴿يا أيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم﴾ قال: من الذهب والفضة ﴿و مما أخرجنا لكم من الأرض﴾ قال: يعني من الحب والتمر وكل شيء عليه زكاة<sup>(٢)</sup>.



(٣) انظر: كتاب كنوز الحقائق في حديث خير الخلائق، لعبد الرؤوف المناوي (طبع بهامش الجامع الصغير، ج٢، ص١٦٠).
(١) راجع تفسير الطبري وتفسير الدر المنثور للسيوطي ذيل تفسير الآية المشار إليها من سورة البقرة.

قال الله تبارك وتعالى: ﴿يَا آَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبُّكُمُ الَّذِي حَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ أَيَّامًا مَّعْدُودَات فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مَّنْ أَيَّام أَخَرَ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَدْيَةٌ طَعَامُ مَسْكِينِ فَمَن تَطُوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَهُ وَأَن تَصُومُواً خَيْرٌ لَكُم إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ. شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنزِلَ فِيه القُرْآنُ هُدًى لَكُم إِن كُنتُم تَعْلَمُونَ. شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنزِلَ فِيه القُرْآنُ هُدًى وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِّنْ أَيَّام أَخَرَ وَعَلَى اللَّهُونَ خَيْرٌ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِّنْ أَيَّام أَخَرَ يَرِيدُ اللَّهُ مِنْكُمُ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعَدَّةً مِنْ أَيَّام أَخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ عَنْ أَيْمَ أَنْفَرُ عَانَ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةً مِنْ أَيَّام أَخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ إِنْ عَدُمَ وَمَن كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةً مِنْ أَيَّام أَخَرَ يُرِيدُ اللَّهُ بَكُمُ الْيُسُرَ

فما أبين هذه الآيات أن نظر فيها؟ ومع ذلك نحن نحتاج إلى جواب بعض الأسئلة حول هذه الآيات، كقوله تعالى: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فَمن هم؟ وهل يجوز تفريق أيَّام القضاء أم لا؟ وماذا وجب على من أفطر يوماً من شهر رمضان عامداً بغير عذرٍ؟ وماذا على الذي أفطر في شهر رمضان ناسياً؟ وماذا على الذين أسلموا في منتصف شهر رمضان، من الصوم؟ نحن نجيب هذه الأسئلة مستدلاً بما رُوِيَ عن أمير المؤمنين عليَّ عليه السلام فنقول:

17.

أما الجواب عن السؤال الأول: أي عن تفسير قوله تعالى: (وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ): فقد أخرج أبو جعفر الطبري في تفسيره عن عليِّ بن أبي طالب التَّنَكِّلاً في قوله تعالى: (وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ) قال: ((الشيخ الكبير الذي لا يستطيع الصوم، يفطر ويطعم مكان كل يوم مسكينا))<sup>(۱)</sup>.

وفي مسند الإمام زيد بن عليّ عن أبيه عن جدَّه عن أمير المؤمنين عليَّ <sup>عليهم السلام</sup> قال: ((لما أنزل الله عَزَّ وَجَلٌ فريضة شهر رمضان ... أتى شيخ كبير يتوكأ بين رجلين فقال يا رسول الله هذا شهر رمضان مفروض ولا أطيق الصيام. فقال رسول صلى الله عليه وآله وسلم: اذهب فأطعم عن كل يوم نصف صاع للمساكين))<sup>(٢)</sup>.

أقول: حكم العجوز في هذه المسألة ملحق بالشيخ وأمرهما سواء.

وأما عن السؤال الثاني (أي صيام أيام القضاء) فروى أحمد بن عيسى بن زيد في أماليه عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب التخلاق أنه قال: ((قضاء رمضان متتابعا وإن فرَّقته أجزاك))<sup>(٣)</sup>

أقول: هذا القول يوافق إطلاق الآية قبال الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿فَعِدَّةٌ مَّنْ أَيَّامٍ أُخَرَ﴾ من دون التقييد بـ "المتتابعات" وإذا صام الصائم متتابعا (على قياس أيام رمضان) فذلك أفضل.

وأما عن السؤال الثالث (أي عمن أفطر يوما من شهر رمضان عامداً بلا عذر) فرُوِيَ في مسند زيد بن علي التَمَلِيَّلاً عن أمير المؤمنين عليِّ التَمَلِيَّلاً أنه قال:

((جاء رجل إلى رسول الله ص في شهر رمضان فقال: يا رسول الله إني قد هلكت! قال: وما ذلك؟ قال: باشرت أهلي فغلبتني شهوتي حتى فعلت! فقال - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: هل تجد عتقاً؟ قال: لا والله ما ملكت مخلوقاً قطً. قال - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم : فصم شهرين متتابعين. قال: لا أطيقه. قال - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم -: فانطلق فأطعم ستَّين مسكيناً. قال: لا والله لا أقوى عليه. قال فأمر له رسول الله ص بخمسة عشر صاعا لكل مسكين مد<sup>ّ(1)</sup> فقال: يا رسول الله والذي بعثك بالحق نبيًا ما بين لابتيها أهل بيت أحوج إليه منَّا! قال - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم -: فائطلِق وكُلُّهُ أنت وعيالُكَ))<sup>(1)</sup>.

أقول: وقد روى هذا الحديث من الإماميّة: ابن بابويه في "من لا يحضره الفقيــه"<sup>(١)</sup> ومــن أهــل السـنَّة البخــاريُّ في صــحيحه<sup>(٢)</sup> باختلاف يسيرٍ بألفاظه.

ومن فقه الحديث أنَّ هذه الكفَّارة تُخَفُّفُ على قدر صاحبها.

وامًّا عن السؤال الرابع (أي عمَّن أفطر في شهر رمضان ناسياً) فقد روى النُّعمان بن محمَّد في كتاب "دعائم الإسلام" عن علي الطَّكْلَا قال في قوله الله تعالى ﴿.. رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنَا..﴾ (البقرة: ٢٨٦): ((اُسْتُجيب لهم ذلك في الذي ينسى فيفطر في شهر رمضان))<sup>(٣)</sup>.

وأمًّا عن السؤال الخامس (أي عمَّن أسلم في منتصف شهر رمضان) فقد روى الكُلَيْنِيُّ في "الفروع من الكافي" بإسناده عن جعفر بن محمَّد عن آبائه عليهم السلام: ((أَنَّ عَلِيّاً صَلَوَاتُ اللَّهِ عَلَيْهِ كَانَ يَقُولُ فِي رَجُلٍ أَسْلَمَ فِي نِصِّفٍ شَهْرٍ رَمَضَانَ إِنَّهُ لَيْسَ عَلَيْهِ إِلا مَا يَسْتَقْبِلُ))<sup>(4)</sup>.

۱۳ مما روي عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام فيما يتعلَّق بآي الحجّ

۱ قال الله تبارك وتعالى في كتابه العزيز:

﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْت وُضِعَ لِلنَّـاسِ لَلَــذِي بِبَكَــةَ مُبَارَكًـا وَهُــدًى لِّلْعَالَمِينَ. فيه آيَات بَيَّنَات مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا وَلِلّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيَّ عَنِ الْعَالَمِينَ ﴾ (آل عَمران: ٩٦ ــ ٩٧).

أخرج ابن جرير الطبري في تفسيره بسنده عن خالد بن عرعرة: ((أنَّ رجلاً قام إلى عليَّ فقال: ألا تخبرني عن البيت؟ أهو أول بيت وُضِعَ في الأرض؟ فقال (عليِّ): لا ولكن هو أول بيت وضع في البَرَكَةِ، مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ، وَمَن دَخَلَهُ كَانَ آمِنًا... الحديث))<sup>(1)</sup>.

وفي رواية أخرى للطبري أيضاً. ((ثنا محمد بن جعفر، قال: ثنا شعبة، عن سمائة قال: سمعت خالب ابن عرعرة قال: سمعت عليًا، وقيل له: إنَّ أوَّلُ بَيْت وُضع لِلنَّاسِ لَلَذِي بِبَكْةَ هو أول بيت كان في الأرض؟ قال: لا! فأين كان قوم نوح؟ وأين كان قوم هود؟ قال: ولكنَّه أولُ بيت وضع لِلنَّاسِ مُبَارَكاً وَهُدَىً)<sup>(٢)</sup>.

أقبول: مسراده عليه السلام: كمان البيتُ أوَّلَ مسجدٍ وُضِعَ للنَّاس كما رواه أبو ذرَّ ـ هُنَه ـ عن الـنبيِّ ـ صلَّى الله عليه وآلـه وسلَّم – قال: ((قلتُ يا رسول الله!، أيُّ مسجدٍ وُضع أوَّلُ ؟ قال: المسجدُ الحرامُ. قال: ثم أيُّ؟ قال: المسجدُ الأقصى.. الحديث))<sup>(()</sup>.

وأخرج أيضاً ابن جرير الطبري بإسناده عَنِ الحَارِثِ عَنْ عَلِي بن أبي طالب التَنْكِلا قالَ: قالَ رسولُ الله صلى الله عليه وآله وسلم: ((مَنْ مَلَكَ زَاداً وَرَاحِلَةً تُبَلَغُه إلى بَيْت الله وَلَمْ يَحُجَّ فلاً عَلَيْهِ أَنْ يُموت يَهُودياً أو نَصْرَانِياً وذَلِكَ أَنَ اللهَ يَقُولُ في كِتَابِهِ: ﴿وَلَلّه عَلَى النَّاسِ حِجُ الْبَيْت مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ الله عَنِي عَنِ العَالَمِينَ ﴾ )) <sup>(1)</sup>. والحديث أخرجه الترمذي في سننه أيضاً بسنده عن الحارث عن علي<sup>(1)</sup>.

اقول: (مَنْ كَفَرَ) أي من جَحْدَ فَرْضَهُ، وَالْكَرَ وَجُوبَه فَمَاتَ، فهو كاليهود والنَّصارى الذين ماتواعلى غير ملَّة الإسلام، لأنَّ إنكارَ الضَّرُورِيُّ كُفْرٌ. مُرَ*رِّيْتَ فَيْرَ*مْنِ

٢\_ وفي مسند زيد بن علي بن الحسين عن أبيه عن جدٍّهِ عن

(٢) المصدر السابق. (٣) المصدر السابق: ج٣، ص ١٧. (٤) الجامع الصحيح للترمذي، ج٣، ص ١٧٦.

علي أمير المؤمنين عليهم السلام في قول الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِن شَعَآئِر اللهِ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أَوِ اعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطُوُّفَ بِهِمَا وَمَن تُطُوَّعَ خَيْرًا فَإِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة: ١٥٨)، قال: ((كان عليهما أصنامٌ فتحرَّج المسلمونَ من الطواف بينهما لأجلِ الأصنام فأنزل الله عَزَّ وَجَلَّ لئلاً يكونَ عليهِمُ حرجٌ في الطواف من أجل الأصنام.))<sup>(1)</sup>.

أقـول: إن الطـواف بـين الصـفا والمـروة مـن أركـان الحـجّ وواجباته، ومع ذلك قال تعالى: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطُوَّفَ بِهِمَا﴾ فبيَّن الإمام التَظْيَلاً سبب ورود هذا التعبير في كلامه الله سبحانه.

٣- وفي مسند زيد بن علي عن أمير المؤمنين علي عليهم السلام الله قال: ((لما نزل قوله تعالى: ﴿وَلَلَه عَلَى النَّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً قام رَجلٌ إلى النبيُّ صَلَى الله عليه وآله فقال: من استَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً قام رَجلٌ إلى النبيُّ صَلَى الله عليه وآله فقال: يا رسول الله! الحجُ واجل علينا في كُلُ سنة؟ أو مرَّةً واحدةً في الدَّهْرِ؟ فقال النبيُّ صَلَى الله واحدةً في كُلُ سنة عليه وكر قلل في كُلُ سنة عليه وكر قلل فقال: يا رسول الله! الحجُ واجل علينا في كُلُ سنة أو مرَّةً واحدةً في الدَّهْرِ أو فقال النبيُ صلى الله عليه وآله: يَلْ مرَّةً واحدةً ولا قل أو مرَّةً واحدةً في كُلُ سنة أو مرَّةً واحدةً في كُلُ سنة أو مرَّةً واحدةً في أو كُلُ سنة أو مرَّةً واحدةً في كُلُ سنة أو مرَّةً واحدةً في أو أو فل أو أو فل أو ف

أقول: أخرج هذا الحديث عدةً من أهل السنَّة أيضاً منهم

(۱) مسند الإمام زيد، ص ۲۲٦. (۲) المصدر السابق: ص ۲۲۲ – ۲۲۳.

177

النسائي في سننه بسنده عن أبي هريرة قال: خَطَبَ رَسُولُ اللّهِ صلى الله عليه وسلَّم النّاسَ فَقَالَ: ((إنَّ اللّهَ عَزَّ وَجَلَّ قَدْ فَرَضَ عَلَيْكُمُ الْحَجّ)) فَقَالَ رَجُلٌ: فِي كُلَّ عَامٍ؟ فَسَكَتَ عَنْهُ حَتِّى أَعَادَهُ ثَلاَتْا! فَقَالَ: ((لَوْ قُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ وَلَوْ وَجَبَتْ مَا قُمْتُمْ بِهَا. ذَرُونِي مَا تَرَكُتُكُمْ فَإِنَمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِكَثْرَة سُوَّالِهِمْ وَاخْتِلَافِهِمْ عَلَى أَلْبِيَائِهِمْ فَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بِالشَيْءِ فَخُذُوا بِهِ مَا اسْتَطَعْتُمْ وَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ))<sup>(1)</sup>.

و رُوِيَ أيضاً في مسند زيد بن علي عن أمير المؤمنين عليًّ عليه السلام أنَّه قال: ((قال رجلٌ: يا رسول الله! فالعمرةُ واجبةٌ مثلُ الحجِّ؟ قال لا، ولكن إن اعتمرتَ خيراً لكَ))<sup>(٢)</sup>.

أقول: فإن قيل فإن الله تعالى يقول: ﴿وَأَتِمُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَهِ .. الآية) (البقرة: ١٩٦)، فأمر الله عَزَّ وَجَلُ بالعمرة وأمرُ الله يَدلُ على الوجوب! قلتُ: إنما أمر سبحانه بالإتمام ولم يأمر بالابتداء والإنشاء، كما في قول الله عَزَ وَجَلٌ: ﴿يُوفُونَ بِالنَّذْرِ.. الآية؟ (الإنسان: ٧) حيث أوجب سبحانه الإيفاء ولم يوجب إنشاء النَّذر.

(١) سنن النسائي، كتاب مناسك الحج، باب وجوب الحجّ، ج٣، ص ١١٠
 - ١١١.
 (٢) مسند الإمام زيد، ص ٢٢٣.

ويؤيده ما رواه الترمذيُّ عن جابر ـــ ﷺ ــ أنَّ النبيُّ صلَّى الله عليه (وآله) وسلَّم سُئِلَ عـن العمرة أواجبةٌ هـي؟ فقـال: ((لا وأن تعتمروا هو أفضل))<sup>(1)</sup>.

وأخرج الطبري في تفسيره بسنده عن أبي صالح الحنفي قال: قـال رسـول الله ـ صـلَى الله عليـه وآلـه وسـلَم ـ: ((الحـجُ جِهَـادٌ، والعُمْرَةُ تَطَوَّعٌ))<sup>(٢)</sup> .

٤ـ وقال الله تعالى: ﴿ الْحَجُ أَشْهُرُ مَعْلُومَاتٌ ... الآية ﴾ (البقرة.: ١٩٧):

رُوِيَ في كتاب "الاعتصام بحبل الله" عن عليَّ التَّلَيُّكُمُ أَنَّه قال: ((إنَّ أُسْهِرَ الحَــجُ شــوَّال وذو القعــدة، والعشـر الأوَّل مــن ذي الحجَّة))<sup>(\*)</sup>.

(٣) الجامع الصحيح للترمذي، كتاب الحج، باب ما جاء في العمرة، ج٣، ص ٢٧٠٠، وقال أبو عيسى (الترمذي): هذا حديث حسن صحيح، وهو قول معض أهل العلم قالوا العمرة ليست بواجبة وكان يقال هما حجان: الحج الأكبر يوم النحو والحج الأصغر العمرة. وقال الشافعي العمرة منة..الخ.
 (١) تفسير الطبري، ج٣، ص ٢١٢.
 (٢) الاعتصام بحبل الله، للقاسم بن محمد (من أتمة الشيعة الزيدية)، ج٣، ص ٣٣.

٥- وقال الله عَزُّ وَجَلَّ: ﴿وَأَذَانٌ مِّنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الأَكْبَرِ.. الآيةَ﴾ (التوبة: ٣).

وقد تظاهرت الأخبار عن أمير المؤمنين علي عليه السلام أن يوم الحج الأكبر هو يوم النَّحُر كما رواها ابن جرير الطبري في تفسيره، وهو المروي عن رسول الله - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم -قال: ((ثنا محمد بن جعفر، قال: ثنا شعبة، عن عمرو بن مرة، عن مرة الهمدان، عن رجل من أصحاب النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: قام فينا رسول الله على ناقة حمراء مخضرمة، فقال: أتدرون أي يوم يومُكُم ؟ قالوا: يوم النَّحْرِ، قال: صدقتم يوم الحج الأكبر.))<sup>(1)</sup>.

٦- وقال الله عَزَّ وَجَلُ: ﴿ فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجُ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامَ ثَلاثَةِ أَيَّامٍ فِي الْحَجِ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ بِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةً .. الآية (البقرة: ١٩٦)

روى السيوطي في الدر المنثور قال: ((أخرج عبد الرزاق وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم والبيهقي عن علي بن أبي طالب ﴿فصيام ثلاثة أيام في الحج﴾ قال: ((قبل التروية يوم، ويوم التروية، ويوم عرفة، فإن فاتته صامهن أيام التشريق)).

(١) انظر تفسير الطبري: ج١٠، ص ٧٣.

١ قال الله العظيم في كتابه:

﴿الْفِرُواْ خِفَافًا وَثَقَالاً وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لْكُمْ إِن كَنتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ (التوبة: ٤١).

روى الكُلَيْنِيُّ في الفروع من الكافي بإسناده عن الأصبغ بن نُباتةً <sup>(١)</sup> قال: قال أميرُ المؤمنين عليٌّ عليه السلام: ((كُتَبَ اللَّهُ الْجِهَادُ عَلَى الرِّجَالِ والنِّسَاءِ فَجِهَادُ الرَّجُلِ بَذْلُ مَالِهِ ونَفْسِهِ حَتَّى يُقْتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ. قال: وَجِهَادُ الْمَرْأَةِ حُسْنُ التَّبَعُلِ))<sup>(1)</sup>.

و روى الكُلَيْنِيُّ عن مَالَكَ بْنِ أَعْيَنَ قَـالَ: ((حَرَّضَ أَمِيرُ الْمُوْمِنِينَ التَّلَيَكُ النَّـاسَ بِطِيفَينَ فَقَـالَ (مشيراً إلى ما جاء في سورة الصَفَّ) إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وحَلٌ دَلْكُمْ على تجارَة تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذابِ ٱلِيمِ وَتُشْفِي بِكُمْ عَلَى الْخَيْرِ الإِيمَانِ بِاللَّهِ وَالْجِهَادِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَجَعَلَ

(٢) قال العلامة ابن الطهَّر الحلي: الأصبغ بن نباتة كان من خاصَّة أصحاب أمير المؤمنين عليه السلام، عُمَّرَ بعده، وهو مشكورٌ (خلاصة الأقوال، ص ٧٧).

(۱) الفروع من الكافي، ج ٥ (كتاب الجهاد)، ص ٩.

14.

ثَوَابَهُ مَعْفِرَةً لِلذَّلْبِ وَمَساكِنَ طَيَّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْنٍ. وَقَالَ عَزَّ وَجَلَّ: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحَبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيانٌ مَرْصُوصُ فَسَوُّوا صُفُوفَكُمْ كَالْبُنْيَانِ الْمَرْصُوصِ ...

(إلى قوله) وَلا تُمَثَّلُوا بِقَتِيلٍ وإِذَا وَصَلَتُمْ إِلَى رِجَالِ الْقَوْمِ فَلا تَهْتِكُوا سِتْراً وَلا تَدْخُلُوا ذَاراً وَلا تَأْخُذُوا شَيْئاً مِنْ أَمْوَالِهِمْ إِلاً مَا وَجَـدْتُمْ فِـي عَسْكَرِهِمْ، وَلا تُهَيَّجُوا امْرَأَةً بِـأَذًى، وَإِنْ شَـنَمْنَ أَعْرَاضَكُمْ وَسَبَبْنَ أَمَراءَكُمْ وَصُلَحَاءَكُمْ، فَإِنَّهُنَّ ضِعَافُ الْقُوى وَالأَنْفُسِ وَالْعُقُولِ، وَقَدْ كُنَّا نُؤْمَرُ بِالْكَفَ عَنْهُنَّ وَهُنَّ مَشْرِكَاتٌ وَإِنْ

وَ اعْلَمُوا أَنَّ أَهْلَ الْحِفَاظِ هُمُ الَّذِينَ يَحُقَّونَ بِرَايَاتِهِمْ ويَكْتَنْفُونَهَا ويَصِيرُونَ حِفَافَيْهَا وَوَرَاءَهَا وَأَمَامَهَا وَلا يُضَيِّعُونَهَا لا يَتَأَخَرُونَ عَنْهَا فَيُسَلِّمُوهَا وَلا يَتَقَدَّمُونُ عَلَيْهَا فَيُفْرِدُوهَا رَحِمَ اللَّهُ امْرَأَ وَاسَى أَخَاهُ بِنَفْسِهِ ولَمْ يَكِلُ قَرْمَهُ إِلَى أَحْيهِ فَيَجْتَمِعَ قَرْئُهُ وقرْنُ أَخِيهِ وَاسَى أَخَاهُ بِنَفْسِهِ ولَمْ يَكِلُ قَرْمَهُ إِلَى أَحْيهِ فَيَجْتَمِعَ قَرْئُهُ وقرْنُ أَخِيهِ يَتَأَخَرُ إِلَيْهِ وَهَذَا مَمْسِكُ يَدَهُ قَدْ خَلَى قَرْنَهُ إِلَى أَحْيهِ يَتَأْخُرُ إِلَيْهِ وَهَذَا فَمَنْ يَفْعَدُهُ وَيَأْتَي بِدَنَاءَة وَكَيْفَ لا يَكُونُ كَذَلِكَ وَهُوَ يَنْظُرُ إِلَيْهِ وَهَذَا فَمَنْ يَفْعَدُهُ وَيَأْتَي بِدَنَاءَة وَكَيْفَ لا يَكُونُ كَذَلِكَ وَهُوَ يَنْظُرُ إِلَيْهِ وَهَذَا فَمَنْ يَفْعَدُهُ يَعْتَمُهُ اللَّهُ فَلا تَعَرَّضُوا لِمَقْتَ اللَهِ عَزَّ يَنْظُرُ إِلَيْهِ وَهَذَا فَمَنْ يَفْعَدُهُ يَمْقُنْهُ اللَّهُ فَلا تَعَرَّضُوا لِمَقْتَ اللَهِ عَزَ وَجَلَّ فَإِنَّا مَا مَمَرُكُمْ إِلَيْهِ وَهَذَا فَمَن يَا لَعَنَا لَهُ فَا اللَهُ عَزَ وَجَلَّ هُولَا يَعْهَ

الآجِلَةِ، فَاسْتَعينُوا بِالصَّبْرِ وَالصِّدْقِ فَإِنَّمَا يَنْزِلُ النَّصُرُ بَعْدَ الصَّبْرِ فَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ، وَلا قُوَّةَ إِلا بِاللَّهِ...الحديث»)<sup>(١)</sup>.

وَ رَوَى الكُلَيْنِيُّ فِي الفروع من الكافي أيضاً عن عقيلِ الخُزاعِيُّ قال: إن أمير المؤمنين عليٌ عليه السلام كان إذا حضر الحرب يوصي المسلمين بكلمات (منها):

((ثُمَّ إِنَّ الْجِهَادَ أَشْرَفُ الأَعْمَالَ بَعْدَ الإِسْلامِ وَهُوَ قَوَامُ الدَّين وَالْأَجْرُ فِيه عَظِيمَ مَعَ الْعِزَةِ وَالْمَنَعَةِ، وَهُوَ الْكَرَّةُ فِيه الْحَسَنَاتُ وَالْبُشْرَى بِالْجَنَّةِ بَعْدَ الشَّهَادَة وَبِالرِّزْقَ غَداً عنْدَ الرَّبَّ وَالْكَرَامَة. يَقُولُ اللَّهُ عَزَ وَجَلُ ﴿وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمُواتاً.. الآيَةَ \* ثُماً إِنَّ الرُّعْبَ وَالْحَوْفَ مَنْ جَهَادَ الْمُسْتَحَقَّ لَلْجِهَادِ والْمُتَوَازِينَ عَلَى الطَّه مَنْ وَالْحَوْفَ مَنْ جَهَادَ المُسْتَحَقَ لَلْجِهَادِ الآيَةَ وَالْمُتُواتاً.. وَالْمُتَوَازِينَ عَلَى الصَّلالِ، ضَلالٌ فِي الدَّينَ وَسَلْبٌ لَلَكُنْهَا، مَعَ الذَّلَ وَالصَّعَارِ، وَفِيهِ اسْتِيجَابُ النَّارِ بِالْفَرَارِ مِنَ الزَّحْفَ عَنْدَ حَضْرَة الذَّلُ وَالصَعْبَارِ، وَفِيهِ اسْتِيجَابُ النَّارِ بِالْفَرَارِ مِنَ الزَّحْفَ عَنْدَ حَضْرَة الذَّلُ وَالصَعْبَارِ، وَفِيهِ اسْتِيجَابُ النَّارِ بِالْفَرَارِ مِنَ الزَّحْفَ عَنْدَ حَضْرَة وَالْمُتَوَازِرِينَ عَلَى اللَّهُ عَزَ وَجَلُ اللَّهُ مَنْ وَالْمُتَوَازِرِينَ عَلَى الصَّبْرَةِ الْحَمَانَ الْدَينَ وَسَلْبُ لَلدَيْنَ الَدَينَ وَالْمُتَوَازِرِينَ عَلَى اللَهُ عَزَ وَجَعَلْ عَائَةُ إِلَالَةُ فِي الدَينَ وَالْمُتَوَازِرِينَ عَلَى اللَهُ عَزَ وَجَلُ اللَهُ عَنَ وَالَهُ عَذَ وَوَ عَالَهُ عَذَ وَالَمَ فَوَ إِنَّا الْذَينَ وَالاَحْوَا وَالَمَ عَلَهُ وَا اللَّهُ عَزَ وَيَعْ الْتَلْهِ اللَّذِينَ اللَّهُ عَزَ وَجَلًا

(۱) الفروع من الكافي، ج٥، باب ما كان يوصي أمير المؤمنين عليه السلام به،
 ص ٣٩.

الْعِبَادُ مُقْتَرِفُونَ لَيْلَهُمْ وَنَهَارَهُمْ. لَطُفَ بِهِ عِلْماً، وَكُلُّ ذَلِكَ فِي كِتابِ لا يَضِلُّ رَبَّي وَلا يَنْسى، فَاصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَاسْأَلُوا النَّصْرَ وَوَطَّنُواً أَنْفُسَكُمْ عَلَى الْقِتَالِ. وَاتَقُوا اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ فَإِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ))<sup>(۱)</sup>.

٢\_ ويقول الله سبحانه يقول في كتابه:

﴿وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبِّ الْمُعْتَدِينَ﴾ (البقرة: ١٩٠).

وقد بيَّن رسول الله ـ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم – لأصحابه معنى الاعتداء ومصاديقه فقال:

((...فلا تقتلوا وليداً وَلا طِفْلاً وَلا امْرَأَةً وَلا شيخاً كبيراً لا يطيق قتبالكم، وَلا تُغْوِرُوا عيناً، ولا تقطعوا شجراً إلاً شجراً يَضُرُّكُمْ، وَلا تمثَّلوا بآدمي وَلا مِيمة، وَلا تغلُوا وَلا تَغْدِرُوا (وَلا تظلموا ولا تعتدوا)، وأَيُّمَا رجل منكم من أقصاكم أو أدناكم، من أحراركم أو عبيدكم، أعطى رجل منهم أماناً، أو أشارَ إليه بيده فأقبل إليه بإشارته، فله الأمان حتى يسمع كلام الله، أي كتاب الله، فإنْ قَبِلَ فأخوكم في دينكم، وأنْ أب فردُوه إلى مأمنه واستعينوا بالله

**عليه...))<sup>(1)</sup>. ك**ما رواه عليٍّ عليه السلام عن النبي ـ صلًى الله عليه وآله وسلَّم ـ .

واتَّبع عليَّ التَّلَيَّلا ابنَ عمَّهِ رسولَ اللهِ - صلَّى اللهَ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ – في حروبِهِ شِبْراً بشِبْر، كما روى الكُلَيْنِيُ بإسناده عن أبي حمزة الثمالي<sup>(٢)</sup> قال قلت لعليَّ بن الحسين صلوات الله عليهما: إن عليَّا التَّلَيَّلا سار في أهل القبلة بخلاف سيرة رسول الله - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم - في أهل الشُرْكِ! قال: فغضِبَ ثمَّ جلسَ وقالَ: ((سارَ وَاللهِ فيهم بسيرة رسول الله - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم - يومَ الفتح. إنَّ عليًا كَتَبَ إلَى مَالكَ وهُوَ عَلَى مُقَدَّمَتِه يَوْمَ الْبَصْرَةِ بِأَنْ لا



(١) مسند الإمام زيد، صرر ١٥٦ و تيسيع الطاليب في أمالي أبي طالب، ص ٢٩٠، (وقد جعت في الرواية أعلاه بين الفاظهما المختلفة يسيراً)، ودرر الأحاديث النبوية بالأسانيد اليحيوية ، ص ١٨٢-١٨٢. ووسائل الشيعة، ج١١، ص ٢٢، و من كتب أهل اسنة انظر إلى : "التاج الجامع للأصول" لابن الأثير، ج٤، ص ٣٦٧.
(٢) هو ثابت بن دينار وكنيته أبو حمزة الثمالي، روى عن علي بن الحسين السجًاد عليه السلام، وكان ثقةً ثَبْتاً وكان له أربعة أبناء قُتِلوا مع زيد بن عليً

عليه السلام.

أَغْلَقَ بَابَهُ فَهُوَ آمِنٌ ))(``.

وعَهِدَ رسول الله - صلَّى الله عليه وآله وسلَّم - إلى أمراء جُندهِ يوم فتح مكَّةُ: ((أن لا يُقاتِلوا إلا من قاتلهم (كما قال الله عَزَّ وَجَلَّ: وَقَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُواْ إِنَّ اللّهَ لاَ يُحِبِّ الْمُعْتَدِينَ)، وكذلك قال عليَّ التَّلَيَّكَلاَ لِمَعْقِل بن قيس أمير جيشه: ((لا تُقَاتِلُنَّ إلاّ مَنْ قَاتَلَكَ))<sup>(1)</sup>

و رَوَى البلاذريُّ في كتابه "أنساب الأشراف" قال: ((وقال أبو مخنف وغيره وَأَمَرَ عَلِيٍّ أصحابَه أن لا يُقاتِلُوا حتى يُبْدَؤُا، وأن لا يُجْهِزُوا على جريح، ولا يمثّلوا، ولا يدخَلوا داراً بغير إذن، ولا يشتموا أحداً، ولا يهيجوا امرأةً، ولا يأخذوا إلا ما في عسكرهم..)(".

وفي حديث عبد الرَّحْنَ بِنَ جِندُبٍ عن أبيه أن أمير المؤمنين علياً صلوات الله عليه كان يأمر في كلَّ موطَّن لِقينا فيه عدوًاً فيقول: ((لا تُقَاتِلُوا الْقَوْمَ حَتَّى يَبْدَءُوكُمْ فَإِنَّكُمْ بِحَمْدِ اللَّهِ عَلَى حُجَّة وتَرْكُكُمْ إِيَّاهُمْ حَتَّى يَبْدَءُوكُمْ حُجَّةٌ لَكُمْ أُخْرَى فَإِذَا هَزَمَتُمُوهُمْ فَلاً

تَقْتُلُوا مُدْبِراً ولا تُجْهِزُوا عَلَى جَرِيح ولا تَكْشِفُوا عَوْرَةً ولا تُمَتَّلُوا بِقَتِيلِ)(``.

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿لُعِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لِسَانِ دَاوُودَ وَعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ ذَلِكَ بِمَا عَصَوا وَّكَانُواْ يَعْتَدُونَ. كَانُواْ لَا يَتَنَاهَوْنَ عَنَ مُنكَرٍ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ﴾ (المائدة: ٨٧ ـ ٧٩).

روى أبو جعفر الإسكاني العنزلي في كتابه "المعيار والموازنة" تحت عنوان: ((في كلام علي عليه السلام في تأكّد وجوب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وعدم جواز المداراة مع الفساق والمنافقين والطغاة))، أنه التَّلَيَّكُلا قال في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والدعاء إلى محاربة أهل البغي:

((أوصيكم عباد الله بتقوى الله وأحذركم الدنيا وما فيها من

(٣) الفروع من الكافي، ج٥، ص ٣٨.

الغضارة والبهاء والكرامة والبهجة التي ليست بخلف مما زين الله به العلماء ومما أعطوا من العقبي الدائمة والكرامة الباقية، ذلك بأن العاقبة للمتقين والحسرة والندامة والويل الطويل على الظالمين . فاعتبروا بما وعظ الله به أولياءه من سوء ثنائه على الأحبار إذ يقول: فرارو لا يَنْهَاهُمُ الرَّبَانِيُونَ وَالأَحْبَارُ عَن قَولِهِمُ الإِثْمَ وَأَكْلِهِمُ السُّحْتَ..» (المائدة: ٦٣)، وقال: ﴿لُعِنَ اللّذِينَ كَفَرُوا مِن بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى لسان دَاوُودَ وَعِيسَى إبْنِ مَرْيَمَ ذَلكَ بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ. كَانُوا لا يَتَنَاهَوْنَ عَن مُنكَرٍ فَعَلُوهُ لَبِئْسَ مَا كَانُوا يَفْعَلُونَ» (المائدة: ٨٢ – ٧٩).

وإنما عاب الله ذلك عليهم لأنهم كانوا يرون من الظلمة الذين بين أظهرهم الأمر المنكر من الفساد في بلادهم فلا ينهون عن ذلك رغبة فيما كانوا ينالون منهم، ورهبة كما كانوا يحذرون، والله يقول: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَتُورَ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا إِنَّا أَنزَلْنَا التَوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَتُورَ يَحْكُم بِهَا النَّبِيُونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا وَكَانُوا عَلَيْه شُهَدَاء فَلاً تَحْشَوا النَّاسَ وَاخْشَونِ .. الآية» (المَائدة: وَكَانُوا عَلَيْه شُهَدَاء فَلاً تَحْشَوا النَّاسَ وَاخْشَونِ .. الآية» (المَائدة: يَالَد ين هادُوا وَالرَّبَ انيُونَ وَالمُؤْمنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاء بَعْضٍ يَأْمُرُونَ يَالُمُعُرُوف وَيَنْهَوْنَ عَنْ الْمُنْحَرِّ .. الآية» (المَائدة: بالأمر بالعروف والنهي عن المُنكَر فريضة منه لعلمه بأنها إذا أَذَيت بالأمر بالعروف والنهي عن المُنكَر فريضة منه لعلمه بأنها إذا أَنَّاسَ وأقيمت استقامت الفرائض كلُّها هيُنُها وصعبُها. ذلك بأن الأمر بالمُوف والنهي عن المُنكر دعاء إلى الإسلام مع رد المظالم ومخالفة

الظالم وقسمة الفئ والغنائم وأخذ الصدقات من مواضعها ووضعها في حقها . ثم أنتم أيتها العصابة عصابة بالعلم مشهورة وبالخير مذكورة وبالنصيحة معروفة وبالله في أنفس الناس لكم مهابة ، يهابكم الشريف ويكرمكم الضعيف ويؤثركم من لا فضل لكم عليه ، ولا يد لكم عنده تشفعون بالحوائج إذا امتنعت من طلابها ، وتمشون في الطريق بهيبة الملوك وكرامة الاكابر . أليس كل ذلك إنما نلتموه لما يرجى عندكم من قيام بحق الله ؟ ، وإن كنتم عن أكثر حقه مقصرين واستخففتم بحق الائمة . فأما حق الله وحق الضعفاء فضيعتم ، وأما حقكم بزعمكم فطلبتم فكنتم كحراس مدينة أسلموها وأهلها للعدو \* و » بمتزلة الاطباء الذين استوفوا ثمن الدواء وعطلوا المرضى ... الحديث))<sup>(1)</sup>



قال الله سبحانه وتعالى: ﴿لاَ يُؤَاخِذُكُمُ اللّهُ بِاللّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا عَقَّدتُمُ الأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةٍ مَسَاكِينَ

(١) كتاب "المعيار والموازنة" لأبي جعفر الإسكافي المعتزلي، ص ٢٧٤\_ ٢٧٥.

مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسُوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن لَمُ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَثَةٍ أَيَّام ذَلِكَ كَفُارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ كَذَلِكَ يُبَيَّنُ اللَهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ (المائدة: ٨٩)

روى السيوطي في الدر المنثور قال: أخرج عبد الرزاق وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن علي بن أبي طالب قال: ((في كفارة اليمين إطعام عشرة مساكين، لكل مسكين نصف صاع من حنطة)). ثم روى السيوطي مثله عن ابن عباس و مجاهد، ثم قال:

وأخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن علي بن أبي طالب في قوله ﴿فكفارته إطعام عشرة مساكين﴾ قال: ((يغديهم ويعشيهم، إن شنت خبزا ولحما، أو خبزا وزيتا، أو خبزا وسمنا، أو خبزا وتمراً))<sup>((</sup>

وأخرج القاضي النعمان بسنده عن علي عليه السلام في قوله تعالى: ﴿أَوْ كِسُوَتُهُمْ﴾ (المَائدة: ٨٩ ):قَالَ: ((تُوبان لكل إنسان))<sup>(٢)</sup>.

## ١٧ مما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في تفسير آي النَّكاح والطَّلاقِ

١- قـال الله تعـالى: ﴿وَلَـن تَسْتَطِيعُوا أَن تَغـدلُوا بَـنِنَ النَّسَاء وَلَـوَ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَمِيلُوا كُلُّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِن تُصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللّهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا﴾ (النساء: ١٢٩).

رُوِيَ في مسند الإمام زيد بن علي عن أبيه عن جدَّه عن أمير المؤمنين عليَّ عليه السلام في قول الله عَزَّ وَجَلُّ: ﴿وَلَن تَسْتَطِيعُواُ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ النِّسَاء وَلَوْ حَرَصْتُمْ﴾ قال: ((هذا في الحبِّ والجماع وأمّا النفقة والكسوة والبيتوتة فلا بدَّ من العدْلِ في ذلكَ))<sup>(1)</sup>.

٢- وقال الله عَزَّ وَجَلَّ: ﴿ الْيَوْمُ أَحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلٌ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ جِلُ لَهُمْ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتَ وَالْمُحْصَنَاتُ مِن الْمَذِين أُوتُوا الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا تَيْتُمُوهُنَ أَجُورَهُنَ مُحْصَبِين عَبْر مُسَافِحِينَ وَلاَ مُتَحَدِي أَخْدَانٍ.. الآية (المائدة: ٥).

رُوِيَّ من طريق عبيد الله بن عمر بن عليٌّ عن جدُّهِ أمير المؤمنين عليٌّ عليه السلام أنَّه قال: ((لا ينكحُ اليهوديُّ ولا النصرانيُّ

(٢) مسند الإمام زيد، ص ٣١٢.

12.

المسلمةَ، وينكحُ المسلمُ اليهوديَّةَ والنصرانيَّةَ)) (

أقول: يُسْتَنْبَطُ هذا الحكم ممَّا أحلُّ الله تعالى في كتابه للمسلم أن ينكحَ امرأةً كتابيَّةَ ولم يأذنُ للمسلمة أن ينكحها رجلٌ من أهل الكتاب. أمَّا قوله قوله تعالى: ﴿لا هُنَّ حِلٌّ لَهُمْ وَلا هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ﴾ (الممتحنة: ١٠) فإنَّه نزل في الكفَّار الوثنيين والمسلمات المهاجرات.

٣- ورُوِيَ في مسند الإمام زيد بـن علي عـن عليَّ عليه السلام في الرَّجُلِ تأتي امرأتُه بِوَلَدٍ فينفيَهُ، قال:

( يلاعنُ الإمامُ بَيْنَهُمَا يبْدَأُ بِالرَّجُلِ فَيَشْهَدُ أَرْبَعَ شَهَادَات بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ وَالْخَامِسَةَ أَنَّ لَعْنَتَ اللَّهُ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ الْكَادِبِينَ. ثَمْ تَشْهَدُ المرأَةُ أَرْبَعَ شَبَهَادَات بِاللَّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الْكَاذِبِينَ وَالْخَامِسَةَ أَنُ غَضَبَ اللَّهِ عَلَيْهَا إِن كَانَ مِن الصَّادِقِينَ. فَإذا فَعَلا ذَلِكَ فَرَق الإِمَامُ بَيْنَهُمَا وَلَمْ يَجْتَمِعَا أَبَداً. وِالْحَقِ الوَلَدَ بِأَمْهِ..) (<sup>()</sup>

أقول: هذا تفسير ما جاء في سورة النُّور مِنْ أمْرِ اللعان". ٤\_ ورُوِيَ فيه أيضاً أنَّ عليًا عليه السلام قال: ((الإيلاءُ هو القسَمُ،

> (١) مسند الإمام زيد، ص ٣١٢. (٢) مسند الإمام زيد، ص ٣٣٢. (٣) راجع سورة النور: الآيات: ٦ – ٩.

وهو الحَلْفُ، وإذا حَلَفَ الرَّجُلُ لا يقربُ امرأتُه أربعة أشهُرٍ أو أكثرَ من ذلك فهو مُوْل، وإن كان دون الأربعة أشهرٍ فليس بمول. أقول: هذا تفسير قوله العزيز: ﴿لَلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نُسَآئِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآؤُوا فَإِنَّ اللَهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ. وَإِنَّ عَزَمُوأَ الطَّلاَقَ فَإِنَّ اللَهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة: ٢٢٦ ـ ٢٢٣).

٥- قال الله عَزُّ وَجَلٌ: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوَءٍ وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ.. الآية﴾ (البقرة: ٢٢٨).

أقول: القروء جمع قُرْءٍ، واختلف المفسِّرونَ في معنى القرء، فقالت طائفة منهم أن المراد بالقرء هو فترة الطُهْر، وقالت طائفة أخرى القُرْء هو الحيض، ورووا ذلك عن أمير المؤمنين عليٌّ عليه السلام<sup>(۱)</sup>. وبه قبال ابن عباس وأبن مسعود رضي الله عنهما، وغيرهما من الصحابة.

والصواب أنَّ القُرَّة يَطَلَقُ عَلَى الحَيض والطُّهْرِ لَغَةً ولَكُنَ الأقرب أن المراد هنا في الشرع هو: الحيضُ، كما رُوِيَ عن الإمام عليه السلام، والوجة في ذلك أن الله تعالى قال: ﴿وَاللاَئِي يَئِسْنَ مِنَ

(١) انظر مجمع البيان، للطبرسي، ج ٢ ، ص ٢٢٧، و مسند الإمام زيد، ص ٣٢٣.

الْمَحِيضِ مِن نِّسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِـلَّتُهُنَّ ثَلاثَةُ أَشْـهُرٍ... الآيـة﴾ (الطلاق: ٤)، فأقام الله سبحانه الأشهر مقام الحِيض دون الأطهار. ورُوِيَ عن النبيِّ ـ صلَّى الله عليه وآله وسلَّم ـ أنَّه قال لفاطمة بنتِ أبي حُبَيْشٍ: ((دَعِي الصَّلوَةَ أَيَّامَ أَقْرَائِكِ (أَيُّ أَيَّامَ حَيْضِكِ) ))<sup>(1)</sup>.

وقـال علـيٌّ عليـه السـلام في قولـه عـزَّ شـأنه في بقيـة الآيـة المذكورة من سورة البقرة أي : ﴿.. وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُواْ إِصْلاَحًا..﴾ (البقرة: ٢٢٨): ((تحل لزوجها الرجعة عليها حتى تغتسل من الحيضة الثالثة، وتحل للأزواج))<sup>(٢)</sup>.

ومع ذلك كلَّه فإنَّ الأمر اختلافي، والإماميَّة رووا عن أمير المؤمنين عليٍّ عليه السلام رأياً غير ذلك<sup>(٣)</sup> والله تعالى أعلم. ٦- ﴿وَلِلْمُطَلِّقَـاتِ مَتَـاعٌ بِـالْمَعْرُوفَ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ﴾ (البقرة: ٢٤١)

مرز تحقت تحجيز المن المسحدى

(١) انظر تفسير الطيري ، ج٢ ، ص ٤٤٤ ، و هذا الحديث أخرجه أيضاً الإمام أحمد في مسنده، المجلد السادس، مسند عائشة.
(٢) الـدر المنثور في التفسير بالمأثور، ذيل تفسيره لقولـه تعالى: ﴿والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء...﴾ البقرة: ٢٢٨ ، قال: أخرج الشافعي وعبد الرزاق وعبد بن حميد والبيهقي عن علي بن أبي طالب قال: الحديث.

قال السيوطي في الدر المنثور: أخرج ابن المنذر عن علي بن أبي طالب قال: لكل مؤمنة طُلَّقَت حرةً أو أمةً، مُتْعَةً، وقرأ ﴿وللمطلُقَاتِ مَتَاعٌ بالمعْرُوفِ حَقَّاً عَلَى المَتَّقِينَ﴾، وأخرج البيهقي عن جابر بن عبد الله قال: ((لما طلق حفص بن المغيرة امرأته فاطمة أتت النبي صلى الله عليه وسلم فقال لزوجها. متعها. قال: لا أجد ما أمتعها. قال: فإنه لا بد من المتاع، متعها ولو نصف صاع من تمر))

٧- قال الله عَزَّ وَجَلٌ: ﴿وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْل أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةٌ فَنصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إَلاَّ أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو الَّذِي بِيَدِه عُقْدَةُ النَّكَاحِ وَأَنْ تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقُوى وَلاَ تَنسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ إِنَّ اللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (البقرة: ٢٣٧).

أخرج محمد ابن جرير الطبري عن عيسى بن عاصم الأسديّ: ((أنَّ عليَّا سَألَ شُرَيْحاً عَنِ الَّذِي بِيَدَهُ عُقْدَةُ النَّكَاحِ، فقال: هو الوَلِيُّ . فقال عليٍّ: لا، ولكنَّهُ الزُوْجِّ.)

أقول: ومعنى ذلك إن شاءك المرأة عفت فتركت نصف الصداق، وإن شاء زوجُها يتمُّ لها الصِّداق. ومن قال إنَّ المراد من الذي بيده عقدة النكاح هو الوليُّ، فقوله غير مستقيم لأن الولِيُّ لا حقَّ له في صداق المرأة حتى يعفوَ أو لا يعفوَ عن صداقها! والوَلِيُّ

(١) انظر تفسير الطبري، ج٢، ص ٥٤٥.

ليست بِيَدِهِ عُقْدَةُ النَّكَاحِ، ولكن بيده "عَقْدُ" النُكَاحِ! والذي بيده عُقْدَةُ النُّكَاحِ فيُمْسِكُها أو يُحُلُّها هو الزوجِ!

٨ وقال تعالى: ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا فَابْعَثُوا حَكَمًا مَنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا إِن يُرِبَدًا إِصْلاَحًا يُوَفَّقِ اللَّهُ بَيْنَهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا﴾ (النساء: ٣٥)

روى العيَّاشيُّ (محمد بن مسعود) عن محمد بن سيرين عن عبيدة قال أتى عليَّ بنَ أبي طالب عليه السلام رجلٌ وأمرأةً، مع كلُ واحد منهما فئام<sup>(١)</sup> من النَّاس. فقَّال عليه السلام: ((ابعثوا حكماً من أهله وحكماً من أهلها، ثم قال للحكمين: هل تدريان ما عليكما؟ عليكما إن رأيتما أن يُجْمَعَا جَمَعْتُمَا، وان رأيتما أن يُفَرَّقَا فَرُقْتُمَا، فقالت المرأة: رضيتُ بكتاب الله عليَّ وليٍّ، فقال الرجل: أمَّا في الفرقة فلا، فقال عليَّ التَّخْطُ: ما تَبْرِح حَتَّى تُقَرَّ بما أقرَّت به.)<sup>(٢)</sup>.

أقول: حقَّ الإصلاح والتفريق من شؤون الحَكَميَّة فإذا أمر الله تعالى باتّخاذ الحَكَمَيْنِ في قولَه عَزَّ وَجُلٌ: ﴿فَابْعَنُواْ حَكَمًا مِّنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنْ أَهْلِهَا..﴾ فقد فوَّض حقَّ الإصلاح والتفريق إليهما. ٩ -- وقال الله عزَّ وجلٌ: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفِّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجًا

الفثام: الجماعة من الناس، و لا واحد له من لفظه.
 (٢) تفسير العياشي، لمحمد بن مسعود العياشي، ج ١، ص ٢٤١.

يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَسْهُرٍ وَعَسْرًا فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِي أَنفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (البقرة: ٢٣٤). وقال سبحانه: ﴿وَاللائِي يَئِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِن نُسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَ ثَلاثَةُ أَسْهُرٍ وَاللائِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُولاتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَن يَضَعْنَ حَمْلَهُنَ وَمَن يَتَقِ اللَّهُ يَجْعَلَ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ

ذهب أمير المؤمنين عليًّ عليه السلام إلى أن الحامل المتَوَفَّى عنها زوجها تعتد بأبعد الأجلين: وضع الحمل أو الأربعة أشهر وعشرا. وفيما يلي ما نقله السيوطي في الدر المنثور من روايات عن أمير المؤمنين في هذا الأمر، قال:

((وأخرج عبد بن حميد وابن أبي شيبة عن علي بن أبي طالب في الحامل إذا وضعت بعد وفاة زوجها قال: "تعتد أربعة أشهر وعشراً".

وأخرج ابن أبي شيبة عن سعيد بن المسيب أن عمر استشار علي بن أبي طالب وزيد بن ثابت (أي في المرأة الحامل التي وضعت حملها بعد أن توفي عنها زوجها)، قال زيد: قد حلت، وقال علي بن أبي طالب: أربعة أشهر وعشرا. قال زيد: أرأيت إن كانت آيساً؟ قال عليِّ: فآخر الأجلين.

وأخرج ابن المنذر عن مغيرة قال: قلت للشعبي: ما أصدِّق أن

علي بن أبي طالب، كان يقول: عدة المتوفي عنها زوجها آخر الأجلين، قال: بلى، فصدّق به كأشد ما صدَّقت بشيءٍ، كان عليٌّ يقول: إنما قوله: ﴿وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن﴾ في المطلَّقة.)) انتهى من الدر المنثور.

# ١٨ مما رُوِيَ عَنْ عَلِيٍّ عليه السلام في تفسير آي الوصية والميراث

 ١- قال الله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَقِينَ﴾ (البقرة: ١٨٠).

روى الطبرسي في مجمع البيان: ((أن علي بن أبي طالب دخل على مولى لهم في الموت، وله ميعمائة درهم أو ستمائة درهم فقال: ألا أوصي؟ قال: لا! إنما قال الله: ﴿ إِنْ تَرَكَ خَيْراً﴾ وليس لك كثير مال، فدع مالك لورثتك))<sup>(١)</sup>.

(١) راجع مجمع البيان للطبرسي ذيل تفسيره للآية ١٨٠ من سورة البقرة،
 ورواه من أهل السنة الطبري في تفسيره والسيوطي في الدر المنثور محيلاً إلى عبد
 الرزاق والفريابي وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن جرير

أقول: أما بالنسبة لمدلول الآية في جواز الوصية للوارث (كالوالدين) فقد اختُلف في ذلك وأنه هل هذه الآية منسوخة أم لا؟ والصحيح أنها غير منسوخة لأن ((مَنْ قال أنها منسوخة بآية المواريث فقوله باطل لأن النسخ بين الخبرين إنما يكون إذا تنافى العمل بموجبهما، ولا تنافي بين آية المواريث وآية الوصية!.. ومَنْ قال أنها منسوخة بقوله صلى الله عليه وآله: ((لا وصية لوارث)) فقد أبعد، لأن الخبر لو سَلِمَ مِنْ كلَّ قدح لكان يقتضي الظن ولا يجوز أن ينسخ كتاب الله تعالى الذي يوجب العلم اليقين بما يقتضي الظن. ولو سلمنا الخبر ـ مع ما ورد من الطعن على روايته ـ لخصصنا عموم الآية وحملناها على أنه لا وصية لوارث ))<sup>(1)</sup>.

هذا و قد ذهب أئمة العترة عليهم السلام كالباقر والصادق<sup>(\*)</sup> والهـادي إلى الحـق يحـي بــــن الحسـين<sup>(\*)</sup> وغيرهــم إلى جــواز الوصـية للوارث (بمقدار الثلث) عملاً بظاهر هذه الآية الكريمة.

وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في سننه. هذا وقد روى السيوطي في الدر المتور نفس هذا القول عن ابن عباس وعائشة. (١) مجمع البيان للطبرسي ذيل تفسيره للآية ١٨٠ من سورة البقرة. (٢) انظر الفروع من الكافي للكليني، كتاب الوصايا. (٣) انظر كتـاب "درر الأحاديث النبوية بالأسـانيد اليحيوية" بـاب في ذكس الوصايا، ص ١٧٤.

### الباب الثالث

# ما روى عن علي عليه السلام في تفسير المتفرقات من مسائل القرآن

 رُوِيَ عن على عليه السلام في قوله تعالى: ﴿.. وَقُلْنَا اهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي الأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِينِ﴾ (البقرة: ٣٦) قال: ((أطيب ريج الأرض الهند. أهبط بها آدم فعلق ريحها من شجر الجنف)) (٠ ٢- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿... وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ...﴾

(١) رواه السيوطي في الدر المنثور ذيل الآية (٣٦) من سورة البقرة محيلاً إلى ابن جرير والحاكم وصححه والبيهقي في البعث وابن عساكر عن ابن عباس قال: قال علي بن أبي طالب: الحديث.

(البقرة: ٨٣): ((قال: يعني الناسَ كلُّهُمْ))<sup>(1)</sup>.

- ٣- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاء وَاللّه ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيم ﴾ (البقرة: ١٠٥) قال: ((أن المراد برحته هنا النبوة))<sup>(1)</sup>.

أقول: وقد روى الفريقان الشيعة والسنَّة عن رسول الله صلى الله عليـه وآلـه وسـلم قولـه: ((لا طاعـة لمخلـوق في معصسية الخالق))<sup>(1)</sup>.

٥- وقال عليه السلام حين سمع رَجْلاً يَقُولُ: ﴿إِنَّا لِلَهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاحًا الَيْهِ رَاحًا اللهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاحًا مَ مَا المُعْرَةِ: (إِنَّ قَوْلَنَا "إِنَّا لِلَهِ" إِقْرَارٌ عَلَى أَنْفُسِنَا (إِنَّ قَوْلَنَا "إِنَّا لِلَهِ" إِقْرَارٌ عَلَى أَنْفُسِنَا

(١) رواه السيوطي في الـدر المنثور ذيل الآية (٨٣) من سورة البقرة محيلا إلى البيهقي في شعب الإيمان.
 (٢) رواه الطبرسي في تفسيره "مجمع البيان"، ج١، ص٤٠٠.
 (٣) رواه السيوطي في الـدر المنثور ذيل الآية (١٣٤) من سورة البقرة محيلا إلى (٣) رواه السيوطي في الـدر المنثور ذيل الآية (١٣٤) من سورة البقرة محيلا إلى وكيع وابن مردويه عن علي بن أبي طالب عن النبي <sup>صل</sup>، الحديث.
 (٤) انظر نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين<sup>2</sup>، الحكمة رقم ١٦٥.

10.

- ٦- وَرُوِيَ عنه عليه السلام أنه قال في تأويل قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ وَالْغَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنثَى بِالْأَنثَى .. الآية ﴾ (البقرة: ١٧٨) : (( أيما حر قتل عبداً فهو قود به، فإن شاء موالي العبد أن يقتلوا الحر قتلوه، وقاصوهم بثمن العبد من دية الحر، وأدوا إلى أولياء قتلوه، وقاصوهم بثمن العبد من دية الحر، وأدوا إلى أولياء الحر الحر بقية ديته. وإن عبد قتل حرا فهو به قود، فإن شاء أولياء قتلوه، وقاصوهم بثمن العبد من دية الحر، وأدوا إلى أولياء قتلوه، وقاصوهم بثمن العبد من دية الحر، وأدوا إلى أولياء الحر بقية ديته. وإن عبد قتل حرا فهو به قود، فإن شاء أولياء الحر أخر قتلوا العبد، وقاصوهم بثمن العبد وأخذوا بقية دية الحر، الحر، أولياء وإن شاؤوا أخذوا الدية كلها واستحيوا العبد. وأي حر قتل الحر، إلى أولياء وإن شاؤوا أخذوا الدية كلها واستحيوا العبد، وأدوا نصف الدية وإن شاء أولياء وإن شاؤوا أخذوا الدية كلها واستحيوا العبد، وأي حر قتل وإن شاء أولياء وإن شاؤوا أخذوا الدية كلها واستحيوا العبد. وأي حر قتل وإن شاء أولياء وإن شاؤوا أخذوا الدية كلها واستحيوا العبد. وأي حر قتل وإن شاؤوا أخذوا الدية كلها واستحيوا العبد. وأي حر قتل وإن شاء أولياء المرأة قتلوه وأدوا نصف الدية وإن شاء أولياء المرأة قتلوه وأدوا نصف الدية وإن شاء أولياء المرأة قتلوه وأدوا نصف الدية وإلى أولياء الحر. وإن أمراة قتلت حرا فهي به قود، فإن شاء أولياء المرأة قتلوه وأدوا نصف الدية أولياء الحر. وإن أمراة قتلت حرا فهي به قود، فإن شاء أولياء الحر. وإن أمراة قتلت حرا فهي به قود، فإن شاء أولياء المراة قتلوها وأدوا أولياء الحر. وإن أولياء الحر. وإن أمراة قتلت حرا فهي به قود، فإن شاء أولياء أولياء الحر. وإن أولياء أولياء أولياء أولياء أولياء أولياء أولياء أوليا. أولياء أوليا أخرا أولياء أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أولياء أوليا أولياء أوليا أولياء أوليا أولي أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا
- ٧- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وِمِنْهُم مَن يَقُولُ رَبَّنَا أَتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾ (البقرة:

٢٠١). ((هي المرأة الصالحة في الدنيا، وفي الآخرة الجنة))<sup>(١)</sup>.

- ٨\_ وقال عليه السلام في معنى قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحَسَابِ﴾ (البقرة: ٢٠٢): ((إنه يحاسب الخلق دفعةُ كما يرزقهم دفعةً))<sup>(٢)</sup>.
- ٩- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاء مَرْضَاتِ اللهِ وَاللَّهُ رَؤُوفٌ بِالْعِبَادِ (البقرة: ٢٠٧): إن المراد بالآية الرجل الذي يُقْتَلُ على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر<sup>(٣)</sup>.
- ١٠ ـ وقال عليه السلام في قولـه تعـالى: ﴿فَلاَ جُنَـاحَ عَلَيْهِمَـا فِيمَـا افْتَدَتْ بِهِ﴾ (البقرة: ٢٢٩): المهر فقط.<sup>(١)</sup>

أقول: يؤيد هذا الرأي قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا﴾ (البقرة: ٢٢٩) أي لا تأخذوا من مهورهن شيئا وهذا في الرجعيات وأما في المختلعات فيرفع المنع ويؤخذ مما منعوا من قبل من أخذ المهور.

١١ ـ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ

- ١٢- وقال عليه السلام في قول الله عزَّ وجلٌ: ما كان في الحولين فهو رضاع ولا رضاع بعد الفطام. قال الله عزَّ وجلٌ: ﴿وَالوالداتُ يُرْضِعْنَ أَوْلادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ﴾ (البقرة: ٢٣٣)<sup>(٢)</sup>.
- ١٣- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الْذِي حَاجً إِبْرَاهِيمَ فِي رِبُّهِ﴾ (البقرة: ٢٥٨): هو نمرود بن كنعان (٣).
- ١٤ وقال عليه السلام: ((لا حَبْسَ على مُعْسِرٍ قال الله عزَّ وجل: ووَإِنْ كانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إلى مَيْسَرَةٍ (البقرة: ٢٨٠). ))<sup>(3)</sup>.
- - (١) نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ٢٢٨.
     (٢) دعائم الإسلام، ج٢، ص٢٤١.
     (٣) رواه السيوطي في الدر المنثور، ج ١، ص ٣٣١.
     (٩) دعائم الإسلام، ج٢، ص١٢٥.
     (٩) نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ٩٦.

- ١٧- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَاقَ النَّبِيِّيْنَ لَمَا آتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَة ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لَمَا مَعَكُم لَتُؤْمِنُنَّ بِهُ وَلَتَنصرُنَّهُ قَالَ أَأَقُررَتُم وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي قَالُوا أَقُررُنَا قَالَ فَاسْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّاهِدِينَ﴾ [مران: ٨١]: ((لم يبعث الله نبياً آدم فمن بعده إلا أخذ عليه العهد لئن بَعَثَ الله محمداً وهو حيٍّ ليؤمنَنَ به ولينصرناً وأمره أن أخذ العهد بذلك على قومه))<sup>(٢)</sup>.
- ١٨ ورُوِيَ عنه عليه السلام في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ السَّبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَاتَّقُواْ اللَّهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (آل عمران: ٢٠٠) ((إن معنى رابط وا أي: رابط وا الصلوات، عمران: ٢٠٠) ((إن معنى رابط وا أي: رابط وا الصلوات، ومعناه: انتظروها واحدة بعد واحدة.))<sup>(7)</sup>.
  قلت: هذا بيان لأحد أهم مصاديق الرباط. وقد روى الطبرسي في مجمع البيان ما يؤيد هذا عن النبي " صلى الله عليه وآله وآله وآله إله منها وآله.

وسلم " أنه سُئِل عن أفضل الأعمال، فقال : ((إسباغ الوضوء في السبرات، ونقل الأقدام إلى الجماعات، وانتظار الصلاة بعد الصلاة، فذلكم الرباط.))<sup>(١</sup>).

ورواه جمع من أهل السنة كمسلم في صحيحه والنسائي والترمذي في سننهما ولفظ الترمذي عن النبي (صلى الله عليه وآله وسلم) قال: ((ألا أَدُلَّكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو الله بِهِ الْخَطَّايا ويَرفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ؟ قَالَوا: بَلَى يَا رَسُولَ اللهِ. قَالَ: إِسْبَاغُ الوُضُوءِ عَلَى المَكارِهِ وكَثْرةُ الْخُطَا إلى الْمَسَاجِدِ، وَالْتِطَارُ الصَّلاَةِ بَعْدَ الصَّلاَةِ، "فَذَلِكُمُ الرَّبَاطُ، فَذَلِكُمُ الرَّبَاطُ، فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ" ثَلاَثاً.)<sup>(1)</sup>.

أقول: ولا عجب في ذلك فالرباط ملازمة ثغر العدو لمنعه، وهذه الأعمال تسد طرق الشيطان عنه وتمنع النفس عن الشهوات، وعداوة النفس والشيطان لا تخفى، فهذا هو الجهاد الأكبر الذي فيه قهر أعدى عدوم، فلذلك قال الرباط بالتعريف والتكرار تعظيما لشأنه.

١٩\_ وقبال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ

(١) المصدر السابق. ج٢، ص ٤٢٨. ومعنى السبرات أي المكاره. (٢) الجامع الصحيح للترمذي، ج١، أبواب الطهارة، باب ما جاء في إسباغ الوضوء. ونحوه لدى النسائي في سننه ومسلم في صحيحه وأحمد في مسنده.

الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ سَعِيرًا ﴾ (النساء: ١٠): ((من أكل مال اليتيم ظلما، سيدركه وبال ذلك في عقبه من بعده، ويلحقه وبال ذلك في الآخرة. أما في الدنيا فإن الله يقول: ﴿وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرَيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَقُوا اللّهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيدًا ﴾ (النساء: ٩)، وأما في الآخرة ، فإن الله يقول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمُوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَاكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصْلُونَ أَمُوالَ

- ٢٠ وقال عليه السلام في قول الله عزَّ وجلً: ﴿وَلا تَنكِحُوا مَا نَكَحَ آَبَاؤُكُم مِّنَ النَّسَاء لِلاً مَا قَدْ سَلَفَ..﴾ (النساء: ٢٢): ((إذا نكح رَجلٌ امرأةُ ثم توفيَ عنها أو طلَقها، لم تحلُّ لأحد من ولده إن دخل بها أو لم يدخل بها)."
- ٢١ وقال عليه السلام: ((إذا تزوّج الرجلُ المرأةَ فدخل بها أو لم يدخل بها، حَرُضَتُ عليه أمّها، وذلك لقول الله تعالى ﴿.. وأُمّهاتُ نِسَآئِكُمْ.. ﴾ (النساء: ٢٣) فهي مبهمة محرَّمة في كتاب الله تعالى))<sup>(٣)</sup>.

اقول: ربيبة الرجل ابنة امرأته من غيره، وقيد في ﴿فِي حُجُورِكُم﴾ خرج مخرج الغالب لأن الغالب في الربيبة أن تعيش في كنف أمها، فالحكم يعم كل ربيبة سواء كانت في حجر زوج أمها أم لم تكن.

- ٢٣ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ لاَ تَقْرَبُواْ الصَّلاَةَ وَأَنتُمْ سَعِلى: مَكَارَى حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنبًا إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلِ﴾ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُواْ مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنبًا إِلاً عَابِرِي سَبِيلِ﴾ (النساء: ٤٣): ((أي إلا أن تكونوا مسافرين فيجوز لكم أداؤها بالتيمُم))".
- ٢٤\_ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿أَوْ لَأَمَسْتُمُ النُّسَاءَ﴾ (النساء: ٤٣): ((المراد به الجماع))

أقبول: يؤيد هـذا التفسير مـا روى عنيه عليه السيلام في نهيج

10V

- ٢٥ ـ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَعْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءَ﴾ (النساء: ٤٨): ((ما في القرآن آيةٌ أرجى عندي من هذه الآية))<sup>(٢)</sup>.
- ٢٦ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ الْأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللّهَ نِعْمًا يَعِظُكُم بِهِ إِنَّ اللّه كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (النساء: إنَّ اللّه نَعْمًا بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللّه نَعْمًا بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللّه كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ (النساء: ٥٨): ((حققٌ على الإمام أن يحكم بما أنزل الله، وأن يودًى الأمانة، فإذا فعل ذلك فحقٌ على الناس أن يسمعوا له وأن يودًى الأمانة، فإذا فعل ذلك فحق على الناس أن يسمعوا له وأن يودًى يطيعوا، وأن يجيبوا إذا دُعولَ»)".
- ٢٧ وقال عليه السلام لمرتد إن كلت لمستتيبه ثلاثاً. ثم قرأ هذه الآية: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آَمَنُواْ، ثُمَّ كَفَرُوا، ثُمَّ مَفَرُوا، ثُمَّ آَمَنُواْ ثُمَّ كَفَرُوا، ثُمَّ آَمَنُواْ ثُمَّ كَفَرُوا، ثُمَّ الآية: ﴿إِنَّ النَّذَاذُوا، ثُمَ تَفَرُوا، ثُمَ الْآية المُواْ، ثُمَ آَمَنُواْ ثُمَ كَفَرُوا، ثُمَ الآية الآي الآية ال الآية الذالية الآية الآية الآية الذالية الآية الذالية الذالية الآية الذا لذالي الآية الذالي الذالي الذالي الذالية الذالية الذالي الذالي الذالي الذالي الذالية الذالي الذالي الذالي الذالي الذالي الذالي الذالي الذالي الذالي الذالية الذالي الذالي الذالي الذالذالي الذالي الذالي الذالية الذالية الذالي الذالي اي

٢٨- وقال عليه السلام: ((كان القرآن ينسخ بعضه بعضاً وإنما كان يؤخذ من أمر رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم بآخره وكان من آخر ما نزل عليه سورة المائدة نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء. لقد نزلت عليه وهو على بغلة شهباء وثفل عليه الوحى حتى وقفت وتدلى بطنها حتى رأيت سرتها تكاد تمس الأرض وأغمى على رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى وفضع يده على راسه شبيه بن وهب الجمحى ثم رفع ذلك عن رسول الله عليه الورة المائدة فعمل رسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم الأرض وأغمى على راسه شبيه بن وهب الجمحى ثم رفع ذلك عن الله عليه وآله وسلم - حتى وضع يده على رأسه شبيه بن وهب الجمحى ثم رفع ذلك عن الله عليه وآله وسلم - حتى رأيت من الله عليه وآله وسلم - حتى وضع يده على رأسه شبيه بن وهب الجمحى ثم رفع ذلك عن راسول الله عليه الأرم النه عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - محلى الله عليه الو م الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى وضع يده على رأسه شبيه بن وهب الجمحى ثم رفع ذلك عن راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - حتى راسول الله - صلى الله عليه وآله وسلم - وعملنا))<sup>(۱)</sup>.

- ۲۹ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ﴾ (المائدة: ٣) أنزلت هذه الآية على رسول صلى الله عليه (وآله) وسلم وهو قائم عشية عرفة (
- ٣٠ وقال عليه السلام في قوله تعالى ﴿ أَكَالُونَ لِلسُّحْتِ﴾ (المائدة: ٤٢): ((السحت هو الرشوة في الحكم، الحديث))<sup>(٢)</sup>.

أقول: وقد روى مثل هذا القول عن النبي صلى الله عليه وآله وسلم.

- ٣١ـ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿أَوْ كِسُوَتُهُمْ﴾ (المائدة: ٨٩): ثوبان لكل إنسان<sup>(١)</sup>.
- ٣٢- وقال عليه السلام: ((لا تَأْمَنَنَّ عَلَى خَيْرِ هَذِهِ الأُمَّة عَذَابَ اللَّهِ لِقُولِهِ تَعَالَى ﴿ أَفَامِنُواْ مَكْرَ اللَّهِ فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ (الأعراف: ٩٩)، ولا تَيْأَسَنَّ لِشَرَّ هَذِهِ الأُمَّةِ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ لِقولَه تعالى: ﴿لاَ يَيْأَسُ مِن رَّوْحِ اللَّهِ إِلاَّ الْقَوْمُ الْكَافِرُونَ ( يوسف: ٨٧). ))<sup>(1)</sup>.
- ٣٣- سُئِلُ عليٌّ عليه السلام عن قوله تعالى: ﴿فَلَنُحْبِيَنَّهُ حَيَاةً طَيْبَةً﴾ (النحل: ٩٧): فَقَالَ هِيَ الْقَنَاعَةُ<sup>(٣)</sup>.
- ٣٤ وقبال عليه السبلام في قول تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَـدْلِ وَالإِحْسِبَانِ﴾ (النحسل، ٩٥): الْعَـدْلُ الإِنْصَـافُ وَالإِحْسَـانُ التَّفَضُّلُ <sup>(٤)</sup>.
- ٣٥۔ وقال عليه السلام في قول تعالى في سورة الأنفال عن غزوة بدر ﴿... وَمَا أَنزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ

17.

وأقول: لقد روى الفريقان نحو هذا عن رسول الله ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ قال: "لا يرد القدر إلا الدعاء" وقال: "لا



(١) السيوطي في الدر المنثور، محيلاً إلى ابن مردويه في تفسيره عن علي بن أي طالب.
(٢) السيوطي في الدر المنثور، محيلاً إلى ابن مردويه عن علي بن أي طالب،
(٢) السيوطي في الدر المنثور، محيلاً إلى ابن مردويه عن علي بن أي طالب،
وروى مثله عن الحسن و عن أي سعيد الخدري كذلك.
(٣) السيوطي في الدر المنثور، محيلاً إلى ابن أي حاتم و اللالكائي في السنة عن على بن أي طالب..

يغني حذر من قدر، والدعاء ينفع مما نزل ومما لم ينزل.."<sup>(1)</sup>. ٣٨- وقبال عليه السبلام: ((أربع تعليم من الله عز وجل لسن بواجبات. قوله: ﴿فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمُتُمْ فِيهِمْ خَيْراً﴾ (النور: ٣٣) فمَنْ شاء كاتب رقيقه وَمَنْ شاء لم يكاتب. وَقَوْلُهُ: ﴿وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطادُوا﴾ (المائدة: ٢): فمن شاء اصطاد ومن شاء لم يصطد. وَقَوْلُهُ: ﴿فَكَلُوا مِنْها وَأَطْعِمُوا الْقانِعَ وَالْمُعْتَرَّ» (الحج: الصَّلاةُ فَائتَشِرُوا فِي الأَرْضِ﴾ (الجمعة: ١٠): فمن شاء انتشر وَمَنْ شاء جلس.))

٣٩- وقال عليه السلام: ((أيعجز أحدكم إذا مرض أن يسأل امرأته فتهب له من مهرها درهما فيشتري به عسلا فيشربه بماء السماء فإن الله عزَّ وجلَّ يقول في المهر، ﴿فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيئاً مَرِيئاً؟ (النساء: ٤) ويقول في العسل: ﴿فِيهِ شِفاءً لِلنَّاسِ؟ (النحلَّ ١٩): ويقول في ماء السماء: ﴿وَنَزَلْنَا مِنَ السَّماءِ ماءً مُباركاً؟ (سورة ق: ٩)))<sup>(٣)</sup>

٤٠ ـ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبِّي عَلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ

٤١ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللّهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ. جَهَنَّمَ يَصْلُوْنَهَا وَبِئْسَ الْقَرَارُ (إبراهيم: ٢٨ ـ ٢٩) ((..ألا أحد يسألني عن القرآن؟ فوالله لو أعلم اليوم أحد أعلم به مني، وإن كان من وراء البحور لأتيته. فقام عبد الله بن الكواء فقال: من ﴿ الَّذِينَ بَدَّلُوا نَعْمَةَ اللهِ كُفْرًا وَأَعلم اليوم أحد أعلم به مني، وإن كان من وراء البحور لأتيته. فقام عبد الله بن الكواء فقال: من ﴿ الَّذِينَ بَدَّلُوا قُومُهُمْ وَالله لو أعلم اليوم أحد أعلم به مني، وإن كان من وراء البحور لأتيته. فقام عبد الله بن الكواء فقال: من ﴿ الَذِينَ بَدَّلُوا نَعْمَةَ اللهِ كُفُرًا ﴾؟

٤٢ وقال عليه السلام فينا والله أهل بدر نزلت ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلٌ إِخْوَانًا عَلَى سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾ (الحجر: ٤٧)<sup>(7)</sup>
٣٤ وقال عليه السلام: إني لأرجو أن أكون أنا وعثمان والزبير وطلحة ممن قال الله: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلٌ ﴾

- ٤٥ و رُوِيَ عنه عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْرَبُواْ الزَّنَى إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةُ وَسَاء سَبِيلاً (الإسراء: ٣٢): قال: ((سمعت رسول كَانَ فَاحِشَةُ وَسَاء سَبِيلاً (الإسراء: ٣٢): قال: ((سمعت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم يقول: في الزنا ست خصال، ثلاث في الدنيا، وثلاث في الآخرة. فأما اللواتي في الدنيا فيذهب بنور الوجه، ويقطع الرزق، ويسرع الفنا. وأما اللواتي في الأخرة: في الآخرة: فغضب الرب، وسوء الحساب، والدخول في النار، أو الخلود في الناري).
- ٤٦ وقال عليه السلام في تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَن قُتِلَ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيهِ سُلُطَانًا فَلا يُسْرَف فَي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُورًا﴾ (الإسراء: ٣٣): ((والإسراف في القتل أن تقتل غير قاتلك، فقد

نهى الله عن ذلك، وهو الغشم الذي نهى الله عنه))<sup>(1)</sup>. 27- وقال عليه السلام: ((إذا حلف الرجل بالله فله ثنياها إلى أربعين يوما وذلك أن قوما من اليهود سألوا النبي ـ صلّى الله عليه وآله وسلَّم ـ عسن شيء، فقال التوني غدا ـ ولم يستثن ـ حتى أخبِرَكُمْ، فاحتبس عنه جبرئيل عليه السلام أربعين يوما ثم اتاه، وقال ﴿وَلا تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فاعِلٌ ذلِكَ غَداً. إِلا أَنْ يَشاءً الله وَاذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيتَ﴾ (الكهف: ٢٣ و٢٤) ))<sup>(1)</sup>.

٤٨- روى أن يهوديا سأل على بن أبي طالب عليه السلام عن مدة لبث أصحاب الكهف في كهفهم فأخبر بما في القرآن من قوله تعالى: ﴿وَلَبِشُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلاثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعًا﴾ (الكهف: ٢٥) فقال: إنا نجد في كتابنا ثلاثمائة، فقال عليه السلام: ذاك بسني الشمس وهذا بسني القمر".

٤٩- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّلْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصُّالِحَاتَ حَيْرُ عِندَ رَبَّكَ ثَوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً﴾ (الكهف: ٤٦): ((المال والبنون حرث الدنيا، والعمل الصالح

حرث الآخرة، وقد يجمعهما الله لأقوام.))().

٥٠ وقسال عليمه السلام في قول تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَن ذِي اللهِ القَرْنَيْنِ﴾ (الكهف: ٨٣): ((إنه كان عبدا صالحا أحب الله وأحبه الله وناصح الله وناصحه. قد أمر قومه بتقوى الله فضربوه على قرنه ضربة بالسيف فذلك قرناه وفيكم مثله))<sup>(1)</sup>.

٥١- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الّْذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ الرَّحْمَنُ وُدًّا﴾ (مريم: ٩٦): ((محبة في قلوب المؤمنين))

قلت رواه السيوطي في الدر المنثور قال: وأخرج الطبراني وابن مردويه، عن ابن عباس قال: نزلت في علي بن أبي طالب ﴿إن الذين أمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا كال: محبة في قلوب المؤمنين. وأخرج الحكيم الترمذي وابن مردويه، عن علي بن أبي طالب قال: سألت رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم عن قوله: ﴿سيجعل لهم الرحمن ودا كه ما هو؟ قال: المحبة، في قلوب المؤمنين، والملائكة المقربين. يا علي، إن الله أعطى المؤمن ثلاثا. المنة والمحبة والحلاوة والمهابة في صدور

الصالحين.)).

- ٥٣- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِم الصَّلاةَ لِذِكْرِي﴾ (طه: ١٤) ((حدثنا رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم، عن جبريل عليه السلام قال: قال الله عز وجل ﴿أَنِي أَنَا الله لا إلَّه إِلا أَنَا فَاعْبَدَنِي﴾ "من جاءني منكم بشهادة أن لا إله إلا الله بالإخلاص دخل حصني، ومن دخل حصني أمن عذابي".)<sup>(٣)</sup>.

رجلا بين رجليها يزني مها))``.

- ٥٥- وقـال عليـه السـلام في قولـه تعـالى: ﴿إِنَّ الْـذِي فَـرَضَ عَلَيْـكَ الْقُرْآنَ لَرَادُكَ إِلَى مَعَادٍ﴾ (القصص: ٨٥) قال: الجنة(٢).
- ٥٦- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَّأَهُ اللَّهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِندَ اللَّهِ وَجَعِهَا﴾ (الأحزاب:٦٩): ((إن موسى وهارون عليهما السلام وَجِيهًا﴾ (الأحزاب:٦٩): ((إن موسى وهارون عليهما السلام صعدا الجبل فمات هارون، فقالت بنو إسرائيل أنت قتلته فأمر الله الملائكة فحملته حتى مروا به على بني إسرائيل وتكلمت الملائكة بموته حتى عرفوا أنه مات، وبرَّاه الله من ذلك))<sup>(٣)</sup>.
- ٥٧ وقال عليه السلام في قصة دواد النبي عليه السلام التي جاءت في سورة ص~: ((لا أوتى برجل بزعم أن داود تزوج امرأة أوريا الا جلدته حدين، حدا للنبوة وحدا للإسلام))<sup>(3)</sup>.
  قال ابن جزي: وقد اختلف الناس في هذه القصة وأكثروا فيها قديما وحديثاً حتى قال علي بن أبي طالب ﷺ: ((مَنْ حدَّث بما المالي المالي)

٥٩ وقبال عليه السلام: ((من سره أن يكتال بالمكيال الأوفى من الأجر يبوم القيامة فليقل أخر مجلسه حين يريد أن يقبوم الجمد لله رب العالمين؟ ))

اخرجه السيوطي في الدر المنثور عن النبي \_ صلّى الله عليه وآله وسلّم – ورواه أيضا عن علي بن أبي طالب فقال: ((وأخرج حميد بن زنجويه في ترغيبه من طريق الأصبخ بن نباتة عن علي بن أبي طالب ظنه قال: من سره أن يكتال بالمكيال الأوفى فليقرأ هذه الآية ثلاث مرات ﴿سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين﴾ )).

.٢- وقال عليه السلام: إن الله - وله الحمد - افتتح الكتاب بالحمد

- ٦٦- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا رَبَّنَا أَرِنَا الَّذَيْنِ أَضَلانًا مِنَ الْجِنِّ وَالإِنسِ ...﴾ ( فُصِّلت: ٢٩): (( قال: إلليس الأبالسة وابن آدم الذي قتل أخاه.)) وفي رواية أخرى عنه عليه السلام: (( فإنهما ابن آدم القاتل، وإبليس الأبالسة. فأما ابن آدم فيدعو به كل صاحب كبيرة دخل النار من أجل الدعوة. وأما إبليس فيدعو به كل صاحب شرك، يدعوانهما في النار). ('')

#### ۱۷.

 $()_{ij} = (-i)_{ij}$ 

- ٦٤- وقال عليه السلام: قيل للنبي صلى الله عليه وآله وسلم -هل عبدت وثنا قط؟ قال: لا. قالوا: فهل شربت خمرا قط؟ قال: لا وما زلت أعرف الذي هم عليه كُفْرٌ وما كنت أدرى ما الكتاب ولا الإيمان وبذلك نول القرآن: ﴿مَا كُنتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ﴾ (الشوري: ٢٥) <sup>(٣)</sup>.
- ٦٥- وقد عاش وتفاعل عليه السلام مع قوله تعالى ﴿وَيَوْمَ يُعْرَضُ الدُّنْيَا الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذَهَبَتُمَ ظَيَبَ اتَكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُم بِهَا ... (الأحقاف: ٢٠) وأمثالها من الآيات المبينة لحقارة الدنيا وتفاهتها كقوله تعالى: ﴿وَاضْرِبْ لَهُم مَّشَلَ الْحَيَاةِ

الدُّنيَا كَمَاء أَنزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاء فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَذْرُوهُ الرُيَاحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْء مُقْتَدِرًا. الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُّنيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرُ عِندَ رَبُّكَ نُوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾ (الكهف: ٤٥. ٤٦) وقوله سبحانه: ﴿ إعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنيَا لَعب وَلَهْوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرَ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الأَمَا الْحَيَاةُ الدُّنيَا لَعب وَلَهْوَ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرَ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي المُوال وَالأولاد كَمَثَل غَيْتُ أَعْجَبَ الْكُفَارَ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثَمَ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الآخرَةِ عَذَابَ شَدِيدَ وَمَعْفِرَةً مِّنَ اللَّه وَرِضُوانَ وَمَا الْحَياةُ الدُّئيَا لِعب مَعْبَ الْحَرَةِ عَذَابَ شَدِيدَ وَمَعْفِرَةً مِّنَ اللَّه وَرِضُوانَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُيْنَا عَيْبَ أَعْجَبَ الْكُفَارَ نَبَاتُه ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثَمَ يَكُونُ حُطَامًا وَفِي الآخرَةِ عَذَابَ شَدِيدَ وَمَعْفِرَةً مِّنَ

وفي هذا، يروي الطبرسي في مجمع البيان فيقول: ((وقال علي بن أبي طالب، عليه أفضل الصلوات، في بعض خطبه: ((والله لقد رقعت مدرعتي هذه حتى استحيبت من راقعها، ولقد قال لي قائل: ألا تنبذها؟ فقلت: إغرب عني فعند الصباح يحمد القوم السرى)) . وروى محمد بن قيس ، عن أبي جعفر الباقر عليه السلام أنه قال: ((والله إن كان علي عليه السلام ليأكل أكلة العبد، ويجلس جلسة العبد، وإن كان ليشتري القميصين فيخير غلامه خيرهما، ثم يلبس الآخر، فإذا جاز أصابعه قطعه، وإذا جاز كعبه حذفه، ولقد ولي خس سنين، ما وضع أجرة على آجرة، ولا لبنة على لبنة، ولا أورث بيضاء ولا

حمراء، وإن كمان ليطعم النماس علمي خبيز البر واللحم، وينصرف إلى منزله فيأكبل خبز الشعير، والزيت والخل، وما ورد عليه أمران كلاهما لله، عَزُّ وَجَلَّ، فيه رضيَّ، إلا أخذ بأشدهما على بدنه. ولقد أعتق ألف مملوك من كد يمينه، تربت منه يداه، وعرق فيه وجهه. وما أطاق عمله أحد من الناس بعده، وإن كان ليصلى في اليوم والليلة ألف ركعة، وإن كان أقرب الناس شبها به على بن الحسين عليه السلام، ما أطاق عمله أحد من الناس بعده )) . ثم إنه قد اشتهر في الرواية أنه (أي أمير المؤمنين عليٌّ) عليه السلام لما دخل على العلاء بن زياد بالبصرة يعوده ، قال له العلاء: يا أمير المؤمنين أشكو إليك أخبى عاصم بن زياد ، لبس العباءة، وتخلى عن الدنيا؟ فقال عليه السلام: علىَّ به. فلمًا جاء به قال: يا عُدَىَّ نَفْسه! لقد استهام بك الخبيث. إمار حمت أهلك وولدك؟ أترى الله أحل لك الطيبات، وهو يكره أن تأخذها؟ أنت أهون على الله من ذلك قال: يا أمير المؤمنين الهذا أنت في خشونة ملبسك، وجشوبة مأكلك؟ قال: ويحك إني لست كأنت! إن الله تعالى فرض على أئمة الحق أن يقدروا أنفسهم بضعفة الناس، كيلا يتبيُّغ بالفقير فقره.)) فلت ويتبيَّغ من باغ الدم بيغا وتبيَّغ: هاج وثار.

(١) تفسير مجمع البيان للطبرسي، ج ٩، ص ١٤٨.

- ٦٧- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنَاكُم مَن ذَكَرٍ وأُنثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَ مَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَنْقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ (الحجرات: ١٣): ((قال النبي صلى الله عليه وآله وسلم: "إذا كان يوم القيامة أوقف العباد بين يدي الله تعالى غرلا بهما فيقول الله: عبادي أمرتكم فضيعتم أمري، ورفعتم أنسابكم فتفاخرتم بها، اليوم أضع أنسابكم، أنا الملك الديان أين المتقون؟ أين المتقون؟ إن أكرمكم عند الله أتقاكم".))<sup>(٢)</sup>
- ٦٨- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَجَاءت كُلُ نَفْسٍ مَعَهَا سَائِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ (قَالَ مَحْشَرِهَا وَشَاهِدٌ سَائِقٌ وَشَهِيدٌ ﴾ (قَالَ مَحْشَرِهَا وَشَاهِدٌ يَسُوقُها إِلَى مَحْشَرِهَا وَشَاهِدٌ يَسْهَدُ عَلَيْهَا بِعَمَلِهَا.))

قال: ﴿فَالْحَامِلاتِ وِقْرُا﴾؟ قال: السحاب. قال: ﴿فَالْجَارِيَاتِ يُسْرُا﴾؟ قـال: السفن. قـال: ﴿فَالْمُقَسِّمَاتِ أَمْرُا﴾؟<sup>(١)</sup> قـال: الملائكة<sup>(٢)</sup>.

- ٧٠ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَالسَّمَاءِ ذَاتِ الْحُبُـكِ﴾
   (الذاريات: ٧): معناه: ذات الحسن والزينة<sup>(٣)</sup>.
- ٧١ وروى عنه عليه السلام في معنى قول الله عزَّ وجلٌ: ﴿ هَلْ جَزَاء الإِحْسَانِ إِلا الإِحْسَانُ ﴾ (الرحمن: ٦٠) قال: (( سمعت رسول صلى الله عليه وآله وسلم يقول: إن الله عزَّ وجلُ قال: ما جزاء من أنعمت عليه بالتوحيد إلا الجنة.)<sup>(3)</sup>.
- ٧٢- وقال عليه السلام في قول تعالى: ﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ ﴾ (الواقعة ٢٢) (( أصحاب اليمين: أطفال المؤمنين))<sup>(٥)</sup>.
- ٧٣- وقال عليه السلام، ((للزهد كله بين الكلمتين من القرآن. قال الله سبحانه: ﴿لِكَيْلَا تَأْسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِمَا

أقول: فليكن فرح المؤمن الزاهد بما نال من ثواب الآخرة أكثر من فرحه بعوائد الدنيا كما قال الله تعالى: ﴿قُلْ بِفَضْلِ اللّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلْيَفْرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِّمًا يَجْمَعُونَ (يونس: ٨٥) ويؤيد هذا المعنى وصيته عليه السلام لابن عباس شهه حيث قال له: ((فَلْيَكُنْ سُرُورُكَ بِمَا نِلْتَ مِنْ أَخِرَتِكَ، وَلْيَكُنْ أُسَفُكَ عَلَى مَا فَاتَكَ مِنْهَا، وَمَا نِلْتَ مِنْ دُنْيَاكَ فَلا تُكْثِرُ بِهِ فَرَحاً، وَمَا فَاتَكَ مِنْهَا فَلا تَأْسَ عَلَيْهِ جَزَعاً.))<sup>(٢)</sup>.

٧٤. وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿عُتُلٌ بَعُدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ )
(القلم: ١٣): ((الزنيم هو الهجين الكافر،))<sup>(٣)</sup>.
أقول: وقد روى السيوطي في الدر المأثور أيضاً عن ابن عباس أن نافع بن الأزرق سأله عن قوله: ﴿زِنيم ﴾ قال: ولد الزنا.
قال: وهل تعرف العرب ذلك ؟ قال: نعم أما سمعت قول

زنيم تداعته الرجال زيادة

### كما زيد في عرض الأديم الأكارع

٧٥- وقال عليه السلام: ((إِنَّ اللَّهَ يَبْتَلِي عِبَادَهُ عِنْدَ الأَعْمَالِ السَّيَّئَةِ بِنَقْصِ الثُمَرَاتِ وَحَبْسِ الْبَرَكَاتِ وَإِغْلَاقٍ خَزَائِنِ الْحَيْرَاتِ لِيَتُوبَ تَائِبٌ وَيُقَلِعَ مُقْلِعٌ وَيَتَذَكُرَ مُتَذَكَرٌ وَيَزْدَجِرَ مُزْدَجِرٌ وَقَدْ لَيَتُوبَ تَائِبٌ وَيُقَلِعَ مُقْلِعٌ وَيَتَذَكُرَ مُتَذَكَرٌ وَيَزْدَجِرَ مُزْدَجِرٌ وَقَدَ جَعَلَ اللَّهُ سُبْحَانَهُ السَّتِعْفَارَ سَبَبًا لِلدُرُورِ الرَّزْقِ وَرَحْمَةِ الْحَلْقِ فَقَالَ سَبَبًا لِلدُرُورِ الرَّزْقِ وَرَحْمَةِ الْحَلْقِ فَقَالَ سَبْحَانَهُ السَّتِعْفَارَ سَبَبًا لِلدُرُورِ الرَّزْقِ وَرَحْمَةِ الْحَلْقِ فَقَالَ سَبْحَانَهُ السَّتِعْفَارَ سَبَبًا لِلدُرُورِ الرَّزْقِ وَرَحْمَةِ الْحَلْقِ فَقَالَ سَبَعَانَهُ مَدْرَارًا. وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالُ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ اللَّهُ مَدْرَارًا. يُرْسِلُ مَعْنَانُ السَّمَاء عَلَيْكُم مُدْرَارًا. وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالُ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ لَكُمْ اللَّهُ مَدْرَارًا. وَيُمْدِدُكُمْ بِأَمْوَالُ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ اللَهُ السَعْزَالُ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ اللهُ اللَّهُ مَدْرَارًا. وَيُمْدَوْكُمْ بِأَمْوَالُ وَبَنِينَ وَيَجْعَل لَكُمْ اللَهُ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَاتِ اللَّهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ عَقْبَوْنُ مَائِنَهُ مَعْتَلَةُ مَنْعَارًا.

٧٦ وقال عليه السلام في قول تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَازَا وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ..الآية (التحريم: ٦): ((علَّموا أَنفُسَكُم وأَهْلِيكُم الخير وأَدبُوهم.))<sup>(1)</sup>. أقول: وروى السيوطي في الذر المتثور نحو هذا عن رسول الله<sup>ص</sup>

- ٧٧- و رُوِيَ أن رجلاً قام إلى عليٍّ عليه السلام فقال: ﴿فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفًا﴾ (المرسلات: ٢). قال: الرياح<sup>(١)</sup>.
- ٧٨ و رُوِيَ أن علياً عليه السلام نظر في رجوعه من صفين إلى المقابر فقال: هذه كفاة الأموات أي مساكنهم. ثم نظر إلى بيوت الكوفة فقال: هذه كفاة الأحياء ثم تلا قوله تعالى: ﴿أَلَمْ نَجْعَلِ الرُوْضَ كِفَاتًا. أَحْيَاء وَأَمْوَاتًا﴾ (المرسلات: ٢٥ و٢٦)<sup>(1)</sup>.
- ٧٩- وقمال عليمه السلام في قول متعمالي: (وَالنَّازِعَمَاتِ غَرْقًمَا) أنهما الملائكة ينزعون أرواح الكفار عن أبدانهم بالشدَّة<sup>(٣)</sup>.

أقول: من دان بالتوحيد فعليه أن نخاف مقام ربه ويترك الهوى. قـال الله تعـالى: ﴿وَأَشَّا مَنْ خَـافَ مَقَامَ رَبُهِ وَنَهَـى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَى. فَإِنْ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَاوَى﴾ (النازعات: ٤٠ و٤١).

٨٠- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿كَلا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ

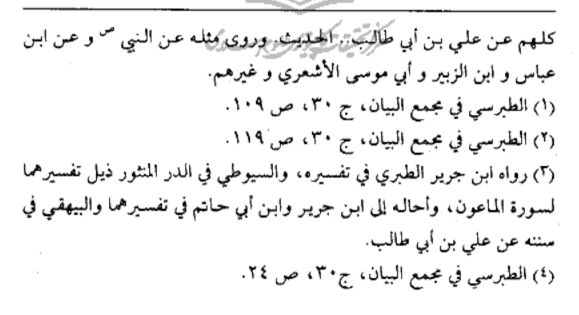
- ٨١- وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿فَلا أَقْسِمُ بِالْخُنَسِ الْجَوَارِ الْكُنَّسَ﴾ (التكوير: ١٥ و ١٦) يعني النجوم تكنس بالنهار وتبدو بالليل<sup>(\*)</sup>.
- ٨٢ وقبال عليه السبلام في قوله تعبالى: ﴿وَاللَّيْسَلِ إِذَا عَسْعَسَ﴾ (التكوير: ١٧) يعني: إذا أدبر بظلامه<sup>(٢)</sup>. أقول: "عسعس" من الأضداد بمعنى "أقبل" و"أدبر" كما جاء في هذه الآية الكريمة بالمعنى الأخير.
- ٨٣- وعن علي بن أبي طالب عليه السلام أنه قرأ ﴿ سَبِّح اسْمَ رَبِّكَ الأَعْلَى﴾ فقال: سبحان ربي الأعلى، وهو في الصلاة! فقيل له: أتزيد في القرآن؟! قال: لا إنجا أمرنا بشيء فقلته<sup>(٤)</sup>.

مرز تحقق تحجيز العنى مدى

(١) الطبرسي في مجمع البيان، ج ٣٠، ص ٥٦. (٢) رواه الطبري في تفسيره جامع البيان عن تأويل أي القرآن، ج ٣٠، ص ٥V. (٣) الطبرسي في مجمع البيان، ج٠٣، ص٤٤.

(٤) رواه السيوطي في الدر المنثور ذيل تفسيره للآية المذكورة من سورة الأعلى، وأحاله إلى الفريابي وابن أبي شيبة وعبد بن حميد وابن الأنباري في المصاحف

- ٨٥ وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿وَهَدَيْنَاهُ النَّجْدَيْنَ﴾ (البلد: ١٠): أي سبيل الخير وسبيل الشر<sup>(٢)</sup>.
- ٨٦. وقال عليه السلام في قوله تعالى: ﴿فَوَيْلُ لَلْمُصَلِّينَ. الَّذِينَ هُمْ عَن صَلاتِهِمْ سَاهُونَ. الَّذِينَ هُـمْ يُرَاؤُونَ﴾ (الماعون: ٤ ـ ٦): ((يراؤون بصلاتهم))<sup>(٣)</sup>.
- ٨٧- وقبال عليه السبلام في قول تعبالى: ﴿وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ﴾ (الماعون: ٧)، هي الزكوة المفروضة<sup>(٤)</sup>.



## الباب الرابع

# اقتباسات الإمام علي عليه السلام من القرآن الكريم

كان عليٌّ عليه السلام يأخذ عن آيات الذكر الحكيم شيئا كثيرا ويزين كلامه بها وإليك شطرا من اقتباساته:

١. قال عليه السلام: ((إلى الله أشكو مِنْ مَعْشَر يَعِيشُونَ جُهَّالاً وَيَمُوتُونَ ضُلالاً لَيْسَ فِيهِمْ سَلْعَةً إَنُورُ مِنَ الْكِتَابِ إِذَا تُلِي حَقَّ تِلاوَتِهِ وَلا سِلْعَةً أَنْفَقُ بِيْعًا وَلا أَعْلَى ثَمَناً مِنَ الْكِتَابِ إِذَا حُرُفَ عَنْ مَوَاضِعِهِ!))<sup>(1)</sup> اقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تلاَوَتِه أُوْلَئكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ (البقرة: ١٢١) وعن قوله يَتْلُونَهُ حَقَّ تلاَوته أُوْلَئكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ (البقرة: ١٢١) وعن قوله

تِعالى: ﴿ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَنَ مَّوَاضَعِهِ ﴾ (المائدة: ١٣).

(١) راجع: نهج البلاغة، الخطبة ١٧.

۲. وقال عليه السلام: ((.. إن المال والبنين حرث الدنيا، والعمل الصالح حرث الآخرة، قد يجمعها لأقوام، فاحذروا من الله ما حذركم من نفسه)) <sup>(۱)</sup>

أقول: أخذ كلامه عن قوله عزَّ وجلَّ: ﴿الْمَالُ وَالْبُنُونَ زِينَةُ الْحَيَّاةِ الدُّلْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِندَ رَبِّكَ ثُوَابًا وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾ (الكهف: ٤٩)، وعن قوله تعالى: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّلْيَا نُؤَتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِن نَصِيبِ ﴾ (الشورى: ٢٠)، وعن قوله تعالى: ﴿وَيُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ ﴾ (آل عمران: ٢٨).

- ٣. وقال عليه السلام للخوارج بعد ما طلبوا منه أن يشهد لنفسه بالكفر جاهلين بإيمانه العظيم: ((أبْعَدَ لِيمَانِي بِاللَّهِ وَجِهَادِي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) أَشْهُدُ عَلَى نَفْسِي بِالْكُفر جاهلين بإيمانه العظيم: ((أبْعَدَ لِيمَانِي بِاللَهِ وَجِهَادِي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ (صلى الله عليه وآله وسلم) أَشْهُدُ عَلَى نَفْسِي بِالْكُفر ؟! لَقَدْ ضَلَلْتُ إِذَا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُهْتَدِينَ))<sup>(1)</sup>.
- وقال عليه السلام: ((أف لَكُمْ لَقَـدْ سَـنِمْتُ عِتَابَكُمْ أَرْضِيتُمْ
  - (^) أنظر: نهج البلاغة، الخطبة ٢٣.
  - (٢) راجع: نهج البلاغة، الخطبة ٥٨.

بِالْحَياةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ عِوَضاً وَبِالذَّلِّ مِنَ الْعِزَ خَلَفاً إِذَا دَعَوْ تُكُمْ إِلَى جِهَادٍ عَدُوْكُمْ دَارَتْ أَعْيُنُكُمْ كَأَنَّكُمْ مِنَ الْمَوْتِ فِي غَمْرَةٍ!)) <sup>(1)</sup>.

أقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انفِرُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اتَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُم بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ؟ ﴾ (التوبة: ٣٨). وعن قوله عزَّ وجلٌ: ﴿فَإِذَا جَاء الْخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنُهُمْ كَالَّذِي يُعْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ﴾ (الأحزاب: ١٩).

أقول: أخذ كلامه محن قوله تعالى: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَّنَا﴾ (المؤمنون: ١١٥) وعن قوله عز وجل: ﴿أَيَحْسَبُ الإِنسَانُ أَن يُتْرَكَ سُدًى؟! ﴾ (القيامة: ٣٦) وعن قوله تعالى: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لْكُلِّ شَيْءٍ ﴾ (النحل: ٨٩) وعن

(١) انظر: نهج البلاغة، الخطبة ٣٤.

(٢) انظر: نهج البلاغة، الخطبة ٨٦.

٦. و قال عليه السلام: ((بَعَثَهُ وَالنَّاسُ ضُلالٌ فِي حَيْرَة..... فَبَالَغَ \_ صلى الله عليه وآله \_ في النَّصِيحَة وَمَضَى عَلَى الطُّرِيقَةِ، وَدَعَا إِلَى الْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ))<sup>(1)</sup>.

أقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الأُمَّيِّينَ رَسُولا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينٍ (الجمعة: ٢) وعن قوله تعالى ذكره: ﴿ادْعُ إِلَى سَبِيلٍ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ (النحل: ١٢٥).

٧. وقال عليه السلام: ((فَإِنَّى أَحَذَّرُكُمُ الدُّنْيَا.... غُرُورٌ مَا فِيهَا فَانِيَةٌ، فَانٍ مَنْ عَلَيْهَا، لا خَيْرٍ فِي شَييْءٍ مِن أَزْوَادِهَا إِلا التَّقُوَى))<sup>(1)</sup>.

اقول: ﴿فَلا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيَاةُ اللَّنِيَا﴾ (فاطر: ٥) وعن قوله جل وعلا: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانَ﴾ (الرحن: ٢٦). وعن قوله عزَّ وجلُ: ﴿وَتَزَوَّدُواْ فَإِنَّ خَيْرَ الزُّادِ التَّقُوَى﴾ (البقرة: ١٩٧).

> (١) راجع: نهج البلاغة، الخطبة ٩٥. (٢) راجع: نهج البلاغة، الخطبة ١١١.

٩. وقــال عليــه الســلام لأبي ذر ٢٠٠ ((...ولــو أن الســموات والأرضين كانتا على عبد رتقا، ثم اتقى الله لجعل الله له منهما مخرجاً!))<sup>(١)</sup>

اقول: اخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿أَوَلَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ كَانَتَا رَثَقًا فَفَتَقْنَاهُمَا ﴾ (الأنبياء: ٣٠) وعن قوله جل ذكره: ﴿وَمَن يَتَق اللهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا ﴾ (الطلاق: ٢).

- ١٠. وقـال عليه السـلام: ((لهُمْ مَ لَـكَ الْحَمْـدُ عَلَــى مَـا تَأْخُلْدُ وتَعْطِي...حَمْداً لا يَنْقَطِعُ عَدَدُهُ وَلا يَفْنَى مَدَدُهُ، فَلَسْنَا نَعْلَمُ كُنْهَ عَظَمَتِكَ إِلا أَنَّا نَعْلَمُ الْكَ حَيْ قَيْرُمُ لا تَأْخُذُكَ سِنَةً وَلا نَوْمُ لَمْ يَنْتَهِ إِلَيْكَ نَظَرٌ وَلَمْ يُدْرِكْكَ بَصَرْ، أَدْرَكْتَ الأَبْصَارَ وَأَحْصَيْتَ
  - (١) انظر: نهج البلاغة، الخطبة ١٢٠.
     (٢) انظر: نهج البلاغة، الخطبة ١٣٠.

الأَعْمَالَ وَأَخَذْتَ بِالنَّوَاصِي وَالأَقْدَامِ))``.

أقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى: ﴿اللّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيَّومُ لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمٌ ﴾ (البقرة: ٢٥٥) وعن قوله عزَّ وجلَّ: ﴿لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُو يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ﴾ (الأنعام: ١٠٣) وعن قوله عزَّ وجلَّ: ﴿يَوْمَ يَبْعَثُهُمُ اللَّهُ جَمِيعًا فَيُنَبَّتُهُم بِمَا عَمِلُوا أَحْصَاهُ اللَّهُ وَنَسُوهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْء شَهِيدُ ﴾ (الجادلة: ٢)، وعن قوله جل وعلا: ﴿يُعْرَفُ الْمُحْرِمُونَ بِسِمَاهُمْ فَيُوْخَذُ بِالنَّوَاصِي وَالأَقْدَامِ ﴾ (الرحن: ٤١).

١١. وقال عليه السلام: ((أَيُّهَا الْمَخْلُوقُ السَّوِيُّ وَالْمُنْشَأُ الْمَرْعِيُّ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْحَامِ، وَمُضَاعَفَاتِ الأَسْتَارِ، بُدِئْتَ مِنْ سُلالَة مِنْ طِينٍ وَوُضِعْتَ فِي قَرارٍ مَكِنِ إِلَى قَدَرٍ مَعْلُومٍ وَأَجَلٍ مَقْسُومُ إلى آخر الخطبة)) <sup>(٢)</sup>.

أقول: أخذ أول كلامه من قوله تعالى: ﴿ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ﴾ (الانفطار ؟ ٧ ، ثم أخذ بقية كلامه من قول ربه حيث قال: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الإنسَانَ مِن سُلالَةٍ مِّن طِينٍ. ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ ﴾ (المؤمنون: ١٢ ـ ١٣). وعن قوله عزَّ وجلُ: ﴿ أَلَمْ نَخْلُقَكُم مِّن مَّاء مَّهِينٍ. جَعَلْنَاهُ فِي قَرَارٍ مَّكِينٍ. إِلَى

- (١) نهج البلاغة، الخطبة ١٦٠.
- (٢) نهج البلاغة، الخطبة ١٦٣.

١٢. وقال عليه السلام: ((أوصِيكُمْ عِبَادَ اللَّهِ بِتَقْوَى اللَّهِ فَإِنَّهَا الزُّمَامُ وَالْقِوَامُ فَتَمَسَّكُوا بِوَثَائِقِهَا وَاعْتَصِمُوا بِحَقَائِقِهَا تَوُّلْ بِكُمْ إِلَى أَكْنَانِ الدَّعَةِ وَأَوْطَانِ السَّعَةِ وَمَعَاقِلَ الْحِرْزِ وَمَنَازِلِ الْعِزَ فِي يَوْم تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ وَتُظْلِمُ لَهُ الأَقْطَارُ وَتُعَطَّلُ فِيهِ صُرُومُ الْعِشَارِ وَيُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَرْهَقُ كُلُّ مُهْجَة وَتَبْكَمُ كُلُّ لَهْجَة وَذِلُّ الشُّمُ الشَّوَامِخُ وَالصُّمُ الرَّوَاسِخُ فَيَصِيرُ صَلْدُهَا سَرَاباً رَقْرَقاً وَذِلُّ الشُّمُ الشَّوَامِخُ وَالصُّمُ الرَّوَاسِخُ فَيَصِيرُ صَلْدُهَا سَرَاباً رَقْرَقاً وَمَعْهَدُهَا قَاعاً سَمْلَقاً فَلا شَفِيعٌ يَشْفَعُ وَلا حَمِيمٌ يَنْفَعُ وَلا مَعْذِرَةُ تَدْفَعُ)) <sup>(١)</sup>.

أقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَحْسَبَنَّ اللَّهُ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُوَخَرُهُم لِيَوْم تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ ﴾ (إبراهيم: ٢٤). وعن قوله عز وجلُّ: ﴿وَإِذَا الْعِشَارُ عُطَّلَتَ ﴾ (التكوير: ٤) وعن قوله تعالى شائه: ﴿يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفُواجًا ﴾ (النبياً: ١٨) وعن قوله العزيز: ﴿وَسُيَّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴾ (النباً: ٢٠) وعن قوله العزيز: ﴿وَسُيَّرَتَ لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلا شَفِيعٍ يُطَاعُ ﴾ (غافر: ١٨) وعن قوله تعالى: ﴿يَوْمَ لا يَنفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ ﴾ (غافر: ١٨) وعن قوله

(١) راجع: نهيج البلاغة، الخطبة ١٩٥.

- واقول: أخذ ذيل كلامه عن قوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَلَّهِ مَا تَوَلَى.. الآية﴾ (النساء: ١١٥).
- ١٥. وقال عليه السلام في دعائه: ((اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْكُو إِلَيْكَ غَيْبَةَ نَبِيَّنَا وَكَثْرَةَ عَدُوْنَا وَتَشَتُّتَ أَهْوَائِنَا رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْمِنا بِالْحَقِّ
  - (١) انظر: نهج البلاغة: خطبة ٢٢٦. (٢) راجع: نهج البلاغة، الكتاب ٦.

وَأَنْتَ خَيْرُ الْفَاتِحِينَ))(.

أقول: أخذ الجملة الأخيرة من هذا الدعاء عن آخر الآية ٨٩ من سورة الأعراف، حيث قال سبحانه: ﴿.. وَسِعَ رَبُّنَا كُلُ شَيْءٍ عِلْمًا عَلَى اللهِ تَوَكُلْنَا رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِالْحَقِّ وَأَنْسَنَّ حَيْرُ الْفَاتِحِينَ﴾.

17. وكتب عليه السلام إلى معاوية: .... ((تُمَّ ذَكَرْتَ مَا كَانَ مِنْ أَمْرِي وَأَمْرٍ عُثْمَانَ فَلَكَ أَنْ تُجَابَ عَنْ هَذِه لِرَحِمِكَ مِنْهُ فَأَيُّنَا كَانَ أَعْدَى لَهُ وَأَهْدَى إِلَى مَقَاتِلِهِ أَمَنْ بَذَلَ لَهُ نُصْرَتَهُ فَاسْتَقْعَدَهُ وَاسْتَقْعَدَهُ وَاسْتَكَفَّهُ أَمْ مَن اسْتَنْصَرَهُ فَتَرَاحَى عَنْهُ وَبَتْ الْمَنُونَ إِلَيْهِ حَتَّى وَاسْتَكَفَّهُ أَمْ مَن اسْتَنْصَرَهُ فَتَرَاحَى عَنْهُ وَبَتْ الْمَنُونَ إِلَيْهِ حَتَّى وَاسْتَكَفَهُ أَمْ مَن اسْتَنْصَرَهُ فَتَرَاحَى عَنْهُ وَبَتْ الْمُنُونَ إِلَيْهِ حَتَّى وَاسْتَكَفَلا أَتَى قَدَرُهُ عَلَيْهِ كَلَا وَاللَّهِ لَقَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوَقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ لا عَذَرُهُ عَلَيْهِ مَنْ الْنَدُ لَهُ الْمُعَوَقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ لا عَذَي عَدْهُ أَسْ اللَّهُ الْمُعَوَقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ وَالْعَائِلِينَ وَيَعْ أَنْ كَانَ الذَّلْبُ إِنْعَنَدِرَ لا عَتَذَر وَمَا كُنْتَ لا عَتَذَر وَمَا كُنْتَ لا عَتَذَر وَمَا كُنْتَ لا عَتَذَر وَ الْمَائِلِينَ وَمَا تَنْ أَنْهُ إِنْ حَدَى الْمُنْعَائِلَانَ وَالَّا عَنْ يَعْذَمُ مَدَى إِلَيْ عَائِلَهِ مَنْ أَنْ مَن أَنَى كُنْتَ أَنْ فَائَتُ عَدْهُ أَنْ عَنْ إِنْ عَنْ إِنْعَائِي وَمَا أَنْ وَالْعَائِلِينَ وَمَا أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَعْتَذَر وَمَا تَعْتَذَهُ إِنْ عَائِ مَنْ أَيْ مَنْ أَنْ عَائَتَ عَدْ أَنْ عَائَتُ عَدْ إِنْ عَنْ أَنْتَ عَنْ أَنْ عَائَ مَن الْهُ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَائِنَ مَا عَنْ عَا عَنْ إِنْ عَنْ أَنْ عَائَ عَنْ عَنْ عَنْ الْمُنْعَا عَنْ عَنْ عَنْ عَائِنَ عَنْ عَائَ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَائَةُ عَنْ عَنْ عَائَ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَائَ عَنْ عَائَةُ مَائَةُ عَنْ عَائَ عَنْ عَائَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَائَةُ عَنْ عَائَةُ عَائَ عَنْ عَا عَنْ عَائَ مَ عَنْ عَائَ عَنْ عَائَ عَائَ مَائَعُنْ عَا عَائَ عَائَ مَ عَنْ عَائَ عَائَةُ مَا عَائَة مَائَعَتْ مَائَعُ مَائِنَا عَائَ عَائَ مَنْ عَائَ عَنْ عَائَ مَنْ عَائَ مَا عَا عَائَ مَ عَنْ عَا عَائَعْ عَائَ مَ عَنْ عَاعَا عَا عَ

اقول: أخذ جزءاً من كلامه عن قوله تعالى: ﴿قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوَّقِينَ مِنكُمْ وَالْقَائِلِينَ لِإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَلا يَأْتُونَ الْبَأْسَ

(۱) انظر: نهج البلاغة، ۱۵ (من دعاء له عليه السلام).
 (۲) راجع: نهج البلاغة، الكتاب ۲۸.

١٧. وكتب عليه السلام في وصيته لابنه الحسين عليه السلام: ((وَجَاهِـدْ فِـي اللَّـهِ حَـقَّ جِهَـادِهِ وَلا تَأْخُـذْكَ فِـي اللَّـهِ لَوْمَـةُ لاثِمٍ))<sup>()</sup>.

اقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى: ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ﴾ (الحج: ٧٨) وعن قوله العزيز: ﴿يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لاَئِمٍ﴾ (المائدة: ٥٤).

- 1٨. وكتب عليه السلام في كتابه (<sup>٢)</sup> للأشتر النخعي حين ولاه مصر: ((..فإنّه جَل اسْمُهُ قَدْ تَكَفَّلَ بِنَصْرِ مَنْ نَصَرَهُ وَإِعْزَازِ مَنْ أَعَزَّهُ. اقول: أخذه عن قوله تعالى: ﴿وَلَيَنصُرَنَّ اللَّهُ مَن يَنصُرُهُ إِنَّ اللَّهُ لَقَوِيٌّ عَزِيزَ ﴾ (الحج: ٤٠٠) ثم كتب عليه السلام: وأمَرَهُ أَنْ يَكْسِرَ نَفْسَهُ مِنَ الشَّهَوَاتِ ويَزَعَهَا عِنْدَ الْجَمَحَاتِ فَإِنَّ النَّفْسَ أَمَّارَةٌ بِالسُّوءِ إِلا مَا رَحِمَ اللَّهُ).
  - (١) راجع: نهج البلاغة، الكتاب ٣١. (٢) انظر: نهج البلاغة، الكتاب ٥٣.

١٩. وكتب عليه السلام (( فَإِنَّ اللَّهُ سُيْحَانَهُ قَدْ جَعَلَ الدُّنْيَا لِمَا بَعْدَهَا وَابْتَلَى فِيهَا أَهْلَهَا لِيَعْلَمُ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً)<sup>(1)</sup>.
أقول: أخذ كلامه عن قوله عزَّ وجلًّ: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لَيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً).

(١) راجع: نهج البلاغة: الكتاب ٥٥.

۲۱. وكتب عليه السلام: ((ألا تُرَوْنَ إِلَى أَطْرَافِكُمْ قَدِ انْتَقَصَتْ وَإِلَى أَمْرَافِكُمْ قَدِ انْتَقَصَتْ وَإِلَى أَمْصَارِكُمْ قَدِ افْتُتِحَتْ ؟!))<sup>(٢)</sup>.

اقول: أخذ أول كلامه عن قوله العزيز: ﴿..أَفَلا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْغَالِبُونَ ﴾ (الأنبياء: ٤٤)، وعن قوله عزَّ وجلُ: ﴿أَوَلَمْ يَرَوْأُ أَنَا نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَلَ نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَطْرَافِهَا أَقَا نَأْتِي الأَرْضَ نَنقُصُها مِنْ

٢٢. وكتب عليه السلام الم معاوية: ((.. وَإِنَّكَ وَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ الأَغْلَفُ الْقَلْبِ)) ((مَرَّمَةُ تَكَثِّرُ مِنْ مَعَاوِيةُ: ((.. وَإِنَّكَ وَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ

اقول: أخذه عن قوله تعالى: ﴿وقالوُا قُلُوبُنا غُلُفٌ﴾ (البقرة: ٨٨) وقوله تعالى: ﴿.. وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلْ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا

> (١) انظر: نهج البلاغة، الكتاب ٥٨. (٢) راجع: نهج البلاغة: الكتاب ٦٢. (٣) انظر: نهج البلاغة، الكتاب ٦٤.

٢٤. وكتب عليه السلام إلى معاوية أيضا: ((..... إن أولى الناس بهذه الأمة قديما وحديثا أقربها من رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم وأعلمها بكتاب الله وأفقهها في دين الله وأولها إسلاما وأفضلها جهادا وأشدها بتحمل أمور الرعية اضطلاعا، فاتقوا الله الذي إليه ترجعون ﴿وَلاَ تَلْبِسُواْ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُواْ الْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾))

أقول: أخذ عليه السلام ذيل كلامه عن قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُواْ اللَّهَ الَّذِيَ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ (المائدة: ٩٦) وقوله: ﴿وَلاَ تَلْبِسُواْ الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُواْ الْحَقَّ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة: ٤٢).

٢٥. وكتب عليه السلام إلى حذيفة بن اليمان رضي الله عنه: ((.... واخفض لرعيتك جناحك، وواس بينـهم في مجلسك ولـيكن

> (١) راجع: نهج البلاغة، الكتاب ٦٥. (٢) انظر: مستدرك نهج البلاغة، للشيخ هادي كاشف الغطاء، ص ١١١.

القريب والبعيد عندك في الحق مسواء، ولا تخف في الله لومة لائم فإن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون)<sup>(١)</sup>. أقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى: ﴿وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَن التَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (الشعراء: ٢١٥) وعن قوله العزيز: ﴿وَلاَ يَخَافُونَ لَوْمَةَ لآئِمٍ ذَلِكَ فَضْلُ اللّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشاء وَاللّهُ وَاسعُ عَلِيمٌ (المائدة: ٢٥) وعن قوله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّ اللّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوا وَالَذِينَ هُم مُحْسِنُونَ (النحل: ٢٨).

۲٦. وكتب عليه السلام إلى معاوية: ((... فاتق الله ولا تكن ممن لا يرجو لله وقارا، ومن حقبت عليه كلمة العذاب، فإن الله بالمرصاد))<sup>(٢)</sup>.

- ٢٧. وكتب عليه السلام إلى الخارجين باليمن: ((.... فإني أحمد الله الذي لا إله إلا هو الذي لا يعقب لحكمه ولا يرد له قضاء، ولا
  - (۱) راجع: مستدرك نهج البلاغة: ص ۱۱۷.
     (۲) انظر: مستدرك نهج البلاغة، ص ۱۳٦.

٢٨. وكتب عليه السلام إلى أهل الكوفة: ((... فإني أحمد الله الذي لا إله إلا هو، أما بعد فإن الله حكم عدل لا يُغَيَّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيَّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلاَ مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُم مِّن دُونِهِ مِن وَالَ ))<sup>(1)</sup>

أقول: أخذ كلامه عن قوله تعالى في سورة الرَّعد: ﴿.. إِنَّ اللَّهَ لاَ يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ بِقَوْمٍ سُوءًا فَلاَ مَرَدَ لَهُ وَمَا لَهُم مَن دُونِهِ مِن وَأَلَ (الرعد: ١١) ونحو ذلك ما في سورة الأنفال من قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نَعْمَةُ أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِهِمْ وَأَنَّ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا عَلِيمٌ (الأنفال: ٥٣).

أقول: أخذ كلامه من قوله تعالى في سورة الأعراف ﴿وَإِلَى مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبًا قَالَ يَا قَوْم اعْبُدُواْ اللَّهَ مَا لَكُم مِّن إِلَّه غَيْرُهُ قَدْ جَاءَتْكُم بَيَّنَة مِّن رَبَّكُمْ فَأَوْفُواْ الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ وَلاَ تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْنيَاءهُمْ وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ الأعراف: ٨٥، ومن قوله تعالى في سورة هود: ﴿وَيَا قَـوْم أَوْفُواْ الْمِكْيَالَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ وَلاَ تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْنيَاءهُم وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعْدَ إِصْلاَحِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ الأعراف: ٨٥، ومن قوله تعالى في تَبْخَسُواْ النَّاسَ أَشْنيَاءهُم وَلاَ تَعْتُوا فِي الأَرْضِ مَفْسِدِينَ. بَقِيَّةُ اللهِ حَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ وَمَا أَنْ عَلَيْكُم إِن مَعْتَلَهُ مَا لَهُ فَي الأَرْضِ

- ۳۰. وكتب عليه السلام إلى ولده محمد منه ((... واضمم آراء الرجال واختر أقربها إلى الصواب وأبعدها عن الارتياب))<sup>(۲)</sup>. أقول: أخذ كلامه عن معنى قوله تعالى: ﴿..فَبَشِّرْ عِبَادٍ. الَّذِينَ
  - (١) انظر: مستدرك نهج البلاغة، ص ١٣٨. (٢) راجع: مستدرك نهج البلاغة، ص ١٥٢.

٣١. وقال عليه السلام: ((أَعْمَالُ الْعِبَادِ فِي عَاجِلِهِمْ نُصْبُ أَعْيَنِهِمْ . فِي آجَالِهِمْ))<sup>(1)</sup>.

اقول: اخذه عن معنى قول تعالى: ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنُ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا وَيُحَذَّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ وَاللَّهُ رَؤُوفُ بِالْعِبَادِ ﴾ (آل عمران: ٣٠)، وعن معنى قول تعالى: ﴿ يَوْمَ يَتَذَكَرُ الإِنسَانُ مَا سَعَى ﴾ (النازعات: ٣٥).

٣٢. وقال عليه السلام: ((يَا ابْنَ آدَمَ إِذَا رَأَيْتَ رَبَّكَ سُبْحَانَهُ يُتَابِعُ عَلَيْكَ نِعَمَهُ وَأَنْتَ تَعْصِيهِ فَاجْلَرْهُ))<sup>(٢)</sup> .

اقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكُرُواْ بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوَابَ كُلِّ شَيْءٍ حَتَّى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ أَخَذْنَاهُم بَعْتَةً فَإِذَا هُم مُبْلِسُونَ﴾ (الأَنْعَام: 22).

٣٣. وقال عليه السلام: ((مَا أَضْمَرَ أَحَدٌ شَيْئاً إِلا ظَهَرَ فِي فَلَتَاتِ لِسَانِهِ))<sup>(٣)</sup>.

191

\_

٣٤. وقال عليه السلام: ((أَفْضَلُ الزُّهْدِ إِخْفَاءُ الزُّهْدِ)(

أقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿إِن تُبْدُواْ الصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْثُوهَا الْفُقَرَاء فَهُوَ خَيْرٌ لُّكُمْ..﴾ (البقرة: ٢٧١).

- ٣٥. وقال عليه السلام: ((إِذَا كُنْتَ فِي إِدْبَارٍ والْمَوْتُ فِي إِقْبَالٍ فَمَا أَسْرَعَ الْمُلْتَقَى))<sup>(٢)</sup>.
- أقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِي تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلاقِيكُمْ ..﴾ (الجمعة: ٨).
- ٣٦. وقال عليه السلام: ((كُنْ سَمَحاً ولا تَكُنْ مُبَذَراً وكُنْ مُقَدَّراً ولا تَكُنْ مُقَنِّراً))<sup>(2</sup>رتي من من ماكن مي ماكن مُبَذَراً وكُنْ مُقَدَّراً

أقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا﴾ (الفرقان: ٦٧)

٣٨. وقال عليه السلام: ((الفقيهُ كلُّ الفقيهِ: مَنْ لَمْ يُقَنِّطِ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ ولَـمْ يُؤْيِسْـهُمْ مِنْ رَوْحِ اللَّهِ ولَـمْ يُؤْمِنْهُمْ مِنْ مَكْرِ اللَّهِ))<sup>(٢)</sup>

اقول: اخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنفُسِهِمْ لا تَقْنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَعْفِرُ الذَّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ (الزمر: ٥٣) ومعنى قوله تعالى: ﴿أَفَامِنُواْ مَكْرَ اللَّهِ فَلاَ يَأْمَنُ مَكْرَ اللَّهِ إِلاَ الْقَوْمُ الْخَاسِرُونَ﴾ (الأعراف: ٩٩).

٣٩. وقال عليه السلام: ((لا يقلّ عَمَلٌ مَعَ التَّقُوَى وكَيْفَ يَقِلُ مَا يُتَقَبَّلُ؟))<sup>(٢)</sup>

٤٠ وقبال عليه السبلام: ((كَمْ مِنْ مُسْتَدْرَج بِالإحْسَبَانِ إلَيْهِ، وَمَغْرُورٍ بِالسَّثْرِ عَلَيْهِ، وَمَفْتُونٍ بِحُسْنِ الْقَوْلِ فِيهِ وَمَا ابْتَلَى اللَّهُ أَحَداً بِمِثْلِ الإِمْلاءِ لَهُ))<sup>(1)</sup>

اقول: اخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿.. سَنَسْتَدْرِجُهُم مَنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ. وَأُمْلِي لَهُمْ إِنْ كَيْدِي مَتِينَ﴾ (القلم: ٤٤ ـ ٤٥).

٤١. وقال عليه السلام: ((عَجِبْتُ لِمَنْ أَنْكَرَ النَّشْأَةَ الأَخْرَى وَهُوَ يَرَى النَّشْأَةَ الأُولَى))<sup>(٢)</sup>

اقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿قُلْ سِيرُوا فِي الأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَ اللَّهُ يُنشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (العنكبوت: ٢٠)، ومن قوله تعالى: ﴿أَفَعَبِينَا بِالْخَلْقِ الأَوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِّنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ (سورة ق: ١٥)

٤٢. وقال عليه السلام: ((مَا كَانَ اللَّهُ لِيَفْتَحَ عَلَى عَبْدٍ بَابَ الشُّكْرِ ويُغْلِقَ عَنْهُ بَابَ الزَّيَادَةِ ولا لِيَفْتَحَ عَلَى عَبْدٍ بَابَ الدُّعَاءِ ويُغْلِقَ

(١) انظر: نهج البلاغة، الحكمة ١١٦. (٢) انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٢٦.

1 . .

عَنْهُ بَابَ الإِجَابَةِ ولا لِيَفْتَحَ لِعَبْدٍ بَابَ التَّوْبَةِ ويُغْلِقَ عَنْهُ بَابَ الْمَغْفِرَةِ))<sup>(1)</sup>

اقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبَّكُمْ لَئِن شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ .. ﴾ (إبراهيم: ٧)، ومن قولَه تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ.. ﴾ (غافر: ١٠)، وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِي عَنِي فَإِنِّي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ الدَّاع إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُوا لِي وَلْيُوْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ (البقرة: ١٨١)، ومن قوله تعالى: ﴿فَمَن تَابَ مِن بَعْدِ ظُلْمِهِ وَأَصْلَحَ فَإِنَّ اللَّهُ يَتُوبُ عَلَيْهِ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (المائدة: ٣٩)، وقوله سبحانه: ﴿إِنَّمَا التَّوْبَةُ عَلَى اللَهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (المائدة: ٣٩)، وقوله سبحانه: مِن قَرِيب فَأُولَئِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ (النساء: ١٧).

٤٣. وقال عليه السلام: (تَكَلَّمُوا تُعْرَفُوا فَإِنَّ الْمَرْءَ مَخْبُوءٌ تَحْتَ لِسَانِهِ)<sup>(٢)</sup> اقول: أخذه عن معنى قول متعالى: ﴿..وَلَتَعْرِفُنَهُمْ فِي لَحْنِ الْقُوْلِ..﴾ (محمد: ٣٠).

انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ٤٣٥.
 انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ٣٩٢.

2 . 1

أقول: أخذه عن معنى قوله العزيز: ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيَّكُمْ وَلا أَمَانِي أَهْلِ الْكَتَابِ مَن يَعْمَلُ سُوءًا يُجْزَ بِهِ وَلاَ يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلاَ نَصِيرًا. وَمَن يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتَ مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنثَى وَهُوَ مُؤْمِنَ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَلاَ يُظْلَمُونَ نَقِيرًا﴾ (النساء: ١٢٣ - ١٢٤). ومن قوله تعالى: ﴿.. فَمَن كَانَ يَرْجُو لِقَاء رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةٍ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ (النساء: ١٢٣) وقوله تعالى: ﴿الَّذِينَ تَتَوَفًاهُمُ الْمَلاَئِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلامً عَلَيْكُمُ ادْخُلُواْ الْجَنَّةَ بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ (النحل: ٢٣).

٤٥. وقال عليه السلام: ((لا تَكُنْ مِمَّنْ يُعْجَبُ بِنَفْسِهِ إِذَا عُوفِيَ ويَقْنَطُ إِذَا ابْتُلِيَ إِنْ أَصَابَهُ بَلامٌ دَعَا مُضْطَرًا وإِنْ نَالَهُ رَحَاءٌ أَعْرَضَ مُغْتَرًا))<sup>(٢)</sup>.

أقول: أخذه عن معنى قوله تعالى ﴿فَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَاهُ نِعْمَةً مِّنًا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ بَلْ هِي فِتْنَةٌ وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ﴾ (الزمر: ٤٩)، وقوله تعالى: ﴿لا يَسْأَمُ الإِنسَانُ مِن دُعَاء الْخَيْرِ وَإِن مَّسَّهُ الشَّرُ فَيَؤُوسٌ قَنُوطٌ﴾

(١) انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٥٠.
 (٢) انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٥٠.

1.1

(فصلت: ٤٩)، وعن معنى قول تعالى: ﴿وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الإنسَانِ أَعْرَضَ وَنَاًى بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرُ كَانَ يَؤُوسًا ﴾ (الإسراء: ٨٣)، وعن معنى قوله عزَّ وجلٌ: ﴿وَإِذَا مَسَّ الإِنسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِّنْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِن قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَندَادًا لَيُضِلٌ عَن سَبِيلِهِ... (الزمر: ٨)

- ٤٦. وقال عليه السلام: ((لِكُلِّ امْرِيْ عَاقِبَةٌ حُلُوَةٌ أَوْ مُرَّةٌ))<sup>(١)</sup>. أقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿يَوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلاَّ بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِيٍّ وَسَعِيدٌ﴾ (هود: ١٠٥)، ومعنى قوله تعالى: ﴿.. وَتُنذِرَ يَوْمَ الْجَمْعِ لا رَيْبَ فِيهِ فَرِيقٌ فِي الْجَنَّةِ وَفَرِيقٌ فِي السَّعِيرِ﴾ (الشورى: ٧).
- ٤٧. وقال عليه السلام: ((النَّاسُ أَعْدَاءُ مَا جَهِلُوا))<sup>(٢)</sup> اقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿بَلْ كَذَّبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ...﴾ (يونس: ٣٩).
- ٤٨. وقال عليه السلام: ((مَنْ الشَّقْبُلَ وَجُوهُ الآرَاءِ عَرَفَ مَوَاقِعَ الْخَطَلِ))<sup>(٣)</sup>

أقول: أخذه عن معنى قوله العزيز: ﴿...فَبَشِّرْ عِبَادٍ. الَّذِينَ

انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٥١.
 انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٧٢.
 انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٧٣.

يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أَوْلَئِكَ اللَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَئِكَ هُمْ أُوْلُوا الأَلْبَابِ﴾ (الزمر: ١٧ – ١٨) ٤٩. وقال عليه السلام: ((آلَةُ الرَّيَاسَةِ سَعَةُ الصَّدْنِ)<sup>(١)</sup> أقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ اللَّهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَنفَضُواْ مِنْ حُولِكَ..﴾ (آل عمران: ١٥٩).

٥٠. وقال عليه السلام: ((مَا اخْتَلَفَتْ دَعْوَتَانِ إِلا كَانَتْ إِحْدَاهُمَا ضَلالَةُ))<sup>(٢)</sup>. أقول: أخذه عن معنى قوله تعالى: ﴿... فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقُّ إِلاَّ الضَّلاَلُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ﴾ (يونس: ٣٢).

هذا غيض من فيض ونهر من بحر الكلام المأثور عن أمير المؤمنين علي عليه السلام المُقْتَبَس من مشكاة القرآن وإن تأمَّلت في سائر كلماته تعرف معنى الحديث المروي عن النبي الأكرم (صلى الله عليه وآله وسلم) حيث قال: ((عَلِي مَعَ القُرْآنِ والقُرْآنُ مَعَ عَلِي لَنْ يَفْتَرِقَا حتى يردا علي الحوض يوم القيامة))<sup>(\*)</sup>رى وتم الكتاب بعون العزيز الوهاب، والحمد لله أولا وآخراً، مصطفى الحسينى الطباطبائى

(١) انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٧٦.
 (٢) انظر: نهج البلاغة، باب حكم أمير المؤمنين عليه السلام، الحكمة رقم ١٨٣.
 (٣) تاريخ بغداد، للخطيب البغدادي، ج ١٤، ص ٣٢١.

7.2

# قائمة المراجع والمصادر

1.0

-

!

.

ļ.



.

### ۲۰۸

•