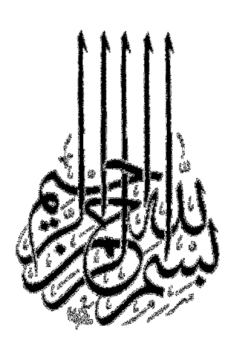




مِنْ آثَارِ الْمُخِلِيْنِيِّ الْمُحِلِيْنِيِّ الْمُحِلِيْنِيِّ الْمُحِلِيْنِيِّ الْمُحِلِيْنِيِّ الْمُحَالِيْنِي الْمُحَالِيْنِيِّ الْمُحَالِيِّ اللَّهُ الْمُحَالِيِّ الْمُحَالِيِّ الْمُحَالِيِّ الْمُحَالِيِّ الْمُحَالِيِّ الْمُحَالِيِّ الْمُحَالِيِّ اللَّهُ الْمُحَالِيِّ الْمُحِلِيِّ الْمُحَالِي الْمُحَالِي الْمُحْلِيْنِ الْمُحَالِي الْمُحَالِي الْمُحَالِي الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِيْنِ الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِيْنِ الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِيْنِ الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِيْنِ الْمُحْلِي الْمُحْلِيْنِ الْمُحْلِيِيِّ الْمُحْلِيْنِ الْمُعِلِيِّ الْمُحْلِي الْمُحْلِي الْمُحْلِيِيِّ الْمُحْلِي الْمُحْلِ



### هوية الكتاب

الكتاب: شرح الزيارة الجامعة الكبيرة المؤلف: الشيخ محمد تقي المجلسي ركبي الشيخ محمد باقر المجلسي ركبي السيد نعمة الله الجزائري ركبي

المحقق: أحمد بن حسين العُبيدان الأحسائي مقابلة النصوص: السيد زكي السيد عمران السادة الناشر: قدر الكرامة للطباعة والنشر. قم المقدسة

الطبعة: الأولى ١٤٣٣ هـ ٢٠١١ م

التوزيع: ايران \_ قم المقدسة \_ شارع إرم (المرعشي) \_ باساج قدس

## شرح

# الزيارة الجامعة الكبيرة

من آثار نخبة المحدّثين

المولى الشيخ محمد تقي المجلسي

العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي

السيد نعمة الله الموسوي الجزائري

(رضوان الله عليهم)



أحمد بن حسين العُبيدان الأحسائي

#### الهداء

إلى سادتى أهل بيت النبوة وموضع الرسالة ومختلف الملائكة:

رسول الرحمة محمد المصطفى، وأمير المؤمنين علي المرتضى، وخير النساء فاطمة الزهراء، وأبنائهم الأئمة النجباء:

الحسن المجتبى، الحسين سيد الشهداء، علي زين العابدين، محمد الباقر، جعفر الصادق، موسى الكاظم، علي الرضا، محمد الجواد، علي الهادي، الحسن العسكري، والخلف الهادي المهدي المنظر (صلوات الله عليهم أجمعين).

أقدّم هذا الجهد، وأضعه أمام دوحة فضلهم وإحسانهم، راجياً القبول .

وأهدي ثوابه إلى من يغمرني عطفهما ويرعاني دعاؤهما:

والدي ووالدتي، مدّ الله لهما في العمر، وزاد في عافيتهما،

راجياً منهما الدعاء .

أحمد



### اللهم صلَّ على محمد وآل محمد

وعجّل فَرَجَهُم، والعَن أعْدَاءَهُم

إن هذه الزيارة الجامعة اشتهرت بين الشيعة حتى استغنت باشتهارها عن إثبات وبيان سندها فكانت متلقاة عند الشيعة بالقبول من غير معارض فيها ولا راد لها مع ما كانت مشتملة عليه من المعاني الغريبة والأسرار المتصعبة العجيبة التي كثير مَنْهم يُنكرونها في غير هذه الزيارة الشريفة، ولكن لأجل ما اشتملت عليه من الألفاظ البليغة والأمور البديعة والأسرار المنيعة والأحوال الشريفة الرفيعة التي يشهد العقل السليم بصحة ورودها عن ذلك الإمام العظيم فإن على كل حق حقيقة، وعلى كل صواب نوراً، مع ما هي عليه عندهم من القبول بحيث لا يختلف فيها اثنان، وهذه الزيارة المذكورة رواها الصدوق في الفقيه وعيون أخبار الرضا، ورواها الشيخ الطوسي في المزار الكبير.

وقد عكف كثير من العلماء الأعلام والفقهاء العظام على شرح هذه

الزيارة الشريفة؛ اهتماماً بها فشرحوا بعض ما ورد فيها مما يوجب الإيهام، وأوضحوا بعض ألفاظها ومعانيها المغلقة؛ دفعاً للاعتراض، وردّاً للانتقاد، وقد ذكر جُملة منها الخبير المتتبع الأغا بزرك الطهراني (أنار الله برهانه، وأعلى في الجنان مكانه) في موسوعته الذريعة (١) ـ وغيره أيضاً ـ وهي:

١ـ شرح الزيارة الجامعة: للشيخ محمد تقي المجلسي المتوفى سنة المرح الزيارة الجامعة: للشيخ محمد الفقيه المحلوق المحمد الفقيه المحمد الفقيه المحمد الفقيه المحمد الفقيه المحمد الفقيه المحمد المحمد

٢ـ شرح الزيارة الجامعة: للشيخ محمد باقر المجلسي المتوفى سنة المتوفى المت

٣ـ شرح الزيارة الجامعة: للسيد نعمة الله الموسوي الجزائري الله المتوفى سنة ١١١٢ هـ أوردها ضمن شرحه على (تهذيب الأحكام).

عـ شرح الزيارة الجامعة: للسيد بهاء الدين محمد بن محمد باقر الحسيني المختاري الأعرجي النائيني الأصفهاني (المعاصر للحر العاملي المختاري الأفغان في أصفهان بين سنة ١١٣٠هـ ١١٤٠هـ).

٥- الأعلام اللاّمعة: للسيد محمد بن السيد عبد الكريم الطباطبائي البروجردي المتوفى بها حدود سنة ١١٦٠ ه، وهو جد السيد محمد مهدي بحر العلوم ...

١١ ـ الذريعة إلى تصانيف الشيعة: ج٢ ص ٢٣٩ و ٢٣٠٢: ج٣ ص ٨٩ : ج٤ ص ٤٤ : ج١١ ص ٦٠ و ٢٠٠ ص ٢٠ و ٢٠٠ ص ٢٠ و ٢٠٠ معجم المؤلفين (عمر كحالة): ج١١ أعيان الشيعة: ج٢ ص ٤٠٣ وأيضاً ج٦ ص ١٤٤ ، معجم المؤلفين (عمر كحالة): ج١١ ص ١٩٧ في الهامش .

٦- شرح الزيارة الجامعة: للشيخ الأوحد أحمد بن زين الدين العارف والفيلسوف الأحسائي (غفر الله له وزاد في الجنان مراتبه) المتوفى سنة ١٢٤١ ه.

٧- الأنوار اللامعة: للسيد عبد الله بن السيد محمد رضا شبر الحسيني
 الحلّى الكاظمى المتوفى سنة ١٢٤٢ه.

٨ شرح الزيارة الجامعة: للعلامة الميرزا علي نقي بن السيد حسين المعروف بـ(الحاج آغا) ابن السيد المجاهد الطباطبائي الحائري ♣ ،
 المتوفى سنة ١٢٨٩ هـ.

٩- البروق اللامعة: للشيخ علي بن المولى محمد جعفر شريعتمدار
 الاسترآبادي الطهراني (رحمة الله عليهما) ، المتوفى بها سنة ١٣١٥ ه.

1٠ـ الشموس الطالعة: للسيد آقا ريحان الله بن السيد جعفر الدارابي البروجردي رَجِلْكُ ، نزيل طهران المتوفى بها سنة ١٣٢٨.

11 ـ شرح الزيارة الجامعة (فارسي): للشيخ ميرزا محمد علي بن المولى محمد نصير الجهاردهي الرشتي النجفي رَجِيلُكُ ، المتوفى بها سنة ١٣٣٤ هـ.

17- الشموس الطالعة: للسيد حسين بن السيد محمد تقي الهمداني النجفي الدرود آبادي رفيل ، المتوفى بهمدان سنة ١٣٤٤ ه. كان من تلامذة المجدد الشيرازي وللله .

12\_ الإلهامات الرضوية (فارسي): للسيد محمد بن السيد محمود الحسيني اللواساني الطهراني رَجِلْكُ، نزيل مشهد الرضا عليكُ الشهير بـ(العصّار)

والمتوفى بالمشهد سنة ١٣٥٥ ه.

10 ـ الأنوار الساطعة: للشيخ محمد رضا بن القاسم الغرّاوي رَاهُ اللهُ ، كان معاصراً للآغا بزرگ الطهراني رَاهِ .

17 ـ شرح الزيارة الجامعة: للحاج أبو القاسم التاجر الطهراني الشهير الشهير بروين).

1٧- شمس طالعه: للميرزا محمد ابن أبي القاسم ناصر حكمت طبيب زاده الأصفهاني لأحمد آبادي رَجِّكُ ، كان معاصراً للآغا بزرك وَالله ، طبع في طهران سنة ١٣٦٧ه.

(غفر الله لهم جميعاً، و أعلى مراتبهم عنده).

### طريقة العرض والعمل والتحقيق

ونحن هنا نعرض متن الزيارة المتداول مع ما قدّمه المجلسيّان والسيد الجزائري ويُسَعَم من شرح وتعليق على بعض فقراتها الشريفة في روضة المتقين، وفي البحار وملاذ الاخيار، وفي غاية المرام في شرح تهذيب الأحكام، وهو على النحو التالى:

١- نورد متن الزيارة من كتاب (من لا يحضره الفقيه) مقسمة على شكل

المقامة ......

مقاطع (٢٩ مقطع).

٢- نتبع كل مقطع من الزيارة ما أورده الشيخ التقي المجلسي وطلا من من شرح وتعليق، بحيث تكون عبائر الزيارة موضوعة بين (قوسين) واضحين. ٣- نأتي بشرح العلامة المجلسي مستقلاً، وكذلك السيد الجزائري، وتكون العبائر التي يشرحانها موضوعة بين (قوسين) واضحين أيضاً.

٤ لنا بعض التعليقات على بعض فقرات الشروح الثلاثة في الهوامش.

٥- إذا كانت هناك بعض الإضافات في متن الشروح فسوف تكون بين
 [معقوفتين] ؟ كى لا يقع الخلط بين الأصل والإضافة .

ملاحظة: أخذنا شرح السيد الجزائري شهمن نسختين مخطوطتين لغاية المرام في شرح تهذيب الأحكام، والنسختان موجودتان في مركز إحياء التراث الإسلامي، إحداهما عليها تملك الشيخ علي نقي بن الشيخ أحمد الأحسائي على في بخط المؤلف وهي بخط المؤلف وهي ، انتهى من كتابتها في مدينة تُسْتَر (شُشتر) عام ١١١٢ ه. وأما النسخة الأخرى فهي بخط السيد عبد الله بن السيد نعمة الله الجزائري (المؤلف) عليه من نسخها أواخر شهر ذي القعدة سنة ١٢١١ ه.

#### والله ولي التوفيق

# شرح

# الزيارة الجامعة الكبيرة

مستخرجة من (روضة المتقين)

الشيخ محمد تقي المجلسي

(رضوان الله عليه)

(۲۰۰۳ه\_ ۱۰۷۰ه)

تحقيق وتعليق

أحمد بن حسين العُبيدان الأحسائي

### [سند الرواية]

#### [قال الشيخ الصدوق عليه:]

### زيارةٌ جامعةٌ لجميع الأئمة عليك (١)

روى محمد بن إسماعيل البرمكي، قال: حدثنا موسى بن عبد الله النخعي (٢) قال: قلت لعلي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب عليه : علّمني \_ يا ابن رسول الله \_ قولا أقوله، بليغاً كاملاً إذا زرت واحداً منكم . فقال: «إذا صرت إلى الباب فقف وأشهد

١- من لا يحضره الفقيه: ج٢ ص ٦٠٩ ح ١ (٣٢١٣) ، ورواها في عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٣٠٥ باب (٣٠ ـ زيارة أخرى جامعة للرضاع الله ولجميع الأئمة علي أح١ ، عن علي بن أحمد بن محمد بن عمران الدقاق، ومحمد بن أحمد السناني، وعلي بن عبد الله الوراق، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المكتب قالوا: حدثنا محمد بن أبي عبد الله الكوفي وأبو الحسين الأسدي قالوا: حدثنا محمد بن إسماعيل المكي البرمكي قال: حدثنا موسى بن عمران النخعي.... ولعل (عمران) تصحيف (عبد الله) الموجودة في نسخة الفقيه، أو يكون نسبة إلى أحد أجداده، والعلم عند الله.

٢ - لم يذكره الرجاليون في كتبهم بمدح ولا قدح، وفي روايته لهذه الزيارة الكاملة التي هي أكمل الزيارات المأثورة عن أهل البيت على ذلالة واضحة على أن الرجل كان إمامياً صحيح الاعتقاد، ومن مخلصي الولاء لهم، والمتفانين في محبتهم، ومن أصحاب السر عندهم، بل في تلقين مولانا الهادي عليه مثل هذه الزيارة المفصلة المتضمنة لبيان مراتب الأئمة على كون الرجل من أهل العلم والفضل، فالرجل من الحُسن مقبولُ الرواية، وعليه: فالسند أيضاً حسن كالصحيح؛ ويؤيده اعتماد الصدوق عليه .

الشهادتين وأنت على غسل، فإذا دخلت ورأيت القبر فقف وقل: الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر \_ ثلاثين مرة \_ ثم امش قليلاً، وعليك السكينة والوقار، وقارب بين خطاك، ثم قف وكبر الله (عزّ وجلّ) \_ ثلاثين مرة \_ ثم ادن من القبر وكبر الله \_ أربعين مرة \_ تمام مائة تكبيرة».

### [قال الشيخ المجلسي الله الشيخ المجلسي

(زيارة جماعة لجميع الأئمة عليه المألكة عند مشهد كل واحد، ويزور الجميع قاصداً بها الإمام الحاضر والباقي، والبعيد يلاحظ الجميع، ولو قصد في كل مرة واحداً بالترتيب والباقي بالتبع لكان أحسن، كما كنت أفعل، ورأيت في الرؤيا الحقّة تقرير الإمام أبي الحسن على بن موسى الرضا (صلوات الله عليه) لي وتحسينه على، ولما وفقني الله تعالى لزيارة أمير المؤمنين عَلَمَكُ وَشَرَعَتَ فَي حَوَالَى الروضة المقدسة في المجاهدات وفتح الله تعالى على ببركة مولانا (صلوات الله عليه) أبواب المكاشفات التي لا يحتملها العقول الضعيفة رأيت في ذلك العالم ـ وإن شئت قلت بين النوم واليقظة ـ عندما كنت في رواق عمران جالساً أني بـ(سرّ من رأى) ورأيت مشهدهما في نهاية الارتفاع والزينة، ورأيت على قبرهما لباساً أخضر، من لباس الجنة؛ لأنه لم أرى مثله في الدنيا، ورأيت مولانا ومولى الأنام صاحب العصر والزمان عليَّكَا حالساً ظهر على القبر ووجهه إلى الباب، فلما رأيته شرعت في هذه الزيارة بالصوت المرتفع كالمدّاحين، فلما أتممتها قال (صلوات الله عليه): نعمت الزيارة . قلت: مولاي، روحي فداك، زيارة جدك (وأشرت إلى نحو القبر) ، فقال نعم، ادخل . فلما دخلت وقفت قريبا من الباب، فقال (صلوات الله عليه): تقدم. فقلت: أخاف أن أصير كافراً بترك الأدب .

فقال (صلوات الله عليه): لا بأس إذا كان بإذننا.

فتقدمت قليلاً، وكنت خائفاً مرتعشاً، فقال: تقدّمْ... تقدّمْ.

حتى صرت قريباً منه (صلوات الله عليه). قال: اجلس.

قلت: أخاف مولاي.

قال (صلوات الله عليه): لا تخف.

فلما جلست جلسة العبيد بين يدي المولى الجليل قال (صلوات الله عليه): استرح واجلس (مربعاً) متربعاً فإنك تعبت [فقد] جئت ماشياً حافياً.

والحاصل أنه وقع منه (صلوات الله عليه) بالنسبة إلى عبده ألطاف عظيمة ومكالمات لطيفة لا يمكن عدّها، ونسيت أكثرها، ثم انتبهت من تلك الرؤيا، وحصل في [نفس] اليوم أسباب الزيارة بعد كون الطريق مسدودة في مدة طويلة، فلما حصل، ارتفعت الموانع العظيمة (١) بفضل الله، وتيسرت زيارة بالمشى والحفى كما قاله الصاحب عليه .

وكنت ليلة في الروضة المقدّسة وزرت مكرراً بهذه الزيارة، وظهر في الطريق وفي الروضة كرامات عجيبة، بل معجزات غيبة يطول ذكرها.

١ - في الأصل: (فلما حصل، الموانع العظيمة ارتفعت)!! وللتشويش الحاصل فيها قدّمنا وأخرنا
 في العبارة بما لا يّخل في المعنى المُراد للشيخ التقي المجلسي (طيّب الله مضجعه).

والحاصل أنه لا شك لي أن هذه الزيارة من أبي الحسن الهادي (سلام الله عليه) بتقرير الصاحب عليه ، وأنها أكمل الزيارات وأحسنها، بل بعد تلك الرؤيا أكثر الأوقات أزور الأئمة (صلوات الله عليهم) بهذه الزيارة، وفي العتبات العاليات ما زرتهم إلا بهذه الزيارة، ولهذا أخرت شرح أكثرها؛ لأن ينشرح في هذه .

(روى محمد بن إسماعيل البرمكي) الثقة (١).

(قولاً أقوله، بليغاً) أي كاملاً، أو فصيحاً مع البلاغة، كاملاً إذا زرت واحدا منكم، فقال:

(إذا صرت إلى الباب) [أي] باب الروضة .

(فقف وأشهد الشهادتين) لتقدمهما رتبة وتيمناً وتأسياً.

(وأنت على غسل) للزيارة.

(فإذا دخلت ورأيت القبر فقف وقل: «الله أكبر، الله أكبر ثلاثين مرة) ليدل على أن الكبرياء والعظمة لله، وليزول الدهشة.

(ثم امش قليلاً وعليك السكينة)القلبية بذكر عظمة الله وعظمة أولياءه

١ - معروف بصاحب الصومعة، يكنى أبا عبد الله، سكن قم ولم يكن أصله منها،قال عنه النجاشي: ثقة مستقيم، صحيح الحديث إلا أنّه يروي عن الضعفاء، ويروي عنه الصدوق بواسطة ثلاثة من مشايخ الإجازة: علي بن أحمد بن موسى الدقاق، ومحمد بن أحمد بن محمد بن سنان السناني، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المكتب، ولم يذكرهم الصدوق في كتبه إلا مع الترضية، واعتمد عليهم، فالطريق صحيح أو حسن كالصحيح.

فإنها من عظمته تعالى .

(والوقار)البدني.

(وقارب بين خطاك) للوقار، ولحصول كثرة الثواب فإن له بكل خطوة حجّة وعمرة...

(ثم قف وكبر الله عز وجل ثلاثين مرة ثم ادن من القبر وكبر الله أربعين مرة تمام) أي متمم، (مائة تكبيرة).

### [بداية شرح الزيارة]

### ثم قل:

(ا) السّلامُ عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّةِ وَمَوْضِعَ الرِّسالَةِ وَمُخْتَلَفِ المَلائِكَةِ وَمَهْبِطَ الوَحْي وَمَعْدنَ الرَّحْمَة وَخُزَّانَ العلمِ وَمُنْتَهِى الْحُلْمِ وَأُصُولَ الْكَرَمِ وَقَادَةَ الأَمْمِ وَأَوْلِياءَ النِّعَمِ وَعَناصِرَ الأَبْرارِ وَدَعائمَ الأَخْيارِ وَساسَةَ العباد وَقَادَةَ الأَمْمِ وَأَوْلِياءَ النِّعَمِ وَعَناصِرَ الأَبْرارِ وَدَعائمَ الأُخْيارِ وَساسَةَ العباد وَأَرْكانَ البلاد وَأَبْوابَ الإيْمان وَأَمناءَ الرَّحْمنِ وَسُلالَةَ النّبيينَ وَصَفُوةَ وَأَرْكانَ البلاد وَأَبْوابَ العالَمينَ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ.

(السَّلامُ عَلَيْكُمْ) أي: رحمة الله وفضله وإحسانه، أو السلامة من الآفات والعاهات والرذائل والنفسانية، أو السلام الذي هو من أسماء الله عليكم؛ لأن خاصية ذلك الاسم الرحمة والسلامة، أو ذات الله المتّصف بالسلامة مما لا يليق به عليكم بأن يرحمكم ويسلّمكم منها.

(يا أَهْلَ بَيْت النُّبُوَّة) فإن النبي النَّبُوَّة) فإن النبي النَّبُوَّة بيوتكم، فأنتم ما أرسل إليه، فإن أهل البيت أعرف بما في البيت . ويمكن أن تكون النبوة بمعنى الرفعة، أو يُلاحظ الرسالة مع الرفعة التي أعطاها الله. (ورَمَوْضع الرِّسالة) بالنصب بالمعنى المتقدم، مع ملاحظة قابليتهم لجميع الرسالات؛ لأن كل أحد لا يكون قابلاً للأسرار الإلهية، وهم أهلها - كما ذكرها أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) - في بيان اختلاف الحديث: «وكنت إذا دخلت عليه [أي النبي] ﴿ لَا لِنْ بِي النَّبِي النَّبِي النَّهِ النَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ نساءه فلا يبقى عنده غيري، وإذا أتانى للخلوة معى في منزلى لم يُقم (\*\*\* عنى فاطمة ولا أحد من بنيَّ (١)؛ لأنهم كانوا قابلين لدرك الحقائق الإلهية، بل كان له علامًا في كل مجلس ما قال علمًا في: «علّمني ألف باب، يفتح من كل باب ألف باب» (٢)، وقال علطَّالِيد : «علّمني ألف حرف يفتح كل حرف ألف حرف» (٣)، إلى غير ذلك من الأخبار في هذا الباب<sup>(٤)</sup>.

١ ـ الكافى: ج١ ص ٦٤ كتاب (العقل والجهل) باب (اختلاف الحديث) حديث ١ .

<sup>&</sup>lt;u>(\*)</u> \_ وفيه : (أخلاني) . <u>(\*\*)</u> \_ وفيه: (تَقم) .

٢ ـ بصائر الدرجات ص ٣٢٤ باب (فيه في ذكر الأبواب التي علم النبي أمير المؤمنين)
 حديث ٦ وفيه: «كل حرف يفتح ألف حرف» ، الخصال ص ٦٤٧ باب (١ إلى ١٠٠)
 حديث ٣٤ وفيه: «الحرف يفتح ألف حرف» .

٣ ـ بصائر الدرجات ص ٣٢٨ باب (فيه الحروف التي علم رسول الله علياً (صلوات الله عليهما وآلهما))
 حدیث ٦، الخصال ص ٦٤٨ باب (١ إلى ١٠٠) حدیث ٤٠.

٤ ـ انظر: غاية المرام (للسيد هاشم البحراني ١٤٥ هـ) ج٥ ص ٢١٦ ـ ٢٢٤ ففيه عدّة روايات.

ولهذا ورد في الأخبارا لمتواترة أنه على كان شريكه والمنتقلة في العلم، وما كان الفضل إلا بالنبوة العظمى له والمنتقلة ، وإلا فمرتبته على كانت أرفع من جميع الأنبياء على ما يظهر من الأخبار المستفيضة، بل المتواترة (۱) أو [أفضل] من أكثرهم على ما قاله بعض أصحابنا!! ممن لا تتبع له في الأخبار. (وَمُخْتَلَفُ المَلائكَة) أي: محل ترددهم (۲)، أو اكتساب العلوم والكمالات، ولا استبعاد في ترقيهم والاكتساب منهم، بل ورد في الأخبار الكثيرة أنهم لم يعرفوا الله إلا منهم (۳).

روى الصدوق بالأسانيد القوية (٤) عن عبد السلام بن صالح الهروي، عن

١ ـ انظر: بحار الأنوار: ج ٢٦ ص ٢٦٧ ـ ٣١٩ باب (٦) وأورد فيه ٨٨ رواية .

٢ ـ بصائر الدرجات: ص ١١٠ ـ ١١٥ باب (في الأئمة وان الملائكة تدخل منازلهم ويطئون بسطهم...) وفيه ٢٢ رواية، وفيه أيضاً ص ٣١ ـ باب (في أئمة آل محمد شيئة مستقى العلم عندهم وأنّهم علماء لا يظلمون ولا يجهلون) حديث ١ و٢.

٣- يمكن أن يشير إليها عموم ما رواه الشيخ الصدوق عن ابن أبي يعفور عن أبي عبد الله
 الصادق علي الله، ولولانا ما عُبد الله، نحن الأدلاء على الله، ولولانا ما عُبد الله».

التوحيد ص ١٥٢ باب (١٢ ـ تفسير قوله تعالى: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَا مُرَّا ﴾ ) حديث ٩ .

٤ ـ سند الحديث هكذا: (حدثنا الحسن بن محمد بن سعيد الهاشمي قال: حدثنا فرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي قال: حدثنا محمد بن أحمد بن علي الهمداني قال: حدثني أبو الفضل العباس بن عبد الله البخاري قال: حدثنا محمد بن القاسم بن إبراهيم بن محمد بن عبد الله بن القاسم بن محمد بن أبي بكر قال: حدثنا عبد السلام بن صالح الهروي).

فأما الحسين بن سعيد فهو من مشايخ الصدوق الله ولا كلام فيه، وأما فرات الكوفي الله فأما الحسين بن سعيد فهو من مشايخ الطنوار: ج١ ص ٣٧: (لم يتعرض الأصحاب لمؤلفه

علي بن موسى الرضاع الله عن أبيه عن آبائه عن علي بن أبي طالب (صلوات الله عليهم) قال: قال رسول الله والله وال

يا علي، الذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربهم ويستغفرون للذين آمنوا بولايتنا . يا علي لولا نحن ما خلق الله آدم ولا حواء ولا الجنة ولا النار ولا السماء ولا الأرض، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى معرفة ربنا وتسبيحه وتهليله وتقديسه؛ لأن أول ما خلق الله (عزّ وجلّ) خلق أرواحنا فانطقنا بتوحيده وتحميده .

ثم خلق الملائكة، فلما شاهدوا أرواحنا نوراً واحداً استعظموا أمرنا، فسبّحت فسبّحنا؛ لتعلم الملائكة إنا خلق مخلوقون، وأنه منزه عن صفاتنا، فسبحت الملائكة بتسبيحنا ونزهته عن صفاتنا، فلما شاهدوا عظم شأننا هللنا؛ لتعلم الملائكة أنْ لا إله إلاّ الله، وأنّا عبيد، ولسنا بآلهة يجب أن نُعبد معه أو دونه، فقالوا: لا إله إلا الله، فلما شاهدوا كبر محلنا كبّرنا؛ لتعلم الملائكة أنّ الله أكبر من أنْ يُنال عظم المحل إلا به، فلما شاهدوا ما جعله الله لنا من العز والقوة

بمدح ولا قدح ، لكن كون أخباره موافقة لما وصل إلينا من الأحاديث المعتبرة وحسن الضبط في نقلها مما يعطى الوثوق بمؤلفه وحسن الظن به) . وأما محمد الهمداني وأبو الفضل البخاري ومحمد بن القاسم فلم يُذكروا بمدح ولا قدح، وأما الهروي فهو أبو الصلت راكس فهو ثقة صحيح الحديث، ولا نقاش في ذلك .

قلنا: لا حول ولا قوة إلا بالله؛ لتعلم الملائكة أنْ لا حول لنا ولا قوة إلا بالله، فلما شاهدوا ما أنعم الله به علينا وأوجبه لنا من فرض الطاعة قلنا: الحمد لله؛ لتعلم الملائكة ما يحق لله تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمته . فقالت الملائكة: الحمد لله . فبنا اهتدوا إلى معرفة توحيد الله وتسبيحه وتهليله وتحميده وتمجيده .

ثم إن الله تبارك وتعالى خلق آدم فأودعنا صلبة وأمر الملائكة بالسجود له تعظيما لنا واكراماً . وكان سجودهم لله (عزّ وجلّ) عبودية ولآدم إكراماً وطاعةً؛ لكوننا في صلبه، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلهم أجمعون، وأنّه لما عرج بي إلى السماء أذن جبرئيل مثنى مثنى، وأقام مثنى مثنى، ثم قال لي: تقدم يا محمد، فقلت له: يا جبرئيل أتقدم عليك؟ فقال: نعم؛ لأنّ الله تبارك وتعالى فضل أنبياءه على ملائكته أجمعين، وفضلك خاصة . فتقدمت فصليت بهم، ولا فخر .

فلمّا انتهيت إلى حُجب النّور قال لي جبرئيل: تقدم يا محمد، وتخلّف عنى، فقلت: يا جبرئيل، في مثل هذا الموضع تفارقني؟ فقال: يا محمد: إن انتهاء حدّي الذي وضعني الله (عزّ وجلّ) فيه إلى هذا المكان، فإنْ تجاوزتُه احترقت أجنحتي بتعدي حدود ربى (جلّ جلاله) ، فزج بي (١) في النور زجّة حتى انتهيت إلى حيث ما شاء الله من علّو ملكة، فنُوديتُ: يا محمد، فقلت: لبيك ربي وسعد يك، تباركت وتعاليت . فنُوديتُ: يا محمد، أنت عبدي وأنا ربك فإياي فاعبد وعلي ً فتوكل، فإنك نوري في عبادي، ورسولي إلى خلقي، وحجتي على

١ ـ أي دفعني اللهُ . (منه (أعلى الله مقامه) ) .

بريتي، لك ولمن أتبعك خلقت جنتي، ولمن خالفك خلفت ناري، ولأوصيائك أوجبت كرامتي، ولشيعتهم أوجبت ثوابي . فقلت يا رب: ومن أوصيائي، فنُوديتُ: يا محمد، أوصياؤك المكتوبون على ساق عرشى .

فنظرت \_ وأنا بين يدي ربى (جلّ جلاله) \_ إلى ساق العرش فرأيت اثنى عشر نوراً، في كل نور سطر أخضر عليه اسم وصي من أوصيائي، أولهم: علي بن أبي طالب، وآخرهم مهدي أمتي . فقلت: يا رب، هؤلاء أوصيائي من بعدي؟ فنُوديتُ: يا محمد، هؤلاء أوليائي وأوصيائي وحُججي بعدك على بريتي، وهم أوصياؤك وخلفاؤك وخير خلقي بعدك، وعزّتي وجلالي، لأظهرت بهم ديني، ولأعلين بهم كلمتي، ولأطهرت الأرض بآخرهم من أعدائي، ولأمكننه مشارق الأرض ومغاربها، ولأسخرت له الرياح، ولأذللن له السحاب الصعاب، ولأرقينه في الأسباب، ولأنصرنه بجندي، ولأمدّنه بملائكتي؛ حتى يعلن (١) دعوتي، ويجتمع الخلق على توحيدي، ثم لأديمن ملكه، ولأداولن الأيام بين أوليائي إلى يوم القيامة» (٢).

وفي القوي كالصحيح (٣)، عن ابن أبي عمير عن عمرو بن جميع عن أبي

١ ـ أو (يعلو). منه رضي الله عنه العلل عنه العلل العيون ففيه كما في المتن .

٢ ـ عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٢٣٧ حديث ٢٢ ، علل الشرائع: ج١ ص ٥ باب (٧) حديث ١.

٣ ـ سند الرواية هكذا: (حدثنا علي بن أحمد بن عبد الله البرقي! قال: حدثني أبي، عن جده

أحمد بن أبي عبد الله، عن أبيه، عن محمد، عن ابن أبي عمير عن عمرو بن جميع).

وتعبير الشارح ﴿ بـ (القوي كالصحيح) ؛ لوقوع علي بن أحمد بن عبد الله البرقي، وجدّه أحمد في السند، وهما (غير مذكورين في كتب الرجال بتضعيف ولا تصحيح، لكن لأن الصدوق ﴿ ذكرهما في مشيخته، وذكر في مقدّمة كتابه الفقيه أن ما فيه (مُستخرج من

عبد الله على قال: «كان جبرئيل إذا أتى النبي (صلى الله عليه وآله) قعد بين يده قعدة العبد، وكان لا يدخل حتى يستأذنه» ...

وفي الصحيح (٢)، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليه قال: «لما أسرى برسول الله عليه وحضرت الصلاة إذن جبرئيل وأقام الصلاة، فقال: يا محمد، تقدم . فقال له رسول الله عليه الآدميين منذ أمرنا بالسجود لآدم» (٣).

الكتب المشهورة المعتمدة) ، والظاهر أن الرجلين ليس لهما كتاب معروف معتمد، فالظاهر أن النقل من كتاب أحمد بن أبي عبد الله أو كتاب من هو أعلى طبقة منه، وتلك الكتب كانت معروفة عندهم، وجهالة الواسطة بينه وبين أصحاب تلك الكتب غير ضائرة، بل الغرض من إيراد الوسائط إسناد الأخبار واعتبار اتصالها من غير أن يكون التعويل على نقلهم) عند المجلسي رفي ومن يسلك مسلكه من المحد ثين الأخباريين في . انظر: الرسائل الرجالية (الكلباسي رفي ): ج ٤ ص ١٦١.

- ١ ـ علل الشرائع: ج١ ص ٧ باب (٧ ـ العلة التي من أجلها صارت الأنبياء والرسل والحجج
   على أفضل من الملائكة) حديث ٢ .

وفي القوي (١)، عن حبيب بن مظاهر الأسدي أنه قال للحسين بن علي ابن أبي طالب عليها: أي شيء كنتم قبل أن يخلق الله (عزّ وجلّ) آدم عليه قال : «كنّا أشباح نور ندور حول عرش الرحمن فنُعلّم الملائكة التسبيح والتهليل والتحميد» (٢). كما تقدّم مفصّلاً.

كفاية الأثر: ص ٧٢، إرشاد القلوب: ج ٢ ص ٢٠٥، بحار الأنوار: ج ٣٦ ص ٣٠٢.

وعنه أيضاً عن معاذ بن جبل: أن رسول الله قال: «إن الله (عزّ وجلّ) خلقني وعلياً وفاطمة والحسن والحسين قبل أن يخلق الدنيا بسبعة آلاف عام . قلت: فأين كنتم يا رسول؟ قال: قدام العرش، نُسبح الله تعالى ونحمده ونقدسه ونمجده . قلت: على أي مثال؟ قال: أشباح نور، حتى إذا أراد الله (عزّ وجلّ) أن يخلق صورنا صيرنا عمود نور ثم قذفنا في صلب آدم ثم أخرجنا إلى أصلاب الآباء وأرحام الأمهات، ولا يصيبنا نجس الشرك ولا سفاح الكفر يسعد بنا قوم ويشق بنا آخرون...» . علل الشرائع: ج ١ ص ٢٠٨ ـ ٢٠٩ باب(١٥٦ العلة التي من أجلها صارت الإمامة في ولد الحسين دون الحسن) حديث ١١ .

وعن جابر بن يزيد الجعفي قال: قال لي أبو جعفر عليه : «يا جابر، إن الله أول ما خلق، خلق محمداً وعترته الهداة المهتدين فكانوا أشباح نور بين يدي الله، قلت: وما الأشباح؟ قال: ظل النور أبدان نورانية بلا أرواح وكان مؤيداً بروح واحدة وهي روح القدس، فبه كان يعبد الله، وعترته ولذلك خلقهم حلماء، علماء، بررة، أصفياء، يعبدون الله بالصلاة والصوم والسجود والتسبيح والتهليل، ويصلون الصلوات ويحجون ويصومون». الكافي: ج ١ ص ٤٤٢ أبواب التاريخ، باب (مولد النبي المناه عديث ١٠.

٢ ـ علل الشرائع: ج ١ ص ٢٣ باب (١٨) حديث ١ .

وروى الكليني في الصحيح (۱)، عن أبي حمزة الثمالي قال: دخلت على على بن الحسين المحين المحين الدار ساعة، ثم دخلت البيت وهو يلتقط شيئاً وأدخل يده من وراء الستر فناوله من كان في البيت، فقلت: جُعلت فداك، هذا الذي أراك تلتقطه أي شئ هو؟ فقال: «فَضلةٌ من زغب الملائكة (۲) نجمعه إذا خلونا، نجعله سَيْحًا (۳) لأولادنا» فقلت: جعلت فداك وإنهم ليأتونكم ؟ فقال: «يا أبا حمزة، إنهم ليزاحمونا على تكأتنا (١) (٥).

وفي القوي<sup>(١)</sup>، عن أبي الحسن عاشكة قال: سمعته يقول: «ما من ملك

١ ـ سند الحديث هكذا: (محمد، عن أحمد بن محمد، عن علي بن الحكم قال: حدثني مالك
 بن عطية الأحمسى عن أبى حمزة الثمالي).

٢ ـ أي صغار ريشهم . (من الشارح (أعلى الله مقامه)).

٣ ـ السيح: المسح المخطط، وقيل: السيح مسح مخطط يُستتر به ويُفترش، وقيل: السيح العباءة المخططة، وقيل: هو ضرب من البرود، وجمعه سيوح. لسان العرب ج٢ ص ٤٩٣ باب (ح) فصل (س). وإما إن كانت (سبُحاً) فهي من السُبحة، تُعلق على الأعناق كالقلادة.

٤ ـ التُكأة (بالضم): ما يُعتمد عليه حين الجلوس، أوْكأه: أي نصب له متكأ، وأتّكأ: جعل له متكأً لسان العرب: ج١ ص ٢٠٢ حرف (الهمزة) فصل (الواو) .

٥ ـ الكافى: ج ١ ص ٣٩٣ ـ ٣٩٤ باب (أن الأئمة تدخل الملائكة بيوتهم...) حديث ٣.

ومثله ما عن أبي جعفر علطي قال: «وإن الملائكة لتزاحمنا على تكأتنا، وإنا لنأخذ من زغبهم فنجعله سخاباً لأولادنا» ـ الخرائج والجرائح: ج٢ ص ٨٥٢ باب (١٦ نوادر المعجزات) حديث ٦٦. والسِّخاب: هي القلادة .

٦- سند الحديث هكذا: (محمد، عن محمد بن الحسن، عن محمد بن أسلم، عن علي بن أبي
 حمزة) .

يهبطه الله في أمر، ما يهبطه إلا بدأ بالإمام، فعرض ذلك عليه، وإن مختلف الملائكة من عند الله (تبارك وتعالى) إلى صاحب هذا الأمر»(١). إلى غير ذلك من الأخبار المتواترة(٢).

وفي أخبار متواترة أيضاً أنّ الجنّ تأتيهم فيسألونهم عن معالم دينهم، ويوجّهونهم إلى الخدمات، [وهذه] مذكورة في الكافي، وبصائر الدرجات، وغيرهما<sup>(٣)</sup>.

(وَمَهْبِطُ الوَحْيِ) إمّا باعتبار هبوط الوحي إلى رسول الله وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ في بيوتهم، وإمّا لغير الشرائع والأحكام من الإخبار بالمغيّبات.

أو الأعم [وهو نزولهم] في ليلة القدر، ويكون باعتبار الشرائع تأكيداً.

ولوجود علي بن أبي حمزة البطائني ـ وهو واقفي مُضعّف عند العلماء ـ أخذها رَجُلِكُ مؤيّدة لما عنده من أخبار فقال عنها قوية، دون الصحيح .

١ ـ الكافي: ج١ ص ٣٩٤ باب (أن الأئمة تدخل الملائكة بيوتهم وتطأ بسطهم...) حديث ٤.

٢ ـ سيأتي الكلام عنها في الصفحة التالية في شرح قوله عليَّالِهِ : (وَمَهْبطَ الوَحْي).

٣-الكافي: ج ١ ص ٣٩٤ باب (أنّ الجنّ يأتيهم فيسألونهم عن معالم دينهم، ويتوجّهونهم في أمورهم) وفيه ٧ أحاديث، بصائر الدرجات: ص ١١٥ باب (في الأئمة عليه وأنّ الجنّ يأتيهم فيسألونهم عن معالم دينهم ويرسلونهم في حوائجهم ويعرفونهم) وفيه ١٥ روايةً، تفسير القمي: ج ١ ص ٣٧٠ ـ ٣٧٠ سورة الحجر، الآية ٢٧ ، المحاسن: ج ٢ ص ٣٨٠ حديث ١٥٨ ، الاحتجاج: ج ١ ص ٣٣٠ ، (احتجاجه [الأمير] عليه على اليهود من أحبارهم ممن قرأ الصحف والكتب في معجزات النبي المنتجة وكثير من فضائله.

أو الأعم ـ كما يظهر من الأخبار ـ ولا استبعاد فيه؛ لأن نزول الوحي ليس منحصراً في الأنبياء كما هو ظاهر من الآيات (١) والأخبار (٢).

\_\_\_\_\_

١ ـ قوله تعالى: ﴿إِذْ أَوْحَيْنَاۤ إِلَىٰٓ أُمِّكَ مَا يُوحَىٰۤ ﴾ سورة طه، الآية ٣٨.

وقوله تعالى: ﴿ وَأُوحَيُّنَا ٓ إِلَىٰ أَمِّر مُوسَى آنَ أَرْضِعِيةٍ ... ﴾ سورة القصص، الآية ٧.

قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدْمُواْ تَـتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيْمِكَ ٱلْآَكَ الْآَكَ الْوَاوَلَا تَحْرَنُواْ ﴾ سورة فصّلت، الآية ٣٠.

وقوله تعالى: ﴿ وَ**أَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلغَّلِ أَنِ ٱتِّخِذِى مِنَ ٱلْجِبَالِ بُيُونًا وَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ**﴾ سورةالنحل، الآية ٦٨.

٢ ـ بصائر الدرجات ص ١١٠ ـ ١١٥ باب (في الأئمة وأن الملائكة تدخل منازلهم ويطوف)
 وفيه ٢٢ روايةً، الخرائج والجرائح: ج٢ ص ٨٥٠ ـ ٨٥٠ باب (١٦ ـ نوادر المعجزات)
 حدیث (٦٤ و ٥٥ و ٦٦) ـ وعنهما: بحار الأنوار: ج٢٦ ص ٣٥١ ـ ٣٦٠ باب (٩ ـ أن
 الملائكة تأتيهم و تطأ فرشهم وأنهم يرونهم) وفيه ٢٦ روايةً . ومن تلك الروايات:

ما روي عن أبي عبد الله على الله على منكبه ثم قال: «مر بأبي رجل وهو يطوف فضرب بيده على منكبه ثم قال: أسألك عن خصال ثلاث لا يعرفهن غيرك وغير رجل آخر ، فسكت عنه حتى فرغ من طوافه ، ثم دخل الحجر فصلى ركعتين وأنا معه، فلما فرغ نادى: أين هذا السائل؟ فجاء فجلس بين يديه فقال له: سل . فسأله... [عن مسائل فلما أُجاب] قال: صدقت . ومضى، فقال أبي: هذا جبرئيل أتاكم يعلمكم معالم دينكم» . علل الشرائع: ج٢ ص ٤٠٧ باب (١٤٣ ـ العلة التي من أجلها صار الطواف سبعة أشواط) حديث (٢) .

وفي هذا المعنى ما رواه الطوسي عن عبد الله السكوني قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: «بيت علي وفاطمة من حجرة رسول الله علي وسقف بيتهم عرش رب العالمين، وفي قعر بيوتهم فرجة مكشوطة إلى العرش معراج الوحي، والملائكة تنزل عليهم بالوحي صباحاً ومساءً، وفي كل ساعة وطرفة عين، والملائكة لا ينقطع فوجهم، فوج

( وَمَعْدِنَ الرَّحْمَةِ) فإنّ الرحمة الخاصّة والعامّة إنّما تنزل من الله تعالى على القوابل بسببهم ـ كما يُشعر به خبر (لولاك)(١)، وحققه الدواني في الزوراء(٢).

(وَخُزَّانَ العِلْمِ) فإنّ جميع العلوم التي نزلت من السماء في الكتب الإلهيّة، وعلى ألسنة الأنبياء، كانت مخزونة عندهم مع ما تنزّلت وتنزل عليه في ليلة القدر وغيرها ـ كما تدلّ عليه الأخبار المتواترة (٣) ـ .

ينزل وفوج يصعد . وإن الله تبارك وتعالى كشط لإبراهيم على عن السماوات حتى أبصر العرش وزاد في قوة ناظره . وإن الله زاد في قوة ناظر محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين (صلوات الله عليهم) ، وكانوا يبصرون العرش ولا يجدون لبيوتهم سقفا غير العرش، فبيوتهم مسقفة بعرش الرحمن، ومعارج [وهي:] معراج الملائكة والروح، فوج بعد فوج لا انقطاع لهم . وما من بيت من بيوت الأئمة منّا إلا وفيه معراج الملائكة؛ لقول الله (عز وجل) : ﴿ نَهُزُلُ ٱلمُلَكِيكَةُ وَٱلرُّوحُ فِيهَا بِإِذْنِ رَبِّهِم... ﴾ » . تأويل الآيات الظاهرة: ح٢ ص ٨١٨ ـ ٨١٩ في تفسير (قوله تعالى: ﴿ لَهُمَا إِلْهَ الْقَدْرِ ﴾ وما ورد في شرفها) حديث ٤ .

ا ـ في القدسي: «يا أحمد، لولاك لما خلقت الأفلاك ولولا علي لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما» ـ روي عن الشهيد الأول بطرقه إلى ابن بابويه بطريقه إلى جابر الجعفي، عن جابر بن عبد الله الأنصارى عن رسول الله عن عن الله تبارك وتعالى، في كشف اللئالي (لصالح بن العرندس الحلى الحلى النظر: جنة العاصمة (لمير جهاني العرندس الحلى العلى النظر: جنة العاصمة (لمير جهاني العرندس الحلى العلى العرندس الحلى العلى العرندس الحلى العربة العرب

٢ ـ الزوراء في تحقيق المبدأ والمعاد: لمحمد بن أسعد الصديقي الدواني (الكازروني).

٣- تفسير العياشي: ج١ ص ٣٦١ حديث ٢٩ تفسير سورة الأنعام الآية ٥٩ ، بصائر الدرجات
 ص ٢٢٤ ـ ٢٢٧ باب (في الأئمة أوتوا العلم وأثبت ذلك في صدورهم) وفيه (١٧) رواية .

(وَمُنْتَهى الحِلْمِ) بالكسر، كما ورد في الأخبار (أنّ الحلم مع العم) المناهي التهى حلمهم عن الأعادي إلى غايته ـ كما رُوي في المتواتر من الأخبار (٢).

- وعن أبي عبد الله عليه (في رواية طويلة): «وقال لصاحبكم أمير المؤمنين عليه : ﴿قُلْ كَفَى بِالله شَهِيداً بَيْني وَبَيْنَكُم وَمَنْ عندَهُ علْمُ الْكتَابِ (الرعد:٤٣)، وقال الله (عزّ وجلّ): ﴿وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسِ إِلاَّ فِي كتَابٍ مُّبِينٍ وعلمَ هذا الكتاب عنده». الاحتجاج: ٢ ص ١٤٠، في (المفاضلة بين أمير المؤمنين عليه وأولي العزم).
- ا ـ عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه : «ما أعز الله بجهل قط، ولا أذل بحلم قط» الكافى: ج٢ ص ١١٢ باب (الحلم) حديث (٥).
- وفي خبر طويل عن النبي والمستنة قال: «فتشعّب من العقل الحلم ومن الحلم العلم». تحف العقول: ص ١٥ في (حكمه وكلامه).
- وعن أبي عبد الله عن آبائه عليه قال: قال رسول الله والله والله عن الله على فيه ثلاث لم يقم له عمل: ورع يحجزه عن معاصي الله، وخلق يدارى به الناس، وحلم يرد به جهل الجاهل». المحاسن: ١ ص ٦ كتاب (الاشكال والقرائن) باب (الثلاثة) حديث ١٣.
- ٢ ـ جاء في كلام لأمير المؤمنين عليه يصفهم فيه: «هم عيش العلم وموت الجهل . يخبركم حلمهم عن علمهم . وصمتهم عن حكم منطقهم . لا يخالفون الحق ولا يختلفون فيه» .
   نهج البلاغة: ٢٣٢ (من خطبة له عليه يذكر فيها آل محمد والمعلى) خطبة رقم (٢٣٩) .

أو بمعنى العقل والرزانة والتثبّت في الأمور<sup>(١)</sup>، وهو أيضاً متواتر وظاهر<sup>(٢)</sup>.

ومن ذلك: ما فعله رسول الله ﷺ مع أهل مكة بعد فتحها ـ لاسيما قُريش ـ مع علمه بأنّهم يقاتلون أهل بيته بعده ويفعلون بهم ما لا يفعل بالمشركين من الترك والديلم .

وفيما رواه ابن شعبة الحرّاني رَجُلِسُ مرسلاً قال: قال رَبِيَّتُهُ: «مروءتنا أهل البيت العفو عمن ظلمنا وإعطاء من حرمنا». تحف العقول: ص ٣٨ في (ما روى عنه رَبِيَّتُهُ في قصار هذه المعانى) حديث ٢٤.

وروى الشيخ الكليني عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن عيسى، عن ابن فضال، عن ابن بكير، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: «إن رسول الله الله أتي باليهودية التي سمّت الشاة للنبي عقال لها: ما حَمَلَك على ما صنعت؟ فقالت: قلت: إنْ كان نبياً لم يضرّه، وإن كان مَلكاً أرحت الناس منه . قال: فعفا رسول الله عنها» . الكافى: ج٢ ص ١٠٨ باب (العفو) حديث ٩ .

وروى الشيخ الصدوق عن محمد بن علي ماجيلويه قال: حدثنا علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيسى، عن حريز بن عبد الله، عن زرارة بن أعين قال: سمعت أبا عبد الله الصادق علي يقول: «إنّا أهل بيت مروءتنا العفو عمن ظلمنا». الأمالي: ص ٣٦٤ المجلس ٤٨ حديث ٧، الخصال: ص ١٠ باب (الواحد) حديث ٣٣ - عن محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد شه قال: حدثنا محمد بن الحسن الصفار، عن الهيثم بن أبي مسروق النهدى، عن ابن أبي نجران، عن حماد، عن حريز، عن زرارة - مثله.

١ ـ الحلم: هو الأناة والتثبت في الأمور، وذلك من شعار العقلاء . النهاية في غريب الحديث:
 ج١ ص ٤٣٤ .

٢ ـ والمعنى من هذا هو حصول هذه الكمالات والمقامات بجميعها لمحمد وآله عليه وكما في حديث جنود العقل والجهل في الخصال: ص ٥٨٨ ـ ٥٩٠ قال عليه : «فلا تجتمع هذه الخصال كلها من أجناد العقل إلا في نبى أو وصى نبى أو مؤمن امتحن الله قلبه للإيمان،

وأما سائر ذلك من موالينا فإن أحدهم لا يخلو من أن يكون فيه بعض هذه الجنود حتى يستكمل وينقى من جنود الجهل فعند ذلك يكون في الدرجة العليا مع الأنبياء

والأوصياء عليه ، وإنما يدرك الفوز بمعرفة العقل وجنوده ومجانبة الجهل وجنوده».

وكذلك ما أجاب به النبيّ الشيئة لشمعون بن لاوي بن يهودا حين سأله عن العقل: «فتشعّب من العقل الحلم، ومن الحلم العلم، ومن العلم الرشد، ومن الرشد العفاف، ومن العلم، ومن الحياء، ومن الحياء الرزانة، ومن الرزانة المداومة على الخير، ومن المداومة على الخير كراهية الشرّ، ومن كراهية الشرّ طاعة الناصح. فهذه عشرة أصناف من أنواع الخير، ولكلّ واحد من هذه العشرة الأصناف أنواع .

فأمّا الحلم فمنه: ركوب الجميل، وصحبة الأبرار، ورفع من الضعة، ورفع من الخساسة، وتَشهّي الخير، وتَقرّب (أو يُقرّب) صاحبه من معالي الدرجات، والعفو، والمهل، والمعروف، والصمت، فهذا ما يتشعّب للعاقل بحلمه.

وأمّا العلم فيتشعّب منه: الغنى وإن كان فقيراً، والجود وإن كان بخيلاً، والمهابة وإن كان هيّناً، والسلامة وإن كان سقيماً، والقرب وإن كان قصيّاً، والحياء وإن كان صَلْفاً، والرفعةُ وإن كان رَذْلاً، والحكمة، والحُظْوة، فهذا ما يتشعّب للعاقل بعلمه، فطوبى لمن عَقلَ وعَلمَ .

وأمّا الرُشْدُ فيتشعّب منه: السدادُ، والهدرَى، والبرُّ، والتقوى، والمنالةُ، والقصدُ، والاقتصادُ، والاقتصادُ، والصواب (أو الثواب) ، والكرمُ، والمعرفةُ بدين الله، فهذا ما أصاب العاقل بالرشد، فطوبى لمن أقام به على منهاج الطريق .

وأمّا العفافُ فيتشعّب منه: الرضا، والاستكانة، والحظّ، والراحة، والتفقّد، والخشوع، والتذكّر، والتوكّر، والجود، والسخاء، فهذا ما يتشعّب للعاقل بعفافه، رضيّ بالله وبقسمه .

وأمّا الصيانة فيتشعّب منها: الصلاح، والتواضع، والورع، والإنابة، والفهم، والأدب، والإحسان، والتحبّب، والخير، واجتناء البشر (أو اجتناب الشرّ)، فهذا ما أصاب العاقل بالصيانة، فطوبي لمن أكرمه مولاه بالصيانة.

(وَأُصُولَ الكرَمِ) الكريم: [هو] الجواد المعطي والجامع لأنواع الخير والشرف والفضائل، وبالمعنيين فيهم ظاهر. ويُحْتَمَلُ أَنْ يكون المراد: أنهم أسباب كرم الله تعالى على العباد بالشفاعة الصوريّة المعنويّة.

(وَقَادَةَ الْأُمَم) فإنهم (صلوات الله عليهم) قُوَّاد طوائف الأمم إلى معرفة الله

وأمّا الحياءُ فيتشعّبُ منه: اللينُ، والرأفةُ، والمراقبةُ لله في السرِّ والعلانية، والسلامةُ، واجتنابُ الشرّ، والبشاشةُ، والسماحةُ، فالظفرُ، وحسنُ الثناء على المرء في الناس، فهذا ما أصاب العاقل بالحياء، فطوبى لمن قبل نصيحة الله وخاف فضيحته.

وأمّا الرزانةُ فيتشعّبُ منها: اللطفُ، والحزمُ، وأداءُ الأمانة، وتركُ الخيانة، وصدقُ اللسان، وتحصينُ الفرج، واستصلاحُ المال، والاستعدادُ للعدوِّ، والنهيُ عن المنكر، وتركُ السفه، فهذا ما أصاب العاقل بالرزانة، فطوبي لمن توقّر، ولمن لم تكن له خفّةٌ ولا جاهليّةٌ، وعفا وصفح.

وأمّا المداومةُ على الخير، فيتشعّبُ منه: تركُ الفواحش، والبعدُ من الطيش، والتحرّجُ، واليقين، وحبُّ النجاة، وطاعةُ الرحمن، وتعظيمُ البرهان، واجتنابُ الشيطان، والإجابةُ للعدل، وقولُ الحقّ، فهذا ما أصاب العاقل بمداومة الخير، فطوبي لمن ذكر (ما) أمامه، وذكر قيامه، واعتبر بالفناء.

وأمّا كراهيةُ الشرّ، فيتشعّبُ منه: الوقارُ، (والصدقُ) ، والصبُر، والنصرُ، والاستقامةُ على المنهاج، والمداومةُ على الرشاد، والإيمانُ بالله، والتوفّر (أو التوفّر) ، والإخلاصُ، وتركُ ما لا يعنيه، والمحافظةُ على ما ينفعه، فهذا ما أصاب العاقل بالكراهية للشرّ، فطوبى لمن أقام بحق الله (أو الحق لله) ، وتمسّك بعرى سبيل الله .

وأمّا طاعةُ الناصح، فيتشعّبُ منها: الزيادةُ في العقل، وكمالُ اللبّ، ومَحْمَدَةُ العواقب، والنجاةُ من اللوم، والقبولُ، والمودّةُ، والانشراحُ، والإنصافُ، والتقدّمُ في الأمور، والقوّةُ على طاعة الله، فطوبى لمن سلم من مصارع الهوى، فهذه الخصال كلّها تتشعّبت من العقل». انتهى ـ انظر: تحف العقول: ص١٨، بحار الأنوار: ج١ ص١١٧ ح١١، الباب (٤).

وعبادته وجنانه (١) كما قال تعالى: ﴿ يَوْمَ نَدْعُواْ كُلُّ أَنَّاسٍ بِإِمَامِهِمْ ﴾ (٢).

(وَأُوْلِياءِ النِّعَمِ) فإنّ النعم الحقيقيّة من العلوم والكمالات، وصلت منهم إلى الأُمّة، والنَّعم الظاهرة نزلت بسببهم، فهم أولياء كلّ نعمة من نعم الله تعالى على العباد، كما رُوي في الاخبار المتواترة (أنّ بهم تُنزل السما المطر، وبهم تنبت الأرض بركتها) (٣).

١ - انظر: المحاسن: ١ ص ١٥٣ باب (من مات لا يعرف إمامه) ، الكافي: ج١ ص ٢١٥ باب
 ( أن الأئمة في كتاب الله إمامان...) ، وأيضاً ص ٥٣٦ باب (إن الأئمة عليه كلهم قائمون بأمر الله...) ، بصائر الدرجات ص ٥٣ باب (فيه معرفة أئمة الهدى من أئمة الضلال...) .
 ٢ - سورة الإسراء، الآية ٧١ .

٣ ـ قال علي بن إبراهيم القمي الله على الله بن جندب، عن أبي الحسن الرضا عليه الله بن جندب، عن أبي الحسن الرضا عليه (بنا فتح الله الله الله الله الله عشب الأرض، وبنا أنزل الله قطر السماء...» . تفسير القمي: ج٢ ص ١٠٤ في تفسير قوله تعالى: الله تُورُ السَّمَوُتِ قَطْر السماء...» . الله تعالى الله تعال

وروى الصفار والصدوق والطوسي ـ كلِّ بإسناده ولفظه، عن أبي جعفر عليه قال: «قال رسول الله بيه لأمير المؤمنين عليه : اكتب ما أملي عليك . فقال علي عليه : يا نبي الله أو تخاف (عَلَيَّ) النسيان! فقال: لست أخاف عليك النسيان وقد دعوت الله لك أن يحفظك فلا ينساك (أو ولا يُنسيك) ، لكن اكتب لشركائك . قال: قلت: ومن شركائي يا نبي الله؟ قال: الأئمة من ولدك، بهم تُسقى أمتي الغيث، وبهم يُستجاب دعاؤهم، وبهم يُصرف البلاء عنهم (أو يصرف الله عنهم البلاء) ، وبهم تنزل الرحمة من السماء وهذا أو لهم، وأوماً بيده إلى الحسن ثم أوماً بيده إلى الحسين، ثم قال: الأئمة من ولده (أو ولدك) » . بصائر الدرجات: ص ١٨٧ ـ ١٨٨ باب (في الأئمة عليه وأنه صارت إليهم

كتب رسول الله وأمير المؤمنين (صلوات الله عليهما) )حديث ٢٢ ، علل الشرائع: ج١ ص ٢٠٨ باب (١٥٦ ـ العلة التي من أجلها صارت الإمامة في ولد الحسين دون الحسن (صلوات الله عليهما) ) حديث ٨، كمال الدين: ص ٢٠٦ باب (٢١ ـ العلة التي من أجلها يحتاج إلى الإمام عليهما) حديث ٢١ ، الأمالي (الصدوق) : ص ٤٨٥ المجلس ٣٣ حديث ١ ، الأمالي (الطوسي) : ص ٤٤١ المجلس ١٥ حديث ٤٦ .

وروى الكليني الله عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جده الحسن ابن راشد، عن الحسين بن ثوير قال: كنت أنا ويونس بن ظبيان والمفضل بن عمر وأبو سلمة السرّاج جلوسا عند أبي عبد الله علما في و كان المتكلم منا يونس، وكان أكبر ناسناً.... فقلت له: جُعلت فداك، إنى كثيراً مّا أذكر الحسين علطًا في شيء أقول؟ فقال: قل: «صلى الله عليك يا أبا عبد الله... ـ إلى أن قال: ـ من أراد الله بدء بكم . بكم يبين الله الكذب، وبكم يباعد الله الزمان الكُلب، وبكم فتح الله، وبكم يختم (الله) ، وبكم يمحو ما يشاء، وبكم يثبت، وبكم يفك الذَّل من رقابنا، وبكم يُدرك الله ترَة كل مؤمن يطلب بها، وبكم تنبت الأرض أشجارها، وبكم تخرج الأشجار أثمارها، وبكم تنزل السماء قطرها ورزقها، وبكم يكشف الله الكرب، وبكم ينزل الله الغيث، وبكم تسيخ الأرض....» . الكافى: ج٤ ص ٥٧٥ ، أبواب الزيارات، باب (زيارة قبر أبي عبد الله عاشكية) حديث (٢). ورواه أيضاً ابن قولويه الله في كامل الزيارات ص ٣٦٦ - ٣٦٦ قال: حدثني أبي وعلى بن الحسين ومحمد بن الحسن (رحمهم الله جميعاً) ، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد بن عيسي...، وساق سند ورواية الكليني رَجُّكُ المتقدّمة مع ختلاف يسير . توضيحات: الزمان الكلب: هو الشديد الصعب . والتّرة: هي دم كل مؤمن لم يؤخذ له القصاص والثأر . وقوله: (بكُم تسيخ) : أي تستقر الأرض بكم وتثبت لكونها حاملة لأبدانكم الشريفة أحياءً وأمواتاً، وفي بعض النسخ (تُسبّح): أي أنّ بيوتكم ومواضع آثاركم تُقدّس وتنزّه وتُذكر بالخير . وعلى كلا المعنيين صحيح .

وستأتى بقية المصادر في ص ١٩٠ في شرح قوله عليَّكِيد : «وبكم ينزل الغيث».

(وَعَناصِرَ الأَبْرارِ) جمع العُنْصُر \_ بضم العين والصاد، وبفتحهما \_: الأصل والحسب (١)، أي: أصلهم منهم؛ فإنهم ذريّة الأنبياء .

أو لما كانوا سبب إيجاد العالم، فكأنهم أصل الأبرار (٢).

(وَدَعائمَ الأَخْيار) الدعامة: عماد البيت، و[أيضاً] السيّد (٣)، وهم أفضل

1 ـ قال ابن الأثير: العنصر ـ بضم العين وفتح الصاد ـ : الأصل، وقد تضم الصاد، والنون مع الفتح زائدة عند سيبويه؛ لأنه ليس عنده فعلل بالفتح؛ ومنه الحديث «يرجع كل ماء إلى عنصره» . ـ النهاية في غريب الحديث: ج٣ ص ٣٠٩ باب (العين مع النون) مادة (عنصر) . وقال الفراهيدي العنصر: أصل الحسب . ـ كتاب العين: ج٢ ص ٣٣٧ مادة (عنصر) .

٢ ـ روى الشيخ الكليني شه عن علي بن محمد بن عبد الله ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبد الله بن حماد، عن ابن مسكان، عن أبي عبد الله عليه قال : «نحن أصل كل خير ومن فروعنا كل بر» الكافى: ج٨ ص ٢٤٢ حديث ٣٣٦.

٣ ـ الصحاح: ج٥ ص ١٩١٩ باب (م) فصل (الدال) مادّة (دعم).

والجمع: دعائم، واستعير لغير ذلك كما هنا، ومنه في وصف أهل البيت عليه : «أشهد أنكم دعائم الدين» . وفي الحديث «دعائم الإسلام خمس» يريد (الصلاة والصوم والزكاة والحج والولاية) . وفي الدعاء: «أسألك باسمك الذي دعمت به السماوات فاستقلت» أي أسندت به السماوات . مجمع البحرين: ج٢ - ص ٣٤ باب (د) مادة (دعم) .

وفي رواية الشيخ الكليني عن عمرو بن أبي المقدام قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: «خرجت أنا وأبي حتى إذا كنا بين القبر والمنبر إذا هو بأناس من الشيعة فسلم عليهم ثم قال: إني والله لأحب رياحكم وأرواحكم... ـ إلى أن قال ـ ولقد قال أمير المؤمنين عليه لقنبر: يا قنبر، ابشر وبشر واستبشر فوالله لقد مات رسول الله عليه وهو على أمّته ساخط، إلا الشيعة . ألا وإن لكل شيء عزا وعز الإسلام الشيعة . ألا وإن لكل شيء دَعامة ودَعامة الإسلام الشيعة» . الكافى: ج م ص ٢١٢ حديث ٢٥٩ .

٣٨ ..... شرح الزيارة الجامعة الكبيرة

الأخيار، ومحل استنادهم (١).

(وَساسَةَ العِباد) جمع السائس، أي: ملوك العباد (٢)، وخلفاء الله عليهم (٣).

ا ـ هم عليه استناد الأخيار واعتماد الأبرار وعليهم المعول والمعتمد في المعارف الربانية والأسرار الإلهية والأحكام الشرعية والفضائل الخلقية، ومن لم يستند إليهم فقد ضل وغوى . فعن محمد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: «كل من دان الله (عزّ وجل) بعبادة يجهد فيها نفسه ولا إمام له من الله فسعيه غير مقبول، وهو ضال متحير، والله شانئ لأعماله، ومثله كمثل شاة ضلت عن راعيها وقطيعها... ـ إلى أن قال: ـ وكذلك ـ والله يا محمد ـ من أصبح من هذه الأمة لا إمام له من الله (عزّ وجل) ظاهر عادل أصبح ضالاً تايها، وإن مات على هذه الحالة مات ميتة كفر ونفاق» . ـ الأنوار اللامعة: ص ٥٩ ـ ٠٠.

 $\Upsilon$  - الصحاح: ج  $\Upsilon$  ص  $\Upsilon$  مادّة (سوس) مادّة (سوس) .

٣- روى الكليني هي بإسناده عن فضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول لبعض أصحاب قيس الماصر: «ثم فوض إليه أمر الدين والأمة ليسوس عباده» . - الكافي: ج ا ص ٢٦٦ باب (التفويض إلى رسول الله علي والى الأثمة علي في أمر الدين) حديث ٤ . وروى الكليني والصدوق على عن عبد العزيز بن مسلم قال: كنّا مع الرضاعي بمرو، فاجتمعنا في الجامع يوم الجمعة في بدء مَقْدَمنا، فأداروا أمر الإمامة وذكروا كثرة اختلاف الناس فيها، فدخلت على سيدي علي فأعلمته خوض الناس فيه، فتبسم علي ثم تتالى الإمامة وذكروا كثرة قال: «يا عبد العزيز، جهل القوم وخدعوا عن آرائهم... - إلى أن قال: - فكيف لهم باختيار الإمامة، والإمام عالم لا يجهل، وراع لا ينكل... نامي العلم، كامل الحلم، مضطلع بالإمامة، عالم بالسياسة، مفروض الطاعة، قائم بأمر الله عز وجل، ناصح لعباد الله، حافظ لدين الله» . - الكافي: ج ا ص ١٩٨ - ٢٠٢ باب (نادر جامع في فضل الإمام وصفاته ) حديث ١ ، الأمالي ص ١٧٣ المجلس ٩٧ ص ١٧٣ حديث ١ ، وعيون أخبار الرضا: حديث ١ ، الأمالي مل ١٩٧٠ المجلس ٩٥ ص ١٩٧٠ حديث ١ ، وعيون أخبار الرضا: حديث ١ ، كمال الدين: ج٢ ص ١٩٥ باب (ما جاء عن الرضا علي في وصف الإمامة والإمام...) حديث ١ ، كمال الدين: ج٢ ص ١٩٥ باب (ما جاء عن الرضا علي في وصف الإمامة والإمام...) حديث ١ ، كمال الدين: ج٢ ص ١٩٥ باب (ما جاء عن الرضا علي في وصف الإمامة والإمام...) حديث ١ ، كمال الدين: ج٢ ص ١٩٥ باب (٥٥ في نوادر الكتاب) حديث ٢٠ .

(وَأَرْكَانَ البِلادِ) فإنّ بقاء العالم بوجود الإمام صورةً ومعنى ـ كما نطقت به [العبارة] ، ولما تقدّم من الأخبار المتواترة ـ (١) .

ورُوي في الأخبار المتواترة أنهم أبواب الله . فمن ذلك: ما رواه الكليني والصدوق!! (٣) وغيرهما:

عن المفضّل بن عمر \_وغيره (٤) عن أبي عبد الله علطَيْد قال: «قال: ما جاء به على علطي (٥) آخذ به وما نهى عنه أنتهى عنه، جرى له من الفضل مثل ما

١ ـ تقدّمت ص ٣٥. وانظر أيضاً: بصائر الدرجات: ص ٢١٩ ـ ٢٢٢ (باب في الأئمة عليه أنه جرى لهم ما جرى لرسول الله على خلقه... ) وفيه ٦ روايات .

٢ ـ سورة النساء، الآية ٥٩ .

٣ ـ رواها الثقتان الجليلان محمد بن يعقوب الكليني، ومحمد بن الحسن الصفار وأما أنّها عند (الصدوق ) فلعلها من سهو قلم الشارح رابع الشارح المناها عند (الصدوق ) فلعلها من سهو قلم الشارح المناها عند (الصدوق ) فلعلها من سهو قلم الشارح المناها المن

عـ سند الكافي: (أحمد بن مهران، عن محمد بن علي، ومحمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد جميعاً، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله عليها.

وسند بصائر الدرجات: (حدثنا أحمد بن محمد وعبد الله عامر، عن محمد بن سنان، عن المفضل بن عمر الجعفى قال: سمعت أبا عبد الله علما الله علم المفضل بن عمر الجعفى قال: سمعت أبا عبد الله علما الله علم الله الله علم الله

٥ ـ في البصائر: سمعت أبا عبد الله علما الله علما يقول: «فضل أمير المؤمنين ما جاء به النبي الما الله علما الما الله علما الله

جرى لمحمد والله ، ولمحمد والله على جميع من خلق الله (عز وجل) ، المتعقب(١) عليه في شيء من أحكامه كالمتعقب على الله وعلى رسوله والراد عليه في صغيرة أو كبيرة على حد الشرك بالله، كان أمير المؤمنين علميه باب الله الذي لا يؤتي إلا منه، وسبيله الذي من سلك بغيره هلك، وكذلك يجري لائمة الهدى واحدا بعد واحد ، جعلهم الله أركان الأرض أن تميد بأهلها وحجته البالغة على من فوق الأرض ومن تحت الثرى، وكان أمير المؤمنين (صلوات الله عليه) كثيراً ما يقول: (أنا قسيم الله بين الجنة والنار، وأنا الفاروق الأكبر، وأنا صاحب العصا والميسم (٢)، ولقد أقرّت لي جميع الملائكة، والروح، والرسل، بمثل ما أقرّوا به لمحمد را ، ولقد حملت على مثل فيُكسى، وأدعى فأكسى، ويُستنطق وأستنطق فأنطق على حدّ منطقه (٤)، ولقد أعطيت خصالاً ما سبقنى إليها أحد قبلى: علمت المنايا والبلايا، والأنساب، وفصل الخطاب، فلم يفُتْني ما سبقني، ولم يعْزُب عني ما غاب عني، أبشر بإذن

١ ـ المتعقب: هو الطاعن والمعترض، والضمير في (عليه) عائد لأمير المؤمنين عالمًا ﴿ .

٢ ـ الميسم ـ بالكسر ـ : الحديدة أو الآلة والمكواة التي يُكوى بها ويوضع بها الوسام والعلامة.
 لاحظ: النهاية في غريب الحديث: ج ٥ ص ١٦١ مادة (وسم).

٣- الحُمُولةُ - بالضم -: هي الأحمال: جمع حمل، والمعنى: كلّفني الله تعالى مثل ما كلف نبيّه محمداً والمعنى: محمداً والمحالات .

٤ ـ في البصائر: يُدعى فيُكسى، ويُستنطق فينطق، ثم أدعى فأكسى، فأُستنطق فأُنطق على حدّ منطقه.

الله وأؤدي عنه، كل ذلك (مَنّاً) من الله مكنني فيه بعلمه» (١).

أما قوله: «أنا صاحب العصا والميسم» فالظاهر أنّه أشار (صلوات الله عليه) إلى دابّة الأرض (٢) كما روى العامّة والخاصّة عن حذيفة أنّ النبي والميسم قال: «دابة الأرض طولها ستون ذراعاً لا يفوتها هاربّ، فتسم المؤمن بين عينيه، فتسم الكافر بين عينيه، ومعها عصى موسى وخاتم سليمان، فتجلو وجه المؤمن بالعصا، وتختم أنف الكافر بالخاتم حتى يُقال: يا مؤمن ويا كافر» (٣).

٢ ـ إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ أَخْرَجْنَا لَهُمْ ذَابَّةً مِّنَ ٱلْأَرْضِ ثُكَلِّمُهُمْ ﴾ سورة النمل، الآية ٨٢.

٣ ـ مجمع البيان: ج٧ ص ٤٠٤ مع اختلاف في النقل، والرواية ـ كما ترى ـ عاميّة محرّفة!! والمروي عن أهل البيت عليه في وصف الدابة تؤكد على أنها أمير المؤمنين عليه ولم تزد على ذلك . ومما في كتبهم عن الدابة: روى الثعلبي بإسناده عن حذيفة قال: قال رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم): «دابة الأرض... لا يُدركُها طالبٌ، ولا يَفُوتُها هاربٌ، تَسمُ المؤمنَ بين عينيه، وتكتب بين عينيه مؤمن، وتَسمُ الكافرَ بين عينيه، وتكتب بين عينيه كافر، ومعها عصا موسى وخاتم سليمان» . الكشف والبيان في تفسير القرآن: ج٧ عينيه كافر، ومعها عصا الله الآية ٩٢٨ .

وعن أبي هريرة أن رسول الله عليه على قال: «تخرج الدابة ومعها خاتم سليمان بن داود وعصا موسى بن عمران عليه ، فتجلو وجه المؤمن بالعصا، وتخطم أنف الكافر بالخاتم، حتى أنّ أهل الحواء ليجتمعون فيقول هذا: يا مؤمن! ويقول هذا: يا كافر! » . المسند (ابن حنبل) : ج٢ ص ٢٩٥ و ٤٩١ ، سنن ابن ماجة: ج٢ ص ١٣٥١ ـ ١٣٥١ باب (دابة الأرض) حنبل) : ج٢ ص ٢٩٥ و ٤٩١ ، سنن ابن ماجة: ج٢ ص ٣٢٤٠ ... وغيرهم، مع اختلاف في الألفاظ.

وتسميته علاً الأرض: باعتبار خروجها من الأرض (١).

(وَأُمَناءُ الرَّحْمن) بالآيات والأخبار المتواترة من طرقهم وطرقنا .

(وَسُلالَةَ النَّبِيِّينَ) [أي] وُلْدِهِمْ، فإنَّهم عَلِيَّهِ فُرِية نوح وإبراهيم وإسماعيل عَلِيَهِ ظاهراً، ومن طينة الأنبياء والرسل روحاً وبَدناً (٢) كما نطقت به الأخبار المتواترة (٣).

ا ـ باعتبار أنه عليه يُنشر عند ظهور القائم عليه ، وفي ذلك تفصيل في الرجعة وفصول أحداثها من النزول والرجوع والقيام والكرة وغيرها مما ورد في كلماتهم عليه ، فراجع .

٢ ـ ظاهر كلامه: أنهم سُلّوا من طينة الأنبياء، أي صُفّيت أو خُلُصت أرواحهم وأبدانهم من طينة الأنبياء، وهذا يدل على أنهم من حقيقة واحدة، وأنّه لا يلزم أنْ يكون المسلول أعلى من المسلول منه؛ لأنّ الولد سلالة أبيه، ولا يلزم أنْ يكون أفضل منه، وإن جاز ذلك لدليل آخر، لما دلّت عليه الأخبار، وانعقد الإجماع من الشيعة أنْ محمداً والمنتين خير الخلق، وأنّ علياً نفسه بنص القرآن، والإتحاد مُحالٌ، فكان المراد به المماثلة ومماثل الأفضل أفضل، فيكون علي عليه أفضل الخلق بعد محمد والله ينجري لعلي عليه يجري لولاه الأحد عشر الطيبين، وهذا التفصيل مع تسليمه لا يستلزم اختلاف الطينتين، كما هو ظاهر كلامه (تغمده الله برحمته). انظر: شرح الزيارة الجامعة الكبيرة (الأحسائي): ج١ ص ٦٣.

٣-انظر: بحار الأنوار: ج ٢٥ باب (خلقهم وطينتهم وأرواحهم صلوات الله عليهم)، ومنها : عن جابر هي قال: قال أبو جعفر الباقر علي : «يا جابر، كان الله ولا شيء غيره ولا معلوم ولا مجهول، فأول ما ابتدأ من خلق خلقه أن خلق محمدا بي وخلقنا أهل البيت معه من نوره وعظمته... ثم خلق الله تعالى آدم علي من أديم الأرض فسواه ونفح فيه من روحه، ثم أخرج ذريته من صلبه فأخذ عليهم الميثاق له بالربوبية ولمحمد بي بالنبوة ولعلي بالولاية، أقر منهم من أقر وجحد من جحد، فكنّا أول من أقر بذلك... فلما أراد الله إخراج ذرية آدم علي لأخذ الميثاق سلك ذلك النور فيه، ثم أخرج ذريته من صلبه

(وَصَفُوهَ المُرْسَلينَ) ـ مُثلَّتة الفاء ـ خلاصتهم ونقاوتهم (١).

(وَعُتْرَةً خِيرَةِ رَبِّ العالَمِينَ) العترة: نسل الرجل ورهطه وعشيرته الأقربون (٢)، وهم أهل بيته (صلوات الله عليهم) (٣) كما ورد متواتراً عنه وَالنَّائِيَّةُ:

- ١ ـ قال الفراهيدي: والاصطفاء: الاختيار، افتعال من الصفوة، ومنه النبي المصطفى والمنطقة .
   كتاب العين: ج٧ ص ١٦٣ باب (الصاد والفاء) مادة (ص ف و) .
- وقال الجوهري: صفوة الشيء: خالصه . ومحمد [شيئي] صفوة الله من خلقه ومصطفاه . الصحاح: ج٦ ص ٢٤٠١ باب (الواو والياء) فصل (الصاد).
- ٢ ـ الصحاح: ج ٢ ص ٧٣٥ باب (الراء) فصل (العين) ، النهاية في غريب الحديث: ج ٣ ص ١٧٧ حرف (العين) باب (العين مع التاء) ، القاموس المحيط: ج ٢ ص ٨٤.
- ٣ ـ قال أبو بكر الحضرمي : والذي قال به الجماهير من العلماء، وقطع به أكابر الأئمة، وقامت به البراهين وتظافرت به الأدلة أن أهل البيت المرادين في الآية هم: سيدنا علي وفاطمة وابناهما (رضوان الله عليهم)... وما كان تخصيصهم بذلك منه وابناهما (رضوان الله عليهم)... وما كان تخصيصهم بذلك منه وابناهما

### «إنّي تارك فيكم الثقلين، كتاب الله وعترتي أهل بيتي» (١).

ووحي سماوي... ـ إلى أن قال ـ وقد أجمعت الأمة على ذلك، فلا حاجة لإطالة الاستدلال له . انتهى ـ رشفة الصادى: ١٣ ـ ١٦ باب (١) .

وقال السمهودي: وحكى النووي في (شرح المهذب) وجهاً آخر لأصحابنا: أنهم [يعني أهل البيت عليه] عترته الذين ينسبون إليه، قال: وهم أولاد فاطمة ونسلهم أبداً، حكاه الأزهري وآخرون عنه . انتهى ـ جواهر العقدين: ٢١١ في (القسم الثاني من الكتاب، الفصل الثاني ـ في ذكر الأمر بالصلاة عليهم في امتثال ما شرعه الله من الصلاة عليهم) .

وقال الشبلنجي: ويشهد للقول بأنهم (علي وفاطمة والحسن والحسين): ما وقع منه وقال الشبلنجي ويشهد للقول بأنهم (علي وفاطمة والحسين): ما وقع منه وقل الباب حين أراد المباهلة هو ووفد نجران كما ذكره المفسرون. انتهى ـ نور الأبصار: ٢٢٣ الباب (الثاني ـ مناقب الحسن والحسين عليه).

وقال عباس العقاد: اختلف المفسرون في من هم أهل البيت؟ أما الفخر الرازي في تفسيره، والزمخشري في كشافه، والقرطبي في تفسيره، وفتح القدير للشوكاني، والطبري في تفسيره، والسيوطي في الدر المنثور، وابن حجر العسقلاني في الإصابة، والحاكم في المستدرك، والذهبي في تلخيصه، والإمام أحمد في الجزء الثالث: فقد قالوا جميعاً: إن أهل البيت هم (علي والسيدة فاطمة الزهراء والحسن والحسين أ. ثم ذكر أدلته على ذلك . انظر: فاطمة الزهراء: ٧٠، دار المعارف - الطبعة الثالثة - مصر .

الثقلين كتاب الله وأهل بيتي) وفيه ٦ روايات، الكافي: ج١ ص ٢٩٢ باب (الإشارة والنص الثقلين كتاب الله وأهل بيتي) وفيه ٦ روايات، الكافي: ج١ ص ٢٩٢ باب (الإشارة والنص على أمير المؤمنين علي كلي حديث ٣، الأمالي (الصدوق): ص ٥٠٠ المجلس ٦٤ حديث ١٥ ، الخصال: ص ٦٥ باب (الاثنين) حديث ٧٧ ، عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٣٤ باب (٣١ ـ فيما جاء عن الرضا علي من الأخبار المجموعة) حديث ٤٠ ، و ص ٦٨ حديث ٢٥ ، وأيضاً ج٢ ص ٦٠ باب (النصوص على الرضا علي بالإمامة...) حديث ٢٦ ، دعائم الإسلام: ج١ ص ٢٨ في (ذكر ولاية الأئمة من أهل بيت رسول الله والله المسند (ابن

و (الخيرة) ـ بسكون العين [الخيْرَة] وفتحها [الخيَرَة] ـ المختار . (وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ) عطف على (السلام) وبيانه .

السَّلامُ عَلَى أَنْمَّة الهُدى وَمَصابِيحِ الدُّجِي وَأَعْلامِ التُّقِي وَذَوِي النُّهِي وَأُولِي السَّلامُ عَلَى وَالدَّعْوَةِ الهُدى وَوَرَثَة الأَنْبِياء وَالمَثَلِ الأَعْلَى وَالدَّعْوَةِ الحُسْنى وَحُجَجِ اللهِ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيا وَالآخِرةِ وَالأُولَى وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ.

(السَّلامُ عَلَى أَئِمَّةِ الهُدى) الأئمة ـ بالياء والهمزة ـ جمع الإمام الذي يُقتدى به (۱). والهُدى: [هو] الهداية (۲)، كأنّ الهداية بتبعهم كما قال الله

حنبل): ج٣ ص ١٤و ص ١٧ و ص ٥٩ في (حديث أبي سعيد الخدري) ، وأيضاً: ج٥ ص ١٨٢ في (حديث زيد بن ثابت) ، السنن الكبرى (النسائي): ج٥ ص ٤٥ في (فضائل علي الشهر من ٨١٤٨ من الترمذي: ج٥ ص ٣٨٧ في (مناقب أهل البيت) برقم ٣٨٧٤.

١ ـ الصحاح: ج ٥ ص ١٨٦٥ باب (الميم) فصل (ألف).

وفي رواية للشيخ الصدوق . «سمي الإمام إماماً لأنه قدوة للناس، منصوب من قبل الله (تعالى ذكره) ، مفترض الطاعة على العباد» . معاني الأخبار ص ٦٤ باب (معاني أسماء: محمد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأثمة عليه المعلى حديث ١٧ .

٢ ـ روى علي بن إبراهيم القمي شه عن أبيه، عن عبد الله بن جندب، عن الإمام الرضا عليه:
 «...نحن نورٌ لمن تبعنا، وهُدى ً لمن اهتدى بنا...» . تفسير القمي: ج٢ ص ١٠٤ في تفسير قوله تعالى: ﴿اللّهُ نُورُ السّمَوَاتِ وَاللَّرْضُ ﴾ سورة النور ، الآية ٣٥.

والهدى: هو الدلالة والرشاد والبيان، والهدى هَدْيان: هُدى دلالة، فالخلق به مهديون، وهو الذي تقدر عليه الرسل، قال تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَتَهْدِي ٓ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الشورى: ٥٦) ، فأثبت

## تعالى: ﴿فَقَائِلُوٓا أَيِّمَّةَ ٱلۡكُفْرِ ﴾(١).

(وَمَصابيح (٢) الدُّجي) أي: الظلمة، فإنهم هادون للخلق من ظلمة الشرك

له الهدى الذي معناه الدلالة والدعوة والبينة . وهدى بمعنى التوفيق والتأييد، تفرد به الله تعالى كما قال: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُكَ وَلَاكِنَ اللّهَ يَهْدِى مَن يَشَاأَهُ ﴾ (القصص: ٥٦) ، وقال: ﴿ وَالَّذِينَ جَنْهَدُواْ فِينَا لَنَهُ دِينَتُهُم سُبُلُناً ﴾ (العنكبوت: ٦٩) . انظر: مجمع البحرين: ج٤ ص ٤١٦. اسورة التوبة، الآية ١٢.

واستدلال الشيخ على بالآية من باب أن التبعية لأئمة الكفر معصية موجبة للمواجهة والقتال كما فعل أمير المؤمنين على «حرّض الناس يوم الجمل على القتال فقال لهم: ﴿فَعَنْ لِلْوَا الْجَمْلُ عَلَى القتال فقال لهم: ﴿فَعَنْ لِلْوَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مُ لَكَا أَيْمَنَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ ﴿ اللَّهُ مُ قال: والله ما رُمي أهل هذه الآية بسهم قبل اليوم» ، وروي أنه هي تلاها يوم صفين . تفسير العياشي: ج ٢ ص ٧٨ ـ الآية بسهم قبل اليوم» ، وروي أنه هي تلاها يوم صفين . تفسير العياشي: ج ٢ ص ٧٨ ـ ١ حديث ٢٣٧ ، دعائم الإسلام: ج ١ ص ٣٨٩ حديث ٢٣٧ ، دعائم الإسلام: ج ١ ص ٣٨٩ في (ذكر قتال أهل البغي) .

وروي أن معاوية (لعنه الله) سأل ابن عباس رَهِ عن أمير المؤمنين عليه فقال له: (هيهات، عقم النساء أن يأتين بمثله، والله ما رأيت رئيسا مجربا يوزن به، ولقد رأيته في بعض أيام صفين، وعلى رأسه عمامة بيضاء... - إلى أن قال - حتى انتهى إلي وأنا في كنف من القوم وهو يقول: معاشر المسلمين... - إلى أن قال - فاضربوا ثَبَجَهُ [وسطه] فإن الشيطان كامن في كَسْره... ثم غاب عني عليه ، ثم رأيته قد أقبل وسيفه ينطف [يقطر] دماً وهو يقرأ:

٢ ـ الصحاح (الجوهري): ج٦ باب (الواو والياء) فصل (الدال) مادة (دجا ـ الدجي).

والمصابيح من (صَبَحَ) بمعنى انكشاف الظلمة المادّية أو المعنوية وحصول تنوّر ظاهري أو باطني . وهم عليه أصل ومنبع النور الذي شع على ظلمة الوجود، فانبثقت معالم المعرفة

والكفر والضلال إلى نور الإيمان والطاعة.

(وَأَعْلامِ التَّقى) الأعلام: جمع العَلَم: [أي] العَلاَمة والمنار، والجبل (١). والتُقى: التقوى، أي: معروفون عند كل أحد بالتقوى.

واتّضحت سُبل العبادة، وبهم صَفَت القلوب وأضاءت بعد كدورة ظلمة الجهل والضلال، وقد تقدّم في ص ٣٩ ـ ٤١ وسيأتي بعد وريقات في ص ٥٠ ما يشير إلى هذا.

وتشبيههم عليه بالمصباح كما في قوله تعالى: ﴿مَثَلُ نُورِهِ كَيِشْكُوْقِ فِيهَا مِصَبَاحٌ ﴾ (سورة النور، الآية ٣٥) ، فقد روى الصدوق ﴿ : عن الإمام الصادق عليه : أنه سئل عن (هذه الآية) فقال: «هو مَثلٌ ضَربه الله لنا، فالنبي والأئمة (صلوات الله عليهم أجمعين) من دلالات الله واياته التي يُهتدى بها إلى التوحيد ومصالح الدين وشرائع الإسلام والفرائض والسنن، ولا قوة إلا بالله العلى العظيم» . التوحيد ص ١٥٧ باب (١٥) حديث ٢ .

وفي وصف الأئمة عليه بأنهم (مصابيح الدجى) روى الكليني وَ عَلَيْهُ عَن أبي عبد الله عليه في خطبة له يذكر فيها حال الأئمة عليه وصفاتهم قال: «عالم بما يرد عليه من ملتبسات الدجى». الكافى: ج ١ ص ٢٠٣ باب (نادر جامع في فضل الإمام وصفاته) حديث ٢.

أي أنّ الإمام عالم بما يَرِدُ عليه من الأمور المظلمة والمشتبهات المُبهَمة التي لا ظهور لما فيها لأحد غيره، ولا يعلمها إلاّ هو، ولا يهدى إلى الصواب سواه.

١ ـ كتاب العين (الفراهيدي كليك): ج٢ ص ١٥٢ ـ ١٥٣ باب (العين واللاّم، والميم معهما).

وروى العياشي رَهِ عن أحدهما عِلَيْه في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَمُنتُ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهُمَدُونَ ﴾ قال: «هو أمير المؤمنين عَلَيْهِ ». تفسير العياشي: ج٢ ص ٢٥٥ حديث ٧.

وروى عن المعلى بن خُنيس رَجِّكَ عن أبي عبد الله عَلَيَّةِ قال: «النجم رسول الله عَلَيْتُهُ ، والعلامات الأوصياء بهم يهتدون». ص ٢٥٥ ـ ٢٥٦ حديث ٨، ومثله حديث ٩.

وروى عن أبي بصير عن أبي عبد الله علشَّكِيةِ قال: «هم الأئمة» حديث ١١.

وله عن أبى الحسن علمَنَا قال: «نحن العلامات، والنجم رسول الله وَالنَّامُنَامُ». حديث ١٠.

١ ـ رُوى عن الإمام الصادق علما الله قوله: «التقوى على ثلاثة أوجه: تقوى الله في الله: وهو ترك الحلال فضلاً عن الشبهة، وهو تقوى خاص الخاص. وتقوى من الله: وهو ترك الشبهات فضلاً عن الحرام، وهو تقوى الخاص . وتقوى من خوف النار والعقاب: وهو ترك الحرام، وهو تقوى العام. ومَثل التقوى كماء يجرى في نهر، ومَثل هذه الطبقات الثلاث في معنى التقوى كأشجار مغروسة على حافة ذلك النهر، من كلّ لون وجنس، وكل شجرة منها يمتص الماء من ذلك النهر، على قدر جوهره وطعمه ولطافته وكثافته، ثم منافع الخلق من ذلك الأشجار والثمار على قدرها وقيمتها، قال الله تعالى: ﴿ مِعْنُوانٌ وَغَيْرٌ صِنْوان يُسْقَى بِمَآءِ وَرَجِدِ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلُ ﴾. فالتقوى للطاعات كالماء للأشجار، ومَثل طبايع الأشجار والثمار في لونها وطعمها مَثل مقادير الإيمان، فمن كان أعلا درجة في الإيمان وأصفى جوهراً بالروح كان أتقى، ومن كان أتقى كانت عبادته أخلص وأطهر، ومن كان كذلك كان من الله أقرب، وكل عبادة غير مؤسسة على التقوى فهي هباء منثوراً، قال الله (عزّ وجلّ) : ﴿ أَفَكَنَ أَسَّسِ بُنْيَكِنَهُۥ عَلَىٰ تَقُوَىٰ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضْوَانٍ خَيْرٌ أَمْ مَّنْ أَسَكَسَ بُنْيَكَنَهُ، عَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَكَادٍ فَٱنَّهَارَ بِهِـ فِي نَادٍ جَهَنَّمٌ ﴾ وتفسير التقوى: ترك ما ليس بأخذه بأسِّ حذراً عمّا به بأسٌّ، وهو في الحقيقة طاعة، وذكر بلا نسيان، وعلم بلا جهل مقبول غير مردود». بحار الأنوار: ج ٦٧ ص ٢٩٥.

٢ ـ سورة المنافقون، الآية ٩.

(وَذَوِي النَّهي) جمع النُهية : وهي العقل (١)؛ لأنها تنهى عن القبائح (٢)، فإنهم أولو العقول الكاملة (٣).

١ - في اللغة: النهي: العقل، يكون واحداً وجمعاً، كما في القاموس المحيط: ج ٤ ص ٣٩٨، وفي التنزيل العزيز: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِأَوْلِي ٱلنَّهَىٰ ﴾، والجمع ليس لأن عقولهم متعددة حقيقة وإنما هو لموافقة التعدد ظاهراً.

٢ ـ سُمّيت النّهية بذلك لأنها تنهى عن القبيح، وفلان ذو نُهية: أي ذو عقل ينتهي به عن القبائح ويدخل في المحاسن ـ لسان العرب: ج١٥ ص ٣٤٦ . والنهى هو النهاية في المعارف التي لا يحتاج إليها في مفارقة الأطفال ومن يجري مجراهم، ويجوز أن يقال: إنها تفيد أن الموصوف بها يصلح أن ينتهى إلى رأيه ـ الفروق اللغوية: ص ٥٥٢ .

إذن، فالنهي عن القبائح من مقتضيات العقول الناقصة والنفوس الكثيفة المعرّضة للزلّة والاشتباه واتباع الهوى ولو من حيث مطاوعة النفس في المباحات التي يترفّع عنها أهل الكمال، ولو في مقام التفكير وإعمال النظر، وهذا يشمل كل ما سوى المعصوم عليه ولذا عبر الشارح على بـ (تنهى عن القبائح) وهو ناظر إلى أنّها من غيرهم، لأنهم عقول كاملة ـ كما عبر على ـ ولا يناسب كمالها ارتكاب القبائح، لذا فنهيها لغيرها، وهو بالتبليغ والتنبيه والوعظ والإرشاد لسائر الأمة عن الله تعالى بإيصال أوامره وتبليغ نواهيه.

٣- تفسير ذوي النهى بأصحاب العقول الكاملة لا ضير فيه، ولكن لو حملنا (النهى) على معنى النهاية أو الانتهاء إلى الشيء - كما تقدم - فإننا نصل إلى معنى أنهم عليه من انتهت إليهم الكمالات والعلوم والحقائق والأسرار والمعارف الإلهية التي كانت لرسول الله وفي زيارة أمير المؤمنين عليه : «ليس وراء الله ووراء كم يا سادتي منتهى» . المزار (ابن المشهدى المشهدى عمل الله عمل رجب - زيارة أخرى) - رقم ١٥ .

(وَأُولِي الحجي) أُولِي العقل(١) والفطنة .

(وَكَهْف الورى) أي: ملجأ (٢) الخلائق في الدنيا والآخرة .

(وَوَرَثَةِ الْأَنْبِياءِ) فإنهم ورثوا كلّ علم وكتاب وفضيلة وكمال كان لهم، حتى عصاً موسى وعمامة هارون والتابوت والسكينة وخاتم سليمان، كما روي في الأخبار المتواترة (٣)، بل روي أنهم آتاهم الله ما لم يؤت أحداً من

والثالث من بعدهما، وبني أمية، فأخبر النبي علياً علياً علياً علياً عليه ، فإن ذلك كما أخبر الله رسوله كما أخبر رسوله علياً عليه وكما انتهى إلينا من علي فيما يكون من بعده من الملك في بني أمية وغيرهم، فنحن أولي النهى الذين انتهى إلينا علم هذا كله فصبرنا لأمر الله...». بصائر الدرجات ص ٥٣٨ باب (النوادر في الأئمة عليه وأعاجيبهم) ح ٥١.

١ ـ مجمع البحرين: ج١ ص ٤٦٦ باب (ح) مادّة (ح ج و ـ ح ج ي).

٢ ـ مجمع البحرين: ج٤ ص ٧٩ باب (ك) . ومنه في الدعاء: «يا كهفي حين تعييني المذاهب» . مصباح المتهجّد ص ١٨٠ في أدعية السر، في سجدة الشكر .

٣-الكافي: ج١ ص٢٢٣ باب (أنّ الأئمة على ورثوا علم النبي وجميع الأنبياء والأوصياء الذين من قبلهم) وفيه ٧ روايات، وفيه أيضاً ص ٢٢٧ باب (أنّ الأئمة على عندهم جميع الكتب التي نزلت من عند الله (عزّ وجلّ)، وأنّهم يعرفونها على اختلاف ألسنتها) وفيه روايتان، بصائر الدرجات ص ١٣٤ باب (في الأئمة على أنهم ورثوا علم آدم وجميع العلماء) وفيه ١٤ رواية، وفيه أيضاً ص ١٣٨باب (٣-في الأئمة أنهم ورثوا علم أولي العزم من الرسل وجميع الأنبياء، وأنّهم (صلوات الله عليهم) أمناء الله في أرضه، وعندهم علم البلايا والمنايا وأنساب العرب) وفيه ٤ روايات، وفيه أيضاً ص ١٤٩ باب (٧- في الأئمة عليها أنّهم أعطوا علم ما مضى وما بقي إلى يوم القيامة) وفيه ٣ روايات، وفيه أيضاً ص ١٥٥ باب (١٠ - ما عند الأئمة من كتب الأولين كتب الأنبياء التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم) وفيه ١٥ رواية .

الشيخ محمد تقي المجلسي الله المين ا

(وَالمَشَلِ الأَعْلَى) المثل: مُحرّكة ما الحجّة والحديث والصفة (٢)، والجمع: المُثُل مبضمّتين.

ويمكن قراءته بهما \_ فإنهم حجج الله تعالى أعلاهم والمتصفون بصفات الله تعالى، فهم صفته وصفاته على المبالغة .

أو مثّل الله تعالى بهم في قوله: ﴿اللّهُ نُورُ السّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ عَلَمُ اللّهِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ ﴾ كما روي في الأخبار الكثيرة (٣)، بل ادّعى بعض أصحابنا الإجماع أيضاً أنّها نزلت فيهم.

(وَالدَّعْوَة الحُسْني) فإنهم أحسن الدُّعاة إلى الله .

ا ـ الظاهر أنّ ما لم يُؤته الله أحداً من العالمين ـ ولعلّه أجلى المصاديق ـ هو الإمامة ووجوب طاعتهم المفترضة لهم دون غيرهم كما يظهر من تفسير قوله تعالى: ﴿ أَمَّ يَحَسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا مَا تَعْهُمُ اللهُ مِن فَضَلِمِ ﴾ (النساء: ٤٥) في الكافي: ج ا باب (فرض طاعة الأئمة) حديث ٦، بصائر الدرجات: ص ٥٥ ـ ٥٦ باب (في أئمة آل محمد عليه وأنّ الله تعالى أوجب طاعتهم ومودتهم، وهم المحسودون على ما آتاهم الله من فضله) حديث ٢ و٥ و٩، تفسير العياشي: ج ا ص ٢٤٦ حديث ١٥٣، و ص ٢٤٨ حديث ١٦٢، وغيرهم.

٢ ـ القاموس المحيط: ج٤ ص ٤٩ فصل (الميم).

٣ ـ الكافي: ج١ ص ١٩٥ باب (أن الأئمة عليه نور الله (عز وجل)) حديث ٥ ، بصائر الدرجات: ص ١٩٥ باب (في أمير المؤمنين عليه أن رسول الله والمؤمنين عليه شاركه في العلم...) حديث ٨ ، التوحيد (الصدوق) : ص ١٥٧ باب (١٥ ـ تفسير آية النور) الأحاديث ٢ و٣ و٤ و٥ ، تفسير القمي: ج٢ ص ١٠٣ ، تفسير فرات الكوفي: ص ٢٨٢ حديث ٣٨٢.

أو [أنّ] دعوة الله الخلق إلى متابعتهم أفضل الدعوات(١).

(وَحُجَجِ اللهِ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيا وَالآخِرةِ) احتج الله وأتم حجّته بهم على أهل الدنيا بأن جعل لهم المعجزات الباهرة والعلوم اللّدُنيّة والأخلاق الإلهيّة والعقول الربّانيّة، فهداهم بهم إليه، ويحتج بهم في الآخرة بعد الموت أو في القيامة.

(وَالْأُولَى) كرّر للتأكيد، أو السجع . أو هي صفة الحُجج، فإنّهم أولى حُجج الله كما تقدّم. أو يقرأ بأفعل التفضيل فإنّهم أكمل حجج الله .

(ورَحْمَةُ الله وبَركاتُهُ) عطف على السلام، ويمكن جعل كل واحد من (السّلام) و (الرحمة) و (البركات) في كلّ واحد من الجُمل لمعنى غير السّابق (٢).

ا ـ أي أن الله تعالى أمر الخلق بأوامر متعددة كالصلاة والزكاة والصوم والحج... وغيرها، وهناك أمر وتكليف آخر على رأس كل تلك الأوامر التشريعية وهو طاعتهم وولايتهم واتباعهم عليه ، وقد بيّنوا هذا في كلماتهم وما روي عنهم ومنها:

ما روي عن أبي جعفر عليه قال: «بني الإسلام على خمس: الصلاة والزكاة والصوم والحج والولاية ولم يناد بشيء كما نودي بالولاية». وزاد فيها عباس بن عامر: «فأخذ الناس بأربع وتركوا هذه». (يعنى الولاية). انظر: الكافي: ج٢ ص ١٨ وص ٢١ كتاب (الكفر والإيمان) باب (دعائم الإسلام) الأحاديث ١ و٣ و ٨ مع اختلاف يسير، والمحاسن: ج١ ص ٢٨٦ كتاب (مصابيح الظُلَم) باب (٤٧ ـ الشرائع) حديث ٤٢٩.

٢ ـ أي: غير المعنى الذي تقدّم في المقطع الذي قبله .

السَّلامُ عَلَى مَحالٍ مَعْرِفَةِ الله وَمَساكِنِ بَرَكَةِ الله وَمَعادِن حَكْمَةِ الله وَحَفَظَةٍ سِرِّ الله وَحَمَلَةِ كتابِ الله وَأُوصِياء نَبِيٍّ الله وَذُرِّيَّةٍ رَسُولَ الله (صَلَّى الله عَلَيْه وَالله) وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ .

(السَّلامُ عَلَى مَحَلِّ) وفي بعض النسخ: [مَحالِّ] بالجمع (١).

(مَعْرِفَةِ الله) أي: لم يَعْرِف الله حق معرفته إلاّ هُم، وما عُرِف الله إلاّ منهم ومن تعريفَهم (٢)، فإنّهم أكمل مظاهر أسمائه تعالى وصفاته الحسني .

والقراءة بالمفرد للدلالة على أنّهم علِشَلِيْ كنفسٍ واحدة في المعرفة (٣)، فإنّها لا تختلف باختلاف باقى الصفات.

١ - في الفقيه المطبوع بالجمع، وكذا عيون أخبار الرضا وتهذيب الأحكام والمزار الكبير،
 ومن أخذ عنهم في كتبه ممن جاء بعدهم .

٢ ـ روى الصفار عن أمير المؤمنين عليه : «نحن الأعراف الذين لا يُعرف الله إلا بسبب (بسبيل) معرفتنا». ـ بصائر الدرجات ص ٥١٦ ـ ٥١٧ باب (في الأئمة أنهم الذين ذكرهم الله يعرفون أهل الجنة والنار) حديث ٦ و ٨.

وروى العياشي عن الثمالي عن أبي جعفر الباقر علميه قال : «نحن الأعراف الذين لا يُعرف الله إلا بسبب معرفتنا» . تفسير العياشي: ج٢ ص ١٩ حديث ٤٨ ، سورة الأعراف، الآية ٤٦ .

وروى الصدوق رَجِلِكُ عن ابن أبي يعفور، قال: قال أبو عبد الله عَلَيُهِ: «بنا عُرف الله، وبنا عُبد الله، نحن الأدلاء على الله، ولولانا ما عُبد الله». ـ التوحيد: ١٥٢ باب (١٢) حديث ٩.

٣ ـ معنى كون تلك الذات (مَحَلِّ مَعْرِفَة الله): أنّها هي معرفة الله، وإنما قيل: هي محل المعرفة بناء على سرّ اللّغة من أنّ الشيء محلُّ نفسه لا محلّ غيره، و إذا رأيت أنّ شيئاً محلُّ لغيره فهو في الحقيقة محلُّ نفسه وإلا لم يتحقق ظهوره، وكونه محلاً لغيره جهة خارجة عن كونه محلاً لنفسه. انظر: شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج١ ص ١٢١.

(وَمَسَاكِنِ بَرَكَةِ اللهُ) أي: بهم يبارك الله على الخلائق بالأرزاق الصورية والمعنويّة، كما تدلّ عليه الأخبار المتواترة (١١)، ونبّه عليه المحقّق الدّوّاني في

ومنها: قول أمير المؤمنين عليه: «أنا عندي مفاتيح الغيب، لا يعلمها بعد رسول الله إلا أنا، أنا ذو القرنين المذكور في الصحف الأولى، أنا صاحب خاتم سليمان، أنا ولي الحساب، أنا صاحب الصراط والموقف، قاسم الجنة والنار بأمر ربي، أنا آدم الأول، أنا نوح الأول، أنا آية الجبار، أنا حقيقة الأسرار، أنا مورق الأشجار، أنا مونع الثمار، أنا مفجر العيون، أنا مجري الأنهار... أنا أرسيت الجبال الشامخات، وفجرت العيون الجاريات، أنا غارس الأشجار، ومخرج الألوان والثمار، أنا مقدر الأقوات، أنا ناشر الأموات، أنا منزل القطر، أنا مُنوِّر الشَّمس والقمر والنجوم...». مشارق أنوار اليقين: ص٢٦٨.

ومنها: ما ورد من أنَّ أبا حنيفة أكل طعاماً مع الإمام الصَّادق عَلَيْ فلَّما رفع الإمام يدهُ من أكله قال: «الحمدُ لله ربِّ العالمين، اللهم هذا منك ومن رسولك وليُّنَيُّهُ ». فقال أبو حنيفة: أبا عبد الله، أجعَلت مع الله شريكاً؟!! فقال لهُ: «ويلك، فإنَّ الله تعالى يقول في كتابه:

هُينَالُواً وَمَا نَقَمُواً إِلّا أَنَ أَعْنَاهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ [التوبة: ١٤] ، ويقول في موضع اخر: ﴿ وَلَوَ أَنَهُ مَ رَضُوا مَا عَاتَاهُ مُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللّهُ سَيُوَتِينَا اللّهُ مِن الله مَضَلِهِ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسَبُنَا اللّهُ سَيُوَتِينَا اللّهُ مِن كتاب فَضَالِهِ وَرَسُولُهُ وَ الله لكأني ما قرأتهما قط من كتاب الله ، ولا سمعتهما إلا في هذا الوقت!!! فقال أبو عبد الله علي : «بلى قد قرأتهما وسمعتهما ولكن الله تعالى أنزل فيك وفي أشباهك: ﴿أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾ [محمد: والله لكأنوان: ﴿كَالَّهُ مَلَى قُلُوبٍ أَقَفَالُهَا ﴾ [محمد: عنه بحار الأنوار: ج ١٠ ص ٢١٦ ح ١٧ .

ومنها: عن المفضل بن عمر، عن جابر بن يزيد الجعفى، عن أبي خالد الكابلي عن على بن الحسين زين العابدين عليما للله الما سألناه عن هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ جَعَلْنَا فِي ٱلسَّمَآءِ بُرُوجًا وَزَيَّنَّهَا لِلنَّظِرِينَ ﴾ [الحجر: ١٦] قال: «إنَّ قنبراً مولى على عليهِ أتى منزلهُ يسأل عنهُ، وخرجت إليه جارية يُقال لها فضة، قال قنبر: فقلتُ لها: أين على بن أبي طالب؟ وكانت جاريته، فقالت: في البروج. قال قنبر: وأنا لا أعرف لأمير المؤمنين عَلَيْهِ بروجاً، فقلتُ: وما يصنع في البروج؟ قالت: هو في البروج الأعلى يُقسِّم الأرزاق، ويعيّن الآجال، ويخلق الخلق، ويميت ويحيى، ويعزّ ويذل!!! قال قنبر: فقلتُ: والله لأخبرن مولاى أمير المؤمنين بما سمعت من هذه الكافرة، فبينا نحن كذلك إذ طلع أمير المؤمنين عليه وأنا مُتعجب من مقالتها، فقال لي: يا قنبر ما هذا الكلام الذي جرى بينك وبين فضة؟ فقلتُ: يا أمير المؤمنين إنَّ فضة ذكرت كذا وكذا، وقد بقيت متعجباً من قولها.فقال عليه: يا قنبر وأنكرت ذلك؟ قلت: يا مولاى أشد الإنكار، قال: يا قنبر أدنُ مني، فدنوت منه فتكلُّم بشيء لم أفهمه، ثم مسح يده على عيني، فإذا السَّماوات وما فيهن بين يدى أمير المؤمنين عليَّ كأنُّها فلكة أو جوزة؛ يلعب بها كيف ما شاء . وقال: والله إنى قد رأيت خلقاً كثيراً يُقبلون

ويدبرون ما علمت أنَّ الله خلق ذلك الخلق كلّهم. فقال لي: يا قنبر، قلت: نعم يا أمير المؤمنين! قال: هذه لأولنا، وهو يجري لآخرنا، ونحنُ خلقناهم، وخلقنا ما فيهما وما بينهما وما تحتهما، ثم مسح يده العليا على عيني، فغاب عني جميع ما كنت أراهُ حتى لم أرَ منهُ شيئاً، وعدتُ على ما كنت عليه من رأي البصر». صحيفة الأبرار: ج٢ ص١١٥ ح ٧٤ عن عيون المعجزات، شرح توحيد الصّدوق: ج٢ ص٣٢٣ مختصراً.

ومنها: ما ورد عن أبي ذر عن رسول الله والله والله الله والله الله والله خلق خلقه الله تعالى، خلقكم أشباح نور من نوره، وجعل لكم مقاعد في ملكوته، بتسبيح وتحميد وتهليل وتكبير وتقديس وتمجيد، ثم خلق الملائكة، فكنا نمر بأرواحكم، فنسبح بتسبيحكم، ونحمد بتحميدكم، ونهلل بتهليلكم، ونكبر بتكبيركم، ونقدس بتقديسكم، ونمجد بتمجيدكم، فما نزل من الله فإليكم، وما صعد إلى الله فمن عندكم، فاقرأ عليًا منا السالام». المحتضر: ص١٤٣ ، تفسير فرات الكوفى: ص٢٧٣ حديث ٥٠٣ .

١ ـ لم نقف على هذا الكتاب، ولكن ننقل ما قاله بعض الأعلام في المقام:

قال السيد محمد بن السيد عبد الكريم الطباطبائي، جدّ السيد مهدي بحر العلوم (رضوان الله عليهما) في كتابه (الأعلام اللامعة): ص ١٥ (مخطوط): «وَمَسَاكِنِ بَرَكَةِ الله»، قال: أي: بركاته تعالى بأنواعها وأقسامها، إنَّما تنزل عليهم، وتسكنُ عندهم، وببركتهم تصل إلى غيرهم من القوابل. انتهى.

وقال القاضي سعيد القمّي (رضوان الله عليه): أي: نحنُ [أهل البيت] الطَّريق الذي يتوجه به إلى الله، ويصل الفيض من الله إليكم، ويتحول بين أيديكم، ويتصرَّف في الأرض بإذن الله

#### (وَمَعادن حكْمَة الله) كما ورد متواتراً (١) عن النبي والأئمة (صلوات الله

بحضرتكم، بحيث يتمكن كل أحد من التَّوصل إلينا، وتحصيل معرفتنا لتصحيح معرفة الله . ـ شرح توحيد الصَّدوق: ج٢ ص ٥٣٢ .

وقال أيضاً وَلَى المُقرر في المدارك العقلية، والمسالك النَّقلية، أنَّهم على خلفاء الله تعالى في أرضه وسمائه، والنَّائبون عنه في إيصال فيضه إلى عباده، وفي عرض أعمالهم إليه، وبسط مُكتسباتهم لديه، وأنَّ الخليفة على صورة المُستخلف، وأنَّهُ مظهر كمالاتهمن التَّليد والطَّارف، فكل ما يفيض عنه من الخيرات يجب أن يصل أوَّلاً إلى النَّائب عنه في الأرضين والسَّماوات، ويعكس الأمر في صعود الأعمال إلى الله المُتعال. فلا يتكوّن مُتكوِّنٌ إلاَّ بتكوينه، ولا يتحرَّك إلاَّ بتحريكه، ولا يوجد شيءٌ في الأرض ولا في السَّماء إلاَّ بأمره، إذ الأمر مُفوَّضٌ إليهم من عند الله وإذنه، بل ليست هذه إلاَّ رواشح طوافح فيضهم، ولا يجري شيءٌ إلاَّ ببسطهم وقبضهم. - شرح توحيد الصَّدوق: ج٢ص ٥٤٣.

وقال الشيخ الأوحد (رضوان الله عليه): فوجب في الحكمة الرَّبانيّة المشار إليها أنْ يكونوا (صلى الله عليهم) خزائن محبّته، ونوّاب إفاضته، وبوّاب فيضه ومدده، وحفظة آلائه ونعمه، وحملة آثار جوده وكرمه إلى ما شاء من جميع خلقه، وأنْ لا يكون له سبحانه طريق و لا باب تفيض منه عطاياه وإمداداته غيرهم، فهم صراطه في علمه بخلقه، وقدرته عليهم، وسمعه لكلامهم، ورؤيته لهم على ما هم عليه، وإمداده وقيوميّته إيّاهم، وجميع ما بهم منه، من خلق ورزق وموت وحياة، وهذا في الحقيقة معنى كونهم تراجمةً... هم صراط الله الذي لا يصل شيء من الله إلى شيء من خلقه إلا بواسطتهم، ولا يصل أحد ولا عمل إلى الله تعالى إلا بواسطتهم، فهم طريق كل ما ينزل وكل ما يصعد. انتهى ـ شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج١ ص٢٠٣ ـ ٢٠٥ في شرح قوله عليه (وصراطه».

ا ـ روته العامّة والخاصّة تارة بلفظ «مدينة العلم» وأخرى «مدينة الحكمة» ، ونقل جلّها من طرق العامّة السيد المرعشي النجفي ﴿ اللهِ عَلَى شرح إحقاق الحق: ج ٥ ص ٥٠٢ وأيضاً ج ١٦ ص ٢٩٨ .

عليهم) أنّه قال رسول الله والمرابعة المدينة الحكمة وعلى بابها» (۱) وعلومهم علومه (صلوات الله عليهم) والحكمة هي العلوم الحقيقيّة الإلهيّة، ولا ريب أنّ علومهم من الله تعالى، بل عين علم الله تعالى.

(وَحَفَظَة سِرِ الله) أسرار الله هي علوم لا يجوز إظهارها إلا للكُمَّلِ مثل: (سلْمان وكَميل) كما سئل أمير المؤمنين علَّكِ عن الحقيقة فقال: «مالك والحقيقة»!! فقال: أولستُ صاحب سرّك... الخ(٢).

وقال الصادق عَلَمْ اللهِ «لو علم أبوذر ما في قلب سلمان لقال: رحم الله

١ ـ الأمالي (الصدوق): ١٨٧ ـ ١٨٨ المجلس (٢٦) حديث (١٩٧).

٢ - في الرواية: قال كميل على يا أمير المؤمنين، ما الحقيقة؟ فقال: «مالك والحقيقة!». فقال: أو لَسْتُ صاحبَ سرّك يا أمير المؤمنين؟ فقال: «بلى، ولكن أخاف أن يطفح عليك ما يرشح مني». فقال: أو مثلك من يُخيِّبُ سائلاً؟! فقال: «الحقيقة كشف سُبُحَات الجلال من غير إشارة». فقال زدني فيه بياناً يا أمير المؤمنين. فقال: «نفي الموهوم مع صحة المعلوم» فقال زدني فيه بياناً فقال (هتك الستر لغلبة السر». فقال: (دني فيه بياناً. فقال: «جذب الأحدية لصفة التوحيد». فقال: زدني فيه بياناً. فقال: «نور يلمع من صبح الأزل فيظهر على هياكل التوحيد آثاره». فقال زدني فيه بياناً. فقال: «أطفئ المصباح فقد أضاء الصباح». - نور البراهين: ج١ص ٢٢١ - ٢٢٢ (شرح حديث كميل بن زياد في الحقيقة). ٣ - هذا الحديث الشريف مروي عن الإمام الصادق علي ، عن أبيه الإمام الباقر علي واحد وما يقوله أبيه الإمام السجاد علي ، ولعل ما رواه الشارح من باب أن قولهم علي واحد وما يقول: الواحد منهم هو قول أبيه وجده كما روى الشيخ الكليني عن أبي عبد الله علي يقول: «حديث جدي... إلخ». الكافي: ج١ ص ٣٥ باب «حديثي حديث أبي، وحديث أبي حديث بالكت) حديث عديث عديث عالى .

الشيخ محمد تقي المجلسي المحمد المحمد تقي المجلسي المحمد ا

وقالوا (صلوات الله عليهم): «إنّ حديثنا صعب مستصعب لا يحتمله إلا ملك مقرّب أو نبى مرسل أو مؤمن امتحن الله قلبه للأيمان» (٢).

نعم، رُوي عن الإمام الباقر علي قال: «ذُكرت التقية يوماً عند علي بن الحسين علي فقال: والله لو علم أبو ذر ما في قلب سلمان لقتله، ولقد آخا رسول الله علي بينهما» ـ الكافي: ج١ ص ٤٠١ باب (فيما جاء أنّ حديثهم صعب مستصعب) حديث ٢، بصائر الدرجات ص ٤٥ باب (في أئمة آل محمد عليه حديثهم صعب مستصعب) حديث ٢١.

ا ـ روى الكشي كلى عن أبي جعفر الله قال: «دخل أبو ذر على سلمان وهو يطبخ قدراً له، فبيناهما يتحدثان إذا انكبت القدر على وجهها على الأرض، فلم يسقط من مرقها ولا ودكها شيء، فعجب من ذلك أبو ذر عجباً شديداً، وأخذ سلمان القدر فوضعها على وجهها حالها الأول على النار ثانية، وأقبلا يتحدثان، فبينا هما يتحدثان إذ انكبت القدر على وجهها فلم يسقط منها شيء من مرقها ولا ودكها . قال: فخرج أبو ذر وهو مذعور من عند سلمان، فبينما هو متفكر إذ لقي أمير المؤمنين على على الباب، فلما أن بصر به أمير المؤمنين على قال له: يا أبا ذر، ما الذي أخرجك؟ وما الذي أذعرك؟ فقال له أبو ذر: يا أمير المؤمنين، رأيت سلمان صنع كذا وكذا، فعجبت من ذلك . فقال أمير المؤمنين الله أبا ذر، إن سلمان لو حدثك بما يعلم لقلت: رحم الله قاتل سلمان!! يا أبا ذر، إن سلمان باب الله في الأرض، من عرفه كان مؤمناً، ومن أنكره كان كافراً، وإن سلمان منا أهل البيت» . اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي): ج 1 ص ٥٩ برقم ٣٣ .

٢ ـ انظر: الأمالي (الصدوق): ٥٦ المجلس ١ حديث ٦ وفيه (عبد) بدل (مؤمن) ، الكافي: ج ١ ص ٤١ ـ ١٥ باب (ما جاء في أن حديثهم صعب مستصعب) ، بصائر الدرجات: ص ٤١ ـ ٤٥ باب (في أئمة ال محمد عليه حديثهم صعب مستصعب) ، وفي ص ٤٦ باب (في أئمة ال محمد عليه أن أمرهم صعب مستصعب) ، وأيضاً تتمة الباب، بمجموع ٣٢ رواية .

وفي خبر آخر بدون لفظ الاستثناء (۱). ويظهر من خبر [النبي] موسى والخضر عليه أن كل أحد ليس له قابلية فهم جميع العلوم.

(وَحَمَلَةِ كِتَابِ الله) فإنّ القرآن كما أُنزل، وعلومه كما هي، عندهم، وفيه علوم الأوّلين والآخرين كما ورد في المتواتر من الأخبار (٣).

(وَأُوْصِياء نَبِيِّ الله) فإنه ورد متواتراً (٤) من طرق العامّة والخاصّة أنهم

١ ـ بصائر الدرجات ص ٤٣ باب (في أئمة آل محمد والمائية حديثهم صعب مستصعب) ح ١٥.

٢ ـ ما جاء في سورة الكهف الآيات ٦٦ ـ ٨٢.

٣ ـ بصائر الدرجات ص ٢٣٢ ـ ٢٣٦ باب (مما عند الأئمة عليه من اسم الله الأعظم وعلم الكتاب) وفيه ٢١ رواية ، الكافي: ج١ ص ٢٢٨ ـ ٢٢٩ باب (أنه لم يجمع القرآن كله إلا الأئمة عليه ، وأنّهم يعلمون علمه كله) وفيه ٦ روايات .

وروى الكليني عن أمير المؤمنين عليه قال: «ولا تنازعت الأمة في شيء من أمر الله إلا عندنا علمه من كتاب الله». الكافى: ج ٧ ص ٧٨ كتاب المواريث (باب نادر) ح ٢.

٤ ـ الروايات عند الفريقين كثيرة نقتصر على بعض ما ورد عندنا مثل:

رواية الصدوق عن يحيى بن أبي القاسم عن الصادق، عن أبيه، عن جده علي قال: «قال رسول الله علي : الأئمة بعدي اثنا عشر، أولهم علي بن أبي طالب، وآخرهم القائم، فهم خلفائي وأوصيائي وأوليائي وحجج الله على أمتي بعدي، المُقر بهم مؤمن، والمنكر لهم كافر». من لا يحضره الفقيه: ج ٤ ص ١٧٩ ـ ١٨٠ حديث ٥٤٠٦.

وروى الخزاز القمي عن سهل بن سعد الأنصاري قال: سألت فاطمة على بنت رسول الله على الخزاز القمي عن سهل بن سعد الأنصاري قال: سألت فاطمة على أنت الإمام والخليفة (من) بعدي، وأنت أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضي فابنك الحسن أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى الحسن فابنك الحسين أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى على فإذا مضى على بن الحسين أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى على

خلفاء رسول الله وأوصياؤه، وأنّه وَاللّهُ أوصى إلى أمير المؤمنين عليه إلى المهدي، وأوصى كلّ منهم إلى الإمام الذي بعده إلى المهدي (صلوات الله عليهم) أمور الأمّة، وكانت الوصاية كناية عن التخليف كما تقدم (١).

(وَذُرِّيَّة رَسُول الله (صلَى الله عَلَيْه وَآله)) فإنّ أولاد البنت أيضاً من الذريّة

فابنه محمد أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى محمد فابنه جعفر أولى بالمؤمنين

من أنفسهم، فإذا مضى جعفر فابنه موسى أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى موسى فابنه على أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى على فابنه محمد أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى محمد فابنه على أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فإذا مضى على فابنه الحسن أولى من أنفسهم، فإذا مضى الحسن فالقائم المهدى أولى بالمؤمنين من أنفسهم، يفتح الله تعالى به مشارق الأرض ومغاربها، فهم أئمة الحق، وألسنة الصدق، منصور من نصرهم، مخذول من خذلهم». كفاية الأثر ص ١٩٥ باب (ما جاء عن فاطمة عِلَيُّه) ح ٣. وروى عن ابن عباس قال: قدم يهودي على رسول الله ﷺ يقال له (نعثل) فقال: يا محمد، إنى أسألك عن أشياء تَلَجْلَجُ في صدري منذ حين، فإن أنت أجبتني عنها أسلمت على يدك . قال: «سل يا أبا عمارة... ـ إلى أن قال: ـ فأخبرني عن وصيك من هو؟ فما من نبي إلا وله وصي، وإن نبينا موسى بن عمران أوصى إلى يوشع بن نون . فقال: نعم، إن وصيى والخليفة من بعدى على بن أبي طالب، وبعده سبطاى الحسن والحسين، تتلوه تسعة من صُلب الحسين، أئمة أبرار . قال: يا محمد، فسمهم لي؟ قال: نعم، إذا مضى الحسين فابنه على، فإذا مضى فابنه محمد، فإذا مضى فابنه جعفر، فإذا مضى جعفر فابنه موسى، فإذا مضى موسى فابنه على، فإذا مضى على فابنه محمد، فإذا مضى محمد فابنه على، فإذا مضى على فابنه الحسن، فإذا مضى الحسن فبعده ابنه الحجة بن الحسن بن على على الله ، فهذه اثنا عشر إماماً على عدد نقباء بني إسرائيل قال: فأين مكانهم في الجنة؟ قال: معي في درجتي». كفاية الأثر: ص ١١ ـ ١٤ باب (ما جاء عن عبد الله بن العباس...).

١ ـ تقدم في ص ٦٠ في شرح قوله (وَأَوْصِياء نَبِيِّ الله).

كما قال تعالى في عيسى بن مريم أنّه من ذريّة نوح علطيّه ، مع أنّه ابن البنت (۱).

السَّلامُ عَلَى الدُّعاةِ إلى الله وَالأَدلاء عَلَى مَرْضاةِ الله وَالمُسْتَقرِّينَ فِي أَمْرِ الله وَالتَّامِّينَ فِي مَحَبَّةَ الله وَالمُخْلصينَ فِي تَوْحيد الله المُظْهرينَ لأَمْرِ الله وَالتَّامِّينَ فِي مَحَبَّة الله وَالمُخْلصينَ فِي تَوْحيد الله المُظْهرينَ لأَمْرِ الله وَنَهُيهِ وَعبادهِ المُكْرَمِينَ الَّذِينَ لا يَسْبَقُونَهُ بِالقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْلَمُونَ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ .

(السَّلامُ عَلى الدُّعاة) الدُّعاة: جمع الداعي.

(إلى الله) [أي] إلى معرفته وعبادته والتخلّق بأخلاقه تعالى كما قال:

ا ـ وفي حوار الإمام الكاظم عليه مع هارون (لعنه الله) استأذنه في الحديث، فتلى عليه وَوَهَبّنا لَهُ إِسْحَنَى وَيَعْفُوبَ حُكُلًا هَكَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ وَمِن دُرِيّتِهِم دَاوُدَ وَمُسَلّمَ مَن وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُومَى وَهَدُرُونً وَكُذَلِك بَبّرِى ٱلْمُحْسِنِينَ الله وَيَسَى البّ. وَإِلّيَاسٌ كُلُّ مِن الصحاب الله المحسى أبّ. وكذلك ألحقنا فقال عليه : إنما ألحقناه بذراري الأنبياء عليه من طريق مريم علي ، وكذلك ألحقنا بذراري الأنبياء عليه من طريق مريم علي ، وكذلك ألحقنا بذراري النبي وقبل أمّنا فاطمة علي . انظر: عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٨١ ح ٩ . وفي حوار الحجاج مع يحيى بن يعمر وقبل ، قال له: أنت الذي تزعم أن ابني علي ّ ابنا رسول الله؟ قال: نعم، وأتلو عليك بذلك قرآناً . قال: هات . قال: أعطني الأمان . قال : لك الأمان . قال: أيس الله (عزّ وجلّ) يقول: ... ـ وتلا قوله: ﴿ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ...الآية ﴾ ـ ثم قال: أفكان لعيسى أب ؟ قال: لا . قال: فقد نسبه الله (عزّ وجلّ) في الكتاب إلى إبراهيم . قال: أفكان لعيسى أب ؟ قال: لا . قال: فقد نسبه الله (عزّ وجلّ) في الكتاب إلى إبراهيم . قال: محملك على أن تروي مثل هذا الحديث؟ قال: (ما أخذ الله على العلماء في علمهم أن لا يكتموا علماً علموه» . انظر: الأمالي (للصدوق هـ) ص ٧٣٠ المجلس ٩٢ حديث ٣ .

# ﴿ قُلْ هَاذِهِ - سَبِيلِي آَدْعُوٓ أَإِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾ (١).

(وَالأَدِلاء عَلَى مَرْضاةِ الله) فإنّهم يدلّون الخلائق بالشريعة الحقّة إلى ما يوجب رضاه من مراتب القرب لله وإلى الله وفي الله ومع الله.

(وَالمُسْتُوْفِرِّينَ (٢) فِي أُمْرِ اللهِ) أي: المسارعين في الائتمار بأوامره الواجبة والمندوبة مطلقاً، أو في أمر الإمامة (٣).

١ ـ سورة يوسف، الآية ١٠٨.

٢ ـ لعلّها من من الوفر أو الوفور وهو الكثرة في الشيء، كما يظهر من الصحاح (للجوهري):
 ج٢ ص ٨٤٧ باب (الراء) فصل (الواو).

فهم كثيرو العمل كثيرو الطاعة، وقال العلامة المجلسي رَجِّكُ : المستوفرين: أي الذين يعملون بأوامر الله أكثر من سائر الخلق . بحار الأنوار: ج٩٩ ص ١٣٦ في شرحه للزيارة .

٣ ـ ولعلها بمعنى: الساعين في تنفيذ أمر الإمامة والخلافة وتحمّلها والقيام بأعبائها، والتبليغ
 عن الله تعالى أكثر من سائر الخلق. وهذا يناسب (المستقرين) ، ولذا قال بأنّها أظهر.

وقد تكون بمعنى : أنهم عليه ثابتون مستقرون فيما أُمروا به، لا ينتقلون ولا يعدلون من أمر الله تعالى إلى ما سواه، فلا ينفكون عن العمل بأوامره تعالى كما في قوله العزيز:

﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلْيَلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ سورة الأنبياء ، الآية ٢٠.

ويعضد هذا المعنى قول أمير المؤمنين عليه : «وفرض عليهم من طاعتهم مثل الذي فرضه منه لنفسه، وألزمهم الحجّة بأن خاطبهم خطاباً يدل على انفراده وتوحّده وبأن له أولياء تجري أفعالهم وأحكامهم مجرى فعله، فهم : العباد المكرمون (الذين) ﴿لَا يَسْبِهُونَهُ, بِٱلْقُولِ وَهُم بِآمَرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٧] ، هو الذي أيدهم بروح منه...» قال السائل: من هؤلاء الحُجج؟ قال: «هم رسول الله، ومن حلّ محلّه من أصفياء الله الذين قرنهم الله بنفسه ورسوله، وفرض على العباد من طاعتهم مثل

وفي بعض النسخ (المُسْتَقرِّينَ) وهو أظهر .

(وَالتَّامِّينَ فِي مَحَبَّةِ الله) في مراتبها الثلاث: من محبّة الذّات لذاته ولصفاته الحُسني، ولأفعاله الكاملة.

ومن ذاق حلاوة المحبّة (١) يستنشق من جميع رواياتهم ـ سيّما الأخبار الواردة فيها وفي أسبابها ـ من الرضا والزهد والتسليم وغيرها في جميع مراتبها (٢)، وأنّهم كاملون (٣).

الذي فرض عليهم منها لنفسه، وهم ولاة الأمر...» . الاحتجاج: ج١ ص ٥٩٣ في (احتجاجه عليه على زنديق جاء ميدلاً بآي من القرآن متشابه تحتاج إلى تأويل...) .

١ - قيل: محبة الله للعباد إنعامه عليهم، وأن يوفقهم لطاعته، ويهديهم لدينه الذي ارتضاه،
 وحب العباد لله أن يطيعوه ولا يعصوه.

وقيل: محبة الله صفةً من صفات فعله، فهي إحسانٌ مخصوصٌ يليق بالعبد، وأما محبة العبد لله تعالى فحالةٌ يجدها في قلبه يحصل منها التعظيم له، وإيثار رضاه، والاستئناس بذكره.

- وعن بعض المحققين: محبة الله للعبد كشف الحجاب عن قلبه وتمكينه من أن يطأ على بساط قربه، فإن ما يوصف به سبحانه إنما يؤخذ باعتبار الغايات لا المبادئ، وعلامة حبه للعبد توفيقه للتجافي عن دار الغرور والترقي إلى عالم النور، والأنس بالله، والوحشة ممن سواه، وصيرورة جميع الهموم هماً واحداً. انظر: مجمع البحرين: ج١ ص ٤٤٠.
- ٢ ـ أشار إلى بعض هذه الأسباب السيد عبد الكريم الطباطبائي جد السيد بحر العلوم شيئ في كتابه الأعلام اللامعة: ص ١٧ (مخطوط).

والمراد من المحبّة: العشق (١).

وإنكار العشق بالنسبة إلى الله تعالى [إنما هو] لعدم فهم معناه، وعدم القابليّة!!(٢).

المحبّة بالحقيقة المحمديّة، وإن فُسر بالمعنى المراد من الكامل وهو الزائد على التمام جاز تخصيص المحبة بفلك الولاية . وعلى التفسيرين يجوز التخصيص كما يجوز التعميم فهم تامّون في ذواتهم و في صفاتهم وفي أفعالهم وفي آثار أفعالهم . انتهى - شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج ١ ص ١٤٩ .

- 1 ـ العشق: فرطُ الحب، وقيل: هو عُجب المحب بالمحبوب، يكون في عفاف الحب ودعارته... وسئل أبو العباس أحمد بن يحيى عن الحب والعشق: أيهما أحمد؟ فقال: الحب؛ لأن العشق فيه إفراطٌ، وسمي العاشق عاشقاً لأنه يذبل من شدة الهوى كما تذبل العشقة إذا قطعت، والعشقة: شجرة تخضر ثم تدق وتصفرُ. لسان العرب: ج١٠ ص ٢٥١.
- ٢ أقول: إن هذا العشق الذي قال را الكاره لعدم فهمه وعدم القابلية) ولعل هذا مما لا ينبغي أن يبدر منه را المحدثين النوري في خاتمة مستدرك الوسائل: ج١ ص ٢٠٦ . وله حملة شعواء على هذه الكلمة والتعامل بها مع الساحة المقدسة لرب العزة (تبارك وتعالى) ، فلاحظ كتابه نفس الرحمان في فضائل سلمان: ص ٣٢٨ ٣٣١ .
- وكما قال مولانا الشيخ الأوحد الله : لم يرد من طُرقنا استعمال العشق في جانب الحق تعالى وما وإنّما ورد من طرق أهل التصوّف، وهو عندنا باطل لا تجوز نسبته الى الله تعالى، وما وحُجِد في كتب بعض الشيعة من ذلك فإنّه من طرق أهل الخلاف يرويه مِنّا مَن له ميل اليهم... والله سبحانه يقول: ﴿فَذَرْهُمْ وَمَا يَقَرُونَ ﴾ (الأنعام: ١١٢) . انتهى ـ شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج١ ص ١٤٥.

ومن تتبع كلمات العرب وأشعارهم يقف على أن الكلمة استعملت في ما ترغب النفس الوصول إليه وما يتبعه من لذة ورغبة، ولم تخترعها في معنى آخر. ولذا لا يناسب تنزيل المقدّس منزلةً تشبّهاً بمنزلة غير المقدس للوصول إلى مآرب غير لائقة تتناسب واللفظ.

- كما أن هذا النوع من الحب الذي فيه إفراط وذبول ـ وما ذلك إلا من شهوة خفيّة ورغبات مطوية، وهو من الهوى ـ مذموم في الروايات، فأهل البيت عليه أعرف بما يقولون وأوعى بما ينطقون، كلامهم موزون ومنطقهم متقن وعبائرهم محكمة.
- روى الصدوق و المفضل بن عمر، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن العشق فقال: «قلوب خلت من ذكر الله فأذاقها الله حب غيره» . الأمالي ص ٧٦٥ المجلس (٩٥) حديث ٣، علل الشرائع: ج١ ص ١٤٠ باب (١١٨) حديث ١ .
- وروى المعتزلي عن أمير المؤمنين علمي : «العشق مرض ليس فيه أجر ولا عوض». شرح نهج البلاغة: ج ٢٠ ص ٢٦٠ رقم ٤٦.
- وروى أيضاً عنه علطَّكِية قال: «العشق جهد عارض، صادف قلباً فارغاً» . شرح نهج البلاغة: ج٢٠ ص ٣٣٢ رقم ٨٠٧ .
- وقد حذّر النبي ﷺ من هذا الحب المفرط وتعوذ منه، فروى الصدوق رَهِ بإسناد التميمي عن الرضا علي ، عن أمير المؤمنين علي قال: «قال النبي الله عن عب الحزن» . عيون أخبار الرضا: ج ١ ص ٦٦ ح ٢٤٢ .
- وروى الراوندي في نوادره: ص ١٧ بإسناده عن رسول الله بالله الله الله الله على أخوف ما أتخوف على أمتي من بعدي هذه المكاسب المحرمة والشهوة الخفية والربا».
- نعم قد يقال: ورد لفظ (عشق) في بحار الأنوار: جـ ٤١ ص ٢٩٥ باب ١١٤ ح ١٨ ، فيما يُنسب لأمير المؤمنين عليماً عندما مر بكربلاء واغرورقت عيناه وقال فيما قال: «قُتل (أو قُبض)

## (وَالمُخْلَصينَ) بالكسر والفتح (١).

فيها مائتا نبي وما ئتا وصي ومائتا سبط كلهم شهداء بأتباعهم.... ، مناخ ركّاب ومصارع (عشّاق) شهداء، لا يسبقهم من كان قبلهم ولا يلحقهم من كان بعدهم».

- ولكن بالرجوع إلى الخرائج: ج ١ ص ١٨٧ لا تجدها فيه، كما أن الرواية رواها الشيخ الطوسي والكن بالرجوع إلى الخرائج: ج ١ ص ١٨٧ لا تجدها فيه، كما أن الرواية والمسين عليه الأحكام: ج ٦ ص ٢٧ باب (حد حرم الحسين عليه عليه) ح ٧، وليس فيهما هذه الكلمة .
- وإذا قيل: روى الكليني رهي عن علي بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن عمرو بن جُميع، عن أبي عبد الله عليه قال: «قال رسول الله المناهي عن أبي عبد الله عليه قال: «قال رسول الله المناهي عشق العبادة فعانقها...» . الكافى: ج٢ ص ٨٣ باب (العبادة) حديث ٣.
- قلنا ـ كما عن بعض الأفاضل ـ: إن الأنسب أن يكون (عسق العبادة) بالسين المهملة . كما في مستدرك سفينة البحار: ج٧ ص ٢٤٦ في (ذم العشق وعلّته) .
- وقد قال الجوهري: يقال (عسق به) بالكسر، أي أولع به، ويقال: لزمه ولزق به . الصحاح: ج ٤ ص ١٥٢٥ باب (القاف) فصل (العين) مادة (عسق) .
- وهذا ـ إن قبلنا باللفظ ـ هو الأنسب في التمسك بالعبادة والتعلق بها؛ وذلك للزيادة والتزود منها، لا أن يكون فيها إفراط لا معنى له ولا محصلة منه، إذ من تبعات الإفراط عدم الوقوف على النتيجة المتوخاة والجزاء المرجو.
- ومع هذا فالكلمة لا تناسب كلمات أئمة الهدى عليه ، بل الوارد هو (الحب) كما في الكتاب العزيز، وعليها نقف وبها نقول ونعبر عن الارتباط والعلاقة بين العبد وبين الله تعالى كما قالوا عليه ، نسأل الله العفو والعافية .
- ١ ـ بفتح اللام: بمعنى: الذين أخلصهم الله لطاعته بأن عصمهم فهم مُخْلَصون من جملة المُخلَصين الذين قال الله فيهم: ﴿ إِنَّا أَخَلَصْنَاهُم بِخَالِصَةٍ ذِكْرَى ٱلدَّارِ ﴿ اللهُ ﴾ (سورة ص) .
- وبكسر اللام: بمعنى المخلصين في العبادة والتوحيد، أي: هم من الذين أخلصوا الطاعة لله، وأخلصوا أنفسهم له .

(في تُوْحِيد الله) فإن أقصى مراتب المحبّة ينجر إلى أن لا يرى العارف إلا الله فإنّه لا يرى شيئاً إلا ويري الله بعده ـ في الابتداء ـ ثم معه، ثم قبله (۱)، ثم لا يرى إلا الله (۲).

وعن أبي جعفر الباقر على قال: «لم تره العيون بمشاهدة الأبصار (العيان) ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان، لا يُعرف بالقياس، ولا يُدرك بالحواس، ولا يُشبه بالناس، موصوف بالآيات، معروف بالعلامات، لا يجور في حكمه، ذلك الله لا إله إلا هو». الكافي: ج١ ص ٩٧ باب (إبطال الرؤية) ح ٥، التوحيد ص ١٠٨ باب (٨-ما جاء في الرؤية) ح ٥.

٢ - هذا مبالغة في القرب وبيان لاستيلاء سلطان المحبة على ظاهر العبد وباطنه وسره وعلانيته. وهذا القرب ليس قرب شيء من شيء وإنما هو قرب شيء بحقيقة الشيئية من فيء من حيث هو فيء يفيض وجود الشيئية . وهذه الرؤية ليست هي الاعتقاد والإيمان القلبي المكتسب بالدليل، كما أنها غير الرؤية البصرية الحسية، وأن المانع من تكثير استعمال لفظ الرؤية في مورده تعالى وإذاعة هذا الاستعمال انصراف اللفظ عند الأفهام العامية إلى الرؤية الحسية المنفية عن ساحة قدسه، وإلا فحقيقة الرؤية ثابتة وهي نيل الشيء بالمشاهدة العلمية من غير طريق الاستدلال الفكري، بل هناك عدة من الأخبار تنكر أن يكون الله سبحانه معلوماً معروفاً من طريق الفكر . انظر: شرح أصول الكافي (المازندراني) : ج ٩ ص ٢٦٧ ، شرح الأسماء الحسنى (السبزواري) : ج ١ ص ٢٦٠ .

ا ـ روي عن أمير المؤمنين عليه قوله: «ما رأيت شيئاً إلا ورأيت الله فيه أو قبله أو معه» . شرح الأسماء الحسنى: ج ا ص ١٨٩ . فهذه الرؤية هي المشاهدة القلبية والشهود الحقيقي الذي قال فيه الإمام عليه أنه : «لا تراه العيون بمشاهدة العيان، ولكن تدركه القلوب بحقائق الإيمان» . نهج البلاغة: ج ٢ ص ٢٣١ (من كلام له عليه في التنزيه) برقم ١٧٩ .

وعنه عليه قال: «لم تره العيون بمشاهدة الأبصار ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان» ـ الكافى: ج ١ ص ١٣٨ باب (جوامع التوحيد) حديث ٤.

ثم إنّ العامّة اختلفوا في الرؤية على أقوال: فذهب المشبهة و الكراميّة إلى جواز رؤيته تعالى في الدارين في الجهة والمكان؛ لكونه تعالى عندهم جسماً، وذهب الأشاعرة إلى جواز رؤيته تعالى في الآخرة منزهاً عن المقابلة والجهة والمكان، وذهب المعتزلة والإمامية إلى امتناعها في الدنيا والآخرة، وقد دلت الآيات الكريمة والبراهين العقلية والأخبار المتواترة عن أهل البيت (صلوات الله عليهم) على امتناعها مطلقاً.

وقد أفرد السيد عبد الحسين شرف الدين الله كتاباً بعنوان: (كلمة حول الرؤية) ذكر فيه أدلة عقلية على الإمتناع:

منها: أن كل من استضاء بنور العقل يعلم أن الرؤية البصرية لا يمكن وقوعها ولا تصورها إلا أن يكون المرئي في جهة ومكان ومسافة خاصة بينه وبين رائيه، ولا بد أن يكون مقابلا لعين الرائي وكل ذلك ممتنع على الله تعالى مستحيل بإجماع أهل التنزيه من الأشاعرة وغيرهم.

ومنها: أن الرؤية التي يقول الأشاعرة بإمكانها ووقوعها إما أن تقع على الله كله فيكون مركباً محدوداً متناهياً محصوراً يشغل فراغ الناحية المرئي فيها فتخلو منه بقية النواحي، وإما أن تقع على بعضه فيكون مُبعّضاً مركباً متحيزاً، وكل ذلك مما يمنعه ويبرأ منه أهل التنزيه من الأشاعرة وغيرهم.

ومنها: أن كل مرئي بجارحة العين مشار إليه بحدقتها وأهل التنزيه من الأشاعرة وغيرهم ينزّهون الله تعالى عن أن يُشارَ إليه بحدقة، كما ينزّهونَه عن الإشارة إليه بإصبع أو غيرها .

ومنها: أن الرؤية بالعين الباصرة لا تكون في حيز الممكنات ما لم تتصل أشعة البصر بالمرئي، ومنزهو الله تعالى من الأشاعرة وغيرهم مجمعون على امتناع اتصال شيء مّا بذاته.

ومنها: أن الاستقرار يشهد أن كل متصور لابد أن يكون إما محسوسا أو متخيلا من أشياء محسوسة، أو قائماً في نفس المتصور بفطرته التي فطر عليها.

فالأول: كالأجرام وألوانها المحسوسة بالبصر، وكالحلاوة والمرارة ونحوهما من المحسوسة بالذائقة . والثاني: كقول القائل: (أعلام ياقوت نشرن على رماح من زبرجد) ونحوه مما تدركه المخيّلة مُركبًا من عدة أشياء أدركها البصر . والثالث: كالألم واللذة والراحة

ولما كان الإرشاد بعد التكميل أشار بقوله:

(وَالمُظْهِرِينَ لاَمْرِ الله وَنَهْيهِ (۱)، وَعِبادِه (۲) المُكْرَمِينَ) مشدّداً ومخفّفاً كما قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِي عَادَمَ ﴾ (۱)، أي: [كرّمنا] هذا النوع بوجود الأنبياء والأوصياء.

(الَّذِينَ لايَسْبِقُونَهُ بِالقَوْلِ) أي: لا يتكلّمون إلا بأمر الله، بل كلامهم كلام

والعناء والسرور والحزن ونحوها مما يدركه الإنسان من نفسه بفطرته ، وحيث إن الله سبحانه متعال عن هذا كله لم يكن تصوره ممكنا .

ا ـ مشيئة الله تعالى إما تكوينية أو تشريعية، وكلا الحالتين إمّا أن تكون أمراً أو نهياً، فحين يصدر الأمر أو النهي التكويني يتحقق بلا زيادة أو نقيصة، وأما الأمر أو النهي التشريعي فإن إبرازه وبيانه للمكلفين ـ الذين بينهم وبين معرفة ذلك فاصل ومانع يحجبهم عن الاطلاع عليه ـ يحتاج إلى الأنبياء والرسل من عند الله تعالى، ومن بعدهم أوصياؤهم، ومن هؤلاء الأنبياء والأوصياء: النبي محمد والأئمة من ذريته بعده (صلوات الله عليهم)، ولهذا فإنّ التمسك بهم عليهم بعده الله والذوقيات المنحرفة عن السليقة السليمة في تبيين أحكام الله تعالى التشريعية .

٢ ـ فهم مصداق: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْ نِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَ ٱلْأَرْضِ هَوْنَا ﴾ . تفسير القمي: ج٢ ص ١١٦ .
 وعن أمير المؤمنين عليه قال: «نحن عباد مكرمون، لا نسبقه بالقول، ونحن بأمره عاملون» .
 تفسير نور الثقلين: ج٣ ص ٤٢٢ حديث ٤٤ ، العقد النضيد (القمي) : ص ٤٥ ـ ٤٦ .

وعنه عليه قاله: «وإن الله اختص لنفسه بعد نبيه عليه من بريته خاصة... ـ إلى أن قال ـ جعلهم تراجم مشيته، وألسنة إرادته، عبيداً، ﴿لاَ يَسْبِقُونَهُ, بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِٱمْرِهِ يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنبياء: ٢٧]». مصباح المتهجد ص ٢٥٢ في (خطبة أمير المؤمنين عليه يوم الغدير).

٣ ـ سورة الإسراء، الآية ٧٠.

الله، كما قال تعالى : ﴿ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوكَىٰ آلَ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوحَىٰ آلَ ﴾ [النجم]، وهم نفس النبي (صلوات الله عليهم).

(وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْلَمُونَ) في كلّ ما يعملونه من الجهاد، وتركه، وإظهار الحق، وكتمانه، وغيرها.

السَّلامُ عَلَى الأَئمَّة الدُّعاة والقادة الهُداة والسَّادة الوُلاة والنَّادة والنَّادة الوُلاة والذَّادة وحُجَّته الحُماة وأَهْلِ الذِّكْرِ وأُولِي الأَمر وبَقيَّة الله وَخيرَته و حزْبه وعَيْبَة عِلْمه وحجَّته وصراطه ونُوره وبُرْهانه ورَحْمَةُ الله وبَركاتُهُ.

(القادة) جمع القائد.

(الهُداة) جمع الهادي، الذين قال تعالى فيهم: ﴿ أَبِمَةُ يَهْدُونَ إِللهُداةِ ) جمع الهادي، الذين قال تعالى فيهم: ﴿ أَبِمَةُ يَهْدُونَ إِلَّهُمْ اللَّهُ اللَّالَّالَّالَّ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ ال

١ ـ سورة الأنبياء، الآية ٧٣، سورة السجدة، الآية ٢٤.

٢ - الكافي: ج ١ ص ١٩٨ باب (نادر جامع في فضل الإمام وصفاته) حديث ١، وفيه ص ٢١٥ - ٣٠ ـ ٢١٢باب (أن الأئمة في كتاب الله إمامان...) حديث ٢، بصائر الدرجات: ص ٥٣ ـ ٥٣ ـ ٥٣ باب (فيه الفرق بين أئمة العدل من آل محمد عليه وأئمة الجور من غيرهم بتفسير رسول الله والأئمة) الأحاديث ٢ و ٣ و ٤، الأمالي (الصدوق): ص ٧٧٣ ـ ٤٧٧ المجلس (٩٧) ح ١، معاني الأخبار: ص ٩٦ ـ ٩٧ باب معنى (الإمام المبين) ح ٢، تفسير القمي: ج ٢ ص ١٧٠ ـ ١٧١ .

٧٧ ...... شرح الزيارة الجامعة الكبيرة

(والسَّادَة) جمع السيّد، أي: الأفضل الأكرم (١).

وقال: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (٣).

وانظر أيضاً: بصائر الدرجات: ص ٥٥ باب (فيه معرفة أئمة الهدى من أئمة الضلال وأنهم النجبت والطاغوت والفواحش) حديث ٤ ، الكافي: ج١ ص ١٩٨ ـ ١٩٩ باب (نادر جامع في فضل الإمام وصفاته) حديث ١ ، الأمالي (الصدوق) : ص ٧٧٣ ـ ٤٧٧ المجلس ٩٧ حديث ١ ، معاني الأخبار ص ٩٦ ـ ٧٩ باب (معنى الإمام المبين) حديث ٢ ، تفسير فرات الكوفي: ص ٣٢٩ حديث ٤٤ ، تأويل الآيات الظاهرة: ج١ ص ٣٢٨ حديث ١٢ ، شواهد التنزيل: ج١ ص ٥٨٣ حديث ٦٢ و ٦٢٥ .

١ ـ النهاية في غريب الحديث: ج ٢ ص ٤١٨ حرف (السين) باب (السين مع الواو).

٢ ـ سورة الأحزاب، الآية ٦.

٣ ـ سورة المائدة، الآية ٥٥.

- ٤ ـ الكافي: ج٢ ص ٢٤٠ (باب فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية) حديث ٤٢ ، وهذا الحديث لتواتره غني عن تتبع مصادره من العامّة، وقد ذكرها السيد هاشم البحراني في في (كشف المهم من طريق غدير خم) ، والعلامة الأميني رها في (الغدير) .
- ٥ ـ مثل قوله المؤمنين علم : «من كنت نبيه فعلي أميره» ـ مناقب أمير المؤمنين علم : ج٢ ص ٤٣٠ حديث ٩١٢ . أو «من كنت نبيه فعلى وليه» ، أو «من كنت وليه فعلى وليه» ، أو «من

(وَالذَّادَة) جمع الذائد، من الذود بمعنى الدفع (١).

(الحُماة) جمع الحامي، فانهم يدفعون عن شيعتهم في الدنيا الآراء الفاسدة والمذاهب الباطلة والبليّات المهلكة، بالأدعية الشافية (٢).

كنت وليه فهذا وليه». انظر: شرح إحقاق الحق (السيد المرعشي رَجَلَكُ) : ج٦ ص ٧٧ ـ ٨٠ ، وأيضاً ج ٢٣ ص ١٧٧ .

١ ـ قال الجوهري: الذياد: الطرد، تقول: ذدته عن كذا . وذدت الإبل: سقتها وطردتها .
 الصحاح: ج٢ ص ٤٧١ فصل (الذال) باب (الدال) .

وقال ابن الأثير: في حديث الحوض [عن النبي والنبي المناس عنه لأهل اليمن» أي أطردهم وأدفعهم. والذادة جمع ذائد: وهو الحامي الدافع . النهاية في غريب الحديث: ج٢ ص ١٧٢ باب (حرف: الذال مع الدال) مادة (ذود) .

أقول: وفي خطبة الصدّيقة الزهراء ﷺ: «ثم جعل الثواب على طاعته، ووضع العقاب على معصيته؛ ذيادة لعباده من نقمته، وحياشة لهم إلى جنته». الاحتجاج: ج١ ص ٢٥٦ في (احتجاج فاطمة الزهراء ﷺ على القوم لمّا منعوها فدك...).

ونحوه كلام أمير المؤمنين عالمله في نهج البلاغة، في (المختار من الحكم) ، الحكمة ٣٦٨ .

٢ ـ روى الشيخ الطبرسي رها عن مولانا الحجة بن الحسن الها ، في توقيع منه للشيخ المفيد:
 «إنّا غير مهملين لمراعاتكم، ولا ناسين لذكركم، ولولا ذلك لنزل بكم اللأواء [الشدة وضيق المعيشة] واصطلمكم الأعداء» . الإحتجاج: ج٢ ص ٥٩٨ .

وكذلك جاء عنه على في توقيعه الشريف للشيخ المفيد في: «لأننا من وراء حفظهم بالدعاء الذي لا يُحجب عن ملك الأرض والسماء، فلتطمئن بذلك من أوليائنا القلوب، وليثقوا بالكفاية منه، وإن راعتهم بهم الخطوب، والعاقبة بجميل صنع الله سبحانه تكون حميدة لهم ما اجتنبوا المنهى عنه من الذنوب». الإحتجاج: ج٢ ص ٢٠٢.

### وفي الآخرة بالشفاعة والحماية كما ورد به الأخبار المتواترة (١).

ا ـ من تلك الأخبار: ما روي عن أمير المؤمنين عليه قال: «أنا مع رسول الله الله الله عمر ومعي عترتي وسبطي على الحوض، فمن أرادنا فليأخذ بقولنا وليعمل عملنا، فإن لكل أهل بيت نجيب، ولنا شفاعة، ولأهل مودتنا شفاعة، فتنافسوا في لقائنا على الحوض، فإنّا نذود عنه أعداءنا، ونسقي منه أحباءنا وأولياءنا» ـ الخصال ص ٦١٠ و ٦٢٤ فيما (علم أمير المؤمنين عليه أصحابه في مجلس واحد أربع مائة باب مما يصلح للمسلم في دينه ودنياه) حديث ١٠ و وانظر: تفسير فرات الكوفي ص ٣٦٦ سورة الزمر حديث ٤٩٩ .

ومن ذلك أنَّ محمداً وآله (صلوات الله عليهم) يذودون عن شيعتهم الناريوم القيامة فقد روي أنه : «دخل رسول الله ﷺ على أمير المؤمنين على بن أبى طالب فرحاً مسروراً مستبشراً فسلَّم عليه فرد علما إلى الله على علم علم الله : يا رسول الله، ما رأيتك أقبلت على مثل هذا اليوم؟ فقال: حبيبي وقرة عيني أتيتك أبشرك: اعلم أن هذه الساعة نزل علي جبرئيل الأمين وقال: الحقُّ على يقرئك السلام ويقول لك: بشر عليًّا عليًّا عليًّا عليه أن شيعته الطائع والعاصي [منهم] من أهل الجنة ، فلما سمع مقالته خرَّ لله ساجداً، فلَّما رفع رأسه رفع يديه إلى السماء ثم قال: اشهدوا الله على أنى قد وهبت لشيعتى نصف حسناتى. فقالت فاطمة الزهراء: يا رب اشهد على بأنى قد وهبت لشيعة على بن أبى طالب نصف حسناتي.قال الحسن علمي الله : يا رب اشهد على أنى قد وهبت لشيعة على بن أبى طالب نصف حسناتي . قال الحسين علم : يا رب اشهد أنى قد وهبت لشيعة على بن أبي طالب نصف حسناتي.فقال النبي الله على الله على يا رب أنى قد وهبت لشيعة على بن أبي طالب عَلَيْهِ نصف حسناتي. فهبط الأمين جبرئيل عَلَيْهِ وقال: يا محمد إن الله تعالى يقول: ما أنتم أكرم منى، إنى قد غفرت لشيعة على بن أبى طالب عَلَيْهِ ومحبيه ذنوبهم جميعاً ولو كانت مثل زبد البحر، ورمل البر وورق الشجر» ، غاية المرام (السيد البحراني ﷺ): ج٦ ص٨٩ ح٤٨، ورواه السيد ابن طاووس رها في بشارة الشيعة: ص ٣٢ مخطوط، وذكره السيد الأبطحي في الشيعة في أحاديث الفريقين ص ٩٥.

(وَأَهْلِ الذِّكْرِ) الذين قال الله فيهم: ﴿فَشَعُلُواْ أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (١) ـ كما ورد به الاخبار المتواترة ـ أنَّهم هم (٢).
والذكر: إمّا القرآن (٣)، أو الرّسول ﴿لَيْكَانُونَ ، وهم أهلهما .

١ ـ سورة الأنبياء، الآية ٧.

٢ ـ الكافي: ج١ ص ٥٠ باب (النوادر) من باب (لزوم الحجة على العالم وتشديد الأمر عليه) حديث ١٠ ، وفيه أيضاً ص ٢١٠ باب (أن أهل الذكر الذين أمر الله الخلق بسؤالهم هم الأئمة عليه وفيه ٩ روايات ، بصائر الدرجات: ص ٧٥ باب (في أئمة آل محمد عليه وأن الله قرنهم بنبيه...) وفيه ٨ روايات . وأيضاً ص ٥٨ باب (١٩ ـ في أئمة آل محمد عليه أنهم أهل الذكر الذين أمر الله بسؤالهم...) وفيه ٨٨ رواية ، تفسير فرات الكوفي ص ٣٥٠ حديث ٥٦ و٣١٠ ، الأمالي (الصدوق) ص ٦١٥ ـ ٤٢٤ المجلس ٧٩ حديث ١ ، عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٢٠٠ ـ ٢١٦ باب (٢٣ ـ ذكر مجلس الرضا عليه مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة) حديث ١ ، شواهد التنزيل (الحسكاني): ج١ ص ٤٣٠ ـ ٤٣٤ الأحاديث ٥٤ و٤٦٠ و٤٦٣ و٤٦٦ و٤٦٠ .

٣-الكافي: ج ١ ص ٢١٢ باب (أن أهل الذكر الذين أمر الله الخلق بسؤالهم هم الأئمة عليه المعلق على أمير المؤمنين عليه على الموافية الدرجات: ص ٥٦ ـ ٥٧ باب (في أئمة آل محمد عليه وأن الله قرنهم بنبيه في السؤال...) حديث ١ و٦ ، وأيضاً ص ٦١ ـ ٦٣ باب (في أئمة آل محمد عليه أنهم أهل الذكر الذين أمر الله بسؤالهم...) حديث ١٤ و ١٩ و ٢٢ و ٢٣ و ٢٧ .

٤- الكافي: ج ١ ص ٢١٠ ـ ٢١٢ باب (أن أهل الذكر الذين أمر الله الخلق بسؤالهم هم الأئمة عليه )
 ح ١ و٢ و٤ بصائر الدرجات: ص ٥٦ ـ ٥٧ باب (في أئمة آل محمد عليه وأن الله قرنهم بنبيه في السؤال...) ح ١ و٥ و٧، وأيضاً ص ٦٠ و٣٣ باب (في أئمة آل محمد عليه أنهم أهل الذكر الذين أمر الله بسؤالهم والأمر إليهم...) حديث ١١.

(وَأُولِي الأَمْرِ) الذين قال تبارك وتعالى فيهم: ﴿ الطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُرُ ﴾ كما ورد به الأخبار المتواترة من طرق العامّة والخاصّة (۱). (وَبَقِيَّةِ الله) الذين قال (تقدّس وتعالى) فيهم: ﴿ يَقِينَتُ اللّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُمْ إِن كَنْ مُومِنِينَ ﴾ (۲)، أي: أبقاكم الله إلى انقضاء الدنيا؛ لهداية الخلق إلى الله، بل هم سبب بقاء الدنيا .

أو لتخلُّقهم بأخلاق الله كأنَّهم بقيَّة الله .

(وَخَيرَته) لأنهم اختارهم الله من الخلق بالتفضيل عليهم (٣)؛ لهدايتهم .

١٠ الكافي: ج١ ص ١٤٦ حديث ١١ (النوادر) من (باب جوامع التوحيد) ، وأيضاً: ص ١٨٥ باب (فرض طاعة الأئمة) وفيه ١٧ رواية ، وص ٢٨٦باب (ما نص الله عز وجل ورسوله على الأئمة واحداً فواحداً) وفيه ٧ روايات ، شواهد التنزيل: ج١ ص ١٨٩ ح ٢٠٢ ـ ٢٠٣ .
 ٢ ـ سورة هود، الآية ٨٦ .

٣ ـ مما كتبه أمير المؤمنين علمه الله الله الله الله الله الله واصطفانا والمؤمنين علمه الله واصطفانا والمحكمة والعلم والإيمان». الغارات: ج ١ ص ١٩٩.

وروى الصفار ولله بإسناده عن أبي بصير، عن خيثمة، عن أبي جعفر عليه قال: سمعته يقول: «نحن جنب الله ونحن صفوته ونحن خيرته ونحن مستودع مواريث الأنبياء ونحن أمناء الله ونحن حجة الله... ـ إلى قوله ـ ونحن خيرة الله ونحن الطريق وصراط الله المستقيم إلى الله...» . بصائر الدرجات ص ٨٢ ـ ٨٣ باب (في الأئمة أنهم حجة الله وباب الله وولاة أمر الله ووجه الله الذي يؤتى منه وجنب الله وعين الله وخزنة علمه) حديث ١٠.

ورواه الشيخ الصدوق ﷺ بإسناده عن أبي جعفر عليَّا . كمال الدين: ج ١ ص ٢٠٥ ـ ٢٠٦ باب (٢١ ـ العلة التي من أجلها يحتاج إلى الإمام عليُّه ) حديث ٢٠.

(وَحِزْبِهِ) الذين قال الله (تقدّس وتعالى) فيهم: ﴿رَضِى ٱللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ أُولَكَيْكَ حِزْبُ ٱللّهِ أَلاّ إِنَّ حِزْبَ ٱللّهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (١)، أي: الطائفة المختصّون به تعالى، أو عسكره الصوريّة والمعنويّة .

(وَعَيْبَةِ عِلْمِهِ) أي: مخزنه (٢)، كما ورد في المتواتر من الأخبار أنهم خزّان علم الله ووحيه من العلوم اللهُنيّة، والأسرار الإلهيّة وغيرها (٣).

وروى الصدوق في بإسناده عن محمد بن علي التميمي عن الرضا علي ، عن النبي الله قال: «من سرّه أن ينظر إلى القضيب الأحمر الذي غرسه الله بيده، ويكون متمسكا به، فليتول علياً والأئمة من ولده، فإنهم خيرة الله (عزّ وجلّ) وصفوته، وهم المعصومون من كل ذنب وخطيئة». الأمالي ص ٦٧٩ المجلس (٨٥) حديث ٢٧.

ورواه في عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٦٢ باب (٣١ ـ فيما جاء عن الرضا علميه من الأخبار المنثورة) حديث ٢١١ بإسناده هناك .

١ ـ سورة المجادلة، الآية ٢٢.

٢ ـ ذكر ابن الأثير: أن العيبة هُم الخاصة وأهل السر، قال: والعرب تُكنّي عن القلوب والصدور بالعياب؛ لأنها مستودع الأسرار، كما أن العياب مستودع الثياب. انتهى. النهاية في غريب الحديث: ج ٣ ص ٣٢٧ باب (العين مع الياء) مادة (عيب).

قال الطريحي: وعيبة العلم على الاستعارة . مجمع البحرين: ج  $^{8}$  ص  $^{8}$  مادة  $^{9}$  مادة  $^{9}$  ب

٣ ـ منها ما في الكافي: ج ١ ص ١٩٢ باب (أن الأئمة ولاة أمر الله وخزنة علمه) وفيه ٦ روايات ، وبصائر الدرجات ص ٨١ باب (في الأئمة أنهم حجة الله وباب الله وولاة أمر الله، ووجه الله الذي يؤتى منه، وجنب الله، وعين الله، وخزنة علمه (جلّ جلاله)) وفيه ١٦ رواية .

ومنها: ما رواه الشيخ الصدوق رَاهِ الله بإسناده عن الثمالي، عن سيد العابدين عليه قال: «نحن أبواب الله، ونحن الصراط المستقيم، ونحن عيبة علمه، ونحن تراجمة وحيه، ونحن أركان توحيده، ونحن موضع سرّه». معاني الأخبار ص ٣٥ باب (معنى الصراط) ح ٥.

(وَحُجَّتِه، وَصراطه) الذي قال الله (تبارك وتقدّس): ﴿وَأَنَّ هَلْذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُومٌ ﴾. وورد في الأخبار المتواترة أنهم الصراط المستقيم (١).

وروى علي بن بابويه عن أبي بصير، عن الإمام الصادق علي قال: «يا أبا بصير، نحن شجرة العلم، ونحن أهل بيت النبي الله وفي دارنا مهبط جبرئيل، ونحن خزان علم الله، ونحن معادن وحي الله، من تبعنا نجا، ومن تخلف عنا هلك، حقّاً على الله (عزّ وجلّ)». الإمامة والتبصرة ص ١٣٣ ح ١٤٣، ورواه الصدوق في الأمالي ص ٣٨٣ المجلس ٥٠ ح ١٥.

وروى أيضاً بإسناده عن أبي حمزة، عن أبي جعفر علطَّكِه قال: «... قوله عزّ وجلّ: ﴿فَقَدُ ءَاتَيْنَاۤ

آل إِبْرَهِيمَ ٱلْكِتَبُ وَٱلْحِكُمَةَ وَ النّيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴾ (النساء: 30) فأمّا الكتاب: فهو النبوة، وأمّا الحكمة: فهم الحكماء من الأنبياء من الصفوة، وأمّا الملك العظيم: فهم الأئمة (الهداة) من الصفوة، وكلّ هؤلاء من الذرية التي بعضها من بعض والعلماء الذين جعل الله فيهم البقية وفيهم العاقبة، وحفظ الميثاق حتى تنقضي الدنيا والعلماء، ولولاة الأمر استنباط العلم، وللهداة، فهذا شأن الفضل من الصفوة والرسل والأنبياء والحكماء وأئمة الهدى والخلفاء الذين هم ولاة أمر الله (عزّ وجل) واستنباط علم الله وأهل آثار علم الله من الذرية التي بعضها من بعض...» . الكافى: ج ٨ ص ١١٣ ـ ١١٨ حديث ٩٢ .

ا ـ الكافي: ج ١ ص ٤١٦ ـ ٤١٧ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية ) حديث ٢٤ ، بصائر الدرجات ص ٩١ باب (ما خص الله به الأئمة من آل محمد عليه من ولاية أولى العزم لهم في الميثاق وغيره) حديث ٧ ، وأيضاً ص ٩٧ ـ ٩٩ باب (النوادر من الأبواب في الولاية) حديث ٥ و٩ ، معاني الأخبار ص ٣٦ و٣٥ و٣٦ باب (معنى الصراط) الأحاديث ١ و٢ و٥ و٧ و ٨ ، تفسير العياشي: ج ١ ص ٢٨٥ سورة النساء، الآيتان ١٧٤ و١٧٥ حديث ١٠٨ ، وسورة الأنعام، الآية ١٥٣ ص ٣٨٣ ـ ٤٨٤ حديث ١٢٥ ، تفسير القمي: ج ٢ ص ٦٦ سورة طه، الآية ١٣٥ ، تفسير فرات الكوفي ص ١٣٧ ـ ١٣٨ سورة الأنعام، الآية ١٣٥ عديث ١٣٠ عديث ١٣٠ .

(وَنُورِهِ) النور إمّا بمعنى الهادي، أو العلم، أو الهداية، بمعنى: المُهْتَدى اليه بالهداية الخاصّة، أو منوِّر العالم بالوجود لأجلهم وهدايتهم (١).

وروى العلاّمة أبي منصور الطبرسي بي بإسناده إلى علقمة بن محمد الحضرمي، عن الإمام الباقر علي منصور الطبرسي بي حديث طويل ـ قال: «معاشر الناس، أنا صراط الله المستقيم الذي أمركم باتباعه، ثم علي من بعدي، ثم وُلدي من صلبه أئمة يهدون إلى الحق، وبه يعدلون، ثم قرأ: ﴿الْكَنْدُ يَقِّ رَبِّ الْمَسْكِيدِ ... إلى آخرها ﴿ وقال: في ّنزلت، وفيهم نزلت، ولهم عمّت، وإيّاهم خصت، أولئك أولياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون ». الاحتجاج: ج ا ص ١٥٢ (ما جرى في حجّة الوداع...).

١ - الأخبار في تفسير النور بهم عليه وأنهم هم النور المذكور في الآيات القرآنية - وافرة،
 لاحظ: تفسير القمي: ج٢ ص ٣٧١ في سورة التغابن، الكافي: ج١ ص ١٩٤ باب (أن
 الأئمة عليه نور الله (عز وجل)) وفيه ٦ روايات وغيرهما:

ومنها: عن أبي خالد الكابلي قال: سألت أبا جعفر عليه عن قول الله (عز وجل): ﴿فَكَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ عَلَيْ وَجَلَ : ﴿فَكَامِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهِ عَلَيْ وَجَلَ اللَّهِ وَاللهِ عَن الله عَن الله عَن الله الله عن الله الذي أنزل، وهم والله نور الله في السماوات وفي الأرض...» . الكافي: ج 1 ص 192 باب (أن الأئمة عليه هم نور الله تعالى) حديث 1، تفسير القمى: ج ٢ ص ٣٧١ سورة التغابن .

وروى القمي عن الإمام الصادق عليه في قوله تعالى: ﴿فَكَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ الَّذِي الَّذِي اللَّهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْهِ مَا اللَّهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَل

وروى الكليني هُ بإسناده عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي عَلَيْهِ قال: سألته عن قول الله (عز وجل): ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِعُوا فَوْرَ اللّهِ بِأَقْوَهِهِمْ ﴾ قال: «يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين عَلَيْهِ بأفواههم». قلت: ﴿ وَاللّهُ مُتِمْ نُورِهِ ﴾ قال: «واللهُ متمُّ الإمامة، لقوله (عز وجل):

لَّ أَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاّ الله وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ كَما شَهِدَ الله لَنَفْسه وَشَهِدَتْ لَهُ مَلائكَتُهُ وَأُولُوا العَلْمِ مِنْ خَلْقه لا إِلهَ إِلاّ هُوَ العزِيزُ الحَكِيمُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ المُنْتَجَبُ وَرَسُولُهُ المُرْتَضَى أَرْسَلَهُ بِالهُدَى وَدِينِ الحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّه وَلَوْ كَرهَ المُشْركُونَ .

(كَمَا شَهِدَ اللهُ لِنَفْسِهِ) فإن توحيده بالإخلاص التام كما هو ليس في سعتنا وقدرتنا، فنشهد به كما شهد هو تعالى لنفسه، كما في التحميد والتمجيد والتقديس وغيرها (٢). أو بالآيات الظاهرة والدلالات الباهرة في الآفاق والأنفس، فنشهد بها كما شهد هو لنفسه.

( [وَشَهِدَتْ لَهُ مَلائكَتُهُ] وَأُولُوا العِلْمِ مِنْ خَلْقِهِ) من الأنبياء والأولياء . (لا إلهَ إلاّ هُوَ) كرر للتأكيد وللتوصيف بـ [العزيز] .

[و] (العزيزُ) [هو] الغالب القاهر الذي لا يصل أحد إلى كبريائه (٣).

﴿ فَعَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ مَ وَالنُّورِ اللَّذِي آنَزُلْنَا ﴾ (التغابن: ٨) فالنور هو الإمام». الكافي: ج١ ص ٤٣٢ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية) حديث ٩١.

- ا اشارة إلى: ﴿ شَهِدَ اللّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَالْمَلَتَ عِكَةُ وَأُولُوا الْمِلْرِ قَابِمًا بِالْقِسْطِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْمَلَتَ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّ
- ٢ ـ كقولنا: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر، أو سبوح قدّوس رب الملائكة
   والروح... وغيرها .
- ٣ـ قال الشيخ الصدوق . العزيز: معناه أنّه لا يُعجزه شيء ولا يمتنع عليه شيء أراده، فهو
   قاهر للأشياء، غالب غير مغلوب. التوحيد ص ٢٠٦ (باب أسماء الله والفرق بين معانيها).

(الحكيمُ): العليم الفاعل للأصلح (١) بالنظر إلى خلقه في كل ما خلق. (وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ المُنتَجَبُ) أي: [الذي] عَبَدَه حق العبادة (٢) فانتجبه واصطفاه من الخلائق، حتى المرسلين، فإنه والشُّنيَّة أفضلهم ".

(وَرَسُولُهُ المُرْ تَضي) ارتضاه منهم بهدايتهم إليه .

(أَرْسَلَهُ) مقروناً (﴿ وَأَلْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ ﴾ أي: الله، أو القائم إلى قيام القيامة (٤)، لا يعتريه النّسخ والتّبديل.

١ ـ قال الشيخ الصدوق ﷺ: الحكيم: معناه أنَّه عالم . التوحيد ص ٢٠١ ـ ٢٠٢ .

وقال ابن الأثير: الحكيم: فعيل بمعنى فاعل، أو هو الذي يُحكم الأشياء ويُتقنها، فهو فعيل بمعنى مفعل. وقيل: الحكيم: ذو الحكمة. والحكمة عبارة عن معرفة أفضل الأشياء بأفضل العلوم. ويقال لمن يُحسن دقائق الصناعات ويتقنها: حكيم . النهاية في غريب الحديث: ج١ ص ٤١٨ ـ ٤١٩ حرف (ح) باب (الحاء مع الكاف) مادة (حكم).

والحكيم على ثلاثة أوجه: أحدها: بمعنى المحكم . والآخر: بمعنى محكَم، وإذا وُصف الله تعالى بالحكمة من هذا الوجه كان ذلك من صفات فعله . والثالث: الحكيم بمعنى العالم بأحكام الأمور، وإذا وصف الله به على هذا الوجه فهو من صفات ذاته . الفروق اللغوية ص ١٩٥.

٢ ـ يعنى أنّ رسول الله ﷺ عبدٌ محض لله تعالى وأنّ الله أزال عنه كل حجاب ورفعه مكاناً أرقى من حد الإمكان الإنساني، ﴿ مُمَّ دَنَا فَنَدَكِّى اللَّهِ الْكَانَ قَابَ قَوْمَتْنِ أَوْ أَدَنَى اللَّهِ النجم).

٣ ـ روى الشيخ الطوسى ﷺ عن أمير المؤمنين عليَّا قوله: «وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، استخلصه في القدم على سائر الأمم، على علم منه، انفرد عن التشاكل والتماثل من أبناء الجنس، وانتجبه آمراً وناهياً عنه». مصباح المتهجد ص ٢٧٢ في (خطبة يوم الغدير).

٤ ـ روى الشيخ الصدوق ، عن محمد بن مسلم الثقفي قال: سمعت أبا جعفر محمد بن على الباقر عِليُّكَا يقول: «القائم منا منصور بالرعب، مؤيد بالنصر، تُطوى له الأرض، وتَظهر له

(﴿ لِيُظْهِرَهُ ﴾) ويغلبه (﴿ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ ، ﴾) أي: [على جميع] الأديان [﴿ وَلَوْ كُرِهَ الْمُشْرِكُونَ ﴾ (١)](٢).

المُقرَّبُونَ المُتَّقُونَ الصَّادِقُونَ المُصْطَفَوْنَ المُطيعُونَ لله القَوَّامُونَ بأَمْرِه العاملُونَ بإرادَته الفائزُونَ بكرامَته، اصْطَفاكُمْ بعلمه وَارْتَضاكُمْ لغَيْبه وَاخْتارَكُمْ لسرِّه وَاجْتَباكُمْ بقُدْرَته وَأَعَزَّكُمْ بهُداهُ وَخَصَّكُمْ ببرْهانه وَانْتَجَبَكُمْ لنُورِه وَأَيَّدَكُمْ برُوحه، وَرَضيكُمْ خُلفاءً في أَرْضه وَحُجَجاً عَلى بَرِيَته وَأَنْصاراً لدينه وَحَفظة لسرِّه وَخَزَنَة لعلمه وَمُسْتَوْدَعاً لحكْمَته وَتَراجمة لوَحْيه وَأَرْكاناً لتَوْحِيدَه وَشُهداء عَلى خَلْقه وَأَعْلاماً لعبادِه ومَناراً في بلادِه وأَدلاًء عَلى صراطه .

(وَأَشْهَدُ أَنَّكُمْ الْأَئمَّة الرَّاشدُونَ) الذين قال رسول الله وَالنَّهِ الرَّاسْدُونَ) الذين قال

الكنوز، يبلغُ سلطانه المشرق والمغرب، ويظهر الله (عزّ وجل) به دينَهُ على الدين كلّه ولو كره المشركون، فلا يبقى في الأرض خراب إلا قد عمر، و ينزل روح الله عيسى بن مريم عليه فيُصلي خلفه». كمال الدين: ج١ ص ٣٣٠ ـ ٣٣١ باب (٣٢) حديث ١٦.

وروى العياشي رَاكِلُمُ عن أبي المقدام عن أبي جعفر عَلَمُهُ : «لا يبقى أحد إلا أقرّ بمحمد وَلَمُمُمُهُ اللهُ ال » ـ تفسير العياشي: ج٢ ص ٨٧ في تفسير سورة التوبة، الآية ٣٣ ، حديث ٥٠ .

١ ـ سورة التوبة، الآية ٣٣ ـ سورة الصف، الآية ٩.

٢ ـ روى الشيخ الطوسي هو عن صاحب الأمر ها : «اللهم أَظْهِرْ به دينك، وَسُنَّةَ (وَمَلَّةَ)
 نَبيِّك، حَتّى لا يَسْتَخْفِيَ بِشَيْء مِنْ الْحَقِّ، مَخافَة أَحَدٍ مِنْ الْخَلْقِ». مصباح المتهجد ص ٤٠٤ (دعاء الافتتاح) من أعمال شهر رمضان.

بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين [المهديين] من بعدي (١)؛ لو صح الخبر!! ورواى العامّة أيضاً متواتراً ـ سيّما البخاري ومسلم ـ عنه الله أنه قال: (لا يزال الدين قائماً (أو عزيزاً) ما وليهم اثنا عشر خليفة (أو أميراً) كلّهم من قريش (٢).

والرُشد: [هو] الهدى.

(المَهْديُّونَ) الذين هداهم الله بالهداية الخاصّة إليه تعالى .

(المَعْصُومُونَ) من الصغائر والكبائر والسهو والنّسيان في مدّة العمر؛ لآية

١ ـ هذا الحديث على اختلاف نُقولاتهم له وعبائرهم فيه، هو صحيح عندهم كما قال عنه
 الذهبي في تذكرة الحفاظ: ج٣ ص ١١٥٠ .

وقال الألباني: سنده صحيح، وقال الترمذي: حسن صحيح، وصححه جماعة منهم: الضياء القدسي في اتباع السنن واجتناب البدع. انتهى. تخريج المشكاة: ج١ ص ٥٨ رقم ١٦٥. وقد روي في: المسند: ج٤ ص ١٢٦ ـ ١٢٧ (حديث العرباض بن سارية) ، المستدرك: ج١ ص ٩٦ ص ٩٦ كتاب (العلم) ، وص ٩٧ باب (كل محدثة بدعة...) ، سنن ابن ماجة: ج١ ص ١٥ باب (اتباع سنة الخلفاء الراشدين المهديين) حديث ٤٢ و٤٣ ، سنن أبي داود: ج٤ ص

٢٠١ كتاب (السنة) باب (لزوم السنة) حديث ٤٦٧٠ ، سنن الدارمي: ج١ ص ٤٥ باب (اتباع السنة) حديث ١، سنن الترمذي: ج٥ ص ٤٤ باب (الأخذ بالسنة واجتناب البدعة)
 حديث ٢٨١٦ ، سنن البيهقي: ج١٠ ص ١١٤ كتاب (آداب القاضي) باب (مَن يُشاور) .

٢ ـ عن جابر بن سمرة عن النبي المسلمة قال: «لا يزال الدين قائما حتى تقوم الساعة أو يكون عليكم اثنا عشر خليفة كلهم من قريش». صحيح مسلم: ٦ ص ٤ باب (الناس تبع لقريش والخلافة في قريش).

وعنه، عن النبي الشيئة قال: «لا يزال هذا الدين عزيزا منيعا إلى اثني عشر خليفة» فقال كلمة صمّنيها الناس!! فقلت لأبى: ما قال؟ قال: كلهم من قريش. صحيح مسلم: ٦ ص ٤.

التطهير (١)، والأخبار المتواترة (٢)، والدلائل العقليّة التي ذكرها علاّمة

١ \_ سورة الأحزاب، الآبة ٣٣.

٢ ـ ذكر الشيخ الصدوق على في الخصال أنه: لا يكون الإمام إلا معصوماً، ولا تُعلم عصمته إلا بنص الله (عز وجل) عليه على لسان نبيه ﴿ لَأَن العصمة ليست في ظاهر الخلقة فترى... انتهى ـ الخصال: ص ٣١٠ ذيل حديث ٨٤.

وعن الصادق عَلَيْكِ قال: «والأنبياء والأوصياء لا ذنوب لهم؛ لأنهم معصومون مطهرون» ـ الخصال: ص ٢٠٨ في (أبواب الثمانين وما فوقه ـ في خبر الأعمش عنه علطًا إلى حديث ٩.

وانظر أيضاً: كنز الفوائد (للكراجكي) ص ٢٦٢ ، التوحيد: ص ٤٠٦ باب (٦٣ ـ الأمر والنهى والوعيد) حديث ٥ ، معانى الأخبار: ص ١٣١ باب (معنى الكلمات التي ابتلي إبراهيمَ ربّهُ...) ذيل حديث ١ ، وفيه أيضاً ص ١٣٢ ـ ١٣٣ باب (معنى عصمة الإمام) حديث ١ و٢ و٣ ، الأمالي: ص ٦٧٩ المجلس ٨٥ حديث ٢٧ ، وفيه أيضاً ص ٦٣١ المجلس ٩٢ حديث ٥ ، الخصال: ص ١٣٩ (أبواب الثلاثة ـ يحذر على الدين ثلاثة) حديث ١٥٨ ، وفيه أيضاً ص ٢١٥ (أبواب الأربعة ـ وجوه الذنوب الأربعة) حديث ٣٦ ، كمال الدين: ج١ ص ٢٨٠ باب (٢٤ ـ ما روى عن النبي النبي النبي في النص على القائم وأنه الثاني عشر من الأئمة عليه الله عليه ٢٨ ، عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٦٢ باب (فيما جاء عن الإمام الرضا علطُّلَةِ من الأخبار المجموعة ـ في مدح على علطُّلَةِ وأولاده) حديث ٢١١ ، وفيه أيضاً ص ١٣٢ (فيما كتبه الرضا علمه الله للمأمون من محض شرائع الدين) حديث ١، علل الشرائع: ج١ ص ١٣٢ باب (١٠٢ ـ العلّة التي من أجلها أمر الله تعالى بطاعة الرسول والأئمة (صلوات الله عليهم)) حديث ١، وفيه أيضاً ص ٢٠٤ باب (١٥٥ ـ العلّة التي يجب أن يكون الإمام معروف القبيلة... معصوماً من الذنوب) حديث ٢. وقد ذكر العلامة المجلسي ﷺ أدلة العصمة في بحار الأنوار: ج١٧ ص ٣٤ ـ ٩٧ باب (١٥) ، وأيضاً: ج٢٥ ص ۱۹۱ ـ ۲۱۱ باب (٦).

المحققين في كتاب (الألفين) (١) الّتي تزيد على ألف حجّة .

(المُكَرَّمُونَ) الذين كرّمهم الله تعالى ذاتاً وصفاتاً وافعالاً، وأكرمهم بالكرامات الصّوريّة والمعنويّة.

(المُقَرَّبُونَ) الذين قرّبهم الله تعالى إليه بنهاية مراتب القُرَب.

(المُتَّقُونَ) (٢) في أعلى مراتب التّقوى، فإنّ تقوى المقرّبين مِن غفلة لمحة عن القرب مع الله تعالى .

(الصَّادِقُونَ) الذين قال الله تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِقِينَ ﴾ (").

١ - الألفين الفارق بين الصدق والمَيْن، لجمال الدين أبي منصور الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي، وُلد في شهر رمضان سنة ٦٤٨ هـ، وتوفي في شهر المحرم سنة ٧٢٦ هـ. قال عنه ابن حجر في لسان الميزان: ج٢ ص ١٧ برقم ١٢٩٥ : عالم الشيعة وإمامهم ومصنفهم، وكان آية في الذكاء، وكان مُشتهر الذكر، حسن الأخلاق. انتهى.

٢ ـ روى الكليني عن أبي جعفر عليه قال: «وجدنا في كتاب علي علي هيه إلى اللّرض لله يورثها من يشكاه من يسكاد من عبكاد من الله عليه الله من عبكاد من عبكاد من عبكا الله عبي الله من عبكاد من عبكا الله من عبكاد من

ورُويَ في الأخبار المتواترة أنّهم هم (١). ولقُبْح الأمر لمتابعة غير المعصوم عقلاً و نقلاً (١)، مع أنّ الصّدق أعمّ من أنْ يكون في الأقوال والأفعال والأطوار، ولا يوجد في غير المعصوم كما ذكره (الكتّاني) في (كتاب الصّدق) وهو كتاب حسن !! لابد للسالك إلى الله منه.

(المُصْطَفَوْنَ)(") الذين قال الله (تبارك و تقدّس) : ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَغَيْ عَادَمٌ وَنُوحًا

ا ـ عن أبي عبد الله، عن أبيه، عن جده عليه قال : «خطب أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على أبي طالب على الله عن الصادقون إذا نطقنا» . تفسير فرات الكوفي ص ١٧٣ ـ ١٧٤ ، حديث ٢٣٠ .

وعن الإمام الباقر عَلَيْهِ: «نحن الصادقون، وإيّانا عنى بهذه الآية». دعائم الإسلام: ج اص ٢١ في (ذكر ولاية الأئمة من أهل بيت رسول الله (صلى الله عليه وعليهم أجمعين)).

وعن أبي عبد الله علمي : «نحن الصادقون، ما حَمَلْناه إليكم عن رسول الله ﷺ ، وعنه تبارك اسمه». شرح الأخبار: ج٢ ص ٥٠٦ حديث ٨٩٤.

وانظر في هذا الباب: بصائر الدرجات: ص ٥١ باب (في الأئمة أنهم الصادقون) حديث ١ و٢ ، الكافي: ج١ ص ٢٠٨ باب (ما فرض الله (عزّ وجلّ) ورسوله على من الكون مع الأئمة) حديث ١ و٢ ، كمال الدين: ص ٢٧٨ باب (نص الله (تعالى) على القائم على وأنه الثاني عشر من الأئمة على حديث ٧ ، معاني الأخبار: ص ٥٩ باب (معاني أسماء محمد وعلي وفاطمة والحسن والمعمن والأئمة على حديث ٩ .

٢ ـ هذا يُعرف من دليل وجوب كونهم عليَّه معصومين، وقد تقدم في ص ٨٤.

٣ ـ آيات الاصطفاء في القرآن: ﴿إِنَّ اللهُ أَصْطَعْنَ ءَادَمُ وَنُوحًا وَعَالَ إِبْدَرِهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى اللهُ وَمَالَمُ عَلَى عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ أَصْطَفَى ﴿ (النمل: ٥٥) .
 ﴿ ثُمَّ أَوْرَثَنَا ٱلْكِئنَبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْمَنَا مِنْ عِبَادِناً ﴾ (فاطر: ٣٢) .

والمعني بالاصطفاء فيها هم الأثمة عليه ، ففي الرواية أن ابن عباس قال لمعاوية (لعنه الله): يا معاوية، إن عمر بن الخطاب!! أرسلني في إمارته!! إلى علي بن أبي طالب عليه [وقال]: إني أريد أن أكتب القرآن في مُصَحف، فابعث إلينا ما كتبت من القرآن فقال [علي] عليه : «تضرب ـ والله ـ عنقي قبل أن تصل إليه» . فقلت : ولم؟ قال عليه : «لأن الله يقول: 

الله كله إلا المطهرون، إيّانا عنى، نحن الذين فقلت ألم كنب الله كله إلا المطهرون، إيّانا عنى، نحن الذين أصطفيتنا مِن أَدهب الله عنا الرجس وطهرنا تطهيراً . وقال: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثُنَا ٱلْكِنْبُ ٱلّذِينَ ٱصطفيتنا مِن عباده، ونحن صفوة الله، ولنا ضربت الأمثال، وعلينا نزل الوحي...» . \_ كتاب سليم بن قيس: ص ٣٦٩ في (احتجاجات ابن عباس على معاوية ـ (في) جمع وحفظ القرآن) .

وانظر في هذا الباب: بصائر الدرجات: ص ٦٦ باب (في الأثمة على أنهم الذين قال الله فيهم إنهم أورثهم الكتابَ...) حديث ١١ ، وفيه أيضاً ص ١٧ - ١٨ باب (نادر من هذا الباب المذكور) ، وفيه أيضاً ص ١٣٤ - ١٣٥ باب (١- من ج ٣ عند المصنف) ـ في الأئمة على أنهم ورثوا علم آدم و جميع العلماء) حديث ٣، الكافي: ج١ ص ٢١٤ ـ ٢١٥ باب (في أن من اصطفاه الله من عباده وأورثهم كتابه هم الأئمة) حديث ١ و٢ و٣ ، وفيه أيضاً ص ٢٢٣ باب (أن الأئمة ورثة العلم يرثه بعضهم بعضاً) ذيل حديث ٧، وفيه أيضاً ص ٢٢٦ باب (أن الأئمة ورثوا علم النبي على وجميع الأنبياء والأوصياء...) حديث ٧، دعائم الإسلام: ج١ ص ٣٢٣ في (ذكر ولاية الأئمة من أهل بيت رسول الله الله عديث ١٠ حديث ١٠ تفسير العياشي: ج٢ ص ٣٢٣ ـ ٢٦٤ سورة النحل حديث ٣٤ ، وفيه أيضاً ص ٣١٥ حديث ١٥٤ ، تفسير فرات الكوفي ص ١٤٥ سورة الأعراف، حديث ٣١ ، معاني الأخبار ص ١٠٥ (معنى الظالم لنفسه والمقتصد والسابق بالخيرات) حديث ٣ ، عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٢٠٧ باب (ذكر مجلس الرضا مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة) حديث ٢ ومثله في الأمالي ص ١٥٥ المجلس ٧٩ حديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ٢٠٠ المجلس ٢٩ حديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٥ المجلس ٢٩ حديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٥ المجلس ٢٩ حديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٥ المجلس ومثله في الأمالي ص ١٥٥ المجلس ٢٩ حديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٠ المجلس ومثله في الأمالي ص ١٥٥ المجلس ٢٩ حديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٠ المجلس ومثله في الأمالي ص ١٥٥ المجلس ٢٩ حديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٠ المجلس ومثله في الأمالي ص ١٥٥ المجلس ومثله المراحة ومثله في الأمالي ص ١٥٠ المجلس الرحديث ١ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٠ المجلس ومثله المحديث ١٠ ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٥٠ المحديث ١٠ .

وَ عَالَ إِبْرَهِيمَ وَ عَالَ عِمْرَنَ (وَ عَالَ مُحَمَّدٍ ) عَلَى ٱلْعَكَمِينَ ﴾ (١) في قراءة أهل البيت على القراءة المشهورة فهم عليه مصطفى آل عليه في أخبار كثيرة (٢). وعلى القراءة المشهورة فهم عليه مصطفى آل إبراهيم، بالأخبار المتواترة (٣).

(المُطيعُونَ لله) بالإطاعة التّامّة، حتّى بذلوا أنفسهم وأموالهم في سبيله، وقاتلوا وَقُتلوا بالجهاد الصّوري(٤) والمعنوي(٥)؛ لإعلاء كلمة الله ودينه كما

١ ـ سورة آل عمران، الآية ٣٣.

٢ ـ تفسير العياشي: ج١ ص ١٦٨ ـ ١٦٩ سورة آل عمران حديث ٣٠ و ٣٤ و ٣٥ ، تفسير فرات الكوفي ص ٧٨ حديث ٥ ، بشارة المصطفى (الطبري) : ص ٣٠٥ حديث ٥ ، الأمالي (الطوسي) ص ٣٠٠ المجلس ١١ حديث ٣٩ التبيان: ج٢ ص ٤٤١ قال: (وفي قراءة أهل البيت: ﴿وَهَالَ مُحَمَّدٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾) ، العمدة (ابن البطريق) : ص ٥٥ حديث ٥٥ ، شواهد التنزيل: ج١ ص ١٥٢ حديث ١٦٥ و ١٦٦ أن في مصحف عبد الله بن مسعود: ﴿وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ أَعْمَّدٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ، وقال الآلوسي: وروي عن أئمة أهل البيت أنهم يقرءون: ﴿وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ الْمَالِيمَ الْعَالَمِينَ ﴾ ، وقال الآلوسي: وروي عن أئمة أهل البيت أنهم يقرءون: ﴿وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ أَنْبَرَهِيمَ وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ إِنْبَرَهِيمَ وَهَالَ إِنْبَرِهِيمَ وَهَالَ إِنْبُولِيمَ وَهَالَ الْمَالِيمَ الْعَلْمَالَةِينَ الْعَلْمَالَةُ وَهُولَ الْعَلْمَالَةُ وَهَالَ إِنْبُولُونَا الْعَلْمَالَةُ وَهُولَا الْعَلْمَالِيقَ الْعَلْمَالَةُ وَهُولَا الْعَلْمِينَ الْعَلْمِينَ وَهُولَا الْعَلْمَالِيمَالَهُ عَلَى الْعَلْمَالَةُ وَالْعِلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ الْعَلْمَالَهُ وَالْعَالَى اللّهُ وَالْعَالَيْمَةُ عَلَى الْعَلْمَالِيمُ وَهُ وَهُ الْعَلْمِيمَ وَهُ وَهُ وَهُ الْعَلْمُ الْعَلْمَالَهُ الْعَلْمَالَةُ وَالْعَلْمَالَهُ وَالْعَلْمُ الْعَلْمَالَةُ وَالْعَالَيْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ

٣- مضافاً إلى ما تقدّم في الصفحة المتقدمة من مصادر، انظر: الكافي: ج ٨ ص ٣٨١ حديث ٥٧٤ ، دعائم الإسلام: ج ١ ص ٣٠ في (إيجاب الصلاة على النبي المسلام عن الباقر عليه . وفي هذا روى الثقفي عن أمير المؤمنين عليه فيما كتبه إلى معاوية (لعنة الله عليه): «نحن الراهيم المحسودون وأنت الحاسد لنا... ». الغارات: ج ١ ص ١٩٨٨.

وجاء في ص ١٩٩ منه قال عَلَمَا اللهِ : «ألا ونحن أهل البيت آل إبراهيم المحسودون، حُسدنا كما حُسد آباؤنا من قبلنا سُنّة ومَثَلاً...».

٤ ـ وهو الجهاد بالسيف والقتال في سبيل الله، وقد تحقق لأمير المؤمنين والحسنين عليه الله .

٥ ـ وهو نشر العلوم والمعارف الإلهية، ومقاومة الظلم حتى قيام دولتهم بظهور قائمهم ﷺ.

هو ظاهر لمن تتبّع كتب الأخبار والسّير .

(القَوَّامُونَ بأَمْره) في أمر الإمامة . أو الأعمّ (١).

١ ـ يعني بأمر الإمامة: القيادة والولاية الإلهية، إما الأوامر التكوينية، أو التشريعية التي يقومون
 بها .

#### والأعم منها :

أ ـ في أمر التبليغ عن الله تعالى، فهم قائمون مداومون على إيصال وتنفيذ ما كلفهم الله تعالى به من إقامة الخلق على الطاعة .

ب ـ أو أنهم هم أكثر الخلق قياماً ومداومة على أداء ما أمر الله تعالى به من الطاعة والعبادة، فهم يقومون بها أكثر وأكبر وأشد من غيرهم .

ج ـ ويناسب هذا أيضاً بعض الروايات، ومنها:

1) رواية الشيخ الصدوق رَاكِ عن عبد العظيم الحسني عاشي عن الإمام الجواد عاشي الله عن الإمام الجواد عاشي قال: «يا أبا القاسم: ما منّا إلاّ وهو قائم بأمر الله (عزّ وجلّ)، وهاد إلى دين الله...». كمال الدين: ص ٣٧٧ باب (٣٦ ـ ما روى عن أبي جعفر الثاني في النص على القائم وغيبته، وأنه الثاني عشر من الأئمة عليه عديث ٢.

7) ما رواه الكليني والله عن عبد العزيز بن مسلم قال: كنا مع الرضاع الله بمرو فاجتمعنا في الجامع يوم الجمعة في بدء مقدمنا فأداروا أمر الإمامة وذكروا كثرة اختلاف الناس فيها، فدخلت على سيدي عليه فأعلمته خوض الناس فيه، فتبسم عليه ثم قال: «يا عبد العزيز، جهل القوم وخُدعوا عن آرائهم... - إلى أن قال عليه مبيناً صفات الإمام - نامي العلم ، كامل الحلم، مضطلع بالإمامة، عالم بالسياسة، مفروض الطاعة، قائم بأمر الله (عز وجل) ، ناصح لعباد الله، حافظ لدين الله... - إلى أن قال عليه - فإذا انقضت مدة والده، إلى أن انتهت به مقادير الله إلى مشيئته، وجاءت الإرادة من الله فيه إلى محبته، وبلغ منتهى مدة والده عليه فمضى، وصار أمر الله إليه من بعده، وقلده دينه، وجعله الحجة على عباده، وقيمه في بلاده، وأيده بروحه، وآتاه علمه، وأنبأه

(العاملُونَ بِإِرادَتِهِ) أي: لله، أو بالله، وهو أظهر؛ فإنهم كانوا في أعلى مراتب القرب، وقد تقدم في مراتب القرب النوافلي (١) أنه يسمع بالله ويبصر به ويبطش به ويمشى به .

(الفائزُونَ بكَرامَته) في الدنيا والآخرة (٢).

(اصْطَفَاكُمْ بِعِلْمهِ) عالماً بأنّكم أهل الاصطفاء . أو بسبب أنْ يجعلكم مخزن العلوم . ويَؤيّده ما في بعض النّسخ من اللاّم (٣).

فصل بيانه، واستودعه سره، وانتدبه لعظيم أمره، وأنبأه فضل بيان علمه، ونصبه علما لخلقه، وجعله حجة على أهل عالمه، وضياء لأهل دينه، والقيم على عباده، رضي الله به إماما لهم، استودعه سره، واستحفظه علمه، واستخبأه حكمته، واسترعاه لدينه، وانتدبه لعظيم أمره،». الكافي: ج ١ ص ١٩٨ - ٢٠٢ باب (نادر جامع في فضل الإمام وصفاته) حديث ١، ورواه الصدوق على في الأمالي: ص ٧٧٢ - ٧٧٨ المجلس (٩٧) حديث ١، عيون أخبار الرضا: ج ٢ ص ١٩٤ - ١٩٩ باب (ما جاء عن الرضا عليه في وصف الإمامة والإمام وذكر فضل الإمام ورتبته) حديث ١، كمال الدين: ص ١٧٥ - ١٠٠ باب (معنى الإمام المبين) حديث ٢.

١ ـ روضة المتقين: ج٢.

- ٢ كما في سورة الأنبياء: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴿ اللَّهِ يَسْمِقُونَهُ, بِٱلْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ عَلَى اللَّهِ عَالَى الله تعالى .
- ٣ ـ في بعض نسخ الزيارة: «اصْطَفَاكُمْ لِعِلْمه» ، والظاهر أنّ المعنى في «اصْطَفَاكُمْ بِعِلْمه» أنّ
   (الباء) هي الّتي تستعمل للاستعانة في مثل هذا الكلام، وأنّ المراد: أنّه اطّلع على جميع

(وَارْتَضَاكُمْ لِغَيْبِهِ) قال الله تعالى [في سورة الجن] : ﴿عَلِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ مِن رَّسُولٍ ﴾ (١) .

وورد في الأخبار الكثيرة أنّ رسول الله ﷺ ممّن ارتضاه لغيبه (٢)، وكلّ

خلقه... ﴿ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ، ف ﴿ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾ ، فاختار منهم الصّفوة بعد تمييزهم (أو تميّزهم) فقد اصطفى محمّداً وآله (صلّى الله عليهم أجمعين) عن علم منه بهم حيث انفردوا عن التماثل والتشاكل يجمع ذلك كله، [ف]قولنا: «اصْطَفاكُمْ» [يعني] بحقيقة ما هم أهله.

وعلى نسخة (اللام): [يعني] أنّه اختارهم حملةً لعلمه ليؤدّوا عنه أحكامه إلى خلقه. أو حفظةً لعلمه؛ لأنّ غيرهم لا يقدرون على حفظه. والمُراد من العلم: ما تضمّنه فعله ومشيّتُه لأنّ ما لا يدخل تحت المشيّة لا يحيطون به، فلم يصطفهم له، قال تعالى: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مَنْ عِلْمِهِ إِلّا بِمَا شَكَاةً ﴾. انظر: شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج١ ص ٢٥٤.

ومنها: ما روي عن محمد بن الفضل الهاشمي قال: نظر الرضا علمه الله عمر بن هذاب (وكان ناصبياً) فقال: «إن أنا أخبرتك أنك ستُبتلى في هذه الأيام بدم ذي رحم لك أكنت

مصدقاً لي؟» قال: لا، فإن الغيب لا يعلمه إلا الله تعالى . قال علمه الله يقول: «أوليس الله يقول: «عَلِيمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى عَيْبِهِ الْحَدَّا ﴿ إِلَّا مَنِ الرَّفَعَىٰ مِن رَّسُولِ ﴾ [الجن] فرسول الله عند الله مرتضى، ونحن ورثة ذلك الرسول الذي أطلعه الله على ما شاء من غيبه، فعلمنا

ومنها: ما رواه حمران عن أبي جعفر عليه في قوله: ﴿عَلِلْمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ عَ

ما كان وما يكون إلى يوم القيامة». الخرائج: ج١ ص ٣٤٣ باب (٩) حديث ٦.

آحدًا... ، قال: «كان \_ والله \_ محمد ممن ارتضى، وأمّا قوله ﴿عَدِيمُ ٱلْغَيْبِ ﴾ فإن الله (تبارك وتعالى) عالم بما غاب عن خلقه، فما يقدر من شيء ويقضيه في علمه قبل أن يخلقه وقبل أن يقبضه إلى الملائكة، فذلك \_ يا حمران \_ علم موقوف عنده إليه، فيه المشيّة، فيقضيه إذا أراد، ويبدو له فيه، فلا يُمضيه، فأما العلم الذي يُقدره الله ويمضيه، فهو العلم الذي انتهى إلى رسول الله عليه ثم إلينا ». بصائر الدرجات ص ١٣٣ (باب نادر) من باب (في الأثمة عليه أنه صار إليهم جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء وأمر العالمين) حديث ١.

ومنها: ما رواه الطبرسي هو عن أمير المؤمنين عليه قال : «عرّف الخليقة فضل منزلة أوليائه، وفرض عليهم من طاعتهم مثل الذي فرضه منه لنفسه... وعرف الخلق اقتدارهم على علم الغيب بقوله: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى عَيْبِهِ الْحَدّا ﴿ اللّهِ مِن الرّصَا إِلّا مَنِ ارْتَضَى مِن رّسُولِ ﴾ » . الغيب بقوله: ﴿عَلِمُ الْفَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى عَيْبِهِ الْحَدّا ﴿ اللّهِ مِن القرآن متشابهة ...) . الاحتجاج: ج اص ٥٩٣ في (احتجاجه على زنديق جاء بأي من القرآن متشابهة ...) .

۱ ـ منها: قول أمير المؤمنين عليه : «يا سلمان: أما قرأت قول الله تعالى حيث يقول: ﴿عَدِلِمُ اللهُ عَلَا يُنْلِهِرُ عَلَى عَيْمِهِ الْمَدَانُ ؛ بلى يا سيدي . فقال: يا سلمان، أنا المرتضى من الرسول الذي أظهره الله على غيبه، أنا العالم الرباني، أنا الذي هون الله عليه الشدائد، وطوى له البعيد» . نوادر المعجزات: ص١٨ ح١، بحار الأنوار: ج٤٢ ص٥٣ ص١٠ .

الشمس . ويمكن أن يكون المراد بالغيب: الأسرار الإلهيّة، أو الأعم . فحنئذ بكون قوله:

(وَاخْتَارَكُمْ لسرِّه) للتَّأكيد أو التّخصيص بعد التّعميم.

(وَاجْتَباكُمْ بِقُدْرَتهِ) إشارة إلى علو رتبة اجتبائهم بأنه لا يمكن إلا من قدرة الله ـ وإن كان الكل من قدرته . . أو لإظهار قدرته .

(وَأَعَزَّكُمْ بِهُداهُ) أي: جعلكم اعزّة بالهداية هادياً او مهديّاً.

(وَخَصَّكُمْ بِبُرْهانِهِ) أي: بالقرآن وعلومه، فإنّهما معجزان (۱)، وهما عندهم.

وأيضاً: ما رواه القمي على عن الصادق عن أبيه على في الآية، قال : «يعني على المرتضى من الرسول على وهو منه، قال الله: ﴿ فَإِنَّهُ يَسَلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا ﴾ [الجن: ٢٧] قال: في قلبه العلم ومن خلفه الرصد، يعلمه ويزقه العلم زقاً، ويعلمه الله إلهاماً . والرصد: التعليم من النبي على ، ﴿ لَيُعْلَى النبي أن قد أبلغ رسالات ربه وأحاط علي بما لدى الرسول من العلم، ﴿ وَأَحْمَىٰ كُلُّ مَنْ عَدَدًا ﴾ [الجن: ٢٨] ما كان و ما يكون منذ يوم خلق الله آدم إلى أن تقوم الساعة؛ من فتنة أو زلزلة أو خسف أو قذف أو أمة هلكت فيما مضى أو تهلك فيما بقي، وكم من إمام جائر أو عادل يعرفه باسمه و نسبه ومن يموت موتاً أو يقتل قتلاً، وكم من إمام مخذول لا يضره خذلان من خذله، وكم من إمام منفور لا ينفعه نصرة من نصره » ـ تفسير القمي: ج٢ ص ٣٩٠ ، وانظر: تفسير فرات الكوفي: ص ٥١١ حديث ٢٦٧.

البرهان هو الدليل والحجة، ولا حجة أعظم ولا برهان أقوى من القرآن، وقد قال تعالى:
 وقل مَاتُوا بُرُهَانِكُونَ (الأنبياء: ٢٣) يعني حجّتكم، وقد اختص الله النبي وآله (صلوات الله عليهم) بالقرآن ومعرفة مراداته ومعاني عباراته وتفسيرها وتأويلها.

أو الأعم (١) منه ومن غيره من المعجزات الباهرة المتواترة التي روتها العامّة والخاصّة عنهم (صلوات الله عليهم)(٢).

(وَانْتَجَبَكُمْ لنُوره) (٣) من الكمالات والهداية وغيرها من الأنوار القدسيّة

١ ـ بأن أعطاهم الاسم الأعظم الأكبر الذي به يفعلون ما شاءوا ويعلمون ما أرادوا، وهذا ظاهر في روايات متعددة، فلاحظ: الكافي: ج١ ص ٢٣٠ باب (ما أعطي الأئمة من الاسم الأعظم) ، بصائر الدرجات: ص ٢٢٨ ـ ٢٣٠ باب (في أن الأئمة أعطوا الاسم الأعظم) .

أو كما ذكر الشيخ الأوحد الله أن معناه: بأن أنزله في حجراتهم، أو علّمهم مقاصده وإرادته فيه، أو جعلهم حفظة أحكامه وقُوّاماً بما أنزل فيه من أوامره ونواهيه، أو جعلهم محلّه لأنهم محال مشيّته والقرآن ظاهر مشيّته أو مظهر مشيّته... أو أنّه سبحانه جعلهم مظاهر برهان ربوبيته وآيات علمه وقدرته كما تقدمت الإشارة إليه في رواياتهم من أنّهم حجج الله وأنهم آياته الّتي أراها خلقه في الآفاق وفي أنفسهم، والمراد بذلك أنّ برهانه ظهر عليهم أو هم أظهروه أو هم ذلك البرهان وهذه الثلاثة الأحوال أحوال كونهم مظاهر برهان ربوبيّته. انتهى - شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: ج١ ص ٢٦٦.

٢ ـ فيمكن الرجوع في هذا إلى كتب الفضائل وما يختص بسيرة أهل البيت عليه التي صنفها العامة والخاصة في هذا الباب ويكفي في هذا كتاب (مدينة المعاجز) لمولانا العلامة المقدّس السيد هاشم التوبلي البحراني ...

٣ ـ هذا هو المشهور، وهو المذكور في عيون أخبار الرضا، وفي نسخة من الفقيه: «بنُوره» ، فعلى (اللام) يكون معناها: انتجبكم أي اختاركم الله تعالى للهداية وما فيه كمال لهذه الخليقة . وعلى (الباء) يكون معناها: بسبب نوره الذي اختصكم به دون سائر خلقه من الأنبياء والمرسلين والأوصياء؛ لاتّصافكم بجميع الكمالات، لتكونوا سبباً لهداية خلقه .

وفي هذا المعنى ما رواه الصدوق رها عن أبي حمزة قال: سمعت علي بن الحسين الله يقول: «إن الله (تبارك وتعالى) خلق محمداً وعلياً والأئمة الأحد عشر من نور عظمته

المعنويّة.

(وَأَيَّدَكُمْ بِرُوحِهِ) و هي روح القدس الّتي كانت مع نبيّنا وَالْمُثَاثَةُ وكانت مع نبيّنا وَالْمُثَاثَةُ وكانت معهم كما يظهر من الأخبار المستفيضة (١)، فمن ذلك:

أرواحاً في ضياء نوره يعبدونه قبل خلق الخلق، يسبحون الله (عزّ وجلّ) ويقدسونه، وهم الأئمة الهادية من آل محمد عليه كمال الدين: ج١ ص ٣١٨ ـ ٣١٩ باب (ما أخبر به سيد العابدين عليه من وقوع الغيبة بالقائم عليه وأنه الثاني عشر ...) حديث ١.

وروى محمد بن جرير الطبري و الصادق عليه قال: «إن الله (جلّ اسمه) خلق محمداً وعلياً وفاطمة والحسن والحسين عليه أشباحاً يسبّحونه ويمجّدونه ويهلّلونه بين يدي عرشه قبل أن يخلق آدم بأربعة عشر ألف عام، فجعلهم نوراً ينقلهم في ظهور الأخيار من الرجال وأرحام الخيرات المطهرات والمهذبات من النساء من عصر إلى عصر، فلمّا أراد الله (عزّ وجل) أن يبين لنا فضلهم ويعرفنا منزلتهم ويوجب علينا حقهم أخذ ذلك النور وقسمه قسمين: جعل قسماً في عبد الله بن عبد المطلب فكان منه محمد سيد النبيين وخاتم المرسلين وجعل فيه النبوة، وجعل القسم الثاني في عبد مناف وهو أبو طالب بن عبد المطلب بن هاشم بن عبد مناف فكان منه علي أمير المؤمنين وسيد الوصيين، وجعله رسول الله ويشه ووصيه وخليفته، وزوج ابنته، وقاضي دينه، وكاشف كربته، ومنجز وعده، وناصر دينه». دلائل الإمامة ص ٥٥ ـ ٥٧ في (تسمية جبرئيل عليه لمولانا علي عليه في حياة النبي المؤمنين وسيد الوصيين) حديث ٣، ورواه ابن طاووس في كتابه اليقين في امرة أمير المؤمنين باب ٦٧ ص ٢٧.

ا ـ روى الشيخ الصدوق عن أبي الحسن الرضا عليه قال: «إن الله (عز وجل) أيّدنا بروح منه مقدسة مطهرة ليست بملك، لم تكن مع أحد ممن مضى إلا مع رسول الله عليه وهي مع الأئمة منّا تسددهم وتوفقهم، وهو عمود من نور بيننا وبين الله (عز وجل) ».
عيون أخبار الرضا: ج ١ ص ٢١٦ ـ ٢١٧ باب (٤٦ ـ ما جاء عن الرضا عليه في وجه دلائل الأئمة عليه والرد على الغلاة والمفوضة (لعنهم الله)) حديث ١.

وذكر علي بن إبراهيم عن أبي جعفر عليه في قوله: ﴿ نَزَلَهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ ﴾ قال: «الروح: هو جبرئيل. والقدس: الطاهر؛ ﴿ لِيُكْتَبِتَ ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ ﴾ هم آل محمد (صلى الله عليه وآله) ». تفسير القمى: ج١٢ ص ٣٩٠ في سورة النحل، الآية ١٠٢.

وفي قوله تعالى: ﴿ وَيَسْمَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ ... ﴾ روى رَحِيلَ عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: «هو ملك أعظم من جبرئيل وميكائيل، كان مع رسول الله عليه ، وهو مع الأئمة» . تفسير القمى: ج٢ ص ٢٦ في سورة الإسراء، الآية ٨٥.

وروى أيضاً عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه في قوله: ﴿وَٱلسَّمَةِ وَٱلْطَارِقِ﴾ قال: «...الطارق: الذي يطرق الأئمة من عند ربهم مما يَحْدثُ بالليل والنهار، وهو الروح الذي مع الأئمة، يُسدّدهم...». تفسير القمي: ج٢ ص ٤١٥ في سورة الطارق، الآية ١.

ما رواه الكليني في الصّحيح (١) عن أبي بصير (ليث المرادي) قال: سألتُ أباعبد الله علطه عن قول الله تبارك وتعالى ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا أَباعبد الله علطه عن قول الله تبارك وتعالى ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِّنَ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ مَدَّرِى مَا ٱلْكِئْبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ ﴾ (٢) قال: «خلق من خلق الله (عز و جل) أعظم من جبرئل وميكائيل كان مع رسول الله الله الله عنه المُثمة من بعده » (٣).

والمؤمنين وساير الناس من الأرواح، وأنّه فضّل الأنبياء والأئمة من آل محمد بروح القدس، وذكر الأرواح الخمس) الأحاديث ١ و٣ و٥ و٦ .

ويؤيده، بل يدل عليه ما في ص ٢٥١ ـ ٢٥٣ باب (في أنّهم يخاطبون ويسمعون الصوت ويأتهم صور أعظم من جبرئيل وميكائيل) وفيه ٨ روايات .

١ ـ سند الرواية هكذا: (عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبي، عن أبي الصباح الكناني، عن أبي بصير).

والعدة: محمد بن يحيى العطار القمي، وعلي بن موسى بن جعفر الكمنداني، وداود بن كورة القمي، وأحمد بن إدريس بن أحمد الأشعري القمي، وعلي بن إبراهيم بن هاشم القمي . وأما أحمد بن محمد (بن عيسى الأشعري) ، والحسين بن سعيد (الأهوازي) فهما من الثقاة بلا خلاف البتة، والنضر بن سويد (الصيرفي) أيضاً (ثقة) ـ كما في رجال الشيخ ص ٣٤٥ رقم ٧١٤٥ ـ، وكذلك يحيى (بن عمران) الحلبي ممن لا خلاف في وثاقته، وفيه أيضاً أبو الصلاح الكناني (إبراهيم بن نعيم العبدي) قال فيه الصادق عليه : «أنت ميزان ليس فيه عين» لوثاقته ـ ذكره النجاشي في وجاله ص ٢٠ رقم ٢٤) ـ ، أمّا أبا بصير فغني عن التعريف، وبهذا عُلم صحّة السند، بل أعلائيته .

٢ ـ سورة الشورى، الآية ٥٢ .

٣-الكافي: ج١ ص ٢٧٣ باب (الروح التي يسدد الله بها الأئمة عليه السلام عليه عليه عليه عليه ١٠.

وفي الصّحاح (۱) عن ليث قال: سألتُ أباعبد الله عليه عن قول الله (عزّ وجلّ): ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجُ مِنْ أَمْدِ رَبِّي ﴾ ، قال: «خلق أعظم من جبرئل وميكائيل لم يكن مع أحد ممّن مضى غير محمّد عليه وهو مع الأئمة

١ ـ سند الرواية: (علي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيوب الخزّاز، عن أبي بصير).

و (ليث): هو أبو بصير ليث المُرادي، ثقة غني عن التعريف، وعلي (بن إبراهيم بن هاشم) كذلك، ومثله ابن أبي عمير، وكذا أبو أيّوب (إبراهيم ابن زياد وقيل: ابن عيسى، وقيل: عثمان) الخزّاز، لا كلام فيه فهو (ثقة كبير المنزلة) ـ كما قال النجاشي (ص ٢٠ رقم ٢٥) ـ ، وأمّا (إبراهيم بن هاشم) وإن لم يذكروا في حقه توثيق، إلا أنهم لم يضعّفوه، وعلى القول بأن إكثار ابنه الرواية عنه دليل وثاقة، فهو ثقة، وأيضا فإن اعتمادهم على رجال كانوا معروفين في زمانهم ولم يثبت في حقهم ذم ولا جرح، كما أنه يكفي في الوثاقة والعدالة حُسن الظاهر، وإذا كان شخص في زمان في غاية الاشتهار ووجد في حقه ذم وجرح لشاع، ومع عدم القدح فيهم ثبت وثاقتهم ـ كما قال الشيخ الطوسي على في (الفهرست ص ٢١ ـ الأمر الثالث). وبهذا الوجه تثبت الصحة وتوثيق السند عنده هيه.

كما أنها مروية بألفاظ متقاربة وبسند آخر: (عن علي بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى، عن يونس، عن ابن مسكان، عن أبي بصير).

ف علي بن إبراهيم لا نقاش في وثاقته، ومحمد بن عيسى اليقطيني وثّقه جماعة وتوقف فيه آخرون، والأغلب على توثيقه وأنه جليل ـ كما قال الخواجوئي في فوائده: ص ١٥٧ ـ، ويونس بن عبد الرحمن غني عن التعريف، و (عبد الله) بن مسكان ثقة لا كلام فيه، وأبو بصير معلوم الحال كما تقدم، فالرواية ـ كما في مرآة العقول: ج ٣ ص ١٧١ ـ صحيحة .

كما أن هذه الرواية بألفاظ متعددة رواها الصفار رضي في البصائر: ٤٨٠ ـ ٤٨٣ باب (الروح التي قال الله ﴿ وَيَسْتَكُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِ رَقِى ﴾ أنّها في رسول الله ﷺ وأهل بيته عليه يسددهم ويوفقهم ويفقّهم) وفيه ١٢ رواية .

يُسدّدهم، وليس كلّما طُلب وُجد» (١). إلى غير ذلك من الأخبار الكثيرة (٢).

والظاهر أنّه من الملائكة: الرّوحانيّين . ويمكن أن يكون عبارةً عن تنوّر نفوسهم وعقولهم بالأنوار القدسيّة الإلهيّة (٣).

(وَرَضِيَكُمْ خُلَفَاءً فِي أَرْضِهِ) كما قال الله تعالى: ﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَوَكَ اللهُ اللَّذِينَ مَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِمُ اللَّهِ عَالَى: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ اللَّهِ عَالَمَ مَن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالِمُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وروي ـ متواتراً ـ أنّها وردت فيهم (٥).

١ ـ الكافي ج ١ ص ٢٧٣ باب (الروح التي يسدد الله بها الأئمة ﷺ) حديث ٤ ومثله ح٣.

٢ ـ انظر: بحار الأنوار: ج ٢٥ ص ٤٧ ـ ٥٢ باب (٣ ـ الأرواح التي فيهم، وأنهم مؤيدون بروح القدس...) الأحاديث ١ ـ ٥٩ وأيضاً ٧٠ ـ ٧١.

٣ ـ قد يدل على هذا بعض روايات بصائر الدرجات: ص ٤٦٥ ـ ٤٧٠ باب (ما جعل الله في الأنبياء والأوصياء والمؤمنين وسائر الناس من الأرواح...) .

٤ ـ سورة النور، الآية ٥٥ .

٥ - منها: عن الباقر على قال: «ولقد قال الله (عز وجل) في كتابه لولاة الأمر من بعد محمد على المنافرة عن الباقر على قال: «ولقد قال الله (عز وجل) في كتابه لولاة الأمر من بعد محمد على خاصة: ﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَكِدُواْ الصَّدَلِحَدِ لَيَسْتَخْلِفَ اللَّهُ اللَّذِينَ مَن اللَّهُ اللَّذِينَ مَن اللَّهُ اللَّذِينَ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّاللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّه

#### وكمال الأستخلاف في زمان المهديّ الله الأستخلاف في زمان المهديّ الله الله النَّامان الذي

وعن عبد الله بن سنان قال: سألت أبا عبد الله علمي عن قول الله (جلّ جلاله): ﴿ وَعَدَ اللهُ الّذِينَ عَدَ اللهُ عَالَمُ اللّذِينَ عَبِد الله عَلَمُ اللّذِينَ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ خَلْفًاء الله (عزّ وجلّ) في أرضه وأبوابه التي منها يؤتي) حديث ٣. باب (أن الأثمة عليم خلفاء الله (عزّ وجلّ) في أرضه وأبوابه التي منها يؤتي) حديث ٣.

- وعن أبي عبد الله الصادق عَلَمَا قَالَ: «نزلت في علي بن أبي طالب والأئمة من ولده عِلَمَا». تأويل الآيات الظاهرة: ج١ ص ٣٦٨ ـ ٣٦٩ ، حديث ٢١ .
- وانظر أيضاً: الخصال ص ٤٧٤ في (الخلفاء بعد النبي را النبي ال
- ١ ـ عن علي بن الحسين عليه في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَحَقُّ مِنْلَ مَا أَنْكُمْ نَطِقُونَ ﴾ [الذاريات: ٢٣] قال: هو قيام القائم، وفيه نزلت ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرُ وَعَمِهُواْ الصَّنالِحَنتِ لَيَسْتَخْلِفَنَهُمْ فِي الْأَرْضِ
   حكما أَسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن مَبْلِهِمْ... ﴾. تأويل الآيات الظاهرة: ج٢ ص ٦١٥ حديث ٤.
- وعن أبي عبد الله علمي في: ﴿وَلَيْمَكِنَنَ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِعَ ٱرْتَعَنَىٰ لَهُمْ... الآية ﴾ ، قال: «عنى به ظهور القائم» ﷺ. تأويل الآيات الظاهرة: ج١ ص ٣٦٨ ـ ٣٦٩ ، حديث ٢١ .
- وعنه عليه قال: «نزلت في القائم وأصحابه» ـ كتاب الغيبة (النعماني) ص ٢٤٧ باب (١٣) حديث ٣٥ ينابيع المودة ص ٤٢٥ باب (٧١) حديث ٣٦ عن الإمامين الباقر والصادق على . وفي خبر أحمد بن إسحاق الأشعري على قال: دخلت على أبي محمد الحسن العسكري عليه وأنا أريد أن أسأله عن الخَلَف بعده... قلت: يا مولاي، هل من علامة له يطمئن قلبي؟ فنطق الصبي [الإمام على وقال: «يا أحمد، أنا بقية خلفاء الله في أرضه، وأنا المنتقم من أعدائه، فلا تطلب إماما غيري من بعد أبي...» . كمال الدين: ج٢ ص ٣٨٤

تجتمع فيه الخلائق على الإيمان، ويرتفع الشرك بالكلّية، كما رواه العامّة أيضاً متواتراً (١).

وروى الخاصّة ـ متواتراً ـ انّهم خلفاء الله في أرضه (٢)، ولا يكون زمانٌ

باب (۳۸ ـ ما روي عن أبي محمد العسكر عليه من وقوع الغيبة بأنه القائم عليه وأنه الثاني عشر من الأئمة عليه حديث ١، ينابيع المودة: ج٣ ص ٣١٨ باب ٨١ حديث ٢. ١ ـ المسند (أحمد): ج٣ ص ٢٧ ـ ٢٨، سنن أبي داود: ج٢ ص ٣٠٩ ـ ٣١٠ كتاب (المهدي) ، المستدرك (الحاكم): ج٤ ص ٤٦٤ ـ ٤٦٥ في (ذكر خروج المهدي) و ص ٥٥٧ (المهدي من ولد فاطمة)، المصنف (ابن ابي شيبة): ج٨ ص ٢٧٨ ـ ٢٧٩ ، وأسهب ابن

البطريق الحلي على في ذكر رواياتهم في كتابه العمدة: ص ٤٣٢ وما بعدها (في ذكر ما جاء في المهدي من متون الصحاح الستة) ، و ص ٤٤٣ (ما جاء في بقاء الدجال) ، ومثله السيد المرعشي على في شرح إحقاق الحق: ج١٢ و ج ١٣.

٢ ـ عن أبي عبد الله عائلية : «الأئمة خلفاء الله (عزّ وجلّ) في أرضه» . الكافي: ج١ ص ١٩٣ باب (أن الأئمة عائلية خلفاء الله في أرضه وأبوابه التي منها يؤتي) حديث (١) .

وعن أمير المؤمنين عليه قال: «أنا والحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين خلفاء الله في أرضه...» . مائة منقبة (محمد بن أحمد القمي رابع المنقبة (٣١) ، الاستنصار (أبو الفتح الكراجكي رابع الله على الأئمة على الأئمة على الأئمة على المنتح الكراجكي المنتح المنتح الكراجكي المنتح المنتح المنتح الكراجكي المنتح الكراجكي المنتح الكراجكي المنتح الكراجكي المنتح الله المنتح الكراجكي المنتح الكراجكي الكراجكي الكراجكي الكراجكي الكراجكي الكراجكي المنتح الكراجكي الكراجك

وعنه على قال: «خير الخلق بعدي وسيدهم بعد الحسن ابني أخوه الحسين المظلوم بعد أخيه المفتول في أرض كربلاء ، أما إنه وأصحابه من سادات الشهداء يوم القيامة ، ومن بعد الحسين تسعة من صلبه خلفاء الله في أرضه وحججه على عباده» . كمال الدين: ج١ ص ٢٥٩ باب (٢٤ ـ ما روي عن النبي النب

وفي زيارة أمير المؤمنين عليه : «السلام عليكم يا خلفاء الله في أرضه». «وأنتم دلائل الله، وأنتم خلفاء الله» ــ المزار (محمد بن المشهدى رَجُلِكُ) ص ٢٤٨ الزيارة ٨.

# خالياً من الخليفة(١) كما يظهر من قوله تعالى: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ

١ ـ روى الشيخ الصدوق بإسناده الطويل عن كميل بن زياد عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه الله الله الأرض من قائم بحجة ظاهر أو خاف مغمور؛ لئلا تبطل حجج الله وبيّناته . وكم وأين؟! أولئك الأقلون عددا الأعظمون خطرا، بهم يحفظ الله حججه حتى يودعوها نظراءهم، ويزرعوها في قلوب أشباههم...» . الخصال ص ١٨٧ باب (الثلاثة ـ الناس ثلاثة) حديث ٢٥٧ .

وروى أيضاً عن سليمان بن جعفر الحميري قال: سألت الرضا عليه فقلت: تخلو الأرض من حجة؟ فقال عليه : «لو خلت الأرض طرفة عين من حجة لساخت بأهلها» . أخبار الرضا: ج٢ ص ٢٤٦ ـ ٢٤٧ باب (٢٨ ـ فيما جاء عن الإمام عليه من الأخبار المتفرقة) حديث ٤ . روى أيضاً عن عبد الله بن أبي الهذيل ـ في رواية طويلة عن الإمام الرضا عليه ـ في الإمامة قال: فيمن تجب وما علامة من تجب له الإمامة؟ قال ـ بعد أن عد أسماء خلفاء رسول الله وعليه ـ : «وهم عترة الرسول (عليه وعليهم السلام) المعروفون بالوصية والإمامة، لا تخلو الأرض من حجه منهم في كل عصر وزمان وفي كل وقت وأوان، وهم العروة الوثقى وأثمة الهدى والحجة على أهل الدنيا إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها» عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٥٧ ـ ٥٨ باب (٦- النصوص على الإمام الرضا عليه بالإمامة في جملة الأثمة الاثنا عشر عليه ) حديث ٢٠ .

وانظر في المقام أيضاً: الإمامة والتبصرة (والد الصدوق) ص ٢٥ باب (٢ ـ أنّ الأرض لا تخلو من حجّة) وفيه ١٦ رواية ، كمال الدين: ج١ ص ٢٠١ ـ ٢٣١ باب (٢١ ـ العلة التي من أجلها يحتاج إلى الإمام عليه وفيه ٦٥ ، وفيه أيضاً ص ٢١٠ ـ ٢٤١ باب (٢٢ ـ اتصال الوصية من لدن آدم عليه ، وأنّ الأرض لا تخلو من حجة لله (عزّ وجلّ) على خلقه إلى يوم القيامة) وفيه ٦٥ رواية ، علل الشرائع: ج١ ص ١٩٥ ـ ٢٠١ باب (١٥٣ ـ العلة التي من أجلها لا تخلو الأرض من حجة الله (عزّ وجلّ) على خلقه) وفيه ٣٢ رواية ، بصائر الدرجات: ص ٥٠٤ ـ ٥٠٠ باب (الأرض لا يخلوا من الحجة وهم الأئمة) وفيه ١٧ رواية،

خَلِيفَةً ﴾. ويظهر أيضاً من قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا آَنْتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴾. وروي في الأخبار المتواترة أنّ المراد به الأمام (١)، وأنّه لو لم يبق إلاّ اثنان لكان أحدهما الإمام عليه (٢).

[وَخَزَنَةً لعلمه] (٥) (وَتَراجمَةً) أي مبيناً (٤) (لوَحْيه) القرآن الأعظم.

وأيضاً ص ٥٠٨ - ٥٠٩ باب (١٢ - إن الأرض لا تبقى بغير إمام لو بقيت لساخت) وفيه ٨ روايات، المحاسن: ج١ ص ٢٣٤ - ٢٣٩ باب (لا تخلو الأرض من عالم) وفيه ٢١٤ رواية. ١ - الكافي: ج١ ص ١٩١ باب (أن الأئمة هم الهداة) فيه ٤ روايات ، بصائر الدرجات ص ٤٩ باب (في أئمة آل محمد، أنهم الهادون يهدون إلى ما جاء به النبي المنها فيه ٩ روايات. ٢ - الكافي: ج١ ص ١٧٩ - ١٨٠ باب (أنه لو لم يبق في الأرض إلا رجلان لكان أحدهما الحجة) وفيه ٥ روايات ، علل الشرائع: ج١ ص ١٧٩ باب (١٥٥ - العلة التي من أجلها لا تخلو الأرض من حجة الله (عز وجل) على خلقه) حديث ١٠ ، وفي هذا الباب ٣٢ رواية ، بصائر الدرجات: ص ٥٠٠ - ٥٠٨ باب (في أنّ الأئمة لا تخلو الأرض منهم، ولو كان في الأرض اثنان لكان أحدهما الحجّة عليه وفيه ٥ روايات ، كمال الدين: ج١ ص ٢٣١ باب (٢١ - العلة التي من أجلها يُحتاج إلى الإمام عليه عديث ٣٠ ، وفيه أيضاً ص ٢٣٣ حديث ٣٨ ، الإمامة والتبصرة: ص ٢٥ باب (٢ - أن الأرض لا تخلو من حجة) حديث ٩ وس١٠ كتاب الغيبة (النعماني) ص ١٤١ باب (٩ - ما روي في أنه لو لم يبق في الأرض إلاً ونيه ٥ روايات .

- ٣ ـ بصائر الدرجات: ص ١٢٣ ـ ١٢٦ باب (في الأئمة أنّهم خزان الله في السماء والأرض على علمه) وفيه ١٦ رواية . وهذا ليس من الشارح رضي ولم يتعرّض له في الشرح .
- ٤ ـ الأولى أن يقول: مبينين؛ تناسباً مع الجمع في (تراجمة). قال الطريحي . ««تراجمة وحيك» هي جمع ترجمان، وهو المُترجم المفسر للسان، يُقال: ترجم فُلان كلامه: بينه

وأوضحه، واسم الفاعل: ترجمان . وفي الحديث «الإمام يُترجم عن الله تعالى» . انتهى . مجمع البحرين: ج١ ص ٢٨٧ باب (التاء) مادة (ت رجم) .

وفي رواية شاذان القمي رجم عن أمير المؤمنين قال: «أنا ترجمان وحي الله». الفضائل ص ٨٥ في مفاخرة على والحسين الله الكشفي الحنفي في المناقب المرتضوية ص ١٣٥ (ط. بُمبئي ـ الهند) كما في شرح إحقاق الحق (المرعشي) ج ٤ ص ٣٣٢.

وقال عليه : «هذا القرآن إنّما هو خط مستور بين الدفتين لا ينطق بلسان، ولا بُدّ له من ترجمان . وإنما ينطق عنه الرجال... وقد قال الله سبحانه ﴿فَإِن نَنزَعُنُم فِي شَيْءٍ فَرُدُّهُ إِلَى اللّهِ وَكُلُّ اللّهِ وَكُلُّ اللهِ وَلَا أَنْ نَحَكُم بِكتابه، وردُّهُ إلى الرسول: أنْ نأخذ بسنته، فإذا حُكم بالصدق في كتاب الله فنحن أحق الناس به، وإن حُكم بسنة رسول الله عليه فنحن أولاهم به » . نهج البلاغة: ص ١٧٣ (١٢٥ ـ من كلام له عليه في التحكيم بعد سماعه لأمر الحكمين) .

وروى الكليني والصدوق عن سليم بن قيس عن أمير المؤمنين عليه قال: «وكنت أدخل على رسول الله الله على رسول الله الله الله وكل ليلة دخلة، فيخليني فيها أدور معه حيثما دار... وكنت إذا دخلت عليه بعض منازله أخلاني وأقام عني نساءه، فلا يبقى عنده أحد غيري، وإذا أتاني للخلوة معي في بيتي لم تقم عنه فاطمة ولا أحد من بني، وكنت إذا سألته أجابني، وإذا سكت وفنيت مسائلي ابتدأني، فما نزلت على رسول الله وناسخها القرآن إلا أقرأنيها وأملاها على فكتبتها بخطي، وعلمني تأويلها وتفسيرها، وناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومتشابهها، وخاصها وعامها، و دعا الله لي أن يؤتيني فهمها وحفظها، فما نسيت آية من كتاب الله، ولا علماً أملاه علي وكتبته منذ دعا الله لي بما دعا، وما ترك شيئا علمه الله من حلال ولا حرام ولا أمر ولا نهي كان أو يكون، ولا كتاب منزل على أحد قبله في أمر بطاعة أو نهي عن معصية إلاّ علمنيه وحفظته فلم أنس حرفاً واحداً الله . الكافي: ج ا ص ١٤ باب (اختلاف الحديث) حديث ١ ، الخصال: ص

(وَأَرْكَاناً لَتَوْحِيده) رضيهم الله بأن يكونوا أركاناً للأرض؛ لأن يوحِّدَه الخلق كما يظهر من الأخبار المتكثرة (١)، وتقدّم بعضُها (٢).

أو هم المبيُّنُون لتوحيد الله تبارك و تعالى، فكأنَّهم أركانه .

(وَشُهَداء عَلى خَلْقه) كما ورد في الأخبار المتواترة (٣)، فمن ذلك:

ما رواه الكليني ـ وغيره ـ في الصّحيح (٤) عن بُريد العَجلي قال: قلت

١ ـ الكافي: ج١ ص ١٩٦ ـ ١٩٨ باب (أن الأئمة هم أركان الأرض) وفيه ٣ روايات ، بصائر الدرجات: ص ٢١٨ ـ ٢١٩ باب (في الأئمة عليه أنه جرى لهم ما جرى لرسول الله أنّهم أمناء الله على خلقه وأركان الأرض و أمناء الله على ما هبط من علم... ) وفيه ٦ روايات .

٣ ـ الكافي: ج ١ ص ١٩٠ ـ ١٩١ باب (أن الأئمة عليه هم شهداء الله (عزّ وجلّ) على الخلق) وفيه ٥ روايات ، بصائر الدرجات: ص ٨٣ باب (في الأئمة أنهم حجج الله وباب الله...) حديث ١١ ، وص ١٠٢ ـ ١٠٣ باب (في الأئمة عليه أنّهم شهداء الله على خلقه بما عندهم من الحلال والحرام) وفيه ٦ روايات، كمال الدين: ج ١ ص ٢٠٢ باب (٢١ ـ العلّة التي من أجلها يُحتاج إلى الإمام) حديث ٦ و٣٦ ، تفسير العياشي: ج ١ ص ٢٤٢ حديث ١٣١ .

ويمكن أن تدخل تحتها عموم روايات عرض الأعمال التي ستأتي في ص ١٠٧.

على الرواية هكذا: (الكليني، عن الحسين بن محمد، عن معلى بن محمد، عن الحسن بن
 على الوشاء، عن أحمد بن عائذ، عن عمر بن أذينة، عن بريد العجلى).

فالحسين بن محمد (الأشعري القمي) ثقة، ذكره الشيخ في رجاله، والمعلّى بن محمد (البصري) ثقة كما في معجم رجال الحديث: ج ١٩ ص ٢٨٠، و (الحسن بن علي) الوشّاء ثقة، خيّرٌ، من وجوه الطائفة ـ كما قال الكشي ـ، وكذا أحمد بن عائذ بن حبيب البجلي ثقة ـ كما قال النجاشي ـ، وابن أُذينة الكوفي أيضاً ثقة ـ كما قال الطوسي ـ وبُريد (العجلي) فهو فوق الثقة، روى الكشي عن عن أبي عبدالله عليه قال: «أربعة أحب الناس

۲ \_ انظر: ص ۲۱ \_ ۲۲ ، وهامش ص ۵۳ .

لأبي جعفر عليه عن قول الله (تبارك وتعالى): ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْتَنكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونَ الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾ (١) قال: «نحن الأمّة الوَسَط، ونحن شهداء الله تبارك وتعالى على خلقه، وحُجَجُه في أرضه». قلت: قوله: ﴿ هُو اَبْحَبَدُكُمْ ﴾ (٢) قال: «إيّانا عنى، ونحن المجتبون، ولم يجعل الله قوله: ﴿ هُو اَبْحَبَدُكُمْ ﴾ (٢) قال: «إيّانا عنى، ونحن المجتبون، ولم يجعل الله (تبارك وتعالى) في الدّين من ضيق أو حرج، فالحرج أشد من الضيق، ﴿ مِلَّةَ الله عَني خَاصّة، و ﴿ سَمَّنكُمُ ٱلمُسْلِمِينَ ﴾ الله (عز و جل) سمّانا المسلمين ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ في الكتُب التي مضت ﴿ وَفِ هَذَا ﴾ القرآن، ﴿ لِيكُونَ السَّهدينَ الله الشّهيد علينا بما بلّغنا عن الله (تبارك وتعالى) ، ونحن الشهداء على النّاس، فمن صدّق يوم القيامة صدّقناه ومن كذّب كذّبناه يوم القيمة » (٣).

وروي أيضاً في الأخبار المتواترة أنّه تُعرض أعمال هذه الأمّة أبرارها

إلى أحياءً وأمواتاً: بُريد العجلي، وزرارة، ومحمد بن مسلم، والأحول» يعني مؤمن الطّاق . رجال الكشي: ج٢ ص ٥٠٩ برقم ٤٣٨ . وبهذا تبين وجه قوله رَاكِ الصحيح) .

١ ـ سورة البقرة، الآية ١٤٣.

٢ ـ سورة الحج، الآية ٧٨.

٣ ـ الكافي: ج١ ص ١٩٠ باب (أن الأئمة هم شهداء الله (عزّ وجلّ) على الخلق) حديث ٢ ، بصائر الدرجات: ص ١٠٣ باب (ما أخذ الله ميثاق المؤمنين لأئمة آل محمد (صلوات الله عليهم أجمعين) بالولاية...) حديث ٥ ، كمال الدين: ج١ ص ٢٠٢ باب (٢١ ـ العلّة التي من أجلها يُحتاج إلى الإمام عليكية) حديث ٦ .

وفُجّارها كلّ صباح و مساء عليهم (١)، و [ذكرنا هذا فيما] تقدّم (٢). (وَأَعْلاماً لعباده) (٣) أي: أئمّة يُعلم بهم أمور دنياهم وآخرتهم (٤).

ا ـ الكافي: ج ا باب (عرض الأعمال على النبي الشيئة والأئمة عليها) ص ٢١٩ ـ ٢٢٠ وفيه ٦ روايات) ، بصائر الدرجات: ص ٤٤٤ ـ ٤٤٦ باب (الأعمال تُعرض على رسول الله والأئمة (صلوات الله عليهم)) وفيه ١٧ رواية ، و ص ٤٤٧ ـ ٤٤٨ باب (عرض الأعمال على الأئمة الأحياء والأموات) وفيه ١١ رواية، و ص ٤٤٩ ـ ٤٥٠ باب (عرض الأعمال على الأئمة الأحياء من آل محمد الشيئة) وفيه ١١ رواية، و ص ٤٥١ ـ ٢٥٢باب (في الأئمة أنهم تُعرض عليهم الأعمال في أمر العمود الذي يرفع للأئمة...) وفيه ١١ رواية .

۲ ـ تقدّم في ص ١٠٥ ـ ١٠٦.

٣ـ تقدم منه رضي في ص ٤٧ أن الأعلام: جمع العَلَم: [وهو] العلامة، والمنار، والجبل.
 روى الصدوق عن أبي عبد الله الصادق علي قال: «الإمام عَلَمٌ فيما بين الله (عز وجل)
 وبين خلقه، فمن عرفه كان مؤمناً، ومن أنكره كان كافراً». كمال الدين: ص ٤١٢ باب
 (٣٩ ـ فيمن أنكر القائم الثاني عشر من الأئمة علي حديث ٩.

وعن أبي جعفر عليه قال: «إن الله (عز وجل) نصب علياً عليه علماً بينه وبين خلقه، فمن عرفه كان مؤمناً، ومن أنكره كان كافراً، ومن جهله كان ضالاً، ومن نصب معه شيئاً كان مشركاً، ومن جاء بولايته دخل الجنة ». الكافي: ج١ ص ٤٣٧ باب (فيه نتف وجوامع من الرواية في الولاية) حديث ٧، وأيضاً ج٢ ص ٣٨٨ باب (الكفر) حديث ٢٠، ثواب الأعمال: ص ٢٠٩ في (عقاب الناصب والجاحد لأمير المؤمنين عليه والشاك فيه والمنكر له)، المحاسن: ج١ ص ٨٩ باب (عقاب من شك في أمير المؤمنين عليه) حديث ٣٤، الأمالي (الطوسي): ص ٤١٠ المجلس ١٤ حديث ٧٠.

٤ ـ انظر: الكافي: ج١ ص ٢٠٦ ـ ٢٠٧ باب (أن الأئمة عليه هم العلامات التي ذكرها الله (عز وجل) في كتابه) وفيه ٣ روايات ، الأمالي (الصدوق): ص ١٦٣ المجلس ٦ حديث ٢٣.

## (وَمَناراً في بلاده) يُهتدى بهم و بأنوار أخبارهم في جميع الأرض (١).

وَأَذْهَبَ عَنْكُمُ الله مِنَ الزَّلَلِ، وَآمَنَكُمْ مِنَ الفَتَنِ، وَطَهَّرَكُمْ مِنَ اللَّنَسِ، وَطَهَّرَكُمْ مِنَ اللَّنَسُ، وَطَهَّرَكُمْ تَطْهِيراً، فَعَظَّمْتُمْ جَلَالَهُ، وَأَكْبَرْتُمْ شَأْنَهُ، وَمَجَّدْتُمْ كَرَمَهُ، وَأَدَمْتُمْ دَكْرَهُ، ووَكَدْتُمْ ميثاقَهُ، وأَحْكَمْتُمْ عَقْدَ طاعته، ونَصَحْتُمْ لَهُ في السِّرِّ والعَلانيَّة، وَدَعَوْتُمْ إلى سَبيله بالحكْمَة والمَوْعِظَة الحَسَنَة، وبَذَلْتُمْ أَنْفُسَكُمْ في مَرْضاتِه، وصَبَرْتُمْ عَلى ما أصابَكُمْ في جَنْبه.

(عَصَمَكُمْ الله مِنَ الزَّلُلِ) أي: من الخطأ، بقربهم ويقينهم حق اليقين، وطهارتهم الأصلية؛ لأنَّ أرواحم مخلوقة من نور الله (عزِّ وجلّ)،

۱ - الكافي: ج ۱ ص ۳۷۵ - ۳۷۳ باب (فيمن دان الله (عزّ وجلّ) بغير إمام من الله (جل جلاله) وفيه ٥ روايات، وأيضاً ص ٣٧٦ - ٣٧٧ باب (مَن مات وليس له إمام من أئمة الهدى...) وفيه ٤ روايات، وأيضاً ص ٣٩٨ باب (أن مستقى العلم من بيت آل محمد عليه وفيه روايتان، وأيضاً ص ٣٩٨ باب (أنّه ليس شيء من الحق في يد الناس إلا ما خرج من عند الأئمة عليه وأن كل شيء لم يخرج من عندهم فهو باطل) وفيه ٦ روايات، بصائر الدرجات ص ٣٦ باب (في أئمة آل محمد وأيضاً مستقى العلم عندهم، وأنهم علماء لا يظلمون ولا يجهلون) وفيه ٣ روايات، وأيضاً ص ٣٣ ـ باب (في الضلال الذين ضلوا من أئمة الحق واتخذوا الدين رأياه بغير هدى من أئمة الحق) وفيه ٥ روايات.

٢ ـ منها: ورد في زيارة الأئمة المعصومين عليه : «وأشهد أنَّ أرواحكم وطينتكم من طينة واحدة، طابت وطهرت من نور الله ومن رحمته» كامل الزيارات: ص ٥٢٤.

وما جاء في الزيارة أيضاً: «السلام عليكم يا من اتخذهم الله رحمة لخلقه وأنصاراً لدينه، وقواماً بأمره، وخزاناً لعلمه، وحفاظاً لسره، وتراجمة لوحيه، ومعادن كلماته، وأورثكم

وأجسادهم من طينة أعلى علّيين ـ كما نطقت به الأخبار المتواترة (١) مع تاييدهم بروح القدس (٢)، وذلك كله يمنع من الخطأ .

(وَآمَنَكُمْ مِنَ الفِتَنِ) في الدين بصدور كبيرة أو صغيرة أو شك مما لا يخلو منه غيرهم .

(وَطَهَّرَكُمْ منَ الدَّنُس) حتى من المكروهات والمباحات، فإنَّها دنس

كتابه، وخصكم بكرائم التنزيل، وضرب لكم مثلاً من نوره، وأجرى فيكم من روحه» المزار (المشهدى): ص ٢٤٧.

وانظر: تأويل الآيات: ج1 ص٣٩٧ ح٢٧، غاية المرام: ج1 ص٤٢ ح ٨، بحار الأنوار: ج١٥ ص ١٠ ح ١١.

ا ـ منها: روى الكليني عن محمد بن يحيى وغيره، عن أحمد بن محمد وغيره، عن محمد بن خلف، عن أبي حمزة الثمالي، قال: خلف، عن أبي نهشل قال: حدثني محمد بن إسماعيل، عن أبي حمزة الثمالي، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: «إن الله (عزَّ وجلَّ) خلقنا من أعلى عليين، وخلق قلوب شيعتنا مما خلقنا منه، وخلق أبدانهم من دون ذلك، وقلوبهم تهوي إلينا؛ لأنها خُلقت ممّا خلقنا منه، ثم تلا هذه الآية: ﴿كُلَّا إِنَّ كِنْبُ ٱلْأَبْرَارِ لَهِي عِلِيِّينَ ﴿ وَمَا أَذَرَنَكَ مَا عِلْيُونَ ﴿ الله خُلقنا منه، ثم تلا هذه الآية: ﴿كُلَّا إِنَّ كِنْبُ ٱلْأَبْرَارِ لَهِي عِلِيِّينَ ﴿ وَمَا أَذَرَنَكَ مَا عِلْيُونَ ﴿ الله كُلُنَبُ مَرَّوْمٌ ﴿ وَكُلُولُ مَا مَا لَكُونَ الله الله عَلَيْ الله و الله عَلَيْ الله و الله عَلَيْ الله و اله و الله و الله

ومنها: عن أبي يحيى الواسطي، عن بعض أصحابنا قال: قال أبو عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله أجسادهم من عليه أرواحنا من فوق ذلك، وخلق أرواح شيعتنا من عليه، وخلق أجسادهم من دون ذلك، فمن أجل تلك القرابة بيننا وبينهم قلوبهم تحن إلينا». الكافي: ج١ ص ٣٨٩، بصائر الدَّرجات: ص٣٩ ح١.

٢ ـ تقدّمت الإشارة إلى هذا في الصفحة ٩٥ في شرح قوله ﴿ اللَّهِ عَا الْحَارَةُ اللَّهُ مَا بُرُوحِهُ » .

بالنظر إلى علوّ مقاماتهم، فإنّ أعمالهم كانت لله (١) وفي الله.

(وَأَذْهَبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ وَطَهَّرَكُمْ تَطْهِيراً) (٢)، الرجس: كالدنس، أو الشرك والشك (٣).

و (التنوين) [في تطهيراً] للتعظيم، ويدل على طهارتهم من كل دنس. وظاهر الأخبار المتواترة عن أهل البيت (صلوات الله عليهم) أنّ الآية نزل في النبي وفاطمة والأئمة (صلوات الله عليهم أجمعين) (٤).

١ ـ كانت العبارة: (إنه كانت أعمالهم لله) ، وما أثبتناه فهو تقويم لها وحسب.

٢ ـ اقتباس من سورة الأحزاب، الآية ٣٣.

٣- انظر: النهاية في غريب الحديث: ج ٢ ص ٢ ، مجمع البحرين: ج ٤ ص ١٤٨ .

٤ - الكافي: ج ١ ص ٢٨٦ - ٢٨٧ باب (ما نص الله عز وجل ورسوله على الأئمة على واحداً فواحداً) حديث ١ ، وأيضاً ص ٢٩٣ - ٢٩٤ حديث ٣ ، وأيضاً ص ٢٧٨ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية) حديث ٥٥ ، الأمالي (الصدوق) ، ص ٢٠٨ المجلس ٢٩ حديث ١٤ ، وأيضاً ص ٢٠٨ المجلس ٢٩ حديث ٤ ، وأيضاً ص ٢١٥ - ٢١٦ المجلس ٢٩ حديث ١ ، وأيضاً ص ٢٤٨ - ٢٤٨ المجلس ٢٩ حديث ٢٤ ، وأيضاً ص ٢٤٨ - ٢٤٨ المجلس المجلس ٩ حديث ٢٠ ، وأيضاً ص ٢٥١ - ٢٦١ المجلس ١٥١ حديث ٢٣ ، وأيضاً ص ٢٦٣ - ٢٦١ المجلس ١٥٠ حديث ٢٠ ، وأيضاً ص ٢٦٠ - ٢٤٨ المجلس ١٠ حديث ٢٠ ، وأيضاً ص ٢٦٠ المجلس ١٠ حديث ٢٣ ، عيون أخبار الرضا: ج١ ص ١٠٠ حديث ٢٠ ، وأيضاً ح ٢٠ السبب الذي من أجله قبل علي بن موسى الرضا علي ولاية العهد من المأمون...) حديث ٢٣ ، وأيضاً ج ٢ ص ٢٠٦ - ٢٠٨ باب (٢٣ - ذكر مجلس الرضا علي مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة) حديث ١ ، كفاية الأثر ص ٢٦ باب (ما جاء عن جابر بن عبد الله الأنصاري) ، وأيضاً ص ٢٥٦ باب (ما روي عن أمير المؤمنين طوات الله عليه) عن النبي النبي النصوص على الأئمة الاثنى عشر عليه)... وغيرها .

## وعن العامّة في صحاحهم أنها نزلت في الخمسة (١).

١ ـ صحيح مسلم: ج٧ ص ١٣٠ باب (فضائل أهل بيت النبي شيئ) ، المسند (ابن حنبل) : ج٣ ص ٢٥٢ ، سنن البيهقي: ج٢ ص ١٤٩ ـ ١٥٢ باب (بيان أهل بيته الذين هم آله) ، سنن الترمذي: ج٥ ص ٣٢٨ ، السنن الكبرى (النسائي) : ج٥ ص ١١٣ ... وغيرهم كثير .

قال ابن حجر بعد ذكر الروايات في ذلك: هم من ذكروا في خبر مسلم: (رسول الله وعلي وفاطمة والحسنين). الصواعق المحرقة: ص ٢٢٩ من الخاتمة، باب (وصية النبي والمحرقة).

وقال أيضاً: أكثر المفسرين على أنها نزلت في (علي وفاطمة والحسن والحسين) ؛ لتذكير الضمير (عنكم) وما بعده . الصواعق المحرقة: ص ١٤٣ الباب ١١ ، الفصل (الأول ـ الآيات الواردة فيهم ـ الآية الأولى) .

وذكره القندوزي الحنفي في ينابيع المودة: ج٢ ص ٤٢٩ في الآيات الواردة في فضائل أهل البيت عليه ، الآية الأولى .

وقال الشوكاني: ورد بالدليل الصحيح أنها نزلت في (علي وفاطمة والحسنين). إرشاد الفحول: ج١ ص ١٤٢ في نهاية البحث الثامن من المقصد الثالث.

وفصّل الكلام في ذلك في تفسيره فتح القدير: ج٤ ص ٢٧٨ وما بعدها في آية التطهير.

وقال أبو بكر الحضرمي الشافعي: والذي قال به الجماهير من العلماء، وقطع به أكابر الأئمة، وقامت به البراهين وتظافرت به الأدلة أن أهل البيت المرادين في الآية هم: سيدنا علي وفاطمة وابناهما (رضوان الله عليهم). . . وما كان تخصيصهم بذلك منه والله عليه أن قال وقد أجمعت الأمة على ذلك، فلا حاجة لإطالة الهي ووحي سماوي... - إلى أن قال - وقد أجمعت الأمة على ذلك، فلا حاجة لإطالة الاستدلال له . رشفة الصادي: ص ١٣ - ١٤ وص ١٦ ب (١ - ذكر تفضيلهم بما أنزل الله في حقهم من الآيات) .

ولو سلّم، لدل على عصمتهم (۱) \_ وهم ذكروا عصمة البقيّة (۲) \_ . وهم واما [أنّ] الآية في جميعهم (۳) \_ مع أنّ القول بعصمة الخمسة دون غيرهم

وإما [ان] الديه في جميعهم - مع ان القول بعضمه الحمسه دول عيرهم - خرق للإجماع المركب (٤).

والعجب من البيضاوي وغيره أنهم رووا في صحيحهم وذكروا في تفاسيرهم أنّها نزلت في الخمسة، مع التعبير بالخطاب المذكّر، أو خلو

المراد بما فيها هم: (رسول الله والله والمنه والحسن والحسين) دون ما سواهم . مشكل الآثار: ج١ ص ٢٣٠ باب (١٠٦ ـ ما روي عن النبي والله والآية) في ذيل الحديث ٧٨٢.

- وقال السمهودي: قال أبو بكر النقاش في تفسيره: أجمع أكثر أهل التفسير أنها نزلت في (علي وفاطمة والحسن والحسين). جواهر العقدين: ١٩٨ في (القسم الثاني، الفصل الأول ـ في ذكر تفضيلهم بما أنزل الله عزّ وجلّ من تطهيرهم، وإذهاب الرجس عنهم...).
- أقول: وهذا هو الصواب؛ لأسباب كثيرة منها: أنّ تلك الأخبار المستفيضة والمتواترة ـ والتي أكثرها صحيح على مباني القوم، والمروية في كتبهم حول الآية ـ تقضي على خوار النواصب وما نسجوه تبعاً لبني أمية (لعنهم الله) في حَرْفها عن معناها بتفسيرهم الأعوج، وأنّها تارة في نساء النبي، وتارة في أتباع ملّته، وما إلى ذلك.
- ١ ـ لو سلّمنا اختصاص أو نزول الآية في حق الخمسة أصحاب الكساء عليه لكانت دلالة
   على عصمتهم أيضاً؛ وذلك لقول العامّة بدلالتها على العصمة .
  - ٢ ـ يعني الخمسة أصحاب الكساء عليه وذكروا ونصّوا على عصمة الأئمة الباقين عليه .
    - ٣ ـ في حق الأئمة (الاثني عشر) عليه جميعاً، وليس الخمسة فقط.
- ٤ ـ وهو إجماع العامة ـ بصرف النظر عن الشيعة وتسليمهم بذلك ـ بأن الأئمة والخلفاء بعد رسول الله والمنطقة «اثنا عشر» ، كما في صحيح البخاري: ج ٨ ص ١٢٧ باب (الاستخلاف) وغيره ، وسيأتي في ص ١٨٣ ، وانظر أول هامش ص ١٢٠ .

الأزواج فيه (١)، مع أنهم رووا أن أم سلمة أو عائشة (٢) أرادت الدخول في الكرواج فيه (٣)، وغفلوا عن الكساء ومنعها رسول الله والميانية وقال: «إنك إلى خير» (٣)، وغفلوا عن

٢ ـ المسند (ابن حنبل): ج٦ ص ٢٩٦ في (حديث بعض أزواج النبي اللياني) ، تفسير القرآن العظيم: ج٣ ص ٣٩٣ قال ابن كثير: (أخرجه الحافظ البزار والترمذي) ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ٢٦ ح ١٨٤ ، مسند أبي يعلى: ج٨ ص ٢٧٠ ح ٤٨٥٧ ، ذخائر العقبى: ص ٢٢ باب (بيان أن فاطمة وعلياً والحسن والحسين عليه هم المراد بالآية) .

٣ ـ عن أم سلمة ﴿ عَلَى: يا رسول الله، ألست من أهل البيت؟ قال: ﴿إنك إلى خير، أنت من أزواج النبي ﴾ ـ جامع البيان: ج٢٢ ص ١١، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٢٤ ح ٧٥٧.

وفى رواية: «أنت على خير، أنت من أزواج النبي» ـ ذخائر العقبى: ص ٢١، شواهد التنزيل: ج٢ ص ٨٥ ح ٢٠٠، وفيه أيضاً ص ٨٨ ح ٧١٣.

وفي رواية: قلت: يا رسول الله، ألست من أهل البيت؟ قال: «أنــت مــن أزواج رســول الله» ــ شواهد التنزيل: ج٢ ص ٨٣ ـ ٨٣ ح ٧٠٣.

في رواية قالت ﴿ فَلُو كَانَ قال: نعم، كان أحب إليَّ مما تطلع عليه الشمس وتغرب) ــ شواهد التنزيل: ج٢ ص ١٣٢ ـ ١٣٣ ح ٧٦٤ و ٧٦٤.

ورُوي عنها أيضاً قالت: فرفعتُ الكساء لأدخل معهم فجذبه من يدي وقال: «إنَّك على خير». المسند (ابن حنبل): ج٦ ص ٣٢٣ (حديث بعض أزواج النبي اللهي المعجم الكبير: ج٣٢ ص ٣٣٣ (ما روى علي بن زيد عن شهر بن حوشب) ، وأيضاً ص ٣٩٣ (ما روى أبو عطية عن أم سلمة) ، شواهد التنزيل: ج٢ ص ١١٥ ح ٧٤٧ ، وأيضاً ص ١١٧ ح ٧٥٧ الدر المنثور: ج٥ ص ١٩٨ (آية التطهير) ، ذخائر العقبى: ص ٢٢ باب (بيان أن فاطمة وعلياً والحسن والحسين عليه هم المراد بآية التطهير)... وغير هم .

وفي رواية: فقال لي ﷺ: «قومي فتنحي عن أهل بيتي». قالت: فقمتُ فتنحّيتُ.

تكذيب الله ورسوله والمسلم المنافعة الأزواج لوكانت معصومة بهذه الآية لما وقع من عائشة ما وقع من خروجها على أمير المؤمنين، عاشكي ، وقتل ستتة عشر ألف رجل من أولادها(٢)، ولكن الله أعماهم عن الحق، أو يعلمون

١ ـ روى أبو حامد الغزالي: أنه جرى بينه وبين عائشة كلام حتى دخل أبو بكر حكماً بينهما واستشهدته، فقال لها رسول الله وبينهما واستشهدته، فقال لها رسول الله وبينهما وقال: يا عدية نفسها، أو يقول غير ولا تقل إلا حقاً!! فلطمها أبو بكر حتى دمى فوها، وقال: يا عدية نفسها، أو يقول غير الحق!! فاستجارت برسول الله وقعدت خلف ظهره، فقال له النبي والمناه الله وقعدت خلف طهره، فقال له النبي والمناه هذا.

قال الغزالي: وقالت مرّةً له ﷺ في كلام غضبت عنده: أنت الذي تزعم أنك نبي الله!! . إحياء علوم الدين: ج٢ ص ١٣٥ ـ ١٣٦ باب ٣ من (كتاب النكاح ـ آداب المعاشرة) .

وروى الهيثمي وأبو يعلى عنها قالت: كان متاعي فيه خف، وكان على جمل ناج، وكان متاع (صفية) فيه ثقل، وكان على جمل ثقال بطيء يتبطّأ بالركب، فقال رسول الله وكان على جمل (صفية) ، وحوّلوا متاع (صفية) على جمل عائشة حتى يمضي الركب، قالت عائشة: فلما رأيت ذلك قلت: يا لعباد الله، غلبتنا هذه اليهودية!! على رسول الله، قالت: فقال رسول الله وكان فيه خف وكان متاع (صفية) فيه ثقل، فأبطأ بالركب فحولنا متاعها على بعيرك وحولنا متاعك على بعيرها، قالت: فقلت: ألست تزعم أنك رسول الله!! قالت: فتبسم!! قال: أو في شك أنت يا أم عبد الله؟! قالت: قلت: ألست تزعم أنك رسول الله!! أفلا عدلت!! وسمعني أبو بكر وكان فيه غرب، أي: حداًة، فأقبل علي ولطم وجهي... إلخ. انظر: مجمع الزوائد: ج٤ ص ٣٢٢ في باب (غيرة النساء) ، مسند أبي يعلى: ج٨ ص ١٢٩ برقم ٤٦٧٠ .

٢ ـ الجمل (المفيد كلا) : ص ٢٣١ ، الإرشاد: ج ١ ص ١٣١ .

وقيل: قتل من جند الجمل ستة عشر ألفاً وستمائة وتسعون، وكانوا ثلاثين ألفاً.

وقتل من أصحاب على ألف وسبعون . وقيل: ألف وتسعمائة، وكانوا عشرين ألفاً . كشف اليقين (العلامة الحلى الله على الل

وقيل: بلغوا عشرة آلاف قتيل . البداية والنهاية: ج٧ ص ٢٧٣ .

وقيل: ثلاثة عشر ألف قتيل . مروج الذهب: ج ٢ ص ٣٨٤ و ٤١٠ .

وروى بعضهم أنهم بلغوا نيَّفاً وثلاثين ألف قتيل. تاريخ اليعقوبي: ج٢ ص ١٨٣.

وقيل: قُتل من جيش عائشة عشرون ألفاً، ومن أصحاب علي علطي الله في العقد الفريد: ج ٢ ص ٢٨٠ .

وقيل: إنهم زادوا على ستة آلاف قتيل. وقيل: بلغوا ألفاً وثلاثمائة وخمسون رجلاً. وقيل: عشرة آلاف رجل، نصفهم من أصحاب علي ونصفهم من أصحاب عائشة، من الأزد ألفان، ومن سائر اليمن خمسمائة ، ومن مضر ألفان، وخمسمائة من قيس، وخمسمائة من تميم، وألف من بني ضبة، وخمسمائة من بكر بن وائل. وقيل: قتل من أهل البصرة في المعركة الأولى خمسة آلاف، وقتل من أهل البصرة في المعركة الثانية خمسة آلاف، فذلك عشرة آلاف قتيل من أهل البصرة، ومن أهل الكوفة خمسة آلاف، وقتل من بني عدي يومئذ سبعون شيخاً كلهم قد قرأ القرآن سوى الشباب ومن لم يقرأ القرآن. تاريخ الطبري: ج٥ ص ٢١٨ ـ ٢٢٥.

قال قتادة: قتل يوم الجمل عشرون ألفاً. وقال الكلبي: قتل من أصحاب علي ألف راجل وسبعون فارساً. وقال أبو مخنف والكلبي: قتل من أصحاب الجمل من الأزد خاصة أربعة آلاف رجل، ومن بني عدي، ومواليهم تسعون رجلاً، ومن بني بكر بن وائل ثمانمائة رجل، ومن بني حنظلة تسعمائة رجل، ومن بني ناجية أربعمائة رجل، والباقي من أخلاط الناس إلى تمام تسعة آلاف إلا تسعين رجلاً. مناقب آل أبي طالب: ج٢ ص ٣٤٦-٣٤٧. وذكر ابن الصبّاغ: أن عدة من قُتل من أهل الجمل ستة عشر ألفاً وسبعمائة وتسعون رجلاً، وكانت جملتهم ثلاثين ألفاً، فأتى القتل على أكثر من نصفهم، وأن عدة من قتل من

وينكرون؛ لمحبّة دين الآباء التي رسخت في قلوبهم، أعاذنا الله وسائر المسلمين عنها وعن أمثالها.

(فَعَظَّمْتُمْ جَلالَهُ) بالعقد والقول والعمل، ولم يقع منهم ما يدل على عدمه من ارتكاب مباح.

(وَأَكْبَرْتُمْ شَأْنَهُ) كالسابق أو أفعاله .

(وَمَجَّدْتُمْ كُرَمَهُ) أي: عظمتم ذاته الكريمة المشتملة على الصفات الحميدة، أو كرامته إليكم، أو الأعم (١).

أصحاب على عَلَيْهِ أَلْفاً وسبعون رجلاً، وكانت عدّتهم عشرين أَلْفاً، وقيل غير ذلك، والله أعلم . الفصول المهمة: ج١ ص ٤٣٨ .

وقال أبو المنذر ابن السائب: أما علي شه فكان في عشرين ألفاً، قُتل من أصحابه ألف رجل وسبعون رجلاً، وأما عائشة فكانت في ثلاثين ألفاً ويزيدون، فقتل من الأزد خاصة أربعة آلاف رجل، ومن بني ناجية أربعمائة رجل، ومن بني عدي ومواليهم تسعون رجلاً، ومن بني بكر بن وائل ثمانمائة رجل، ومن بني حنظلة سبعمائة رجل، ومن سائر أخلاط الناس تسعة آلاف رجل. الفتوح (ابن أعثم): ج٢ ص ٣٤٢.

وكان ذلك يوم السبت غرة رجب سنة ٣٦ هـ. تاريخ الطبري: ج٥ ص ٢٢٥.

وقيل: في الخامس من جمادي الأولى ـ الأنوار البهية: ١٠٧.

وقيل: في العاشر منه \_ مسارٌ الشيعة: ص ٣٦ ، العدد القوية: ص ٥٣ .

وقيل في الرابع عشر منه ـ مصباح المتهجد: ص ٥٥١ ، مصباح الكفعمي: ص ٦٧٧ .

وقيل: في الخامس من جمادي الثانية ـ العدد القوية: ص ٥٤.

١ ـ من ذلك ما رواه العامة في صحاحهم عن رسول الله وسي الله والكرم قلب المؤمن» ، لأنه معدن تقوى الله وتقوى النفس وتقوى الناس .

(وَأَدْمَنْتُمْ (١) ذَكْرَهُ) أي: أدمتم (٢).

والذكر: ما يُذكر الله به من العبادات وترك المنهيّات.

أو الذكر اللسَّاني، فإنّه ورد في أخبار كثيرة أنهم (صلوات الله عليهم) كانوا مُداومين على الذكر اللّساني حتى في الأكل وغيره "، وظاهرها أنها كانت من معجزاتهم، كما ورد أنهم يختمون القرآن عند الركوب (٤).

١ - في نسخة من (من لا يحضره الفقيه) : «أَدَمْتُم» ، ومثلها في البحار: ج ٩٩ ص ١٢٩ ،
 ومستدرك الوسائل: ج١٠ ص ٤١٩ .

٢ ـ أَدْمَنَ، وَدَمَنَ : بمعنى داوم واستمر على الشيء . وفي مقاييس اللغة: ج٢ ص ٢٩٤ : دَمَنَ : أَدْمَنَ فلان كذا أصل واحد يدل على ثبات ولزوم . وفي المصباح المنير: ص ٢٠٠ : أَدْمَنَ فلان كذا إدْمَاناً: واظبه ولازمه . وفي مجمع البحرين: ج٢ ص ٥٦ : فلان يدمن كذا: أي يديمه .

٣- روى الكليني هي بإسناده عن أبي عبد الله عليه قال: «ما من شيء إلا وله حد ينتهي إليه إلا الذكر فليس له حد ينتهي إليه... قال: وكان أبي عليه كثير الذكر، لقد كنت أمشي معه وإنه ليذكر الله، وآكل معه الطعام وإنه ليذكر الله، ولقد كان يحدث القوم وما يشغله ذلك عن ذكر الله، وكنت أرى لسانه لا زقاً بحنكه يقول: (لا إله إلا الله). وكان يجمعنا فيأمرنا بالذكر حتى تطلع الشمس...». الكافي: ج ٢ ص ٤٩٨ ـ ٤٩٩ باب (ذكر الله (عز وجل) كثيراً) حديث ١.

٤ ـ ذكر الميرزا محمد تقي المامقاني فَاتَشَى في صحيفة الأبرار: ج٢ ص ٥٧ الحديث المشهور الذي روته العامة والخاصة: أن أمير المؤمنين عليه كان إذا وضع رجله في الركاب افتتح القرآن، وإذا وضع رجله الأخرى فيه ختمه .

وفي بعض الروايات أنه يختمه إذا استوى جالساً. وقد رواه غير واحد، منهم: المولى المقدس الأردبيلي في (الحديقة) ، والحسين الكاشفي في (روضة الشهداء) ، وصاحب (المناقب المرتضوية) ، كلهم عن (شواهد النبوة) لعبد الرحمن الجامى .

١١٨ ...... شرح الزيارة الجامعة الكبيرة

(وَذَكَرْتُمْ)(١)، أو (وَكَدْتُمْ)(٢).

(ميثاقَهُ) الّذي أخذ الله تعالى من بني آدم من ظهورهم كما نطقت به الآية (<sup>(۳)</sup> والروايات (٤).

والتذكير بالنظر إلى خواص أصحابهم الذين خلعوا جلباب الشهوات عن أنفسهم بالرياضات ظاهراً، وبالنظر إلى غيرهم، فقولهم - مع تأيّدهم بالمعجزات - مفيدٌ لليقين، فكأنهم ذكّروا.

(وَأَحْكَمْتُمْ عَقْدَ طاعَته) بالمواعظ الشافية .

١ ـ كذا في الأصل ونسخة من الفقيه كما في هامش المطبوع .

٢ ـ كذا في المطبوع من الفقيه والعيون والتهذيب والمزار الكبير، وهي المتداولة .

٣ وهو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّيِّنَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسَتُ مِرْ مَكِمْ قَالُوا بَلَىٰ شَهِدْنَا ﴾ سورة الأعراف، الآية ١٧٢ .

٤ ـ روى البرقي رَكِّ عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن رفاعة بن النخاس بن موسى، عن أبي عبد الله علي في قول الله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ عَادَمَ ... الآية ﴾ قال: «نعم، لله الحجة على جميع خلقه، أخذهم يوم أخذ الميثاق. هكذا قبض يده». المحاسن: ج ١ ص ٢٤٢ باب (جوامع من التوحيد) حديث ٢٤.

وانظر: الكافي: ج ١ ص ٤٠١ باب (فيما جاء ان حديثهم صعب مستصعب) حديث ٣، وأيضاً ج٢ ص ٨ (باب آخر من (باب طينة المؤمن والكافر) وفيه زيادة وقوع التكليف) حديث ١، بصائر الدرجات: ص ٤٠ باب (في أئمة آل محمد عليه حديثهم صعب مستصعب) حديث ٢٠، وفيه أيضاً ص ٨٩ ـ ٩٠ باب (ما خص الله به الأئمة من آل محمد عليه من ولاية أولي العزم لهم في الميثاق وغيره) حديث ٢، و ص ٩١ حديث ٨، وفيه أيضاً ص ٩١ باب (١٤ ـ في رسول الله انه عرف ما رأى في الأظلة والذر وغيره) حديث ٢.

أو مع أخذ البيعة عنهم.

أو بالتبليغ مع المعجزات والنصوص.

أو بإقامة الحدود بالنظر إلى بعضهم (صلوات الله عليهم).

(وَنَصَحْتُمْ لَهُ) أي: [نصحتم] لله تعالى عبادَهُ [فِي السِّرِّ وَالعَلانِيَّةِ]. (وَدَعَوْتُمْ) إيّاهم.

(إلى سَبيله بالحكْمَة وَالمَوْعظَة الحَسَنَة) أي: بالقرآن والسّنة .

أو مقرونة بالحكمة في القول والفعل، حتى بالجهاد والحدود بالنّظر إلى بعض. والموعظة بالنّظر إلى [بعض] آخر. أو الجميع. أو مندرجاً.

(وَبَذَلْتُمْ أَنْفُسَكُمْ في مَرْضاته) بالمداومة على العبادات.

أو بإظهار الشريعة ـ وإن أصابهم ما أصابهم من الشهادة سرّاً أو جهراً ـ فإنّه روي في الأخبار المتكثرة أنّهم قالوا: «ما منّا إلاّ وهو شهيد» (١).

ا - جاء في زيارة مروية عنهم على الله الموالي فلو عاينكم المصطفى وسهام الأمة معرقة في أكبادكم، ورماحهم مشرعة في نحوركم، وسيوفها مولعة في دمائكم، يشفى أبناء العواهر غليل الفسق من ورعكم، وغيظ الكفر من إيمانكم، وأنتم بين صريع في المحراب قد فلق السيف هامته، وشهيد فوق الجنازة قد شُكّت أكفانه بالسهام، وقتيل بالعراء قد رفع فوق القناة رأسه، ومكبل في السجن قد رضت بالحديد أعضاؤه، ومسموم قد قطعت بجرع السم أمعاؤه، وشملكم عباديد [فرقاً] تُفنيهم العبيد وأبناء العبيد، فهل المحن يا سادتي إلا التي لزمتكم، والمصائب إلا التي عمتكم، والفجايع إلا التي خصتكم، والقوارع إلا التي طرقتكم، صلوات الله عليكم وعلى أرواحكم وأجسادكم، و رحمة الله وبركاته». انظر: مصباح الزائر: ص ٢٣٧ ، المزار الكبير: ص ٢٩٨ ، بحار الأنوار: ج٩٩ ص ١٦٦ باب (٨ ـ الزيارات الجامعة ـ الزيارة الخامسة).

ونُقل أيضاً: [أنّه شهيد] منْ سَقْي جبابرة وطواغيت أزمنتهم السُّمومَ (١).

وروى الخزاز القمي رَجُلِكُمْ عن جنادة بن أبي أميد قال: دخلت على الحسن بن على عِلْمُكُمْ في مرضه الذي توفي فيه ... قال: «والله إنه لعهد عهده إلينا رسول الله المُشْتَدُ أنَّ هذا الأمر يملكه اثنا عشر إماما من ولد على عليه وفاطمة عليه ، ما منا إلا مسموم أو مقتول» . كفاية الأثر: ص ٢٢٦ ـ ٢٢٧ باب (ما جاء عن الحسن علسَّلَةِ ... ونصه على أخيه الحسين). وروى الحسين بن محمد بن سعيد الخزاز، عن عبد العزيز بن يحيى الجلودي، عن عتبة بن الضّحاك، عن هشام بن محمد عن أبيه قال: خطب الحسن بن على عليَّك بعد قتل أبيه فقال في خطبته: «لقد حدثني حبيبي جدى رسول الله الله الله الله عليه الله عشر إماماً من أهل بيته وصفوته، ما منّا إلاَّ مقتولٌ أو مسمومٌ». بحار الأنوار: ج٧٧ ص٢١٦ ح١٨. وروى محمد بن الحسن الصفار ﷺ عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علَّلَيْهِ قال: «سُم رسول الله ير يوم خيبر فتكلم اللحم فقال: (يا رسول الله، إنَّى مسموم) . قال: فقال النبي ﷺ عند موته : «اليوم قَطَّعَت مطاياي الأكلة التي أكلت بخيبر، وما من نبي ولا وصى إلا شهيدً"). بصائر الدرجات: ص ٥٢٣ باب (في الأئمة انه كلمهم غير الحيوانات) حديث ٥. وروى الصدوق الله عن أبي الصلت رَجِيْكُ قال: سمعت الرضا عَلَيْكِ يقول: «والله ما منا إلا مقتول شهيد» . الأمالي ص ١٢٠ المجلس ١٥ حديث ٨، من لا يحضره الفقيه: ج٢ ص ٥٨٥ باب (ثواب زيارة النبي والأئمة (صلوات الله عليهم)) حديث ٣١٩٢، عيون أخبار الرضا:

وذكر الشيخ الطبرسي أنّه روي عن الصادق عَلَيْهِ قوله : «والله ما منا إلا مقتول شهيد» . إعلام الورى بأعلام الهدى: ج٢ ص ١٣٢ باب ١٠ (ذكر الإمام العسكري) ختام الفصل الأول .

ج ١ ص ٢٨٧ باب (٦٦ ـ في ذكر ثواب زيارة الإمام الرضاع الله عليه) حديث ٩.

ا ـ ذكر الشيخ الصدوق في : أن أمير المؤمنين والإمام الحسن عليه قُتلا بضرب السيف، وأن النبي النبي النبي مشر في غزوة خيبر، وأن باقي الأئمة عليه إلى الإمام العسكري ماتوا بالسم، قال في : واعتقادنا في ذلك أنّه جرى عليهم على الحقيقة، وأنّه ما شُبّه للناس أمرهم كما يزعمه من يتجاوز الحد فيهم، بل شاهدوا قتلهم على الحقيقة والصحة، لا على الحسبان

## (وَصَبَرْتُمْ عَلَى مَا أَصَابَكُمْ فِي جَنْبِهِ) أي: في أمره و رضاه و قربه .

وَجاهَدْتُمْ فِي الله حَقَّ جِهادِه، حَتَّى أَعْلَنْتُمْ وَاَقَيْتُمْ فَرِائِضَهُ، وَاَقَيْتُمْ عَنِ المُنْكَرِ، وَجاهَدْتُمْ فِي الله حَقَّ جِهادِه، حَتَّى أَعْلَنْتُمْ دَعْوَتَهُ، وَبَيَّنْتُمْ فَرائضَهُ، وَأَقَمْتُمْ حُدُودَهُ، وَنَشَرْتُمْ فِي ذلكَ مِنْهُ إِلَى الرُّضا، وَسَلَنْتُمْ سُنَّتُهُ، وَصِرْتُمْ فِي ذلكَ مِنْهُ إِلَى الرُّضا، وَسَلَمْتُمْ لَهُ القَضاء، وصَدَّقْتُمْ مَنْ رُسُله مَنْ مَضى.

(وَأَقَمْتُمْ الصَّلاة) حق إقامتها، بل لم يُقمها غيرهم كما هُوَ حَقُها من الإخلاص وحضور القلب ـ كما هو متواتر عنهم (١) ـ وكذلك البواقي (٢).

والتخيّل، ولا على الشك والشبهة . فمن زعم أنّهم شُبّهوا، أو واحد منهم، فليس من ديننا على شيء، ونحن منه بُرآء . وقد أخبر النبي على شيء والأئمة على أنّهم مقتولون، فمن قال: إنّهم لم يُقتلوا فقد كذّبهم، ومن كذّبهم كذّب الله وكفر به وخرج من الإسلام . الاعتقادات في دين الإمامية: ص٩٧ ـ ٩٩ باب (٣٧ ـ الاعتقاد في نفي الغلو والتفويض) .

ا ـ منها ـ مثلاً ـ ما رواه الشيخ الكليني وها على بن إبراهيم، عن أبيه، عن حماد بن عيسى قال: قال لي أبو عبد الله عليه يوما: «يا حماد، تحسن أن تصلي؟» قال: فقلت: يا سيدي، أنا أحفظ كتاب حريز في الصلاة . فقال: «لا عليك يا حماد، قم فصل» . قال: فقمت بين يديه متوجها إلى القبلة فاستفتحت الصلاة فركعت وسجدت، فقال: «يا حماد، لا تحسن أن تصلي! ما أقبح بالرجل منكم يأتي عليه ستون سنة أو سبعون سنة فلا يُقيم صلاة واحدة بحدودها تامة» . قال حماد: فأصابني في نفسي الذل... » . الكافي: ج٣ ص ٣١١ باب (افتتاح الصلاة، والحدود في التكبير، وما يقال عند ذلك) حديث ٨ .

٢ ـ وهي قوله عليه الله عليه الزّكاة وأَمَرْتُمْ بالمَعْرُوف ونَهَيْتُمْ عَنِ المُنْكَرِ وَجاهَدْتُمْ فِي الله حَقّ جهاده، حَتّى أَعْلَنْتُمْ دَعْوَتَهُ وَبَيَّنتُمْ فَرائضَهُ» .

وتخصيصُها بالذكر من العبادات للاهتمام.

(وَأَقَمْتُمْ حُدُودَهُ) وإن كان من بعضهم .

أو يعم بما يشمل البعض حال التقيّة .

أو التعليم لأحكام الله تعالى (١).

(وَنَشَرْتُمْ شَرَائِعَ أَحْكَامِه) (٢) وإن كان [الانتشار] من الصادقَيْن عِلَيْهَا أكثر، فإنّه كان لأبي عبد الله علشَكِه أربعة آلاف مُصنّف ومن غير المصنّفين ما لا يحصى، و [هذا] كتاب الرجال لـ(ابن عُقدة) في بيان أحوالهم وكتبهم . و [أمّا] الإضافة: فمن قبيل (خاتم فضّة) (٤).

ا ـ قد تكون هذه الحدود التي ذكرها الإمام عليه حدود معرفية وتربوية واجتماعية وسياسية ودينية... في أنفسهم وزمانهم ومكانهم ومجتمعهم، أو إخبارهم عن الأحكام الظاهرية في دائرة التشريع وإقامة الأحكام الأربعة (الوجوب والحرمة والاستحباب والكراهة) بمعنى إبانتها للناس.

٢ ـ ترتيب العبارة عند السيد عبد الله شبر (قدس الله نفسه) أوضح وأبين، قال رَاهِ : (وَنَشَرْتُمْ شَرَائِعَ أَحْكامه) الإضافة إما بيانية من قبيل (خاتم فضه) ، أو [أن] المراد بالشرائع: أدلة الأحكام من الكتاب الذي فيه تبيان كل شيء . و[أما] انتشار الأحكام قد صدر منهم، وإن كان من الصادقين بالله أكثر ... . انظر: الأنوار اللامعة: ص ١٣٢ .

٣- الإرشاد: ج٢ ص ١٧٩ ، تاج المواليد (الطبرسي) : ص ٤٣ ، إعلام الورى: ج٢ ص ٥٣٥ ،
 مناقب آل أبي طالب: ج٤ ص ٢٤٧ ، كشف الغمة (الإربلي) : ج ٢ ص ٣٨.

<sup>2</sup> ـ الإضافة في (شرائع أحكامه) على حقيقتها النحوية هي إضافة تعريف وليست إضافة بيانية، ولكن استعملها الشارح رها بيانية بدليل قوله (من قبيل) فيكون معناها (نشرتم شرائع هي شرائع أحكامه) كما نقول: (خاتم فضة) ، وعلى هذا فلا فرق بين

أو [أنّ المراد بالشرائع:] أدلّة الأحكام من الكتاب وغيره (١).

(وَسَنَنْتُمْ) أي: بيّنتم.

(سُنَّتَهُ) ـ مفرداً أو جمعاً، وإضافة (٢) ـ السنّة: بمعنى الطريقة (٣) إلى الله؛ لكونها منه تعالى . أو [أن] سنّة الرسول والنَّلِيَّةُ [هي] سُنتُه تعالى .

(وَصِرْتُمْ في ذلكَ) [في جميع] المذكورات (٤) (منْهُ) تعالى .

(إلى الرُّضا) أي: صار ووقع ذلك منكم بحيث رضى الله عنكم .

أو كنتم راضين عن الله تعالى (٥) وإن لم يكن إظهارها كما تحبّون، ويؤيده قوله:

الشريعة والمُشرّع، فإن الشريعة هي مادة من مواد المشرع، وسنة من سننه، وحدود من حدوده، وفرد من أفراد بياناته ومقرراته تعالى، وهذا البيان والتوضيح منه رهي العبودية والتوحيد.

- ١ إظهار شرائع أحكامه تعالى بمعنى إبانة أدلتها وأخذ التشريعات من الكتاب أو من غيره
   (كالوحي أو الإلهام أو التحديث أو النقر في الأذن... وغيره) كما في بصائر الدرجات:
   ص ٣٣٦ ـ ٣٣٨ باب (ما يفعل بالإمام من النكت والقذف والنقر في قلوبهم وآذانهم)
   الأحاديث ١ ـ ١٣٠.
  - ٢ ـ المفرد: سنة، والجمع: سنن، والإضافة: سنته و سننه.
- ٣ ـ الصحاح: ج ٥ ص ١٢ ص ٢١٣٨ ، هذا في اللغة، وفي الصناعة: هي طريقة النبي اللغة، وفي الصحاح: ج ٥ ص ١٢ على اللغة، وفي الصحاح: ج ٥ ص ٤٣٦ .
- عـ من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد في سبيل الله
   وبيان الدعوة وإقامة الحدود ونشر الأحكام وبيان السنة .
  - ٥ ـ قال تعالى: ﴿ رَضِي اللَّهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ ـ المائدة: ١٩، التوبة: ١٠٠ ، المجادلة: ٢٢ ، البينة: ٨.

(وَسَلَّمْتُمْ لَهُ القَضاء) في منعكم الطواغيت من إظهار شعائر الله كما ينبغي، أو في جميع الأمور.

و (الرضا) متعلّق بالمظلوميّة لا بالظلم .

أو بما قدره الله تعالى من أنْ لا يكون التكليف بالإلجاء (١)، بل يكون بالاختيار؛ ﴿لِيَجْزِى ٱلَّذِينَ أَسَتُوا بِمَا عَمِلُوا وَجَرِى ٱلَّذِينَ ٱحۡسَنُوا بِالْحَسَنَى ﴾(٢).

(وَصَدَّقْتُمْ مِنْ رُسُلِهِ مَنْ مَضى) أي: جميعهم مفصّلاً بإخبار الله إيّاكم أعدادَهم وأحوالهم، وإن وجب علينا التصديق مُجْملاً.

(أَنَّ فَالرَّاغِبُ عَنْكُمْ مارِقٌ، وَاللَّازِمُ لَكُمْ لاحِقٌ، وَالمُقَصِّرُ فِي حَقِّكُمْ زاهِقٌ، وَالمُقَصِّرُ فِي حَقِّكُمْ زاهِقٌ، وَالحَقُّ مَعكُمْ، وَفِيكُمْ، وَإِلَيْكُمْ، وَإَلَيْكُمْ، وَأَنْتُمْ أَهْلُهُ وَمَعْدُنُهُ، وَمِيراثُ النَّبُوَّة عَنْدَكُمْ، وَإِيابُ الخَلْقِ إِلَيْكُمْ، وَحسابُهُمْ عَلَيْكُمْ، وَفَصْلُ الخطابِ عِنْدَكُمْ، وَآياتُ الله لَذيْكُمْ، وَعَزائِمُهُ فِيكُمْ، وَنُورُهُ وَبُرْهانُهُ عِنْدَكُمْ، وَأَمْرُهُ إِلَيْكُمْ .

(فَالرَّاغبُ عَنْكُمْ) مع ظهور ذلك عنكم (٣).

(مارق) عن الدين، وإن لم يكن معتقداً لمذهب الخوارج؛ لأن من لم يقل بإمامتهم فهو كافر ـ كما وردت به الأخبار المتواترة عن العامة

١ - بمعنى الاضطرار والإكراه، وهي مأخوذة من التلجئة - انظر: لسان العرب: ج١ ص ١٥٢
 حرف (الهمزة) فصل (اللام).

٢ ـ سورة النجم، الآية ٣١.

٣ ـ أي: مع ما بيّنتم ونُقل عنكم مما ظهر منكم من الإخبار عن الرسالات والرسل الماضين .

الشيخ محمد تقي المجلسي المجلس المجلس المجلسي المجلسي

١ ـ روى ابن عقدة بإسناده عن حمران بن أعين قال: سألت أبا عبد الله علمي عن الأئمة، فقال: «من أنكر واحداً من الأحياء فقد أنكر الأموات». فضائل أمير المؤمنين علمي : ص ١٥٠ باب (٤ ـ فيمن أنكر إمامة أحد الأئمة عليه ).

وروى عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر عليه قال: قلت له: أرأيت من جحد إماماً منكم ما حاله؟ فقال: «من جحد إماماً برئ من الله وبرئ منه ومن دينه، فهو كافر مرتد عن الإسلام؛ لأن الإمام من الله، ودينه من دين الله...». فضائل أمير المؤمنين: ص ١٥٠ ـ ١٥١. وروى الشيخ الطوسي به بإسناده عن زيد الشحام، عن أبي الحسن الكاظم عليه قال: «الرجل من مواليكم يكون عارفاً بشرب الخمر ويرتكب الموبق من الذنب، نتبرأ منه؟ فقال: تبرّءوا من فعله ولا تتبرءوا منه، أحبوه وأبغضوا عمله. فقلت: فيسعنا أن نقول: فاسق؟ فقال: لا، الفاسق الفاجر الكافر: الجاحد لنا الناصب لأوليائنا، أبي الله أن يكون ولينا فاسقاً فاجراً، وإن عمل ما عمل، ولكنكم تقولون: فاسق العمل، فاجر العمل، مؤمن النفس خبيث الفعل، طيب الروح والبدن... الخبر». تأويل الآيات الظاهرة: ج٢ ص ٥٩٣ ـ ٥٩٤ حديث ٦ ، مستدرك الوسائل: ج ١٢ ص ٢٣٦ ـ ٢٣٧ باب (١٧ ـ وجوب حب المطبع وبغض العاصي وتحريم العكس) ح ١.

وروى الشيخ الصدوق عن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «من فضّل أحداً من أصحابي على على فقد كفر». الأمالي ص ٧٥٤ مجلس ٩٦ ح ٤، وص ٧٧١ مجلس ٩٦ ح ٥.

وروى بإسناده عن سليمان بن مهران، عن الإمام الصادق عليه عن أبيه عليه ، عن آبائه عليه الله ، عن آبائه عليه ، عن علي عليه قال: قال رسول الله عليه : «من عرفنا فقد عرف الله، ومن أنكرنا فقد أنكر الله (عز وجل ) » . الأمالي ص ٧٥٤ ـ ٧٥٥ المجلس ٩٤ حديث ٦ .

وانظر أيضاً: الكافي: ج١ ص ١٨٥ ـ ١٨٩ باب (فرض طاعة الأئمة) وفيه ١٧ حديثاً ، وفيه أيضاً ص ١٨٤ ـ ١٨٥ باب (معرفة الإمام والرد إليه) حديث ٩ و١٤ ، الأمالي (الصدوق) ص ١٨٤ ـ ٧٥٧ المجلس ٩٤ حديث ٥ و٧ و ١١ و ١٢ ، بصائر الدرجات: ص ٥١٦ ـ ٥١٧

(وَاللازمُ لَكُمْ) بالقول بإمامتكم، أو مع متابعتكم .

(لاحق ) بكم، بل هو مسلّم كما روي أن «سلمان منّا أهل البيت» (١). أو

باب (في الأئمة أنّهم الذين ذكرهم الله يعرفون أهل الجنة والنار) حديث ٦، تفسير العياشي: ج١ ص ١٧٨ في تفسير (سورة آل عمران، الآية ٧٧) حديث ٦٥، الأمالي (الطوسي)، المجلس ٦ حديث ١٢، فضائل أمير المؤمنين علي (ابن عقدة): ص ١٤٩ ـ ١٥١ باب (٤ ـ فيمن أنكر إمامة أحد الأئمة علي )، الخرائج والجرائح: ج١ ص ٤٥٢ ـ ٤٥٣ باب (١٢ ـ في معجزات الإمام الحسن بن علي العسكري علي حديث ٣٨، كتاب الغيبة (النعماني) ص ١٢٦ باب (٧ ـ ما روي فيمن شك في واحد من الأئمة (صلى الله عليهم)، أو بات ليلة لا يعرف فيها إمامه، أو دان الله (عزّ وجل) بغير إمام منه) حديث ٣.

ويكفي من كتب العامّة ما يروونه عن النبي ﷺ في حق أمير المؤمنين ﷺ : «علمي خير البشر ومن أبى فقد كفر». تاريخ مدينة دمشق: ج٤٢ ص ٣٧٢، ورواه غيره.

وانظر: خصائص أمير المؤمنين (النسائي): ص ١٠٤ بعنوان: (حب علي يفرق بين المؤمن والكافر) وفيه ٤ روايات، السنن الكبرى (النسائي): ج٥ ص ١٣٥ بعنوان: (الترغيب في حب علي وذكر دعاء النبي المن أحبه ودعاؤه على من أبغضه) وفيه ٣ روايات.

١-رواه الصدوق ، بإسناده عن النبي بين في عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٧٠ ح ٢٨٢.
 وفي رواية الحلبي عن الصادق عليه قال: «من اتقى الله منكم وأصلح فهو منا أهل البيت»
 قال: منكم أهل البيت؟ قال: «منا أهل البيت قال فيها إبراهيم: ﴿فَمَن تَبِعَنِي فَإِنَّهُ مِنْيَ ﴾ . ـ تفسير العياشي: ج٢ ص ٢٣١ ، دعائم الإسلام: ج١ ص ٢٦ في (ذكر وصايا الأئمة عليه).

روى الصدوق عن الحسن الوشاء قال: التفت إلي الرضاع الله فقال: «من كان منا لم يطع الله (عز وجل) فليس منا، وأنت إذا أطعت الله فأنت منا أهل البيت». معاني الأخبار: ص ١٠٦. وعن ربعي بن عبد الله عن غاسل الفضيل بن يسار أنّه قال: إنّي لأغسّل الفضيل و إنّ يده لتسبقني إلى عورته، قال: فخبّرت بذلك أبا عبد الله عليه فقال: «رحم الله الفضيل بن يسار، هو منّا أهل البيت». من لا يحضره الفقيه: ج ٤ ص ٤٤١، رجال الكشي: ص ٢١٤. وعنه عليه قال لعمر بن يزيد (بياع السابري): «يا ابن يزيد، أنت منّا أهل البيت». قلت: جُعلت فداك، من آل محمد؟! قال: «أي والله من آل محمد». قال: «أي والله من أنفسهم، أما تسمع الله يقول: ﴿ إِن أَوَلَ النّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَّذِينَ التّبَعُوهُ ... ﴾، وما تقرأ قول الله: ﴿ فَمَن تَهْعَى فَإِنّهُ مِنْ أَلُهُ مِنْ أَلُهُ مِنْ أَلُهُ مِنْ أَلُهُ اللهُ عن المجلس الثاني، حديث ٢٢، ومثله في تفسير العياشي: ح ٢ ص ٢٣١ .

و روي أنّه عَلَمَهُ قال له: «يا عيسى بن عبد الله ... إنّك منّا أهل البيت» . النوادر (الأشعري): ص ٥ ، رجال الكشى: ٣٣٤، الاختصاص: ١٩١ .

وروى الطبرسي رضي عن الأصبغ بن نباتة أن رجلاً سأل أمير المؤمنين: أخبرني عن سلمان الفارسي . فقال عليه «بخ بخ سلمان منّا أهل البيت، ومن لكم بمثل لقمان الحكيم، علم علم الأول والآخر» . الاحتجاج: ج ١ ص ٣٨٨ في (قوله: سلوني قبل أن تفقدوني) .

وروى محمد بن جرير الطبري رَهِ عن المفضل بن عمر قال: حدثني أبو عبد الله جعفر بن محمد عليه قال: قال سلمان الفارسي في: خرجت مع رسول الله [والله المالة] ذات يوم وأنا أريد الصلاة، فحاذيت باب علي بن أبي طالب عليه ... فدنوت من الباب فقرعته قرعاً خفيفاً، فأجابتني فضة جارية فاطمة عليه فقالت: من هذا؟ فقلت: أنا سلمان ابن الإسلام.

١٢٨ ...... شرح الزيارة الجامعة الكبيرة

لاحق بالحقّ.

(وَالمُقَصِّرُ فِي حَقِّكُمْ) والمقصّر في حقكم وإمامتكم.

أو رتبتكم العالية، أو متابعتكم، أو الجميع.

(زاهق) باطل.

(وَالْحَقُّ مَعَكُمْ) كما قال رسول الله وَالْحَقُ : «الْحق مع علي وهو مع الْحق أَيْنَا الله وَالْحَقُ الله علي وهو مع الْحق أينما دار» (١) .

قالت: وراءك يا أبا عبد الله، فإنّ ابنة رسول الله من وراء الباب عليها اليسير من الثياب . فأخذت عباءتي فرميت بها داخل الباب فلبستها فاطمة عليه ثم قالت: «يا فضة، قولي لسلمان يدخل، فإنّ سلمان منّا أهل البيت \_ ورب الكعبة \_» . دلائل الإمامة: ص ١٣٩ \_ 180 أخبار في مناقب فاطمة (صلوات الله عليها) حديث ٤٨ .

وانظر أيضاً في سلمان و الكنان الكشي: ص ١٢ و ١٥ و ١٨ ، شرح الأخبار: ج٣ ص ١٣ ـ ١٤ حديث ١٤٥ ، الخرائج: ج٢ ص ٥٣٤ ، الاختصاص: ص ٣٤١ ، تفسير فرات الكوفي: ص ١٧١ في تفسير ﴿وَمَاخَرُونَ أَعْرَفُواْ بِذُنُوجِمْ ... ﴾ (التوبة: ١٠٢) حديث ٢١٨ ، المستدرك (الحاكم) : ج٣ ص ٥٩٨ في (ذكر سلمان الفارسي ﴿) الحديث ١ : جامع البيان (الطبري) : ج٢ ص ١٦١ ـ ١٦٢ في تفسير ﴿ وَلِذْ يَقُولُ الْلُنُفِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قَلُوبِهِم

1 ـ أفرد العلامة المتتبع والخبير البارع السيد هاشم التوبلي البحراني (رضوان الله تعالى عليه) في كتابه (غاية المرام وحُجّة الخصام) ج٥ الباب ٤٥ منه في قوله والمالة المرام وحُجّة الخصام) ج٥ الباب ٤٦ ذكر فيه ١١ رواية من طرق العامّة، وكذلك الباب ٤٦ ذكر فيه ١١ رواية من طرق الخاصة.

وقال اللهم أدر الحق معه حيثما دار» (١) كما رواه العامة في صحاحهم.

ومن طرق الخاصّة متواتراً عن النبي وَاللَّيْنَةُ والأَئمة عَلِيَّةً عنه وَاللَّيْنَةُ أَنه قَالَ: «الحق مع الأئمة الإثني عشر» (٢).

(وَفِيكُمْ) أي: في متابعتكم (٣).

٢ - لم نقف على هذا النص، ولعل التواتر معنوي وهو غير عزيز في رواياتهم وأخبارهم عليه. ٣ - الحق: واحد من أسماء الله أو من صفاته سبحانه وتعالى، فيكون المعنى أنّه تعالى معهم بالرحمة والعناية واللطف وغير ذلك من جهات الفضل، أو بمعنى أن الحق ـ الذي هو صفة له تعالى ـ يظهر في تصرفاتهم وصمتهم وقولهم وفعلهم وحركاتهم وسائر حياتهم كلها . أو أن الحق بمعنى ما نزل على جدّهم ورسمتهم وهو كله عندهم وذلك في

قوله: ﴿ وَأَلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعِمْلُوا المَسْلِحَتِ وَمَامَنُوا بِمَا نُزَلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَهُو لَلْقُ مِن تَبِهِمْ ﴾ [محمد: ٢].

والحق إما هو النبوة أو الكتاب المبين ـ كما في الكافي: ج١ ص ٤٧٩ ـ أو أنه أمير المؤمنين علي علي علي هو مع الأئمة (صلوات الله عليهم). ونتيجة ذلك كله أن الحق يتمثل فيهم، فمعيّتهم ومتابعتهم تكون معيّة ومتابعة للحق تعالى. وفي توقيع من صاحب الأمر علي كان خرج إلى العمري وابنه هي ، رواه سعد بن عبد الله الأشعري على . قال الشيخ الصدوق على : وجدته مثبتاً بخط سعد بن عبد الله هي : هوليعلموا أن الحق معنا وفينا، لا يقول ذلك سوانا إلا كذّاب مفتر، ولا يدّعيه غيرنا إلا ضال غوى» . كمال الدين: ج٢ ص ٥١١ .

۱ ـ الأمالي (الشيخ الطوسي): ص ٤٧٩ المجلس ١٧ حديث ١٥، المستدرك (الحاكم): ج ٣ ص ١٢٤ ـ ١٢٥ حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه، سنن الترمذي: ج ٥ ص ٢٩٧ في (مناقب علي بن أبي طالب ﴿) حديث ٣٧٩٨.

(وَمِنْكُمْ) كما رُوي متواتراً أنّ كلّ حقّ بأيدي الناس فهو منّا، وكل باطلٍ فهو منهم (١).

وذكر جماعة من العلماء انتساب جميع العلماء إلى أمير المؤمنين علطية ، حتى الخوارج (٢).

ا ـ وروى الكليني رَجِلُكُمْ عن محمد بن مسلم قال: سمعت أبا جعفر عَلَيْهُ يقول: «ليس عند أحد من الناس حق ولا صواب ولا أحد من الناس يقضي بقضاء حق إلا ما خرج منا أهل البيت وإذا تشعبت بهم الأمور كان الخطاء منهم والصواب من على عَلَيْهُ».

انظر: الكافي: ج ١ ص ٣٩٩ ـ ٤٠٠ باب (أنه ليس شيء من الحق في يد الناس الا ما خرج من عند الأئمة على ، وأن كل شيء لم يخرج من عندهم فهو باطل) الأحاديث ١ ـ ٦، بصائر الدرجات: ص ٥٣٨ ـ ٥٣٩ باب (في أئمة آل محمد المسلك أن المستحق الذي في أيدي الناس من العلوم هو الذي خرج من عندهم وما كان من الرأي والقياس من الباطل فمن عند أنفسهم) الأحاديث ١ ـ ٤.

Y ـ قال ابن أبي الحديد: وما أقول في رجل تُعزى إليه كل فضيلة، وتنتهي إليه كل فرقة، وتتجاذبه كل طائفة، فهو رئيس الفضائل وينبوعها، وأبو عذرها، وسابق مضمارها، ومجلي حلبتها، كل من بزغ فيها بعده فمنه أخذ، وله اقتفى، وعلى مثاله احتذى . وقد عرفت أن أشرف العلوم هو العلم الإلهي؛ لأن شرف العلم بشرف المعلوم، ومعلومه أشرف الموجودات، فكان هو أشرف العلوم . ومن كلامه عليه اقتبس، وعنه نقل، وإليه انتهى، ومنه ابتدأ . انتهى ـ شرح نهج البلاغة : ج ١ ص ١٧ .

أما المتكلمون: فإما معتزلة، وانتسابهم إليه ظاهر، وذلك أن المباحث المتعلقة بأصول الفقه والمسائل الفقهية وكثير من ظواهر الشريعة موافقة لأصول المعتزلة وقواعدهم في إثبات الحسن والقبح العقليين في أفعاله تعالى وبنائهم على ذلك استحالة التكليف بالمحال وغير ذلك مما هو مسطور في كتبهم وأكثر أصول المعتزلة مأخوذ من ظواهر كلامه عليه في التوحيد والعدل وان كانت لها أسرار أخرى.

وإما أشعرية: ومعلوم أن أستاذهم أبو الحسن الأشعري وهو تلميذ أبي على الجبائي وهو منتسب إلى أمير المؤمنين على إلا أن أبا الحسن تنبّه لما وراء أذهان المعتزلة وطالع كتب الحكمة فخالف أستاذه في مواضع تعلمها من مذهبه وعبر عنها بعبارات توافق ظاهر الشريعة وزعم بذلك انه عند المتكلمين وليس معهم إلا اسمه.

وأما الشيعة: فانتسابهم إليه ظاهر.

وأما الخوارج: وان كانوا على غاية من البعد عنه إلا أنّهم ينتسبون إلى مشايخهم وهم كانوا تلامذة على علطي الله .

وأما المفسرون: فرئيسهم ابن عباس الله وقد كان تلميذاً لعلى السلام . وأما الفقهاء فأكابرهم كانوا يأخذون عنه الأحكام .

ومرادهم أنّ كلّ حق يوجد في كلامهم فهو منه علطُلَلْهِ.

(وَإِلَيْكُمْ) أي: إن ذَكَرَ الحقَ غيرُهُم فهو يرجع إليهم.

أوْ إن استنبطوا شيئاً من الحق فهو يرجع إلى استنباطهم مثله حتى اهتدوا إلى استنباطه .

ويظهر ذلك كلّه من تَتبّع آثارهم (١)، فإنّ الكلمات الحقّة التي تذكرها

وأما الفصحاء: فمعلوم أن جميع من ينسب إلى الفصاحة بعده يملؤن أوعية أذهانهم من ألفاظه ويضمنونها كلماتهم وخطبهم ليكون منها بمنزلة درر العقود، والأمر في ذلك ظاهر.

وأما النحويون: فأول واضع للنحو هو أبو الأسود الدؤلي، وكان ذلك بإرشاده عليه الى ذلك ، وكان بدء ذلك أن أبا الأسود سمع رجلاً يقرأ: ﴿ أَنَّ اللّهَ بَرِى مَنَ الْمُشْرِكِينَ لِمُ وَكَانَ بدء ذلك أن أبا الأسود سمع رجلاً يقرأ: ﴿ أَنَّ اللّهَ بَرِى مُنَ الْمُشْرِكِينَ لَا الله من الحور بعد الكور أي من نقصان الإيمان بعد زيادته، وراجع في ذلك أمير المؤمنين عليه وقال له: نحوت أن أضع للعرب ميزانا يقومون به لسانهم فقال عليه : «انح نحوه» ، وأرشده إلى كيفية ذلك الوضع، وعلمه إياه .

وأما علماء الصوفية وأرباب العرفان: فنسبتهم إليه في تصفية الباطن وكيفية السلوك إلى الحق الأول ظاهره الانتهاء إليه .

وأما علماء الشجاعة والممارسون للأسلحة والحروب: فهم أيضاً منتسبون إليه في ذلك .

فثبت بما قررنا أنّه عَشَائِهِ كان أستاذ الخلق وهاديهم إلى الحق وذلك، وإن دل على كماله في قوته النظرية فهو دال أيضاً على كمال قوته العملية . انتهى ـ شرح مائة كلمة لأمير المؤمنين عَشَائِهِ : ص٢١٧ ـ ٢١٩ .

١ ـ روى الصفار ، بإسناده عن أبي جعفر عليه قال: «إنّه ليس أحدٌ عنده علم إلا خرج من عند أمير المؤمنين عليه ، فليذهب الناس حيث شاءوا فوالله لَيَأتيهم الأمر هاهنا» ، وأشار

الصوفيّة في كتبهم فالكلّ منهم، إمّا تقيّة من شيعتهم، وإمّا سرقة من مخالفيهم، كما يظهر من كلمات الحسن البصري وغيره، فإن جميعها منقولة من أمير المؤمنين عليّه (١).

بيده إلى المدينة . بصائر الدرجات ص ٣٢ باب (في أئمة آل محمد والمنظم مستقى العلم عندهم وأنهم علماء لا يظلمون ولا يجهلون) باب (نادر من الباب، وهو منه) حديث ١ .

وروى الكليني هُ ، بإسناده عن أبي جعفر الشَّهِ قال: «ليس عند أحد من الناس حق ولا صواب، ولا أحد من الناس يقضي بقضاء حقّ إلا ما خرج منّا أهل البيت، وإذا تشعّبَتْ بهم الأمور كان الخطاء منهم والصواب من علي عشيه الكافي: ج١ ص ٣٩٩ باب (أنّه ليس شيء من الحق في يد الناس إلاّ ما خرج من عند الأئمة عشيه...) حديث ١.

وروى الشيخ المفيد رَكِلِينَ ، بإسناده عن أبي جعفر الشَّلِيْ قال: «أما إنه ليس عند أحد من الناس حقّ وعدل حقّ ولا صوابٌ إلا شيء أخذوه منّا أهل البيت، ولا أحدٌ من الناس يقضي بحق وعدل إلا ومفتاح ذلك القضاء وبابه وأوّله وسننه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عشَّيْ ، فإذا اشتبهت عليهم الأمور كان الخطأ من قبلهم إذا أخطأوا، والصواب من قبل علي بن أبي طالب عشَيْه ». الأمالي: ص ٩٥ ـ ٩٦ المجلس ١١ حديث ٦.

وانظر أيضاً: الكافي: ج١ ص ٣٩٩ ـ ٤٠٠ باب (أنّه ليس شيء من الحق في يد الناس إلا ما خرج من عند الأئمة عليه ، وأن كل شيء لم يخرج من عندهم فهو باطل) وفيه ٦ روايات، بصائر الدرجات: ص ٢٩ ـ ٣٠ باب (ما أمر الناس بان يطلبوا العلم من معدنه ومعدنه آل محمد عليه) وفيه ٦ روايات.

١ ـ روى الصفار ، بإسناده عن عبد الله بن سليمان قال: سمعت أبا جعفر عليه وعنده رجل من أهل البصرة يقال له عثمان الأعمى وهو يقول: إن الحسن البصري يزعم أن الذين يكتمون العلم يؤذى ريح بطونهم أهل النار. فقال أبو جعفر عليه : «فهلك ـ إذن ـ مؤمن آل فرعون! وما زال العلم مكتوماً منذ بعث الله نوحاً عليه ، فليذهب الحسن يميناً وشمالاً

(وَأَنْتُمْ أَهْلُهُ) لأن جميع علوم الأنبياء إلى نبيّنا رَائِيَّنَهُ ، ومنه رَائِيَّةُ إليهم، مع إمامتهم وعصمتهم.

(وَمَعْدنُهُ) كما ذُكر (١).

فوالله ما يوجد العلم إلا هاهنا». بصائر الدرجات: ص ٢٩ باب (ما أمر الناس بان يطلبوا العلم من معدنه ومعدنه آل محمد عليها حديث ١.

- ١ أي أنّهم هم منبع العلم، والعلم كله عندهم، وهو في بيوتهم عليه كما تقدم الحديث في بداية الزيارة في بيان قوله عليه (وَخُزّانَ العلم».
- ٢ ـ الكافي: ج ١ ص ٢٥٥ ـ ٢٥٦ باب (أن الأئمة علي يعلمون جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء والرسل علي ) وفيه ٤ روايات، وفيه أيضاً ج ١ ص ٢٢٧ باب (أن الأئمة علي عندهم جميع الكتب التي نزلت من عند الله (عز وجل) وأنهم يعرفونها على اختلاف ألسنتها) وفيه روايتان، وفيه أيضاً ص ٢٣١ ـ ٢٣٢ باب (ما عند الأئمة من آيات الأنبياء علي ) وفيه ٥ روايات .
- ٣- العنزة: مثل نصف الرمح أو أكبر شيئاً، وفيها سنان مثل سنان الرمح، والعكازة قريب منها .
   النهاية في غريب الحديث: ج٣ ص ٣٠٨ حرف (ع) باب (العين مع النون) مادة (عنز) .
- ٤ ـ الكافي: ج ١ ص ٢٣٢ ـ ٢٣٧ باب (ما عند الأئمة من سلاح رسول الله ﷺ ومتاعه) وفيه ٩ روايات، وفيه أيضاً ص ٢٣٨ باب (أن مثل سلاح رسول الله مثل التابوت في بني إسرائيل)
   وفيه ٤ روايات، وفيه أيضاً ج ٦ ص ٤٧٢ باب (الفيروزج) حديث ٢ ، بصائر الدرجات:

الشيخ محمد تقي المجلسي 🐗........

وكان عندهم من الكتب:

(الجامعة) التي كان من إملاء رسول الله وَاللَّهُ وَخَطَّ علي عَالَمُهُ بيده (۱). و (الجفر) الذي فيه علوم الأنبياء والمرسلين، والمشهور أنه الكتاب المعروف المرموز الذي بيننا، وقيل غيره، وهو عند صاحب الأمر عالمَلَهُ .

و (مصحف فاطمة عليه الذي فيه علومُ ما سَيأتي، وكان بإملاء جبريل عليه وخط أمير المؤمنين عليه ، وكان ذلك بعد وفاة الرسول المرابئة ؛ لدفع

ا ـ بصائر الدرجات: ص ۱۸۲ باب (في الأئمة عليه وأنّه صارت إليهم كتب رسول الله وأمير المؤمنين (صلوات الله عليهما وآلهما)) وفيه ٢٤ رواية، وفيه أيضاً ص ١٦٢ باب (في الأئمة أنّ عندهم الصحيفة الجامعة التي هي إملاء رسول الله وخط على عليه بيده) وفيه ٢٤ رواية، باب (باب آخر فيه أمر الكتب) وفيه ١٨ رواية ، وفيه أيضاً ص ٣٤٥ باب (ما يلقى شيءٌ بعد شيء، ويوماً بيوم، وساعة بساعة مما يحدث) حديث ٥.

حزنها عليه الله والمشهور أنه الجفر الأبيض الذي عندنا، وهو كالجفر الأحمر في التركيب، إلا أن الجفر الأحمر من جميع حروف التهجي، والأبيض من الحروف النورانية التي في أوائل السور (٢)، ويجمعها: (صراط

١ ـ الكافي: ج١ ص ٢٣٩ ـ ٢٤٢ باب (فيه ذكر الصحيفة والجفر والجامعة ومصحف فاطمة عليها) وفيه ٨ روايات، بصائر الدرجات: ص ١٧٠ باب (في الأئمة عليها أنهم أعطوا الجفر والجامعة ومصحف فاطمة عليها) وفيه ٣٤ رواية .

٢- تفسير الشارح الشارح الأحمر أنه من جميع حروف التهجي بخلاف الأبيض فإنه من النورانية المذكورة في أوائل السور، لا ينطبق على أكثر رواياتهم، ففي رواية الكليني عن الحسين بن أبي العلا قال: سمعت أباعبد الله عليه يقول: «إن عندي الجفر الأبيض. قال: قلت قلت وأي شيء فيه؟ قال: فيه زبور داود وتورية موسى وإنجيل عيسى و صحف إبراهيم والحلال والحرام ومصحف فاطمة عليه ، ما أزعم أن فيه قرآناً، وفيه ما يحتاج الناس إلينا ولا نحتاج إلى أحد، حتى فيه الجلدة ونصف الجلدة وربع الجلدة وأرش الخدش. وعندي الجفر الأحمر. قلت وأي شيء في الجفر الأحمر؟ قال: السلاح، وذلك إنّما يفتح للدم يفتحه صاحب السيف للقتل... الحديث الكافي: ج١ ص ٢٤٠ باب (فيه ذكر الصحيفة والجفر والجامعة ومصحف فاطمة عليه) حديث ٣.

و ما دل عليه هذا الحديث مخالف لما ذكره؛ لأنه قال عليه إن الجفر الأبيض فيه كتب الأنبياء عليه وهو على مال إلى أنه ما أخذ من الحروف النورانية خاصة، وذُكر عليه أن الجفر الأحمر فيه السلاح يعني حكم القصاص وإقامة الحدود وأحكام الجهاد وأنه بعد ما ختمه رسول الله المنه لا يفتحه إلا صاحب السيف وهو القائم عليه ، والسيف ذو الفقار وهو كناية عن الجهاد في سبيل الله أو سيف الحدود والقصاص أو كناية عن القدرة والتسلط أو عن أنه لا تأخذه في الله لومة لائم، وهو رفيه جعله المأخوذ من جميع حروف التهجى . انظر: شرح الزيارة الجامعة الكبيرة (الشيخ الأحسائي رفيه) : ج٢ ص ١١٠ .

عليّ حق نمسكه)(١). وقيل غيره، وهو أيضاً عند الصاحب علسَّالَةِ.

ويظهر من بعض الأخبار أنّ الجفر الأبيض غير مصحف فاطمة عليها ، وأنه أيضاً كان عندهم (٢).

وكان عندهم كتاب فيه أسماء شيعتهم، وكتاب فيه أسماء مخالفيهم (٣).

ا ـ ذكر الفيض الكاشاني رها تلميذ الشارح أن من الأسرار الغريبة في هذه المقطعات أنها تصير بعد التركيب وحذف المكررات (علي صراط حق نُمسكه، أو صراط علي حق نُمسكه)، التفسير الصافى: ج ١ ص ٩١ بداية تفسير سورة البقرة.

٢ ـ ويدلُّ على ذلك ما رُوي عن الإمام الصادق على : «علمنا غابر ومزبور، ونكت في القلوب، ونقر في الأسماع، وإن عندنا الجفر الأحمر والجفر الأبيض ومصحف فاطمة بها ، وإن عندنا الجامعة فيها جميع ما يحتاج الناس إليه» . فسئل عن تفسير هذا الكلام فقال: «أما الغابر فالعلم بما يكون، وأما المزبور فالعلم بما كان، وأما النكت في القلوب فهو الإلهام، والنقر في الأسماع حديث الملائكة، نسمع كلامهم ولا نرى أشخاصهم، وأما الجفر الأحمر فوعاء فيه سلاح رسول الله بين ولن يظهر حتى يقوم قائمنا أهل البيت، وأما الجفر الأبيض فوعاء فيه توراة موسى وإنجيل عيسى وزبور داود وكتب الله الأولى، وأما مصحف فاطمة بي ففيه ما يكون من حادث وأسماء كل من يملك إلى أن تقوم الساعة، وأما الجامعة فهي كتاب طوله سبعون ذراعاً، إملاء رسول الله بين من فلق فيه وخط على بن أبي طالب علي بيده، فيه \_ والله \_ جميع ما يحتاج الناس إليه إلى يوم القيامة، حتى أن فيه أرش الخدش والجلدة ونصف الجلدة» . الإرشاد: ج٢ ص١٨٦، روضة الواعظين: ص٢١، بحار الأنوار: ج٢٦ ص١٨ ح١.

٣- المحاسن: ج ١ ص ١٣٥ باب (٦ ـ الميثاق) حديث ١ ، وفيه أيضاً ص ٢٨٠ باب (السعادة والشقاء) حديث ٥ ، الاختصاص: ص ٣١١ الحديث ٢ ، الأمالي (الطوسي) : ص ٤٠٩ ـ والشقاء) حديث ١٤ ، الخصال: ص ٥٢٧ ـ ٥٢٨ أبواب (الثلاثين وما فوقه ـ للإمام

وبالجملة، كل نبي ورّث علماً أو غيره ـ كما في الأخبار المتواترة ـ فقد انتهى إليهم (صلوات الله عليهم) (١).

ثلاثون علامة) حديث ١، عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ١٩٢ باب (١٩ ـ ما جاء عن الرضا عَلَيْكِ في علامات الإمام) حديث ١ ، معانى الأخبار: ص ١٠٢ ـ ١٠٣ باب (معنى الإمام المبين) حديث ٤، مَن لا يحضره الفقيه: ج٤ ص ٤١٨ ـ ٤١٩ حديث ٥٩١٤ ، الكافي: ج١ ص ٤٤٤ أبواب (التواريخ ـ باب مولد النبي الليمية) حديث ١٦ ، وفيه أيضاً ص ٢٢٣ باب (أنَّ الأئمة عِليَّةِ ورثوا علم النبي ﷺ وجميع الأنبياء والأوصياء الذين من قبلهم) حديث ١ ، وفيه أيضاً ص ٤٣٨ باب (في معرفتهم أولياءهم والتفويض إليهم) حديث ١ ، بصائر الدرجات: ص ١٩٠ ـ ١٩٣ باب (ما عند الأئمة من ديوان شيعتهم الذي أسماؤهم وأسماء آبائهم) وفيه ٩ روايات، وفيه أيضاً ص ١٨٨ ـ١٩٠ باب (في الأئمة عليه عندهم الكتب التي فيها أسماء الملوك الذي يملكون) وفيه ٧ روايات، وفيه أيضاً ص ٢١٠ باب (في الأئمة عندهم الصحيفة التي فيها أسماء أهل الجنة وأسماء أهل النار) وفيه ٦ روايات، وفيه أيضاً ص ٤١٠ ـ ٤١٦ باب (٨ ـ في الإمام أنّه يعرف شيعته من عدوه بالطينة التي خلقوا فيها بوجوههم وأسمائهم) وفيه ٣ روايات، وفيه أيضاً ص ١٠٦ ـ ١٠٩ باب (في أمير المؤمنين عَلَمَا أَنَّه عَرَفَ ما رأى في الميثاق وغيره) وفيه ٨ روايات، وفيه أيضاً ص ١٠٩ ـ ١١٠ باب (في الأئمة عليَّا لله عليه عرفون ما رأوا في الميثاق وغيره) وفيه ٣ روايات . ١ ـ روى الحافظ البرسي ﷺ عن الأصبغ بن نباتة قال: خطب أمير المؤمنين علام في خطبته: «أنا أخو رسول الله ووارث علمه ومعدن حكمه وصاحب سره، وما أنزل الله حرفاً في كتاب من كتبه إلا وقد صار إلى، وزاد لي علمَ ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، أعطيت علم الأنساب والأسباب، وأعطيت ألف مفتاح يفتح كل مفتاح ألف باب، ومُددت بعلم القدر، وإنّ ذلك يجرى في الأوصياء من بعدى ما جرى الليل والنهار حتى يرث الله الأرض ومن عليها، وهو خير الوارثين » . مشارق أنوار اليقين: ص ٢٦٠ فصل (خطبة الافتخار).

(وَإِيابُ الْخُلْقِ إِلَيْكُمْ) أي: رجوعهم [إليكم] في الدنيا لأجل المسائل والزيارات، وفي الآخرة لأجل الحساب كما روي عنهم عليم (أنّهم الميزان) (١) أي: الحقيقي أو الواقعي.

وأنظر في هذا: التوحيد (للصدوق): ص ١٣٨ باب (العلم) حديث ١٤ و١٥ ، معاني الأخبار: ص ٣٥٣ باب (معنى: ﴿رَبِّ ٱغْفِرْ لِي وَهَبّ لِي مُلَّكًا لَّا يَلْبَغِي لِأَحَدِ... ﴾ ) الحديث ١ ، الأمالي (الطوسي): ص ٢١٥ المجلس ٨ حديث ٢٥ ، تفسير القمي: ج١ ص ٣٦٧ سورة الرعد ، الكافي: ج١ ص ٢٢١ ـ ٢٢٣ باب (أنَّ الأئمة ورثة العلم، يرث بعضهم بعضاً العلم) وفيه ٦ روايات، وأيضاً ص ٢٢١ باب (أنّ الأئمة معدن العلم وشجرة النبوة ومختلف الملائكة) وفيه ٣ روايات ، وأيضاً ص ٢٢٣ ـ ٢٢٥ باب (أنّ الأئمة ورثوا علم النبي ﴿ اللَّهُ وَجَمِيعٍ الأنبياء والأوصياء الذين من قبلهم) وفيه ٧ روايات، وأيضاً ص ٢٥٥ ـ ٢٥٦ باب (أن الأئمة ﷺ يعلمون جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء والرسل) وفيه ٤ روايات، وأيضاً ج١ ص ٢٢٧ باب (أنّ الأئمة عندهم جميع الكتب التي نزلت من عند الله تعالى وأنَّهم يعرفونها على اختلاف ألسنتها) وفيه روايتان، وأيضاً ص ٢٣١ ـ ٢٣٢ باب (ما عند الأئمة من آيات الأنبياء) وفيه ٥ روايات، وأيضاً ص ٤٣٦ باب (فيه نتف وجوامع من الرواية في الولاية) حديث ١ ، بصائر الدرجات: ص ١٢٩ ـ ١٣٢ باب (في الأئمة أنّه صار إليهم جميع العلوم التي خرجت إلى الملائكة والأنبياء وأمر العالمين) وفيه ١٨ رواية، وأيضاً ص ١٣٤ ـ ١٣٧ باب (في الأئمة أنّهم ورثوا علم آدم وجميع العلماء) وفيه ١٤ رواية، وأيضاً ص ١٣٨ ـ ١٤٠ باب (في الأئمة أنّهم ورثوا علم أُولى العزم من الرسل وجميع الأنبياء، وأنَّهم أُمناء الله في أرضه وعندهم علم البلايا والمنايا وأنساب العرب) وفيه ٤ روايات، وأيضاً ص ١٤١ باب (نادر من (هذا) الباب) وفيه روايتان .

١ ـ روى محمد بن الحسن الصفار وله عن سعد بن طريف عن أبي جعفر على ... قلت: يا أبا جعفر، وما الميزان؟ فقال: «إنك قد ازددت قوّة ونظراً يا سعد! رسول الله الله الصخرة،

أو في الآخرة؛ بقرينة : (وَحِسابُهُمْ عَلَيْكُمْ) كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا ﴾ أي: إلى أوليائنا أنه بقرينة الجمع ﴿ إِيَا بَهُمْ ﴿ ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابُهُم ﴾.

ونحن الميزان، وذلك قول الله في الإمام: ﴿لِيَقُومَ النَّاسُ بِٱلْقِسْطِ ﴾ ». بصائر الدرجات: ص ٣٣١ باب (فيه الكلمة التي علّمها رسول الله ﷺ أمير المؤمنين عليه) حديث ١٢.

وفيه أيضاً عن عن زيد الشحام قال: دخلت على أبي عبد الله على فقال: «يا زيد: جدّد عبادةً، وأحدث توبةً». قال: نَعيتَ إليَّ نفسي ـ جُعلتُ فداك ـ ؟! قال: فقال لي: «يا زيد، ما عندنا خيرٌ لك وأنت من شيعتنا». قال: قلت: وكيف لي أن أكون من شيعتكم؟ قال: فقال لي: «أنت من شيعتنا، إلينا الصراط والميزان وحساب شيعتنا، والله لأنا أرحم بكم منكم بأنفسكم، كأني أنظر إليك ورفيقك في درجتك في الجنة». بصائر الدرجات: ص ٢٨٥ باب (في الأئمة عليه أنهم يعرفون آجال شيعتهم وسبب ما يصيبهم) حديث ١٥.

١ ـ روى الشيخ الطوسي رَهِ عن أبي عبد الله عليه قال: «إذا كان يوم القيامة وكلنا الله بحساب شيعتنا... ثم قرأ أبو عبد الله عليه : ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴿ ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ﴾ » .
 الأمالي: ص ٢٠٦ المجلس ١٤ حديث ٥٩ .

وسُئل الصادق عَلَيْهِ عن الآية فقال: «إذا حشر الله الناس في صعيد واحد أجّل الله أشياعنا أن يُناقشهم في الحساب، فنقول: إلهنا، هؤلاء شيعتنا . فيقول الله تعالى: قد جَعلتُ أمرهم إليكم، وقد شفّعتكم فيهم، وغفرت لمُسيئهم، أدخلوهم الجنة بغير حساب» . بحار الأنوار: ج٨ ص ٥٠ حديث ٥٦.

وانظر: الخصال: ص ٤٠٧ (أبواب الثمانية) حديث ٦ ، علل الشرائع: ج ١ ص ١٧٩ باب (١٤٢ ـ العلّة التي من أجلها سمّيت «فاطمة» ﷺ فاطمة) حديث ٦ ، شرح الأخبار: ج٣ ص ٤٤١ حديث ١٢٩٩ ، تأويل الآيات الظاهرة: ج٢ ص ٧٨٧ ـ ٧٨٩ سورة الغاشية الأحاديث ٤ و٥ و٦ و٧ ، تفسير فرات الكوفي: ص ٢٩٨ سورة الشعراء، حديث ٤٠٣، وأيضاً ص ٤٤٥ ـ ٤٤٥ سورة الطور حديث ٧٨٧ .

وروي في الأخبار الكثيرة أنّ حساب الخلائق يوم القيامة إليهم (١)، ولا

\_\_\_\_\_

ا ـ روى فرات الكوفي رها عن صفوان قال: سمعت أبا الحسن عليه يقول: «إن إلينا إياب هذا الخلق، وعلينا حسابهم». تفسير فرات الكوفي: ص ٥٥١ ـ ٥٥٦ حديث ٧٠٦.

وروى الحافظ البرسي الحلّي ﷺ عن أمير المؤمنين ﷺ قال في خطبته: «أنا المقدم على بني آدم يوم القيامة، أنا المحاسب للخلق، أنا منزلهم منازلهم، أنا عذاب أهل النار، ألا كُلُّ ذلك من فضل الله على ً . مشارق أنوار اليقين: ص ٢٦٠ فصل (خطبة الافتخار) .

وروى رَهِ عَن المفضل بن عمر، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ في شرح الآية ﴿ إِنَّ إِلَيْنَاۤ إِيَابَهُمْ ...﴾ قال: سألته مَن هُم؟ فقال: «يا مفضل، من تُرى هم؟ نحن ــ والله ــ هم، إلينا يُرجعون، وعلينا يُعرضون، وعندنا يَقفون، وعن حُبّنا يُسألون». مشارق أنوار اليقين: ص ٢٨٣.

وروى عن جابر بن عبد الله عن أبي جعفر علمي قال: «وإن إلينا إياب هذا الخلق، ﴿ثُمُ إِنَّ عَلَيْنَاحِسَابَهُم ﴾». مشارق أنوار اليقين: ص ٢٨٥ ـ ٢٨٦.

وروى البرقي في (كتاب الآيات) عن أبي عبد الله عليه أن رسول الله عليه قال لأمير المؤمنين على البرقي في الله المؤمنين على أنت ديّان هذه الأمة والمتولي حسابها، وأنت ركن الله الأعظم يوم القيامة . ألا وإن المآب إليك، والحساب عليك، والصراط صراطك، والميزان ميزانك، والموقف موقفك» . مشارق أنوار اليقين: ص ٢٨٤ فصل (مناقب لأمير الخلق عليه) .

وانظر في هذا الباب: الكافي: ج ٨ ص ١٥٩ (حديث الناس يوم القيامة) حديث ١٥٤ ، وفيه أيضاً ج ٨ ص ١٦٢ حديث ١٦٧ .

استبعاد في ذلك . كما أن الله تعالى قرّر الشهود عليهم من الملائكة والأنبياء والأوصياء والجوارح، مع أنه قال تعالى: ﴿وَلَقَنَى بِأَلِلَهِ شَهِيدًا ﴾(١) وهو القادر الديان يوم القيامة . ويمكن أن يكون مجازاً باعتبار حضورهم مع الأنبياء عند محاسبة الله إيّاهم .

(وَفَصْلُ الخِطابِ عِنْدَكُمْ) أي: [عندكم] الخطاب الذي يُفصل به بين الحق والباطل كما كان لأمير المؤمنين (صلوات الله عليه) في الوقائع والأحكام (٢)، فإنه كان يحكم في كل واقعة بخلاف حكمه في الآخرة (٣).

١ ـ سورة النساء، الآيتان ٧٩ و ١٦٦ ، سورة الفتح، الآية ٢٨.

٢ ـ روى الشيخ الصدوق شه عن أبي الصلت الهروي عن الإمام الرضا عليه قال: «يا أبا الصلت... أو ما بلغك قول أمير المؤمنين عليه : أوتينا فصل الخطاب ؟!» . عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٢٥١ باب (٥٤ ـ معرفته عليه بجميع اللغات) حديث ٣.

وروى الشيخ المفيد ﴿ بإسناده عن الأصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين عَلَيْكُ قال: سمعته يقول: «...علمت علم المنايا والبلايا وفصل الخطاب» . الاختصاص: ص ٢٨٣ .

وانظر في هذا المعنى: كتاب سليم بن قيس: ص ٢٥٦ ب (١٧ ـ خطبة أمير المؤمنين محذّراً من الفتن) ، المخصال، باب (التسعة) ص ٤١٤ حديث ٤ ، وفيه أيضاً باب (الواحد إلى المائة) ص ٦٤٢ حديث ٢٢ ، و ص ٦٤٥ حديث ٣٠ ، بصائر الدرجات: ص ٢١٨ ـ ٢٢٢ باب (في الأئمة أنّه جرى لهم ما جرى لرسول الله على أنّهم أمناء الله على خلقه، وأركان الأرض، وأمناء الله على ما هبط من علم أو عذر أو نُذُر والحجة البالغة...) وفيه ٥ روايات. ٣ ـ هذا لكل الأئمة على وليس فقط للأمير عليه ، وقد يكون الاختلاف في بيان الجواب لكل موقف بخلاف الموقف الآخر إنما هو من باب التقيّة التي هي الأصلح في نظرهم عليه لشيعتهم . انظر في هذا الباب: الكافي: ج١ ص ٢٢ ـ ٢٧ باب (اختلاف الحديث)

وروي عنهم: (أنّ لله تبارك وتعالى في كل واقعة حكماً خاصّاً بها)(١)،

وفيه ١١ رواية، الخصال: ص ٢٥٥ أبواب (الأربعة) حديث ١٣١ ، علل الشرائع: ج٢ ص ٣٩٥ باب (١٣١ ـ العلّة التي من أجلها حرّم الله الكبائر) حديث ١٦ ، المحاسن: ج٢ ص ٣٣٥ حديث ١٠٨ .

١ ـ لم نقف أثناء التتبع على هذا النص في روايات أهل البيت عليَّا الله ـ لقصور فينا ـ ، ولكن تواتر بين الأصحاب من علمائنا الأبرار (أنّ لله في كل واقعة حكماً معيّناً، وأن لكل شيء عنده حداً) ، أو (أن لله في كل واقعة حكماً يشترك فيه العالم والجاهل) ، أو (أن لله في كل واقعة حكماً معيناً بيّنه لنبيّه، و بينه نبيّه لوصيه إلى أن ينتهى البيان إلى آخر الأوصياء فجميع الأحكام محفوظة عنده مخزونة لديه) ، وهذه الأخبار وإن كانت واردة بعبارات مختلفة وألفاظ متفاوتة إلا أنها مشتركة الدلالة على ما ذكرناه فهي متواترة ومشتركة في إفادة هذا المعنى ـ كما اعترف به المحققون من الأصحاب في باب التخطئة والتصويب ـ فإنه تواترت الأخبار عن أئمة أهل البيت عليه إن (لله في كل واقعة حكماً بيّنه لنبيه وبيّنه النبي والله الله وصياء من بعده، فجميع الأحكام مخزونة عندهم حتى مثل أرش الخدش، ومضامينها وان كانت مختلفة إلا أنّها) ، وهذا المعنى متناثر في آيات عديدة في الكتاب العزيز، ومن ذلك: قول الله (جلّ وعلا) : ﴿ وَمَا أَخْلَفْتُمْ فِيهِ مِن شَيْءٍ فَكُمُّمُهُۥ إِلَى ٱللَّهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبِّي عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَلِلْيَهِ أَيْبُ ﴾ (الشورى: ١٠) ، ﴿ وَأَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ الذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (النحل: ٤٤) ، ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا عِن دَنَا خَزَآبِنُهُ وَمَا نُنَزِّلُهُ و إِلَّا بِقَدْرٍ مَعْلُومٍ ﴾ (الحجر: ٢١) ، ﴿ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَكُ فِي إِمَامِ مُبِينٍ ﴾ (يس: ١٢) ، ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنبِ مِن شَيْءٍ ﴾ (الأنعام : ٣٨).

وللوقوف على بعض تلك الروايات انظر: الكافي: ج١ ص ٥٩ ـ ٦٢ باب (الرد إلى الكتاب والسنة وأنّه ليس شيء من الحلال والحرام وجميع ما يحتاج الناس إليه إلاّ وقد جاء فيه كتاب أو سنة) وفيه ١٠ روايات، وفيه أيضاً ص ٢٤١ باب (فيه ذكر الصحيفة والجفر

وسيجيء بعضها(١).

ويمكن التعميم بحيث يشمل جميع المسائل، فإنّه كان لهم في كل مسألة دليلاً قطعيّاً يفرّق بين الحق والباطل كما يظهر من الأخبار (٢).

(وَ آياتُ الله لَدَيْكُمْ) وهي إما المعجزات التي أعطيت جميع الأنبياء عليم الله التي أعطيت عليم الأنبياء عليم و فيرها التي كانت بأيديهم، ويظهرونها بحسب المصالح.

أو الآيات القرآنية كما أنزلت مع تفاسيرها ومحل نزولها وناسخها ومنسوخها وغير ذلك.

أو الأعم، لو لم نُدخل الآيات في المعجزات، وإلا فكل آية بما فيها من الحقائق الكثيرة تدل على أنها من الله تعالى، وعلى صدق من أرسل إليه،

والجامعة ومصحف فاطمة على حديث ٥ ، وفيه أيضاً ص ٣٠٣ ـ ٣٠٤ باب (الإشارة والنص على على بن الحسين (صلوات الله عليهما)) حديث ١ ، وفيه أيضاً ص ١٧٥ كتاب (الحدود) باب (التحديد) حديث ٩ ، الخصال: ص ٢٥٠ ـ ٥٢٨ أبواب (الثلاثين وما فوقه للإمام ثلاثون علامة) حديث ١ ، عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ١٩٢ ـ ١٩٣ باب (١٩ ـ ما جاء عن الرضا عليه في علامات الإمام) حديث ١ ، معاني الأخبار: ص ١٠٢ ـ ١٠٣ باب (معنى الإمام المبين) حديث ٤ ، من لا يحضره الفقيه: ج٤ ص ٤١٨ ـ ١٩٤ حديث ١٩٥٤ ، بصائر الدرجات: ص ١٦٢ ـ ١٦٦ باب (في الأئمة أنّ عندهم الصحيفة الجامعة التي هي إملاء رسول الله وخط على عليه بيده، وهي سبعون ذراعا) الأحاديث ٢ ، ٦ ، ٨ ، ١٠ إلأحاديث ٥ إلى ١١ ، وص ١٧٠ حديث ١٠ .

<sup>. \*\*</sup>\_ \

٢ ـ لاحظ المصادر في ذيل الهامش رقم ١ المتقدم ص ١٤٣.

ومن يبيّنها، وكتب العامّة و الخاصّة مشحونة بذكر معجزاتهم، مع أن ما وصل إلينا بالنظر إلى ما لم يصل إلينا ـ باعتبار حرق كتبنا (١) ـ كالقطرة بالنظر إلى البحر، وكذا ما أظهروه بالنظر إلى ما لم يظهِرُوهُ .

(وَعَزائمُهُ فيكُمْ) أي: الجدّ والصّبر والصّدع بالحقّ.

١ ـ قال الذهبي في ترجمة الشيخ الطوسي رها : وقد أحرقت كتبه عدة نورب في رحبة جامع القصر . سير أعلام النبلاء: ج١٨ ص ٣٣٥.

وقال السبكي: أحرقت كتبه عدة نوَب بمحضر من الناس. طبقات الشافعية: ج ٣ ص ٥١.

قال الشيخ الأميني فَكَنَّ : بيت الكتب الذي بالري دليل على ذلك بعد ما أحرقه السلطان محمود بن سبكتكين، فإني طالعت هذا البيت فوجدت فهرست تلك الكتب عشر مجلدات، فإن السلطان محمود لما ورد إلى الري قيل له: إن هذه الكتب كتب الروافض وأهل البدع فاستخرج منها كل ما كان في علم الكلام وأمر بحرقه . ويظهر من كلام البيهقي أن عمدة الكتب التي أحرقت هي خزانة كتب الصاحب ، وهكذا كانت تعبث يد الجور بآثار الشيعة وكتبهم ومآثرهم . وكان خازن تلك المكتبة ومتوليها أبو بكر محمد ابن إبراهيم بن علي المقري المتوفى ١٣٨١ ، وأبو محمد عبد الله الخازن بن الحسن الأصبهاني . انتهى ـ الغدير: ج٤ ص ٤٧ .

وقال السيد المرعشي رَهِ : ذكر أرباب التراجم أنه أحرقت كتب الشيعة زمن العباسية في محلة الكرخ وخزانة كتب شيخ الطائفة رئيس الشيعة فَاتَتَى ، وكتب المحقق الطوسي فَاتَتَى ، وكتب ابن فتال الشهيد النيسابوري مؤلف (روضة الواعظين) ، وكتب بني زهرة في حلب، وكتب بعض علماء الشيعة في دولة أبي سعيد المغولي، وهكذا كان ديدنهم حتى تبع خَلَفُهُم سَلَفَهُم فأحرقت الأفاغنة خزائن الكتب كمكتبة مولانا المجلسي في أصفهان وخانوا العلم والفضل، كافئهم الله بصنيعهم . شرح إحقاق الحق: ج ١ \_ شرح ص ٣٢.

أو كنتم تأخذون بالعزائم دون الرّخص(١).

أو الواجبات اللازمة غير المرخّص في تركها من الاعتقاد بإمامتهم وعصمتهم ووجوب متابعتهم وموالاتهم بالآيات (٢)، والأخبار المتواترة (٣).

١ ـ العزيمة: هي الإلزام بإتيان العمل، والرخصة: هي عكس العزيمة، وهي الإباحة والتخيير
 في العمل بالشيء أو تركه.

٢ ـ سورة النساء (٥٩): ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنكُر ﴾.

وسورتا النحل (٤٣) والأنبياء (٧): ﴿فَشَاكُواْ أَهْلَ ٱلذِّكَرِ لِنَكْتُدُم لَا تَعْلَمُونَ ﴾.

وسورة التوبة: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا أَنَّقُوا أَللَّهَ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدَدِقِينَ ﴿ اللَّهُ .

وسورة المائدة: ﴿إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوٰةَ وَيُوْتُونَ الزَّكُوٰةَ وَهُمْ رَكِعُونَ

**۞ وَمَن يَتُوَلُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ ٱلْغَلِبُونَ ۞﴾** .

وسورة النساء: ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهِ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظًا ۞ ﴾. وسورة النساء: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُم آمَرٌ مِن ٱلْأَمَن أَو ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِيَّهُ وَلُوْ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى

سُوره السَّاء ﴿ وَإِدَا جَاءُهُمُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ ۚ وَلَوْلَا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لَاتَّبَعْتُمُ أُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ ۗ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبْعَتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبْعَتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبْعَتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبْعَتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَبْعَتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَتَبَعْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَتَبَعْتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَتَبَعْتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَتَبَعْتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَنْعَلِيْهُ وَلَوْلَا فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَتَبَعْتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا تَتَبَعْتُمُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ اللّهُ وَلِهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَوْلًا فَضْلُ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُولُ اللّهُ مِنْ إِلَيْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ لَلّهُ عَلَيْكُمْ

٣- الكافي: ج١ ص ١٨٥ - ١٩٠ باب (وجوب طاعة الأئمة) وفيه ١٧ رواية، وفيه أيضاً ج١ ص ٢٠٥ باب (أن الأئمة علي ولاة الأمر وهم الناس المحسودون...) حديث ١، وفيه أيضاً ج١ ص ٢٧٦ باب (أن الإمام علي يعرف الإمام الذي يكون من بعده...) حديث ١، وفيه أيضاً ج١ ص ٢٨٦ باب (ما نص الله (عز وجل) ورسوله ورسوله والمنه على الأئمة على الأئمة على الأئمة على واحداً فواحداً فواحداً عديث ١، وفيه أيضاً ج١ ص ٢٩٣ ـ ٢٩٥ باب (الإشارة والنص على أمير المؤمنين علي حديث ٣، وفيه أيضاً ج١ ص ٤١٢ باب (فيه نكت ونتف من

أو الأقسام التي أقسم الله تعالى بها، كالشمس والقمر، والضحى، بكم، أو لكم.

أو السور العزائم (١)، أو آياتها نزلت فيكم.

أو قبول الواجبات اللزّرمة بمتابعتكم.

أو الوفاء بالمواثيق والعهود الإلهيّة في متابعتكم.

(وَنُورُهُ) من العلوم والحقائق والهدايات.

(وَبُرْهانُهُ) من الدلائل والمعجزات [عنْدَكُمْ].

(وَأَمْرُهُ) من الإمامة وإظهار العلوم.

(إِلَيْكُمْ) كما روي في الأخبار: (إن الواجب عليكم أن تسألوا ولم يجب علينا أن نجيبَكم)(٢)، كما قال الله تعالى ﴿ هَذَا عَطَآؤُنَا فَٱمْنُنَ أَوْ أَمْسِكَ بِغَيْرِ

التنزيل في الولاية) حديث ٧٤، وفيه أيضاً ج٢ ص ١٩ ـ ٢١ باب (دعائم الإسلام) حديث ٦ و٩، وفيه أيضاً ج٢ ص ٤١٤ ـ ٤١٥ باب [أدنى ما يكون به العبد مؤمناً أو كافراً أو ضالاً] حديث ١، الأمالي (الصدوق) ص ٦٢٤ المجلس ٧٨ ذيل حديث ٢ (الآية التاسعة)، عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٢١٦ باب (٢٣ ـ ذكر مجلس الرضا عليه مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة) حديث ١.

١ ـ السور التي بها سجدة واجبة، وهي: السجدة وفصّلت والنجم والعلق.

٢ ـ الكافي: ج١ ص ٢١٠ باب (أن أهل الذكر الذين أمر الله الخلق بسؤالهم هم عليه الأحاديث ٣ و٦ و٨ و٩ ، بصائر الدرجات: ص ٥٨ باب (في أئمة آل محمد عليه أنهم أهل الذكر الذين أمر الله بسؤالهم...) الأحاديث ١ إلى ٨ ، و١٦ ، و٢٥ ، و٢٨ ، بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ١٧٢ باب (٩).

حِسَابٍ ﴾ (١). والظاهر أنه في غير الواجبات، أو التقيّة التي خصّهم الله وشيعتهم بها، أو يكون من خصائصهم؛ ولذلك يسمَّونَ بأولى الأمر.

أو يكون المراد بالأمر: الفعْل، بأن يكونوا نائبين عن الله (تبارك وتعالى) في الشريعة بحسب ما تقتضيه عقولهم المقدّسة ـ كما يظهر من الأخبار الكثيرة الواردة في التفويض (٢) إلى النبي والأئمّة (صلوات الله عليهم) ـ.

أو يعم الفعل بالدعوات أو بالتفويض ـ كما يكون للملائكة ويظهر [هذا

١ ـ سورة ص، الآية ٣٩.

٢ - ليس المُراد بالتفويض: أن الله تعالى فوّض إليهم عليه أن يُحلّوا ما شاءوا ويحرّموا ما شاءوا بآرائهم من غير وحى - على ما تُوهِمُهُ بعض الأخبار - لأن هذا ضروري الفساد والبطلان، بل هو خارج عن الشريعة كما قال تعالى على لسان نبيه عليه : هما كُنتُ بِدّعًا مِن الرّسُلِ وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُرِّ إِنْ أَنْبِعُ إِلّا مَا يُوحَى إِلَى الله والناجم: ﴿ وَمَا يَنطِئُ عَنِ الْمُوكَى آلَ إِنْ هُوَ إِلّا وَمَى إِلَا حَقاف: ٩) ، وقال في سورة النجم: ﴿ وَمَا يَنطِئُ عَنِ الْمُوكَى آلَ إِنْ هُوَ إِلّا وَمَى الله عَن الله عَن الله عَن الله عَن الله عن الله ع

بل المراد بذلك أنه تعالى لما أكمل نبيه والمسلم بحيث لا يختار إلا ما يوافق الحق، ولا يخالف مشيئته، فوّض إليه تعيين بعض الأمور - كزيادة بعض الركعات، وتعيين النوافل من الصلاة والصيام، ونحو ذلك - إظهاراً لشرفه وكرامته، ثم لما اختار أكّد ذلك الوحي من عنده . وهذا مما لا فساد فيه لا عقلاً ولا نقلاً ، بل في كثير من الأخبار ما يدل عليه، وهذا المعنى منه ولا في صحته .

وكذا الحال ـ والكلام نفس الكلام ـ فيما لو قيل بأنّ معناه: أنّه تعالى فوّض إليهم عليه الله بيان الحكم الواقعي في موضعه، والتقيّة في محلّه، والسكوت فيما لا يرون مصلحة في بيان شيء منه.

انظر في هذا: بحار الأنوار: ج ٢٥ ص ٣٤٩ باب ١٠ فصل (في بيان التفويض ومعانيه).

أيضاً] من الأخبار الكثيرة (١) . لكن منع الأصحاب من روايتها والعمل بها؛ لئلا يؤدي إلى القول بإلوهيتهم، كما وقَع لبعض الناقصين من الغلاة، كما

ا ـ روي عن أبي جعفر الباقر عليه قال: «إن الله لم يَزل فرداً متفرداً في الوحدانية، ثم خلق محمداً وعلياً وفاطمة عليها فمكثوا ألف دهر، ثم خلق الأشياء وأشهدهم خلقها وأجرى عليها طاعتهم وجعل فيهم ما شاء، وفوّض أمر الأشياء إليهم في الحكم والتصرف والإرشاد والأمر والنهي في الخلق؛ لأنهم الولاة، فلهم الأمر والولاية والهداية، فهم أبوابه ونُوّابه وحُجّابه، يُحلّلون ما شاء ويحرّمون ما شاء، ولا يفعلون إلا ما شاء، هيباد من مُكرّمُور الا يستيقُونَهُ والقولي ويمرّمون ما شاء، ولا يفعلون الإ ما شاء، هيباد التي من تقدمها غرق في بحر الإفراط ومن نقصهم عن هذه المراتب التي رتبهم الله فيها زهق في بر التفريط، ولم يُوفً آل محمد حقهم فيما يجب على المؤمن من معرفتهم، ثم قال: خذها يا محمد فإنها من مخزون العلم ومكنونه». بحار الأنوار: ج ٢٥ ص ٣٣٩ باب (١٠ ـ نفى الغلو في النبي والأئمة عليه ... فصل: في بيان التفويض ومعانيه) حديث ٢١.

ورد النّهي عن النجوم لذلك ـ كما سيجيء (١) ـ

الله مَنْ وَالاكُمْ فَقَدْ وَالَى الله، وَمَنْ عاداكُمْ فَقَدْ عادى الله، وَمَنْ أَحَبَّكُمْ فَقَدْ أَجْبُكُمْ فَقَدْ أَبْغَضَ الله، وَمَنْ اعْتَصَمَ بِكُمْ فَقَدْ اعْتَصَمَ بِالله، أَنْتُمُ الله، وَمَنْ اعْتَصَمَ بِكُمْ فَقَدْ اعْتَصَمَ بِالله، أَنْتُمُ الصِّراطُ الأَقْوَمُ، وَشُهَداءُ دارِ الفَناء، وَشُفَعاءُ دارِ البَقاء، وَالرَّحْمَةُ المَوْصُولَةُ، وَالآيَةُ المَحْزُونَةُ، وَالأَمَانَةُ المَحْفُوظَةُ، وَالبابُ المُبْتَلَى بِهِ النَّاسُ.

(مَنْ وَالاكُمْ فَقَدْ وَالى الله) ؛ لأنّ الله تعالى أمر بموالاتكم ومحبّتكم وقرنكم بنفسه في آيات كثيرة (٢).

أوْ أنّهم لمّا اتّصفوا بصفات الله وتخلّقوا بأخلاق الله صارُوا كأنّهم هو، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَكَ اللّهَ ﴾، ﴿وَمَا ظُلَمُونَا ﴾ أي: أولياءنا ﴿وَلَكِن كَانُوا أَنفُكُمُ مَيظَلِمُونَ ﴾ ".

ولقوله رَبِيْنَا : «من رآني فقد رأي الحق» (٤).

١ ـ سيأتي في ص \*\* .

٢ ـ تقدم بعضها في ص ١٤٦ الهامش رقم ٢ عند شرح قوله عِلْمَا ﴿ وَعَزائمُهُ فيكُمْ ﴾ .

٣ ـ سورة الفتح، الآية ١٠، سورتي البقر، الآية ٥٧ والأعراف، الآية ١٦٠ .

<sup>3</sup> ـ صحیح البخاري ج ٨ ص ٧٧ باب (التعبیر) باب (مَن رأى النبي رَبِيَّتُهُ في المنام) ح ٤ و٥، محیح مسلم: ج ٧ ص ٥٤ کتاب (الرؤیا) باب (قوله رَبِیَّتُهُ: من رآنی فی المنام...) ح ٢.

## ولقوله ﴿ لَلْهُ اللَّهُ مَنُواتِراً: «حربُ عليٌّ حربِ الله» (١٠)

ا ـ التواتر لفظي ومعنوي، ومن تلك الروايات: عموم دخوله عليه في أصحاب الكساء الذين قال عليه في أصحاب الكساء الذين قال عليه في هم: «يا ابن عباس... حربهم حربي، وحربي حرب الله» . كفاية الأثر: ص ١٨ في (ما جاء عن عبد الله بن العباس من النصوص) حديث ٣.

وأيضاً: «حربهم حربي، وسلمهم سلمي». مشارق أنوار اليقين: ص ٨٨.

وأيضاً: «حربه حربي، سلمه سلمي». الأمالي (الصدوق): ص ٢٧١ المجلس ٣٥ حديث ٢٠، شرح الأخبار: ج١ ص ٢٠٧ في (تفضيل علي عليه الله في ذيل حديث ١٧٠، كتاب (آل محمد) لحسام الدين المردي الحنفي، ص ٤٢٦ (نسخة مكتبة السيد الاشكوري)، وعنه في شرح إحقاق الحق: ج٢٢ ص ٣٣١ حديث ٤٦.

وفي رواية أخرى: «حربه حربي، وحربي حرب الله» . كفاية الأثر: ص ١٢٠ ـ ١٢١ باب (ما جاء عن عمار بن ياسر شه عن النبي شيئة في النصوص على الأئمة الاثني عشر) ح ١ .

وروى الصدوق رَجُكُ بإسناده عن ابن عباس قال: قال رسول الله وَلَيْكُ : «من ناصب علياً حاربَ الله، ومن شكَ في عليً فهو كافر» . الأمالي: ص ٧٧١ المجلس ٩٦ حديث ٦ .

وأيضاً قوله والمؤلفين المؤمنين المسلام على المواقع المحلس المواقع المحلس المواقع المحلس المواقع المحلس الم

ولقوله رَالِيَّا : «فاطمة بضعة منّي [وأنا منها، فـ]مَنْ آذاها فقد آذاني، ومَنْ آذاني فقد آذاني، ومَنْ آذاني فقد آذي الله)» (١).

إلى غير ذلك من الآيات والأخبار (٢).

١ ـ علل الشرائع: ج ١ ص ١٨٥ باب (١٤٩ علّة دفن فاطمة عليه بالليل) حديث ٢.

﴿ فَكَمّا عَاسَفُونَا النّعَمّنا مِنْهُمْ ﴾ (الزخرف: ٥٥) قال: «إن الله (عزّ وجل) لا يأسف كأسفنا ولكنه خلق أولياء لنفسه يأسفون ويرضون وهم مخلوقون مربوبون، فجعل رضاهم رضا نفسه وسخطهم سخط نفسه، لأنه جعلهم الدعاة إليه والأدلاء عليه، فلذلك صاروا كذلك وليس أن ذلك يصل إلى خلقه، لكن هذا معنى ما قال من ذلك وقد قال: مَنْ أهان لي ولياً فقد بارزني بالمحاربة ودعاني إليها... إلخ». الكافي: ج١ ص ١٤٤ باب (النوادر ـ من أبواب التوحيد) حديث ٦، التوحيد: ص ١٦٨ باب (معنى قوله: رضاه تعالى وسخطه) حديث ٢، معاني الأخبار: ص ١٩ باب (معنى رضى الله وسخطه) حديث ٢.

وروى الصدوق عن أمير المؤمنين عليه قال: «سمعت رسول الله علي أمير المؤمنين عليه قال: «سمعت رسول الله علي والأئمة من بعدك سادة أمتي، من أحبنا فقد أحب الله، ومن أبغضنا فقد أبغض الله، ومن والانا فقد والى الله، ومن عادانا فقد عادى الله، ومن أطاعنا فقد أطاع الله، ومن عصانا فقد عصى الله» . الأمالى: ص ٥٦٣ المجلس ٧١ حديث ١٦.

وانظر في هذا الباب أيضاً: الكافي: ج١ ص ٢٠٦ باب (أن الأئمة عليه ولاة الأمر وهم الناس المحسودون الذين ذكرهم الله (عز وجل)) حديث ٥، وفيه أيضاً ج٢ ص ١٩ باب (دعائم الإسلام) حديث ٥، وفيه أيضاً ج١ ص ١٨٥ ـ ١٨٩ باب (فرض طاعة الإمام) وفيه ١٧ حديثاً، كمال الدين: ص ٢٧٩ باب (٢٤ ـ ما روى عن النبي على القائم وأنه الثاني عشر من الأئمة) حديث ٢٥، عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٣٣ باب (٣٠ ـ فيما جاء عن الرضا عليه من الأخبار المنثورة) حديث ٢١٧ ، المحاسن: ج١ ص ٢٨٦ ـ

٢ ـ روى الشيخ الكليني والشيخ الصدوق ﴿ عَنْ أَبِي عبد الله ﴿ عَلَيْهِ فِي قول الله ﴿ عَزَّ وجلَّ ؛

وكذلك البواقي من العَداوة والمحبّة والإعتصام (١).

(أَنْتُمُ الصِّراطُ الاَقْوَمُ) فإن طريق متابعتهم في العقائد والأعمال أقوم الطرق وأمْتَنُهُ، بل هو الطريق أو طرقهم في مراتب القرب إلى الله، وإن كان لغيرهم من أهل الحق طرق أخر.

(وَشُهَداء دار الفناء) كما تقد م (٣).

(وَشُفَعاء دار البَقاء) للأخبار المتواترة بشفاعتهم لأصحاب الكبائر كما هي لرسول الله وَلَيْنِيَا اللهُ الله وَلَيْنِيَا اللهُ اللهُ وَلَيْنِيَا اللهُ اللهُ

٢٨٧ باب (الشرائع) حديث ٤٣٠ ، تفسير العياشي: ج١ ص ٢٤٦ في تفسير قوله: ﴿ أَمُّ اللَّهُ ا

- ١ وهي قوله عليه : «مَنْ عاداكُمْ فَقَدْ عادى الله، وَمَنْ أَحَبَكُمْ فَقَدْ أَحَبَ الله، وَمَنْ أَبْغَضَكُمْ فَقَدْ أَبْغَضَ الله، وَمَنْ اعْتَصَمَ بِكُمْ فَقَدْ اعْتَصَمَ بِالله» .
  - ٢ ـ في عيون أخبار الرضا وتهذيب الأحكام: «أَنْتُمُ السِّبيلُ الأَعْظَمُ، وَالصِّرَاطُ الأَقْوَمُ».
    - ٣ ـ تقدم في ص ١١٩ ـ ١٢٠ .
- ع ـ روى الصدوق رها عن خالد القلانسي، عن الصادق عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عن أبية عن الله عن أمتى، فيُشفّعني الله عن أبية عن أصحاب الكبائر من أمتى، فيُشفّعني الله فيهم، والله لا تَشفّعتُ فيمن آذى ذريتي». الأمالي: ص ٣٧٠ المجلس ٤٩ حديث ٣.
- وانظر في هذا المعنى أيضاً: الخصال: ص ٣٥٥ باب (السبعة) حديث ٣٦، الأمالي (الصدوق) : ص٥٦ المجلس ٢ حديث ٤، وفيه أيضاً ص ٢٦١ المجلس ٣٥ حديث ١، عيون أخبار الرضا: ج١ ص باب (١١ ـ ما جاء عن الرضا عليه من الأخبار في التوحيد) حديث ٣٥، الاختصاص: ص ٣٩ ـ ٤٠ في (مسائل اليهودي التي ألقاها على النبي النبي النبي المرابية).

(والرَّحْمَةُ المَوْصُولَةُ) من الله إلى الخلق، كما كان لرسول الله وَاللَّهُ في قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (١)، فهم رحمة لهم في الدنيا والآخرة، وبهم تصل رحمة الله تعالى إلى العباد، وتُشعر به الصلاة عليه وآله (صلوات الله عليهم) (٢).

(وَالاَيَةُ المَخْزُونَةُ) لخلّص عباده وهم العارفون ببعض رُتبهم (٣). (وَالأَمانَةُ المَحْفُوظَةُ) الواجب حفظها على العالمين ببَذْل أنفسهم دون

ويشمل هذا المعنى أيضاً الروايات الواردة في باب الشفاعة من النبي والمسائر الأمة بشكل عام، ومن الأئمة الطاهرين عليه لسائر شيعتهم.

- ٧ ـ قال الشيخ الأحسائي (رضوان الله تعالى عليه): الصلاة مأخوذة من الرحمة، فأمرُ الله عبدَه بها رحمة له، وفعل العبد لها ترحّم من الله تعالى، وطلبٌ منه سبحانه لما أعد لمن امتثل أمره من الرحمة، في الدنيا بدفع البلايا، وإدرار الرزق، والإنساء في العمر، والمحبّة في قلوب أولياء الله، وقضاء حوائجه للدنيا والآخرة. وفي الآخرة بغفران ذنوبه، وإدخاله الجنّة التي هي دار رضاه، ومجاورة أوليائه علي جوامع الكلم (نسخة حجريّة): ج ١ ص ١٣١ (الرسالة الجعفرية ـ في جوابه على رسالة الميرزا جعفر بن الميرزا أحمد المشهور برالنوّاب) رفيالي ).
- ٣ ـ وتوصيفهم بالمخزونة إشارة إلى أنهم عليه من أسرار الآيات المستورة المودعة في النفوس البشرية؛ باعتبار أن الله تعالى يُعرف بها، وبها يُعبد، ولولاهم لما عُرف ولما عُبد ولما كان لأحد طريق إلى المعرفة كما عن أبي عبد الله الصادق عليه : «بنا عُرف الله، وبنا عُبد الله، نحن الأدلاء على الله، ولولانا ما عُبد الله» . التوحيد ص ١٥٢ باب ١٢ حديث ٩ . فهذه الآية مسطورة في نفوس الخلائق، محفوظة من أن تصلها آثار الشياطين.

١ ـ سورة الأنبياء، الآية ١٠٧ .

نفوسهم وأموالهم دون أموالهم وأعراضهم أو إمامتهم تجوّزاً؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ... إلخ ﴾(١).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنَئَتِ إِلَىٰٓ ٱهْلِهَا ﴾(٢).

وروي في الأخبار الصحيحة أنّ المراد بها الإمامة (٣)، وأنّ المخاطب بها

١ ـ سورة الأحزاب، الآية ٧٢.

٢ ـ سورة النساء، الآية ٥٨.

٣ ـ قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾: الأمانة هي الإمامة والأمر والنهي؟ والدليل على أن الأمانة هي الإمامة قوله (عزّ وجلّ) في الأئمة : ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمُ أَن تُوَدُّوا الله الدليل على أن الأمانة هي الإمامة عرضت على السماوات والأرض المَّمَنَاتِ إِلَى آهَلِها... ﴾ يعني الإمامة، فالأمانة هي الإمامة عُرضت على السماوات والأرض والجبال ﴿فَأَبَيْنَ ﴾ أنْ يدّعوها أو يغصبوها أهلها. انظر: تفسير القمي: ج٢ ص ١٩٨.

وروى محمد بن مسعود رها عن الحلبي عن زرارة عن أبي عبد الله عليه : « ﴿ أَن تُؤَدُّوا اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ ا

وفي هذا روى الشيخ الصدوق و السين على بن خالد قال: سألت أبا الحسن على بن موسى الرضا علي عن قول الله (عزّ وجلّ): ﴿ إِنّا عَرَضَنَا ٱلْأَمَانَة ... ﴾ فقال: «الأمانة الولاية، من ادّعاها بغير حق فقد كفر». عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٢٧٣ ـ ٢٧٤ باب (٢٦ ـ ما جاء عن الرضا عليه من الأخبار النادرة في فنون شتى) حديث ٦٦ ، معاني الأخبار: ص ١١٠ باب (معنى الأمانة التي عُرضت على السماوات والأرض والجبال...) حديث ٣.

وروى أيضاً عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال: «الأمانة: الولاية...». معاني الأخبار: ص ١١٠ باب (معنى الأمانة التي عُرضت على السماوات والأرض والجبال...) حديث ٢.

في الأخيرة الأئمة علِيَّكُم بأن يؤدوها إلى الإمام الذي بعده من الله تعالى (١).

## (وَالبابُ المُبْتَلَى بِهِ النَّاسُ) كباب حطّة (١) ابتُلي بنوا إسرائيل بدخولها

وعن أبي عبد الله عليه قال: «هي ولاية أمير المؤمنين عليه ، وقال عليه : «هي ولاية علي بن أبي طالب عليه الكافي: ج ١ ص ٤١٢ ـ ٤١٣ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية) حديث ٢ ، بصائر الدرجات: ص ٩٦ باب (آخر في ولاية أمير المؤمنين (صلوات الله عليه)) حديث ٢ .

وروى فرات الكوفي عن الشعبي قال: (أقولها ولا أخاف إلا الله، هي \_ والله \_ ولاية على بن أبي طالب عليه ). تفسير فرات الكوفي: ص ١٠٧ حديث ١٠٣.

وعن أبي جعفر الباقر علمي في قول الله: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمْنَكَتِ إِلَى آهَلِها... ﴾ قال: «الإمام إلى الإمام ليس له أن يزويها عنه» ، بصائر الدرجات: ص ٤٩٥ حديث ٢.

وعن أبي الحسن الكاظم علمه في الآية قال: «هم الأئمة من آل محمد يؤدي الأمانة إلى الإمام من بعده ولا يخص بها غيره ولا يزويها عنه». الكافي: ج ١ ص ٢٧٦ ـ ٢٧٧ ح ٢ و٣ ، بصائر الدرجات: ص ٤٩٦ حديث ٥.

ا ـ بصائر الدرجات: ص ٤٩٥ ـ ٤٩٧ باب (في الإمام الذي يؤدى إلى الإمام الذي يكون من بعده) وفيه ١١ رواية، وفيه أيضاً ص ٢٠٨ باب (ما عند الأئمة من سلاح رسول الله وآين وآين الأنبياء...) حديث ٥٥ ، الإمامة والتبصرة: ص ٣٨ باب (٢ ـ أن الأرض لا تخلو من حجة) حديث ١٩ ، الكافي: ج١ ص ٢٧٦ ـ ٢٧٧ باب (أن الإمام يعرف الإمام الذي يكون من بعده...) حديث ١ ، تفسير العياشي: ج١ ص ٢٤٦ ـ ٢٤٩ حديث ١٥٣ و١٦٧ ، معاني الأخبار: ص ١٠٧ ـ ١٠٨ باب (معنى الأمانات التي أمر الله عباده بأدائها إلى أهلها) حديث ١ ، من لا يحضره الفقيه: ج٣ ص ٣ أبواب (القضايا والأحكام) باب (من يجوز التحاكم اليه ومن لا يجوز) حديث ١٠٣ ، تهذيب الأحكام: ج٦ ص ٢٢٣ ـ كتاب (القضايا والأحكام) باب (من يجوز التحاكم وأقسام القضاة والمُفتين) حديث ٢٥٠.

سُجّداً، وقولهم حطّة (٢)، فدخله جماعة فقالوا ﴿حِطَّةٌ ﴾ أي: حُطّ ذنوبنا . ونجوا، وبعضهم قالوا: (حنطة) وهلكوا(٣).

كذلك من دخل في باب متابعتهم عليه نجى ومن لم يدخل هلك كما ورد في الاخبار الكثيرة (٤)، وقال رسول الله ولي الله وعلى

١ ـ الأمالي (الطوسي): ٦٣٣ المجلس (٢٥) ح ٦ ، ورواه العلامة أبو سعيد النيشابوري في (شرف النبي والمعلامة صلاح الهادي ألم النبي والمعلامة صلاح الهادي في (الكواكب الدرية): ص ١٩٣ ـ انظر: شرح إحقاق الحق: ج ٢٤ ص ٣٤٠.

٢ - لعل التشبيه من باب أنهم باب للإنابة والرجوع إلى الله تعالى في حط الذنوب وغفرانها .
وهنا إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا ٱذْخُلُواْ مَنذِو ٱلْقَرْبَيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِغَمُّ رَغَدًا وَٱذْخُلُواْ
ٱلْبَابِ سُجُكَا وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَائِكَكُمُ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُخْسِنِينَ ﴾ سورة البقرة، الآية ٥٨ .

وقوله: ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ السَّكُنُوا هَاذِهِ الْقَرْبَةَ وَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِنْتُمْ وَقُولُوا حِطَّةُ وَاللهُ اللهُ اللهُ

٣- تفسير القمي: ج ١ ص ٤٨، التبيان: ج ٥ ص ١٠، تأويل الآيات الظاهرة: ج ١ ص ٦٣ حديث ٤٠ ، المسند (ابن حنبل): ج ٢ ص ٣١٣ في (مسند أبي هريرة)، الجامع لأحكام القرآن: ج ١ ص ٤١٥، المستدرك (الحاكم): ج ٢ ص ٢٦٢، السنن الكبرى: ج ٦ ص ٢٨٦ حديث ١٠٩٨٩.

٤- الأخبار الواردة في أنهم عليه باب حطة أو الواردة في أمير المؤمنين عليه كثيرة، ومنها: تفسير الإمام العسكري عليه : ص ٥٤٦ حديث ٣٢٦، تفسير فرات الكوفي: ص ١٨٩ ـ ١٩٠ حديث ٢٤٢، وفيه أيضاً ص ٣٦٧ ذيل حديث ٤٩٩، بصائر الدرجات: ص ٣١٧ باب (في الأئمة أنّهم يعلمون كل أرض مخصبة وكل أرض مجدبة...) حديث ٤، معاني الأخبار: ص ١٧ ـ ١٨ باب (معاني ألفاظ وردت في الكتاب والسنة في التوحيد) حديث ١٤، التوحيد: ص ١٦٤ ـ ١٦٥ باب (٢٢ ـ معنى جنب الله (عزّ وجلّ)) حديث ٢، الأمالي

## بابها» (١). وقال الله تعالى: ﴿ وَأَتُوا أَلُكُ يُوسَكَ مِنْ أَبُوا بِهِا ﴾ (٢).

الله تَدْعُونَ، وَعَلَيْه تُدُلُّونَ، وَبِه تَوْمُنُ لَمْ يَأْتَكُمْ هَلَكَ، إلى الله تَدْعُونَ، وَعَلَيْه تُدُلُُونَ، وَبِه تُوْمِنُونَ، وَلَهُ تُسلِّمُونَ، وَبِقَوْله تَحْكُمُونَ. وَإلى سَبِيله تُرْشِدُونَ، وَبِقَوْله تَحْكُمُونَ. سَعَدَ مَنْ وَالاكُمْ، وَهَلَكَ مَنْ عاداكُمْ، وَخَابَ مَنْ جَحَدَكُمْ، وَضَلَّ مَنْ فارَقَكُمْ، وَفازَ مَنْ تَمَسَّكَ بكُمْ، وَأَمنَ مَنْ لَجَأَ إلَيْكُمْ، وَسَلمَ مَنْ صَدَّقَكُمْ، وَهُدي مَنْ وَفازَ مَنْ تَمَسَّكَ بكُمْ، وَأَمنَ مَنْ لَجَأَ إلَيْكُمْ، وَسَلمَ مَنْ صَدَّقَكُمْ، وَهُدي مَنْ

(الصدوق): ص ۱۳۳ لمجلس ۱۷ حدیث ۱۱، الخصال: ص ۵۷۵ أبواب (السبعین) حدیث حدیث ۱، الاختصاص: ص ۲۶۸ ، الأمالي (الطوسي): ص ۲۰ المجلس (الثاني) حدیث ۵۷ ، مشارق أنوار الیقین: ص ۲۷۰ فصل (أثار علي علیه بالکون) ، کفایة الأثر: ص ۳۳ ـ ۳۲ باب (ما جاء عن أبي سعید الخدري عن النبي شکیه حدیث ۹ .

الخصال: ص ٤٢٥ المجلس ٥٥ حديث ١، التوحيد: ص ٣٠٧ (حديث ذعلب) حديث ١، الخصال: ص ٤٧٥ أبواب (السبعين) حديث ١، عيون أخبار الرضا: ج١ ص ٧١ ـ ٧٧ باب (٣٠ ـ فيما جاء عن الرضا عليه من الأخبار المنثورة) حديث ٢٩٨ ، وفيه أيضاً ص ٢١٠ ـ ٢١ باب (٢٣ ـ ذكر مجلس الرضا عليه مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة) حديث ١ ، الخرائج والجرائح: ج٢ ص ٥٤٥ فصل (في أعلام أمير المؤمنين عليه عديث ٧، مشارق أنوار اليقين: ص ٣٣ ، إرشاد القلوب (للديلمي) : ص ٢١٢ في (فضائله العلمية وأنه أعلم الناس) ، المستدرك (الحاكم) : ج ٣ ص ٢١٦ كتاب (معرفة الصحابة) ، مناقب أمير المؤمنين (ابن المغازلي) : ص ٨٠ ـ ٨٤ الأحاديث ١٢٠ إلى ١٢٦ ، المناقب (للخوارزمي) : ص ٤٠ فصل (٧ ـ في غزارة علمه) .

وقد ذكر جملة منها العلاّمة المتتبع المحدث السيد هاشم البحراني (أعلا الله مقامه) في غاية المرام: ج٥ ص ٢٢٥ ـ ٢٣٣ الباب ٢٩ ، وذكر فيه ١٦ روايةً للعامة، و ٧ روايات للخاصة . ٢ ـ سورة البقرة، الآية ١٨٩ . اعْتَصَمَ بِكُمْ . مَنِ اتَّبَعَكُمْ فَالجَنَّةُ مَأُواهُ، وَمَنْ خالَفَكُمْ فَالنَّارُ مَثْواهُ، وَمَنْ جَحَدَكُمْ كَافِرٌ، وَمَنْ حاربَكُمْ مُشْرِكٌ، وَمَنْ رَدَّ عَلَيْكُمْ فِي أَسْفَلِ دَرَكِ مِنَ الجَّحِيمِ .

(إلى الله تَدْعُونَ) بالحكمة العمليّة.

(وَعَلَيْه تُدُلُّونَ) بالحكمة العلمية من المعارف والحقائق.

(وَلَهُ تُسَلِّمُونَ) بالتخفيف والتشديد (١).

(وَ إِلَى سَبِيلِهِ تُرْشِدُونَ) الخلقَ بأتم الإرشاد . والجُمل (٢) لبيان أحوال حياتهم (٣) أو مع أخبارهم المنقولة المُتَواترة عنهم (٤).

(وَخَابَ مَنْ جَحَدَكُمْ) ولم يؤمن بإمامتكم فانه من الخاسرين الهالكين. (وَضَلَّ مَنْ فارَقَكُمْ) وترك متابعتكم في الأعمال، أو من كان من المستضعفين فإنهم الضالون، وروي: أن لله فيهم المشيّة (٥).

١ ـ التشديد في: تُسَلّمون، والتخفيف في: تُسْلمون .

٢ ـ وهي: «إلى الله تَدْعُونَ، وعَلَيْه تُدُلُّونَ، وَبه تُؤْمنُونَ، وَلَهُ تُسَلِّمُونَ، وَبَأَمْرِهِ تَعْمَلُونَ، وَإلى سَبيله تُرْشدُونَ، وَبَقَوْله تَحْكُمُونَ»، وكلها أمور تبليغية عن الله وإليه تعالى.

٣ ـ يعني ما كان من سيرتهم عليه التبليغية ـ كما في العبائر المذكورة ـ في حال حياتهم،
 وإرشادهم الناس علمياً وعملياً.

٤ ـ أي أنّ ما نُقل عنهم من الأخبار والأحاديث لها نفس الدور الذي كانوا عليه حال حياتهم،
 فهي ترشد الناس، وتدعو إلى الله، وعليه تدل... ، كما سيأتي في قوله: (كلامُكُمْ نُورً).

٥ ـ روى الشيخ الكليني هو عن إبراهيم بن أبي بكر قال: سمعت أبا الحسن موسى عليه عن يقول: «إن علياً عليه باب من أبواب الهدى، فمن دخل من باب علي كان مؤمناً، ومن

(وَفَازَ) [أي] ونجا .

(مَنْ تَمَسَّكَ بِكُمْ) علماً وعملاً.

(و أمن ) من العذاب.

(مَنْ لَجَأَ إِلَيْكُمْ) بالإعتقاد والمتابعة والإستشفاع.

(وَسَلم) من الهلاك.

(مَنْ صَدَّقَكُمْ) في الإمامة وغيرها .

(وَهُديَ) على صيغة المجهول.

(مَنْ اعْتَصَمَ بِكُمْ) كما قال تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ ﴾ (١) وهو الأئمة كما ورد في الأخبار الكثيرة (٢).

خرج منه كان كافراً، ومن لم يدخل فيه ولم يخرج منه كان في الطبقة الذين لله فيهم المشيئة». الكافي: ج٢ ص ٣٨٨ باب (الكفر) حديث ١٨.

وروى عن يونس، عن موسى بن بكير، عن الإمام الكاظم عليه قال: «إن علياً عليه باب من أبواب الجنة، فمن دخل بابه كان مؤمناً، ومن خرج من بابه كان كافراً، ومن لم يدخل فيه ولم يخرج منه كان في الطبقة التي لله فيهم المشيئة». الكافي: ج٢ ص ٣٨٩ باب (الكفر) حديث ٢١.

١ ـ سورة آل عمران، الآية ١٠٣ .

٢ ـ تفسير العياشي: ج١ - ص ١٠٢ في تفسير (سورة البقرة: ٢٠٨) قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ مَامَنُوا اَدْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَافَةً ﴾ حديث ٢٩٨، وفيه أيضاً ص ١٩٤ حديث
 ١٢٢، تفسير فرات الكوفي: ص ٩٠ ـ ٩١ في تفسير (سورة آل عمران: ١٠٣) قوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَمِهُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا...﴾ الأحاديث ٧٠ و٧١ و٧٧، وفيه أيضاً ص ٢٥٨ حديث

الشيخ محمد تقي المجلسي 🐗.......

(وَمَنْ رَدَّ عَلَيْكُمْ) أقوالكم وإن لم تكن موافقة لعقله الناقص.

الله أَنْ وَيُورَكُمْ وَطِينَتَكُمْ وَاحِدَةً، طَابَتْ وَطَهُرَتْ بَعْضُها مِنْ بَعْضٍ، وَجَارِ لَكُمْ فيما بَقي، وَأَنَّ أَرُواحَكُمْ وَنُورَكُمْ وَطِينَتَكُمْ وَاحِدَةً، طَابَتْ وَطَهُرَتْ بَعْضُها مِنْ بَعْضٍ، خَلَقَكُمُ الله أَنُواراً، فَجَعَلَكُمْ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ الله أَنْواراً، فَجَعَلَكُمْ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ الله أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فيها اسْمُهُ .

(أَشْهَدُ أَنَّ هذا) أي: وجوب اتباعكم، أو كل واحد من المذكورات (١٠). (سابقٌ لَكُمْ فيما مَضى) من الأئمة، أو في الكتب المتقدّمة (٢).

(وَأَنَّ أَرْواحَكُمْ وَنُورَكُمْ وَطِينَتَكُمْ وَاحِدَةٌ) كما ورد في الأخبار الكثيرة أن أرواحهم مخلوقة من أعلى عليّين، وأبدانهم من عليّين، وأنوار علومهم

٣٥٣، الأمالي (الطوسي): ص ٦٥٤ حديث ٤ مجلس ٣٥، مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص ٣٣٠، باب (في إمامة أبي جعفر الباقر عليه فصل (في معالي أموره عليه)، العمدة (ابن البطريق): ص ٢٨٨ الفصل ٣٥ حديث ٤٦٧ عن تفسير الثعلبي، شواهد التنزيل: ج١ ص ١٦٨ ـ ١٦٩ حديث ١٨٨ و ١٨٠، فضائل أمير المؤمنين عليه (ابن عقدة): ص ١٨٨ الفصل ٢٢ حديث ٢٠.

١ ـ وهي قوله علطي : «سَعَدَ مَنْ وَالاكُمْ... ـ إلى قوله ـ فِي أَسْفُلِ دَرَكِ مِنَ الجَّحِيمِ» .

٢ ـ الظاهر أنّه رحل يعني أن ولايتهم ووجوب تبعيّتهم وطاعتهم ـ كما تقدم في شرحه ـ مما
 ذكرته الكتب السابقة والشرائع الماضية المتقدّمة على القرآن الكريم .

أو أن ما تقدّم ذِكْرُهُ من صفات، كله سابق لكم (موجود) فيما مضى من الأزمنة المتقدمة، ومذكور في الكتب السالفة، لأنكم كنتم أنتم أول الخلق.

١٦٢ ..... شرح الزيارة الجامعة الكبيرة

وكمالاتهم واحدة (١).

(طابَتْ) الأرواح، (وَطَهُرَتْ) الأبدان، أو [طاب] الجميع.

(بَعْضُها مِنْ بَعْضِ) (٢) كما قال تعالى: ﴿ ذُرِّيَّةً أَبِعَضُهَا مِنْ بَعْضٍ ﴾ ، أي:

١ ـ الكافي: ج١ ص ٣٨٩ ـ ٣٩٠ باب (خلق أبدان الأئمة وأرواحهم...) ، بصائر الدرجات: باب نادر (في خلق أبدان الأئمة وقلوبهم...) ص ٣٤ ـ ٣٩ ، وباب (في خلق أبدان الأئمة وفي خلق أرواحهم وشيعتهم) ص ٣٩ ـ ٤٠ ، ومن ذلك:

روى الكليني هي بإسناده عن أبي عبد الله عليه قال: «إن الله خلقنا من عليين وخلق أرواحنا من فوق ذلك وخلق أرواح شيعتنا من عليين وخلق أجسادهم من دون ذلك، فمن أجل ذلك القرابة بيننا وبينهم وقلوبهم تحن إلينا». الكافى: ص ٣٨٩، ح ١.

وروى محمد بن الحسن الصفار و على عن جابر الجعفي قال: كنتُ مع محمد بن علي علين فخلقُنا فقال: «يا جابر، خلقَنا نحنُ ومحبّينا من طينة واحدة بيضاء نقيّة من أعلي عليّين، فخلقُنا نحن من أعلاها وخلْقُ محبّينا من دونها، فإذًا كان يوم القيامة التقت العليا بالسفلى...». بصائر الدرجات: ص ٣٥ ـ ٣٦ باب (فيه خلق أبدان الأئمة وأبدان شيعتهم...) ح ٦ .

وروى عن أبي الحجّاج قال: قال لي أبو جعفر عليه : «يا أبا الحجّاج، إنّ الله خلق محمّداً وآل محمد من طينة عليّين وخلق قلوبهم من طينة فوق ذلك وخلق شيعتنا من طينة دون عليّين وخلق قلوبهم من طينة عليّين فقلوب شيعتنا من أبدان آل محمّد...» . بصائر الدرجات: ص ٣٤ باب (فيه خلق أبدان الأئمة وأبدان شيعتهم...) ح ٢ .

من طينة واحدة، مخلوقة من نور عظمته تعالى .

(خَلَقَكُمُ الله أَنْواراً) كما تقدّم (١).

(فَجَعَلَكُمْ بِعَرْشِهِ مُحَدِّقِينَ) ـ بالحاء والدّال المهملتين ـ أي: مطيفين (٢)، أي: مستفيضين من علمه .

أو طائفين بالعرش الصوري في الأجساد المثاليّة كالطواف بالبيت.

عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٢٠٨ ـ ٢٠٩ باب (٢٣ ـ ذكر مجلس الرضا عليه مع المأمون في الفرق بين العترة والأمة) حديث ١.

وفي تفسير أنهم علي المعنيون في الآية، انظر: تفسير العياشي: ج ١ ص ٥٧ حديث ٨٨، وفيه أيضاً ص ١٦٨ ـ ١٧٠ الأحاديث ٢٩ و ٣٣ و ٣٣ و ٣٥ ، تفسير فرات الكوفي: ص ٧٩ ـ ٨٧ الأحاديث ٥٤ و ٥٥ و ٥٨ و ٥٩ ، عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ٣٤٠ باب (٤ ـ نص أبي الحاديث موسى بن جعفر علي ابنه الرضا علي بالإمامة والوصية) حديث ٢٨.

١ ـ تقدّم في ص ١٠٨ في قوله عَلَّكَيْدٍ : «عَصَمَكُم الله مِن الزَّلَلِ» .

Y ـ فسر الشارح ره (محدقين) بـ (مطيفين) و (طائفين) من الطواف وهو الدوران وذلك من باب (أحدق يُحدق) ، والتحديق مأخوذ من (الحدقة) ، وهي دائرة العين، والمُحدق بالشيء هو المشتمل عليه والمحيط به والدائر حوله، ففي اللغة: أحاطت به الخيل وحاطت واحتاطت: أحدقت، واحتاطت بفلان وأحاطت إذا أحدقت به . وأحاط بالأمر إذا أحدق به من جوانبه كله . وفي الحديث: «أحطت به علماً» أي: أحدق علمي به من جميع جهاته . انتهى ـ لسان العرب: ج٧ص ٢٨٠ حرف (الطاء) فصل (الحاء المهملة) .

ويسعفنا في هذا ما رواه الصدوق عن الصادق، عن أبيه، عن جده عليه قال: «سئل الحسين بن علي عليه فقيل له: كيف أصبحت يا بن رسول الله؟ قال: أصبحت ولي رب فوقي، والنار أمامي، والموت يطلبني، والحساب محدق بي، وأنا مُرتهن بعملي...» . الأمالي: ص الاسلام عديث ٣ ، من لا يحضره الفقيه: ج ٤ ص ٤٠٤ حديث ٥٨٧٣ .

(حَتَّى مَنَّ عَلَيْنا بِكُمْ) بأن جعلكم أئمتنا .

(فَجَعَلَكُمْ ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَلَيْكَرَ فِيهَا ٱسْمُدُ ﴾) إشارة إلى أن هذه الآيات ـ التي بعد آية النور (١) ـ وردت فيهم، كما أن الآيات التي بعدها (٢) وردت في أعدائهم ـ كما ورد في الأخبار المتكثرة (٣) ـ .

١ - ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرْفَعَ وَيُلِيَّكَ وَفِهَا السَّمُهُ يُسَيِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْفُدُوّ وَالْأَصَالِ ۞ رِجَالٌ لَا ثُلْهِيهُم
 بَحِنَرَةٌ وَلَا بَيْعٌ عَن ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلَوْق وَإِينَآ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْمًا نَنْقَلَتُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالْأَبْصَكُرُ ۞ لَيَحْزِيَهُمُ اللّهُ الْمُعْدَرُ مَن يَشَاءُ بِغَيْر حِسَابٍ ۞ ﴿ النور .
 لِيَجْزِيهُمُ اللّهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُواْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضْلِهِ \* وَاللّهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْر حِسَابٍ ۞ ﴿ النور .

٢ - ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَعْنَاهُمْ كَسَرَكِ بِقِيعَةِ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَا تَا حَتَى إِذَا جَمَاءُ أَنْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللّهَ عِندَهُ فَوَقِيهِ عَلَيْهُ مَنْ عُنْ عَلَيْهِ مِن فَوْقِيهِ عَندَهُ فَوَقَيهِ عَلَيْهُ مَنْ عُنْ عَلَيْهُ مَنْ عُنْ فَوْقِيهِ مَنْ فَوْقِيهِ عَندَهُ فَوْقِيهِ عَندَهُ فَوْقِيهِ عَندَهُ فَوْقِيهِ عَندَهُ فَوْقِيهِ عَندَهُ فَوْقَيهِ عَندَهُ فَوْقِيهِ عَندَهُ فَوْقِيهِ عَنْ فَوْقِيهُ عَنْ فَاللّهُ عَنْ فَيْ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَيْ فَوْقِيهِ عَنْ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَاللّهُ عَنْ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ فَاللّهُ عَنْ عَنْ فَوْقِيهِ عَلَيْ عَلْكُونَ عَنْ فَوْقِيهِ عَلَيْ عَنْ عَنْ فَوْقِيهِ عَلَى عَنْ فَوْقِيهِ عَنْ عَنْ فَاللّهُ عَنْ عَنْ فَالْكُونُ عَنْ عَنْ فَاللّهُ عَنْ عَنْ فَاللّهُ عَنْ عَلْكُونُ عَنْ فَاللّهُ عَنْ عَلَيْهِ عَلَى اللّهِ عَنْ فَلْعَلَالْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَ

مِن فَوْقِهِ عَمَابُ طُلْمَتُ ﴾ الثاني، ﴿بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ ﴾ معاوية (لعنه الله) وفتن بني أمية...» . الكافي: ج ١ ص ١٩٥ حديث ١٤ . وروى عن علي بن جعفر عليه ، عن أخيه الإمام موسى عليه مثله . الكافي: ج ١ ص ١٩٥ حديث ٥ ، مسائل علي بن جعفر: ص ٣١٦ ـ ٣١٧ حديث ٧٩٥.

والمراد بالبيوت: البيوت المعنويّة التي هي بيوت العلم والحكمة وغيرهما من الكمالات، والذكر فيها: كناية عن الاستفاضة منهم.

أو [البيوت] الصوريّة التي هي بيوت النبي والأئمة عليَّهُ في الحياة ومشاهدهم بعد الوفاة .

الْأَنْفُسنا، وَتَزْكِيَةً لَنا، وَكُفَّارَةً لذُنُوبِنا، فَكُنَّا عَنْدَهُ مُسَلِّمَينَ بِفَضْلَكُمْ، وَمَعْرُوفِينَ لِأَنْفُسنا، وَتَزْكِيَةً لَنا، وَكُفَّارَةً لذُنُوبِنا، فَكُنَّا عَنْدَهُ مُسَلِّمَينَ بِفَضْلَكُمْ، وَمَعْرُوفِينَ بِتَصْدَيقنا إِيّاكُمْ، فَبَلَغَ الله بِكُمْ أَشْرَفَ مَحَلِّ المُكرَّمِينَ، وَأَعْلى مَنازِلَ المُقَرَّبِينَ، وَأَعْلى مَنازِلَ المُقرَّبِينَ، وَأَرْفَعَ دَرَجاتِ المُرْسَلِينَ، حَيْثُ لا يَلْحَقُهُ لاحِقٌ، وَلا يَفُوقُهُ فَائِقٌ، وَلا يَسْبِقُهُ سابِقٌ، وَلا يَظْمَعُ فِي إِذْراكِهِ طامِعٌ.

وروى السيد شرف الدين الحسيني وَ اللهِ عن جابر بن يزيد الجعفي قال: سألت أبا جعفر عليه عن هذه الآية، فقال: ﴿ وَاللَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ : بنو أمية، ﴿ أَعْمَلُهُمْ كَمْرُكِم بِقِيعَة يَعْسَبُهُ الظّمَانُ مَانَهُ ﴾ : والظمآن نعثل، فينطلق بهم فيقول: أوردكم الماء ﴿ حَقّ إِذَا جَاءَهُ، لَرْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَدُ اللّهُ عِندُهُ فَوَقَيْهُ حِسَابُهُ وَاللّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ . ثم ضرب الله لأعدائهم مثلاً آخر فقال: ﴿ أَوْ كَظُلُمُنَتِ فِي بَحْرِ لَبِيِّي يَغْشَنهُ مَنْ مَن فَوْقِهِ مَن فَوْقِهِ مَن مَن هُمْ ... الآية ﴾ . تأويل الآيات الظاهرة: ج ا ص ٣٦٣ ـ ٣٦٥ حديث ١٢ .

وروى السيد أيضاً عن الحكم بن حمران قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قوله (عزّ وجل): ﴿ أَوْ كُظُلُمُنْ فِي بَعْرِ لَجِي يَغْشَنْهُ مَوْجٌ ﴾ ، قال: فلان وفلان . ﴿ مِن فَوَقِهِ مَوْجٌ ﴾ ، قال: أصحاب الجمل وصفين والنهروان . ﴿ مِن فَوَقِهِ مِسَحَابٌ عُلُمُنْ اللَّهُ مَعْمُهَا فَوْقَ بَعْضِ ﴾ . قال: بنو أمية... » . تأويل الآيات الظاهرة: ج ١ ص ٣٦٣ ـ ٣٦٥ حديث ١٥ . (وَجَعَلَ) عطف على (أَذِنَ) بالخبرية أو الإنشائية الدُّعائيّة (١)، ولا بأس به؛ لكونه بصورتها، كما في قوله تعالى: ﴿حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾. (طيباً) مفعولٌ ثان لـ(جَعَلَ).

(لِخُلْقِنا) ـ بالضّم (٢٠) ـ أي: جعلكم الله في بيوت تصير الصلوة فيها وإظهار الولاية سبباً لكرامة الله علينا بالاخلاق الحسنة .

أو يكون عطفاً على (مَنَّ) ، وهو أظهر .

(وَطَهارَةً لأَنْفُسنا) منَ الرذائل كما حلاّنا بالفضائل.

(و تَزْكيَةً (٢) من الأعمال القبيحة .

(فَكُنَّا عِنْدَهُ) في عمله بأنَّا من المُصلّين عليكم، والموالين لكم مطلقاً.

(مُسَلِّمين (٤)) بالتسليم القلبي الحقيقي.

(بفَضْلكُمْ) على العالمين.

<sup>1 -</sup> عطف الجملة (جعل صلواتنا) على (أذن الله أن ترفع) عطف الخبر على الخبر كما في قول: (حمى الله بيتك) إخباراً عن أنه تعالى حماه ورفعه، أو أنه عطفها عطف الإنشاء على الخبر، فيصير كالإنشاء بمعنى الإخبار، كما في قوله: (صلى الله عليه وآله) ، بمعنى (اللهم صل عليه وآله) ، وقول: (حمى الله بيتك) أي (أسأله أن يحميه ويرفعه).

٢ ـ في بعض النسخ: «لخَلْقناً» ـ بالفتح ـ كذا أثبتها العلامة المجلسي في ملاذ الأخيار: ج ٩
 ص ٢٦٥ وبحار الأنوار: ج ٩٩ ص ١٤١ .

٣ ـ في تهذيب الأحكام والمزار الكبير: (وبَركةً).

٤ ـ قال في البحار: وفي نسخة: (مُسمّين) ولعلها الأظهر، انتهى . وكذا في هامش المزار الكبير عن نسخة منه، ولعلها الأنسب والأوفق؛ لورود الباء في (بفضلكم) .

(وَمَعْرُوفِينَ بِتَصْدِيقِنا إِيّاكُمْ) بالإمامة والفضيلة، وهذه فضيلة لنا يجب علينا شكرها والتحدّث بها .

(فَبَلَغَ الله بكُمْ) أي: بلّغكم.

(أَشْرَفَ مَحَلِّ المُكرَّمينَ) وأفضل مراتبهم .

(وَأَعْلَى مَنازِلَ المُقَرَّبِينَ) من المرسلين .

(وَأَرْفَعَ دَرَجاتِ المُرْسَلِينَ) وهي درجات نبينا الله فيلزم منه أفضليتهم على الأنبياء كما ذكره العلامة النيسابوري في تفسير قوله تعالى: ﴿وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾ : بأنه (لا تزال الشيعة ـ قديماً وحديثاً ـ يستدلون بهذه الآية على أفضلية علي على جميع الأنبياء عليه بأنه نفس النبي الله في الفضل ).

وقال: (ويؤيده ما روي عنه والله أنه قال: «مَن أراد أن ينظر إلى آدم في علمه، وإلى نوح في عبادته، وإلى إبراهيم في خلّته، وإلى موسى في هيبته، وإلى عيسى في زهده، وإلى يحيى في ورعه، فلينظر إلى علي بن أبيطالب، فإنّ فيه سبعين خصلة من خصال الأنبياء»)(١). بأنّ كل واحد منهم امتاز عن

ا ـ قال النيسابوري: وقد تمسك الشيعة قديماً وحديثاً بها في أن علياً أفضل من سائر الصحابة لأنها دلت على أن نفس علي مثل نفس محمد إلا فيما خصه الدليل . وكان في الري رجل يقال له محمود بن الحسن الحمصي، وكان متكلم الاثني عشرية يزعم أن علياً أفضل من سائر الأنبياء سوى محمد [ المسلم المسلم القرآن ورغائب الفرقان: ج٣ ص ٧٦ في تفسير سورة آل عمران، آية المباهلة .

وأصل المقولة للفخر الرازي في التفسير الكبير: ج٨ ص ٨٦ ـ ٧٨ في تفسير آية المباهلة .

سائرهم بخصلة واحدة بهذه الخصال، فمن اجتمع فيه جميعها فهو أفضل. والأخبار عندنا متواترة بذلك في جميع الأئمة عليها .

(حَيْثُ لا يَلْحَقُهُ لاحقٌ) ممن هو دونكم .

(وَلا يَفُوقُهُ فَائِقٌ) منهم على الأنبياء كأولي العزم، وإن فاقوا على غيرهم لا يفوقون عليكم، والنبي والمؤلية وأمير المؤمنين عليكم، والنبي والمؤلية وأمير المؤمنين عليكم،

(وَلايسْبِقُهُ سابقٌ) في فضيلة من الفضائل عليكم .

(وَلا يَطْمَعُ فِي إِدْراكِهِ طَامِعٌ) لأنهم يعلمون أنها موهبة خاصّة من الله تبارك وتعالى بكم لا يمكن الوصول إليها بالسّعى والاجتهاد.

وَلا صَدِّيقٌ، وَلا صَدِّيقٌ، وَلا شَهِيدٌ، وَلا نَبِيُّ مُرْسَلٌ، وَلا صَدِّيقٌ، وَلا شَهِيدٌ، وَلا عالمٌ، وَلا جاهلٌ، وَلا دَنيُّ، وَلا فاضلٌ، وَلا مُؤْمِنٌ صالحٌ، وَلا فاجرٌ طالحٌ، وَلا جَبّارٌ عَنيدٌ، وَلا شَيْطانٌ مُريدٌ، وَلا خَلْقٌ فيما بَيْنَ ذلكَ شَهِيدٌ، إلا عَرَّفْهُمْ جَلالَةَ مَبّارٌ عَنيدٌ، وَلا شَيْطانٌ مُريدٌ، وَلا خَلْقٌ فيما بَيْنَ ذلكَ شَهِيدٌ، إلا عَرَّفْهُمْ جَلالَةَ أَمْرِكُمْ، وَعَظَمَ خَطَرِكُمْ وَكَبَرَ شَأْنكُمْ، وَتَمامَ نُورِكُمْ، وَصَدْقَ مَقاعدكُمْ، وَثَباتَ مَقَامكُمْ، وَشَرَفَ مَحَلِّكُمْ وَكَبَرَ شَأْنكُمْ عَنْدَهُ، وَكَرامَتكُمْ عَلَيْهِ، وَخَاصَّتكُمْ لَدَيْهِن وَقُرْبَ مَنْزلَتكُمْ منْهُ.

(حَتَّى لا يَبْقى) أي: لم يبقَ أحد في عالم الأرواح والأجساد .

(إلاَّ عَرَّفْهُمْ) في الكتب المنزلة وعلى ألسنة الأنبياء والمرسلين .

(وَصِدْقَ مَقاعِدِكُمْ) أنكم صادقون في هذه المرتبة وأنها حقّكم كما قال

## تعالى: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِندَ مَلِيكٍ مُقْنَدِرٍ ﴾ (١).

سَلَّ بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَأَهْلِي وَمالِي وَأُسْرَتِي، أُشْهِدُ الله وَأُشْهِدُكُمْ أَنِّي مُؤْمِنٌ بِكُمْ وَبِما كَفَرْتُمْ بِه، مُسْتَبْصِرٌ بِشَأَنكُمْ وَبِضَلالَة مَنْ خَالَفَكُمْ، مُوال لَكُمْ وَلَأُولِيائكُمْ، مُبْغِضٌ لأَعْدَائكُمْ وَمُعَاد لَهُمْ، سلم لَمُ لَمَنْ سالم لَمَنْ مَلْكُمْ، مُحَقِّقٌ لما حَقَّقْتُمْ، مُبْطِلٌ لما أَبْطَلْتُمْ، مُطَيعٌ لَكُمْ، عارِف بِحَقِّكُمْ، مُعَرَّفِ بِنُمَ مُحْتَمِلٌ لِعِلْمِكُمْ، مُحْتَمِلٌ لعِلْمِكُمْ، مُحْتَجِبٌ بِذَمَّتِكُمْ، مُعْتَرِف بِكُمْ . عارِف بِحَقِّكُمْ، مُعْتَرِف بِكُمْ .

(بِأَبِي أَنْتُمْ) أي: فديتكم بأبي (وَأُمِّي) [وَأَهْلِي وَمَالِي وَأُسْرَتِي]. (رَأُشْهِدُ الله وَأُشْهِدُكُمْ أَنِّي مُؤْمِنٌ بِكُمْ وَبِما آمَنْتُمْ بِهِ) لمّا أراد مخاطبتهم بالشهادة فدّاهم بأبيه وأمه....

وكما هو المتعارف عند العرب، أَشهد الله تعالى وإيّاهم أنّه مؤمن بهم وجميع ما آمنوا به مُجملاً، وإنْ لم يَعلم تفاصيله.

(كافِرٌ [بِعَدُوِّكُمْ وَبِما كَفَرْتُمْ...]) أي: جاحدٌ وعدوٌ لأعدائهم، كما قال تعالى: ﴿فَمَن يَكُفُرُ بِٱلطَّغُوتِ وَيُؤْمِن بِٱللَّهِ فَقَدِاسَتَمْسَكَ بِٱلْعُرُةِ ٱلْوُثْقَىٰ ﴾(٢). فانظر إلى كلامه تعالى كيف قدّم الكفر على الإيمان؛ لبيان أنّه لا(٣)

١ ـ سورة القمر، الآية ٥٥.

٢ ـ سورة البقرة، الآية ٢٥٦ .

٣ ـ في الأصل: (ما).

يمكن الإيمان بدون عداوتهم (١) كما ورد في الأخبار الصحيحة أنه مَن قال: (إني مؤمن بالأئمة، وليس لي شأن بالمخالفين)، أنه ليس بمؤمن، بل من أعدائنا (٢)، فإن المُحبّ من يُحبّ أولياء المحبوب، ويُبغض أعداءه.

١ ـ يعني: مُعاداة أعداء الأئمة عليَّا والبراءة منهم .

٢ ـ أي أن المنهجيتين مختلفتين لا تلتقيان، فأحدهما انسلخ عن الآخر وليس منه في شيء، قال تعالى في سورة الكافرون: ﴿ لا ٓ أَعَبُدُ مَا تَعْبُدُونَ ﴿ وَلا ٓ أَعَبُدُ إِن َ مَا ٓ أَعَبُدُ اللَّهِ وَلَا اللَّهُ عَالِمُ وَلا ٓ أَعَبُدُ اللَّهُ ﴾ ،
 وهناك عدة روايات في المقام، منها: عامّة، ومنها: خاصّة :

فعن أبي عبد الله الصادق علم أنه قال: « ﴿ مَّاجَعَلَ اللهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۗ ﴾ يُحب بهذا قوما ويحب بهذا أعداءهم». التبيان: ج ٨ ص ٣١٤.

وعن الإمام العسكري عَشَانِهُ في الآية قال: «يعني قلباً يحب محمداً والهُ، ويُعظّمهم، وقلباً يُعظّم به غيرَهم كتعظيمهم . أو قلباً يحب به أعداءهم . ومن أحب أعداءهم فهو يبغضهم ولا يحبهم» . تفسير الإمام العسكري عَشَانِهُ : ص ٦٤٦ .

وفي زيارة أمير المؤمنين عَلَيْهِ يوم الغدير: «فلعن الله من ساواك بمن ناواك، والله (جل ذكره) يقول: ﴿ مَّاجَعَلَ ٱللهُ لِرَجُّلِ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۗ ﴾ ». المزار (ابن المشهدي) ص ٢٧٠.

وفيما استطرفه الفقيه البارع ابن إدريس الحلي هم من كتاب (أنس العالم ـ تصنيف الصفواني) قال: قيل للصادق عليه : إن فلاناً يواليكم، إلا أنّه يضعف عن البراءة من عدو كم! قال: «هيهات، كذب من ادّعى محبّتنا ولم يتبرأ من عدونا».

وروى عن الرضا عَلَمَا إِنَّ : «كمال الدين ولايتنا والبراءة من أعدائنا» .

وروي أن رجلاً قدم على أمير المؤمنين عليه فقال له: يا أمير المؤمنين، أنا أحبك وأحب فلاناً ـ وسمّى بعض أعدائه ـ فقال عليه : «أما الآن فأنت أعور، فإما أن تعمى وإما أن تُبصر». انتهى ـ مستطرفات السرائر: ص ٦٣٩ ـ ٦٤٠.

وفي رواية الكراجكي رها : « أنا أحبك وأتوالى عثمان... الخبر » . التعجب: ص ١١٢ .

وفي رواية ابن الدمشقي الشافعي: «إني أحبك وأحب معاوية... الخبر». جواهر المطالب

في مناقب الإمام علي ابن أبي طالب عليه : ج٢ ص ١٥٨ حديث ١٢١. وروى العياشي والله على الله أنْ لا وروى العياشي والله عن سعدان، عن رجل، عن أبي عبد الله عليه قال: «حقيق على الله أنْ لا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال حبة من خردل من حبهما». تفسير العياشي: ج١ ص يدخل البقرة: ٤٨٤) قوله تعالى ﴿وَإِن تُبَدُواْ مَا فِي ٱلْفُسِكُمْ.. ﴿ حديث ٥٢٨.

وقال الشيخ الصدوق رَهِ الله : قال الصادق عَلَيْهِ : «مَن شكّ في كُفر أعدائنا الظالمين لنا فهو كافرً» . الاعتقادات: ص ١٠٤ باب (الاعتقاد في الظالمين) حديث ٣.

روى العياشي و عن أبي حمزة الثمالي شه قال: قال أبو جعفر عاليه : «يا أبا حمزة، إنّما يعبدُ اللّه مَن عَرَفَ الله ...» قال: قلت: أصلحك الله، أيُّ شيء إذا عملته أنا استكملت حقيقة الإيمان؟ قال: «توالي أولياء الله، وتعادى أعداء الله...» قلت: ومن أعداء الله، أصلحك الله؟ قال: «الأوثان الأربعة» . قال: قلت: مَن هم؟ قال: «أبو الفصيل، ورُمع، ونَعثل، و معاوية، ومن دان بدينهم . فمن عادى هؤلاء فقد عادى أعداء الله » . تفسير العياشي: ج٢ ص ١٦٦ حديث ١٥٣ .

وأما ما يُروى عن أمير المؤمنين علالي فثلاث روايات:

الأولى: رواها المفيد عن ابن المعتمر عن أمير المؤمنين عليه قال: «يا أبا المعتمر، إن مُحبنا لا يستطيع أن يبغضنا، وإن مبغضنا لا يستطيع أن يحبنا، إن الله (تبارك وتعالى) جَبَلَ قلوب العباد على حُبنا وخذل من يبغضنا، فلن يستطيع مُحبًّنا بُغضَنا، ولن يستطيع مُبغضُنا حُبًنا، ولن يستطيع مُبغضُنا حُبًنا، ولن يجتمع حُبُنا وحبُّ عدونا في قلب واحد ﴿ مَاجَعَلَ ٱللّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ ولن يجتمع حُبُنا وحبُّ عدونا في قلب واحد ﴿ مَاجَعَلَ ٱللّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ﴾ يعدبُ بهذا قوماً، ويحبُّ بالآخر أعداءهم » . الأمالي: ص ٢٣٢ ـ ٢٣٣ المجلس ٢٧ ح ٤ .

الثانية: رواها الطوسي عن المفيد عن صالح بن ميثم التمار على قال: وجدت في كتاب ميثم الله يقول: تمسينا ليلة عند أمير المؤمنين علي بن أبي طالب على فقال لنا: «ليس من عبد امتحن الله قلبه بالإيمان إلا أصبح يجد مودتنا على قلبه، ولا أصبح عبد ممن سخط الله عليه إلا يجد بغضنا على قلبه... إن عبداً لن يُقصر في حُبّنا لخير جعله الله في قلبه،

(سِلْمٌ لِمَنْ سَالَمَكُمْ) [أي] إني صُلحٌ لمن صالحتم إيّاه بترك الجهاد معهم ـ كما في زمان الغَيبة ـ أي: لا أجاهد حتى تجاهدوهم .

ولن يُحبَّنا من يحبُّ مُبغضَنا، إن ذلك لا يجتمع في قلب واحد و ﴿ مَّاجَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلِ مِّن قَلْبَ وَلَن يُحبَّنا فهو يُخلص فَلَبَيْنِ فِي جَوْفِهِ ۚ ﴾ يحبُّ بهذا قوماً، ويحبُّ بالآخر عدوهم، والذي يُحبُّنا فهو يُخلص حُبُّنا كما يُخلص الذهب لا غش فيه... فمن أحب أن يعلم حاله في حبنا فليمتحن قلبه، فإن وجد فيه حُبَّ من ألَّبَ علينا فليُعلم أن الله عدوّهُ وجبرئيلَ وميكائيلَ، والله عدوً للكافرين ». الأمالي: ص ١٤٨ ـ ١٤٩ المجلس ٥ ح ٥٦.

الثالث: روى السيد شرف الدين الحسيني، بإسناده عن أبي الجارود، عن أبي عبد الله عليه قال: قال علي بن أبي طالب عليه : «ليس عبد من عبيد الله ممن امتحن الله قلبه للإيمان إلا وهو يجد مودتنا على قلبه فهو يودنا، وما عبد من عبيد الله ممن سخط الله عليه إلا وهو يجد بغضنا على قلبه فهو يبغضنا... إن الله (عز وجل) يقول: ﴿فَلَيْتُسَ مَثُوى النَّمُ كَلَيْرِب ﴾ [النحل: ٢٩] وإنّه ليس عبد من عبيد الله يُقصّر في حُبّنا لخير جعله الله عنده إذ لا يستوي من يُحبنا ومن يبغضنا، ولا يجتمعان في قلب رجل أبداً، إن الله لم يجعل لرجل من قلبين في جوفه يُحب بهذا ويبغض بهذا. أما مُحبّنا فيُخلص ُ الحبّ لنا كما يُخلص ُ الذهب بالنار لا كدر فيه، ومُبغضنا على تلك المنزلة... فمن أراد أن يَعلم حُبّنا فليمتحن قلبه، فإنْ شارك في حُبّنا عدوّنا فليس منّا ولسنا منه، والله عدوّه وجبرئيل وميكائيل، والله عدو للكافرين». تأويل الآيات الظاهرة: ج٢ ص ٢٤٥ ـ ٤٤٧ حديث ١.

الرابع: وروى القمي عن أبي جعفر عليه قال: قال علي بن أبي طالب عليه : «لا يجتمع حبّنا وحبُّ عدونا في جوف فيُحبّ هذا وحبُّ عدونا في جوف إنسان . إن الله لم يجعل لرجل من قلبين في جوفه فيُحبّ هذا ويُبغض هذا، فأمّا مُحبنا فيُخلص الحبَّ لنا كما يُخلص الذهب بالنار لا كدر فيه، فمن أراد أن يعلم حُبّنا فليمتحن قلبَه، فإنْ شاركه في حُبّنا حُبُّ عدونا فليس منّا ولسنا منه، والله عدوهم وجبرئيل وميكائيل، والله عدو للكافرين» . تفسير القمى: ج٢ ص ١٧١ ـ ١٧٢.

أو أنا مُحبُّ لشيعتكم وعدو لأعدائكم.

(مُحَقِّقٌ لما حَقَّقْتُمْ) أي: أعتقد أنّه حقٌّ.

أو أسعى في بيان أنّه حقُّ بالأدلّة كما في الإبطال، [فأنا: (مُبْطِلٌ لِما أَبْطَلْتُمْ مُطيعٌ لَكُمْ عارفٌ بحَقِّكُمْ مُقرُّ بفَضْلكُمْ)].

(مُحْتَملٌ لعلمكُمْ) أي: أعلم أنّه حق وإنّ لم تصل إليه عقولنا (١).

(مُحْتَجِبٌ بذمَّتكُمْ) أي: مستتر وداخل في الداخلين تحت أمانكم .

أو أجعَل الدَخُولُ في أمانكم مانعاً من النار والشياطين كما ورد عن النبي أو أجعَل الله تعالى: محبّة علي حصني، من دخل حصني أمن من عذابي». رواه الصدوق وغيره (۲).

ا ـ يجوز أن يكون إشارة إلى ما روي عنهم على الله الله المعبّ مستصعب... ومعناه: إنّي مصدّق بتفاصيل علومكم وأنّ عندكم علم ما كان وما يكون إلى يوم الْقيمة، وكما رُوي عن أمير المؤمنين عليه قال: «لولا آيةٌ في كتاب الله لأخبر تكم بما كان وما يكون إلى يوم القيامة، وهي قوله تعالى: ﴿يَمْحُوا اللّهُ مَا يَشَاآهُ وَيُنْبِثُ وَعِندَهُمُ أَمُّ الْكِتْبِ ﴾ ». انظر: شرح الزيارة الجامعة: ج ٣ ص ٢٥.

٢ - روى الصدوق عن علي بن بلال، عن الإمام الرضاع في عن آبائه، عن علي بن أبي طالب عليه عن النبي والمنتخذ عن جبرئيل، عن ميكائيل، عن إسرافيل، عن اللوح، عن القلم قال: يقول الله (عزّ وجلّ): «ولاية علي بن أبي طالب حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي». عيون أخبار الرضا: ج١ ص ١٤٦ باب (خبر نادر عن الرضاع الله عنه) حديث ٣٨، ورواه الحافظ رجب البرسي هن في مشارق أنوار اليقين: ص ٣٣.

(مُؤْمِنٌ بِإِيابِكُمْ، مُصَدِّقٌ بِرَجْعَتِكُمْ) تفسيره: أني اعتقد أنّكم ترجعون إلى الحياة في الدنيا في الرجعة الصغرى كما قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن

وبنفس السند قال: «ولاية علي بن أبي طالب حصني، فمن دخل حصني أمن ناري» . الأمالي: ص ٣٠٦ المجلس ٤١ حديث ٩ ، معاني الأخبار: ص ٣٧١ باب (معنى آخر لحصن الله (عز وجل)) حديث ١ .

وروى الشيخ الطوسي رَحْكُ بإسناده عن أحمد بن المعافى، عن علي بن موسى الرضا عَلَيْ عن علي بن موسى الرضا عَلَيْ عن عن آبائه، عن علي بن أبي طالب عليه ، عن النبي والله ، عن جبرئيل، عن ميكائيل، عن إسرافيل (صلوات الله عليهم) ، عن القلم، عن اللوح، عن الله تعالى: «علي حصني، من دخله أمن نارى» . الأمالى: ص ٣٥٣ المجلس ١٢ حديث ٦٩ .

وروى الحسكاني بإسناده عن ابن عمر قال: قال رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) قال لي جبرئيل: قال الله تعالى: «ولاية على بن أبي طالب حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي». شواهد التنزيل: ج١ ص ١٧٠ حديث ١٨١ في قوله تعالى ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبّلِ ٱللّهِ جَمِيعًا وَلا تَفَرَقُوا ﴾ (آل عمران: ١٠٣).

حُلِ أُمَّةِ فَوَجًا مِمَن يُكَذِبُ بِعَاينتِنا ﴾ (١)، ولا رَيْبَ في أنّ يوم القيامة يُبعث جميع الناس لا فوج منهم (٢).

وقد ورد [في] الأخبار المتواترة عن النبي وأهل البيت (صلوات الله عليهم) في الرجعة، وأنهم (صلوات الله عليهم) يرجعون إلى الدنيا في زمان المهدي الرجعة، وأنهم من خُلص المؤمنين وجماعة من أعدائهم (٤) سيّما قاتلى الحسين (صلوات الله عليه) (٥).

١ ـ سورة النمل، الآية ٨٣.

٢ - روى القمي رَحِي عن حماد عن أبي عبد الله عليه قال: «ما يقول الناس في هذه الآية فَرَجَا مَن مَن كُلِ أُمَّةٍ فَوْجًا ﴾ ؟ قلت: يقولون إنها في القيامة! قال: ليس كما يقولون، إن ذلك في الرجعة، أيحشر الله في القيامة ﴿مِن كُلِ أُمَّةٍ فَوْجًا ﴾ ويدع الباقين! إنما آية القيامة قوله ﴿وَحَشَرْنَهُمْ فَلَمْ نُعَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا الله ﴾ [الكهف]». تفسير القمي: ج ١ ص ٢٤.

٣ ـ انظر: مختصر البصائر: ص ٨٧ ـ ١٧٠ ، الإيقاظ من الهجعة في إثبات الرجعة (للحر العاملي) ، الرجعة (الاسترآبادي) ، بحار الأنوار: ج ٥٣ باب (٢٩ ـ الرجعة) ، عوالم العلوم (المهدي) ج ٤ و ٥ .

٤ ـ روى الحسن بن سليمان عن حمران بن أعين عن أبي عبد الله علمه قال: «... وإن الرجعة ليست بعامة بل هي خاصة ، لا يرجع إلا من مُحض الإيمان محضاً أو محض الشرك محضا». مختصر البصائر: ص ١٢٢ في (معنى الرجعة) ح ١٩.

وروى علي بن إبراهيم عن أبي عبد الله عليه قال: «... ولا يرجع إلا من محض الايمان محضا ومن محض الكفر محضا». تفسير القمي: ج ١ ص ١٣١ في سورة النمل، الآية ٨٢.

٥ ـ روى الشيخ الطوسي عن جابر الجعفي: قال: سمعت أبا جعفر علمي يكون (والله ليملكن منا أهل البيت رجل بعد موته ثلاثمائة سنة ويزداد تسعاً . قلت: متى يكون ذلك؟ قال:

وصنّف كثير من العلماء كُتباً كثيرةً في ذلك [كما] يظهر من فهرست الشيخ والنجاشي (١).

وأطبق العامة تعصَّباً على خلافهم، فمن ذلك: ذكر مسلم في صحيحه (٢) أنّه لا يعمل بأخبار جابر بن يزيد الجُعفي (٣)، مع أنّه ذكر أنّه روى سبعين

بعد القائم عليه . قلت: وكم يقوم القائم في عالمه؟ قال: تسع عشرة سنة، ثم يخرج المنتصر إلى الدنيا، وهو الحسين بن علي عليه : فيطلب بدمه ودم أصحابه، فيقتل ويسبي حتّى يخرج السفّاح» [وهو أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عليه [ الغيبة (الطوسي) : ص ٤٧٨ حديث ٥٠٥ ، مختصر بصائر الدرجات: ٤٩ .

- وروي عن أبي جعفر الباقر عليه : أن الحسين عليه قال لأصحابه: «أبشروا بالجنة، فوالله إنا نمكث ما شاء الله بعد ما يجري علينا، ثم يخرجنا الله وإياكم حتى يظهر قائمنا، فينتقم من الظالمين وأنا وأنتم نشاهدهم في السلاسل والأغلال وأنواع العذاب». مقتل الحسين (السيد المقرم): ص ٢١٥.
- الفهرست: ص ۸۰ ـ ۸۱ (۳۸ ـ أحمد بن داود بن سعيد الفزاري) ، ص ۱۹۷ ـ ۱۹۸ (۳۰۰ ـ الفهرست: ص ۸۰ ـ ۸۱ (۳۸۰ ـ ۲۱۲ (۲۰۶ ـ محمد بن مسعود العياشي) ، وص ۲۱۲ ـ ۲۱۶ (۲۰۶ ـ محمد بن مسعود العياشي) ، رجال النجاشي: ص ۳۰ ـ ۳۷ ترجمة (۷۳ ـ الحسن بن علي بن أبي حمزة) ، و ص ۲۶۰ ـ ۲۲۲ (۲۶۰ ـ عبد العزيز بن يحيي) ، و ص ۳۰۰ ـ ۳۰۰ (۸٤۰ ـ الفضل بن شاذان) ، و ص ۳۰۰ ـ ۳۰۰ (۱۰۶۹ ـ محمد بن علي بن ۳۰۰ ـ ۳۰۰ (۱۰۶۹ ـ محمد بن علي بن الحسين ـ الصدوق) ، ص ۲۵۵ (۱۲۳۱ ـ أبو يحيى الجرجاني) وغيرهم، وقد ذكرهم بالتفصيل ـ المتقدمين منهم والمتأخرين ـ الآغا بزگ الطهراني کالهواني کتابه (الذريعة) .
  - ٢ ـ صحيح مسلم: ج ١ ص ١٥ ـ ١٦ باب (الكشف عن معايب رواة الحديث).
- ٣ ـ أبو محمد وقيل: أبو عبد الله جابر بن يزيد الجعفي الكوفي، عربي قديم، ثقة في نفسه، كما قال ابن الغضائري . وقال النجاشي: لقى أبا جعفر الباقر، وأبا عبد الله الصادق الم

ألف حديث عن محمد بن علي بن الحسين عليه الأنه كان يقول بالرجعة (1) مع أن الله تعالى ذكر (7) رجعة عُزير وأصحاب أهل الكهف

ومات في أيامه سنة ١٢٨ ه. له كُتب منها: التفسير، وكتاب النوادر، وكتاب الفضائل، وكتاب الجمل، وصفين، والنهروان، وكتاب مقتل مولانا أمير المؤمنين، ومقتل الحسين (صلوات الله عليهما)، ورسالة أبي جعفر إلى أهل البصرة.

- قال الكشي: رُوي عن سفيان الثوري أنّه قال: جابر الجعفي صدوق في الحديث، إلاّ أنّه كان يتشيع، وحُكى عنه أنّه قال: ما رأيت أورع بالحديث من جابر.
- وروى عن حمدويه وإبراهيم، قالا: حدثنا محمد بن عيسى، عن علي بن الحكم عن زياد بن أبي الحلال قال: اختلف أصحابنا في أحاديث جابر الجعفي، فقلت لهم: أسأل أبا عبد الله والمحالية . فلما دخلت ابتدأني فقال: «رحم الله جابر الجعفي، كان يصدق علينا».
- ١ ـ قال مسلم في صحيحه: ج ١ ص ١٥ ـ ١٦: حدثنا حسن الحلواني، حدثنا أبو يحيى الحماني، حدثنا قبيصة واخوه أنّهما سمعا الجرّاح بن مليح يقول: سمعت جابراً يقول: عندي سبعون ألف حديث عن أبي جعفر، عن النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) كلها.
  - وفيه أيضاً: إن عندي لخمسين ألف حديث ما حدثت منها بشيء .
- قال مسلم: وحدثني سلمة بن شبيب، حدثنا الحميدي، حدثنا سفيان قال: سمعت جابراً يُحدّث بنحو من ثلاثين ألف حديث ما أستحلُّ أنْ أذكر منها شيئاً... ، انتهى .
- ٢ ـ قال مسلم في صحيحه: ج ١ ص ١٥: حدثنا أبو غسان محمد بن عمرو الرازي قال:
   سمعت جريراً يقول: لقيت جابر بن يزيد الجعفي فلم اكتب عنه . كان يؤمن بالرجعة .
- وحدثني سلمة بن شبيب، حدثنا الحميدي، حدثنا سفيان قال: كان الناس يحملون عن جابر قبل أن يُظهر ما أظهر، فلما أظهر ما أظهر اتهمه الناس في حديثه، وتركه بعض الناس، فقيل له: وما أظهر؟ قال: الإيمان بالرجعة . انتهى .
  - ٣ ـ كانت العبارة: (مع أنه ذكر الله تعالى) وما أثبتناه فهو تقويم لها وحسب.

والملأ من بني إسرائيل بقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكِرِهِمْ وَالملأ من بني إسرائيل بقوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُو إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيكِرِهِمْ وَهُمْ أَلُوفُ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ ٱللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آخَينَهُمْ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٤٣].

ورووا أنه يكون في هذه الأمّة ما كان في بني إسرائيل حذو النعل بالنعل والقذّة بالقُذّة (١).

(مُنْتَظِرٌ لاَمْرِكُمْ) أي: غلبتكم على الأعادي في زمان المهدي علسَّالِةِ. أو ظهور إمامتكم.

(مُرْتَقبٌ لدَوْلَتكُمْ) وغلبتكم.

(مُسْتَجيرٌ بكم ) بالزيارة . أو الأعم (٢).

(زائر لَكُم، لائذ عائد بِقُبُورِكُم) كما ورد في الأخبار المتواترة بأن زيارتهم سبب للخلاص من النار والدخول في الجنة، وقد تقدم بعضها (٣).

(مُسْتَشْفِعٌ إِلَى الله (عَزَّوَجَلً) بِكُمْ) أي: أجعلكم شفعائي إلى الله تعالى، واسأله بحقكم في قضاء حوائجي.

(وَمُتَقَرَّبٌ بِكُمْ إِلَيْهِ) أي: أجعلكم وسائل قربي إليه .

١٣٥ حديث ٢٧٧٩ ، المصنف (ابن أبي شيبة) : ج٨ ص ١٣٥
 ٢ الفتن) (من كره الخروج في الفتنة وتعوذ عنها) حديث ٢٧٠ ) ، المصنف (عبد الرزاق الصنعاني) : ج١١ ص ٣٦٩ باب (سنن من كان قبلكم) حديث ٢٠٧٦٥ .

٢ ـ كأن يكون ذلك في كل الأحوال؛ لتمسلك الزائر بهم عليه واتباعه لهم، واعتقاده بإجارتهم
 له على كل حال، وأنهم الوسيلة الوحيدة التي تصل بينه وبين الله تعالى في جميع أحواله
 وحاجاته، دينية أو دنيوية .

٣ ـ تقدّم في ص \*\* .

أو أتقرّب إليكم حتى أتقرّب إليه تعالى فإنّ قربكم قرب الله تعالى . (وَمُقَدمُكُمْ أَمَامَ طَلَبَتى) أي: أسألُه بحقّكم .

أو أُصلي عليكم قبل الدعوات؛ حتى تصير مستجابة، كما ورد في الأخبار المتواترة أن الدعاء لا يقبل بدون الصلاة على محمد وأهل بيته (١). (مُؤْمِنٌ بِسِرِّكُمْ وعَلانِيَتِكُمْ) أي: باعتقاداتكم وأعمالكم أنّها لله حقاً.

أو بأسراركم مجملاً.

(و َشاهدكُمْ) من الأئمة الأحد عشر.

(وَغَائِبِكُمْ) المهدي الله المهدي الله المهدي الله المهدي المهدي

١ ـ روى الخزّاز القمي رهي بإسناده عن أبي ذر الغفاري شه قال: قال رسول الله رهي : «لا يزال الدعاء محجوبا حتى يصلى على وعلى أهل بيتى» . كفاية الأثر: ص ٣٨ ـ ٣٩ .

وروى الكليني هُ عن أبي عبد الله عليه قال: «لا يزال الدعاء محجوباً حتى يُصلى على محمد و آل محمد».

وروى أيضاً عنه على وأسه، فإذا ذكر النبي والله على وأسه، فإذا ذكر النبي والله على وأسه، فإذا ذكر النبي والله وأفع الدعاء». الكافي: ج٢ ص ٤٩١ ـ ٤٩٢ باب (الصلاة على النبي محمد وأهل بيته عليه الله على النبي عديث ١ و٢.

وانظر في هذا الباب: الكافي: ج٢ ص ٤٩١ ـ ٤٩٢ باب (الصلاة على النبي وأهل بيته على المغير حديث ٣٠ و٤ ، الأمالي (الطوسي) : ص ٢٦٦ المجلس ٣٥ حديث ٢٧٠ ، الجامع الصغير (السيوطي) : ج١ ص ٢٥٦ حديث ٢٠٠٠ ، وفيه أيضاً حكام القرآن: ج١٤ ص ٢٣٥ ، كنز العمال: ج١ ص ٤٩٠ حديث ٢١٥٣ ، وفيه أيضاً ح٢٠ ص ٢٨ حديث ٣٢٦٥ ، وفيه أيضاً ص ٢٦٠ حديث ٣٢٠٩ ، وفيه أيضاً ص ٢٠٠ حديث ٣٢٠٩ ، وفيه أيضاً ص ٢٠٠ حديث ٣٢٠٩ ، وفيه أيضاً ص ٢٠٠ حديث ٣٥٨٥ .

(وَأُوَّلَكُمْ) أنه علي بن أبي طالب عالسَّالِهِ.

(و) آخِرِكُمْ) بأنه المهدي الله ، لا كما تقوله العامّة والواقفية وغيرهما (١). أو [معناها] الحياة الأولى والرجعة .

(وَمُفَوِّضٌ فِي ذَلِكَ كُلِّهِ إِلَيْكُمْ) أي: أعتقد الجميع من قولكم .

أو أسلّم جميع أموري إليكم حتّى تصلحوا خَلَلَها حيّاً وميتاً .

(وَمُسَلِّمٌ فِيهِ مَعَكُمْ) أي: كما سلّمتم لله تعالى أوامره عارفين إياها، فأنا أيضاً مُسلّم، وإن لم يصل عقلى إليها. أو كالسابق؛ تأكيداً.

(وَقَلْبِي لَكُمْ مُسَلِّمٌ) بالإسلام أو التسليم . أو سلمٌ بمعناه .

أو بمعنى الصلح، أي: لا اعتراض لقلبي على أفعالكم، ولا يخطر ببالى اعتراض؛ لأنى أعلم يقيناً أنكم لله ومن الله .

(وَرَأْيِي لَكُمْ تَبَعٌ) أي: لا رأي لي مع رأيكم .

(وَنُصْرَتِي لَكُمْ مُعَدَّةً) أي: انتظر خروجكم والجهاد في خدمتكم مع أعدائكم.

أو أعدَدْتُ نصرتي لإعلاء دينكم صورةً ومعنىً بالبراهين والأدلّة مع

الشيخ محمد تقى الجلسي ﴿ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّ

أعادي ما أمكن.

(وَيَرُدَّكُمْ) بالرجعة .

(في أَيَّامه) أي: أيام ظهور دينه، فانه أيام الله .

(وَيُمَكِّنَكُمْ فِي أَرْضِهِ) بالدولة الباهرة كما قال تعالى: ﴿وَلَيُمَكِّنَنَ لَمُمْ لِمُنَا لَمُمْ اللهِ الدولة الباهرة كما قال تعالى: ﴿وَلَيْمَكِّنَنَ لَمُمْ اللهِ الدور: ٥٥].

الله عَكُمْ مَعَكُمْ مَعَكُمْ الا مَعَ غَيْرِكُمْ، آمَنْتُ بِكُمْ، وَتَوَلَّيْتُ آخِرَكُمْ بِما تَوَلَّيْتُ بِهِ أَوَّلَكُمْ، وَمِنَ الْجَبْت، وَالطَّاغُوت، وَالشَّاطِين، وَحِزْبِهِمُ الظَّالمِينَ لَكُمْ، الجاحدينَ لِحَقِّكُمْ، وَمِنَ الْجَبْت، وَالطَّاغُوت، وَالشَّياطِين، وَحِزْبِهِمُ الظَّالمِينَ لَكُمْ، الجاحدينَ لِحَقِّكُمْ، وَالمارِقِينَ مِنْ ولايَتِكُمْ، وَالمَارِقِينَ مِنْ ولايَتِكُمْ، وَالمَارِقِينَ مِنْ ولايَتِكُمْ، وَالمَامِينَ لإِرْتَكُمْ، الشَّاكِينَ فيكُمْ، المُنْحَرِفينَ عَنْكُمْ، وَمِنْ كُلِّ وَلِيجَة دُونَكُمْ، وَكُلِّ مُطَاعِ سِواكم، وَمِنَ الأَئمَّةِ الَّذِينَ يَدْعُونَ إلى النَّارِ.

(فَمَعَكُمْ مَعَكُمْ) أي: فأنا معكم بالقَلْب واللّسان . أو هُنا، وفي الرجعة . أو أنّه] كرّر [الكلمة] للتأكيد .

(وَ تَولَيْتُ أَخِرَكُمْ بِما تَولَيْتُ بِهِ أَولَكُمْ) أي: أتولّى كلّ واحد منكم بنحو ما تولّيتُ به أمير المؤمنين عالمَيْ ، فإن كلّ واحد آخرٌ بالنسبة إلى سابقه .

أو اعتقد بوجود المهدي علم الآن، لا كما تقوله العامّة: إنه غير موجود الآن، بل يوجد ويخرج (١)، مع أنهم قائلون بوجود الخضر وإلياس

١ - هناك من العامّة من يقول بولادته قبل وفاة أبيه العسكر عليه ، فممن قال بولادته ووجوده
 حياً وأنه يخرج في آخر الزمان: ابن حجر المكّي في الصواعق المحرقة: ص٢٠٨ ،

وغيرهما (١)، وقائلون بأن النبي والمناه قال: «لا يزال أمر الدين قائماً ما وليهم اثنا عشر خليفة، كلهم من قريش (٢)، وبأنه والنه والله قال: «من مات ولم يعرف

وكذلك القندوزي في ينابيع المودة: ج٣ ص ٣٠٦، وابن الجوزي في تذكرة الخواص: ص٣٦٣، وابن طلحة الشافعي في مطالب السؤول ج٢ ص ٧٩ باب ١٢، والكنجي الشافعي في كتابيه كفاية الطالب: ص ٢٤٧، والبيان في أخبار صاحب الزمان: ص ٥٢١ باب ٢٥، وعبد الوهاب الشعراني في اليواقيت والجواهر: ج٢ ص ١٤٥، وابن عربي في فتوحاته المكية: ج٣ ص ٣٦٦ باب ٣٦٦، وسبط بن الجوزي في تذكرة الخواص: ص ٣٦٣، والقرماني الحنفي في أخبار الدول: ص ٣٥٣ فصل (١١) ... وغيرهم.

ا ـ أخرج العامّة: أن الياس والخضر عليها يصومان شهر رمضان ببيت المقدس، ويحجان في كل سنة ، ويشربان من ماء زمزم شربة واحدة تكفيهما إلى مثلها من قابل . انظر: تاريخ مدينة دمشق: ج١٦ ص ٤٦٨ .

قال الثعلبي بإسناده عن زيد مولى عون الطفاوي عن رجل من أهل عسقلان كان يمشي بالأردن عند نصف النهار، فرأى رجلاً فقال: يا عبد الله من أنت؟ قال: فجعل لا يكلمني، قلت: يا عبد الله من أنت؟ قال: (أنا إلياس) قال: فوقعت علي وعدة، فقلت: ادع الله يرفع عني ما أجد حتى أفهم حديثك وأعقل عنك. قال: فدعا لي بثماني دعوات: (يا بر يا رحيم يا حنان يا منان يا حي يا قيوم)، ودعوتين بالسريانية لم أفهمهما. قال: ورفع الله عني ما كنت أجد، فوضع كفه بين كتفي فوجدت بردها بين يدي، قال: فقلت له: يوحى إليك اليوم؟ قال: (منذ بعث الله سبحانه محمدا رسولا فإنه ليس يوحي إلي) قال: قلت له: كم الأنبياء اليوم أحياء؟ قال: (أربعة، اثنان في الأرض، واثنان في السماء. في السماء عيسى وإدريس، وفي الأرض إلياس والخضر). تفسير الثعلبي: ج ٨ ص ١٦٧ ـ ١٦٨.

٢ - روى البخاري عن جابر بن سمرة قال: سمعت النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) يقول:
 «يكون اثنا عشر أميراً». فقال كلمة لم أسمعها!! فقال أبي: إنه قال: «كلهم من قريش».
 صحيح البخاري: ج ٨ ص ١٢٧ باب (الاستخلاف).

إمام زمانه مات ميتةً جاهليّة (١). فعلى قولهم: لا دين لهم، ويموتون كفّاراً،

وروى أبو داود عنه قال: سمعت رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) يقول: «لا يزال هذا الدين قائماً حتى يكون عليكم اثنا عشر خليفة، كلهم تجتمع عليه الأمة». فسمعت كلاماً من النبي (صلى الله عليه [وآله] وسلم) لم أفهمه، قلت لأبي: ما يقول؟ قال: «كلّهم من قريش». سنن أبي داود: ج٢ ص ٣٠٨ ـ ٣٠٩ كتاب (المهدي) حديث ٤٢٧٩ و ٤٢٨٠.

- وانظر في هذا الباب أيضاً: صحيح مسلم: ج ٦ ص ٣ ـ ٤ وفيه ٧ أحاديث، سنن الترمذي: ج٣ ص ٣٤٠ باب (٤٠ ـ ما جاء في الخلفاء) حديث ٢٣٢٣ ، المستدرك (للحاكم): ج٣ ص ٦١٧ ـ ٦١٨ (ذكر جابر بن سمرة السوائي) وفيه حديثان.
- ١ روى ابن أبي شيبة عن عبد الله بن عامر، عن أبيه قال: قال رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم): «من مات ولا طاعة عليه مات ميتة جاهلية...» . المصنف: ج٨ ص ٦٠٥ كتاب
   (٠٤ ـ الفتن ـ من كره الخروج في الفتنة وتعوذ عنها) حديث ٩٢ ، وبنفس السند في: مسند ابن الجعد: ص ٣٣٠ في حديث (عاصم بن عبيد الله) .
- وروى مسلم عن نافع، قال: جاء عبد الله بن عمر إلى عبد الله بن مطيع حين كان من أمر الحَرّة ما كان زمن يزيد بن معاوية فقال: اطرحوا لأبي عبد الرحمن وسادة، فقال: إني لم آتك لأجلس، أتيتك لأحدّتك حديثا سمعت رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) يقوله: «... إلى أن قال من مات وليس في عنقه بيعة مات ميتة جاهلية» . صحيح مسلم: ج٦ ص ٢٢، ورواه البيهقي بإسناده في السنن الكبرى: ج ٨ ص ١٥٦ .
- وروى أبو يعلى عن معاوية قال: قال رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم): «من مات وليس عليه إمام مات ميتة جاهلية». مسند أبي يعلى: ج١٦ ص ٣٦٦ ـ ٣٦٦ حديث ٧٣٧٥، وعنه في صحيح ابن حبان: ج١٠ ص ٤٣٤ في (ذكر الزجر عن ترك اعتقاد المرء الإمام الذي يطيع الله (جلّ وعلا) في أسبابه) حديث ١.

ونحن أيضاً قائلون بهذا القول . [وَبَرِئْتُ إِلَى الله (عَزَّوَجَلَّ) مِنْ أَعْدائِكُمْ] . (وَمَنَ الجَبْت) أبو بكر، (وَالطَّاغُوت) عمر (١).

وروى الطيالسي عن ابن عمر قال: سمعت رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم) يقول: «من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية...» . مسند أبي داود الطيالسي: ص ٢٥٩ في حديث (زيد ابن أسلم عن ابن عمر) .

وروى ابن حنبل عن معاوية قال: قال رسول الله (صلى الله عليه [وآله] وسلم): «من مات بغير إمام مات ميتة جاهلية». المسند: ج٤ ص ٩٦ في (حديث معاوية بن أبي سفيان).

الله من عرف النمالي شه قال: قال أبو جعفر عليه : «يا أبا حمزة، إنّما يعبدُ الله مَن عَرَف الله مَن عَرَف الله مَن عَرف الله ...» قال: قلت: أصلحك الله، أيُّ شيء إذا عملته أنا استكملت حقيقة الإيمان؟ قال: «الأوثان «توالي أولياء الله، وتعادى أعداء الله...» قلت: ومن أعداء الله، أصلحك الله؟ قال: «الأوثان الأربعة» . قال: قلت: مَن هم؟ قال: «أبو الفصيل، ورمع، ونَعثل، و معاوية، ومن دان بدينهم . فمن عادى هؤلاء فقد عادى أعداء الله» . تفسير العياشي: ج٢ ص ١١٦ حديث ١٥٣ .

روى الكليني عن أبي جعفر عليه قال: « ﴿ وَاللَّذِينَ مَامَنُواْ بِهِم (يعني الإمام) وَعَزَرُوهُ وَرَقَكُمُوهُ وَرَقَبُمُواْ النَّورَ الَّذِينَ أَزِلَ مَعَهُم أَوْلَيْهِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ ﴿ اللَّهِ يعني: الذين اجتنبوا الجبت والطاغوت: فلان وفلان وفلان و والعبادة: طاعة الجبت والطاغوت: فلان وفلان وفلان و والعبادة: طاعة الناس لهم» . الكافي: ج ١ ص ٤٢٩ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية) ح ٨٣ .

(وَالشَّياطِين) بني أميّة وبني العبّاس . (وَحِزْبِهِمُ) أتباعهم (١).

(وَالْغَاصِبِينَ لارْثْكُمْ) من الإمامة والفيء ـ فدك والخمس وغيرها ـ .

(الشَّاكِّينَ فِيكُمْ) أي: في إمامتكم كأنّهم وإن لم يقولوا بإمامتهم ولكن يحتملونها. أو غيرهم من الشاكين.

(وَمِنْ كُلِّ وَلِيجَةٍ دُونَكُمْ) أي: مُعتَمد عليه كعلمائهم وفقهائهم كما قال الله تعالى: ﴿ أَمَّ حَسِبَتُكُمْ أَن تُتَرَكُوا وَلَمَّا يَعَلَمِ اللهُ اللَّذِينَ جَهَدُوا مِنكُمُ وَلَمُ اللهُ تعالى: ﴿ أَمَّ حَسِبَتُكُمْ أَن تُتَرَكُوا وَلَمَّا يَعَلَمِ اللهُ اللَّذِينَ جَهَدُوا مِنكُمُ وَلَمُ يَتَخِذُوا مِن دُونِ اللّهِ وَلَا رَسُولِهِ وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾ (٢)، والمراد بالمؤمنين هُنا الأئمة عِلَيْهِ كما في الأخبار الكثيرة (٣).

ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَكِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ ﴾ : «فلان وفلان». تفسير العياشى: ج١ ص ٢٤٦ حديث ١٥٣.

ا أَتْبَاعُ الجميع من الجبت والطاغوت والشياطين جميعاً؛ لأن ما بعدها يدل على ذلك وهو قوله علمي «الظَّالِمِينَ لَكُم الجاحِدِينَ لِحَقِّكُم والمارقينَ مِنْ ولايَتِكُم وجميعهم ظالم لآل رسول الله (صلوات الله عليهم) والتابعين لهم جاحدون مارقون .

٢ ـ سورة التوبة، الآية ١٦.

٣- وليجة الرجل هي بطانته وخاصته، ومن يعتمد عليهم في أموره، وهنا اعتماد النبي المسلم في أمور الدين ليس إلا على آل بيته عليه ، وكما في المتن فإن تفسير الآية فيهم عليه: في أمور الدين ليس إلا على آل بيته عليه ، وكما في الولاية) حديث ١٥ ، وفيه أيضاً الكافي: ج١ ص ٤١٥ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية) حديث ٩ ، بصائر ص ٥٠٨ باب (مولد أبي محمد الحسن بن علي العسكري عليه) حديث ٩ ، بصائر الدرجات: ص ٧٤ باب (أمر النبي المله بالإيمان بعلي والأئمة من بعده...) حديث ٢ ، الإمامة والتبصرة: ص باب (أنّ المهدي من وُلد الحسين عليه) حديث ٤ ، كمال الدين: ج١ ص ٢٧٦ باب (٢٤ ـ ما روي عن النبي المله في النص على القائم الله وأنه الثاني

(وَمِنَ الْأَئِمَّةِ الَّذِينَ يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ) وهم أئمتهم؛ لأنهم قائلون بأن أئمتنا داعون إلى الجنّة بلا خلاف بينهم.

الله فَتُبَّتِي الله أَبَداً ما حَيْتُ عَلَى مُوالاتكُمْ وَمَحَبَّتكُمْ وَدِينكُمْ، وَوَفَّقَنِي لَمَا دَعَوْتُمْ لَطَاعَتكُمْ، وَرَزَقَنِي شَفَاعَتكُمْ، وَجَعَلَنِي مِنْ خِيار مَواليكُمْ، التَّابِعِينَ لما دَعَوْتُمْ إِلَيْه، وَجَعَلَنِي مِمَّنْ يَقْتَصُّ آثاركُمْ، وَيَسْلُكُ سَبِيلَكُمْ، وَيَهْتَدِي بَهُداكُمْ، ويُحْشَرُ وَيَهْتَدي بَهُداكُمْ، ويُعْتكُمْ، ويَسْلُكُ فِي دَوْلَتكُمْ، ويُشَرَّفُ فِي عافِيَتكُمْ، ويُمكَّنُ فِي عافِيَتكُمْ، ويُمكَّنُ فِي أَيُامكُمْ، ويَشَرَّفُ فِي عافِيَتكُمْ، ويُمكَّنُ في أَيّامكُمْ، وتَقرُّ عَيْنُهُ غَداً برُؤْيَتكُمْ .

(يَقْتَصُّ) أي: يتبع (١). (ويَكِرُّ) أي: يرجع (٢).

(فِي رَجْعَتِكُمْ) أي: جعلني من الخُلّص حتى أرجع معهم .

(وَيُملَّكُ فِي دَوْلَتِكُمْ) أي: صيّرني مَلكاً لإعلاء كلمة الله، فإن كلّ واحد من الخُلّص في الرجعة يصير مَلكاً من الملوك كما كان في زمان رسول الله من الخُلّص في المؤمنين (صلواتُ الله عليه).

(وَيُشَرَّفُ في عَاقبَتكُمْ) ـ بالقاف، والفاء (٣) ـ أي: جعلني شريفاً معظّماً في

عشر) حديث ٢٥ ، الأمالي (الصدوق): ص ٢٨٥ المجلس ٣٨ حديث ٧ ، تفسير العياشي: ج٢ ص ٨٣ حديث ٣٨ ، تفسير القمي: ص ١٦٣ ، تفسير فرات الكوفي: ص ١٦٣ ـ ١٦٤ حديث ٢٠٥ .

١ ـ الصحاح: ج٣ ص ١٠٥١ باب (الصاد) فصل (القاف) مادّة (قصص).

٢ ـ مجمع البحرين:ج٤ ص ٣١ مادّة (ك ر ر) .

٣ ـ عاقبتكم ، وعافيتكم .

عاقبة أمركم، وهي الدولة . أو في زمان سلامتكم من الأعادي .

وَحَّدَهُ قَبِلَ عَنْكُمْ، وَمَنْ قَصَدَهُ تَوَجَّهَ بِكُمْ، مَوالِيَّ لا أُحْصِي ثَنائَكُمْ، وَلا أَبُلُغُ مِنَ المَدْحِ كُنْهَكُمْ، وَمَنْ قَصَدَهُ تَوَجَّهَ بِكُمْ، مَوالِيَّ لا أُحْصِي ثَنائَكُمْ، وَلا أَبُلُغُ مِنَ المَدْحِ كُنْهَكُمْ، وَمِنَ الوَصْفِ قَدْرَكُمْ، وَأَنْتُمْ نُورُ الأَخْيارِ، وَهُداةُ الأَبْرارِ، وَحُجَجُ المَدْحِ كُنْهَكُمْ، وَبَكُمْ يَخْتَمُ، وَبِكُمْ يُنَزِّلُ الغَيْثَ، وَبِكُمْ يُمسكُ السَّماء أَنْ الجَبَّارِ، بِكُمْ فَتَحَ الله، وَبِكُمْ يَخْتَمُ، وَبِكُمْ يُنَزِّلُ الغَيْثَ، وَبِكُمْ يُمسكُ السَّماء أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إلاّ بإذْنه، وَبِكُمْ يُنَفِّسُ الهَمَّ، وَيكشف الضَّرَّ، وَعَنْدَكُمْ مَا نَزَلَتْ بِهِ رَسُلُهُ، وَهَبَطَتْ بِهِ مَلائِكُتُهُ .

(مَنْ أَرادَ الله بَدَأَ بِكُمْ) فإنه لا يمكن الوصول إلى معارفه ومرضاته إلاّ باتّباعهم في العقد والعمل.

(وَمَنْ وَحَدَهُ قَبِلَ عَنْكُمْ) أي: كلُّ مَن يقول بتوحيد الله يقبل عنكم، فإنّ البرهان كما يدُلُّ على التوحيد يدل على وجوب نصب الخليفة المعصوم.

أو لم يوحّد الله ولم يعبده حقّ عبادته مَن لم يقبل العلوم منكم.

أو عرف التوحيد وغيره من المعارف من قولكم وأدلّتكم.

أو نهاية مراتب التوحيد لا يوصل إليها إلاّ بمتابعتكم.

أو مَنْ لم يقبل منكم فهو من المشركين.

أو مَنْ عَرَفَ الله حقّ معرفته فهو يقبل منكم كلّ ما تقولونه .

(مَواليَّ) مُنادى .

(لا أُحْصِي تَنائَكُمْ) كما أنه لا يمكن الثناء على الله؛ لأنه لا يمكن لغيرهم معرفة كمالاتهم كما روي في الأخبار الكثيرة أنّه قال رسول الله وأنت، وما عَرَفَني إلاّ الله وأنت، وما عَرَفَني إلاّ الله وأنت، وما عَرَفَك إلاّ الله وأنا»(١).

(وَأَنْتُمْ نُورُ الأَخْيارِ) أي: كيف أحصي ثناءكم وأمدحكم كُنْهَ مدحكم وأضف قدركم، والحال أنكم نور الأخيار، أي: منورهم ومُعلِّمُهم وهاديهم، مع أنه لا يمكنني معرفة الأخيار من النبيين والمرسلين والملائكة المقربين.

أو انتم كالشموس من بينهم ولا يمكن رُوْية الشمس، كما أنّ البصر عاجزٌ عن رُوْية الشمس كذلك البصيرة عاجزة عن إدراك مراتبهم وكمالاتهم وصفاتهم فإنهم مرايا كماله تعالى وصفاته (تقدّس ذكره).

(بِكُمْ يَفْتَحَ الله) أي: في جميع الفيوض والخيرات كما يشعر به الصلاة (٢).

ا ـ مختصر البصائر: ص ١٢٥ ، المحتضر: ص ٧٨ حديث ١١٣ ، تأويل الآيات الظاهرة: ج١ ص ١٣٩ ، مشارق أنوار اليقين: ص ١٧٢ فصل (ما عرف علي سوى النبي الله وأنت ) وفيه: «مَا عَرَفَك إلاّ الله وأنا ، وما عَرَفَني إلاّ الله وأنت، وما عَرَفَ الله إلاّ أنا وأنت » ونحوه في مناقب آل أبي طالب: ج٣ ص ٦٠ باب (النكت واللطائف) قال عَلَي على الله وغيرى وغيرك، وما عَرفَك حق معرفتك غير الله وغيرى .

لاستجلاب الفيوضات والخيرات، واستجابة الدعاء، وفي ذلك ما رواه الكليني عن الإمام الصادق عليه : «من كانت له إلى الله (عز وجل) حاجة فليبدأ بالصلاة على محمد

أو في الخَلق، فإنه أول ما خلق أرواحهم كما في الأخبار المتكثّرة، وتقدّم بعضها (١).

أو لكم خلق الله الخلق.

أو انتم وسائط الفيوض الإلهية .

(وَبَكُمْ يَخْتُمُ) كما في الرجعة والمهدي ١٠٠٠ .

أو كل خير يصل إلى أحد فإنه بسببكم؛ لأنهم العلّةُ الغائيّة (٢).

وقد فصَّلنا ذكر هذا في كتاب (إشراقات من الصلاة على النبي وآله) فلا نطيل الحديث هنا .

- ١ ـ تقدّم في ص ٢٢ قوله ﷺ: «يا علي، الذين يحملون العرش ومن حوله... لأن أول ما خلق الله (عز وجل) خلق أرواحنا» ، وص ٢٦ متنا وهامشاً.
- ٢ ـ العلة الغائية: علّة بماهيّتها معلولة بآثارها في وجودها، وهي ما له الوجود، أو ما لأجله وُجد الشي، أي الأثر المترتب على العمل، وهو بدء وختم الخلق ـ هنا ـ بمعنى أنهم على العمل هم السبب والغاية من خلق هذا العالم وما فيه، وبهم ولأجلهم تمت الخلقة، فبهم تبدأ وبهم تنتهي . ولذا ورد في الحديث القدسي الشريف: «يا أحمد، لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا على لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما» . كشف اللئالي (لصالح بن العرندس رفي ـ الغرندس رفي ـ الغاصمة (لمير جهاني رفي ): ص ١٤٩ .

(وَبِكُمْ يُنَزِّلُ الغَيْثَ) كما ورد في الأخبار الكثيرة (١)؛ لأنهم المقصود بالذات. أو بدعائهم، كما ورد أيضاً متواتراً.

(وَبِكُمْ يُمْسِكُ السَّمَاء أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ) مع حصول أسبابه من ادِّعاء الولد والآلهة الباطلة كما قال تعالى: ﴿تَكَادُ ٱلسَّمَوَتُ يَنَفَطُرْنَ مِنْهُ وَتَنشَقُ ٱلْأَرْضُ وَتَخِرُ ٱلْجِبَالُ هَدًّا ﴿ أَن دَعَوْ اللرِّمْنِنِ وَلَدًا ﴾ (٢).

(إلاّ بإذْنه) عند قيام الساعة أو غيره إن أراد .

١ ـ الكافى: ج٤ ص ٥٧٥ ـ ٥٧٧ باب (زيارة الحسين عليه حديث ٢ ، كمال الدين: ج١ ص ٢٠٢ حديث ٦، وأيضاً ص ٢٠٥ ـ ٢٠٧ حديث ٢٠ و٢١ و٢٢، وفيه أيضاً ص ٣٣٠ باب (٣٢ ـ ما أخبر به الباقر عليُّكِ من وقوع الغيبة بالقائم وأنه الثاني عشر من الأئمة) حديث ١٥ ، وفيه أيضاً ج٢ ص ٣٨٤ باب (٣٨ ـ ما روى عن أبي محمد العسكري عليُّكا من وقوع الغيبة بابنه القائم علطيَّةِ) حديث ١، علل الشرائع: ج١ ص ٢٠٨ باب (١٥٦ ـ العلة التي من أجلها صارت الإمامة في ولد الحسين دون الحسن) ٨، الأمالي (الصدوق): ص ٢٤٢ ـ ٢٥٣ المجلس ٣٤ حديث ١٥ ، وفيه أيضاً ص ٢٦٩ ـ ٢٧٠ المجلس ٣٦ حديث ١٨ ، وفيه أيضاً ص ٤٨٥ المجلس ٦٣ حديث ١ ، الخصال: ص ٦٢٦ حديث ١٠ ، من لا يحضره الفقيه: ج٢ ص ٥٩٦ (زيارة قبر أبي عبد الله الحسين علطي الله حديث ٣١٩٩ ، كامل الزيارات: ص ١٤٤ ـ ١٤٥ باب (٧٩ ـ زيارة الحسين علشائية) حديث ٢ ، كفاية الأثر: ص ١٣٦ ـ ١٣٨ باب (ما جاء عن حذيفة بن اليمان عن النبي المناه في النصوص على الأئمة الاثنى عشر عليه الله عشر عليه ١٠ ، تهذيب الأحكام: ج٦ ص ٥٤ ـ ٥٥ و ص ٦٠ باب (١٨ ـ زيارته (الإمام الحسين عليه الله عليه) حديث ١ ، تفسير فرات الكوفى: ص ١٧١ ـ ١٧٢ حديث ٢١٩ سورة التوبة: ١١١ قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ أَشَّ تَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمَوَكُمْ ﴾. ٢ ـ سورة مريم، الآيتان ٩٠ و ٩١.

وَإِلَى جَدِّكُمْ (قال الصدوق ﴿ : وإن كانت الزيارة لأمير المؤمنين عَلَيْ فعوض: (وإلى جدّكم) قل: وإلى أخيك) بُعث الرُّوحُ الأمينُ . آتاكُمُ الله ما لَمْ يُؤْتِ أَحَداً مِنَ العالَمينَ، طَأْطَأَ كُلُّ شَرِيفَ لشَرَفكُمْ، وَبَخعَ كُلُّ مُتَكبِّر لطاعَتكُمْ، وَخَضَعَ كُلُّ جَبَّارَ لفَضْلكُمْ، وَذَلَّ كُلُّ شَيْ لَكُمْ، وَأَشْرَقَت الأرْضُ بُنُورِكُمْ، وَفازَ الفائزُونَ بولايَتكُمْ، بِكُمْ يُسْلَكُ إلى الرِّضْوانِ، وَعَلى مَنْ جَحَدَ وَلايَتكُمْ غَضَبُ الرَّحْمنِ .

(آتاكُمُ الله مالَمْ يُؤْتِ أَحَداً مِنَ العالَمينَ) فإن أريد بالخطاب النبي مع الأئمة (صلى الله عليه وعليهم) فظاهرٌ، وإلا فالنبي والمُؤْتَانُ مستثنى منه.

(طَأْطَأً) أي: خضع أو خفض ولم يَصل (١).

(كُلُّ شَريف لشَرَفكُمْ) أي: إليه أو لأجله.

(وَبَخَعَ) ـ بالباء المُو حدة والخاء المُعجمة ـ أي: خضع (٢).

(كُلُّ مُتَكَبِّر لطاعَتكُمْ) أي: فيها . أو لأجل إطاعتكم لله .

(وَذَلَّ كُلُّ شَيُّ لَكُمْ) بقدرة الله تعالى .

(وَأَشْرَقَت الأَرْضُ بنُوركُمْ) أي: بنور وجودكم وهدايتكم .

(وَفَازَ الْفَائِزُونَ بِوِلاَيَتِكُمْ) أي: لم يصل أحد إلى مرتبة من المراتب إلا بسبب اعتقاد إمامتكم ومحبّتكم ومُتابعتكم .

١ ـ مجمع البحرين: ج ٣ ص ٣٥ باب (ط) .

۲ ـ الصحاح: ج۳ ص ۱۱۸۳ باب (ع) فصل (ب) ، مجمع البحرين: ج۱ ص ۱٦٠ باب (ب) مادة ( - 2 ) مادة ( - 2 ) مادة ( - 2 )

(بِكُمْ يُسْلَكُ إِلَى الرِّضْوانِ) خازن الجنان الموصل إليها . أو الجنّة . أو رضى الله سبحانه، فإنّه أعلى الدرجات .

رَا بَابِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَنَفْسِي وَأَهْلِي وَمالِي، ذَكْرُكُمْ فِي الذَّاكِرِينَ، وَأَرْواحُكُمْ فِي الأَرْواحِ، وَأَرْواحُكُمْ فِي الأَرْواحِ، وَأَرْواحُكُمْ فِي الأَرْواحِ، وَأَنْفُسُكُمْ فِي النَّاور، وَقُبُورُكُمْ فِي القُبُورِ . فَما أَحْلَى وَأَنْفُسُكُمْ فِي النَّفُوس، وَآثارُكُمْ فِي الآثار، وَقُبُورُكُمْ فِي القُبُورِ . فَما أَحْلَى أَسْمائكُمْ، وَأَكْرَمَ أَنْفُسَكُمْ، وَأَعْظَمَ شَأْنَكُمْ، وَأَجَلَّ خَطَرَكُمْ، وَأَوْفى عَهْدَكُمْ، وَأَصْدَقَ وَعْدَكُمْ، وَأَصْدَقَ وَعْدَكُمْ .

(ذَكْرُكُمْ في الذَّاكرينَ) أي: إذا ذكره الذاكرون فأنتم فيهم .

أو ذكر كم لله في جنب الذاكرين ممتاز "(١) كالشمس.

أو إذا ذكروا فانتم داخلون فيهم لكن أي: نسبة لكم بهم لقوله:

(فَما أَحْلى أَسْمائكُمْ) وكذلك البواقي (٢).

(وَآثَارُكُمْ في الآثَارِ) الآثار: الأخبار والأطوار والمنازل.

(وَأَكْرَمَ أَنْفُسَكُمْ، وَأَعْظَمَ شَأْنَكُمْ) الشأن: الرتبة والأمر (٣).

(وَأَجَلَّ خَطَرَكُمْ) الخطر: القَدْر والعظمة (٤).

١ ـ بمعنى متميّز ومتشخّص عن غيره .

٢ ـ يعني بالبواقي : أسْماؤ كُمْ، وَأَجْساد كُمْ، وَأَرْواحُكُمْ، وَأَنْفُسُكُمْ، وَآثارُكُمْ، وَقُبُورُكُمْ .

٣ ـ الصحاح: ج ٥ ص ٢١٤٢ باب (ن) فصل (ش) .

٤ ـ مجمع البحرين: ج ١ ص ٦٦٤ باب (خ).

النَّسُ كَلامُكُمْ نُورٌ، وَأَمْرُكُمْ رُشْدٌ، وَوَصَيَّتُكُمْ التَّقْوى، وَفَعْلُكُمْ الخَيْرُ، وَعَادَتُكُمْ الخَيْرُ، وَعَادَتُكُمْ الإحْسانُ، وَسَجِيَّتُكُمُ الكَرَمُ، وَشَأْنُكُمُ الحَقُّ وَالصِّدْقُ وَالرِّفْقُ، وَقَوْلُكُمْ حُكْمٌ وَحَدْمٌ، إِنْ ذُكِرَ الخَيْرُ كُنْتُمْ أَوَّلَهُ، وَأَصْلَهُ، وَفَرْعَهُ، وَمَعْدنَهُ، وَمَأْواهُ، وَمُنْتَهاهُ .

(كَلامُكُمْ نُورٌ) [أي:] علمٌ وهدايةٌ من الله تعالى .

(وَأَمْرُكُمْ رُشْدٌ) الرشد: الهداية والخير (١).

(وسَجِيَّتُكُمُ الكَرَمُ) السَّجِيَّة: الطبيعة (٢).

(وَقُولُكُمْ حُكْمٌ) أي: حكمة .

(و حَتْمُ) أي: يجب اتّباعه.

(وَرَأَيُكُمْ عَلْمٌ وَحَلْمٌ وَحَرْمٌ) أي: عقلٌ، ويكون تفسيره:

(إِنْ ذُكرَ الخَيْرُ كُنْتُمْ أُوَّلَهُ) لأن ابتداءه لكم ومنكم.

(وَأَصْلَهُ) فإنّهم أصل الخيرات(٣)؛ لكونهم مقصودين بالذات، ومنهم

١ ـ الرشد: خلاف العمى والضلال، وفُسِّرَ بإصابة الحق. وقوله: ﴿ لَمَلَّهُمْ يَرْشُدُوكَ ﴾ أي: لعلهم يصيبون الحق ويهتدون إليه. والرشد: الصلاح، وهو إصابة الحق. وأمر بيّنٌ رُشده: أي صوابه. وأرشده الله: هداه الله. وإرشاد الضال: هدايته الطريق وتعريفه له. والأئمة الراشدون: أي الهادون إلى طريق الحق والصواب. مجمع البحرين: ج٢ ص ١٨٠.

٢ ـ مجمع البحرين: ج٢ ص ٣٤٣ باب (س) مادة (س ج و).

٣ ـ روى الشيخ الكليني رَجِّكُ بإسناده عن ابن مسكان، عن أبي عبد الله عَشَائِهُ قال: «نحن أصل كل خير، ومن فروعنا كل بر». الكافى: ج ٨ ص ٢٤٢ حديث ٣٣٦.

وصلَتْ إلى مَنْ وصلت.

(وَفَرْعَهُ) أي: وجودهم نشأ من خير الله تعالى وفضله على عباده. أو كمالاتهم العليّة وأفعالهم المرضيّة فرع وجودهم، فهم أصله وفرعه. (وَمَأُواهُ) أي: لا يوجد إلاّ عندهم.

(وَمُنْتَهَاهُ) أي: لو وُجد عند غيرهم فبالآخرة (١) ينتهي إليهم ـ كما تقدم (٢) . أو [أنّهم هم] أنفسهم منتهى مراتب الكمال والجود .

الله عَنْ الله الله عَنْ الله عَنَ الذُّلُ، وَفَرَّجَ عَنَا غَمَراتِ الكُرُوب، وَأَنْقَذَنا مِنْ شَفَا جُرُف الهَلكات، وَمِنَ النُّالِ الله مِنَ الذُّلُ، وَفَرَّجَ عَنَا غَمَراتِ الكُرُوب، وَأَنْقَذَنا مِنْ شَفَا جُرُف الهَلكات، وَمِنَ النَّار؟! بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَنَفْسي، بِمُوالاتكُمْ: عَلَمنا الله مَعالم ديننا، وَأَصْلَحَ ما كانَ فَسَدَ مَنْ دُنْيانا . وَبِمُوالاتكُمْ: تَمَّت الكَلمَةُ، وَعَظُمَت النَّعْمَةُ، وَانْتَلَفَت الفُرْقَةُ، وَبِمُوالاتكُمْ تُقْبَلُ الطَّاعَةُ المُفْتَرَضَةُ، وَلكمْ المَودَّةُ الواجِبَةُ، وَالدَّرَجَات الرَّفيعَة، وَالمَقامُ المَحْمُودُ، وَالمَكانُ المَعْلُومُ عِنْدَ الله عَنَّ الواجِبَةُ، وَالجاهُ العَظيمُ، وَالشَّفاعَةُ المَقْبُولَةُ .

(كَيْفَ أَصِفُ حُسْنَ ثَنائِكُمْ، وَأُحْصِي جَمِيلَ بَلائِكُمْ) أي: نعمكم ولا أصل إليهما كمّا وكيفاً، والحال أنّ من جُملتها: أنّ الله أعزّنا بالإسلام

١ ـ استعماله ﷺ للكلمة استعمال (فارسي) ، وهي تعني: بالنهاية أو بالتالي أو بالنتيجة، لا بمعنى الآخرة من حيث التلفّظ العربي وهي يوم القيامة .

٢ ـ تقدّ م ص ١٣٠ ـ ١٣٣ في شرح قوله علشَّايِّهِ : (وَمَنْكُمْ، وَإِلَيْكُمْ».

بهدايتكم، وأخرجنا من ذلّ الكفر والعذاب في الدنيا والآخرة .

(وَفَرَّجَ عَنَا غَمَراتِ الكُرُوبِ) أي: الغموم والشدائد الكثيرة من الكفر والظلم والجهل وغيرها.

(وَأَنْقُذَنا) أي: خلّصنا .

(مِنْ شَفَا جُرُف الهَلَكات) أي: حين كنا مُشرفين على الهلاك من الكفر والضَلال والفسق، فهدانا بكم وخلّصَنا من تبعاتها.

(وَمنَ النَّارِ) بأصول الدين وفروعها .

(بِمُوالاتِكُمْ عَلَّمَنا اللَّهُ مَعالِمَ دِيننا) أي: الكتاب والسنّة التي يُعلم منهما الفروع. أو بالعقل والنقل.

وإذا زار غيرُ العالم فيقصد أنه تعالى علّم هذا النوع (١)، أو الشيعة .

أو يعمّ العلمَ بحيث يشمل التّقليد، أو يعمّ التعليم بما يشمل القابلية .

(وَأَصْلَحَ مَا كَانَ فَسَدَ مَنْ دُنْيَانًا) بعلم التّجارات وغيرها .

أو بأدعيتنا ببركتهم . أو ببركة ادعيتهم لنا .

(وَبِمُوالاتِكُمْ تَمَّتِ الكَلَمَةُ) أي: كلمة التوحيد كما قال الله تعالى: «لا الله إلا الله عطني مَن دخل حصني أمِن (من) عذابي» ، فلمّا نقل أبو الحسن على بن موسى الرضا عليه الخبر قال: «ولكن بشروطها، وأنا من

١ - الظاهر - والله أعلم - أنه يعني بهذا أنه إذا زار الجاهل بأصول الدين وفروعه (في الكتاب والسنة) من عموم الناس بهذه الزيارة فإما أنه يقصد أنه تعالى علم عموم نوع الإنسان معالم الدين، أو علمنا نحن الشيعة معالم الدين، وإلا لزم من هذا المتكلم الجاهل الكذب.

١٩٦ ..... شرح الزيارة الجامعة الكبيرة

شروطها»<sup>(۱)</sup>.

أو كلمة الإسلام \_ أعني الكلمتين (٢) \_.

أو الإسلام والأيمان تجوّزاً.

(وَعَظُمَتِ النَّعْمَةُ) كما قال تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكُمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ فِأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا ﴾ (٣).

(وَائْتَلَفَتِ الفُرْقَةُ) فان المؤمنين كنفس واحدة سيّما الصلحاء منهم . (وَائْتَلَفَتِ الفُرْقَةُ) فان المؤمنين كنفس واحدة سيّما الصلحاء منهم . (وَبِمُوالاَتكُمْ تُقْبَلُ الطَّاعَةُ المُفْتَرَضَةُ) كما تقدّم (٤) أنّها من أصول الدين ـ كما في الأخبار المتواترة (٥) ـ ولا تُقبل الفروع بدون الأصول .

١ - التوحيد: ص ٢٥ باب (١ - ثواب الموحدين والعارفين) حديث ٢٣ ، معاني الأخبار: ص ٣٠٠ - ٣٧٠ باب (معنى حصن الله (عز وجل)) حديث ١ ، الأمالي (الصدوق): ص ٣٠٥ - ٣٠٦ المجلس ٤١ حديث ٨ ، عيون أخبار الرضا: ج١ ص ١٤٤ - ١٤٥ باب (٣٧ - ما حدث به الرضا عليه في مربعة نيسابور وهو يريد قصد المأمون) حديث ٤ ، ثواب الأعمال: ص ٢٠ (ثواب من قال لا إله إلا الله بشروطها) حديث ١ .

٢ ـ الكلمتان هما :«أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ» تمّتا بــ«وَأَشْهَدُ أَنْ عَلَيَّاً وَلَيُّ اللهِ» .

٣ ـ سورة المائدة، الآية ٣.

٤ ـ تقدّم في ص ١٩٥ في قوله علَّكِيدٍ : «وَبِمُوالاتكُمْ تَمَّت الكَلَمَةُ» .

٥ ـ روى الكليني والصدوق عن الإمام الرضا عليه قال: «إن الإمامة زمام الدين، ونظام المسلمين، وصلاح الدنيا وعز المؤمنين، إن الإمامة أس الإسلام النامي، وفرعه السامي، بالإمام تمام الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد، وتوفير الفيء والصدقات، وإمضاء

(وَلَكُمْ الْمَوَدَّةُ الواجِبَةُ) فإنها أجر رسالة نبيّنا وَلَكُمْ الْمَوَدَّةُ الواجِبَةُ) فإنها أجر رسالة نبيّنا وَلَيَّاتُهُ كما قال تعالى: ﴿ قُلُ لَآ الْمُودَّةُ فِي ٱلْقُرْبَيِّ ﴾ (١).

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُثُمُ الصَّلِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَمُثُمُ الرَّجْوَنُ وُدًا ﴾(٢).

الحدود والأحكام، ومنع الثغور والأطراف». الكافي: ج١ ص ٢٠٠ كتاب (الحجة) باب (نادر جامع في فضل الإمام وصفاته) حديث ١، الأمالي: ص ٧٧٥ المجلس ٩٧ ح ١.

وفي زيارة الإمام الحسين علما المروية عن صفون الجمال عن أبي عبد الله علما قال: «السلام عليك يا أس الإسلام الناصر لدين الله، السلام عليك يا أس الإسلام الناصر لدين الله، السلام عليك يا نظام المسلمين». المزار (محمد بن المشهدى): ص ٤٣١.

وانظر: غاية المرام (السيد هاشم البحراني رَقِطْنَ): ج٦ ص ١٨٠ ـ ١٨١ باب (٨٧ ـ في أن ولاية علي بن أبي طالب علمي من أصول الإسلام والأئمة الاثني عشر أركان الإيمان ومن أحبهم استكمله) وفيه خمسة أحاديث من طريق العامة .

وذكر صاحب الجواهر وله أن المخالف لأهل الحق كافر بلا خلاف بيننا، ومذهب المرتضى في ذلك مشهور في كتب الأصحاب محتمل لإرادة نفي الخلاف عنه في الجملة لا بحيث يشمل المقام، كالمحكي عن الفاضل محمد صالح في شرح أصول الكافي، بل والشريف القاضي نور الله في إحقاق الحق من الحكم بكفر منكري الولاية، لأنها أصل من أصول الدين. انتهى - جواهر الكلام: ج٦ ص ٢٢ - ٣٢.

١ ـ سورة الشورى، الآية ٢٣.

٢ ـ سورة مريم، الآية ٩٦.

وروي في الأخبار الكثيرة أنّها نزلت فيهم (١).

والأخبار بوجوب المودة متواترة (٢)، وأقل مراتبها أن يكونوا أحب إلينا من أنفسنا، وأقصاها العشق! (٣).

(وَالمَقامُ المَحْمُودُ) وهو الشفاعة . أو الوسيلة .

(وَالمَكانُ المَعْلُومُ) وهو الرتبة العظيمة . أو الوسيلة ـ كما تقدمت ـ .

# الشَّنِهِدِينَ ﴾ ﴿ رَبَّنَا لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ الشَّنِهِدِينَ ﴾ ﴿ رَبَّنَا لَا تُرِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ

ا ـ الكافي: ج ا ص ٤٣١ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل في الولاية) حديث ٩٠ ، الفضائل (شاذان القمي كلي) : ص ١٢٣ ـ ١٢٢ في (اعتراف عمر بوصية النبي كلي الحلي التي المسير تفسير العياشي: ج ٢ ص ١٤١ ـ ١٤٢ حديث ١١ ، تفسير القمي: ج ٢ ص ٥٠ و ٥٠ ، تفسير فرات الكوفي: ص ٢٤٨ ـ ٢٥٠ حديث ٥٣٥ و ٣٣٦ و ٣٣٧ ، وفيه أيضاً ص ٢٥٣ حديث ٥٤٥ ، تأويل الآيات الظاهرة: ج ١ ص ٣٠٧ حديث ١٤ ، وفيه أيضاً ص ٣٠٨ ـ ٣٠٩ حديث ١٤ ، وفيه أيضاً ص ٣٠٨ حديث حديث ١٩ وفيه أيضاً ص ٣٠٠ حديث حديث ١٩ وفيه أيضاً ص ٣٠٠ حديث حديث ١٩ وفيه أيضاً ص ٢٠٠ حديث ٢٠٥ ، وفيه أيضاً ص ٢٠٠ حديث ٢٠٠ ، وفيه أيضاً ص ٢٠٠ حديث ٢٠ ، وفيه أيضاً ص ٢٥٠ حديث ١٤ ، وفيه أيضاً ص ٢٥٠ حديث ٢٠٠ ، وفيه أيضاً ص ٢٥٠ حديث ٢٠٠ وفيه أيضاً ص ٢٥٠ حديث ٢٠ م وفيه أيضاً ص ٢٥٠ حديث ١٤٠ وفيه أيضاً ص ٢٥٠ حديث ١٤٠ وفيه أيضاً ص ٢٥٠ ديث ١٤٠ وفيه أيضاً ص ٢٥٠ ديث ١٤٠ وفيه أيضاً ص ٢٥٠ ديث وفيه أيضاً ص ٢٥٠ دخائر العقبى: ص ٨٥٨ و ما نزل فيه (علي علي علي ١٤٠) .

٢ ـ المحاسن: ج١ ص ١٤٤ باب (١٣) الأحاديث ٤٥ و٤٦ ، مجمع البيان: ج٩ ص ٤٨ ، خصائص الوحي المبين: ص ١١٢ حديث ٥٧ ، تفسير فرات الكوفي: ص ٣٨٩ ـ ٣٩٠ في تفسير آية القربى حديث ٥١٧ . وانظر: بحار الأنوار: ج٣٣ ص ٢٣٨، الباب: (١٣ ـ أن مودتهم أجر الرسالة، وسائر ما نزل في مودتهم ) وفيه آيتان، و٣٣ حديثاً .

٣ ـ تقدم الحديث عن هذه الكلمة في ص ٦٥ .

٤ ـ سورة آل عمران، الآية ٥٣.

أَنتَ ٱلْوَهَّاكِ ﴾ (١) ﴿ ﴿ سُبُحَنَ رَبِّنَاۤ إِن كَانَ وَعَدُّ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴾ (٢) يا وَلِيَّ الله، إِنَّ بَيْنِي وَبَيْنَ الله عَزَّ وَجَلَّ ذُنُوباً لا يَأْتِي عَلَيْها إِلاَّ رِضاكُمْ، فَبِحَقِّ مَنْ ائْتَمَنكُمْ عَلَى سِرِّه، وَاسْتَوْهَبْتُمْ ذُنُوبِي، وَكُنْتُمْ شَوْهَ بُعُمْ ذُنُوبِي، وَكُنْتُمْ شُفَعَائِي، فَإِنِّي لَكُمْ مُطِيعٌ، مَنْ أَطاعَكُمْ فَقَدْ أَطاعَ الله، وَمَنْ عَصاكُمْ فَقَدْ عَصى الله، وَمَنْ عَصاكُمْ فَقَدْ عَصى الله، وَمَنْ أَجَبُكُمْ فَقَدْ أَجْبَ الله، وَمَنْ أَبْغَضَكُمْ فَقَدْ أَبْغَضَ الله .

(﴿رَبُّنَا لَا تُرْغُ قُلُوبَنَا﴾) أي: لا تُمل<sup>(٣)</sup>.

(﴿ بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا ﴾) إلى الباطل بعد معرفة الحق .

( ﴿ وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً ﴾ ) كاملةً وهي الهداية الخاصة والكمالات.

(﴿ سُبَحْنَ رَبِّنَا ﴾) سبحان ربّنا أي: أُنزَّهُهُ تنزيهاً عمّا لا يليقُ بذاته وصفاته وأفعاله .

(﴿إِن كَانَ ﴾) [إنْ] مخفّفةً من [إنّ] الثّقيلة، أي: إنّه في إجابة الدعوات فكيف يُخلف وعده.

(ياوكليَّ الله) المخاطب هو الإمام الحاضر الذي يزوره أو يقصده بالزيارة

١ ـ سورة آل عمران، الآية ٨.

٢ ـ سورة الإسراء، الآية ١٠٨.

٣- الزيغ: هو الميل، وأزاغه عن الطريق أي أماله، والتزايغ: التمايل. الصحاح: ج ٤ ص ١٣٢٠
 باب (غ) فصل (ز).

أو الجميع (١)؛ لشمول الجنس له، ويؤيّده الإتيان بالجمع بعده .

(لا يَأْتِي عَلَيْها) أي: لا يُهلكها.

أو لا يمحوها إلا رضاكم عنّى مطلقاً. أو بالشّفاعة.

(إلا رضاكُمْ) عنّي مطلقاً. أو بالشفاعة.

(فَبِحَقِّ مَنْ ائْتَمَنَكُمْ عَلَى سِرِّهِ) من العلوم اللَّدنيّة، والمكاشفات الغيبيّة، والحقائق الإلهيّة.

(وَاسْتَرْعَاكُمْ أَمْرَ خَلْقِهِ) أي: جعلكم أئمّة ورُعَاةً لأمور الخلائق من العقائد والأعمال.

(وَقَرَنَ طَاعَتَكُمْ بِطَاعَتِهِ) بقوله تعالى: ﴿ يَثَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَوْلِي اللّهَ مِن مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

ويُفهم من المقارنة أنّه لا يقبل واحدة منها بدون البقيّة، بل الجميع واحد

كما قال تعالى ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾(").

[(لَمَّا اسْتَوْهَبْتُمْ): ] (لَمَّا) مشدّدة ـ بمعنى: إلا لَّهْ)،أي: لا يقع منكم

١ ـ أي جميع الأئمة عليكا .

٢ ـ سورة النساء، الآية ٥٩.

٣ ـ سورة النساء، الآية ٨٠.

٤ ـ مغني اللبيب: ج ١ ص ٣٧٠ الوجه الثالث من وجوه إعراب (لمّا) .

الشيخ محمد تقي المجلسي 🐗......

شيء [في حقي] إلاّ استيهاب ذنوبي منه تعالى <sup>(١)</sup>.

أو [(لَمَا)] مخفّفة، واللاّم لتوكيد القَسَم، و(مَا) زائدة؛ للتأكيد (٢).

اللَّهُمَّ إِنِّي لَوْ وَجَدْتُ شُفَعاءَ أَقْرَبَ إِلَيْكَ مِنْ مُحَمَّد وَأَهْلِ بَيْته الأَخْيارِ، الأَئمَّة الأَبْرارِ، لَجَعَلْتَهُمْ شُفَعائِي، فَبحَقِّهِمْ الَّذِي أَوْجَبْتَ لَهُمْ عَلَيْكَ، أَلْأَعْمَا الْأَعْمَة الأَبْرارِ، لَجَعَلْتَهُمْ شُفَعائِي، فَبحَقِّهِمْ، وَفِي زُمْرَة المَرْحُومِينَ أَسْأَلُكَ أَنْ تُدْخَلَني فِي جُمْلَة العارفِينَ بِهِمْ وَبحَقِّهِمْ، وَفِي زُمْرَة المَرْحُومِينَ بِشَفاعَتِهِمْ، إِنَّكَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ، وَصَلَّى الله عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ الطَّاهِرِينَ وَسَلَّمَ بِشَفاعَتِهِمْ، إِنَّكَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ، وَصَلَّى الله عَلَى مُحَمَّد وَآلِهِ الطَّاهِرِينَ وَسَلَّمَ (تَسْلِيمَا) كَثِيراً، وَ ﴿حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعَمَ ٱلْوَكِيلُ ﴾ (٣).

(فَبِحَقِّهِمْ الَّذِي أَوْجَبْتَ لَهُمْ عَلَيْكَ) أَنْ لا تَرُدَّ دعائهم، أو احترامهم بحيث لو شَفَّعَهُمْ سائلٌ لا تَرُدَّ دُعَائهُم.

(بهم ) بإمامتهم .

(وَبِحَقِّهِمْ) من وجوب محبّتهم ومتابعتهم .

١ ـ دخولها على الجملة هنا بمعنى: يا أولياء الله، ما أسألكم إلا أن تسألوا الله أن يهبكم ما عندي من ذنوب، بمعنى يغفرها لى بواسطتكم وتقربكم.

٢ ـ والمعنى على كلا التقديرين هو المعنى، والمطلوب منهم عليه واحد .

٣ ـ سورة آل عمران، الآية ١٧٣.

## [الوداع]

### [قال الشيخ الصدوق ﷺ: ] إذا أردت الانصراف فقل:

﴿ السَّلامُ عَلَيْكَ سَلامَ مُودِّعٍ لاَ سَئمٍ وَلاَ قَالِ وَلاَ مَالٌّ وَرَحْمَةُ الله وَبَركاتُهُ عليكم يَا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّةِ ، إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ، سَلامَ وَلِيٍّ لكم غَيْرِ راغبِ عَنْكُمْ وَلا مُسْتَبْدل بكُمْ وَلا مُؤثر عَلَيْكُمْ وَلا مُنْحَرف عَنْكُمْ وَلا زاهد في قُرْبكُمُ .

(الوداع) بالفتح: إسم التوديع. وبالكسر: مصدر (١).

(إذا أردت الانصراف) إلى البلد، أو مطلق الخروج، وهو أولى .

(سَلامَ مُودِّع) أي: مُفارق مع المشقّة (٢).

(لا سَئم) صفة، كحذر، من السأمة، أي: الملالة (٣).

(وَلا قَال) من القلي، أي: البغض (٤).

(وَلا مَالً ) من الملال(٥).

١ ـ الصحاح: ج ٣ ص ١٢٩٥ باب (العين) فصل (الواو) ، المصباح المنير: ص ٦٥٣ (ودع) .

 $Y_{-}$  مجمع البحرين: ج  $Y_{-}$  ص  $Y_{-}$  باب (و) مادة (و د ع).

٣ ـ مجمع البحرين: ج٢ ص ٣١٦ باب (س) مادة (س أ م) .

٤ ـ النهاية في غريب الحديث: ج٤ ص ١٠٥ باب (القاف مع اللام).

قال أمير المؤمنين عَلَيَّةِ: «هلك فيَّ رجلان: محب غال، ومبغض قال». نهج البلاغة: ص ٤١٩ (المختار من حكم أمير المؤمنين عَلَيَّةِ) الحكمة ١١٨ .

٥ ـ الملل: هو السئم والضجر . مجمع البحرين: ج٤ ص ٢٣٢ باب (م) مادة (م ل ل) .

(إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ) أي: لأجل أنْ جعلكم أهل بيت النبوّة . أو للسلام والرحمة والبركة .

(وَلا مُسْتَبْدل بكُمْ) أي: لا أجعل لكم بدلاً عقداً أو اتباعاً.

(وَلا مُؤْثِرٍ عَلَيْكُمْ) ـ بالهمزة [على الواو] ـ أي: لا أختار غيركم عليكم. (وَلا زَاهَد) أي: تارك؛ لعدم الرغبة .

(وَشَكَرَ سَعْيِي بِكُم) أي: جزاني الله تعالى في زيارتي إياكم . أو ببركتكم وشفاعتكم .

(وَأَقَالَ عَثْرَتي) أي: تجاوز عن سيّئاتي .

(وَأَعْلَى كَعْبِي) أي: جعلني مشرفاً وعالياً. أو جعل أعدائي تحت قدمي، أو تحت رمحي؛ لغلبتي عليهم.

(بمُوالاتكُمْ) إياي . أو بموالاتي إيّاكم .

(وَجَعَلَني مِمَّنْ انْقَلِبَ) ـ بالماضي ـ أي: رجع مع الفَلاَح [بالخلاَص] من النار والفوز بالجنّة .

(غَانماً) بالغنيمة الصوريّة والمعنويّة.

(بنيَّة صَادقَة) متعلَّق بالعود، أو بـ (أَبقاني).

(وَ إِخْبات) أي: خضوع تام.

وَأَوْجِبْ لِيَ اللّهُمَّ لا تَجْعَلْهُ آخِرَ العَهْد منْ زيارَتهمْ وَذَكْرهمْ وَالصَّلاة عَلَيْهِمْ، وَأَوْجِبْ لِيَ المَغْفَرةَ وَالرَّحْمَةَ وَالخَيْرَ وَالبَرْكَةَ وَالفوز وَالنَّورَ وَالإِيْمانَ وَحُسْنَ الاجابَة، كَما أَوْجَبْتَ لاَوْليائكَ العارفينَ بحَقِّهمْ، المُوجِبينَ طاعَتَهُمْ، وَالرَّاغِبينَ فِي رَيَارَتهم، المُتَقَرِّبِينَ إِلَيْكَ وَإِلَيْهِمْ . بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَنَفْسِي وَأَهْلِي وَمَالِي فِي رَيَارَتهم، المُتَقَرِّبِينَ إِلَيْكَ وَإِلَيْهِمْ . بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَنَفْسِي وَأَهْلِي وَمَالِي اجْعَلُونِي فِي هَمِّكُمْ، وَصَيِّرُونِي فِي حَرْبِكُمْ، وَأَدْخلُونِي فِي شَفاعَتكُمْ، وَاذْكُرُونِي عَنْدَ رَبِّكُمْ . اللّهُمَّ صَلِّ عَلى مُحَمَّد وَآل مُحَمَّد، وَأَبْلِغْ أَرُواحَهُمْ وَأَجْسادَهُمْ مَنِي السَّلامَ، وَالسَّلامُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِم وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ . وَصَلّى الله وَأَجْسادَهُمْ مَنِي السَّلامَ، وَالسَّلامُ عَلَيْهِ وَعَلَيْهِم وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ . وَصَلّى الله عَلَى مُحَمَّد وَآلِ مُحَمَّد وَآلِهُ وَسَلَّم كَثِيراً . ﴿ حَسَلْبُنَا ٱللّهُ وَعَلَيْهِم وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ . وَصَلّى الله عَلَى مُحَمَّد وَآلِه وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ حَسَلْبُكَا ٱللّهُ وَرَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ . وَصَلّى الله عَلَى مُحَمَّد وَآلِه وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ حَسَلْبُكَا ٱللّه وَبَرَكاتُهُ . وَصَلّى الله عَلَى مُحَمَّد وَآلِه وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ حَسَلْبُكَا ٱللله وَبَرَكاتُهُ . وَصَلّى الله عَلَى مُحَمَّد وَآلِه وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ وَسَلّم كَثِيراً اللهُ وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ وَسَلّم كَثِيرا اللهُ وَسَلّم كَيْرا اللهُ وَسَلّم كَمُ الله وَسَلّم كَوْراحِهُ وَسَلّم كَثِيرا وَلَا لَهُ وَسَلّم كَثِيراً . ﴿ وَسَلّم كَمُ الله وَسَلّم كَمُ وَلَه وَسَلّم كَالله وَسَلّم كَوْراحُهُمْ وَالْمَالِه وَسُلْم كَالله وَسَلّم كَلْه وَسَلّم وَلَا لَا عَلَهُ الله وَسَلّم وَلَا لَهُ وَسَلّم وَلَا لَا الله وَسَلّم وَلَا الله وَسُلّم وَلَا الله وَلم الله وَلم

(اجْعَلُونِي في هَمِّكُمْ) أي: فيمن تهتمون بأمره في الشفاعة والدنيا والآخرة.

\*\*\*

١ ـ سورة آل عمران، الآية ١٧٣.

# شرح

# الزيارة الجامعة الكبيرة

مستخرجة من (بحار الأنوار) و (ملاذ الأخيار)

من آثار

العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي

(رضوان الله عليه)

(۱۰۳۷هـ ۱۱۱۱ه)

تحقيق وتعليق

أحمد بن حسين العُبيدان الأحسائي

### قبل كل شيء (كلمة حول الشرح)

هذه الشرح المبارك للشيخ محمد الباقر المجلسي (أعلى الله مراتبه) مفرود في رسالة تحت عنوان (شرح زيارت جامعه) والظاهر أنه والله ترجمه إلى الفارسية من كتاب البحار.

وحيث إن ما فيه هو عين ما في البحار، لذا فقد اكتفينا من الرسالة بالمقدمة وترجمناها كما هي ـ لأن ألفاظها عربية بصيغة فارسية ـ وأخذنا الشرح من البحار، وأضفنا إليه الفوارق من كتاب ملاذ الأخيار ـ شرحه على تهذيب الأحكام ـ: ج ٩ ص ٢٤٧ ـ ٢٧٩ بعضها في المتن وبعضها في الهوامش .

وأضفنا ـ بعد ترجمة المقدمة ـ إذن الدخول من نفس البحار، حيث إنه ذكر الزيارة عن الصدوق وَ الله في (عيون أخبار الرضا)، وبعدها بدأ ببيان مفرداته ـ وهو الشرح الذي بين أيدينا ـ ، ثم نقل لها سنداً آخر عن كتاب عبر عنه بأنه (عتيق) وفيه إذن الدخول؛ لذا ارتأينا ترتيب الشرح ـ كما ستراه ـ كالتالى:

أولاً: نذكر المقدمة المترجمة .

ثانياً: نأتي بإذن الدخول.

ثالثاً: نورد الشرح الذي عبر عنه بـ(بيان).

# بِسْمِ اللهِ الرَّحْمنِ الرَّحِيمِ

يقول أحقر عباد الله محمد باقر بن محمد تقي (عفى الله عن جرائمهما):

بما أن الزيارة الجامعة المأثورة تمتاز على سائر الزيارات المنقولة
بشمولها (مواطن الزيارة)، وتمامية فائدتها، وعلو رتبتها، فقد طلب منّي
بعض الإخوان المؤمنين أن أكتب ترجمة مختصرة في بحث ألفاظ (هذه
الزيارة) الشريفة؛ حتى يستفيد المؤمنون ـ في الجملة ـ من مضامينها العالية،
ومعانيها الجامعة، وقد رأيت لزاماً علي إجابة ذلك الطلب (منهم)، وبحسب
فهمى القاصر شرعت في ذلك (۱):

#### [إذن الدخول]

أقول: رأيت من بعض تأليفات أصحابنا نسخة قديمة ذكر فيها هذه الزيارة وقد مقبلها دعاء الأذن، فقال:

إذا دخلت المشهد فقف على الباب مستقبل القبلة وقل:

«اللّهُمَّ إِنِّي وَقَفْتُ عَلَى بابٍ مِنْ أَبُوابِ بُيُوتِ نَبِيِّكَ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَقَدْ مَنَعْتَ النَّاسَ أَنْ يَدْخُلُوا إِلاّ بإِذْنه فَقُلْتَ: ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدْخُلُوا بَيُوتَ

١ ـ هذه المقدمة إلى هنا مُترجمة من الرسالة المستقلة للمجلسي ١٠ ﴿ (شرح زيارت جامعه) .

# ٱلنَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَكَ لَكُمْ ﴾(١).

اللّهُمَّ إِنِّي أَعْتَقدُ حرمة نبيك في غيبته كما أعقد في حضرته وَأَعْلَمُ أَنَّ رُسُولَكَ وَخُلَفائكَ (عَلَيْهِمْ السَّلامُ) أَحْياءٌ عنْدكَ يُرْزَقُونَ يَرَوْنَ مكاني في وقتي هذا وزماني ويَسْمَعُونَ كَلامي ويَرُدُّونَ علي سلامي، وأَنَّكَ حَجَبْتَ عَنْ سَمْعي كَلامَهُمْ وَفَتَحْتَ بابَ فَهْمي بلَذيذ مُناجاتهمْ وَإِنِّي أَسْتأذنُكَ يارَبً أَوَّلاً، وأَسْتَأذنُ رَسُولكَ (صَلواتكَ عَلَيْهُ وَآلِه) ثانياً، وأَسْتأذنُ خَليفَتكَ الإمام المُفْرُوضَ عَلَيَّ طَاعَتُهُ (في الدخول في ساعتي هذه إلى بيته) ، وأستأذن ملائكتك المموكّلين بهذه المباركة المطيعة لك السّامعة .

السلام عليكم أيها الملائكة المكلون بهذا المشهد الشريف المبارك ورحمة الله وبركاته. بإذن الله وإذن رسوله وإذن خلفائه (وإذن هذا الإمام) وإذنكم صلوات الله عليكم أجمعين، أدخل هذا البيت متقرباً إلى الله، بالله ورسوله محمد وآله الطاهرين، فكونوا ملائكة الله أعواني، وكونوا أنصاري؛ حتى أدخل هذا البيت، وأدعو الله بفنون الدعوات، وأعترف لله بالعبودية، وللرسول ولأبنائه (صلوات الله عليهم) بالطاعة.

ثم ادخل مقدماً رجلك اليمني وأنت تقول: «بسْمِ الله وَبالله، وَفي سَبيلِ الله، وَعَلَى مَلَّة رَسُولَ الله وَحُدَهُ لَا وَعَلَى مَلَّة رَسُولَ الله وَصَلَّى الله عَلَيْهِ وَآله) ، أَشْهَدُ أَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ الله وَحُدَهُ لَا شَريكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ» (٢).

١ ـ سورة الأحزاب، الآية ٥٣ .

٢ ـ بعد انتهائه ﷺ من شرح ما نقله في البحار: ج ٩٩ ص ١٢٧ من رواية الصدوق، أورد هذه
 العبارة التي نقلها عن كتاب (عتيق) في ص ١٤٥ ، وتتمتها: ثم قل: (الله أكبر) مائة مرة،

#### [الزيارة وسندها]

الدقاق (۱) والنسائي والوراق والمكتب جميعاً عن الأسدي، عن البرمكي، عن النخعي قال: قلت لعلي بن محمد بن علي بن موسى بن جعفر بن محمد ابن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب (صلوات الله عليهم): علّمني ـ يا ابن رسول الله ـ قولاً أقوله، بليغاً كاملاً إذا زرت واحداً منكم.

فقال: «إذا صرت إلى الباب فقف واشهد الشهادتين وأنت على غسل، فإذا دخلت ورأيت القبر فقف وقل: (الله أكبر، الله أكبر) – ثلاثين مرة – ثم امش قليلاً، وعليك السكينة والوقار، وقارب بين خطاك، ثم قف وكبّر الله (عزّ وجلّ) – ثلاثين مرة – ثم ادن من القبر وكبر الله – أربعين مرة – تمام مائة تكبيرة .

ثم قل: السَّلامُ عَلَيْكُمْ يا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّةِ وَمَوْضِعَ الرِّسالَةِ وَمُخْتَلَفِ المَلائِكَةِ وَمَهْبِطَ الوَحْي وَمَعْدِنَ الرَّحْمَةِ... (إلى آخر الزيارة)(٢).

وقف مستقبلاً الضريح واجعل القبلة بين كتفيك وقل: «السَّلامُ عَلَيْكُمْ يا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّة...» وَذَكَرَ مثْلَ ما مرّ سواء، إلا أنه قال بعد قوله عليه ( ﴿ السَّبَحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا النُّبُوَّة...» وَذَكَرَ مثْلَ ما مرّ سواء، إلا أنه قال بعد قوله عليه ( ﴿ السَّبَحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا اللهُ اللهُ

لَمُغَعُولًا ﴾ » : ثم انكب على القبر وقل: «يا وَلِيَّ الله» إلى آخر الزيارة. انتهى.

١ ـ من هنا يبدأ المجلسي كلا نقل رواية الصدوق 🐗 ، ثم شرحها .

٢ ـ تركنا باقي الزيارة تفصّياً من الإطالة، وقد مرت في شرح التقي المجلسي الأب رجُّك الله عليه الله عليه الم

### [بداية الشرح]

## [قال العلامة المجلسي رفيه:] بيان: قوله عاشكيد:

(وعليك السكينة) أي: اطمئنان القلب بذكر الله وتذكّر عظمته وعظمة أوليائه.

(والوقار): اطمئنان البدن (١)، وقيل: بالعكس.

(وقارب بين خطاك) مقاربة الخُطا إما لكثرة الثواب، أو للوقار.

(وَمَوْضِعَ الرِّسالَةِ) أي: مخزن علم جميع رُسُل الله (عليهم الصلاة والسلام)

، أو القوم الذين جعل الله الرسول منهم، والأول أظهر .

(وَمُخْتَلَفِ المَلائِكَةِ) أي: محل نزولهم وعروجهم.

(وَمَهْبِطُ الوَحْي) ـ بفتح الباء وكسرها ـ إمّا باعتبار هبوطهم على الرسول ووَمَهْبِط الوَحْي) ـ بفتح الباء وكسرها ـ إمّا باعتبار هبوطهم على الرسول ويُولِي بيوتهم، أو عليهم ـ لغير الشرائع والأحكام كالمغيّبات، أو الأعم ـ في ليلة القدر وغيرها، فيكون [نزولهم] في الشرائع للتأكيد والتبيين، وقد مرّ القول فيه في كتاب الإمامة (٣).

(و مَعْدنَ الرَّحْمَة) \_ بكسر الدال \_ لأن الرحمات الخاصّة والعامّة إنما

١ ـ مجمع البحرين: ج ٢ ص ٢٩٤ باب (س) مادة (سكن).

٢ ـ قال في ملاذ الأخيار: ج ٩ ص ٢٤٩: (وَمَعْدنَ الرِّسَالَة): وفي عيون أخبار الرضا والفقيه:
 (وَمَوْضِعَ الرِّسَالَة)... ، وفي القاموس: معدن: ـ كمجلس ـ منبت الجواهر، ومكان كل شيء فيه أصله . انتهى . [القاموس المحيط: ج ٤ ص ٢٤٧].

٣ ـ بحار الأنوار: ج٢٦ ص ٣٥١ ـ ٣٥٦ باب (٩).

تنزل على القوابل بسببهم - كما مر تحقيقه (١) -.

(وَخُزَّانَ العِلْمِ) فإن جميع العلوم التي نزلت من السماء في الكتب الإلهيّة، أو جرت على ألسنة الأنبياء، مخزونة عندهم مع ما نزلت أو تنزّل عليهم في ليلة القدر، وغيرها ـ كما سبق بيانه (٢) ـ .

(وَمُنْتَهِى الحِلْمِ) أي: محل نهاية الحلم، أو ذا نهاية، أو نهايته ـ مبالغة ـ . والحلم إمّا بمعنى الأناة، أو كظم الغيظ، أو العقل، والأول أظهر .

(وَأُصُولَ الكرَمِ) الكريم: [هو] الجواد المعطي، أو الجامع لأنواع الخيرات والشرف والفضائل، والمعنيان وكمالهما فيهم ظاهران، أو المراد: أنهم أسباب كرم الله تعالى على العباد في الدنيا والآخرة.

(وَقَادَةَ الْأُمَمِ) أي: [قادة] طوائف هذه الأئمة إلى معرفة الله وطاعته في الدنيا بالهداية، وإلى درجات الجنان في الآخرة بالشفاعة، أة قادة مؤمني جميع الأمم في الآخرة فإن لهم الشفاعة الكبرى، بل في الدنيا أيضاً؛ لأن بالتوسل إلى أنوارهم المقدّسة اهتدى الأنبياء وأممهم.

(وَأُوْلِياءِ النِّعَمِ) أي: النعم الظاهرة والباطنة، فإن بهم تنزل البركات، وبهم يفوز الخلق بالسعادات.

(وَعَناصِرَ الأَبْرارِ) ـ بكسر الصاد ـ جمع عُنْصُر (بضمتين) ، وقد يُفتح

١ ـ بحار الأنوار: ج ٢٤ ص ٢٨ باب (٢٩).

۲ ـ بحار الأنوار: ج ۲۳ ص ۲۱۲ باب (۱۲) ، و ج ۲٦ ص ۱۰۵ باب (۵) و ص ۱۵۹ باب (۱۲) و ص ۱۸۰ باب (۱۳) وص ۱۹٤ باب (۱۵) .

الصاد: وهو الأصل والحسب، أي: هم أصول الأبرار؛ لانتسابهم إليهم واهتدائهم بهم، أو لأنهم إنما وجدوا ببركتهم، أو لأنه خلف كل منهم خلفاً وهو سيد الأبرار.

(وَدَعائِمَ الأخْيارِ) جمع دعامة ـ بكسر الدال ـ وهي عماد البيت، وهم سادة الأخيار وبهم استنادهم، وعليهم اعتمادهم.

(وَساسَةُ العباد) جمع السائس، أي: ملوك العباد وخلفاء الله عليهم.

(وَأَرْكانَ البلاد) فإن نظام العالم بوجود الإمام.

(وَأَبُوابَ الإِيْمانِ) أي: لا يُعرف الإيمان إلا منهم، أو لا يحصل بدون ولايتهم.

(وَسُلالَةَ النَّبِيِّينَ) والسلالة ـ بالضم ـ ما أنسل من الشيء، والولد والصفوة ـ مثلثة الفاء ـ الخلاصة والنقاوة .

(وَصَفْوَةَ المُرْسَلينَ) الصفوة - مثلَّثة الفاء (١) -: الخلاصة والنقاوة (٢).

(وَعَثْرَةً خِيرَةً رَبِّ العالَمِينَ) والخيرة ـ بكسر الخاء، وسكون الياء وفتحها \_ المختار (٣).

(أَئِمَّةِ الهُدى) أي: الهدى يلزمهم ويتبعهم فهم أئمته.

أو هم أئمة الناس في الهداية، وهذا أظهر .

١ ـ بالفتحة والضمة والكسرة .

٢ ـ الصحاح: ج ٦ ص ٢٤٠٢ باب (الواو والياء) فصل (الصاد) ما دة (صفا) .

٣ ـ المغرب (للمطرزي): ص ١٥٧ مادة (خ ي ر ة).

(وَمَصابِيحِ الدُّجى) والدُّجى جمع الدُّجية ـ بالضم فيهما ـ وهي الظلمة (١).

(وَأَعْلاَمَ التَّقَى) الأعلام جمع علم، وهو العلامة والمنار والجبل (٢)، أي: إنهم معروفون عند كل أحد بالتقوى، ولا يُعرف التقوى إلا منهم.

(وَذَوِي النَّهي) والنهى ـ بالضم ـ العقل، وجمع نُهية أيضاً، وهي العقل (٣). (وَأَلَى الْحجَى) الحجى ـ كإلى ـ: العقل والفطنة (٤).

(وكَهْف الورى) أي ملجأ الخلائق في الدين والآخرة والدنيا.

(وَوَرَثَةِ الأَنْبِياءِ) أي: ورثوا عُلوم الأنبياء وآثارهم: التابوت، والعصا، وخاتم سليمان، وعمامة هارون، وغيرها كما مر في كتاب الإمامة (٥).

(وَالمَشَلِ الأَعْلَى) أي: مثّل الله نوره تعالى بهم في آية النور (٢). والإفراد لأنه مثّل بجميعهم مع أن نورهم واحد.

والمثل أيضاً يكون بمعنى الحُجّة والصفة، فهم حجج الله والمتصفون بصفاته، كأنهم صفاته على المبالغة، (كما قال سبحانه: ﴿وَلِلَّهِ ٱلْمَثُلُ

١ ـ انظر: ص ٤٦.

۲ ـ مجمع البحرين: ج ٣ ص ٢٣٨ باب (ع) مادة (ع ل م) ، وانظر: هامش ص ٤٧ ، و ١٠٧ .

٣ ـ انظر: ص ٤٩.

٤ ـ انظر: ص ٥٠ .

٥ ـ بحار الأنوار: ج ٢٦ ص ٢٠١ باب (١٦) ، وانظر: ص ٥٠.

٦ ـ قوله تعالى: ﴿مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ ﴾ ـ سورة النور، الآية ٣٥.

ٱلْأَعَلَىٰ ﴾ (١)، وقال تعالى: ﴿وَلَهُ ٱلْمَثَلُ ٱلْأَعَلَىٰ فِي ٱلسَّمَنُونِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (٢)، ومنه يُستفاد تأويل الآيتين أيضاً).

(والدَّعْوة الحُسنى) الحمل على المبالغة أي: أهل الدعوة الحسنى، فإنهم يدعون الناس إلى طريق النجاة، أو المراد أنهم الذين فيهم الدعوة الحسنى من إبراهيم علي حيث قال: ﴿ فَأَجُعَلْ أَفَعْدَةً مِنَ النَّاسِ تَهُوى إِلَيْهِمْ ﴾ (٣)، وقال: ﴿ وَمِن ذُرِيّتِي ﴾ كما قال النبي الناهية : «أنا دعوة أبي إبراهيم» (٥). (أو المراد أهل الدعوة الحسنى على المبالغة، فإنهم يدعون الناس إلى النجاة).

(وَحُجَجِ اللهِ عَلَى أَهْلِ الدُّنْيا وَالآخِرةِ وَالْأُولَى) الأولى تأكيد للدنيا، أو المراد بأهل الآخرة: أهل الملة الآخرة، وكذا الأولى.

(ويمكن أن يكون المراد بالآخرة: القيامة، أو الأمة الآخرة، ولا يبعد أن يكون المراد بالأولى: الميثاق).

١ ـ سورة النحل: الآية ٦٠.

٢ ـ سورة الروم، الآية ٢٧.

٣ ـ سورة إبراهيم، الآية ٣٧.

٤ ـ سورة البقرة، الآية ١٢٤.

٥ ـ من لا يحضره الفقيه: ج٤ ص ٣٦٩ حديث ٥٧٦٢ باب (النوادر) آخر أبواب الكتاب،
 ونحوه في الدر المنثور (للسيوطي): ١/ ١٣٩ في تفسير (سورة البقرة، الآية ١٢٩).

((السَّلامُ عَلَى مَحال (١) مَعْرفَة الله)).

(وَحَمَلَة كِتابِ الله) أي: عندهم تمام الكتاب على ما نزل ـ من غير نقص و تغيير ـ ومعناه و تأويله وبطونه .

(وَذُرِّيَّةِ رَسُولِ الله (صَلَى الله عَلَيْهِ وَآلِهِ) ) ذرية رسول الله وَاللهِ اللهُ ا

(وَالمُسْتَقِرِّينَ فِي أَمْرِ الله) أي: في أوامره، عاملين بها .

أو في أمر الخلافة . وفي بعض النسخ: (وَالمُسْتَوْقِرِينَ) أي: الذين يعملون بأوامر الله أكثر من سائر الخلق .

(وفي بعضها: (والمُسْتَوْفِزِينَ) - بالزاي المعجمة - : من الوفز: وهو العجلة، يُقال: استوفز: أي قعد غير مستقرّ، متهيأً للوثوب<sup>(٣)</sup>).

(وَالتَّامِّينَ (٤) في مَحَبَّة الله) في بعض النسخ القديمة (والنامين) ـ بالنون ـ

١ ـ قال في ملاذ الأخيار: ص ٢٥٣ : (السَّلامُ عَلى مَحلِّ مَعْرِفَةِ الله) ، وفي عيون أخبار الرضا
 وبعض نسخ الفقيه: (محال) ، وهو أظهر .

٢ ـ بحار الأنوار: ج ٩٩ ص ١٤٨ باب (٨) من (كتاب المزار ـ الزيارة الثالثة) .

٣ ـ الصحاح: ج ٣ ص ٩٠١ باب (الزاي) فصل (الواو).

ع ـ قال في ملاذ الأخيار: ص ٢٥٤: (والقائمين في مَحَبَّةِ الله): وفي بعض النسخ (التامين) ،
 وفي بعض النسخ القديمة (النامين) ـ بالنون ـ من النمو، أي: نشأوا في بدو سنّهم في
 محبّته. أو في كل آن وزمان يزدادون في حُبّه .

من النمو، أي: نشئوا في بَدو سنّهم في محبته، أو في كل آن وزمان يزدادون في حبه.

(وَالذَّادَةِ الحُماةِ) الذود: الطرد والدفع، (في القاموس: الذود: السوق والطرد والدفع، كالذيادة، وهو ذائد (۱). انتهى .

وفي الصحاح: حميت عنه حماية، إذا دفعت عنه  $^{(7)}$ ).

أي: يدفعون عن دين الله ما يُبطله، ويحمون عباد الله عما يُهلكهم ويُضلهم.

(وَبَقِيَّةِ الله) أي: بقية خلفاء الله في الأرض من الأنبياء والأوصياء، إشارة إلى قوله تعالى: ﴿بَقِيَّتُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينً ﴾ (٣).

أو الذين بهم أبقى الله على العباد ورحمهم . فالحمل للمبالغة، فيكون إشارة إلى قوله تعالى: ﴿ أُوْلُوا بَقِيَّةٍ ﴾ (٤)، والأول أظهر .

(وَعَيْبَة علمه) العيبة: الصندوق (٥).

(وَنُوره) أي: الذين نوّروا العالم بعلم الله وهدايته .

١ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ٢٩٣، وانظر: ص ٧٣ ـ ٧٤.

٢ ـ الصحاح: ج٦ ص ٢٣١٩ باب (الواو والياء) فصل (الحاء) مادة (حمى).

٣ ـ سورة هود، الآية ٨٦.

٤ ـ سورة هود، الآية ١١٦.

٥ ـ العيبة: مستودعٌ من أُدُمٍ، وما يجعل فيه الثياب. القاموس المحيط: ج ١ ص ١٠٩.
 وقيل: مستودع الثياب، أو مستودعُ أفضل الثياب. مجمع البحرين: ج٣ ص ٢٨٢ باب (ع).

أو بنور الوجود أيضاً؛ لأنهم علل غائية له .

(لا إِلهَ إِلا هُو العزيزُ الحَكِيمُ) العزيز: الغالب القاهر الذي لا يصل أحدُ إلى كبريائه (١).

والحكيم: المُحكم لأفعاله العالم بالحكم والمصالح (٢).

(القَوَّامُونَ بِأَمْرِهِ) القوامون بأمره: أي الإمامة، أو الأعم، أو المقيمون لغيرهم على الطاعة بأمره.

((العاملُونَ بإرادَته) أي بما أراد من الخلق والطاعات، ومنهم فيما يختص بهم من الأحكام. أو انهم عليه تخلوا من إرادتهم، فلا يعملون شيئاً لا بالإرادة التي يجعلها الله فيهم، فأرادتهم من إرادة الحق، كما ورد في تأويل قوله تعالى: ﴿وَمَا نَشَاءُونَ إِلّا أَن يَشَاءَ ٱللهُ ﴾ (٣) أنها فيهم نزلت (٤).

(اصْطَفَاكُمْ بِعِلْمه) أي: عالما بأنكم مستأهلون لذلك الاصطفاء، أو لأن يجعلكم خزان عَلْمَه، أو بأن جعلكم كذلك.

(وَارْتَضاكُمْ لغَيْبه) إشارة إلى قوله تعالى: ﴿فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰغَيْبِهِ مُ أَحَدًا اللهُ

١ ـ قال الشيخ الصدوق كلا : العزيز: معناه أنه لا يُعجزه شيء ولا يمتنع عليه شي أراده، فهو قاهر للأشياء، غالب غير مغلوب . انتهى . التوحيد: ص ٢٠٦ في (تفسير الأسماء الحسنى) .

٢ ـ التوحيد: ص ٢٠١ في (تفسير الأسماء الحسني).

٣ ـ سورة الإنسان، الآية ٣٠.

٤٤ ـ الأمالي (الصدوق): ص ٣٢٩ المجلس (٤٤) حديث ١٣ ، تفسير فرات: ص ٥١٩ ـ ٥٢٩ ـ ١٠٦١
 الأحاديث ٦٧٦ إلى ٦٨٣ ، شواهد التنزيل: ج ٢ ص ٣٩٨ ـ ٤٠٧ ـ ١٠٦١ ـ ١٠٦١.

إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَسُولِ ﴾(١) إما بكون الرسول في الآية شاملاً لهم على التغليب، أو بكون المراد به معنى آخر أعم من المعنى المصطلح. ويُحتمل أن لا يكون إشارة إليها ويكون المقصود في الآية: حصر علم الغيب بلا واسطة في الرسل. وأمّا علمهم عليه فإنما هو بتوسط الرسول المناهد (٢).

ويظهر من كثير من الروايات (٣) أن لفظة (منْ) ـ في الآية ـ ليست بيانية (٤)، وأنّ المراد بالموصول (٥) أمير المؤمنين عَلَيْكِ ، أو مع سائر الأئمة عليه المرتضى من الرسول، أي: ارتضاهم بأمر الله للوصاية والخلافة فلا يحتاج إلى تكلف.

(وَاجْتَباكُمْ بِقُدْرَتِهِ) إشارة إلى علو مرتبة اجتبائهم، حيث نسبه إلى قدرته مومئاً إلى أن مثل ذلك من غرائب قدرته.

أو لإظهار قدرته. (كذا ذكره الوالد العلامة)(١).

(أقول:) ويُحتمل أن يكون المراد: أعطاكم قدرته، وأظهر منكم الأمور التي هي فوق طاقة البشر بقدرته، كما قال أمير المؤمنين (صلوات الله عليه): «ما

١ ـ سورة الجن، الآية ٢٦ ـ ٢٧.

٢ ـ في ملاذ الأخيار: بتوسط الرسل.

٤ ـ أي أنّ (من) المتأخرة ليست لبيان (مَن) المتقدمة وتحديد مَن هو المرتضى .

٥ ـ الموصول هو (مَن) بمعنى (الذي).

٦ ـ انظر: ص ٩٣ .

العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي ﷺ .......

قلعت باب خيبر بقوة جسمانية بل بقوة ربانية» (١).

(وَخَصَّكُمْ بِبُرْهانِهِ) أي: بالحجج والدلائل، أو المعجزات، أو القرآن. أو الأعم من الجميع، وهو أظهر.

((وَانْتَجَبَّكُمْ لُنُوره) من العلم والهداية)(٢).

(وَأَيَّدَكُمْ بِرُوحِهِ) أي: الروح الذي اختاره، وهو روح القدس الذي هو معهم يسددهم، كما مر<sup>(٣)</sup>.

(وَتَراجِمَةً لُوَحْيه) التراجمة ـ بكسر الجيم ـ جمع الترجمان (بالضم والفتح) ، وهو الذي يفسر الكلام بلسان آخر، والمراد هنا: مفسروا القرآن وسائر ما أوحى إلى نبينا وسائر الأنبياء (صلوات الله عليه وعليهم)(٤).

(وَأَرْكَاناً لِتَوْحِيده) أي: لا يقبل التوحيد من أحد إلا إذا كان مقروناً بالاعتقاد بولاً يتهم كُما ورد في أخبار كثيرة أن مخالفيهم مشركون، وأن

<sup>1</sup> ـ الخرائج: ج٢ ص ٥٤٢ حديث ٢ ، بحار الأنوار: ج٠٤ ص ٣١٧ ـ ٣١٨ باب ٩٨ حديث ٢ . وروى الصدوق على أن أمير المؤمنين على قال في رسالته إلى سهل بن حنيف على : «والله ما قلعت باب خيبر ورميت بها خلف ظهري أربعين ذراعاً بقوة جسدية، ولا حركة غذائية، لكنّي أيدت بقوة ملكوتية، ونفس بنور ربها مضية، وأنا من أحمد كالضوء من الضوء» . الأمالي (الصدوق) : ص ٦٠٤ المجلس (٧٧) ح ١١ .

٢ ـ كذا في ملاذ الأخيار: ص ٢٥٨ ، وفيه قال: وفي الفقيه: (بنوره) .

٣ ـ انظر: بحار الأنوار: ج ٢٥ ص ٤٧ باب (٣) ، وانظر: ص ٩٥ فيما تقدم.

٤ ـ انظر: هامش رقم ٤ ص ١٠٣ .

كلمة التوحيد في القيامة تُسلب من غير الشيعة (١).

أو أنهم لو لم يكونوا لم يتبين توحيده $^{(7)}$ ، فهم أركانه .

أو المعنى أن الله جعلهم أركان الأرض ليوحّده الناس، وفيه بُعد.

(وَشُّهَداء عَلَى خَلْقِهِ) كما قال تعالى: ﴿لِنَكُونُواْشُهَدَآءَ عَلَى ٱلنَّاسِ ﴾<sup>(٣)</sup> وقد سبق في الأخبار الكثيرة أن أعمال العباد تعرض عليهم <sup>(٤)</sup>.

١ - منها: عن أبان بن تغلب عن أبي عبد الله عليه قال : «يا أبان إذا قدمت الكوفة فارو هذا الحديث: من شهد أن لا إله إلا الله مخلصاً وجبت له الجنة، قال : قلت له : إنه يأتيني من كل صنف من الأصناف أفأروي لهم هذا الحديث؟ قال : نعم ـ يا أبان ـ إنه إذا كان يوم القيامة وجمع الله الأولين والآخرين فتسلب لا إله إلا الله منهم إلا من كان على هذا الأمر» الكافي: ج ٢ ص ٥٢٠ ـ ٥٢١ باب (من قال: لا إله إلا الله مخلصاً) حديث ١، المحاسن: ج ١ ص ٣٢ ـ ٣٣ باب (19 ثواب قول "لا إله إلا الله مخلصاً) حديث ٢٣.

وعن أبي عبد الله على قال: «إذا كان يوم القيامة نادى مناد: من شهد أن لا إله إلا الله فليدخل الجنة، قال: قلت: فعلى م تخاصم الناس إذا كان من شهد أن لا إله إلا الله دخل الجنة؟ فقال: إنه إذا كان يوم القيامة نسوها». المحاسن: ج ١ ص ١٨١ باب ٤٢ ح ١٧٣. ومثلها كثير في بحار الأنوار: ج ٣ باب (الموحدين).

٢ ـ ربما يوميء إلى هذا عموم ما روي عن أبي عبد الله على الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله ولولانا ما عبد الله» . التوحيد ص ١٥٢ باب (١٢) حديث ٩ .

وعنه عليه الله : «بعبادتنا عُبد الله، ولولانا ما عُبد الله». بصائر الدرجات: ص ١٢٥ باب (في الأئمة عليه أنهم خُزّان الله في الأرض على علمه) حديث ١١، الكافي: ج ١ ص ١٣٩، باب (أن الأئمة عليه ولاة أمر الله وخزنة علمه) حديث ٦.

٣ ـ سورة البقرة، الآية ١٤٣.

٤ ـ بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ٣٤٥ باب (٢٠) ، وانظر: ص ١٠٥.

(وَمَناراً في بلاده) أي: يهتدي بهم أهل البلاد .

(وَأَدِلاَّءَ عَلَى صِراطِهِ) . أي: دينه القويم في الدنيا، والصراط المعروف في الآخرة .

(وَآمَنَكُمْ منَ الفتَن) أي: في الدين.

(وفي القاموس: الفتنة: الحيرة والضلال والإثم والكفر والفضيحة والعذاب والمحنة واختلاف الناس في الآراء<sup>(١)</sup>).

(وَأَذْهَبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ) أي: الشرك والشك والمعاصي كلها .

((فَعَظَّمْتُم ْ جَلالَهُ) بالعقد والقول والعمل.

(وَأَدَمْتُمْ ذَكْرَهُ)) (٢).

(وَوَكَّدْتُمْ مِيثَاقَهُ) أي: الميثاق المأخوذ على الأرواح (٣)، أو الأعم منه ومما أخذ النبي وَلَيُّنَا من الخلق.

((وَدَعَوْتُمْ إِلَى سَبِيلِهِ بِالحِكْمَةِ) أي: بالقرآن والسنة، أو مقرونة بالقول والفعل والجهاد والحدود).

(وَصَبَرْتُمْ عَلَى مَا أَصابَكُمْ فِي جَنْبِهِ) أي: في طاعته وحقه أو قربه

١ ـ القاموس المحيط: ج٤ ص ٢٥٥ .

٢ ـ كذا في ملاذ الأخيار: ص ٢٥٩ ، وفيه قال: في الفقيه: (أدمنتم) .

٣ ـ وهو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيَ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِّينَهُمْ وَأَشْهَدُهُمْ عَلَى أَنفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ أَلُوا بَيْنَ ﴾ (سورة الأعراف، الآبة ١٧٢) .

وجواره ، كما قالوا في قوله تعالى: ﴿عَلَىٰ مَافَرَّطْتُ فِي جَنَّبِ ٱللَّهِ ﴾ (١).

(وَجَاهَدْتُمْ فِي الله حَقَّ جِهادِهِ) أي: في الجهاد أو في كل من الأمور المتقدمة ، وكلمة في تحتمل السببية .

((وَصِرْتُمْ فِي ذَلِكَ) أي: في الجهاد، أو في كلِّ من الأمور المتقدمة . وكلمة (في) تحتمل السببيّة (٢) ) .

(منه الله الرُّضا) أي: رضا الله عنكم . أو رضاكم عن الله .

(فَالرَّاغبُ عَنْكُمْ مارقٌ) أي: خارج من الدين .

(وفي القاموس: مرق السهم من المية: خرج من الجانب الآخر، والخوارج مارقة؛ لخروجهم من الدين (٣). انتهى).

(وَاللاّرْمُ لَكُمْ لاحقٌ) أي: بكم أو بالدرجات العالية .

((وَالْمُقَصِّرُ في حَقِّكُمْ زاهِقٌ) أي: مضمحل).

ويقال: زهق الباطل أي: اضمحل، وزهق السهم إذا جاوز الهدف (٤).

(وَالْحَقُّ مَعكُمْ، وَفِيكُمْ، وَمِنْكُمْ، وَإِلَيْكُمْ): (إليكم) أي: كل حق يرجع إليكم بالآخرة (٥)، فإنكم الباعث لوصوله إلى الخلق، أو في القيامة يرجع

١ ـ سورة الزمر، الآية ٥٦.

٢ ـ أي صرتم بسبب ذلك محطّاً لرضا الله، أو بسببكم يرضى الله .

٣ ـ القاموس المحيط: ج٣ ص ٢٨٢.

٤ ـ الصحاح: ج ٤ ص ١٤٩٣ باب (القاف) فصل (الزاي).

٥ ـ في نهاية الأمر، بدليل قوله: (أو في القيامة).

العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي الله العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي

إليكم، فإن حسابهم عليكم.

(وَإِيابُ الْخُلْقِ<sup>(۱)</sup> إِلَيْكُمْ) الإياب ـ بالكسر ـ الرجوع، أي: رجوع الخلق في الدنيا لجميع أمورهم إليهم، وإلى كلامهم، وإلى مشاهدهم، أو في القيامة للحساب، وهو أظهر . فالمراد بقوله تعالى ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴾ (٢) أي إلى أوليائنا كما دلت عليه أخبار كثيرة .

(وَفَصْلُ الخِطابِ عِنْدَكُمْ) أي: الخطاب الفاصل بين الحق والباطل.

(وَآياتُ الله لَدَيْكُمْ) أي: آيات القرآن أو معجزات الأنبياء.

(وَعَزائِمُهُ فِيكُمْ) أي: الجد والاهتمام في التبليغ والصبر على المكاره والصدع بالحق، فيكم وردت، وعليكم وجبت.

أو الواجبات اللاّزمة التي لم يُرخّص في تركها إنّما وجب على العباد لكم كوجوب متابعتكم، والاعتقاد بإمامتكم، وجلالتكم، وعصمتكم.

أو ما أقسم الله به في القرآن: كالشمس، والقمر، والضحى، أنتم المقصودون بها. أو القسم بها إنما هو لكم.

وقيل: أي: كنتم آخذين بالعزائم دون الرخص، أو السور العزائم. أو ساير الآيات نزلت فيكم.

أو قبول الواجبات اللاّزمة إنما هو بمتابعتكم.

١ ـ في ملاذ الأخيار: ص ٢٦١ ـ ٢٦٢ : (إياب الحق) ، قال: وفي بعض النسخ (وإياب الخلق) كما سائر الكتب، أي: رجوع الخلق... .

٢ ـ سورة الغاشية، الآية ٢٥ .

أو الوفاء بالمواثيق والعهود الإلهيّة في متابعتكم .

(وَأَمْرُهُ إِلَيْكُمْ) أي: أمر الإمامة، وظاهره يوميء (١) إلى التفويض لرحمة.

(أو إظهار العلوم، كما ورد في الأخبار (٢): أنّ الواجب عليكم أنت تسألوا ولم يجب علينا أن نجيبكم، كما ذكره العلاّمة الوالد (نوّر الله ضريحه) (٣).

(وَالرَّحْمَةُ المَوْصُولَةُ) أي: غير المنقطعة، فإن كل إمام بعده إمام، كما فسر قوله تعالى: ﴿وَلَقَدُ وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ يَنَذَكُرُونَ ﴾ (٤) بذلك في بعض الأخبار (٥). أو الموصولة بين الله وخلقه .

(وَالآيَةُ الْمَخْزُونَةُ) أي: هم علامة قدرة الله تعالى وعظمته، لكن معرفة ذلك كما ينبغي مخزونة إلا عن خواص أوليائهم، وفيه إشارة إلى أنّ الآيات في بطون الآيات هم الأئمة عليه كما مر في الأخبار (٢)، وقد قال أمير

١ ـ أي أن في هذا العبارة إشارة إلى أن الله تعالى فوّض إليهم أمر الحساب، وغيره مما ذُكر .

٢ ـ بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ١٧٢ باب (٩) ، وانظر: ص ١٤٧ فيما تقدم .

٣ ـ انظر: في ص ١٤٧ .

٤ ـ سورة القصص، الآية ٥١ .

٥ ـ بصائر الدرجات: ص ٣٥٣ باب (النوادر في الأئمة وأعاجيبهم...) ح ٣٨ ، الكافي: ج ١
 ص ٤١٥ باب (فيه نكت ونتف من التنزيل والولاية) ح ١٨ ، مختصر البصائر: ص ٦٤ ،
 الأمالي (الطوسي): ص ٢٩٤ المجلس (١١) ح ٢٣ ، بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ٣٠ ـ ٣١.

٦ ـ بحار الأنوار: ج ٢٤ الأبواب (٢٣ إلى ٦٧) وتأويل الآيات بهم عليه الله .

المؤمنين (صلوات الله عليه): «ما لله آية أكبر منّي» (١).

(وَالأَمَانَةُ المَحْفُوظَةُ) أي: يجب على العالمين حفظهم وبذل أنفسهم وأموالهم في حراستهم.

أو المراد: ذو الأمانة، بمعنى أنّ ولايتهم [هي] الأمانة المحفوظة المعروضة على السماوات والأرض، وقد مر أخبار كثيرة في أنّ الأمانة المعروضة هي الولاية (٢).

ولا يبعد أنْ يكون في الأصل (المعروضة)".

(وَالبَابُ المُبْتَلَى بِهِ النَّاسُ) إشارة إلى قول النبي النَّيْلُةُ: «مثل أهل بيتي مثل باب حطة» (٤٠).

((وَهُدِيَ مَنِ اعْتَصَمَ بِكُمْ) كما قال تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ ﴾ (٥)

١ ـ بصائر الدرجات: ص ٩٧ (النوادر من الأبواب في الولاية) حديث ٣، تفسير القمي: ج ١
 ص ٣٠٩ في سورة يونس الآية ٧.

وجاء في زيارته عَلَيْهِ في الدعاء بعد صلاة الغدير: «وَآيِتكَ الْكُبْرِي وَالنَّبَأِ الْعَظِيمِ» ـ مصباح المتهجد: ص ٥٢٢ .

٢ ـ بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ٢٧٣ باب (١٦).

٣ ـ هذا مجرد احتمال من الشيخ رضي بأن الرواية قد تكون في الأصل (والأمانة المعروضة)
 وهي الواردة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَٱبَدْ أَنْ
 يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ﴾ (الأحزاب، ٢٧).

٤ ـ انظر: ص ١٥٦ ـ ١٥٧ فيما تقدم .

٥ ـ سورة آل عمران: الآية ١٠٣ .

٢٢٨ ...... شرح الزيارة الجامعة الكبيرة

وفُسّر بالأئمة علِشَلِيرٍ (١).

(أَشْهَدُ أَنَّ هذا) اسم الإشارة راجعٌ إلى وجوب المتابعة، أو إلى كل من المذكورات (٢).

(سابقٌ لَكُمْ فيما مَضى) أي: جار لكم فيما مضى من الأئمة.

ويُحتمل الأزمنة السالفة والكتب المتقدمة. والأول أظهر.

(فَجَعَلَكُمْ بِعَرْشه مُحَدِّقينَ) أي: مطيفين.

(وفي القاموس: حدّقوا به: أطافوا، كأحداق $^{(n)}$ ).

(فَجَعَلَكُمْ ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكِّرَ فِيهَا ٱسْمُدُ ﴾) إشارة إلى أن

الآيات التي بعد آية النور<sup>(٤)</sup> أيضاً نزلت فيهم، كما أن الآيات التي بعدها<sup>(٥)</sup> نزلت في أعدائهم، وقد تقدمت الأخبار الكثيرة في ذلك<sup>(٢)</sup>.

فالمراد بالبيوت: إمّا: البيوت المعنوية التي هي بيوت العلم والحكمة وغيرهما من الكمالات، والذكر فيها كناية عن استفاضة تلك الأنوار منهم.

۱ ـ تفسير العياشي: ج۱ ص ۱۰۲ حديث ۲۹۸ ، وص ۱۹۶ حديث ۱۲۳ ، الأمالي (الطوسي) : ص ۲۷۲ المجلس (۱۰) ح ٤٨ .

٢ ـ وهي قوله ﷺ : «الصِّراطُ الأَقْوَمُ، وَشُهَداءُ دارِ الْفَناء، وَشُفَعاءُ دارِ الْبَقاء، وَالرَّحْمَةُ الْمَوْصُولَةُ، وَالآيَةُ الْمَحْذُونَةُ، وَالأَمَانَةُ الْمَحْفُوظَةُ، وَالْبابُ الْمُبْتَلَى به النّاسُ» .

٣ ـ القاموس المحيط: ج٣ ص ٢١٩.

٤ ـ الآيات ٣٦ ـ ٣٨ من سورة النور، وتقدمت في هامش ص ١٦٤.

٥ ـ الآيات ٣٩ ـ ٤٠ من سورة النور، وتقدمت في هامش ص ١٦٤.

٦ ـ بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ٣٣٥ باب (١٩) ، و باب (١٨) ح ٤٢.

أو البيوت الصورية التي هي بيوت النبي والأئمة (صلوات الله عليه وعليهم) في حياتهم، ومشاهدهم بعد وفاتهم.

(طيباً لخُلْقنا) ـ بالفتح ـ إشارة إلى ما مر في الروايات أن ولايتهم وحبهم علامة طيب الولادة (۱). (ويُحتمل أن تكون تلك الفقرات تعلقها بقوله: «صَلُواتنا عَلَيْكُم وما خَصَّنا به مِن ولايَتكُم على سبيل اللّف والنشر المشوش). أو بالضم: أي جعل صلاتنا عليكم وولايتنا لكم سبباً لتزكية أخلاقنا واتصافنا بالأخلاق الحسنة.

(وَكُنَّا (٢) عِنْدَهُ مُسلِّمِينَ) إشارة إلى ما ورد في أخبار الطينة (٣)، والأخبار الدالة على أن عندهم كتاباً فيه أسماء شيعتهم وأسماء آبائهم (٤).

وفي بعض النسخ (مُسَمَّيْنَ)، ولعلّه أظهر .

((ولا صِدِّيقٌ) قال في القاموس: الصدق ـ بالكسر ـ : الشدة، وهو رجلُ صدق وصديقٌ صدق مضافين (وكذا امرأة صدق، وحمار صدق) ، ﴿وَلَقَدُ بَوَأَنَا بَنَيْ إِسْرَ عِيلَ مُبَوّاً صِدْقِ ﴾ (٥) [أي] أنزلناهم مُنزلاً صالحاً (١).

١ ـ بحار الأنوار: ج ٢٧ ص ١٤٥ باب (٥).

٢ ـ كذا في البحار وملاذ الأخيار، وفي الفقيه والعيون والتهذيب: (فَكُنّا) .

٣ ـ بحار الأنوار: ج ٥ ص ٢٢٥ باب (٥).

٤ ـ بحار الأنوار: ج ٢٦ ص ١١٧ باب (٧).

٥ ـ سورة يونس، الآية ٩٣ .

٦ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ٢٥٢.

(وَلا دَنيٌّ) قال في الصحاح: الدني: القريب ـ غير مهموز ـ ، وأمّا الدنيء: بمعنى الدون فمهموز (١).

(وَلا خُلْقٌ فيما بَيْنَ ذلكَ شَهيدٌ) أي عالمٌ، أو حاضرٌ.

(وَعظَمَ خَطَركُمْ) (أي قدركم ومنزلتكم) ، وخَطَرُ الرجل ـ بالتحريك ـ قَدْرُهُ ومنزلته (٢).

(وكبَرَ شَأْنكُمْ) والشأن ـ بالهمز ـ : الأمر والحال (٣).

(وَصد ْقَ مَقاعدكُمْ) وقال البيضاوي في قوله تعالى: ﴿ فِي مَقْعَدِ صِدِّقٍ ﴾ (٤) أي: مقام مرضى <sup>(٥)</sup>.

(وَثَباتَ مَقامكُمْ) أي: قيامكم في طاعة الله ومرضاته ومعرفته .

((وَقُرْبَ مَنْزَلَتكُمْ) أي: درجتكم).

(وَأُسْرَتَى) (في القاموس:) والأُسرة ـ بالضم ـ من الرجل: الرهط الأدنون<sup>(١)</sup>.

١ ـ الصحاح: ج٦ ص ٢٣٤٢.

٢ ـ الصحاح: ج ٢ ص ٦٤٨ باب (الراء) فصل (الخاء).

٣ ـ الصحاح: ج ٥ ص ٢١٤٢ باب (النون) فصل (الشين) .

٤ ـ سورة القمر، الآية ٥٥.

٥ ـ تفسير البيضاوي: ج٢ ص ٤٧٢.

٦ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ٣٦٤.

(سِلْمٌ لِمَنْ سَالَمَكُمْ) والسِّلْمُ ـ بالكسر ـ: المُصالحة والانقياد (١).

(مُحْتَملٌ لعلْمكُمْ) أي لا أرد ما ورد عنكم وإن لم يبلغ إليه فهمي.

(مُحْتَجِبٌ بِذُمَّتكُمْ) أي: مستتر عن المهالك بدخولي في ذمتكم وأمانكم.

(مُؤْمِنٌ بِإِيابِكُمْ) أي: برجعتكم في الدنيا لإعلاء الدين، والانتقام من الكافرين والمنافقين قبل القيامة.

والفقرة التالية مفسرة لها، وهما تدلآن على رجعة جميع الأئمة عليه ، وقد مر بيانها في كتاب الغيبة (٢).

(مُرْتَقِبٌ لِدَوْلَتِكُمْ) (أي: منتظر لها . وفي القاموس: رَقَبَهُ: انتظره، كترقبه وارتقبه،) [ف] الأرتقاب: الانتظار (٣).

(لائذً) ويقال: لاذ به، إذا التجأ به واستغاث (٤).

(مُؤْمِنٌ بِسِرِّكُمْ وَعَلانِيَتِكُمْ) أي: بالإمام المختفي والظاهر منكم، أو بما ظهر من كمالاتكم وبما استتر عن أكثر الخلق من غرائب أحوالكم، وهذا أظهر .

(وَمُفُوِّضٌ فِي ذَلِكَ كُلِّهِ إِلَيْكُمْ) أي: لا أعترض عليكم في شيء من أموركم، وأعلم أن كل ما تأتون به فهو بأمره تعالى، أو أسلم جميع أموري

١ ـ النهاية في غريب الحديث: ج ٢ ص ٣٩٤ ، مجمع البحرين: ج ٢ ص ٤٠٦ .

٢ ـ بحار الأنوار: ج ٢٣ ص ٣٩ باب (٢٩ ـ الرجعة).

٣ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ٧٥.

٤ ـ النهاية في غريب الحديث: ج ٤ ص ٢٧٦ حرف (ل) باب (ل مع و) ، وفيه: التجأ إليه .

إليكم؛ لكي تُصلحوا خللها [حين أكون] حياً وميتاً، والأول أظهر.

(وَمُسَلِّمٌ فِيهِ) أي: لا أعترض على الله تعالى في عدم استيلائكم وغيبتكم، وغير ذلك، بل أسلم وأرضى بقضائه معكم، أي: [أسلم] كما سلمتم ورضيتم.

(وفي القاموس: التسليم: الرضا والسلام، وأسلم: انقاد وصار مسلماً (۱) كتسلّم، [وسلّم العدو: خذله، وسلّم] أمره إلى الله تعالى: سلّمه، وتسالماً: تصالحاً، وسالماً: صالحاً (۱)).

(وَقَلْبِي لَكُمْ مُسَلِّمٌ) أي: منقاد لا يختلج فيه شيء لشيء من أفعالكم وأقوالكم وأحوالكم .

(وَرأيي لَكُمْ تَبَعٌ) تابع لرأيكم.

(وفي القاموس: التبع ـ مُحرّكة ـ: يكون واحداً وجمعاً، ويجمع على أتباع (٣)).

(وَيَرُدُّكُمْ فِي أَيَّامِهِ) إشارة إلى الرجعة، وإلى ما ورد في الأخبار أن المراد بالأيام في قوله تعالى: ﴿وَذَكِرْهُم بِأَيِّنِمِ ٱللَّهِ ﴾ (٤) هي «أيام قيام

١ ـ كذا في المصدر، وفي الأصل: سلماً.

٢ ـ القاموس المحيط: ج٤ ص ١٣٠ ، وما بين معقوفتين منه .

٣ ـ القاموس المحيط: ج٣ ص ٨.

٤ ـ سورة إبراهيم، الآية ٥.

العلامة الشيخ محمد باقر المجلسي الله المعلمة الشيخ محمد باقر المجلسي

القائم علشكيدً

(وَمَنَ الجبْت، وَالطَّاغُوت) أي: الأول والثاني (٢).

(وَالشَّياطين) سائر خلفاء الجور .

(وَمِنْ كُلِّ وَلِيجَة دُونَكُمْ) (قال في القاموس:) الوليجة: الدخيلة وخاصتك من الرجال . أو من تتخذه معتمداً عليه من غير أهلك، (وهو وليجتهم: أي لصق بهم (٣)، انتهى) .

والرجل يكون في القوم وليس منهم (٤)، أي: لا أتخذ من غيرهم من أعتمد عليه في ديني وسائر أموري.

أو أبرأ من كل من أدخلوه معكم في الإمامة والخلافة وليس منكم، وفيه إشارة إلى أن المؤمنين في قوله تعالى: ﴿وَلَمْ يَتَّخِذُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ، وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾ (٥) هم الأئمة عليه (٦).

١ - تفسير القمي: ج ١ ص ٣٦٧ ، وانظر: الخصال: ص ١٠٨ باب (الثلاثة) حديث ٧٠ ،
 مختصر البصائر: ص ١٠٥ باب (الكرات وحالاتها...) حديث ٢ ، الصراط المستقيم: ج ٢
 ص ٢٦٤ الفصل (١٥) .

٢ ـ تقدّم التطرق لهذا في ص ١٨٤ ـ ١٨٥ ، فراجع .

٣ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ٢١١.

٤ ـ لسان العرب: ج٢ ص ٤٠٠ حرف (ج) فصل (و) .

٥ ـ سورة التوبة، الآية ١٦.

٦- الكافي: ج ١ ص ٤١٥ باب (نادر فيه نكت ونتف من التنزيل) حديث ١٥ ، وص ٥٠٨ باب
 (تاريخ مولد الإمام العسكري علشية) حديث ٩ ، تفسير القمي: ج ١ ص ٢٨٣ .

وقال بعض المفسرين فيها: أي دخلاً وبطانةً من المشركين يخالطونهم ويودُّونهم (١).

(ممَّنْ يَقْتَصُّ آثارَكُمْ) (أي: يتتبّعها . وفي القاموس:) اقتص أثره: أي تتبعه (<sup>۲)</sup>.

(وَيُحْشَرُ فِي زُمْرَتِكُمْ) (وفي القاموس:) الزُمرة ـبالضم ـ: الفوج والجماعة (٣).

(وَيَكِرُ فِي رَجْعَتِكُمْ) الكر الرجوع، يُقال: كره، وكر": بنفسه يتعدى ولا يتعدى، ذكره الجوهري (٤).

وهذا يدل على رجوع خواص الشيعة أيضاً في رجعتهم .

(مَنْ أَرادَ الله بَدَأَ بِكُمْ) أي: من لم يبدأ بكم فلم يُرِدْ الله، بل أراد الشيطان.

(وَمَنْ وَحَدَهُ قَبِلَ عَنْكُمْ) أي: من لم يقبل عنكم فليس بموحد، بل هو مشرك وإن أظهر التوحيد.

(بِكُمْ فَتَحَ الله) أي: في الوجود، أو الخلافة، أو جميع الخيرات، والباء [في (بِكُمْ)] تحتمل السببية والصلة.

١ ـ تفسير غريب القرآن (الطريحي) : ص ١٦٢ الباب (٥) النوع (٤) .

٢ ـ القاموس المحيط: ج٢ ص ٣١٣.

٣ ـ القاموس المحيط: ج٢ ص ٤٠.

٤ ـ الصحاح: ج٢ ص ٨٠٥ .

(وَبِكُمْ يَخْتِمُ) أي [يجعل] دولتكم آخر الدول، والدولة في الآخرة أيضاً لكم .

(إلاّ بإذْنه) أي: عند قيام الساعة . أو في كل وقت يُريد .

(طَأَطَأَ كُلُّ شَرِيف لِشَرَفِكُمْ) (أي: ذَلَّ) ، و (في القاموس) يقال: طأطأ رأسه، أي: طأمنه وخفضه (فتطأطأ)(١).

(وَبَخَعَ كُلُّ مُتَكَبِّرٍ لطاعَتكُمْ) (أي: أقر وخضع . وفي القاموس:) بخع بالحق بُخوعاً: أقر به وخضع به، كنجع ـ بالكسر ـ نجاعة (٢).

وفي بعض النسخ بالنون، يقال: نخع لي بحقّي ـ كمنع ـ أي: أقرّ . ذكره الفيروز آبادي (٣).

(ذِكْرُكُمْ فِي الذَّاكِرِينَ) أي: وإن كان ذكركم في الظاهر مذكوراً من بين الذاكرين. ولكن لا نسبة بين ذكركم وذكر غيركم... وكذا البواقي (٤).

ويمكن تطبيق الفقرات بأدنى تكلف مع أنه لا حاجة إليه؛ إذ مجموع تلك الفقرات في مقابلة مجموع الفقرات الأُخر.

(وَمُنْتَهاهُ) أي: كل خير يرجع بالآخرة (٥) إليكم لأنكم سببه.

١ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ٢١.

٢ ـ القاموس المحيط: ج٣ ص ٨٧.

٣ ـ المصدر نفسه .

٤ ـ في قوله ﷺ : «أَسْماؤُكُمْ فِي الأَسْماء، وأَجْسادُكُمْ فِي الأَجْسَاد، وَأَرْواحُكُمْ فِي الأَرْواحِ،
 وأَنْفُسُكُمْ فِي النَّفُوس، وَآثارُكُمْ فِي الأَثار، وَقُبُورُكُمْ فِي الْقُبُور» .

٥ ـ أي: في نهاية الأمر، وهذا استخدام استخدام أعجمي، لاحظ هامش رقم (١) ص ١٩٤.

أو الخيرات الكاملة النازلة من الله ينتهي إليكم وينزل عليكم.

(وَأَحْصَى جَميلَ بَلائكُمْ) أي: نعمتكم، والبلاء تكون منحة ومحنة .

(وَفَرَّجَ عَنَّا غَمَراتِ الكُرُوبِ) (قال في القاموس:) غمرة الشيء: شدّته رمزدحمه (۱).

(مِنْ شَفَا جُرُفِ الْهَلَكاتِ) شَفَا كُلُّ شيء: حَرْفُهُ وجانبُه. والجُرُف بالضم، وبضمتين: ما تجرّفته السيول وأكلته من الأرض. قاله الجوهري (٢٠). (بِمُوالاتِكُمْ تَمَّتِ الكَلِمَةُ) أي: كلمة التوحيد، أو الإيمان، إشارة إلى

قوله تعالى: ﴿ٱلۡيَوۡمَ ٱكۡمَلۡتُ لَكُمۡ دِينَكُمۡ ﴾<sup>(٣)</sup>.

((وَعَظُمَتْ النَّعْمَةُ) إشارة إلى قوله: ﴿وَأَتَّمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾(٤) .

(تُقْبَلُ الطَّاعَةُ المُفْتَرَضَةُ) والمفترضة ـ على بناء المفعول ـ يُقال: افترضه الله، أي: أوجبه (٥).

(وَلَكُمْ الْمَوَدَّةُ الواجِبَةُ) أي: في قوله تعالى: ﴿ قُل لَا ٓ أَسَّنَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي اَلْقُرْنَيُ ﴾ (٦).

١ ـ القاموس المحيط: ج٤ ص ١٠٤.

٢ ـ الصحاح: ج٤ ص ١٣٣٦ .

٣ ـ سورة المائدة، الآية ٣.

٤ ـ سورة المائدة، الآية ٣.

٥ ـ القاموس المحيط: ج ٢ ص ٣٤٠ ، مجمع البحرين: ج ٣ ص ٣٨٦ باب (ف).

٦ ـ سورة الشوري، الآية ٢٣.

(وَالْمَقَامُ (١) الْمَحْمُودُ) هو مقام الشفاعة الكبرى، كما قال تعالى: ﴿عَسَىٰ الْمُعْمُودُا ﴾ (٢).

(وَالمَكَانُ<sup>(٣)</sup> المَعْلُومُ عِنْدَ الله) أي: في القرب والكمال، إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَمَامِنًا إِلَّا لَهُ,مَقَامٌ مَّعْلُومٌ ﴾ (٤) في بطن الآية، كما مر (٥).

(رَبَّنَا لَا تُرْغَ قُلُوبَنَا) (٦) أي: لا تُملها إلى الباطل.

(إِن كَانَ) (إنْ) مخففة من المثقلة .

(وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا) أي: ما وعده لنا من إجابة الدعوات وتضعيف المثوبات (واقع البتّة).

(لا يَأْتِي عَلَيْها إِلا رضاكُمْ) أي: لا يُذهبها ولا يمحوها إلا رضاكم عنّا وشفاعتكم لنا . (وفي القاموس:) يقال: أتى عليه الدهر، أي: أهلكه (^).

١ - في عيون أخبار الرضا: (والمقام المَحْمُودُ عِنْدَ الله) ، وفي ملاذ الأخيار: (والمَكانُ المَحْمُودُ) ، وليست في التهذيب، بل فيه كما في (من لا يحضره الفقيه).

٢ ـ سورة الإسراء، الآية ٧٩.

٣ ـ في ملاذ الأخيار: (وَالمَقامُ المَعْلُومُ عَنْدَ الله) وليست في التهذيب.

٤ ـ سورة الصافات، الآية ١٦٤.

٥ ـ في قوله: (والمقام المحمود).

٦ ـ سورة آل عمران، الآية ٨.

٧ ـ سورة الإسراء، الآية ١٠٨.

٨ ـ القاموس المحيط: ج٤ ص ٢٩٧.

(لَمَّا اسْتَوْهَبْتُمْ ذُنُوبِي) كلمة (لَمَّا) إيجابية بمعنى: إلاَّ<sup>(۱)</sup>، أي: أسألكم وأقسم عليكم في جميع الأحوال إلاّ حال الاستيهاب الذي هو وقت حصول المطلوب.

#### [الوداع]

[قال الشيخ الصدوق الله : إذا أردت الانصراف فقل: السّلامُ عَلَيْكَ سَلامَ مُودِّع لاَ سَنم وَلاَ قَال وَلاَ مَالً ورَحْمَةُ الله وبَركاتُهُ عليكم يَا أَهْلَ بَيْت النُّبُوَّة... إلخ الله عَلَامَ الله عَلَى الل

(وَلا قَال)أي مبغض.

(وَلا مَالً) من الملال (٣).

(وَأَعْلَى كَعْبِي بِمُوالاتِكُمْ) أي غلبني على أعدائي بأن يجعلهم تحت قدمي. أو المراد مطلق العلو والرفعة.

وقال الجُزَري في حديث قَيْلَة: «والله لا يزال كعبك عالياً» هو دعاء لها بالشرف والعلو<sup>(2)</sup>، انتهى .

١ ـ مغني اللبيب: ج ١ ص ٣٧٠ الوجه الثالث من وجوه إعراب (لمّا) .

٢ ـ إضافة منّا؛ ليتم الترابط بين الفقرات .

٤ ـ النهاية في غريب الحديث: ج٤ ص ١٧٩ حرف (ك) باب (ك مع ع).

(وَإِخْبات) الخضوع.

(وفي القاموس: أخبت: خضع وتواضع<sup>(١)</sup>).

(اجْعَلُونِي فِي هَمِّكُمْ) أي: فيمن تهتمون لأمورهم، ولكم العناية في شأنهم بالشفاعة لهم في الدنيا والآخرة.

أقول: إنما بسطت الكلام في شرح تلك الزيارة قليلاً ـ وإن لم أستوف حقها ـ حذراً من الإطالة؛ لأنها أصح الزيارات سنداً، وأعمها مورداً، وأفصحها لفظاً، وأبلغها معنى، وأعلاها شأناً.

\*\*\*\*

١ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ١٤٩ .

## شرح

# الزيارة الجامعة الكبيرة

مستخرجة من كتاب غاية المرامر في شرح تهذيب الأحكام

من آثار

السيد نعمة الله الموسوي الجزائري

(رضوان الله عليه)

( ۱۱۱۲ ـ ۱۰۵۰ )

تحقيق وتعليق

أحمد بن حسين العُبيدان الأحسائي

#### باب

#### زيارة جامعة

(روى محمد...) مجهول، [معروف] بالكوفي (١)، لكن هذه الزيارة مذكورة في كتب الأصول وغيرها من كتب المزارات، وكتب الاستدلال، مجمعين على صحتها، مُتلقّين لها بالقبول، ومن أجل هذا كان بعض مشايخنا المحدّثين يُدخل هذا السند في باب الصحاح.

(السكينة): اطمئنان القلب(٢).

١ ـ السند هكذا ـ روى محمد بن الحسن بن علي بن بابويه قال: حدثنا علي بن أحمد بن موسى والحسن بن إبراهيم بن أحمد الكاتب قالا: حدثنا محمد بن أبي عبد الله الكوفي عن محمد بن إسماعيل البرمكي، قال: حدثنا موسى بن عبد الله النخعي... .

ومُراده ﷺ من الراوي المجهول!! هو أبو الحسين محمد بن جعفر بن محمد بن عون الأسدي الكوفي، نزيل الريّ، يقال له محمد بن أبي عبد الله، كان أحد الأبواب.

وغريب منه و الفقيه، وهو شيخ الكليني، و ترضى عليه الصدوق و فقد كان ثقة صحيح الحديث، له كتاب "الرد على الكليني، و ترضى عليه الصدوق و فق ، وقد كان ثقة صحيح الحديث، له كتاب "الرد على أهل الاستطاعة"، ولعل بسببه اتهموه بالقول بالجبر . انظر: من لا يحضره الفقيه: ج ٤ ص ٤٧٦، رجال الطوسي: ص ٤٣٩ برقم ١٠٢٠، رجال الطوسي: ص ٤٣٩ برقم ١٠٢٠، رجال الطوسي: ص ٤٣٩ برقم ١٠٢٠، منتهى المقال: ج ٥ ص ٣٠١ برقم ٢٤١٩ ، معجم رجال الحديث: ج ١٥ ص ٢٨٢ برقم ١٠٠٣، و ص ٢٨٥ برقم ٢٨٥ برقم ١٠٠٣ ... وغيرها .

٢ ـ مجمع البحرين: ج ٢ ص ٣٩٣ و ٣٩٤ باب (س) مادة (س ك ن).

و (الوقار): استقرار الأعضاء (١).

(وقارب بين خطاك) نظراً إلى كثرة الثواب بكثرة الإقدام واستلزامه للوقار.

(وَمَعْدِن (٢) الرِّسالَةِ) يعني أن جميع علوم المرسلين مجموع في كتبكم، منقوش في ألواح نفوسكم.

(وَمَهْبِطَ الْوَحْيِ) لأنه كان ينزل في بيت رسول الله والمين وأمير المؤمنين علقه ، وهي بيوتهم، مع أن الملائكة كانت تحدّثهم بما يتجدد من علوم الحوادث، وروح القدس يسددهم، والملائكة تتنزل عليهم في ليلة القدر بما يستقل من أمور السنة (٣)، وهذا كلّه من أنواع الوحى.

(وَمَعْدِنَ الرَّحْمَةِ) معدن: ـ كمجلس ـ منبت الجواهر (٤)، إذ لا رحمة تنزل على الخلائق إلا بسببهم وبوجودهم (٥)؛ لأنّ الأرض لو خلت منهم

١ ـ مجمع البحرين: ج ٢ ص ٣٩٤.

٢ ـ كذا في الأصل والمصدر، وتقدمت في ص ٢٠ رواية من لا يحضره الفقيه، ومثله في المزار الكبير (ابن المشهدي) والبحار ومستدرك الوسائل، وفي هامش ص ٢١٢ أشار العلامة المجلسي رفي في ملاذ الأخيار إلى أنَّ في الفقيه والعيون: (موضع).

٣ ـ انظر: ص ٢٨ و ص ٢١٢ فيما تقدم .

٤ ـ القاموس المحيط: ج ٤ ص ٢٤٧.

٥ ـ ويشعر بذلك ما جاء على لسان القدس: «يا أحمد، لولاك لما خلقت الأفلاك، ولولا علي لما خلقتك، ولولا فاطمة لما خلقتكما» ، كشف اللئالي (لصالح بن العرندس رهج ) ـ انظر: جنة العاصمة (لمير جهاني رهج ): ص ١٤٩ .

السيد نعمة الله الجزائري 🐗 ......

لنزل العذاب على أهلها(١).

(وَخُزَّانَ الْعِلْمِ) إذ لا علم يساوي علم من يقول: «سلوني قبل أن تقفدوني، سلوني عن طرق السماوات فإني أعلم بها من طرق الأرض» (٢).

و «لو تُنيت لي الوسادة وجلست عليها، لحكمت بين أهل التوراة بتوراتهم، وبين أهل الأنجيل بإنجيلهم، وبين أهل الزبور بزبورهم، وبين أهل الفرقان بفرقانهم. والله ما نزلت آية في ليل أو نهار، أو بر ّ أو بحر، أو سهل أو جبل، إلا وقد علمت تأويلها وتفسيرها، وفيمن نزلت... الحديث» (٣).

### (وَمُنْتَهَى الْحلم) إذ مَن سواهم متحلّم.

وإن شئت فانظر إلى ما رُوي: من أن رجلاً من الناصبة اعترض على علي [ابن الحسين] عليه في الطريق فقال له: يا ابن الخبّازة!! فقال له عليه و تلك حرفتها». فقال له: يا ابن الزانية!! فرفع عليه يديه وقال: «اللهم إن كان صادقاً، فأغفر لأمي، وإن كان كاذباً فاغفر له» ، فتحيّر الرجل وقال: يا علي بن الحسين، أهكذا كان حلم جدك علي بن أبي طالب؟ فقال عليه في وزي من حلمي قطرة من حلمه». فقال الرجل: أشهد الآن أن أباك كان على ترى من حلمي قطرة من حلمه».

ا ـ عن أحمد بن عمر الخلال عن أبي الحسن عليه قال: قلت: تبقى الأرض بغير إمام؟ فإنا نروي عن أبي عبد الله عليه أنه قال: «لا تبقى إلا أن يسخط الله على العباد» ، فقال: «لا، لا تبقى، لو بقيت إذاً لساخت» . ومثلها روايات أخرى . انظر: علل الشرائع: ص ١٩٧ ـ ١٩٩ باب (١٥٣ ـ العلة التي من أجلها لا تخلو الأرض من حجة) الأحاديث ١٥ إلى ٢١.

٢ ـ الفضائل (شاذان القمى): ص ٩٨.

٣- التوحيد: ص ٣٠٥ باب ٤٣ ح ١، تفسير فرات الكوفي: ص ١٨٨ هود ١٧١ حديث ٢٣٩.

الحق، وأن القوم ظلموه حقة، فآمن الرجل ذلك الوقت (١).

واستقصاء الكلام ونقل الأخبار في مثل هذا يخرج عن الحدّ والإحصاء . (وَأُصُولَ الْكَرَمِ) والناس عيال عليهم في أخذ صفات الكرم والسخاء منهم ومن أخبارهم .

أو أنهم أصل في فيضان كرم الله \_ سبحانه \_ على العباد .

(وَقَادَةَ الْأُمَم) في الدنيا إلى الكمالات، وفي الآخرة إلى الجنة، كما قال

(عز شأنه): ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسٍ بِإِمَدِهِمْ ﴿ (٢).

(وَعَناصرَ الأَبْرار) بانتساب الأبرار الأخيار إليهم .

أو لأن بولايتهم صار المؤمن براً محسناً.

(وَدَعائمَ الأَخْيَار) الدعامة: عماد البيت (٣).

(وَساسَةَ الْعباد) جمع سائس، وهو الحاكم والحافظ.

(وَأَرْكَانَ الْبلاد) لأن بقائها ببقائهم .

(وَسُلاَلة [النَّبيِّين]) جمع سليل، وهو الولد (٤).

١ ـ لم نقف على هذه الرواية، ولكن في رواية أخرى عن أبي جعفر عليه أنه قال له نصراني:
 أنت بقر؟ قال: أنا باقر، قال: أنت ابن الطباخة؟ قال: ذاك حرفتها، قال: أنت ابن السوداء الزنجية البذية، قال: إن كنت صدقت غفر الله لها، وإن كنت كذبت غفر الله لك. قال:
 فأسلم النصراني. مناقب آل أبي طالب: ج ٣ ص ٣٣٧.

٢ ـ سورة الإسراء، الآية ٧١.

٣- الصحاح: ج ٥ ص ١٩١٩ باب (الميم) فصل (الدال).

٤ ـ مجمع البحرين: ج ٢ ص ٤٠٣ باب (س) مادة (س ل ل).

السيد نعمة الله الجزائري 💩 .......

(وَصَفْوَةَ [المُرْسَلن]) مثلَّة الصاد (١).

(وَعَثْرَةَ خَيرَة [رَبِّ العَالَمين]) العترة: أغصان الشجرة (٢).

والخيرة: \_ بفتح الياء وسكونها \_ بمعنى المختار (٣).

(وَأَعْلامِ النُّقى) جمع علم، وهو المنار وما يعلم به الطرقات لاهتداء الضال (٤).

(وَذُوى النُّهي) وهو العقل، كالحجي (٥).

(وَكَهْف الْوَرى) أي ملجأ الخلائق(٦).

(وَوَرَ ثَقَةِ الأَنْبِيَاءِ) فإن ميراثهم الصوري: العصى والخاتم والتابوت وعمامة هارون والكتب وغيرها(٧).

والمعنوي: وهي الكمالات كلها صارت عندهم.

(وَالْمَثَلِ الأَعْلَى) المَثل ـ محركة ـ الحجة والحديث والصفة، وهم حجج الله بكل هذه المعانى .

ويجوز أن يُراد به ما ضُرب لهم في الأمثال، قرآناً وسنةً، كقوله تعالى:

١ ـ بالفتحة والضمّة والكسرة .

٢ ـ مجمع البحرين: ج ٣ ص ١١٦ مادة (ع ت ر) وفيه: العترة: أصل الشجرة المقطوعة .

٣- المغرب (المطرزي): ص ١٥٧ مادة (خ ي ر ة).

٤ ـ مجمع البحرين: ج ٣ ص ٢٣٨ باب (ع) مادة (ع ل م).

٥ ـ انظر: هامش ص ٤٩ فيما تقدم.

٦ ـ انظر: هامش رقم ٢ ص ٥٠ .

٧ ـ انظر: هامش رقم ١ ص ٥٠ ـ ٥١.

﴿ فِيهَا مِصْبَاحٌ الْمِصْبَاحُ فِي زُعِاجَةً الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوْكُ دُرِّيُ ﴾ (١)، إلى غير ذلك من الأمثال العالية التي ضُربت لهم في الكتب السماوية .

وأما السنة: فكقوله والمنالية «مثل أهل بيتي كسفينة نوح، من ركب فيها نجى ومن تخلّف عنها هلك» (٢).

وكقوله: «أهل بيتي كباب حطة في بني إسرائيل» (٣).

و كقوله: «أهل بيتي في الأرض كالنجوم لأهل السماء» (٤). ونحو ذلك من التشبيهات البليغة .

(وَالذَّادَةَ الْحُماة) الذود: السوق والطرد والدفع (٥).

فهم عليه الله يذودون مخالفيهم عن الحوض ويحمونه عنهم.

أو يحمون شيعتهم ويمنعونهم من أن يصل إليهم من أهوال القيامة (١٠).

١ ـ سورة النور، الآية ٣٥.

٣ ـ انظر: هامش ص ١٥٦ ـ ١٥٧ ، و ص ٢٢٧ فيما تقدم .

٥ ـ القاموس المحيط: ج١ ص ٢٩٣ ، وانظر: هامش ص ٧٤.

٦ ـ انظر: هامش ص ٧٣ ـ ٧٤ .

(وَبَقِيَّةِ اللهِ) أي بقية أنبياء الله في الأرض، كما قال: ﴿بَقِيَتُ ٱللَّهِ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينًا ﴾(١).

(وعَيْبَة علمه) العيبة: زنبيل من أدم [وما] يُجعل فيه الثياب (٢).

(وَدين الْحَقِّ) أي دين الله، فإن من أسماءه: الحق (٣).

أو الثابت إلى قيام القيامة بالحق إذا ثبت .

(الرَّاشدُونَ) الرشد: الاستقامة على طريق الحق، مع تصلّب فيه (٤).

(اصْطَفاكُمْ بعلمه) أي بسبب علمه بأنكم أهل للاصطفاء.

أو ليجعلكم خُزان علمه.

(وَارْتَضَاكُمْ لِغَيْبِهِ) لعله إشارة إلى قوله (عز شأنه): ﴿ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى عَيْبِهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَل

١ ـ سورة هود، الآية ٨٦.

٢ ـ القاموس المحيط: ج ١ ص ١٠٩ ، وانظر: هامش ص ٧٧ .

٣ ـ التوحيد (الصدوق): ص ١٩٤ باب (٢٩ ـ أسماء الله تعالى) ح ٨.

٤ ـ القاموس المحيط: ج ١ ص ٢٩٤ .

٥ ـ سورة الجن، الآيتان ٢٦ ـ ٢٧.

٦ ـ الكافي: ج ١ ص ٢٥٦ باب (نادر فيه ذكر الغيب) ح ٢ ، بصائر الدرجات: ١٣٣ ح ١ ،
 الغيبة (الطوسي): ص ٣١٢ ـ ٣١٣ ح ٢٦٣ ، الثاقب في المناقب: ص ١٨٩ الفصل (١٠) .

۷ ـ تقدم هذا في ص ۲۲۰ .

والموصول في قوله: ﴿مَنِ ٱرْتَضَى ﴾ المراد منه أمير المؤمنين علمه الله الله على عَلَى بَرِيَّتِه]) والحجج: أي الذي ارتضاه الرسول بالوصاية بأمر الله تعالى .

(وَاجْتَباكُمْ بِقُدْرَتِهِ) قد تعارف انتساب الشيء العظيم إلى الله (سبحانه) وقدرته، كما في: روح الله، وبيت الله، إشارة إلى علو شأن الاختبار.

ويجوز أن يكون معناه: أنه حباكم بأن أعطاكم قدرته كما قال سيد الموحدين عليه الله : «ما قلعت باب خيبر بقوة جسمانية، ولكن قلعتها بقوة ربّانية» (۲).

(وَأَرْكَاناً لِتَوْحيده) لأن بولايتهم يُقبل التوحيد (٣)، وقد ورد في الحديث القدسي: «من أحب علياً أدخله الجنة وإن عصاني، ومن أبغضه أدخله النار وإن أطاعني» (٤).

١ ـ تفسير القمى: ج ٢ ص ٣٩٠ ، تفسير فرات الكوفى: ص ٥١١ .

۲ ـ انظر مصادره في هامش ۱ ص ۲۲۱.

٣ ـ انظر: هامش رقم (١) ص ١٠٥ ، وكذلك ص ٢٢١ فيما تقدم .

<sup>3</sup> ـ قال السيد رها : في الحديث القدسي: «أقسمت بذاتي، من أحب علي بن أبي طالب أدخله الجنة وإن عصاني» . ويرشد إليه قوله والمرابع الخلق على حب علي بن أبي طالب لما خلق الله النار» ـ [تأويل الآيات الظاهرة: ج ٢ ص ٤٩٧ ح ١١ سورة الصافات، الآية ١٠٧] . وروي «أن آدم علي لما نظر إلى ساق العرش رأى أسمائهم (سلام الله عليهم) مكتوبة بسطور من نور، فقال: يا رب من هؤلاء؟ فقال: يا آدم، هؤلاء صفوتي من خلقي، وخُزّان علمي، لولاهم ما خلقتك، وما خلقت جنتي، ولا ناري، فعند ذلك نظر إليهم آدم بعين

أو يكون معناه: أن مدار وجود التوحيد على توحيدكم، يعني أنه لم يُوحد الله على الحقيقة سواكم كما قال عليه الله على الحقيقة سواكم كما قال عليه (١) الله (١).

(وَأُدلاء على صراطه) أي دينه المستقيم (٣).

([وآمَنَكُمْ] مِنْ الفِتَنِ) جمع فتنة، وهي الحيرة والضلالة والإثم والكفر والفضيحة والعذاب والمحنة واختلاف الناس في الآراء (٤).

(وَوَكَّدْتُمْ ميثاقَهُ) الذي أخذه عليكم في عالم الذر وعالم الأرواح من التوحيد وتبليغ الشرائع وإرشاد الضالين.

الحسد (أي الغبطة) فقدر عليه الخطيئة، والخروج عن الجنة» ـ [بحار الأنوار: ج ٢٧ ص ٥ عن قصص الأنبياء للصدوق، و شرح الأخبار: ج ٢ ص ٥٠٠ ، فرائد السمطين: ج ١ ص ٣٦٠ بتفاوت يسير] . انتهى . جواهر الغوالي في شرح العوالي، عنه في عوالي اللئالي: ج ١ ص ٣٠٤ بهامش حديث ٢ . وكذلك قوله والمنافئية : «يا علي، لو اجتمع الخلق على ولايتك لما خلق الله النار...» . الروضة في الفضائل: ص ٧٥ ح ٢٠.

۱ ـ انظر: ص٥٣ هامش (٢) ، و ص ١٥٤ هامش (٣) ، و ص ٢٢٢ هامش (٢) .

لم يذكره السيد رئيس في شرح هذه الزيارة ولكنه في غيرها في شرحه روايات التهذيب،
 ولكن انظر ما تقدم في ص ١٠٥ و ١٠٦ وهامش رقم ٣ في كل منهما .

- ٣ ـ تفسير فرات الكوفى: ص ٥٢ .
- ٤ النهاية في غريب الحديث: ج ٣ ص ٤١١.
- ٥ قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي عَادَمَ مِن ظُهُورِهِر ذُرِّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَق أنفيسِهم ألسَّتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَكُنْ ﴾.

([فَالرَّاغِبُ عَنْكُمْ] مارِقٌ) يقال: مرق السهم من الرمية: [أي] خرج من الجانب الآخر (١).

والخوارج (٢) مارقون؛ لخروجهم من الدين .

(وَإِيَابُ الْخَلْقِ اللَّيْكُمْ) أي رجوعهم: في الدنيا لتعليم الأحكام، وفي الآخرة: بالشفاعة يكون إليكم.

(وَفَصْلُ الْخِطابِ) من باب إضافة الصفة إلى الموصوف (٣): أي الخطاب الفاصل بين الحق والباطل.

(وَعَزائِمُهُ فيكُمْ) أي الجد والاجتهاد في أمور الطاعة حاصل فيكم لا في غير كم .

أو يكون المراد من العزائم: ما قابل الرُخَصَ (٤)، وأنتم تعلمون بالتكاليف الشاقة كما قال أمير المؤمنين علالية : «ما اعترض لي بابان من الحلال إلا أخذت بأشقهما على نفسي».

١ ـ الصحاح: ج ٤ ص ١٥٥٤ باب (القاف) فصل (الميم) .

٢ ـ هم من خرج على أمير المؤمنين علي علي علي من كان معه في حرب صفين، وكان على
 رأسهم الأشعث بن قيس الكندي ومسعر بن فدكي التميمي وزيد بن حصين الطائي .
 انظر: الملل والنحل (الشهرستاني): ج ١ ص ١١٤.

٣ ـ الصفة فصل، والموصوف الخطاب، فكأنه يقول: لديكم خطابٌ فصلٌ، أو خطابكم فصلٌ.

العزيمة: الأمر اللازم فعله ولم يؤخذ فيه الاختيار، والرخصة: عكسه، وهو الفعل المرخص في إتيانه وتركه، وفي المروي عن رسول الله والمنائل الله يحب أن يؤخذ برخصه كما يؤخذ بعزائمه». وسائل الشيعة: ج ١ ص ١٠٨ أبواب (مقدمات العبادة) باب (٢٥) ح ١.

ويجوز أن يُراد بها مطلق الأحكام والشرائع، فإنها فيهم ومنهم، خرجت إلى سائر الخلق.

(وَالرَّحْمَةُ الْمَوْصُولَةُ) أي المتصل خيرها من الدنيا إلى الآخرة .

(وَالْآيَةُ الْمَحْزُونَةُ) أي الآية الدالة على كمال عظمة خالقها وتمام قدرته، كما قال أمير المؤمنين عليك (وأى آية لله أعظم منى (٢).

وقوله في وقائع صفّين: «أنا كلام الله الناطق، والقرآن كلام الله الصامت» (٣).

١ ـ الخصال: ص ٥٥٩ ، سنن البيهقي: ج ٧ ص ٦٤ ، الدر المنثور: ج ٥ ص ١٥ .

٢ ـ روى أبو حمزة عن الإمام الباقر عليه عن أمير المؤمنين عليه : «كان يقول: ما لله (عز وجل)
 آية هي أكبر مني، ولا لله من نبأ أعظم مني». الكافي: ج ١ ص ٢٠٧ باب (أن الآيات التي ذكر ها الله تعالى في كتابه هم الأئمة عليه ) ح ٣ ، بصائر الدرجات: ص ٩٦ ـ ٩٧ باب (النوادر من أبواب الولاية) ح ٣ ، ومثله في تفسير القمي: ج ٢ ص ٤٠١ عن الرضا عليه .

٣ ـ بحار الأنوار: ج ٣٠ ص ٥٤٦. وعنه عليه قال: «هذا كتاب الله الصامت، وأنا كتاب الله الناطق». وسائل الشيعة: ج ٢٧ ص ٣٤ كتاب (القضاء) باب ٥ حديث ١٢.

وروى ابن البطريق رَا الأشعث بن قيس لمّا شاهد ما فعله أهل الشام من حيلة عمرو بن العاص [رفع المصاحف] قال لأمير المؤمنين عليه : إن لم تحكم قتلناك بهذه السيوف التي قتلنا بها عثمان، فقال حينئذ: «لا رأي لمن لا يطاع»، وقال لأصحابه: «هذه كلمة حق يراد بها باطل، وهذا كتاب الله الصامت وأنا المعبر عنه، فخذوا بكتاب الله الناطق وذروا الحكم بكتاب الله الصامت؛ إذ لا معبر عنه غيري». العمدة: ص ٣٣٠ الفصل ٣٦ ح ٥٥٠.

وكونها مخزونة؛ باعتبار أن الناس قصروا في التفتيش عن معرفتها، وصدوا عن استخراج بيانها، فضرب حجاب ﴿ طَبَعَ ٱللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمَ ﴾ (١) بينهم وبينها، فصارت معرفتها مخزونة عنهم كآيات القرآن المتشابهات فإن معانيها وحقائقها مخزونة عند السادة الأطهار (عليهم من الصلوات أكملها ومن التحيات أجلها).

([وَالأَمانَةُ] الْمَحْفُوظَةُ) لعل المراد أنهم عليه أمانة الله عند الخلق التي أخذ عليهم عهود حفظها ورعايتها في عالم الأرواح قبل خلق الأشباح، فمن بين حافظ للأمانة ـ كشيعتهم ـ وبين مقصر في حفظها ـ كمخالفيهم ـ .

وبالجمل، فهم الأمانة التي كلّف الله الخلائق بحفظها، وإلى هذا الإشارة بقوله (عز شأنه): ﴿ إِنَّا عَرَضَهَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن لَعَلَى السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن أَي أَن اللّهُ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن أَي أَن اللّهُ عَلَى السَّمَوَاتِ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ تعدى في حَمِلْنَهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴿ (١) أَي أَنه تعدى في حفظها ظلماً وجهلاً بها.

(وَالْبابُ الْمُبْتَلَى به النّاسُ) كما مرّ في قوله وَالنَّابُ : «أهل بيتي كباب

ويؤيد هذا ما رواه أبو بصير عن الصادق عليه قال: قوله تعالى ﴿ هَذَا كِنَنْبُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمُ بِٱلْحَقِّ ﴾ قال: «إن الكتاب لا ينطق، ولكن محمد وأهل بيته (صلوات الله عليهم) هم الناطقون بالكتاب». كنز الفوائد: ص ٣٠٠، تأويل الآيات الظاهرة: ج ٢ ص ٥٧٧.

١ ـ سورة النحل، الآية ١٠٨ ـ سورة محمد، الآية ١٦.

٢ ـ سورة الأحزاب، الآية ٧٢.

ر۱) حطة»

فكما ابتلى بني إسرائيل بدخول ذلك الباب، ابتلى هذه الأمة بالدخول في أبواب طاعات الأئمة علياً .

(أَشْهَدُ أَنَّ هذا) أي وجوب المتابعة، وكلُّ ما تقدّم (٢).

(سابقٌ لَكُمْ [في مَا مَضَى]) أي أنه واجب لأولكم وآخركم.

أو يكون المراد بـ (ما مضى) الأنبياء السابقة والكتب السماوية .

(في بُيُوت أَذِنَ اللهُ اَنْ تُرْفَعَ) المراد منها ـ كما تقدم ـ البيوت الصورية كبيوت الحكمة والعلم والعبادة .

(طيباً لخلفنا) ـ بفتح الخاء وضمّها ـ لأن ولايتهم لحسن الصور والأخلاق وطيب الولادة؛ لأن نور الولاية لائح من وجوه شيعتهم وكل من أعطي بصيرة من جهة محبّتهم فرّق بين الموالي والمعاند، ﴿يَعَمَاهُمْ فِي وَجُوهِهِهِم ﴿(٢)) وقوله: ﴿يُعَرَفُ ٱلْمُجْرِمُونَ بِسِيمَهُمْ ﴾(٤).

(وَكُنّا عِنْدَهُ مُسَلِّمِينَ بِفَضْلِكُمْ) أي كنا مكتوبين عنده سبحانه في صحيفة الشيعة في عالم الأرواح والذر قبل عالم الأشباح.

(وَلاً دَنِيٍ) قال في القاموس: الدني: القريب ـ غير مهموز ـ وأما الدنيء ـ

١ ـ انظر: هامش ص ١٥٦ ـ ١٥٧ ، و ص ٢٢٧ فيما تقدم .

٢ ـ قوله علما الله علم الله ع

٣ ـ سورة الفتح، الآية ٢٩.

٤ ـ سورة الرحمن، الآية ٤١.

بمعنى الدّون ـ فمهموز (١).

([شَيْطَانٌ] مَريدٌ) متمرّد<sup>(۲)</sup>.

([وَعَظَمَ] خَطَركُمْ) خطر الرجل: قدْرُهُ ومنزلته (٣).

([بِأبي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَأَهْلي وَمالي] وَأُسْرَتى) الأسرة ـ بالضم ـ أقارب لرجل (٤٠).

(مُحْتَملُ لعلْمكُمْ) قيل: معناه: أني أرويه وإن لم أفهم معانيه (٥).

أقول: يجوز أن يكون إشارة إلى ما رُوي من قولهم عليه : «علمنا صعب مستصعب لا يحتمله إلا نبي مرسل أو ملك مقرّب أو عبد امتحن الله قلبه بالإيمان» (٢).

ومعناه: أني مُصدّق بتفاصيل علومكم، وأنّ عندكم علم ما كان وما يكون إلى يوم القيامة، وهي قوله تعالى: ﴿يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَيَعْدَهُ وَيَعْدَهُ وَعِندَهُ وَعَندُهُ وَاللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَيَعْدَهُ وَاللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِثُ وَعِندَهُ وَعِندَهُ وَاللّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَبِينُ وَ اللّهُ مَا يَسَاءً وَاللّهُ وَاللّهُ مَا يَسَاءً وَاللّهُ مَا يَسَاءً وَاللّهُ وَاللّهُ مَا يَسَاءً وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا يَسَاءً وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

١ ـ ذكرها الجوهري في الصحاح: ج ٦ ص ٢٣٤١ ـ ٢٣٤٢ باب (الواو والياء) فصل (الدال) .

٢ ـ لسان العرب: ج ٣ ص ٤٠٠.

٣ ـ الصحاح: ج ٢ ص ٦٤٨ باب (الراء) فصل (الخاء).

٤ ـ القاموس المحيط: ج ١ ص ٣٦٤.

٥ ـ انظر ص ١٧٣ و ص ٢٣١ من هذا الكتاب، كلام الشيخ التقى المجلسي كلاً .

٦ ـ بصائر الدرجات: ص ٤٥ باب (في الأئمة حديثهم صعب مستصعب) ح ٢١ .

٧ ـ سورة الرعد، الآية ٣٩.

(مُحْتَجِبٌ بِذِمَّتكُمْ) أي أحتجب عن شرور الدارين بالدخول في حماكم وجواركم وعَهدكم .

(مُؤْمِنٌ بِإِيابِكُمْ) فيه دلالة على أنّ الأئمة على كلهم يرجعون في الرجعة، وكذلك رسول الله المُؤْمِنُ ، والأخبار مستَفيضةٌ في الدلالة عليه (١).

وقد وفّق الله سبحانه ـ وله الحمد ـ على الوقوف على ستّمائة حديث، وعشرين حديثاً دالّة على هذا المطلوب.

(وَمُفُوِّضٌ فِي ذَلِكَ كُلِّهِ إِلَيْكُمْ) يعني أنّ ما طلبتُ منكم من الشفاعة والإلجاء إليكم مفوّضة إليكم، إن شئتم فافعلوه.

أو أنى مفوّض أموري إليكم بسبب ذلك التصديق؛ لتصلحُوها.

([وَمُسَلِّمٌ فيهِ مَعَكُمْ]) (مُسَلِّمٌ) ـ بالتشديد ـ أي: مفوّض أموري إلى الله تعالى مع أموركم التي سلّمتموها إليه .

(وَبَخَع َ [كُلُّ مُتَكبِّر]) ـ بالباء الموحدة من تحت والخاء المُعجمة ـ وفي بعض النسخ بالنون والخاء المُعجمة ـ وكلاهما بمعنى الإقرار والاعتراف (٢). (ذكر كُمْ في الذَّاكرين ... إلخ) ، مبتدأ وخَبر، أي: ذكر كم موجود بين الذاكرين، كما أن أسماء كم موجودة بين الأسماء، إلا أن ذكر كم لا نسبة له إلى ذكر الذاكرين، وكذلك أسماؤكم، بل هي أحلى وأشرف من كل

١ ـ انظر: مختصر البصائر: ص ٨٧ ـ ١٧٠ ، الإيقاظ من الهجعة في إثبات الرجعة (للحر العاملي) ، الرجعة (الاسترآبادي) ، بحار الأنوار: ج ٥٣ ، عوالم العلوم (المهدي) ج ٤ و ٥.
 ٢ ـ في الصحاح: ج ٣ ص ١١٨٣ بمعنى (أقر وخضع) ـ الصحاح: ج ٣ ص ١٢٨٨ ، وأما (نخع) فمنها النخاعة وهي النخامة، والنخاع وهو الخيط الأبيض بين فقرات عمود الظهر .

ذكر ومن كل اسم، وهكذا باقي صفاتكم فإنها مشاركة لصفات البشر في الاسم، مفترقة عنها بالمعنى.

(غَمَرات الْكُرُوب) أي: شدائدها .

(جَميلَ بَلائكُمْ) البلاء يكون محنة، ويكون منحة .

(شَفا جُرُف الْهَلَكات) الجرف: ما يهد من السيل(١).

والشفا: الإشراف على الشيء (٢).

(تَمَّتِ الكَلَمَةُ) أي: كلمة التوحيد والأيمان؛ لأن أعظم أركانه الولاية، وقال الرضا عَلَيْ في حديثه لعلماء نيشابور ـ وكانوا من أهل الخلاف ـ التمسوا منه عند خروجه منها أن يحدّثهم حديثاً واحداً فقال: اكتبوا: «حدّثني أبي موسى بن جعفر، عن جدي الصادق، عن أبيه باقر العلوم، عن أبيه سيد الساجدين، عن أبيه شهيد كربلاء، عن أبيه أمير المؤمنين علي بن أبي طالب، عن رسول الله يُشَيِّهُ ، عن جبريل، عن ميكائيل، عن إسرافيل، عن اللوح، عن القلم، عن الله (عز وجل) أنه قال: لا إله إلا الله حصني، مَن دخله أمن من عذابي». فقالوا: حسبنا يا ابن رسول الله. فلمّا رجعوا قال لهم: «لكن بشروطها وأنا من شروطها» (٣).

وقد نُقل أن بعض السلاطين أمر بكتابة هذا السند بماء الذهب، وأنه كان يُعالج به المصروعين، كان يكتب في إناء ويمزج بما يشربه المصروع

١ ـ الصحاح: ج ٤ ص ١٣٣٦ باب (الفاء) فصل (الجيم).

٢ ـ أشفى على الشيء: أشرف عليه ـ الصحاح: ج ٦ ص ٢٣٩٤ باب (الواو والياء) فصل (ش).

٣ ـ التوحيد: ص ٢٥ ح ٢٣ ، عيون أخبار الرضا: ج٢ ص ١٤٥ باب (٣٧) ح ٤ .

السيد نعمة الله الجزائري 💩 ......

والعليل فيبرئ، وإلى الآن هذا حاله (١).

(وَائْتَلَفَتِ الْفُرْقَةُ) إن العرب قبل الإسلام كانوا متفرقين في الأهواء، وكان من عاداتهم الغارات، ونهب أموال بعضهم بعضاً، والقتل بينهم، فلمّا جاء الإسلام جمعهم على الدين، وهدر كلّ دم قبل الإسلام، فصاروا ببركته إخوانا بعد أن كانوا أعداء (٢).

## (وَلَكُمْ الْمَوَدَّةُ الواجِبَةُ) إشارة إلى قوله (عزّ وجلّ): ﴿ أَلَ أَلْسَكُكُمْ عَلَيْهِ

١ - جاء في (تاريخ نيسابور): قال الإمام أحمد بن حنبل: لو قُرئ هذا الإسناد على مجنون لأفاق من جنونه. قال: وقال الأستاذ أبو القاسم القُشري: إن هذا الحديث بهذا السند بلغ بعض أمراء السامانية، فكتبه بالذهب وأوصى أن يدفن معه، فلما مات رُؤي في المنام، فقيل: ما فعل الله بك؟ قال: غفر لى بكتابة هذا الحديث بالذهب تعظيماً واحتراماً.

وفي كتاب عيون الأخبار: قال أحمد بن محمد بن حنبل: ما هذا الإسناد؟ فقال له أبي: هذا اسعُوط المجانين، إذا سُعطَ به المجنون أفاق منه .

قال الشيخ أبو إسحاق: سمعت عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي يقول: كنت مع أبي بالشام فرأيت رجلا مصروعا فذكرت هذا الإسناد فقلت: أجرب هذا فقرأت عليه هذا الإسناد فقام الرجل ينفض ثيابه ومرَّ.

٢ ـ قال تعالى: ﴿وَٱذْكُرُوا بِعَمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعَدآهُ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصَّبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ ۚ إِخْوَانَا وَاللَّهُ عَلَيْكُمْ إِنْعَالَهُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَى شَفَاحُفْرُةٍ مِّنَ ٱلنَّادِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا ﴾ (آل عمران: ١٠٣).

وقالت فاطمة على في خطبتها المعروفة: «وكنتم على شفا حفرة من النار، مُذقة الشارب، ونَهزة الطامع، وقَبْسة العجلان، وموطئ الأقدام، تشربون الطرق، وتقتاتون القد، أذلة خاسئين، تخافون أن يتخطفكم الناس من حولكم، فأنقذكم الله تبارك وتعالى بمحمد صلى الله عليه وآله». الاحتجاج: ج ١ ص ١٣٧ في احتجاجها على القوم.

أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَودَّةَ فِي ٱلْقُرْدِيِّ ﴾ (١)، وذلك أنهم قالوا: يا رسول الله، خذ منّا على تبليغ الأحكام ما تريد من الأجرة؛ لأنّك سلطان تحتاج إلى الأموال للجنود والعساكر وسَدِّ خلّة المحتاجين. فنزلت الآية (٢).

وقد وَفَى بها من أضرم النارَ في بيت فاطمة عليه ، وأسقطها المُحَسِّن، وأخرج عليًا عليه مُلبِّباً لَهُ إلى المسجد حتّى يبايع الأول.

( ﴿ رَبِنَا عَامَنَكَا بِمَا أَنَزَلْتَ ... الآية ﴾ (٣): [هذا] كلام النجاشي وأصحابه الذين أسلموا معه من الحَبشة .

(﴿ بِمَا ٓ أَنْزَلْتُ ﴾ ) أي: بالقرآن وأنّه كلام الله حق لا ريب فيه .

(﴿ فَأَكُتُبُنَا ﴾) أي: فاجعلنا بمنزلة ما قد كُتِبَ ودُوِّنَ. وقيل: فاكتبنا في أمَّ الكتاب، وهو اللوح المحفوظ.

(﴿مُعَ ٱلشَّنِهِدِينَ ﴾) أي: مع محمد وأمّته الّذين يشهدون بالحق (عن ابن عبّاس).

وقيل: مع الذين يشهدون بالأيمان.

وقيل: مع الذين يشهدون بتصديق نبيّك .

١ ـ سورة الشورى، الآية ٢٣.

٢ ـ روى هذا جابر بن يزيد الجعفي شه عن الإمام أبي جعفر الباقر عليه ، تفسير القمي: ج ٢
 ص ٢٧٥ ـ ٢٧٦ .

٣ ـ سورة آل عمران، الآية ٥٣ .

(﴿رَبَّنَا لَا تُرِغَ قُلُوبَنَا... الآية ﴾) (١) حكاية عن قول الراسخين في الآية السابقة وهي قوله: ﴿وَالرَّسِخُونَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِ ۽ ﴾ (٢).

وذكر أرباب التفسير في تأو يله وجوهاً:

الأول: أنّ معناه: لا تمنعنا ألْطافَك فتميل قلوبنا عن الإيمان بعد الاهتداء إليه، وهذا دعاء للتثبُّت على الهداية والإمداد بالألطاف، فكأنهم قالوا: لا تُخلّ بيننا وبين نفوسنا مَنْعك التوفيق والألطاف فنزيغ ([أي] نضل) وإنّما يمنع ذلك بسبب ما يكتسبُهُ العبد من المعصية، ويفرّط فيه من التوبة كما قال سبحانه ﴿فَلَمَّازَاغُوا أَزَاغَ اللَّهُ قُلُوبَهُم ﴿ ".

الثاني: أنَّ معناه: لا تُكلَفْنا من الشدائد ما يصعبُ علينا فعله وتركه؛ فتزيغ قلوبنا بعد الهداية، ونظيره: ﴿فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَ الْ تَوَلَّوْا ﴾ (٤).

الثالث: أنّ المراد لا تزغ قلوبنا عن ثوابك ورحمتك، وهو ما ذكره الله تعالى من الشرح والسّعة بقوله: ﴿يَثْمَحُ صَدْرُهُ لِلْإِسْلُكُمْ ﴾(٥).

وضد هذا الشرح هو الحَرَج والضيق اللّذان يَقعان بالكُفّار عقوبةً ومن ذلك التّطهير الذي يفعله في قلوب المؤمنين ويمنعه الكافرين كما قال:

١ ـ سورة آل عمران، الآية ٨.

٢ ـ سورة آل عمران، الآية ٧.

٣ ـ سورة الصف، الآية ٥٧.

٤ ـ سورة البقرة، الآية ٢٤٦.

٥ ـ سورة الأنعام، الآية ١٢٥ .

# ﴿ أُوْلَئِيكَ ٱلَّذِينَ لَمْ يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ ﴿ (١)

ومن ذلك: كتابته الإيمان في قلوب المؤمنين كما قال: ﴿أُولَائِكَ وَمَن ذَلَكَ: كَتَابِتُهُ الْإِيمَانَ ﴾ (٢).

وضد هذه الكتابة هي سمات الكفر في قلوب الكافرين، فكأنهم سألوا الله ألا تَزيغ قلوبهم عن هذا الثواب إلى ضده من العقاب.

الرابع: أنها محمولة على الدعاء بان لا يُزيغ القلوبَ عن اليقين والإيمان ولا يقتضي ذلك أنه تعالى سئل عمّا لولا المسألة لجاز أن يفعَلَهُ؛ لأنه غير ممتنع أن يدعوه على سبيل الأنقطاع إليه والافتقار إلى ما عنده بأن يفعل ما يعلم أنّه يفعله وبأن لا يفعل ما يعلم أنه واجب أن لا يفعله إذا تعلّق بذلك ضربٌ من المصلحة كما قال سبحانه: ﴿رَبِّ ٱمْكُرُ بِٱلْحَقِّ ﴾(٣).

وقال: ﴿رَبُّنَا وَءَانِنَا مَا وَعَدَّتُنَاعَلَىٰ رُسُلِكَ ﴾ (٤).

وقال حاكياً عن إبراهيم: ﴿ وَلَا تُعْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴾ (٥).

( ﴿ مِن لَدُنكَ رَحْمَةً ﴾ أي: من عندك لُطْفاً نتوصّل به إلى النّبات على

١ ـ سورة المائدة، الآية ٤١.

٢ ـ سورة المجادلة، الآية ٢٢.

٣ ـ سورة الأنبياء، الآية ١١٢ .

٤ ـ سورة آل عمران، الآية ١٩٤.

٥ ـ سورة الشعراء، الآية ٧٨.

الإيمان إنَّكَ أنت الْمُعْطى للنَّعْمَة.

( ﴿ إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولًا ﴾ )، (إِنَّ) ـ هنا ـ مخفَّفة من المثقّلة، ويندرج في

قوله: ﴿وَعَدُ رَبِّنا ﴾ إجابة الدعوات؛ لأنَّه قال: ﴿أَدْعُونِيٓ أَسْتَجِبُ لَكُو ﴾ .

(لا يأتي عليها) أي لا يمحوها $^{(7)}$ . يقال: أتى عليه الدهر: أي أهلكه $^{(7)}$ .

(لَما اسْتَوْهَبْتُمْ [ذُنُوبي]) ـ بتخفيف (لما) وتشديدها ـ.

فعلى الأول: تكون (ما) زائدة، و (اللام) للتأكيد.

وعلى الثاني: تكون بمعنى: إلا، للاستثناء (٤).

#### [الوداع]

(وَلا قَال) القلي: البغض (٥).

(وَأَعْلَى كَعْبِي بِمُوالاتكُمْ) دعاء له بالشرف والعلو.

(مُفلحا مُنْجحاً) هما متقاربان معنى ؛ لأن معناهما: الظفر بالمطلوب(١٠).

١ ـ سورة غافر، الآية ٦٠.

٢ ـ أتى عليه: بمعنى محاه واقتلعه من أصوله كما في قوله تعالى: ﴿ قَدْ مَكْرَ ٱلَّذِينَ مِن قَرْقِهِمْ ﴾ (النحل: ٢٦) .
 قَبْلِهِمْ فَأْقَ ٱللَّهُ بُنْيَنَهُم مِّنَ ٱلْقَوَاعِدِ فَخَرَ عَلَيْهِمُ ٱلسَّقْفُ مِن فَوْقِهِمْ ﴾ (النحل: ٢٦) .

٣ ـ مجمع البحرين: ج ١ ص ٣١ و ٣٣ مادة (أ ت ي).

٤ ـ مغنى اللبيب: ج ١ ص ٣٧٠ الوجه الثالث في إعراب (لمّا).

٥ ـ الصحاح: ج ٦ ص ٢٤٦٧ باب (الواو والياء) فصل (القاف) مادة (قلا).

٦ ـ الصحاح: ج ٦ ص ٤٠٩ باب (الحاء) فصل (النون) مادة (نجح).

(وإخبات) هو الخضوع والتواضع (١).

(اجْعَلُونِي فِي هَمِّكُمْ) أي فيمن تهتمون بأمره.

\*\*\*\*

١ ـ المصباح المنير: ص ١٦٢ كتاب (الخاء) مادة (أخبت).

«فهارس»

مصادر التحقيق

مطالب الكتاب

### مصادر التحقيق والتعليق

الأعلام اللاّمعة في شرح الجامعة (مخطوط): السيد محمد بن السيد عبد الكريم الطباطبائي، جدّ السيد مهدي بحر العلوم (رضوان اله عليهما)

أعيان الشيعة: السيد محسن الامين العاملي ـ دار التعارف للمطبوعات ـ بيروت .

الألفين الفارق بين الصدق والمَيْن: الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي ـ

الأمالي: محمد بن على بن بابويه الصدوق ـ مؤسسة البعثة ـ الأولى ١٤١٧ ـ قم .

الأمالي: محمد بن محمد بن النعمان المفيد ـ المطبعة الإسلامية الأولى ١٤٠٣ .

الأمالي: محمد بن الحسن الطوسي ـ مؤسسة البعثة ـ الأولى ١٤١٤ ـ قم .

الأنوار اللاّمعة: السيد عبد الله شبّر ـ مطبعة الوفاء ـ الأولى ١٤٠٣ ـ بيروت .

الاحتجاج: أحمد بن على بن أبي طالب الطبرسي ـ دار الأسوة ـ قم .

الاختصاص: محمد بن محمد بن النعمان المفيد ـ دار المفيد ـ الثانية ١٤١٤ ـ بيروت .

الاعتقادات: محمد بن علي بن بابويه الصدوق ـ دار المفيد ـ الرابعة ١٤٠٤ ـ بيروت .

الإمامة والتبصرة: ابن بابويه القمي ـ مدرسة الإمام المهدي ـ الأولى ١٤٠٤ ـ قم .

بحار الأنوار: محمد باقر المجلسي \_ مطبعة الوفاء \_ الثانية ١٤٠٣ ـ بيروت .

بشارة المصطفى: محمد بن أبي القاسم الطبري \_ جماعة المدرسين \_ الأولى ١٤٢٠ \_ قم. بصائر الدرجات: محمد بن الحسن الصفار \_ مؤسسة الأعلمي \_ ١٤٠٤ \_ طهران .

تأويل الآيات الظاهرة: السيد شرف الدين الاسترآبادي ـ مطبعة أمير ـ ١٤٠٧ ـ قم .

تاريخ مدينة دمشق: ابن عساكر علي بن هبة الله الشافعي ـ دار الفكر ـ ١٤١٥ ـ بيروت .

التبيان: محمد بن الحسن الطوسي ـ مكتب الإعلام الإسلامي ـ الأولى ١٤٠٩ ـ قم .

تحف العقول: الحسن بن علي بن شعبة الحراني - جماعة المدرسين - الأولى ١٤٠٤.

التعجب: أبو الفتح محمد بن علي الكراجكي ـ تصحيح فارس حسّون ـ قم .

التفسير الصافي: المولى محسن الفيض الكاشاني ـ مؤسسة الهادي ـ الثانية ١٤١٦ ـ قم . تفسير العياشي: محمد بن مسعود العياشي السلمي ـ المكتبة العلمية ـ الأولى ـ طهران . تفسير غريب القرآن: فخر الدين الطريحي ـ انتشارات زاهدي ـ قم . تفسير فرات الكوفي: فرات بن إبراهيم الكوفي ـ بصيرتي ـ الأولى ١٤١٠ ـ قم . تفسير القرآن العظيم: ابن كثير يوسف بن عبد الرحمن ـ دار المعرفة ـ ١٤١٢ ـ بيروت . الجامع لأحكام القرآن: القرطبي ـ دار إحياء التراث العربي ـ الأولى ١٤١٥ ـ بيروت . تفسير القمي: علي بن إبراهيم القمي ـ دار الكتاب للطباعة والنشر ـ الثالثة ١٤٠٤ ـ قم . تفسير الميزان: السيد محمد حسين الطبأطبائي ـ جماعة المدرسين ـ ١٤١٢ ـ قم . تفسير نور الثقلين: الشيخ عبد علي الحويزي ـ مؤسسة إسماعيليان ـ الرابعة ١٤١٢ ـ قم . تهذيب الأحكام: محمد بن الحسن الطوسي ـ دار الكتب الإسلامية ـ طهران . التوحيد: محمد بن على بن بابوية الصدوق ـ جماعة المدرسين ـ قم .

ثواب الأعمال: محمد بن علي بن بابوية الصدوق - الشريف الرضي - الثالثة - قم . الخرائج والجرائح: قطب الدين الراوندي - مؤسسة الإمام المهدي - الأولى ١٤٠٩ - قم . الخصال: محمد بن علي بن بابويه الصدوق القمي - جماعة المدرسين - ١٤٠٣ - قم . دلائل الإمامة: محمد بن جرير الطبري الإمامي - مؤسسة البعثة - الأولى ١٤١٣ - قم . الذريعة إلى تصانيف الشيعة: الآغا بزك الطهراني كلي - دار الأضواء - بيروت . رجال ابن داود: الحسن بن علي بن داود الحلي - الشريف الرضي - قم . رجال الطوسي: محمد بن الحسن الطوسي - جماعة المدرسين - الأولى ١٤١٥ - قم . رجال الكشي: الشيخ الطوسي - مؤسسة آل البيت لإحياء التراث - الاولى ١٤٠٤ - قم . رجال النجاشي: أحمد بن علي النجاشي - جماعة المدرسين - الخامسة ١٤١٦ - قم . رجال النجاشي: أحمد بن محمد الكلباسي - دار الحديث - الأولى ١٤٢٢ - قم . الرسائل الرجالية: محمد بن محمد الكلباسي - دار الحديث - الأولى ١٤٢٢ - قم . روضة المتقين: محمد تقي المجلسي - مؤسسه كوشانبور - الأولى ١٤٢٦ - قم . سنن ابن ماجة: عبدالله بن ماجة الربعي القزويني - دار الفكر - بيروت .

سنن أبي داود: سليمان بن الأشعث ـ دار الفكر ـ الأولى ١٤١٢ ـ بيروت .

سنن الترمذي: محمد بن عيسى الترمذي ـ دار الفكر ـ الثانية ١٤٠٣ ـ بيروت .

السنن الكبرى (سسن البيهقي): أحمد بن الحسين البيهقى ـ دار الفكر ـ بيروت .

السنن الكبرى: أحمد بن شعيب النسائي ـ دار الكتب العلمية ـ الأولى ١٤١١ ـ بيروت .

سير أعلام النبلاء: محمد بن أحمد الذهبي ـ مؤسسة الرسالة ـ التاسعة ١٤١٣ ـ بيروت .

شرح الأسماء الحسني: الملا هادي السبزواري ـ منشورات بصيرتي ـ قم .

شرح إحقاق الحق: السيد شهاب الدين المرعشي النجفي ـ مكتبة المرعشي ـ قم .

شرح توحيد الصَّدوق: القاضي سعيد القمي ـ انتشارات بيدار ١٤٢٠ ـ قم .

شرح الزيارة الجامعة الكبيرة: الشيخ الأوحد أحمد بن زين الدين الأحسائي ـ دار المفيد ـ الأولى ١٤٢٠ ـ بيروت .

شرح نهج البلاغة: ابن أبي الحديد المعتزلي ـ دحياء الكتب العربية ـ الأولى ـ بيروت . شواهد التنزيل: عبد الله بن أحمد الحسكاني ـ وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي ـ مجمع أحياء الثقافة الإسلامية ـ الأولى ١٤١١ ـ طهران .

الصحاح: إسماعيل بن حماد الجوهري ـ دار العلم للملايين ـ الأولى ١٣٧٦ ـ القاهرة . صحيح البخاري: محمد بن إسماعيل البخاري ـ دار الفكر ـ الأولى ١٤٠١ ـ بيروت . صحيح مسلم: مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري ـ دار الفكر ـ بيروت .

صحيفة الأبرار: محمد تقي المامقاني فَلَيْنَ عُلَيْنَ مؤسسة الأعلمي الأولى ١٤٢٤ ـ بيروت . الصواعق المحرقة: أحمد بن محمد بن حجر الهيتمي ـ مكتبة القاهرة (شركة الطباعة الفنّية المتّحدة) ـ مصر .

علل الشرائع: محمد بن علي بن بابويه القمي ـ المكتبة الحيدرية ـ النجف.

العمدة (عمدة عيون صحاح الأخبار في مناقب إمام الأبرار): يحيى بن الحسن الأسدي الحلي المعروف بـ(ابن البطريق) ـ جامعة المدرسين ـ الأولى ١٤٠٧ ـ قم .

عوالي اللئالي: ابن أبي جمهور الأحسائي - مطبعة سيد الشهداء - الأولى ١٤٠٥ - قم . عيون أخبار الرضا: الشيخ الصدوق - الأولى ١٤٠٤ - الأعلمي للمطبوعات - بيروت . الغدير: الشيخ عبد الحسين الأميني - دار الكتاب العربي - الرابعة ١٣٩٧ - بيروت . الغيبة: محمد بن الحسن الطوسي - مؤسسة المعارف الإسلامية - الأولى ١٤١١ - قم . الفضائل: شاذان بن جبرئيل القمى - المطبعة الحيدرية ١٣٨١ - النجف .

الفهرست: محمد بن الحسن الطوسي ـ مؤسسة نشر الفقاهة ـ الأولى ١٤١٧ ـ قم . القاموس المحيط: محمد بن يعقوب الفيروز آبادي ـ بيروت .

الكافي: محمد بن يعقوب الكليني ـ دار الكتب الإسلامية ـ الثالثة ـ طهران .

كامل الزيارات: جعفر بن محمد بن قولويه \_ مؤسسة نشر الفقاهة \_ الأولى ١٤١٧ \_ قم . كتاب سليم بن قيس: سليم بن قيس الهلالي العامري \_ دفتر نشر الهادي ١٤٢١ \_ قم . كتاب العين: الخليل بن أحمد الفراهيدي \_ دار الهجرة \_ الثانية ١٤٠٩ \_ قم .

كتاب الغيبة: محمد بن إبراهيم الكاتب النعماني - أنوار الهدى - الأولى ١٤٢٢ - قم . كشف الغمة: على بن عيسى الأربلي - دار الأضواء - الثانية ١٤٠٥ - بيروت .

كفاية الأثر: علي بن محمد بن علي الخزاز القمي ـ انتشارات بيدار ـ ١٤٠١ ـ قم .

كمال الدين: محمد بن علي بن بابويه الصدوق القمي \_ جامعة المدرسين \_ ١٤٠٥ ـ قم . لسان العرب: ابن منظور الأفريقي \_ نشر أدب الحوزة \_ ١٤٠٥ ـ قم .

مجمع البحرين: فخر الدين الطريحي ـ مكتب نشر الثقافة الإسلامية ـ الثانية ١٤٠٨ ـ قم. المحاسن: أحمد بن محمد البرقي ـ دار الكتب الإسلامية ١٣٧٠ ـ طهران .

مختصر البصائر: الحسن بن سليمان الحلي ـ جماعة المدرسين ـ الأولى ١٤٢٨ ـ قم .

المزار الكبير: محمد بن المشهدي ـ نشر القيوم ـ الأولى ١٤١٩ ـ قم .

المستدرك على الصحيحين: محمد بن عبدالله النيسابوري ـ دار الفكر ١٣٩٨ ـ بيروت . مستدرك الوسائل: الميرزا النوري ـ مؤسسة آل البيت ـ الأولى ١٤٠٨ ـ بيروت .

مستطرفات السرائر: محمد بن إدريس الحلى - جماعة المدرسين - الثانية - ١٤١١ - قم .

المسند: أبو عبدالله أحمد بن حنبل الشيباني البغدادي ـ دار الفكر ـ بيروت .

مشارق أنوار اليقين: رجب البرسي ـ الأعلمي للمطبوعات ـ الأولى ١٤١٩ ـ بيروت .

مصباح المتهجد: الشيخ الطوسي ـ الأعلمي للمطبوعات ـ الأولى ١٤١٨ ـ بيروت .

مصباح الكفعمي: الشيخ الكفعمي ـ الأعلمي للمطبوعات ـ الثالثة ١٤٠٣ ـ بيروت .

المصباح المنير: أحمد بن محمد الفيومي ـ دار الرضي ـ قم .

المصنف: ابن أبي شيبة الكوفي ـ دار الفكر ـ الأولى ١٤٠٩ ـ بيروت .

معاني الأخبار: محمد بن علي بن بابويه الصدوق ـ جامعة المدرسين ١٣٧٩ ـ قم .

معجم رجال الحديث: السيد أبو القاسم الخوئي ـ مكتبة الداوري ـ الأولى ١٤١٣ ـ قم .

مغني اللبيب: ابن هشام الأنصاري ـ انتشارات سيد الشهداء ـ الاولى ١٤٠٨ ـ قم .

معجم المؤلفين: عمر كحالة ـ دار إحياء التراث العربي ـ بيروت .

مقتل الحسين: السيد عبد الرزاق المقرم - الشريف الرضى - قم .

ملاذ الأخيار: العلامة محمد باقر المجلسي ـ مكتبة المرعشي ـ الأولى ١٤٠٦ ـ قم .

الملل والنحل: أبو الفتح عبد الكريم بن أحمد الشهرستاني ـ دار المعرفة ـ بيروت .

منتهى المقال: الشيخ عبد الله المامقاني \_مؤسسة آل البيت لإحياء التراث \_الأولى \_قم.

من لا يحضره الفقيه: محمد بن على بن بابويه الصدوق القمى - جماعة المدرسين - قم.

نور البراهين: السيد نعمة الله الجزائري ـ جماعة المدرسين ـ الأولى ١٤١٧ ـ قم .

نفس الرحمان في فضائل سلمان: الميرزا النوري \_مؤسسة الآفاق \_الأولى ١٤١١ \_قم .

النهاية في غريب الحديث: ابن الأثير - مؤسسة إسماعيليان - الرابعة ١٤٠٥ - قم .

وسائل الشيعة: الحر العاملي ـ مؤسسة آل البيت لإحياء التراث ـ الأولى ١٤١٤ ـ قم .

ينابيع المودّة: سليمان بن إبراهيم القندوزي الحنفي ـ دار الأسوة ـ الأولى ١٤١٦ ـ قم .

### أهم مطالب الكتاب

| ٧  | مقدمة التحقيق :                       |
|----|---------------------------------------|
| ١. | طريقة العمل:                          |
| ۱۳ | شرح الشيخ محمد تقي المجلسي رَحَاكُ :  |
| 10 | سند الرواية :                         |
| ١٦ | قوله: زيارة جامعة لجميع الأئمة عليه : |
| ۱۹ | المقطع الأول:                         |
| ۱۹ | السَّلامُ عَلَيْكُمْ :                |
| ۲. | يا أَهْلَ بَيْتِ النُّبُوَّةِ:        |
| ۲. | وَمَوْضِعَ الرِّسالَةِ :              |
| ۲۱ | وَمُخْتَلَفِ المَلائِكَةِ:            |
| ۲۸ | وَمَهْبِطَ الْوَحْي :                 |
| ٣. | وَمَعْدِنَ الرَّحْمَةِ:               |
| ٣. | وَخُزَّانَ الْعِلْمِ:                 |

| يره            | ٢٧٤ شرح الزيارة الجامعة الكب            |
|----------------|-----------------------------------------|
| ٣١             | وَمُنْتَهَى الْحِلْمِ:                  |
| ٣٥             | وَأَوْلِيَاءَ النِّعَمِ:                |
| ٣٧             | وَدَعائِمَ الْأَخْيَارِ:                |
| ٣٨             | وَساسَةَ الْعِبادِ :                    |
| ٣٩             | وَأَبُوابَ الأيمانِ :                   |
| ٤٢             | وَسُلالَةَ النَّبِيِّينَ :              |
| ٤٣             | وَعِتْرَةَ خِيَرَةٍ رَبِّ الْعالَمينَ : |
| ٤٥             | المقطع الثاني:                          |
| ٤٥             |                                         |
|                | السَّلامُ عَلَى أَنِمَّةِ الهُدى:       |
|                | السَّلامُ عَلَى أَنِمَّةِ الهُدى:       |
| ٤٧             |                                         |
| ٤٧<br>٤٩       | وَأَعْلامِ التُّقى :                    |
| ٤٧<br>٤٩       | وَأَعْلامِ النَّقَى :                   |
| ٤٧<br>٤٩<br>٥٠ | وَأَعْلامِ النَّقَى :                   |

| 47 | قيق                                           | مصادر التحا |
|----|-----------------------------------------------|-------------|
| ٥٤ | يَمَساكِنِ بَرَكَةِ اللهِ :                   | 9           |
| ٥٨ | رَحَفَظَةٍ سَرِّ اللهِ :                      | 9           |
| ٦. | رَأُوْصِيَاءِ نَبِيِّ اللهِ :                 | 9           |
| ٦٢ | رَذُرِيَّةٍ رَسُولِ اللهِ صَالِمُطَالِئِلُم : | 9           |
| ٦٢ | رابع:                                         | المقطع الر  |
| ٦٢ | لسَّلامُ عَلَى الدُّعاةِ إِلَى الله:          | 1           |
| ٦٣ | رَالْمُسْتَقِرّينَ في أَمْرِ اللهِ :          | 9           |
| ٦٤ | رَالتَّامِّينَ في مَحَبَّةِ اللهِ :           | 9           |
| ٦٥ | الكلام في العشق:                              |             |
| ٦٧ | ﴾ِ الْمَخْلِصِينَ :                           | 9           |
| ٦٨ | ــى تَوْحيد الله:                             | ف           |
| ۷۱ | خامس:                                         | المقطع ال   |
| ۷۱ | لسَّلامُ عَلَى الأَئِمَّةِ الدُّعاةِ:         | 1           |
| ۷۱ | رَالْقَادَةِ الْهُدَاةِ:                      | 9           |
| ٧٣ | ﴾ لذَّادَةِ الْحُماةِ :                       | 9           |

| بيرة | ٢٧٦ شرح الزيارة الجامعة الك                                  |
|------|--------------------------------------------------------------|
| ۷٥   | وَأَهْلِ الذِّكْرِ :                                         |
| ٧٦   | وَبَقِيَّةِ اللهِ، وَخِيَرَتهِ :                             |
| ٧٧   | وَحِزْبِهِ وَعَيْبَةِ عِلْمِهِ :                             |
| ٧٨   | وَنُورِهِ:                                                   |
| ۸٠   | المقطع السادس:                                               |
| ۸٠   | أَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاَّ الله وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ: |
| ۸۲   | المقطع السابع:                                               |
| ۸۳   | وَأَشْهَدُ أَنَّكُمْ الأَّئِمَّةِ الرَّاشِدُونَ:             |
| ٨٤   | الْـمَهْدِيُّونَ الْمَعْصُومُونَ:                            |
| ٨٦   | الْمُصْطَفَوْنَ :                                            |
| ۸۹   | الْقَوَّامُونَ بِأَمْرِهِ :                                  |
| ۹١   | وَارْتَضَاكُمْ لِغَيْبِهِ :                                  |
| 94   | وَخَصَّكُمْ بِبُرْهانِهِ :                                   |
| 98   | وَانْتَجَبَكُمْ لِنُورِهِ :                                  |
| 90   | وَأَيَّدَكُمْ بِرُوحِهِ:                                     |

| 777 |                                                            | مصادر التحقيز  |
|-----|------------------------------------------------------------|----------------|
| 99  | بِيَكُمْ خُلَفاءً فِي أَرْضِهِ:                            | <b>وَر</b> َخ  |
| ١٠٣ | راجِمَةً لِوَحْيِهِ :                                      | وَتَ           |
| 1.0 | كاناً لِتَوْحيدِهِ:                                        | وَأَرْ         |
| 1.0 | هَداء عَلَى خُلْقِهِ :                                     | وَشُّ          |
| ١٠٧ | لاماً لعباده:لاماً لعباده:                                 | وَأَعْ         |
| ۱۰۸ | اراً في بِلادِهِ :                                         | وَمَن          |
| ۱۰۸ | ن :                                                        | المقطع الثام   |
| ۱۰۸ | لَمَكُمْ اللهِ مِنَ الزُّلَلِ:                             | عُص            |
| 117 | مْتُمْ ذِكْرَهُ :                                          | <b>و</b> َأَدَ |
| ١١. | هَبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ وَطَهَّرَكُمْ تَطْهِيراً:          | <b>و</b> َأَذْ |
| 117 | يع :                                                       | المقطع التاس   |
| 171 | مْتُمْ الصَّلاةَ:                                          | وَأَقَ         |
| 170 | ئىر :                                                      | المقطع العان   |
| 170 | فَالرَّاغِبُ عَنْكُمْ مارِقٌ:فَالرَّاغِبُ عَنْكُمْ مارِقٌ: |                |
| ١٢٦ | وَاللاَّزْمُ لَكُمْ لاحقٌ :                                |                |

| ١ شرح الزيارة الجامعة الكبيرة       | <b>۲</b> ۷۸ |
|-------------------------------------|-------------|
| وَٱلْحَقُّ مَعَكُمْ:                |             |
| وَفيكُمْ:                           |             |
| وَمِنْكُمْ :                        |             |
| وَإِلَيْكُمْ:                       |             |
| وَمِيراتُ النُّبُوَّةِ عِنْدَكُمْ : |             |
| وَإِيَابُ الْخَلْقِ اِلَيْكُمْ :    |             |
| وَحِسابُهُمْ عَلَيْكُمْ :           |             |
| وَفَصْلُ الْخِطابِ عِنْدَكُمْ :     |             |
| وَآيَاتُ اللهِ لَدَيْكُمْ :         |             |
| وَعَزَائِمُهُ فَيكُمْ :             |             |
| وَأَمْرُهُ اِلَيْكُمْ:              |             |
| نطع الحادي عشر:نطع الحادي عشر:      | المة        |
| مَنْ وَالاكُمْ فَقَدْ وَالى الله :  |             |
| فطع الثاني عشر:                     | المة        |
| مَنْ أَتَاكُمْ نَجَا:               |             |

| ق                                                                                      | مصادر التحقي |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| وَضَلَّ مَنْ فَارَقَكُمْ:                                                              |              |
| وَهُدِى مَنِ اعْتَصَمَ بِكُمْ:                                                         |              |
| لث عشر:لث                                                                              | المقطع الثا  |
| أَشْهَدُ أَنَّ هذا سابِقٌ لَكُمْ فِيما مَضى:                                           |              |
| وَأَنَّ أَرْواحَكُمْ وَنُورَكُمْ وَطينَتَكُمْ واحِدَةٌ:                                |              |
| خَلَقَكُمُ اللهُ أَنْواراً فَجَعَلَكُمْ بِعَرْشِهِ مُحْدِقينَ :                        |              |
| فَجَعَلَكُمْ ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذِّكَرَ فِيهَا ٱسْمُكُو ﴾ : |              |
| يع عشر :                                                                               | المقطع الراب |
| وَجَعَلَ صَلاتَنا عَلَيْكُمْ:                                                          |              |
| وَأَرْفَعَ دَرَجاتِ الْمُرْسَلِينَ :                                                   |              |
| امس عشر :                                                                              | المقطع الخا  |
| حَتّى لا يَبْقى مَلَكٌ مُقَرَّبٌ:                                                      |              |
| ادس عشر:                                                                               | المقطع السا  |
| بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي :                                                            |              |
| كافرٌ بِعَدُوًّ كُمْ وَبِما كَفَرْتُمْ به :                                            |              |

| شرح الزيارة الجامعة الكبيرة                                   | ٠ ۲۸۰  |
|---------------------------------------------------------------|--------|
| مُحْتَمِلٌ لِعِلْمِكُمْ، مُحْتَجِبٌ بِذِمَّتِكُمْ:            |        |
| السابع عشر:                                                   | المقطع |
| مُؤْمِنٌ بِإِيابِكُمْ:                                        |        |
| وَمُقَدِّمُكُمْ أَمَامَ طَلِبَتِي :                           |        |
| الثامن عشر:                                                   | المقطع |
| فَمَعَكُمْ مَعَكُمْ :                                         |        |
| وَتَوَلَّيْتُ ٱخِرَكُمْ بِما تَوَلَّيْتُ بِهِ أَوَّلَكُمْ:    |        |
| وَمِنَ الْجِبْتِ وَالطَّاغُوتِ:                               |        |
| التاسع عشر:                                                   | المقطع |
| فَتُبَّتِنِي الله أَبَداً ما حَيِيْتُ عَلَى مُوالاتِكُمْ: ١٨١ |        |
| والعشرون:                                                     | المقطع |
| بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَنَفْسِي وَأَهْلِي وَمالِي :       |        |
| وَأَنْتُمْ نُورُ الأَخْيَارِ :                                |        |
| بِكُمْ فَتَحَ اللهُ وَبِكُمْ يَخْتِمُ :                       |        |
| وَبِكُمْ يُنَزِّلُ الْغَيْثَ :                                |        |

| ۲۸٬ | صادر التحقيق                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 191 | لمقطع الحادي والعشرون:                                         |
| 191 | وَإِلَى جَدِّكُمْ بُعِثَ الرُّوحُ الأمينُ:                     |
| 197 | لمقطع الثاني و العشرون:                                        |
| 197 | بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَنَفْسِي وَأَهْلِي وَمالِي:         |
| ۱۹۳ | لمقطع الثالث والعشرون:                                         |
|     | كَلامُكُمْ نُورٌ وَاَمْرُكُمْ رُشْدٌ:                          |
|     | لمقطع الرابع والعشرون :                                        |
| 198 | بِأَبِي أَنْتُمْ وَأُمِّي وَنَفْسِي :                          |
| 190 | بِمُوالاتِكُمْ عَلَّمَنَا اللهُ مَعالِمَ دِيننا :              |
| 191 | لمقطع الخامس والعشرون:                                         |
| 199 | ﴿رَبِّنَآ ءَامَنَا بِمَآ أَنزَلْتَ وَٱقَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ ﴾: |
| ۲٠١ | لمقطع السادس والعشرون:                                         |
| ۲٠١ | اللَّهُمَّ إِنِّي لَوْ وَجَدْتُ شُفَعاءً أَقْرَبَ إِلَيْكَ :   |
| 7.7 | لو داع :                                                       |

| ۲۸۲                             |
|---------------------------------|
| شرح العلاّمة المجلسي رَحِلْكَ : |
| كلمة حول الشرح:                 |
| مقدمة الشارح رَجِيْكُ :         |
| بداية الشرح :                   |
| شرح السيد الجزائري رَحِلْش :    |
| بداية الشرح :                   |
| الوداع: ٢٦٣                     |
| مصادر التحقيق :                 |
| فهرس المطالب:                   |