التأدية الأكاد 心到治





# السمال فالركمن البدام













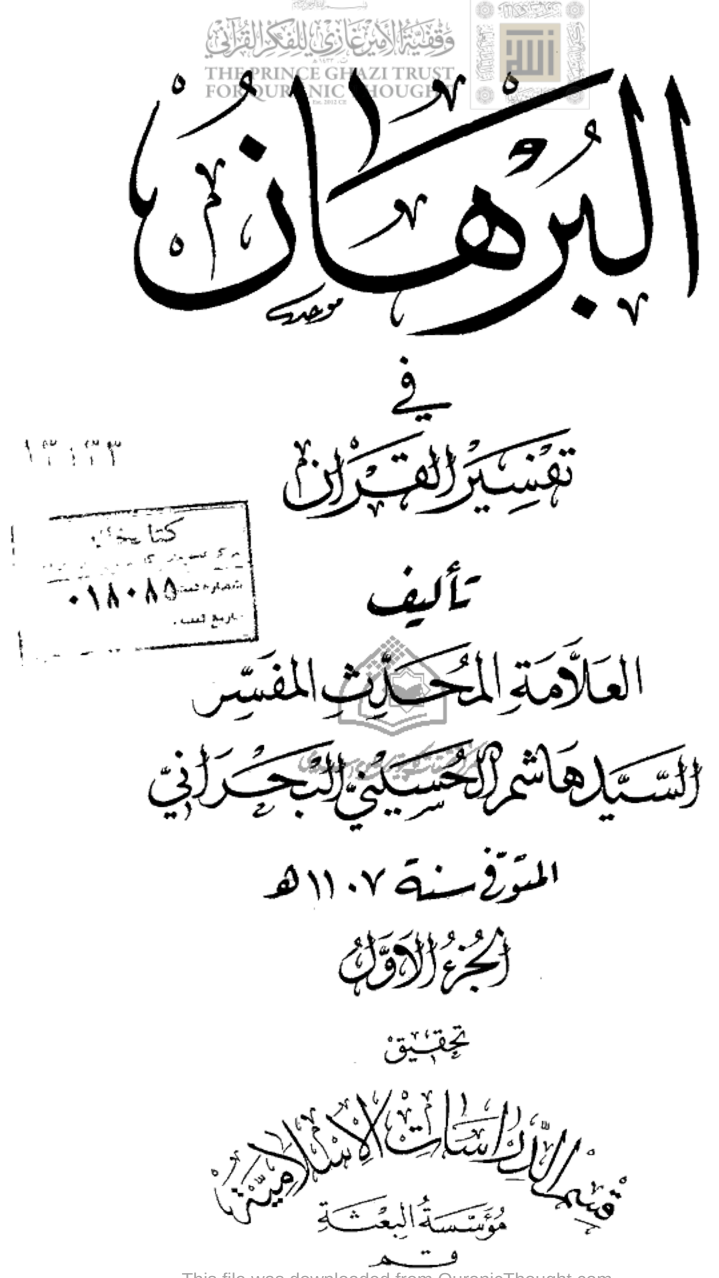












This file was downloaded from QuranicThought.com





مركز الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة

البرهان في تفسير القرآن ج ١ تأليف: العلامة السيد هاشم الحسيني البحراني

تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية - مؤسسة البعثة - قم صف الحروف: القسم الكومبيوتري لمؤسسة البعثة - قم - هاتف: ٣٠٠٣٤ الطبعة: الأولى ٤١٥ إجثيري

> الكمية: ٠٠٠ نينخة التوزيع: مؤسسة البيئة

طهران -شارع سمية -بين شارعي الشهيد منتخ وفرصت ماتف: ١٥٨١١١٥٩ فاكس - ١٨٨١١٣٧ ص. ب: ١٣٦١/١٣٦١ معارف منس قال فق النائد منا

معارض مؤسسة اليعثة للنشر والتوريع:

قم دهاتف: ۲۲۱۱۸، مشهد دهاتف: ۵۹۴۸۸

أصفهان \_هاتف: ۲۱۵۰۸۰، بندر عباس \_هاتف: ۲۳۳۰۴ ساري \_هاتف: ۲۷۴۴، أرومية \_هاتف: ۲۰۴۷

جميع الحقوق محفوظة ومسجلة لمؤسسة البعثة



### تقديم بقلم الشيخ محمّد مهدي الأصفي

### بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

التفسير: تبيين و إيضاح المقصود من الكلام، فإنَّ من الكلام ما هو واضح وبيِّن، ولا يحتاج إلى توضيح، ويتلقّاه السامع والقارئ ويفهمه، من دون شرح و إيضاح. ومن الكلام ما لا يفقهه السامع والقارىء إلَّا بعد شرح و إيضاح وبيان.

والقرآن الكريم من القسم الثاني من الكلام، ولذلك تُمشّ الحاجة إلى تقديم شرحٍ وتفسيرٍ لكلام الله تعالى ليفهمه النّاس حقّ الفهم.

وهذه الحاجة هي أساس (علم التفسير) الذي هو من أكثر العلوم الإسلامية عَرَاقةً وعُمقاً وتقدُّماً.

وليس من شكّ أنّ رسول الله (منراة مبدراته) كان يُلقي هذا الكلام على الناس من دون شـرح وتـفسير فيفهمونه ويتفاعلون معه، وتُجّذِبُهم جاذبية الكلام، وتقهرهم قوّته وسُلطانه.

وليس من شكّ أنّ الناس يقرأون هذا القرآن عبر القرون فيفهمونه ويتفاعلون معه، دون أن يقرءُوا له شرحاً وتوضيحاً، فليس القرآن كتاب ألغاز ورموز، وإنّما هو بيانٌ ونورٌ للناس ﴿ هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُــدَى وَمَـوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ﴾ ٢٠٠٠.

### ثلاثة آراء في التفسير

تعرّض التفسير لضربين من الرأي في طرفي الإفراط والتفريط:

فقد تصوّر بعض العلماء أنّ النصّ القرآني لمّاكان نازلاً بلغة العرب ودبلسان عربي مبين، وكان الصحابة في حياة رسول الله (منّ الاعب وآله) والمسلمون بعده يتلقّونه ويتلونه ويفهمونه بيُسر، ومن دون تعقيد، فلا يحتاج النصّ القرآني للذين يتكلّمون بلغة القرآن إلى تفسير وإيضاح.

(١) آل عِمران ٣: ١٢٨.



والرأي الآخر هو الذي تتبنّاه بعض الطوائف الإسلامية في إباء النصّ القرآني للتفسير وعدم حجّبة ظواهر القرآن، واحتجّوا على ذلك بجملة من الروايات والأحاديث، لا تنهض بهذه الدعوى، وانتهوا إلى أنّ النصّ القرآني لا يمكن فهمه بشكل دقيق، إلّا إذا اقترن هذا النصّ بتفسير دقيق من جانب المعصوم.

وهذا الاتجاه كالاتجاه الأوّل لم يُقاوم الحركة العلمية التي قام بها علماء المسلمين من بعد رسول الله (منه الله عليه وقد) إلى الوقت الحاضر من تفسير القرآن.

وساد بين هذا التصوّر وذاك تصوّرٌ ثالث وسط، كان هو التصوّر الحاكم على الأوساط العلمية الإسلامية وهو الحاجة إلى التفسير لفهم النصّ القرآني أوّلاً، وقبول النصّ القرآني للتفسير، و إمكان التدبُّر والتأمُّل في آيات كتاب الله لعامّة العلماء ثانياً.

### الحاجة إلى التفسير لفهم النصّ القرآني

لقد شاع بين المسلمين تفسير القرآن وتدريسه منذ عهد رسول الله (صلى الله عليه راله) إلى اليوم، ولولا الحاجة إلى التفسير لفهم النص القرآني، وتيسيره إلى الأذهان لم يشع بين المسلمين أمر التفسير منذ عهد رسول الله (منه الدرجة).

وقد كان رسول الله (مقرة عبه واله) أوّل مَنْ فسّر القرآن، وإلى هذه الحقيقة تشير النصوص التالية:

١ ـ سئل رسول الله (صلى النه عنه واله) عن السبيل في قوله تعالى: ﴿ وَقِدِ عَلَىٰ ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ فقال (صلى الله واله): هالزاد والراحلة (١١).

٢ ـ وسألت عائشة رسول الله اسفراد عبد الكسوة الواجبة في كفارة الأيمان في قوله تعالى: ﴿ فَكَفَّارَتُهُ إِطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْكِسُو تُهُمْ ﴾ (٢) فقال (سفراد عبدراد): ١عباءة لكل مسكين، (٣).
 ٣ ـ وسأله رجل من هُذيل عن قوله تعالى: ﴿ وَقِهِ عَلَىٰ ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللّٰهَ غَنِيٌ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١).
 قَإِنَّ ٱللّٰهَ غَنِيٌ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١).

قال: يا رسول الله، من تركه فقد كفر؟

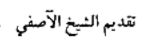
<sup>(</sup>١) الانقان ٤: ٢٥٠.

<sup>(</sup>۲) المائدة ٥: ٨٩

<sup>(</sup>٣) الاتقان ٤: ٢٥٣.

<sup>(</sup>٤) آل عِمْران ٢: ٩٧.

<sup>(</sup>٥) الانتان ٤: ٢٥٠.



٤ ـ وسئل عن قوله تعالى: ﴿ كُمَّا أَنزَلْنَا عَلَىٰ ٱلْمُقْتَسِمِينَ ۞ ٱلَّذِينَ جَعَلُواْ ٱلْقُرْءَانَ عِضِينَ ﴾ (١) ما عِضين ؟ فقال (ملى الدعيه رقه): «آمنوا ببعض وكفروا ببعض» (٢).

ه ـ وسئل عن قوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ آللهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ (٣) كيف يشرح صدره ؟ فقال (ملى الدعيدراله): ونور يُقذف به، فينشرح له وينفسحه.

قالوا: فهل لذلك من أمارة يُعرف بها؟

قال (صنّى الفعيدة اله): والإنابة إلى دار الخلود، والتجافي عن دار الفرور، والاستعداد للموت قبل لقاء الموته (١).

٢ - وروى البخاري عن عَدِي بن حاتم، قال: حين نزل قوله تعالى: ﴿ كُلُواْ وَاشْرَبُواْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ (٥) قال: قلت: يا رسول الله، ما الخيط الأبيض من الخيط الأسود، أهما الخيطان ؟ فقال (سنرة عبدوله): «هو سواد اللّيل وبياض النّهار» (١).

وقد تضمّنت جملة من الموسوعات الحديثية أبواباً خاصّة بما ورد عن رسول الله (مل اله عبه وآله) في تفسير القرآن.

واشتهر نفر من الصحابة بتفسير القرآن، مثل: عبدالله بن عبّاس، وابن مسعود، وكان الإمام عليّ بن أبي طالب (عبدالله بن عباس في التفسير وجملة والب عبدالله بن عباس في التفسير وجملة واسعة من الصحابة والتابعين لهم بإحسان.

### حجّية ظواهر القرآن

نزل الفرآن بلسان عربي مبين ليفهمه النّاس ويعملوا به، والفرآن يُصرُّح بهذه الحقيقة ﴿ وَإِنَّهُ لَتَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ \* نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِيَّ مُبِينِ ﴾ (٧).

مرفر تحت تراويون ميسوي

والقرآن نور وبرهان وموعظة من عند الله إلى عباده، وكيف يكون القرآن نوراً وبرهاناً دون أن يتلقّى النّاس ظواهر القرآن بالتأمّل والتدبّر والفهم، ودون أن نكون ظواهره حُجّة على النّاس ؟!

<sup>(</sup>١) العجر ١٥: ٩٠ و ٩١.

<sup>(1)</sup> **الإخا**ذ 1: AF1.

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٦: ١٢٥.

<sup>(1)</sup> الاتقان £: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٥) البَقرَة ٢ : ١٨٧.

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاري ٦: ٥٦/٧٦.

<sup>(</sup>۷) الشُّعراء ٢٦ : ١٩٢ \_ ١٩٥.

يفول الله تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَتْكُم مَوْعِظَةٌ مِن رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي ٱلصُّدُودِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١). ويقول تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُم بُرْهَانٌ مِن رَبُّكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُبِينَاً ﴾ (٧٠). ويقول تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِّرُ ٱلْمؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْراً كَبِيراً ﴾(١)

وكيف يكون القرآن للنَّاس نوراً، وبرهاناً، وبياناً، وبلاغاً، ونذيراً، ومبشِّراً، وهادياً، ثمَّ لا يتمكّن النَّاس أن يتلقُّوا هذا الفرآن بأنفسهم ويتأمَّلوا فيه، وقد حثَّنا الله تعالى على التدبُّر والتأمُّل في آياته ؟! بِمُولَ نَعَالَى: ﴿ أَفَكَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ وَلَوْكَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ ٱللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ ٱخْتِلَافاً كَثِيراً ﴾ (٥٠).

### الأسباب والوجوه التي تحوجنا إلى التفسير

الأسباب التي تحوجنا إلى تفسير النصّ القرآني عديدة، نذكر أهمّها في ثلاثة أوجه:

الوجه الأوّل: أنّ القرآن أجمل الكثير من الأحكام والتصوّرات والمفاهيم، ولا بدّ لهذا الإجمال من تفصيل وشرح ونبيان كي يمكن الاستفادة الكاملة من النصّ القرآني، واستبعاب الصورة الكاملة للمفهوم أو التصوّر أو الحكم الذي يُقدِّمه النصِّ لنا.

ومن هذا القبيل آيات الأحكام، وهي تستغرف سياحة واسعة من القرآن الكريم، وقد أجمل القرآن هذه الأحكام، بينما فصّلتها السُّنّة، ولا يمكن فهم هذه الآبات فهماً تفصيلياً وكاملاً من دون الشرح والتفسير.

عن الإمام الصّادق (عله التلام): وأنَّ رسول الله إمالية عليه وقه) أنزلت عليه الصلاة ولم يُسَمُّ الله تعالى لهم ثلاثاً، ولا أربعاً، حتّى كان رسول الله رمل الله عبدواله، هو الذّي فسّر ذلك لهم، (١٦)

وأمثلة ذلك في القرآن كثيرة، فمن الأحكام التي أجملها القرآن، وترك تفسيرها لرسول الله (صلى اله عليه واله) والحُجج من بعده قوله تعالى: ﴿ أَقَامُواْ ٱلصَّلاةَ وَءَاتَوُاْ آلزَّ كَاةَ ﴾ (٧)، وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَىٰ ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَن أَسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (^).

<sup>(</sup>۱) يونس ۱۰: ٥٧.

<sup>(</sup>٢) النَّساء ٤: ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم ١٤ : ٥٢.

<sup>(</sup>٤) الإسراء ١٧ : ٩.

<sup>(</sup>٥) النَّاء ٤: ٢٨

<sup>(</sup>١) الكافي ١: ١/٢٢٦.

<sup>(</sup>٧) الحجّ ٢٢ : ١١.

<sup>(</sup>۸) آل عِمْران ۲: ۹۷.

تقديم الشيخ الآصفي

وترك تفاصيل أحكام الصلاة والزكاة والحجّ، وهي تستغرق مجلّدات ضخمة من الفقه في التفسير والتبيين والشرح من جانب رسول الله (ملّى الله عبه والله) وأهل بيته (عليم الله) الذين أورثهم رسول الله (ملّى اله عبه وآله) علم الكتاب والشريعة من بعده كما في حديث الثقلين (١).

كما أنّ القرآن ذكر طائفة من العُمومات والمطلقات دون أن يذكر تخصيصاً أو تقييداً لها، وترك بيان التخصيص والتقييد لرسول الله (ملّ الاعباداله) وخلفائه من بعده (عبهم النّلام) الذين ورثوا علمه.

ومن هذه العمومات قوله تعالى: ﴿وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَـكَاثُةَ قُـرُوءٍ﴾ (٢) وهـي تـعمُّ كـل المطلّقات، وقد ورد في السُّنّة الشريفة تخصيص هذا العامّ بالمدخول بهنّ فقط.

وقوله تعالى: ﴿وَيُتُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ﴾ (٣) وهذا العُموم يختص بالرجعيّات، أمّا غير الرجعيات من المطلّقات فلا أولوية لبعولتهنّ بهنّ، وهذا التخصيص وارد في التفسير.

ومن المُطلَّقات التي ورد تقييدها في النفسير من الحديث الشريف فوله تعالى: ﴿ مَن يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ آللُّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدَّ لَهُ عَذَاباً عَظِيماً ﴾ (١) وإطلاق هذه الآية الكريمة مقبّد في الروايات بما إذا لم يَتُب وكأنَه قد قتله لإيمانه.

عن سَماعة، قال: قلت له: قول الله تبارك وتعالى : ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيهَا وَغَضِبَ آللُهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ ﴾.

قال: «المتعمّد الذي يقتله على دينه، فذاك التعمّد الذي ذكر الله».

قال: قلت: فرجلٌ جاء إلى رجلٍ فضربه بسيقه حتى فقله لعضبٍ لا لعيب على دينه، قتله وهو يقول بقوله ؟ قال: «ليس هذا الذي ذكر في الكتاب، ولكن يُفاد به والدّية إن قُبلت».

قلت: فله نوبة ؟ قال: «نعم، يعنق رقبة، ويصوم شهرين متنابعين، ويُطعِم ستّين مسكيناً، ويتوب ويتضرّع فأرجو أن يُتاب عليه» (٥٠).

الوجه الثاني: أنّ القرآن الكريم طرح أنظمة كاملة للتصوّرات والمفاهيم والأحكام، وليس ما في القرآن أحكاماً متناثرة ومختلفة، بل إنّ هذه التصوّرات والمفاهيم عندما ينتظم عقدها في سلسلة واحدة تشكّل نظاماً مترابطاً، منسجماً، متكاملاً. كلّ حلقة منه تكمّل الحلقة التي تليها، وهي مجتمعة تقدّم للإنسان نظاماً كاملاً للتفكير

<sup>(</sup>۱) وذلك في قوله (مان) ه عليه رأله) : «إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي : كتاب الله وعترتي أهل بيتي». أنظر مسند أحمد ٤ : ٣٦٧ و ٣٧١ و ٥ : ١٨٢ و ١٨٩، سنن الدارمي ٢ : ٤٣١، مسميح مسلم ٤ : ٣٦/١٨٧٢ و: ٣٧/١٨٧٤، سنن الترمذي ٥ : ٣٧٨٦/٦٦٢ و ٣٧٨٨م مستدرك الحاكم ٣ : ١٤٨، مصابيح السنة ٤ : ١٩٨٠/١٩٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢ : ٢١٨.

<sup>(</sup>٣) الْبَقَرَة ٢ : ٢٢٨.

<sup>(</sup>٤) النَّساء ٤: ٦٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير العياشي ١ : ٢٣٦/٢٦٧، وللتوسّع في هذا البحث راجع مجلة رسالة القرآن العدد (١)، التفسير نشأته وتطؤره للشيخ محمّد هادي معرفة.

والتصوّر.

ومن هذا القبيل (التوحيد) و(القضاء والقدر) و(الانجتيار) فإنّ آيات التوحيد الموزّعة في مواضع كثيرة من القرآن عندما تجتمع وينتظم عفدها تُقدّم لنا تصوّراً كاملاً عن وحدة الخالق، ووحدة السُّلطان والسيادة في حياة الإنسان، و إلغاء أي سيادة وسُلطان من دون سلطان الله، وشرعيّة كلّ سيادة وسلطان في امتداد سلطان الله تعالى وسيادته وولايته على الإنسان.

وفي هذه المجموعة المنتظمة من الآيات يرتبط الإيمان بالولاء والبراءة ويسيادة الله تعالى وسلطانه على الإنسان، وعبودية الإنسان وطاعنه لله تعالى، وتمرّده وبراءته من الطاغوت، وبمسألة الإمامة، وبخلافة الإنسان على وجه الأرض لله تعالى، وهي مجموعة منتظمة من المسائل وقضايا الفكر والعقيدة والعمل مرتبطة ومنسجمة ومتكاملة.

وكذلك قضية (الاختيار) و(القضاء والقدر) و(الخير والشر) و(الهداية والضلالة) مسائل مترابطة ومتكاملة تتوزُّع وتنتشر في مواضع كثيرة من القرآن، ولا يمكن فهم هذه الآيات فهماً سوياً صحيحاً، ولا يمكن أن نفهم ما يُريده الله تعالى في هذه الآيات إلّا إذا جمعناها إلى جنب بعض ، ونظمناها في سلسلة واحدة مترابطة، وخصّصنا عمومات الآيات العامّة بالتخصيصات الواردة في القرآن، وقيّدنا مطلقات الآيات بالقيود الواردة في آيات أُخرى، وضممنا الأفكار المتعدّدة بعضها إلى جنب بعض. عند ثل فقط يمكن فهم ما يُريده الله تعالى في هذه الآيات، ومن دون ذلك لا نكاد نستطيع أن نفهم حقائق هذا الكتاب حتى الفهم.

فقد يتلقّي المتلقّي آية من كتاب الله فيتصرّر أنّها تُريد الجبر المطلق، وتسلُّبُ الإنسان حرّيته و إرادته بشكل مطلق، وقد يقرأ آية أُخرى فيتصوّر أنّ الفرآن يُقرّر الاختيار المطلق، ويفصل الإنسان ومصيره بشكل كاملٍ عن مشيئة الله تعالى و إرادته، بينما لا يقرّر القرآن الكريم أبّاً من المعنيين.

وفهم ما يُريده القرآن لا يمكن إلّا من خلال جُهد علمي يقوم به المتخصّصون في القرآن بتجميع هذه الآيات وتنظيم هذه الأفكار، واستخراج وحدة فكرية وتصوّرية، ونظام فكريُّ شامل من خلالها وهذا هو الجهد الذي يقوم به العلماء المنخصّصون في القرآن من خلال (التفسير الموضوعي) للقرآن الكريم.

لقد نزل القرآن نجوماً في ثلاث وعشرين سنة، وكان لنزول طائفة كبيرة من آيات القرآن أسبابٌ وعلل يُسمِّيها العلماء بأسباب النزول، ولا تكاد تُفهم الآية إلَّا من خلالها.

ومن هذه الآيات ناسخ ومنسوخ ومجمل ومبيّن. ولا نتمكّن أن نفهم هذه الآيات إلّا إذا جمعنا بعضها إلى بعض، ووضعنا بعضها إلى جنب بعض، فإنَّ القرآن يستخدم كثيراً طريقة الإطلاق في بيان حكم أو تصوّر أو سنّة وفي آيات أخرى يذكر الشروط والقيود، وما لم نجمع هذه الآيات ونجعل بعضها إلى جنب بعض، ونفسّر بعضها ببعض لا نستطيع أن نفهم كتاب الله وما فيه من أحكام وسنن وتصوّرات ومفاهيم. ومن الخطأ أن نستخلص حكماً أو سنَّة أو تصوِّراً من خلال آية واحدة من كتاب الله تعالى دون أن نعرضه على سائر الآيات.

أمًا لماذا يستخدم القرآن هذا الأسلوب في بيان الأحكام والسنن والتصوّرات؟ فهو أمر له علاقة بأسلوب

تقديم الشيخ الآصفي

القرآن البياني ولسنا بصدد شرح أُصول هذا الأُسلوب وتأثيره الآن.

والطريقة العلمية الصحيحة لفهم آيات كتاب الله هي أن يقوم المفسّر بجهدٍ علمي في تجميع هذه الآيات وتنظيمها وتقييد المُطلقات، وتخصيص العمومات، وتحديد الشروط منها، ثمّ ضمّ هذه الأحكام والتصوّرات والأفكار بعضها إلى بعض، واستخراج أنظمةٍ شاملةٍ ووحدات فكرية شاملة منها، وهذا هو الجُهد العلمي الذي ينهض به المفسّر.

الوجه الثالث: أن للنصّ ظاهراً وأعماقاً مختلفة، وكلّ إنسانٍ يتناول من النصّ القرآني بقدر ما أُوتي من علم وفهم. وقدرة على فهم مراد الله تعالى، فلا يفهم عامّة الناس من كتاب الله تعالى إلّا ظاهراً من آياته، ومن العلماء من آتاه الله تعالى القدرة على الغوص في أعماق آياته، فيأخذ من كتاب الله قدر ما آتاه الله من علم وبصيرة وفقه، وليس العلماء كلّهم سواء في فهم كتاب الله تعالى، فإنّ لهذا القرآن أعماقاً وبطوناً مختلفة، وكلّما أمعن الإنسان في القرآن الكريم، وأكثر فيه التأمّل، وثابر في فهمه وتذوَّقه أكثر بلغ من فهم القرآن ما لم يَبْلُغهُ من قبل، ولعلّ في ذلك بعض السّر في غضاضة النصّ القرآنى وخلوده.

ولسنا نقصد أن كتاب الله تعالى مجموعة من الألغاز والمعَمَّيات والرموزكما يقوله أهل الباطن، فإن القرآن نور وبلاغٌ وهدئ للنَّاس جميعاً، ولا يمكن أن ينهض القرآن بهذه الرسالة في حياة البشرية جميعاً إلّا أن يكون منفتحاً على النّاس وبياناً لهم جميعاً يخاطب النّاس بلسائهم، وبما يفهمون من خطاب، وليس بالرموز والألغاز.

و إنّما نقصد بالأعماق والبطون المختلفة للقرآن، أبعاداً مختلفة لحقيقة واحدة ومفهوم واحد، فما يفهمه عامّة النّاس من ظاهر القرآن هو ما يفهمه العلماء القرآنيون من أعماق القرآن البعيدة، إلّا أنّ أُولئك العلماء يبلُغُون أعماقاً من وعي الحقيقة التي يبيّنها القرآن للنّاس لا يصل إليها عامة الناس، دون أن تختلف الحقائق التي يتلقّاها الناس من ظاهر القرآن عن الحقائق التي يتلقّاها العلماء القرآنيون من أعماق القرآن، ولكن شتّان بين وعي ووعي وقهم، وما يبلغه هؤلاء وأُولئك.

ولسنا نريد أن نطيل الحديث في هذا الجانب، فإن كتاب الله نورٌ وهدئ ومنهاجُ عملٍ في حياة البشر، ولابدُ لفهم هذا القرآن أن تتضافر جهود العلماء لبفتحوا للنّاس من آفاق هذا القرآن، ما لا يمكن أن يصلوا إليه، لولا ذلك. وقد أدرك العلماء المتخصّصون في القرآن هذه الضرورة منذ أقدم العصور القرآنية، وتناولوا كتاب الله تعالى بالتحليل والتفسير، ونحن بفضل جهودهم تلك أصبحنا نعي بحمد الله من كتاب الله وآياته وآفاقه ما لم نكن لندركه له لاها.

ومن الآيات التي يمكن أن تكون مِصْدَاقاً واضحاً لاختلاف مستوى الفهم والتفسير من قبل العلماء في استكشاف أبعاد وأعماق مختلفة لها، دون أن تتناقض وتختلف هذه الأبعاد فيما بينها:

١ ـ فوله نعالى: ﴿ أَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِها فَاحْتَمَلَ ٱلسَّيْلُ زَبَداً رَابِياً وَمِمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ
 في ٱلنَّارِ ٱبْتِغَاءَ حَلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدٌ مِثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقَّ وَٱلْبَاطِلَ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ





## ٱلنَّاسَ فَيَمْكُتُ فِي ٱلْأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَالَ﴾ (١)

٢ ـ وقوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ٱلزُّجَاجَةُ كَأْ نَهَاكُوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْلَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورٌ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِى آللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ وَيَضْرِبُ آللَّهُ آلْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَآللُهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ (٢).

٣ ـ وقوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا عِندَنَا خَزَائِنُهُ وَمَا نُــنَزُّلُهُ إِلَّا بِقَدَرٍ مَعْلُوم ﴾ "".

وأمثال هذه الآيات في القرآن كثيرة، وهي من غُرر الآيات، كما يقول العكامة الطباطبائي (رحمه)، وهي تحمل أيعاداً وأعماقاً مختلفة ولظاهرها معنيّ واضح ومفهوم، وكلّما أمعن الإنسان النظر وتأمّل فيها، فتح الله (سار) له من آفاق الفهم والتفسير ما لم ينفتح له من قبل. وهذه التفاسير والتصوّرات والأفهام غير متناقضة ولا متخالفة فيما بينها، وقد تحدّثت عن هذا الموضوع بتفصيل في كتاب (وعي القرآن).

وليس كلِّ الناس يستطيع أن يغوص في أعماق القرآن، وليس كل أحمد يُحسن ذلك، إذا لم يستعن بالمتخصّصين من علماء القرآن الكريم الذين رزقهم الله تعالى وعي كتابه.

### تاريخ التفسير

مرَّ علم التفسير عند الشبعة والسنَّة بثلاث مراجل، وهذه المراحل تختلف عند الشبعة والسنَّة في طول الفترة الزمنية وقصرها إلّا أنّها تكاد تكون متشابهة عند الطائفتين.

المرحلة الأولى: تبدأ برواية الأحاديث الواردة عن رسول الله (مله اله مله الله) عند السنّة، وعن رسول الله (ملن الله عله وآله) وأهل بينه (علهم التلام) عناء السيعة في تفسير القرآلير)

وقد اشتهر نفرٌ من الصحابة والتابعين في رواية هذه الأحاديث من مثل: عبدالله بن عباس، وابن مسعود، وجابر بن عبدالله، وأبو سعيد الخدري، وغيرهم من أصحاب رسول الله (مله عبه راله)، كما تناقل روايات أثمّة أهل البيت (عبهم التلام) في التفسير نفر من أصحاب الأثمّة (عبهم التلام) خلال هذه الفترة.

وعلماء الشبعة الإمامية يعتقدون أنَّ أشمَّة أهل البيت (عليهم الشبَّعُ ونَ أحاديثهم عن رسول الله (مله اله مهدرته) وليس من قبيل الرأي والإجتهاد، ويستنبطون هذا المعنى من حديث الثقلين الشهير الذي تضافر الفريقان على روايته عن رسول الله (صلى الاعبدواله) في اعتماد أهل البيت مصدراً ثانياً لمعرفة أحكام الله تعالى وحدوده يعد القرآن بعد وفاة رسول الله (متراه عليه راك).

وبناءً على هذا الفهم فإنَّ الأحاديث المروية عن أهل البيت (عليهم النلام) تكتسب صفة الحجّية ويمكن الاحتجاج بها على فهم أحكام الله تعالى وآياته.

<sup>(</sup>۱) الرّعد ۱۳: ۱۷.

<sup>(</sup>٢) النُّور ٢٤ : ٣٥.

<sup>(</sup>۲) الحجر ۱۵: ۲۱.

تقديم الشيخ الآصغي

وفد روى أصحاب أهل البيت (عليم التلام) طائفة واسعة من الأحاديث في تفسير القرآن لم يتيسّر لصحابة رسول الله (منى اله عبدراله) أن يرووها عن رسول الله (منى اله عبدراله)، وذلك لقصر الفترة التي تمكّن فيها أصحاب رسول الله (منى اله عبدراله) وطول الفترة الزمنية التي تمكّن فيها أصحاب أهل البيت من رواية الحديث عنهم (عبهم التلام).

وحديث أهل البيت اطبه النجم) في القرآن مثل حديثهم في الأحكام، ليس عن رأي واجتهاد، وإنّما هو حديث رسول الله (مل الله (مل الله وميراثه أودعه عندهم يتوارثونه كابر عن كابر، وحديث الثقلين: وإنّي تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلّوا بعدي كتاب الله وعترتي أهل بيتي، صريح في هذا المعنى، وهذا الحديث ممّا اتّفق عليه صحاح الفريقين في الحديث (١).

وكتب التفسير التي كتبها ودوّنها الأصحاب في هذه المرحلة كثيرة، تُشير إلى طائفة منها:

١ ـ تفسير ابن عباس، المتوفّى سنة ٦٨ ه.

٢ ـ تفسير أبان بن تَغْلب بن رَباح، من أصحاب الإمام الصّادق (عبدالتلام)، توفّي سنة ١٤١هـ، ذكره ابن النديم في (الفهرست)(٢).

٣- تفسير ابن أُوْرَمة، من أصحاب الإمام الهادي (عبه الشلام)، ذكره النجاشي في (الرجال) (٣).

إلى عن أسباط من أصحاب الإمام الرّضا وأبي جعفر الجواد (عليهما الشلام)، ذكره النجاشي في (الرجال)<sup>(1)</sup>.

٥ - تفسير سعيد بن جُبير، الذي استشهد بيد الحجّاج سنة ١٥٥، ذكره ابن النديم في (الفهرست) (٥).

٦ - تفسير ابن محبوب الزرّاد المتوفّى سنة ١٣٢٤ من أصحاب الإمام الكاظم والرّضا والجواد (عليهم التلام)،
 ذكره ابن النديم في (الفهرست)<sup>(١)</sup>.

٧ ـ تفسير علي بن مهزيار الدَّورقي الأهوازي، المتوفّى سنة ٢٢٩هـ، من أصحاب الإمام الرّضا والجواد والهادي (عليم النابح)، ذكره النجاشي في (الرجال)(٧).

٨ - تفسير عبد الرزاق بن هَمَّام بن نافع، من أصحاب الإمام الصّادق (عب التهم).

<sup>(</sup>۱) مضافاً إلى المصادر المتقدّمة أنظر : المنتخب من مسند عبد بن حميد ۲۱۰/۱۰۷، طبقات ابن سعد ۲: ۱۹۶، الذرية الطاهرة : ۲۲۸/۱۹۸، تفسير المعادر المتقدّمة أنظر : المنتخب من مسند عبد بن حميد ۲۲۰/۱۰۷، طبقات ابن سعد ۲: ۱۹۳، الذرية الطاهرة : ۲۲۸/۱۹۸، تفسير الرازي ۸: ۱۹۳، تفسير ابن كثير ٤: ۱۲۲.

<sup>(</sup>۲) الفهرست: ۲۰۸.

<sup>(</sup>٣) رجال النجاشي : ٨٩١/٣٢٩

<sup>(</sup>٤) رجال النجاشي ٦٦٢/٢٥٢.

<sup>(</sup>٥) الفهرست : ٥١.

<sup>(</sup>٦) الفهرست : ٣٠٩.

<sup>(</sup>٧) رجال النجاشي : ٦٦٤/٢٥٣.



- ٩ ـ تفسير السُّدِّي المتوفِّي ١٢٧ه.
- ١٠ ـ تقسير محمّد بن السائب الكلبي المتوفّي سنة ١٤٦هـ.
- ١١ تفسير أبي بنصير بنحيى بن أبني القاسم الأسدي، المتوفّى سنة ١٥٠ه، من أصحاب الباقر والصّادق (طبهما التلام).
- ۱۲ ـ تفسير أبي الجارود، زياد بن المنذر الهمداني، المتوفّى سنة ۱۵۰ من أصحاب عليّ بن الحسين ومحمّد بن عليّ الباقر وجعفر الصّادق (عليم التلام)، ذكره النجاشي في (الرجال)<sup>(۱)</sup>.

۱۳ ـ تفسير أبي حمزة الثّمالي، المتوفّى سنة ١٥٠ه من أصحاب عليّ بن الحسين ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد والكاظم (عليم التلام)، ذكره ابن النديم في (الفهرست) (٢)، كما يروي عنه الثعلبي في (تفسيره)، وذكره النجاشي في (الرجال) (٣).

المرحلة الثانية: مرحلة التدوين والتجميع، وفي هذه المرحلة توفّر العلماء من الفريقين على تجميع وتنظيم ما روي عن رسول الله (متراة على وأهل البيت (علهمالله) ضمن كتب منظمة ومدوّنة، من قبيل: كتاب (التفسير) لابن جرير الطبري من أثمّة التفسير في أواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع الهجري، من علماء السّنة، وفرات بن إبراهيم في القرن الثالث، وأبي النضر محمّد بن مسعود العباشي السمرقندي في أواخر القرن الثالث الهجري، وعليّ بن إبراهيم القميّ في أواخر القرن الثالث وأوائل القرن الرابع الهجري، ومحمّد بن إبراهيم النعماني في أوائل القرن الرابع الهجري، وتفسير عليّ بن الحسين بن بابويه القمي، المتوفّى سنة ٢٦٩ه، يروي النجاشي عنه بواسطة واحدة، وتفسير الصدوق، محمّد بل عليّ بن الحسين بن بابويه القميّ، المتوفّى سنة بروي النجاشي عنه بواسطة واحدة، وتفسير الصدوق، محمّد بل عليّ بن الحسين بن بابويه القميّ، المتوفّى سنة ابن الوليد محمّد بن الوليد المتوفّى سنة ٣٤٣ه، ذكره النجاشي في (الرجال) (٤) كما ذكره السيد ابن طاوس، وتفسير ابن الوليد محمّد بن الوليد المتوفّى سنة ٣٤٣ه، ذكره النجاشي في (الرجال) (١٠)

وكلُّ هؤلاء من أنمَّة التفسير عند الشيعة، ولكُلُّ كتاب في التفسير، وأكثره محفوظ إلى اليوم.

وعندما نراجع المدوّنات الروائية التي جمعت روايات التفسير في هذه الفترة نجد أن المدوّنات السنّية تجمع إلى جانب حديث رسول الله (منّ الاعدادة) في بعض الأحيان آراء الصحابة والتابعين، وتدرجها بعنوان (الأثر) كما أنّ المدوّنات السنّية تَحفّل بطائفة واسعة من الإسرائيليّات، وفيها أحاديث مُنكرة وضعيفة ومتهافتة. وقد تناقل التابعون هذه الروايات في المرحلة الأولى من تاريخ التفسير، وأوردها أصحاب المدوّنات

الروائية في التفسير، كما رووها وتُقلت إليهم، دون أي دور يُذكر في تصفية هذه الأحاديث.

<sup>(</sup>١) رجال النجاشي : ١٧٠/ ٤٤٨.

<sup>(</sup>۲) الفهرست : ۵۰.

<sup>(</sup>٢) رجال النجاشي : ٢٩١/١١٥.

<sup>(</sup>٤) رجال النجأشي : ٢٩١/٢٩١.

<sup>(</sup>٥) رجال النجاشي : ١٠٤٢/٣٨٣.

أمّا المدؤنات الشيعية، فهي تختص بروايات المعصومين ـ رسول الله (منه عبدراله) والأثمّة من أهل بيته (طهم التلام) ـ لا يُدخلون فيها غير روايات أهل البيت (طهم الثلام) من الآراء والآثار، وهمي تخلو نسبياً من الإسرائيليات التي يكثر نقلها في الطائفة الأولى من المدوّنات التفسيريّة، ولكنّ المدوّنات الشيعية تعاني من أفة أخرى في الرواية سوف نذكرها إن شاء الله.

المرحلة الثالثة: تبدأ تقريباً من القرن الخامس الهجري، وفي هذه المرحلة يكتسب علم التفسير نضجاً حقيقياً، ويبدأ علماء التفسير بممارسة الإجتهاد والرأي في كتاب الله، ويتجاوز التفسير مرحلة الرواية والنقل والتجميع إلى مرحلة الاجتهاد والنظر والرأي من قبيل: الواحدي في القرن الخامس الهجري، والزمخشري في القرن الخامس والسادس الهجري، وفخر الدين الرازي في القرن السادس الهجري، من علماء السُّنة ومن علماء الشيعة السيد الرضي في (حقائق التأويل) في القرن الرابع والخامس الهجري، وشيخ الطائفة الطوسي في القرن الخامس الهجري في نفسير (التبيان) وغيرهم.

ومنذ القرن الخامس الهجري دخل التفسير بصورة حقيقية في العلوم الإسلامية الرئيسية والأساسية، وبدأ ينمو ويتكامل وتكتمل عناصر نضجه بصورة مستمرة، وفي حقول مختلفة، ومن منطلقات مختلفة، كالفقه والعرفان والفلسفة والأدب والرواية والأخلاق، وغيرها.

وتضافرت جهود العلماء المتخصّصين في القرآن في بُلُورة المفاهيم والأفكار والتصوّرات والأحكام القرآنية بصورة منظّمة، كما تكوّنت في هذه المرحلة (علوم القرآن) إلى جنب التفسير، وهي سلسلة من المسائل الأساسية التي لا بدّ منها في البحث القرآني لأيّ باحث في القرآن الكريم، من قبيل: الإعجاز، الناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، التفسير والتأويل.

وإذا أردنا أن نتابع الحركة العلمية في التفسير وعلوم القرآن من القرن الخامس الهجري إلى اليوم عند علماء الفريقين الشيعة والسنّة، نجد أن هذه المرحلة مرحلة خصبة في الفكر القرآني، تمخّضت عن كثير من الأفكار والتصوّرات، وفتحت على البشرية آفاقاً واسعة جديدة من القرآن، واستنبطت الكثير من المسائل في مختلف أبواب المعرفة القرآنية.

وتستطيع أن نقول: إنّ الحركة العقلبة في الفرآن الكريم ابتدأت في هذه المرحلة، ودخل العقل الإسلامي آفاق القرآن، ولا زال يُواصل جهده وحركته في آفاق كتاب الله.

وينبغي أن لا يغبب عنّا رُكام الأخطاء والانحرافات التي أخلفها هذا الجهد العقلي خلال هذه الفترة، فقد حاولت المذاهب الفكرية والسياسية المختلفة إخضاع القرآن الكريم بالتأويل لصالح أفكارها وعقائدها، لاإخضاع أراثها وأفكارها للقرآن، وبالتالي حَمّلوا القرآن الكريم ما لا يتحمّل من توجّهات فكرية مختلفة، بعيدة عن روح القرآن الشفافة، وبعيدة عن رسالة القرآن.

وكان للحركات الباطنية والصوفية قصب السبق في هذا المجال، وبذلك حُرموا من شفافية النصّ الفرآني وأصالته، ومن روح القرآن وهديه.





ونذكر فيما يلي شاهداً واحداً من كلماتهم على هذا الفهم المشبع بروح التصوّف للقرآن: يقول بعض كبار علماء هذه الطائفة وكبار العارفين، في تفسير قوله تعالى:

﴿ وَلَمَّا رَجَعَ مُوسَىٰ إِلَىٰ قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفاً قَالَ بِنْسَمَا خَلَفْتُمُونِى مِن بَعْدِى أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبُّكُمْ وَأَلْقَىٰ الْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إِلَيْهِ ﴾ (١) إنّ عناب موسى (عبدانندم) لهارون لأنّه أنكر على هارون إنكاره لعبادة العجل، وعدم اتساع صدره لعبادة العجل، فإنّ العارِفَ من يرى الحقّ في كلّ شيء، بل براه عين كلّ شيء (١).

وكُتُب علماء الصوفية حافلة بمثل ذلك، ولعلّ فيما خلّفه الشيخ العارف بالله والصوفي الشهير ابن العربي في (التفسير) و(الفتوحات) و(الفصوص) وغير ذلك من كتبه ومؤلفاته بعض الشواهد على ذلك، على أكنا تُقدّر الجهد الفكري الكبير الذي بذله هذا العالم المحقّق في معارف القرآن والتوحيد، في الوقت الذي نشير إلى شطحاته في تفسير كتاب الله.

وهذه الآراء والتفاسير تُعدَ بمجموعها ركاماً كبيراً وتقيلاً في تاريخ القرآن الكريم وله مردود سلبي على وعي القرآن وأُسلوب التعامل معه.

هذا دون أن نقصد بهذا الكلام الانتقاص من الجهد العلمي الكبير الذي بذله هؤلاء العلماء والعارفون في استكشاف أعماق هذا الكتاب، واستخراج أفكاره ومفاهيمه إلى النّاس.

ونحن نحتاج إلى دراستين قرآنيتين لهذه المرحلة أشدٌ ما تكون الحاجة:

الدراسة الأولى: تختص بتاريخ هذه المرحلة من مراحل تفسير القرآن، وتقسيمها إلى عدد من الفصول والأدوار، بموجب القفزات النوعية التي قام بها علماء التفسير في حقل التفسير، والمستجدات القرآنية التي استجدّوها خلال هذه الفترة التي تزيد على الألف ستة رسيسير.

ولو استقرأنا الجهد العلمي والعقلي الذي قام به علماء المسلمين خلال هذه الفترة من الناحية الكمية لعرفنا ضخامة العمل والجهد الذي قام به هؤلاء العلماء، ولا بدّ أن تكون الحصيلة النوعية والكيفية لهذا الكم الهائل من الجهد أمراً عظيماً، يستحق الاهتمام والمتابعة، وعندئذ ندرك ماذا فتح الله على علماء المسلمين خلال هذه الفترة من وعي القرآن، وماذا بقي على الخلف ممّا تركه السلف من آفاق ومساحات مجهولة لم تفتح بعد، لتُنظم الجهود وللحيلولة دون تكرار الأعمال.

الدراسة الثانية: تختص بالنقد العلمي للجهود التي بُذلت خلال هذه الفترة من تاريخ القرآن.

وهذه الدراسة تَفرزُ الأعمال الأصلية التي استفادت من القرآن عن الأعمال التي حاولت أن تُحمَّل القرآن بمجموعة من التوجّهات والمتبنّيات الفكرية، وبالتالي تفرز لنا الجهود التي خضعت للقرآن، وكوّنت رأياً وفهماً وذوقاً خاضعاً لكتاب الله، عن الجهود التي حاولت إخضاع كتاب الله لأذواق ومتبنّيات أصحابها، كما تفرز لنا هذه

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) شرح القيصري : ٤٣٧.

تقديم الشيئخ الآصفي

الدراسة الأعمال الجديدة في القرآن عن العمل الاجتراري والتكراري الذي حدث في مجال التفسير، خلال هذه الفترة وهو ليس بقليل.

وهذا النقد ينبغي أن يقوم على أساس التمييز بين ما يُعجب الإنسان أن يقول من رأي وفهم في تفسير كتاب الله تعالى، وما يفهمه من كتاب الله حقّاً، وإن كان لا يعجبه، وآفة كثير من المفسرين والمتخصّصين في القرآن أنهم يريدون أن يعطوا للقرآن، لاأن يأخذوا من القرآن، ولو صدقت المحاولة في أن يأخذ الإنسان من القرآن فقط، دون أن يُحمّله ذوقه ورأيه ومزاجه وما يُعجبه لفتح الله تعالى عليه آفاقاً كثيرة من الوعي والبصيرة والهدى.

### الخطوط والاتجاهات العامة للتفسير عند أهل البيت (طهم الندم)

أهل الببت (عليم النام) هم عِدْل الكتاب في حديث الثقلين المعروف، وقد سبقت الإشارة إليه، قد آتاهم الله تعالى وعي الكتاب وخصّهم به، وأمر رسول الله (مقراة عليه راله) المسلمين بالرجوع إليهم في فهم كتاب الله.

عن الأصبّغ بن نُباتة، قال: لما قَدِم أمير المؤمنين (طبالتلام) الكوفة صلّى بهم أربعين صباحاً، يقرأ بهم ﴿ سَبِّح آسُمَ رَبُّكَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ (١) قال: فقال المنافقون: لا والله، ما يُحسن ابن أبي طالب أن يقرأ القرآن، لو أحسن أن يقرأ القرآن لقرأ بنا غير هذه السورة. قال: فبلغه ذلك، فقال:

«ويل لهم، إنّي الأعرف ناسخه من منسوخه، ومحكمة من منشابهه، وفصله من فصاله، وحروفه من معانيه، والله ما من حرف نزل على محمّد (ستراة عبدراله) إلّا أكل أعرف فيمن نزل، وفي أيّ يوم، وفي أيّ موضع.

ويل لهم، أمّا يـقرءُون: ﴿إِنَّ هَذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ ﴿ صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ (٢) والله عـندي، ورثتهما من رسول الله (سقراه عبراله)، وقد أنّهي إلى وسول الله (سقراه من إبراهيم وموسى (طبهما السّلام).

ويل لهم، والله أنا الذي أنزل الله في ﴿ وَتَعِيهَا أَذُنَّ وَاعِيَةً ﴾ (٣) فإنّماكنًا عند رسول الله (صلى الله عبدواله) فيخبونا بالوحي فأعيه أنا ومن بعيه، فإذا حرجنا قالوا: ماذا قال أنفأ، (٤).

وعن مُرازم بن حكيم وموسى بن بُكير، قالا: سمعنا أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ﴿إِنَّا أَهِل بيت لَم يزل الله يبعث منّا من يعلم كتابه من أوّله إلى آخره، (٥٠).

وعن سُليم بن قيس الهلالي، قال: سمعت أمير المؤمنين (عليه التلام) يقول: «ما نـزلت آيـة عـلى رسـول الله (مـلّ الا مليه راله) إلّا أقرأنيها، وأملاها عليّ، فأكتبها بخطّي، وعلّمني تأويلها وتفسيرها، وناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومتشابهها، ودعا الله لي أن يُعلّمني فهمها وحفظها، فما نسبت آيةً من كتاب الله، ولا علماً أملاه عليّ

<sup>(</sup>١) الأعلى ٨٠: ١.

<sup>(</sup>٢) الأعلى ٨٧: ١٨ و ١٩.

<sup>(</sup>٣) الحاقة ٢٩: ١٢.

<sup>(</sup>١) تفسير العياشي ١ : ١٢/١٤.

<sup>(</sup>٥) مختصر بصائر الدرجات : ٥٩.

فكتبته منذ دعالي ما دعا، وما نرك شيئاً علَمه الله تعالى من حلال ولاحرام ولاأمر ولانهي كان أو يكون من طاعةٍ أو معصيةٍ إلّا علمنيه وحفِظته فلم أنسَ منه حرفاً واحداً، ثمّ وضع يده على صدري ودعا الله أن يملأ قلبي علماً وفهماً وحكمةً ونوراً، فلم أنس شيئاً ولم يفُتني شيء لم أكتبه.

فقلت: يا رسول الله، أو تخوّفت النسيان فيما بعد ؟

فقال: لست أتخوّفُ عليك نسياناً ولا جهلاً، وقد أخبرني ربّي أنّه قد استجاب فيك وفي شركائك الذين يكونون من بعدك.

فقلت: يا رسول الله، ومن شركائي من بعدي ؟

فقال: الذين قرنهم الله بنقسه وبي، فقال: الأوصياء منّي إلى أن يردوا عليَّ الحوض كلّهم هادٍ مهتدٍ، لا يضرُّهم مَن خذلهم، هم مع القرآن والقرآن معهم، (١٠).

وعن جعفر بن محمّد الصّادق (عبدائنهم): «كان علي (عبدائنهم) صاحب حلال وحرام وعلم بالقرآن، ونحن على منهاجه» (۲).

ولذلك فإنّ أهل البيت (طهم التلام) هم من المصادر الأساسية لتفسير وفهم كتاب الله، ومن دون أن نأخذ من علمهم الذي هو علم رسول الله (مقراة عليه وآله) لا نستطيع أن نفهم القرآن حقّ الفهم، كما أنزله الله تعالى.

يفول الشهرستاني صاحب الملل والنحل: فالقرآن هدئ للنّاس عامّةً، وهدئ ورحمةٌ لقوم يؤمنون خاصّةً، وهدئ وذكرٌ للنبي (سقرة عد، وآه) ولقومه أخصَ من الأوّل والناني: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ (٣).

ولقد كان الصحابة متفقين على أن علم القرآن مخصوص بأهل البيت (عليم النه)، إذ كانوا يسألون علي بن أبي طالب (رمب الله عنه) هل خُصصتم أهل البيت دوننا بشيء سوى القرآن ؟ فكان يقول: «لا والذي فلق الحبّة وبرأ النسمة إلا بما في قِراب سيفي، فاستثناء القرآن بالتخصيص دليل على إجماعهم بأن القرآن وعلمه وتنزيله وتأويله مخصوص بهم (1).

أمّا لماذا خصّ الله تعالى أهل البيت (طهم النلام) بهذا العلم وبهذه السّعة والشمول دون سائر النّاس؟ فهو شأن من شأن الله تعالى، ويكفينا في ذلك النصوص الصحيحة والصريحة عن رسول الله (ملّ الدعيدواله)، ممّا أطبق المسلمون على صحّتها نحو حديث (الثقلين) و(السفينة) (٥) و(مدينة العلم)(١) وغير ذلك من النصوص المتّفق

<sup>(</sup>١) تفــير العياشي ١: ١٤/١٤.

 <sup>(</sup>۲) تفسير العياشي ۱: ۱۵/۱۵.

<sup>(</sup>٣) الزّخرف ٤٣: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير مفاتيح الأسرار ومصابيح الأبرار للشهرستاني بنقل مجموعة باقر العلوم الثقافية (رسائل المؤتمر الرابع للقرآن في قم سنة ١٤١٢هـ).

<sup>(</sup>٥) وذلك قوله (سلّراله عليه وأله) : «مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق». أنظر : عيون أخبار الرّضا ٢ : ١٠/٢٧ كمال الدين وتمام النعمة ٥٩/٢٢، حلية الأولياء ٤ : ٢٠٦، مستدرك الحاكم ٢ : ٣٤٣ و٣ : ١٥٠، أمالي الطوسي ١ : ٥٩ و ٣٥٩ و٢ : ٧٤ و ١٩٦ و ١٢٦ و ١٤٦ و ١٤٦ المنابع الصغير ٢ : \_\_

عليها عند المسلمين.

ولأهل البيت (طبهمالتلام) منهج متميّز في التفسير وفهم القرآن، يفهمه من مارس كلماتهم وأحاديثهم في تفسير القرآن. والحديث عن منهج أهل البيت (طبهمالتلام) في التفسير يطول، ولسنا نريد نحن في هذه المقدّمة أن نستعرض هذا الحديث بتفصيله، وإنّما نريد أن نشير فقط إلى جملة من العناوين والخطوط الرئيسية في طريقة أهل البيت (طبهمالتلام) ومنهجهم في تفسير القرآن.

أولاً ـ تنزيه الله تعالى عن التحسيم: يختلف الرأي في الذات الإلهية تبارك وتعالى بين طائفتين من المسلمين في اتجاهين متعاكسين: التشبيه، والتعطيل.

يذهب المُشبّهة إلى أنّ الذات الإلهية تشبه الإنسان، وله ما للإنسان من لحم ودم وعظم وشعر ورأس وعين، وينتقل من مكان إلى مكان، وهؤلاء هم المُجسّمة وهم طائفة واسعة وكبيرة من المسلمين.

ويذهب المُعطَّلة إلى استحالة معرفة الله تعالى على العقول، وإلى تعطيل العقول عن المعرفة، إلا بقدر ما يظهر من النصوص. سئل مالك عن قوله سبحانه: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَىٰ ٱلْعَرْشِ ﴾ (١) قال: الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة (٢).

وهؤلاء وأُولئك يفسّرون آيات القرآن التي تُخُصّ الذات الإلهية وما يصفه القرآن به من الاستواء على العرش ومن إضافة اليد إليه تعالى وغير ذلك، باتجاهين مختلفين ومتعاكسين.

والاتجاه المقابل لهذين الاتجاهين، هو الاتجاه الذي دعا إليه أهل البيت (ملهمالتلام) في نـفي التشبيه والتجسيم والتعطيل جميعاً وتفسير آيات القرآن المباركة المتعلقة بهذا الموضوع على هذا النهج، وفيما يلي نستعرض بعض الروايات الواردة في هذا الاتجاهة من الرابعة المتعرض بعض الروايات الواردة في هذا الاتجاهة من الروايات

١ - عن الشيخ الصدوق، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن يحيى العطّار (رحداث)، عن أبيه، عن سهل بن زياد، قال: كتبت إلى أبي محمّد (عبدالشلام) سنة خمس وخمسين ومائتين: قد اختلف ـ يا سيدي ـ أصحابنا في التوحيد، منهم من يقول: هو جسم، ومنهم من يقول: هو صورة، فإن رأيت ـ يا سيدي ـ أن تعلّمني من ذلك ما أقف عليه ولا أجُوزه فعلت مُتَطولاً.

فوقّع (عليه التلام) بخطّه: «سألت عن التوحيد، وهذا عنكم معزول، الله تعالى واحد، أحد، صمد، لم يلد، ولم

<sup>171/07</sup>T →

 <sup>(</sup>۲) وذلك قوله (من الدعل والد): «أنا مدينة العلم، وعليّ بابها» أنظر: أمالي الصدوق: ۲۸۲، عيون أخبار الرّضا ٢: ٢٩٨/٦٦ أمالي الطوسي ٢: ١٩٠ مستدرك الحاكم ٢: ١٢٦ و ١٢٦؛ الاستيماب ٣: ٨٢، تاريخ بغداد ٢: ٧٧٧ و ٤: ٨٤٨ و٧: ١٧٣ و ١١: ٨٤ و٤ ٢٠٠ مناقب ابن المغازلي : ١٩٠ مستدرك الحاكم ٢: ١٢٦، الرابة ١٥٩/٣٣٤ تاريخ بغداد ٢: ١٠٠/٨٥ مناقب الخوارزمي : ٤٠، أُسد الغابة ٤: ٢٢، البداية والنهاية ٧: ٨٥، مجمع الزوائد ٩: ١١٤، تهذيب النّهذيب ١: ١١٤، الجامع الصغير ١: ٢٠٠٥/٤١٥.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) الملل والنحل ١ : ٩٣.



يولد، ولم يكن له كُفُوا أحداً، خالق وليس بمخلوق، يخلُقُ نبارك وتعالى ما يشاء من الأجسام وغير ذلك، ويُصَوِّر ما يشاء، وليس بِمُصُوَّر، جلِّ ثناؤه وتقدّست أسماؤه، وتعالى عن أن يكون له شبيه، هو لا غيره، ليس كمئله شيء وهو السميع البصيره(١).

٢ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمد بن البحسن بن أحمد بن الوليد (رحداد)، قال: حدّثنا محمد بن الحسن الصفّار، قال: حدثتا العبّاس بن معروف. قال: حدّثنا ابن أبي تُجْران، عن حمّاد بن عُثمان، عن عبدالرّحيم القصير، قال: كتبتُ على يدي عبدالملك بن أعين إلى أبي عبدالله (عبدائله) بمسائل فيها: أخبرني عن الله عزّ وجلّ هل يوصف بالصورة وبالتخطيط، فإن رأيت ـ جعلني الله فداك ـ أن تكتب إليّ بالمذهب الصحيح من التوحيد ؟

فكتب (طبالتلام) بِيَدِي عبدالملك بن أعين: (سألت رحمك الله عن التوحيد، وما ذهب إليه مَنْ فِبَلك، فتعالى الله الذي ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، تعالى الله عمّا يَصِفُه الواصفون المشبهون الله تبارك وتعالى بخلقه، المفترون على الله، واعلم رحمك الله أن المذهب الصحيح في التوحيد ما نزل به القرآن من صفات الله عزّ وجلّ، فأنف عن الله البطلان والتشبيه، فلا نفي ولا تشبيه، هو الله الثابت الموجود، تعالى الله عمّا يصفه الواصفون، ولا تَعدُ القرآن فتضِلُ بعد البيان، (٢).

" - وعنه، بإسناده إلى هشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿ الرَّحْمُنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴾ (") قال (عبدالله): وبذلك وصف نفسه، وكذلك هو مستول على العرش، بائن من خلقه من غير أن يكون العرش حاملاً له، ولا أن يكون العرش محتازاً له، ولكنّا نقول: هو حامل العرش، ومُمسك العرش، ونقول من ذلك ما قال: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ﴾ (أ) فئبتنا من العرش والكرسي ما ثبته، ونفينا أن يكون العرش أو الكرسي حاوياً له، وأن يكون عزّ وجل محتاجاً إلى مكان، أو إلى شيء ممّا خلق، بل خلقه محتاجون إليه، (٥).

٤ ـ وعنه، بإسناده إلى عبدالله بن قيس، عن أبي الحسن الرّضا (عبداتلام)، قال: سمعته يقول: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ ﴾ (١) فقلت له: بدان هكذا ؟ وأشرت بيدى إلى يديه.

فقال: دلا، لو كان مكذا لكان مخلوقاً، (٧)

ه ـ وعنه، بإسناده إلى أبي جعفر، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَهُوَ ٱللَّهُ فِي

<sup>(</sup>١) التوحيد ١٠١/١٠١.

<sup>(</sup>٢) التُوحيد ١٥/١٠٢.

<sup>(</sup>۲) ملنه ۲۰: ۵.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين.٣: ١٠٢/٣٦٧، التّوحيد ١/٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) المائدة ٥: ٦٤.

<sup>(</sup>۷) نور الثقلين ١ : ٢٧٩/٦٥، التوحيد: ١٦٨.

### السَّمَاوَاتِ وَفِي الْأَرْضِ ﴾ (١) فقال (عب النهر): «كذلك هو في كلّ مكان».

قلت: بذاته ؟

قال: «ويحك إإن الأماكن أقدار، فإذا قلت في مكان بذاته لزمك أن تقول في أقدار وغير ذلك، ولكن هو بائنٌ من خلقه، مُحيطٌ بما خلق علماً وقدرةً وسُلطاناً ومُلكاً، وليس علمه بما في الأرض بأقلَ ممّا في السّماء، لا يبعد منه شيء، والأشياء له سواء علماً وقُدرةً وسُلطاناً ومُلكاً وإحاطةً (<sup>(٢)</sup>.

٦ ـ وعنه، بالإسناد إلى عبدالسلام بن صالح الهَرَوي، قال: قلت لعليٌ بن موسى الرّضا (عبه التلام): يابن رسول
 الله، فما معنى الخبر الذي رووه أنّ ثواب «لا إله إلّا الله» النظر إلى وجه الله ؟

فقال (مبدات به) أبا الصّلت، من وصف الله بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن وجه الله أنبياؤه ورُسُله وحُججه (مدرات الله عنه وبه)، هم الذين بهم يُتوجّه إلى الله وإلى دينه ومعرفته، وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلَّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ﴾ (٢) وقال عزّ وجلّ: ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكٌ إِلّا وَجْهَهُ ﴾ (٤) فالنظر إلى أنبياء الله ورُسُله وحُججه (مديم التلام) في درجاتهم ثواب عظيم يوم القيامة، وقد قال النبيُّ (صلّ اله عليه وآله): مَنْ أَبْغَضَ أهل بيتي وعترتي، لم يَرَني ولم أَرَهُ بوم القيامة، وقد من لا يراني بعد أن يُفارقني.

يا أبا الصلَّت، إنَّ الله تبارك وتعالى لا يُوصف بمكانٍ، ولا تُدْركه الأبصار والأوهام، (٥٠٠

٧ - وعن إسحاق بن عمّار، عمن سمعه، عن أبي عبد الله (مدات به) أنّه قال في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَتِ اللهُ وَمُ اللهُ عَلُوا لَهُ مَعْلُولَةٌ ﴾ (١) ولم يعنوا أنّه هكذا، ولكنّهم قالوا: قد فرغ من الأمر، فلا يزيد ولا ينقُص، فقال الله جلّ جلاله تكذيباً لقولهم: ﴿ غُلَّت أَيْدِيهِمْ وَلُعِنُوا بِمَا قَالُوا بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنْفِقُ كَيْفَ يَشَاءُ ﴾ (١) الم تسمع الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ يَمْحُواْ ٱللّٰهُ مَا يَشَاءُ وَيُنْبِتُ وَعِندَهُ أَمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ و (١).

ثانياً \_ تنزيه الأنبياء عن المعاصي: الرأي في مدرسة أهل البيت (طهم التلام) هو عصمة الأنبياء (طهم التلام) جميعاً من المعاصي الكبيرة والصغيرة قبل النبوّة وبعدها، ومن السهو والخطأ في التبليغ، بينما جوّز أصحاب الأحاديث والحشوية على الأنبياء الكبائر قبل النبوّة، ومنهم من جوّزها في حال النبوّة سوى الكذب فيما يتعلّق بأداء الشريعة (٩).

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ٣.

<sup>(</sup>۲) نور الثقلين ۱: ۲۰/۷۰۴، التوحيد : ۱۵/۱۳۲

<sup>(</sup>٣) الرّحمٰن ٥٥: ٢٦ و٢٧.

<sup>(</sup>٤) القَصَص ٢٨: ٨٨.

<sup>(</sup>٥) التَوحيد : ٢١/١١٧.

<sup>(</sup>٢، ٧) المائدة ٥: ١٢.

<sup>(</sup>٨) التُوحيد : ١٦٧، والآية من سورة الرّعد ١٣ : ٣٩.

<sup>(</sup>٩) تنزيه الأنبياء للمرتضى: ٣.

وعلى أساس الرأي بعصمة الأنبياء (ملهم التلام) فسر أهل البيت (ملهم التلام) كلّ آيات القرآن المتعلّقة بحياة الأنبياء (عليهمالسّلام)، وهو اتّجاه معروف لأهل البيت في تفسير القرآن.

روى عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرّضا علىٌ بن موسى (طبهماالتلام)، فقال له المأمون: يابن رسول الله، ألبس من قولك إنَّ الأنبياء معصومون؟ قال: «بلي،

قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن رَءًا بُرْهَانَ رَبِّهِ ﴾ (١)؟

فقال الرِّضا (عبدته): «لقد همّت به، ولولا أن رأى برهان ربّه لهمّ بها، لكنّه كان معصوماً، والمعصوم لا يهمّ بذنب ولا يأتيه و(٢).

وعن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضرت مجلس المأمون وعنده على بن موسى الرّضا (عبه التلام)، فقال له المأمون: يابن رسول الله، ألبس من قولك إنَّ الأنبياء معصومون، قال: «بلي».

قال: فسأله عن آيات من القرآن، فكان فيما سأله أن قال له: فأخبرني عن قول الله عزَّ وجلَّ في إبراهيم: ﴿ فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَّيْلُ رَءَاكُوْكَبا قَالَ هَذَا رَبِّي ﴾ "

فقال الرَّضا (عبه التلام): وإنَّ إبراهيم (عبه النلام) وقع في ثلاثة أصنافٍ: صنف يعبُّدُ الزُّهرَّة، وصنف يعبُّدُ القمر، وصنف يعبُدُ الشّمس، وذلك حبن خرج من السَّرَب(١) الذي أُخفي فيه، فلمّا جنّ عليه الليل ورأى الزُّهرَة قال: هذا ربى. على الإنكار والاستخبار، فلمّا أفلَ الكوكب قال للأحبّ الآفلين. لأنّ الأفول من صفات المُحدّث لا من صفات القديم، فلمّا رأى القمر بازغاً قال: هذا ربّي. على الإنكار والاستخبار، فلمّا أفّلَ قال: لثن لم يهدني ربّي لأكوننّ من القوم الضالّين. فلمّا أصبح ورأى الشّمس بازعةً، قال: هذا ربّي هذا أكبر من الزُّهرَة والقمر على الإنكار والاستخبار، لا على الإخبار والإقرار، فلمّا أَفَلُتُ قالَ للأصنافِ الثلاثة مِن عَبَدَة الزُّهرَة والقمر والشمس: يا قوم إنّي بريء ممّا تُشركون، إنّي وجَهت وجهي للذي فطر السَّماوات والأرض حنيفاً وما أنا من المشركين، وإنّما أراد إبراهيم بما قال أن يبيّن لهم بُطلان دينهم، ويُثبت عندهم أنّ العبادة لا تَحِقُّ لماكان بصفة الزُّهرَة والقمر والشمس، و إنَّما تَحِقُّ العبادة لخالقها وخالق السّماوات والأرض، وكان ما احتجَّ به على قومه ممّا ألهمه الله عزّ وجلّ وآتاه، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُ نَا ءَاتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ﴾ (٥).

فقال المأمون: لله درُّك يابن رسول الله(١).

ثالثاً -استحالة الرؤية: يذهب أهل الحديث والأشاعرة، وهم طائفة واسعة من المسلمين إلى إمكان رؤية

<sup>(</sup>۱) يُوسف ۱۲: ۲۴.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرّضا (مله السلام) ١ : ١١١٥.

<sup>(</sup>٣) الأنعام ٦ : ٧٦.

<sup>(</sup>٤) الشَّرَب: المسلك المخفى، والحفير تحت الأرض لا منقذ له.

<sup>(</sup>٥) الأُثمام ٦ : ٨٣.

<sup>(</sup>٦) التوحيد : ٧٤.

الله تعالى، ويرون أنّ الله تعالى يظهر للناس يوم القيامة كما يظهر البدر ليلة تمامه، واستظهروا ذلك من طائفة من الروايات<sup>(۱)</sup> وآيات القرآن الكريم.

يقول الشيخ الأشعري في (الإِبانة): ونُدين بأنَ الله تعالى يُرى في الآخرة بالأبصاركما يُرى القمر ليلة البدر، يراه المؤمنون كما جاءت الروايات عن رسول الله (مقراة عبدراله)(١)، وفسّروا بهذا الرأي قوله تعالى: ﴿ كَلَّا بَلْ تُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَة \* وَتَذَرُونَ ٱلاَّخِرَةَ \* وُجُوهٌ يَوْمَثِذٍ نَاضِرَةٌ \* إِلَىٰ رَبُّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (٣).

يقول الفاضل القوشجي: إنّ النظر إذا كان بمعنى الانتظار يستعمل بغير صلة، ويقال انتظرت، و إذا كان بمعنى الرؤية يستعمل بـ ( إلى )، والنظر في هذه الآية استعمل بلفظ ( إلى ) فيُحمل على الرؤية <sup>(١)</sup>.

وفي مقابل هذا الاتجاء أصرّ أئمّة أهل البيت (عبهمالتلام) بعد رسول الله (ملّى الله عليه وآله) على استحالة رؤية الله تعالى، وفسّروا الروايات والآيات التي استظهر منها أهل الحديث والأشاعرة إمكانية الرؤية بمعانٍ مناسبة لجوّ الآيات والروايات.

عن عبدالسّلام بن صالح الهَرَوي، قال: قلت لعليّ بن موسى الرّضا (عدائله): يا بن رسول الله، ما تقول في الحديث الذي يرويه أهل الحديث: أنّ المؤمنين يزورون ربّهم من منازلهم في الجنّة ؟

فقال (مدانهم): «يا أبا الصّلت، إنّ الله تبارك وتعالى فضّل نبيّه محمّداً (منّ الله عدد وقال عمر حميع خلفه من النبيّين والملائكة، وجعل طاعته، ومتابعته، وزيارته في الدنيا والآخرة زيارته، وقال عزّ وجلّ: ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللهُ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ ﴾ (١).

وقال النبي (ملن الاعليه راله): من زارني في حياتي أو بعد موتي فقد زار الله.

ودرجة النبي (من الدعب والمن المجنّة أرفع الدرجانية فمن زاره إلى درجته في الجنّة من منزله فقد زار الله تبارك وتعالى، (٢).

رابعاً ـرأي أهل البيت (طهم المندم) في الهداية والضلالة: اختلف العلماء اختلافاً شديداً فيما جاء في كتاب الله الكريم من الآيات التي يُمكن أن يستظهر منها الانسان إسناد الهداية والضلالة إلى الله تعالى، نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللّٰهُ لَجَعَلَكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَلَـٰكِن يُضِلُّ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَلَـتُسْتَلُنَّ عَمَّا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (٨).

<sup>(</sup>١) صحيح البخاري ١: ٢٩٩/١٦٠، صحيح مسلم ١: ٢٩٩/١٦٢.

<sup>.</sup>T1: #\J\(T)

<sup>(</sup>٣) القيامة ٧٥: ٢٠ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>١) شرح التجريد للقوشجي : ٢٣٤.

<sup>(</sup>٥) النَّساء ٤: ٨٠

<sup>(</sup>٦) الفتح ٤٨ : ١٠.

<sup>(</sup>٧) التوحيد : ١١٧ /٢١.

<sup>(</sup>۸) النّحل ۱۲: ۹۳.



### وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَهُمْ فَيُضِلُّ اللَّهُ مَن يَشَاءُ وَيَهْدِي مَن يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ (١)

فاخذ جمع من علماء المسلمين بظاهر هذه الآيات مبتورةً عن الآيات الأُخرى التي تُكمَّل بمجموعها دلالة هذه الطائفة من الآيات، وحكموا بحنميّة الهداية والضلالة في حياة الإنسان من جانب الله تعالى، ونفوا دور الإنسان في اختيار الهداية والضلالة، انطلاقاً من هذه الطائفة من الآيات.

وقد خالف أهل البيت (عليم الشلام) هذا الانجاه من التفسير والرأي، وقالوا: إنّ الله تعالى هو مصدر الهداية في حياة الإنسان، وأمّا الضلالة فمن الإنسان نفسه، وعلى كلّ حال فإن الهداية والضلالة تجري في حياة الإنسان باختياره وقراره، ونفوا بشكل قاطع حتمية الهداية والضلالة في حياة الإنسان بإرادة الله تعالى.

عن جابر بن يزيد الجُعْفي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عبدالله)، قال: سألته عن معنى (لاحول ولا قوّة إلّا بالله).

فقال: «معناه: لا حول لنا عن معصية الله إلا بعون الله، ولا قوّة لنا على طاعة الله إلا بتوفيق الله عزّ وجلّ ("). عن محمّد بن أبي عُمَير، عن أبي عبدالله الفَرّاء، عن محمّد بن مسلم ومحمّد بن مَروان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «ما عَلِمَ رسول الله (مقراه عبدراله) أنّ جبرئيل مِن قِبَل الله عزّ وجلّ إلّا بالتوفيق» (").

قال: دمن برد الله أن يهديه بإيمانه في الدليا إلى جنته وداركرامنه في الآخرة يشرح صدره للتسليم لله، والثقة به، والثقة به، والسكون إلى ما وعده من ثوابه حتى يطمئن إليه ومن يُرد أن يُصله عن جنّته وداركرامته في الآخرة لكفره به وعصيانه له في الدنيا، يجعل صدره ضَيَّقاً حَرَّجاً حتَّى يَشُكُ في كفره، ويضطرب من اعتقاده قلبه، حتَّى يصير كانَّما يصَّقدُ في السّماء، كذلك يجعل الله الرجس على الذين لا يُؤمِنون، (٥)

خامساً - رأي أهل البيت (عليم النهم) في الجبر والتقويض: ذهب أهل البيت (عليم النهم) مذهباً وسطاً بين الجبر والتفويض لا يتّصل بالجبر ولا بالتفويض، وسمّوا ذلك: الأمر بين الأمرين.

روى مُفَضّل بن عمر، عن أبي عبدالله الصّادق (عبدانهم)، قال: «لا جبر ولا تفويض، ولكن أمر بين أمرين». قال: قلت: وما أمر بين أمرين ؟

قال: «مَثَلُ ذلك مَثَل رجلٍ رأيته على معصية فنهيته فلم ينته، فتركته ففعل تلك المعصية، فليس حيث لم

<sup>(</sup>١) إبراهيم ١٤:٤.

<sup>(</sup>٢) التوحيد : ٣/٢٤٢.

<sup>(</sup>٣) التّوحيد: ٢/٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) الأنعام ٦: ١٢٥.

<sup>(</sup>٥) التُوحيد : ٤/٢٤٢.

يقبل منك فتركته، أنت الذي أمرته بالمعصية، (١).

وعن أبي جعفر الباقر وأبي عبدالله الصّادق (عليه السّلام) قالا: وإنّ الله عزّ وجلّ أرحم بخلقه من أن يُجبِر خلقه على الذنوب ثمّ يُعذَّبهم عليها، والله أعزّ من أن يُريد أمراً فلا يكون، وسُئِلا: هل بين الجبر والقدر منزلة ثالثة ؟ قالا: دنعم، أوسع ممّا بين السّماء والأرض؛ (٢).

وعلى أساس هذا الاتجاه من الوعي والفهم فسروا آيات القرآن، ونفوا عن كلام الله تعالى الجبر والتفويض. عن عبدالسّلام بن صالح الهَرَوي، قال: سمعت أبا الحسن عليّ بن موسى بن جعفر (عليهم التلام) يقول: «من قال بالجير فلا تُعطوه من الزكاة، ولا تقبلوا له شهادة، إنَّ الله تبارك وتعالى الا يُكلِّف نفساً إلَّا وسعها ولا يُحمّلها فوق طاقتها، ولا تكسب كلِّ نفس إلَّا عليها، ولا تزر وازرة وزر أُخرى، ٣٠).

سادساً - تفسير القرآن بالقرآن: من يتنبّع طريقة أهل البيت (ملهم الله) في تفسير القرآن يلمس عندهم طريقة متميّزة ومبتكرة في تفسير القرآن بالقرآن، وهذه الطريقة من أفضل الطرق لفهم القرآن، فإنّ القرآن خبر دليل على القرآن، وقد جرى على هذه الطريقة في عصرنا الفقيد العكامة الطباطبائي (رحمه الدينان)، وأخرج تـفسيره القـيّم (الميزان) على هذا الأساس المتين.

وفيما يلى نذكر نماذج من الروايات الواردة عن أهل البيت (علهماتلام) في تفسير القرآن بالقرآن (١٠).

١ ـ عن عبدالله بن الفضل الهاشمي قال: سألت أبا عبدالله جعفر بن محمّد (عبدائله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَن يَهْدِ ٱللَّهُ فَهُوَ ٱلْمُهْتَدِ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن تَجِدَ لَهُ وَلِيَّا مُرْشِداً ﴾ "".

فقال (طبه التلام): وإنَّ الله تبارك وتعالى بُضلّ الظالمين يوم القيامة عن دار كرامته، ويهدي أهل الإيمان والعمل الصالح إلى جنَّته، كما قال عزَّ وجلَّ: ﴿ وَيُضِيُّلُ ٱللَّهُ ٱلظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ ﴾ (٢) وقال عزّ وجلَّ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَانِهِمْ تَجْرِي مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَارُ فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ﴾ (٧). قال: فقلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ ﴾ (^ وقوله عزّ وجلّ: ﴿ إِنْ يَنصُرْكُمُ ٱللَّهُ فَكَا غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلْكُمْ فَمَن ذَا ٱلَّذِي يَنْصُرُكُم مِن بَعْدِهِ ﴿ (١).

<sup>&</sup>lt; (١) التوحيد: ٢٦٢/٨

<sup>(</sup>٢) التّوحيد : ٣/٣٦٠.

<sup>(</sup>٣) التُوحيد : ٦/٣٦٢.

<sup>(1)</sup> لقد اخترنا هذه النماذج من رسالة الدكتور خضير جعفر (مفخه انه) عن تفسير القرآن بالقرآن عند أهل البيت(مليهمات:لام،، ورسالة (أهل البيت وتفسير القرآن) لمجموعة الامام الباقر الثقافية، وهي من منشورات دار القرآن (المؤتمر الرابع للقرآن الكريم في قم).

<sup>(</sup>۵) الكهف ۱۸ : ۱۷.

<sup>(</sup>٦) إبراهيم ١٤ : ٢٧.

<sup>(</sup>۷) يونس ۱۰: ۸.

<sup>(</sup>۸) هود ۱۱ : ۸۸

<sup>(</sup>۱) آل عِشران ۳: ۱۲۰.



فقال: «إذا فعل العبد ما أمره الله عزّ وجلّ به من الطاعة، كان فعله وفقاً لأمر الله عزّ وجلّ، وسمّي العبد به مُوفّقاً، وإذا أراد العبد أن بدخُلَ في شيءٍ من معاصي الله فحال الله تبارك وتعالى بينه وبين تلك المعصية فتركها، كان تركه لها بتوفيق الله تعالى ذكره، ومتى خلّى بينه وبين تلك المعصية، فلم يَحُل بينه وبينها حتّى يرتكبها فقد خذله ولم ينصره ولم يوفّقه، (۱).

٢ ـ وعن عليّ (عدائله) في قوله تعالى: ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ (٢) ، قال: أي قولوا: اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك لا بالمال والصّحة، فإنّهم قد يكونون كفّاراً أو فسّاقاً. قال: وهم الذين فال الله: ﴿ وَمَن يُطِع ٱللَّهُ وَٱلرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّيِيِّنَ وَٱلصَّدِيقِينَ وَٱلشَّهَدَاءِ وَٱلصَّدِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً ﴾ (٢).

٣ ـ وعن نفسير القمّي في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ آلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ (١).
 قال: قرأ رجل على أمير المؤمنين (عب التلام): ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِن بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ فِيهِ يُغَاثُ آلنَّاسُ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾
 على البناء للفاعل.

فقال (مله التلام): دويحك! أيّ شيء يعصرون، يعصِرون الخمر ؟!».

قال الرجل: يا أمير المؤمنين، كيف أقرأها؟

فقال: «إنّما نزلت: وفيه يُعصّرون، أي يُمطرون بعد سنيّ المجاعة، والدليل على ذلك قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْصِرَاتِ مَاءً ثَجًاجاً ﴾ ، (٥).

٤ ـ وعن أبي الأسود الدؤلي، قال: رُفع إلى عمر المرأة ولدت لسنة أشهر، فسأل عنها أصحاب النبيّ (منراة عبدواله)، فقال عليّ (عبدالندم)؛ لأ وجم عليها، ألا نرى أنّه يقول: ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاثُونَ شَهْراً ﴾ (٢) وقال: ﴿ وَفِصَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ (٧) وكان الحمل هاهنا سنّة أشهر، فنركها عمر. قال: ثمّ بَلغنا أنّها ولدت آخر لسنّة أشهر (٨).

ه ـ وروي أن رجلاً دخل مسجد الرسول (من الاعليه راله)، فإذا رجل يُحدّث عن رسول الله (من الاعليه راله) قال:
 فسألته عن الشاهد والمشهود، فقال: نعم، أمّا الشاهد يوم الجمعة، والمشهود يوم عرفة.

<sup>(</sup>١) التوحيد : ١/٢٤١.

<sup>(</sup>٢) الفاتحة ١: ٧.

<sup>(</sup>٣) البحار ٢٤: ١٤٠/٦٥ و ١٤٠/٦٨ و ٧٤: ٢٢/٢٢٧، والآية من سورة النساد ٤: ٦٩.

<sup>(</sup>٤) يُوسف ١٢ : ٤٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير القشى ١: ٣١٥، تفسير الميزان ١١: ٢٠٣، الآية من سورة النبأ ٧٨: ١٤.

<sup>(</sup>٦) الأحقاف ٤٦: ١٥.

<sup>(</sup>٧) لقمان ٣١: ١٤.

<sup>(</sup>٨) الدّر المنثور ٧: ٤٤١.

فجزته إلى آخر يُحدِّث عن رسول الله (سلَّ الله عبه وآله). فسألته عن ذلك. فقال: أمَّا الشاهد فيوم الجمعة، وأمَّا المشهود فيوم النحر.

فجزتهما إلى غُلام كأنَّ وجهه الدينار، وهو يُحدِّث عن رسول الله (مله عبه داله)، فقلت: أخبرني عن شاهدٍ ومشهودٍ. فقال: نعم، أمّا الشاهد فمحمّد (مله عليه رآله)، وأمّا المشهود فيوم القيامة؛ أمّا سمعت الله سبحانه يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُسَبِّمًا وَنَذِيراً ﴾ (١)؟ وفال: ﴿ ذَلِكَ يَوْمٌ مَجْمُوعٌ لَهُ ٱلنَّاسُ وَذَلِكَ يَـوْمٌ مَشْهُودٌ﴾(٢).

فسألت عن الأوّل، فقالوا: ابن عبّاس، وسألت عن الثاني فقالوا: ابن عمر، وسألت عن الثالث فقالوا: الحسن أبن على (عليهما السّلام) (٢٦).

٦ ـ وعن وَهْب بن وَهْب القرشي، عن الإمام الصّادق، عن آبائه (عليهم التلام): أنَّ أهل البصرة كتبوا إلى الحسين ابن على (عليما التلام) يسألونه عن (الصّمد) فكتب إليهم:

وبسم الله الرَّحمٰن الرَّحيم

أمّا بعد، فلا تخوضوا في القرآن، ولا تجادلوا فيه بغير علم، فقد سمعت جدّي رسول الله (ملّى الله عليه وآله)، يقول: من قال في القرآن بغير علم فليتبوّأ مقعده من النّار، و إنَّ الله سبحانه فسّر الصّمد، فقال: ﴿ ٱللَّهُ أَحَدُّ \* ٱللَّهُ آلصَّمَدُ ﴾ (٤) ثمَّ فسره، فقال: ﴿ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا أَحَدُّ ﴾ ، (٥).

٧ ـ وعن الحسين بن سعيد، عن جابر، قال: قلت لأبي جعفر (عبه التلام): ما الصبر الجميل؟

قال: وذلك صبر ليس فيه شكوى إلى أحد من التّأس، إنّ إبراهيم بعث يعقوب إلى راهب من الرُّهيان في حاجةٍ، فلمّا رآه الراهب حسبه إبراهيم، فوثب إليه فاعتنقه، ثمّ قال: مرحباً بخليل الله، فقال له يعقوب: لست بخليل الله، ولكن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، قال له الراهب: فما الذي بلغ بك ما أرى من الكبر؟ قال: الهمّ والحزن والسقمه.

قال: «فما جاز عتبة الباب حتّى أوحى الله إليه: يا يعقوب، شكوتني إلى العباد، فخرّ ساجداً عند عتبة الباب، يقول: ربّ لاأعود، فأوحى الله إليه: أنّي قد غفرت لك، فلا تعد إلى مثلها. فما شكا شيئاً ممّا أصابه من نوائب الدنيا إِلَّا أَنَّه قال يوماً: إنَّما أشكو بثَّى وحزني إلى الله وأعلم من الله ما لا تعلمون، (٢٠).

٨ ـ وعن محمد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (طبه الشلام)، فقلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَا إِبْلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَنْ

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٢: ٥٥.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۰۳:۱۰۳.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان ١٠: ٧٠٨.

<sup>(</sup>١) الإخلاص ١١٢ : ١ و٢.

<sup>(</sup>٥) التّوحيد: ٥/٩٠، والآية من سورة الإخلاص ١١٢: ٣ و٤.

<sup>(</sup>٦) البرهان، تفسير الآية ٨٦ من سورة يوسف، التمحيص: ١٤٣/٦٣.



### تَسْجُدُ لِمَا خَلَفْتُ بِيَدَيُّ ﴾ (١)

فقال رعب الشدى: واليد في كلام العرب القوّة والنعمة، قال الله: ﴿ وَآذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا ٱلْأَيْدِ ﴾ (٢)، وقال: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدِهِ ﴾ "، أي: بقوّة، وقال: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ ( ' ) أي قوّاهم، ويقال: لفلان عندي أيادٍ كثيرة. أي فواضل و إحسان، وله عندي يدّ بيضاء. أي نعمة، (٥).

٩ ـ وعن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني، قال: حدَّثني أبو جعفر (مارات الاعليه)، قال: سمعت أبي يقول: سمعت أبي موسى بن جعفر (علمالتلام) يقول:

دخل عمرو بن عبيد البصري على أبي عبدالله (عبه التلام)، فلمّا سلّم وجلس تلا هذه الآية: ﴿ ٱلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَاثِرَ ٱلْإِثْم وَٱلْفَوَاحِشَ ﴾ (١) ثمّ أمسك.

فقال أبو عبدالله: وما أسكتك ؟ه.

قال: أُحِبُّ أن أعرف الكبائر من كتاب الله.

قال: «نعم، - يا عمرو ـ أكبر الكبائر الشرك بالله، لقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ ﴾ (٧)، وقال: ﴿ مَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ ٱلنَّارُ ﴾ (^).

> وبعده اليأس من رَوح الله، لأنّ الله يقول: ﴿ لَا يَأْيُفُسُ مِن رَوْحِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَافِرُونَ ﴾ (١). ئمَ الأمن من مكر الله ، لأنّ الله يقول: ﴿ فَكَلَّا يَأْمَنُ مَكْرَ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَاسِرُونَ ﴾

ومنها عقوق الوالدين، لأنَّ الله جعل العاني جَبَّاراً شِفيّاً من فوله: ﴿وَبَرّاً بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَلْنِي جَبَّـاراً

ومنها فتل النفس التي حرّم الله إلا بالحق، لأنه يفول: ﴿ وَمَن يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمَّداً فَجَزَاؤُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً

<sup>(</sup>۱) سورة ص ۳۸: ۷۵.

<sup>(</sup>۲) سورة ص ۳۸: ۱۷.

<sup>(</sup>٣) الذاريات ٥١: ٤٧.

<sup>(</sup>٤) المجادلة ٩٨: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) التّوحيد : ١/١٥٣.

<sup>(</sup>٦) النَّجم ٥٣: ٢٢.

<sup>(</sup>٧) النِّساء ٤: ٨٤ و١٩٦.

<sup>(</sup>٨) المائدة ٥: ٧٢.

<sup>(</sup>۱) يُوسف ۱۲ : ۸۷

<sup>(</sup>١٠) الأعراف ٧: ٩٩.

<sup>(</sup>۱۱) مَريم ۱۹: ۳۲.

<sup>(</sup>۱۲) النَّساء ٤ : ٩٣.

وقذف المحصنات، لأنّ الله يفول: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ٱلْفَافِلاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُمِنُوا فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ (١).

وأكل مال البنيم لقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ ٱلْيَتَامَىٰ ظُلْماً إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً ﴾ ('').

والفرار من الزحف، لأنّ الله يقول: ﴿ وَمَن يُوَلِّهِمْ يَوْمَئِدٍ دُبُرَهُ إِلَّا مُتَحَرِّفاً لِقِتَالٍ أَوْ مُتَحَيِّزاً إِلَىٰ فِنَةٍ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبِ مِنَ ٱللَّهِ وَمَأْوَلِهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (٢).

وَأَكُلُ الرِّبَا، لأَنَّ الله يَقُولُ: ﴿ اللَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (٥). ويقول: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبِ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (٥).

والسحر، لأنَّ الله يقول: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَاهُ مَا لَهُ فِي ٱلْأَخِرَةِ مِنْ خَـــ كلقٍ ﴾ (١٠).

والزنا، لأنّ الله يقول: ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً \* يُضَاعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ مُهَاناً ﴾ (٧). واليمين الغَموس (^) الفاجرة، لأنّ الله يقول: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلِيلاً أُوْلَئِكَ لَا خَـكاقَ لَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ ﴾ (١).

والغُلُول (١٠)، لأنَ الله يقول: ﴿ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ (١١).

ومنع الزكاة المفروضة، لأنّ الله يقول: ﴿ يَوْمَ يُحْمَىٰ عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوَّىٰ بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ ﴾ (١٢).

وشهادة الزور، وكتمان الشهادة، لأنّ الله يقول: ﴿ وَمَن يَكُتُمُهُا فَإِنَّهُ مَاثِمٌ قَلْبُهُ ﴾ (١٣).

مرز تقية تكوية راسي

<sup>(</sup>١) النُّور ٢٤: ٢٣.

<sup>(</sup>۲) النَّساء ٤: ١٠.

<sup>(</sup>٢) الأنفال ٨: ١٦.

<sup>(</sup>١) البَقرة ٢: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٥)البَقرَة ٢: ٢٧٩.

<sup>(</sup>٦) البَقرة ۲: ۱۰۲.

<sup>(</sup>۷) الفُرقان ۲۵ : ۸۸ و ۲۹.

<sup>(</sup>٨) أي اليمين الكاذبة، سُمّيت غموساً لأنّها تغمس صاحبها في الإثم، ثمّ في النّار.

<sup>(</sup>١) آل عِمْران ٣: ٧٧.

<sup>(</sup>١٠) أي الخيانة في المغنم، والسرقة من الغنيمة.

<sup>(</sup>۱۱) آل عِشران ۲: ۱۲۱.

<sup>(</sup>١٢) التَّوية ١: ٢٥.

<sup>(</sup>١٣) البقرة ٢ : ٢٨٣.



.... البرهان في تفسير القرآن

وشرب الخمر، لأنّ الله عدل بها عبادة الأوثان.

وترك الصلاة متعمّداً، وشيئاً ممّا فرض الله تعالى، لأنّ رسول الله (سلّ الله عيه وآله)، يقول: من ترك الصلاة متعمّداً فقد برىء من ذمّة الله وذمّة رسوله».

ونقض العهد وقطيعة الرَّحِم، لأنَّ الله يقول: ﴿ أَوْلَئِكَ لَهُمُ ٱللَّمْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ ٱلدَّارِ ﴾ (١).

قال: فخرج عمرو بن عبيد له صراخ من بكائه، وهو يقول: هَلَكَ من قال برأيه، ونازعكم في الفيضل رالعلم (۲).

١٠ ـ وعن الإمام الرّضا (عبدالندم) في قوله تعالى: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ .. ﴾ (٣).

قال: «الختم: هو الطبع على فلوب الكفّار عفوبة على كفرهم، كما قال الله تعالى: ﴿ بَلْ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرهِمْ فَكَ يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ ، (1).

اً الله وعن الإمام الرّضا (عليه السّلام)، في قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ ٱللّٰهُ فِي أَوْلَادِكُمْ لِلذِّكَرِ مِثْلُ حَظَّ آلَانُهَيْنِ ﴾ (٥).

قال: «لأنّ المرأة إذا تزوّجت أخذت والرجل يُعطي، فلذلك وفّر على الرجال، وعلّة أُخرى في إعطاء الرجل مِثلَي ما تُعطى الأنثى، لأنّ الأُنثى من عبال الذكر، إن احتاجت فعليه أن يعولها، وعليه نفقتها، وليس على المرأة أن تعول الرجل، ولا تؤخذ بنفقته إن احتاج، فوفّر على الرجال لذلك، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الرَّجَالُ قَوَامُونَ عَلَىٰ النّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنْفَقُواْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ ﴾ (١٠).

١٢ ـ وفي (تفسير العيّاشي) في قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّادِقُ وَٱلسَّادِقَةُ فَاقْطَعُواْ أَيْدِيَهُمَا ﴾ (٧) عن زُرقان صاحب ابن أبي دؤاد (٨)، قال: رجع ابن أبي دؤاد ذائل يوم من عند المعتصم وهو مغتم، فقلت له في ذلك، فقال: وددت اليوم أنى قد متُّ منذ عشرين سنةً.

قال: قلت له: ولِمَ ذاك ؟

قال: لما كان من هذا الأسود ـ يعني أبا جعفر محمّد بن عليّ بن موسى ـ اليوم بين يدي أمير المؤمنين المعتصم.

<sup>(</sup>١) الرّعد ١٣: ٢٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي ٢: ٢٤/٢١٧، من لا يحضره الفقيه ٣: ٢٣٦/٣٦٧.

<sup>(</sup>٣) البَقرة ٢: ٧.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرّضا ١: ١٢٣، والآية من سورة النّساء ٤: ١٥٥.

<sup>(</sup>٥) النساء ٤: ١١.

<sup>(</sup>٦) علل الشرائع : ١/٥٧٠، عيون أخبار الرّضا ٢ : ١/٩٨، والآية من سورة النَّساء ٤ : ٣٤.

<sup>(</sup>٧) المائدة ٥ : ٢٨.

<sup>(</sup>٨) وهو أحمد بن أبي دواد بن جرير بن مالك الأيادي، أبو عبدالله، أحد القضاة المشهورين من المعتزلة، تولّى القضاء للمأمون والمعتصم والواثق والمتوكّل، وتوفّي مفلوجاً ببغداد سنة ٢٤٠هـ ـ تاريخ بغداد ٤: ١٤١، لسان الميزان ١ : ١٧١، الأعلام للزركلي ١ : ١٣٤.

تقديم الشيخ الأصفى

٣٣

قال: قلت: وكيف ذلك؟

قال: إنّ سارقاً أفرّ على نفسه بالسرقة، وسأل الخليفة تطهيره بإقامة الحدّ عليه، فجمع لذلك الفقهاء في مجلسه، وقد أحضر محمّد بن عليّ، فسألنا عن القطع، في أيّ موضع ينجب أن يقطع ؟ قال: فقلت: من الكُرْسُوع (١)، لقول الله في التيمّم: ﴿ فَامْسَحُواْ بِوْجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ (٢) واتّفق معى على ذلك قوم.

وقال آخرون: بل يجب القطع من المِرْفق، قال: وما الدليل على ذلك، فِإلوا: لأنَّ الله لمَّا قال: ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَىٰ آلْمَرَافِقِ ﴾ (٣) في الغسل، دل على ذلك أنّ حدّ البد هو المِرْفق.

قال: فالتفت إلى محمّد بن عليّ، فقال: ما تقول في هذا يا أبا جعفر؟

فقال: «قد تكلُّم القوم فيه، يا أمير المؤمنين».

قال: دعني بِما تكلُّموا به، أيِّ شيء عندك؟

قال: وأعفني من هذا، يا أمير المؤمنين.

قال: أقسمت عليك بالله لمّا أخبرت بما عندك فيه.

فقال: دأمًا إذا أفسمت عليَّ بالله، إنّي أقول: إنّهم أحطأوا فيه السُّنّة، فإنَّ القطع بجب أن يكون من مِفْصَل أُصول الأصابع فتُترك الكفّ.

قال: وما الحُجَّة في ذلك؟

قال: دقول رسول الله (صنى على داله): السجود على سبعة أعضاء: الوجه، واليدين، والركبتين، والرجلين، فإذا قطعت يده من الكُرْسُوع أو المِرْفَق لم يبن له يد يسجد عليها. وقال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِللَّهِ ﴾ (٤) يعنى هذه الأعضاء السبعة التي يسجد عليها ﴿ قَلَا تَدُعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَداً ﴾ (٥).

قال: فأعجب المعتصم ذلك، فأمر بقطع يد السارق من مِفْصَل الأصابع دون الكفّ.

قال ابن أبي دؤاد: قامت قِيامتي، وتمنّيت أنّي لم أكّ حيّاً (^^.

١٣ ـ وعن علي بن يقطين قال: سأل المهدي أبا الحسن (مدائنلام) عن الخمر، هل هي محرّمة في كتاب
 الله عزّ وجلّ، فإنّ النّاس إنّما يعرفون النهي عنها ولا يعرفون تحريمها؟

فقال له أبو الحسن (عب التلام): «بل هي مُحَرَّمة في كتاب الله».

فقال: في أيّ موضع هي مُحَرَّمة من كتاب الله عزّ وجلّ، يا أبا الحسن ؟

<sup>(</sup>١) الكُرسُوع : طرف الزند الذي يلي الخنْصر، وهو الناتيء عند الرُّسْغ.

<sup>(</sup>٢) النَّساء ٤: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) المائدة ٥: ٦.

<sup>(</sup>٤) ٥) الجنّ ٧٢: ١٨.

<sup>(</sup>٦) تفسير الميزان ٥: ٣٣٥، تفسير العياشي ١: ٣١٩/٣١٩.

البرهان في تفسير القرآن

فقال: «قول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقَّ ﴾ (١)
- إلى أن قال: - فأمّا الإثم فإنّها الخمر بعينها، وقد قال الله تعالى في موضع آخر: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ
قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَفْعِهِمَا ﴾ (٢) فأمّا الإثم في كتاب الله فهي الخمر والميسر،
وإثمهما أكبر من نفعهما، كما قال الله تعالى .

فقال المهدى: يا على بن يقطين، هذه فتوى هاشميّة.

فقلت له: صدقت ـ يا أمير المؤمنين ـ الحمد لله الذي لم يُخرج هذا العلم منكم أهل البيت.

قال: فوالله ما صبر المهدي أن قال لي: صدقت يا رافضي ٣٠٠.

١٤ - وعن محمد بن صالح الأرمني، قال: قلت لأبي محمد العسكري (طبه الشرم): عرّفني عن قول الله: ﴿ لِلّٰهِ الْأَمْرُ مِن قَبْلُ وَمِن بَعْدُ ﴾ (٤)، فقال: ولله الأمر من قبل أن يأمر، ومن بعد أن يأمر بما يشاء».

فقلت في نفسي: هذا تأويل قول الله: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْرُ تَبَارَكَ ٱللّٰهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (°، فأقبل عليّ وقال: دوهو كما أسررت في نفسك: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَلْقُ وَٱلْأَمْرُ تَبَارَكَ ٱللّٰهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾، (°،

١٥ - وفي كتاب (الاحتجاج) عن أمير المؤمنين (عله الشلام) حديث طويل يقول فيه: «قد خطر على من ماسّه الكفر تقلّد ما فوضّه إلى أنبيائه وأوليائه، يقول لإبراهيم (عله الشلام): ﴿لا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (٢) أي المشركين، لأنّه سمّى الشرك ظلماً بقوله: ﴿إِنّ ٱلشِرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (٨).

فقال: وإنّ الله عزّ وجل يقول: ﴿ وَإِذَا صُرْبَتُمْ فِي آلْأَوْضِ فَلَيْسٌ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَقْصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوٰةِ ﴾ (١)، فصار التقصير في السفر واجباً كوجوب التمام في الحضر».

قالاً: قلنا: إنما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ ﴾، ولم يقل: افعلوا، فكيف أوجب ذلك كما أوجب التمام في الحضر؟

فَقَالَ: وَأُولِيسَ قَدَ قَالَ اللهِ عَزُّ وَجَلَّ فِي الصَّفَا وَالْمَرُوةَ: ﴿ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ آغْتَمَرَ فَكَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن

<sup>(</sup>٧) الأعراف ٧: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) البَقرة ٢: ٢١٩.

<sup>(</sup>٣) البرهان: تفسير الآية: ٢١٩ من سورة البَتْرة، الكافي ٦: ١/٤٠٦.

<sup>(</sup>٤) الرُّوم ٣٠: ٤.

<sup>(</sup>٥) الأعراف ٧ : ٥٤.

<sup>(</sup>٦) البرهان، تفسير الآية: ٤ من سورة الرُّوم، الثاقب في المناقب ٥٠٢/٥٦٤.

<sup>(</sup>٧) البقرة ٢: ١٢٤.

<sup>(</sup>٨) نور الثقلين ١: ٣٤٤/١٢١، الاحتجاج ١: ٢٥١، الآية من سورة لقمان ٣١: ١٣.

<sup>(</sup>١) السَّاء ٤: ١٠١.

O.Mark. O

يَطُوَّفَ بِهِمَا﴾(١٠)؟ ألا ترون أنَّ الطواف بهما واجب مفروض؟ لأنَّ الله عزَّ وجلَّ ذكره في كتابه وصنعه نبيَّه، وكذلك التقصير في السفر شيء صنعه النبي (مثرة مبدراته) وذكره الله تعالى في كتابه، (٢).

١٧ ـ وعن حُريز، عن أبي عبدالله (مدهندم) في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾".

قال: «نزلت هذه الآية في البهود والنصاري، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلَّـٰذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ ﴾ ( ؟ ) يعني رسول الله (من اله عبد اله) ﴿ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ ( ٥ لأنّ الله عزّ وجلّ قد أنزل عليهم في التوراة والإنجيل والزبور صفة محمّد (ملّى الدعيه واله) وصفة أصحابه ومبعثه ومهاجره، وهو قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًّا مُ عَلَىٰ الكُفَّارِ رُحَماءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّما سُجَّداً يَبْتَعُونَ فَضْلاً مِنَ ٱللَّهِ ﴾ (١) فهذه صفة رسول الله في التوراة والإنجيل وصفة أصحابه، فلمّا بعثه الله عزّ وجلّ عرفه أهل الكتاب، كما قال جلّ جلاله: ﴿ فَلمَّا جَاءَهُم مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ ، (٠٠)

١٨ ـ وعن عبدالرّحمٰن قال: سألت أبا عبدالله (مبالله) عن قوله: ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُل ٱلْعَفْوَ ﴾ (^^ قال: ﴿ ﴿ الَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ (١) نزلت هذه بعد هذه، (١٠٠٠.

١٩ ـ وفي (روضة الكافي) كلام لعليّ بن الحسين (عليه التلام) في الوعظ والزُّهد في الدنيا، يقول فيه: «ولقد أسمعكم الله في كتابه ما قد فعل بالقوم الظالمين من أهل القري فبلكم حيث يـفول: ﴿وَأَنْشَأْنَا بَعْدَهَا قَوْماً ءَاخَرِينَ ﴾ (١١) وقال عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا أَحَسُواْ بَأْسَنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَوْ كُضُونَ ﴾ ، (٢٠).

٢٠ ـ وعن أبي الحسن (عدالتلام) في قوله تعالى: ﴿ وَتُلْدَىٰ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ أَصْحَابَ ٱلنَّارِ أَن قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُّنَا حَقّاً فَهَلْ وَجَدتُم مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقّاً قَالُواْ ثَعَمْ فَأَذِّنَ مُؤَذِّنٌ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ فَأَذُ اللَّهِ عَلَىٰ ٱلطَّالِمِينَ ﴾ (١٣). قال: والمؤذّن أمير المؤمنين (عليه اشلام)، يؤذّن أذاناً يُسمع الخلائق كلّها، والدليل على ذلك قول

<sup>(</sup>١) البقرة ١: ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين ١: ٥٢٧/٥٤١، من لا يحضره الفقيه ١: ١٢٦٦/٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) اليقرة ٢: ٦.

<sup>(</sup>٤، ٥) التقرة ٢: ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) الفتح ٤٨ : ٢٩.

<sup>(</sup>٧) نور الثقلين ١ : ٣٧/٧٠٨، تفسير القتى ١ : ٢٢، والآية من سورة البقرة ٢ : ٨٩.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ٢١٩.

<sup>(</sup>١) القُرقان ٢٥ : ٧٧.

<sup>(</sup>١٠) نور التقلين ٣: ١٣/٤١٤، الكافي ٨: ٢٩/٧٤.

<sup>(</sup>١٦) الأنساء ٢١: ١١.

<sup>(</sup>١٢) الأنياء ٢١: ١٢.

<sup>(</sup>١٣) الأعراف ٧: ٤٤.



الله عزّ وجلّ في سورة التّوبة: ﴿ وَأَذَانٌ مِنَ ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ .. ﴾ (١) فقال أمير المؤمنين (عبدالتلام): كنت أنا الأذان في النّاس؛ (٢).

٢١ ـ وفي كتاب (معاني الأخبار) عن عليّ بن الحسين (عب النلام) قال: «الإمام منَّا لا يكون إلّا معصوماً، وليست العصمة في ظاهر الخلقة فيُعرف بها، ولذلك لا يكون إلّا منصوصاً؛.

فقيل له: يابن رسول الله، فما معنى المعصوم ؟

فقال: دهو معتصم بحبل الله، وحبل الله هو القرآن، لا يفترقان إلى يوم الفيامة، والإمام يهدي إلى القرآن، والقرآن يهدي إلى القرآن، والقرآن يهدي إلى القرآن يهدي إلى الإمام، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ ..﴾، (٣).

٢٢- وعن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر الباقر (عبائتلام) . في حديث . قال: اوسورة النور أنزلت بعد سورة النساء، وتصديق ذلك أنّ الله عزّ وجلّ أنزل عليه من سورة النساء: ﴿ وَالَّابِتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنكُمْ فإن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّاهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللّهُ لَهُنَّ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنكُمْ فإن شَهِدُواْ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّاهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ﴾ ( عَلَيْهِا عَلَيْات بَيِّنَات لَعَلَّكُمْ سَبِيلاً ﴾ ( عَلَيْهِا عَلَيْات بَيِّنَات لَعَلَكُمْ سَبِيلاً ﴾ ( عَلَيْهُ وَاللّهُ عَرْ وجلَ : ﴿ سُورَةٌ أَنزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَا عَلَيْات بَيِّنَات لَعَلّمُهُمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَالزّانِيَةُ وَٱلزّانِي فَاجْلِدُواْ كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةً جَلْدَةٍ وَلَا تَأْخُذْكُم بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِينِ ٱللّهِ إِن كُنتُمْ تُومِوْنَ إِنهُ وَٱلْيَوْمُ اللّهُ عَرْ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( عَلَيْ اللّهُ عَلَى وَلِي اللّهُ عَلْلَهُ عَلَيْهُ وَالْيَعَةُ فِي اللّهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْمُ إِنهُ مِنْ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( عَلَيْهُ وَالْيَوْمُ الْأَخِر وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( عَلَيْ اللّهُ عَرَالُهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْمُ الْأَخِر وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( عَلْمُ وَالْيُولُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ( عَلْمُ وَلَيْلُولُ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْيَوْمُ الْأَنْهُ عَلَيْهُ وَالْيَعْمُ اللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللله

٢٣ ـ وروى الكليني باسناده، عن الفُضيل وزرارة ومحمّد بن مسلم، عن حُمران أنّه سأل أبا جعفر (عليه التلام) عن قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ (ا

قال: ونعم، ليلة القدر، وهي في كلّ سنة من شهر رمضان في العشر الأواخر، فلم ينزل القرآن إلّا في ليلة القدر؛ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ و(٧)

وبعد، فهذه طائفة من الخطوط والاتجاهات العامة للتفسير عند أهل البيت (عليم النلام)، كتبناها على عجل، ولو أنّ الباحثين تتبّعوا روايات أهل البيت (عليم التلام) في التفسير لاكتشفوا حقولاً واسعة من العلم، وفتح الله عليهم أبواباً من المعرفة بطريفة أهل البيت (عليم التلام) في تفسير القرآن.

وإذا يسر الله تعالى جمع هذه الخطوط وتنظيمها من خلال الروايات الواردة عنهم (عبهم التلام)، وهي كثيرة ومبثوثة في كتب الحديث والتقسير، من نحو: (أصول الكافي) وكتب الشيخ الصدوق، و(تفسير علي بن إبراهيم)،

<sup>(</sup>١) التّوبة ٩: ٣.

<sup>(</sup>٢) البرهان، تفسير الآية : ١٤ من سورة الأعراف، تفسير الفتى ١ : ٢٣١.

<sup>&</sup>quot;) معانى الأخبار : ١/٤٣٢، والآية من سورة الإسراء ١٧ : ٩.

<sup>(1)</sup> النَّسَاءِ 1 إ: ١٥٠

<sup>(</sup>٥) الكافي ٢: ١/٢٧، والآية من سورة النُّور ٢٤: ١ و٣.

<sup>(</sup>٦) الدخان ٤٤: ٣.

<sup>(</sup>٧) الكافي ٤: ١٥٧/٢، والآية من سورة الدخان ١٤: ٤.

تقديم الشيخ الآصفي

و(تفسير فرات الكوفي)، و(تفسير العيّاشي)، و(تفسير البرهان) للسيد هاشم البحراني، و(تفسير نور الثقلين) للشيخ الحويزي، وغير ذلك من كتب الحديث والتفسير.. أقول إذا يسر الله جمع وتنظيم هذه الخطوط من خلال ما صحّت روايته عن أهل البيت (عليم التلام) أمكننا ذلك أن نضع أيدينا على الخطوط والاتجاهات والأصول التي كان بنمسلك بها أهل البيت (عليم النلام) في تفسير القرآن. وعسى أن يُقيِّض الله تعالى لهذه المهمة من يُحبٌ من عباده من العلماء الصالحين.

### مناهج التفسير

١ ـ التفسير بالرأي: كان الأوائل من المسلمين في عصر الصحابة والتابعين يتحرّجون من تفسير القرآن بالرأي، ونقصد بالرأي، الرأي الممدوح لا الرأي المذموم، كما يصطلح على ذلك علماء القرآن ويروون عن رسول الله (من المحدود) في شجب تفسير القرآن بالرأي: «من قال في القرآن بغير علم فليتبوّأ مقعده من النار» (١١).

وعن جُندب، قال: قال رسول الله (مل الله الله عليه وآله): ومن قال في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ، (٢).

وكان الصحابة يتحرّجون أبلغ الحرج أن يقولوا في القرآن شيئاً غير ما رووه عن رسول الله (متى اله عليه وآله)، فكان عبيدالله بن عمر يقول: «لقد أدركت فقهاء المدينة وإنّهم ليعظّمون القول في التفسير»<sup>(٣)</sup>.

وكذلك التابعون لهم، كانوا يتحرّجون من الكلام في التفسير بالرأي، فكان أبو وائل شفيق بن سَلَمة إذا سُئل عن شيء من القرآن قال: وقد أصاب الله الذي به أراده. ويمتنع عن الإجابة برأيه في القرآن.

وسئل سعيد بن جُبير أن يُفسِّر شيئاً من القرآن، فقال: النن تقع جوانبي خير من ذلك.

وعن الوليد بن مسلم قال: جاء طلق بن حبيب إلى تحبيب عبدالله فسأله عن آية من الفرآن. فقال: «احرج عليك إن كنت مسلماً لما قمت عني "(1).

وكان سعيد بن المسبّب إذا سُئل عن تفسير آية من القرآن، قال: «إنّا لا نقول في القرآن شيئاً» (٥).

وعن عمرو بن مرّة قال: سأل رجل سعيد بن المسيب عن آية من القرآن فقال: ولا تسألني عن القرآن، وسل من يزعُمُّ أنّه لا يخفي عليه منه شيء!! يعني عِكْرَمة، ٢٠٠.

وعن يزيد بن أبي يزيد، قال: «كنّا نسأل سعيد بن المسيّب عن الحلال والحرام وكان أعلم النّاس، فإذا سألناه عن تفسير آية من القرآن سكت كأنّه لم يسمع، (٧).

وعن هِشام بن عُروة، قال: دما سمعت أبي يؤوّل آية من كتاب الله قطّ، (^).

وعن هشيم، عن مغيرة، عن إبراهيم، قال: «كان أصحابنا يتُقون التفسير ويهابونه؛ (١).

<sup>(</sup>١) مسند أحمد ١: ٢٣٣ و٢٦٩، سنن الترمذي ٥: ٢٩٥٠/١٩٩ و٢٩٥١، تفسير الطبري ١: ٢٧، تفسير القرطبي ١: ٣٢.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي ٥: ٢٠٠٠/٢٠٠، المعجم الكبير ٢: ١٧٥، تفسير ابن كثير ١: ٥.

<sup>(</sup>۳ ـ ٥) تفسير ابن كثير ١ : ٧.

<sup>(</sup>٦ ـ ٩) تفسير ابن كثير ١ : ٧.



وكان ابن عبّاس أوّل من تكلّم في القرآن من خلال اللغة، فكان يُفسّر آي القرآن الكريم من خلال معرفته باللغة والشعر، وكان يقول: وإذا سألتموني عن غريب القرآن فالتمسوه في الشعر، فإن الشعر ديوان العرب، (١).

وأسئلة نافع بن الأزرق عن ابن عبّاس في غريب القرآن وأجوبة ابن عبّاس له من خلال شعر العرب معروفة يرويها السيوطي في (الاتقان)(٢).

ُوممًا ورد في هذه الأسئلة أن نافع بن الأزرق سأل ابن عبّاس عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ﴾ (٣) ما السُّنَة ؟

قال ابن عبّاس: دالنعاس، واستشهد بفول زهير:

لاسِنةً في طَوالِ اللَّيلِ تَأْخُذُه ولا ينامُ ولا في أمرِه فَنَـدُ (١)

لكن عبدالله بن عبّاس رغم ذلك لم يتجاوز هذا الحدّ من التفسير من خلال اللغة وشعر العرب، وبقي الصحابة ومِن بعدهم التابعون ومِن بعدهم علماء القرآن إلى أواسط القرن الرابع الهجري يلتزمون بمنهج التفسير بالمأثور، وقلَّ من خرج على هذا النهج خلال هذه الفترة، وبقي المنهج السائد في تفسير القرآن هو التفسير بالمأثور.

وفي وقت متأخّر، في أواخر القرن الرابع الهجري يبدأ العلماء باستخدام الرأي في التفسير، وتبرُزُ تفاسير حافلة بالرأي، ويستمرّ هذا الرأي في النضج والتكامل إلى الوقت الحاضر.

ويذهب هؤلاء العلماء إلى أنّ الذي يشجه الإسلام من التفسير بالرأي هو الرأي المذموم، وهو القول في القرآن بغير علم ولا هدى، وأمّا الكلام في القرآن بعلم ودليل وبرهان، فليس من الرأي المذموم، وإنّما هو من الرأي الممدوح الذي لا ضير فيه.

بقول ابن كثير في أوّل تفسيره بعد أن يذكر طائفةٌ من الروايات عمّن كان يتهيّب ويتحرّج من التفسير بالرأي: دفهذه الآثار الصحيحة وما شاكلها عن أثمّة السلف محمولة على تحرّجهم عن الكلام في التفسير بما لا علم لهم فيه، فأمّا من تكلّم بما يعلم ذلك من لغةٍ وشرعٍ فلا حَرّج عليه، ولهذا روي عن هؤلاء وغيرهم أقوال في التفسير، ولا منافاة لأنّهم تكلّموا فيما علموه وسكتوا عُمّا جهلوه، (٥).

وقال البيهقي في (شُعب الإيمان): وهذا إن صحّ فإنّما أراد . والله أعلم . الرأي الذي يَغْلَبُ من غير دليل قام عليه، فمثل هذا الذي لا يجوز الحكم به في النوازل، وكذلك لا يجوز تفسير القرآن به. وأمّا الرأي الذي يُسنده

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي ١: ٢٤.

<sup>(</sup>٢) الإحان ٢: ٧٢.

<sup>(</sup>٣) التقرة ٦ : ٢٥٥.

<sup>(1)</sup> تفسير القرطبي ١: ٢٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن کثير ١: ٧.

برهان فالحكم به في النوازل جَائزه (١).

ومهما يكن من أمر فقد نشط التفسير بالرأي بالمعنى السليم للرأي في العالم الإسلامي منذ هذا التاريخ، من دون إنكار تقريباً من قبل جمهور علماء المسلمين، واتسعت حركة التفسير بالرأي، وساهم في هذه الحركة كلّ المذاهب الفكرية الإسلامية تقريباً، وأبرز هذه المذاهب: الإمامية، والأشاعرة، والمعتزلة.

وقد ألَّف الشيخ الطوسي، من أبرز فقهاء الإمامية، (تفسير النبيان) بهذا الاتجاه، وألَّف فخرالدين الرازي من الأشاعرة (التفسير الكبير) بهذا الاتجاه أيضاً، كما ألَّف جاراته الزمخشري من المعتزلة (تفسير الكشاف) في نفس الاتجاه.

وأصبح التفسير بالرأي مقبولاً من قبل الجميع، ولكن الرأي الذي يستده الدليل والبرهان القطعي، أمّا الرأي الذي لا يستده دليل وبرهان، ويعتمد الظنّ فلا يغني عن الحقّ شيئاً.

على أنّ التفسير بالرأي يجب ألّا يتجاوز حدود محكمات القرآن، أمّا متشابه القرآن فلا يـعلمه إلّا الله والراسخون في العلم، ولا يصحّ أن يعتمد المفسّر رأيه في تفسير متشابهات القرآن، ولسنا الآن بصدد تفصيل وسرح هذه النقطة.

 ٢ ـ التفسير بالمأثور: ذكرنا أنّ التفسير بالمأثوركمنهج علمي ومدرسة في تفسير القرآن، في مقابل التفسير بالرأي، لم يَعُد له وجود فعلي ومؤثّر في الوقت الحاضر. فقد أصبح تفسير القرآن بالرأي هو المنهج السائد.

ولكن يبقى والحديث، هو المصدر الأوّل - بعد القرآن ، في تفسير القرآن، ولا يستغني المفسّر عن والمحديث، ولكن يبقى والحديث، ولا رأي في عرض الحديث، وإنّما يصحّ الرأي إذاكان لا يعارض الحديث، ولا يدّ بناكد المفسر من الروايات الواؤة في تفسير الآية، قبل أن يُمارس هو فيها الرأي والنظر والاجتهاد.

ولذلك فإنَّ الاهتمام بالروايات الواردة في تفسير القرآن يعتبر من مقوّمات الجهد العلمي في تفسير القرآن، ومن هنا اهتمّ نفر من العلماء المتخصّصين في القرآن بتجميع وتنظيم الروايات الواردة في تفسير القرآن لتيسير مهمّة مفسّري القرآن.

فمن تفاسير أهل السنَّة في هذا الحقل:

١ ـ الدُّر المنثور في التفسير بالمأثور، لجلال الدين السيوطي.

۲ ـ تفسير ابن كثير.

٣ ـ تفسير البَغُوي.

ومن تفاسير الشيعة:

١ - تفسير العياشي.

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن ٢: ١٧٩.



٢ ـ تفسير نور الثقلين.

٣ ـ تفسير البرهان، وسنعرض له بشيء من البيان.

#### تفسير البرهان

ومن خير ما ألُّفه علماء الشيعة في هذا المجال (البرهان في تفسير القرآن) لشيخنا الجليل المحقِّق العالم الثقة المتتبّع السبّد هاشم بن السيد سليمان البحراني الكنكاني، المتوفّي سنة ١١٠٧ أو ١١٠٩هـ.

يقول عنه الشيخ يوسف صاحب الحدائق الناضرة (رحمه) في كتابه القيّم (لؤلؤة البحرين): إنّه كان فاضلاً محدَّثاً جامعاً متنبِّعاً للأخبار بما لم يسبق له سابق سوى شيخنا المجلسي، وقد صنَّف كتباً عديدةً تشهد بشدّة تتبّعه واطّلاعه(١).

وهذا الكتاب يجمع ما ورد عن أهل البيت رطيهم النابع، من أحاديث في تفسير القرآن الكريم. وقد بـــذل المؤلف (رحمه له) جهداً كبيراً في جمع وتنظيم هذه الأحاديث من طائفة واسعة من المصادر الروائية، وهو يَذُلُّ على درجة عالية من القدرة العلمية عند المؤلف في تتبّع الأحاديث من مصادرها الكثيرة والمتنوّعة، وفي تنظيم الأحاديث بموجب الآيات.

وهو جهد علمي كبير ليس له نظير في بابه إلا تفسير (نور الثقلين) الذي ألُّفه شيخنا العكامة الجليل المنتبِّع المحدّث الفقيه الشيخ عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي المتوفّي سنة ١١١٢ المعناصر لصاحب البرهان (رحمهمانة).

ومن الحق أنّ هذين العَلَمين المتعاصرين المسائل قامًا في وقت واحد بعمل جليل في حقل الدراسات القرآنية، وأغنيا المكتبة القرآنية بموسوعتين جليلتين في الروايات الواردة عن أهل البيت(عليهمالتلام) في تفسير القرآن، وهما حافلتان بما ورد عنهم (عليم التلام) في التفسير.

وليس من شكَّ أنَّ حديث أهل البيت (عبهمات بام) من أهمٌ مفاتيح فهم كتاب الله، ولا يتيسّر للمفسّر أن يفهم كتاب الله إذا لم يضع أمامه الخطوط الأساسية التي رسمها أهل البيت (طهم التلام) لفهم كتاب الله، وإذا لم يستعن بأحاديث أهل البيت (عليهماتلام) في فهم دقائق القرآن ورقائق معانيه.

وقد يَسُّر هذان العَلَمان الجليلان هذه الثقافة الروائية من مصادر أهل البيت (علهم التلام) للمفسّرين، وبذلك قدّما للمكتبة القرآنية وللباحثين في التفسير وعلوم القرآن خدمة جليلة ويدأ جميلة، نسأل الله تعالى أن يشكر لهما هذا الجهد، ويجزل لهما العطاء.

(1) لؤلؤة البحرين: ٦٣.

#### المصادر الروائية للكتاب

لقد استعان المؤلّف، المحدّث البحراني (رحمه الله)، بطائفة واسعة من المصادر الرواثية في تأليف هذا الكتاب الشريف، وهي أُمهات المصادر الروائية في التفسير، والتي تجمع نصوص روايات أهل البيت (عبهم التلام) في القرآن وعلوم القرآن، منها:

- ١ ـ تفسير الشيخ الثقة على بن إبراهيم بن هاشم.
- ٢ ـ تفسير الشيخ أبي النَّضْر محمّد بن مسعود العيّاشي.
- ٣- تفسير مجمع البيان، للشيخ الفضل بن الحسن الطبرسي.
  - ٤ ـ تفسير جوامع الجامع للطبرسي أيضاً.
  - ٥ ـ تفسير كشف نهج البيان، لمحمّد بن إدريس الشيباني.
    - ٦ تفسير ابن الماهيار.
    - ٧ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عنه التلام).
- ٨ تفسير فرات الكوفي، لفرات بن إبراهيم بن فرات الكوفي، من علماء القرن الثالث.

وأمّا المصادر الروائية، من غير كتب التفاسير التي اعتمدها المؤلف في موسوعته التفسيرية هذه، فكثيرة ذكرها في مقدّمة كتابه.

### نقود ومؤاخذات

رغم جلالة هذا الجهد العلمي الذي قام به هذا العالم المحدّث الجليل، إلّا أنّ الكتاب يحتوي على طائفة من الروايات الضعيفة في (الغُلو) و(التحريف) وقد تتبّعنا هذه الروايات في الكتاب فوجدناها مبثوثة في مختلف مواضع التفسير.

ويبدو أنّ المؤلّف (رحمه) لم يقم بعملية جرد وتصفية وفرز للأحاديث الصحيحة عن غيرها في هذا الكتاب، أو أنّ جهده في هذا الأمر لم يكن كافياً لاستخلاص الكتاب من الأحاديث الضعيفة والموضوعة.

فهو يعتمد مصادر متَّهمة بالوضع نحو التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبدالتلام)، وقد قال عنه الشيخ محمّد جواد البلاغي في مقدّمة تفسيره القيّم (آلاء الرحمان): وأمّا التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكري (عبدالتلام) فقد أوضحنا في رسالة منفردة في شأنه أنّه مكذوب موضوع، وممّا يدلّ على ذلك نفس ما في التفسير من التناقض والتهافت في كلام الراويّين، وما يزعُمان أنّه رواية، وما فيه من مخالفة للكتاب المجيد ومعلوم التاريخ كما أشار إليه العكامة في (الخلاصة) وغيره (١).

كما اعتمد على كتاب الشيخ رجب البرسي مثلاً، وهو متّهم بالغلو عند علمائنا، وكتابه فاقد للاعتبار

<sup>(</sup>١)آلاء الرّحفن ١: ٤٩.



العلمي، واعتمد على كتاب (جامع الأخبار) ولا نعرف مؤلِّفه فضلاً عن أسانيد رواياته.

وكذلك اعتمدكتاب (مصباح الشريعة) المنسوب إلى الإمام الصّادق (عبه التلام)، وهوكتاب جليل، ولكنّه لم تثبُت نسبته إلى الإمام الصّادق (طبه التلام)، ومؤلَّفه مجهول، وقد نسبه بعض العلماء إلى هشام بن الحكم، إلّا أنّ شيئاً من ذلك لم يثبت بطريق علمي.

كما اعتمد المؤلِّف (رحمه:) في كتابه هذا طائفة من الروايات الضعيفة من حيث السند، والمضطربة من حيث المتن، وهو بالتأكيد ممّا يؤثّر أثراً سلبياً على القيمة العلمية لهذا الكتاب الجليل، إلّا أن نقول: إنّ الكتاب هو جهد علمي لجمع الروايات المرويّة عن أهل الببت (عليهمالسلام) في تفسير القرآن، وهو جهد مفيد ونافع يمهّد الطريق للمحقّقين الذين يعملون في تحقيق النصوص واستخراج الصحيح منها، وفرزها عن الروايات الضعيفة والمضطرية ..

وقد قام شيخ الإسلام العكامة المجلسي في عصره بتدوين الموسوعة الروائية الكبري (بحار الأنوار) بهذا الأسلوب، ولِهذه الغاية.

ولبس من شكُّ أنَّ في هذه الموسوعة الجليلة (بحار الأنوار) الكثير من الأحاديث الضعيفة والمضطربة، ولبس من شكُّ كذلك أنَّ هذه الموسوعة خدمت المكتبة الإسلامية، والمحقَّقين خدمةٌ جليلةٌ، حيث جمعت لهم النصوص والروايات المتفرّقة في موضع واحد وضمن نهج علمي منظّم واحد، يُسهِّل لهم الرجوع إليها واستخراج ما يريدون منها من النصوص والروايات.

وهو وجه معقول من الكلام. وعندئذٍ لا يكون وجود أمثال هذه الروايات في الكتاب سبباً لانتقاص قبمة الكتاب العلمية، إلّا أننا نجد أنفسنا بحاجة إلى مرحلة أخرى من الجهد العلمي لاستخلاص الصحاح من حديث أهل البيت (مبهم الله) (في التفسير والأصول) عن الأحاديث الضعيفة وفرزها عنها.

## الدس والوضع في أحاديث أهل البيت (مليم التلام):

لقد دسّ الغُلاة في أحاديث أهل البيت(ملهمالتلام)، ولا سيّما في التفسير، من الأحماديث الموضوعة والمنتَحلة ما لا يعلم حجمه ومقداره إلّا الله عزّ وجلّ. ويذلك فقد أضَرُّوا بحديث أهل البيت (علهمالتلام) ومعارفهم ضرراً بليغاً.

روى الشيخ الصدوق باسناده عن الإمام الرّضا (عبه السهر) قال: إنّ مخالفينا وضعوا أخباراً في فضائلنا وجعلوها على ثلاثة أقسام: أحدها الغُلو، وثانيها التقصير في أمرنا، وثالثها التصريح بمثالب أعدائنا، فإذا سمع النَّاس الغلو فيناكفُّروا شيعتنا ونسبوهم إلى القول بربوبيِّتنا، وإذا سمعوا التقصير اعتقدوه فينا، وإذا سمعوا مثالب أعدائنا بأسمائهم ثلبونا بأسمائنا(١).

<sup>(</sup>١) عيون أخيار الرّضا (طبدال ١٠٤) ٢٠٤.

تقديم الشيخ الآصفي

ومن شأن هذه الأحاديث الموضوعة والمدسوسة أن تشوّش فهم طريقة أهل البيت (عليهمالتلام) في التفسير، ان كان الشخص الذي يتتبّع روايات أهل البيت (عليهمالتلام) غير مُلمّ بطريقتهم (عليهمالتلام)، وغير عارف بالأسانيد والرجال والرواة.

ومع الأسف لم تجر عملية تصفية كافية في حقل الأصول والتفسير، في روايات أهل البيت (طهم التلام) كما جرى في حقل الفقه. فقد قام الفقهاء (رحمهماله) بتنقيح وتصفية روايات أهل البيت (طهم التلام) بنسبة معقولة في الفقه، إلا أنّ أحاديث (الأصول) و(التفسير) و(الفضائل) و(الكون والسّماء والعالّم) و(السير) بقيت على حالها، كما في المصادر الروائية الأولى، لم يتصدّ لها أحد بجهد علمي مناسب للتصفية والتنقيح، وبعد هذا الجهد فقط نتمكن من جمع وتنظيم ما روي عن أهل البيت (عليم السّلام) في التفسير واستخراج الخطوط والأصول العامّة عندهم (عليم الشلام) في تفسير القرآن.

وقد جمع سيّدنا الجليل المحدّث المتتبّع السيد هاشم البحراني (رحمه) في تفسيره القيّم (البرهان) وشيخنا المحدّث الشيخ الحويزي (رحمه) في تفسيره الكبير (نور الثقلين) طائفة واسعة من هذه الأحاديث من المصادر المختلفة.

إلّا أنَّ هذا الجهد العلمي هو المرحلة الأُولى فقط من العمل، وقد قام به هذان العَلَمان (رحمهمالله) وجزاهما عن رسوله (ملَرات عليه راله) وأهل بيته خير الجزاء.

والمرحلة الثانية من هذا الجهد العلمي هو ما تحدّثنا عنه قبل قليل من ضرورة تنقيح وتصفية الأحاديث المروية عن أهل البيت(علهم التلام) في القرآن، وفِرز الصحيح منها عن غير الصحيح.

والمرحلة الثالثة من هذا الجهد هو استخراج الأصول والخطوط العامّة لأهل البيت (عليهم السلام) في تفسير القرآن.

وعندما تتم هذه المراحل الثلاثة فإنّ بإمكاننا أن نقف على ثروة كبيرة وكنز من أُصول تـفسير القـرآن وخطوطه عند أهل البيت (مهم الشلام).

ومن دون هذا الجهد لانتمكن أن نأخذ بحظً وافر من حديث أهل البيت (طهم التلام) في القرآن، ومن الصعب جدًا أن يتمكّن أحد من غير ذوي الاختصاص أن يفتح أحد هذين التفسيرين الجليلين فيقطع برأي محدّد عن نظر أهل البيت (عليم التلام) في القرآن وتفسيره، والحمد لله ربّ العالمين.

محمّد مهدي الاّصفي قم المشرّفة ـ في ١٠ شعبان ١٤١٢هـ











## مقدّمة التحقيق

# *أوّلاً:* ترجمة المؤلّف

#### نسبه الشريف

هو السيّد هاشم بن سُليمان بن إسماعيل بن عبدالجواد بن عليّ بن سُليمان بن السيّد ناصر الحُسيني البَحراني التوبلي الكَتْكَاني (١).

قال المبرزا عبدالله أفندي: وكان (رحمه الله) من أولاد الميد المرتضى، وياقي نسبه إلى السيد المرتضى مذكور على ظهر بعض كتبه (٢).

نسبته

الكَتْكَاني: نسبة إلى كَتْكَان ـ بفتح الكافين والتاء المثنّاة الفوقانية ـ قرية من قرى توبلي. التوبلي: نسبة إلى توبلي ـ بالتاء المثنّاة الفوقانية ثمّ الواو الساكنة ثمّ الباء الموحّدة ثمّ اللام والياء أخيراً ـ احد أعمال البحرين.

#### حياته وسيرته

لقد أحجمت المصادر التي ترجمت للسيد هاشم البحراني (رحمه ف) عن ذكر تفاصيل حياته وسيرته، وكلّ ما استطعنا أن نقف عليه منها أنّه ولد في كَتْكَان، إحذى قرى البحرين، في النصف الأوّل من القرن الحادي عشر

<sup>(</sup>١) انظر ترجمته في : أمل الآمل ٢ : ٢ ٤٦، رياض العلماء ٥ : ٢٩٨، روضات الجنّات ٨ : ١٨١، أنوار البدرين : ١٣٦، لولؤة البحرين : ٦٣، مستدرك الوسائل ٣ : ٢٨٩، ريحانة الأدب ١ : ٢٣٢، الفوائد الرضوية : ٧٠٥، نجوم السّماء ١ : ١٥٤، الإجازة الكبيرة للسيّد الجزائري : ٣٦، الذريعة : في مواضع مختلفة ستأتي في بيان مؤلّفاته، مصفّى المقال : ١٨٩، الكنى والألقاب ٣ : ١٠٧، سفينة البحار ٢ : ٢١٧، ايضاح المكتون : في مواضع مختلفة ستأتي في بيان مؤلّفاته، هدية العارفين ٢ : ٥٠٠، أعلام الزركلي ٨ : ٢٦، مصجم المؤلّفين ١٣ : ١٣٢.

<sup>(</sup>٢) رياض العلماء ٥ : ٢٩٨.

الهجري، وممّا ذكره الأفندي في (رياض العلماء)(١) يتّضح أنّ السيّد (رمسه الله وحمّا إلى النجف الأشرف، وأقام بها فترة من الزمن، روى خلالها عن الشيخ فخر الدين الطريحي ابن محمّد علي بن أحمد النجفي، المتوفّى سنة ١٠٨٥ه، ويبدو ممّا ذكره السيّد هاشم البحرائي في خاتمة هذا التفسير أنّه سافر إلى إيران، وزار المشهد الرضوي المقدّس، وروى هناك عن السيّد عبدالعظيم بن السيّد عباس الأسترآبادي، وذكر ذلك صاحب الرياض أيضاً (١).

وكان السيّد (رحدة) يتمتّع بمكانة اجتماعية مرموقة في بلاده، وله دور كبير في إدارة البلد وتنظيم الأمور الاجتماعية، وكان يحظى باحترام سائر الطبقات، وكانوا ينفّذون أوامره ونواهيه، يقول الشيخ يوسف البحراني: وانتهت رئاسة البلد بعد الشيخ محمّد بن ماجد (٢) إلى السيّد، فقام بالقضاء في البلاد، وتولّى الأمور الحسبيّة أحسن قيام، وقمع أيدي الظلمة والحكّام، ونشر الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وبالغ في ذلك وأكثر، ولم تأخذه لومة لائم في الدين، وكان من الأتقياء المتورّعين، شديداً على الملوك والسلاطين (٤).

وكان رحمه الله مثالاً للزُّهد والورع والتُّقي، ولا يتواني عن قول الحقّ والإرشاد إلى التعاليم الدينية، ومُهاباً من قِبل الحكّام وذوى السلطة والسيطرة.

وفوق كلّ هذا، لقد بلغ البحراني (رحمه) غايةً قصوى في المنزلة العلمية، حيث ذاع صيته في بلده وفي بعض البلدان الأُخرى، وكان يرجِعُ إليه المؤمنون في التقليد والمسائل الدينية، ويستجيزه العلماء الذين يريدون اتصال أسانيدهم في الرواية إلى الأئمة المعصومين المهم البلام).

### مشايخه

١ - السيد عبدالعظيم بن السيد عبّاس الأسترآبادي، قال صاحب الرياض في ترجمته: كان من أجلّة تلاميذ الشيخ البهائي، ويروي عنه السيّد هاشم بن سليمان البحراني، المعروف بالعلامة، إجازة بالمشهد المقدّس الرضوي، كما نصّ عليه في آخر كتاب تفسيره الموسوم به (الهادي ومصباح النادي) وقال في وصفه: السيد الفاضل التقيّ والسند الزكي (٥).

وقال السيّد هاشم البحراني في خاتمة هذا التفسير عند ذكره الطريق إلى المشايخ: أخبرني بالإجازة عدّة من أصحابنا منهم السيّد الفاضل التقي الزكي السيّد عبدالعظيم بن السيّد عبّاس بالمشهد الشريف الرضوي.

٢ ـ الشيخ فخرالدين الطريحي بن محمد عليّ بن أحمد النجفي، المحدّث الفقيه اللغوي، المتوفّى سنة
 ١٠٨٥، قال صاحب الرياض: ويروي السيّد هاشم هذا عن الشيخ الرماحي الساكن في النجف، قال في (مدينة

<sup>(</sup>۱) رياض العلماء ٥: ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) رياض العلماء ٣: ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ محمّد بن ماجد البحراني الماحوزي البلادي، المتوفّى سنة ١٠٥ ه.

<sup>(1)</sup> لؤلؤة البحرين : ٦٣.

<sup>(</sup>٥) رياض العلماء ٣: ١٤٦.

المعاجز): أدركته بالنجف ولي منه أجازة (١).

#### تلامذته

١ - الشيخ أبو الحسن شمس الدين سليمان الماحوزي، المعروف بالمحقّق البحراني، المتوفّي سنة ١١٢١هـ. ٢ ـ الشيخ عليّ بن عبداللُّه بن راشد المقابي البحراني، المستنسخ لكتب استاذه، منها: (حلية النظر) و(حلية الأبرار)، استنسخهما سنة ١٠٩١هـ، والنسختان بخطّه موجودتان في الرضوية (٢).

٣- الشيخ محمّد بن الحسن بن على، المشهور بالحرّ العاملي، المحدّث الفقيه الجليل، صاحب (تفصيل وسائل الشيعة)، المتوفّى سنة ١١٠٤هـ.

قال في (أمل الأمل) في ترجمة السيّد هاشم البحراني: رأيته ورويت عنه<sup>(٣)</sup>.

٤ ـ السيّد محمّد العطّار بن السيّد على البغدادي، الأديب الشاعر، المتوفّى سنة ١١٧١ هـ، قال الشيخ محمّد حرز الدين: قرأ على علماء عصره، منهم السيّد هاشم بن السيد سليمان البحراني(٤).

٥ ـ الشبخ محمود بن عبدالسّلام المعنى البحراني، كان حيّاً في سنة ١١٢٨هـ، وأجاز في تلك السنة الشيخ عبدالله السماهيجي المتوفّي سنة ١١٣٥هـ.

٦- الشيخ هيكل الجزائري بن عبد على الأسدي، أجازه السيّد البحراني على نسخة من كتاب (الاستبصار) في تاسع ربيع الأوّل سنة ١١٠٠هـ، وعبّر عنه بالشيخ الفاضل العالم الكامل البهيّ الوفي.

### اهتمامه بالحديث

مركضت كالميزار على السيادي وظَـف السبّد البحراني كلّ الامكانات المُتاحة لديّه إلى إحياء الأحاديث المروية عن الأثمّة الهداة (عليهمالتلام)، وكان الحديث هو الصفة الغالبة لكافّة الأغراض العلمية التي طرقها، كالتفسير والفقه والعقائد والأخلاق وغيرها، بل تكاد مؤلَّفاته لا تخرج عن نطاق الحديث والرواية.

وشدّة اهتمام السيّد هاشم البحراني بالحديث والرواية لفتت أنظار البعض من العلماء فراحوا يبيّنون الأسباب، يقول الشيخ يوسف البحراني: وقد صنّف كتباً عديدة تشهد بشدّة تتبّعه واطّلاعه، إلّا أنّى لم أقف له على كتاب فتاوى في الأحكام الشرعبّة بالكلّية، ولو في مسألة جزئية، وإنّ ماكتبه مجرّد جمع وتأليف، لم يتكلّم في شيء منها ممّا وقفت عليه على ترجيح في الأقوال، أو بحثٍ أو اختيار مذهب وفولٍ في ذلك المجال، ولا أدري أنَّ ذلك لقصور درجته عن مرتبة النظر والاستدلال أم تورّعاً عن ذلك، كما نُقل عن السيّد الزاهد العابد

<sup>(</sup>١) رياض العلماء ٥ : ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ٧: ٧٩/٤٤، و: ٨٥/٧٤.

<sup>(</sup>٣) أمل الآمل ٢: ٣٤١.

<sup>(</sup>٤) معارف الرجال ٢ : ٣٣٠.

رضي الدين بن طاؤس(١). وانتهت رئاسة البلد بعد الشيخ محمّد بن ماجد إلى السيّد، فقام بالقضاء في البلاد، وتولى الأمور الحسبية أحسن قيام(٢).

وريّما يُفهم من هذا القول قدح في مقامه العلمي، ولهذا قال السيّد محسن الأمين العاملي في ردّه على هذا الفول: مع أنَّه قال كما سمعت: انتهت رئاسة البلد إليه فقام بالقضاء في البلاد أحسن قيام. وكيف يقوم بالقضاء أحسن قبام من كانت درجته قاصرة عن مرتبة النظر، وستعرف أنّ له كتاب (التبيان) (٣) في جميع الفقه الاستدلالي، فكأنَّ صاحب اللؤلؤة لم يطَّلع عليه (¹).

فالأرجح أنَّ السيِّد البحراني (رحمه:) إنَّما انصرف عن الاشتغال بالعلوم المتداولة تورَّعاً، فكرَّس كلّ حياته لخدمة تراث أهل البيت (عيهم التلام) وإحياء أمرهم، ووقف عند حدود النصوص المأثورة عنهم، ولا يعدم ذلك وجود بعض النظر والاستدلال في مؤلَّفاته، مثل: (تنبيه الأريب في إيضاح رجال التهذيب) و(التنبيهات في تمام الفقه من الطهارة إلى الديات) على ما سيأتي.

### آثاره

ترك السيّد هاشم البحراني (رحمان) مؤلّفات كثيرة في شتّى العلوم والفنون، قال الأفندي: له (قدّس سزه) من المؤلِّقات ما يساوي خمساً وسبعين مؤلِّقاً، ما بين كبير ووسيط وصغير، وأكثرها في العلوم الدينية، وسمعت مّمن أثق به من أولاده (رضوان الدعليه) أن بعض مؤلَّفاته حيث كان بأخذه من كان ألَّفه له لم يشتهر بـل لم يـوجد فـي البحرين <sup>(٥)</sup>.

وفيما بلي ثبت بمؤلفاته المذكورة في مصادر ترجمته:

١ ـ إثبات الوصيّة. قال الطهراني في (اَلَذَرْبِعة): وبأتَّى لَه (البّهجة المرضيّة في إثبات الخلافة والوصيّة)، والظاهر اتّحاده مع هذا الكتاب(١٠).

٢ ـ احتجاج المخالفين على إمامة أمير المؤمنين. فرغ منه سنة ١١٠٥هـ، وقال الأفندي: رأيته مع سائر تصانيفه عند ولده، وأورد فيه خمسة وسبعين احتجاجاً من العامّة على إمامة أمير المؤمنين (عبهات لام)، واحتجاجات من قولهم على بطلان إمامة غيره (٧).

<sup>(</sup>١) هو السيد علي بن موسى بن جعفر، رضي الدين، المعروف بابن طاؤس، المتوقّى سنة ١٦٦٤.

<sup>(</sup>٢) لؤلؤة البحرين : ٦٣.

<sup>(</sup>٣) مراده (التنبيهات في تمام الفقه من الطهارة إلى الدَّيّات) قاله الأفندي في رياض العلماء ٥: ٣٠٠، وانظر الذريعة ٤: ٤٥١.

<sup>(</sup>٤) أعيان الشيعة ١٠ : ٢٤٩.

<sup>(</sup>٥) رياض العلماء ٥: ٣٠٠.

<sup>(</sup>٦) الذريعة ١: ١١١/ ٥٢٨.

<sup>(</sup>٧) القريعة 1: ١٤٨٥/٢٣٨، رياض العلماء ٥: ٣٠٣.





٣- الانصاف في النصّ على الأئمة الأشراف من آل عبدمناف. ويُعرف بـ (النصوص) أيضاً، فرغ منه سنة
 ١٠٩٧ه، ويشتمل على ثلاثمائة وثمانية أحاديث (١).

٤ - ايضاح المسترشدين في ببان تراجم الراجعين إلى ولاية أمير المؤمنين (طهالتلام). ويعبّر عنه أيضاً بـ (هداية المستبصرين)، فرغ منه سنة ١١٠٥ه، وأورد فيه تراجم ماثنين وثلاثة وخمسين من المستبصرين الراجعين إلى الحقّ (٢).

٥ - البرهان في تفسير الفرآن. وهو هذا الكتاب الذي بين يديك، فرغ منه في ٣ ذي الحجّة سنة ١٠٩٥ هـ، وطبع أيضاً وطبع لأوّل مرّة على الحجر في طهران سنة ١٢٩٥ هـ، وصدر في مجلّدين، وطبع ثانية في سنة ١٣٠٧ هـ، وطبع أيضاً في سنة ١٣٧٥ هـ وصدر في أربعة مجلّدات، وأُلحقت به مقدّمة كتاب (مراّة الأنوار) لأبي الحسن العاملي الأصفهاني، وطبع أخيراً في سنة ١٣٩٤هـ، ولمّا كانت جميع هذه الطبعات خالية من التحقيق فقد عمد قسم الدراسات الإسلامية التابع لمؤسسة البعثة على إخراجه محقّقاً وبالله التوفيق.

٦-البهجة المرضيّة في إثبات الخلافة والوصيّة. قال الشيخ الطهراني في (الذريعة): ذكره في (اللؤلؤة) ولعلّه بعينه ما مرَّ بعنوان (إثبات الوصيّة)(٣).

٧- بهجة النظر في إثبات الوصاية والإمامة للأثمّة الاثني عشر (عليم التلام). فرغ منه سنة ١٠٩٩ هـ، قال الأفندي في (الرياض): هو ملخّص من كتاب (حلبة الأبرار) للمؤلف (أ)

٨ - تبصرة الولي فيمن رأى المهدي (عباشلام) في زمان أبيه أو في غيبته الصغرى أو الكبرى. فرغ منه سنة ١٠٩١ هـ، وطبع شطر منه في ذيل غاية المرام سنة ١٢٧٢ه (على وطبع بتحقيق مؤسسة المعارف الإسلامية في قم المفدّسة سنة ١٤١١هـ.

١-التحفة البهية في إثبات الوصيّة لعليّ (طه التلام). فرغ منه سنة ١٠٩٣هـ. قال الشيخ الطهراني في (الذريعة):
 ولعله الذي مرَّ بعنوان (إثبات الوصيّة) وبعنوان (البهجة المرضية)، وعلى أيِّ فهو للسيّد هاشم البحراني، رتّبه على مقدّمة وأبواب وخاتمة (١).

١٠ - ترتيب التهذيب. فرغ منه سنة ٧١؛ ١٩، ووقع الفراغ من تصحيحه في محضر المؤلف سنة ١١٠٢ه، ثمّ
 شرحه بنفسه كما يأتي، وطبع الكتاب بطهران سنة ١١٠٧ه في ثلاثة مجلدات. قال صاحب الذريعة: أورد كلّ

<sup>(</sup>۱) الفريمة ۲: ۲۹۸/۲۹۸.

<sup>(</sup>۲) الفريعة ۲: ۱۹۱/۱۹۹۱، ۲۰: ۱۹۱.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ٣: ١٦٤ /٥٧٨.

<sup>(</sup>٤) الدريعة ٢: ١٦٤، ٢٦: ١٦٢/٥٤٤، رياض العلماء ٥: ٣٠١.

<sup>(</sup>٥) الدّريمة ٣: ٢١٦/٣٢٦، رياض العلماء ٥: ٣٠١.

<sup>(</sup>٦) الدّريعة ٢٦: ١٦٢ /٨١٥ رياض العلماء ٥: ٣٠٢.



حديث في الباب المناسب له، ونبّه على بعض الأغلاط التي وقعت في أسانيده (١).

١١ ـ تعريف رجال من لا يحضره الفقيه. وهو شرح لمشيخة الفقيه (٢).

١٢ ـ تفضيل الأثمّة على الأنبياء (ماوات له عليهم أجمدين) سوى خاتم النبيّين (مال له عليه وآله) ".

١٣ ـ تفضيل عليّ (عبدالنلام) على أولى العزم من الرسل. ألَّفه في مرض موته في أربعة عشر يوماً لا يقدر فيها على الحركة، فكان يُملى الأخبار ويكتبها الكاتب عن إملائه، وفرغ منه سنة ١١٠٧ه (؟).

١٤ ـ تنبيه الأريب وتذكرة اللبيب في إيضاح رجال التّهذيب. وهوكتاب مبسوط في شرح أسانيد (التّهذيب) لشيخ الطائفة، وبيان أحوال رجاله، ولاحتياجه إلى النّهذيب والتنفيح هذَّبه الشيخ حسن الدمستاني المتوفّي سنة ١١٨١هـ، وسمّاء (انتخاب الجيّد من تنبيهات السيّد) (٥٠).

١٥ ـ التنبيهات في تمام الفقه من الطهارة إلى الدّيّات. قال الأفندي في (الرياض): هو كتاب كبير مشتمل على الاستدلالات في المسائل إلى آخر أبواب الفقه، وهو الآن موجود عند ورثة الأَستاذ الاستناد<sup>(١١)</sup>، ومراده العكامة المجلسي.

١٦ ـ التيمية في بيان نسب التيمي (٧)

١٧ ـ حقيقة الإيمان المبثوث على الجوارح. فرغ من تأليفه سنة ١٠٩٠هـ، وقال الطهراني في (الذريعة): ولعلّ له اسماً آخر (۸).

١٨ ـ حلية الأبرار في أحوال محمّد وآله الأطهار الليم التلام. فرغ منه سنة ١٠٩٩هـ، قبال الطهرانس في (الذريعة): كتاب كبير مرتّب على ثلاثة عشر ملهجاً في أحوال النبي والأثمّة الاثني عشر (عليهم التلام)(1). طبع في قم المشرّفة في المطبعة العلمية سنة ١٣٩٧ هـ وطبع ضمن منشورات مؤسسة المعارف الإسلامية في قم المقدّسة بتحقيق الشيخ غلام رضا البروجردي سنة ١٤١١هـ.

١٩ ـ حلية النظر في فضل الأئمّة الاثنى عشر. فرغ منه سنة ١٠٩٩هـ (١٠).

٢٠ ـ الدر النضيد في خصائص الحسين الشهيد. قال الأفندي في (الرياض): ولعلَّه بعينه كتاب مقتل

(١) الدريعة ٤: ٢٧٠/٦٤، رياض العلماء ٥: ٣٠١، إيضاح المكنون ٣: ٢٧٩.

(۲) الذريعة ٤: ١٠٨٣/٢١٧.

(٢) الذريعة ٤: ١٥٥٥/٢٥٨.

(٤) الذريعة ٤: ٢٠٠/٢٦٠، رياض العلماء ٥: ٢٠٠.

(٥) الذريعة ٤: ١٩٥٧/٤٤٠ : ٢٥٨ إيضاح المكتون ٣: ٣٢٣.

(٦) الذريمة ٤: ٢٠١٢/٤٥١، رياض العلماء ٥: ٣٠٠.

(V) الذريعة £: ٢٢٠١/٥١٨.

(٨) الذريعة ٧: ٢٤٩/٤٨.

(٩) الذريعة ٧: ٧٩ /٢٤، إيضاح المكنون ٢: ١٩٤.

(١٠) الذريعة ٧: ٤٤٧/٨٥، إيضاح المكنون ٣: ٤٢١.



الحسين (عب التلام) . . .

٢١ - الدرّة اليتيمة. وفي (رياض العلماء) المطبوع: الدرة الثمينة، يشتمل على اثني عشر باباً، وكلّ باب
يشتمل على اثني عشر حديثاً في فضل الأثمّة (علهم التلام)(٢).

٢٢ - روضة العارفين ونزهة الراغبين في ترجمة جملة من المشايخ العاملين من شيعة أمير المؤمنين من القدماء والرواة المتأخرين. كتاب في الرجال، قال الطهراني في (الذريعة): ذكر من الرجال ١٨٥ رجلاً، آخرهم في النسخة التي رأيتها قنبر مولى أمير المؤمنين (عباعتلام)، وأوّلهم أبان بن تغلِب (٣).

٢٣ ـ روضة الواعظين في أحاديث الأثمّة الطاهرين (عليهم النيلام).

٢٤ ـ سلاسل الحديد وتقييد أهل التقليد بما انتخب من شرح النهج لابن أبي الحديد. في فضائل أمير المؤمنين والأثمّة الطاهرين (عليم النهم وفي مسألة الإمامة، قال في (الرياض): وسمّاه نفسه بكتاب (شفاء الغليل من تعليل العليل) أيضاً، فرغ منه سنة ١١٠٠ه(٥).

٢٥ ـ سِبَر الصحابة. فرغ منه سنة ١٠٧٠ ه (٢٠).

٢٦ - شرح ترتيب التهذيب<sup>(٧)</sup>.

٢٧ ـ عمدة النظر في بيان عصمة الأثمّة الاثني عشر (عليهم الشلام) ببراهين العقل والكتاب والأثر. مرتّب على ثلاثة مطالب: أوّلها في الأدلّة العقلية الاثني عشر، وثانيها في الآيات القرآنية الاثني عشر، وثالثها في الأخبار النبويّة والروايات الولويّة الخمسة والأربعين الدالة كلّها على العصمة (١٨).

١١٠٠ غاية المرام وحجّة الخصام في تعيين الإمام من طريق الخاص والعامّ. ألفه بين عام ١١٠٠ و١٠٠٨، وطبع في إيران سنة ١٢٧٦ه، وترجمه الشيخ محمّل تقي الدزفولي المتوفّي سنة ١٢١٥، وفرغ من ترجمته سنة ١٢٧٧ه، وطبع سنة ١٢٧٧ه، وسمّى الترجمة (كفاية الخصام) وتممّ ما نقص في بعض الأبواب من عدد الأخبار. ولخص (غاية المرام) الأصفهاني، المتوفّى سنة ١٣٣١ه، وسمّاه (ملخّص المرام في تلخيص غاية المرام) الأن قسم الدراسات الإسلامية لمؤسسة البعثة بتحقيقه، وسيصدر ضمن منشوراتها.

<sup>(</sup>١) الفريعة ٨: ٣٠٠/٨٢، رياض العلماء ٥: ٣٠٢، إيضاح المكنون ٣: ٤٥٣.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ٨: ٢١٦/١١٦، رياض العلماء ٥: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ١١: ٢٩٩/٢٩٩، رياض العلماء ٥: ٣٠٢، إيضاح المكنون ٣: ٥٩٥.

<sup>(</sup>٤) الذريعة ١١: ١٨١٥/٢٠٥.

<sup>(</sup>٥) الذريعة ١٢: ١٢: ١٣٩٤/٢١٠، رياض العلماء ٥: ٣٠٣، إيضاح المكنون ٤: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) رياض العلماء ٥: ٣٠٣.

<sup>(</sup>٧) الذَّريعة ١٣ : ٤٨٠/١٤٤، رياض العلماء ٥ : ٢٩٦.

<sup>(</sup>٨) الذريعة ١٥ : ٣٤١، إيضاح المكنون ٤ : ١٢٥.

<sup>(</sup>١) الفريعة ١٦: ٢١: ١٨ / ١٧: ٢١/٩١ / ٢١: ٢١٢/٢١٢، إيضاح المكنون ٤: ١٤١.

..... البرهان في تفسير القرآن

٢٩ ـ فضل الشيعة. يشتمل على (١١٨) حديثاً (١)

 ٣٠ - كشف المهم في طريق غدير خمّ. مرتب على بابين: أوّلهما في طرق الخاصّة، والثاني في طرق العامّة، تاريخ كتابته في ١١٠١ه و تاريخ تصحيحه في ١١٠٢هـ، احتمل في (الذريعة) نسبته للسيّد هاشم البحرائي (٢).

١٦ ـ اللباب المستخرج من كتاب الشهاب. استخرج المؤلّف الأخبار المرويّة في شأن أمير المؤمنين والأثمّة الأطهار (ميهماندم) من كتاب (شهاب الأخبار) للقاضى القُضاعى سلامة بن جعفر المتوفّى سنة ٤٥٤ه(٢).

٣٢ ـ اللوامع النورانية في أسماء عليّ وأهل بيته (عليهمالئلام) القرآنية. فرغ منه سنة ١٠٩٦هـ، وطبع في قم المقدّسة سنة ١٣٩٤هـ، وطبع ثانية في أصفهان سنة ١٤٠٤هـ.

٣٣ ـ المحجّة فيما نزل في القائم الحجّة (عبّل شرجه). يشتمل على ١٢٠ آية من القرآن الكريم، فرغ منه سنة ١٠٩٧هـ، وطبع مع (غاية المرام) في سنة ١٢٧٢هـ، وطبع بتحقيق محمّد منير الميلاني في بيروت.

٣٤ ـ مدينة المعجزات في النصّ على الأثمّة الهداة. أو : مدينة معاجز الأثمّة الاثني عشر ودلائل الحجج على البشر. فرغ منه في سنة ١٠٩٠هـ، وطبع في سنة ١٢٧١هـ وسنة ١٢٩١هـ وسنة ١٣٠٠هـ، وهو مرتّب على اثني عشر باباً، كلّ باب في معجزات واحدٍ من الأثمّة الاثنى عشر (طبهم التلام) .

٣٥ ـ مصابيح الأنوار وأنوار الأبصار في معاجز النبي المختار (منَ اله عبه راله) (٥٠).

٣٦ ـ المطاعن البكرية والمثالب العمرية من طريق العثمانية، فرغ منه سنة ١١٠١ه.

٣٧ ـ معالم الزلفي في معارف النشأة الأولى والأنجري. وهو مرتب على خمس جمل وخاتمة ذات أربع فوائد، قال الأفندي في (الرياض): هو كتاب حسن حاو لفوائد جمّة من الأخبار، وينقل فيها عن كتب غريبة منها ما هو مذكور في (بحار الأنوار) ومنها ما ليس مذكور فيه (ألب طبع في سنة ١٢٧١هـ، وفي سنة ١٢٨٨هـ، وطبع مع (نزهة الأبرار) سنة ١٢٨٨هـ.

٣٨ ـ مناقب أمير المؤمنين (علمه التلام). قال الشيخ الطهراني في (الذريعة): نسبه إليه وأكثر النقل عنه الشيخ أحمد بن سليمان البحراني في كتابه (عقد اللال في مناقب النبيّ والآل (عليم التلام)) ورأيت نسخة منه بالكاظمية، فرغ الكاتب يوم الجمعة ٢٨ ذي القعدة سنة ١١٢٠هـ، نقل أخباره من كتب العامّة (٨).

<sup>(</sup>١) الفريعة ١٦: ١٦/٢٦٨، رياض العلماء ٥: ٣٠٢.

<sup>(</sup>۲) الذريمة ۱۸ : ۲۶/۱۴.

<sup>(</sup>٣) الدّريعة 12: ٢٤٧: ١٨: ١٠٩/٢٨١، رياض العلماء ٥: ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) الذريعة ٢٠: ٢٥٢٤/٢٥٢؛ إيضاح المكتون ٤: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٥) الدريمة ٢١: ٢١/٨٦؛ رياض العلماء ٢٠٢.

<sup>(</sup>٦) رياض العلماء ٥: ٣٠٢.

<sup>(</sup>٧) الذريعة ٢١ : ١٩٩/ ٤٦٠٠، رياض العلماء ٥ : ٢٩٩.

<sup>(</sup>٨) الذريمة ٢٢: ٢٢٢/٢٨١٧.



وعلى هذا الكتاب تعليقات للمؤلف بعنوان (علي والسنة) ذكرها الطهراني في (الذريعة)(١). ٣٦ ـ مولد القائم (مبنل الديرجد الدريف) .

- ٤٠ ـ الميثمية. ذكره السيّد محسن الأمين العاملي في (أعيان الشيعة) ٢٠)، ولعلّه (التيميّة) المتفدّم.
- ٤١ ـ نزهة الأبرار ومنار الأفكار في خلق الجنة والنار. قال الطهراني في (الذريعة): فيها ٢٥١ حديثاً، مطبوع سنة ١٢٨٨ه، كتبه بعد (معالم الزلفي)، وقد يُسمّى الجنّة والنّار(٤).
  - ٤٢ ـ نسب عمر بن الخطَّاب (٥).
- ٤٣ ـ نهاية الآمال فيما يتم به تقبّل الأعمال. فرغ منه سنة ١١٠٢هـ، مرتب على ٢٣ فصلاً، وهو في بيان الأصول الخمسة وما يتبعها من الإيمان والاسلام والولاية ودعائمها(٢).
- ١٤ نور الأنوار في تفسير القرآن. مقصوراً على روايات أهل البيت المعصومين (طهمالتلام)، قال الشيخ الطهراني في (الذريعة): نسخة منه عند السيد محمد على الروضاتي من سورة الحاقة إلى الفلق (٧).
- ١٥ الهادي ومصباح النادي. أو : (وضياء النادي)، فرغ منه سنة ١٠٧٧هـ، وهو تفسير للقرآن الكريم مأخوذ
   من روايات أهل البيت (عبهم التلام) إلّا ما شذً، وجميع رواياته من الكتب المعتبرة (٨).
- ٤٦ الهداية القرآنية إلى الولاية الإمامية. فرغ منه في سنة ١٠٩٦ه<sup>(٩)</sup>، يقوم الآن قسم الدراسات الإسلامية لمؤسسة البعثة بتحقيقه وسيصدر ضمن منشوراتها.
  - ٤٧ ـ وفاة الزهواء (سلاماة عليها) (١٠٠)
  - ٤٨ ـ وفأة النبى (ملَراهٔ عليه وآله)
- ٤٩ ـ اليتيمة. قال الشيخ الطهراني في (الفريعة): ذُكر في (كشف الحجب)، وليس هو (الدرة اليتيمة)، لأنّ صاحب الرياض الذي رأى جميع تصانيفه عند ولده بأصفهان عدّهما اثنين (١٢).

<sup>(</sup>١) الذريعة ١٥ : ٢١٢٨/٣٢٩.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ٢٣ : ١/٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) أعيان الشيعة ١٠: ٢٥٠.

<sup>(</sup>٤) الذريعة ٢٤: ٧٠١/٥٦٦، إيضاح المكنون ٤: ٦٣٤.

<sup>(</sup>٥) الدريمة ٢٤: ١٤١٠ ٧٠١/ يواض العلماء ٥: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٦) الذريعة ٢٤: ٣١٠٦/٣٩٣، رياض العلماء ٥: ٢٩٩، إيضاح المكنون ٤: ٦٨٩.

<sup>(</sup>٧) الذريعة ٢٤ : ١٩٤٥/٣٦٠.

<sup>(</sup>A) الذريعة ٢٥: ١٥٤ /٢٥، رياض العلماء ٥: ٢٠١١ إيضاح المكنون ٤: ٧١٦.

<sup>(</sup>١) الذريعة ٢٥ : ١٨٨/ ١٩١، رياض العلماء ٥ : ٢٠١.

<sup>(</sup>۱۰) الذريعة ۲۵: ۱۱۹/۱۸۲.

<sup>(</sup>١١) الذريعة ٢٥: ٧٠٣/١٢١.

<sup>(</sup>۱۲) الذريعة ۲۵: ۲۷۴/۸۰.

.. البرهان في تفسير القرآن

. 01

٥٠ ـ ينابيع المعاجز وأُصول الدلائل. وهو مختصر (مدينة المعاجز)، فرغ منه سنة ١٠٩٩ه(١).

وممّا يجدر ذكره ـما دمنا في صدد تعداد آثار السيّد البحراني (رحماة) ـ أنّ الشيخ الطهراني نسب أربعة كتب إلى السيّد البحراني، وقد ذكرها في (الذريعة) كما يلي:

- ١ إرشاد المسترشدين (٢).
  - ۲ ـ بستان الواعظين <sup>(۳)</sup>.
  - ٣. تحفة الاخوان (٤).
  - £ ـ ثاقب المناقب (°).

وقد نسب الشيخ الطهراني هذه الكتب اعتماداً على المنقول في (رياض العلماء) للميرزا عبدالله أفندي، والحال أنّ هذه النسبة وقعت وهماً، إذ إنّ صاحب الرياض عدّ هذه الكتب الأربعة ضمن المصادر التي اعتمدها السيد البحراني في تصنيف كتابه (معالم الزلفي) ولم يعدّها ضمن مصنّفاته (٢٠).

#### وفاته

أَرِّخت أغلب المصادر التي ترجمت له وفاته في سنة ١١٠٧هـ، في قرية نعيم، ونقل جثمانه الشريف إلى قرية توبلي، ودفن في مقبرة ماتيني من مساجد القرية المذكورة، وقبره اليوم مزار معظّم معروف.

ويؤيد هذا التاريخ أيضاً ما نقل في (رياض العلماء) في معرض حديثه عن رسالة السيد البحراني التي فرغ منها سنة ١٠٧ه، يقول: قد ألفها في آخر عمره حين كان مريضاً لا يقدر على الحركة أربعة أشهر بإلحاح جماعة من الطلاب وهو لا يقدر على الكتابة لغاية ضعفه ومرضه، وكان يُملي الأخبار في هذه المسألة والطلبة يكتبون إلى أن تمت الرسالة، فلمّا ثمّت الرسالة توفّي (رحمه ه) بعده بيوم، أو أزيد، من ذلك المرض بالبحرين سنة سبع وماثة وألف من الهجرة (١٠).

وقيل في تاريخ وفاته أيضاً: إنّه في سنة ١١٠٩ه على ما نقل عن بعض المشايخ أنّ وفاته كانت بعد موت الشيخ محمّد بن ماجد المتوفّي سنة ١١٠٥ه بأربع سنين.

<sup>(</sup>١) الذريعة ٢٥: ٢٩٠، رياض العلماء ٥: ٢٠١.

<sup>(</sup>۲) الذريعة ۱: ۲۵٤٠/۵۲۱.

<sup>(</sup>٣) الذريعة ٣: ١٠٨ /٣٥٧.

<sup>(</sup>٤) الذريعة ٢: ١٤٩٥/٤١٧.

<sup>(</sup>٥) الذريعة ٥: ٥.

<sup>(</sup>٦) رياض العلماء ٥: ٢٩٩.

<sup>(</sup>٧) رياض العلماء ٥ : ٢٠٠.



#### تقريظه

أطرى عليه علماء الرجال المعاصرون له والمتأخّرون عنه، وأثنوا عليه بعبارات الإجلال والإكبار والتعظيم، واصفين إيّاه بالفضل والعلم والمعرفة بالعربيّة والتفسير والفقه والرجال والحديث مع دقّة متناهية وإحاطة كافية بالأخبار والروايات مضافاً إلى اتصافه بالزُّهد والتقوى والورع والجهاد في قمع الظالمين والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وجعله السيّد عبدالله الموسوي الجزائري في إجازته الكبيرة من مشاهير المرتبة الرابعة المتأخّرة عن عصر الشهيد الثاني، والذين وصفهم بأنهم ازدادوا دقّة وشهرة على كثير ممّن تقدّمهم، وقد بلغ بالتسامع خلفاً عن سلف من ثقتهم وجلالتهم وضبطهم وعدالتهم ما جاوز حدّ الشياع وبَهَرَ الأسماع (١).

وفيما يلي بعض أقوال العلماء فيه:

١ - الشيخ الحرّ العاملي: «فاضل، عالم، ماهر، مدقّن، فقيه، عارف بالتفسير والعربية والرجال، (٢).

٢ - الشيخ سليمان الماحوزي: «السيّد أبو المكارم السيّد هاشم بن السيد سليمان، محدّث، متتبّع، له التفسيران المشهوران».

٣-الشيخ يوسف البحراني: «السيد هاشم المعروف بالعلامة، كان فاضلاً، محدّثاً جامعاً، متتبّعاً للأخبار، بما لم يسبق إليه سابق سوى شيخنا المجلسي، (١).

إ-الميرزا عبدالله أفندي الأصبهاني: «الفاضل، الجليل، المحدّث، الفقيه، المعاصر، الصالح، الورع، العابد،
 الزاهد، المعروف بالسيّد هاشم العكرمة، من أهل البحرين، صاحب المؤلفات الغزيرة، والمصنّفات الكثيرة، رأيت أكثرها بأصبهان عند ولده السيد محسن، (٥).

وفي موضع آخر يقول: «وهو من المعاصرين، فقيه، منحقب، مفيل، ورع، عابد، زاهد، صالح،(١).

٥ - الميرزا حسين النوري: «السيّد الأجل، صاحب المؤلّفات الشائعة الرائقة»(٧).

١- الشيخ عبّاس الفمّي: وعالم، فاضل، مدفّق، فقيه، عارف بالتفسير والعربية والرجال، كان محدّثاً متتبّعاً للأخبار بما لم يسبق إليه سابق سوى العكامة المجلسي، وقد صنّف كتباً كثيرة تشهد بشدّة تتبّعه واطلاعه، (٨).
 وفي موضع آخر يقول: وهو العالم الجليل، والمحدّث الكامل النبيل، الماهر المتتبّع في الأخبار، صاحب

<sup>(</sup>١) الإجازة الكبيرة : ١٩ و ٢٦.

<sup>(</sup>٢) أمل الآمل ٢: ٣٤٦.

<sup>(</sup>۲) فهرست آل بابویه : ۷۷.

<sup>(</sup>٤) لؤلؤة البحرين : ٦٢.

<sup>(</sup>٥) رياض العلماء ٥: ٢٩٨.

<sup>(</sup>٦) تعليقة أمل الآمل: ١٠٤٩/٣٣١.

<sup>(</sup>٧) مستدرك الوسائل ٢: ٢٨٩.

<sup>(</sup>٨) الكنى والألقاب ٣: ١٠٧.



المؤلّفات الكثيرة، (١).

٧ ـ الميرزا محمّد عليّ مدرّس: وعالم، فاضل، مدقّق، فقيه، عارف مفسّر، رجالي، محدّث، منتبّع، إمامي، لم يسبق إليه سابق في كثرة النتبّع سوى العكامة المجلسي، وكلّ واحدٍ من مؤلّفاته يشهد بكثرة تنبّعه وسعة اطِّلاعه، (٢).

٨- الأُستاذ عمر رضا كحّالة: «مفسّر، مشارك في بعض العلوم، من الإماميّة» (٣).



<sup>(</sup>١) سفيتة البحار ٢: ٧١٧، وانظر الفوائد الرضوية : ٧٠٥.

<sup>(</sup>٢) مُترجماً عن ريحانة الأدب ١ : ٢٣٣.

<sup>(</sup>٢) معجم المؤلِّفين ١٣ : ١٣٢.



# ثانياً: التعريف بالكتاب

هو تفسير روائي اعتمد فيه مصنّفه على المأثور من رواية الرسول الأكرم (ستى الاملوتانه) وأهل بيته الكرام (مدان الخسم)، بطريقة تكشِفُ عن سعة اطلاعه وكثرة نتبّعه، وهذا الأسلوب سلكه المؤلف في مؤلّفات عدّة، منها: (الهادي ومصباح النادي) في التفسير، و(اللوامع النورانية)، و(المحجّة فيما نزل في القائم الحجّة) و(الهداية القرآنية).

ما الفرق بين هذا التفسير وتفسير الهادي؟ 🚅

تفسير (البرهان) أشمل وأكثر سعةً من تفسير (الهادي ومصباح النادي) الذي أشار إليه في خُطبة هذا الكتاب، وقد ضمّن المصنّف تفسير (البرهان) مصافر لم بنس له الحصول عليها عندما صنّف (الهادي ومصباح النادي) وقد عبر المصنّف عن ذلك بقوله: «وقد كنت أوّلاً قد جمعت في كتاب (الهادي) كثيراً من تفسير أهل البيت (طبه النادي) قبل عثوري على تفسير الشيخ الثقة محمّد بن مسعود العياشي وتفسير الشيخ الثقة محمّد بن العباس بن ماهيار المعروف بابن الجُحام، ما ذكره عنه الشيخ الفاضل شرف الدين التجفي، وغيرهما من الكتب، فتفسير (البرهان) يشمّل تفسير (الهادي) مضافاً إليه الكثير من المظانّ التي لم يعتمدها المصنّف في تفسير (الهادي)، ويقول السيّد البحراني في خُطبة هذا التفسير مؤكّداً ذلك: «واعلم -أيها الراغب فيما جاء عن أهل البيت (طبه التلام) من التفسير، والطالب لما سنح منهم من الحقّ المنير - أنّي قد جمعت ما في تفسير (الهادي ومصباح النادي) الذي ألّفته أوّلاً إلى زيادات هذا الكتاب، لبعُمّ النفع ويسهّل أخذه على الطلاب .. فهو كتاب عليه المُعوّل وإليه المرجع).

## متى فرغ المصنّف من التفسيرين؟

صنّف المؤلّف أولاً تفسير (الهادي) وبعد (١٨) عاماً فرغ من تفسير (البرهان)، إذ إنّه فرغ من تفسير (الهادي) سنة ١٠٧٧ه، وفرغ من تفسير (البرهان) في اليوم الثالث من شهر ذي الحجّة الحرام سنة ١٠٩٥ه، كما ذكر في خاتمة



..... البرهان في تفسير القرآن

هذا التفسس

### قيمة هذا التفسير وفضله

ضمّن المصنّف تفسيره هذا الكثير من روايات أهل البيت (علهم التلام) الواردة في تفسير أي القرآن الكريم، أو التي وردت فيها الآيات كشواهد تؤيّد مضمون ما ذهب إليه الإمام في الرواية، كما أورد فيه الكثير من الروايات التي لا تشمل على نصّ قرآني بل إنّ مضمونها يدلّ على تفسير الآية أو أنّ الرواية تشكّل مصداقاً من مصاديق الآية، وكان أغلب ما نقله المصنّف من طرق الإمامية، أمّا ما ضمّنه من روايات من طريق الجمهور فقد اقتصر على إيراد ما كان موافقاً لرواية أهل البيث (عليم التلام) أو كان في فضلهم، وقد عبّر عن ذلك في خُطبة هذا التفسير بقوله: ووربّما ذكرت من طريق الجمهور إذاكان موافقاً لرواية أهل البيت (عليه التلام) أو كان في فضل أهل البيت (عليه التلام)».

ومن كلّ ما تقدّم يتّضح أنّ هذا التفسير الجليل يشكّل مع تفسير (نور الثقلين)(١) موسوعةً في الروايات والأخبار الواردة عن الأثمّة المعصومين (عيهم النلام) تُعين الباحث والدارس والمفسّر على تهيئة الروايات بإسنادها ومتنها دون الرجوع إلى المصادر والتي يصعُبُ الحصول على أكثرها، وبهذا فقد وفّرت على الباحث والمفسّر والطالب مزيداً من العناء في البحث والاستقصاء والتحرّي.

وقد بيّن لنا مصنّف هذا التفسير (رحماة) قبمة تفسيره وفضله في تُحطبة الكتاب وخاتمته، إذ يقول في تُحطبة الكتاب: «وكتابي هذا يُطلعك على كثير من أسرار علم القرآن، ويُرشدك إلى ما جهله متعاطى التفسير من أهل الزمان، ويوضّح لك عن ما ذكره من العلوم الشرعية والقصص والأخبار النبويّة وفضائل أهل البيت الإمامية، إذ صار كتاباً شافياً، ودستوراً وافياً، ومرجعاً كافياً، حَجَّة في الزمان، وعيناً من الأعيان، إذ هو مأخوذ من تأويل أهل التنزيل والتأويل، الذيبن نزل الوحي في دارهم عن جبرئيل عن الجليل، أهل بيت الرحمة، ومنبع العلم والحكمة (ملّى الله عليهم أجمعين)».

وفي خاتمة هذا التفسير يقول: «فقد اشتمل الكتاب على كثير من الروايات عنهم (طهم التلام) في تفسير كتاب الله العزيز، وانطوى على الجمّ من فضلهم وما نزل فيهم (ملهم التلام)، واحتوى على كثير من علوم الأحكام والآداب وقصص الأنبياء وغير ذلك ممّا لا يحتوبه كتاب.

إذن، فكتاب (البرهان في تفسير القرآن) يجمع لنا أغلب الروايات الواردة في تفسيركتاب الله العزيز، غثّها وسمينها، وليس لنا التسليم بكلّ ما جاء فيها إلّا بعد العرض على كتاب الله وهو ما أمر به أهل البيت (عليهم التلام)، وبعد التحقيق في إسنادها وطرقها، وتمحيصها وتنقيتها، وهو ما لم يقم به مصنّف هذا الكتاب (رحمه).

<sup>(</sup>١) للشيخ عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي الشيرازي، المعاصر للسيّد البحراني، والمتوفّى نحو سنة ١١٢ه، وقد فرغ منه نحو سنة ١٠٦٦ه، وهو يختلف عن (تفسير البرهان)، إذ البرهان يشتمل على اسناه الروايات ومثنهاكاملاً، أمّا مصنّف (نور الثقلين) فقد أسقط الإسناه وحذف كثيراً من متون بعض الروايات، كما أنَّ البرهان يشتمل على ذكر الآيات القرآنية ثمَّ يورد ما تسنَّى من الروايات في تفسيرها وصاحب (نور الثقلين) ترك ذكر الآيات ممنا يصعب معرفة الأخبار المتعلَّقة بكلُّ آية. أنظر الفريعة ٢٤ : ١٩٦٧/٣٦٥.

#### محتوى الكتاب

جعل المؤلِّف تفسيره على مقدِّمة تشتمل على خُطبة المؤلِّف، ثمَّ أفرد سبعة عشر باباً، وهي كما يلي:

١ ـ باب في فضل العالم والمتعلّم.

٢ ـ باب في فضل القرآن.

٣ ـ باب في الثقلين.

٤ ـ باب في أنَّ ما من شيء يحتاج إليه العباد إلَّا وهو في القرآن، وفيه تبيان كلُّ شيء.

ه ـ باب في أنَّ القرآن لم يجمعه كما أُنزل إلَّا الأئمَّة (عليم التلام)، وعنهم تأويله.

٦ - باب في النهي عن تفسير القرآن بالرأي، والنهى عن الجدال.

٧ ـ باب في أنّ القرآن له ظهر وبطن، وعامٌ وخاصٌ، ومحكم ومتشابه، وناسخ ومنسوخ، والنبي (صلّى الله عليه داله)

وأهل بيته (عليهم الشلام) يعلمون ذلك، وهم الراسخون في العلم.

٨ ـ باب في ما نزل عليه القرآن من الأقسام.

٩ ـ باب في أنَّ القرآن نزل بإياكِ أعنى واسمعي يا جارة.

١٠ ـ باب في ما عنى به الأثمّة (عليهم التلام) في القرآن.

١١ ـ باب آخر. متمّم للباب السابق ويشتمل على النهي عن تفسير القرآن دون علم.

١٢ ـ باب في معنى الثقلين والخليفتين من طريق المخالفين.

١٣ ـ باب في العلَّة التي من أجلها أنَّ القرآن باللسان العربي، وأنَّ المعجزة في نظمه، ولِمَ صار جديداً على مرّ

الأزمان.

١٤ ـ باب أنَّ كلِّ حديث لا يوافق القرآن فهو مُردُّود.

١٥ ـ باب في أوّل سورة نزلت وآخر سورة.

١٦ ـ باب في ذكر الكتب المأخوذ منها الكتاب.

١٧ ـ باب في ما ذكره الشيخ على بن إبواهيم في مطلع تفسيره.

وبعد هذه الأبواب شرع في المقصود، وهو تفسير سور القرآن الكريم بالمأثور من رواية أهل البيت (طبه التلام) مبتدئاً بسورة الفاتحة ومنتهباً بسورة الناس، تاركاً تفسير بعض الآبات الكريمة، ممّا لم يجد روايات في تفسيرها، وقد ألحقنا في نهاية كلّ سورة مستدركاً بتفسير هذه الآيات وفقاً لمنهج المؤلف، وسيأتي بيانه في عملنا في الكتاب.

وأفرد المؤلِّف بعض الأبواب في خاتمة تفسيره، وهي كما يلي:

١ ـ باب في ردّ متشابه القرآن إلى تأويله.

٢ ـ باب في فضل القرآن.

٣ ـ باب في أنّ حديث أهل البيت صعب مستصعب.



٤ - باب في وجوب التسليم لأهل البيت في ما جاء عنهم (علهم) التلام).

وبعد هذه الأبواب أشار المؤلّف إلى ما تضمّنه تقسيره وإلى مدى قيمته وفضله وطريقه في الرواية عن المشايخ وتاريخ فراغه من الكتاب.

### ملاحظات حول مصادر الكتاب

توافرت لدينا خلال مراحل تحقيق هذا التفسير جملة ملاحظات حول المصادر التي اعتمدها المصنّف في هذا التفسير، آثرنا الإشارة إليها هنا تجنّباً لتكرار الإشارة في مواضعها من التفسير، وهي كما يلي:

١ - قال المصنّف في خاتمة التفسير: (واعلم أئي إذا ذكرت ابن بابويه فهو أبو جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّي، صاحب الفقيه، وقد وجدنا في هذا التفسير الكثير من النصوص التي نسبها المؤلف إلى ابن بابويه فلم نجدها في مصنّفاته، والسبب راجع إلى أنّ مصنّف هذا التفسير ينسب كتاب (كفاية الأثر في النصّ على الأثمّة الاثني عشر (عليم النلام)) لابن بابويه، ويصطلح عليه أحياناً اسم (النصوص) والحال أنّ الكتاب للشيخ أبي القاسم عليّ بن محمّد بن عليّ الخزّاز القمّي، الذي يروي عن الشيخ الصدوق وعن أبي المقضّل الشيباني وغيرهما، من ذلك: الحديث الثاني من الباب الثالث من أبواب المقدّمة، والحديث الرابع من نفس الباب، ولعلّ وغيرهما، من ذلك: الحديث الثاني من الباب الثالث من أبواب المقدّمة، والحديث الرابع من نفس الباب، ولعلّ هذا الوهم قد نشأ من التقارب في الاسم حبث يُعبّر عن كليهما بالشيخ الصدوق، أو من التأثر ببعض المعاصرين. قال الطهراني في (الذريعة) في ترجمة (كفاية الأثر): وقد نقل عنه المولى محمّد باقر المجلسي في (البحار) فتوهّم أنه للصدوق أو للمفيد فلا وجه له (ا).

وقد أبقينا هذه النسبة على حالها في الكتاب طالما ارتضاها المؤلف، وتعكس جزءاً من ثقافته ورأيه وذلك حفاظاً على الأمانة العلمية، واكتفينا بالتنبيه عليها هنا تحاشياً لما يحدُث من الوهم في ذلك.

٢ - ينسب السيد البحراني كتاب (الكشكول فيما جرى لآل الرسول) إلى العلامة الحلي، المتوفى سنة معلام، وقد نقل عنه في عدّة مواضع من الكتاب بعنوان (الكشكول للعلامة الحلي)، منها: الحديث الخامس من تفسير سورة الأنفال الآية ٣٢ - ٣٣، وفي كل المواضع تفسير سورة الأنفال الآية ٣٣ - ٣٣، وفي كل المواضع التي نقل فيها عن (الكشكول) وجدناه في (الكشكول فيما جرى لآل الرسول) المشهور نسبته إلى السيد جيدر بن على الحسيني الآملي.

قال الشيخ الطهراني في (الذريعة) في ترجمة هذا الكتاب: والمشهور نسبته إلى السيد حيدر بن علي العبيدي الحسيني الآملي، المعروف بالصوفي، لكن في (الرياض) استبعد كون مؤلفه الصوفي المذكور، لوجوه أربعة، مذكورة في ترجمة الصوفي، والحقّ معه، بل المؤلف هو السيد حيدر بن علي الحسيني الآملي، المقدّم على الصوفي بقليل كتبه في سنة وقوع الفتنة العظيمة بين الشيعة والسنّة وهي في سنة ٢٥٥ه، وعدّه في (مجالس

<sup>(</sup>۱) الذريمة ۱۸: ۸۰، ۸۰، ۸۰،

المؤمنين) من كتب السيد حيدر الصوفي المذكور، ولكنّ الشيخ المحدّث الحرّ قال: إنّه بنسب إلى العلامة الحلّي، والشيخ يوسف خطأه في الانتساب إليه، وجزم بكلام (المجالس)، والله أعلم، (١).

وقد تركنا نسبة الكتاب في المتن وفقاً لما اختاره المصنّف، وذكرنا موضع الخلاف هنا للتنبيه.

٣- ينسب السيّد البحراني كتاب (التمحيص) إلى الحسين بن سعيد، كما في الحديث الأول من تفسير الآية ٨٨ من سورة يوسف، والكتاب مختلف في نسبته بين اثنين: الشيخ محمّد بن همّام بن سهيل الكاتب المتوفّى سنة ٨٣٦ ، وتلميذه الشيخ الحسن بن عليّ بن الحسين بن شُعبة الحرّاني صاحب (تحف العقول)، واستظهر الشيخ الطهراني أنّه من تأليف ابن شُعبة، ويروي فيه عن شيخه محمّد بن همّام (١)، والله العالم. وأبقينا نسبة الكتاب كما ارتضاها المؤلّف واكتفينا بالإشارة إليها هنا.

٤- ينسب السيّد البحراني كتاب (مصباح الأنوار) للشيخ الطوسي، وهو للشيخ هاشم بن محمّد، ونبّه الشيخ الطهراني على أنّ منشأ هذا الاشتباه هو أنّه كُتب على ظهر النسخة أنّه للشيخ الطوسي (٣). وقد أبقينا نسبة الكتاب على ما ذكرها المصنف، واكتفينا بهذه الاشارة تفادياً لما يحدّث من الوهم.

٥- نقل المصنف في هذا النفسير عن (مسند فاطمة (علما النهي جعفر محمد بن جرير الطبري في عدّة مواضع، منها: الحديث التاسع من تفسير الآية ١٤٨ من سورة البقرة، والحديث الثالث من تفسير الآية ١٥٥ و ١٥٦ من نفس السورة، وجميع ما نقله عنه موجود في (دلائل الإمامة) لأبي جعفر محمد بن جرير الطبري الإمامي، صاحب (نوادر المعجزات) والذي كان معاصراً للشيخ الطوسي والنجاشي، ممّا يدلّ على اتحاد الكتابين، وقد كُتب على أغلب نسخ (الدلائل) المخطوطة (مسند فاظمة (طمات الائل الكتاب ببدأ بعدة أحاديث تنتهي بالإسناد إلى فاطمة الزهراء (سلام الاعلم) بعد أن سقط منه قسمه الأوّل المتضمّن دلائل ومعجزات النبوّة ودلائل أمير المؤمنين (عدائل) ومقدّمة المؤلف.

قال الشيخ الطهراني في (الذريعة) في ترجمة (مسند فاطمة (سلام الدميه)): استظهر سيّدنا أبو محمّد صدرالدين أنّه كتاب (الدلائل) لابن جرير الامامي (٤).

فالظاهر أنّ الكتاب المعتمد من قبل المؤلف هو (دلائل الإمامة) وقد أوردنا تفصيل هذه المسألة في مقدّمة (دلائل الإمامة) من تحقيق قسم الدراسات الإسلامية لمؤسسة البعثة.

٦- في الباب السادس عشر من أبواب المقدّمة في ذكر مصادر التفسير، عنون المصنّف كتاب (نهج البيان عن كشف معاني القرآن) للشيخ محمّد بن الحسن الشيباني من أعلام القرن السابع الهجري مرّتين: الأولى بعنوان

<sup>(</sup>١) الذريعة ١٨ : ٨٢/٧٧٧.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ٤: ١٩١٢/٤٣١.

<sup>(</sup>٢) الذريعة ٢١ : ١٠٣/ ١٠٣٤.

<sup>(</sup>٤) الذريعة ٢١: ٢٨/٢٨٠.



(كشف البيان)<sup>(۱)</sup> والثانية (نهج البيان) وهماكتاب واحد، وقد أيّد الشيخ الطهراني إطلاق التسمينين على هذا الكتاب أيضاً <sup>(۲)</sup>.

وعنون السيد هذا الكتاب في متن الكتاب بالعنوانين، وقد تركناهما على حالهما طالما أنّ التسميتين صحيحتان ومعمول بهما.

٧ ـ كان من بين المصادر التي اعتمدها المصنف، وعدّها في الباب السادس عشر من أبواب المقدّمة، كتاب (بصائر الدرجات) لسعد بن عبدالله الأشعري القمي، وكلّ ما أورده عنه في متن الكتاب استخرجناه من (مختصر البصائر) للشيخ حسن بن سليمان بن محمّد الحلّي، فالظاهر أنّ المصنّف إنّما اعتمد كتاب (مختصر البصائر) وليس كتاب (بصائر الدرجات).

٨- من المصادر التي ذكرها المؤلّف في مصادر تفسيره (كتاب الشيخ رجب البرسي) ومراده (مشارق أنوار البقين).

٩ ـ اعتمد المصنّف مصادر عدّة غير التي ذكرها في الباب السادس عشر من أبواب المقدّمة، نقل عنها مباشرة أو بالواسطة.



(١) وفي نسخة :كشف نهج البيان.

(٢) الفريعة ١٨: ٢٢، ٢٤: ٢١٤/٢١٤.



# ثالثاً: التعريف بنسخ الكتاب

١ ـ النسخة المودعة في مكتبة كلية الإلهيات ـ جامعة طهران، رقمها (٢٩٤٨)، كتبها محمد بن الحسن بن الحاج حافظ الأميري في ١٤ محرم الحرام ١١١٤ه وتبدأ من أواخر سورة يونس إلى آخر التفسير، الموجود لدينا منها يبدأ من أواخر سورة الاسراء إلى آخر الكتاب. ورمزنا لها بالحرف وج».

٢- النسخة المودعة في المكتبة الرضوية (آستانه قدس رضوي) ـ مشهد المقدّسة، رقمها (١٤٣٤٤) كتبها السيد عبدالله في سنة ١٢٦٢ه، تبدأ من أوائل المقدّمة حيث سقط بعض أوراقها وتنتهي بآخر سورة الكهف، وهذه النسخة تطابق النسخة التالية (نسخة مكتبة سبهالال) من حيث الكاتب والبداية والسقط والتصحيف والبياض وغيرها، وكأنّ النسخة التالية منقولة عن هذه النسخة، قابلنا منها المقدار المفقود من أواخر سورة الكهف من النسخة التالية. ورمزنا لها بالحرف دق».

٣-النسخة المودعة في مكتبة سبهسالار - طهران، رقمها (٢٠٥٧)، كتبها السيّد عبدالله في سنة ١٢٦٨م، تبدأ من أوائل المقدّمة حيث سقط بعض أوراقها وتنتهي بالآية (١٨) من سورة الكهف، وهذه النسخة تطابق النسخة السابقة (تسخة المكتبة الرضوية) من حيث الكاتب والبداية والسقط والتصحيف والبياض وغيرها، وكأنها منقولة عنها، قابلناها كلّها، وأكملنا الأوراق المفقودة من آخرها والتي تبدأ من الآية (١٨) من سورة الكهف إلى آخر السورة من النسخة السابقة. ورمزنا لها بالحرف دس».

٤ - النسخة المطبوعة على الحجر في إيران سنة ١٣٠٢هـ، تبدأ من أوّل سورة مريم إلى آخر الكتاب، قوبلت بتمامها، ورمزنا لها بالحرف «ي».

ه ـ الطبعة الحروفية ذات الأجزاء الأربعة، طبع مؤسسة إسماعيليان ـ قم المقدّسة، تبدأ من أوّل التفسير إلى
 أخره، وقد قوبلت بها جميع النسخ والمصادر ورمزنا لها بالحرف هطه.



# رابعاً: عملنا في الكتاب

كان تحقيق تفسير البرهان وفقاً لمنهجية العمل الجماعي الذي ارتضاه قسم الدراسات الإسلامية من أوّل تأسيسه كأُسلوب لتحقيق النصوص، ويمكن تلخيص مراحل العمل في تحقيق هذا الكتاب إلى ما يلي:

١ ـ في خاتمة التفسير أشار المصنّف إلى أنّه كان يصلح ويصحّح بعض مصادر تفسيره عند النقل عنها، وذلك في قوله: ولأنّ بعض الكتب التي أخذت منها هذا الكتاب كتفسير عليّ بن إبراهيم وكان يحضرني فيه نسخ عديدة، والعياشي وكان يحضرني منه نسختان من أوّل القرآن إلى آخر سورة الكهف، فأصلحت وصحّحت بحسب الإمكان من ذلك، والله سبحانه هو الموفّق.

وهذا القول يعني أنّ بعض المصادر التي اعتمدها كانت لمقيمة النسخ وكثيرة التصحيف والتحريف، ولهذا نرى أنّ المصنف أعطى رخصة في إصلاح الكتاب لمن تتوفّر لديه مصادر أدقّ وأصحّ نسخة من المصادر التي اعتمدها، وذلك في قوله: «والالتماس من الإخوان الناظرين في هذا الكتاب إن صحّ عندهم ما هو أصحّ من الأصول التي أخذتُ منها هذا الكتاب، فليصلحوا ما تبيّن فيه من الخلل.

وعندما شرعنا بتحقيق هذا الكتاب لم نكتف بمقابلة الطبعة الحروفية له بالنسخ المخطوطة المشار إليها آنفاً، بل قمنا بمقابلتها بالمصادر التي استخرجنا منها والمعتمدة من قبل المصنف أيضاً، وأشرنا إلى الاختلافات في الهامش، أمّا ما رأيناه ضرورياً لاستقامة النصّ وتخلو منه نسخ البرهان المتوفّرة لدينا فقد أثبتناه من المصادر واضعين ذلك بين معقوفتين، أمّا ما ترجّح من المصادر على نسخ البرهان المخطوطة فقد أثبتناه في المتن مع الإشارة إليه في مواضعه من التفسير.

٢ ـ مقابلة التفسير بالنسخ المخطوطة التي سبقت الإشارة إليها، وتسجيل اختلافاتها.

تخريج الأحاديث والنصوص المختلفة من المظان التي اعتمدها المصنف، ومقابلتها بالمصادر وتثبيت اختلافاتها.

وقد اعتمد المصنّف مصادر كثيرة نقل عن بعضها بالواسطة، فكان واسطته إلى طرق الجمهور كتاب (الطرائف) لابن طاوُس، وقد خرّجناها منه ومن المصادر الأصل التي نقل عنها صاحب (الطرائف)، أمّا الواسطة الأُخرى إلى طرق الجمهور فهو كتاب «تحفّة الأبرار» للحسين بن مساعد الحسيني، ونسخته الموجودة لديثا ناقصة، لهذا خرّجنا بعض تُقول المصنّف من هذا الكتاب من مصادره الأصل، والبعض الآخر بالواسطة، ويقي بعضها مجهولاً.

وفي فضائل السور اعتمد المصنّف كتاب (خواص الفرآن) والظاهر أنّ النسخة التي اعتمدها تحظى بزيادات عن النسخ المتوفّرة لدينا من هذا الكتاب، لهذا بقي بعض ما نقله عنه مجهولاً. واعتمد المصنّف أيضاً كتاب مصباح الأنوار، والموجود لدينا منه ثلاث مصوّرات لمخطوطات مختلفة للجزء الأوّل منه فقط، واعتمد كتاب الشيخ عمر بن إبراهيم الأوسى وليس لدينا منه نسخة.

٤ ـ تصحيح الأسانيد وأسماء الرواة والأعلام باعتماد المصادر المعتبرة في هذا الباب، وهو عمل شاقً تكتنفه الكثير من الصعوبات، وذلك لأنّ المصنّف اعتمد بعض المصادر التي لم تصلها يد التحقيق بعد، وممّا تجدر الإشارة إليه هو أنّنا لم نعتمد في تصحيح أسانيد (بصائر الدرجات) لمحمّد بن الحسن الصفّار الكتاب المطبوع لكثرة التصحيف والتحريف والخلط في أسانيده، بل اعتمدنا النسخة المودعة في مكتبة السيد المرعشي (حداث)، برقم (١٢٥٣)، والمكتوبة في سنة ١٢٥٩ه، وهي أدق وأصحّ من المطبوع.

ه ـ ضبط أسماء الرواة والأعلام والبلدان بالحركات، ووضع حركات الإعراب والصرف الضرورية في مواضع الحاجة، وقد اعتمدنا في الضبط (إيضاح الاشتباء) للعكامة و(تنقيح المقال) للمامقاني و(المغني) لمحمد طاهر الهندي و(تصحيفات المحدّثين) لأبي هلال العسكري و(الأنساب) للسمعاني و(معجم البلدان) لياقوت الحموي و(الاشتقاق) لابن دريد وغيرها.

٦ ـ الإشارة إلى مواضع إحالات المؤلِّف (تَقَدُّم، ويأتي) التي اعتمدها المصنّف كثيراً في تفسيره.

٧ ـ ما ذُكر في الطبعة الحروفية من الإشارة إلى نوع السورة (مكيها ومدنيها) وترتيب نزولها وعدد آياتها،
 والذي وضعه مصحّح الكتاب بين قوسين، حذفناه لعدم توفّره في نسخ الكتاب المخطوطة كافّة.

 ٨ ـ وضعنا ما أثبتناه من مصادر المؤلّف لاقتضاء السياق بين معقوفتين إشارةً إلى عدم وجوده في نسخ التفسير.

٩ ـ إعداد مستدرك يضم الآيات التي تركها المصنّف بإعتماد (معجم الآثار القرآنية) الذي أعدّه قسم الدراسات الإسلامية (١)، و(دليل الآيات القرآنية في بحار الأنوار) وتفسير (نور الثقلين) للشيخ عبد على الحويزي وغيرها. وقد ألحقنا مستدرك كلّ سورة في نهايتها، ليكون أيسر تناولاً للباحث.

١٠ ـ ضبط النص وتقويمه لتخليصه من التصحيف والتحريف وتثبيت أقرب نص أراده المصنّف عن طريق التلفيق بين النسخ، مع شرح المفردات التي يصعّب فهمها من معاجم اللغة المعتبرة.

<sup>(</sup>۱) يشتمل هذا المعجم على جمع الروايات الواردة من طريق الرسول الأكرم وأهل بيته اطهمالتلام) وأصحابهم المتقين، وتضمّن أكثر من (١٥٠) مصدراً ولا يزال العمل مستمرًا به، وسيصدر ضمن إصدارات قسم الدراسات الإسلامية لمؤسسة البعثة.



..... البرهان في تفسير القرآن

١١ ـ صياغة هوامش الكتاب بالاعتماد على سلسلة المراحل السابقة.

١٢ ـ الملاحظة النهائية، وتتضمّن مراجعة متن الكتاب مع هامشه بدقّة، للتأكّد من سلامة النصّ وضبطه.

#### ثناء

نتقدّم بوافر الشكر والامتنان للإخوة العاملين في قسم الدراسات الإسلامية لمؤسسة البعثة، خَدَمّة تراث أهل ببت العصمة (سلامة عليم)، والذين كرّسوا وقتهم من أجل إحياء هذا التراث، فكان تحقيق هذا التفسير من ثمرات جهودهم المخلصة، وتخصّ بالذكر منهم: عليّ الكعبي، شاكر شبع، صائب عبدالحميد، السيّد عبّاس بني هاشمي، السيد إسماعيل الموسوي، السيد عبدالحميد الرضوي، الشيخ أحمد الأهري، الشيخ كريم الزُريقي، عصام البدري، كريم راضي الواسطي، عبدالله الخزاعي، عبدالكريم الحلفي، عبدالكريم البصري، زهير جواد، حسين أبو العُلا. وفقهم الله ورعاهم وسدّد خطاهم.

وآخر دعواهم أن الحمد لله ربُّ العالمين.

قسم الدراسات الإسلامية مؤسسة البعثة ـقم



وَقُونَا الْمُرْزِعُ إِنْ فِي الْفِكُولِ الْفِرِ الْفِرِ الْفِيلِ فِي

المرك ماوالأنه عدادلك وعن الاسمعن وحفيم وفيا والتعييصان مناسلين عن المصلمانيع في قولمانة نعالي ولايخه اسبلوّات ولا تفلَّت ما نفاك نجريها دَه انتسَق والنفافية ما لم شد آذ إلىّ ذات فاستأسم اذنك عن المحمدة المالعن المحمدة قال سالته عن قراله و عميم آمل و تعافت ملوآية وياد سيلاقال تنتيها ولابته بولاء على ولاعاكرينه وحقامك بذاك والخافت بعابيق وانكمتها عليا واعله ماالات من تعلى من العدانا عنه م قال قال الصحيفية ٧ بي عدائدم إني عليات بالعسنية بين لسنين تعريط فال وكنفية : إنت ملاسل فول وكتعم مسلمان ولاغناف بها المنعم بمسلمات والإعادت باسنة والتبي فالنصيار وشاق وعطاية أر مغلولة الدعنقك والإسطعا كالمصسط ومشلقوله والمذين اطالغفقول ليسرفه إوله بقتروا وآخا أسرفيط سنبقوا فترواستية وكالأث ذا فالمناحسة فعلى المحسنة بين السينة في عصبار عن الصحيفة والعالمة عن تقييم فعالا يتفوالقه ولا يتعامير ولاغانتها وابتغيين فلن سبيله قالك بتعريطه على تعرائسليق ولاياكومته بعسق اتراهه وخلا فيلواجيم سلوك ولناقوله ولانتافت بعافله يغول والكوز التعانيقوالعار بالكريتمة فلناقوله وابتعين خال سد مالفان الخان يتغمرا وعلى ولايترناذن له إظهار فلت يودغه يرخ فعوقوله يومنذا المعهى كتستبول وفعل ميلاه وآلين ولاه ومقادمن عاداه فغركه نغالي ومتالهد بضالدي لمرعفذ ولذا ولم كلي شديت في اللف و كرين له و إمن فإذ وكالكيل علون أواجيم قال لديدل فيحالهالي وليميس العياشي النوطي فالسكوني في بعن بعد بن معاولية تال تالالبني وقد فقلحه فقالما بطالت عنا فقلالسفر والعيلافقال العلق بكلا لمعوام ن يعب على السعروني في الغف تغليلا حل ولاقع الأبلف العلى العنايم نوكات على ولادي لاعوت العلقة الذي ليتحذ وكذا وكرك شياف فالق وكأكن كه وليمن الذل وكمع تكمثل عن مدانت وسنان قاله كوت الحاجع وإخاء فتعالله بمعلف شيا اذا ظنته حنعل عق واختك والغرسالك فقلت أاحرس الاذال فعله عذاللها وتل ورصلة العربوكات على الخاذي لايوت وكلا شألذي لم يَجذُ ولا أو كم كن له شمال في اللُّف ولم كن له ولي أن الذل وكن تكبيرًا في الخاج ذلب الموس والعقب لم الذي والدعم واسالمث نعيف على المستلت الميت وإلى الناس سعي في المحقب فتصلها عدي ميتوب من ا ويندى مهونا سالفتي من عبد ن الولساس المصيحة بي عبدالت سفاء عن الصداقع والمالمان عبلاتها لغرائكمف التبغظ فالمذاحة المتى دلا المتين فالتغوب لمسناده عن على مرما وعن ليوب وينوم عن معزب الصمام كالمال برعدانسهمن فالوق الكعب في كل لد جعه كانت كفائة للآين لبحه الحابحة ابت إبرية كالمعلني إجدى عندة فأبعد تخليدعن فعلبان حافظ من بالمن عن جاء عن إعال ونين مسامات انتعاب يقول أمن عبد يعرا قال غا المبشرة كمر الحلغ لكسونة الكان له فومص معضعه الحبيث اقد لعرام فان من كان له نور في بيت نقوام كان له مع إلى يست المقليس ز وعنه وللغقيه قال قال لبى من علمنه من ومنام ومنالية الكافية من المائة الله والموالية والمسلم الموات اللجا الحرام مشوة المتأن مهايك ميتغفرون كميع فمقال دوى عامري عبداندب جذاعري بعبدامة عالمماس مديقه النوالكف حيينام الااستينيامن مناكمه فالمساعة المتحرار عنه تاليسة في عدن مومين المتوكل المصافين معاج يعي قاليه انتي مسلان اسطاق برون حساق عن اسعيل وجهاق قال حديثة لشيدن وبعلي تأبيه عزا يعيدان م فالله وَوَاسونُ الكعف كل لية سرور عيت التنبيذ إوبعثه لقدين الشهداء وقف يورا بعد م الشهداء العياقي عى الحدن يعلي باي حي عن اس عالجعبات والون واسورة اكتهف فكالماسيعة لمعت الانفدا وبشاه مه التهام وافق يوم المهتم النا ومن خواعوالقتان دوي عن قيف العقالمن قل صف السوق يوم الجدي فأندس الجدر المامح ونيادة كما تدايام واعلى



المنيبا وينقلان تغفاه فنأن صهئا لعلماعثا الأواف عليكه لمناتخ نذا لبا المذة فأذ تتواط مَومًا عَسَبُ مَدَعليهم بِسُوا مِنْ الأَخْرَكُمَا يَسُولُ كَمَّا مِن اصْلِبِ لَعْبُورِ وَفَا لِأَمْرِلِ فَاسْ عَلَيْكُمْ لَحِلْ إِلَّانَ مُسَرِّ القران برابلت خراتفقته عمدالعلكة فلذوب تنزيل ببع بكلا لبشروه وكلااض فايينز بشبه كلاما لبشركإ ليعين خلف بشيعه كذالت كمايشه مغيله بباولت فتعثل شيئامن انعال لبشركا بشبيئال كالعبي كالمبشروكام اعتبرا ولتدويع لمسعنه وفالابومينة عليلهان اعتدع بنب صالعة وكلاما لبشافعا لممالايشه كالمهاند بكلام البشرة تعللن عقضل عليدوالدا لتاوبل لتزبل عليه وسولاه ترصل فدطيعا لدمليا عليتغ وفال ابوجعف والباعث مالينم ومدبث مع تشارة ومَداحنا مَشَادَهُ في فسيرابِرُوا لعليهُ في أَمْدُوا مَنْ إِلَيْنِ الدُّلُكِ مِنْ حُولِكُم الكار فصديت المرليق مين ابعدهم ومنول المجالهن شنب للغراف تداكم بتهتزل وكفا ف مودا وسطفا ف يون لعرضا ف ئين ترقا ل تما يريدا مدليد مبعنكما لرجون حال ليبت ويوان كويطه يرامن بيان دانجا صلية دري عبدالغن وايما تا ل معت المعبدا شعليكم بيتول أ ابعد عقول الرجا لص منسير لعزان وعن لما رقا ل السيابوعب واحتعليكم كما لم انالغزاد بطئا والبطن خلع لاتوقا ل كإجابر وليس ثيرا بعدهن عنول لرجا ل ندان هم يتركنز ل وَلها في يُن الطَّفا فيتبئ واحرما فانبئ وحوكلام متسل يتعزج كل يجوه وفا ل ابوعب لاقدّ علينا من فسررا بدا بتهن كتاب اخد فعد كمز الغياري دعن ملادم من ابعبدا متدعك يلم قال ان القرب الساس مثلا از لا لتران بثبان كل يُوسَدُّ واحدَمُا وَلنامَهُ بَدِعُلِع البالعبادلا يستطيع عبداليتول لوكان عدا انزل فالعزان الاوقدا فزلامة مينه ومن عمري ميسوم الإجعع عاليكم تال سعنه بيوليان التدنيئاولت وتتكا لرددع ثيعثًا يمتُلج البؤلامة الإانزلدون كتابرويينه لرسول مسل متعطيروالديميل لنك يخت أوجعل لمبه ولبلأب لمه ليعليد وجعل علمان نعابى والمتالح تبعدُّ ومن معلى يرحَيْدوً السيفًا للموميعة من

صورة الصفحة الأُولى من نسخة (ق،





المراعة المناه والمناف المناف للوالم يتعلن فيطاع فيرمها والمنظر والمراج والتراب والمراج والم والمراج والمراج والمراج والمراج والمراج والمراج والمراج والمراج والتروا فليه والمتعل بقط يعط لعل ما والمريد والأوج يتلاف سلم والمتعدد الما والمتارية بالتأملا ووالماسه والمد عاشيص والتعالية والمال والمواد والمدارة هللانوي وسلما فيمود المهافئين تركالا كالرياط للعب فكالقبر لهلاليث يلق طين سيلا في الدين المديدة بالكأبية المستنك ينضالين ليتلهمه والمتألق المعاضيران لصعبابها لة لأيرب ونتعالينا يكيابه وتعاوي بلناؤجوه ظفراتها لأببلجه ليرشين إجدين مؤلكة المساكة كالإنزلت المثالة فايته المسبليا فانتين المعافية فاعتماله فالمتالية والمتالة والمتالية والمتال خالامهن والتفاعد والمتناص أرأر أبنس كالمرجة ختاكم والعن والمناج والمتعادية في التحادث المراجة المال المراجة المسائل ينوين مغتلزل عنين لينام المنكف المناب عليهم فأبيرا لمناك معن الانتهائة الانتهائة المنابع والمارية والمنابع والمنابع غلهمنه يزلانه متبنا ولندنتنا تهيع فيذلينهم ليلاثنا كالزهدة كالبديد على يهرث ويدلامه اكله ويرتارسها لاليك واكتفاه بلسنعه واللبنال فالحراسيان ويشتغ لمنتعك وإنعال تأده والتيوك ويتعطي المال السينهسانع بغرطهم الذي التربك للواله والميرة مهاد والمالية زنبرح وأاحبر التحذيق أشطيط التوالي الما والديم فكما ومنه خيصونتماط لعطعنا كماني معيزم نعوالتلاز والسوالير كأالجري وأكم والبالواليا صيدينه والتعرير المطيء جنلع الماكمن وسن تسبقها أالامتلول الواحدة الهنوات تهمه والمترو والمامة كالكشروة والمعاوية العليدة ليواجه والمتاخلين المخاليمواستن كالإلهالم للكاكم فالمعومة تعنيات ومؤله للتام كالغان المخاوط للدالي لاستين تعالما والم ؞ ٥٠٤٤ ديدانه قل عن كار خراج الايمناج مرفة الماليان احالة بإدا لقادياه فإحاليين في المالي على التعالم التعالم ا فالنفائيسا بالسا أنههين شاطيع بشناع مغرج وكبعثره فيكا ومبعا مشتق فأخله والمقاق كالفنا في المنطق في المنطاق الكات بعن للطالعة المراق ضراع البيت المنظمة المنطاق المنطاني التكفو بعسود الميائق خير الطيح والتقديمة بالمثالي را مباوا لعود ما بانتخام ما ذاه مدال تيم الفاسلة وما لابع الغين عبرواس الكتيه الاي كاعال المبايمة المعطور الكليل المعادمة ا المنفس فالمصنفيه لمصنف اللطار فالمسكن يمتا كشبالعنه لمياله أوالمعة لعالم ساليمامسة ومالمشاج مبتريه والكاكسنيسين رغادلون والطنب لينسوص باعبل طرقاة العوظرية مولسنا الإن بصابيته وخلاك القنبوي والماق حدادا كانصوا خطاوا احلاليت المشافرة وكان وضالعا الدسافية كابطادان المغاول الخاموم إن مثلره والتحق لم يعطب وللانزمال

صورة الصفحة الأولى من نسخة وس؛

التالويوا مية لمرتاع وبع بشااعل ليستفأمة ووبع سأذا ووجع والاوجع أأتنا واحتاج اخذان اجشأ والمياجي





بتزلفزه ومرجهشرم المنفين فالدادة فالسابغين ولايمون عرف وعلفهاعل لزوف مناسرا لاخرادان كثها في مانعًا المديث منعه طوارة وصمت فيه وان شرها الخائف للمري لهاف نعلج صبغالاس وجلعاف تزار كترجيره فصنا بركابري احلدف نزله واذاكت يشعل الطالبيث منث مطفاشتك إنحائف لمغرباذن القدنتك وليدنتها مبنه واللوالغز الغيره عص الزيان والاحزاد والمحسوج وبره وو بن ب والتوبي فالفلث يمين بن من من المحدُين بن على إن طالب عليه إلسّار بان دسول القدم استوقه بعدة إلى مناه الما فالمعاقرة البط المالدالمسادة الوعديمة عن بحديزا برجهن اسعى لطالغالف وخالك وثباعب لالغزز نريج المحلودي العداثنا حبفرن جعدب حافظت كالحضرب مندجعين بجنها اسليعي لماليرومل شليخ بمعيمة التعليك التاكا فكاف استبعثناها بعادهم بإولى عنهاتم باهل زينهوا بعبكرى عليهاالمة إبلعادمك باسعده ففلت بتوقني إحث بواذاذكر ليمسبن طيبا للشارخ تغشا لعبرق ووطب علياراتها وخاالة المتهواني بابال ذاذكرت ادبعامه وكا حلالها تعنره والهاء بزيع لعندا متدوحوطا فالعسيق والعبزع طشدوا لصتاصبره فلياسع مدلك ذكرياء فربغا ووصيبي ثلاثنزابام جها المناس فالعنول للبروافيل فكالميكاء والنبري كاشت مهنزلها تغير فبخلفك بولق اشترل لموعصفه الروب ببينا شراح للبرجلتك وفاطرنها بصنه المصب المرائخ الكريثرها الغيعارب مائم كان بعول المراد فغو لدانغ برعبه عندا لكبر ولجدوان وسياولبعل

صورة الصفحة الأولى من نسخة «ي،





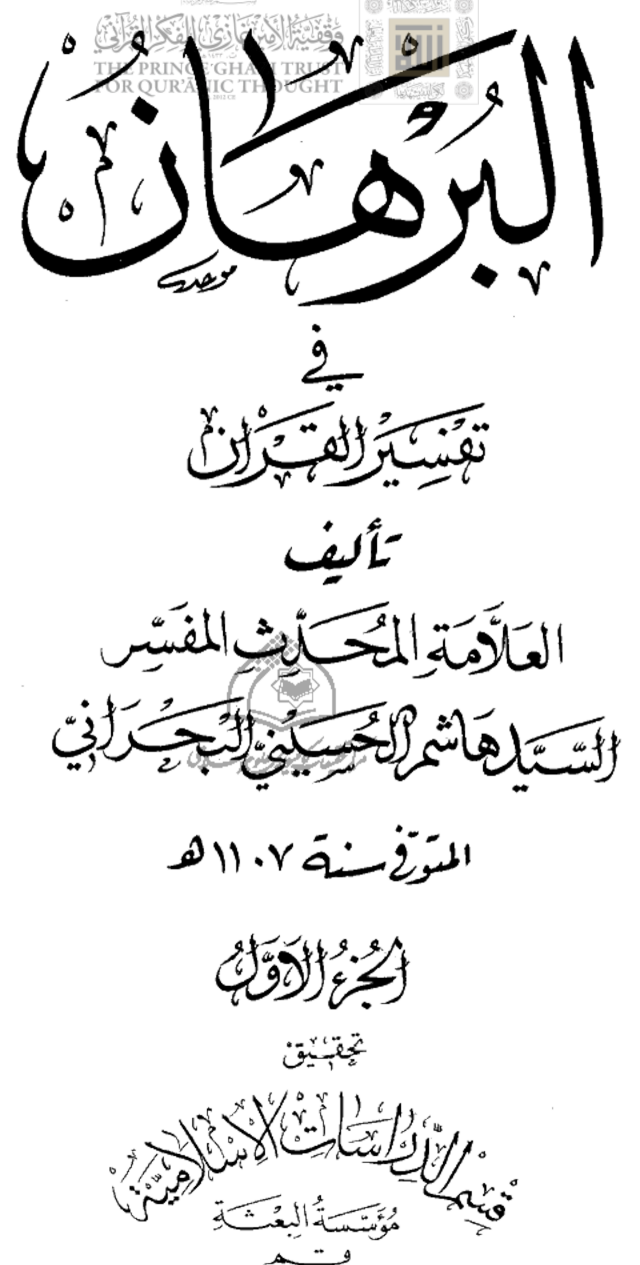
المام من المرابع المرابع والمرابع والم

وقع الفاع من توبده الكتاب المارك المستى المبرهان في تفيلة المستى المبرهان في تفيلة المستى المبرهان في تفيلة المن من المجرية المنطقة على والعالمة المن المرابع عن المجرية المنطقة على والعالمة المرابع عن المجرية المنطقة على والعالمة المرابع المرابع المنابع المنابع

مرساند الروس عالم برم الدادات عالدانوات والدنالي والمدن المرسال الموات والدن الدارة والمحالي والمحالي والمحالي والمحالي والمحالي والمحالي والمحالية والمحال

صورة الصفيحة الأخيرة من البرهان من نسخة اج،

مزعزا ويضبهن اوعدا شعة والسعر واللذين فبطلون العقل نيسون مسال والاثرة لمراسلون العد الذين اذا معنوا المذبث لونها واضبرو لمنتصوا متهوا والبركا مهرو مشترعيا اللاع المدري المربعان عليه عزام يموا للنبينان عزادالتناج الكأغ قالكن عندا وعبلانه نتال إباع واندالسباح علموا المتمنونة كما تلتاب لنااثلنا تغالانا لمشكسين والمتغيون بومالينهره إحفال كاشب الرفانات فيعنا النابكنتي توكنا فيكركنهم فاعافير المدة قالان وبوالعدة فاللغطة الإعلالة والمنان خلدف لمنه فالمتعد المحريج ألفراط وجلاف بكأخشع البهودا لقودنبرنا خطلق فبخشر ثوركي عرثم خترعانج جيدنقا للاتساك يحاحيهما تدكان الرحل لاينجيجا جمعها آفتال وسوا المدة لواتا لثاس قرا الغزان كالمنزل الشرما اخلط اثنان وهتمانا ليعد أنا مفرات عكالكرم بنصال لضم فالمقاننا عامين على الفريض عن من العضب لهن المحافظ المعن في حَدِهُ فالماس منفانالا تجهزاله لالصعاقة فالمعتنا علين منفقال متاننا عيد لمدا وتعتبر عليه عن المعالمة على المعنى إدعكنا فستخوق لأفحالان تبنا نالكل فتترجر واحدما والسنباع التباكا ليتباك ببنبر للناس يختلا يستطيع عبديهم لوكان خذا إنزاغه الغال الوقدا تزلات غزمق لمنز تدتفك بمن خان فاخل لمكارع إخذا انعظم الكلام وهسا تمكك الإنان والاسلا تماعلها فياالاخ والتنبص لطالب لحق لستبين والراغن علوراعا للنبن عاو الدالان وأشعبر والامنا للمنتقو عَلَا لِنَا إِمْ مِن وَاصْدَلَ لِأَوْلِمِن وَالْمُونِ فِيمَا شَيْلَ لَكُمَّا مِعْ كَيْمُ مِنْ الْوَانَا بَ عَلَيْهِمْ وَقَدْ يَكُمَّا لَكُمَّا مِعْكُمْ مِنْ الْوَانَا بَ عَلَيْهُمْ وَقَدْ يَكُمَّا لَكُمَّا مِعْكُمْ مِنْ الْمُعْمَانِ وَقَدْ يَكُمَّا لَكُمَّا لِمُعْمَانِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمَّا لِمُعْمَانِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمّا لِمُعْمَانِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمّا لِمُعْمَانِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمّا لِمُعْمَالِهِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمّا لِمُعْلَى اللَّهِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمّا لِمُعْمَالِ وَاللَّهِ مِنْ وَاللَّهِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمّا لِمُعْلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهِ وَقَدْ يَكُمّا لَكُمّا لِمُعْلِمِ وَقَدْ يَعْلَما مُعْلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهِ وَلَهُ لَكُمْ اللَّهِ وَقَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ وَلَا لَكُمْ اللَّهِ وَلَهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ لَلْكُمْ اللَّهِ فَاللَّهُ مِنْ فَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ لَلْكُمْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ لِللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَلَالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِقُلْمِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّالِقُلْمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ الْ لهم وما تراجههم وافتح عدكتهن علومالاحكام والاواح ومتعد الانتناء وعبر النها لاعبر سركته لي وصف الصلا مكان مزد لك والقد سفائه موالوفق واعلافا ذاذ كرت بن اله مرنه والوجعة الينهن بوبإلقة صاحيله فلهاذ ذكرنا إنيزة وابوجين والمحاف لطوس صائحيا لقارب اذاذك والأوكالكالكاني فاخاذكوت الطبه فالماذكواكما بالكفوية فهوا وعلاله فتكأل بعي علا الكيّار الكثير منه على الما المالة العن النبي على النبي عدي النبي عدي المنافئ الم والناس عليها خرخ بالأعاف عن مل عابنا منهاك والدالغلامالم المسفالغالم والالمله المؤوالتبزلين وسنالطه الحاعي المصنف يمتهز عامر لهكنبرين ليوم القيرطرق معناق منها عن النبخ اعتبالات المفيع بالمسادة منة للقاوة حركا زاله إخ مزلتو بهمذا الكاماله الدالم الفها المالمة للنه يمزله أوالكا ملالعا لماله بعلى يمن المياس التامن منها المبتدي المنافظة فزا مذمؤلفه تفايته فالخالها لبغت لمهج عزالها لوكالنالف فهفاكي الحرب الخاسطات المتناب الانتفاقة التتعاطيع المتحالا والتحاكم KILK'



This file was downloaded from QuranicThought.com











## بِسْمِ ٱللَّهِ الرَّحْمْنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله ربّ العالمين، تبارك الذي نزّل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً، الذي له ملك السماوات والأرض، ولم يتّخذ ولداً، ولم يكن له شريك في الملك، وخلق كلّ شيء فقدّره تقديراً.

القائل: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلنَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً ﴾ وَدَاعِياً إِلَىٰ ٱللهِ بإِذْنِهِ وَسِرَاجاً مُنِيراً ﴾ (١)، الذاكِر: ﴿ وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ إِلَا جِئْناكَ بِالْحَقِّ وأَحْسَنَ تَفْسِيراً ﴾ (١).

والصلاة والسلام على محمّد رسوله المصطفى، وحبيبه المُجنبى، وعلى ابن عمّه ووصيّه عليّ بن أبي طالب المُرتضى، الذي جعله ظهيراً ووزيراً، وآله المعصومين الأثمّة الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، الذين من والاهم نجا، ومن عاداهم سيُصلى سعيراً.

أمّا بعد، فغير خفيّ على أهل الإسلام والإيمان شرف القرآن وعلوّ شأنه، وغزارة علمه، ووضوح بُرهانه، وأنّه الغاية القُصوى، والعُروة الوثقى، والمُستمسّك الأقوى، والمطلب الأعلى، والمنهاج الأسنى، الذي من استمسك به نجا، ومن تخلف عنه غوى، الذي بدرسه وتلاوته والتفكّر في معانيه حياة للقلوب، وبالعلم به والعمل بما فيه التخلّص من الكُروب.

غير أنّ أسرار تأويله لا تهتدي إليه العقول، وأنوار حقائق خفيًاته لا تصل إليه قريحة المفضول، ولهذا اختلف في تأويله الناس، وصاروا في تفسيره على أنفاس وانعكاس، قد فسروه على مقتضى أديانهم، وسلكوا به على موجب مذاهبهم واعتقادهم، وكلّ حزب بما لديهم فرحون، ولم يرجعوا فيه إلى أهل الذكر (سترة علهم أجمعين)، أهل التنزيل والتأويل، القائل فيهم جلّ جلاله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلّا ٱللّهُ وَٱلرَّاسِجُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ (") لا غيرهم.

وهم الذين أُوتوا العلم، وأُولوا الأمر، وأهل الاستنباط، وأهل الذكر الذين أُمر الناس بسؤالُهم كما جاءت به الآثار النبويّة والأخبار الإماميّة، ومن ذا الذي يحوي القرآن غيرهم ؟ ويحيط بتنزيله وتأويله سواهم ؟

١/١ - ففي الحديث عن مولانا باقر العلم أبي جعفر محمّد بن عليّ (ملبهماالشلام)، قال: «ما يستطيع أحدّ أن

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٢٣: ١٥، ١٦.

<sup>(</sup>٢) الغُزقان ٢٥ : ٣٣.

<sup>(</sup>٣) آل عِمْران ٣: ٧.

١ ـ بصائر الدرجات: ١/٢١٣.



البرهان في تقسير القرآن

يدّعي أنّه جمع القرآن كلّه ظاهره وباطنه غير الأوصياء.

" ٢/٢ - وفي حديث آخر عن جابر، قال: سمعت أبا جعفر (طبهائتلام) يقول: «ما من أحدٍ من الناس ادّعى (١) أنّه جمع القرآن كلّه كما أنزل الله إلّا كذّب، وما جمعه وحَفِظه كما أنزل الله إلّا عليّ بن أبي طالب، والأثمّة من بعده ». ٣/٣ - وفي الحديث عن مولى الأُمّة وإمامها أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبهائتلام) أنّ عبدالله بن عبّاس جاءه (عبدائله) عن تفسير القرآن، فوعده باللّيل، فلمّا حضر قال: «ما أوّل القرآن ؟». قال: الفاتحة.

قال: «وما أوّل الفاتحة ؟». قال: بسم الله.

قال: ووما أوّل بسم الله ؟، قال: بسم.

قال: «وما أوّل بسم ؟». قال: الباء، فجعل (عليه السّلام) يتكلّم في الباء طول اللّيل، فلمّا قرب الفجر قال: «لو زادنا اللّيل لزدنا».

٤ /٤ ـ وقال (عليه النادم) في حديث آخر: الو شئت لأوقرت (١١) سبعين بعيراً في تفسير فاتحة الكتاب،

٥/٥ وقال الباقر (عبد النهم) في تفسير سورة الإخلاص: الو وجدت لعلمي الذي آتاني الله عزّ وجل حَمَلَةً لنشرت التوحيد، والإسلام، والإيمان، والدّين، والشرائع من الصّمد، وكيف لي بذلك ولم يجد جدّي أمير المؤمنين (عبد النهم) حَمَلَةً لعلمه ؟! حتّى كان يتنفس الصُّعَداء ويقول على المنبر: سلوني قبل أن تَفْقِدوني، فإنّ بين الجوانح مني لعلماً جمّاً، لا يُحصى ولا يُحدّ، ألا و إنّي عليكم من الله الحُجّة البالغة فَـ ﴿ لَا تَتَوَلَّوا قَوْماً غَضِبَ اللّه عَلَيْهِمْ قَدْ يَئِسُواْ مِنَ الاَجْرَةِ كَمَا يَئِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصْحَابُ ٱلْقَبُورِ ﴾ (١).

7 / ٦ \_ وقال أمير المؤمنين (عله الله) لرجل: وإياك أن تُفسر القرآن برأيك حتى تَفْقَهَ عن العلماء، فإنه ربّ تنزيل يُشبه كلام البشر وهو كلام الله، وتأويله لا يُشبه كلام البشر، كما لبس شيء من خَلْقه يُشبِهه، كذلك لا يُشبه فعله تبارك وتعالى شيئاً من أفعال البشر، ولا يُشبه شيء من كلامه كلام البشر، وكلام الله تبارك وتعالى صفته، وكلام البشر أفعالهم، فلا تُشبّه كلام الله بكلام البشر، فتَهلك وتَضِلّه.

٧/٧ ـ وقال أبو عبدالله (منه الشلام): وإنّ الله علّم نبيّه (سنّ الا منه دانه) التنزيل والتأويل، فعلّمه رسول الله (منّ الله عبه دانه) عليّاً (عبه الشلام)».

٢ \_ بصائر الدرجات ٢/٢١٣، مناقب الخوارزمي: ٤٨.

<sup>(</sup>١) في بصائر الدرجات: يقول.

٣ ـ الصراط المستقيم ١ : ٢١٩.

٤ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٢ : ٤٣، ينابيع المودّة: ٦٥.

<sup>(</sup>١) الوقر . بالكسر .: الجمل، ١١ الصحاح . وقر . ٢: ٨٤٨.

٥ ـ التّوحيد: ٦/٩٢.

<sup>(</sup>۱) الممتحنة ۲۰: ۱۳،

٦ . التوحيد: ٢٦١/٥.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧ /١٣.



٨ /٨ ـ وقال أبو جعفر الباقر (طبداتهم) ـ في حديث له مع قَنَادَة، وقد أخطأ قَنَادَة في تفسير آية ـ فقال (طبدالتهم):
 (يا قَنَادَة، إنّما يعرف القرآن من خُوطب به).

٩/٩ ـ وقال أبو جعفر الباقر (طبرالله) في حديث آخر: «ليس شيء أبعد من عفول الرجال من تفسير القرآن، إنّ الآية ينزل أوّلها في شيء، وأوسطها في شيء، وآخرها في شيء»، ثمّ قال: «﴿إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللّٰهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرَّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً﴾ (١) من ميلاد الجاهليّة».

١٠/١٠ ـ وعن عبدالرّحمن بن الحجّاج، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «ما أبعد عقول الرجال من تفسير القرآن».

١١/١١ ـ وعن جابر قال: قال أبو عبدالله (ميه التلام): (يا جابر، إنَّ للقرآن بطناً، وللبطن ظهراً».

ثمَ قال: ديا جابر، وليس شيء أبعد من عقول الرجال منه، إنّ الآية لينزل أوّلها في شيء، وأوسطها في شيء، وآخرها في شيء، وهو كلام منّصل يتصرّف على وجوه.

١٢/١٢ ـ وقال أبو عبدالله الصّادق (عليه السّلام): «من فسّر برأيه آيةٌ من كتاب الله فقد كفر».

۱۳/۱۳ ـ وعن مُرازِم، عن أبي عبدالله (مدهنلام)، قال: «إنّ الله تبارك وتعالى أنزل القرآن تبياناً لكلّ شيء،
 حتى والله، ما ترك الله شيئاً يحتاج إليه العباد ـ لا يستطيع عبد أن يقول: لوكان هذا أنزل في القرآن ـ إلّا وقد أنزل الله فيه».

11/14 وعن عمر بن قيس، عن أبي جعفر (مدالنلام)، قال سمعته يقول: اإنّ الله تبارك وتعالى لم يَدّع شيئاً تحتاج إليه الأُمّة (1) إلّا أنزله في كتابه، وبيّنه لرسوله (مل المعتبدات)، وجعل لكلّ شيء حدّاً، وجعل دليلاً يَدُل عليه، وجعل على من تعدّى ذلك الحدّ حدّاً».

١٥ /١٥ ـ وعن مُعلّى بن خُنيس، قال: قال أبو عبدالله (علدالتلام): «ما من أمرٍ يختلف فيه اثنان إلا وله أصل في
 كتاب الله عزّ وجلّ، ولكن لا تبلُغُه عفول الرجال».

فأقول: إذا عرفت ذلك فقد رأيت عُكوف أهل الزمان على تفسير من لم يرووه عن أهل العصمة (سلاماة عليهم)،

٨ ـ الكافي ٨: ٤٨٥/٣١٢.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١/١٧.

<sup>(</sup>١) الأحرّاب ٢٢: ٢٣.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۷ /٥.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢/١١، المحاسن: ٥/٣٠٠.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۸/۱۸.

١٢ ـ المحاسن: ٢٦٧/٢٦٧.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٦/٦١، الكافي ١: ٢/٤٨.

<sup>(</sup>١) في العيّاشي زيادة: إلى يوم القيامة.

١٥ ـ المحاسن ٢٦٧/٢٥٥.



الذين نزل الننزيل والتأويل في بُيوتهم، وأُوتوا من العلم ما لم يُؤته غيرهم، بل كان يجب التوقّف حتّى يأتي تأويله عنهم، لأنّ علم التنزيل والتأويل في أيديهم، فما جاء عنهم (طهماتندم) فهو النور والهُدى، وما جاء عن غيرهم فهو الظّلمة والعَمَى.

والعَجَب كلّ العَجَب من علماء عِلْمَي المعاني والبيان، حيث زعموا أنّ معرِفة هذين العِلْمين تُطلع على مكنون سرّ الله جلّ جلاله من تأويل القرآن؛ قال بعض أثمّتهم: ويل ثمّ ويل لمن تعاطى التفسير وهو في هذين . العِلْمَين راجل.

وذلك أنّهم ذكروا أنّ العِلْمَين مأخوذان من استقراء تراكيب كلام العرب البُلغاء، باحثان عن مقتضيات الأحوال والمقام؛ كالحذف، والاضمار، والفصل، والوصل، والحقيقة، والمجاز، وغير ذلك.

ولاريب أنّ محلّ ذلك من كتاب الله جلّ جلاله تحتاج معرفته إلى العلم به من أهل التنزيل والتأويل، ـ وهم أهل البيت (عليم الله) ـ الذين علّمهم الله سبحانه وتعالى، فلا ينبغي معرفة ذلك إلّا منهم، ومن تعاطى معرفته من غيرهم ركِب مَتْن عمياء، وخَبَط خَبْط عَشُواء، فماذا بعد الحقّ إلّا الضلال فأنّى تُصرفون ؟

وقد كنت أوّلاً قد جمعت في كناب (الهادي) (الكثيراً من تفسير أهل البيت (عليم التلام) قبل عُثوري على تفسير الشيخ الثقة محمّد بن العبّاس بن ماهيار المعروف ب (ابن الجُحّام) ما ذكره عنه الشيخ الفاضل شرف الدّين النجفي، وغيرهما من الكتب الآتي ذكرها في الباب السادس عشر في ذكر الكتب المأخوذ منها الكتاب، وذكر مصنّفيها من مقدّمة الكتاب، وهذه الكتب من الكتب المعتمد عليها والمُعوَّل والمَرْجِع إليها، مصنّفوها مشايخ معتبرون وعلماء منتجبون.

وربّما ذكرت في كتاب التفسير عن أبن عبّاس على فلّة -إذ هو تلميذ مولانا أمير المؤمنين (طبهالتلام)، وربّما ذكرت التفسير من طريق الجمهور إذا كان موافقاً لرواية أهل البيت (صلبهمالتلام)، أو كان في فضل أهل البيت (طبهمالتلام)، كما رواه ابن المغازلي الشافعي، عن ابن عبّاس، عن النبي (مقراة عيدوانه) قال، قال: والقرآن أربعة أرباع: فرّبع فينا أهل البيت خاصة، وربّع حلال، وربّع حرام (1)، وربّع فرائض وأحكام، والله أنزل فينا (1) كرائم القرآن) (1).

والعجب من مُصنَفي تفسير الجمهور، مع روايتهم هذه الرواية، أنّهم لم يذكروا إلّا القليل في تفاسيرهم من فضل أهل البيت (عبهم اللهم) ولا سيّما متأخّرو مفسّريهم كصاحب الكشّاف والبيضاوي.

ثمّ إن لم أعثر في تفسير الآية من صريح رواية مسندة عن أهل البيت (طبهمالتلام)، ذكرت ما ذكره الشيخ أبو

 <sup>(</sup>١) «الهادي ومصباح النادي» تفسير للقرآن في مجلّدات للمؤلف، مأخوذ من روايات أهل البيت (ملهم الثلام).
 أنظر الذريمة: ٢٥ : ١٥٤. ومقدمة التحقيق لهذا الكتاب.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وربع في أعدائنا، وربع حلال وحرام.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: في عليّ.

<sup>(1)</sup> مناقب ابن المفازلي: ٣٧٥/٣٢٨.





الحسن عليّ بن إبراهيم الثقة في تفسيره، إذ هو منسوب إلى مولانا و إمامنا الصّادق (مدانتلام).

وكتابي هذا يُطلعك على كثير من أسرار علم القرآن، ويُرشدك إلى ما جَهله متعاطو التفسير من أهل الزمان، ويوضّح لك عن ما ذكره من العلوم الشرعيّة، والقصص والأخبار النبويّة، وفضائل أهل البيت الإماميّة، إذ صاركتاباً شافياً، ودستوراً وافياً، ومرجعاً كافياً، حُجَّة في الزمان وعيناً من الأعيان، إذ هو مأخوذ من تأويل أهل التنزيل والتأويل، الذيس نزل الوحى في دارهم عن جَبْرَئيل عن الجليل، أهل بيت الرحمة، ومنبع العلم والحكمة (ملّى الله طيهم أجمعين).

وخدمت به حضرة ذي السعادة الأبديّة، والرّفعة السرمديّة، والدولة الخُلوديّة، والمملكة السليمانيّة، والروح القُدسيّة، والنفس الزكيّة، والطّلْعة البهيّة، والكرامة السنيّة، الذي شدّ الله جلّ جلاله به عَضُد الدّين، وأيّد به الحقّ المستبين، فهو مَنَار الإيمان وآية الإسلام، في الزمان حاكم الحُكّام، ومغبط أهل الإيمان والإسلام.

الذي بعزَّته صار الحقِّ منبراً، وكان له وليّاً ونصيراً، وبهمّته زهق الباطل فصار حصبراً حسيراً، الذي بطلعته الدين المحمّدي رفيع المَنَار، ودين أهل الكفر والضلال في الذلّ والصَّغَار، فهو المخدوم الأعظم، دستور أعاظم الحُكَام في العالم، مالك زمام أحكام العرب والعجم، رافع مراتب العلم إلى الغاية القُصوي، مُظهر كلمات الله العليا، ذو العقل الثاقب، والفكر الصائب.

رأيُّله كالبدر يُشرق في الضُّحي ﴿ وَيُربِكَ أَحُوالَ الخَلاثَقِ في غَدِ رشيد الإسلام ومرشد المسلمين، وغِبَاث الحقُّ والعلَّة والذِّين، ظِلَّ الله على الخَلْق أجمعين، لو شبّهته بالشمس المنيرة ماكَذَّبْت، أو مثَّلته بالسحب المطيرة ما أحنث (١٠)

> ل مسمم لا منتهى لكِبار مُركِّلُ وَمِنْتِهِ الصَّغَرَى أَجلَ من الدهر له راحةً لو أنّ مِعْشار عُشرها (٢) على البَرّ، كان (٣) أندى من البحر (١)

أعنى المتفرّع من الدوحة المحمديّة، والسُّلالة العلويّة، والجُرْتُومَة (٥) الموسويّة، والنّجابة المهدويّة، السلطان بن السلطان بن السلطان، والخاقان (٢٠ بن الخاقان بن الخاقان، الحسيني الموسوي، شاه سليمان بهادر خان (٧)، ربط الله جلَّ جلاله دولته بأطناب الخلود والدوام، وأجرى آثار معاليه على صفحات الأيام.

<sup>(</sup>١) الحِنْثُ: الإثم والذَّنب. «الصحاح \_ حنث . ١ : ٢٨٠».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: جودها.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: صار.

<sup>(</sup>١) مناقب ابن شهرآشوب ٢: ١١٨. ذكره في مدح أمير المؤمنين (طب السلام).

<sup>(</sup>٥) الجُرْثُومة: الأصل، وجُرْثُومَة كلّ شيءٍ، أصلُه ومجتمعُه. السان العرب \_ جرم \_ ١٢ : ٩٥٥.

<sup>(</sup>٦) الخاقان: اسم لكلّ ملك من الملوك التُرك. «لسان العرب ـ خقن ـ ١٣: ١٤٢».

<sup>(</sup>٧) وهو سليمان الصفوي: صفي ميرزا بن الشاه عبّاس الثاني، تولّى العرش سنة (١٠٧٨) وتُوفّي سنة (١٠٦هـ). تاريخ كامل إيران (فارسي):



وما بَرِحَ كعبة الحُكَّام والوفَّاد، وما فتيء نوراً تستضيء به البلاد والعباد، وشِهاباً يَقمَع به أهل الضلال والجُحَاد، ويَحسِم به مادّة الغيّ والفساد، وظهيراً لأهل الحقّ والسداد، وما انفكَ يُحيى به ما اندرس من آثار آبائه المعصومين، وما أنطمس من علوم وأعلام أجداده المصطفين، ولا زال ركن الدِّين بألطاف اعتناثه ركيناً، ومتن العلم بعواطف إشفاقه متيناً، ويرحم الله عبداً قال آميناً.

واعلم . أيّها الراغب في ما جاء عن أهل البيت (علهم السّلام) من التفسير، والطالب لما سنح منهم من الحقّ المنير \_أنّي قد جمعت ما في تفسير (الهادي ومصباح النادي) الذي ألّفته أوّلاً إلى زيادات هذا الكتاب، ليعُمّ النفع ويسهلُ أخذه على الطلاب، وإنّ في ذلك لعبرة لأولى الألباب، وشِفاءً للمؤمنين ونوراً لمن استضاء به من خُلُص الأصحاب، فهو كتاب عليه المُعوّل و إليه المَرْجِع لا تفاسير الجمهور، فهذا التفسير الظلّ وتفاسيرهم الحَرُور.

فيقول مؤلَّفه فقيراً إلى الله الغني عبده هاشم بن سليمان بن إسماعيل الحسيني البحراني: إنَّي جعلت قبل المقصود مُقدّمة فيها أبواب، تشتمل على فوائد في الكتاب، وسمّينه بـ (البرهان في تفسير القرآن) وهو قد اشتمل على كثير من فضل أهل البيت (علهم التلام) الذين نزل القرآن في منازلهم، فمَرْجِع تنزيله وتأويله إليهم، والله سبحانه نسأل أن يجعل محبانا محياهم، ومماتنا مماتهم، وهو حسبّنا ونِعُم الوكيل.







### ١ ـ باب في فضل العالم والمتعلّم

11 / 1- الشيخ أبو جعفر الطوسي في (أماليه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفضّل، قال: حدَّ ثنا أبو عبدالله جعفر بن محمّد بن جعفر بن حسن الحسيني (رحداة) في رجب سنة سبع وثلاثمائة، قال: حدَّ ثني محمّد بن علي بن ابن الحسين بن زيد بن علي بن أبي طالب (عليم النهم)، قال: حدَّ ثني الرّضا علي بن موسى (عليما النهم)، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن علي، عن أبيه علي بن الحسين، عن أبيه الحسين (عليم النهم)، عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عدائنلام)، قال: «سمعت رسول الشه (مله الحسين (عليم النهم فريضة على كلّ مسلم، فاطلبوا العلم من مظانّه، واقتبسوه من أهله، فإنّ تعلّمه الله أمل عبادة، والمذاكرة به تسبيح، والعمل به جهاد، وتعليمه لمن لا يعلمه صدقة، وبذله لأهله قُربة إلى الله تعالى، لأنّه معالم الحلال والحرام، ومَنَار سُيل المجتّة، والمؤنس في الرّحْشة، والصاحب في الغُربة والوحدة، والمُحدّث في الخُلُوة، والدليل على السّراء والضراء، والسلاح على الأعداء، والرّثين (٢) عند الأخلاء.

يرفع الله به أقواماً فيجعلهم في الخير قادةً، تُقتيس آثارهم، ويُهتدي بأفعالهم، ويُنتهى إلى آرائهم، ترغب الملائكة في خُلّتهم، وبأجنحتها تمسحهم، وفي صلواتها تُبارك عليهم، ويستغفر لهم كلّ رَطْب ٍ ويابس ٍ حتّى حِيتان البحر وهَوَامّه، وسِباع البَرّ وأنعامه.

إنّ العلم حياة القلوب من الجهل، وضياء الأبصار من الظلمة، وقُوّة الأبدان من الضَّعْف، يبلّغ بالعبد منازل الأخيار، ومجالس الأبرار، والدرجات العُلا في الدنيا والآخرة، الذَّكر فيه يُعدل بالصيام، ومدارسته بالقيام، به يُطاع الربّ ويُعبد، وبه تُوصل الأرحام، ويُعرف الحلال من الحرام.

العلم إمام العمل، والعمل تابعه، يُلهمه (٣) السُّعداء، ويحرِمُه الأشقياء، فطُوبي لمن لم يحرِمُه الله من حظّه». ورواه الشيخ أيضاً في كتاب (المجالس)، بالسند والمتن إلى قوله: «ويجعلهم في الخير قادة»، وفي المتن

١ ـ باب في فضل العالم والمتعلّم

١ ـ الأمالي ٢ : ١٠٢.

<sup>(</sup>١) في «س»: سنّة.

<sup>(</sup>٢) الزِّين: خلاف الشين. (السان العرب ـ زين ـ ١٣ : ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يلهم به.

. البرهان في تفسير القرآن

بعض النغيير <sup>(1)</sup>.

وعنه، بإسناده، عن محمّد بن عليّ بن شاذان الأزدي بالكوفة، قال: حدّثني أبو أنس كَثِيْر بن محمّد الحرامي، قال: حدّثنا حسن بن حسين العُرني، قال: حدّثنا يحيى بن يَعْلى، عن أسباط بن نَصْر، عن شيخ من أهل البصرة، عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله (مله المهادآله): «تعلّموا العلم فإنّ تعليمه حسنة» وذكر نحو حديث الرّضا (علم النه).

۱۷ /۲ ـ وعنه، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفضَل، قال: حدّثنا الفَضْل بن محمّد بن المُسيّب أبو محمّد الشَعْرانيّ البَيْهَقيّ بجُرْجان، قال: حدّثنا هارون بن عمر بن عبدالعزيز بن محمّد أبو موسى المُجاشِعي، قال: حدّثنا محمّد بن جعفر بن محمّد (طهم السّلام)، قال: حدّثنا أبى أبو عبدالله (طه السّلام).

قال المُجَاشِعي: وحدَّثنا الرِّضا عليّ بن موسى (عليه النه)، عن أبيه موسى، عن أبيه أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن عليّ (عليه التهم)، قال: «قال رسول الله (منراله عليه وآله) العالِم بين الجُهّال كالحيّ بين الأموات، وإنّ طالب العلم ليستغفر (1) له كلّ شيء حتّى جِيتان البحر وهوّامّه، وسِباع البَرّ وأنعامه، فاطلبوا العلم فإنّه السبب بينكم وبين الله عزّ وجلّ، وإنّ طلب العلم فريضة على كلّ مسلم».

٣/ ١٨ - وعنه، قال: قال رسول الله (متراه عليه وآله): (إذا كان يوم القيامة وُزن مِدَاد العلماء بدماء الشهداء، فيرجَح مِدَاد العلماء على دماء الشهداء».

٢٠ - وعنه، بإسناده عن أبي ذر و في حديث طويل و قال قال رسول الله (ستراه عليه وآله): (يا أبا ذر فضل العلم خير من فضل العبادة، واعلم أنكم لو صليتم حتى تكونواكالحنايا، وصمتم حتى تكونواكالأوتار، ما نفعكم ذلك إلا بورّع.

١٦ /٦ - وروي أنّه ذُكر عند رسول الله (منه اله عيه رقه) رجلان: كان أحدهما يصلّي المكتوبة ويجلس يُعلّم الناس، وكان الآخر يصوم النهار ويقوم الليل، فقال (منه اله عبه رقه): «فضل الأوّل على الثاني كفضلي على أدناكم».

<sup>(</sup>٤) الأمالي ٢ : ١٨١.

<sup>(</sup>٥) الأمالي ٢: ١٠٣.

٢ ـ الأمالي ٢ : ١٣٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يستغفر.

٢ ـ الأمالي ٢ : ١٣٤.

<sup>£</sup> ـ الأمالي ١ : ١٨٥.

<sup>0</sup> ـ أخرجه في البحار ٧٧: ٨٧، عن الأمالي والحديث في الأمالي ٢ : ١٣٨ ـ١٥٥، إلّا أنّ هذه القطعة لم ترد في الأمالي، وورد هذا الحديث في مجموعة ورّام ٢: ٣٨١.

٦ ـ سنن الترمذي ٥٠ : ٥٠/٥٨٥ «نحوه».

٧٢ /٧ ـ الزَّمَخْشَري في (ربيع الأبرار): عن رسول الله (ملَّ الشَّعْبُ والله): وفضل العالم على العباد كفضلي على أدناكم رجائ.

٣٣ /٨ ـ وأيضاً عن رسول الله (مقراه عليه وآله): البين العالم والعابد مائة درجة، بين كلّ درجـتين (١) حُــشـر الفرس (٢) المُضمر سبعين عاماً».

٢٤ /٩ - وأيضاً عن أنس، عن النبيّ (مله عنه وآله): وأخلصوا (١) أعمالكم وأعزّوا الإسلام».

قالوا: يا رسول الله، وكيف تُعزّ الإسلام ؟

قال: وبالحضور عند العلماء لتعلّم العلم بالردّ على أهل الأهواء، فإنّ من ردّ عليهم وأراد به وجه الله، فله عبادة الثَّقَلين: الجنّ والإنس، ومن ردّ عليهم وأراد به وجه الله (٢)، فله عبادة أهل مكّة منذَّ خُلقت.

فقيل: يا رسول الله، فالمُرائي يُؤجر بعلمه ؟

قال: ﴿إِنَّ اللهِ قضى على نفسه أنَّ من أعزَ الإسلام وأراد به وجه الله، فله عبادة أهل مكَّة منذَّ خُلِقت (٣)، ولو لم يُرد فقد حرّم النّار على وجهه.

٢٥ /١٠ - الشيخ أبو عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان المفيد في كتاب (الاختصاص): عن محمّد بن الحسن بن أحمد، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن السّنديّ بن محمّد، عن أبي البّخْتَري، عن أبي عبدالله (مدانشلام) قال: «إنَّ العلماء ورثة الأنبياء، وذلك أنَّ الأنبياء (١) لم يورِّثوا دِرْهَماً ولا ديناراً، وإنّما ورّثوا أحاديث من أحاديثهم، فمن أخذ بشيء منها فقد أخذ حظاً وافراً.

فانظروا علمكم عمّن تأخذونه، فإنّ فينا أهل البيت في كلُّ لَخَلَفٍ عُدُولاً ينفون عنه تحريف الغَّالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين،

٢٦ /١١ ـ وعنه أيضاً يرفعه إلى أبي حمزة الثَّماليّ، عن عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ، عن أبيه أمير المؤمنين (منرات؛ علهم أجمعن)، قال: دوالله ما برأ الله من بريّة أفضل من محمّد (منر، الاعب وآله) ومنّي ومن أهل بيتي،

٧ ـ ربيع الأبرار ٣: ١٩٦.

٨ ـ ربيع الأبرار ٣: ١٩٦.

<sup>(</sup>۱) في «س» و«ط»: درجة.

<sup>(</sup>٢) الخضر بالضم: العدو من قولهم أخضر الفرس، إذا عدا. «مجمع البحرين ـ حضر ـ ٣: ٢٧٣».

٩ ـ ربيع الأبرار ٣: ٢٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: الله.

<sup>(</sup>٢) (فله عبادة الثقلين .. الله) ليس في المصدر،

<sup>(</sup>٣) (فله عبادة .. خلقت) ليس في المصدر.

١٠ ـ الاختصاص: ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: العلماء،

١٦ ـ الاختصاص: ٢٣٤.

و إن الملائكة لتضع أجنحتها لطلبة العلم من شيعتناء.

.. البرهان في تقسير القرآن

۱۲/۲۷ ـ وعن مولاتا الإمام أبي محمد العسكري (طبالتلام)، عن رسول الله (ملّى الله عبه رآله) ـ في حديث سجود الملائكة لآدم (طبالتلام) ـ قال: الم يكن سجودهم لآدم (طبالتلام) إنّما كان آدم (طبالتلام) قِبْلةً لهم يسجُدون نحوه الله عزّ وجلّ، وكان بذلك مُعظماً مُبجّلاً، ولا ينبغي لأحدٍ أن يسجُد لأحدٍ من دون الله، ويخضع له كخضوعه الله، ويُعظمه بالسجود (١١) له كتعظيمه الله.

ولو أمرتُ أحداً أن يسجُد هكذا لغير الله لأمرتُ ضُعفاء شيعتنا وسائر المكلّفين من شيعتنا أن يسجُدوا لمن توسّط في علوم (١) وصيّ رسول الله (ملّ الله عبداله)، ومَحْض وداد (١) خير خلق الله عليّ (عبدالله) بعد محمّد رسول الله (ملّ الله عبداله)، وأحض وداد الله (ملّ الله عليّ (عبدالله) حقّاً أرقبه (١) الله (ملّ الله عبداله)، واحتمل المكاره والبلايا في التصريح بإظهار حقوق الله، ولم يُنكر عليّ (عبدالله) حقّاً أرقبه (١) عليه قد كان جَهله أو أغفله».

۱۳/ ۲۸ محمد بن عليّ بن بابويه في (أماليه)، قال: حدّثنا عليّ بن محمد بن (1 أبي القاسم، عن أبيه، عن محمد بن أبي عُمر العَدني بمكّة، عن أبي العبّاس، عن (٢) حمزة، عن أحمد بن سَوَّار، عن عبدالله (٣) بن عاصم، عن سَلَمَة بن وَرْدان، عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله (مقر الفراد): «المؤمن إذا مات وترك ورقة واحدة وعليها علم، تكون تلك الورقة يوم القيامة سِنراً فيما بينه وبين النار، وأعطاه الله تبارك وتعالى بكل حرف مكتوب فيها مدينة أوسع من الدنيا سبع مرّات.

وما من مؤمنٍ يقعُدُ ساعةً عند العالِم إلّا ناداه ربّه عزّوجلّ: جلست إلى حبيبي ـ وعزّتي وجلالي ـ لأسكنتك الجنّة معه ولا أبالي.

منه ور بهتي... ٢٩ /١٤ ـ الشيخ في (مجالسه)، قال: أحبرنا جماعة عن أبي المُفضّل، قال: حدّثنا علي بن جعفر بن مُسافر

١٢ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري اعلب البام): ٣٨٥.

<sup>(</sup>١) في «س» و «ط»: ويعظم السجود.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: على.

<sup>(</sup>٣) متخضتة المودَّة: أخلصتها له. «مجمع البحرين محض - ٤: ٢٢٩».

<sup>(1)</sup> رَفِّتُ الشيء أرقُّهُ، إذا رَصَدتَهُ. ﴿ الصحاح . رقب . ١ : ١٢٧).

۱۳ ـ أمالي الصدوق: ۲/۴۰.

<sup>(</sup>۱) في «س»: عن، والصحيح أنّه عليّ بن محمّد بن أبي القاسم، المعروف أبوه بماجيلويه. راجع جامع الرواة 1 : ٥٦٩، ٥٦٩، ٢ : ٥٦ معجم رجال الحديث ٢١ : ٢٤١ و ٢٤ : ٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بن، ولكن لم نجد له ذكراً في المصادر المتوفّرة لدينا.

<sup>(</sup>٣) في «س» و «ط»: عبيدالله، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع تقريب التّهذيب ١ : ٢٩٥/١٣٤ الجرح والتعديل ٥: ٢٢٢/١٣٤. ١٤ ـ الأمالي ٢ : ٢٣١.

الهُزَليّ بِيتِّيس (١)، [قال: حدّثنا أبي]، قال: حدّثنا محمّد بن يَعْلى (٢)، عن أبي نعيم عُمر بن صُبْح (١) الهروي، عن مُقاتل بن حيّان، عن الضحّاك بن مُزاحم، عن النزّال بن سَبْرَة ('')، عن على (على التلام)، وعبدالله بن مسعود، عن رسول الله (منه له منه اله)، قال: «من خرج يطلُب باباً من علم ليرُدّ به باطلاً إلى حقّ أو ضلالة إلى هُدى، كان عمله ذلك كعبادة مُتعبّد أربعين عاماًه.

٣٠ /١٥ ـ وعنه، قال: أخبرنا جماعة عن أبي المُفضّل، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد ـ أبو القاسم الموسوي ـ في منزله بمكَّة، قال: حدَّثني عبيدالله بن أحمد (١) بن نَهِبك الكوفي بمكَّة، قال: حدَّثنا جعفر بن محمّد الأشعري القمري، قال: حدَّثني عبدالله بن ميمون القدّاح، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه، عن على (سارات الدعيهم)، قال: دجاء رجل من الأنصار إلى رسول الله (متراه عبه رآله) فقال: يارسول الله، ما حقّ العلم؟ قال: الإنصات له.

قال: ثمّ مه ؟ قال: الاستماع له.

قال: ثمّ مه؟ قال: الحفظ له.

قال: ثمّ مه، يا نبيّ الله ؟ قال: العمل به.

قال: ثمّ مه ؟ قال: ثمّ نشره،



<sup>(</sup>١) يَتَّبِس: بكسرتين وتشديد النون وياء ساكنة والسين مهملة: جزيرة في بحر مصر قريبة من البرّ ما بين الفّرما ودّمياط. «معجم البلدان ٢: ٥١».

<sup>(</sup>٢) في «س» وهط»: محمّد بن معلّى، والصواب ما أثبتناه من المصدر، راجع تهذيب التّهذيب ٢: ٥٣٣.

<sup>(</sup>٣) في «س» والأط» والمصدر: صبيح، والصواب ما أثبتناه، راجع تهذيب التهذيب ٧: ٤٦٣، تقريب التهذيب ٢: ٥٨.

<sup>(</sup>٤) في «س» و«ط»: سمرة، وفي المصدر: سيرة، والصواب ما أثبتناه. راجع تهذيب التّهذيب ١٠ : ٤٢٣، تقريب التهذيب ٢ : ١٨/٢٦٨. 10 ـ الأمالي ٢: ٢١٥، الكافي ١: ٣٨/٤، الخصال: ٤٣/٢٨٧.

<sup>(</sup>١) في «س» وهط»: محمّد، والصواب ما أثبتناه من المصدر. واجع معجم رجال الحديث ١١: ٦٥، جامع الرواة ١: ٥٢٧.





#### ٢ ـ باب في فضل القرآن

1/٣١ - الشيخ في (أماليه): بإسناده عن محمّد بن القاسم الأنباريّ، قال: حدّثنا أبو بكر محمّد بن عليّ بن عُمر، قال: حدّثنا داود بن رُشيد، قال: حدّثنا الوليد بن مسلم، عن عبدالله بن لَهِبْعة، عن مِشْرَح بن هاعان، عن عُفْبَة ابن عامر، قال: قال رسول الله (منّ الله منه عبدراله): ولا يُعذّب الله قلباً وعي القرآن».

7/٣٢ - وعنه، عن الحفّار، قال: حدّثنا أبو عمرو عثمان بن أحمد بن عبدالله الورّاق ـ المعروف بابن السمّاك ـ قال: حدّثنا أبو قلابة عبدالملك بن محمّد بن عبدالله الرّقاشي، قال: حدّثنا أبي، ومُعَلّى بن أسد، قالا: حدّثنا عبدالواحد بن زياد، عن عبدالرّحمٰن بن إسحاق، عن النّعمان بن سعد، عن عليّ (مهاستهم): وأنّ النبيّ (من هام و الدّرة على القرآن وعلّمه): وأنّ النبيّ (من هام والدن خياركم من تعلّم القرآن وعلّمه):

وعنه، باسناد آخر، مثله (١)

٣٣ /٣٠ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، ومحمّد بن أحمد السّناني، وعلي بن أحمد بن موسى الدقّاق، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هنام المُكتّب، وعليّ بن عبدالله الورّاق (رميه عهم)، قالوا: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن يحيى بن زكريّا القطّان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تَميم بن بُهُلول، قال: حدّثنا سليمان بن حكيم، عن ثور بن يزيد (۱)، عن مَكْحُول، عن أمير المؤمنين (عليه النهر)، في حديث وقال: وقال رسول الله (سنراله عبدالله) بالحقّ نبيّاً لئن لم نجمعه بإنفان لم يُجمع أبداً. فخصّنى الله عزّ وجلّ بذلك من دون الصحابة).

٤/٣٤ ـ جعفر بن محمّد بن مسعود العياشي، عن أبيه، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن

٢ ـ باب في فضل القرآن

١ ـ الأمالي ١ : ٥.

٢ ـ الأمالي ١ : ٣٦٧، سنن الدارمي ٢ : ٤٣٧، سنن الترمذي ٥ : ١٧٤/٨٠٢.

<sup>(</sup>١) الأمالي ١: ٢٦٧.

٢ ـ الخصال: ١/٥٧١.

<sup>(</sup>١) في الس » والط»: عمرو بن يزيد، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع تهذيب التّهذيب ٧: ٣٣/٥٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١/٢.

آبائه (طبهماتلام)، قال: وقال رسول الله (سلّماله طبه رقه): أيّها النّاس، إنّكم في زمان هُدُنَةٍ، وأنتم على ظهر سفرٍ، والسير بكم سريع، فقد رأيتم اللّيل والنّهار والشّمس والقمر، يُبليان كلّ جديد، ويُقرّبان كلّ بعيد، ويأتيان بكلّ موعود، فأعدّوا الجهاز لبعد المَفَازِه.

فقام المِقْداد، فقال: يا رسول الله، ما دار الهُدْنة؟

قال: «دار بلاء وانقطاع، فإذا التبست عليكم الفِتَن كقطع اللّيل المظلم فعليكم بالقرآن، فإنّه شافع مُشَفّع، وماحل (1) مُصَدَّق، من جعله أمامه قاده إلى الجنّة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النّار.

وهو الدليل بَدُلُ على خير سبيلٍ، وهو كتابٌ فيه تفصيلٌ وبيانٌ وتحصيلٌ، وهو الفصل ليس بالهَزُل، له ظهرٌ وبطنٌ؛ فظاهره حكمةٌ وباطنه علمٌ، ظاهره أنيلٌ وباطنه عمينٌ، له تُخُومٌ (") وعلى تُخُومه تُخُومٌ، لا تُحصى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى ومنازل الحكمة، ودليلٌ على المعروف لمن عرفه.

0/ ٢٥ - عن يوسف بن عبدالرّحمْن، رفعه إلى الحارث الأعور، قال: دخلت على أمير المؤمنين (طبهالتلام) فقلت: يا أمير المؤمنين، إنّا إذاكتًا عندك سَمِعنا الذي نَشِدُّ (١) به ديننا، وإذا خرجنا من عندك سَمِعنا أشياء مختلفةً مغموسةً، لاندري ما هي ؟!

قال: دأوقد فعلوها ؟!».

قال: قلت: نعم.

قال: السمعت رسول الله (مله الله (مله عليه واله) يقول: أتاني حَبَّرُ ثيل فقال: يا محمَّد، ستكون في أُمَّتك فتنة.

قلت: فما المخرج منها؟

فقال: كتاب الله، فيه بيان ما قبلكم مِنْ خبرِ، وخبر ما يعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفَصْل ليس بالهَزْل، مَنْ وليه مِنْ جبّارٍ فعمل بغيره قصمه الله، ومن النمس الهدى في غيره أضله الله، وهو حبل الله المتين، وهو الذكر الحكيم، وهو الصراط المستقيم، لا تُزيغه الأهواء (٢)، ولا تُلبِس به الألسنة، ولا يخلُق على الردّ (٣)، ولا تنقضي عجائبه، ولا يشبّع منه العلماء.

هو الذي لم تَكِنّه الجنّ إذ سمعته أن قالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَاناً عَجَباً \* يَهْدِي إِلَىٰ ٱلرُّشْدِ ﴾ (١) من قال به

<sup>(</sup>۱) المخل: المكر والكيد. يقال: متحل به، إذا سعى به إلى السلطان، فهو ماحل. «الصحاح - محل - ٥: ١٨١٧». قال الرازي: جعله يَمْحَل بصاحبه إذا لم يتّبع ما فيه، أي يسعى به إلى الله تعالى. وقيل: معناه وخصمٌ مجادل مصدّق. «مختار الصحاح - محل -٢١١٦».

<sup>(</sup>٢) التَخْم: منتهى كلّ قرية أو أرض، يقال: فلان على تَخمٍ من الأرض، والجمع تُخُوم، مثل: فَلْسٍ وقُلُوسٍ. (الصحاح ـ تخم ـ ٥ : ١٨٧٧). ٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نسدً،

<sup>(</sup>٢) في «ط»: الأهوية، جمع هواء: وهو ما بين السّماء والأرض، والهوى: هَوَى النفس والجمع الأهواء. «الصحاح ـ هوا ـ ٦: ٢٥٣٧».

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: عن كثرة الردّ.

<sup>(</sup>٤) الجنّ ٧٢: ١ و٢.

.... 1

صدق، ومن عمل به أُجر، ومن اعتصم به هُدي إلى صراطٍ مستقيمٍ، هو الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميدٍ (٥).

٣٦ /٣ - وعنه: عن أبي عبدالله مولى بني هاشم، عن أبي شخيلة، قال: حججت أنا وسلمان من الكوفة فمررت بأبي ذرّ، فقال: انظروا إذا كانت بعدي فتنة - وهي كائنة - فعليكم بخصلتين: بكتاب الله، وبعليّ بن أبي طالب، فإنّي سمعت رسول الله (صلّ الا عبدراله) يقول لعليّ: دهذا أوّل من آمن بي، وأوّل من يُصافحني يوم القيامة. وهو الصديق الأكبر، وهو الفاروق، يفرّق بين الحقّ والباطل، وهو يَعْسُوب المؤمنين، والمال يَعْسُوب المنافقين، وعن أبي جعفر (عبدالنلام)، قال: وخطب رسول الله (صلى الله المدينة، فكان فيما قال لهم) الحديث (١٠).

وعن ابي جعفر (عبدالله)، قال: وحطب رسول الله (مل التعادالله) بالمدينة، قلال قيمة قال الهم) الحديث ...
۳۷ /۷ ـ وعن داود بن فَرْقَد، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وعليكم بالقرآن، فما وجدتم آية نجا بها من كان قبلكم فاعملوا به، وما وجدتموه ممّا هلك من كان قبلكم فاجتنبوه».

٣٨ /٨ ـ وعن الحسن بن موسى الخشّاب رفعه، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): ولا يُرفع الأمر والخلافة إلى آل أبي بكر أبداً، وذلك أنهم بتروا القرآن، وأبطلوا السُّن، وعطّلوا الأحكام.

وقال رسول الله (متراد عبدواله): القرآن هُدئ من الضلالة، وتبيانٌ من العمى، واستقالةٌ من العَثْرة، ونورٌ من الظلمة، وضياءٌ من الأحزان، وعِصْمَةٌ من الهلكة، ورشلاً من الغواية، وبيانٌ من الفتن، وبلاغٌ من الدنيا إلى الآخرة، وفيه كمال دينكم. فهذه صفة رسول الله (متراد عبدواله) للقرآن، وما عَدَلَ أحد عن القرآن إلا إلى النّارة.

٩٦ /٩ ـ وعن فُضَيل بن يَسَار، قال: سألت الرّضادي المرم عن القرآن، فقال لي: «هو كلام الله».

١٠/ ٤٠ ـ وعن الحسن بن عليّ (عبدالنالام)، قال: وقيل لرسول الله (منراه عبدراله): إنّ أمّتك ستفتتن، فسئل: ما المخرج من ذلك ؟ فقال: كتاب الله العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد (١٠) من ابتغى العلم في غيره أضله الله، ومن ولي هذا الأمر من جبّارٍ فعمل بغيره قصمه الله، وهو الذكر الحكيم، والنور المبين، والصراط المستقيم.

فيه خبر ماكان "" قبلكم، ونبأ ما بعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل، وهو الذي سمعته الجنُّ إ

<sup>(</sup>٥) فُصَلَت ٤١: ٢٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١/٤.

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ١ : ٥/٥.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٦/٥.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٧/٥ و ٨

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/٦.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/٦.

<sup>(</sup>١) تضمين من سورة فُصَلَت ٤١ : ٤٢.

<sup>(</sup>٢) (كان) ليس في في المصدر.

فلم تناها أن قالوا: ﴿إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَاناً عَجَباً ۞ يَهْدِي إِلَىٰ ٱلرُّشْدِ فَثَامَنَّا بِهِ ﴾ "الا يخلُق على طول الردّ، ولا تنقضي عِبَره، ولا تَفْني عجائبه».

١١ / ١١ ـ وعن محمد بن حُمْران، عن أبي عبدالله (مهدائنلام)، قال: وإنّ الله لمّا خلق الخلق فجعله فِرْقتين، فجعل خَبْرته في إحدى الأثلاث.
 فجعل خَيْرته في إحدى الفِرْقتين، ثمّ جعلهم أثلاثاً، فجعل خَبْرته في إحدى الأثلاث.

ثمّ لم يزل يختار حتّى اختار عبد مُناف، ثمّ اختار من عبد مُناف هاشماً، ثمّ اختار من هاشم عبدالمطّلب، ثمّ اختار من عبدالمطّلب عبدالله، واختار من عبدالله محمّداً رسول الله (ملى ه عبدالله) كان أطيب النّاس ولادةً وأطهرها، فبعثه الله بالحقّ بشيراً ونذيراً، وأنزل عليه الكتاب فليس من شيءٍ إلّا في الكتاب تبيانه».

۱۲/ ٤٢ ـ وعن عمرو بن قيس، عن أبي جعفر (مدالتلام)، قال: سمعته يقول: ﴿إِنَّ الله تبارك وتعالى لم يَدَع شيئاً تحتاج إليه الأُمَة إلى يوم القيامة إلا أنزله في كتابه، وبيّنه لرسوله، وجعل لكل شيءٍ حدّاً، وجعل دليلاً يُدلُ عليه، وجعل على من تعدّى ذلك الحدّ حدّاً».

١٣/ ٤٣ ـ وعن زُرارة قال: سألت أبا جعفر (عليه الندام) عن القرآن، فقال لي: «لا خالق ولا مخلوق، ولكنّه كلام الخالق».

۱٤/ ٤٤ ـ وعن زُرارة، قال: سألته عن القرآن، أخالق هو ؟ قال: (لا).

قلت: أمخلوق ؟ قال: ولا، ولكنّه كلام الخالق، يعنى أنّه كلام الخالق بالفعل.

10/ 10 عن مَسْعَدَة بن صَدَقة، عن أبي عبدالله (مه التعم)، عن أبيه، عن جدّه (عبدالتهم)، قال: «خطبنا أمير المؤمنين (عبدالله) خُطبة، فقال فيها: نشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، أرسله بكتاب فصّله وحكّمه (1) وأعزّه وحَفِظَه بعلمه، وأحكمه بنوره، وأيّده بسُلطانه، وكلاه من أن يُبتره هوى (الله تميل به شهرة، أو يأتبه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد (الله خُلِقه طول الردّ، ولا تَفْنى عجائبه.

من قال به صدق، ومن عمل به أُجر، ومن خاصم به فَلَجَ (١)، ومن قاتل به نُصر، ومن قام به مُدي إلى صراطٍ

<sup>(</sup>٣) الجنّ ٧٢: ١ و ٢.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢/٦.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۳/۹.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱٤/٦.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧/١٥.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٦/٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأحكمه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وكلأه من لم يتنزه هوي. كلأه يَكُلُؤه \_مهموز بفتحتين \_: حفظه. «مجمع البحرين \_كلأ \_ ١ : ٣٦٠».

<sup>(</sup>٣) تضمين من سورة فُصّلت ٤١ : ٤٢.

<sup>(1)</sup> الفَلْج: الظفر والفوز. «الصحاح ـ فلج ـ ١ : ٣٣٥»، وفي المصدر: (فلح) وكلاهما بمعنى.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

مستقيم، [فيه]نبأ من كان قبلكم، والحكم فيما بينكم، وخبرة معادكم.

أَنزله بعلمه، وأشهد الملائكة بتصديقه، قال الله جلّ وجهه: ﴿ لَكِن ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَٱلْمَلائِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفِي مِاٱللَّهِ شَهِيداً ﴾ (٥) فجعله الله نوراً يهدي للتي هي اقوم.

وقال: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْءَانَهُ ﴾ (٢ وقال: ﴿ اتَّبِعُواْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَا تَتَّبِعُواْ مِن دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ ( ) وقال: ﴿ فَاسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغُوا إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ( ) ففي اتباع ما جاءكم من الله الفوز العظيم، وفي تركه الخطأ المبين، وقال: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِينَنَّكُم مِنِّي هُدَى فَمَنِ ٱتَّـبَعَ هُدَايَ فَـكا يَضِلُّ وَلَا يَشْفَىٰ ﴾ (١) فجعل في اتُّباعه كلُّ خبر بُرجي في الدنيا والآخرة.

فالقرآن آمر وزاجرً، حدّ فيه الحدود، وسنّ فيه السُّنن، وضرب فيه الأمثال، وشرّع فيه الدِّين، إعذاراً من نفسه، وحُجّة على جُلقه، أخذ على ذلك ميثاقهم، وارتهن عليه أنفسهم، ليبيّن لهم ما يأتون وما يتّقون ليّهْلِكَ من هلك عن بينةٍ ويحيا من حيى عن بيّنةٍ وإنَّ الله لسميعٌ عَليمٌ (١٠).

٤٦ /١٦ ـ عن ياسر الخادم، عن الرّضا (طبه التلام) أنّه سُئل عن القرآن، فقال: دلعن الله المُرْجِئة، ولعن الله أبا حنيفة، إنّه كلام الله غير مخلوق حيث ما تكلّمت به، وحيث ما قرأت ونطقت، فهو كلامٌ وخبرٌ وقَصّصٌ.

٤٧ /١٧ ـعن سَمَاعة، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): ﴿إِنَّ الله أنزل عليكم كتابه، وهو الصَّادق البرّ، فيه خبركم، وخبر مَنْ قبلكم، وخبر مَنْ بعدكم، وخبر السّماء والإِرض، ولو أناكم مَنْ يُخبركم (١) عن ذلك لتعجّبتم مِنْ ذلك».

١٨/ ٤٨ - سعد بن عبدالله في (بصائر الدرجات)؛ عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن فَضَالة بن أبُوب، عن داود بن فَرْقَد، قال: قال أبُو عبدالله (عبدالله): ولا تقولوا في كلّ آيةٍ: هذا وجلّ أَيْ فَيْذَا رجلّ؛ من القرآن حلال، ومنه حرامٌ، ومنه نبأ مَا قِبلِكِم، وحِكِم ما بينكم، وخبر ما بعدكم، وهكذا هو،

19/ 19 - الزُّمخشري في (ربيع الأبرار): عن عَلَى (مله التلام): والقرآن فيه خبر من قبلكم، ونبأ من بعدكم، وحكم ما بينكم.

<sup>(</sup>٥) النَّسَاءِ ٤: ١٦٦.

<sup>(</sup>٦) القِيانة ٧٥: ١٨.

<sup>(</sup>٧) الأغرّاف ٧: ٣.

<sup>(</sup>۸) هُود ۱۱: ۱۱۲.

<sup>(</sup>۱) شه ۲۰: ۱۲۳.

<sup>(</sup>١٠) تضمين من سورة الأُنْفَال ٨: ٤٣.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧/٨.

۱۷ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۸/۸. ً

<sup>(</sup>١) في «س» و هط»: غيركم، والظاهر أنه تصحيف.

۱۸ ـ مختصر بصائر الدرجات: ۷۸.

١٩ ـربيع الأبرار ٢: ٧٦.

- ٢٠/٥٠ وعن علي (عليه السلام): دوعليك بكتاب الله، فإنه الحبل المتين، والنور المبين، والشفاء النافع، [والرأي النافع]، والعِصْمة للمُتمسّك، والنجاة للمُتعلّق، لا يَعوّج فيُقام (١) ولا يزيع فيُستعتب (١)، ولا يُخلقه (١) كَثْرة الردّ وولوج السمع، من قال به صدق، ومن عَمِل به سبق.
- ۲۱/ ۵۱ ـ وعنه (طبالد): والقرآن ظاهرهُ أنيقٌ، وباطنه عميقٌ، لا تفنى عجائبه، ولا تنقضي غرائبه، ولا
   تُكشف الظلمات إلا به».
- ٢٢/ ٥٢ ـ وعن أنس، قال: قال لي رسول الله (من الله عليه والد): (يا بني، لا تغفل عن قراءة القرآن ـ إذا أصبحت،
   وإذا أمسيت ـ فإن القرآن يُحيي القلب الميّت، وينهى عن الفحشاء والمنكر.

٣٣ / ٥٣ ـ الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن محمّد بن عليّ، [عن محمّد بن يحيى ] (١)، عن غِيَات بن إبراهيم، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن أمير المؤمنين (عيهم النام) قال: (ثلاث يُذهبن بالبلغم، ويَزدن في الحفظ: السُواك، والصوم، وقراءة القرآن».



٢٠ ـ ربيع الأبرار ٢ : ٨٠

<sup>(</sup>١) في «ط»: فيقوّم.

<sup>(</sup>٢) الاستعناب: طَلَبُكَ إلى الممسيء الرجوع عن إساءته. «لسان العرب ـ عتب ـ ١ : ٥٧٧».

<sup>(</sup>٣) خَلِق الثوب: إذا بلي فهو خَلَق بفتحتين. «مجمع البحرين \_خلق \_ ٥ : ١٥٨».

٢١ ـ ربيع الأَبْرَارِ ٢٢ - ٨٠.

٢٢ ـ ربيع الأبرار ٢: ٧٨.

۲۳ ـ التّهذيب ٤: ١٩١/٥٤٥.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر. راجع رجال الطوسي: ٤/٤٨٨، جامع الرواة: ١٥٨.





### ٣ ـ بابٌ في الثَّقَلين

1/05 ـ سعد بن عبدالله: عن القاسم بن محمّد الأصفهاني، عن سُليمان بن داود العِنْقَري، ـ المعروف بالشاذِكُوني ـ عن بحيى بن آدم، عن شَرِيك بن عبدالله، عن جابر بن يزيد الجُعْفي، عن أبي جعفر (طبهاتلام)، قال: ودعا رسول الله (سقراله عبدالله) النّاس بمنئ، فقال: أيّها النّاس، إنّي تاركٌ فبكم الثّقَلين، ما إن تمسّكتم بهما لن تَضِلُوا: كتاب الله، وعِتْرتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتى يَرِدا على الحوض.

ثمّ قال: أيّها النّاس، إنّي تاركٌ فيكم حُرّمات ِ ثلاثاً: كتاب الله عزّ وجلّ، وعِتْرتي، والكعبة البيت الحرام». ثمّ قال أبو جعفر (عبدات لام): وأمّا الكتاب فحرّفوا، وأمّا الكعبة فهَدَموا، وأمّا العِتْرة فقتلوا، وكلّ ودائع الله نبذوا، ومنها فقد تبرّءُوا (١)».

7/00 محمد بن عليّ بن بابويه، في كتاب (النصوص على الأثمة الاثني عشر (عليم النهم): بإسناده، عن عمر بن الخطّاب، فال: سمعت رسول الله (ملّ الله عبدرالد) يقول: ويا أيّها النّاس، إنّي فَرَط (1) لكم، وأنتم واردون علي الحوض، حوضاً عَرْضه ما بين صَنْعاء وبُصْرى (1) فيه فذحان عدد النجوم من فِضَّة، وإنّي سائلكم -حين تردون عليّ الحوض -عن الثَّقَلين؛ فانظرواكيف تخلّقوني فيهما. السبب الأكبركتاب الله مطرّفه بيد الله، وطرّفه بأيديكم - فاستمسكوا به ولا تبدّلوا، وعِتْرتي أهل بيتي، فإنّه نبّاني العليم (1) الخبير أنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، فقلت: يا رسول الله، مَنْ عِتْرتك ؟

فقال: وأهل بيني، من ولد على وفاطمة، وتسعة من صَّلْب الحسين، أَثمَّةٌ أبرار، هم عِتْرتي من لحمي

٣ ـ باب في الثّقلين

١ . مختصر بصائر الدرجات: ٩٠.

<sup>(1)</sup> في هس» وهط»: نبزوا. والظاهر أنّه تصحيف.

٢ ـ كفاية الأثر: ٩١.

<sup>(</sup>١) فَرَطْتُ القوم أفرطُهم فرطأ، أي سبقتهم إلى الماء، والفَرَط ـ بالتحريك ـ : الذي يتقدّم الواردة. «الصحاح ـ فرط ـ ٣ : ١١٤٨».

<sup>(</sup>٢) بُصرى ـ بالضم والقصر. تُطلق على موضعين: أحدهما بالشّام من أعمال دمشق، وهي قَصّبة كورة حوران، مشهورة عند العرب قديماً وحديثاً، وبُصرى أيضاً: من قرى بغداد قرب عُكْبَراء. المعجم البلدان ١ : ٤١ ٤٪. وفي المصدر: إلى بُصرى.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: اللطيف،



#### ودمى،

٣/٥٦ ـ وعنه، في (عيون أخبار الرّضا (طبه التهم)): بإسناده عن الصّادق جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ (طبهم التلام)، قال: «سُتُل أمير المؤمنين (طبه التلام) عن معنى قول رسول الله (سفر الاعليم والله) إنّي مُخَلِّفٌ فيكم الثُّقَلين: كتاب الله، وعِثْرتي؛ مَنْ العِثْرة ؟

فقال: أنا والحسن والحسين، والأثمّة النسعة من ولد الحسين، تاسعهم مهديّهم وقائمهم، لا يُفارقون كتاب الله، ولا يُفارقهم حتّى يَردوا على رسول الله (ملراة عليه وآله) حوضه».

2/0۷ ـ وعنه، في كتاب (النصوص): بإسناده عن حُذيفة بن أسيد، قال: سمعت رسول الله (مآراله على مِنْبَره: ومعاشر النّاس، إنّي فَرَطكم، وإنّكم واردون عليّ الحوض ـ حوضاً أعرض ما بين بصرى وصنعاء ـ فيه عدد النجوم قِدْحان من فضّة، وإنّي سائلكم ـ حين تَردون عليّ الحوض ـ عن النّقلين؛ فانظرواكيف نخلّقوني فيهما الأكبر (۱) كتاب الله ـ سببٌ طَرَفه بيد الله وطَرَفه بأيد بكم ـ فاسنمسكوا به لن تضِلُوا، ولا تُبدّلوا في عِتْرتي ـ أهل بيتي ـ فإنّه قد نبّاني اللطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض.

معاشر الناس، كأني على الحوض أنظر (١) من يَرِد عليَّ منكم، وسوف تُؤخّر أناس من دوني؛ فأقول: يا ربّ، منّي ومن أمّني! فيقال: يا محمّد، هل شعرت بما عملوا؟ أنّهم ما بَرِحوا بعدك يرجِعُون على أعقابهم. ثمّ قال: أوصيكم في عِثْرتي خيراً ـأو قال: في أهل بيني ـه.

٥٨ /٥ - سعد بن عبدالله القمّي في (بصائر الدرجات): عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن جعفر بن بشير البّجلي، عن ذَريح بن محمّد بن يزيد المُحاربي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «قال رسول الله (بملّق الها عن أبي عبدالله (عبدالله)» قال: «قال رسول الله (بملّق الها»)؛ إنّى تارك (١) فيكم الثُّقَلين: كتاب الله عزّ وجلّ، وعِتْرتى - أهل بينى - ؟ فنحن أهل بينه».

٩٥ /٦ ـ وعنه: عن التَّضْر بن سُويد، عن خالد بن زياد القلاتِسي، عن رجلٍ، عن أبي جعفو (مداستهم)، عن جابر بن عبدالله، قال: قال رسول الله (مقراه عليه والد): «يا أيّها النّاس، إنّي تاركٌ فيكم الثّقلين: الثّقلُ الأيّكِبر، والثّقل

٣ ـ عيون أخبار الرّضا (منه النهرية ١ : ٢٥/٥٧.

<sup>£ .</sup> كفاية الأثر: ١٢٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الثقل الأكبر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أنتظر،

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إنّي قد تركت.

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩٠.



الأصغر، إن تمسّكتم بهما لن تَضِلُوا (١) ولن تُبدّلوا، فإنّي سألت اللطيف الخبير بأن لا يفترقا حتّى يردا عـليَّ الحوض، فأُعطيت ذلك».

فقيل: فما الثُّقُل الأكبر؟ وما الثُّقَل الأصغر؟

فقال: «النُّقَل الأكبر: كتاب الله عزّ وجلّ، سبب طَرَفه بيد الله عزّ وجلّ وطَرَف بأيديكم، والثَّقَل الأصغر: عِتْرتي أهل بيتيء.

٧/ ٦٠ وعنه: عن إبراهيم بن هاشم، عن يحيى بن أبي عِمْران الهمداني، عن يُونُس بن عبدالرّحمٰن، عن هِشَام بن الحكم، عن سعد بن طَريف الإسكاف (١) قال: سألت أبا جعفر (مبدائتلام) عن قول النبيّ (منراه عليه والد): وإنّي تاركُ فيكم الثُّقَلين، فتمسَّكوا بهما، فإنهما لن يفترقا حتّى يَردا عليَّ الحوض،

فقال أبو جعفر (طبه التلام): ولا يزال كتاب الله والدليل منَّا عليه حتَّى نَرد على الحوض.

٦١ /٨ ـ العيّاشي: محمّد بن مسعود، عن مَسْعدة بن صَدَقة، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وإنَّ الله جعل ولايتنا أهل البيت قُطب القرآن وقُطب جميع الكتب، عليها يستدير محكم القرآن، وبها نَوَّهتُ (١) الكتب، و [ بها ] يستبين الإيمان.

وقد أمر رسول الله (منى اله مه رآاه) أن يُقتدى بالفرآن وآل محمّد، وذلك حيث قال في آخر نُحطبة خطبها: إنّي تاركٌ فيكم الثّقَل الأكبر، والثّقَل الأصغر، فأمّا الأكبر فكتاب ربّي، وأمّا الأصغر فعِتْرتي ـ أهل بميتي ـ فاحّفظُونى فيهما، فلن تَضِلُوا ما تمسّكتم بهما».

٩٢ /٩٠ عن أبي جميلة المفضّل بن صالح، عن بعض أصحابه قال: خطب رسول الله (منه الله عبه واله) يوم الجمعة بعد صلاة الظهر، انصرف على النّاس فقال: وأنها النّاس، إنّي قد نبّاني اللطيف الخبير أنّه لن يُعمّر من نبيّ إلّا نصف عُمر الذي يلبه من قبله. و إنّي لأظنني أوشِك أن أدعى فأُجيب، و إنّي مسؤول و إنّكم مسؤولون، فهل بلغتكم؟ فماذا أنتم قائلون؟».

قالوا: نشهد بأنَّك قد بلُّغت ونصحت وجاهدت، فجزاك الله (١) خيراً. قال: «اللُّهمَّ اشهد».

ثمّ قال: «يا أيّها النّاس، ألم تشهدوا أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ الجنّة حتّى، وأنّ النار حتّى، وأنّ البعث حتّى من بعد الموت ؟». قالوا: اللّهمّ نعم. قال: «اللّهمّ أشهد».

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ولن تزلّوا.

٧ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩١.

 <sup>(1)</sup> في السلامة العلم: سعد بن ظريف الاسكافي، وضبط كما في المتن في المصدر وخلاصة العلامة العلم: ١/٢٢٦ وتنقيح المقال ٢: ١٥.
 ٨ ـ تفسير العياشي ١: ٥/٥.

<sup>(</sup>۱) في ﴿طَهُ: يوهب.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: عنًّا.

ثمٌ قال: وأيّها النّاس، إنّ الله مولاي، وأنا أَوْلَى بالمؤمنين من أنفسهم، ألا من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهم والٍ من والاه، وعادٍ من عاداه».

ثمٌ قال: وَأَيُها الناس، إنّي فَرَطكم، وأنتم واردون عليَّ الحوض، وحوضي عَرْضه ما بين بُصرى وصَنْعاء، فيه عدد النجوم قِدْحان من فِضَّة، ألا و إنّي سائلكم \_حين تردون عليَّ \_عن الثَّقَلين، فانظروني كيف تخلُّفوني فيهما حتّى تَلْقَوني.

قالوا: وما الثُّقَلان، يا رسول الله ؟

قال: «النَّقَل الأكبر: كتاب الله، سبب طَرَفه بيد الله وطَرَف في أيديكم، فاستمسكوا به لا تضِلُوا ولا تذِلُوا، والنُّقَل الأصغر: أهل بيتي، فإنّه قد نبّأني اللطيف الخبير أن لا يفترقا حتّى يَلْقَياني، وسألت الله لهما ذلك فأعطانيه، قلا تسبِقوهم فتضِلُوا، ولا تُقصّروا عنهم فتهلِكوا، ولا تُعلّموهم فهم أعلم منكم،

17 / 17 - الشيخ محمّد بن محمّد بن النّعمان المفيد في (أماليه) قال: أخبرني أبو الحسن عليّ بن محمّد الكانب، قال: حدّ ثنا الحسن بن عليّ الزَّعفَراني، قال: حدّ ثنا إبراهيم بن محمّد الثقفي، قال: حدّ ثني أبو عمر (1) حقّص بن عمر الفَرّاء، قال: حدّ ثنا زيد بن الحسن الأنماطي، عن معروف بن خَرَّبُوذ، قال: سَمِعت أبا عبدالله (1) مولى العبّاس يُحدّث أبا جعفر محمّد بن عليّ (عبهماالتلام)، قال: سَمِعت أبا سعيد الخُدري يقول: إنّ آخر خُطبة خطبنا في مرضه الذي تُوفّي فيه، خرج متوكّناً على عليّ بن أبي خطبنا بها رسول الله (منه عله والانه، فجلس على المِنْبر، ثمّ قال: قالتها النّاس، إنّى تارك فيكم النّقلين، وسكت.

فقام رجل فقال: يا رسول الله، ما هذان الثَّقَلان 12 فَعَضَبِ حَتَى احمرٌ وجهه، ثمَّ سكن وقال: «ما ذكرتهما إلَّا وأنا أُريد أن أُخبركم بهما، ولكن ربوت (٢٠) فلم أَسْتَظِم، سبب [طَرَفه] بيد الله وطَرَف بأيديكم، تعملون فيه كذا وكذا، ألا وهو القرآن، والثَّقَل الأصغر أهل ببتى».

ثمّ قال: «وأيم الله، إنّي لأقول لكم هذا ورجال في أصلاب أهل الشّرك أرجى عندي من كثيرٍ منكم». ثمّ قال: «والله، لا يُحبّهم عبد إلّا أعطاه الله نوراً يوم القيامة». فقال أبو جعفر (مباستهم): وإنّ أبّا عبدالله يأتينا بما يعرف».

11/ 75 - الشيخ الطوسي: بإسناده عن أبي عمر، قال: حدّثنا أحمد، قال: حدّثنا عبدالله بن أحمد بن المُستورِد، قال: حدّثنا إسماعيل بن صبيح، قال: حدّثنا سفيان - وهو ابن إبراهيم -، عن عبدالمؤمن - وهو أبو المُستورِد، قال: حدّثنا إسماعيل بن صبيح، قال: حدّثنا سفيان - وهو ابن إبراهيم -، عن الحسن بن عطيّة العَوْفي، عن أبيه، عن أبي سعيد الخُدري أنّه سمع رسول الله (من الدورة من القاسم -، عن الحسن بن عطيّة العَوْفي، عن أبيه، عن أبي سعيد الخُدري أنّه سمع رسول الله (من الدورة من السّماء إلى الأرض، وعِتْرتى أهل وإنّي تارك فيكم النّقلين، ألا إن أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدودٌ من السّماء إلى الأرض، وعِتْرتى أهل

١٠ ـ الأمالي: ٣٤/١٣٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبو عمرو، ولم نجد له ذكراً في المعاجم المُتيسّرة لدينا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أبا عبيداللهُ، قال في تهذيب التهذيب ١٠ : ٢٣١ في ترجمة معروف: روى عن أبي عبدالله مولى ابن عبّاس. والظاهر صحّتُه.

 <sup>(</sup>٣) الرّبو: النّفَس العالى، يقال: رُبّا يَربُو رَبواً، إذا أخذه الرّبُو. «الصحاح ـ ريا ـ ٦: ٢٢٥٠».

١١ ـ الأمالي ١: ٢٦١ و ٢٧٨/٤٠٠ المعجم الصفير: ١: ١٣١.





بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يَرِدا عليَّ الحوض».

وقال: والا إنّ أهل بيني عَيْبتي (١) الني آوي إليها، الا وإنّ الأنصار تُرسي (١) فاعفوا عن مُسيئهم، وأعينوا مُحسنهمه.

17/ ٦٥ محمّد بن علي بن بابويه في (الغيبة) قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا العبّاس بن الفضل المُقرىء، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ المنصور (١)، قال: حدّثنا عمرو بن عون، قال: حدّثنا خالد، عن الحسين بن عبيدالله (١)، عن أبي الضّحى، عن زيد بن أرقم، قال: قال رسول الله (ملَى المعلمواله): وإنّي تاركُ فيكم الثّقلَين: كتاب الله، وعِتْرتى أهل بيتى، فإنّهما لن يفترقا حتى يَردا عليّ الحوض،

17/ 19 وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن إبراهيم بن أحمد بن يُونُس، قال: حدّ ثنا المبّاس بن الفضل، عن أبي زُرعة، عن كثير بن يحيى أبي مالك، عن أبي عَوانة، عن الأعمش، قال: حدّ ثنا حبيب بن أبي ثابت، عن عامر بن وَاثِلة، عن زيد بن أرقم، قال: لمّا رجع رسول الله (مله عليه وآله) من حِجّة الوداع، فنزل بغدير خُمّ (١١)، وأمر بدّوحات (١٠) فقم (١٠) ما تحتهن ثم قال: دكائي قد دُعيت فأجيت، إنّي تركت فيكم الثّقلين، أحدهما أكبر من الآخر؛ كتاب الله، وعِتْرنى أهل بينى، فانظرواكيف تَخلّفونى فيهما، فإنهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض،

ثمّ قال: «إنّ الله مولاي، وأنا مولى كلّ مؤمن ومؤمنة». ثمّ أخذ بيد علي بن أبي طالب (عله التلام) ثمّ قال: «من كنت وليّه فهذا على وليّه، اللهمّ وال من والاه وعادِ من عاداه».

قال: فقلت لزيد بن أرقم: وأنت سمعت من رسول الله (ملق، عبه راله)؟ فقال: ماكان في الدُّوْحات أحدٌ إلّا وقد رآه بعينيه وسَمِعه بأُذنيه.

٧٧ /١٤ ـ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد من جعفر بن الحسين البغدادي قال: حدَّثنا عبدالله بن محمَّد بن

<sup>(</sup>١) أي خاصتي ومتوضعُ سِرّي. «النهاية ٣: ٣٢٧».

<sup>(</sup>٢) الترس من السلاح: المُتوقِّى بها. «لسان العرب ـ ترس ـ ٦: ٣٣»، وفي المصدر: كرشي، وكِرْش الرجل: عياله من صغار ولده. «مجمع البحرين ـكرش ـ ٤: ١٥٢».

١٢ ـ كمال الدِّين وتمام النعمة: ٤٤/٢٣٤، فرائد السمطين ٢: ١٤٢.

<sup>(</sup>۱) في المصدر: بن منصور، والظاهر أنّه محمّد بن عليّ بن ميمون، بقرينة روايته عن عمرو بن عون، ورواية عمرو عن خالد بن عبدالله. راجع تهذيب التّهذيب ٨: ٨٦ و٩: ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) في «س» وهط»: عبدالله، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع تهذيب التّهذيب ٢: ٣٩٢.

١٣ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٢٦٤/٥٤، النسائي في الخصائص: ٢١.

<sup>(</sup>١) غدير خمّ: هو اسم موضع، قال الحازمي: خمّ وادٍ بين مكّة والمدينة عند الجُحفة، به غدير، عنده خطب رسول الله (مـــــــ الله ومـــــــــ «معجم البلدان ٢ : ٢٨٩».

<sup>(</sup>٢) الدُّوحة: الشجرة العظيمة من أيَّ شجر كان. «مجمع البحرين . دوح . ٢: ٣٤٩».

<sup>(</sup>٣) قَمَّ الشِّيء قماًّ: كنسه. «لسان العرب ـ قمم ـ ١٢ : ٤٩٣».

١٤ حكمال الدِّين وتمام النعمة: ٤٦/٢٢٥، معاني الأخبار: ٢/٩٠، طبقات ابن سعد ٢: ١٩٤.

عبدالعزيز إملاءً، قال: حدّثنا بِشر (١) بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن طلحة، عن (٢) الأعمش، عن عَطيَّة بن سعيد، عن أبي سعيد الخُدري أن النبيّ (متراة عباداته) قال: وإنّي أوشِك أن أَدعى فأجيب، وإنّي تاركٌ فيكم النَّقَلين: كتاب الله عزّ وجلّ، وعِنْرتي؛كتاب الله حبلٌ ممدودٌ بين السّماء والأرض وعِنْرتي أهل بيتي، ونبّاني اللطيف الخبير أنهما لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض، فانظروا بماذا تخلُّفوني فيهما».

۱۵/ ٦٨ \_ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن عمر البغدادي، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بـن حَفْص (١٠) الخَثْعمى، قال: حدَّثنا محمّد بن عُبيد، قال: حدّثنا صالح بن موسى، قال: حدّثنا عبدالعزيز بن رَفِيع، عن أبي صالح، عن أبي هُرَيرة، قال: قال رسول الله (متراه عليه راك): وإنّي قد خلّفت فيكم شيئين، لن تَضِلُوا بعدي أبدأ ما أخذتم بهما وعملتم بما فيهما؛ كتاب الله، وعِتْرتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا على الحوض.

٦٩ /١٩ ـ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن عُمر الحافظ، قال: حدَّثنا القاسم بن عَبَّاد، قال: حدَّثنا شويد، قال: حدَّثنا عمرو بن صالح، عن زكريا، عن عَطِيّة، عن أبي سعيد، قال: قال رسول الله (منّي اله عيه وآله): ﴿إِنّي تاركُ فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلُّوا؛ كناب الله عزّ وجلّ حبلٌ ممدودٌ، وعِتْرني أهل ببتي، لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

٧٠ /١٧ ـ وعنه، قال: حدَّثنا الحسن بن عبدالله بن سعيد، قال: أخبرنا محمَّد بن أحمد بن حمدان القُشيري، قال: حدَّثنا الحسين بن حُميد، قال: حدَّثني أخي الحسن بن حميد، قال: حدَّثني عليِّ بن ثابت الدهَّان، قال: حدّثنا سَعّاد (١) بن سليمان، عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن على (عبدالتلام)، قال: وقال رسول الله (مني اله عبدراله): إنَّى امرؤ مَقْبوض، وأوشك أن أدعى فأجبب، وقد تركت فيكم النُّقَلين، أحدهما أفضل من الآخر: كتاب الله، وعِنْرتي أهل بيني، وإنهما لن يفترفا حتّى يَرِدا عليَّ الحوض.

١٨/٧١ ـ وعنه، قال: حدَّثنا الحسن بن عَبِدُ الله مِن سَعِيد، قال: حَدَّثنا القُشيري، قال: حدَّثنا المُغيرة بن محمّد بن المُهلَب، قال: حدّثني أبي، عن عبدالله بن داود (أنَّ عن الفّضَيل بن مَرّزوق، عن عَطِيّة العَوّفي، عن أبي سعيد الخُذري، قال: قال رسول الله (مقراة عليه راته): ﴿إِنِّي تَارِكُ فِيكُم أَمْرِين، أَحدهما أَطُول من الآخر: كتاب الله حبلٌ

<sup>(</sup>١) في «اس» و«ط»: جيش، والصواب ما أثبتناه من العصدر. راجع سير أعلام النبلاه: ١٠: ٣٧٣، لسان الميزان ٢: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) في الس؟: بن، وهو تصحيف، إذ روى محمّد بن طلحة عن الأعمش. راجع تهذيب التّهذيب ٩: ٢٣٨.

١٥ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٤٧/٢٣٥، ينابيع المودّة: ٣٦.

<sup>(</sup>١) في «س» وهط»: جعفر، وهو تصحيف، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع ترجمته في رجال الطوسي: ٦٢/٥٠٠، سير أعلام النبلاء

١٦ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٤٨/٢٢٥.

١٧ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ١٩/٢٣٥.

<sup>(</sup>١) في «س» و«ط»: سواد، وهو تصحيف، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع ترجمته في تهذيب الكمال ١٠: ٢٣٧، تهذيب التهذيب ٣:

١٨ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٢٣٦/٥٠، معاني الأخبار: ١/٩٠، فرائد السمطين ٢: ١٤٤.

<sup>(</sup>١) في «س» و «ط»: عن أبي عبدالله بن أبي داود، وما في المنن من المصادر الثلاثة.



ممدودٌ من السّماء إلى الأرض طَرَف بيد الله، وعِتْرتي، ألا إنّهما لن يفترقا حتّى يَرِدا عليَّ الحوض،

فقلت لأبي سعيد: مَنْ عِتْرته ؟ قال: أهل بيته (طهم اللهم).

٧٢ ـ وعنه، قال ابن بابويه: حدّثنا عليّ بن الفضل البغدادي، قال: سمعت أبا عمر ـ صاحب أبي العبّاس تَعْلَب ـ يقول: سمعت أبا العبّاس تَعْلب يسأل عن قوله (ملّ المعبّد وانّي تاركٌ فيكم الثّقلين، لِمَ سُمّي الثقلان؟ قال: لأنّ التمسُّك بهما ثقيل.

٧٧ / ٧٠ . وعنه، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن شُعب الجَوْهري أبو محمّد، قال: حدّثنا عيسى بن محمّد العَلَوي، قال: حدّثنا أبو عَمرو أحمد بن أبي حازم الغِفَاري، حدّثنا عبدالله بن موسى، عن شَريك، عن رُكَين (١) بن الربيع، عن القاسم بن حسّان، عن زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله (مذراة عليه داله): وإنّي تاركُ فيكم التُقَلين: كتاب الله جلّ وعزّ، وعِثرتي أهل بيني، ألا وهما الخليفتان من بعدي، ولن يفترقا حتى يَرِدا عليّ الحوض،

۲۱/۷۱ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن شُعيب أبو محمّد الجَوْهري، قال: حدّثنا عيسى بن محمّد العَلَوي، قال: حدّثنا الحسن بن الحسن بن الحسن بن الحسن العُرني (۱)، عن عَمرو بن جُمّيع، عن عَمرو بن أبي المِقْدام، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (طبهاالتلام)، قال: «أنيت جابر بن عبدالله فقلت: أخبرني عن حِجّة الوَدَاع؟ فذكر حديثاً طويلاً، ثمّ قال: قال رسول الله (ملى الله مهاداته): إنّي تاركٌ فيكم (۱) ما إن تَصِكتم به لن تَضِلُوا بعدي؛ كتاب الله عزّ وجل، وعِنْدِني أهل بيني. ثمّ قال: اللهمّ أشهد ثلاثاًه.

٧٧ / ٢٢ - وعنه، قال: حدّثنا الحسن بن عبدالله بن سعيد، قال: أخبرنا محمّد بن أحمد بن حمدان القُشيري، قال: حدّثنا أبو حايم المُغيرة بن محمّد بن المُهلّب، قال: حدّثنا عبدالغَفَّار بن محمّد بن كثير الكِلابيّ الكوفيّ، عن جَرِير بن عبدالحَميد، عن الحسن بن عُبيد الله، عن أبي الضّحى، عن زيد بن أرقم، قال: قال رسول الله (منراه عبداله): وإنّي تاركُ فيكم ما إنْ تمسّكتم به لن تَضِلُوا؛ كتاب الله، وعِثْرتي أهل بيتي، فإنهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض».

٧٦ - وعنه، قال: حدّثنا محمد بن عمر، قال: حدّثني عبدالله بن يزيد أبو محمد البَجَلي، قال: حدّثني
 محمد بن طَرِيف، قال: حدّثنا ابن فُضَيل، عن الأعمش، عن عَطِيّة، عن أبي سعيد، عن حبيب بن أبي ثابت، عن

١٩ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٥١/٢٣٦، معاني الأخبار: ٣/٩٠، قرائد السمطين ٢: ١٤٥.

٢٠ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٥٢/٢٣٦.

<sup>(</sup>١) في «س» و«ط»: وكيع، وهو تصحيف، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع تهذيب التّهذيب ٣: ٢٨٧.

٢١ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٥٣/٢٣٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسين بن الحسن الحيري بالكوفة.

<sup>(</sup>٢) في «س» و«ط»: المغربي، وهو تصحيف، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع رجال النجاشي: ١١/٥١، معجم رجال الحديث ٢:٧٠٧.

<sup>(</sup>٣) في «ط» زيادة: الثقلين.

٢٢ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٥٤/٢٣٧، مستدرك الحاكم ٣: ١٤٨.

٢٢ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٥٦/٢٣٨.

٣ ـ باب في الثَّقَلين

17

زيد بن أرقم، قال: قال رسول الله (ملراة عليه وآله): ﴿ كَأَنِّي قد دُعيت وأجبت، و إنِّي تاركُ فيكم الثَّقَلين، أحدهما أعظم من الآخر، كتاب الله عزَّ وجلَّ حبلَّ ممدودٌ من السّماء إلى الأرض، وعِثْرتي أهل بيتي، فإنّهما لن يزالا جميعاً حتًى يَرِدا عليَّ الحوض، فانظروا كيف تخلُفوني فيهما).

٧٧ /٢٤ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن عمر، قال: حدّ ثنا أبو جعفر محمّد بن الحسين بن حَفْص، عن عبّاد بن يعفوب، عن أبي مالك عَمرو بن هاشم الجَنْبي (١)، عن عبدالملك، عن عَطِيّة (٣) أنّه سَمِع أبا سعيد يرفع ذلك إلى النبيّ (منراة عبد راد)، قال: دأيّها النّاس، إنّي تاركٌ فبكم الثّقَلين (٣)، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله عزّ وجلّ، حبلً ممدودٌ من السّماء إلى الأرض، وعِتْرتي أهل بيتي، ألا و إنّهما لن يفترقا حتّى يَرِدا عليّ الحوض».

٧٨ / ٧٨ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن عمر، قال: حدّ ثني الحسن بن عبدالله بن محمّد بن عليّ التّميمي، قال: حدّ ثني أبي، قال: حدّ ثني أبي، عن أبيه قال: حدّ ثني أبي، عن أبيه عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد (عبدالتلام)، قال: حدّ ثني أبي، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب (ملوات الله عليّ)، قال: قال رسول الله (مل الله (مل الله علي تاركٌ فيكم الثّقَلين: كتاب الله، وعِتْرني (١)، ولن يفترقا حتى يردا على الحوض،

۲٦/ ٧٩ ـ وعنه، قال: حدّثنا أبو محمّد جعفر بن نُعيم بن شاذان النّيْسَابوري، قال: حدّثني عمّي أبو عبدالله محمّد بن شاذان، عن الفضل بن شاذان، قال: حدّثنا عبيدالله (") بن موسى، قال: حدّثنا إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن حَنَش (") بن المُعْنَمِر، قال: رأيت أبا ذَرَ الغِفَاري (رحماله) آخذاً بحلّقة باب الكعبة، وهو يقول: ألا من عرفني فقد عرفني، ومن لم يمرفني فأنا أبو ذَرَ جُندُب بن السّكن، سَمِعت رسول الله (سَلَمَاه عبدراله) يقول: وإنّي مخلّف فيكم الثّقلين: كتاب الله، وعِثْرتي أهل بيتي، و إنّهما لن يفترقا حتى يُردا عليّ الحوض، ألا و إنّ مثلهما كسفينة نوح من ركيب فيها نجا، ومن تخلّف عنها غَرق،

٨٠ /٢٧ ـ وعنه، قال: حدّثنا الشريف الدُّيّن الصّدوق أبو على محمّد بن أحمد بن محمّد زُبارة (١) بن عبدالله

٢٤ ـكمال الدُّين وتمام النعمة: ٥٧/٢٣٨.

<sup>(</sup>١) في «س» و«ط»: عن أبي مالك، عن عمرو بن هاشم الحميري، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع تقريب التّهذيب ١: ٥٨٠، تهذيب التّهذيب ٨: ١١١.

<sup>(</sup>٢) في «س» وهط»: عن عبدالملك بن عطية، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع تهذيب التّهذيب ٦: ٤١١.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: إنِّي قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلوا من بعدي: التقلين.

٢٥ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٢٦٩ /٥٨، فرائد السمطين ٢: ١٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: أهل بيتي،

٢٦ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٥٩/٢٣٩.

 <sup>(</sup>١) في «س٠» و «ط»: عبدالله، وهو تصحيف، والصواب ما أثبتناه من المصدر. واجع تهذيب التهذيب ٧: ٥١.

<sup>(</sup>۲) في «س» و «ط»: عيسى، وهو تصحيف، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع الجرح والتعديل ١٢٩٧/٢٩١، وتهذيب التُهذيب ٢: ٥٨. ٢٧ ـ كمال الدَّين وتمام النعمة: ٦٠/٢٣٩.



بن الحسن بن الحسن بن علي بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (ملان اله رسلام عليم)، قال: حدّ ثنا عليّ بن محمّد بن قتيبة، قال: حدّ ثنا الفضل بن شاذان النّبْسَابوري، قال: حدّ ثنا عبيدالله بن موسى، قال: حدّ ثنا شَرِيك، عن رُكين بن الربيع، عن القاسم بن حسّان، عن زيد بن ثابت، قال، قال رسول الله (منى اله عليه واله): النّي تاركُ فيكم خليفتين: كتاب الله، وعِثْرتي أهل بيتي، فإنهما لن يفترقا حتّى يَرِدا عليّ الحوض».

۲۸/۸۱ . وعنه، قال: حدّثنا عبدالواحد بن محمد بن عَبْدوس العطّار النّبْسَابوري (منه عنه)، قال: حدّثنا علي بن محمد بن قُتيبة، عن الفضل بن شاذان (۱) قال: حدّثنا إسحاق بن إبراهيم، قال: حدّثنا عيسى بن يُونُس، قال: حدّثنا زكريّا بن أبي زائدة، عن عطيّة العَوْفي، عن أبي سعبد الخُدري، قال: قال رسول الله (ملّه عبه وآله): اإنّي تاركٌ فيكم الثّقلين، أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبلٌ ممدودٌ من السّماء إلى الأرض، وعِثْرتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتى يَردا على الحوض».

٢٩/ ٨٢ \_ وعنه، قال: حدّثني أبي (رمرة عنه، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قُتَيبة، قال: حدّثنا الفضل بن شاذان، قال:حدّثنا إسحاق بن إبراهيم، عن جَرِير (١)، عن الحسن بن عبيدالله، عن أبي الضّحى، عن زيد بن أرقم، عن النبيّ (منه عبدوالله) قال: ه إنّي تاركٌ فيكم الثّقَلين: كتاب الله، وعِثْرتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يَرِدا عليّ الحوض».

٣٠/ ٨٣ وعنه، قال: حدّ ثنا أحمد (١) بن زياد بن جعفر الهَمّداني (منه هنه)، قال: حدّ ثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمير، عن غيات بن إبراهيم، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ (هنهم التلام)، قال: ﴿ سُئل أمير المؤمنين (عله التلام) عن معنى قول رسول الله (مله عله مله أني مُخلفٌ فيكم الثُّقُلين: كتاب الله، وعِثرتي، من العِثرة ؟ فقال: أنا والحسن والحسين والتسعة من ولد الحسين تاسعهم مهديّهم وقائمهم، لا يُفارقون كتاب الله ولا يُفارقهم حتى يَرِدوا على رسول الله (مله عبه وضه».

٣١/ ٨٤ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رمراه منه)، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليّماني،

<sup>--</sup>(١) في المصدر: ابن زئارة، وفي «س»: ابن زياد، والصحيح ما أثبتناه، ولقّب زُبّارة لأنّه كان إذا غضب قيل: قد زير الأسد. راجع الفخري في الأنساب: ٨٠، وأنساب السمعاني: ٣: ١٢٧ وتاج العروس ٣: ٢٣٣، نوابغ الرواة: ٢٣٧.

٢٨ -كمال الدِّين وتمام النعمة: ١١/٢٤٠ المعجم الصغير: ١: ١٣١.

<sup>(</sup>١) في «سر» و«ط»: عن شاذان، والصواب ما أثبتناه من المصدر. رجال النجاشي: ٣٠٦ ومعجم رجال العديث ٢٣ : ٢٩٩.

٢٦ ـكمال الذِّين وتمام النعمة: ٦٢/٢٤٠، مستدرك الحاكم ٣: ١٤٨.

<sup>(</sup>١) في «س»: حريز: تصحيف، وهو جرير بن عبدالحميد، راجع تهذيب الكمال ٤: ٠٤٠.

٣٠ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٢٤/٢٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد، وهو تصحيف صوابه ما في المتن، راجع معجم رجال الحديث ٢: ١٢٠.

٣١ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ٦٣/٢٤٠.

عن سُليم بن قيس الهلالي، عن أمير المؤمنين (عبه التلام)، قال: «إن الله تبارك وتعالى طهّرنا وعصمنا، وجعلنا شهداء على خَلَّقه، وحُججاً في أرضه، وجعلنا مع القرآن، وجعل القرآن معنا، لا نُفارقه ولا يُفارقنا».

٣٢/ ٨٥ ـ ٣٢١ ـ الدَّيْلمي، وأبو الحسن محمّد بن شاذان، عن زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله (من الد عيه راله): وإلي تاركُ فيكم الثَّقَلين: كتاب الله، وعليّ بن أبي طالب، وعليّ أفضل لكم من كتاب الله، لأنّه مُترجم لكم عن كتاب الله.

٣٨ /٣٣ - ابن الفارسي في (روضة الواعظين): عن أبي جعفر الباقر (طبالتلام)، عن رسول الله (سلّم اله عبدراله) في مسجد الخيف (١) يذكر فيها النصّ على الخلافة والولاية لأمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عبدالتلام)، فقال فيها (سلّم عبدراله): ومعاشر النّاس، إنّ عليّاً والطيّبين من ولدي هم الثُقَل الأصغر، والقرآن الثُّقُل الأكبر، وكلّ واحد منهما مُبيّن عن صاحبه، مُوافق له، لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض بأمر الله في خلّقه وبحكمه على أرضه، ألا وإنّ الله عزّ وجلّ قاله، وأنا قلته عن الله، ألا وقد أدّبت، ألا وقد بلّغت، ألا وقد أسمعت، ألا وقد أوضحت، ألا وإنّه لبس أمير المؤمنين غير أخي هذا، ولا تجلّ إمرة المؤمنين بعدي لأحدٍ غيره».

ثمّ ضرب بيده على عَضْد عليّ (عبدالتلام) فرفعه، فكان أمير المؤمنين (مبدالتلام) أوّل من صعد رسول الله (ملى الله علي عليًا حتّى صارت رجلاه مع رُكبة رسول الله (ملوات الفطام).

والخطبة طويلة وسبأتي . إن شاء الله تعالى . باب آخر في معنى الثَّقَلين من طريق المخالفين ٣٠٠.



٣٢ ـ ارشاد القلوب: ٢٧٨، مائة منقبة: ١٦١ منقبة ٨٦

٣٣ ـ روضة الواعظين: ٩٤.

<sup>(</sup>١) الخَيْف: بفتح أوله، وسكون ثانيه: ما انحدر من غلظ الجبل وارتفع من مسيل الماء، ومنه سُمّي مسجد الخَيْف في متئ. «معجم البلدان ٢: ٤١١٣».

<sup>(</sup>٢) شال الشيء: رفعه. «المعجم الوسيط ـ شول ـ ١: ٥٠١».

<sup>(</sup>٣) وهو الباب الثاني عشر من أيواب المقدّمة.



## ٤ ـ باب في أن ما من شيء يحتاج إليه العباد (١) إلّا وهو في القرآن، وفيه تبيان كلّ شيء

١/ ٨٧ ـ عن محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن حديد، عن مُرازم، عن أبي عبدالله (عليه النهم)، قال: وإن الله تبارك وتعالى أنزل في القرآن تبيان كلّ شيء، حتّى ـ والله ـ ما ترك شيئاً يحتاج إليه العباد، لا يستطيع عبد يقول لوكان هذا أُنزل في القرآن، إلّا وقد أنزله الله فيه».

٢/ ٨٨ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن حسين بن المُنذر، عن عُمر بن قبس، عن أبي جعفر (عليه الله قال: سمعته يقول: وإنّ الله تبارك وتعالى لم يَدَع شيئاً تحتاج إليه الأُمّة إلّا أنزله في كتابه، وبيّنه لرسوله (منى الاعليم وجعل لكلّ شيء حدّاً، وجعل عليه دليلاً يدّلُ عليه، وجعل على من تعدّى ذلك الحدّ حدّاًه.

٣/٨٩ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم (١)، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن حمّاد، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي الجارود، قال: قال أبو جعفر (عبائكم، وإذا حدّثتكم بشيء فاسألوني من كتاب الله».

ثمّ قال في بعض حديثه: «إن رسول الله (من الله ومن الله) نهى عن القيل والقال، وفساد المال، وكَثْرة السؤال». فقيل له: يا بن رسول الله، أين هذا من كتاب الله؟

قال: ﴿إِنَّ اللهُ عَزَ وَجَلَ يَفُولَ: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِن نَجْوَاهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلاحٍ بَيْنَ آلنَّاسِ ﴾ (" وقال: ﴿ لَا تَشْنَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ آلنَّاسِ ﴾ (" وقال: ﴿ لَا تَشْنَلُواْ عَنْ أَشْيَاءَ إِن

<sup>(</sup>١) في السها: العلماء، وما أثبتناه من الطه.

٤ ـ باب في أ نَّ ما من شيء يحتاج إليه العباد إلَّا وهو في القرآن، وفيه تبيان كل شيء

۱ ـ الكافي ۱ : ۱/۴۸.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۲۸.

٣ . الكافي ١ : ١٨٠/٥.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عن أبيه، وهذه الزيادة مختلف في صحّتها، راجع جامع الرواة ٢: ١٦٩ ومعجم رجال الحديث ١: ٣٤٠ ـ ٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) النُّساء ٤ : ١١٤.

<sup>(</sup>٣) النَّساء ٤:٥.

وَقُفْيَۃُ الْأَيْنَ الْفَكُولَا الْفَكُولِ الْفَكُولِ الْفَكُولِ الْفِكُولِ الْفِيلِيِّ الْفِكُولِ الْفِكُولِ الْفِكُولِ الْفِكُولِ الْفِكُولِ الْفِيلِيِّ الْفِيلِيِيلِيِّ الْفِيلِيِّ الْفِيلِيِيِّ الْفِيلِيِيِّ الْفِيلِيِّ الْفِيلِيِيِّ الْفِيلِيِّ الْفِيلِيِيِّ الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِّ الْفِيلِيِيِيِيِي الْفِيلِيِيِيِيِي الْفِيلِيِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِيِيِي الْفِيلِيِيِيِي الْفِيلِيِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِي الْفِيلِيِي الْفِيلِي الْفِيلِي الْفِيلِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِي الْفِيلِيِي الْفِيلِيلِي الْفِيلِيِي الْفِيلِيِيِي الْفِيلِيِي الْفِيلِي الْفِيلِي الْفِيلِي الْفِيلِيلِي الْفِيلِيِي الْفِيلِيلِي الْفِيلِي الْفِيلِيلِي الْفِيلِي الْفِيلِيلِي الْفِيلِيلِيِي الْفِيلِيلِي ا

تُبَدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ ﴾ ("،

٩٠ وعنه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضّال، عن تَعْلبة بن ميمون، عمن حدّثه،
 عن المُعلَى بن خُنيس، قال، قال: أبو عبدالله (عبدالله): «ما من أمرٍ يختلف فيه اثنان إلّا وله أصل في كتاب الله عزّ وجلّ، ولكن لا تبلُغه عقول الرجال».

9 / 0 - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن بعض أصحابه، عن هارون بن مُسلم، عن مَسْعدة بن صَدّقة، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وقال أمير المؤمنين (عبدالله): أبها النّاس، إنّ الله تبارك وتعالى أرسل إليكم الرسول، وأنزل إليه الكتاب بالحقّ، وأننم أمّيُون عن الكتاب ومَنْ نزّله، وعن الرسول ومن أرسله، على حين فَتْرَةٍ (١) من الرُسُل، وطول هَجْعَةٍ من الأُمم، وانبساطٍ من الجَهْل، واعتراضٍ من الفتنة، وانتقاضٍ من المُبرم، وعَمَى عن الحقّ، واعتسافٍ (١) من الجور، وامتحاقٍ (١) من الدّين، وتلظ (١) من الحروب، على حين اصفرارٍ من رياض جنّات الدنيا، وبيس من أغصانها، وانتشارٍ من ورقها، ويأس من تَمَرها، واغورارٍ (٥) من مائها.

قد دَرَست أعلام الهُدى، وظهرت أعلام الرَّدَى (٢) فالدنيا مُتجهّمة (٢) وفي وجوه أهلها مُكفهرة (٨ مدبره غير مقبلة، تَمَرتها الفتنة، وطعامها الجِيْفة، وشِعارها (١) الخوف، ودِقارها (١) السيف، مُزَّقتم كلَّ مُمزَّقٍ، وقد أعمت عبون أهلها، وأظلمت عليها أيّامها، قد قطعوا أرحامهم، وسفكوا دماءهم، ودفنوا في التراب الموءُودة بينهم من أولادهم، يجتاز دونهم طيب العيش ورفاهية خُفُوض (١١) الدنيا، لا يرجون من الله ثواباً، ولا يخافون والله منه عقاباً، حيّهم أعمى بَخْسٌ (١٦)، وميّتهم في النّار مُبلس (١٦).

مرز تمين تكوية رامان اسدوى

<sup>(</sup>٤) المائدة ٥: ١٠١.

<sup>£</sup> \_الكافي ١: ١٩/٦.

٥ ـ الكافي ١ : ٧/١٩.

<sup>(1)</sup> الفترة: انقطاع ما بين النبين. «مجمع البحرين - فتر - ٣: ٤٣٤.

 <sup>(</sup>٢) القشف: الأخذ على غير الطريق، والظلم. «مجمع البحرين - عسف - ١٠٠٥».

<sup>(</sup>٣) مَحَقَّهُ: أبطله ومحاه. «الصحاح -محق - 1: ١٥٥٣».

<sup>(</sup>٤) التظاء النَّار: التهابها، وتلطَّيها: تلهِّبها. «الصحاح ـ لظي ـ ٢ : ٢٤٨٢».

<sup>(</sup>٥) غار الماء: ذهب في الأرض، «مجمع البحرين -غور - ٣: ٢٨٤».

<sup>(</sup>٦) الرَّدى: الهلاك. «لسان العرب ـ ردي . ١٤: ٢١٦».

<sup>(</sup>٧) متجهمة: كالعة، وفي المصدر: مثهجمة.

<sup>(</sup>A) اكثهر الرجل: إذا عبس. «الصحاح ـكنهر ـ ٢: ٩٨٠٩.

<sup>(</sup>١) الشَّعار: ما ولي الجسد من الثياب. االصحاح ـشعر ـ ٢ : ٢٦٩٩.

<sup>(</sup>١٠) الدُّثار: كلِّ ماكان من النياب فوق الشُّعار. «الصحاح ـ دثر ـ ٢: ٥٥٥».

<sup>(</sup>١١) الخَفْض: الدّعة. «الصحاح ـ خفض ـ ٣: ١٠٧٤».

<sup>(</sup>١٢) البَخْس: الناقص. «الصحاح - بخس - ٣: ١٠٧». وفي المصدر: نجس.

<sup>(</sup>١٣) أبلس من رحمة الله: يئس «الصحاح ـ بلس ـ ٢: ٩٠٩».

فجاءهم بنسخة ما في الصُّحُف الأُولي، وتصديق الذي بين يديه، وتفصيل الحلال من رَيْب الحرام، ذلك القرآن فاستنطفوه ولن ينطِق لكم، أخبركم عنه أنَّ فيه علم ما مضى وعلم ما يأتي إلى يوم القيامة، وحكم ما بينكم وبيان ما أصبحتم فيه تختلفون، فلو سألتم (١١) عنه لعلمتكم،.

٩٢ /٩ - وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن غبدالجبّار، عن ابن فضّال، عن حمّاد بن عُثمان، عن عبدالأعلى بن أغين، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: وقد ولدني رسول الله (ملى اله عبدواله) وأنا أعلم كتاب الله، وفيه بَدَء الخَلْق وما هوكائن إلى يوم القيامة، وفيه خبر السّماء وخبر الأرض، وخبر الجنّة وخبر النّار، وخبر ما كان وخبر ما هو كاثنٌ، أعلمُ ذلك كما أنظر إلى كفّي، إن الله عزّ وجلّ يقول: فيه تبيان كل شيء.

٩٣ /٧ - وعنه: عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمَّد بن عيسى، عن على بن النُّعمان، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله(عبدالتلام)، قال: «كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وفَصْل ما بينكم، ونحن نعلّمه».

٩٤ /٨ ـ وعنه: عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمَّد بن خالد، عن إسماعيل بن مِهْران، عن سيف بن عَمِيرة، عن أبي المَغْرا، عن سَماعة، عن أبي الحسن موسى (طبه التلام)، قال: قلت له: أكلُّ شيء في كتاب الله وسنّة نبيّه، أو تقولون فيه؟ قال: «بل كلّ شيءٍ في كتاب الله وسُنَّة نبيّه (ملَى اله علم واله)».



(١٤) في المصدر: فلو سألتموني.

٦ ـ الكافي ١: ٥٠/٨

۷ ـ الكافي ۱: ۱۰/۵۰.

۸\_الكافي ۱:/۵۰.



# و- باب في أن القرآن لم يجمعه كما أنزل إلّا الأئمة (طبهم التلام)، وعندهم تأويله

1/90 محمّد بن الحسن الصفّار: عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سِنان، عن عَمّار بن مَروان، عن المُنخَل، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالنهم)، قال: دما يستطيع أحدّ [أن] يدّعي أنّه جمع القرآن كلّه، ظاهره وباطنه، غير الأوصياء».

٣/٩٧ - وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن ابن سِنان، عن مُوازم وموسى بن يَكُر (١)، قالا: سمعنا (٢) أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله)، يقول: «إنّا أهل بيت لم ينبعث منّا إلّا مَنْ (الله يعلم كتابه من أوّله إلى آخره).

٩٨ - ١٠ - وعنه: عن محمّد بن عيسى، عن أبي عبد الله المؤمن، عن عبد الأعلى مولى آل سام، قال، سمعت أبا عبد الله (عبد التلام)، يقول: «والله، إنّي لأعلم كتاب الله من أوّله إلى آخره كأنّه في كفّي، فيه خبر السّماء وخبر الأرض، وخبر ما كان (١) وخبر ما هو كائنٌ، قال الله: فيه نبيان كلّ شيء».

#### ٠ ـ باب في أنَّ القرآن لم يجمعه كما أُنزل إلَّا الأثقة (عليم السَّلام)، وعندهم تأويله

١ - بصائر الدرجات: ١/٢١٣.

٢ ـ بصائر الدرجات: ٢/٢١٣.

٣ ـ بصائر الدرجات: ٦/٢١٤.

<sup>(</sup>۱) في المصدر: موسى بن بكير. والصواب ما في المتن. راجع رجال الكشي ۲ : ۸۲۵/۷۳۷ و ۸۲۵ جامع الرواة ۲ : ۲۷۲، معجم رجال الحديث ۲۹ : ۲۲.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: قال سمعت.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لم يزل الله بيعث فينا من.

<sup>1</sup> ـ بصائر الدرجات: ٧/٢١٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وخبر ما يكون.

99/٩٩ - وعنه: عن الهَيَّم النَّهْدي (١)، عن العبّاس بن عامر، قال: حدّثنا عَمرو بن مُصعب، عن أبي عبدالله (طبائله)، قال: سمعته يقول: «إنَّ من علم ما أُوتينا تفسير القرآن وأحكامه، وعلم تغيير الزمان وَحَدَثَانه (٢)، وإذا أراد الله بقوم خبراً أسمعهم، ولو أسمع من لم يسمع لولَى مُعرضاً كأنَّ لم يسمع.

ثمّ أمسك مُنبئة (٣)، ثمّ قال: «لو وجدنا وعاءً ومُسْتَراحاً لقلنا (٤) والله المستعان».

١٠٠ /١٠ - وعنه: عن أحمد بن محمد، عن البرقي، عن المَرْزُيَان بن عِمْران، عن إسحاق بن عمّار، قال:
 سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وإنّ للقرآن تأويلاً، فمنه ما قد جاء، ومنه ما لم يجيء، فإذا وقع التأويل في زمان إمام من الأئمة، عرفه إمام ذلك الزمان».

ا ۱۰ /۷ - وعنه، عن أحمد بن محمد (۱)، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عُمر،
 عنه، قال: دفي القرآن ما مضى وما يحدُث وما هو كائن، وكانت فيه أسماء رجالٍ فأُلقيت، و إنّما الاسم الواحد في وجوه لا تُحصى، يعرف ذلك الوصاة».

۱۰۲ /۸- وعنه: عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن هِشام بن سالم، عن محمد بن مُسلم، قال: دخلتُ عليه بعد ما قُتل أبو الخطّاب، فذكرت ما كان يروي من أحاديث تلك العظام قبل أن يُحدث ما أحدث، فقال: «فحسبك والله ـ يا أبا محمد ـ أن تقول فينا يعلمون [ الحلال والحرام وعلم القرآن، وفصل ما بين النّاس».

فلمًا أردت أن أقوم، أخذ بثوبي فقال: «يا أبا محمّد، وأيّ شيء الحلال والحرام في جنب العلم؟ إنّما ] الحلال والحرام في شيءٍ يسير من القرآن».

٩/ ١٠٣ - وعنه: عن الفضل، عن موسى بن الفاسم، عن ابن أبي عُمير (١) - أو غيره - عن جميل بن دَرَّاج، عن

مرز تقية تركيبة زارطن إسسادى

٥ ـ بصائر الدرجات: ١/٢١٤.

<sup>(</sup>١) في الس»: الهيثم بن النَّهدي، والصواب ما أثبتناه. راجع جامع الرواة ٢: ٣١٩، معجم رجال الحديث ١٩: ٣٢٧.

<sup>(</sup>٢) حَدَثان الدهر وحوادثه: نُوبه، وما يحدث منه. «لسان العرب ـ حدث ـ ٢: ١٣٢».

 <sup>(</sup>٣) الهُنيئة: الزمان اليسير. «مجمع البحرين \_ هناً \_ ١: ٤٧٩».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: لعلمنا.

٦ ـ بصائر الدرجات: ٥/٢١٥.

٧ ـ بصائر الدرجات: ٦/٢١٥.

<sup>(</sup>۱) زاد في المصدر: عن محمّد، والظاهر أن الصواب ما أثبتناه من «س» و«ط» لوجود نظائر له في بصائر الدرجات كما في: ۲/۲۲ و۲/۲۸ و ۱/۲۸ و۲/۲۷ و ۲/۲۹ و ۱/۳۲ و ۱/۵۲ و ۱/۵۲ و ۲/۵۵

٨ ـ بصائر الدجات: ٢١٤/٣.

٩ ـ بصائر الدرجات: ٨/٢١٦

<sup>(</sup>۱) في المصدر: عن موسى بن القاسم، عن أبان، عن ابن أبي عمير، والصواب ما أثبتناه، لأنّ رواية موسى بن القاسم عن أبان وابن أبي عمير صحيحة كما في معجم رجال الحديث ١٩ : ٦٥، ورواية أبان عن ابن أبي عمير غير صحيحة، بل المكس هو الصحيح كما في ممجم رجال الحديث ١٤: ٢٨٧.

زُرارة، عن أبي جعفر (مدالتلام) قال: «تفسير القرآن على سبعة أوجه؛ منه ما كان، ومنه ما لم يكُن، بعد ذلك تعرِفه الأئمّة،

۱۰۶ /۱۰ ـ وعنه: عن أحمد بن الحسين، عن أبيه عن بَكُر بن صالح (۱)، عن عبدالله بن إبراهيم بن عبدالعزيز ابن محمّد بن عليّ بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، قال: حدّثنا يعقوب بن جعفر، قال: كنت مع أبي الحسن (عبدالتلام) بمكّة، فقال له رجل: إنّك لتُفسّر من كتاب الله ما لم يُسمع!

فقال: وعلينا نزل قبل النّاس، ولنا قُسُر قبل أن يُفسَّر في النّاس، فنحن نعلم (" حلاله وحرامه، وناسخه ومنسوخه، وسَفَريّه وحَضَريّه (")، وفي أيّ لبلة نزلت كم من آية، وفيمن نزلت (")، فنحن حكماء الله في أرضه وشهداؤه على خَلْقه، وهو قوله نبارك وتعالى: ﴿ سَتُكْتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْتَلُونَ ﴾ (" فالشهادة لنا، والمسألة للمشهود على خَلْقه، فهذا علم ما قد أنهبتُه [إلبك ما لزمني، فإن قبلت فاشكر، وإن تركت فإنّ الله على كلّ شيء شهيداً]».

۱۱/ ۱۰۵ معد بن عبدالله: عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن سِنان، عن مُرازم بن حكيم وموسى بن بَكْر، قالا: سمعنا أبا عبدالله (على التعلم) بقول: وإنّا أهل بيت لم يزل الله يبعث منّا من يعلم كتابه من أوّله إلى آخره، وإن عندنا من حلاله وحرامه ما يسعنا كِتمانه، ما نستطيع أن نحدّث به أحداً».

۱۲/ ۱۰۹ وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عبدالرّحمٰن بن حمّاد الكوفي، عن الحسين بن عُلوان وعُمر بن مُضْعَب، عن أبي عبدالله (مدالله) قال: ﴿إِنّي المرؤ من قُريش، ولدني رسول الله (مدّراه مدالله) وعلمت كتاب الله، وفيه تبيان كلّ شيء، وفيه بَدْء الخُلْق، وأمر النسماء وأمر الأرض، وأمر الأولين وأمر الآخرين، وما يكون، كأنّي أنظر ذلك نَصْب عيني».

العين المؤمنين (عدالته) الكوفة، صلى بهم أربعين المؤمنين (عدالته) الكوفة، صلى بهم أربعين صباحاً يقرأ بهم: ﴿ سَبِّحِ آسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ (١) قال: فقال المنافقون: لا والله، ما يُحسن ابن أبي طالب أن يقرأ القرآن، ولو أحسن أن يقرأ القرآن لقرأ بنا غير هذه السورة.

١٠ ـ بصائر الدرجات: ٤/٢١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مُكير بن صالح، ولعلّ الصواب ما في المتن. راجع جامع الرواة: ١٢٧/١، معجم رجال الحديث ٣: ٣٤٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نعرف.

<sup>(</sup>٣) السفر: خلاف الحضر، والحضري: من أهل الحاضرة وهي خلاف البادية.

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: وفيما نزلت.

<sup>(</sup>٥) الزّخرُف ٤٣: ١٩.

١١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٥٩.

١٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٠١، بسند آخر.

١٣ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ١/١٤، ينابيع المودّة: ١٢٠.

<sup>(</sup>١) الأغلى ٨٧: ١.



قال: فبلغه ذلك، فقال: دويل لهم، إنِّي لأعرف ناسخه من منسوخه، ومُحكمه من مُتشابهه، وفَصَّله من فِصَاله، وحروفه من معانيه. والله ما من حرفٍ نزل على محمّد (متراه عبه راله) إلّا أنّي أعرف فيمن نزل، وفي أيّ يوم،

وفي أيّ موضع.

ويل لهم، أمّا بقرءُون ﴿إِنَّ هَذَا لَفِي ٱلصُّحُفِ ٱلْأُولَىٰ \* صُحُفِ إِبْراهِيمَ وَمُوسىٰ﴾ (١) والله عندي، وَرِنتهما من رسول الله (ملَّ الله عبه وآله)، وقد أنهى لى رسول الله (ملّ الله عليه وآله) [ صُحُف ] إبراهيم وموسى (عليهما الشلام).

ويل لهم ـ والله ـ أنا الذي أنزل الله فيَّ: ﴿ وَتَعِيمُهَا أَذُنَّ وَاعِيَةً ﴾ (٣)، فإنَّما كُنَّا عند رسول الله (مله هله وآله) فيُخبرنا بالوحى فأعيه أنا ومن يعيه، فإذا خرجنا فالوا: ماذا قال آنفاً؟».

١٤/ ١٠٨ حن سُليم بن قَيْس الهِلالي، قال: سمعت أمير المؤمنين (عبدالتلام) يقول: دما نزلت آية على رسول الله (ملراه عليه راله) إلّا أقرأنيها، وأملاها عليّ، فأكتّبها بخطّي، وعلّمني تأويلها وتفسيرها، وناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومنشابهها، ودعا الله لي أن يُعلِّمني فَهْمها وحِفْظها، فما نسبتُ آيةً من كتاب الله، ولا علماً أملاه عليَّ فكتبته منذ دعالي ما دعا، وما ترك شيئاً علَمه الله من حلالٍ ولا حرامٍ، ولا أمرٍ ولانهي، كان أو يكون (١)، من طاعةٍ أو معصيةِ إلَّا علَّمنيه وحفظته، فلم أنس منه حرفاً واحداً.

ثمّ وضع يده على صدري، ودعا الله أن يملأ قلبي علماً وفَهْماً وحكمة ونوراً، ولم أنسَ شيئاً، ولم يَفُتّني

قلت: يا رسول الله، أو تخوّفت عليَّ (٢) النسيان فيما بعد ؟ فقال: لست أتخوّف عليك نسياناً ولا جَهْلاً، وقد أخبرني ربّي أنّه قد استجاب لي ٣٠ فيك، وفي شُركاتك الذين يكونون من بعدك.

فقلت: يا رسول الله، ومن شُركائي من يعدي ؟ فقال: الذين قرنهم الله بنفسه وبي؛ فقال: الأوصياء منّي إلى أن يَرِدوا عليَّ الحوض، كلّهم هادٍ مُهتدٍ، لا يضُرّهم من خذلهم، هم مع القرآن والقرآن معهم، لا يُفارقهم ولا يُفارقونه، بهم تُنصر أَمّتي، وبهم يُمطرون، وبهم بُدفع عنهم، وبهم استجاب دُعاءهم.

فقلت: يا رسول الله، سمّهم لي ؟ فقال لي: ابني هذا \_ووضع يده على رأس الحسن (عليه السلام) \_ ثمّ ابني هذا \_ ووضع يده على رأس الحسين (عليه السّلام) ـ ثمّ ابن له، يقال له: عليّ، وسيولد في حياتك، فأقرئه منّي السّلام، ثمّ تَكْمِلَةُ اثنى عشر من ولد محمّد (منراة عله وآله).

<sup>(</sup>٢) الأعلى ٨٧: ١٨، ١٩.

<sup>(</sup>٣) المحَاقَة ٦٩: ١٢.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/١٤ كتاب سليم بن قيس: ٦٣، شواهد الشرّيل ١ : ٤١/٣٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو لا يكون.

<sup>(</sup>٢) (عليَّ) ليس في «ط».

<sup>(</sup>٣) (لي) ليس في «ط».

فقلت له: بأبي أنت وأمّي، فسمّهم لي؟ فسمّاهم رجلاً رجلاً، منهم ـ والله، يا أخا بني هلال ـ مهدي أمّة محمّد (ملّ الذي الذي يملأ الأرض فِسُطاً وعدلاً كما مُلئت جَوْراً وظُلْماً ـ والله ـ إنّي لأعرف من يُبايعه بين الرّكن والمقام، وأعرف أسماء آبائهم وقبائلهم».

10/ 109 ـ عن سَلَمة بن كُهيل، عمن حدّثه، عن عليّ (طبائنلام)، قال: «لو استقامت لي الإمرة وكُسرت -أو تُنيت ـ لي الوسادة لحكمتُ لأهل التوراة بما أنزل الله في التوراة، حتّى تذهب إلى الله أني قد حكمتُ بما أنزل الله فيها، ولحكمتُ لأهل الإنجيل بما أنزل الله في الإنجيل، حتّى يذهب إلى الله أنّي قد حكمتُ بما أنزل الله فيه، ولحكمتُ في أهل القرآن بما أنزل الله في القرآن، حتّى يذهب إلى الله أنّي قد حكمتُ بما أنزل الله فيه».

١٩٠ رعن أيُوب بن الحُرّ، عن أبي عبدالله (طبالتلام)، قال: قلت له: الأثمّة بعضهم أعلم من بعض ؟ قال:
 ونعم، وعلمهم بالحلال والحرام وتفسير القرآن واحد».

۱۱۱ /۱۱ ـ عن حَفْص بن قُرط الجُهَنِي، عن جعفر بن محمّد الصّادق (مله النلام)، قال: سمعته يقول: «كان عليّ (مله النلام)، صاحب حلالٍ وحرام وعلم بالقرآن، ونحن على مِنهاجه».

۱۱۲ /۱۱ یون الشکونی، عن جعفر، عن أبیه، عن جدّه، عن أبیه (علیهم السّلام)، قبال: قبال رسول الله (صلّی الله علیه وآله) : وإنّ فیکم من يُقاتِل على تأويل القرآن ـکما فاتلتُ على تنزيله ـ وهو عليّ بن أبي طالب (علیه السّلام).

117 /19 ـعن بَشِير الدهّان، قال: سمعت أبا عبدالله (عدالله)، يقول: وإنّ الله فرض طاعتنا في كتابه فلا يَسَع النّاس جهلها، لنا صفو المال، ولنا الأنفال، ولنا كرائم القرآن، ولا أقول لكم إنّا أصحاب الغيب، ونعلم كتاب الله، وكتاب الله يحتمل كلّ شيء، إنّ الله أعلمنا علماً لا يُعلمه أحدٌ غيره، وعلماً قد أعلمه ملائكته ورُسُله، فما علمته ملائكته ورسله فنحن نعلمه.

۱۱۶ /۲۰ عن مُرازم، قال: سمعت أبا عبدالله (مله التلام) يقول: وإنّا أهل بيت لم يزل الله يبعث فينا من يعلم كتابه من أوّله إلى آخره، و إنّ عندنا من حلال الله وحرامه ما يَسَعنا من كِتمانه، ما نستطيع أن نُحدّث به أحداً». ۱۱۵ /۲۱ عن الحَكَم بن عُتَيبة، قال: قال أبو عبدالله (طبه التلام) لرجل من أهل الكوفة ـ وسأله عن شيء ـ : ولو

<sup>10</sup> ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/١٥، فرائد السمطين ١ : ٢٦١/٣٣٨، ينابيع المودّة: ٧٠ و٧٢ و ١٢٠، انظر إحقاق الحقّ ٧: ٥٧٩.

١٦ - تفسير الميّاشي ١ : ١٥/١٥.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٥ /٥.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥/٦، مناقب ابن المغازلي: ٢١٨/٢١٨ كنز العمال ١١: ٣٢٩٦٧/٦١٣.

۱۹ - تفسير العيّاشي ۱: ۱۹ /۷.

<sup>1</sup>٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٦/٨٨

٢١ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٦/١٩.

. البرهان في نفسير القرآن

لَقِيتك بالمدينة لأرينَك (١) أثر جَبْرَثيل في دُورنا، ونزوله على جدّي بالوحي والقرآن والعلم، فيستسقي الناس العلم من عندنا فيهدون هم، وضللنا نحن ؟! هذا مُحال».

۱۱۹ /۲۲ عن يوسف بن السُّخْت البصري، قال: رأيت النوقيع بخط محمّد بن الحسن بن عليّ (۱)، فكان فيه: «الذي يجب عليكم ولكم أن تقولوا: إنّا قُدُوة الله وأئمّته، وخلفاء الله في أرضه، وأُمناؤه على خَلْقه، وحُججه في بلاده، نعرف الحلال والحرام، ونعرف تأويل الكتاب، وفَصْل الخِطاب،

۱۱۷ /۲۳ - عن تُوير بن أبي فاخِتَه ، عن أبيه ، قال: قال عليّ (طبالتلام): «ما بين اللوحين شيء إلّا وأنا أعلمه». ۱۱۸ /۲۶ - عن سُليمان الأعمش، عن أبيه ، قال: قال عليّ (عبالتلام): «ما نزلت آية إلّا وأنا علمت فيمن أُنزلت، وأين أُنزلت، وعلى من نزلت، إن ربّي وهب لى قلباً عقولاً ولساناً طَلِقاً».

۱۱۹ /۲۵ ـ عن أبي الصَّبّاح، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «إن الله علَم نبيّه (صلّى الدواله) التنزيل والتأويل، فعلَمه رسول الله (سلّ الله عبدواله) عليّاً (عبدالنام)».

البرقي، عن النَّضْر بن سُويد، عن يحيى بن عِمْران الحلبي، عن أيُّوب بن الحُرّ، عن أبي عبدالله (علم المتلام) - أو عمّن البرقي، عن النَّضْر بن سُويد، عن يحيى بن عِمْران الحلبي، عن أيُّوب بن الحُرّ، عن أبي عبدالله (علم المتلام) - أو عمّن رواه - عن أبي عبدالله (علم المتلام)، قال: قلنا له: الأئمة بعضهم أعلم من بعض ؟ فقال: «نعم، وعلمهم بالحلال والحرام وتفسير القرآن واحد».

(١) في المصدر: لأريتك.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/١٦.

<sup>(</sup>١) في «س»: محمّد بن عليّ، وفي المصدر: محمّد بن محمّد بن عليّ، وفي «ط»: محمّد بن محمّد بن الحسن بن عليّ، والظاهر ما أثبتناه هو الصواب، وهو الحجّة المنتظر (علو الشلام).

٢٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧/١٧، شواهد التنزيل ١ : ٤٢/٣١ و٤٣، انظر إحقاق الحقّ ٧: ٦٣٣.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧ /١٢، شواهد التنزيل ١ : ٣٨/٣٣، مناقب الخوارزمي: ٤٦، أنساب الأشراف ٢ : ٢٧/٩٨، الصواعق المحرقة: ١٢٧ /الفصل الرابع، أنظر إحقاق الحقّ ٧ : ٥٨١ و ٥٨٤.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧ /١٣.

٢٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٥٠



# ٩ ـ باب في النهي عن تفسير القرآن بالرأي، والنهي عن الجدال فيه

المُنتَ عمّى محمّد بن عليّ بن بابويه في (الغيبة)، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ مَاجِيْلُويه (رسَهاه منه)، قال: حدّثني عمّى محمّد بن أبي القاسم (رحماة)، عن محمّد بن عليّ الصيرفي الكوفي، عن محمّد بن سِنان، عن المُفَضَّل بن عُمر، عن جابر بن يزيد الجُعْفي، عن سعيد بن المُسَيّب، عن عبدالرّحمٰن بن سَمُرّة، قال: قال رسول الله (منه الله المجادلين في دين الله على لسان سبعين نبيّاً، ومن جادل في آيات الله فقد كفر، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا يُجَادِلُ فِي ءَايَاتِ ٱللّٰهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَكَ يَغُرُدُكَ تَقَلُّهُمْ فِي آلْبِلادٍ ﴾ (١) وَمَنْ فسر القرآن برأيه فقد افترى على الله الكذِب، ومن أفتى بغير علم لعننه ملائكة السّماء والأرض، كلّ يدْعَةٍ ضَلالة، وكلّ ضَلالة سببلها إلى النّارة.

قال عبدالرّحمٰن بن سَمُرة: فقلت: يا رسول الله أرشدني إلى النجاة، فقال: ديا بن سَمُرة، إذا اختلفت الأهواء، وتفرّقت الآراء، فعليك بعليّ بن أبي طالب، فإنّه إمام أمّني، وخليفتي عليهم من بعدي، وهو الفاروق الذي يتميّز به بين الحقّ والباطل، من سأله أجابه، ومن استرشده أرشده، ومن طلب الحقّ عنده وجده، ومن التمس الهدى لديه صادفه، ومن لجأ إليه أمِنَه، ومن استمسك به أنجاه، ومن اقتدى به هداه.

يا بن سَمُرة، سَلِمَ منكم من سلّم له ووالاه، وهَلَكَ من ردّ عليه وعاداه ـ يا بن سَمُرة ـ إنّ عليّاً منّي؛ روحه مِن روحي، وطينته من طينتي، وهو أخي وأنا أخوه، وهو زوج ابنتي ـ فاطمة سيّدة نساء العالمين من الأوّلين والآخرين ـ وإنّ منه إمامَي أُمّتي وابنيّ وسيّدي شباب أهل الجنّة الحسن والحسين وتسعة من ولد الحسين، ناسعهم قائم أُمّتي يملأ الأرض فِشطاً وعدلاً كما ملئت جَوْراً وظُلماً».

١٩٢ /٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن أبان الأحمر، عن زياد بن أبي رجاء، عن أبي جعفر (عبداتلام)، قال: «ما علمتم فقولوا، وما لم تعلموا

٦ ـ باب في النهي عن تفسير القرآن بالرأي، والنهي عن الجِدال فيه

١ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ١/٢٥٦.

<sup>(</sup>١) المؤمن ٤٠٤.

٢ ـ الكاني ١ : ٢/٢٣.

فقولوا: الله أعلم، إنَّ الرجل لينتزع الآية مِن القُرآن يَخُرُّ فيها أبعد ما بين السَّماء والأرض،

۱۲۳ /۳. عنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن سِنّان، عن زيد الشحّام، قال: دخل قَتَادَة بن دِعَامَة (۱۱ على أبي جعفر (على السّلام)، فقال: ديا قَتَادَة، أنت ففيه أهل البصرة ؟٥. فقال: هكذا يزعُمون.

قال أبو جعفر (طبه السلام): (بلغني أنَّك تفسُّر القرآن ؟). قال له قَتَادَة: نعم.

[فقال له أبو جعفر (علمالتلام): وبعلم تفسُّره، أم جهل ؟ . قال: لا، بعلم ].

فقال له أبو جعفر (عبدالتلام): ﴿ فَإِنَّ كُنْتَ تَفَسُّرُهُ بِعَلَّمَ فَأَنْتَ أَنْتَ، وأَنَا أَسَالُكُ، قَال قَتَادَة: سَل.

قال: وأخبرني عن قول الله عزّ وجلّ في سبأ: ﴿ وَقُلَّازُنَا فِيهَا ٱلسَّيْرَ سِيرُواْ فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّاماً ءَامِنِينَ ﴾ (١).

فقال قَتَادَة: ذاك من خرج من بيته بزادٍ حلال وراحلةٍ وكِراءٍ حلال، يُريد هذا البيت، كان آمناً حتّى يرجِع إلى أهله.

فقال له أبو جعفر (عليه النهم): «ناشدتك الله - يا قَتَادَة - هل تعلم أنّه قد يخرُج الرجل من بيته بزادٍ حلال وراحلةٍ وكِراءٍ حلال يُريد هذا البيت، فيُقطع عليه الطريق فتذهب نفقته، ويُضرب مع ذلك ضربة فيها اجتياحه ؟».

قال قَتَادَة: اللهمّ نعم.

فقال أبو جعفر (مدانسلام): «ويحك ـ يا قَتَادَة ـ إن كنت إنّما فسَّرت القرآن من تِلْقاء نفسك، فقد هَلَكت وأهلكت، ويحك ـ يا قَتَادَة ـ ذلك من خرج من بيته بزادٍ وأهلكت، وإحك ـ يا قَتَادَة ـ ذلك من خرج من بيته بزادٍ وراحلةٍ وكِراء حلال يروم هذا البيت عارفاً بحقّنا يهوانا قلبه، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ وَراحلةٍ وكِراء حلال يروم هذا البيت عارفاً بحقّنا يهوانا قلبه، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهُوى إِلَيْهِمْ ﴾ " ولم يعنِ البيت فيقول: إليه، فتحن والله دعوة إبراهيم (عدائله) التي من يهوانا قُبلت حِجّته، و إلّا فلا ـ يا قَتَادَة ـ فإذا كان كذلك كان آمناً من عذاب جهنّم يوم القيامة.

قال قَتَادَة: لا جَرَمَ ـ والله ـ لا فسّرتها إلّا هكذا.

فقال أبو جعقر (طبالسلام): وويحك ـ يا قَنَادَة ـ إنَّما يعرف القرآن من خُوطب به».

۱۲٤ /٤ ـ محمد بن عليّ بن بابويه، قال: حدثنا محمد بن موسى بن المتوكّل، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم ابن هاشم، عن أبيه، عن الريّان بن الصّلت، عن عليّ بن موسى الرّضا، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (ملهم النهم): وقال الله جلّ جلاله: ما آمن بي من فسّر برأيه كلامي، وما عرفني من شبّهني بخلّقي، وما على

٣ ـ الكافي ٨: ٢١١/٨٥٨.

<sup>(</sup>١) قال أحمد بن حنبل: قتادة أحفظ أهل البصرة. وكان مع علمه بالحديث، رأساً في العربية ومفردات اللّغة وأيّام العرب والنسب. توقّي بمدينة واسط بسبب الطاعون، وهو ابن ستّ أو سبع وخمسين سنة. الجرح والتعديل ٧: ١٣٣ وأعلام الزركلي ٦ : ٢٧.

<sup>(</sup>۲) سبأ ۲۴: ۱۸.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم ١٤ : ٢٧.

<sup>\$</sup> ـ عيون أخبار الرّضا (مله السلام) 1: 11/11.



ديني من استعمل القياس في ديني،

المجنب، قال: حدّثني أحمد بن يعقوب بن مَطَر، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى، عن بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن عبدالعزيز الأحدب المجنديسايوري، قال: وجدت في كتاب أبي بخطه: حدّثنا طلحة بن زيد، عن عبدالله بن عبيد (۱)، عن أبي معمّر الشعداني، أنّ رجلاً قال له أمير المؤمنين علي بن أبي طالب (عبدالله): وإيّاك أن تفسّر القرآن برأبك حتى تفقهه عن العلماء، فإنّه رُبّ تنزيل يُشبه كلام البشر، وهو كلام الله، وتأويله لا يُشبه كلام البشر، كما ليس شيءٌ من خلقه يُشبهه، كذلك لا يشبه فعله تبارك وتعالى شيئاً من أفعال البشر، ولا يُشبه شيء من كلامه كلام البشر، وكلام الله تبارك وتعالى صفته، وكلام البشر أفعالهم، فلا تُشبّه كلام البشر فتهلِك وتضِلَ».

١٢٧ /٧ ـ العبّاشي: عن زُرارة، عن أبي جعفر (عدالته)، قال: اليس شيءٌ أبعد من عقول الرجال من تفسير الفرآن، إنّ الآية ينزل أوّلها في شيء، وأوسطها في شيء، وآخرها في شيء، ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللّٰهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ ٱلرِّجْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (المناه الحاهلية).

١٢٨ /٨ عن جابر، قال: قال أبو عبدالله (علم التلام): (يا جابر، إنَّ للقرآن بطناً، وللبطن ظهراً».

ثمّ قال: ديا جابر، وليس شيء أبعد من عقول الرجال منه، إنّ الآية لينزل أوّلها في شيء، وأوسطها في شيء، وأخرها في شيء، وهو كلام متّصل يتصرّف (١) على وجوه».

٥ ـ الخصال: ٢١٦/١٦٤.

<sup>(</sup>١) الفيئة: بكسر الفاء، الحالة من الرجوع عن الشّيء الذي يكون قد لابسه الإنسان وباشره. «لسان العرب ـفياً ـ ١ : ١٢٥». وفي «س»: فأنظروا فتنته.

٦ ـ التوحيد: ٢٦٤/٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حدَّثنا طلحة بن يزيد، عن عبيدالله بن عبيد.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧ /١٠.

<sup>(1)</sup> الأسرّابُ ٣٣ : ٣٣. وأوّل هذه الآية في نساء النبيّ (سلّ ه عب وأدبه وأوسطها في إقامة الصلاة و إيتاء الزكاة، وآخرها في تطهير أهل البيت وعصمتهم (طهم التلام).

٨ - تفسير العيّاشي ١ : ٢/١١.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: ينصرف.



..... البرهان في تفسير القرآن

۱۲۹ / ۹-عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله) (۱)، قال: «من فسّر القرآن برأيه فأصاب لم يُؤجر، و إن أخطأ كان إثمه عليه».

۱۳۰ /۱۰ -عن أبي الجارود، قال: قال أبو جعفر (طبهالتلام): «ما علمتم فقولوا، وما لم تعلموا فقولوا: الله أعلم، فإنّ الرجل يَنْزِع بالآية فيَخُرُّ بها أبعد ما بين السّماء والأرض».

١٣١ /١٦ -عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبهالتلام)، قال: دمن فسّر القرآن برأيه؛ إن أصاب لم يُؤجر، و إن أخطأ فهو أبعد من السّماء».

۱۳۲ /۱۳۲ ـ عن عبدالرّحمٰن بن الحجّاج، قال: سمعت أبا عبدالله (مبهائتلام)، يقول: ليس <sup>(۱)</sup> أبعد من عقول الرجال من القرآن».

۱۳۳ /۱۳۳ -عن عمّار بن موسى، عن أبي عبدالله (طمالتلام) قال: سئل عن الحكومة ؟ قال: دمن حكم برأيه بين اثنين فقد كفر، ومن فسّر برأيه آية من كتاب الله فقد كفر.

١٣٤ /١٣٤ -عن زُرارة، عن أبي جعفر امله التلام،، قال: «إيّاكم والخصومة، فإنّها تُحبط العمل، وتَمْحَق الدّين، و إنّ أحدكم لينزع بالآية يقع فيها أبعد من السّماء».

القرآن بعضه ببعض إلاكفره.

۱۳۶ /۱۹ ـ عن يعقوب بن يزيد، عن ياسر، عن أبي الحسن الرّضا (عليه النّلام)، يقول: «المِراء في كتاب الله كفوء (۱)

مرافق کیوروس

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧ /٢.

(١) في ﴿سَ ﴾ و﴿طَا﴾؛ عن أبي جعفر ﴿عَلَهِ السَّلَامِ﴾.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧ /٣.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧/١٠.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۷ /٥.

(۱) في «طα: ما.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۸ /۱.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨/١٨.

١٥ - تفسير العيّاشي ١ : ٢/١٨.

(١) في المصدر: المعمّر، وهو تحريف صوابه ما في المئن، راجع جامع الرواة ٢: ١٧، معجم رجال الحديث ١٤: ٣٠.

(٢) في ﴿ط﴾: ما من رجل ضرب.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣/١٨.

(١) العراء: الجدال، قال الطُريحي: قيل: إنّما سمّاه كفراً لأنّه من عمل الكفّار، أو لأنّه يُفضي بصاحبه إلى الكفر إذا عاند صاحبه الذي يُماريه على الحقّ، لأنّه لا بدّ أن يكون أحد الرجلين محقّاً والآخر مبطلاً، ومن جعل كتاب الله سناد باطله فقد كفر، مع احتمال أن يراد بالبيراء الشك، ومن المعلوم أنّ الشك فيه كفر. «مجمع البحرين ـ مرا ـ ١ : ٣٩٠».

#### ٦ ـ النهي عن تفسير القرآن بالرأي

۱۳۷ /۱۷ ـعن داود بن فَرْقَد، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دلا تقولوا لكلّ آية هذه رجل وهذه رجل، إنّ من القرآن حلالاً ومنه حراماً، وفيه نبأ مَن قبلكم، وخبر مَن بعدكم، وحكم ما بينكم، فهكذا هو.

كان رسول الله (مانداه على راد) مفوّض فيه إن شاء فعل الشّيء، وإن شاء نرك، حتّى إذا فرضت فرائضه، وخُمّست أخماسه، حتى على النّاس أن يأخُذُوا به، لأنّ الله قال: ﴿ مَا مَاتَاكُمُ آلرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَالْتَهُواْ ﴾ (١).

۱۳۸ /۱۸ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّصْر ابن سُويد، عن النَّصْر ابن سُويد، عن القاسم بن سليمان، عن أبي عبدالله (منه التلام)، قال: دقال أبي (منه التلام): ما ضرب رجل القرآن يعضه ببعض إلّا كفره.

قلت: ذكر محمّد بن عليّ بن بابويه في كتاب (معاني الأخبار) عن بعض العلماء (١) في معنى هذا الحديث: هو أن يُفسّر آيةً بتفسير آيةٍ أُخرى (٢).



١٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٨/٤.

(١) الحشر ٥٠: ٧.

١٨ ـ الكافي ٢ : ١٧/٤٦٢.

(١) في «طα: الفقهاء.

(٢) معاني الأخبار: ١٩١٠.





# ٧- باب في أنّ القرآن له ظهر وبطن، وعام وخاص، ومحكم ومتشابه، وناسخ ومنسوخ، والنبيّ (صلّى الدمليه وأهل بيته (عليهم المتلام) يعلمون ذلك، وهم الراسخون في العلم

179 / محمّد بن الحسن الصفّار: عن محمّد بن عبدالجبّار، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور، عن ابن أذينة، عن الفُضيل بن يَسار، قال: سألت أبا جعفر (عبدالنهم) عن هذه الرواية: «ما من آية إلّا ولها ظهر وبطن (۱) فقال: فظهر وبطن هو تأويله؛ منه ما قد مضى، ومنه ما لم يجىء، يجري كما تجري الشّمس والقمر، كلّما جاء فيه تأويل شيء منه يكون على الأموات كما يكون على الأحياء، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلُهُ إِلّا ٱللّهُ وَالرّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْم ﴾ (۱) نحن نعلمه .

١٤٠ - ٢/ ١٤٠ - وعنه: عن محمد بن الحسين، عن وهيب (ا) بن خفص، عن أبي عبدالله (عبدالته)، قال: سمعته يقول: فإنّ القرآن فيه محكم ومتشابه، فأمّا المحكم فيؤمّن به ويعمل (١) وأمّا المتشابه فيؤمّن (الله ولا يُعمَل (الله به) وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابُهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وآبِتِغاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَة إِلّا ٱللهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ (٥).

٧ . باب في أنّ القرآن له ظهر وبطن، وعامّ وخاص، ومحكم ومتشابه،
 وناسخ ومنسوخ، والنبيّ (سنّراه عليه وأهل بيته (عليم الشلام) يعلمون ذلك، وهم الراسخون في العلم
 ١ ـ بصائر الدرجات: ٢/٢٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وما فيه حرف إلّا وله حدّ يطلع، ما يعني بقوله: لها ظهر وبطن.

<sup>(</sup>۲) آل عِمْران ۲: ۷.

٢ ـ بصائر الدرجات ٣/٢٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وهب. ولعلّ الصواب ما أثبتناه. راجع معجم رجال الحديث ١٩ : ٢٠٦ و٢١٥.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فتؤمن به فتعمل به وندين به.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فنؤمن.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ولا نعمل.

<sup>(</sup>٥) آل عِمْران ٢: ٧.

١٤١ /٣ ـ [حدّثنا إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حمّاد، عن بُريد بن معاوية العجلي، عن أحدهما (طبهاالتلام)، في قول الله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا آفَهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلِعلْمِ ﴾ (١٠)].

قال: درسول الله (متراة عليه وأهل بيته (٢) أفضل الراسخين في العلم، قد علّمه الله جميع ما أنزل عليه من التنزيل والتأويل، وماكان الله لينزل عليه شيئاً لم يُعلّمه تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كلّه، والذين لا يعلمون تأويله إذا قال العالم فيه بعلم فأجابهم الله: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ كُلٌّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا﴾ (٢) فالقرآن: عامٌ، وخاصٌ، ومحكم، ومنشابه، وناسخ، ومنسوخ، والراسخون في العلم يعلمونه».

117 /٤-وعنه: عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن سيف بن عَمِيرة، عن أبي الصّبَّاحِ الكِناني، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «يا أبا الصبَّاح، نحن قوم فرض الله طاعتنا، لنا الأنفال ولنا صفو المال، ونحن الراسخون في العلم، ونحن المحسودون الذين قال الله: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ آلنَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَاهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ (١).

١٤٣ /٥ ـ وعنه: عن محمّد بن خالد (١١)، عن سيف بن عَمِيرة، عن أبي بصير، قال: قال أبو جعفر (طبهالتلام):
 دنحن الراسخون في العلم، ونحن نعلم تأويله».

111 / 1- العيّاشي: عن أبي محمّد الهَمْداني، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبدالته)، قال: سألته عن الناسخ والمنسوخ، والمحكم ما يُعمل به، والمتشابه الذي يُشبه بعضه بعضاً».

٧/ ١٤٥ /٧ عن جابر، قال: قال أبو عبدالله (عبداتلام) وبالجابر، إنَّ للقرآن بطناً، وللبطن ظهراً».

ثمّ قال: ديا جابر، وليس شيء أبعد من عقول الرجال منه، إنَّ الآية لينزل أوّلها في شيء، وأوسطها في شيء،

وآخرها في شيء، وهو كلام متصلُّ ينصرُف على رُوِّجُووَا يُرْرُطِن سِيرًى

١٤٦ /٨ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه الشلام)، قال: ونُزل القرآن ناسخاً ومنسوخاً».

٣ ـ بصائر الدرجات: ٨/٢٢٤

<sup>(</sup>۱) آل عِمْران ۲: ۷.

<sup>(</sup>٢) (وأهل بيته) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٣) آل عِمْران ٣: ٧.

٤ ـ بصائر الدرجات: ١/٢٢٢.

<sup>(</sup>١) النَّساء ٤: ٥٥.

٥ ـ بصائر الدرجات: ٧/٢٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد بن محمد بن خالد، والظاهر أنّه: أحمد بن محمّد، عن محمّد خالد، كما في عدّة موارد من المصدر. وما في المتن صحيح أيضاً لأنّه من مشايخ الصفّار. واجع معجم رجال الحديث ١٥ : ٢٥٧ و ١٦ : ٦٣.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١/١٠.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/١١.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢/١١.



٩/ ١٤٧ / - عن حُمْران بن أَغْبَن، عن أبي جعفر (عليه الشلام)، قال: «ظهر القرآن الذين نزل فيهم، وبطنه الذين عملوا بمثل أعمالهم.

١٠٨ /١٠ ـ عن الفُضيل بن يَسار، قال: سألت أبا جعفر (عليه الشلام) عن هذه الرواية: دما في القرآن آية إلّا ولها ظهر وبطن، وما فيه حرف إلّا وله حدٌّ، ولكلّ حدٌّ مطلع، ما يعني بقوله: «لها ظهر وبطن؟».

فقال: «ظهره [ تنزيله ]، وبطنه تأويله، منه ما مضي، ومنه ما لم يكن بعد، يجري كما تجري الشّمس والقمر، كلُّما جاء منه شيء وقع، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْم ﴾ (١) نحن نعلمه».

١١/ ١٤٩ ـ عن أبي بصبر، قال: سمعت أبا عبدالله (عبداشعم) يقول: وإنَّ القرآن فيه محكم ومنشابه، فأمَّا المحكم فنُؤمن به ونعمل به، وندين به، وأمّا المتشابه فنُؤمن به ولانعمل به،

١٥٠ /١٢ ـ عن مَسْعَدة بن صَدِّقة، قال: سألت أبا عبدالله (طبهالتلام) عن الناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه ؟ قال: «الناسخ الثابت المعمول به، والمنسوخ ما قدكان يعمل به ثمّ جاء ما نسخه، والمتشابه ما اشتبه على جاهله».

١٥١ /١٣ ـ عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (طبه السّلام) عن شيءٍ في تفسير القرآن فأجابني، ثمّ سألته ثانيةً فأجابني بجواب آخر، فقلت: تُجعلت فداك، كنتَ أجبتَ في هذه المسألة بجواب غير هذا قبل اليوم ؟! فقال لي: ديا جابر، إنَّ للقرآن بطناً، وللبطن بطناً وظهراً، وللظهر (١) ظهراً - يا جابر - وليس شيءٌ أبعد من عقول الرجال من تفسير القرآن، إنَّ الآية ليكون أوَّلها في شيء وأوسطها في شيءٍ وآخرها في شيءٍ، وهو كلام متَّصل يتصرّف على

١٤/ ١٥٢ ـ عن أبي عبدالرّحمٰن السَّلْمِي، أن عليّاً رسوته، وقرعلي قاض فقال: دهل تعرف الناسخ من المنسوخ ؟، فقال: لا، فقال: «هلكت وأهلكت، تأويل كلُّ حرفٌ من القرآن على وجوه».

١٥٢ /١٥٠ ـ عن إبراهيم بن عمر، قال: قال أبو عبدالله (عليه التلام): «إنَّ في القرآن ما مضى وما يحدُّث وما هو كائن، كانت فيه أسماء الرجال فألفيت، و إنَّما الاسم الواحد منه في وجوه لا تُحصى، يعرف ذلك الوُّصاة،

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١١/١٤.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١١/٥.

<sup>(</sup>١) آل عِمْران ٣:٧.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۱/۱۱.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۷/۱۱.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۲ /۸

<sup>(</sup>١) (بطناً وظهراً وللظهر) ليس في المصدر.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢/١٢.

<sup>10</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢/١٢.

١٥١ /١٦ ـ عن حمّاد بن عُثمان، قال: قلت لأبي عبدالله (طبهائلهم): إنّ الأحاديث تختلف عنكم ؟ قال: فقال: وإنَّ القرآن نزل على سبعة أحرف (١)، وأدني [ما ]للإمام أن يُفتى على سبعة وجوه ـ ثمَّ قال ـ: ﴿ هَذَا عَطَاؤُنَا قَامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (١).

١٧/ ١٥٥ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن المُعَلّى (١) بن محمّد، عن الوشّاء، عن جميل بن ذَرًاج، عن محمّد بن مسلم، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبالتلام)، قال: وإنّ القرآن واحدٌ، نزل من عند واحدٍ، ولكنّ الاختلاف يجيء من قبل الرواة.

١٥٦ /١٨ ـ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أُذينة، عن الفُّضيل بن يَسَار، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالتلام): إنَّ النَّاس يقولون: إن القرآن نزل على سبعة أحرف؟ فقال: «كذبوا أعداء الله، ولكنّه نزل على حرفٍ واحدٍ، من عند الواحد،

١٩٧ /١٩١ ـ ومن طريق الجمهور: من كتاب (حلية الأولياء) يرفعه إلى عبدالله بن مسعود أنَّه قال: «القرآن نزل (١) على سبعة أحرف، ما منها حرف إلّا وله ظهر وبطن، و إنّ عليّ بن أبي طالب عنده منه علم الظاهر والباطن،



١٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١١/١٢.

<sup>(</sup>١) أحرف: جمع حرف، وقد اختلفوا في معناه على أقوال؛ فقيل: المراد بالمحرف الإعراب، وقيل: الكيفيّات، وقيل: إنها وجوه الفراءة التي اختارها القرّاء. «مجمع البحرين \_حرف \_ 0: ٣٦».

<sup>(</sup>۲) سورة ص ۳۸: ۳۹.

۱۷ ـ الكافي ۲: ۱۲/٤٦١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليّ، والظاهر أنّه تصحيف، كما أشار لذلك في جامع الرواة ٢: ٢٥١، معجم رجال الحديث ٢٣: ١٦٧.

۱۸ .الكافي ۲: ۱۳/٤٦١.

١٩ ـ حلية الأولياء ١ : ٦٥، النورالمشتعل: ١/٢١ فرائد السمطين ١: ٢٨١/٣٥٥، ترجمة الإمام عليّ (طبرات؛ ١٠ من تاريخ أبن عساكر ٣: ١٠٥٧/٣٢، ينابيع المودّة ٧٠ و٣٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إنَّ القرآن أنزل.



## ٨ ـ باب في ما نزل عليه القرآن من الأقسام

1/ ۱۵۸ / دمحمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن ابن محبوب، عن أبي حمزة، عن أبي يحيى، عن الأصبغ بن نُباتة، قال: سمعت أمير المؤمنين (طهالتلام)، يقول: وأُنزل (۱) القرآن أثلاثاً: ثُلُث فينا وفي عدوّنا، وثُلُث سُنن وأمثال، وثُلُث فرائض وأحكام.

١٥٩ /٢ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الحجّال، عن عليّ بن عُقْبَة، عن داود بن فَرْقَد، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (مبهالتلام)، قال: إن القرآن نزل أربعة أرباع: رُبْع حلال، ورُبُع حرام، ورُبْع شنن وأحكام، وربع خبر ما كان قبلكم، ونبأ ما يكون بعدكم، وقصل ما بينكم».

٣/ ١٦٠ - وعنه: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجيّار، عن صَفْوان، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عدالتلام)، قال: «نزل القرآن أربعة أرباع: رُبْع فينا، ورُبْع في عدوّنا، ورُبْع سُنن وأمثال، ورُبْع فرائض وأحكام.

۱٦١ /٤ - الميّاشي: عن أبي الجارود، قال: سمعت أبا جعفر (ميه التلام) يقول: ونزل القرآن على أربعة أرباع: رُبّع فينا، ورُبُع في عدوّنا، ورُبُع في فرائض وأحكام، ورُبُع شَنْ وأمثال، ولنا كرائم القرآن،

۱۹۲ /٥ - عن عبدالله بن سِنان، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الله) عن القرآن والفُرقان؟ قال: والقرآن: جملة الكتاب، وأخبار ما يكون، والفُرقان: المحكم الذي يُعمل به، وكلّ محكم فهو فُرقان.

٦٦٣ /٦ ـ عن الأصبغ بن نُبَاتة، قال: سمعت أمير المؤمنين (١٩١٠ الله) يقول: «نزل القرآن أثلاثاً: ثُلُث فينا وفي عدونا، وثُلُث سُنن وأمثال، وثُلُث فرائض وأحكام.

#### ٨ ـ باب في ما نزل عليه القرآن من الأقسام

١ ـ الكافي ٢: ٢/٤٥٩، شواهد التنزيل ١: ٥٩/٤٤.

(١) في المصدر: نزل.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۵۹/۳.

٣ ـ الكافي ٢ : 1/٤٥٩، شواهد التنزيل ١ : ٥٧/٤٢ و ٥٨ و: ٦٠/٤٥ و: ٦٠/٤٦.

1 - تفسير العيّاشي ١ : ١/٩، تفسير الحبري: ٢/٢٣٣، النور المشتعل: ٣٦ ـ ٨٣ / ٩ ـ ١٢.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/٩.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣/٩، شواهد التنزيل ١ : ٥٩/٤٤.

٨ ـ باب في ما نزل عليه القرآن من الأقسام

١٦٤ /٧ - عن محمد بن خالد الحجّاج الكرخي، عن بعض أصحابه، رفعه إلى خَيْثَمَة، قال: قال أبو جعفر (عبه ستلام): «يا خَيْثَمَة، القرآن نزل أثلاثاً: ثلّث فينا وفي أحبّائنا، وثلّث في أعدائنا وعدو من كان قبلنا، وثلّث شئة ومثل. ولو أنّ الآية إذا نزلت في قوم ثمّ مات أولئك القوم مانت الآية، لما بقي من القرآن شيء، ولكنّ القرآن بجري أوّله على آخره ما دامت السّماوات والأرض، ولكلّ قوم آية يتلونها، هم منها من خير أو شره.

٨/ ١٦٥ /٨ - ومن طريق الجمهور: عن ابن المَغَازِلي، عن ابن عبّاس، عن النبيّ (منه علم الله) أنّه قال: وإنّ القرآن أربعة أرباع: فرُبّع فينا أهل البيت خاصّة (١)، ورُبّع حلال، ورُبّع (١) حرام، ورُبّع فرائض وأحكام؛ والله أنزل فينا (١٠ كرائم القرآن».

١٦٦ /٩ - العيّاشي: عن أبي بصير، قال: سمعت أبا عبدالله (عبه التلام) يقول: ﴿إِنَّ القرآن آمر وزاجر: آمر بالجنّة، ويَزْجُر عن النّارِهِ.

۱۹۷ /۱۰ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن سنان ـ أو عن غيره ـ ، عمّن ذكره، قال: سألت أبا عبدالله (طبائتلام) عن الفرآن والفُرقان، أهما شيئان، أو شيء واحد ؟

فقال (عليه الشلام): والقرآن جملة الكتاب، والفّرقان المحكم الواجب العمل به،

۱۱۸ /۱۱ ـ عنه: عن حُميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد، عن وُهيب بن حَفْص، عن أبي بصير، قال: سمعت أبا عبدالله (طبه فندم) يقول: وإنّ القرآن زاجر وآمر: يأمر بالجنّة، ويَزْجُر عن النّار».

مرز تحیی ترکیسی بسندی

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٧/١٠.

٨ ـ مناقب ابن المغازلي: ٣٧٥/٣٢٨ النور المشتمل: ١٢/٣٨ و: ١٣/٣٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وربع في أعدالنا.

<sup>(</sup>٢) (ربع) ليس في المصدر،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: في عليَّ (مله الشلام).

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/١٠.

١٠ ـ الكافي ٢: ١١/٤٦١.

١١ ـ الكافي ٢ : ٩/٤٣٩.





# ٩ ـ باب في أنّ القرآن نزل و (إيّاك أعني واسمعي يا جارة) (١)

۱۲۹ /۱ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبدالله ابن بُكير، عن أبى عبدالله (عبدائله)، قال: «نزل القرآن بر إيّاك أعنى واسمعى يا جارة)».

ثمّ قالِ الكليني: وفي رواية أُخرى، عن أبي عبدالله (عبدالته) قال: دمعناه ما عانب الله عزّ وجلّ به نبيّه (منّ الله عبدرانه) فهو يعني به ما قد مضى في القرآن، مثل قوله: ﴿ وَلَوْلَا أَن تَبَتْنَاكَ لَقَدْ كِدْتَ تَرْكُنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً﴾ (١) عنى بذلك غيره».

۲/۱۷۰ /۲ ـ العيّاشي: عن عبدالله بن بُكبر، عن أبي عبدالله (عليه الشلام)، قال: «نزل القرآن بر(إيّاك أعني واسمعي يا جارة)».

١٧١ /٣-عن ابن أبي عُمير، عمّن حدّنه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دما عاتب الله نبيّه فهو يعني به من قد مضى في القرآن، مثل قوله: ﴿ وَلَوْلَا أَنْ لِتَسْتَاكَ لَقَدْ كِذْتُ تَرْكَنَ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قَلِيلاً ﴾ (١) عنى بذلك غيره،

٩ ـ باب في أ نَ القرآن نزل بر ( إيّاك أعنى واسمعي يا جارة)

(١) مثل يضرب لمن يتكلم بكلام ويريد به غيره. «مجمع الأمثال ١: ١٨٧/٤٩.».

۱ ـ الكافي ۲: ۱٤/٤٦١.

(١) الإشراء ١٧ : ٧٤.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠ / ٤.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/٥.

(١) الإشراء ٧٤: ٧٤.



# ١٠ ـ باب في ما عنى به الأئمّة (مليهم التلام) في القرآن

١٧٢ /١ - العيّاشي: عن ابن مسكان، قال: قال أبو عبدالله (عبه التلام): «من لم يعرف أمرنا من القرآن لم يتنكّب الفتن» (١).

۲/ ۱۷۳ من حَنَان بن سَدير، عن أبيه، قال: قال أبو جعفر (عليه التلام): «يا أبا الفضل، لنا حق في كتاب الله المحكم من الله لو محوه فقالوا: ليس من عند الله، أو لم يعلموا، لكان سواء (1).

٣/ ١٧٤ /٣ عن محمّد بن مسلم، قال: قال أبو جعفر (طبهالتلام): «يا محمد، إذا سَمِعت الله ذكر أحداً من هذه الأُمّة بخبر، فهم نحن، وإذا سَمِعت الله ذكر قوماً بسوءٍ ممّن مضى، فهم عدوّنا».

١٧٥ /٤ ـ عن داود بن فَرَّقَد، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله (عليه الله)، قال: «لو فُرىء القرآن كما أُنزل لألفيتنا (١) فبه مُسمّين».

۱۷٦ /٥ ـ وقال سعيد بن الحسين الكندي، عن أبي جعفر (طبالتلام) ـ بعد مُسمّين ـ : دكما شمّي من قبلنا».
١٧٧ /٩ ـ عن مُبَسَّر، عن أبي جعفر (طبالتلام)، قال: دلولا أن زيد في كتاب الله ونقص منه ما خَفِي حقّنا على ذي الحِجَا(١)، ولو قد قام قائمنا فنطق صدّقه القرآن».

١٠ ـ باب في ما عنى به الأثمّة (طيم التلام) في القرآن

۱ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱/۱۳.

<sup>(</sup>١) لم يتنكب الفتن: أي لا مخلص له منها. «مجمع البحرين ـ نكب ـ ٢: ١٧٦».

٢ \_ تفسير العيّاشي ١ : ٢/١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سواه.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/١٣.

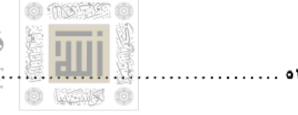
١٤ ـ تفسير العبّاشي: ١ : ١٣ /٤.

<sup>(</sup>١) أَلْفَيت الشيء: وجِدْتُه. ﴿الصحاح ـ لفاء ٦: ٤٨٤؟».

٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٣ /٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي: ١ : ١٦/١٣.

<sup>(</sup>١) الحِجّا: العقل والفطنة، والجمع أحجاء. «لسان العرب ـحجا ـ ١٤: ١٦٥».



۱۷۸ /۷ ـ عن مَسْعَدة بن صَـدَقة، عن أبي جعفر (مله النه)، عن أبيه، عن جدّه، قال: (قال أمير المؤمنين (مله النهم): هذا عَذْبٌ فُرَاتٌ فاشربوا، وهذا مِلْحٌ أَجَاجٌ (۱) فاجتنبوا».

وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ﴾ (١) فلمّا رآني أنتبّع هذا وأشباهه من الكتاب، قال: ﴿ قُلْ كَفَىٰ بِاللّهِ شَهيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِندَهُ عِلْمُ ٱلْكِتَابِ كُلْ شيء في الكتاب من فاتحته إلى خاتمته مثل هذا فهو في الأثمّة عنى به ه.

۱۸۰ /۹ - وروى الشبخ الكامل شرف الدين النجفي في كتاب (تأويل الآيات الباهرة في فضائل العترة الطاهرة) قال: ورد من طريق العامّة والخاصّة الخبر المأثور عن عبدالله بن عبّاس (رضياه منه) أنّه قال: قال لي أمير المؤمنين (طبائله): «نزل القرآن أرباعاً: رُبّع فينا، ورُبّع في عدونا، ورُبْع سُنن وأمثال، ورُبّع فوائن وأحكام، ولنا كرائم القرآن، وكرائم القرآن أحسنه (القوله تعالى: ﴿ أَلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ (القول هو القرآن.

۱۸۱ /۱۰ ـقال: ويؤيّد هذا ما رواه أبو جعفر الطوسيّ بإسناده إلى الفضل بن شاذان، عن داود بن كَثِير، قال: قلت لأبي عبدالله (علىهالتلام) أنتم الصلاة في كتاب الله عزّ وجلّ، وأنتم الزكاة (۱)، وأنتم الحجّ ؟

فقال: «يا داود، نحن الصلاة في كتاب الله عزّ وجلّ، ونحن الزكاة، ونحن الصيام، ونحن الحجّ، ونحن الشهر الحرام، ونحن البلد الحرام، ونحن كعبة الله، ونحن قِبْلَة الله، ونحن وجه الله، قال الله تعالى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَـثَمَّ وَجُهُ ٱللهِ وَنَحَنَ اللّهِ الله عَالَى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُّواْ فَـثَمَّ وَجُهُ ٱللهِ ﴾ (٢)، ونحن الآيات، ونحن البيّنات.

وعدوّنا في كتاب الله: الفحشاء والمنكر والبغي، والخمر والمبسر، والأنصاب والأزلام، والأصنام والأوثان، والجِبْت والطاغوت، والمَيْنة والدم ولحم الخنزير.

يا داود، إنَّ الله خَلَقَنا، وأكرم خَلْقَنا، وفَضَلنا، وجعلنا أمناءه وحَفَظَته وخُزّانه على ما في السّماوات وما في الأرض، وجعل لنا أضداداً وأعداءً، فسمّانا في كتابه وكنّي عن أسمائنا بأحسن الأسماء وأحبّها إليه، تكنيةً عن

٧ - نفسير العيّاشي ١: ١٣ /٧.

<sup>(</sup>١) أجاج: ملعُ من. المختار الصحاح ـ أجم ـ: ٥٦.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٣ /٨.

<sup>(</sup>١) الرّعد ١٣: ٢٣.

٩ ـ تأويل الآيات ١ : ١/١٨، تفسير الحبري: ٢/٢٣٣، شواهد التنزيل ١ : ٥٧/٤٣ و٥٨، و : ٦٠/٤٥.

<sup>(</sup>١) في الطا»: مجامعه وأحسنه، وفي المصدر: محاسنه وأحسنه.

<sup>(</sup>۲) الزَّمر ۲۹: ۱۸.

١٠ ـ تأويل الآيات ١ : ٢/١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وأنتم الصيام.

<sup>(</sup>٢) البَعْرَة ٢: ١١٥.

العدو، وسمّى أضدادنا وأعداءنا في كتابه وكنّى عن أسمائهم وضرب لهم الأمثال في كتابه في أبغض (٣) الأسماء إليه و إلى عباده المتّقين».

۱۱/ ۱۸۲ ويؤيد هذا ما رواه -أيضاً -عن الفضل بن شاذان، بإسناده عن أبي عبدالله (طبدالتلام) أنّه قال: ونحن أصل كلّ برّ، ومن فروعنا كلّ برّ؛ ومن البرّ التوحيد، والصلاة، والصيام، وكظم الغيظ، والعفو عن المسيء، ورحمة الفقير، وتعاهد الجار، والإقرار بالفضل لأهله.

وعدوّنا أصل كلّ شرّ، ومن فروعهم كلّ قبيح وفاحشة، فهم الكذب، والنميمة، والبّخل، والقطيعة وأكل الربا، وأكل مال اليتيم بغير حتّ، وتعدّي الحدود التي أمر الله عزّ وجلّ بها، وركوب الفواحش ما ظهر منها وما يَطَن من الزنا والسرقة، وكلّ ما [ وافق ] ذلك من القبيح، وكذب من قال: إنّه معنا، وهو متعلّق بفرع غيرناء.



(٢) في «س» و «ط»: بعض.

١١ ـ تأويل الآيات ١: ٣/١٩.





#### 11 ـ باب آخر

1/1۸۳ معد بن عبدالله في (بصائر الدرجات) قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى بن الحسين بن سعيد، عن الحسن بن علي، عن حَفْص المؤذّن (١)، قال: كتب أبو عبدالله (طبالتلام) إلى أبي الخطّاب: دبلغني أنّك تزعُم أنّ الخمر رجل، وأنّ الزنا رجل، وأنّ الصلاة رجل، وأنّ الصوم رجل؛ وليس كما تقول، نحن أصل الخير، وفروعه طاعة الله، وعدوّنا أصل الشرّ، وفروعه معصية الله».

ثمّ كتب: وكيف يُطاع من لا يُعرف، وكيف يُعرف من لا يُطاع ؟!ه.

١٨٤ /٢ ـ وعنه: عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيوب، عن داود بن فرقد، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله) ومنه حرام، ومنه نبأ ما قبلكم، وحكم ما بينكم، وخبر ما بعدكم، وهكذا هوه.

140 / 140 وعنه: عن القاسم بن الربيع الورّاف، ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سِنان، عن مبّاح (١) المدائني، عن المُفضّل بن عمر أنّه كتب إلى أبي عبدالله (عبدالله) كتاباً فجاء، جواب أبي عبدالله (عبدالله) بهذا: دامًا بعد، فإنّي أوصيك بتقوى الله وطاعته، فإنّ من التقوى الطاعة، والورع، والتواضع لله والطمأنينة، والاجتهاد له، والأخذ بأمره، والنصيحة لرسله، والمسارعة في مرضاته، واجتناب ما نهى عنه؛ فإنّه من يتق الله فقد أحرز نفسه من النّار بإذن الله، وأصاب الخير كلّه في الدنيا والآخرة، فإنّه من أمر بالتقوى فقد أبلغ في الموعظة، جعلنا الله و إيّاكم من المتقبن برحمته.

جاءني كتابك فقرأته وقَهِمت الذي فيه، وحَمِدت الله على سلامتك وعافية الله إيّاك، ألبسنا الله وإيّاك عافيته في الدنيا والآخرة.

#### ۱۱ ـ باب آخر

١ ـ يصائر الدرجات: ٢/٥٥٦، مختصر بصائر الدرجات: ٧٨.

<sup>(</sup>١) في السهاد المؤدِّب، وما في المثنَّ هو الصحيح، راجع رجال الطوسي: ١٨٥، ومعجم رجال الحديث ٦: ١٥٩.

٢ ـ بصائر الدرجات: ٥٥/٥٥١ مختصر بصائر الدرجات: ٧٨.

٣ ـ بصائر الدرجات ١/٥٤٦، مختصر بصائر الدرجات: ٧٨.

<sup>(</sup>١) في «س» وهط»: منّاح، وفي المصدر: صيّاح، تصحيف، صوابه ما في المتن، راجع رجال النجاشي: ١١٤٠/٤٢٤، جامع الرواة ٢: ٢٨٣.

كتَبت تذكراً نَّ قوماً أنا أعرفهم كان <sup>(٢)</sup> أعجبك نحوهم وشأنهم، وأنَك أبلغت عنهم أموراً زائدة عليهم كَرِهتها لهم، ولم ترَ منهم هَدياً ولا حسناً وورعاً وتخشُّعاً.

وبلغك أنّهم يزعُمون أنّ الدِّين إنّما هو معرفة الرجال، ثمّ من بعد ذلك إذا عرفتهم فاعمل ما شئت، وذكرت أنّك قد قلت: أصل الدِّين معرفة الرجال؛ وفَقك الله.

وذكرت أنّه قد بلغك أنّهم يزعُمون أنّ الصلاة والزكاة وصوم شهر رمضان والحجّ والعُمرة والمسجد الحرام <sup>(٣)</sup> والشهر الحرام <sup>(٤)</sup> رجال، وأنّ الطُّهر والاغنسال من الجنابة هو رجل، وكلّ فريضة افترضها الله عزّ وجلّ على عباده فهى رجال.

وأنّهم ذكروالك <sup>(ه)</sup> بزعمهم أنّ من عرف ذلك الرجل فقد اكتفى بعلمه من غير عمل، وقد صلّى وآتى الزكاة وصام وحجّ واعتمر، واغتسل من الجنابة وتطهّر، وعظّم حُرمات الله والشهر الحرام والمسجد الحرام والبيت الحرام.

وأنّهم ذكروا أنّ من عرف هذا بعينه وبحدّه وتُبَتّ في قلبه جازله أن يتهاون بالعمل، وليس عليه أن يجتهد في العمل، ويزعُمون أنّه إذا عرفوا ذلك الرجل فقد قُبلت منهم هذه الحدود لوقتها و إن لم يعملوا بها.

وأنه بلغك أنهم يزعمون أن الفواحش التي نهى الله عنها من الخمر والمَيْسِر والمَيْتة والدم ولحم الخنزير هم رجال، وذكروا إنّما حرّم الله عزّ وجلّ من نكاح الأُمهات والبنات والأخوات والعمّات والخالات وبنات الأخ وبنات الأخت، وما حرّم الله على المؤمنين (٢٠ من النّساء، إنّما عنى بذلك نساء النبي (من الله على المؤمنين (١٠ من النّساء، إنّما عنى بذلك نساء النبي (من الله على المؤمنين (١٠ من النّساء، إنّما عنى بذلك نساء النبي (من الله على المؤمنين (١٠ من النّساء، إنّما عنى بذلك نساء النبي (من الله على المؤمنين (١٠ من النّساء، إنّما عنى الله فمُباح (١٠).

وذكرت أنه بلغك أنهم يترادفون المرأة الواحدة، ويتشاهدون بعضهم لبعض (<sup>(4)</sup>، ويزعُمون أنّ لهذا بطناً وظهراً يعرفونه؛ فالظاهر ما يتناهون عنه يأخذون به مدافعة عنهم، والباطن هو الذي يُطلبون وبه أُمروا بزعمهم. وكنت تذكر الذي <sup>(۱)</sup> عَظُم (۱۰) عليك من ذلك حين (۱۱) بلغك، فكتبت تسألني عن قولهم في ذلك، أحلال

<sup>(</sup>۲) في «س» و «ط»: كما.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: والبيت الحرام والمشعر الحرام.

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: هم.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ذلك.

<sup>(1)</sup> في «س»: على أمير المؤمنين (عبد التلام)، وما في المتن الأنسب.

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: كلَّه.

<sup>(</sup>٨) في المصدر زيادة: بالزور.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: وكتبت تذكر الذين.

<sup>(</sup>١٠) في الطه: الذي طمّ عظيم. وطمّ: كثر وعلا حتّى غلب.

<sup>(</sup>١١) في «س»: حتّى.



هو أم حرام ؟ وكتبت تسألني عن تفسير ذلك، وأنا أبيّنه لك حتّى لا تكون من ذلك في عمى (١٢) ولا شُبهة تدخُل علبك

وقد كتبتُ إليك في كتابي هذا تفسير ما سألت عنه فاحفظه الجفاظ (١٣) كلُّه وعِه، كما قال الله تعالى: ﴿ وَتَعِينَهَا أَذُنَّ وَاعِيَةً ﴾ (١١) وأنا أصفه لك بحِله (١٥) وأنفى عنك حرامه . إن شاء الله . كما وصفت لك، وأعرّفكه حتَّى تعرفه . إن شاء الله تعالى . ولا تُنكره، ولا قوَّة إلَّا بالله، والقوَّة والعزَّة لله جميعاً.

أخبرك أنَّه من كان يؤمن ويدين بهذه الصفة التي سألتني عنها فهو مشرك بالله بيِّن الشَّرك، لا يسع أحداً الشلُّكُ فيه، وأُخبرك أنَّ هذا القول كان من قوم سَمِعوا ما لم يعفِلوه عن أهله، ولم يُعطوا فَهُم ذلك، ولم يعرفوا حدود ما سَمِعوا، فوضعوا حدود تلك الأشياء مُقايسة برأيهم ومقتضي (١٦) عقولهم، ولم يضعوها على حدود ما أُمروا، كذباً وافتراءً على الله وعلى رسوله (متراه عباراته)، ومُجرأةً على المعاصى، فكفي بهذا جهلاً لهم، ولو أنّهم وضعوها على حدودها التي حُدّت لهم وقبلوها لم يكن به بأس، ولكن حرّفوها وتعدّوا الحقّ، وكذّبوا فيها وتهاونوا

ولكن أُخبرك أنَّ الله عزَّ وجلَّ حدَّها بحدودها لئلًا يتعدّى حدود الله أحد، ولوكان الأمركما ذكروا لعُذر النَّاس بجهل ما لم يعرفوا حدّ ما حدّ لهم فيه، ولكان المقصّر والمتعدّي حدود الله معذوراً إذا لم يعرفها، ولكن جعلها الله حدوداً محدودةً لا ينعدَاها إلّا مشرك كافي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ فَكَ تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ آللُّهِ فَأَوْلَئِكَ لَمُمُ آلظَّالِمُونَ ﴾ (١٧).

فأخبرك حقّاً يقيناً أنّ الله تبارك وتعالى احتار لنفسه الإسلام ديناً ورّضِيه لخَلْقه، فلم يقبل من أحد عملاً إلّا به، وبه بعث أنبياءه ورُسُله، ثمّ قال: ﴿ وَبِالْحَقِّ أَتُوْلُنَاهُ وَبِالْحِقِّ نَوْلَ ﴾ (١٨) فعليه وبه بعث أنبياءه ورسله ونبيّه محمّداً (صلّى الفعيد راله)، فأصل الدِّين معرفة الرسل وولايتهم، وأنّ الله عزّ وجلّ أحلّ حلالاً وحرّم حراماً؛ فجعل حلاله حلالاً إلى يوم القيامة، وجعل حرامه حراماً إلى يوم القيامة.

فمعرفة الرسل وولايتهم وطاعتهم هي الحلال، فالمُحلِّل ما حلِّلوا، والمُحرَّم ما حرَّموا، وهم أصله ومنهم الفروع الحلال، فمن فروعهم أمرهم شبعتهم وأهل ولايتهم بالحلال؛ من إقامة الصلاة، و إيناء الزكاة، وصوم شهر رمضان، وحجّ البيت والعُمْرة، وتعظيمهم حُرُمات الله وشعائره ومشاعره، وتعظيم البيت الحرام والمسجد الحرام

<sup>(</sup>۱۲) فی «سα: غمّ.

<sup>(</sup>١٣) الحفاظ: المحافظة، وهو المواظبة والذبّ عن المحارم. «القاموس المحيط ـ حفظ ـ ٢ : ١٠٩).

<sup>(</sup>١٤) الحاقّة ٦٩: ١٢.

<sup>(</sup>١٥) الجِلّ: الحلال، وهو صَدّ الحرام. «الصحاح \_حلل \_ ٤: ١٦٧٢».

<sup>(</sup>١٦) في «س»: ومنتهي.

<sup>(</sup>١٧) اليَقرَة ٢: ٢٢٩.

<sup>(</sup>١٨) الاسراء ١٧: ١٠٥.

والشهر الحرام، والطُّهر والاغتسال من الجنابة ومكارم الأخلاق ومحاسنها وجميع البرَّ، وذكر ذلك في كتابه، فقال: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَانِ وَإِيتَآئِ ذِي ٱلْقُرْبَى وَيَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاء وَٱلْمُنكِرِ وَٱلْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ (١١).

وعدوهم هم الحرام المُحرَّم، وأولياؤهم هم الداخلون في أمرهم إلى يوم القيامة، وهم الفواحش ما ظهر منها وما بَطَن، والخمر والمَبْسِر والزنا والربا والمَيْنة والدم ولحم الخنزير هي الحرام والمُحرَّم وأصل كلّ حرام، وهم الشرّ وأصل كلّ شرّ، ومنهم فروع الشرّ كلّه، ومن تلك الفروع؛ استحلالهم الحرام وإنيانهم إيّاه، ومن فروعهم تكذيب الأنبياء وجحود الأوصياء، وركوب الفواحش من الزنا والسرقة، وشرب الخمر والمسكر، وأكل مال اليتيم وأكل الربا، والخديعة والخيانة، وركوب المحارم كلها، وانتهاك المعاصي.

و إنّما أمر الله بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربى ـ يعني مودّة ذي القربى واتباع (٢٠) طاعتهم ـ وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي، وهم أعداء الأنبياء وأوصياء الأنبياء، وهم المنهي عنهم وعن مودّتهم وطاعتهم، يَعِظُكم بهذا لعلّكم تذكّرون.

وأخبركم أنّى لو قلت لكم: إنّ الفاحشة والخمر والزنا والمَيْتة والدم ولحم الخنزير هو رجل، وأنا أعلم أنّ الله عزّ وجلّ قد حرّم هذا الأصل وحرّم فروعه ونهى عنه، وجعل ولايته كمن عبد من دون الله وثناً وشُركاء، ومن دعا إلى عبادة نفسه كفِرْعون إذ قال: أنا ربّكم الأعلى، فهذا كلّه ((الله عنه قلت هو رجل، وهو إلى جهنّم وكلّ من شايعه على ذلك، فإنهم مثل قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا حَرْمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةَ وَٱلدَّمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ ((۱) الصدقت، ثمّ أنّى لو قلت: إنّه فلان، وهو ذلك كلّه، لصدقت أنّ فلاناً هو المعبود من دون الله، والمتعدّي لحدود الله التي نهى عنها أن تُتعدّى.

ثمّ أُخبركُ أنّ أصل الدِّين هو رجل، وذلك الرجل هو اليقين، وهو الإيمان، وهو إمام أهل زمانه، فمن عرفه عرف الله ودينه (<sup>٢٢)</sup> وشرائعه، ومن أنكره أنكر الله ودينه، ومن جَهِله جَهِل الله ودينه وشرائعه، ولا يُعرف الله ودينه بغير ذلك الإمام، كذلك جرى بأنّ معرفة الرجال دين الله.

والمعرفة على وجهين: معرفة ثابتة على بصيرة يُعرف بها دين الله وتُوصل إلى معرفة الله، فهذه المعرفة الباطنة (٢٤) بعينها، المُوجبة حقّها، المستوجب عليها الشكر لله الذي مَنَّ عليكم بها مَنَّا، مَنَّ الله الذي يمُنّ به على

<sup>(</sup>١٩) النَّحل ١٦: ٩٠.

<sup>(</sup>٢٠) في المصدر و ((ط) نسخة بدل: وابتغاء.

<sup>(</sup>٢١) في المصدر زيادة: على وجه.

<sup>(</sup>٢٢) البقرّة ٢ : ١٧٣.

<sup>(</sup>٢٤) في المصدر زيادة: الثابتة.

مَن يشاء مِن عباده، مع المعرفة الظاهرة، ومعرفة في الظاهر من الحقّ (٢٥) على غير علم به، لا يستحقّ أهلها ما يستحقّ أهل المعرفة في الباطن على بصيرتهم، ولا يصلون بتلك المعرفة المقصّرة إلى حقّ معرفة الله، كما قال في كتابه: ﴿ وَلَا يَمْلِكُ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ٱلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْتِعْلَمُونَ ﴾ (٢٦) فمن شَهد شهادة الحقّ لا يعقِد عليها قلبه، ولا يتبصّر بها (٢٦)، لم يُثِبُه الله ثواب من عقد عليها قلبه وأبصرها، وكذلك من تكلّم بحرف (٢٨) لا يعقِد عليه قلبه، ولا يتبصّر بها عليه عقوبة من عقد عليه قلبه، وتَبَتّ عليه على بصيرة.

وقد عرَفت كيف كان حال أهل المعرفة في الظاهر، والإقرار بالحقّ على غير علم، في قديم الدهر وحديثه إلى انتهاء الأمر إلى نبيّ الله (ملراة عليه راد) وبعده صار الأمر إلى ما صار، وإلى ما انتهت معرفتهم به، فإنّما عُرفوا بمعرفة أعمالهم ودينهم الذي أتوا (٢٩) به الله عزّ وجلّ، المحسن بإحسانه، والمسيء باساءته، وقد يقال: إنّ من دخل في هذا الأمر بغير يقينٍ ولا بصيرةٍ خرج منه كما كان دخل فيه، رزفنا الله وإيّاكم معرفة ثابتة على بصيرةٍ وأجزل.

وأخبرك أنّي لو قلت: إنّ الصلاة والزكاة وصوم شهر رمضان والحجّ والعُمَّرة والمسجد الحرام والبيت الحرام والمسعد الحرام والبيت الحرام والمشعر الحرام والطُهر والاغتسال من الجنابة وكلّ فريضة، كان ذلك هو النبيّ الذي جاء به من عند ربّه لصدقت، لأنّ ذلك كلّه إنّما يُعرف بالنبي (منّى المعرفة ذلك النبيّ (منّى الله عرف والإقرار به والتسليم له ما عرفت ذلك من الله عزّ وجلّ على من يَمُنُّ به عليه، ولولا ذلك لم أعرف شيئاً من هذا.

فهذا كلّه ذلك النبيّ (ملّماه عبورانه) أصله، وهو أفرعه، وهو دعاني إليه، ودلّني عليه، وعرّفنيه، وأمرني به، وأوجب له عليّ الطاعة فيما أمرني به، ولا يستغني جهله، وكيف يسّعُني جهل مَن هو فيما بيني وبين الله عزّ وجلّ ؟! وكيف يستقيم لي لولا أنّى أصف ديبًا (٢٠٠) غيره ؟ وكيف لا يكون ذلك هو معرفة الرجل ؟!

وإنّما هو الذي جاء به عن الله عزّ وجلّ، وإنّما أنكر دبن الله من أنكره بأن قال: أبعث الله بشراً رسولاً ؟! ثمّ قال: أبَشَر بهدوننا ؟! فكفروا بذلك الرجل، وكذّبوا به، وتولّوا عنه وهم معرضون، وقالوا: لولا أُنزلَ عليه مَلَك ؟ فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ قُلْ دلهم مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَابَ ٱلّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَىٰ نُوراً وَهُدى لِلنّاسِ ﴾ (٢٦) فم قال في آية أخرى: ﴿ وَلَوْ أَنزَلْ آلْكُمْ ثُمّ لَا يُنظَرُونَ \* وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكاً لَجَعَلْنَاهُ رَجُلاً ﴾ (٢٦)

<sup>(</sup>٢٥) في المصدر: ومعرفة في الظاهر فأهل المعرفة في الظاهر الذين علموا أمرنا بالحقّ.

<sup>(</sup>٢٦) الزّخرف ٤٣: ٨٨.

<sup>(</sup>٢٧) في المصدر: ولا يُبصر ما يتكلّم به.

<sup>(</sup>٢٨) في المصدر: يجور.

<sup>(</sup>٢٦) في المصدر: دانوا.

<sup>(</sup> ٣٠) في المصدر زيادة: هو الذي أتاني به ذلك النبيّ (مقر عنه وله) أن أصف أن الدِّين.

<sup>(</sup>٣١) الأتمام ٦: ٩١.

<sup>(</sup>۲۲) الأنعام ٦ : ٨ و ٩.

والله تبارك وتعالى إنّما أحبّ أن يُعرف بالرجال، وأن يُطاع بطاعتهم، فجعلهم سبيله ووجهه الذي يُؤتى منه، لا يقبل من العباد غير ذلك ﴿ لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ (٣٠) وقال فيما أوجب من محبّته لذلك: ﴿ مَن يُطِعِ آلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آللَٰهَ وَمَن تَوَلَّىٰ فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً ﴾ (٢٠).

فمن قال لك: إنّ هذه الفريضة كلّها هي رجل، وهو يعرف حدّ ما ينكلّم به فقد صدق، ومن قال على الصفة التي ذكرت بغير طاعة لم يُغنِ التمسّك بالأصل بنرك الفَرْع شيئاً، كما لا تُغني شهادة أن لا إله إلّا الله بنرك شهادة أ نُ محمّداً رسول الله (من الدعب وقد).

ولم يبعث الله نبيًا قط إلّا بالبرّ والعدل والمكارم، ومحاسن الأخلاق ومحاسن الأعمــال، والنــهي عــن الفواحش ما ظهر منها وما بَطَن، فالباطن منها ولاية أهل الباطل <sup>(٣٥)</sup> والظاهر منها فروعهم.

ولم يبعث الله نبياً قطّ يدعو إلى معرفة لبس معها طاعة في أمرٍ أو نهي، إنّما يقبل الله من العباد العمل بالفرائض التي فرضها (٢٦) على حدودها، مع معرفة من جاءهم بها مِن عنده ودعاهم إليه، فأوّل ذلك معرفة من دعا إليه، ثمّ طاعته فيما افترض وأمر به ممّن لا طاعة له.

و إنّه من عرَف أطاع، ومن أطاع حرّم الحرام ظاهره وباطنه، ولا يكون تحريم الباطن لاستحلال الظاهر، إنّما حرّم الله الظاهر الله الظاهر الله عرّم الله الظاهر بالباطن الحرام حراماً وظاهره [لا يكون ] الأصل والفرع والباطن الحرام حراماً وظاهره [حلالاً]، ويُحرّم الباطن ويُستحل الظاهر.

كذلك لا يستقيم أن يُعرف صلاة الباطن ولا يُعرف صلاة الظاهر، ولا الزكاة، ولا الصوم، ولا الحجّ، ولا العمرة، ولا المسجد الحرام، وجميع حُرُمات الله وشعائره أن تُترك بمعرفة الباطن لأنّ باطنه ظهره، ولا يستقيم واحد منهما إلّا بصاحبه، إذا كان الباطن حراماً خبيناً فالظاهر منه حرام [خبيث، إنّما يُشبّه الباطن بالظاهر من زعم] أنّه إذا عرف اكتفى بغير طاعةٍ وقد كذب وأشرك، وذلك لم يعرف ولم يُطِع.

و إنّما فيل: اعرف واعمل ما شئت من الخير، فإنّه يُقبل ذلك منك، ولا يُقبل ذلك منك بغير معرفةٍ، فإذا عرّفت فاعمل لنفسك ما شئت من الطاعة والخير ـ قَلّ أو كثر ـ بعد أن لا تترك شيئاً من الفرائض والسَّنن الواجبة، فإنّه مقبول منك جميع أعمالك.

وأخبرك أنّه من عرف [أطاع]، فإذا عرّف صلّى وصام وحجّ واعتمر، وعظّم حُرّمات الله كلّها ولم يَدّع منها شيئاً، وعمل بالبرّ كلّه ومكارم الأخلاق كلّها، واجتنب سيّنها، وكلّ ذلك هو النبيّ رسول الله (سلّ الله مدراله) والنبيّ (ملّ الله عبداله) أصله، وهو أصل هذا كلّه، لأنّه هو الذي جاء به ودلّ عليه وأمر به.

ولا يقبل الله عزّ وجلّ من أحد شيئاً إلّا به، فمن عَرَفه اجتنب الكبائر والفواحش كلّها ما ظهر منها وما يَطَن،

<sup>(</sup>٣٣) الأنبياء ٢١: ٢٣.

<sup>(</sup>٢٤) النَّساء ٤: ٨٠.

<sup>(</sup>٣٥) في «س»: الباطن.

<sup>(</sup>٣٦) في المصدر: اقترضها.



..... البرهان في نفسير القرآن

وحرّم المحارم كلّها، لأنّه بمعرفة النبيّ (مترة عبه وآنه) وطاعته دخل فيما دخل فيه النبيّ (مترة عبه وآنه)، وخرج بما خرج عنه.

ومن زعم أنّه يُحلّل الحلال ويُحرّم الحرام بغير معرفة النبيّ (ملَ الدَعب راد)، لم يُحلّل له حلالاً ولم يُحرّم له حراماً، وأنّ من صلّى وزكّى وحجّ واعتمر وفعل البرَّ كلّه بغير معرفة من افترض الله طاعته فإنّه لم يُقبل منه شيئاً من ذلك، ولم يُصلّ، ولم يُصم، ولم يُزكّ، ولم يَحجّ ولم يعتمر، ولا اغتسل غُسل الجنابة، ولم يتطهر، ولم يُحرّم الله خلك، ولم يُحلّ ولم يُصلُ صلاة، وإن ركع وسجد، ولا له زكاة، وإن أخرج من كلّ أربعين دِرْهَمَا دِرْهَمَا، ولا له حجّ ولا له غُمرة. وإنّما يُقبل ذلك كلّه بمعرفة رجل، وهو من أمر الله خلقه بطاعته والأخذ عنه، فمن عرّفه وأخذ عنه فقد أطاع الله عزّ وجلّ.

والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة.







## ١٢ ـ باب في معنى النُّقَلين والخليفتين من طريق المخالفين

١/ ١٨٦ / ١ - (مسند أحمد بن حنبل) يرفعه إلى عليّ بن ربيعة، قال: لَقِيت زيد بن أرقم وهو داخل على المختار -أو خارج من عنده - فقلت له: أسمعت رسول الله (ملّى الا مله واله) يقول: وإنّى تاركُ فيكم الثَّقَلين؟). قال: نعم.

قال: قال ابن تُمير: قال أصحابنا عن الأعمش، أنَّه قال: وانظروا كيف تخلُّفوني فيهما ؟،.

۱۸۸ /۳ - (صحيح مسلم) يرفعه إلى زيد بن حيّان، قال: انطلقت أنا وتحصين بن سَبْرَة، وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم، قال: فلمّا جلسنا إليه، قال له تحصين: لقد تلقيت ديازيد - خيراً كثيراً، رأيت رسول الله (مآراة عبدواله) وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصليت معه، لقد لقيت يازيد - خيراً كثيراً، حدّثنا - يا زيد - ما سَمِعت من رسول الله (مآراة عبدواله)، قال: يا بن أخي - والله - لقد كيرت سنّى وقدّم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله (مآراة عبدواله) فما حدّثتكم فاقبلوه، وما لا، فلا تكلّقونية :

ثمّ قال: قام رسول الله (مقراه مله رآله) يوماً فينا خطيباً بماء يُدعى خُمّاً فيما بين مكّة والمدينة، فحَمِد الله وأثنى عليه ووعظ وذكّر ثمّ قال: وأمّا بعد ـ أيّها النّاس ـ إنّما أنا بشر مثلكم، يُوشِك أن يأتيني رسول ربّي فأُجيب، وإنّي تاركٌ فيكم الثّقلين: أوّلهما كتاب الله فيه النّور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحثّ على كتاب الله ورغّب فيه، ثمّ قال: ووأهل بيني أُذكّركم الله في أهل بيني».

فقال حُصين: ومن أهل بيته، أليس نساؤه من أهل بيته ؟

فقال: ليس نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته من حَرَّمت عليهم الصدقة.

١٢ ـ باب في معنى الثُّقُلين والخليفتين من طريق المخالفين

١ ـ مسند أحمد بن حنبل ٤: ٢٧١.

٢ ـ مسند أحمد بن حنبل ٣: ١٤، ١٧، ٢٦، ٥٩.

٣ ـ صحيح مسلم ٤: ١٨٧٢ /٢٦.



١٨٩ /٤ \_(مسند ابن حنبل) يرفعه إلى زيد بن حيّان، عن زيد بن أرقم، قال: دخلنا \_وساق الحديث الأوّل \_ حتّى قال: وألا و إنّى تاركُ فيكم الثُّقَلين: أحدهما كتاب الله، وهو حبلٌ من اتّبعه كان على الهّدي، ومن تركه كان على ضَلالة،

فقلنا: من أهل بيته، نساؤه ؟

قال: لا أيم الله إنَّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثمَّ يُطلِّقها فترجِع إلى أهلها وقومها، وأهل بيته أصله وعُصْبته الذين حُرموا الصدقة بعده.

١٩٠ /٥ ـ (تفسير الثعلبي) في سورة آل عِمْران في قوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعاً ﴾ (١) يرفعه إلى أبي سعيد الخُدري، قال: سمعت رسول الله (ملّ اله عبه وآله) يقول: ﴿ أَيُّهَا النَّاسِ، قد تركت فيكم الثُّقَلين خليفتين، إِنْ أَخَذَتُم بِهِمَا لَنْ تَضِلُوا بِعِدِي، أَحَدَهُمَا أَكِبرُ مِنْ الآخر؛ كتابِ الله حبلٌ ممدودٌ مِن السّماء إلى الأرض، وعِتْرتي أهل بيتي، وإنَّهما لن يفترقا حتَّى يَرِدا عليَّ الحوض.

ابن المغازلي في (مناقبه) كالحديث الذي نقلته من (مسند ابن حنبل) قبل الذي من (تفسير الثعلبي) يرفعه بسنده إلى زيد أيضاً (١).

ومنها مثل الذي نقلته من (صحيح مسلم) إلى زيد أيضاً (٣٠

١٩١ /٦ ـ ومن (مناقبه) أيضاً يرفعه إلى أبي سعيد المُخدري، أنّ رسول الله (سنداله)، قال: وإنَّى أُوشِك أن أدعى فأجيب، وإنّي قد تركت فيكم الثُّقَلين: كتاب الله حبلٌ ممدودٌ من السّماء إلى الأرض، وعِنْرتي أهل بيني، و إنَّ اللطيف الخبير أخبرني أنَّهما لن يفترقا حتَّى يَرِدَا عليَّ الحوض، فانظروا ماذا تخلُّفوني فيهما».

١٩٢ /٧ - أحمد بن حنبل في (مسنده) والمستادة إلى إسرائيل وعن عثمان بن المُغِيرة، عن على بن ربيعة، قال: لَقِبت زيد بن أرقم ـ وهو داخل على المختار، أو خارج من عنده ـ فقلت له: أمّا سمعت رسول الله (مله نه عندواله) يقول: ﴿إِنِّي تَارِكُ فَيَكُمُ الثَّقَلِينِ ؟، قال: نعم.

١٩٣ /٨ ـ مصنّف (الصحاح الستّة) عن سنن أبي داود والترمذي، بإسنادهما عن رسول الله (سلّ الله عنه راته)، قال: وإنَّى تاركُ فيكم نَقَلين، ما إن تمسّكتم بهما لن تضِلُوا بعدي، أحدهما أعظم من الآخر؛ وهو كتاب الله حيل

٤ ـ مسند أحمد بن حنبل ٤ : ٣٦٦.

٥ ـ أخرجه في ينابيع المودّة: ٢٤١، عن الثعلبي.

<sup>(</sup>۱) آل عِمْرانَ ۳: ۱۰۳.

<sup>(</sup>٢) مناقب ابن المغازلي: ٢٨١/٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) مناقب ابن المغازلي: ٢٨٤/٢٣٦.

٦ .مناقب ابن المغازلي: ٢٨٣/٢٣٥.

٧ ـ مسند أحمد بن حنيل 1: ٢٧١.

٨ ـ سنن الترمذي ٥: ٦٦٣/٨٧٨، الطرائف: ١٧٥/١١٥.

١٢ ـ باب في معنى الثُّقلين ـ

ممدود من السّماء إلى الأرض، وعِنْرتي أهل بيتي، لن يفترقا حتّى يَرِداً عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلّفوني في عِنْرتي».

191 /٩ - ابن المغازلي بإسناده إلى ابن أبي الدنيا، في كتاب (فضائل الفرآن) قال: قال رسول الله (مقراه عبدوانه): وإنّي تاركُ فيكم الثّقَلين:كتاب الله، وعِتْرتي أهل بيني، وقرابتي ـقال ـ: آل عقيل، وآل جعفر، وآل عبّاس،

۱۹۵ /۱۰ ـ وعنه، إلى عليّ بن ربيعة، قال: لقيت زيد بن أرقم وهو يريد أن يدخُل على المختار، فقلت: بلغني عنك! قال: وما هو ؟ قلت: سمعت رسول الله (مقراة عبدواله) يقول: وإنّي قد تركت فيكم الثّقَلين: كتاب الله، وعِتْرتي أهل بيتي ؟٤. قال: اللّهمّ نعم.

۱۹۲ /۱۱ ـ وعنه، بإسناده ـ أيضاً ـ قال: قال: سمعت رسول الله (متر) هطه وآله) يقول: وإنّي فَرَطكم على الحوض، فأسألكم حين تلقوني عن ثَقَلَيّ كيف تخلّفوني فيهما، فاعتلّ علينا لاندري ما الثّقلان حتّى قام رجل من المهاجرين، فقال: يا نبيّ الله، بأبي أنت وأُمّي، ما الثّقلان ؟

قال: والأكبر منهما كتاب الله، طَرَف بيد الله تعالى، وطَرَف بأيديكم، فتمسَّكوا به، ولا تُولُوا ولا تُعْرِضوا؟ والأصغر منهما عِثْرتي من استقبل قِبْلتي وأجاب دعوتي، فلا تقتلوهم ولا تقهروهم، فإنِّي سألت لهم اللطيف الخبير فأعطاني أن يَرِدا عليَّ الحوض كهاتين - وأشار بالمستَّحة - ولو شئت قلت كهاتين - بالسبّابة والوسطى - الخبير فأعطاني أن يَرِدا عليَّ الحوض كهاتين - وأشار بالمستَّحة الله والله قبلكم حتى تدين بأهوائها، وتُظاهر ناصرهما ناصري، وخاذلهما خاذلي، وعدوهما عدوي، ألا وإنّه لن تهلِك أمة قبلكم حتى تدين بأهوائها، وتُظاهر على نبوّتها، وتقتل من يأمُر بالقِسْط فيهاه.

النبيّ (سنّ الله على الله على الله على الصحيحين) في مسئلة زيد بن أرقم، عن عِدّة طُرق؛ فمنها بإسناده إلى النبيّ (سنّ الله على الله والله على الله وأننى عليه، ووَعَظ وَدَكُر، ثمّ قال: أمّ بعد، أيّها النّاس، إنّما أنا بشر مثلكم، يُوشِك أن يأتيني رسول ربّي فأجيب، وأنا تارك فيكم الثّقلين: أوّلهما كتاب الله فيه المهدى والنور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به منحت على كتاب الله ورغّب فيه، ثمّ قال من وأهل بيني، أذكّركم الله في أهل بيني».

٩ ـ نقله عنه القلامة المجلسي في البحار ٢٣ : ١٠٩ /١٠٦، والسيد علي بن موسى ابن طاؤس في الطرائف: ١١٦ /١٧٧، والسيد المرعشي في إحقاق
 الحقّ ٩ : ٢٥٩. ولم نجده في مناقب ابن المغازلي.

١٠ نقله عنه العلامة المجلسي في البحار ٢٣ : ١٩/١١٩ والسيد علي بن موسى ابن طاؤس في الطرائف: ١١٦ /١٧٨، ولم نجده في مناقب ابن المغازلي.

١١ ـ نقله عنه العلامة المجلسي في البحار ٢٣ : ١٩ / ١٥، والسيد علي بن موسى ابن طاؤس في الطرائف: ١١ / ١٧٩/، والسيد المرعشي في إحقاق الحق ٦ : ٣٤٢، ولم نجده في مناقب ابن المغازلي.

١٢ - صحيح مسلم ٤: ١٨٦/ ١٨٧١ /٢٦ الطرائف لابن طاؤس: ١٨٦/ ١٨٢ عن الحُميدي.

٠.. ١

١٩٨ /١٣ ـ وفي أحدى روابات الحُميدي، فقلنا: مَن أهل بيته، نساؤه ؟

قال: لا وابم الله، إنّ المرأة تكون مع الرجل العصر من الدهر، ثمّ يُطلّقها فترجِع إلى أبيها وقومها، الخبر. ۱۹۹ /۱۹۹ ـ (مسند أحمد بن حنبل) يرفعه إلى زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله (سلّماله علم داله): وإنّي تاركً فيكم خليفتين: كتاب الله حبلٌ ممدودٌ ما بين السّماء والأرض ـ أو ما بين السّماء إلى الأرض ـ وعِتْرتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يَردا عليّ الحوض.

• ٢٠ / ١٥/ ـ ابن شاذان: عن مجاهد، قال: قيل لابن عبّاس: ما تقول في عليّ بن أبي طالب (عدالته) ؟ فقال: ذكرت ـ والله ـ أجلّ الثّقلين، سبق بالشهادتين، وصلّى القِبْلتين، وبايع البيعتين، وأعطي السبطين، وهو أبو السِبْطين الحسن والحسين، رُدّت عليه الشمس مرّتين، من بعد ما غابت عن القِبْلتين (١)، وجرّد السيف تارتين، وصاحب الكرّتين، ومثله كمثل ذي القرنين، ذاك مولانا على بن أبى طالب (عدالتهم).

۱۹۱ /۲۰۱ ـ وعنه، يرفعه إلى زيد بن ثابت، قال: قال رسول الله (سنّى الدّعب رائه): دَإِنّي تَارَكُ فيكم الثُّقَلين: كتاب الله، وعليّ بن أبي طالب، [ واعلموا أنّ عليّاً ] أفضل لكم من كتاب الله، لأنّه مُترجم لكم عن كتاب الله».

۱۷/ ۲۰۲ ومن (الجمع بين الصحاح السنة) من صحيح أبي داود السّجِسْناني ـ وهو السنن ـ ومن صحيح الترمذي، عن زيد بن أرقم، قال: قال رسول الله (ملّ الله مله وآله): «إنّي تاركٌ فيكم ما إن تمسّكتم به لن تَضِلُوا بعدي، أحدهما أطول من الآخر؛ وهو كتاب الله، حبلٌ ممدودٌ من السّماء إلى الأرض، وعِتْرتي أهل بيتي، لن يفترقا حتّى يردا على الحوض، فانظروني كيف تخلّفوني في عِيْرتي أي

قال سُفيان: أهل بينه هم ورثة علمه، لأنه لا يُورَث من الأنبياء إلّا العلم، وهو كقول نوح: ﴿ رَبِّ آغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَئَ وَلِمَن دَخَلَ بَيْـيّنَ مُومِناً ﴾ (١) يُريد ديني والعلماء من أهل دينه المقتدون به والعاملون بما جاء به، لهم فضلان.

١٣ ـ صحيح مسلم ٤: ١٨٧٤ ذيل الحديث ٣٧، الطرائف لابن طاؤس: ١٣٢ ذيل الحديث ١٨٦ عن الحُميدي.

<sup>14</sup> ـ مستد أحمد بن حتيل ٥: ١٨١.

١٥ ـ مائة منقبة: ١٤٣، منقبة ٧٥، مقتل الحسين (طب الشلام) للخوارزمي ١ : ٤٧، مناقب الخوارزمي: ٢٣٦، ينابيع المودّة: ١٣٩ـ

<sup>(</sup>١) في «س»: عن العينين.

١٦ ـ مائة منقبة: ١٦١ منقبة ٨٦ إرشاد القلوب: ٣٧٨.

١٧ ـ جامع الأصول ١ : ١٨٧، العمدة: ٧٢/٨٠

<sup>(</sup>۱) توح ۷۱: ۲۸.



# ١٣ ـ باب في العلّة التي من أجلها أتى القرآن باللسان العربي، وأن المعجزة في نَظْمه، ولِمَ صار جديداً على مرَّ الأزمان؟

۱/۲۰۳ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن أحمد بن محمد السَّبَّاري، عن أبي يعقوب البيضاء وآلة البيضاء وآلة البيضاء وآلة البيضاء وآلة السحر، وبعث عيسى بآلة الطب، وبعث محمداً (من الاعبداله وعلى جميع الأنيام) بالكلام والخطب ؟

فقال أبو الحسن (مبه التلام): ولمّا بعث الله موسى كان الغالب على أهل عصره السحر، فأتاهم من عند الله بما لم يكن في وُسُعهم، وما أبطل به سحرهم، وما أثبت به الحُجّة عليهم. وإنّ الله بعث عيسى في وقت قد ظهرت فيه الزّمّانات (١)، واحتاج النّاس إلى الطبّ، فأناهم من عند الله بما لم يكن عندهم مثله، وبما أحيا لهم الموتى، وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله، وأثبت به الحُجّة عليهم. وإنّ الله بعث محمّداً (صلّ المعبورة) في وقت كان الغالب على عصره الخُطّب والكلام - وأظنّه قال: الشعر - فأتاهم من عند الله من مواعظه وحِكمِه ما أبطل به قولهم وأثبت به الحُجّة عليهم.

قال: فقال ابن السَّكِّيت: تالله، ما رأيت مثلك قط، قيا الحجة على الخلق البوم؟

قال: فقال (مداندهم): والعقل، يُعرف به الصّادق على الله فيُصدَّقه، والكاذب على الله فيُكذِّبه،

قال: فقال ابن السُّكِّيت: هذا \_ والله \_ هو الجواب.

٣٠٤ /٢٠٤ محمّد بن عليّ بن بابويه، قال: حدّثنا الحاكم أبو عليّ الحسين بن أحمد البيهةي، قال: حدّثني محمّد بن موسى الرازي، قال: حدّثني أبي، قال: ذكر الرّضا (طهالتلام) يوماً القرآن فعظّم الحُجّة فيه والآية والمعجزة في نَظْمه، فقال: «هو حبل الله المتين، وعُروته الوثقي، وطريقته المثلى، المؤدّي إلى الجنّة، والمُنجى من النّار، لا يخلّق (١) على الأزمنة، ولا يغِثَ (١) على الألسنة، لأنّه لم يُجعل لزمانٍ دون

١٣ ـ باب في العلَّة التي من أجلها أتى القرآن باللسان العربي، وأن المعجزة في نَظْمه، ولِمَ صار جديداً على مرّ الأزمان؟ ١ ـ الكافي ١ : ٢٠/١٨.

<sup>(</sup>١) الزَّمَانة: العاهة، وآفة في الحيوان، وهو مرض يدوم زماناً طويلاً، وجمعها زمانات. «مجمع البحرين ـ زمن ـ ٦: ٢٦٠».

٢ . عيون أخبار الرّضا اطبه الشادم، ٢ : ١٣٠ /٩.

<sup>(</sup>١) خلق الثوب: أي بَليّ. «الصحاح ـ خلق ـ ٤: ١٤٧٢».

<sup>(</sup>٢) عَثَّ حديث القوم: أي ردُو وفسد. «الصحاح ـ غثث ـ ١ : ٢٨٨».

زمان، بل جُعل دليل البرهان، والحُجّة على كلّ إنسان: ﴿ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ﴾ (٣).

محمّد بن يحيى الصّولي، قال: حدّثنا الحاكم أبو عليّ الحسين بن أحمد البيهقي، قال: حدّثني محمّد بن يحيى الصّولي، قال: حدّثني القاسم بن إسماعيل أبو ذَكُوان، قال: سمعت إبراهيم بن العبّاس يُحدّث عن الرّضا (طهالتلام)، عن أبيه موسى بن جعفر (طهالتلام)، أنّ رجلاً سأل أبا عبدالله (طهالتلام): ما بال القرآن لا يزداد عند النشر والدرس إلّا غضاضة (۱۰) فقال: ولأنّ الله تعالى لم يجعله لزمانٍ دون زمانٍ، ولا لناس دون ناس ، فهو في كلّ زمان جديد، وعند كلّ قوم غَضّ إلى يوم القيامة.



<sup>(</sup>٣) فصّلت ١١: ١٢.

٣ ـ عيون أخبار الرّضا (طيه التلام) ٢ : ٣٢/٨٧.

<sup>(</sup>١) شيءٌ غَشَّ: أي طريّ. تقول منه: غَفيضت وغَفضت غَضَاضةٌ وغُفُوضةٌ. «الصحاح عضض ٣٠ ١٠١٥.



## ١٤ ـ باب أنَّ كلِّ حديث لا يُوافق القرآن فهو مردود

الله فخذوه، وما خالف كتاب الله فدعوه».

۲/۲۰۷ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عُثمان، عن عبدالله بن أبي يَعْفور في هذا المجلس، قال: سألت عبدالله بن أبي يَعْفور في هذا المجلس، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن اختلاف الحديث يرويه مَنْ نثق به، ومنهم مَنْ لا نثق به. قال: «إذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهداً من كتاب الله عزّ وجل أو من قول رسول إلله (متراة عبداله)، وإلا فالذي جاءكم به أولى به».

٣/٢٠٨ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن النَّصْر بن سُويد، عن يحبى الحلبي عن أيّوب بن الحرّ، قال: سمعت أبا عبدالله (علماته)، يقول: (كلّ شيء مردود إلى الكتاب والسُّنة، وكلّ حديث لا يوافق كتاب الله فهو زُخْرُف،

٢٠٩ /٤ ـ وعنه: عن محمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن ابن فضّال، عن عليّ بن عُقْبَة، عن أَيُوب بن راشد، عن أبى عبدالله (طبه التلام)، قال: «ما لم يوافق من الحديث القرآن فهو زُخْرُف».

٠ ٢١٠ /٥ ـ وعنه: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن ابن أبي عُمّير، عن هِشام بن الحكم وغيره، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: اخطب النبيّ (ملّى الله عبد الله) بمنى فقال: أيّها النّاس، ما جاءكم عنّى يُوافق

١٤ . باب أ نَّ كلِّ حديث لا يُوافق الفرآن فهو مودود

۱ ـ الكافي ۱: ۵۰/۱.

۲ ـ الكافي ۱ : ۲/۵۵.

<sup>(</sup>۱) جزاء الشرط محذوف أي فاقبلوه، وقوله: «فالذي جاءكم به أؤلى به» أي ردّوه عليه ولا تقبلوا منه فإنّه أؤلى بروايته، وأن يكون عنده لا يتجاوزه، مرآة العقول ۱ : ۲۲۸.

۳ ـ الكافي ۱ : ۳/۵۵.

٤ ـ الكافي ١ : ٥٥/٤.

٥ ـ الكافي ١ : ٢٥/٥٠

البرهان في تفسير القرآن

كتاب الله فأنا قلته، وما جاءكم (١) بخلاف كتاب الله فلم أقله».

7/۲۱۱ - وعنه: بهذا الإسناد، عن ابن أبي عُبمير، عن بعض أصحابه، قال: سمعت أبا عبدالله (مله الشلام)، يقول: «من خالف كتاب الله وسُنّة محمّد (مقراة عليه زاد) فقد كفره.

٧/٢١٢ /٧ - العيّاشي: عن هيشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (عدائتلام)، قال: (قال رسول الله (ملراله عدوانه) في خُطبةٍ بمنى أو بمكّة: يا أيّها النّاس، ما جاءكم عنّي يُوافق القرآن فأنا قلته، وما جاءكم عنّي لا يُوافق القرآن فلم أقله».

٣١٣ /٨ عن إسماعيل بن أبي زياد السَّكُونيَ، عن جعفر (١)، عن أبيه، عن عليّ (ماران الاعليه)، قال: والوقوف عند الشَّبهة خير من الاقتحام (١) في الهَلَكَة (١)، وتركُكُ حديثاً لم تَروه خيرٌ من روايتك حديثاً لم تُحصه، إنَّ على كلَّ حقيقةٌ وعلى كلَّ صواب نوراً، فما وافق كتاب الله فخذوا به، وما خالف كتاب الله فدَعُوه،.

١١٤ /٩ -عن محمد بن مسلم، قال: قال أبو عبدالله (عبدالته): (يا محمد، ما جاءك في رواية من بَرُّ أو فاجرٍ يُوافق القرآن فخذ به).

۱۱/ ۲۱۹ -عن أيّرب بن حُرّ، قال: سمعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «كلّ شيءٍ مردودٌ إلى الكتاب والسُّنَة، وكلّ حديث لا يُوافق كتاب الله فهو زُخْرُف،

٢١٦ /١١ -عن كُليب الأسدي، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عليه التلام) يقول: دما أتاكم عنّا من حديث لا يُصدّقه كتاب الله فهو باطل،

۱۲/ ۲۱۷ -عن سَدِير، قال: كان أبو جعفر (عبدالله) وأبو عبدالله (عبدالله) لا يُصدَق علينا إلّا بما يُوافق كتاب الله وسُنَة نبيّه (سَلَ الدعب رَاد).

۱۳/ ۲۱۸ -عن الحسن بن الجَهّم، عن العبد الصالح اعلى التعام، قال: وإذا جاءك الحديثان المختلفان فقِسُهما على كتاب الله وعلى أحاديثنا، فإن أشبههما فهو حتّى، وإن لم يُشبههما فهو باطل،

<sup>(</sup>۱) في «ط» زيادة: عني.

٦-الكافي ١: ٥٦/٦.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١/٨.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي جعفر.

<sup>(</sup>٢) الاقتحام: الدخول في الشّيء بشدّة وقوّة. «مجمع البحرين ـ قحم ـ ٦: ١٣٤».

<sup>(</sup>٣) الهَلَكَة: الهلاك، ﴿الصحاح \_ هلك \_ ٤: ١٦١٧﴾.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/٨.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : 1/٩.

١١ ـ تنسير العيّاشي ١ : ٩/٥.

۱۲ - تفسير العيّاشي ۱: ۱/۹.

۱۴ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧/٩.





# ١٥ ـ باب في أوّل سورة نزلت وآخر سورة

المجاهدة المجاهدة المجاهدة عن أحمد بن محمد بن عبسى، ومحمد بن الحسين بن أبي الخطاب وغيرهما، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن هِ ما بن سالم، عن سعد بن طَريف الخفّاف، قال: قلت الأبي جعفر (عبدالتلام): ما تقول فيمن أخذ عنكم علماً فنَسِيه ؟ قال: ولا شخّة عليه، إنّما الحُجّة على من سَمِع منّا حديثاً فأنكره، أو بلغه فلم يؤمن به وكفر، فأمّا النسيان فهو موضوع عنه، إنّ أوّل سورة نزلت على رسول الله (ملى الدعب وآد): ﴿ سَبِّع آسَمَ رَبُّكَ فَلَا النَّهِ عَلَى الله عَلَى الله على الله على على الله وسَلَم قال: ﴿ سَبُّع آلُهُ قَلَا الله عَلَى الله عَل

١٥ ـ باب في أوّل سورة نزلت وآخر سورة

۱ ـ الكافي ۲: ۲۰ ۱/۵.

<sup>(</sup>١) العلق ٩٦: ١.

<sup>(</sup>٢) النّصر ١١١٠ : ١.

٢ ـ عيون أخبار الرّضا (عله الشلام) ٢ : ١٢/٦.

<sup>(</sup>١) العَلَق ٩٦: ١.

<sup>(</sup>۲) النَّصر ۱۱۱: ۱.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٩٣.

<sup>(</sup>١) الأعلى ٨٧: ١.

<sup>(</sup>٢) الأعلى ٨٧: ٦.





# ١٦ ـ باب في ذكر الكتب المأخوذ منها الكتاب

- ١ تفسير الشيخ الثقة أبي الحسن علي بن إبراهيم، فكلّ ما ذكرته عنه فهو منه.
- ٢ \_ تفسير الشيخ أبو النَّضْر محمّد بن مسعود العياشي، وكلّ ما ذكرته عنه فهو منه.
- ٣ ـ كتاب بصائر الدرجات للشيخ الثقة أبي جعفر محمّد بن الحسن الصفّار، وكلُّ ما ذكرته عنه فهو منه.
  - ٤ \_ كتاب بصائر الدرجات للشيخ الثقة سعد بن عبدالله القمّي (١).
- ٥ ـ كتاب الكافي للشيخ ثقة الإسلام أبي جعفر محمّد بن يعقوب الكُلينيّ، وكلّ ما ذكرته عنه فهو منه.
- ٦ كناب الشيخ الثقة أبي العبّاس عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ قرب الإسناد، وكلّ ما ذكرته عنه فهو منه.
- ٧ ـ كتاب غيبة الشيخ الجليل أبي عبدالله محمّد بن إبراهيم المعروف بابن زينب، وكلّ ما ذكرته عنه فهو

ىئە.

٨ - كتب الشيخ أبي عبدالله محمد بن محمد بن التعمان المفيد:

أ ـ كتاب الإرشاد.

ب ـ كتاب الأمالي.

ج ـ كتاب الاختصاص.

- ٩ ـ كتاب الزهد للحسين بن سعيد الثقة الأهوازي.
  - ١٠ ـ كتاب التمحيص له أيضاً.
  - ١١ ـ كتاب سُليم بن قيس الهلالي.
- ١٢ ـ كتاب روضة الواعظين للشيخ الجليل محمّد بن أحمد بن عليّ الفتّال، المعروف بابن الفارسيّ.
  - ١٢ \_ كتاب الشيخ الفقيه أبي الحسن محمّد بن أحمد بن عليّ بن الحسين بن شاذان.
- ١٤ ـ كتاب مسائل الثقة الجليل عليّ بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين (طبهم التلام)، عن أخيه أبي الحسن موسى بن جعفر (طبهما التلام).
  - ١٥ \_ كتب الشيخ الثقة رئيس المحدّثين أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين بن بابويه القمّيّ:

١٦ ـ باب في ذكر الكتب المأخوذ منها الكتاب

(١) مواده مختصر بصائر الدرجات.

أ ـ كتاب من لا يحضره الفقيه.

ب ـ كتاب كمال الذِّين وتمام النعمة، في الغَيْبة.

ج ـ كتاب معانى الأخبار.

د ـ كتاب علل الشرائع.

هـ كتاب بشارات الشيعة.

و ـ كتاب صقات الشيعة

ز ـ كتاب التوحيد.

ط - كتاب الخصال.

ي ـ كتاب ثواب الأعمال وعقاب الأعمال.

١٦ ـ كتب شيخ الطائفة أبي جعفر محمّد بن الحسن الطوسي:

أ ـ كتاب التّهذيب.

ب ـ كتاب الاستبصار.

ج - كتاب الأمالي (١).

١٧ ـ كتاب الخصائص للسيّد الأجلّ محمّد بن الحسين الرضيّ الموسويّ.

١٨ ـ كتاب المناقب الفاخرة في العترة الطاهرة للسبد الرضيّ أيضاً.

١٩ - كتاب المحاسن للشيخ الثقة أبي جعفر أحمد بن محمد بن خالد البرقي.

٢٠ ـ كتاب تفسير مجمع البيان الأبي على الفضل بن المحسن الطبرسي.

٢١ ـ كتاب جوامع الجامع للطبرسيّ.

٢٢ - كتاب كشف نهج البيان تفسير الشيخ محمّد بن الحسن الشيباني.

٢٣ ـ كتاب صحيفة الرّضا (طبه التلام).

٢٤ - كتاب مِصْباح الشريعة يُنسب لمولانا وإمامنا جعفر بن محمّد الصّادق (مدالتلام).

٢٥ ـ كناب الفاضل وليّ بن نعمة الله الحسينيّ الرضويّ الحاثريّ، المسمّى بمنهاج الحقّ واليقين.

٢٦ ـ كتاب تفسير نهج البيان (٢).

٢٧ ـ كتاب جامع الأخبار، والأخذ منه قليل.

٢٨ ـ كتاب تأويل الآيات الباهرة في العِثرة الطاهرة، تأليف الشيخ الكامل شرف الدين النجفيّ.

(1) زاد في ((ط)): كتاب المنجالس.

(٢) هو نفس الكتاب المتقدّم في (٢٢)، أنظر الذريعة ١٨ : ٢٣هـ

٢٩ ـ كتاب الشيخ محمّد بن العبّاس بن مَرّوان بن الماهيار ـ بالياء المنقّطة تحتها نقطتين، وبعد الألف الراء المهملة ـ المعروف ب (ابن الجُحام) بالجيم المضمومة والحاء المهملة بعدها، أبو عبدالله البرّاز، بالباء الموحّدة من تحت والزايين المعجمتين بينهما ألف.

قال النجاشيّ، والعكامة في الخلاصة: إنّه ثقة ثقة، وهوكتاب ما أُنزل من القرآن في أهل البيت (عيهم التلام)، قال النجاشيّ والعكامة: قال جماعة من أصحابنا: إنّه لم يُصنّف في معناه مثله، وقيل: إنّه ألف ورقة. انتهى كلامهما.

وهذا الكتاب لم أقف عليه، لكن أنقل عنه ما نقله الشيخ شرف الدين النجفيّ المقدّم ذكره، ولم يتَفق له العثور على مجموع كتاب محمّد بن العبّاس، بل من بعض سورة الإسراء إلى آخر القرآن، وأنا إن شاء الله تعالى أذكر ما ذكره عنه.

- ٣٠ ـ كتاب تُحفة الإخوان.
- ٣١-كتاب الطرائف للسيّد أبي القاسم عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن أحمد ابن طاؤس.

٣٢ ـ كتاب تُحفة الأبرار لِلسيّد حسين بن مساعد الحسينيّ النجفيّ، وما أنقله عن الجمهور، من هذا الكتاب ومن الذي قبله، من كتاب الطرائف.

- ٣٣ كتاب ربيع الأبرار تصنيف محمود الزمخشري الملقب عندهم جارالله.
  - ٣٤-كتاب الكشاف له أيضاً.
  - ٣٥ ـكتاب موفّق بن أحمد، وهذان الرجلان من أعيان علماء الجمهور.
    - ٣٦ كتاب المناقب للشيخ الفاضل محمّد بن عليّ بن شهرآشوب.
      - ٣٧ -كتاب الشيخ الفاضل أبي الحسين ورّام.
    - ٢٨ كتاب الاحتجاج للشيخ أحمد بن علي بن أبي طالب الطبرسي.
- ٣٦ ـ كتاب كامل الزيارات للشيخ الثقة أبي القاسم جعفر بن محمّد بن قُوْلُويه.
  - · ٤ ـ كتاب الشيخ عمر بن إبراهيم الأوسيّ.
- ٤١ ـ كتاب تفسير مولانا و إمامنا أبي مخمّد الحسن بن عليّ العسكريّ (عليهما التلام).
  - ٤٢ ـ كتاب الشيخ الفاضل رجب البرسي.
  - وغير ذلك من الكتب يأتي ذكرها في الكتاب.



## ١٧ - باب في ما ذكره الشيخ عليّ بن إبراهيم في مطلع تفسيره

#### قال: بسم الله الرّحمٰن الرّحيم

تسفسير الكِتساب المجيد، المُنزل من عند العزيز الحميد، الفعّال لما بُريد على محمّد النبيّ الرشيد (ملّ الدينة عنه ومل أباته وأبناته وسلم تسليماً)(١).

[قال أمير المؤمنين (عبدات لام): «فجاءهم النبيّ (مذراة عبداله)] بنسخة ما في الصَّحف الأُولى، وتصديق الذي بين يديه، وتفصيل الحلالِ من رَبِّب الحرام، ذلك القرآن فاستنطقوه ولن ينطِق لكم، فيه أنباء ما مضى، وعلم ما يأتي إلى يوم القيامة، وحُكم ما بينكم، وبيان ما أصبحتم فيه تختلفون، ولو سألتموني لأخبرتكم عنه لأني أعلمكم،

وقال النبيّ (ملّ اله طوراله)، في حِجّة الوّداع، في مسجد الخَيْف: «إِنّي فَرَطكم، و إنّكم واردون عليّ الحوض، عُرْضه ما بين بُصري وصَنْعاء، فيه قِدْحان من فِضّة عدد النجوم، ألا و إنّي سائلكم عن الثَّقَلين.

قالوا: يا رسول الله، وما الثَّقَلان ؟

قال: دكتاب الله النُّفَل الأكبر، طَرَف بيد الله، وطُرَّفه الأَّخر بأيديكم، فتمسّكوا به لن تضِلُوا ولن تزلّوا، والثُّفَل الأصغر عترتي وأهل بيتي، فإنّه نبّأني اللطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يَرِدا عليَّ الحوض، كأُصبعيِّ هاتين -وجمع بين سَبّابتيه -ولا أفول كهاتين -وجمع بين سَبَّابته والوسطى - فتفضّل هذه على هذه ع

فالقرآن عظيمٌ قَدْره، جليلٌ خَطَره، بين شرفه، من نمسَك به هُدي، ومن تولَى عنه ضلَ وزلَ، وأفضل ما عُمل به القرآن، لقول الله عزّ وجلّ لنبيّه (من الا عبدرانه): ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِيْهَاناً لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدئ وَرَحْمَةً وَمُعل به القرآن، لقول الله عزّ وجلّ لنبيّه (من الله عزّ وجلّ على وَبُشْرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ (٢) وقال: ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴾ (٢) ففرض الله عزّ وجلّ على نبيّه (من الله عدرانه) أن يُبيّن للنّاس ما في القرآن من الأحكام والفرائض والسّنن، وفرض على النّاس النفقة والتعليم

١٧ . باب في ما ذكره الشيخ عليّ بن إبراهيم في مطلع تفسيره

<sup>(</sup>۲) النخل ۱۶: ۸۸

<sup>(</sup>٣) النحل ١٦ : ٤٤. ٠



. البرهان في تفسير القرآن

والعمل بما فيه حتَّى لا يَسَع أحداً جهلُه، ولا يُعذر في تركه.

ونحن ذاكرون ومخبرون بما ينتهي إلينا، ورواه مشايخنا وثِقاتنا، عن الذين فرض الله طاعتهم، وأوجب ولايتهم، ولا يقبل العمل إلا بهم.

وهم الذين وصفهم الله تبارك وتعالى، وفرض سؤالهم، والأخذ منهم، فقال: ﴿ فَسْتَلُوا أَهْلَ الذَّكْرِ إِن كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (1) فعلمهم عن رسول الله (منه عبدرته)، وهم الذين قال الله تبارك وتعالى في كتابه المجيد، وخاطبهم في قوله: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِ مَنَ اَمَنُواْ ازْكَعُواْ وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُواْ رَبَّكُمْ وَافْعَلُواْ الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ وَجَاهِدُواْ فِي اللّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ الْجُنْبَاكُمْ وَمَا جَعلَ عَلَيْكُمْ فِي الدّينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْراهِيمَ هُوَ سَمًّا كُمُ الْمُسْلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَذَا ـ الفرآن ـ لِيَكُونَ الرّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ ـ يا معشر الأئمة ـ وَتَكُونُوا شُهَدَاءً عَلَىٰ النّاسِ ﴾ (٥).

فرسول الله شهيد عليهم، وهم شهداء على النّاس، فالعلم عندهم، والقرآن معهم، ودين الله عزّ وجلّ الذي الله عندهم، والقرآن معهم، ودين الله عزّ وجلّ الذي ارتضاه لأنبيائه وملائكته ورُسله منهم يُقتبش، وهو قول أمير المؤمنين (عباستلام): وألا إنّ العلم الذي هبط به آدم (عبدالقلاد والتلام) من السّماء إلى الأرض، وجميع ما قُصَّل (١) به النبيّون إلى خاتم النبيّين، عندي وعند عِتْرة خاتَم النبيّين، فندي وعند عِتْرة خاتَم النبيّين، فأين يُتاه بكم، بل أين تذهبون ؟».

وقال أيضاً أمير المؤمنين (عبداند) في خُطبته: «لقد علم المُسْتَحْفَظون من أُمّة (٢٠ محمّد (مرّاه عبدراته) أنّه قال: إنّي وأهل ببتي مطهّرون، فلا تَسْبقوهم فتضِلُوا، ولا تنخلفوا عنهم فتزِلُوا، ولا تُخالفوهم فتَجْهَلوا، ولا تُعلّموهم فإنّهم أعلم منكم (٨٠)، أعلم النّاس كِباراً، وأحلم النّاس صِغاراً، فاتّبعوا الحقّ وأهله حيث كان».

ففي الذي ذكرنا من عظيم خَطَر القرآل وعلم الأثنة (ملوناة عليم) كفاية لمن شرح الله صدره، ونوّر قلبه، وهداه للإيمان، ومَنَّ عليه بدينه، وبالله نستيس، وعليه نتوكّل، وهو حسبنا ونعم الوكيل (١).

فالقرآن منه ناسخ، ومنه منسوخ، ومنه محكم، ومنه مُتَشَابِه، ومنه خاص، ومنه عام، ومنه تقديم، ومنه تأخير، ومنه منقطع معطوف، ومنه حرف مكان حرف، ومنه محرّف، ومنه على خلاف ما أنزل الله عزّ وجلّ.

ومنه لفظه عامٌ ومعناه خاصّ، ومنه لفظه خاصّ ومعناه عامٌ، ومنه آيات بعضها في سورةٍ وتمامها في سورة أخرى، ومنه ما (۱۰۰ تأويله في تنزيله، ومنه ما تأويله مع تنزيله، ومنه ما تأويله قبل تنزيله، ومنه ما تأويله بعد تنزيله، ومنه رُخصةُ إطلاقٍ بعد الحصر، ومنه رُخصةً صاحبها فيها بالخِيّار، إن شاء فعل، و إن شاء ترك، ومنه رُخصةً

<sup>(</sup>٤) النحل ١٦: ٢٣.

<sup>(</sup>٥) الحجّ ٢١: ٧٧ و ٧٨.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ما فضلت.

<sup>(</sup>٧) في «ط» تسخة بدل، والمصدر: أصحاب.

<sup>(</sup>٨) في المصدر زيادة: هم.

<sup>(</sup>٩) في المصدر زيادة: قال أبو الحسن على بن إبراهيم الهاشمي القمي.

<sup>(</sup>۱۰) (ما) ليس في «ط».

ظاهرها خلاف باطنها، يُعمل بظاهرها ولا يُدان بباطنها، ومنه على لفظ الخبر ومعناه حكاية عن قوم، ومنه آيات نصفها منسوخة ونصفها متروكة على حالها، ومنه مخاطبة لقوم ومعناه لقوم آخرين، ومنه مخاطبة للنبيّ (عدراله التلام) والمعنيّ أُمّته، ومنه ما لفظه واحد (١١) ومعناه جمع، ومنه ما لا يُعرف تحريمه إلّا بتحليله.

ومنه ردّ على الملحدين، ومنه ردّ على الزنادقة، ومنه ردّ على التَّنُويَة (۱۲)، ومنه ردّ على الجَهْميَّة (۱۳)، ومنه ردّ على عبَدَة الأوثان، ومنه ردّ على المعتزلة، ومنه ردّ على عبد الأوثان، ومنه ردّ على المعتزلة، ومنه ردّ على القدريّة (۱۵)، ومنه ردّ على المعتزلة، ومنه ردّ على القدريّة (۱۵)، ومنه ردّ على المُجْبِرة (۱۹)، ومنه ردّ على كلّ من أنكر من المسلمين الثواب والعقاب بعد الموت يوم القيامة، ومنه ردّ على من أنكر المعراج والإسراء، ومنه ردّ على من أنكر الميثاق في الذَّر، ومنه ردّ على من أنكر خلق الجنّة والنّار، ومنه ردّ على من أنكر المُتْعَة والرَّجْعَة، ومنه ردّ على من وصف الله عزّ وجلّ.

ومنه مخاطبة الله عزّ وجلّ لأمير المؤمنين والأثمّة (طبهمالتلام)، وما ذكره الله من فضائلهم، ومنه خروج القائم (طبهالتلام)، وأخبار الرَّجْعة، وما وعد الله تبارك وتعالى الأئمّة (صلات الدعليم اجمعين) من النصر والانتقام من أعدائهم.

ومنه شرائع الإسلام، وأخبار الأنبياء (عيهمالتلام)، ومولدهم، ومبعثهم، وشريعتهم، وهلاك أُمّتهم، ومنه ما أنزل الله في مغازي النبيّ (منّى شه عبدرته)، ومنه ترغيب وترهيب، وفيه أمثال، وفيه قصص.

ونحن ذاكرون من جميع ما ذكرنا آية آية في أوّل الكتاب مع خبرها، ليُستدلُّ بها على غيرها، ويُعرف بها علم ما في الكتاب، وبالله التوفيق والاستعانة، وعليه نتوكّل ويه نستعين، ونسأله الصّلاة على محمّد وآله الطاهرين الذين أذهب الله عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً.

فأمّا الناسخ والمنسوخ، فإنّ عِدّة النّساء كانتُ فِي الْحَاهِلَيْة إِدَّا ماتُ الرّجل تعندُ امرأته سنة، فلمّا بعث الله رسوله (ملّى الاحدراله) لم ينقلهم عن ذلك، وتركهم على عاداتهم، وأنزل الله بذلك قرآناً، فقال: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَقَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لِأَزْوَاجِهِم مَتَاعاً إِلَىٰ ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ (١٧) فكانت العِدّة حَوْلاً، فلمّا قوي الإسلام

<sup>(</sup>١١) في المصدر: مفرد.

<sup>(</sup>۱۲) التَّتوية: وهو مذهب يقول بإلهين إله للخير و إله للشر، ويرمز لهما بالتُّور والظلام وأنّهما أزليان. «الملل والنحل 1: ٢٢٤، المقالات والفرق: ٩١٩٤».

<sup>(</sup>١٣) الجَهْمية: طائفة من الخوارج من مُرْجِنة أهل خُراسان، نسبوا إلى جَهْمٍ بن صَفُوان، وزعموا أنّ أهل القِبلة كلّهم مؤمنون بإقرارهم الظاهر بالإيمان، ورجّوا لهم المغفرة جميعاً. «الملل والنحل ١ : ٧٩، المقالات والفرق: ٣٦.

<sup>(</sup>١٤) الدُّهرية: الذين يقولون بقِدم العالم وقِدم الدهر وعدم الإيمان بالآخرة. «المقالات والفرق: ٦٤ و ١٩٤».

<sup>(</sup>١٥) القَذَرية: هم المنسوبون إلى القدر ويزعُمون أن كلّ عبد خالق فعله، ولا يرون المعاصي والكفر بتقدير الله ومشيئته. وقيل: المراد من القدرية المعتزلة لإسناد أفعالهم إلى القدر. «مجمع البحرين ـ قدر ـ ٣ : ٤٥١».

<sup>(</sup>١٦) الجَبْرية: خلاف القَدَرية، وقالوا: ليس لنا صنع ونحن مجبورون يُحدث الله لنا الفعل عند الفعل؛ وقيل: المراد من الجَبْرية الأشاعرة. «مجمع البحرين \_جبر \_ ٣ : ٢٤١١».

<sup>(</sup>١٧) التقرّة ٢: ٢٤٠.

أنزل الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً﴾ (١٨) فنَسَخت ﴿ مَنَاعاً إِلَىٰ الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجِ ﴾.

ومثله: أنَّ المرأة كانت في الجاهلية إذا زنت (١٩) تُحبس في بيتها حتَّى تموت، والرجل يُؤذِّي، فأنزل الله في ذلك: ﴿ وَالَّاتِي يَأْتِينَ ٱلْفَاحِشَةَ مِن يُسائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنكُمْ فَإِن شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ حَتَّىٰ يَتَوَفَّاهُنَّ ٱلْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ ٱللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ''' \* وَٱلَّذَاذِ يَأْتِـيَانهَا مِنكُمْ فَثَاذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوَّاباً رَحِيماً ﴾ (٢١) فلمّا فوي الإسلام، أنزل الله: ﴿ الزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِأْفَةً جَلْدَةٍ ﴾ (٢٢) فنَسَخت تلك. ومثله كثير نذكره في مواضعه، إن شاء الله تعالى.

وأمّا المحكم، فمثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تُمْتُمْ إِلَىٰ ٱلصَّلَاةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَىٰ المَرَافِقِ وَٱمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ﴾ (٢٠) ومنه: ﴿حُرَّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ وَآلَدُمُ وَلَحْمُ ٱلْجِنزِيرِ﴾ (٢١)، وقوله: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَهاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ ﴾ (٥١) إلى آخر الآبة، فهذا كله محكم قد استغنى بتنزيله عن تأويله، ومثله كثير.

وأمّا المُتَشَابِه، فما ذكرنا ممّا لفَّظه واحد ومعناه مختلف، فمنه الفتنة التي ذكرها الله تعالى في القرآن: فمنها عذاب وهو قوله: ﴿ يَوْمَ هُمْ عَلَىٰ ٱلنَّارِ يُفْتَنُونَ ﴾ (٢٦) أي يُعَذَّبون، ومنها الكفر وهو قوله: ﴿ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ **ٱلْقَتْلِ ﴾ (٢٧) أ**ي الكفر، ومنها الحبّ وهو قوله: ﴿ أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ ﴾ (٢٨) بعني به الحبّ، ومنها الاختبار وهو قوله: ﴿ الَّم ۞ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَقُولُوا ۚ المُّثَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ (٢١) أي لا يُختبرون، ومثله كثير نذكره في مواضعه، ومنه الحقّ وهو على وجوه كثيرة الومنة الضلال وهو على وجوه كثيرة، فهذا من المُتَشَابِه الذي لفظه واحد ومعناه مختلف. مرز تحت تا ميزرونون بسيدي

وأمّا ما لفظه عامٌ ومعناه خاصٌ، فمثل قُوله تعالَى: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَاءِيلَ آذْكُرُوا نِعْمَتِي آلَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ

<sup>(</sup>١٨) البقرة ٢: ٢٣٤.

<sup>(</sup>۱۹) في «ط» زيادة: كانت.

<sup>(</sup>٢٠) في المصدر زيادة: وفي الرجل.

<sup>(</sup>٢١) النُّساء ٤: ١٥ و ١٦.

<sup>(</sup>٢٢) التُّور ٢٤ : ٣.

<sup>(</sup>۲۳) المائدة ٥: ٦.

<sup>(</sup>٢٤) المائدة ٥: ٣.

<sup>(</sup>٢٥) النِّساء ٤: ٣٣.

<sup>(</sup>۲٦) الذاريات ٥١: ١٣.

<sup>(</sup>۲۷) البقرة ۲: ۲۱۷.

<sup>(</sup>٨١) الأنفال ٨: ٨١.

<sup>(</sup>۲۹) العنكبوت ۲۹: ۱ و۲.

O TOTAL

وَأَنِّى فَضَلْتُكُمْ عَلَىٰ آلْعَالَمِينَ ﴾ ("" فهذه لفظها عام ومعناها خاصٌ، لأنّه فضّلهم على عالَمَي زمانهم بأشياء خَصَصَهم بها، وقوله تعالى: ﴿ وَأُوتِيَتْ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ ("" يعني بلقيس، فلفظه عامٌ ومعناه خاصّ، لأنها لم تُؤتَ أشياء كثيرة، منها الذِّكر واللّحية، وقوله تعالى: ﴿ رِيحٌ فِيهَا عَذَابٌ أَلِيمٌ \* تُدَمُّوكُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرٍ رَبُّهَا ﴾ (٢٦) فلفظه عامٌ ومعناه خاصّ، لأنها تركت أشياء كثيرة لم تُدمّرها.

وأمّا ما لفظه خاصّ ومعناه عام، فقوله: ﴿ مِنْ أَجْلِ ذَلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَاءِيلَ أَنَّهُ مَن قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي ٱلْأَرْضِ فَكَأَنَّمَا تَتَلَ ٱلنَّاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا ٱلنَّاسَ جَمِيعاً ﴾ (٣٣) فلفظ الآبة خاصّ في بني إسرائيل، ومعناه عامّ في النّاس كلّهم.

وأمّا النقديم والتأخير، فإنّ آية عِدّة النّساء الناسخة تقدّمت على المنسوخة في التأليف، وقد قُدّمت آية عِدّة النّساء أربعة أشهر وعشراً على آية عِدّة سنة، وكان يجب أوّلاً أن تُقرأ المنسوخة التي نزلت قبل، ثمّ الناسخة التي نزلت بعد.

وفوله تعالى: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِّنَةٍ مِن رَبِّهِ وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِن قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسَىٰ إِمَاماً وَرَحْمَةً ﴾ (٣٤) فقال الصّادق (مباسلام): وإنّما أُنزل: أفمن كان على بيّنة من ربّه وينلوه شاهد منه إماماً ورحمةً ومن قبله كتاب موسى،

وقوله: ﴿إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُمُنَا آلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا﴾ ("" وإنّما هو: نحيا ونموت، لأنّ الدَّهْربة لم يُقرّوا بالبعث بعد الموت، وإنّما قالوا: نحيا ونموت، فقدّموا حرفاً على حرفٍ. وقوله: ﴿ يَا مَرِيَمُ ٱقْنَتِي لِرَبُّكِ وَآسَجُدِى وَأَرْكَعِى ﴾ (٣٦) وإنّما هو: اركعي واسجدي.

وقوله تعالى: ﴿ فَلَعَلَّكَ بَاخِعٌ نَفْسَكَ عَلَىٰ وَأَثَارِهِمْ إِنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهَذَا الْحَدِيثِ أَسَفا ﴾ (٢٧) و إلما هو: فلعلك باخع نفسك (٢٨) على آثارهم أسفاً، إن لم يؤمنوا بهذا الحديث، ومثله كثير.

وأمّا المنفطع المعطوف، فإنّ المنقطع المعطوف هي آبات نزلت في خبرٍ، ثمّ انقطعت قبل تمامها وجاءت آبات غيرها، ثمّ عُطفت بعد ذلك على الخبر الأوّل، مثل قوله تعالى: ﴿ وَإِبْرَاهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ آعْبُدُوا ٱللّٰهَ وَآتَّقُوهُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ \* إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّٰهِ أَوْقَاناً وَتَخْلُقُونَ إِنْكاً إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللّٰهِ

<sup>(</sup>۲۰) البقرة ۲: ۷۷.

<sup>(</sup>٣١) النَّمل ٢٧ : ٢٣.

<sup>(</sup>٣٢) الأحقاف ٤٦ : ٢٤ و ٢٥.

<sup>(</sup>٣٣) المائدة ٥: ٣٢.

<sup>(</sup>۳۱) هود ۲۱: ۱۷.

<sup>(</sup>٣٥) المؤمنون ٢٣ : ٣٧.

<sup>(</sup>٣٦) آل عِمْران ٣: ٤٣.

<sup>(</sup>۲۷) الكهف ۱۸: ٦.

<sup>(</sup>٢٨) باخع نفسك: أي قاتل نفسك بالغم والوجد عليهم. «مجمع البحرين \_بخع \_ ٤: ٢٩٧».



لا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقاً فَابْتَغُواْ عِنْد اللهِ الرَّزْقَ وَاعْبُدُوهُ وَاشْكُرُواْ لهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (٢٠) دم انفطع خبر إبراهيم، فقال مخاطبة لأُمّة محمد: ﴿ وَإِن تُكَذَّبُواْ فَقَدْكَذَّبُ أُمّم مِن قَبْلِكُمْ وَمَا عَلَىٰ الرَّسُولِ إِلَّا الْبَلاعُ الْمُبِينُ \* أَوَلَمْ يَرَوْاكَيْفَ مَخاطبة لأُمّة الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ اللهِ يَسِيرٌ ﴾ (١٠) إلى نوله: ﴿ أَوْلَئِكَ يَئِسُواْ مِن رَحْمَتِي وَأُولَئِكَ لَهُمْ يَبْدِئُ وَ اللهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ اللهِ يَسِيرٌ ﴾ (١٠) إلى نوله: ﴿ أَوْلَئِكَ يَئِسُواْ مِن رَحْمَتِي وَأُولَئِكَ لَهُمْ يَئِدِئُ وَاللّهُ مِنْ اللهِ يَعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ اللهِ يَسِيرٌ ﴾ (١٠) إلى نوله: ﴿ أَوْلَئِكَ يَئِسُواْ مِن رَحْمَتِي وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَلَىٰ اللهِ يَعِيدُهُ إِلّهُ إِللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ النّادِ ﴾ (١٠) على فِصّة إبراهيم، فقال: ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلّا أَن قَالُواْ اتَّتَلُوهُ أَوْ حَرَاقُولُ اللّهُ مِنَ النّادِ ﴾ (٢٠) على فَلْ اللهُ مِنْ النّادِ ﴾ (٢٠) عَلَى اللهُ مِنْ النّادِ ﴾ (٢٠)

ومثله في قِصَة لَقمان قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ لَقْمَانُ لَابْنِهِ وَهُوَ يَمِظُهُ يَا بُنَى لَا تُشْرِكَ بِاللّهِ إِنَّ آلشَّرْكَ لَـظَلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (٢٠) ثم انقطعت وصبّه لقمان لابنه، فقال: ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَانَ بِوَالِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمَّةُ وَهُناً عَلَىٰ وَهُنٍ ﴾ (٤٠) إلى قوله: ﴿ فَأَنْ بَنْكُم بِمَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ (٥) ثم عطف على خبر لقمان، فقال: ﴿ يَا بُنَى إِنّها إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ فَتَكُنْ فِي صَخْرَةٍ أَوْ فِي آلسَّمَلُوات أَوْ فِي آلأَرْضِ يَأْت بِهَا آللُهُ ﴾ (٢٠) ومثله كئير.

وأمّا ما هو حرف مكان حرف، فقوله: ﴿ لِلْمَاكَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلَّا آلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ ﴾ (٧٠) يعني ولا الذين ظلموا، وقوله: ﴿ يَا مُوسَىٰ لا تَخَفُ إِنِّى لَا يَخَافُ لَدَى ٱلْمُرْسَلُونَ \* إِلَّا مَن ظَلَمَ ﴾ (٨١) يعني ولا من ظلم، وقوله: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِناً إِلَّا خَطَناً ﴾ (١١) يعني ولا خطأ، وقوله: ﴿ لَا يَزَالُ بُنْيَانَهُمُ ٱلَّذِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُلُوبُهُمْ ﴾ (١٠) يعنى حتى تقطع قلوبهم، ومثله كثير.

وأمّا ما هو على خلاف ما أنزل الله، فهو قوله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُوْمِتُونَ بِاللّٰهِ ﴾ (٥١) فقال أبو عبدالله (عبدالله) لقارى، هذه الآية: (خير أُمّة يقتلون أمير المؤمنين (عبدالنلام)، والحسن والحسين ابني علي (طبعانية: الله ؟)، فقبل له: وكيف أُنزلت، يا بن رسول الله ؟ فقال: وإنّما أُنزلت: كنتم خير أثمّة أُخرجت للنّاس، ألا ترى مدح الله لهم في آخر الآية: ﴿ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ

<sup>(</sup>٣٩) العنكبوت ٢٩: ١٦ و١٧.

<sup>(</sup>٤٠) العنكبوت ٢٦: ١٨ و١٩.

<sup>(</sup>٤١) العنكبوت ٢٩ : ٢٣.

<sup>(</sup>٤٢) العنكوت ٢٩: ٢١.

<sup>(</sup>۱۳) لقمان ۳۱: ۱۳.

<sup>(</sup>۱۱) کتمان ۲۱: ۱۱.

<sup>(</sup>٤٥) لتمان ٢١: ١٥.

<sup>(</sup>٤٦) لقمان ۲۱: ۱٦.

<sup>(</sup>٤٧) البَعْرَة ٢ : ١٥٠.

<sup>(</sup>٤٨) أَلِتُمل ٢٧: ١٠ و١١.

<sup>(</sup>٤٩) النساء ٤: ٩٢.

<sup>(</sup>٥٠) التّوبة ١:٠١٠.

<sup>(</sup>٥١) آل عِمْرانَ ٣: ١١٠.

وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ ؟

ومثله أنَّه قُرىء على أبي عبدالله (عبه المنهم): ﴿ وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيًّا تِنَا قُرَّةً أَعْيُن وَأَجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾ (٥٦) فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): ولقد سألوا الله عظيماً أن يجعلهم للمتقين إماماً، فقيل له: يابن رسول الله، كيف نزلت هذه الآية ؟ فقال: وإنَّما نزلت: الذين يقولون ريِّنا هب لنا من أزواجنا وذُرّيّاتنا قُرّة أعينٍ واجعل لنا من المتَّقين إماماً».

وقوله: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ (٥٣) فقال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): دكيف يحفَظه الشِّيء من أمر الله، وكيف يكون المُعقِّب من بين يديه ؟!، فقيل له: وكيف يكون ذلك، يا بن رسول الله ؟ فقال: ﴿إِنَّمَا نَزَلَتَ: لَهُ مُعَفِّبَاتَ مَنْ خَلْفُهُ وَرَقَيْبُ مِنْ بِينَ يَدِيهُ يَحَفَّظُونَهُ بِأَمْرِ اللهِ وَمِثْلُهُ كَثْيُرٍ.

وأمّا ما هو محرَّف منه فهو قوله: ﴿ لَّكِنِ ٱللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ ـ في عليَّ ـأَنزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَٱلْمَلاثِكَةُ

وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبُّكَ - في عليّ - وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغْتَ رِسَالَتَهُ ﴾ (٥٥) وقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ -آل محمّدٍ حقَهم -لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ (٥٦) وقوله: ﴿ وَسَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ -آل محمّدٍ حقَّهم ـ أَيَّ مُنقَلَبٍ يَنقَلِبُونَ ﴾ (٥٧) وقوله: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ ٱلَّذِينَ ظَلُموا ـ آل محمّد حقَّهم ـ فِي غَمَرَاتِ **ٱلْمَوْتِ ﴾** (٥٨) ومثله كثير نذكره في مواضعه (٥٩).

(٥٢) الفُرقان ٢٥ : ٧١.

(٥٣) الرَّعد ١٣ : ١١.

(٥٤) النَّساء ٤: ٢٦٦.

(٥٥) المائدة ٥: ٧٧.

(٥٦) النساء ٤: ١٦٨.

(٥٧) الشُّعراء ٢٦: ٢٢٧.

(٥٨) الآية في القرآن المجيد هكذا: ﴿ وَلُوْ تَرَى إِذْ ٱلطَّالِمُونَ فِي غَمْرَاتِ ٱلْمَوْتِ ﴾. الأنعام ٦: ٩٣.

(٥٩) هذا تبنّي على أن يكون مراد القمّي من «ما هو محرّف منه» هو الحذف والاسقاط للفظ، وأمّا إذاً كان مراده ما ذكره الفيض نفسه من «أن مرادهم بالتحريف والتغيير والحذف إنما هو من حيث المعنى دون اللفظ أي حرّفوه وغيّروه في تفسيره وتأويله، أي حملوه على خلاف ما هو عليه في نفس الأمر» فلا وجه لنسبة القول بالتحريف ـ بمعنى النقصان ـ إلى القشي بعد عدم وجود تصريح منه بالاعتقاد بمضامين الأخبار الواردة في تفسيره، والقول بما دلَّت عليه ظواهرها، بل يُحتمل إرادته المعنى الذي ذكره الفيض كما يدلُّ عليه ما جاء في رسالة الإمام إلى سعد

مضافاً إلى أن القمّي نفسه روى في تفسيره ٢ : ٤٥١، باسناده عن مولانا الصّادق(مه التلام) قال: ﴿إِنَّ رسول الله (سلَّ الدَّ عليه وآله) قمال لعليّ (منه الشلام): القرآن خلف فراشي في الصُّحف والحرير والقراطيس، فخذوه واجمعوه ولا تُضيّعوه كما صّيّعت اليهود التوراة». ويؤكّد هذا الاحتمال كلام الشيخ الصدوق، ودعوى الإجماع من بعض الأكابر على القول بعدم التحريف. أنظر: اعتقادات الصدوق: ٩٣، أواثل المقالات: ٥٥، التبيان ١: ٣.

وأمّا ما لفظه جمع ومعناه واحد، وهو ما جاء (٢٠) في النّاس، فقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَخُونُواْ ٱللَّهَ وَٱلرُّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَانَا تِكُمْ ﴾ (١٠) نزلت في أبي لُبّابة بن عبدالله بن المنذر خاصّة (٢٢)، وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ عَدُوًى وَعَدُوَكُمْ أَوْلِيَاءَ﴾ (٢٣ نزلت في حاطب بن أبي بَلْنَمة (٢٤)، وقوله: ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ آلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ ﴾ (٥٠)، نزلت في تُعيم بن مسعود الأشجعي (٢١)، وقوله: ﴿ وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤْذُونَ ٱلنَّبِيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنَّ ﴾ (٢٧) نزلت في عبدالله بن نُفَيل خاصّة (٢٨)، ومثله كثير نذكره في مواضعه.

وأمّا ما لفظه واحد ومعناه جمع، فقوله: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً ﴾ (١٦) فاسم الملك واحد ومعناه جمع، وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَأُنَّ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَا وَات ومَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجَرُ ﴾ (٧٠) فلفظ الشجر واحد ومعناه جمع.

وأمَّا ما لفظه ماض وهو مستقبل، فقوله: ﴿ وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي ٱلصُّودِ فَفَرْعَ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَات وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ وَكُلُّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ ﴾ (٧١) وقوله: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَن فِي ٱلسَّمَـٰواتِ وَمَن فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا مَن شَاءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيَامٌ يَنظُرُونَ ۞ وَأَشْرَقَت ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبُّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِتَابُ وَجِأْىءَ بِالنَّبِيِّنَ وَٱلشُّهَدَاءِ وَقُضِى بَيْنَهُم بِالحقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ۞ وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْمَلُونَ ﴾ (٣٢) إلى آخر الآية، فهذا كلُّه ما لم يكن بعد وفي لفظة الآية أنَّه قد كان، ومثله كثير.

وأمّا الآيات التي هي في سورة وتمامها في سورة أخِرى، فقوله في سورة البقرة في قِصّة بني إسرائيل، حين عَبّر بهم موسى البحر، وأغرق الله فرعون وأصحابه، وأنول موسى ببني إسرائيل، فأنزل الله عليهم المَنَّ والسّلوي، فقالوا لموسى: ﴿ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَام وَاحِدٍ فَأَدْعُ لَنَّا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ ٱلْأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَيَثَاثِهَا وَقُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِهَا . فَقَالَ لَهُمْ مُوسَى ۗ . أَتَسُنَّتُكِينُهُ كَا أَيْنِي هُوَ أَذْنَى بِالَّذِي هُوَ خَيرٌ آهْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُمْ مَا

<sup>(</sup>٩٠) في «ط» نسخة بدل والمصدر: وهو جارٍ.

<sup>(</sup>۲۱) الأتنال ٨: ٢٧.

<sup>(</sup>٦٢) أسباب النزول للسيوطي ١ : ١٧٣.

<sup>(</sup>٦٢) الممتحنة ٦٠: ١.

<sup>(</sup>٦٤) أسباب النزول للسيوطي ٢ : ١٦٢.

<sup>(</sup>٦٥) آل عِمْران ٣: ١٧٣.

<sup>(</sup>٦٦) تفسير القشى ١: ١٢٥، مجمع البيان ٢: ٨٨٨.

<sup>(</sup>٦٧) التَوبة ٦: ٦١.

<sup>(</sup>٦٨) تفسير القمي ١ : ٢٠٠.

<sup>(</sup>٦٩) الفجر ٨٩: ٢٢.

<sup>(</sup>٧٠) الحجّ ٢٢: ١٨.

<sup>(</sup>٧١) النَّمل ٢٧ : ٨٧.

<sup>(</sup>٧٢) الزُّمر ٢٩: ١٨ ـ ٧٠.



دَاخِلُونَ﴾ (٤٠) فنصف الآية في سورة البقرة، ونصفها في سورة المائدة. وقوله: ﴿ اكْتَتَبَهَا فَهِيَ تُعْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأُصِيلاً ﴾ (٥٠) فرد الله عليهم: ﴿ وَمَا كُنتَ تَتْكُواْ مِنْ قَبْلِهِ مِن كِتَاب وَلَا تَخُطُّهُ بِيَمِينِكَ إِذاً لارْتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴾ (٧٦) فنصف الآية في سورة الفرقان، ونصفها في سورة العنكبوت (٣٧). ومثله كثير نذكره في مواضعه، إن شاء الله.

وأمَّا الآية التي نصفها منسوخة ونصفها منروكة على حالها، فقوله: ﴿ وَلَا تَنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَ انْ حَستَّىٰ يُؤْمِنَّ ﴾ وذلك أنَّ المسلمين كانوا يَنْكِحُون أهل الكتاب من اليهود والنّصاري، ويُنكحونهم، فأنزل الله: ﴿وَلَا تَنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَّ وَلَأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَغْجَبِتْكُمْ وَلَا تُنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُواْ وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِن مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ (٧٨) فنهى الله أن يَنْكِح المسلم المشركة، أو يُنْكِح المشرك المسلمة. ثمّ نسخ قوله: ﴿ وَلَا تَنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّىٰ يُؤْمِنَّ ﴾، بقوله في سورة المائدة: ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ ٱلطَّيِّبَاتُ وَطَعامُ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ حِلَّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلَّ لَهُمْ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنات وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ إِذَا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ (٧١) فنسخت هذه الآبة قوله: ﴿ وَلَا تَنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَات حَسَّىٰ يُؤْمِنَّ ﴾ وترك قوله: ﴿ وَلَا تُنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّىٰ يُؤْمِنُواْ ﴾ لم يُنسخ، لأنّه لا يجل للمسلم أن يُنكِح المشرك، ويحِلُّ له أن يتزوّج المشركة من البهود والنّصاري.

وقوله: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَٱلْأَنفَ بِالْأَنفِ وَٱلْأَذُنَ بِالْأَذُنِ وَٱلسَّنَّ بِالسِّنِّ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ﴾ (^^ ثمُّ نُسخت هذه الآلة بقوله: ﴿ كُتِبُ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَي ٱلْحُرُّ بِالْحُرُّ وَٱلْمَبُدُ بِالْمَبْدِ وَٱلْأَنْفَىٰ بِالْأَنْفَىٰ ﴾ (٨١) فنسخت قَوله: ﴿ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالسِّنَّ بِالسُّنَّ ﴾ ولم ينسخ قوله: ﴿ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ فنصف الآية منسوخَة، ونصفَّها متروكة.

وأمَّا ما تأويله في تنزيله، فكلِّ آية نزلت في حلالٍ أو في حرام، ممَّا لا يحتاج فيها إلى تأويل مثل قوله: ﴿ حُرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمُّهَا تُكُمْ وَبَنَا تُكُمْ وَأَخَوَا تُكُمْ وَعَمَّا تُكُمْ وَخَالَا ثُكُمْ ﴾ (٢١) وفوله: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْتَةُ وَٱلدَّمُ

<sup>(</sup>٧٣) البَتْرَة ٢: ٢١.

<sup>(</sup>٤٤) المائدة ٥: ٢٢.

<sup>(</sup>٧٥) الفُرقان ٢٥ : ٥.

<sup>(</sup>٧٦) العنكبوت ٢٩ : ٨٨.

<sup>(</sup>٧٧) في «س»: القصص، وفي المصدر: القصص والعنكبوت، ولم يرد الردّ إلّا في العنكبوت،

<sup>(</sup>۷۸) التقرّة ۲: ۲۲۱.

<sup>(</sup>٧٩) المائدة ٥: ٥.

<sup>(</sup>۸۰) المائدة ٥: ٥٥.

<sup>(</sup>٨١) التِقرَة ٢: ١٧٨.

<sup>(</sup>۸۲) النساء ٤: ٢٣.

۸۲ . . . .

وَلَحْمُ ٱلْجِنزِيرِ ﴾ (٨٣) ومثله كثير ممّا تأويله في تنزيله، وهو من المحكم الذي ذكرناه.

وأمّا ما تأويله مع تنزيله، فمثل قوله: ﴿ أَطِينُهُوا ٱللّٰهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ ( \* \* فلم يستَغْنِ النَّاس بتنزيل الآية حتى فسر لهم رسول الله (مل الاعباداله) أُولي ( \* \* الأمر، وقوله: ﴿ اللّٰهَ وَكُونُواْ مَعَ الشَّادِقِينَ ﴾ ( \* \* فلم يستَغْنِ النّاس الذين سَمِعوا هذا من النبيّ (سله عبداله) بتنزيل الآية حتى أخبرهم النبيّ (عبدعلى الدائدة والله) مَنْ الصادقون، وقوله: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَمَاتُواْ ٱلرَّكُوة ﴾ ( \* \* فلم يستَغْنِ النّاس بهذا حتى أخبرهم النبيّ (عبدعلى الدائدة والله) كم يصلون، وكم يصومون، وكم يزكون.

وأمّا ما تأويله قبل تنزيله، فالأُمور التي حدثت في عصر رسول الله (مـنه هـمه وآله)، ممّا لم يكن عند النبيّ (مـنه هـمه وآله) فيها حكم، مثل: آية الظّهار، فإن العرب في الجاهلية كانوا إذا ظاهر الرجل من امرأته حُرّمَتْ عليه إلى الأبد، فلمّا هاجر رسول الله (مـنه هـمه وآله) إلى المدينة ظاهر رجل من امرأته، يقال له: أوس بن الصّامت؛ فجاءت امرأته إلى رسول الله (مـنه هـورَله) فأخبَرَتْه بذلك، فاننظر النبيّ (مـنه هـمه وآله) الحكم عن الله، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ اللّه عِن يَسَافِهِم مَا هُنَّ أُمّهاتِهِم إِنْ أُمّهاتُهُمْ إِلّا اللّهِي وَلَدْنَهُمْ ﴾ (٨٨) ومثله ما فن أنهاتهم إن أمّهاتهم إلّا الله وقيره ممّا لم يكن عند النبيّ (منه هـمه وحكم حتى نزل عليه القرآن به، عن الله عزّ وجلّ، فكان الناويل قد تقدّم التنزيل.

وفوله: ﴿ وَعَدَ اللّٰهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنْكُمْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ لِيَسْتَخْلِفَتَهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اَسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكُّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي آرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيْبَدِّلَنَّهُم مِن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِسَي شَيْئاً ﴾ (١٠) نزلت في الفائم من آل محمّد (عب المنده والتهلم).

وفوله: ﴿ وَتُرِيدُ أَنْ نَمُنَ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلْأَرْضِ وَتَجْعَلَهُمْ أَثِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَارِئِينَ ۞ وَتُمَكِّنَ

<sup>(</sup>٨٢) المائدة ٥: ٣.

<sup>(</sup>٨٤) النُّساء ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>٨٥) في المصدر: من أُولو.

<sup>(</sup>٨٦) التوبة ١١٩.

<sup>(</sup>٨٧) البقرّة ٢ : ١٤.

<sup>(</sup>٨٨) المجادلة ٨٥ : ٢.

<sup>(</sup>٨٩) الأنياء ٢١: ١٠٥.

<sup>(</sup>٩٠) النُّور ٢٤ : ٥٥.

لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١١) ومثله كثير ممّا تأويله بعد تنزيله.

وأمّا ما هو متّفق اللفظ ومختلف المعنى، فقوله: ﴿ وَسُتَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُسنًا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَثْبَلْنَا فِيهَا﴾ (٢٠) يعني أهل القرية، وأهل العِيْر؛ وقوله: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْقُرَىٰ أَهْلَكْنَاهُمْ لَمَّا ظَلَمُواْ﴾ (٢٠) يعني أهل القرى، ومثله كئير نذكره في موضعه.

وأمّا الرُّخصة الني هي بعد عزيمة، فإنّ الله نبارك وتعالى فرض الوضوء والفسل بالماء، فقال: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِ يَنَ اَمْتُواْ إِذَا تُمْتُمْ إِلَىٰ الصَّلاةِ فَاغْسِلُواْ وَجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَىٰ الْمَرَافِقِ وَآمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَىٰ الْمَرَافِقِ وَآمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَىٰ اللّهَ بَالْدَاب، فقال: ﴿ وَإِن كُنتُم مَرْضَىٰ أَوْ الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ جُنبًا فَاطَّهُرُواْ ﴾ (١٤) ثمّ رخص لمن لم يجد الماء النيمة بالتراب، فقال: ﴿ وَإِن كُنتُم مَرْضَىٰ أَوْ الْكَعْبَيْنِ وَإِن كُنتُمْ مَرْضَىٰ أَوْ الْمَسْتُمُ النّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُواْ مَاءً فَتَيَمَّمُواْ صَعِيداً طَيّباً فَالْسَحُوا بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴾ (١٠٠٠)

ومثله قوله تعالى: ﴿ حَافِظُواْ عَلَىٰ ٱلصَّلَوَاتِ وَٱلصَّلَاةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴾ (١٦) ثمّ رخص، فقال: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ رُكْبَاناً ﴾ (١٧).

وقوله: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلاةَ فَاذْكُرُواْ ٱللَّهَ قِيَاماً وَقُمُوداً وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمْ ﴾ (٩٨) فقال العالم (مباشدم): والصحيح يصلّي قائماً، والمريض يصلّي جالساً، فمن لم يقدِر فمضطجعاً يومىء إيماءً،، وهذه رُخصة بعد العزيمة.

وأمّا الرُّخصة التي صاحبها بالخِيار ـ إن شاء أخذ، وإن شاء ترك ـ فإنَّ الله عزَّ وجلَّ رخص أن يعاقب الرجلُ الرجلَ على فعله به، فقال: ﴿ وَجَزَاؤًا سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا فَصَىٰ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَىٰ اللَّهِ ﴾ (١٦) فهذا بالخِيار، إن شاء عاقب، وإن شاء عفا.

وأمّا الرُّخصة التي ظاهرها خلاف باطنها، يُعملُ بظاهرها، ولا يُدان ببطانها، فإن الله تبارك وتعالى نهى أن يتّخذ المؤمن الكافر وليّاً، فقال: ﴿ لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَافِرِينَ أَوْلِيّاءَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ ٱللّٰهِ فِي شَيْءٍ ﴾ (١٠٠٠ ثمّ رخص عند التقيّة أن يصلي بصلاته، ويصوم بصيامه، ويعمل بعمله في ظاهره، وأن يدين الله

<sup>(</sup>٩١) القّصص ٢٨ : ٥ و٦.

<sup>(</sup>۹۲) نوسف ۱۲: ۸۲.

<sup>(</sup>۹۲) الكهف ۱۸ : ۵۹.

<sup>(</sup>٩٤) المائدة ٥: ٦.

<sup>(</sup>٩٥) المائدة ٥: ٦.

<sup>(</sup>٩٦) البَعْرَة ٢ : ٢٢٨.

<sup>(</sup>٩٧) البقرّة ٢ : ٢٣٩.

<sup>(</sup>٩٨) النَّساء ٤: ١٠٣.

<sup>(</sup>١٩) الشّوري ٤٦ : ٤٠.

<sup>(</sup>۱۰۰) آل عِمْران ۳: ۲۸.



في باطنه بخلاف ذلك، فقال: ﴿ إِلَّا أَن تَتَّقُواْ مِنْهُمْ تُقَاةً ﴾ (١٠١١) فهذا تفسير الرُّخصة، ومعنى قول الصّادق (مبدائنلام): وإنّ الله تبارك وتعالى يُحبّ أو يؤخذ برُخَصه، كما يحبّ أن يؤخذ بعزائمه».

وأمّا ما لفظه خبر ومعناه حكاية، فقوله: ﴿ وَلَبَتُواْ فِي كَهْفِهِمْ ثَلاَثَ مِأْنَةٍ سِنِينَ وَآزْدَادُواْ تِسْعاً ﴾ (١٠٢) وهذا حكاية عنهم، والدليل على أنّه حكاية، ما ردّ الله عليهم في قوله: ﴿ قُلِ ٱللّٰهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثُواْ لَهُ غَيْبُ ٱلسَّمـٰوَاتِ وَ وَٱلْأَرْضِ ﴾ (١٠٣).

وقوله يحكي قول قريش: ﴿ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَا إِلَىٰ ٱللَّهِ زُلْفَىٰ ﴾ (١٠٤) فهو على لفظ الخبر ومعناه حكاية، ومثله كثير نذكره في مواضعه.

وأمّا ما هو مخاطبة للنبيّ (عبه رعل آله الله المعنى الأمّنه، فقوله: ﴿ يَا أَيُهَا آلنَّبِي إِذَا طَلَقْتُمُ آلنَّسَاءَ فَطَلَقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾ (١٠٥) فالمخاطبة للنبيّ (عبه وعلى آله الشلاه والمعنى الأمّنه، وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ آللُهِ إِلَها عَاخَرَ فَتُلْقَىٰ فِي جَهَنَّمَ مَلُوماً مَدْحُوراً ﴾ (١٠١) ومثله كثير ممّا خاطب به نبيّه (منر الاعبه والمعنى الأمّنه، وهو قول الصّادق (عبه التلام): (إن الله بعث نبيّه (منر الاعبه وآله) بإيّاك أعنى، واسمعى يا جارة).

وأمّا ما هو مخاطبة لفوم ومعناه لفوم آخرين، فقوله: ﴿ وَقَضَيْنَا إِلَىٰ بَنِي إِسْرَاءِيلَ فِي آلْكِتَابِ لَتُفْسِدُنَّ ـأنتم، يا معشر أُمّة محمّد ـ فِي آلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَتَعْلُنَّ عُلُوّاً كَبِيراً ﴾ (١٠٧) فالمخاطبة لبني إسرائيل، والمعنى لأمّنة محمّد (سلّ الاعدواله).

وأمّا الردِّ على الزنادفة، فقوله: ﴿ وَمَن نُعَجُّرُهُ نُمِنْكُسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾ (١٠٨) وذلك أنّ الزنادفة زعمت أنّ الإنسان إنّما بتولّد بدوران الفَلك، فإذا وقعت النَّطفة في الرَّحِم تلقّتها الأشكال والغذاء، ومرَّ عليها اللّيل والنّهار، فبتربّى الإنسان وبكبُر لذلك، فقال الله نعالى ردّاً عليهم: ﴿ وَمَن نُعَمَّرُهُ لَسَكُسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾ والنّهار، فبتربّى الإنسان وبكبُر لذلك، فقال الله نعالى ردّاً عليهم: ﴿ وَمَن نُعَمَّرُهُ لَسَكُسُهُ فِي ٱلْخَلْقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ ﴾ يعني من يكبّر وبعمر برجِع إلى حدّ الطفوليّة، يأخذ في النّقصان والنكسة.

فلوكان هذا ـكما زعموا ـلوجب أن يزيد الإنسان ما دامت الأشكال قائمة، واللّيل والنّهار يدوران عليه، فلمّا بَطَلَ هذا، وكان من تدبير الله عزّ وجلّ، أخذ في النّقصان عند منتهى عُمره.

وأمّا الردّ على الثَّنويّة، ففوله: ﴿ مَا آتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ ﴾ قال:

<sup>(</sup>۱۰۱) آل عِمْران ۳: ۲۸.

<sup>(</sup>۱۰۲) الكهف ۱۸ : ۲۵.

<sup>(</sup>۱۰۳) الكهف ۱۸: ۲۱.

<sup>(</sup>١٠٤) الزُّمر ٣٩:٣.

<sup>(</sup>١٠٥) الطَلاق ٢٥: ١.

<sup>(</sup>١٠٦) الإسراء ١٧ : ٢٩.

<sup>(</sup>١٠٧) الإسراء ١٧ : ٤.

<sup>(</sup>۱۰۸) پس ۲۲: ۸۲.

لوكان إلهان لطلب كلّ واحدٍ منهما العُلوّ، وإذا شاء واحد أن يخلُق إنساناً، فشاء الآخر أن يخالفه فيخلُق بهيمة، فيكون الخلق منهما على مشيئتهما واختلاف إرادتهما إنساناً وبهيمةً في حالة واحدة.

وَأَمَّا الْرِدَ عَلَى عَبَدَهَ الأُوثانَ، فقوله: ﴿ إِنَّ آلَٰذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ آللّٰهِ عِبَادٌ أَمْثَالُكُمْ فَادْعُوهُمْ فَلْيَسْتَجِيبُوا لَكُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ \* أَلَهُمْ أَرْجُلٌ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدٍ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْلَى يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَعْلَى يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا قُلِ آدْعُوا شُرَكَاءَكُمْ ثُمَّ كِيدُونِ فَكَلا تُنْظِرُونِ ﴾ (١١١).

وقوله يحكي قول إبراهيم (على النهم): ﴿ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ آللّٰهِ مَا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْناً وَلَا يَضُرُّكُمْ \* أَفَّ لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ آللّٰهِ أَفَكَ تَعْقِلُونَ ﴾ (١١٠). وقوله: ﴿ قُلِ آدْعُواْ آلَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِهِ فَكَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ آلضًّرُّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلاً ﴾ (١١٠). وقوله: ﴿ أَفَمَن يَخْلُقُ كَمَن لَا يَخْلُقُ أَفَكَا تَذَكَّرُونَ ﴾ (١١٠) ومثله كثير ممّا هوردّ على الزنادقة وعَبَدَة الأوثان.

وأمّا الردّ على الدَّهْرية، فإنّ الدَّهْرية زعموا أنّ الدَّهْر لم يزل ولا يزال أبداً، وليس له مدبر ولا صانع، وانكروا البعث والنشور، فحكى الله عزّ وجلّ قولهم فقال: ﴿ وَقَالُواْ مَا فِي إِلّا حَيَاتُ مَا الدُّنْيَا لَمُوتُ وَنَحْيًا ـ وإنّما فالوانحيا ونموت ـ وَمَا يُهْلِكُنَا إِلّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَلِكَ مِنْ عِلْم إِنْ هُمْ إِلّا يَظُنُونَ ﴾ (١٥٠ فردّ الله عليهم، فقال عزّ وجلّ : ﴿ يَا أَيُهَا النّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنّا حَلَقْنَاكُم مِن تُرَابٍ ثُمّ مِن تُطْفَةٍ ثُمّ مِن عَلَقَةٍ ثُمّ مِن مُضْفَةٍ مُخَلَقةٍ وَقَيْر مُخَلَقةٍ لِنُبَيْنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى ثُمّ نُخوجُكُمْ طِفْلاً ثُمّ لِتَبْلَغُوا أَشَدًّكُمْ وَمِنكُم وَنِكُم مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَزدُلِ الْمُمُولِكَيْلا يَعْلَمَ مِن بَعْدِ عِلْم شَيْعاً ﴾ (١١٧)

ثمّ ضرب للبعث والنشور مثلاً، فقال: ﴿ وَتَرَىٰ ٱلْأَرْضَ هَاْمِدَةً ـ أَي يابسة مبتة ـ فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ آهْتَزَّتَ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ ـ أي حسن ـ ذَلِكَ بِأَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ

<sup>(</sup>١٠٩) المؤمنون ٢٣: ٩١.

<sup>(</sup>١١٠) الأنبياء ٢١: ٢٢.

<sup>(</sup>١١١) الأعراف ٧: ١٩٤ و١٩٥.

<sup>(</sup>۱۱۲) الأنبياء ۲۱: ۲۱ و ۲۷.

<sup>(</sup>١١٣) الإسراء ١٧: ٥٦.

<sup>(</sup>١١٤) النَّحل ١٦: ١٧.

<sup>(</sup>١١٥) الجاثية ٤٥: ٢٤.

<sup>(</sup>١١٦) الحجّ ٢٢: ٥.





شَيْءٍ قَدِيرٌ ۞ وَأَنَّ ٱلسَّاعَةَ ءَاتِيَّةٌ لَا رَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ ٱللَّهَ يَبْعَثُ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ (١١٧).

وقوله: ﴿ اللّٰهُ ٱلَّذِى يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ فَتَثِيرُ سَحَاباً فَيَبْسُطُهُ فِي ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ يَشَاءُ وَيَجْعَلُهُ كِسَفاً فَتَرَىٰ ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلالِهِ فَإِذَا أَصَابَ بِهِ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ \* وَإِن كَاتُواْ مِن قَبْلِ أَنْ يُتَرَّلَ عَلَيْهِم مِن قَبْلِهِ لَمُبْلِسِينَ \* فانظُرْ إِلَىٰ ءَاقَارِ رَحْمَت ِ ٱللّٰهِ كَيْفَ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَلِكَ لَمُحْي ٱلْمَوْتَىٰ ﴾ (١١٨)

وقوله: ﴿ أَفَلَمْ يَنظُرُواْ إِلَىٰ ٱلسَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِن فُرُوجٍ ۞ وَٱلْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِىَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ - إلى توله -: وَأَحْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا كَذَٰ لِكَ ٱلْخُرُوجُ ﴾ (١١١).

وفوله: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِىَ خَلْقُهُ قَالٌ مَن يُحْيِ ٱلْعِظَامَ وَهِىَ رَبِيمٌ ۞ قُلْ يُحْيِيهَا ٱلَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلُّ خَلْقٍ عَلِيمٌ ﴾ (١٢٠) ومثله كثير ممّا هو ردّ على الدَّهْريّة.

وامّا الردّ على من انكر النواب والعفاب، فقوله: ﴿ يَوْمَ يَأْتِ لَا تَكَلَّمُ نَفْسٌ إِلَّا بِإِذْنِهِ فَمِنْهُمْ شَقِي وَسَعِيدٌ \* فَأَمَّا آلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي آلنَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ \* خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ آلسَّمَا وَاتُ وَآلُأَرْضُ إِلَّا مَا شَاءَ رَبُّكَ ﴾ (١٢١) فإذا قامت القيامة تبدّل السّماوات والأرض، وأمّا قوله: ﴿ مَا دَامَت آلسَّمَا وَات وَآلُأَرْضُ ﴾ إنّما هو في الدنيا ما دامت السّماوات والأرض.

وقوله: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا غُدُوّاً وَعَشِيّاً ﴾ (١٢٢) الغدوّ والعشيّ إنّما يكون في الدنيا في دار المشركين، فأمّا في القيامة فلا يكون غدوّ، ولا عشيّ.

وقوله: ﴿ لَهُمْ دِزْقُهُمْ فِيهَا يُكْرَةً وَعَشِيّاً ﴾ (١٧٦) يعني في جنان الدنيا الني تنتقل إليها أرواح المؤمنين، وأمّا في جنّات الخُلد فلا يكون غدوّ ولا عشيّ.

وقوله: ﴿ مِن وَرَائِهِم بَرْزَخُ إِلَىٰ يَوْمِ ثِبْعَثُونَ ﴾ (١٣٤) فقال الصّادق (مدائنلام): والبَرْزَخ القبر، وفيه (١٣٥) الثواب والعقاب بين الدنيا والآخرة، (١٢٦) والدليل على ذلك أيضاً قول العالم (مدائنلام): ووالله، ما نخاف عـليكم إلّا البَرْزَخ، (١٢٧).

<sup>(</sup>١١٧) العبّ ٢٢: ٥.٧.

<sup>(</sup>١١٨) الرُّومِ ٢٠: ١٨٠-٠٥٠

<sup>(</sup>۱۱۹) سورة ق ۲:۵۰ ۱۱.۱۱.

<sup>(</sup>۱۲۰) پس ۳۱: ۷۸ و ۷۹.

<sup>(</sup>۱۲۱) خود ۱۱: ۱۰۵ ـ ۱۰۷.

<sup>(</sup>١٢٢) المؤمن ٤٦:٤٠.

<sup>(</sup>۱۲۳) مَرْيم ۱۹: ۱۲.

<sup>(</sup>١٢٤) المؤمنون ٢٣٪: ١٠٠.

<sup>(</sup>١٢٥) في الس): وهو.

<sup>(</sup>١٢٦) تفسير القشي ٢: ١٤.

<sup>(</sup>١٢٧) تفسير القشي ٢: ١٤.

وقوله عزّ وحل : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَ اللَّهِ مَتَ تُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتاً بَلْ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبّهِم يُرْزَقُونَ \* فَرِحِينَ بِمَا عَالَمُهُمُ اللّهُ مِن فَضْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِاللّهِ يَنْ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (١٢٨). قال الصّادق (عيدالله) ويستبشرون والله وفي الجنّة بمن لم يلحق بهم من خلفهم من المؤمنين في الدنيا، (١٢١) ومثله كثير مما هو ردّ على من أنكر الثواب والعقاب وعذاب القبر.

وأمّا الردِّ على من أنكر المعراج والإسراء، فقوله: ﴿ وَهُوَ بِالْأُقُقِ ٱلْأَعْلَىٰ ۞ ثُمَّ دَنَا فَتَدَلَّىٰ ۞ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوْأَدْنَىٰ ﴾ ' ' '' وقوله: ﴿ وَسُئَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا ﴾ ( ' '' ' ) وقوله: ﴿ فَسُئَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُ وَنَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ ﴾ ( ' '' ' ) بعني الأنبياء (منهم السّم)، وإنّما رآهم في السّماء ليلة أُسري به.

وأمّا الردّ على من أنكر الرؤية، فقوله: ﴿ مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰ ﴿ أَفَتُمَارُونَهُ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ ﴿ وَلَقَدْ رَءَاهُ نَزْلَةُ أَنْحُرَىٰ ﴾ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ

قال أبو الحسن عليّ بن إبراهيم بن هاشم: حدّثني أبي، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن عليّ بن موسى الرّضا (عبدالندم)، قال: قال لي: «يا أحمد، ما الخلاف بينكم وبين أصحاب هِشَام بن الحكم بالنقي للجسم في التوحيد؟».

فقلت: جُعلت فداك، قلنا نحن بالصورة، للحديث الذي روي وأنّ رسول الله (مني الله عليه وآله) رأى ربّه في صورة شاب، وقال هِشام بن الحكم بالنفي للجسم.

يست عبد من الكر خلق الجنّة والنّار، فقوله: ﴿عِندُ سِذْرَةِ ٱلْمُنْتَهَىٰ ﴿ عِندُهَا جَنَّةُ ٱلْمَأْوَىٰ ﴾ وسدرة المنتهى في السّماء السابعة، وجنّة المأوى عنده.

قال عليّ بن إبراهيم: حدّ ثني أبي، عن حمّاد، عن أبي عبدالله (مله النهم)، قال: وقال رسول الله (ملى اله عله وآله): لمّا أُسري بي إلى السّماء، دخلت الجنّة، فرأيت قصراً من ياقوتةٍ حمراء، يُرى داخلها من خارجها، وخارجها من

<sup>(</sup>۱۲۸) آل عِمْران ۳: ۱۳۹ و ۱۷۰.

<sup>(</sup>١٢٩) تفسير القمّي ١: ١٢٧.

<sup>(</sup>۱۳۰) النَّجِم ۵۳: ۷ ـ ۹.

<sup>(</sup>١٣١) الزّخرف ٤٣: ١٥.

<sup>(</sup>١٣٢) يُونس ١٠: ٩٤.

<sup>(</sup>۱۳۳) النَّجِم ۵۳: ۱۱ ـ ۱۵. (۱۳۳) الدِّهُ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

<sup>(</sup>١٣٤) السّمُّ: التّنبُ، ومنهُ سَمُّ الخِياط، «الصحاح . سمم . ٥ : ١٩٥٣».



.. البرهان في تفسير القرآن

داخلها من ضيائها، وفيها بُنيان (١٣٥) من دُرِّ وزَبَرْجَد، فقلت: يا جَبْرَئيل لمن هذا القصر؟ فقال: هذا لمن أطاب الكلام، وأدام الصيام، وأطعم الطعام، وتهجّد باللّيل والنّاس نيام.

فقال أمير المؤمنين (عبدائلهم): يا رسول الله، وفي أُمَّتك من يطيق هذا ؟

فقال: ادن منّى يا على، فدنا منه، فقال: أندري ما إطابة الكلام؟ فقال: الله ورسوله أعلم. قال: من قال: (سبحان الله والحمد لله ولا إله إلَّا الله والله أكبر).

ثمٌ قال: أتدرى ما إدامة الصيام؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: من صام شهر رمضان ولم يُفطِر منه يوماً. وتدري ما إطعام الطعام؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: من طلب لعباله ما يكُفُّ به وجوههم عن النَّاس. وتدري ما التهجُّد باللِّيل والنَّاس نيام؟ قال: الله ورسوله أعلم. قال: من لم يَنَم حتَّى يصلَّى العشاء الآخرة، ويعني بالنّاس نيام: اليهود والنّصاري، فإنّهم ينامون فيما بينهما».

وبهذا الإسناد قال: دقال النبيّ (مـنّراه عبه راته): لما أُسري بي إلى السّماء، دخلت الجنّة، فرأيت فيها قِيْعاناً (١٣٦) يَقَقَأُ (١٣٧)، ورأيت فيها الملائكة يبنون لَبِنَةُ من ذهب ولَبِنَةً من فِضَةٍ، ورُيّما أمسكوا. فقلت لهم: ما لكم رُبَّما بنيتم، ورُبُّما أمسكتم؟ فقالوا: حتَّى تأتينا النفقة. فقلت: ما نفقتكم. قالوا: قول المؤمن في الدنيا: (سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر). فإذا قال بنينا، وإذا أمسك أمسكنا».

وقال: وقال رسول الله وسلمانه عليه واله): لما أسري في ربّى إلى سبع سماواته، أخذ بيدي جَبْرَيْيل، فأدخلني الجنّة، فأجلسني على دُرْنُوك من درانيك (١٣٨) الجِنْق فَنَاوَلني سَفَرْجَلَةً، فانفلقت نصفين، فخرجت من بينهما حوراء، فقامت بين يدي، فقالت: السّلام عليك يا محمّد، السّلام عليك يا أحمد، السّلام عليك يا رسول الله.

فقلت: وعليكِ السّلام، من أنت ؟ فقالت: أنا الراضية المرضيّة، خلقني الله الجبّار من ثلاثة أنواع: أسفلي من المِسْك، ووسطي من العَنْير، وأعلاي من الكافور، وعُجنت بماء الحيوان، ثمّ قال جلّ ذكره لي:كوني، فكنت لأخيك وابن عمّك ووصيّك علىّ ابن أبي طالب.

قال: وقال أبو عبدالله (عليمالتلام): «كان رسول الله (صلى اله عليه واله) يُكثر من تقبيل فاطمة (عليها التلام) ، فغَضِبت من ذلك عائشة، فقالت: يا رسول الله، إنَّك تُكثر تقبيل فاطمة!

فقال رسول الله رمتراه عباءاله: يا عبائشة، إنِّي لمَّا أُسـري بـي إلى السّمـاء، ودخـلت الجـنّة، فأدنائي جَبْرَثِيل (عليه التلام) من شجرة طوبي، تاولني من ثِمارها فأكلته، فلمّا هبطت إلى الأرض جعل(١٣٩) الله ذلك ماءً في

<sup>(</sup>١٢٥) في المصدر: بيتان.

<sup>(</sup>١٣٦) القيعان: جمع قاع، والقاع: المستوي من الأرض. «الصحاح \_قوع \_ ٣: ١٢٧١».

<sup>(</sup>١٣٧) أبيض يَقَق: أي شديد البياض ناصعه، «الصحاح ـ يقق ـ ٤: ١٥٧١».

<sup>(</sup>١٣٨) الدُرنُوك: ضربٌ من البُسُط ذو خَمْل. «الصحاح ـ درنك ـ ٤: ١٥٨٣».

<sup>(</sup>١٣٩) في هامش «سي»: فحوّل، وفي «ط» والمصدر: حوّل.



ظهري، فواقعت خديجة فحملت بفاطمة، فما فبَلتها إلّا وجدت رائحة شجرة طوبي منها،. ومثل ذلك كثير ممّا هو ردّ على من أنكر المعراج، وخَلْق الجنّة والنّار.

وأمّا الردّ على المُجْبِرة الذين قالوا: ليس لنا صُنع، ونحن مجبورون، يُحدث الله لنا الفعل عند الفعل، و إنّما الأفعال المنسوبة إلى النّاس على المجاز لا على الحقيقة، وتأوّلوا في ذلك آيات من كتاب الله عزّ وجلّ لم يعرفوا معناها، مثل قوله: ﴿ وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ ٱللَّهُ ﴾ (١٤٠٠ وقوله: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدْرَهُ لِلإِسْلامِ وَمَن يُرِدْ أَن يُضِلُّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً ﴾ (١٤١١) وغير ذلك من الآيات التي تأويلها على خلاف معانيها.

وفيما قالوا إبطال الثواب والعقاب، وإذا قالوا ذلك ثمّ أقرّوا بالثواب والعقاب، نسبوا الله تعالى إلى الجّور، وأنّه بعذّب على غير اكتساب وفعل، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً أن بعاقب أحداً على غير فعل، ويغير حُجّة واضحة عليه.

والقرآن كلُّه ردَّ عليهم، قال الله تبارك وتعالى: ﴿لا يُكَلُّفُ ٱللُّهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكْتَسَبَتْ ﴾ (١٤٢) فقوله عزّ وجلّ: (لها وعليها) هو على الحقيقة لفعلها. وقوله: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ ١٤٠٠ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾ (١٤٢). وقوله: ﴿ كُلُّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ﴾ (١٤٤). وقوله: ﴿ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ ﴾ (١١٠). وقوله: ﴿ وَأَمَّا تُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فاسْتَحَبُّواْ ٱلْعَمَىٰ عَلَىٰ ٱلْهُدىٰ ﴾ (١٤٦). وقوله: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ ٱلسَّبِيلَ ـ يعني بيّنا له طريق الخير وطريق الشرّ ـ إمَّا شَاكِراً وَإِمَّا كَقُورَاكُ (١٤٧)

وفوله: ﴿ وَعَاداً وَثَمُودَاْ وَقَد تَبَيَّنَ لَكُم مِن مَسَاكِنِهِمْ وَرَّبِّنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبِيل وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ۞ وَقَارُونَ وَفِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَلَقَلْ جَاءَهُم مُوسَىٰ بِالْبَيِّنَات فَاسْتَكْبَرُوا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَابِقِينَ \* فَكُلاً أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ ـ ولم يقل بفعلنا ـ فَلِينَا لَهُمْ مَنْ أَرْسَالْنَا عَلَيْهِ كِاصِباً وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتْهُ ٱلصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَقْنَا وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَـٰكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١٤٨). ومثله كثير نذكره، ونذكر أيضاً ما احتجّت به المُجْبِرَة من القرآن، الذي لم يعرفوا معناه وتفسيره، في مواضعه إن شاء الله.

وأمّا الردّ على المعتزلة، فإن الردّ عليهم من القرآن كثير، وفي ذلك أنّ المعتزلة قالوا: نحن نخلُق أفعالنا، وليس لله فيها صُنِع ولا مشيئة ولا إرادة، ويكون ما شاء إبليس، ولا يكون ما شاء الله، وأَحتجُوا بأنَّهم خالقون، لقول

<sup>(</sup>۱٤٠) الإنسان ۲۷: ۲۰.

<sup>(</sup>١٤١) الأنسام ٦: ١٢٥.

<sup>(</sup>١٤٢) البَقرَة ٢: ٢٨٦.

<sup>(</sup>۱٤٣) الزلزلة ۲۹: ٧ و ٨.

<sup>(</sup>١٤٤) المدّثر ٧٤: ٣٨.

<sup>(</sup>١٤٥) آل عِمْران ٣: ١٨٢.

<sup>(</sup>١٤٦) فصّلت ٤١: ١٧.

<sup>(</sup>۱۱۷) الإنسان ۲۷: ۳. (١٤٨) العنكبوت ٢٩: ٣٨ ـ ٤٠.



.. البرهان في تفسير القرآن

الله عزّ وجلّ: ﴿ فَتَبَارَكَ ٱللّٰهُ أَحْسَنُ ٱلْخَالِقِينَ ﴾ (١٤١) فقالوا: في الخلق خالقون غير الله، فلم يعرفوا معنى الخلق، وعلى كم وجهٍ هو.

فسُئل الصّادق (مد النلام) أفوّضَ الله إلى العباد أمراً ؟ فقال: دالله أجلُّ وأعظم من ذلك؛.

فقيل: فأجبرهم على ذلك ؟ فقال: والله أعدل من أن يُجبرهم على فعل، ثمّ يعذَّبهم عليه،

فقيل له: فهل بين هاتين المنزلتين منزلة ؟ فقال: «نعم». [ فقيل: ما هي ؟ فقال: «سِرٌ من أسرار ] ما بين السّماء والأرض».

وفي حديث آخر، قال: وسئل هل بين الجبر والقَدَر منزلة ؟ قال: «نعم». فقيل: ما هي ؟ فقال: «سرّ من أسرار الله».

وفي حديث آخر، أنّه قال: «هكذا خرج إلينا».

قال: وحدَثني محمَد بن عيسى بن عُبيد، عن يُونُس، قال: قال الرّضا (عليه التهري): ديا يُونُس، لا تقل بقول القَدَريّة، فإنّ القَدَريّة لا يقولون بقول أهل الجنّة، ولا بقول أهل النّار، ولا بقول إبليس؛ فإنّ أهل الجنّة قالوا: ﴿ الْحَمْدُ لِلّٰهِ آلَّذِى هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِى لَوْلَا أَنْ هَدَانَا آللُهُ ﴾ (١٥٠) ولم يقولوا بقول أهل النّار، فإنّ أهل النّار يقولون: ﴿ رَبّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْوَتُ نَا ﴾ (١٥٠) وقال إبليس: ﴿ رَبّ بِمَا أَغْوَيْتَنِي ﴾ (١٥٠).

فقلت: يا سيّدي، والله ما أقول بقولهم ولكن أقول: [لا يكون ] إلّا ما شاء الله وقضى وقدّر.

فقال: «ليس هكذا ـ يا يُونُس ـ ولكن لا يكون إلا ما شاء الله وأراد وقدر وقضى، أتدري ما المشيئة، يا يُونُس ؟» قلت: لا قال: «هي الذكر الأوّل، وتدري ما الإرادة ؟». قلت: لا قال: «العزيمة على ما شاء الله، وتدري ما التقدير ؟». قلت: لا يكون إلاّ ما شاء الله في الذّكر الأوّل».

وأمّا الردّ على من أنكر الرَّجْعَةَ، فقوله: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾ (١٥٣).

قال: وحدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد، عن أبي عبدالله (علمالتلام)، قال: «ما يقول النّاس في هذه الآية: ﴿ وَيَوْمَ نَحْشُرُ مِن كُلُّ أُمَّةٍ فَوْجاً ﴾ ؟». قلت: يقولون: إنّها في القيامة.

قال: «ليس كما يقولون، إنّ ذلك في الرَّجْعة، أيحشر الله في القيامة من كلّ أمّة فوجاً ويَدَع الباقين ؟! إنّما آية يوم القيامة فوله: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَداً ﴾ (١٥٤).

<sup>(</sup>١٤٩) المؤمنون ٢٢: ١٤.

<sup>(</sup>١٥٠) الأعراف ٧: ٢٢.

<sup>(</sup>١٥١) المؤمنون ٢٣: ١٠٦.

<sup>(</sup>١٥٢) الحجر ١٥: ٣٩.

<sup>(</sup>١٥٣) النَّمل ٢٧ : ٨٣.

<sup>(</sup>١٥٤) الكهف ١٨: ٤٧.

THE PRINCE GHAZI TRUST . FOR QURANIG THOUGHT. . وباب في ما ذكره الشيخ عليّ بن إيراهيم المالية . ١٠٠٠

وقوله: ﴿ وَحَرَامٌ عَلَىٰ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ (١٥٠) فقال الصّادق (عبدائهم): وكلّ قرية أهلك الله أهلها بالعذاب لا يرجِعون في الرَّجْعة، وأمّا في القيامة فيرجِعون، والذين محضوا (١٥٦) الإيمان محضاً، وغيرهم مّمن لم يهلِكوا بالعذاب، ومحضوا الكفر محضاً يرجِعون،

قال: وحدَّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن عبدالله بن مُسكان، عن أبي عبدالله (عبدالتلام) في قوله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ ٱلنَّبِيِّنَ لَما ءَاتِنتُكُم مِن كِتَابِ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُّرُنَّهُ ﴾ (١٥٠).

قال: دما بعث الله نبيّاً من لَدُن آدم، إلا ويرجع إلى الدنيا، فينصُر أمير المؤمنين، وهو قوله: ﴿ لَـتُؤْمِنُنَّ بِهِ ﴾ يعني رسول الله (مقراه عليه وآله) ﴿ وَلَتَنْصُرُنَّهُ ﴾ يعني أمير المؤمنين (عليه السّلام)، ومثله كثير ممّا وعد الله تبارك وتعالى الأثمة (عليم السّلام) من الرَّجْعة والنصر، فقال: ﴿ وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُمْ \_ يا معشر الأثمّة \_ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلَّذِي آرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُم مِن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْناً﴾ (١٥٨) فهذا ممّا يكون إذا رجعوا إلى الدنيا.

وقوله: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُوا فِي ٱلأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَئِمَّةً وَنَجْعَلَهُمُ ٱلْوَادِثِينَ ۞ وَتُمَكِّنَ لَهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ (١٥٩) فهذا كلُّه ممّا يكون في الرَّجْعة.

قال: وحدَّثني أبي، عن أحمد بن النَّضْر، عن عمر بن شِمْر، قال: ذُكر عند أبي جعفر (عبدالتلام) جابر، فقال: ﴿ رَحِمَ الله جابراً، لقد بلغ من علمه أنَّه كان يعرف تأويل هذه الآية: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَادُّكَ إِلَىٰ مَعَادٍ﴾ (١٦٠) يعني الرَّجُعة، ومثله كثير، نذكره في مواضعه ﴿

وأمَّا الردِّ على من وصف الله عزَّ وجلَّ، فقوله: ﴿ وَأَنَّ إِلَّىٰ رَبُّكَ ٱلْمُنْتَهَىٰ ﴾ (١٦١).

قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن جميل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ﴿إِذَا انتهى الكلام إلى الله فامسكوا، أو تكلُّموا فيما دون العرش، ولا تكلُّموا فيما فوق العرش، فإنَّ قوماً تكلُّموا فيما فوق العرش فتاهت عقولهم، حتّى كان الرجل يُتادى من بين يديه فيجيب من خلفه، ويُنادى من خلفه فيجيب من بين يديه».

وقوله (مبالتلام): ومن تعاطى مأثماً هلك؛ فلا يُوصف الله عزّ وجلّ إلّا يما وصف به نفسه عزّ وجلّ، ومن قول أمير المؤمنين (عبهالتلام) وخُطَبه وكلامه في نفي الصفة (١٩٢١).

<sup>(</sup>١٥٥) الأنبياء ٢١ : ٥٥.

<sup>(</sup>١٥٦) المَحْضُ: الخالص الذي لم يخالطه شيء. المجمع البحرين - محض - ٢ : ٢٢٩،

<sup>(</sup>۱۵۷) آل عِمْران ۲: ۸۱.

<sup>(</sup>١٥٨) النُّور ٢١: ٥٥.

<sup>(</sup>١٥٩) القَصَّص ٢٨ : ٥ و٦.

٠ (١٦٠) القَمَم ٢٨ : ٨٥.

<sup>(</sup>١٦١) النَّجم ٥٣: ١٢.

<sup>(</sup>١٦٢) قد يكون على تقدير: ومن قُول أمير المؤمنين (علي الشلام) وخطبه وكلامه في نفي الصفة كثير نذكره في مواضعه، أو أن قوله إعليه الشلام) سقط من أيدي النساخ، ومن جميل ما قاله (مه الشلام) في نفي الصفة: «كمال الإخلاص له نفي الصفة عنه، لشهادة كلّ صفة أ تها غير الموصوف، 🚙





وأمّا النرغيب، فقوله: ﴿ وَمِنَ آلَيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً ﴾ (١٦٣) وقوله: ﴿ مَلْ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ تِجَارَةٍ تُنجيكُم مِنْ عَذَابِ أَلِيم ﴿ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ بِأَمْوالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرً لَكُمْ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿ يَغْفِر لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهارُ ﴾ (١٦٤). وقوله: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ﴾ (١٦٥). وقوله: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ﴾ (١٦٥). وقوله: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ﴾ (١٦٥). وقوله: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ﴾ (١٦٥).

وَأَمَّا النَّرِهِيِبِ، فَمِثْلُ قُولَه: ﴿ يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ آتَقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ آلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴾ (١٦٨). وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ آتَقُواْ رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ آلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ ﴾ (١٦٨). وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ آتَقُواْ رَبَّكُمْ وَآلِدِهِ مَنْ وَالِدِهِ شَيْعًا إِنَّ وَعَدَ آللَٰهِ حَتَّى فَكَا لَنَّاسُ آتَقُواْ رَبَّكُمْ آلْحَيَاةُ آلدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِاللَّهِ آلغَرُورُ ﴾ (١٦١).

وأمّا القصص، فهو ما أخبر الله تعالى نبيّه (على رسائه السلاة والنه) من أخبار الأنبياء (عليم الفلاة والتلام) وقصصهم في قوله: ﴿ نَحْنُ نَقُصٌ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ (١٧١). وقوله: ﴿ نَحْنُ نَقُصٌ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ (١٧١). وقوله: ﴿ وَلَلهَ أَرْسَلْنَا رُسُلاً مِن قَبْلِكَ مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ (١٧٢). ومثله كثير، ونحن نذكر ذلك كلّه في مواضعه، إن شاء الله، و إنّما ذكرنا من الأبواب التي اختصرناها من الكتاب آية واحدة ليستدلّ بها على غيرها، ويُعرف معنى ما ذكرناه ممّا في هذا الكتاب من العلم، وفي الذي ذكرناه كفاية لمن شرح الله قلبه وصدره، ومنّ عليه بدينه الذي ارتضاه لملائكته وأنبيائه ورُسُله.

مراقیمة تنظیمی استان مراقیمی تنظیمی استان

وشهادة كلّ موصوف أنّه غير الصفة، فمن وصف الله سبحانه فقد قرنه، ومن قرنه فقد ثنّاه، ومن ثنّاه فقد جزّأه، ومن جزّأه فقد جهله، ومن جهله فقد أشار إليه، ومن أشار إليه فقد حدّه، ومن حدّه فقد عدّه». نهج البلاغة : ٤٠ الخطبة ١ .

<sup>(</sup>١٦٢) الإسراء ١٧ : ٧٩.

<sup>(</sup>١٦٤) العبّف ٦١: ١٠ - ١٢.

<sup>(</sup>١٦٥) النَّمل ٢٧: ٨٨.

<sup>(</sup>١٦٦) الأنمام ٢: ١٦٠.

<sup>(</sup>١٦٧) غافر ٤٠:٠٤.

<sup>(</sup>١٦٨) الحج ٢٢: ١.

<sup>(</sup>١٦١) لقمان ٢١: ٢٣.

<sup>(</sup>۱۷۰) الكيف ۱۸: ۱۳.

<sup>(</sup>۱۷۱) يُوسف ۱۲: ۳.

<sup>(</sup>۱۷۲) غافر ٤٠: ٧٨.















## بِشمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَـٰنِ ٱلرَّحِيمِ

## ثواب فاتحة الكتاب وفضلها، والبسملة آية منها، وفضلها

1/ ۲۲۲ محمد بن العبّاس، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله (مه التلام) عن السبع المثاني والقرآن العظيم، أهى الفاتحة ؟ قال: «نعم».

قلت: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ من السبع ؟ قال: «نعم، هي أفضلهن».

الجُرَجاني (رض الله على بن على بن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم المفسّر المعروف: بأبي الحسن الجُرَجاني (رض الله على بن محمّد بن محمّد بن رياد، وعلى بن محمّد بن سَيّار، عن أبويهما، عن الحسن البُورَجاني (رض الله على بن محمّد، عن أبيه محمّد بن علي، عن أبيه الرضا علي بن موسى، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (عليم النه) أنّه قال: وهي بسم آلله آلرَّحْمُنِ آلرَّحِيمِ الله من فاتحة الكتاب، وهي سبع آيات، أمير المؤمنين (عليم الله آلرَّحْمُنِ آلرَّحِيمِ الله سبع آيات، عن محمّد: في بِسم آلله آلرَّحِيمِ الله سبع آيات، عن محمّد: في بسم آلله آلرَّحِيمِ الله سبع آيات، عن محمّد: في بسم آلله آلرَّحِيمِ الله سبع آيات، عن الله تعالى قال لي: يا محمّد: في ألله آلرَّحْمُنِ آلمَثَاني وَآلُقُر ءَانَ آلْمَطْيم الله (مني الامتنان عَلَيَّ بفاتحة الكتاب، وجعلها بإزاء القرآن العظيم.

و إنَّ فاتحة الكتاب أشرف ما في كنوز العرش، و إنَّ الله عزَّ وجلَّ خصَّ محمَّداً (منَّ الله عليه وآله) وشرَّفه بها، ولم

#### ثواب فاتحة الكتاب وفضلها والبسملة آبة منها، وفضلها

١ ـ التَهذيب ٢: ١١٥٧/٢٨٩.

٢ ـ التّهذيب ٢ : ٢٨٩/٢٨٩ ـ

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: زياد، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع النجاشي: ١٠١١/٣٧١، تنقيع المقال ٢: ١٠٩.

٣ ـ عيون أخبار الرّضا (طب الشلام) ١ : ١ - ٢٠/٣٠، أمالي الصّدوق ١٤/ ٢٠.

<sup>(</sup>١) الحجر ١٥ : ٨٧.



بُشرك معه فيها أحداً من أنبيانه، ما خلا سُليمان (عبدالنلام) فإنّه أعطاه منها: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ حكى عن بلفيس حين قالت: ﴿ إِنِّي أَلْقِيَ إِلَىّ كِتَابٌ كَرِيمٌ \* إِنَّهُ مِن سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ (").

ألا فمن قرأها معتقداً لموالاة محمد (مقراة عليه راله الطيّبين، منقاداً لأمرها، مؤمناً بظاهرها وباطنها، أعطاه الله بكل حرف منها أفضل من الدنيا وما فيها، من أصناف أموالها وخيراتها.

ومن استمع إلى قارىء يقرأها كان له قَدْر ما للقارىء، فليستكثر أحدكم من هذا الخير المعرض لكم فإنّه غنيمة، لا يذهبنَّ أوانُه فتبقى في قلوبكم الحسرة».

عن ﴿ بِسَمِ المؤمنين، أخبرنا عن ﴿ بِسَمِ المؤمنين (طبائتلام): يا أمير المؤمنين، أخبرنا عن ﴿ بِسَمِ اللَّهِ آلرَّحُمْنِ آلرَّحِيم ﴾ أهي من فاتحة الكتاب ؟

فقال: انعم، كان رسول الله (ملّى اله عبدواله) يقرأها ويعُدّها منها، ويقول: فاتحة الكتاب هي السبع المثاني.

٧٢٦ /٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (طهالتلام) قال: «لو قُرِئتُ الحمد على مبّت سبعين مرّة، ثمّ رُدَّتُ فيه الروح، ما كان عَجَباً».

٩/٢٢ /٩ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن عبدالله بن الفضل، رفعه، قال: «ما قرأتُ الحمد على وَجِع سبعين مرّة إلّا سَكَن».

٧٢٨ /٧ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن سَلَمَة بن مُحْرِز، قال: سمعت أبا جعفر (طبهانتلام) يقول: «من لم يُبْرِئهُ الحمد لم يُبْرِئهُ شيءه.

٢٢٩ /٨ - ابن بابويه، قال: حدّ ثني أبي (رحماة)، قال: حدّ ثني محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن حسّان، عن إسماعيل بن مِهْراَك، قال: حدّ ثني الحسن بن عليّ بن أبي حمزة البّطَائني، عن أبيه، قال: قال أبو عبدالله (عله النهر): «اسم الله الأعظم مُقطّع في أمّ الكتاب».

٩/ ٢٣٠ محمد بن يحيى العطّار، عن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثني محمد بن يحيى العطّار، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن سِنان، عن الرّضا عليّ بن موسى (طهماالتلام) أنّه قال: ﴿ يِسْمِ ٱللّٰهِ أَلَهُ مِنْ مَوْلًا عَلَيْ بَنْ مُوسى (طهماالتلام) أنّه قال: ﴿ يِسْمِ ٱللّٰهِ أَلَهُ مِنْ مَوْلًا أَلُهُ عَلَى بَالْمُهَا اللّٰ عَلَم من سواد العين إلى بياضها».

<sup>(</sup>۲) النَّمل ۲۷ : ۲۹ و ۳۰.

<sup>£</sup> عيون أخبار الرّضا (عل التلام) 1: ١٠٩/٣٠١، أمالي الصدوق: ١/١٤٨.

٥ ـ الكافي ٢: ١٦/٤٥٦.

٦ \_ الكافي ٢ : ١٥/٤٥٦.

٧ ـ الكافي ٢ : ٢٢/٤٥٨.

٨ ـ ثواب الأعمال: ١٠٤.

٩ ـ عيون أخبار الرّضا (طبه الشلام) ٢ : ١١/٥.



١٠/ ٢٣١ ـ عليّ بن إبراهيم في (تفسيره): عن ابن أُذينة، قال: قال أبو عبدالله (مله السّلام): ﴿ وَإِنَّا خُمُنِ آللُهِ الرَّحِمْنِ آلرَّحِمْنِ آلرَّحِيمِ ﴾ أحقَ ما جُهِر به، وهي الآية التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ وَلَّوْا عَلَىٰ أَذْبَارِهِمْ نُفُوراً ﴾ (١).

٢٣٢ / ١١ ـ عنه، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن عُفْبَة، عن أبي عبد أبي عبد الله (طبه الندم)، قال: «إن إبليس رنَّ رنيناً (١)، لمّا بعث الله نبيّه على حين فَتْرَةٍ من الرُّسُل، وحين نزلت أُمّ الكتاب».

١٣٢ / ٢٣٣ ـ العيّاشي، بأسانيده عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة البَطَائنيّ، عن أبيه، قال: قال أبو
 عبدالله (عبدالله): «اسم الله الأعظم مقطع في أمّ الكتاب».

۱۳۶ /۱۳ ـعن محمّد بن سِنان، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه (طهماالتلام)، قال: قال لأبي حنيفة: دما سورة أوّلها تحميد، وأوسطها إخلاص، وآخرها دعاء ؟» فبقي مُتحيّراً، ثمّ قال: لا أدري.

فقال أبو عبدالله (عبه التلام): «السورة التي أوّلها تحميد، وأوسطها إخلاص، وآخرها دعاء، سورة الحمد».

١٤/ ٢٣٥ عن يُونُس بن عبدالرّحمٰن، عمن رفعه، قال: سألت أبا عبدالله (علماتهم): ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ الْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ ﴾ (١)؟ فقال: وهي سورة الحمد، وهي سبع آبات منها ﴿ بِشْمِ ٱللّٰهِ ٱلرَّحْـمُنِ ٱلرَّحِيم ﴾ وإنّما سُمَيت المئاني لأنّها تُثنّى في الرّكْعتين».

١٥/ ٢٣٦ /١٥ -عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (علمالنلام)، قال: السرقوا أكرم آيةٍ في كتاب الله ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيم ﴾ ١١.

أبلاً ١٦/ ٣٣٧ ـ عن صَفْوان الجمّال، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): «ما أنزل الله من السّماء كتاباً إلا وفاتحته على إلله وألم الله والمراء الله والمراء الله والمراء الله والمراء المراء المراء

١٧/ ٢٣٨ من أبي حمزة، عن أبي جعفر (عليه السّلام)، قال: (كان رسول الله (مله عليه رآله) يجهَر با ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ

١٠ ـ تفسير القمّي ١ : ٢٨.

<sup>(</sup>١) الإشراء ١٧: ٤٦.

١١ ـ تفسير القمّى ١ : ٢٩.

<sup>(</sup>١) الرئين: الصياح عند البكاء. «لسان العرب \_رنن \_ ١٣ : ١٨٧».

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۹/۱۹.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱۹/۲.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣/١٩.

<sup>(</sup>١) الحِجر ١٥ : ٨٧.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٩ /٤.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٩/٥.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٦/٢٠.

آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ ﴾ وبرفع صوته بها، فإذا سَمِع المشركون ولَوا مدبرين، فأنزل الله: ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِى آلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ نُفُوراً ﴾ (')ء.

المجاه المحسن بن خُرِّزَاد، وروي عن أبي عبدالله (طبهائتلام)، قال: وإذا أمَّ الرجل القوم، جاء شيطان إلى الشيطان الذي هو قريب إلى الإمام، فيقول: هل ذكر الله ؟ يعني هل قرأ ﴿ يِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فإن قال: نعم، هَرَب منه، وإن قال: لا، رَكِب عُنُق الإمام، ودلّى رجليه في صدره، فلم يزل الشيطان إمام القوم حتّى يفرَغُوا من صلاتهم.

المعنى المعنى المعنى عبد الملك بن عُمر، عن أبي عبد الله (عبد الته)، قال: وإذَّ إبليس رذَّ أربع رئات: أولهن يوم لُعِن، وحين هبط إلى الأرض، وحين بُعث محمّد (من الدواله) على فَتْرةٍ من الرُّسُل، وحين أُنزلت أمّ الكتاب ﴿ الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْمُعْلَدُ وَحِينَ أُهبط أَدم إلى الأرض وقال : ولُعن لِللهِ رَبِّ الْمُعَالَمِينَ ﴾ ونخر (١) نخرتين: حين أكل آدم (عبد الته من الشجرة، وحين أهبط آدم إلى الأرض وقال : ولُعن من فعل ذلك».

۲۰۱ /۲۰۱ - عن إسماعيل بن أبان، يرفعه إلى النبيّ (منه اله عليه وآله) قال: قال رسول الله (منه اله عليه وآله) لجابر بن عبدالله: «يا جابر، ألا أعلَمُك أفضل سورة أنزلها الله في كتابه ؟».

قال: فقال جابر: بلي ـ بأبي أنت وأُمِّي، يا رسول الله ـ علَّمنيها.

قال: قال: فعلَّمَه ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ أمَّ الكتابِ:

قال: ثمَّ قال له: ديا جابر، ألا أُخبِرُكَ عنها ؟.

قال: بِلي ـ بابي أنت وأمّي ـ فأخبِرْني.

فال: وهي شِفَاء من كلّ داء، إلّا السَّامِ يَعْنَى الْمُوفِ مِن اللهِ

۲۱/ ۲۲۲ ـعن سَلَمَة بن محمّد (۱)، قال: سمعت أبا عبدالله (طبهالتلام) يقول: «من لم تُبْرِئه الحمد لم يُبْرِئه شيء».

٣٢/ ٢٤٣ ـ عن أبي بكر الحَضْرمي، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): ﴿إِذَا كَانَتَ لَكَ حَاجَة، فَاقَرأَ المثاني وسورة أُخرى، وصلُّ رَكْعَتين، وادعُ الله».

<sup>(</sup>١) الإشراء ١٧: ٦٦.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۷/۲۰.

۱۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۸/۲۰.

<sup>(</sup>١) نخرَ: مدُّ الصوت في خياشيمه. «القاموس المحيط ـ نخر ـ ٢: ١٤١».

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠/٢٠.

٢١ ـ تفسير العيّاشي ١٠/٢٠:

<sup>(</sup>١) في المصدر: سلمة بن محرز.

٢٢ ـ تفخير العيّاشي ١: ١١/٢١.

قلت: أصلحك الله، وما المثاني؟ قال: «فاتحة الكتاب ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ \* ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾،

٢٤٤ /٢٣ ـعن عيسى بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (مله التلام)، قال: بلغه أنّ أناساً ينزِعون ﴿ بِسْمِ اللهِ آلرَّحْمْنِ آلرَّحِيمِ ﴾، فقال: «هي آية من كتاب الله، أنسناهم إيّاها الشيطان».

٢٤٥ /٢٤٦ عن إسماعيل بن مِهْران، قال: قال أبو الحسن الرّضا (طبه التلام): ١٥ ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها».

٢٤٦ /٢٤٦ عن سُليمان الجعفري، قال: سَمِعت أبا الحسن (على النهم) يقول: وإذا أتى أحدكم أهلَه، فليكن قبل ذلك ملاطَفَةً، فإنّه ألين (١) لقلبها، وأسلَ لسَخِيْمَتها (١)، فإذا أفضى إلى حاجته، قال: ﴿ بِسُمِ ٱللّٰهِ ﴾ ثلاثاً، فإن قَدَر أن يقرأ أيّ آيةٍ حضرته من القرآن فعل، وإلّا قد كفته التسمية، الحديث.

٢٦٧ /٢٦٧ ـعن خالد بن المختار، فال: سمعت جعفر بن محمّد (عبه انتهم) يقول: «ما لهم ـ قاتلهم الله ـ عَمّدوا إلى أعظم آيةٍ في كتاب الله، فزعموا أنّها بِدعة إذا أظهروها، وهي ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾».

٢٤٨ /٢٧ ـ (أمالي الشيخ) بإسناده، قال: قال الصّادق (عبه التهرم): ومن نالته علَّة، فليقرأ الحمدَ في جيبه (١) سبع مرّات، فإن ذهبت، وإلّا فليقرأها سبعين مرّة، وأنا الضامن له العافية».

۲۸/ ۲٤٩ ـ (جامع الأخبار): عن ابن مسعود، عن النبي ومن النبي ومن أراد أن يُنجيه الله من الزبانية التسعة عشر، فليقرأ ﴿ بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فإنها تسعة عشر حرفاً، ليجعل الله كل حرفٍ منها عن واحدٍ منهم».

٢٩٠ /٢٩ ـ وعن ابن مسعود، عن النبيّ (مأراة طباراله، قال: أمن قرأ ﴿ بِسْمِ ٱللّٰهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ كتب الله له بكلّ حرف أربعة آلاف حسنة، ومحا عنه أربعة آلاف سيئة، ورفع له أربعة آلاف درجة.

۲۳ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۱/۲۱.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١/٢١.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤/٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبرً.

<sup>(</sup>٢) السَّخِيْمة: الضغينة والموجِدةُ في النفس. «الصحاح ـ سخّم ـ ٥ : ١٩٤٨». والمعنى: أكثر إخراجاً لحقدها، وما يستولي عليها من الضغينة ومساوىء الأخلاق.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ١٦/٢١:

٢٧ ـ الأمالي ١ : ٢٩٠.

<sup>(</sup>۱) في «ط» جبينه.

٢٨ ـ جامع الأخبار: ٢٢.

٢٩ ـ جامع الأخبار: ٤٢.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT..... البرهان في تفسير القرآن

١٥١ / ٢٠١ - وروي عن النبيّ (سلّ) الله عله وآله) قال: دمن قرأ ﴿ بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ بنى الله له في الجنّة سبعين ألف قصرٍ من يافوتةٍ حمراء، في كلّ فصرٍ سبعون ألف بيت من لؤلؤة بيضاء، في كلّ بيت سبعون ألف سريرٍ من زَبَرْ جَدَةٍ خضراء، فوق كلّ سرير سبعون ألف فراش من سُنْدُس واستبرق، وعليه زوجة من حُور العين، ولها سبعون ألف ذُوّابة، مكلّلة بالدُّر والياقوت، مكتوب على خدّها الأيمن: محمّد رسول الله، وعلى خدّها الأيسر: على وليّ الله، وعلى خدّها الأيسر: على ألله الرّحمٰنِ الرّحيمِ ﴾.

قلت: يا رسول الله، لمن هذه الكرامة؟ قال: لمن يقول بالحرمة والتعظّيم: ﴿ بِسْمَ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيم ﴾،

٣١/ ٢٥٢ ـ وقال النبيّ (سنّ التعليه وآنه): وإذا مرّ المؤمن على الصراط، فيقول: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ أُطفىء لهب النّار، وتقول: جُز ـ يا مؤمن ـ فإنّ نورك قد أطفأ لهبيء.

٣٢/ ٢٥٣ ـ وقال النبيّ (منّ الله عله وآله): اإذا قال المعلم للصبيّ: [قل: ] ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ [فقال الصبي: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ]كتب الله بواءةً للصبي، وبواءةً لأبويه، وبواءةً للمعلّم [من النّار]».

٣٣/ ٢٥٤ - وروي أن رجلاً يسمّى عبدالرّحمن، كان معلّماً للأولاد في المدينة، فعلّم ولداً للحسين (عبدالتهم) يقال له جعفر، فعلّمه ﴿ الْحَمْدُ لِللّٰهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ فلمّا قرأها على أبيه الحسين (عبدالتهم) استدعى المعلم، وأعطاه ألف دينار وألف حُلّة، وحشا فاه دُرًا، فقيل له في ذلك ؟ فقال (عبدالتهم): ﴿ وَأَنّى تساوي عطيّتي هذه بتعليمه ولدي ﴿ الْحَمْدُ لِللّٰهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ؟ [٣.

700 / 700 - الزَّمَخْشَري في (ربيع الأبرار): عن النبيّ (من ه عب رائه): «لا يُرد دعاء أوّله ﴿ بِسْمِ ٱللّٰهِ ٱلرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ فإنّ أُمّتي يأتون يوم القيامة، وهم يقولون: ﴿ بِينَهِم ٱللّٰهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فتنقُل حسناتهم في الميزان، فتقول الأُمه: ما أرجح موازين أُمّة محمد (من الله عبدرانه)! فيقول الأنبياء: إن ابتداء كلامهم ثلاثة أسماء من أسماء الله تعالى، لو وُضعت في كفّة الميزان، ووُضعت سيّئات الخلق في كفّة أخرى، لرَجَحَت حسناتهم».

٣٠ ـ جامع الأخبار: ٤٢.

٣١ ـ جامع الأخبار: ٤٢.

٣٢ ـ جامع الأخبار: ٤٢.

۲۳ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٤ ; ٦٦ «نحوه».

٣٤ ـ ربيع الأبرار ٢: ٣٣٦.



# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ [1]

۱/۲۵۹ / ا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّثنا أبو الفضل العبّاس بن محمّد بن القاسم بن حمزة بن موسى ابن جعفر (علمالتلام).

قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن حمّاد بن عيسى، عن حَرِيز (١)، عن أبي عبدالله (طبدالله). قال: وحدّثني أبي، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن حمّاد، وعبدالرّحمٰن بن أبي نَجْران، وابن فضَّال، عن عليّ بن عُقْبة (٢).

قال: وحدّ ثني أبي، عن النّضر بن سُوَيد، وأحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن عمرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (طبالتلام).

قال: وحدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبي، وهِشام بن سالم، وعن كُلْتُوم بن الهَرِم (٣)، عن عبدالله بن عبدالله بن سِنان، وعبدالله بن مُسكان، وعن صفوان، وسيف بن عَمِيرة، وأبي حمزة الثُمالي، وعن عبدالله بن جُنْدُب، والحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرّضا (ملون القعب).

قال: وحدّثني أبي، عن حَنَان، وعبدالله بن ميمون القدّاح، وأبان بن عثمان، عن عبدالله بن شَوِيك العامري، عن المفضّل بن عمر، وأبي بصير، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عبهما التلام)، قالا في تفسير ﴿ بِسُمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيم ﴾.

قال: وحدّثني أبي، عن عمرو بن إبراهيم الراشدي، وصالح بن سعيد، ويحيى بن أبي عِمْران (١) الحلبي، وإسماعيل بن مَرَّار، وأبي طالب عبدالله بن الصَّلَت، عن عليّ بن يحيى (٥)، عن أبي يصير، عن أبي

#### سورة الفاتحة آية . ١ .

۱ ـ تفسير القمّى ۱ : ۲۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حريث، تصحيف صوابه ما في المتن، راجع رجال النجاشي: ١١٤/٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) في «س»، «ط»: عن عقبة، ولعلّ الصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع جامع الرواة ١: ٥٩٣، معجم رجال الحديث ١٢: ٩٦.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: كلثوم بن العدم. راجع معجم رجال الحديث ١٤ : ١١٩.

<sup>(</sup>٤) في «س»: يحيى بن أبي عمير، والصواب ما في المتن. راجع جامع الرواة ٢: ٣٢٤، معجم رجال الحديث ٢٠: ٢٦.

<sup>(</sup>٥) في «س»، «ط»: عن أبي يحيى، ولعلّ الصواب ما أثبتاه من المصدر. راجع معجم رجال الحديث ١٢: ٢٢١.





عبدالله (مدالته)، قال: سألته عن تفسير ﴿ بِشَمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ قال: دالباء بهاء الله، والسين سَناء الله، والميم مُلك الله، والله إله كلّ شيءٍ، والرّحمَٰن بجميع خلقه، والرحيم بالمؤمنين خاصّة».

عن عن عن عن عن عن عن عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، عن عبدالله بن سِنَان، قال: سألت أبا عبدالله (طبالتلام) عن تفسير ﴿ بِسْمِ ٱللّهِ ٱلرّحَمٰنِ أَلرَّحِمْنِ ، قال: هاله الله، والسين سناء الله، والميم مجد الله ـ وروى بعضهم: الميم ملك الله ـ والله إله كلّ شيء، الرّحمٰن بجميع خلقه، والرحيم بالمؤمنين خاصّة ».

٣٠ ٢٥٨ /٣ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن النَّضْر بن سُويد، عن هِشام بن الحكم أنّه سأل أبا عبدالله (عبدالته) عن أسماء الله واشتقاقها، والله ممّ هو مشتق ؟ فقال: «يا هشام، الله مشتق من إله، والإله يقتضي مألوها، والاسم غير المُسمّى، فمن عَبَد الاسم دون المعنى فقد كفر ولم يعبُد شبئاً، ومن عَبَد الاسم والمعنى فقد أشرك وعَبَد اثنين، ومن عَبَد المعنى دون الاسم فذاك التوحيد، أفهمت يا هِشام ؟».

قال: قلت زِدني. قال: ولله تسعة وتسعون اسماً، فلوكان الاسم هو المُسمّى لكان كلّ اسمٍ منها إلهاً، ولكن لله معنى يدلّ عليه بهذه الأسماء، وكلّها غيره.

يا هِشام، الخُبْز اسم للمأكول، والماء اسم للمشروب، والثوب اسم للملبوس، والنّار اسم للمحرق (١١)، أفهمت - يا هِشام ـ فَهْماً تدفع به وتُناضل به أعداء الله المتخذين مع الله عزّ وجلّ غيرَه ؟».

قلت: نعم، فقال: دنفعك الله به وثبّتك، يا هِشَامِهِ

قال هِشام: فوالله ما قهرني أحدّ في النوحيد حتّى قمت مقامي هذا.

109 / 109 عنه: عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد البرقي، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن ابن راشد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر (عبه النهم) قال: سئل عن معنى الله، فقال: «استولى على ما دقّ وجلّ (۱)».

179 / 0- ابن بابویه: عن أبیه، قال: حدّثنا أحمد بن إدریس، عن الحسین بن عبدالله، عن محمد بن عبدالله، وموسى بن عُمر، والحسن بن عليّ بن أبي عُثمان، عن ابن سِنان، قال: سألت أبا الحسن الرّضا (عبدالنهم) عن الاسم، ما هو ؟ فقال: وصِفة لموصوف.

٣٦١ /٦ ـ وعنه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفَّار، عن

۲ ـ الكافي ۱: ۱/۸۹.

٣ ـ الكافي ١ : ٢/٨٩.

<sup>(</sup>١) في «س»: الحرق.

٤ ـ الكافي ١ : ٨٩/٣.

<sup>(</sup>١) ما دقُّ وجلُّ: حقُّر وعظم. «مجمع البحرين ـ دقق . ٥: ١٦٢».

٥ ـ معاني الأخبار: ١/٢.

٦ معاني الأخبار: ٢/٣.



العبّاس بن معروف، عن صَفّوان بن يحيى، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (عبدالله) أنّه سُثل عن ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ اللهِ آلُوعُ مِنْ أَلَّهُ مُلكُ اللهُ اللهُ

قال: قلت: الله ؟ قال: «الألف آلاء الله على خلقه من النعيم بولايتنا، والكام إلزام الله خلقه ولايتناء.

قلت: فالهاء ؟ قال: «هوانَّ لمن خالف محمَّداً وآل محمَّد (منواناه عليهم أجمعين).

قلت: الرّحمٰن؟ قال: ﴿بجميع العالم،

قلت: الرّحيم ؟ قال: ابالمؤمنين خاصّة.

٧٦٢ /٧- وعنه، قال: حدّ ثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني (رئي اله عنه)، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد ابن سعيد مولى بني هاشم، عن عليّ بن الحسن بن فَضَّال، عن أبيه، قال: سألت الرّضا عليّ بن موسى (عبدالله) عن عن علي بن موسى (عبدالله) عن عن علي ألرَّ حَمْنِ ألرَّ حِيمٍ الله عن الله الله الله أي: أسمّي على نفسي سِمة من سِمات الله عزّ وجلّ وهي العبادة عد الله العبادة عد العبادة عد الله عزّ وجلّ وهي العبادة عد الله عن العبادة عد الله عن العبادة عد الله الله عن وحلّ وهي العبادة عد الله عن الله عن العبادة عد الله عن الله عن الله عن العبادة عد الله عن الله عنه الله عن الله عن

قال: فقلت له: وما السِمة ؟ قال: والعلامة ٥.

٣٦٣ /٨-وعنه، قال: حدّننا محمّد بن القاسم الجُرجاني المفسّر (رحدة)، قال: حدّننا أبو يعقوب يُوسُف بن محمّد بن رياد، وأبو الحسن عليّ بن محمّد بن سَيَّار، وكانا من الشيعة الإمامية، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن محمّد (عليم الندم) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ بِسُمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾، فقال: دهو الله الذي يَتَأَلَه (١) إليه عند الحواتج والشدائد كلّ مخلوق، عند انقطاع الرجاء عن كلّ من هو دونه، وتَقَطَّع الأسباب مِن جميع مَن صواه، تقول: بسم الله، أي استعين على أموري كلها بالله، الذي لا قحق العبادة إلاله، والمُغيث إذا استُغيث، والمجيب إذا تحميد.

وهو ما قال رجل للصّادق عليه الله على الله الله الله الله الله على الله ما هو، فقد أكثر عليَّ المجادلون وحبَّروني ؟ فقال له: با عبدالله عل رَكِبت سفينةً قطّ ؟ قال: نعم فقال: هل كُسِرت بك، حيث لاسفينة تُنجيك، ولا سباحة تُغنيك؟ قال: نعم.

قال الصّادق (عبه السّلام): فهل تعلّق قلبُك هنالك أنَّ شيئاً من الأشياء قادرٌ على أن يُخَلِّصَكَ من وَرُطَتِك ؟ قال: نعم. قال الصّادق (عبه السّلام): فذلك الشّيء هو الله، القادر على الإنجاء حيث لا مُنجي، وعلى الإغاثة حيث لا مُغيث.

ثمّ قال الصّادق (مدانتهم): ولربّما نوك بعض شيعتنا في افتتاح أمره ﴿ بِسْمِ ٱللّٰهِ ٱلرَّحْـمُنِ ٱلرَّحِـيمِ ﴾ فيمتحنه الله عزّ وجلّ بمكروه، ليُنبّهه على شُكر الله تبارك وتعالى والثناء عليه، ويَمْحَق عنه وَصْمَة (٢) تقصيره،

٧ ـ معاني الأخبار: ١/٣.

٨ ـ التّوحيد: ٢/٤، معاني الأخبار: ٢/٤.

<sup>(</sup>١) ألِه إلى كذا: لجأ إليه، لأنَّه سبحانه وتعالى المتفرّع الذي يُلْجأ إليه في كل أمر. «لسان العرب ـ أله ـ ١٣ : ٢٩٩».

<sup>(</sup>٢) الوصم: العيب والعار. «الصحاح ـ وصم ـ ٥: ٢٠٥٢».





عند تركه قول: ﴿ بِسُمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾.

قال: وقام رجل إلى عليّ بن الحسين وعليه الله المعنى ﴿ مِن الْجِيمِ ﴾ ؟ فقال عليّ بن الحسين (عبدائلام): حدّ ثني أبي، عن أخيه الحسن، عن أبيه أمير المؤمنين (عبدائلام): أنّ رجلاً قام إليه، فقال: يا أمير المؤمنين، أخبرني عن ﴿ بِسْم اللهِ الرَّحَمْنِ الرَّحِيم ﴾ ما معناه ؟

فقال: إنّ قولك: الله، أعظم اسم من أسماء الله عزّ وجلّ، وهو الاسم الذي لا ينبغي أن يُسمّى به غير الله، ولم يَتَسَمُّ به مخلوق.

فقال الرجل: فما تفسير قول الله ؟

قال: هو الذي يَتَأَلّه إليه عند الحوائج والشدائد كلّ مخلوقٍ، عند انقطاع الرجاء من جميع من [هو] دونه، وتَقَطُّع الأسباب مِن كلّ ما سِواه، وذلك [أنّ] كلّ مُتَرئس في هذه الدنيا، ومنعظم فيها، وإنْ عَظُم غِناه وطُغياته، وكَثُرت حوائج من دونه إليه، فإنهم سيحتاجون حوائج [لا يفدِر عليها هذا المتعاظِم، وكذلك هذا المتعاظِم يحتاج حوائج ] لا يقدِر عليها، فينقطع إلى الله عند ضَرورته وفاقته، حتى إذا كفي همّه، عاد إلى شِرْكه. أمّا تسمع الله عزّ وجل يقول: ﴿ قُلْ أَرَهُ يُتَكُم إِنْ أَتَلكُم عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَنكُم السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُم صَادِقينَ \* بَلْ الله عزّ وجل يقول: ﴿ قُلْ أَرَهُ يُتَكُم إِنْ أَتَلكُم عَذَابُ اللهِ أَوْ أَتَنكُم السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُم صَادِقينَ \* بَلْ إِنّا تَدْعُونَ إِنْ شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ﴾ (" فقال الله جلّ وعزّ لعباده: أيها الفقراء إلى رحمتي، إنّي قد الزَمتُكُم الحاجة إليّ في كلّ حال، وذلة العبودية في كلّ وقت، فإليّ فافزعوا في كلّ أمر تأخذون وترجُونَ تمامَهُ وبلوغَ غايته، فإنّي إن أرَدْت أن أُعطِيكُم، لم يَقْدِرْ غيري على منعكم، وإن أرَدْت أن أُمنعكم، لم يَقْدِر غيري على منعكم، وإن أرَدْت أن أمنعكم، لم يَقْدِر غيري على منعكم، وإن أرَدْت أن أمنعكم، لم يَقْدِر غيري على منعكم، وإن أرَدْت أن أمنعكم، لم

فقولوا عند افتناح كلّ أمر صغيرٍ أو عظيمٍ ﴿ يِسُمِ ٱللّٰهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ أي: استعين على هذا الأمر، الذي لا تَحِقُّ العبادةُ لغيره، إلّا له، المجيب إذا دُعِي، المُغيث إذا استُغيث، الرّحمٰن الذي يرحم ببسط الرّزقِ علينا، الرحيم بنا في أدياننا، ودنيانا، وآخرينا، خَفَّفَ علينا الدين، وجعله سهلاً خفيفاً، وهو يرحَمُنا بتمييزنا من أعدائه».

ثمّ قال: وقال رسول الله (منراه عله والد): من حَزَنَه أمر تعاطاه فقال: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ وهو مخلص لله، ويُقْبِلُ بقلبه إليه، لم يَنْفَكُ من إحدى اثنتين: إمّا بلوغٍ حاجته في الدنيا، وإمّا يُعَدّ له عند ريّه ويُدَّخر له، وما عند الله خيرٌ وأبقى للمؤمنين».

و ٢٦٤ /٩ - العيّاشيّ: عن عبدالله بن سِنَان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في تفسير ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ فَي تفسير ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمُنِ اللهِ الخلق، والميم مجد الله ـ ورواه غيره عنه: مُلكُ الله ـ والله إله الخلق، الرّحمُن بجميع العالم، الرّحيم بالمؤمنين خاصّة ٤.

ورواه غيره عنه: دوالله إله كلِّ شيء».

<sup>(</sup>٣) الأنعام ٦ : ١٠ و ٤١.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٨/٢٢ ـ ٢٠.

۱۰/ ۲۱۵ ـ عن الحسن بن خُرَّزَاذ، قال: كتبت إلى الصّادق (عبه التلام) أسأل عن معنى الله. فقال: «استولى على ما دقَّ وجلَّ».

المناح المناح المناع أبي محمّد العسكري (مبالئلام) قال: وقال الصّادق (مبالئلام): ولرُبّما تَوَكَ في افتتاح أمرٍ بعض شبعتنا ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فيمتحنه الله بمكرود، لِيُنَبِّهَهُ على شُكر الله والثناء عليه، ويَمحو عنه وَصْمَةَ تقصيره، عند تركه قولَ: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾.

لقد دخل عبدالله بن يحيى على أمير المؤمنين (طبالتلام)، وبين يديه كُرسي، فأمره بالجلوس عليه، فجلس عليه، فجلس عليه، فمال به حتى سَقَطَ على رأسه، فأوضح عن عَظْم رأسه، وسال الدم، فأمر أمير المؤمنين (طبالتلام) بماء، فغسَلَ عنه ذلك الدم. ثمّ فال: ادنُ منّي، [فدنا منه] فوضع بده على مُوْضِحَتِهِ (١)، وقد كان يجد من ألمِها ما لا صبر له معه، ومسح بدّه عليها وتَقَلَ فيها، حتى انّدَ مَلَ وصاركاً نه لم يُصِبه شيء قطّ.

وقال أمير المؤمنين (على التلام): يا عبدالله، الحمد لله الذي جعل تمحيص ذُنُوبَ شيعتنا في الدنيا بمِحَنِهم، لِتَسُلَمَ لهم طاعاتهم، ويستحقّوا عليها ثوابها.

فقال عبدالله بن يحيى: يا أمير المؤمنين، وإنَّا لا نُجازى بذنوبنا إلَّا في الدنيا؟

قال: نعم، أمّا سَمِعت قول رسول الله (سقرالة عليه وآله): الدنيا سِجن المؤمن، وجَنّة الكافر. إنَّ الله تعالى طهر شيعتنا من ذُنُوبهم في الدنيا بما يُبتليهم به من المِحن، وبما يَغْفِرُه لهم، فإنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَمَا أَصَابَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَغْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ (٢) حتى إذا وردوا يوم القيامة، توفّرت عليهم طاعاتهم وعباداتهم. و إنّ أعداءنا يُجازيهم عن طاعةٍ تكون في الدنيا منهم و إنْ كان لا وزن لها، لأنه لا إخلاص معها حتى إذا وافوا القيامة، حُمِلَت عليهم ذُنوبُهم، وبغضُهم لمحمّد وآله تعارف هم المحمد والما أحديد أصحابه، فَقُذِفُوا في النّار. فقال عبدالله بن يحيى: يا أمير المؤمنين، قد أفَدْ تني وعلّمتني، فإن رأيت أن تُعرّفني ذنبي الذي امتُجنت به في هذا المجلس، حتى لا أعود إلى مثله ؟

ققال: تَرْكُكَ حبن جلست أن تقول: ﴿ بِسُمِ ٱللّٰهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فجعل الله ذلك لسَهُوك عمّا تُدبت إليه تمحيصاً بما أصابك، أمّا علمت أنّ رسول الله (منّ الله عرّ الله) حدّ ثني، عن الله عزّ وجلّ أنّه قال: كلّ أمر ذي بالل لم يُذكر فيه اسم الله، فهو أبنر؟

> فقلت: بلى ـ بأبي أنت وأُمّي ـ لا أتركها بعدَها. قال: إذن تَحظى (" وتَسعَد. قال عبدالله بن يحيى: يا أمير المؤمنين، ما تفسير ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ ؟

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٥/٢١ ﴿

١١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام المسكري (عليه التلام): ٢٢ /٧.

<sup>(</sup>١) المُؤْضِحة: السُّجّة التي تُبدي وَضَعَ العَظْم. «الصحاح ـ وضح ـ ١ : ١٦ ٤».

<sup>(</sup>۲) الشُّوري ۲۲: ۲۰.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: تحصن بذلك.

. البرهان في تفسير القرآن

قال: إنّ العبد إذا أراد أن يقرأ، أو يعمل عملاً، فيقول: ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمْنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ أي بهذا الاسم أعمل هذا العمل، فكل عملٍ يَعمَلُه، يَبْدأ فيه بـ ﴿ بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمْنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ فإنّه مباركٌ له فيه.

۱۲/ ۲۹۷ - (ربيع الأبرار) للزِّمَخْشَري: قال: قال رجل لجعفر بن محمد (طبهاالتلام): ما الدليل على الله، ولا تذكر لي العالم والعرض والجوهر؟ فقال له: «هل رَكِبت البحر؟» قال: نعم. قال: «فهل عَصَفَتْ بكم الربح، حتى خِفتم الغرق؟» قال: نعم. قال: [قال: «فهل انقطع رجاؤك من المركب والملاحين؟، قال: نعم.] قال: «فهل تَتَبَعَتْ نفسك أَنْ ثَمَّ مَنْ يُنْجِيك؟، قال: نعم.

فَالَ: «فَإِنَّ ذَاكَ هُو الله سبحانه وتعالى، قال الله: عزّ وجلّ: ﴿ضَلَّ مَن تَدْعُونَ إِلَا إِيَّاهُ﴾ (١) و﴿إِذَا مَسَّكُمُ آلضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْنَرُونَ﴾ (٢).

### فوله عزّ وجلّ:

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ [٢] ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيمِ [٣] مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ [٤] إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ [٥] آهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ [٦] صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ [٧]

١/ ٢٦٨ /١ - محمد بن يعقوب: عن عِدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن بعض أصحابنا، عن محمد بن عبد الله عن محمد بن عبد الله عبد ال

٢٦٩ /٢ - الشيخ الفاضل عليّ بن عيسى في (كشف الغمّة): عن الإمام الصّادق (طبه الشهم)، قال: «فَقَدَ أبي بَغْلَةً
 له، فقال: إن ردّها الله علَيَّ لأحمِدَنه بِمَحامِدَ برضاها، فلما لَبِثَ أن أتي بها بسَرْجها ولِجَامها، فلمّا استوى [عليها]
 وضمّ إليه ثيابَه، رفع رأسه إلى السّماء، وقال: ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ ﴾ ولم يَزد.

ثمّ قال: ما تركت ولا أبقيت شيئاً، جعلت جميع أنواع المحامد لله عزّ وجلّ، فما من حمدٍ إلّا وهو داخلٌ فيما قلت».

ثمّ قال علي بن عيسى: صَدَّقَ وبَرَّ (عبه السّهم) فإنّ الألف والكام في قوله:﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ﴾ يَسْتَغْرِقُ الجنس

١٢ ـ ربيع الأبرار ١: ٦٦٣.

<sup>(</sup>١) الإشراء ١٧ : ١٧.

<sup>(</sup>٢) النَّحل ١٦ : ٥٣.

سورة الفاتحة آية . ٢ ـ ٧.

۱ ـ الكافي ۲ : ۲۸/۱۰.

٢ ـ كشف الغمة ٢ : ١١٨.

وتَفَرُّده تعالى بالحمد.

فاتحة الكتاب (١) ......

۲۷ /۲ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمير، عن النَّضْر بن سُويد، عن أبي بصير،
 عن أبي عبدالله (ميه التلام) في قوله: ﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ ﴾ قال: ١ الشُكر الله ٤.

وفي قوله: ﴿ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ قال: دخالق الخلق أَ ﴿ الرَّحْمَانِ ﴾ بجميع خَلْقه ﴿ الرَّحِيمِ ﴾ بالمؤمنين خاصّةً ﴿ وَقَالُواْ يَا وَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ المؤمنين خاصّةً ﴿ وَقَالُواْ يَا وَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ (١) يعني يوم الحساب، والدليل على ذلك قوله: ﴿ وَقَالُواْ يَا وَيْلَنَا هَذَا يَوْمُ الدِّينِ ﴾ (١) يعني يوم الحساب، ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ «مخاطبة الله عزّ وجلّ و ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ مثله ، أَ ﴿ الْعَدِنَا الصّراطَ الله عزّ وجلّ و ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ مثله ، أَ ﴿ الطريق، ومعرفة الإمام ».

٢٧١ /٤ ـ قال: وحدّ ثني أبي، عن حمّاد، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ ٱلصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾.

قال: «هو أمير المؤمنين (عبد التلام) ومعرفته، والدليل على أنّه أمير المؤمنين قوله: ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمَّ الْكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (١) وهو أمير المؤمنين (عبدالتلام) في أُمَّ الكتاب.

٢٧٢ /٥ - وعنه: وحدّثني أبي، عن القاسم بن محمد، عن شليمان بن داود المِنْقَري، عن حَفْص بن غِيَاث،
 قال: وصف أبو عبدالله (عبدالله) الصراط، فقال: «ألف سنة صعود، وألف سنة هُبوط، وألف سنة حِدال (١)».

۲۷۲ /۲ موعنه: عن سَعْدان بن مسلم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن الصراط، قال: «هو أدق من الشعر، وأحدُّ من السيف؛ فمنهم من يمرُ (١) عليه مثل البرق، ومنهم من يمرّ عليه مثل عَدْوِ الفَرَس، ومنهم من يمرّ عليه ماشياً، ومنهم من يمرّ عليه حَبُوا (١)، متعلَقاً، فتأخذ النَّار منه شيئاً وتترك بعضاً».

٢٧٤ /٧ . وعنه أيضاً، قال: وحدّثني أبي، عن حمّاد، عن حَرِيز، عن أبي عبدالله (عبدالمتلام) أنّه قرأ: «آهْدِنَا الصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ \* صِرَاطَ مَنْ (١) أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمُعْشُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلصَّالِينَ، قال: «المغضوب عليهم: النّصّاب، والضالين: اليهود والنّصارى».

۲ ـ تفسير القمّى ۱ : ۲۸.

<sup>(</sup>١) الصَّافَّات ٢٧: ٢٠.

٤ ـ تفسير القمّي ١ : ٢٨.

<sup>(</sup>١) الزّخرف ٤٣: ٤.

٥ ـ تفسير القمّي ١ : ٢٩.

<sup>(</sup>١) حَدِل: مشى في ميل إلى أحد جانبيه. «المعجم الوسيط ـ حدل ـ ١ : ١٦١».

١ ـ تفسير القمني ١ : ٢٩.

<sup>(</sup>۱) في «س»: يمشي.

<sup>(</sup>٢) حَبّا الصبي على استه حَبُواً، إذا زحف. «الصحاح ـ حبا ـ ٦: ٢٢٠٧».

٧ ـ تفسير القمّي ١ : ٢٩.

<sup>(</sup>١) قرأ ﴿ صواطَ من أنعمت عليهم ﴾ عمر بن الخطّاب، وعمرو بن عبدالله الزبيري، وروي ذلك عن أهل البيت (علهم التلام). أنظر مجمع البيان ١: ١٠٥.



٧٧٥ /٨ ـ وعن ابن أبي عُمبر، عن ابن أَذينة، عن أبي عبدالله (على التلام) في قوله: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾. قال: والمغضوب عليهم: النُصّاب، والضَّالَين: الشُّكَّاك الذين لا يعرفون الإمام،

٢٧٦ /٩ - سعد بن عبدالله: عن أحمد بن الحسين، عن على بن الرَّيَّان، عن عبيدالله بن عبدالله الدِّهقان، عن أبي الحسن الرّضا (منه التلام)، قال: سَمِعته بقول: ﴿إِن لله خَلْف هذا النِطاق زَيَرْجَدَة خضراء، منها اخضرّت السّماء».

قلت: وما النِطاق ؟! قال: «الحِجاب، ولله عزّ وجلّ وراء ذلك سبعون ألف عالَم، أكثر من عِدّة الجنّ والإنس، وكلُّهم بلعن فلاتاً وفلاتاً».

١٠/ ٢٧٧ موعنه: عن سَلَمَة بن الخطّاب، عن أحمد بن عبدالرّحمٰن بن (١) عبد ربّه الصيرفي، عن محمّد بن سُليمان، عن يَقْطِين الجواليقي، عن قُلْفُلَة، عن أبي جعفر (عبه التلام)، قال: ﴿إِنَّ الله عزَّ وجلَّ خلق جبلاً محيطاً بالدنيا [من] زَبَرْجَدَة خضراء، وإنّما خُضْرة السّماء من خُضْرة ذلك الجبل، وخلق خلفه خَلْقاً، لم يفترض عليهم شيئاً ممّا افترض على خلقه من صلاةٍ وزكاةٍ، وكلُّهم يلعن رجلين من هذه الأُمَّة، وسمّاهما.

۱۱/ ۲۷۸ ـ وعنه: عن محمّد بن هارون بن موسى، عن أبي سَهْل بن زياد الواسِطى، عن عَجْلان أبى صالح (١)، قال: سألت أبا عبدالله (عب التلام) عن قُبَّة آدم، فقلت له: هذه قُبّة آدم؟

فقال: «نعم، ولله عزّ وجلّ قِبابٌ كثيرةً، أمّا إنّ لخلف مغربكم هذا تسعةً وتسعين مغرباً، أرضاً بيضاء مملوءةً خَلْقاً، يستضيئون بنورها، لم يَعْصُوا الله طَرفة عين، لا بدرون أخلق الله عزّ وجلّ أدم أم لم يخلُّقه، يبرءون من فلانٍ وفلانٍ وفلان.

قيل له: وكيف هذا، وكيف يبرءون من فلانٍ وقلانٍ وقلانٍ وهم لا يدرون أنَّ الله خلق آدم أو لم يخلُّقه ؟! فقال للسائل عن ذلك: «أتعرف إبليس ٢٤. فقال: لا إلا بالخبر. قال: «إذن أمرت بلعنه والبراءة منه ؟». قال: نعم. قال: «فكذلك أمر هؤلاء».

١٢/ ٢٧٩ ـ وعنه: عن محمّد بن عيسى بن عُبيد، عن يُونُس بن عبدالرّحمٰن، عن عبدالصّمد بن بشير، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبدالتلام)، قال: «من وراء شمسكم هذه أربعون عين شمس ، ما بين عين شمس إلى عين شمسٍ أربعون عاماً، فيها خَلْقٌ كثيرٌ، ما يعلمون أنَّ الله خلق آدم أو لم يَخْلُقُه.

٨ ـ تفسير القمّى ١ : ٢٩.

٩ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٢.

١٠ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١١.

<sup>(</sup>۱) في «س»، «ط»: عن.

١١ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٢.

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: عجلان بن أبي صالح، وفي المصدر: عجلان بن صالح، والظاهر صحّة ما أثبتناه. راجع معجم رجال الحديث ١١ : ١٣٢

١٢ - مختصر بصائر الدرجات: ١٢.

وإنّ من وراء قَمَركم هذا أربعين قُرصاً، بين القُرص إلى القُرص أربعون عاماً، فيها خلق كثير، ما يعلمون أنّ الله عزّ وجلّ خلق آدم أو لم يَخْلُقُه، قد أُلهموا ـكما أُلهمت النّحُلة ـلعنة الأوّل والثاني في كلّ الأوقات، وقد وكُل بهم ملائكة، مثى لم يلعنوا عُذّبواء.

۱۳/ ۲۸۰ ـ وعنه: عن الحسن بن عبدالصّمد، عن الحسن بن عليّ بن أبي عُثمان (۱)، قال: حدّثنا العبّاد بن عبدالخالق، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (عليه النّهر).

وعن محمّد بن سِنان، عن المُغضّل بن عُمر، عن أبي عبدالله (طبالتلام)، قال: إن لله عزّ وجلّ ألفَ عالم، كلُّ عالم منهم أكثر من سبع سماواتٍ وسبع أرضين، ما يرى كلّ عالم منهم أن لله عالماً غيرهم، وأنا الحُجّة عليهم».

18/ ۲۸۱ وعنه: عن أحمد بن محمّد بن عيسى (1) عن الحسين بن سعيد، ومحمّد بن عيسى بن عُبيد، عن الحسين بن سعيد جميعاً، عن فضّالة بن أيوب، عن القاسم بن بُريد، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله (طبالتلام) عن ميراث العلم ما مبلغه، أجوامع هو من هذا العلم، أم تفسير كلّ شيءٍ من هذه الأمور التي يُتَكلّم فها ؟

فقال: «إنَّ لله عزَّ وجلَ مدينتين مدينة بالمشرق، ومدينة بالمغرب، فيهما قوم لا يعرفون إبليس، ولا يعلمون يِخَلَّق إبليس، نلقاهم كلَّ حين فَيَسألوننا عمّا يحتاجون إليه، ويسألوننا عن الدعاء فَتُعَلِّمُهُم، ويسألوننا عن قائمنا متى يَظهر.

فيهم عبادة واجتهاد شديد، لمدينتهم أبواب، ما بين المِصْراع إلى المِصْراع مائة فَرْسَخ، لهم تقديش وتمجيد ودعاء واجتهاد شديد، لو رأيتموهم لاجتفرتم عملكم، يصلّي الرجل منهم شهراً لا يرفع رأسه من سَجْدته، طعامهم التسبيح، ولياسهم الورّع، ووجوهُهُم مُشْرِقةٌ بالنّور، وإذا رأوا منا واحداً احْتَوَشُوه (")، واجتمعوا له، وأخذوا من أثره من الأرض يتبرّكون به، لهم دَويّ -إذا صلّوا -كأشدٌ من دويّ الربح العاصف.

منهم جماعة لم يضعوا السلاح مُذْ كانوا، ينتظرون قائمنا، يدعون الله عزّ وجلّ أن يُريهم إيّاه، وعُمر أحدهم ألف سنةٍ، إذا رأيتهم رأيت الخُشوع والاستكانة وطلب ما يُقرّبهم إلى الله عزّ وجلّ، إذا احتبسنا عنهم ظنّوا ذلك من سَخَطٍ، يتعاهدونَ أوقاتنا التي نأتيهم فيها، فلا يسأمون ولا يَفْتُرون، يتلون كتاب الله عزّ وجلّ كما علّمناهم، وإنّ فيما نعلَمهم ما لو تُلى على النّاس لكفروا به ولأنكروه.

يسألوننا عن الشّيء إذا ورد عليهم في القرآن لا يعرفونه، فإذا أخبرناهم به انشرحت صدورهم لما يسمعون منّا، وسألوا لنا البقاء وأن لا يَقْقُدونا، ويعلمون أنّ المِنّة من الله عليهم فيما نُعلَمهم عظيمةٌ، ولهم خَرْجَةٌ مع الإمام \_

١٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٣.

<sup>(</sup>١) في «س»: عمير، والظاهر أنّه تصحيف، راجع جامع الرواة ١: ٢٠٨، معجم رجال الحديث ٥: ٢٠.

١٤ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد بن عيسى، والصواب ما في المتن، وروى عنه سعد بن عبدالله.كما في النهرست للطوسي ٢٥/٦٥، جامع الرواة ١: ٦٩.

<sup>(</sup>٢) احتَوَش القوم الشية: أحاطوا به وجعلوه وسطهم. «المعجم الوسيط ـ حاش ـ ١ : ٢٠٧».

إذا قام ـ يَسْبِقون فيها أصحاب السلاح، ويدعون الله عزّ وجلّ أن يجعلهم ممّن ينتصر بهم لدينه.

فهم كهولٌ وشبّانٌ، إذا رأى شابٌ منهم الكهل، جلس بين يديه جِلْسة العبد، لا يقوم حتّى يأمُره، لهم طريق أعلم به من الخَلْق إلى حيث يُريد الإمام (عباستهم)، فإذا أمرهم الإمام بأمر قاموا إليه أبداً حتّى يكون هو الذي يأمُرُهم بغيره، لو أنّهم وردوا على ما بين المشرق والمغرب من الخَلْق، لأَفْتُوهم في ساعة واحدة، لا يُحيك (الشهم الحديد، لهم سيوفٌ من حديد غير هذا الحديد، لو ضرب أحدهم بسيفه جبلاً لقدّه حتّى يَفْصِله. في ساعة يعبر بهم الإمام (عبالتهم) الهند والديلم (القروم والبربر (الهو وفارس، وما بين جَابَرُس (الله جَابَلق (الله وهما مدينتان: واحدة بالمشرق، وواحدة بالمغرب، لا يأتون على أهل دين إلا دَعَوْهم إلى الله عزّ وجلّ وإلى الإسلام، والإقرار بمحمد (مل شعبه ودخل في الإسلام تركوه، وأمروا أميراً منهم، ومن لم يُجب، ولم يُقِرَّ بمحمد (مل العبدة)، ولم يُقِرَّ بالإسلام، ولم يُسلِم قتلوه، حتّى لا يبقى بين المشرق والمغرب وما دون الجبل أحدً إلا آمن.

ابن يزيد، عن محمّد بن الحسن الصفّار، وسعد بن عبدالله، والشيخ المفيد ـ واللفظ له ـ كلّهم رَوَوا عن يعقوب ابن يزيد، عن محمّد بن أبي عُمير، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله (طبهالتلام) رفعه إلى الحسن بن علي (طبالتلام)، قال: «إنّ لله مدينتين: إحداهما بالمشرق، والأُخرى بالمغرب، عليهما سُور من حديد، وعلى كلّ مدينة ألف ألف باب، لكلّ باب مصراعان من ذهب، وفيها ألف ألف لغة، تُنكلُم كلّ لغة بخلاف لغة صاحبتها، وأنا أعرف جميع اللّغات، وما فيهما وما بينهما، وما عليهما حُجّة غيري وغير أخى الحسين (طبهالتلام)».

۱۹/ ۲۸۳ محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمّد، عن الحسبن بن سعيد، عن ابن أبي عُمير، عن أبي أبي عُمير، عن أبي أبوب، عن أبان بن تَغْلِب، قال: كنت عند أبي عبدالله (عبد الله) فدخل عليه رجل من أهل اليمن، فقال له: «يا أخا اليمن عندكم علماء ؟». قال: نعم. قال: «فما بلغ من علم عالِمكم ؟». قال: يسير في ليلةٍ واحدةٍ مسيرة شهرين، بَرْجُرُ الطير (۱۱)، وبَقْفُو الآثار (۱۲).

فقال أبو عبدالله (عبدالله): وعالِم المدينة أعلم من عالِمكم». قال: فما بلغ من علم عالِم المدينة ؟ قال: ويسير

<sup>(</sup>٣) يقال: ضربه فما أحاك فيه السيف، إذا لم يعمل فيه، ويقال ما يحيك فيه الملام، إذا لم يؤثّر فيه. «الصحاح ـ حيك ـ ٤: ١٥٨٢».

<sup>(</sup>٤) الديلم: جيل سُمُّوا بأرضهم، وهم في جبال قرب جيلان. «مراصد الاطلاع ٢: ٥٥٨١.

<sup>(</sup>٥) البربر: هو اسم يشتمل قبائل كثيرة في جبال المغرب، أولها بَرْقَة ثمّ إلى آخر المغرب والبحر المحيط وفي الجنوب إلى بلاد السودان، ويقال لمجموع بلادهم بلاد البربر. «معجم البلدان ١ : ٣٦٨».

<sup>(</sup>٦) جَابَرْس: مدينة بأقصى المشرق، يسكنها ـ على ما زعم اليهود ـ قوم منهم، وقيل: إنّهم بقايا المؤمنين من ثمود. «مراصد الاطلاع ١: ٣٠٤».

<sup>(</sup>٧) جَاتِلق: مدينة بأقصى المغرب، يُروى عن ابن عبّاس أنّ أهلها من ولد عاد. «مراصد الاطلاع ٢٠٤٪.

١٥ ـ بصائر الدرجات: ٤/٣٥٩، مختصر بصائر الدرجات: ١٢، الإختصاص: ٢٩١.

١٦ ـ بصائر الدرجات: ١٥/٤٢١.

<sup>(</sup>١) زجر الطير: أثارها ليتبعّن بسنوحها أو يتشاءم ببروحها. «المعجم الوسيط ـ زجر ـ ١ : ٢٨٩».

<sup>(</sup>٢) قَفُوت أثره: أي اتبعته. «الصحاح - قفا - ٦: ٢٤٦٦».

فاتحة الكتاب (١) ...

في ساعةٍ واحدةٍ من النّهار مسيرة الشّمس سنة، حتّى يقطع ألّف عالَم مثل عالَمكم هذا، ما يعلمون أنّ الله خلق آدم ولا إبليس». قال: يعرفونكم ؟! قال: «نعم، ما افْتُرِض عليهم إلّا ولايتنا، والبراءة من أعدائنا».

۱۷/ ۲۸٤ ـ المفيد في (الاختصاص): عن محمّد أبي عبدالله (۱) الرازي الجَامُوراني، عن إسماعيل بن موسى، عن أبيه، عن جدّه، عن عبدالصّمد بن عليّ، قال: دخل رجلّ على عليّ بن الحسين (عبدالله)، فقال له عليّ بن الحسين (عبدالله)، دمن أنت ؟». قال: رجلّ منجّمٌ قاتِفٌ (۱) عرّاف. قال: فنظر إليه، ثمّ قال: المل أدُلُك على رجل، قد مرّ منذ دخلت علينا في أربعة عشر عالماً، كلّ عالم أكبر من الدنيا ثلاث مرّات، لم يتحرّك من مكانه ؟اه. قال: من هو ؟!

قال: «أنا، وإن شئت أنبأتك بما أكلت، وما ادُّخَرت في بيتك.

1۸/ ۲۸۵ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم الأسترابّادِي المفسّر (رضي القصه)، قال: حدّثني بُوسُف بن محمّد بن زياد، وعلي بن محمّد بن سَيَّار، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب، عن أبيه، عن جدّه (طهم الشه)، قال: «جاء رجل إلى الرضا (عبدالنه)، فقال له: بابن رسول الله، أخبرني عن قول الله سبحانه: ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ما تفسيره ؟

قال: لقد حدّثني أبي، عن جدّي، عن الباقر، عن زين العابدين، عن أبيه (عليم التلام) أنّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين (عليم التلام) فقال: أخبرني عن قول الله تعالى: ﴿ الْحَمْلُ لِلّٰهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ما تفسيره ؟

فقال: ﴿ الْحَمْدُ لِلّٰهِ ﴾ هو أن عرّف عباده بعض يَنْمِه عليهم جُملاً، إذ لا يَقْدِرون على معرفة جميعها بالتفصيل، لأنّها أكثر من أذ تُحصى أو تُعرف.

فقال لهم: قولوا: الحمد لله على ما أنعم به علينا رب العالمين؛ وهم الجماعات من كلّ مخلوق، من الجمادات والحيوانات. فأمّا الحيوانات فهو يقلّبها في قُدرته، ويَغْذوها من رِزْقه، ويحوطها بكَنفِهِ (١)، وَيُدَبِّرُ كَارُ منها بمصلحته. وأمّا الجمادات فهو يُمْسِكها بقُدرته، يُمسك المتّصل منها أن يتهافت، ويُمسك المتهافت (١) منها أن يتلاصق، ويُمسك السّماء أن تقع على الأرض إلّا بإذنه، ويُمسك الأرض أن تنخسف إلّا بأمره، إنّه بعباده لرؤوف رحيمً.

قال (عبه النادم): و﴿ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ مالكهم، وخالقهم، وسائق أرزاقهم إليهم، من حيث يعلمون ومن حيث

١٧ ـالاختصاص: ٣١٩.

<sup>(</sup>١) في «س» والمصدر: محمّد بن عبدالله، وما في المتن هو الصواب، وهو أبو عبدالله محمّد بن أحمد راجع تنقيح المقال ٢: ١٦، معجم رجال الحديث ١٥: ٥١.

<sup>(</sup>٢) القائف: الذي يعرف الأثار. «الصحاح ـ قوف ـ ٤: ١٤١٩».

١٨ ـ عيون أخبار الرّضا (طبه الشلاء) ١ : ٢٨٢/٢٨، علل الشرائع: ٣/٤١٦.

 <sup>(</sup>١) كَنَفُ الله: رحمته وستره وحفظه. «المعجم الوسيط ـكنف ـ ٢: ٢٠٨».

<sup>(</sup>٢) التهافت: التساقط قطعة قطعة. «الصحاح - عفت . ١: ٢٧١».



لا يعلمون، فالرِزْق مقسومٌ، وهو يأتي ابن آدم على أيّ مسيرةٍ سارها من الدنيا، لبس بتقوى مُنّقٍ بزائده، ولا فُجُور فاجر بناقصه، وبينه وبينه ستر وهو طالبه، فلو أنّ أحدكم يَفِرٌ من رِزْقه، لطلبه رِزْقه كما يَطْلُبه الموت.

فقال الله جلّ جلاله: قولوا: الحمد لله على ما أنعم علينا، وذَكَرَنا به من خيرٍ في كتب الأوّلين، قبل أن نكون، ففي هذا إيجاب على محمّد وآل محمّد (صوات على شيعتهم أن يشكروه بما فضّلهم، وذلك أنّ رسول الله (مقرف عليه الله) قال: لمّا بعث الله موسى بن عِمْران (عب السّلام)، واصطفاه نجيّاً، وفلق له البحر، ونجّى بني إسرائيل، وأعطاه التوراة والألواح، رأى مكانه من ربّه عزّ وجلّ، فقال: يا ربّ، لقد أكرمتني بكرامةٍ لم تُكرِم بها أحداً قبلي.

فقال الله تعالى: يا موسى، أمّا علمت أنّ محمّداً أفضل عندي من جميع ملائكتي وجميع خَلْقي ؟ قال موسى (طبهاتلام): يا ربّ، فإن كان محمّداً أكرم عندك من جميع خَلْقك، فهل في آل الأنبياء أكرم من آلي ؟

فقال الله تعالى: يا موسى، أمّا علمت أن فضل آل محمّد على جميع آل النبيّين، كفضل محمّدٍ على جميع المرسلين.

قال موسى: يا ربّ، فإنّ كان آل محمّدٍ كذلك، فهل في أُمم الأنبياء أفضل عندك من أُمّتي ؟ ظَلَلْتَ عليهم الغَمّام ("، وأنزلت عليهم المَنَّ (1) والسّلوي (٥) وقَلَقْتَ لهم البحر.

فقال الله جلّ جلاله: يا موسى، أمّا علمت أنّ فضل أمّة محمّدٍ على جميع الأُمم، كفضله على جميع خَلْقي. قال موسى: يا ربّ، لبتني كنت أراهم، فأوحى الله جلّ جلاله إليه: يا موسى، إنّك لن تراهم، وليس هذا أوان ظُهورهم، ولكن سوف تراهم في الجِنان، جنّات عَذْنٍ والغِرْدُوس، بحضرة محمّد في نعيمها يتقلّبون، وفي خبراتها يَتَبَحْبَحُون (١٠)، أَفْتُحبَ أن أُسمعك كلامهم ؟ فال نعم، إلهى

قال الله جلّ جلاله: قُم بين يدي واشدُدْ مِثْزرك قيام العبد الذليل بين يدي الربّ الجليل. ففعل ذلك موسى، فنادى ربّنا عزّ وجلّ: يا أُمّة محمّد. فأجابوه كلّهم وهم في أصلاب آبائهم، وأرحام أُمهاتهم: لبّيك اللّهمّ لبّيك، لبّيك لا شريك لك لبّيك، إنّ الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك، قال: فجعل تلك الإجابة شِعار الحاجّ.

ثمّ نادى ربّنا عزّ وجلّ: با أمّة محمّد، إنّ قضائي عليكم أنّ رحمتي سبقت غضبي، وعفوي قبل عقابي، قد استجبت لكم، من قبل أن تدعوني، وأعطيتكم من قبل أن تسألوني، من لَقِيني منكم بشهادة: أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، صادقاً في أقواله، محقّاً في أفعاله، وأنّ عليّ بن أبي طالب أخوه ووصيّه ووليّه، ويلتزم طاعته كما بلتزم طاعة محمّد، وأنّ أولياءه المُصطفين المُطهّرين، المُبلّغين بعجائب آيات الله،

<sup>(</sup>٣) الغّمّام: السَّحاب الأبيض، سُمّى بذلك لأنّه يغمّ السّمام، أي يسترها. «مجمع البحرين ـغمم ـ ٦: ١٢٨».

<sup>(</sup>٤) المَنّ: شيءٌ حلو، كان يسقط من السّماء على شجرهم فيجتنونه، ويقال: ما مَنّ الله به على العباد بلا تعب ولا عناء. «مجمع البحرين ـ منن ـ ٦: ٣١٨».

<sup>(</sup>٥) التاوى: طائر. «الصحاح ملا . ٦: ٢٢٨٠».

<sup>(</sup>٦) بحبح في الشّيء: توسّع، وبحبح في الدار: تمكّن في المقام والحلول بها، وبحبح الدَّار: توسّطها. «المعجم الوسيط ـ بحبح ـ ١ : ٣٩».

ودلائل حُججالله، من بعدهما أولياؤه، أدخلته جنّتي، وإنكانت ذُّنُوبه مثل زَبَدِ البحر.

قال: فلمّا بعث الله تعالى نبيّنا محمّداً (منراد عليه راد) قال: با محمّد ﴿ وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا﴾ (٧) أُمّتك بهذه الكرامة. ثمّ قال عزّ وجلّ لمحمّد (صلّ الله عليه رائه) قلّ: ﴿ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ على ما اختصّني به من هذه الفضائل».

۱۹/ ۲۸۹ ـ وروى في (الفقيه) فيما ذكر الفضل ـ يعني الفضل بن شاذان ـ من العلل عن الرّضا (عبدالله) أنّه قال: «أُمِر النّاس بالقراءة في الصّلاة، لئلا يكون القرآن مهجوراً مُضَيَّعاً، ولبكون محفوظاً مدروساً، فلا يضمحلّ ولا يُجهل.

و إنما بدأ بالحمد دون سائر السُور، لأنه ليس شيء من القرآن والكلام جُمع فيه من جوامع الخير والحكمة ما جُمع في سُورة الحمد، وذلك أنّ قوله عزّ وجلّ: ﴿الْحَمْدُ لِلّٰهِ﴾ هو أداء لما أوجب الله عزّ وجلّ على خَلْقه من الشّكر، والشّكر لما وفّق عبده من الخير.

﴿ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ توحيد وتحميد له، وإقرار بأنّه الخالق المالك لا غيره. ﴿ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ استعطافه وذكر آلائه ونَعْمائه على جميع خلقه. ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ إقرار له بالبعث، والحساب، والمجازاة، وإيجاب مُلك الدنبا. ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ رغبة وتقرّبٌ إلى الله تعالى ذكره، وإخلاص له بالعمل دون غيره.

﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ استزادة من توفيقه، وعبادته، واستدامة لما أنعم عليه ونصره. ﴿ آهْدِنَا آلصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ﴾ استرشاد لدينه، واعتصام بحبّله، واستزادة في المعرفة لربّه عزّ وجلّ وكبريائه وعظمته. ﴿ صِرَاطَ اللّه سَتَقِيمَ ﴾ استرشاد لدينه، واعتصام بحبّله، والرغبة ووذكر لما قد نقدتم من يُعمِه على أوليائه، ورغبة في مثل تلك النّيم. ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ استعاذة من أن يكون من المعاندين الكافرين، المستخفّين به ويأمره ونهيه.

﴿ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ اعتصامٌ من أن يكون من الذين ضلّوا عن سبيله من غير معرفةٍ، وهم يَحْسَبُون أنّهم يُحسِنون صُنعاً. وقد اجتمع فيها من جوامع الخير والحكمة، من أمر الآخرة والدنيا، ما لا يجمعه شيءٌ من الأشياءه.

۲۰/ ۲۸۷ ـ وعنه، قال: حدّ ثنا أحمد بن الحسن الفطان، قال: حدّ ثنا عبدالرّحمٰن بن محمّد الحسيني، قال: أخبرنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن زياد العَرْزَمي، أخبرنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن زياد العَرْزَمي، قال: حدّ ثنا عليّ بن حاتم المِنْقَري، عن المُفضّل بن عُمر، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالته) عن الصِراط، فقال: «هو الطريق إلى معرفة الله عزّ وجلّ، وهما صِراطان: صراط في الدنيا، وصراط في الآخرة، فأمّا الصِراط الذي في الدنيا، فهو الإمام المفترض الطاعة، من عَرَفه في الدنيا واقتدى بُهداه، مرّ على الصِراط الذي هو جِسْر جهنّم في الآخرة،

<sup>(</sup>٧) القَّمَّـص ٢٨: ٤٦.

١٩ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٢٠٣/٢٠٣.

٢٠ \_معاني الأخبار: ٢٠/١٠.





ومن لم يعرفه في الدنيا، زلَّت قدمه عن الصِّراط في الآخرة، فتردَّى في نار جهنَّم،.

٢١/ ٢٨٨ لا على بن الصَّلت، عن عبدالله بن الصَّلت، عن عبدالله بن أحمد بن عليّ بن الصَّلت، عن عبدالله بن الصَّلت، عن عبدالله بن الصَّلت، عن يُونُس بن عبدالرّحمٰن، عمّن ذكره، عن عُبيدالله الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالتهم)، قال: «الصَّراط المَستقيم أمير المؤمنين على (عبدالتهم)».

۲۲/ ۲۸۹ ـ وعنه: قال: حدّثنا محمّد بن القاسم الأسْتَرابادِي المفسّر، قال: حدّثنا يُوسُف بن محمّد بن زياد، وعليّ بن محمّد بن سَيَّار، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن أبي طالب عليم التلام، في قوله: ﴿ أَهْلِنَا ٱلصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال: «أدِمْ لنا توفيقك، الذي به أطعناك فيما مضى من أيّامنا، حتّى نُطيعك كذلك في مستقبل أعمارنا.

والصّراط المستقيم هو صِراطان: صِراط في الدنيا، وصِراطُ في الآخرة؛ فأمّا الطريق المستقيم في الدنيا، فهو ما قَصَر عن الغُلوّ، وارتفع عن التقصير، واستقام فلم يَعْدِل إلى شيءٍ من الباطل.

وأمّا الطريق الآخر، [فهو ]طريق المؤمنين إلى الجنّة، الذي هو مستقيمٌ، لا يَعْدِلُون عن الجنّة إلى النّار، ولا إلى غير النّار سوى الجنّة».

١٩٠ / ٢٩٠ ـ وعنه، قال: وقال جعفر بن محمد الصّادق عبدالله في قوله عزّ وجلّ: ﴿ آهْدِتُ الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ ، قال: «يقول: أرْشِدْنا إلى الصّراط الحسنقيم ، وأرْشِدْنا للزوم الطريق المؤدّي إلى محبّتك، والمُبْلِغ دينك، والمُبْلِغ من أن نتبع أهواءنا فنغطَب، أو نأخُذُ بِآرائنا فنهْلِك».

۲۹۱ /۲۹۱ وعنه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن سِنَان، عن المُفضّل بن عُمر، قال: حدّثني ثابت النُّمالي، عن سَيْد العائد بن علي بن الحسين (متراه عليما) [قال]: وليس بين الله وبين حُجّته حِجاب، ولا لله دون حُجّته سِتْر، نحن أبواب الله، ونحن الصّراط المستقيم، ونحن عَيْبَة (١) علمه، ونحن تَرّاجِمة وَحْيه، ونحن أركان توحيده، ونحن مَوضِع سِرّه».

٢٩٢ /٢٩٦ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسن بن محمّد بن سعيد الهاشمي، قال: حدّثنا فُرات بن إبراهيم الكوفي، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن إبراهيم، قال: حدّثنا عُلوان بن محمّد، قال: حدّثنا حَنّان بن سَدِير، عن جعفر بن محمّد (عبائلهم)، قال: «قول الله عنز وجلّ في الحمد: ﴿ صِرَاطَ ٱللَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ يعني محمّداً وذُرّيته (ماوان الله عليهم)،

٢١ ـ معانى الأخبار: ٢/٣٢، شواهد التنزيل ١: ٩٦/٦١ (انحوه).

٢٢ ـ معاني الأخبار: ٢٣ ...

٢٣ ـ معاني الأخبار: ٣٣/ ذيل الحديث ٤.

٢٤ ـ معاني الأخبار: ٥٥/٢٥، ينابيع المودّة: ٤٧٧.

<sup>(</sup>١) الغيبة: مستودع الثياب أو مستودع أفضل الثياب، وغيّيتة العلم على الاستعارة. «مجمع البحرين ـ عيب ـ ٢: ١٣٠».

٢٥ ـ معاني الأخبار: ٧/٣٦، شواهد التنزيل ١ : ٨٦/٥٧.

797 / 79٣ ـ وعنه، قال: حدّثنا الحسن بن محمّد بن سعيد الهاشمي، قال: حدّثنا فرات بن إبراهيم، قال: حدّثني عُبيد بن كثير، قال: حدّثنا محمّد بن مروان، قال: حدّثنا عُبيد بن يحيى بن مِهْران، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه، قال: قال رسول الله (من الله عليه قول الله عزّ وجلّ: ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ الحسين، عن أبيه، عن جدّه، قال: قال رسول الله (من الله علي قول الله عزّ وجلّ: ﴿ صِرَاطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾ قال: «شبعة عليّ الذين أنعمت عليهم بولاية عليّ بن أبي طالب، لم يَغْضَب عليهم ولم يَضِلُوا».

۲۷/ ۲۹۶ من المتوكّل، عن المتوكّل، عن القاسم الأسترابادي المفسّر، قال: حدّثني يُوسُف بن المتوكّل، عن محمّد بن زياد، وعليّ بن محمّد بن سبّار، عن أبويهما، عن الحسن بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم الشلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ صِرَاطَ ٱللّذِينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْهِمْ ﴾ قال: «أي قولوا: اهدنا صِرَاط الذين أنعمت عليهم، بالتوفيق لدينك وطاعتك، وهم الذين قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُطِع ٱللّٰهَ وَٱلرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللّٰهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنّبِينَ وَٱلصَّدِيقِينَ وَٱلشَّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً ﴾ "أ. وحكى هذا بعينه عن أمير المؤمنين (عب الشهر).

قال: ثمّ قال: عليس هؤلاء المُنْعَم عليهم بالمال وصحّة البدن، و إنكانكل هذا نعمة من الله ظاهرة ، ألا تَرُون أن هؤلاء قد يكونون كفّاراً أو فُسَاقاً ، فما تُدِبتم إلى أن تَدْعُوا بأن تُرشَدوا إلى صِراطهم ، و إنّما أمرتم بالدعاء بأن تُرشَدوا إلى صِراطهم ، و إنّما أمرتم بالدعاء بأن تُرشَدوا إلى صِراط الذين أنعم عليهم بالإيمان بالله ، والنصديق لرسوله ، وبالولاية لمحمّد وآله الطبّين ، وأصحابه الخيرين المُنتَجَبين ، وبالتقيّة الحسنة التي يَسْلَم بها من شرّ عباد الله ، ومن الزيادة في آثام أعداء الله وكفرهم ، بأن تُداريهم ولا تُعربهم بأذاك وأذى المؤمنين ، وبالمعرفة لحقوق الإخوانه .

74/ ٢٩٥ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله وعبدالله عن قول الله: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ ٱلْمَشَانِي وَٱلْـ قُرْءَانَ ٱلْـ عَظِيمَ ﴾ (أ فقال: «فَاتحة الكتاب [يُـ ثنّى فيها القول، قال: وقال رسول الله وسنرة عبه والد: إنَّ الله منَّ عليَّ بفاتحة الكتاب] من كنز العرش، فيها ﴿ بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمُنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ الآية التي يقول [فيها]: ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَهُ وَلَوْاْ عَلَىٰ أَدْبَارِهِمْ تُفُوراً ﴾ (أ).

و ﴿ الْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ دعوى أهل الجنّة، حين شكروا الله حُسن الثواب. و ﴿ مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ قال جَبْرَثيل: ما قالها مسلم قط إلا صَدَّقه الله وأهل سماواته. ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ إخلاص العبادة. ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ أفضل ما طلب به العباد حوائجهم. ﴿ آهْدِنَا ٱلصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ صِراط الأنبياء، وهم الذين أنعم الله عليهم. ﴿ فَيْرِ آلْمُسْتَقِيمَ ﴾ اليهود و ( وغَيْرِ آلضًالِينَ ) النّصاري،

٢٦ ـ معاني الأخبار: ٣٦/٨، شواعد التنزيل ١: ١٠٥/٦٦.

٢٧ ـ معاني الأخبار: ٣٦/٨.

<sup>(</sup>١) النَّساء ٤: ٦٩.

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷/۲۲.

<sup>(</sup>١) الحِجُر ١٥: ٨٧.

<sup>(</sup>٢) الإشراء ١٧ : ٤٦.



٢٩٦ /٢٩ ـ عن محمّد بن على الحلبي، عن أبي عبدالله (عبدالله) أنّه كان يقرأ: ﴿ مَالِكِ يَوْم ٱلدِّينِ ﴾. ٣٠/ ٢٩٧ ـعن داود بن فَرْفَد، قال: سَمِعْت أبا عبدالله (عبدالله) يقوأ ما لا أحصى: ( مَلِكِ (١٠) يَوْم الدِّينِ ).

٣١/ ٢٩٨ ـ عن الزُّهري، قال: قال على بن الحسين (عليه الشلام): ولو مات ما بين المشرق والمغرب لما استوحشت، بعد أن يكون القرآن معي، وكان إذا قرأ ﴿ مَالِكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ يُكرّرها، ويكاد أن يموت.

٣٢/ ٢٩٩ عن الحسن بن محمّد الجمّال، عن بعض أصحابنا، قال: بعث عبدالملك بن مروان إلى عامل المدينة أن وَجُّه إليَّ مِحمّد بن عليّ بن الحسين، ولا تُهيّجه، ولا تُروّعه، واقضِ (١) له حواتجه.

وقدكان ورد على عبدالملك رجل من القَدَريّة، فحضر جميع من كان بالشام فأعياهم جميعاً، فقال: ما لهذا إلّا محمّد بن على، فكتب إلى صاحب المدينة أن يحمِل محمّد بن على (مبه انتلام) إليه، فأتاه صاحب المدينة بكتابه، فقال له أبو جعفر (عيدالتلام): ﴿إِنِّي شيخ كبير، لا أقوى على الخروج، وهذا جعفر ابني يقوم مقامي، فوجُّهه

فلمًا قدم على الأموي ازدراه (٢) لصِغَره، وكَرِه أن يجمع بينه وبين القَدَري، مخافة أن يَغْلِبه، وتسامع النّاس بالشَّام بقدوم جعفر لمخاصمة القَدَريّ، فلمّا كان من الغد اجتمع النَّاس لخُصومتهما. فقال الأمـوي لأبـي عبدالله (عبه الشلام): إنّه قد أعيانا أمر هذا القَدَريّ، و إنّما كتبت إليك لأجمع بينك وبينه، فإنّه لم يَدَع عندنا أحداً إلّا خصمه. فقال: ﴿إِنَّ اللَّهُ يَكْفِينَاهُۗ ٥.

قال: فلمّا اجتمعوا، قال التَّدَريّ لأبي عبدالله (عبدالله (عبدالله): سَل عمّا شِئْتَ. فقال له: واقرأ سورة الحمد، قال: فقرأها، وقال الأموي وأنا معه: ما في سورة الحمد عليناا إنَّا لله و إنَّا إليه راجعون!

قال: فجعل القَدَري بقرأ سورة الحمام حتى بلغ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ فقال له جعفر (علمالتلام): «قِف، مَنْ تستعين، وما حاجَنكَ إلى المعونة إنكان الأمر إليك؛ ؟! فبُهت الذي كفر، والله لا يهدي القوم الظالمين.

٣٠٠ /٣٠ ـ عن داود بن فَرْقَدَ، عن أبي عبدالله (علمالله)، قال: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ يعني أمير المؤمنين (مارات)؛ عليه)».

۲۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۱/۲۲.

٣٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٢/٢٢.

<sup>(</sup>١) قرأ عاصم والكسائي وخلف (مالك) والباقون (مَلِك)، من قرأ (مالك) معناه أنّه مالك يوم الدِّين والحساب لا يملكه غيره ولا يليه سواه، ومن قرأ (ملك) ممناه أنَّه المملك يومئذٍ لا ملك غيره. ﴿الثبيان للطوسي ١ : ٣٣٪.

٣١ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٢/٢٣.

٣٢ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٤/٢٣.

<sup>(</sup>١) في «ط»: وامض.

<sup>(</sup>٢) ازدَرَيتُه، أي حَقَر ته. «الصحاح ـ زري ـ ٦: ٢٣٦٨».

٣٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٥/٢٤.



٣٤/ ٣٠١ ـ وقال محمّد بن عليّ الحلبي: سَمِعته ما لا أُحصي، وأنا أُصلي خلفه، يقرأ: ﴿ آهْدِنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ﴾ (١)

٣٠٢ /٣٥٠ عن معاوية بن وَهْب، قال: سألت أبا عبدالله (طبه النلام) عن قول الله: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِينَ ﴾. قال: دهم اليهود والنّصاري،

٣٦٢ /٣٦٣ عن رجل، عن ابن أبي عُمير، رفعه، في قوله: ( غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وغَيْرِ اَلضَّالِينَ ) قال: «هكذا نزلت، وقال: «المغضوب عليهم: فلان وفلان وفلان والنُصَّاب، والضالين: الشُكَّاكُ الذين لا يعرفون الإمام».

٣٧/ ٣٠٤ ـ ابن شهرآشوب: عن (تفسير وَكِيع بن الجرّاح): عن سُفيان الثوري، عن السُّدِي، عن أسباط ومجاهد، عن عبدالله بن عبّاس في قوله: ﴿ آهْدِنَا ٱلصَّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾. قال: قولوا - معاشر العباد -: أرْشِدنا إلى حبّ محمّد وأهل بيته اعلهمالنهم.

٣٠٥ /٣٨ وعن (تفسير الثعلبي) رواية ابن شاهين، عن رجاله، عن مسلم بن حبّان، عن أبي بُرَيدة في قوله تعالى: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَاطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾. قال: صِراط محمّد وآله (عبهمالتلام).

٣٠٦ /٣٠٩ ـ الإمام العسكري أبو محمد (مدالتلام)، قال: دفال أمير المؤمنين (مدالتلام): إنّ الله أمر عباده أن يسألوه طريق المنعّم عليهم، وهم الصَّدِّيقون، والشَّهداء، والصَّالحون. وأن يستعيذوا به من طريق المغضوب عليهم، وهم اليهود الذين قال الله فيهم: ﴿ قُلْ هَلْ أُنَبِّئُكُم بِشَرِّ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللهِ مَن لَعَنهُ ٱللهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ ﴾ (أ. وأن يستعيذوا من طريق الصالبن، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَٱلْخَنَازِيرَ ﴾ (أ. وأن يستعيذوا من طريق الصالبن، وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَغْلُواْ فِي دِينِكُمْ غَيْرَ ٱلْحَقِّ وَلَا تَتَبِعُواْ أَهْوَاءُ قَوْمٍ قَلْ ضَلُواْ مِن قَبْلُ وَأَضَلُواْ كَثِيراً وَضَلُواْ عَن سَوَاءِ السَّبِيل ﴾ (أ). وهم النصارى.

ثمّ قال أمير المؤمنين (عبدالتلام): كلّ من كفر بالله فهو مغضوب عليه، وضالٌ عن سبيل الله عزّ وجلّ. وقال الرّضا (عبدالتلام)كذلك.

٣٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٦/٢٤.

<sup>(1)</sup> قرأ الكسائي من طريق أبي حمدون، ويعقوب من طريق رويس (السراط) والباقون (الصراط) فمن قرأ بالسين راعي الأصل لأنه مشتق من السرط، ومن قرأ بالصاد فلما بين الصاد والطاء من المؤاخاة بالاستعلاء والاطباق ولكراهة أن يتسفل بالسين ثمّ يتصعد بالطاء، ومراد الحديث هو ترجيح القراءة بالصاد.

٣٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٧/٢٤.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٨/٢٤.

٣٧ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٣ : ٧٣.

٣٨ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٣ : ٧٣، شواهد التنزيل ١ : ٨٦/٥٧ أرجح المطالب: ٨٥ و٣١٩، عنه إحقاق الحقّ ١٤ : ٣٧٦.

٣٩ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طي التلام): ٥٠/٥٠.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٦٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٧٧.





















#### فضلها

۱/۳۰۷ مالعيّاشي: عن سعد الإسكاف، قال: سَمِعت أبا جعفر (عبه النهر) يقول: «قال رسول الله (ملّى الله عبه وآنه): أعطيت الطِوال (۱) مكان التوراة، وأُعطيت المِئِين (۱ مكان الإنجيل، وأُعطيت المثاني (۱ مكان الزّبُور، وفُضّلت بالمفصّل (۱) سبع وستين سورة».

٢/٣٠٨ - ابن بابويه والعيّاشي: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبهائتلام) قال: «من قرأ البَقرّة وآل عِمْران، جاء يوم القيامة تُظلَانه على رأسه مثل الغّمامتين، أو العباءتين» (١).

٣/٣٠٩ - العيّاشي: عن عمرو بن جُمَيع، رفعه إلى عليّ (عبدالله) قال: «قال رسول الله (ملّى الله عبدراله): من قرأ أربع آيات من أوّل البَقرَة، وآية الكرسي، وآيتين بعدها، وثلاث آياتٍ من آخرها، لم يَرَ في نفسه وأهله وماله شيئاً يكرهه، ولم يَقْرَبه الشيطان، ولم ينسَ القرآن».

مرز تحت تا مجاز مان المساوي

, فضلها

١ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١/٢٥.

- (١) الطوال: فـــّـرت بالتِقرة وآل عِمْران والنَّسّاء والمائدة والأنعام والأغراف والتّوبّة. «مجمع البحرين ــ طول ــ ٥: ١٤٤».
  - (٢) العِيثين: من سورة بني إسرائيل إلى سبع سور، سمّيت بها لأ نَ كَلّاً منها على نحو ماثة آية. «تفسير الصافي ١ : ١٨».
- (٣) المثاني: قيل: فاتحة الكتاب، وقيل: المثاني سور أوّلها البَقْرَة وآخرها براءة، وقيل: ما كان دون العيين، وقيل: هي الفرآن كله. «لسان العرب ـ ثني ـ ١٤: ١١٩».
- (٤) قيل: إنّما سُتي به لكثرة ما يقع فيه من قصول التسمية بين السور، وقبيل: ليقِصَر سوره، واختُلف في أوّله، فـقيل: مـن سـورة محمّد (مـنـاه عنه وأله)، وقبل: من سورة ق، وقبل: من سورة الفتح. «مجمع البحرين ـ فصل ـ ٥ : ٤٤١».
  - ٢ ـ ثواب الأعمال: ١٠٤، تفسير العيّاشي ٢/٢٥.
- (١) في المصدرين: الغيابتين، والظاهر انهما تصحيف الغيايتين، والغياية: كلّ شيءٍ أظلّ الإنسان فوق رأسه كالشّحابة ونحوها. «النهاية ٣: ٣٠ ٤». ٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣/٢٥.







قوله تعالى:

## بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ الَـمَ [١] ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَّقِينَ [٢]

۱/۳۱۰ - أبو الحسن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، قال: حدّ ثني أبي، عن يحيى بن أبي عِمْران، عن يُونُس، عن سعدان بن مسلم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: الكتاب: عليّ (عبدالتهم) لا شكّ فيه». ﴿ هُدى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ قال: ابيان لشيعتنا».

قوله تعالى:

## الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ [٣]

ا ١/٣١١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: ممّا علّمناهم، يُنبّئون، وممّا علّمناهم من القرآن يتلون. وقال: ﴿ الّـمّ ﴾ هو حرفٌ من حروف اسم الله الأعظم، المُقطّع (١) في القرآن، الذي خُوطِب به النبيّ (عليه القلاء والتلام) والإمام، فإذا دعا به أُجيب.

٢/٣١٢ ـ العيّاشي: عن سَعْدان بن مسلم، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ الَّـمّ \* وَالَّـدِينَ وَلَهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

سورة البَقَرّة آية ـ ١ ـ ٢ ـ

١ ـ تفسير القمَى ١ : ٣٠.

سورة البَقَرَة آية ـ ٣ ـ

١ ـ تفسير القمّي ١ : ٣٠.

(١) اختلف العلماء في الحروف المعجمة، المفتحة بها السور، فذهب بعضهم إلى أنّها من المتشابهات التي استأثر الله تعالى بعلمها، ولا يعلم تأويلها إلّا هو، وهذا هو المروي عن أثمتنا (عليم النلام). وروت العامة عن أمير المؤمنين (عليه النلام) أنّه قال: «إنّ لكلّ كتاب صفوة، وصفوة هذا الكتاب حروف الهجاء المذكورة في أوائل السور. هذا الكتاب حروف الهجاء المذكورة في أوائل السور. وفسّرها آخرون على وجود. أنظر تفسير مجمع البيان ١: ١١٢.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۱/۲۵.





### FOR QURANIG THOUGHT.

### يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴾ قال: «وممّا علمناهم يُنَبُّنُون».

٣١٣- ٣/٣١٣ ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهمداني (رمَراهُ منه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه عن يُونس بن عبدالرّحمن، عن سَعدان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله))، قال: ه الله المراقم هو حرفٌ من حروف اسم الله الأعظم المُقطّع في القرآن، الذي يُولّفه النبيّ (منداله عبدراله) والإمام، فإذا دعا به أُجيب،

﴿ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدَى لِلْمُتَّقِينَ﴾ قال: «بيان لشيعتنا». ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ ٱلصَّلَاةَ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ﴾ قال: «ممّا علّمناهم يُنَبّئون، وما علّمناهم من القرآن يتلون».

٩١٥ / ٥٠ وعنه، قال: حدَثنا عليّ بن أحمد بن محمد (١) الدقّاق (رميه عنه)، قال: حدَثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن عِمْران النَّخْعي، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن يحيى بن أبي القاسم، قال: سألت الصّادق (عبدائله) عن قول الله عز وحلّ: ﴿ اللّه هُ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ لَا رَيْبَ فِيهِ هُدى لِلْمُتَّقِينَ أبي القاسم، قال: سألت الصّادق (عبدائله) عن قول الله عز وحلّ: ﴿ اللّه عَذَ وَلَا اللّه عَلَى اللّه اللّه اللّه اللّه عَلَى اللّه اللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى الللّه عَلَى الللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه عَلَى اللّه

٢١٦ /٦ - وعنه: بإسناده عن جابر بن عبد الله الأنصاري، عن رسول الله (صلى اله عبدراله)، في حديث يذكر فيه الأثمة الاثني عشر وفيهم القائم (عبهم النلام)، قال: قال رسول الله (صلى اله عبدراله): «طُوبي للصابرين في غيبته، طُوبي للمقيمين على محبّتهم، أُولئك من وصفهم الله في كتابه، فقال: ﴿ اللَّهِ ينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ وقال: ﴿ أُولَئِكَ حِزْبُ اللّٰهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللّٰهِ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ ﴾ (١) ».

٧/٣١٧ ـ وعنه: قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رضها المعنه)، قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن

٣ ـ معاني الأخبار: ٢/٢٣.

٤ ـكمال الدِّين وتمام النعمة: ١٧.

٥ ـكمالُ الدِّين وتمام التعمة: ١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: موسى، وكلاهما من مشايخ الصدوق، ولا يبعد اتحادهما، أنظر معجم رجال الحديث ١١ : ٢٥٤ و ٢٥٥.

<sup>(</sup>۲) يُونُس ۱۰: ۲۰.

٦-كفاية الأثر: ٦٠.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ٢٢.

٧ ـ معاني الأخبار: ٣/٢٣.



الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن محمّد بن قيس، قال: سَمِعت أبا جعفر (عليه التملام)، بُحدّث: ﴿ أَنْ حُبِيّاً (١) وأبا ياسر ابني أخطَب، ونفراً من يهود أهل نَجْران (٢)، أتَوَا رسول الله (ملى الله عله وأنه) فقالوا له: أليس فيما تذكّر فيما أُنزل عليك: ﴿ الَّهَ ﴾ ؟ قال: بلي، قالوا: أتاك بها جَبْرَ ثيل من عند الله ؟ قال: نعم، قالوا: لقد بُعِثت أنبياء قبلك، وما نعلم نبيّاً منهم أخبر ما مدّة ملكه، وما أجل أمّته غيرك!

قال: فأقبل حُيئ بن أخطَب على أصحابه، فقال: الألف واحدً، والكام ثلاثون، والميم أربعون، فهذه إحدى وسبعون سنةً، فعجبٌ ممّن يدخُلُ في دين مدّة ملكه وأجل أمّته إحدى وسبعون سنة!

قال: ثمَّ أقبل على رسول الله (ملَّ الله الله عليه راك)، فقال: يا محمَّد، هل من هذا غيره ؟ قال: نعم، قال: فهَاتِهِ، قال: ﴿ الَّـمَـصَ ﴾ "، قال: هذه أثقل وأطول، الألِف واحدً، والكام ثلاثون، والميم أربعون، والصَّاد تسعون، فهذه مائة وإحدى وستونا

ثمّ قال لرسول الله (مقراة عليه واله): فهل مع هذا غيره ؟ قال: نعم، قال: هَاتِه، قال: ﴿ الَّه ﴿ الَّه عليه واله ، قال: هذه أثقل وأطول، الألِف واحدً، واللَّام ثلاثون، والراء مائتان!

ثمّ قال: هل مع هذا غيره ؟ قال: نعم، قال: هَاتِهِ، قال: ﴿ الْمَسر ﴾ (٥) قال: هذه أثقل وأطول، الألف والكلام ثلاثون، والميم أربعون، والراء مائتان!

ثمَ قال: هل مع هذا غيره ؟ قال: نعم، قالوا: قد النبس علينا أمرك، فما ندري ما أعطيت! ثمّ قاموا عنه. ئمَ قال أبو ياسر لُحيِّي أخيه، ما يُدريك، لعلَ محمَّداً قد جُمع له هذا كلُّه، وأكثر منه».

قال: فذكر أبو جعفر (على الشلام): وأنَّ هذه الآيات أُنزلت فيهم ﴿ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ (١٠ ـ قال ـ : وهي تجري في وجه آخر، على غير تأويل حُبّي وأبي ياسر وأصحابهما».

٨/ ٣١٨ ـ وعنه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزُّنجانيّ فيما كتب إليَّ على يدي عليّ بن أحمد البغدادي الورّاق، قال: حدّثنا مُعاذ بن المُثنّي العَنْبَريّ، قال: حدّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدّثنا مُجوَيْريّة، عن سُفيان بن سعيد الثَوري، قال: قلت لجعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليم الشلام): يابن رسول الله، ما معنى قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الَّــمَ ﴾ ؟ قال ﴿ عليه النَّـــــمَ ﴾ في أوّل البَقرَة، فمعناه أنا الله الملكء.

سورة البَقَرّة (٢) .

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: حيّا، والصواب ما أثبتناه من المصدر. راجع طبقات ابن سعد ٢ : ٤٨، الكامل في التاريخ ٢ : ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) نَجْرَان: في عدَّة مواضع، منها: نَجْرَان في مخاليف اليمن من ناحية مكَّة. «معجم البلدان ٥: ٢٦٦».

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ١.

<sup>(</sup>٤) يُونُس ١٠: ١.

<sup>(</sup>٥) الرّعد ١٣:١٠.

<sup>(</sup>٦) آل عِمْران ۲: ٧.

٨ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢.



9/ 199 وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم الأسترابادي، المعروف بأبي الحسن الجُرجاني (رضائه منه)، قال: حدّثني أبو يعقوب بُوسِف بن محمّد بن زياد، وأبو الحسن عليّ بن محمّد بن سَيَّار، عن أبو يهما، عن الحسن ابن عليّ بن محمّد بن عليّ بن أبي طالب (سلواناله عليم)، ابن عليّ بن محمّد بن عليّ بن أبي طالب (سلواناله عليم)، أنّه قال: وكَذَّبت قريش واليهود بالقرآن، وقالوا هذا سحرٌ مبينٌ تَقَوَّله، فقال الله: ﴿ الّم شَهْ فَلْكَ ٱلْكِتَابُ ﴾ أي يا محمّد، هذا الكتاب الذي أنزلتُهُ عليك، هو الحروف المُقطّعة، التي منها: ألِف، لام، ميم، وهو بلغتكم وحروف هجائكم، فأتوا بمثله إن كنتم صادقين، واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم.

ئمٌ بيّن أنّهم لا يقدِرون عليه بفوله: ﴿ قُل لَئِنِ آجْتَمَعَتِ آلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَى أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْض ظَهِيراً ﴾ (١)

ئمٌ قال تعالى: ﴿ السَمَ ﴾ هو القرآن الذي افْتَتِح بـ ﴿ السَمَ ﴾ هو ذلك الكتاب الذي أخبرت به موسى، فمن بعده من الأنبياء، وأخبروا بني إسرائيل: أنّي سأُنزله عليك ـ با محمّد ـكتاباً عربيّاً عزيزاً ﴿ لَا يَأْتِيهِ ٱلْبَاطِلُ مِن بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِيم حَمِيدٍ ﴾ (").

﴿ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ لا شُكَّ فيه ، لظهوره عندهم كما أخبرهم أنبياؤهم: أنّ محمّداً يُنزَّل عليه كتاب لا يمحوه الباطل، يفرؤه هو وأُمّنه على سائر أحوالهم. ﴿ هُدئ ﴾ بيانٌ من الضلالة. ﴿ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ الذين يتّفون المُوبِقات، ويتّفون تسليط السَّفَه على أنفسهم، حتّى إذا عَلِموا ما يجب عليهم عِلْمه، عَمِلوا بما يجب لهم رضا ربّهم.

ثمّ قال: «وقال الصّادق (عبدالنهم): الألِف حرفٌ من حروف [قول الله، دلّ بالألف على ] قولك: الله، ودلّ باللام على قولك: المملك العظيم القاهر للخلق أجمعين، ودلّ بالميم على أنّه المجيد المحمود في كلّ أفعاله، وجُعل هذا القول حُجّة على اليهود، وذلك أنّ الله لمّا بعث مؤسى بن عِمْران، ثمّ من بعده من الأنبياء إلى بني إسرائيل، لم يكن فيهم قوم إلّا أخذوا عليهم العهود والمواثيق، ليؤمنن بمحمّد العربي المبعوث بمكّة، الذي يهاجر إلى المدينة، يأتي بكتاب، بالحروف المُقطّعة افتتاح بعض سوره، تَحْفَظُه أُمّته، فيقرءُونه قياماً وقعوداً ومُشاةً، وعلى كلّ الأحوال، يُسهّل الله عزّ وجلّ حِفْظه عليهم.

ويُقرِنون بمحمّدِ (من المعامرة) أخاه ووصيّه عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام)، الآخذ عنه علومه التي عَلِمها، والمتفلّد منه الإمامة التي قلّدها، ويُذلل كلّ من عاند محمّداً (من الله عبد الله) بسيفه الباتر، ويُفحم (الله كلّ من جادله وخاصمه بدليله القاهر، يقاتل عباد الله على تنزيل كتاب الله، حتّى يقودهم إلى قَبُوله طائعين وكارهين، ثمّ إذا صار محمّدٌ (من الله عبد الله) إلى رضوان الله عزّ وجلّ وارتدّ كثير ممّن كان أعطاه ظاهر الإيمان، وحرّفوا تأويلاته، وغيروا معانيه، ووضعوها على خلاف وجوهها، قاتلهم بعده على تأويله، حتى يكون إبليس الغاوى لهم، هو المخاسر

٩ ـ معاني الأخبار: ٢٤/١٤.

<sup>(</sup>١) الإشراء ١٧ : ٨٨.

<sup>(</sup>٢) فصّلت ٤١: ٤٢.

<sup>(</sup>٣) يقال: كلّمته حتّى أفحمته، إذا أسكتُه في خصومةٍ أو غيرها. «الصحاح ـ فحم ـ ٥: ٢٠٠٠».

الذليل المطرود المغلوب،

قال: دفلمًا بعث الله محمّداً (ملى الدعله وآله)، وأظهره بمكّه، ثمّ سيّره منها إلى المدينة، وأظهره بها، ثمّ أنزل عليه الكتاب، وجعل افتتاح سورته الكبرى بر ﴿ الّـمَ ﴾ \_ يعني ﴿ الّـمَ ۞ ذَلِكَ ٱلْكِتَابُ ﴾ \_ الذي أخبرت أنبيائي السالفين أنّي سأنزله عليك \_ يا محمّد \_ ﴿ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ فقد ظهر \_ كما أخبرهم به أنبياؤهم \_ أنّ محمّداً (منن الذعليه وآله علي سائر أحوالهم.

ثمّ اليهود يُحرّفونه، ويتأوّلونه على خلاف وجهه، ويتعاطون التوصّل إلى علم ما قد طواه الله عنهم، من حال آجال هذه الأمّة، وكم مدّة ملكهم. فجاء إلى رسول الله (سنل الاعتباداته) [منهم] جماعة، فولى رسول الله (سنل الاعتباداته) عليّاً (عليه التلام) مخاطبتهم. فقال قائلهم: إن كان ما يقول محمّد حقّاً فقد علّمناكم قدر مُلك أمّته، هو إحدى وسبعون سنة، الألِف واحد، والكلم ثلاثون، والميم أربعون.

فقال عليّ (عليه التلام): فما تصنعون بـ ﴿ الّـمَـصَ ﴾ وقد أُنزلت عليه ؟! قالوا: هذه إحدى وستُون ومائة سنة. قال: فما تصنعون بـ ﴿ الّـر ﴾ وقد أُنزلت عليه ؟! فقالوا: هذه أكثر، هذه مائتان و إحدى وثلاثون سنة. فقال علىّ (عليه النلام): فما تصنعون بمن أُنزل عليه ﴿ المّـر ﴾ ؟! قالوا: هذه مائتان و إحدى وسبعون سنة.

فقال عليّ اعلماندم، فعا مستعول بمن الران عليه والعشول ؛ فاختلط كلامهم، فبعضهم قال: له واحدة منها، وبعضهم قال: له واحدة منها، وخلك سبعمائة وأربع [والاثون] سنة، ثمّ يرجع المُلك إلينا، يعنى إلى اليهود.

فقال عليّ (علمالتلام): أكتاب من كتب الله نطق بهذا الله آراؤكم دلّتكم عليه ؟ فقال بعضهم: كتاب الله نطق به، وقال آخرون منهم: بل آراؤنا دلّت عليه.

فقال عليّ رميه الندم: فأتوا بالكتاب من عند الله يَنْظِنُ بَمَا تَقُولُونَ، فَعَجَزُوا عن إيراد ذلك، وقال للآخرين: فدلُونا على صواب هذا الرأي، فقالوا: صواب رأينا دليله على أنّ هذا حساب الجُمّل (1).

فقال عليّ (عليه التلام): كيف دلَّ على ما تقولون، وليس في هذه الحروف ما اقترحتم به بلا بيان ؟! أرأيتم إن قيل لكم: إنَّ عدد ذلك، لكلّ واحدٍ منّا ومنكم، بعدد هذا الحساب، دراهم أو دنانير، أو على أن لعليّ على كلّ واحدٍ منكم دَيناً، عدد ماله مئل عدد هذا الحساب، أو أنّ كلّ واحدٍ منكم قد لُمِن بعدد هذا الحساب.

قالوا: با أبا الحسن، ليس شيءٌ ممّا ذكرته منصوصاً في ﴿ الَّم ﴾ و﴿ الَّم صَنَّ وَ اللَّم ﴾ و﴿ اللَّم صَنَّ وَ اللَّم وَ اللَّم وَ اللَّم صَنَّ وَ اللَّم وَ اللَّم وَ اللَّم الله وَ اللَّه وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

<sup>(</sup>٤) حساب الجُمَّل: ما قطع على حروف: أبجد، هوز، حطي، كلمن، سعفص، قرشت، ثخذ، ضطغ. الألف واحد، والباء اثنان، ثمّ كذلك إلى الياء، وهي عشرة، ثمّ الكاف عشرون، ثمّ كذلك إلى القاف وهي مائة، ثمّ الراء مائتان، ثمّ كذلك إلى الغين وهي ألف وهكذا. «مجمع البحرين ــ جمل ـ ٢٤٠٥».

<sup>(</sup>٥) المِنطِيق: البليغ، «الصحاح \_ نطق \_ ٤ : ١٥٥٩».



البرهان في تفسير القرآن

ثمّ نادي جِمال البهود: يا أيّتها الجِمال، اشهدي لمحمّدٍ ولوصيّه، فتبادرت الجِمال: صَدَّفْتَ، صَدَّفْتَ ـ يا وصيّ محمّد ـ وكَذَب هؤلاء اليهود.

فقال على (عبه التلام): هؤلاء جنسٌ من الشهود، يا ثياب اليهود التي عليهم، اشهدي لمحمّد ولوصيّه، فنطقت ثيابهم كلّها: صَدَفْتَ، صَدَفْتَ ـ يا عليّ ـ نشهَدُ أنّ محمّداً رسول الله حقّاً، وأنّك ـ يا عليّ ـ وصيّه حقّاً، لم يَثْبُت لمحمّدٍ قدم في مَكْرُمة إلّا وطئتَ على موضع قدمه بمثل مَكْرُمته، فأنتما شقيقان من أشرف أنوار الله تعالى، تميّزتما اثنين، وأنتما في الفضائل شريكان، إلّا أنّه لا نبيّ بعد محمّد (ملّى الدمانه).

فعند ذلك خَرِست اليهود، وآمن بعض النظارة (٢٠ منهم برسول الله (مله عبدواته) وغلب الشَّقاء على اليهود، وسائر النظّارة الآخرين، فذلك ما قال الله تعالى: ﴿ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ إنّه كما قال محمّدٌ، ووصىً محمّدٍ عن قول محمّد (منن المعب وآله)، عن قول ربّ العالمين.

ثمّ قال: ﴿ هُدئ﴾ بيانٌ وشِفاءٌ للمتّقين من شيعة محمّد وعليّ، إنّهم اتّقوا أنواع الكفر فتركوها، واتّقوا الذنوب الموبقات فرفضوها، واتّقوا إظهار أسرار الله، وأسرار أزكياء عباده الأوصياء بعد محمّدٍ (مـله الله علم داله) فكتموها، واتَّقوا سِتر العلوم عن أهلها المستحقِّين لها، وفيهم نشروها».

• ٣٢ / ١٠ ـ العيّاشي: عن محمّد بن قيس، قال: سَمِعت أبا جعفر (عبدالتلام) يحدّث، قال: ﴿إِن كُبِياً وأبا ياسر ـ ابني أخطَب ـ ونفراً من اليهود ـ أهل خيبر (١) ـ أنوًا رسول الله (منه عبوله) فقالوا له: أليس فيما تذكّر، فيما أنزل عليك: ﴿ الَّمْ ﴾ ؟ قال: بلي.

قالوا: أتاك بها جَبْرَثيل من عند الله ؟ قال: نعم.

قالوا: لقد بُعثت أنبياء قبلك، وما نعلم نبيًا منهم أخير ما مدّة مُلكه، وما أجل أمّته غيرك!

فأقبل حُييّ على أصحابه، فقال لهم: الألِف واحدً، واللام ثلاثون، والميم أربعون، فهي إحدى وسبعون سنةً، فعَجَبٌ ممّن يدخل في دين مدّة مُلْكِه وأجل أمّته إحدى وسبعون سنةً.

ثمّ أقبل على رسول الله (مترانه عليه وآله)، فقال: يا محمّد، هل مع هذا غيره ؟ فقال: نعم. قال: فهاتِه. قال: ﴿ الَّـمَـصَ ﴾. قال: هذه أثقل وأطول، الألف واحدً، واللام ثلاثون،

قلت: تمام هذا الحديث ساقط، وبعده حديث لا يُناسبه في تُسختين من العيّاشي (٢).

<sup>(</sup>٦) النظَّارة: القوم ينظرون إلى الشَّيء. «المعجم الوسيط ـ نظر ـ ٢: ٩٣٢).

١٠ - تفسير العيّاشي ١ : ٢/٢٦.

<sup>(</sup>١) وهو الموضع المشهور، الذي غزاه النبيّ (مأن اله عيه رأله)، على ثمانية بُرُد من المدينة من جهة الشّام، ويُطلق على الولاية، وكان بها سبعة حصون لليهود. «مراصد الاطلاع ١ : ١٤٤».

<sup>(</sup>٢) اعلم أنّ تمام الحديث في العيّاشي: «الألف واحد والكام ثلاثون من الماء المالح الاجاج فصلصلها في كفّه فجمدت...إلى آخره» وهذا لا

وفي معاني الأخبار: ٣/٢٣، «الألف واحد واللّام ثلاثون والميم أربعون والصّاد تسعون فهذه مائة و إحدى وستّون سنة ... إلى آخره».

۱۱/ ۳۲۱ من البيان ﴿ الله الله على الله على وجودٍ، فـ هُدَى ﴾ هو البيان ﴿ اللَّه يَوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ قال: يُصدّقون بالبعث والنُّشُور، والوعد والوعيد.

۱۲۲ /۱۲ \_ وقال عليّ بن إبراهيم: والإيمان في كتاب الله على أربعة وجومٍ: فمنه إقرارٌ باللسان، وقد سمّاه الله تبارك وتعالى إيماناً، ومنه تصديق بالقلب، ومنه الأداء، ومنه التأييد.

فأمّا الإيمان الذي هو إفرار باللسان، وقد سمّاه الله تبارك وتعالى إيماناً، ونادى أهله به بقوله: ﴿ يَا أَيُهَا آلَذِينَ عَامَتُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ فَانفِرُوا ثُبَاتٍ أَوِ آنفِرُواْ جَمِيعاً ﴿ وَإِنَّ مِنكُمْ لَمَن لَيُبَطِّئَنَ فَإِنْ أَصَابَتْكُم مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ آللُهُ عَلَىً إِذْ لَمْ أَكُن مَعَهُمْ شَهِيداً ﴿ وَلَئِنْ أَصَابَكُمْ فَضْلٌ مِنَ ٱللّهِ لَيَقُولَنَّ كَأَن لَمْ تَكُن بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةً يَا لَيْتَنِي كُنتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزُ فَوْزاً عَظِيماً ﴾ (١)

فقال الصّادق (عبدالتهم): «لو أنّ هذه الكلمة قالها أهل المشرق وأهل المغرب، لكانوا بها خارجين من الإيمان، ولكن قد سمّاهم الله مؤمنين بإقرارهم». وفي قوله: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ءَامِنُوا بِاللّٰهِ وَرَسُولِهِ ﴾ (٢) فقد سمّاهم الله مؤمنين بإقرارهم، ثمّ قال لهم: صدّقوا.

وأمّا الإيمان الذي هو التصديق فقوله: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ۞ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي ٱلْحَيَاةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي آلَاخِرَةِ ﴾ (") بعني صَدَّقوا، وقوله: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ ﴾ (")أي لائصدَّقك، وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ أي الأَجْها الذين أقرّوا وصدَقوا، فإلايمان الخفي (") هو التصديق ﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ أَقْرُوا وصدَقوا، فإلايمان الخفي (") هو التصديق ﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ أَقْرُوا وصدَقوا، فإلايمان الخفي (") هو التصديق ﴿ يَا أَيُّهَا الذِينَ أَقْرُوا وصدَقوا، فإلايمان الخفي (")

وللتصديق شروط، لا يتم التصديق إلا بها؛ وقوله: ﴿ لَيْسَ آلَيِرَّ أَن تُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ
وَلَلْكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَٱلْمَلائِكَةِ وَٱلْكِتَابِ وَٱلنَّبِيْنَ وَءَاتَىٰ ٱلْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ ذَوِى ٱلْقُرْبَىٰ
وَٱلْيَتَامَىٰ وَٱلْمَسَاكِينَ وَآبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّائِلِينَ وَفِي الرَّفَابِ وَأَقَامُ ٱلصَّلاةَ وَءَاتَى ٱلرَّكَاةَ وَٱلْمُونُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا
عَاهَدُواْ وَٱلصَّابِرِينَ فِي ٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّاءِ وَحِينَ ٱلْبَأْسِ أُولَئِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُواْ وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُتَّقُونَ ﴾ (٢) فمن أقام
بهذه الشروط، فهو مؤمن مُصدِّق.

وأمّا الإيمان الذي هو الأداء، فهو قوله لمّا حوّل الله قبلة رسوله إلى الكعبة، قبال أصحاب رسول الله رمنى الله وأمّا الله فصلواتنا إلى بيت المقدس بَطَلَت ؟ فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللّٰهُ لِيُضِيعَ

١١ ـ تفسير القمّي ١: ٣٠.

١٢ ـ تفسير القمتي ١ : ٣٠.

<sup>(</sup>١) النِّسَاء ٤: ٧١ ـ ٧٣.

<sup>(</sup>٢) النَّسَاء ٤: ١٣٦.

<sup>(</sup>٣) يُونُس ١٠: ٦٣ و ٦٤.

<sup>(</sup>٤) البَقْرَة ٢: ٥٥.

<sup>(</sup>٥) في «ط» نسخة بدل: الحق.

<sup>(</sup>٦) البَقرَة ٢: ١٧٧.

0 1246 6

#### إيمَانَكُمْ ﴾ (٧) فسمّى الصلاة إيماناً.

والوجه الرابع من الإيمان هو التأييد، الذي جعله الله في قلوب المؤمنين، من روح الإيمان، فقال: ﴿ لَا تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُواْ ءَابَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَـهُمْ أَوْ عَشِيرَ تَهُمْ أَوْلَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْإِيمَانَ وَأَيَّدَهُم بِرُوحٍ مِنْهُ ﴾ (^). والدلبل على ذلك، قوله (عليمالفاء:والسّلام): ولا يزني الزاني وهو مؤمنٌ، ولا يسرق السارق وهو مؤمنٌ، يُفارقه روح الإيمان ما دام على بطنها، فإذا قام عاد إليه، قيل: وما الذي يُفارقه ؟ قال: والذي يدعه في قلبه، <sup>(١)</sup>.

ثمّ قال (علمالتلام): «ما من قلبٍ إلّا وله أذنان، على إحداهما ملك مُرشد، وعلى الأخرى شيطان مُفتن، هذا يأمره وهذايزجره، (١٠)

ومن الايمان ما قد ذكره الله في القرآن: خبيث، وطيّب، فقال: ﴿ مَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَىٰ مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّىٰ يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِّبِ﴾ (''). فمنهم من يكون مؤمناً مصدَّفاً، ولكنَّه يلبِس إيمانه بظُلم، وهو قوله: ﴿ الَّذِينَ ءَامَتُواْ وَلَمْ يَلْبِسُواْ إِيَمَانَهُمْ بِظُلْمَ أُولَئِكَ لَهُمُ آلْأَمْنُ وَهُمَ مُهْتَدُونَ﴾ ````

فمن كان مؤمناً، ثمّ دخل في المعاصي التي نهي الله عنها، فقد لَبَس إيمانه بظِّلم، فلا ينفعه الإيمان، حتّى يتوب إلى الله من الظُّلم الذي لَبَس إيمانه، حتَّى يُخلص لله إيمانه، فهذه وجوه الإيمان في كتاب الله.

٣٢٣ /١٣ - تفسير الإمام أبي محمّد العسكري بيد التلام، في قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾.

قال الإمام رطبه المنادم: «وصف هؤلاء المؤسين، الذين هذا الكتاب هدئ لهم، فقال: ﴿ الَّـــَذِينَ يُـــؤُمِنُونَ بِالْغَيْبِ﴾ يعنى ما غاب عن حواسّهم، من الأمور التي بلزّمُهم الإيمان بها؛ كالبعث، والحساب، والجنّة، والنّار، وتوحيد الله، وسائر ما لا يُعرف بالمشاهدة، وإنَّما يُعرف بدلائل قد نَصَّبَها الله تعالى عليها؛ كـــآدم، وحـــوّاء، وإدريس، ونوح، وإبراهيم، والأنبياء الذينَ يَلزَّمُهم الإيمانُ بُهم، بحُجج الله تعالى، وإن لم يُشاهدوهم، ويؤمنون بالغيب: ﴿ وَهُم مِنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>٧) البَقْرَة ٢: ١٤٣.

<sup>(</sup>٨) المجادلة ٥٨: ٢٢.

<sup>(</sup>٩) ورد نحوه في قرب الاسناد: ١٧، الكافي ٢: ١٣/٢١٤، ثواب الأعمال: ٢٦٢.

<sup>(</sup>۱۰) الكافي ۲: ۱/۲۰۵.

<sup>(</sup>۱۱) آل عِمْران ۲: ۱۷۹.

<sup>(</sup>١٢) الأنمام ٦: ١٨.

١٣ مالتفسير المنسوب إلى الإمام العسكري رعبه الشلام،: ٣٤/٦٧.

<sup>(</sup>١) الأنبياء ٢١: ١٩.

سورة البَقَرَة(٢) ......

قوله تعالى:

# وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ [٤]

١/ ٣٢٤ عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِ هُمْ
 يُوقِنُونَ ﴾ قال: بما أُنزل من القرآن إليك، وبما أُنزل على الأنبياء من قبلك من الكتب.

قوله تعالى:

## إِنَّ آلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُوْمِنُونَ [٦]

1/ ٣٢٥ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن القاسم بن يزيد، عن أبي عَمرو الزُّبيري، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت له: أخبرني عن وجوه الكفر في كتاب الله عزّ وجلّ ؟ قال: والكفر في كتاب الله على خمسة أوجه: فمنها كفر الجُحود، والجُحود على وجهين، والكفر بترك ما أمر الله، وكفر البراءة، وكفر النعم.

فأمّا كفر الجُحود، فهو الجُحود بالربوبيّة، وهو قولي من يقول: لا ربّ ولا جنّة ولا نار، وهو قول صنفين من الزنادقة يقال لهم: الدَّهْرِيّة، وهم الذين يقولون: ﴿ وَمَا يُهْلِكُ مَا إِلّا ٱلدَّهْرُ ﴾ (١) وهو دينٌ وضعوه لأنفسهم بالاستحسان على غير تثبّت منهم، ولا تحقيق لشيء ممّا يقولون، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنْ هُمْ إِلّا يَظُنُّونَ ﴾ (١) إنّ ذلك كما يقولون، وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنذِرْهُمْ لَا يُومِنُونَ ﴾ يعني بتوحيد الله تعالى، فهذا أحد وجوه الكفر.

وأمّا الوجه الآخر من الجُحود على معرفة (٣)، وهو أن يجحَدُ الجاحد وهو يعلم أنّه حقّ، قد استقرّ عنده،

سورة البِّقَرّة آية . 2 ـ

١ ـ تفسير القمّى ١ : ٣٢.

سورة البَقْرَة آية . ٦ .

۱ ـ الكافي ۲: ۲۸۷/۱.

(١) و(٢) الجائية ٤٥: ٢٤.

(٣) كذا، ولعلّ الصواب: وأمّا الوجه الآخر من الجحود فهو الجحود على معرفة. أنظر مرآة العقول ١١ : ١٢٦.

وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَجَحَدُواْ بِهَا وَآسْتَيْقَنَتُهَا أَنفُسُهُمْ ظُلُماً وَعُلُوّاً ﴾ (\*) وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَا عَرَفُواْ كِفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ ٱللّهِ عَلَىٰ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ (\*) فهذا تفسير وَجْهَي الجُحود.

والوجه الثالث من الكفر كفر النِعَم، وذلك قوله تعالى يحكي قول سُليمان (عبدائدم): ﴿ هَذَا مِن فَضْلِ رَبّى لِيَبْلُونِي ءَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُرُ وَمَن شَكَرَ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ رَبّى غَنِيٌ كَرِيمٌ ﴾ (١)، وقال عزّ وجلّ: ﴿ لَئِن شَكَرُتُمْ لَأَنْ مُنْ وَاللَّهُ مُنْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ مُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَا لَهُ وَلَا لَهُ وَاللَّهُ وَلَا لَا مُؤْلِقُولًا لَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الل

والوجه الرابع من الكفر ترك ما أمر الله عزّ وجل به، وهو قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيهَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ وَمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِن دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَفْرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴿ ثُمَّ أَنتُمْ هَوْلَاءِ تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مِنكُم مِن دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِثْمِ وَآلْعُدُوانِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسَارَىٰ ثُفَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ فَرِيقاً مِنكُم مِن دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِثْمِ وَآلْعُدُوانِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسَارَىٰ ثُفَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِنْ مِنْ مِن دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِثْمِ وَآلْعُدُوانِ وَإِن يَأْتُوكُمْ أُسَارَىٰ ثُفَادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِنْ اللهُ وَمُولَى بَعْضِ الْكُونَافِ وَتَكَفَّرُونَ بِبَعْضِ ﴾ (١٠ فكفرهم بترك ما أمر الله عزّ وجلّ به، ونسبهم إلى الإيمان ولم يقبله منهم، ولم ينفعهم عنده، فقال: ﴿ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنكُمْ إِلَّا خِزْئُ فِي آلْحَيَاةِ آلدُّنْيَا وَيَوْمَ أَنْقِيامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدَ آلْعَذَابِ وَمَا آللَٰهُ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠٠)

والوجه الخامس من الكفركفر البراءة، وذلك قول الله عزّ وجلّ يحكي قول إبراهيم (عندالتهم): ﴿ كَفَرْنَا بِكُمْ
وَبَدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْعَدَاوَةُ وَٱلْبَغْضَاءُ أَبَداً حَتَّىٰ تُؤْمِنُواْ بِاللّهِ وَحْدَهُ ﴾ (١١) يعني تبرّانا منكم، وقال يذكر إبليس وتَبَرُّءَهُ من أوليائه من الإنس يوم القيامة: ﴿ إِنِّى كَفُرْتُ بِمَا أَشْرَ كَتُمُونِ مِن قَبَلُ ﴾ (١١) وقال: ﴿ إِنَّمَا آتَّخَذْتُمْ مِن دُونِ اللّهِ أَوْقَاناً مَوَدَّةً بَيْنِكُمْ فِي ٱلْحَيَاةِ آلدُّنْيَا ثُمَّ يَوْمَ ٱلْفِيَامَةِ يَكُفُرُ بَعْضُكُمْ بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضاً ﴾ (١١) يعني يتبرّأ بعضكم من بعض.

<sup>(</sup>٤) النَّمل ٢٧ : ١٤.

<sup>(</sup>٥) البَقّرة ٢: ٨٩

<sup>(</sup>٦) النَّمل ٢٧: ٤٠.

<sup>(</sup>٧) إبراهيم 14 : ٧.

<sup>(</sup>٨) البَقَرَة ٢: ١٥٢.

<sup>(</sup>٩) الْبَقْرَة ٢: ٨٤ و ٥٨

<sup>(</sup>١٠) البَقَرَة ٢: ٥٨

<sup>(</sup>١١) الممتحنة ٦٠: ٤.

<sup>(</sup>۱۲) إبراهيم ۱۱: ۲۲.

<sup>(</sup>١٣) العنكبوت ٢٩ : ٢٥.

قوله تعالى:

## خَتَمَ آللُهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ [٧]

الكوفي، عن سهل بن زياد الآدمي، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني (رضياف عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبد الله الكوفي، عن سهل بن زياد الآدمي، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني (رضياف عنه)، عن إبراهيم بن أبي محمود، عن أبى الحسن الرّضا (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ خَتَمَ ٱللّٰهُ عَلَىٰ تُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ ﴾.

قال: «الختم: هو الطبع على قلوب الكفّار عقوبةً على كفرهم، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَلْ طَبَعَ ٱللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَـلا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلاً﴾ (١).

٣٢٧ /٢ - تفسير العسكري (طبه الشلام)، قال: «قال رسول الله (منى الاعليه واله): أيّكم وقى بنفسه نفس رجلٍ مؤمنٍ البارحة ؟

فقال عليّ (عب النهم): أنا هو ـ يا رسول الله ـ وقبت بنفسي نفس ثابت بن قيس بن شَمَّاس الأنصاري (١). فقال رسول الله (مل اله عبه وآله): حدّث بالقِصّة إخوانك المؤمنين، ولا تكشِف عن اسم المنافقين الكائدين لنا، فقد كفاكم الله شرّهم، وأخرهم للتوبة، لعلّهم يتذكّرون أو يَخْشُون.

فقال عليّ (طبالتهم): بينا أنا أسير في بني فلان بظاهر المدينة، وبين يدي ـ بعيداً منّي ـ ثابت بن قيس، إذ بلغ بئراً عادية عميقة بعيدة القَعْر، وهناك رجل (٢) من المنافقين فدفعه ليرميه (٣) في البئر، فتماسك ثابت، ثمّ عاد فدفعه، والرجل لا يشعّرُ بي حتّى وصلت إليه، وقد اندفع ثابت في البئر، فكرهت أن اشتغل بطلب المنافق خوفاً على ثابت، فوقعت في البئر لعلّى آخذه، فنظرت فإذا أنا قد سبقته إلى قرار البئر.

فقال رسول الله (من الاعب وآله): وكيف لا تَسبِقه وأنت أرزن (٤) منه ؟! ولو لم يكن من رزانتك إلاما في جوفك من علم الأولين والآخرين، أودعه الله رسوله [وأودعك]، لكان من حقّك أن تكون أرزن من كلّ شيء، فكيف كان

سورة البَقْرَة آية ـ٧ـ

١ ـ عيون أخبار الرّضا (منه اشلام) ١ : ١٦/١٢٣.

<sup>(</sup>١) النَّسَاء ٤: ١٥٥.

٢ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مليه التلام): ١٠٨ /٥٧.

<sup>(</sup>۱) وهو خطيب الأنصار، وكان من نجباء الصحابة، سكن المدينة، واستشهد يوم اليمامة. أنظر سير أعلام النبلاء ٢٠٨، معجم رجال الحديث ٣: ٣٩٧.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: رجال.

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: فدفعوه ليرموه.

<sup>(</sup>٤) شيء رزين: أي ثقيل. «مجمع البحرين ـ رزن ـ ٦: ٢٥٥».





#### حالك وحال ثابت؟

قال: يا رسول الله، صرت إلى البئر، واستفررت قائماً، وكان ذلك أسهل على وأخفّ على رجلي من خُطاي التي كنت أخطوها رويداً رويداً ، ثمّ جاء ثابت، فانحدر فوقع على يديّ، وقد بسطتهما إليه، وخَشِيت أن يضُرّني سقوطه عليَّ أو يضَّرّه، فما كان إلّا كطاقة (٥) ربحانٍ تناولتها بيدي.

ثمّ نظرت، فإذا ذلك المنافق ومعه آخران على شفير (٢٠ البئر، وهو يقول لهما: أردنا واحداً فصار اثنين! فجاءوا بصخرةٍ فيها مائة (٧) مَنّ (٨) فأرسلوها [علينا]، فخَشِيت أن تُصيب ثابتاً، فاحتضنته وجعلت رأسه إلى صدري، وانحنيت عليه، فوقعت الصخرة على مؤخّر رأسي، فما كانت إلّاكتَرويحةٍ بمِرْوَحَةٍ (١)، تروّحت بها في حَمَارُة القيظ (١٠٠)، ثمّ جاءوا بصخرةٍ أخرى، فيها قَدْر ثلاثمائة مَنٍّ، فأرسلوها علينا، وانحنيت على ثابت، فأصابت مؤخّراً رأسي، فكانت كماءٍ صُبّ على رأسي ويدني في يوم شديد الحرّ، ثمّ جاءوا بصخرةٍ ثالثةٍ، فيهـا قَـدْر خمسمائة مَنَّ، يُديرونها على الأرض، لا يُمكنهم أن يُقِلُّوها، فأرسلوها علينا، فانحنيت على ثابت، فأصابت مؤخّر رأسي وظهري، فكانت كثوبٍ ناعمٍ صَبَبَّتُهُ (١١١) على بدني ولَيِسْتُه. فننعّمتُ به.

فسمعتهم يقولون: لو أنَّ لابن أبي طالب وابن قيس مائة ألف روحٍ، ما نجت منها واحدةٌ من بلاء هذه الصخور؛ ثمّ انصرفوا، فدفع الله عنّا شرّهم، فأذِن الله عزّ وجلّ لشَّفِير البئرّ فانحطّ، ولفرار البئر فارتفع، فاستوى القرار والشَّفِير بعدُ بالأرض، فخَطُونا وخرجنا.

فقال رسول الله (متراه عدواله) يا أبا الحسن، إنَّ الله عزَّ وجلَّ أوجب لك مِن الفضائل والثواب ما لا يعرفه غيره، ينادي منادٍ يوم القيامة: أين محبّو على بن أبي طالب؟ فيقوم قومٌ من الصالحين، فيقال لهم: خُذُوا بأيدي من شئتم مِن عَرَصات القيامة، فأذْخِلُوهم الجنّة، وأقلّ رَجّل مُنهم ينجو بشفاعته من أهل تلك العَرَصات ألف ألف

ثمّ ينادي منادٍ، أين البقيّة من محبّي عليّ بن أبي طالب؟ فيقوم قومٌ مقتصدون (١٢)، فيقال لهم: تمنّوا على الله تعالى ما شئتم، فيَتَمَنُّون، فيُفعل لكلِّ واحدٍ منهم ما تمنَّاه، ثمَّ يُضعّف له مائة ألف ضِعْف.

<sup>(</sup>٥) الطاقة: الحُرِّمة. «المعجم الوسيط \_طوق - ٢: ٧٥٥١.

<sup>(</sup>٦) شفير كُلِّ شيمٍ: حرفه، وشَّفير الوادي: ناحيته من أعلاه. السان العرب ـشفر ـ ٤: ١٩ ٤».

<sup>(</sup>٧) في المصدر: مائتي.

 <sup>(</sup>٨) المن: وهو رطلان والجمع أمنان. «الصحاح منز - ٦: ٢٢٠٧».

<sup>(</sup>٩) رَوْحَ عليه بالعِروْحَة: حَرَكها ليجلب إليه نسيم الهواه، والعِروحة: أداة يُجلب بها نسيم الهواء في الحرّ. «المعجم الوسيط ـ روح ـ ١ : ٣٨٠

<sup>(</sup>١٠) حَمَازَة القيظ: شدّة حرّم المجمع البحرين ـ حمر ـ ٣: ٢٧٦٪.

<sup>(11)</sup> صبِّ عليه درعه: إذا لبسها. «أساس البلاغة \_صبب \_:٢٤٧».

<sup>(</sup>١٢) المقتصد: العادل. وروي عن الإمام محمّد بن عليّ الباقر (عله الشلام) في تفسير الآية (٣٢) من سورة فاطر: الأمّا المقتصد فصائم بالنّهار وقائم باللِّيل». «سعد السعود: ۱۰۷».



۱۳۵

ثمّ ينادي منادٍ: أين البقيّة من محبّي عليّ بن أبي طالب؟ فيقوم قومٌ ظالمون الأنفسهم، معتدون عليها، ويقال: أين المبغضون لعلّي بن أبي طالب؟ فيُوتى بهم جمّ غفيرٌ (١٣)، وعددٌ كثيرٌ، فيقال: ألا نجعل كلّ ألفٍ من هؤلا، فداءً لواحدٍ من محبّي علي بن أبي طالب (عدالتلام) ليدخلوا الجنّة ؟ فيُنجّي الله عزّ وجلّ محبّيك، ويجعل أعداءهم فداءهم.

ثمّ قال رسول الله (منه عليه واله): هذا الفضل الأكرم، مُحبّه مُحبّ الله ومُحبّ رسوله، ومُبغضه مُبغض الله ومُبغض رسوله، هم خِبار خلق الله من أُمّة محمّد.

فقال رسول إلله (سلَّ الله عليه وآله): أنت - يا على - أفضل شهداء الله في الأرض بعد محمَّد رسول الله.

قال: فذلك قوله: ﴿ خَتَمَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ وَعَلَىٰ سَمْعِهِمْ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً ﴾ تُبصرها الملائكة فيعرفونهم بها، ويُبصرها رسول الله (ملل الله عليه الله علي بن أبي طالب (عليه التلام).

ثمّ قال: ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ في الآخرة بما كان من كفرهم بالله، وكفرهم بمحمّد رسول الله (منراه عليه زاد)».

قوله تعال*ي*:

## وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَـقُولُ عَامَنُها بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ [٨]

1/ ۳۲۸ من الإمام: «قال العالم موسى بن جعفر (عبدائلهم): إنّ رسول الله (ملى اله عبداله) لمّا أوقف أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدائله) في يوم الغدير موقفه المشهور المعروف، ثمّ قال: يا عباد الله، انسبوني، فقالوا: أنت محمّد بن عبدالله بن عبدالمطلب بن هاشم بن عبدمناف.

ثمّ قال: أيّها النّاس، ألست أولى بكم من أنفسكم ؟ فأنا مولاكم، أولى بكم من أنفسكم ؟ قالوا: بلى، يا رسول الله، فنظر رسول الله (ملّ الله عليه وآله) إلى السّماء، فقال: اللّهمّ اشهد، يقول هو ذلك (ملّ الله عليه وآله)، وهم يقولون ذلك،

<sup>(</sup>١٣) الجَمُّ: الكثير، والمعنى: جاءوا بجماعتهم ولم يتخلّف منهم أحد وكانت فيهم كثرة. «مجمع البحرين ـ جمم ـ ٦: ٣٠، \_غفر ـ ٣: ٤٢٧).

<sup>(</sup> ١٤) عبدالله بن أبي بن مالك بن الحارث بن عبيد الخزرجي، أبو حُبّاب، المشهور بابن سلول، وهي جدّته، رأس المنافقين وكبيرهم، أظهر الاسلام كُرْهاً، وكان سيّد الخزرج في آخر جاهليتهم، أنظر طبقات ابن سعد ٣ : ٥٤٠، أعلام الزركلي ٤ : ١٨٨.

مورة البَقْرَة آية . ٨.

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبدالشلام): ١١١ /٥٨.

(1) fests

ثمّ قال: ألا فمَن كنت مولاه وأَوْلى به، فهذا مولاه وأَوْلى به، اللّهمّ، والِ من والاه، وعادِ من عاداه، وانصّر من نصره، واخذُّل من خذله.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ثمّ قال: قُم ـ يا أبا بكر ـ فبايع له بإمرة المؤمنين، فقام ففعل ذلك. ثمّ قال: قُم ـ يا عمر ـ فبايع له بإمرة المؤمنين، فقام فبايع. ثمّ قال بعد ذلك لتمام التسعة، ثمّ لرؤوساء المهاجرين والأنصار، فبايعوا كلّهم.

فقام من بين جماعتهم عمر بن الخطّاب، فقال: بخ، بخ (") ـ يابن أبي طالب ـ أصبحت مولاي ومولى كلّ مؤمنٍ ومؤمنةٍ، ثمّ تفرّقوا عن ذلك وقد (") وُكّدت عليهم العهود والمواثيق.

ثمّ إنّ قوماً من متمرّدي جبابرتهم (1) تواطؤوا (٥) بينهم، إن كانت لمحمّد (ملرية عبدرالد) كائنة (١٠) ليدفعُنَّ هذا الأمر عن عليّ (عبدالله) ولا يتركونه له، فعرف الله تعالى ذلك من قلوبهم (١٠) وكانوا يأتون رسول الله (ملراله عبدراله) ويقولون له: لقد أقمت عليًا، أحبّ خلق الله إلى الله و إليك و إلينا، كفيتنا به مُؤنة الظلمة والجائرين في سياستنا؛ وعلم الله في قلوبهم خلاف ذلك، [ومن] مواطأة بعضهم لبعض، أنهم على العداوة مقيمون، ولدفع الأمر عن مستحقّه مؤثرون.

فأخبر الله عزّ وجلّ محمّداً (سنراه عبدراله) عنهم، فقال: با محمّد، ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللّهِ ﴾ الذي أمرك بنصب عليّ (عبدالله) إماماً، وسائساً ( ^ الأُمّنك، ومدّبُراً ﴿ وَمَا هُم بِمُؤْمِنينَ ﴾ بذلك، ولكنّهم بتواطؤون على إهلاكك و إهلاكه، يوطّنون ( ^ النفسهم على التمرّد على على (عبدالله) إن كانت بك كائنة .

٣٢٩ /٢ -عليّ بن إبراهيم: إنّها نزلت في قوم منافقين أظهروا لرسول الله (مقراه عبدرانه) الإسلام، فكانوا إذا رأوا الكفّار، قانوا: إنّا معكم، وإذا لقُوا المؤمنين قَالُوا: نحن مؤمنون، وكانوا يقولون للكفّار: ﴿إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا تَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ﴾ (١) فردّ الله عليهم: ﴿اللّٰهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ﴾ (١).

<sup>(</sup>١) في «س»: اللَّهمّ إنّي أُشهدك بقول هؤلاء ويقولون ذلك ثلاثاً.

<sup>(</sup>٢) بَخُ: كلمة تقال عند المدح والرّضا بالشّيء، وتكرّر للمبالغة، و إن وصلت خفضتَ ونوّنت فقلت: بَخٍ، بـخٍ، وربّمـا شــدَدت كــالاسم. «الصحاح ـ بخخ ـ ١ : ١٨ ٤».

<sup>(</sup>٣) في «س»، «ط»: وقال.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: متمرّديهم.

<sup>(</sup>٥) تواطؤوا: أي توافقوا. «الصحاح ـ وطأ ـ ١ : ٨٢».

<sup>(1)</sup> الكائنة: الحادثة، وكوّنه: أحدثه. «القاموس المحيط ـكون ـ ٤: ٢٦٦».

<sup>(</sup>٧) في المصدر: قبلهم،

<sup>(</sup>٨) سُسْتُ الرعبة سياسةً، وسُوْس الرجل أُمور النّاس، إذا مُلك أمرهم. «الصحاح ـ سوس ـ ٣: ٩٣٨».

<sup>(</sup>٩) في «س»: يواطؤون، وتوطين النفس، كالتمهيد لها. «مجمع البحرين \_وطن \_ ٦: ٣٢٧».

۲ ـ تفسير القمتي ١ : ٣٤.

<sup>(</sup>١) البقرّة ٢: ١٤.

٣٣٠ ٣٣٠ محمد بن الحسن الصفّار، قال: حدِّ ثني أبو جعفر أحمد بن محمد، عن الحسين (١) بن سعيد، عن النَّضُر بن سُويد، عن يحيى الحلبي، عن مُعلَى بن عُنمان (١)، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: قال لي: وإنّ الحكم بن عُتيبة ممّن قال الله: ﴿ وَمِن آلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنًا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ آلْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ فَلْيُشَرِّقِ الحكم وليُغرِّب، أمّا والله لا يُصيب العلم إلّا من أهل بيتٍ نزل عليهم جَيْرَئيل،

وروى هذا الحديث محمّد بن يعقوب، عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سويد، بباقي السند والمتن (٣).

#### فوله تعالى:

سورة التِقَرّة(٢) .

## يُخَادِعُونَ ٱللهَ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَخْدُعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَخْدُونَ [ ٩ ]

۱۳۳۱ / دقال الإمام موسى بن جعفر (طبه التلام): «فاتصل ذلك من مواطأتهم وقِيْلهم (۱) في عليّ (طبه التلام)» وسوء تدبيريهم عليه برسول الله (سآراه عليه وآله)، فدعاهم وعاتبهم، فاجتهدوا في الأيمان.

وقال أوّلهم: يا رسول الله، والله ما اعتددت بشيء كاعتدادي بهذه البيعة، ولقد رجوت أن يفسح (٢) الله بها لي في قُصور الجِنان، ويجعلني فيها من أفضل النُّزَال والسُّكَان.

وقال ثانيهم: بأبي أنت وأَمّي ـ با رسول الله ـ ما وَثِقت بدخول الجنّة، والنجاة من النّار إلّا بهذه البيعة، والله ما يَسُرُّني ـ إن نقضتها، أو نَكَثت بها ـ ما أعطيت من نفسي ما أعطيت، و إن كان "كلي طِلَاع ما بين الثرى إلى العرش لآليء رطبة وجواهر فاخرة.

وقال ثالثهم: والله ـ يا رسول الله ـ لقد صِرت من الفرح بهذه البيعة ـ من السرور والفُسُح من الآمال في رِضوان الله ـ ما أيقنت أنّه لوكان عليَّ ذُنُوب أهل الأرض كلّها، لمُحُصت عنّي بهذه البيعة؛ وحلف على ما قال من ذلك،

#### سورة البَقَرَة آية ـ ٩ ـ

<sup>· (</sup>٢) البَقرَة ٢: ١٥.

٣ ـ بصائر الدرجات: ٢/٢٩.

<sup>(1)</sup> في المصدر: الحسن. حكى النجاشي في رجاله: ٥٨ عن السورائي أنّه قال: الحسن شريك أخيه الحسين في جميع رجاله...

<sup>(</sup>٢) في المصدر: معلَّى بن أبي عثمان، ولعلَّ الصواب ما في المتن. راجع مجمع الرجال ٦: ١١٢، جامع الرواة ٢: ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) الكافي ١ : ٢٦٩/٤.

<sup>1</sup> ـ التقسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه التلام): ١١٣/٥٥٠.

<sup>(</sup>١) القيل والقول بمعنى واحد. «مجمع البحرين ـ قول ـ ٥: ٥٧ ٤».

<sup>(</sup>٢) في «س»: يقتح.

<sup>(</sup>٣) (كان) ليس في ((ط، س)).



. البرهان في تفسير القرآن

ولعن من بلّغ عن رسول الله (سلّ الله واله) خلاف ما حلف عليه، ثمّ تتابع بمثل هذا الاعتذار بعدهم من الجبابرة المتمرّدين.

فقال الله عزّ وجلّ لمحمّدٍ (منراة عليه رقه): ﴿ يُخَادِعُونَ ٱللَّهَ ﴾ يعني يخادعون رسول الله بأيمانهم بخلاف ما في جوانحهم ﴿ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ كذلك أيضاً الذين سيّدهم وفاضلهم عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام).

ئمَ قال: ﴿ وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ ﴾ ما يُضرّون بتلك الخديعة إلّا أنفسهم، فإنّ الله غنيّ عنهم وعن تُصرتهم، ولولاإمهاله لهم لما قَدَروا على شيءٍ من فُجورهم وطُغيانهم ﴿ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ أنّ الأمركذلك، وأنّ الله يُطلع نبيّه على نفاقهم، وكفرهم وكذبهم، ويأمره بلعنهم في لعنة الظالمين الناكثين، وذلك اللعن لا يُفارقهم، في الدنيا يلعنهم خيار عباد الله، وفي الآخرة يُبتلون بشدائد عقاب الله.

٢/ ٣٣٢ محمد بن العسن بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن هارون بن مسلم، عن مَسْعَدة بن زياد (١)، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه (طهم السّلام) [قال: وإنّ رسول الله (ملزاة عليه رأله) ] سُئل: فيمَ النجاة غداً ؟ فقال: إنَّما النجاة في أن لا تُخادعوا الله فيخدعكم، فإنّه من يُخادع الله يخدعه، ويخلع الله منه الإيمان، ونفسه يخدع لو يشعّر.

فقبل له: كيف يخادع الله ؟ فقال: يعمل بما أمر الله عزّ وجلّ به، ثمّ يُريد به غيره، فاتّقوا الرباء فإنّه شِرك بالله عزّ وجلّ، إنّ المُراثى يُدعى يوم القيامة بأربعة أسماء، يا كافر، يا فاجر، يا غادر، يا خاسر حَبِط عملك، وبَطَل أجرك، ولا خَلاق لك اليوم، فالتمس أجرك ممَّن كنت تعمل له،

قوله تعالى:

### مر المتات عيد المعنى المساول فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضاً وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَـانُواْ تَكُذِبُونَ [١٠]

٣٣٣ /١ - قال الإمام موسى بن جعفر (عله النهر): ٥ إنّ رسول الله (مني الدعبه وآله) لمّا اعتذر إليه هؤلاء بما اعتذروا به، تكرّم عليهم بأن قَبِل ظواهرهم ووَكُلَ بواطنهم إلى ربّهم، لكنّ جَبْرَتيل أتاه، فقال: يا محمّد، إنّ العليّ الأعلى يقرأ عليك السّلام، ويقول لك: أخرِج هؤلاء المَرَدَّة الذين اتّصل بك عنهم في عليٌ ونكثهم لبيعته، وتوطينهم

٢ ـ معانى الأخبار: ١/٣٤٠.

<sup>(</sup>١) في «س»: مسعدة بن صَدَقَة بن زياد، وكأن أحدهما نسخة بدل، إذ روى هارون بن مسلم عن مسعدة بن صَدَقَة ومسعدة بن زياد، ورويا عن أبي أَبِي عبدالله (طبه المتلام). أنظر رجال النجاشي: ١٥ ٤، ومعجم رجال الحديث ١٨ : ١٣٤.

سورة البَقَرَة آية ـ 10 ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مد الديم: ١١٤/١٠٤.

نفوسهم على مخالفتهم عليّاً، ليظهر (١) من العجائب ما أكرمه الله به، من طاعة الأرض والجبال والسّماء له وسائر ما خلق الله ـ بما أوقفه موقفك، وأقامه مفامك ـ ليعلموا أنّ وليّ الله عليّاً غنيّ عنهم، وأنّه لا يكُفّ عنهم انتقامه إلّا بأمر الله، الذي له فيه وفيهم التدبير الذي هو بالغه، والحكمة التي هو عامل بها، وممض لما يُوجبها.

فأمر رسول الله (ستراة عبدراله) الجماعة - من الذين اتصل به عنهم (٢) ما اتصل في أمر علي (عبدالته) والمواطأة على مخالفته - بالخروج، فقال لعليّ (عبدالته) - لما استقرّ عند سَفْح بعض جبال المدينة - : يا عليّ، إنّ الله تعالى أمر هؤلاء بنُصرتك ومساعدتك، والمواظبة على خدمتك، والجِدّ في طاعتك، فإن أطاعوك فهو خيرٌ لهم، يصيرون في جِنان الله ملوكاً خالدين ناعمين، وإن خالفوك فهو شرٌ لهم، يصيرون في جهنّم خالدين مُعذّبين.

ثمّ قال رسول الله (ملّ الله عليه واله) لتلك الجماعة: اعلموا أنّكم إن أطعتم عليّاً سَعِدتُم، و إن خالفتموه شَقِيتم، وأغناه الله عنكم بمّن سَيُريكموه، وبما سَيُريكموه.

قال رسول الله (منه عبه رآله): يا عليّ، سَل ربّك ـ بجاه محمّد وآله الطيبّين، الذين أنت بعد محمّد سيّدهم ـ أن يَقْلِب لك هذه الجبال ما شئت، فسأل ربّه تعالى ذلك، فانقلبت فِضّة.

ثمّ نادته الجبال: يا عليّ، يا وصيّ رسول ربّ العالمين، إنّ الله قد أعدّنا لك إن أردت إنفاقنا في أمرك، فمتى دعوتنا أجبناك، لتُمضى فينا حُكْمك، وتنفّذ فينا قضاءك.

ثمّ انقلبت ذهباً كلّها، وقالت مقالة الفِضّة ثمّ انقلبت مِسْكاً وعنبراً وعَبْيراً (٣) وجواهر ويواقيت، وكلّ شيء منها ينقلب إليه يناديه: يا أبا الحسن، يا أخا رسول الله استَن عبدراته، نحن مُسَخَّرات لك، ادعُنا مني شئت (٤).

ثمّ قال رسول الله (منر الا مبدراله): يا عليّ، سَلِ الله ـ بمحمّد وآله الطيّبين، الذين أنت سيّدهم بعد محمّد رسول الله ـ أن يَقْلِب لك أشجارها رجالاً شاكيّ السلاح "، وصحورها أسوداً ونموراً وأفاعي.

فدعا الله عليّ بذلك، فامتلأت تلك الجبال والهَضّبات وقَرَار الأرض (٢) من الرجال الشاكي السلاح الذين لا يفي بواحد (٢) منهم عشرة آلاف من النّاس المعهودين، ومن الأُسود، والنّمور، والأفاعي، حتّى طُبَقت (٩) تلك الجبال والأرضون والهِضاب بذلك، كلّ ينادي: يا عليّ، يا وصيّ رسول الله، ها نحن قد سَخَّرَنا الله لك، وأمرنا

<sup>(</sup>١) في «س، ط»: أن يظهر.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: التي اتصل منهم.

<sup>(</sup>٣) العبير: الزَّعْفران أو أخلاط من الطّيب. «القاموس المحيط \_ عبر \_ ٢ : ٨٦».

<sup>(1)</sup> في المصدر زيادة: لتنفقنا فيما شئت نجبك، ونتحوّل لك إلى ما شئت، ثمّ قال رسول الله (مقر،نه عبه رنه): أرأيتم قد أغنى الله عزّ وجلّ عليّاً ـ بما ترون ـ عن أموالكم ؟

<sup>(</sup>٥) رجل شاك في السلاح: وهو اللابس السلاح التامّ فيه. «مجمع البحرين ـ شوك ـ ٥: ٢٧٨».

<sup>(</sup>٦) قرار الأرض: ما قُرِّ فيه، والمطمئن من الأرض. «القاموس المحيط ـ قرر ـ ٢: ١٢٠».

<sup>(</sup>٧) هذا الشّيء لا يفي بذلك: أي يقصُر عنه ولا يوازيه. «المعجم الوسيط . وفي ـ ٢: ١٠٤٧».

<sup>(</sup>٨) طبَق الشّيء: عمَّ، وطبَق السحابُ الجوَّ: غشّاه، وطبَق الماءُ وجُهَ الأرض: غطّاه. «القاموسُ المحيط ـ طبق ـ ٣: ٢٦٤».



بإجابتك ـكلّما دعوتنا ـإلى اصطلام <sup>(١)</sup>كلّ من سلّطنا عليه، فمنى شئت فادعُنا نُجِبْك، وبما شئت فَمُوْنا به نُطِعْك.

يا علي، يا وصيّ رسول الله، إنّ لك عند الله من الشأن العظيم ما لو سألت الله أن يُصيّر لك أطراف الأرض وجوانبها هيئة واحدة كصُرّة كبس لفعل، أو يَحُطَّ لك السّماء إلى الأرض لفعل، أو يرفع لك الأرض إلى السّماء لفعل، أو يَقْلِبَ لك ماء بحارها الأُجّاج ماء عَذْباً أو زِنْبَقا أو بانا ('')، أو ما شئت من أنواع الأشربة والأدهان لفعل، ولو شئت أن يُجمّد البحار، أو يجعل سائر الأرض مثل البحار لفعل، فلا يَحْزُنْكَ نمرّد هؤلاء المتمرّدين، وخلاف هؤلاء المخالفين، فكأ نهم بالآخرة إذا وردت عليهم كأن لم يزالوا فيها،

يا على، إنّ الذي أمهلهم ـ مع كفرهم وقُسوقهم وتمرّدهم ـ عن طاعتك، هو الذي أمهل فِرعون ذا الأوتاد ونَمْرُود بن كَنْعان، ومن ادّعي الأُلوهيّة من ذوي الطغيان، وأطغى الطّغاة إبليس رأس الضلالات.

ما خُلِفتَ أنت وهم لدار الفناء، بل خُلفتم لدار البقاء، ولكنّكم تُنقلون من دارٍ إلى دارٍ، ولا حاجة لربّك إلى من يسومهم ويرعاهم، لكنّه أراد تشريفك عليهم، و إبانتك بالفضل فيهم، ولو شاء لهداهم.

قال: فمرضت قلوب القوم لِما شاهدوا من ذلك، مضافاً إلى ما كان من مرض حسدهم (١١) له ولعليّ بن أبي طالب اطبه الندم، فقال الله تعالى عند ذلك: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ ﴾ أي في قلوب هؤلاء المتمرّدين الشاكّين الناكثين، لِما أخذتَ عليهم من بيعة على اطبال الله فرّادَهُمُ ٱللّهُ مَرَضاً ﴾ بحيث تاهت له قلوبهم، جزاءً بما أريتهم من هذه الآيات والمعجزات ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ﴾ في قولهم: إنّا على البيعة والعهد مفيمون».

قوله تعالى:

## وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُفْسِدُواْ فِي آلْأَرْضِ قَالُواْ إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ [11]أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ آلْمُفْسِدُونَ وَلَـٰكِن لَا يَشْعُرُونَ [17]

٣٣٤ /١ - قال الإمام العسكريّ (عليمالتلام): «قال العالم موسى بن جعفر (عليمالتلام): إذا قبل لهؤلاء الناكثين للبيعة

<sup>(</sup>٩) الاصطلام: الاستنصال. «الصحاح - صلم - ٥: ١٩٦٧».

<sup>(</sup>١٠) البان: ضرب من الشجر طبيب الزهر، ومنه دهن البان. «الصحاح ـ بون ـ ٥: ٢٠٨١».

<sup>(</sup>١١) قي «س»: أجسادهم.



THE PRINCE GHAZI TRUST
FOR QURANIC THOUGHT

في يوم الغدير ﴿ لَا تُفْسِدُواْ فِي آلْأَرْضِ ﴾ بإظهار نكث البيعة لعباد الله المستضعفين فتُشوّشون عليهم دينهم، وتُحيّرونهم في دينهم ومذاهبهم ﴿ قَالُواْ إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ لأنّا لا نعتقد دين محمّد، ولا غير دين محمّد، ونحير ونحن في الباطن إلى ونحن في الدين متحيّرون، فنحن نرضى في الظاهر محمّداً بإظهار قبول دينه وشريعته، ونقضي في الباطن إلى شهواتنا، فنتمتّع ونترفّه ونَعْنِق أنفسنا من دين (١) محمّد، ونكّفُها من طاعة ابن عمّه علي، لكي إن أُديل (٢) في الدنيا كنّا قد توجّهنا عنده، وإن اضمحلّ أمره كنّا قد سَلِمنا من سبى أعدائه.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلْمُفْسِدُونَ ﴾ بما يفعلون من أُمور أنفسهم، لأنّ الله تعالى يُعرّف نبيّه امتراك عنه راله) يفاقهم، فهو يلعنهم ويأمر المسلمين بلعنهم، ولا يثق بهم أيضاً أعداء المؤمنين، لأنّهم يظنون أنّهم يُنافقونهم أيضاً كما يُنافقون أصحاب محمّدٍ، فلا يرفع لهم عندهم منزلة، ولا يحلّون عندهم بمحلّ أهل الثقةه.

قوله تعالى:

# وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ كَمَا ءَامَنَ آلنَّاسُ قَالُواْ أَنَـ قُمِنُ كَمَا ءَامَنَ آلنَّاسُ قَالُواْ أَنَـ قُمِنُ كَمَا ءَامَنَ آلنَّاسُ قَالُواْ أَنَـ قُمِنُ آلاً إِنَّهُمْ هُمُ آلسُّفَهَا \* وَلَا كِن لَا يَعْلَمُونَ [ ١٣ ]

1/ ٣٢٥ منين الإمام موسى بن جعفر (مبدالتلام): وإذا قيل لهؤلاء الناكثين للبيعة ـ قال لهم خيار المؤمنين كسلمان، والمقداد، وأبي ذرّ، وعمّار ـ: آمِنوا برسول الله (مقراه عبدراله) وبعليّ (عبدالتلام) الذي أوقفه موقفه، وأقامه مقامه، وأناط (١) مصالح الدين والدنباكلها به، آمِنوا بهذا النبيّ، وسلموا لهذا الإمام في ظاهر الأمر وباطنه (٢)، كما آمن النّاس المؤمنون كسلمان، والمِقْداد، وأبي ذرّ، وعمّار.

قالوا في الجواب لمن يُفضون (٣) إليه، لا هؤلاء المؤمنين، لأنهم لا يجسُرُون (٤) على مكاشفتهم بهذا الحديث، ولكنّهم يذكرون لمن يُفضون إليه من أهليهم الذين يثقون بهم من المنافقين، ومن المستضعفين، ومن المؤمنين الذين هم بالستر عليهم واثقون يقولون لهم: ﴿ أَنُوْمِنُ كَمَا ءَامَنَ ٱلسُّفَهَاءُ ﴾ يعنون سلمان وأصحابه، لِمَا

<sup>(</sup>١) في المصدر: رقّ.

<sup>(</sup>٢) الإدالة: العُلَبة، يُقال: اللّهمُ أدلني على فلان وانصرني عليه. «الصحاح ـ دول ـ ١ : ١٧٠٠»، وفي المصدر: لكيلا نزل. سورة البُقَرَة آية ـ ١٣ ـ

<sup>1 -</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مه التلام): ٦٢/١١٩.

<sup>(</sup>١) ناط الشّيء ينوطه نوطاً، أي علّته. «الصحاح ـ نوط ـ ٣: ١١٦٥».

<sup>(</sup>۲) في «س»: وسلموا لظاهره وباطنه.

 <sup>(</sup>٣) أفضى إلى قلان بالسرّ: أعلمه به. «المعجم الوسيط - فضا - ٢: ٣٦٩٣».

<sup>(</sup>٤) جسر على كذا يجسر جسارةً، أي أقدم. «الصحاح ـ جسر ـ ٢: ٢١٤».





أعطوا عليّاً (مبانتلام) خالص ودّهم، ومحض طاعتهم، وكشفوا رؤوسهم لموالاة أوليائه، ومعاداة أعداثه، حتّى إذا اضمحلّ أمر محمّد (ملّ الله عليه رآله) طَحْطَحَهُم (٥) أعداؤه، وأهلكهم سائر الملوك والمخالفون لمحمد (ملّ الله عليه رآله). أي فهم بهذا التعرّض لأعداء محمد (مـنى الدعيه وآله) جاهلون سُفهاء. قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَا إِنَّهُمْ هُمُ ٱلسُّفَهَاءُ وَلَكِن لَّا يَعْلَمُونَ ﴾ الأخِفَاء العقول والآراء، الذين لم ينظروا في أمر محمد (سلَّ الله عليه وآله) حق النظر فيعرفوا نبوّته، خائفين وَجِلين من محمد (مـلَى١ه عـبـ وآله) وذويه (٢٠ ومن مخالفيهم، لا يأمنون (٧٠ أنَّه يغلِب فيَهْلِكون معه، فـهم السُّفهاء حيث لم يسلُّم لهم بنفاقهم هذا لا محبَّة [محمَّد و] المؤمنين، ولا محبَّة البهود وسائر الكافرين، وهم يُظهرون لمحمّد (ملّنة عبدرانه) موالاته وموالاة أخيه على ومعاداة أعدائهم اليهود والتواصب، كما يُظهرون لهم من معاداة محمّد وعلىّ صلوات الله عليهما».

#### قوله تعالى:

## وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَّا وَإِذَا خَلَوْاْ إِلَىٰ شَيَاطِينِهِمْ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ [ ١٤ ] اللَّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَغْمُهُونَ [10]

١/ ٣٣٦ / . قال الإمام موسني بن جعفر (عليات بعر) «وإذا لقي هؤلام الناكثون البيعة، المواطئون على مخالفة على (عبه انتلام) ودفع الأمر عنه ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنَّا ﴾ كإيمانكم، إذا لَقُوا سلمان والمِقْداد وأبا ذرّ وعمّار قالوا لهم: أمنا بمحمّد وسلّمنا له بيعة على (عبه الشلام) وفضله، وانقدنا لأمره كما آمنتم.

إن أوَّلهم، وثانيهم، وثالثهم، إلى تاسعهم رُبِّما كانوا يلتقون في بعض طُرقهم مع سلمان وأصحابه، فإذا لقوهم اشمأزّوا منهم، وقالوا: هؤلاء أصحاب الساحر والأهوج ـ يعنون محمّداً وعليّاً (عيمانتلام) ـ ثمّ يقول بعضهم لبعض: احترزوا منهم لا يقفون من فَلَتَات كلامكم على كفر محمّدٍ فيما قاله في علىّ فينِمّوا (١) عليكم فيكون فيه ملاككم.

<sup>(</sup>٥) طَحطَح بهم: إذا بدّدهم، وطّحطحت الشّيء: كشرته وفرّقته. «الصحاح ـ طمع ـ ١ : ٢٨٦».

<sup>(</sup>٦) في «ط»: وذُرُيته.

<sup>(</sup>٧) في «س»، «ط»: لا يؤمنون.

سورة البَقَرَة آية ـ 11 ـ 10 ـ

<sup>1 -</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مله التلام) ٦٢/١٢٠.

<sup>(</sup>١) نَمَّ الحديث: سعى به ليُوقع فننةً أو وحشة. «مجمع البحرين ـنمم ـ ٦: ١٨٠»، وفي «س»، «ط»: فيقفوا.

فيقول أوّلهم: انظروا إليَّ كيف أسخر منهم، وأكف عاديتهم (") عنكم، فإذا التقوا، قال أوّلهم: مرحباً بسلمان ابن الإسلام، الذي قال فيه محمّد سيّد الأنام: لوكان الدِّين معلّقاً بالثَّريا لتناوله رجال من أبناء فارس، هذا أفضلهم ويعنيك وقال فيه: سلمان منّا أهل البيت؛ فقرنه بجَبْرُئيل (طبه النه) الذي قال له يوم العَباء لمّا قال لرسول الله (سلمان منا منكم؟ فقال من وأنت منّا، حتّى ارتقى جَبْرُئيل إلى الملكوت الأعلى، يفتخر على أهله ويقول: بَخ، وأنا من أهل بيت محمّد رسول الله (منه عهداله).

THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QURANIC THOUGHT

ثمَّ يقولُ للمِقْداد: ومرحباً بك ـ يا مِقْداد ـ أنت الذي قال فيك رسول الله (متراه منه رائه) لعليّ (طبهائتهم): يا عليّ، المِقْداد أخوك في الدِّين وقد قُدَّ منك، فكأنّه بعضك؛ حبّاً لك، وبغضاً لأعدائك، وموالاةً لأوليائك، لكنّ ملائكة السماوات والحُجُب أشدَ حبّاً لك منك لعليّ (عبدائتهم)، وأشدَ بغضاً على أعدائك منك على أعداء علىّ (عبدائتهم) فطوباك ثمّ طوباك.

ثمّ يقول لأبي ذرّ: مرحباً بك ـ يا أبا ذرّ ـ أنت الذي قال فيك رسول الله (ستّى الله عليه وآله): ما أقلّت (٣٠) الغبراء ولا أظلّت الخضراء (١٠) على ذي لهجة أصدق من أبي ذرّ.

قيل: بماذا فضّله الله تعالى بهذا وشرّفه؟ قال رسول الله (صلّ المدرانه): لأنّه كان يُفضّل علياً أخي، وله في كلّ الأحوال مدّاحاً، ولشانئيه وأعاديه شانئاً ولأوليائه وأحبّائه موالياً، سوف يجعله الله عزّ وجلّ في الجِنان من أفضل سُكّانها، ويخدمه من لا يعرف عدده إلّا الله من وصائفها ("وغِلمانها ووِلدانها.

ئم يقول لعمّار بن ياسر: أهلاً وسهلاً ـ يا عمّار إلى بموالاة أخي رسول الله (ملّى الله ونهاره ـ مع أنك وادعٌ رافة (٢٠) لا تزيد على المكتوبات والمسنونات من سائر العبادات ـ ما لا يناله الكادّ (٢٠) بدنه ليله ونهاره ـ يعني اللّيل فياماً، والنّهار صياماً ـ والباذل أمواله وإن كانت جميع أموال الدنيا لم ١٠٠

مرحباً بك، فقد رَضِيك رسول الله (منل اله على اخيه مصافياً ، وعنه مناوئاً، حتى الخبر أنك ستُقتل في محبّته، وتُحشر يوم القيامة في خِيار زُمرته، وفقني الله لمثل عملك وعمل أصحابك، ممّن توفّر (٨) على خدمة رسول الله رسل اله عليه وأخي محمّد عليّ وليّ الله، ومعاداة أعدائهما بالعداوة، ومصافاة أوليائهما بالموالاة والمشابعة، سوف يُسعِدنا الله يومنا هذا إذا التقينا بكم، فيقبّل سلمان وأصحابه ظاهرهم كما أمر الله تعالى، ويجوزون عنهم.

<sup>(</sup>٢) دفعتُ عنك عَادِيَةً فلانٍ: أي ظلمه وشرَّه. «الصحاح ـ عدا . ٦: ٢٢٢٢».

<sup>(</sup>٣) أُقِلَ فلانُّ الشِّيءَ: طاقه وحمله. «مجمع البحرين ـ قلل ـ ٥: ٤٥٣».

<sup>(</sup>٤) المراد بالغبراء الأرض لأنّها تُعطي الغُبُرة في لونها، وبالخضراء السّماء لأنّها تُعطي الخُضرة. «مجمع البحرين \_خضر \_ ٣ : ٢٨٨».

<sup>(</sup>٥) الوصيفة: الجارية. «مجمع البحرين ـ وصف ـ ٥: ٢٢٩».

<sup>(</sup>٦) الوادع: الساكن. «مجمع البحرين ـ ودع ـ ٤ : ١ · ٤». والرافه: المستريح المتنقم. «القاموس المحيط ـ رفه ـ ٤ : ٢٨٦».

<sup>(</sup>٧) كددت الشّية: أتعبته، والكدّ: الشدّة في العمل وطلب الكسب. فالصحاح ـكدد ـ ٢: ٥٣٠».

<sup>(</sup>٨) توفّر على الشيء: صرف إليه همته. «المعجم الوسيط - وفر - ٢: ١٠٤٦».



فيقول الأوّل لأصحابه: كيف رأيتم سُخريتي بهؤلاء، وكفّي عاديتهم عنّي وعنكم؟ فيقولون له: لا نزال بخير ما عِشت لنا.

فيقول لهم: فهكذا فلتكن معاملتكم لهم، إلى أن تنتهزوا الفرصة فيهم مثل هذه، فإنّ اللبيب العاقل من تجرّع على الغُصّة (١) حتّى ينال الفُرصة.

ثمّ بعودون إلى أخدانهم المنافقين المتمرّدين المشاركين لهم في تكذيب رسول الله (سلّ الله عبداله) فيما أدّاه إليهم عن الله عزّ وجلّ من ذكر وتفضيل أمير المؤمنين (عبداتلام) ونصبه إماماً على كافّة المكلّفين ﴿قَالُواْ دلهم دإِنّا مَعَكُمْ ﴾ فيما واطأتكم عليه أنفسكم، من دفع عليّ عن هذا الأمر، إن كانت لمحمّدٍ كائنةٌ، فلا يغُرّنكم ولا يهولنكم ما نسمعونه منّى من تقريظهم (١٠٠)، وتروني أجترىء عليهم من مداراتهم ﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾ بهم.

فقال الله عزّ وجل: يا محمد ﴿ اللّه يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ يجازيهم جزاء استهزائهم في الدنيا والآخرة ﴿ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ يُمهلهم فيتأنى بهم برفقه، ويدعوهم إلى النوبة، ويَعِدهم إذا تابوا المغفرة وهم ﴿ يَعْمَهُونَ ﴾ لا يرعوون (١١) عن قبيحٍ، ولا يتركون أذى لمحمّدٍ وعليّ (سارات الاعليم) يمكنهم إيصاله إليهما إلّا بلغوه.

قال العالم (عليه التلام): فأمّا استهزاء الله تعالى بهم في الدنيا فهو أنّه ـ مع إجرائه إيّاهم على ظاهر أحكام المسلمين، لإظهارهم ما يُظهرونه من السمع والطاعة، والموافقة ـ يأمر رسول الله (سلّى اله عليه رآله) بالتعريض لهم حتّى لا يخفى على المخلصين من المراد بذلك التعريض، ويأمر بلعنهم.

وأمّا استهزاؤه بهم في الآخرة فهو أنّ الله عزّ جلّ إذا أقرّهم في دار اللعنة والهوان وعذّبهم بتلك الألوان العجيبة من العذاب، وأقرّ هؤلاء المؤمنين في الجنان بحضرة محمّل (ملّداة على العَيْلُ المَيْلُ الدَّيّان أطلعهم على هؤلاء المستهزئين الذين كانوا يستهزءون بهم في الدنيا، حتّى يَرُوا ما هم فيه من عجائب اللعائن وبدائع النّقِمات، فتكون لذّتهم وسرورهم بشمانتهم بهم، كما لذّتهم وسرورهم بنعيمهم في جنّات ربّهم.

فالمؤمنون يعرفون أولئك الكافرين والمنافقين بأسمائهم وصفاتهم، وهم على أصناف: منهم من هو بين أنياب أفاعيها تَمْضُغُه وتفترسه، ومنهم من هو تحت سياط زبانيتها (١٢) وأعمدتها ومِرْزَبًاتها (١٢)، تقع من أيديها عليه ما يُشدُد في عذابه، ويُعظّم حُزنه وتكاله، ومنهم من هو في بحار حميمها يغزّق، ويُسحب فيها، ومنهم من هو في غِشلينها (١٤) وغَشَاقها (١٥)، تَرْجُره فيها زبانيتها. ومنهم من هو في سائر أصناف عذابها.

<sup>(</sup>١) النُّصَّة: الشُّجا في الحلق. «مجمع البحرين - غصص - ٤: ١٧٦».

<sup>(</sup>١٠) التقريظ: مدح الإنسان وهو حتى، بباطل أو حقّ. «الصحاح ـ قرظ ـ ٣: ١١٧٧».

<sup>(</sup>١١) ارغوَى عنه: كفَّ وارتدع. «المعجم الوسيط ـ رعا ـ ١ : ٣٥٥».

<sup>(</sup>١٢) الزَّبَانية عند العرب: الشُرَط، وسمّي بذلك بعض الملائكة لدفعهم أهل النّار إليها. «الصحاح ـ زين ـ ٥: ١٣٠٠».

<sup>(</sup>١٣) المرزبات: جمع يرزّبة: وهي عُصيّة من حديد، وهي أيضاً المطرقة الكبيرة التي تكون للحدّاد. «لسان العرب درزب ١٠: ١٦ ق و١٧ ٤».

<sup>(</sup>١٤) الفِسْلين: غُسالة أجواف أهل النّار، وكلّ جُرح ودُبر. «مجمع البحرين ـ غسل ـ ٥: ٣٤٤».

والكافرون والمنافقون ينظرون، فيرون هؤلاء المؤمنين الذين كانوا بهم في الدنيا [يسخَرون] ـ لِماكانوا من موالاة محمّد وعليّ وآلهما (مدانة عليم) يعتقدون ـ فيرونهم، ومنهم من هو على فرشها يتقلّب، ومنهم من هو في فواكهها يرتع، ومنهم من هو في غُرفها، أو بساتينها ومُتنزُها تها يتبحبح، والحُور العين والوُصَفاء والولدان والجواري والغِلمان قائمون يحضرتهم، وطائفون بالخدمة حواليهم، وملائكة الله عزّ وجلّ يأتونهم من عند ربّهم بالحِبّاء (١١) والكرامات، وعجائب التُحف والهدايا والمَبرّات يقولون لهم: ﴿سَلامٌ عَلَيْكُم بِمَا صَبَرْتُمْ فَنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ﴾

فيقول هؤلاء المؤمنون المشرفون على هؤلاء الكافرين والمنافقين: يا فلان، ويا فلان، ويا فلان ـ حتّى يُنادونهم بأسمائهم ـ ما بالكم في مواقف خِزيكم ماكثون؟! هلمّوا إلينا نفتح لكم أبواب الجِنّان لتَخْلُصُوا من عذابكم، وتلحَقُوا بنا في نعيمها.

فيقولون: ياويلنا أنَّى لنا هذا؟

فيقول المؤمنون: انظروا إلى الأبواب، فينظرون إلى أبواب من الجنّان مفتّحة يُخيّل إليهم أنّها إلى جهنّم التي فيها يُعذّبون، ويُقدّرون أنّهم يتمكّنون أن يتخلّصوا إليها، فيأخذون في السباحة في بحار حميمها، وعَدُّواً من بين أيدي زبانيتها وهم يلحقُونهم ويضربونهم بأعمدتهم ومِرْزَبًاتهم وسياطهم، فلا يزالون كذلك يسيرون هناك، وهذا الأصناف من العذاب تَمَسُّهم، حتى إذا قَدَروا أن يبلُغُوا تلك الأبواب وجدوها مردومة عنهم، وتُدهدههم (١٨) الزبانية بأعمدتها فنَنْكُسهم إلى سواء الجحيم.

وبستلقي أولئك المُنَعَّمون على فرشهم في مجالسهم يضحكون منهم مستهزئين بهم، فذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللّٰهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ وقوله عزّ وجلّ: ﴿ قَالْيَوْمَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنَ ٱلْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ ۞ عَلَىٰ ٱلْأَرَائِكِ يَنظُرُونَ﴾ (١١٠).

٣٣٧ /٢ - ابن شهراً شوب: عن الباقر (عليه النها نزلت في ثلاثة - لمّا قام النبي (ملّى الله على وآله) بالولاية لأمير المؤمنين (عليه النبي) ﴿ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا الْمؤمنين (عليه النه) ﴿ قَالُواْ إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزَءُونَ ﴾ .. نخن مُسْتَهْزَءُونَ ﴾ ٢.

٣٣٨ /٣- وعن (تفسير الهذيل ومقاتل) عن محمّد بن الحنفية ـ في خبر طويل ـ ﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِءُونَ ﴾

<sup>َ (</sup>١٥) الغَشَاق: ما يُغسق من صديد أعل النّار، أي يسيل. «مجمع البحرين ـ غسق ـ ٥: ٣٢ ٢٣:

<sup>(</sup>١٦) الجِبّاء: العطاء. «الصحاح ـ حيا ـ ٦: ٨٠٢٢».

<sup>(</sup>۱۷) الزعد ۱۲: ۲۶.

<sup>(</sup>١٨) وَهُدَّهُتُ الحجر: دحرجته. «الصحاح . دعده . ٦: ٢٢٢١».

<sup>(</sup>١٩) المطنَّنين ٨٣: ٢٤ و ٢٥.

t ـ المناقب ۲: ۹۲ «نحوه».

٢ ـ المناقب ٢ : ٩٤.



بعليّ بن أبي طالب، فقال الله تعالى: ﴿ ٱللّٰهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾ يعني يُجازيهم في الآخرة جزاء استهزائهم بأمير المؤمنين (عبدالتلام).

٣٣٩ /٤ - قال ابن عبّاس: وذلك أنّه إذا كان يوم القيامة أمر الله تعالى الخلق بالجواز على الصّّراط فيجوز المؤمنون إلى الجنّة، ويَشقُط المنافقون في جهنّم، فيقول الله: يا مالك، استهزىء بالمنافقين في جهنّم؛ فيفتح مالك باباً من جهنّم إلى الجنّة، ويُناديهم: معاشر المنافقين، ها هنا، ها هنا، فاصعدوا من جهنّم إلى الجنّة؛ فيسبح المنافقون في بحار جهنّم سبعين خريفاً، حتّى إذا بلغوا إلى ذلك الباب وهمّوا بالخروج أغلقه دونهم، وفتح لهم باباً إلى الجنّة من موضع آخر، فبُناديهم: من هذا الباب فاخرجوا إلى الجنّة؛ فيسبحون مثل الأوّل، فإذا وصلوا إليه أغلق دونهم، ويفتح من موضع آخر، وهكذا أبد الآبدين.

957 /٥- ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن أحمد بن يُونُس المُعَاذيّ (١)، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد الكوفي الهَمْداني، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن فَضّال، عن أبيه، عن الرّضا (عليه الشلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱللّٰهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ ﴾. فقال: «إنّ الله تبارك و تعالى لا يستهزىء، ولكن يجازيهم جزاء الاستهزاء».

٣٤١ /٢ - قال عليّ بن إبراهيم: ﴿ وَيَمُدُّهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ أي يَدَعُهم.

قولە تعالى:

# أُولَئِكَ آلَّذِينَ آشْتَرَوُا آلضَّ لِأَلَّهُ بِالْهُدَىٰ فَمَا رَبِحَت تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ [١٦]

۱/ ۳۶۲ / . قال الإمام العالم (طبه النهم): ﴿ أَوْلَئِكَ آلَّذِينَ آشْتَرَوُاْ آلضَّكَلَةَ ﴾ باعوا دين الله واعتاضوا (١) منه الكفر بالله ﴿ فَمَا رَبِحَت ثِجَارَتُهُمْ ﴾ أي ما رَبِحوا في تجارتهم في الآخرة، لأنهم اشتَرَوا النّار وأصناف عذابها بالجنّة التي كانت مُعدّةً لهم، لو آمنوا ﴿ وَمَا كَانُواْ مُهْتَدِينَ ﴾ إلى الحقّ والصواب،

<sup>£</sup> ـ المناقب ٢: ٩٤.

٥ ـ التوحيد: ١/١٦٣.

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: المعاري، وهو تصحيف صوابه ما في المتن. راجع تنقيح المقال ٢: ٦٦، معجم رجال الحديث ١٤ : ٢١٩.

٦ ـ تفسير القمّي ١ : ٣٤.

سورة البَقَرَة آية . 13 .

<sup>1 -</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري رعد قتلام) ٦٤/١٢٥.

<sup>(</sup>١) اعتَاضَ: أي اخذ اليؤضّ. «الصحاح ـ عوض ـ ٣: ١٠٩٣».



٣٤٣ /٢ ـ عليّ بن إبراهيم: الصَّلالة ها هنا: الحَيْرة، والهُدى: البيان، فاختاروا الحَيْرة والصَّلالة على الهُدى والبيان، فضرب الله فيهم مثلاً.

### قوله تعالى:

# مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ آلَّذِى آسْتَوْقَدَ نَاراً فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ آللُهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِى ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ [١٧] صُمِّ بُكُمٌ عُمْىٌ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ [١٨]

١/ ٣٤٤ /١ \_قال موسى بن جعفر (طبه الشلام): «مثل هؤلاء المنافقين ﴿ كَمَثُلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ تَارَأُ﴾ أبصر بها ما حوله، فلمّا أبصر ذهب الله بنورها (١) بريح أرسلها فأطفأها، أو بمطر.

كذلك مثل هؤلاء المنافقين، لمّا أخّذ الله تعالى عليهم من البيعة لعليّ بن أبي طالب (مدانتهم) أعطوا ظاهراً شهادة: أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأن عليّاً وليّه ووصيّه ووارثه وخليفته في أمّنه، وقاضي دّينه، ومّنجِز عداته (١)، والقائم بسياسة عباد الله مقامه، فورث موارث المسلمين بها، ونكح في المسلمين بها، فوالوه من أجلها، وأحسنوا عنه الدفاع بسبها، واقخذوه أخاً يصونونه ممّا يصونون عنه أنفسهم، بسماعهم منه لها (١).

فلمًا جاءه الموت وقع في حكم ربّ العالمين، العالم بالأسرار، الذي لا تَخفى عليه خافية، فـأخذهم العذاب بباطن كفرهم، فذلك حين ذهب نورهم، وصاروا في ظُلمات عذاب الله، ظُلمات أحكام الآخرة، لا يَرُون منها خُروجاً، ولا يجدون عنها مَحِيصاً.

ثمّ قال: ﴿ صُمٌّ عني يُصَمُّون في الآخرة في عذابها ﴿ بُكُمٌّ ﴾ يُبْكَمون هناك بين أطباق نيرانها ﴿ عُمْيٌ ﴾ يُعْمَون هناك، وذلك نظير قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ ٱلْقِيّامَةِ أَعْمَىٰ ﴾ ('' وقوله: ﴿ وَنَحْشُرُهُمْ يَوْمَ

سورة البَقْرَة آية ١٧٠ . ١٨ .

١ ـ التغسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله اشلام): ١٣٠ /٦٥.

- (١) في «س»، «ط»: بنورهم.
- (٢) نجز عداته: قضاها. «مجمع البحرين ـ نجز ـ ٤: ٢٧».
- (٣) قال المجلسيّ (رحمانه): الضمير في (منه) راجع إلى أمير المؤمنين، وفي (لها) إلى الأنفس، أي بأنهم كانوا يسمعون منه (علمالتلام) ما ينفع أنفسهم من المعارف والأحكام والمواعظ، أو ضمير (سماعهم) راجع إلى المسلمين، وضمير (منه) إلى المنافق، وضمير (لها) إلى الشهادة، أي اتخاذهم له أخاً بسبب أنهم سَمِعوا منه الشهادة.
  - (٤) ك ١٢٤:٢٠٠

۲ ـ تفسير القمي ۱ : ۳۶.



## آلْقِيَامَةِ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُما وَصُمّاً مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ كُلَّمَا خَبَتْ زِدْنَاهُمْ سَعِيراً ﴾ (°،

7/ ٣٤٥ من عبدٍ ولا أمّةٍ العالم (عبدالتلام)، عن أبيه، عن جدّه، عن رسول الله (مآن الدعب رآله)، قال: الما من عبدٍ ولا أمّةٍ أعطى بيعة أمير المؤمنين (عبدالتلام) في الظاهر، ونكنها في الباطن، وأقام على نِفاقه إلا وإذا جاء مَلَك الموت يقبِض روحه تمثّل له إبليس وأعوانه، ونمثّلت النيران وأصناف عِقابها لعينه وقلبه ومفاعده من مضائقها (١)، وتمثّل له أيضاً الجِنان ومنازله فيها لوكان بقي على إيمانه، ووفى ببيعنه.

فيقول له ملك الموت: انظر فتلك الجِنان التي لا يُقدّر قدر سرّائها وبَهجتها وشرورها إلّا ربّ العالمين كانت مُعدّة لك، فلو كنت بَقِيت على ولا يتك لأخي محمّد (منناه عبدواله) كان إليها مصيرك يوم فَصْل القضاء، فإذا نُكَفّت وخالفت فتلك النيران وأصناف عذابها وزبانينها بمِرْزَبًاتها وأفاعيها الفاغرة أفواهها (٢)، وعقاربها الناصبة أذنابها، وسائر أصناف عذابها هو لك، وإليها مصيرك، فعند ذلك يقول: ﴿ يَا لَيْتَنِي آتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً ﴾ (١) فقبلت ما أمرني والنزمت من موالاة عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام) ما ألزمني».

٣٤٦ /٣٠ محمد بن بعقوب: عن ابن محمد (١) عن عليّ بن العبّاس، عن عليّ بن حمّاد، عن عمرو بن شِمر، عن جابر، عن أبي جعفر (١٠ النهم) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ كَمَثَلِ ٱلَّذِى ٱسْتَوْقَدَ نَاراً قَلَمًا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ﴾ يقول: وأضاءت الأرض بنور محمد (صلناه على راله) كما تضيء الشّمس، فضرب الله مثل محمد (صلناه على وأله السّمس، ومثل الوصيّ النمر، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشّمْسَ ضِيّاءٌ وَٱلْقَمَرَ نُوراً ﴾ (٢). وقوله: ﴿ وَءَايَةٌ لَهُمُ النّيلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴾ (٣).

وقوله عزّ وجلّ: ﴿ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلُمَاتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ يعني قبض محمّد (سلناه عليه ١٦٥) فظهرت الظُلمة، فلم يُبصروا فضل أهل ببنه، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ وإِن تَدْعُوهُمْ إِلَىٰ ٱلْهُدَىٰ لَا يَسْمَعُواْ وَتَرَاهُمْ يَنظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ (١).

<sup>(</sup>٥) الإشراء ١٧: ٩٧.

٢ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عند النادي: ١٣١ / ٦٦.

<sup>(</sup>١) قال المجلسيّ (رسه انه): مقاعده عطف على النيران، وضميره للناكث، وضمير مضائقها للنيران. «البحار ٢٤: ١٨/٠٢».

<sup>(</sup>٢) فَأَغِرُ فَاهَ: أَي فَاتِحُ فَاهِ. ﴿مَجْمَعِ البَحْرِينِ . فَغَرِ ـ ٢: ١٤٤١.

<sup>(</sup>٣) شائلة: رافعة.

<sup>(</sup>٤) الفُرقان ٢٥ : ٢٧.

٣ ـ الكافي ٨: ٢٠٨٠/٧٥٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليّ بن محمّد.

<sup>(</sup>۲) يُونُس ۱۰ : ۵.

<sup>(</sup>۲) پس ۲۱: ۲۷.

<sup>(</sup>٤) الأعراف ٧: ١٩٨.

٣٤٧ /٤ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد السّناني (رض القعه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، عن سهل بن زياد الآدميّ، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسني (رض القعه)، عن إبراهيم بن أبي محمود، قال: سألت أبا الحسن الرّضا (عبدائتلام) عن قول الله تعالى: ﴿ وَتَوَكَهُمْ فِي ظُلُمَاتٍ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ فقال: وإنّ الله تبارك وتعالى لا يُوصف بالترك كما يُوصف خَلْقه، ولكنّه منى علم أنّهم لا يرجعون عن الكفر والضلالة منعهم المعاونة واللطف، وخلَى بينهم وبين اختيارهم».

٣٤٨ /٥ - قال عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ صُمٌّ بُكُمٌ عُمْى ﴾ الصّمّ الذي لا يسمع، والبُكم الذي يولد من أُمّه أعمى، والعُمي الذي يكون بصيراً ثمّ يعمى.

### قوله تعالى:

أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَغَدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ ٱلصَّوَاعِقِ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ وَٱللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ فِي ءَاذَانِهِم مِنَ ٱلصَّوَاعِقِ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ وَٱللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ إِلَا يَكَادُ ٱلْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَشَوْا فِيهِ وَإِذَا اللهُ لَذَهَبُ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱللهَ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاءَ ٱللهُ لَذَهبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱللهَ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاءَ ٱللهُ لَذَهبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱللهَ أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاءَ ٱللهُ لَذَهبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱلللهَ لَذَهبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱلللهَ مَنْ عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاءَ ٱلللهُ لَذَهبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱلللهَ لَا لَهُ مَنْ عَلَيْهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱلللهُ لَلْمَا عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاءَ ٱللهُ لَذَهبَ إِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ ٱلللهُ لَلْمَا عَلَيْهِمْ قَامُواْ وَلَوْ شَاءَ ٱلللهُ لَنَهُ مَنْ عَلَيْهِمْ وَالْمُواْ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَنَا عَلَيْ اللهُ لَا اللهُ لَا لَهُ لَهُ اللهُ لَيْهُمْ وَالْمُواْ وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَا أَلْهُ مَنْ عَلَيْهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ إِنَّ اللهُ لَا لَهُ عَلَيْهِمْ لَهُ عَلَيْ كُلُ شَيْءً فَلَمْ اللهُ اللهُ لَهُ مَنْ أَلْهُ لَوْ اللهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَعْمُ اللهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَلْمُ لَا عَلَيْ عَلَيْهُ لَوْ الْمَاءَ لَلْهُ لَلْهُ لَلْمُ عَلَيْهُ فَالْمُوا وَلَوْ شَاءَ لَا لَهُ لَا عَلَيْهِمْ لَا عَلَوْلَوْ الْمُ لَلْهُ لَا عَلَيْهِمْ لِي الْعِلْمُ لَا عَلَى عَلَيْهُ لَلْمُ لَا عَلَيْهُ لَا لَهُ لَوْ اللَّهُ لَلْهُ لَا عَلَيْهُ لَا عَلَى الْمُوالْ أَلَالَهُ لَلْهُ لَلْهُ لَلْمُ لَا عَلَيْ عَلَى اللَّهُ لَالَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ اللهُ لَلْهُ لَلْهُ لَا عَلَيْ لَاللّهُ لَا عَلَيْهُ لَاللّهُ لَلْهُ لَا عَلَيْكُولُ لَا اللّهُ لِنَاءَ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ لَا لَهُ عَلَيْكُولُ لَا لَهُ الللهُ لَلْهُ لَا لَهُ لَا لَهُ عَلَيْكُولُ لَا لَا لَا لَهُ لَاللّهُ لَا عَلَالِهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَهُ لَا لَا لَا لَهُ لَ

١/ ٣٤٩ اعالم (طبعات ١/ ٣٤٩): (ثمّ ضرب الله عزّ وجلٌ مثلاً آخر للمنافقين، فقال: مثل ما خُوطبوا به من هذا القرآن الذي أُنزل عليك ـ يا محمد ـ مشتملاً على بيانٍ توحيدي، وإيضاح حُجّة نبوتك، والدليل الباهر على استحقاق أخيك [ عليّ بن أبي طالب ] للموقف الذي أوقفته، والمحلّ الذي أحللته، والرُّتبة التي رفعته إليها، والسياسة التي فلّدته إيّاها، فهي ﴿ كَصَيّبٍ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ ﴾.

قال: يا محمد، كما أنّ في هذا المطر هذه الأشياء، ومن ابتلي به خاف، فكذلك هؤلاء في ردّهم لبيعة علي، وخوفهم أن تعثر أنت ـ يا محمد ـ على يفاقهم كمثل من هو في هذا المطر والرّعْد والبرق، يخاف أن يخلع الرعد فؤاده، أو ينزل البرق بالصاعقة عليه، وكذلك هؤلاء يخافون أن تعثر على كفرهم، فتُوجب قتلهم واستئصالهم. فأده، أو ينزل البرق بالصاعقة عليه، وكذلك هؤلاء يخافون أن تعثر على كفرهم، فتُوجب قتلهم واستئصالهم. في يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي عَاذَانِهِم مِنَ ٱلصَّوَاعِقِ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ في إكما يجعل هؤلاء المبتلون بهذا الرعد

٤ ـ عيون أخبار الرّضا (طبه الشلام) ١ : ١٦/١٢٣.

٥ ـ تفسير القمتي ١ : ٣٤.

سورة البَقَرَة آية ١٩٠ ٢٠ .





والبرق أصابعهم في آذانهم لئلا يخلع صوت الرعد أفندتهم، فكذلك يجعلون أصابعهم في آذانهم ] إذا سمعوا لعنك لمن تَكَتَ البيعة ووعيدك لهم إذا علمت أحوالهم ﴿ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَائِهِم مِنَ ٱلصَّوَاعِقِ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ ﴾ لئلا يسمعوا لعنك ووعيدك فتُغيّر ألوانهم، فيستدلّ أصحابك أنهم المعنبّون باللعن والوعيد، لِما قد ظهر من التغيير والاضطراب عليهم، فتقوى التُهمة عليهم، فلا يأمنون هلاكهم بذلك على يدك وفي حُكمك.

ثمّ قال: ﴿ وَٱللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ مقندرٌ عليهم، لو شاء أظهر لك نِفاق منافقيهم، وأبدى لك أسرارهم، وأمرك بفتلهم.

ثمّ قال: ﴿ يَكَادُ ٱلْبُرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾ وهذا مثل قوم ابتُلوا ببرق فلم يغضّوا عنه أبصارهم، ولم يستروا منه وجوههم لتَسْلَم عبونهم من تلألئه، ولم ينظروا إلى الطريق الذي يُريدون أن يتخلّصوا فيه بضوء البرق، ولكنّهم نظروا إلى نفس البرق فكاد يخطَف أبصارهم.

فكذلك هؤلاء المنافقون، يكاد ما في القرآن من الآيات المحكمة، الدالة على نبؤتك، الموضحة عن صدقك، في نصب أخيك عليّ إماماً، ويكاد ما يُشاهدونه منك \_ يا محمّد \_ ومن أخيك عليّ من المعجزات، الدالات على أن أمرك وأمره هو الحقّ الذي لا ريب فيه، ثمّ هم \_ مع ذلك \_ لا ينظرون في دلائل ما يشاهدون من آيات القرآن، وآياتك وآيات أخيك عليّ بن أبي طالب (مه التلام)، يكاد ذهابهم عن الحقّ في حُججك يُبطل عليهم سائر ما قد عَمِلوه من الأشياء التي يعرفونها، لأنّ من جُحَد حقاً واحداً، أدّاه ذلك الجحود إلى أن يجحد كلّ حق، فصار جاحده في بُطلان سائر الحقوق عليه، كالناظر إلى جُمرم الشّمس في ذهاب نور بصره.

ثمّ قال: ﴿ كُلَّمَا أَضَاءَ لَهُم مَشَوْاً فِيهِ ﴾ إذا ظهر ما اعتقدوا أنّه الحُجّة، مشوا فيه: ثَبَتُوا عليه، وهؤلاء كانوا إذا أنتجت خيولهم (١) الإناث، ونساؤهم الذكور، وحملت تخيلهم، وزَكَت (١) زروعهم، ونَمَت تجارتهم، وكَثُرت الألبان في ضُروعهم، قالوا: بُوشِك أن يكون هذا ببركة بيعتنا لعليّ (عبه اشلام)، إنّه مبخوت (٣)، مدال (١) فبذاك ينبغي أن تُعطيه ظاهر الطاعة، لنعيش في دولته.

﴿ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُواْ ﴾ أيّ إذا أنتجت خيولهم الذكور، ونساؤهم الإناث، ولم يربحوا في تجارتهم، ولا حملت نخيلهم، ولا زُكَت زُروعهم، وقفوا وقالوا: هذا بشؤم هذه البيعة التي بايعناها عليّاً، والتصديق الذي صدقنا محمّداً، وهو نظير ما قال الله عزّ وجلّ: يا محمّد، ﴿إِن تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يَقُولُواْ هَالِهِ مِنْ عِندِ آللّٰهِ وَإِن تُصِبْهُم سَيِّئَةً يَقُولُواْ هَالِهِ مِنْ عِندِ آللّٰهِ وَإِن تُصِبْهُم سَيِّئَةً يَقُولُواْ هَالِهِ مِنْ عِندِ آللّٰهِ وَإِن تُصِبْهُم سَيِّئَةً يَقُولُواْ هَالِهِ وَفَى اللهِ وَإِن تُصِبْهُم سَيِّئَةً يَقُولُواْ هَالِهِ وَفَى النافذ وقضائه، ليس ذلك لشُومي يَقُولُواْ هَالِهُ وَفَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>١) أنتجت الفرس: إذا حان نتاجها، وقيل: إذا استبان حملها. «الصحاح ـ نتج ـ ١ : ٣٤٣».

<sup>(</sup>٢) زَكَا الزرع: أي تَما. «الصحاح - زكا - ٦: ٢٣٦٨».

<sup>(</sup>٣) رجل بخيت: ذو بحَدّ، قال ابن دريد: ولا أحسبها فصيحة والمبخوت: المجدود. «لسان العرب ـ بخت ـ ٣ : ١٠».

<sup>(1)</sup> أدال فلاتاً على فلان أو من فلان: نصره، وغلبه عليه، فالمدال: المنتصر، الغالب الذي دالت له الدولة.

<sup>(</sup>٥، ٦) النَّساء ٤: ٧٨.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللّٰهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِهِمْ ﴾ حتّى لا بنهيّاً لهم الاحتراز من أن تقف على كفرهم، أنت وأصحابك المؤمنون، وتُوجب قتلهم ﴿ إِنَّ ٱللّٰهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ لا يُعجزه شيء م. على كفرهم، أنت وأصحابك المؤمنون، وتُوجب قتلهم ﴿ إِنَّ ٱللّٰهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ لا يُعجزه شيء م. ٢٥٠ /٢ - وقال عليّ بن إبراهيم: قوله: ﴿ أَوْ كَصَيِّبٍ مِنَ ٱلسَّمَاءِ ﴾ أي كمطرٍ، وهو مثل الكفّار، قال: وقوله: ﴿ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ﴾ أي يعمي.

قوله تعالى:

# يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ آغْبُدُواْ رَبَّكُمُ آلَّذِى خَلَفَكُمْ وَآلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ [ ٢١ ]

بعني المرام (مله التلام): وقال عليّ بن الحسين (عله التلام) في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ ﴾ بعني سائر المُكَلَّفين من ولد آدم. ﴿ آعْبُدُواْ رَبِّكُمُ ﴾ أطيعوا ربكم من حيث أمركم، أن تعتقدوا أن لا إله إلّا الله، وحده لا شريك له، ولا شبيه له ولا مِثْل، عدلٌ لا يجور، جوادٌ لا يبخَل، حَليمٌ لا يعجَل، حكيمٌ لا يخطَل (١)، وأنّ محمداً (من عبده ورسوله، وبأنّ آل محمد أفضل آل النبيّين، وأنّ عليّا (مدالتلام) أفضل [آل محمد، وأنّ أمّة محمد أفضل] أمم المرسلين.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِي خَلَقَكُمْ ﴾ اعبُدوا الذي خلقكم من نُطفةٍ من ماءٍ مَهينٍ، فجعله في قرارٍ مَكينٍ، إلى قدرٍ معلومٍ، فقدّره فنعم القادر ربّ العالمين (٢٠).

ُ فُولُه: ﴿ آغَبُدُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ وَٱلَّذِينَ مِن قَبُلِكُمْ ﴾ أي أعبُدوا بتعظيم محمّد وعـليّ بـن أبـي طالبِ(عَلِمَااتَكِم) ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ ﴾ نَسَماً، وسوّاكم من بعد ذلك، وصوّركم، فأحسن صوركم.

ثُمَّ قال عزَّ وَجلَّ: ﴿ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ قال: وخلق الله الذين من قبلكم من سائر أصناف النّاس ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ قال: لها وجهان:

أحدهما: وخلق الذين من قبلكم لعلّكم ـكلّكم ـتتَقون، أي لتتَّقواكما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا خَلَقْتُ ٱلْجِنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (٣).

والوجه الآخر: اعبُدوا الذي خلفكم، والذين من قبلكم، لعلَّكم تتَّقون، أي اعبُدوه لعلَّكم تتَّقون النَّار،

سورة البَقَرَة آية ـ 21 ـ

٢ ـ تفسير القمّى ١ : ٣٤.

<sup>1 -</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبدائدم): ١٣٩ /١٢٩ و ٧٦ و ٧١.

<sup>(</sup>١) الخَطّل: المنطق الفاسد المضطرب، وقد خَطِل في كلامه وأخطل، أي أفحش. «الصحاح ـ خطل ـ ٤: ١٦٨٥».

<sup>(</sup>٢) في «س»، «ط»: فقدرنا فنعم القادرون العالمون.

<sup>(</sup>٢) الدَّاريات ٥١: ٥٦.

و(لعلّ) من الله واجب، لأنّه أكرم من أن يُعني (1) عبده بلا منفعةٍ، ويُطمعه في فضله ثمّ يُخيّبه، ألا تراه كيف قَبُح من عبدٍ من عباده، إذا قال لرجل: اخدمني لعلّك تنتفع بي، ولعلّي أنفعك بها؛ فيَخْدِمه، ثمّ يُنخيّبه ولا ينفعه، فالله عزّ وجلّ أكرم في أفعاله، وأبعد من القبيح في أعماله من عباده».

### قوله تعالى:

# آلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ آلأَرْضَ فِرَاشاً وَآلسَّمَاءَ بِنَاءٌ وَأَنزَلَ مِنَ آلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ آلثَّمَرَاتِ رِزْقاً لَكُمْ فَكَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَاداً وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ [٢٢]

۱/ ۳۵۲ ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن القاسم المفسّر (رمی الا علی بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن علی عن أبیه علی بن محمّد بن علی عن أبیه علی بن محمّد بن علی عن أبیه علی بن موسی الرّضا، عن أبیه موسی بن جعفر، عن أبیه جعفر بن محمّد، عن أبیه محمّد بن علی، عن أبیه علی بن الحسین (ملهم الله) فی قول الله تعالى: ﴿ اللّٰذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشاً وَالسَّمَاءَ مِنَاءً ﴾.

قال: «جعلها ملائمة لطبائعكم، موافقة لأجسادكم، ولم يجعلها شديدة الحَمْي والحرارة فتُحرقكم، ولا شديدة البرودة فتُجمّدكم، ولا شديدة الربح فتصلّع هاماتكم، ولا شديدة النّن فتُعطبكم (1)، ولا شديدة اللبن كالماء فتُغرقكم، ولا شديدة الصلابة فتمتنع عليكم في دُوركم، وأبنيتكم، وقبور موتاكم. ولكنّه عزّ وجلّ جعل فيها من المتانة ما تنتفعون به، وتتماسكون، وتتماسك عليها أبدانكم وبُنيانكم، وجعل فيها ما تنقاد به لدُوركم، وقبوركم، وكثير من منافعكم، فلذلك جعل الأرض فِراشاً لكم.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ بِنَاءُ ﴾ أيّ سففاً محفوظاً، يُدير فيها شمسها وقمرها، ونجومها لمنافعكم. ثمّ قال تعالى: ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً ﴾ يعني المطر، [نزّله] من أعلى ليبلُغَ قُلَل جبالكم، وتِلالكم، وهِضابكم وأوهادكم (")، ثمّ فرّقه رَذَاذاً (")، وَوَابِلاً (١)، وهَطُلاً (٥) لتَنْشَفَه (١) أرضوكم، ولم يجعل ذلك المطر نازلاً

سورة البَقَرَة آية - ٢٢ .

١ ـ التّوحيد: ٢٠١/٤٠٣.

<sup>(</sup>٤) العناء: التعب والنّصّب. «مجمع البحرين ـ عنا ـ ١ : ٣٠٨».

<sup>(</sup>١) العطب: الهلاك، وأعطبه: أهلكه. «الصحاح ـ عطب ـ ١: ١٨٤».

<sup>(</sup>٢) الوَهْدة: المكان المطمئة. «الصحاح ـ وهد ـ ٢: ٥٥٤».

<sup>(</sup>٣) الرَّذَاذ: المطر الضعيف. «الصحاح ـ رذذ ـ ٢: ٥٦٥».

<sup>(</sup>٤) الوابل: المطر الشديد. «الصحاح ـ وبل ـ ٥: ١٨٤٠».

 <sup>(</sup>٥) القطل: تتابع المطر، «الصحاح - عطل - ٥: ١٨٥٠».



سورة البَقْرَة (٢) ...... FOR QURÄNIC THOUGHT ....

عليكم قطعةً واحدةً، فيُفسد أرضيكم، وأشجاركم، وزُروعكم، وثِماركم.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقاً لَكُمْ ﴾ يعني ممّا يُخرجه من الأرض لكم ﴿ فَلا تَجْعَلُواْ لِلَٰهِ أَندَاداً﴾ أي أشباها وأمثالاً من الأصنام التي لا تَعْقِل، ولا تسمع، ولا تُبصر، ولا تقدِر على شيءٍ ﴿ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أنها لا تقدِر على شيءٍ من هذه النِعَم الجليلة التي أنعمها عليكم ربّكم تبارك وتعالى.

### قوله تعالى:

وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ وَآدْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ اللهِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ [ ٢٣ ] فَإِن لَمَ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَّقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَقُواْ النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أَعِدَتْ لِلْكَافِرِينَ [ ٢٤ ] وَبَشِّرِ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنَّ أَعِدَتْ لِلْكَافِرِينَ [ ٢٤ ] وَبَشِّرِ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنَّ أَعِدَتْ لِلْكَافِرِينَ [ ٢٤ ] وَبَشِّرِ اللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَا عَرَةٍ رِزْقاً لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِزْقاً لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ كُلَّمَا رُزِقُواْ مِنْهَا مِن ثَمَرَةٍ رِزْقاً قَالُواْ هَنَا أَلَا اللَّذِي رُوقَنَا مِن قَبْلُ وَأَتُواْ لِهِ مُتَشَابِها وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ قَالُواْ هَنَاذَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا فَيَهَا خَالِدُونَ [ ٢٥ ] مُطَهَّرَةً وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ [ ٢٥ ]

1/ ۲۵۲ محمد (من العالم (عبدات المنافقين لرسول الله (من الله الأمثال للكافرين المجاهرين (۱) الدافعين لنبوة محمد (من المعالم (عبداته) المنافقين لرسول الله (من الله عبداته) الدافعين لما قاله محمد (من المعافقين المسافقين لرسول الله (من الله عبداته) الدافعين لما قاله عبداته المحمد علي (عبداته) والدافعين أن يكون ما قاله عن الله تعالى، وهي آيات محمد (من الاعتدائه) ومعجزاته لمحمد، مضافة إلى آياته التي بينها لعلى (عبدات الم) في مكة والمدينة، ولم يزدادوا إلا عُتُواً وطُغياناً.

قال الله تعالى: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا ﴾ حتى تَجْحَدوا أن يكون محمّد رسول الله، وأن يكون هذا المُنزّل عليه كلامي، مع إظهاري عليه بمكة الآيات الباهرات، كالغَمامة التي يتظلّل بها في أسفاره، والجمادات التي كانت تُسلّم عليه من الجبال، والصخور، والأحجار، والأشجار، وكدفاعه قاصديه بالقتل عنه، وقتله إيّاهم، وكالشجرتين الستباعدتين اللَّتين تلاصقتا فَقَعد خلفهما لحاجته، ثمّ تراجعتا إلى مكانيهما كما كانتا، وكدُعائه الشجرة فجاءته مجيبة خاضعة ذليلة، ثمّ أمره لها بالرجوع فرجعت سامعة مطيعة.

<sup>...</sup> (٦) تشف الحوض الماء: شربه، وتَنَشَّنَه كذلك. «الصحاح ـ نشف ـ ٤ : ١٤٣٢».

سورة البَقَرَة آبة . 27 ـ 20 .

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه التلام): ١٥١ /٧٦.

<sup>(</sup>١) جاهره بالعداوة: بادأه بها، وجاهره بالأمر: عالنه به. «المعجم الوسيط ـ جهر . ١:٢٢٪».



﴿ فَأَتُواْ ﴾ يا معشر قريش واليهود، ويا معشر النواصب المنتحلين (٢) الإسلام، الذين هم منه برآء، ويا معشر العرب الفصحاء، البلغاء، ذوي الألسن ﴿ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ (٢) من مثل محمد (من الفصحاء، البلغاء، ذوي الألسن ﴿ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ (٢) من مثل محمد (من الفصحاء، البلغاء، ذوي الألسن ﴿ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ المن مثل محمد (من الفصحاء، وأنتم تعرفونه في أسفاره وحَضَره، بقي يفرأ ولا يكتب، ولم يدرُس كتاباً، ولا اختلف إلى عالِم، ولا تعلّم من أحدٍ، وأنتم تعرفونه في أسفاره وحَضَره، بقي كذلك أربعين سنةً، ثمّ أُوني جوامع العلم حتى علم الأولين والآخرين.

فإن كنتم في ريبٍ من هذه الآيات، فأتُوا من مثل هذا الرجل بمثل هذا الكلام، لينبيّن أنّه كاذبٌ كما تزعمُونَ، لأنّ كلّ ما كان من عند غير الله فسيوجد له نظيرٌ في سائر خلق الله.

وإن كنتم معاشر قُرَاء الكتب من اليهود والنصارى على شكّ ممّا جاءكم به محمّد (منه على والنصارة) من شرائعه، ومن نصبه أخاه سيّد الوصيّين وصيّاً، بعد أن قد أظهر لكم معجزاته، التي منها: أن كلّمته الذراع المسمومة، وناطقه ذئب، وحن إليه العود وهو على المِنْبَر، ودفع الله عنه السّم الذي دَسّته اليهود في طعامهم، وقلب عليهم البلاء وأهلكهم به، وكثر القليل من الطعام ﴿فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ يعني من مثل القرآن من التوراة، والإنجيل، والزّبور، وصُحُف إبراهيم، والكتب الأربعة عشر ("فإنكم لا تجدون في سائركتب الله تعالى سورةً كسورةٍ من هذا القرآن، فكيف يكون كلام محمد (من الشعب المُتقول ("فأ أفضل من سائر كلام الله وكتبه، يا معاشر اليهود والنّصارى؟!

ثمّ قال لجماعتهم: ﴿ وَآدْعُواْ شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ آللهِ ﴾ ادعُوا أصنامكم التي تعبُدونها أيها المشركون، وادعُوا فرناءكم من الملحدين يا منافقي المسلمين من النّصّاب لآل محمّد (سلنات عبدرانه) الطبّبين، وسائر أعوانكم على إرادتكم ﴿ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ أنّ محمّداً (سلنات عبدرانه) تَقَوَّل هذا القرآن من تِلقاء نفسه، لم يُنزله الله عزّ وجلٌ عليه وأنّ ما ذكره من فضل عليّ (عبداتهم) على جميع أمّته وقلّده سياستهم ليس بأمر أحكم الحاكمين.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ ﴾ أي إن لم تأتوا، يا أيّها المُقْرَعون بحُجّة ربّ العالمين ﴿ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾ أي أيّها المُقْرَعون بحُجّة ربّ العالمين ﴿ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾ أي ولا يكون هذا منكم أبداً ﴿ فَاتَقُواْ آلنّارَ آلّتِي وَقُودُهَا آلنّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ حَطَبها النّاس والحِجارة، تُوقد فتكون عذاباً على أهلها ﴿ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ﴾ المكذّبين بكلامه ونبيّه، الناصبين العداوة لوليّه ووصيّه.

قال: فاعلموا بعجزكم عن ذلك أنَّه من قِبَل الله تعالى، ولو كان من قِبَل المخلوقين لقَدَرتم على معارضته،

<sup>(</sup>٢) النَّحلة: الدعوى، وفلانُ يُنتجِل مذهب كذا: إذا انتَسَب إليه. «الصحاح ـ نحل ـ ٥: ١٨٢٦».

<sup>(</sup>٣) قال المجلسي (رحمه ده): اعلم أنّ هذا الخبر يدل على أنّ ارجاع الضمير في مثله إلى النبي املَ اله عله وأله) وإلى القرآن كليهما، مراد الله تعالى بحسب بطون الآية الكريمة. «بحار الأنوار ١٧ : ٢١٧».

<sup>(</sup>٤)كذا وردت في المخطوط والمصدر، وعنه في البحار في موضعين: ٩: ١٧٦ و١٧ : ٢١٥، وفي موضع ثالث من البحار ٢٦: ٢٩: والكتب المائة والأربعة عشر، ولعلّه هو الصواب، انظر معاني الأخبار: ١/٣٣٢ (قطعة)، والخصال: ١٣/٥٢٣ (قطعة)، والاختصاص: ٢٦٤، وعنه في البحار ١١ : ٤٨/٤٣ (قطعة).

 <sup>(</sup>٥) تقول قولاً: ابتدعه كذباً. «القاموس المحيط - قول - ٤: ٣٤».

فلمًا عَجَزوا بعد التقريع <sup>(١)</sup> والتحدّي، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ لَيْنِ ٱلْجَتَمَعَتِ ٱلْإِنسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْكَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيراً ﴾ (١).

٣٥٤ / ٢٥٤ من المشركون واليهود، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ ﴾ أيّها المشركون واليهود، وساثر النواصب من المكذّبين بمحمّد (سنّنه عبدرانه) في القرآن، وفي تفضيله أخاه عليّاً (عبدته) المُسبرّز على الفاضلين، الفاضل على المجاهدين، الذي لا نظير له في تُصرة المتّقين، وقمع الفاسقين، وإهلاك الكافرين، وبثّ دين الله في العالمين.

﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا﴾ في إبطال عبادة الأوثان من دون الله، وفي النهي عن موالاة أعداء الله، ومعاداة أولياء الله، وفي الحت على الإنفياد لأخي رسول الله (صنف عليه راله)، واتخاذه إماماً، واعتقاده فاضلاً راجحاً، لا يقبل الله عزّ وجل أماناً إلا به، ولا طاعة إلا بموالاته، وتظنّون أنّ محمّداً تقوّله من عنده، وينشبه إلى ربّه [فانكان كما تظنّون] ﴿ فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ أي مئل محمّدٍ، أمّي لم يختلف إلى أصحاب كنبٍ قط، ولا تتلمذ لأحدٍ، ولا تعلّم منه، وهو من فد عرفتموه في حَضَره وسفره، ولم (١) يُفارقكم قط إلى بلدٍ وليس معه جماعة منكم يراعون أحواله، ويعرفون أخباره.

ثمّ جاءكم بهذا الكتاب، المشتمل على هذه العجائب، فإن كان مُتقوّلاً ـكما تزعمون ـ فأنتم الفصحاء، والبلغاء، والشعراء، والأدباء الذين لا نظير لكم في سائر الأدبان، ومن سائر الأمم، وإن كان كاذباً فاللغة لغتكم، وجنسه جنسكم، وطبعه طبعكم، وسيتُفق لجماعتكم بأو لبعضكم ـ معارضة كلامه هذا بأفضل منه أو مثله.

لأنّ ماكان من قبل البشر، لا عن الله عزّ وجلّ، فلا يجوز إلّا أن يكون في البشر من يتمكّن من مثله، فأتّوا بذلك لتعرفوه ـ وسائر النظائر إلبكم في أحوالكم ـ أنّه مُبطِلٌ كَاذَبُ على الله تعالى ﴿ وَآدْعُواْ شُهَدَاءً كُم مِن دُونِ الله كَاذَبُ على الله تعالى ﴿ وَآدْعُواْ شُهَدَاءً كُم مِن دُونِ الله الذين يشهَدون بزعمكم أنكم محقّون، وأنما تجيئون به نظيرٌ لما جاء به محمّدٌ (مننه عله رائه)، وشهداؤكم الذين تزعّمُون أنّهم شهداؤكم عند رب العالمين لعبادتكم لها، وتشفع لكم إليه ﴿ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ في قولكم: إنّ محمّداً (مننه عله رائه) تقوّله.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ ﴾ هذا الذي تحدّ بتكم به ﴿ وَلَن تَفْعَلُواْ ﴾ أي ولا يكون ذلك منكم، ولا تقدرون عليه، فاعلموا أنكم مبطلون، وأنّ محمّداً الصادق الأمين المخصوص برسالة ربّ العالمين، المؤيّد بالروح الأمين، وبأخيه أمير المؤمنين وسيّد الوصيّين، فصدّقوه فيما يُخبر به عن الله تعالى من أوامره ونواهيه، وفيما يذكره من فضل عليّ وصيّه وأخيه، ﴿ فَاتَّقُواْ ﴾ بذلك عذاب ﴿ النَّارَ آلَيْي وَقُودُهَا \_ حَطَبها \_ آلنَّاسُ وفيما يذكره من فضل عليّ وصيّه وأخيه، ﴿ فَاتَّقُواْ ﴾ بذلك عذاب ﴿ النَّار ﴿ لِلْكَافِرِينَ ﴾ بمحمّد (منزاد عبورته)، وآلْحِجَارَةً ﴾ حِجارة الكِبريت، أشدّ الأشياء حرًا ﴿ أُعِدَّتُ ﴾ تلك النّار ﴿ لِلْكَافِرِينَ ﴾ بمحمّد (منزاد عبورته)،

<sup>(</sup>٦) التقريع: التعنيف. «الصحاح . قرع . ٢: ١٢٦٤».

<sup>(</sup>٧) الإشراء ١٧ : ٨٨

٢ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مله التلام): ٢٠٢/٢٠٠.

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: ولا.





والشاكين في نُبوّته، والدافعين لحقّ أخيه عليّ (عبهائيرم)، والجاحدين لإمامته.

ثمّ قال: ﴿ وَبَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ بالله، وصدّقوك في نبوّتك فاتّخذوك إماماً، وصدّقوك في أقوالك، وصوّبوك في أفعالك، واتّخذوا أخاك عليّاً بعدك إماماً، ولك وصيّاً مرضيّاً، وانقادوا لما يأمّرُهم به، وصاروا إلى ما أصارهم إليه، ورأوا له ما يَرَون لك إلّا النبوّة التي أفردتَ بها، وأنّ الجنانَ لا تصير لهم إلّا بموالاته، وبموالاة من ينصّ لهم عليه من ذرّيته، وبموالاة سائر أهل ولايته، ومعاداة أهل مخالفته وعداوته، وأنّ النيران لا تهدأ عنهم، ولا تعدِّل بهم عن عذابها إلّا بتنكّبهم (٣) عن موالاة مخالفيهم، ومؤازرة شانئيهم.

﴿ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ "من أداء الفرائض واجتناب المحارم، ولم يكونواكهؤلاء الكافرين بك، بشرهم ﴿ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ ﴾ بسانين ﴿ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾ من تحت شجرها ومساكنها ﴿ كُلَّمَا رُزِقُوا مِنْهَا ﴾ من تلك الجِنان ﴿ مِن ثَمَرَةٍ ﴾ من يُمارها ﴿ رِزْقاً ﴾ طعاماً يُؤتون به ﴿ قَالُوا هَنْذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن قَبَلُ ﴾ في الدنيا والسماؤه كأسماء ما في الدنيا من تُفَاحٍ ، وسَفَرْجَلٍ ، ورُمّانٍ ، وكذا وكذا ، وإن كان ما هناك مخالفاً لما في الدنيا فإنه في غاية الطيب، وإنه لا يستحيل إلى ما تستحيل إليه يُمار الدنيا من عَذِرَةٍ وسائر المكروهات، من صفواء وسوداء ودم، بل ما يتولد من مأكولهم ، إلا العَرَق ، الذي يجري من أعراضهم ، أطيب من رائحة المِسْك.

﴿ وَأَتُواْ بِهِ ﴾ بذلك الرزق من الثِمار من تلك البسانين ﴿ مُتَشَابِها ﴾ يُشبه بعضه بعضاً، بأنها كلّها خيار لا رَذْل ( ' فيها ، وبأنَّ كلّ صنف منها في غابة الطيب واللذّة ، ليس كثِمار الدنيا التي بعضها نِيء ( ٥ ) ، وبعضها متجاوز لحد النَّضج والإدراك إلى الفساد من حُموضة ومرارة وسائر ضروب المكاره ، ومتشابها أيضاً متّفقات الألوان مختلفات الطُعوم .

﴿ وَلَهُمْ فِيهَا ﴾ في تلك الجنان ﴿ أَزُواجٌ مُطَهَّرَةٌ ﴾ من أنواع الأقذار والمكاره، مطهرات من الحيض والنّفاس، لا وَلَاجات، ولا خَرَاجات (١٠)، ولا دَخَالات، ولا خَتَالات (١٠)، ولا مُتغايرات، ولا لأزواجهنَّ فاركات (١٠) ولا صَخَابات (١٠)، ولا غَيَابات (١٠)، ولا فَحَاشات، ومن كلّ العيوب والمكاره بريّات. ﴿ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ مقيمون في تلك البساتين والجِنان».

<sup>(</sup>٢) تنكّب فلاتاً: أعرض عنه. «المعجم الوسيط ـ نكب ـ ٢: ٩٥٠».

<sup>(</sup>٣) قال المجلسي (رحمه الله): استدلّوا بالعطف على عدم دخول الأعمال في الايمان وهو كذلك، لكنّه لا ينفي الاشتراط، بل استدل في بعض الأخبار بالمقارنة عليه. «البحار ٦٧ : ١٩».

<sup>(</sup>٤) الرّذَل: الدون الخسيس، أو الردي، من كل شيء. «القاموس المحيط \_رذل \_ ٣: ٣٩٥».

<sup>(</sup>٥) التِّيء: الذي لم ينضّج. «القاموس المخيط - ناء - ١ : ٣٢».

<sup>(</sup>١) يقال: فلان خرّاج و لاج: كثير الطواف والسعي. «المعجم الوسيط ـ ولج ـ ٢: ١٠٥٥».

<sup>(</sup>٧) خَتَلَه: خدعه عن غفلة. «المعجم الوسيط - حتل - ١ : ٢١٨».

<sup>(</sup>٨) الفِرْك: البغض، وقَرِكت المرأة زوجها، أي أبغضته، فهي فروك وفارك. «الصحاح ـ قرك ـ ٢: ٣١٦٠٣».

<sup>(</sup>٩) رجل صَخِب وصَخَّاب: كثيرة اللِّفط والجَلِّبة، والمرأة صَخباء وصَخَّابة. «مجمع البحرين -صخب - ٢: ٩٩».

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: ولا عيّابات.

e GHAZI TRUST NIC THOUGHT

٣٥٥ /٣-قال: «وقال عليّ بن أبي طالب (عبه النهم): يا معشر شيعتنا، اتّقوا الله، واحذروا أن تكونوا لتلك النّار خطباً، وإن [لم] تكونوا بالله كافرين، فتوقّوها بتوقّي ظُلم إخوانكم المؤمنين، وإنّه ليس من مؤمنٍ ظلم أخاه المؤمن المشارك له في موالاتنا إلّا تُقَلَّل الله في تلك النّار سلاسله وأغلاله، ولم يفُكّه منها إلّا شفاعتنا، ولن نشفع إلى الله إلّا بعد أن نشفع له إلى أخيه المؤمن، فإن عفا عنه شفعنا، وإلّا طال في النّار مَكْثُه،

٣٥٦ /٤ ـ وقال عليّ بن الحسين (طبه النلام): «معاشر شيعتنا، أمّا الجنّة فلن تفوتكم سريعاً كان أو بطيئاً، ولكن تَنَافسوا في الدرجات، واعلموا أنّ أرفعكم درجات، وأحسنكم قصوراً ودوراً وأبنيةً، أحسنكم إيجاباً لإخوانه (١) المؤمنين، وأكثركم مواساةً لفُفرائهم.

إنّ الله عزّ وجلّ ليُقرّب الواحد منكم إلى الجنّة بكلمةٍ طيّبةٍ يُكلّم بها أخاه المؤمن الفقير، بأكثر من مسيرة ألف عام بقَدَمه، وإنكان من المعذّبين بالنّار، فلا تحتقروا الإحسان إلى إخوانكم، فسوف ينفعكم الله تعالى حيث لا يقوم مقام ذلك غيره».

٣٥٧ /٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد البَرْقيّ، عن أبيه، عن محمّد بن سحمّد البَرْقيّ، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن عمّار بن مَرْوان، عن مُنخَل، عن جابر، عن أبي عبدالله (مله الشلام)، قال: (نزل جَبْرَثيل (عله الشلام) بهذه الآية على محمّد (صفرات عبه رآله) هكذا: ﴿إِن كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَىٰ عَبْدِنَا له في عليّ له فَأْتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ﴾ .

٣٥٨ /٦ - وروى ابن بابويه مرسلاً، قال: سُئل الصّادق وسيستدم، عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ ﴾ قال: «الأزواج المطهّرة: اللاتي لا يَحِضْنَ ولا يُحْدِثْنَ».

٧/ ٣٥٩ /٧ \_ ومن طريق المخالفين، عن ابن عبّاس، قال: فيما نزل من (١) القرآن خـاصّة فـي رسـول الله وعليّ (طبها التلام) وأهل ببته دون النّاس من سورة البَقْرة؛ ﴿ وَبَشّرٍ ٱلَّذِينَ وَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ الآية، نزلت في عليّ، وحمزة، وجعفر، وعُبَيْدة بن الحارث بن عبدالمطلب.

قوله تعالى:

# إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيِ أَن يَضْرِبَ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا ٱلَّذِينَ

٣ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام المسكري (مذا التلام): ٢٠٤/٢٠٤.

٤ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله السلام): ٩٤/٢٠٤.

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: ايجاباً بايجاب.

٥ ـ الكافي ١ : ٢٦/٣٤٥.

٦ ـ من لا يحضره الفقيه ١ : ٥٥/٥٠.

٧ ـ تفسير الحبري: ٢٥٥ /٤، شواهد التنزيل ١ : ١١٣/٧٤.

<sup>(</sup>۱) في «س»، «ط»: في.



# ءَامَنُواْ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ آلْحَقَّ مِن رَبِّهِمْ وَأَمَّا آلَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ آلله بِهَذَا مَثَلاً يُضِلُ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِى بِهِ كَثِيراً وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا أَرَادَ آلله بِهَ نَثِيراً وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا أَلْفَاسِقِينَ [٢٦] آلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ آلله مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ أَلْفَاسِقِينَ [٢٦] آلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ آلله مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُنفُسِدُونَ فِي آلأَرْضِ أَوْلَئِكَ هُمُ مَا أَمَرَ آلله بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُنفُسِدُونَ فِي آلأَرْضِ أَوْلَئِكَ هُمُ الله مِن الله بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُنفُسِدُونَ فِي آلأَرْضِ أَوْلَئِكَ هُمُ الله مِن الله بِهِ أَن يُوصَلَ وَيُنفُسِدُونَ فِي آلاً إِلَا ]

المعلى بن المعلى بن المواهيم، قال: حدّثني أبي، عن النّضر بن شويد، عن القاسم بن سُليمان، عن المُعلَى بن خُنيْس، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، وأنّ هذا المثل ضرَبه الله لأمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبدالله)، فالبعوضة أمير المؤمنين (عبدالله) وما فوقها رسول الله (المراه عبدالله)، والدليل على ذلك قوله: ﴿ فَا أَمّا اللّه يَن مَا مَنُوا فَيَعُمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن رَبّهِم ﴾ يعني أمير المؤمنين (عبدالله)، كما أخذ رسول الله (ملناه عبدواله) الميثاق عليهم له. ﴿ وَأَمّا اللّه يِن كَثِيراً ﴾ فرد الله عليهم، فقال: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِى بِهِ كَثِيراً ﴾ فرد الله عليهم، فقال: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ إِلّا الْفَاسِقِينَ \* اللّه ين يَنقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِن يَعْدِ مِيثَاقِهِ لَه علي على على على على من صِلَة أمير المؤمنين والأئمة (طبهالله)، قال: ﴿ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ . يُوصَلَى يعني من صِلَة أمير المؤمنين والأئمة (طبهالله)، قال: ﴿ قال الباقر (طبالله)؛ فلما قال الله تعالى: ﴿ يَا

سورة التَقَرَة آية ـ ٢٦ ـ ٢٧ ـ

١ ـ تفسير القمتي ١ : ٣٤.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي وحداد، مثل الله بهم وطبهم الناد، لذاته تعالى من قوله: ﴿ ٱللَّهُ تُورُ ٱلسَّمَاقِاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وأمثاله، لئلا يتوهم متوهم أنّ لهم وطبهم الناد، في الله عن جميع ذلك، فئيه لهم وطبهم الناد، في جنب عظمته تعالى الله عن جميع ذلك، فئيه الله تعالى بذلك على أنهم دوإن كانوا أعظم المخلوقات وأشرفها دفهم في جنب عظمته تعالى كالبعوضة وأشباهها، والله تعالى يعلم حقائق كلامه وحُججه وطبهم الناد، الأنوار ٢٤: ٣٩٣».

٢ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مله التلام): ٩٦/٢٠٥ و ٩٦.

<sup>(</sup>١، ٢) العبِّج ٢٢ : ٧٣.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت ٢٩ : ٤١.

<sup>(</sup>٤) في «س»: للخلق.



سورة البَقَرَة (٢) ......

عباده المؤمنين ﴿ مَا بَعُوضَةً ﴾ أي ما هو بَعُوضة المثل (٥) ﴿ فَمَا فَوْقَهَا ﴾ فوق البعوضة وهو الذَّباب، يضرب به المثل إذا علم أنّ فيه صلاح عباده المؤمنين ونفعهم.

﴿ فَأَمَّا آلَـذِينَ ءَامَـنُوا ﴾ بالله وبولاية محمّدٍ (مـنناه عبه راله) وعليّ والهما الطيبين، وسلّم لرسول الله (مـنناهِ عله راله والأثمّة أحكامهم وأخبارهم وأحوالهم ولم يُقابلهم في أُمورهم، ولم يتعاط (١) الدخول في أسرارهم، ولم يُقْشِ شيئاً ممّا يقف عليه منها إلّا بإذنهم ﴿ فَيَعْلَمُونَ ﴾ يعلم هؤلاء المؤمنون الذين هذه صفتهم ﴿ فَيَعْلَمُونَ ﴾ يعلم هؤلاء المؤمنون الذين هذه صفتهم ﴿ أَنَّهُ ﴾ المَثَل المضروب ﴿ آلْحَقُ مِن رَبِّهِمْ ﴾ أراد به الحقّ وإبانته، والكشف عنه وإيضاحه.

﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بمحمّدٍ (صلّناهُ عبدرته) بمعارضتهم في عليّ با (لِمَ وكيفَ) وتركهم الانفياد في سائر ما أمر به ﴿ فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ ٱللَّهُ بِهَذَا مَثَلاً يُضِلُّ بِهِ كَثِيراً وَيَهْدِى بِهِ كَثِيراً ﴾ يقول الذين كفروا: إنّ الله يُضِلَّ بهذا المثل كثيراً، ويهدي به كثيراً، فلا معنى للمَثَل، لأنه وإن نفع به من يهديه فهو يَضُرّ به من يُضلّه به.

فردَ الله تعالى عليهم قِبلهم، فقال: ﴿وَمَا يُضِلُّ بِهِ﴾ يعني ما يُضلَّ الله بالمَثَل ﴿إِلَّا ٱلْفَاسِقِينَ﴾ الجانين على أنفسهم بترك تأمُّله، وبوضعه على خلاف ما أمر الله بوضعه عليه.

ثمّ وصف هؤلاء الفاسقين الخارجين عن دين الله وطاعته، فقال عزّ وجلّ: ﴿ اللَّهِ يَنقُضُونَ عَهْدَ ٱللَّهِ ﴾ المأخوذ عليهم بالربوبيّة، ولمحمّد (صفاه على والنّبوّة، ولعليّ (عليه المنهم) بالإمامة، ولشبعتهما بالمحبّة (٧) والكرامة ﴿ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾ إحكامه وتغليظه (٨) ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْنَ ٱللَّهُ بِهِ أَن يُوصَلَ ﴾ من الأرحام والقرابات أن يتعاهدوهم ويَقْضُوا حقوقهم.

وأفضل رَحمٍ وأوجبه حفّاً رَحِم رسول الله (ملزاه عبدراله)، فإنّ حقّهم بمحمّدٍ كما أنّ حقّ قرابات الإنسان بأبيه وأمّه، ومحمّدٌ (ملزاه عبدراله) أعظم حفّاً من أبويه، كذلك حقّ رُحِمه أعظم، وقطيعته أفظع وأفضح.

﴿ وَيُفْسِدُونَ فِى ٱلْأَرْضِ ﴾ بالبراءة ممن فرض الله إمامته، واعتقاد إمامة مَن قد فرض الله مخالفته ﴿ أَوْلَئِكَ ﴾ أهل هذه الصفة ﴿ هُمُ ٱلْخَاسِرُونَ ﴾ قد خَسِروا أنفسهم وأهليهم لمّا صاروا إلى النيران، وحُرموا الجِنان، فيالها من خَسارة ألزمتهم عذاب الأبد، وحرمتهم نعيم الأبده.

قال: دوقال الباقر (عبدائدم): ألا ومن سلّم لنا ما لا يُدريه ثقةً بأنّا مُحقّون عالمون لا نقف به إلّا على أوضح

<sup>(</sup>۵) قوله اطبه التلام؛ ما هو بعوضة المثل، لعلّه كان في قراء تهم اعليم التلام، (بعوضةً) بالرفع .كما قرىء به في الشواذ قال البيضاوي -بعد أن وجّه قراءة النصب بكون كلمة (ما) مزيدة للتنكير والإبهام أو للتأكيد: وقُرثت بالرفع على أنّه خبر مبتدأ، وعلى هذا تحتمل (ما) وجوهاً أُخر: أن تكون موصولة حذف صدر صلتها، أو موصوفة بصفة كذلك ومحلّها النصب بالبدليّة على الوجهين، أو استفهامية هي المبتدأ. أنظر تفسير البيضاوي ١: ٤٤، بحار الأنوار ٢٤: ٣٩٢.

<sup>(</sup>٦) فلان يتعاطى كذا: أي يخوض فيه. «مختار الصحاح ـ عطا ـ ١٤٤».

<sup>(</sup>٧) في «ط»: بالجنّة.

<sup>(</sup>٨) غلَّظ اليمين: قوَّاها وأكَّدها، وغلَّظ عليه في اليمين: شدَّد عليه وأكَّد. «المعجم الوسيط \_ غلظ \_ ٢ : ٢٥٩٪.

14

المَحَجَات (١)، سلّم الله تعالى إليه من قصور الجنّة أيضاً ما لا يعلم فَدْرها هو، ولا يقدّر (١٠) فَدْرها إلّا خالقها أو واهبها.

ألا ومن ترك المِرَاء والجِدال واقتصر على التسليم لنا، وترك الأذى، حَبَسه الله على الصَّراط، فإذا حَبَسه الله على الصَّراط، فجاءته المملائكة تُجادله على أعماله، وتُواقفه على ذنوبه، فإذا النداء من قبل الله عزّ وجلّ: يا ملائكتي، عبدي هذا لم يُجادل، وسلّم الأمر لأئمّته، فلا تُجادلوه، وسلّموه في جِناني إلى أثمّته يكون مُنيخاً (١١) فيها بقُربهم، كما كان مُسلّماً في الدنيا لهم.

وأمّا من عارض باللم وكيف) ونقض الجملة بالتفصيل، قالت له الملائكة على الصَّراط: واقِفْنا ـ يا عبدالله ـ وجادِلُنا على أعمالك، كما جادلتَ أنت في الدنيا الحاكين لك عن أنمّتك.

فيأتيهم النداء: صدقتم، بما عامل فعاملوه، ألا فواقفوه، فيُواقَف ويطول حسابه، ويشتدُ في ذلك الحساب عذابه، فما أعظم هناك نَدامته، وأشدَ حَسَراته، لا يُنجيه هناك إلّا رحمة الله إن لم يكن فارق في الدنيا جملة دينه ـ وإلّا فهو في النّار أبد الأبدين.

قال الباقر (مبالله): ويقال للموفي بعهوده فيُ الدنيا، في نذوره وأيمانه ومواعيده: يا أيّها الملائكة، وفي هذا العبد في الدنيا بعهوده، فأوفوا له ها هنا بما وعدناه، وسامحوه، ولا تُناقشوه، فحينئذٍ تُصيّره الملائكة إلى الجِنان.

وأمّا من قطع رَحِمه، فإن كان وصل رَحِم محمّدٍ (ملّن الله على وقد قطع رَحِمه، شفع أرحام محمّدٍ إلى رَحِمه، وقالوا: لك من حسناتنا وطاعتنا ما شدن، فاعفُ عنه؛ فيُعطونه منها ما يشاء، فيعفو عنه، ويُعطي الله المعطين ما ينفعهم [ولا يُنقصهم].

وإن كان وصل أرحام نفسه، وقطع أرحام محمد المدين المسابقة، بأن جحد حقّهم، ودفعهم عن واجبهم، وسمّى غيرهم بأسمائهم، ولنّبهم بألقابهم، ونَبَز بألقابٍ قبيحةٍ مخالفيه من أهل ولايتهم، قيل له: يا عبدالله، اكتسبت عداوة آل محمّد الطّهر أئمّتك لصداقة هؤلاء! فاستعن بهم الآن ليُعينوك، فلا يجد مُعيناً ولا مُغيثاً، ويصير إلى العذاب الأليم المُهين.

قال الباقر اطباتهم: ومن سمّانا بأسمائنا، ولقّبنا بألقابنا، ولم يُسمَّ أضدادنا بأسمائنا، ولم يُلقّبهم بألقابنا إلّا عند الضّرورة التي عند مثلها نُسمّي نحن ونلقّب أعداءنا بأسمائنا وألقابنا، فإنّ الله تعالى يقول لنا يوم القيامة: اقترحوا إلى أوليائكم هؤلاء ما تُعينونهم به، فنقترح لهم على الله عزّ وجلّ ما يكون قدر الدنياكلها فيه كقَدْر خَرْدَلةٍ في السماوات والأرض، فيُعطيهم الله تعالى إيّاه، ويُضاعفه لهم أضعافاً مُضاعفات.

فقيل للباقر (عليه الشلام): فإنَّ بعض من يُنتحل موالاتكم يزعُمُ أنَّ البَّعُوضة عليّ (عليه الشلام) وأنَّ ما فوقها ـ وهو الذباب ـ محمّد رسول الله (منز الدعيه وآد)!

<sup>(</sup>٩) المحجّة: جادة الطريق. «مجمع البحرين - حجج - ٢: ١٨٨».

<sup>(</sup>۱۰) في «ط»: يِقادر.

<sup>(</sup>١١) أناخ فلان بالمكان: أقام. «المعجم الوسيط \_ناخ \_ ٢: ٩٩٦١.

فقال الباقر (طبه النام): سَمِع هؤلاء شبئاً لم يضعوه على وجهه، إنّما كان رسول الله (منن الدهراله) قاعداً ذات يوم هو وعليّ (طبه النام) إذ سَمِع قائلاً يقول: ما شاء الله وشاء محمّدٌ؛ وسَمِع آخر يقول: ما شاء الله وشاء عليّ؛ فقال رسول الله (منن الدعب واله): لا تَقْرِنوا محمّداً وعليّاً بالله عزّ وجلّ، ولكن قولوا: ما شاء الله، ثمّ شاء محمّد، [ما شاء الله]، ثمّ شاء عليّ.

إن مشيئة الله هي القاهرة التي لا تُساوى ولا تُكافأ ولا تُدانى، وما محمّد رسول الله في الله وفي قُدرته إلا كذُبابة تطير في هذه المسالك (١٢) الواسعة، وما عليّ في الله وفي قُدرته إلاكبعوضة في جملة هذه المسالك (١٢)، مع أنّ فضل الله تعالى على محمّد وعليّ هو الفضل الذي لا يفي (١٤) به فضله على جميع خُلقه من أوّل الدهر إلى أخره. هذا ما قال رسول الله (صنّن عبه واله عنه والدُباب والبعوضة في هذا المكان فلا يدخُلُ في قوله: ﴿ إِنَّ ٱللّٰهَ لَا يَشْتَحْي أَن يَضْرِبَ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً ﴾ ٥.

٣٦٢ /٣ -أبو عليّ الطَّبْرَسيّ، قال: رُوي عن الصّادق (عبدائنلام) أنّه قال: وإنمّا ضرب الله المثل بالبعوضة، لأنّ البعوضة على صِغَر حجمها، خلق الله فيها جميع ما خلق في الفيل مع كِبَره وزيادة عُضوين آخرين، فأراد الله سبحانه أن يُنبّه بذلك المؤمنين على لطيف خَلْقه، وعجيب صَنْعته».

٣٦٣ /٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: قال الصّادق (عليه النهرم): وإنّ هذا القول من الله عزّ وجلّ ردّ على من زعم أنّ الله تبارك وتعالى يُضلّ العباد ثمّ يُعذّبهم على ضَلالتهم، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَحْيَ أَن يَضْرِبَ مَثَلاً مَا يَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا﴾ .

قوله تعالى: مرز تقية تكيية را مان السادى

# كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً فَأَخْيَاكُمْ ثُمَّ يُحِيتُكُمْ ثُمَّ يُخْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ [ ٢٨ ]

<sup>(</sup>١٢، ١٣) في المصدر: الممالك.

<sup>(</sup>١٤) هذا الشّيء لا يفي بذلك: أي يقصر عنه ولا يوازيه. «المعجم الوسيط ـ وفي ـ ٢: ١٠٤٧».

٣ ـ مجمع البيان ١: ١٦٥.

٤ ـ تفسير القمّي ١ : ٣٤.

سورة البَقَرَة آية ـ ٢٨ ـ

<sup>1</sup> \_ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مله اشلام): ٢١٠/٢١٠.





يُحْيِيكُمْ﴾ في القبور، ويُنعّم فيها المؤمنين بنُبوّة محمّدٍ وولاية على (عليماالتلام) ويُعذّب الكافرين فيها.

﴿ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ في الآخرة بأن تموتوا في القبور بعد، ثمّ تُحيوا للبعث يوم القيامة، تُرجعون إلى ما قد وعدكم من الثواب على الطاعات إن كنتم فاعليها، ومن العِقاب على المعاصى إن كنتم مُقارفيها (١).

٢٦٥ /٢ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: وقوله ﴿ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللّٰهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتاً﴾ أي نُطْفَةً مَبْنةً وعَلَقةً، فَأجرى فيكم الرُّوح ﴿ فَأَحْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ﴾ بعد ﴿ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ في القيامة.

قال: والحياة في كتاب الله على وجوه كثيرة: فمن الحياة: ابتداء خلق الإنسان في قوله: ﴿ فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَلَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ (١) فهي الروح المخلوقة التي خلقها الله وأجراها في الإنسان ﴿ فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ (١). والوجه الثاني من الحياة: يعني إنبات الأرض، وهو قوله: ﴿ يُحْيِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ (١) والأرض المَبْتَة: التي لا نبات بها، فإحياؤها بنباتها.

ووجه آخر من الحباة: وهو دخول الجنّة، وهو قوله: ﴿ ٱسْتَجِيبُواْ لِللّٰهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْييكُمْ﴾ ('' يعني الخلود في الجنّة، والدليل على ذلك قوله: ﴿ وَإِنَّ ٱلدَّارَ ٱلْآخِرَة لَهِيَ ٱلْحَيَوانُ﴾ ('').

قوله تعالى:

# هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَا فِى ٱلْأَرْضِ جَمِيعاً ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَىٰ ٱلسَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ لِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ [ ٢٩ ]

الله عزّ وجلّ: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ لَكُم مَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعاً ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ إِلَىٰ ٱلسّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ

<sup>(</sup>١) قارف فلان الخطيئة: أي خالطها. «الصحاح ـ قرف ـ ٤: ١٦٤١».

٢ ـ تفسير القمّي ١ : ٣٥.

<sup>(</sup>١، ٢) الجِجر ١٥: ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الحديد ٥٧ : ١٧.

<sup>(</sup>٤) الأنفال A: ٢٤.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت ٢٩: ٦٤.

سورة البَقَرَة آية ٢٩٠.

بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾. قال: هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً لتعتبروا به، ولتتوصّلوا به إلى رضوانه، وتَتَوقّوا به من عذاب نيرانه. ﴿ ثُمَّ آسْتَوَىٰ إِلَىٰ آلسَّمَاءِ ﴾ أخذ في خَلْقها وإنقانها ﴿ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَاوَاتٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ ولعلمه بكل شيء ـ علم المصالح ـ فخلق لكم ما في الأرض لمصالحكم، يا بني آدم».

٣٦٧ - ٢ محمّد بن يعقوب: بإسناده، عن الحسن بن محبوب، عن أبي جعفر الأحول، عن سلام بن المُسْتَنير، عن أبي جعفر (عبالتلام)، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ خلق الجنّة قبل أن يخلُق النّار، وخلق الطاعة قبل أن يخلُق المعصية، وخلق الرحمة قبل أن يخلُق الغضب، وخلق الخير قبل الشرّ، وخلق الأرض قبل السّماء، وخلق الحياة قبل الموت، وخلق النّمس قبل القمر، وخلق النور قبل الظّلمة».

### قوله تعالى:

وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِى ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ [٣٠] وَعَلَّمَ ءَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَىٰ الْمَلَائِكَةِ فَقَالَ أَنْبُونِي بِأَسْمَاءِ هَلُولَاءِ إِن كُنتُمْ عَرَضَهُمْ عَلَىٰ الْمَلَائِكِةِ فَقَالَ أَنْبُونِي بِأَسْمَاءِ هَلُولَاءِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ [٣١] قَالُواْ سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ صَادِقِينَ [٣١] قَالُواْ سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ الْمَاعِيمُ الْكُولُ أَنْ الْعَلَمُ عَلْمَ الْمَاعَلُهُمْ فِلْمَا أَنْكَ أَنتَ السَّمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنبَأَهُم إِلَى عَامَلُواتِ وَالْأَرْضِ إِلَى الْمَاعِمْ فَلَمَ الْمَاعِمْ فَلَمَّا أَنبَأَهُم بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنبَأَهُم إِلَى الْمَاعِمْ فَلَمَ الْمَاعِمْ وَالْمَاعِمْ فَلَمَ الْمُنْ أَنُولُ لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ عَنْبَ السَّمَائِهِمْ فَلَمَ الْمَاعِلَ وَالْمُ اللَّهُ إِلَى الْكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ عَنْبَ السَّمَائِهِمْ فَلَمَ الْمُؤْونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ [٣٣] وَالْمَاعُلُمُ عَلَى السَّمَائِهِمْ فَلَمَ الْمَاعِلَمُ الْمُ أَقُلُ لَكُمْ إِنِّى أَعْلَمُ عَنْبَ السَّمَاوِقِ وَالْمُهُمْ عَلَى الْمَاعِلَمُ وَالْمَاعِلَيْهُ وَلَى الْمُعَالَمُ وَلَا كُنتُمْ تَكُنتُمْ وَلَا كُنتُمْ وَلَا الْمُعَلِيمُ الْمُعْتَلِقِي الْمُعْمَالُولُ وَمَا كُنتُمْ وَلَا اللّهِ الْمُعْلِقُولُ اللّهُ الْمُلْكُولُولُ وَمَا كُنتُمْ مَا تُعْلِمُ الْمُؤْلِقُ وَمَا كُنتُمْ وَلَا اللّهُ الْمُ الْمُؤْلِلُ الْمُ الْمُؤْلِقُ الْمَاعِلَةُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلَمُ الْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُنْ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَمُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِقُ اللْمُؤْمُ وَلَا الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلِمُ الْمُؤْمُ الْمُعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِم

١/ ٣٦٨ / . قال الإمام أبو محمد العسكري (عله النه): ولمّا قبل لهم: ﴿ هُوَ آلَّذِي خَلَقَ لَكُم مَا فِي آلْأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ (١) الآية، قالوا: متى كان هذا؟ فقال الله عزّ وجلّ ـ حين قال ربّك للملائكة الذين في الأرض [مع إبليس، وقد طردوا عنها الجنّ بني الجان، وخفّت العبادة ] ـ: ﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ بدلاً منكم ورافعكم منها، فاشتدٌ ذلك عليهم، لأنّ العبادة عند رجوعهم إلى السّماء تكون أثقل عليهم.

۲ ـ الكافي ۸: ۱۱۵/۱۱۵.

سورة البَقْرَة آية ـ ٣٠-٣٣ـ

١ \_ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه التلام): ١٠٠/٢١٦.

<sup>(</sup>١) البَقَرَة ٢: ٢٩.



﴿قَالُواْ﴾ رِبُنا ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدُّمَّاءَ﴾ وكما فعلته الجنّ بنو الجانّ، الذين قد طردناهم عن هذه الأرض ﴿وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ﴾ نُنزَهك عمّا لا يليق بك من الصفات ﴿وَنُقَدَّسُ لَكَ﴾ نطهر أرضك ممّن يعصيك.

قال الله تعالى: ﴿إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ إنّي أعلم من الصلاح الكائن فيمن أجعله بدلاً منكم ما لا تعلمون، وأعلم أيضاً أنّ فيكم من هو كافرٌ في باطنه لا تعلمونه، وهو إبليس لعنه الله.

ثمّ قال: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ أسماء أنبياء الله، وأسماء محمد (منزالا عليه وعليّ وفاطمة والحسن، والطيّبين من آلهما، وأسماء رجال من شيعتهم، وعُتاة أعدائهم.

﴿ ثُمَّ عَرَضَهُمْ ﴾ عرض محمّداً وعليًا والأئمّة ﴿ عَلَىٰ الْمَلائِكَةِ ﴾، أي عرض أشباحهم وهم أنوار في الأظلَة ﴿ فَقَالَ أَنبِئُونِي بِأَسْمَاءِ هَـٰؤُلَاءِ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ أنّ جميعكم تُسبّحون وتُقدّسون، وأنّ ترككم ها هنا أصلح من إيراد من بعدكم، أي فكما لم تعرفوا غيب من في خلالكم، فالحريّ (''أن لا تعرفوا الغيب إذا لم يكن، كما لا تعرفون أسماء أشخاص تَرُونها.

قالت الملائكة: ﴿ قَالُواْ سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ﴾ بكل شيء ﴿ ٱلْحَكِيمُ ﴾ المصيب في كلّ فعل.

قال الله عزّ وجلّ: يا آدم، أنبىء هؤلاء الملائكة بأسمائهم وأسماء الأنبياء والأثمّة، فلمّا أنبأهم فعرفوها، أخذ عليهم العهد والميثاق بالإيمان بهم، والتفضيل لهم.

قال الله تعالى عند ذلك: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمْ غَيْبُ أَلْسَمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ وماكان يعنقده إبليس من الإباء على آدم إن أمر بطاعند، وإهلاكه إن سُلَط عليه، ومن اعتقادكم أنه لا أحد يأتي بعدكم إلّا وأنتم أفضل منه، بل محمّد وآله الطيّبون أفضل منكم، الذين أنبأكم آدم بأسمائهم،

779 / ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا محمّد بن موسى بن المتوكّل (رنب الاعنه)، قال: حدَّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ، عن محمّد بن إسماعيل البرمكيّ (۱)، عن الحسين (۱) بن سعيد، عن محمّد بن زياد، عن أيمن بن مُخْرِز، عن الكوفيّ، عن محمّد بن زياد، عن أيمن بن مُخْرِز، عن الكوفيّ، عن محمّد بن رباد، عن أيمن بن مُخْرِز، عن الكوفيّ، عن الصّادق جعفر بن محمّد (عبدالله) : «أنّ الله نبارك وتعالى علّم آدم (عبدالله) أسماء حُجِج الله كلّها (۱۳)، ثمّ

<sup>(</sup>٢) حري: أي خليق وجدير. «الصحاح ـ حرا ـ ٦: ٢٣١١».

٢ ـ كمال الدُّين وتمام النعمة: ١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: عن جعفر بن عبدالله الكوفي، ولم نجد له ذكراً في المصادر المتوفّرة لدينا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحسن.

<sup>(</sup>٣) قال ابن بابويه (رصه الله): إنّ الله سيحانه وتعالى إذا علم آدم الأسماء كلّها ـ على ما قاله المخالفون ـ فلا محالة أنّ أسماء الأثمّة (طهم التلام) داخلة في تلك الجملة، فصار ما قلناه في ذلك بإجماع الأُمّة، ولا يجوز في حكمة الله أن يحرمهم معنى من معاني المثوبة، ولا أن يبخل بفضل من فضائل الأثمّة لأنّهم كلّهم شرع واحد، دليل ذلك أن الرسل متى آمن مؤمن بواحد منهم، أو بجماعة وأنكر واحداً منهم، لم يقبل منه إيمانه، كذلك القضية في الأثمّة اعليه النلام، أولهم وآخرهم واحد، وقد قال الصّادق اعليه النلام، «المنكر الآخرنا كالمنكر الأولنا».

وللأسماء معانٍ كثيرة وليس أحد معانيها بأولى من الآخر، فمعنى الأسماء أنَّه سبحانه علَّم آدم (طبائلهم) أوصاف الأثقة كلُّها أولها \_\_



سورة البَقْرَة (٢) ............. ﷺ THE PRINCE GHAZI TRUST ﷺ THE PRINCE GHAZI TRUST ﴿ وَالْمُورَةُ الْمُؤْرَةُ (٢)

عرضهم ـ وهم أرواح ـ على الملائكة، فقال: أنبئوني بأسماء هؤلاء إن كنتم صادقين بأنكم أحقّ بالخلافة في الأرض ـ لنسبيحكم وتفديسكم ـ من آدم (عبائتلام): ﴿ قَالُواْ سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ ـ

قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا ءَادَمُ أَنبِنْهُم بِأَسْمَائِهِمْ فَلَمَّا أَنبَأَهُم بِأَسْمَائِهِمْ ﴾ وقفوا على عظم منزلتهم عند الله عزّ ذكره، فعلموا أنهم أحن بأن يكونوا خلفاء في أرضه، وحُججه على بَريّنه، ثمّ غيّبهم عن أبصارهم، واستبعدهم بولايتهم ومحبّنهم، وقال لهم: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبَدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكُتُمُونَ ﴾ .

ثمّ قال ابن بابويه: وحدّثنا بذلك أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ السُّكريّ، قال: حدّثنا محمّد بن زكريًا الجَوْهريّ، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عُمارة، عن أبيه، عن الصّادق جعفر بن محمّد (علهماالتلام).

٣٧٠ /٣ ـ العيّاشي، قال: قال هِشام بن سالم، قال أبو عبدالله (عليه التلام): دما علم الملائكة بقولهم: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ آلدِّمَاءَ ﴾ لولا أنهم قد كانوا رأوا من يُفسد فيها ويَسْفِك الدماء».

٣٧١ /٤ -عن محمّد بن مَرُّوان، عن جعفر بن محمّد (علب الشلام)، قال: «إنِّي لأطوف بالبيت مع أبي (عليه الشلام) إذ أقبل رجلٌ طُوَال جُعشُمٌ (١) مُنعمّمٌ بعمامةٍ، فقال: السّلام عليك يا بن رسول الله، قال: فردٌ عليه أبي.

فقال: أشياء أردت أن أسألك عنها، ما بقي أحدُّ يعلمها إلَّا رجل أو رجلان.

قال: فلمّا قضى أبي الطّواف دخل الحِجْر (1) فصلّى رُكعتين، ثمّ قال: ها هنا ـ يا جعفر ـ ثمّ أقبل على الرجل، فقال له أبي: كأنّك غريب؟

فقال: أجل، فأخبرني عن هذا الطّواف كيف كان؟ وَلِمْ كَانْ؟

قال: إنّ الله لمّا قال للملائكة: ﴿إِنِّى جَاعِلٌ فِي آلاَّرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُواْ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا﴾ إلى آخر الآية، كان ذلك من يعصي منهم، فاحتجب عنهم سبع سنين، فلاذوا بالعرش يلوذون يقولون: لبيّك ذا المعارج لبيّك، حتّى تاب عليهم، فلمّا أصاب آدم الذنب طاف بالبيت حتّى قبل الله منه. قال: فقال: صدقت، فعَجِب أبي من قوله: صدقت.

قال: فأخبرني عن ﴿نَ وَٱلْقَلَم وَمَا يَسْطُرُونَ﴾ ٣٠.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٤/٢٩.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٩/٥.

<sup>(1)</sup> الجُعشُم: هو المنتفخ الجنبين الغليظهما. «السان العرب ـ جعشم ـ ١٠٢ : ١٠٢».

<sup>(</sup>٢) الحجر: حجر الكعبة، وهو ما حواه الحطيم المدار بالبيت جانب الشمال، «الصحاح -حجر - ٢: ٣٦٢٣).

<sup>(</sup>٢) القلم ٦٨: ١.



قال: نون نهرٌ في الجنّة أشدٌ بياضاً من اللبن، قال: فأمر الله القلم فجرى بما هوكائن وما يكون، فهو بين يديه موضوعٌ ما شاء منه زاد فيه، وما شاء نقص منه، وما شاءكان، وما لا يشاء لا يكون. قال: صدقت، فعَجِب أبي من قوله: صدقت.

قال: فأخبرني عن قوله: ﴿ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ مَعْلُومٌ ﴾ (1) ما هذا الحقّ المعلوم؟

قال: هو الشّيء يُخرجه الرجل من ماله لبس من الزكاة، فيكون للنائبة والصِلَة. قال: صدقت، قال: فعَجِب أبي من قوله: صدقت. قال: ثمّ قام الرجل، فقال أبي: عليَّ بالرجل، قال: فطلبته فلم أجده».

٣٧٢ /٥ ـ عن محمّد بن مَرُوان، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالته) يقول: اكنت مع أبي في الحِجْر، فبينا هو قائم يصلّي إذ أتاه رجل فجلس إليه، قلمًا انصرف سلّم عليه؛ ثمّ قال: إنّي أسألك عن ثلاثة أشياء، لا يعلمها إلّا أنت ورجلّ آخر. قال: ما هي؟

قال: أخبرني أي شيء كان سبب الطواف بهذا البيت؟

فقال: إذ الله تبارك وتعالى لمّا أمر الملائكة أن يَسْجُدوا لآدم، ردّت الملائكة فقالت: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ آلدُمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ فغضب عليهم، ثمّ سألوه التوبة فأمرهم أن يطُوفوا بالضُرّاح ـ وهو البيت المعمور ـ فمكثوا به يطوفون سبع سنين، يستغفرون الله ممّا قالوا، ثمّ تاب عليهم من بعد ذلك ورضي عنهم، فكان هذا أصل الطواف. ثمّ جعل الله البيت الحرام حِذاء الضُرّاح، توبةً لمن أذنب من بنى آدم وطَهُوراً لهم، فقال: صدفته.

ئم ذكر المسألتين نحو الحديث الأوّل «ثم قال الرجل: صدقت، فقلت: من هذا الرجل، يا أبتٍ؟ فقال: يا بنيّ هذا الخِضْر (عبدالندم) ه.

٣٧٣ /٦ - على بن الحسين (على النتلام) في قوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَائِكَةِ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُواْ الْمَاعَ فِي اللَّرْفِ خَلِيفَةً قَالُواْ الْمَاعَ فِي اللَّمَاءَ فِي اللَّمَاءَ فَي اللَّمَاءُ فَي اللَّمَاءُ فَي اللَّمَاءُ فَي اللَّمَاءُ فَا اللَّمَاءُ فَي اللَّمُ اللَّهُ عَلَمَاءُ فَي اللَّمَاءُ فَي اللَّمُ اللَّمُ اللَّمُ اللَّمِنُ اللَّمُ اللَّم

ثمَّ علَم آدمُ الأسماء كلَها، ثمَّ قال للملائكة ﴿ أَنبِنُونِي بِأَسْمَاءِ هَا وَلَاءِ ﴾ ﴿ قَالُواْ سُبْحَانَكَ لَا عِلْمَ لَنَا ﴾ قَالَ ﴿ وَيَا ءَادَمُ أَنبِنُهُم بِأَسْمَاءِهِم فِأْنبِهُم ﴾ فأنباهم، ثمَّ قال لهم ﴿ آسْجُدُواْ لِآدَمَ ﴾ (٢) فسجدوا، وقالوا في سجودهم - في أنفسهم -: ماكنًا نَظُنَ أن يخلُقَ الله خُلْقاً أكرم عليه منّا، نحن خُزّان الله وجيرانه، وأقرب الخَلْق إليه.

<sup>(</sup>١) المعارج ٧٠: ٢٤.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٦/٣٠.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٧/٣٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ابن الجنّ.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٣٤.

فلمّا رفعوا رؤوسهم، قال: الله يعلم ما تُبدون من ردّكم عليَّ وماكنتم تكتُمُون: ظننّا أن لا يخلُقَ الله خَلْقاً أكرم عليه منّا (٢٠).

فلمًا عرفت الملائكة أنها وقعت في خطيئةٍ لاذوا بالعرش، وإنّهاكانت عِصابةً من الملائكة، وهم الذين كانوا حول العرش، لم يكن جميع الملائكة الذين قالوا: ما ظَنَنًا أن يخلُقُ خَلْقاً أكرم عليه منّا، وهم الذين أُمروا بالسجود، فلاذوا بالعرش وقالوا بأيديهم ـ وأشار بإصبعه يديرها ـ فهم يلوذون حول العرش إلى يوم القيامة.

فلمًا أصاب آدم الخطيئة، جعل الله هذا البيت لمن أصاب من ولده الخطيئة [أتاه] فلاذ به مـن وُلْـد آدم (طبـالتلام)كما لاذ أولئك بالعرش.

فلمًا هبط آدم (عبالتلام) إلى الأرض طاف بالببت، فلمًا كان عند المستجار دنا من الببت فرفع يديه إلى السّماء، فقال: يا ربّ، اغفر لي. فتُودي: يا آدم، من جاءني من ولوُلْدي، قال: فتُودي: يا آدم، من جاءني من وُلْدِك فباء (٤) بذنبه بهذا المكان، غفرتُ له،

٣٧٤ /٧ عن عيسى بن حمزة (١), قال: قال رجل لأبي عبدالله (عبدائله): جُعِلت فداك، إنَّ النّاس يزعُمُون أنَّ الدنيا عُمرها سبعة آلاف سنةٍ! فقال: «ليس كما يقولون، إنَّ الله خلق لها خمسين ألف عامٍ؛ فتركها قاعاً قَفْراة خاويةً (١) عشرة آلاف عام.

ثمّ بدا لله بَداء، فخلَق فيها خَلْقاً ليس من الجنّ ولا من الملائكة ولا من الإنس، وقدّر لهم عشرة آلاف عامٍ، فلمّا قَرُبت آجالهم أفسدوا فيها، فدمّر الله عليهم تدميراً. لمّ تركها قاعاً قَفْراءَ خاويةٌ عشرة آلاف عام.

ثمّ خلق فيها الجنّ، وقدّر لهم عشرة آلاف عام، فلمّا قَرُبت أجالهم أفسدوا فيها، وسفكوا الدماء، وهو قول الله (٣) ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ آلدُمَاءَ ﴾ كما شَفَكَ بنو الجانّ، فأهلكهم الله.

ثمّ بدا لله فخلق آدم، وقدّر له عشرة آلاف عامٍ، وقد مضى من ذلك سبعة آلاف عامٍ وماثنان، وأنتم في آخر الزمان».

٧٧٥ /٨ ـ قال: قال زُرارة: دخلت على أبي جعفر (عبدائتلام) فقال: «أيّ شيء عندك من أحاديث الشيعة»؟ فقلت: إنّ عندي منها شبئاً كثيراً، قد هممت أن أُوقد لها ناراً، ثمّ أُحرقها. فقال: «وارها تنسَ ما أنكرت منها».

<sup>(</sup>٣) الظاهر أنّ جملة (ظننا) بدل من قوله: (وما تكتمون) أي إن الله يعلم ما تبدون من ردّ كم عليّ ويعلم ظنّكم في أنفسكم: أن الله لا يخلق خلقاً أكرم عليه منّا.

<sup>(</sup>١) بُؤْتُ بِذَنبي: أقررت واعترفت. «مجمع البحرين ـ بوأ ـ ١: ٨٨».

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٨/٣١

<sup>(</sup>١) في ﴿س﴾: عيسى بن أبي حمزة، والظاهر صحّة ما في المتن، راجع رجال النجاشي: ٢٩١، ومعجم رجال الحديث ١٣ : ١٨٤.

<sup>(</sup>۲) خاوية: خالية، خوى المنزل: خلا من أهله. «مجمع البحرين -خوا - ۱ : ۱۳۲».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: الملائكة.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٢/١٠.



فخطر على بالى الآدميّون، فقال لي: وما كان علم الملائكة حيث قالوا: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ آلدُمَاءَ﴾،

٣٧٦ /٩ - قال: وكان يقول أبو عبدالله (ملمالتلام) إذا حدَّث بهذا الحديث: «هو كسر على القَذَريَّة».

ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله): وإنّ آدم كان له في السّماء خليلٌ من الملائكة، فلمّا هَبَطَ آدم من السّماء إلى الأرض استوحش الملك، وشكا إلى الله تعالى وسأله أن يأذن له [فيَهْبِط عليه]، فأذن له فَهَبَطَ عليه، فوجده قاعداً في قَفْرة من الأرض، فلمّا رآه آدم وضع بده على رأسه وصاح صيحة دقال أبو عبدالله (عبدالله) د: بروون أنه أسمع عامّة الخَلْق.

فقال له المَلَك: يا آدم، ما أراك إلا قد عَصَيت ربّك، وحملت على نفسك ما لا تُطيق، أندري ما قال الله لنا فيك فرددنا عليه ؟ قال: لا.

قال: قال: ﴿ إِنِّى جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ قلنا: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَاءَ ﴾ فهو خلقك أن تكون في السّماء ؟!ه. فقال أبو عبدالله (عيدالله): دوالله، [عزّى] بها آدم ثلاثاًه.

٣٧٧ / ١٠ - عن أبي العبّاس، عن أبي عبدالله (مدالته) قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ ماذا علمه ؟ قال: «الأرضين، والجبال، والشِعَاب (١)، والأودية - ثمّ نظر إلى بِساط تحته، فقال -: وهذا البِساط ممّا علمه).

٣٧٨ /١١ ـ عن الفضل أبي العبّاس (١)، عن أبي عبدالله (مبدالله) قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَّهَا﴾ ما هي ؟ قال: وأسماء الأودية، والنبات، والشجر، والجبال من الأرض،

۱۲/ ۲۷۹ ـ عن داود بن سِرْحان العطار، قال: كنت عند أبي عبدالله (طبه التلام) فدعا بالخِوَان (۱) فتغدّينا، ثمّ جاءوا بالطَسْت والدست سنانه (۱، فقلت: جعلت فداك، قوله: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ الطَسْت والدست سنانه منه ؟ فقال: والفُجاج (۱ والأودية، وأهوى بيده، كذا وكذا.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/٣٢.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢/٣٢.

<sup>(</sup>١) الشعاب: جمع شيغب، وهو الطريق في الجبل، وهو أيضاً: الحيّ العظيم. «الصحاح ـشعب ـ ١ : ١٥٦».

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢/٣٢.

<sup>(</sup>١)كذا في «ط»، وفي «س» والمصدر: الفضل بن العبّاس، ولعلّه أبو العبّاس الفضل بن عبدالملك البقباق المعدود من أصحاب الصّادق (عليه الشلام). راجع رجال النجاشي: ٣٠٨ ومعجم رجال المعديث ٣٠: ٣٠٤.

١٢ ـ تفسير العبّاشي ١: ١٣/٣٣.

<sup>(</sup>١) الخِوان: الذي يُؤكل عليه. «الصحاح \_ خون \_ ٥: ٢١١٠».

<sup>(</sup>٢) الدست سنانه: لعلَّها تصحيف (الدستشان) وهو غسول اليد، وليست الكلمة عربية. «مجمع البحرين ..دست ـ ٢: ٢٠٠٠».

<sup>(</sup>٣) الفُجاج: الطريق الواسع بين جبلين، «القاموس المحيط فيج ما : ٢٠٩»، وفي «ط»: المجاج، ويُطلق على النُبار والدُخان. «الصحاح عجج ما : ٢٠٧».

سورة البَقَرَة (٢)

۱۳/ ۳۸۰ ـ حَرِيْز، عمن أخبره، عن أبي عبدالله (طالته المائن الماأن خلق الله آدم، أمر الملائكة أن يَسْجُدوا له.

فقالت الملائكة في أنفسها: ما كنًا نظُنّ أنّ الله خَلق خَلْقاً أكرم عليه منّا، فنحن جيرانه، ونحن أقرب الخَلْق إليه.

فقال الله: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا كُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ فيما أبدوا من أمر بني الجانّ، وكنموا ما في أنفسهم، فلاذت الملائكة الذين قالوا ما قالوا بالعرش،

١٤/ ٣٨١ ـ ابن شاذان: عن عليّ بن الحسين، عن أبيه (طبهماالتلام): قال أمير المؤمنين (طبهالتلام): «من لم يقل إنّي رابع الخلفاء الأربعة، فعليه لعنة الله».

قال الحسين (١) بن زيد: فقلت لجعفر بن محمّد (علهماالتلام): قد رويتم غير هذا فإنّكم لا تَكُذِبون ؟!

قوله تعالى:

# وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَائِكَةِ آسْجُدُو أَلِاَّدَمَ فَلَيْجَدُو أَإِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَآسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ آلْكَافِرِينَ [٣٤]

۱/ ۳۸۲ محمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عمّن أخبره، عن عليّ بن جعفر، قال: سمعت أبا الحسن (عبه الشلام) يقول: «لمّا رأى رسول الله (صلّى الله عبه وآله) تيماً وعديّاً وبني أُميّة يركبون مِنْبَره

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٤/٣٣.

١٤ ـ مائة منقبة: ١٢٥ منقبة ٥٩.

<sup>(</sup>١) في الس، ط»: الحسن، وهو الحسين بن زيد بن علي بن الحسين (عليهما الشلام). راجع رجال النجاشي: ٥٢ ورجال الشيخ ١٦٨٠/٥٥.

<sup>(</sup>۲) سورة ص ۳۸: ۲۶.

<sup>(</sup>٣) الأعراف ٧: ١٤٢.

<sup>(1)</sup> في المصدر: فمن،

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: فعليه لعنة الله.

ثمَّ أوحى إليه: يا محمَّد، إنِّي أمرت فلم أَطِّع، فلا تجزِّع أنت [إذا ]أمرت فلم تُطِّع في وصيَّك،

٣٨٣ /٢ ـ وعنه: عن عدَّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عن موسى بن بَكْر، قال: سألت أبا الحسن (علمالتلام) عن الكُفر والشَّرك، أيُّهما أقدم ؟

فقال لي: «ما عهدي بك تُخاصم النّاس».

قلت: أمرني هِشام بن سالم أن أسألك عن ذلك.

فقال لي: االكفر أقدم وهو الجُحود؛ قال الله عزَ وجلِّ: ﴿ إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَافِرينَ ﴾ .

٣/ ٣٨٤ - وعنه: عن علي بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مَسْعَدة بن صَدَقَة، قبال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالتهم) وقد سُئل عن الكفر والشرك أيّهما أقدم؟ فقال: «الكفر أقدم، وذلك أنّ إبليس أوّل من كفر، وكان كفره غير شِرك، لأنّه لم يَدْعُ إلى عبادة غير الله، وإنّما دعا إلى ذلك بعدُ فأشرك.

٣٨٥ /٤ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن جميل، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: شئل عمّا ندب الله الخلق إليه، أدخل فيه الصُكلِل (١)؟

قال: «نعم، والكافرون دخلوا فيه، لأنَّ الله تباركِ وتعالى أمر الملائكة بالسُّجود لآدم (٢)، فدخل في أمره الملائكة وإبليس؛ فإنّ إبليس كان مع (٣) الملائكة في السّماء يعبُد الله، وكانت الملائكة تَظُنُّ أنّه منهم، ولم يكن منهم، فلمّا أمر الله الملائكة بالسُّجود لآدم، أخرج ماكان في قلب إبليس من الحسد، فعلمت الملائكة عند ذلك أنّ إبليس لم يكن منهمه.

فقِيل له (عبهاشلام): كيف وقع الأمر على إبليس، وإنَّمَا أمَّر الله الملائكة بالسُّجود لآدم ؟!

فقال: «كان إبليس منهم بالولاء، ولم يكن من جنس الملائكة، وذلك أنَّ الله خَلَق خَلْقًا قبل آدم، وكان "إبليس (1) حاكِماً في الأرض، فعَتَوا وأفسدوا وسفكوا الدماء، فبعث الله الملائكة فقتلوهم، وأسروا إبليس ورفعوه

<sup>(</sup>١) أفظع الأمر فلاناً: هاله. «المعجم الوسيط ـ فظع ـ ٢: ١٩٥٥».

۲ ـ الكافي ۲: ۲۸۴/۲.

۳۔ الکافی ۲: ۸/۲۸۴

٤ ـ تفسير القمّى ١ : ٣٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الضلالة.

<sup>(</sup>٢) قال المجلسي (رحمه اف): اعلم أنَّ المسلمين قد أجمعوا على أن ذلك السجود لم يكن سجود عبادة لأ نَّها لفير الله تعالى توجب الشرك. ثمَّ أورد جملة أقوال في معنى السجود ورتجح إحداها، وهو في الحقيقة عبادة لله لكونه بأمره. ثمّ قال: اعلم أنّه قد ظهر ممتا أوردنا من الأخبار أن السجود لا يجوز لغير الله ما لم يكن عن أمره، وأن المسجود له لا يكون معبوداً مطلقاً، بل قد يكون السجود تحيّة لا عبادة وإن لم يجز إيقاعه إلّا بأمره تعالى. «بحار الأنوار ١١ : ١٤٠».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: من.

<sup>(</sup>٤) في المصدر زيادة: منهم.



إلى السّماء، فكان مع الملائكة يعبُد الله إلى أن خَلَقَ الله تبارك وتعالى أدم.

٣٨٦ /٥- وعنه، قال: حدّ ثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن أبي المِقدام، عن ثابت الحدّاء، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن آبائه، عن أمير المؤمنين (علهم التلام) قال: «إنّ الله تبارك وتعالى أراد أن يخلّق خلّقاً بيده، وذلك بعد ما مضى من الجِنّ والنّسْنَاس (١) في الأرض سبعة آلاف سنة، وكان من شأنه خلق آدم، فكشَط (٢) عن أطباق السّماوات وقال للملائكة: انظروا إلى أهل الأرض من خلّقي من الجِنّ والنّسْنَاس، فلمّا رأوا ما يعملون فيها من المعاصي وسفك الدماء والفساد في الأرض بغير الحقّ، عظم ذلك عليهم وغضبوا وتأسّفوا على أهل الأرض ولم يَمْلِكوا غضبهم.

قالوا: ربّنا إنّك أنت العزيز القادر الجبّار القاهر العظيم الشأن، وهذا خَلْقك الضعيف الذليل يتقلّبون في قَبْضَتك ويعيشون برِزْقك ويستمتعون (٣) بعافيتك، وهم يَعْصُونك بمثل هذه الذنوب العِظام، لا تأسَف عليهم ولا تَعْضَب ولا تنتقم لنفسك لما تسمع منهم وترى، وقد عَظُم ذلك علينا وأكبرناه (١) فيك!».

قال: «فلمّا سمع ذلك من الملائكة، قال: ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ (٥) يكون حُجّة لي في أرضي على خَلْقي.

فقالت الملائكة: سُبحانك ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا ﴾ (٢) كما فَسَدٌ بنو الجانّ، ويَسفِكون الدماء كما سَفَك بنو الجانّ، ويتحاسدون ويتباغضون، فاجعل ذلك الخليفة منّا، فإنّا لا نتحاسد ولا نتباغض ولا نَسْفِك الدماء، ونُسبّح بحمدك ونُقدّس لك.

قال جل وعزّ: ﴿إِنِّى أَعْلَمُ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ("إني أريد أن أخلُق خَلْقاً بيدي، وأجعل من ذُريّته أنبياء ومرسلين وعباداً صالحين وأئمة مهندين، وأجعلهم خُلفاء على خُلْقي في أرضي، يَنْهُونهم عن معصيتي، ويُنذرونهم من عذابي، ويهدونهم إلى طاعني، ويَسْلُكون بهم طريق سبيلي، وأجعلهم لي حُجُة، وعليهم عُذراً وتُذراً، وأبين النَسْنَاس عن أرضي (م)، وأطهّرها منهم، وأنقل مَرَدة الجِنّ العُصاة عن بَريتي وخَلْقي وخِيرَتي، وأسكنهم في الهواء وفي أقطار الأرض، ولا يجاورون نَسْل خُلْقي، وأجعل بين الجِنّ وبين خُلْقي حِجاباً، فلا يرى نَسْل خَلْقي الجنّ الجنّ ولا يُخالطونهم، فمن عصائي من نَسْل خَلْقي الذين اصطفيتهم، أسكنتهم في الجنّ، ولا يُجالسونهم، ولا يُخالطونهم، فمن عصائي من نَسْل خَلْقي الذين اصطفيتهم، أسكنتهم

٥ ـ تفسير القمّى ١ : ٢٦.

<sup>(</sup>١) النَشَنَاس: جنس من الخلق يثب أحدهم على رجل واحدة. «الصحاح \_نسس ـ ٣: ٩٨٣». قال ابن الأثير في النهاية \_في حديث أبي هريرة «ذهب النّاس وبقى النّشَناس» ـ قال: قيل: هم يأجوج ومأجوج، وقيل: خَلْق على صورة النّاس، أشبهوهم في شيء، وخالفوهم في شيء، وليسوا من بني آدم، وقيل: هم من بني آدم. «النهاية \_نسنس ـ ٥: ٥٠».

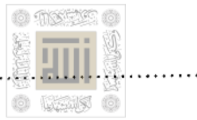
<sup>(</sup>٢) كشطت الغطاء عن الشيء، إذا كشفته عنه. «الصحاح ـ كشط ـ ٣: ١٥٥ ١».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ويتمتعون.

<sup>(</sup>٤) أكبّرت الشّيء: استعظمته. «الصحاح ـكبر ـ ٢: ٢٠٨».

<sup>(</sup>٥ ـ ٧) البُقَرّة ٢٠: ٢٠.

<sup>(</sup>٨) أبان الشّيء: فصله وأبعده. «المعجم الوسيط ـ بان ـ ١ : ٨٠»، وفي المصدر: وأبيد النَّنْنَاس من أرضي، أي أُهلكهم.



مساكن العُصاة، وأوردتهم مواردهم ولا أُبالي.

قال: «فقالت الملائكة: يا ربّنا، افعل ما شئت ﴿ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ (١)،

قال: «فباعدهم الله من العرش [مسبرة] خمسمائة عام ـ قال ـ: فلاذوا بالعرش وأشاروا بالأصابع، فنظر الربّ عزّ وجلّ إليهم ونزلت الرحمة فوضع لهم البيت المعمور (١٠٠)، فقال: طُوفوا به ودَعُوا العرش فانّه لي رضاً، فطافوا به ـوهو البيت الذي يدخُله كلّ يوم سبعون ألف مَلَكٍ لا يعودون إليه أبداً ـفوضع الله البيت المعمور توبةً لأهل السّماء، ووضع الكعبة توبةً لأهل الأرض.

فقال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنِّى خَالِقٌ بَشَراً مِن صَلْصَالٍ مِنْ حَمَاٍ مَسْنُونٍ ۞ فَإِذَا سَوَّيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي فَقَعُواْ لَهُ سَاجِدِينَ﴾ (''') ـ قال ـ وكان ذلك من الله تقدمةً في آدم قبل أن يَخْلُقه، واحتجاجاً منه عليهم».

قال: «فاغترف ربَنَا عزّ وجلّ غُرفةً بيمينه من الماء العَذْب الفُرات ـ وكِلتا يديه يمين (١٢) ـ فصلصلها في كفّه حبّى جَمّدت، فقال لها: منك أخلُقُ النبيّين والمرسلين، وعبادي الصالحين، والأثمّة المهتدين، والدَّعاة إلى الجنّة وأتباعهم إلى يوم القيامة ولا أبالي، ولا أُسأل عمّا أفعل وهم يُسألون.

ثمّ اغترف غُرفةً أخرى من الماء المالح الأُجاج، فصلصلها في كفّه فجمّدَت، فقال لها: منك أخلُقُ الجبّارين، والفّراعِنة والعُتاة وإخوان الشياطين، والدُعاة إلى النّار إلى يوم القيامة وأشياعهم ولاأبالي، ولاأسأل عمّا أفعل وهم يُسألون،

قال: اوشرط (١٣) البَدَاء (١٤) فيهم (١٥)، ولم يشترط في أصحاب اليمين؛ ثمّ خلط الماءين جميعاً في كفّه

(٩) البَقَرة ٢ : ٣٢.

(١١) الجيجر ١٥: ٢٨ و٢٩.

(١٢) قال ابن الأثير: أي انّ يديه تبارك وتعالى بصفة الكمال، لانقص في واحدةٍ منهما، لأنّ الشّمال تنقُصُ عن اليمين، وكلّ ما جاء في القرآن والحديث من إضافة اليد والأيدي، واليمين وغير ذلك من أسماء الجوارح إلى الله تعالى، فإنّما هو على سبيل المجاز والاستعارة، والله مُنزّه عن التشبيه والتجسيم. «النهاية - يمن - ٥: ٢٠١».

وقال المجلسيّ (رحداد): يمكن توجيهه بوجوه ثلاثة: الأول: أن يكون المراد باليد القُدرة، واليمين كناية عن قُدرته على اللطف والإحسان والرحمة، والشّمال كناية عن قُدرته على القهر والبلايا والنّقِمات، والمراد بكون كلّ منهما يميناً كون قهره وتّقِمته وبلائه أيضاً لُطفاً وخيراً ورحمة، الثاني: أن يكون المراد على هذا التأويل أيضاً أنّ كلاً منهما كامل في ذاته لا نقص في شيء منهما، الثالث: أن يكون المراد بيمينه يعين المقلّف الذي أمره بذلك، ويكون كلتا يديه يميناً مساواة قوة يديه وكمالهما. «بحار الأنوار ١١: ١٠٧».

(١٣) في المصدر: وشرطه في ذلك.

(١٤) بدا له في الأمر: إذا ظهر له استصواب شيء غير الأوّل، والإسم منه البداء وهو بهذا المعنى مستحيل على الله تعالى. كما جاءت به الرواية عنهم (ملهم التلام): «بأن الله لم يبد له من جهل»، وقوله (عله التلام): «ما بدا لله في شيء إلّاكان في علمه قبل أن يبدو له». «مجمع البحرين -بدا ـ ١ ـ ٥٤».

(١٥) (فيهم) ليس في المصدر.

فصَلْصَلهما، ثمّ كفأهما قُدّام عرشه وهما سُلالة (١٦) من الطين.

سورة البَقْرَة (٢)

ثمّ أمر الله الملائكة الأربعة: الشّمال، والجَنُوب، والصَّبَا (١٧)، والدَّبُور أن يجولوا (١٨) على هذه السّلالة الطين فأبر وها (١١) وأنشأوها، ثمّ جَزَّءُوها وفصّلوها، وأجروا فيها الطبائع الأربعة: الربح، والدم، والمرّة، والبَلْفَم، فجالت الملائكة عليها، وهي الشّمال، والجَنُوب، والصَّبَا، والدَّبُور، وأجروا فيها الطبائع الأربعة: الربح في الطبائع الأربعة من الحية من البدن من ناحية الشّمال، والبَلْفَم في الطبائع الأربعة من ناحية الدَّبُور، والدم في الطبائع الأربعة من ناحية الدَّبُور، والدم في الطبائع الأربعة من ناحية الجَنُوب،

قال: «فاستقلّت (٢٠) النّشمة (٢١) وكَمَلَ البدن، فلَزِمه من ناحية الريح: حبّ النّساء، وطول الأمل، والحِرْص؛ ولَزِمه من ناحية البدّة البَلْغَم: حبّ الطعام، والشراب، والبِرّ والحِلْم، والرِفْق؛ ولَزِمه من ناحية المرّة (٢١): الغضب، والسّفَه، والشيطنة، والتجبّر، والتمرّد، والعَجَلة؛ ولَزِمه من ناحية الدم: الفساد، واللّذات، ورُكوب المحارم، والشهوات.

قال أبو جعفر (طبالتلام): «وجدنا هذا في كتاب على (طبالتلام)، فخلق الله آدم فيفي أربعين سنةً مُصوّراً، فكان يمرّ به إبليس اللعين، فيقول: لأمرٍ ما خُلفت ! ».

قال العالم (عبدالتلام): «فقال إبليس: لئن أمرني الله بالسُّجود لهذا لأعصينَه، قال: ثمّ نفخ فيه، فلمّا بلغت الروح فيه إلى دِماغه عطس، فقال: الحمد لله، فقال الله له: يرحمك الله».

قال الصّادق (عبد التهم): «فسبقت له من الله الرحمة، ثمّ قال الله تبارك وتعالى للملائكة: ﴿ أَسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ ﴾ له، فأخرج إبليس ما كان قي قلبه من الحسد، فأبى أن يسجُد، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلّا تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْ تُكَ ﴾ ("")، فقال: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِن ثَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينٍ ﴾ ("").

قال الصّادق (مب الته): «أوّل من قاس إبليل واستكبر والاستكبار هو أوّل معصية عُصي الله بها - قال -: فقال إبليس: يا ربّ، أعفني من السُّجود لآدم، وأنا أعبدُك عبادةً لم يعبدُ كها ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل.

فقال الله تبارك وتعالى: لا حاجة لي إلى عبادتك، أنا أُريد أن أُعبد من حيث أُريد لا من حيث تُريد فأبي أن يسجُد.

فقال الله: ﴿ فَاخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ \* وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ ﴾ (٢٥).

<sup>(</sup>١٦) شَلالة الشّيء: ما استُلّ منه، والنّطفة سلالة الإنسان. «الصحاح ـ سلل ـ ٥: ١٧٣١».

<sup>(</sup>١٧) الصَّبَا: ربح تهبّ من مطلع الشّمس تجيء من ظهرك إذا استقبلت القِبلة، والذَّبُور عكسها. «مجمع البحرين ـ صبا ـ ١ : ٣٦٠».

<sup>(</sup>١٨) جال يجول: إذا ذهب وجاء. «مجمع البحرين \_ جول \_ ٥: ٣٤٥».

<sup>(</sup>١٩) في المصدر: فأمرؤها، وفي «ط»: فابدؤها.

<sup>(</sup>٢٠) استقلت: ارتفعت. «الصحاح \_ قلل \_ ٥: ١٨٠٤».

<sup>(</sup>٢١) النّشمة: النفس، والنّسمة: الانسان. «مجمع البحرين ـ نسم ـ ٦: ١٧٥».

<sup>(</sup>٢٢) في المصدر زيادة: الحبّ و.

<sup>(</sup>٢٣، ٢٤) الأغراف ٧: ١٢.

<sup>(</sup>٢٥) سورة ص ٣٨: ٧٧ و ٧٨.



فقال إبليس: يا ربّ، وكيف وأنت العدل الذي لا يجور ولا يظلِم، فثواب عملي بَطَل ؟!

قال: لا، ولكن سَلني من أمر الدنيا ما شئت ثواباً لعملك فأعطيك. فأوّل ما سأل البقاء إلى يوم الدين، فقال الله: قد أعطيتك. قال: سلّطني على ولد آدم، فقال: سلّطتك. قال: أجْرِني فيهم كمجرى الدم في العرُّوق، فقال: قد أجريتك. قال: لا يُولد لهم ولد إلّا ولد لي اثنان، وأراهم ولا يروني، وأتصوّر لهم في كلّ صورة شئت، فقال: قد أعطبتك.

قال: يا ربّ، زِدني؛ قال: قد جعلت لك ولذرّيّنك صدورهم (٢٦) أوطاناً، قال: ربّ، حسبي. فقال إبليس عند ذلك: ﴿ فَبِعزَّ تِكَ لَأُغُويَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ \* إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ (٧٠) ﴿ ثُمَّ لَأَتِينَتُهُم مِن بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ وَعَن شَمَاثِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَاكِرِينَ ﴾ (٢٠).

٦/ ٣٨٧ / - وعنه، قال: حدَّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن جميل، عن زُرارة، عن أبي عبدالله (عب التلام)، قال: ولمّا أعطى الله تبارك وتعالى إبليس ما أعطاه من القُوّة، قال آدم: يا ربّ، سلّطت إبليس على وُلدي، وأجريته فيهم مجرى الدم في العرُّوق، وأعطيته ما أعطيته، فما لي ولوُّلدي؟ فقال: لك ولوُّلدك السيِّنة بواحدةٍ، والحسنة بعشر أمثالها.

قال: ربّ، زِدني. قال: التوبة مبسوطة إلى حين تبلُّغ النفس الحُلَّقُوم.

قال: يا رب، زِدني. قال: أغفر ولا أبالي؛ قال: حسبي،

قال: قلت له: جُعلت فذاك، بماذا استوجب إيليس من الله أن أعطاه ما أعطاه؟ فقال: (بشيء كان منه شكره الله عليه».

فلت: وماكان منه، مُحلت فداك؟ قال: وركعتان ركعهما في السماء في أربعة آلاف سنة».

٣٨٨ /٧ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن جميل، قال: كان الطيّار (١) يقول لي: إبليس ليس من الملائكة، وإنّما أُمِرت الملائكة بالسُّجود لآدم، فقال إبليس: لاأسجُد، فما لإيليس يعصي حين لم يسجُد، وليس هو من الملائكة ؟!

قال: فدخلت أنا وهو على أبي عبدالله (مله التلام)، قال: فأحسن والله في المسألة؛ فقال: مجمعلت فـداك [أرأيت] ما نَدَب الله عزَ وجلَ إليه المؤمنين من قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ﴾ (\*) أَدَخَلَ في ذلك المنافقون

<sup>(</sup>٢٦) في المصدر: جملت لك في صدورهم.

<sup>(</sup>۲۷) سورة ص ۳۸: ۸۲ و۸۳

<sup>(</sup>٢٨) الأغراف ٧: ١٧.

٦ ـ تفسير الفتى ١ : ١٤.

٧ ـ الكافي ٢: ١/٣٠٣.

<sup>(</sup>١) وهو حمزة بن محمّد الطيّار، كوفيّ من أصحاب الصّادق (مه الشلام). «معجم رجال الحديث ٦: ٢٧٨».

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٠٤.

### معهم؟

قال: «نعم، والضُّتلال وكلِّ من أقرَّ بالدعوة الظاهرة، وكان إبليس ممّن أقرَّ بالدعوة الظاهرة معهم، ٣٠٠.

٣٨٩ /٨ ـ الحسين بن سعيد: عن فَضالَة من أيّوب، عن داود بن فَرْقَد، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ﴿إِيّاكُ والغضب، فإنّه مفتاح كلّ شرّ».

وقال: وإنّ إبليس كان مع الملائكة، [وكانت الملائكة] تحسّب أنّه منهم، وكان في علم الله أنّه ليس منهم، فلمّا أمر بالسُّجود لآدم حَمي وغضب، فأخرج الله ماكان في نفسه بالحميّة (١) والغضب،

٩/ ٣٩٠ - ابن بابَوّيه: قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمد (رضياة عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن يعقوب، عن
 عليّ بن محمّد بإسناده رفعه، قال: أتى عليّ بن أبي طالب (طبالله) يهوديّ، فقال: يا أمير المؤمنين، أسألك عن
 أشياء، إن أخبرتنى بها أسلمت.

قال عليّ (طبه الشلام): وسلني ـ يا يهوديّ ـ عمّا بدا لك، فإنّك لا تُصيب أحداً أعلم منّا أهل البيت. وذكر المسائل إلى أن قال: ولِمَ سُمّي آدم آدم ؟

قال: دوسمّي آدم آدم لأنّه خُلق من أديم الأرض (أ)، وذلك أنّ الله تبارك وتعالى بعث جَبْرَثيل (طبهالتلام)، وأمره أن يأتيه من أديم الأرض بأربع طِينات: طِينة بيضاء، وطِينة حمراء، وطِينة غبراء، وطِينة سوداء، وذلك من سَهْلها وحَزْنها (الله أمره الله أن يأتيه بأربعة أمواه (الله عنه عَذْب، وماء مِلْح، وماء مر، وماء مُنْتِن.

ئمّ أمره أن يُفرغ الماء في الطين؛ وأدّمَه الله بلده، فلم يفضُل شيء من الطين يحتاج إلى الماء، ولا من الماء شيء يحتاج إلى الطين، فجعل الماء العَذْب في حَلْقه، وجعل الماء المِلْح في عينيه، وجعل الماء المُرّ في أُذنيه، وجعل الماء المُنْتِن في أنفه».

<sup>(</sup>٣) قال المجلسيّ (رحداد): حاصله أنّ الله تعالى إنّما أدخله في لفظ الملائكة لأنه كان مخلوطاً بهم وكونه ظاهراً منهم، وإنّما وجه الخطاب في الأمر بالسجود إلى هؤلاء الحاضرين وكان من بينهم فشمله الأمر، أو المراد أنّه خاطبهم برايا أيّها الملائكة) مثلاً وكان إبليس أيضاً مأموراً لكونه ظاهراً منهم ومظهراً تصفاتهم، كما أن خطاب ﴿ يَا أَيّها ٱلَّذِينَ عَامَتُوا﴾ يشمل المنافقين لكونهم ظاهراً من المؤمنين، وأمّا ظنّ الملائكة فيحتمل أن يكون المراد أنّهم ظنوا أنّه منهم في الطاعة وعدم العصيان، لأنّه يبعد أن لا يعلم الملائكة أنّه ليس منهم مع أنّهم رفعوه إلى السّماء وأهلكوا قومه، فيكون من قبيل قولهم (عليهم التلام): «سلمان منّا أهل البيت» على أنّه يُحتمل أن يكون الملائكة ظنوا أنّه كان ملكاً جعله الله حاكماً على الجانّ، ويُحتمل أن يكون هذا الظنّ من بعض الملائكة الذين لم يكونوا بين جماعة منهم قتلوا الجانّ ورفعوا إبليس. «بحار الأنوار ٢١: ١٤٨٨».

۸ ـ کتاب الزهد: ۲۱/۲٦ ـ

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر أنَّ الصّواب: من الحمية.

٩ علل الشرائع: ١/١.

 <sup>(</sup>١) أديم الأرض: صعيدها وما ظهر منها. «مجمع البحرين دادم د ٦: ٢».

<sup>(</sup>٢) الحَزْن: ما غلظ من الأرض، وهو خلاف السهل، والجمع خُزُون. «مجمع البحرين ـ حزن ـ ٦: ٢٣٢».

<sup>(</sup>٣) يجمع الماء على أمواه في القلة، ويجمع على مياه في الكثرة. «مجمع البحرين \_موه \_ ٢ : ٣٦٢».



البرهان في تفسير القرآن

۱۰/ ۳۹۱ وعنه: قال: حدّثنا الحسين (۱) بن يحيى بن ضُرَيْس البَجَليّ، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبو جعفر عُمارة (۲) السُّكريّ السَّريانيّ، قال: حدّثنا إبراهيم بن عاصم بقَزْوين، قال: حدّثنا عبدالله بن هارون الكرخيّ، قال: حدّثنا أبو جعفر أحمد بن عبدالله بن يزيد بن سَلّام بن عُبيد الله مولى رسول الله (مدّناه عليه وآله)، قال: حدّثنا أبي عبدالله بن يزيد بن سَلّام (۱) أنه سأل رسول الله (مدّناه عليه وآله)، فقال: أخبرني عن آدم، لم سُمّي عبدالله بن يزيد من طين الأرض وأديمها».

قال: فأدم خُلق من الطين كلّه، أو من طينٍ واحدٍ ؟ قال: «بل من الطين كلّه، ولو خُلق من طينٍ واحدٍ لما عَرّف النّاس بعضهم بعضاً، وكانوا على صورةٍ واحدةٍ».

قال: فلهم في الدنيا مثل؟ قال: «التراب؛ لأنّ فيه أبيض، وفيه أخضر، وفيه أشقر، وفيه أغبر، وفيه أحمر، وفيه أزرق، وفيه عَذْب، وفيه مِلْح، وفيه خَشِن، وفيه لَيّن، وفيه أصهب، فلذلك صار النّاس فيهم لَيّن، وفيهم خَشِن، وفيهم أبيض، وفيهم أصفر وأحمر وأصهب وأسود، على ألوان التُراب».

٣٩٢ /١١ ـ الطَّبرسِيّ: عن أبي جعفر الباقر (عبدائنلام)، وقد سأله طاؤس اليماني، قال له: فَلِمَ سُمّي آدم آدم ؟ قال: لأنّه رُفعت طينته من أديم الأرض السُّفلي».

> قال: فَلِمَ سمّيت حوّاء حوّاء؟ قال: «لأنّها خُلِقت من ضِلْع حيّ، يعني ضِلْع آدم. قال له: فَلِمَ سُمّي إبليس إبليس؟ قال: «لأنّه أبلس من رحمة الله (١) عزّ وجلّ، فلا يرجوها». قال: فَلِمَ سُمّى الجنّ جِنَاً؟ قال: «لأنّهم استجنّواً (١) فلا يُرَوا».

٣٩٣ / ١٢ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا المُظفّر بن جعفر بن المُظفّر العلويّ (رضي عنه)، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن مسعود العيّاشي، عن أبيه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن عليّ بن فضّال، قال: حدّثنا محمّد بن الوليد، عن العبّاس بن هلال، عن أبي الحسن الرّضا (عب النهم) أنّه ذكر: وأنّ اسم إبليس (الحارث) وإنّما قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا إِبْلِيسُ ﴾ (١) يا عاصي، وسمّي إبليس لأنّه أبلس من رحمة الله».

١٠ ـ علل الشرائع: ٢٣/٤٧١.

<sup>(</sup>١) في «مس»: الحسن. والظاهر صحّة ما في «مس» بقرينة الموارد الأُخرى الكثيرة في مرويات الصدوق عنه. راجع معجم رجال الحديث ٦: ١١١.

<sup>(</sup>٢) كذا في «س» والمصدر، وفي موارد أُخرى: أبو جعفر بن عُمارة. راجع التّوحيد: ١/٣٩٠ وعلل الشرائع: ٦/١٣.

<sup>(</sup>٣) زاد في موارد أخرى: عن أبيه سَكَّام بن عبيدالله، عن عبيدالله بن سَكَّام مولى رسول الله. راجع المصدرين في التعليقة السابقة.

١١ ـ الاحتجاج ٢: ٣٢٨.

<sup>(</sup>١) أبلس من رحمة الله، أي ينس. «الصحاح ـ بلس ـ ٣: ٩٠٩».

<sup>(</sup>٢) أُستجنَّ: أُستتر. «المعجم الوسيط ـ جنن ـ ١ : ١٤١».

١٢ ـ معاني الأخبار: ١٢٨/١٠.

794 / 17 - العيّاشي: عن جميل بن ذرّاج، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الله) عن إبليس أكان من الملائكة، أو كان يلي شيئاً من أمر السّماء ؟ فقال: ولم يكن من الملائكة، وكانت الملائكة ترى أنّه منها، وكان الله يعلم أنّه ليس منها، ولم يكن يلى شيئاً من أمر السّماء ولاكرامة».

فأتيت الطيّار فأخبرته بما سَمِعت فأنكره، وقال: كيف لا يكون من الملائكة والله يقول للملائكة ﴿ أَسْجُدُواْ لِلاَدَمَ فَسَجَدُواْ إِلّا إِبْلِيسَ ﴾ ؟! فدخل عليه الطيّار فسأله ـ وأنا عنده ـ فقال له: مُجعلت فداك، قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ (١) في غير مكان في مخاطبة المؤمنين، أيدخُل في هذه المنافقون ؟ فقال: «نعم، يدخُل في هذه المنافقون والضَّلال وكلّ من أقرّ بالدعوة الظاهرة».

۲۹۵ /۱٤ ـ عن جميل بن دَرَاج، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن إبليس، أكان من الملائكة، أو هل كان بلي شيئاً من أمر السماء ؟

قال: «لم يكن من الملائكة، ولم يكن يلي شيئاً من أمر السّماء، وكان من الجِنّ، وكان مع الملائكة، وكانت الملائكة ترى أنّه منها، وكان الله يعلم أنّه ليس منها، فلمّا أُمر بالسُّجود كان منه الذي كانه.

٣٩٦ /١٥ - عن أبي بَصير، قال: قال أبو عبدالله (طبه السّلام): وإنّ أوّل كُفْرٍ كُفِر بالله - حيث خلق الله آدم - كُفْر إلله من الله أمره، وأوّل الحسد حسد ابن آدم أخاه، وأوّل الحِرْص حِرْص آدم، نُهي عن الشجرة فأكل منها فأخرجه حِرْصه من الجنّة».

٣٩٧ /١٦ ـ عن بدر بن خليل الأسديّ، عن رجل من أهل الشّام، قال: قال أمير المؤمنين (مدرك هوب): «أوّل بقعة عُبِدَ الله عليها ظهر الكوفة، لمّا أمر الله الملائكة أن يستجدوا لآدم على ظهر الكوفة).

۱۷/ ۳۹۸ من موسى بن بكر (۱) الواسطى، قال: سألت أبدالحسن مؤسى (عيه سندم) عن الكفر والشّرك، أيّهما أقدم ؟ فقال: «ما عهدي بك تُخاصم النّاس!».

قلت: أمرني هِشام بن الحكم أن أسألك عن ذلك. فقال لي: «الكفر أقدم ـ وهو الجُحود ـ قال الله لإبليس: ﴿ أَبَىٰ وَ ٱسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ ».

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٥/٣٣.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٠٤.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦/٣٤.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤/٣٤.

١٦ - تفسير العيّاشي ١ : ١٨/٣٤.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٩/٣٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بكر بن موسى. وهو سهو، راجع رجال النجاشي: ١٠٨١/٤٠٧.



قوله تعالى:

وَقُلْنَا يَا ءَادَمُ آسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ آلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ آلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ آلظَّالِمِينَ [70] فَأَزَلَّهُمَا آلشَّيْطَانُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّاكَانَا فِيهِ وَقُلْنَا آهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي آلأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينٍ [77]

1999 / -قال الإمام أبو محمّد العسكري (عبدالنلام): وإنّ الله عزّ وجلّ لمّا لعن إبليس بإبائه (١)، وأكرم الملائكة بشجودها لآدم، وطاعتهم لله عزّ وجلّ، أمر بآدم وحوّاء إلى الجنّة، وقال: ﴿ يَا ءَادَمُ ٱسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنّة وَكَلّا مِنْهَا ﴾ من الجنّة ﴿ رَغَداً ﴾ واسعاً ﴿ حَيْثُ شِنْتُمَا ﴾ بلا تعب ﴿ وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ شجرة العلم، شجرة علم محمّد (من العبداله) وآل محمّد (من الذات الله عن وجلّ بها دون خَلْقه.

فقال تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ آلشَّجَرَةَ ﴾ شجرة العلم، فإنّها لمحمّد وآله خاصّة دون غيرهم، ولا يتناول منها بأمر الله إلّا هم، ومنها ما كان يتناوله النبيّ (منها علم والله وعلميّ وفاطمة والحسن والحسين (عليهمالتهم) بعد إطعامهم اليتيم والمسكين والأسير، حتى لم يحسّوا بعد بجُوع ولا عطش ولا تعب ولا نصّب.

وهي شجرة تميّزت بين أشجار الجنّة؛ إنَّ سائر أشجار الجنّة كان كلّ نوع منها يحمل نوعاً من اليِمار والمأكول، وكانت هذه الشجرة وجنسها تحمِل البُرُّ " والعِنّب والتين والعُنّاب (١) وسائر أنواع اليِمار والفواكه والأطعمة، فلذلك اختلف الحاكون لذكر (١) الشجرة، فقال يعضهم نهي بُرّة، وقال آخرون: هي عِنْبة، وقال آخرون: هي عِنْبة، وقال آخرون: هي عِنْبة، وقال آخرون: هي عَنْبة،

قال الله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ تلتمسان بذلك درجة محمّد وآل محمّد وفضلهم، فإنّ الله تعالى خصّهم بهذه الدرجة دون غيرهم، وهي الشجرة التي من تناول منها بإذن الله أُلهم علم الأوّلين والآخرين من غير تعلّم، ومن تناول منها بغير إذن خاب من مراده وعصى ربّه. ﴿ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ بمعصيتكما والتماسكما

سورة البَقَرَة آية . ٣٥ ـ ٣٦ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عب اشلام) ١٠٢/٢٢١ و ١٠٤.

<sup>(</sup>١) أبي إباءً: استعصى. «المعجم الوسيط - أبي - ١: ٤٥.

<sup>(</sup>٢) آثره الشيء بالشيء: خصه به. «المعجم الوسيط . آثر . ١ : ٥».

<sup>(</sup>٣) البُرّ: جمع بُرْة من القمح. «الصحاح ـ برر ـ ٢: ٥٨٨».

<sup>(</sup>٤) الغُنَاب: شجر شائك من الفصيلة البيدريّة، يبلُغ ارتفاعه سنّة أمتار، ويُطلق العُنَاب على تَمَره أيضاً، وهو أحمر حُلو لذيذ الطعم على شكل ثمرة النّبُق. «المعجم الوسيط ـ عنب ـ ٢: ٩٦٣٠».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: لتلك.

درجة قد أُوثر بها غيركما -كما أردتما - بغير حكم الله تعالى.

سورة البَقَرَة (٢) .....

قال الله تعالى: ﴿فَأَزَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَانُ عَنْهَا﴾ عن الجنّة، بوسوسته وخديعته وإيهامه وغَروره، بأن بدأ بآدم فقال: ﴿مَا تَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَاٰذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ﴾ (٢) إن تناولتما منها تعلمان الغيب، وتقدِران على ما يقدر عليه من خصّه الله تعالى بالقُدرة ﴿أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخَالِدِينَ﴾ (٣) لا تموتان أبداً.

﴿ وَقَاسَمَهُمَا ﴾ (^) حلف لهما ﴿ إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّاصِحِينَ ﴾ (١) وكان إبليس بين لَحْبي (١٠) الحيّة أدخلته الجنّة، وكان آدم يظُنّ أنّ الحيّة هي التي تُخاطبه، ولم يعلم أنّ إبليس قد اختفي بين لَحْبيها.

فردّ آدم على الحيّة: أيّتها الحيّة، هذا من غَرور إبليس لعنه الله، كيف يخوننا ربّنا؟ أم كيف تعظّمين الله بالقسم به وأنت تنسبينه إلى الخيانة وسوء النظر وهو أكرم الأكرمين، أم كيف أروم التوصّل إلى ما منعني منه ربّى عزّ وجلّ، وأتعاطاه بغير حكمه؟!

فلمًا يئس إبليس من قبول أمره (١١) منه، عاد ثانيةً بين لَحْيي الحيّة فخاطب حوّاء من حيث يُوهمها أنّ الحيّة هي التي تُخاطبها، وقال: يا حوّاء، أرأيت هذه الشجرة التي كان الله عزّ وجلّ حرّمها عليكما، قد أحلّها لكما بعد تحريمها لِمّا عَرَف من حُسن طاعتكما، وتوقيركما إيّاه ؟ وذلك أنّ الملائكة الموكّلين بالشجرة \_التي معها الحِراب، يدفعون عنها سائر حيوان الجنّة \_لا تدفّعك عنها، إن رُمْتِها (١١)، فاعلمي بذلك أنّه قد أحلّ لك، وأبشري بأنك إن تناولتِها قبل آدم كنت أنت المسلّطة عليه، الآمرة الناهية فوقه

فقالت حوّاء: سوف أُجرَب هذا. فرامت الشجرة فأرادت الملائكة أن تدفعها عنها بحِرابها، فأوحى الله تعالى إليها: إنّما تدفعون بحِرابكم من لا عقل له يؤجُوه، فأمّا من جعلته متمكّناً (١٣) مختاراً، فكِلوه إلى عقله (١٤) الذي جعلته حُجّة عليه، فإن أطاع استحقّ ثوابي، وإن عصى وخالف أمري استحقّ عقابي وجزائي، فتركوها ولم يتعرّضوا لها، بعد ما همّوا بمنعها بحِرابهم، فظنّت أنّ الله تعالى نهاهم عن منعها لأنّه قد أحلُها بعد ما حرّمها.

فقالت: صدقت الحيّة. وظنّت أنّ المخاطب لها هي الحيّة، فتناولت منها ولم تُنكّر (١٥٠) من نفسها شيئاً. فقالت: يا آدم، ألم تعلم أن الشجرة المحرّمة علينا قد أُبيحت لنا ؟ تناولتُ منها فلم يمنّعُني أملاكها، ولم أُنكّر شيئاً من ذلك.

<sup>(</sup>١، ٧) الأغراف ٧: ٢٠.

<sup>(</sup>٨ ١) الأغراف ٧: ٣١.

<sup>(</sup>١٠) اللَّحْي: عظم ألحنك، واللَّحْيان: العظمان اللَّذان تنبت اللحية على بشرتهما. المجمع البحرين ـ لحا ـ ١ : ٣٧٣».

<sup>(</sup>١١) في المصدر: آدم.

<sup>(</sup>١٢) رُمت الشيء: إذا طلبته ﴿الصحاح ـ روم ـ ٥: ١٩٣٨﴾.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: ممكّناً مميّزاً.

<sup>(</sup>١٤) وكل فلاناً إلى رأيه: تركه ولم يُعِنه. «معجم الوسيط ٢: ١٠٥٤».

<sup>(</sup>١٥) التنكّر: التغيّر. «لسان العرب ـ نكر ـ ٥: ٢٣٤».



البرهان في تفسير القرآن

فذلك حبن اغنز آدم وغَلِطَ فتناول، فأصابهما ما قال الله تعالى في كتابه: ﴿ فَــَأَزَلُّهُمَا ٱلشَّيْطَــانُ عَــنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا﴾ بوسوسته، وغَروره، ﴿مِمَّا كَانَا فِيهِ﴾ من النعيم ﴿وَقُلْنَا﴾ يا آدم، ويا حوّاء، ويا أيّنها الحيّة، ويا إبليس ﴿ أَهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ ﴾ آدم وحوّاء ووُلدهما عدوّ الحيّة، وإبليس والحيّة وأولادهما أعداؤكم. ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ ﴾ أي منزل ومقرّ للمتعاش ﴿ وَمَتَاعٌ ﴾ منفعة ﴿ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ الموت،

٠٠٠ /٢ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن (رحمه ف)، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفَّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن عُثمان، عن الحسن بن بسّام (١)، عن أبي عبدالله (عله السّلام)، قال: سألته عن جنّة آدم، فقال: هجنّة أدم من جِنان الدنيا، تطلُّعُ <sup>(1)</sup> فيها الشّمس والقمر، ولو كانت من جِنان الخُلد ما خرج منها أبدأ».

٣٠١ /٣ - محمَّد بن يعقوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمَّد بن أبي نَصْر، عن الحسين ابن مُيَسَّر، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن جنَّة آدم ؟ فقال: ﴿جنَّةٌ من جِنان الدنيا، تطلُّعُ فيها الشّمس والقمر، ولوكانت من جِنان الآخرة ما خرج منها أبداً».

٢٠٤ /٤ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي رفعه، قال: سُئل الصّادق (عليه النام)، عن جنّة آدم، أمين جِنان الدنيا كانت، أم من جِنان الآخرة؟ فقال: «كانت من جِنان الدنيا، تطلُّعُ فيها الشَّمس والقمر، ولو كانت من جِنان الآخرة ما أخرج منها أبداً ، (١).

قال: وفلمًا أسكنه الله الجنَّة وأتى جهالةً إلى الشجرة أخرجه، لأنَّ الله خلق خِلْقَة لا تبقى إلَّا بالأمر والنهي والغذاء واللبس والإسكان " والنكاح، ولا يُدرك ما ينفعه ممّا يضُرّه إلّا بالتوقيف ".

فجاءه إبليس، فقال له: إنَّكما إذا أكلتما من هذه الشجرة التي نهاكما الله عنها، صِرتما مَلَكين، وبَقِيتما في الجنَّة أبدأ، وإن لم تأكلا منها أخرجكما الله من الجنَّة. وحلف لهما أنَّه لهما ناصح، كما قال الله عزّ وجلّ حكايةً عنه: ﴿ مَا نُهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَـٰذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخَالِدِينَ \* وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ

فقَيِل آدم قوله، فأكلا من الشجرة فكان كما حكى الله: ﴿ بَدَتْ لَهُمَا سَوْءَا تُهُمَا ﴾ (٥) وسقط عنهما ما ألبسهما

٢ ـ علل الشرائع: ٢٠٠/٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بشار.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: عليه.

٣ ـ الكافي ٣: ٢٤٧٤٢.

٤ ـ تفسير القشى ١ : ٤٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ولم يدخلها إبليس.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: واللباس والأكنان، والكِنّ: السُترة، والجمع أكنان. «الصحاح ـكنن ـ ٢: ١٨٨٢».

<sup>(</sup>٣) التوقيف: نص الشارع المتعلّق ببعض الأمور. «المعجم الوسيط ـ وقف ـ ٢: ١٠٥١».

<sup>(</sup>٤) الأغرّاف ٧: ٢٠ و ٢٠.

<sup>(</sup>٥) الأغراف ٧: ٢٢.

الله من لباس الجنّة، وأقبلا يستنران بورَق الجنّة ﴿ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَن تِلْكُمَا آلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ اللهُ مِن لباس الجنّة، وأقبلا يستنران بورَق الجنّة ﴿ وَيَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهُ سَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ الشَّيْطَانَ لَكُمّا وَلَوْ لَمُ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ اللهُ عَنْهِ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ وَلَا لَا لَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

فقال الله لهما: ﴿ آهْبِطُواْ بَعْضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوٌّ وَلَكُمْ فِي آلْأَرْضِ مُسْتَقَرٌّ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ ـ قال ـ : إلى يوم القيامة ٤.

قال: «فهبَط آدم على الصفا، وإنّما سُمّيت الصّفا لأنّ صفوة الله نزل عليها، ونزلت حوّاء على المرّوة، وإنّما سُمّيت الصّفا وأنّما سُمّيت المرّوة لأنّ المرأة نزلت عليها. فبقي آدم أربعبن صباحاً ساجداً يبكي على الجنّة، فنزل عليه جَبْرَتيل المباللة الله المراة نزلت عليها الله بيده، ونفّخ فيك من رُوحه، وأسجد لك ملائكته؟ قال: بلى. قال: وأمرك الله أن لا تأكّل من الشجرة، فلِم عصينه؟! قال: يا جَبْرَتيل، إنّ إبليس حلف لي بالله أنّه لي ناصح، وما ظننت أنّ خَلْقاً يخلّقه الله، يحلِف به كاذباً !ه.

٤٠٣ /٥-عليّ بن إبراهيم: وحدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن مُسكان، عن أبي عبدالله (على السّلام)، قال: «إنّ موسى (على الله ربّه أن يجمع بينه وبين آدم (على الشلاة والتلام) فجمع، فقال له موسى: يا أبه، ألم يخلّقك الله بيده، ونَفّخ فيك من رُوحه، وأسجد لك الملائكة، وأمرك أن لا تأكّل من الشنجرة، فلِمَ عصيته ؟!

فقال: يا موسى، بِكَمَّ وجدت خطبئتي قبل خَلْقي في النوراة ؟ قال: بثلاثين ألف سنة (١)، قال: هو ذلك. قال الصّادق (عليه السّلام): «فحجَ (١) آدم موسى (عليها السّلام)»!

١٠٤ /٢ ـ وعن الإمام أبي محمد الحسن العسكري (عليه الشلام)، قال: «قال رسول الله (منزاف عليه وآله) لما عرّف الله ملائكته فضل خيار أُمّة محمد (منزاف عليه وآله) وشمعة علي (عليه الشلام) وخلفائه (عليهم الشلام)، واحتمالهم في جَنْب محبّة ربّهم ما لا تحتمله الملائكة، أبان بنى آدم الخيار المتّقين بالفضل عليهم.

ثمّ قال: فلذلك فاسجدوا لآدم لمّاكان مشتملاً على أنوار هذه الخلائق الأفضلين. ولم يكن سُجودهم لآدم، إنّماكان آدم قِبلةً لهم يسجُدُون نحوه لله عزّ وجلّ، وكان بذلك معظّماً مبجّلاً (١) ولا ينبغي لأحدٍ أن يسجُد لأحدٍ من دون الله، يخضع له خُضوعه لله، ويُعظّمه بالسجود له كتعظيمه لله.

ولو أمرت أحداً أن يسجُد هكذا لغير الله، لأمرت ضُعفاء شيعتنا وسائر المكلّفين من شيعتنا أن يسجُدوا

سورة البَقَرّة (٢).

<sup>(</sup>٦) الأغرّاف ٧: ٢٢.

<sup>(</sup>٧) الأغرّاف ٧: ٢٣.

٥ ـ تفسير القمّي ١ : ١٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قبل أن خلق آدم.

<sup>(</sup>٢) حَجَهُ: غلبه بِالحُجَة. «الصحاح ـ حجج ـ ١ : ٢٠٤».

٦ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه اندام): ٢٦٥/٣٨٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: له.



لمن توسّط في علوم وصيّ رسول الله (مـلناه مليه واله)، ومَحَضَ وِداد (٢) خير خلق الله، على بعد محمّد رسول الله (ملزاة عليه والمحمل المكاره والبلايا في التصريح بإظهار حقوق الله، ولم يُنكر عليَّ حقًّا أرقبه ٣٠ عليه قد كان جَهله أو أغفله.

ثمّ قال رسول الله (ملناة عليه واله): عصى الله إبليس، فهَلَك لمّاكانت معصيته بالكِبَر على آدم، وعصى الله آدم بأكل الشجرة، فسَلِم ولم يهْلِك لمّا لم يقارن بمعصية التكبّر على محمّد وآله الطيّبين. وذلك أنّ الله تعالى قال له: يا آدم، عصاني فيك إبليس، وتكبّر عليك فهلك، ولو تواضع لك بأمري، وعظّم عزّ جلالي لأفلح كلّ الفلاح كما أفلحت، وأنت عصيتني بأكل الشجرة، وبالتواضع لمحمّد وآل محمّد تفلّح كلّ الفلاح، وتزول عنك وَصْمة (١٠) الزلَّة (٥٠)، فادعُني بمحمَّد وآله الطيّبين لذلك. فدعا بهم فأفلح كلّ فلاح، لمّا تمسَّك بعُرُوتنا أهل البيت،

٧٠٤ /٧- محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد القاسانيّ (١)، عن القاسم بن محمّد، عن سُليمان المِنْقَري، عن عبدالرّزاق بن هَمَّام، عن مَعْمَر بن راشد، عن الزُّهْري ـ محمّد بن مسلم بن شِهاب (١) ـ قال: سُئل عليّ بن الحسين (عبه النلام) أيّ الأعمال أفضل عند الله عزّ وجلّ ؟ فقال: ١ما من عمل بعد معرفة الله عزّ وجلّ ومعرفة رسول الله (ملناه عبه واله) أفضل من بُغض الدنيا. وإنَّ لذلك شُعباً كثيرة، وللمعاصي شُعباً: فأوَّل ما عُصي الله به الكِبْر، وهو معصية إبليس حين أبي واستكبر، وكان من الكافرين.

والحِرْص، وهو معصبة آدم وحوّاء (عليماالنلام) حين قال الله عزّ وجلّ لهما: ﴿فَكُلُّا مِنْ حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَـٰذِهِ ٱلشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ " فأخذا ماكاناً لا حاجة بهما إليه، فدخل ذلك على ذُرّيتهما إلى يوم القيامة، وذلك أنَّ أكثر ما يطلُب ابن أدم ما لا حاجة به إليه.

ثمّ الحسد، وهي معصية ابن آدم حيث حسد أحاه فقتله، فتشعّب من ذلك: حبّ النّساء، وحبّ الدنيا، وحبُ الرئاسة، وحبُ الراحة، وحبُ الكلام، وحبُ العُلق، والثروة، فصِرن سبع خِصال فاجتمعن كلَّهن في حبُ

فقال الأنبياء والعلماء ـ بعد معرفة ذلك ـ: حبّ الدنيا رأس كلّ خطيئة، والدنيا دنياءان: دنيا بلاغ (١٠)، ؤدنيا

<sup>(</sup>٢) مَحَضته المودّة: أخلصتها له. «مجمع البحرين ـ محض ـ ٤: ٢٢٩».

<sup>(</sup>٣) رقبت الشيء، أرقبه، إذ أرصدته. «الصحاح ـ رقب ـ ١ : ١٣٧»، والظاهر أنّ المراد هنا: لم ينكر حقّاً مجيل له ليحققه ويراعيه.

<sup>(</sup>٤) الوَّصْم: العيب والعار. «الصحاح ـ وصم ـ ٥: ٢٠٥٢».

<sup>(</sup>٥) الزلَّة: السَّقْطة والخطيئة، «المعجم الوسيط - زلل - ١: ٣٩٨»، وفي المصدر: الذلَّة.

۷ ـ الكافي ۲: ۲۳۹/۸

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمّد جميعاً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: محمّد بن مسلم بن عبيدالله، وما في المثن نسبة إلى جدّه الأعلى، راجع رجال الطوسي ٢١٦/٢٩٩ وسير أعلام النبلاء ٥: ٣٢٦. (٢) الأغرّاف ٧: ١٩.

<sup>(</sup>٤) البلاغ: الانتهاء إلى أقصى الحقيقة، قال الطريحي (رحداد) في حديث عليّ (عله الشلام): ((فإنّها دار بُلغة)) أي دار عمل يُتبلّغ فيه من صالح الأعمال ويُتزوّد، ولعلّه هو المراد بهذا الحديث. «مجمع البحرين ـ بلغ ـ ٥ : ٧ و ٨».

ملعونة».

4.3 / ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أبي، ومحمّد بن الحسن، قالا: حدّثنا سعد بن عبدالله، وعبدالله بن جعفر الحِمْيَري، قالا: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، وأحمد بن أبي عبدالله البَرْقي، ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، قالوا: حدّثنا الحسن بن محبوب، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ، عن الخطّاب، قالوا: حدّثنا الحسن بن محبوب، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ، عن آبائه (عليه الله (عليه الله (عليه الله (عليه الله عنه الجنّة حتّى أخرجا منها سبع ساعات من أيّام الدنيا حتّى أهبطهما الله من يومهما ذلك».

٩/ ٤٠٧ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن معتبد، عن واصل بن سليمان، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (علمالله (علمالله))، قال: سَمِعته يقول: أمر الله ولم يشأ، وشاء ولم يأمّر: أمر إبليس أن يسجّد لآدم وشاء أن لا يسجّد، [ ولو شاء لسجد ] ، ونهى آدم عن أكل الشجرة وشاء أن يأكّل منها، ولو لم يشأ لم يأكّل».

۱۱/ ۱۰/ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن المختار بن محمّد الهَمْداني، ومحمّد بن الحسن، عن عبدالله بن الحسن العَلَوي، جميعاً عن الفتح بن يزيد الجُرجاني، عن أبي الحسن (عبدالتلام)، قال: «إن لله إرادتين ومشيئتين: إرادة حَتْم، و إرادة عَزْم، ينهى وهو يشاء، ويأمّر وهو لا يشاء.

أوَ ما رأيت أنّه نهى آدم وزوجته أن يأكُلا من الشجرة وشاء ذلك، ولو لم يشأ أن يأكُلا لما غَلَبت مشيئتهما مشيئة الله، وأمر إبراهيم أن يذبح إسحاق (١) ولم يشأ أن يذبحه، ولو شاء ذَبّحه لما غلبت مشيئة إبراهيم (علمالتلام) مشيئة الله تعالى،

11/ 11/ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن الهيئم العِجلي (رضية عنه)، قال: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن يحيى بن زكريّا الفَطّان (١)، قال: حدّثنا أبو محمد بكر (٢) بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تميم بن بُهلول [عن أبيه] (١)، عن محمد بن سِنان، عن المُفَضّل بن عمر، قال: قال أبو عبدالله (طبهالله): «إنّ الله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام، فجعل أعلاها وأشرفها أرواح محمد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمّة بعدهم (طران الدعبم) فعرضها على السماوات والأرض والجبال، فغشيها نورهم.

٨ ـ الخصال: ١٠٢/٢٩٦.

۹ ـ الكافي ۱: ۳/۱۱۷.

١٠ ـ الكافي ١: ١١٧/٤.

<sup>(</sup>١) في الطانة نسخة بدل: إسماعيل.

١٩ ـ معاني الأخبار ١٨/١٠٨.

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: العطّار، والصّواب ما أثبتناه. راجع جامع الرواة ١: ١٢٧، معجم رجال الحديث ٢: ٣٦٣، وكذا ورد في من لا يحضره الفقيه ٢: ١٥٤/١٥٤.

<sup>(</sup>۲) في «س»: أبو محمّد أبو بكر، وفي «ط»: أبو بكر محمّد، والظاهر صحّة ما في المتن، راجع رجال النجاشي: ۱۰۹/۲۷۷، ومعجم رجال الحديث ٣: ٣٤٩.

<sup>(</sup>٣) أثبتناه من المصدر، وهو الصواب. راجع معجم رجال الحديث ٣: ٣٧٤ و ٣٧٨.

فقال الله تبارك وتعالى للسّماوات والأرض والجبال: هؤلاء أحبّائي، وأوليائي، وحُججي على خَـلْقي، وأثمّتي على بريّتي، ما خلقتُ خَلْقاً هو أحبّ إليَّ منهم، لهم ولمن تولّاهم خلقتُ جنّتي، ولمن خالفهم وعاداهم خلقتُ ناري، فمن ادّعي منزلتهم ومحلّهم من عظمتي عذّبته عذاباً لا أُعذَّبه أحداً من العالمين، وجعلته من المشركين، في أسفل ذَرُّك من ناري، ومن أقرَّ بولايتهم ولم يدّع منزلتهم منّى ومكانهم من عظمتي حططتُه (٤) معهم في روضات جنّاتي، وكان لهم (٥) ما يشاءُون عندي، وأبحتهم كرامتي، وأحللتهم جِواري، وشفّعتهم في المذنبين من عبادي وإمائي، فولايتهم أمانة عند خَلْقي، فأيِّكم يحملها بأثقالها، ويدُّعيها لنفسه دون خِيَرتي؟ فأبت السّماوات والأرض والجبال أن يحمِلنها، وأشفقن من ادّعاء منزلتها، وتمنّي محلّها من عظمة ربّها.

فلمَّا أسكن الله عزَّ وجلَّ آدم وزوجته الجنَّة، قال لهما: ﴿وَكُـلًا مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا تَقْرَبَا هَذِهِ ٱلشَّجَرَةَ﴾ يعنى شجرة الجنطة ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ فنظرا إلى منزلة محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والأثمَّة بعدهم (عليم النلام) فوجداها أشرف منازل الجنَّة. فقالا: يا ربِّنا، لمن هذه المنزلة؟

فقال الله جلّ جلاله: ارفعا رؤوسكما إلى ساق العرش. فرفعا رؤوسهما فوجدا أسماء محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة (منوان الدعليم) مكتوبةً على ساق العرش بنور من نور الله الجبّار جلّ جلاله.

فقالا: يا ربّنا، ما أكرم أهل هذه المنزلة عليك! وما أحبّهم إليك! وما أشرفهم لديك! فقال الله جلّ جلاله: لولاهم ما خلفتكما، هؤلاء خزنة علمي وأمنائي على ينزي، إيّاكما أن تنظرا إليهم بعين الحسد، وتتمنّيا منزلتهم عندي، ومحلُّهم من كرامتي فتدخُلا بذلك في نهيل وعصياني فتكونا من الظالمين.

قالا: ربّنا، ومّن الظالمون؟ قال: المدّعون لمنزلتهم بغير حلّ.

قالا: ربّنا، فأرنا منزلة ظالميهم في نارك حَتَّى تراها كما رأبنا منزلتهم في جنّتك؛ فأمر الله تبارك وتعالى النّار فأبرزت جميع ما فيها من أنواع النَّكال (١٦) والعذاب.

وقال الله عزّ وجلّ: مكان الظالمين لهم المنزلين (٧) لمنزلتهم في أسفل دَرْك منها ﴿ كُلُّمَا أَرَادُواْ أَن يَخْرُجُواْ مِنْهَا مِنْ غَمَّ أُعِيدُواْ فِيهَا، (أُ وَ كُلَّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّلْنَاهُمْ جُلُوداً غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ، (١٠).

يا أدم، ويا حوّاء لا ننظرا إلى أنواري وحُججي بعين الحسد، فأهبطكما من جِواري، وأُحلُ بكما هواني. ﴿ فَوَسْوَسَ لَهُمَا ٱلشَّيْطَانُ لِيُبْدِي لَهُمَا مَا وُرِي غُنْهُمَا مِن سَوْءَاتِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَـٰذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا

<sup>(</sup>٤) في المصدر: جعلته.

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: فيها.

<sup>(</sup>٦) النكال: العقوبة. «مجمع البحرين \_نكل \_ ٥: ٨٦٤»، وفي المصدر: ألوان النكال.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: المدَّعين.

<sup>(</sup>٨) الحَجّ ٢٢: ٢٢.

<sup>(</sup>٩) النَّسَّاء ٤: ٥٦.

أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ ٱلْخَالِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنَّى لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّاصِحِينَ ﴿ فَدَلَّا هُمَا إِنهُم بعين الحسد، فخذلا حتى أكلا من شجرة الجنطة، فعاد مكان ما أكلا شعيراً فأصل الجنطة كلّها ممّا لم يأكلاه، وأصل الشعير كلّه ممّا عاد مكان ما أكلاه، فلمّا أكلامن الشجرة طار الحُليّ والحُلل عن أجسادهما، وبقيا عُريانين ﴿ وَطَفِقاً يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَقِ ٱلْجَنَّةِ وَنَادَاهُمَا رَبُّهُمَا أَلَمْ أَنْهَكُمَا عَن يَلُكُمَا ٱلشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَا إِنَّ ٱلشَّيْطَانَ لَكُمَا عَدُو مُبِينٌ ﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَإِن لَمْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَ عِن السّمِرينَ ﴾ (١٠٠)، قال: اهبطا من جواري، فلا يُجاورني في جنّتي من يعصيني، فهبَطا موكولين إلى أنفسهما في طلب المعاش.

فلمّا أراد الله عزّ وجلّ أن يتوب عليهما جاءهما جَبْرَئيل (على الله الله عزّ وجلّ إنّكما ظلمتما أنفسكما بتمنّي منزلة من فُضّل عليكما، فجزاؤكما ما قد عوقبتما به من الهبوط من جِوار الله عزّ وجلّ إلى أرضه، فسلا ربّكما بحقّ الأسماء التي رأيتماها على ساق العرش حتّى يتوب عليكما.

فقالاً: اللّهمَ إنّا نسألك بحقّ الأكرمين عليك: محمّد، وعليّ، وفاطمة، والحسن والحسين، والأثمّة (عليم التلام) إلّا تُبّت علينا ورّحِمتنا، فتاب الله عليهما إنّه هو التوّاب الرحيم.

فلم يزل أنبياء الله يَحْفَظون هذه الأمانة، ويُخبرون بها أوصياءهم والمخلصين من أممهم فبأبون حملها، ويُشفقون من ادّعائها، وحَمَلها (١٠) الذي قد عَرَفت، فأصل كُلُّ ظُلم منه إلى يوم القيامة، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَىٰ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبْيُنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ (١٣).

11/ 210 عنه، قال: حدّثنا تميم بن عبدالله بن تميم القُرْشَلِي (مِنْرَاهُ عنه) قال: حدّثني أبي، عن حَمْدان بن سُليمان، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرّضا عليّ بن موسى (مباشلام)، فقال له المأمون: يا بن رسول الله، أليس من قولك أنّ الأنبياء معصومون؟ فقال: دبلي، قال: فما معنى قول الله تعالى:

قال (عب التلام): وإنّ الله تعالى قال لآدم (عبدالتلام): ﴿ أَسْكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَداً حَيْثُ الله عَلَى الله عَلَى عَالَى عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى

<sup>(</sup>١٠) الأغرّاف ٧: ٢٠ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>١١) الأغرّاف ٧: ٢٢ و٢٣.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر زيادة: الإنسان.

<sup>(</sup>١٣) الأحزَاب ٣٣: ٧٢.

١٢ ـ عيون الأخبار ١: ١٩٥/١.

<sup>(</sup>۱) ځه ۲۰: ۱۲۱.

THE PRINCE GHAZI TRUST ...... البرهان في تفسير القرآن FOR QURANIC THOUGHT

فلم يَقْرَبا تلك الشجرة، وإنّما أكلا من غيرها، لمّا أن وسوس الشيطان إليهما، وقال: ﴿ مَا نَهَاكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَـٰذِهِ الشَّجَرَةِ ﴾ (أ) وإنّما نهاكما أن تقربا غيرها، ولم ينهكما عن الأكل منها ﴿ إِلّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَوْ تَكُونَا مِنَ الْخَالِدِينَ \* وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ (أ). ولم يكن آدم وحوّاء شاهدا قبل ذلك من يحلِف بالله كاذباً ﴿ فَدَلَاهُمَا بِغُرُودٍ ﴾ (أ) فأكلا مِنْها ثِقةُ بيمينه بالله.

وكان ذلك من آدم قبل النبوّة، ولم يكن ذلك بذنب كبير استحقّ به دخول النّار، وإنّما كان من الصغائر الموهوبة التي تجوز على الأنبياء قبل نزول الوحي عليهم، فلمّا اجتباه الله تعالى وجعله نبيّاً، كان معصوماً، لا يُذنب صغيرة ولاكبيرة ، وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَصَىٰ ءَادَمُ رَبَّهُ فَغُوىٰ ﴿ ثُمَّ آجْتَبَاهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ﴾ (٥) وقال عزّ وجلّ : ﴿ إِنَّ ٱللّٰهُ ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحاً ومَال إبرَاهِيمَ وَمَال عِمْرَانَ عَلَىٰ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١) و.

11/ 11/ - وعنه، قال: حدّثنا عبدالواحد بن محمّد بن عَبْدوس النَّبسابوري العطّار (رحمه الله)، قال: حدَّثنا علي بن محمّد بن قَتَيبة، عن حَمْدان بن سُليمان، عن عبدالسّلام بن صالح الهَرّوي، قال: قلت للرّضا (عليه السّلام): يا ابن رسول الله، أخبرني عن الشجرة التي أكل منها آدم وحوّاء، ماكانت، فقد اختلف النّاس فيها؛ فمنهم من يروي أنّها الجنطة، ومنهم من يروي أنّها العِنب، ومنهم من يروي أنّها الحبد؟ فقال (عليه السّلام): «كلّ ذلك حقّ».

قلت: فما معنى هذه الوجوه على اختلافها؟ فقال: «با أبا الصَّلْت (١)، إنَّ شجرة الجنّة تحمِل أنواعاً؛ وكان شجرة الجنطة وفيها عِنَب، وليست كشجر (١) الدنيا، وإنَّ أدم (طبه النهر) لمّا أكرمه الله تعالى ذكره، بإسجاد ملائكته له، وبإدخاله الجنّة، قال في نفسه: هل خلق الله بشراً أفضل منّى ؟

فعلم الله عزّ وجلّ ما وقع في نفسه فناداه ، ارفع رأسك - يا آدم - فانظر إلى ساق عرشي؛ فرفع آدم رأسه فنظر إلى ساق العرش، فوجد عليه مكتوباً: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين، وزوجته فاطمة سيّدة نساء العالمين، والحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة. فقال آدم (عيدالتهم): يا ربّ، من هؤلاء ؟

فقال عزّ وجلّ: يا آدم، هؤلاء مِن ذُرّيَتك، وهم خيرٌ منك ومن جميع خَلْقي، ولولاهم ما خلقتك، ولا خلقت الجنّة ولا النّار، ولا السّماء، ولا الأرض، فإيّاك أن تنظّر إليهم بعين الحسد فأُخرجك عن جِواري.

فنظر إليهم بعين الحسد، وتمنّى منزلتهم، فتسلّط عليه الشيطان حتّى أكل من الشجرة التي تُهي عنها،

<sup>(</sup>٢) الأغرّاف ٧: ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأغرّاف ٧: ٢٠ و ٢١.

<sup>(</sup>٤) الأغرّاف ٧: ٢٢.

<sup>(</sup>٥) طنه ۲۰: ۱۲۱ و۱۲۲.

<sup>(</sup>٦) آل عِمْران ٣: ٣٣.

١٢ ـ عيون اخبار الرضا (طبه السلام) ١: ٣٠٦/٢٠٦.

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: يا بن الصّلت، وهو تصحيف، وأبو الصّلت كنية عبدالسّلام، راجع رجال النجاشي: ٦٤٣/٢٤٥، رجال الطوسي ٦٤/٣٨٠.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: كشجرة.

وتسلّط على حوّاء لنظرها إلى فاطمة (عليهاالتلام) بعين الحسد حتّى أكلت من الشجرة كما أكل آدم (عليهالتلام)، فأخرجهما الله تعالى من (") جنّته، وأهبطهما من جِواره إلى الأرض».

١٤/ ٤١٢ ـ العيّاشي: عن سلام بن المُسْتَنِير، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قوله: ﴿ وَلَا تَقْرَبُ ا هَالَهِ عَلَى إِلَا تَقْرَبُ ا هَا إِلَا تَقْرَبُ ا هَا إِلَا تَقْرَبُ ا هَا أَكُلا منها».
 آلشَّجَرَةً ﴾: «يعنى لا تأكلا منها».

۱۱۲ /۱۵ عن عَطاء، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن علي (طهمالشلام)، عن رسول الله (ملفاله طيه وآله)، قال: وإنّما كان لَبِث آدم وحوّاء في الجنّة حتّى خرجا منها سبع ساعات من أيّام الدنيا حتّى أكلا من الشجرة، فأهبطهما الله إلى الأرض من يومهما ذلك.

قال: فحاجّ آدم ربّه؛ فقال: يا ربّ، أرأيتك قبل أن تخلُقني كنت قدّرت عليَّ هذا الذنب، وكلّ ما صرت وأنا صائر إليه، أو هذا شيء فعلته أنا من قبل أن تُقدّره عليّ، غلّبَتني شِقْوَتي، فكان ذلك منّي وفعلي، لا منك ولا من فعلك ؟

قال له: يا آدم، أنا خلقتك، وعلّمتك أنّي أُسكنك وزوجتك الجنّة، وبنعمتي وما جعلت فيك من قوّتي، قويت بجوارحك على معصيتي، ولم تَغِب عن عيني، ولم يخلُ علمي من فعلك، ولا ممّا أنت فاعله.

قال أدم: يا ربّ، الحُجّة لك عليَّ ـ يا ربّ ـ حين خلقتني وصوّرتني ونَفَخت فيَّ من رُوحك (١٠).

قال الله تعالى: يا آدم، أسجدتُ لك ملائكتي، وتؤهن باسمك في سماواتي، وابتدأتك بكرامتي، وأسكنتك جنّتي، ولم أفعل ذلك إلا برضاً منّي عليك أبلوك (لا بدلك من غير أن تكون عَمِلت لي عملاً تستوجب [به] عندي ما فعلت بك. قال آدم: يا ربّ، الخير منك، والشرّ منّي.

قال الله: با آدم، أنا الله الكريم، خلفت الخير فبل الشرى و خلفت رحمتي قبل غضبي، وقدّمت بكرامتي قبل هواني، وقدّمت باحتجاجي قبل عذابي ـ يا آدم ـ ألم أنهَكَ عن الشجرة؟ وأخبرك أنّ الشيطان عدوّ لك ولزوجتك؟ وأحذّركما قبل أن تصيرا إلى الجنّة؟ وأعلمكما أنكما إن أكلتما من الشجرة، كنتما ظالمين لأنفسكما، عاصِيَين لي ؟ يا آدم، لا يُجاورني في جنّتي ظالم عاصٍ لي.

قال: فقال: بلى ـ يا ربّ ـ الحُجّة لك علينا، ظلمنا أنفسنا وعصينا، وإن لم تغفِر لنا وترحمنا نكن من الخاسرين. قال: فلما أفرًا لربّهما بذنبهما، وأنّ الحجّة من الله لهما، تداركتهما رحمة الرّحمُن الرّحيم، فتاب عليهما ربّهما، إنّه هو التوّاب الرّحيم.

قال الله: يا آدم، اهْبِط أنت وزوجتك إلى الأرض، فإذا أصلحتما أصلحتكما، وإن عَمِلتما لي قوّيتكما، وإن

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عن،

۱۴ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۲۰/۳۵.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢١/٣٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من روحي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ابتليتك.

تعرّضتما لرضاي تسارعت إلى رضاكما، وإن خِفْتما منّي آمنتكما من سَخَطي. قال: فبكيا عند ذلك، وقالا: ربّنا، فأعنًا على صلاح أنفسنا، وغلى العمل بما يُرضيك عنّا.

قال الله لهما: إذا عملتما سوءاً فتوبا إلىَّ منه أتُب عليكما، وأنا الله التوَّاب الرّحيم.

قالا: فأهْبِطنا برحمتك إلى أحبّ البِقاع إليك؛ قال: فأوحى الله إلى جَبْرَثيل: أن أهْبِطُهما إلى البلدة المباركة مكّة، قال: فهَبَط بهما جَبْرَئيل فألقى آدم على الصّفا، وألقى حوّاء على المَرْوة.

قال: فلمّا أَلقيا قاما على أرجلهما، ورفعا رؤوسهما إلى السّماء، ورفعا (" أصواتهما بالبكاء إلى الله تعالى، وخضعا بأعناقهما. قال: فهَنَف الله بهما: ما يُبكيكما بعد رضاي عنكما ؟

قال: فقالا: ربّنا، أبكتنا خطبئتنا، وهي التي أخرجتنا من جِوار ربّنا، وقد خَفِي عنّا تقديس ملائكتك لك -ربّنا ـ وبدت لنا عوراتنا، واضطرّنا ذنبنا إلى حَرْث الدنيا ومَطْعَمها ومَشْرَبها، ودخلتنا وحشةٌ شديدةٌ لتفريقك بيننا.

قال: فرَحِمهما الرّحمٰن الرّحيم عند ذلك، وأوحى إلى جَبْرَئيل: أنا الله الرّحمٰن الرّحيم، وإنّي قد رَحِمت آدم وحوّاء لِمَا شكيا إليَّ، فاهبط عليهما بخيمة من خِبام الجنّة، وعَزّهما عني بفِراق الجنّة، واجمع بينهما في الخيمة، فإنّي قد رَحِمتهما لبكائهما ووحشتهما ووَحْدتهما، وانصِب لهما الخيمة على الترعة (٤) التي بين جبال مكّة.

قال: والتُرْعَة مكان البيت وقواعده التي رفعتها الملائكة قبل ذلك، فهبَط جَبْرَئيل على آدم بالخيمة على مكان (٥) أركان البيت وقواعده فنصَبها، قال: وأنزل جَبْرَئيل آدم من الصّفا، وأنزل حوّاء من المَرْوة، وجمع بينهما في الخيمة، قال: وكان عمود الخيمة قضيب ياقوت أحمر، قأضاء نوره وضوؤه جبال مكّة وما حولها، قال: وامتد ضوء العمود، فجعله الله حرماً (١) لحرمة الخيمة والعمود، لأنهما من الجنة.

قال: ولذلك جعل الله الحسنات في الحرم مضاعفة، والسيّئات فيه مضاعفة، قال: ومدّت أطناب الخيمة حولها (٧)، فمنتهى أوتادها ما حول المسجد الحرام، قال: وكانت أوتادها من غُصون الجنّة، وأطنابها من ضفائر الأُرجوان (٨). قال: فأوحى الله إلى جَبْرَئيل: أهْبِطْ على الخيمة سبعين ألف مَلَك يحرّسونها (١) من مَرَدَة الجنّ، ويُؤنسون آدم وحوّاء، ويطوفون حول الخيمة تعظيماً للبيت والخيمة.

قال: فهَبَطت الملائكة فكانوا بحضرة الخيمة يحرُسونها من مَرَدَة الشياطين والعُتاة، ويطوفون حول أركان

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وضجًّا.

<sup>(</sup>٤) التُرعة: الروضة والباب، ويقال: الدرجة. «الصحاح ـ ترع ـ ٣: ١١٩١».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: على مقدار.

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: فهو مواضع الحرم اليوم، كلّ ناحية من حيث بلغ ضوء العمود جعله حرماً.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: حولهما.

<sup>(</sup>٨) الأرجوان: شجر من الفصيلة القرنية، له زعر شديد الحمرة حسن المنظر. (المعجم الوسيط ـ ارج ـ ١ : ١٣٪).

<sup>(</sup>٩) في المصدر: يحرُّسونهما.

البيت والخيمة كلّ يوم وليلة، كما (١٠٠) يطوفون في السّماء حول البيت المعمور.

سورة البَقَرَة (٢)

قال: وأركان البيت الحرام في الأرض حِيال (١١) البيت المعمور الذي في السّماء، قال: ثمّ إنَّ الله أوحى إلى جَبْرَئيل بعد ذلك: أن الهيط إلى آدم وحواء فنحّهما عن مواضع قواعد بيتي، لأنّي أُريد أن أُهبِط في ظِلالٍ من ملائكتي إلى أرضي، فارفع أركان بيتي لملائكتي ولخَلْقي من ولد آدم.

قال: فَهَبَط جَبْرَئيل على آدم وحوّاء فأخرجهما من الخيمة، ونحّاهما (١٢) عن تُرعة البيت الحرام، ونحّى الخيمة عن موضع التُرعة، قال: ووضع آدم على الصّفا، ووضع حوّاء على المَرْوة، ورفع الخيمة إلى السّماء.

فقال أدم وحوّاء: يا جَبْرَئيل، بــَخَطٍ من الله حوّلتنا وفرّقت بيننا، أم برضاً وتقديرٍ من الله علينا ؟

فقال لهما: لم يكن ذلك سَخَطاً من الله عليكما، ولكنّ الله لا بُسْأل عمّا يفعل \_يا آدم \_إنّ السبعين ألف مَلَك الذين أنزلهم الله إلى الأرض ليُؤنسوك ويطوفوا حول أركان البيت والخيمة، سألوا الله أن يبني لهم مكان الخيمة بيتاً على موضع التُرعة المباركة، حِيال البيت المعمور، فيطوفون حوله كما كانوا يطوفون في السّماء حول البيت المعمور، فأوحى الله إليّ أن أنحيك وحوّاء، وأرفع الخيمة إلى السّماء.

فقال آدم: رضينا بتقدير الله ونافذ أمره فينا، فكان آدم على الصّفا، وحوّاء على المَرّوة، قال: فداخل آدم لفِراق حوّاء وحشةٌ شديدةٌ وحزن.

قال: فهَبَط من الصّفا يُريد المَرُوة شوقاً إلى حوّاء وليُسلّم عليها، وكان فيما بين الصّفا والمَرُوة وادٍ، وكان آدم يرى المَرُوة من فوق الصّفا، فلمّا انتهى [إلى] موضع الوّادي غابث عنه المَرْوة، فسعى في الوادي حذراً لمّا لم يرَ المَرْوة مخافة أن يكون قد ضلَّ عن طريقه، [فلمّا أن جاز الوادي] وارتفع عنه نظر إلى المَرْوة، فمشى حتّى انتهى إلى المَرْوة، فصعد عليها، فسّلم على حوّاء.

ثمّ أقبلا بوجههما نحو موضع التُرعة ينظران هل رفع قواعد البيت، ويسألان الله أن يردّهما إلى مكانهما حتى هَبَط من المَرْوة فرجع إلى الصّفا فقام عليه، وأقبل بوجهه نحو موضع التُرعة فدعا الله، ثمّ إنّه اشتاق إلى حوّاء، فهَبَط من الصّفا يُريد المَرْوة، ففعل مثل ما فعله في المرّة الأولى، ثمّ رجع إلى الصّفا ففعل عليه مثل ما فعل في المرّة الأولى، ثمّ رجع إلى الصّفا ففعل عليه مثل ما فعل في المرّة الأولى، ثمّ إنّه هَبَطَ من الصّفا إلى المَرْوة ففعل مثل ما فعل في المرّتين الأوليين.

ثمّ رجع إلى الصّفا فقام عليه، ودعا الله أن يجمع بينه وبين زوجته حوّاء، قال: فكان ذهاب آدم من الصّفا إلى المروة ثلاث مرّات، ورجوعه ثلاث مرّات، فذلك ستّة أشواط، فلمّا أن دعوا الله وبكيا إليه وسألاه أن يجمع بينهما، استجاب الله لهما من ساعتهما من يومهما ذلك مع زوال الشّمس.

فأتاه جَبْرَتيل وهو على الصّفا واقف يدعو الله مقبلاً بوجهه نحو النّرعة، فقال له جَبْرَتيل: انزل ـ يا آدم ـ من

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: كما كانوا.

<sup>(</sup>١١) الحيال: قُبالة الشيء. «المعجم الوسيط ـ حال ـ ١ : ٢٠٩».

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: ونهاهما.

الصّفا فالحق بحوّاء، فنزل أدم من الصّفا إلى المَرْوة، ففعل ("" ما فعل في الثلاث مرّات حتّى انتهى إلى المَرْوة فصعد عليها، وأخبر حوّاء بما أخبره جَبْرَئيل، ففرحا بذلك فرحاً شديداً، وحَمِدا الله وشكراه، فلذلك جرت السَّنّة بالسعي ببن الصّفا والمَرْوة، ولذلك قال الله: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَائِرِ ٱللّٰهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَكُلُ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا﴾ (١١).

قال: ثمّ إنّ جَبْرَئيل أتاهما فأنزلهما من المَرْوة، وأخبرهما أنّ الجبّار تبارك وتعالى قد هَبَط إلى الأرض فرفع قواعد البيت الحرام بحَجَر من الصّفا، وحَجَر من المَرُّوة، وحَجَر من طُور سِيناء (١٥) وحَجَر من جبل السَّلام، وهو ظهر الكوفة.

فأوحى [الله] إلى جَبْرَئيل أن ابنهِ وأتمه، قال: فاقتلع جَبْرَئيل الأحجار الأربعة بأمر الله من مواضعهن بجناحيه، فوضعها ـ حيث أمره الله ـ في أركان البيت على قواعده التي قدّرها الله الجبّار، ونصب أعلامها.

ثمّ أوحى الله إلى جَبْرَئيل أن ابنهِ وأتمّه بحجارة من أبي قُبَيْسُ (١٦)، واجعل له بابين: باب شرقي، وباب غربي، قال: فأتمّه جَبْرَئيل، فلمّا أن فرغ منه طافت الملائكة حوله، فلمّا نظر آدم وحوّاء إلى الملائكة يطوفون حول البيت انطلقا فطافا بالبيت سبعة أشواط، ثمّ خرجا يطلّبان ما يأكّلان، وذلك من يومهما الذي هبط بهما فيه».

11/ 11 عن جابر الجُعْفي، عن جعفر بن محمّد، عن آبائه (طهم الشهر)، قال: «إنّ الله اختار من الأرض جميعاً مكّة، واختار من مكّة بَكّة (1)، فأنزل في بَكّة سُرادقاً (1) من نور محفوفاً بالدُّر والياقوت، ثمّ أنزل في وسط السُّرادق عُمُداً أربعة، وجعل بين العُمُد الأربعة لؤلؤة بيضاء، وكان طولها سبعة أذرع في ترابيع البيت، وجعل فيها نوراً من نور السُّرادق بمنزلة القناديل (1)، وكانت العَمُد (1) أصلها في الثرى والرؤوس تحت العرش.

وكان الربع الأول من زُمُرُد أخضر، والربع الثاني من يافوت أحمر، والربع الثالث من لؤلؤ أبيض، والربع الرابع من نور ساطع، وكان البيت ينزل فيما بينهم مرتفعاً من الأرض، وكان نور القناديل يبلُغ إلى موضع الحرم، وكان أكبر القناديل مقام إبراهيم، فكانت القناديل ثلاثمائة وستين قنديلاً. فالركن الأسود باب الرحمة، إلى الركن الشّامي فهو

<sup>(</sup>١٣) في المصدر زيادة: مثل.

<sup>(</sup>١٤) البَقَرَة ٢ : ١٥٨.

<sup>(</sup>١٥) طُور سيناء: وهو اسم جبل بقرب أيلة، وعنده بليد فتح في زمن النبيّ (متره ه مه رقه)، وما أظنّه إلّاكورة بمصر، وقال الجوهري: طور سيناه جبل بالشّام. «معجم البلدان ٤: ٨٨».

<sup>(</sup>١٦) أبو قبيس: وهو اسم الجبل المشرف على مكَّة. «معجم البلدان ١: ٨٠».

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٢/٣٩.

<sup>(</sup>١) بكّة: هي مَكّة، بيت الله الحرام، وقيل: بطن مكّة، وقيل: موضع البيت المسجد الحرام ومكّة وما وراءه، وقيل: البيت مكّة وما والاه بكّة. «معجم البلدان ١ : ٤٧٥».

<sup>(</sup>٢) الشُّرادق: كل ما أحاط بشيء من حائط أو مِضرَب أو خِباء، وقيل: ما يُمدّ فوق البيت. المجمع البحرين ـ سودق ـ ٥: ١٨٦٠.

<sup>(</sup>٣) القنديل: مصباح كالكوب في وسطه فتيل، يُملأ بالماء والزيت ويشعل. «المعجم الوسيط ـ قندل ـ ٢: ٢٢٧».

<sup>(</sup>٤) «س»: وكانت له أعمد.

سورة البَقْرَة (٢)

باب الإنابة، وباب الركن الشاميّ باب التوسّل، وباب الركن اليماني باب التوبة، وهر باب آل محمّد (عليهمالتلام) وشيعتهم إلى الحجر؛ فهذا البيت حُجّة الله في أرضه على خَلّقه.

فلْمًا هَبَط آدم إلى الأرض هَبَط على الصّفا، ولذلك اشتق الله له اسماً من اسم آدم، لقول الله: ﴿إِنَّ ٱللَّهُ اَصْطَفَىٰ ءَادَمَ ﴾ (٥) ونزلت حوّاء على المَرُّوة فاشتن الله لها اسماً من اسم المرأة، وكان آدم نزل بمرآة من الجنّة، فلمّا لم يعلّق آدم المرآة إلى جنب المقام، وكان يركن إليه، سأل ربّه أن يُهيِط البيت إلى الأرض، فأهبط فصار على وجه الأرض، فكان آدم يركن إليه، وكان ارتفاعه عن الأرض سبعة أذرُع، وكانت له أربعة أبواب، وكان عَرْضها خمسة وعشرين ذراعاً ترابيعه، وكان السُّرادق مائتي ذراع في مائتي ذراع».

١٧/ ٤١٥ - عن جابر بن عبدالله، عن النبيّ (سنن اله عليه وآله)، قال: «كان إبليس أوّل من تغنّى، وأوّل من ناح أو أوّل من ناح أووّل من حدا ]؛ لمّا أكل آدم من الشجرة تغنّى، فلمّا أهبط حدا، فلمّا استقر (١) على الأرض ناح، يذكّره ما في الجنّة».

## قوله تعالى:

## فَتَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابٌ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ آلتَّـوَّابُ آلرَّحِيمُ [٣٧] قُلْنَا آهْبِطُواْ مِنْهَا جَلِيعاً فَإِمَّا الْمَاتِينَّكُم مِنِّى هُدئ فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَكَلَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ [٣٨]

113 / ا محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن إبراهيم صاحب الشعير (1) عن كَثِير بن كَلْثَمة، عن أحدهما (طبهما النهم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَتَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ ﴾ قال: ولا إله إلا أنت سُبحانك اللّهم وبحمدك عَمِلت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي وأنت خير الغافرين، لا إله إلا أنت سُبحانك اللّهم وبحمدك عَمِلت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي وارحمني وأنت خير الرّاحمين، لا إله إلا أنت سُبحانك اللّهم وبحمدك عَمِلت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي وارحمني وأنت خير الرّاحمين، لا إله إلا أنت سُبحانك اللّهم وبحمدك عَمِلت سوءاً وظلمت نفسي فتُبْ عليّ إنّك أنت التّواب الرّحيم».

<sup>(</sup>٥) آل عِمْران ۲: ۲۳.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٣/٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: استتر.

سورة البَقَرَة آية . 24.34 ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۰۲/۳۰۶.

<sup>(</sup>١) في «س»: إبراهيم صاحب الشعيري، وكأنّ (الشعيري) نسخة بدل عن (صاحب الشعير) حيث عرف بهذين اللقبين. واجع معجّم وجال الحديث ١: ٣٦٠.



٢/ ٤١٧ ـ قَالَ الكُلِّيني: وفي رواية أخرى: في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَتَلَقَّىٰ ءَادَّمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ ﴾ قال: «سأله بحقّ محمّد وعليّ والحسن والحسين وفاطمة (منه المعلم)».

114 /٣- عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن أبان بن عُثمان، عن أبي عبدالله (عله النالام) قال: ﴿إِنَّ آدم ﴿عَلِى الْعَلَى الصَّفَا أَرْبَعِينَ صَبَاحًا سَاجِدًا يَبَكَى عَلَى الْجُنَّةِ وَعَلَى خُروجِه (١) من جوار الله عزّ وجلّ، فنزل عليه جَبْرَئيل (ميه التلام) فقال: يا آدم، مالك تبكي ؟ فقال: يا جَبْرَئيل، ما لي لا أبكي وقد أخرجني الله(٢) من جِواره، وأهبطني إلى الدنيا.

قال: يا آدم، تُب إليه، قال: وكيف أتوب ؟ فأنزل الله عليه قُبَّة من نور في موضع البيت فسَطَع نورها في جبال مكَّة فهو الحرم، فأمر الله عزَّ وجلَّ جَبَّرَتْيل (عبه السّلام) أن يضع عليه الأعلام، قال: قُم، يا آدم، فخرج به يوم التروية، وأمره أن يغتسل ويُحرم.

وأخرج من الجنَّة أوَّل يوم من ذي القّعدة، فلمّاكان اليوم الثامن من ذي الحِجَّة أخرجه جَبْرَتيل إلى مِنيّ فبات بها، فلمًا أصبح أخرجه إلى عرفات، وقد كان علَّمه حين أخرجه من مكَّة الإحرام وأمره بالتلبية <sup>(٣)</sup>، فلمّا زالت الشَّمس يوم عَرَفَة قطع التلبية وأمره أن يغتسل، فلمَّا صليّ العصر وقَّفه بعرفات، وعلَّمه الكلمات التي تلقّاها من ربّه، وهي: سُبحانك اللّهمّ وبحمدك لا إله إلّا أنت، عَمِلت سوءاً وظلمت نفسي واعترفت بذنبي، فاغفر لي إنّك أنت الغفور الرّحيم، شبحانك اللّهمّ وبحمدك لا إله إلّاأتِت، عَمِلت سوءاً وظلمت نفسي واعترفت بذنبي، فاغفر لي إنَّك خير الغافرين، شبحانك اللَّهمّ ويحمدك لا إله إلَّا أنك، عَمِلت سوءاً وظلمت نفسي واعترفت بذنبي، فاغفر لي إنَّك أنت التوّاب الرّحيم.

فبقى آدم إلى أن غابت الشمس رافعاً يديه إلى السّماء يتضرع ويبكي إلى الله، فلمّا غَرَبت الشّمس ردّه إلى المَشْعَر فبات به، فلمّا أصبح قام على المَشْعَر الحرام فدعا الله تعالى بكلمات وتاب عليه، ثمّ أفاض (١) إلى مِنيّ، وأمره جَبْرَ ثيل أن يحلِق الشُّعر الذي عليه فحَلَق.

ثمّ ردّه إلى مكّة فأتى به إلى الجَمْرة (٥) الأُولى، فعرض له إبليس عندها، فقال: يا آدم، أين تُريد؟ فأمره جَبِّرَئيل أن يرميه بسبع حُصّيات، وأن يُكبّر مع كلّ حَصاة تكبيرة ففعل؛ ثمّ ذهب فعرض له إبليس عند الجَمْرة الثانية، فأمره أن يرميه بسبع حُصيّات، فرمي وكبّر مع كلّ حَصاة تكبيرة؛ ثمّ ذهب فعرض له إبليس عند الجَمْرة

٢ ـ الكافي ٨: ٣٠٥ ذيل الحديث ٤٧٢. وروى نحوه ابن المغازلي في المناقب: ٨٩/٦٣، الدّر المنثور ١: ١٤٧، ينابيع المودّة: ٦٧.

٣ ـ تفسير القبّي ١ : £ £.

<sup>(</sup>١، ٢) في المصدر زيادة: من الجنّة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وعلَّمه التلبية.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أفضى.

<sup>(</sup>٥) في المصلَّار: عند الجمرة.



سورة البَقَرّة (٢) ...

الثالثة، فأمره أن يرميه بسبع حُصيّات ويُكبّر (٢) عندكلّ حَصاة، فرمى وكبّر مع كلّ حَصاة تكبيرة، فذهب إبليس لعنه الله. وقال له جَبْرَئيل: إنّك لن تراه بعد هذا اليوم أبداً، فانطلق به إلى البيت الحرام، وأمره أن يطوف به سبع مرّات، ففعل. فقال له: إنّ الله قد قَبل توبتك، وحلّت لك زوجتك».

قال: «فلمّا قضى آدم حَجّه لقيته الملائكة بالأبطح (٢)، فقالوا: يا آدم، بَرَّ حَجَك (٨)، أما إنّا قد حججنا قبلك هذا البيت بألفي عام.

199 / 1. عليّ بن إبراهيم: وحدَّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن أبي جعفر (طبه النلام)، قال: اكان عمر آدم يوم خلقه الله إلى يوم قبضه تسعمائة وثلاثين سنة، ودُفِن بمكّة، ونَفَخَ فيه يوم الجمعة بعد الزوال، ثمّ برأ زوجته من أسفل أضلاعه، وأسكنه جنّته من يومه ذلك، فما استقرّ فيها إلّا ستّ ساعات من يومه ذلك حتّى عصى الله، وأخرجهما من الجنّة بعد غروب الشّمس، فما بات فيها».

٤٢٠ /٥- ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا عليّ بن الفضل بن العبّاس البغدادي، قال: قرأت على أحمد بن محمّد بن سليمان بن الحارث، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ بن خلف العطّار، قال: حدّثنا حسين الأشقر، قال: حدّثنا عمر بن أبي المِقدام، عن أبيه، عن سعيد بن جُبَير، عن ابن عبّاس، قال: سألت النبيّ (سلّى الله عليه) عن الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه فتاب عليه ؟ قال: السأله بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلّا تبت عليّ، فتاب الله عليه».

٩/ ٤٢١ / ٩ ـ وعنه، قال: حدّثني محمّد بن موسى بن المتوكّل، قال: حدّثني محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد أن محمّد العبّاس بن معروف، عن بكر بن محمّد، قال: حدّثني أبو سعيد المدائني يرفعه، في قول الله عزّ وجلّ : ﴿ فَتَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ ﴾ قال: دسأله بحقٌ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين (طهم التلام)».

٧٢٤ /٧ ـ العيّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر الله الله الله الله (ملناه عبداله): إنّ الله حين أهبط أدم إلى الأرض، أمره أن يحرّث بيده فيأكُل من كدّه بعد الجنّة ونعيمها، فلَبِث يجأر (١) ويبكي على الجنّة مائتي

<sup>(</sup>٦) (ويكبر) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٧) الأبطع: يضاف إلى مكّة وإلى منى، لأنّ المسافة بينه وبينهما واحدة، وربّماكان إلى مِنىّ أقرب، وهو المُحصّب، وذكر بعضهم أنّه إنّما سمّي أبطح لأنّ آدم (طبه السّلام) بطّع فيه. «معجم البلدان ١ : ٧٤».

<sup>(</sup>٨) بَرَّ الله حجّك، أي قبله. «لسان العرب ـ برر ـ ٤ : ٥٣».

٤ ـ تفسير القمني ١ : ٥٥.

٥ ـ معانى الأخبار: ١/١٢٥.

٦ ـ معاني الأخبار: ٢/١٢٥.

<sup>(</sup>۱) في «س»، «ط»: حدّثني يحيى بن أحمد، وهو سهو، وهما محمّد بن يحيى العطّار وشيخه أحمد بن محمّد بن عيسى، راجع معجم رجال الحديث ٢: ٢٩٦ ـ ٢١٨ و ١٨ : ١٠ و ١١.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤/٤٠.

<sup>(</sup>١) جأر الرجل إلى الله عزّ وجلّ، أي تضرّع بالدعاء. «الصحاح ـ جأر ـ ٢ : ٢٠٧».

سنة، ثمّ إنّه سجد لله سجدةً فلم يرفع رأسه ثلاثة أيّام ولياليها. ثمّ قال: أيّ ربّ، ألم تخلُّقني ؟ فقال الله: قد فعلت "". قال: أوّلم تسبِق لي رحمتك غضبك ؟ قال الله: قد فعلت، فهل صبرت أو شكرت ؟

قال آدم: لا إله إلا أنت شبحانك إنّي ظلمت نفسي، فاغفر لي إنّك أنت الغفور الرّحيم؛ فرّحِمه الله بذلك وتاب عليه، إنّه هو التوّاب الرّحيم».

477 / محمد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه النام)، قال: والكلمات التي تلقّاهن آدم من ربّه فتاب عليه وهدى، قال: سُبحانك اللّهم وبحمدك - ربّ - إنّي عَمِلت سُوءاً وظلمت نفسي، فاغفر لي إنّك أنت الغفور الرّحيم (١)، اللّهم إنّه لا إله إلّا أنت سُبحانك وبحمدك (إنّي عَمِلت سُوءاً وظلمت نفسي، فاغفر لي إنّك أنت خير الغافرين، اللّهم إنّه لا إله إلّا أنت سبحانك وبحمدك) (١)، إنّي عَمِلت سُوءاً وظلمت نفسي، فاغفر لي إنّك أنت الغفور الرّحيم».

4/٤٢٤ / م. وقال الحسن بن راشد: إذا استيقظت من منامك، فقل الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه: ﴿ سُبّوح قُدُوس، ربّ الملائكة والروح، سبقت رحمتك غضبك، لا إله إلّا أنت، إنّي ظلمت نفسي، فاغفر لي وارحمني، إنّك أنت التوّاب الرّحيم الغفور؛

۱۰/ ۱۰/ عن عبدالرّحمٰن بن كَثير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: إنَّ الله تبارك وتعالى عوض على آدم في الميثاق ذُرَيّته، فمرَّ به النبيّ (سنّنه عليه وأد) وهو مُتّكى، على عليّ (عبدالتلام)، وفاطمة (صلوات ه عليه) تتلوهما، والحسن والحسن (ملوات ه عليهما) يتلوان فاطمة، فقال الله: يا آدم، إيّاك أن تنظر عليهم بحسد، أهبطك من جواري.

فلمًا أسكنه الله الجنّة، مثَل له النبيّ وعليّ وفاظمة والحسان والحسين (ملران عليم) فنظر إليهم بحسدٍ، ثمّ عُرضت عليه الولاية فأنكرها فرمته الجنّة بأوراقها، فلمّا تاب إلى الله من حسده وأقرّ بالولاية ودعا بحقّ الخمسة؛ محمّد، وعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين (ملوان الأعليم) غفر الله له، وذلك قوله: ﴿ فَتَلَقَّىٰ عَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمّاتٍ ﴾ الآية.

11/ 273 الما عن محمّد بن عيسى بن عبدالله العلوي، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ (عبدالتهم) قال: والكلمات التي نلقّاها آدم من ربّه، قال: با ربّ، أسألك بحقّ محمّد لمّا تُبت عليّ؛ قال: وما عِلمك بمحمّد ؟ قال: رأيته في سُرادِقك الأعظم مكتوباً وأنا في الجنّة».

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: فقال: ألم تنفُخ في من رُوحك؟ قال: قد فعلت. قال: ألم تسكنّي جنّتك؟ قال: قد فعلت.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٥/٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فاغفر لي إنَّك خير الغافرين.

<sup>(</sup>٢) ليس في المصدر.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٦/٤١.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧/٤١.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨/٤١.

سورة البَقْرَة (٢) ......

140

۱۲/ ٤۲٧ ـ وقال الإمام أبو محمّد العسكري (عليه فتله): وقال الله تعالى: ﴿ فَتَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ ﴾ يقولها، فقالها ﴿ فَتَابَ عَلَيْهِ ﴾ بها ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ التوّاب القابل التوب (١)، الرّحيم بالتائبين ﴿ قُلْنَا آهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعاً ﴾ كان أمر في الأوّل أن بَهْبِطا، وفي الثاني أمرهم أن يَهْبِطوا جميعاً، لا يتقدّم أحدهم (١) الآخر.

والهبوط إنّماكان هبوط آدم وحوّاء من الجنّة، وهبوط الحيّة أيضاً منها، فإنّهاكانت من أحسن دواتِها، وهبوط إبليس من حواليها، فإنّه كان محرّماً عليه دخولها.

﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم ﴾ يأتبكم وأولادكم من بعدكم ﴿ مِنِّى هُدَى ﴾ يا آدم، ويا إبليس ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ لا خوف عليهم حين يخاف المخالفون، ولا يحزَنون إذ يحزَنون».

قال: «فلمّا زلّت من آدم الخطيئة، واعتذر إلى ربّه عزّ وجلّ، قال: يا ربّ، تُب عليَّ، واقبل معذرتي، وأعدني إلى مرتبتي، وارفع لديك درجتي، فلقد تبيّن نقص الخطيئة وذَّلُها بأعضائي وسائر بدني.

قال الله تعالى: يا آدم، أما تذكّر أمري إيّاك بأن تدعوني بمحمّد وآله الطيّبين عند شدائدك ودواهيك، في النوازل التيتُبهظك (<sup>۳)</sup>؟ قال آدم: يا ربّ بلي.

قال الله عزّ وجلّ: (ئ) فتوسّل بمحمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين خصوصاً، وادعّني أُجبك إلى مُلتمسك، وأزِدْك فوق مرادك، فقال آدم: يا ربّ، يا إلهي، وقد بلغ عندك من محلّهم أنّك بالتوسّل بهم تقبل توبتي وتغفِر خطيئتي، وأنا الذي أسجدت له ملائكتك، وأسكنته (الله حنّتك، وزوجته حوّاء أَمَـتك، وأخـدمته كِـرام ملائكتك!

قال الله تعالى: يا آدم، إنّما أمرت الملائكة بتعظيمك ـ بالسُّجود لك ـ إذكنت وعاءً لهذه الأنوار، ولوكنت سألتني بهم قبل خطيئتك أن أعْصِمك منها، وأن أفطنك لدواعي عدوّك إبليس حتّى تحترز منها، لكنت قد فعلت (١) ذلك، ولكنّ المعلوم في سابق علمي يجري موافقاً لعلمي، والآن فبهم فادْعُني لأُجيبك.

فعند ذلك قال آدم: اللّهم، بجاه محمّد وآله الطيبّين، بجاه محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والطيّبين من آلهم لمّا تفضّلت عليّ بقبول توبني، وغُفران خطيئني (٧)، وإعادتي من كراماتك إلى مرتبتي.

فقال الله عزّ وجلّ: قد قَبِلت توبنك، وأقبلت برضاي (٨) عليك، وصرفت آلائي ونَعمائي إليك، وأعدتك إلى

١٢ - التفسير المنسوب إلى الإمام العكري (علد الشلام): ١٠٥/٢٢٤ و١٠٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: للتوبات.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: أحدكم.

<sup>(</sup>٣) يهظه الحمل: أثقله وعجز عنه. «مجمع البحرين - يهظ - ٤: ٢٨٣».

<sup>(</sup>٤) في «س» زيادة: فبهم.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: وأبحته.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: جعلت،

<sup>(</sup>٧) في المصدر: زلّتي.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: برضواني.

ا برهان في تفسير القرآن FOR QURANIC THOUGHT: البرهان في تفسير القرآن

مرتبنك من كراماني، ووفَرت نصيبك من رحماني. فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَتَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَ ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ﴾.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ للذين أهبطهم من آدم وحوّاء وإبليس والحيّة: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُ ﴾ مقام فيها تعيشون، وتحُنّكم لياليها وأيّامها إلى السعي إلى الآخرة، فطُوبي لمن تزوّد منها لدار البقاء ﴿ وَمَتَاعُ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ (١٠) لكم في الأرض منفعة إلى حين موتكم، لأنّ الله تعالى منها يُخرج زروعكم وثماركم، وبها يُنزلكم (١١) ويُنعَمكم، وفيها أيضاً بالبلايا يمتحنكم؛ يُلذّذكم بنعيم الدنيا تارةً ليُذكركم بنعيم الآخرة الخالص، ممّا ينقُصُ تعيم الدنيا ويُبطله، ويُزهد فيه ويُصغّره ويحقّره، ويمتحنكم تارةً ببلايا الدنيا التي قد تكون في خلالها الرحمات (١١)، وفي تضاعيفها النّقِمات المُجْحفة التي (١٦) تدفع عن المُبتلى بها مكارهها، ليُحذّركم بذلك عذاب الأبد الذي لا يشوبه عافية، ولا يقع في تضاعيفه راحة ولا رحمة».

۱۳/ ٤۲۸ . وقال الإمام أبو محمد العسكري (عبدالتلام): «قال عليّ بن الحسين (عبدالتلام): حدّثني أبي، عن أبي، عن رسول الله (صنّن عبدواله)، قال: با عباد الله، إنّ آدم لمّا رأى النور ساطعاً من صُلبه، إذ كان تعالى قد انقل أشباحنا من ذُروة العرش إلى ظهره، رأى النور ولم يتبيّن الأشباح، فقال: يا ربّ، ما هذه الأنوار؟ قال الله عزّ وجلّ: أنوار أشباح نقلتهم من أشرف بِقاع عرشي إلى ظهرك، ولذلك أمرتُ الملائكة بالسُّجود لك، إذ كنت وِعاءً لتلك الأشباح.

فقال آدم: يا رَبِّ، لو بيَّنتها لي ؟ فقال الله عزّ وَجِلَّ انظر \_يا آدم \_إلى ذُروة العرش. فنظر آدم (طبه الشهم) ووقع نور أشباحنا من ظهر آدم (طب الشلام) على ذُروة العرش، فانطبع فيه صُوّر أنوار أشباحنا التي في ظهره \_كما ينطبع وجه الإنسان في المرآة الصافية \_فرأى أشباحنا.

فقال: ما هذه الأشباح، يا ربّ ؟ قال الله تعالى: يا آدم، هذه أشباح أفضل خلائقي وبريّاتي، هذا محمّد، وأنا المحمود الحميد في أفعالي، شَقَقت له اسماً من اسمي، وهذا عليّ، وأنا العليّ العظيم، شَقَقت له اسماً من اسمي، وهذه فاطمة، وأنا فاطر السّماوات والأرض، فاطم أعدائي من رحمتي يوم فصل القضاء، وفاطم أوليائي ممّا يعتريهم ويشينهم (1)، فشَقَقت لها اسماً من اسمي، وهذان الحسن والحسين، وأنا المحسن المجمل، شَقَقت اسمهما (۲) من اسمي. هؤلاء خِيار خليقتي، وكِرام بريّتي، بهم آخذ ويهم أعطي، وبهم أعاقب وبهم أثيب، فتوسّل

<sup>(</sup>١٠ ،٩) البقرة ٢: ٣٦.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: ينزّهكم.

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: الزحمات.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: وفي تضاعيفها النعم التي.

١٣ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مك التلام): ١٠٢/٢١٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عمّا يعرّهم ويسيئهم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: اسميهما.

بهم إليَّ - يا آدم - وإذا دهنك داهية فاجعلهم إليَّ شُفعاءك، فإنّي آليت على نفسي قَسَماً حقّاً أن لا أُخيّب لهم آملاً، ولا أرُدّ لهم سائلاً. فلذلك حين زلّت منه الخطيئة دعا الله عزّ وجلّ بهم، فتاب عليه وغفر له.

وسيأتي إن شاء الله تعالى في معنى الذي به تاب الله على آدم حديث في قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ قُلُوبُنَا عُلُفُ﴾ الآية <sup>(٣)</sup>.

١٤/ ٤٢٩ ـ ابن بايويه، بإسناده عن مَعْمَر بن راشد، قال: سَمِعت أبا عبدالله الصّادق (طبهالتهم) يقول: وأتى يهوديّ إلى النبيّ (صنّناه طبه رآله) فقام ببن يديه، وجعل يحدّ النظر إليه، فقال: يا يهوديّ، ما حاجتك؟ فقال: أنت أفضل أم موسى بن عِمْران النبيّ الذي كلّمه الله، وأنزل عليه التوراة والعصا، وفلق له البحر، وظلّله الغَمام؟

فقال له النبيّ (منن ه عبه وآنه): يُكره للعبد أن يزكّي نفسه، ولكن أقول: إنّ آدم (عبه قتلم) لمّا أصاب الخطيئة كانت توبته [أن قال]: اللّهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا غفرت لي؛ فغفر (١) الله له، وإنّ نوحاً لمّا رَكِب السفينة وخاف الغرق، قال: اللّهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا نجيتني من الغرق؛ فنجّاه الله منه (١)، وإنّ إبراهيم (عبه النهر) لمّا ألقي في النّار، قال: اللّهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا نجيتني منها؛ فجعلها عليه برداً وسلاماً، وإنّ موسى لمّا ألقى عصاه وأوجس في نفسه خيفةً، قال: اللّهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا نجيتني منها؛ فجعلها عليه برداً وسلاماً، وإنّ موسى لمّا ألقى عصاه وأوجس في نفسه خيفةً، قال: اللّهمّ إنّي أسألك بحقّ محمّد وآل محمّد لمّا نجيتني (٣)؛ فقال الله جلّ جلاله: ﴿ لا تَخَفْ إنّك أنتَ آلأَعْلَىٰ ﴾ (١).

يا يهودي، لو أدركني موسى ولم يُؤمن بي وينبؤني ما نُقَعه إيمانه شيئاً، ولا نَفَعته النبوّة. يا يهودي، ومن ذُريّتي المهدي، إذا خرج نزل عيسي بن مريم لنُصرته، وقدّمه وصلّي خلفه».

١٥/ ٤٣٠ - ابن شهرآشوب: عن النطبزي في (الخصائص) أنه قال ابن عبّاس: لمّا خلق الله آدم ونَفَخ فيه من
 رُوحه عَطَس، فقال: الحمد لله، فقال له ربّه: يَرْحَمُكُ ربّك.

فلمًا أسجد له الملائكة تداخله العُجب، فقال: يا ربّ، خلقت خَلْقاً هو أحبّ إليك منّي ؟! قال: نعم، ولولاهم ما خلقتك. قال: يا ربّ، فأرنيهم، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى ملائكة الحُجُب؛ أن ارفعوا الحُجُب؛ فلمّا رُفعت إذا آدم بخمسة أشباح قُدّام العرش. قال: يا ربّ، من هؤلاء؟ قال: يا آدم، هذا محمّد نبيّي، وهذا عليّ أمير المؤمنين ابن عمّ نبيّي ووصبّه، وهذه فاطمة بنت نبيّي، وهذان الحسن والحسين ابنا عليّ وولدا نبيّي.

ثمّ قال: يا أدم، هم وُلدك. ففَرِح بذلك، فلمّا اقترف الخطيئة، قال: يا ربّ، أسألك بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة

<sup>(</sup>٣) يأتي في الحديث(١) من تفسير الآية(٨٨) من هذه السورة.

١٤ ـ أمالي الصّدوق: ١٨١/٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فغفرها.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عنه.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: آمنتني،

<sup>(</sup>٤) ځته ۲۰ م۱۲.

١٥ ـ ... اخرجه في إحقاق الحقّ ١: ١٠٥ عن أرجح المطالب: ٢٢٠، غاية المرام: ٣٩٣.



والحسن والحسين لمّا غفرت لي، فغفر الله له. فهذا الذي قال الله تعالى: ﴿ فَتَلَقَّىٰ ءَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتِ ﴾ إنّ الكلمات التي تلقَّاها أدم من ربِّه: اللَّهمّ بحقّ محمّد وعلىّ وفاطمة والحسن والحسين إلّا تبت عليٌّ، فتاب الله عليه.

١٦/ ٤٣١ ـ وعن القاضي أبي عمرو عُثمان بن أحمد أحد شيوخ السنَّة، بـرفعه إلى ابـن عبّــاس، عـن النبيِّ (مَلَنَاهُ عَلِمُ وَلَمَّا شَمَلَتَ آدم الخطيئة نظر إلى أشباح تضيء حول العرش، فقال: يا ربّ، إنّي أرى أنوار أشباح تُشبه خَلْقي، فما هي؟

قال: هذه الأنوار أشباح اثنين من وُلدك: اسم أحدهم محمّد أبدأ النبوّة بك وأختِمها به، والآخر أخوه وابن أخي أبيه اسمه عليّ، أَوْيَد محمّداً به وأنصّره على يده، والأنوار التي حولهما أنوار ذُرّيَة هذا النبيّ من أخيه هذا، يزوّجه ابنته تكون له زوجةً، يتّصل بها أوّل الخَلْق إيماناً به وتصديقاً له، أجعلها سيّدة النّسوان، وأفطِمُها وذُرّيتها من النبران، فتنقطع الأسباب والأنساب يوم القيامة إلّا سببه ونسبه. فسجد آدم شكراً لله أن جعل ذلك في ذُرّيته، فعوّضه الله عن ذلك السُّجود أن أسجد له ملائكته.

١٣٢ /١٧ ـ وعن الصّادق (عبدالنهم)، في قوله تعالى: ﴿ فَتَلَقَّىٰ عَادَمُ مِن رَبِّهِ كَلِمَاتٍ ﴾ : وأنّ الكلمات التي تلقّاها آدم من ربّه: اللّهمّ بحقّ محمّد وعلىّ وفاطمة والحسن والحسين إلّا تُبت عليَّ؛ فتاب الله عليه».

١٨/ ٤٣٣ - العيّاشي: عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (طبه النهر) عن تفسير هذه الآية في باطن القرآن: ﴿ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِنِّي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَايَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزُنُونَ ﴾. فال: (تفسير الهُدى على (عبدالتلام)، قال الله فيه: ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَكَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ إِلَّا

مرد مراس کا میزار صوبی استان

قوله تعالى:

## وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِثَايَاتِنَا أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ[ ٣٩]

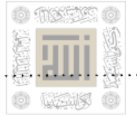
١/ ٤٣٤ / - الإمام أبو محمّد العسكري (طبه النام)، قال: «قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَّبُواْ بِشَايَاتِنَا ﴾ الدَّالَات على صدق محمّد على ما جاء به من أخبار القرون السالفة، وعلى ما أدَّاه إلى عباد الله من ذِكْر تفضيله لعليّ وآله الطيّبين خير الفاضلين والفاضلات، بعد محمّد سيّد البريّات ﴿ أَوْلَيْكَ ﴾ الدافعون لصدق محمّد في إنبائه، والمكذّبون له في نصب أوليائه: على سيّد الأوصياء، والمنتجَبين من ذُرّيّنه الطاهرين ﴿أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ

١٦ ـ... غاية المرام: ٣/٣٩٣.

١٧ \_معاني الأخبار: ١/١٢٥، المناقب لابن المغازلي ٨٩/٦٣ كلاهما عن ابن عبّاس «نحوه».

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۹/٤١.

سورة البَقْرَة آية ـ ٣٩.



فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ،

سورة اليَقَرّة (٢)

خ قوله تعالى:

# يَا بَنِى إِسْرَءِيلَ آذْكُرُواْ نِعْمَتِى آلَتِى أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّاىَ فَارْهَبُونِ [ ٤٠ ]

1/ 170 منال الإمام أبو محمّد العسكري (مله النهم): «قال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَنَبَنِي إِسْرَءِيلَ آذْكُرُواْ يَعْمَتِيَ ٱلَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ﴾ (" لمّا بعثت محمّداً وأقررته في مدينتكم، ولم أُجشّمكم (") الحطّ والتَرحال إليه، وأوضحت علاماته ودلائل صِدْقه لئلا يشتبه عليكم حاله.

﴿ وَأُوفُواْ بِعَهْدِى ﴾ الذي أخَذَتُهُ على أسلافكم أنبياؤكم، وأمروا " أن يؤدّوه إلى أخلافهم، ليؤمننَّ (") بمحمّد العربي الفُرشي الهاشمي، الميان بالآيات، والمؤيّد بالمعجزات التي منها: أن كلَّمته ذِراع مسمومة، وناطقه ذئب، وحنَّ عليه عُود المِنْبَر، وكثر الله له القليل من الطعام، وألّانَ له الصَّلب من الأحجار، وصَلَّب له المياه السيّالة، ولم يؤيّد نبيّاً من أنبيائه بدلالة إلّا جعل له مثلها أو أفضل منها.

والذي جعل من أكبر أوليائه (٥) عليّ بن أبي طالب (من التلام) شقيقه ورفيقه؛ عقله من عقله، وعلمه من علمه، وجلمه من جلمه، مؤيّد دينه بسيفه الباتر، بعد أن قطع معاذير المعاندين بدليله القاهر، وعلمه الفاضل، وفضله الكامل.

﴿ أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ الذي أوجبت لكم به نعيم الأبد في دار الكرامة، ومستقرّ الرّحمة. ﴿ وَ إِيَّاىَ فَارْهَبُونِ ﴾ في مخالفة محمّدُ (سنن ه مبدراله)، فإنّي القادر على صرف بلاء من يعاديكم على موافقتي، وهم الذين لا يقدرون على صرف انتقامي عنكم، إذا آثرتم مخالفتي».

٢٣٦ /٢ - ابن بابَوَيه، قال: حدّثنا أحمد بن الحسن القطّان، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ السُّكّري، قال: حدّثنا محمّد بن زكريّا الجوهري، قال: حدّثنا جعفر بن محمّد بن عُمارة، عن أبيه، عن أبي عبدالله (عبدالتهم)، قال: وكان

سورة البَقَرَة آية ـ 1٠ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبه الشلام): ١٠٧/٢٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ﴿ يَا تَبْنَى إِسْرَاءِيلَ ﴾ ولد يعنوب إسرائيل الله ﴿ آذَكُرُواْ يَعْمَيْنَ ٱلَّٰتِينَ أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ ﴾.

<sup>(</sup>٢) جشمته الأمر تجشيماً وأجشمته، إذا كلفته إياه. «الصحاح - جشم - ٥: ١٨٨٨».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وأمروهم.

<sup>(1)</sup> في المصدر: ليؤمنوا.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: آياته.

٢ ـ علل الشرائع: ١/٤٣.



يعقوب وعِيْص توأمين، فولد عِيْص ثمّ ولد يعقوب، فسمّي يعقوب لأنّه خرج بعَقِب أخيه عِيْص، ويعقوب هو إسرائيل، ومعنى إسرائيل عبدالله، لأنّ (إسرا) هو عبد، و(ئيل) هو الله عزّ وجلّه.

٣٧٤ /٣ ـ وروي في خبر آخر: «أنَّ (إسرا) هو القُوَّة، و(إيل) هو الله، فمعنى إسرائيل قُوَّة الله عزَّ وجلَّه.

٤٣٨ /٤-عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد بن أبي عُمَير، عن جميل، عن أبي عبدالله (على التلام)، قال له رجل: جُعلت فداك، إن الله يقول: ﴿ آدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (١) و إنّا ندعو فلا يُستجاب لنا! قال: ولا نُكم لا تُوفون بعهد الله، لو وفيتم لوفي الله لكم».

٤٣٩ /٥ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن سَماعة، عن أبي عُمدالله (عليه التلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَوْفُواْ بِعَهْدِى ﴾ قال: وبولاية أمير المؤمنين (عليه التلام) ﴿ أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ أوفِ نِعَهْدِكُمْ ﴾ أوفِ نِعَهْدِكُمْ ﴾ أوفِ نكم بالجنّة».

القُرَشي، قال: حدّننا أبو الربيع الزَّهْراني، قال: حدّننا حريز، عن ليث بن أبي القاسم، عن محمّد بن عليّ القُرشي، قال: حدّننا أبو الربيع الزَّهْراني، قال: حدّننا حريز، عن ليث بن أبي سُلَيم، عن مجاهد، عن ابن عبّاس، قال: قال رسول الله (منناه عليه (الله) أنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَوْلُوا بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ والله، لقد خرج آدم من الدنيا وقد عاهد [قومه] على الوفاء لولده شِينه، فما وفي له، ولقد خرج نُوح من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء لولده (۱۱) إسماعيل، فما وفت أمّنه، ولقد خرج موسى من الدنيا وعاهد قومه على الوفاء. لوصيّه يُوشّع بن نُون فما وفت أمّنه، ولقد رُفع عبسى بن مريم إلى السّماء (۱۱) وقد عاهد قومه [على الوفاء] لوصيّه شمّعون بن حَمون الصّفا فما وفت أمّنه.

وإنّي مفارقكم عن قريب وخارج من بين أظهركم، وقد عَهِدتُ إلى أُمّتي في (1) عليّ بن أبي طالب، وإنّها لراكبة سُنن من قبلها من الأمم في مخالفة وصيّي وعِصيانه، ألا وإنّي مجدّد عليكم عهدي في عليّ ﴿ فَمَن نَكَتَ فَإِنَّمَا يَنكُتُ عَلَىٰ نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَىٰ بِمَا عَاهَدَ عَلَيْهُ آللّٰهَ فَسَيُؤْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً ﴾ (٥).

أيّها النّاس، إنّ عليّاً إمامكم من بعدي، وخليفتي عليكم، وهو وصيّي ووزيري وأخي وناصري، وزوج ابنتي، وأبو ولدي، وصاحب شفاعتي وحوضي ولوائي، من أنكره فقد أنكرني، ومن أنكرني فقد أنكر الله عزّ وجلّ،

٣ ـ علل الشرائع: ٢/٤٣، ومعانى الأخبار: ١/٤٩.

٤ ـ تفسير القمّي ١ : ٤٦.

<sup>(</sup>۱) غافر ۱۰: ۲۰.

٥ ـ الكافي ١ : ٨٩/٣٥٧

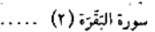
٦ ـ معاني الأخبار: ١/٣٧٢.

<sup>(</sup>١، ٢) في المصدر: لوصيه.

<sup>(</sup>٢) ( إلى الشماء ) ليس في «ط».

<sup>(</sup>٤) زاد في «ط»: عهد.

<sup>(</sup>٥) الغَثْح ١٠: ١٠.



ومن أفرّ بإمامته فقد أقرّ بنبوّتي، ومن أفرّ بنبوّتي فقد أفرَّ بوحدانية الله عزّ وجلّ.

أيّها النّاس، من عصى عليّاً فقد عصاني، ومن عصاني فقد عصى الله عزّ وجلّ، ومن أطاع عليّاً فقد أطاعني، ومن أطاعني فقد أطاع الله عزّ وجلّ.

يا أيّها النّاس، من ردّ على عليّ في قول أو فعل فقد ردّ عليَّ، ومن ردّ عليَّ فقد ردَّ على الله عزّ وجلّ فوق مرشه.

يا أيّها النّاس، من اختار منكم على عليّ إماماً فقد اختار عَلَيَّ نبيّاً، ومن اختار عَلَيَّ نبيّاً فقد اختار على الله عزّ وجلّ ربّاً.

يا أيّها النّاس، إنّ عليّاً سيّد الوصيّين، وقائد الغُرّ المحجّلين، ومولى المؤمنين، وليّه وليّي، ووليّي وليّ الله، وعدوّه عدوّي، وعدوّي عدوّ الله عزّ وجلّ.

أيّها النّاس، أوفوا بعهد الله في عليّ يوفِّ لكم بالجنّة (٢) يوم القيامة،

٧٠-العبّاشي: عن سماعة بن مِهْران، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿أَوْفُواْ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِى أُوفِ بِعَهْدِى أُوفِ ؟
 بِعَهْدِكُمْ ﴾ ؟ قال: «أُوفُوا بولاية عليّ فرضاً من الله أُوفِ لكم الجنّة».

قوله تعالى:

# وَءَامِنُواْ بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقاً لِمَا مُعَكَّمْ وَلَا تَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلَا تَشْتَرُواْ بِنَايَاتِي ثَمِّنَاً قَلِيلاً وَإِيَّاىَ قَاتَّقُونِ [ ٤١ ]

1/ £ 1/ وقال الإمام العسكري (عبدالتلام): اقال الله عزّ وجلّ لليهود: ﴿ وَعَامِنُواْ ﴾ أيّها اليهود ﴿ يِمَا أَنزَلْتُ ﴾ على محمّد (١) من ذِكْر نبوته، وانباء إمامة أخيه عليّ وعِترته الطاهرين ﴿ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَكُمْ ﴾ فإنّ مثل هذا الذكر في كتابكم: أنّ محمّداً النبيّ سيّد الأولين والآخرين، المؤيّد بسيّد الوصيّين، وخليفة رسول ربّ العالمين، فاروق هذه الأُمّة، وباب مدينة الحكمة، ووصى رسول (١) الرحمة.

﴿ وَلَا تَشْتَرُواْ بِنَايَاتِي﴾ المُنزَلة بنبوّة محمّد، وإمامة عليّ والطيّبين من عِنرته ﴿ ثَمّناً قَلِيلاً ﴾ بأن تجحَدوا

سورة البُقَرَة آية ـ 11 ـ

<sup>(</sup>٦) في المصدر: في الجنّة.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣٠/٤٢.

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عندات لام): ١٠٨/٢٢٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: نبيي.

<sup>(</sup>۲) في المصدر زيادة: رب.



نبوّة النبيّ محمد (منه عبدرانه) و إمامة الأثمّة (علهم النلام) (")، وتعتاضوا عنها عَرَض الدنيا، فإنّ ذلك ـ و إن كثّر ـ إلى تَفادٍ وخَسارٍ وبَوارٍ (١).

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ وَ إِيَّايَ فَاتَّقُونِ﴾ في كِنمان أمر محمّد وأمر وصيّه، فإنكم إن تتّقوا لم تقدّحوا في نبوّة النبيّ ولا في وصيّة الوصيّ، بل حُجج الله عليكم قائمة، وبراهينه بذلك واضحة، قد قَطعت معاذيركم، وأبطلت نمويهكم (٥٠).

وهؤلاء يهود المدينة جحدوا نبوّة محمد (منن عبدرانه) وخانوه، وقالوا: نحن نعلم أنَّ محمّداً نبيّ، وأنَّ عليًا وصيّه، ولكن لستَّ أنت ذاك ولاهذا ـ يُشيرون إلى عليّ ـ فأنطق الله ثِيابهم التي عليهم، وخِفافهم التي في أرجلهم، يقول كلّ واحد منهم للابسه: كِذَبت يا عدوّ الله، بل النبيّ محمّد هذا، والوصيّ عليّ هذا، ولو أذِن الله لنا لضغطناكم وعقرناكم (٢) وقتلناكم.

فقال رسول الله (ملناله مبهواله): إنّ الله عزّ وجلّ يُمهِلهم لعلمه بأنّه سيخرُج من أصلابهم ذُرّيّات طيّبات مؤمنات، ولو تزيّلوا (٧) لعذّب (٨) هؤلاء عذاباً أليماً، إنّما يعجّل من يخاف الفّوت».

٣٤٤ /٢ ـ العيّاشي: عن جابر الجُعفي، قال: سألت أبا جعفر (عدالتلام) عن تفسير هذه الآية في باطن القرآن ﴿ وَعَامِنُواْ بِمَا أَنزَلْتُ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَكُمْ وَلَا تَكُونُواْ أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ ﴾ ، قال: «بعني فلاناً وصاحبه ومن تَبِعهم ودان بدينهم، قال الله يعنيهم: ﴿ وَلَا تَكُونُواْ أَوَّلُ كَافِرٍ بِهِ ﴾ يعني عليّاً (عد التهام).

قوله تعالى:

## وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكُنَّمُوا ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ [21] وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ وَآرْكَعُواْ مَعَ الرَّاكِعِينَ [27]

££٤ /١ ـ قال الإمام العسكري (عبه النهري): «خاطب الله بها قوماً من اليهود ألبسوا (١) الحقّ بالباطل بأن زعَموا

<sup>(</sup>٣) في المصدر: و إمامة الإمام (عب التلام) وآلهما.

<sup>(</sup> t ) البوار: الهلاك. «الصحاح \_ بور \_ ۲ : ۵۹۸».

<sup>(</sup>٥) التمويه: التلبيس. وقول مموّه، أي مزخرف أو ممزوج من الحقّ والباطل. «مجمع البحرين ـ موه ـ ٦: ٣٦٣».

<sup>(</sup>٦) عقره، أي جرحه. «الصحاح ـ عقر ـ ٢: ٧٥٣».

<sup>(</sup>٧) زيّلته فتزيّل، أي فرّقته فتفرّق. «مجمع البحرين ـ زيل ـ ٥: ٢٨٩».

<sup>(</sup>٨) في المصدر زيادة: الله.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣١/٤٢.

سورة البَقْرَة آية . ٤٢ ـ ٤٣ .

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله الشلام): ١٠٩/٢٣٠ و ١٠١٠

<sup>(</sup>١) في المصدر: لبسوا.



وكانت هناك طوامير أُخر، فنطَقَت وقالت: لا تزالان في العذاب حتى تقرءا ما فيها من صفة محمد (منن هناك طوامير أُخر، فنطقة عليّ (طباسه) وإمامته على ما أنزل الله تعالى (١)، فقرءاه صحيحاً، وآمنا برسول الله (منن ه عبدرانه)، واعتقدا إمامة على ولى الله ووصى رسول الله (منن ه عبدرانه).

فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَلْبِسُواْ ٱلْحَقَّ بِالْبَاطِلِ ﴾ بأن تُقرّوا لمحمّد (منزله طه رآله) وعليّ (ميدالتلام) من وجه، وتجدّد وهما من وجه، وبأن ﴿ تَكْتُمُواْ ٱلْحَقَّ ﴾ من نبوّة محمّد هذا، وإمامة عليّ هذا ﴿ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ أنكم تكتُمونه، وتُكابرون علومكم وعقولكم، فإنّ الله -إذاكان قد جعل أخباركم حُجّة، ثمّ جحّدتم -لم يضيّع هو حُجّته، بل يُقيمها من غير جهتكم، فلا تُقدّروا أنّكم تُغالبون ربّكم وتُقاهرونه.

قال الله عزّ وجلّ لهؤلاء: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوْةَ وَآزُكَعُواْ مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ قال: أقيموا الصّلاة المكتوبة التي جاء بها محمّد (صنّ الدين علي الصّادة على محمّد وآله الطيّبين الطاهرين الذين عليّ (عبدالله) سيّدهم وفاضلهم. ﴿ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ ﴾ من أموالكم إذا وجب ، ومن أبدانكم إذا لزِمت، ومن معونتكم إذا التمست. ﴿ وَآزُكُعُواْ مَعَ الزَّاكِعِينَ ﴾ تواضعوا مع المتواضعين لعظمة الله عزّ وجلّ في الانقياد لأولياء الله؛ محمّد نبيّ الله، وعلى وليّ الله، والأثمّة بعدهما سادة أصفياء الله،

١٤٥ /٢ - الشيخ الطوسي: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن صَفْوان، عن إسحاق بن المبارك، قال: سألت أبا إبراهيم (عبدانلام) عن صدقة الفِطرة، أهي ممّا قال الله: ﴿ أَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوةَ ﴾ ؟ فقال: «نعم».

٣/ ١٤٦ /٣ ـ العيّاشي: عن إسحاق بن عمّار، قال: سألت أبا عبدالله (عليه التلام) عن قول الله: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكَوْةَ ﴾ ؟ قال: عمى الفِطرة التي افترض الله على المؤمنين».

<sup>(</sup>٢) الطُومار: الصحيفة. «لسان العرب عطمر ع: ٣٠٥٥.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: منه.

<sup>(</sup>٤) (فيه) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٥) الرضّ: الدقّ والجرش. «القاموس المحيط ، رضض ، ٢: ٣٤٣».

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: فيها.

٢ ـ التَّهذيب ٤ : ٢٦٢/٨٩.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢٢/٤٢.



٤٤٧ /٤ - عن إبراهيم بن عبدالحَمِيد، عن أبي الحسن (عبدالتلام)، قال: سألته عن صدقة الفِطرة، أواجبة هي بمنزلة الزكاة ؟ فقال: وهي ممّا قال الله: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ وَءَاتُواْ الزَّكَوْةَ ﴾ هي واجبة،

٤٤٨ /٥ - عن زُرارة، قال: سألت أبا جعفر (عبه التلام) - وليس عنده غير ابنه جعفر - عن زكاة الفطرة ؟ فقال: «يؤدّي الرجل عن نفسه وعياله، وعن رقيقه الذُّكر منهم والأّنثي، والصغير منهم والكبير، صاعاً من تمر عن كلّ إنسان، أو نصف صاع من حِنطة، وهي الزكاة التي فرضها الله على المؤمنين مع الصلاة، على الغنيّ والفقير منهم، وهم جُلِّ النَّاس، وأصحاب الأموال أجلِّ النَّاس».

قال: وقلت: على الفقير الذي يتصدِّق عليه (١) ؟ قال: «نعم، يعطى ما يتصدق به عليه».

١٤٤٩ /٣ ـ عن هِشام بن الحكم، عن أبى عبدالله (مبدالتلام)، قال: «نزلت الزكاة وليس للنّاس الأموال، وإنّما

• 20 /٧ ـ عن سالم بن مُكَرَّم الجمّال، عن أبي عبدالله رعيه التلم،، قال: وأعطِ الفِطرة قبل الصّلاة، وهو قول الله ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ الزَّكَوٰةَ ﴾ والذي يأخُذ الفِطرة عليه أن يؤدّي عن نفسه وعن عياله، و إن لم يُعطها حتّى ينصرف من صلاته فلا تُعدّ له فطرة».

٤٥١ /٨- ابن شهرا شوب: عن أبي عُبَيْدَة المَرْزُباني وأبي نُعَيم الأصفهاني في كتابيهما (في ما نزل من القرآن في على) والنَّطَنَّزي في (الخصائص) وروى أصحابنا عن الباقر (عبه النام) في قوله تعالى: ﴿ وَآزْ كَعُواْ مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ «نزلت في رسول الله وعلى بن أبي طالب، وهما أوّل من صلّى وركع،

> وروى موفّق بن أحمد في كتابه بإسناده عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، الحديث بعينه (١). وروى أيضاً الحِبَري، عن ابن عبّاس، الحديث بعينه (ال

> > قوله تعالى:

أَتَأْمُرُونَ آلنَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَثْلُونَ آلْكِتَابَ أَفَلا

٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣٣/٤٢.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣٤/٤٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليهم.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣٥/٤٣.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣٦/٤٣.

٨ ـ المناقب ٢ : ١٣، النور المشتعل: ١/٤٠.

<sup>(</sup>۱) مناقب الخوارزمي: ۱۹۸.

<sup>(</sup>٢) تفسير الحبرى: ٢٢٧/٥.



سورة البَقَرَة (٢) .....

## تَعْقِلُونَ [ 12 ]

(۱) دول الفقراء، المستأكلين (۱) للأغنياء، الذين يأمرون بالخير ويتركونه، ويَنهون عن الشّر ويرتكبونه، قال: يا معاشر الأموال الفقراء، المستأكلين (۱) للأغنياء، الذين يأمرون بالخير ويتركونه، ويَنهون عن الشّر ويرتكبونه، قال: يا معاشر البهود، ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنّاسَ يِالْيِرَ ﴾ بالصدقات وأداء الأمانات ﴿ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَابَ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ ما به تأمرون ﴿ وَأَنتُمْ تَتْلُونَ ٱلْكِتَابَ ﴾ التوراة الآمرة بالخيرات والناهية عن المنكرات، المُخيرة عن عقاب المتمرّدين، و [عن ] عظيم الشرف الذي ينطول الله به على الطائعين المجتهدين ﴿ أَفَلا تَعْقِلُونَ ﴾ ما عليكم من عقاب الله عزّ وجل في أمركم بما به لا تأخذون، وفي نهبكم عمّا أنتم فيه مُنْهيكون.

وكان هؤلاء قوم من رؤساء اليهود وعلمائهم احتجبوا (٣) أموال الصدقات والمبرّات فأكلوها واقتطعوها، ثمّ حضروا رسول الله (ملّناة عدواته)، وقد حشروا (٤) عليه عوامّهم، يقولون: إنّ محمّداً تعدّي طَوره، وادّعي ما ليس له.

فجاءُوا بأجمعهم إلى حضرته، وقد اعتقد عامّتهم أن يقعوا برسول الله فيقتلوه، ولو أنّه في جماهير أصحابه، لا يبالون بما آتاهم به الدهر، فلمّا حضروه وكثروا وكانوا بين يديه، قال لهم رؤساؤهم ـ وقد واطؤوا عوامّهم على أنّهم إذا أفحموا محمّداً وضعوا عليه سيوفهم، فقال رؤساؤهم ـ: يا محمّد، جئت تزعّم أنّك رسول ربّ العالمين نظير موسى وسائر الأنبياء المتقدّمين ؟

فقال رسول الله رسند عبوده الله عظمه الله تعالى من قَدْرَي ، بل قال ربّي : يا محمّد ، إنّ نظير موسى وسائر الأنبياء ، فما أقول هذا ، وماكنت لأصغر ما عظمه الله تعالى من قَدْرَي ، بل قال ربّي : يا محمّد ، إنّ فضلك على جميع الأنبياء والمرسلين والملائكة المقرّبين كفضلي - وأنارب العِزّة - على سائر الخَلْق أجمعين ؛ وكذلك ما قال الله تعالى لموسى لمّا ظنّ أنّه قد فضّله على جميع العالمين . فغلُظ ذلك على اليهود ، وهمّوا بقتله ، فذهبوا يسلُون سيوفهم فما منهم أحد إلّا وجد يديه إلى خلفه كالمكتوف ، يابساً لا يقدر أن يحرّكهما وتحيّروا.

فقال رسول الله (ملزاة عليه وآله) م ورأى ما بهم من الحَيرة من لا تجزعوا، فخيرٌ أراده الله بكم، منعكم من التوثّب (٥) على وليّه، وحبسكم على استماع حُججه في نبوّة محمّد ووصيّة أخيه على.

ثمّ قال رسول الله (ملنه عب رقه): معاشر اليهود، هؤلاء رؤساؤكم كافرون، ولأموالكم محتجبون، ولحقوقكم باخسون، ولكم ـ في قسمة من بعد ما اقتطعوه ـ ظالمون، يخفِضون فيرفعون.

#### سورة البَقَرَة آية - 22 -

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عنه التلام): ١١٤/٢٣٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المحتجنين. احتجنته: إذا جذبته بالمِحْجَن إلى نفسك، «الصحاح ـ حجن ـ ٥: ٢٠٩٧». والميحْجَن كالصّوْلَجان.

<sup>(</sup>٢) يستأكل الضعفاء، أي يأخذ أموالهم. «الصحاح ـ أكل ـ ٤: ١٦٢٥».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: احتجنوا.

<sup>(</sup>٤) خَشَرت النَّاس: جمعتهم، «الصحاح ـ حشر ـ ٢: ١٣٠».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: الوثوب.

وَقُفَايَّتُ الْمِيْنَ الْوَكِيْ الْفَكِّ الْفِيْرِ HE PRINCE GHAZI TRUST DR QURANIC THOUGHT

فقالت رؤساء اليهود: حدّث عن موضع الحُجّة، أحُجّة نبوّتك ووصيّة عليّ أخيك هذا، دعواك الأباطيل وإغراؤك قومنا بنا؟ (١٠).

فقال رسول الله (منناه عبه راله): لا، ولكنّ الله عزّ وجلّ قد أذِن لنبيّه أن يدعو بالأموال التي تختانونها (٢) من هؤلاء الضعفاء ومن يليهم فيُحضرها ها هنا بين يديه، وكذلك يدعو حساباتكم (٨) فيُحضرها لديه، ثمّ يدعو من واطأتموه على اقتطاع أموال الضعفاء فينطِق باقتطاعهم جوارحهم، وكذلك ينطِق باقتطاعكم جوارحكم.

ثمّ قال رسول الله (ملفاظه عليه رآبه): يا ملائكة ربّي، أحضروني أصناف الأموال التي اقتطعها هؤلاء الظالمون لعوامّهم؛ فإذا الدراهم في الأكياس، والدنانير و (١) الثياب والحيوانات وأصناف الأموال منحدرة عليهم سُرُحاً (١٠) حتّى استقرّت بين أيديهم.

ثمّ قال (مننه عليه وآله): آنوا بحسابات هؤلاء الظالمين الذين غالطوا بها هؤلاء الفقراء، فإذا الأدراج (١١) تنزِل عليهم، فلمّا استقرّت على الأرض، فال: خُذوها؛ فأخذوها فقرءُوا فيها: نصيب كلّ قوم كذا وكذا.

فقال رسول الله استرائه على رائدة على ملائكة ربّي، اكتُبوا تحت اسم كلّ واحد من هؤلاء ما سرقوا منه وبيّنوه؛ فظهرت كتابة بيّنة: لا بل نصيب كلّ واحد (١٢)كذا وكذا، فإذا إنّهم قد خانوهم عشرة أمثال ما دفعوا إليهم.

ثمّ قال رسول الله (منزاة عبداته): يا ملائكة ربّي، ميزوا من هذه الأموال الحاضرة كلّ ما فضل ممّا ببنه هؤلاء الظالمون، لتُؤدّى إلى مستحقّها؛ فاضطربت تلك الأموال، وجعلت تفصل بعضها من بعض حتّى تميزت أجزاؤها كما ظهر في الكتاب المكتوب، وبين أنهم سرقوه واقتطعوه، فدفع رسول الله (منزاة عبداته) إلى من حضر من عوامّهم نصيبهم (١٣)، وبعث إلى من غاب فأعطاه، وأعطى وَرَّئة مَنْ قد مات، وفضح الله البهود والرؤساء، وغلّب النّهاء على بعضهم وبعض العوام، ووقق الله بعضهم

فقال الرؤساء الذين همّوا بالإسلام: نشهَد ـ يا محمّد ـ أنك النبيّ الأفضل، وأنّ أخاك هذا هو الوصيّ الأجلّ الأكمل، فقد فضحنا الله بذنوبنا، أرأيت إن تُبنا وأقلعنا ماذا تكون حالنا ؟

فقال رسول الله (منزاه عبدواله): إذن أنتم رُفقاؤنا في الجِنان، وتكونون في الدنيا في دين الله إخواننا، ويوسّع الله تعالى أرزافكم، وتجدون في مواضع هذه الأموال التي أُخذت منكم أضعافاً (١٤)، ويـنسى هـؤلاء الخـلق

<sup>(</sup>٦) أغرى الإنسان غيره بالشيء: حرّضه عليه. «المعجم الوسيط عفرا - ٢: ١٥١».

<sup>(</sup>٧) خانَّ الشيء: نقَّصَه. «المعجم الوسيط \_ خان \_ ١: ٢٦٣». وفي المصدر: ختتموها.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: حسباناتكم.

<sup>(</sup>٩) في المصدر زيادة: إذا.

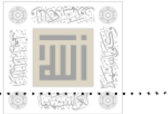
<sup>(</sup>١٠) سُرُحاً: أي سهلاً سريعاً. «لسان العرب ـ سرح ـ ٢: ٧٩٤»، وفي المصدر: من حالق، أي من مكان مشرف. «الصحاح ـ حلق ـ ١: ٦٤٦٣».

<sup>(</sup>١١) الدِّرج: وهو الذي يُكتب قيه. «الصحاح ـ درج ـ ١: ٣١٤».

<sup>(</sup>۱۲) في «ط»: قوم.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: نصيبه.

<sup>(</sup>١٤) في المصدر: أضعافها.



Y.V.

فضيحتكم حتّى لا يذكّرها أحد منهم.

سورة البَقَزة (٢) ....

فقالوا: إنّا نشهَد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنّك .. يا محمّد ـ عبده ورسوله وصفيّه وخليله، وأنّ عليّا أخوك ووزيرك، والقيّم بدينك، والنائب عنك، والمناضل دونك، وهو منك بمنزلة هارون من موسى إلّا أنّه لا نبىّ بعدك. فقال رسول الله (صلن لله عبدوله): فأنتم المفلحون».

٢٥٣ /٢ - العيّاشي: عن يعقوب بن شُعيب، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت: قوله: ﴿ أَتَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ ؟ قال: فوضع يده على حَلْقه، قال كالذابح نفسه (١).

٢٥٤ /٣ ـ وقال الحجّال ـ عن أبي (١) إسحاق، عمن ذكره .: ﴿ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ ﴾ : أي تتركون.

100 /٤ ـ وقال عليّ بن إبراهيم في الآية: نزلت في القَصَّاص والخَطَّاب، وهو قول أمير المؤمنين (طيه الشلام): «وعلى كلّ مِنْبَرٍ منهم خطيب مِصْقَع (١)، يكذِب على الله وعلى رسوله وعلى كتابه».

وقال الكُمّيت في ذلك:

لما قال فيها، مخطىءٌ حين ينزلُ

مُصيبٌ على الأعواديوم رُكوبها

ولغيره في هذا المعنى:

طبيبٌ يداوي النَّاسَ وهو (٢) عليلُ

وغبر تفئي يأشرُ النَّـاسَ بــالتُّقــى

قوله تعالى:

# وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ وَإِنَّهَا لِكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَىٰ ٱلْخَـاشِعِينَ [20] آلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَـٰقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ [21]

1/ 207 / وقال الإمام العسكري (عليه النام): وقال الله عزّ وجلّ لسائر اليهود والكافرين والمشركين: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱ : ۳۷/٤٣.

<sup>(</sup>١) لعلّ المراد: قال الإمام (عبدالتلام: إنّ من يأمر النّاس بالبر وينسى نفسه، فهو كالذابح نفسه. أو أنّ الإمام (عبدالتلام) أشار كالذابح نفسه والثاني أظهر.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣٨/٤٣.

<sup>(</sup>۱) في المصدر: ابن، ولملّه صحيح أيضاً، فقد روى الحجّال عن أبي إمحاق الشعيري وعبيد بن إسحاق، راجع معجم ريعال المديث ١١ : ١٥، ٢٦ : ١٨، ٢٢ : ٢٨، ٣٢ : ٧٧.

٤ ـ تغسير القمّي ١ : ٤٦.

<sup>(</sup>١) أي بليغ. «الصحاح ـ صقع ـ ٣: ١٢١٤».

<sup>(</sup>٢) في «ط»: يداوي والطبيب.

سورة البَقْرَة آية . 23 ـ 23 ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري رعيه الشلام: ١١٥/٢٣٧ - ١١٧.



بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ﴾ بالصبر عن الحرام، وعلى تأدية الأمانات، وبالصبر عن الرئاسات الباطلة، وعلى الاعتراف لمحمّد بنبوّته ولعلى بوصيّته.

واستعينوا بالصبر على خدمتهما، وخدمة من يأمرانكم بخدمته على استحقاق الرضوان والغُفران ودائم نعيم الجِنان في جِوار الرّحمٰن، ومرافقة خِيار المؤمنين، والتمتّع بالنظر إلى عِترة محمّد سيّد الأوّلين والآخرين، وعليّ سيّد الوصيّين والسادة الأخيار المنتجبين. فإنّ ذلك أفرّ لعيونكم، وأتمّ لسروركم، وأكمل لهدايتكم من سائر نعيم الجِنان، واستعينوا أيضاً بالصلوات الخمس، وبالصلاة على محمّد وآله الطبّبين سادة الأخيار على قرب الوصول إلى جنّات النعيم.

﴿ وَ إِنَّهَا﴾ أي هذه الفِعلة من الصلوات الخمس، والصّلاة على محمّد وآله الطيّبين مع الانقياد لأوامرهم، والإيمان بسّرهم وعلانيتهم، وترك معارضتهم ب(لِمَ وكيف) ﴿ لَكَبِيرَةٌ ﴾ عظيمة ﴿ إِلَّا عَلَىٰ ٱلْخَاشِعِينَ ﴾ الخائفين من عقاب الله في مخالفته في أعظم فرائضه.

ثم وصف الخاشعين فقال: ﴿ اللَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَهُم مُلَنَقُواْ رَبِّهِمْ ﴾ الذين يقدّرون أنهم يَلْقُون ربّهم، اللقاء الذي هو أعظم كراماته لعباده، وإنّما قال: ﴿ يَظُنُّونَ ﴾ لأنهم لا يدرون بماذا يُختم لهم، والعاقبة مستورة [عنهم] ﴿ وَأَ نَهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ إلى كراماته ونعيم جِنانه، لإيمانهم وخشوعهم، لا يعلمون ذلك يقيناً لأنهم لا يأمنون أن يُغيّروا ويُبدّلوا.

لا مذه الآبة: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوةِ ﴾ . الشَّلُوةِ ﴾ . تلا هذه الآبة: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوةِ ﴾ .

٣/ ٤٥٨ /٣ ـ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن شليمان (١)، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عليه)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱسْتَعِيتُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْقِ﴾. قال: «الصبر: الصيام».

وقال: «إذا نزلت بالرجل النازلة الشديدة فَلْيَصُم، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ﴾ يعني \* الصيام».

۲ ـ الكافي ۳ : ۱/٤٨٠.

<sup>(</sup>۱) في «س»: أحمد، وهو تصحيف، إذ أكثَرَ حمّاد من روايته عن شُعيب، وروى كتابه أيضاً، راجع رجال النجاشي: ١٩٥/ ٥٢٠ ومعجم رجال الحديث ٩: ٣٤.

٣ ـ الكافي ٤: ٣/٧٣.

<sup>(</sup>١) (عن سليمان) ليس في «س»، و إثباتها أنسب، راجع معجم رجال الحديث ٢٢: ١٠٣.

سورة البَقَرَة (٢) ...... (a) (1231)2 (b)

109 /1\_العيّاشي: عن مِسْمَع، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): ويا مِسْمَع، ما يمنع أحدكم إذا دخل عليه غمّ من غُموم الدنيا أن يتوضّاً، ثمّ يدخُل مسجده فيركع رَكعتين فيدعو الله فيهما ؟ أمّا سَمِعت الله يقول: ﴿ وَٱسْتَعِيتُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَـوْةِ﴾ .

 ١٦٠ /٥ عن عبدالله بن طلحة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ ﴾. قال: والصبر: هو الصوم.

171 / ٦- عن شليمان الفَرّاء، عن أبي الحسن (على النه نعي قول الله تعالى: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ ﴾. قال: «الصبر: الصوم، إذا نزلت بالرجل الشدّة أو النازلة فَلْيَصُم، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ﴾ والصبر: الصومه.

٢٦٢ /٧ ـ ابن شهرآشوب: عن البافر (طوالنلام) وابن عبّاس، في قوله: ﴿ وَٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوْةِ وَ إِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَىٰ ٱلْخَاشِعِينَ﴾ والخاشع: الذليل في صلاته المقبل عليها، يعني رسول الله وأمير المؤمنين (عليماالتلام)٥.

٨/ ٤٦٣ /٨ ـ وروي ذلك من طريق المخالفين، عن ابن عبّاس، بزيادة قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَ نَهُم مُلَّنقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ نزلت في على وعثمان بن مَظعون وعمّار بن ياسر وأصحاب لهم.

٩٦٤ /٩ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدَّثنا أحمد بن الحسن القطَّان (رحمه الله)، قال: حدَّثنا أحمد بن يحيى، عن بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثني أحمد بن يعقوب بن مَطَى، قال: حدّثني محمّد بن الحسن بن عبدالعزيز الأحدب الجُنْديْسابُوري، قال: وجدت في كتاب أبي بخطّه: حدّثنا طلحة بن زيد (١١)، عن عُبيدالله (٢) بن عُبيد، عن أبي مَعْمَر السَّعداني، عن أمير المؤمنين (عبدالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَنَّقُواْ رَبُّهِمْ ﴾ ويعني يوقنون أنّهم يُبعثون ويُحشرون ويُحاسبون، ويُجْزُون بالثواب والعقاب، والظن هاهنا اليقين،

١٠/ ٤٦٥ ـ العبَّاشي: عن أبي مَعْمَر، عن عليّ (علمالتلام)، في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلَنقُواْ رَبِّهِمْ ﴾. يقول: «يوقنون أنَّهم مبعوثون، والظنِّ منهم يقين.

117 11 - عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَ إِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَىٰ ٱلْخَاشِعِينَ ﴾ يعني الصلاة.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣٩/٤٣.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٤٠/٤٣.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١/٤٣.

٧ ـُ المناقب ٢ : ٢٠، تفسير الحبري: ٢٢٨/٦٨.

٨ ـ تفسير الحبري: ٢٣٩/٧، شواهد التنزيل ١ : ٨٨/١٢٩.

٩ ـ التوحيد: ٢٦٧/٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يزيد،

 <sup>(</sup>٢) في الطاكة: عبدالله.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٢/٤٤.

١١ ـ تفسير القمّى ١ : ٤٦.

وقوله: ﴿ الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُلَنقُواْ رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ﴾ قال عليّ بن إبراهيم: الظنّ في كتاب الله على وجهين: فمنه ظنّ يفين، ومنه ظنّ شك؛ ففي هذا الموضع يفين، وإنّما الشك قوله: ﴿ إِن نَظُنُّ إِلَّا ظَنَاً وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِنِينَ﴾ (١) ﴿ وَظَنَتُمْ ظُنَّ السَّوْءِ﴾ (١).

قوله تعالى:

يَـٰبَنِى إِسْرَءِ بِلَ آذْكُرُواْ نِعْمَتِى آلَتِى أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّى فَضَّلْتُكُمْ عَلَيْكُمْ وَأَنِّى فَضَّلْتُكُمْ عَلَىٰ إَسْرَءِ بِلَ آذْكُرُواْ نِعْمَتِى آلَتِى أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّى فَضَّ عَن نَفْسٍ شَيئاً وَلَا عَلَىٰ آلْعَالَمِينَ [ ٤٧ ] وَآ تَقُواْ يَوْماً لَا تَجْزِى نَفْسٌ عَن نَفْسٍ شَيئاً وَلَا عَلَىٰ آلْعَالَمِينَ [ ٤٨ ] يُقْبَلُ مِنْهَا صَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَذْلٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ [ ٤٨ ]

٢٠٤ /٢ عن محمد بن علي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قوله تعالى: ﴿ يَنتِنِي إِسْرَءِيلَ ﴾.
 قال: همى خاصة بأل محمده.

١٩٩٤ /٣ - عن أبي داود، عمن سمع رسول الله (سائر) العبداله) يقول: «أنا عبدالله اسمي أحمد، وأنا عبدالله اسمي إسرائيل، فما أمره فقد أمرني، وما عناه فقد عناني».

١٧٠ /٤ - قال الإمام أبو محمد العسكري (طبرات لام)، اقال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَنْبَنِي إِسْرَءِ بِلَ آذْكُرُواْ نِعْمَتِي ٱلَّتِي أَنْعَمْتُ ٱلَّتِي مَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَ

﴿ وَأَنِّي فَضَّلْتُكُمْ عَلَىٰ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ مناك، أي فعلته بأسلافكم، فضّلتهم ديناً ودنياً: فأمّا تفضيلهم في الدّين

<sup>(</sup>١) الجَّائِيةَ ٤٥ : ٣٢.

<sup>(</sup>٢) الفَتَّح ٤٨ : ١٢.

سورة البَقْرَة آية ـ ٤٧ ـ ٤٨ .

١ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٣/٤٤.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٤٤/٤٤.

٣٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٤٥/٤٤.

التقسير المنسوب إلى الإمام العسكري إعلى التلام): ١١٨/٢٤٠ و ١١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: جنانه مستحقين.

فلقبولهم ولاية "أمحمّد استناه طبه وآله) و "عليّ وآلهما الطبّبين، وأمّا في الدنيا فإنّي ظلّلت عليهم الغّمام، وأنزلت عليهم المَنّ والسَّلوى، وأسقيتهم من حَجَر ماءً عَذْباً، وفلقت لهم البحر، وأنجيتهم، وأغرقت أعداءهم فرعون وقومه، وفضّلتهم بذلك على عالَمي زمانهم الذين خالفوا طرائقهم، وحادوا عن سبيلهم.

(a) 10 miles (a)

ئمّ قال الله عزّ وجلّ: فإذاكنت قد فعلت هذا بأسلافكم في ذلك الزمان بقبولهم ولاية محمّد (<sup>1)</sup>، فبالحَريّ أن أزيدكم فضلاً في هذا الزمان، إن أنتم وَفَيتُم بما أُخذ من العهد والميثاق عليكم.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآثَقُواْ يَوْماً لَا تَجْزِى نَفْسُ عَن نَفْسٍ شَيثاً ﴾ لا تَدْفَع عنها عذاباً قد استحقّته عند النَّزُع ﴿ وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةً ﴾ يشفع لها بتأخر (٥٠ الموت عنها ﴿ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ ﴾ لا يُقبَل منها فِداءٌ مكانه، يُمات ويُترك هو فِداءٌ (١٠).

قال الصّادق (طبه التلام): وهذا اليوم يوم الموت، فإنّ الشفاعة والفِداء لا تُغني عنه، فأمّا في القيامة فإنّا وأهلنا نجزي عن شيعتنا كلّ جزاء، ليكوننّ على الأعراف بين الجنّة والنّار محمّد (منن هعبه والمي وعليّ وفاطمة والحسن والمحسين (عبهم التلام) والطبّبون من آلهم، فنرى بعض شيعتنا في تلك العرّصات، ممّن كان منهم مقصّراً، في بعض شدائدها، فنبعث عليهم خير شيعتنا كسلمان والمِقْداد وأبي ذرّ وعمّار ونظرائهم في العصر الذي يليهم، وفي كلّ عصر إلى يوم القيامة، فينقضّون (٢) عليهم كالبُرّاة (أ) والصقور فيتناولونهم كما تتناول البُرّاة والصّقور صيدها، فيرُفّونهم إلى الجنّة زفّاً.

وإنّا لنبعث على آخرين من محبّينا وخِيار شيعتنا كالحَمام فيلتقطونهم من العَرَصات كما يَلتقط الطبر الحبّ، وينقلونهم إلى الجِنان بحضرتنا، وسيُؤتى بالواحد من مُقصّري شيعتنا في أعماله، بعد أن قد حاز الولاية والتقيّة وحقوق إخوانه، ويُوقف بإزائه ما بين مائة وأكثر من ذلك إلى مائة ألف من النّصّاب، فيقال له: هؤلاء فداؤك من النّار؛ فيدخُل هؤلاء المؤمنون الجنّة، وهؤلاء (١٠ النّصّاب النّار، وذلك ما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ رُبِّمًا يَودُّ الَّذِينَ كَقَرُونَ ﴾ (١٠ يعني بالولاية ﴿ تُوكَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ (١١ في الدنيا منقادين للإمامة، لبجعل مخالفوهم فداءهم من النّار، على العدل، يا معنى بالولاية ﴿ المناه، بإسناده عن أُميّة بن يزيد القُرَشي، قال: قيل لرسول الله (سنن همه ميه والعدل، يا

<sup>(</sup>٢) في المصدر: نبوة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وولاية.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ولاية محمد وآله.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بتأخير.

<sup>(</sup>٦) (قداءً) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٧) انقض الطائر: هوى في طيرانه. «الصحاح ـ قضض ـ ٣: ١٠٢».

<sup>(</sup>A) البُزاة: جمع بازي، وهو جنس من الصقور الصغيرة أو المتوسطة الحجم، ومن أنواعه: الباشق، والبيدق. «المعجم الوسيط ـ بزا ـ ١ : ٥٥».

<sup>(</sup>٩) في المصدر: وأوثلك.

<sup>(</sup>١١،١٠) الحِجْر ١٥: ٢.

٥ ـ معاني الأخبار: ٢/٢٦٥.



رسول الله ؟ قال: ٤ الفِدية ٥. قال: قيل: ما الصرف، يا رسول الله ؟ قال: ٥ التوبة ١٠.

قال مؤلّف هذا الكتاب: لامنافاة بين التفسيرين في بني إسرائيل بحمل أحد التفسيرين على الظاهر، والآخر على الباطن.

### قوله تعالى:

# وَإِذْ نَجَيْنَكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْبُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَٰلِكُم بَلاءٌ مِن رَبِكُمْ عَظِيمٌ [ 19 ]

١٧٢ /١ ـ قال الإمام العسكري (علمه السّلام): وقال الله: واذكروا، يا بني إسرائيل ﴿ إِذْ نَجَيْنَكُم ﴾ أنجينا أسلافكم ﴿ مِنْ عَالِ فِرْعَوْنَ ﴾ وهم الذين كانوا يدنون إليه بقرابته وبدينه ومـذهبه ﴿ يَشُومُونَكُمْ ﴾ يـعذّبونكم ﴿ شوءَ ٱلْعَذَابِ ﴾ شدّة العذاب، كانوا يحملونه عليكم».

قال: «وكان من عذابهم الشديد أنه كان فرعون يكلّفهم عمل البناء والطين، ويخاف أن يهرُبوا عن العمل، فأمر بتقييدهم، فكانوا ينقلون ذلك الطين على السلالم إلى السطوح فرُبّما سقط الواحد منهم فمات أو زَمِنَ (١) ولا يحفّلون (١) بهم، إلى أن أوحى الله تعالى إلى موسى (هـ النه): قل لهم: لا يبتدئون عملاً إلّا بالصّلاة على محمّد وآله الطيّبين ليخِفّ عليهم، فكانوا يفعلون ذلك فيُخفّف عليهم.

وأمركل من سقط وزَمِن، ممّن نسي الصلاة على محمّل وآله، بأن يقولها على نفسه إن أمكنه \_أي الصّلاة على محمّد وآله \_أو يقال عليه إن لم يُمكّنه، فإنّه يقوم ولا يضُرّه ذلك، ففعلوها فسلِموا.

و يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَ كُمْ وذلك لمّا قبل لفَرَعُون: إنّه يُولد في بني إسرائيل مولود يكون على يده هلاكك، وزوال مُلْكك؛ فأمر بذبح أبنائهم، فكانت الواحدة منهن تُصانع "القوابل عن نفسها لئلا تنِمّ عليها [ويتِمّ] حملها، ثمّ تُلقي ولدها في صحراء، أو غار جبل، أو مكان غامض، وتقول عليه عشر مرّات الصّلاة على محمّد وآله، في قيضيض ("الله له مَلَكا يربّيه؛ ويدرّ من إصبّع له لبناً يمصّه، ومن إصبّع طعاماً لبّناً يتغذّاه، إلى أن نشأ بنو إسرائيل، فكان مَن سَلِم منهم ونشأ أكثر ممّن قُتل.

سورة البَقَرَة آية ـ 29 ـ

١. - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عد اشلام) ١٢٠/٢٤٢.

<sup>(</sup>١) زَّينَ: شرِضَ مرضاً يدوم زماناً طويلاً، أو ضعُف بكبر سنّ أو مطاولة علَّة. «المعجم الوسيط ـ زمن ـ ١ : ١ · ٤».

 <sup>(</sup>٢) الحَفْل: المبالاة، يقال: ما أحفِل بفلان، أي ما أبالي به. «لسان العرب \_حفل \_ ١١: ١٥٩».

<sup>(</sup>٣) المصانعة: الرُشوة. «الصحاح ـ صنع ـ ٣: ١٢٤٦».

<sup>(</sup>أً) قَيْضَ الله فلاناً لفلان، أي جاء به وأناحه له. «الصحاح ـ قيض ـ ٣: ١٠٤،».

718

﴿ وَيَسْتَخْبُونَ نِسَاءَكُمْ ﴾ يبقونهن ويتُخذونهن إماءً، فضجُوا إلى موسى (عدالتلام)، وقالوا: يفترشون (٥٠) بناتنا وأخواتنا ؟! فأمر الله البنات كلّما رابهن ريب من ذلك صلّين على محمّد وآله الطبّبين، فكان الله يرُدّ عنهن أولئك الرجال، إمّا بشّغل أو بمرض أو زَمانة أو لُطف من ألطافه، فلم تُفترَش منهن امرأة، بل دفع الله عزّ وجل (١٠) عنهن بصلاتهن على محمّد وآله الطبّبين.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ وَفِي ذَالِكُم ﴾ أي في ذلك الإنجاء الذي أنجاكم منه ربّكم ﴿ بَلَاءً ﴾ نعمة ﴿ مِن رَبِكُمْ عَظِيمٌ ﴾ كبير.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ يَنَيَنِي إِسْرَءِيلَ آذْكُرُواْ﴾ (\* إذ كان البلاء يُصرَف عن أسلافكم ويُخفّف بالصلاة على محمّد وآله الطيّبين، أفلا تعلمون أنّكم إذا شاهدتموهم وآمنتم بهم (^ كان النعمة عليكم أعظم وأفضل، وفضل الله لديكم (^ ) أكثر وأجزل.

## قوله تعالى:

صورة البَقَرّة (٢) ....

وَإِذْ فَرَفْنَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ فَأَنجَيْنَكُمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ [٥٠] وَإِذْ وَاعَذْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِن بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلْمُونَ [٥١] ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِن بَعْدِ ذَٰلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ وَأَنتُمْ ظَلْمُونَ [٥١] ثُمَّ عَفَوْنَا عَنْكُمْ مِن بَعْدِ ذَٰلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ وَأَنتُمْ ظَلْمُونَ [٥٠] وَإِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ ٱلْكِتَابِ وَٱلْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ [٥٣]

1/ ٤٧٣ من بعض، ﴿ فَأَنجَيْنَا كُمْ ﴾ هناك وأغرفنا آل الله عزّ وجلّ: واذكروا ﴿ إِذْ فَرَقْمَا بِكُمُ ٱلْبَحْرَ ﴾ أبوقاً، ينقطع بعضه من بعض، ﴿ فَأَنجَيْنَا كُمْ ﴾ هناك وأغرفنا آل (١) فيرعون وقومه ﴿ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ إليهم وهم يغرّفون. وذلك أنّ موسى (عب بنيهم) لمّا انتهى إلى البحر، أوحى الله عزّ وجلّ إليه: قل لبني إسرائيل: جدّدوا توحيدي،

<sup>(</sup>٥) افترث: أي وطئه، وافترش الرجل المرأة للّذة. «الصحاح ـ فرش ـ ٣: ١٠١٤»، «لسان العرب ـ فرش ـ ٦: ٣٢٧»، وفي المصدر: يفترعون..

<sup>(</sup>٦) في «ط» والمصدر زيادة: ذلك.

<sup>(</sup>٧) البَقَرَة ٢ : ١٧.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: شاهدتموه وآمنتم به.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: عليكم.

سورة البَفَرَة آية . ٥٠ ـ ٥٣ ـ

١ . التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طبه التلام): ١٢١/٢٤٥ - ١٢٢٠

<sup>(</sup>١) في المصدر: واذكروا إذ جعلنا ماء البحر.

<sup>(</sup>٢) (آل) ليس في المصدر،



وأفِرُوا (") بقلوبكم ذِكر محمّد سيّد عبيدي وإمائي، وأعيدوا على أنفسكم الولاية لعليّ أخي محمّد وآله الطيبين، وقولوا: اللّهمّ بجاههم جوّزنا على مَنن هذا الماء؛ فإن الماء يتحوّل لكم أرضاً. فقال لهم موسى (علمالتلام) ذلك، فقالوا: أتُورِد علينا ما نُكرَه، وهل فَرَرنا من آل فِرعون إلّا من خوف الموت؟! وأنت تفتحم بنا هذا الماء الغَمْر بهذه الكلمات، وما يدرينا ما يحدُث من هذه علينا؟!

فقال لموسى (مباشلام) كالب بن يُوحنًا ـ وهو على دابّة له، وكان ذلك الخليج أربعة فراسِخ ـ : يا نبيّ الله، أمرك الله بهذا أن نقوله وندخُل الماء ؟ قال: نعم. قال: وأنت تأمّرني به ؟ قال: نعم.

قوقف وجدّد على نفسه من توحيد الله ونبوّة محمّد (صلناه علمواله) وولاية عليّ (علمالتلام) والطيّبين من آلهما ما أمره به، ثمّ قال: اللّهمّ بجاههم جوّزني على مَتن هذا الماء؛ ثمّ أقحم فرسه، فركض على مَتن الماء، فإذا الماء تحته كأرض ليّنة حتّى بلغ آخر الخليج، ثمّ عاد راكضاً.

ئم قال لبني إسرائيل: يا بني إسرائيل، أطيعوا الله وأطيعوا موسى فما هذا الدعاء إلّا مفاتيح (١) أبواب الجِنان، ومغاليق أبواب النيران، ومُستنزل (٥) الأرزاق، وجالب على عباد الله وإماثه رضا (١) المهيمن الخلاق؛ فأبوا، وقالوا: نحن لا نسير إلّا على الأرض.

فقال موسى (عدالتلام): ادخلوها؛ قالوا: الأرض وَحِلة عَخاف أن نرشب ( ) فيها.

فقال الله عزّ وجلّ: يا موسى، قل: اللّهم بحق محمّد وآله الطبّبين جفّفها؛ فقالها، فأرسل الله عليها ريح الصّبا (١) فجفّت. وقال موسى (طبالتلام): ادخُلُوها؛ قالوا: يا نبي الله، نجن اثنتا عشرة قبيلة، بنو اثني عشر أباً، و إن دخلنا رام كلّ فريق منّا طريق على حِدّة لأمِنّا ما نخافه.

دخلنا رام كلّ فريق منّا تقدّم صاحبه، ولا نأمن وقوع الشرّ بيننا، فلو كان لكلّ فريق منّا طريق على حِدّة لأمِنّا ما نخافه.

قأمر الله موسى أن يضرِب البحر بعددهم اثنتي عشرة ضربة في اثني عشر موضعاً إلى جانب ذلك الموضع، ويقول: اللّهمّ بجاه محمّد وآله الطبّبين بيّن الأرض لنا وأمِط (١٠) الماء عنّا؛ فصار فيه تمام اثني عشر طريقاً، وجفّ

<sup>(</sup>٣) في «س»; وأمرُوا.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: مقتاح.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ومنزل.

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: الرحمن.

<sup>(</sup>٧) الشُّعَرَاء ٢٦ : ٦٣.

<sup>(</sup>٨) رسّب الشّيء: ثقُل وصار إلى أسفل. «مجمع البحرين ـرسب ـ ٢: ٧٠».

<sup>(</sup>٢) الصّبّا: ربح، ومهبّها المستوي أن تهبّ من موضع مطلع الشّمس إذ استوى اللّيل والنّهار. «الصحاح ـ صبا ـ ٦ : ٢٣٩٨».

<sup>(</sup>١٠) أماط عني الأذي: أي أبعده عني ونخاه. «مجمع البحرين ـ ميط ـ ٤: ٢٧٤».

قَرار الأرض بريح الصّبا. فقال: ادخلوها؛ قالوا: كلّ فريق منّا يدخُل سِكّة من هذه السكك لا يدري ما يحدُث على الآخرين.

فقال الله عزّ وجلّ: فاضرِب كلّ طَوْد (۱۱) من الماء بين هذه السِكك؛ فضرب، فقال: اللّهمّ بجاه محمّد وآله الطيّبين لمّا جعلت في هذا الماء طِيقاناً (۲۰) واسعة يرى بعضهم بعضاً منها؛ فحدثت طِيقان واسعة يرى بعضهم بعضاً منها، ثمّ دخلوها.

فلمّا بلغوا آخرها جاء فِرعون وقومه، فدخل بعضهم، فلمّا دخل آخرهم، وهمّ بالخروج أوّلهم أمر الله تعالى البحر فانطبق عليهم، فغرِقوا، وأصحاب موسى ينظرون إليهم، فذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَغْرَقْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ ﴾ إليهم.

قال الله عزّ وجلّ لبني إسرائيل في عهد محمّد (منزاه عبه وآنه): فإذا كان الله تعالى فعل هذا كلّه بأسلافكم لكرامة محمّد، ودُعاء موسى، دُعاء تقرّب بهم [إلى الله] أفلا تعقِلون أنّ عليكم الإيمان بمحمّد وآله إذ (١٣٠) شاهد نموه الآن ؟ ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ثُمَّ آتَخَذْتُمُ آلْعِجْلَ مِن بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ ٨.

قال الإمام (طب التلام): 8 كان موسى بن عِمران (طب التلام) يقول لبني إسرائيل: إذا فرّج الله عنكم وأهلك أعداءكم أتبتكم بكتاب من ربّكم، يشتمل على أوامره ونواهيه ومواعظه وعِبّره وأمثاله.

فلمًا فرّج الله عنهم، أمرَ الله عزّ وجلّ أن يأتي للمبعاد، ويصوم ثلاثين يوماً عند أصل الجبل، وظنّ موسى أنّه بعد ذلك يعطيه الكتاب، فصام موسى ثلاثين يوماً (الله)، قلمًا كان في آخِر الأيّام اسماك قبل الفيطر. فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا موسى، أمّا علمت أنّ خُلوف (الله عنه الصائم أطبب عندي من رائحة المِسْك؟ صُم عشراً أخر ولا تَسْنَك عند الإفطار؛ ففعل ذلك موسى (عد الله الله أن وعد الله أن يعطيه الكتاب بعد أربعين ليلةً، فأعطاه إيّاه.

فجاء السامريّ فشَبّه على مستضعفي بني إسرائيلٌ، وقال: وعدكم موسى أن يرجِع إليكم بعد أربعين ليلةً، وهذه عشرون ليلةً وعشرون يوماً تمّت أربعون، أخطأ موسى ربّه، وقد أتاكم ربّكم، أراد أن يُريكم أنّه قادر على أن يدعوكم إلى نفسه بنفسه، وأنّه لم يبعث موسى لحاجة منه إليه؛ فأظهر لهم العِجل الذي كان عَمِله، فقالوا له: كيف يكون العِجل إلهنا؟

قال لهم: إنّما هذا العِجل مُكلّمكم (١٦) منه ربّكم كما كلّم موسى من الشجرة، فالآله في العِجل كما كان في الشجرة؛ فضلُوا بذلك وأضلُوا.

<sup>(</sup>١١) الطُّود: الجبل ألعظيم. «الصحاح ـ طود ـ ٢: ٥٠٢».

<sup>(</sup>١٢) الطبقان: جمع طاق: وهو ما عُطف من الأبنية. «الصحاح ـ طوق ـ ٤: ١٥١٩».

<sup>(</sup>١٣) في المصدر زيادة: قد.

<sup>(</sup>١٤) في المصدر زيادة: عند أصل الجبل.

<sup>(</sup>١٥) الخُلوف: رائحة الفم المتغيّرة. المجمع البحرين ـ خلف ـ ٥: ٥٣.

<sup>(</sup>١٦) في المصدر: يكلَّمَكم.



## البرهان في تفسير القرآن

فقال موسى (مدانتلام): با أيّها العِجل، أكان فيك ربّناكما يزعُم هؤلاء ؟ فنطن العِجل، وقال: عَزّ ربّنا عن أن يكون العِجل حاوياً له، أو شيء من الشجر والأمكنة عليه مشتملاً، ولا له حاوياً، لا ـ والله، يا موسى ـ ولكنّ السامريّ نصب عِجلاً مؤخّره إلى الحائط، وحفر في الجانب الآخر في الأرض، وأجلس فيه بعض مَرّدَته، فهو الذي وضع فاه على دُبره، وتكلّم لمّا قال: ﴿ هَنذَ ا إِلَنَّهُ كُمْ وَ إِلَّنَّهُ مُوسَىٰ ﴾ (١٧) يا موسى بن عِمران، ما خُذل هؤلاء بعبادتي واتّخاذي إلهاً إلّا بنهاونهم بالصّلاة على محمّد وآله الطيّبين، وجحودهم بموالاتهم، ونبوّة النبيّ ووصيّة الوصيّ حتَى أدّاهم إلى أن اتّخذوني إلهاً.

قال الله تعالى: فإذا كان الله تعالى إنَّما خَذَل عَبَدَة العِجل لتهاونهم بالصلاة على محمَّد ووصيَّه عليّ، فما تخافون من الخِذلان الأكبر في معاندتكم لمحمّد وعليّ وقد شاهدتموهما، وتبيّنتم آياتهما ودلائلهما؟

ثمَ قال الله عزَّ وجلِّ: ﴿ ثُمَّ عَفَوْنَا عَنكُم مِن بَعْدِ ذَ لِكَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ أي عفونا عن أوائلكم عبادتهم العجل، لعلَّكم ـ يا أيّها الكائنون في عصر محمّد من بني إسرائيل ـ تشكّرون تلك النعمة على أسلافكم وعليكم بعدهم. ثمّ قال (مدانتلام): «و إنّما عفا الله عزّ وجلّ عنهم لأنّهم دعُوا الله بمحمّد وآله الطيّبين، وجدّدوا على أنفسهم الولاية لمحمّد وعلى وآلهما الطاهرين، فعند ذلك رَحِمهم الله وعَفا عنهم».

ثُمَّ قال عزِّ وجلِّ: ﴿ وَ إِذْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ ٱلْكِتَابَ وَٱلْفُرْقَانَ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ قال: «واذكروا إذ آنينا موسى الكتاب ـوهو التوراة ـ الذي أُخذ على بني إسرائيل الإيمان به والانقياد لما يوجبه، والفُرقان آتيناه أيضاً، فُرَق به ما بين الحقّ والباطل، وفُرّق ما بين المحفّين والمبطلين. ﴿

وذلك أنّه لمّا أكرمهم الله تعالى بالكتاب والإيمان به، والانقياد له، أوحى الله بعد ذلك إلى موسى (عليه الملام): هذا الكتاب قد أقرّوا به، وقد بقي الفُرقان، قُرِّق ما بين المؤمنين والكافرين، والمحقّين والمبطلين، فجدُد عليهم العهد به، فإنَّى قد آليت على نفسى قُسَماً حقًّا لا أتقبُل من أحدٍ إيماناً ولا عملاً إلَّا مع الإيمان به.

قال موسى (عليه الشلام): ما هو يا ربّ ؟

قال الله عزّ وجلّ: يا موسى، تأخُذ على بني إسرائيل أنّ محمّداً خير النبيّين (١٨) وسيّد المرسلين، وأنّ أخاه ووصيّه عليّ خير الوصيّين، وأنّ أولياءه الذين يُقيمهم سادة الخلق، وأنّ شيعته المنقادين له، المسلّمين له ولأوامره ونواهيه ولخلفائه، نجوم الفِردَوس الأعلى، وملوك جنّات عَدْن.

قال: ﴿ وَأَخِذْ عَلِيهِم مُوسِي ﴿ عَبِهِ النَّهِمِ مُ ذَلِكُ، فَمِنْهِم مِنْ اعتقده حَقًّا، ومِنْهِم من أعطاه بلسانه دون قلبه، فكان المعتقد منهم حقّاً يلوح على جبينه نور مبين، ومن أعطاه بلسانه دون قلبه ليس له ذلك النور، فذلك الفُرقان الذي أعطاه الله عزَّ وجلَّ موسى (مله التلام)، وهو فَرَّق ما بين المحقِّين والمبطلين.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ أي لعلّكم تعلمون أنّ الذي به يُشرّف العبد عند الله عزّ وجلّ هو

<sup>(</sup>۱۷) ځه ۲۰: ۸۸

<sup>(</sup>١٨) في المصدر: خير البشر.

اعتقاد الولاية، كما تَشرّف به أسلافكم،

٢/ ٤٧٤ /٢ ـ العبّاشي: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبدائد)، في قوله: ﴿ وَإِذْ وَاعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾. قال: «كان في العلم والتقدير ثلاثين لبلةً، ثمّ بدا لله فزاد عشراً، فتمّ ميقات ربّه الأوّل (١) والآخر أربعين لبلةً».

قوله تعالى:

# وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَنْقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِاتِّخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَىٰ بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَٰلِكُمْ خَبْرٌ لَكُمْ عِندَ الْعِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَىٰ بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَٰلِكُمْ خَبْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ آلنَّـوَّابُ آلرَّحِيمُ [06]

1/ 1/0 واذ كروا، يا بني إسرائيل ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ الله عزّ وجلّ: واذكروا، يا بني إسرائيل ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾ عَبَدَة العِجل ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم ﴾ أضررتم بها ﴿ يِاتِّخَاذِكُمُ ٱلْمِجْلَ ﴾ إلها ﴿ فَتُوبُواْ إِلَىٰ بَالِيْكُمْ ﴾ الذي برأكم وصوّركم ﴿ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُم ﴾ بقتل بعضكم بعضاً، يقتل من لم يعبُد العِجل من عَبَده ﴿ وَلَكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ أي ذلك القتل خير لكم ﴿ عِندَ بَارِئِكُمْ ﴾ من أن تعيشوا في الدنيا وهو لم يغفِر لكم، فتتِم في الحياة الدنيا حياتكم، ويكون إلى النّار مصيركم، وإذا قُتلتم وأنتم ثائبون جعل الله عزّ وجلّ ذلك القتل كفّارة لكم، وجعل الجنّة منزلكم (١) ومُنقَلبكم.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿فَتَابَ عَلَيْكُمْ﴾ قبل نويتكم، فبل استيفاء القتل لجماعتكم، وقبل إتيانه على كافّتكم، وأمهلكم للتوبة، واستبقاكم للطاعة ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلتَّـوَّابُ ٱلرَّحِيمُ﴾.

قال: «وذلك أنّ موسى (مدالتهم) لما أبطل الله تعالى على يديه أمر العِجل، فأنطقه بالخبر عن تمويه السامري، وأمر موسى (عدالتهم) أن يقتُل من لم يعبُده من يعبُده، تبرّأ أكثرهم، وقالوا: لم نعبُده. فقال الله عزّ وجلّ لموسى (عدالتهم): ابرُد هذا العِجل الذهب بالحديد بَرْداً، ثمّ ذَرّه في البحر، قمن شَرِب ماءه اسودّت شَفتاه وأنفه وبان ذنبه؛ ففعل، فبان العابدون للعجل.

وأمر الله تعالى اثني عشر ألفاً أن يخرُجوا على الباقين شاهرين السيوف يقتلونهم، ونادى مناديه: ألا لعن الله أحداً أبقاهم بيد أو رجل، ولعن الله من تأمّل المقتول لعلّه تبيّنه حميماً أو قريباً (٢) فيتعدّاه إلى الأجنبي؛ فاستسلم

سورة البَقْرَة آية ـ 04 ـ

۲ ـ تفسير العبّاشي ۱ : ١٤٤/٤٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: للأوَّل.

<sup>1</sup> \_ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طب التلام): ١٣٤/٢٥٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: منزلتكم.

<sup>(</sup>٢) في «ط» والمصدر زيادة: فيتوقاه.



المقتولون. فقال القاتلون: نحن أعظم مصيبةٌ منهم، نقتل بأيدينا آباءنا وأبناءنا و إخواننا (٣) وقراباتنا، ونحن لم نعبُد، فقد ساوي بيننا وبينهم في المُصيبة.

فأوحى الله تعالى إلى موسى (علمالتلام): يا موسى، إنّي إنّما امتحنتهم بذلك لأنّهم ما اعتزلوهم لمّا عبدوا العِجل، ولم يهجروهم، ولم يعادوهم على ذلك، قل لهم: من دعا الله بمحمّد وآله الطيّبين يسهّل عليه قـتل المستحقّين للقتل بذنوبهم؛ فقالوها، فسهّل الله عليهم ذلك، ولم يجدوا لقتلهم لهم ألماً.

فلمًا استحرَّ القتل (1) فيهم - وهم ستَماتة ألف - إلّا اثني عشر ألفاً الذين لم يعبُدوا العِجل، وفَق الله بعضهم، فقال لبعضهم - والقتل لم يُفضِ (0) بعدُ إليهم، فقال -: أوليس قد جعل الله التوسّل بمحمّد وآله الطبّبين أمراً لا تخيب معه طِلبة، ولا تُردّ به مسألة ؟ وهكذا توسّلت الأنبياء والرسل، فما لنا لا نتوسّل ؟!».

قال: «فاجتمعوا وضجّوا: يا ربّنا، بجاه محمّد الأكرم، وبجاه عليّ الأفضل الأعظم، وبحقّ فاطمة القُضلي، وبجاه الحسن والحسبن سِبطيّ سيّد المرسلين، وسيّدي شباب أهل الجنّة أجمعين، وبجاه الذُّريّة الطيّبة الطاهرة من آل طه ويس لمّا غفرت لنا ذنوبنا، وغفرت لنا عقوبتنا (أ، وأزلت هذا القتل عنّا؛ فذاك حين نُودي موسى (علم النه) أن كُفّ القتل، فقد سألني بعضهم شيئاً (أ)، وأقسم عليَّ شيئاً (أ)، لو أقسم به هؤلاء العابدون للعجل، وسألني العِصمة لعصمتهم حتى لا يعبُدوه، ولو أقسم عليَّ بها إبليس لهديته، ولو أقسم بها عليَّ نمرود أو فرعون لنجّيته.

فرفع عنهم القتل، فجعلوا يقولون: يا حسرتنا، أين كنّا عن هذا الدُّعاء بمحمّد وآله الطيّبين حتّى كان إلله يقينا شرّ الفتنة، ويعصِمنا بأفضل العِصمة ؟!».

٢/ ٤٧٦ - عليّ بن إبراهيم، قال: إنَّ عوسى (عبدالتهم) لمّا خرج إلى الميقات، ورجع إلى قومه وقد عَبَدوا العِجل، قال لهم موسى: ﴿ يَا قَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُمْ بِاتَّخَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ فَتُوبُواْ إِلَىٰ بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُواْ أَنفُسَكُمْ ذَٰ لِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِئِكُمْ ﴾.
 خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِئِكُمْ ﴾.

فقالوا: وكيف نقتُل أنفسنا؟ فقال لهم موسى: اغدوا (١) -كلّ واحد منكم -إلى ببت المقدس، ومعه سِكّين أو حديدة أو سيف، فإذا صعدت أنا مِنْبَر بني إسرائيل، فكونوا أنتم ملتّمين لا يعرِف أحد صاحبه، فاقتلوا بعضكم

<sup>(</sup>٣) في «ط»: واخواتنا.

<sup>(</sup>٤) أي اشتد. «الصحاح ـ حرر ـ ٢: ٢٢٩».

<sup>(</sup>٥) الإفضاء: الانتهاء، وأفضى إليه: وصل. «لسان العرب \_ فضا \_ ١٥: ١٥٧».

<sup>(</sup>٦) في المصدر: هفواتنا.

 <sup>(</sup>٧) في «ط» والمصدر زيادة: من السماء.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: مسألةً.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قسماً.

٢ ـ تفسير القمّي ١ : ٤٧.

<sup>(</sup>١) الظاهر أن الصواب: يغدو.

بعضأ

فاجتمع سبعون ألف رجل ممن كانوا عبدوا العِجل إلى بيت المقدس، فلمّا صلّى بهم موسى (مدالتهم) وصّعِد المِنْبَر، أفبل بعضهم يقتُل بعضاً حتّى نزل جَبْرَثيل (عدالتهم)، فقال: قل لهم: يا موسى، ارفعوا القتل فقد تاب الله عليكم؛ فقُتل منهم عشرة آلاف، وأنزل الله ﴿ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِثِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُو آلتّـوّابُ الله عليكم؛ فقتل منهم عشرة آلاف، وأنزل الله ﴿ ذَٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِندَ بَارِثِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُو آلتّـوّابُ آلرَّحِيمُ ﴾.

قوله تعالى:

# وَإِذْ قُلْتُمْ يَـٰمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَىٰ ٱللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ اللَّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّـٰعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ [٥٥] ثُمَّ بَعَثْنَكُم مِّن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ الصَّـٰعِقَةُ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ [٥٦] تَشْكُرُونَ [٥٦]

1/ ٤٧٧ منا الإمام العسكري (عليه النه عز وجل: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَلْمُوسَىٰ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَىٰ آلُهُ جَهْرَةً ﴾ قال أسلافكم ﴿ فَأَتُمْ يَنظُرُونَ ﴾ إليهم ﴿ فُمَّ آللُهُ جَهْرَةً ﴾ قال أسلافكم ﴿ فَأَنتُمْ يَنظُرُونَ ﴾ إليهم ﴿ فُمَّ بَعْنَا أسلافكم ﴿ لَمَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ أي لعل أسلافكم بعثنا أسلافكم ﴿ لَعَلَّا أَسلافكم بعد موت أسلافكم ﴿ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ أي لعل أسلافكم بشكُرون الحياة التي فيها يتوبون ويُقلعون، وإلى ربّهم يُنتيبون، لم يلم عليهم ذلك الموت فيكون إلى النّار مصيرهم، وهم فيها خالدون.

وقال الله عزّ وجلّ له: يا موسى، إنّي أنا المكرِم أوليائي والمصدّقين بأصفيائي ولا أُبالي، وكذلك أنا المعذّب لأعدائي الدافعين لحقوق أصفيائي ولا أُبالى.

فقال موسى (عبدائد) للباقين الذين لم يُصعَقوا: ماذا تقولون، تقبلون (٣)، وتعترفون؟ والّا فأنتم بهؤلاء

سورة البَقَرَة آية ـ ٥٥ ـ ٥٦ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مد التلام): ٢٥٦ /٢٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: الإمام.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عهداً بالفرقان.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أتقبلون.



#### لاجِقون.

قالوا: يا موسى، تدري (١) ما حلِّ بهم، لماذا أصابهم (٥) ؟ كانت الصاعقة ما أصابتهم لأجلك، إلَّا أنَّها كانت نَكبة من نَكَبات الدهر تُصيب البَرُ والفاجر، فإن كانت إنّما أصابتهم لردّهم عليك في أمر محمّد وعليّ وآلهما، فاسأل الله ربّك بمحمّد وآله الذين تدعونا إليهم أن يُحيى هؤلاء المصعوفين لنسألهم لماذا أصابتهم ".

فدعا الله عزّ وجلّ بهم موسى (عليه الشلام)، وأحياهم الله عزّ وجلّ، فقال منوسى (عليه الشلام): سَلُّوهم لمناذا أصابهم؟ فسألوهم، فقالوا: يا بني إسرائيل، أصابنا ما أصابنا لإبائنا اعتقاد إمامة على بعد اعتقادنا نبوّة محمّد (سلّن الله عنه والله)، لقد رأينا بعد مواتنا هذا ممالك ربّنا من سماواته وحُجبه وعرشه وكرسيّه وجنانه ونيرانه، فما رأينا أنفذ أمراً في جميع تلك الممالك وأعظم سلطاناً من محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، وإنّا لمّا متنا بهذه الصاعِقة ذُهب بنا إلى النيران، فناداهم محمّد وعلى: كفّوا عن هؤلاء عذابكم، فهؤلاء يحيون بمسألة سائل يسأل ربّنا عزّ وجلّ بنا وبآلنا الطاهريـن، وذلك حين لم يقذِفونـا (٧) في الهاوية وأخّرونا إلى بعثتنا (^ بدّعائك ـ يا موسى بن عِمران ـ بمحمّد وآله الطيّبين.

فقال الله عزّ وجلّ لأهل عصر محمّد (منزاة عليه وآله): فإذا كان بالدُّعاء بـمحمّد وآله الطيّبين تُشـر ظلّمة أسلافكم المصعوقين بظُّلمهم، أفما يجب عليكم أن لا تتعرّضوا إلى مثل ما هَلَكوا به إلى أن أحياهم الله عزّ وجلّ ؟ه.

٢/ ٤٧٨ - ابن بابَوَيه: قال: حدّثنا تميم بن عبدالله بن تميم القُرَشي (رضياة عنه)، قال: حدّثني أبي، عن حمدان ابن سُليمان النَّيسابوري، عن على بن محمّد بن الجَهْم، قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرّضا على بن موسى (عبدالتلام)، فقال له المأمون: يا بن رسول الله أليس من قولك أنّ الأنبياء معصومون ؟ فقال: «بلي ٥.

فسأله عن آيات من الفرآن، فكان فيما سأله أن قال له: فما معنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَاتِنَا وَكُلُّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَانِي﴾ (١) الآية، كيف يجوز أن يكون كليم الله موسى بن عِمْران (عليه التلام)، لا يعلم أنَّ الله ـ تعالى ذكره ـ لا تجوز عليه الرؤية حتَّى يسأله هذا السؤال؟

فقال الرّضا (مله النام): «إن كليم الله موسى بن عِمْران (مله النام) علِم أنّ الله عزّ (٢) عن أن يرى بالأيصار، ولكنّه

<sup>(</sup>٤) في المصدر: لا ندري.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: أصابتهم.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: لماذا أصابهم ما أصابهم.

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: بعد.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: إلى أن بعثنا.

٢ ـ التّوحيد ٢٤/١٢١، عيون أخبار الرّضا (عليه النهم) ١: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) الأغراف ٧: ١٤٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تعالى،

0 1444

لمّا كلّمه الله عزّ وجلّ وقرّبه نجيّاً، رجع إلى قومه فأخبرهم أنّ الله كلّمه وقرّبه، وناجاه فقالوا: ﴿ لَن نُؤمِنَ لَكَ ﴾ حتّى نسمع كلامه كما سَمِعت، وكان القوم سبعمائة ألف (٣)، فاختار منهم سبعين ألفاً، ثمّ اختار منهم سبعة آلاف، ثمّ اختار منهم سبعمائة، ثمّ اختار منهم سبعين رجلاً لميقات ربّه. فخرج بهم إلى طُور سِيناء، فأقامهم في سَفح الجبل، وضعِد موسى (عبه انتلام) إلى الطُّور فسأل الله تبارك وتعالى أن يكلُّمه ويُسمعهم كلامه؛ فكلَّمه الله تعالى ذكره وسَمِعواكلامه من فوق وأسفل ويمين وشمال ووراء وأمام، لأنَّ الله عزَّ وجلَّ أحدثه في الشجرة، ثمَّ جعله منبعثاً منها حتّى سَمِعوه من جميع الوجوه.

فقالوا: ﴿ لَن تُؤْمِنَ لَكَ ﴾ بأنَّ الذي سَمِعناه كلام الله ﴿ حَتَّىٰ نَرَىٰ ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾ فلمّا قالوا هذا القول العظيم، واستكبروا وعَتُوا، بعث الله عليهم صاعِقة فأخذتهم بظُّلمهم فماتوا.

فقال موسى: يا ربّ، ما أقول لبني إسرائيل إذا رجعت إليهم، وقالوا: إنّك ذهبت بهم فقتلتهم لأنّك لم تكن صادقاً فيما ادّعيت من مناجاة الله عزّ وجلّ إيّاك؛ فأحياهم الله وبعثهم بعد (١)، فقالوا: إنّك لو سألت الله أن يُريك تنظُّر إليه لأجابك، وكنت تُخبرناكيف هو، فنعرفه حقَّ معرفته.

فقال موسى (طبيالتلام): يا قوم، إنَّ الله لا يُرى بالأبصار ولاكيفيّة له، و إنّما يُعرف بآياته ويُعلم بأعلامه، فقالوا: لن نؤمن لك حتّى تسأله.

فقال موسى (عبدالتلام): يا ربّ، إنّك قد سَمِعت مقالة بني إسرائيل وأنت أعلم بـصلاحهم، فـأوحى الله عزّ وجلّ إليه، يا موسى، سَلني عمّا سألوك فلن أو آخذك بجهلهم.

فعند ذلك قال موسى: ﴿ رَبِّ أَرِنِي أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَوَائِي وَلَـٰكِن آنظُرْ إِلَىٰ ٱلْجَبَلِ فَإِنِ ٱسْتَقَرَّ مَكَانَهُ ﴾ وهو يهوي ﴿ فَسَوْفَ تَرَانِي فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبِّلِ ﴾ ( اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ الْمَا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ تُبْتُ إِلَيْكَ ﴾ (١) يقول: رجعت إلى معرفني بك عن جهل قومي ﴿ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) منهم بأنك لا تُرىء.

فقال المأمون: لله دَرُك، يا أبا الحسن!

٢٧٩ /٣ ـ سعد بن عبدالله: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الجسن بن على بن فضّال، عن الحسين بن عُلوان، عن محمّد بن داود العبدي، عن الأصْبَغ بن نُباتة، عن أمير المؤمنين (علمائله) ـ في كلامه لابن الكوّاء ـ قال له: واسأل عمّا بدا لك. فقال: نعم، إنّ أناساً من أصحابك يزعُمون أنّهم يُردّون بعد الموت؟

فقال أمير المؤمنين (عليه التلام): «نعم، تكلّم بما سَمِعت، ولا تزد في الكلام، فما قلت لهم (١)».

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: رجل،

<sup>(</sup>٤) في المصدر: معه.

<sup>(</sup>٥٠٧) الأغراف ٧: ١٤٣.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٢ ـ

<sup>(</sup>١) في المصدر: ممّا قلت.



.. البرهان في تفسير القرآن

## قال: قلت: لا أَوْمن بشيء ممّا قلتم؟

فقال له أمير المؤمنين (سلوات الدعيم): دويلك، إنَّ الله عزَّ وجلَّ ابتلى قوماً بما كان من ذنوبهم، فأماتهم قبل آجالهم التي سُمّيت لهم، ثمّ ردّهم إلى الدنيا ليستوفوا رزقهم، ثمّ أماتهم بعد ذلك.

قال: فكبُر (٢) على ابن الكوّاء ولم يهتد له، فقال له أمير المؤمنين: «ويلك نعلم أنّ الله عزّ وجلّ قال في كتابه: ﴿ وَٱخْتَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلاً لِمِيقَاتِنَا﴾ " فانطلق بهم ليشهَدوا له إذا رجعوا عند الملا من بني إسرائيل أنّ ربّى قد كلّمني، فلو أنّهم سلّموا ذلك له وصدّقوه لكان خبراً لهم، ولكنّهم قالوا لموسى (طبالتلام): ﴿ لَن تُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ تَرَىٰ ٱللَّهَ جَهْرَةً ﴾ قال الله عزَ وجلَ: ﴿ فَأَخَذَتْكُمُ ٱلصَّاعِقَةُ ﴾ يعنى الموت ﴿ وَأَنتُمْ تَنظُرُونَ \* ثُمَّ بَعَثْنَاكُم مِن بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ فترى ـ بابن الكوّاء ـ أنّ هؤلاء رجعوا إلى منازلهم بعد ما ماتوا ؟٥.

فقال ابن الكوّاء: وما ذلك، ثمّ أماتهم مكانهم؟

فقال له أمير المؤمنين (مله اشلام): ولا، ويلك! أوليس قد أخبرك في كتاب الله حيث يقول: ﴿ وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلْوَىٰ ﴾ <sup>(١)</sup>؟ فهذا بعد الموت إذ بعثهم».

قوله تعالى:

## وَظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلْوَىٰ كُلُواْ مِن طَيِّبَـٰتِ مَا رَزَقْنَـٰكُمْ وَمَا ظَلَمُوتًا وَلَـٰكِن كَاتُواْ أَنـفُسَهُمْ يَـظْلِمُونَ

## مرزتت أيع الناسب وي

1/ 1/ - قال الإمام العسكري (عليه الشلام): «قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَ﴾ اذكروا ـ يا بني إسرائيل ـ إذ ﴿ طَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ ﴾ لمّاكنتم في التُّبه، يصيبكم (١) حرّ الشّمس وبرد القمر ﴿ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ ﴾ الترنجبين (٢)،كان يسقُط على شجرهم فيتناولونه ﴿ وَٱلسَّلْوَى ﴾ السُّمَاني (٣) طير، أطيب طير لحماً، يسترسل لهم (١) فيصطادونه.

سورة البَقَرَة آية ٥٧٠ ـ

<sup>(</sup>٢) كبر عليه الأمر: شق وثقل. «المعجم الوسيط ،كبر . ٢: ٢٧٧».

<sup>(</sup>٣) الأغراف ٧ : ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) البقرة ٢ : ٥٧.

<sup>4 -</sup> التفسير المتسوب إلى الإمام المسكري (علبه الشلام): ٢٥٧ /٢٥٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يثيكم.

<sup>(</sup>٢) الترنجبين: معرّب الترانگبين، وهو كلّ طلّ ينزل من السّماء على شجر أو حجر، ويحلو وينعقد عسلاً، ويجفّ جفاف الصمغ. «تاج العروس ـ مئن ـ ٦ : ۲۵۰ ۵۳۵.

<sup>(</sup>٣) السُّمَاني: وهو طائر صغير من رُتبة الدجاجيات، جسمه منضغط ممتلىء، وهو من القواطع التي تهاجر شتاءً إلى الحبشة والسُّودان، ۖ ۖ

قال الله عزّ وجلّ لهم: ﴿ كُلُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ واشكروا نعمتي، وعظموا من عظمته، ووقروا من وقرّته ممّن أخذت عليكم العهود والمواثيق لهم محمّداً وآله الطيّبين.

قال الله عزُّ وجلِّ: ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا﴾ لمَّا بدُلوا، وقالوا غير ما به أُمروا، ولم يفوا بما عليه عاهدوا، لأنّ كفر الكافر لا يقدَّح في سُلطاننا وممالكنا، كما أنَّ إيمان المؤمن لا يزيد في سُلطاننا ﴿ وَلَـٰكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ يضُرّون بهابكفرهم وتبديلهم،

ثم [قال اطبه الشلام): ] «قال رسول الله املن الله املن عباد الله، عليكم باعتقاد ولايتنا أهل البيت، وأن لا تفرّقوا بيننا، وانظرواكيف وسّع الله عليكم حيث أوضح لكم الحُجّة ليسهّل عليكم معرفة الحقّ، ثمّ وسّع لكم في التقيّة لتسلّموا من شرور الخَلْق، ثمّ إن بدّلتم وغيّرتم عرض عليكم النوبة وقَبِلها منكم، فكونوا لنِعَم الله شاكرين».

٢/ ٤٨١ - ١٠ بابويه: عن محمد بن أحمد بن الحسين بن يوسف البغدادي، قال: حدّثنا عليّ بن محمد بن عنيسة (١) قال: حدّثنا دارِم بن قبيصة (١) قال: حدّثنا عليّ بن موسى الرّضا، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ بن أبي طالب (عليم الشاء)، قال: «قال رسول الله (منزاله عليه وآله): الكَمأة (٣) من المنّ الذي نزل على بني إسرائيل، وهي شِفاء للعبن؛ والعَجُوة (١) التي من البَرني (٥) من الجنّة، وهي شِفاء من السّمّ.

٣٨٢ /٣٠-أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقي: عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفَضيل، عن عبدالرّحمن بن زيد بن أسلم (١)، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) أنّه قال: «قال رسول الله (منزاله عبدوانه): الكَمأة من المنّ، والمنّ من الجنّة، وماؤها شِفاء العين».

ويستوطن أوربة وحوض البحر المتوسط. «المعجم الوسيط ـ سلا ـ ١ : ٤٤٦».

<sup>(</sup>٤) استرسل إليه: انبسط واستأنس. «الصحاح ـ رسل ـ ١: ١٧٠٩».

٢ ـ عيون أخبار الرّضا (طه الشلام) ٢: ٣٤٩/٧٥.

<sup>(</sup>١) في «س»: عيينة، والصّواب ما في المتن وهو راوي كتابّي دارِم عنه. راجع رجال النجاشي: ١٦٢/١٦٢.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: قتيبة، تصحيف، صوابه ما في «س»، راجع رجال النجاشي: ١٦٢/١٦٢، ومعجم رجال الحديث ٧: ٨٦

<sup>(</sup>٣) الكَمأة: قُطر من الفصيلة الكمئية، وهي أرضية تنتفخ حاملاتٍ أبواغها، فتجنى وتؤكل مطبوخة. «المعجم الوسيط ـكمأ ـ ٢: ٧٩٧».

<sup>(</sup>٤) العَجُوة: ضربٌ من أجود التمر بالمدينة، ونخلتها تسمّى لِينة. «الصحاح ـ عجا ـ ٦: ١٩ ٢٤٠».

<sup>(</sup>٥) البَرني: وهو نوع من أجود التمر. «مجمع البحرين ـ برن ٦: ١٣ ٢»، وفي المصدر: في البَرني.

٢ ـ المحاسن: ٧٦١/٥٢٧.

<sup>(</sup>١) في «س»: مسلم، تصحيف صوابه ما في المتن، راجع رجال الطوسي ١٣٨/٢٣٢، ومعجم رجال الحديث ١: ٣٢٨.



201 / 201 محمد بن يعقوب: عن عدة من (۱) أصحابنا، عن محمد بن عبدالله، عن عبدالوهاب بن بشير (۱) عن موسى بن قادم، عن سُليمان، عن زُرارة، عن أبي جعفر (بالنهام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَلْكِن كَاتُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾. قال: وإنّ الله أعظم وأعزّ وأجلّ وأمنع من أن يُظْلَم، ولكنّه خلطنا بنفسه، فجعل ظُلمنا ظُلمه، وولايننا ولايته، حيث يقول: ﴿ إِنَّمَا وَلِيَّكُمُ آللُهُ وَرَسُولُهُ وَآلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ (١) يعني الأئمة مناه.

ثمّ قال في موضع آخر: ﴿ وَمَا ظُلَّمُونَا وَلَكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ثمّ ذكر مثله.

١٨٥ /٦ عنه: عن علي بن محمد، عن بعض أصحابنا، عن ابن محبوب، عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن الماضي (عدالته)، في قوله: ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَـٰكِن كَانُواْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾.

قال: وإنَّ الله أعزَّ وأمنع من أن يُظلَم، أو ينسُب نفسه إلى الظُّلم، ولكنَّ الله خلَطنا بنفسه، فجعل ظُلمنا ظُلمه، وولايتنا ولايته، ثمّ أنزل بذلك قرآناً على ثبيّه (منزاة على رقة الله فقال: ﴿ وَمَا ظُلَمْنَاهُمْ وَلَـٰكِـن كَـانُوا أَنـهُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (١) و

قلت: هذا تنزيل ؟ قال: «نعم».

٧- ٤٨٦ /٧- عليّ بن إبراهيم - في معنى الآية -: أنّ بني إسرائيل لمّا عبر موسى بهم البحر نزلوا في مَفازة، فقالوا: يا موسى، أهلكتنا وقتلننا وأخرجتنا من العُمران إلى مَفازة لا ظلّ ولا شجر ولا ماء، وكانت تجيء بالنهار غَمامة تُظِلّهم من النّمس، وينزل عليهم باللّيل المنّ فيقع على النبات والشجر والحَجّر فيأكُلونه، وبالعشيّ يأتيهم طائر مشويّ يقع على موائدهم، فإذا أكلوا وشرِبوا (الطار ومنّ وكان مع موسى حَجّر يضعه وسط العسكر ثمّ بضرِبه بعصاه فتنفجر منه اثنتا عشرة عيناً، كما حكى الله، فيذهب إلى كلّ شِيط في رَحْله، وكانوا اثنا عشر سِبطاً».

قوله تعالى:

وَإِذْ قُلْنَا آذْخُلُواْ هَـٰذِهِ آلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَداً وَآذْخُلُواْ آلْبَـابَ سُـجَّداً وَقُـولُواْ حِـطَّةٌ نَـغْفِرْ لَكُـمْ خَـطَـٰيَـٰكُمْ وَسَـنَزِيدُ

٥ ـ الكافي ١ : ١١/١١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن بعض،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بشر، وكلاهما وارد، راجع معجم رجال الحديث ٤١:١١ و ١٩: ٦٤.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥ : ٥٥.

٦ ـ الكافي ١ : ٩١/٣٦٠.

<sup>(</sup>١) النّحل ١٦: ١١٨.

٧ ـ تفسير القبتي ١ : ١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وشَبِعوا.



ٱلْمُحْسِنِينَ [٥٨] فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلاً غَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَـهُمْ فَأَنزَلْنَا عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا رَجْزاً مِنَ ٱلسَّمَاءِ بِمَا كَانُواْ يَـفْسُقُونَ [ ٥٩ ] وَإِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا ٱضْرِب بِعَصَاكَ ٱلْحَجَرَ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ آثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَبَهُمْ كُـلُواْ وَٱشْرَبُواْ مِن رِزْقِ ٱللَّهِ وَلَا تَعْثَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ [٦٠] وَإِذْ قُلْتُمْ يَلْمُوسَىٰ لَن نَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَام وَ حِدٍ فَاذْعُ لَنَا رَبُّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ ٱلْأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقِثَّائِهَا وَقُومِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِها قَالَ أَتَسْتَبْدِلُونَ ٱلَّذِي هُوَ أَدْنَىٰ بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ آهْبِطُواْ مِصْراً فَإِنَّ لَكُم مَا سَأَلْتُمْ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذُّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَاءُو بِغَضَبٍ مِنَ ٱللَّهِ ذَٰلِكَ بأنَّهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِنَايَـٰتِ آللَّهِ وَيَقْتُلُونَ آلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ [٦١]إِنَّ آلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَ ٱلنَّصَارَىٰ وَ ٱلصَّابِئِينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحاً فَ لَهُمْ أَجْدُهُمْ عِنْدَ رَبِّهُمْ وَلَا خَسُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخزَنُونَ [٦٢]

١/ ٤٨٧ من العسكري (عبدالتلام): وقال الله تعالى: واذكروا، يا بني إسرائيل ﴿إِذْ قُلْنَا﴾ لأسلافكم:
 ﴿ آذْخُلُواْ هَـٰذِهِ ٱلْقَرْيَةَ ﴾ ـ وهي أربحا (١) من بلاد الشّام، وذلك حين خرجوا من النِيه ـ ﴿ فَكُلُواْ مِنْهَا ﴾ من القرية ﴿ حَيْثُ شِنْتُمْ رَغَداً ﴾ واسعاً، بلا تعب ولا نَصَب ﴿ وَآ دْخُلُواْ ٱلْبَابَ ﴾ باب القرية ﴿ سُجَّداً ﴾.

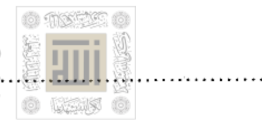
مثل الله عزّ وجل على الباب مثال محمد (من الفطيه راله) وعليّ (طبالتلام) وأمرهم أن يسجّدوا تعظيماً لذلك المثال، ويجدّدوا على أنفسهم بيعتهما، وذكر موالاتهما، وليذكروا العهد والميثاق المأخوذين عليهم لهما.

﴿ وَقُولُواْ حِطَّةً ﴾ أي قولوا: إنَّ سُجودنا لله تعالى تعظيماً لمثال محمّد وعليّ (مارات الدمايه)، واعتفادنا

سورة البَقَرَة آبة -٥٨ - ٦٢ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عد التلام): ١٢٧/٢٥٩ - ١٣٣٠.

<sup>(</sup>١) أريحا: مدينة بفلسطين.



لولايتهما، حِطَّة لذنوبنا، ومحو لسيِّئاتنا.

قال الله تعالى: ﴿ نَغْفِرْ لَكُمْ ﴾ بهذا الفعل ﴿ خَطَايَاكُمْ ﴾ السالفة، ونُزيل عنكم آثامكم الماضية ﴿ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ من كان منكم لم يُقارف (٢) الذنوب التي قارفها من خالف الولاية، وثبّت على ما أعطى الله من نفسه من عهد الولاية، فإنّا نزيدهم بهذا الفعل زيادة درجات ومثوبات، وذلك قوله: ﴿ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَبَدَّلَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلاً غَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾. لم يسجُدواكما أمروا، ولاقالوا ما أمروا، وظلموا، ولكن دخلوها مستقبليها بأستاههم (٣)، وقالوا: هطا سمقانا ـ يعني حِنطة حمراء نتقوّتها ـ أحبّ إلينا من هذا الفعل، وهذا القول.

قال الله تعالى: ﴿ فَأَنزَلْنَا عَلَىٰ آلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾ غبروا وبدّلوا ما قبل لهم، ولم ينقادوا لولاية الله وولاية محمد (من الله عبدرات) وعلي (الهما الطبّبين الطاهرين ﴿ رِجْزاً مِنَ السّمَاءِ بِمَا كَانُواْ يَفْسُقُونَ ﴾ يخرُجون من أمر الله تعالى وطاعته، والرّجز الذي أصابهم أنّه مات منهم بالطّاعون في بعض يوم مائة وعشرون ألفاً، وهم من علم الله أنّهم لا يؤمنون ولا يتوبون، ولا ينزل هذا الرّجز على من علم الله أنّه يتوب، أو يخرُج من صُلبه ذُرّيّة طبّبة توحّد الله، وتؤمن بمحمّد، وتعرف موالاة على وصبّه وأخيه ».

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذِ أَسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾ قال (طبه النهر): (واذكروا، يا بني إسرائيل ﴿ إِذِ ٱسْتَسْقَىٰ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ ﴾ والديم الله عزّ وجلّ الله عنه السّقيا، لِمَا لَحِقهم من العطش في النِّيه، وضجّوا بالبكاء (٥)، وقالوا: هلكنا بالعطش.

فقال موسى: إلهي بحقّ محمّد سيّد الأنبياء، وبحقّ عليّ سيّد الأوصياء، وبحقّ فاطمة سيّدة النّساء، وبحقّ الحسن سيّد الأولياء، وبحقّ الحسين أفضل الشّهداء، وبحقّ عِنرتهم وخلفائهم سادة الأزكياء لمّا سقيت عبادك هؤلاء.

فأوحى الله تعالى إليه: يا موسى ﴿ أَضُرِبَ يُعَصَّاكُ ٱلْحَجْرَ﴾ فضربه بها ﴿ فَانفَجَرَتْ مِنْهُ ٱثْنَتَا عَشْرَةً عَيْناً قَدْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَّشْرَبَهُمْ﴾ كلّ قبيلة من (٢٠ أولاد يعقوب مَشرَبهم، فلا يزاحمهم الآخرون في مَشرَبهم.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ كُلُواْ وَأَشْرَبُواْ مِن رِزْقِ ٱللّٰهِ ﴾ الذي آناكمو، ﴿ وَلَا تَعْتَوْاْ فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ﴾ لا تَشْعَوا فيها وأنتم مفسدون عاصون.

قال رسول الله (ملزاله على والمانية على والمانية أهل البيت، سقاه الله من محبّته كأساً لا يبغون به بدلاً، والا يريدون سواه كافياً والاكالئاً (٧) ولا ناصراً، ومن وطن نفسه (٨) على احتمال المكاره في موالاتنا، جعله الله يوم

<sup>(</sup>٢) قارف فلان الخطيئة: خالطها. ((الصحاح . قرف . ٤ : ١٤١٦).

<sup>(</sup>٣) الأشتاه: جمع اشت، وهو العجز. «الصحاح -سته - ٦: ٣٢٢٣».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ولم ينقادوا لولاية محمد وعلى.

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: إلى موسى.

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: بني أب من.

<sup>(</sup>٧) كلاَّه الله: حفظه وحرسه. «الصحاح ـكلاْ ـ ١ : ٦٩١.

القيامة في عرصاتها بحيث تقصُّرُ (٩)كلّ من تضمّنته تلك العرصات أبصارهم ممّا يشاهدون من درجاتهم، و إنّ كلّ واحد منهم ليحيط بما له من درجاته، كإحاطته في الدنيا بما يتلقّاه بين يديه.

ثمّ يقال له: وطنت نفسك على احتمال المكاره في موالاة محمّد وآله الطيّبين، فقد جعل الله إليك ومكّنك من تخليص كلّ من تحبّ تخليصه من أهل الشدائد في هذه العَرّصات؛ فيمُدّ بصره، فيحبط بهم، ثمّ ينقُد (١٠) من أحسن إليه أو برّه في الدنيا بقول أو فعل أو ردّ غِيبة أو حسن محضر أو إرفاق، فينقُده من بينهم كما يُنقد الدِرْهَم الصحيح من المكسور.

ثمّ يقال له: اجعل هؤلاء في الجنّة حيث شئت؛ فينزلهم جنّات ربّنا. ثمّ يقال له: وقد جعلنا لك، ومكّنّاك من إلفاء من تُريد في نار جهنّم؛ فيراهم فيحيط بهم، وينتقد من بينهم كما ينتقد الدينار من القُراضة (١١). ثمّ يقال له: صيّرهم من النبران إلى حيث تشاء (١١)؛ فيصيّرهم حيث بشاء من مضائق النّار.

فيقول الله تعالى لبني إسرائيل الموجودين في عصر محمّد (ملناه على رآن): فإذا كان أسلافكم إنّما دعوا إلى موالاة محمّد وآله؛ محمّد وآله؛ محمّد وآله؛ محمّد وآله؛ فأنتم الأن لمّا شاهد تموهم، فقد وصلتم إلى الغرض والمطلب الأفضل، إلى موالاة محمّد وآله؛ فتقرّبوا إلى الله عزّ وجلّ بالتقرّب إلينا، ولا تتقرّبوا من سَخَطه، وتتباعدوا من رحمته بالازورار (١٣) عنّا.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ قُلْتُمْ يَا مُوسَىٰ لَن نَصِيرَ عَلَىٰ طَعَامٍ وَاحِدٍ ﴾. واذكروا إذ قال أسلافكم: لن نصبر على طعام واحد، المنّ والسّلوى، ولا بدّ لنا من خُلطة معه ﴿ فَاذْعُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِجُ لَنَا مِمَّا تُنبِتُ ٱلْأَرْضُ مِن بَقْلِهَا وَقَوْمِهَا وَعَدَسِهَا وَبَصَلِها قَالَ ﴾ موسى ﴿ أَتَسْتَلِدُلُونَ ٱلَّذِي هُوَ أَدْنَىٰ بِالَّذِي هُوَ خَيْرٌ ﴾ يُريد انستدعون الأدنى لبكون لكم بدلاً من الأفضل ؟ ثمّ قال: ﴿ آهْبِطُواْ مِضْراً ﴾ من الأمصار من هذا النِيه ﴿ فَإِنَّ لَكُم مَا سَأَلْتُمْ ﴾ في المِصْر.

قال الله تعالى: ﴿ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ آلذَّلَةُ ﴾ الجَرْبة، أُخرُّوا بها عند ربّهم وعند مؤمني عباده ﴿ وَٱلْمَسْكَنَةُ ﴾ هي الفقر والذَّلَة ﴿ وَبَاءُو بِغَضَبِ مِنَ ٱللّهِ ﴾ احتملوا الغضب واللعنة من الله ﴿ ذَٰلِكَ بِأُ نَهُمْ كَانُواْ يَكُفُّرُونَ بِنَايَاتِ هي الفقر والذَّلَة ﴿ وَبَاءُ و بِغَضِ مِنَ ٱللّهِ ﴾ والمسكنة ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقَّ ﴾ كانوا يقتلونهم بغبر حتى، بلا مجرم كان منهم إليهم، ولا إلى غيرهم.

﴿ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَواً ﴾ ذلك الخذلان الذي استولَى عليهم حتّى فعلوا الآثام التي من أجلها ضُربت عليهم الذَّلَة والمسكنة، وباءُوا بغضب من الله ﴿ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾ يتجاوزون أمر الله تعالى إلى أمر إبليس.

سورة البَقْرَة (٢) .......

 <sup>(</sup>٨) وطن نفسه على الشّيء: حملها عليه فتُحمّلت وذلّت له. السان العرب ـ وطن ـ ١٢: ١٤٥٨.

<sup>(</sup>٩) في «ط»: يقيم.

<sup>(</sup>١٠) نقد الدراهم: ميّز جيّدها من ردينها. «أساس البلاغة: ١٦٩».

<sup>(</sup>١١) القُراضة: ما سقط بالقرض. «الصحاح ـ قرض ـ ٣: ١١٠١».

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: شئت.

<sup>(</sup>١٣) الازورار عن الشيء: العدول عنه. «الصحاح \_زور \_ ٢ : ٦٧٣».

ثمّ قال رسول الله (منزاله عبدواله): ألا فلا تفعلوا كما فعلت بنو إسرائيل، ولا تُسخطوا (١٤) الله تعالى، ولا تقترحوا على الله تعالى، وإذا ابتلي أحدكم في رزقه أو معيشته بما لا يحبّ، فلا يحدُس (١٥) شيئاً يسأله، لعلّ في ذلك حَتْفه وهلاكه، ولكن ليقل: اللّهمّ بجاه محمّد وآله الطيّبين إنْ كان ماكرِهته من أمري (١٦) خيراً لي وأفضل في ديني، فصبّرتي عليه، وقوّني على احتماله، ونشطني على النهوض بثقل أعبائه، وإن كان خلاف ذلك خيراً فجُد عليّ به، ورضّني بقضائك على كلّ حال، فلك الحمد؛ فإنّك إذا قلت ذلك قدّر الله ويسّر لك ما هو خير.

ثمّ قال (منزاة عبداله): يا عباد الله، فاحذروا الانهماك في المعاصي والتهاون بها، فإنّ المعاصي يستولي بها الخِذلان على صاحبها حتّى يوقعه فيما هو أعظم منها، فلا يزال يعصي ويتهاون ويُخذل ويقع فيما هو أعظم (١٧)، حتّى يوقعه في دفع توحيد الله، ولا يزال أيضاً بذلك حتّى يوقعه في دفع توحيد الله، والإلحاد في دين الله.

ثمَّ قال الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ﴾ بالله، وبما فرض الإيمان به من الولاية لعليٌ بن أبي طالب والطيّبين من آله ﴿وَٱلَّذِينَ هَادُواْ﴾ يعني البهود ﴿وَٱلنَّصَارَىٰ﴾ الذين زعموا أنّهم في دين الله متناصرون ﴿وَٱلصَّابِئِينَ﴾ الذين زعموا أنّهم صبؤوا (١٨) إلى دين الله، وهم بقولهم كاذبون.

وَمَنْ ءَامَنَ بِاللّٰهِ مِن هؤلاء الكفّار، ونَزَع من كفره، ومن آمن من هؤلاء المؤمنين في مستقبل أعمارهم (١١٠)، ووفى بالعهد والميثاق المأخوذين عليه لمحمّد وعليّ وخلفائه الطاهرين ﴿ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ من هؤلاء المؤمنين ﴿ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ ﴾ ثوابهم ﴿ عِندَ رَبُّهِمْ ﴾ في الآخرة ﴿ وَلَا خَوْقٌ عَلَيْهِمْ ﴾ هناك حين يخاف الفاسقون ﴿ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ إذا حَزِن المخالفون، لأنهم لم يعملوا من مخالفة الله ما يُخاف من فعله، ولا يُحزن

ونظر أمير المؤمنين (عبد الله) إلى رجل [فرأى] أثر الخوف عليه، فقال: ما بالك؟ فقال: إنّي أخاف الله. فقال: با عبدالله، خَف ذنوبك، وخَف عدل الله عليك في مظالم عباده، وأطِعه فيما كلفك، ولا تعصِه فيما يُصلحك، ثمّ لا تخف الله بعد ذلك، فإنّه لا يظلِم أحداً ولا يعذّبه فوق استحقاقه أبداً، إلّا أن تخاف سوء العاقبة بأن تغيّر أو تبدّل، فإن أردت أن يؤمنك الله سوء العاقبة، فاعلم أنّ ما تأتيه من خير فبفضل الله وتوفيقه، وما تأتيه من سوء فبإمهال الله و إنظاره إيّاك و حِلمه عنك».

<sup>(</sup>١٤) في المصدر زيادة: نعم.

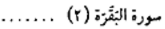
<sup>(</sup>١٥) الحدس: الظنّ والتخمين، ويحدس: يقول شيئاً برأيه. «الصحاح ـ حدس ـ ٣: ١٥٩»، وفي «س»: تخزينّ، وفي «ط»: تجزينّ.

<sup>(</sup>١٦) في المصدر زيادة: هذا.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر زيادة: ممّا جني.

<sup>(</sup>١٨) صياً: خرج من دين إلى دين. «الصحاح ـ صبأ ـ ١ : ٥٩».

<sup>(</sup>١٩) في المصدر زيادة: وأخلص.



779

4۸۸ /۲ ـ محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم بن عبدالله، عن محمّد بن الفَضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: «نزل جَبْرَثيل بهذه الآية على محمّد (منزاة عبدوله) هكذا: فبدّل الذين ظلموا آل محمّد حقّهم رِجزاً من السّماء بماكانوا بفسُقون».

٤٨٩ /٣ ـ العيّاشي: عن سُليمان الجعفري، قال: سَمِعت أبا الحسن الرّضا (طبهالتلام)، في قول الله ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ نَغْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ ﴾ فقال: وقال أبو جعفر (طبهالتلام): نحن باب حِطّتكم،.

٩٩٠ /٤ ـعن أبي إسحاق، عمن ذكره: ﴿ وَقُولُواْ حِطَّةٌ ﴾ مغفرة، خُطَّ عنّا: أي اغفر لنا.

٤٩١ /٥-عن زيد الشّحام (١)، عن أبي جعفر (على الله)، قال: (نزل جَبْرَئيل بهذه الآية: فبدّل الذين ظلموا آل
 محمّد حقّهم غير الذي قيل لهم، فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمّد حقّهم رِجزاً من السّماء بماكانوا يفسّقونه.

٢٩٢ /٦-عن صفوان الجمّال، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وقال الله لقوم موسى: ﴿ أَدْخُلُواْ الْبَابَ سُجُداً وَقُولُواْ حِطَّةً \* فَبَدَّلَ اللَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾ ، الآية.

٩٣ /٧-عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عله النام): أنه تلا هذه الآية: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَ نَهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِغَايَاتِ ٱللّٰهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾. فقال: «والله، ما ضربوهم بأيديهم، ولا قتلوهم بأسيافهم، ولكن سَمِعوا أحاديثهم فأذاعوها، فأُخذُوا عليها، فقُتلوا، فصار قتلاً واعتداءً ومعصيةً».

491 / ٨ - محمّد بن يعقوب: بإسناده، عن يُونُس، عن ابن سِنان، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عن ابي عمّار، عن أبي عبدالله (مله الندم)، وتلا هذه الآية: ﴿ ذَٰ لِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكُفُّرُونَ بِأَيَاتِ ٱللّٰهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ بِغَيْرِ ٱلْحَقَّ ذَٰ لِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾. قال: «والله، ما قتلوهم بأبديهم، والا ضربوهم بأسيافهم، ولكن سَمِعوا أحاديثهم فأخذوا عليها، فقُتلوا، فصار قتلاً واعتداءً ومعصيةً ».

993 / ٩ ـ شَلَيم بن قيس الهلاليّ: عن أمير المؤمنين (منه التلام) ـ في حديث له مع معاوية ـ قال (عليه التلام): «يا معاوية، إنّا أهل بيت اختار الله لنا الآخرة على الدنيا، ولم يرضَ لنا بالدنيا ثواباً.

۲ ـ الكافي ۱ : ۲۰۰/۸۰۰

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٤٧/٤٥.

٤ ـ تفسير العيَّاشي ١ : ١٨/٤٥.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/٤٥.

<sup>(</sup>١) زاد في «سَس»: عن صفوان، والظاهر أنها؛ عن صفوان، عن زيد الشّحام، إذ روى صفوان عن زيد كتابه وروى الأخير عن أبي جعفر (عليه التلام»، أو أنّ جملة (عن صفوان) أُثبتت سهواً من الحديث الآتي، راجع رجال النجاشي ١٧٥ /٤٦٢ ومعجم رجال الحديث ٧: ٣٦١ و ٩: ١٢٣ - ١٣٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٥٠/١٥.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١/١٥.

۸ ـ الكافي ۲ : ۲۷۵/۹.

٩ ـ كتاب سُلِّيم بن قيس الهلالي: ١٥٨.



.. البرهان في تفسير القرآن

يا معاوية، إنّ نبيّ الله زكريًا قد نُشِر بالمناشير، ويحيى بن زكريا قتله (۱) قومه وهو يدعوهم إلى الله، إنّ أولياء الشّيطان قد حاربوا أولياء الرّحمٰن».

۱۰/ ۱۹۹ /۱۰ - ابن بابَوَیه، قال: حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن إبراهیم بن إسحاق الطّالَقاني، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعید الكوفي، قال: حدّثنا عليّ بن الحسین بن عليّ بن فضّال، عن أبیه، قال: قلت للرّضا (میه التلام): لِمَ سُمّی النّصاری نصاری ؟

قال: «لأنّهم كانوا من قرية اسمها الناصرة (١) من بلاد الشّام، نزلتها مريم وعيسى (عليهماالسّلام) بعد رجوعهما من مِصْر».

۱۱/ 1۹۷ - عليّ بن إبراهيم، قال: الصابئون: قوم لا مجوس ولا يهود ولا نصاري ولا مسلمون، وهم قوم يعبدون الكواكب والنجوم.

### قوله تعالى:

194 / المنظفر بن أحمد أبو الفرج القرويني (منه عنه)، قال: حدّ ثنا المظفر بن أحمد أبو الفرج القرويني، قال: حدّ ثنا محمّد بن جعفر الأسدي الكوفي، قال: حدّ ثنا موسى بن عِمران النَّخَعي، عن عمّه الحسين

<sup>(</sup>١) فيالمصدر: ويحيى ذبح وقتله.

١٠ ـ علل الشرائع: ١٠/٨١، وعيون أخبار الرّضا رهب الشلام: ٢٠/٧٦.

<sup>(</sup>۱) الناصرة: قرية بينها وبين طبريّة ثلاثة عشر ميلاً، فيهاكان مولد المسيح عيسى بن مريم (عله انشلام)، ومنها اشتق اسم النّصاري. «معجم البلدان ٥: ٢٥١».

١١ ـ تفسير القمّي ١ : ١٨.

سورة البَقَرَة آية ١٣٠ ـ ٦٦ ـ ٩٦ ـ

١ - علل الشرائع: ١/٦٧.

ابن يزيد النوفلي، عن علي بن سالم، عن سعيد بن مجبير، عن عبدالله بن عبّاس (١)، قال: إنّما سُمّي الجبل الذي كان عليه موسى (عبدالته) طُور سِيناء، لأنّه جبل كان عليه شجر الزيتون، وكلّ جبل يكون عليه ما يُنتفع به من النبات والأشجار سُمّي طُور سِيناء وطُور سِينين (١)، وما لم يكن عليه ما ينتفع به من النبات أو الأشجار من الجبال سُمّي طُور، ولا يقال له: طُور سِيناء وطُور سِينين.

499 /٢-أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقي: [عن أبيه] (١) عن ابن أبي عُمَير، عن أبي المَغْرا (١)، عن إسحاق ابن عمّار، ويُونُس، قال: سألت أبا عبدالله (طبه المنام) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ خُذُواْ مَا مَا تَلِيْنَاكُم بِقُوَّةٍ ﴾ أقرّة [في] الأبدان، أو قوّة [في] القلب؟ قال: دفيهما جميعاًه.

٣/ ٥٠٠ العيّاشي: عن إسحاق بن عمّار، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالتلام) عن قول الله: ﴿ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ ﴾ أفوّة في الأبدان، أم قوّة في القلوب؟ قال: دفيهما جميعاً».

١٠٥ /١ عن عُبيدالله الحلبي، قال: قال: «اذكروا ما فيه، واذكروا ما في تركه من العقوبة».

٥٠٢ محمد بن أبي حمزة، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (طهالتلام) في قول الله عزّ وجلّ:
 ﴿ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَاكُم بِقُوّةٍ ﴾ قال: «السُّجود، ووضع البدين على الرُّكبتين في الصّلاة وأنت راكع».

٩٠٣ /٦ -عن عبدالصّمد بن برار (١١)، قال: سَمِعت أبا الحسن (عبدالتلام) يقول: ١ كانت القِرَدَة هم اليهود الذين اعتدوا في السبت، فمسخهم الله قروداً.

٧٠٤ /٧-عن زُرارة، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (طبطالتلام)، في قوله: ﴿ فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾. قال: لِمَا معها، ينظر إلبها من أهل القرى، ولِمَا خلفها ـ قال ـ : ونحن، ولنا فيها موعظة».

٥٠٥ /٨ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرّزاق بن مِهْران، عن الحسين بن مَيمون، عن محمّد بن سالم، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: «كان من السبيل والسنّة التي أمر

<sup>(</sup>١) في «س»، «ط»: عبدالله بن سنان، وهو سهو.

<sup>(</sup>٢) طُور سيناء: جبل بقرب أَيْلَة، وأُضيف إلى سيناء، وهو شجر، وكذلك طُور سينين. «معجم البلدان ٤: ٨٤».

٢ ـ المحاسن: ٢٦١/٢٦١.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر، وهو صحيح، أنظر معجم ربحال الحديث ١٤: ٢٧٩ و٢٢: ١٠١.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: المعزا، وهو محل خلاف، راجع رجال النجاشي: ١٢٢ / ٣٤، الخلاصة: ١/٥٨، تنقيع المقال ١: ٣٧٩.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٥٢/١٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٥٢/٤٥.

٥ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ١٥/١٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٥٥/٤٦.

<sup>(</sup>١)كذا، وفي نسخة من تفسير العيّاشي: مرار، والظاهر كونه عبدالصّمد بن بُندار، أُنظر تفسير العيّاشي ١: ٢٢٧/٣٥١.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٥٦/٤٦.

٨ ـ الكافي ٢ : ١/٢٤.

البرهان في تفسير القرآن

الله عزّ وجلّ بها موسى (عبه عندم) أن جعل الله (١) عليهم السّبت، فكان من أعظم السّبت ولم يستحلّ أن يفعل ذلك من خَشية الله، أدخله الله الجنّة، ومن استخفّ بحقّه واستحلّ ما حرّم الله من العمل الذي نهاه الله عنه فيه، أدخله الله عزّ وجلّ النّار، وذلك حبث استحلّوا الحِيتان واحتبسوها وأكلوها يوم السبت، غضِب الله عليهم من غير أن يكونوا أشركوا بالرّحمٰن، ولا شكّوا في شيء ممّا جاء به موسى (عبه الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ آلَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي آلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَاسِثِينَ ﴾ .

٩/ ٥٠٩ من الله الله العسكري (مبه الله عن الله عن وجل : ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا ﴾ واذكروا إذ أخذنا ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا ﴾ واذكروا إذ أخذنا ﴿ وَمِيثَاقَكُمْ ﴾ وعهو دكم أن تعملوا بما في التوراة، وما في الفرفان الذي أعطيته موسى مع الكتاب المخصوص بذكر محمد وعلى والأثمّة (١) الطبّين من آلهما، بأنهم سادة الخلق، والقوّامون بالحقّ.

وإذ أخذنا مبناقكم أن تُقرّوا به، وأن تؤدّوه إلى أخلافكم، وأن تأمروهم أن يؤدّوه إلى أخلافهم إلى آخر مقرّات (1) في الدنيا، ليؤمنن بمحمّد نبيّ الله، ويسلمن له ما يأمرهم به في عليّ وليّ الله عن الله، وما يخبرهم به من أحوال خلفائه بعده القوّامين بحقّ الله، فأبيتم قبول ذلك، واستكبرتموه.

ورَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ الجبل، أمرنا جَبْرَئيل (عبدالتلام) أن يقطع من جبل فلسطين قطعة على قَدْر معسكر أسلافكم فَرسَخاً في فَرسَخ، فقطعها، وجاء بها، فرفعها فوق رؤوسهم، وقال موسى (عبدالتلام) لهم: إمّا أن تأخُذوا بما أُمرتم به فيه، وإمّا [أن] أُلقي عليكم هذا الجبل؛ والجئوا إلى قبوله كارهين إلّا من عصمه الله من العباد (")، فإنّه قبله طائعاً مختاراً، ثمّ لمّا قبلوه سجدوا وعفروا، وكثير منهم عفر خديه لا يُريد (١) الخضوع الله، ولكن نظر إلى الجبل هل يقع أم لا، وآخرون سجدوا طائعين مختارين.

فقال رسول الله (منزاد عليه رقد): احمدوا الله معاشر شيعتنا على توفيقه إيّاكم، فإنّكم تعفّرون في سجودكم لاكما عفّر (٥) كَفَرَة بني إسرائيل، ولكن كما عفّره خيارهم.

قال الله عزّ وجلّ : ﴿ خُذُواْ مَا مَا مَا تَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ ﴾ من هذه الأوامر والنواهي، من هذا الأمر الجليل، من ذكر محمّد استرائه على والهما الطبّبين ﴿ وَٱذْكُرُواْ مَا فِيهِ ﴾ فيما آنيناكم، اذكروا جزيل ثوابنا على فيامكم به، وشديد عقابنا على إبائكم له ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ تتقون المخالفة الموجبة للعقاب، فتستحقّون بذلك جزيل الثواب.

<sup>(</sup>١) (الله) ليس في «ط».

٩ . التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله الشلام): ١٣٤/٢٦٦ . ١٣٩.

<sup>(</sup>١) (الأثمّة) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مقدراتي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: العناد.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: لارادة.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: عفّره،



قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ تَوَلَّيْتُم ﴾ بعني تولى أسلافكم ﴿ مِن بَعْدِ ذَلِك ﴾ عن القيام به، والوفاء بما عاهدوا عليه ﴿ فَلَوْلا فَضَل الله عليهم بإمهاله إيّاهم للتوبة، عليه ﴿ فَلَوْلا فَضَل الله عليهم بإمهاله إيّاهم للتوبة، وإنظارهم لمحو الخطيئة بالإنابة ﴿ لَكُنتُم مِنَ ٱلْخَاصِرِينَ ﴾ المغبونين، قد خَسِرتم الآخرة والدنيا، لأنّ الآخرة فسدت عليكم بكفركم، والدنيا كان لا يحصُل لكم نعيمها لاخترامنا (٢٠ لكم، وتبقى عليكم حسرات نفوسكم وأمانيكم التي اقتطعتم دونها، ولكنّا أمهلناكم للتوبة، وأنظرناكم للإنابة، أي فعلنا ذلك بأسلافكم، فتاب من تاب منهم، فسعِد، وخرج من صُلبه من قُدّر أن تخرُج منه الذرّية الطيّبة التي تطيب في الدنيا بالله معيشتها، وتشرّف في الآخرة بطاعة الله مرتبتها.

قال الحسين بن عليّ (طبه الشلام): أما إنّهم لوكانوا دَعَوا الله بمحمّد وآله الطيّبين بصدق من نيّاتهم، وصِحّة اعتقادهم من قلوبهم، أن يعصِمهم حتّى لا يعاندوه بعد مشاهدة تلك المعجزات الباهرات، لفعل ذلك بجوده وكرمه، ولكنّهم قصّروا وآثروا الهوى بنا، ومَضّوا مع الهوى في طلب لذّاتهم.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ آلَّذِينَ آغَتَدُوْا مِنكُمْ فِي آلسَّبْتِ ﴾ لمّا اصطادوا السمك ( فَهَ فَقُلْنَا فَهُ الله عَرُونُواْ قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾ مُبعدين عن كلّ خير ﴿ فَجَعَلْنَاهَا ﴾ أي جعلنا تلك المسخة التي أخزيناهم ولعنّاهم بها ﴿ نَكَالاً ﴾ عقاباً ورَدُعا ﴿ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا ﴾ بين يدي المسخة من ذنوبهم الموبقات ( التي استحقّوا بها العقوبات ﴿ وَمَا خَلْفَهَا ﴾ للقوم الذين شاهدوهم بعد مسخهم يرتدعون عن مثل أفعالهم لمّا شاهدوا ما حلّ بهم منعقابنا ( ) ﴿ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ يتعظون بها، فيفارفون المحرّمات ( ويعظون بها النّاس، ويحذّرونهم المؤذيات ( ) . . .

قال عليّ بن الحسين (عدالتلام): كان هؤلاء قوم يسكنون على شاطئء البحر، نهاهم الله وأنبياؤه عن اصطياد السمك في يوم السّبت، فتوصّلوا إلى حيلة ليُحلّوا بها إلى أنفسهم ما حرّم الله، فخذّوا أخاديد، وعملوا طرقاً تؤذّي إلى حياض، يتهيّأ للحيتان الدخول فيها من تلك الطرق، ولا يتهيّأ لها الخروج إذا همّت بالرجوع منها إلى اللّجج (١٢).

فجاءت الحِيتان يوم السبت جارية على أمان الله لها، فدخلت الأخاديد وحصّلت (١٣) في الحِيـاض

 <sup>(</sup>٦) اختَرَمتُهم الدهر: أي اقتطعهم واستأصلهم. «الصحاح ـ خرم ـ ٥: ١٩١٠».

<sup>(</sup>٧) في المصدر: السموك، والسموك: جمع سمك، واحدتها سمكة. «الصحاح ـ سمك ـ ٤: ١٥٩٢».

<sup>(</sup>٨) موبقات الذنوب: أي مُهلكاتها. «مجمع البحرين ـ وبق ـ ٥: ٣٤٣».

<sup>(</sup>٩) في «س»، «ط»: عقابها.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: المخزيات.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: المرديات.

<sup>(</sup>١٢) اللُّجج: جمع لجُّة، ولُجَّة الماء: مُعْظَمه. «الصحاح \_لجج \_ 1 : ٣٣٨».

<sup>(</sup>١٢) حصّلت: تجمّعت وثبتت. «القاموس المحيط ـ حصل ـ ٣: ٣٦٨».

والغُدران، فلما كانت عشية اليوم همّت بالرجوع منها إلى اللُّجج لتأمن من صائدها، فرامت الرجوع فلم نقدِر، وبقيت ليلها (١١) في مكان يتهيّأ أخذها بلا اصطياد لاسترسالها فيه، وعجزها عن الامتناع لمنع المكان لها، فكانوا يأخذُونها يوم الأحد، ويقولون: ما اصطدنا يوم السّبت، وإنّما اصطدنا في الأحد، وكذّب أعداء الله، بل كانوا آخذين لها بأخاديدهم التي عملوها يوم السّبت حتّى كثّر من ذلك مالهم وثراؤهم، وتنعّموا بالنّساء وغيرها لاتساع

وكانوا في المدينة نيفاً وثمانين ألفاً، فعل هذا منهم سبعون ألفاً، وأنكر عليهم الباقون، كما قصّ الله: ﴿ وَسُئَلْهُمْ عَنِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةً ٱلْبَحْرِ ﴾ (١٦) الآية؛ وذلك أنّ طائفة منهم وعظوهم وزجروهم، ومن عذاب (١٧) الله خوّفوهم، ومن انتفامه وشديد بأسه حذّروهم، فأجابوهم عن وعظهم: ﴿ لِمَ تَعِظُونَ قَوْماً ٱللَّهُ مُهْلِكُهُمْ ﴾ بذنوبهم هلاك الاصطلام (١٨): ﴿ أَوْ مُعَذَّبُهُمْ عَذَاباً شَدِيداً ﴾.

أجابوا الفائلين هذا لهم: ﴿مَعْذِرَةً إِلَىٰ رَبِّكُمْ ﴾ إذكلفنا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، فنحن ننهى عن المنكر لبعلم ربّنا مخالفتنا لهم، وكراهتنا لفعلهم، قالوا: ﴿وَلَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ﴾ (١١) ونعظهم أيضاً لعلّه تنجّع (٢٠) فيهم المواعظ، فيتَقون هذه المُوبِفة، ويحذرون عقوبتها.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا عَتَوْاً ﴾ حادّوا وأعرضوا وتكبّروا عن قبولهم الزَّجْر ﴿ عَن مَّا نُهُواْ عَنْهُ قُلْنَا لَهُمْ كُولُواْ قِرَدَةً خَاسِشِينَ ﴾ (١١) مُبْعَدين عن الخير، مقصين (٢٦).

قال: فلمًا نظر العَشَرة آلاف والنيّف أنّ السبعين ألفاً لا يقبلون مواعظهم، ولا يحفِلون (٢٣) بتخويفهم إيّاهم وتحذيرهم لهم، اعتزلوهم إلى قرية أُخرى قريبة من قريتهم، وقالوا: نكره أن ينزل بهم عذاب الله، ونحن في خلالهم؛ فأمسوا ليلةً، فمسخهم الله تعالى كلّهم فِرَدَة، وبقي بابِ المدينة مغلقاً لا يخرُج منه أحد، ولا يدخُل أحد.

وتسامع بذلك أهل القرى فقصدوهم، وتسنّموا الله على البلد، فاطلعوا عليهم، فإذا كلّهم رجالهم وتساؤهم قِرَدة، يموج بعضهم في بعض، يعرف هؤلاء الناظرون معارفهم وقراباتهم وخلطاءهم، يقول المطلع

<sup>(</sup>١٤) في المصدر: وأبقيت ليلتها.

<sup>(</sup>١٥) في المصدر زيادة: به.

<sup>(</sup>١٦) الأُغراف ٧: ١٦٢.

<sup>(</sup>۱۷) في «س»: وعذاب.

<sup>(</sup>۱۸) الاصطلام: الاستئصال. «الصحاح ـ صلم \_ ٥: ١٩٦٧».

<sup>(</sup>١٩) الأغرّاف ٧: ١٦٤.

<sup>(</sup>٢٠) نجع فيه الخطاب والوعظ والدواء: أي دخل وأثر. «الصحاح منجع ٢٠٠ ، ٢٨٨).

<sup>(</sup>٢١) الأغرّاف ٧: ١٦٦.

<sup>(</sup>٢٢) المقصى: المبعد، «الصحاح . قصا . ٦: ٢٤٦٢».

<sup>(</sup>٢٣) لا يعفِل: لا يبالي. «الصحاح ـ حفل ـ ٤: ١٦٧١».

<sup>(</sup>٢٤) تستمه: علاه، «الصحاح -سنم - ٥: ١٩٥٥».



لبعضهم: أنتَ فلان، أنتِ فلانة ؟ فندمَع عينه، ويوميء برأسه أن نعم (٢٥٠).

فما زالواكذلك ثلاثة أيّام، ثمّ بعث الله عزّ وجلّ عليهم مطراً وريحاً فجرفهم إلى البحر، وما بقي مِسْخ بعد ثلاثة أيّام، و إنّما الذين ترون من هذه المصوّرات بصورها فإنّما هي أشباهها (٢٦)، لا هي بأعيانها، ولا من نسلها.

ثمّ قال عليّ بن الحسين (عبداللهم): إنّ الله تعالى مَسَخَ هؤلاء لاصطياد السمك، فكيف ترى عند الله عزّ وجلّ ، يكون حال من قتل أولاد رسول الله (ملزاله عبدراله) وهتك حريمه ؟! إنّ الله تعالى و إن لم يمسّخهم في الدنيا، فإنّ المُعدّ لهم من عذاب الآخرة أضعاف أضعاف عذاب هذا المَسْخ.

فقيل: يا ابن رسول الله، فإنّا قد سَمِعنا مثل (٢٧) هذا الحديث، فقال لنا بعض النّصّاب: فإن كان قتل الحسين باطلاً، فهو أعظم من صيد السّمك في السبت، أفما كان يغضّب الله على قاتليه كما غضِب على صيّادي السمك ؟!

قال عليّ بن الحسين (عبدالتلام): قل لهؤلاء النُصّاب: فإن كان إبليس معاصيه أعظم من معاصي من كفر بإغوائه، فأهلك الله من شاء منهم كقوم نُوح وقوم فِرعون، فَلِمَ لَمْ يُهلك إبليس لعنه الله، وهو أَوْلَى بالهلاك؟ فما باله أهلك هؤلاء الذين قصروا عن إبليس لعنه الله في عمل الموبقات، وأمهل إبليس مع إيثاره لكشف المخزيات؟ ألا كان ربّنا عزّ وجلّ حكيماً وتدبيره حكمة (٢٨) فيمن أهلك وفيمن استبقى، وكذلك هؤلاء الصائدون في السّبت، وهؤلاء القاتلون للحسين (عبدالتلام)، يفعل في الفريقين ما يعلم أنه أَوْلى بالصّواب والحكمة، ﴿لا يُسْتَلُ عَمّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ ﴾ (٢٠).

ثمّ قال عليّ بن الحسين (عب النهر): أمّا إنّ هؤلاء الذين اعتدوا في السّبت، لو كانوا حين همّوا بقبيح أفعالهم، سألوا ربّهم بجاه محمّد (منن الفيدان) وآله الطبّبين أن يعضِمهم من ذلك لعصمهم، وكذلك الناهون لهم لو سألوا الله عزّ وجلّ أن يعضِمهم بجاه محمّد وآله الطبّبين لعضمهم، ولكنّ الله عزّ وجلّ لم يُلهمهم ذلك، ولم يوقّقهم له، فجرت معلومات الله تعالى فيه على ماكانت مسطّرة في اللوح المحفوظ.

وقال الباقر (طبه التلام): فلمّا حدّث عليّ بن الحسين (طبه التلام) بهذا الحديث، قال له بعض من في مجلسه: يا ابن رسول الله، كيف يعاقب الله ويوبّخ هؤلاء الأخلاف على قبائح أتى بها أسلافهم، وهو يقول: ﴿ وَلَا تَزِرُ وازِرَةً وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴾ (٢٠٠)؟!

فقال زين العابدين (عبه السّلام): إنّ القرآن نزل بلغة العرب، فهو يخاطب العرب فيه \_أهل اللسان \_بلغتهم، يقول

<sup>(</sup>٢٥) في المصدر: برأسه بلا أو نعم.

<sup>(</sup>٢٦) في «س»: أشباحها.

<sup>(</sup>٢٧) في المصدر؛ منك.

<sup>(</sup>٢٨) في المصدر: بتدبيره وحكمه.

<sup>(</sup>٢٩) الأنبياء ٢١: ٢٣.

<sup>(</sup>۳۰) الأنمام ٦: ١٦٤.

الرجل التميمي وقد أغار قومه على بلد وقتلوا من فيه: أغرتم على بلدكذا وكذا، وفعلتم (٣١)كذا وكذا.

ويقول العربي أيضاً: نحن فعلنا ببني فلان، ونحن سبينا آل فلان، ونحن خرّبنا بلدكذا؛ لا يُريد أنّهم باشروا ذلك، ولكن يُريد هؤلاء بالعَذْل، وهؤلاء بالافتخار (٢٦) أنّ قومهم فعلواكذا وكذا.

وقول الله عزّ وجلّ في هذه الآيات إنّما هو توبيخ لأسلافهم، وتوبيخ العَذْل على هؤلاء الموجودين، لأنّ ذلك هو اللغة التي بها نزل القرآن، ولأنّ هؤلاء الأخلاف أيضاً راضون بما فعل أسلافهم، مصوّبون ذلك لهم، فجاز أن يقال: أنتم فعلتم إذ رضيتم قبيح فعلهم».

### قوله تعالى:

وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ اللّٰهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةٌ قَالُواْ آدَعٌ لَنَا رَبّك مُرُوا قَالَ أَعُودُ بِاللّٰهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَهْلِينَ [٢٧] قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبّك مُنَا لَا يَعُولُ إِنّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلَا بِكْرٌ عَوَانٌ بَيْنَ يُبَيّن لّنَا مَا لَوْنَهَا فَلْكَ أَنَا مَا عَوْمَرُونَ [٨٨] قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبّك يُبَيّن لّنَا مَا لَوْنُهَا فَالَ إِنّهُ يَقُولُ إِنّهَا بَقَرَةٌ صَغْرَاءُ فَافِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ ٱلنَّـٰ ظِرِينَ [٨٩] قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبّك يُبَيّن لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبّك يُبَيّن لَنَا مَا فَوْنُهُا عَلَى إِنّهُ اللّهُ لَمُهْ عَلَيْنَا وَإِنّا إِن شَاءَ قَالُواْ آلْتُهُ لَا فَعُلُولٌ إِنّهُا بَقَرَةٌ لا ذَلُولٌ تُشِيرُ ٱلأَرْضَ وَلا تَسْقِى آلْحَرْثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِبَةَ فِيهَا قَالُواْ آلْنَانَ جِشْتَ بِالْحَقِّ وَلَا تَسْقِى آلْحَرْثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِبَةَ فِيهَا قَالُواْ آلْتُنْ جِشْتَ بِالْحَقِّ وَلَا تَسْقِى آلْحُرْثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِبَةَ فِيهَا قَالُواْ آلْتُنْ جِشْتَ بِالْحَقِّ وَلَا تَسْقِى آلْحُرْثَ مُسَلَّمَةٌ لَا شِبَةَ فِيهَا قَالُواْ آلْتُنْ جَشْتَ بِالْحَقِّ وَلَا تَسْقِى آلْدُولُ اللّهُ الْمُهُ عَلُولًا الْمُولُولُ إِنّهُا اللّهُ الْمُولُولُ اللّهُ الْمُعْلَى وَلَا كَادُواْ يَفْعَلُونَ [٧٧] وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَاذَرَهُ مُنْ فِيهَا وَاللّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنتُمْ تَعْقِلُونَ [٧٧] وَقُلْنَا آضِرِيُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ لَكُولُولُ اللّهُ الْمُولُولُ آلِكُمْ تَعْقِلُونَ [٧٧] وَقُلْنَا آضِرِيُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَلِكَ اللّهُ الْمُولُولُ آلِكُمْ تَعْقِلُونَ [٧٧] وَقُلْنَا آضَوْمُ بُولُولُ آلِكُمْ تَعْقِلُونَ [٧٧] وَلَاللّهُ الْمُولُولُ آلْكُمُ مَعْقِلُونَ الْمُعْلَى اللّهُ الْمُولُولُ قَلْمُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ

١/ ٥٠٧ ـ قال الإمام العسكريّ (عيه اشلام): «قال الله عزّ وجلّ ليهود المدينة: واذكروا ﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ

<sup>(</sup>٢١) في المصدر: وقتلتم.

<sup>(</sup>٣٢) في «س»، و«ط»: بالامتحان.

سورة البَقَرَة آية ـ ٧٧ ـ ٧٣ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وعلم التلام: ٢٧٣. ١٤٠/٢٧٣.

آللَٰهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةً﴾ وتضرِبون ببعضها هذا المفتول بين أظهركم ليفوم حيّاً سويّاً بإذن الله تعالى، ويخبركم بقاتله؛ وذلك حين أُلقى الفتيل بين أظهرهم.

فألزم موسى (مدانتلام) أهل القبيلة بأمر الله تعالى أن يحلِف خمسون من أماثلهم (١) بالله القوي الشديد إله بني إسرائيل، مفضّل محمّد وآله الطيبين على البرايا أجمعين: أنّا ما قتلناه، ولا علِمنا له قاتلاً، فإن حَلَفوا بذلك غرّموا دِيّة المقتول، وإن نكّلوا نصّوا على القاتل، أو أقرَّ القاتل فيُقاد (٢) منه، فإن لم يفعلوا أحبسوا في مَحْبَسٍ ضَنْكِ إلى أن بحلِفوا، أو يُقرّوا، أو يشهّدوا على القاتل.

فقالوا: يا نبيِّ الله، أما وَفَت (٣ أيماننا أموالنا، ولا أموالنا أيماننا ؟ قال: لا، هذا حكم الله.

وكان السبب أنّ امرأة حسناء ذات جمال، وخُلق كامل، وفضل بارع، ونسب شريف، وسِتر ثخين؛ كثر خُطّابها، وكان لها بنو أعمام ثلاثة، فرضيت بأفضلهم علماً، وأثخنهم سِتراً، وأرادت التزويج [به]، فاشتدّ حسد ابني عمّه الآخرين له، وغبطاه (ئ) عليها، لإيثارها من آثرته (ه)، فعمّدا إلى ابن عمّها المرضيّ فأخذاه إلى دعوتهما، ثمّ قتلاه وحملاه إلى محلّة تشتمل على أكبر قبيلة من بني إسرائيل، فألقياه بين أظهرهم ليلاً، فلمّا أصبحوا وجدوا القتيل هناك، فعُرف حاله، فجاء ابنا عمّه القاتلان، فمزّقا ثيابهما على أنفسهما، وحَثَيا التُراب على رؤوسهما، واستعديا (م) عليهم، فأحضرهم موسى (عبدائله)، وسألهم، فأنكروا أن يكونوا قتلوه، أو علموا قاتله».

قال: وفحكم الله على من فعل هذه الحادثة ما عرّفتموه فالتزموه، فقالوا: يا موسى، أيّ نفع في أيماننا لنا، إذا لم تدرأ عنّا الأيمان الغرامة الثقيلة؟ أم أيّ نفع لنا في غرامتنا إذا لم تدرأ عنّا الأيمان؟ فقال موسى (على الشلام): كلّ النفع في طاعة الله، والائتمار (٣ لأمره، والانتهاء عمّا نهى عنه.

فقالوا: يا نبيّ الله، غُرَّم <sup>(^)</sup> ثقيل ولا جناية لناء وأيمان غليظة ولا حقَّ في رقابنا، لو أنّ الله عزّ وجلّ عرّفنا قاتله بعينه، وكفانا مؤونته، فادعٌ لنا ربّك يببّن لنا هذا القاتل لتنزل به ما يستحقّ من العقاب، وينكشف أمره لذوي الألياب.

فقال موسى (مله التلام): إذَّ الله عزَّ وجلَّ قد بيّن ما أحكم به في هذا، فليس لي أن اقترح عليه غير ما حكم، ولا

<sup>(</sup>١) أماثل القوم: خيارهم. «الصحاح ـ مثل ـ ٥: ١٨١٦».

<sup>(</sup>٢) القّود: القِصاص، وأقَّدْتُ القاتل بالقتيل، أي قتلته به. «الصحاح ـ قود ـ ٢: ٥٢٨».

<sup>(</sup>٣) وفي «س»: وفت، أي ساوت أو وازت.

<sup>(</sup>٤) الغِيْطة: أن تتمنّى مثل حال المغبوط من غير أن تريد زوالها عنه. «الصحاح ـ غبط ـ ٣: ١١٤٦».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: لإيثارها إيّاه.

<sup>(</sup>٦) القذوى: طلبك إلى والإليمديك على من ظلمك، أي ينتقم منه، يقال: استعديت على فلان الأمير فأعداني عليه، أي استعنت به عليه فأعانني «الصحاح ـ عدا ـ ٦ : ٢٤٢١».

<sup>(</sup>٧) التمر الأمر: أي امتثله. «الصحاح . أمر . ٢: ٥٨٢».

<sup>(</sup>٨) الغُرْم: ما يلزم أداؤه. الالصحاح -غرم - ٥: ١٩٩٦.



أعترض عليه فيما أمر، ألا ترون أنّه لمّا حرّم العمل يوم السّبت، وحرّم لحم الجمل، لم يكن لنا أن نقترح عليه أن يغيّر ما حكم الله (١) علينا من ذلك، بل علينا أن نسلّم له حكمه، ونلتزم ما ألزمنا؛ وهمّ أن يحكم عليهم بالذي كان يحكم به على غيرهم في مثل حادثتهم.

فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا موسى، أجِبهم إلى ما افترحوا، وسَلني أن أبيّن لهم الفائل ليُقتل، ويسلّم غيره من التهمة والغرامة، فإنّي إنّما أريد بإجابتهم إلى ما اقترحوا توسعة الرزق على رجل من خيار أُمّتك، دينه الصّلاة على محمّد وآله الطيّبين، والتفضيل لمحمّد وعليّ بعده على سائر البرايا، أُغنيه في الدنيا في هذه القِصّة (١٠٠) ليكون من بعض ثوابه عن تعظيمه لمحمّد وآله.

فقال موسى: يا ربّ، بيّن لنا قاتله؛ فأوحى الله تعالى إليه: قل لبني إسرائيل: إنّ الله يبيّن لكم ذلك، بأن يأمُركم أن تذبحوا بقرة، فتضربوا ببعضها المقتول فيحيا، فتقبّلوا (١١) لربّ العالمين ذلك، و إلّا فكفّوا عن المسألة، والتزموا ظاهر حكمى.

فذلكُ ما حكى الله عزّ رجلَ: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةُ ﴾ إن أرَدْتُم الوقوف على الفاتل، تضرِبوا المفتول ببعضها فيحبا، ويُخبر بالقاتل ﴿ قَالُواْ ـ يا موسى ـ أَتَتَّخِذُنَا هُزُواً ﴾ سُخريةٌ ؟ تزعُم أنّ الله أمرنا أن نذبح بقرةٌ، ونأخُذ قطعةً من الميّت، ونضرِب بها ميّتاً، فبحيا أحد الميّتين بملاقاته بعض الميّت الآخر، كيف بكون هذا ؟!

قال موسى (عبه الله): ﴿ أَعُودُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَا مِنْ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ أنسِب إلى الله تعالى ما لم يقُل لي، وأن أكون من الجاهلين، أُعارض أمر الله بقياسي على ما شاهدت، دافعاً لقول الله تعالى وأمره.

ثمّ قال موسى (عبه المتلام)؛ أوليس ماء الرَّحِل تُقلفه ميته وماء المراة كذلك، ميّتان يلتقيان فيُحدث الله تعالى من التقاء الميّنين بشراً حيّاً سويّاً؟ أوليس بُذُوركم التي تزرعونها في أرضيكم تتفسّخ وتتعفّن وهي ميتة، ثمّ تخرُج (١٢) منها هذه السنابل الحَسَنة البهيجة، وهذه الأشجار الباسقة (١٢) المونقة ؟

فلمًا بهرهم موسى عبدالتهم ﴿ قَالُوا ﴾ يا موسى ﴿ آذَعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا هِي ﴾ أي ما صفتها، لنقف عليها؛ فسأل موسى رَبه عزَ وجل، فقال: ﴿ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ ﴾ كبيرة ﴿ وَلَا بِكُرٌ ﴾ صغيرة لم نفرُض (١١) ﴿ عَوَانٌ ﴾ وَسَط ﴿ بَيْنَ ذَٰلِكَ ﴾ بين الفارض والبِكر ﴿ فَافْعَلُواْ مَا تُؤْمَرُونَ ﴾ إذا ما أمرتم به. ﴿ قَالُوا ﴾ يا موسى ﴿ آذَعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا لَوْنُهَا ﴾ أي لون هذه البقرة التي تُريد أن تأمرنا بذبحها.

<sup>(</sup>٩) في المصدر زيادة: به.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: القضية.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: فتسلَّمون.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: يخرج الله.

<sup>(</sup>١٢) الباسقة: الطويلة.

<sup>(</sup>١٤) قرَّضَتُ البقرة: كيرت وطعنت في السن. «الصحاح \_ فرض ٢٠٠ تا ١٩٧ تا)، وفي المصدر: لم تغيط،



قال الله جلَّ وعزَّ (١٥) بعد السؤال والجواب: ﴿ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاءٌ فَاقِعٌ ﴾ حسنة لون الصُفرة (١٦)، ليس بناقص يضرِب إلى البياض، ولا بمُشبَع يضرِب إلى السواد ﴿ لَوْنُهَا ﴾ هكذا فاقِع ﴿ تَسُرُّ ٱلنَّاظِرِينَ ﴾ إليها، ليهجتها وحُسنها وبريفها. ﴿ قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبِّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا هِيَ ﴾ ما صفتها ؟ يزيد في صفتها.

قال (۱۷) الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا ذَلُولٌ تُثِيرُ ٱلْأَرْضَ﴾ لم تُذلَل لاثارة الأرض، ولم تُرض (۱۸) بها ﴿ وَلَا تَسْقِى ٱلْحَرْثَ ﴾ ولا هي ممّا نجُرّ الدوالي (۱۱)، ولا تدير النواعير (۲۰)، قيد أعفيت من جميع ذلك ﴿ مُسَلَّمَةٌ ﴾ من العبوب كلّها، لا عبب فبها ﴿ لَا شِيَةً فِيهَا ﴾ لا لون فبها من غيرها.

فلمًا سمعوا هذه الصفات، قالوا: يا موسى، فقد أمرنا ربّنا بذبح بقرة هذه صفتها؟ قال: بلى؛ ولم يقل موسى في الابتداء بذلك، لأنه لو قال: إنّ الله أمركم؛ لكانوا إذا قالوا: ادع لنا ربّك يبيّن لنا ما هي، وما لونها ؟كان لا يحتاج أن يسأله ذلك عزّ وجلّ، ولكن كان يجيبهم هو بأن يقول: أمركم ببقرة؛ فأيّ شيء وقع عليه اسم بقرة فقد خرجتم من أمره إذا ذبحتموهاه.

قال: «فلمّا استقرّ الأمر عليها (<sup>11)</sup> طلبوا هذه البَقَرة، فلم يجدوها إلّا عند شابّ من بني إسرائيل، أراه الله عزّ وجلّ في منامه محمّداً وعليّاً وطيّبي ذُرّيتهما، فقالاله: إنّك كنت لنا محبّاً مفضّلاً، ونحن نُريد أن نسوق إليك بعض جزائك في الدنيا، فإذا راموا شراء بقرتك فلا تبِعها إلّا بأمر أمّك، فإن الله عزّ وجلّ يلقّنها ما يغنيك به عقمك (<sup>11)</sup>.

ففرح الغُلام وجاءه القوم يطلبون بقرته، فقالوا: يكم نبيع بقرتك؟ فقال: بدينارين، والخيار لأمّي. قالوا: رضينا بدينار. فسألها فقالت: بأربعة. فأخبرهم، فقالوا تُعطيك دينارين. فأخبر أُمّه فقالت: بثمانية. فما زالوا يطلبون على النصف ممّا تقول أُمّه (٢٠٠ فتُضعّف الثمن، حَتَى بلغ تَمنها مِل عَسْك (٤٠٠ ثور أكبر ما يكون ملؤه دنانير، فأوجب لهم البيع.

<sup>(</sup>١٥) في المصدر: قال موسى عن الله.

<sup>(</sup>١٦) في المصدر: حسن الصقرة.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر زيادة: عن.

<sup>(</sup>١٨) رُضْت الداتِة: ذَلَلتِها. «مجمع البحرين ـروض ـ ١٠: ٢١٠».

<sup>(</sup>١٩) الدوالي: جمع دالية، وهي خشبة تصنع كهيئة الصليب وتشدّ برأس الدلو، ثمّ يؤخذ حبل يربط طرفه بذلك، وطرفه الآخر بجذع قائمة على رأس البئر ويستقى بها. «مجمع البحرين ـ دلا ـ ١ : ١٤٦».

<sup>(</sup>٢٠) النواعير: جمع ناعورة، دولاب ذو دلاء أو نحوها، يدور بدفع الماء أو جرّ الماشية، فيخرج الماء من البئر أو النهر إلى الحقل. «المعجم الوسيط منعر ١٠: ٩٣٤».

<sup>(</sup>٢١) في المصدر: عليهم.

<sup>(</sup>٢٢) عَقِب الرجل: ولده وولد ولده. «الصحاح ـ عقب ـ ١ : ١٨٤».

<sup>(</sup>٢٣) في المصدر زيادة: ويرجع إلى أمه.

<sup>(</sup>٢٤) المَشْك: الجلد. «الصحاح ـ مسك ـ ٤: ١٦٠٨».



ثمّ ذبحوها وأخذوا قِطعة ـ وهي عَجْب (٢٥) الذّنب الذي منه خُلق ابن آدم، وعليه يركّب إذا أُعيد خَلْقاً جديداً ـ فضربوه بها، وقالوا: اللّهمّ بجاه محمّد وآله الطبّبين لمّا أحييت هذا الميّت، وأنطقته ليُخبر عن قاتله؛ فقام سالماً سويّاً، وقال: يا نبيّ الله، قتلني هذان ابنا عمّي، حسداني على بنت عمّي فقتلاني، وألقياني في محلّة هؤلاء ليأخذا دِيّتي منهم.

فأخذ موسى (عبدالتلام) الرجلين فقتلهما، فكان قبل أن يقوم الميّت ضُرب بقِطعة من البقرة فلم يحي، فقالوا: يا نبيّ الله، أين ما وعدتنا عن الله عزّ وجلّ ؟ فقال موسى (عبدالتلام): قد صدقت، وذلك إلى الله عزّ وجلّ.

فأوحى الله عزّ وجلّ إليه: يا موسى، إنّي لا أخلف وعدي، ولكن لينقُدوا إلى الفتى (٢٦) ثمن بقرته مِلء مَسْك ثور (٢٧) دنانير، ثمّ أحيى هذا الغلام.

فجمعوا أموالهم، فوسّع الله جلد الثور حتّى وزن ما مُلىء به جلده فبلغ خمسة آلاف ألف دينار، فقال بعض بني إسرائيل لموسى (عبدائلام) ـ وذلك بحضرة المقتول المنشور المضروب ببعض البقرة ـ: لاندري أيّهما أعجب: إحياء الله هذا الميّت و إنطاقه بما نطق، أو إغناء هذا الفتى بهذا المال العظيم!!

فأوحى الله إليه: يا موسى، قل لبني إسرائيل من أحبّ منكم أن يطيب في الدنيا عيشه، وأعظم في جِناني محلّه، وأجعل لمحمّد (٢٠) فيها منادمته، فليفعل كما فعل هذا الصبيّ، إنّه قد سَمِع من موسى بن عِمْران (عبالتلام) ذِكْر محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين، فكان عليهم مُصلّياً، ولهم على جميع الخلائق من الجنّ والإنس والملائكة مفضّلاً، فلذلك صرفت إليه المال العظيم ليتنعم بالطيّبات ويتكرّم بالهِبات والصِلات، ويتحبّب بمعروفه إلى ذوي المودّات، ويكبِت (٢٠) بنفقاته ذوي العداوات.

فقال الفتى: يا نبيّ الله، كيف أحفَظ عَلَى الأموال ؟ أم كيف أحذر من عداوة من يعاديني فيها، وحسد من يحسُدني من أجلها؟

قال: قل عليها من الصلاة على محمّد وآله الطيبّين ماكنت تقول قبل أن تنالها، فإنّ الذي رزقكها بذلك القول مع صحّة الاعتقاد يحفّظها عليك أيضاً ويدفع عنك (""، فقالها الفتى فما رامها ("" حاسد له ليُفسدها، أو لصّ ليسرِقها، أو غاصب ليغصِبها، إلّا دفعه الله عزّ وجلّ عنها بلُطف من ألطافه ("" حتّى يمتنع من ظُلمه اختياراً، أو

<sup>(</sup>٢٥) العَجْب: أصل الذَّنب، «الصحاح - عجب - ١ : ١٧٧)، وفي المصدر: عجز،

<sup>(</sup>٢٦) في المصدر: ليقدموا للفتي.

<sup>(</sup>٢٧) في المصدر: ملء مسكها.

<sup>(</sup>٢٨) في المصدر: لمحمد وآله الطبين.

<sup>(</sup>٢٦) الكبت: الصرف والإذلال. «الصحاح -كبت - ١ : ٢٦٢».

<sup>(</sup>٣٠) في المصدر: عليك أيضاً بهذا القول مع صحة الاعتقاد.

<sup>(</sup>٣١) في «سα: رآها.

<sup>(</sup>٣٢) في «ط» نسخة بدل: بلطيفة من لطائفه.

منعه منه بآفة أو داهية حتّى يكُفّه عنه، فيكُفّ اضطراراً.

فلمًا قال موسى (مله النهم) للفتى ذلك، وصار الله عزّ وجلّ له لمقالته حافظاً، قال هذا المنشور، اللّهمّ إنّي أسألك بما سألك هذا الفتى من الصّلاة على محمّد وآله الطيّبين والتوسّل بهم أن تُبقيني في الدنيا متمتّعاً بابنة عمّي، وتُجزي عنّي أعدائي وحُسّادي وترزُقني فيها خيراً كثيراً طيباً.

فأوحى الله إليه: يا موسى، إنّه كان لهذا الفتى المنشور بعد القتل سِتُون سنةً، وقد وهبته بمسألته (٣٣ وتوسّله بمحمّد وآله الطبّبين سبعين سنةً، تمام مائة وثلاثين سنةً صحيحة حواسّه، ثابت فيها جَنانه، قويّة فيها شهواته، يُمتّع بحلال هذه الدنيا، ويعيش ولا يفارقها ولا تفارقه، فإذا حان حَينه حان حَينها وماتا جميعاً معاً فصارا إلى جنّاتي، وكانا زوجين فيها ناعمين.

ولو سألني ـ يا موسى ـ هذا الشقيّ القاتل بمثل ما توسّل به هذا الفتى على صِحّة اعتقاده أن أعصِمه من الحسد، وأُفتعه بما رزقته ـ وذلك هو الملك العظيم ـ لفعلت.

ولو سألني بعد ذلك (٢٤) مع التوبة عن صنيعه أن لا أفضحه لما فضحته (٢٥)، ولصرفت هؤلاء عن اقتراح إبانة القاتل، ولأغنيت هذا الفتي من غير هذا الوجه بقَدْر هذا المال.

ولو سألني بعد ما افتضح، وتاب إليَّ، وتوسّل بمثل وسيلة هذا الفتى أن أُنسي النّاس فعله ـ بعد ما ألطُف لأوليائه فيعفُون عن القِصاص ـ فعلت، فكان لا يُعيّره أحد شعله، ولا يذكُره فيهم ذاكر، ولكنّ ذلك فضلي أُوتيه من أشاء، وأنا العَدْل الحكيم (٢٦).

فلمّا ذبحوها قال الله تعالى: ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَاكَادُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ فأرادوا أن لا يفعلوا ذلك من عِظَم ثمن البقرة، ولكنّ اللّجاج حملهم على ذلك، واتّهامهم لموسى (مدالتهم) حَدِأهم (٧٠) عليه».

قال: وفضجُوا إلى موسى (مبه تهم)، وقالوا: افتقرت القبيلة ودُفعت (٣٨) إلى التكفّف (٣٩)، فانسلخنا بلَجاجنا عن قليلنا وكثيرنا، فادعُ الله لنا بسَعَة الرزق.

فقال موسى (طبه التلام): ويحكم ما أعمى قلوبكم ! أمّا سَمِعتم دُعاء الفتى صاحب البقرة، وما أورثه الله تعالى من الغنى ؟ أوّما سَمِعتم دُعاء المقتول المنشور، وما أثمر له من العمر الطويل والسعادة والتنعّم (٢٠) بحواسّه وسائر

<sup>(</sup>٣٣) في «س»: بمسألتي.

<sup>(</sup>٣٤) في المصدر: بذلك.

<sup>(</sup>٢٥) في «س»: أفضحته.

<sup>(</sup>٣٦) في المصدر: وأنا ذو الفضل العظيم، وأعدل بالمنع على من أشاء، وأنا العزيز الحكيم.

<sup>(</sup>٣٧) حَدِثْتُ إليه: أي لجأتُ إليه. «الصحاح ـ حداً ـ ١ : ٤٣»، وفي «ط»: جرّهم.

<sup>(</sup>٣٨) في «س»، «ط»: رفعت.

<sup>(</sup>٣٩) تكفّف: مدّكَّفَهُ يسأل النّاس. «الصحاح كفف . ٤: ١٤٢٣».

<sup>(</sup>٤٠) في المصدر زيادة: والتمتع.

وَقَفْتُمْ الْمِیْنَ اِنْ عَالِیْنَ NCE GHAZLTRUST ...
RANIC THOUGHT

بدنه وعقله ؟ لِمَ لا تدعون الله بمثل دُعائهما، أو تتوسّلون إلى الله بمثل توسّلهما إليه، ليشدّ فاقتكم، ويجبّركسركم، ويشدّ خَلّتكم ؟

فقالوا: اللّهمّ إليك التجأنا (<sup>(1)</sup>، وعلى فضلك اعتمدنا، فأزِل فَقْرنا وسِدّ خَلّتنا بجاه محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والطبّبين من آلهم.

فأوحى الله إليه: يا موسى، قل لهم ليذهب رؤساؤهم إلى خَرِبَةِ بني فلان، ويكشِفوا في موضع كذا وكذا -لموضع عبّنه - وجه أرضها قليلاً، ويستخرجوا ما هناك، فإنّه عشرة آلاف ألف دينار، ليرُدّوا (٢٠) على كلّ من دفع في ثمن هذه البقرة ما دفع، لتعود أحوالهم إلى ماكانت، ثمّ ليتقاسموا بعد ذلك ما يفضّل، وهو خمسة آلاف ألف، على قَدْر ما دفع كلّ واحد منهم في هذه المحنة، لتتضاعف أموالهم، جزاءً على توسّلهم بمحمّد وآله الطيّبين، واعتقادهم لتفضيلهم.

فذلك ما قال الله تعالى: ﴿ وَ إِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً فَادَّارَءْتُمْ فِيهَا﴾ اختلفتم فيها وتدارأتم، ألقى بعضكم الذنب في قتل المفتول على بعض، ودرَأه عن نفسه وذُرّيته (٢٠) ﴿ وَ ٱللَّهُ مُخْرِجٌ ﴾ مظهر ﴿ مَّاكُنتُمْ تَكْتُمُونَ ﴾ ماكان من خبر القاتل، وماكنتم تكتمون من إرادة تكذيب موسى (عبدائلام)، باقتراحكم عليه ما قدّرتم أنّ ربّه لا يُجيبه إليه.

﴿ فَقُلْنَا آضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا ﴾ ببعض البقرة ﴿ كَذَٰ لِكَ يُحْيِ ٱللّٰهُ ٱلْمَوْتَىٰ ﴾ في الدنيا والآخرة كما أحيا المئت بملاقاة مئت آخر: أمّا في الدنيا فيلاقي ماء الرجل ماء المرأة، فيُحيي الله الذي كان في الأصلاب والأرحام حيّاً، وأمّا في الآخرة فإنّ الله تعالى ينزل بين نَفختي الصُّور، بعد ما ينفخ النفخة الأُولى من دُوين السّماء الدنيا، من البحر المسجور الذي قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْبَحْرِ ٱلْمَسْجُورِ ﴾ (١١) وهو الله مَنيّ كمَنِيّ الرجل، فيمطر ذلك على الأرض، فيُلقي الماء المنبيّ مع الأموات البالية، فينبّتولامن الأرض ويحيون.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ ﴾ سَائر آياته سوى هذه الدلالات على توحيده، ونبوّة موسى (مدالتلام) نبيّه، وفضل محمّد (منزاله عله وآله) على الخلائق، سيّد إمائه وعبيده، ونبيين (٢٦) فضله وفضل آله الطيّبين على سائر خلق الله أجمعين ﴿ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ تتفكّرون أنّ الذي يفعل هذه العجائب لا يأمر الخلق إلّا بالحكمة، ولا يختار محمّداً إلّا وهم أفضل ذوي الألباب،

٣/ ٥٠٨ ـ ابن بابَوَيه، قال: حدَّثني أبي (رض)اه عنه، قال: حدَّثنا عليَّ بن موسى بن جعفر بن أبي جعفر

<sup>(</sup>١١) في «س»: التجاؤنا.

<sup>(</sup>٤٢) في «س»، «ط»; ويزدادوا.

<sup>(</sup>٤٣) في المصدر: وذويه.

<sup>(</sup>٤٤) الطُّور ٥٢ : ٦.

<sup>(</sup>٤٥) في المصدر: وهي.

<sup>(</sup>٤٦) في المصدر: وتبيينه.

٢ ـ عيون أخبار الرّضا (مليه الشلام): ٢: ٢١/١٣.



Y : T

الكمنداني، ومحمّد بن يحيى العطّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر البَزَنْطِي، قال: سَمِعت الرّضا (علمالله) يقول: «إنّ رجلاً من بني إسرائيل قتل قرابةً له (۱)، ثمّ أخذه وطرحه على طريق أفضل سِبط من أسباط بني إسرائيل (۱)، ثمّ جاء يطلُب بدمه. فقالوا لموسى (علمالتلام): إنّ سِبط آل فلان قتلوا فلانًا، فأخبرنا (۱) من قتله.

قال: ائتونى ببقرة.

سورة البَقَرَة (٢) ......

﴿ قَالُواْ أَتَتَّخِذُنَا هُزُوا قَالَ أَعُوذُ بِاللّٰهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ ولو أنهم عَمَدوا إلى أي بقرة أجزأتهم، ولكن شدّدوا فشدّد الله عليهم. ﴿ قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنَ لَنَا مَا هِي قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلا بِكُرٌ ﴾ بعني لا صغيرة ولا كبيرة ﴿ عَوَانٌ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ ولو أنهم عَمَدوا إلى أيّ بفرة أجزأتهم، ولكن شدّدوا فشدّد الله عليهم. ﴿ قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنَ لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفْرَاهُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسْرُ آلنَا فَإِنَّ الْبَقْرَ تَشَابُهُ عَلَيْنَا وَإِنَّا اللهُ بَعْرَةٌ وَلَا تَسْقِي الْمَوْرَةُ مَنْ اللهُ لَمُهُ اللهُ عليهم، وقالوا له ذلك، فقال: الشتروها وجاءُوا بها، فأمر بذبحها، ثمّ أمر أن يضوبوا الميّت بذَنَها، فلما فعلوا ذلك حبي المقتول، وقال: با رسول الله، إنّ ابن عني قنلني دون من يَدّعي عليه قتلي؛ فعلِموا بذلك عليه قالم؛ فالما فعلوا ذلك حبي المقتول، وقال: با رسول الله، إنّ ابن عني قنلني دون من يَدّعي عليه قتلي؛ فعلِموا بذلك عني المقتول، وقال: با رسول الله، إنّ ابن عني قنلني دون من يَدّعي عليه قتلي؛ فعلِموا بذلك عني قائله.

فقال لرسول (٢) الله موسى (مله السّلام) بعض (٧) اصحاب: إنّ هذه البقرة لها نبأ. فقال: وما هو ؟

قالوا: إنّ فتى من بني إسرائيل كان بارًا بأبيه، و إنّه استوى بيعاً (^) فيجاء إلى أبيه والأقاليد (١) تحت رأسه، فكره أن يُوقظه، فترك ذلك البيع، فاستيقظ أبوه، فأخبره، فقال له: أحسنت، خُذ هذه البقرة فهي لك عوضاً لما فاتك -قال ـ فقال له رسول الله موسى (عبدائتلام): انظر إلى البِرّ ما بلغ أهله إ».

وروى العبّاشي هذا الحديث، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر البَزَنْطِي، قال: سَمِعت أبا الحسن

<sup>(</sup>۱) في «س»، «ط»: قرابته.

<sup>(</sup>٢) الأسباط من بني إسرائيل كالقيائل من العرب. «الصحاح ـ سبط ـ ٣: ١٢٩ ١».

<sup>(</sup>٣) في «س»، «ط»: فاخبر.

<sup>(1)</sup> في المصدر: أجزأتهم.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: مسكها.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: رسول.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: لبعض.

<sup>(</sup>٨) وفي المصدر: تبيعاً، والتَّبِيع: ولد البقرة في أوَّل سنة. «الصحاح ـ تبع ـ ٣: ١١٩ ١».

<sup>(</sup>٩) الأقاليد: جمع مِثْلُد أو مقلاد، وهو المفتاح أو الخزانة. وفي المصدر: أبيه ورأى أنَّ المقاليد، وكلاهما بمعنى.

الرّضا (عبه الشلام)، وذكر الحديث (١٠٠).

٣٠٩ - ٣/ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله (علدالتلام)، قال: وإنّ رجلاً من خيار بني إسرائيل وعلمائهم خطب امرأة منهم فأنعمت له (١)، وخطبها ابن عمّ لذلك الرجل، وكان فاسقاً رديئاً، فلم يُنعموا له، فحسد ابن عمّه الذي أنعموا له، فقعد له فقتله غيلة، ثمّ حمله إلى موسى. فقال: يا نبيّ الله، هذا ابن عمّى قد قُتل. قال موسى: من قتله ؟ قال: لا أدري.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وكان القتل في بني إسرائيل عظيماً جداً، فعظم ذلك على موسى، فاجتمع إليه بنو إسرائيل، فقالوا: ما ترى، يا نبيّ الله ؟ وكان في بني إسرائيل رجل له بقرة، وكان له ابن بارّ، وكان عند ابنه سِلعة، فجاء قوم يطلبون سِلعته، وكان مفتاح بيته تحت رأس أبيه، وكان نائماً، فكرِه ابنه أن ينبّهه وينغّص عليه (٢) نومه، فانصرف القوم ولم يشتروا سِلعته. فلمّا انتبه أبوه، قال له: يا بنيّ، ماذا صنعت في سِلعتك؟ قال: هي قائمة لم أبِعها، لأنّ المفتاح كان تحت رأسك، فكرِهت أن أنبهك، وأنفّص عليك نومك. قال له أبوه: قد جعلت هذه البقرة لك، عوضاً عمّا فاتك من ربح سِلعتك؛ وشكر الله لابنه ما فعل بأبيه.

فأمر موسى بني إسرائيل، أن يذبحوا تلك البقرة بعينها، فلمّا اجتمعوا إلى موسى، وبكوا وضجّوا، قال لهم موسى: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تَذْبَحُواْ بَقَرَةً ﴾ فتعجّبوا ﴿قَالُواْ أَتَتَخِذُنَا هُرُواً ﴾ نأتيك بقتيل، فتقول: اذبحوا بقرة ا فقال لهم موسى: ﴿أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ ٱلْجَاهِلِينَ ﴾ فعلِموا أنّهم قد أخطؤوا.

﴿ قَالُواْ آذَعُ لَنَا رَبِّكَ يُبَيِّن لَّنَا مَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ بَغُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ لَا فَارِضٌ وَلا بِكْرٌ ﴾ الفارض: التي قد ضربها الفَحْل. ﴿ فَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا لَوْنُهَا قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً فَاقِعٌ لَوْنُهَا ﴾ أي شديدة الصفرة ﴿ فَسُرُ آلنَّاظِرِينَ ﴾ إليها. ﴿ قَالُواْ آدْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّن لَنَا مَا هِيَ إِنَّ آلْبَقَرَ مَمْ أَنَا وَإِنَّا إِن شَاءَ آللَٰهُ لَمُهْتَدُونَ \* قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً لَا ذَلُولَ تُثِيرُ آلاً رُضَ ﴾ أي لم تذلل ﴿ وَلَا تَسْقِى آلُخَرْفَ ﴾ أي ولا تَسقى الزرع ﴿ مُسَلَّمَةً لَا شِيمَة فِيهَا ﴾ أي لابقع ("فيها إلّا الصّفرة. ﴿ قَالُواْ آلانَ جِفْتَ بِالْحَقّ ﴾ مي بقرة فلان، فذهبوا ليشتروها، فقال: لا أبيعها إلّا بمِل، جِلدها ذهباً.

فرجعوا إلى موسى فأخبروه، فقال لهم موسى: لا بدّ لكم من ذبحها بعينها؛ فاشتروها بمِل عجلدها ذهباً، فذبحوها، ثمّ قالوا: ما تأمّرنا، يا نبيّ الله. فأوحى الله تعالى إليه: قل لهم: ﴿ أَضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا ﴾ وقولوا: من قتلك ؟ فأخذوا الذّنب فضربوه به، وقالوا: من قتلك يا فلان ؟ فقال: فلان بن فلان، ابن عمّي ـ الذي جاء به ـ وهو قوله: ﴿ فَقُلْنَا آضْرِبُوهُ بِبَعْضِهَا كَذَٰ لِكَ يُحْيِ آللّٰهُ ٱلْمَوْتَىٰ وَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ لَمَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ .

<sup>(</sup>١٠) تفسير العيّاشي ١: ٥٧/٤٦.

٣ ـ تفسير القمّي ١ : ٤٩.

<sup>(</sup>١) أنعم له: أي قال له: نعم. «الصحاح ، نعم ، ٥: ٢٠٤٣».

<sup>(</sup>٢) نغم علينا: قطع علينا ماكنا نُجِبَ الاستكثار منه. «لسان العرب منفص ٧٠: ٩٩».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: لا نقط.

١٥ /٤ - العيّاشيّ: عن الحسن بن عليّ بن فضّال (١)، قال: سَمِعت أبا الحسن (عليه الله) يقول: وإنّ الله أمر بني إسرائيل أن يذبحوا بقرةً، وإنّما كانوا يحتاجون إلى ذُنبها، فشدّدوا (١)، فشدّد الله عليهم».

٥١١ /٥-عن الفضل بن شاذان، عن بعض أصحابنا، رفعه إلى أبي عبدالله (عدالته)، أنّه قال: ومن لَبِس نَعلاً صفراء لم يزل مسروراً حتى يُبليها، كما قال الله: ﴿ صَفْرَاءُ فَاقِعٌ لَوْنُهَا تَسُرُّ ٱلنَّاظِرِينَ ﴾.

وقال: دمن لَبِس نَعلاً صفراء لم يُبلِها حتَّى يستفيد علماً أو مالاً.

۱۱۵ / ۲ - عن يُونُس بن يعقوب (۱)، قال: قلت لأبي عبدالله (طبالتلام): إن أهل مكة يذبحون البقرة في اللّبَب (۲)، فما ترى في أكل لحومها ؟ قال: فسكت هُنيئة، ثمّ قال: وقال الله ﴿ فَذَبَحُوهَا وَمَاكَادُواْ يَفْعَلُون ﴾ لا تأكل إلا ما ذُبح من مَذبَحه».

### قوله تعالى:

سورة البَقْرَة (٢) .....

ثُمَّ قَسِتْ قُلُوبُكُم مِن بَعْدِ ذَٰلِكَ فَهِى كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنْهُ أَلْحَجَارَةِ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً وَإِنَّ مِنْهَ الْحَجَارَةِ لَمَا يَشَقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ أَلْأَنْهَ لُو وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشِيطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَمَا الله بِغَلْهِلَ عَمَّا أَلْمَاءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللهِ وَمَا الله بِغَلْهِلَ عَمَّا أَلْهُ وَمَا الله بِغَلْهِلَ عَمَّا أَلْهُ وَمَا الله بِغَلْهِلَ عَمَّا أَلْهُ وَمَا الله وَمَا الله فَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةٍ اللهِ وَمَا الله بِغَلْهِلَ عَمَّا أَنْهُ اللهِ وَمَا الله وَمَا اللهِ وَمَا الله وَالله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمُنْ الْمُونَ الْمُاءُ وَاللهُ وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمُا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمُنْ الْمُؤْلُونَ الْمُؤْلُولُ وَاللهُ وَالله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَالله وَالله وَالله وَمَا الله وَمُا الله وَمُنْ الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَمَا الله وَالله والله والمُنْ الله والمُواله والمُواله والمُواله والمُواله والمُوالمُواله والمُواله والمِنْ والمُواله والمؤلِّ والمُواله والمُواله والمؤلِّ والمُوالمُواله والمؤلِّ وا

١١٥ /١ - قال الإمام العسكري (طبالتلام): وقال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم ﴾ عَسَت (١) وجفّت ويبِست من الخير والرحمة قلوبكم، معاشر اليهود ﴿ مِن بَعْدِ ذَلِكُ ﴾ من بعد ما بيّنت من الآيات الباهرات في زمان موسى (طبالتلام)، ومن الآيات المعجزات التي شاهدتموها من محمّد (منزاة طبارات).

٤ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٧٥/٤٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسن بن عليّ بن محبوب، عن عليّ بن يقطين، وما في المتن هو الصحيح، راجع معجم رجال الحديث ٥٠:٥٠.

<sup>(</sup>۲) (فشدّدرا) ليس في «ط».

٥ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٧٤/ ٥٩ و ٦٠.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٦١/٤٧.

<sup>(</sup>۱) في الس»، الط»: يونس بن عبدالرّحمٰن، وما في المنن هو الأصح لأنّه روى عن أبي عبدالله (مله؛ المنام) واختصّ به، أمّا يونس بن عبدالرّحمٰن فقد قال النجاشيّ: إنّه رأى جعفر بن محمّد (عله التلام) بين الصّفا والمروة، ولم يرو عنه. راجع رجال النجاشيّ: ١٢٠٧/٤٤٦ و١٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) اللَّبَب: المنحر من كل شيء. «النهاية ٤: ٣٢٢».

سورة البَغَرَة آية . ٧٤ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وعبه التلام: ١٤١/٢٨٣.

<sup>(</sup>١) عما الشيء: يبس واشتد وصلب. «الصحاح معما م ٢٤٢٥، وفي «ط»: فشت.



﴿ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ ﴾ البابسة لا ترشَح برطوبة، ولا ينتفض منها ما يُنتفع به، أي أنَّكم لا حقَّ لله تردّون (١٠٠)، ولا من أموالكم، ولا من حواشيها (٣ تتصدّقون، ولا بالمعروف تتكرّمون وتجودون، ولا الضيف تَقرُّون (١٠ ولا مكروباً تغيثون، ولا بشيء من الإنسانية تعاشرون، وتعاملون.

﴿ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ إنّما هي في قساوة الأحجار، أو أشدٌ قسوةً، أبهم على السامعين، ولم يبيّن لهم، كما قال القائل: أكلت خبزاً أو لحماً، وهو لا يُريد به: أنَّى لا أدري ما أكلت، بل يُريد أن يُبهم على السامع حتّى لا يعلم ما أكل، وإن كان يعلم أنَّه قد أكل.

وليس معناه بل أشدّ قسوةً، لأنّ هذا استدراك غَلَط، وهو عزّ وجلّ يرتفع عن أن يغلَط في خبر، ثمّ يستدرك على نفسه الغَلَط، لأنّه العالم بماكان وما يكون وما لا يكون أن لوكان كبف كان يكون، و إنّما يستدرك الغَلَط على نفسه المخلوق المنقوص.

ولا يُريد به أيضاً فهي كالحجارة أو أشدّ، أي وأشدّ فسوة، لأنّ هذا تكذيب الأوّل بالثاني، لأنّه قال: ﴿ فَهِيَ كَالْحِجَارَةِ ﴾ في الشدّة لا أشدّ منها ولا ألين، فإذا قال بعد ذلك: ﴿ أَوْ أَشَدُّ ﴾ فقد رجع عن قوله الأوّل: إنّها ليست

وهو مثل أن يقول: لا يجيء من قلوبكم خير، لا قليل ولاكثير، فأبهم عزّ وجلّ في الأوّل حيث قال: ﴿أَوْ أُشَدُّكُ وبيّن في الثاني أنّ فلوبهم أشدّ قسوةً من الحجارة، لا بقوله: ﴿ أَوْ أَشَدُّ قَسْوَةً ﴾ ولكن بقوله: ﴿ وَإِنَّ مِنَ ٱلْحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَارُ﴾ أي فهي في القسارة بحيث لا يجيء منها الخير، يا يهود، وفي الحجارة لما يتفجّر منه الأنهار، فبجيء بالخبر والغياث لبني أدم. ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا ﴾ من الحجارة ﴿ لَمَا يَشَقُّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ ٱلْمَاءُ ﴾ وهو ما يقطُر منه الماء، فهو خير منها، دون الأنهار التي تتفجّر من يعضها، وقلوبهم لا يتفجّر منها الخيرات، ولا تَشَقَّق (٥) فبخرُج منها قليل من الخيرات، وإنَّ لمَّ يكن كثيراً.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا ﴾ يعني من الحجارة ﴿ لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ ٱللَّهِ ﴾ إذا أقسم عليها باسم الله وبأسماء أوليائه محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين والطيّبين من آلهم (ملّى اله علهم)، وليس في قلوبكم شيء من هذه الخيرات ﴿ وَمَا ٱللَّهُ بِغَافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ بل عالم به، يجازيكم عنه بما هو به عادل عليكم، وليس بظالم لكم، يشدّد حسابكم، ويؤلم عقابكم.

وهذا الذي وصف الله تعالى به فلوبهم هاهنا نحو ما فال في سورة النِّساء: ﴿ أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ ٱلْمُلْكِ فَإِذاً لَا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيراً﴾ (^ وما وصف به الأحجار هاهنا نحو ما وصف في قوله: ﴿ لَوْ أَنزَلْنَا هَـٰذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تؤدُّونَ.

<sup>(</sup>٣) حواشي الأموال: صغار الإبل، كابن المخاض وابن اللبون . «نسان العرب ـ حشا ـ ١٤ : ١٨٠». وفي المصدر: مواشيها.

<sup>(</sup>٤) قريت الضيف: أحسنت إليه. «الصحاح ـ قرا ـ ٢: ٢٤٦١».

<sup>(</sup>۵) في «س»: تنشق.

<sup>(</sup>٦) النَّسَاء ٤: ٥٣.

جَبَلٍ لَّرَأَيْتَهُ خَاشِعاً مُتَصَدِّعاً مِنْ خَشْيَةِ آللُهِ﴾ (٣) وهذا التقريع من الله تعالى لليهود والنواصب، واليهود جمعوا الأمرين واقترفوا الخطيئتين، فعظم (^) على اليهود ما ويّخهم به رسول الله (مـلَنه عبدوته).

فقال جماعة من رؤساتهم وذوي اللَّشن والبيان منهم: يا محمَّد، إنَّك تهجونا وتدَّعي على قلوبنا ما الله يعلم منها خلافه، إنَّ فيها (٩) خيراً كثيراً، نصوم ونتصدَق ونواسي الفقراء.

فقال رسول الله (ملزنه عبداله): إنّما الخير ما أُريد به وجه الله تعالى، وعمل على ما أمر الله تعالى، فأمّا ما أريد به الرياء والسَّمعة ومعاندة (١٠) رسول الله، وإظهار الغنى له، والتمالك والتشرّف عليه، فليس بخير، بل هو الشر الخالص، ووَبال على صاحبه، يعذّبه الله به أشدّ العذاب.

فقالوا له: يا محمّد، أنت تقول هذا، ونحن نقول: بل ما ننفقه إلّا لإبطال أمرك، ودفع رسالتك (١١)، ولتفريق أصحابك عنك (١٢)، وهو الجهاد الأعظم، نأمّل به من الله تعالى الثواب الأجل الأجسم، فأقلّ أحوالنا أنّا تساوينا في الدعاوى، فأيّ فضل لك علينا؟

فقال رسول الله (سنن عبدونه): يا إخوة البهود، إنّ الدعاوى يتساوى فيها المحقّون والمبطلون، ولكنّ حُجِج الله ودلائله تفرّق ببنهم فتكشِف عن تمويه المبطلين، وتبيّن عن حقائق المحقّين، ورسول الله محمّد لا يغتنم جهلكم، ولا يكلّفكم التسليم له بغير حُجّة، ولكن يُقيم عليكم حُجّة الله تعالى التي لا يمكنكم دفعها، ولا تطيقون الامتناع من موجبها، ولو ذهب محمّد يريكم آيةً من عنده لشككتم، وقلتم: إنّه متكلّف مصنوع محتال فيه، معمول أو متواطأ عليه أو متأتّ بحيلة أو متواطأ عليه أو متأتّ بحيلة ومقدّمات، فما الذي تقترحون؟ فهذا ربّ العالمين قد وعدني أن يُظهر لكم ما تقترحون ليقطع معاذير الكافرين منكم، ويزيد في بصائر المؤمنين.

قالوا: قد أنصفتنا ـ يا محمّد ـ فإن وفيت بما وعدت من نفسك من الإنصاف، و إلّا فأنت أوّل راجع عن دعواك للنبوّة، وداخل في غُمار (١٣) الأمّة، ومسلّم لحكم البوراة لعجزك عمّا نقترحه عليك، وظهور الباطل في دعواك (١١) فيما ترومه من جهنك.

فقال رسول الله (ملزية علياراته): الصدق يُنبىء عنكم لا الوعيد (١٥)، اقترحوا ما تقترحون ليقطع معاذيركم فيما

<sup>(</sup>٧) الحَشْر ٥٩: ٢١.

<sup>(</sup>٨) فِي المصدر: فعَلَظ.

<sup>(</sup>٩) في «ط» نسخة بدل: فينا.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: أو معاندة.

<sup>(</sup>١١) في «ط» نسخة بدل: ورفع رئاستك.

<sup>(</sup>١٢) في ﴿ط﴾ نسخة بدل: منك.

<sup>(</sup>١٣) دخلتُ في غُمار الناس ـ يُضَمّ ويُفتح ـ أي في زحمتهم وكَثرتهم. ((الصحاح ـ غمر ـ ٢ : ٧٧٧٪.

<sup>(</sup>١٤) في «س»: وظهور باطل دعواك.

<sup>(</sup>١٥) مَثَلُ لفظه: (الصدق ينبيء عنك لا الوعيد)، ومعناه: أنّ ما ينبيء عدوّك عنك أن تصدقه في المحاربة وغيرها، لا أن توعده ولا تنقّذ لما \_\_





تسألون.

فقالوا له: يا محمّد، زعَمت أنّه ما في قلوبنا شيء من مواساة الفقراء، ومعاونة الضعفاء، والنفقة في إبطال الباطل، وإظهار الحقّ، وأنَّ الأحجار ألين من قلوبنا، وأطوع لله منّا، وهذه الجبال بحضرتنا، فهلّم بنا إلى بعضها، فاستشهدها على تصديقك وتكذيبنا، فإن نطق بتصديقك فأنت المحقّ، يلزّمنا انّباعك، وإن نطق بتكذيبك أو صمّت فلم يردّ جوابك (١٦)، فاعلم بأنك المبطل في دعواك، المعاند لهواك.

فقال رسول الله (ملزاه ميدرانه): نعم، هَلمُوا بنا إلى أيّها شِئتم أستشهده ليشهَد لي عليكم؛ فخرجوا إلى أوعر جبل رأوه (١٧)، فقالوا: يا محمّد، هذا الجبل فاستشهده.

فقال رسول الله (منزاة عبدراله) للجبل: إني أسألك بجاه محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم خفّف الله العرش على كواهل ثمانية من الملائكة، بعد أن لم يقدِروا على تحريكه وهم خَلْق كثير، لا يعرف عددهم غير الله عزّ وجلّ، وبحقّ محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم تاب الله على آدم، وغفر خطيئته، وأعاده إلى مرتبته، وبحقّ محمّد وآله الطبّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رُفع إدريس في الجنّة مكاناً عليّاً، لمّا شهِدت لمحمّد بما أودعك الله بتصديقه على هؤلاء اليهود في ذكر قَساوة قلوبهم وتكذيبهم، وفي (١٨) جحدهم لقول محمّد رسول الله.

فنحرُّك الجبل وتزلزل، وفاض منه الماء، ونادى: يا محمّد، أشهَد أنَّك رسول الله ربِّ العالمين، وسيَّد الخلق أجمعين، وأشهد أنَّ قلوب هؤلاء اليهود كما وَضَفَت؛ أقلمي من الحجارة، لا يخرُج منها خير، كما قد يخرُج من الحجارة الماء سيلاً (١٩) أو تفجّراً (٢٠)، وأشهد أنّ هؤلاء كاذبون عليك فيما به يقذِ فونك (٢١) من الفِرية على ربّ

ثمّ قال رسول الله (ملزنه عبه وآنه): وأسألك ـ أيّها الجبل ـ أمرُّك الله بطاعتي فيما ألنمسه منك بجاه محمّد وآله الطيّبين الذين بهم نجّي الله نُوحاً من الكَرْب العظيم، وبرّد النّار على إبراهيم (مبالتلام) وجعلها عليه بَرْداً وسلاماً، ومكّنه في جوف النّار على سرير وفِراش وَثير، لم يرّ ذلك (٢٠) الطاغية مِثْله لأحد من ملوك الأرض أجمعين، وأنبت

توعد به. «مجمع الأمثال ١: ٣٩٨».

<sup>(</sup>١٦) في «س»: جواباً.

<sup>(</sup>۱۷) في «س»، «ط»: رآه.

<sup>(</sup>١٨) (في) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>١٩) في «ط» نسخة بدل: سبيلاً.

<sup>(</sup>٢٠) في المصدر: أو تفجيراً.

<sup>(</sup>٢٦) في المصدر: يقرفونك. يُقال: هو نُيقرف بكذا: يُرمى به ويُتَّهم. «الصحاح ـ قرف ـ ٤: ١٤١٥».

<sup>(</sup>۲۲) في «س»: تلك.

حواليه من الأشجار الخَضِرة النَضِرة النَزِهة، وغمر (٣٢) ما حوله من أنواع المنثور (٢١)، بما لا يوجد إلا في فصول أربعة من جميع السنة ؟

قال الجبل: بلى، أشهد لك - يا محمد - بذلك، وأشهد أنك لو افترحت على ربّك أن يجعل رجال الدنيا قروداً وخنازير لفعل، أو يجعلهم ملائكة لفعل، وأن يقلِب النيران (٢٥) جليداً، والجليد نيراناً لفعل، أو يُهبط السّماء إلى الأرض، أو يرفع الأرض إلى السّماء لفعل، أو يُصيّر (٢٦) أطراف المشارق والمغارب والوهاد كلّها صُرّة كصُرّة الكيس لفعل، وأنّه قد جعل الأرض والسّماء طوعك، والجبال والبحار تنصرف بأمرك، وسائر ما خلق الله من الرياح والصواعق، وجوارح الإنسان وأعضاء الحيوان لك مطبعة، وما أمرتها به من شيء التمرت.

ققال اليهود: يا محمد؛ علينا (٢٠) تُلبّس وتُشبّه ؟ قد أجلست مَرّدَةً من أصحابك خلف صخور على هذا الجبل، فهم ينطِقون بهذا الكلام، ونحن لا ندري أنسمع من الرجل أم من الجبل ؟ لا يغترُ بمثل هذا إلّا ضعفاؤك الذين تُبحبح (٢٠) في عقولهم، فإن كنت صادقاً فتنحٌ عن موضعك هذا إلى ذلك القرار، ومُر هذا الجبل أن ينقلع (٢٠) من أصله، فيسير إليك إلى هناك، فإذا حضرك ونحن نشاهده وفيره أن ينقطع نصفين من ارتفاع سُمكه، ثمّ ترتفع السفلي من قطعتيه فوق العليا، وتنخفض العليا تحت السفلي، فإذا أصل الجبل قُلته (٢٠)، وقُلته أصله، لنعلم أنه من الله، لا يتفق بمواطأة ولا بمعاونة مموّهين متمرّدين.

فقال رسول الله (مآن الا عليه وآله) \_ وأشار إلى حجر فيه قَدْر خمسة أرطال \_: يا أيّها الحجر، تدحرج؛ فتدحرج.
ثمّ قال لمخاطبه: خُذه وقرّبه من أذنك، فسيعيد عليك ما سبعته، فإنّه جُزء من ذلك الجبل؛ فأخذه الرجل،
فأدناه إلى أذنه، فنطق (٢١) الحجر بمثل ما نطق به الجبل أوّلاً من تصديق رسول الله (مآن الا عليه من أذ نفاقهم في دفع أمر محمد امان الشيدواله) باطل، ووَبال عليهم.

فقال له رسول الله (مـ أن اله عليه راله): أسّمِعت هذا ؟ أَخَلْفَ هذا الحجر أحد يُكلّمك، ويُوهمك أنّه يُكلّمك، قال: لا، فأتنى بما اقترحت في الجبل.

فتباعد رسول الله (منزاد عليه والدي اللي فضاء واسع، ثمّ نادي الجبل: يا أيّها الجبل، بحقّ محمّد وآله الطيّبين،

<sup>(</sup>۲۳) في لاس»: وعمّ.

<sup>(</sup>٢٤) في «ط» نسخة بدل: الميثور.

<sup>(</sup>٢٥) في «س»: النار.

<sup>(</sup>٢٦) في «س»: تصير،

<sup>(</sup>٢٧) في المصدر: أعلينا.

<sup>(</sup>٢٨) تبحيحتُ في الدار: إذا توسطتها وتمكّنت منها، والتَّبَحْبُح: التمكّن في الحلول والمقام، والظاهر أنّ المراد هنا: تتمكن من عقولهم، ونسيطر عليها. «لسان العرب - بحح - ٢ : ٧٠٤٪.

<sup>(</sup>٢٦) في «س»: ينقطع،

<sup>(</sup>٣٠) القُلَّة: أعلى الجبل. ﴿الصحاح ، قلل ، ٥: ١٨٠٤).

<sup>(</sup>٣١) في المصدر زيادة: يه،



الذين بجاههم ومسألة عباد الله بهم أرسل الله على قوم عاد ريحاً صَرصَراً عاتية، تنزع النّاس كأنهم أعجاز نخل خاوية، وأمر جَبْرَثيل أن يصيح صيحة هائلة في قوم صالح حتّى صاروا كهَشْيم المُحْتَظِر (٢٦)، لمّا انقلعت من مكانك بإذن الله، وجئت إلى حضرتي هذه؛ ووضع يده على الأرض بين يديه، فتزلزل الجبل، وساركالقارح (٢٦) الهِملاج حتّى صاربين يديه، ودنا من إصبَعه أصلُه فلزق بها، ووقف وناداها: أنا لك سامع طائع ما رسول ربّ العالمين موان رغَمت أنوف هؤلاء المعاندين، مُرنى بأمرك.

فقال رسول الله (سنناه عبدرانه): إنَّ هؤلاء المعاندين اقترحوا عليَّ أن آمرك أن تنقلع من أصلك، فتصير نصفين، ثمّ ينحطَّ أعلاك، ويرتفع أسفلك، فتصير ذُروتك أصلك، وأصلك ذروتك.

فقال الجبل: أتأمُّرني بذلك، يا رسول الله؟ قال: بلى؛ فانقطع الجبل نصفين، وانحطَّ أعلاه إلى الأرض، وارتفع أصله <sup>(٣٥)</sup> فوق أعلاه، فصار فَرعه أصله، وأصله فَرعه.

ئم نادى الجبل: معاشر اليهود، هذا الذي ترون دون معجزات موسى (علمالتلام) الذي تزعَمون أنكم به مؤمنون. فنظر اليهود بعضهم إلى بعض، فقال بعضهم: ما عن <sup>(۲۲)</sup> هذا محيص؛ وقال آخرون منهم: هذا رجل مبخوت يؤتى (<sup>۲۷)</sup> له، والمبخوت نتأتّى (<sup>۲۸)</sup> له العجائب، فلا يغرّنكم ما تشاهدون.

فناداهم الجبل: يا أعداء الله، فد أبطلتم بما تقولون نبوّة موسى، هلا قلتم لموسى: إنّ قُلْب العصا تُعباناً، وانفلاق البحر طُرُقاً، ووقوف الجبل كالظُلّة فوقكم؛ إنّك يؤتى لك، يأتيك جَدّك (٢٩١) بالعجائب، فلا يغُرّنا ما نشاهده (٢٠٠)؛ فألقمتهم الجبالُ ـ بمقالتها ـ الصخورَ، ولزّمتهم حُجّة ربّ العالمين».

فوله تعالى: مرز من المراجع الم

أَفَتَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلَامَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُخلَمُونَ [٧٥] وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ ثُمَّ يُخلَمُونَ [٧٥] وَإِذَا لَقُواْ ٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>٣٢) الهشيم: اليابس من النبت، والمحتظر: هو الذي يعمل للحظيرة. «مجمع البحرين ـ هشم ـ ٦ : ١٨٦ و ـ حظر ـ ٣ : ٢٧٣».

<sup>(</sup>٣٣) القارح: الناقة أوّل ما تحمل. السان العرب ـ قرح ـ ٢: ٥٥٩».

<sup>(</sup>٣٤) الهِملاج: الحسن السير في سرعة وبخترة. «لسان العرب ـ هملج ـ ٢: ٣٩٤».

<sup>(</sup>٣٥) في المصدر: أسفله.

<sup>(</sup>٣٦) في «س»: من.

<sup>(</sup>٣٧) في «س»: به مؤتي.

<sup>(</sup>٣٨) تأتَّى له الأمر: تسهّل وتهيّأ. «مجمع البحرين ـ أتا ـ ١: ٢١».

<sup>(</sup>٣٩) الجدّ: الحظّ. «مجمع البحرين حدد ـ ٣: ٢١».

<sup>(</sup>٤٠) في المصدر زيادة: منك.

## ءَامَنُواْ قَالُواْ ءَامَنًا وَإِذَا خَلا بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ قَالُواْ أَتُحَدِّنُونَهُم بِمَا فَتَحَ آللُهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُم بِهِ عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلا تَعْقِلُونَ [٧٦] أَوَلا يَعْلَمُونَ أَنَّ آللُهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ [٧٧]

11 11 11 - قال الإمام العسكري (عنه التلام): وفلمًا بَهَرَ رسول الله (منزاه عنه راله)، هؤلاء اليهود بمعجزته، وقطع معاذيرهم بواضح دلالته، لم يمكنهم مراجعته (١) في حُجّته، ولا إدخال التلبيس عليه في معجزته، قالوا: يا محمّد، قد آمنًا بأنك الرسول الهادي المهدي، وأنّ عليّاً أخاك هو الوصى والولئ.

وكانوا إذا خَلُوا (") باليهود الآخرين يقولون لهم: إنّ إظهارنا له الإيمان به أمكن لنا على دفع (" مكروهه، ولا وأعون لنا على اصطلامه (1) واصطلام أصحابه، لأنهم عند اعتقادهم أنّنا معهم يَقِقوننا على أسرارهم، ولا يكتموننا شيئاً، فتُطلع عليهم أعداءهم، فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا، في أوقات اشتغالهم واضطرابهم، وفي أحوال تعذّر المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم.

وكانوا مع ذلك يُنكرون على سائر اليهود إخبار النّاس عمّاكانوا يشاهدونه من آياته، ويعاينونه من معجزاته، فأظهر الله تعالى محمّداً رسوله (سلّناه علي دائه) على شوء اعتقادهم، وقُبح دّخائِلهم (٥)، وعلى إنكارهم على من اعترف بما شاهده من آيات محمّد (سلّناه عبدراله) وواضح بيّناته، وباهر معجزاته.

فقال عزّ وجلّ: يا محمّد ﴿ أَفْتَطْمَعُونَ ﴾ أنت وأصحابك من عليّ وآله الطيّبين ﴿ أَن يُؤْمِنُواْ لَكُمْ ﴾ هؤلاء اليهود الذي هم بحُجج الله فد بهرتموهم، وبآيات الله ودلائله الواضحة قد قهرتموهم ﴿ أَن يُـؤْمِنُواْ لَكُمْ ﴾ ويصدّقوكم بقلوبهم، ويُبدوا في الخلوات لشياطينهم شريف أحوالكم من

﴿ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ ﴾ يعني من هؤلاء اليهود من بني إسرائيل ﴿ يَسْمَعُونَ كَلامَ ٱللّٰهِ ﴾ في اصل جبل طُور سِيناء، وأوامره ونواهبه ﴿ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ ﴾ عمّا سَمِعوه، إذا أدّوه إلى من ورائهم من سائر بني إسرائيل ﴿ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ ﴾ وعلموا أنّهم فيما بقولونه كاذبون ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أنّهم في قِيلهم كاذبون.

وذلك أنهم لمّا صاروا مع موسى إلى الجبل، فسَمِعواكلام الله، ووقفوا على أوامره ونواهيه، رجعوا فأدّوه إلى من بعدهم فشقّ عليهم؛ فأمّا المؤمنون منهم فثبَتوا على إيمانهم، وصدقوا في نِيّاتهم، وأمّا أسلاف هؤلاء

سورة البَّقْرَة آية ـ ٧٠.٧٥ ـ

<sup>1 -</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه التلام): ١٤٢/٢٩١.

<sup>(</sup>١) راجعه الكلام مراجعة: حاوره إيّاه. «لسان العرب ـ رجع ـ ٨: ١٦ ٢».

<sup>(</sup>۲) في «س»، «ط»: دخلوا.

<sup>(</sup>٣) في الس، والمصدر: أمكن لنا من.

 <sup>(</sup>٤) الاصطلام: الاستئصال. «الصحاح ـ صلم ـ ٥: ١٩٦٧».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: وقُبح أُخلاقهم ودخلاتهم.

اليهود الذين نافقوا رسول الله رستن ه عبدوانه) في هذه القِصّة (٢٠)، فإنّهم قالوا لبني إسرائيل: إنّ الله تعالى قال لنا هذا، وأمرنا بما ذكرناه لكم ونهانا، وأتبع ذلك بأنكم إن صعّب عليكم ما أمرتكم به فلا عليكم أن لا تفعلوه، و إن صعّب عليكم ما عنه نهيتكم فلا عليكم أن ترتكبوه وتواقعوه، وهم يعلمون أنّهم بقولهم هذا كاذبون.

ثمّ أظهر الله على يفاقهم الآخر مع جهلهم، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا لَقُواْ آلَّذِينَ مَامَتُواْ قَالُواْ مَامَنًا ﴾ كانوا إذا لَقُوا سلمان والمِقداد وأبا ذرّ وعمّاراً، قالوا: آمناكإيمانكم، آمنا ( ) بنبوّة محمّد (سنن هعب رته) مقرونة ( ) بالإيمان بإمامة أخيه عليّ بن أبي طالب، وبأنه أخوه الهادي، ووزيره الموالي، وخليفته على أمّته، ومنجِز عِدَته، والوافي بذمّته، والناهض بأعباء سياسته، وقيّم الخَلْق، الذائد لهم عن سَخَط الرّحمٰن، الموجب لهم إن أطاعوه رضا الرّحمٰن، وأنّ خلفاءه من بعده هم النجوم الزاهرة، والأقمار المنيرة، والشّمس المضيئة الباهرة، وأنّ أولياءهم أولياء الله، وأنّ أعداءهم أعداء الله.

ويقول بعضهم: نشهَد أنّ محمداً (من الاعباداله) صاحب المعجزات، ومقيم الدلالات الواضحات، هو الذي لمّا تواطأت قُريش على قتله، وطلبوه فقداً لروحه، يبّس الله أيديهم فلم تعمل، وأرجلهم فلن تنهض، حتّى رجعوا عنه خائبين (١) مغلوبين، ولو شاء محمّد وحده قتلهم أجمعين، وهو الذي لمّا جاءته قُريش، واشخصته إلى هُبل ليحكم عليه بصدقهم وكذبه خرَّ هُبل لوجهه، وشهِد له بنبوّته، ولعليّ أخيه بإمامته، ولأوليائه من بعده بوراثته، والقيام بسياسته وإمامته. وهو الذي لمّا ألجأته قُريش إلى الشّعب (١٠٠)، ووكلوا ببابه من يمنع من إيصال قُوت، ومن خروج أحد عنه، خوفاً أن يطلُب لهم قُوتاً، غذا هناك كافرهم ومؤمنهم أفضل من المَنّ والسّلوى، وكلّ ما اشتهى كلّ واحد منهم من أنواع الأطعمات الطبّيات، ومن أصناف الحلاوات، وكساهم أحسن الكُسوات.

وكان رسول الله (منن المعبد وآله) بين أظهرهم إذ يراهم (١١) وقد ضافت لضيق فُجّهم (١٦) صدورهم، قال بيده (١٦) هكذا بيُمناه إلى الجبال، وهكذا بيُسراه إلى الجبال، وقال لها: اندفعي؛ فتندفع وتتأخّر حتى يصيروا بذلك في صحراء لا تُرى أطرافها، ثمّ يقول بيده هكذا، ويقول: أطلِعي - يا أيتها المودعات لمحمد وأنصاره - ما أودعكها (١١) الله من الأشجار والأثمار والأنهار وأنواع الزّهر والنبات، فتُطلِع (١٥) الأشجار الباسقة، والرياحين المويقة

<sup>(</sup>٦) في المصدر: القضية.

<sup>(</sup>٧) في «طα: إيماناً.

<sup>(</sup>٨) في «ط»: مقروناً.

<sup>(</sup>٩) في «ط» نسخة بدل: خاسنين.

<sup>(</sup>١٠) الشِّعْب: الطريق في الجبل، أو ما انفرج بين جبلين، والمقصود هنا شِعْب أبي يوسف بمكَّة.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: إذ رآهم.

<sup>(</sup>١٢) الفَّجّ: الطريق الواسع بين الجبلين. «الصحاح . فجج . ١ : ٣٣٣».

<sup>(</sup>۱۳) قال بیده: أشار بها. وفي «ط» نسخة بدل: شال.

<sup>(</sup>١٤) في المصدر: أودعكموها،

<sup>(</sup>١٥) في المصدر زيادة: من.



والخضروات النّزِهة ما تتمتّع به القلوب والأبصار، وتنجلي (٢١) به الهموم والغُموم والأفكار، وهم يعلمون أنّه ليس لأحد من ملوك الأرض مثل صحرائهم، على ما تشتمل عليه من عجائب أشجارها، وتهدّل (٢١) ثمارها، واطرّاد أنهارها، وغَضارة رباحينها، وحُسن نباتها.

ومحمّد هو الذي لمّا جاءه رسول أبي جهل (١٠) يتهدُده ويقول: يا محمّد، إنّ الخيوط (١١) التي في رأسك هي التي ضيّقت عليك مكّة، ورمت بك إلى يَثرِب، و إنّها لا تزال بك حتّى تنفّرك وتحثّك على ما يُفسدك ويُتلفك، إلى أن تُفسدها على أهلها، وتصليهم حرّ نار تعدّيك طورك، وما أرى ذلك إلّا وسيؤول إلى أن تثور (٢٠) عليك قُريش ثورة رجل واحد بقصد آثارك، ودفع ضررك وبلائك، فتلقاهم بسّفهائك المغترّين بك، ويساعدك على ذلك من هو كافر بك ومبغض لك، فيلجئه إلى مساعدتك ومضافرتك خوفه لأن يهلِك بهلاكك، وتعطب (٢١) عياله بعَطَبك، ويفتقر هو ومن يليه بفَقْرك، وبفَقْر شبعتك (٢١)، أو يعتقدون (٢٣) أنّ أعداءك إذا قهروك ودخلوا ديارهم عَنوةً لم يفرقوا بين من والاك وعاداك، واصطلموهم باصطلامهم لك، وأتوا على عيالاتهم وأموالهم بالسبي والنهب، كما يأتون على أموالك وعيالك، وقد أعذَر من أثذَر (٢١)، وبالغ من أوضح.

أُذيت هذه الرسالة إلى محمد (ملناه طهراله) وهو بظاهر المدينة، بحضرة كاقة أصحابه، وعامّة الكفّار من يهود بني إسرائيل، وهكذا أُمر الرسول، ليُجنّبوا المؤمنين، ويغُرّوا بالوثوب عليه سائر من هناك من الكافرين، فقال رسول الله (ملناه عبداله) للرسول: قد أطريت (٢٥) مقالتك، واستكملت رسالتك؟ قال: بلي.

قال: فاسمع الجواب: إنّ أبا جهل بالمكاره والعطب بهددني، وربّ العالمين بالنصر والظفّر يعِدني، وخبر الله أصدق، والقبول من الله أحقّ، لن يضُرّ محمّداً من خُذَله، أو يغضّب عليه بعد أن ينصّره الله، ويتفضّل بجوده وكرمه عليه، قل له: يا أبا جهل، إنّك راسلتني بما ألفاه في خَلَدك (٢٠) الشيطان، وأنا أُجيبك بما ألفاه في خاطري الرّحمٰن، إنّ الحرب بيننا وبينك كائنة إلى تسعة وعشرين يوماً، و إنّ الله سبقتلك فيها بأضعف أصحابي، وستلقى

<sup>(</sup>١٦) في «س»: وتتجلّى.

<sup>(</sup>١٧) تهدّلت أغصان الشجرة: تدلّت. «مجمع البحرين ـ هدل ـ ٥: ٩٧٧».

<sup>(</sup>١٨) في «ط» تسخة بدل: أبي لهب.

<sup>(</sup>١٩) في المصدر: الخبوط.

<sup>(</sup>٢٠) في «س»: إلّا وستور.

<sup>(</sup>٢١) العَطِّب: الهلاك، «الصحاح \_عطب \_ ١ : ١٨٤».

<sup>(</sup>٢٢) في المصدر: متبعيك.

<sup>(</sup>٢٣) في المصدر: إذ يعتقدون.

<sup>(</sup>٢٤) أعذر من أنذر. مثل معناه: من حذرك ما يحلّ بك فقد أعذر إليك، أي صار معذوراً عندك. «مجمع الأمثال ٢: ٢٩».

<sup>(</sup>٢٥) في «س»: أطردت، وفي «ط» نسخة بدل: أطويت.

<sup>(</sup>٢٦) الخَلَد: البال يقال: وقع ذلك في خلدي: أي في روعي وقلبي. اللصحاح ـ خلد ـ ٢ : ٦٩ ٥٤.



أنت وعُنبة وشَيبة والوليد وفلان وفلان وذكر عدداً من قُريش ـ في قَليب بدر (٢٧) مقتَلين، اقتل منكم سبعين، وآسر منكم سبعين، أحمِلهم على الفِداء الثقيل.

ثمّ نادى جماعة من بحضرته من المؤمنين واليهود والنصارى وسائر الأخلاط: ألا تحبّون أن أريكم مصرع كلّ واحد من هؤلاء ؟ هلمّوا إلى بدر، فإنّ هناك الملتقى والمحشر، وهناك البلاء الأكبر، لأضع قدمي على مواضع مصارعهم، ثمّ سنجدونها لا تزيد ولا تنقّص، ولا تتغيّر ولا تتقدّم، ولا تتأخّر لحظة، ولا قليلاً ولاكثيراً؛ فلم يخفّ ذلك على أحد منهم ولم يجبه إلّا عليّ بن أبي طالب (طمالته) وحده، وقال: نعم، بسم الله؛ فقال الباقون: نحن نحتاج إلى مركوب وآلات ونفقات، فلا يمكننا الخروج إلى هناك وهو مسيرة أيّام.

فقال رسول الله (منزيد عليه راله) لسائر اليهود: فأنتم، ماذا تقولون؟ قالوا: نحن تُريد أن نستقرٌ في بيوتنا، ولا حاجة لنا في مشاهدة ما أنت في ادّعائه محيل.

فقال رسول الله (منزاة عبدرانه): لا نَصَب عليكم في المسير (٢٨) إلى هناك، اخطُوا خَطوةً واحدةً فإن الله يطوي الأرض لكم، ويُوصلكم في الخَطوة الثانية إلى هناك؛ فقال المؤمنون: صدق رسول الله (منزاة عبدراله) فلنتشرّف (٢٩) بهذه الآية، وقال الكافرون والمنافقون: سوف نمتحن هذا الكَذِب لينقطع عُذر محمّد، وتصير دعواه حُجّة عليه، وفاضحة له في كَذِبه.

قال: «فخطا القوم خَطوةً، ثمّ الثانية، فإذا هم عند بنر بدر فعجِبوا من ذلك، فجاء رسول الله (ملز به مراد)، فقال: اجعلوا البئر العلامة، واذرّعوا من عندها كذا ذراعاً؛ فذرعوا، فلمّا انتهوا إلى آخرها، قال: هذا مصرع أبي جهل، يجرحه فلان الأنصاري، ويجهّز عليه عبدالله بن مسعود أضعف أصحابي.

ثمّ قال: اذرَعوا من البئر من جانب آخر، ثمّ جانب آخر كذا وكذا ذراعاً، وذكر أعداد الأذرُع مختلفة، فلمّا انتهى كلّ عدد إلى آخره قال محمّد (مأن الاعلى وآله): هذا مصرع عُتبة، وذاك مصرع شَيبة، وذاك مصرع الوليد، وسبُقتل فلان وفلان وإلى أن سمّى تمام سبعين منهم بأسمائهم وسبُؤسر فلان وفلان؛ إلى أن ذكر سبعين منهم بأسمائهم وأسمائهم وأسماء آبائهم وصفاتهم، ونسب المنسوبين إلى الآباء منهم، ونسب الموالى منهم إلى مواليهم.

ثمّ قال رسول الله (ملّن الا عليه وآد); أوّقفتم على ما أخبرتكم به قالوا: بلي؛ قال: و إنّ ذلك لحقّ كائن بعد ثمانية وعشرين يوماً، في اليوم التاسع والعشرين، وَعْداً من الله مفعولاً، وقضاءً حتماً لازماً.

ثمّ قال رسول الله (منزاد مهدراله): يا معشر المسلمين واليهود، اكتُبوا ما (۳۰ سَمِعتم؛ فقالوا: يا رسول الله، قد سَمِعنا ووعينا ولاننسي.

فقال رسول الله (منز الا مه رامه): الكتابة أفضل وأذْكُر لكم؛ فقالوا: يا رسول الله، وأين الدّواة والكّيف؟

<sup>(</sup>٢٧) القليب: البتر، وبدر: ماء مشهور بين مكّة والمدينة أسفل وادي الصفراء. «معجم البلدان ١ : ٣٥٧».

<sup>(</sup>٢٨) في «س»: في المصير،

<sup>(</sup>٢٩) في «س»: فلنشرف.

<sup>(</sup>٣٠) في المصدر: بما،

فقال رسول الله (ملزاله طبه وآله) ذلك للملائكة، ثمّ قال: يا ملائكة ربّي، اكتّبوا ما سَمِعتم من هذه القِصّة في أ أكتاف، واجعلوا في كُمّ (<sup>٣١)</sup>كلّ واحد منهم كَتِفاً من ذلك.

ثمّ قال: معاشر المسلمين، تأمّلوا أكمامكم وما فيها، وأخرجوه وأقرءُوه؛ فتأمّلوها فإذا في كُمّ كلّ واحد منهم صحيفة، قرأها، وإذا فيها ذكر ما قال رسول الله (ملّن الشعلية وآله) في ذلك سَواء، لا يزيد ولا ينقُص، ولا يتقدّم ولا يتأخّر.

فقال: أعيدوها في أكمامكم تكن حُجّةً عليكم، وشرفاً للمؤمنين منكم، وحُجّةً على أعدائكم (٣٢)؛ فكانت معهم، فلمّاكان يوم بدر جرت الأُموركلها ببدر، ووجدوهاكما قال لا تزيد ولا تنقّص، ولا تنقدّم ولا تتأخّر، قابلوا بها ما في كتبهم فوجدوها كما كتبته الملائكة فيها، لا تزيد ولا تنقّص، ولا تتقدّم ولا تتأخّر، فقيل المسلمون ظاهرهم، ووكلوا باطنهم إلى خالقهم.

فلمّا أفضى بعض هؤلاء اليهود إلى بعض، قال: أيّ شيء صنعتم ؟ أخبرتموهم ﴿ بِمَا فَتَحَ ٱللّٰهُ عَلَيْكُمْ ﴾ من الدلالات على صدق نبوّة محمّد، وإمامة أخبه على ﴿ لِيُحَاجُّوكُم بِهِ عِندَ رَبِّكُمْ ﴾ بأنكم كنتم قد علِمتم هذا وشاهدتموه، فلم تؤمنوا به ولم تُطبعوه، وقدّروا بجهلهم أنهم إن لم يُخبروهم بتلك الآيات لم يكن له عليهم حُجّة في غيرها.

ثمُ قال عزّ وجلّ: ﴿ أَفَكَا تَعْقِلُونَ ﴾ أنّ هذا الذي تُخبرونهم به ممّا فـتح الله عـليكم مـن دلائـل نـبوّة محمّد (مـلَناهٔ عليه رانه) حُجّة عليكم عند ربّكم ؟!

قال الله تعالى: ﴿ أَوَلَا يَعْلَمُونَ ﴾ - بعني أوّلا يعلم هؤلاء القائلون لإخوانهم: ﴿ أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَعَ اللّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ - ﴿ أَنَّ اللّه يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ ﴾ من عداوة محمد ويضمرونه من أنّ إظهارهم الإيمان به أمكن لهم من اصطلامه، وإبادة (٢٠٠٠ أصحابه ﴿ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾ من الإيمان ظاهراً ليؤنسوهم، ويَقِفوا به على أسرارهم فيُذيعوها بحضرة من يَضُرَهم (٢٠٠١)، وإنّ الله لمّا علم ذلك دبر لمحمد (منه عبدوله) تمام أمره، وبُلوغ غاية ما أراده ببَعْثِه، وإنّه أمره، وإنّ يفافهم وكيدهم لا يَضُرّه.

١١٥ /٢-قال أبو عليّ الطّبرُسيّ في (مَجْمَع البيان): روي عن أبي جعفر الباقر (عبدالتلام) أنّه قال: (كان قوم من البهود ليسوا من المعاندين المتواطئين، إذا لقُوا المسلمين حدّثوهم بما في التوراة من صفة محمّد (منّ الدعيدوات)، فنزلت فنهاهم كبراؤهم عن ذلك، وقالوا: لا تخبروهم بما في التوراة من صفة محمّد فيحاجُوكم به عند ربّكم، فنزلت الآية.

سورة البَقَرَة (٢) ......

<sup>(</sup>٣١) الكُم، الردن. «مجمع البحرين -كمم ٣٠. ١٥٩».

<sup>(</sup>٣٢) في المصدر: على الكافرين.

<sup>(</sup>٣٣) في المصدر: و إيارة، أباره الله: أهلكه. «مجمع البحرين - يور - ٣: ٣٣١».

<sup>(</sup>٣٤) في «س»، «ط»: نصرهم.

٢ \_مجمع البيان ١: ٢٨٦.

البرهان في تفسير القرآن

٣١٥ /٣ ـ وقال على بن إبراهيم: إنَّها نزلت في اليهود، وقد كانوا أظهروا الإسلام وكانوا منافقين، وكانوا إذا رأوا رسول الله قالوا: إنّا معكم، و إذا رأوا اليهود، قالوا: إنّا معكم، وكانوا يخبرون المسلمين بما في التوراة من صفة رسول الله (ملن الدعب راك) وأصحابه، فقال لهم كبراؤهم وعلماؤهم: ﴿ أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُّوكُم بِهِ عِندَ رَبُّكُمْ أَفَكَ تَعْقِلُونَ ﴾ فرد الله عليهم، فقال: ﴿ أُولَا يَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ ﴾.

قوله تعالى:

وَمِنْهُمْ أُمُّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ آلْكِتَابَ إِلَّا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُونَ [٧٨] فَوَيْلٌ لَّلَّذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِتَـٰبَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَـٰذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَوَيْلٌ لَهُم مِّمَّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ وَوَيْلٌ لَّهُمْ مِّمَّا ىڭسبُونَ [٧٩]

١/ ٥١٧ ـ قال الإمام العسكريّ (عب النهم): «قال الله عزّ وجلّ: يا محمّد، ومن هؤلاء اليهود ﴿ أَمُّيُونَ ﴾ لا يقرءُون الكتاب ولا يكتُبون، فالأُمِّيِّ منسوب إلى أمِّه، أي هو كما خرج من بطن أمَّه لا يقرأ ولا يكتُب ﴿ لَا يَعْلَمُونَ آلْكِتَابَ ﴾ المنزَّل من السّماء ولا المكذُّب به، ولا يميّزون بينهما ﴿ إِلَّا أَمَانِيَّ ﴾ أي إلّا أن يُقرأ عليهم، ويقال لهم: إِنَّ مِذَاكِتَابِ اللهِ وكلامه، ولا يعرفون إن قُرىء من الكتاب خلاف ما فيه ﴿ وَ إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ ﴾ أي ما يقول لهم رؤساؤهم من تكذيب محمّد في نبوته، وإطاعة على سيك عبرته وهم يقلدونهم مع أنّه محرّم عليهم تقليدهم، قال: افقال رجل للصّادق (عب السّلام): فإذا كان هؤلاء القوم (١) لا يعرفون الكتاب إلّا بما يسمعونه من علمائهم لِا سبيل لهم إلى غيره، فكيف ذمّهم بتقليدهم والقَبول من علمائهم؟ وهل عوامّ اليهود إلّا كعوامّنا يـقلّدون علماءهم، فإن لم يجُز لأولئك القَبول من علمائهم، لم يجُز لعوامّنا (٢) القَبول من علمائهم ؟

فقال (طبالتلام): بين عوامّنا وعلمائنا وبين عوامّ اليهود وعلمائهم فرق من جهة، وتسوية من جهة، أمّا من حيث إنّهم استووا، فإنّ الله قد ذمّ عَوامّنا بتقليدهم (٣) علماءهم، كما قد ذمّ عوامّهم، وأمّا من حيث أنّهم افترقوا نلا.

٣ ـ تفسير القمّى ١ : ٥٠.

سورة البَقَرَة آية . 24 ـ 29 ـ

١ - التَّفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طب السّلام): ١٤٣/٢٩٩ - ١٤٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: العوام من اليهود.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لهؤلاء.

<sup>(</sup>٣) في «س»: تقليد.

قال: بيّن لي ذلك، يابن رسول الله.

قال (عبدت الذي يفارقون البهود كانوا قد عرّقوا علماء هم بالكذب الصّراح، ويأكل الحرام والرِشَا (1)، وبتغيير الأحكام عن واجبها بالشفاعات والعنايات والمصانعات، وعرقوهم بالتعصّب الشديد الذي يفارقون به أديانهم، وأنهم إذا تعصّبوا أزالوا حقوق من تعصّبوا عليه، وأعطوا ما لا يستحقّه من تعصّبوا له من أموال غيرهم، وظلموهم (1) من أجلهم، وعرّقوهم بأنهم يقارفون المحرّمات، واضطرّوا بمعارف قلوبهم إلى أنّ من فعل ما يفعلونه فهو فاسق، لا يجوز أن يصدّق على الله تعالى، ولا على الوسائط بين الخلق وبين الله، فلذلك ذمّهم لمّا قلدوا من قد عرّفوا، ومن قد علموا أنّه لا يجوز قبول خبره، ولا تصديقه في حكايته، ولا العمل بما يؤدّيه (١) إليهم عمّن لم يشاهدوه (١)، ووجب عليهم النظر بأنفسهم في أمر رسول الله (سلّناة عليماله) إذ كانت دلائله أوضح من أن تخفى، وأشهر من أن لا تظهر لهم.

وكذلك عوام أمّتنا، إذا عرّفوا من فقهائهم الفِسق الظاهر، والعصبيّة (٩) الشديدة، والتكالب على حُطام الدنيا وحرامها، وإهلاك من يتعصّبون عليه، وإن كان لإصلاح أمره مستحقّاً، وبالترفرف (١) بالبِرّ والإحسان على من تعصّبوا له، وإن كان للإذلال والإهانة مستحقّاً، فمن قلّد من عوامّنا مثل هؤلاء الفقهاء فهم مثل اليهود الذين ذمّهم الله تعالى بالتقليد لفَسَقّة فقهائهم.

فأمّا من كان من الفقهاء صائناً لنفسه، حافظاً لدينه، مخالفاً لهواه (١٠٠)، مطيعاً لأمر مولاه فللعوام أن يقلّدوه، وذلك لا يكون إلّا في بعض فقهاء الشبعة لا جميعهم، فإنه من ركب من القبائح والفواحش مراكب فَسَقة فقهاء العامّة فلا تقبلوا منهم عنّا شيئاً، ولاكرامة لهم، و إنّما كثّر التخليط فيما يُتحمّل عنّا أهل البيت لذلك، لأنّ الفَسَقة يتحمّلون عنّا فيحرّفونه بأسره لجهلهم (١٠٠)، ويضعّون الأشياء على غير وجهها لقلة معرفتهم، وآخرين يتعمّدون الكّذِب علينا ليجرّوا من عَرَض الدنيا ما هو زادهم إلى نار جهنّم.

ومنهم قوم نُصَّاب لا يقدِرون على القدح فينا، يتعلَّمون بعض علومنا الصحيحة فيتوجَهون به عند شيعتنا، وينتقصون بنا عند نُصابنا (١٢)، ثمّ يضيفون إليه أضعافه وأضعاف أضعافه من الأكاذيب علينا التي نحن بَراء منها، فبتقبّله المسلمون المستسلمون من شيعتنا على أنّه من علومنا فضلُوا وأضلُوا، وهم أضرَّ على ضعفاء شيعتنا من

<sup>(</sup>٤) الرِشَا: جمع رشوة: ما يعطيه الشخصُ الحاكم وغيره ليحكم له أو يعمله على ما يريد. «مجمع البحرين ـ رشا ـ ١ : ١٨٤».

<sup>(</sup>٥) في «س»: وظلموا.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: يورد به.

<sup>(</sup>٧) في «س»: لم يشاهده.

<sup>(</sup>٨) في «سα: المعصية.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: بالترفّق، وفي «ط» نسخة بدل: بالترفف، وترفرف عليه: عَطَّفَ وتَحنَّى.

<sup>(</sup>۱۰) في «س»، «ط»: على هواه.

<sup>(</sup>١١) في «ط»: نسخة بدل: بجهلهم.

<sup>(</sup>١٢) في «س» نسخة بدل: وينتقصون لنا، وفي «ط»: عند أنصارنا.



جيش يزيد ـ عليه اللعنة والعذاب ـ على الحسين بن عليّ (مبدالتلام) وأصحابه، فإنّهم يسلّبونهم الأرواح والأموال، وللمسلوبين عند الله أفضل الأحوال لما لجِقهم من أعدائهم.

وهؤلاء علماء السوء الناصبون المشبّهون بأنهم لنا موالون، ولأعداثنا معادون، يُدخِلون الشكّ والشّبهة على ضعفاء شيعتنا، فيُضلّونهم ويمنعونهم عن قصد الحقّ المصيب، لا جَرَم أنّ من علِم الله من قلبه من هؤلاء العوامّ أنّه لا يُريد إلّا صيانة دينه وتعظيمه وليّه، لم يتركه في يد هذا الملبّس الكافر، ولكنّه يقيّض له مؤمناً يقف به على الصواب، ثمّ يوفّقه الله للقبول منه، فيجمع له بذلك خير الدنيا والآخرة، ويجمع على من أضلَه لعن الدنيا وعذاب الآخرة».

ثمّ قال: «قال رسول الله (منزاه عليه رته»: شِرار علماء أُمّتنا المضلّون عنّا، القاطعون للطّرق إلينا، المسمّون أضدادنا بأسمائنا، الملقّبون بألقابنا، يصلّون عليهم وهم للّعن مستحقّون، ويلعنوننا ونحن بكرامات الله مغمورون، وبصلوات الله وصلوات ملائكته المقرّبين علينا، عن صلواتهم علينا مستغنون».

ثمّ قال: «قيل لأمير المؤمنين (عبدائنلام): من خير الخَلْق بعد أثمّة الهدى ومصابيح الدُّجي؟ قال: العلماء إذا صلّحوا.

قيل: فمن شِرار (١٢) خَلْق الله بعد إبليس وفِرعون ونَمرود، وبعد المنسمّين بأسمائكم، والمتلقّبين بألقابكم، والآخذين لأمكنتكم، والمتأمّرين في ممالككم؟ قال: العلماء إذا فسَدوا، وإنّهم المظهرون للأباطيل، الكاتمون للحقائق، وفيهم قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْلَئِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللّٰهُ وَيَلْعَنُّهُمُ ٱللَّاعِنُونَ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا ﴾ (١١) الآية.

ثُمَ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَوَيْلَ لَلَّذِينَ يَكْتَبُونَ أَلْكِتَابَ بِأَيْدِالِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاٰذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَناً تَلِيلاً﴾.

قال الإمام (عبدالتلام): «قال الله عزّ وجلّ [هذا ] لقوم من هؤلاء اليهود كتبوا صِفة زعّموا أنها صِفة النبيّ امن ه عبد النبيّ امن ه عبد النبيّ المبعوث في آخر الزمان: أنّه طويل، عظيم البدن والبطن، أصهب (١٥٠) الشّعر، ومحمّد خلافه، وهو يجيء بعد هذا الزمان بخمسمائة سنة. وإنّما أوادوا بذلك لتبقى لهم على ضعفائهم رئاستهم، وتدوم لهم منهم إصابتهم، ويَكفُوا أنفسهم مُؤنة خدمة محمّد (من ه عبد الله عن وجلّ: ﴿ فَوَيْلُ لَهُم مُمّا كَتَبَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ من محمّد (من ه عبد المحرّفات المخالفات لصفة محمّد وعلى (عبدالتلام)، الشدّة لهم من العذاب في أشق (١١٠) يقاع جهنّم هذه الصفات المحرّفات المخالفات لصفة محمّد وعلى (عبدالتلام)، الشدّة لهم من العذاب في أشق (١١٠) يقاع جهنّم ﴿ وَوَيْلٌ لَهُمْ ﴾ من الشدّة في أسنّ (١١٠) يقاع جهنّم ﴿ وَوَيْلٌ لَهُمْ ﴾ من الشدّة في أسنّ (١١٠) العذاب ثانية، مضافة إلى الأولى ﴿ مُمّا يَكْسِبُونَ ﴾ من الأموال التي يأخذونها

<sup>(</sup>١٣) في المصدر و﴿طُّ نَسْخَةٌ بِدَلَّ: شَرٍّ.

<sup>(</sup>١٤) التِقْرة ٢: ١٥٩ و ١٦٠.

<sup>(10)</sup> الصُهبّة: الشُّقرة في شعر الرأس. «الصحاح مصهب ما: ١٦٦٠».

<sup>(</sup>١٦) في المصدر والطاك نسخة بدل: أسوأ.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر: الشدة لهم من، وفي ﴿طَّ»: الشُّدَّة من.

سورة البِّقْرَة (٢) .....

إذا أثبنوا عوامّهم على الكفر بمحمّد رسول الله (مناه عبدواله)، والجَحد بوصيّة (١٨) أخيه على ولى الله.

١٠٥ /٢ - العيّاشيّ: عن محمّد بن سالم (١)، عن أبي بَصير، قال: قال جعفر بن محمّد (طبالله): وخرج عبدالله ابن عمرو بن العاص من عند عُثمان، فلقي أمير المؤمنين (طبالله)، فقال له: يا عليّ، بيّتنا اللّيلة في أمر، نرجو أن يثبّت الله هذه الأُمّة.

فقال أمير المؤمنين (عبه السلام): لن يخفى عليَّ ما بيّتم فيه، حَرَّفتم وغيّرتم ويدَّلنم تسعمائة حرف: ثلاثمائة حرَّفتُم، وثلاثمائة غيّرتم، وثلاثمائة بدّلتم ﴿ فَوَيْلٌ لَلَّذِينَ يَكْتَبُونَ ٱلْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَـٰذَا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ إلى آخر الآية.

### قوله تعالى:

وَقَالُواْ لَن تَمَسَّنَا آلنَّارُ إِلَّا أَيَّاماً مَّغْدُودَةً قُلْ أَتَّخَذْتُمْ عِنْدَ آللهِ عَهْداً فَلَن يُخْلِفَ آلله عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَىٰ آللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ [ ٨٠ ] بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيَّتَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ فَأُوْلَائِكَ أَصْحَابُ آلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ [ ٨١]

1/019 اليمان اليمام العسكري (عبائتهم): دفال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالُواْ ﴾ يعني البهود المصرّون للشّقاوة ، المظهرون للإيمان ، المسرّون للنفاق ، المدبّرون على رسول الله (من الدعله وآله) وذويه بما يظنّون أنّ فيه عَطَبهم : ﴿ لَن تَمَسَّنَا ٱلنَّارُ إِلَّا أَيَّاماً مَّعْدُودَةً ﴾ وذلك أنّه كان لهم أصهار وإخوة رضاع من المسلمين ، يستُرون (١٠ كفرهم عن محمّد (١٠ (من الدعله عن وصحّبه ، وإن كانوا به عارفين ، صِيانة لهم لأرحامهم وأصهارهم.

قال لهم هؤلاء: لِمَ تفعلون هذا النفاق الذي تعلمون أنّكم به عند الله مسخوط عليكم معذّبون ؟ أجابهم هؤلاء اليهود: بأنّ مدّة ذلك العقاب الذي نُعذّب به لهذه (٣) الذنوب ﴿ أَيَّاماً مَّعْدُودَةً ﴾ تنقضي، ثمّ

<sup>(</sup>۱۸) في المصدر:لوصيه.

٢ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٦٢/٤٧.

<sup>(</sup>١) في «ط» رفي المصدر نسخة بدل: مسلم.

سورة البَقَرة آية ـ ٨٠ ـ ٨١.

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (عله التلام): ١٤٦/٢٠٣ - ١٤٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يسرون.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: بمحمد.

<sup>(</sup>٣) في «س»، «ط»: لذلك.

نصير بعد في النعمة في الجنان، فلا نتعجّل المكروه في الدنيا للعذاب الذي هو بقَدْر أيّام ذنوبنا، فإنّها تفني وتنقضي، ونكون قد حصّلنا لذّات الحريّة من الخدمة، ولذّات نِعَم الدنيا، ثمّ لا نبالي بما يصيبنا بعد، فإنّه إذا لم يكن دائماً فكأنّه قد فني.

فقال الله عزّ وجلَ: ﴿ قُلْ ﴾ با محمّد: ﴿ أَتَّخَذْتُمْ عِنْدَ ٱللَّهِ عَهْداً ﴾ أنّ عذابكم على كفركم بمحمّد ودفعكم لآياته في نفسه، وفي عليّ وسائر خلفائه وأوليائه، منقطع غير دائم؟ بل ما هو إلّا عذاب دائم لا نُفاد له، فلا تجترئوا على الآثام والقبائح من الكفر بالله وبرسوله وبوليّه المنصوب بعده على أُمّته، ليسوسهم ويرعاهم بسياسة الوالد الشفيق الرّحيم الكريم لولده، ورعاية الحَدِب (1) المشفق على خاصّته.

﴿ فَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَهُ ﴾ فكذلك أنتم بما تدّعون من فَناء عذاب ذنوبكم هذه في حِرّْز (٥) ﴿ أَمْ تَقُولُونَ عَلَىٰ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ أتخذتم عهداً، أم تقولون ؟ بل أنتم ـ في أيّهما ادّعبتم ـكاذبون،

ئم قال الله عزّ وجلّ (^): ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيِّئَةً وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئتُهُ فَأَوْلَئِكَ أَصْحَابُ آلنَّارِ هُـمْ فِـيهَا خَالِدُونَ 🏟 ۽.

قال الإمام (عليه الشلام): والسيئة المحيطة به هي التي تُخرجه عن جملة دين الله، وتنزعه عن ولاية الله، وترميه في سَخَط الله، وهي الشُّرك بالله، والكفر به، والكفر بنبوّة محمّد رسول الله (ملّناه عليه داله)، والكفر بولاية عليّ بن أبي طالب رعبه التلام،، كلّ واحدة من هذه سبّئة تُحبط به، أي يُحِيطِ بأعماله (٧) فتُبطلها وتمحّقها ﴿ فَأَوْلَئِكَ ﴾ عاملو هذه السبّئة المحيطة ﴿ أَصْحَابُ آلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ ﴿

ثمّ قال رسول الله (سلناة عبه واله): إنّ ولاية على حسنة لا يظّر معها شيء (^) من السيّئات و إن جَلَّت، إلّا ما يصيب أهلها من التطهير منها بمِحَن الدنيا، ويتعض العذاب في الآخرة إلى أن ينجو منها بشفاعة مواليه الطيبين الطاهرين، وإنّ ولاية أضداد على ومخالفة على (عبه النام) سيَّنة لا ينفع معها شيء إلّا ما ينفعهم لطاعتهم في الدنيا بالنِعَم والصِحَّة والسَّعَة، فيردون الآخرة ولا يكون لهم إلَّا دائم العذاب.

ثمّ قال: إنّ من جحد ولاية على لا يرى الجنّة بعينه أبدأ إلّا ما يراه بما يعرف به أنّه لوكان يواليه لكان ذلك محلَّه ومأواه ومنزله، فيزداد حَسَرات وندامات، و إنَّ من نوالي عليًّا، وبَرِيء من أعدائه، وسلَّم لأوليائه، لا يري النَّار بعينه أبداً إلَّا ما يراه، فبقال له: لوكنت على غير هذا لكان ذلك مأواك؛ و إلَّا ما يباشره منها إن كان مُسرفاً على نفسه بما دون الكفر إلّا (١) أن يُنظَف بجهنّم، كما يُنظَف دَرَنه (١٠) بالحمّام الحامي، ثمّ يُنقل (١١) عنها بشفاعة مواليه.

<sup>(</sup>٤) خَدِبَ فلان على فلان، فهو خَدِبُ: تعطّف، وحنا عليه. «لسان العرب ـ حدب ـ ١ : ٢٠١». وفي «ط» نسخة بدل: الجدّ.

<sup>(</sup>٥) في «س»، «ط»: حذر.

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: رداً عليهم.

<sup>(</sup>٧) في «س»: تحبط أعماله.

<sup>(</sup>٨) في «ط» نسخة بدل: سيئة.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: إلى.

٧٢٠ /٢ ـ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن حَمدان بن سُليمان، عن عبدالله بن محمد اليَماني، عن مَنبع بن الحجّاج، عن يُونُس، عن صبّاح المُزني، عن أبي حمزة، عن أحدهما (عليمالتلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ بَلَىٰ مَن كَسَبَ سَيِّنَةٌ وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئتُهُ ﴾ قال: ﴿إذَا جحدوا إمامة أمير المؤمنين (عبالتلام) ﴿ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ .

٣٠٥ / ٣٠ / ٣٠ الشيخ في (أماليه) بإسناده عن عليّ (طه التلام)، عن النبيّ (منزالا طه وآله) أنّه تلاهذه الآية: ﴿ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ آلنّارِ ؟ قال: (من قاتل عليّاً بعدي، فأولئك أَصْحَابُ آلنّارِ ؟ قال: (من قاتل عليّاً بعدي، فأولئك أصحاب النّار عم الكفّار، فقد كفروا بالحقّ لمّا جاءهم، ألا وإنّ عليّاً بضعة منّي، فمن حاربه فقد حاربني وأسخط ربّي، دمّ دعا عليّاً فقال: (يا عليّ، حربك حربي، وسلمك سلمي، وأنت العَلَم فيما بيني وبين أمّتي».

### قوله تعالى:

وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنْقَ بَنِى إِسْرَءِيلَ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللَّهَ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَاناً وَذِى ٱلْقُرْبَىٰ وَٱلْيَتَنْمَىٰ وَٱلْمَسَنْكِينِ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكُوٰةَ ثُمَّ يَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلاً مِنكُمْ وَأَنتُم

# مُغرِضُونَ [ ٨٣]

١٢٥ /١ ـ قال الإمام العسكري (علم النلام): ﴿ قَالَ الله عَزْ وَجَلَّ لَبني إسرائيل: واذكروا ﴿ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيل: واذكروا ﴿ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَاذْكروا ﴿ إِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَالْمَالِيلَ اللهُ عَلَيْهِ وَ ﴿ لَا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللّٰهُ ﴾ أي بأن لا تعبُدوا إلّا الله ، أي لا تشبّهوه (١١) بخَلْقه ، ولا تجوروه (١٣) في حكمه ، ولا تعملوا بما يُراد به وجهه تُريدون به وجه غيره .

﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ وأخذنا ميثاقهم بأن يعملوا بوالديهم إحساناً، مكافأةً عن إنعامهما عليهم، وإحسانهما إليهم، واحتمال المكروه الغليظ فيهم، لترفيههما وتوديعهما ﴿ وَذِي ٱلْقُرْبَيْ ﴾ قرابات الوالدين بأن

<sup>→</sup> (١٠) في المصدر، و®ط® نسخة بدل: ينظّف القذر من بدنه.

<sup>(</sup>۱۱) في «ط» نسخة بدل: ينتقل.

۲ ـ الكافي ۱ : ۲۵۵/۲۸

٣ ـ الأمالي ١ : ٣٧٤.

سورة البَقَرَة آية ـ ٨٣ ـ

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه التلام): ١٧٤/٣٢٦.

<sup>(</sup>١) في «طـ» نسخة بدل: عهد التوكيد.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لا يشبهوه.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ولا يجوروه، وفي «ط»: ولا يجوزوه.

يُحسنوا إليهم لكرامة الوالدين ﴿وَٱلْيَتَامَىٰ﴾ أي وأن يُحسنوا إلى البتامي الذين فقدوا آباءهم الكافلين لهم أُمورهم، السائقين لهم (<sup>۱)</sup> غذاءهم وقوتهم، المصلحين لهم معاشهم.

وَتُولُواْ لِلنَّاسِ الذين لا مَوْونة لهم عليكم وحُسناً عاملوهم بخُلُق جميل وَأَقِيمُواْ الصَّلَوٰةَ الصَّلَوٰة الصلوات الخمس، وأقيموا أيضاً الصّلاة على محمد وآل محمد الطبّبين عند أحوال غضبكم ورِضاكم، وشدّتكم ورَخائكم، وهمومكمُ المُعلّقة بقلوبكم.

﴿ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ ﴾ أيّها اليهود عن الوفاء بما قد نُقل إليكم من العهد الذي أدّاه أسلافكم إليكم ﴿ وَأَنـتُم مُعْرِضُونَ ﴾ عن ذلك العهد، تاركون له، غافلون عنه.

٢/ ٥٢٣ ـ ابن الفارسيّ في (روضة الواعظين) قال: قال الصّادق (مدالته) قوله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَةِ إِنْ الْمَالَةُ إِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّاللَّا اللَّلْمُلِّمُ الل

٣/ ٥٢٤ /٣ ـ محمّد بن يعقوب: بسنده عن ابن فضّال، عن تَعلبة بن ميمون، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (١٠٤ للنّاس حُسناً، ولا تقولوا إلّا خيراً حبّراً علموا ما هوء.

9۲٥ /٤ ـ وعنه: بسنده عن ابن أبي تَجران، عن أبي جميلة المُفَضّل بن صالح، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبدائلام)، في قول الله تعالى: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسِناً ﴾. قال: «قولوا للنّاس أحسن ما تُحبّون أن يُقال فيكم».

٥٢٦ /٥- وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن جمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عن سَدِير الصيرفيّ، قال:
 قلت لأبي عبدالله (عليه التلام): أُطعم سائلاً لا أعرفه مسلماً ؟

فقال: «نعم، أعطِ من لا تعرفه بولاية ولا عداوة للحقّ، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ ولا تُعطِ (١) من نصّب لشيء من الحقّ، أو دعا (١) إلى شيء من الباطل».

٣٢٥ /٦- وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ وعليّ بن محمد القاسانيّ جميعاً، عن القاسم بن محمد، عن سُليمان بن داود المنتقريّ، عن حَفْص بن غِيات، عن أبي عبدالله (طوائله)، في قوله تعالى: ﴿وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾.

<sup>(1)</sup> في المصدر، والطا نسخة بدل: إليهم.

٢ ـ روضة الواعظين ١: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الوالد.

٣ ـ الكافي ٢ : ١٣٢/٩.

<sup>\$</sup> ـ الكافي ٢: ١٠/١٣٢.

٥ ـ الكافي ٤: ١/١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تطعم،

<sup>(</sup>٢) في ﴿س»، ﴿ط»: ادعى.

٦ ـ الكاني ٥ : ٢/١١.

\*7\*

قال: انزلت هذه الآية في أهل الذمة، ثمّ نسخها قوله عزّ وجلّ: ﴿ قَاتِلُواْ ٱلَّذِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِاللّٰهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْحَقِّ مِنَ ٱلْذِينَ أُوتُواْ ٱلْذِينَ أُوتُواْ ٱلْذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ حَتَىٰ يُعْطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن الْآخِرِ وَلَا يُحَرّمُونَ مَا حَرَّمَ ٱللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ حَتَىٰ يُعْطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن الْآخِرِ وَلَا يُحَرّمُونَ هَا حَرَّمَ اللّٰهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ ٱلْحَقِّ مِنَ ٱلّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ حَتَىٰ يُعْطُواْ ٱلْجِزْيَةَ عَن اللّٰهِ وَمَن كَان منهم في عنه الله على أنفسهم حُرّم علينا سبيهم، وحُرّمت أموالهم، وحلّت لنا مناكحتهم، ومنكان منهم في دار الحرب حلَّ لنا سبيهم وأموالهم، ولم تحِلَ لنا مناكحتهم، ولم يُقبل من أحدهم إلّا الدخول في (١) الإسلام، أو الجزية، أو القتل».

٥٣٨ /٧- ابن بابَوَيه: عن محمّد بن عليّ ما جِيلويه، قال: حدّثني عمّي محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن عليّ بن الحكم، عن المُفَضّل، عن جابر، عن أبي جعفر الباقر (طبه التلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ .

قال: وقولوا للناس أحسن ما تحبّون أن يُقال لكم، فإنّ الله عزّ وجلّ يبغُض اللمَّان السَبَّاب (١)، الطعّان على المؤمنين، الفاحش المتفحّش، السائل المُلحِف (١)، ويحبّ الحَيئ (١) الحليم، العفيف المتعفّف».

٥٢٩ /٨ ـ العيّاشيّ: عن جابر، عن أبي جعفر (مبه النلام)، في قوله: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾.

قال: «قولوا للنّاس أحسن ما تُحبّون أن يُقال لكم، فإنّ الله يبغُض اللّعان السّبّاب (١)، الطعّان على المؤمنين، المنفحّش، السائل المُلْحِف، ويحبّ الحَيئ الحليم، العفيف (١) المتفحّش، السائل المُلْحِف، ويحبّ الحَيئ الحليم، العفيف (١) المتعفّف،

٩٢٥ /٩ - عن حَرِيز، عن بُرَيد (١)، قال: قلت لأبي عبدالله (١٠ الده): أطعم رجلاً سائلاً لا أعرفه مسلماً ؟ قال: ونعم، أطعمه ما لم تعرِفه بولاية ولا بعداوة، إنَّ الله يقول: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ ولا تُطعم من نَصَب لشيء من الحق، أو دعا إلى شيء من الباطل، ﴿ أَنَّ مَا الله عَلَى الله الله عَلَى الله

<sup>(</sup>١) التُّوبَة ٩: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: دار،

٧ ـ الأمالي: ٢١٠ /1.

<sup>(</sup>۱) في «سα: الساب.

<sup>(</sup>٢) ألحف السائل: ألحّ. «الصحاح \_لحف \_ ٤: ١٤٢٦».

<sup>(</sup>٣) حييثُ منه: استحييت. «الصحاح ـ حيا ـ ١ : ٢٣٢٣».

٨ - تفسير العيّاشيّ ١: ١٨/٢٨.

<sup>(</sup>١) في لاس»: الساب.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الضعيف.

٩ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٦٤/٤٨.

<sup>(</sup>١) في الس» الطه: جرير، عن سدير، وفي المصدر: حريز، عن برير، تصحيف، والصواب ما أثبتناه، وهما: حريز بن عبدالله السجستانيّ الأزديّ وبريد بن معاوية العجليّ، أنظر معجم رجال الحديث ٢: ٢٨٥ و ٤ : ٢٤٩.



ت ١٠/ ٥٣١ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (مله النهم)، قال: سَمِعته يقول: التّقوا الله ولا تحمِلوا النّاس على أكتافكم، إنّ الله يقول في كتابه ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ \_ قال \_: وعودوا مرضاهم، واشهدوا جنائزهم، وصلّوا معهم في مساجدهم حتّى [ينقطع] النّفَس، وحتّى تكون المباينة».

٣٢٥ / ١١ \_عن حَفْص بن غِباث، عن جعفر بن محمد (عبائتلام)، قال: ﴿إِنَّ الله بعث محمداً (مان الله عبدواله) بخمسة أسياف... ؛ فسَيف على أهل الذِمّة، قال الله: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ نزلت في أهل الذِمّة، ثمّ نسختها أخرى، فوله: ﴿ قَاتِلُواْ اللَّهِ عَنْ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

١٢/ ٥٣٣ \_ وقال الإمام العسكري (عيدائتلام): وأمّا قوله: ﴿ لا تَعْبُدُونَ إِلَّا ٱللّٰهَ ﴾ فإنّ رسول الله (سلن الدعليه وآله) قال: من شغلته عبادة الله عن مسألته، أعطاه الله أفضل ما يُعطى السائلين.

وقال عليّ (مله النلام): قال الله عزّ وجلّ من فوق عرشه: يا عبادي، اعبُدوني فيما أمرتكم به ولا تعلّموني ما يُصلحكم، فإنّي أعلم به، ولا أبخل علبكم بصلاحكم (۱)».

١٣/ ٥٣٤ ـ وقال الإمام العسكري (عبدالتلام): «وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾ قال رسول الله (منزاله عليه رائد): أفضل والديكم وأحقهما لشكركم محمد وعليّ.

وقال عليّ بن أبي طالب (عدالتهم): سَمِعت رسول الله (ملناله عداراله) يقول: أنا وعليّ أبوا هذه الأُمّة، ولَحَقَّنا عليهم أعظم من حقّ والديهم (1)، فإنّا تُنقذهم إن أطاعونا من النّار إلى دار القرار، ولَنُلحقهم من العبودية بخِيار الأحرار.

وأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَذِى ٱلْقُربَيٰ ﴾ فهم من قراباتك من أبيك وأمّك، قيل لك: اعرِف حقّهم كما أُخذ به العهد على بني إسرائيل، وأُخذ عليكم معاشر أُمّة محمّد (مآن الديارة الله) معموفة حقّ قرابات محمّد (مأن الدياسة الدين هم الأثمّة بعده، ومن يليهم بعد من خيار أهل دينهم.

قال الإمام (مدالتهم): وقال رسول الله (منزاه عدرانه): من رعى حقّ قرابات والديه أعطى في الجنّة ألف درجة، بُعد ما بين الدرجتين (٢) حُضْر (٣) الفرس الجواد المُضَمَّر (٤) مائة (٥) سنة؛ إحدى الدرجات من فِضّة، والأُخرى من

١٠ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٦٥/١٨.

١١ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ١٦/٤٨.

<sup>(</sup>١) التُّوبَّة ٩: ٢٩.

١٢ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (منه التلام): ١٧٥/٣٢٧ و١٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بمصالحكم،

١٢ ـ التفسير المنسوب إلي الإمام العسكريّ (مله التلام): ١٨٩/٣٢٠ و ١٩٠ و : ٢٠١/٣٣٣ و ٢٠٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبوي ولادتهم.

<sup>(</sup>٢) في ۵طــ نسخة بدل: كل درجتين.

<sup>(</sup>٣) الحُضّر: القدُّو. «الصحاح . حضر ٢: ٢٢٣».

<sup>(</sup>٤) الفُهمر: الهُزال وخفَّة اللحم، وتضمير القرس: أن تعلفه حتَّى يسمن ثمّ تردّه إلى القوت، وذلك في أربعين يوماً. كالصحاح ـ ضمر ـ ٢: ٣٢٢٪. \_

ذهب، والأخرى من لؤلؤ، والأخرى من زُمُرُد، وأخرى من زَبَرْجَد، وأخرى من مِسْك، وأخرى من عنبر، وأخرى من كافور، والأخرى من فضائل (١) الدرجات من كافور، وتلك الدرجات من هذه الأصناف. ومن رحى حقّ قربى محمّد وعليّ، أعطي من فضائل (١) الدرجات وزيادة المثّوبات على قدر زيادة فضل محمّد وعليّ على أبّوي نسبه (١).

الله الله الإمام (عبدالتلام): دوامًا قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْيَتَامَىٰ ﴾ فإنّ رسول الله (منزاله عبداله) قال: حتّ الله عزّ وجلّ على يرّ اليتامى لانقطاعهم عن آباتهم، فمن صانهم صانه الله، ومن أكرمهم أكرمه الله، ومن مسح يده برأس يتيم رفقاً به، جعل الله له في الجنّة بكلّ شعرة مرّت تحت يده قصراً أوسع من الدنيا بما فيها، وفيها ما تشتهى الأنفس وتلذّ الأعين، وهم فيها خالدونه.

۱۵/ ۵۳۹ من الإمام (طبالتلام): دوأشد من يُتُم هذا البتيم، يتيم ينقطع عن إمامه لا يقدِر على الوصول إليه، ولا يدري كيف حُكمه فيما يبتلي به من شرائع دينه، ألا فمن كان من شيعتنا عالماً يعلومنا، وهذا الجاهل بشريعتنا، المنقطع عن مشاهدتنا يتيم في حِجره، ألا فمن هداه وأرشده وعلمه شريعتناكان معنا في الرفيق الأعلى؛ حدّثني بذلك أبى، عن آبائه، عن رسول الله (ملن الاعلم).

۱۹/ ۵۳۷ ـ وقال عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام): دمن كان من شبعتنا عالماً بشريعتنا، فأخرج ضُعفاء شيعتنا من ظُلمة جهلهم إلى نور العلم الذي حَبوناه (۱)، جاء يوم القيامة وعلى رأسه تاج من نور يضيء لأهل جميع تلك العَرَصات، وحُلّة (۲) لا يقوّم لأقلّ سلك منها، الدنيا بحذافيرها.

ثمّ ينادي منادٍ من عند الله: يا عباد الله، هذا عالم من بعض تلامذة آل محمّد، ألا فمن أخرجه في الدنيا من حَيرة جهله فليتشبّث بنوره، ليُخرجه من حَيرة ظُلمة هذه العَرْصات إلى نُزهة "الجِنان؛ فيُخرج كلّ من كان علمه في الدنيا خيراً، أو فتح عن قلبه من الجهل قُفلاً، أو أوضح له عن شيهة»

۱۷/ ۵۳۸ الإمام العسكري (عليه الشلام): «وأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْمَسَاكِينِ ﴾ فهو من سكن الضرّ والفَقر حركته؛ ألا فمن واساهم بحواشي ماله، وسّع الله عليه جِنانه، وأناله غُفرانه ورضوانه».

وقال الإمام (عيدالتلام): ﴿ وَإِنَّ مِن مُحَبِّي مُحَمَّد (مَلْنَاهُ عَلِيهُ وَعَلَيٌّ (عَلِيهُ السّلام) مساكين، مواساتهم أفضل من

<sup>-</sup>(٥) في «ط»: مائة ألف.

<sup>(</sup>٦) في «ط»: أوتى من فضل.

<sup>(</sup>٧) في «ط» نسخة بدل: نفسه.

<sup>16 .</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله التلام): ٢١٢/٣٢٨.

١٥ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مد التلام): ٢١٤/٣٢٩.

١٦ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبدائنلام): ٢١٥/٣٢١.

<sup>(</sup>١) حبوت الرجل حِبّاةً: أعطيته الشّيء بغير عِوض. «مجمع البحرين ـ حبا ـ ١ : ٩٤».

<sup>(</sup>٢) أي وعليه حلّة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: نزه، وفي ﴿طــــــ) نسخة بدل: فروة.

١٧ . التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (مدائلهم): ٢٢٨ - ٢٢٦ - ٢٢٨.

مواساة مساكين الفقراء، وهم الذين سكّنت (١) جوارجهم، وضعّفت قُواهم عن مقاتلة أعداء الله الذين يُعيّرونهم بدينهم، ويُسفّهون أحلامهم.

ألا فمن قوّاهم بفِقهه، وعلّمهم ("حتى أزال مَسْكنتهم، ثمّ سلّطهم على الأعداء الظاهرين من النواصب، وعلى الأعداء الباطنين، إبليس ومَرّدَته، حتى يهزِموهم عن دين الله، ويذودوهم (" عن أولياء الله (ملن الله عبه رآله)، حوّل الله تلك المَسْكنة إلى شياطينهم، فأعجزهم عن إضلالهم، قضى الله تعالى بذلك قضاءً حقّاً على لسان رسول الله (ملن الله عبه وآله).

وقال عليّ بن أبي طالب (علم النهم): من قوّى مسكيناً في دينه، ضعيفاً في معرفته، على ناصب مخالف، فأفحمه (١) لقّنه الله يوم يُدلّى في قبره أن يقول: الله ربّي، ومحمّد نبيّي، وعليّ وليّي، والكعبة قِبلتي، والقرآن بَهجتي وعدّني، والمؤمنون إخواني؛ فيقول الله: أدليت بالحُجّة، فوجبت لك أعالي درجات الجنّة؛ فعند ذلك يتحوّل عليه قبره أنزه رياض الجنّة».

وقُولُواْ لِلنَّاسِ ١٨/ ٥٣٩ ـ وقال الإمام (على الشهر): وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ قال الصّادق (عليه الشهر): وقوله عزّ وجلّ : ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾ قال الصّادق (عليه الشهر): وقوله عزّ وجلّ المؤمنون فيكلّمهم للمّ وجهه (١) ، وأمّا المخالفون فيكلّمهم بالمداراة لاجتذابهم إلى الإيمان، فإن يبأس من ذلك يكفّ شرورهم عن نفسه، وعن إخوانه المؤمنين».

• 19/ 19/ - قال الإمام (عبدائلام): دوأمّا قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ ﴾ فهو أقيموا الصّلاة بنمام رُكوعها وسُجودها ومواقيتها، وأداء حقوقها التي إذا لم تُؤدّ لم يتقبّلها ربّ الخلائق، أتدرون ما تلك الحقوق ؟ فهي اتباعها بالصّلاة على محمّد وعليّ وآلهما (عبهم ائتلام)، منظوياً على الاعتقاد بأنّهم أفضل خِيرة الله، والقُوّام (١) بحقوق الله، والنُصّار لدين الله».

۲۰/ ۵٤۱ من المام (عبدالتلام): و﴿ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوٰةَ ﴾ من المال والجاه وقوّة البدن: فمن المال مواساة إخوانك المؤمنين، ومن الجاه إيصالهم إلى ما يتقاعسون عنه لضّعفهم عن حوائجهم المتردّدة في صدورهم، وبالقوة معونة أخ لك قد سقط حماره أو جَمَله في صحراء أو طريق، وهو يستغيث فلا يُغاث، تُعينه حتّى يحمِل

<sup>(</sup>۱) في «س»: تنكست.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وعلمه.

<sup>(</sup>٣) الذَّياد: الطرد، وذُدتُ الإبل: سُقتها وطَرَدتُها. «الصحاح ـ ذود ـ ٢: ٢٧١».

<sup>(1)</sup> كلَّمته حتَّى أفحمته: إذا أسكتُهُ في خصومة أو غيرها. «مجمع البحرين ـ فحم ـ ١ : ١٣٠».

١٨ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله التلام): ٢٤٠/٢٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وبشره

١٩ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (علبه التلام): ٢٥٣/٣٦٤.

<sup>(</sup>١) في «س»: القوّامون.

٢٠ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العكري (طبه التلام): ٢٥٤/٣٦٤.

عليه مناعه، وتُركبه وتُنهضه حتَى يلحَق القافلة، وأنت في ذلك كلّه معتقد لموالاة محمّد وآله الطيّبين، فإنّ الله يُزكّى أعمالك ويُضاعفها بموالاتك لهم، وبراءتك من أعدائهم.

٢١/ ٥٤٢ ـ قال الإمام (طبه النهم): «قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ إِلَّا قَلِيلًا مِنكُمْ ﴾ يا معشر البهود، المأخوذ علي أسلافكم ﴿ وَأَنتُم مُعْرِضُونَ ﴾ عن أمر الله عزّ وجلّ الذي فرضه».

قال مؤلّف الكتاب: الحديث اختصرناه من كلام الإمام العسكريّ (عبدالتلام) في (تفسيره) وهو حديث حَسَن، فلتقف عليه من هناك.

### قوله تعالى:

وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَنَقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُمْ مِّن دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَنْتُمْ هَالُولَاءِ تَقْتُلُونَ وَيَارِكُمْ ثُمَّ أَنتُمْ هَالُولَاءِ تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مِّنكُم مِّن دِيَارِهِمْ تَظَلَهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِفْمِ أَنفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مِّنكُم مِّن دِيَارِهِمْ تَظَلَهَرُونَ عَلَيْهِم بِالْإِفْمِ وَالْعُدُولُنِ وَإِن يَا ثُوكُمْ أَسَارَىٰ ثَيقادُوهُمْ وَهُو مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ وَالْعُدُولُنِ وَإِن يَا ثُوكُمْ أَسَارَىٰ ثَيقادُوهُمْ وَهُو مَن مَحرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِنْ الْعَنْ فَوَا نَبِعْضِ الْكِثَلِي وَتَكَفَّرُونَ بِبَعْضِ فَمَا جَزَاءُ مَن إِخْرَاجُهُمْ أَفْتُومِنُونَ بِبَعْضِ الْكِثَلِي وَتَعْمَلُونَ إِنْ عَلَى الْمُنْ وَمُن اللّهُ فِي الْمُعَلِّونَ اللّهُ فَي الْمُعَلِيقِ اللّهُ فَي الْمُعَلِّونَ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ فَي الْمُعَلِّونَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعَلِّونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعَلِّونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ الْمُعَلِّولُ عَمّا تَعْمَلُونَ [80] أَوْلَنْكُ الّذِينَ إِلَىٰ أَشَدُ وَاللّهُ الْمُعَلِقُ مَا اللّهُ فِي الْمَعَلُونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعَلِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُولَالُولُهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤَونَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلِقُ اللّهُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِي الللّهُ الْمُؤْلِقُونَ الْمُعَلِي الللّهُ الْمُعَلِقُ الْمُعُمُ الْمُعُمُ اللّهُ الْمُؤْلِونَ الْمُعَلِي الللّهُ الْمُعَلِي الللّهُ الْمُعَلِي الْمُعَلِي اللّهُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعَلِي الْمُؤْلِقُ الْمُعُلِي الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُلِي الْمُؤْلِقُ الْمُلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ

١/ ٥٤٣ /١ - قال الإمام العسكري (عبدات لام): و قو إذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ واذكروا - يا بني إسرائيل - حين أخذنا ميثاقكم على أسلافكم، وعلى كلّ من يصل إليه الخبر بذلك من أخلافهم الذين أنتم منهم ﴿ لَا تَسْفِكُونَ مِيثَافَكُمْ عَلَى أسلافكم، وعلى كلّ من يصل إليه الخبر بذلك من أخلافهم الذين أنتم منهم ﴿ وَلَا تَسْفِكُونَ أَنفُسَكُمْ مِن دِيَارِكُمْ ﴾ ولا يُخرج بعضكم بعضاً من ديارهم.

٢١ مالتفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وطيعاتهم): ٢٥٥/٣٦٥.

سورة البَقَرَة آية - ٨٦ - ٨٦ .

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مدائدم): ٢٥٧/٣٦٧ و ٢٥٨.

وَثُمَّ أَقْرَرْتُمْ بِذَلِكَ الميناق، كما أقرَ به أسلافكم، والنزمتمو، كما النزمو، ﴿وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ ﴾ بذلك على أسلافكم وأنفسكم وأنتُم تَشْهَدُونَ فَرِيقاً على أسلافكم وأنفسكم هوأم أنتُمْ معاشر اليهود ﴿ تَقْتُلُونَ أَنفُسَكُمْ ﴾ يقتُل بعضكم بعضاً ﴿ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مُنكُم مِّن دِيَارِهِمْ ﴾ غَصْباً وفَهْراً ﴿ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِم ﴾ يُظاهر بعضكم بعضاً على إخراج مَن تُخرجونه من ديارهم، وقتل من تقتُلونه منهم بغير حق ﴿ بِالْإِثْم وَالْعُدُوانِ ﴾ بالنعدي تتعاونون وتتظاهرون.

﴿ وَإِن يَأْتُوكُمْ ﴾ يعني هؤلاء الذين تُخرِجونهم، أي ترومون إخراجهم وقتلهم ظُلماً، إن يأتوكم ﴿ أَسَارَىٰ ﴾ قد أسرهم أعداؤكم وأعداؤهم ﴿ تُفَادُوهُمْ ﴾ من الأعداء بأموالكم ﴿ وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ ﴾ ولم يقتصر على أن يقول: ﴿ وَهُوَ مُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ ﴾ لأنه لو قال ذلك لرأى أنّ المحرّم إنّما هو مفاداتهم.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ أَفَتُومِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَابِ ﴾ وهو الذي أوجب عليكم المفاداة ﴿ وَتَكُفُّرُونَ بِبَعْضٍ ﴾ وهو الذي حرّم قال عزّ وجلّ: ﴿ وَتَكُفُّرُونَ بِبَعْضٍ ﴾ وهو الذي حرّم قتلهم و إخراجهم، فقال: فإذا كان قد حرّم الكتاب قتل النفوس والإخراج من الدِّياركما فرض فِداء الأُسراء، فما بالكم تُطِيعون في بعض، وتعصون في بعض، كأنّكم ببعض كافرون، ويبعض مؤمنون ؟!

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعِلُ ذَٰلِكَ مِنكُمْ ﴾ يا معشر اليهود ﴿ إِلَّا خِزْى ﴾ ذُلَ ﴿ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ جزية تُضرب عليه، ويُذَلُّ بها ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ يُرَدُّونَ إِلَىٰ أَشَدُّ ٱلْعَذَابِ ﴾ إلى جنس أشدُ العذاب، يتفاوت ذلك على قدر تفاوت معاصبهم ﴿ وَمَا ٱللَّهُ بِغَافِلِ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ يعمل هؤلاء اليهود.

ثمّ وصفهم فقال عزّ وجلّ: ﴿ أُوْلَـٰئِكَ ٱلَّذِينَ ٱثْنَتَرَوْا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنْيَا بِالْأَخِرَةِ ﴾ رَضُوا بالدنيا وحُطامها بدلاً من نعيم الجِنان المستحقّ بطاعات الله ﴿ فَكَلَّ يُخَفِّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ ﴾ لا ينصُرهم أحد يرفع عنهم العذاب.

فقال رسول الله (ملن الا عبد الله) ـ لمّا نزلت هذه الآية في اليهود، هؤلاء اليهود [الذين] نقضوا عهد الله، وكذّبوا رُسل الله، وقتلوا أولياء الله ـ: أفلا أُنبّئكم بمن يضاهئهم من يهود هذه الأُمّة ؟ قالوا: بلي يا رسول الله.

قال: قوم من أمُتي ينتحلون بأنّهم من أهل ملّتي، يقتلون أفاضل ذُرّيّتي، وأطايب أرومتي <sup>(۱)</sup>، ويبدّلون شريعتي وسُنّتي، ويقتلون ولديّ الحسن والحسين،كما فتل أسلاف هؤلاء اليهود زكريّا ويحيى.

ألا وإن الله يلعنهم كما لعنهم، ويبعث على بقايا ذراريهم قبل يوم القيامة هادياً مهديّاً من ولد الحسين المظلوم، يحرّفهم بسيوف أوليائه إلى نار جهنّم.

ألا ولعن الله قَتَلة الحسين ومحبّيهم وناصريهم، والساكتين عن لعنهم من غير تقيّة تُسكتهم.

ألا وصلَى الله على الباكين على الحسين بن عليّ رحمةً وشَفَقةً، واللاعنين لأعداثهم والممتلئين عليهم غَيظاً وحَنَقاً.

الا و إنَّ الراضين بفتل الحسين شُركاء قَتَلته.

<sup>(</sup>١) الأَرُومة: أصل الشجرة واستعملت للخشب يقال: هو طيب الأَرُومة. «المعجم الوسيط - آرم - ١ : ١٥».

ألا وإن قَتَلته وأعوانهم وأشياعهم والمقتدين بهم بُراء من دين الله.

ألا وإن الله ليأمُر الملاتكة المقرّبين أن ينقُلوا (٢) دموعهم المصبوبة لقتل (٣) الحسين إلى الخُزّان في الجِنان، فيمرُّجونها بماء الحَبّوان، فتزيد في عذوبتها وطيبها ألف ضِعفها؛ وإنّ الملائكة ليتلقّون دموع الفَرِحين الضاحكين لقتل الحسين فيُلقونها في الهاوية، ويمرُّجونها يحَمِيمها وصَدِيدها وغَسّاقها وغِسْلِينها، فنزيد في شدّة حرارتها وعظيم عذابها ألف ضِعفها، يشدّد بها على المنقولين إليها من أعداء آل محمّد عذابهم.

١٥٤٤ / ١٠ العيّاشيّ: عن أبي عمرو الزُّبَيريّ، عن أبي عبدالله (عبداتهم)، قال: «الكفر في كتاب الله على خمسة أوجه: فمنها كفر البراءة ـ وهو على قسمين ـ وكفر النّعم، والكفر بنرك أمر الله، والكفر بما نقول من أمر الله فهو كفر المعاصي (١)، وترك ما أمر الله عزّ وجلّ، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ - إلى قوله ـ: أَفْتَوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِتَابِ وَتَكُفُّرُونَ بِبَعْضٍ فَى فَكفّرهم بنركهم ما أمر الله عزّ وجلّ، ونسبهم إلى الإيمان ولم يقبله منهم، ولم ينفعهم عنده، فقال: ﴿ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَلْكَ مِنكُمْ إِلّا خِزْيٌ ـ إلى قوله ـ: عَمّا تَعْمَلُونَ ﴾.
يقبله منهم، ولم ينفعهم عنده، فقال: ﴿ فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَلْكَ مِنكُمْ إِلّا خِزْيٌ ـ إلى قوله ـ: عَمّا تَعْمَلُونَ ﴾.
وذكرنا الرواية في (تفسير عليّ بن إبراهيم: أن الآية نزلت في أبي ذرّ وعُثمان، في نفي عُثمان له إلى الرّبَذة (١)،

#### قوله تعالى:

وَلَقَذْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ ٱلْكِتَابَ وَقَفَّيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ وَءَاتَيْنَا عِيسَىٰ آبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّذُنَٰهُ بِرُوحٍ ٱلْقُدُسِ أَفَكُلَّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَىٰ أَنفُسُكُمُ ٱسْتَكْبَرْتُمْ فَفَرِيقاً كَذَّبْتُمْ وَفَرِيقاً تَقْتُلُونَ [٨٧]

١/ ٥٤٦ ـ قال الإمام العسكريّ (عب التهم): «قال الله عزّ وجلّ ـ وهو يخاطب اليهود الذي أظهر

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: أن يتلقّوا، وفي «س»: أن يسلكوا.

<sup>(</sup>٣) في «س»، «ط»: بقتل.

٢ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ١٧/٤٨.

<sup>(</sup>١) العبارة فيها ارتباك ظاهر، وفي الكافي: فمنهاكفر الجحود -والجحود على وجهين -والكفر بترك ما أمر الله، وكفر البراءة، وكفر النعم - الكافي ٢ : ١/٢٨٧.

٣ ـ تفسير القمتيّ ١:١٥.

<sup>(</sup>١) الرَّبَذة: من قرى المدينة على ثلاثة أيّام، قريبة من ذات عِرْق، وبهذا الموضع قبر أبي ذرّ الغفاري (رضوان الله تعالى عليه). «معجم البلدان ٣: ٢٤».

سورة البَقْرَة آية . ٨٧.

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله التلام): ٢٦١/٢٧١ و: ٢٦١/٢٧٩.



محمّد (منن الدعب رقه) المعجزات لهم عند ثلك الجبال ويوبّخهم .: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ ٱلْكِتَـابَ ﴾ التوراة، المشتمل على أحكامنا (١)، وعلى ذكر فضل محمّد وآله (١) الطبّبين، وإمامة عليّ بن أبي طالب (عبدالتهم) وخلفائه بعده، وشرف أحوال المسلّمين له، وسوء أحوال المخالفين عليه.

﴿ وَقَفَيْنَا مِن بَعْدِهِ بِالرُّسُلِ ﴾ جعلنا رسولاً في إثر رسول ﴿ وَءَاتَيْنَا ﴾ أعطبنا ﴿ عِيسَىٰ أَبْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنَاتِ ﴾ الآيات الواضحات، مثل: إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص، والإنباء بما يأكلون وما يدّخوون في بيوتهم ﴿ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾ وهو جَبْرَئيل (طبه الله عنه)، وذلك حين رفعه من رَوْزَنَة (٣ بينه إلى السّماء، وألقى شِبْهه على من رام قتله، فقُتل بدلاً منه، وقبل: هو المسبح».

وقال الإمام (عباستهم): وثمّ وجّه الله عزّ وجلّ العَذَل (3) نحو البهود المذكورين في قوله: ﴿ ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُم ﴾ (6) فقال: ﴿ أَفَكُلّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَىٰ أَنفُسُكُم ﴾ فأخذ عهودكم ومواثيقكم بما لا تُحبّون: من بذل الطاعة لأولياته الله الأفضلين وعباده المنتجبين محمّد وآله الطيّبين الطاهرين، لما قالوا لكم، كما أدّاه إليكم أسلافكم الذين قبل لهم: إنّ ولاية محمّد وآل محمّد هي الغرض الأقصى والمراد الأفضل، ما خَلَق الله أحداً من خَلّقه ولا بعث أحداً من رُسله (٦) إلّا لبدعُوهم إلى ولاية محمّد وعليّ وخلفاته (عبم التلام)، ويأخذ بها عليهم العهد ليُقيموا عليه، وليعمل به سائر عوام الأمم؛ فلهذا ﴿ آسْتَكْبَرْتُمْ ﴾ كما استكبر أوائلكم حتى قتلوا زكريًا ويحيى، واستكبرتم أنتم حتى رُمتم قتل محمّد وعلى (علهم النه تعالى سعيكم، وردٌ في نحوركم كَيدكم.

وامًا قوله عزّ وجلّ: ﴿ تَقْتُلُونَ﴾ فمعناه: فتلتم، كما تقول لمن تُوبَخه: ويلك كم تكذِّب وكم تُخرّق (٣)، ولا تُريد ما لم يفعله بعد، و إنّما تُريد: كم فعلت وأنت عليه مُوطَن (٣).

٧٤٥ /٢ ـ محمد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن حسّان، عن محمد بن عليّ، عن عمّار بن مروان (١)، عن جابر، عن أبي جعفر (عب النادم)، قال: وأفكلما جاءكم محمد (منن الدعب وآله) بما لا تهوى أنفسكم بولاية عليّ (عب النادم) استكبرتم؛ ففريقاً من آل محمد (عيم النادم) كذّبتم، وفريقاً تقتّلون».

<sup>(</sup>١) في «س» نسخة بدل: أحكامها.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فضل محمّد وعلى وآلهما.

<sup>(</sup>٣) الرَّوْزَنَّة: الكوّة. «الصحاح ـرزن ـ ٥: ٢١٢٣».

<sup>(</sup>٤) القذل: الملامة. «الصحاح \_ عذل \_ ٥: ١٧٦٢». وفي «ط»: العدل.

<sup>(</sup>٥) الْبَقَرَة ٢ : ٧٤.

<sup>(</sup>٦) في «ط» نسخة بدل: ممّن أرسله.

<sup>(</sup>٧) التخرُّق؛ لغة في التخلّق من الكذب. «الصحاح \_ خرق \_ ٤ : ١٤٦٧»، وفي المصدر: تمخرق.

<sup>(</sup>٨) وطَّن نفسه على الشِّيء: حملها عليه ومهِّد لها. والمعنى وأنت على الكذب مستمر وثابت.

۲ ـ الكافي ۱ : ۳۱/۳٤٦.

<sup>(</sup>١) زاد في المصدر: عن منخل. ويصع السند بكلا الحالين، فقد روى عمّار عن منخل وعن جابر، أنظر معجم رجال الحديث ١٢: ٣٥٦.

سورة البَقَرَة (٢) .....

141

٣٥٥ /٣-العبّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر (علب التلام)، قال: أمّا قوله: ﴿ أَفَكُلُمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَىٰ أَنفُسُكُمْ ﴾ قال أبو جعفر: «ذلك مثل موسى والرّسل من بعده وعبسى (صوات الاعليم)، ضرب مثلاً لأُمّة محمّد (ملن الاعلب داله)، فقال الله لهم: فإن جاءكم محمّد بما لا تهوى أنفسكم بموالاة عليّ استكبرتم؛ ففريقاً من آل محمّد كذّبتم، وفريقاً تقتّلون، فذلك تفسيرها في الباطن،

## قوله تعالى:

# وَقَالُواْ قُلُوبُنَا غُلْفٌ بَلِ لَّعَنَهُمُ آللُهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِيلاً مَّا يُؤْمِنُونَ [ ٨٨ ]

1/089 عنى هؤلاء اليهود الذي أراهم العسكري (عليه التنهيز): وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالُوا ﴾ يعني هؤلاء اليهود الذي أراهم رسول الله (سنن اله عليه وآله) المعجزات المذكورات عند قوله: ﴿ فَهِى كَالْحِجَارَةِ ﴾ الآية ﴿ قُلُويُنَا غُلْفٌ ﴾ أوعية للخير والعلوم، قد أحاطت بها واشتملت عليها، ثمّ هي مع ذلك لا تعرف لك ـ يا محمد ـ فضلاً مذكوراً في شيء من كتب الله، ولا على لسان أحد من أنبياء الله.

فقال الله تعالى ردّاً عليهم: ﴿ بَلَ ﴾ ليس كما يقولون أوعية للعلوم، ولكن قد ﴿ لَعَنَهُمُ ٱللّٰهُ ﴾ أبعدهم الله من الخبر ﴿ فَقَلِيلاً مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾ فليل إيمانهم، يؤمنون ببعض ما أنزل الله، ويكفرون ببعض، فإذا كذّبوا محمّداً في سائر ما يقول: فقد صار ماكذّبوا به أكثر، وما صدّقوا به أقلَ.

وإذا قُرىء (غُلُفٌ) (٢) فإنّهم قالوا: قلوبنا غُلُف في غِطاء، فلا نفهم كلامك وحديثك، نـحو مـا قـال الله عزّ وجلّ: ﴿وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مَّمًا تَدْعُونًا إِلَيْهِ وَفِي وَاذَانِنَا وَقُرٌ وَمِن بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ﴾ (٣) وكلا القراءنين حقّ، وقد قالوا بهذا وبهذا جميعاً.

ثمّ قال رسول الله (مأن المعبد وآله): معاشر اليهود، تعاندون رسول الله ربّ العالمين، وتأبون الاعتراف بأنّكم كنتم بذنوبكم من الجاهلين، إنّ الله لا يعذّب بها أحداً، ولا يُزيل عن فاعل هذا عذابه أبداً، إن آدم (طبالته) لم يقترح على ربّه المغفرة لذنبه إلّا بالتوبة، فكيف تقترحونها أنتم مع عنادكم ؟!

قيل: وكيف كان ذاك، يا رسول الله ؟

سورة البَقَرَة آية ـ ٨٨.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٦٨/٤٩.

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وعبده عدم): ٢٦٦/٣٩٠ و٢٦٦.

<sup>(</sup>١) البَقْرَة ٢: ٧٤.

<sup>(</sup>٢) القراءة المشهورة (غُلْف) بسكون اللاّم، وروي في الشواذ (غُلُف) بضمّ اللام، والأُولى جمع (الأغُلَف) مثل (أحمر وحُمْر)، والثانية جمع (غلاف) مثل (حمار وحُمُر). «مجمع البيان للطبرسيّ ١ : ٣٠٨».

<sup>(</sup>٣) فُصَلَت ٤١: ٥.

البرهان في تفسير القرآن

فقال رسول الله (مانزاله عليموآله): لمّا زلّت الخطيئة من آدم (عليمالئلام) وأُخرج من الجنّة وعُوتب ووبّخ، قال: يا رب، إن تُبت وأصلحت، أترُدّني إلى الجنّة ؟ قال: بلي. قال آدم: فكيف أصنع ـ يا ربّ ـ حتّى أكون تاثباً وتقبل توبتي ؟

فقال الله عزّ وجلَ: تُسبّحني بما أنا أهلُه، وتعترف بخطيئتك كما أنت أهلُه، وتنوسّل إلىّ بالفاضلين الذين علَّمتك أسماءهم، وفضَّلتك بهم على ملائكتي، وهم محمَّد وآله الطبِّبون، وأصحابه الخيّرون.

فوقَّقه الله تعالى، فقال: يا ربّ، لا إله إلا أنت شبحانك وبحمدك، عمِلت سُوءاً وظلمت نفسي، فارحمني وأنت أرحم الراحمين، بحقّ محمّد وآله الطيّبين وخِيار أصحابه المنتجبين، سُبحانك ويحمدك لا إله إلّا أنت، عملت شوءاً وظلمت نفسي، فتُب عليّ إنّك أنت التوّاب الرّحيم، بحقّ محمّد وآله الطيّبين وخِيــار أصحــابه

فقال الله تعالى: لقد قبِلت توبتك، وآية ذلك أن (١) أُنقّى بَشَرتك فقد تغيّرت ـ وكان ذلك لثلاثة عشر من شهر رمضان ـ فصَّم هذه الثلاثة أيَّام التي تستقبلك، فهي أيَّام البيض، يُنقِّي الله في كلِّ يوم بعض بَشَرتك؛ فصامها فنقّي في كلِّ يوم منها ثلث بشرته. فعند ذلك قال آدم: يا ربٍّ، ما أعظم شأن محمَّد وآله وخِيار أصحابه ؟!

فاوحى الله إليه: يا آدم، إنَّك لو عرفت كُنه جَلال محمَّد عندي وآله وخِيار أصحابه، لأحببته حبًّا يكون أفضل أعمالك؛ قال: يا رب، عرّفني لأعرف.

قال الله تعالى: يا أدم، إنّ محمّداً لو وُزن به جميع الخلق من النبيّين والمرسلين والملائكة المقرّبين وسائر عبادي الصالحين من أوّل الدهر إلى آخره ومن التّري إلى العرش لرجح به، و إنّ رجلاً من خيار آل محمّد لو وزن به جميع آل النبيّين لرجَح بهم، وإنّ رجلاً من رَحِيان أطبحاب محمد الووزن به جميع أصحاب المرسلين لرجَح بهم. يا آدم، لو أحبّ رجل من الكفّار أو جميعهم رجلاً من آل محمّد وأصحابه الخيّرين لكافأه الله عن ذلك بأن يختِم له بالتوبة والإيمان، ثمّ يُدخله الله الجنّة، إنّ الله ليُفيض على كلّ واحدٍ من محبّى محمّد وآل محمّد وأصحابه من الرحمة ما لو قُسّمت على عددٍ كعدد كلّ ما خَلَق الله تعالى من أوّل الدهر إلى آخره \_و إن كانواكفّاراً \_لكفاهم، ولأدَّاهم إلى عاقبة محمودة: الإيمان بالله حتَّى يستحقوا به الجنَّة، وإن رجلاً ممَّن يبغُض آل محمَّد وأصحابه

الخيرين أو واحداً منهم لعذَّبه الله عذاباً لو قُسَم على مِثْل عدد ما خَلَق الله لأهلكهم أجمعين.

قوله تعالى:

وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَـٰبٌ مِّنْ عِندِ آللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ فَلَعْنَةً

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أني،

# آللُّهِ عَلَىٰ آلْكَـٰفِرِينَ [ ٨٩]

١٥٥٠ اليهود الذين الإمام العسكري (طبرالنلام): وذمّ الله اليهود، فقال: ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ ﴾ يعني هؤلاء اليهود الذين تقدّم ذكرهم، وإخوانهم من اليهود، جاءهم ﴿ كِتَابٌ مِنْ عِندِ ٱللهِ ﴾ القرآن ﴿ مُصَدِّقٌ ﴾ ذلك الكتاب ﴿ لِمَا مَعَهُمْ ﴾ من التوراة التي بين فيها أنّ محمّداً الأُمّي من ولد إسماعيل، المؤيّد بخير خلق الله بعده: عليّ وليّ الله ﴿ وَكَانُوا ﴾ بعني هؤلاء اليهود ﴿ مِن قَبْلُ ﴾ ظهور محمّد (صنن الاعليدية) بالرسالة ﴿ يَسْتَفْتِحُونَ ﴾ يسألون الله الفتح والظفر ﴿ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ من أعدائهم والمناوئين لهم، وكان الله يفتح لهم وينصُرهم.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم ﴾ جاء هؤلاء اليهود ﴿ مَّا عَرَفُواْ ﴾ من نَعْت محمّد (ملزاله عبداله) وصِفته ﴿ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ جحَدوا نبوّته حَسَداً له، وبَغْياً عليه، فال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَىٰ ٱلْكَافِرِينَ ﴾.

قال أمير المؤمنين (على الله تعالى أخبر رسوله بماكان من إيمان اليهود بمحمّد (صلوات الله عليه وآله) قبل ظهوره، ومن استفتاحهم على أعدائهم بذكره، والصّلاة عليه وعلى آله.

قال (عبه النلام): «وكان الله عزّ وجلّ أمر البهود في أيّام موسى (عبه النلام) وبعده إذا دهّمهم أمر، أو دهتهم داهية أن يدعوا الله عزّ وجلّ بمحمّد وآله الطيّبين، وأن يستنصروا بهم، وكانوا يفعلون ذلك حتّى كانت اليهود من أهل المدينة قبل ظهور محمّد (ملن الله عب وآله) بسنين كثيرة يفعلون ذلك، فَبُكّفّون البلاء والدّهماء والدّاهية.

وكانت اليهود قبل ظهور محمد (مآناه مليه وآنه) بعشر سنين تعاديهم أسد وغَطَفان ـ قوم من المشركين ـ ويقصدون أذاهم، فكانوا يستدفعون شرورهم وبالأءهم سؤالهم ربهم بمحمد وآله الطيبين، حتى قصدهم في بعض الأوقات أسد وغَطَفان في ثلاثة آلاف فارس إلى بعض قرى اليهود حوالي المدينة، فتلقّاهم اليهود وهم ثلاثمائة فارس، ودعوا الله بمحمد وآله فهزموهم وقطعوهم.

فقالت أَسَدَ وغَطَفان بعضهما لبعضهم: تعالُوا نستعين عليهم بسائر القبائل؛ فاستعانوا عليهم بالقبائل وقالموا عنها وأكثروا حتى اجتمعوا قَدْر ثلاثين ألفاً، وقصدوا هؤلاء الثلاثمائة في قريتهم، فألجأوهم إلى بيوتها، وقطعوا عنها المياه الجارية التي كانت تدخُل إلى قُراهم، ومنعوا عنهم الطعام، واستأمن اليهود (۱) فلم يأمَنوهم، وقالوا: لا، إلّا أن نقتلكم ونسبيكم وننهبكم.

فقالت اليهود بعضها لبعض: كيف نصنع؟ فقال لهم أماثلهم وذوو الرأي منهم: أما أمر موسى أسلافكم ومن بعدهم بالاستنصار بمحمّد وآله الطيّبين؟ أمّا أمركم بالابتهال إلى الله عزّ وجلّ عند الشدائد بهم؟ قالوا: بلى؛ قالوا: فافعلوا.

فقالوا: اللُّهمّ بجاه محمّد وآله الطيّبين لمّا سقيتنا، فقد قطعت الظّلمة عنّا المياه حتّى ضعُف شبّاننا، وتماوت

سورة البَقَرَة آية . ٨٩.

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (طبه الشلام): ٣٩٣ / ٢٦٨ . ٢٧٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: منهم.

ولداننا، وأشرفنا على الهَلَكة؛ فبعث الله تعالى لهم وابلاً هَطُلاً سَحّاً (")، ملاً حِياضهم وآبارهم وأنهارهم وأوعيتهم وظُروفهم، فقالوا: هذه إحدى الحُسنيين؛ ثمّ أشرفوا من سطوحهم على العساكر المحيطة بهم، فإذا المطر قد آذاهم غاية الأذي، وأفسد أمتعتهم وأسلحتهم وأموالهم، فانصرف عنهم لذلك بعضهم، لأنَّ ذلك المطر أتاهم في غير أوانه، في حَمارَة القَيظ (٣)، حين لا يكون مطر.

فقال الباقون من العساكر: هَبكم سُقيتم، فمن أين تأكُّلون ؟ ولئن انصرف عنكم هؤلاء، فلَسنا ننصرف حتَّى نقهركم على أنفسكم وعيالاتكم، وأهاليكم وأموالكم، ونشفى غيظنا منكم.

فقالت اليهود: إنَّ الذي سقانا بدعائنا بمحمَّد وآله قادر على أن يُطعمنا، وإن الذي صرف عنَّا مَن صرفه، فادر على أن يصرف عنّا الباقين.

ثمّ دعوا الله بمحمّد وآله أن يُطعمهم، فجاءت قافلة عظيمة من قوافل الطعام قدر ألفّي جمل ويتغل وحمار موقرة (١) حِنطة ودقيقاً، وهم لا يشعرون بالعساكر، فانتهوا إليهم وهم نِيام، ولم يشعُروا بهم، لأنَّ الله تعالى ثقّل نومهم حتّى دخلوا القرية، ولم يمنعوهم، وطرحوا <sup>(٥)</sup> أمتعتهم وباعوها منهم فانصرفوا ويعُدوا، وتركوا العساكر نائمة ليس في أهلها عين تطرف، فلمّا بعُدوا انتبهوا، ونابذوا (١٠ اليهود الحرب، وجعل يقول بعضهم لبعض: الوّحي الوّحي (٧)، فإنّ هؤلاء اشتدّ بهم الجُوع وسيذلُون لنا.

قال لهم اليهود: هيهات، بل قد أطعمنا ربّنا وكنتم نياماً، جاءنا من الطعام كذا وكذا، ولو أرّدْنا قتالكم (^) في حال نومكم لتهيّأ لنا، ولكنّا كرهنا البغي عليكم، فانصَرفوا عنّا، وإلّا دعونا عليكم بمحمّد وآله، واستنصرنا بهم أن يخزيكم كما قد أطعمنا وسقانا؛ فأبوا إلّا طُغياناً، فدَّ عَوالْالله تعالى بمحمّد وآله واستنصروا بهم، ثمّ برز الثلاثمائة إلى ثلاثين ألفاً (")، فقتلوا منهم وأسروا وطحطحوهم (") واستوثقوا منهم بأسرائهم، فكان لا ينالهم (١١) مكروه من جهتهم، لخوفهم على من لهم في أيدي البهود؛ فَلَمَّا ظهر مُحمَّد (سَنَاهُ عَلِه واله) حسدوه، إذكان من العرب، فكذَّبوه.

ثمَ قال رسول الله اسلناه عباراته: هذه تُصرة الله تعالى لليهود على المشركين بذكرهم لمحمّد وآله، ألا فاذكروا ـ يا أُمّة محمّد ـ محمّداً وآله عند نوائبكم وشدائدكم، لينصُر الله به ملائكتكم على الشياطين الذين يقصِدونكم،

<sup>(</sup>٢) سخ الماء سخاً: سال من فوق. «الصحاح ـ سحح ١: ٣٧٣».

<sup>(</sup>٣) حَمَارَة القبط: شدّة حرّه. «مجمع البحرين ـ حمر ـ ٣: ٢٧٦».

<sup>(</sup>٤) الوقر: الجمل. «الصحاح - وقر - ٢: ٨٤٨».

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: فيها.

<sup>(</sup>٦) نابذهُ الحرب: كَاشَفَهُ. «الصحاح ـنبدَ ـ ٢: ٥٧١».

<sup>(</sup>٧) الوّخي: السرعة، ويقال الوّخي الوّخي، يعني البدار البدار. «الصحاح ـ وحي ـ ٢٥٢٠،

<sup>(</sup>۸) في «ط» نسخة بدل: قتلكم.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: إلى النَّاسِ للمَّاءِ.

<sup>(</sup>١٠) طحطحتُ الشيء: كشرته وفرّقته.. «الصحاح . طحح . ١ : ٢٨٦».

<sup>(</sup>١١) في المصدر: فكانوا لا ينداهم.

فإن كل واحد منكم معه ملك عن يمينه يكتب حسناته، وملك عن يساره يكتب سيّئاته، ومعه شيطانان من عند إبليس يغويانه، فإذا وسوسا في قلبه، ذكرا الله، وقال: لاحول ولا قوّة إلا بالله العليّ العظيم، وصلّى الله على محمّد وآله الطيّبين؛ خنس (١٢) الشيطانان ثمّ صارا إلى إبليس فشكواه، وقالا له: قد أعيانا أمره، فأمّدِدنا (١٣) بالمردة؛ فلا يزال يمُدّهما حتّى يمُدّهما بألف مارِدٍ فيأتونه، فكلما راموه ذكر الله، وصلّى على محمّد وآله الطيّبين لم يجدوا عليه طريقاً ولا منفذاً.

قالوا لإبليس: ليس له غيرك تباشره بجنودك فتغلِبه وتغويه، فيقصِده إبليس بجنوده، فيقول الله تعالى للملائكة: هذا إبليس قد فصّد عبدي فلاتاً، أو أمّتي فلاتة بجنوده ألا فقاتلوهم؛ فيقاتلهم بإزاء كلّ شيطان رجيم منهم مائة ألف مَلك، وهم على أفراس من نار، بأيديهم سيوف من نار ورماح من نار، وقِسيّ (١١) وتشاشيب (١٥) وسَكاكين، وأسلحتهم من نار، فلا يزالون يُخرجونهم ويقتلونهم بها، ويأسرون إبليس، فيضعون عليه تلك الأسلحة، فيقول: يا ربّ، وعدك وعدك، قد أجَلتني إلى يوم الوقت المعلوم.

فيقول الله تعالى للملائكة: وعدته أن لا أميته، ولم أعِده أن لا أُسلَط عليه السلاح والعذاب والآلام، اشتقُوا منه ضرباً بأسلحتكم فإنّي لا أُميته، فيُتخنونه بالجِراحات، ثمّ يدعونه، فلا يزال سخين العين على نفسه وأولاده المقتولين، ولا يندمِل شيء من جِراحاته إلّا بسّماعه أصوات المشركين، بكفرهم.

فإن بقي هذا المؤمن على طاعة الله وذكره والصلاة على محمّد وآله، بقي على إبليس تلك الجراحات، وإن زال العبد عن ذلك، وانهمك في مخالفة الله عزّ وحلّ ومعاصيه، اندملت جِراحات إبليس، ثمّ قوي على ذلك العبد حتّى يُلجمه ويُسرج على ظهره ويركبه، ثمّ بنزل عنه ويُركّب على ظهره شيطاناً من شياطينه، ويقول العبد حتّى يُلجمه ويُسرج على ظهره شياطينه، ويقول الأصحابه: أمّا تذكّرون ما أصابنا من شأن هذا؟ فأن وانقاد لله الآن حتّى صار يركبه (١٦) هذا.

ثمّ قال رسول الله (مآن اله على وأن أردتم أن تُديموا على إبليس سَخِينة (١٧) عينه وألم جِراحاته فدوموا على طاعة الله وذكره، والصّلاة على محمّد وآله، وإن زُلتم عن ذلك كنتم أسراء إبليس فيركب أقفيتكم بعض مَرَدَته».

٢/ ٥٥١ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّفْر بن سُويد، عن زُرعة بن محمّد، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه الشام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَاثُواْ

<sup>(</sup>۱۲) خنس: تأخر، «الصحاح ـ خنس ٢٠: ٩٢٥».

<sup>(</sup>١٣) في «س»: فأيدنا.

<sup>(</sup>١٤) القِتِي: جمع قوس، «الصحاح ـ قوس ـ ٢: ٩٦٧».

<sup>(10)</sup> النشاشيب: السُّهام. «أساس البلاغة: ٢٥٦».

<sup>(</sup>١٦) في «ط»: تركبه.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر: سَخِنة.

۲ ـ الكافي ۸: ۲۰۸/۲۰۸



## مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾.

قال: «كانت اليهود تجد في كتبها أنّ مَهاجِر محمّد (سنن هدوانه) ما بين عَير (١) وأحد، فخرجوا يطلبون الموضع، فمرّوا بجبلٍ يسمّى حَدَداً، فقالوا: حَدَد (١) وأحد سَواء؛ فتفرّقوا عنده فنزل بعضهم بتَبماء (١)، وبعضهم بفَدَك، وبعضهم بخَيبر، فاشتاق الذين بتَيماء إلى بعض إخوانهم، فمرّ بهم أعرابيّ من قيس فتكاروا (١) منه، وقال لهم: أمرّ بكم ما بين عَبر وأحد ؟ فقالوا له: إذا مررت بهما فآذنًا (٥) بهما. فلمّا توسّط بهم أرض المدينة، قال لهم: ذاك عَير، وهذا أحد؛ فنزلوا عن ظهر إبله، وقالوا: قد أصبنا بُغيتنا فلا حاجة لنا في إبلك، فاذهب حيث شئت.

فكتبوا إلى إخوانهم الذين بفَدَك وخيبر: أنا قد أصبنا الموضع فهلمُوا إلينا. فكتبوا إليهم: أنّا قد استقرّت بنا الدار واتّخذنا الأموال وما أقرَبَنا منكم، فإذا كان ذلك فما أسرعنا إليكم! فاتّخذوا بأرض المدينة الأموال، فلمّا كثُرت أموالهم بلغ تُبّع (٢) فغزاهم، فتحصّنوا منه فحاصرهم، وكانوا يرقّون لضعفاء أصحاب تُبّع، فيُلقون إليهم باللّيل التمر والشعير، فبلغ ذلك تُبّع فرَق لهم وآمنهم فنزلوا إليه، فقال لهم: إنّي قد استطبت بلادكم، ولا أراني إلا مقيماً فيكم.

فقالوا: إنّه ليس ذاك لك، إنّها مَهاجِر نبيّ، وليس ذلك لأحدٍ حتّى يكون ذلك.

فقال لهم: إنّي مخلّف فيكم من أُسرتي من إذا كان ذلك بُساعده وينصّره (٢٠) فخلّف حَبّين: الأوْس، والخَرْرَج. فلمّا كثروا بها كانوا يتناولون أموال اليهود، وكانت اليهود تقول لهم: أمّا لو قد بُعث محمّد لنُخرجنكم (٢٠) من ديارنا وأموالنا؛ فلمّا بعث الله عزّ وجلّ محمّد أُرْسَل العلموت، آمنت به الأنصار، وكفرت به اليهود، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَالْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ ال

وروى العيّاشي، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) الحديث بعينه (١)

٣/ ٥٥٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن صَفوان بن يحيى، عن إسحاق بن عمّار، قال: سألت أبا عبدالله رهله النام، عن قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَانُواْ مِن قَبْلُ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَىٰ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ

 <sup>(</sup>١) غير: جبل في المدينة، وقيل: في الحجاز. «معجم البلدان ٤: ١٧٢».

<sup>(</sup>٢) حَدّد: جبل مطل على تيماه. «معجم البلدان ٢: ٢٢٩».

<sup>(</sup>٣) النّيماء: الفلاة، وتيماء: بليد في أطراف الشّام ما بين الشّام ووادي القرى. «معجم البلدان ٢: ٦٧».

<sup>(</sup>٤) تكاروا: استأجروا.

<sup>(</sup>٥) أَذَنتُك بالشيء: أعلمتُكُه. «الصحاح \_اذن ـ ٥: ١٩٠٦».

<sup>(</sup>٦) تُبْع: من ملوك حِميّر. «مجمع البحرين ـ تبع ـ ٤: ٣٠٥».

<sup>(</sup>٧) في «ط» نسخة بدل: ساعده ونصره.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: ليخرجنكم.

<sup>(</sup>٩) تفسير العيّاشيّ ١ : ١٩/٤٩.

٣ ـ الكافي ٨: ٢٠١٠/٢٨١.

## كَفَرُواْ بِهِ فَلَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَىٰ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ ؟

سورة البَقَرَة (٢) . . . . . .

قال: «كان قوم فيما بين محمّد وعيسى (ملوات الدعلها)، كانوا يتوعّدون أهل الأصنام بالنبيّ (ملزاد عليه وأنه)، ويقولون: لَبَخرُجنَ نبيّ، وليُكسّرنَ أصنامكم، وليفعلنّ بكم ما يفعلنّ؛ فلمّا خرج رسول الله (ملزاله عليه وآنه) كفروا به،، ٥٥٣ /٤ ـ العيّاشيّ: عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (عليه التلام) عن هذه الآية، عن قول الله: ﴿ قَلَمًا جَاءَهُم مّا

٤/ ٥٥٣ /٤ ـ العيّاشيّ: عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (عبه التلام) عن هذه الآية، عن قول الله: ﴿ فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾.

قال: «تفسيرها في الباطن: لمّا جاءهم ما عرّفوا في عليّ (عبه البّلام)كفروا به، فقال الله فيهم: ﴿ فَلَعْنَهُ آللّهِ عَلَىٰ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ في باطن القرآن». قال أبو جعفر (عبه التلام): «يعني بني أُميّة، هم الكافرون في باطن القرآن».

## قوله تعالى:

# بِنْسَمَا آشْتَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ أَن يَكْفُرُواْ بِمَا أَنزَلَ آللَٰهُ بَغْياً أَن يُنَزِّلَ آللَٰهُ مِن فَضْلِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَاءُو بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضَبٍ وَلِلْكَنْفِرِينَ عَذَابٌ مُّهِينٌ [٩٠]

100 / - قال الإسام العسكري (منه الشرة الله تعالى البهود وعاب فعلهم في كفرهم بمحمد (من المعارفة عليه والله والفضول (1) التي كانت تصل بمحمد (من الله أمرهم بشرائها من الله بطاعتهم له، ليجعل (1) لهم أنفسهم والانتفاع بها دائماً في نعيم الآخرة فلم يشتروها، بل اشتروها بما أنفقوه في عَداوة رسول الله (من الله وصرفوهم عن سبيل الرشاد، ووقفوهم على طريق الضلالات.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿أَن يَكُفُرُواْ بِمَا أَنزَلَ آللُهُ بَغْياً ﴾ أي بما أنزل الله على موسى (عبدالله) من تصديق محمّد (سنن اله عبدراله) بغياً ﴿أَن يُنزِّلَ آللُهُ مِن فَضْلِهِ عَلَىٰ مَن يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ ٤.

قال: «و إنّماكان كفرهم لبغيهم وحَسَدهم له، لما أنزل الله من فضله عليه، وهو الفرآن الذي أبان فيه نبوّته، وأظهر به آبته ومعجزته، ثمّ قال: ﴿ فَبَاءُو بِغَضَبٍ عَلَىٰ غَضِّبٍ ﴾ يعني رجعوا وعليهم الغَضَب من الله على غَضّبٍ

٤ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٧٠/٥٠.

سورة البَقَرَة آية - ٩٠ ـ

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (عبدائلام): ٢٧٢/٤٠١.

<sup>(</sup>١) قُضول الغنائم: ما فَضَّل منها حين تقسم، وفضول المال: بقاياه الزائدة من الحاجة.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نـخة بدل: ليحصل.

في إثر غَضَبٍ ـ قال ـ : «والغَضّب الأوّل حين كذّبوا بعيسى بن مريم (عليه الشلام)، والغَضّب الثاني حـين كـذّبوا محمّد (مـنناة عليه وآله)».

قال: «والغضب الأوّل أن جعلهم قِرَدَةً خاسئين، ولعنهم على لسان عيسى (عدائلهم)، والغَضّب الثاني حين سلّط الله عليهم سيوف محمّد وآله وأصحابه وأُمّته حتّى ذلّلهم بها؛ فإمّا دخلوا في الإسلام طائعين، وإمّا أدّوا الجزية صاغرين داخرين (").

٧/ ٥٥٥ /٢ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمد البَرْقيّ، عن أبيه، عن محمد بن محمد البَرْقيّ، عن أبيه، عن محمد بن سنان، عن عمّار بن مروان، عن المُتَخُل، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدائلام)، قال: «نزل جَبْرَئيل (عبدائلام) بهذه الآية على محمد (مناه عليه واله) هكذا: بئسما اشترَوا به أنفسهم أن يكفروا بما أنزل الله في على بغياًه.

قوله تعالى:

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ءَامِنُواْ بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُواْ نُـؤْمِنُ بِمَا أَنزِلَ عَـلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِّقاً لِمَا مَعَهُمْ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنبِيَاءَ ٱللهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مِّؤْمِنِينَ [٩١]

١٥٥٧ - قال الإمام العسكري (عد النهم): ﴿ وَإِذَا قِيلَ ﴾ لهؤلاء البهود الذين تقدّم ذِكرهم ﴿ اَمِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللهُ على محمّد من القرآن المشتمل على الحلال والحرام، والفرائض والأحكام ﴿ قَالُوا تُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ﴾ وهو التوراة ﴿ وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ ﴾ يعني ما سواه، لا يؤمنون به ﴿ وَهُوَ ٱلْحَقُ ﴾ والذي يقول هؤلاء اليهود: إنّه وراءه، هو الحق، لأنّه هو الناسخ والمنسوخ (١) الذي قدّمه الله عزّ وجلّ.

قال الله تعالى: ﴿ قُلْ فَلِمْ تَقْتُلُونَ ﴾ أي: لِمَ كان يقتل أسلافكم ﴿ أَنبِيَّاءَ ٱللَّهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُّؤْمِنينَ ﴾

<sup>(</sup>٣) الدُّخور: الصّغار والدُّل. «الصحاح ـ دخر ـ ٢: ٦٥٥».

۲ ـ الكافي ۱: ۲۰/۳۱۵.

٣ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٧٠/٥٠.

سورة البَقْرَة آية ـ 91 ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (مله التلام): ٢٧٥/٤٠٣ و٢٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: للمنسوخ.

بالتوراة، أي ليست التوراة الآمرة (") بقتل الأنبياء، فإذا كنتم ﴿ تَقْتُلُونَ ﴾ الأنبياء، فما آمنتم بما أنزل عليكم من التوراة، لأنّ فيها تحريم قتل الأنبياء، كذلك إذا لم تؤمنوا بمحمّد، وبما أنزل عليه وهو القرآن، وفيه الأمر بالإيمان به، فأنتم ما آمنتم بعد بالتوراة.

قال رسول الله (ملزاة على والله): أخبر الله تعالى أنّ من لا يؤمن بالقرآن، فما آمن بالتوراة، لأنّ الله تعالى أخذ عليهم الإيمان بهما، لا يقبل الإيمان بأحدهما إلّامع الإيمان بالآخر. فكذلك فرض الله الإيمان بولاية عليّ بن أبي طالب (٣)كما فرض الإيمان بمحمّد، فمن قال: آمنت بنبوّة محمّد وكفرت بولاية عليّ بن أبي طالب،، فما آمن بنبوّة محمّد.

إذّ الله تعالى إذا بعث الخلائق يوم القيامة، نادى منادي ربّنا نداء تعريف الخلائق في إيمانهم وكفرهم، فقال: الله أكبر، الله أكبر ومناد آخر ينادي: معاشر الخلائق ساعدوه على هذه المقالة؛ فأمّا الدّهريّة والمُعَطّلة من سائر فيخرَسون عن ذلك، ولا تنطِق (٥٠ ألسنتهم، ويقولها سائر النّاس من الخلائق، فيمتاز الدّهريّة والمُعَطّلة من سائر النّاس بالخَرَس.

ثمّ يقول المنادي: أشهد أن لا إله إلّا الله؛ فيقول الخلائق كلّهم ذلك، إلّا من كان يُشرك بالله تعالى من المجوس والنصاري وعَبّدة الأوثان، فإنّهم يخرّسون فيتبيّنون بذلك من سائر الخلائق.

ثمّ يقول المنادي: اشهد أنّ محمّداً رسول الله؛ فيقولها المسلمون أجمعون، وتخرّس عنها اليهود والنصاري وسائر المشركين.

ثمّ ينادي منادٍ آخر من غرَصات القيامة: ألا فسوقوهم إلى الجلّة لشهادتهم لمحمّد بالنبوّة، فإذا النداء من قِبَل الله تعالى: لا، بل ﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَّسْتُولُونَ ﴾ (١)

يقول الملائكة ـ الذين قالوا: سوقوهم إلى الجنَّة لشهادتهم لمحمَّد بالنبوّة: لماذا يُوقّفون، يا ربّنا ؟

فإذا النداء من قبل الله تعالى: فِفوهم إنهم مسؤولون عن ولاية عليّ بن أبي طالب وآل محمّد ـ يا عبادي وإمائي ـ إنّي أمرتهم مع الشهادة بمحمّد بشهادة أخرى، فإن جاءُوا بها يُعْطُوا (٧) ثوابهم، وأكرموا مآبهم، وإن لم يأتوا بها، لم تنفعهم الشهادة لمحمّد بالنبوّة ولالي بالربوبيّة، فمن جاء بها فهو من الفائزين، ومن لم يأتِ بها فهو من الهائكين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أي ليس في التوراة الأمر.

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: بولاية أمير المؤمنين.

<sup>(</sup>٤) الدهريّة: وهم القائلون بيّدم العالم وقدم الدهر، وتدبيره للعالم وتأثيره فيه، و إنّه ما أبلى الدهر من شيء إلّا أحدث شيئاً آخر. وكلّهم متّفقون على نفي الربوبية عن الله الجليل الخالق، تبارك وتعالى عمّا يصفون علوّاً كبيراً. «المقالات والفرق: ١٩٤».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: ولا تنطلق.

<sup>(</sup>٦) الصَّافات٢٧: ٢٤.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: فعظموا.

THE PRIN..... البرهان في تفسير القرآن FOR QUR

قال: هفمنهم من يقول: قدكنت لعليّ بن أبي طالب بالولاية شاهداً، ولآل محمّد محبّاً؛ وهو في ذلك كاذب، يظُنّ أنّ كذِبه يُنجيه. فيقال له: سوف نستشهد على ذلك علبًا. فتشهّد أنت \_ يا أبا حسن \_ فتقول: الجنّة لأوليائي شاهدة، والنّار على أعدائي شاهدة؛ فمن كان منهم صادقاً خرجت إليه رياح الجنّة ونسيمها فاحتملته، فأوردته علالي الجنّة وغُرَفها، وأحلّته دار المقامة من فضل ربّه (١٠) لا يمسّه فيها نَصَب، ولا يمَسّه فيها لُغُوب، ومن كان منهم كاذباً، جاءته (١٠) شموم النّار وحميمها وظِلّها الذي هو تَكلات شُعَبٍ، لاظَلِيلٍ وَلاَ يُغْنِى مِنَ اللّهَبِ (١٠) فتحمِله، فترفعه في الهواء، وتُورده في نار جهنّم.

ثمّ قال رسول الله (صلن اله عبه واله): فلذلك أنت قسيم الجنّة والنّار، تقول لها: هذا لي، وهذا لك،

١٠٥٥ /٢ ـ العيّاشيّ؛ قال جابر: قال أبو جعفر (عبدائنلام): «نزلت هذه الآية على محمّد (منزاه عبدواله) هكذا والله (و إذا قبل لهم ماذا أنزل ربّكم في عليّ) يعني بني أُميّة، ﴿ قَالُواْ نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ﴾ يعني في قلوبهم، بما أنزل الله على ﴿ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدُّقاً لَمَا مَعَهُمْ ﴾ يعنى عليّاء.
 الله عليه ﴿ وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَهُ ﴾ بما أنزل الله في على ﴿ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدُّقاً لَمَا مَعَهُمْ ﴾ يعنى عليّاء.

909 / معن أبي عمرو الزُّبيريّ، عن أبي عبدالله (مبداتهم)، قال: وقال الله في كتابه يحكي قول اليهود: ﴿إِنَّ اللهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّىٰ يَأْتِينَا بِقُرْبَانٍ ﴾ (١) الآبة، وقال: ﴿فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنبِياءَ اللهِ مِن قَبْلُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ وإنّما أُنزل هذا في قوم يهود، وكانوا على عهد محمد (منزاه عليه الله يفتُلوا أنبياء الله بأبديهم، ولاكانوا في زمانهم، وإنّما قتل أوائلهم (١) الذين كانوا من قبلهم، فتزلوا بهم أولئك القَتَلة، فجعلهم الله منهم، وأضاف إليهم فعل أوائلهم بما تَبعوهم وتولّوهم».

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ جَاءَكُم مَّوسَىٰ بِالْبَيِّنَاتِ ثُمَّ ٱتَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ مِن بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلْلِمُونَ [٩٢]

١/ ٥٦٠ ل ـ قال الإمام العسكريّ (عبدالتلام): «قال الله عزّ وجلّ للبهود الذين تقدّم ذكرهم: ﴿ وَلَقَدْ جَاءَكُم

<sup>(</sup>٨) في «ط» نسخة بدل: رئي.

<sup>(</sup>٩) في «ط» نسخة بدل: أصابته.

<sup>(</sup>١٠) تضمين من سورة المُرسلات ٧٧: ٣٠ و ٣١.

٢ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٧١/٥١.

٣ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٧٢/٥١.

<sup>(</sup>١) آل عِمْران ٢: ١٨٢.

<sup>(</sup>٢) في «س»، «ط»: أوليائهم.

سورة البَقْرَة آية ـ ٩٢ ـ

١ ـ التفسير المتسوب إلى الإمام العسكري (مليه الله): ٢٧٨/ ٤٠٨.

مُّوسَىٰ بِالْبَيِّنَاتِ﴾ الدالات على نبوّته، وعلى ما وصفه من فضل محمّد (سنناه عبه راله)، وشرفه على الخلائق، وأبان عنه من خلافة علي ووصيّته، وأمر خلفائه بعده ﴿ ثُمَّ التَّخَذْتُمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ إلها ﴿ مِن بَعْدِهِ ﴾ بعد انطلاقه إلى الجبل، وخالفتم خليفته الذي نصّ عليه وتركه عليكم، وهو هارون (عبه النام) ﴿ وَأَنتُمْ ظَالِمُونَ ﴾ كافرون بما فعلتم من ذلك».

#### قوله تعالى:

سورة البَقْرَة(٢) .....

# وَإِذْ أَخَذْنَا مِينَا هَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَاكُم بِقُوَّةٍ وَآسْمَعُواْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَأُشْرِبُواْ فِى قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ قُلْ بِئْسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ إِيمَانُكُمْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ [٩٣]

۱/ ۵۹۱ ما عسكري (طهالتلام): «قال الله عزّ وجلّ: واذكروا إذ فعلنا ذلك بأسلافكم لمّا أبوا قبول ما جاءهم به موسى (طهالتلام) من دين الله وأحكامه، ومن الأمر بتفضيل محمّد وعليّ (صارت الدمام) وخلفائهما على سائر الخَلْق.

﴿ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَاكُم ﴾ قلنا لهم: خُذوا ما آنيناكم من هذه الفرائض ﴿ يِقُوَّةٍ ﴾ قد جعلناها لكم، ومكنّاكم بها، وأزَحنا عِللكم (ا) في تركيبها فيكم ﴿ وَٱسْمَعُواْ ﴾ ما يُفال لكم، وتؤمرون به ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا ﴾ قولك ﴿ وَعَصَيْنَا ﴾ أمرك، أي إنّهم عَصَوا بعدُ، وأضمروا في الحال أيضاً العِصيان ﴿ وَأُشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ ﴾ أمروا بشُرب العِجل الذي كان قد ذُرّيت سُحالته (ا) في الماء الذي أمروا بشُربه، ليتبيّن من عبده ممن لم يعبُده ﴿ بِكُفْرهِمْ ﴾ لأجل كفرهم، أمروا بذلك.

﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ بِنْسَمَا يَأْمُرُكُم بِهِ إِيمَانُكُمْ ﴾ بموسى كفركم بمحمدٍ وعليّ وأولياء الله من آلهما ﴿ إِنْ كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ بتوراة موسى، ولكن مَعاذ الله، لا بأمُركم إيمانكم بالتوراة الكفر بمحمّد وعليّ (طهماالتلام)».

قسال الإمام (عنه الشلام): «قال أمير المؤمنين (عنه الشلام): إنّ الله تعالى ذكّر بني إسرائيل في عصر محمّد (سنن الله عليه رقاد) أحوال آبائهم الذين كانوا في أيّام موسى (عنه الشلام)، كيف أخذ عليهم العهد والميثاق لمحمّد وعليّ وآلهما الطيّبين المنتجّبين للخلافة على الخلائق، ولأصحابهما وشيعتهما وسائر أُمّة محمّد (سنن اله عليه رقد).

سورة البَقْرَة آية ـ ٩٣ ـ

١- التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري دعبه التلام: ٢٩١/٤٢٤ و ٢٩١.

<sup>(</sup>١) في «٩» نسخة بدل: وارحنا عليكم.

<sup>(</sup>٢) الشِّحَالَة: ما سقط من الذهب والفضّة ونحوهما كالبِّرَادَة. «الصحاح . سحل ـ ٥: ١٧٢٧».



فقال: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَاقَكُمْ ﴾ اذكروا لمّا أخذنا مبناق آبائكم ﴿ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ ٱلطُّورَ ﴾ الجبل، لمّا أبّوا قَبول ما أريد منهم والاعتراف به ﴿ خُذُواْ مَا ءَاتَيْنَاكُم ﴾ أعطبناكم ﴿ بِقُوَّةٍ ﴾ يعني يالقوّة التي أعطيناكم تصلُح لذلك ﴿ وَأَسْمَعُواْ ﴾ أي أطبعوا فبه.

﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا﴾ بآذِاننا ﴿ وَعَصَيْنَا﴾ بقلوبنا، فأمّا في الظاهر فأعطوا كلّهم الطاعة داخرين صاغرين، ثمّ قال: ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْمِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ عرّضوا لشرب العِجل الذي عبّدوه حتّى وصل ما شرِبوه [من] ذلك إلى قلوبهم».

وقال: وإنّ بني إسرائيل لمّا رجع إليهم موسى وقد عبّدوا العجل تَلَقّوه بالرجوع عن ذلك، فقال لهم موسى: من الذي عبّده منكم حتّى أُنفَذ فيه حكم الله ؟ خافوا من حكم الله الذي يُنفّذه فيهم، فجحّدوا أن يكونوا عبّدوه، وجعل كلّ واحدٍ منهم يقول: أنا لم أعبّده وإنّما عبّده غيري، ووشى (٢) يعضهم ببعض؛ فذلك (١) ما حكى الله عزّ وجلّ عن موسى من قوله للسامريّ: ﴿ وَآنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنْحَرَّقَتُهُ ثُمّ لَتنسِفَنَهُ فِي الله عزّ وجلّ عن موسى من قوله للسامريّ: ﴿ وَآنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنْحَرَّقَتُهُ ثُمّ لَتنسِفَنَهُ فِي الله عزّ وجلٌ عن موسى من قوله للسامريّ: ﴿ وَآنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنْحَرَّقَتُهُ ثُمّ لَتنسِفَنَهُ فِي الله عزّ وجلٌ عن موسى من قوله للسامريّ: ﴿ وَآنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنْحَرِّقَتُهُ ثُمّ لَتنسِفَنَهُ فِي الله عزّ وجلٌ عن موسى من قوله للسامريّ: ﴿ وَآنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱللّذِي ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لَّنْحَرِّقَتُهُ ثُمّ لَتنسِفَاتُهُ أَلَى الله عن موسى من قوله للسامريّ: ﴿ وَآنظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلّذِي ظُلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفاً لّمَة وَلَنه فَي المعربوا منه؛ فشربوا، أَلْيَمْ نَسْفاً ﴾ (٥) فأمره الله، فبرّده بالمبارد، وأخذ سُحالته فذرًاها في البحر العَذْب، ثمّ قال لهم: اشوبوا منه؛ فشربوا، فكلّ من كان عبّده اسودت شفتاه وأنفه ممّن كان أبيض اللون، ومن كان منهم أسود اللون أبيضَت شَفتاه وأنفه ممّن كان أبيض اللون، ومن كان منهم أسود اللون أبيضَت شَفتاه وأنفه ممّن كان أبيض اللون، ومن كان منهم أسود اللون أبيضَت شَفتاه وأنفه ممّن كان أبيض اللون، ومن كان منهم أسود اللون أبيضَة الله عنه عنه الله عن

٢٢ ٥٦٢ ـ العبّاشيّ: عن أبي تصير، عن أبي جعفر (عبائله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ
 آلْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾.

قال: دلمًا ناجي موسى (عبه النلام)، ربّه أوحى إليه: أن يا موسى، قد فتنتُ قومك. قال: وبماذا، يا ربّ ؟ قال: بالسامريّ. قال: وما [فعل] السامريّ ؟ قال: صَاعَ لهم من حُليّهم عِجلاً.

قال: يا ربّ، إنّ حُليّهم لنحتمل [أن يُصاعَ ] منها غُزّال أو تُمثال أو عِجل، فكيف يفيّنهم ('' ؟ قال: إنّه صاغ لهم عِجلاً فَخار (''). قال: يا ربّ، ومن أخاره ؟ قال: أنا. فقال عندها موسى: ﴿إِنْ هِيَ إِلّا فِتْنَتُكَ تُضِلُّ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِى مَن تَشَاءُ ﴾ " ـ قال ـ: فلمّا اننهى موسى إلى قومه ورآهم بعبدُون العِجل، ألفى الألواح من يده فتكسّرت».

<sup>(</sup>٣) وشي به: أي سعى. «الصحاح ـ وشي ـ ٦: ٢٥٢٤».

<sup>(1)</sup> في المصدر: فكذلك.

<sup>(</sup>٥) ځله ۲۰: ۷۷.

٢ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٧٣/٥١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فتتهم.

<sup>(</sup>٢) خار الثور: صاح. «الصحاح ـ ٢: ١٥١».

<sup>(</sup>٣) الأغراف ٧: ١٥٥.

قال أبو جعفر (عبدالتلام): وكان ينبغي أن يكون ذلك عند إخبار الله إيّاه -قال -: فعمَد موسى فبرَد (1) العِجل من أنفه إلى طَرَف ذَنَبه، ثمّ أحرقه بالنّار فذَرّه (٥) في اليمّ، فكان أحدهم لَيقع في الماء وما به إليه من حاجة، فيتعرّض بذلك للرماد فيشربه، وهو قول الله: ﴿ وَأَشْرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلْعِجْلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ ٤.

### قوله تعالى:

قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ آلدًارُ آلآخِرَةُ عِندَ آللهِ خَالِصَةً مِّن دُونِ آلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا آلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلْدِقِينَ [48] وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ فَتَمَنَّوُا آلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ صَلْدِقِينَ [48] وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَآللُهُ عَلِيمٌ بِالظَّلْلِمِينَ [40] وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ آلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ وَمِنَ آلَّذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا عَلَىٰ حَيَوْةٍ وَمِنَ آلَّذِينَ أَشْرَكُواْ يَوَدُّ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ آلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ وَآللُهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ [47]

970 / - قال الإمام العسكريّ (طبالتهم): وقال الحسن بن عليّ بن أبي طالب (طهاالتهم): إنّ الله تعالى لمّا وبّخ هؤلاء البهود على لسان رسوله محمّد (من العبر على معاذبرهم، وأقام عليهم الحجم الواضحة بأنّ محمّداً سبّد النبيّين (۱)، وخير الخلائق أجمعين، وأنّ عليّاً سبّد الوصّيّين، ولحير من يَخلّفه بعده في المسلمين وأنّ الطبّبين من آله هم القوّام بدين الله، والأتمّة لعباد الله عزّ وجلّ، وانقطعت معاذيرهم، وهم لا يمكنهم إيراد حُجّة ولا شبهة، فجاءُوا إلى أن تكاثروا (۱)؛ فقالوا: ما ندري ما نقول، ولكنّا تقول: إنّ الجنّة خالصة لنا من دونك ـ يا محمّد ـ ودون فجاءُوا إلى أن تكاثروا أمّل وإنّا بكم مبتلون ممتحنون، ونحن أولياء الله المخلصون، وعباده الخيرون، عليّ، ودون أهل دينك وأمّتك، وإنّا بكم مبتلون ممتحنون، ونحن أولياء الله المخلصون، وعباده الخيرون، ومستجاب دعاؤنا، غير مردود علينا شيء (۱) من سؤالنا ربّنا.

فلمّا قالوا ذلك، قال الله تعالى لنبيّه (سأن الا عليه رآله) قل: يا محمّد، لهؤلاء اليهود: ﴿إِن كَانَتْ لَكُمْ ٱلدَّارُ ٱلآخِرَةُ﴾ الجنّة ونعيمها ﴿خَالِصَةً مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ﴾ محمّد وعليّ والأئمّة، وسائر الأصحاب ومؤمني الأُمّة، وأنكم بمحمّد وذُرِيّته ممنحنون، وأنّ دعاءكم مسنجاب غير مردود ﴿فَتَمَنَّوُاْ ٱلْمَوْتَ﴾ للكاذبين منكم ومن

<sup>(</sup>٤) برده: سحله أو نحته بالمبرد، أي يراه وسحقه.

<sup>(</sup>٥) في «ط» نسخة بدل: فقذفه.

سورة البَقَرَة آية ـ ٩٤ ـ ٩٩ ـ ٩٩ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عد الدم): ٢٩٤/١٤٢.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: سيّد الأولين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: كابروا.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يشيء.

وَفَيْنَا لَأُوْنِيَا لِفَكُولُونِيْنَ THE PRINCE GHAZI TRUE FOR QURANIC THOUGH



مخالفيكم.

فإن محمّداً وعليًا وذُرِّيتهما (أ) يفولون: إنهم هم أولياء الله عزّ وجلّ من دون النّاس الذين يخالفونهم في دينهم، وهم المجاب دعاؤهم؛ فإن كنتم ـ يا معشر اليهود ـ كما نزعُمون (٥)، فتَمَنّوا الموت للكاذبين منكم ومن مخالفيكم ﴿إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ بأنّكم أنتم المحقّون المجاب دعاؤكم على مخالفيكم، فقولوا: اللّهم أمِت الكاذب منّا ومن مخالفينا؛ ليستريح منه الصادقون، ولتزداد حُجّتكم وضوحاً بعد أن (١) صحّت ووجبت.

ثمّ قال لهم رسول الله محمّد (ملن الدعل وآد) بعد ما عرض هذا عليهم: لا يقولها أحدٌ منكم إلّا غصّ بريقه فمات مكانه؛ وكانت اليهود علماء بأنّهم هم الكاذبون، وأنّ محمّداً (ملن الدعيه وعليّاً (طبه التلام) ومصدّقيهما هم الصادقون، فلم يجسّروا (٧٠ أن يَدْعُوا بذلك، لعلمهم بأنّهم إن دَعُوا فَهُم الميّتون.

قال الله تعالى: ﴿وَٱللّٰهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ﴾ اليهود، أنّهم لا يجسُرون أن يتمَنَّوا الموت للكاذب، لعلمهم أنّهم هم الكاذبون، ولذلك آمرك أن تَبهَرهم بحجَتك، وتأمّرهم أن يَدْعُوا على الكاذب، ليمتنعوا من الدُّعاء، ويبيّن (١) للضعفاء أنّهم هم الكاذبون.

ثمّ قال: يا محمّد ﴿ وَلَتَجِدَنَّهُمْ ﴾ يعني تجد هؤلاء اليهود ﴿ أَحْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْةٍ ﴾ وذلك ليأسهم من نعيم الآخرة، لانهماكهم في كفرهم، الذين يعلمون أنّهم لا حظ لهم معه في شيء من خيرات الجنّة.

وُومِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ فَى قال تعالى: مؤلاء اليهود ﴿ أَخْرَصَ ٱلنَّاسِ عَلَىٰ حَيَوْقٍ ﴾ وأحرص ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ ﴾ على حياة ـ يعني المجوس - لأنهم لا يَرَون النعيم إلا في الدنيا، ولا يأمُلون خيراً في الآخرة، فلذلك هم أشدٌ النّاس حِرصاً على حياة.

ثمّ وصف اليهود فقال: ﴿ يَوَدُّ يَتَمنَى ﴿ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ أَلْفَ سَنَةٍ وَمَا هُـوَ ﴾ التعمير ألف سنة ﴿ بِمُزَخْرَجِهِ ﴾ بمُباعد، ﴿ مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرُ ﴾ تعميره.

و إنّما قال: ﴿ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرَ ﴾ ولم يقل: ﴿ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ فقط، لأنّه لو قال: وما هو بندُزحزحه من العـذاب والله بـصير، لكـان يُـحتمل أن يكـون ﴿ وَمَـا هُـوَ ﴾ يـعني ودّه وتـمنّيه

<sup>(1)</sup> في «ط» والمصدر: وذويهما.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: تدَّعون،

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: قد.

<sup>(</sup>٧) في «ط» نسخة بدل: لا يجرءُون.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: كفرهم.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: يتبيّن.

﴿ بِمُزَحْزِحِهِ ﴾ فلمّا أراد وما تعميره، قال: ﴿ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ ٱلْعَذَابِ أَن يُعَمَّرَ ﴾ (١٠) ثمّ قال: ﴿ وَٱللّٰهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ فعلى حَسبه يُجازيهم، ويعدِل فيهم ولا يظلِمهم».

٣/ ٥٦٤ / ٦ ـ قال الحسن بن عليّ بن أبي طالب (عبدالله): (لمّا كاعت (١) اليهود عن هذا التمني، وقطع الله معاذيرهم، قالت طائفة منهم، وهم بحضرة رسول الله (ملّن الدعبدراله) وقد كاعوا وعجزوا: يا محمّد، فأنت والمؤمنون المخلصون لك مجابٌ دُعاؤكم، وعلى أخوك ووصيّك أفضلهم وسيّدهم ؟ قال رسول الله (ملّن الدعبدراته): بلي.

قالوا: يا محمّد، فإن كان هذا كما زعَمت، فقل لعليّ يدعو (٢) لابن رئيسنا هذا، فقد كان من الشباب جميلاً نبيلاً وسيماً قسيماً (٣)، لحِقه بَرَص وجُذام، وقد صار حِمئ (١) لا يُقرب، ومهجوراً لا يُعاشر، يتناول الخبز على أسنّة الرَّماح.

فقال رسول الله (منزاة عبدوانه): التنوني به. فأتي به، فنظر رسول الله (منزاة عبدوانه) وأصحابه منه إلى منظرٍ فظيع، سَمِج <sup>(ه)</sup>، قبيح، كريه.

فقال رسول الله (ملن الله على وآله): يا أبا حسن، ادعُ الله له بالعافية، فإنّ الله تعالى يُجيبك فيه. فدعا له. فلمّاكان عند (٢٠ فَراغه من دُعائه إذا (٣) الفتى قد زال عنه كلّ مكروه، وعاد إلى أفضل ما كان عليه من النّبل والجمال والوّسامة والحُسن في المنظر.

فقال أبوه: يا محمد، ظلمتني وذهبت منّي بابني، لينفكان أجدم وأبرص كما كان ولم يدخُل في دينك، فإن ذلك كان أحبّ إليّ.

قال رسول الله (سنناه عبه وآله): لكنّ الله عزّ وجلّ قد خلّصه من هذه الآفة، وأوجب له نعيم الجنّة.

قال أبوه: يا محمَد، ما كان هذا لك ولا لصاحبك، إنّما جاء وقت عافيته فعُوفي، وإن كان صاحبك هذا - يعني عليّاً (على النّبر) ـ مجاباً في الخير، فهو أيضاً مجاب في الشرّ، فقل له يدعو عليّ بالجُذام والبَرَص، فإنّي أعلم

<sup>(</sup>١٠) هو: كناية عن أحدهم الذي جرى ذكره. أن يعمّر: في موضع رفع بأنّه فاعل تقديره: وما أحدهم بمزحزحه من العذاب تعميره كما يقال: مررت برجل معجب قيامه. أُنظر المجمع البيان للطبرسي ٢: ٣٢٢».

٢ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (عن التلام): ٢٩٥/٤٤٤.

<sup>(</sup>١)كِمْتُ عن الشّيء: لغة في كَعَمْتُ عنه، إذا هيئةُ وجَبُنتَ عنه. السان العرب ـكوع ـ ٨: ٣١٧.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: الله.

 <sup>(</sup>٣) القَسَام: الحُسن، وفلان قسيم الوجه، ومُعَشَم الوجه. «الصحاح ـ قسم ـ ٥: ٢٠١١».

<sup>(</sup>٤) يقال: هذا الشيء جمتي: أي محظور لا يُقرب. «الصحاح ـ حمى ـ ٦: ٢٣١٩».

<sup>(</sup>٥) سَمُج: قَبْح. «الصحاح ـ سمج ـ ١ : ٢٢٢».

<sup>(</sup>٦) في المصدر: بعد،

<sup>(</sup>٧) في المصدر: إذ.

أنَّه لا يُصببني، لينبيّن لهؤلاء الضَّعفاء الذين قد اغترّوا بك أنَّ زواله عن ابني لم يكن بدُّعائه.

فقال رسول الله (سنزاه عيدراله): يا يهوديّ، اتّني الله، وتهنّأ بعافية الله إيّاك، ولا تتعرّض للبلاء ولمما لا تُطيقه، وقابل النعمة بالشُّكر، فإنَّ من كفرها شُلِبَها، ومن شَكَّرها امترى (٩) مزيدها.

فقال اليهودي: مِن شُكر نِعَم الله تكذيب عدو الله المفتري عليه، وإنَّما أريد بهذا أن أُعرِّف ولدي أنّه ليس ممًا قلت له وادّعيته قليل ولاكثير، وأنّ الذي أصابه من خبرٍ لم يكن بدّعاء علىٌ صــاحبك. فــنبسّم رســول الله (ملناه مليمزاله)، وقال: يا يهوديّ، هَبِك قلت أنّ عافية ابنك لم تكن بدعاء على، و إنّما صادف دعاؤه وقت مجيء عافيته، أرأيت لو دعا عليك علىّ بهذا البلاء الذي افترحته فأصابك، أتقول: إنّ ما أصابني لم يكن بدُّعاته، ولكن لأنه صادف دعاؤه وقت بلائي ؟

فقال: لا أقول هذا، لأنَّ هذا احتجاج منَّى على عدوَّ الله في دين الله، واحتجاج منه عليّ، والله أحكم من أن يجيب إلى مثل هذا؛ فيكون قد فتَن عباده، ودعاهم إلى تصديق الكاذبين.

فقال رسول الله (سنزاة مبدراته): فهذا في دعاء على لابنك كهو في دُعائه عليك، لا يفعل الله تعالى ما يُلبّس به على عباده دينه، ويصدّق به الكاذب عليه.

فتحيّر اليهوديّ لمّا أبطلت عليه <sup>(٩)</sup> شُبهته، وقال: يا محمّد، ليفعل عليّ هذا بي إن كنت صادقاً.

فقال رسول الله (منزان عليه وأله) لعلى (عليه التلام): با أيا الحسن، قد أبي الكافر إلا عُتوًا وطُغياناً وتمرُّداً، فادعُ عليه بما اقترح، وقل: اللَّهمّ ابتله ببلاء ابنه من قبل. فقالها، فأصاب اليهوديّ داء ذلك الغُلام، مثل ماكان فيه الغُلام من الجُذام والبَرَس، واستولى عليه الألم والبلاء، وجعل يصرّخ ويستغيث، ويقول: يا محمّد، قد عرّفت صِدقك

فقال رسول الله (ملنه عبه وآله): لو علِم الله تعالى صدقك لنجّاك، ولكنّه عالمٌ بأنّك لا تخرّج عن هذا الحال إلّا ازددت كفراً، ولو علم أنَّه إن نجَّاك آمنت به لجاد عليك بالنجاة، فإنَّه الجواد الكريم.

ثمّ قال: افبقى اليهوديّ في ذلك الداء والبَرّص أربعين سنةً آيةً للناظرين، وعِبرةً للمعتبرين (١١)، وعلامةً وحُجّةً بيّنةً لمحمّد (ملّناه عليه رآله) باقية في الغابرين، وبقي ابنه كذلك مُعافيّ صحيح الأعضاء والجوارح ثمانين سنةً عِبرةً للمعتبرين، وترغيباً للكافرين في الإيمان، وتزهيداً لهم في الكفر والعِصيان.

وقال رسول الله (متناه عليه وآله) حين حلَّ ذلك البلاء باليهوديّ بعد زوال البلاء عن ابنه: عباد الله، إيّاكم والكفر بنِعَم الله، فإنَّه مشؤوم على صاحبه، ألا وتقرَّبوا إلى الله بالطاعات يجزِل لكم المثوبات، وقصَّروا أعماركم في الدنيا

<sup>(</sup>A) الربع تمري التَّحَابِ: أي تستدره. «الصحاح ـ مرا ـ ٦: ٢٤٩١».

<sup>(</sup>٩) في المصدر: لما أبطل (مأن الشطيه وآله).

<sup>(</sup>١٠) أقال الله فلاناً عثرته: بمعنى الصفح عنه. «لسان العرب \_ قيل \_ ١١ : ٥٨٠»، وفي الطا) نسخة بدل: فاقبلني.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: للمتفكّرين.

سورة البَقْرَة (٢) ......

747

بالتعرّض لأعداء الله في الجهاد، لتنالوا طول الأعمار في (<sup>۱۲)</sup> الآخرة، في النعيم الداثم الخالد، وابذُّلوا أموالكم في الحقوق اللازمة ليطول غِناكم في الجنّة.

فقام أناس، فقالوا: يا رسول الله، نحن ضُعفاء الأبدان، قليلو الأموال، لا نفي بمجاهدة الأعداء، ولا تفضّل أموالنا عن نفقات العيالات، فماذا نصنع ؟ قال رسول الله (ملزاه عيدراله): ألا فلتكُن صدقاتكم من قلوبكم وألسنتكم. قالوا: كيف يكون ذلك، يا رسول الله ؟

قال (منزلة عبه رآله)؛ أمّا الفلوب فتقطعونها على حبّ الله، وحبّ محمّد رسول الله، وحبّ عليّ وليّ الله ووصيّ رسول الله، وحبّ المنتجبين للقيام بدين الله، وحبّ شيعتهم ومحبّيهم، وحبّ إخوانكم المؤمنين، والكفّ عن اعتقادات العَداوة والشّحُناء والبّغضاء، وأمّا الألسنة فتُطلقونها بذِكر الله تعالى بما هو أهله، والصّلاة على نبيّه محمّد وعلى آله الطبّبين، فإنّ الله تعالى بذلك يبلّغكم أفضل الدرجات، ويُنيلكم به المراتب العاليات».

## قوله تعالى:

قُلْ مَن كَانَ عَدُوا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقاً لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ١٩٧١ مَن كَانَ عَدُوا لِللهِ بَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدى وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ١٩٧١ مَن كَانَ عَدُوا لِللهِ وَمَلَيْكَ بَيْنَ يَدَيْهِ وَمُدى وَبُشِيلَ لِلمُؤْمِنِينَ ١٩٧١ مَن كَانَ عَدُوا لِللهِ وَمِيكُلُ فَإِنَّ اللهُ عَدُو للكَافِرِينَ [٩٨]

1/070 من الإمام العسكري (عيدائنلام): وقال الحسن بن علي (() (عليما الثلام): إنّ الله تعالى ذمّ اليهود في بُغضهم بُغضهم لجَبْرَئيل (عبدائنلام) الذي كان بُنفَد قضاء الله تعالى فيهم بما يكرهون، وذمّهم أيضاً وذمّ النواصب في بُغضهم لجَبْرَئيل ومبكائيل وملائكة الله النازلين لتأييد عليّ بن أبي طالب (عبدائلام) على الكافرين حتى أذلهم بسيفه الصارم.

فقال: قُل: يا محمّد ﴿ مَن كَانَ عَدُواً لَجِبْرِيلَ ﴾ من اليهود، لدفعه عن بُختَ نَصَّر أن يقتُله دانيال، من غير ذنب كان جناه بُخت نَصَّر، حتَى بلغ كتاب الله في اليهود أجله، وحلّ بهم ما جرى في سابق علمه. ومن كان أيضاً عدوًا لجَبْرُئيل من سائر الكافرين وأعداء محمّد وعليّ الناصبين (٢)، لأنّ الله تعالى بعث جَبْرُئيل لعليّ (طيهالتلام) مؤيّداً، وله على أعدائه ناصراً، ومن كان عدواً لجَبْرُئيل لمظاهرته محمّداً وعليّاً (طهماالتلام)، ومعاونته لهما،

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: طول أعمار.

سورة البَقْرَة آية ـ ٩٨ ـ ٩٨ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (علمات ١٩٦/٤٤٨ ، ٢٩٦.

<sup>(</sup>١) في «س»: الحسين بن عليّ بن أبي طالب.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: المناصبين.



وانقياده (" لقضاء ربّه عزّ وجلّ في إهلاك أعدائه على بد من يشاء من عباده. ﴿ فَإِنَّهُ ﴾ يعني جَبْرَئيل ﴿ نَزَّلَهُ ﴾ يعني جَبْرَئيل ﴿ نَزَّلَهُ ﴾ يعني خَبْرَئيل ﴿ نَزَّلَهُ ﴾ يعني نزّل هذا القرآن ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ ﴾ يا محمّد ﴿ بِإِذْنِ ٱللّٰهِ ﴾ بأمر الله، وهو كقوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلرُّوحُ ٱلْأَمِينُ \* عَلَىٰ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنْذِرِينَ \* بِلِسَانٍ عَرَبِئَ مُبِينٍ ﴾ (١).

﴿ مُصَدِّقاً لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ موافقاً لما بين بديه من التوراة والإنجيل والزَّبور، وصُحف إبراهيم، وكتب شِبث وغيرهم من الأنبياء.

قال رسول الله (من القديمة الكبرى) والسعادة القطاعي، من استضاء به نوره الله، ومن عقد به أموره (٥٠ عَصَمه الله، ومن تمسّك به أنقذه الله، ومن لم يفارق أحكامه رفعه الله، ومن استشفى به شفاه الله، ومن آثره على ما سواه هذاه ومن تمسّك به أنقذه الله، ومن لم يفارق أحكامه رفعه الله، ومن استشفى به شفاه الله، ومن آثره على ما سواه هذاه الله، ومن طلب اللهدى في غيره أضله الله، ومن جعله شعاره ودثاره (١٠ أسعده الله، ومن جعله إمامه الذي يقتدي به، ومعوّله الذي ينتهى إليه، آواه (٧٠ الله إلى جنّات النعيم، والعيش السليم.

فلذلك قال: ﴿ وَهُدئ ﴾ يعني هذا القرآن هُدى ﴿ وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يعني بشارةً لهم في الآخرة، وذلك أنّ القرآن يأتي يوم القيامة بالرجل الشاحب، يقول لربّه عزّ وجلّ: يا ربّ، هذا أظمأت نهاره، وأسهرت ليله، وقوّيت في رحمتك طَمعه، وفسحت في مغفرتك أمله، فكن عند ظنّى فيك وظنّه.

يقول الله تعالى: أعطُوه الملك بيمينه، والخُلد بشماله، وأقرنوه بأزواجه من الحُور العِين، واكسُوا والديه حُلَةً لا تقوم لها الدنيا بما فيها. فتنظر إليهما الخلائق فيغيطونهما ""، وينظران إلى أنفسهما فيعجَبان منها، ويقولان: يا ربّنا، أنّى لنا هذه ولم تبلّغهما أعمالنا ؟!

فيقول الله عزّ وجلّ: ومع هذا تاج الكرامة، لم يو مثله الواءُون، ولا يسمع بمثله السامعون، ولا يتفكّر في مثله المتفكّرون.

فيقال: هذا بتعليمكما ولدكما القرآن، وتبصيركما إيّاء بدين الإسلام، ورياضنكما (١) إيّاه على حُبّ رسول الله، وعليّ وليّ الله، وتفقيهكما إيّاه بفِقههما. لأنّهما اللذان لا يقبل الله لأحدٍ عملاً إلّا بولايتهما، ومعاداة أعدائهما، وإن كان مِلء ما بين الثّري إلى العرش ذهباً يتصدّق (١٠) به في سبيل الله، فتلك من البِشارات التي يُبشّرون بها،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وإنفاذه.

<sup>(</sup>٤) الشُّعَوَّاء ٢٦: ١٩٣ ـ ١٩٥.

 <sup>(</sup>٥) في المصدر و «ط» نسخة بدل: ومن اعتقد به في أموره.

<sup>(</sup>٦) الشُّعار: الثوب الذي يلي الجسد، والدُّثار: الثيابُ التي قوق الشُّعار. والمراد هنا: ممارسته ومزاولته والمداومة عليه ظاهراً وباطناً.

<sup>(</sup>٧) يقال: أنت معوّلي: أي ثقتي ومعتمدي. «مجمع البحرين ـ عول ـ ٥: ٣٢٤»، وفي «ط» نسخة بدل: ومعاده الذي ينتهي إليه أراه.

<sup>(</sup>٨) الغِبطة: أن تتمنّى مثل حال المغبوط من غير أن تريد زوالها عنه، وليس بحسد. «الصحاح ـ غبط ـ ٣: ١١٤٦»، وفي المصدر و«ط»: فيعظمونهما.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: رياضاتكما.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: تصدق.

وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ شيعة محمّد وعليّ ومن تَبِعهم من أخلافهم وذراريهم.

ثمّ قال: ﴿ مَن كَانَ عَدُوٓاً لِلَّهِ ﴾ لإنعامه على محمّد وعليّ، وعلى آلهما الطيّبين، وهؤلاء الذين بلغ من جهلهم أن قالوا: نحن نبغُض الله الذي أكرم محمّداً وعليّاً بما يدّعيان.

﴿ وَجِبْرِيلَ ﴾ ومن كان عدوًا لجَبْرَتيل، لأنّ الله تعالى جعله ظهيراً لمحمّد وعليّ (عليماالنلام) على أعداء الله، وظهيراً لسائر الأنبياء والمرسلين كذلك.

﴿ وَمَلائِكَتِهِ ﴾ بعني ومن كان عدوًا لملائكة الله المبعوثين لنُصرة دين الله، وتأييد أولياء الله، وذلك قول بعض النُصّاب المعاندين: برئت من جَبْرَئيل الناصر لعليّ.

وقوله تعالى: ﴿وَرُسُلِهِ ﴾ ومن كان عدواً لرُسل الله موسى وعيسى، وسائر الأنبياء الذين دَعَوا إلى نبؤة محمّد وإمامة على، وذلك قول النواصب: بَرِئنا من هؤلاء الرُّسل الذين دَعَوا إلى إمامة على.

ثمّ قال: ﴿ وَجِبْرِيلَ وَمِيكُلْلَ ﴾ أي ومن كان عدوّاً لجَبْرَئيل وميكائيل، وذلك كقول من قال من النّصّاب، لمّا قال النبيّ (صَلَىٰ الدَّهِ عليه رَالله السّلام): جَبْرَئيل عن يمينه، وميكائيل عن يساره، وإسرافيل من خلفه، وملك الموت أمامه، والله تعالى من فوق عرشه ناظر بالرضوان إليه وناصره.

قال بعض النواصب: فأنا أبرأ من الله ومن جَبْرَتيل وميكائيل والملائكة الذين حالهم مع عليّ على ما قاله محمّد.

فقال: من كان عدوًا لهؤلاء تعصّباً على عليّ بن أبي طالب (عبدالتلام) ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوٌ لِلْكَافِرِينَ ﴾ فاعل بهم ما يفعل العدوّ بالعدوّ من إحلال النَقِمات، وتشديد العقوبات.

وكان سبب نزول هاتين الآيتين ماكان من اليهود أعداء الله من قول سيء في الله تبارك وتعالى وفي جَبْرَئيل وميكائيل وسائر ملائكة الله، وماكان من أعداء الله النُصّاب من قول أسوء منه في الله تبارك وتعالى وفي جَبْرَئيل وميكائيل وسائر ملائكة الله.

أمًا ماكان من النُّصَّاب، فهو أنَّ رسول الله (مان الله عليه والله) لمَّاكان لا يزال يقول في عليَّ (عليه التلام) الفضائل التي خصّه الله عزّ وجل بها، والشرف الذي أهّله الله تعالى له، وكان في كلّ ذلك يقول: أخبرني به جَبْرَئيل عن الله.

ويقول في بعض ذلك: جَبْرَئيل عن يمينه، وميكائيل عن يساره؛ ويفتخر جَبْرَئيل على ميكائيل في أنّه عن يمين علي رعب الذي الذي هو أفضل من اليسار، كما يفتخر نديم مَلِك عظيم في الدنيا يُجلسه المَلِك عن يمينه على النديم الآخر الذي يُجلسه على يساره، ويفتخران على إسرافيل الذي خَلْفه بالخدمة، ومَلَك الموت الذي أمامه بالخدمة، وأنّ اليمين والشمال أشرف من ذلك، كافتخار حاشية المَلِك على زيادة قرب محلّهم من مَلِكهم.

وكان رسول الله (منزاط عليه وآله) يقول في بعض أحاديثه: إنّ الملائكة أشرفها عند الله أشدّها لعليّ بن أبي طالب حبّاً، وإن قَسَمَ الملائكة فيما بينهم: والذي شرّف علبًا على جميع الورى بعد محمّد المصطفى.

ويقول مرّة [أُخرى ]: إنّ ملائكة السماوات والحُجب ليشتاقون إلى رؤية عليّ بن أبي طالب كما تشتاق الوالدة الشفيقة إلى ولدها البارّ الشفيق، آخر من بقي عليها بعد عَشَرة دفنتهم.

فكان هؤلاء النُّصَّاب بقولون: إلى متى يقول محمَّد: جَبَّرَتيل ومبكاتيل والملاتكة؛ كلَّ ذلك تفخيم لعليّ وتعظيم لشأنه؟ ويقول الله تعالى لعلم خاصٌ من دون سائر الخلق؟ بَرئنا من ربّ ومن ملائكة (١١) ومن جَبْرَتيل وميكائيل هم لعليّ بعد محمد مُفضِّلون، ويَرِئنا من رُسل الله الذين هم لعليّ بن أبي طالب بعد محمّد مُفضِّلون.

وأمّا ما قاله اليهود، فهو أنّ اليهود أعداء الله لمّا قدم رسول الله (ملّن اله مليه وآله) المدينة أتّوه بعبدالله بس صُوْرِيا (١١)، فقال: يا محمّد، كيف نومك، فإنّا قد أُخبرنا عن نوم النبيّ الذي يأتي في آخر الزمان؟ فقال رسول الله (منزاله عبه رآله): تنام عيني وقلبي يقظان.

قال: صدقت، يا محمّد. قال: فأخبرني ـ با محمّد ـ الولد يكون من الرجل، أو من المرأة؟ فقال النبيّ (منزاة عبدرانه): أمّا العِظام والعَصَب والعُروق فمن الرجل، وأمّا اللحم والدم والشعر فمن المرأة.

قال: صدقت، يا محمّد. ثمّ قال: فما بال الولد يُشبه أعمامه ليس فيه من شَبّه أخواله شيء، ويُشبه أخواله ليس فيه من شَبّه أعمامه شيء ؟! فقال رسول الله (ملّن عبه رآله): أيّهما علا ماؤه ماء صاحبه كان الشبّه له.

قال: صدقت \_يا محمّد \_فأخبرني عمّن لا يُولد له، ومن يُولد له ؟ فقال: إذا مَغَرت النطفة لم يُولد له \_أي إذا احمرُت وكدِرت ـ فإذا كانت صافية وُلد له.

قال: فأخبرني عن ربّك، ما هو ؟ فنزلت (١٢٠): ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُّ ﴾ (١١) إلى آخرها.

قال ابن صُوْرِيا: صدقت ـ يا محمّد ـ وبفيت واحدة إن (١٥٠) قلتها أمنت بك واتّبعتك (١٦٠)، أيّ مَلَك بأتيك بما تقوله عن الله ؟ قال: جَبْرَتيل.

قال ابن صُوْرِيا: ذلك عدونا من بين الملائكة، ينزل بالقتال والشدّة والحرب، ورسولنا ميكائيل يأتي بالسّرور والرَّخاء، فلوكان مبكائيل هو الذي يأتيك آميًا بك، لأنّ ميكائيل كان يُشدّد مُلْكنا، وجَبْرَئيل كان يُهلك مُلْكنا، فهو عدوّنا لذلك.

ثمّ ذكر احتجاج سلمان على ابن صُورِيا: اثمّ قال سلمان: فإنّي أشهد أنّ من كان عدوًا لجَبْرَتبل، فإنّه عدوّ لمبكائيل، وإنّهما جميعاً عدوّان لمن عاداهما، سِلْمان لمن سالمهما، فأنزل الله تعالى عند ذلك موافقاً لقول سلمان (رحمه): ﴿ قُلْ مَن كَانَ عَدُواً لَجِبْرِيلَ ﴾ في مظاهرته لأولياء الله على أعداء الله، ونزوله بفضائل على وليّ

<sup>(</sup>۱۱) في «ط» نسخة بدل: وملائكته.

<sup>(</sup>١٢) عبدالله بن صُوْرِيا الأعور: من بني ثعلبة بن الفيطون، ولم يكن في الحجاز أحد أعلم بالتوراة منه، وكان شديد الاحتجاج على رسول الله (مَلَن الدَّعِهِ وَانه)، ونزل قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ كُونُواْ هُوداً أَوْ نَصَارَىٰ \_ إلى قوله \_: وَلَا تُسْتَلُونَ عَمَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ سورة البقرة ٢: ١٣٥ ـ ١٤١ عندما قال ابن صُوْرِيا لرسول الله (سلَّ)؛ عليه وله): ما الهدى إلَّا ما نحن عليه، فاتَّبعنا يا محمَّد تهتد، وقالت النَّصاري مثل ذلك. «سيرة ابن هشام ۲: ۱۶۱ و ۱۹۸، طبقات ابن سعد ۱: ۱۸۰».

<sup>(</sup>١٣) كما في الاحتجاج للطبرسيّ: ٤٣.

<sup>(</sup>١٤) الإخلاص ١١٢: ١.

<sup>(</sup>١٥) في المصدر: يا محمّد خصلة بقيت إن.

<sup>(</sup>١٦) في «ط» نسخة بدل: واتبعك.

سورة البَقَرَة (٢) ......

111

الله من عند الله ﴿ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ ﴾ فإنَّ جَبْرَثيل نزَل هذا القرآن من عند الله ﴿ عَلَىٰ قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ بأمره ﴿ مُصَدِّقاً لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ من سائركتب الله ﴿ وَمُدئ ﴾ من الضلالة ﴿ وَبُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ بنبوّة محمّد وولاية عليّ ومن بعده الأثمّة بأنهم أولياء الله حقّاً، إذا ما توا على موالاتهم لمحمّد وعليّ وآلهما الطيّبين. ثمّ قال رسول الله (سنن اله عليه رآله): يا سلمان، إنّ الله صدّق قِيلك ووثق رأيك ».

ثمّ ذكر حديثاً طويلاً يُؤخذ من تفسير مولانا الإمام العسكريّ (على السلام).

قوله تعالى:

## وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ءَايَاتٍ بَيِّنَاتٍ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا إِلَّا ٱلْفَاسِقُونَ [ ٩٩ ]

دالات مدقك في نبوتك ﴿ بَيِّنَاتٍ ﴾ عن إمامة عليّ أخبك ووصيّك وصفيّك، مُوضّحات عن كفر من يشُكُ فيك أو على صدقك في نبوتك ﴿ بَيِّنَاتٍ ﴾ عن إمامة عليّ أخبك ووصيّك وصفيّك، مُوضّحات عن كفر من يشُكُ فيك أو في أخبك، أو قابل أمركل واحد منكما بخلاف القبول والتسليم، ثمّ قال: ﴿ وَمَا يَكُفُرُ بِهَا ﴾ بهذه الآيات الدالات على تفضيلك، وتفضيل عليّ بعدك على جميع الورى ﴿ إِلَّا ٱلْفَاسِقُونَ ﴾ عن دين الله وطاعته، من اليهود الكاذبين، والنواصب المنشبّهين (١) بالمسلمين.

قوله تعال*ى*:

## أُوكُلَّمَا عَلْهَدُواْ عَهْداً نَّبَذَهُ فَرِيَّتُ مِّنْهُم بِنَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ [ ١٠٠]

1/09۷ من البهام العسكري (مبه التهري): «قال الباقر (مبه التهري): قال الله عزّوجل، وهو يوبّخ هؤلاء اليهود الذين تقدّم ذكر عِنادهم، وهؤلاء النُصّاب الذين تَكثوا ما أُخذ من العهد عليهم، فقال: ﴿ أُوكُلَّمَا عَاهَدُواْ عَهْداً ﴾ واثقوا وعاقدوا ليكونوا لمحمّد (مان الله عبد الله على (مبه التهري) بعده مؤتمرين، وإلى أمره صائرين ﴿ نَبُّهُم ﴾ وخالفه.

قال الله: ﴿ بَلْ أَكْثَرُهُمْ ﴾ أكثر هؤلاء اليهود والنواصب ﴿ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ أي في مستقبل أعمارهم لا يراعون (١)، ولا يتوبون مع مشاهدتهم للآيات، ومعاينتهم للدلالات».

سورة البَقَرَة آية . 99 .

سورة البَقْرَة آية ـ ١٠٠ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عل التلام): ٢٠٠/٤٥٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المتسمّين.

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (ط. التلام): ٢٠٢/٤٦٤.

<sup>(</sup>١) راعيت الأمر: نظرت إلى أين يصير. «الصحاح ـرعى ـ ٦: ٢٢٥٨».

قوله تعالى:

# وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَـٰبَ كِتَـٰبَ ٱللهِ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ [ ١٠١]

١٩٥٥ / ١. قال الإمام العسكري (طبالتلام): وقال الصّادق (طبالتلام): ﴿ وَلَمَّا جَاءَهُمْ ﴾ هؤلاء اليهود، ومن يليهم من النواصب ﴿ رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ ﴾ القرآن مشتملاً على وصف فضل محمّد وعليّ، وإيجاب ولايتهما، وولاية أوليائهما، وعداوة أعدائهما ﴿ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُولُوا ٱلْكِتَابَ ﴾ كتاب اليهود النوراة، وكتب أنبياء الله (عليم التلام) ﴿ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ تركوا العمل بما فيها، وحَسَدوا محمّداً على نبوّته، وعليّاً على وصيّته، وجَحدوا (١) ما وقفوا عليه من فضائلهما ﴿ كَأَنَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ فعلوا فعل من جَحد ذلك والردّله فعل من لا يعلم، مع علمهم بأنّه حقّه.

قوله تعالى:

وَآتَبَعُواْ مَا تَتْلُواْ آلشَّينَطِينَ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَاكِنَّ آلشَّينَ طِينَ كَفَرُواْ يُعَلَّمُونَ آلنَّاسَ آلسَّخرَ وَمَا أُنولَ عَلَىٰ آلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمُارُوتَ وَمَا يُعَلِّمُونَ وَمَا يُعَلِّمُونَ يَقُولًا إِنْمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُّونَ فَيَعْمَلُمُونَ وَمَا يُعَلِّمُونَ بِهِ بَيْنَ آلْمَرْءِ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ آللّٰهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا وَزَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ آللّٰهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ آشَتَرَيْهُ مَالَهُ فِي آلاَ حِرَةِ مِنْ خَلْلُونَ آللّٰهِ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا خَلَاقٍ وَلَئِشَمَ مَا شَرَواْ بِهِ أَنفُسَهُمْ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ [١٠٢] وَلَوْ أَنَّهُمْ خَلْقُواْ وَا تَقَوْا لَمَنُواْ يَعْلَمُونَ [١٠٢] وَلَوْ أَنَّهُمْ وَلَقُواْ لَمَنُواْ وَا تَقَوْا لَمَنُواْ يَعْلَمُونَ [١٠٤] وَلَوْ أَنَّهُمْ وَلَقُواْ وَا تَقَوْا لَمَنُواْ يَعْلَمُونَ [١٠٠] وَلَوْ أَنَّهُمْ وَاللَّهُ وَا لَمَنُواْ وَا تَقَوْا لَمَنُوا يَعْلَمُونَ [١٠٠]

١/ ٥٦٩ ـ قال الإمام العسكري (عليمالتلام) في (تفسيره): وقال الصّادق (عليمالتلام): ﴿ وَأَتَّبِعُوا ﴾ هؤلاء اليهود

سورة البَقْرَة آية ـ ١٠١ .

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (ما التلام): ٢٠٤/٤٧١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: على.

سورة البَقَرَة آية ـ ١٠٢ ـ ١٠٣ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (عليه السلام): ٣٠٤/٤٧١.

والنواصب ﴿مَا تَتْلُواْ﴾ ما تقرأ ﴿ الشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ﴾ وزعموا أنَّ سُليمان بذلك السحر والتدبير والنَّبْرَنْجات (١)، نال ما ناله من الملك العظيم، فصدّوهم به عن كتاب الله

وذلك أنّ اليهود الملحدين والنواصب المشاركين لهم في إلحادهم لمّا سَمِعوا من رسول الله (مآناة على وآله) فضائل عليّ بن أبي طالب (عله السّلام)، وشاهدوا منه ومن عليّ (طهما الله بالمعجزات التي أظهرها الله تعالى لهم على أيديهما، أفضى بعض اليهود والنّصّاب إلى بعض، وقالوا: ما محمّد إلّا طالب الدنيا بحِيل ومخاريق وسحر ونيرٌنّجات تعلّمها، وعلّم عليّاً بعضها، فهو يُريد أن يتملّك علينا في حياته، ويعقِد الملك لعليّ بعده، ولبس ما يقوله عن الله بشيء، إنّما هو قوله، فيعقِد علينا وعلى ضُعفاء عباد الله بالسحر والنّيرَنْجات التي يستعملها.

وأوفر النّاس كان حظاً من هذا السحر سُليمان بن داود، الذي ملك بسحره الدنيا كلّها من الجنّ والإنس والشياطين، ونحن إذا تعلّمنا بعض ماكان تعلّمه سُليمان بن داود، تمكّنا من إظهار مثل ما يُظهره محمّد وعليّ، وادّعينا لأنفسنا بما يجعله محمّد لعلىّ، وقد استغنينا عن الانقياد لعليّ.

فحينئذ ذمّ الله تعالى الجميع من اليهود والنواصب، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ نَبَذَ فَرِيقٌ مِّنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابَ
كِتَابَ ٱللهِ ﴾ الآمر بولاية محمّد وعلي ﴿ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ (٢) فلم يعملوا به ﴿ وَٱتَبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ﴾ كَفَرة ﴿ الشّياطِينُ ﴾ من السحر والنّيرَنجات ﴿ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَان ﴾ الذين يزعُمون أن سُليمان به مَلَك، ونحن أيضاً به نظهر العجائب حتى ينقاد لنا النّاس، ونستغنى عن الانقياد لعلى

قالوا: وكان سُليمان كافراً ساحراً ماهراً، بسحره مَلَك ما مَلَك، وقَدَر على ما قَدَر، فرد الله تعالى عليهم، وقال: ﴿ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ ﴾ ولا استعمل السحر، كما قال هؤلاء الكافرون ﴿ وَلَـٰكِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلَّمُونَ ٱلنَّاسَ السَّحْرَ ﴾ أي بتعليمهم النّاس السحر الذي نسبوه إلى سليمان كفروا.

ثمّ قال عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أُنزِلَ عَلَىٰ ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ ﴾ قال: كفّر الشياطين بتعليمهم النّاس السحر، وبتعليمهم إيّاهم بما أُنزل على المَلَكَين ببابل هاروت وماروت، اسم المَلَكَين.

قال الصّادق (مبه النهم): وكان بعد نوح (مبه التهم) قد كثّر السَحَرة والمموّهون، فبعث الله تعالى مَلَكَين إلى نبيّ ذلك الزمان بذِكر ما يسحَر به السحرة، وذِكر ما يُبطل به سحرهم، ويُرَدّ به كيدهم، فتلقّاه النبيّ عن المَلكَين، وأدّاه إلى عباد الله بأمر الله، وأمرهم أن يقفوا به على السحر وأن يُبطلوه، ونهاهم أن يسحَروا به النّاس، وهذا كما يَدُلّ على السّم ما هو، وعلى ما يدفع به غائلة (٣) السّم، ثمّ يقال لمتعلّم ذلك: هذا السّم فمن رأيته سُمّ فادفع غائلته بكذا، وإيّاك أن تقتل بالسّم أحداً.

ثمّ قال: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ ﴾ وهو أنّ ذلك النبيّ أمر المَلَكَين أن يَظهرا للنّاس بصورة بَشَرَين، ويُعلّماهم

<sup>(</sup>١) النَّيْرَنْج: أُخَدُّ كالسحر وليس به، أي ليسن بحقيقته ولاكالسحر، إنّما هو تشبيه وتلبيس. «تاج العروس ـنرج ـ ٢: ١٠٥».

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة ٢: ١٠١.

<sup>(</sup>٣) الغائلة: الشر، والمراد هنا: المضرّة.

ما علمهما الله تعالى من ذلك ويَعِظاهم؛ فقال الله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ ﴾ ذلك السحر و إبطاله ﴿ حَتَّىٰ يَقُولَاكُ للمتعلِّم: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ ﴾ امتحان للعباد؛ ليُطيعوا الله تعالى فيما يتعلَّمون من هذا، ويُبطلوا به كَيد السُّحَرَة، فلا يسحَرونهم (١).

قوله تعالى: ﴿ فَكَا تَكُفُّرُ ﴾ باستعمال هذا السحر وطلب الإضرار به ودّعاء النّاس إلى أن يعتقدوا به أنّك تُحيى وتُميت، وتفعل ما لا يقدِر عليه إلّا الله تعالى، فإنَّ ذلك كُفر.

قال الله تعالى: ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ ﴾ يعني طالبي السحر ﴿ مِنْهُمَا ﴾ يعني ممّاكتبت الشياطين على مُلْك سُليمان من النَّيْرَنُجات، وما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت، فيتعلِّمون من هذين الصِّنفين ﴿مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ آلْمَرْءِ وَزَوْجِهِ، هذا يتعلّم للإضرار بالنّاس، يتعلّمون التفريق بضروب من الحِيل والتمائم (٥)، والإيهام أنّه قد دُفن كذا وعُمل كذا، ليُغضّب (٢) قلب المرأة على (٧) الرجل، وقلب الرجل على(٨) المرأة، ويؤدّي إلى الفِراق بينهما.

ثمّ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ أي ما المتعلّمون لذلك بضارين به من أحدِ إِلَّا بِإِذِنَ اللهِ، بِتَخْلِيةِ (١) الله وعلمه، فإنَّه لو شاء لمنعهم بالجبر والقَهر.

ثمٌ قال: ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ ﴾ لأنّهم إذا تعلّموا ذلك السحر ليسحَروا به ويضُرّوا، فقد تعلَّموا ما يضُرُّهم في دينهم ولا ينفعهم فيه، بل ينسلخون عن دين الله بذلك ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ ﴾ هؤلاء المتعلَّمون ﴿لَمَن آشْتَرَاهُ﴾ بدينه الذي ينسلِخ عنه بنعلَمه ﴿مَالَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ﴾ نصيب (١٠٠) في ثواب الجنّة.

﴿ وَلَبِنْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ ﴾ رمنوها بالعذاب ﴿ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ أي لوكانوا يعلمون أكهم قد باعوا الآخرة، وتركوا نصيبهم من الجنّة، لأنّ المتعلّمين لهذا السحر مم الذين يعتقدون أن لارسول، ولا إله، ولا بعث، ولا

فقال: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَن ٱشْتَرَاهُ مَالَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خُلَاقٍ ﴾ لأنهم يعتقدون أن لا آخرة، وهم يعتقدون أنّها إذا لم تكن آخرة فلا خَلاق لهم في دار بعد الدنيا، و إن كانت آخرة فهم مع كفرهم بها لا خَلاق لهم فيها.

ثمّ قال: ﴿ وَلَبِثْسَ مَا شَرَوْا بِهِ أَنفُسَهُمْ ﴾ باعوا به أنفسهم، إذ (١١) باعوا الآخرة بالدنيا، ورهنوا بالعذاب (١٢) أنفسهم ﴿ لَوْ كَاتُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ أنّهم قد باعوا أنفسهم بالعذاب، ولكن لا يعلمون ذلك لكفرهم به، لمّا تركوا (١٣)

<sup>(</sup>٤) في المصدر:كيد الساحر ولا يسحروا لهم، وفي «ط» نسخة بدل:كيد السحر ولا يسحروا لهم.

<sup>(</sup>٥) التماثم: جمع تميمة، وهي عوذة تعلّق على الإنسان. «الصحاح ـ تمم ـ ٥: ١٨٧٨».

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ليجلب.

<sup>(</sup>٧، ٨) في المصدر: عن،

<sup>(</sup>١) التخلية: الترك. «مجمع البحرين \_ خلا \_ ١: ١٢٩».

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: من نصيب،

<sup>(</sup>١١) في المصدر: أنفسهم بالعذاب إذا.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر زيادة: الدائم.

<sup>(</sup>۱۳) في «ط» نسخة بدل: وقلما تركوا.

سورة البَقَرَة (٢) .....

710

النظر في حُجج الله تعالى حتى يعلموا، عذَّبهم على اعتقادهم الباطل، وجَحُّدهم الحقَّ.

قال أبو يعقوب وأبو الحسن: قلنا للحسن أبي القائم اطبهم الشلام): فإنّ عندنا قوماً يزعُمون أنّ هاروت وماروت ملكان اختارتهما الملائكة لمّا كثر عِصيان بني آدم، وأنزلهما الله تعالى مع ثالث لهما إلى الدنيا، وأنهما أفتتنا بالزُّهَرَة، وأرادا الزنا بها، وشرِبا الخمر، وقتلا النفس المحرّمة، وأنّ الله يعذّبهما ببابل، وأنّ السَحَرَة منهما يتعلّمون السحر، وأنّ الله تعالى مسَخ تلك المرأة هذا الكوكب الذي هو الزُّهَرَة.

فقال الإمام (عبالتلام): «معاذ الله من ذلك، إن الملائكة معصومون من الخطأ محفوظون من الكفر والقبائح بألطاف الله تعالى، فقال الله عزّ وجلّ فيهم: ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١١) وقال: ﴿ وَلَهُ مَن فِي السَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَنْ عِندَهُ ﴾ بعني الملائكة ﴿ لَا يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ ۞ يُسَبِّحُونَ أَلَيْلُ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ (١٥).

وفال في الملائكة: ﴿ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴿ لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُون ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ آرْتَضَىٰ وَهُم مِّنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ (١١).

ثمّ قال (على التلام): لوكان كما يقولون كان الله قد جعل هؤلاء الملائكة خُلفاء (١٧) على الأرض، فكانوا كالأنبياء في الدنيا أو كالأثمّة (١٨)، أفيكون من الأنبياء والأثمّة قتل النفِس وفعل الزنا؟!».

ثمّ قال: «أوّلست تعلم أنّ الله تعالى لم يُخلِ الدنيا قطّ من نبيّ أو إمام من البشر؟ أوّليس الله تعالى يقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ ﴾ يعني إلى الخَلْق ﴿ إِلّا رِجَالاً تُوحِى إِلَيْهِم مِّنْ أَهْلِ ٱلْقُورَىٰ ﴾ (١٠) فأخبر الله أنّه لم يبعث الملائكة إلى الأرض لبكونوا أثمّة وحكّاماً، وإنّما أرسلوا إلى أنبياء الله».

قالا: قلنا له رمد التدم فعلى هذا لم يكن إبليس أبضاً مَلَكا ع من

فقال: دلا، بل كان من الجِنّ، أمّا تسمعان أنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَـلَائِكَةِ ٱسْجُدُواْ لِآدَمَ فَسَجَدُواْ إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنَّ ﴾ ("" فأخبر أنّه كان من الجِنّ، وهو الذي قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْجَانَّ خَلَقْنَاهُ مِن قَبْلُ مِن نَّادٍ السَّمُوم ﴾ (""،

ثمّ قال الإمام (عليه السلام): «حدّثني أبي، عن جدّي، عن الرّضا (عليهم السلام)، عن آباته (مارات الدعليم)، عن

<sup>(</sup>١٤) التحريم ٦٦: ٦.

<sup>(</sup>١٥) الأبياء ٢١: ١٩ و٢٠.

<sup>(</sup>١٦) الأنياء ٢١: ٢٦ ـ ٨٨.

<sup>(</sup>١٧) في المصدر: خلفاءه.

<sup>(</sup>١٨) في المصدر: وكالأثمة.

<sup>(</sup>۱۹) يُوسُف ۱۲: ۱۰۹.

<sup>(</sup>۲۰) الكهف ۱۸ : ۵۰.

<sup>(</sup>۲۱) الجِجْر ۱۵: ۲۷.





عليّ (عبه الشلام)، عن رسول الله (ملّن عبه والد): أنّ الله اختارنا معاشر آل محمّد، واختار النبيّين، واختار الملائكة المقرّبين، وما اختارهم إلاّ على علمٍ منه بهم أنّهم لا يواقعون ما يخرُّجون به عن ولايته، وينقطعون به عن عِصمته، وينضمّون به إلى المستحقين لعذابه ونُقِمته».

قالا: فقلنا: لقد روي لنا أنَّ عليًا (عب التلام) لمَّا نصَّ عليه رسول الله (سنّن اله عبد وقد) بالولاية والإمامة عرض الله في السّماوات ولايته على فِئام (٢٦) وفِئام وفِئام من الملائكة، فأبوها فمسخهم الله تعالى ضَفادع.

فقال: «مَعاذ الله، هؤلاء المكذّبون علينا، الملائكة هم رُسل الله، فهم كسائر أنبياء الله إلى الخَلْق، أفيكون منهم الكفر بالله ؟، قلنا: لا. قال: «فكذلك الملائكة، إنّ شأن الملائكة عظيم، و إنّ خَطبهم جليل.

٧٠ - ١٠ ابن بابويه، قال: حدّثنا تميم بن عبدالله بن تميم القُرشيّ (منها عنه)، قال: حدّثني أبي، عن أحمد ابن عليّ الأنصاري، عن عليّ بن محمّد بن الجَهْم، قال: سَمِعت المأمون يسأل الرّضا عليّ بن موسى (طبهاتلام) عمّا يرويه النّاس من أمر الزُّهْرَة، وأنّها كانت امرأة فُتن بها هاروت وماروت، وما يروونه من أمر سُهَيْل، وأنّه كان عشاراً (١) باليمن.

فقال الرّضا (طبالتلام): ه كذّبوا في قولهم: إنّهما كوكبان، وإنّما كاننا دابّتين من دوابّ البحر، وغَلِط النّاس [وظنّوا] أنّهما كوكبان، وماكان الله تعالى لِيمسّخ أعداءه أنواراً مضيئة، ثمّ يُبقيهما ما بقيت السّماء والأرض، وإنّ المُسُوخ لم تبقّ أكثر من ثلاثة أيّام حتى تموت، وما تناسل منها شيء، وما على وجه الأرض اليوم مِسْخ، وإنّ التي وقع عليها اسم المسوخيّة مثل القِرَدة والخنزير والذّب وأشباهها، إنّما هي مثل ما مسّخ الله على صورها قوماً غضِب الله عليهم ولعنهم بإنكارهم توحيد الله، وتكذيبهم رُسله.

وأمّا هاروت وماروت، فكانا مَلَكين عَلَما النّاس السحر، ليحترزوا به من سحر السَّحَرة، ويُبطلوا به كَيدهم، وما علما أحداً من ذلك شيئاً إلّا قالا له: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَكَا تَكْفُرُ ﴾ فكفر قوم باستعمالهم لِما أُمروا بالاحتراز منه، وجعلوا يُفرَقون بما تعلّموه بين المرء وزوجه، قال الله تعالى: ﴿وَمَا هُم بِضَارًينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلّا بِإِذْنِ اللّهِ عنى بعلمه».

۳/ ۵۷۱ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن أبان بن عُثمان، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عليه التنام)، قال: اإنّ سليمان بن داود (عليه التنام) أمر الجنّ أن يبنوا له (۱) بيناً من قوارير -قال -: فبينا هو متكىء على عَصاه ينظر إلى الشياطين كيف يعملون، وينظرون إليه إذ حانت منه التفاتة، فإذا هو برجل معه في القُبّة ففزع منه، وقال: من أنت؟ قال: أنا الذي لا أقبل الرّشا، ولا أهاب الملوك، أنا ملّك الموت، فقبضه وهو متكىء على

<sup>(</sup>٢٢) الفِيَّام: الجماعة الكثيرة. «مجمع البحرين ـ فأم ـ ٦: ١٣٠».

٢ ـ عيون أخيار الرّضا (عبدائنهم) ١ : ٢/٢٧١.

<sup>(</sup>١) العَشَّار: قابض العُشر. «لسان العرب ـ عشر ـ ٤: ٥٧٠».

٣ ـ تفسير القمّي ١ : ٥٤.

<sup>(1)</sup> في المصدر: الجنّ والإنس فبنوا له.

سورة البَقْرَة (٢)

444

عَصاه.

فمكَثوا سنةً يبنون وينظرون إليه، ويُدانون له، ويعملون حتّى بعث الله الأَرْضَة، فأكلت مِنْسَأته ـ وهي العصا ـ فلمّا خرَّ تبيّنت الإنس أنّ لوكان الجنّ يعلمون الغيب، ما لبِثوا سنةً في العذاب المهين، فالجنّ تشكّر الأَرْضَة بما عمِلت بعصا سُلمان، فلا تكاد تراها في مكان إلّا وُجد عندها ماء وطين.

فلمّا هلك سُليمان وضع إبليس السحر وكتبه في كتاب، ثمّ طواه وكتب على ظهره: هذا ما وضع آصف بن برخيا للملك سُليمان بن داود من ذخائر كنوز العلم، ومن أراد كذا وكذا فليفعل (٢٠ كذا وكذا، ثمّ دفنه تحت السرير، ثمّ استثاره لهم فقراًه؛ فقال الكافرون: ما كان سُليمان يغلِبنا إلّا بهذا، وقال المؤمنون: بل هو عبد الله ونبيّه، فقال الله جل ذكره: ﴿ وَآتَبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ٱلشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَـٰكِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ جل ذكره: ﴿ وَآتَبَعُواْ مَا تَتْلُواْ ٱلشَّيَاطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَانَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَـٰكِنَّ ٱلشَّيَاطِينَ كَفَرُواْ يُعَلِّمُونَ اللّهِ بَيْنَ السَّحْرَ وَمَا أَنزِلَ عَلَىٰ ٱلْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ \_ إلى قوله \_: فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُغَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلنَّمَ وَرَوْجِهِ وَمَا هُم بِضَارِّينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إلّا بِإِذْنِ ٱللّهِ ﴾ .

العيّاشيّ: عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبه التلام)، وذكر الحديث بعينه (٣).

` قوله تعالى:

## يَـٰأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقُولُواْ رَٰعِنَـا وَقُـولُواْ آنظُرْنَـا وَٱسْـمَعُواْ وَلِلْكَـٰفِرِينَ عَذَاتِ أَلِيمٌ [١٠٤]

١/ ٥٧٢ من اله (منناة عبدواله) لما العسكري (عبدالتلام): وقال عوسى بن جعفر (عبدالتلام): إن رسول الله (منناة عبدواله) لما قدِم المدينة كثر حوله المهاجرون والأنصار، وكثرت عليه المسائل، وكانوا يُخاطبونه بالخطاب الشريف العظيم الذي يليق به، وذلك أنّ الله تعالى كان قال لهم: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَرْفَعُواْ أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ آلنَّبِيّ وَلَا تَجْهَرُواْ لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَن تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونَ ﴾ (١).

وكان رسول الله رسلن همه رائه بهم رحيماً، وعليهم عطوفاً، وفي إزالة الآثام عنهم مجتهداً، حتّى أنّه كان ينظر إلى كلّ من كان يُخاطبه فيعمِد (") على أن يكون صوته (سلن شعبه رائه) مرتفعاً على صوته، ليُزيل عنه ما توعّده الله به من إحباط أعماله، حتّى أن رجلاً أعرابياً ناداه يوماً وهو خلف حائط بصوت له جَهْوَرِيّ: يا محمّد، فأجابه بأرفع من

<sup>(</sup>۲) في «ط» نسخة بدل: فليعمل.

<sup>(</sup>٣) تفسير العيّاشيّ ١ : ٧٤/٥٢.

سورة البَقَرَة آية . ١٠٤ .

١ ما التقسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه التلام): ٣٠٥/٤٧٧.

<sup>(</sup>١) الخُجرَات ٤٩: ٢.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فيعمل،





صوته، يُريد أن لا يأثَم الأعرابي بارتفاع صوته.

فقال له الأعرابي: أخبرني عن التوبة إلى متى تُقبل ؟

فقال رسول الله (مـلناة عليه رانه): يا أخا العرب، إنَّ بابها مفتوح لابن آدم، لا ينسدُ حتَّى تطلُّع الشَّمس من مغربها؛ وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيهُمُ ٱلْمَكَاثِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِي بَعْضُ ءَايَاتِ رَبُّكَ يَوْمَ يَأْتِيَ بَغْضُ ءَايَاتِ رَبُّكَ ﴾ وهو طُلوع الشّمس من مغربها ﴿ لَا يَنفَعُ نَفْساً إِيمَانُهَا لَمْ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَوْكَسَبَتْ نِي إِيمَانِهَا خَيْراً ﴾ <sup>(٣</sup>.

وقال موسى بن جعفر اعليماالتلام: وكانت هذه اللَّفظة ﴿رَاعِنَا﴾ من ألفاظ المسلمين الذين يُخاطبون بها رسول الله (منن الا عبه وآله) ، يقولون: راعِنا، أي ارعَ أحوالنا، واسمع منّا كما نسمع منك، وكان في لغة اليهود معناها: اسمع، لاسمعت.

فلمًا سَمِع اليهود المسلمين يُخاطبون بها رسول الله (منزاه عبدرانه) يقولون: راعِنا، ويُخاطبون بها، قالوا (؛): كنّا نشتُم محمّداً إلى الآن سرّاً، فتعالوا الآن نشتُمه جَهراً، وكانوا يُخاطبون رسول الله (ملزاله مله وآله) ويقولون: راعِنا،

ففطِن لهم سعد بن مُعاذ الأنصاري (٥)، فقال: يا أعداء الله، عليكم لعنة الله، أراكم تُريدون سبّ رسول الله (ملن الاعليه راله)، تُوهمونا أنَّكم تَجْرُون في مخاطبته مجرانا، والله، لا أسمعها من أحدٍ منكم إلا ضربت عُنُقَه، ولولا أنَّى أكره أن أقدِم عليكم قبل التقدُّم والاستنذان له ولأخيه ووصيَّه علىّ بن أبي طالب (علمالتلام)، القيّم بأمور الأُمَّة نائباً عنه فيها، لضربت عُنُق من قد سمعته منكم يقول هذا.

فأنزل الله: يا محمّد ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ لِيُحَرُّ فُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَٱسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَع وَرَاعِنَا لَيّاً بِأَلْسِنَتِهِمْ وَطَعْناً فِي آلدِّينِ وَلَوْ أَنَّهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَآسْمَعْ وَآنظُرْنَا لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَقْوَمَ وَلَـٰكِنَ لَعَنَهُمُ آللُهُ بِكُفْرِهِمْ فَكَ يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ (١٠.

وأنزل: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَقُولُواْ رَاعِنَا﴾ فإنّها لفظة يتوصّل بها أعداؤكم من اليهود إلى سبّ رسول الله استن الاعلم والله على و و و و أو أنظُرْنَا ﴾ أي قولوا بهذه اللفظة، لا بلفظة راعِنا، فإنّه ليس فيها ما في قولكم:

<sup>(</sup>٣) الأنقام ٦: ١٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: إنَّا.

<sup>(</sup>٥) سعد بن معاذ بن النَّعمان بن امرى، العيس بن زيد بن عيدالاشهل بن جشم بن الحارث بن الخزرج. أسلم بالمدينة بين العقبة الأولى والثانية على يدي مصعب بن عمير، وشهد بدراً وأحداً والخندق، ورُمي يوم الخندق بسهم فعاش بعد ذلك شهراً ثمّ مات على أثر الجرح، والذي رماه بالسهم حبان بن المرقة، وقال: خذها وأنا ابن العرقة. فقال رسول الله (مائزاه عليه رقه): «غَرَق الله وجهه في النّار». تهذيب الكمال ١٠: ٣٠٠، سير أعلام النبلاء ١ : ٢٧٩.

<sup>(</sup>٦) النِّسَاء ٤: ٢٦.

راعِنا، ولا يُمكنهم أن يتوصّلوا بها إلى الشّتم، كما يُمكنهم بقولكم (٧): راعِنا. ﴿ وَٱسْمَعُواْ ﴾ إذا قال لكم رسول الله (منن الله عبدرته) قولاً، وأطبعوا.

﴿ وَلِلْكَافِرِينَ ﴾ يعني البهود الشاتمين لرسول الله (ملزاة عبدواله) ﴿ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ وجيع في الدنيا إن عادوا لشَّتْمهم، وفي الآخرة بالخلود في النّار».

## قوله تعالى:

سورة البَقَرَة (٢)

# مَّا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَـٰبِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَنْ يُنَزَّلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرٍ مِّن رَّبِّكُمْ وَٱللَّهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَٱللَّهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ [١٠٥]

1/0۷۳ مال الإمام العسكري (عدالتلام): «قال عليّ بن موسى الرّضا (عدالتلام): إن الله تعالى ذمّ البهود والنصارى و ولا والنصارى و و والنصارى و و و و و و و من المشركين الذين هم نواصب، يغتاظون لذِكر الله وذِكر محمد وفضائل عليّ (علها التلام)، و إبانته عن شريف فضله ومحله و أن يُنزّل عليكم لا يودّون أن ينزّل عليكم و من الآبات الزائدات في شرف محمد وعليّ و الهما الطبّبين (علهم التلام)، ولا يُودّون أن ينزّل دليل مُعجِز من السّماء يبيّن عن محمد وعليّ و الهما.

فهم لأجل ذلك بمنعون أهل دينهم من أن يُحاجُوك، مَحَافَة أن تبهَرهم حُجَتك، وتُفحمهم معجزتك، فيؤمن بك عوامّهم، أو يضطربون على رؤسائهم، فلذلك يصدّون من يُريد لقاءك ـ يا محمد ـ ليعرف أمرك، بأنه لطيف خلاق ساحر اللسان، لا تراه ولا براك خير لك، وأسلم لدينك ودنياك، فهم بمثل هذا يصدّون العوامّ عنك. ثمّ قال الله عزّوجلّ: ﴿ وَٱللّٰهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ ﴾ وتوفيقه لدين الإسلام، وموالاة محمد وعلي (عليماالتلام) ﴿ مَن يَشَاءُ وَٱللّٰهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ على من يوفقه لدينه، ويهديه لموالاتك وموالاة عليّ بن أبي

قال: افلمًا فرَعهم <sup>(۱)</sup> بهذا رسول الله (ملزاه عليه رانه)، حضره منهم جماعة فعاندوه، وقالوا: يا محمّد، إنّك تدّعي على قلوبنا خِلاف ما فيها، ما نكرَه أن تنزل عليك حُجّة تُلزِم الانقياد لها فننقاد.

(٧) في المصدر: بقولهم،

سورة البَقْرَة آية . ١٠٥ .

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكريّ (مله التلام): ٣١٠/٤٨٨.

<sup>(</sup>١) قرّعت الرجل: إذا وتبخته وعذلته. «لسان المرب ـ قرع ـ ٨: ٢٦٦٦.



. . البرهان في تفسير القرآن

فقال رسول الله (منز شعب وته): لئن عاندتم ها هنا محمّداً، فستعاندون ربّ العالمين إذا (١) أنطق صحائفكم بأعمالكم، وتقولون: ظلمتنا الحَفَظَة، فكتبوا علينا ما لم نفعل، فعند ذلك يستشهد جوارحكم، فتشهد عليكم. فقالوا: لا تُبعد شاهدك، فإنّه فعل الكذّابين، بيننا وبين القيامة بُعد، أرِنا في أنفسنا ما تدّعي لنعلم صدقك، ولن تفعله لأنّك من الكذَّابين.

فقال رسول الله (ملزاة عيه وآله) لعليّ (عيه النلام): استشهد جوارحهم. فاستشهدها عليّ (عيه النلام) فشهدت كلّها عليهم أنّهم لا يَوَدّون أن ينزل على أمّة محمّد، على لسان محمّد خير من عند ربّكم آية بيّنة، وحُجّة مُعجِزة لنبوّته، و إمامة أخيه على (عبهالتلام)، مخافة أن تبهَرهم حُجّته، ويؤمن به عوامّهم، ويضطرب عليهم كثير منهم.

فقالوا: يا محمّد، لمنا نسمع هذه الشهادة التي تدّعي أن جوارحنا تشهّد بها.

فقال: يا عليّ، هؤلاء من الذبن قال الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ \* وَلَوْ جَاءَتْهُمْ كُلُّ عَايَةٍ﴾ (٢٠ ادعُ عليهم بالهلاك، فدعا عليهم على (علمالئلام) بالهلاك، فكلُّ جارحة نطَّفت بالشهادة على صاحبها انفتقت (1) حتّى مات مكانه.

فقال قوم آخرون حضروا من اليهود: ما أقساك ـ يا محمّد ـ قتلتهم أجمعين!

فقال رسول الله (ملناة عبه واله): ماكنت لألبن على من اشتدّ عليه غضب الله تعالى، أمّا إنّهم لو سألوا الله تعالى بمحمّد وعلىّ وآلهما الطيّبين أن يُمهلهم ويُقبلهم لفعل بهم، كما كان فعل بمن كان من قبل من عَبَدَة العِجل لمّا سألوا الله بمحمّد وعليّ وآلهما الطيّبين، وقال الله لهم على لسان موسى: لوكان دعا بذلك على من قد قُتل لأعفاه الله من القتل كرامة لمحمّد وعلىّ وآلهما الطيّبين،

٧/ ٥٧٤ ـ الحسن بن أبي الحسن الدُّيليني: عمن رواه، بإسناده عن أبي صالح، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي الحسن الرّضا، عن أبيه موسى، عن أبيه جعفُر (صلاك الم عليم أجمّين)، في قوله تعالى: ﴿ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ ﴾. قال: ١المختصّون (١) بالرحمة نبيّ الله ووصيّه وعِترتهما، إنّ الله تعالى خلق مائة رحمة، فتنسع وتسعون رحمة عنده مذخورة لمحمّد وعليّ وعِترتهما، ورحمة واحدة مبسوطة على سائر الموجودين.

قوله تعالى:

## مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ آللُّهَ

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إذ،

<sup>(</sup>۲) يُونس ۱۰: ۹۱ و۹۷.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: انفتت.

٣ ـ تأويل الآيات ١ : ٧٧/٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: المختص.

#### 2.1

# عَلَىٰ كُلِّ شَىٰءٍ قَدِيرٌ [١٠٦] أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ آللُهَ لَهُ مُلْكُ آلسَّـمَـٰو ٰتِ وَآلاً رَضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ آللُهِ مِن وَلِئَ وَلَا نَصِيرٍ [١٠٧]

1/000 منلها في الصلاح لكم، أي إنّا لا ننسَخ ولا نُبدّل إلّا وغرضنا في ذلك مصالحكم من الرّضا (عبدالندم): ﴿ مَا تَنسَخُ مِنْ عَلَيْهِ ﴾ أي المحمد حكمها ﴿ أَوْ تُنسِهَا ﴾ بأن نرفع رسمها، وتُزيل عن القلوب حِفظها، وعن قلبك \_ يا محمد \_ كما قال الله تعالى: ﴿ سَنُقْرِ ثُلُكَ فَكَلا تَنسَىٰ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ ٱللّٰهُ ﴾ (٢) أن يُنسبك، فرفع ذكره عن قلبك ﴿ وَأُتِ بِخَيْرٍ مَّنْهَا ﴾ قال الله تعالى: ﴿ سَنُقْرِ ثُلُكَ فَكَلا تَنسَىٰ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ ٱللّٰهُ ﴾ (٢) أن يُنسبك، فرفع ذكره عن قلبك ﴿ وَأُتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا ﴾ من يعني بخيرٍ لكم (٣)، فهذه الثانية أعظم لثوابكم، وأجل لصلاحكم من الآية الأولى المنسوخة ﴿ أَوْ مِثْلِهَا ﴾ من مثلها في الصلاح لكم، أي إنّا لا ننسَخ ولا نُبدّل إلّا وغرضنا في ذلك مصالحكم.

ثُمَ قال: يَا مَحَمَّد ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ فإنّه قدير يقدِر على النَشخ وغيره ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاواتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وهو العالم بتدبيرها ومصالحها، وهو يُدبَركم بعلمه ﴿ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِي مُلْكُ ٱلسَّمَاواتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وهو العالم بتدبيرها ومصالحها، وهو يُدبَركم بعلمه ﴿ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ وما لكم من ناصر مِن وَلِئَ ﴾ يلي صلاحكم إذ كان العالم بالمصالح هو الله عزّ وجلّ دون غيره ﴿ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ وما لكم من ناصر ينصُركم من مكروه إن أراد الله إنزاله بكم، أو عقاب إن أراد إحلاله بكم.

وقال محمّد بن عليّ الباقر (طبهمااتلام): وربّما قدّر الله عليه النّسْخ والتنزيل (1) لمصالحكم ومنافعكم، لتؤمنوا بها، ويتوفّر عليكم الثواب بالتصديق بها، فهو يفعل من ذلكٍ ما فيه صَلاحكم والخيرة لكم.

ثمّ قال: ﴿ أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ ٱللَّهَ لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمَاواتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ فهو يملِكهما (٥) بقُدرته، ويُصلحهما (١) بحسب (٧) مشيئته، لامقدَّم لما أخّر، ولامؤخَّر لما قدّم.

ثمّ قال الله تعالى: ﴿وَمَا لَكُم﴾ يا معشو اليهود، والمكذّبين بمحمّد (منزاة عيدرانه)، والجاحدين لنَسْخ الشرائع ﴿مَن دُونِ ٱللّٰهِ﴾ سوى الله تعالى ﴿مِن وَلِئَ﴾ يلي مصالحكم، إن لم يدُلّكم ربّكم للمصالح (^) ﴿وَلَا نَصِيرٍ﴾ ينصُركم من دون الله، فيدفع عنكم عذابه».

سورة البَقَرَة آية -١٠٧.١٠٩.

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عليه النام): ٣١١/٤٩١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بأن.

<sup>(</sup>۲) الأغلى ۸۷: ٦ و٧.

<sup>(</sup>r) في «س»: عملك، وفي «ط»: عملكم.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: والتبديل.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: يملكها.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ويصرفها.

<sup>(</sup>٧) في «ط» نسخة بدل: تحت.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: يَلِ لكم ربكم المصالح.

٢/ ٥٧٦ ـ العبّاشيّ: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طبه النادم)، في قوله: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا
 نَأْتِ بِخَيْرٍ مُّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا﴾.

قَالٌ: «الناسخ ما حَوَّل، وما ينساها مثل الغيب الذي لم يكن بعد، كفوله: ﴿ يَمْحُواْ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَعِندَهُ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ (١) عنه فيفعل الله ما يشاء ويحوّل ما يشاء، مثل قوم يُونُس إذ بدا له فرحِمهم، ومثل قوله: ﴿ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَا أَنتَ بِمَلُومٍ ﴾ (٢) ـ قال ـ: أدركهم برحمته (١) .

٣/ ٥٧٧ عن عمر بن يزيد، قال: سألت أبا عبدالله (مبداته)، عن قول الله: ﴿ مَا نَنسَخْ مِنْ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِّنْهَا أَوْ مِثْلِهَا﴾ ؟ فقال: وكذبوا ما هكذا هي، إذاكان (١) ينسَخها ويأتي بمثلها لم ينسَخها».

قلت: هكذا قال الله ! قال: وليس هكذا قال تبارك وتعالى».

قلت: فكيف؟ قال: اليس فيها ألف ولا واو، قال: (ما ننسّخ من آية أو نُنسها نأتِ بخير منها مثلها)، يقول: ما نُميت من إمام أو نُنْسِ ذِكرَه نأتِ بخير منه من صُلبه مثله».

٥٧٨ /٤ ـ الشيخ في (التّهذيب): بإسناده عن يُونُس، عن عبدالله بن سِنان، قال: قال أبو عبدالله (طبهالتلام): «الرجم في القرآن في قوله تعالى: الشيخ والشبخة إذا زَنَيا (١) فارجموهما البّتَة (٢) فإنّهما قضيا الشهوة».

قوله تعالى:

# أَمْ تُرِيدُونَ أَن تَسْئِلُواْ رَسُولَكُمْ كُمَا سُئِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ وَمَن يَتَبَدَّلِ آلْكُفْرَ بِالْإِيمَانِ قَقَدُ ضَيَّلَ سَوَاءَ ٱلسَّبِيلِ [ ١٠٨ ]

١/ ٥٧٩ ـ قال الإمام العسكري (عليه النهرم): وقال عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى الرّضا (عليهم النهرم): ﴿ أَمْ

٢ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٥٥/٧٧.

<sup>(</sup>۱) الزعد ۱۳: ۳۹.

<sup>(</sup>٢) الذَّارِيَات ٥١: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أدركتهم رحمته.

٣ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٥٦/٧٨.

<sup>(1)</sup> في المصدر زيادة: ينسى و.

٤ . التهذيب ١٠ : ٧/٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إذا زنى الشيخ والشيوخ،

<sup>(</sup>٢) يقال: لا أفعله البتة: لكلّ أمرٍ لا رجعة فيه. «الصحاح ـ بنت ـ ١ : ٢٤٢».

سورة البَقَرَة آية ـ ١٠٨ ـ

١ . التفسير المنسوب إلى الإمام المسكريّ (مادات ١٩٦ /٢١٣).

سورة البَقَرَة (٢) . . . . . . .

4.4

تُرِيدُونَ﴾ بل تُريدون، باكفّار فريش واليهود ﴿أَن تَشِئُلُواْ رَسُولَكُمْ﴾ ما تقترحونه من الآيات التي لا تعلمون هل فيها صلاحكم أو فسادكم ﴿كَمَا سُئِلَ مُوسَىٰ مِن قَبْلُ﴾ وافتُرِح عليه، لمّا قيل له: ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَىٰ آللَٰهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ ٱلصَّاعِقَةُ ﴾ (١)

﴿ وَمَن يَتَبَدُّلِ ٱلْكُفْرَ بِالْإِيمَانِ ﴾ بعد جواب الرسول له: أنّ ما سأله لا يصلُح اقتراحه على الله، أو يعد ما يُظهر الله تعالى له ما اقترح، إن كان صواباً (").

﴿ وَمَن يَتَبَدُّلِ الْكُفْرَ بِالْإِيمَانِ ﴾ بأن لا يؤمن عند مشاهدة ما يقنرح من الآبات، أو لا يؤمن إذا عرف أنه ليس له أن يفترح، وأنّه بجب أن يكتفي بما قد أقامه الله تعالى من الدلالات، وأوضحه من الآيات البيّنات، فيتبدّل الكفر بالإيمان بأن يُعاند ولا يلتزم الحُجّة القائمة عليه ﴿ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ ٱلسَّبِيلِ ﴾ أخطأ قصد الطريق المؤدّية إلى الجنان، وأخذ في الطريق المؤدّية إلى النيران».

قال (عب التلام): «قال الله عزّ وجلّ لليهود: يا أيّها اليهود ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ ﴾ بل تُريدون من بعد ما آتيناكم ﴿ أَن تَسْئُلُواْ رَسُولَكُمْ ﴾ وذلك أن النبيّ (سلّن الا عب رآلا) قصده عَشَرة من اليهود يُريدون أن يتعنّنوه (٢٠)، ويسألوه عن أشياء يُريدون أن يُعاننوه (١٠) بها، فبينا هم كذلك إذ جاء أعرابي كأنّه (٥) يُدفع في قَفاه، قد علّق على عصاً على عاتقه عرباباً مشدود الرأس، فيه شيء قد ملأه، لا يدرون ما هو، فقال: يا محمّد، أجبني عمّا أسألك.

فقال رسول الله (منز شعبه وآله): يا أخا العرب، قد سيفك اليهود ليسألوا، أفتأذن لهم حتّى أبدأ بهم؟ فقال الأعرابيّ: لا، فإنّى غريب مجتاز.

فقال رسول الله (ملزاة عبدواله): فأنت إذن أحقّ منهم لغُربتك واجتيازك. فقال الأعرابيّ: ولفظة أُخرى.

قال رسول الله استراه عليه رامية ما هي ؟ قال الآن هؤلاء أهل كتاب، يدُّعونه بزعمهم (٢٠ حقاً، ولست آمن أن تقول شيئاً يواطئونك عليه ويصدُقونك، ليفيِّن النَّاس عن دينهم، وأنا لا أقنع بمثل هذا، لا أقنع إلا بأمر بيّن.

فقال رسول الله (ملّناله مله وآله): أين عليّ بن أبي طبالب؟ فـدُعي بـعليّ فجـاء حـتّى قـرُب مَـن رسـول الله (ملّناله عليه رآله). فقال الأعرابيّ: يا محمّد، وما تصنع بهذا في محاورتي إيّاك؟

قال: يا أعرابيّ، سألت البيان، وهذا البيان الشافي، وصاحب العلم الكافي، أنا مدينة الحكمة وهذا يابها، فمن أراد الحكمة والعلم فليأتِ الباب.

فلمًا مَثَلَ بين يدي رسول الله (سنَن الله عليه وآله)، قال رسول الله (سنَن الله عليه وآله) بأعلى صوته: يا عباد الله، من أراد أن

<sup>(</sup>١) البَقَرَة ٢: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) (بعد جواب الرسول ...صواباً) ليس في «س».

<sup>(</sup>٣) تعنته: سأله عن شيء أراد به الليس عليه والمشقّة. «لسان العرب ـ عنت ـ ٢ : ٦١».

<sup>(</sup>٤) في المصدر: يتعانتوه.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: كأ نّما.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ويزعمونه.

ينظُر إلى آدم في جلالته، وإلى شِيث في حكمته، وإلى إدريس في نَباهته ومهابنه، وإلى نُوح في شكره لربّه وعبادته، وإلى إبراهيم في وفائه وخُلّته، وإلى موسى في بُغض كلّ عدوّ لله ومنابذته، وإلى عيسى في حبّ كلّ مؤمن وحسن معاشرته، فلينظر إلى عليّ بن أبي طالب هذا.

فامًا المؤمنون فازدادوا بذلك إيماناً، وأمّا المنافقون فازداد نِفاقهم، فقال الأعرابيّ: يامحمّد، هكذا مَدْحك لابن عمّك، إنّ شرفه شرفك، وعِزّه عِزّك، ولست أقبل من هذا شيئاً إلّا بشهادة من لا تحتمل شهادته بُطلاناً ولا فساداً، بشهادة هذا الضّبّ.

فقال رسول الله (ملزاد عب والد): يا أخا العرب، فأخرِجه من جِرابك لتستشهده، فيشهَد لي بالنبوّة، ولأخي هذا بالفضيلة. فقال الأعرابيّ: لقد تعبت في اصطياده، وأنا خائف أن يطفِر (٧) ويهرُب.

فقال رسول الله (ملزاله عليه وآله): لا تَخَفَ، فإنّه لا يطفُر، بل يقف ويشهَد لنا بتصديقنا وتفضيلنا. فقال الأعرابي: إنّي أخاف أن يطفُر.

ققال رسول الله (ملنه عليه وآله): فإن طفَر فقد كفاك به تكذيباً لنا، واحتجاجاً علينا، ولن يطفِر، ولكنّه سيشهد لنا بشهادة الحقّ، فإذا فعل ذلك فخلَّ سبيله فإنَّ محمّداً يُعوّضك عنه ما هو خير لك منه.

فأخرجه الأعرابيّ من الجِراب، ووضعه على الأرض، فوقف واستقبل رسول الله (منناه على والله ومرّغ خديه في التُراب، ثمّ رفع رأسه، وأنطقه الله تعالى، فقال: أشهد أن إله إلا الله، وحده لا شريك له، وأشهد أن محمّداً عبده ورسوله وصفيّه وسيّد المرسلين، وأفضل الخلق أجمعين، وخاتم النبيّين، وقائد الغُرّ المحجّلين، وأشهد أنّ أخاك عليّ بن أبي طالب على الوصف الذي وصفته، وبالفضل الذي ذكرته، وأنّ أولياءه في الجِنان مُكرمون (م)، وأنّ أعداءه في النّار خالدون (١٠).

فقال الأعرابيّ وهو يبكي: يا رسول الله، وأنا أشهد بما شهد به هذا الضّبّ، فقد رأيت وشاهدت وسَمِعت ما لبس لي عنه مَعدَل ولا مَحيص.

ثمّ أقبل الأعرابيّ إلى اليهود، فقال: ويلكم، أيّ آية بعد هذه تُريدون ؟! ومعجزة بعد هذه تقترحون ؟! ليس إلّا أن تؤمنوا أو تهلِكوا أجمعين، فأمن أُولئك اليهود كلّهم، وقالوا: عظُمت بركة ضَبّك علينا، يا أخا العرب.

ثمّ قال رسول الله (ملز الاعباد آله): يا أخا العرب، خلَّ الضّبُ على أن يعوّضك الله عزّ وجلَّ عنه ما هو خير منه، فإنّه ضّبٌ مؤمن بالله وبرسوله، وبأخي رسوله، شاهد بالحقّ، ما ينبغي أن يكون مَصِيداً ولا أسيراً، لكنّه يكون مخلّى سِرْبُه (١٠٠) [تكون له مَزِيَّة ] على سائر الضِباب، بما فضّله الله أميراً.

فناداه الضّبّ: يا رسولَ الله، فخلّني وولّني تعويضه لأُعوّضه. فقال الأعرابيّ: وما عساك تعوّضني؟

<sup>(</sup>٧) طَفَر: وَتُب في ارتفاع. «لسان العرب ـ طفر ـ ٤: ٥٠٢.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: يكرمون.

<sup>(</sup>٩) في المصدر، و «ط» نسخة بدل: يهانون.

<sup>(</sup>١٠) السَّرْب: الطريق. «لسان العرب ـ سرب ـ ١: ١٤٤٤».

قال: تذهب إلى الجُحْر الذي أخذتني منه ففيه عشرة آلاف دينار خسروانيّة، وثمانمائة (١١) ألف دِرْهَم، فخُذها.

فقال الأعرابيّ:كيف أصنع ؟ قد سَمِع هذا من الضّبّ جماعات الحاضرين هاهنا، وأنا تَعِب، فإنّ من (١٢) هو مستريح يذهب إلى هناك فيأخُذه.

فقال الضّب: يا أخا العرب، إنّ الله قد جعله لك عِوضاً منّي، فماكان ليترُك أحداً يسبِقك إليه، ولا يروم أحد أخذه إلّا أهلكه الله.

وكان الأعرابيّ تَعِباً فمشى قبليلاً، وسبقه إلى الجُحْر جماعة من المنافقين كانوا بحضرة رسول الله ومنانة عندواته، فأدخلوا أيديهم إلى الجُحْر ليتناولوا منه ما سَمِعوا فخرجت عليهم أفعى عظيمة، فلَسَعتهم وقتلتهم، ووقفت حتّى حضر الأعرابي، فنادته: يا أخا العرب، انظر إلى هؤلاء، كيف أمرني الله بقتلهم دون مالك، الذي هو عوض ضَبّك، وجعلني حافِظته، فتناوله.

فاستخرج الأعرابيّ الدراهم والدنانير، فلم يُطِق احتمالها، فنادته الأفعى: خُذ الحبل الذي في وَسَطك، وشُدّه بالكِيسين، ثمّ شُدَ الحبل في ذُنَبي فإنّي سأجُرّه لك إلى منزلك، وأنا فيه خادمك (١٢) وحارسة مالك (١٤)، فجاءت الأفعى، فما زالت تحرُسه والمال إلى أن فرّقه الأعرابيّ في ضِياع وعَقار وبساتين اشتراها، ثمّ انصرفت الأفعى،

قوله تعالى:

وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ آلْكِتَابِ لَوْ يَرُّدُونَكُمْ مِّنْ بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً حَسَداً مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ آلْحَقُّ فَاعْفُواْ وَآضْفَحُواْ حَتَّىٰ مَنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ آلْحَقُّ فَاعْفُواْ وَآضْفَحُواْ حَتَّىٰ يَأْتِي آللُهُ بِأَمْرِهِ إِنَّ آللُهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ [ ١٠٩ ]

١/ ٥٨٠ من بغد إيمان على العسكري أبو القائم (طبهمالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِّنْ أَهْلِ
 آلكِتَابِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَانِكُمْ كُفَّاراً ﴾. «بما بُوردونه عليكم من الشبهة ﴿ حَسَداً مَّنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ لكم،

<sup>(</sup>١١) في المصدر: وثلاثمالة.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: متعب فلن آمن ممن.

<sup>(</sup>١٣) في المصدر، وفي «ط» نسخة بدل: حارسك.

<sup>(</sup>١٤) في المصدر زيادة: هذا،

سورة البَفَرَة آية ـ ١٠٩ ـ

١ \_ التفسير المتسوب إلى الإمام العسكري (عد انسلام): ٣١٥/٥١٥.

THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QUR'ANIC THOUGHT

بأن أكرمكم بمحمّد وعلىّ وألهما الطيّبين ﴿ مِّن بَعْدِ مَا تَـبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُّ ﴾ المعجزات (١) الدالات على صِدق محمّد (ملّن الله عليه وآله)، وفضل عليّ (عليه التلام) وآلهما (٢).

﴿ فَاعْفُواْ وَأَصْفَحُواْ ﴾ عن جهلهم وقابِلوهم بحُجج الله، وادفعوا بها باطلهم ﴿ حَتَّىٰ يَأْتِيَ ٱللَّهُ بِأَمْرِهِ ﴾ فيهم بالقتل يوم فتح مكَّة، فحينئذٍ تحوّلونهم عن بلد مكّة وعن ٣٠ جزيرة العرب، ولا تُقرّون بها كافراً.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ولقُدرته على الأشباء، فدّر ما هو أصلح لكم في تعبّده إيّاكم من مداراتهم ومقابلتهم بالجدال بالتي هي أحسن.

قوله تعالى:

## وَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰهَ وَءَاتُواْ ٱلزَّكَوٰةَ وَمَا تُقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُم مِّـن خَـيْر تَجِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ [١١٠]

٥٨١ /١ ـ قال الإمام العسكريّ (طبهائنلام): ﴿ أَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْهَ ﴾ بإنمام وضوئها وتكبيراتها وقيامها وقراءتها ورُكوعها وسُجودها وحُدودها ﴿ وَءَاتُواْ آلزَّكَوٰةَ ﴾ مستحقّيها، لا تُؤتوها كافراً ولا منافقاً (١١)، قال رسول الله (ملن الد عبه راك): المتصدّق على أعدائنا كالسارق في يُحرّم الله.

﴿ وَمَا تُقَدِّمُواْ لِأَنفُسِكُم مِّنْ خَيْرٍ ﴾ من مال تُنفقونه في طاعة الله، فإن لم يكن لكم مال، فمن جاهكم تبذُلونه لإخوانكم المؤمنين، تجرّون به إليهم المنافع، وتدفعون به عنهم المَضارٌ ﴿ تَجِدُوهُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ ينفعكم الله تعالى بجاه محمّد وعلى وآلهما الطيّبين يوم القيامة، فيخُطّ به عن سيّئاتكم، ويُضاعف به حسناتكم، ويرفع به درجاتكم.

﴿إِنَّ ٱللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ عالِم ليس يخفي عليه ظاهر بَطَن، ولا باطن ظهر ""، فهو بُجازبكم على حَسَب اعتقاداتكم ونيّاتكم، ولبس هو كمُلوك الدنيا الذين يُلَبَّس (٣) على بعضهم، فينسُب فعل بعضٍ (١) إلى غير

<sup>(</sup>١) في المصدر: بالمعجزات.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: الطبيين من يعده.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فحيننذٍ تجلونهم من بلد مكَّة ومن.

سورة البَقْرَة آية ـ ١١٠ ـ

١ - التقسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عله التلام): ٣١٨/٥٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولا مناصباً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يخفي عليه شيء، ظاهر فعل، ولا باطن ضمير.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يلتبس.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بعضهم.

فاعله، وجِناية بعض (٥) إلى غير جانيه، فيقع ثوايه وعِقابه ـ بجهله بما لُبُس عليه ـ بغير مستحقّه.

وقال رسول الله (سنزاة طباداته): مِفتاح الصّلاة الطَّهُور، وتحريمها التكبير، وتحليلها التسليم، ولا يقبل الله الصلاة بغير طَهُور، ولا صدقة من غُلول (١٠)، وإنَّ أعظم طَهُور الصّلاة الذي لا تُقبل الصلاة إلّا به، ولا شيء من الطاعات مع فَقْده، موالاة محمّد، وأنَّه سيّد المرسلين وموالاة عليّ، وأنَّه سيّد الوصيّين، وموالاة أوليائهما، ومعاداة أعدائهماه.

## قوله تعالى:

وَقَالُواْ لَن يَذْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَـٰرَىٰ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَـٰنَكُمْ إِن كُنتُمْ صَـٰدِقِينَ [١١١] بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُخسِنٌ فَلَهُ أَجْرُهُ عِندَ رَبِّهِ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ [١١٢]

۱/ ۵۸۲ من الإمام العسكري (عبدالتلام): «قال أمير المؤمنين (عبدالتلام): ﴿ وَقَالُواْ ﴾ يعني اليهود والنصارى، قالت اليهود: ﴿ لَن يَدْخُلُ الْجَنّةَ إِلّا مَن كَانَ هُوداً ﴾ ، وقوله: ﴿ أَوْ نَصَارَىٰ ﴾ يعني وقالت النّصارىٰ: لن يدخُل الجنّة إلّا من كان نصرانيّاً.

قال أمير المؤمنين اعد النهم، وقد قال غيرهم، قالت الذَّهْرِيَة الأشياء لابَدُه لها، وهي دائمة، ومن خالفنا في هذا فهو ضال مخطىء مضل. وقالت الثَّنويَة النُّور والظُّلمة هما المدبّران، ومن خالفنا في هذا فقد ضل. وقال مشركو العرب: إنَّ أوثاننا آلهة، من خالفنا في هذا ضلّ فقال الله تعالى: ﴿ يَلْكَ أَمَانِيَّهُمْ ﴾ التي يَتَمنُونها ﴿ قُلْ ﴾ لهم: ﴿ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ ﴾ على مقالتكم ﴿ إن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ .

وقال الصّادق (طب المتلام)، وقد ذُكِر عنده الجِدال في الدَّين، وأنَّ رسول الله والأثمّة (صلات الله عنه عنه عنه الحِدال في الدِّين، وأنَّ رسول الله والأثمّة (صلات الله عنه عنه عنه عنه عنه الحَلّ فقال الصّادق (طب الله عنه عنه مطلقاً، لكنّه نهى عن الجِدال بغير التي هي أحسن، أمّا تسمعون الله عزَّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَا تُتَجَادِلُواْ أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (١) وقوله تعالى: ﴿ آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبُّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَن ﴾ (١).

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بعضهم.

<sup>(</sup>٦) الغُلُول: الخيانة، وكلّ من خان في شيءٍ خُفية فقد غلَّ. «النهاية ـ غلل ـ ٣: ٣٨٠».

سورة البَغَرَة آية ـ ١١٢ ـ ١١٢ ـ

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وهدات لام): ٣٢١/٥٢٦ و ٣٢٢ و : ٣٢٤/٥٤٣.

<sup>(</sup>١) القنكبوت ٢٩: ٦٦.

<sup>(</sup>٢) النّحل ١٦: ١٢٥.

البرهان في تفسير القرآن

۸۰۲ ..

فالجِدال بالتي هي أحسن قد قرنه العلماء بالدَّبن، والجِدال بغير التي هي أحسن محرّم حرّمه الله تعالى على شيعتنا، وكيف يحرّم الله الجِدال جملة، وهو يقول: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلّا مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَىٰ ﴾ وقال الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلُ الله علم الصدق والإيمان بالبُرهان، وقال الله تعالى: ﴿ وَهُل يُونِى بالبُرهان بالبُرهان اللهِ على الجِدال بالتي هي أحسن.

فقال رسول الله رسنون عبه وآد، لأصحابه: قولوا: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ "أي نعبُد واحداً، لا نقول كما قالت الدَّهْرِيّة: إنّ الأشياء لا بَدْء لها وهي دائمة، ولا كما قالت النَّنويّة الذين قالوا: إنّ النُّور والظُلمة هما المدبّران، ولا كما قال مشركو العرب: إنّ أوثاننا آلهة، فلا نُشرك بك شيئاً، ولا ندعو من دونك إلهاً، كما يقول هؤلاء الكفّار، ولا نقول كما قالت اليهود والنصّارى: إنّ لك ولداً، تعاليت عن ذلك [عُلواً كبيراً]ه.

قال: وفذلك قوله: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَىٰ ﴾ وقال غيرهم من هؤلاء الكفّار ما قالوا، قال الله تعالى: يا محمّد ﴿ تِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ ﴾ التي يتمنّونها بلا حُجّة ﴿ قُلْ هَاتُواْ بُرْهَانَكُمْ ﴾ حُجّتكم على دعواكم ﴿ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ كما أتى محمّد ببراهبنه التي سَمِعتموها.

ثمّ قال: ﴿ بَلَىٰ مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ ﴾ يعني كما فعل هؤلاء الذين آمنوا برسول الله (سلن الاعبه وآد) لمّا سَمِعوا براهينه وحُججه ﴿ وَهُو مُحْسِنٌ ﴾ في عمله لله ﴿ فَلَهُ أَجْرُهُ ﴾ نوابه ﴿ عِندَ رَبِّهِ ﴾ يوم فصل القضاء ﴿ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ﴾ حين يخاف الكافرون ممّا يشاهدونه من العلاب ( " ﴿ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ عند الموت، لأنّ البِشارة بالجنان تأتيهم ».

وسبأتي ـ إن شاء الله تعالى ـ معنى الجدال بالتي هي أحسن في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَجَادِلْهُم بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ من سورة النّحل عن الصّادق (مله النّدم) (المحديث طويل مذكور في تفسير العسكري (مله النّدم)، في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَن يَذْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلّا مَن كَانَ هُوداً أَوْ نَصَارَىٰ ﴾ اختصرناه مخافة الإطالة.

### قوله تعالى:

وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ وَقَالَتِ ٱلنَّصَارَىٰ لَا لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِتَابَ كَذَالِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِتَابَ كَذَالِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ

<sup>(</sup>٣) الفَاتِحَة ١: ٥.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: العقاب.

<sup>(</sup>٥) يأتي في الحديث(٣) من تفسير الآية (١٢٥) من سورة النحل.

## ُ يَخْتَلِفُونَ [ ١١٣ ]

٥٨٣ /١ ـ قال الإمام العسكري (مداسندم): وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ لَيْسَتِ ٱلنَّصَارَىٰ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾
 من الدِّين، بل دينهم باطل وكُفر ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَارَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾
 من الدِّين، بل دينهم باطل وكُفر ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَارَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾
 من الدِّين، بل دينهم باطل وكُفر ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّصَارَىٰ لَيْسَتِ ٱلْيَهُودُ عَلَىٰ شَيْءٍ ﴾
 من الدِّين، بل دينهم باطل وكُفر ﴿ وَهُمْ ﴾

فقال: «هؤلاء وهؤلاء مقلّدون بلا حُجّة، وهم يتلون الكتاب فلا يتأمّلونه، ليعملوا بما يُوجبه فيتخلّصوا من الضّلالة، ثمّ قال: ﴿ كَذَٰ لِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ الحقّ، ولم ينظروا فيه من حيث أمرهم الله، فقال بعضهم لبعض وهم مختلفون، كقول اليهود والنّصاري بعضهم لبعض، هؤلاء يكفّر هؤلاء، وهؤلاء يكفّر هؤلاء.

ثمَ قال الله تعالى: ﴿ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيلْمَةِ فِيمَا كَانُواْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾ في الدنيا يبيّن ضَلالتهم وفِسقهم، ويجازي كلّ واحد منهم بقَدْر استحقاقه.

وقال الحسن بن عليّ بن أبي طالب (ملهمااتلام): إنّما أُنزلت الآية لأنّ قوماً من اليهود، وقوماً من النصاري جاءوا إلى رسول الله (ملناة عليمانه)، فقالوا: يا محمّد، اقضِ بيننا. فقال (ملناة عليماته): قُصّوا عليّ قِصّتكم.

فقالت البهود: نحن المؤمنون بالإله الواحد الحكيم وأوليائه، وليست النصاري على شيء من الدِّين والحقّ. وقالت النصاري: بل نحن المؤمنون بالإله الواحد الحكيم وأوليائه، وليست اليهود على شيء من الدِّين والحقّ.

فقال رسول الله استناه عبدوانه: كلَّكم مخطئون مبطلون، فاستمون عن دين الله وأمره.

فقالت اليهود: كيف نكون كافرين وفيناكتاب الله التوراة نقرؤه ؟

وقالت النصاري: كيف نكون كافرين ولنا كتاب الله الإنجيل نقرؤه؟

فقال رسول الله وسنن على والله على خالفتم أيها اليهود والنّصارى كتاب الله ولم تعملوا به، فلوكنتم عاملين بالكتابين لماكفّر بعضكم بعضاً بغير حُجّة، لأن كُتب الله أنزلها شِفاءً من العَمى، وبياناً من الضّلالة، يهدي العاملين بها إلى صِراط مستقيم، وكتاب الله إذا لم تعملوا به (١) كان وبالاً عليكم، وحُجّة الله إذا لم تنقادوا لها كنتم لله عاصين، ولسّخَطه متعرّضين.

ثمّ أقبل رسول الله (مآن الدعل رآله) على البهود، فقال: احذروا أن يَنالكم بخلاف أمر الله وبخلاف كتابه ما أصاب أوائلكم الذين قال الله فيهم: ﴿ فَبَدَّلَ اللَّذِينَ ظَلَمُواْ قَوْلاً غَيْرَ ٱلَّذِي قِيلَ لَهُمْ ﴾ (") وأُمروا بأن يقولوه. قال الله تعالى: ﴿ فَأَنزَ لْنَا عَلَىٰ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ رِجْزاً مِنَ ٱلسَّمَاءِ ﴾ (") عذاباً من السّماء، طاعوناً نزل بهم فمات

سورة البقرة آية ـ ١١٣ ـ

<sup>1 .</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طبه السلام): ٣٢٥/٥٤٤ و ٣٢٦.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: ما فيه.

<sup>(</sup>٢، ٣) البَقَرَة ٢: ٥٩.

منهم مائة وعشرون ألفاً، ثمّ أخذهم بعد ذلك <sup>(1)</sup> فمات منهم ماثة وعشرون ألفاً أيضاً، وكان خِلافهم أنّهم لمّا بلغوا الباب رأوا باباً مرتفعاً، فقالوا: ما بالنا نحتاج إلى أن نركع عند الدخول هاهنا، ظننًا أنّه باب منحطّ (٥) لا بدّ من الركوع فيه، وهذا باب مرتفع، إلى متى يسخَر بنا هؤلاء؟ ـ يعنون موسى ويُوشّع بن نون ـ ويُسجدوننا في الأباطيل، وجعلوا أسْتَاهَهم نحو الباب، وقالوا بدل قولهم: حِطَّة، الذي أُمروا به: هطا سمقانا ـ يعنون حِنطة حمراء ـ فذلك

وقال أمير المؤمنين (علماننلام): فهؤلاء بنو إسرائيل نُصب لهم باب حِطّة، وأنتم ـ يا معشر أُمّة محمّد ـ نُصب لكم باب حِطَّة أهل بيت محمّد (عب وعليم النام)، وأمرتم باتباع هُداهم ولزوم طريقتهم، ليغفِر لكم بذلك خطاياكم وذنوبكم، وليزداد المحسنون منكم، وياب حِطّتكم أفضل من باب حِطّتهم، لأنّ ذلك كان باب خشب، ونحن الناطقون الصادقون المؤمنون (٢٠) الهادون الفاضلون، كما قال رسول الله (منزاة عليه وآله): إنَّ النجوم في السّماء أمان من الغَرَق، وإنّ أهل بيتي أمان لأَمّتي من الضّلالة في أديانهم، لا يهلِكون فيها ما دام فيهم من يتّبعون هداه (٧) وسُنّته.

أما إنّ رسول الله (ملن؛ عبه وآله) قد قال: من أراد أن يحيا حياتي، وأن يموت مماتي، وأن يسكُن جنّة عَدْن (٥٠ التي وعدني ربّي، وأن يمسُك قضيباً غَرّسه بيده، وقال له: كُن فكان، فليتولُّ علىّ بن أبي طالب، وليوالِ وليّه، وليعادِ عدوّه، ولينولُّ ذُرّيته الفاضلين المُطيعين لله من بَعْدِه، فإنّهم خُلِقوا مِن طِينَتي، فرُزِقوا فَهْمي وعِلْمي، فَوَبْلّ للمُكَذُّ بِين بِفَضْلِهِمْ مِن أُمَّتِي القاطعين فيهم صِلَتي، لا أَنالَهُمُ الله شَفاعَتي،

قوله تعالى:

## وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَلِّجُدُ اللَّهِ أَنْ يُذْكُرُ فِيهَا آسْمُهُ وَسَعَىٰ فِي خَرَابِهَا أُوْلَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلَّا خَائِفِينَ لَهُمْ فِي ٱلذُّنْيَا خِزْىٌ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ [ ١١٤ ]

1/ 014 - قال الإمام العسكريّ (مباشلام): قال الحسن بن عليّ (طهما الشلام) (١٠): لمّا بعث الله

<sup>(</sup>٤) في المصدر: بعد قباع، وفي ﴿طــــــ وَيَادَة: قباع.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: متطامن.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: المرتضون.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: هديه.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: الجنّة.

سورة البَقَرَة آية - ١١٤ -

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وعله التلام): ٣٢٩/٥٥١ و ٣٢٠/٥٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: على بن الحسين،

محمّداً (منزاة على وآله) بمكّة وأظهر بها دعوته، ونشر بها كلمته، وعاب أديانهم في عيادتهم الأصنام، وأخذوه وأساءُوا معاشرته، وسعّوا في خراب المساجد المبنيّة، كانت لقوم من خيار أصحاب محمّد (") (منزاة على وأساءُوا معاشرته، وسعّوا في خراب المساجد المبنيّة، كانت لقوم من خيار أصحاب محمّد (المستمى هؤلاء وشيعة عليّ بن أبي طالب (عبدالتهم)، كان بنيناء الكعبة مساجد يُحيون فيها ما أماته المبطلون، فسعى هؤلاء المشركون في خرابها، وأذى محمّد (منزاة عليه وسائر أصحابه، وألجؤوه إلى الخروج من مكّة نحو المدينة، المشركون في خرابها، وأذى محمّد (منزاة عليه ولولا أنّ أهلك أخرجوني عنك لما آثرت عليك بلداً، ولا ابتغيت عنك بدلاً، وإنّي لمغتم على مفارقتك.

فأوحى الله تعالى إليه: يا محمّد، إنّ العليّ الأعلى بقرأ عليك السّلام، ويقول: سأرُدَك إلى هذا البلد ظافراً غانماً سالماً قادراً فاهراً، وذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لَرَادُكَ إلى مَعَادٍ ﴾ " يعني إلى مكّة ظافراً غانماً، وأخبر بذلك رسول الله استن ه عليه وقد، أصحابه، فاتصل بأهل مكّة، فسخِروا منه.

فقال الله تعالى لرسوله (ملزاة عبدرانه): سوف أُظفرك (١) بمكّة، وأُجري (٥) عليهم حكمي، وسوف أمنع من (٢) دخولها المشركين حتّى لا يدخُلها أحدٌ منهم إلّا خائفاً، أو دخلها مستخفياً من أنّه إن عُثر عليه قُتل.

فلمًا حنّم فضاء الله بفتح مكّة واستوسقت (٧) له، أمّر عليهم عَتَاب بن أسِيد (٨)، فلمّا اتّصل بهم خبره، قالوا: إنّ محمّداً لا يزال يستخفّ بنا حتّى ولّى علينا غُلاماً حَدَث السنّ ابن ثماني عَشَرة سنة، ونحن مشايخ ذوو الأسنان، وخُدّام بيت الله الحرام، وجبران حَرَمه الآمن، وخير يُقعة له على وجه الأرض.

وكتب رسول الله (منن شعبه وآده) لعَتَاب بن أسِيد عهداً على [أهل] مكّة، وكتب في أوّله: بسم الله الرّحمن الرّحيم، من محمّد رسول الله إلى جبران بيت الله، وسُكّان حَرَم الله، أمّا بعد، وذكر العهد وقرأه عَتَاب بن أسِيد على أهل مكّة.

ثمّ قال الإمام (طبه التلام) بعد ذلك؛ وثمّ بعث رسول الله (ملن الله عبه وآله) بعشر آيات من سورة براءة مع أبي بكر بن أبي قُحافة، وفيها ذكر نَبَّذ العهود إلى الكافرين، وتحريم قرب مكّة على المشركين، وأمّر أبا بكر على الحجّ، ليحُجّ بمن ضمّه الموسم، ويقرأ الآيات عليهم، فلمّا صدر عنه أبو بكر جاءه المطوّق بالنور جَبْرَتيل (طب التلام)، فقال: يا محمّد، إنّه الايؤدّي عنك إلا أنت أو رجل منك، فابعث عليّاً

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وشيعته.

<sup>(</sup>٣) القَصَّص ٢٨ : ٨٥.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أظهرك.

<sup>(</sup>٥) في «ط»: يظفرك الله بمكّة ويجري.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: عن.

 <sup>(</sup>٧) استوسق لك الأمر: إذا أمكنك. (السان العرب وسق - ١٠: ٢٨٠).

<sup>(</sup>٨) عَتَاب بن أسِيد بن أبي العِيص بن أُميّة، والهِ أُموي من الصحابة، أسلم يوم فتح مكّة، واستعمله النبيّ (صلّن مذ عله والد) عليها عند مخرجه إلى خُنين في ٨ه، وأمّره أبو بكر، فاستمر فيها إلى أن مات يوم مات أبو بكر في ١٣ه، وقيل في ٣٣ه. الكامل في التاريخ ٢: ٢٦٢، الإصابة ٤: ٥٣٨٣/٢١١، أعلام الزركلي ٤: ١٩٩.

THE PRINCE GHAZI TRUST ... البرهان في تفسير القرآن FOR QUR'ANIC THOUGHT

ليتناول الآبات، فبكون هو الذي ينبِذ العهود وبقرأ الآيات.

وقال جَبْرَئيل: يا محمّد، ما أمرك ربّك بدفعها إلى عليّ (على التلام) ونزعها من أبي بكر سهواً ولا شكّاً، ولا استدراكاً على نفسه غلطاً، ولكن أراد أن يُبيّن لضعفاء المسلمين أنّ المقام الذي يقومه أخوك عليّ (على الشلام) لن يقومه غيره سِواك ـ يا محمّد ـ و إن جلّت في عبون هؤلاء الضعفاء مرتبته، وعُرفت (٢) عندهم منزلته.

فلمّا انتزع عليّ (عبدالله) الآيات من يَده، لقي أبو بكر بعد ذلك رسول الله (صلّن الاعبدوآله)، فقال: بأبي أنت وأُمّى ـ يا رسول الله ـ أنت أمرت عليّاً أن يأخّذ هذه الآيات من يدي ؟

فقال رسول الله (منزيد عليه رآله): لا، ولكن العليّ العظيم أمرني أن لا ينوب عنّي إلّا من هو منّي، وأمّا أنت فقد عوّضك الله بما (١٠) حمّلك من آياته، وكلّفك من طاعاته الدرجات الرفيعة، والمراتب الشريفة، أمّا إنّك إن دُمت على موالاتنا، ووافيتنا في عَرّصات القيامة، وفيّاً بما أخذنا به عليك من العهود والمواثيق، [فأنت] من خِيار شبعتنا، وكِرام أهل مودّننا، فسُرّي (١١) بذلك عن أبي بكره.

قال: الفمضى عليّ (طبالتلام) لأمر الله، ونبذ العهود إلى أعداء الله، وأيس المشركون من الدخول بعد عامهم ذلك إلى حَرّم الله، وكانوا عدداً كثيراً وجمّاً غفيراً؛ غشّاه الله نوره، وكساه فبهم هيبة وجلالاً، لم يجسُروا معها على إظهار خِلاف ولا قصد بسوء ـ قال ـ: وذلك قوله: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَّنَعَ مَسَاجِدَ ٱللّٰهِ أَن يُذْكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ ﴾.

وهي مساجد خيار المؤمنين بمكة، لمّا منعوهم من التعبّد فيها بأن ألجؤوا رسول الله (ملن الله المناه الله الله الله الله الله وهي مساجد خيار المؤمنين بمكة الله الله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ المساجد لئلا تَعمُر بطاعة الله، قال الله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلّا خَائِفِينَ ﴾ أن يدخُلوا بِقاع تلك المساجد في الحَرّم إلّا خائفين منعذابه (١٢) وحكمه النافذ عليهم، إن يدخُلوها كافرين، بسيوفة وسياطه ﴿ لَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيٌ ﴾ وهو طرده إيّاهم عن الحَرّم، ومنعهم أن يعودوا إليه ﴿ وَلَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ .

٧٨٥ /٢ ـ أبو علميّ الطَّبَرُسي ـ في معنى الآية ـ عن أبي عبدالله (عبدالتلام): ﴿ أَنَهُم قُريش حين منعوا رسول الله (مـــــن نه عبدرانه) دخول مكّة والمسجد الحرام».

قوله تعالى:

# وَلِلَّهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ وَأُسِعٌ

<sup>(</sup>١) في المصدر: وشرفت.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر زيادة: قد.

<sup>(</sup>١١) سُرِّي عنه: تجلَّى همه. «لسان العرب ـ سرا ـ ١٤: ٢٨٠».

<sup>(</sup>١٢) في المصدر:من عدله.

٢ ـ مجمع البيان ١: ٣٦١.

## عَلِيمٌ [110]

١/ ٥٨٦ /١ - عليّ بن إبراهيم: قال العالم (علم الشام) (١): «فإنّها نزلت في صلاة النافلة، فصلَها حيث توجّهت إذا كنت في سفر، وأمّا الفرائض فقوله: ﴿ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّواْ وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ (١) يعني الفرائض، لا تُصلّيها إلّا إلى القِبلة».

٧/ ٥٨٧ عن التُهذيب)، بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الحُصين، قال: كتبت إلى العبد الصالح (مبه النهر): الرجل يصلّي في يوم غَيم في فلاة من الأرض ولا يعرف القِبلة، فيصلّي حتّى إذا فرغ من صلاته بدت له الشّمس، فإذا هو قد صلّى لغير القبلة أيعتد بصلاته، أم يُعبدها؟

فكتب: ويُعيدها ما لم يفَّت الوقت، أوَّلم يعلم أنَّ الله يقول وقوله الحقِّ: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ .

٣/ ٥٨٨ /٣ عنه: بإسناده عن أحمد بن الحسين، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن محمّد بن عبدالله بن مَروان، قال: رأيت يُونُس بمِنى يسأل أبا الحسن (عبدالله) عن الرجل إذا حضرته صلاة الفريضة وهو في الكعبة، فلم يُمكنه الخروج من الكعبة ؟

مَّ اللهِ وَاستَلَقَى عَلَى قَفَاهُ وَصَلَى إِيمَاءً ﴾ وذكر قوله تعالى: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾.

۵۸۹ /٤- ابن بابوّیه، قال: حدّثنا جعفر بن محمد بن مسرور (رحمه)، قال: حدّثنا الحسین بن محمد بن عامر، عن عمّ عبدالله بن عامر، عن محمد بن أبي عُمّیر، عن حمّاد، عن الحلّبي، عن أبي عبدالله (طهالتلام)، قال: سألته عن الرجل يقرأ السجدة وهو على ظهر دابّته ؟

قال: «يسجُد حيث توجُهت به، فإنَّ رسول الله (سَلَنَ الْمُ مِلْ يَصَلَى عَلَى نافته وهو مستقبل المدينة، يقول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَـثَمَّ وَجُهُ ٱللَّهِ ﴾ .

٥٩٠ /٥-العيّاشيّ: عن حَرِيز، قال: قال أبو جعفر (عبدالندم): «أنزل الله هذه الآية في التطوّع خاصّة ﴿ فَأَيْنَمَا تُوكُواْ فَثَمَّ وَجُهُ ٱللّٰهِ إِنَّ ٱللّٰهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ وصلّى رسول الله (سننه عبد رآله) إيماءً على راحِلته أينما توجّهت به حين (١) خرج إلى خَيبر، وحين رجع من مكّة، وجعل الكعبة خلف ظهره».

سورة البَقَرَة آية . 110 .

١ ـ تفسير القمنيّ ١ : ٥٩.

<sup>(</sup>١) (قال العالم (عليه التلام) ليس في المصدر،

<sup>(</sup>٢) البَقَرَة ٢: ١٤٤.

٢ ـ التَّهذيب ٢: ٤٩ /١٩٠.

٣ ـ التَّهَذيب ٥: ١٩٨٣/٤٥٢.

<sup>1</sup>\_علل الشرائع: ١/٣٥٨.

٥ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٥٩/٥٦

<sup>(</sup>١) في المصدر: حيث.



٩٩١ /٦ - قال: قال زُرارة: قلت لأبي عبدالله (عبدائله): الصّلاة في السفر في السفينة والمَحْمِل سَواء؟
 قال: «النافلة كلّها سَواء تومىء إيماء أيّنما توجّهت دابّتك وسفينتك، والفريضة تنزِل لها من المَحْمِل إلى

الأرض إلّا من خوف، فإن خِفْت أومأت، وأمّا السفينة فصلٌ فيها قـائماً وتـوجّه إلى القِبلة (١) بـجُهدك، فـإنّ نُوحاً (طبالتلام) قد صلّى الفريضة فيها قائماً متوجّهاً إلى القِبلة وهي مُطبقة عليهم».

قال: وماكان علمه بالقِبلة فيتوجّهها وهي مُطبقة عليهم ؟ قال: «كان جَبْرَتْيل (مله التلام) يقوّمه نحوها».

قال: قلت: فأتوجّه نحوها في كلّ تكبيرة ؟ قال: «أمّا في النافلة فلا، إنّما تكبّر في النافلة على غير القِبلة، الله أكبر، ثمّ قال: «كلّ ذلك قِبلة للمتنفّل، فإنّه تعالى قال: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجْهُ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ .

٧٩٥ /٧-عن حمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن رجل يقرأ السجدة وهو على ظهر دابّته، قال: دابّته، قال: ديسجُد حَبث توجّهت، فإن رسول الله (منّن عبدراله) كان يُصلّي على نافته النافلة وهو مستقبل المدينة، يقول: ﴿ فَأَيْنَمَا تُولُّواْ فَشَمَّ وَجْهُ آللُّهِ إِنَّ آللُهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ .

قوله تعالى:

# وَقَالُواْ آتَّخَذَ آللُهُ وَلَدا سُبْحَانَهُ بَل لَهُ مَا فِي آلسَّمَا وَالْأَرْضِ وَآلاً رُضِ كُلُّ لَهُ قَائِنْتُونَ [ ١١٦]

۱/ ۵۹۳ / محمّد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهْران، عن عبدالعظيم بن عبدالله الحسنيّ، عن عليّ بن أسباط، عن سُليمان مولى طِرْبال، عن هِشام الجواليقي، قال: سألت أبا عبدالله (طبالتلام) عن قول: سبحان الله (۱)، ما يُعنى به ؟ قال: «تنزيهه».

وستأتي ـ إن شاء الله ـ في ذلك الروايات بكثرة في معنى قوله تعالى: ﴿وَسُبْحَانَ ٱللَّهِ وَمَا أَنَاْ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ " في سورة يُوسُف".

٦ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ١٨٥٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وتَوَخَّ القِبلَةَ.

٧ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٨٢/٥٧

سورة البُقَرَة آية ١١٦٠.

۱ ـ الكافي ۱ : ۱۱/۹۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سُبْحَانُ ٱللَّهِ ﴾.

<sup>(</sup>۲) يوشف ۱۲: ۱۰۸.

<sup>(</sup>٣) تأتي في الأحاديث (١٢ ـ ١٦) من تفسير الآية (١٠٨) من سورة يوسف.



قوله تعالى:

## بَدِيعُ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُن فَيَكُونُ [ ١١٧]

١/ ٥٩٤ /١ - محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن عبدالله بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن سَدِير الصيرفيّ، قال: سَمِعت حُمْران بن أَعين يسأل أبا جعفر (عبدالته) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ بَدِيعُ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ ؟

فقال أبو جعفر (عبدالتلام): وإنّ الله عزّ وجلّ ابتدع الأشياء كلّها بعلمه على غير مِثال كـان قـبله، فـابتدع السّماوات والأرضين ولم يكن قبلهنّ سماوات ولا أرضون، أمّا تسمع لقوله: ﴿وَكَانَ عَرْشُهُ عَلَىٰ ٱلْمَاءِ﴾ (١).

وروى هذا الحديث محمّد بن الحسن الصفّار في (بصائر الدرجات) عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن سَدِير، قال: سَمِعت حُمْران بن أعيَن يسأل أبا جعفر (علمالتلام) الحديث (٢).

٥٩٥ /٢ ـ محمد بن يعقوب: عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن عبدالجبّار، عن صَفُوان بن يحيى، قال:
 قلت لأبي الحسن (عبدالتلام): أخبرني عن الإرادة من الله ومن الخلق؟

قال: فقال: «الإرادة من الخلق الضمير، وما يبدو لهم بعد ذلك من الفعل، وأمّا من الله تعالى فإرادته للفعل إحداثه لا غير ذلك، لأنّه لا يُروِّي (١) ولا يَهُمّ ولا ينفكر، وهذه الصفات منفيّة عنه، وهي صفات الخَلْق، فإرادة الله الفعل لا غير ذلك، يقول له: كن فيكون بلالفظ ولا نُطق بلسان، ولا هِمّة ولا تفكّر، ولا كيف لذلك، كما أنّه لاكيف له».

قوله تعالى:

## آلَّذِينَ ءَاتَيْنَنْهُمُ ٱلْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ قِلاَ وَقِهِ أَوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَن يَخْفُر بِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْخَلْسِرُونَ [ ١٢١]

١/ ٥٩٦ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن إحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن أبي ولاد، قال: سألت أبا عبدالله (عليه المناه) عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوْتِهِ أُوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ﴾ ؟

سورة البَقَرّة آية - ١١٧ -

۱ ـ الكافي ۱ : ۲/۲۰۰.

(١) هُود ١١: ٧.

(٢) بصائر الدرجات: ١/١٣٣.

۲ ـ الكافي ۱ : ۳/۸۵.

(١) رؤيت في الأمر: إذا نظرت فيه وفكّرت. «الصحاح ـ روى ـ ٦: ٢٣٦٤».

سورة البَقْرَة آية - ١٢١ ـ

۱ ـ الكافي ۱ : ۱۲۸/۱.



قال: وهم الأثمّة (عليهم التلام)».

٣/ ٥٩٧ ـ العيّاشيّ: عن أبي ولّاد، قال: سألت أبا عبدالله (عليه التلام) ﴿ ٱلَّذِينَ مَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلارَتِهِ أَوْلَئِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ﴾.

قال: فقال: وهم الأئمّة (عليهم التلام)».

٣/ ٥٩٨ عن منصور، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله: ﴿ يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاَوَتِهِ ﴾. فقال: «الوقوف عند الجنّة والنّار».

٩٩٥ /٤ ـ الحسن بن أبي الحسن الدّيلميّ: عن جعفر بن محمّد الصّادق (عبدالتلام)، في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَتْلُونَهُ حَنَّى تِلاوَثِهِ ﴾.

قال: «يُرتّلون آياته، ويتفقّهون به، ويعملون بأحكامه، ويرجّون وعده، ويخافون وعيده، ويعتبرون بقصصه، ويأتمرون بأوامره، وينتهون بنواهيه (١)؛ ما هو ـ والله ـ جفظ آياته، ودرس حروفه، وتلاوة سوره، ودرس أعشاره وأخماسه، حفِظوا حروفه وأضاعوا حدوده، وإنّما هو تدبُّر آياته والعمل بأحكامه، قال الله تعالى: ﴿ كِتَابٌ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُسْبَارَكٌ لِّيَدَّبَرُوا ءَايَاتِهِ ﴾ (").

### قوله تعالى:

## وَآ تَقُواْ يَوْماً لَا تَجْزِي نَفْسٌ عَن تُفْسٍ شَيْئاً وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا عَذْلٌ وَلَا تَنفَعُهَا شَفَاعَةٌ وَلَا هُمْ يُنصَرُونَ [ ١٢٣ ]

تقدّم تفسير الآبة في صدر السورة (١٦) وتزيد هاهنا في معنى العدل:

١٠٠ /١ ـ العيّاشيّ: عن يعقوب الأحمر، عن أبي عبدالله (طبهالتلام)، قال: «العدل: الفريضة».

٢٠١ /٢ ـ عن إبراهيم بن الفُضيل، عن أبي عبدالله (عبه الشلام)، قال: «العدل في قول أبي جعفر (عليه الشلام): الفداء».

سورة البَقَرَة آية ـ ١٢٣ ـ

(١) تقدُّم في تفسير الآية (٤٨) من هذه السورة.

١ ـ تفسير العيّاشيّ: ١ : ٥٥/٥٧

۲ ـ تفسير العيّاشيّ ۱ : ۸٦/٥٧

٢ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٨٤/٥٧

٣ ـ تفسير العيّاشيّ ١ : ٨١/٥٧

١٠ - إرشاد القلوب: ٧٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يتناهون عن نواهيه.

<sup>(</sup>۲) سورة ص ۳۸: ۲۹.

٣٠٢/٦٠٤ ورواه أسباط الزُّطَي، قال: قلت لأبي عبدالله (على الته: قول الله: الا يقبل الله منه صرفاً ولا عدلاً)؟ قال: والصرف: النافلة، والعدل: الفريضة).

قوله تعالى:

## وَإِذِ آنِتَكَىٰ إِبْرَ ٰهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إمّاماً قَالَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي آلظَّالِمِينَ [ ١٣٤]

1/ ٦٠٣ محمّد بن عليّ بن بابويه: قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمْران الدَّقَاق (١) (منيافت، قال: حدّثنا حمق بن محمّد بن مالك الكوفيّ الفّزاريّ، قال: حدّثنا محمّد بن مالك الكوفيّ الفّزاريّ، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن زيد الزَّيَّات، قال: حدّثنا محمّد بن زياد الأَزْديّ، عن المُفَضَّل بن عمر، عن الصّادق جعفر بن محمّد (عباسلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذِ آبْتَلَىٰ إِبْرَ هِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ ﴾ ما هذه الكلمات؟

قال: وهي الكلمات التي تلفّاها آدم من ربّه فتابّ عليه، وهو أنّه قال: يا ربّ، أسألك بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلّا نُبْتَ عليّ؛ فتاب الله عليه إنّه هو التوّاب الرّحيم».

فقلت له: يا بنَ رسول الله، فما يعني عزّ وجلّ بقوله: ﴿ فَأَتَّمُّهُنَّ ﴾ ؟

قال: ويعني فأتَمَّهُنَ إلى القائم (عبه السلام) اثني عشر إماماً، تسعة من وُلد الحسين (عبه السلام)8.

قال المُفَضَّل: فقلت له: با بن رسول الله، فأخيرني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَجَعَلَهَا كَـلِمَةٌ بَـاقِيَةٌ فِـى عَقِبِه﴾ °°؟

قال: «يعني بذلك الإمامة، جعلها الله في عَقِب الحسين إلى يوم القيامة».

قال: فقلت له: يا بن رسول الله، فكيف صارت الإمامة في وُلد الحسين دون وُلد الحسن، وهما جميعاً وَلَدا رسول الله (منه الله عبد راله) وسِبطاء، وسيِّدا شباب أهل الجنّة ؟

فقال (عد السلام): اإنّ موسى وهارون كانا نَبِيَّين مُوْسَلَيْن أخَوَين، فجعَل الله النبوّة في صُلب هارون دون صُلب موسى، ولم يكُنْ لأحد أن يقول: لِمَ فعل الله ذلك؟ وإنّ الإمامة خلافة الله عزّ وجلّ، ليس لأحد أن يقول: لِمَ جَعلها الله في صُلب الحسين دون صُلب الحسن؟ لأنّ الله هو الحكيم في أفعاله ﴿لَا يُسْتَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ

٢ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٨٧/٥٧

١ ـ الخصال: ٢٠٤/٣٠٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليّ بن أحمد بن موسى، وكلاهما من مشايخ الصدوق، ولا يبعد اتحادهما، أنظر معجم رجال الحديث ٢٥١ و ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) الزُّخرف ٤٣ : ٢٨.

## يُشتَلُونَ﴾ (٣).

ولقول الله تبارك وتعالى (\*): ﴿ وَإِذِ آبْتَلَيٰ إِبْرَ ٰهِيمَ رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ فَأَتَمَّهُنَّ ﴾ وجه آخر، وما ذكرناه أصله. والابتلاء على ضربين: أحدهما مستحيل (٥) على الله تعالى ذِكْرُه، والآخر جائِز.

فأمًا ما يستحيل: فهو أن يختبره ليعلم ما تكشف الأيّام عنه، وهذا ما لا يصلح (٢) لأنّه عزّ وجلّ عكام نيوب.

والضرب الآخر من الابتلاء: أن يبتليه حتى يصبر فيما يبتليه به، فيكون ما يُعطيه من العطاء على سبيل الاستحقاق، ولينظر إليه الناظر فيقتدي به، فيَعلم من حِكمة الله تعالى أنّه لم يُكمِلُ (\* أسباب الإمامة إلّا إلى الكافي المستقل، الذي كشفت الأيام عنه بخير (^).

فأمّا الكلمات، فمنها ما ذكرناه، ومنها:

اليقين، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذَالِكَ نُرِى إِبْرَ ٰهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ﴾ (١).

ومنها: المعرفة بقِدَمِ بارِيَه، وتوحيده وتنزيهه من التشبيه: حين نظر إلى الكواكب والقمر والشّمس، واستدلّ بأُفولِ كلّ واحدٍ منها على حدوثه، وبحدوثه على مُحْدِثِه.

ثمّ علّمه (عداله) بأن الحكم بالنجوم خطأ: في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِي آلنَّجُومِ ﴿ فَقَالَ إِنَّى سَقِيمٌ ﴾ (١٠) وإنّما قيّده الله سبحانه بالنظرة الواحدة، لأنّ النظرة الواحدة لا توجب الخطأ إلّا بعد النظرة الثانية، بدلالة قول النبيّ (سنّ الله عليه وآله) لمّا قال لأمير المؤمنين العبالة على أول النظرة لك، والثانية عليك لا لك».

ومنها: الشجاعة: وقد كشفت الأيام عنه بدلالة قوله عن وحل ﴿ إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَلْهِ وَ التَّمَاثِيلُ الَّتِي وَمَنها: الشجاعة: وقد كشفت الأيام عنه بدلالة قوله عن وحل ﴿ إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا هَلْهِ عَلَيْهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِيمَ لَهَا عَالِمِينَ ﴾ قَالُواْ أَجِنْتَنا أَنتُمْ لَا عَالَوْ أَن الله عَلَيْ وَالله عَلَيْ وَالله عَلَيْ الله عَلَيْ وَالله عَلَيْ الله عَلَيْ وَالله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الله عَلَيْ وَالله عَلَيْ وَالله عَلْ وَالله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ الله عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ وَالله عَلَيْ وَالله عَلَيْهُ عَلَيْتُهُ عَلَيْهُ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَي

<sup>(</sup>٣) سورة الأنبياء ٢١: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) الظاهر أنَّ هذا الكلام وما بعده للصدوق (نفس سرد)، وليس للإمام (عليه السلام).

<sup>(</sup>٥) في المصدر: يستحيل.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: يصحَ.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: لم يكل.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: بخبره.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ٥٥.

<sup>(</sup>١٠) الصَّافَّات ٣٧: ٨٨ و ٨٩.

<sup>(</sup>١١) الأنبياء ٢١: ٥٢ ـ ٥٨.

ثمّ الحِلْم: مُضمّن معناه في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ إِبْنَ هِيمٌ لَحَلِيمٌ أَوَّاهٌ مُنِيبٌ﴾ (١٢). ثمّ السَّخاء: وبيانه في حديث ضيف إبراهيم المُكْرَمين.

ثمّ العُزْلَة عن أهل البيت والعشيرة: مضمّن معناه في قوله: ﴿ وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللّهِ ﴾ (١٣) بة.

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر: بيان ذلك في قوله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْئاً \* يَا أَبَتِ إِنِّى قَدْ جَاءَنِى مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَّبِعْنِى أَهْدِكَ صِرَاطاً سَوِيّاً \* يَا أَبَتِ لاَ تَعْبُدِ الشَّيْطَانَ إِنَّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّحْمَانِ عَصِيّاً \* يَا أَبَتِ إِنِّى أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَانِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيّاً ﴾ (١١).

ودفع السَّبَّنة بالحسنة: وذلك لمّا قال له أبوه: ﴿ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَا إِبْرَ ٰهِيمُ لَثِن لَّمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيّاً ﴾ فقال في جواب أبيه: ﴿ سَكَامٌ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً ﴾ (١٥).

والنوكل: ببانُ ذلك في قوله: ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنَى فَهُوَ يَهْدِينِ ۞ وَٱلَّذِى هُوَ يُطْمِمُنِي وَيَسْقِينِ ۞ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ۞ وَٱلَّذِى يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِينِ ۞ وَٱلَّذِى أَطَمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي خَطِيئتِي يَوْمَ ٱلدِّينِ﴾ (١٠).

ثمّ الحكم والانتماء إلى الصالحين: في قوله: ﴿ رَبِّ هَبْ لِي حُكُماً وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ ﴾ (١٧) يعني بالصالحين الذين لا يحكمون إلا بحكم الله عزّ وجلّ، ولا بحكمون بالآراء والمقاييس حتى يشهد له من يكون بعده من الحجج بالصدق، بيان ذلك في قوله: ﴿ وَٱجْعَلْ لَي لِسَانَ صِدْقٍ فِي ٱلْأَخِرِينَ ﴾ (١٨) أراد في هذه الأُمّة الفاضِلة، فأجابه الله وجعل له ولغيره من الأنبياء لسان صدقٍ في الأخرين، وهو عليّ بن أبي طالب (عبد المعرم)، وذلك قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً ﴾ (١١).

والمِحنة في النفس: حين مُجعِل في المنجنين وقُذِفٌ به في النّار.

ثمُ المحنة في الولد: حين أمِر بذبح وَلَدِه إسماعيل.

ثمّ المحنة بالأهل: حين خَلَص الله عزّ وجلّ حُرْمَتَه من عرارة (٢٠) القبطيّ، في الخبر المذكور في القصّة. ثمّ الصبر على سوء خُلُق سارة.

<sup>(</sup>۱۲) هود ۱۱: ۷۵.

<sup>(</sup>۱۲) مريم ۱۹ : ٤٨.

<sup>(</sup>١٤) مريم ١٩: ٢٢ ـ ٤٥.

<sup>(</sup>١٥) مريم ١٩: ٦٦ و١٧.

<sup>(</sup>١٦) الشُّعراء ٢٦: ٧٨ ـ ٨٢.

<sup>(</sup>١٧) الشُّعراء ٢٦ : ٨٣.

<sup>(</sup>١٨) الشُّعراء ٢٦: ٨٤.

<sup>(</sup>۱۹) مریم ۱۹ : ۵۰.

<sup>(</sup>٢٠) في المصدر: عزازة، والقصة كاملة في الكافي ٨: ٣٧٠.٥٠.

ثمّ استقصار النَّفس في الطاعة: في قوله: ﴿ وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ ﴾ (١١).

ثمّ النزاهة: في قوله عزّ وجلّ: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَـٰكِن كَان حَنِيفاً مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ آلْمُشْرِكِينَ ﴾ ("").

ثمّ الجمع لأشراط الطاعات ("": في قوله: ﴿إِنَّ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَا شَرِيكَ لَهُ وَبِذَ لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أَنْ صَلاتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَاىَ وَمَمَاتِي لِللَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ شَرِيكَ لَهُ وَبِذَ لِللَّهُ وَبِنَ أَنْهَ أَوْلُ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ أَنْعَالَمِينَ ﴾ جميع أشراط الطاعات كلّها حتى لا تَعْزُبَ ("") عنها عازبة، ولا تغيب عن معانيها غائبة.

ثمّ استجابة الله دعوته: حين قال: ﴿ رَبُّ أُرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَىٰ ﴾ (٢) وهذه الآية متشابهة، ومعناها أنّه سأل عن الكيفيّة، والكيفيّة من فِعْل الله عزّ وجلّ، متى لم يَعْلَمُها العالِم لم يَلْحَقه عَبِب، ولا عَرَضَ له في توحيده تَقْص. فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوَلَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ ﴾ (٢) هذا شرط عام لِمَن آمن به، متى سُيْل واحِد منهم: أوَلَمْ تُوْمِن؟ وجب أن يقول: بلى، كما قال إبراهيم، ولما قال الله عزّ وجلّ لجميع أرواح بني آدم: ﴿ أَلَسْتُ بِرَيِّكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾ (٢) كان أوّل من قال: بلى، محمد (ملّ الله على مسيّة إلى بلى سَيِّدَ الأوّلين والآخِرين، وأفضل النبيّين والمُرسَلين، فمَنْ لم يُجبُ عن هذه المسألة بجواب إبراهيم (عليه الله) فقد رَغِبَ عن مِلْنه، قال الله عزوّ جلّ: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلْنَه، قال الله عزوّ جلّ: ﴿ وَمَن

ثم اصطفاء الله عزّوجل إبّاه في الدُنيا، ثمّ شُهادَتُه له في العاقبة أنّه من الصالحين: في قوله عزّوجلَ: ﴿ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَاهُ فِي آلدُّنْيَا وَإِنَّهُ فِي آلاَّخِرَةِ لَمِنَ آلصَّالِحِينَ ﴾ (٣٠ والصالحون هم النبيّ والأثمّة (صلرات الدمليم)، الاَخِدُون عن الله أمره ونَهْيه، المُلتَمِسون للصَّلاح من عنده، والمُجْتَنِبون للرأي والقياس في دينه، في قوله عزّوجلَ: ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ ٱلعَالَمِينَ ﴾ (٣١).

ثمّ اقتِداء مَن بعدَه من الأنبياء (ملهم السلام) به: في قوله: ﴿ وَوَصَّىٰ بَهآ إِبْرَ هِيمٌ بَنِيه وَ يَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ آلَةَ

<sup>(</sup>٢١) الشُّعراء ٢٦ : ٨٨

<sup>(</sup>۲۲) آل عِمْران ۳: ۲۷.

<sup>(</sup>٢٣) في المصدر: الكلمات.

<sup>(</sup>۲٤) الأنعام ٦: ١٦٢ و١٦٣.

<sup>(</sup>٢٥) عَزَبَ عنَّى فلان يَعْزُب ويَعْزِب: أي بَعْدُ وغاب. «الصحاح ـ عزب ـ ١ : ١٨١».

<sup>(</sup>۲۱) التقوة ۲: ۲۱۰.

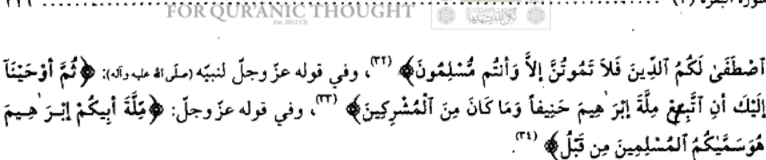
<sup>(</sup>۲۷) البَقرَة ۲: ۲۹۰.

<sup>(</sup>۲۸) الأعراف ٧: ١٧٢.

<sup>(</sup>٢٩) التقرّة ٢: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣٠) البَحْرَة ٢: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣١) البَقْرَة ٢: ١٣١.



وأشراطُ كَلِماتِ الإمام مأخُوذَةٌ مِن جِهَتِه ممّا تحتاجُ إليه الأمّة من مَصالح (٢٥) الدُّنيا والآخِرة.

وقول إبراهيم (طبه اللهم): ﴿ وَمِن ذُرِيَّتِي ﴾ مِن: حَرف تَبعيض، ليعلَم أنّ من الذُرِيّة مَن يستَجِق الإمامة، و منهم من لا يَستَجِقُها، هذا مِن جُملة المسلمين، وذلك أنّه يستَحيل أن يدعو إبراهيم بالإمامة للكافر أو للمُسلم الذي ليس بمعصوم، فضح أنّ باب التَبْعيض وقع على خَواصِّ المُؤمنين، والخَواصِّ إنّما صاروا خواصاً بالبُعْدِ عن الكُفر، ثُمَّ من اجنَنبَ الكبائر صار من جُملة الخواص. أخص، ثمَّ المَعْصوم هو الخاص الأخص، ولو كان للتَخْصِيص صورة أرْبي عليه (٢٠٠٠)، لجعل ذلك من أوصاف الإمام.

وقد سَمَّى الله عزّ وجلَ عبسى من ذُرِّيَة إبراهيم، وكان ابن بِنْتِه من بَعْدِه، ولمَّا صَحَّ أَنَّ ابن البنت ذُرِّيَة، ودَعا إبراهيم لذُرِّيَته بالإمامة، وجَب على محمد (صلّ الاعباداله) الاقتِداء به في وَضْع الإمامة في المَعصومين من ذُرِّيته حَذْو النَعْلِ بالنَعْلِ بعدَ ما أوحَى الله عزّ وجلّ إليه، وحَكَم عليه بقوله: ﴿ ثُمَّ آوْحَيْنَا إلَيْكَ أَنِ أَتَبِعْ مِلَّةَ إِبْرَ فِيمَ حَنْيها لَهُ الله عن سَفِه نَفْسَهُ ﴾ جلّ حَنيها ﴾ (٢٠٠ الآبة، ولو خالف ذلك لكان داخِلاً في قوله: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَ فِيمَ إِلّا مَن سَفِه نَفْسَهُ ﴾ جلّ مَن شَفِه نَفْسَهُ ﴾ عن ذلك.

قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ أَوْلَى الناس بِإِبْر ٰهِيمَ لَلَّذِينَ أَتَبَعُوهُ وَهَاٰذا النَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَـنُواْ ﴾ (٣٨) وأمـير المؤمنين (عبد الـه) أبو ذُرِيّة النبيّ (مــــل الدعب وآنه)، وَوَضْعُ الإعامَة فيه وَضْعُها في ذُرِّيّته المعصومين بعده.

وقوله عزّ وجل: ﴿ لاَ يَنَالُ عَهْدِى الظَّالِمِينَ ﴾ يعنى بذلك أن الإمامة لا تَصْلُح لِمَنْ قَد عبَد وَنَنا أوصنَما، أو أشرك بالله طَرْقَة عَيْن، وإن أسلَم بعد ذلك، والظُّلم وَضْعُ الشيء في غير مَوْضِعه، وأعظمُ الظُلم الشِرْك، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ (٣) وكذلك لا يَصْلُحُ للإمامة من (٢٠) قد ارتكب من المتحارِم شيئاً صَغيراً كان أو كبيراً، وإن تاب منه بعد ذلك، وكذلك لا يُقبِمُ الحَدَّ مَنْ في جَنْبِه حَدَّ، فإذَنْ لا يَكون الإمام إلّا مَعْصُوماً، ولا تُعْلَمُ عِصْمَتهُ إلا بنص الله عزّ وجلّ عليه على لِسانِ نبيّه (من الله على والخِلْقَة فَتُرى

<sup>(</sup>۲۲) الْكِتُوة ۲: ۱۳۲.

<sup>(</sup>٢٣) النَّحل ١٦: ١٢٣.

<sup>(</sup>٢٤) الحج ٢٢: ٧٨.

<sup>(</sup>٢٥) في المصدر: مأخوذَةٌ ممّا تحتاج إليه الأمّة من جهته من مصالح.

<sup>(</sup>٣٦) أي أعلى وأرفع مرتبةً.

<sup>(</sup>٣٧) اتنحل ١٦ : ١٢٣.

<sup>(</sup>۲۸) آل عمران ۲: ۸۸.

<sup>(</sup>۲۹) لقمان ۲۱: ۱۲.

<sup>(</sup>٤٠) في المصدر: لا تصلح الإمامة لمن.

كالسُّواد والبّياض وما أشبه ذلك، وهي مُغَيّبة لا تُعْرَفُ إلّا بتَعريف عَلَام الغُيوب عزّ وجلّ.

١٠٤ /٦٠٤ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن أبي يحيى الواسطي، عن هِشام ابن سالم؛ ودُرُست بن أبي منصور، عنه، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «قد كان إبراهيم نبيّاً وليس بإمام حتى قال الله له: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيِّتِي﴾ فقال الله: ﴿لاّ يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ﴾ من عبد صنماً أو وَنَنا لا يكون إماماً».

٣/ ٢٠٥ محمد بن سنان، عن زيد الحسن، عمن ذكره، عن محمد بن خالد، عن محمد بن سنان، عن زيد الشَحَام، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبد الله) يقول: وإنّ الله تبارك وتعالى اتّخَذ إبراهيم (عبد السلام) عبداً قبل أن يتّخِذَه نبيّاً، وإنّ الله اتّخذه خليلاً قبل نبيّاً، وإنّ الله اتّخذه خليلاً قبل أن يتّخِذَه نبيّاً قبل أن يتّخِذه والله اتّخذه خليلاً قبل أن يتّخِذه إماماً، فلمّا جمع له الأشياء قال: ﴿ إنّى جَاعِلُك لِلنّاس إمّاماً ﴾ .

قال: «فمن عِظَمِها في عَيْنِ إبراهيم (عبده هر): ﴿ قَالَ وَمِن ذُرِّ يَّتِي قَالَ لاَ يَنالُ عُهْدِي ٱلظَّالِمِينَ ﴾ ـ قال ـ: لا يكون السَّفِيه إمام التَّقيّ.

1.7 /٤- وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زياد، عن محمّد بن الحسين، عن إسحاق بن عبدالعزيز أبي السَّفاتِج، عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: سمِعتُه يقول: وإنّ الله اتَّخَذَ إبراهيم (عبدالله)، عَبْداً قبل أن يتُخِذه نبيّاً، واتّخَذَه نبيّاً قبل أن يتَخِذه نبيّاً، واتّخَذَه خليلاً قبل أن يتُخِذه نبيّاً، واتّخَذَه خليلاً قبل أن يتُخِذه نبيّاً، واتّخَذَه خليلاً قبل أن يتُخِذه إماماً، فلمّا جمّع له هذه الأشباء ـ وقبض يده (۱) فال أنه يا إبراهيم (إنّى جَاعِلُك لِلنّاس إماماً) فمن عِظمِها في عَبْنِ إبراهيم، قال: يا ربّ ﴿ وَمِن ذُرِّيّتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِنَ ﴾ .

حدٌ ثنا المحاف الطّائقاني (منه قال: حدُثنا أبو العباس محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالقاني (منه هنه)، قال: حدّثنا أبو أحمد القاسم بن محمّد بن عليّ الهارونيّ، قال: حدّثنا أبو حامد عِمران بن موسى بن إبراهيم، عن الحسن بن القاسم الرَّقّام، قال: حدّثني القاسم بن مُسْلِم، عن أخيه عبدالعزيز بن مُسْلِم، قال: كنّا في أيّام عليّ بن موسى الرضا (طبه السلام) بِمَرُّو، فاجتمَعْنا في مسجد جامِعها يوم الجُمُعة في بَدْء مَقْدَمِنا، فأدار الناس أمْرَ الإمامة، وذكروا كثرة اختِلاف الناس فيها.

فدخَلتُ على سيّدي ومولاي الرضا(عبدالسلام) فأعلَمْتهُ ما خاضَ الناس فيه فتبَّسم(عبدالسلام)، ثمّ قال: «يا عبدالعزيز، جَهِله القومُ وخُدِعوا عن أديانهم، إنّ الله عزّ وجلّ لم يَقبض نبيّه (صلّى الدملة) حنّى أكمَل له الدين،

۲ ـ الكافي ۱: ۱۲۲٪.

٣ ـ الكافي ١: ٢/١٣٣.

٤ ـ الكافي ١ : ١٣٤/٤.

<sup>(</sup>١) هذه الجملة إمّا اعتراضية من كلام الراوي، يعني أنَّ الإمام (على السلام) قبض أصابعه ليحكي اجتماع هذه الصفات في إبراهيم (على السلام)، وإ مّا من كلام الإمام (على السلام) أي قبض الله يد إبراهيم (على السلام) كناية عن كمال لُطفه تبارك وتعالى بإبراهيم (على السلام) حين خاطبه.

٥ ـ عيون أخبار الرضا (عيه السلام) ١ : ٢١٦ /١.



وأنزل عليه القُرآن فيه تفصيل كل شيء، بيَّن فيه الحَلالِ والحَرام، والحُدود والأحكام، وجميع ما يحتاج إليه الناس كملاً، فقال عزَّ وجل هُمَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن شيءٍ هُ الْوَلَا في حجّة الوَدَاعِ وهي آخِر عُمُره (منراة عليه الله): ﴿ ٱلْمَوْتُ الْحُمْلُتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ آلإسلامَ دِيناً ﴾ (") فأمرُ الإمامةِ من تَمام الدِّين، ولم يَمْضِ (منراة عليه الله) حتى بين لأمّته تَمامَ دينهم ""، وأوضَح لهم سبيلَهم، و ترَكهُم على قَصْدِ الحَقِ، وأقامَ لهم علياً (عبد الدم) علَما وإماماً، وما ترك شيئاً تحتاج إليه الأمّة إلّا بينه.

فمن زعَم أنَ الله عزّ وجلَ لم يُكْمِلُ دينَه فقد رَدَّ كتاب الله ومن ردَّ كتاب الله فهو كافرٌ، هل يَعْرِفون قَدْرَ الإمامة ومَحَلَّها من الامَّة، فيجوز فيها اختيارهم؟! إنَّ الامامة أجَلُ قَدْراً، وأعظمُ شَاناً، وأعلى مكاناً، وأمنَع جانباً، وأبَعد غَوْراً من أن يَبْلُغَها الناسُ بعقولهم، أو ينالوها بآرائهم، أو يُقيموا إماماً باختيارِهم.

إن الإمامة خَصَّ الله بها إبراهيم الخليل (عدال به النبوّة، والخِلّة مرتبة ثالثة، وفضيلة شَرَّفه بها، وأشاد بها فِكرّه، فقال عزَّ وجلَّ: ﴿ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ فقال الخليل (عبدالسلام) مسروراً ('' بها: ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِي ﴾ قال الله تبارك وتعالى: ﴿ لاَيَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ فأبطلَتْ هذه الآية إمامة كلِّ ظالِم إلى يوم القيامة فصارت في الصَّفْوة (عيم الحديث.

١٠٨ /٦ - العباشي: رواه بأسانيد عن صَفُوان الجَمَال، قال: كنّا بمكّة فجَرى الحديث في قول الله: ﴿ وإِذِ اللهُ عَلَى إِبْرَ ٰهِيمَ رَبُّهُ بَكَلِمَاتٍ فأَتَمَهُنَّ ﴾ قال: أنمَّهُنّ بمحمّد وعليّ والأئمّة من وُلدِ عليّ (من شعبه) في قول الله: ﴿ فَرَيَّة بَغْضُهَا مِن بَغْضِ وَآفَهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١)، ثمّ قال: ﴿ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَتِي قَالَ لاَ يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِنَ ﴾ قال: يارب، ويكون من ذرّيتي ظالم؟ قَال: نعم، قلان وقُلان ومُنان ومن اتَّبَعَهُم.

قال: بارب، فاجعَلْ " لمحمّد وعليّ ما وَعَدْنَني فيهما، وعجّل نَصْرَك لهُما، وإليه أشار بقوله: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَّةِ إِبْرَ ٰهِيمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَاهُ في آلدُّنْيَا وَ إِنَّهُ فِي ٱلأَخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّالِحِينَ ﴾ " فالمِلَّة: الإمامة.

فلمّا أسكنَ ذرّيّته بمكّة، قال: ﴿ رَبِّ آجْعَلْ هَـٰذا بَلَداً ءَامِناً وَآرْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ آلَتُمَرَاتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ الأَخِرِ﴾ (''، فاسَتْنني ﴿ مَنْ آمَنَ﴾ خَوْفاً أن يقول له: لا، كما قال له في الدعوة الأولى: ﴿ قَالَ وَمِن ذُرِّيَّتِي

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥ : ٣.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: معالم دينهم.

<sup>(</sup>٤) في المصدر؛ سروراً.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٥/٨٨.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۳٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فعجل.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) البقرة ٢: ١٢٦.



... البزهان في تفسير القرآن

قَالَ لَايَنَالُ عَهْدِي آلظَّالِمِينَ ﴾.

فلمًا قال الله: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَاُمَتِّمُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ إلى عَذَابِ ٱلنَّارِ وَبِفْسَ ٱلْمَصِيرُ الذي متَّعْتَهمُ؟ قال: الذين كفَروا بآياتي فُلان وفُلان وفُلان.

١٠٩ /٧ عن حَرِيز، عمن ذكره، عن أبي جعفر (عبالله)، في قول الله: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّالِمِين ﴾، أي لا يكون إماماً ظالماً.

٦١٠ /٨ ـ عن هِشام بن الحكم، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في قول الله: ﴿إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾.
 قال: فقال: ولو علم الله أنّ اسماً أفضل منه لسمّانا به».

البَرْقيّ، عن فَضَالة بن أيوب، عن عبدالله: عن أحمد بن محمّد بن عبسى، ومحمّد بن عبدالجبار، عن محمّد بن خالد البَرْقيّ، عن فَضَالة بن أيوب، عن عبدالحميد بن النَّصْر (۱) قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «يُنكِرون الإمام المَفْروض الطاعة ويَجْحَدونَه؟! والله، ما في الأرض مَنْزِلة عندالله أعظم من مَنْزِلة (۱) مُفْتَرَض الطاعة، لقد كان إبراهيم (عبدالله) دهراً يَنزِل عليه الوّحْي [والأمر من الله وما كان مفترض الطاعة] حتى بدا لله أن يُكْرِمَه ويُعظمه فقال: ﴿ إِنّي حَامِلُكَ لِلنّاس إمَاماً ﴾ فعرف إبراهيم (عبدالله) ما فيها من الفَصْل فقال: ﴿ وَمِن ذُرِّيّتِي ﴾ أي واجْعَل ذلك في خُريّتي، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِين ﴾ ه.

قال أبو عبدالله (عبدالله): ﴿إِنَّما هو في ذُّرِّيتِّي لا يِكِون في غيرهم،

117 / 11 - الشيخ المفيد: عن أبي الحسن الأسدي، عن أبي الخير (١) صالح بن أبي حَمّاد الرازي، يرفعه، قال: سمِعتُ أبا عبدالله الصادق (عبدالسلام) يقول: «إِنَّ الله اتَخَذَ إبراهيم عَبْداً قبل أن يتَخِذَه نبيًا، وإِنَ الله اتَخَذَه نبيًا قبل أن يتَخِذَه خليلاً، وإنّ الله اتَخَذَه رسولاً قبل أن يتَخِذَه إماماً، فلمّا جمّع له الأشياء، قال: ﴿إِنِّى جَاعِلُكَ لِلتَّاسِ إِمَاماً ﴾.

قال: «فمِن عِظَمِها في عَبْن إبراهبم (علم السلام): ﴿ قَالَ وَمِن ذُرِّيَتِي قَالَ لَايَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ -قال -: لا يكون السَّفيه إمام التَّقيّ.

<sup>(</sup>٥) البقرة ٢: ١٢٦.

۷ ـ تفسير العياشي ۱ : ۸۹/۵۸

٨ ـ تفسير العياشي ١ : ٨٠/٥٨.

٩ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٠.

<sup>(</sup>١) في «س، ط»: قصي، وفي المصدر: نصر، والظاهر أنّ الصواب ما في المتن، أنظر معجم رجال الحديث ٩: ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: إمام.

١٠ ـ الاختصاص: ٢٢.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: أبي الحسن، وفي المصدر: أبي الحسين، تصحيف صوابه ما في المتن من رجال النجاشي: ١٩٨/٥٢٨ ومعجم رجال الحديث ٩: ٥٣.

11/ 11۳ وعنه: عن أبي محمّد الحسن (۱) بن حمزة الحسيني، عن محمّد بن يعقوب، عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أبي يحيى الواسطيّ، عن هشام بن سالم ودُرُسْت بن أبي منصور، عنهم - في حديث - قال: وقد كان إبراهيم نبيّاً وليس بإمام حتّى قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً قَالَ وَمِن ذُرِّيَتِي ﴾ فقال الله تبارك وتعالى: ﴿لاَيتَالُ عَهْدِى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ من عبَدَ صنَماً أو وَثَناً أو مِثالاً لا يكون إماماً».

117/718 عن جابر، عن أبي جعفر (علب السلام)، قال: سمِعتُه يقول: «إنّ الله اتّخَذَ إبراهيم عَبْداً قبل أن يتّخِذَه نبيّاً، واتّخَذَه نبيّاً قبل أن يتّخِذَه رسولاً قبل أن يتّخِذَه خليلاً، وإنّ الله اتّخَذَ إبراهيم خليلاً قبل أن يتّخِذَه إماماً، فلمّا جمّع له الأشياء ـ وقبّض يده ـ قال له: يا إبراهيم ﴿إنّى جَاعِلُكَ لِلنّاسِ إِمَاماً ﴾ فمن عِظَمِها في عَيْن إبراهيم (علم الله)، قال: يا ربّ ﴿ وَ مِن ذُرِّيّتِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظّالِمِينَ ﴾ ٤.

17/ 110 مالشبخ في (أماليه): عن الحَقَار، قال: حدَّثنا إسماعيل، قال: حدَّثنا أبي وإسحاق بن إبراهيم الدَبَري (١٠)، قال حدَّثنا عبدالرزّاق، قال: حدَّثنا أبي، عن مينا مولى عبدالرحمن بن عَوف، عن عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله (ملى عبدراله): وأنا دَعْوَة أبي إبراهيم».

قلتا: يا رسولَ الله، وكيف صِرْتَ دعْوَة أبيك إبراهيم؟

قال: «أَوْحَى الله عزَ وَجَلَ إلى إبراهيم: ﴿ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَاماً ﴾ فاستَخَفَّ إبراهيمَ الفَرَحُ، فقال: يارب، ومن ذُرَيْتي أَنمَة مِثلي؟ فأوحى الله عزَ وجلَ إليه: أنّ يا إبراهيم ـ إنّي لا أعطيك عَهْداً لا أفي لك به

قال: يارب، ما العَهْد الذي لأتفى لي به؟ قال الأعطيك عَهْداً لظالم من ذُرّيتك.

قال: يارب، ومن الظالِم من وُلدي الذي لا يُعَالَ عَهْدُلِهِ ؟ قال: من سَجَد لصنَم من دوني لا أَجْعَله إماماً أبداً، ولا يَصْلُح (٢) أن يكون إماماً.

قَالَ إبراهيم: ﴿ وَٱجْنَبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ ٱلْأَصْنَامَ ۞ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلَلْنَ كَثِيراً مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ (٣).

قال النبيّ (منراة عيدواله): دفانتَهَتِ الدَّعْوَة إليّ و إلى أخي عليّ، لم يَسْجُدُ أَحَدٌ منّا لصَنَمٍ قَطّ، فاتَّخَذُني الله نبيّاً وعَليّاً وَصِيّاً» (1).

١١ ـ الاختصاص: ٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبو محمّد بن الحسن، والصواب ما في المتن، راجع رجال النجاشي: ٦٤/١٥٠، الفهرست ٥٢: ١٨٤.

١٢ ـ الاختصاص: ٢٣.

١٢ ـ الأمالي ١ : ٢٨٨.

<sup>(</sup>١) في «س» والمصدر: الديري، وفي «ط»: الزبيري، كلاهما تصحيف، والصواب ما في المتن نسبة إلى (دبر) من قرى صنعاء اليمن. راجع معجم البلدان ٢ ـ ٤٣٧، وسير أعلام النبلاء ١٣ : ٤١٦.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولا يصح.

<sup>(</sup>٣) إيراهيم ١٤: ٢٥ ـ ٢٦.

<sup>(</sup>٤) في «ط» نسخة بدل: ولياً.

THE PRINGE GHAZI TRUST . . . . البرهان في تفسير القرآن FOR QUR'ANIC THOUGHT

١١٦ /١٤ ـ ومن طريق المُخالفين: ما رواه الشافعي ابن المغازليّ في كتاب (المناقب) بإسناده، يرفعه إلى عبدالله بن مسعود، قال: قال رسول الله (مل الفعله وآله): وأنا دَعْوَةُ أبي إبراهيم (عليه السلام)».

قلت: يا رسول الله، وكيف صِرْتَ دعوة إبراهيم أبيك (عيه السلام)؟

وساق الحديث السابق بعينه إلى قوله (من الدعب واله): وقانتَهَتِ الدُّعْوَة إلىّ وإلى على (عب السلام) لم يَسْجُدْ أَحَدُنا (١) لصنَم قَط، فاتَّخَذَني الله نبيّاً واتَّخَذَ عليّاً وصيّاً».

قوله تعالى:

#### وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَا وَآتَّخِذُواْ مِن مَّقَامِ إِبْرَ هِيمَ مُصَلِّي [١٢٥]

١/ ١١٧ /١ - قال على بن إبراهيم: المَثابةُ: العَوْدُ إليه.

١١٨ /٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن مُحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن محمّد بن الفُّضَيْل، عن أبي الصبَّاح الكِنانيّ، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن رجُلٍ نَسِي أن يُصلّي الرَّكْعَتَيْن عَنْدَ مقام إبراهيم (مداللهم) في طُواف الحَجّ والعُمّرة؟

فقال: وإنكان بالبلدِ صَلَّى الرَّكْعَنَيْن عند مقام إبراهيم إعد المعمى، فان الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَآ تَجِدُوا مِن مَّقَام إِبْرَ ٰهِيمَ مُصَلِّی ۗ و إِن كَان قَدِ آرْتَحَل فلا آمُره أَن يَوْجِعٍ .

٣١٩ /٣- الشيخ في (التهذيب): بإسناده، عن موسى بن الفاسم، عن صَفُوان بن يحيى، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله وطبه السلام، قال: وليس لأحد أن يُصلِّي رَكُّعتَى طواف الفَريضة إلَّا خَلْفَ المَقام، لقول الله: ﴿ وَآتُخِذُواْ مِن مَّقَام إِبْرَ هِيمَ مُصَلِّي ﴾ إن صَلَّبْنَهُما في غيره فعليك إعادة الصلاة،

٠٦٢ /٤ ـ وعنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن الحسن بن محبوب، عن عليّ بن رِئاب، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (عله الملام) عن رجل نَسِي أن يُصلِّي رَكْعَتَى طَواف الفريضة خَلْفَ المَقام، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَأَتَّخِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَ هِيمَ مُصَلِّي ﴾ حتى ارتحل.

سورة البقرة آية ـ ١٢٥ ـ

١٤ - المناقب: ٣٢٢/٢٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لم نسجد أحدُ منا.

١ ـ تفسير القشي ١ : ٥٩.

٢ \_ الكافي ٤ : ١/٤٢٥.

٣ ـ التهذيب ٥: ١٣٧/١٣٧.

٤ ـ التهذيب ٥: ١٤٠ /٢٦٤.

فقال: وإن كان ارتَحَل فإنِّي لا أشَّقَ عليه ولا آمُره أن يَرجِع، ولكن يُصلِّي حيث يَذْكُره.

١٢١ /٥ - وعنه: عن موسى بن القاسم، عن محمد بن سنان، عن عبدالله بن مُشكان، عن أبي عبدالله الأبزاري، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن رجل نَسِي أن يُصلّي (١) رَكُمتي طَواف الفريضة في الحِجْر.

قال: «تُعِيدُهُما خَلْفَ المَقام، لأنَّ الله يقول: ﴿وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامٍ إِبْرَ ٰهِيمَ مُصَلَّى ﴾ يعني بذلك رَكْعَتَي طَواف الفَريضة».

٦٢٢ /٦-وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن سِنان، عن ابن مُسْكان، قال حدّثني من سأله عن الرجل يَنْسى (١) ركْعَتَى طَواف الفريضَة حتّى يخرُج. فقال: «يُوَكِّل».

قال ابن مُشكان: وفي حديث آخر: وإنكان جاوَزَ مِيقات أهل أرضِه فليَرْجِع وليُصَلِّهِما، فإنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَآتَّخِذُواْ مِن مَقَامِ إِبْرَ هِيمَ مُصَلِيَّ ﴾ .

٩٢٣ /٧ ـ العيّاشي: عن محمّد بن الفُضَيْل، عن أبي الصبّاح، قال: سئل أبو عبدالله (عبد الله) عن رَجُلٍ نَسِي أن يُصَلّي رَكْعَنَيْن عند مقام إبراهيم (عبد المله) في الطّواف، في الحَجّ أو العُمْرَة.

فقال: «إن كان بالبَلدِ صَلَى رَكْعَتَيْن عند مَقام إبراهيم، فإنّ الله يقول: ﴿ وَٱتَّخِذُواْ مِن مَّقَامٍ إِبْرَ هِيمَ مُصَلَى ﴾، و إن كان ارتَحَل وسار، فلا آمُرُه أن يَرجِع».

٩٢٤ /٨-عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله (عبد المدهم)، قال: سألته عن رَجُلٍ طافَ بالبيت طَواف الفَريضَة، في حَجّ كان أو عُمْرَةٍ، وجَهِلَ أن يُصلّي رَكْعَنَيْنِ عند مَقام إبراهيم (عبدالسلام).
قال: ويُصلبها ولو بعد أيّام، لأنّ الله بقول: ﴿ وَٱ تُحِدُواْ مِن مَقَام إبْرَ ٰ هِيمَ مُصَلّى ﴾.

مرز تحين تكيية راصي سدى

قوله تعالى:

## وَعَهِدْنَاۤ إِلَىٰ إِبْرَٰهِيمَ وَإِسْمَـٰعِيلَ أَن طَهِّراَ بَيْتِىَ لِلطَّاَيْفِينَ وَٱلعَاكِفِينَ وَٱلرُّكِّعِ ٱلسُّجُودِ [١٢٥]

١/ ٦٢٥ /١ - علي بن إبراهيم: قال الصادق (علم السلام): (يعني نَحَّبَا عنه المُشركين).

٥ ـ التهذيب ٥: ١٣٨/١٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نسى فصلّى.

٦ - التهذيب ٥: ١٤٠/١٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: نسي.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٩١/٥٨.

٨. تفسير العيّاشي ١ : ٩٢/٥٨.

سورة البقرة آية ـ 120 ـ

١ ـ تفسير القمّى ١ : ٥٩.

وقال: ولمّا بني إبراهيمُ البيتَ وحَجَّ الناسُ، شَكَتِ الكعبة إلى الله تبارك وتعالى ما تَلْقَاه من أيدِي المُشْرِكين وأنّفاسِهم، فأوحى الله إليها، قَرَى كعْبَنى، فإنّى أبعَثُ في آخِر الزّمان قَوْماً يتنَظّفون بقُضْبان الشَّجَر ويتَخَلّلُون،

٩٢٦ /٢ ـ محمد بن يعقوب: عن حُميد بن زياد، عن ابن سَماعة، عن غير واحد، عن أبان بن عُثمان، عن محمد بن الحَلبيّ، عن أبي عبدالله (علمه السلام)، قال: وإنّ الله عزّ وجل يقول في كتابه: ﴿ طَهِراً بَدْيتِي لِلطَّآ يَفِينَ وَالْحَارِينَ عَن أبي عبدالله (علمه السلام)، قال: وإنّ الله عزّ وجل يقول في كتابه: ﴿ طَهِراً بَدْيتِي لِلطَّآ يَفِينَ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا

٣٢٧ /٣- الشَّيخ: بإسناد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن عِمران الحَلَبيّ، قال: سألت أبا عبدالله (عبد السلام): أَتَغَتَسِلُ النِساء إذا أَتَيْنَ البيت؟ فقال: ونعم، إنَّ الله تعالى يقول: ﴿ أَنْ طَهِراً بَسِيْتِي لِلطَّاتِفِينَ وَالعَاكِفِينَ وَالرُّكَّعِ السَّجُودِ﴾ وينبغي للعَبْدِ أن لا يَدْخُلَ إلا وهو طاهِر، قد غَسَل عنه العَرَق والأذى وتطهّره.

۱۲۸ /٤ ـ محمد بن عليّ بن بابويه: عن محمد بن الحسن (رصه الله)، قال: حدّ ثنا محمد بن الحسن الصفّار، عن أحمد وعبدالله ابنّي محمد بن عيسى، عن محمد بن أبي عُمَبر، عن حَمّاد بن عُثمان، عن عبدالله بن عليّ الحلّبيّ، قال: سألت أبا عبدالله (طبه المعرم): أنغتَسِل النِساء إذا أنّينَ البيت؟ قال: «نعم، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ أَن طَهِراً بَيْتِي للطَّآ يُفِينَ وَآلعًا كِفِينَ وَآلرُكَعِ آلسُّجُودِ ﴾ فينبَغي للعَبْد أن لا يَدْخُلَ إلا وهو طاهر، قد غسل عنه العرّق والأذى ونطهر.

٩٢٩ /٥ ـ العيّاشي: عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله (طوالسلام)، قال: سألته: أتَغْتَسِلُ النِساء إذا أتَيْنَ البَيْت؟ قال: ونعم، إن الله يقول: ﴿ أَن طَهِراً بَيْتِيَ لِلطَّا يُفِينَ وَ الْعَاكِفِينَ وَ الرُّكَعِ السُّجُودِ ﴾ ينَبغي للعبدِ أن لا يدخُل إلا وهو طاهِر، قد غسَل عنه العرَق والأذى وتطهَره.

۱۳۰ / ۱۰ من الحرم يتصيد ويرجع البيان): سبب النزول، عن ابن عبّاس، قال: لمّا أنى إبراهيم بإسماعيل وهاجر فوضعهما بمكّة وأتَتْ على ذلك مُدّة ونزلها الجُرْهُويُّون، وتزوّج إسماعيل امرأة منهم، وما تَتْ هاجر واستأذَن إبراهيم سارة أن يأتِي هاجر فأذِنت له، وشرطَتْ عليه أن لا يَنْزِل، فقدِم إبراهيم (طبهالله)، وقد ماتَتْ هاجر، فذهب إلى بيت إسماعيل، فقال لامرأتِه: هأين صاحِبُك؟ قالت: له ليس ها هنا، ذهب يتصبُّد؛ وكان إسماعيل يخرُج من الحرم يتصيَّد ويرجع.

فقال لها إبراهيم: «هل عندَكِ ضيافة؟، قالت: ليس عندي شيء، وما عندي أحَد.

فقال لها إبراهيم: «إذا جاء زوجُك فأقرئيه السلام وفولي له: فليُغَيِّر عَتَبَة بابهِ» وذَهب إبراهيم (عبه السلام)، فجاء إسماعيل (عبه السلام) ووجَد ريحَ أبيه، فقال لامرَأته: «هل جاءَك أحد؟». قالت: جاءني شيخ صِـهَتهُ كـذا وكـذا،

۲ ـ الكافي ٤ : ۲/٤٠٠.

٣ ـ التهذيب ٥: ٢٥١/٢٥٨

<sup>\$ -</sup> علل الشرائع : ١١٤١١.

٥ ـ تفسير العياشي ١ : ٥٩/٥٩.

٦ \_ مجمع البيان ١ : ٣٨٣.

كالمُسْتَخِفَة بشأنِه.

سورة البَقْرَة (٢)

قال: «فما قال لك؟» قالت: قال لي: أقرئي زوجَك السلام، وقولي له: فليُغَيِّر عَتَبَة بابه. فطلَّقها وتزوَّج أخرى، فليِّفَ إبراهيم ما شاء الله أن يَلبَث، ثمّ استأذن سارة أن يزور إسماعيل (طبالسلام) فأذِنَتْ له، واشَتَرطت علبه أن لأَيْنزل، فجاء إبراهيم (طبالسلام) حتى انتهى إلى باب إسماعيل (طبالسلام)، فقال لامرأته: «أين صاحِبُك؟». قالت: يتصَيَّد، وهو يجيئنِي الآنَ إن شاء الله ـ فانزلُ يرحَمُك الله.

فقال لها: «هل عندك ضيافة؟». قالت: نعم، فجاءَت باللَّبَن واللَّحْم، فَدعا لها (١) بالبَرَكة، فلو جاءت يومثذٍ بخُبزٍ أو بُرٍّ أو شعيرٍ أو تَمْرٍ لكانت أكثَرُ أرضِ الله بُرّاً وشَعيراً وتَمْراً.

فقالت له: انزِل حتى اغْسِلَ رأسَك؛ فلم يَنْزِل، فجاءت بالمقام فوضَعَتْه على شِقّه الأيمن فوضَع قدمَه عليه، فبقي أثرُ قَدَمِه عليه، فغسَلت شِقَّ رأسِه الأيمَن، ثمّ حوَّلَتْ المقام إلى شِقّه الأيسر، فبقي أثرُ قَدَمِه عليه، فغسَلَتْ شِقَّ رأسِه الأيسر.

فقال لها: ﴿إِذَا جَاءَ رُوجُكَ فَأَقَرَئِيهِ مَنِّي السَّلَامِ، وقولَى له: قد استَقامَتْ عَتَبَةٌ بابك،

فلمّا جاء إسماعيل وجَد ريحَ أبيه، فقال لامرأته: «هل جاءك أحد؟». قالت: نعم، شَيخٌ أحسَنُ الناسِ وَجُهاً، وأطَيبهُم ريحاً، وقال لي: كذا وكذا، وقلتُ له: كذا، وغسَلْتُ رأسَه، وهذا مَوْضِعُ قَدَمَيْه على المَقام، فقال لها إسماعيل (عيه السلام): «ذاك إبراهيم (عيه السلام)».

١٣١ /٧- ثمّ قال أبو عليّ: وقد روى هذه القصّة بعينها عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن أبان، عن الصادق (عبدالسلام)، وإن اختلفت بعض ألفاظه، وقال في آخِرها: وإذا جاء زوجُك، فقولي له: قد جاء ها هنا شيخٌ وهو يُوصيك بعَتَبةٍ بابِك خَبْراً، فأكب إسماعيل (عبداله) على المتقام يبكي ويقبّله،.

٣٣٢ / ٨ ـ ثمّ قال: وفي رواية أخرى، عنه (عليه السلام): وأنّ إيبراهيم (عليه السلام) استأذّنَ سارّة أن يَنزور إسماعيل (عبه الله)، فأذِنَتْ له على أن لا يَلْبَتَ عنها وأن لا يَنْزِلَ من حِماره، فقيل: كيف كان ذلك؟ فقال: إنّ الأرض طُوِيَتْ له».

قوله تعالى:

وَ إِذْ قَالَ إِبْرَ هِيمُ رَبِّ آجْعَلْ هَذَا بَلَدا عَامِناً وَآرْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ آلْخُمِ وَأَلْ فَالَ أَعْلَمُ مِنْ أَلْ مَنْ عَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ وَآلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ

<sup>(</sup>١) في المصدر: لهما.

٧ ـ مجمع البيان ١: ٢٨٤.

٨ ـ مجمع البيان ١ : ٢٨٤.





## قَلِيلاً ثُمَّ آضْطَرُّهُ إلىٰ عَذَابِ آلنَّارِ وَبِشْسَ آلْمَصِيرُ \* وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَ هِيمُ آلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِّنا إِنَّكَ أَنتَ آلسَّمِيعُ آلْعَلِيمُ -إلى فوله نعالى -إنَّكَ أَنتَ آلْعَزِيزُ آلْحَكِيمُ [ ١٢٦ - ١٢٩]

۱/ ۹۳۳ / دمحمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، والحسين بن محمّد، عن عَبْدَوَيه بن عامر، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَضْر، عن أبان بن عُثمان، عن عُقْبَة ابن بَشير، عن أحدِهما (مبهماالله)، قال: وإنّ الله عزّ وجلّ أمر إبراهيم (مبهالله) ببناء الكعبة، وأن يرفّع قواعِدَها ويُريّ الناس مناسِكَهُم، فبني إبراهيم وإسماعيل (عبهماالله) البيت كلّ يوم سافاً (۱۱ حتّى انتهى إلى مَوضِع الحجَر الأسود».

وقال أبو جعفر (على السلام) افنادى أبو قُبيّس إبراهيم (على السلام): أنّ لك عندي وَديعةً؛ فأعطاه الحجَر، فوضّعه موضِعه، ثمّ إنّ إبراهيم (على الله و إنّ الله يأمُرُكم أن مَوضِعه، ثمّ إنّ إبراهيم خليل الله و إنّ الله يأمُرُكم أن تَحجّوا هذا البيت فحُجُوه، فأجابه من يَحُجّ إلى يوم القيامة، وكان أوّل من أجابه من أهل اليّمن ـ قال: وحجّ إبراهيم (على الله و وأهله و وُلدُه، فمن زعم أنّ الذّبيح هو إسحاق فمِن هاهُناكان ذَبْحُه.

وذُكر عن أبي بصير أنّه سِمع أبا جعفر وأبا عبدالله (عليماالسلام) يَزْعُمان أنّه إسحاق، فأمّا زُرارة فزعم أنّه إسماعيل.

على بن إبراهيم، قال: دعا إبراهيم وأن يَرزُق مَن آمَن منهم، فقال الله: يا إبراهيم ﴿ وَمَن كَفَرَ ـ أَيضا أَرزُقُه ـ فَأُمَيِّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ آضُطَرُهُ إلى عَذَابِ أَلنَّارِ وَبِنْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾.

٣٦ /٣ ـ أبو عليّ الطَّبَرُسِيّ في (مُجَمِّع البيانيّ)، قال: رُوي عن أبي جعفر (مداسلام): «أنَّ المُراد بذلك أنَ الثَّمَرات تُحْمَل إليهم من الآفاق».

ورُوي عن الصادق (عبد المعرم) أنَّه قال: وإنَّما هي تَمرات القُلوب، أي حبِّبهم إلى الناس ليَثوبوا (١) إليهم،

١٣٦ /٤ . عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النَّصْر بن سُويد، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله عبدالله (عبدالله عبدالله عبدال

سورة البقرة آية -١٢٦ - ١٢٩ ـ

١ ـ الكافي ٤ : ٢٠٥/٤.

<sup>(</sup>١) الساف في البناء: كلّ صفي من اللِّين. «لسان العرب مسوف . ٩: ١٦٦».

٢ ـ تفسير القميّ ١ : ٦٠.

٢ ـ مجمع البيان ١ : ٢٨٧.

<sup>(</sup>١) أي يجتمعوا ويجيئوا.

٤ ـ تفسير القمئ ١ : ٦٠.

فَشَكَا إبراهيم (طبالسلام) ذلك إلى الله عزّ وجلّ، فأوحى الله إليه: إنّما مثَلُ المَرأة مثَلَ الضِلْع العَوْجاء، إن تركتَها استَمْتَعْتَ بها (۱)، و إن أقَمْتَها كسَرْتَها، ثمّ أمَره أن يُخرِجَ إسماعيل (طبالسلام) وأمّه. فقال: يا ربّ إلى أيّ مكان؟ قال: إلى حرمي وأمني، وأوّل بُقعة خلقتُها من الأرض، وهي مكّة.

فأنزَل الله عليه جَبْرَئيل بالبُراق، فحمَل هاجر وإسماعيل وإبراهيم (طبهماالدلام)، وكان إبراهيم لا يمُرُّ بِمَوْضِع حَسَن فيه شجر ونَخْل وزَرع إلَّا وقال: يا جَبْرَئيل، إلى هاهنا، إلى هاهنا، فيقول جَبْرَئيل: لا، امْضِ، امَضِ، حتى وافي (١) مكة، فوضعَه في مَوْضِع البَيْتِ، وقد كان إبراهيم (طبالدلام) عاهد سارَة أن لا يَنْزِل حتى يَرجِع إليها.

فلمّا نَزلوا في ذُلك المكان كان فيه شجَر، فألفَتْ هاجَر على ذلك الشجَركساء أكان مَعها، فاستَظلُوا تحتّه، فلمّا سرَّحَهم (٣) إبراهيم، أتَدَعُنا (١) في مَوضِع فلمّا سرَّحَهم (٣) إبراهيم، أتَدَعُنا (١) في مَوضِع ليس فيه أنيسٌ ولا ماءٌ ولا زَرْعٌ؟ فقال إبراهيم: الله الذي أمرّني أن أضعَكم في هذا المكان هو يَكفيكم (٥).

ثمَ انصَرف عنهم، فلمّا بَلغ كَدَاء ـ وهو جَبل بذي طُوَى ـ التفّت إليهم إبراهيم، فقال: ﴿ رَّبَّنَا إِنِّي آسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتي بوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْعٍ عِندَ بَيْتِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُواْ ٱلصَّلَوٰةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِّنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِيَ إِلَيْهِمْ وَٱرْزُقْهُم مِّنَ ٱلثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ (٢٠ ثمَ مضى، وبقبت هاجَر.

فلمًا ارتفَع النَّهار عَطِش إسماعيل وطلَب الماء، فقامت هاجر في الوادي في مَوضِع السَّغي، ونادَت: هل في الوادي من أنيس ؟ فغاب عنها إسماعيل (علم السالم) فصعِدَث على الصَّفا، ولمَع لها السَّراب في الوادي، فظنَت أنه ماء، فنزَلت في بَطن الوادي وسَعَتْ، فلمّا بلَغَتِ المَسْعي عَابَ عنها إسماعيل (علم السلام)، ثمّ لمّع لها السَّراب في ناحية الصَّفا، فهبَطَتْ إلى الوادي تطلُب الماء، فلما عالمات عنها إسماعيل (علم السلام) عادَتْ حتى بلَغَتِ الصَّفا، فن ناحية الصَّفا، فهبَطَتْ ذلك سَبع مرّات، فلمّا كالت في النَّهوط السابع وهي على المَرْوَة، نظرَتْ إلى فنظرتْ حتى فعلى المَرْوَة، نظرَتْ إلى إسماعيل (علم السلام) وقد ظهر الماء من تحت رِجُلَيه، فعادَت حتى جمعَت حَوْلَه رَمُالاً، فإنّه كان سائلاً، فَزَمّته (٢) بما جعَلته حوله، فلذلك سُمِّيت زَمْرَم.

وكانت تجرَّهُم نازِلة بذي المَجاز <sup>(^)</sup> وعرّفات، فلمّا ظهّر الماء بمكّة عَكفَتِ الطّير والوَحْشُ على الماء، فنظَرت تجرّهُم إلى تعَكُّفِ الطير والوّحش على ذلك المكان، فأنبَعُوها <sup>(١)</sup> حتّى نظروا إلى امرأةٍ وصّبيّ نازِلَيْن في

<sup>(</sup>١) في المصدر: استمتعتها،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أتي،

<sup>(</sup>٣) سَرَّحْتُ فُلاتاً إلى مَوْضِعَ كذا: إذا أَرْسَلْتَهُ. «الصحاح ـ سرح ـ ١ : ٣٧٤.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: لم تدعنا.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: المكان حاضر عليكم.

<sup>(</sup>٦) إبراهيم ١٤ : ٢٧.

<sup>(</sup>٧) زمّته: شدَّته وحجزته بما جعلت حوله من الرمل.

 <sup>(</sup>٨) ذو المجاز: موضع سوق بقرقة على ناحية كبكب. المعجم البلدان ٥: ٥٥».

<sup>(</sup>٩) في لاس وطلا: فأتبعتها.



البرهان في تفسير القرآن

ذلك المَوْضِع قد استَظلَا بشجَرة، وقد ظهَر الماء لهما، فقالوا لهاجَر: من أنتِ، وما شأ نُكِ وشأنُ هذا الصّبيّ؟ قالت: أنا أمّ وَلد إبراهيم خليل الرحمن، وهذا ابنه، أمرَه الله أن يُنْزِلَنا هاهنا. فقالوا لها: أتأذّنين (١٠) لنا أن نكون بالقُرْبِ منكما؟ فقالت لهم: حتّى يأتي إبراهيم.

فلمًا زارَهما إبراهيم (طبالله) في اليوم النالث، قالت هاجَر: يا خليل الله، إنّ هاهنا قَوْماً من جُرْهُم يسألونك أن تأذّن لهم حتّى يكونوا بالقُرْبِ منّا، أفتأذّن لهم في ذلك؟ فقال إبراهيم: نعم، فأذِنّت هاجَر لِجُرْهُم فنزَلوا بالقُرْبِ منهم وضرَبوا خِيامَهم، فأنِسَتْ هاجَر وإسماعيل بهم، فلمّا زارهم إبراهيم في المرّة الثانية (١١) نظر إلى كَثْرَةِ الناس حولهم فسرّ بذلك سُروراً شديداً، فلمّا ترَعْرَعَ إسماعيل (طبالله)، وكانت جُرْهُم قد وهَبوا الإسماعيل كلّ واحدٍ منهم شاةً أو شاتَين، فكانت هاجَر وإسماعيل يعيشان [بها].

فلمّا بلّغ إسماعيل (عبد السلام) مبلّغ الرّجال أمرَ الله إبراهيم (عبد السلام) أن يبني البيت، فقال: يارب، في أيّ بُقْعَةٍ؟ قال: في البُقْعَةِ التي أُنزَلتُ على آدمَ القُبّة فأضاء لها الحرّم، فلم نَزَلِ القُبّة التي أُنزَلَها الله على آدم (عبد السلام) قائمة حتى كان أيّام الطُوفان أيّام نوح (عبد السلام)، فلمّا غرِقتِ الدُنيا رفع الله تلك القُبّة وغرِقَتِ الدُنيا إلّا مَوْضِع البيت، فسُمّيت البيت العَتيق، لأنّه أعيّق من الغرّق.

فلمًا أمر الله عزّ وجلّ إبراهيم (عبالسلام) أن يبني البيت لم يَدْرِ في أي مكانِ يبنيه، فبعث الله عزّ وجلّ جَبْرَ نيل (عبالسلام) فخطَ له مَوضِع البيت، فأنزل الله عليه القواعد من الجنّة، وكان الحَجَر الذي أنزله الله على آدم (عبالسلام) أَشَدَ بياضاً من النَلْج، فلمّا مسَّنَّهُ أيدي الكُفّارِ السوّدَ.

فبنى إبراهيم (عبدالله) البيت، ونقل إسماعيل (عبدالله) الحجر من ذي طُوى، فرفعه في (١٢) السماء تسعة أذرع، ثم ذلّه على مَوضِع الحَجَر، فاستَخْرَجِه إبراهيم (عبدالله) ووضّعه في مَوضِعه الذي هو فيه الآن، وجعل له بابين: باباً إلى الشَّرْق، وباباً إلى الغَرْب؛ والباب الذي إلى الغَرْب يُسمّى المُسْتَجار، ثمّ ألقى عليه الشَّجر والإذْخِر، وألقت (١٢) هاجر على بابه كِساءً كان معها، وكانوا يَكنُون تحته.

فلمًا بَناه وفرغ منه حجّ إبراهيم وإسماعيل (علهمالسلام)، ونزَل عليهما جَبْرَئيل (على السلام) يوم النَزْوِيَة لثَمانٍ من ذي الحجّة، فقال: يا إبراهيم قُمْ فارْتَوِ من الماء. لأنه لم يكُنْ بمِنيَ وعَرَفات ماء. فسُمِّيت التَّرْوِيَة لذلك، ثمّ أخرَجَه إلى مِنيُ فبات بها، ففعل به ما فعل بآدم (عب السلام).

فقال إبراهيم اطبال إلى لمّا فَرغ من بناء البيت والحَجّ: ﴿ رَبِّ أَجْعَلْ هَذَا بَلَداً ءَامِناً وَآرْزُقُ أَهْلَهُ مِنَ ٱلثّمَرَاتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ﴾: قال: من ثَمَراتِ القلوب، أي حببتهم إلى الناس لينتابوا إليهم (١١) ويَعُودوا

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: فقالوا لها: أيّها المباركة أفتأذني.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: الثالثة.

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: إلى

<sup>(</sup>١٣) في المصدر: وعلَّقت.

<sup>( 14)</sup> انتَابَ الرجُلُ القَومَ انْتِياباً: إذا قصَدَعُم وأناهم مرّة بعد مرّة. «لسان العرب ـ نوب ـ ١ : ٧٧٥ه.

إليهم».

سورة البَقْرَة (٢) .....

٦٣٧ /٥- العيّاشي: عن المنذر الثوري، عن أبي جعفر (عبداللهم)، قال: سألته عن الحَجَر. فقال: «نزلت ثلاثة أحجارٍ من الجنّة: الحجر الأسود استَودعه إبراهيم (عبداللهم)، ومقام إبراهيم، وحجَر بني إسرائيل».

قال أبو جعفر (عبه السلام): «إنَّ الله استَودَع إبراهيم الحجَر الأبيض، وكان أشدَّ بياضاً من القراطِيس، فاستودَّ من خطايا بني آدمه.

٦٣٨ /٦-عن جابر الجُعْفي، قال: قال محمّد بن عليّ (عيهمالسلام): «يا جابر، ما أعظم فِرْيَة أهلِ الشام على الله، يزعُمون أنّ الله تبارك وتعالى حيث صِعد إلى السماء وضّع قدّمَه على صَخْرَةِ بيت المَقْدِس، ولقد وضّع عبدٌ من عبادِ الله قدمَه على حجَر، فأمرنا الله تبارك وتعالى أن نتَّخِذَه مُصلَى.

يا جابر، إنَّ الله تبارك وتعالى لا نظير له ولا شبيه، تعالى الله عن صِفَةِ الواصِفين، وجلَ عن أوهام المُتَوَهّمين، واحتجَب عن عَبن الناظِرين، لا يزول مع الزائلين، ولا يأفَّل مع الآفِلين، ليس كمثله شيء، وهو السميع العليم.

١٣٩ /٧ عن عبدالله بن غالب، عن أبيه، عن رجل، عن علي بن الحسين (عبه السلام): «قول إبراهيم: ﴿ رَبِّ اَجْعَلْ هَذَا بَلَداً ءَامِناً وَآرْزُقُ أَهْلَةُ مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللهِ ﴾ إيّانا عنى بذلك وأولياءَه وشيعةَ وصيّه».

قال: «﴿ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُّهُ إلىٰ عَذَابِ ٱلنَّارِ﴾ قال: عنى بذلك مَنْ جحَد وَصِيَّه ولم يَتَبغهُ من أُمَّتِه، وكذلك واللهِ حالُ هذه الأُمَّة».

١٤٠ /٨ عن أحمد بن محمد، عنه (طه العلم)، قال: وإنّ إبراهيم لمّا أن دعا ربّه أن يَوْزُقَ أهلَه من الثّمراتِ قطعَ قطعَ قطعة من الأردُنّ، فأقبَلت حتى طافت بالبيرة سيعاً، ثمّ أفرّ ها الله في مَوْضِعِها، وإنّما سُمّيَتِ الطائف للطّواف بالبيت».

٩٤١ /٩ عن أبي سَلَمَة، عن أبي عبدالله (عبدالله): وأنّ الله أنزَل الحجّر الأسود من الجنّة لآدم، وكان البيت
 دُرّةُ بيضاءَ فرفعه الله إلى السماء وبقى أساسه، فهو حِيال هذا البيت.

وقال: «يدخُله كلّ يوم سبعون ألف مَلَكٍ، لايَرجعون إليه أبَداً، فأمر الله إبراهيم وإسماعيل (طبهماالسلام) أن يَبْنِيا البيت على القواعد».

١٠/ ٦٤٢ من الحَلَبِي: سُنل أبو عبدالله (مدالله) عن البيت، أكان يُحَجّ قبل أن يُبْعَثَ

٥ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٩٣/٥٩.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٩٤/٥٩.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٩٦/٥٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٦٠/٦٠.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠/٩٨.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٩٩/٦٠.

عن أبي الوَرَّقاء، قال: قلت لعليّ بن أبي طالب (طبالله) أوّل شيء نَوْل من السماء، ما هو؟ قال: وأوّل شيء نزل من السماء إلى الأرض فهو البيت الذي بمكّة، أنزله الله يا قوتةٌ حَمْراء، ففسّق قوم نُوح في الأرض، فرفعه حيث يقول: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَ ٰهِيمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ ﴾.

١٩٤ - ١٢ - عن أبي عَمْرو الزُبَيري، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: قلت له: أخبِرني عن أمّة محمّد (عليه السلاء)
 راسلام)، من هم؟ قال: وأمّة محمّد بنو هاشم خاصّة».

قلت: فما الحُجّة في أمّة محمّد أنهم أهل ببته الذين ذَكَرْتَ دونَ غيرهم؟ قال: وقول الله: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَ فِيهُ الْفَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَ عِيلُ رَبَّنَا تَقَبَّلْ مِّنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْقَلِيمُ ﴿ رَبَّنَا وَآجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ وَمِن ذُرِيَّتِنَا أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبْ عَلَيْنَا إِنَّكَ أَنتَ ٱلتَّوَّابُ آلرَّحِيمُ ﴾ فلمّا أجاب الله إبراهيم واسماعيل، وجعل من ذريتهم أمّة مسلمة، وبعث فيها رسولاً منها - يعني من تلك الأمّة - يتلو عليهم آياته ويُزكِّبهم ويمعلمهم الكتاب والحِكمة، ردف إبراهيم (عبدالله) دعوته الأولى بلعوته الأخرى، فسأل لهم تطهيراً من الشّرك ومن عبادة الأصنام، ليصحَ أمْرُه فيهم، ولا يتّبِعوا غيرَهم، فقال: ﴿ وَآجَنَبْنِي وَبَيْنَ أَن نَعْبُدَ ٱلأَصْنَامَ ۞ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَصْلَلْنَ كَثِيراً مِنَ ٱلنَّاسِ فَمَن عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (أن ففي هذه دلالة على أنّه لا تكون الأثمة والأمّة المُسْلِمة التي بعَث فيها محمّداً (من الأمن هذريّة إبراهيم (عبدالله)، لقوله: ﴿ آجُنُبْنِي وَبَنِيَّ أَن نَعْبُدَ ٱلأَصْنَامُ ﴾ .

١٣/ ٦٤٥ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنا وَآبْعَتْ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْهُم ﴾ قال: يعني من وُلدِ إسماعيل (مه السلام)، فلذلك قال رسولُ الله (مقراه عليه وأنا دَعْوَة أبى إبراهيم (مه السلام)»

<sup>(</sup>۱) القصص ۲۸ : ۲۷.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۹٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ١٢٥.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۰۰/۱۰.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠١/٦٠.

<sup>(</sup>١) إبراهيم ١٤: ٣٥ ـ ٣٦.

١٣ - تفسير القمق ١ : ٦٢.

قوله تعالى:

وَمَن يَرْغَبُ عَنِ مِّلَةِ إِبْرَ ٰهِيمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَهُ وَلَقَدِ آصْطَفَيْنَاهُ في آلدُّنْيَا وإنَّهُ في آلاَّ خِرَةِ لَمِنَ آلصَّالِحِين [١٣٠] إِذْ قَالَ لَهُ رَابُهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ آلْعَالَمِينَ [١٣١] وَوَصِّىٰ بِهَا إِبْرَ ٰهِيمُ بَنِيهِ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ آلْعَالَمِينَ [١٣١] وَوَصِّىٰ بِهَا إِبْرَ ٰهِيمُ بَنِيهِ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِ آلْعَالَمِينَ [١٣١] وَوَصِّىٰ بِهَا إِبْرَ هِيمُ بَنِيهِ وَاللهُ وَلَهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

ابن القاسم العلوي العباسي، قال: حدّ ثنا علي بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدَقّاق (() رضيه عن)، قال: حدّ ثنا حمزة ابن القاسم العلوي العباسي، قال: حدّ ثنا جعفر بن محمّد بن مالك الكوفي الفرّاري، قال: حدّ ثنا محمّد بن الحسين بن زيد الزّيّات، عن محمّد بن زياد الأزدي، عن المُفَضَّل بن عُمر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عبدالله) عن بن زيد الزّيّات، عن محمّد بن زياد الأزدي، عن المُفَضَّل بن عُمر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عبدالله) حديث له [ ذكر فيه الكلمات التي ابتلى الله بهن إبراهيم (عبدالله)] وقال: [ الثمّ استجابة الله دعوته حين قال: ﴿ رَبّ أَينى كَيْفَ تُحِي الْمَوْتَيٰ ﴾ (() وهذه آية متشابهة، ومعناها أنه سأل عن الكيفيّة، والكيفيّة من فعل الله عزّ وجل، متى لم يَعْلَمُها العالم لم يَلحَقْهُ عيب، ولا عَرَضَ في توحيده نقص، فقال الله عزّ وجل: ﴿ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَى ﴾ (() هذه شرط عامّ، لِمَنّ بَمْنَ به، متى سئل واحد منهم: أَوّلُمْ تُوْمِنْ؟ وجب آن يقول: بلى، كما قال إبراهيم (عبدالله)، هذه شرط عامّ، لِمَن أمّن به، متى سئل واحد منهم: أَوْلَمْ تُوْمِنْ؟ وجب آن يقول: بلى، كما قال إبراهيم (عبدالله) عن أواح بني آدم: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (()) كان أوّل من قال بلى، محمّد (ملّ عبداله)، فصار بسبقه إلى بلى سيّد الأولين والآخِرين، وأفضل النبيّين والمرسلين، فمن لم يجب عن محمّد (ملّ الله بجواب إبراهيم فقد رغب عن ملّته ]، قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عنِ مِلَّةٍ إبْرُهِيمَ إلّا مَن سَفِه نَفْسُهُ ...

ثمّ اصطفاء الله عزّ وجلّ إبّاه في الدنيا، ثمّ شهادته له في العاقبة أنّه من الصالحين في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَقَدِ أَصْطَفَيْنَاهُ في آلدُّنْيَا و إِنَّهُ في آلْأَخِرَةِ لَمِنَ آلصَّالِحِين ﴾. والصالحون هم النبيّ والأئمة (صولت همه)، الآخذون عن الله أمره ونَهْيَه، والمُلتَمِسون الصَّلاح من عنده، والمُجْتَنِبون للرأي والقياس في دينه في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبَ آلْعَالَمِينَ ﴾.

ثمّ اقتِداء مَن بعده من الأنبياء (ملهم السلام) به في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَا إِبْرَ ٰهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَّ إِنَّ

سورة البقرة آية ـ ١٣٠ ـ ١٣٢ ـ

١ ـ الخصال: ٨٤/٣٠٨

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليّ بن أحمد بن موسى، وكلاهما من مشايخ الصدوق، ولا يبعد اتحادهما، انظر معجم رجال الحديث ١١ : ٢٥٢ و ٢٥٥.

<sup>(</sup>۲) و(۲) البقرة ۲: ۲۶۰.

<sup>(</sup>٤) الأعراف ٧: ١٧٢.



## آلَةَ أَصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلاَ تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتِم مُّسْلِمُونَ﴾».

٧٤٧ /٢ - ابن شهرآشوب وغيره، عن صاحب (شرح الأخبار) قال أبو جعفر (عبدالمدم) في قـوله تعـالى: ﴿ وَوَصَّىٰ بِهَا إِبْرَ ٰهِيمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ يَا بَنِيَ إِنَّ آللهَ آصْطَفَىٰ لَكُمُ ٱلدِّينَ فَلاَ تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتِم مُسْلِمُونَ ﴾ قال: «بولاية عليّ (عبدالسلام) (١٠).

#### قوله تعالى:

## أَمْ كُنتُمْ شُهَدَاء إذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَٰهَكَ إلى قوله تعالى . وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ [ ١٣٣ ]

١٤٨ /١ - العبّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر (طب السلام)، قال: سألته عن تفسير هذه الآية من قوله الله: ﴿إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِن بَعْدى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلْهَا وَاللهُ ءَابَائِكَ إِبْرَ هِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحُقَ إِلَهُا وَاحِداً ﴾، قال: «جرَتْ في القائم (عبدالله)».

قوله تعالى:

## وَقَالُواْ كُونُواْ هُوداً أَوْ نَصَارَىٰ تُهْتَذُواْ قُلْ بَلْ مِلَّةَ إِبْرَ هِيم حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ آلْمُشْرِكِينَ [ ١٣٥]

٩٤٩ /١ - العيّاشي: عن الوليد، عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: اإنَّ الحَتيفيّة هي الإسلام».

٢/ ٦٥٠ منها قَص السارِب وقَلمَ الشارِب وقَلمَ الْبَقْتِ الحَنيفيَة شَيْئاً، حتى إنّ منها قَصَ الشارِب وقَلمَ الأَظْفار والخِتان».

٦٥١ /٣ ـ عليّ بن إبراهيم: أنزل الله تعالى على إبراهيم (عله السلام) الحنيفيّة، وهي الطهارة، وهي عشرة أشياء:

٢ ـ المناقب ٣: ٩٥، شرح الأخبار ١: ٢٣٨/٢٣٦.

 <sup>(</sup>١) في المناقب: لولاية علي (عله السلام)، وفي شرح الأخبار: مسلمون بولاية علي (عله السلام).
 سورة البقرة آية ـ ١٣٣ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠٢/٦١.

مورة البقرة آية . ١٣٥ .

١ - تفسير العيّاشي ١ : ١٠٣/٦١.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠٤/٦١.

٣ ـ تفسير القمق ١ : ٥٩.

سورة البَقْرَة(٢) .....

خمسة في الرأس، وخمسة في البدّن؛ فأمّا التي في الرأس: فأخْذُ الشارِب، وإعفاء اللَّحى، وطَمَّ الشَّعر (١)، والسِّواك، والخِلال، وأمّا التي في البّدن: فَحلَّق الشَّعر من البّدَن، والخِنان، وقَلْم الأظفار، والغُسُل من الجَنابة، والطهور بالماء، وهي الحنيفيّة الطاهرة التي جاء بها إبراهيم فلم تُنْسَخُ ولاتُنْسَخ إلى يوم القيامة.

#### قوله تعالى:

قُولُواْ ءَامَنَا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرُهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْمَعُيلَ وَإِسْمَ وَإِسْمَى وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي مَوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي السَّمِةِ وَيَعْسَىٰ وَمَا أُوتِي اللهِ وَمَا أُوتِي مَوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي اللهِ وَمَا أُوتِي مَوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِي اللّهَ اللّهُ وَمُو اللّهِ اللّهُ مُسْلِمُون [ ١٣٦] النّبِيُّونَ مِن رَّبِهِمْ لا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُون [ ١٣٦] فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنْتُم بِهِ فَقَدِ آهْتَدُواْ وَإِن تَولُواْ فَإِنّا هُمْ في فَإِنْ ءَامَنُواْ بِمِثْلِ مَا ءَامَنْتُم بِهِ فَقَدِ آهْتَدُواْ وَإِن تَولُواْ فَإِنّا مَا هُمْ في شِيكُفِيكَهُمُ آللهُ وَهُو آلسَّمِيعُ آلعَلِيمُ [ ١٣٧]

١٥٢ /١- العيّاشيّ: عن المُنفَضَّل بن صالح، عن بعض أصحابه، في قوله تعالى: ﴿ قُولُوٓاْ ءَامَنَّا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلنّا وَمَا أُنزِلَ إِلنّ إِلنّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلنّ إِلنّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلنّ إِلنّهُ وَلَوَا عَامَنُواْ بِعِثْلِ وَإِسْخُقَ وَ يَنفُونَ وَٱلْأَسْبَاطِ ﴾ أمّا قوله: ﴿ قُولُوٓاْ ﴾ منه آل محمد (منه هدوله) وقوله: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُواْ بِعِثْلِ مَا ءَامْنتُم بِهِ فَقَدِ آهَندُواْ ﴾ سائر الناس.

۱۵۳ /۲ ـ عن حَنان بن سَدير، عن أبيه، عن أبي جَعفر (عبد سلام)، قال: قلت له: كان وُلد يعقوب أنبياء؟ قال: «لا، ولكنّهم كانوا أسباط أولاد الأنبياء، ولم يكونوا فلرفوا الدنيا اللاشعداء تابوا وتَذَكّروا ما صنَعوا».

وروى هذا الحديث محمّد بن يعقوب بإسناده عن حَنان، عن أبيه، عن أبي جعفر (عبه السلام) بزيادة بعد قوله: «وتذكّروا ما صنعوا» وهي قوله (عبه السلام): «إلّا (١) الشيخَين، فارَفا الدنيا ولم يتوبا ولم يَـذّكُـرا ما صنّعا بأمير المؤمنين (عبه السلام)، فعليهما لعنة الله والملائكة والناس أجمعين» (٢).

٣٥٤ /٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد النُّعمان، عن سَلام، عن أبى جعفر (عب السلام)، في قوله تعالى: ﴿ءَامَنَا بِاللهِ وَ مَا أُنزِلَ إِلَيْنَا﴾. قال: «إنّما عَني

سورة البقرة آية - ١٣٦ - ١٣٧ -

<sup>(</sup>١) طمّ الشعر: جزّه أو قصّه. «مجمع البحرين ـ طمم ـ ٦: ٧٠١».

١ - تفسير العيّاشي ١ : ١١٥/٦١.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١٠٦/٦٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إنَّ.

<sup>(</sup>۲) الكافي ۸: ۲٤۲/۲٤٦.

٣ ـ الكافي ١ : ١٩/٣٤٤.

بذلك عليًا وفاطمة والحسن والحُسين، وجرَت بعدَهم في الأئمة (عليم السلام)، [ثم] يرجِع القول من الله في الناس، فقال: ﴿ فَمَانُ وَالْحَسن والحُسين فقال: ﴿ فَمَانُ وَالْحَسن والحُسين والحُسين والأَئمة (عليم السلام): ﴿ فَقَدِ آهْتَدُواْ وَإِن تَوَلَّوْاْ فَإِنَّمَا هُمْ في شِقَاقٍ ﴾ .

العياشي: عن سلام، عن أبي جعفر (عبدالهم)، وذكر الحديث بعينه (١). 100 / 1 ـ قال عليّ بن إبراهيم: قوله ﴿ فَإِنَّمَا هُمْ في شِقَاقٍ ﴾ يعني في كفر. ورواه في (مجمع البيان) عن أبي عبدالله (عبداله) (١).

قوله تعالى:

#### صِبْغَةَ آللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ آللهِ صِبْغَةً وَ نَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ [ ١٣٨ ]

١/ ٦٥٦ /١ - محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن سلمة بن الخطّاب، عن عليّ بن حسّان، عن عبد عبد عبد الله عبد الله (عبد الله (عبد الله)، في قوله: ﴿ صِبْغَةَ ٱللهِ وَمَنْ أَخْسَنُ مِنَ ٱللهِ صِبْغَةً ﴾. قال: (صبّغ المؤمنين بالولاية في الميثاق».

٢/ ٦٥٧ /٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً عن ابن محبُوب، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله والماسلام، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ صِبْغَةَ آللهِ وَمَنْ أَخْسَنُ مِنَ آللهِ صِبْغَةً ﴾ قال: والإسلام.

٣/ ٢٥٨ /٣ - وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهُل بن زباد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن داود بن سَرْحان، عن عبدالله بن فَرْقَد، عن حُمْران، عن أبي عبدالله (عباسلام) في قول الله عزّ وجلّ ﴿ صِبْغَةَ آللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ آللهِ صِبْغَةً ﴾ قال: «الصِبغة هي الإسلام».

١٥٩ /٤ ـ وعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سَماعَة، عن غير واحدٍ، عن أبان، عن محمّد ابن مسلم، عن أحدهما (طها السلام)، في قول الله: ﴿ صِبْغَةٌ آللهِ وَمَنْ أَخْسَنُ مِنَ ٱللهِ صِبْغَةٌ ﴾ قال: «الصّبْغَة هي الإسلام».

سورة البقرة آية ـ ١٣٨ ـ

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشيّ ١: ١٠٧/٦٢.

ة ـ تفسير القميّ ١ : ٦٢.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ١: ٤٠٦.

۱ ـ الكافي ۱: ۲۰۲/۳۵۰

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۱۲.

٣ ـ الكافي ٢ : ٢/ ٢٢.

٤ ـ الكافي ٢ : ١٢ /٣.

١٦٠ /٥- ابن بابويه: عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد، عن أبيه، عن فضالَة، عن أبان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله: ﴿ صِبْغَةَ آللهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ آللهِ صِبْغَةً ﴾ قال: دهى الإسلام».

١٦٦ /٦ - العيّاشي: عن زُرَارَة، عن أبي جعفر (عليه السلام)، وحُمْران، عن أبي عبدالله (عليه السلام): «الصّبْغة الإسلام».

٦٦٢ /٧ ـ وعن عبدالرحمن (١) بن كَثِير الهاشمي ـ مولى أبي جعفر ـ ، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في قول الله: ﴿ صِبْغَةَ أَنْهِ وَمَنْ أَخْسَنُ مِنَ آللهِ صِبْغَةٌ ﴾ قال: «الصبغة أمير المؤمنين (عليه السلام) بالولاية في المِيثاق».

#### قوله تعالى:

سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَا ءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَّنَهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا قُلْ للهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ قُلْ للهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ اللهِ اللهُ اللهُ

١٦٣ /١ - الشيخ بإسناده عن الطَّاطَرِي، عن وُهَيْب، عن أبي بصير، عن أحدهما (طهماهـ١٨)، في قوله: ﴿ سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَا مُن وَالْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَّشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيم﴾.

فَعَلَتَ لَهُ: أَمِرَهِ اللهُ أَن يُصَلِّي إلى بيتِ المَقْدِسِ؟

قال: «نعم، ألا ترى أن الله تعالى يقول: ﴿ وَهَا جَعَلُنَا الْفِيهُ لَهُ اللَّهِ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنْقِلُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا كَانَ آللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ ٱللهِ بِالنَّاسِ لَرَّهُوكَ يَنْقُ وَمَا كَانَ آللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ ٱللهِ بِالنَّاسِ لَرَّهُوكَ وَقَا كَانَ آللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ ٱللهِ بِالنَّاسِ لَرَّهُوكَ وَمَا كَانَ آللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ ٱللهِ بِالنَّاسِ لَرَّهُوكَ وَالْ كَانَ اللهِ بِالنَّاسِ لَرَّهُ وَلَا كَانَ آللهُ لِيضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ ٱللهِ بِالنَّاسِ لَرَّهُ وَلَا كَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللهُ وَمَا كَانَ آللهُ لِيضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ ٱللهُ بِالنَّاسِ لَرَّهُ وَلَا كَانَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ إِلَا عَلَى اللَّهُ إِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ لِللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِن كَانَتُ لَكُنِيرَةً إِلَّا عَلَى آلَةً لِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَإِلْ كَانِكُمْ إِلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَمَا كُانَ آلللهُ لِي عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْهُ اللَّهُ اللّهُ عَلَيْهُ إِلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللللّ

قال: وإنَّ بني عبد الأشهَل أنَوْ هُم وهم في الصلاة، وقد صَلُّوا رَكْعَتَين إلى بيت المَقْدس، فقيل لهم: إنّ نبيّكم

٥ ـ معاني الأخبار: ١٨٨/١٠.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠٨/٦٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١٠٩/٦٢.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: عمران بن عبد الرحمن، وفي المصدر: عمر بن عبدالرحمن، وكلاهما سهو أو هما تصحيف (عن عمله) لتشابه الرسم ولأنّ علي بن حسّان روى هذا الحديث عن عمله عبدالرحمن كما في الكافي المتقدّم برقم (١) وهو الموافق للبحار ٢: ٢٨١/٢٨١، ومعجم رجال الحديث ١: ٢٤٣، وحذف مع سائر أسانيد تفسير العيّاشي.

سورة البقرة آية ـ ١٤٢ ـ

١ ـ التهذيب ٢ : ١٣٨/٤٣.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٤٣.



قد صُرِف إلى الكعبة، فتحوّل النِساء مكان الرّجال، والرّجال مكان النساء، وصلّوا الرَّكْعَتَين الباقِيَتَين إلى الكعبة، فصلُوا صلاةً واحِدةً إلى قِبْلَنَيْن، فلذلك سُمّى مَسْجِدُهم مسجد القِبْلَنيْن،

٣٦٤ /٢ ـ أبو على الطُّبَرْسِيّ؛ عن على بن إبراهيم، بإسناده عن الصادق (عبدالسلام)، قال: «تحوّلَتِ القِبْلَة إلى الكعبة بَعدَما صلِّي النبيّ (منه عدونه) بمكّة ثلاث عَشَرة سنة إلى بيت المَقْدِس، وبعد مُهاجرته إلى المدينة صلّى إلى بيت المقدس سبعة أشهر ـ قـال ـ: ثـمّ وجّـهه الله إلى الكعبة، وذلك أنَّ اليـهودِ كـانوا يُـعيّرون رسـول الله (سنراة عبه وآله)، ويقولون له: أنت تابعُ لنا، تصلّي إلى قِبْلَتِنا؛ فاغتَمّ رسول الله (سنراة عبه وآله) من ذلك غَمّاً شديداً، وخرَج في جَوْفِ اللَّيل ينظُّر إلى آفاق السماء، ينتَظِر من الله في ذلك أمراً، فلمَّا أصبح وحضَر وقتُ صلاة الظهر، كان في مسجد بني سالم قد صلّى من الظُّهر رَكْعَتَين، فنزَل عليه جَبْرَئيل وأخَذ بعَضُديه وحوَّله إلى الكعبة، وأنزل عليه: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَاءِ فَلَنُوَلِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَيْهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَام ﴾ (١) وكان قد صَلَى رَكْعَنَيْن إلى بَيت المَقْدِس، ورَكْعَنَيْن إلى الكعبة، فقالت البَهود والسَّفهاء: ﴿ مَا وَلَـٰهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا،

٦٦٥ /٣ ـ الإمام أبو محمّد العسكريّ (عليه السلام) قال: اإنّ رسول الله (ملى الفعليه واله) لمّاكان بمكّة أمرَه أن يتوجّه نحو بيت المَقْدِس في صَلاتِه، ويجعَل الكعبة بينه وبينها إذا أمْكَن، وإذا لم يَكُن (١) استقبَل بيتَ المَقْدِس كيف كان، فكان رسول الله (ملل الله عليه واله) يفعَل ذلك طُول مقامه بها ثلاث عَشَرة سنة.

فلمًا كان بالمدينة، وكان متَعبَداً باستقبال بين المُقَدِس استقبَله وانحَرَف عن الكعبة سبعة عشر شهراً، وجعَل قوم من مَرَدَةِ اليهود يقولون: والله، ما دَرَى مُحَمِّد كيف صلَّى حتَّى صار يتوجّه إلى قبلَتِنا، ويأخّذ في صلاته بهَدْيِنا ونُسُكِنا؛ فاشتدّ ذلك على رسول الله (منه شعب رأنه) لما اتّصل به عنهم، وكَرِه قبلتهم وأحبّ الكعبة، فجاءه جَبْرَتيل (عب السلام)، فقال له رسول الله (مل الله (مل الله عب رأله): يا جَبْرَتيل، لوَدَدَّتُ لو صَرَفني الله عن بيت المَقْدِس إلى الكعبة، فقد تأذَّيْتُ بما يتَصل بي من قِبَل اليهود من قبلتهم. فقال جَبْرَتيل: فاسأل ربّك أن يُحَوِّلك إليها، فإنّه لا يَرُدُك عن طَلِبَتِك، ولا يُخَيِّبك من يُغْيَتك.

فلمًا استَتَمَ دُعاءَه صعد جَبْرَئيل (طبالسلام)، ثم عَاد من ساعته، فقال: افرأ، يا محمّد: ﴿ قَدْ نَرَىٰ تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي ٱلسَّمَاءِ فَلَنُولَيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضَيْهَا فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَام وَ حَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾ (١) الآيات. فقال اليهود عند ذلك: ﴿ مَا وَلَّهُمْ عَن قِبْلَتِهِمُ ٱلَّتِي كَانُواْ عَلَيْهَا ﴾. فأجابهم الله أحسَن جواب، فقال: ﴿ قُل لَهُ ۚ ٱلْمَشْرِقَ وَٱلْمَغْرِبُ ﴾ وهو يَمْلِكُهُما، وتَكلبفه التَّحَوّل إلى جانبٍ كتحويله لكم إلى جانب آخر

٢ \_ مجمع البيان ١ : ١٣ ٤.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٤٤.

٣ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبدالسلام) ٣١٢/٤٩٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يتمكّن.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٤٤.

﴿ يَهْدِي مَن يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ هو مُصْلِحُهم ومُؤدّيهم يطاعتهم " إلى جنّات النعيم.

وجاء قوم من البهود إلى رسول الله (منه عبه واله) فقالوا: يا محمّد، هذه القِبلة بيت المَقْدِس قد صلّيتَ إليها أربع عَشَرة سنة ثمّ تركتَها الآن، أفحَقّاً كان ماكُنْتَ عليه، فقد تركته إلى باطل؟ فإنّ ما يخالف الحَقّ فهو باطِل، أوكان باطلاً فقد كنتَ عليه طول هذه المُدّة؟ فما يأمّنًا أن تكون الآن على باطِل؟

فقال رسول الله (صنى الله عله وآله): بل ذلك كان حقاً، وهذا حقّ، يقول الله تعالى: ﴿ قُلِ لَهُ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ
يَهْدِى مَن يَشَآءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ إذا عَرف صلاحَكم يا أيّها العِباد \_ في استقبال المَشْرِق أمَرَكم به، وإذا
عرّف صَلاحَكم في استقبال المَغْرِبُ أمرَكم به، وإنْ عرّف صلاحَكم في غيرِهما أمرَكم به، فلا تُنْكِروا تدبيرَ الله في
عباده، وقَصْدَه إلى مصالحِكمَ.

ثمّ قال لهم رسول الله (متراه عهداله): لقد تركتُم العَمل يوم السبت، ثمّ عَمِلتُم بعده في سائر الأيّام، وتركتُموه في يوم السبت، ثم عَمِلتُم بعده، أفترَكْتُمُ الحقَّ إلى الباطل، أو الباطِلَ إلى الحقِّ؟ أو الباطِلَ إلى الباطل أو الحقّ إلى الحقّ؟ قولواكيف شِئتُم فهو قول محمّد وجوابه لكم.

قالوا: بل تَرْكُ العَمَلِ في السَّبت حقّ، والعمَل بعدَه حَقّ.

فقال رسول الله (من اله على والله): فكذلك قِبلة بيت المَقْدِس في وقتها حَقَ، ثمّ قِبلة الكعبة في وقتها حقّ. فقالوا: يا محمّد: أفبَدا لربَك فيما كان أمرَك به يزَعْمِك من الصلاة إلى بيت المَقْدِس حتّى (1) نقلَك إلى الكعبة؟

فقال رسول الله (منى العبدرانه): ما بَدا له عن ذلك، لأنّه العالم بالعَواقب، والقادِر على المَصالح، لا يَسْتَدْرِك على نَفْسِه غلطاً، ولا يَسْتَحْدِث له رأياً بخِلاف المُتَقَدّم، جَلّ عن ذلك، ولا يقّع أيضاً عليه مانِعٌ يَمْنَعُه عن مُرادِه، وليس يبدو إلّا لمن كان هذا وَصْفُه، وهو عزّ وجلّ يتعالى عن هذه الصفات عُلوّاً كبيراً.

ثمّ قال لهم رسول الله اصلى الله على ويُميت أنها اليَهود، أخْبِروني عن الله، أَلَيْسَ يُمْرِضُ ثمّ يُصِحّ، ويُصِحُّ شمّ يُمْرِض، أبَدا لَهُ في ذلك؟ أَلَيْسَ يُحيي ويُميت (٥)، أليس يأتي باللَيل في أثَرِ النّهار، ثمّ النّهار في أثر اللّيل، أبَدَا لَهُ في كلّ واحدٍ من ذلك؟ قالوا: لا.

قال: فكذلك الله تعبَّد نبيّه محمّداً بالصلاة إلى الكَعْبَة بعد أن كان تَعَبَّدَه بالصّلاة إلى بيت المَقْدِس، وما بَدَا له في الأوّل، ثمّ قال: أليس الله بأني بالشِتاء في إثّرَ الصّيف، والصّيف في إثْرِ الشِتاء، أبَدَا له في كلّ واحدٍ منهما؟ قالوا: لا. قال: فكذلك لم يَبْدُ له في القِبلة».

قال: «ثمَّ قال: أليس قد ألزَمَكُم أن تحتَرِزُوا في الشِتاء من البَرد بالثباب الغَليظة، وألزَمَكُم في الصَّيف أن

سورة البَقَرَة (٢) .....

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وهو مصلحتهم، وتؤديهم طاعتهم.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: حين.

<sup>(</sup>٥) في المصدر زيادة: أبدا له.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

تَحْتَرِزوا من الحَرّ، أفهَدا لَهُ في الصَّيف حين <sup>(١)</sup> أمَرَكُم بخِلاف ما أمَرُكُم به في الشِتاء؟ قالوا: لا. فقال رسول الله (منراه ميه واله): فكذلك تعبَّدكم في وقتٍ لِصَلاح يَعْلَمُه بشيءٍ، ثمَّ بَعدَهُ في وَقْتٍ أخرِ لِصَلاح أخر (٧) بشيءٍ أخر، فإن أطَعْتُم في الحالَيْنِ استَحْقَقْتُم ثَوا بَه، فأنزَل اللهِ: ﴿ وَلَهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّواْ فَشَمَّ وَجْهُ آللهِ ﴾ أي إذا توجَّهْتُم بأمَّره فَتْمَ الوجه الذي تَقْصِدون منه (١) الله تعالى، وتُؤمَّلون ثَوا به.

ثمّ قال رسول الله (متراة عيدرانه): يا عِباد الله، أنتم كالمَرْضي، والله ربُّ العالمين كالطُّبيب، فصَلاحُ المَرْضي فيما يَعْلَمُه الطبيب ويُدَبِّره به، لا فيما يَشْتَهيه المَريض ويقنّرِحه، ألا فسَلَّموا لله أمْرَه نكونوا من الفايزين.

فقيل: يا بن رسول الله، فلِمَ أَمَرَ بِالقِبْلَةِ الأَولَى؟

فقال: ولمَّا قال الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا ﴾ وهي بيت المقدس ﴿ إلَّا لِنَعْلَمَ مِن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ﴾ (١٠) إلّا لنَعْلَم ذلك منه موجوداً بعد أن عَلِمْناه سَبوجَد، وذلك أنّ هَوى أهل مكَّة كان في الكعبة، فأراد الله يُبيَّن متَّبع محمّد (سنر الدواله) من مُخالِفه بـاتَّباع القِبْلَة التي كَرهَهـا، ومحمّد (مني الاعب رائه) يأمّر بها، ولمّاكان هَوى أهل المدينة في بيت المَقْدِس أمَرهم بمُخالفتها والنوجّه إلى الكعبة، ليبيّن مَن يُوافِق محمّداً (منه الفعليه واله) في ما يكرهه، فهو مُصدّقه ومُوافقه.

ثُمّ قال: ﴿ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى آلله ﴿ (١١) أَي كَانَ (١٦) التوجّه إلى بيت المَقْدِس في ذلك الوقت كبيرة إلّا على من يهدي الله، فعرف أنّ الله يُتَعَبَّد بِيخِلافِ ما يُريده المَرء ليبتلي طاعته في مُخالَفَةٍ هَواه،.

قوله تعالى:

## وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسِّطِا لِنَكُونُوا شُهَدًا ءَعَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ آلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً [ ١٤٣]

٩٦٦ /١ ـمحمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوَشّاء، عن

سورة البقرة آية ـ 124 ـ

۱ ـ الكاني ۱ : ۱٤٦/۲.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: حتى.

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: يعلمه.

<sup>(</sup>٨) البقرة ٢: ١١٥.

 <sup>(</sup>٩) في «ط» نسخة بدل: الذي تعبدون فيه.

<sup>(</sup>١٠) اليقرة ٢: ١٤٣.

<sup>(</sup>١١) البقرة ٢: ١٤٣.

<sup>(</sup>۱۲) في «س وط»: وإن كان ماكان.

سورة البَقْرَة(٢) ......

434

أحمد بن عائذ، عن عُمَر بن أذَيْنَة، عن بُرَيد العِجْليّ، قال: سألت أبا عبدالله (طبهالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَكَذَّ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَىٰ ٱلنَّاسِ ﴾. فقال: ونحن الأُمّة الوسطى، ونحن شُهداء الله على خَلْفِه، وحُجَجه في أرضه».

۱۹۷ /۲-عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَير، عن ابن أذَيْنَة، عن بُرَيد العِجْليّ، قال: قلت لأبي جعفر (طب السلام): فول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَىٰ ٱلنَّاسِ وَلَتَ لأبي جعفر (طب السلام): فول الله تبارك وتعالى على خَلْقِه، وحُجَجِهِ وَيَكُونُ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾؟ قال: «نحن الأمّة الوسَط، ونحن شُهداء الله تبارك وتعالى على خَلْقِه، وحُجَجِهِ في أرضه».

۱۹۱۸ /۳ محمد بن الحسن الصفّار: عن أحمد بن محمد، عن أبيه، غن محمد بن أبي عُمَير، [عن ابن أدُيْنَة] (() عن بُرَيد العِجْلَي، قال: سألت أبا جعفر (طبه السلام) عن قول الله نبارك وتعالى: ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاء الله وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاء الله على خَلَقْه، وحُجَجِه في أرضه.

179 /٤-وعنه: عن عبدالله بن محمّد، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، قال: في (كتاب بُنْدار بن عاصِم) عن الحَلَبيّ، عن هارون بن خارِجة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مبدالله)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكُذَ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُوثُواْ شُهَداء على الناس بما عندَهم من الحَلال والحَرام، و بما ضيَّعوا منه.

١٧٠ /٥- وعنه: عن يعقوب بن يزيد، و محقد بن الحسين، عن ابن أبي عُميّر، عن عُمر بن أذَيْنَة، عن بُويد ابن معاوية العِجْليّ، قال: قلت لأبي جعفر (عب السلام): قوله تعالى ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةٌ وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداء الله على خَلْقِه (١).
 عَلَىٰ ٱلنَّاسِ ﴾ ؟ قال: «نحن الأُمّة (١) الوسط، ونحن شُهداء الله على خَلْقِه (١).

الا /٦ مستقد بن عبدالله القُميّ: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، و محمّد بن عبدالجبار، عن مجمّد بن إسماعيل بن بَزيع، عن عليّ بن النَّعمان، عن هارون بن خارِجة، عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (مله السلام)، في قول

٢ ـ الكافي ١ : ١٤٧/٤.

٣ ـ بصائر الدرجات: ١١/٨٣.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر، وهو الصواب كما في الحديثين (٢ و٥) ومعجم رجال الحديث ٣: ٢٩٠.

٤ ـ بصائر الدرجات: ١٠٢/١٠.

٥ ـ بتماثر الدرجات ٢٠٢/٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأثنة.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وحجته في أرضه.

٦ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٥.

الله عزّ وجلّ ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَآءَ عَلَىٰ آلنَّاسِ وَيَكُونُ آلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾. قال: ونحن الشُهَداء على الناس بما عندنا من الحَلال والحرام؛ (١).

٧٧٦ /٧ ـ العيّاشي: عن بُرَيد بن مُعاوية، عن أبي جعفر (طبال به)، قال: قلت له: ﴿ وَكَذَالِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُواْ شُهَدَاءً عَلَىٰ ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾؟ قال: «نحن الأُمّة الوُسطى، و نحن شُهداءُ الله على خَلْقِه، وحُجَجُه في أرضه».

٣٧٣ /٨ عن أبي بصير، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عله السلام) يقول: النحن نقط الحِجاز، فقلت: وما نَمَط الحِجاز؟ قال: وأوسَط الأنْماط، إن الله يقول: ﴿ وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾ - ثمّ قال - إلينا يرجع الغالي، وبنا يلحق المُقَصِّر،

٩٧٤ /٩ . وقال أبو بصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام): ﴿ لِتَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَىٰ ٱلنَّاسِ ﴾، قال: «بما عندنا من الحلال والحرام، وبما ضَيَّعوا منه».

١٠/ ٦٧٥ ـ وروى عمر بن حَنْظَلَة، عن أبي عبدالله (طبال لام)، قال: اهم الأثمّة،

قوله تعالى:

وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقِلَبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللهُ وَمَا

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وبما ضيّعوا.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١ : ٦٢/٦٢.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١ : ١١١/٦٣.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٦٣/٦٣ ـ

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢/٦٣.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٦٢/٦٣.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۱۰.



#### كَانَ آللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ آللهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ [ 15٣ ]

قد تقدم من نفسير هذه الآية في قوله نعالى: ﴿ سَيَقُولُ ٱلسُّفَهَا أَهُ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ الآية (١)، ونزيد ها هنا: ١٧٧ / ١ - الشبخ، بإسناده عن الطَّاطَرِي، عن محمّد بن أبي حمزة، عن ابن مُسْكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عله السندم)، قال: سألته عن قوله الله: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرسُولَ مِمَّنْ يَنْقِلُبُ عَلَىٰ عَقِبَيْهِ ﴾ أمرَه به؟

قال: «نعم، إنَّ رسول الله (سَلَ الله عليه والله) كان يقلَّب وجُهَهُ في السَّماء، فعَلِمَ الله ما في نفسه، فقال: ﴿ قَدْ نَرَىٰ اللهِ وَجُهَهُ في السَّماء، فعَلِمَ الله ما في نفسه، فقال: ﴿ قَدْ نَرَىٰ اللهِ وَجُهِكَ فِي آلسَّمَاءِ فَلَنُوَلِيَنَّكَ قِبْلَةُ تَرْضُهَا ﴾ (١٠).

١٧٨ /٢ عنه: عن الطَّاطَرِيّ، عن وُهَيْب، عن أبي بصير، عن أحدهما (عليمالسلام)، قال: قلت له: الله أمَرّه أن يُصلّى إلى البيت المَقْدِس؟

قال: «نعم، ألا تَرى أنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلاَّ لِنَعْلَمَ مَن يَتَبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنْقَلِب عَلَى عَقِبَيْهِ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى آللهُ وَمَا كَانَ آللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ آللهُ بِالنَّاسِ لَرَ وُفّ رَّحِيمٌ ﴾ .

٩٧٩ /٣ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن القاسم بن بُرَيد، قال: حدّ ثنا أبو عَمْرو الزُبيريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «لمّا صرّف الله نبيّه (منه عبدراله) إلى الكعبة عن بيت المَقْدِس، أنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وماكَانَ آللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ آللهَ بِالنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ فسمّى الصلاة إيماناً».

۱۸۰ /٤-العيّاشي: قال أبو عَمْرو الزُبَيْريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلت له: ألا تُخْبِرُني عن الإيمان، أقَوْلُ هو وعَمل، أم قَوْلُ بلا عَمل؟

فقال: «الإيمان عَمَلَ كلَّه، والقول بعض ذلك العَمَل، مفروضٌ من الله، مبيّنٌ في كتابه، واضِحٌ نورُه، ثابتةٌ حُجّتُه، يشَهد له بها الكتاب ويَدعو إليه.

ولمًا أن صَرَفَ الله نبيّه (مل الله عله واله) إلى الكعبة عن بَيْتِ المَقْدِس، قال المسلمون للنبيّ (مل الله عبه واله): أرأيت صلاتنا الني كنّا نُصلّي إلى بيت المَقْدِس، ما حالنا فيها، وما حالُ من مَضي من أمواتِنَا وهم يُصَلّون إلى بيت المَقْدِس؟ فأنزل الله: ﴿ وَمَا كَانَ آفَةُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ إِنَّ آفَةَ بِالنّاسِ لِرَءُوفٌ رَّحِيمٌ ﴾ فسمّى الصَّلاة إيماناً، فمن اتقى الله حافظاً لجَوارحِه مُوفياً كلَّ جارحةٍ من جَوارجِه بما فرَض الله عليه، لَقِي الله مَستَكْمِلاً لإيمانه من أهلِ الجنّة، ومن خان في شيء منها، أو تَعدى ما أمر فيها، لَقِيَ الله ناقِص الإيمان».

مورة البقرة آية ـ ١٤٣ ـ

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (١) من تفسير الآية (١٤٢) من هذه السورة.

١ - النهذيب ٢ : ١٣٧/٤٣.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٤٤.

٢ ـ التهذيب ٢: ١٣٨/٤٤.

٣ ـ الكافي ٢: ١/٣٨.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٥/٦٣.

فوله تعالى:

## فَوَلِّ وَجْهَكَ شَـطْرَ ٱلْـمَسْجِدِ ٱلْـحَرَامِ وَحَـيْثُ مَـا كُـنتُمْ فَـوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ [184]

1/ ۱/ ۱۸۱ / ۱ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبرهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حَرِيز، عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عله السلام)، قال: ﴿إذَا استَقْبَلْتَ القِبلَة بوجُهكِ فلا تُقَلِّب وجَهك عن القبلة فتُقْسِد صلاتَك، فإن الله عزّ وجلّ قال لنبيّه (ملّى الا عليه وأولً وجُهكُ شطر آلْمَسْجِدِ آلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهكُمْ شَطْرَهُ ﴾ واخشَعْ ببَصَرِك ولا تَرْفَعه إلى السَّماء، ولْيَكُنْ حِذَاءُ وَجُهكِ في مَوضِع سُجودك.

١٨٢ /٢ - العبّاشي: عن حَرِيز، قال أبو جعفر (طه السلام): « استَفْيلِ القِبْلَة بوَجْهِك ولا تُقَلَّبُ وجهَك عن (القِبلة فتُقسِد صلاتك، فإن الله يقول لنبيّه (متراه عه واله) في الفريضة: ﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُّ وَجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ﴾.

قوله تعالى:

### ٱلَّذِين ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقاً مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وهُمْ يَعْلَمُونَ \* ٱلْحَقِّ مِن رَّبِكَ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ الْهُمُثَوِّينَ [147-148]

١/ ١٨٣ /١ - محمّد بن يعقوب: عن عِدَةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه رفعه، عن محمّد ابن داود الغَنُويّ، عن الأصبّغ نُبانة، عن أمير المؤمنين (على السلام)، قال: وأمّا أصحاب المَشْأَمَة فهُم البَهود والنَّصارى، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ اللَّذِين ءَاتَيْنَاهُمُ ٱلْكِتَابَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾ يَعرِفون محمّداً والولاية في التوراة والإنجيل، كما يَعرِفون أبناءَهم في منازلهم ﴿ وَإِنَّ فَرِيقاً مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وهُمْ يَعْلَمُونَ \* ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكَ ﴾ والإنجيل، كما يَعرِفون أبناءَهم ﴿ وَإِنَّ فَرِيقاً مِنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وهُمْ يَعْلَمُونَ \* ٱلْحَقُّ مِن رَّبِكَ ﴾ أنك أنت الرسول إليهم ﴿ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ .

سورة البقرة آية ـ ١٤٤ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۲۰۳۰.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٦/٦٤.

(١) في المصدر: من،

سورة البقرة آية . ١٤٦ ـ ١٤٧ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۱۵/۲۱۵.

فلمًا جحدوا ما عَرَفوا ابتَلاهُمُ الله بذلك فَسَلَبَهُمْ روح الإيمان، وأسكن أبدانَهم ثلاثة أرواح: روح القوّة، وروح الشهوة، وروح البدّن، ثمّ أضافهم إلى الأنعام، فقال: ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالْأَنْعَامِ ﴾ (4 لأنّ الدابّة إنّما تحمِلُ بروح القوّة، وتَعْتَلِفُ بروح الشّهْوَة، وتَسير بروح البدّن».

١٨٤ ٢٠ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن حماد، عن حريز، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: ونزلت هذه الآية في اليهود والنصارى، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ اللَّه يَعْرِفُونَهُ ﴾ يعني بعرفون رسول الله ﴿ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَا عَمْمُ ﴾ لأن الكِتَابَ ﴾ يعني التوراة والانجيل ﴿ يَعْرِفُونَهُ ﴾ يعني بعرفون رسول الله ﴿ كَمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَا عَمْمُ ﴾ لأن الله عز وجل قد أنزَل عليهم في التَوْراة والإنجيل والزَّبور صِفَة محمد (من الله عبدراله) وصفة أصحابِه ومُهاجرته (١٠) وهو قول الله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدًا أَعْمَلُ اللهُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَا مُ بَيْنَهُمْ تَرَيْهُمْ وَيَعْمُ اللهُ عَلَى الْكُفَّادِ رُحَمَا مُ بَيْنَهُمْ فِي الْإِنجِيلِ ﴾ (١٠) فَي التَوراة [والإنجيل] وصِفَة أصحابه، فلمّا بعنه الله عزّ وجلّ عزفه أهل الكتاب، كما قال جلّ جلاله: ﴿ فَلَمّا جَاءَهُمْ مَا عَرَفُواْ كَفَرُواْ بِهِ ﴾ (٣) .

قوله تعالى:

#### فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْنِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَلِيرٌ [ ١٤٨]

محمد بن جعفر القرَشي، قال: حدّثنا محمد بن الحُسين بن أبي الخطّاب، عن محمد بن سِنان، عن ضُريْس، قال: حدّثنا أبي الخطّاب، عن محمد بن سِنان، عن ضُريْس، عن أبي الخطّاب، عن محمد بن سِنان، عن ضُريْس، عن أبي خالد الكابّليّ، عن عليّ بن الحسين، أو عن محمّد بن عليّ (عليمااللهم)، أنّه قال: والفُقَدَاء قَوْمٌ يُفْقَدُون من فُرْشِهم فيُصْبِحون بمَكّة، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آلله جَسمِيعاً ﴾، وهم أصحاب القائم (علمه الله عنه محمّد الله عزّ وجلّ: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آلله جَسمِيعاً ﴾، وهم أصحاب القائم (علمه الله)».

<sup>(</sup>١) الفرقان ٢٥: ١٤.

٢ ـ تفسير القمّى ١: ٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أصحابه ومبعثه وهجرته.

<sup>(</sup>٢) الفتح ٤٨: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٨٩.

سورة البقرة آية ـ ١٤٨ ـ

١ ـ الغيبة للنعماني: ٢١٣/٤. .



٣٨٦ /٢ - وعنه، قال: أخبرنا أحمد بن محمد بن سعيد بن عُفْدَة، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن التَّيْمُليّ، قال: حدّثنا الحسن ومحمد ابنا علي بن يُوسُف، عن سَعْدان بن مُسلم، عن رجُلٍ، عن المُفَضَّل بن عُمَر، قال: قال أبو عبدالله (طبه السلم): وإذا أذِن الإمام دعا الله عزّ وجلّ باسمه العِبْرَانيّ، فانتُجب له أصحابه (١)، الثلاث مائة وثلاثة عشر، قَزَعاً كفَزَع الخريف (١)، وهم أصحاب الألوية؛ منهم من يُفتقد من فِراشِه لَيلاً فيُصْبح بمكّة، ومنهم من يُرى يسير في السّحاب نَهاراً، يُعْرَف باسمِه واسمِ أبيه وحسبه (١) ونسَبِه».

قلت: جُعِلْتُ فِداك، أَيُّهما أعظم إيماناً؟

قال: «الذي يَسبر في السَّحاب نَهاراً، وهم المَفْقودوُنَ، وفيهم نزلت هذه الآية: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً ﴾ ».

٣/ ٦٨٧ - وعنه، قال: أخَبرنا أحمد بن محمّد بن سعيد،قال: حدّئني أحمد بن يُوسُف، قال: حدّئنا إسماعيل بن مِهْران، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه ووُهَيْب (١)، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿ فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً ﴾ قال: ونزلت في القائم (عبدالله) وأصحابه يجتَمِعون على غير مِبعادٍه.

۱۸۸ /٤ - وعنه، قال: أخبرنا محمّد بن يعقوب الكُلّينيّ أبو جعفر، قال: حدّثني عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه. قال: وحدّثني محمّد بن يحيى بن عِمران (۱) عن أحمد بن محمّد بن عيسى. وحدّثني عليّ بن محمّد وغيره، عن سَهْل بن زياد (۱) عن الحسن بن محبوب. وحدّثنا عبدالواحد بن عبدالله المَوْصِليّ، عن أبي علي أحمد بن محمّد بن أبي ناشِر، عن أحمد بن هِلال، عن الحسن بن محبوب، قال: حدّثنا عَمْرو بن أبي المِقْدام، عن أحمد بن يويد الجُعْفيّ، قال: قال أبو جعفر (١٤ سهر)، في حديث يذكر فيه علاماتِ القائم (طبه الله)، إلى أن قال ـ: «فيجمّع الله له على غير مِيعادٍ، قَرْعاً كَقَرْع الخريف، «فيجمّع الله له على غير مِيعادٍ، قَرْعاً كَقَرْع الخريف،

۲ ـ الغيبة للنعماني: ٣/٣١٢.

<sup>(</sup>١) انتجب: اختار وانتخب، وفي المصدر: فأُتيحت له صحابته: أي تهيّأت.

<sup>(</sup>٢) أي قِطع كقِطع السحاب المتفرقة، قيل، وإنّما خصّ الخريف لأنّه أوّل الثنتاء والسحاب فيه يكون مُتفرّقاً غير متراكم ولا مُطبق، ثمّ يجتمع بعضه إلى بعضٍ بعد ذلك. «مجمع البحرين ـ قزع ـ ٤: ٢٧٨».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وحليته.

٢ ـ الغية للنعماني: ٢١/٢٤١.

<sup>(</sup>١) في «س و ط»: وهب، والظاهر أنَّ الصواب ما في المتن، وهو الموافق لسائر الروايات. انظر معجم رجال الحديث ١٩: ٢١٥.

٤ ـ الغيبة للتعماني: ٢٨٢/١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمّد بن عِمران.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: جميعاً.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: عليه.

سورة البَقَرّة (٢) ......

وهم (1) ـ يا جابر ـ الآية التي ذكرها الله في كتابه: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ فيبايعونه بين الرُكْنِ والمقام، ومعه عَهد من رسول الله (مقراة عبدراله) وقد توازَئته الأبناء من الآباء.

۱۸۹ /٥- ابن بابویه، قال: حدّ ثنا أحمد بن محمد بن یحیی العطار (رضه الا عنه)، قال: حدّ ثنا أبي، عن محمد بن الحسین بن أبي الخطاب، عن محمد بن سِنان، عن أبي خالد القماط، عن ضُرَیس، عن أبي خالد الکابُلي، عن سيّد العابدين عليّ بن الحسين (عبد السلام) قال: «المففودون من فُرُشِهم ثلاث مائة وثلاثة عشر رجلاً، عدة أهلِ بَدر، فيُصبحون بمكّة، وهو قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آفَة جَمِيعاً ﴾ وهم اصحاب القائم».

19. / 19. محمد بن أبي عبدالله البَرُقي (")، عن أبيه، عن محمد بن سِنان، عن المُقَصَّل بن عُمر، قال: قال أبو عن أحمد بن أبي عبدالله البَرُقي (الله عن أبيه، عن محمد بن سِنان، عن المُقَصَّل بن عُمر، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): ولقد نزَلت هذه الآية في المفقودين (") من أصحاب القائم (عبدالله)، قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آقَة جَمِيعاً ﴾ إنهم المفقودون في (") فُرُشِهم لبلاً فيُصبُّحِون بمكّة، وبعضُهم يسير في السَّحاب نهاراً، يُعْرَف باسمِه واسم أبيه وحِلْبَتهِ ونَسَبهِ».

قال: فقلت: جُعِلْتُ فِداك، أَيَّهُم أعظُمُ إيماناً؟ قال: «الذي يسبر في السَّحاب نهَاراً».

١٩١ /٧- محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن مَنْصُور بن يُونُس، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي خالد، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً ﴾.

قال: دالخَيْرات الولاية، وقوله: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمْ أَفَهُ جَمِيعاً ﴾ يعني أصحاب الفائم (طه السلام) الثلاث مائة والبِضْعة عشر رجلاً قال دهم والله الأمّة المُغَدُّودة فال .: يَجْتَمِعون واللهِ في ساعةٍ واحِدَةٍ فَزَعاً كَفَزَعِ الخَريف».

١٩٢ /٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَيْر، عن مَنْصور بن يُونُس، عن أبي خالد

<sup>(</sup>٤) في المصدر: وهي.

٥ ـكمال الدين وثمام النعمة: ٢١/٦٥٤.

٦ ـكمال الدين وتمام النعمة: ٢٤/٦٧٢.

<sup>(</sup>١) في «س» و«ط» زيادة: عن أحمد بن أبي القاسم، والصواب ما في المتن، وهو تصحيف محمّد بن أبي القاسم الذي يروي عن أحمد البرقي. راجع: جامع الرواة ١: ٦٤، معجم رجال الحديث ٢: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدرة الكوفي، وهو صحيح أيضاً لأنَّ أصله من الكوفة، انظر رجال النجاشي: ١٨٢/٧٦.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: المفتقدين.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: لينتقدون عن.

٧ ـ الكافي له: ٤٨٧/٣١٣، ينابيع المودة: ٤٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي جعفر (عليه السلام)، وأبو خالد يروي عن الباقر والصادق (طهما السلام). انظر معجم رجال الحديث ٢١، ١٢٨. ٨ ـ تفسير القمي ٢: ٢٠٥.

الكائِليّ، قال؛ قال أبو جعفر (عليه السلام) ـ في حديثٍ يذكُرُ فيه خُروج القائم (عليه السلام) ـ قال: «ثمّ ينتَهي إلى المقام فيُصلّى رَكْعَتَين، ويُتشِدالله حَقّه».

ثمّ قال أبو جعفر (عبد على): هو ـ والله ـ المضطرّ في قوله: ﴿ أُمَّنَ يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ ٱلسُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلأَرْضِ ﴾ (1) فيكون أوّل من يُبايعه جَبْرَئيل، ثمّ الثلاث مائة والثلاثة عشر رجلاً؛ فمن كان ابتلى بالمسير وافاه، ومن لم يُبْتَلَ بالمسير فُقِد عن فِراشه، وهو قول أمير المؤمنين (عبدالله): هم المَفْقُودون عن فُرُشهم، وذلك قول الله: ﴿ فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمْ آللهُ جَمِيعاً ﴾ ـ قال ـ : الخيرات الولاية».

797 /٩- أبو جعفر محمّد بن بجرير الطّبريّ في (مُسْنَد فاطِمة)، قال: حدّثنا أبو الحسين محمّد بن هارون، قال: حدّثنا أبي هارون بن موسى (۱) بن أحمد (رحمه)، قال: حدّثنا أبو عليّ الحسن بن محمّد النّهاوَنْديّ، قال: حدّثنا أبو جعفر محمّد بن إبراهيم بن عُبَيدالله القُمّيّ القَطّان -المعروف بابن الخَرّاز -قال: حدّثنا محمّد بن زياد، عن أبي عبدالله الخُراسانيّ، قال: حدّثنا أبو حسّان (اسعيد عن أبي عبدالله بن الحسن الزَّهري (۱)، قال: حدّثنا أبو حسّان (۱) سعيد ابن جناح، عن مشعدة (۱) بن صَدَقَة، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) - في حديث يذكر فيه رجال القائم (عبدالله) من البُلدان - قال (عبدالله): «إنّ أصحاب القائم (عبدالله) يَلقى بعضُهم بعضاً كأنَهم بنو أبي وأمّ، وإن افتَرقوا عِشاءٌ والتَقَوّا عُدُوةً، وذلك تأويل هذه الآية: ﴿فَاسْتَبِقُواْ ٱلْخَيْرَاتِ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمْ آفّه جَمِيماً﴾.

قال أبو بصير: فلت: جُعِلتُ فِداك، ليس على الأرض بِومَيِّذٍ مؤمنٌ غيرهم؟

194 / 194 ـ العبّاشي: عن جابر الجُعْفِي، عَن أبي جَعَفَر (مَهِ السَّلَام)، بقول: وإِلْزَمِ الأَرْضَ، لا تُحَرِّكُ بِدَكَ ولا رِجُلَكَ أَبِدَاً حتَى تَرى علاماتٍ أَذْكُرُها لك في سنة وترى مُنادياً يُنادي بدِمَشْق، وخَسْفاً بقريةٍ من قُراها، وتَسقُط طائِفةٌ من مَسْجِدِها، فإذا رأبتَ التُرك جازُوها، فأَقْبَلتِ التُرك حتّى نزلت الجَزِيرة (١)، وأَقْبَلَتِ الرَّوَم حتّى نزلتِ الجَزِيرة (١)، وأَقْبَلَتِ الرَّوَم حتّى نزلتِ الجَرْب. التُرك في كلِّ أرضٍ من أرضٍ العَرَب.

<sup>(</sup>١) النَّمل ٢٧: ٦٢.

٩ ـ دلائل الإمامة: ٣١٠.

<sup>(</sup>١) في «س و ط»: أبو هارون موسى، والصواب ما في المتن. راجع معجم رجال الحديث ١٧: ٣١٨.

<sup>(</sup>٢) سقط اسم هذا الراوي من دلائل الامامة المطبوع، وأثبت في بعض نسخه المخطوطة.

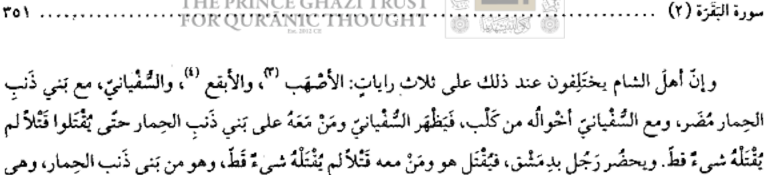
<sup>(</sup>٣) في نسخة من ((ط))، أبو حنان.

<sup>(</sup>٤) في «س و ط»: مسعود، تصحيف صوابه ما في ألمتن، انظر: رجال النجاشي: ١١٠٨/٤١٥ ومعجم رجال الحديث ١٨: ١٣٥.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٧/٦٤.

<sup>(</sup>١) الجزيرة: وهي التي بين دجلة والفرات. «معجم البلدان ٢: ١٣٤».

<sup>(</sup>٢) الرملة: وتُطلق على عدّة أماكن، منها: مدينة عظيمة بفلسطين، ومحلّة خربت نحو شاطى مقابلٍ للكرخ بيغداد، وقرية في البحرين. المعجم



الآية التي يقول الله نبارك وتعالى: ﴿ فَاخْتَلَفَ ٱلْأَخْزَابُ مِن بَيْنِهِمْ فَوَيْلٌ لِّلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن مَّشْهَدِ يَوْم عَظِيمٍ ﴾ (٥). ويظهَر السُّفْيانيّ ومن معَه حتّى لا يَكونُ لَهُ هِمَّة إلّا آل محمّد (مله عله وآله) وشيعتهم، فَيبعَثُ ـ والله ـ بَعْثاً إلى الكوفة، فيُصاب بأناس من شيعة آل محمّد بالكوفة قَتْلاً وصلْباً، وتُقْبِل رايةٌ من خُراسان حتّى تَنْزل ساحِلَ الدُّجْلَة، يخرُج رجُل من المَوالي ضَعيف ومَن تَبِعَه فيُصاب بظَهْرِ الكوفة، ويبعَث بعثاً إلى المدينة فيقتُل بها رجلاً، ويَهْرُب المَهْدِيِّ والمَنْصور منها، وبُوْخَذ آل محمّد صغيرُهم وكبيرُهم، لا يُتْرَك منهم أُحَدّ إلّا حُبس، ويخرُج الجيشُ في طلَب الرَّجُلَين.

ويخرُج المَهْدي (طبهالسلام) منها على سُنَة موسى (طبهالسلام) خائِفاً يتَرَقّب حتّى يُقْدِم مكّة، ويُقْبِلُ الجيش حتى إذا نزَلوا البَيْداء (٢٠ ـ وهو جَيْشُ الهَلاك (٢٠ ـ خُسِف بهم، فلا يَقْلِتُ منهم إلّا مُخْبِر، فيقومُ القائمُ بين الرُّكْنِ والمَقام فيُصلَى ويَنْصَرِف، و معَه وزيرُه، فيفول: يا أيُها الناس، إنّا نستَنْصِرُ الله على من ظُلَمنا وسَلَبَ حقَّنا، من يُحاجّنا في الله فإنّا أولى بالله، ومَنْ يُحاجّنا في آدم (ميه السِّلام) فإنّا أولى الناس بآدم (عيه السلام)، ومن حَاجّنا فـي نوح (عبدالمرم) فإنّا أولى الناس بنوح (عبدالمرم)، ومن حاجّنا في إبراهيم (عبدالمرم) فإنّا أولى الناس بإبراهيم (عبدالمرم)، ومن حاجَّنا في محمّد (مقرنة عليه رأنه) فإنّا أولى الناس بُمُحمّد (مقرنة عليه رأنه)، ومن حاجّنا في النبيّين فنحن أولى الناس بالنبيّين، ومن حاجَّنا في كتاب الله فنحن أولى الناس بكتاب الله. إنّا نشهَد وكلُّ مسلم اليوم أنّا قد ظُلِمْنا، وطُرِدْنا، وبُغِي علينا، وأخْرِجْنا من ديارِنا وأموالِنا وأهلينا، وقُهِرْنا، ألا إنّا نستَنْصِرُ الله البومَ وكلُّ مسلم.

ويجئ ـ والله ـ ثلاث مائة وبضعة عشر رجلاً، فيهم خمسون امرأة، يجتَمِعون بمَكّة على غير مِيعادٍ، قَزَعاً كَفَزَعِ الخَريف، يَتْبَعُ بعضُهم بَعْضاً، وهي الآية التي قال الله: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيء قَدِيرٌ ﴾ فيقول رجل من أل محمّد (مله عيه راته): اخْرُجْ منها، فهي القرية الظالِم أهلُها.

ثم يَخرُجُ من مَكَة هو ومن معه الثلاث مائة ويضعة عشر يُبايعونَه بين الرُكُن والمَقام، ومعه عَهْدُ نبيّ الله (مله عيه راله) ورايَتُه، وسِلاحُه، ووزيرُه معه، فيُنادي المُنادي بمَكَّةَ باسْمِه وأَمْرِه من السَّماء، حتى يسمَعَه أهلُ

 <sup>(</sup>٣) الشُّهَةِ: الشُّقرة في شعر الرأس، «الصحاح ـ صهب ـ ١: ١٦٦».

<sup>(</sup>٤) الأبقع: الذي يخالط لونّه لونٌ آخر.

<sup>(</sup>٥) مريم ١٩: ٢٧.

<sup>(</sup>٦) البيداء: اسم لأرض مَثْسًاه بين مكَّة والمدينة، «معجم البلدان ١: ٥٢٣٪.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: الهملات.



الأرض كلّهم: اسمه اسم نبي، إن (^^ أشكل عليكم فَلَمْ يُشكِلْ عليكم عهدُ نبيّ الله (منراه عليه رآله)، ورايتُه، وسلاحُه، والنّفسُ الزكيّة من وُلدِ الحسين (عليه السلام)، فإنّ أشكل عليكم هذا فلا يُشكِل عليكم الصَّوْتُ من السّماء باسمِه وأمره، وإيّاك وشُذاذا من آلِ محمّد، فإنّ لآلِ محمّد وعليّ (عليم السلام) راية، ولغيرِهم راياتٍ، فالزّمِ الأرضَ ولا تَتَيِعُ منهم رجُلاً أبداً حتى تَرى رجُلاً من وُلدِ الحسين (عليه السلام)، معه عَهدُ نبيّ الله (منراه عليه واليتُه وسلاحُه، فإنّ عَهدُ نبيّ الله (منراه عليه واليتُه وسلاحُه، فإنّ عَهدُ نبيّ الله (منراه عليه واليته السلام)، ويفعَلُ عَهدُ نبيّ الله (منراه عليه الداره)، ويفعَلُ الله ما يَشاء، فالزّمْ هؤلاء أبداً، وإيّاكَ ومَنْ ذكرْتُ لك.

فإذا خرَج رجُل منهم معه ثلاث مائة وبِضْعَة عشَر رجُلاً، ومعه راية رسول الله (منه اله عددانه)، عامداً إلى المدينة حتّى يَمُر بالبَيْداء حتّى يقولَ: هذا مكان القَوْم الذين يُخْسَفُ بهم، وهي الآية التي قال الله: ﴿ أَفَأْمِنَ ٱلَّذِينَ مَكُرُواْ ٱلسَّيِئاتِ أَن يَخْسِفَ آلله بِهِمُ ٱلْأَرْضَ أَوْ يَأْتِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْمُرُونَ \* أَوْ يَأْخُذَهُمْ فِي تَقَلِّبِهِمْ فَمَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ ﴾ (١٠).

فإذاً قَدِم المدينة أخرَج محمّد بن الشَّجَريِّ على سُنَة يوسف (عبد المهر)، ثمّ يأتي الكوفة فيُطيل بها المَكْثَ ما شاء الله أن يَمْكُثَ حتى يظهرَ عليها، ثم يسير حتى يأتي العَذْراء (١٠) هو ومَنْ معَه، وقد لَحِقَ به ناس كثير، والسُّفيانيُّ يومَيْذِ بوادي الرَّمْلَة، حتى إذا النَّفَوا ـ وهو يوم الأبدال ـ يخرُج أناس كانوا مع السُّفْيانيُّ من شبعة آل محمّد، ويخرُج ناس كانوا مع السُّفْيانيُّ من شبعة آل محمّد، ويخرُج ناس كانوا مع آلِ محمّد إلى السُّفْيانيُّ، فهم من شبعته حتى يَلْحَقوا بهم، ويخرُج كُلُّ أناس إلى رايَتِهم، وهو يوم الأبدال.

قال أمير المؤمنين (طبه السلام): ويُقْتَل يَومَئِلُ السُّفَيانِيّ وَمَنْ مَعَه حتى لا يُتْرَكُ منهم مُخْبِرٌ، والخائِبُ يومئِلْ من خاب من غنيمة بني كلّب، ثمّ يُقْبِل إلى الكُوفة فيكُون مَنْزِلُه بها، فلا يَتْرُك عبداً مسلماً إلّا اسْنَراه وأعتَقَه، ولا غارِماً إلّا قضى دَيْنَه، ولا مَظْلِمَة لأحَدِ من الناس إلّا ردَّها، ولا يُقْتَلُ منه عَبْدٌ إلّا أدّى ثَمَنَه، دِيّة مُسَلَمة إلى أهله (١١١)، ولا يُقْتَل فنيلٌ إلّا قضى عنه دَيْنَه، وألحق عِباله في العَطاء، حتى يَمْلاً الأرْضَ فِسْطاً وعَدْلاً، كما مُلئِثُ ظُلْماً وجَوْراً وعُدُواناً.

ويَسكُن هو وأهلُ بيته الرُّحْبَة (<sup>۱۲)</sup>، والرُّحْبَة إنَّما كانت مَسْكَن نوحٍ (عبدالسلام)، وهي أرض طَيِّبة، ولا يسكُنُ الرجل من آل محمّد (عبهمالسلام) ولا يُمُّتَل إلّا بأرضٍ طيّبة زاكيةٍ، فهم الأوصياء الطيّبون».

<sup>(</sup>٨) في «ط»; ما، ونسخة بدل: فما.

<sup>(</sup>٩) النَّحل ١٦: ٤٥ ـ ٤٦.

<sup>(</sup>١٠) العذراء: هي قرية بِغُوطَة دِمشق من إقليم خَولان. «معجم البلدان ١٤٠٠.

<sup>(</sup>١١) في المصدر: أهلها.

<sup>(</sup>١٢) الرُّحبة: تُطلق على عدَّة أماكن، منها: قرية بجِذاء القادسية على مرحلةٍ من الكُوفة، وقرية قريبة من صَنعاء اليمن، وناجية بين المدينة والشام قريبة من وادي القُرى. «معجم البلدان ٣: ٣٣».

۱۲/ ۱۹۹ من المُفَضَّل بن عُمَر، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وإذا أذِن الإمام دعا الله باسميه العِبْرانيّ الأكبر، فانتُجِب (۱) له أصحابُه الثلاث مائة والثلاثة عشر، فَزَعاً كفَزَع الخَريف؛ وهم أصحابُ الولاية، ومنهم من بُثَقَد من فِراشِه ليلاً فيُصْبح بمَكّة، ومنهم من بُثرى بَسير في السُّحاب نَهاراً، يُعْرَف باسْمِه واسْمِ أبيه وحَسَبهِ ونَسَبهِ.

قلت: جُعِلْتُ فِداك، أَيُّهم أعظَمُ إيماناً؟

سورة البَقْرَة (٢) . . . .

قال: «الذي يَسير في السَّحاب نَهاراً، وهم المَفْقُودون، وفيهم نزَلَتْ هذه الآبة: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللهُ جَمِيعاً﴾ 1.

۱۹۷ ۱۹۷ - الشيخ المُفيد في كتاب (الإختِصاص) عن عَمْروبن أبي المِقْدام، عن جابر الجُعْفي، قال: قال لي أبو جعفر (طبه السلام): (يا جابر، الزَمِ الأرض، ولا تُحَرِّكُ يَداً ولا رِجْلاً حتى ترى علاماتٍ أذكْرُها لك إنْ أدرَكْتَها: أوّلُها اختِلاف وُلد فُلان، وما أراك تُدْركُ ذلك، ولكن حدِّث به بعدي، ومناد ينادي من السَّماء، ويَجيثُكم الصَّوْتُ من الحِبَةِ دِمَشْق بالفَتْح، ويُخْسَف بقَرْيَةٍ من قُرى الشام تسمّى الجَابية (۱۱)، وتَسْقُط طائِفة من مسجِد دِمَشْق الأَيْمَن، ومادِقة تَمْرُق من ناحِية التُرْك، وتعقُبُها من ناحية (۱۱) الرّوم، ويستقبل إخوان التُرْك حتى ينزِلوا الجزيرة، ويستقبل مارِقة الرُوم حتى تنزِل الرَّمْلة.

فَتِلْكَ السَّنة مِهَا جَابِر ـ فَيَهَا اَحْتِلَافٌ كثير فَيْ كُلُّ أَرْضٍ مِنْ نَاحِيةِ الْمَغْرِبِ؛ فَأَوِّل أَرْضِ المغرب تَحْرَبُ الشام، يختلفون عند ذلك على ثلاث راياتٍ: راية الأصْهَب، وراية الأبقع، وراية السُّفْيانَي، فَيَلقى السَّفيانِيّ الأبقَعَ فَيْقُتَيْلُونَ فَيَقْتُلُهُ ومِن مَعَه، ويَفْتُل الأَصْهَب، ثمّ لا يكون هَمَّه إلّا الإقبال نحو العِراق، ويَمُرّ جَيْشُه بِقَرْقِيسياء (٣) فيقتُلُون بها مائة ألف رجُلِ مِن الجَبّارين.

ويبعَثُ السُفيانيّ جيشاً إلى الكوفة وعِدَّتهم سبعون ألف رجُلٍ، فيُصيبون من أهل الكوفّةِ قَتْلاً وصَلْباً وسَبيّاً، فبَيْنا هُم كذلك إذ أقبَلَتْ راياتٌ من ناحِيّةِ خُراسان، تـطوي المَنازِلَ طَبّاً حـثيثاً، ومعهم نَـفَر مـن أصحـاب

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۱/۲۱ .

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۱۸/۱۷.

<sup>(</sup>١) في «طα: فانتخب، وكلاهما بمعنى، وفي المصدر: فانتحيت: أي قصدت.

١٣ ـ الإختصاص: ٢٥٥.

<sup>(</sup>١) الجابية: قرية من أعمال دمشق. «معجم البلدان ٢: ٩١».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ويعقّبها مرج.

<sup>(</sup>٣) قَرْقِيسَياء: بلد على نهر الخابُور، وعندها مصبّ الخابور في الفرات، فهي في مثلثٍ بين الخابُور والفُرات. «معجم البلدان ٤: ٣٢٨»

THE PRINCE GHAZI TRUST. ..... البرهان في تفسير القرآن FOR QUR'ANIC THOUGHT

القائم (عبدالله)، وخرَج رَجُل من مَوالي أهل الكوفة فيقتُله أميرٌ جَيش السَّفيانيّ بين الحِيْرَةِ والكوفة.

ويبعَث السُّفيانيّ بَعْثاً إلى المدينة فيفِرّ (1) المَهْديّ منها إلى مكّة، فيلّغ أميرَ جيش السَّفيانيّ أنّ المَهْديّ قد خرّج من المدينة، فيبعَث جيشاً على أثره فلا يُدرِكُه حتى يدخُلَ مكّة خائِفاً يترفُّبُ عملى سُنّةِ موسى بن عمران (عب السلام)، وينزِلُ أميرُ جيش السُّفيانيّ البَيْداء، فينادي منادٍ من السَّماء: يا بَيْداء، أبيدي القَوم. فتَخْسِف بهم البَيْداء، فلا يَنْفَلِتُ منهم إلّا ثلاثة؛ يحوّل اللهُ وُجوهَهُم في أَقْفِيَتِهم، وهُم مِن كَلْب، وفيهم نزَلت هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَذِينَ أَتُواْ آلِكتَابَ ءَامِنُواْ بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقاً لِمَا مَعَكُم مِن تَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوها فَنَرُدَّهَا عَلَىٓ أَدْبَارِهَا ﴾ (٥) الآبة».

قال: ووالقائم يومئذ بَمكَّة، قد أسنَدَ ظهْرَه إلى البيتِ الحَرام مُستَجيراً به، ينادي: يا أيّها الناس، إنّا نستَنْصِر الله، ومن أجابَنا من الناسِ فإنّا أهلُ بيتِ نبيِّكم، ونحن أولى الناس بالله وبمُحَمَّدٍ (سلّى الاعليه وآله)، فمن حاجَّني في آدم (طبه السلام) فأنا أولى الناس بآدم (طبه السلام)، ومن حاجَّني في نوح (طبه السلام) فأنا أولى الناس بنوح (طبه السلام)، ومن حاجَّتي في إبراهيم (عنيه السلام) فأنا أولى الناس بإبراهيم (عليه السلام)، ومن حاجني في محمد (سني اله عليه واله) فأنا أولى الناس بمحمّد (مقراة عبه وآله)، ومن حاجّني في النبيّين فأنا أولى الناس بالنبيّين.

أليس الله يقول في مُحْكَم كِنابه: ﴿ إِنَّ آلَٰهُ ٱصْطَفَى ءَادَمَ ونُوحاً وَ ءَالَ إِبْرَ ٰهِيمَ وَءَالَ عِمْرانَ عَلَى ٱلْعَالَمِين \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضِ وَآفَة سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (١) فأنا بقبّةٌ من آدَم (طبهالسلام) وخِيَرَةٌ من نُوح (طبهالسلام)، ومُصْطَفى من إبراهيم (عليمالسلام)، وصَفَّوَة من محمّد (صلّ الله عليه وآله).

إِلَّا ومَنْ حَاجَّني في كتاب الله فأنا أولى الناس بكتاب الله، ألا و مَنْ حَاجَّني في سُنَّة رسولِ الله (مـلـ اله عليه وآله) وسِيرَتهِ فأنا أولى الناس بسُنَّة رسول الله (مله الله عليواله) وسيرته فأنشِد الله من سَمِع كلامِي اليوم لمّا أبلَغَه الشاهِد منكم الغائِب، واسأ لُكم بحقَّ الله وحقِّ رسولِه وحَقِّي - فإنَّ لي عليكُم حقَّ القُرْبي برسوله - لمّا أعَنْتُمونا ومَنَعْتُمونا ممَّن يَظْلِمُنا، فقد أَخِفْنا، وظُلِمْنا، وطُرِدْنا من دِيارنا و أَبنائنا، وبُغِي علينا، ودُفِعْنا عن حَفَّنا، وأَثِرَ علينا أهلُ الباطل، الله الله فينا، لا تَخْذلونا، وانصُرونا يَنْصُركُم الله.

فيجمّع الله له أصحابه الثلاث مائة والثلاثة عشر رَجُلاً، فيجمّعهم الله له على غير مِيعادٍ، قـزَعاً كـقَزَع الخريف، وهي . يا جابر . الآية التي ذكرها الله: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ آللَهُ جَمِيعاً إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قَدِيرٌ ﴾ فيُبايعونه بين الرُّكُن والمَقام، ومَعه عَهْد من رسول الله (ملَى الدعله وآله) قد توارَقَهُ الأبناء عن الآباء.

والقائم . يا جابِر . رجُل من وُلدِ الحسين بن على (صل اله عليمه)، يُصْلِحُ الله له أَمْرَه في ليلةٍ واحِدَةٍ، فما أشكَل عالِم، فإن أشكل عليهم هذا كلِّه فإنَّ الصُّوت من السماء لا يُشْكِل عليهم، إذا نؤدي باسمه واسم أبيه واسم أمّه، و سيأتي . إن شاء الله .. هذا الحديث مُشنَداً من طريق محمّد بن إبراهيم النَّعمانيّ، في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا

<sup>(</sup>٤) في المصدر: فيتفر.

<sup>(</sup>٥) النّساء ٤: ٤٧.

<sup>(</sup>٦) آل عمران ۲: ۲۲ ـ ۲٤.

THE PRINCE GHATON FOR QURANIC I

الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِتَابَ ءَآمِنُواْ بِمَا نَزَّلْنَا مُصَدِّقاً لِّمَا مَعَكُم ﴾ (<sup>١١</sup> الآية، من سورة النساء.

۱۹۸ /۱۹۶ ـ الطَّبَرُسيّ في (الاحتجاج) عن عبدالعَظيم الحَسَنيّ (رسيه عنه)، قال: قلت لمحمّد بن عليّ بن موسى (طبهالسلام): إنّي لأرجو أن تكون القائم من أهل بيت محمّد (متراة عبدرانه)، الذي يملأ الأرض قِشطاً وعَدْلاً، كما مُلِثَتْ ظِلْماً وجَوْراً؟.

فقال (عبد المنه): وما منا إلا قائم بأمر الله [وهاد إلى دين الله]، ولكنّ القائم الذي يُطهّر الله به الأرض من الكفر والجُحود، ويَملُها فِسُطاً وعَدْلاً، هو الذي تَخْفَى على الناس ولادتُه، ويغيب عنهم شَخْصُه، وتَحْرُم عليهم تسميتُه، وهو سميّ رسول الله (مله عبداله) وكنيتُه، وهو الذي تُطوى له الأرض ويُذَلّ له كلّ صَعْب. يجتمع إليه من أصحابه عِدَه أهل بَدْر ثلاث مائة وثلاثة عشر رَجُلاً من أقاصي الأرض، وذلك قوله الله عزّ وجلّ: ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ وَاللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ عَرْ وَجَلّ اللهُ أَمرَه، وَلاَ المَعْدُ وهو عَشَرة الله عرّ وجلّ عرَج بإذن الله، فلا يزال يقتُلُ أعداء الله حتى يَرضى الله عزّ وجلّ .

قال عبدالعظيم: [فقلت له:] يا سيّدي، وكيف يَعلم أنَّ الله قد رَضِي؟

قال: ﴿ يُلقى في قلبه الرَّحْمَة، فإذا دخَل المدينة أخرَج اللاتَ والعُزّى فأحرَقَهُما ٤.

وسيأتي ـ إن شاء الله تِعالى ـ حديث يُوافق ماهنا في معنى الآية، في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ فَزِعُواْ فَلا فَوْتَ وَأُخِذُواْ مِن مَّكَانٍ قَرِيبٍ﴾ من سورة سَبَا، حديث عن الباقر (عليه السلام) (١٠).

قوله تعالى:

# وَحَنِثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُواْ وُجُوهُكُمْ شَطْرَهُ لِئَلاَ يُكُونَ لِلْنَّاسِ عَلَيْكُمْ مُخَدِّقًة إِلَا ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ مِنْهُمْ فَلاَ تَخْشَوْهُمْ وَٱخْشَوْنِي [١٥٠]

١٩٩ /١ - علي بن إبراهيم: يعني: ولا الذين ظَلموا منهم، و(إلاً) في مَوضِع (ولا) (١) وليست هي استثناء.

<sup>(</sup>٧) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٤٧) من سورة النساء.

١٤ ـ الإحتجاج: ٤٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أهل الاخلاص.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (٢) من تفسير الآية (٥١) من سورة سبأ.

سورة البقرة آية ـ ١٥٠ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٦٣.

<sup>(</sup>١) وهو ما قاله أبو عبُيدة: إنَّ (إلَّا) ها هنا بمعنى الواو، أي ولا الذين ظلموا، وأنكره عليه الفَرَّاء والمُبرَّد. مجمع البيان ١: ٤٣٧.



البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

#### فَاذْكُرُونِيَ أَذْكُرْكُمْ وَآشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ [ ١٥٢ ]

٧٠٠ /١ رابن بابويه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن، قال: حدَّثنا أحمد بن إدريس، عن محمَّد بن أحمد، قال: حدَّثنا أبو محمّد جعفر بن أحمد بن سعيد البّجَليّ ابن أخي صْفوان بن يحيى، عن عليّ بن أسباط، عن سَيْف بن عَمِيرَة، عن أبي الصَبَّاح بن نُعَبِم العَبْدي (١)، عن محمّد بن مُسلم، في حديثٍ يقول في آخره: (تسبيح فاطمة الزَّهراء (ملهاالسلام)ذِكر الله الكثير [الذي] قال الله عزّ وجلّ: ﴿ آذْكُرُونِيَ أَذْكُرْكُمْ ﴾ ٢.

٧٠١ ـ العيّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «قال النبيّ (سنراه عليه وآد): إنّ الصّلَك يُسنوِل الصحيفة أوّل النهار وأوّل اللبل، يَكتُبُ فيها عمّل ابن آدم، فاعمَلوا (١) في أوّلها خيراً وفي آخِرها خيراً (١)، يغفِر لكم ما بين ذلك ـ إن شاء الله ـ فإن الله قال: ﴿ آذْكُرُ وَنِي أَذْكُرْ كُمْ ﴾ ١.

٣/ ٧٠٢ عن سَماعَة بن مِهْران، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: قلت له: للشُّكْرِ حَدٌّ إذا فعَله الرجُل كان شاكِراً، قال: (نعم) قلت: وما هو؟ قال: «الحمد لله على كلّ يُعمّةِ أنعمَها عليَّ، وإن كان لكم فيما أنعم عليه حقّ أدّاه - قال - ومنه [قوله تعالى] ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي سَخَّرَلَنَا هَٰذَا﴾ (١)، حتّى عدَّ آياتٍ.

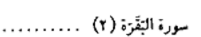
٢٠٣ /٤ ـ عن أبي عَمْرو الزَّبَيْريّ، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)،قال: «الكفر في كتاب الله على خمسة أوتجه، فمنها: كُفْر النِعَم، وذلك قول الله يحَكي قول سُليمان (عبال عن ): ﴿ هَذْا مِن فَضْل رَبِّي لِيَبْلُونِيَ ءَأشكُرُ أَمْ أَكْفُرُ﴾ (١) الآية، وفال: ﴿ لَئِن شَكَرْتُمْ لأَزِيدَنَّكُمْ ﴾ (''، [وفال] ﴿ فَاذْكُرُونِيَ أَذْكُرْكُمْ وَٱشْكُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾ ٩.

٧٠٤ /٥ ـ عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عله السلام)، قال: «تسبيح فاطمة الزهراء (علهاالسلام) من ذِكْرِ الله الكثير الذي قال: ﴿ أَذْكُرُونِي أَذْكُرْكُمْ ﴾ ،

سورة البقرة آية ـ 101 ـ

- (١) في «س»: أبي الصّبّاح، عن نُعيم العايدي، وفي «ط»: أبي الصّبّاح، عن تُعيم العابدي، وفي المصدر: أبي الصّبّاح بن نُعيم العائذي، والصواب ما أثبتناه، وهو إبراهيم بن نُعيم العَبْدي أبو الصّبَاح الكِناني. انظر: رجال النجاشيّ: ١٩ /٢٤، مجمع الرجال ١: ٧٦ و٧٨.
  - ۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۱۹/۱۷.
    - (١) في المصدر: فأملوا.
  - (٢) في المصدر زيادة: قان الله.
    - ٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٠/٦٧.
      - (١) الزّخرف ٤٣: ١٣.
    - ٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢١/٦٧.
      - (١) النَّمل ٢٧: ٤٠.
      - (۲) إبراهيم ١١: ٧.
    - ٥ ـ تفـــير العيّاشي ١: ١٢٢/٦٧.

١ \_معانى الاخبار: ١٩٤/٥.



٦/ ٧٠٥ - عمر بن إبراهيم الأوسيّ، قال: نَزل جُبْرَتيل على رسول الله (ملّه عليه واله)، فقال: إنّ الله عزّ وجلّ يقول لك: أعطَيْتُ أَمَنَك مالَمْ أعْطِه أَحَداً من الأُمّم، قال: «وما هو، يا أخي؟» قال: قوله تعمالي: ﴿ أَذْكُرُونِينَ أَذْكُرْكُمْ﴾ ﴿ وَلَقَدَ أَجْزَلَ العَطاء والمَوْهِبَة من جَلالِك بهذه المَنْقَبَة حيث يَخْلُقُ الفَلَك والنّور العُلويّ والسُّفليّ، والعَرش والكُرسِيّ، والبّهائم والهَوامّ، والوّحْش والأنعام، ولم يَقُلْ لِصنْفٍ منهم: ﴿ آذْكُرُونِيّ أَذْكُرْكُمْ ﴾ فمَتى تُؤدِّي شُكْرٌ مَوْلاك على ما أوْلاك، أنعَمَ عليك و أعْطاك.

#### قوله تعالى:

#### يَنَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱسْتَعِينُواْ بِالصَّبْرِ وَٱلصَّلَوٰةِ إِنَّ ٱللهَ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ [104]

١/ ٧٠٦ - العبّاشي: عن الفُضّيل، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: قال: قيا فُضّيل، بلُّغْ مَنْ لَقِيتَ مِن مَوالينا عنّا السلام، وقل لهم: إنَّي أقولُ: إنِّي لا أغني عنكم من الله شيئاً إلَّا بوَرَعٍ، فاحْفَظوا ألسِنَتَكم، وَكُفُّوا أيدِيَكم، وعليكم بالصَّبْرِ والصَّلاة، إنَّ الله مع الصابرين.

٢٠٧ /٢ ـ عن عبدالله بن طَلْحَة، قال أبو عبدالله (عدالله): والصَّبْرِ هو الصَّوم،

O TOTAL

٣/٧٠٨ - صحيفة الامام الرضا (طب السلام): وليس في القرآن آية ﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِين ءَامَنُواْ ﴾ إلّا في حقّنا».

٤٠٧ /٤ ـ ومن طريق المخالفين: روى مُوفّق بن أحمد، وهو من أعيان عُلماء المخالفين، بإسناده عـن مُجاهد، عن ابن عباس، قال: قال رسول الله (سنر الأعلى والله تعالم أنزل الله آية قيها ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِين ءَامَنُوا ﴾ إلّا عليّ رأسها وأميرُهاء.

٧١٠ /٥ ـ وعنه أيضاً، بإسناده عن عِكْرِمَة، عن ابن عبّاس، قال: ما أنزل الله تعالى في القرآن آية يقول فيها ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ إلا كان عليّ بن أبي طالب (عبدهـ برم) شريفُها وأميرُها.

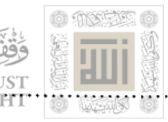
سورة البقرة آية -107 ـ

۱ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۲۳/٦۸.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٤/٦٨.

٤ ـ مناقب الخوارزمي: ١٨٨، حلية الأولياء ١: ٢٤، كفاية الطالب: ١٣٩، شواهد التنزيل ١: ٧٨/٥١، كنز العمال ١١: ٢٢٩٢٠/٦٠٤.

٥ ـ مناقب الخوارزمي: ١٩٨٠ كفاية الطالب: ١٤٠، الصواعق المحرقة: ١٢٧، تاريخ الخلفاء للسيوطي: ١٣٦، الرياض النضرة ٣: ١٨٠٠.



#### . . البرهان في تفسير القرآن

#### قوله تعالى:

وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَىءٍ مِنَ ٱلْـخَوْفِ وَٱلْـجُوعِ وَنَـفْصٍ مِّـنَ ٱلْأَمْـوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ [100] ٱلَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّالِلهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ [ ١٥٦ ] أَوْلَئُكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُوْلِئُكَ هُمُ ٱلْمُهْتَدُونَ [١٥٧]

١/ ٧١١ ـ محمّد بن إبراهيم النُّعمائي ـ المعروف بابن زينب ـ قال: حدّثنا محمّد بن هَمّام، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْبَري، قال: حدّثنا أحمّد بن هلال، قال: حدّثنا الحسن بن مَحْبُوب (١١)، عن عليّ بن رئاب، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (عليهماالسلام)، قال: ﴿إِنَّ قُدَّام [قيام] القائم عَلامات، بَلُوي من الله تعالى لعباده المؤمنين،

قلت: وما هي؟ قال: هفذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَـفْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلنَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ . قال . : ﴿ لَنْبِلُوَنَّكُم ﴾ يعنى المؤمنين ﴿ بِشَيءُ مِنَ الخَوْفِ ﴾ من مُلوك بني فُلان في آخِر سُلْطَانِهم ﴿ والجُوعِ ﴾ بغَلاء أسعارِهم ﴿ ونَقْصٍ مِن الْأَمْوَالِ ﴾ فساد التّجارات وقِلّة الفَصْل فيها ﴿ وَالْأَنْفُسِ ﴾ مَوْت ذَريع ﴿ وَالتَّمَرَاتِ ﴾ فِلْهَ رَبِع مَا يُزْرَع وَقِلْهَ بَرَكة الثَّمار ﴿ وَبَشِّرِ الصَّابِرِينَ ﴾ عند ذلك بخُروج القائم (على السلام).

ثمّ قال: ويا محمّد، هذا تأويله، إنَّ الله عزّوجل يقول: ﴿ وَمَا يَـعْلَمُ تَأْوِيَـلَهُ إِلَّا آلَهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فَـي

٢/ ٧١٢ ـ وعنه، قال: أخبرنا أحمد بن محمّد بن إسعيد بن عُفْدَة، قال: أخبرني أحمد بن يؤسّف بن يعقوب أبو الحسن الجُعْفيّ من كتابه، قال: حدّ ثنا إسماعيل بن مِهْران، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بَصير، قال: قال أبو عبدالله (عليه السلام): ولا بدّ أن يكون قُدّام قِيام القائِم سَنَة يَجوع فيها الناس، ويُصيبُهم خَوْفٌ شديدٌ من القَتْل، ونَفْصٌ من الأمْوال والأنْفُسِ والنَّمَرات، و إنّ ذلك في كتاب الله لبيّن؛ ثم تلا هذه الآية: ﴿وَلَنَبْلُونَّكُمْ

سورة البقرة آية . ١٥٥ ـ ١٥٧ .

١ ـ الغيبة: ٥/٢٥٠، ينابيع المودة: ٤٢١.

<sup>(</sup>١) في «س»: عبدالله بن جعفر الحِشري، قال: حدّ ثنا محمّد بن هلال، قال: حدّثنا الحسن بن محبوب، وفي المصدر: عبدالله بن جعفر الحِمْيري، قال: حدَّثنا الحسن بن محبوب، والظاهر أنَّ الصواب ما أثبتناه، لرواية عبدالله بن جعفر، عن أحمد بن هِلال، ورواية أحمد بن هلال عن الحسن ابن محبوبٌ دون محمّد بن هِلال، راجع رجال النجاشيّ ١٩٩/٨٢، معجم رجال الحديث ٢: ٣٥٥ و ٣٥٩ والحديثين (٢ و ٣).

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۷.

۲ ـ الغية: ۲۰۱/۲۰.



بِشَيءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴾.

ورواه أبو جعفر محمّد بن جَرير الطَّبَري في (مُسْنَد فاطِمة (طهاالله)) قال: أخبرني أبو الحسين محمّد بن هارون، قال حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أبو عليّ محمّد بن همّام، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، قال: حدثنا أحمد بن هِلال، قال: حدّثني الحسن بن مَحْبُوب، عن عليّ بن رِئاب، وأبي أيّوب الخَزَّاز، عن محمّد بن مُسلم، عن أحمد بن هِلال، قال: وإنّ لِقيام قائِمِنا علامات، وذكر الحديث إلى آخره (۱).

٣/ ٧١٣ /٣ - ابن بابويه، قال: حدَّثني أبي (رضهاه عنه)، قال: حدَّثني عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أحمد بن هِلل، عن الحَسَن بن محبوب، عن أبي أيّوب الخزّاز، والعَلاء بن رَزِين، عن محمّد بن مُسلم، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وإنّ قبل قبام (١) القائم علاماتٍ تكون من الله عزّ وجلّ للمؤمنين،

قلت: وما هي جَعَلني الله فِداك؟ قال: «يقول (") الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُم ﴾ يعني المؤمنين قبل خُروج القائم ﴿ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخُوفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصٍ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنْفُسِ وَٱلثَّمَرَاتِ وَبَشِّرٍ ٱلصَّابِرِين ﴾ -قال -: يَبْلُوهُم القائم ﴿ بِشَيْءٍ مِّنَ ٱلْخُوفِ مِن مُلُوك بني قُلان في آخِرِ سُلْطانِهم، والجُوعِ بغَلاء أَسْعارِهِم، ونَقْص مِن الأَمُوال -قال -: كَساد النَّجارات وفِلَة الفَصْل، ونَقْص مِن الأَنْفُسِ -قال -: مَوت ذَريع، ونَقْص مِن الثَّمَرات، فِلَة رَبِع مَا يُؤْرَع، ﴿ وَبَشُرِ الصَّابِرِين ﴾ عند ذلك بتعجيل الفرّج (").

ثمّ قال لي: يا محمّد، هذا تأويله، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيَلُهُ إِلَّا آللَهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِـى آلْعِلْم﴾ (''».

4/۷۱٤ محمد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعري، عن محمد بن عبدالجبار، عن صَفُوان، عن إسحاق بن عمّار، وعبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دقال رسول الله (مقراة عبدالله): قال الله عزّ وجلّ: إنّي جَمَلْتُ الدُنيا بين عِبادي قَرْضاً، فمَن أَقْرَضَني منها قَرْضاً، أعطَيْتُه بكلٌ واحِدَةٍ عشراً إلى سبع مائة ضِعْف، وما شِنْتُ من ذلك، ومن لم يُقْرِضني منها قَرْضاً فأخذتُ منه شَيْئاً قشراً فصبر، أعطيتُه ثلاث خِصال، لو أعطيتُ واحِدةً منهُنْ ملائِكتي لرَضُوا بها منّي».

قال: ثمّ قال أبو عبدالله (عبدالله): دقول الله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُّصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا إِلَيْهِ وَاجِعُونَ اللهِ وَاجِعُونَ اللهِ عَلَيْهِ مَا أَوْلَئِكَ عَلَيْهِ مَلْوَاتٌ مِن رَّبُهِمْ ﴾ فهذه واحِدَةٌ من ثَلاثِ خِصال ﴿ وَرَحْمَةٌ ﴾ اثنتان ﴿ وَأُولَـئِكَ هُمُ

<sup>(</sup>١) ولائل الإمامة: ٢٥١.

٣ ـ كمال الدين وتمام النعمة: ٣/٦٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إنَّ قدام.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قال: ذلك قول.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: بتعجيل خروج القائم (عبه السلام).

<sup>(</sup>٤) آل عمران ٣: ٧.

٤ ـ الكافي ٢: ٢١/٧٦.



ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾ ثلاث ـ ثم قال أبو عبدالله (عله السلام) ـ هذا لِمَن أَخَذَ اللهُ منه شَيْناً فَسُواً فصَبَر،

٧١٥ /٥ ـ وعنه: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن داود بن زَرْيِي (١)، عِن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: «من ذَكَر مُصِيبَنَهُ، ولو بَعْدَ حِين، فقال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، والحَمْد لله ربّ العالمين، الّلهُمَّ أجِرْنى علىٰ مُصيبَتي، واخْلُفْ على (٢) منها، كان له من الأجْر مثل ماكان عند أوّل صَدْمَة».

٦/ ٧١٦ ـ وعنه: عن عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حَمَّاد، رفعه، قال: جاء أمير المؤمنين (عبه السلام) إلى الأَشْعَث بن قَيْس يُعزِّيه بأخ له، يقال له: عبدالرحمن، فقال له أمير المؤمنين: ﴿إِنْ جَزِعْتَ فَحَقَّ الرّحِم أتيت، وإِن صَبِرْتَ فحقَّ الله أدَّيْت، على أنَّك إن صَبَرْتَ جَرى عليك الفضاء وأنت مَحْمود، وإن جَزِعْتَ جَرى عليك القَضاء وأنت مَذْمُومٍ.

فقال له الأشْعَث: إنَّا لله وإنَّا إليه راجعون! فقال أمير المؤمنين (ميه السلام): وأتَدَّري ما تأويلُها؟، فقال الأشعث (1): أنت غاية العِلم ومُنْتَهاه.

فقال له: وأمّا قولُك: إنّا لله، فإقرارٌ منك بالمُلك، وأمّا قولُك: وإنّا إليه راجعون، فإقرارٌ مِنك بالهَلاك».

٧١٧ /٧ ـ السيّد الرضّي في (الخصائص): قال على (عبه الله) وقد سَمِعَ رجلاً يقول: إنّالله وإنّا إليه راجعون: هيا هذا، إنّ قولَنا: إنّا لله، إقرارٌ منّا بالمُلك، وقولنا: إليه راجعون، إقرارٌ منّا بالهلاك <sup>(١)</sup>ع.

غال: ﴿إِنَاللَّهُ وَإِنَا إِلَيهِ رَاجِعُونَ، فَأَنْزِلَ اللَّهِ: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا أَصَائِنْهُم مُصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّا لِنْهِ رَاجِعُونَ ۞ أَوْلَنْكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِّن رَّبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ ﴾ الآية.

٩/٧١٩ ـ العبّاشي: عن التُماليّ، قِال: سألِت أبا جعفر (عله السلام) عن قول الله: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ

قَال: «ذلك جُوع خاصٌ، وجُوع عامٌ؛ فأمّا بالشَّام فإنّه عامٌ، وأمّا الخاصّ بالكوفة يَخُصّ ولا يَعُمّ ولكنّه يخُصّ

ه ـ الكافي ٣: ٢٢٤/٦.

<sup>(</sup>١) في «س»: داود بن زرين، وفي المصدر: داود بن رزين، والصواب ما أثبتناه، وهو أبو سليمان الخندقي روى عن أبي عبدالله (عليه السلام). راجع رجال النجاشي: ١٦٠/١٦٠، الفهرست: ٢٧٠/٦٨ واستظهر صاحب جامع الرواة ٢٠٤ أنَّ ابن رزين سهو لعدم وجوده في كتب الرجال.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: أفضل.

٦ ـ الكافي ٣: ٢٦١/٠٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة؛ لا.

٧ ـ خصائص الأثمة: ٩٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بالهُلُك

٨ . المناقب ٢: ١٢٠.

<sup>(</sup>١) مُؤتة: قرية من قرى البلقاء في حدود الشام. «معجم البلدان ٥: ٢٢٠».

۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۲۵/۱۸.



بالكوفة أعداء آل محمّد (منر الاعب وآد) فيُهلِكُهم الله بالجُوع، وأمّا الخَوْف فإنّه عامّ بالشّام، وذلك الخَوْف إذا قام القائِم (عبه السلام)، وأمّا الجُوع فقبل قيام القائِم، وذلك قوله: ﴿ وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ بِشَيءٍ مَّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوع ﴾ ».

بعض مَن كان مَعَنا في المَجْلِس: رحِمَه الله عبداً وصلّى عليه، كان إذا حدّثنا قال: قال رسول الله (ملّى الله عبدالله). قال: بعض مَن كان مَعَنا في المَجْلِس: رحِمَه الله عبداً وصلّى عليه، كان إذا حدّثنا قال: قال رسول الله (ملّى الله عبدالله عبدالله عبدالله (ملّى الله عبدالله عبدالله عبدالله (ملّى عبادي قَرْضاً (أ)، فمَنْ أَفْرَضَني منها قَرْضاً، أعطَيْتُه لكلّ واحدة منهن عبداً إلى سبع مائة ضِعف، وما شِنْت، فمن لم يُقْرِضْني منها قَرْضاً فأخذتُها منه قسراً فصبر (أ)، أعطَيتُه ثلاث خصال، لو أعطَيتُه منهن واحدة منهن ملائكتي رَضُوا بها». ثمّ قال: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَا أَصَابَتُهُم مُصِيبَةٌ قَالُواْ إِنَّالِلهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَى قُولُه: ﴿ وَأُولَنْكَ هِمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَأُولَنْكَ هِمُ ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾ .

الله (١١/ ٧٢١ - عن إسماعيل بن زياد السَّكُونِي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه (عليهم السلام)، قال: اقال رسول الله (ملى الدمنه) أربع من كُنّ فيه كتبه الله من أهل الجنّة: من كانت عِصْمَته شهادة أن لا إله إلّا الله، ومن إذا أنعَم الله عليه النّعمة، قال: الحمد لله، ومن إذا أصابته مُصيبة، قال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون».

المعلى الله المن على المُهَلِّمي، عن أبي عبدالله (عدالله)، قال: «قال رسول الله (منراه عليه وآله)، أربع من كُنَّ فيه كان في تُور الله الأعْظَم: من كان عِصْمَة أمره شهادة أن لا إله إلا الله، وأنّ محمّداً رسول الله (منراه عليه وآله)، ومن إذا أصابته مصيبة، قال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، ومن إذا أصاب خيراً، قال: الحَمْدُ لله، ومن إذا أصابَ خطيئةً، قال: استغفِر الله وأتوب إليه».

الله: عبدي المُؤمن، إن خَوَّلْتُه وأعَطْيتُه ورزَقْتُه واستَقْرَضْتُه، فإن أَقْرَضَني عفواً أعطَيتُه مكان الواحد مائة ألف فما الله: عبدي المُؤمن، إن خَوَّلْتُه وأعَطْيتُه ورزَقْتُه واستَقْرَضْتُه، فإن أَقْرَضَني عفواً أعطَيتُه مكان الواحد مائة ألف فما زاد، وإن لا يفعَل أخذتُه قَسْراً بالمَصائب في ماله، فإن يَصْبِر أعطَيتُه ثلاث خِصالٍ، إن أخير الواحدة (١١) منهن ملائكتي اختاروها، ثمّ تلا هذه الآبة: ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَصَابَتُهُم - إلى قوله - ٱلْمُهْتَدُونَ ﴾.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨/٦٨.

<sup>(</sup>١) النَّكْتُ: أَنْ تَنْكُت في الأرض بقضيب، أي تضرِب بقضيبٍ فتؤثر فيها. «الصحاح ـ نكت ـ ١: ٢٦٩».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فيضاً.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: منه قهراً.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٦٩/٦٩.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ٦٩/٦٩.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۹/۲۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إن اختير بواحدة.



٧٢٤ /١٤ - قال إسحاق بن عمّار: قال أبو عبدالله (عبد عبد): دهذا إن أخذ الله منه شيئاً فصّبر واستَرْجَع، عمر الصادق (عبد عمر): وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ أي بالجنّة والمَغْفِرَة.

قوله تعالى:

إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآئِرِ آللهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ آغَتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا وَمَن تَطَوَّعَ خَيْراً فَإِنَّ ٱللهَ شَاكِرٌ عَلِيمٌ [ ١٥٨]

المحمد بن بابويه، قال: حدّثني أبي (رضيافت)، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، وعبدالكريم بن عَمْرو، عن عبدالحميد بن أبي الدَّيْلَم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: السَمّي الصَّفا صَفا، لأنّ المُصْطَفى آدم (عبدالله) هبط عليه، فقُطِع للجبّل اسمّ من اسم آدَم (عبدالله)، يقول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلله آصُطَفَى ءَادَمَ وَنُوحاً وَءَالَ إِبْرَ هِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (أَن وهبَطت حَوّاء على المَرْوَة، وإنّما سميّت المَرْوَة، لأن المَرْأة هبَطت عليها، فقُطِع للجبّل اسمّ من اسم المَرْأة».

٧٢٧ /٢ ـ وعنه، قال: حدّ ثني أبي (رس ه مر) قال: حدّ ثنا سعد بن عبدالله، عن يعقوب بن يزيد، عن محمّد ابن أبي عُمَير، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «إنّ إبراهيم (عبدالله) لمّا خلّف إسماعيل (عبدالله) بمكّة عَطِش الصبيّ، وكان فيما ببن الصّفا والمَرْوَة شجَر، فخرَجت أمّه حتّى قامت على الصّفا، فقالت: هل بالوادي من أنيس ؟ فلم يُجِبُها أحدُّه فمضّت حتى انتهت إلى المَرْوَة، فقالت: هل بالوادي من أنيس؟ فلم يُجِبُها أحدُّه فمضّت حتى صنعَتْ ذلك سبعاً، فأجرى الله ذلك سُنّة. فأتاها فلم يُجِبُها أحدٌ، ثمّ رجعَت إلى الصّفا، فقالت كذلك حتى صنعَتْ ذلك سبعاً، فأجرى الله ذلك سُنّة. فأتاها جبرُ ثيل، فقال لها: إلى من وَكَلَكُم؟ فقالت: أما إذا قلت ذلك، فقد قلت له حيث أراد الذهاب: يا إبراهيم، إلى من تَكِلْنا؟ فقال: إلى الله عزّ وجلّ، فقال جَبْرَ ثبل: لقد وَكَلَكُم إلى كاف.

قال: «وكان الناس يتجنّبون المَمَرَّ بمكّة لمكان الماء، ففحَص الصبيّ برِجْلِه فنبعَتْ زَمْزَم، ورجَعَتْ من المَرْوَة إلى الصبيّ وقد نَبع الماء، فأقبلَتْ تجمّعُ التُّرابَ حوله مَخَافة أن يَسيح الماء، ولو تَركَته لكان سَيْحاً». قال: «فلمّا رأتهُ الطير حلّقت عليه، قالوا: ما حلّقت قال: «فلمّا رأتهُ الطير حلّقت عليه، قالوا: ما حلّقت

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٠/٦٩.

١٥ ـ مصباح الشريعة: ١٨٦.

سورة البقرة آية ـ ١٥٨ ـ

١ - علل الشرائع: ١/٤٣١.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۲۳.

٢ ـ عللَ الشوائع: ١/٤٣٢.

إلَّا على الماء، فأتوهم ليستَقُوهم فسقوهم من الماء، وأطعمهم (١) الرُّكِّب من الطعام، وأجرى الله عزّ وجلّ لهم بذلك رِزْقاً، فكان الرَّكْبِ يمُرُّ بمكَّة فيُطْعِموُنهم من الطعام، ويَسقونَهم من الماء،

٣٢٨ /٣ ـمحمّد بن يعقوب: عن عَدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن معّاوية بن حَكيم، عن محمّد ابن أبي عُمَير، عن الحسن بن على الصَّيْرَفيّ، عن بعض أصحابنا، قال: سُئل أبو عبدالله (ملمالسلام) عن السّعي بين الصُّفا والمَرُّون، فريضة أم سنَّة؟ فقال: «فريضة».

قلت: أوليس قال الله عزّ وجلَ: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّف بِهِمَا ﴾؟ قال: «كان ذلك في عُمْرَة الفّضاء، إنّ رسول الله (سلَّمالة عليه رآله) شرّط عليهم أن يرفّعوا الأصنام من الصَّفا والمَرْوَة، فتَشاغَل رجُلُّ (١) وترك السّعي حتّى انقضت الأيّام، وأعيدَت الأصنام، فجاءوا إليه، فقالوا: يا رسول الله، إنَّ فلاناً لم يشمِّ بين الصَّفا والمَرْوَة، وقد أُعبدت الأصنام؟ فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطُوَّفَ بِهِمَا ﴾ [أي وعليهما الأصنام].

٧٢٩ /٤ -عنه: عن عليّ بن إبرهيم، عنه أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفّضْل بن شاذان، جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عليه السلام) ـ في حديث حجّ النبي (منّى الله عليه وآله) ـ: ﴿ أنّه (عليه السلام) بعدما طاف بالبيت وصِلَى رَكْعَتَبه، قال (مقراة عليه وآله): إنَّ الصَّفا والمَرَّوَّة من شَعَاثر الله، فابدأ بما بَدأ الله عزّ وجلّ به، وإنَّ المسلمين كانوا يَظُّنُون أنَّ السَّعي بين الصَّفا والمَروَّة شيء صنَّعه المُشركون، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿إنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَاتِر آللهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ آغْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَّفَ بِهِمَا ﴾ .

٧٣٠ /٥- الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن موسى بن القاسم، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن الحَلَبي، قال: سألت أبا عبدالله (مله السلام) عن المرأة تَطوف بين الصَّفا والمَرْوَة وهي حائض؟ قال: ولا، لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآثِرِ آهُو ﴾». مَرُرُمِّينَ تَكُورُ مِن شَعَآثِرِ آهُو ﴾».

٧٣١ /٦- وقال عليّ بن إبراهيم في (تفسيره): إنّ قُريشاً كانت وضعَت أصنامها بين الصّفا والمَرّوة، وكانوا يتمَسَّحون بها إذا سَعَوا، فلمّاكان من أمر رسول الله (مله المعاه واله) ماكان في غزَّوَةِ الحُدّيبية، وصدّوه عن البيت، وشرَطوا له أن يُخلُوا له البيت في عام قابل حتَى يقضى عُمْرَتَه ثلاثة أيّام، ثمّ يَخْرُج عنها، فلمّاكانت عُمْرَة القّضاء في سنة سبع من الهجرة دخل مكَّة، وقال لقُريش: «ارفَعوا أصنامَكُمْ من بين الصَّفا والمَرْوَة حتَّى أسعى؛ فرفَعوها، فسعى رسول الله (مل اله عب واله) بين الصّفا والمَرُّوّة، وقد رُفِعَت الأصنام.

وسقي رجل من المُسلمين من أصحاب رسول الله (منه الله عبه واله) لم يَطُف، فلمّا فرّغ رسول

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأطعموا.

٣ ـ الكافي 1: ٥٣٤/٨

<sup>(</sup>١) في «س وط»: وسئل عن رجل قد.

٤ ـ الكافي ٤: ٢٤٥/٤.

٥ ـ التهذيب ٥: ٢٦٤/٢٩٤.

٦٠ تفسير القمق ١: ١٤.



الله (مـــلَـ الله عليه والله) من الطَّواف رَدَّت قُريش الأصنام بين الصّفا والمَرْوَة، فجاء الرجل الذي لم يَسْعَ إلى رســول الله (مــلَـ الله عليه واله)، فقال: قد ردَّت قُريش الأصنام بين الصّفا والمَرْوَة، ولم أَسْعَ؟ فأنزَل الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ الصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَا ثِرِ آللهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ آعْتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا﴾ والأصنام فبهما.

٧٣٢ /٧- العبّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي جعفر (عب السلام» في قول الله: ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآثِرِ آللهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ آغَتَمَرَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَوَّفَ بِهِمَا ﴾ وأي لا حرّج عليه أن يَطُوف بهما».

٧٣٣ /٨-عن عاصِم بن حُمَيد، عن أبي عبدالله (عبدالله) ﴿ إِنَّ ٱلصَّفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآئِرِ آفْدِ﴾ [يقول: والاحرَج عليه أن يطوف بهما] فنزَلت هذه الآية».

فقلت: هي خاصّة، أو عامّة؟ قال: «هي بمنزِلة قولِه: ﴿ ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِتَابَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا﴾ (١) فمن دخَل فيهم من الناس كان بمنزِلَتِهم، يقول الله: ﴿ وَمَن يُطِعِ آللهُ وَٱلرَّسُولَ فَأُوْلَئِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ ٱنْعَمَ ٱللهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّينَ وَٱلصَّدِيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَالصَّالِحِينَ وَ حَسُنَ أَوْلَئِكَ رَفِيقاً ﴾ (١).

قال: قلت: ألبس الله يقول: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا ﴾ ؟ قال: دكان ذلك في عُمْرَة القضاء، وذلك أن رسول الله (منر الله عبد الله) كان شَرْطُهُ عليهم أن يرفعوا الأصنام، فتشاغل رجل مِن أصحابه حتى أعيدت الأصنام. وجاءوا إلى رسول الله (منر الله عبد الله) فسألوه، وقبل له: إنْ فلاناً لم يَطُفْ، وقد أعيدت الأصنام؟] \_ قال \_ فانزل الله: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن شَعَاتِرِ آللهِ فَمَنْ حَجَّ آلْتِيْتُ أَوْ آعْتَمَ لَلْ جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَا ﴾ أي والأصنام عليهما عليهما عليهما عليهما عليهما عليهما ؟

عليهماء.

10/ ٧٣٥ عن ابن مُسْكان، عن الحَلَبيّ، قال: سألته، فقلت: وَلِمَ جُعِل السَّعي بين الصَّفا والمَرْوّة؟ قال: وإنَّ إبليس تراءى لإبراهيم (طبه السلام) في الوادي، فسَعى إبراهيم (طبه السلام) منه كراهية أن يُكَلِّمه، وكان مَنازِل الشياطين، بالميس تراءى لإبراهيم (طبه السلام) في خَبِر حمّاد بن عُبْمان: وإنّه كان على الصّفا والمَرْوّة أصنام، فلمّا مُعجّ الناس لم يَدْرواكيف يصنّعون، فأنزل الله هذه الآية، فكان الناس يَسْعَون والأصنام على حالِها، فلمّا حجّ الناس لم يَدْرواكيف يصنّعون، فأنزل الله هذه الآية، فكان الناس يَسْعَون والأصنام على حالِها، فلمّا حجّ الناس لم يَدْرواكيف يصنّعون، فأنزل الله هذه الآية، فكان الناس يَسْعَون والأصنام على حالِها، فلمّا حجّ النبيّ (سَرَاة عليه رآله) رميّ بهاه.

۷ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣١/٦٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧٠/١٣٢.

<sup>(</sup>۱) فاطر ۲۵: ۳۲.

<sup>(</sup>٢)النساء ٤: ٢٠.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٣/٧٠.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٤/٧٠.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٥/٧٠.



قوله تعالى:

# إِنَّ آلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ آلبَيِّنَاتِ وَآلْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي آلْكِتَابِ أُوْلَئِكِ يَلْعَنُهُمُ آللهُ وَيَلْعَنُهُمُ آللهُ وَلِلْعَنُونَ [ ١٥٩ ]

٧٣٧ /١ - العيّاشي: عن ابن أبي عُمَير، عمَّن ذَكره، عن أبي عبدالله (عبدالله): ﴿ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِين يَكْتُمُونَ مَا ٱنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَٱلْهُدَى ﴾ في على (عبدالله)».

٢/ ٧٣٨ - عن حُمْران، عن أبي جعفر (على السلام)، في قول الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِين يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلبَيِّنَاتِ
 وَٱلْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِتَابِ﴾ «يعني بذلك نحن، والله المُسْتَعان».

٣٣٩ /٣٠ عن زَيد الشّحَام، قال: سئل أبو عبدالله (عبدالله) عن عَذَابِ القَبْر، فقال: وإنّ أبا جعفر (عبدالله) حدّ ثنا أنّ رجلاً أنى سلمان الفارسيّ، فقال: حدَّ ثني، فسكت عنه، ثمّ عاد فسكت، فأدبَر الرجُل وهو يقول، ويتلو هذه الآبة: ﴿إِنَّ ٱلَّذِين يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلبَيِّنَاتِ وَٱلْهَدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِتَابِ ﴾ فقال له: أقبِل، هذه الآبة: ﴿إِنَّ ٱلَّذِين يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلبَيِّناتِ وَٱلْهَدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِتَابِ ﴾ فقال له: أقبِل، إنّا لو وجَدْنا أميناً لحَدّثناه، ولكن أعِدً (١١ لمُنكر ونكير إذا أتباك في القبر فسألاك عن رسول الله (سلّ ه عبدالله عبدالله)، فإن شكحت أو ٱلْتَوَيْت (١١)، ضَرَباك على رأسِك بمِطْرَقَة معهما تصير منها رَماداً، فقلت: ثمّ مَه؟ قال: يعود، ثمّ يُعَذَّب، قلت: وما مُنكر ونكير؟ قال: هما قعيدا الفَبْر، قلت: أمّلكان يُعَلِّيان الناس في قُبورهم؟ قال: نعم».

٧٤٠ عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (طواليلام)، قال قلت له: أخبِرني عن قول الله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيْنَاتِ وَٱلْهُدَى مِن بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلتَّاسِ فِي ٱلْكِتَابِ ﴾. قال: ونحن يعني بها، والله المُسْتَعِان، إنّ الرجل منّا إذا صارت إليه، لم يَكُن له \_أو لم يَسَعَمُ إلّا أن يبين للناس من يكون بعده».

٧٤١ /٥-ورواه محمّد بن مسلم، قال: هم أهل الكتاب.

٢٤٢ /٦ - عن عبدالله بن بُكير، عمن حدّثه، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله: ﴿ أُولَئِكَ يَـلْعَنُهُمُ آللهُ وَيَلْعَنُهُمُ آللهُ وَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلْمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الل

سورة البقرة آية ـ ١٥٩ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٦/٧١.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧١/٧١.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٨/٧١.

<sup>(</sup>١) أعدً: استعد وتهيّأ.

<sup>(</sup>٢) التوى: ماطل وأعرض.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٩/٧١.

٥ ـ تفسير العيّاشِي ١: ٧٢/٧٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤١/٧٢.

 <sup>(</sup>١) قوله (طيه السلام): «ننحن هم» أي تنحن هم اللاعتون.

٧٤٣ /٧ - الإمام أبو محمد العسكري (عله السلام)، قال: وقيل لأمير المؤمنين (عله السلام): من خَيْر الخَلْقِ بعد أئمة الهدى، ومصابيح الدُجي؟ قال: العُلماء إذا صَلَحوا.

قيل: فمن شِرار خَلْقِ الله بعد إبليس وفِرْعُون (١)، وبعد المُتَسمِّين بأسمائِكم، والمُتَلَقَّبين بألقابِكم، والآخِذين لأَمْكِنتِكُم، والمُتأمَّرين في مَمالِكِكُم؟ قال: العلماء إذا فَسَدوا؛ وإنّهم المُظْهِرون للأباطيل، الكاتِمون للحقائق، وفيهم قال الله عزّ وجلّ: ﴿ أَوْلَئَكَ يَلْعَنُهُمُ آللهُ وَيَلْعَنُهُمُ آللاعِنُونَ ﴾.

٧٤٤ /٨ ـ أبو عليّ الطّبَرْسِيّ: في معنى الآية، قال: رُوي عن النبيّ (سنراة عبدرانه)، قال: دمن سُئِل عن عِلم يَعْلَمه فكتمه، ٱلجِم بوم القيامة بلِجام من نار، وهو قوله: ﴿ أُولَئِكَ يَلْعَنْهُمُ آفَةُ وَيَلْعَنُهُمُ ٱللاعِنُونَ ﴾ (١).

٧٤٥ /٩ ـ عليّ بن إبراهيم، قالُ: كلّ من قد لعَنه الله مِنَ الجِنّ والإنس يَلعَنُهم.

قوله تعالى:

### وَإِلَٰهُكُمْ إِلَـٰهٌ وَاحِدٌ لَا إِلَـٰهَ إِلاَّ هُوَ ـ إلى قوله تعالى ـ لَا يَاتٍ لِّقَوْمٍ يَعْقِلُونَ [ ١٦٢ - ١٦٤ ]

١/ ٧٤٦ محمد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، [رفعه] (١) عن هِشام بن الحكم، قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر (معلم) وإنّ الله تبارك وتعالى أكمَل للناس الحُجَج بالعُقول، ونصَر النبيّين بالبيّنات (١) و دَلُهم على رُبوبيّته بالأولَة، فقال: ﴿ وَالنّهُكُمْ إِلَنْهُ وَاحِدٌ لّا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ وَنصَر النبيّين بالبيّنات (١) و دَلُهم على رُبوبيّته بالأولَة، فقال: ﴿ وَالنّهُكُمْ إِلَنْهُ وَاحِدٌ لّا إِلَهُ إِلاَّ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ الرَّحِيمُ وَالنّهُ وَاحِدٌ لللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاحِدٌ لللهُ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاحِدٌ لللهُ اللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللللللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللللّهُ وَاللّهُ وَا

٧٤٧ /٢ ـ ابن بابويه، قال: حدَّثني أبيَّ (رضه عنه)، قال: حدّثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن أحمد بن محمّد

٧ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مله السلام): ١٤٤/٣٠٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ونمرود.

٨ ـ مجمّع اليان ١: ٤٤٢.

<sup>(</sup>١) الآية ليست في المصدر.

٩ ـ تفسير القميّ ١: ١٤.

سورة البقرة آية ـ ١٦٣ ـ ١٦٤ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱۰/۱۰ـ

<sup>(</sup>١) اثبتناه من المصدر. وانظر: معجم رجال الحديث: ١٩: ١٢. ٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بالبيان.

٣ ـ معاني الأخبار ٥: ١، التوحيد: ١/٨٢.

ابن عيسى، عن أبي هاشم الجَعْفَريّ، قال: سألت أبا جعفَر محمّد بن عليّ الثاني (مَه السعم)، ما معنى الواحد؟ فقال: والمُجْتَمِع عليه جَميع الألسُن بالوّحْدانية».

٣٤٨ /٣- محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، ومحمّد بن الحسن، عن سَهْل بن زِياد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، جميعاً، عن أبي هاشم الجَعْفَريُ، قال: سألت أبا جعفَر الثاني، ما معنى الواحِد؟ فقال: وإجماع الألسن عليه بالوَحدانية، كقوله: ﴿ وَلَئن سَأَلْتَهُمْ مَّنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ آلله ﴾ (١).

٧٤٩ /٤ - ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالقانيّ (مي ه عنه)، قال: حدّ ثنا محمّد بن سعيد بن يحيى البُرُوري (١)، قال حدثنا إبراهيم بن الهَيْنَم البَلديّ، قال: حدّ ثنا أبي، عن المعّافي بن عِمْران، عن إسرائيل، عن المِقْدام بن شُرَيْح بن هائي، عن أبيه، قال: إنّ أعرابيّا قام يوم الجَمّل إلى أمير المؤمنين (مبه ه يوم) فقال: يا أمير المؤمنين، أنقول: إنّ الله واحد؟ قال: فحمّل الناس عليه، وقالوا: يا أعرابيّ، أمّا ترى ما فيه أمير المؤمنين من تقسّم القلب؟! فقال أمير المؤمنين (مبه ه يوم، فإنّ الذي يُريده الأعرابيّ هو الذي تُريده من المَوّمنين من تقسّم القلب؟! فقال أمير المؤمنين (مبه ه يلي الناس، فوجهان منها لا يَجوزان على الله عزّ وجلّ، ووجهان بَثْبُنان فيه؛ فأمّا اللّذان لا يَجوزان عليه: فقوّل القائِل: واجد، يَقْصُد به بابَ الأعداد، فهذا مالا يجوز، لأنّ من (١) لا ثاني له لا يدخل في باب الأعداد، أما ترى أنّه كفر من قال: ثالِث ثلاثة؟! وقول القائِل: هو واجد (١) من الناس، يُريد به النّوع من الجِنْس، فهذا مالا يجوز عليه لأنّه تَشْهِ، وجَلّ ربّنا عن ذلك وتعالى.

وأمّا الوّجْهان اللّذان يَثْبَتان فيه: فقول القائل: هو وأحِد ليس له في الأشياء شَبّه، كذلك ربّنا، وقول القائل: إنّه ربّنا (٤) أحَديّ المعنى، يعني به أنّه لا ينفّسِمُ في وُجودٍ، ولا خَفْلٍ، ولا وَهْمٍ، كذلك ربّنا عزّ وجلّ.

قوله تعالى:

وَمِنَ آلنَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِن دُونِ آللهِ أَنْدَاداً يُسَجِبُّونَهُمْ كَحُبِّ آللهِ وَآلَّذِينَ ءَآمَنُواْ أَشَدُّ حُبَّا لِلهِ وَلَوْ يَرَى آلَّذِينَ ظَلَمُوَاْ إِذْ يَرَوْنَ آلْعَذَابَ

۲ ـ الكافي ۱: ۱۲/۹۲.

<sup>(</sup>١) الزَّخرف ٤٣: ٨٧

٤ ـ التوحيد: ٣/٨٣.

<sup>(</sup>١) في الس): البزوفري، تصحيف، صوابه ما في المتن، انظر ترجمته في تاريخ بغداد ٥: ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ما.

<sup>(</sup>٣) في قاس و طـ»: القائل الواحد.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: إنَّه عزَّ وجلَّ.

### أَنَّ ٱلْقُوَّةَ شِهِ جَمِيعاً -إلى نوله - وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ [ ١٦٧ - ١٦٧]

١/ ٧٥٠ محمد بن بعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن على الحسن بن محبوب، عن عَبْرو بن ثابت (١)، عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (على الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبّ ٱللهِ ﴾.
 دُونِ ٱللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبّ ٱللهِ ﴾.

قال: «هم والله أولياء فلان وفلان، اتّخذوهم أئمة دون الإمام الذي جعله الله للناس إماماً، فلذلك قال: ﴿ وَلَوْ يَرَى اللَّهِ مِنْ طَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ فِيهِ جَمِيعاً وَأَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ ﴿ إِذْ تَبَرَّءَ اللَّذِينَ التَّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ اللَّهِ مَنْ اللَّذِينَ التَّبِعُواْ مِنْ اللَّذِينَ التَّبِعُواْ لَوْ أَنَّ لَنَاكُرَّةً فَنَتَبَرَّا مِنْهُمْ كُمَا تَبَرَّءُواْ مِنَّاكَذُلِكَ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴾ .

ثمّ قال أبو جعفر (عدال الم): «هم ـ والله، يا جابر ـ أَثمَّةُ الظُّلَمَةِ وأشياعهم».

وروى هذا الحديث الشيخ المُفيد في كتاب (الاختِصاص) (٢).

لسنا إيّاك أردنا، وإن كنت لله تعالى خليفة . ثمّ يُنادي ثانية : أين خليفة الله في أرضه . فيقوم أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عبه السلام)، فيأتي النِداء من قبل الله عزّ وجلّ : يا مَعْشَرَ الخَلائِق، هذا عليّ بن أبي طالب خليفة الله في أرضِه، وحُجُتُه على عِباده، فمن تعلَّق بحَبْلهِ في دار الدُنيا فليتعلَّق بحَبْلهِ في هذا اليوم، ليستَضِيء بنورِه، وليتْبَعَه إلى الدرجات العُلى من الجَنَات. فيقوم الناس الذين تعلَّقوا بحَبْلِه في الدنيا فيتبعونه إلى الجنة.

ثمّ يأتي النِداء من عندالله جلّ جلاله: ألا من اثنّمَّ (") بإمامٍ في دار الدنيا فليتبعه إلى حيث يَذْهَب، فحيّنتُذٍ

سورة البقرة آية . ١٦٥ ـ ١٦٧ ـ

١ ـ الكافي ١: ١١/٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٣٣٤.

٢ ـ أمالي الطوسي ١: ٦١.

<sup>(</sup>١) من أبطنان المرش: أي من وسطه، وقيل: من أصله، وقيل: البُطنان جمع بَطن، وهو الغامض من الأرض، يُريد من دواخل العرش. النهاية ١: ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: من تعلق.

﴿ تَبِرًا ۚ الَّذِينَ الَّبِعُواْ مِنَ الَّذِينَ الَّبَعُواْ وَ رَأَوُاْ الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ الَّبَعُواْ لَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً لَا مَنْهُمْ كَمَا تَبَرُّهُ وَاللَّهُمْ خَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَاهُم بِخَادِجِينَ مِنَ ٱلنَّادِ﴾ .

وروى هذا الحديث الشيخ المُفيد في (أماليه) ٣٠).

٣٥٢ /٣ ـ العيّاشي: عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (عبه السلام) عن فول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللهِ ﴾.

قال: فقال: هم أولياءً فَلانٍ وفَلانٍ وفَلانٍ، اتّخذوهم أئمة من دون الإمام الذي جمّله الله للناس إماماً، فلذلك قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ ٱلْمَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ فِي جَمِيعاً وَٱنَّ ٱللهُ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ \* إِذْتَبَرَّا ٱلَّذِينَ ٱلَّبِعُواْ مِنَ ٱلَّذِينَ ٱلتَّبِعُواْ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ ،

قال: ثمّ قال أبو جعفر (علم السلام): «والله \_ يا جابر \_ هم أنمّة الظُّلم وأشباعهم».

٧٥٣ /٤ عن زُرارَة وحُمْران ومحمد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليماالسلام)، في قول الله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِن دُونِ آللهِ أَنْدَاداً يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ آللهِ وَٱلَّـذِينَ ءَآمَـنُواْ أَشَــدُ حُبّاً يَٰهِ ﴾ قالا: «هم آل محمد (مذراة عليه رقد)».

٧٥٤ /٥ ـ الشيخ المُفيد في (أماليه): قال: حدّثني أحمد بن محمّد، عن أبيه محمّد بن الحسن بن الوليد القُميّ، عن محمّد بن الحسن الصَفَّار، عن العبّاس بن مَعْرُوف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن القاسم بن عُرُوة، عن رجُل، عن أحدهما (عليما السلام)، في معنى قوله عزّ وجلّ: ﴿ كَأَيْلِكَ يُرِيهِمُ آللُهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ ﴾.

قال: «الرجُل يكسِبُ مالاً فيُحَرِّم أن يُعْمَلَ فيه خَيْراً فيموت، فَيَرِثُه غيرُه، فيعَمل فيه عملاً صالحاً، فيرى الرجل ماكسَبَ حَسناتٍ في ميزان غيرِه،

٧٥٥ /٦ ـ محمد بن يعقوب: بإسناده عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عُثمان بن عيسى، عمن حدَّثه، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في قول الله عزَ وجلّ: ﴿ كَذَٰ لِكَ يُرِيهِمُ ٱللهُ أَعْمَالُهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ ﴾.

قال: «هو الرجُل يَدَع مالَه لا يُنْفِقُه في طاعة الله بُخُلاً، ئمّ يَموت، فيدَعُه لِمَنْ يعمَل فيه بطاعة الله، أو في معصية الله؛ فإن عَمِل به في طاعة الله رآه في ميزان غيره، فزاده (١) حَسْرَةٌ وقد كان المال له، وإن كان عَمِل به في معصية الله قوّاه بذلك المال حتّى عَمِل به في معصية الله،

<sup>(</sup>٣) أمالي المقيد: ٣/٢٨٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٢/٧٢.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٣/٧٢.

٥ ـ الأمالي: ٢٠٥/٢٠٥.

٦ ـ الكافي ٤: ٢/٤٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فرآه.

٧٧ /٧ - العيّاشي: عن عُثمان بن عيسى، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (عبد المبهر)، في قول الله: ﴿ كَذَّلِكَ مُربِهِمُ آللهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ ﴾.

قال: «هو الرجُل يدَع المال لايَنْفِقُه في طاعة الله بُخْلاً، ثمّ يموت فيدَعُه لِمَن (١) يعمَل به في طاعة الله، أو في مَعْصِيَتهِ؛ فإنْ عَمِل به في طاعة الله رآه في ميزان غيره، فزادَهُ حَسْرَةً وقد كان المالُ له، وإن عَمِلَ به في معصية الله قوّاه بذلك حتى عَمِل به في معاصى الله».

٧٥٧ /٨-عن مَنْصُور بن حَازِم، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ﴿ وَمَاهُم بِخَارِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾؟ قال: وأعداء عليّ (عبدالله) هم المُخلَدون في النار أبد الآبدين، ودَهْر الدَّاهِرين».

٩٥٧ /٩-أبو على الطَّبَرْسِيّ: في معنى الآية، قال: روى أصحابنا عن أبي جعفر (عباسلام) أنّه قال: دهو الرجل يكسِبُ (١) المالَ ولا يعمَل فيه خَيْراً، فيَرِثُه من يَعْمَل فيه عَملاً صالحاً، فيرى الأوّل ماكسَبَه حَسْرَةً في ميزان غَيْرِه.

#### قوله تعالى:

# يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي آلأَرْضِ حَكَالاً طَيِّباً وَلَا تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ آلَيُّهُ النَّاسُ كُلُواْ مِمَّا فِي آلأَرْضِ حَكَالاً طَيِّباً وَلَا تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ آلَاً عَلَيْهِ الْحَالِقَ الْمَالِيَانُ الْمَالِيَانُ الْمَالِيَانُ الْمَالِيَانُ الْمَالِيَانُ الْمَالِيَانُ الْمُعَلِيْعَ الْمُعَلِيْعَ الْمُعَلِينَ [ ١٦٨]

١/ ٧٥٩ الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسن بن مَحْبُوب، عن أبي خالد الكُوفي، رفعه، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «قال رسول الله (سلراة عليه والد): العيادة سبعون جُزءاً أَفْضَلُها طلَب الحلال».

٢٧ ٧٦٠ وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمد وفَضَالة (١)، عن أبان بن عُثمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، قال: هذلك من خُطُوات الشّيطان،
 الشّيطان،

٣/ ٧٦١ ـ وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيًّا لمُثِّن صَفُوان، عن مَنْصُور بن حَازم، قبال: قبال لي أبــو

٧ - تفسير العيّاشي ١: ١٤١/٧٢.

<sup>~ (</sup>١) في المصدر زيادة: هو.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٥/٧٣.

٩ ـ مجمع البيان ١: ٤٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يكتسب.

سورة البقرة آية ـ ١٩٨ ـ

۱ ـ التهذيب ۲: ۲۲۲/۱۹۸.

۲ \_التهذیب ۸: ۱۰۹۲/۲۸۸.

<sup>(</sup>١) (وفضالة) ليس في المصدر. وقد عُدَّ القاسم وفضالة من الرواة عن أبان، انظر معجم رجال الحديث ١٦٤.

۲ ـ التهذيب ۸: ۲۸۷/۸۵۰۱.

وَقُوْنَيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنَ الْمِيْنِيْنَ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِ الْمِيْنِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِّ الْمِيْنِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِّ الْمِيْلِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِّ الْمِيْنِيِيِيِيِّ الْمِيْنِيِيِيِيِيِيِيِيِيِّ الْمِيْلِيِيِيِيِيِّ الْمِيْلِيِيِيِيِيِيِيِيِيِيِيِيِي

عبدالله (طبالسلام): وأما سمِعْتَ بطارِق؟ إنّ طارفاً كان نَخَاساً بالمدينة فأتى أبا جعفر (طبهمالسلام)، فقال: يا أبا جعفر، إنّي هالك، إني حَلَفْتُ بالطّلاق والعِتاق والنّذر (١)، فقال له: يا طارِق، إنّ هذه من خُطُوات الشيطان».

٧٩٢ /٤ ـ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَى بن محمد، عن الحسن بن علي الوشاء، عن أبان بن عُشمان، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله (١٠)، عن أبي عبدالله (طبه العمر)، قال: وإذا حلَف الرجُل على شيء، والذي حلَف عليه أبان بن عُشوات الشيطان.

٧٦٣ /٥ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عليه السلام): أنّه سُئِل عن رَجُلٍ يقول: عليّ ألف بَدَنة؛ وهو مُحْرِم بألف حجّة. قال (عليه السلام): وذلك من خُطُوات الشيطان».

٧٦٤ /٦ - العبّاشي: عن العلاء بن رَزِين، عن محمّد بن مُسلم، عن أحدهما (طبهما المعرم): أنّه سُيل عن امرأة جَعَلتْ ما لَها هَدُياً، وكلّ مملوك لها حُرّاً، إن كلّمتْ أختها أبداً؟ قال: وتُكلّمُها وليس هذا بشيء، إنّما هذا وأشباهه من خُطُوات الشيطان».

٧٦٥ /٧٠ عن محمّد بن مُسلم: أنّ امرأةً من آل المُخْتار حلَفتْ على أختِها، أو ذات قرابة لها، قالت: ادني ـ يا فَلانة ـ فكلي معي، فقالت: لا. فحَلَفَتْ عليها بالمَشْي إلى ببت الله، وعِتْقِ ما تَمْلِك، إن لم تَدني فتأكلي معي، أن لا يُظلّني وإيّاك سقّفُ ببت، أو أكلتُ مَعَكِ على خواني أبداً؟ قال: فقالت الأخرى مثل ذلك، فحمّل عُمر بن حَنْظَلَة إلى أبي جعفر (طبه الله) مقالَتَهُما، فقال: وأنا أقضي في ذا، قل لها: فلتأكّل معها، وأيُظِلُها وإيّاها سقفُ بيتٍ، ولا يَمشى، ولا تَعْيَق، ولتَنتَق الله ربّها ولا تَعود إلى ذلك، فإن هذا من خُطُوات الشبطان».

٧٩٦ /٨. عن مَنْصُور بن حَازِم، قال: قال أبو عبدالله رعبه السلام»: دأما سَمِعْتَ بطارِق؟ وإنّ طارقاً كان نخاساً بالمدينة فأتى أبا جعفر (علمه السلام»، فقال: با أبا جعفر، إنّي هالِك، حَلَفْتُ بالطّلاق والعِتاق والنَّذر (١)، فقال له: يا طارِق، إنّ هذه من خُطُوات الشيطان».

977 / ٩- عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، قال سألت أبا عبدالله (علمالسلام) عن رجل حلَّف أن يَنْحَرُ وَلَدَه. فقال: وذلك من خُطوات الشبطان».

<sup>(</sup>١) في المصادر: النذور.

٤ ـ الكافي ٧: ١/٤٤٣.

<sup>(</sup>۱) في «س» و «ط» عبدالرحمن بن الحجّاج، والصواب ما في المتن، انظر معجم رجال الحديث ١: ١٦٣ و ٩: ٢٩٦، والحديث (٢). ٥ ـ الكافي ٧: ٤٤١١.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٦/٧٣.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧٣/٧٣.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٨/٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والنذور.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٩/٧٣.



١٠/ ٧٦٨ عن محمّد بن مسلم، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبدالله) يقول: ﴿ لَا تَتَبِعُواْ خُطُوَاتِ ٱلشَّيطَانِ ﴾ ـ قال ـكلّ يمين بغير الله فهي من خُطُوات الشّيطان».

قوله تعالى:

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آثَيِعُواْ مَا أَنزَلَ آللهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَا ءَنا أَوَ لَوْ كَانَ ءَابَا وَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئاً وَلَا يَهْتَدُونَ [ ١٧٠ ] وَمَثَلُ آلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ آلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَا ءُ وِيْدَا ءً صُمِّ بُكُمٌ عُمْيُ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ [ ١٧١ ]

١/ ٧٦٩ المحمد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، [رفعة] (١)، عن هشام بن الحكم، قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر (عبه السلام): «يا هشام، إنّ الله تبارك وتعالى بشر أهل العَقْل والفَهْم في كتابه، فقال: ﴿ فَبَشِرْ عِبَادٍ ۞ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ ۞ ، (١) الآية.

وَذَكَرِ الحدَّبِثِ بِطُولِه إِلَى أَن قال: ﴿ وَ ذَمُ ( " الذَينِ لا يَغْقِلُونَ، فقال: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آتَبِعُواْ مَا ٱنْزَلَ آلَلَهُ قَالُواْ بَلْ نَتَبِعُ مَا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ءَابَآءَنا أَوْ لَوْ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَغْقِلُونَ شَيْناً وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثُلِ آلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءٌ ونِدَآءً صُمِّمٌ يُكُمْ عُمْنَى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ ،

٧٧٠ على بن إبراهيم: في فوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ ٱللَّهِ بِنَ كَفَرُواْ كُمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ ﴾ الآية.
 قال: إنّ البَهاِئم إذا زَجَرَها صاحبُها فإنّها تسمّع الصّوت، ولا تُدري ما يُريد، وكذلك الكفار إذا قَرأت عليهم وعَرَضْتَ عليهم الإيمان لا يعلَمون مِثل البَهائم.

قوله تعالى:

# فَمَنِ آضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلآ إِثْمَ عَلَيْه إِنَّ آللهَ

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧٤/١٥٠.

سورة البقرة آية . ١٧٠ - ١٧١ -

۱ ـ الكافي ۱: ۱۲/۱۰.

(1) أثبتناه من المصدر. انظر معجم رجال الحديث ١٩: ٢١٢.

(۲) الزَّمر ۳۹: ۱۷ و۱۸.

(٣) في المصدر: قال: يا هِشام ثمّ ذمّ.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ١٤.

### غَفُورٌ رَّحِيمٌ [١٧٣]

۱/ ۷۷۱ محمد بن يعقوب: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَى بن محمد، عن الوَشَّاء، عن حمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنِ آضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ ﴾. قال: «الباغي باغي الصّيد، والعادي السّارق، ليس لهما أن يأكلا المُيتة، إذا اضطرّا إليها، هي حرام عليهما، ليس هي عليهما كما هي على المسلمين، وليس لهما أن يُقِصُّرا في الصّلاة».

٢٧٢ /٢ - ابن بابويه: عن أبيه، قال: حدّثنا سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد، عن البَزَنْطِيّ، عمّن ذكره،
 عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنِ أَضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ ﴾. قال: والباغي الذي يخرّج على الإمام، والعادي الذي يقطَع الطريق، لاتَحِلّ لهما المَيْنَة.

ويُروى أنّ العادي اللصّ، والباغي الذي يَبغي الصَّيد، لا يجوز لهُما التقصير في السَّفَر، ولا أكل المَيْتَة في حال الاضْطِرار.

٣٧٣ /٣ ـ العيّاشي: عن محمّد بن إسماعيل، رفعه إلى أبي عبدالله (عليه الـلام)، في قوله: ﴿ فَمَنِ آضْطُرٌ غَيْرُ بَاغ وَلَا عَادٍ﴾. قال: والباغي الظالم، والعادي الغاصِب،

٧٧٤ /٤ عن أبي بَصير، قال: سِمعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «المُضْطَرَ لا يَشْرَبُ الخَمْرَ، لأَنَها لا تَزيدهُ إلَا شَرَاً، فإن شَرِبَها قَتلتْهُ، فلا يَشْرَبَنَ منها قَطْرَةً».

٧٧٥ /٥ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طوالها)، في المرأة أو الرَّجُل يذْهَبُ بصَرُه، فيأتبه الأطِبّاء، فيقولون: نُداويك شهراً أو أربَعين ليلةً مُسْتَلْقِياً، كذلك يُصلّي؟ فرجعت إليهِ لهُ (١)، فقال: ﴿ فَمَنِ أَضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ ﴾ .

٧٧٦ /٦ عن حَمّاد بن عُثمان، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ فَمَنِ آضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلا عَادٍ ﴾ قال: والباغي الخارِج على الإمام، والعادِي اللّصّ.

٧٧٧ /٧ عن بعض أصحابنا، قال: أنَّتْ امرأة إلى عمر، فقالت: يا أميرَ المؤمنين، إنِّي فَجَرْتُ، فأقِمْ فيَّ الحَدّ،

سورة البقرة آية ـ ١٧٢ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۷/٤۳۸.

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٢١٣.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧٤/١٥١.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٢/٧٤.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٣/٧١.

<sup>(</sup>١) في الكافي ٣: ١٠ ٤/٤: فرخص في ذلك.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧٤/٧٤.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧١/١٥٥.



TH. . . . . البرهان في تفسير القرآن

فأمَر بِرَجْمِها، وكان عليّ أمير المؤمنين (عبه السلام) حاضِراً، قال: فقال له: «سَلُّها كيف فَجَرَت؟»

قالت: كنتُ في فَلاةٍ من الأرض، أصابَني عَطَشٌ شديدٌ، فرُفِمت لي خيْمَةٌ فأتَيْتُها، فأصَبْتُ فيها رجُحلاً أعرابيّاً، فسألتُه الماء، فأبى عليّ (') إلّا أن أمكّنَه من نفسي، فولَيتُ عنه هاربةً، فاشتَدّ بي العَطَش حتّى غارَت ('' عيناي، وذَهب لِساني، فلمّا بلَغ ذلك منّى أتَيتُه فَسقاني ووقع علىّ.

فقال له عليّ (على السلام): دهذه التي قال الله: ﴿ فَمَنِ أَضْطُرٌ غَيْرَ [بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ وهذه غير] باغيةٍ ولا عاديةٍ، فخلُ سببلَها،. فقال عمر: لولا على لهلَك عُمر.

٧٧٨ /٨ عن حَمّاد بن عُنمان، عن أبي عبدالله في قوله: ﴿ فَمَنِ أَضْطُرٌ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ ﴾. قال: «الباغي: طالِب الصَّيد، والعادِي: السَّارِق، ليس لهما أنَّ يقصَّرا من الصَّلاة، وليس لهما -إذا اضطُرًا إلى الميَّنَّة -أن يأكُلاها، ولا يَجِلّ لهما ما يَجِلّ للناس إذا اضطُرُوا،

٩٧٧ /٩- أبو عليّ الطَّبَرُسيّ: عن أبي جعفر وأبي عبدالله (طبهماالسلام): اغيرَ باغٍ على إمام المُسلمِين، ولا عادٍ بالمَعْصِية طريق المُحِقِّين».

قوله تعالى:

### فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ [١٧٥]

١/ ٧٨٠ محمد بن يعقوب: عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن عُنمان بن عيسى،
 عن عبدالله بن مُسكان، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾.
 قال: دما أصبَرهم على فِعل ما يعلمون أنّه يُصيرُهم إلى النَّارِ!.

٢/ ٧٨١ - العبّاشي: عن ابن مُسْكان، رفعه إلى أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿فَمَا أَصْبَرَهُمْ عَلَى النّارِ).
 أَلنَّارِ ﴾. قال: «ما أصبَرهم على فِعل ما يعلَمون (١) أنّه يُصيّرهم إلى الناراء.

٣/ ٧٨٢ - أبو على الطَّبَرُسيّ: عن على بن إبراهيم، بإسناده عن أبي عبدالله (عليه السلام): «ما أجرَأهم على

سورة البقرة آية ـ ١٧٥ ـ

<sup>(</sup>١) في المصدر: فأبي على أن يسقيني.

<sup>(</sup>٢) غارت عينه: دخلت في الرأس. «الصحاح ـ غور ـ ٢: ٧٧٧١.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٦/٧٥.

٩ ـ مجمع البيان ١: ١٦٧.

۱ ـ الكافي ۲: ۲/۲۰٦.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٧/٧٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يعملون.

٣ ـ مجمع البيان ١: ٧٠٠.

الناراء.

٧٨٣ /٤ - وعن أبي عبدالله (طبة السلام) دما أعملهم بأعمال أهل الناراء.

#### قوله تعالى:

لَيْسَ آلْبِرَّأَن ثُولُواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ آلْ مَشْرِقِ وَآلْ مَغْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّمَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَآلْيَوْمِ آلْأَخِرِ وَآلْ مَلائِكَةِ وَآلْكِتَابِ وَآلَنَّ بِيِّنَ آلْبِرَّمَنْ ءَامَنَ بِاللهِ وَآلْيَوْمِ آلْأَخِرِ وَآلْ مَلائِكَةِ وَآلْكِتَابِ وَآلَنَّ بِيِّنَ وَءَاتَى آلْقُرْبَىٰ وَآلْيَتَامَىٰ وآلْمَسَاكِينَ وَآبْنَ وَءَاتَى آلْزُكُونَ آلسَّبِيلِ وَآلسَّائِلِينَ وَفِى آلرِّقَابِ وَأَقَامَ آلصَّلُوهُ وَءَاتَى آلزَّكُونَ آلسَّبِيلِ وَآلسَّائِلِينَ وَفِى آلرِّقَابِ وَأَقَامَ آلصَّلُوهُ وَءَاتَى آلزَّكُونَ آلسَّبِيلِ وَآلسَّائِلِينَ وَفِى آلرِّقَابِ وَأَقَامَ آلصَّلُوهُ وَءَاتَى آلزَّكُونَ وَآلُمُونُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُواْ [ ١٧٧ ]

١/ ٧٨٤ عليّ بن إبراهيم: شَرْط (١) الإيمان الذي هو التَّصديق بالملاتِكة والكِتاب والنبيّين.

٧٨٥ /٢ ـ أبو عليّ الطبّرُسيّ: المَرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله (طبهماالسلام) دذوي القُربي: قَرابـة النبيّ (متراه عبـدآله).

٧٨٧ /٤ - أبو عليّ الطُّبَرُسيّ: ١١بن السبيل: المُنْقَطَع به، عن أبي جعفر (عبدالله).

٧٨٨ /٥- الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن أبي إسحاق، عن بعض

سورة البقرة آية ـ ١٧٧ ـ

<sup>\$ -</sup>مجمع البيان ١: ٧٠٠.

١ ـ تفسير القميّ ١: ٦٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: شروط.

٢ ـ مجمع البيان ١: ٧٧٤.

٣ ـ الكافي ٣: ١٦/٥٠١.

<sup>(</sup>۱) التوبة ١: ٦٠.

٤ ـ مجمع البيان ١: ٤٧٧.

٥ ـ التهذيب ٨: ١٠٠٢/٢٧٥.

أصحابنا، عن الصادق (عبد المعنم)، قال: سُئل عن مُكاتَب (١) عَجز عن مُكاتَبَيّه وقد أدَّى بعضَها. قال: (يؤُدِّى عنه من مالِ الصَّدَقة، فإنَّ الله عزَّ وجلَّ بقول: ﴿ وَفِي ٱلرَّقَابِ ﴾ ٤.

#### // قوله تعالى:

# وَ الصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءِ وَ الضَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أَوْلَـثِكَ الَّـذِينَ صَدَقُواْ وَ أَوْلَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ [١٧٧]

١/٧٨٩ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: في الجوّع والعَطَش والخَوف ﴿ وَحِينَ البّأسِ ﴾ قال: عند القَتْل.

#### قوله تعالى:

يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي ٱلْقَتْلَى ٱلْحُرُّ بِالْحُرِّ وَآلْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَٱلْأَنشَىٰ بِالْأَنشَىٰ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَىٰءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانُ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَّبِكُمْ وَرَحْمَةٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانُ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِّن رَّبِكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن آغتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ [ ١٧٨ ]

١/٧٩٠ ـ محمد بن يعقوب: عن أبي على الأشعري، عن محمد بن عبدالجبّار، عن صَفُوان، عن ابن مُسكان، عن أبي بَصبر، عن أحدِهما (عليه السلام)، قال: قلت له: قول الله عزّ وجلّ: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِي آلْقَتْلَى ٱلْحُرُّ بِالْحُرِّ وَٱلْعَبْدِ وَٱلْأَنْفَىٰ بِالْأَنْفَىٰ ﴾؟. قال: فقال: «لا يُفتَل حُرَّ بِعْبَدٍ، ولكن يُضرَب ضَرْباً شديداً، ويُعزَم ثمنه دِيّة العَبْد».

٢/٧٩١ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حَمّاد بن عُثمان، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَكَفَّارَةٌ لَّهُ ﴾ (١). فقال: ﴿ يُكفّر عنه من ذُنوبه

 <sup>(</sup>١) المكاتب: العبد المُعتق يُكاتب على نفسه بثمنه، فإذا سعى وأدّاء عُتق. «مجمع البحرين -كتب - ٢: ١٥٤».
 سورة البقرة آية - ١٧٧ -

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٤.

سورة البقرة آية -١٧٨ ـ

۱ ـ الكافي ۷: ۱/۳۰٤.

۲ ـ الكافي ٧: ١/٣٥٨.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ٥٥.

بقدر ما عفاء.

وسألته عن قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيه شَيْءٌ فَاتِيّاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بإخسَانٍ ﴾. فقال: «بنبَغي للذي له الحقّ أن لا يُعسِر أخاه إذا كان قد صالَحَه على دِيَةٍ، وينبغي للذي علبه الحَقّ أن لا يَمْطُل (٢) أخاه إذا قَدر على ما يُعطيه، ويؤدّى إليه بإحسانٍ».

وسألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنِ آغْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. فقال: «هو الرَّجُل يقبل الدِّية أو يعفو أو يُصالح، ثمّ يعتَدي فيقُتل: ﴿ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ كما قال الله عزّ وجلّ».

٣/٧٩٢ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحَكَم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بعد الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ فَهُوَ كَفَّارَةٌ لَهُ ﴾ (١) قال: ١١ يَكُفَّر عن عنه من ذُنوبه بقَدر ما عفا من جِراح أو غيره،

قال: وسألنه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ عُقِيَ لَهُ مِنْ أَخِيِه شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾. قال: دهو الرجُل يَقبل الدِّية، فبَنْبَغي للطالِب أن يرفُق به ولا يَعسِره، وينبَغي للمطلوب أن يُؤدّي إليه بإحسانٍ، ولا يَمطُله إذا قدَرٍه.

٧٩٣/٤ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن أبي جَميلة، عن الحَلَبَي، عن أبي عبدالله (مله الله عن قول الله عزّ وجلّ ﴿ فَمَنِ آعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. قال: والرجل يعفو أو بأخُذ الدَّيَة، ثمّ يَجرح صاحِبه أو يقتُله ﴿ فَلَهُ عَفَّابٌ أَلِيمٌ ﴾.

٧٩٤ /٥ - وعنه: عن أحمد بن محمد بن أبي نظر، عن عبدالكريم، عن سَماعة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أُخِيهِ شَيْءٌ فَائِيّا عُ بِالْمَعْرُ وفِ وَأَوَا مُ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾ ما ذلك الشيءٌ؟ قال: هو الرّبُحل يقبّل الدّية، فأمر الله عزّ وجلّ الرجل الذي له الحقّ أن يُتبِعَه بمعروف ولا يَعسِره، وأمر الذي عليه الحقّ أن يُودي إليه بإحسان إذا أيسره.

قلت: أرأيت قوله عزّ وجلٌ ﴿ فَمَنِ آغْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾؟ قال: دهو الرجُل يقبل الدَّيَة أو يُصالح، ثمّ يجيءَ بعد ذلك فيُمثِّل أو يَقتُل، فوعَده الله عذاباً أليماً».

٦/ ٧٩٥ /٦-العبّاشي: عن سَماعة بن مِهْران، عن أبي عبدالله (عبالله)، في قوله: ﴿ ٱلْحُرُّ بِالْحُرِّ وَٱلْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَٱلْأَنفَىٰ بِالْأَنفَىٰ﴾. قال: «لا يُفْتل حُرُّ بِعَبْد، ولكن يُضَرِبُ ضَرْباً شديداً، ويُغرّم دِيَة العَبد؛ وإن قتَل رجل امرأةً،

 <sup>(</sup>٢) المطل: اللي والتسويف والتملّل في أداء الحقّ، وتأخيره من وقتٍ إلى وقتٍ. «مجمع البحرين \_ مطل \_ 0: ٧٧٤».

٣ ـ الكافي ٧: ٢/٣٥٨.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ١٥.

٤ ـ الكافي ٧: ٣/٣٥٩.

٥ ـ الكافي ٧: ٢٥٩/٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧٥/٧٥٠.

ووقعيم المراقع والمعادية المراقع المر

فأراد أولياء المقتول أن يَقْتُلُوا، أدُّوا نصف دِيَّته إلى أهل الرَّجلُ.

٧٩٦ /٧ محمّد بن خالد البَرْقيّ: عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ وَامِنُواْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ ﴾ أهى لجماعة المسلمين؟ قال: «هي للمؤمنين خاصّة».

٧٩٧ / ٨ عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبد سلام)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ فَمَنْ عُفِى لَهُ مِنْ أَخِيه شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَآءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ﴾. قال: «ينبغي للذي له الحَقّ أن لا يَضْرَ أخاه إذا كان قادراً عِلى دِيَته (١)، وينبغي للذي عليه الحقّ أن لا يَمطُّل أخاه إذا قَدر على ما يُعطيه، ويُؤدّي إليه بإحسانٍ».

قال: «يعنى إذا وَهَب القَوَد (٢) أَتْبَعوه بالدِّيّة إلى أولياء المقتول، لكي لا يبطُّل دمُ امرىء مسلم،

٧٩٨ /٩ عن أبي بَصير، عن أحدِهما (طبهما الله)، في قوله: ﴿ فَمَنْ عَفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ ﴾ ما ذلك؟ قال: «هو الرجل يقبل الدَّية (١) ، فأمر الله الذي له الحقّ أن يَتْبَعَه بمعروفٍ ولا يَعْسِره، وأمّر الله الذي عليه الدَّيَة أن لا يَمْطُله، وأن يؤدّي إليه بإحسانٍ إذا أيسر،

۱۰/ ۷۹۹ ـ عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن فول الله: ﴿ فَمَنِ آعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾. قال: «هو الرجل يفبل الدَّيَة، أو يعفو، أو يُصالح، ثمّ يَعندي فَيقْتُل ﴿ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ . وفي نُسخةٍ أخرى: «فيلقى صاحبه بعد الصُلح فيُمثُل به ﴿ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ .

قوله تعالى:

### وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْهُ يَا أُولِي ٱلْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ [ ١٧٩ ]

١/ ٨٠٠ ـ (إحتجاج الطَّبَرْسِيّ): بالإسناد عن عليّ بن الحسين (طهماالسلام)، في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةً ﴾ الآبة.

قال: ١١ ﴿ وَلَكُمْ ﴾ يا أمّة محمد ﴿ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةً ﴾ لأن من همَّ بالفَتْل فعَرَف أنّه يُقتَصّ منه، فكفَّ

سورة البقرة آية ـ 1٧٩ ـ

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٥/١٥٥.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٠/٧٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: دية،

<sup>(</sup>٢) القَوَدُ: القِصاص. «الصحاح ـ قود ـ ٢: ٥٢٨».

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦١/٧٦.

<sup>(</sup>١) في «س، ط»: هو الرجل يقتل.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٢/٧٦.



لذلك عن القتل، كان حياة للذي كان هم م بقَتْلِه، وحياة لهذا الجاني (١) الذي أراد أن يَفْتُل، وحياة لغيرهما من الناس، إذا عَلِموا أنّ القِصاص ﴿ يَا أُولِي الْكُفُول ﴿ لَعَلَّكُمْ لَا يَجْسُرون على القَتْل مَخافَة القِصاص ﴿ يَا أُولِي الْكُفُول ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ .

ثمّ قال (على السلام): «عبادًالله، هذا قِصاصٌ قَتْلِكم لِمَنْ تَقْتُلُونَه في الدنيا وتَفنون روحَه، أَوَلا أُنبَّتُكم بأعظم من هذا القَتْل، وما يوجب (") الله على قاتله ممّا هو أعظم من هذا القِصاص؟». قالوا: بلي، يا بن رسول الله.

قال: وأعظم من هذا القَتْل أن يقتُلُه قَتْلاً لا ينجَبر ولا يَحيا بعده أبداً، قالوا: ما هو؟

قال: وأن يُضِلُه عن نبوّة محمّد، وعن ولاية عليّ بن أبي طالب (ملّ الله عليها)، ويسلُكَ به غير سبيل الله، و يُغريه (" باتّباع طريق أعداء عليّ (عب السلام) والقولِ بإمامنهم، ورَفْعِ عليٌّ (عليه السلام) عن حَقّه، وجَحْدِ فَضْلِه، وأن لا يُبالي بإعطائهِ واجب تعظيمه، فهذا هو القَتْل الذي هو تَخْليد المَقْتول في نارِجَهنّم، خالداً مُخَلّداً أبَداً، فجزاء هذا القَتْل مثل ذلك الخُلود في نار جهنم».

٨٠١ /٢ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: لو لا القِصاص لقتَل بعضُكم بعضاً.

#### قوله تعالى:

### كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً ٱلْـوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ [١٨٠]

١/ ٨٠٢ محمّد بن يعقوب: عن عِدّة من أَصِحَابِنا، عن سَهْل بن زياد، عن احمد بن محمّد بن أبي نَصر، عن ابن بُكَير، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (مباسلم)، قال: سألته عن الوصيّة للوارِث، فقال: «تجوز». قال: ثمّ تلا هذه الآية: ﴿إِنْ تَرَكَ خَيْراً ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ ﴾.

الشبخ في (التهذيب) بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن أحمد بن محمد، عن ابن بُكَير، عن محمّد بن مُسلم، عن أبى جعفر (مدالله) مثله (۱).

<sup>(1)</sup> في المصدر: الجافي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يوحيه.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ويغير به.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٦٥.

سورة البقرة آية ـ ١٨٠ ـ

۱ ـ الكافي ۷: ۱۰ /٥.

<sup>(</sup>١) التهذيب ١: ١٩٩/ ٧٩٣.

٣٠٨ /٢- ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن محمّد بن عيسى، غن محمّد ابن سِنان، عن عمّار بن مَروان، عن سَمَاعة بن مِهران، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَ ٱلْأَوْمِيَةُ لَلْهُ عَرْ وَجلّ لصاحِب هذا الأمر.
 لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقَّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾. قال: دهو شيء جعّله الله عزّ وجلّ لصاحِب هذا الأمر.

قال: قلت: فهل لذلك حدً؟ قال: العم،

قلت: وما هو؟ قال: «أدنى ما يكون ثُلُث الثُّلُث».

. ٣٠٨ /٣- العيّاشي: عن عَمَار بن مَرُوان، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: سألته عن قول الله: ﴿إِن تَرَكَ خَيْراً ٱلْوَصِيَّةُ ﴾. قال: دحق جعَله الله في أموال الناس لصاحِب هذا الأمر».

قال: قلت: لذلك حدٌّ محدود؟ قال: «نعم».

قلت: كَمْ؟ قال: وأدناه السُّدُس، وأكثَرُه الثُّلُث،

١٠٥ /٤ عن محمد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عبد الله)، قال: سألته عن الوصيّة، تجوز للوارث؟ قال: «نعم».
 ثمّ تلاهذه الآية: ﴿إِن تَرَكَ خَيْراً ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْن وَٱلْأَقْرَبِين﴾.

٨٠٦ عن محمد بن قَيْس، عن أبي جعفر (على السلام)، قال: (مَن أوصى بوصية لغيرالوارث من صَغير أو كَبير بالمَعْروف غير المُنْكَر، فقد جازَت وَصِيتُه،

٩٠٨ /٦ ـ عن السُّكُونَي، عن جعفر بن محمَد، عن أبيه، عن عليّ (عبدالسلام)، قال: «من لم يُوصِ عندموتِه لذَوي فرابنه ممّن لا يَرث، فقد خنَم عمله بمعصية،

٧٠٨ /٧-عن ابن مُشكان، عن أبي بصبر، عن أحدهما (علما العلما العام)، في قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَلْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدِينِ وَٱلْأَفْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾. قال: دهي منسوخة، نَصَحَتها آية الفرائض الني هي المواريث ﴿ فَمَن بَدَّلَةُ بَعْدُمَا سَمِعَةُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَةٌ ﴾ (١) يعني بذلك الوصى.

٨٠٩ /٨ - عن سَمَاعة، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، في قوله: ﴿إِنْ تَرَكَ خَيْراً ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ فال: دشيء جعله الله لصاحِب هذا الأمر».

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٤: ١٧٥/١٧٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٢/٧٦.

٤ ـ تفسير العيّاشي إ: ١٦٤/٧٦.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٥/٧٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٦/٧٦.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٧/٧٧.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٨١.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٨/٧٧.



قال: قلت: فهل لذلك حدً؟ قال: «نعم». قلت: وما هو؟ قال: «أدني ما يكون تُلُثُ النُلُث».

#### قوله تعالى:

### فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ آللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ \* فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ آللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [ ١٨١ - ١٨٦]

۱/ ۸۱۰ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَرِيز، عن محمّد بن مُسلم، قال: سألتِ أبا عبدالله (عليه السلام) عن رجل أوصى بماله في سبيل الله.

فقال: «أَعْطِه لمن أوصى به له، وإن كان يهوديًا أو نصرانياً، إنّ الله تعالى يقول: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ آلله سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ .

٢/٨١١ وعنه: عن محمد بن بحيى، عن محمد بن الحسين، عن عليّ بن الحكم، عن العَلاء، عن محمد بن
 مسلم، عن أحدِهما (عليها السلام)، في رجل أوصى بماله في سبيل الله.

قال: «أَعْطِ لَمَن أُوصَى بِه لَه، وإن كان يهوديًا أو نصرانيًا، إنّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَاۤ إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾.

مُ ١٩٨٨ /٣- وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن وَبادَ، عن علي بن مَهْزِيار، قال: كتب أبو جعفر (عبدالله) إلى جعفر وموسى: «وفيما أمرتُكما من الإشهاد بكذا وكذا، نجاة لكما في آخرَ تِكما، وإنفاذاً لما أوْصَى به أبوَاكُما، ويرّاً منكُما لهما، واحْذَرا أن أن تكونا بَدُلْتُما وصيّتهما أو " غَيَّرتُماها عن حالِها، لأنهما قد خرَجا من دلك (صراه عها» وصار ذلك في رِقابِكُما، وقد قال الله تبارك وتعالى في كتابه في الوصيّة: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِن آللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾.

٨١٣ /٤ ـ وعنه: عن عدَّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن محمَّد بن الوليد، عن يونُس بن يَعقوب: أنَّ

سورة البقرة آية ـ ١٨١ ـ ١٨٢ ـ

<sup>1</sup> ـ الكافي ٧: ١٤ /١.

۲ \_الكافي ٧: ۲/ /۲.

٣ ـ الكافي ٧: ١٤ /٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: لا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ولا.

<sup>\$</sup> ـ الكافي ٧: ١١/١٤.



رجُلاً كان بهَمَذَان، ذكر أنّ أباه مات، وكان لا يعرِف هذا الأمر، فأوصى بوصيّته عندالموت، وأوصى أن يُعطىٰ شيءٌ في سبيل الله، فشيّل عنه أبو عبدالله رهيه السلام، كيف يُفْعَل به؟ وأخبَرُناه أنّه كان لا يعرف هذا الأمر.

فَقَال: ولو أَنَّ رَجِلاً أُوصَى إِلَيَّ أَنْ أَضَعَ في يَهوديّ أَو نَصْرانيّ لوضَعْتُه فيهما، إِنَّ الله عزّ وجلَ يقول: ﴿ فَمَنْ بَدُّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَ أَوْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنْ آللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ فانظُروا إلى مَن يخرُج إلى هذا الوجه ـ يعنى النُّغور ـ فابَعثوا به إليه ».

من عنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن حَجّاج الخشّاب، عن أبي عبدالله (عليه الله)، قال: سألته عن امرأةٍ أوصَتْ إليّ بمالٍ أن يُجْعَل في سبيل الله، فقيل لها: نَحُجّ به؟ فقالت: إجْعَلْه في سبيل الله. فقالوا لها: نُعطيه آل محمّد (عليهم السلام)؟ قالت: إجْعَلْهُ في سبيل الله. فقال أبو عبدالله (عليه السلام): واجْعَلْهُ في سبيل الله كما أمرّتْه.

قلت: مُرْني كيف أجْعَلُه؟

قال: والجُعَلُه كما أمرَثُك، إنّ الله نبارك وتعالى يقول: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إثْمُهُ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللهِ عَلَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ لَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عِلْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَا عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَل اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

٦/ ٨١٥ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن ابن مُسْكَان، عن أبي سعيد، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبد

فقال: «يُغْرَمُها وَصيُّه، ويجعَلها في حجّة كما أوصى به، فإنَّ الله نبارك ونعالى يقول: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾ «.

٧/ ٨١٦ /٧ ـ العبّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عله السلام)، قال: سألتُه عن رجل أوْصَى بما له في سبيل الله.

قال: وأعطِه لمن أوْصَى له، وإن كان يهوديّاً أو نَصْرانيّاً، لأنّ الله يقول: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى آلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾ .

٥ ـ الكافي ٧: ١/١٥.

<sup>(</sup>١) عَيسى شَلَقَان: وهو عيسى بن أبي منصور مولئ كوفي، وقد عُدّ من أصحاب الباقر والصادق (منهما السلام)، وهو من النُقهاء الأفاضل الأعلام، والرؤساء المأخوذ منهم الحلال والحرام، والفتيا والأحكام، الذي لا يُطعن عليهم، ولا طريق لذم واحدٍ منهم. رجال الطوسي: ٢٥٧، معجم رجال الحديث ١٣: ١٧٦.

٦ ـ الكافي ٧: ٢/٢٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٩/٧٧.

سورة البَقَرَة(٢) .....

**"**ለ"

٨١٧ /٨ -عن أبي سعيد، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، أنّه شيّل عن رجُلٍ أوضى بحجّةٍ، فجعَلها وصيُّه في نسمة.

قال: ﴿ يُغْرَمُها وصيّه، ويجعَلها في حجّة كما أوصى به، إنّ الله يقول: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ﴾ ».

٩١٨ /٩-عن مُثنّى بن عبدالسلام، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن رجل أوصِي له بوصيّةٍ، فمات قبل أن يَقْبِضَها ولم يَتْرُكُ عَقِباً. قال: «اطلُبْ له وارِناً أو مَولِيّ فادفَعْها إليه، فإنّ الله يقول: ﴿ فَمَنْ يَدَّلُهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى آلَذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾ .

قلت: إنَّ الرَّجُل كان من أهل فارس، دخل في الإسلام، لم يُسمَّ، ولا يُعْرَف له وليّ؟ قال: «اجْهَدْ أن تَقْدِر له على وَليّ، فإنْ لم تَجِدْه وَعلِم الله مِنك الجَهْد، تتصَدَّق بها».

١٠/ ٨١٩ ـعن محمّد بن سُوْفَة، قال: سألت أبا جعفر (طبه السلام) عن قول الله: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَاۤ إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾.

قال: ونَسَخَتْها التي بَعْدَها ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً ﴾ يعني المُوصى إليه، إن خاف جَنَفاً (١) من المُوصى إليه المُوصى إليه المُوصى إليه المُوصى إليه المُوصى إليه المُوصى إليه أن يُبدّله إلى الحقّ، فلا إثم على المُوصى إليه أن يُبدّله إلى الحقّ، وإلى ما برضى الله به من سبيل الخير، ﴿ إِلَى اللّهِ عَلَى اللهُ به من سبيل الخير، ﴿ إِلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَ

١١/ ٨٢٠ - عن بُونُس، رفعه إلى أبي عبدالله عبدالله عبدالله عن قوله: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَا إِثْما فَا الله عندي إذا ما اعتدى في الوصية وزاد في النّلث.

الله الله الله الله الله الله عنه على بالم المعروف، وكان فيها حيف، ويردّها إلى المعروف، لقوله عزّ وجلّ الله و المتوصّى إليه أن يُغيّر الوصيّة إذا لم تَكُنْ بالمَعروف، وكان فيها حيف، ويردّها إلى المعروف، لقوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاَ إِثْمٌ عَلَيْهِ ﴾ .

۱۳/ ۸۲۲ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن سُوْقَة، قال: سألت أبا جعفر (عليه السلام) عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٠/٧٧.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧١/٧٧.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٢/٧٨.

<sup>(</sup>١) الجَنْف: هو المبيل والعُدول عن الحقّ. «مجمع البحرين -جنف - ٥: ٣٣».

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٣/٧٨.

۱۲ ـ الكافي ۷: ۱/۲۰.

<sup>(</sup>١) (عن أبيه) أثبتناه من المصدر، والظاهر صحّته، انظر معجم رجال الحديث ١: ٥٥٦.

۱۳ ـ الكافي ۷: ۲/۲۱.





### عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ ﴾.

قال: انسَخَتْها [الآبة] التي بعدها قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُّوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاَ إِثْمٌ عَلَيْهِ ﴾ أي على (١) المُوصَى إليه إن خاف جَنَفاً من المُوصِي فيما أوْصَى به إليه، ممّا لا يَرضى الله به من خِلاف الحَقّ، فلا إنّم عليه ـأي على المُوصَى إليه ـأن يُبَدّله إلى الحَقّ، و إلى ما يَرْضَى الله به من سبيل الخبره.

4۲۲ /۱۲ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن، قال: حدثنا محمّد بن الحسن الصفّار، عن أبي طالب عبدالله بن الصّلت القُميّ، عن يؤنس بن عبدالرحمن، رفعه إلى أبي عبدالله (عبد الله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْماً فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاَ إِثْمٌ عَلَيْهِ ﴾. قال: بعني إذا اعتَدى في الوصيّة، إذا ازاد على الثُلُثُه.

10/ ATE وقال عليّ بن إبراهيم: قال الصادق اعبى السهم: وإذا أوصى الرجل بوصيّة، فلا يَحِلُ للوّصيّ أن يُغَيِّر وصيّة يُوصيها، بل بُمضيها على ما أوْصَى، إلّا أن يُوصي بغير ما أمر الله، فيَعصي في الوصيّة ويَظْلِم، فالمُوصى إليه حَائِزٌ له أن يَرُدَّه إلى الحَقّ؛ مثل رجُل يكون له وَرَثة، فيجعَل المال كلّه لبعض وَرَثَته وَيحْرِم بعضاً، فالوصيّ جائز له أن يَرُدَّه إلى الحقّ، وهو قوله: ﴿ جَنَفا أَوْ إِثْما ﴾ والجَنف: المبل إلى بعض ورَثَته دون بَعْض، والإثم أن يأمّر بعِمارة بيوت النيران واتّخاذ المُسْكِر، فيَحِلُ للوَصيّ أن لا يعمل بشيء من ذلك».

١٦/ ٨٢٥ ـ أبو عليّ الطَّبَرْسيّ، قال: الجَنَف أن يكون على جِهَةِ الخَطّأ من حيث لا يَدري أنّه يجوز. قال: رُوي ذلك عن أبي جعفر(عبدالسلام).

مرز تحت کامیتران استان

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَآمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ آلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ \* أَيَّاماً مَّعْدُودَاتٍ [ ١٨٣ ـ ١٨٨]

١/ ٨٢٦ - ابن بابويه، قال: حدَّ تنا محمَّد بن عليّ ما جيلويه، عن عمَّه محمَّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبد الله البَرُقِيّ، عن عبدالله البَرُقِيّ، عن جَبَلَة، عن مُعاوية بن عمَّار، عن أبي عبدالله البَرُقِيّ، عن عبدالله عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب (طبه السلام)، عن رسول الله (صلّى اله عليه وآله)، في

<sup>(</sup>١) في المصدر: قال يغني.

١٤ ـ علل الشرائع: ١٧٥/١.

١٥ ـ تفسير القميّ ١: ٦٥.

١٦ ـ مجمع البيان ١: ٤٨٦.

سورة البقرة آية ـ ١٨٣ ـ ١٨٤ .

١ ـ أمالي الصدوق: ١٦١/١٦.



سورة البَقَرَة (٢) ....... الله THE PRINCE GHAZI TRUST الله البَقَرَة (٣) .......... ه

مَسائِل سأل عنها اليهود، منها: قال اليهودي: يا محمد، فأخِبْرني لأيّ شيء فرّض الله الصَّوْمَ على أمَّتِكَ بالنهار ثلاثين يوماً، وفرّض على الأمم أكثر من ذلك؟ قال النبيّ (ملراة على والله آدم (عبدالله) لمّا أكل من الشجرة بقيت في بطنه ثلاثين يوماً، والذي يأكُلونه تَفَضَّل من الله عزّ وجلّ في بطنه ثلاثين يوماً، والذي يأكُلونه تَفَضَّل من الله عزّ وجلّ على عليهم، وكذلك كان على آدم (عبدالله)، ففرض الله عزّ وجلّ على أمَّتي ذلك، ثمّ ثلا رسول الله (مله عبدواله) هذه الآية: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُم آلصَيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى آلَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ \* أيَّاماً مَّعْدُودَاتٍ ﴾.

قال اليهوديّ: صَدَقْتَ ـ يا محمّد ـ فما جَزاء من صامَها؟

قال النبيّ (ملّى الله على وآله): «ما مِن مؤمنٍ يَصوم شهر رَمَضان احتِساباً، إِلّا أُوجَبَ الله له سَبْعَ خِصال: أوّلها: يذوب الحرام في جسّده، والثانية: يقرّب من رحمة الله، والثالثة: يكون قدكفَّر خطيئة أبيه آدم (عليه السلام)، والرابعة: يُهوّن الله عليه سَكَرات المَوت، والخامسة: أمانٌ من الجُوع والعَطَش يوم القيامة، والسادسة: يُعطيه الله براءةً من النار، والسابعة: يُطعِمه الله من ثَمَراتِ الجنّة».

قال: صدقت، یا محمّد.

٣/ ٨٢٧ - وعنه، في (الفقيه): بإسناده عن سُليمان بن داود المِنْقَري، عن حَفْص بن غِياث النَّخَعي، قال: سَمِعْتُ أبا عبدالله (مبدالسلام) يقول: (إنَّ شهر رَمِّضَان لم يَفْرِضِ الله صيامة على أَحَدٍ من الأَمم قبلنا».

فَقَلْتَ لَهُ: فَقُولَ اللهُ عَزِّ وَجَلَّ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَآمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى ٱلَّـذِينَ مِـن قَبْلِكُمْ ﴾ ؟

قال: هإنّما فَرض الله عزّ وجلّ صيام شهر رَمَضَان على الأنبياء دون الأمَم، ففضّل الله به هذه الأمّة، وجعل صيامَه فرضاً على رسول الله (ملّ الله عبدراته) وعلى أمّته».

٣/ ٨٢٨ /٣ - العيّاشي: عن البَرْقيّ، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواكُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيّامُ ﴾ قال: «هي للمؤمنين خاصّة».

١٩ ١٩ - عن جَميل بن دَرَّاج، قال: سألت أباعبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ ٱلْقِتَالُ ﴾ (١)
 و﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ ﴾.

قِال: فقال: دهذه كلُّها تجمع الضُّلال والمُنافقين، وكلُّ مَن أقرُّ بالدَّعْوَةِ الظاهِرَة».

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٦٦/٦١.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٤/٧٨.

٤ - تفسير العيّاشي ١: ١٧٥/٧٨.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٤٦.

قوله تعالى:

# فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّام أُخَرَ وَعَلَى آلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامٌ مِسْكِينِ فَمَن تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ خَيْرٌ لَّـهُ وَأَن تَصُومُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ [ ١٨٤ ]

١/ ٨٣٠ محمّد بن يعقوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه ، عن القاسم بن محمّد الجَوْهَري، عن سُليمان بن داود، عن سُفْيان بن داود، عن سُفْيان بن عُيَيْنَة (١)، عن الزُّهْرِيّ، عن عليّ بن الحسين (عليهما السلام)، قال: وفأمّا صَوْم السَّفر والمَرَض، فإنَّ العامّة قد اختلفت في ذلك؛ فقال قوم: يَصوم، وقال آخرون: لا يَصوم، وقال قوم: إن شاء صام، وإن شاء أفطَر، وأمَّا نحن فنقول يُفطِر في الحالَين جميعاً؛ فإن صام في السَّفر أو في حال المَرض فعليه القَضاء، فإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَمَن اكَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَمِدَّةٌ مِّنْ أَيَّام أَخَرَ ﴾ ٨.

٢/ ٨٣١ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «لم يكن رسول الله (ملّى الله عليه وآله) يَصوم في السَفَر تطوُّعاً ولا فَريضةً، يكذبون على رسول الله (منهاله عبه رآله)، نزلت هذه الآية ورسول الله (منهاله عبه دآله) بِكُوَاعِ الغّمِيمِ (١) عند صلاة الفجر، فدعا رسول الله (ستراه عبدراله) بإناءٍ فشَرِب، وأمر الناس أن يُفطِروا، فقال قوم: قد توجُّه النهار، ولو صُمَّنا يومّنا هذا؟ فسمّاهم رسول الله (منه الله عليه وآله) العُصاة، فلم يزالوا يُسمُّون بذلك الاسم حتّى قَبض رسول الله (صلّى اله عليه وآله)).

٣٢ /٣ ـ وعن الصَبَّاح بن سَيَابة، قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): إنَّ ابن أبي يَعفُور أمرَني أن أسألك عن مسائل، فقال: «وما هي؟». قال: يقول لك: إذا وتُحَلُّ شَهَرٌ رُعُضَانَ وَأَنَا في منزلي، ألى أن أسافر؟

قال: ﴿إِنَّ الله يَمُول: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْه ﴾ (١) فمن دخَل عليه شَهْرٌ رَمضان وهو في أهْلِه، فلبس له أن يُسافر إلّا لحَجّ، أو عُمْرَة، أو في طلب مالٍ بَخافٌ تَلَفّه،

٨٣٣ /٤ ـ وعن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام) في قوله: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصْمُه ﴾ (١).

سورة البقرة آية - ١٨٤ -

۱ ـ الكافي ٤: ١/٨٦.

<sup>(</sup>١) في «س»: سفيان عن عُتيبة وفي «ط»: سُفيان عن عُيينة، تصحيف صوابه ما في المتن، وهو سُفيان بن عُتيبَنَة الهلالي الكوفي، من أتقن أصحاب الزُّهْرِي، وأثبت الناس في حديثه، انظر ترجمته في تهذيب الكمال ١١: ١٧٧ و معجم رجال الحديث ١٠ ١٥٧.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۹۰/۸۱.

<sup>(</sup>١)كُرّاعُ الغَميم: موضع بناحية الحجاز بين مكّة والمدينة. «معجم البلدان ٤: ٤٣ ٤٪.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٦/٨٠.

<sup>(</sup>١) القرة ٢: ١٨٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧/٨١.

قال: فقال: «ما أبينها لمن عَقَلَها! -قال -من شَهِد رمّضان فليَصُّمُه، ومن سافَر فيه فليُفطِر،

۸٣٤ /٥ - وعن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (مداند) عن حد المَرض الذي يجب على صاحبه فيه الإفطار، كما يجب عليه السفر [في] قوله: ﴿ وَمَن كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَر ﴾ (١).

قال: «هو مؤتّمَنٌ عليه، مفوّضٌ إليه، فإن وجَد ضَعْفاً فليُفطِر، وإن وجّد َ فُوّةٌ فليصُمّ، كان المريض على ما كان».

٩٦٥ / ٩٣٥ / وعن الزُّهْرئِ، عن عليّ بن الحسين (طهسال ١٨٥)، قال: «صَوم السَفَر والمَرَض، إنَّ العامّة اختَلَفَتْ في ذلك؛ فقال قوم: يصوم، وقال فوم: لا يصوم، وقال فوم: إن شاء صام، وإن شاء أفطر، وأمَّا نحن فنقول: يُفْطِر في الحالين جميعاً؛ فإن صام في السَّفر أو حال المرَض فعليه قَضاء ذلك، فإنَّ الله يقول: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ الحالين جميعاً؛ فإن صام في السَّفر أو حال المرَض فعليه قَضاء ذلك، فإنَّ الله يقول: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَكُ ، وقوله: ﴿ يُرِيدُ آللهُ بِكُمُ آلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ آلْعُسْرَ ﴾ (١٠).

٧/ ٨٣٦ /٧ - محمّد بن يعقوب: عن عِدَة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن الحسن بن مَحبوب، عن عبدالعزيز العَبْديّ، عن عُبَيد بن زُرارة، قال: قلت لأبي عبدالله (طباسلام): قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ (١٠)؟

قال: دما أبيّنها! من شَهِد فليَصُّمُّه، ومن سافَر فلا يَصُّمُّه،

٨٣٧ /٨ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن صَفْوان بن يحيى، عن العلاء بن رَزين، عن محمّد بن مُصلم، عن أبي جعفر (علم السلام)، في قول الله عز وجلّ: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾. قال: والشيخ الكبير، والذي يأخذه العُطاش،

وعن قوله عزّ وجلّ ﴿ فَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ فَاطْعُامُ سِيْنَ يَسْكِيناً ﴾ (١)قال: ٥ [من] مرَضِ أو عُطاشٍ.

٩/ ٨٣٨ / ٩ ـ وعنه: عن أحمد بن محمّد، عن أبن فَضَّالٌ، عن أبن بُكَيْر، عـن بـعض أصحـابنا، عـن أبـي عبدالله (طبهالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَلَى آلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامٌ مِسْكينٍ ﴾.

سورة البَقَرّة(٢) ......

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٨٥.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٩/٨١.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٨٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٢/٨٢.

<sup>(</sup>١) البقرة T: ١٨٥.

۷ ـ الكافي ٤: ١/١٢٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٨٥.

٨ ـ الكافي ٤: ١/١١٦.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ٤.

٩ ـ الكافي ٤: ١١٦ /٥.

وَقُفَايِّتُالْأُوْرِيُّ الْفَكُوْلِقِيِّ لَكَا THE PRINCE GHAZI TRUST. .... البرهان في تفسير القرآن FOR QURANIC THOUGHT



قال: والذين كانوا يُطيقون الصوم فأصابَهُم كِبَر أو عُطاشٌ أو شِبه ذلك، فعلَيهم لكلِّ يومٍ مُدَّ (١).

١٠/ ٨٣٩ من المنيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن العَلاء، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عبد السلم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾. قال: «الشيخ الكبير، والذي بأخُذه العُطاش».

وعن قوله تعالى: ﴿ فَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ فَإطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِيناً ﴾ (١) قال: (من مَرَّضٍ أو عُطاشٍ).

١١/ ٨٤٠ ـ ابن بابويه: بإسناده عن ابن بُكير، أنّه سأل الصادق (على السلام) عن قُول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَعَلَى اللهِ عَزُ وَجلّ: ﴿ وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَزُ وَجلّ: ﴿ وَعَلَى اللهِ عَزُ وَجلّ: ﴿ وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَزُ وَجلّ: ﴿ وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَزُ وَجلّ: ﴿ وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَزُ وَجلّ: ﴿ وَعَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَيْكُونُ إِلَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ

قال: وعلى الذين كانوا يُطيقون الصّوم ثمّ أصابهم كِبَرّ أو عُطاشٌ أو شِبه ذلك، فعليهم لكلّ يوم مُدّ.

۱۲/ ۸٤۱ \_ أَبُو عَلَيّ الطَّبَرْ سيّ، قال: روى عليّ بن إبراهيم بإسناده عن الصادق (عله السلام)، قال: (﴿ وَعَلَى آلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةً ﴾ من مَرض في شَهْرِ رَمَضان فأفطر، ثمّ صَحّ فلم يَقْضِ ما فاته حتّى جاء شهر رَمَضان آخر، فعلَبْهِ أَن يَقْضِى ويتَصَدَّق لكلِّ يوم مُدَّاً من طعام؟.

١٣/ ٨٤٢ ـ العَبّاشي: عن سُماعة، عن أبي بصبر، قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةً طَعَامُ مِسْكِينِ ﴾

قال: «هو الشَّيخ الكبير الذي لا يستطيع، والمَريضٍ».

١٤/ ٨٤٣ ـ وعن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طله السلام)، في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينِ﴾

قال: والشبخ الكبير، والذي يأخُذُه التُمطاش،

10/ 141 . وعن أبي بصير، قال: سألته عن رجل مَرِضُ من رَمَضان إلى رَمضان قابل، ولم يَصحُ بينهما، ولم يُطِقِ الصوم.

قال: وتصدُّقَ مكان كلَّ بومٍ أفطر على مسكينٍ مُدَّاً من طعام، وإن لم يكن حِنطة فمُدَّ من تَمْر، وهو قول الله: ﴿ وَذَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ فإن استَطاع أن يَصومَ رَمَضان الذي يستقبل، وإلا فليتربَّص إلى رَمَضان قابِل فيَقْضيه، فإن

<sup>(</sup>١) المُدّ: مقدّر بأن يمدّ يديه فيملأ كفّيه طعاماً، وهو ربع الصاع. «مجمع البحرين -مدد - ٣: ١٤٤».

١٠ ـ التهذيب ٤: ٦٩٥/٢٣٧.

<sup>(</sup>١) المجادلة ٥٨: ٤.

١١ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٨٤/٧٧٨.

١٢ ـ مجمع البيان ٢: ٤٩٤.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۷۸/۱۷۷.

۱٤ - تفسير العيّاشي ١: ٨٧٦/٧٨.

١٥ - تفسير العيّاشي ١: ٢٧٨/٧٩.

سورة البَقْرَة (٢) .....

لم يَصِحُ حتَى جاء رمَضان قابِل، فليتصدّق ـ كما تصدّق ـ مكان كُلّ يوم أفطَر مُدّاً، وإن صحّ فيما بين الرّمَضانين فتوانى أن يقضيه حتى جاء الرّمَضان الآخر، فإنَّ عليه الصّوم والصَدَفة جميعاً؛ يقضِي الصَّوْم ويتَصدّق، من أجلِ أنّه ضيَّع ذلك الصَّيام».

١٦/ ٨٤٥ ـ وعن العلاء، عن محمد، عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَعَلَى آلَذِينَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْمَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع

قال: «الشيخ الكبير، والذي بأخُذُه العُطاش،

١٧/ ٨٤٦ ـ وعن رِفاعة، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، في قوله: ﴿ وَعَلَى أَلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِذْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾. قال: «المرأةُ تَخافُ على وَلَدِها، والشيخُ الكبير».

۱۸/ ۸٤۷ ـ وعن محمّد بن مسلم، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (عليه الله) يقول: ﴿ [الشيخ] الكبير، والذي به العُطاش، لا حرّج عليهما أن يُقطِرا في رَمضان، وتصدَّق كلَّ واحدٍ منهما في كلّ يومٍ بمُدِّ (١) من طعامٍ، ولا قَضاء عليهما، فإن لم يَقْدِرا فلا شيء عليهما».

قوله تعالى:

### شَهْرُ رَمَضَانَ آلَّذِى أُنزِلَ فِيهِ آلْقُرْءَانُ هُدَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِّنَ آلْهَدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ [١٨٥]

١/ ٨٤٨ /١ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالله بن المُغيرة، عن عَمرو الشاميّ، عن أبيه عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: وإنّ الشُّهور عندالله اثنا عشر شهراً في كناب الله يوم خَلَق السماواتِ والأرض؛ فغُرَّة الشُّهور شهرًالله عزَّ ذِكْرُه وهو شَهْرُ رمَضان، وقلبُ شَهرِ رمَضان ليلةٌ القَدْر، ونزَل القُرآن في أوّل ليلةٍ من شهر رمضان، فاستَقْبِل الشَّهر بالقُرآن».

٢/ ٨٤٩ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ وعليّ بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن

سورة البقرة آية ـ ١٨٥ ـ

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٧٩/٧٩.

١٧ . تفسير العيّاشي ١١ ٧٩/ ١٨٠،

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۸/۱۸۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر و «ط» نسخة بدل: بمدّين.

۱ \_الكافي ٤: ١٥/١٥.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰۱/۲.



داود (١١)، عن حَفَص بن غِياث، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيّ أَنْزُلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَآنُ﴾ وإنَّما أُنزِلَ في عشرين سنةً بين أوَّلِه وآخِره.

فقال أبو عبدالله (عبد المعمر): ونَزل القُرآن جملةً واحدةً في شهرِ رَمَضان إلى البيت المَعْمور، ثمَّ نَزل في طُول

ثمَ قال: «قال النبيّ (منه عبه واله): نزلَتْ صُحُف إبراهيم في أوّل ليلةٍ من شَهْرِ رَمَضان، وأنزلَتْ التَوْراة لِسِتِّ مَضَيْنَ من شَهْرِ رَمَضان، وأُنزِل الإنجيل لثلاث عشرة لبلةً خَلَتْ من شَهْرِ رَمَضان، وأُنزِلَ الزَّبور لئَمانِ عَشرة خَلَوْنَ من شَهْرِ رَمَضان، وأَنزِل القُرآن في قلاث وعشرين من شهر رمَضان».

٨٥٠ /٣ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن هِشام بن سالم، عن سَعْد، عن أبي جعفر (عليه الملام)، قال: كنّا عنده ثمانية رجالٍ، فَذَكَّرْنا رَمَضان، فقال: ولا تقولوا: هذا رَمَضان، ولا ذهّب رَمَضان، ولا جاء رَمَضان، فإن رَمَضان اسم من أسماء الله عزّ وجلّ لا يَجيء ولا يذُّهَب، وإنّما يجيء ويذهب الزايل، ولكن قولوا: شهر رَمَضان، فالشَّهُر مُضاف إلى الاسم، والاسمُ اسم الله عزَّ ذِكرُه، وهو الشهرُ الذي أنزل فيه القرآن جَعله مثلاً وعِبداً».

٨٥١ /٤ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن سِنان ـ أو عن غيره (١) ـ عمّن ذكّره، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن القرآن والفُرقان، أهُما شيئان، أو شييء واحِد؟

فقال (عليه السلام): «القرآنُ: جملةُ الكتاب، والفّرقان، المُحُكّم الواجب العمل به».

٨٥٢ /٥ - الشبخ في (التهذيب): بإسناده عن الخسين بن سعيد، عن القاسم بن محمد، عن علي، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبد المرم)، قال: «نزّلَت النّوراة في سينٌ مَضيّنَ من شَهْرِ رمَضان، ونزل الإنجيل في اثنتي عشرة مَضَّت من شهر رَمَضان، ونزل الزبور في ثماني عشرة مُضَّت من شهر رَمَضان، ونزل القرآن في ليلة القَدُّر».

٦/ ٨٥٣ ـ وعنه: بإسناده عن على بن الحسن بن فضّال، عن محمّد بن خالد الأصّم، عن تَعْلَبة بن مَيْمُون، عن مَعْمَر بن يحيى، أنّه سمِع أبا جعفر (عبدالسلام) يقول: «لا يسأل الله عزّ وجلّ عبداً عن صَلاةٍ بعدَ الفَريضَة، ولا عن صدَّقة بعد الزكاة، ولا عن صّوم بعد شهرِ رمّضان.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن القاسم، عن محمّد بن سليمان، عن داود، والصواب ما في المتن، لعدم رواية الكليني أو إبراهيم بن هاشم عن محمّد بن القاسم، بل روى الكليني عن عليّ بن محمّد، وروى هو عن القاسم، وروى الأخير عن سُليمان، راجع معجم رجال الحديث ١٤: ٢٧ و١٧: ١٥٤ و١٨: ٥٤.

٣ ١٠لكافي ٤: ٢/٦٩.

٤ ـ الكافي ٢: ١١/٤٦١.

<sup>(1)</sup> في «س وط»: عليّ بن إبراهيم، عن ابن سِنان وغيره، والصواب ما أثبتناه، كما أورده السيد الخوثي في تفصيل طبقات الرواة. الظرَ معجم رجال الحديث ١: ٣١٩ و٢٢: ٤٠٤.

٥ ـ التهذيب ١: ١٩٣/٥٥٠.

٦ - التهذيب ٤: ١٥٣/٢٥٣.



٧/ ٨٥٤ /٧- وعنه: بإسناده عن علي بن الحسن بن فَضّال، عن أحمد بن صَبيح، عن الحُسين بن عُلوان، عن عبدالله بن الحسن، قال: قال رسول الله (منراه عبدواله): «شهر رَمَضان نُسَخَ كلَ صَومٍ، والنَحْرُ نَسَخَ كلَ ذَبيحَةٍ، والزَّكاة نَسَخَت كلَ صَدَقَةٍ، وغُسُلُ الجَنابَة نَسَخَ كلَ غُسُلٍ،

٨/ ٨٥٥ /٨ - العبّاشي: عن الحارث البَصْرِيّ (أ)، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: قال في آخِر شَعبان: وإنَّ هذا الشَهْر المُبارَك الذي أنزَلْتَ فيه القُرآن، وجعَلْتَه هُدئ للناس، وبيّناتٍ من الهُدى والفُرْقانِ، قد حضَر، فسلَّمْنا فيه، وسلَّمْهُ لنا، وسَلَّمْه منّا في يُشرِ منك وعافيةٍ».

٩/ ٨٥٦ /٩-عن عَبْدوس العَطَار، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مدالله)، قال: وإذا حضر شَهْرُ رَمَضان، فقُلْ: اللّهم قد حضر شهر رَمضان، وقد افترصت علينا صِيامَه، وأنزَلْتَ فيه القُرآنَ هُدًى للناس، وبيّناتٍ من الهدى والفُرقان، اللّهَم أعِنّا على صِيامِه وتفيّلُهُ منّا، وسلّمنا فيه، وسلّمه منّا، وسلّمنا له في يُسرٍ منك وعافيةٍ، إنّك على كلّ شيءٍ قدير، يا أرحَمَ الراحمين».

١٠/ ٨٥٧ - عن إبراهيم، عن أبي عبدالله (عبد الديم)، قال: سألته عن قوله: ﴿ شَهْرٌ رَمَضَانَ ٱلَّذِي أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﴾ كيف أنزِل فيه القُرآن، وإنّما أنزِل القُرآنُ في طولِ عشرينَ سنةً من أوّلِه إلى آخِره؟

فقال (طبه السلام): «نزَل القُرآنُ جُمُلةُ واحدةً في شَهْرِ رَمَضان إلى البيت المَعمور، ثمَّ أُنزِلَ من البَيْتِ المَعْمور في طولِ عشرين سنةً ع.

ثمّ قال: وقال النبيّ رمني ه عهدوته: نزلَتْ صُحُف إبراهيم في أوّل ليلةٍ من شهر رَمَضان، وأنزِلَتِ التوّراة لستٍ مَضَيْنَ من شَهْرِ رمَضان، وَأَنْزِل الإنجيلُ لثلاث عشرة ليلةٍ خَلَتْ من شَهْرِ رمضان، وأنزِلَ الرَّبور لثماني عشرة من رَمَضان، وأنزِل القُرآن لأربع وعشرين من رَمَضان، ويَرَمَضان، ويُرَمِن من رَمَضان، ومَنْ مِنْ مَضان، وأنزِل القُرآن لأربع وعشرين من رَمَضان، وأنزِل القُرآن لأربع وعشرين من رَمَضان، وأنزِل العَراب العَ

٨٥٨ /١١ ـ عن ابن سِنان، عمَن ذكره، قال: سَأَلَت أَبَّا عَبْدَالله (مله السلام) عن القُرآنِ والفُرقانِ، أهُما شَيْتَان، أو شَىء واحِد؟

قال: فقال: والقُرآن: جُمْلَة الكِتاب، والفُرْقان: المُحْكَم الواجِب العمَل به».

٧ ـ التهذيب ٤: ١٥٣/١٥٣.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٢/٨٠.

<sup>(</sup>۱) في المصدر: النصري، وكلاهما صحيح، وهو الحارث بن المغيرة النصري، بصري، من نصر بن مُعاوية. انظر رجال النجاشي: ٣٦١/١٣٩ ومعجم رجال الحديث ٤: ٢٠٤.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٣/٨٠.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٤/٨٠.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٥/٨٠.

١٢ ـ مجمع البيان ٢: ٤٩٧.

البرهان في تفسير القرآن

وأنزِلَتْ صُّهُ تُف إبراهيم (مداسلام) لثلاثٍ مَضَيَّنَ من شَهْرِ رمَضان ـ وفي رواية الواحديّ: في أول ليلة منه ـ وأنزلت تُوراة موسى (ميه السه لستٍ مَضَيْنَ من رَمَضان، وأنزل إنجيلُ عيسى لثلاثِ عشرةٍ خلَثْ من رَمَضان، وأنْزِل زَبور داود لثماني عَشَرَة ليلة خَلَتْ من رمَضان، وأنزِل الفُرقانَ على محمّدٍ لأربع وعشرين من شهر رَمضان».

ثمّ قال أبو على: وهذا بعينه رواه العيّاشي، عن أبي عبدالله (عبدالدم) (١).

١٣/ ٨٩٠ ـ وروى عليّ بن إبراهيم في (تفسيره)، قال: روي عن العالِم (عبده هم) أنّه قال: ونزَلَتْ صُحُف إبراهيم (عبده هم) أوّل شَهْرِ رَمَضان، ونزَل الإنجيل لثلاث عَشَرَة ليلةٍ خَلَتْ من شَهْر رَمَضان، ونزَل الإنجيل لثلاث عَشَرَة ليلةٍ خَلَتْ من شَهْر رَمَضان،

11/ A71 ـ وقال علميّ بن إبراهيم: أوّلُ ما فرَض الله الصَّوْمَ، لم يَفْرِضُهُ الله في شَهْرِ رمَضان، قال: وقال العالِم (عبدالسلام): فرَضَ الله شهْرَ رَمَضان (۱) على الأنبياء ولم يَفْرِضُهُ على الأمَم، فلمّا بعَث الله نبيّه (منَ الدعب وآله) خصَّه بفَضْلِ شَهْرِ رمَضان هو وأُمّنه، وكان الصوم قبل أن يَنْزِلَ شَهْرُ رمَضان يصوم الناس أيّاماً».

قوله تعالى:

### فَمَن شَهِدَ مِنْكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِّنْ أَيَّامٍ أَخْرَ [ ١٨٥ ]

۱/ ۸۹۲ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن عبدالعزيز العَبْديّ، عن عُبيد بن زُرارة، قال قلت لأبي عبداله المدالية، قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنْكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾؟ قال: (ما أبينها! مَنْ شَهِدَ فليَصُمْهُ، ومن سافَر فلا يَصُمْه».

٣٦٨ /٢ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن سَهْل بن زياد، عن عليّ بن أسباط، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «إذا دخل شهر رَمّضان فللّه فيه شرط؛ قال الله تعالى: ﴿ فَمَن بُسِهِ مَ مِن أَبِي عَبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: «إذا دخل شهر رَمّضان ـ أن يخرُجَ إلّا في حَجّ أو عُمْرَةٍ، أو مالٍ يَخاف تَلَفه، أو أخ يَخافُ هَلاكَه، وليس له أن يَخْرُجَ في إتلاف مالٍ أخيه، فإذا مَضَت ليلة ثلاث وعِشرين فليخرُج حيث

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (١٠) من تفسير هذه الآيات.

١٣ ـ تفسير القميّ (النسخة المخطوطة): ١٢.

١٤ ـ تفسير القميّ ١: ٦٥.

<sup>(</sup>١) (قال وقال... شهر رمضان) ليس في المصدر.

سورة البقرة آية ـ ١٨٥ ـ

١ \_الكافي ٤: ١٢٦/١.

٢ ـ التهذيب ٤: ٦٢٦/٢١٦.

سورة البَقَرَة (٢)

شاءه.

٣/ ٨٦٤ عن أبي بصير، عن أبي عبد المحسن بن جَبَلة، عن سَماعة، عن أبي بصير، عن أبي عبد أبي بصير، عن أبي عبد الله (طبه السلام)، قال: قلت له: جُعِلت فِداك، يدخُل عليَّ شهرٌ رَمضان فأصوم بعضَه، فتحضُرُني نيّة زيارة قبر أبي عبد الله الحسين (طبه السلام)، فأزورُه وأفطِر ذاهباً وجائباً، أو أقيم حتى أفطِرَ، وأزوره بعدما أفطِر بيوم أو يَومَيْن. فقال: وأفِمْ حتى تُفْطِر،

قلت له: مجعِلتُ فِداك، فهو أفضَل. قال: «نعم، أما نقْراً في كتاب الله: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنْكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصْمُهُ ﴾». ٨٦٥ /٤ - العيّاشي: عن الصَّبّاح بن سَيابة، قال: قلت لأبي عبدالله (طبه السلام): إنّ ابن أبي يَعفور أمَرني أن أسألك عن مسائِل، فقال: «وما هي؟». قال: يقول لك: إذا دخَل شهرُ رَمَضان وأنا في مَنزلي ألى أن أسافِر؟

قال: دان الله يقول: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنْكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصْمُهُ ﴾ فمن دخل عليه شَهْرُ رَمَضان وهو في أهله، فليسَ له أن يُسافِر إلا لحَجٌ أو عُمرة، أو في طلب مالٍ يخاف تَلَفه،

٨٦٦ /٥ عن زُرارة، عن أبي جعفر (عب السلام)، في قوله: ﴿ فَمَن شَهِدَ مِنْكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصْمُهُ ﴾. قال: فقال: قما أَثِينها لمن عَقَلها! - قال - من شَهِد رمَضان فلْيَصُمْهُ، ومن سافر فيه فليُفْطِر».

٨٦٧ /٦-وعنه: قال أبو عبدالله (مب السلام) ﴿ فَلْيَصْمُهُ ﴾ قال: «الصّوم فُوه لا يتكلّم إلّا بالخيرة.

قوله تعالى:

### 

١/ ٨٦٨ ابن شَهْر آشوب: عن الباقر (طوال الام)، في قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ آفَةُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلاَ يُسرِيدُ بِكُمُ ٱلْعُسْرَ ﴾.
 ٱلْعُسْرَ ﴾.

قال: والبُسر: أمير المؤمنين، والعُسر: فُلان وفُلان،

٨٦٩ /٢ - العيّاشي: عن النُّماليّ، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قول الله: ﴿ يُرِيدُ آللهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ

سورة البقرة آية ـ ١٨٥ ـ

٣-التهذيب ٤: ٣١٦/٢١٦.

العياشي ١: ١٨٦/٨٠.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧/٨١.

٦ ـ تفسير الميّاشي ١: ١٨٨/٨١.

١ ـ المناقب ٢: ١٠٣.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩١/٨٢.

آلْمُسْرَكِي. قال: «البُشر: عليّ (مداسلام)، وفكان وفكان المُشر، فمن كان من وُلدِ آدم (عبدالسلام) لَمْ يدخُلُ في ولاية فُلان وَفُلانٍهِ.

٣٠ /٣. أحمد بن محمّد بن خالد البَرُّقيّ: عن بعض أصحابه، رفعه، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يُرِيدُ آللَّهُ بِكُمُّ آلْيُسْرَ وَلاَ يُرِيدُ بِكُمُ آلْمُسْرَى والبُسر: الولاية، والمُسر: الخِلاف، ومُوالاة أعداء الله،

٨٧١ /٤ ـ وعنه: عن بعض أصحابنا، رفعه، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللهُ عَلَى مَا هَدَيْكُمْ ﴾. قال: ١١لتكبير: التعظيم (١)، والهداية: الولاية.

٨٧٢ /٥ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن أحمد بن أبي عبدالله، [عن أبيه] (١)، عن خَلَف بن حمّاد، عن سعيد النّقاش، قال: قال أبو عبدالله (عبدالسلام) لي: وأما إنّ في ليلة الفِطْر تكبيراً، ولكنّه مسنون، (٢٠).

قال: قلت: وأين هو؟ قال: «في ليلة الفِطْر؛ في المَغْرِب والعِشاء الآخِرة، وفي صلاة الفَجْر، وفي صَلاة العِيد، ثمّ يُقطعه.

قال: قلت: كيف أقول؟ قال: وتقول: الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلَّا الله، والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد، الله أكبر على ما هَدانا؛ وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْعِدَّةَ ﴾ يعني الصِبام ﴿ وَلِتُكَبِّرُواْ آللهُ عَلَى مَا هَدَيْكُمْ ﴾ ،

٨٧٣ /٦ ـ العيّاشي: عن سَعيد النقّاش، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدهم) يقول: ﴿إِنَّ فِي الفِطْرِ لَتَكْبيراً، ولكنّه مَسنون، كَبُرُ في المَغْرِب ليلةَ الفِطْر، وفي العَتَمة، والفَيْجُرِ، وفي صَلاة العِيد، وهو قول الله تعالى: ﴿ وَلِتُكَبِّرُواْ ٱللَّهُ عَلَى مَا هَدَيْكُمْ ﴾ والتكبير أن تقول: الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلّا الله، والله أكبر، الله أكبر (١)، ولله الحمد».

قال: وفي رواية أبي عمرو: التكبير الأخير أربع مرّات.

٧/ ٨٧٤ عن أبي عُمير، عن رجل، عن أبي عبدالله (طبه البعر)، قال: قلت له: جُعِلت فِداك، ما يُتَحَدّث به عندنا أنَّ النبيِّ (مِلَى المَعِهِ وَالهِ) صام تِسعة وعِشُرين أكِّنُرٌ مِمَّا صَام ثلاثين، أحقُّ هذا؟

قال: دما خَلَق الله من هذا حَرُفاً، ما صامَهُ النبي (مقراه عبه رانه) إلّا ثلاثين، لأنّ الله يقول: ﴿ وَلِتُكْمِلُواْ ٱلْمِدَّة ﴾ فكان رسول الله (ملى الله عليه راله) يُنقِصهُ ؟ إلى.

۲ ـ المحاسن: ۱۸۹/۱۸۹.

٤ ـ المحاسن: ٢٦/١٤٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: لله.

٥ ـ الكافي ٤: ١٦٦/١٠.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر، وهو الصواب، انظر مجمع الرجال ٢: ٢٧١، معجم رجال الحديث ٧: ٦٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مستور.

٦ - تفسير العيّاشي ١: ١٩٣/٨٢.

<sup>(1) (</sup>الله أكبر) ليس في المصدر.

۷ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۹۶/۸۲.



سورة البَقَرَة (٢) ......

٨٧٥ /٨ - عن سعيد، عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: اإنَّ في الفِطْرِ تكبيراً،

قال: قلت: ما التُّكْبِيرِ إلَّا في يوم النَّحْرِ.

قال: وفيه تكبير ولكنّه مسنون: في المَغْرب والعِشاء والفجّر والظُّهر والعَصْر ورَكْعَنَي العِيد،

قوله تعالى:

### وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّى قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ آلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِى وَلْيُؤْمِنُواْ بِى لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ [١٨٦]

۱/ ۸۷۹ معليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن القاسم بن محمد، عن سُلَيمان بن داود المِنْقَري (١)، عن حَمّاد، قال: قلت لأبي عبدالله (عبه السلام): أشْغل نفسي بالدُعاء لإخواني ولأهل الولاية، فما تَرى في ذلك؟

قال: «إِنَّ الله تبارك وتعالى يستَجيب دُعاء غائِبٍ لغائِبٍ، ومن دَعا للمؤمنين والمؤمنات ولأِهْلِ مَوَدَّتِنا، ردُ الله عليه من آدَم إلى أن تَقوم الساعة، لكلَّ مُؤمنِ حَسَنة».

ثمّ قال: ﴿إِنَّ الله فرَض الصَّلوات في أفضَلِ الساعات، فعليكُم بالدُّعاء في أدبارِ الصَّلَوات، ثمّ دَعا لي (٢٠ ولِمَنْ حضَره.

٢/ ٨٧٧ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيل، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن أحمد بن محمّد بن أحمد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، قال: قلتُ لأبي الحسن (عبه السلام): جُعِلت فِداك، إنّي قد سألتُ الله حاجةً منذ كذا وكذا سنة، وقد دخل قلبي من إبطائها شيءً.

فقال: ويا أحمد، إيّاك والشَّيْطان أن يكونَ له عليك سبيل حتّى يُقَنَّطَك، إنّ أبا جعفر (سارات الد عبى كان يقول: إنّ المؤمِنَ يسأل الله عزّ وجلّ حاجَةً، فيؤخّر عنه نَعْجيلَ إجابَتِها، حُبّاً لصَوْتِه واستِماعَ نَحيبه».

ثمَ قال: «والله، ما أخّر الله عزّ وجلّ عن المؤمنين ما يطلُبون من هذه الدنيا، خيرٌ لهم ممّا عجّل لهم فيها، وأيّ شيء الدنيا!

إِنَّ أَبَا جِعِفْرِ (علِه السلام)كان يقول: ينبغي للمُؤمن أن يكون دُعاؤه، في الرَّخاء نحواً من دُعائهِ في الشِدّة، ليس إذا أعطي فَتَر، فلا تَمَلَّ الدُعاء، فإنّه من الله عزّ وجلّ بمّكان.

٨\_تفسير العيّاشي ١: ١٩٥/٨٢.

سورة البقرة آية . ١٨٦ ـ

١ - تفسير القمق ١: ٦٧.

(١) في ﴿س و طــ»: داود بن سُليمان المِنْقَرِيّ، والصواب ما في المتن، انظر رجال النجاشيّ: ١٨٤/ ١٨٤، وفهرست الطوسيّ: ٣١٦/٧٧.

(٢) في ۵طـ۵: له.

۲ \_الكافي ۲: ۲۵۲/۱ـ

FOR QURIANTE THOUGHT

وعليك بالصَّبر، وطلَبِ الحَلال، وصِلَةِ الرّحِم، وإيّاك ومُكاشَّفَة الناس، فإنّا أهل بيتٍ نَصِلُ من قَطَعنا، وتُحسِن إلى من أساء إلينا، فنرى \_ والله \_ في ذلك العاقبة (١) الحسنة.

إنّ صاحب النِعمة في الدنيا إذا سأل فأعطى طلَب غير الذي سأل، وصغّرت النعمّةُ في عَبْنِه، فلا يشبّع من شيءٍ، وإن كثُرَتِ النِعَم كان المُسْلِم من ذلك على خَطَر للحُقوق التي تَجِبُ عليه، وما بخاف من الفِثْنَةِ فيها، أخبرني عنك لو أنِّي قُلتُ لك قَولاً أكنتَ تَثِق به منَّى؟٥.

فقلت: جُعلت فِداك، إذا لم أثِق بقولك فَيمن أثِق وأنت حُجّة الله على خَلْقِه؟

قال: «فكن بالله أَوْثَق، فإنَّك على مَوْعِدٍ من الله عزَّ وجلَّ، ألبس الله عزَّ وجلَّ يفول:﴿وإِذَا سَأَلَكَ عِبادى عَنِّى فإنِّى قريبٌ أجيبُ دَعْوَةَ الداعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ وفال: ﴿ لَا تَقْنَطُواْ مِن رَّحْمَةِ آلَهِ ﴾ (") وفال: ﴿ وَآفَهُ يَعِدُ كُم مَّغْفِرَةٌ مِّنْهُ وَفَضْلاً﴾ "" فكُنْ بالله عزّ وجلّ أوْثَن مِنْكَ بغَيْره، ولا تَجْعَلوا في أنفُسِكم إلّا خيراً، فإنّه يغفِرُ لكم، "'.

٨٧٨ /٣ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عُثمان بن عيسى، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: قلت له: آيَتان في كتاب الله عزَ وجلَ اطلُّبُهما فلا أجِدُهُما. قال: ﴿وَمَا هَمَا؟ ۚ قَـلْتَ: قـول الله عـزّ وجـلَ: ﴿ أَدْعُونِيَ ٱسْتَجِبْ لَكُمْ ﴾ (١) فَندعوه ولا نرى إجابة!

قال: «أَفَتَرى الله عزّ وجلّ أخْلَفَ وعْدَه؟، قلت: لا. قال: «فِممَّ ذلك؟، فقلت: لا أدرى.

قال: «لكنِّي أُخبرُك: من اطاع الله عزّ وجلّ فيما أَثِرَه ثمّ دَعاه من جَهَةِ الدُّعاء أجابَه».

قلت: وما جِهَةُ الدُعاء؟

قال: «تبدأ فَنحْمَد الله، وتَذْكُر نِعَمه عندك، ثمَّ تَشْكُره، ثمَّ تُصَلَّى على النبيّ (منراه عبدراله)، ثمّ تذكّر ذنوبك فتُقِرَ بِها، ثمّ تستَعيذ منها، فهذا جهة الدُعامُ وَرَرِّ مَن المُعَامِ وَرَرِّ مِن مِن المُعَامِ وَك

ثمّ قال: دوما الآية الأُخري؟٩.

قلت: فول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا أَنفَقْتُم مَن شَيْءٍ فَهُوْ يُخْلِفُهُ وَهُوْ خَيْرُ ٱلرَّاذِقِينِ ﴾ (٢) فإنّي ٱنفِقُ ولا أرى خَلَفاً!

> قال: «افَتَرى الله عزّ وجلّ أَخْلَفَ وَعُدَه؟ قلت: لا. قال: «ممّ ذلك؟) قلت: لا أدري. قال: «لو أنَّ أحدَكُم اكتَسَبَ المالَ من حِلُّه، وأنفَقَهُ في ذلك، لم يُنفِقُ دِرْهَما إلَّا أخلِف عليه».

<sup>(</sup>١) في «ط»: العافية.

<sup>(</sup>٢) الزُّمر ٢٩: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: فإنه مغفور لكم.

۳ ـ الكافي ۲: ۲۰۲/۸

<sup>(</sup>۱) غافر ۱۰: ۲۰.

<sup>(</sup>۲) سبأ ۲۶: ۲۹.

سورة البَقَرَة (٢) .......

٨٧٩ /٤ ـ العيّاشي: عن ابن أبي يَعفُور، عن أبّي عبدالله (مه السلام)، في قوله: ﴿ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ ى﴾.

قال: «يعلَمون أنِّي أقِدر على أن أعطِيَهُم ما يسألون».

٠٨٨٠ /٥ ـ أبو عليّ الطّبَرْسيّ: روي عن النبيّ (صلّى الله على وآله) أنّه قال: وأعجَرُ الناسِ من عَجَز عن الدُّعاء، وأبخَلُ الناس من بخِل بالسلام».

١٨٨ /١ - وروي عن أبي عبدالله (على الله عال: ﴿ وَلَيْنُومِنُواْ بِي ﴾ أي ولْيَتَحَقَّقُوا أنّي قادِرٌ على إعطائِهم ما سألوه ﴿ لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴾ أي لعلّهم بُصيبون الحقّ، أي يهندون إليه ؛.

#### قوله تعالى:

أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ آلصِّيَامِ آلرَّفَتُ إِلَىٰ نِسَآئِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ وأنتُمْ لِبَاس لَّهُنَّ عَلِمَ آللهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابِ عَلَيْكُمْ وَعَفَا لِبَاس لَّهُنَّ عَلِمَ آللهُ أَنْكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَتَابِ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْئُنْ بَاشِرُوهُنَّ وَآبنتَغُواْ مَا كَتَبَ آللهُ لَكُمْ وَكُلُواْ وَآشرَبُواْ عَنْكُمْ فَالْئُنْ بَاشِرُوهُنَّ وَآبنتَغُواْ مَا كَتَبَ آللهُ لَكُمْ وَكُلُواْ وَآشرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَكُمُ آلْخَيْطُ آلابْيَضْ مِنَ آلْخَيْطِ آلاسُودِ مِنَ آلْفَجْرِ ثُمَّ حَتَّى يَتَبَيِّنَ لَكُمُ آلْخَيْطُ آلابْيَضْ مِنَ آلْخَيْطِ آلاسُودِ مِنَ آلْفَجْرِ ثُمَّ عَنَى يَثَبَيِّنَ لَكُمُ آلْخَيْطُ آلابْيَضْ مِنَ آلْخَيْطِ آلاسُودِ مِنَ آلْفَجْرِ ثُمَّ الْمُعْلِكُمْ الْمُعْدِ مِنَ آلْفَجْرِ ثُمَّ

١/ ٨٨٢ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، وأحمد بن إدريس، عن محمّد ابن عبد الجبّار، جميعاً، عن صَفُوان بن يحيى، عن ابن مُسْكان، عن أبي بَصير، عن أحدهما (طيهماالمهم)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَتُ إِلَىٰ نِسَآ نِكُمْ ﴾.

قال: «نزَلت في خَوَّات بن مُجبَير الأنصاري (١)، وكان مع النبيّ (منّ الدعيه وآله) في الخَنْدُق وهو صائمٌ، فأمْسَى وَهو على تَلك الحال، وكانوا قبل أن تَنْزِل هذه الآية، إذا نامَ أحدُهم حُرَّم عليه الطعام والشَّراب، فجاء خَوَّات إلى

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٦/٨٣.

٥ ـ مجمع البيان ٢: ٥٠٠.

٦ ـ مجمع اليان ٢: ٥٠٠.

سورة البقرة آية ـ ١٨٧ ـ

۱ ـ الكافي ٤: ٨٨/٤.

<sup>(</sup>١) خوّات بن جبُير بن النَّعمان، كان أحد فُرسان رسول الله (سنه عليه (اله)، شَهِدَ بدراً هو وأخوه عبدالله بن جُبير، وهو من صحابة الإمام عليّ (عليهالسلام)، توفّي سنة ٤٠ هـ، وقيل ٤٢ هـ، وعمره أربع وسبعون سنة. انظر رجال الطوسي: ٤٠، أُسد الغابة ٢: ١٢٥، الخلاصة: ٦٦، الإصابة 1: ٤٥٧.



أهلهِ حين أمْسَوا (1)، فقال: هل عندَكم طعام؟ فقالوا: لا، لا تَنَمْ حتّى تُصِلحَ لك طعاماً فاتَكاً فنام، فقالوا له: قد فعَلْتَ، قال: تَعم.

فبات على تلك الحال فأصبّح، ثمّ غدا إلى الخَنْدَق فجَعل يُغشَى عليه "، فمَّر به رسول الله (من الله واله)، فلمّا رأى الذي به أخبَره كيف كان أمُره، فأنزل الله عزّ وجلّ فيه الآية: ﴿وَكُلُواْ وَآشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُّ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ﴾ ٩.

٢/ ٨٨٣ /٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن يحبى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن ابن أبي عُمّير، عن الحَلبيّ، قال: سألت أبا عبدالله (عبالله) عن قوله تعالى: ﴿ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ﴾.

فقال: (بياضُ النَّهار من سَوادِ الليل).

٣٨٨ /٣ ـ وعنه: عن عدّةٍ من أصحابِنا، عن أحمد بن محمد، عن القاسم بن يحيى، عن جَدَّه الحسَن بن راشِد، عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: «حدثني أبي، عن جَدّي، عن آبائه (طبهم السلام): أنَّ عليًا (صلوات الله عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (طبه أوّل لبلةٍ من شَهْرِ رمَضان، لقول الله عزّ وجلّ: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيامِ اللهُ عَزُ وجلّ: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ اللهُ عَنْ وَجَلّ: هُو الرَّفَتُ المُجامعة».

۸۸۵ /٤ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، عن سماعة، قال: سألته عن قومٍ صاموا شهر رمضان، فغَشِيَهم سَحابٌ أَسْوَدُ عند غُروب الشمس، فظنوا أنّه ليل فأفطروا، ثمّ إنّ السّحاب النّجلى فإذا النّمش.

فقال: وعلى الذي أفطر قضاء (1) ذلك اليوم، إنَّ الله عزَّ وجلَّ يقول: ﴿ ثُمَّ أَيِّمُوا الصَّيامَ إلى الَّيل 4.

۸۸۹ /٥- وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّلة بن عينى بن عبيد، عن يُونْس، عن أبي بَصير، وسَماعة، عن أبي عبدالله (طبهم السلام)، في قومٍ صاموا شَهْرَ رمضان، فغشيتهم سَحابٌ أَسْوَد عند غُروب الشّمس، فرأوا أنّه الليل، فأفطرَ بعضُهم، ثمّ إنّ السّحاب انجلى فاذا الشمس.

قال: «على الذي أفطر صِيام ذلك اليوم، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ ثُمَّ أَتِمُّواْ الصِّيَامَ إلى ٱلَّيْلِ ﴾، فمن أكلّ قبل أن يدخُلَ الليلُ فعلَيه فضاؤه، لأنّه أكل مُتعمَّداً».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أمسى،

<sup>(</sup>٣) غُيني عليه: أُغْمِي عليه. (السان العرب - غشا - ١٥: ١٢٧).

۲ ـ الكافي ٤: ٢/٩٨.

٣ ـ الكافي ٤: ١٨٠ /٣.

<sup>\$</sup> ـ الكافي \$: ١/١٠٠.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: صيام.

٥ ـ الكافي 1: ٢/١٠٠.

٩٨٧ /٦ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الحصين بن سعيد، عن الحصين بن الحصين بن الحصين بن أبي الحصين، قال: كتبتُ إلى أبي جعفر (هـ الـ ١٩٠١): جُعِلت فِداك، اختلَف مَواليك في صلاة الفجر؛ فمنهم من يُصلّي إذا اعتَرَض في أسفَلِ الأرض فمنهم من يُصلّي إذا اعتَرَض في أسفَلِ الأرض واستَبان.

وذكر الحديث إلى أن قال: فكتب بخطه (طب السلام): «الفَجُرُ - رَحِمَكَ الله - الخَيْطُ الأبيض، وليس هو الأبيض صُعداء، ولا تُصَلَّ في سفر ولا (١) حضر حتى تَنبَيَّنه - رَحِمَك الله - فإنّ الله لم يجْعَلْ خَلْقَه في شُبْهَةٍ من هذا، فقال: ﴿ كُلُواْ وَ أَشْرَبُواْ حَتَّى يَنَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ فالخيط الأبيض هو الفَجْر الذي يُحرَّم به الأكل والشرب في الصِّبام، وكذلك هو الذي يُوجِب الصَّلاة).

٨٨٨ /٧-عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، رفعه، قال: قال الصادق (عبدالسلام): «كان الأكّلُ والنِكاحُ مُحَرِّمَيْن في شَهْرِ رَمَضان بالليل بعد النوم، يعني كلّ من صلّى العِشاء ونام ولم يُقِطر ثمّ انتبه، حُرَّم عليه الإفطار، وكان النِكاح حَراماً في الليل والنهار في شهر رَمَضان.

وكان رجُل من أصحاب رسول الله (ملراه عبداله) يقال له: خوّات بن جُبَير الأنصاريّ، أخو عبدالله بن جُبَير، الذي كان رسول الله (ملراه عبداله) وَكَلَه بفَمِ الشَّعْب يوم أحُد مع خَمسين من الرّماة، ففارقه أصحابُه وَبقي في أثني عشر رجلاً، فقُتِل على باب الشَّعب.

وكان أخوه هذا خَوَات بن جُبَير شَيْخاً كبيراً ضَعِيفاً، وكان صائِماً مع رسول الله (من الاعبدرانه) في الخَنْدَق، فجاء إلى أهله حين أمسى، فقال: عِندَكم طعام؟ فقالوا: لا تَنَمْ حتى نَصْنَعَ لك طعاماً فأبطأتْ عليه أهله بالطعام، فنام قبل أن يُفطِر، فلمّا انتبَه قال لأهله: قد حُرَم (الشّعليّ الأكل في هذاه الليلة. فلمّا أصبَح حضر حَفْرَ الخَنْدَق، فأعْمى عليه، فرآه رسول الله (منها عبدرانه) فرَقَ له.

وكان قوم من الشّباب يَنْكجون بالليل سِرّاً في شهر رَمَضان، فأنزل الله عزَ وجلّ: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيَامِ ٱلرَّفَتُ إِلَىٰ نِسَآئِكُمْ ﴾ الآية، فأحَلَ الله تبارك وتعالى النِكَاح بالليل في شهر رَمَضان، والأكْلَ بعد النَّوم إلى طُلُوعِ الفَجْر، لقوله: ﴿ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ ـ قال ـ : هو بياضُ النَّهارِ مِنْ سَوادِ اللّيل،

 ٨٨٩ /٨-العيّاشي: عن سماعة، عن أبي عبدالله (عبد المه)، قال: سألتُه عن قوله الله: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِّيبَامِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

٦ ـ التهذيب ٢: ٣٦/١١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: في.

٧ ـ تفسير القمق ١: ٦٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حرّم الله.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٧/٨٣.

قال: «نَزلَتْ في خَوَات بن مُجبَير، وكان مع رسول الله (سنراه عليه راله) في الخَنْدَقِ وهو صائِم، فأمْسَى على ذلك، وكانوا من قَبل أن تَنْزِلَ هذه الآية، إذا نام أحَدُهُم حُرِّم عليه الطُّعام، فَرَجَعَ خَوّات إلى أهله حين أمسى، فقال: عندكم طعام؟ فقالوا: الاتَّنَمْ حتَّى نَصْنَعَ لك طَعاماً، فاتَّكأ فنام، فقالوا: قد فَعَلْت؟ قال: نعم. فباتَ على ذلك وأصبَح، فغَدا إلى الخَنْدَق، فجعَل يُغشَى عليه، فمرّ به رسول الله (صله: عبدراته)، فلمّا رأى الذي به، سأله، وأخبرَه كيف كان أمرُه، فنزلَتْ هذه الآية: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ ٱلصِيّامِ ٱلرَّفَتُ إلى نِسَائِكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وكُلُواْ وَٱشْرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرَكِي،

٩/ ٨٩-عن سَعْد، عن بعض أصحابه، عنهُما، في رَجُل نسخَّر وهو يَشُكُّ (١) في الفَجْر.

قال: «لا بأس ﴿ وَكُلُواْ وَآشُرَبُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ﴾ وأرَى أن يستَظْهِرَ (٢٠) في شهر رَمَضان ويتَسَحُّر فبل ذلك.

١٠/ ٨٩١ عن أبي بَصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن رَجُلَين قاما في شهر رَمَضان، فقال أحدُهما: هذا الفجر، وقال الآخر: ما أرى شيئاً.

فال اليأكل الذي لم يَسْنَيْقِنِ الفَجْر، وقد حُرِّم الأكلُ على الذي زعم قد رأى، إنَّ الله يقول: ﴿ وَكُلُواْ وَآشْرَ بُواْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ ٱلْخَيْطُ ٱلْأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسْوَدِ مِنَ ٱلْفَجْرِ ثُمَّ أَيْمُواْ ٱلصِّيَامَ إلى ٱلَّيْلِ ،.

١١/ ٨٩٢ ـ عن أبي بَصير، قال: سألتُ أبا عبدالله (عبدالله) عن أناس صاموا في شهر رَمَضان، فغَشِيَهُم سَحَابِ أَسْوَد عند مَغربِ الشَّمْسِ، فظنُّوا أنَّه اللَّيلِ، فأفطِّروا، أو أفطّر بعضُّهم، ثمّ إنَّ السَّحاب فصل عن السَّماء، فإذا الشَّمْسُ لم تَغِب.

قال: دعلى الذي أفطر قضاء ذلك اليوم إن الله يقول: ﴿ ثُمَّ أَيِّمُواْ الصِّيَامَ إلى آلَّيْلِ ﴾ فمَنْ أكلَ قَبْل أن يدخُلَ اللَّيلُ فعلَبه قَضاؤه، لأنَّه أكل متعَمَّداًه.

١٢/ ٨٩٣ ـ عن القاسم بن سُلَيمان، عن جَرّاح، عن الصادق (عبه السلام)، قال: ﴿قال الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَيِّمُواْ آلصِّيَامَ إلى آلَيْلَ ﴾ يعنى صَومَ شهر رَمَضان، فمَنْ رأى هِلالاً (١) بالنَّهار فَلْيُتِمَّ صِيَامَه».

١٣/ ٨٩٤ ـ عن سماعة، قال: (على الذي أفطر الفَضاء لأنّ الله يقول: ﴿ ثُمَّ أَيْمُواْ ٱلصِّيَامَ إلى ٱلَّيل ﴾، فمن

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٨/٨٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: شاكّ.

<sup>(</sup>٢) الإستظهار: طلب الاحتياط بالشيء. «مجمع البحرين ـ ظهر ـ ٣: ٣٩٢».

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۹۹/۸۳.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٠/٨٤.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠١/٨٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: هلال شؤال.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۰۲/۸۶.

.

سورة البَقَرّة (٢) ...

أَكُل قبل أن يدخُل اللِّيل فعلَيه قَضاؤه، لأنَّه أكَّل مُنَعَمُّدَاً».

١٤/ ٨٩٥ ـ عن عبيدالله الحلبيّ، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: سألتهُ عن الخَيطِ الأبيّض، وعن (١) الخَيْطِ الأشود؟ فقال: وبَياض النَّهار من سَواد اللَّيل».

قوله تعالى:

### وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُذَلُواْ بِهَا إِلَى ٱلْحُكَّامِ لِتَأْكُلُواْ فَرِيقاً مِّنْ أَمْوَالِ آلنَّاسِ بِالإِثْم وَأُنتُمْ تَعْلَمُونَ [ ١٨٨ ]

۱/ ۸۹۹ /۱ محمد بن يعقوب: عن عِدَة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحَكَم، عن سَيف بن عَمِيرة، عن زِياد بن عيسى (۱)، قال: سألت أبا عبدالله (عبد الله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بَيْنَاهُ مِنْ الله عزّ وجلّ عن ذلك،

۲/ ۸۹۷ منه: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن عبدالله بن بَحر، عن عبدالله بن بَحر، عن عبدالله بن مُشكان، عن أبي بصبر، قال: قلت لأبي عبدالله (عليه السلام): قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ مُؤالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إلى ٱلْحُكّامِ ﴾.

فقال: • يا أبا بصير، إنّ الله عزّ وجلّ قد علم أنّ في الأُمّة حُكّاماً يجورون، أما إنّه لم يَعْنِ حُكّام أهل العَدْل، ولكنّه عَنى حكّام أهلِ الجَور.

يا أبا محمّد، إنّه لوكان [لك] على رجُلٍ حُقِّ، فَدَعُوتُه إلى حُكَام أهلِ العَدْل، فأبى عليك إلّا أن يُرافِعَك إلى حُكَام أهل الجَور ليَقْضُوا له، لكان مِمَّن حاكَم إلى الطاغوت، وهو فول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إلى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكَمُواْ إلى الطَّاعُوتِ ﴾ (١).

٨٩٨ /٣ ـ الشيخ، بإسناده عن محمّد بن أحمد بن يحيى، عن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن

سورة البقرة آية ـ ١٨٨ ـ

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٣/٨٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من.

۱ ـ الكافي ٥: ١٢٢/١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: وهو أبو عبيدة الحذَّاء.

۲ ـ الكافي ۷: ۲/۱۱.

<sup>(</sup>١) النَّساء ٤: ٦٠.

۲ ـ التهذيب ۲: ۲۱۹/۸۱۸.

.... ..... ٤٠٢

. البرهان في تفسير القرآن

فَضّال، قال: قرأتُ في كتاب أبي الأسد إلى أبي الحسن الثاني (علماسلام) وقرأتُه بخَطِّه ('': ما تفسير قوله: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إلى ٱلْحُكَّام﴾؟

قال: فكتب إليه بخَطّه: «الحُكّام: القُضاة» ثمّ كتب تحتّه: «هو أن يعلَمَ الرجُل أنّه ظالِمٌ فيحُكُم له القاضي، فهو غير مَعذور في أخْذِه ذلك الذي يحكُم له به إذ (<sup>٢)</sup> قد عَلِم أنّه ظالمٌ».

٨٩٩ /٤ - العيّاشي: عن زياد بن عيسى، قال: سألتُ ابا عبدالله (مله السلام) عن قول الله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ
 بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ . قال: «كانت قريش تُقامِرُ الرجُلَ في أهلهِ ومالِه، فنَهاهم الله عن ذلك».

٩٠٠ /٥ ـ عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: فلت له: قول الله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إلى آلْحُكَّام﴾؟

فقال: «يا أبا بصير، إنّ الله فد عَلِم أنّ في الأُمّة حُكّاماً يَجورون، أما إنّه لم يَعْنِ حُكّام أهلِ العَدْل، ولكنّه عنى حُكّام أهل الجَوْر.

يا أبا محمّد، أما إنّه لو كان لك على رجُلٍ حقّ، فدعَوْته إلى حُكَامِ أهل المَدْلِ، فأبى عليك إلّا أن يُر افِمَك إلى حُكّام أهل الجَوْر ليَقْضُوا له، كان مِمَّن يُحاكم إلى الطاغوت».

١٠١ /١ ـ عن الحسن بن علي، قال: قرأتُ في كتاب أبي الأسد إلى أبي الحسن الثاني (مله السعم) وجوابه
 بخَطّه، سأل ما تفسير قوله: ﴿ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُواْ بِهَا إلى ٱلْحُكّام ﴾؟

قال: فكتب إليه: «الحكّام: القُضاة». قال: ثمّ كتب تحتّه: «هو أن يعلّمَ الرجُل أنّه طَالمٌ عاصٍ، [وهو] غير معذور في أخذِه ذلك الذي حكّم له به، إذا كان قد علّم أنّه ظالِم».

٧٠٢ /٧ عن سَماعة، قال: قلت لأبي عبدالله رمن السلام؛ الرجل يكون عنده الشيء يتبلّغ به (١) وعليه الدَّين، أيُطعِمه عِيالَه حتّى بأتيه الله بمَيسَرَة فيَقضى دَينه، أو يستَقْرض على ظَهْره؟

فقال: «يقضي بما عنده دَيْنَه، ولا يأكُل أموالَ الناسِ إلّا وعنده ما يُؤدّي إليهم حُقُوفَهم، إنّ الله يقول: ﴿وَلَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ﴾».

٩٠٣ /٨ ـ محمّد بن يعقوب: عن عِدَّةٍ من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، وأحمد بن محمّد، عن ابن مَحْبُوب،

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: سأله.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الذي حكم له، إذا كان.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٤/٨٤.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٥/٨٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٦/٨٥.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٧/٨٥.

<sup>(</sup>١) يَتَبَلَّغُ به: يَكْتَفَي به، وفي المصدر: تَبَلُّغُ به.

۸ ـ الكافي ٥: ٢/٩٥.



سورة البَقِّرَة (٢) .....

عن أبي أبّوب، عن سَماعة، قال: قلت لأبي عبدالله (على السلام): الرجُل منّا يكون عنده الشيء يتبلّغ به وعليه دَين، أيُطُعِمه عِيالهَ حتّى بأني الله عزّ وجلّ بِمَيْسَرة فَيقضي دَينه، أو يستَقْرِض على ظهره في خُبْثِ الزَّمان وشِــدّة المكاسب، أو يَقْبَل الصَّدَقة.

قال: هيقضي بما عنده دَيْنَه، ولا يأكُل أموالَ الناسِ [إلّا وعنده ما يُؤدّي إليهم حقوقهم، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿لَا تَأْكُلُواْ أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ] إلّا أن تَكُونَ تِجَارَةُ عن تَرَاضٍ مِّنكُمْ﴾ (١).

ولا يستَقْرِض على ظَهْرِه إلَا وعِنْدَه وَفاء، ولو طافَ على أبواب الناس فرَدُوه باللَّقْمَة واللَّقْمَتَيْن والتَمْرَة والتَمْرَتَين، إلَا أن يكون له وليّ يقضي عنه، فيقضي دينه وعِدَته ("، لبس منّا مِن ميّتٍ إلّا جعل الله له وليّاً يقوم في عِدَتِه ودَينه من بعده، (".

٩٠٤ /٩-على بن إبراهيم: قال العالم (طالب العرب): وقد عَلِم الله أنّه يكون حُكّامٌ يحكُمون بغَير الحَقّ، فنهي أن يتَحاكموا إليهم، لأنّهم لا يَحكُمون بالحَقّ، فنبطُل الأموال،

٩٠٥ /١٠ ـ أبو عليّ الطَّبَرُسيّ، قال: روي عن أبي جعفر (عبه السلام): أنّه يعني بالباطل: اليَمين الكاذِبة تُقتَطَع بها الأموال.

قوله تعالى:

### يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَّةِ قُلْ هِي مُوَاقِيتُ لَلِنَّاسِ وَٱلْحَجِّ [ ١٨٩ ]

1 9 1 الشيخ، بإسناده عن أبي الحسن محقد بن أحمد بن داوي قال: أخبرنا أحمد بن محمد بن سعيد، عن الحسن بن القاسم (1) عن عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أحمد بن عبسى بن عبدالله، عن عبدالله بن عليّ بن الحسين (1) عن أبيه، عن جعفر بن محمد (طبالله)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ للِنَّاسِ وَٱلْحَجِ ﴾.
قال: «لصَوْمِهم وفِطْرهم وحَجُهم».

سورة البقرة آية ـ ١٨٩ ـ

#### ١ ـ التهذيب ٤: ١٦٦/١٦٦.

<sup>(</sup>١) النّساء ٤: ٢٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: دينه من بعده.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ودينه فيقضي عدته ودينه.

٩ ـ تفسير القميّ ١: ١٧.

١٠ ـ مجمع البيان ٢: ٥٠٦.

<sup>. (</sup>١) في «س»: أحمد بن محمّد بن سعيد بن القاسم، وفي المصدر: أحمد بن محمّد بن سعيد، عن أبي الحسن بن القاسم، وقد ذكره في معجم رجال الحديث ٥: ٨٢ و ٢١: ١١٣ مرّة موافقاً لما أثبتناه من «ط» وأُخرى موافقاً للمصدر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحسن، وكلاهما وارد، انظر جامع الرواة ١: ٤٩٨ ومعجم رجال الحديث ١٠ ٢٦٣.

٧٠٧ /٢ ما العيّاشي: عن زَيد بن أبي أسامة، قال: سُئِل أبو عبدالله (عبدالله) عن الأهِلّة. قال: «هي الشهور، فإذا رأيتَ الهلال فَصُمْ، وإذا رأيتَه فأفْطِر،

قلت: أرأيت إن كان الشهر تِسعة وعشرين، أيقضى ذلك اليوم؟. قال: ولا، إلّا أن يشهَد ثلاثة عُدول، فإنّهم إن شَهِدوا أنّهم رأوا الهِلال قبل ذلك، فإنّه يُقضى ذلك اليوم.

٣٠٨ /٣ عن زياد بن المُنْذَر، قال: سمِعتُ أبا جعفر (على السلام) يقول: ﴿صُمْ حَينَ يَصُومُ النَّاسِ، وأَقْطِرُ حَين يُفْطِرُ النَّاسِ، فإنَّ الله جعَل الأهِلَة مواقبت؟.

٩٠٩ /٤ ـ عليّ بن إبراهيم: إنّ المَواقبت منها معروفةٌ مشهورةٌ (١)، ومنها مُبَهَمةٌ.

فامًا المَواقبت المعروفة المشهورة فأربعة: الأشهُر الحُرم التي ذكرَها الله في قوله: ﴿ مِنْهَا ٓ أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ﴾ (٢). والاثنا عشرَ شهراً التي خلفَهاالله تُعرَف بالهلال؛ أوّلها المُحرَّم، وأخِرُها ذو الحجّة.

والأربعة الحُرُم: رَجَب مُفْرَد، وذو القَعْدة وذو الحِجّة والمُحَرّم متَّصلة، حرّم الله فيها القتال، ويُضاعِف فيها الذنوب، وكذلك الحسّنات.

وأشهُر السِّباحة مَعروفة: وهي عشرون من ذي الحجّة، والمُحَرِّم، وصَفَر، وربيع الأوّل، وعشر من ربيع الآخر؛ وهي التي أجّل الله فيها فتال المشركين في قوله: ﴿ فَسِيحُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَرْبَعَةَ أُشْهُرٍ ﴾ (٢).

وأشهر الحَجّ معروفة: وهي شوّال، و ذو القعدة وذو الحجّة؛ [وإنمّا صارت أشهر الحجّ، لأنه من اعتمر في هذه الأشهر في شوال أو في ذي القعدة أو في ذي الحجّة، ونوى أن يُقيم بمكّة حتّى يَحُجّ، فقد تمتّع بالعُمرة إلى الحجّ ] ومن اعتمر في غير هذه الأشهر، ثمّ نوى أن يقيم إلى الحَجّ أولَمْ يَنْو، فهو ليس مِمَّن تَمتّع بالعُمْرة إلى الحَجّ، لأنه لم يدخُل مَكّة في أشهر الحَجّ، فشميت حذه: أشهر الحجّ، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلْحَجّ أَشْهُر مَقَان معروف.

وأمّا المواقيت المُبْهَمة التي إذا حدَث الأمر وَجَبَ فيها انتظار تلك الأشهر: فعِدّة النِساء في الطُّلاق، والمُتَوفَى عنها زَوجُها، فاذا طلّقها زوجُها، إنْ كانت تحيض تَعْتَدُّ بالأقراء (٥) التي قال الله عزّ وجلّ وإن كانت

۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٨/٨٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٩/٨٦.

تفسير القمى ١: ١٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: في أوقات معروفة.

<sup>(</sup>٢) التّوبة ٩: ٣٦.

<sup>(</sup>٣) التّوبة ٩: ٢.

<sup>(</sup>٤) البقرة ٢: ١٩٧٠.

<sup>(</sup>٥) الأقراء: جمع قُره، وهو الطُهر عند أهل الحجاز، والحيض عند أهل اليراق، وقيل: القُرء: الوقت، ومنه قوله تعالى: ﴿ ثَلَاثَةَ قُورُوهِ ﴾ سورة البقرة ٢: ٢٢٨.

لاتحيض فعِدَّتُها ثلاثة <sup>(٢)</sup> أشهر بيض لا دم فيها، وعِدَّة المُتَوفَى عنها زوجُها أربعة أشهر وعشر، وعِدّة المُطَلَّقة الحُبلي أن تضَعّ ما في بطنِها، وعِدّة الإيلاء <sup>(٧)</sup> أربّعة أشهر.

وكذلك في الديون إلى الأجل الذي يكون بينهم، وشَهْران مُتَتابعان في الظِهار (^)، وشَهْران مُتَتابعان في كفّارَةِ قَتْلِ الخَطّأ، وأيّام الصَّوم (^) في الحَجِّ لِمَن لَم يَجِدِ الهَدْي، وصِيام ثلاثة أيّام في كفّارَةِ اليّمين واجب، فهذه المواقيت المعروفة والمُبْهَمة التي ذكرَها الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَهِلَةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ للنَّاسِ وَٱلْحَجِّ ﴾.

#### فائدة في معرفة الهِلال، بقواعد ذَكرها السيّد الأجلّ أبو القاسم عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن طاؤس في كتاب (الإقبال)

#### القاعدة الأولى:

۱/ ۹۱۰ من عضهم (۱): دخلتُ على الحسن العسكريّ (على السلام) في أوّل شهر رمّضان والناس بين شالَّكِ ومُتَبِقَّن، فلمّا نظر إلىّ، قال: «تُحِبّ أن أعطِيَك شبئاً تعرف به شَهْرَ رمّضان، لم تَشُكّ فيه (۱) أبدأ؟».

فقلت: بلى ـ يا مولاي ـ مُنّ على بذلك.

فقال: « تعرِف أيّ يومٍ دخَل المُحَرّم به، فإنّك إذا عَرَفَك ذلك كُفيِتَ الشَّكَ في (٣) هِلال رمضان،

قلت: وكيف تُجزئ معرفة هلال المُحَرّم عن طلب هلال رمضان؟

قال: وإنّه يَدُلُك عليه، فنستَغْنى عن ذلك مرز من ويررض من الله عليه

قلت: ياسيّدي، بيّن لي كبف ذلك؟

#### فائدة في معرفة الهلال

#### ١ .. إقبال الأعمال: ١٤.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: تعند بثلاثة.

 <sup>(</sup>٧) الإيلاء: الحلف على ترك وطء الزوجة الدائمة المدخول بها أبداً أو مطلقاً. «مجمع البحرين ـ ولا ـ ١: ٦٣ ٤».

<sup>(</sup>٨) الظُّهار: تحريم الزُّوجة كتحريم ظهر الأمَّ.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: الخطأ وعشرة أيام للصوم.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فمن ذلك ما وجدته مروياً عن جدّي أبي جعفر الطوسي باسناده، قال: أخبر أبو أحمد (أبد اله سال)، قال: حدثنا أبو الهيثم محمّد بن إبراهيم المعروف بابن رمثة من أهل كفرتوثا بنصيبين، قال: حدّثني أبي، قال.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فلمّا بصر بي، قال لي: «يا أبا إبراهيم، في أيّ الحزبين أنت في يومك؟» قلت: جُعلت فداك يا سيّدي، إنّي في هذا قصدت. قال: فانّي أعطيك أصلاً إذا ضبطته لم تشُكّ بعد هذا.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: كفيت طلب.

فقال لي: وانظر (1) أيَّ يَوم يدخُل المُحرّم به؛ فإن كان أوّلهُ الأحَد فخُذْ واحِداً، وإن كان أوّله الاثنين فخُذ اثنين، وإنكان الثلاثاء فخُذْ ثَلاثة، وإنكانَ الأربِعاء فخُذْ أربعة، وإنكان الخَميس فخُذْ خمسة، وإنكان الجُمُعَة فخُذْ سِتَة، و إن كان السَّبْت فخُذ سَبْعَة. ثمّ احفَظْ ما يكون، وَزد عليه عَدَد أَنْمَتك ـ وهو اثنا عشر ـ ثمّ اطَرحْ مِمّا معَك سَبْعة سَبْعة، فما بَقِي ممّا لا يتمّ سَبْعَة، فانظُرْكم هو؛ فإن كان سَبْعَة فالصُّوم السَّبت، وإن كان سِتَّة فالصُّوم الجُمُعة، وإنْ كَانَ خمسة فالصّوم الخميس، وإنْ كَانَ أربعة فالصّوم الأربعاء، وإنْ كان ثلاثة فالصّوم الثلاثاء، وإنْ كان الثنين فالصُّوم الاثنين و إن كان واحِداً فالصّوم الأحَد، وعلى هذا فإنَّ حِسابَك تُصِبُّه، وفَقَك الله للحَقّ، إن شاء الله تعالى».

#### القاعدة الثانية:

٩١١ /٢ . قال أيضاً: وجَدنا تعليقة غريبة على ظهر كتاب عَنين، وصَل إلينا رابع عشر من صَفَر، سنة ستّين وستّمائة، ونحن ذاكروها حسب ما رأيناها قريبةً من الصُّواب، وهذا لفظّها:

إذا أرَدْتَ أن تَعرف الوَقْفَة، وأوّل شهر رمَضان من كلِّ شهْر في السنة، فارتَقِبْ هِلال مُحرَّم، فإذا رأيتَه فعُدَّ منه أربعة أيّام، خامِسُه الوَقْفَة، وسادسُهُ أوّل شهر رَمَضان.

فإذا أَسْتَتَرَ عنك هِلال مُحَرّم، فارتَقِبْ هِلال صَفِرَ، وعُدَّ مِنْهُ يَوْمَين، وثالِثُه الوَقْفَة، ورابعُه أوّل شهر رَمَضان. فإذا أَستَتَرعنْكَ هِلال صَفَر، فارتَقِبْ هِلال ثُلَيْرُ رَبِيعِ الأُوِّل، فإذا رأيتُه فعُدُّ منه يَوماً واحِداً، وثانيه الوَقْفَة، وثالِثُه أوّل شَهْر رَمَضان.

فإذا أَشْتَتَرعنك هِلال شهر ربيع الأَوْلُ وَالرَّقِيبِ شهر ربيع الآخِر، فإذا رأيته فَقُدَّ منه سَتَة أيّام، وسابِعُه الوَقْفَة، وثامِنهُ أوّل شَهْر رمَضان.

فإذا أَسْتَتَر عنك شهر ربيع الآخر، فارتَقِب هِلال جُمادَى الأُولى، فإذا رأيته فَعُدّ منه خَمْسَة أبّام، وسادِسُه الوَفْغَة، وسابُعه أوّل شَهْر رَمَضان.

فإذا آستَتَر عنك هِلال جُمادَى الأولى، فارتَقِبْ هِلال جُمادي الأخرى، فإذا رأيته فَعُدَّ منه ثلاثة أيّام، ورابعُه الوَقْفَة، وخامسة أوّلُ شهر رَمَضان.

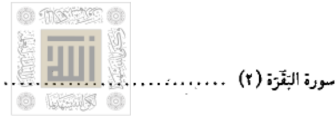
فإذا أستَتَر عنك هِلال جُمادي الأخرى، فارتَقِبْ هِلال رَجَب، فعُدَّ منه يَوْمَين، وثالِثُه الوَقْفَة، وراثِعه أوّل شَهْر رَمَضان.

فإذا أَسْتَتَر عنك هِلال رَجَب، فارْتَقِب هِلال شَعْبان، أوَّله الوَّقْفَة، وثانيه أوَّل شهر رَمَضان.

فإذا أَسْتَتَر عنك هِلال شعبان، فارتقب هلال شهر رَمضان، فاذا رأيته فَعُدّ منه ستَّة أيَّام وسابعُه الوَقْفَة،

<sup>(</sup>٤) في المصدر: فانتظر،

٢ . إقبال الأعمال: ١٥.



وثامِنُه شهر رَمضان.

فإذا أستَتَر عنك هلال شهر رمضان، فارتقب هلال شوّال، فإذا رأيته فَعُدَّ منه أربعة أيام، وخامسه الوَقْفَة وسادِسُهُ أوّل شهر رمَضان.

فإذا أستَنَر عنك هلال شوّال، فارْتَقِب هلال ذي القعدة، فاذا رأيته فعُدَّ منه ثلاثة أيّام، ورابعُه الوقــفة، وخامِسُهُ أوّل شهر رَمضان.

فإذا آستَتَر عنك هلال ذي القعدة، فأرتقب هلال ذي الحجّة، فعُدّ منه ثمانية أيّام وتاسِعُه الوَقْفَةَ وعاشرُه أوّل شهر رَمضان.

هذا آخِرُ ما وجدنا فَصُنَّه إلَّا عمّن يستحقّ التَّحْديث (١).

#### القاعِدَة الثالثة:

٣/٩١٢ ـ ثمّ قال ابن طاوُس: ومن ذلك ما سَمْعناه، ولم نَقِفْ على إسناده عن أحَدِهم (عليهمالسلام): «يومَ صَوْمِكم يَوْمَ نَحْرِكُم».

انتهى كلام ابن طاؤس (زِحمة اله تعالى).

قوله تعالى:

# وَلَيْسَ ٱلْبِرِّ بِأَن تَأْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَـٰكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنِ آتَـُقَى وَلَيْسَ الْبِرَّ مِن أَبُوابِهَا [ ١٨٩] وَأَتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن أَبُوابِهَا [ ١٨٩]

۱/۹۱۳ من عَمْرو بن شِمْر، عن جالد البَرْقيّ، عن أبيه، عن أحمد بن النَّضْر، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (مداسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَأَتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن أَبْوَابِهَا﴾.

قال: «يعني أن يأتي الأمر من وَجْهِهِ، أيّ الأُمُور كان،

٣/٩١٤ ـ محمّد بن يعقوب: عن الحُسَين بن محمّد الأَشْعَرِيّ، عن مُعَلِّى، عن محمّد بن جُمْهور، عن سُلَيْمان بن سَماعة، عن عبدالله بن القاسم، عن أبي بَصير، قال: قال أبو عبدالله (طبه السلام): «الأوْصِياء هُم أَبُواب الله عزّ وجلّ التي يُؤتّى منها، ولولاهُم ما عُرِف الله عزّ وجلّ، وبهم احتَج الله تبارك وتعالى على خَلْقهِ».

سورة البقرة آية - ١٨٩ -

<sup>(</sup>١) في المصدر؛ يستحقّ التعريف بمعناه.

٣ -إقبال الأعمال: ١٦.

١ ـ المحاسن: ١٤٣/٢٢٤.

۲ ـ الكافي ۱: ۲/۱٤٩.

٣/٩١٥ عن محمّد بن الحسن الصفّار: عن أحمّد بن محمّد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن محمّد بن حُمْران، عن أسود بن سعيد، قال: كنت عند أبي جعفر (طبه السلام)، فأنشَأ يقول أبنداءً من غير أن أسأله: (نحن حُجّة الله، ونحن باب الله، ونحن لِسان الله، ونحنُ وجَّهُ الله، ونحن عَيْن الله [في خَلْقِه]، ونَحْن وُلاة أمر الله في عِباده.

1917 عند أمير الاحتجاج): عن الأصبَغ بن نُباتَة، قال: كنتُ جالِساً عند أمير المؤمنين (علمالسلام) فجاءَه ابنُ الكوّاء، فقال: يا أمير المُؤمنين، [من البُيوت في] قولُ الله عزّ وجلّ ﴿ وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بِأَن تَأْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُّهُورِهَا وَلَكِنَّ ٱلْبِرُّ مَن آتَّقَى وَأَتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن أَبْوَابِهَا﴾؟

فقال (عبه السلام): «نحن البُيوت التي أمّر الله بها أن تُؤتى من أبوابها، نحنُ باب الله وبُيوته التي يُؤتى منها، فمن بايعَنا (١) و أقرّ بولايتنا فقد أتى البيوتَ من أبوابها، ومن خالفَنا وفضَّل علينا غيرنا فقد أتى البيوت من ظُهورها».

٩١٧ /٥ ـ العيّاشيّ: عن سَعْد، عن أبي جعفر (طبهالسلام)، قال: سألتُه عن هذه الآية: ﴿وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بأن تَأْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَن ٱتَّقَى وَأَتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن أَبْوَابِهَا﴾.

فقال: «أل محمّد (منراة عنه وآله) أبواب الله وسَبيله، والدُّعاة إلى الجَنّة، والقادّة إليها، والأدِلّاء عليها إلى يوم القيامة ٥.

٦/٩١٨ ـ عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عيد السلام)، في قوله: ﴿ وَلَيْسَ ٱلْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُواْ ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا﴾ الآية. قال: «يعني أن يأتي الأمور عن وَجْهِهِا، في أيّ الأموركان».

٧١٩ /٧ ـ وعنه، قال: وروى سعيد بن مُنَخِّل، في حديث له رفعه، قال: ٥البيوت الأثمّة (ملهم السلام)، والأبواب أبوابهاء.

٨٠٠ /٨ عن جابر، عن أبي جعفر المناسبين ﴿ وَأَنُّواْ ٱلْبُيُوتَ مِن أَبْوَابِهَا ﴾ قال: وإثنوا الأمور من وجههاء. ٩٢١ /٩ ـ أبو علىّ الطُّبَرْسيّ: كان المُخَرِمُون لا يُدخَّلُون بيوتهم من أبوابها، ولكن كانوا ينقُبون (١) في ظُهور بيوتهم ـأي في مؤخّرها ـنقباً (1) يدخُلون ويخرُجون منه، فنُهوا عن التَدَيُّن بذلك. قال: ورواه أبو الجارود عن أبي جعفو (عليه السلام).

٣ ـ بصائر الدرجات: ١/٨١.

<sup>\$ -</sup> الاحتجاج: ٢٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تابعنا.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٠/٨٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١١/٨٦.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٢/٨٦.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٣/٨٦.

٩ ـ مجمع البيان ٢: ٥٠٨. (١) في «س»: يتقُبون.

<sup>(</sup>٢) في «س»: ثقباً.

۱۰/ ۹۲۲ روعنه، قال: وقال أبو جعفر (عبدالمهم): «آل محمّد أبوابُ الله وسُبُله (۱)، والدُّعاة إلى الجَنّة، والقادّة إليها، والأدِلاء عليها إلى يوم القيامة».

٩٢٣ / ١١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: نزلت في أمير المؤمنين (عله السلام) لقول رسول الله (صلَى الله عله وآله): وأنا مدينة العِلم، وعليّ بابُها؛ ولا تأتوا (١١) المدينة إلّا من بابها».

1۲/ ۹۲۶ مسعُد بن عبدالله: عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سَعْدان، عن عبدالله بن القاسم الحَضْرَميّ، عن بعض أصحابه، عن ظَريف (١)، عن أبي جعفر (عله السلام)، قال: قال: «من أتى آل محمّد (مارات الا عليم) أتى عَيْناً صافيةً، تجري بعلم الله، ليس لها نفاد ولا انقِطاع، ذلك بأنَّ الله لو شاء لأراهم شَخْصَه حتى يأتوه من بابه، ولكن جعل آل محمّد (مارات الا عليم) أبوابه (١) التي يُؤتى منها، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَيْسَ الْبِرُ مِن أَتُوا آلْبِيُوتَ مِن أَبُوابِهَا ﴾.

قوله تعالى:

### وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ آلدِّينُ لِلهِ فَإِنِ آنْـتَهُواْ فَـكلا عُذْوَانَ إِلَّا عَلَى آلِظِّالِمِينَ [١٩٣]

١/ ٩٢٥ - أبو علي الطّبَرْسي: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ خُتَّى لا تُكُونٌ فِتْنَةٌ ﴾ أي شِرْك. قال: وهو المروي عن أبـي جعفر (عليه السلام).

٢/ ٩٢٦ ـ أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قُولُونِه عن محمّد بن جعفر الرّزّاز (١)، عن محمّد بن الحسين، عن

١٠ ـ مجمع البيان ٢: ٥٠٩.

<sup>(</sup>۱) في «س»: وسبيله.

١١ ـ تفسير القميّ ١: ٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا تدخلوا.

١٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٥٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سَعْد بن طَريف، وكلاهما صحيح، لروايتهما عن الباقر (عليه السلام)، ولعلّ ما في المصدر هو الأرجح لكثرة رواية سَعْد عن أبي جعفر (مليه السلام). انظر معجم رجال الحديث ١٠ ٣ و ٩: ١٧٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: جعل محمداً وآل محمد (طهم السلام) الأبواب.

سورة البقرة آية ـ ١٩٣ ـ

١ - مجمع البيان ٢: ٥١٣.

۲ ـ کامل الزيارات: ٦/٦٣.

<sup>(</sup>١) في الس وط»: قال حدّثني أبي (زجمه اله)، عن جعفر بن محمّد الرزّاز، والصواب ما في المثن، لرواية ابن قولويه عن محمّد بن جعفر الرزّاز، راجع معجم رجال الحديث ١٥: ١٧١ ـ ١٧٣.



عُثمان بن عيسى، عن سماعة بن مِهران، عن أبي عبدالله (مدالله)، في قوله تعالى: ﴿ فَلَا عُدْوَانَ إِلَّا عَلَى الطَّالِمِينَ ﴾.

قال: «أولاد قَتَلَةِ الحُسين (عل السلام) ال

٣٧٩ /٣ ـ العيّاشي: عن الحسن بيّاع الهَرَوي، يرفعه، عن أحدهما (طبهماالله)، في قوله: ﴿ فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾. قال: «إلّا على ذريَّة قَتْلةِ الحسين (طبهالسلام)».

٩٢٨ /٤ - عن إبراهيم، قال: أخبَرني من رَواه عن أحدِهما (ميهما اللهم)، قال: قلت: ﴿ فَلَا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى الطَّالِمِينَ ﴾؟ قال: ولا يعتدي الله سبُحانه على أحَد، إلّا على نَسْل قَتَلة (١) الحسين (مداللهم)».

979 / 0- ابن بابويه محمّد بن عليّ، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهَمَذَانيّ (رضيه عنه)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عبدالسلام بن صالح الهَرَويّ، قال: قلت لأبي الحسن عليّ بن موسى الرضا (عبدالسلام): يا بن رسول الله، ما تقول في حديثٍ رُوي عن الصادق (عبدالسلام)، أنّه قال: إذا قام (۱۱) القائم (عبدالسلام) قتّل ذَراري قتّلةِ الحسين (عبدالسلام) بفِعال آبائها؟، فقال (عبدالسلام): «هو كذلك».

قلت: فقول الله عزّ وَجلّ: ﴿ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ﴾ (٢) ما معناه؟ فقال: (صدَق الله في جميع أقواله، لكن ذَراري قتَلَةِ الحسين (عبدالمحم) يرضون أفعالَ آبائهم، ويفتَخِرون بها، ومن رَضِيَ شيئاًكان كمَنْ أتاه، ولو أن رجلاً فَي المَشْرِق فرَضِيَ بَقْتلِه رجُلٌ في المَغْرِب، لكان الراضي عند الله عزّ وجلّ شريك القائِل، وإنمّا يقتُلُهم بالقائِم (عبدالمعم) (٣) إذا خرّج؛ لرضاهُم بفِعُل آبائهم،

قال: فقلت له: بأيّ شيء يبدأ القائم (مداري فيهم إذا قام (مداله) (<sup>ه) ؟</sup> قال: ديبدأ ببَني شَيْبَة ويـقطع أيدِيَهم، لأنّهم سُرَاق بيت الله عزّ وجلّه. مراري و المراري المراري المراري

#### قوله تعالى:

ٱلشَّهْرُ ٱلْحَرَامُ بِالشَّهْرِ ٱلْحَرامِ وَٱلْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ آغْتَدَى عَلَيْكُمْ وَٱتَّقُواْ آللهُ وَآغْلَمُواْ أَنَّ عَلَيْكُمْ وَٱتَّقُواْ آللهُ وَآغْلَمُواْ أَنَّ

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٤/٨٦.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٦/٨٧.

<sup>(</sup>۱) زاد في «س»: ولد.

٥ ـ علل الشرائع: ١/٢٢٩، عيون أخبار الرضا (عليه السلام) ١: ٢٧٣.٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر. إذا خرج.

<sup>(</sup>٢) الأتعام ٦: ١٦٤، الإسراء ١٧: ١٥، قاطر ٣٥: ١٨، الزمر ٢٩: ٧.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: القائم.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: القائم فيكم.



#### سورة البَقْرَة (٢)

### ٱللهَ مَعَ ٱلْمُتَّقِينَ [١٩٤]

٩٣٠ /١ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سِنان، عن العَلاء بن الفُضَيل، قال: سألته عن المُشْرِكين، أَيَبْتَدِنُهمُ المُسلِمون بالقِتالَ في الشَّهْرِ الحَرام؟

فقال: وإذا كان المُشركون يَبْتَدِ ثُونَهُمْ باشْنِحُلالِه، ثمّ رأى المُسلمون أنّهم يَظْهَرون عليهم فيه، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ ﴾ والرّوم في هذه بَمْنزِلة المُشْركين، لأنهم لم يَعْرِفوا للشَّهْرِ الحَرام حُرْمَةٌ ولا حَقّاً، فهم يُبتَدءُون بالقتال فيه، وكان المُشْرِكون يَرَوْنَ له حقّاً وحُرْمَةً فاستَحلّوه، فاستَحلّوه، فاستَحلّوه منهم، وأهلُ البّغى يُبتَدءُون بالقِتال».

٣٩١ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ - ١٠ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، حميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن مُعاوية بن عمّار، قال: سألت أبا عبدالله (عبد المه) عن رجُلٍ قَتل رجلاً في الحِلّ، ثمّ دخّل الحرّم. فقال: «لا يُفتل ولا يُطعَم ولا يُستَى ولا يُبايَع ولا يُؤوّى حتّى يخُرج من الحَرم فيُقام عليه الحَدّ».

قال: قلت: فما تقول في رجُلٍ قَتل في الحَرَم أو سرَق؟ قال: هيقام عليه الحَدُ في الحَرم، لأنّه (1) لم يَرَ للحَرم حُرمةً، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنِ آعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُواْ عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا آعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ . فقال . : هذا هو في الحَرم ـ فقال ـ . هذا هو في الحَرم ـ فقال ـ . هذا هو في الحَرم ـ فقال ـ . ﴿ فَكُ عُدُوانَ إِلَّا عَلَى ٱلظَّالِمِينَ ﴾ (1) م

٣٣٢ /٣ ـ العيّاشي: عن العَلاء بن القُضيل، قال: سألته عن المشركين، أيَبتَدِئ بهم المُسلمون بِالقِتال في النَّهر الحَرام؟

فقال: وإذا كان المُشرِكون ابتَداُوهُم باستِحْلالِهم، ورأى المُسلِمون أنَهم يـظُهَرون عـليهم فـيه، وذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلشَّهْرُ ٱلْحَرَامُ بِالشَّهْرِ ٱلْحَرامِ وَٱلْحُرُمَاتُ يَصَاصُ ﴾ عــــى

٩٣٣ /٤ - أبو عليّ الطَّبَرُسيّ ﴿ الْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ ﴾ بالمُراغَمَة (١) بدُخول البيت في الشهر الحرام.

قال مُجاهِد: لأنّ قُريشاً فَخَرت برَدَّها رسول الله رسل الله رسل عام الحُدَيْبِية مُحْرِماً في ذي القَعْدَة عن البَلَدِ الحَرام، فأدخَلَه الله تعالى مكّة في العام المقبل في ذي الفَعْدَة وقضى عُمرَتَه، وأفضّه بما حِيل بينه وبينه؛ وهو معنى قول قَنَادة والضّخّاك والرّبيع وعبدالرحمن بن يزيد، ورُوي عن ابن عبّاس وأبي جعفر (عبدالسلام)، مثله.

سورة البقرة آية ـ ١٩٤ ـ

۱ - التهذيب ٦: ٢٤٢/١٤٢.

۲ ـ الكافي ٤: ٢٢٧/1.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحرم صاغراً أنّه.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٩٣.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٥/٨٦.

٤ ـ مجمع البيان ٢: ٥١٤.

<sup>(</sup>١) المُراغَبَة: الهجران والتباعد والمُغاضبة. «مجمع البحرين ـ رغم ـ ٢: ٧٤».

قوله تعالى:

### وَأَنفِقُواْ فِي سَبِيلِ آللهِ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إلى آلتَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوٓاْ إِنَّ آللهَ يُحِبُّ آلْمُحْسِنِينَ [١٩٥]

THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QUR'ANIC THOUGHT

٩٣٤ /١ - محمّد بن يعفوب: عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، وسَهْل بن زِياد، عن ابن محبوب، عن يُونُس بن يَعْقوب، عن حَمّاد اللّحّام، عن أبي عبدالله (مبالله)، قال: الو أنّ رجُلاً أنفَقَ ما في يَدَيهِ في سبيلٍ من سُبُل الله ما كان أحسَنَ ولا وُفّق، ألبس يقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إلى آلتَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُواْ إِنَّ آللهُ يُحِبُّ اللهُ عَالَى عَني المُقْتَصِدين.

٩٣٥ /٢ - العبّاشي: عن حَمّاد اللّحّام، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دلو أن رجلاً أنفقَ ما في يَدَيْهِ في سبيلٍ من سُبُلِ الله ما كان أحسَنَ ولا وُفَق، ألبس الله يقول: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إلى ٱلتَّهَلُكَةِ وَأَخْسِنُوٓاْ إِنَّ آفَة يُحِبُّ ٱلْمُخْسِنِينَ ﴾ يعنى المُقْتَصِدين.

٣٣٩ /٣ ـ عن حُذَيفة، قال: ﴿ وَلَا تُلْقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إلى ٱلتَّهْلُكَةِ ﴾ قال: هذا في النَّفَقَة (١).

977 /٤- ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن عليّ بن بَشّار (رمَيه عنه)، قال: حدثنا عليّ بن إبراهيم القطّان، قال: حدّ ثنا محمّد بن عبدالله الحَضْرَميّ، قال: حدّ ثنا أحمد بن بَكْر، قال: حدثنا محمّد (1) بن مُصْعَب، قال: حدّ ثنا حمّاد ابن سلّمة، عن ثابت، عن أنس، قال: قال رسول الله (على العامة السّلطانِ واجبَة، ومن ترَك طاعة السّلطانِ فلا تلقوان ﴿ وَلا تُلقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إلى آلتُه لُكَةٍ ﴾ . فقد ترَك طاعة الله عزَ وجل، ودخل في نَهْبه، إنّ الله عزَ وجل يقول: ﴿ وَلا تُلقُواْ بِأَيْدِيكُمْ إلى آلتَه لُكَةٍ ﴾ .

قوله تعال*ى:* 

وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لَهِ فَإِنْ أُخْصِرْ ثُمْ فَمَا آسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيِ وَلَا تَخْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ آلْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضاً أَوْ

سورة البقرة آية ـ 190 ـ

۱ ـ الكافي ٤: ٧/٥٣.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٧/٨٧.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٨/٨٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر، و((ط)) نسخة بدل: التقية.

٤ ـ الأمالي: ٢٠/٢٧٧.

<sup>(</sup>١) في الس وطا»: أحمد، تصحيف صوابه ما في المتن، انظر تهذيب التهذيب ١؛ ٤٥٨.



### بهِ أَذَى مِّن رَّأْسِهِ فَفِدْ يَةٌ مِّن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ [ ١٩٦ ]

١/ ٩٣٨ /١ - ابن بابويه، قال: حدّثنا محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (رمية عنه)، قال: حدّثنا محمد بن الحسن الصفّار، عن محمد بن الحسّين بن أبني الخطّاب، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَمّاد بن عُثمان (١)، عمّن أخبرَه، عن أبي جعفر (عيدالله)، قال: قلت له: لِمَ سُمّي الحَجُّ حَجَّا؟ قال: دحجٌ فلان: أي أفلَح قُلان».

٩٣٩ /٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن عُمو بن أذَيْنَة، قال: كتبتُ إلى أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) مَسائل بعضها مع ابن بُكَير، وبعضها مع أبي العبّاس، فجاء الجواب بإملائه: وسألتَ عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَللهُ عَلَى آلنّاسِ حِجُّ آلْبَيْتِ مَنِ آسْتَطَاعَ إلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (١) يعني به الحجّ والعُمرة جميعاً، لأنهما مفروضان.

وسألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَيْمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لَهِ ﴾. قال: ديعني بنّمامِهما: أدائهما، واتّقاء ما يَتّقي المُحْرِم فيهما».

وسألته عن قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَجِّ ٱلْأَكْبَرِ ﴾ (٢) ما يعني بالحَجِّ الأكبر؟ قال: والحَجَّ الأكبر: الوقوف بعَرَفَة ورَمْي الجِمار، والحجّ الأصغر: العُمْرَة،

٩٤٠ /٣-عنه: عن عدّةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّشُر بن سُويْد، عن عبدالله بن سِنان، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَاَتِمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ فِيلِكِ. قال: ﴿ إِتَمَامُهُمَا أَنْ لَا رَفَكَ وَلا فُسُوقَ وَلا جِدال في الحَجّ».

١٤١ /١ ـ الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمد، عن الحُسَين، عن فَضَالة، عن أبان، عن الفَضْل أبي العبّاس، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱبِتُمُواْ ٱلْحَجّ وَٱلْعُمْرَةَ يَقِي ﴾. قال: «هما مفروضان».

987 /٥-عنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن حَمّاد بن عيسى، عن عُمّر بن أذَيْنَة، عن زُرارَة بن أَعْيَن، قال: قلت لأبي جعفر (مدالسلام): ما الذي يَلي الحَجّ في الفَضْل؟ قال: والعُمْرَة المُفْرَدَة، ثمّ يذهَب حيث شاء.

سورة البقرة آية . ١٩٦ .

١ ـ علل الشرائع: ١١/٤١١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أبان بن عُثمان. وكلاهما صحيح، لرواية حمّاد بن عيسي عنهما، انظر معجم رجال الحديث ٦: ٢١٧ و٢٣١.

۲ ـ الكافي ٤: ١/٢٦٤.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۹۷.

<sup>(</sup>٢) التّوبة ٩: ٣.

٣ ـ الكافي £: ٢/٣٣٧.

٤ ـ التهذيب ٥: ١٥٩٣/٤٥٩.

٥ ـ التهذيب ٥: ١٥٠٢/٤٣٣.



وقال: والعُمْرَة واجبةٌ على الخَلْق بمنزِلَةِ الحَجّ، لأنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ يَٰهِ ﴾ وإنّما نزّلَتِ العُمْرَة بالمدينة، فأفضل العُمْرَة عُمْرَة رَجَبٍ.

وقال: والمُفرد للعُمْرَة إذا أعْتَمَر في رَجَب ثمّ أقام للحَجّ (١) بمكّة، كانت عُمْرَتُه تَامَّةً، وحِجّته ناقِصِةً، (١).

٦/ ٩٤٣ / ١- وعنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن صَفُوان بن يحيى، وابن أبي عُمَير، عن يعقوب بن شُعَيب، قال: قلت لأبي عبدالله (عنه هسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَتِمُواْ ٱلْحَجّ وَٱلْعُمْرَةَ تِلْهِ ﴾: يكفي الرجل إذا تمتّع بالعُمْرَة إلى الحَجّ مكان (١) العُمرة المُقُرّدة؟ قال: «كذلك أمر رسول الله (سنّ الديه وآله) أصحابه».

٧/٩٤٤ ابن بابويه، قال: حدّثنا محمد بن الحسن بن أحمد بن الوليد (مراه منه)، قال: حدّثنا محمد بن الحسن الصفّار، عن العبّاس بن معرّوف، عن عليّ بن مَهْزِيار، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمير، وحَمّاد، وصَفّوان بن يَحيى، وفَضَالة بن أيّوب، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عباسلام)، قال: والعُمرة واجبة على الخلق بمنزلة الحجّ، من استطاع، لأنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَاَتِمُواْ ٱلْحَجّ وَٱلْعُمْرَة قِهِ ﴾ وإنّما تزلَتِ العُمْرَة بالمدينة، وأَقْضَل العُمْرَة عُمرة رَجب،

٨/ ٩٤٥ /٨ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن فَضَالة، عن مُعاوية بن عمّار، قال: سيعتُ أبا عبدالله (عبه المعر) يقول: «المَحْصور غير المَصْدود».

٩٤٦ /٩ - عنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن عبدالرحمن، عن مُثنَى، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: (إذا حُصِر الرجُل فبعَث بِهَدْيه، وآذاه رأسه قبل أن يَنْحَر فحَلَق رأسَه؛ فإنه يَذْبَحُ في المكان الذي أحْصِرَ فيه، أو يَصوم، أو يُطعِم سنّة مساكبن،

١٠/ ٩٤٧ ـ وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن الحسن، عن زُرْعة، قال: سألته عن رجل أحصِر في الحَجّ.

قال: وفليَبْعَث بهَدْيه إذا كان مع أصحابه، ومَحِلّه أن يَبْلُغَ الهَدْيُ مَحِلّه، ومَحِلّه مِنيّ بومَ النّحْر إذا كان في

<sup>(</sup>١) في المصدر: إلى الحجّ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: مكية.

٦ ـ التهذيب ٥: ١٥٠٤/٤٣٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: تلك.

٧ ـ علل الشرائع: ١/٤٠٨.

۸ ـ التهذیب ۵: ۱٤٦٧/٤٢٣.

<sup>(</sup>١) (وإنّه) ليس في المصدر.

٩ ـ التهذيب ٥: ١٤٦٩/١٢٣.

١٠ ـ التهذيب ٥: ١٤٧٠/٤٢٣.

الحجّ، وإندكان في عُمرةٍ نحَر بمكّة، وإنّما عليه أن يَعِدَهم لذلك يوماً، فإذاكان ذلك اليوم فقد وَفي، وإن اختلفوا في الميعاد لم يَضُره، إن شاء الله تعالى.

11/95٨ عن أبن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله (طبه الله)، قال: إنّ رسول الله (مل الا عبدواله) حين جميعاً، عن أبن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله (طبه الله)، قال: إنّ رسول الله (مل الا عبدواله) حين حَجَّ حِجّة الإسلام، خرج في أربع بقين من ذي القَعْدَة، حتى أتى الشجرة (١) وصلّى بها، ثمّ قاد راحِلته حتى أتى البيّداء (١) فأحْرَم منها، وأهلَ بالحَجّ وساق مائة بَدَنَة، وأحرَم الناسُ كلّهم بالحَجّ، لا ينوون (٣) عُمْرَة، ولا يَدْرون ما المُتعة، حتى إذا قَدِم رسول الله (مل الله (مل الله عندواله) مكة طاف بالبيت، وطاف الناسُ مَعه، ثمّ صلّى رَكْعَتَين عند المقام، واستَلَم الحَجَر. ثمّ قال: إبْدَءُوا (١) بما بدأ الله عزّ وجلّ به؛ فأتى الصَّفا فبدأ بها، ثمّ طافَ بين الصَّفا والمَرْوّة سَبْعاً، فلما قضى طَوافَه عند المَرْوّة قام خَطيباً، وأمرَهُم أن يُحِلّوا و يَجْعَلوها عُمْرَةً، وهو شيء أمر الله عزّ وجلّ به، فأحلّ الناس.

وقال رسول الله (صلى الله على راله): لو كنتُ استَغْبلتُ من أمري ما استَدْبرتُ، لَفَعلْتُ كما أمَرُتكُم؛ ولم يكن يستطيع أن يُحِلَّ من أَجْلِ الهَدْي الذي كان معه، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلاَ تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حتَّى يَبْلُغَ ٱلْهَدْئُ مَحِلَّهُ﴾.

فقال سُرَاقَة بن مالك بن جُعْشُم الكِنانيُ (٥): يا رسول الله، علَمناكاً نَّا خُلقنا اليوم، أرأيت هذا الذي أمرتنا به لعامِنا هذا، أو لكلّ عام؟ فقال رسول الله (سلّ الدينة عليه راه): لا، بل للأبد (١).

و إِنَّ رِجِلاً قام فقال: يا رسوَل الله، نخرُج حُجَاجاً ورؤوشنا تقطُر؟ فقال رسول الله (سلَ الله عليه واله) إنك لن تؤمِنَ بها (۱۷) أبداً».

قال: «وأفبَل عليّ (عله السلام) من اليمن حتّى وافي الحَجّ، فُوجَد فأطمة (عليه السلام) قد أَخَلَت، ووجَد ربح الطِيب، فانطَلَق إلى رسول الله (سلراة عليه راله) مُشتَفْتِياً، فقال رسول الله (سلراه عليه رائه): يا عليّ، بأيّ شيءٍ أهْلَلْت، فقال: أهْلَلْتُ

١١ ـ الكافي ٤: ٦/٢٤٨.

<sup>(</sup>١) الشجرة: وهي الشَّمُرة التي كان النبي (مـــلـ اله عليه وآله) ينزلها من المدينة ويُحرم منها، وهي على ستَّة أميال من المدينة. «معجم البلدان ٣: ٣٢٥».

<sup>(</sup>٢) البيداء: اسم لأرض ملساء بين مكَّة والمدينة، وهي إلى مكَّة أقرب. «معجم البلدان ١: ٥٢٣».

<sup>(</sup>٣) في «ط» نسخة بدل: لا يريدون.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: أبدأ.

<sup>(</sup>٥) سُرَاقَة بن مالك بن جُعْشُم المُذلجي الكناني، أبو سفيان: صحابي، له شعر، كان ينزل قديداً. كان في الجاهلية قائفاً يقتص الأثر، أخرجه أبو سفيان ليقتاف أثر رسول الله (مــلى له مله واله) حين خرج إلى الغار، وأسلم بعد غزوة الطائف سنة ٨ه، وتُوفّي في ٢٤ هـ. أسد الغابة ٢: ٢٦٤، تقريب التهذيب ١: ٢٠/٢٨٤، الاصابة ٢: ٢١/٥/١٩.

<sup>(</sup>٦) في المصدر زيادة: الأبد.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: يهذا،

بما أهل به النبيّ (منه هله والدين فقال: لا تُحِل أنت؛ فأشرَكه في الهَدْي، وجَعل له سَبْعاً وثلاثين، ونَحَر رسول الله (منه عله والدين) ثلاثاً وستّين، فنحَرها بيديه، ثمّ أخَذ من كلّ بَدَنَة بِضْعَة، فجَعلها في قِدْرٍ واحدٍ، ثمّ أمّر به فطبخ، فأكل منه وحسا (٨) من المَرَق، وقال: قد أكلنا الآن منها جميعاً، والمُتعة خيرٌ من القارِن السائق، وخيرٌ من الحاجّ المُفرد (١).

قال: وسألته أليلاً أحرَم رسول الله (ملل اله عبه وآله رسلم) أم نهاراً، فقال: «نهاراً».

فقلت: أيّة ساعة، قال: وصلاة الطّهر».

17/ 959 من ابني عبدالله (مله الله (مله عن حمّاد، عن حمّاد، عن حَرِيز، عمّن أخبره، عن أبي عبدالله (مله الله الله على كَعْب بن عُجْرَة (١) والقَمْل يتناثر من رأسه وهو مُحْرم، فقاله: أتَوْذيك هوامُك؟ فقال: نعم، فأنزلَتِ هذه الآية: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَدْى مِن رَّأْسِهِ فَهَدْيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْنُسُكِ ﴾ (١) فأمرَه رسول الله (منه الله عبدراله) أن يَحْلِقَ، وجعَل الصَّيام ثلاثة أيّام، والصَّدَقة على سنّة مساكين، لكل مسكين مُدّان، والنَّسُك شاة».

قال أبو عبدالله (مليه الملام): ووكلّ شيءٍ من القرآن (أو) فصاحِبُه بالخِيار ويختار ماشاء، وكلّ شيء في <sup>(٣)</sup> القرآن (فمن لم يَجِد كذا [فعليه كذا]) فالأولى الخِيار».

الشيخ، بإسناده عن موسى بن القاسم، عن عبدالرحمن، [عن حَمَّاد] (١٠)، عن حَريز، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، وذكر الحديث بعينه (٥).

١٣/ ٩٥٠ عنه: بإسناده عن موسى بن الفاسم، عن محمّد بن عُمَر بن يزيد، عن محمّد بن عُذافِر، عن عُمر ابن يزيد، عن محمّد بن عُذافِر، عن عُمر ابن يزيد، عن أبي عبدالله الله الله الله تعالى في كتابه: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضاً أَوْ بهِ أَذَى مِّن رَّأْسِهِ أَنْ عَرْض له أَذَى أَو وَجَع، فتعاطى ما لا نبغي للمُحرِم إذا كان صحيحاً؛ فالصّيام: ثلاثة أيّام، والصّدقة: على عَشَرَة مَساكين، شِبْعُهم (١) من الطعام، والنّشك: شاة يذبّحُها فيأكُل ويُطْعِم،

<sup>(</sup>٨) أي شرب منه شيئاً بعد شيء. «مجمع البحرين ـ حسا ـ ١: ٩٩».

<sup>(</sup>٩) القَارِن في الحَجّ والمفرد صفتهما واحدة إلّا أن النّارِن يفضل المفُرد بسياق الهّدي، «مجمع البحرين ـ قرن ـ ٦: ٣٠٠».

۱۲ ـ الكافي ٤: ٢/٣٥٨.

<sup>(</sup>۱)كعب بن عُجْرَة بن أُميّة بن عَديّ البَلَويّ، حليف الأنصار: صحابي، يكنّى أبا محمّد، شَهِد المشاهد كلّها، وسكن الكوفة، وتُوفّي بالمدينة في ٥١ هـ، أُسد الغابة ٤: ٢٤٣، الكامل في التاريخ ٣: ١٩١، ١٩١، تقريب التهذيب ٢: ٤٥/١٣٥، الإصابة ٣: ٧٤١٩/٢٩٧.

<sup>(</sup>٢) أسباب النزول للواحدي: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: من،

<sup>(</sup>٤) أثبتناه من المصدر، وهو الصواب. راجع معجم رجال الحديث ٦: ١٨٩ و ١٩٠، و ٦: ٢٨٩ و ٥٠٨.

<sup>(</sup>٥) التهذيب ٥٠ ١١٤٧/٣٣٣.

۱۲ ـ التهذيب ٥: ١١١٨/٢٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يشبعهم.

سورة البَقِّرَة (٢) ......

وإنّما عليه واحِدٌ من ذلك.

١٤/ ٩٥١ ـ العيّاشي: عن زُرارة، عن أبي جعفر (على السلام)، قال: «إنّ العُمْرَة واجِبَة بمنزِلة الحَجّ، لأنّ الله يقول:

٩٥٢ /١٥ - عن زُرارة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿ وَأُتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ قِدِكِهِ.

قال: ﴿إِتَمَامُهُمَا: إِذَا أَدَّاهُمَا، يتَّقَى مَا يتَّقَى المُحْرِمِ فيهما؛.

٩٥٢ /١٦ - عن أبي عُبيدة، عن أبي عبدالله (علم السلام)، في قول الله: ﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ قِلْكِ.

قال: «الحَجّ: جَميع المّناسِك، [والعُمرة]: لا يُجاوز بها مكّة».

10/ ٩٥٤ - عن يعقوب بن شُعيب، عن أبي عبدالله (طيدالله)، ﴿ وَأَيْمُواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ قِهِ ﴾ قُلتُ: يَكتَفي الرجَل إذا تَمتَّع بالعُمْرَة إلى الحَجِّ مكان ذلك العُمْرَة المُفْرَدة؟ قال: «نعم، كذلك أمر رسول الله (صلى الله عبدراله)».

١٨/ ٩٥٥ - عن مُعاوية بن عمّار الدُّهْنِيِّ، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «إنَّ العُمْرَة واجِبةٌ على الخَلْق بمنزِلَة الحَجّ، لأنَّ الله نعالى يقول: ﴿ وَأَتِمُّوا ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِللهِ ﴾ وإنمّا نزَلَتِ العُمْرَةُ بالمدينة، وأفضل العُمْرَة عُمْرَة رَجَب».

١٩/ ٩٥٦ ـ عن أبان، عن الفَضْل أبي العبّاس (''، في قول الله: ﴿ وَٱتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ لِلْهِ ﴾. قال: «هما مفروضان».

٢٠/ ٩٥٧ -عن زُرارة وحُمُران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهمااسلام)، قالوا: سألناهما عن قوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُّواْ ٱلْحَجَّ وَٱلْعُمْرَةَ شِيرٍ﴾ قالا: «فإنّ تَمام الحَجَ والعُمْرَة أن لا يَرْفُكَ ولا يَفسُق ولا يُجادِل،

٢١/ ٩٥٨ ـ عن عبدالله بن فَرْقَد، عن أبي جَمْوُ (هذا النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إلى اللَّهُ والنَّفَة والنَّفَة ، ولا يَجِبُ حتّى يُعَلِّقَ عليه، يعنى إذا قلّده فقد وَجب ـ قال ـ وما اسْتَيْسَر من الهَدْي: شاةه.

909 /٢٢ ـعن الحلبي، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله: ﴿ فَإِنْ أَخْصِرْتُمْ فَمَا ٱسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيِ ﴾. قال: «يجُزيه شاة، والبَدنَة والبقرة أفضل».

۱٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٩/٨٧.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢٠/٨٧.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢١/٨٧.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢٢/٨٨.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۲۳/۸۸.

۱۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۲٤/۸۸.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الفضل بن أبي العبّاس، والصواب ما في المتن، لأن أبا العبّاس كُنية الفضل، انظر معجم رجال الحديث ١٣: ٢٧٨ والحديث (٤).

٢٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٨٨/٢٢٥.

۲۱ ـ تفسيرالعيّاشي ۱: ۲۲٦/۸۸.

۲۲ ـ تفسيرالعيّاشي ١: ٨٩/٢٢.

٩٦٠ - عن زيد بن أبي أسامة، قال: سُئل أبو عبدالله (عبدالله) عن رجُل بعَث بهَدْي مع قَوم يساق فواعَدَهم يوم يقلَّدون فيه هَدْيَهم ويُحرِمون فيه؟ قال: «يحرَّم عليه ما يُحرَّم على المُحْرِم في اليوم الذي وأعَدَهم حتى يَبلُغَ الهَدْيُ مَحِلَه».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قلت: أرأيت إن اختَلَفُوا في مبعادِهم، أو أَبْطَنُوا في السُّبر، عليه جُناح أن يُحِلِّ في اليوم الذي واعَدَهم؟ قال: «لا».

75/ 971 عن الحلّبي، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: وخرَج رسول الله (مل اله مله رآله) حين حَجّ حِجّة الوَدَاع، خرَج في أُربِع بَقين من ذي القَعْدَة حنّى أنى الشَجَرة فصلّى، ثمّ قادَ راحِلتَه حتّى أتى البَيْداء فأحْرَم منها، وأهلَّ بالحَجّ وساقَ مأنة بَدَنَة، وأحرَم الناسُ كُلُّهم بالحَجّ لا يُريدون عُمرة، ولا يَدُرون ما المُتْعَة حتّى إذا قَدِم رسولُ الله (ملَى الدَّه عبد رآله) مَكَة طاف بالبيت، وطاف الناسُ معه، ثمّ صلّى عند مقام إبراهيم (عبد السلام) فاستَلم الحجر، ثمّ قال: ابدأ بما بدأ الله به. ثمّ أتى الصّفا فبدأ بها، ثمّ طاف بين الصّفا والمَرْوَة، فلمّا قضى طَواقَه حتَم بالمَرْوَة، قام يخطُبُ أصحابه، وأمرَهم أن يُجلُوا وبجعَلوها عُمرة وهي شيء أمّر الله به، فأحَلَ الناس.

وقال رسول الله (سقراه عليه وآله): لوكنتُ استقبَلْتُ من أمري ما استَدْبَرْتُ، لفعَلْتُ ما أمرَتْكُم؛ ولم يَكُن يستَطِيع أن يُحِلّ من أَجْلِ الهَدْي الذي كان معه، لأنّ الله يقول: ﴿ وَلَا تَحْلِقُواْ رُءُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ ٱلْهَدْئ مَحِلَّهُ ﴾.

فقال سُرَافَة بن جَعْشَم الكِنانيّ: يا رسول الله، علَمنا دينناكما <sup>(۱)</sup> خُلِقناً اليوم، أراَيت لهذا الذي أمرتَنا به لعامِنا هذا أول لكلّ عام؟ فقال رسول الله (ستران طيران) لا بل للأبد، <sup>(۱)</sup>.

٩٦٢ /٢٥ -عن حَريز، عمّن رواه، عن أبي عبد الله (مدر الله) في قول الله: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَّرِيضاً أَوْ بِهِ أَذَى مِن رَّأْسِهِ ﴾.

قال: «مرّ رسول الله (من الله على كَعْب بن عُجْرة والقَملُ يتناثر من رأسه وهو مُحْرِم، فقال له: أتؤذيك هُوامُّك؟ قال: نعم، فأنزل الله هذه الآية: ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُمْ مَرِيضاً أَوْبِهِ أَذَى مِن رَّأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِن صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسَكِ ﴾ فأمَره رسول الله (من الله عليه وآله) أن يَحْلِق رأسه، وجعل الصيام ثلاثة أيّام، والصدّقة على ستّة مساكين، مُدّان لكلّ مسكين، والنُسُك شاة».

قال: وقال أبو عبدالله (عليه السلام): «كلّ شيءٍ في القرآن (أو) فصاحبه بالخِيار، يختار ما شاء، وكلّ شيء في القرآن (فإن لم يَجِدُ) فعليه ذلك؛ <sup>(۱)</sup>.

۲۲ - تفسيرالعيّاشي ١: ٢٢٨/٨٩.

۲۴ ـ تفسيرالعيّاشي ۱: ۲۲۹/۸۹ و ۲۳۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر: علمتنا ديننا كأنما.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: ثلابد الأبد.

۲۵ ـ تفسيرالعيّاشي ۱: ۲۳۱/۹۰ و ۲۳۲ـ

<sup>(</sup>١) في الحديث (١٢) المروي عن الكافي: فمن لم يجدكذا فعليه كذا، فالأولى الخيار.



#### . قوله تعالى:

فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَجِّ فَمَا اَسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيّامٍ في الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ يِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَٰلِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْلَهُ حَاضِرِى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذَٰلِكَ لِمَن لَمْ يَكُن أَهْلَهُ حَاضِرِى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُواْ اللهُ وَاعْلَمُواْ أَنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ [197]

٩٩٣ /١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن عبدالكريم بن عَمَّرو، عن سعيد الأعْرَج، عن أبي عبدالله (على السلام)، قال: «ليس لأهل سَرِف (١) ولا لأهل مَرّ (١)، ولا لأهل مكّة مُتعة، لقول الله تعالى: ﴿ فَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ ٤.

٩٦٤ /٢ عنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حَمْزَة، عن أبي حَمْزَة، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: قلتُ: لأهْلِ مكّةُ مُتعة؟ قال: ولا أهل بُستان (١)، ولا لأهل ذات عرق (٢)، ولا لأهل عُشفان (٣) ونحوهاه.

٣٠٩ /٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن أبني عبدالله (عله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ذَٰلِكَ لِمَن لَّمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي ٱلْنَسْجِلِ ٱلْحَرَامِ ﴾.

قال: «من كان مَنْزِلهُ على ثمانية عشر ميلاً من بين يديها، وثمانية عشر ميلاً من خَلْفِها، وثمانية عشر ميلاً عن يَمينها، وثمانية عشر ميلاً عن يَسارها، فلا مُتْعَة لَهِ، مَثِل مَرُ وأشياهه».

٩٦٦ /٤ ـ الشيخ: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن صَفُوان بن يحيى، وابن أبي عُمير، عن عبدالله بن

سورة البقرة آية - 191 -

١ ـ الكافي ٤: ٢٩٩/١.

۲ ـ الكافي ٤: ٢٩٩٩.

<sup>(</sup>١) سَرِف: موضع على سنَّة أميالٍ من مكَّة. «معجم البلدان ٣: ٢١٢».

<sup>(</sup>٢) مَرّ: موضع على مرحلةٍ من مكّة. «معجم البلدان ٥: ١٠١».

 <sup>(</sup>۱) المراد به بُستان ابن معمر: وهو مجتمع النخلتين: النخلة اليمانية والنخلة الشامية، وهما واديان، قرب مكّة. «معجم البلدان ۱: ۱۱٪»،
 «القاموس المحيط ـ بسن ـ ۲۰۳۴».

<sup>(</sup>٢) عِرق: جبل بطريق مكّة، ومنه ذات عِرق. «معجم البلدان ٤: ١٠٧».

<sup>(</sup>٣) عُسْفَان: تطلق على عدّة مواضع، فيها موضع على مرحلتين من مكّة على طريق المدينة، أو مَنْهَل من مناهل الطريق بين الجحفة ومكّة. «معجم البلدان ٢:١٢١».

٣\_الكافي ٤: ٣/٣٠٠.

٤ ـ التهذيب ٥: ٢٢٪ ٨.

٩٦٧ /٥ ـ وعنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن عـليّ بـن جـعفر، قـال: قـلت لأخـي مـوسى بـن جعفر (عـبـانسلام): لأهـل مكّة أن يتمتّعوا بالعُمرة إلى الحجّ؟

فقال: ولا يصلُح أن ينمتّعوا لقولِ الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِلَّكَ لِمَن لَّمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ ،

٩٦٨ /١- وعنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن عبدالرحمن بن أبي نَجْران، عن حَمَّاد بن عيسى، عن حَريز، عن زُرارة، عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: قلت لأبي جعفر (طبالسلام): قول الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ ذَٰلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ﴾؟
 لُمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ﴾؟

قال: «يعني أهل مكّة لبس عليهم مُتعةً، كلّ من كان أهلُه دون ثَمانية وأربعين ميلاً: ذات عِرق وعُشْفَان، كما (١) يدور حول مكّة فهو مِثّن دخَل في هذه الآية، وكلّ من كان أهله وراء ذلك فعليه المُتعة».

٧/ ٩٦٩ /٧ ـ وعنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن أبي الحسن النَخَعيّ، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد، عن الحلّبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في ﴿حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ﴾.

قال: دما دون المتواقبت إلى مكَّة فهو ﴿ حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾ وليس له مُنعةً ،.

۹۷۰ محمد (طبهاالسلام)، عن آبائه (طبهالسلام)، قال الفاسم، عن صَفُوان بن يحيى، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله جعفر بن محمد (طبهاالسلام)، عن آبائه (طبهاالسلام)، قال الفراة في رسول الله (صلى الله على والدراله) من سَعْيِه بين الصَّفا والمَرُّوة، أتاه جَبْرَئيل (طبالسلام) عند فراغِه من السَّعْي، وهو على المَرُّوة، فقال: إنّ الله يأمُرك أن تأمُرَ الناس أن يُحِلُوا إلّا من ساقَ الهَدْى.

فأقبل رسول الله (ستراة علم وآله) على الناس بوَجْهِه، فقال: يا أيّها الناس، هذا جَبْرَثيل ـوأشار ببدِه إلى خَلْفِه ـ يأمُرني عن الله عزّ وجلّ أن آمُرَ الناس أن يُحِلُوا إلّا من ساق الهَدْي.

فأمَرهم بما أمَر الله به، فقام إليه رجُل، وقال: يا رسول الله، نَخْرُج إلى مِنَىّ ورؤوسنا تَقْطُر من النساء؟ وقال آخرون: يأمُرُ بالشيء <sup>(۱)</sup> ويصنع هو غيره؟!

٥ ـ التهذيب ٥: ٢٢/٧٢.

٦ ـ التهذيب ٥: ٩٨/٢٣.

<sup>(</sup>١)كذا والظاهر: وكلّما.

٧ ـ التهذيب ٥: ٩٩/٣٣.

٨ ـ التهذيب ٥: ٧٤/٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يأمرنا بشيء.

فقال: با أيّها الناس، لو استقبَلْتُ من أمْري ما استَدْبَرْتُ، صنَعْتُ كما يصنَع (" الناس، ولكنّي سُقتُ الهَدْي، فلا يَحِلَ لمن ساق الهَدْي حتّى يبلُغ الهَدْيُ مَحِلّه، فقصّر الناس وأحَلُوا وجعَلوها عُمْرَة.

فقام إليه سُرَاقة بن مالك بن جَعْشَم المُدْلِجيّ، فقال: يا رسول الله، هذا الذي أمرتَنا به لعامِنا هذا أم للأبد؟ فقال: بل للأبد إلى يوم القيامة ـ وشبّك بين أصابعه ـ وأنزل الله في ذلك قرآناً: ﴿فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إلى ٱلْحَجّ فَمَا آسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدِّي﴾.

٩٧١ / ٩٧١ - وعنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمَّاد، عن الحلَبيّ، عن أبي عبدالله (علمالله)، قال: الدخَلَتِ العُمْرَة في الحجّ إلى يوم القيامة، لأنّ الله تعالى يقول: ﴿ فَمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَجّ قَمَا أَسْتَيْسَرَ مِنَ أَلْهَدَي ﴾ فليس لأحد إلّا أن يتمتَّع، لأنّ الله أنزَلَ ذلك في كتابه، وجَرَتْ به السُنّة من رسول الله (مذاه عله دآله).

۱۰/ ۹۷۲ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن الحسين، عن ابن أبي عُمير، عن حَمّاد بن عُثِمان، عن أبي عُمير، عن حَمّاد بن عُثِمان، عن أبي عبدالله (طبه الدم)، في: ﴿ حَاضِرِى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾. قال: ما دون الأوقات [إلى مكّة]».

۱۲/ ۹۷۶ ـمحمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، وسَهْل بن زياد، جميعاً (۱)، عن رِفاعة بن موسى، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن المُتَّمِّعُ لا يَجِدِ الهَّدِّي، قال: «يصوم قبل يوم التَّرُويَة بيَوم، ويوم التَّرُويَة، ويوم عَرَفة».

قلت: فإن (٢) قَدِمَ يوم التَّرْوِيَة؟ قال: «يصوم ثلاثة أيّام بعد التَّشْرِيق». قلت: فإن لم يُقِمْ عَليه جَمَّالُه؟ قال: «يصوم يوم الحَصْبة ويعده يومين».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: صنع،

٩ - التهذيب ٥: ٧٥/٢٥.

۱۰ ـ التهذيب ٥: ٢٧٦/٢٨٨.

١١ ـ علل الشرائع: ١/٤١١ باب ١٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إلَّا أن.

۱۲ ـ الكافي 1: ۲ - ۱/۵۰۸.

<sup>(</sup>۱) الظاهر وجود سقط هنا، لأنّ أحمد بن محمّد، وسهل بن زياد، لا يرويان عن رفاعة بدون واسطةٍ أو أكثر، ويؤيّد ما ذكرنا أنّ الشيخ رواها بعينها بــنـد، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان وفضالة، عن رفاعة في التهذيب ٥: ٢٣٢/٥٨٥ الاستبصار ٢: ٩٩٥/٢٨٠ كذا في معجم رجال الحديث ٧: ١٩٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فإنه.



قال: قلت: وما الحَصْبة؟ قال: ديوم نَفْره، (٢).

قلت: يصوم وهو مسافر؟ قال: «نعم، أليس [هو] يوم عَرَفة مُسافراً؟ إنّا أهـل بـيـت نـقول ذلك لقـول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيّامٍ في آلَحَجّ ﴾ يقول: في ذي الحِجّة».

١٣/ ٩٧٥ ـ عنه: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، رفعه، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيَامٍ في الْحَجّ وَسَبْعَةٍ إذَا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾. قال: ١كمالُهاكمال الأضْحِيَّة».

971 ـ الشيخ:بإسناده عن موسى بن القاسم، عن أبي الحسين النّخَعيّ، عن صَفُوان بن يحيى، عن عن عن عن عن عن عن عبد الرحمن بن الحجّاج، قال: كنت قائماً أصلي، وأبو الحسن (مده لله) قاعداً قدّامي، وأنا لا أعلم، فجاءه عَبّاد البَصْريّ، قال: فسلّم ثمّ جلس، فقال له: يا أبا الحسن، ما تقول في رجُلٍ تمتّع ولم يَكُن له هَدْي؟ قال: «يصوم الأيّام التي قال الله تعالى».

قال: فجعَلتُ أَصْغي إليهما، فقال له عَبّاد: وأي الأيّام هي؟ قال: دقبل يَوم النَّرْوِية بيَوم، ويوَم النَّرْوِية، ويوم عَرَفة».

قال: فإن فاته ذلك؟ قال: «يصوم صبيحة الحَصْبة، ويَومَيْن بعد ذلك».

قال: أفلا تقول كما قال عبدالله بن الحسن؟ قال: «فأيّ شيءٍ قال؟». قال: قال: يصوم أيّام التشريق.

قال: يا أبا الحسن، إنّ الله قال: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ أَيَّامٍ فِي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾؟ قال: «كان جعفر (طبه السلام) يقول: ذو الحِجّة كلّه من أشهرُ الحَجّ».

٩٧٧ /١٥ ـ عنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن صَفْوان وفَضالة، عن رِفاعة بن موسى، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن مُتَمَّتُع لا يَجدُ هَدْياً؟ قال: «يصوم يَوماً قبل يوم التَّرُويَة، ويَوم التَّرُويَة، ويَوم عَرَفة.

قلت: فإنَّه قَدِم يوم أُلتَّرُويَة، فخرَج إلى عَرَفات؟ قال: ديصوم ثلاثة أيام بعد النَّقْر،

قلت: فإنَّ جَمَاله لم يُقم عليه؟ قال: «يصوم يوم الحَصبة، وبعده يومين (١).

قلت: يصوم وهو مسافر؟ قال: «نعم، أليس هو يوم عَرفة مُسافراً؟ والله تعالى يـقول: ﴿ لَلَّٰهُةِ أَيَّام فِسى

<sup>(</sup>٣) يوم النَّفْر: وهو اليوم الذي ينفِرُ فيه الناس من منى، فالنفر الأوّل من منى هو اليوم الثاني من أيام العشر، والنفر الثاني هو اليوم الثالث منها. لامجمع البحرين ـ نفر ـ ٣: ٥٠٠٠.

۱۳ ـ الكانى ٤: ١٥/٥١٠.

۱۶ ـ التهذيب ٥: ۲۳۰/۲۳۰.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٢٠): أمر بلالاً.

١٥ ـ التهذيب ٥: ٢٣٢/٨٥٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يومين.

سورة البَقْرَة (٢) .

ٱلْحَجَّ۞،

قال: قلت: قول الله ﴿ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ ؟ قال أبو عبدالله (عبدالله): «ونحن أهل البيت نقول في ذي الحجَّة».

۱۹/ ۹۷۸ وعنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن محمّد، عن زكريّا المؤمن (۱)، عن عبدالرحمن بن عُتْبة، عن عبدالله بن سُليمان الصَّبْرَفيّ، قال: قال أبو عبدالله (طبالله) لسُفيان التَّوريّ (۱): «ما تقول في قول الله عزّ وجلّ: «فَمَن تَمَتَّع بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَجّ فَمَا آسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَذِي فَمَن لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَنْهُ أَيّامٍ في ٱلْحَجّ وَسَبْعَةٍ إذَا رَجَعْتُمْ فَمَن تَمَتَّع بِالْعُمْرَةِ إلى الْحَجّ وَسَبْعَةٍ إذَا رَجَعْتُمْ بَلْكُ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ أي شيء يعني بكاملة؟ «قال: سبعة وثلاثة. قال: «ويخفى (الله على ذي حِجا (الله الله سبعة وثلاثة عشرة؟!).

قال: فأيّ شيء هو، أصلحك الله. قال: [«انظر» قال: لا علم لي، فأيّ شيء هو، أصلحك الله؟ قال]: «الكامل كمالُها كمال الأُضْحِيَّة، سواء أنيتَ بها أو أنيتَ بالأُضْحِيَّة، ثمامُها كَمال الأُضْحِيَّة».

۱۷/ ۹۷۹ من العيّاشي: عن أبي بصير، عنه اعباسلام، قال: «إن أَسْتُمْتَعْتَ بالعُمرة إلى الحجّ فإنّ عليك الهَدْي، ما (۱۱) استيسر من الهَدْي، إمّا جَزُور (۱۱) وإمّا بقرة، وإمّا شاة، فإن لم تَقْدِرْ فعليكَ الصّيام، كما قال الله.

۱۸۰ مرد السَّعْي». بعد (ميدالسلام)، قال: «نزلتْ على رسول الله (مدّرات المُثَعَة وهو على المَرْوة بعد قراغِه من السَّعْي».

١٩/ ٩٨١ - عن معًاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿ فُمَن تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إلى ٱلْحَجِّ فَمَا آسْتَيْسَرَ مِنَ ٱلْهَدْيِ ﴾.

قال: «ليَكُنْ كَبْشاً سَميناً، فإن لم يَجِدْ فعِجْلاً من النَّفْر، والكَبْس أَفْضَل، فإن لم يَجِدْ (١) فمَوْجُوءاً (٢) من

45<del>02</del>17, ....

۱٦ ـ اکتهذیب ٥: ۲۰/٤٠.

- (۱) في «س و ط»: محمّد، عن ابن زكريًا المؤمن، والصواب ما أثبتنا، لرواية زكريًا عن عبدالرحمن بن عتبة كما في معجم رجال الحديث ١: ٣٣٧، ولرواية محمّد عن زكريا،كما في معجم رجال الحديث ٧: ٢٩٢.
- (٢) سُفيان بن سعيد بن مَسْرُوق النَّوريّ: كان حافظاً للحديث وعارفاً في علوم الدين، ولد ونشأ في الكوفة وخرج منها سنة ١٤٤ هـ، فسكن مكّة والمدينة، وانتقل إلى البصرة فمات فيها مستخفياً بعد أن طلبه المهدي العبّاسيّ، وله «الجامع الكبير» و «الجامع الصغير» في الحديث، تُوفّي في الحديث، تُوفّي في المحديث، تُوفّي في ١٦١ هـ، حلية الأولياء ٦: ٢٥٦، تاريخ بغداد ١: ٤٧٦٢/١٥١، وفيات الاعيان ٢: ٢٦٦/٢٨٦، سير أعلام النبلاء ٧: ٢٥١/٢٢٩، تهذيب التهذيب ٤: ١٩٩/١١١،
  - (٣) في المصدر: ويختل.
  - (٤) الحِجّا: العقل. «الصحاح \_ حجا \_ ٦: ٢٣٠٩».
    - ١٧ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٣/٩٠.
      - (١) في المصدر: فما.
  - (٢) الجَزُور: من الإبل خاصّة، ماكمل خمس سنين ودخل في السادسة يقع على الذكر والأُنثى. «مجمع البحرين ـ جزر ـ ٣: ٢٤٥».
    - ۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۳٤/۹۱.
    - ١٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٥/٩١.
    - (١) زاد في المصدر: جَدَّع. وفي البحار ٩٦: ٢٧٨/٥: فإن لم يجد فهو جدّع من الضأن.



. البرهان في تفسير القرآن

الضأن، وإلَّا ما اسْتَبْسَرَ من الهَدِّي شاة،

۱۹۸۲ /۲۰ عن عبدالرحمن بن الحَجَاج، قال: كنت قاعداً (۱) أصَلَي، وأبو الحسن موسى بن جعفر (طبه السلام) قاعداً قُدّامي، وأنا لا أعلم، قال: فجاء، عبّاد البَصْري، فسلّم عليه وجَلَس، وقال: با أبا الحسن، ما تقول في رجُل تمتَّع ولم يَكُنْ له هَدْي؟ قال: ويصوم الأيّام الني قال الله».

قال: فجَعلتُ سَمْعي إليهما، قالَ عبّاد: وأيّ أيّام هي؟ قال: «قبل التَّرْوِيّة، ويوم التَّرْوِيّة، ويوم عَرَفَة».

قال: فإن فاته؟ قال: ديصوم الحَصْبة، ويومين بعده،

قال: أفلا تقول كما قال عبدالله بن الحسن؟ قال: ﴿ وَأَيِّ شَيءَ قَالَ؟ ﴾. قال: قال: يصوم أيَّام التَشْرِيق.

قال: ﴿إِنَّ جعفراً (مداسلام)كان يقول: إنَّ رسول الله (مـــتى الدمارة) أمر بلالاً يُنادي: أنَّ هـذه أيّام أكُل وشِرْب، فلا يُصومَنَّ أَحَده.

فقال: يا أبا الحسن، إنّ الله قبال: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَنْتَةِ أَيّامٍ فَي ٱلْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾؟ قبال: «كيان جعفر (مدانسلام) يقول: ذو القَعْدة وذو الحِجّة كِلتان (٢) أشهر الحجّ».

٩٨٣ / ٢١ - عن مَنصور بن حازم، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: هإذا تمتَّع بالعُمْرَةِ إلى الحَجِّ ولم يكن معه هذي مام قبل يوم التَّرْويَة بيوم (١)، ويوم التَّرْويَة، ويوم عَرَفَة فإن لم يَصُمْ هذه الأيّام صام بمكّة، فإن أعجَلوا صام في الطريق، وإن أقام بمكّة قدر مسيره إلى بلده (١)، فشاء أن يصوم السبعة أيّام فعل.

٩٨٤ /٢٢ ـعن رِبْعي بن عبدالله بن الجارود (١٠ عن أبي الحسن (عبد الله)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ فَصِيَامُ لَلْنَهَ فِي آلْحَجَ ﴾ .

قال: «قبل النُّرْوِيَة يصوم، ويوم النَّرْوِيَة، ويوم عَرَفَة، فَمَنْ فاتَه ذلك فليَقْضِ ذلك في بقيّة ذي الحِجّة، فإن الله يقول في كتابه: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتُ ﴾ (٢٠).

٩٨٥ /٢٣ ـ عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (مهدالسلام)، في قول الله: ﴿ فَصِيَامٌ ثَلَـٰثَةِ أَيّامٍ في ٱلْحَجّ وَسَبْعَةٍ

<sup>ُ (</sup>٢) الموجوء: الخَصِيّ. «النهاية ٥: ١٥٢».

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۳٦/۹۱.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قائماً.

<sup>(</sup>۲) في «س»: كلان.

٢١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢/٩٢.

<sup>(</sup>١) (بيوم) ليس في المصدّر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إلى منزله.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۲/۹۲۲.

<sup>(</sup>١) في «س و ط»: ربعي بن عبدالله الجارود، والصواب ما في المتن، راجع رجال النجاشيّ: ١٦١/١٦٧، معجم رجال الحديث ٧: ١٦١.

<sup>(</sup>٢) اليقرة ٢: ١٩٧.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٩/٩٢.

وَقُوْنَيْنَ الْوَيْزِيَ الْفِيْزِالْفِيْزِالْفِيْزِالْفِيْزِالْفِيْزِالْفِيْزِالْفِيْزِالْفِيْزِالْفِيْزِالْفِ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

إذًا رَجَعْتُمْ ﴾. قال: ﴿إذا رَجعْتَ إلى أَهلِكَ،

٢٤/ ٩٨٩ / ٢٤ ـ عن حَفْص بن البَخْتَري، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، فيمَنْ لَمْ يَصُمْ الثَلاثة أيّام في ذي الحِجّة حتى يَهِلَ الهِلال؟ قال: وعليه دَمّ، لأنّ الله يقول: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَاثَةِ أَيّامٍ في آلْحَجّ ﴾ في ذي الحِجّة ،

قال ابن أبي عُمير: وسقط عنه السبعة أيّام.

٧٨٧ /٢٥ ـ عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر (عليهماالسلام)، قال: سألتُه عن صَوم ثلاثة أيّام في الحجّ، والسبعة، أيصوُمها مَتَوالَية أم يُفّرق بينهما؟

قال: «يصوم الثلاثة لا يُفرِّق بينها، والسبعة لا يفُرِّق بينها (١)، ولا يجمَع الثلاثة والسبعة جميعاً».

٩٨٨ /٢٦ ـ عن عليّ بن جعفر، عن أخيه (مله السلام)، قال: سألته عن صَوم الثلاثة أيّام في الحَجّ، والسبعة، أيّصومُها مُتَوالية أو يُفرّق بينها؟ (١) قال: «بصوم الثلاثة والسبعة لا يُفرّق بينها، ولا يجمّع السبعة والثلاثة جميعاً».

٩٨٩ /٢٧ ـ عن عبدالرحمن بن محمّد العَرْزَميّ، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن عليّ (علهمالسلام)، في صيام ثلاثة أيّام في الحجّ. قال: «قبل التَّرْوِيَة بيوم، ويوم التَّرْوِيَة، ويوم عَرَفة، فإن فاتَه ذَلك تَسَحَّر ليلة الحَصْبة».

٩٩٠ /٢٨ ـ عن غِياث بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ (عبه السلام)، قال (١): «صيام ثلاثة أيّام في الحَجّ: قبل التَّرْوِيَة بيوم، ويوم التَّرْوِيَة، ويوم عَرَفَة، فإن فاتّه ذلك تَسَحَّر ليلة الحَصْبة، فصيام ثلاثة أيّام وسبعة إذا رجَع». وقال علىّ (عبه السلام): «إذا فاتَ الرجُل الصَّيام فليبدأ صيامه من ليلة النَفْر».

١٩٩ /٩٩١ ـ عن إبراهيم بن أبي يحيى، عن أبي عبدالله، عن أبيه، عن عليّ (طهمالدام)، قال: ايصوم المُتمَثّع فبل النَّرْوِيَة بيوم، ويوم النَّرْوِيَة، ويوم عَرَفة، فإن فاته أن يصوم ثلاثة أيّام في الحَجّ ولم يَكُنْ عنده دَمّ، صام إذا انفَضَتْ أيّام النَّشْرِيق، تَسَحَّر (١) لبلة الحَصبة ثمّ يُصبحُ صائماً».

٣٠/ ٩٩٢ عن حَريز، عن زُرارة، قال: سألت أبا جعفر (عبدالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلِكَ لِمَن لَّمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ﴾. قال: «هو لأهلِ مَكّة، ليست لهم مُنْعَة ولا عليهم عُمْرَة».

۲۶ ـ تفسير العبّاشي ۱: ۲۲/۹۲.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤ ١/٩٢.

<sup>(</sup>١) (والسبعة لا يفرق بينها) ليس في المصدر.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤٢/٩٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بينهما،

۲۷ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲٤٣/۹۳.

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۴/۹۲۳ و ۲۶۵.

۲۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۴٦/۹۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فيتسخّر.

۳۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۴۷/۹۳.



قلت: فما حَدُّ ذلك؟ قال: «ثمانية وأربعين ميلاً من نواحي مكّة، كلّ شيءٍ دون عُسْفَان ودون ذات عِرُق فهو من حاضري المسجد الحرام.

٩٩٣ /٣١٠عن حمّاد بن عُنمان، عن أبي عبدالله (مدالبلام)، في: ﴿ حَاضِرِى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ ﴾. قال: ودون المواقبت إلى مكّة فهم من حاضِري المسجد الحرام، وليس لهم مُتّعَة،

٩٩٤ /٣٢ ـ عن عليٌ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر (على السلام)، قال: سألته عن أهل مكّة، هل يَصْلُحُ لهم أن يتمتّعوا في العُمْرَة إلى الحَجّ؟

قال: ولا يَصْلُحُ لأَهُلِ مَكَّةَ المُتْعَة، وذلك قول الله: ﴿ فَٰلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِى آلْمَسْجِدِ آلْحَرَامِ ﴾ ، 990 / ٣٣ ـ عن سعيد الأعرج، عنه (عبدالسلام)، قال: وليس لأهل سَرِف، ولا لأهل مَرّ، ولا لأهل مكّة مُتْعَة، يقول الله تعالى: ﴿ فَٰلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِى آلْمَسْجِدِ آلْحَرَامِ ﴾ ،

قوله تعالى:

### ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌّ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَكَلارَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ [١٩٧]

۱/ ۹۹۹ /۱ ـمحمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابت عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن مُثَنَى الحنّاط، عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عبه العرب)، قال: •﴿ أَلْحُجُ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ ﴾: شوّال، وذو القَعْدة، وذو الحِجّة، ليس لأحَدٍ أن يَحُجُ فيما سِواهنّ. ﴿ أَنْ يَحْجَة مَلُومَاتُ ﴾

٧٩٧ /٢ - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، جميعاً، عن ابن أبي عُمير، عن مُعاوية بن عَمّار، عن أبي عبدالله (عبد عبر)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَي عَمِر، عن مُعاوية بن عَمّار، عن أبي عبدالله (عبد عبر)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ الْحَجُ اللهُومَ اللَّهُ عَلَومَاتُ فَعَلَ فَعَلَ فَعَلَ فَقَد فَرَض الحجّ، ولا يُفْرَض الحجّ إلّا في هذه الشهور التي قال الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتُ ﴾: وهو شَوال، وذو القَعْدة، وذو الحِجَة على هذه الشهور التي قال الله عزّ وجلّ : ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتُ ﴾: وهو شَوال، وذو القَعْدة، وذو الحِجَة على الله عزّ وجلّ : ﴿ اللهُ عَلَومَاتُ ﴾ الله عن المناهور التي قال الله عزّ وجلّ : ﴿ الْحَجُ اللهُ عَلَومَاتُ ﴾ الله عن الله عن المناه الله عزّ وجلّ الله عن المناهور التي قال الله عزّ وجلّ : ﴿ الله عَلَ عَلَومَاتُ ﴾ الله عن المناهور التي قال الله عزّ وجلّ : ﴿ الْحَجُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا وَاللّهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا عَا عَلَا عَلَا

سورة البقرة آية ـ ١٩٧ ـ

٣١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤٨/٩٤.

٣٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤٩/٩٤.

٣٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٩٤/٩٥٠.

١ ـ الكافي ٤: ١/٢٨٩.

٢ ـ الكافي \$: ٢٨٩/٦.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: فإن.

٩٩٨ /٣-وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، بإسناده، قال: وأشهرُ الحَجّ: شوّال، وذو القَعْدة، وعشر من ذي الحِجّة؛
 وأشهر السيّاحة: عشرون من ذي الحجّة، والمُحرّم، وصَفَر، وشهر ربيع الأوّل، وعشر من شهر ربيع الثاني».

999 /٤. وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن حمّاد بن عُثمان، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (مدالله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجُّ فَكَل رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجُ ﴾. فقال: وإنّ الله عزّ وجلّ اشترط على الناس شَرْطاً، وشَرَط لهم شَرْطاً».

قلت: فما الذي اشتَرط عليهم، وما الذي شَرَط (١١) لهم؟

قال: فأمّا الذي اشتَرط عليهم، فإنّه قال: ﴿ الْحَجُّ أَشُهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَكلا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ﴾، وأمّا الذي شرَط لهم، فإنّه قال: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَكَ إثْمَ عَلَيْهِ لِمَن آتَقي﴾ ("-قال - برجِع لاذنب له، "".

قلت: أرأيت من ابتُلي بالفُسوق ما عليه؟ قال: «لم يُجعَل له حَدّ (١)، يستغِفر الله ويُلَبّي.

قلت: فمن ابتُلي بالجِدال ما عليه؟ قال: «إذا جادَل فوق مرّتين؛ فعلى المُصيب دَم يُهرِيقُه، وعلى المُخْطىء بقَرة».

1000 الفضل بن الماعيل، عن الفضل بن المراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شاذان، عن صَفُوان بن يحيى، وابن أبي عُمير (١) عن مُعاوية بن عمّار، قال: قال أبو عبدالله (عبد المرمة): وإذا أحرمت فعليك بتقوى الله، و ذِكْر الله كثيراً، وقلّة الكلام إلا بخير، فإنَّ من تَمام الحجّ والعُمرة أن يحقظ المَرءُ لِسائه إلا من خير، كما قال الله عزّ وجلّ، فإن الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَمَن فَرْضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَلا رَفَتَ وَلا فَسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي خير، كما قال الله عزّ وجلّ، فإن الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ فَمَن فَرْضَ فِيهِنَ ٱلْحَجَ فَلا رَفَتَ وَلا فَسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي أَلْحَجُ ﴾. والرَّفَت: الجِماع، والفسوف: الكذِب والسَّباب، والجدال: قول الرجل: لا والله، وبلى والله، واعلَمُ أنَ الرجل إذا حَلْف ثلاث (١) أيمان ولاءً (١) في مَقامٍ واحِدٍ وهو مُحرم، فقد جادَل، فعليه دَمَّ يُهريقُه، وليتصدَّق به، [وإذا حلف يميناً واحدةً كاذبةً فقد جادل، وعليه دمّ يُهريقُه ويتصدّق به].

٣ ـ الكافي ٤: ٢٩٠٠/٣.

<sup>£</sup> \_الكافي £: ١/٣٣٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: اشترط.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: قال.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: يجعل الله له حدّاً،

٥ ـ الكافي ٤: ٣/٣٣٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: جميعاً.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بثلاث.

<sup>(</sup>٣) الولاء: التتابع، وولاء هنا: مصدر في موضع الحال، أي: متوالية.

البرهان في تفسير القرآن 6 Cas 6

وقال: دانَّقِ المُفاخَرَة، وعليك بوَرّع يَحْجِزُك عن مَعاصى الله، فإنَّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ ثُمَّ لْيَقْضُواْ تَفَثَهُمْ (١٠٠ وَلْيُوفُواْ نُذُورَهُمْ وَلْيَطَّوَّ فُواْ بِالْبَيْتِ ٱلْعَتِيقِ ﴾ (\*) . . قال أبو عبدالله (عبد الله): ومن التَّفَث أن تتكلّم في إحرامِك بكلام فَبيح، فإذا دخلتَ مَكَّة وطُفْتَ بالبيتِ وتكلُّمْتَ بكلام طيّب فكان ذلك كَفَّارة،

قال: وسألتُه عن الرجلُ يقول: لا لعَمْري، وبلي لَعمْري؟ قال: «ليس هو (^) من الجِدال، إنّما الجِدال: لا والله، ويلى والله.

١٠٠١ /٦- الشيخ: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن عليّ بن جعفر، قال: سألتُ أخي موسى (علمالسلام) عن الرَّفَث والفُّسوق والجدال ما هو، وما على مَنْ فعَلَه؟

قال: «الرَّفَث: جِماع النِساء، والفُسوق: الكَذِب والمُفاخَرَة، والجدال: قول الرجل: لا والله، وبلي والله. فمن رَفَتْ فعليه بَدنة يَنْحَرها، وإن لم يَجِدُ فَشاةً، وكَفّارة الفُسوق يتصدّق به (١) إذا فعله وهو مُحْرم،.

٧٠٠١ /٧ ـ ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن أبان، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلْحَجُّ **ٱشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ﴾**. قال: «شَوَال، وذو الفّعْدة، وذو الحِجة، ليس لأحدٍ أن يُحْرِمَ بالحجّ فيما سِواهنّ».

١٠٠٣ /٨ ـ عنه: بإسناده عن محمّد بن مسلم [والحلبيّ، جميعاً] (١)، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، في قول الله عزُ وجلَ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَكَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ﴾. فقال: «إنَّ الله عزَّ وجلَّ اشتَرط على الناس شَرْطاً، وشرَط لهم شَرْطاً، فمن وفي لله <sup>(٣)</sup> وفي الله له».

فقالاله: فما " اشترط عليهم، وما اشترط " لهم؟

فقال: «أمّا الذي اشترط عليهم، فإنّه قال ﴿ أَلْحُجُّ أَشَّهُ وَالَّمْ لَمُ مَاتٌّ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَكَا رَفَتْ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ وأمّا الذي "كَانُرُط لِيهِ فإنّه قال: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تأخَّرَ

<sup>(</sup>٤) التَفَت: هو التنظيف من الوّسّخ، وقيل: ما يفعله المحُرِم عند إحلاله كقصّ الثنارب والظُّهر ونتف الإبط وحلق العانة، وقيل: هو ذهاب الشّعث والدَّرن والوَّسَخ مُطفأً. «مجمع البحرين ـ تفث ـ ٢: ٢٣٨».

<sup>(</sup>٥) الحجّ ٢٢: ٢٩.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: ليس هذا.

٦ ـ التهذيب ٥: ٢٩٧ /١٠٠٥.

<sup>(</sup>١) في قرب الاسناد ص ١٠٤: وكفّارة الفسوق شيء يتصدّق به.

٧ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٣٥٧/٢٧٧.

٨-من لا يحضره الفقيه ٢: ٢١٢/٩٦٨.

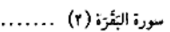
<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر، وهو الصواب، انظر معجم رجال الحديث ١٧: ٢٢٣ و ٢٣: ٨٢.

<sup>(</sup>٢) خي المصدر: فمن وفي له.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: الذي.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: وما الذي شرط.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: وأمَّاما.



فَلا إثْمَ عَلَيْهِ لِمَن أَتَّقَى ﴾ (١) - قال -: يَرجِع لا ذَنَّبَ له،.

قالا: أرأيتَ من ابتُلي بالفُسوق ما عليه؟ قال: «لم يَحِدّ (٧) الله عزّ وجلّ له حدّاً، يستغفر الله ويُلَبّىء.

فقالاً: من ابتُلي بالجدال فما عليه. فقال: وإذا جادل فوق مرّنين؛ فعلى المُصيب دَم شاةٍ يُهرِيقُه، وعلى المُخْطِئ بفَرةً.

١٠٠٤ /٩ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أبي (رحمه ف)، قال: حدَّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمَّد بن عيسي، عن الحسن بن عليّ بن فَضَّال، عن أبي جميلة المُفَضِّل بن صالح، عن زَيْد الشّحّام، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن الرَفَث والفُسوق والجدال.

قال: ه أمّا الرّفَت: فالجِماع، وأمّا الفُسوق: فهو الكَذِب، ألا تسمّع قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ عامَنُوٓ أَإِن جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَاءٍ فَتَبَيَّنُواْ أَن تُصِيبُواْ قَوْمَا بِجَهَالَةٍ ﴾ (١) والجدال: هو قول الرجل: لا والله، وبلي والله، (١).

١٠٠٥ /١٠ ـ وعنه: قال: حدَّثنا أبي (رَحِمه الله)، قال: حدَّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمَّد بن عيسي، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن المُثنّى، عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ ﴾. قال: «شوّال، وذو الفّعْدة، وذو الحجّة».

وفي حديث آخر: «وشهر مُفرد العُمرة رَجَب.

مَّعْلُومَاتٌ، قال: «هو شوال، وذو القَعْدة، وذو الحجّة».

١١٠ /١٢ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال ، ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ ﴾ ـ قال ـ شوال، وذو الفَعْدة، وذو الحجّة، وليس لأحد أن يُحْرِم بالحَجّ فيلمّا يَسْوَاعْنَ الصّر الله المُعَدِّم المُعَالِم المُعالِم المُعالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعَالِم المُعالِم المُعَالِم المُعالِم المُع

١٠٠٨ /١٣ . عن الحَلبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قوله: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ ﴾، قال: والأهِلَّة ٥.

١٤٠ /١٤ ـ عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، في قوله: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ

<sup>(</sup>٦) البقرة ٢: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: لم يجعل.

٩ ـ معاني الأخبار: ١/٢٩٤.

<sup>(</sup>١) الخُجُرات ٤٩: ٦.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وسباب الرَّجل الرَّجل.

١٠ ـ معاني الأخبار: ١٠/٢٩٣.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥١/٩٤.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥٢/٩١.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۵۲/۹۶.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥٤/٩٤.





#### فِيهِنَّ ٱلْحَجُّ ﴾.

قال: ووالفَرْض فَرْضُ الحجّ التَلْبِية، والإشعار، والتقليد، فأيّ ذلك فعل فقد فَرَض الحجّ، ولا يفرض الحجّ إلّا في هذه الشُّهور التي قال الله: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ ﴾ وهي: شوال، وذو الفَّعْدة وذو الحجّة».

١٠١٠ /١٥ ـ عن إبراهيم بن عبدالحميد، عن أبي الحسن (عبدالسلام)، قال: «من جادل في الحجّ فعليه إطعام سنّة مساكين، لكلّ مسكين نصف صاع، إن كان صادِقاً أو كاذباً، فإن عاد مرّتين؛ فعلى الصادِق شاةً، وعلى الكاذب بَقَرةٌ، لأنَّ الله عزَّ وجلَّ بقول: ﴿ فَكَلَا رَفُّتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ والرَّفث: الجِماع، والفُسوق: الكَذِب، والجدال: قول الرجل: لا والله، وبلى والله. والمُفاخَرَة،

١٠١١ /١٦ عن مُعاوية بن عَمَّار، عن أبي عبدالله إعليه السلام، قال: وقول الله: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَمَلا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ والرَّفَت هو الجِماع، والفُسوق: الكَذِب والسُّباب، والجِدال: قول الرجل: لا والله، وبلي والله.

١٠١٢ /١٧ ـعن محمّد بن مُسلم، قال: سألت أبا جعفر (عبه السلام) عن قول الله: ﴿ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَك رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجَ ﴾.

قال: ديا محمّد، إنّ الله اشترَط على الناس شَرُطاً، وشَرط لهم شَرْطاً، ومن وَفَي لله وفَي الله له.

قلت: فما الذي اشترَط عليهم، وما الذي شَيَرَطُ لهم؟

قال: وأمَّا الذي اشتَرط عليهم، فإنَّه قال: ﴿ ٱللَّهِمُ أَشُّهُمُ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضٍ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَك رَفَتَ وَلَا قُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ وأمّا ما شِرَط لهم، فإنَّ فال: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكا إثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرَ فَكا إثْمِ عَلَيْهِ لِمَنِ آتَقَى ﴾ (١) . قال -: يرجِعُ لا رُبِّتِ لَكُورِ رُسُنِ رَسِيرًا

١٠١٣ /١٨ . عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإذا حَلَف ثلاث أيمانِ مُتَتابِعاتِ صادقاً فقد جادَلَ، فعليه دَمّ، وإذا حَلَف بواحِدةٍ كاذباً فقد جادَل، فعليه دَمّ،

> ١٠١٤ /١٩ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما، عن رجل مُحْرم قال لرجل: لا، لَعَمْري؟ قال: وليس ذلك بجدال، إنَّما الجدال: لا والله، وبلي والله،

٢٠/ ١٠١٥ عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (عبدالهم) عن قول الله: ﴿ ٱلْحَجُّ أَشْهُرٌ مَّعْلُومَاتٌ فَمَن

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥٥/٩٥.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥٦/٩٥.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥٧/٩٥.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٠٣.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۰۸/۹۵.

۱۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۰۹/۹۵.

٢٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٠/٩٦.

سورة البَقَرَة (٢) ......

#### فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجَّ فَكَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجَّ ﴾.

فقال: (يا محمد، إنَّ الله اشتَرط على الناس، وشَرَطَ لهم، فمن وَفَي لله وَفَي الله له،

قال: قلت: ما الذي اشتَرط عليهم، وشرَط لهم؟

قال: وأمّا الذي استَرط في الحجّ، فإنّه قال: ﴿ الْحَجُّ أَشْهُرُّ مَعْلُومَاتُ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجُّ فَك رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَجَّ ﴾ وأمّا الذي شَرَطَ لهم، فإنّه قال: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَك إثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَكُوا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَك إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَك إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَك إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُر

قلت: أرأيت من ابتُليِ بالرَّفَث ـ والرَّفَث: هو الجِماع ـ ما عليه؟ قال: ديسوق الهَدْيَ، ويُفرُق ما بينه وبين أهلِه حتَّى يقضِيا المناسِك، وحتَّى يعودا إلى المكان الذي أصابا فيه ما أصاباء.

قلت: أرأيتَ إن أرادا أن يَرجِعا في غير ذلك الطريق الذي ابتُليا فيه؟ قال: وفليجتَمِعا، إذا قَضَيا المناسِك». قلت: فمن ابتُلي بالفُسوق ـ والفُسوق: الكَذِب ـ ولم يُجعَل له حدٌ؟ قال: ويستغفِر الله، ويُلبّي،

قلت: فمن ابتُلي بالجِدال ـ والجِدال: قول الرجل: لا والله، وبلي والله ـ ما عليه؟ قال: ﴿إِذَا جَادَلَ قوماً مرّتين؛ فعلى المُصيب دَمُ شاةٍ، وعلى المُخْطِئ دمُ بقرةٍ».

١٠١٦ / ٢١ . عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (علم السلام)، عن الرجل المُحْرِم قال لأخيه: لا، لَعَمْرِي.

قال: اليس هذا بجِدال، إنَّما الجِدال: لا والله وبلي والله.

قوله تعالى:

## لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُواْ مِنْ رَبِّكُمْ [ ١٩٨]

۱۰۱۷ /۱ ـ العيّاشي: عن عمر بن يزيد بَيّاع السَّابِريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَن تَبْتَغُواْ فَضْلًا مِّن قَرِّبِكُمْ ﴾: «يعني الرَّزْق، إذا أحَلّ الرجُل من إحرامِه وقَضَى نُسُكَه، فلْيَشْتَر ولْيَبِع في المَوْسم».

وقال: وقيل: معناه لاجُناح عليكم أن تطلبُوا المغفرة من ربّكم. قال: ورواه جابر، عن أبي جعفر (عبدالمهم).

(١) البقرة ٢: ٢٠٣.

۲۱ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦١/٩٦.

سورة اليقرة آية ـ ١٩٨ ـ

١ ـ تفسير العيّاشِي ١: ٢٦٢/٩٦.

٢ ـ مجمع البيان ٢: ٥٢٧:



قوله تعالى:

## ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ آلنَّاسُ وَآسْتَغْفِرُواْ آللهَ إِنَّ آللهَ غَـفُورٌ رَّحِيمٌ [ ١٩٩]

١٠١٩ /١ ـمحمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضّل بن شاذان، جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: ﴿إِنَّ رسول الله (سلَّمالة عليه وآله) ــ وذكر (عليه السلام) حجّ النبئ (ملى الاعليه واله)، إلى أن قال ..: وكانت قُريش تُفيض من المُزْدَلِفة وهي جَمْع، ويمنّعون الناس أن يُفيضوا منها، فأقبل رسول الله (متى شعبه رقد)، وقُريش تَرجو أن تكون إفاضته من حيث كانوا يُفيضون، فأنزل الله عزّ وجلّ عليه: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ آلنَّاسُ وَٱسْتَغْفِرُواْ آلْهَ ﴾ يعني إسراهيم وإسماعيل وإسحاق في إفاضَتِهم منها، ومن كان بعدهم،

٢/ ١٠٢٠ منه: بإسناده عن ابن مَحْبُوب، عن عبدالله بن غالب، عن أبيه، عن سَعيد بن المُسَيِّب، قال: سمِعتُ على بن الحسين (عليها السلام) يقول: وإنّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين (عليه السلام)، فقال: أخْيِرْني \_ إن كنتَ عالِماً ـ عن الناس، وأشباه الناس، وعن النَسْنَاس.

فقال أمير المؤمنين (عبدالسلام): يا حسين، أجِب الرجِل، فقال الحسين (عبدالسلام): أمّا قولُك: أخْبِرْني عس الناس. فنحن الناس، فلذلك قال الله تبارك وتعالى فِرْكُرُه في الكتاب: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ ٱلنَّاسُ ﴾ فرسول الله (منر الاعليه وآله) الذي أفاض بالناس."

وأمّا قولُك: أشباه الناس. فهم شيعتنا وموالينا، وهم متّا، ولذلك قال إبراهيم (عبدالسلام): ﴿ فَمَن تَبِعنى فَإِنَّهُ

وأمّا قولك: النَّسْنَاس. فهم السّواد الأعظم ـ وأشار بيده إلى جماعة الناس، ثمّ قال ـ: ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا كَالأَنْعَام بَلْ هُمْ أَضَلُّ سَبِيلاً ﴾ (").

١٠٢١ /٣ ـ العيّاشيّ: عن زيد الشّحّام، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ أَفِيضُوا مَنْ حَيْثُ أَفَاضَ آلنَّاسُ ﴾.

قال: «أولئك قريش، كانوا يقولون: نحن أولى الناس بالبيت، ولا يُفيضون إلّا من المُزْدَلِفَة، فأمَرَهُم الله أن

سورة البقرة آية ـ 199 ـ

١ ـ الكافي ٤: ٢٤٧ /٤.

۲ ـ الكافي ٨: ٣٣٩/٢٤٤.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ۱٤: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الفرقان ٢٥: 11.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٣/٩٦.

يُفيضوا من عَرَفة،

سورة البَّقْرَة (٢) .....

١٠٢٢ /٤ ـعن رِفاعة، عن أبي عبدالله (عبد السلام)، قال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ آلنَّاسُ ﴾.

قال: (إنّ أهل الحَرم كانوا يقِفون على المَشْعَر الحرام، ويقف الناس بعَرَفة، ولا يُفيضون حتّى يَطلُعَ عليهم أهلُ عَرَفة، وكان رجُل يُكنّى أبا سيّار، وكان له حِمارٌ فارِة (١١)، وكان يسبِق أهل عَرَفة، فإذا طَلَع عليهم، قالوا: هذا أبو سَيَّار؛ ثمّ أفاضوا، فأمرَهم الله أن يَقِفوا بعَرَفة، وأنْ يُفيضوا منه».

١٠٢٣ /٥ ـ عن مُعاوية بن عَمَّار، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله: ﴿ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَـيْثُ أَفَـاضَ
 ٱلنَّاسُ ﴾.

قال: ويعني إبراهيم و إسماعيل.

١٠٢٤ /٦-عن علي، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ آلنَّاسُ ﴾.
قال: «كانت قريش تُفيض من المُزْدَ لِفَة في الجاهليّة، يقولون: نحن أولى بالبيت من الناس، فأمرَهم الله أن يُفيضوا من حيث أفاض الناس، من عَرَفة».

٧/ ١٠٢٥ /٧ ـ وفي رواية حَريز (١)، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: وإنّ قريشاً كانت تُفيض من جَمْع (٢)، ومُضَر ورَبيعة من عَرَفات».

۱۰۲۱ /۸-عن أبي الصَّبَّاح، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: وإنّ إبراهيم أخرَج إسماعيل إلى المَوقِف فأفاضا منه، ثمّ إنّ الناس كانوا يُفيضون منه، حتّى إذا كَثُرت قُريش، قالوا: لا تفيض من حيث أفاض الناس، وكانت قُريش تُفيض من المُزْدَلِفَة، ومنعوا الناس أن يُفيضوا معهم إلّا من عَرَفات، فلمّا بعث الله محمّداً (ملسة عبدرته) أمرَهُ أن يُفيض من حيث أفاض الناس، وعنى بذلك إبراهيم وإسماعيل (عبدالسلام)».

٩/ ١٠٢٧ /٩ عن جابر، عن أبي جعفر (عبد الهر) في فوله: ﴿ ثُمَّ أَفِيضُواْ مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ ٱلنَّاسُ ﴾. قال: دهم أهل اليمن، (١).

٤ - تفسير العيّاشي ١: ٢٦٤/٩٧.

<sup>(</sup>١) الحمار الفاره: النشيط، السُّيُور. «لسان العرب ـ فره ـ ١٣: ٥٢١».

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٥/٩٧.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٦/٩٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٧/٩٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وفي رواية أخرى.

<sup>(</sup>٢) جَمْع: هو المُزْدَلِفة، وهو قُزَح، وهو المَشْعَر، سُمّي جَمُعاً لاجتماع الناس به، والظاهر أنّ المراد هنا الأوّل، «معجم البلدان ٢: ١٦٣».

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٨/٩٧.

۹ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٩/٩٨.

<sup>(</sup>١) في «ط»: اليمين.



### قوله تعالى:

فَإِذَا قَضَيْتُم مَّنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُواْ آللهَ كَذِكْرِكُمْ ءَابَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرَاً فَمِنَ آلنَّاسِ مَن يَقُولُ رَبَّنَا ءَاتِنَا فِي آلدُّنْيَا وَمَا لَهُ فِي آلاَّخِرَةِ مِنْ خَلاَقٍ \* وَمِنْهُم مَّن يَقُولُ رَبَّنَا ءَاتِنَا فِي آلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ آلنَّارِ -إلى فوله -الحِسَابِ [٢٠٢-٢٠١]

١٠٢٨ /١ - محمد بن يعقوب: عن أبي علي الأشعري، عن محمد بن عبدالجبّار، عن صَفْوان بن يحيى، عن منصور بن حازم، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآذْ كُرُواْ آللهُ فِي أَيَّام مَّعْدُودَاتٍ ﴾ (١).

قال: همي أيّام التَشْريق، وكانوا إذا قاموا بمِنَى بعد النّحْر تَفاخَروا، فقال الرجُل منهم: كان أبي يفعَل كذا وكذا، فقال الله جلّ ثناؤه: ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُم مِنْ عَرَ فَاتٍ (''... فَاذْكُرُواْ آشِوكَذِكْرِكُمْ ءَابآ ءَكُمْ أَوْأَشَدَّ ذِكْراً ﴾ . وكذا، فقال الله جلّ ثناؤه: ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُم مِنْ عَرَ فَاتٍ (''... فَاذْكُرُواْ آشِوكَذِكْرِكُمْ ءَابآ ءَكُمْ أَوْأَشَدَّ ذِكْراً ﴾ . قال: دوالتكبير: الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلّا الله، والله أكبر ('')، ولله الحمد، الله أكبر على ماهدانا، الله أكبر على ما رزّقَنا من بَهيمة الأنعام .

٢٠٢٩ /٢ عنه: عن عِدَة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن ابن مَحْبُوب، عن جميل بن صالح، عن أبي عبدالله (علم السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿رَبَّنَا مَاتِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَنَةٌ﴾.

قال: «رضوان الله والجنّة في الآخرة، والمتعاش وحُسْن الخُلُق في الدنيا».

۱۰۳۰ /۳-وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وعليّ بن محمّد القاشانيّ، جميعاً، عن القاسم بن محمّد، عن سُليمان بن داود المِنْفَريّ، عن سُفيان بن عُيَينة، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: وسأل رجلّ أبي بعد مُنْصَرَفِه من المَوقِف؛ فقال: أترى الله يُجيب (۱) هذا الخَلْق كُلّه؟

فقال أبي: ما وقَف بهذا المَوقِف أَحَدٌ إلّا غَفر الله له؛ مؤمِناً كان أو كافِراً، إلّا أنّهم في مَغْفِرَتِهم على ثلاث مَنازل: مُؤمن غفَر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخّر، وأعتَقَه من النار؛ وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ رَبُّنَا ءَاتِنَا فِي ٱلدُّنْيَا

سورة البقرة أية ـ ٢٠١ ـ ٢٠٢ .

۱ ـ الكافي ٤: ١٦ ٥/٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ١٩٨.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: الله أكبر.

۲ ـ الكافي ٥: ٢/٧١.

٣ ـ الكافي ٤: ١٠/٥٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أترى بِخيب الله.

حَسَنَةً وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ ﴿ أُولَئكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِّمَّا كَسَبُواْ وَآفَهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾.

ومنهم من غفر الله له ما تقدَّم من ذَنَهِ، وقبل له: أَخْسِن فيما بقِيَ من عُمُرِك؛ وذلك قوله عزَّ وجلّ: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَآ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَكَآ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ (٢) يعنى من مات قبل أن يَمضي فلا إثم عليه، ومن تأخّر فلا إثم عليه لمن اتّقى الكبائر.

وأمّا العامّة، فيقولون: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ يعني في النفْرِ الأوّل: ﴿ وَمَن تَأَخَّرَ فَكَا إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ '' يعني لمن اتّقى الصَّيْد، أفترى أنّ الصَّيْد يُحرَمه الله بعد ما أحَلُه في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذَا حَلَلْتُمْ فَاصْطَادُواْ﴾ وفي نفسير العامّة معناه: فإذا حلَلْتُم فاتّقوا الصَّيْد.

وكافر وقَف هذا الموقف يُريد زينة الحياة الدنيا، فغَفَر الله له ما تقدّم من ذنبه إن تاب من الشّرك فيما بَقِيَ من عُمُرِه، و إن لم يَتُبُ وافاه أَجْرَه ولم يَحْرِمْهُ أَجرَ هذا الموقف؛ وذلك قوله عزّ وجلَ: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ الحَيَوْة آلدُّنَيَا وَزِينَتَهَا نُوَفِّ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُون \* أُولَئِكَ آلَّذِينَ لَيْسَ لَهمْ فِي آلْأَخِرَةِ إِلَا آلنَّار وَجَبِطَ مَا صَنَعُواْ فِيهَا وَبَاطِلٌ مَّا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ (1).

١٠٣١ /٤ - العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (طبه السلام) في قول الله: ﴿فَاذْكُـرُواْ آلله كَنْكِرْكُمْ ءَابآءَكُمْ أَوْ أُشَدَّ ذِكْراً ﴾. قال: «كان الرجل في الجاهليّة يقول: كان أبي، وكان أبي، فأنزِلت هذه الآية في ذلك».

1۰۳۲ /٥-عن محمد بن مسلم، عن أبي عبدالله (علم العلم)، والحسين، عن فضالة بن أيوّب، عن العَلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (علم السلام)، في قول الله، مثله سواء: دأي كانوا يفتَخِرون بآبائهم، يقولون: أبي الذي حمل الدِّيات، والذي فاتل كذا وكذا. إذا قاموا بمِنى بعد النَّحْر، وكانوا يقولون أيضاً ـ يَحْلفون بآبائهم ـ: لا وأبي، لا وأبي، د

۱۰۳۳ / ۲-عن زُرارة، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: سألته عن قوله: ﴿ فَاذْكُرُواْ ٱللّٰهَ كَذِكْرِكُمْ ءَابَآءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذَكْراً﴾. قال: «إنّ أهل الجاهليّة كان من قولهم: كلا وأبيك، بلي وأبيك. فأمِروا أن يقولوا: لا والله، وبلي والله.

۱۰۳۱ /٧ ـ وروى عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في قوله: ﴿ فَاذْكُرُواْ ٱللّهَ كَذِكْرِكُمْ ءَابَآ ءَكُمْ أَوْ أَشَدُّ ذَكْراً﴾. قال: «كان الرجل يقول: كان أبي، وكان أبي. فنزَلَتْ عليهم في ذلك».

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٠٣.

<sup>(</sup>۲) المائدة ٥: ٢.

<sup>(</sup>٤) هود ۱۱: ۱۵ - ۱۹.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٠/٩٨.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧١/٩٨.

٦- تفسير العيّاشي ١: ٢٧٢/٩٨.

٧ . تنسير العيّاشي ١: ٢٧٣/٩٨.

١٠٣٥ /٨ عن عبدالأعلى، فال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله: ﴿ رَبُّنَا عَاتِنَا فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي ٱلْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ﴾. قال: «رِضُوان الله والجَنَّة في الآخِرة، والسَّمَة في المَعِيشَة وحُسْنُ الخُلُق في

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

٩٠٣٦ /٩ ـ عن عبدالأعلى، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: (رِضوان الله، والتَّوْسِعَة في المَعِيشَة، وحُسْنُ الصُّحْبة، وفي الآخِرَةِ الجَنَّة).

١٠/١٠٣٧ - أبو عليّ الطَّبَرْسيّ: في قوله تعالى: ﴿ أَوْلئكَ لَهُمْ نَصِيبٌ مِّمَّا كَسَبُواْ وَآفَهُ سَريَعُ ٱلْحِسَابِ﴾ عن أمير المؤمنين (عب السلام) أنّه قال: ومعناه أنّه يُحاصِبُ الخَلْقَ دُفْعَةً، كما يَرْزُقُهم دُفْعَةً،

#### قوله تعالى:

### وَ آذْ كُرُواْ ٱللهَ فِي أَيَّام مَّعْدُودَاتٍ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَنْنِ فَكَ إَثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخَّرَ فَكَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ آتَّقَىٰ وَآتَّقُواْ آللهَ وَآغَلَمُواْ أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُخشَرُونَ [ ٢٠٣]

١/١٠٣٨ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عز وجل : ﴿ وَآذْكُرُواْ آللهُ فِي أَيَّام مَّعْدُودَاتٍ ﴾.

قال: والتكبير في أيّام التّشريق، من صَلاة الظِّهر من يوم النّحْر إلى صَلاة الفَّجْر من اليوم الثالث، وفي الأمصار عَشر صلوات، فإذا نَفَر بعد الأولى أمْسَك أَعَلَ الأَمْصَارَ ﴿ وَعَنَى أَقَامَ بَعِنْنَ فَصَلَّى بِهَا الظُّهر والعَصْر فليُكَّبِّر،

٢/ ١٠٣٩ عنه: عن أبي على الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن صَفّوان بن يحيى، عن مَنْصُور بن حازِم، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱذْكُرُواْ آللهُ فِي أَيَّامٍ مَّعْدُودَاتٍ ﴾.

قال: وهي أيّام التَشْرِيق ـوساق الحديث إلى أن قال ـ: والتكبير: الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلّا الله، والله أكبر، الله أكبر، ولله الحمد، الله أكبر على ما هَدانا، الله أكبر على ما رَزَقَنا من بَهيمة الأنعام».

٣٠٤٠/٣-عنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحَكَم، عن داود بن النّعمان، عن

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٤/٩٨.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٥/٩٩.

١٠ .مجمع البيان ٢: ٥٣١.

سورة البقرة آية . 203 .

١ ـ الكاني ٤: ١٦ ه/١.

۲ ـ الكاني ٤: ٣/٥١٦.

٣ ـ الكانى ٤: ١/٥١٩.

أبي أيوّب، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالسلام): إنّا نُريد أن ننعَجّلَ السّبر ـ وكانت ليلة النَّفر حين سألتُه ـ فأيّ ساعة نَنْفِر؟

فقال لي: دأمّا اليوم الثاني، فلا تَنْفِر حنّى نزولَ الشمس، وكانت لبلة النَّفْر، وأمّا اليوم الثالث، فإذا ابيضّتِ الشَمْسُ فانْفِرْ على بركة الله؛ فإنّ الله جلّ ثناؤه يقول: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ فلو سكتَ لم يَبْقَ أَحَد إلّا تعجّل، ولكنّه قال: ﴿ وَمَن تَأخّرَ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ ..

ا ۱۰۶۱ / ٤ - وعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن أحمد بن الحسن المِيثَميّ، عن مُعاوية بن وَهْب، عن إسماعيل بن نَجِيح الرُمّاح، قال: كنّا عند أبي عبدالله (ميه السلام) بمِنَى ليلة من الليالي، فقال: «ما يقول هؤلاء [في]: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ ؟». قلنا: ما نَدري.

قال: «بلى، يقولون: فمن تعجّل من أهلِ البادية فلا إثم عليه، ومن تأخّر من أهل الحَضر فلا إثم عليه؛ وليس كما يقولون، قال الله جلّ ثناؤه: ﴿ فَمَن تَعَجَّل فِي يَوْمَيْن فَكا إثْمَ عَلَيْهِ (١) وَمَن تَأَخَّرَ فَكا إثْمَ عَلَيْهِ ﴾ ألا لا إثْمَ عليه لمن اتّقى، إنّما هي لكم، والناس سَواد، وأنتم الحاجّ».

1 • 1 • 1 • 1 • 1 من بابويه في (الفقية): بإسناده عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: وإذا أردت أن تَنْفِرَ في يومَين فليس لك (١) حتّى تزول الشمس، فإن تأخّرتَ إلى آخِر أيّام التشريق ـ وهو يوم النّفر الأخير ـ فلا عليك أيّ ساعة نَفَرْتَ، ورَمَيْتَ قبل الزوال أو بعده».

قال: وسمعتُه بقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ تُعَجِّلُ فِي يَوْمَينِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَنْ تَأَخَّرَ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ اتَّقَى﴾ قال: «يتّقي الصَّيْد حتّى ينفِرَ أهل مِنَى» (ا)

١٠٤٣ /٦ ـ ثمّ قال ابن بابويه: وفي رواية أبن مَحْبُوبِ، عن أبي جعفو الأحْوَل، عن سَكام بن المُسْقَنير، عن أبي جعفر (طهالسلام)، أنه قال: المن اتّقى الرَّقَث والفّسوق والجّدال وما حرَّم الله [عليه] في إحرامه.

١٠٤٤ /٧- وقال: في رواية عليّ بن عَطيّة، عن أبيه، عن أبي جعفر (ملهالملام): المن اتّقى الله عزّ وجلّه.

١٠٤٥ /٨ ـ وقال: في رواية سُليمان بن داود المِنْقَريّ، عن سُفيان بن عُبَينة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾: «يعني من مات فلاإنم عليه ﴿ وَمَن تأخَّرَ (١) فَكَ إثْمَ

٤ ـ الكافي ٤: ١٢/٥٢٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: ألا لا إثم عليه.

٥ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤/٢٨٧ و١٤١٥ و١٤١٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة؛ أن تنفر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: في النفر الأخير.

٦ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤١٦/٢٨٨.

٧ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ١٤١٧/٢٨٨.

٨ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨٨/٢١٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: أجله.



### عَلَيْهِ ﴾ لِمَن اتَّقى الكبأثره.

٩/ ١٠٤٦ /٩ ـ وقال: وسئل الصادق (طبال لام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ قال: وليس هو على أنّ ذلك واسع إن شاء صنع ذا، [وإن شاء صنع ذا]، لكنّه يَرجِع مغفوراً له لا إثمَ عليه ولا ذَنّبَ له.
 له».

المُكُلُّت، عن الصَّلُت، عن الصَّلُت، عن الصَّلُت، عن الصَّلُث، عن الصَّلُت، عن الصَّلَة، عن الصَ

قال: والمَعْلُومات والمَعْدُودات واحِدة، وهُي أيّام التَشْرِيق،

المحمد، عن عليّ بن الحَكَم، عن سَيف ابن عَمِيْرَة، عن عبد الله (عبد الله (عبد الله عبد) عن أمّ هذا البيت حاجًا أو مُعتَمِراً مبرّءاً ابن عَمِيْرَة، عن عبد الأعلى، قال أبو عبد الله (عبد الله (عبد الله) وكان أبي يقول: من أمّ هذا البيت حاجًا أو مُعتَمِراً مبرّءاً من الكِبْر، رجَع من ذنوبه كبوم (١) وَلَد تُهُ أُمّه، ثمّ قرأ: ﴿ فَمَن تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَكا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تأخّر فَكا إِثْمَ عَلَيْهِ مِن ذنوبه كبوم (١) وَلَد تُهُ أُمّه، ثمّ قرأ: ﴿ فَمَن تَعَجَّلُ فِي يَوْمَيْنِ فَكا إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تأخّر فَكا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَن التَّقَىٰ ﴾.

قلت: ما الكِبْر؟ قال: وقال رسول الله (ملن اله عليه وآله): إنّ أعظم الكِبْر غَمْصُ الخَلْق، وسَفَّهُ الحقّ،

قلت: ما غَمْصُ الخَلْق وسَفْهُ الحقّ؟ قال: «يَجْهَل الحقّ، ويَطْعَن على أهلِه، ومن فعَل ذلك نازَع الله رداءه».

١٤٢ /١٤٢ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن العبّاس، وعليّ بن السِنديّ، جميعاً، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي عبدالله (مداسعم، قال: سمِعتُه يقول في قول الله عزّ وحلّ: ﴿وَيَذْكُرُواْ أَسْمَ آلَةِ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُومَاتٍ ﴾ (١) قال: دأيام العشر». وقوله: ﴿وَآذْكُرُواْ آلَٰهَ فِي أَيَّامٍ مَّعْلُودَاتٍ ﴾ قال: وأيّام التَشْريق».

۱۰۵۰ /۱۳ ـ عنه: بإسناده عن محمد بن الحسين، عن يعقوب بن يزيد، عن بحيى بن المبارك، عن عبدالله (۱) بن جَبَلَة، عن محمد بن يحيى الصَّيْرَفِيّ، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبدالله (على السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأَخَّرَ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ آتَّقَىٰ ﴾: «الصيد، يعني في إحرامه، فإن أصابه لم يكن له أن ينفِرَ في النَّفْر الأوّل».

٩ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٨٩/٢٨١.

١٠ ـ معاني الأخبار: ٣/٢٩٧.

۱۱ ـ الكافي 1: ۲/۲۵۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر:كهيئة يوم.

۱۲ ـ التهذيب ٥: ١٧٣٦/٤٨٧.

<sup>(</sup>١) الحج ٢٢: ٢٨.

۱۲ ـ التهذيب ٥: ۲۷۲/۲۷۳.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: عبدالرحمن، وهو سهو صوابه ما في المتن، انظر معجم رجال الحديث ١٠: ١٣٣.

١٠٥٢ /١٥ ـ العيّاشيّ: عن رُفاعة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن الأيّام المعدودات، قال: دهي أيّام التّشريق.

١٩٥١ /١٩١ - عن زيد الشّخام، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «المعدودات والمَعلومات هي واحدة، أيّام التّشريق.

۱۷/ ۱۰۵٤ محمد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله (مدالله) عن قول الله: ﴿ وَآذْكُرُواْ آللهُ فِي أَيَّامٍ مُعْدُودَاتٍ ﴾. قال: «التَكْبير في أيّام التّشريق في دُبُر الصلوات، (۱).

١٠٥٥ /١٨ -عن حمّاد بن عيسى، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (طبدالسلام) يقول: «قال عليّ (طبدالسلام) في قول الله: ﴿ وَأَذْكُرُواْ آللَهُ فِي أَيَّام مَّعْدُودَاتٍ ﴾ قال: «أيّام التَشْريق» (١).

١٩٥١ /١٩ - عن سلام بن المُسْتَنير، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قوله: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخَّرَ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ آتَقَىٰ ﴾: «منهم الصَّيْد، واتَقى الرَّفَ والفُسوق والجِدال، وما حرَّم الله عليه في إحرامه».

٢٠/ ١٠٥٧ - عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله رَطِيدُ في قول الله: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تأخَّرَ فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾. قال: «برجع مَغْتُورًا له، لاذنْبَ له».

٢١/ ٢١/ -عن أبي أيُّوب الخَزّاز، قال: قلت لأبِّي عبدًالله (ملهُ السلام): إنَّا تُريد أن نتعَجّل؟

فقال: دَنَنْفِروا في اليوم الثاني حتّى تزول الشمس، فأمّا اليوم النالث، فإذا انتصَفَ فانِفروا؛ فإنّ الله يقول: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَـكآ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ فلو سكتَ لم يَبْقَ أحَدٌ إلّا تعجّل، ولكنّه قال جلّ وعزّ: ﴿ وَمَن تأخَّرَ فَكاۤ

۱٤ ـ التهذيب ٥: ٤٩٠/٨٥٧١.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٦/٩٩.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٧/٩٩.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٩/٩٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الصلاة.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۷۸/۹۹.

<sup>(</sup>١) في الس وط»: قال: التكبير في أيام التشريق في دُبُر الصلوات. وهو تكرار للحديث السابق.

۱۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۹۹/۲۸۱.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۸۱/۹۹.

٢١ ـ تفسير العيّاشي ١، ٢٨٢/٩٩.

### إثمَ عَلَيْهِ ﴾ .

١٠٥٩ /٢٢ ـ عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: ﴿إِنَّ الْعَبْدِ الْمُؤْمِنَ حَينَ يَحْرُجُ من بيته حاجًّا لايخطو خُطوةً ولا تخطو به راحِلَتُه إلّاكتَب الله له بها حسَنةً، ومحا عنه سيّئةً، ورفَع له بها درجةً، فإذا وقَف بِعَرَفات، فلوكانت له ذُنوبٌ عدد التَرى، رجع كما ولَدتْهُ أمّه، يقال (١) له: استأنِفِ العمّل، يقول الله: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ نِي يَوْمَيْن فَكَ إِثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَكَ آثْمَ عَلَيْهِ لِمَنِ آتَّتَى ﴾ .

١٠٩٠ /٢٣ ـعن أبي بصير، في رواية أخرى: نحوه، وزاد فيه: «فإذا حلَق رأسة لم تسقُّطُ شَعْرَةً إلَّا جعَل الله له بها نوراً يوم الفيامة، وما أَنفَقَ من نَفَقَةٍ كُتبَتْ له، فإذا طاف بالبيت رجَع كما وَلَدتْهُ أُمُّه،

١٠٦١ /٢٤ ـ عن أبي حمزة النُّماليّ، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قوله: ﴿ فَمَن تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إثْمَ عَلَيْهِ وَمَن تَأْخُرَ فَكَا إِثْمَ عَلَيْهِ لِمَن آتَّقَيٰ﴾ الآبة.

قال: وأنتم ـ والله ـ هم، إنّ رسول الله (مله هنه واله) قال: لا يَثْبُتُ على ولاية على إلّا المُتّقون».

١٠٦٢ /٢٥ ـ عن حَمَّاد، عنه، في قوله: ﴿ لِمَنِ آتَّقَيْ ﴾: والصيد، فإن ابتُلي بشيء من الصَّبْد فَفَداه، فليس له أَنْ يَنْفِرَ فِي يَوْمَينِ.

قوله تعالى:

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَيُشْهِدُ ٱللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلْدُ ٱلْخِصَامِ \* وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لَيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ [ ٢٠٠ - ٢٠٥]

١٠٦٣ /١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن ابن مَحْبُوب، عن محمّد بن سُلَبْمان الأزدي، عن أبي الجارؤد، عن أبي إسحاق، عن أمير المؤمنين (مبداسلام): ﴿ وَإِذًا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلأَرْضِ لَيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ﴾ بظُلْمِه وسُوء سيرته ﴿ وَاقَهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ﴾.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۸۲/۱۰۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فقال.

٢٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨٤/١٠٠.

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٠/٢٨٥.

٢٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨٦/١٠٠.

سورة البقرة آية - ٢٠٤ - ٢٠٥ ـ

۱ رالکافی ۸: ۲۸۹/۲۳۹.

f **f** \

٢/ ١٠٦٤ /٢ ـ العبّاشيّ: عن الحسين بن بشّار، قال: سألت أبا الحسن (عبه السلام) عن قول الله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾. قال: «فلان وفلان». ﴿ وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ ﴾: «النّسُل: هم الذُرّيّة، والحَرْث: الزَرْع».

٣٠١٥ /٣ عن زُرارة، عن أبي جَعْفَر وأبي عبدالله (طبهما السلام)، قال: سألتُهما عن قوله: ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي اللَّرْضِ ﴾ إلى آخر الآية. فقالا: «النَّسُل: الولد، والحَرْث: الأرض».

١٠٦٦ /٤ ـ وعنه: قال أبو عبدالله (عليه السلام): والحَرُّث: الذرِّيَّة).

١٠٦٧ /٥ ـ عن أبي إسحاق السّبيعيّ، عن أمير المؤمنين عليّ (طبهالسلام)، في قوله: ﴿ وَإِذَا تَوَلَّىٰ سَعَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ لَيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلَ ﴾ بِظُلْمِه وسوء سيرته ﴿ وَآفَهُ لَا يُحِبُّ ٱلْفَسَادَ ﴾.

١٠٦٨ /٦ ـعن سعد الإسكاف، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: وإنَّ الله يقول في كتابه: ﴿ وَهُوَ أَلَدُّ ٱلْخِصَامِ ﴾ بل هم يختصمون (١).

قال: قلت: ما ألدً؟ قال: «شديد الخُصومة».

١٠٧٠ /٨ ـ وعنه: قال: ورُوي عن الصادِق (عبدالسلام): وأنَّ الحَرْثَ في هذا المَوْضِع: الدِّين، والنَّسْل: الناس». ١٠٧١ /٩ ـ وذكر عليّ بن إبراهيم ذلك، ثمّ قال: وانزلت في الثاني، ويقال: في معاوية.

قوله تعالى:

### وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللهِ وَٱللهُ رَءُوفُ بِالْعِبَادِ [ ٢٠٧ ]

١٠٧٢ /١ ـ الشيخ في (أماليه)، قال: حدّثنا جماعة، عن أبي المُفَضَّل، قال: حدّثنا محمّد بن أحمد بن يحيى

مرز تحقیق ترکی مورسی دری

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٠ /٢٨٧.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۸۸/۱۰۰.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٠/٢٨٩.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠١/١٠١.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠١/٢٩١.

<sup>(</sup>۱) في «طα: يخصمون.

٧ ـ مجمع البيان ٢: ٥٣٤.

٨ . مجمع البيان ٢: ٥٣٤.

٩ . تفسير النمي ١: ٧١.

سورة البقرة آية . ٢٠٧.



ابن صَفُوان (۱) الامام بأنطاكِيّة، قال: حدّثنا محفوظ بن بَحْر، قال: حدّثنا الهَيْثَم بن جميل، قال: حدّثنا قيس بن الرَّبيع، عن حكيم بن جُبير، عن عليّ بن الحسين (مقرات الاعليه)، في قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى تَفْسَهُ آبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ آفْهِ﴾. قال: انزَلَتْ في عليّ (عدال لام) حين بات على فِراش رسول الله (مقراة عدراله)».

1007 / 100 الشيخ في (مجالسه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضّل، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن زكريًا العاصي (1) قال: حدّثنا أحمد بن عبيدالله الغُدَانِي (1) قال: حدّثنا الرَّبِع بن سَيّار (1) قال: حدّثنا الأعْمَش، عن سالم بن أبي الجَعْد، يرفعه إلى أبي ذَر (رضواه من): أنّ عليّاً (طوالسلام) وعثمان وطلّحة والزبير وعبدالرحمن بن عَوف وسَعْد بن أبي وقاص، أمرَهم عمر بن الخطّاب أن يدخُلوا بيناً ويُعلَق عليهم بابه، ويتشاوروا في أمرِهم، وأجّلهُم ثلاثة أيّام، فإن توافَق خمسة على قولٍ واحد وأبى رجُل منهم، قُتِل ذلك الرجل، وإن توافَق أربعة وأبى النان، قُتِل الاثنان.

فلمًا توافقوا جميعاً على رأي واحدٍ، قال لهم عليّ بن أبي طالب (طبد الله): وإنّي أحِبُ أن تسمّعوا منّي ما أقول لكم، فإن يَكُنْ حَقّاً فاقبلوه، وإن يَكُنْ باطِلاً فأنكِروه، قالوا: قل. فذكر فضائله (طبد السلام)، ويقولون بالمُوافقة، وذكر عليّ (عبد السلام) في ذلك: «فهل فيكم أحَدٌ نزَلَتْ فيه هذه الآية: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ آبُتِغَاءَ مَرْضَاتِ أَنْهِ ﴾ لمّا وَقبتُ رسولَ الله (صنى الشعب والله الفراش غيرى، قالوا: لا.

٣/ ١٠٧٤ /٣ ـ وعنه في (أماليه)، قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضِّل، قال: حدَّ ثنا محمَّد بن محمَّد بن سُليمان الباغَنْديّ، قال: حدَّ ثنا محمَّد بن الصبّاح الجَرْجُوائي (١)، قال: حدَّ ثني محمَّد بن كَثِير المُكَلَّئيّ (١)، عن عَرف الأعرابيّ من أهل البصرة (٣)، عن الحسن بن أبي الحسن، عن أنس بن مالك، قال: لمَّا توجّه رسول الله (سنّاه عليه الغار ومعه أبو بكر، أمَّر النبيّ (منّ العمارة) علياً (عباسلام) أن ينام على فراشه، ويتغشّى (١)

### ٣ ـ الأمالي ٢: ٢١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محمد بن يحيى بن الصفّار، والظاهر صحّة ما في المتن، ترجم له السمعاني في الأنساب ١: ٢٢١ وقال: كان إمام الجامع بأنطاكية. ٢ ـ الأمالي ٢: ١٥٩ و١٦٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: العاصمي، ترجم له في تاريخ بغداد ٧: ٣٨١ ولسان الميزان ٢ /٢٢٨ ولقباه بالعدوي البصري الذئب.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: العدلي، تصحيف صوابه ما في المتن نسبة إلى غُدانة بن يربوع، انظر ترجمته في تهذيب الكمال ١: ٤٠٠ وتهذيب التهذيب ١: ٥٩.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: يسار، لم نعثر عليه بهذا الضبط، والظاهر أنّه الربيع بن بدر بن عمرو بن جَرّاد شيخ الفُداني والراوي عن الأعمش، انظر تهذيب الكمال ٩: ٦٣.

<sup>(</sup>۱) في «س وط»: والمصدر: الجرجاني، والصحيح أنّه منسوب إلى جرجرايا قرية بين واسط وبغداد، عدّه الذهبي في السير ١٤: ٣٨٣ من مشايخ الباغّندي، وترجم له في ١٠: ٦٧٢.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: المدائني، ترجم له في تاريخ بغداد ٣: ١٩١ والجرح والتعديل ٨: ٧٠ وغيرهما ولم يذكروا لقبه هذا.

<sup>(</sup>٣) في «س وط»: عون الأعرابي من أهل البصرة، وفي المصدر: عرف الأعرابيّ عن أهل البصرة، والصواب ما أثبتناه، وهو: عوف بن أبي جميلة البصري المعروف بالأعرابيّ من أهل البصرة يروي عن الحسن بن أبي الحسن البصريّ، راجع سير أعلام النبلاء ٦٠ ١٣٨٣، تهذيب التهذيب ١٨ ١٦٦.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: ويتوشّح.



بَبُوْدَنِه، فبات عليّ (عبدالسلام) مُوَطِّناً نفسه على القَتْل، وجاءَت رجالٌ من قُريش، من بُطونها، يُريدون قتل رسول الله (ملّ الله عبدواله)، فلمّا أرادوا أن يضَعوا عليه أسيافهم، لا يَشُكُون أنه محمّد (ملّ الله عبدواله)، فقالوا: أيقِظوه، ليَجِدَ ألمَ القَتْل، ويَرى السّبوف تأخُذُه؛ فلمّا أيقَظوه ورأوه عليّاً تركوه، وتفرّقوا في طلّب رسول الله (ملّ الدعيدواله)، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ آبْتِغَاءً مَرْضَاتِ آلَةِ وَآلَةُ رَءُوكٌ بِالْعِبَادِ ﴾.

1 • ١٠٧٥ / ٤ - وعنه: بإسناده، قال: أخبرنا أبو عُمر، قال: أخبرنا أحمد، قال: حدّثنا الحسن (١) بن عبدالرحمن ابن محمّد الأزديّ، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عبدالنور بن عبدالله بن المُغيرة القُرَشيّ، عن إبراهيم بن عبدالله بن معبّد (٢)، عن ابن عبّاس، قال: بات عليّ (عبدالسلام) ليلة خرّج رسول الله (سلّ هند رائه) عن (١) المشركين على فِراشِه ليُعمّي على قُريش، وفيه نزلت هذه: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرَى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللهِ ﴾.

1071 /٥- ابن الفارسيّ في (الرَّوْضَة)، قال: قال ابن عبّاس: إنّ النبيّ (منّ الدورانه) أمّر عليّاً (على السلام) أن ينام على فراشِه، فانظلَق النبيّ (منّ الدورانه) وقُريش يختَلِفون، فينظُرون إلى عليّ (على الله) نائماً على فراشِ رسول الله (منّ الدورانه)، فقال بعضهم: شدّوا عليه، فقالوا: الرجل نائم، ولوكان يُوريد [أن] يَهُرُبُ لفّعل. فلمّا أصبح قام عليّ (عليه السلام) فأخذوه، فقالوا: أين صاحِبُك؟ فقال: «ما أدري، فأنزل الله تعالى في عليّ (عليه الله)، الفراش: ﴿ وَمِنَ آلنّاسٍ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ آبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ آشِهِ ﴾.

١٠٧٧ / ٩- العبّاشيّ: عن جابر عن أبي جعفر (مله السلام) قال: «وأمّا قولُه: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ آفَهِ وَآفَهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾ فإنها نزَلت في عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) حين بذَل نفسَه اله ولرسوله، ليلة اضطَجَع على فِراش رسول الله (منه عليه رقه) لمّا طلّبته كفّار قريش».

۱۰۷۸ /۷- عن ابن عبّاس، قال: شرى عليّ رَحْلِ السَّرِي فليس ثوب النبي (ملّى الله عبّ رام مكانه، ثمّ نام مكانه، فكان المُشرِكون يَرْمون رسول الله (ملّى الله مله رآله). قال: فجاء أبو بكر وعليّ (عبه السلام) نائم، وأبو بكر يَحْسَبُ أنّه نبيّ الله، فقال: أين نبيّ الله؟ فقال عليّ (عبه السلام): وإنّ نبيّ الله قد انطلق نحو بِثْر مَيْمون (۱)، فأدرِك، قال: فانطلق أبو بكر فدخل معه الغار. وجعل (عبه السلام) يُرمَى بالحِجارة كما كان يُرمى رسول الله (ملّى الله عبه رآله)، وهو يتضوّر (۱)، قد لكّ

<sup>£</sup> ـ الأمالي ١: ٢٥٨ـ

<sup>(</sup>١) في المصدر في عدّة مواضع: الحسين.

<sup>(</sup>٢) في «س وط»: سعيد، وهو تصحيف صوابه ما في المتن، انظر تهذيب الكمال ٢: ١٣٠، وتهذيب التهذيب ١٣٧/١.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: إلى.

٥ ـ روضة الواعظين: ١٠٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٢/١٠١.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠١/٢٩٣.

<sup>(</sup>١) بشر ميمون: بمكَّة، منسوبة إلى ميمون بن خالد بن عامر بن الحضرمي. «مُعجم البلدان ١: ٣٠٢ و٥: ٢٤٥».

<sup>(</sup>٢) يتضور: يتلوى ويصيح. المجمع البحرين ـ ضور ـ ٣: ٣٧٥».

### رأسه، فقالوا: إنَّك (")! لكنّه كان صاحبك لا يتضوّر، قد استنكرنا (١) ذلك؟!

وروى هذا الحديث من طريق المُخالفين مُوَفَّق بن أحمد، بإسناده عن ابن عبّاس، وذكر الحديث بعينه (٥). ١٠٧٩ /٨ ـ ابن شهر آشوب في (المناقب)، قال: نزّل قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ آلْهِ ﴾، في على (عبدالله) حين بات على فِراش رسول الله (منه عبداله).

ورُواه إِبْراهيم الثَّقَفيّ، والفَلَكيّ الطُّوسيّ، بالإسناد عن الحكم <sup>(۱)</sup>، عن السُّدّيّ، وعن أبي مالك، عن ابنِ عَبَّاس.

ورواه أبو المُفضَّل الشَّيبانيِّ بإسناده عن زين العَابدين (مليه السلام)؛ وعن الحسن البَصريِّ، عن أنس؛ وعن أبي زيد الأنصاريِّ، عن أبي عَمْرو بن العَلاء.

ورواه الثعلبيّ عن ابن عبّاس، والسُّدّيّ، ومَعْبَد: أنّها نزلت في عليّ (مله السلام)، بين مكّة والمدينة، لمّا بات علىّ (عله السلام) على فراش رسول الله (سلّ الله عله وآله).

۱۰۸۰ /۹ - (فضائل الصحابة): عن عبدالملك العُكْبَريّ، وعن أبي المظفر السمعانيّ (۱۰ بإسنادهما عن عليّ ابن الحسين (طبه السلام)، قال: وأوّل من شَرى نفسه عليّ بن أبي طالب (طبه السلام)؛ كان المُشْرِكون يَطلُبون رسول الله (مله المدرة)، فقيام من فِراشِه وانطلَق هو وأبو بكر، واضطَجَع عليّ (عبه السلام) على فِراشِ رسول الله (مله الله على المُشْرِكون فوجَدوا عليّاً (عبه البلام)، ولم يَجِدوا رسول الله (مله الله (مله عليه واله).

۱۰/۱ ۱۰/۱ ـ النَّعلبيّ في (تفسيره)، وابن عقب <sup>(۱۱)</sup> في (ملحمته)، وأبو السعادات (في فضائل العشرة)، والغزالي في (الإحياء) <sup>(۱)</sup> برواياتهم عن أبي اليقظان.

<sup>(</sup>٣) في مسند أحمد ومناقب الخوارزمي: «إنك للنيم» واللئيم هنا: الشبيه، يقال: هو لئيمه: أي مثله وشبهه.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: استكثرنا.

<sup>(</sup>٥) مناقب الخوارزمي: ٧٣، مسند أحمد بن حنبل ١: ٣٣١، تذكرة الخواص: ٣٤.

٨ ـ المناقب ٢: ٦٤.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: الحاكم، وهو تصحيف صوابه ما في المتن. انظر تهذيب الكمال ٣: ١٣٣، تهذيب التهذيب ٢: ٢٧ ؟.

٩ ـ مناقب ابن شهر آشوب ٢: ٦٤.

<sup>(</sup>١) في «س»: ابن المظفّر الشفاني، وفي «ط»: ابن المظفّر السمنانيّ، والصواب ما أثبتناه، راجع ترجعته في سير أعلام النبلاء ١٩٤ ١١٤.

١٠ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٢: ٦٤، شواهد التنزيل ١: ١٣٣/٩٦، كفاية الطالب: ٢٣٩، الفصول المهمة: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: وفي كيمياء السعادة أيضاً.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة؛ ومن ينتمي إلينا.

صاحبه، فأيّكما يؤثر أخاه؟ فكِلاهماكرِها الموت. فأوحى الله إليهما: ألاكنتما مثل وليّ عليّ بن أبي طالب، آخيتُ بينه وبين محمّد نبيّي، فآثرَه بالحَياة على نفسه، ثمّ ظلّ رافداً على فراشه، يَقيهِ بمُهْجته، اهيطا إلى الأرض جميعاً واحْفَظاه من عدوّه. فهبَطَ جَبُرَثيل فجلس عند رأسه، ومِيكائيل عند رِجْلَيه، وجعَل جَبْرَثيل يقول: بَخٍ بَخٍ، مَنْ مثلك يا بن أبي طالب، والله بُباهي بك الملائكة! فأنزَل الله: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْرِى نَفْسَهُ ﴾ الآية.

١٠٨٢ /١١ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في معنى الآية، قال: ذاك أمير المؤمنين، ومعنى ﴿ يَشْرِي تَفْسَهُ ﴾: أي يَتْذُل.

المؤمنين عليّ بن أبي طالب (طبه البيان): نزلت هذه الآية في أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) حين باتَ على فراش رسول الله (صفرة عبه رقد) وذلك أنّ قُريشاً تحالفوا على قتله ليلاً، وأجمّعوا أمرَهم بينهم، أن ينتدب له من كلّ قبيلةٍ شاب، فيكيِسُوا عليه (١) ليلاً وهو نائم، فيضربوه ضربة رجلٍ واحدٍ، فلا يؤخذ بثاره من حيث إنّ قاتله لا يُعْرف بعينه، ولا يقوم أحدٌ منهم بذلك من حيث إنّ له في ذلك مماسّة.

فنزل جَبْرَئِيل (مله السلام) على النبيّ (من الفطه واله) فأخبّره بذلك وأمّره أن يُبَيِّتَ ابن عمّه عليّاً (عَله السلام) على فراشه، ويَخْرُج هو مهاجراً إلى المدينة، ففعل ذلك، وجاءت الفِتية لهما تعاهدوا عليه وتعاقدوا يطلّبونه، فكبّسوا عليه البيت، فوجدوا عليّاً (عله السلام) نائماً على فراشه، فتنَحْنَحَ فعرَفوه، فرجعوا خالبين خاسرين، ونحجى الله نبيّه (من الله عله والد) من كيدهم.

روي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ملهماالسلام). ۱۳/ ۱۰۸۶ - المُوَفَّق بن أحمد الخَوارِزْمي في (المَناقِب): بإسناده عن حَكيم بن جُبَيْر، عن عَـليّ بـن الحُسَين (عبدالسلام)، قال: هإنّ أوَّلَ مَنْ شَرَى نفسَهُ ابْيَغَاءً وِضُّواتِ الله عَليّ بن أبي طالِب (عبدالسلام)؛.

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ آدْخُلُواْ فِي آلسِّلْمِ كَافَّةٌ وَلَا تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ آلشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ [ ٢٠٨ ]

١٠٨٥ /١ ـمحمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن

١١ ـ تفسير القميّ ١: ٧١.

۱۲ ـ... نهج البيان (مخطوط) ۱: ۵۰.

<sup>(1)</sup>كبسوا عليه: أغاروا عليه. «الصحاح ـكبس ـ ٣: ٩٩٦٩.

١٣ ـ مناقب الخوارزمي: ٧٤.

سورة البقرة آية ـ ٢٠٨ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲۹/۳٤٥.



مُنتَى الحَنّاط، عن عبدالله بن عَجلان، عن أبي جعفر (عبد المهم)، في فول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَمَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اللهُ عَزُو لِهِ اللهُ عَزُ وجلّ: ﴿ يَمَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ اللهُ عَدُواْ فِي السِّلْمِ كَافَّةً وَلَا تَشَبِعُواْ خُطُوَاتِ ٱلشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوّ مُبِينٌ ﴾. قال: ﴿ فِي ولايتنا﴾.

١٠٨٦ /٢ - الشيخ في (أماليه):عن أبي محمّد الفحّام، قال: حدّثني محمّد بن عيسى بن هارون، قال: حدّثني أبو عبدالصّمد إبراهيم، عن أبيه، عن جَدّه محمّد بن إبراهيم، قال: سيمتُ الصادق جعفر بن محمّد (مدالسهم) يقول في قوله تعالى: ﴿ آدْ خُلُواْ فِي ٱلسِّلْم كَافَّةٌ ﴾ ، قال: و في ولاية عليّ بن أبي طالب (مدالسهم) .
﴿ وَلَا تَتَّبِعُواْ خُطُواتِ آلشَّيْطَانِ ﴾ قال: ولا تتبعوا غيره ».

٣/ ١٠٨٧ /٣ - سعد بن عبدالله القمّيّ: عن عليّ بن إسماعيل بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن عليّ بن النّعمان، عن محمّد بن مروان، عن الفُضّيل بن يَسار، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قوله تعالى: ﴿ أَدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَانَّةُ ﴾. قال: دهي ولا يتنا».

١٠٨٨ /٤ - العبّاشيّ: عن أبي بصير، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مدالله) يقول: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آدْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَافَّةً وَلَا تَشِّعُواْ خُطُوَاتِ ٱلشَّيْطَانِ ﴾ قال: دأندري ما السُّلم؟، قال: فلت: أنت أعلم.

قال: وولاية عليّ والأثمّة الأوصياء من بعده ـ قال ـ وخُطُوات الشّيطان ـ والله ـ ولاية فلان وفلان.

١٠٨٩ /٥-عن زُرارة، وحُمْران، ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (طبهماالسلام)، قالوا: سألناهما عن قول الله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱذْخُلُواْ فِي ٱلشِّيلُمِ كَافَّةً ﴾؟ قالا: أمِروا بمعرفتنا).

١٠٩٠ /٦ ـ عن جابر، عن أبي جعفر(علم المُحرَّة في قول الله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَتُواْ اذْخُلُواْ فِي السِّلْمِ كَافَّةً﴾ ِ

قال: «السلم: هم آل محمد (من الدعب وآنه)، أمر الله بالدعول فيه».

٧/ ١٠٩١ /٧-عن أبي بكر الكَلبيّ، عن جعفر، عن أبيه (عليهماالسلام)، في قوله: ﴿ آدْ خُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَافَّةً ﴾: «هو ً ولايننا».

۱۰۹۲ /۸- وروى جابر، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: دالسلم: هو آل محمّد، أمر الله بالدخول فيه، وهم حَبْل الله الذي أمّر بالاعتصام به، قال الله: ﴿ وَآعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ آللهِ جَمِعاً وَلَا تَفَرَّقُواْ ﴾ (۱).

٢ ـ الأمالي ١: ٣٠٦، ينابيع المودة: ٢٥٠.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٤، ينابيع المودة: ١١١.

<sup>1</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٤/١٠٢.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٥/١٠٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٦/١٠٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٧/١٠٢.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٨/١٠٢.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۱۰۲.

££V

٩٢ /٩ - وفي رواية أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله: ﴿ وَلَا تَشِّيعُواْ خُطُوَاتِ ٱلشَّيْطَانِ ﴾.
 قال: همي ولاية الثاني والأوّل».

فهذا مثل ما فيكم، فكما نجا في هاتيك منهم من نجا، فكذلك ينجو في هذه منكم من نجا، ورهن ذمّتي، وويل لمن تخلّف عنهم، إنّهم فيكم كأصحاب الكَهْفِ، ومَثلهم باب حِطّة، وهم باب السَّلْم، فادخُلوا في السَّلْم كاقة ولاتتّبعوا خُطُوات الشيطان».

۱۱/ ۱۰۹۵ ابن شهرآشوب: عن زَين العابدين، وجعفر الصادق (طهمالسلام)، قالا: ﴿ آذْخُلُواْ فِي ٱلسِّلْمِ كَافَّةً ﴾: «في ولاية عليّ (طهاسلام)، ﴿ وَلَا تَتَّبِعُواْ خُطُوَاتِ ٱلشَّيْطَانِ ﴾ قالا: «لا تتبعوا غيره». ۱۲/ ۱۲۹ ـ عن أبي جعفر (طهاسلام) ﴿ آذْخُلُواْ فِي ٱلِسِّلْم كَافَّةً ﴾: دفي ولايتناء.

قوله تعالى:

# هَلْ يَنظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ آللهُ فِي ظُلِّلِ مِن ٱلْغَمَامِ وَٱلْـمَلائِكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ وَإِلَى آللهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ [٢١٠]

۱۰۹۷ /۱ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهیم بن أحمد بن بونس المُعادي (۱) قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعید الكوفي الهَمْدانيّ، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن فَضَال، عن أبیه، قال: سألت الرضا عليّ بن موسى (طواسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ هَلْ يَنظُرُونَ إِلّا أَن يَأْتِيَهُمُ آفَة فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْغَمَامِ وَٱلْمَلائِكَةُ ﴾. قال: ويقول: هل ينظرون إلّا أن يأتيهم الله بالملائِكة في ظُلَل من الغَمام، وهكذا نزلت،

وعن قول الله عزّ وجلَ: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفّاً صَفّاً ﴾ (٢). فقال: ﴿إِنَّ الله عزّ وجلَ لا يوصَفُ بالمجَيء والذّهاب، تعالى عن الانتقال، وإنّما بعني بذلك: وجاء أمر ربّك والمَلَكُ صفّاً صفّاً».

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩٩/١٠٢.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٠/١٠٢، ينابيع المودة: ١١١.

۱۱ ـ مناقب ابن شهرآشوب ۲: ۹۹.

١٢ ـ مناقب ابن شهرآشوب ٢: ٩٦، ينابيع المودة: ١١١.

سورة البقرة آية ـ ٢١٠ ـ

١ ـ عيون أخبار الرضاءطب السلام) ١: ١٩/ ١٢٥، بتقديم وتأخير.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: المعالي، تصحيف، وفي المصدر: محقد بن أحمد بن إبراهيم المعاذي، وهما متّحدان، راجع معجم رجالِ الحديث ١٤: ٢١٩ و٢١٣. (٢) الفجر ٨١: ٢٢.



۱۰۹۸ /۲ - سَعْد بن عبدالله: عن محمّد بن الحسّين بن أبي الخطّاب، عن موسى بن سَعْدان، عن عبدالله بن القاسم الحضّرَميّ، عن عبدالله: هن عَمْرو الخَنْعَميّ، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «إنّ إبليس قال: ﴿ أَنظِرْنِي َ إِلَىٰ يَوْمٍ يُبْعَثُونَ ﴾ (١) فأبى الله ذلك عليه، فقال: ﴿ فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنظَرِينَ \* إلىٰ يَوْمٍ ٱلْوَقْتِ ٱلْمُعْلُومِ ﴾ (١) فإذا كان يوم [الوقت] المعلوم ظهر إبليس (سه في جميع أشياعه، منذ خلق الله آدم (عبدالله) إلى يوم الوقت المعلوم، وهي آخر كَرة (١) يَكُرُها أمير المؤمنين (عبدالله)».

فقلت: و إنّها لكرّات؟

قال: «نعم، إنّها لَكَرّات وَكَرَّات، ما من إمام في قَرْن (1)، إلّا ويَكُرّ في قَرْنِه، يكُرّ معه البَرّ والفاجر في دَهْرِه، عَنَى الله عَزّ وجلّ المؤمن من الكافر، فإذاكان يوم الوقت المعلوم كرَّ أمير المؤمنين (عبدالله)، في أصحابه، وجاء إبليس وأصحابه، ويكون ميقاتهم في أرضٍ من أراضي الفُرات، يقال لها: رَوْحاء، قريب من كُوفتكم، فيقتَتِلون قتالاً لم يُقتَتَل مِثله منذُ خلَق الله عزّ وجلّ العالمين.

فكأنّي أنظر إلى أصحاب أمير المؤمنين (طبه الله) قد رجّعوا إلى خَلفهم الفّهُقَرى (^^ مائة قدم، وكأنّي أنظر إليهم وقد وقعت بعض أرجُلِهم في الفُرات، فعند ذلك يَهبط الجَبّارعزّ وجلّ (\*) في ظُللٍ من القمام والملائكة وقضي الأمر، ورسول الله (منّ العبدراله) (^) بيده حَرْبَة من نور، فإذا نظر إليها (أ) إبليس رجّع الفّهُقرى، ناكصاً على عَقِيبه، فيقول له أصحابه: أين تُريد وقد ظُفَرّت؟ فيقول: إنّي أرّى مالا ترون، إنّى أخاف الله ربّ العالمين (١٠٠) فيلحقه النبيّ (منّ العالمين أمن عبدراله عنه معند ذلك فيلحقه النبيّ (منّ العبدراله) فيطعنه طعنة بين كتفيه، فيكون هلاكه وهلاك جميع أشباعه، فعند ذلك يُعبدالله عزّ وجلّ، ولا يُشرك به شيئاً، ويملك أمير المؤمنين (طبه الله) أربعاً وأربعين ألف سنة، حتّى يلد الرجل من شبعة عليّ (طبه الله) ألف ولدٍ من صّلبه ذكراً، في كلّ سنة ذكر، وعند ذلك تظهر الجنّتان المُدهامّتان عند مسجد الكُوفة وما حوله بما شاء الله».

٢ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٦.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٤.

<sup>(</sup>٢) الحجر ١٥: ٢٧ ـ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) الكرّة: الرجعة، وهي المرّة. «مجمع البحرين ـكور ـ ٣: ٧١١».

<sup>(1)</sup> القرن: أهل زمان واحد. «مجمع البحرين ـ قرن ـ ٦: ٢٩٨».

<sup>(</sup>٥) أدالنا الله من عدونا: نصرنا، وجعل الفَّلَبَّة لنا.

<sup>(</sup>٦) التَهْقَرى: الرجوع إلى خَلْف «الصحاح ـ قهر ـ ٢: ٨٠١».

<sup>(</sup>٧) هبوط الجبّار تعالى كناية عن نزول آيات عذابه.

<sup>(</sup>٨) في «ط» زيادة: أمامه.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إليه،

<sup>(</sup>١٠) تضمين من سورة الأنفال ١٨ ٤٨.

٣٠١ ١٩٩٩ /٣ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن مَنْصُور بن يُونُس، عن عَمْرو بن أبي شَيْبَة (١) عن أبي جعفر (على السلام)، قال: سمِعتُه يقول ابتداء منه: وإنّ الله إذا بَدالَهُ أن يُبين خَلْقَه ويجمّعهم لما لا بدّ منه، أمر مُنادياً بنادي فتجتمع الإنس والجنّ في أسرّع من طَرْقَة عَيْن، ثمّ أذِنَ للسماء الدنيا فتنزل، وكانت من وراء الناس، وأذِن للسماء الثانية فتنزل، وهي ضعف التي تليها، فاذا رآها أهل السماء الدنيا، قالوا: جاء ربّنا (١)، وهو آتٍ، يعني أمره، حتّى تنزِل كلّ سماء، تكون كلّ واحدة منها من وراء الأخرى، وهي ضِعفُ التي تَلِيها، ثمّ ينزل أمر الله: هي ظُلَل مِنَ ٱلْغَمّام وَٱلْمَلائِكةُ وَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ وَإِلَى آهَٰهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ ﴿ ).

وللحديث تنمَّة، تأتي ـ إنشاء الله تعالى ـ في قوله: ﴿ لَا يَحْزُنُّهُمُ ٱلْفَزَعُ ٱلْأَكْبُرِ ﴾ من سورة الأنبياء ".

١١٠٠ /٤ ـ العبّاشيّ: عن جابر، قال: قال أبو جعفر (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿فِي ظُللٍ مِّنَ ٱلْغَمَامِ
 وَٱلْمَلائِكَةُ وَقُضِى ٱلْأَمْرُ﴾. قال: «ينزِل في سَبْع قِباب من نور، لا يُعلَم في أيها هو، حين ينزل في ظهر الكوفة، فهذا حين ينزِل».

11.1 /٥-عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عنداللهم)، قال: ديا أبا حمزة، كأنّي بقائم أهل بيني قدعلا نجفكم، فإذا عَلا فوف نَجَفِكُم، نشَرَ (١) راية رسول الله (صلى الله عليه وآله)، فإذا نشرها انْحَطّت عليه ملائكة بدري. وقال أبو جعفر (عنداللهم): «إنّه نازل في قِبابٍ من نورٍ، حين ينزِل بظهر الكوفة على الفاروق، فهذا حين ينزِل، وأمّا ﴿ قُضِى الأُمْرُ ﴾: فهو الوسم على الخُرطوم يوم يُوسَم الكافر».

قوله تعالى:

### سَلْ بَني إِسْرَاءِ بِلَ كَمْ ءَاتَيْنَاهُمْ فِنْ عَلَيْهِ بَيِئَةٍ وَمَن يُبَدِّلُ نِعْمَةَ آللهِ مِنْ بَعْدِمَا جَاءَتْهُ فَإِنَّ آللهَ شَدِيدُ آلْعِقَابِ [٢١١]

١١٠٢ /١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة،

٣ ـ تفسير القميّ ٢: ٧٧.

<sup>(</sup>١) في «س»: منصور بن يُونُس بن عمرو بن أبي شّيبة. والصواب ما في المتن. كما في معجم الثقات وترتيب الطبقات: ١٦٥/٢٢١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: قالوا لا.

<sup>(</sup>٣) يأتي في الحديث (٨) من تفسير الآية (١٠٣) من سورة الأنبياء.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠١/١٠٣.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٠١/١٠٣.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: نشرت.

سورة البقرة آية ــ ٢١١ ـ

۱ ـ الكافي لمز ۲۹۰/۲۹۰.

. . البرهان في تفسير القرآن

عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبالسلام): ﴿ وَٱتَّبَعُواْ مَاتَتْلُواْ ٱلشَّيَاطِينُ ﴾ بـولاية الشَّيـاطين ﴿ عَـلَى مُـلْكِ

ويقرأ أيضاً: ﴿ سَلْ بَنِيَ إِسْرَاءِيلَ كُمْ ءَاتَيْنَاهُمْ مِّنْ ءَايَةٍ بَيِّنَةٍ ﴾ فمنهم من آمَنَ، ومنهم من جَحَد، ومنهم من أَفَرَّ، ومنهم من بدَّل ﴿ وَمَن يُبَدِّلْ نِعْمَةً آللهِ مِنْ بَعْدِمَا جَاءَتْهُ فَإِنَّ آللهَ شَدِيدُ آلْمِقَابِ ﴾.

٢/ ١١٠٣ /٢ ـ العيّاشي: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله: ﴿ سَلْ بَنْيَ إِسْرَآءِ بِلَ كُمْ ءَاتَيْنَاهُمْ مِّنْ ءَايَةٍ بَيِّنَةٍ ﴾: «فمنهم من آمَنَ، ومنهم من جَحَد، ومنهم من أفرَّ، ومنهم من أنكر، ومنهم من يُبدُّل نعمةَ الله».

### فوله تعالى:

# كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ آللهُ ٱلنَّبِيِّينِ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ [ ٢١٣ ]

١١٠٤ /١ - محمّد بن يعقوب: عن حُمَيْد بن زياد، عن الحسن بن محمّد الكِنديّ، عن احمد بن عُدَيس، عن أبان بن عُثمان، عن يعقوب بن شُعَبب، أنَّه سأل أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أَمَّةً وَاحِدَةً ﴾.

فقال: «كان [الناس] قبل نُوح (عبدالله) أمّة ضلال، قبدا لله فبعَث المُرْسَلين، وليس كما يقولون: لَمْ يَزَل (١٠). وكذَّبوا، يفرق الله في كلِّ ليلة قَدر ماكان من شِدَّةٍ أو رجاء أو مطَّر بقدر ما يشاء الله عزّ وجلّ أن يقدّر إلى مِثْلِها من

فوله: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللَّهِ ٱلنَّبِيِّينَ ﴾.

قال: ٥كانوا ضَّكالاً، فبعَث الله فبهم أنبياء، ولو سألتَ الناس لقالوا: قد فرغ من الأمر.

٣/ ١١٠٦ /٣ - عن يعقوب بن شُعيب، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالسلام) عن قول الله: ﴿ كَـانَ ٱلنَّـالُسُ أُمَّةً وَاحِدَةً ﴾.

#### سورة البقرة آية ٢١٣٠ .

#### ۱ ـ الكافي مز ۸۲/۰۶.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٠٢.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٠٤/١٠٣.

<sup>(</sup>١) قوله (طب السلام): «وليس كما يقولون: لم يزل» أي ليس الأمر كما يقولون إنّ الله تعالى قدّر الامور في الأزل، وقد فرغ منها، فلا تتغيّر تقديراته تعالى، بل لله البّداء فيماكتب في لوح المحو والإثبات، كما قال تعالى: ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثَيِّتُ وَعندهُ أَمُّ الكتّابِ ﴾، الرعد ١٣: ٣٩. مرآة العقول ٢٥: ١٨٩.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۰۵/۱۰۶.

۲- تفسير العيّاشي ۱: ۲۰۱/۱۰۱.

قال: وكان هذا قبل نوح أمّة واحدة، فبدا لله فأرسل الرسل قبل نوح.

قلت: أعَلَى هُدئ كانوا أم على ضَلالة؟ قال: «بل كانوا ضَلالاً، كانوا لا مؤمنين، ولا كافرين، ولا مشركين،

١١٠٧ /٤ ـ عن يعقوب بن شُعنيب، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن هذه الآية: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أَمَّةً وَاحِدَةً ﴾.

قال: «قبل آدم وبعد نُوح <sup>(۱)</sup> (طبهمالسلام)ضُكالاً فبدا لله، فبعَث الله النبيّين مُبشّرين ومُنذِرين؛ أما أنّك لو لقيت هؤلاء قالوا: إنّ ذلك لم يَزَل، وكذّبوا، إنّما هو شيءٌ بدا لله فيه».

١١٠٨ /٥ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (على السلام)، في قول الله: ﴿ كَانَ ٱلتَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ ٱللّهُ ٱلنَّبِيِّين مُبَشِّرينَ وَمُنذِرِينَ ﴾ .

فقال: ﴿ كَانَ هَذَا قَبِلَ نُوحِ ﴿ طِهِ السَّلَمِ ﴾ كَانُوا ضُكَالاً، فبدا لله ، فبعَث الله النبيِّين مبشَّرين ومُنذِرين ﴾ .

١١٠٩ /٦ - عن مَسْعَدة، عن أبي عبدالله (طبرالسلام) في قول الله: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً فَبَعَثَ آلَةُ ٱلنَّبِيِّين مُبَشِّرينَ وَمُنذِرِينَ ﴾. فقال: وكان ذلك قبلَ نُوح،

فقيل: فعلى هُدئ كانوا؟

سورة البَقْرَة(٢) .

قال: «بل كانوا ضُلالاً، وذلك أنه لمّا انقرض آدم (طباله) وصالِحٌ ذرّيّتِه، بقي شبث وصِيّه لايَقْدِر على إظهار دين الله الذي كان عليه آدم (طباله) وصالِحٌ ذرّيّته، وذلك أنّ قابيل توعّده بالقَتْل، كما قَتل أخاه هابيل، فسار فيهم بالنقيّة والكِتمان، فازدادواكُلّ يوم ضلالةً حتى لم يَبْقَ على الأرض معهم إلّا من هو سلّف، ولحق الوصيّ بجزيرة في البحر يعبدالله، فبدا لله تبارك وتعالى أن يبعث الرُسُل، ولو شئل هؤلاء الجُهّال لقالوا: قد فرغ من الأمر، وكذبوا، إنّما شيء يحكم به الله في كُلّ عام ع.

رسه سيء بحدم به الله في مل عام. ثمّ قرأ: ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ (١) وفيحكم الله تبارك وتعالى ما يكون في تلك السنة من شِدّةٍ أو رخامٍ أو مَطرِ أو غير ذلك».

قلت: أفضَّلالاً كانوا قبل النبيّين أم على هُدى؟

قال: «لم يكونوا على هُدى،كانوا على فِطْرَة الله التي فطرهم عليها، لا تَبديل لخَلْقِ الله، ولم يكونوا ليَهْتَدوا حتى يهدِيَهُمُ الله، أما نسمع؛ يقول إبراهيم: ﴿ لَئِن لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلضَّالِينَ ﴾ (١) أي ناسياً للميثاق.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٤/٣٠٧.

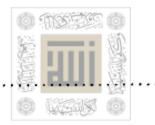
<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ، والصواب: «بعد آدم وقبل نوح» كما في الأحاديث السابقة والأحاديث اللاحقة.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٨/١٠٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٩/١٠٤.

<sup>(</sup>١) الدخان ٤٤: ١.

<sup>(</sup>۲) الأنعام ٦: ٧٧.



١١١٠ /٧- أبو علىّ الطَّبَرْسِيّ: روى أصحابنا، عن أبي جعفر (عليهالسلام)، أنّه قال: وكان فبل نُوح (عليهالسلام) أمّةً واحدةً على فِطرة الله؛ لا مُهتَدين، ولا ضُكَالاً، فبعَث الله النبيّين.

وروى ذلك أيضاً، عن أبي جعفر (عبه السلام)، محمّد الشيبانيّ في (نهج البيان)، إلّا أنّ فيه زيادة: (بل في حيرة) بعد قوله: لا مُهْتَدين ولا ضُلالاً (١).

قوله تعالى:

أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْا مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتْهُمُ ٱلْبَأْسَآءُ وَٱلضَّرَّآءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّـذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللهِ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ [٢١٤]

١١١١ /١ - العبّاشي: عن محمّد بن سِنان، قال: حدّثني المُعافيّ بن إسماعيل، قال: لمّا قُتل الوليد، خرّج من هذه العِصابة نفَرٌ بحيث أحدَث القوم، قال: فدخَلنا على أبي عبدالله (عليه السلام)، فقال: «ما الذي أخرجَكم عن غير الحَجّ والعُمْرَة؟، قال: فقال القائل منهم: الذي شتَّت الله من كلمة أهل الشام، وقَتْل (١) خليفتهم، واختِلافهم فيما

قال: دما تُجِدون أعينكم إليهم؟ ـ فأقبل يذكر حالاتهم ـ أليس الرجل منكم يخرُج من بيته إلى سوقه فيقضي حَوائِجه، ثمّ يرجِع ولم تختَلِف (٢)، إن كان لُمِن كان قبلكم أنى هو على مثل ما أنتم عليه، لبأخُذ الرجل منهم فيقطع يديه ورجليه، وينشُّره بالمناشير، ويُصلُّب على جِدْع النَّخلة، ولا يدَّع ماكان عليه.

ثمّ ترك هذا الكلام، ثمّ انصرف إلى آبة من كتاب الله: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُم مَّثَلُ ٱلَّذِينَ خَلَوْاْ مِن قَبْلِكُمْ مَّسَّتَّهُمُ ٱلْبَأْسَاءُ وَٱلضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُواْ حَتَّى يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامِنُواْ مَعَهُ مَتَى نَصْرُ آهَٰہِ أَلَّا إِنَّ نَصْرَ أَهُو تَريبُ،

٧ ـ مجمع البيان ٢: ٥٤٣.

<sup>(</sup>١) نهج البيان (مخطوط) ١: ٥٢.

سورة البقرة آية ـ ٢١٤.

١ ـ تفسير العبّاشي ١: ٢١٠/١٠٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وقتلهم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يختلف.

قوله تعالى:

# يَسْئُلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرامِ قِتَالٌ فِيهِ قُلْ قِتَالٍ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ ٱللهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ ٱللهِ وَٱلْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ ٱلْقَتْلِ [٢١٧]

۱۱۱۲ /۱ - علىّ بن إبراهيم: إنّه كان سبب نزولها: أنّه لمّا هاجر رسول الله (متى ه عبد رته) إلى المدينة، بعَث السّرايا إلى الطّرُقات التي تدخّل مكّة، تتعرّض لعِيْرِ (۱) قُريش، حتّى بعَث عبدالله بن جَحْش (۱۱ في نفّرٍ من أصحابه إلى نَخْلَة ـ وهي بُستان بني عامر ـ ليأخذوا عِيْرَ قُريش [حين] أقبلت من الطائف. عليها الزبيب والأدم والطعام، فوافوها وقد نزلّتِ العيْر، وفيها عمرو بن عبدالله الحَضْرَميّ، وكان حليفاً لعُنْبة بن ربيعة. فلمّا نظر الحَضْرَميّ إلى عبدالله بن جَحْش عاصحابه، فزعوا وتهيئوا للحرب، وقالوا: هؤلاء أصحاب محمّد، وأمر عبدالله بن جَحْش أصحابه أن ينزِلوا ويحلِقوا رؤوسهم، فنزلوا و حلَقوا رؤوسهم.

فقال ابن الحَضْرَميّ: هؤلاء قوم عُبّاد ليس علينا منهم [بأس]، فلمّا اطمّأ نّوا ووضّعوا السِلاح، حمّل عليهم عبدالله بن جَحْش، فقتل ابن الحَضْرَميّ، وقتل (٣) أصحابه، وأخذوا العِبر بما فيها، وساقوها إلى المدينة، وكان ذلك في أوّل يوم من رجّب من أشهر الحُرُم، فعزلوا العِبرَ وماكان عليها، ولم ينالوا منها شيئاً.

فكتبت قريش إلى رسول الله (من ه عبه رآه) إنّك اشتُحُلَلْت الشهر الحرام، وسفَكْت فيه الدَّم، وأخذت المال، وكَثُر القول في هذا، وجاء أصحاب رسول الله (من ه عبه رآه) فقالوا: با رسول الله، أيحِلَّ القَتْلُ في الشَهْرِ الحرام؟ فأنزل الله: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرامِ قِتَالٌ فِيهِ كُلِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ آللهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ فَأَنزل الله: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرامِ قِتَالٌ فِيهِ كُلِيرٌ وَصَدُّ عَن سَبِيلِ آللهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَٱلْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِندَ آللهِ وَالْفِتنة أَكْبَرُ مِن القَتْلِ ﴾. قال: القتال في الشَهْر الحرام عظيم، ولكنّ الذي فعلَتْ بك قريش - يا محمّد - من الصَّدِ عن المسجدِ الحَرام، والكُفْر بالله، وإخراجُك منه (٤) أكبر عند الله، والفتنة - يعني الكفر بالله - أكبر من القتل.

ئمَ أَنزِلَت عليه: ﴿ ٱلشَّهْرُ ٱلْحَرَامُ بِالشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ وَٱلْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ آغْتَدَى عَلَيْكُمْ فَاغْتَدُواْ عَلَيْهِ

سورة البقرة آية ـ ٢١٧ ـ

١ - تفسير القمق ١: ٧١.

<sup>(</sup>١) العِيْر: الفافلة. «مجمع البحرين ـ عير ـ ٢: ١٨ ٤».

<sup>(</sup>٢) عبدالله بن جَحْش بن رئاب بن يعمر الأسدي: صحابي، قديم الاسلام، هاجر إلى بلاد الحبشة، ثمّ إلى المدينة، وكان من أُمراء السرايا، وهو صبهر الرسول (مـلّ اله عله واله) وابن عمّته، أخو زينب أمّ المؤمنين، قُتل يوم أحد شهيداً في ٣ هـ، قدفن هو والحمزة في قبرٍ واحدٍ. حلية الأولياء ١: ١٣/١٠٨، الاصابة ٢: ٢٨٦/٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وأفلت.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وإخراجك منها هو.



بِمِثْلُ مَا أَغْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ (\*).

٢/ ١١١٣ /٢ ـ وفي (نهج البيان) عن أبي جعفر (عبه السلام): «الفتنة هنا هنا: الشِرُّك».

١١١٤ /٣ ـ محمد بن يعقوب: بإسناده عن أبان، عن عُمر بن يزيد، قال: قلت لأبي عبدالله (عبه السلام): إنّ المُغيريّة (١) يزعُمون أنّ هذا اليوم لهذه اللّيلة المستقبلة.

فقال: وكذبوا، هذا اليوم للَّيلة الماضية؛ لأنَّ أهل بَطن نَخْلَة حيث رأوا الهِلال، قالوا: قد دخَل الشهر الحرام،.

#### قوله تعالى:

### يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِن نَّفْعِهِمَا [ ٢١٩ ]

1110 / محمد بن يعقوب: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن بعض أصحابنا، وعليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة (١) عن أبيه، عن عليّ بن يَقْطين، قال: سأل المَهديّ أبا الحسن (علمالسلام) عن الخَمْر، قال: هل هي مُحرَّمة في كتاب الله عزّ وجلّ، فإنّ الناس إنّما يعرِفون النّهْيَ عنها، ولا يعرِفون التحريم لها؟

فقال له أبو الحسن (على السلام): «بل هي مُحَرِّمة في كتاب الله (٢).

فقال: في أيّ موضِع [هي] محرّمة في كتاب الله جلّ السمّه، يا أبا الحسن؟

فقال: «قول الله حِلَّ وَعزَّ: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رُبِّي ٱلْقَوَاحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ ".

#### ۱ ـ الكافي ٦: ١/٤٠٦.

- (١) في «س وط»: عن عليّ بن أبي حمزة، والصواب ما في المتن، لرواية إبراهيم بن هاشم عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، دون أبيه، كما في معجم رجال الحديث ١: ٣١٩، وعليّ بن أبي حمزة يروي عن عليّ بن يقطين. كما في معجم رجال الحديث ١٢: ٣٣٧.
  - (٢) في المصدر زيادة: يا أمير المؤمنين.
    - (٣) الأعراف ٧: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) البقرة ٢: ١٩٤.

٢ ـ نهج البيان (مخطوط) ١: ٥٢.

٣ ـ الكافي ٨: ١٧/٣٣٢.

<sup>(</sup>١) المُغيرية: وهم أتباع المغُيرة بن سعيد، الذين قالوا: لا إمامة في بني عليّ (عليه السلام) بعد أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر (عليه السلام)، و إنَّ الإمامة في المغيرة بن سعيد إلى خروج المهدي، وهو عندهم محمّد بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن عليّ ـكما هو في أغلب المصادر ـوفي الأنوار النعمانية للسيّد الجزائري (ندس سره) قال: هو عندهم زكريا بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ (عليه السلام). فرق الشيعة: ٦٣، مقالات الاسلاميين 1: ١٥٨، المقالات والفرق: ٥٠ و ٧٤، الفرق بين الفرق: ٢٣٨، الملل والنحل 1: ١٥٧، الأنوار النعمانية ٢: ٢٣٦.

سورة البقرة آية ـ 219 ـ

فأمّا قوله: ﴿ مَاظَهُرَ مِنْهَا ﴾ يعني الزِنا المُعْلَن، ونَصْب الرايات التي كانت تُعرَف بها الفَواحِش (1) في الجاهليّة. وأمّا قوله تعالى: ﴿ مَا بَطَنَ ﴾ يعني ما نكَح آباؤكم (٥)؛ لأنّ الناس كانوا قبل أن يُبعَثَ النبيّ (سلّ الاطهواله) إذا كان للرجُل زوجة ومات عنها، تزوّج بها (٢) ابنه من بعده، إذا لم نكن أمّه، فحرّم الله عزّ وجلّ ذلك.

وَأَمَّا الاِثْمَ: فَإِنَّهَا الخَمْرَةُ بِعِينَهَا، وقد قال الله عزّ وجلٌ في مَوضِع آخر: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلْ فِيهَما ٓ إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ﴾ فأمّا الاِثم في كتاب الله عزّ وجلّ فهي الخَمْرَة والمَيْسِر وإثمُهما أكبر، كما قال الله تعالى،

فقال المهدي: يا عليّ بن يَقْطبن، هذه والله فتوى هاشميّة.

قال: قلت له: صدقت - والله - يا أمير المؤمنين، الحمد لله الذي لم يُخرِج هذا العلم منكم أهل البيت.

قال: فوالله، ما صبّر المهديّ أن قال لي: صدقت، يا رافضيّ.

١١١٦ /٢ ـ وعنه: عن بعض أصحابنا، مُرسَلاً، قال: «إنَّ أوّل ما نزَل في تحريم الخَمْر، قول الله جلّ وعزَّ: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ فلمّا نزلت هذه الآية أحسَّ القوم بتحريمها وتحريم المَيسِر والأنصاب والأزلام (١)، وعَلِموا أنَ الإثمَ ممّا ينبغي اجتنابه، ولا يحمِل الله عزّ وجلّ عليهم من كلّ طريق؛ لأنّه قال: ﴿ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ .

ثمّ أنزل الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَٱلْمَيْسِرُ وَٱلْأَزْلَاءُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَـعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ (٢) فكانت هذه الآية أشدَ من الأولى وأغلَظ في التحريم.

ثمَّ ثلَّت بآية أخرى، فكانت أغلظ من الأولى والتانية [وأنند]، فقال الله عزَّ وجلَّ: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ آلشَّيْطَانُ أَن يُوقِعَ بَيْنَكُمْ آلْمَدَاوَةَ وَآلْبَغْضَاءَ فِي آلْخَمْرِ وَآلْمَيْسُرِ وَيَطْدَّكُمْ عَن فِكْرِ آلَهُ وَعَنِ آلصَّلُوْةِ فَهَلُ أَنتُم مُّنتَهُونَ ﴾ (٣) فأمر الله عزَّ وجلّ باجنِنابها، وفسّر عِلَها التي لها ومن أجلها حرَّمها.

ثمّ ببّن الله عزّ وجلُ تحريمها وكشفه في الآية الرابعة مع (١) مادلٌ عليه في هذه الآي المذكورة المتقدّمة، بقوله عزّ وجلّ: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّىَ ٱلْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْاثُمَ وَٱلْبَغْي بَغَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ (٩). وقال الله عزّ وجلّ في الآية الأولى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ ﴾

<sup>(</sup>٤) في المصدر: كانت ترفعها الفواجر للفواحش.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: من الآباء.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: تزوجها.

۲ ـ الكافي ۲: ۲/۲۰۹.

<sup>(</sup>١) (والأنصاب والأزلام) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>۲) المائدة ٥: ٠٠.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٩١.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: وكشف في الآية الرابعة منع.

<sup>(</sup>٥) الأعراف ٧: ٣٣.



ثمّ قال في الآية الرابعة: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّى الْفُوَاحِشَ مَا ظُهَرَ مِنْهَا وَمَا يَطَنَ وَٱلْإِثْمَ ﴾. فخبر عزّ وجلّ أنّ الإثم في الخَمْر وغيرها، وأنّه حرّام، وذلك أنّ الله عزّ وجلّ إذا أراد أن يفترض فريضةً، أنزَلها شيئاً بعد شيء حتّى يُوطّن الناس أنفُسَهُم عليها، ويَسْكُنوا إلى أمرِ الله جلّ وعزّ ونَهْيهِ فيها، وكان ذلك من [فعل] الله عزّ وجلّ على وجه الندبير فيهم أصْوَب وأقرَب لهم إلى الأخذ بها، وأقلّ لنفارهم عنها».

۱۱۱۷ / ۲ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن الوشّاء، عن أبي الحسن (طبه السلام)، قال: سمِعتُه يقول: والمَيسِر: هو القِماره.

1114 /٤ ـ وعنه: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن أحمد بن النَّضْر، عن عَمْرو بن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عدال الله عزّ وجلّ على رسوله (منرالا عبداله): ﴿إِنَّمَا ٱلْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنصَابُ وَٱلْأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِّنَ عَمَلِ ٱلشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ (١) قبل: يا رسول الله، ما المَيْسِر؟ قال: كلّ ما تُقومِر به حتى الكِعاب والجَوز.

قيل: فما الأنصاب؟ قال: ماذَبَحوا (١) لآلهتهم.

قيل: فما الأزلام؟ قال: قِداحُهم التي يستَقْسِمون بها».

1119 /٥-العيّاشيّ: عن حَمْدوَيه: عن محمّد بن عبسى، قال: سَمِعته يقول: كتب إليه إبراهيم بن عَنْبَسة يعني إلى عليّ بن محمّد (عبدالله) ـ: إن رأى سيّدي ومولاي أن يُخْيِرَني عن قول الله: ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْخَمْرِ وَٱلْمَيْسِر﴾ الآية، فما المَيْسِر (١) ، جُعِلت فِداك؟ فكتب: «كُلُ ما قُومِر به فهو المَيْسِر، وكلّ مُسْكِر حَرام».

۱۱۲۰ / ۹- الحسين، عن موسى بن القاسم النَجْلي، عن محمّد بن عليّ بن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن أخيه موسى، عن أبيه جعفر (عليم فسلام)، قال: والنَّرْدُ والنِّيْطُرَيْجِ من المَيْسِر».

التَمْر، والزّبيب، والخّمر من سِنّة (١٠٤١ /٧ ـ عن عَليّ بن الحسين (عبد الله)، قال: والخَمْر من سِنّة (١): التَمْر، والزّبيب، والحِنْطة، والشّعير، والعَسل، والذّرة».

٣ ـ الكافي ٥: ١٢٤/٩.

ا ـ الكافي ٥: ١٢٢/٦ـ

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ١٠.

<sup>(</sup>٢) في المصدر؛ ماذبحوه.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣١١/١٠٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: فما المنفعة.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٢/١٠٦.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٢/١٠٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: أشياء،

قوله تعالى:

### وَيَسْئَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ [ ٢١٩ ]

۱۱۲۲ /۱ ـ محمّد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن رجل (١)، عن أبي عبدالله (عبدالله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ﴾. قال: «العَفْو: الوَسَط».

1177 / ٢- العبّاشي: عن جميل بن دَرَاج، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قوله: ﴿ وَيَسْتُلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُل ٱلْعَفْقَ ﴾ . قال: «العَفْو: الوَسَط».

١٩٢٤ /٣ ـ عن عبدالرحمن، قال: سألت أبا عبدالله (مدالسلام) عن قبوله: ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ آلْعَفْوَ﴾.

ُ قال: ﴿ ﴿ ٱلَّذِينَ إِذَآ أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَٰلِكَ قَوَاماً ﴾ ('' ـ قال ـ: نزلت هذه بعد هذه، هي الوَسَطه.

١١٢٥ /٤ ـ عن يوسف، عن أبي عبدالله، أو أبي جعفر (١) (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿وَيَسْتُلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُل ٱلْعَفْوَ﴾. قال: «الكفاف».

وفي رواية أبي بصير: «القَصْد».

١١٢٧ /٦ ـ وعنه، قال: وعن أبي جعفر البافر (عد العَفْو: ما فَضَلَ عن قوت السَّنَة».

قوله تعالى:

### وَيْسَئُلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَامَى قُلْ إصْلاَحٌ لَّهُمْ خَبْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ

سورة البقرة آية ـ ٢١٩ ـ

۱ ـ الكافي ٤: ٢/٥٢.

(١) في المصدر: عن بعض أصحابه.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣١٤/١٠٦.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٥/١٠٦.

(١) الفرقان ٢٥: ٦٧.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٦/٢١٦ و٢١٧.

(١) في «ط»: وأبي جعفر.

٥ ـ مجمع البياد ٢: ٥٥٨.

٦ ـ محمع البيان ٢: ٥٥٨.



# فَإِخْوَانُكُمْ وَآلَهُ يَعْلَمُ آلْمُفسِدَ مِنَ آلْمُصْلِح -إلى فوله - لأَعْنَتَكُمْ [ ٢٢٠]

1/۱۱۲۸ /۱ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن حَنان بن سَدير. قال: قال أبو عبدالله (عبدالله (عبدالله): «سألني عبسى بن موسى عن القَيِّمِ للأيتام في الإبل وما يَجِلُّ له منها؟ فقلت (۱): إذا لاط حوضَها (۱)، وطلَب ضالَتها، وهَنَا (۱ جرابها، فله أن يُصيبَ من لَبَيْها في غير نَهْكٍ (۱) لضَرْع (۵)، ولا فَسادٍ لنَسْل،

1179 /٢ - أحمد بن محمّد: عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي الصّبّاح الكِنانيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن كَانَ فَقِيراً فَلْيَا كُلْ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ (١) قال: وذلك رجُلّ يَجِبسُ نفسَه عن المَعيشة، فلا بأس أن يأكُل بالمَعروف، إذا كان يُصلِح لهم أموالَهم؛ فإن كان المالُ قليلاً فلا يأكُل منه شيئاً».

قال: قلت: أرأيت قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُم فَإِخْوَانْكُمْ ﴾؟ قال: «تُخرِج من أموالهم قَدْرَ ما يَكفيهم، وتُخْرِج من مالِكَ قَدْرَ ما يَكفيك، ثُمَّ تُنْفِقُه».

قلت: أرأيت إن كانوا يَنامئ صغاراً وكباراً، وبعضهم أعلى كُسوةً من بعضٍ، وبعضُهم آكل من بعضٍ، ومالهم جميعاً؟ فقال: دأمّا الكُسُوة، فعلى كلّ إنسان منهم لَمَن كُسُوته، وأمّا الطعام فاجعَلوه جميعاً، فإن الصغير يُوشِك أِن يأكُل مثل الكبيرة.

٣/ ١١٣٠ /٣ ـ الشيخ: بإسناده عن أحمد بن محمدً عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، قال: سألت أبا
 عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُم فَإِخْوَانُكُمْ ﴾.

قال: «يعني اليَتامي، إذاكان الرجُل يَلي الأيتام في حِجْره فليُخرِج من مالِه على قَدر ما يحتاج إليه، على قَدر ما يُخرجه لكلّ إنسانِ منهم، فيُخالطوهم، ويأكُلون جميعاً، ولا يرزأنَ (١) من أموالهم شيئاً، إنّما هي الناره.

سورة البقرة آية ـ ٢٢٠ .

۱ ـ الكافي ٥: ١٣٠ /٤.

<sup>(</sup>۱) في «س وطα: فقال.

<sup>(</sup>٢) لاط الحوض: ملطه وطينه. «مجمع البحرين ـ لوط ـ ٤: ۲۷۲».

<sup>(</sup>٣) هَنَأُ البعير: طلاء بالهِنَاء، وهو القَطران. «الصحاح \_هنأ \_ ١: ٨٤».

<sup>(1)</sup> نَهَكُتُ الناقةَ حَلَباً، إذا لم تُبني في ضَرْعِها لَبُناً. «النهاية ٥: ١٣٧».

<sup>(</sup>٥) في المصدر: لبنها من غير نهك يضرع.

۲ ـ الكافي ٥: ١٣٠ /٥.

<sup>(</sup>۱) انساء ٤: ٦.

۲ ـ التهذيب ٦: ۲:۱۲/۲۶۰.

<sup>(</sup>١) ما رزأ منه شيئاً: أي ما نقص ولا أخذ منه شيئاً. «النهاية ٢: ٢١٨».

· سورة البَقْرَة (٢) ......

١١٣١ /٤ ـ عنه: بإسناده عن أحمد بن محمِّد، عن على بن الحكم، عن عبدالله بن يحيى الكاهليّ، قال: قيل لأبي عبدالله (عبدالله): إنا ندخُل على أخ لنا في بيت أيتامٍ، ومعهم خادم لهم، فَنقعُدَ على بِساطهم، ونشرَب من مايُهم، ويخدِمُنا خادِمُهم، ورُبما طعِمنا من (١) الطعام من عند صاحبنا وفيه من طعامِهم، فما ترى في ذلك؟

فقال: إنكان دخولكم عليهم مَنْفَعَة لهم (٢) فلا بأس، وإنكان فيه ضَرَر ٣) فلا ـ وقال ـ : ﴿ بَلِ ٱلْإِنسَانُ عَلى نَفْسِه بَصِيرَةً ﴾ ('' وأنتُم لا يَخْفي عليكم، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَآلَٰهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِع ﴾ ٥.

١١٣٢ /٥ ـ علىّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن صَفُوان، عن عبدالله بن مُسْكان، عن أبي عبدالله (عليه السلام): وأنَّه لمَّا نزَلَتْ: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ ٱلْيَتَامَى ظُلُما إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَاراً وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيرًا ﴾ (١) خرّج كلّ من كان عنده يتيم، وسألوا رسول الله (صلّ الله بله وقه) في إخْـراجِـهم، فأنـزل الله تعـالى: ﴿ وَيُستَلُونَكَ عَنِ ٱلْيَتَامَى قُلْ إضلاحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ وَآلَةُ يَعْلَمُ ٱلْمُفسِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِح ﴾ ».

٦/ ١١٣٣ / - وقال على بن إبراهيم: وقال الصادق (علىه السلام): ﴿ لا بأس بأن تَخَلُطَ طعامَك بطَعام اليَتيم، فإنّ الصغير يُوشِك أن يأكُل كما يأكُل الكبير (''، وأمّا الكُسوة وغيرها فيُحسّب على كلّ رأسِ صغيرٍ وكبيرٍ كما يحتاج

٧/ ١١٣٤ /٧ ـ العيّاشي: عن زُرارة، عن أبي جعفر، عبد الماه عن قال: سألتُه عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَ إِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ ﴾. قال: «تُخرج من أموالِهم قَدر مَا يَكفيهم، وُخرج من مالِكَ قَدْرَ ما يَكفيك،

قلت: أرأيت أيناماً صغاراً وكباراً، وبعضهُم أعلى في الكُسوة من بعض؟ فقال: «أمّا الكُسوة فعلى كلّ إنسان من كُسوته، وأمّا الطعام فاجعَله جميعاً، فأمّا الصغير قاله أوشَّكُ أنْ يأكُّل كما يأكل الكبيرة.

١١٣٥ /٨ ـ عن سَماعة، عن أبي عبدالله، أو أبي الحسن (١) (عليماالسلام)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَإِن

٤ ـ التهذيب ٦: ٩٤٧/٢٣٩.

ر (١) في المصدر: فيه.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: دخولِكم منفعة عليهم.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: لهم.

<sup>(</sup>٤) القيامة ٧٥: ١٤.

٥ ـ تفسير القمى ١: ٧٢.

<sup>(</sup>۱) النَّساء ٤: ١٠.

٦ ـ تفسير القمى ١: ٧٢.

<sup>(1)</sup> في المصدر: يُوشِكِ أَنْ يَأْكُلُ الكبيرِ معه.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٧/١٠٧.

۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۳۱۹/۱۰۷.

<sup>(</sup>١) في «ط»: وأبي الحسن.





### تُخَالِطُوهُمْ ﴾.

قال: «يعني اليتامي، يقول: إذا كان الرجُل يَلي يتامي وهو في حِجره، فلبُخرج من مالِه على قَدرما يُخرِج لكلَ إنسانٍ منهم، فيُخالِطهم، فيأكُلون جميعاً، ولا يَرزأنَ من أموالهم شيئاً، فإنّما هو نار».

۱۱۳۹ /۹ - عن الكاهليّ، قال: كنتُ عند أبي عبدالله (طه السلام)، فسأله رجُل ضَرير البَصَر، فقال: إنّا ندخُل على أخ لنا في ببت أيتامٍ معهم خادمٌ لهم، فنقعُد على بساطِهم، ونشرَب من مائِهم، ويخدِمُنا خادِمُهم، وربّما طُعِمنا فيه الطعام من عند صاحبنا وفيه من طعامهم، فما ترى، أصلَحَك الله؟

فقال: «قد قال الله: ﴿ بَلِ آلْإِنسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيَرةً ﴾ (١) فأنتم لا يَخفى عليكم، وهد قال الله: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ ﴾ إلى ﴿ لَأَعْنَتَكُمْ ﴾ ». ثمّ قال: «إن يكُنْ دخولكم عليهم فيه منفَعَةٌ لهم فلا بأس، وإن كان فيه ضَرَر فلا».

۱۱۲۷ /۱۰ ـ عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبه السلام)، قال: ١٠جاء رجل إلى النبيّ (صلّى الفهراله)، فقال: يا رسولَ الله، إنّ أخي هَلَك، وترك أيتاماً ولهم ماشية، فما يَحِلّ لي منها؟

فقال رسول الله اصلَ الله على واله: إن كنت تليط حَوضَها، وترُدّ نادّتها (١)، وتقوم على رعيّتها، فاشرب من ألبانها غير مجتَهِدٍ للحَلْب، ولا ضارٍّ بالوَلَد ﴿ وَأَفَهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِِدَ مِنَ ٱلْمُصْلِح ﴾ .

الماشية لابن أخٍ له يتيم في حِجره، أيخلط أمرَها بأمر ماشيته لابن أخٍ له يتيم في حِجره، أيخلط أمرَها بأمر ماشيته؟

قال: «فإن كان بليط حوضَها، ويقوم على هَنائها، ويرُدُ نادَنها، فليشْرَبْ من ألبانها غير مجتهدٍ للحِلاب، ولا مُضرّ بالوَلَد، ثمّ قال: ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيّاً فَلْيَسْتَعْفِفْ وَمَن كَانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِالمَعْرُوفِ ﴾ (١)، ﴿ وَآفَهُ يَعْلَمُ ٱلْمُفْسِدُ مِنَ ٱلْمُصْلِح ﴾.

117 / 1179 - عن محمّد الحَلَبي، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): قول الله: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَاتُكُمْ وَآفَهُ يَعْلَمُ آلْمُفْسِدَ مِنَ المُصْلِح ﴾ ؟ قال: وتُخْرِج من أموالهم قَدر ما يكفيهم، وتُخرِج من مالِك قدرِما يكفيك، ثمّ تُنفِقه».

عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام)، مثله.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٢٠/١٠٧.

<sup>(</sup>١) القيامة ٧٥: ١٤.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٢١/١٠٧.

<sup>(</sup>١) ندّ البعير: شرد وذهب على وجهه. ﴿النهاية ٥: ٣٥﴾.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٢٢/١٠٨.

<sup>(</sup>۱) النّساء ٤: ٦.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٨/٣٢٣.

١١٤٠ /١٣ ـ عن علم، عن أبي عبدالله (طبرانسلام)، قال: سألته عن قول الله في البنامي: ﴿ وَإِنْ تُخَ

۱۳/ ۱۱٤۰ عن علي، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: سألته عن قول الله في البتامي: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ
 فَإِخْوَانُكُمْ ﴾.

قال: «يكون لهم التَّمْر واللَّبن، ويكون لك مثله، على قَدر ما يَكفيك ويَكفيهم، ولا يَخفى على الله المُفسِد من المُصّلح».

1181 /18 ـ عن عبدالرحمن بن الحَجَّاج، عن أبي الحسن موسى (عبدالله)، قال: قلت له: يكون لليتيم عندي الشيء وهو في حِجَري أنفِق عليه منه، وربّما أصَبْتُ ممّا يكون له من الطعام، وما يكون منّي إليه أكثر؟ فقال: «لا بأس بذلك، إنّ الله يعلم المُفسِد من المُصْلِح».

قوله تعالى:

سورة البَقَرّة (٢) ......

### وَلَا تَنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ [ ٢٢١ ]

۱۱۶۲ /۱ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضَّال، عن الحسن بن الجَهّم، قال: قال لي أبو الحسن الرضا (طبه السلام): ويا أبا محمّد، ما تقول في رجُل يتزَوّج نَصْرانيّة على مُسْلِمَة؟» قلت: جُعِلتُ فِداك، وما قولى بين يدّيك؟! قال: ولتقولُن فإنّ ذلك تعلّم به قولى».

قلت: لا يجوز تزوَّج نَصْرانيَّة على مُسْلِمَة، ولا على غير مُسْلِمَة. قال: «ولِمَ؟». قلت: لقول الله عزَّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ ﴾.

قال: وفما تقول في هذه الآية: ﴿ وَٱلْمُحْصَفَاتُ مِنْ الَّذِينَ أُوثُواْ الْكِتَابَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾ (١). قلت: فقوله: ﴿ وَلَا تَنْكِحُواْ ٱلْمُشْرِكَاتِ ﴾ نسخَت هذه الآية. فتبسّم ثمّ سكت.

قوله تعالى:

وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُو أَذَى فَاغْتَزِلُواْ النِّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حتَّى يَظْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ الْمَحِيضِ وَلَا تَقْرَبُوهُنَّ حتَّى يَظْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللهُ إِنَّ اللهُ يُحِبُّ التَّوَابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِرِينَ \*

سورة البقرة آية ـ ٢٢١ ـ

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۲٤/۱۰۸.

١٤٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢٥/١٠٨.

۱ ـ الكافي ٥: ٢٥٣/٦.

<sup>(</sup>١٠) المائدة ٥: ٥.



### نِسَآ أَوُكُمْ حَرْثَ لَّكُمْ فَأَتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ [٢٢٢]

1187 / الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمد، عن البَرْقيّ، عن عُمر بن يزيد، قال: قلت لأبي عبدالله (طبالسلام): ماللرمجل من الحائض؟ قال: دما بين أليَنَيْها، ولا يؤقِب،

۱۱۶۶ /۲ ـ ابن بابويه، في (الفقيه): بإسناده، قال: سأل عُبيدالله بن عليّ الحَلَبيّ أبا عبدالله (طبهاسلام) عن الحائِض، ما يَحِلُّ لزَوْجِها منها؟ قال: «تتَّزِر بإزار إلى الرُكْبَنَيْن وتُخْرِج سُرَّتها، ثمّ له ما فوق الإزار».

۱۱٤٥ /٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن مَحْبُوب، عن العَلاء بن رَزِين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبدالله)، في المرأة ينقَطِع عنها دَمُ الحَيْض في آخِر أيّامِها.

قال: وإذا أصاب زوجها شَبَق، فليأمُرُها فَلْتَغْسِل فَرْجَها ثمّ يَمَسُّها -إن شاء -قبل أن تَغْتَسِل،

1189 /٤ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد ابن حيسى، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد ابن حُمْران، عن عبدالله بن أبي يَعفور، قال: سألت أبا عبدالله (طبهالله) عن الرجُل بأتي المَرأة في دُبُرها. قال: ولا بأس، إذا رَضِيَت،

قلت: فأين قول الله: ﴿ فَأَنُو هُنَّ مِنْ حَيْتُ أَمَرَكُمُ آفَهُ ﴾؟ قال: «هذا في طَلَبِ الوَلَد، فاطلبوا الولد من حبث أمرَكم الله، إنّ الله تعالى يقول: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثٌ لِّكُمْ فَإِنْمُواْ حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ ﴾ ٤.

الحسن (عليه السلام): وأيَّ شيء يقولون في إتيان اللساء في أعجازِ منَ؟». قلت: إنَّه بلَغَني أنَّ أهل المدينة لا يَرَوْن به بأساً.

فقال: وإنّ اليهود كانت تقول: إذا أنى الرجل المرأة من <sup>(12) ت</sup>خَلَفِها خرَج الولَد أَحْوَل، فأنزل الله عزّ وجلّ: ﴿ نِسَآ أَوْكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَىٰ شِنْتُمْ ﴾ من خلف أو قُدّام، خلافاً لقول اليهود، ولم يَعْنِ في أَدْبارِهنّ، الله عَرْفُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنَىٰ شِنْتُمْ ﴾ أي متى شِنْتُم في الفَرْج». (﴿ أَنَّى شِنْتُمْ ﴾ أي متى شِنْتُم في الفَرْج».

سورة البقرة آية . ٢٢٢ ـ ٢٢٣ ـ

١ ـ التهذيب ١: ١٥٥ /١٤٣.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ١: ٢٠٤/٥٤.

۳ ـ الكافي ٥: ٢٩٥/١.

٤ \_ التهذيب ٧: ١٤٤/١٥٧/٤.

٥ ـ التهذيب ٧: ١٥٠ /١٦٦٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد بن عيسى. وهو تصحيف أشار له في معجم رجال الحديث ١٨: ٢٦٣.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: في،

٦ ـ تفسير القميّ ١: ٧٣.

ابن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن ابن مَحْبُوب، عن محمّد بن النّعمان الأحُوّل، عن سلام بن المُسْتَنبر، ابن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن ابن مَحْبُوب، عن محمّد بن النّعمان الأحُوّل، عن سلام بن المُسْتَنبر، قال: كنت عند أبي جعفر (علمه اللهم) فد خَل عليه حُمْران بن أعْبَن، وسأله عن أشياء، فلمّا همّ حُمْران بالقيام، قال لأبي جعفر (علمه السلام): أخيرك - أطال الله بقاءك لنا، وأمتَعنابك - أنّا نأتبك فما نخرُج من عندك حتى تَرِقَ قلوبُنا، ونسلو أنفسنا عن الدنيا، ويهون علينا ما في أيدي الناس من هذه الأموال، ثمّ نخرُج من عندك، فإذا صِرْنا مع الناس والنجّار أحَببُنا الدنيا. قال: فقال أبو جعفر (علم السلام): «إنّما هي القُلوب؛ مرّة تصعُب، ومرّة تسهّل الله والنجّار أحَببُنا الدنيا. قال: فقال أبو جعفر (علم السلام): «إنّما هي القُلوب؛ مرّة تصعُب، ومرّة تسهّل الله والنجّار أحَببُنا الدنيا. قال: فقال أبو جعفر (علم السلام): «إنّما هي القُلوب؛ مرّة تصعُب، ومرّة تسهّل الله الله عنه الله والنه عليه المناس الله عنه المناس الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

ثمّ قال أبو جعفر (عبه السلام): «أما إنّ أصحابَ محمّد (سلّ الله عليه وآله) قالوا: يا رسول الله، نخافٌ علينا من النِفاق ـ قال ـ: فقال: ولِمَ تخافون ذلك؟

قالوا: إذا كنّا عندَك فذكّرتَنا ورغَبتَنا، وَجِلْنا (۱) ونَسِينا الدُنيا، وزَهِدْنا حتّى كأنّا نُعاينُ الآخِرةَ والجنّة والنار ونحن عندك، فإذا خرَجنا من عندِك، ودخَلْنا هذه البُيوت، وشَمَمْنا الأولاد، ورأينا الهِيال والأهْل، يكاد أن تُحَوَّل عن الحالة (۱) التي كنّا عليها عندك، وحتّى كأنّا لم نكُنْ على شيءٍ، أفتخاف علينا أن يكون ذلك نِفاقاً؟

فقال لهم رسول الله (ملى اله مه واله): كلا، إنّ هذه خُطُوات الشَّيطان فيُرغَّبُكم في الدنبا، والله لو تَدومون على الحالة التي وصَفْتُم أَنفُسَكم بها لصافَحَتْكم الملائِكة، ومَشيتم على الماء، ولولا أنكم تُدنبون فتَستَغْفِرون الله تعالى، لخَلَق الله خَلْقاً حتى يُذنبوا ثمّ يَستَغْفِروا الله فيغُفِر لهم، إنّ المؤمن مُفْتَنَ (٣ توّاب، أما سَمِعت قول الله عزّ وحِلَ: ﴿ وَ السَّغْفِرُوا وَ رَبَّكُم ثُم تُوبُوا الله عزّ وحِلَ: ﴿ وَ السَّغْفِرُوا وَ رَبَّكُم ثُم تُوبُوا الله عزّ وحِلَ: ﴿ وَ السَّغْفِرُوا وَ رَبَّكُم ثُم تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَ السَّغْفِرُوا وَ رَبَّكُم ثُم تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَ السَّغْفِرُوا وَ رَبَّكُم ثُم تُوبُوا إِلَيْهِ ﴾ وقال تعالى: ﴿ وَ السَّغْفِرُوا وَ رَبَّكُم ثُم تُوبُوا إِلَيْهِ الله وَ الله عن و الله و ا

١١٥٠ /٨ - عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبيه عن أبي عُمَير، عن بعض أصحابنا، رفّعه، قال: «إنّ الله عزّ وجلّ أعطى التوّابين (١) ثلاث خِصال، لو أعطى خَصْلةً منها جَميع أهلِ السماوات والأرض لنَجَوا بها، قوله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آللهُ يُحِبُّ آلتُوَّابِينَ وَيُحِبُّ آلمُتَطَهِّرِينَ ﴾ فمن أحبّه الله تعالى لم يُعذّبه الحديث. وذكر فيه الثلاث، وسيأتي -إن شاء الله تعالى - تمامه في قوله تعالى: ﴿وَآلَافِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ آللهِ إِلَاها عَاجَرَ ﴾ من سورة الفرقان (١).

۷ ـ الكافي ۲: ۱/۲۰۹.

<sup>(</sup>١) وَجِل: خاف. المجمع البحرين .. وجل . ٥: ٩٩٠٪.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الحال.

<sup>(</sup>٣) المُفْتَن: المُمْتَحن، يمتحنه الله بالذنب ثمّ يتوب، ثمّ يعود ثمّ يتوب. «النهاية ٣: ١٠ ٤».

<sup>(</sup>٤) هود ۱۱: ۹۰.

۸ ـ الكافي ۲: ۲۱۵/۵.

<sup>(</sup>١) في المصدر: التانبين.

<sup>(</sup>٢) يأتي في الحديث (١) من تفسير الآية (٦٨) من سورة الفرقان.



العيّاشي: عن جميل، عن أبي عبدالله (علماسلام)، قال: سَمِعته يقول: «كان الناس يستَنْجُون بالحجارة والكُرْسُف (١)، ثمّ أُحدِث الوضوء، وهو خُلُق حَسَن، فأمر به رسول الله (مقراة علمواله) وصنَعه، وأنزل (١) الله في كناب: ﴿إِنَّ آفَة يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ ﴾.

1101 / 1101 عن سكام، قال: كنت عند أبي جعفر (عبد السلام) قد خل عليه حُمْران بن أعْيَن، وسأله عن أشياء، فلمّا هم حُمْران بالقيام، قال لأبي جعفر (عبد السلام): أخبُرك وأطال الله بقاءك، وأمتَعَنا بك وأنّا نأتيك فما نخرُج من عندك حتى تَرِقَ قلُوبنا، وتَسلو أنفسنا عن الدنيا، ويَهُون علينا ما في أيدي الناس من هذه الأموال، ثمّ نخرُج من عندك فإذا صِرْنا مع الناس والتُجَار أحبَبْنا الدنيا. قال: فقال أبو جعفر (عبد السلام): قانما هي القلوب؛ مرّة يصعب عليها الأمْر، ومرة يسهل.

ثمّ قال أبو جعفر (عبه اللهم): وأما إنّ أصحاب رسول الله (على الله عليه واله) قالوا: يا رسول الله، نخاف علينا النفاق ـ قال ـ: فقال لهم: وَلِمَ تخافون ذلك؟ قالوا: إنّا إذا كنّا عندك فذكرتنا، رُوّعنا (1) ووجِلْنا، ونَسِينا الدنيا، وزَهِدنا فيها حتّى كأنّا تُعاين الآخرة والجنّة والنار ونحن عندك، فإذا حَرَجْنا من عندك، ودخَلْنا هذه البيوت، وشمّمنا الأولاد، ورأينا العِيال والأهل والمال، يكاد أن تُحَوَّلُ عن الحال التي كنّا عليها عندك، حتّى كأنّا لم نكن على شيء، أفتخاف علينا أن يكون هذا النِفاق؟

فقال لهم رسول الله (مقراة على وآنه)؛ كلا، هذا من خطوات الشيطان ليُرغَبَكم في الدنيا، والله لو أنكم تدومون على الحال التي تكونون عليها وأنتم عندي، في الحال التي وصَفْتُم أنفُسكم بها ، لصافَحتْكُم الملائِكة، ومَشَيتم على الحال التي وصَفْتُم أنفُسكم بها ، لصافَحتْكُم الملائِكة، ومَشَيتم على الماء، ولولا أنكم تُذنبون فتستَغْفِرون الله، لخَلَقَ الله خَلْقاً لكي يُذنبوا ثمّ يستغفِروا فيغْفِر لهم، إنّ المؤمن مُفْتَن توّاب، أما تسمع لقوله: ﴿إنَّ آلَة يُحِبُّ آلتُو إلين ﴾ ﴿ وَآشَنْغُفِرُواْ رَبُّكُمْ ثُمَّ تُوبُواْ إلَيْهِ ﴾ (")م.

1107 /11 ـ عن أبي خَدِيجة، عن أبي عبدالله (طهالسلام)، قال: ذكانوا يستنجون بثلاثة أحجار، لأنّهم كانوا يأكلون البُسر، وكانوا يَبْعَرون بَعْراً، فأكل رجل من الأنصار الدُّبَاء (۱)، فَلانَ بطنُه واستَنْجى بالماء، فبعث إليه النبيّ (منراه طهواله) ـ قال ـ : فجاء الرجُل وهو خائف أن يكون قد نَزل فيه أمْر يسوء في استنجائه بالماء ـ قال ـ : فقال

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٩/٢٢٦.

<sup>(</sup>١) الكُرسُف: القُطن. «لسان العرب -كرسف - ٩: ٢٩٧».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: وأتزله.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٩/٢٢٧.

<sup>(</sup>١) الرَّوع: الفَّرْع. «مجمع البحرين ـروع ـ 1: ٣٤٠».

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۹۰.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٩/٢٢٨.

<sup>(</sup>١) الدُّبَّاءُ: القَرْعِ. الاالمحاح - دباً - ٦: ٣٢٣٣.

رسول الله (منر) شعبه وآله): هل عَمِلتَ في يومك هذا شيئاً؟

فقال: نعم - يا رسول الله - إنّي واللهِ ما حمّلني على الاستِنْجاء بالماء إلّا أنّي أكلتُ طعاماً فَلاَنَ بطني، فلم تُغيّني الحِجارة، فاسَتنْجَيْتُ بالماء.

فقال رسول الله (منراه مه واله): هنيئاً لك، فإنّ الله عزّ وجلّ قد أنزل فيك آية: ﴿إِنَّ آلَة يُحِبُّ آلتُوابِينَ وَيُحِبُّ آلْمُتَطَهِّرِينَ﴾ فكنتَ أوَلَ من صنَع ذا، وأوّل التوّابين، وأوّل المتطهّرين».

١١٥٤ /١٢ - عن عبسى بن عبدالله، قال: قال أبو عبدالله (طبه السلام): «المرأة تَحيض تَحْرُم على زوجها أن يأنيها في فَرْجِها، لقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَقْرَبُوهُنَ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾، فيستقيم للرجُل أن يأتي امرأته وهي حائض فيما دون الفَرْج».

١١٥٥ /١٢ -عن عبدالله بن أبي يعفور، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالسلام) عن إتبان النِساء في أعْجازِهن. قال: ولا بأس، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ نِسآ وَ كُمْ حَرْثُ لَكُمْ فَأَتُواْ حَرْثَكُمْ أَنّى شِنْتُمْ ﴾.

1101 /11 عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عليه السلام) في قول الله تعالى: ﴿ نِسآ وَ كُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أُنَّى شِنْتُمْ ﴾. قال: دحيث شاء».

١١٥٨ /١٦ عن مُعَمَّر بن خَلاد، عن أبي الحسن الرضارعل المهار أنّه قال: دأيّ شيء يقولون في إنيان النِساء في أعْجازِهن؟، قلت: بلغَني أنّ أهل المدينة لا يَرَوْن به بأساً.

قال: «إنّ اليهودكانت تقول إذا أنى الرجُل من خَلَفِها خَرَج وَلَدُه أَحْوَل، فأنزَل الله: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثَ لَكُمْ فَأَتُواْ حَرْثَكُمْ أَنِّي شِنْتُمْ ﴾ يعني من خَلْف أو قُدّام، خِلافاً لقول اليهود، ولم يَعْنِ في أدبارِهِنّ.

وعن الحسن بن على، عن أبي عبدالله (عيدالسلام)، مثله.

١١٥٩ /١٧ ـ عن زُرارة، عن أبي جعفر (عبه السلام)، قال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿ نِسَآ أَكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَأْتُواْ حَرْثَكُمْ أَنِّي شِئتُمْ﴾. قال: «من قُبُل».

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٠/٣٢٩.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٠/١١٠.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٣١/١١١.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٢/١١١.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٢/١١١.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٤/١١١.

١١٦٠ /١٨ - عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مدالله)، قال: سألته عن الرجل يأتي أهله في ذُبُرها، فكره ذلك، وقال: دوإيًا كم ومَحَاشِي (١) النِساء، وقال: دانما معنى: ﴿ نِسَآ وَكُمْ حَرْثٌ لَّكُمْ فَأَتُواْ حَرْثَكُمْ أُنَّىٰ شِنْتُمْ ﴾ أيّ

١٩٦١ /١٩٩ ـ عن الفَتْح بن يزيد الجُرْجاني، قال: كتبتُ إلى الرضا (علماسلام) في مثله، فورّد الحواب: دسألت عمَّن أتى جاريَتُه في دُبُرها، والمرأة لُعْبة الرجل فلا نُؤذي، وهي حَرْثَ كما قال الله تعالى،

٢٠/ ١١٦٢ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شَاذَان، وعلى بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن جميل بن دَرّاج، عن أبي عبدالله (مله السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آلَة يُحِبُّ ٱلتَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّرِينَ﴾.

قال: دكان الناس يستَنْجُون بالكُرْسُف والأَحْجار، ثمّ أُحَدِث الوضوء، وهو خُلُق كريم، فأمّر به رسـول الله (سلَّراه عبدراله) وصنَّعه، فأنزل الله في كتابه: ﴿إِنَّ آلَة يُحِبُّ الثَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ آلْمُتَطَّهِّرِينَ ﴾ ٤.

قوله تعالى:

### وَلَا تَجْعَلُواْ آللهَ عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ آلنَّاسِ وَآفَةُ سُمِيعٌ عَلِيمٌ [ ٢٢٤ ]

١/١١٦٣ /١ .محمّد بن يعقوب: عن على، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن عليّ بن إسماعيل، عن إسحاق بن عمَّار، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قول الله عَزُوجِلِّ: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ آلَةَ عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ أَن تَـبَرُّواْ وَتَـتَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾. قال: «إذا دُعِيتَ لَتَصَّلِحَ بين اثنين، فلا تَقُل: عليَّ يمين أن لا أفعل».

٢/١١٦٤ /٢ ـ عنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسي، عن أبي أيوّب الخَزّاز، قال: سمعتُ أبا عبدالله (عبد لمرم) يقول: «لا تَحْلِفوا بالله صادِقين ولاكاذبين، فإنّه عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ أَلَلْهُ عُرْضَةً لأَيْمَانِكُمْ ﴿ ١٠

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢٥/١١١.

<sup>(</sup>١) المتخاشِي: جمع مِحشاة، وهي أسفل مواضع الطعام من الأمعاء، فكنّى بها عن الأدبار. «النهاية ١: ١٣٩٢.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١١/٣٣٦.

۲۰ ـ الكافي ۳: ۱۳/۱۸.

سورة البقرة آية . ٢٢٤ .

۱ ـ الكافي ۲: ۱۹۷/۲.

۲ ـ الکافی ۷: ۱/٤٣٤.

٣/١١٦٥ /٣ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن يحيى بن إبراهيم، عن أبيه، عن أبيه، عن أبي سَكَرم المُتعبّد، أنه سمِعَ أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) بقول لسّدير: «ياسّدير، من حلف بالله كاذِباً كفّر، ومن حلف بالله صادقاً أثِم، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَلَا تَجْعَلُوا آللَهُ عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ ﴾ .

وروى هذا الحديث الشيخ المُفيد في (الاختصاص) عن الصادق (عبهالسلام) .

الله تبارك وتعالى ولا إله غيره: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ آقَة عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ أَن تَبَرُّواْ وَتَتَقُواْ وَتَصْلِحُواْ بَيْنَ آلنَّاسِ ﴾. قال: هو قول الرجل: لا والله، وبلى والله ع.

١١٦٧ /٥.عن زُرارة، وحُمْران، ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليماالسلام): ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ آللهَ عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ ﴾. قالا: دهو الرجل يُصلِح بين الرجُلين، فيَحْمِل ما بينهما من الإثم».

١١٦٨ /٦ ـ عن مَنْصُور بن حازِم، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ آللَهُ عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ ﴾ . قال: (يعني الرجل يَخْلِف أن لا يُكلِّمَ أخاه، وما أشبه ذلك، أولا يكلّم أمّه.

١١٦٩ /٧ ـ عن أبُوب، قال: سمِعنه يقول: ولا تَحْلِفُوا بالله صادِقين ولاكاذبين، فإنَّ الله يقول: ﴿ وَلَا تَجْمَلُواْ آلله عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ ﴾ ـ قال ـ : إذا استَعان رجلٌ برجلٍ على صُلح بينه وبين رجلٍ، فلا يقولنّ: إنَّ عليَّ يميناً أن لا أفعل؛ وهو قول الله: ﴿ وَلَا تَجْعَلُواْ آللهَ عُرْضَةً لَأَيْمَانِكُمْ أَنْ تَبَرُّواْ وَتَنَّقُواْ وَتُصْلِحُواْ بَيْنَ آلنَّاسِ ﴾ .

مرز تحقی ترکیسی در مول

قوله تعالى:

لاَ يُؤَاخِذُكُمُ آللهُ بِاللَّغْوِ فِيَ أَيْمَانِكُمْ وَلَـٰكِن يُوَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُورٌ حَلِيمٌ [٢٢٥] قُلُوبُكُمْ وَآللهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ [٢٢٥]

١/ ١١٧٠ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مَسْعَدة بن صَدَقّة، عن أبي

٣ ـ الكافي ٧: ١/٤٣٤.

<sup>(</sup>١) الاختصاص: ٢٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١١/٣٣٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٢/٣٣٨.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٩/١١٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤٠/١١٢.

سورة البقرة آية ـ ٢٣٥ ـ

١ ـ الكافي ٧: ١/٤٤٣.



عبدالله (مله السلام)، قال: سَمِعتُه يقول في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ لاَ يُؤَاخِذُكُمُ آللهُ بِاللَّهْوِ فِي أَيْمَانِكُمْ ﴾. قال: «اللَّهْو: قول الرجل: لا والله، وبلي والله، ولا يَعْقِد على شيءٍ».

١١٧١ /٢ - العيّاشي: عن أبي الصَّبَّاح، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله: ﴿ لاَ يُؤَاخِذُكُمُ آللهُ بِاللَّغْوِ
 في أيْمَانِكُمْ ﴾. قال: دهو لا والله، وبلى والله، وكلا والله، ولا يَعْقِد عليها، أولا يَعْقِد على شيءه.

٣/ ١١٧٢ /٣ ـ أبو عليّ الطَّبَرْسيّ، قال: اختلفوا في يَمين اللّغو، فقيل: مايّجري على عادّة الناس، من قول: لا والله، وبلى والله، من غير عَقْدٍ على يَمين يُقتَطَع بها مالٌ، ولا يُظلّم بها أحدٌ.

قال: وهو المَرويِّ عن أبي جعفر، وأبي عبدالله (طهماالسلام).

قوله تعالى:

#### لِّلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن نِسَا ئِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَآءُو فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [ ٢٢٦ ]

۱۱۷۳ /۱ ـمحمّد بن بعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسين بن سَيف، عن محمّد بن سَليمان، عن أبي جعفر الثاني (عبدالله)، قال: قلت له: جُعِلتُ فِدالِث كيف صارّت عِدّة المُطَلَّقة ثلاث حِيَضٍ، أو ثلاثة أشهرٍ، وصارّت عِدّة المُتوفّى عنها زوجُها أربعة أشهرٍ وغَشْراً؟

نقال: «أمّا عِدّة المُطلّقة ثلاثة قرّوء فلاستِبْراء الرَّحِم من الولد، وأمّا عِدّة المُتَوفّى عنها زوجُها، فإنّ الله عزّ وجلّ شرَط للنّساء شَرْطاً، وشَرط عليهن شرطاً، فلم يُحابهن فيما شرط لهن ولم يَجُر فيما شرط عليهن؛ فأمّا ما شرط لهن في الإيلاء أربعة أشهر؛ إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن يُسَآتِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُو في المسرط لهن في الإيلاء، لعِلْمِه تبارك وتعالى أنّه غايّة صَبْرِ المرّأة عن الرِجُل، وأمّا ما شرط عليهن، فإنّه أمّرها أن تعند إذا مات عنها زوجها أربعة أشهر وعَشْراً، فأخذ منها له عند مَوتِه ما أخذَلها منه في عليهن، فإنّه أمّرها أن تعند إذا مات عنها زوجها أربعة أشهر وعَشْراً، فأخذَ منها له عند مَوتِه ما أخذَلها منه في حَياته عند إيلائِه؛ فال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً ﴾ (١) ولم يذْكُر العشرة أيّام في العِدّة إلا مع الأبعة أشهر، وعلم أنّ غاية صَبْرِ المرأة الأربعة أشهر في تَرْكِ الجِماع، فمِنْ ثمّ أو جَبه لها وعليها» (١).

سورة البقرة آية . 227.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٢/١١٢.

٣ ـ مجمع البيان ٢: ٥٦٨.

۱ ـ الكافي ٦: ١/١١٣.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أوجبه عليها ولها.

سورة التِّقْرَة (٢) ......

179

١١٧٤ /٢ - عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن الحَلَبيّ، قال: سألت أبا عبدالله (طبهاسلام) عن الرجل يَهجُر إمرأنه من غير طلاقٍ ولا يمين سنةً لم يَقْرُب فِراشَها. قال: وليأت أهله».

وقال: وأيّما رجل آلى من امرأته ـ والإبلاء: أن يقول: لا والله لا أجامِعك كذا وكذا، ويقول: والله، لأغيظنك. ثمّ يُغاضبها (١) ـ فإنّه يتربّص بها أربعة أشهر، ثمّ يُؤخّذُ بعد الأربعة أشهر فُيوقَف، فإن فاء ـ والإيفاء: أن يُصالِحَ أهله ـ فإنّ الله غفور رحيم، فإن لم يفئ جُبر على أن يُطلّق، ولا يقع بينَهُما طلاق حتى يُوقَف، وإن كان أيضاً بعد الأربعة أشهر يُجَبر على أن يفيء أو يطلق.

7/1100 من المنتخذ عن عليّ، عن أبيه، عن حمّاد بن عبسى، عن عمر بن أذَيْنَة، عن بُكَير بن أغيّن، وبُرَيد بن مُعاوية، عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليما السلام) أنهما قالا: وإذا آلى الرجّل أن لا يقْرُبَ إمرأته، فلبس لها قول ولاحقٌ في الأربَعة أشهر، ولا إثم عليه في كفّه عنها في الأربعة أشهر، فإن مَضَبُ الأربعة أشهر قبل أن يمسّها، فما سكتت ورَضِيَتُ فهو في حِلّ وسَعَة، فإن رفّعَتْ أمرَها، قبل له: إمّا أن تفيء فتمسّها، وإمّا أن تُطلّق، وعَزْم الطلاق أن يُخلّي عنها، فإذا حاضَت وطهرَتْ طلّقها، وهو أحقٌ بَرجْعتها ما لم تَمْضِ ثلاثة قروء، فهذا الإيلاء الذي أنول الله تبارك وتعالى في كتابه وسنة رسول الله (مل اله عليه واله).

النَّضَيل، عن أبي الصّبَّاح الكِنانيّ، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الديم) عن رجل آلى من امرأته بعدما دخَل بها.

فقال: «إذا مضَت أربعة أشهر وقف، وإن كان بعد تحين، فإن فاء فليس بشيء وهي امرأته، وإن عزم الطلاق فقد عزّم».

وقال: «الايلاء ان يقول الرجل لا مرأته: والله، لأغيظنك ولأسوءنك، ثمّ يهجُرها ولا يُجامِعُها حتّى تَمضي أربعة أشهر، فإذا مضَتْ أربعة أشهر فقد وقع الإيلاء، وينبَغي للإمام أن يَجْبُره (١) على أن يفيء أو يطلق، فإن فاء فإنّ الله غفور رحيم، وإن عزم الطلاق فإنّ الله سميع عليم، وهو قول الله عزّ وجلّ في كتابه».

ابن تُوح، ومحمّد بن إسماعيل، عن أبي عليّ الأشْعَريّ، ومحمّد بن عبدالجبّار، وأبي العبّاس محمّد بن جعفر، عن أيوّب ابن تُوح، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضْل بن شَاذان، وحُمّيد بن زِياد، عن ابن سَماعة، جميعاً، عن صَفّوان، عن ابن مُشكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سألته عن الإيلاء، ما هو؟

۲ ـ الكافي ۲: ۱۳۰/۲.

<sup>(</sup>١) في «ط»: يَغَاظُها.

۳ ـ الكافي ٦: ١٣١/٤.

<sup>£</sup> \_الكافي ٦: ١٣٢/٧.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: يختره.

٥ ـ الكافي ٦: ١٣٢ / ٩.



فقال: دهو أن يقول الرجل لامرأته: والله، لا أجامِعُك كذا وكذا. ويقول: والله، لأغيظنك. فيتربّص بها أربعة أشهر، ثمّ يؤخّذ فيوقف بعد الأربعة أشهر، فإن فاء ـوهو أن يُصالِح الرجّل أهله منإنّ الله غفور رحيم، وإن لم يَفئ تجيِر على أن يطلّق، ولا يَقع طَلاق فيما بينهما، ولوكان بعد الأربعة أشهر، مالم ترفّقه إلى الإمام،

11۷۸ / - وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بَكْر بن صالح، عن الفاسم بن بُرَيد، عن أبي عَمْرو الرُبَيريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله (عبدالله) - في حديث طويل - قال فيه: «فما رجَع إلى مكانه من قول أو فِعل فقد فاه؛ مثل فول الله عَزّ وجلّ: ﴿ وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلاقَ فَإِنَّ آلَةَ سَمِيعٌ فول الله عَزّ مُواْ الطَّلاقَ فَإِنَّ آلَةَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ أي رجَعوا، ثمّ قال: ﴿ وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلاقَ فَإِنَّ آلَةَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ أي رجَعوا، ثمّ قال: ﴿ وَإِنْ عَزَمُواْ الطَّلاقَ فَإِنَّ آلَةَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ أي.

٧/ ١١٧٩ لم على بن إبراهيم، قال: حدَّثني أبي، عن صَفُوان، عن ابن مُسْكان، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله وهد الدم، قال: والإبلاء: هو أن يَحلِفَ الرجُل على امرأتهِ أن لا يجامِعَها، فإن صبَرَتْ عليه فلها أن تَصْيِر، وإن وافَعَتْهُ إلى الإمام أنظرَه أربعة أشهر، ثمّ يقول له بعد ذلك: إمّا أن تَرجِع إلى المُناكَحة، وإمّا أن تُطلَق، وإلّا حَبَسْتُك أبدأً.

١١٨٠ /٨ ـ قال: «وروي عن أمير المؤمنين (طبه السلام) أنه بنى حظيرةً من قَصَب، وجعَل فيها رجُالاً آلى من امرأته بعد أربعة أشهر، فقال له: إمّا أن تَرْجِع إلى المُناكِحة، وإمّا (١) أن تُطلق وإلّا أحْرَقْتُ عليك الحَظِيرة».

۱۱۸۱ /۹ دالشیخ: بإسناده عن الحسین بن سعید، عن عُثمان بن عیسی، عن سَماعة، قال: سألته عن رجل آلی من امرأته.

فقال: دالإيلاء: أن يقول الرجل: والله لا أجامِعُك كذا وكذا. فإنّه يتربّص أربعة أشهر، فإن فاء ـ والإيفاء أن يُصالِح أهله ـ فإنّ الله غفور رحيم، وإن لم يَفئ بعد الأربعة الشهر حُبِس حتّى يُصالِح أهله أو يُطلّق، جُبر على ذلك، ولا يقّع طلاق فيما بينهما حتّى يُوقّف، وإن كان بعد الأربعة أشهر، فإن أبى فرّق بينهما الإمام».

الرُجُل من امرأته، لا يَقْرَبُها ولا يَحْبَع ولا يَجْمَع رأسَه ورأسَها، فهو في سَعَةٍ مالم يَمْضِ الأربعة أشهر، فإذ مَضى (١) الرُجُل من امرأته، لا يَقْرَبُها ولا يَحْبَع رأسَه ورأسَها، فهو في سَعَةٍ مالم يَمْضِ الأربعة أشهر، فإذ مَضى (١) الأربعة أشهر فهو في حِلّ ما سكت عنه، فإذا طلبت حقّها بعد الأربعة أشهر وُقف؛ فإمّا أن يفيء فيَمَسَّها، وإمّا أن

٦ ـ الكافي ٥: ١٦/١٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٢٧.

٧ ـ تفسير القميّ ١: ٧٣.

٨ ـ تفسير القميّ ١: ٧٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أو.

٩ . التهذيب ٨: ٨ /٢٤٨.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٤٢/١١٣.

<sup>(</sup>١) في الطة: أمضى،

يَعْزِمَ على الطَّلاق فيُخلَي عنها، حتَى إذا حاضَت وتطهَّرت من مَحيضها، طلَقها تطليفةٌ من قبل أنْ يُجامِعها بشهادَةِ عَدْلَين، ثمّ هو أحقُّ برَجْعَتِها ما لم يَمْضِ الثلاثة أقراء».

المحل المحل المحلّبي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «أيّما رجُلٍ آلى من امرأته ـ والإيلاء: أن يقول الرجل: والله، لا أجامِعُك كذا وكذا. ويقول: والله، لأغيظنك. ثمّ يُغايظها، ولأسوءنك. ثمّ يهجُرها فلا يُجامعها ـ فإنّه يتربّص بها أربعة أشهر، فإن فاء ـ والإيفاء: أن يُصالح ـ ﴿ فَإِنَّ آللهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ وإن لم يفيء جُبِر على الطّلاق، ولا يقع بينهما طَلاق حتّى تُوفّف، وإن عزم الطّلاق فهي تَطْليقَة ه.

١١٨٤ /١٢ ـ عن أبي بصير، في رجلٍ آلى من امرأته حتّى مضَتْ أربعة أشهر. قال: ويُوقَف، فإن عزّم الطّلاق اعتدَّت امرأته كما تعتدُ المُطَلَّقة، وإن أمسَك فلا بأس».

المعة المعتمدة المعت

١١٨٦ /١٤ .عن العبّاس بن هلال، عن الرضا (عبدالسلام)، قال: ذكرلنا: وأنّ أجل الإيلاء أربعة أشهر بعدما يأتيان السُّلطان، فإذا مَضَتِ الأربعة أشهر؛ فإن شاء أمسَك، وإن شاء طلّق، والإمساك: المسيس.

١١٨٧ /١٥ ـ سُئل أبو عبدالله رعبه السلام): إذا بانّتِ المرأة من الرجُل، هل يَخْطُبها مع الخُطّاب؟ قال: (يخْطُبها على تطليقَنين، ولا يَفْرَبها حتّى يُكفِّر عن يمينه».

١٦٨ /١٦ ـ عن صَفُوان، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (مله الملام)، في المؤلى إذا أبي أن يُطلّق. قال: ا

۱۷/ ۱۱۸۹ عن أبي بصير، عن أبي عبدالله على الله على الرَّجِل إذا آلى من امرأته ، فمضَتْ أربعة أشهر ولم يفيء، فهي مطلّقةً، ثمّ يُوقّف؛ فإن فاء فهي عنده على تطليقتين، وإن عرَّم فهي بائنةٌ منه».

قوله تعالى:

# وَٱلْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّضِنَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءٍ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٤٣/١١٣.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٣ /٣٤٤.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣ ١ /٣٤٥.

<sup>18</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٣ /٢٤٦.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٤٧/١١٣.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٤ /٢٤٨.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٤/١١٤.

# مَا خَلَقَ آللهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِن كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ [ ٢٢٨ ]

١٩٩٠ /١ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عُمَر بن أذَيْنَة، عن رُرارَة، قال: سَمِعت ربيعة الرأي (١) يقول: من رأيي الأقراء التي سمّى الله عزّ وجلّ في القرآن: إنّما هو الطُهر ما بين الحَيْضَتَين (٢). فقال: اكذَب لم يَقُلُه برأيه، وإنّما بلَغه عن على (منون الدعه).

قلت: أصلحك الله، أكان عليّ (عبدالملام) يقول ذلك؟ فقال: دنعم، إنّما القُرَّء الطّهر، يقري فيه الدم فيجمّعه، وإذا جاء المَحيض دفعه، (٢)

۱۱۹۱ /۲ ـ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير؛ وعدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن ابن أبي تُصُر، جميعاً، عن جميل بن دَرّاج، عن زُرارَة، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: «القُرَّء ما بين الحَيْضَتَيْن».

٣/ ١١٩٢ /٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَيْر، عن جميل، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (على السلام)، قال: «القُرء ما بين الحَيْضَتَيْن».

119٣ /٤ . وعنه عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحَجّال، عن قَعْلَبة، عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عبه قله، قال: «الأقراء: الأطهار».

١١٩٤ /٥ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عُمَر بن أُذَيْنَة، عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عبد الله)، قال: قلت له: أصلحك الله، رجل طلّق (١) امرأته على طُهر من غير جِماعٍ بشهادة عَدْلَين؟ فقال: وإذا دخلَتْ في الحَيْضَة الثالثة فقد انقضَتْ عِدّتها، وحلّت الأزواج،

قلت له: أصلحك الله، إنّ أهل العِراق يَروون عن عليّ السرك الدعب، [أنّه] قال: هو أحقَ برّجُعَتِها مالم تَغْتَسِل من الحَيْضة الثالثة؟ فقال: «كَذّبوا».

سورة البقرة آية ـ ٢٢٨ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ١٨٨١.

- (۱) ربيعة الرأي: وهو ربيعة بن فرّوخ التيميّ بالولاء، المدني، أبو عُثمان، كان يأخُذُ بالرأي والقياس فلقّب ربيعة الرأي، وكان صاحب فتوى في المدينة، وبه تفقّه مالك بن أنس، وتُوفّي بالهاشميّة من أرض الأنبار في ١٣٦هـ. تاريخ بغداد ١٨ ٢٥٣/١٤٨، صفوة الصفوة ٢: ١٤٨/١٤٨، وفيات الأعيان ٢: ٢٣٢/٢٨٨، تذكرة الحفاظ ١: ١٥٣/١٥٧، تهذيب التهذيب ٣: ٤٩١/٢٥٨.
  - (٢) بعد كلمة (الحيضتين) سقط، هو: [فدخلت على أبي جعفر (هذاك) فحدَّثته بما قال ربيعة ] بدليل الحديث (١٠) من تفسير هذه الآية. (٣) في المصدر: دفقه.
    - ۲ ـ الكافي ٦: ٨٩/٣.
    - ٣ ـ الكافي ٦: ٣/٨٩.
    - ٤ ـ الكافي ٦: ٨٩/٤.
    - ٥ ـ الكافي ٦: ١/٨٦.
    - (١) في «ط». يطلق.



1190 / 1190 الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عله السلام)، قال: (عِدّة التي تَحيض ويستَقيم حَيْضُها ثلاثة أقراء، وهي ثلاث حِيَض». قال الحَبَين، عن أبي عبدالله (عله الحَبَريُن (۱) التقيّة؛ لأنهما يتضمّنان تفسير الأقراء بأنها الحِيَض، وقد بيّنا نحن أنّ الأقراء هي الأطهار.

على أنَّ قوله: دثلاث حِيَض، يحتمل أن يكون إذا رأت الدَّم من الحَيْضَة الثائثة؛ لأنَّه يكون قد مَضى لها حَيْضَتان، وترى الدم من (٢) الثالثة، فتصير ثلاثة قرُّوء، وليس في الخَبَر أنَّها تستَوْفي الحَيْضَة الثالثة، انتهى كلامه. ١٩٩٦ /٧ - عنه: بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن جميل بن دَرَّاج، عن زُرارة، عن

ا ۱۱۹۱ ، ۱۱ علمه بوستاده عن احمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن جميل بن دراج، عن رراره، عن أبي جعفر (علمالملام)، قال: والعِدّة والحيض للنساء».

۱۱۹۷ / ۱۱۹۷ / ۱۹۷ معنه: بإسناده عن أحمد بن محمد، عن محمد بن عيسى، عن عبدالله بن المُغيرة، عن إسماعيل ابن أبي زياد، عن جعفر، عن أبيه (طبها اللهم)، أنّ أمير المؤمنين (طبه اللهم) قال في امرأة ادّعت أنّها حاضَت في شهر واحدٍ ثلاث حِيض. فقال: «كلّفوا نِسوةٌ من بطانتها، إن حيضَها كان فيما مضى على ما ادّعَت، فإن شَهِدْنَ صدقت، وإلّا فهى كاذبةً».

قال الشيخ في (التهذيب): الوجه في الجمع أنّ المرأة إذاكانت مأمونةً قُبل قولها في العِدّة والحيض، وإذا كانت متّهمةً كُلّفت نسوةً غيرها.

١١٩٨ /٩ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، وعن زُرارة، قالاً: قال أبو جعفر (عليه السلام): «القُسرء: ما بسين الحَيْضَتَيْن،

1199 / 11 - عن زُرارة، قال: سمعت ربيعة الرأي وهو يقول إن من رأيي أنّ الأقراء التي سمّى الله في القرآن إنّما هي الطُّهر فيما بين الحيضَتَيْن، وليس بالجِبَض. قال: فدخَلتُ على أبي جعفر (مده المدم) فحدّثته بما قال ربيعة، فقال: دكذّب، ولم يَقُلُ برأيه، وإنّما بلَغه عن على (عده المدم).

فقلت: أصلحك الله، أكان عليّ (علمالسلام) يقول ذلك؟ قال: (نعم، كان يقول: إنّما القُرء الطُّهر، تقرأ فيه الدم فتجمعه، فإذا جاءت دفعته (١)».

٦ ـ التهذيب ١٠ ١٢٦/٤٣٤.

<sup>(</sup>١) أي هذا الخبر والذي بعده في التهذيب ١٠ ٢٦١/٢٦٥، بنقس اللفظ، وبالاسناد عن سعد بن عبدالله، عن أيؤب بن نُوح، عن صَفوان، عن عبدالله بن مُسكان، عن أبي بصير: الحديث.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: الحيضة.

۷ ـ التهذيب ۱: ۱۲٤٣/۳۹۸.

٨ ـ التهذيب ١: ١٢٤٢/٣٩٨.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٤/٢٥٠.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٤/٢٥١، ٢٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فإذا حاضت قذفته.

قلت: أصلحك الله، رجل طلّق امرأته، طاهراً من غير جِماعٍ، بشهادة عَدْلَين؟ قال: ﴿إِذَا دَخَلَتْ فِي الحبضةِ الثالثة، فقد انتقضَت عِدّتها، وحلّت للأزواج؛.

قال: قلت: إنَّ أهل العراق يروون عن عليّ (عنه السلام) أنّه كان يقول: هو أحقّ برجَعتِها مالم تَغْتَسِلُ من الحيضة الثالثة؟ فقال: «كذّبوا، وكان يقول عليّ (عله السلام): إذا رأت الدم من الحيضة الثالثة فقد انقضت عِدّتها».

وفي رواية ربيعة الرأي: دولا سبيل له عليها، وإنّما القرء ما بين الحَيْضَتَيْن، وليس لها أن تتزوّج حتى تغنسل من الحيضة الثالثة، فإنّك إذا نظرت في ذلك لم تَجِدِ الأقراء إلّا ثلاثة أشهر، قاذا كانت لا تستقيم ممّا تحيض في الشهر مراراً وفي الشهر مرّة، كانت عِدّتها عِدّة المُستَحاضة ثلاثة أشهر، وإن كانّت تَحيض حَيْضاً مستقيماً، فهو في كلّ شهر حَيْضةً، بين كلّ حيضَتَيْن (") شهر، وذلك القُرء،

١١٠ /١١ -عن ابن مُسْكان، عن أبي بصير، قال: عِدّة التي تَحيض وتستَقيم حِيَضها ثلاثة أقراء، وهي ثلاث حِيَض.

۱۲۰۱/۱۲۰۱ وعنه، قال: أحمد بن محمّد: القُرء: وهو الطُّهر، إنّما ثقراً فيه الدم حتّى إذا جاء الحيض دفعتها. ۱۲۰۱/۱۲۰۲ عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (طبهاسلام) في رجل طلّق امرأته، متى تَبين منه؟ قال: «حين يَطْلُع الدم من الحيّضة الثالثة».

المُ المُطَلَقَاتُ يَتَرَبُّضَنَ مِا خَلَقَ اللهُ فِي البِي عبدالله (مدالله) في قوله: ﴿ وَالْمُطَلَقَاتُ يَتَرَبُّضَنَ بِالنَّسِهِنَّ ثَلَاثَةً قُرُوءٍ وَلَا يَحِلُّ لَهُنَّ أَن يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْجَامِهِنَّ ﴾: ويعني لا يَحِلُ لها أن تكثم الحَمْل إذا طُلَقَتْ وهي حُبلي، والزَوْج لا يعلم بالحَمْل، فلا يَحِل لها أن تَكْنُم حَمْلُها، وهو أحق بها في ذلك الحَمْل ما لم تَضَع،

١٢٠٤ /١٥ - عن زُرارة، عن أبي جعفر الله الماري قال: «المُطَلَّقة تَبين عند أوّل قَطْرَة من الحيضة الثالثة».

١٢٠٥ /١٦ -عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي عبدالله (عب الملام)، في المرأة إذا طلّقها زوجُها، متى تكون أملَك بنفسها؟ قال: وإذا رأت الدم من الحيّضة الثالثة فقد بانت.

١٢٠٦ /١٧ .. قال زرارة: قال أبو جعفر (عليه السلام): والأقراء: هي الأطهار، وقال: والقرء: ما بين حيضَتَبْن،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: حيضة.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٠/١٥٥.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥٤/١١٥.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٥ /٢٥٥٠.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٦/١٥٥.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٥ /٢٥٧.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٨/١١٥.

١٧ ـ تفسير الميّاشي ١: ٢٥٩/١١٥.

قوله تعالى:

سورة البَقّرة (٢)

# وَلَهُنَّ مِثْلُ ٱلَّذِى عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَٱللهُ عَزِيرٌ حَكِيمٌ [ ٢٢٨ ]

۱۲۰۷ /۱ ـ إبن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن الحسن بن مَحْبُوب، عن مالك بن عَطيّة، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عيد السعم)، قال: وجاءت امرأة إلى رسول الله (مقراة عيد راله)، فقالت: يا رسول الله، ما حقّ الزوج على المرأة؟

فقال لها: تُطيعه ولا تَعصيه، ولا تتصدّق من بيتها شيئاً إلّا بإذنه، ولا تَصوم تَطَوُّعاً إلّا بإذنه، ولا تَمْنَعه نفسَها، وإن كانت على ظَهْر قَتَب (1)، ولا تَخْرُج من بيتها إلّا بإذنه، فإن خرّجت بغير إذنِه لعنَتْها ملائكة السماء وملائكة الأرض وملائكة الغضب وملائكة الرَّحْمَة حتَى ترجِعَ إلى بيتها.

فقالت: يا رسول الله، مَن أعظمُ الناسِ حقًّا على الرجل؟ قال: والداه (٢).

قالت؛ فمن أعظمُ الناسِ حفّاً على المرأة؟ قال: زوجُها.

قالت: فما لي من الحقّ عليه مثل ما له على؟ قال: لا، ولا من كلّ مائة واحدة.

فقالت: والذي بعثَك بالحقّ نبيّاً لا يَمْلِكُ رَفْبَتِي رَجُل أَسِاءً.

٢/ ١٢٠٨ /٢ ـ وفي (تفسير على بن إبراهيم) قال: حقُّ الرجال على النساء أفضَل من حقّ النساء على الرجال.

مرز تحت تا موزر من اسدى

قوله تعالى:

#### ٱلطَّلاَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَان [ ٢٢٩ ]

۱۲۰۹ /۱ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن محمّد بن يعقوب، عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبد الجبّار، ومحمّد بن جعفر، وأبي العبّاس الرّزَاز، عن أبوّب بن نُوح؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً، عن ابن أبي نَجْران، عن صَفّوان بن يحيى، عن ابن مُسْكان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «طلاق

سورة البقرة آية ـ 228 ـ

1 \_ من لا يحضره الفقيه 2: ١٣١٤/٢٧٦.

(١) القَتَب: رَحُلٌ صغيرٌ على قدر السَّنام. «الصحاح ـ قتب ـ ١: ١٩٨،».

(٢) في «ط»: والده.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٧٤.

سورة البقرة آية ـ 229 ـ

۱ ـ التهذيب ۸ : ۸۲/۲۵

وُقِفَيْتُ الْمِينَ الْوَكِي الْفِكِّ الْفِكِّ الْفِكِّ الْفِكِّ الْفِكِّ الْفِكِّ الْفِكِّ الْفِكِ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

السُنَة يُطَلِّقها تطليقة ـ يعني على طُهرٍ، من غير جِماعٍ، بشهادة شاهِدَين ـ ثمَّ يدَعها حتَّى تمضي أقراؤها، فإذا مضَّتْ أقراؤها فقد بانَتْ منه، وهو خاطِب من الخُطَّاب، إن شاءت نكحته، وإن شاءت فلا. وإن أراد أن يراجِعَها، أشْهَدَ على رَجْعَتِها قبل أن تمضى أقراؤها، فتكون عنده على التطليقة الماضية».

١٢١٠ /٢ - قال: وقال أبو بصير، عن أبي عبدالله (عبد الله) همو قول الله عزّ وجل: ﴿الطَّلاَقُ مَرَّ تَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ التطليقة الثالثة تسريحٌ بإحسان.

۱۲۱۱ /۳ - ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن عمليّ بن الحسن بن فَضَّال، عن أبيه، قال: سألت الرضا (عبدالملام) عن العلّة التي من أجلها لا تَحِلّ المُطَلَّقة للعِدّة لزوجها حّتّى تنكِخ زوجاً غيره.

فقال: «إنّ الله عزّ وجل إنّما أذِنَ في الطّلاق مرّتين، فقال عزّ وجلّ: ﴿ الطّلاق مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ يعني في النظليقة الثالثة، ولدخوله فيماكره الله عزّ وجلّ له من الطلاق الثالث حرّمها عليه، فلا تَحِلّ له حتى تنكِحَ زوجاً غيره، لئلا يوقع الناس في الاستِخفاف بالطّلاق، ولاتضار (١) النساء، فالمُطَلَّفة للعِدّة إذا رأت أوّل فَطْرَةٍ من الدّم الثالث بائث به من زُوجِها، ولم تَحِلّ له حتى تَنْكِحَ زوجاً غيره ه.

١٢١٢ /٤ - العيّاشي: عن عبدالرحمن، قال: سَمِعتُ أبا جعفر (مله السلام) يقول في الرجل إذا تزوّج المرأة. قال: وأقرّت بالِميثاق الذي أخذ الله: ﴿ فَإِمْسَاكَ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ ﴾ ٤.

١٢١٣ /٥ - عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبال لام)، قال: «المرأة الني لا تَحِلَ لزوجها حتى تَنكِخ زوجاً غيره؛ إنّ غبره: الني تُطلّق، ثمّ تُراجَع، ثمّ تُراجَع، ثمّ تُطلّق الثالثة، فلا تَحِلّ له حـتى تَنْكِخ زوجاً غيره؛ إنّ الله جلّ وعزّ يقول: ﴿ الطّلاقَ مَرَّ تَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ والتَسْريح: هو التطليقة الثالثة».

١٢١٤ /٦ - قال: قال أبو عبدالله رسيسيم، في قوله: ﴿ فَإِن طَلَقَهَا فَلا تَحِلُّ لَهُ مِن بَعْدُ حَتى تَنكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾ (١): دهي هنا النطليقة الثالثة، فإن طلقها الأخير فلا جُناح عليهما أن يتراجَعا بنزويج جَديدٍ.

١٢١٥ /٧-عن أبي بصير، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: وإنَّ الله يقول: ﴿ ٱلطَّلاَقُ مَرَّ تَأْنِ فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَشْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ﴾ والنسريح بالإحسان: التَطْليقة الثالثة،.

١٢١٦ /٨-عن سَماعة بن مِهْران، قال سألتُه عن المَرأة التي لا تَحِلُ لزَوْجِها حِتَى تَنْكِح زَوْجاً غيره.

٢ ـ التهذيب ٨٠ ٢٥ ذيل الحديث ٨٢

٣ ـ من لا يحضره النقيه ٢: ٢٢٤/١٥٧٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ولا يضارّوا.

٤ ـ نفسير العيّاشي ١: ٢٦٠/١١٥.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦١/١١٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٢/١١٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٣٠.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٦/١١٦.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٤/١١٦.

£VV

قال: دهي التي تُطلَّق، ثمّ تُراجَع، ثمّ تُطلِّق، ثمّ تراجَع، ثمّ تُطلِّق الثالثة، فهي التي لا تَحِلُّ لزَوْجِها حتَّى تَنْكِحَ زوجاً غيره، وتذوق عُسَبلَنه (١)، ويذوق عُسَبلتها؛ وهو قول الله: ﴿ ٱلطَّلاَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفِ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ﴾ التسريح بالإحسان: النطليفة الثالثة».

١٢١٧ /٩ - عن أبي القاسم الفارسيّ، قال: قلت للرضا (علمالسلام): جُعِلتُ فِداك، إنّ الله يقول في كتابه:

قال: دأمّا الإمساك بالمَعْروف فكَفُّ الأذَى وإحباء (١) النفَقَة، وأمّا التسريح بإحسان فالطلاق على ما نزّل به الكتاب».

#### ⋄ قوله تعالى:

سورة التِقْرَة (٣) ......

### وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئاً إِلَّا أَنْ يَخَافَا أَلَا يُقِيمَا حُدُودَ آللهِ عَالى نوله نعالى - آفْتَدَتْ بِهِ [ ٢٢٩ ]

١٢١٨ /١ ـ عليّ بن إبراهيم: هذه الآية نزلت في الخُلْع.

۱۲۱۹ /۲- وعنه، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن سنان، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: والخُلع لا يكون إلّا أن تقول المَرأة لزَوْجها: لا أبرٌ لك قسماً (١) ولأخْرُجَنّ بغير إذنك، ولا وطِئنٌ فِراشَك غيرك، ولا اغتيل لك من جَنابة، أو تقول: لا أطبع لك أمرًا أو تُطلَقني. فإذا قالت ذلك، فقد حَلَّ له أن يأخُذَ منها جميع ما أعطاها، وكلّ ما قدر عليه ممّا تُعطيه من مالِها، فإذا تراضَبا على ذلك طلقها على ظهر بشهود، فقد بانت منه بواحِدة، وهو وكلّ ما قدر عليه ممّا تُعطيه من مالِها، فإذا تراضَبا على ذلك طلقها على ظهر بشهود، فقد بانت منه بواحِدة، وهو خاطِب من الخُطاب، فإن شاءت زوّجَتْه نفسها، وإن شاءت لم تفعل، فإن تزوّجها فهي عنده على اثنتين باقيتين، وينبغي له أن يشترِطَ عليها كما اشترَطَ صاحب المباراة: إذا ارتجَعْتِ في شيءٍ ممّا أعطيتني فأنا أملك ببُضعِك، وقال: «لا خُلْع ولا مباراة ولا تخييرَ إلّا على طُهر، من غير جِماع، بشهادة شاهِدَيْن عَذَلَين، والمُخْتَلِعَة إذا وقال: «لا خُلْع ولا مباراة ولا تخييرَ إلّا على طُهر، من غير جِماع، بشهادة شاهِدَيْن عَذَلَين، والمُخْتَلِعَة إذا تزوّجتْ زَوْجاً آخر ثمّ طلقها، تحِل للأوّل أن يتزوّج بهاه.

وقال: ولا رجعة للزوج على المُخْتَلِعة ولا على المباراة، إلا أن يبدو للمرأة فيردّ عليها ما أخَذمنها.

<sup>(</sup>١) المُشَيِّلَة: تصغير العَسَلَّة، وهي القطعة من العَسَل، فشبّه لذَّة الجِماع يذوق العَسَل. «مجمع البحرين ـ عسل ـ ٥: ٢٣ ؟».

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٧/٣٦٥.

<sup>(</sup>١) الإحباء: إعطاء الشيء بفير عِوضٍ. المجمع البحرين ـ حبا ١: ٩٤».

سورة البقرة آية ـ ٢٢٩ ـ

١ ـ تفسير القمي ١: ٧٥.

۲ ـ تفسير القمئ ١: ٧٥.

<sup>(</sup>١) لا أبرَ لك قسماً: لا أصدَقك.



٣/ ١٢٢٠ /٣ ـ ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن محمّد بن حُـمْران، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طب السلام)، قال: (إذا قالت المرأة لزوجها جُملة: لا أطبع لك أمْراً. مُفسّرة أو غير مفسّرة، حَلّ له أن يأخّذ (١) منها، وليس له عليها رَجْعَة».

" ۱۲۲۲ /٥- العيّاشي: عن زُرارة، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: دلا ينبغي لمن أعطى الله شيئاً أن يَرجع فيه، وما لم يعط لله وفي الله فله أن يَرجع فيه، نحلةً كانت أو هِبةً، حيزت أولم تحز (١)، ولا يَرجع الرجُل فيما يَهَبُ لا مرأيه، ولا المرأة فيما تَهَبُ لزوجها. حيزت أولم تحز، ألبس الله يقول: ﴿ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ مَرايه، ولا المرأة فيما تَهَبُ لزوجها. حيزت أولم تحز، ألبس الله يقول: ﴿ وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَأْخُذُواْ مِمَّا ءَاتَيْتُمُوهُنَّ مَيْنَا مَريَّنا كُمُ وقال: ﴿ وَقَال: ﴿ وَقَال: هُو فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيّناً مَريَّنا ﴾ (١).

٦٢٢٢ /٦ - عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبه الله)، قال: سألته عن المُخْتَلِعَة، كيف يكون خُلْعُها؟

نقال: «لا يَحِلَّ خُلَّعُها حتَى تقولُ: والله لا أبرَ لك قَسَماً، ولا أُطبع لك أمراً، ولأوطِئنَ فِراشَك، ولأدخَلَنَّ عليك بغير إذْنِك؛ فإذا هي قالت ذلك حَلَّ خَلْعُها، وأجلَ ("له ما أخذ منها من مَهْرِها، وما زاد، وهو قول الله: ﴿ فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا أَفْتَدَتْ بِهِ ﴾ وإذا فعل ذلك فقل بالنَّ منه بتطليقة، وهي أَمْلَكُ بنفسها، إن شاءت نَكَحَتُهُ، وإن شاءت فلا، فإن نَكَحَنُهُ فهى عند، على يُنْتَبُن،

مرزتمية تكوية رصيب وي

قوله تعالى:

#### تِلْكَ حُدُودُ آللهِ فَلَا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدَّ حُـدُودَ آللهِ فَـأُولَئِكَ هُـمُ

٣ ـ من لا يعضره الفقيه ٢: ١٦٣٢/٣٣٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حلَّ له ما أخذ.

٤ ـ التهذيب ١: ٦٢٤/١٥٢.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: جيز أو لم يجز.

<sup>(</sup>٢) أنساء ٤: ٤.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٦/١١٧.

<sup>(</sup>١) في «ط»: «جيزت أو لم تجز» في الموضعين.

<sup>(</sup>٢) النساء ٤: ٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٧ /٣٦٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وحلّ.

#### آلظَّالِمُونَ [ ٢٢٩ ]

١٢٢٤ /١ - العبّاشي: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طبه السلام)، في قول الله تبارِك وتعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودَ آللهِ فَأُولَٰذِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾.
 حُدُودُ آللهِ فَلا تَعْتَدُوهَا وَمَن يَتَعَدُّ حُدُودَ آللهِ فَأُولَٰذِكَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ ﴾.

فقال: اإنَّ الله غَضِبَ على الزاني فجَعل له مائة جَلْدة، فمَنْ غَضِبَ عليه فزاد، فأنا إلى الله منه بريء؛ فذلك قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ ٱللهِ فَلا تَعْتَدُوهَا ﴾ .

قوله تعالى:

سورة البَقَرَة (٢) ......

فَإِن طَلَّقَهَا فَكَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ فَإِن طَلَّقَهَا فَكَلَّ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعَا -إلى فوله -إِن ظَنَّا أَن يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ [ ٢٣٠]

۱/۱۲۲۵ / محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن المُثنّى، عن عبدالكريم، عن الحسن الصَّيقَل، قال: سألت أبا عبدالله (عبد المه) عن رجل طلّق امرأته طَلاقاً لا تَحِل له حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيره، وتزوّجها (۱) رجل معنة، أيُجِلُّ له أن يَنْكِحَها؟ قال: الا، حتّى تدخّل في مثلِ ما خرَجَتْ منه.

١٢٢٦ /٢ - أحمد بن محمد بن أبي نَصْر، عن المَثنَى معن إسحاف بن عمّار، فال سألت أبا عبدالله (طبه السلام) عن رجُلٍ طلّق امرأته طلاقاً لا تَحِلَ له حتى تَنْكِحَ زوجاً غيره، فتزوَّجها عبدٌ ثمّ طلّقها، هل يُهدَم الطلاق؟ قال: هنعم، لقول الله عزُ وجلّ في كتابه: ﴿حَتَى تَنكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾ (١) ه.

٣/ ١٢٢٧ /٣ ـ وعنه: عن الرَزَاز، عن أيّوب بن نوح؛ وأبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبدالجبّار، ومحمّد بن إسماعيل (١)، عن الفَضْل بن شاذان؛ وحَمِيد بن زياد، عن ابن سَماعة، كلّهم عن صَفْوان، عن ابن مُسْكان، عن أبي

سورة البقرة آية . ٢٢٩.

١ - تفسير العيّاشي ١: ٣٦٨/١١٧.

سورة البقرة آية ـ ٢٣٠ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ٢/٤٢٥.

(١) في المصدر: ويزوجها.

۲ ـ الكافي ٥: ٣/٤٢٥.

(١) في المصدر زيادة: وقال: «هو أحد الأزواج».

٣ ـ الكافي ٦: ٣/٧٦.

(١) في «ط»: عن محمّد بن إسماعيل.





بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (مداسلام): المَرأة التي لا تَحِلَ لزوجها حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيره؟ قال: دهي التي تُطلّق، ثمّ تُراجَع، ثمّ تُطلَّق، ثمّ تُراجَع، ثمّ تُطلَّق الثالثة، وهي التي لا تَحِلُّ لزَوْجِها حتّى تَنْكِحَ زوجاً غـبره ويـذوق عُسَيْلَتَها».

١٢٢٨ /٤ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن عليّ بن الحسن بن فَضّال، عن محمّد بن عبدالله بن زُرارَة، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في رجل تزوّج امرأةً ثمّ طلَّقها فبانّث، ثمّ نزوّجها رجُل آخر مُتْعةً، هل تَحِلّ لزوجها الأوّل؟ قال: «لا، حتّى تدخُلَ فيما خرَجت منه».

١٢٢٩ /٥ ـ عنه: بإسناده عن عليّ بن الحسن بن فَضَّال، عن أيّوب بن نُوح، عن صَفُّوان بن يحيى، عن عبدالله بن مُسْكان، عن الحسن الصَّيْقَل، عن أبي عبدالله (مدالسلام)، قال: قلت له: رجل طلَّق امرأته، طلاقاً لا تَحِلُّ له حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيره، فتزوّجها رجل مُنعةً، أنَحِل للأوّل؟ قال: الا، لأنّ الله تعالى يقول: ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا فَـلا تَحِلُّ لَهُ مِن بَعْدُ حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ فَإِن طَلَّقَهَا فَلا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَن يَتَرَاجَعا ﴾ والمُتعة ليس فيها طلاق،

١٣٣٠ /٦ ـ وعنه: بإسناده عن محمّد بن على بن محبوب، عن محمّد بن الحسين، عن صَفُّوان، عن محمّد بن مُضارب، قال: سألت الرضا (عليه السلام) عن الخَصِيّ يُحلّل؟ قال: ولا يُحلّل».

١٢٣١ /٧ ـ أبو على الطَّبَرْسي، قال: بيّن شبحانه حُكم التَطْليقة الثالثة، فقال: ﴿ فَإِن طَلَّقَهَا ﴾ يعني التَطْليقة الثالثة، على ما رُوي عن أبي جعفر المباسلام.

١٢٣٢ /٨ ـ العيّاشي: عن عبدالله بن فضالة، عن العبد الصالح (مبه الله)، قال: سألته عن رجل طلق امرأته عند قُرْتُها تطليقةً، ثمّ لم يُراجِعُها، ثمّ طلَّفها عند قُرْيُها النّاليَّة، فبانَتْ منه، أَلَهُ أَن يُراجِعُها؟ قال: ونعمه.

قلتِ: قبل أن تنزوّج زوجاً غيره؟ قال: ونعم، قلت: فرجل طلَق امرأته تطليقةً، ثمّ راجعَها، ثمّ طلّقها، ثمّ راجعَها، ثمّ طلّقها؟ قال: «لا تَحِلّ له حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيرهه.

١٢٣٣ /٩ ـ عن أبي بصير، قال: سألت أبا جعفر (عد الدلام) عن طلاق التي لا تَحِلُّ له حتَّى تَنْكِحَ زوجاً غيره ؟ قال لي: «أخبرك بما صنعتُ أنا با مرأةٍ كانت عندي، فأردتُ أن أطلُّقَها، فتركتُها حتّى إذا طَمَثتُ ثمّ طَهُرتْ، طَلَقتُها من غير جِماع بشاهِدَيْن، ثمَّ تَركتُها حتَّى إذا كادت أن تنفّضي عِدّتها، راجَعْتُها و دخَلْتُ بها وَمَسَسّتُها، وتركتُها حتّى طَمَثتْ وطَهُرت، ثمّ طلّقتُها من غير جِماع بشاهِدَيْن، ثمّ تركتُها حتّى إذا كادَتْ أن تنقَضي عِدّتُها،

<sup>£</sup> ـ التهذيب ۸: ۲۰۲/۲۳.

٥ ـ التهذيب ١٠٢/٣٤.

٦ ـ التهذيب ٨: ١٠٤/٣٤.

٧ ـ مجمع البيان ٢: ٥٨٠.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٦٩/١١٧.

٩ ـ تضـير العيّاشي ١: ١١٨ /٢٧٠.

راجعتُها ودخلتُ بها ومَسَسْتُها، ثمّ تركتُها حتّى طَمَثت وطَهُرَتْ، ثمّ طلَقتُها بشهودٍ من غير جِماع، وإنّما فعلتُ ذلك بها لأنّه لم يكن لي فيها حاجَة».

۱۲۳۵ /۱۱ ـعن أبي بصير، عن أبي عبدالله (مدالسلام) قال: سألته عن طلاق الني لا تَحِلُّ له حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيره. قال: «هو الذي يُطلِّق، ثمّ يرُاجع ـ والرَّجْعَة: هي الجِماع ـ [ثمّ يُطلَق، ثمّ يُراجع، ثم يطلُق الثالثة، فلا تحِلَّ له حتّى تنِكحَ زوجاً غيره] و إلا فهي واحدة».

۱۲۲۱ /۱۲۲ عن عمر بن حَنْظَلَة، عنه (عب السلام)، قال: «إذا قال الرجل لا مرأته: أنت طالِقة. ثمّ راجَعها، ثمّ قال: أنت طالِقَة، ثمّ راجَعَها، ثمّ قال: أنتِ طالقة. لم تَحِلَ له حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيرَه، فإن طلَّقها ولم يُشْهِدُ فهو يتزوّجها إذا شاءه.

۱۲۲۷ /۱۲۳ ـ محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في رجل طلّن امرأته، ثمّ تركها حتّى انقضت عِدَّتها، ثمّ تَزَوَّجها، ثمّ طَلَّنها من غير أن يَدْخُلَ بها، حتّى فَعل ذلك بها ثلاثاً. قال: الا تَحِلُّ له حتّى تَنْكِحَ زَوْجاً غيرِه».

مُ ۱۲۳۸ /۱۲ عن إسحاق بن عمّار، قال: سألت أبا عبدالله عبد الديم عن رجل طلّق امرأته طلاقاً لا تَحِلُّ له حتى تَنْكِحَ زوجاً غيره، فتزوّجها عَبْد، ثمّ طلّقها، هل يهدم الطلاق؟ قال، ونعم؛ لقول الله: ﴿حَتَّىٰ تَنكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ﴾ وهو أحد الأزواج».

۱۲۳۹ /۱۰ - عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله اطباسلام، عن أمير المؤمنين اطباسلام، قال: اإذا أواد الرجُل الطَّلاق طلَقها من قبل عِدّتها في غير جِماع، فانه إذا طلَقها واحدةً ثمّ تركها حتّى يخلو أجلها، وشاء أن يخطب مع الخُطاب فعل، فإن راجعها قبل أن يخلو الأجل أو العدّة فهي عنده على تطليقة، فإن طلّقها الثانية، فشاء أيضاً أن يخطب مع الخُطاب، إن كان تركها حتّى يخلو أجلها، وإن شاء راجعها قبل أن ينقضي أجلها، فإن فعل فهي عنده على تطليقتين، فإن طلّقها ثلاثاً فلا تَحِل له حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيره، وهي تَرِث وتُورِث ماكانت في الدم في عنده على تطليقتين، فإن طلّقها ثلاثاً فلا تَحِل له حتّى تَنْكِحَ زوجاً غيره، وهي تَرِث وتُورِث ماكانت في الدم في

١٠ ـ تفسير الميّاشي ١: ٢٧١/١١٨.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٨ /٢٧٢.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٨/٣٧٣.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٩/٢٧٤.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٩ /٢٧٥.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٩/٢٧٦.

التطليقتين الأولتين،

قوله تعالى:

# وَإِذَا طَسَلَّقُتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفِ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمعْرُوفٍ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِتَعْتَدُواْ وَمَن يَفْعَلْ فَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ [ ٢٣١ ]

١٢٤٠ /١ - ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن المُفضّل بن صالح، [عن الحَلْبي]، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِتَعْتَدُواً ﴾. قال: «الرجل بُطلَّق، حتى إذا كادَ أن يخلو أجلُها راجعَها، ثمّ طلَّقها، يفعل ذلك ثلاث مرّات [فنهى الله عزّ وجلّ عن ذلك].

۱۲٤۱ /۲ ـ عنه: بإسناده عن البَرَنْطِيّ، عن عبدالكريم بن عَـمْرو، عن الحسن بن زياد، عن أبي عبدالله (مدهسلام)، قال: «لا ينبغي للرّجُل أن يُطلّق امرأته ثمّ يُراجِعها، وليس له فيها حاجة، ثمّ يطلّقها، فهذا الضّرار الذي نهى الله عزّ وجلّ عنه، إلّا أن يُطلّق ثمّ يُراجِع رجو ينوي الإمساك.

١٢٤٢ /٣ ـ (تفسير عليّ بن إبراهيم)، في معنى الآية، قال: إذا طلَّقها لم يَجُزُّ له أن يُراجِعَها إن لم يُردُّها.

العبّاشي: عن زُرارة و حُمُّران أَنِي أَعْيَن، ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله المباسلام، فالوا: سألناهما عن قولة، ﴿ وَلَا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِتَعْتَدُواً ﴾. فقالا: «هو الرجل يُطلّق المرأة تطليقة واحدة، ثم يَدعها حتى إذا كان آخر عِدّتها راجعَها، ثمّ يطلّقها أخرى، فيتركها مثل ذلك، فنهى عن ذلك».

الله عنه الله عنه الله عنه عنه عنه أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَلَا تُسَمِّسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِمُتَعَدُواْ ﴾. قال: والرجل يطلّق، حتى إذا كادَت أن يَخلو أجلها راجعَها، ثمّ طلّقها، ثم راجعَها، يفعَل ذلك ثلاث مرّات، فنهى الله عنه ».

سورة البقرة آية ـ ٢٣١ .

١ - من لا يحضره الفقيه ٢: ٢٢٣/٢٢٣.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٢: ٣٢٣/١٥٦٨.

٣ ـ تفسير القمق ١: ٧٦.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٩/٢٧٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٩/٢٧٨.

قوله تعالى:

#### وَلَا تَتَّخِذُواْ ءَايَاتِ آللهِ هُزُواً [ ٢٣١ ]

1750 / العبّاشي: عن عَمْرو بن مُجمّئِع، رفعه إلى أمير المؤمنين (طوالله)، قال: دمكنوب في النّؤراة: من أصبَح على الدنيا حَزيناً، فقد أصبَح لقضاءِ الله ساخطاً، ومن أصبح يشكو مُصيبةٌ نَزَلتْ به، فقد أصبح يشكو الله، ومن أتى غنيّاً فتواضع لِغِناه، ذهب الله بثُلُثي دينه، ومن قرأ القرآن من هذه الأمّة ثمّ دَخل النار، فهو ممّن كان يتّخذ آيات الله هُزُواً. ومن لم يستَشرُ يندَم، والفَقْر الموت الأكبرة.

قوله تعالى:

### 

١٢٤٦ /١ ـ عليّ بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ ٱلنِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَكَا تَعْضُلُوهُنَّ ﴾: أي لا تَحْبِسوهنَّ: ﴿ أَن يَنكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُم بِالمْعَرُوفِ﴾ يعني إذا رَضِيَتْ المرأة بالتزويج الحَلال.

قوله تعالى:

وَٱلْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِـمَنْ أَرَادَ أَن يُسِمَّ الْمَعْرُوفِ لَا الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِنْسُونَهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لَا تُكَلِّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا يُضَارَّ وَالِدَةِ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَّهُ بِولَدِهِ وَعَلَى اَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا لَا يُضَارَّ وَالِدَةً بِولَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَّهُ بِولَدِهِ وَكَلَّهُ مَا اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُو

١٢٤٧ /١ محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر،

سورة البقرة آية ـ ٢٣١ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٩/١٢٠.

مورة البقرة آية . ٢٣٢ .

١ ـ تفسير القميّ ١: ٧٦.

سورة البقرة آية ـ ٢٣٣ ـ

۱ ـ الكافي ٥: ٣/٤٤٣.



عن حمّاد بن عُثمان، قال: سمِعُت أبا عبدالله (طبيط به) يقول: ولا رّضاع بعد فطام،

قال: قلت: جُعِلت فِداك، وما الفِطام؟ قال: «الحَوْلان اللذان قال الله عزّ وجلّ».

١٢٤٨ /٢ - عنه: عن على، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالدم)، قال: «الحُبلي المُطَلَّقَةُ يُنفق عليها حتّى تضَع حَمْلُها، وهي أحقَ بوَلَدِها إن تُرضِعَه بما تقَبله امرأة أخرى؛ إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ لَا تُضَارُّ وَالِدَهُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودًا لَهُ بِوَلَدِهِ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ﴾ ٤. قال: (كانت امرأة منّا ترفّع يدّها إلى زوجها، إذا أراد مُجامَعَتها، تقول: لا أدّعُك، لأنّى أخاف أنْ أحْمِلَ على وَلَدى. ويقول الرجل: لا أجامِعُك، إنِّي أخاف أن تَعْلَقي <sup>(١)</sup> فأفتُل ولَدي. فنهي الله عزّ وجلّ أن تُضارّ المرأة الرجل، وأن يُضارّ الرجل المرأة».

وأمّا قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ﴾ فإنّه نهى أن يُضارّ بالصبيّ، أو يضارّ أمّه في الرّضاعة، وليس لها أن نأْخُذُ في رَضاعِه فوق حَوْلَين كامِلَين، وإن أرادا فِصالاً عن تراضٍ منهما قبل ذلك، كان حَسَناً، والفِصال: هو الفِطام».

٣/ ١٢٤٩ /٣- وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعل والحسين بن سعيد، الله عزَّ وجلَّ: ﴿ لَا تُضَاَّرُّ وَالِدَةُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودًاَّهُ بِوَلَدِهِ﴾.

فقال: ٥كانت المَراضِع ممّا تدفّع إحداهُنّ الرُّجُلّ إذا أراد الجِماع، تقول: لا أدَّعُك، إنّي أخاف أن أحبَلَ، فأقتُل وَلَدي هذا الذي أرضِعُه. وكان الرجل تَدعوه المرأة، فيقول: أخاف أن أجامِعَك، فأقتُل ولَدي. فيدَعها ولم يجامِعُها، فنهى الله عزّ وجلّ عن ذلك، أن يضارُ الرجل المرأة، والمرأة الرجل».

١٢٥٠ /٤ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عليه السلام» نحوه، [وزاد]: وأما قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَادِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ﴾ فإنّه نهى أن يُضارّ بالصبيّ، أو يُضارّ أمّه في رَضَاعِهِ، وليس لها أن تأخُذَ في رَضَاعِهِ فوق حَوْلَين كاملين، فإن أرادا فِصالاً عن تراضٍ منهما وتشاورٍ قبل ذلك، كان حَسّناً، والفِصال هِو الفِطام.

١٢٥١ /٥ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبّوب، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في رجل مات وتَرك امرأته ومعها منه وَلَد، فألقَتْهُ على خادِم لَها، فأرضَعَتْهُ، ثمّ جاءت تطلُبُ رَضَاع الغُلام من الوصيّ. فقال: دلها أجْرُ مثلها، وليس للوصيّ أن يُخْرِجَه من حِجْرِها حتّى يُدْرِك، ويَدفَع إليه مالّه.

۲ ـ الكافي ٦: ٢٠٢ /٣.

<sup>(</sup>١) عَلِقَت المرأة: حَبِلت. «الصحاح معلق م ٤: ١٥٢٩».

۳ ـ الكافي ٦: ١١/٦.

٤ ـ الكافي ٦: ٦/٤١.

٥ ـ الكافي ٦: ٧/٤١ التهذيب ٨: ٢٥٦/١٠٦.

1۲۵۲ / - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي الصَّبّاح الكِنانيّ، عن أبي عبدالله (طبالسلام) قال: ولاينبغي للرجل أن يمتَنِع من جِماع المرأة فيضارُها (۱)، إذا كان لها وَلَد مُرضِع، ويقول لها: لا أفرَبُك، فإنّي أخاف عليك الحبّل فتقتلين ولَدي، وكذلك المرأة لا يَحِلّ لها أن تمتَنِعَ على الرجل، فتقول: إنّي أخاف أن أحبّل فأفتَل ولَدي؛ فهذه المُضارَة في الجِماع على الرجُل والمرأة».

٧/ ١٢٥٣ /٧ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ﴾، قال: لا تُضارّ المرأة التي لها ولَد وقد توفّي زوجُها، فلا يَحلّ للوارث أن يُضارُ أمَّ الولَد في النفّقَة، فيُضَيِّق عليها.

١٢٥٤ /٨-وقال عليّ بن إبراهيم أيضاً: ﴿ وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوَتُهُنَّ بِالمَعْرُوفِ ﴾ ، قال: يعني إذا مات الرجل وترَك ولداً رضيعاً، لا ينبغي للوارث أن يُضِرّ بنفَقَةِ المَوْلُود الرَّضِيع، وعلى الوَلْي للمَولُود (١) أن يُجري عليه بالمعروف.

١٢٥٥ /٩ - العيّاشي: عن داود بن الحُصَين، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ﴿ وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ﴾.

قال: «مادام الولد في الرَّضاع فهو بين الأبُوَين بالسَوبَة، فإذا فُطِم فالوالد أحقّ به [من الأمّ، فإذا مات الأب فالأُمّ أحقّ به] من العَصَبَة. وإن وجَد الأب من يُرْضَعُه بأربعة دَراهم، وقالت الأمّ: لا أرضِعه إلّا بخمسة دراهم. فإنّ له أن يَنزِعه منها، إلّا أنّ ذلك أجْبَر (١) له وأقْدَم وأرْفَق به أن يُترك مع أمّه.

١٢٥٦ /١١ -عن جميل بن دَرَّاج، قال: سألت أبا عبدالله عن قول الله: ﴿لَا تُضَارَّ وَالِدَةُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَّهُ بِوَلَدِهِ﴾. قال: «الجِماع».

١٢٥٧ /١١ - عن الحَلَبي، قال أبو عبدالله رعب المن ﴿ لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَّهُ بِوَلَدِهِ ﴾.

قال: «كانت المرأة ممّن نرفع بدها إلى الرجل، إذا أراد مُجامَعتها، فتقول: لا أدَعك، إنّي أخاف أن أُخْمِل على وَلَدي؛ ويقول الرجل للمرأة: لا أجامِعك، أنّي أخاف أن تَعْلَقي، فأفتُل ولَدي؛ فنهى الله عن أن يضارُ الرجل المرأة والمرأة الرجل».

٦ ـ تفسير القمتي ١: ٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فيضارّ بها.

٧ ـ تفسير القمق ١: ٧٧.

٨ ـ تفسير القميّ ١: ٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بنفقة المولود بل ينبغي له.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨٠/١٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أخير، ونسخة بدل: أجير.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨١/١٢٠.

١١ - تفسير العيّاشي ١: ٣٨٢/١٢٠.

١٢٥٨ /١٢ ـ عن العَلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما، قال: سألنه عن قوله: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكُ ﴾. قال: «هو في النَفَقة، على الوارث مثل ما عَلى الولَد».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

وعن جميل، عن سَوْرَة، عن أبي جعفر (عبه السلام)، مثله.

۱۲/ ۱۲۰۹ ـ عن أبي الصَّبَّاح، قال: سُئل أبو عبدالله (مبدالله) عن قول الله: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَلَكَ ﴾ . قال: «لا ينبغي للوارث أيضاً أن يُضار المرأة، فيقول: لاأدَعُ ولَدَها يأتبها، ويُضار ولدَها إن كان لهم عنده شيء، ولا ينبغي له أن يُقتِّر عليه ٩.

احقً المُطَلَقة يُنفق عليها حتى الحلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «المُطَلَقة يُنفق عليها حتى تضع حَمْلَها، وهي أحقُ بولدها أن تُرضِعَه ممّا تقبله إمرأة أخرى، إنّ الله يقول: ﴿ لَا تُضَارَّ وَالِدَةٌ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ بِولَدِهِ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذُلِكَ ﴾ إنّه نهى أن يضار بالصبيّ، أو يضار بائمه في رَضاعه، وليس لها أن تأخّذ في رَضاعه فوق حَوْلَين كامِلَين، فإن أرادا الفِصال قبل ذلك عن تراضٍ منهما، كان حَسَناً، والفِصال: هو الفِطام».

قوله تعالى:

### وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُر وَعَثْراً [٢٣٤]

۱۲۹۱ /۱ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسين بن سَيف، عن محمد بن سُليمان، عن أبي جعفر الثاني اعلى الله قال: قلت له تُحقّلت فِد الله كيف صارّتِ عِدّة المُطَلَّقة ثلاث حِيّض، أو ثلاثة أشهر، وعِدّة المُطَلِّقة ثلاث حِيّض، أو ثلاثة أشهر، وعِدّة المُتوفّى عنها زوجُها أربعة أشهر وعَشْراً؟

فقال: وأمّا عِدَة المُطَلَّقة ثلاثة قُروء فلاسْتِبْراء الرَّحِم من الولَد، وأمّا عِدّة المُسْتوفّى عنها زومجها؛ فـإنّ الله عزّ وجلّ شَرط للنساء شَرْطاً، وشرَطَ عليهن شَرْطاً، فلم بُحابهنّ ('' في ما شرَط لهُنّ، ولم يَجُر في ما شرَط ('' عليهن؛ فأمّا ما شرَط لهنّ في الإيلاء أربعة أشهر، إذ يقول الله عزّ وجلّ: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن يِّسَانُهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٨٣/١٢١.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۸٤/۱۲۱.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨٥/١٢١.

سورة البقرة آية ـ ٢٣٤ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ١/١١٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فلم يجأبهن.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: اشترط،

أَشْهُرِ ﴾ "فلم يجوّز لأحد أكثر من أربعة أشهر في الإيلاء، لعلمِه تبارك وتعالى أنّه غاية صَبْرِ المرأة من الرجل. وأمّا ما شنرَط عليهن، فإنّه أمرَها أن تعَند إذا مات عنها زوجُها ـ أربعة أشهر وعَشراً، فأخذ منها له عند موته ما أخذ منه لها في حياته عند الإيلاء، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً ﴾ ولم يَذْكُرِ ما أخذ منه لها في حياته عند الإيلاء، قال الله تبارك وتعالى: ﴿ يَتَرَبُّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً ﴾ ولم يَذْكُرِ العَشرة أيّام في العِدّة إلا مع الأربعة أشهر، وعَلم أنْ غاية صَبر المرأة الأربعة أشهر في تَوْكِ الجِماع، فمن ثمّ أوجَبه عليها ولها».

۱۲۹۲ /۲ ـعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن ابن سَماعة، عن محمّد بن أبي حمزة، عن أبي أيوّب، عن محمّد بن مسلم، قال: جاءت امرأة إلى أبي عبدالله (عبدالله) تستَفّيه في المَبيت (١) في غير بيتها، وقد مات زوجُها.

فقال: وإنّ أهل الجاهليّة كان إذا مات زوج المرأة أحدَّت (") عليه امرأته اثني عشر شهراً، فلمّا بعث الله محمّداً (ملى الاعبه راله) رَحِمَ ضَعْفَهُنّ، فجَعل عِدّتهن أربعة أشهر وعشراً، وأنتنّ لا تَصْبِرْنَ على هذا!».

٣٦٦٢ /٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن مَحْبُوب، عن عليّ بن رِثاب، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (على السلام) عن المرأة يُتوفّى عنها زوجُها، وتكون في عِدّتها، أتخرُج في حيٍّ؟

فقال: «إنّ بعض نساء النبيّ (صلى الدعب والد) سألته، فقالت: إنّ فلانة تُوفّي عنها زُوجُها، فتخرُج في حَقّ يَنوبُها؟ فقال لها رسول الله (صلى الدعب والد): أفّ لكُنّ، قد كُنتُن قبل أن أبعَثَ فيكُنّ، وإنّ المرأة منكُنّ إذا تُوفّي عنها زوجها، أخَذَتْ بَعْرَةً فرَمَتْ بها خَلْفَ ظهْرها، ثمّ قالت: لا أُمتَشِط ولا اكْتَجِل ولا اخْتَضِب حَوْلاً كاملاً، و إنّما أمرتُكُنَّ بأربعة أشهر وعَشْر ثمّ لا تَصْبِرْن! لا تَمْتَشِط، ولا تَكْتَجِل، ولا تَحْتَضِب، ولا تَخْرُج من بيتها نهاراً، ولا تَبيث عن بيتها.

فقالت: يا رسول الله، فكيف تَصْنَع إن عرَض لها حقٌّ؟ فقال: نخرُج بعد زُوال الشَّمس (۱)، وترجِع عند المساء، فتكون لم تَبِتْ عن بَيتِهاه.

قلت له: فتُحُجَّ؟ قال: ونعمه.

1774 /٤- العيّاشي: عن أبي بكر الحَصْرَمي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ولمّا نزَلَتْ هذه الآبة: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتُوفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُم وَعَشْراً ﴾ جنْنَ النِساء يُخاصِمْنَ رسولَ الله (مله الله (مله عبدالله): كانت إحداكنَ إذا مات زوجُها، أَخَذَتْ بَعْرَةُ الله (مله الله الله الله الله عبداله): كانت إحداكنَ إذا مات زوجُها، أَخَذَتْ بَعْرَةُ فَالَّقَتْها خَلْفَها في دُويرِنِها، في خِدْرِها، ثمّ فعَدَتْ، فإذا كان مثل ذلك اليوم من الحَوْل، أَخذَتُها ففتَتُها، ثمّ اكتَحَلَتْ

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ٢٢٦.

۲ ـ الكافي ٦: ١٠/١١٧.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: التبييت.

<sup>(</sup>٢) أُحدَّت المرأة: امتنعت عن الزَّينة والخِضاب بعد وفاة زوجها. «الصحاح ـ حدد ـ ٢: ٦٣ ٢٥».

۳ ـ الكافي ٦: ١١٧/١٢٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: زوال الليل.

٤ ـ تفسير العبّاشي ١: ١٢١ /٢٨٦.

بها، ثمّ تزوَّجَتْ، فوضَع الله عنكنّ ثمانية أشهره.

١٢٦٥ /٥ ـ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (مباسلام)، قال: سمِعْتُه يقول في امرأةٍ توفّى عنها زوجُها لم يَمَسَها. قال: ولا تَنكِحَ حتّى تعتدُ أربعة أشهر وعَشُراً، عدّة المُتُوفّى عنها زوجها،

١٢٦٦ /٦ ـ عن أبي بصير، عن أبي جعفر (مله السلام)، قال: سألته عن قوله: ﴿مَّتَسَاعَاً إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ

قال: ومنسوخة، نسخَتْها: ﴿ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَعَشْراً ﴾، ونسخَتْها آية الميراث،

١٢٦٧ /٧ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: قلت له: جُعِلت فِداك، كيف صارت عِدّة المُطَلِّنَة ثلاث حِيَض أو ثلاثة أشهر، وصارت عِدّة المُتوفّي عنها زَوْجُها أربعة أشهر وَعشراً؟

فقال: «أمّا عِدّة المُطلّقة ثلاثة قُروء، فلأجل أسْتِبْراء الرَّحِم من الوَلَد، وأمّا عِدّة المُتوفّي عنها زوجها، فإنّ الله شرَط للنِساء شَرْطاً وشرَط عليهن شَرْطاً؛ فلم يُحابهن (١) فيما شرَط لهنّ، ولم يَجُر فيما شرَط عليهنّ؛ أمّا ما شرَط كهنّ ففي الإيلاء أربعة أشهر؛ إذ يقول: ﴿ لِلَّذِينَ يُؤْلُونَ مِن يُسَائهِمْ تَرَ بُصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرِ ﴾ (٢) فلن يُجوّز لأحد أكثر من أربعة أشهر في الإيلاء، لعلمه تبارك وتعالى أنَّها غاية صَبَّر المرأة عن الرجل.

وأمّا ما شرَط عليهنّ فإنّه أمرَها أن تَعْتَدُّ إذا مات زوجُها أربعة أشهر وعَشراً، فاخذَ له منها عندَ موتهِ، ما أخذ لها منه في حياته.

قوله تعالى:

وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ ٱلنِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي أنفُسِكُمْ عَلِمَ آللهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ وَلَنَّكِن لَّا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلًا مَّعْرُوفاً وَلَا تَعزِمُواْ عُقْدَةَ ٱلِّنكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ ٱلْكِتَابُ أَجَلَهُ [٢٣٥]

١٢٦٨ /١ . محمد بن يعقوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمّاد، عن الحَلَبيّ، عن

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨٧/١٢٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨٨/١٢٢.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٤٠.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٨٩/١٢٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فلم يجَرُ.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٢٦.

سورة البقرة آية . 330 ـ

۱ ـ الكافي ٥: ١/٤٣٤.

أبي عبدالله (مله السلام)، عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَلْكِن لَّا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَّعْرُوفاً ﴾.

قال: «هو الرجل يقول للمرأة قبل أن تنقَضي عِدَّتُها: أواعِدُك بيت آل فُلان. ليُعَرَّضَ لها بالخطِبة. ويعني بقوله: ﴿إِلَّا تَقُولُواْ قَوْلاً مَّعْرُوفاً﴾ النعريض بالخِطبة (١)، ولا يَعزم عُقْدَةَ النِكاح حتّى يبلُغَ الكتابُ أجلَه».

فقال: «السِّرَ أن يقولَ الرجُل: مَوْعِدُكِ بيت آل فلان؛ ثمّ يطلُب إليها أن لا تَسِبقَة بنفسِها، إذا انقضَت عِدَّتُها». قلت: فقوله: ﴿إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾؟ قال: «هو طلَب الحَلال في غير أن يَعزِم عُقدة النِكاح حتى يبلُغَ الكِتابُ أَجلَه».

١٢٧٠ /٣ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحَكَم، عن عليّ بن أبي حَمزة، فال: سألت أبا الحسن (عليه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَـٰكِن لَاتُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا ﴾.

قال: «يقول الرجل: أواعدك بيت آل فلان. يُعرَض لها بالرَّفَث ويَرْفُث؛ يقول الله عزَّ وجلّ: ﴿ إِلَّا أَنْ تَقُولُواْ قَوْلاً مَمْرُوفاً﴾ والقول المعروف: التعريض بالخُطْبَة على وَ يُعِيها وحلّها ﴿ وَلَا تَعْزِمُواْ عُقْدَةَ ٱلنِّكاحِ حَتَّىٰ يَبْلُغَ آلْكِتَابُ أَجَلَهُ﴾ ».

۱۲۷۱ /٤ ـ وعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن الحسن بن محمّد، عن غير واحدٍ، عن أباِن، عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ إِلَّا أَنْ تَقُولُواْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾.

قال: «يلقاها فيقول: إنّي فيك لراغِب، وإنّي للنِساء لمُكْرِم، فلا تَسْبقيني بنفسِك. والسَّرّ: لا يخلو معَها حبث وَعَدَهاه.

١٢٧٢ /٥ ـ العيّاشي: عن عبدالله بن سِنان، عن أبيه، قال: سألت أبا عبدالله (مبه سعم) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَـٰكِن لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرَّ أَ إِلَا أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾.

قال: «هو طلّبُ الحلال: ﴿ وَلَا تَعْزِمُواْ عُقْدَةَ النِّكاحِ حَتَّىٰ يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ ﴾ اليس الرجل يقول للمرأة قبل أن تنقضي عِدَّتُها: مَوعِدُك بيت فُلان. ثمّ طلّب إليها ألّا تسبِقَه بنفسِها، إذا انقضَت عدّتُها؟».

<sup>(</sup>١) في «س»: التعرّض للنكاح.

٢ ـ الكافي ٥: ٢/٤٣٤. ِ

٣ ـ الكافي ٥: ٣/٤٣٥.

أ ـ الكافي ٥: ١/٤٣٥.

۵ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۹۰/۱۲۲.

قلت: فقوله: ﴿إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾؟ قال: «هو طلّب الحلال في غير أن يَعزِم عُقدة النِكاح حتّى يبلُغَ الكتابُ أجلَه».

٦٢٧٣ /٦ ـ وفي خبر رُفاعة، عنه (عليه السلام)، ﴿ قُولًا مَعْرُوفاً ﴾ ، قال: ايقول خيراً ا.

١٢٧٤ /٧ ـ وفي رواية أبي بصير، عنه (على السلام) ﴿ لَا تُوَاعِدُوهُنَّ سِرَّا ﴾. قال: دهو قول الرجل للمرأة قبل أن تنقضي عِدَتها: أواعِدُك بيت آل فلان، أو أعِدُك بيت فلان. لتَرْفُكَ ويَرْفُك معَها».

١٢٧٥ /٨ ـ وفي رواية عبدالله بن سِنان، قال: أبو عبدالله (طبه السلام): «هو الرجل يقول للمرأة قبل أن تنقضي عِدّتها: مَوْعِدُكِ بيت آل فلان. ثمّ يطلُب إليها أن لا تسبِقَه بنفسِها، إذا انقضَت عِدّتُها».

١٢٧٦ /٩ - عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (عدالله) في قول الله: ﴿ لَا تُتَواعِدُوهُنَّ سِرَّا إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾. قال: والمرأة في عِدَتها تقول لها قولاً جميلاً تُرغَّبها في نفسكِ، ولا تقول: إنّي أصنع كذا، وأصنع كذا. القبيح من الأمر في البُضْع، وكل أمرٍ قبيح».

۱۲۷۷ /۱۰ عن مَسْعَدة بن صَدَقة، عن أبي عبدالله (مله الله)، في قول الله: ﴿ إِلَّا أَن تَقُولُواْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾.
قال: «يقول الرجل للمرأة وهي في عِدّتها: يا هذه، لا أحبّ إلّا ما أسرّك، ولو قد مَضى عِدَّتُك لا تفوتيني إن شاء الله، فلا تَسْيِقيني بنَفْسِكْ. وهذا كلّه من غير أن يَعزِموا عُقْدَة النِكاح».

قوله تعالى:

لَا جُنَاحِ عَلَيْكُمْ إِن طَلَقْتُمُ ٱلنِّسَاءَ مَالَمْ تَمَسُّوهُن أَوْ تَفْرِضُواْ لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدْرُهُ وَعَلَى ٱلمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَناعَاً بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى ٱلْمُحْسِنِينَ [ ٢٣٦]

۱۲۷۸ /۱ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حَفْص بن البَخْتَريّ، عن أبيه عن أبي عُمَير، عن حَفْص بن البَخْتَريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في الرجل يُطلّق امرأته، أيُمَتُعها؟ قال: «نعم، أما يُحبّ أن يكون من المُحْسِنين، أما يُحِبّ أن يكون من المُتَّقِين؟!».

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٩١/١٢٣.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٩٢/١٢٣.

٨. تفسير العيّاشي ١: ٣٩٣/١٢٣.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٩٤/١٢٣.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٩٥/١٢٣.

سورة البقرة آية ٢٣٦.

١ ـ الكافي ٦: ١/١٠٤.

۱۲۷۹ /۲ عنه: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمّاد، عن الحَلبيّ، عن أبي عبدالله (عبد الديم)، في رجل طَلَق امرأته قبل أن يَدخُل بها. قال: (عليه نِصْفُ المَهْر، إن كان فرّض لها شيئاً، وإن لم يَكُنْ فرّض لها شيئاً فليُمَتُعها على نحوما يُمتَّع مثلها من النساء».

۱۲۸۰ /۳ ـ الشيخ: بإسناده عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن رجل، عن أبي حمزة، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (مدال به قال: سألته عن الرجل بُريد أن يُطلّق امرأته قبل أن يَدْخُل. قال: ويُمتّعها قبل أن يُطلّقها، فإنّ الله تعالى قال: ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾».

ابعي عنه: بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن العلاء، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: سألته عن الرجل يُطلَق امرأته. قال: «يُمتّعها قبل أن يُطلّق؛ فإنّ الله سبحانه وتعالى يقول: ﴿وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلمُقْتِرِ قَدَرُهُ﴾،

١٢٨٢ /٥ ـ العيّاشي: عن حَفْص بن البَخْتَرِي، عن أبي عبدالله (عبد الله)، في الرجل يُطلَق امرأته، أيُمتّعها؟ فقال: ونعم، أما تُحِبَّ أن تكون من المُحْسِنِين أمّا تُحبِّ أن تكون من المُتقين؟!».

۱۲۸۳ /٦-عن أبي الصَّبّاح، عن أبي عبدالله (مبدالله)، قال: وإذا طلَّق الرجل امرأته قبل ان يَدْخُل بها، فلها يَضْفُ مَهْرِها، وإن لم يَكُنْ سَمَّى لها مَهْراً؛ فمَتاع بالمعروف على المُوسِعِ قَدرُه، وعلى المُقْتِر قَدرُه، وليس لها عِدّة، وتتزوّج مَن شاءت مِن ساعتهاء.

المحدد والأمّة، والمُعْسِر يُمنَّع بالحِنْطَة والنَّوسِع يُمنَّع بالعبد والأمّة، والمُعْسِر يُمنَّع بالحِنْطَة والرَّبيب والنَّوب والدراهم قال: إنّ الحسن بن عليّ المنتاسلام، منَّع المرأة طلقها أمّة، ولم يَكُنْ يُطلَّق امرأة إلّا متّعها بشيءٍ».

يُ ١٢٨٥ /٨ عن ابن مُكَبر، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قوله تعالى: ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ ما قَدَر المُوسِع والمُقْتِر؟ قال: «كان عليّ بن الحسين (عيمااسلام) يمثّع براحلته يعني حِملها الذي عليها.

٩/ ١٢٨٦ / - عن محمّد بن مسلم، قال: سألته عن الرجل يُريد أن يُطلِّق امرأته. قال: ﴿يُمتّعها قبل أن يُطلّقها؛

۲ ـ الكافي ٦: ٢/١٠٦.

۲ ـ التهذيب ۱ ۱ ۱۹۱/۱۶۱.

٤ ـ التهذيب ١٨ ٤ ٢ / ٤٩٢.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٩٦/١٢٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٣٩٧/١٢١.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢١/٢٩٨ و ٣٩٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٠/١٢٤.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ٤٠١/١٣٤.



قال الله في كتابه ﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى ٱلْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ ٢.

وسيأني إن شاء الله نعالى في ما على المُوسِع والمُقتر زيادة على ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى ٱلْمُتقِينَ ﴾ (١)

#### قوله تعالى:

# وَإِن طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَشُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَـهُنَّ فَـرِيضَةً فَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُواْ الَّذِي بَيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلاَّ أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُواْ الَّذِي بَيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ وَأَنْ تَعْفُواْ أَفْرَبُ لِلتَّقْوَى وَلَا تَنسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ [ ٢٣٧ ] وَأَنْ تَعْفُواْ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَلَا تَنسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ [ ٢٣٧ ]

۱۲۸۷ /۱ - محمد بن يعفوب: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمد بن عبدالجبّار؛ وأبي العبّاس محمد بن جعفر الرزّاز، [عن أيوب بن نوح] (١)؛ عن ابن سماعة، جميعاً، عن صَفُوان بن يحيى، عن ابن مُسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإذا طلّق الرجُل امرأته قبل أن يَدْ خُل بها فقد بانَتْ منه، وتتزوّج إن شاءَتْ مِنْ ساعَتِها، وإن كان فرَضَ لها مَهْراً فلها يَصفُ المَهْر، وإن لم يَكُنْ فرَض لها مَهْراً فليُمتّعها».

١٢٨٨ /٢ - صَفُوان، عن ابن مُسْكان، عن أبي بصير؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، جميعاً، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن طَلَقْتُمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضَتُمْ إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُواْ آلَذِي بَيْدِهِ عُقْدَةً آلنِّكَاح ﴾.

قال: «هو الأب أو الأخ أو الرجل يُوصى إليه، والذي يجوز أمرُه في مالِ المرّأة، فيبتاع لها فتُجيز، فإذا عفا فقد جاز».

٣/١٢٨٩ /٣-عنه: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حَماد، عن الحلّبيّ، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في رجُلٍ طلّق امرأته قبل أن يَدْ خُل بها. قال: «عليه نِصْفُ المَهْر، إن كان فرَض لها شيئاً، وإن لم يكن فرّض لها، فليُمتّعها على نحو ما يُمتّع مثلها من النساء».

قَالَ: وَقَالَ فَي قُولَ اللهُ عَزُّ وَجَلَّ: ﴿ أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةً ٱلنِّكَاحِ ﴾، قال: وهو الأب والأخ والرجل

<sup>(</sup>١) يأتي في الأحاديث (١٠ ـ ١٠) من تفسير الآية (٢٤١) من سورة البقرة.

سورة البقرة آية ـ ٢٣٧ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ١٠٦/١٠.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر، وهو الصواب، أنظر معجم رجال الحديث ٣: ٢٦٣.

۲ ـ الکافی ۱: ۲/۱۰۹.

۲ ـ الكافي ٦: ٢٠١/٣.

يُوصى إليه، والرجل يجوز أمره في مال المرأة، فيبيع لها ويشتري، فإذا عفا فقد جازه.

۱۲۹۰ /٤ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحَكَم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي حمزة، عن أبي بسير، قال: سألت أبا عبدالله (علما السبم) عن رجُلٍ طلّق امرأته قبل أن يَدْخُل بها. قال: دعليه نِصْفُ المَهْر إن كان فرّض لها شيئاً، وإن لم يَكُنْ فرّض لها شيئاً فليُمتّعها على نحوما يُمتّع مثلها من النساء».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

1۲۹۱ /٥-وعنه: عن عِدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، وأحمد بن محمّد، عن ابن فَضّال، عن مُعاوية بن وَهْب، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، قال: «يأتي على الناس زمان عَضُوض (۱)، يَعَضُّ كُل امرئٍ على ما في يدّيه، وينسى الفَضْل؛ وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ يَنْبَري في ذلك الزمان أقوام (۱) يُعامِلون المُضْطَرّين، هم شِرار الخَلْق،

1۲۹۲ / - الشيخ؛ بإسناده عن الحسن بن محمّد بن سَمَاعة، عن أحمد بن الحسن المِيثَميّ، عن مُعاوية بن وَهْب، عن أبي أيّوب، عن أبي عبدالله (طيه السلام) قال: «يأتي على الناس زمان عَضوض، يعضّ كلّ امرئ على ما في يده، وينسى الفَضْل، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ ولا يَنْبَرَي في ذلك الزمان أقوام، يُبايعون المُضْطَرّين، أولئك هم شِرار الناس».

۱۲۹۳ /۷ - عنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن النَّصْر بن سُوَيد، عن عبدالله بن سِنان، عـن أبـي
 عبدالله (عليه السلام) قال: «الذي بيده عُقدة النِّكاح هو وليّ أمرها».

١٢٩٤ /٨ ـ وعنه: بإسناده عن فَضالة، عن رِفاهة، قال: سَأَلَتَ أَبَا عبدالله (عبدالله) عن الذي بيده عُقدة النكاح. قال: «الوَلَىّ الذي يأخُذُ بَعْضاً ويترُك بَعْضاً، وليس له ان يَذَعَ كُلَّه».

۱۲۹۵ / ۹- وعنه: بإسناده عن أحمد بن مُحَمَّد بن عبسى، عن البَرْقيّ، أو غيره، عن صَفُوان، عن عبدالله، عن أبي بصير، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله))، قال: سألته عن الذي بيده عُقدة النِكاح. قال: «هو الأب والأخ والرجُل يؤصى إليه، والذي يجوز أمره في مال المرأة، فيبتاع لها ويشتري، فأيّ هؤلاء عفا فقد جازه.

۱۲۹۱ /۱۰ ـ وعنه: بإسناده عن الحسن بن مَحْبُوب، عن عليّ بن رِئاب، عن أبي بصير، وعلاء بن رَزين، عن محمّد بن مسلم، كليهما عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: سألت أبا جعفر (عبدالسلام) عن الذي بيده عُقدة النِكاح. قال:

٤ ـ الكافي ٦: ١١/١٠٨.

٥ ـ الكافي ٥: ٣١٠/٢٨.

<sup>(</sup>١) أي يصيب الرعية فيه عَنْف وظُلم، كَأْ نَهِم يُعَضُّونَ فيه عضّاً. «النهاية ٣: ٣٥٣».

<sup>(</sup>٢) في المصدر: قوم،

٦ ـ التهذيب ٧: ١٨/٠٨

٧ ـ التهذيب ٧: ٣٩٢/٠٧٥١.

۸\_التهذیب ۷: ۲۹۲/۲۹۲.

٩ ـ التهذيب ٧: ١٥٧٢/٢٩٣.

١٠ ـ التهذيب ٧: ١٩٤٦/٤٨٤.



دهو الأب والأخ والمُوصى إليه، والذي يجوز أمره في مال المرأة من قَرابتها، فببَيع لها ويشتري ـ قال ـ: فأيّ هؤلاء عفا، فهو (١) جائز في المَهْر، إذا عفا عنه».

تُ المجار الما وعنه: بإسناده عن محمّد بن أبي عُمّير، عن غير واحدٍ من أصحابنا، عن أبي عَبدالله (طهالسلام)، في رجل قبّض صَداق ابنته من زوجها، ثمّ مات، هل لها أن تُطالب زوجها بصداقها أو قبض أبيها قبضها؟

فقال (طبدالدلام): وإن كانت وكلته يقبض صداقها من زوجها، فليس لها أن تُطالبه، وإن لم تَكُنْ وكلته فلها ذلك، ويَرجع الزّوج على وَرَثة أبيها بذلك، إلّا أن تكون صبيّة في حِجْره، فيجوز لأبيها أن يَقْبِضَ عنها، ومتى طلَقها قبل الدُخول بها، فلأبيها أن يَعفو عن بعض الصداق، ويأخذ بعضاً، وليس له أن يدَع ذلك كلّه، وذلك قول الله عزّ وجلّ: الدُخول بها، فلأبيها أن يَعفُونَ أَوْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوا أَلَذِى بَيَدِهِ عُقْدَةً ٱلنِّكَاحِ ﴾ يعني الأب والذي تُوكله المرأة وتولّيه أمرَها من أخ أو قرابة أو غيرهما».

العيّاشي: عن أسامة بن حَفْص، عن موسى بن جعفر (مدالله)، قال: قلت له: سَلَّهُ عن رَجُلٍ يَتَرَوَّج المرأة ولم يُسَمَّ لها مَهْراً. قال: لها الميراث، وعليها العِدّة، ولا مَهْرَ لها ـ وقال ـ : أما تقرأ ما قال الله في كتابه: ﴿ وَإِنْ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِن قَبِّلِ أَن تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾.

۱۲۹۹ /۱۲ ـعن مَنْصُور بن حازم، قال: قلت له: رجل نزوّج امرأةً وسَمّى لها صَداقاً ثمّ مات عنها ولم يدخُلُ بها؟ قال: ولها المَهْركاملاً، ولها الميراث.

قلت: فإنَّهم رَوَوْا عنك أنَّ لها نِصْفَ المَهْرِ؟ قال: ولا يَحْفَظون عنَى، إنَّما ذلك للمُطَلَّقة،

١٤٠١ /١٤ ـ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عَبْدالله (طبط المعرم)، قال: والذي بيده عُقدة النِكاح هو وليّ أمره».

ا ١٣٠١ /١٥ - عن زُرارة، وحُمْوان، ومُحَمَّد بِن مسلم، عن أبي جعفر وُأبي عبدالله (ميهاالسلام) في قولُه: ﴿ إِلَّا أَن يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُواْ اللَّذِي بَيْدِهِ عُقْدَةً النِّكَاحِ ﴾. قال: أهو الوّليّ والذبن يَعْفُون عن (١) الصّداق أو يَحُطُون منه (١) بعضَه أركُلُه،

١٣٠٢ /١٦ -عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، في قول الله: ﴿ أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةً ٱلنِّكَاحِ ﴾.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فعفوه،

۱۱ ـ التهذيب ٦: ٥٠٧/٢١٥.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٢/١٢٤.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٤٠٣/١٢٥.

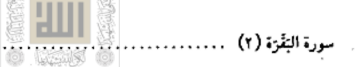
<sup>14</sup> ـ تقسير العيّاشي ١: ١٤ /١٠٥.

١٥ - تفسير العيّاشي ١: ١٢٥ /٥٠٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عند.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عنه.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠١/١٢٥.



قال: «هو الأب والأخ الموصى إليه (١)، والذي يجوز أمره في مال المرأة، فيبتاع لها ويشتري، فأيّ هؤلاء عفا فقد جازه

۱۳۰۳ /۱۷ ـ عن رِفاعة، عن أبي عبدالله (عبه الملام) قال: «الذي بيده عُقدة النِكاح هو الوليّ الذي أنْكَحَ، يأخُذ بعضاً ويَدَع بعضاً، وليس له أن يَدَع كلّه».

١٣٠٤ /١٨ ـ عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قول الله: ﴿ أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةً ٱلنِّكَاحِ ﴾. قال: «هو الأخ والأب والرجل يُوصى إليه، والذي يجوز أمره في مالٍ بقيمته (١).

قلت له: أرأيت إن قالت: لا أجيز. ما يَصْنَع؟ قال: دليس ذلك لها، أتجيز بيعَه في مالِها، ولا تُجيز هذا؟!،

١٩٠٥ /١٩ ـ عن رِفاعة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن الذي بيده عُقدة النِكاح. فقال: دهو الذي يُزوّج، يأخذُ بعضاً ويترُك بعضاً، وليس له أن يترُكَ كُلُه».

٢٠٠١ /٢٠٠ عن إسحاق بن عمّار، قال: سألت جعفر بن محمّد (عليه السلام) عن قول الله: ﴿ إِلَّا أَن يَعْفُونَ ﴾. قال: المرأة تعفو عن نصف الصّداق».

قلت: ﴿ أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةً ٱلنِّكَاحِ ﴾؟ قال: «أبوها إذا عفا جاز له، وأخوها إذا كان يُقيم بها، وهو القائم عليها، وهو بمنزلة الأب يجوز له، وإذا كان الأخ لا يُقيم بها، ولا يَقوم عليها، لم يَجُزُ عليها أمرُه».

٢١/ ١٣٠٧ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عد مده)، في قوله: ﴿ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُواْ ٱلَّذِي بَيَدِهِ عُقْدَةُ ٱلنِّكَاحِ﴾. قال: «الذي يَعفو عن الصّداق أو يَحُطّ بعض أو كلّه».

١٣٠٨ /٢٢ ـ عن سَمَاعة، عن أبي عبدالله (عد الله) ﴿ أَوْ يَعْفُواْ أَلَذِي بَيَدِهِ عُقْدَةً ٱلزِّكَاحِ ﴾. قال: دهو الأب والأخ والرجل الذي يُوصى إليه، والذي يَجوز أمره في مال المرأة، فيبناع لها ويشتري، فأيَّ هؤلاء عفا فقد جازه. فلت: أرأيت إن قالت: لا أجيز. ما يصنَع؟ قال: دليس لها ذلك، أتجيز بيعه في مالها، ولا تجيز هذا؟! ه

١٣٠٩ /٢٢ -عن بعض بني عطيّة، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في مال الينيم يَعْمَلُ به الرجل. قال: (يُنيله من الرّبح شَيْئاً؛ إنّ الله يقول: ﴿ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَصْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ ٥.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: والذي يُوصى إليه.

١٧ ـ تفسير العياشي ١: ١٠٥/١٢٥.

۱۸ ـ تفسير العياشي ١: ١٠٥/ ١٢٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: بقيمة.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٦/١٢٦.

٢٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠/١٢٦.

٢١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٤١١/١٢٦.

٢٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٦/١٢٦.

٢٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٦/١٢٦.



١٣١٠ / ٢٤ ـ عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبد العرب)، قال: «قال رسول الله (منر الدمية على الناس رَبّ الله على الناس رَبّ على ما في يدّيه، وينسون الفَضْل بينهم؛ قال الله: ﴿ وَلَا تَنسَوُا ٱلْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ ١.

قوله تعالى:

#### حَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّلَوَاتِ وَٱلصَّلَوٰةِ ٱلْـوُسْطَىٰ وَقُـومُواْ لِلهِ قَـانِتِينَ [ ٢٣٨ ]

۱۳۱۱ /۱ ـ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عيسى؛ ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفَضّل بن شاذان، جميعاً، عن حَمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن رُرارَة، قال: سألت أبا جعفر (عبدالسلام) عمّا فرّض الله عزّ وجلّ من الصّلاة. فقال: خَمْس صلوات في الليل والنهاره.

فقلت: فهل سَمَّاهُنَّ الله وبيِّنَهُنَّ في كِتابه؟

قال: «نعم؛ قال الله تبارك وتعالى لنبيّه (سنراه مله وآد): ﴿ أَقِمِ ٱلصَّلَوٰةَ لِدُلُوكِ ٱلشَّمْسِ إلىٰ غَسَقِ ٱلَّيْلِ ﴾ (١)، ودُلوكُها: زَوالُها، ففي ما بين دُلوك الشمس إلى غَسَقِ اللّهِل أربع صَلوات سَمّاهُنَّ وبَيَّنَهُنَّ ووقَّنهُنَّ، وغَسَقُ الليل: هو انتِصافُه، ثمّ قال تبارك وتعالى: ﴿ وَقُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ إِنْ قُرْءَانَ ٱلْفَجْرِ كَانَ مَشْهُوداً ﴾ (٢)، فهذه الخامِسة.

وفال الله تعالى في ذلك: ﴿ وَأَقِم الصَّلُونَ طُرَفَي النَّهَ الِهِ ، وطَرَفاه: المَنغرِب والغَداة ﴿ وَزُلَهَا مِن النَّهِ اللهِ عَالَى اللهُ تعالى اللهُ تعالى اللهُ تعالى اللهُ عَلَى الصَّلُواتِ وَالصَّلُوةِ الْوُسْطَىٰ ﴾ ، وهي صلاة الظهر، وهي أوّل صلاة صلاة الله (مقراة عبداله)، وهي وَسَط النّهار، ووَسَط صلاتَهُن بالنهار: صلاة الغَداة، وصلاة العَصْره.

وفي بعض القِراءات: ٩حافِظوا على الصّلوات والصلاة الوّسطي صّلاة العَصْر وقوموا لله قانتين».

قَــال: «ونــزلت هـذه الآيــة يــوم الجُــمُعة، ورســول الله (ســـآباه عليه رآله) فــي سَــفَرِه، فــقنَـتُ فيهـا رســول الله (مــآباه عليه وتركها على حالِها في السَّفَر والحضر، وأضاف للمُقيم رَكْعَتَين، وإنّما وُضِعَتِ الرَّكْعَتان اللتان أضافَهما النبيّ (مـآباه عليه رآله) يوم الجُمعة للمُقيم لمكان الخُطبنين مع الإمام، فمَن صلّى يوم الجُمعة في غير

سورة البقرة آية ـ ٢٣٨ ـ

٢٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٦/١٣٦.

١ \_ الكافي ٢: ١ /٢٧.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٧٨.

<sup>(</sup>٢) الإسواء ١٧: ٧٨.

<sup>(</sup>۳) هود ۱۱: ۱۱۴.

جماعة، فليُصلَها أربع رَكَعات كصلاة الظُّهر في سائر الأيّام،.

۱۳۱۲ /۲ - ابن بابویه، قال: حدّثني أبي (رحمه انه)، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن یعقوب بن یزید، عن محمّد بن أبي عُمَیر، عن أبي المَغْرَا حُمَیْد بن المُثَنَّى العِجْلَيّ، عن أبي بصیر، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (مله السلام) يقول: دصلاة الوسطى صلاة الظهر، وهي أوّل صلاة أنزل الله على نبیّه (مقراه عبدرآله)».

١٣١٣ /٣ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النّضر بن سُويد، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنّه قرأ: دحافظوا على الصلوات والصلاة الوُسطى صلاة العَصْر وقُوموا لله قانتين».

۱۳۱۶ /٤ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (ميه السلام)، قال: قلت له: الصّلاة الوّسطى؟ فقال: «حافظوا على الصلوات و الصلاة الوسطى وصّلاة العصر وقوموا لله قانتين. والوّسطى: هي الظّهر، وكذلك كان يقرأها رسول الله (مذراة عليه رآله)».

المنظم المنظ

وقال: «نزلت هذه الآية يوم الجُمُعة، ورسول الله (متراه عليه سَفَر فَقَنَت فيها وتَركها على حالِها في السَّفَر والحَضَر، وأضاف لمقامه رَكَّعتين، وإنّما وُضِعت الرَّكْعتان اللتان أضافَهُما يوم الجُمُعة للمُقيم لمَكانِ الخُطْبَتين مع الإمام، فمن صَلَى الجُمعة في غير الجماعة، فَلْيُصَلَّها أربعاً كصلاة الظّهر في سائر الأيّام».

قال: فوله: ﴿ وَقُوْمُواْ لِلهِ قَانِتِينَ ﴾ قال: «مُطيعين (اغِبَينَ،

١٣١٦ /٦ - عن زُرارة، ومحمد بن مسلم، أنهما سألا أبا جعفر (طمال عن قول الله: ﴿حَافِظُواْ عَـلَى السَّلَوَاتِ وَأَلْصَلُوا وَ الله الجُمْعة، وفيها الساعة التي لا يُوافِقُها عبدٌ مسلم فيسأل خيراً إلّا أعطاه الله إيّاه».

٧/ ١٣١٧ /٧ ـ عن عبدالله بن سِنان: عن أبي عبدالله (عليه الله الصّلاة الوّسطى: الظّهر ﴿وَقُـومُواْ لِلهِ قَالِيَ اللهُ الله اللهُ الله اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ على صَلاتِه، ومُحافظته على وَقْتِها حتّى لا يُلهيه عنها ولا يَشْغَلُه شيءً.

١٣١٨ /٨ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: والصلاة الوُسطى: هي الوُسطى من صلاة

٢ ـ معاني الأخبار: ١/٣٣١.

٣ ـ تفسير القمئي ١: ٧٩.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي 1: ١٥/١٢٧. ·

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦/١٢٧.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٧/١٢٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٧ /١٢٧.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩/١٢٨.



. البرهان في تفسير القرآن

النهار، وهي الظُّهر، وإنمّا يحّافظ أصحابنا على الزوال من أجلها،.

٩/ ١٣١٩ /٩ ـ وفي رواية سَماعة: ﴿ وَقُومُواْ يَتُو قَالِتِينَ ﴾ قال: ٥هو الدُعاء،

وَالصَّلَوْةِ الْوُسُطَىٰ وَقُومُوا يَّهِ قَانِتِينَ ﴾. قال: «الصلوات: رسول الله (منه السلام)، في قوله: ﴿حَافِظُواْ عَلَى الصَّلَوَاتِ وَالصَّلَوْةِ الْوُسُطَىٰ وَقُومُواْ يَهِ قَانِتِينَ ﴾. قال: «الصلوات: رسول الله (منه عبه رائه) وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين (سلامة عبه)، والوسطى: أمير المؤمنين ﴿ وَقُومُواْ يَهِ قَانِتِينَ ﴾ طائِعين للأنمة».

۱۲۲۱ /۱۱ ـ أبو عليّ الطَّبَرُسيّ، قال: القُنوت: هو الدُعاء في الصلاة حال القيام. وهو المَرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله (علهمااسلام).

قوله تعالى:

#### فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً [ ٢٣٩ ]

۱۳۲۲ /۱ ـ محمّد بن يعقوب: بإسناده، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان، عن عبد الرحمّن بن أبي عبدالله، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِنْ خِسفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْ عبدالله كُبُاناً ﴾ كيف يُصلّي؟ قال: «يُكبّر ويومىء إيماءٌ برأسه».

١٣٢٣ /٢ ـ العيّاشي: عن زُرارَة، عن أبي جعفُر (علم السلام)، قال: قلت له: أخيرٌني عن صَلاة المُواقفة (١).

فقال: افإذا لم يَكُنّ النَّصْفُ (") من عدولًا صلّبت إيماءً، راجلاً كنت أوراً كباً، فإنَّ الله يقول: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً ﴾ تقول في الرُكوع: لك رَكَعْتُ وأنت ربّي. وفي السُجود: لك سَجَدْتُ وأنت ربّي. أينما توجّهت بك دابَنك، غير أنّك توجّه حين تُكبّر أوّل تَكبيره، " السناسية الله عنه السُخود عنه الله عنه عنه الله عن

1971 /٣- عن أبان بن مَنْصُور، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دفاتَ أمير المؤمنين (عبدالله) والناس يوماً [بِصفّين] ـ يعني صلاة الظهر والعَصْر والمَغرِب والعِشاء ـ فأمرَهم أمير المؤمنين (عبدالله) أن يُسبِّحوا ويُكبّروا ويُهلّلوا؛ قال: وقال الله: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً ﴾ فأمرَهم عليّ (عبدالله) فصنَعوا ذلك رُكباناً ورِجالاً.

سورة البقرة آية ـ ٢٣٩ ـ

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٨/١٢٨.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١/١٢٨.

١١ . مجمع البيان ٢: ٦٠٠.

۱ ـ الكافي ۳: ۱۸/۱۵۰.

٢ ـ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢/١٢٨.

<sup>(</sup>١) المُوَاقِفة: المحاربة. المجمع البحرين \_وقف . ٥: ١٣٠٪.

<sup>(</sup>٢) أي الانصاف.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٨/٢٣/.

ورواه الحلّبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «فات الناس الصلاة مع عليّ (عبدالله) يوم صفّين إلى آخره. 
1870 / ٤ ـ عن عبدالرحمن بن أبي عبدالله، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أُورُكُبَاناً ﴾ كيف يفعل، وما يقول، ومن يخاف سَبُعاً أولِصًا، كيف يُصلّي؟ قال: «يُكبّر ويومُنَ إيماءً برأسه». 
1877 / ٥ ـ عن عبدالرحمن، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في صلاة الزَّحْف، قال: «يُكبّر ويُهلّل؛ يقول: الله أكبر. يقول الله: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْرُكُبَاناً ﴾ ».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

قوله تعالى:

# وَآلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لَأَزْوَاجِهِم مَّتَاعاً إلى آلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجِ [٢٤٠]

١٣٢٧ /١ ـ العبّاشي: عن ابن أبي عُمَير، عن مُعاوية بن عمّار، قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجِاً وَصِيَّةً لِأَزْوَاجِهِم مُّتَاعاً إلى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾. قال: «منسوخة، نسخَتْها آية: ﴿ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُر وَعَشْراً ﴾ (١)، ونسخَتْها آية الميراث،

٢/ ١٣٢٨ /٢ ـ عن أبي بصبر، فال: سألته عن قول الله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَـذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لَأَزْوَاجِهِم مَّتَاعاً إلى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَجٍ ﴾. فال: «هي منسوخة»:

قلت: وكيف كانت؟ قال: وكان الرئجل إذا مات أُنْفِقَ على امرأته من صُلبِ المال حَوْلاً، ثمّ أخرِجَتْ بلا مِيراث، ثمّ نسخَنْها آية الرُّبُع والثُّمن، فالمَرأة يُنْفَقُ عليها مِن نَصيبها».

قوله تعالى:

# وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ [ ٢٤١ ]

١٣٢٩ /١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن حَفْص بن البَخْتَرِي، عن

سورة البقرة آية - ٧٤٠ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٩/١٢٩.

(١) البقرة ٢: ٢٣٤.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٩/٧٢٩.

سورة البقرة آية ـ ٢٤١ ـ

۱ \_اتكافي ٦: ١/١٠٤.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٨/١٢٨.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩١/١٢٩.

أبي عبدالله (عله السلام)، في الرجل يُطلِّق امرأته، أيُمتِّغها؟ قال: «نعم، أما يُحِبِّ أن يكون من المُحسِنين، أما يُحبِّ أن

١٣٣٠ /٢ ـ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه؛ وعدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن البَرَنْطيّ، قال: ذكر بعضُ أصحابنا: أنّ مُتْعَةَ المُطَلَّقة فَريضةً.

ا ۱۳۳۱ /٣- أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر البَرَنُطيّ، عن عبدالكريم، عن الحلّبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِلْمُطَلِّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾. قال: «مَناعُها بعد ما تنقضي عِدّتها، على المُوسِع قَدَرُه، وعلى المُقْتِر قَدرُه، وكيف يُمتَّعها وهي في عِدَّتها، ترجوه ويَرْجوُها، ويُحدِث الله بينهما ما بشاء؟!».

قال: وإذا كان الرجل مُوسَعاً عليه، متَّع امرأته بالعَبْد والأمّة، والمُقتِر يمنّع بالحِنطة (١) والزَّبيب والثَّوب والدِرْهَم، وإنّ الحسن بن عليّ (عليماالسلام) متّع امرأةً بأمّةٍ، ولم يُطلُق امرأةً إلَّا مَتَّعها».

المجتمعة عن حُمَيد بن زِياد، عن ابن سَماعة، عن محمّد بن زِياد، عن عبدالله بن سِنان، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، جميعاً، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِلْمُطَلِّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾.

قال: «مَتَاعُها بعدما تنقضي عِدَّتها، على المُوسِع قَدرُه، وعلى المُقتِر قَدرُه ـ وقال ـ : كيف يُمتَعها في عِدّتها، وهي تَرجوه ويرجوها، ويُحدِث الله ما يشاء؟ أما إنّ الرجُلَ المُوسِع يُمتّع المرأة بالعبد والأمّة، ويُمتّع الفقيرُ بالحِنطة (۱) والزَّبيب والنَّوب والدراهم، وإنّ الحسن بن عليّ (عليما السلام) متّع امرأة طلّقها بأمةٍ، ولم يَكُنْ يُطلّق امرأةً إلا متّعها».

وعنه، عن حُمَيْد بن زياد، عن ابن شماعة، عن محمّد بين زياد، عن مُعاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، مثله، إلّا أنّه قال: دوكان الحسن بن عليّ (طبها، لهم يُمتّع نساءَه بالأمّة).

المَتَقِينَ الله الدنى ذلك المَتاع، إذا كان مُعْسِراً لا يَجِد؟

قال: خِمار، أو شِبهه.

يكون من المُتَفين،

۲ ـ الكافي ٦: ١٠٥ /٢.

٣ ـ الكافي ٦: ٥٠٥/٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: والشعير.

٤ ـ الكافي ٦: ١٠٥/١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر نسخة بدل: بالتمر.

٥ ـ الكافي ٦: ١٠٥/٥.

١٣٣٤ /٩ ـ الشيخ: بإسناده عن صَفُوان بن بحيى، عن عبدالله، عن أبي بصبر، قال: قلت الأبي جعفر (عبدالله) (١): ﴿ وَاللَّمُ طَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾ ما أدنى ذلك المتاع، إذا كان الرجل مُعسراً لا يَجِد؟

قال: «الخِمّار وشِبهه».

٧/ ١٣٣٥ /٧ ـ العيّاشي: عن أبي بصير، قال: قلت لأبي جعفر(علمالسلام)، في قول الله: ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقًا عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾: ما أدنى ذلك المَتاع، إذا كان الرجل مُعسراً لا يَجدِ؟

قال: ١٤ الخِمَار وشِبهه٠.

١٣٣٦ / ٨ - وعنه: عن أبي بصبر، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قول الله: ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴾. قال: «مَناعُها بعد ما تنقضي عِدَّتُها، على المُؤسِع قَدرُه، وعلى المُقْتِر قَدرُه، أمّا في عِدَّتِها، فكي المُؤسِع قَدرُه، وعلى المُقْتِر قَدرُه، أمّا في عِدَّتِها، فكيف يُمثّعُها وهي تَرجُوه ويَرْجُوها، ويُجري الله بينهما ما يشاء؟! أما وإنّ الرجُل المُوسِرُ يمُثّع المَرأة العبُد والأمّة، ولم يُطلّق ويُمثّع الفقيرُ الحِنْطة والزَّبِيْب والنَوب والدراهم، وإنّ الحسّن بن عليّ (عليما السلام) مَتَّع امرأة كانت له بأمّة، ولم يُطلّق امرأة إلّا متّعها،

۱۳۳۷ / ۹- وعنه، قال: وقال الحَلبيّ: مَنَاعُها بعدما تنقَضي عِدَّتُها، على المُوسِع قَدرُه، وعلى المُفْتِر قَدرُه.
۱۳۳۸ / ۱۰ - وعنه: عن أبي عبدالله وأبي الحسن موسى (طهمالله)، [قال: سألت أحدهما] عن المُطلّقة مالَها من المُتْعَة؟ قال: وعلى قدر مال زوجهاه.

۱۱/ ۱۳۳۹ منه: عن الحسن بن زياد، عن أبي عبدالله (۱۰ مله السلام)، عن رجُلٍ طلّق امرأته قبل أن يدخُل بها.

قال: فقال: «إن كان سَمّى لها مَهْراً، فلها نِصْفُ المَهْر، ولا عِدَّة عليها، وإن لم يَكُنْ سَمّى لها مَهْراً، فلا مَهْر لها ولكن يُمتَّعُها؛ فإنّ الله بقول في كتابه: ﴿ وَلِلْمُطَلَّقَاتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ حَقّاً عَلَى ٱلْمُتَّقِينَ ﴾.

٦ - التهذيب ٨ - ١٤٠/١٤٠.

<sup>(</sup>١) في «س»: عن أبي بصير، عن أبي عبدالله وعله السلام» وهو يروي عن كليهما، كما في معجم رجال الحديث ٢١: ٤٥، لكن الظاهر صحة ما في المصدر و «ط»، بقرينة الحديثين (٥) و(٧).

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٩/ ١٢٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٩/١٢٩.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٠/١٣٠.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣١/١٣٠.

١١ ـ تفسير العياشي ١: ٢٣٢/١٣٠.

<sup>(</sup>١) في «ط» و «س» عن أبي الحسن (عبد السلام)، وما أثبتناه من المصدر، ولم تُذكّر للحسن بن زياد روايةٌ عن أبي الحسن (عبد السلام)، انظر معجم رجال الحديث ٤: ٣٣٠.

١٣٤٠ /١٢ ـ وعنه: قال أحمد بن محمّد، عن بعض أصحابنا (١): إنّ مُنْعَة المُطلَّقة فَريضة.

قوله تعالى:

# أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمْ ٱللهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخْياهُمْ إِنَّ آللهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ لَهُمْ ٱللهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخْياهُمْ إِنَّ آللهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى ٱلنَّاسِ وَلَٰكِنَّ أَكْثَرَ لَهُمْ آللهُ مُوتُواْ يَعْدَرُونَ [ ٢٤٣ ]

ا ۱۳٤١ /١ - محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زِياد، عن ابن مَحْبُوب، عن عُمَر بن يزيد، وغبره، عن بعضهم، [عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)) (١)، وبعضُهم عن أبي جعفر (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَةِ مُوتُوا ثُمَّ أَخْداهُمْ ﴾.

فقال: «إنّ هؤلاء أهلَ مدينةٍ من مَدائنِ الشام، وكانوا سبعين ألّف بيتٍ، وكان الطاعون يقَع فيهم في كلّ أوانٍ، فكانوا إذا أحسّوا به خرّج من المدينة الأغنياء لقوّتهم، وبَقي فيها الفقراء لضّعْفهم، فكان الموت يَكْثُرُ في الذين أقاموا: لو كنّا أقمنا لكثُر فينا الموت، ويقول الذين أقاموا: لو كنّا خرّجنا لقلّ فينا الموت، ويقول الذين أقاموا: لو كنّا خرّجنا لقلّ فينا الموت.

قال: وفاجتَمَع رأيُهم جميعاً، أنّه إذا وقع الطاعر فيهم وأحسّوا به خرّجوا كلّهم من المدينة، فلمّا أحسّوا بالطاعون خرّجوا جميعاً، وتَنتَحُوا عن الطاعون، حَذْرَ الموت، فساروا في البلاد ماشاء الله، ثمّ إنّهم مَرُّوا بمدينة خرِبة قد جَلا عنها أهلها وأفناهُم الطاعون، فنزّلوا بها، فلمّا خطّوا و كالهم واطْمَا نّوا بها، فال الله عزّ وجلّ: موتوا جميعاً. فماتوا من ساعتهم، وصاروا رَمِيماً بلوح. وكانوا على طريق المارّة، فكنسّتُهُم المارّة، فنحُّوهم، وجمعوهم في موضع، فمرّ بهم نبيّ من أنبياء بني إسرائيل، يقال له: حَزْقِبُل، فلمّا رأى تلك العِظام بكى واستَعْبَر، وقال: يا ربّ، لو شِشْتَ لأَحْبَيْتَهُم الساعة، كما أمتُهُم، فعمّروا بلادك، ووَلدوا عِبادك، وعَبدوك مع مَن يَعْبُدك مِن خَلْفِك. فأوحى الله تعالى إليه أفتُحِب ذلك؟ قال: نعم - ياربّ - فأحبِهم،

قال: وفاوحى الله عزّ وجلّ إليه، أن قُل كذا وكذا. فقال الذي أمَرَه الله عزّ وجلّ أن يقوله \_ فقال أبو عبدالله (عبه السلام): وهو الاسم الأعظم \_ فلمّا قال حَزْقِيل ذلك الكلام، نظر إلى العِظام يطيّر بعضُها إلى بعض، فعادوا

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٠ ذيل الحديث ٤٣٢، التهذيب ٨: ١٤١/١٤١.

<sup>(</sup>١) في التهذيب زيادة: عن أبي عبدالله (مد السلام)، قال.

سورة البقرة آية ـ ٢٤٣ ـ

١ ـ الكافي ٨: ١٩٨/٢٣٧.

<sup>(</sup>۱) أثبتناه من المصدر، وذكر السيد الخوثي في (تفصيل طبقات الرواة): أنَّ عُمر بن يزيد روى عن بعضهم، عن أبي عبدالله، وأبي جعفر (طبهماالسلام)، وروى عنه ابن مَعْبُوب. معجم رجال الحديث ٦٢: ٣٨٤.



· أحياءً ينظُر بعضُهم إلى بعضٍ، يُسبِّحون الله عزّ وجلّ، ويُكبِّرونَه، ويُهلّلونه. فقال حَزْقِيل عند ذلك: أشهد أنّ الله على كُلّ شيءٍ قديرٌ».

قال عُمر بن يَزيد: فقال أبو عبدالله (عبدالسلام): وفيهم نزّلَتْ هذه الآية،

174 / العبّاشي: عن حُمْرَان بن أعْبَن، عن أبي جعفر (علم السلام)، قال: قلتُ له: حدَّ ثني عن قول الله: ﴿ ٱلمَّ تَرَ إلى ٱلَّذِينَ خَرَجُواْ مِن دِيَارِهِمْ وَهُمْ أُلُوفٌ حَذَرَ ٱلْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمْ آللهُ مُوتُواْ ثُمَّ أَخْياهُمْ ﴾ قلتُ: أحياهُم حتى نظر الناس إليهم، ثمّ أماتهم من يَومِهم، أو ردَّهم إلى الدنيا حتى سكنوا الدُّور، وأكلوا الطعام، ونكحوا النساء؟ قال: بل ردَّهم الله حتى سكنوا الدور، وأكلوا الطعام، ونكحوا النساء، وَلَبِثُوا بذلك ما شاء الله، ثمّ ماتوا بأجالهم،

وروى هذا الحديث سعَد بن عبدالله، بإسناده عن حُمْرَان، عن أبي جعفر (عليه السلام) (١).

قوله تعالى:

#### مَّن ذَا آلَّذِى يُقْرِضُ آللهَ قَرْضَاً يَحَلَيْنَا فَيُصَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَـثِيَرةً [ ٢٤٥ ]

المحمد بن محمد بن يعفوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن الوَشَّاء، عن عيسى بن سليمان النحَّاس، عن المُفَضَّل بن عُمر، عن الخَيْبَريّ ويُونُس بن ظِبْيَان، قالا: سميعنا أبا عبدالله (طبدالدم) يقول: هما من شيءٍ أحبّ إلى الله من إخراج الدراهم إلى الإمام، وإنّ الله ليَجْعَل له الدَّرْهَم في الجنّة مثل جَبَل أحد دثم قال -: من شيءٍ أحبّ إلى الله من إخراج الدراهم إلى الإمام، وإنّ الله ليَجْعَل له الدَّرْهَم في الجنّة مثل جَبَل أحد دثم قال -: هو والله - إنّ الله نعالى يقول في كتابه: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ آلله قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِقَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرَةً ﴾ وقال -: هو والله عي صِلَة الإمام».

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٠/ ٤٣٣.

<sup>(</sup>١) مختصر يصائر الدرجات: ٢٣.

٣ ـ الاحتجاج: ٣٤٤.

سورة البقرة آية ـ ٢٤٥ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۲/٤٥١.

1940 / ١٣٤٥ / ١٠ ابن بابويه، قال: حدّ ثنا محمّد بن موسى بن المُتَوكل (رحداة)، قال حدّ ثنا محمّد بن يحيى العطّار، عن أحمد بن محمّد، عن عُثمان بن عيسى، عن أبي أبُّوب الخَزُّاز، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله) يقول: دلمّا نزلَتْ هذه الآية على النبيّ (ملَى الفيدوالد): ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا ﴾ (1) قال رسول الله (ملَى الفيدوالد): اللّهم زِدْني، فأنزل الله تبارك وتعالى عليه: ﴿ مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ (1)، فقال رسول الله (ملَى اللهم وداله): اللهم زِدْني، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ مَن جَآءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ (1)، فقال رسول الله (سلَى اللهم وداله) اللهم زِدْني، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يُقْرِضُ آفة قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرةً ﴾ فَعِلمَ رسول الله (ملَى الله عبدوالد) أنّ الكثير من الله عزّ وجلّ لا يُحصى، وليس له مُنتهى،

١٣٤٦ /٣ ـ العيّاشي: عن عليّ بن عمّار، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): «لما نَزَلَتْ هذه الآية: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا﴾ (١) قال رسول الله (سفراه عبداله): ربّ زِدْني. فأنزل الله: ﴿ مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْنَالِهَا ﴾ (١) فقال رسول الله (مفراه عبدواله): ربّ زِدْني. فأنزل الله: ﴿ مَن ذَا آلَذِي يُقْرِضُ آلله قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرَةً ﴾ والكثيرة عند الله لا تُجصى.

۱۳٤٧ /٤ ـ عن إسحاق بن عمّار، قال: قلت لأبي الحسن (عدالسلام): ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِي يُسَقِّرِضُ آللهَ قَـرْضاً حَسَناً ﴾ ؟

قال: ١همي صِلَة الإمام٥.

معمد بن عبسى بن زياد، قال: كنت في ديوان ابن عبّاد، فرأيت كتاباً يُنْسَخ فسألت عنه، فقالوا: كتاب الرضا إلى ابنه (مبها المعمر) من خُراسان فسألتهم أن يدفعوه إليّ، فدفعوه إليّ، فإذا فيه: ابسم الله الرحمن الرحيم، أبقاك الله طويلاً، وأعاذك من عدوّك ـ يا ولَدي، فداك أبوك ـ قد فَسَّرتُ (١) لك مالي وأنا حيّ سَويّ، رجاء أن يُنميك (١) الله بالصّلة لقرابتك، ولمموالي موسى وجعفر (رس الاسها»، فأمّا سَعِيدة (٣) فإنّها امرأة قويّة الجَزْم في النحل، والصواب في دقة النظر (١)، وليس ذلك كذلك: قال الله: ﴿ مَّن ذَا الّذِي يُقْرِضُ آلله قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِقَهُ لَهُ

٢ ـ معاني الأخبار: ٣٩٧/٥٤.

<sup>(1)</sup> النَّمل ٢٧: ٨٩ القصص ٢٨: ٨٤.

<sup>(</sup>۲) الأنمام ٢: ١٦٠.

٣ ـ تفسير العتباشي ١: ١٣١/١٣١.

<sup>(1)</sup> النَّمل ٢٧: ٨٩ القصص ٢٨: ٨٤.

<sup>(</sup>۲) الأنعام 1: ١٦٠.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣١/١٣٥.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣١/١٣١.

<sup>(</sup>١)كذا في «س، ط» والمصدر، ولعلّها تصحيف، قشمت، أو خيرت، أي: فوضت.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يمنَّك،

<sup>(</sup>٣) سعيدة: كانت من يُقات الامام الكاظم (منه السلام). أعلام النساء ٢: ١٩٥، معجم رجال الحديث ٢٣: ١٩٢٠.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: في رقَّة القطر،

سورة البَقَرَة (٢)

أَضْعَافاً كَثِيَرةً ﴾، وقال: ﴿ لِيُنفِقُ ذُو سَعَةٍ مِن سَعَتِهِ وَمَن قُدِرَ عَلَيْه رِزْقُهُ فَلْيُنفِقُ مِمَّا ءَاتَيْه آللهُ ﴿ وَقَد أُوسَعِ اللهُ عَلَيْهُ لِرَقُهُ فَلْيُنفِقُ مِمَّا ءَاتَيْه آللهُ ﴾ وقد أوسَع الله عليك كثيراً ـ يا بنيّ، فداك أبوك ـ لا تستُر دوني الأمور لحُبّها (٢) فنُخطىء حَظَك، والسلام).

قوله تعالى:

### وَ آللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ [ ٢٤٥ ]

ابن زكريا القطّان، قال: حدّثنا أحمد بن محمد بن الهبشم العِجليّ (رحمه الله)، قال: حدّثنا أحمد بن يحيى ابن زكريا القطّان، قال: حدّثنا بكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تَمِيْم بن بُهْلُول، عن أبيه، عن أبي الحسن العَبْديّ، عن سُليمان بن مِهْرَان، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَٱللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَالَيْهِ تُوْجَعُونَ ﴾: العَبْديّ، عن سُليمان بن مِهْرَان، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَٱللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسُطُ وَالَيْهِ تُوْجَعُونَ ﴾: «بعني يُعطى ويَمنَع» (١).

قوله تعالى:

أَلَمْ تَرَ إلى آلْمَلَإِ مِنْ بَنِى إِسْرَاءِ بِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِيِّ لَّهُمُ الْمَعْ لَلْمَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى مَوْلَهُ تَعَالَى وَ ثَبِّت أَقْدَامَنا وَأَبْعَتْ لَنَامَلِكا لَقَاتِلْ فِى سَبِيلِ آللهِ إلى قوله تعالى و وَبَيِّت أَقْدَامَنا وَآنصُرْ نَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ [٢٤٦ ـ ٢٥٠]

١٣٥٠ /١ - ابن بابويه، عن أبيه، قال: حدَّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن النَّعمان، عن هارون بن خارِجة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (طبهالله)، في قول الله عزَّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ النَّعِمانُ عَنْ وَجِلَ اللهُ عَنْ وَجِلَ : ﴿ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ النَّعِمانُ اللهُ عَنْ وَجَلَ اللهُ عَنْ أَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ أَلَهُ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْمُ عَنْ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالِمُ عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلْمُ عَلَا عَلَّا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَل

۱۲۵۱ /۲ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النَّضْر بن سُويد، عن يحيى الحَلَبيّ، عن هارون بن خوارجة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (علمالسلام): وأنّ بني إسرائيل من بعد موسى (علمالسلام) عَمِلوا بالمتعاصى،

<sup>(</sup>٥) الطّلاق ٢٥: ٧.

<sup>(</sup>٦) في «ط» والمصدر: لا يستر في الأمور بحسبها.

سورة البقرة آية ـ ٢٤٥ ـ

١ -التوحيد: ١٦١/١٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يعني يعطي ويوسع ويمنع ويضيق.

سورة البقرة آية ـ ٢٤٦ ـ ٢٥٠ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١/١٥١.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٨١، والزيادة التي في آخر الحديث وردت في الطبعة الحجرية: ٤٠٣.

0.

وغيّروا دين الله، وعَتَوَا عن أمرِ ربهَم، وكان فيهم نبيّ بأمُرُهم ويَنْهاهُم فلم يُطيعوه، وروي أنّه إرْمِيا النبيّ (طبهاللهم)، فسلّط الله عليهم جَالُوت، وهو من القِبْط، فأذلَهم، وقتَل رجالهم، وأخرجَهم من ديارهم وأموالهم، واستقبد نساءهم، ففزعوا إلى نبيّهم، وقالوا: سَل الله ان يبّعث لنا مَلِكاً، ثَقاتل في سبيل الله.

وكانت النبوّة في بني إسرائيل في بيتٍ، والمُلك والسلطان في بيتٍ آخر، لم يَجْمَعِ الله تعالى لَهُم النّبوّة والمُلك في بيتٍ واحدٍ، فمِن ذلك قالوا لنبيّ لهم: ابعَثْ لنا مَلِكاً ثَقاتِل في سبيل الله.

فقالْ لهم نبيّهم: ﴿ مَلْ عَسَيْتُمْ إِن كُتِبُ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ أَلَّا تُقَاتِلُواْ قَالُواْ وَمَالَنَا ٱلَّا تُقَاتِلُ فَى سَبِيلِ آهَ وَقَدْ أُخْرِجْنَا مِن دِيَارِنا وَأَبْنَآئِنَا﴾ وكان كما قال الله: ﴿ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقِتَالُ تَوَلَّواْ إِلَّا قَلِيلاً مِنْهُمْ وَآلَةُ عَـلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ﴾.

فقال لهم نبيّهم: ﴿إِنْ آلَٰهَ قَدْ يَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً ﴾. فغَضِبوا من ذلك: وقالوا: ﴿ أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ ٱلْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنحْنُ أَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّنَ ٱلْمَالِ ﴾ وكانت النَّبوّة في وُلد لاوي، والمُلْك في وُلد يُوسُف، وكان طالُوت من وُلد بِنْبامين أخى يُوسُف لأمّه، لم يكن من بيتِ النَّبوّة، ولا من بيت المَمْلَكة.

فقال لهم نبيّهم: ﴿إِنَّ آفَهِ آصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي آلْمِلْمِ وَٱلجِسْمِ وَآفَهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ وَآفَهُ فِي آلْمِلْمِ وَٱلجِسْمِ وَآفَهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ وَآفَهُ فِي آلْمِلْمِ وَآلَجِسْمِ وَآفَهُ يُؤْتِي مُلْكَهُ مَن يَشَاءُ وَآفَهُ فِي آلْمِلْمِ وَكَان أَعلَمُهُم وَكَان فَقيراً، فعابوه بالقَفْر، فقالوا: لم يُؤت سَعَةً مِن المال، ﴿وَقَالَ لَهُمْ نَبِيَّهُمْ إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةً مِن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ ءَالُ مُوسَى وَءَالُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ آلْمَلَئِكَةُ ﴾.

وكان التابؤت الذي أنزل الله على موسى، فَوْضَعَتْهُ فيه أمّه وألفَتْهُ في اليَمّ، فكان في بني إسرائيل معظماً، يتبرَّكون به، فلمّا حضَرَتْ موسى الوَفاة وضع فيه الألواح، ودِرْعَه، وماكان عنده من آيات النبوّة، وأودَعَه يُوشَع وَصيّه، فلم يزَلُ التابُوتُ بينهم حتّى استخفّوا به، وكان الصَّبْيان يلعَبون به في الطُرُقات.

فلم يزَلُ بنو إسرائيل في عزّ وشَرَفٍ مادام النابوت عندهم، فلمّا عَمِلُوا بالمَعاصي، واستَخَفُوا بالنابُوت، رفَعه الله عنهم، فلمّا سألوا النبيّ بعَثَ الله تعالى طالوت عليهم مَلِكاً، يُفاتل معَهُم، فردَ الله عليهم التابُوت؛ كما قال: ﴿إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمْ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِمَّا تَرَكَ ءَالُ شُوسَىٰ وَءَالُ هَلْسُرُونٌ تَسْخَمِلُهُ الْمَلَائِكَةُ ﴾ وقال هـ: البقيّة ذُريّة الأنبياء».

١٣٥٢ /٣ ـ قال على بن إبراهيم: وقوله: ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن رَّبِكُمْ ﴾ فإنّ النابؤت كان يُوضَع بين يدّي العدوّ وبين المسلمين، فتخرّج منه ريح طيّبة، لها وَجُهٌ كَوَجْهِ الإنسان.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٨٢

٤ ـ تفسير القميَّ ١: ٨٢

رَجُل لا يَوْجِع حتَّى بُفتَل أو يَغْلِب، ومَنْ رَجَعَ عن النابوت كَفَرَ، وَقَتَله الإمام.

فأوحى الله إلى نبيّهم: أنَّ جالوت يقتُلُه من تستَوي عليه دِرْعُ موسى، وهو رُجُـل مـن وُلد لَاوِي بـن يعقوب (طبه السلام) اسمه داود بن أسي (١)، وكان أسي راعياً، وكان له عشرة بَنين أصغَرُهم داود. فلمّا بُعِتَ طالوت إلى بني إسرائيل، وجمّعهم لحَرّب جالوت، بعَث إلى آسى: أن أخضِر وُلدَك، فلمّا حضروا دَعا واحِداً واحِداً من وُلدِه، فألبَسَه الدُّرْعَ، دِرْعَ موسى (عليه السلام)، فمِنهم من طألتْ عليه، ومنهم من فَصَّرت عنه. فقال لآسي: هل خَلَّقْتَ من وُلدِكُ أحدًا؟ قال: نعم، أصغَرَهم تركتُه في الغَنَم راعِياً (٢)، فبعث إليه [ابنه] فجاء به، فلمّا دُعي أقبل ومعه مِقُلاع " -قال ـ فنادَتُه ثلاث صَخَرَات في طريقه، قالت: يا داود، خُذْنا. فأخذَها في مِخْلاته، وكان شَديد البَطْش، قَويّاً في بدّنه، شُجاعاً.

فلمًا جاءَ إلى طالوت ألبَسَه دِرْعَ موسى فاستَوَتْ عليه، ففَصَل طالوت بالجُنُود، وقال لهُم نبيّهم: يا بني إسرائيل، إنَّ الله مُبتليكم بنَهْرٍ، في هذه المَفازَّة، فمن شَرِب منه فليس من حِزْب الله، ومن لم يشرب فانه من حزب الله إلَّا من اغتَرَفَ غُرفةً بيده. فلمَّا وَرَدوا النَّهر، أطلَقَ الله لهم أن يَغْرِفَ كلُّ واحدٍ منهم غُرفةً بيده، فَشَرِبوا منه إلَّا قليلاً منهم، فالذين شَرِبوا منه كانوا ستّين ألفاً، وهذا امتِحان امتَحِنوا به، كما قال الله».

١٣٥٤ /٥ - وروي عن أبي عبدالله (عبدالسلام) أنَّه قال: والقليل الذين لم يَشْرَبوا ولم يغْتَرفوا ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً، فلمّا جاوَزوا النّهُر ونظَروا إلى جُنود جالُوت؛ قال الذين شَرِبوا منه: ﴿ لَا طَاقَةَ لَنَا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ ﴾ وقال الذين لم يَشْربوا: ﴿ رَبُّناَ أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبُّواْ وَلَيِّتُ أَقْدَامَنَا وَآنصُونَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ (١). فجاء داود حتى وقف بحِذَاء جالؤت، وكان جالوث على النبل، وعلى رأسه التاج، وفي جبهته <sup>(١)</sup> ياقونةً، يلمِّع نورُها، وجنُّوده بين يدّيه. فأخذ داود من تلكُ الأحجار حِجَراً، فرميريه في مَيْمَنَةِ جالُوت، فمُر في الهَواء

ووقع عليهم فانهزَمُوا، وأخذ حَجَراً آخر، فرمي به في مَيْسَرَةٍ جالُوت، فوقع عليهم فانهزَمُوا، ورمي جالُوت بحَجَرٍ ثالثٍ فصَلَّ الياقونة في جَبَّهَتهِ، ووصل إلى دِمَاغِه، ووقع إلى الأرض ميّناً».

١٣٥٥ /١- محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، والحسين بن سعيد، عن النَّصْر بن سُويد، عن يحيي الحَلَبيّ، عن هارون بن خارجة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر (مله السلام) في قول الله عزّ وجلَّ: ﴿إِن آلَةَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالُوٓا أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ آلْملْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾.

<sup>(</sup>١)كذا، وفي أغلب المصادر: إيشا.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: يرعاها.

<sup>(</sup>٣) اليقلاع: الذي يُرمى به الحجر، االصحاح ـ قلع ـ ٣: ١٢٧١.

۵ ـ تفسير القميّ ۱: ۸۳

<sup>(</sup>١) ما يأتي من بقيَّة هذا الحديث هو تتمَّة للحديث المتقدَّم آنفاً.

 <sup>(</sup>٢) في نسخة من ططة: وفي وجهه.

۱ ـ الكافي ها ۲۱۵/۸۶۱.

قال: «لم يَكُنُّ من سِبُط النُبوّة، ولا من سِبُط المَمْلَكة، قال: ﴿إِنَّ آفَة أَصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ ﴾، وقال: ﴿إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يأْتِيَكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ ءَالُ مُوَسِىٰ وَءَالُ هَـٰرُونَ ﴾، فجاءت به الملائكة تَحْمِلُه.

وقال الله عزّ ذكره: ﴿إِنَّ آللهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّى وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِّى إِلَا مَنِ أَغْتَرَفَ عَصْر رجلاً؛ منهم من اغتَرَف، ومنهم من لم يَشْرَب. فلمَّا برَزوا، قال الذين اغتَرُفوا: ﴿ لَا طَاقَةَ لَنَا ٱلْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ ﴾، وقال الذين لم يَغْتَرِفوا: ﴿ كَم مِن فِقَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ آللهِ وَاللهُ مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ .

٧/ ١٣٥٦ /٧ ـ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فَضَالَة بن أيوّب، عن يحيى الحقيق الحَلَبيّ، عن عبدالله بن سُليمان، عن أبي جعفر (عبدالله)، أنّه قال: ﴿إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن عبدالله بن سُليمان، عن أبي جعفر (عبدالله)، أنّه قال: ﴿إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن عُرورة البَقرة». مِن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِنَا تَرَكَ ءَالُ مُوسىٰ وَءَالُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَنْئِكَةُ ﴾ ـ قال ـ: كانت تَحْمِلُه في صُورة البقرة».

١٣٥٧ /٨ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حَمّاد بن عبسى، عن حَرِيز، عمّن أخبَره، عن أبي جعفر (علمالله)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يَأْتِيَكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ ءَالُ مُوسىٰ وَءَالُ هَـٰرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَـٰئِكةُ ﴾. قال: «رَضْرَاض (١) الألواح فيها العِلم والحِكمة».

١٣٥٨ /٩ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أسْبَاط، ومحمّد بن أحمد، عن موسى بن القاسم البَجَلِيّ، عن عليّ بن أسْبَاط، عن أبي الحسن الرضاء بساسلام، قال: قلنا: أصلحَك الله، ما السَّكِيْنَة؟

قال: هريخٌ تَخْرُج من الجنّة، لها صُورةٌ كَصُورة الإنسان، ورائحةٌ طيّبةٌ، وهي التي نـزلت عـلى إبراهيم(عبهاسلام)، فأقبلَتْ تدور حَوْلَ أركان الكعبة (")، وهو يضع الأساطين، (").

فقيل له: هي <sup>(٣)</sup> الني قال الله عزّ وجلّ: ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمًا تَرَكَ ءَالُ مُوسَىٰ وَءَالُ هَـٰرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَـٰنَكَةُ ﴾ ؟

قال: «تلك السَّكِيْنَة في التابُوت، وكانت فيه طَسْت تُغسَل فيها قُلوب الأنبياء، وكان التابُوت يَدور في بني إسرائيل مع الأنبياء، ثمّ أقبل علينا، فقال: «ما تابُوتكم؟» فلنا: السَّلاح، قال: «صدَقْتُم، هو تابُوتكم».

۷ ـ الكافي ٨: ٤٩٩/٣١٧

۸ ـ الكافي ۸: ۳۱۷/۵۰۰.

<sup>(</sup>١) الرَضْرَاض: ما دُقّ من الحَصَى، والمراد هنا فُتات الألواح. «الصحاح ـرضض ـ٣: ٧٧٧ ١٠.

۹ ـ الكافي ۳: ۲۷۱/٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أركان البيت.

<sup>(</sup>٢) الأساطين: جمع أُسطُوانة: العمود أو السارية.

<sup>(</sup>٣) في المصدر زيادة: من.

۱۳۵۹ /۱۰ - ابن بابویه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الولید، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الحسن الحسن المحمّد بن الحسن عن إبراهيم بن هَاشِم، عن إسماعيل بن مَرَّار، عن يُونُس بن عبدالرحمن، عن أبي الحسن (عبدالهم)، قال: سألته فقلت: جُعلت فِداك، ماكان تابوت موسى (عبدالسلام)، وكم كانت سَعَته؟ قال: وثلاثة أذْرُع في ذِرَاعين، سألته فقلت: ماكان فيه؟ قال: وعصا موسى والسَّكِيْنَة،

قلت: وما السَّكِيْنَة؟ قال: دروح الله يتكلُّم، كانوا إذا اختلفوا في شيءٍ كلُّمهم وأخبَرهم ببيان ما يُريدون،

١٣٦٠ / ١١ - العيّاشي: عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبدالله (عبد الده): ﴿ أَلَمْ تَوَ إِلَى ٱلْمَكْرِ مِنْ بَنِيَ إِسْرَآهِ مِلْ مِنْ بَغِي إِسْرَآهِ مِلْ مَوْسَى إِذْ قَالُواْ لِنَبِيِّ لَهُمُ ٱبْعَتْ لَنَامَلِكا لَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ آللهِ ﴾.

قال: «وكان المَلِكُ في ذلك الزمان هو الذي يسير بالجنود، والنبيّ يُقيم له أمرَه وينبّئه بالخبر من عند ربّه، فلمّا قالوا ذلك لنبيّهم، قال لهم: إنّه ليس عندكم وفاء ولاصِدْق ولارَغْبة في الجهاد. فقالوا: إنّاكنًا نَهَابُ الجهاد، فإذا أخرِجنا من ديارِنا وأبنائنا، فلا بدّ لنا من الجِهاد، ونُطيع ربّنا في جهاد عَدوّنا.

قال: فإنّ الله قد بعث لكم طالُوت مَلِكاً. فقالت عُظماء بني إسرائيل: وماشأن طالُوت يُملّك علينا، وليس في بيت النّبوّة والمَمَّلَكة. وقد عَرَفتَ أنّ النبوّة والمملكة في آل لاوي ويَهُودا، وطالُوت من سِبْط بِنْيَامين بن يعقوب.

فقال لهم: ﴿إِنَّ آللَهُ آصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي آلْعِلْمِ وَٱلْجِسْمِ ﴾ والمُلْك بيدالله يَجعَله حيث بشاء، ليس لكم أن تختاروا، و﴿إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيْكُمُ آلتَّابُوتُ ﴾ مِن فِبَلِ الله تحمله الملائكة ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَبِّكُمْ لِيس لكم أن تختاروا، و﴿إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيْكُمُ آلتَّابُوتُ مِن قِبَلِ الله تحمله الملائكة ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَبِّكُمْ وَبَالُ مُلُونَ ﴾ وهو الذي كنتم تُهْزِمُونَ به من لَفِيتم. فقالوا: إن جاء التابُوت رَضِينا وسلّمناه.

١٣٦١ /١٢ - عن أبي بصبر، عن أبي جعفر الله الله و فوله: ﴿ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِتَالُ تَوَلَّوْا إِلَّا قَلِيلاً مِنْهُمْ ﴾.

قال: ﴿ كَانَ القَلْبِلِ سَتَينَ أَلْفَأُ ۗ .

١٣٦٢ /١٣ -عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبد السلام)، في قول الله: ﴿إِنْ آلَٰهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكاً قَالُوٓاً أَنَّىٰ يَكُونُ لَهُ ٱلْمَلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ ﴾.

قال: ولم بَكُن من سِبْط النُبوّة، ولا من سِبْط المَمْلَكَة، ﴿ قَالَ إِنَّ آلَهُ آصْطَفَ عَلَيْكُمْ ﴾، قال: ﴿ إِنَّ ءَايَةَ مُلْكِهِ أَن يَأْتِيَكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّن رَّبِكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ ءَالُ مُوسىٰ وَءَالُ هَارُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَائِكَةُ ﴾، فجاءت به الملائكة تَحْمِلُه،

١٠ ـ معاني الأخبار: ٢/٢٨٤.

١١ - تفسير العيّاشي ١: ١٣٢/ ٤٣٧.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٨/١٣٢.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣٩/١٣٣.



الله الله: ﴿ أَنْ يَأْتِيكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةً مِّنَ اللهِ عَنْ رَجُل، عَنْ أَبِي جَعَفُر (طِ الله) في فوله الله: ﴿ أَنْ يَأْتِيكُمُ ٱلتَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةً مِّن رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةً مِمَّا تَرَكَ ءَالُ مُوسَىٰ وَءَالُ هَـٰرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَـٰئِكَةُ ﴾.

قال: «رَضْرَاض <sup>(۱)</sup> الألواح فيها العِلْم والحِكمة، العِلْم جاء من السَّماء، فكُتِب في الألواح، وتَجعِل في التاتُوت».

١٣٦٤ /١٥ ـ عن أبي الحسن (١)، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنّه سُئِل عن قول الله: ﴿ وَبَقِيَّةٌ مِّمًا تَرَكَ ءَالُ مُوسَى وَءَالُ هَـٰـرُونَ تَحْمِلُهُ ٱلْمَلَـــُـٰكَةً ﴾. فقال: وذُرّية الأنبياء،.

١٦/ ١٣٦٥ - عن العبّاس بن هِلال، عن أبي الحسن الرضا (طبه السلام)، قال: سبعتُه وهو يقول للحسن: «أيّ شيء السّكِبْنَة عندكم؟، وقرأ: ﴿ فَأَنزَلَ آتَهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ ﴾ (١). فقال له الحسن: جعّلت فِدَاك، لا أدري، فأيّ شيء هي؟

قال: دريح تَخْرُج من الجنَّة طيِّه، لها صورة كصورة وَجْه الإنسان - قال -: فتكون مع الأنبياء،

فقال له عليّ بن أسْبَاط: تَنْزِل على الأنبياء والأوصياء؟ فقال: وتَنْزِل على الأنبياء، قال: وهي التي نزَلَتْ على إبراهيم (طمالسلام) حيث بَني الكعبة، فجعَلت تأخُذ كذا وكذا، وبني الأساس عليهاه.

فقال له محمد بن على: قول الله: ﴿ فِيهِ سَكِينَةٌ مِن رَّبِّكُمْ ﴾. قال: دهي من هذاه.

ثمّ أقبل على الحسن، فقال: وأيّ شيء التابؤت فيكم؟، فقال: السّلاح. فقال: ونَعم هو تابُوتكم،

قال: فأيّ شيءٍ [في] النابُوت الذي كان في بني إسرائيل؟ قال: وكان فيه ألواح موسى التي تكسُّوت، والطُّشت التي تُغسّل فيها قلوب الأنبياء».

١٣٦٦ (١٧/ - عن أبي بَصبر، عن أبي بَعَفر (عَمَالِيهِ فِي قَولِ الله: ﴿ إِنَّ آفَة مُبْتَلِيكُمْ بَنَهَرٍ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنْهُ وَمَنَهُم مِن أَمَّ مُبْتَلِيكُمْ بَنَهُم وَلَا الله مِن اللهُ عَشر رجالاً، منهم من اغتَرَف، ومنهم من لم يَشْرَب، فلمّا برَزوا؛ قال الذين اغترفوا: ﴿ كُم مِن فِئَةٍ قَليلَةٍ عَلَبَتْ فِئَةٍ كَثِيرَةً الذين اغترفوا: ﴿ كُم مِن فِئَةٍ قَليلَةٍ عَلَبَتْ فِئَةٍ كَثِيرَةً بِاذْنِ آفَةِ وَآفَةً مَعَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ .

١٣٦٧ /١٨ . عن حَمَّاد بن عُثمان، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): ولا يخرُّج القائم (عبدالله) في أقلُّ من الفِئّة،

<sup>14</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٣/٤٤٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: رَضَاض.

١٥ ـ تفسير العياشي ١: ١٣٣/١٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي المحسن.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٣/١٢٣.

<sup>(</sup>١) الفتح ٤٨: ٢٦.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٤/١٣٤.

١٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٤/١٣٤.

ولا تكون الفِئة أقلّ من عَشَرَة آلاف.

۱۳۹۸ / ۱۳۹۸ محمّد الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (طبدالله)، قال: وكان داود (طبدالسلام) وإخوة له أربعة ومعهم أبوهم شيخ كبير، وتخلّف داود في غنّم لأبيه، فَقَصَل طالُوت بالجنود، فدعا أبوهم داوة (طبدالسلام)، وهو أصغرهم، فقال: يا بنيّ، إذهَبْ إلى إخوتِك بهذا الذي قد صَنَعْناه لهم، يتقوّون به على عَدوّهم. وكان رجُلاً قصيراً أزرَق، قليل الشّعر، طاهر القلّب، فخرَج وقد تقارَب القوم بعضهم من بعض - فذكر عن أبي بصير، قال: سَمِعته يقول -: فمرّ داود (طبدالسلام) على حجَر، فقال: الحجَر: با داود، خُذني فاقتُل بي جالوت، فإنّي إنمّا خُلِقتُ لقَتْله. فأخذَه فوضَعه في مِخْلاته التي تكون فيها حِجارته، التيكان يرمي بها عن غنّمه بمِقْذَافه (۱).

فلمًا دخل العسكر سَمِعَهم يتعظمون أمْرَ جالُوت، فقال لهم داود: ما تُعظمون من أمرِه؟! فوالله، لئن عايَنتُه لأفتُلنّه. فتحدّثوا بخَبَرِه حتّى أدخِل على طالُوت، فقال: يا فتى، وما عندك من القوّة، وما جرَّبْتَ من نفسِك؟ قال: كان الأسّد يعدو على الشاة من غَنَمي، فأدرِكُه فآخُذه برأسِه، فأقُكَ لَحْبَبْه عنها، فآخُذها من فيه قال: ادعُ لي بدِرْع سَايِغَة ("). فأتي بدِرْع فَقَذَ فَها في عُنُقِهِ، فتمكز (") منها حتّى راع طالُوت ومن حضّره من بني إسرائيل. فقال طالُوت: والله لعَسَى الله أن يَقْتُلَه به».

قال: وفلمًا أن أصبَحوا ورجَعوا إلى طالُوت وآلْتَقَى الناس، قال داود: أروني جالُوت. فلمًا رآه أخذ الحَجَر فجعَله في مِقْذَافِه فرمّاه فصَكَ به بين عَيْنَيه فدَمَغَه ونُكِّس عِن دابته. فقال الناس: فَتَلَ داودُ جالُوتَ. وملكه الناس حتى لم يَكُن يُسمع لطالُوت ذِكرٌ، واجتمعت بنو إسرائيل على داود (عبدالدهم)، وأنزل الله عليه الزَّبُور، وعلمه صنعة الحديد فلينه له، وأمر الجبال والطبر يُسبِّحْنَ معه ـ قال ـ ولم يُعطَ أحدٌ مثل صَوْتِه، فأقام داود في بني إسرائيل مُستَخْفِباً، وأعطى فوّة في عبادته».

١٣٦٩ /٢٠ - الطَّبَرْسِي في (الاحتجاج): عن أبي بصير، عن أبي جعفر الباقر (هـ السلام)، وقد سأله طاؤس اليَمانيّ، قال: فأخْبِرني عن شيءٍ قليلُه خلال وكثيرُه حرام، ذكره الله عزّ وجلّ في كتابه؟ قال: ونَهر طالُوت؛ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِلَّا مَنِ أَغْتَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِهِ ﴾ ».

١٣٧٠ /٢٦ -الطَّبَرُْسِيَ أبو عليّ، قيل: إنّ النبيّ هو إشْمُوئيل، وهو بالعربية إسماعيل عن أكثر المُفسّرين. قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر (عب السلام).

١٩ - تفسير العيّاشي ١: ١٣٤ /٤٤٥.

<sup>(</sup>١) المِقْدَاف: أَدَاءَ لِلقَدْف، يُرمى بِهَا الشيء فيبعد مداه.

<sup>(</sup>٢) سابغة: واسعة. «الصحاح ـ سبغ - ٤: ١٣٢١».

<sup>(</sup>٢) تملاً: امتلاً. (الصحاح ملاً . ١: ٧٢).

٢ ـ الاحتجاج: ٢٢٩.

۲۱ - مجمع البيان ۲: ٦١٠.

١٣٧١ /٢٢ ـ وعنه، قال: قال أبو عبدالله (ميه السلام): «كان المَلِك في ذلك الزمان هو الذي يسير بالجُنُود، و النبئ يقيم له أمرَه وينبِّنه بالخبّر من عند ربّه.

٢٣/ ١٣٧٢ \_ وعنه، قال: قيل: إنَّ السَّكِيْنَة التي كانت فيه ريخٌ هَفَّافةٌ من الجنَّة، لها وَجُه كَوَجْهِ الإنسان. عن على (عليه السلام).

قوله تعالى:

# وَلَوْ لَا دَفْعُ آللهِ آلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَٰكِنَّ آللهَ ذُو فَضْل عَلَى ٱلْعَالَمِينِ [ ٢٥١ ]

١٢٧٣ /١ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن جميل، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وإنَّ الله يدفع بمن يُصلِّي من شيعتنا عمّن لا يُصلِّي من شيعتنا، ولو اجتمعوا على نوك الصلاة لهَلَكوا. وإنّ الله ليَدفع بمن بُزكِي من شبعتنا عمّن لا يُزكّي من شبعتنا، ولو اجتَمعوا على تَرك الزكاة لهَلَكوا. وإنَّ الله ليَدْفَع بمن يَحُجّ من شيعتنا عمّن لا يَحُجّ (''، ولو اجتمعوا على تَرْكِ الحَجّ لهَلَكوا؛ وهو فول الله عزّ وجلّ: ﴿وَلَوْ لَا دَفْعُ آللهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَّ آللهُ ذُو فَضْلَ عَلَى ٱلْعَالَمِين ﴾ ٥.

١٣٧٤ /٢ ـ محمّد بن يعتوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن على بن مَعْبَد، عن عبدالله بن القاسم، عن يُونُس بن ظِبْيَان، عن أبي عبدالله (عليه السلام)؛ قال: ٥ إنَّ الله ليَدْفَع بمن يُصلَّى من شيعتنا عَمَّن لا يُصلَّى من شيعتنا، ولو اجتَمعوا على تَرْكِ الصّلاة لهَلكوا. وإن الله ليُدُفّع بمن يُركّى من شيعتنا عمّن لا يُزكّى، ولو اجتَمعوا على تَرْكِ الزّكاة لهَلَكُوا. وإنَّ اللهَ لَيَدْفَع بمن يَحُجّ من شيعتنا عمّن لا يَحُجّ، ولو اجَتمَعوا على تَرْكِ الحَجّ لهَلَكُوا؛ وهـو قـول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ آلَهُ آلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ ٱلْأَرْضُ وَلَكِنَّ آللة ذُو فَضْل عَلَى ٱلْعَالَمِين ﴾ ، فوالله ما نزَّلَتْ إلَّا فيكم، ولا عَني بها غيرٌكم،

٣/ ١٣٧٥ / ٢ ـ العيّاشي: عن يُونُس بن ظِبْيَان، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: ﴿إِنَّ الله يدفَع بمن يُصلَّى من شيعتنا عمّن لا يُصلّى من شيعتنا، ولوا اجتَمعوا على ترك الصلاة لهَلَكوا. وإنَّ الله ليَدْفَع بمن يَصوم منهم عمّن لا

سورة البقرة آية ـ ٢٥١ ـ

۲۲ \_مجمع البيان ۲: ٦١١.

۲۲ ـ مجمع البيان ۲: ٦١٤.

١ ـ تفسير القمى ١: ٨٣

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: من شيعتنا.

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۳۲٦.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٥/١٣٥.

يَصوم من شيعتنا، ولو اجتَمعوا على تَوْكِ الصِّبام لهَلكوا. وإنّ الله يدفعُ بمَن يُزكّي من شيعتنا عمّن لا يُزكّي (١)، ولو اجتَمعوا على تَوْكِ اجتَمعوا على تَوْكِ اجتَمعوا على تَوْكِ اجتَمعوا على تَوْكِ الحَجّ لهَلكوا؛ وهو قول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ آللهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ آلْأَرْضُ وَلَٰكِنَّ آللهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْحَجّ لهَلَكوا؛ وهو قول الله تعالى: ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ آللهِ آلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ آلْأَرْضُ وَلَٰكِنَّ آللهُ ذُو فَضْلٍ عَلَى الْمُعَالَمِين ﴾، فوالله ما نزَلَت إلّا فبكم، ولا عنى بها غيركمه.

١٣٧٦ /٤ - الزَّمَخُشَريّ في (ربيع الأبرار): عن ابن عُمَر، قال: سمِعتُ رسول الله (منَّى لله عليه وآله) يقول: وإنَّ الله ليَدْ فَع بالمُسلم الصالِح نحو مائة ألف بيتٍ من جِيرانه البَلاء، ثمّ قرأ : ﴿ وَلَوْ لَا دَفْعُ آلَةِ ٱلنَّاسَ ﴾ الآية.

قوله تعالى:

## تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كَـلَّمَ ٱللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ـ إلى فوله تعالى ـ وَلُكِنَّ ٱللهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ [ ٢٥٣ ]

۱۳۷۷ /۱ - محمّد بن يعقوب: عن عِدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، رفعه، عن محمّد بن داود الغَنَويّ، عن الأصْبَغ بن تُبَاتَة، قال: جاء رجَلٌ إلى أمير المؤمنين (مله السلام)، فقال: يا أمير المؤمنين، ولا يَشْرِف وهو مُؤْمِن، ولا يَشْرِف العرب الخَمْرَ وهو مُؤْمِن، ولا يأكُل الرّبا وهو إنّ أناساً زَعَموا أنّ العَبْدَ لا يَزني وهو مُؤْمِن، ولا يَشْرِف وهو مُؤْمِن، ولا يَشْرَب الخَمْرَ وهو مُؤْمِن، ولا يأكُل الرّبا وهو مؤمن، ولا يَشْرِف على هذا، وحَرِج منه صدري حين أزْعُم أن العَبْدَ يُصلّي صَوْمن، ولا يَشْفِك الدّم الحَرام وهو مؤمن. فقد تَقُل علي هذا، وحَرِج منه صدري حين أزْعُم أن العَبْد يُصلّي صَلاتي، ويدعو دُعائي، ويناكِحُني وأناكِحُه، ويُوارِثُني وأوارِثُه، وقد حَرَج من الإيمان لأجل ذنب يسيرٍ أصابه.

فقال أمير المؤمنين (عله السلام): اصدقت، سَمِعَت رسول الله استى المهودة، والدليل عليه كتاب الله جلّ وعزّ: خلّق الله الناس على ثلاث طبقات، وأنزلهم ثلاث منازل؛ وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَصْحَابُ الْمَشْتَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْتَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْتَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْتَمَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْتَمةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْتَمةِ مَا أَصْحَابُ الْمَشْتَمةِ مَا أَصْحَابُ اللّه فيهم خمسة أرواح: روح القُدُس، وروح ذكر من أمر السابقين، فإنهم أنبياء مرسلون وغير مُرسلين، جعل الله فيهم خمسة أرواح: روح القُدُس، وبها عَلِموا الإيمان، وروح القوّة، وروح الشهوة، وروح البَدن، فبرُوح القُدُس يُعِثوا أنبياء مُرسلين وغير مُرسلين، وبها عَلِموا الأشياء، وبروح الإيمان عَبَدوا الله، ولم يُشرِكوا به شيئاً، وبروح النوّة جاهدوا عدوّهم، وعالَجُوا معاشهم، وبروح الشَهْوّة أصابوا لذيذَ الطعام، ونكَحوا الحَلال من شَباب النساء، و بروح البَدّن ذَبُوا ودرّجوا فيها، فهؤلاء مغفورً لهم، مصفوحٌ عن ذُنوبهم الله .

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: من شيعتنا.

٤ مربيع الأبرار ٢: ٨٠٤

سورة البقرة آية ـ ٢٥٣ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲۱۲/۲۱۱.

<sup>(</sup>۱) الواقعة ٥٦: ٨ ـ ١٠.

ثمّ قال: «قال الله عزَ وجلّ: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ آفَهُ وَرَفَعَ بَـعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى آبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ﴾ ثمّ قال في جَماعتهم: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِسُرُوحَ مِّنْهُ ﴾ (") يقول: أكرَمَهُم بها، وفضَّلهم على مَنْ سِواهم، فهؤلاء مَغْفُورٌ لهم، مَصفوح عن ذَّنُوبهم،

١٣٧٨ /٢ مالشيخ في (أماليه): قال: أخبرنا محمّد بن محمّد ميعني المُفيد مقال: حدّثنا أبو الحسن عليّ بن بِلال، [قال: حدَّثنا محمّد بن الحسين بن حُميد بن الربيع اللَّخْمِي، قال: حدّثنا سُليمان بن الربيع النَّهْدِي، قال: حَدَّثنا نَصْر بن مزَّاحم المِنْقَرى؛ قال أبو الحسن على بن بلاَل: ] (١) وحدَّثني على بن عبدالله بن أسد بن مَنْصُور الأَصْفَهانيّ، قال: حدَّثنا إبراهيم بن محمّد بن هِلاَل الثقفيّ، قال: حدّثني محمّد بن عليّ، قال: حدّثنا نَصْر بن مُزَاحِم، عن يحيى بن يَعْلَى الأسْلَمي، عن على بن الحَزَوَّر، عن الأصْبَعْ بن ثَبَاتَة، قال: جاء رجُل إلى على (طبه السلام)، فقال: يا أمير المؤمنين، هؤلاء القوم الذين نُقاتلهم (٢)؛ الدّعوة واحِدة، والرسول واحِد، والصلاة واحدة، والحَجّ واحد، فبم نُسميهم؟ فقال: «بما سمّاهم (٢) الله تعالى في كتابه». فقال: ما كلّ ما في كتاب الله أعلُّمه.

قال: وأما سمِعتَ الله تعالى يقول في كتابه: ﴿ يَلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ آللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى آبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدُنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ وَلَوْ شَآءَ الله ما ٱقْتَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَلَكِن ٱخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ﴾، فلمّا وقع الاختِلاف كنّا نحن أولى بالله عزّ وجلّ، وبالنبيّ (ملَى الدعيه رآله)، وبالكتاب، وبالحِيِّ، فنحن الذين آمنوا، وهم الذين كفّروا، وشاء الله قتالهم بمشيئتِهِ وإرادته،

وروى هذا الحديث الشبخ المُفيد في (أمَّالية) باسناده عن عليّ بن الحَزَوَّر، قال: جاء إلى أمير المؤمنين (على السلام)، وذكر الحديث بعينه (أ) المؤمنين (على السلام)، وذكر الحديث بعينه (أن يعدن الله عبدالله (على السلام)، قال: (بالزِيادة بالإِيمان يتَفاضَلُ

المؤمِنون بالدُّرَجات عند الله،

قلت: وإنَّ للإيمان درِّجات ومنازِل يتفاضَل بها المؤمنون عندالله؟ قال: انعم.

قلت: صِفْ لَى ذلك - رَحِمَك الله - حتى أَفْهَمَه.

قال: وما فضّل الله به أولياءه بعضهم على بعض؛ فقال: ﴿ تِلْكَ ٱلرُّسُلُّ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِّنْهُم مّن

<sup>(</sup>٢) المجادلة ٥٨: ٢٢.

٢ ـ الأمالي ١: ٢٠٠، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ٥: ٢٥٨.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر، وهو الطريق الأوّل لرواية هذا الحديث.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: تُقاتلهم.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: سَمَّهم بما سمَّاهم.

<sup>(</sup>٤) أمالي المفيد: ١٠١/٣.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٥/١٤٥.

كَلَّمَ آلَٰهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ ﴾، الآبة، وقال: ﴿ وَلَقَد فَضَّلْنَا بَعْضَ آلنَّبِيِّينَ عَلَى بَعْضٍ ﴾ (")، وقال: ﴿ آنَظُرْ كَيْفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ وَ لَلِأْخِرَةً أَكْبَرُ دَرَجَاتٍ ﴾ (")، وقال: ﴿ هُمْ دَرَجَاتٌ عِندَ آفْهِ ﴾ (")، فهذا ذِكْرُ درجاتِ الإيمان ومنازِله عندالله».

۱۳۸۰ /٤ ـعن الأصْبَغ بن نُبَاتَة، قال:كنتُ واقفاً مع أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) يوم الجَمَل، فجاء رجل حتّى وقف بين يديه، فقال: يا أمير المؤمنين، كَبَّر القَومُ وكَبَّرنا، وهَلَّل القوم وهَلَلنا، وصلَّى القوم وصَلَينا، فعلامَ نُقاتِلُهم؟

فقال: «على هذه الآية: ﴿ تِلْكَ آلرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِّنْهُم مَّن كَلَّمَ آفَهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى آبْنَ مَرْيَمَ آلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّذْنَاهُ بِرُوحِ آلْقُدُسِ وَلَوْ شَاءَ الله ما آقْتَتَلُ آلَٰذِينَ مِنْ بَعْدِهِم ﴾، فنحن الذين من بعدهم ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَلَٰكِنِ آخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَاءَ مَا آقْتَتَلُواْ وَلَٰكِنَّ آلَٰهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ فنحن الذين آمنًا، وهم الذين كفروا».

فقال الرجل: كفر القوم، وربِّ الكعبة، ثمَّ حمل فقاتَل حتَّى قُتِل (رحمه الله).

۱۳۸۱ /٥ ـ علميّ بن إبراهيم، قال: جاء رجل إلى أمير المؤمنين (عليه السلام) يوم الجمل، فقال: يا علميّ، عَلامَ تُقاتل أصحاب رسول الله (مـلَى الله عليه وآله) ومن شَهِد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله؟ قال: «على آيةٍ في كتاب الله، أباحَت لي فتالَهم». فقال: وما هي؟

قال: «فُوله تعالَى: ﴿ يَلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مِنْهُم مَّن كَلِّمَ ٱللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ٱلبَيِّنَاتِ وَأَيُدْنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ وَلَوْ شَاءَاتَهُما ٱفْتُتُلُ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَلَكِنِ ٱخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَاءَ مَا ٱفْتَتَكُواْ وَلَكِنَّ آللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ ﴾ .

فقال الرجل:كفر ـ والله ـ القوم.

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا اَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةً وَلَا شَفَاعَةٌ [ ٢٥٤ ]

١٣٨٢ /١ - على بن إبراهيم: أي صداقة.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الإسراء ١٧: ٢١.

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: ١٦٣.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٦/ ١٤٨.

٥ ـ تفسير القميّ ١: ٨٤

سورة البقرة آية ـ ٢٥٤ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٨٤



قوله تعالى:

# آللهُ لاَ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَبُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ -إلى نوله نعالى -وَلَا يَؤُدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ ٱلْعَلِيُّ ٱلْعَظِيمُ [ ٢٥٥ ]

۱۳۸۳ /۱ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن الحسين بن خالد: أنّه قرأ أبو الحسن الرضا (مله السلام) (١) والله إلّا هو الحيّ القيّوم، لا تأخّذه سِنَةً - أي نُعَاس ـ ولا نوم، له ما في السماوات وما في الأرض، وما بينهما وما تحت الثرى، عَالِم الغيب والشهادة، هو الرحمن الرحيم، من ذا الذي بشفع عنده إلّا بإذنه، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهمه.

قال: «ما بين أبديهم: فأمور الأنبياء، وماكان، وما خلفَهم: أي مالم يَكُن بعد، إلّا بما شاء، أي بما يُوحى إليهم، ولا يَؤُدُه حِفْظُهما، أي لا يَثْقُل عليه حِفْظ ما في السماوات والأرض».

١٣٨٤ /٢ ـ أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ، بإسناده، قال: قلت لأبي عبدالله (سه السلام): قوله تعالى: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلّا بِإِذْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ (١)؟ قال: «نحن أولئك الشافعون».

۱۳۸۵ /۲ ـ محمد بن يعقوب: عن محمد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان، عن حَمّاد بن عيسى، عن رِبْعِي بن عبدالله، عن الفُضيُّل، قال: سألت أبا عبدالله (عندالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ٱلسَّمَا واتِ وَالْأَرْضَ ﴾ فقال: ١٤ فضيُّل، كُلُّ شيءٍ في الكُرسيُّ السماوات والأرض، وكلّ شيءٍ في الكُرسيُّ».

۱۳۸۹ /٤ - عنه: عن محمد بن يحيئ عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحجّال، عن تَعْلَبة بن مَيْمون، عن زُرَارَة بن أَعْيَن، قال: سألت أبا عبدالله (عليه الله) عن قول الله جلّ وعزّ: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمُواتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ السماوات والأرض والأرض وسِعْنَ الكُرسيّ، أم الكُرسيّ وَسِعَ السماوات والأرض؟ فقال: «بل الكرسيّ وَسِعَ السماوات والأرض والعرش، وكلّ شيّ وَسِعَ الكُرسيُّ».

١٣٨٧ /٥. وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فَضَالةً بن أيّوب،

سورة البقرة آية ـ ٢٥٥ ـ

١ ـ تفسير القمق ١: ٨٤

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: آلمّ.

۲ \_ المحاسن: ۱۸۲/۱۸۳.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: أي من هم؟

٣ ـ الكافي ١: ٢/ /٣.

<sup>\$</sup> ـ الكافي ١: ١٠٢/٤.

٥ ـ الكافي ١: ١٠٢/٥.

عن عبدالله بن بُكَيْر، عن زُرَارَة بن أعْيَن، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ · آلسَّمَ ٰ وَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ السماوات والأرض وَسِعْنَ الكُرسيّ، أو الكُرسيّ وَسِع السماوات والأرض؟ فقال: ﴿إِن كُلّ شيء في الكُرسي،

١٣٨٨ /٦- ابن بابويه: قال: حدَّثنا أحمد بن الحسن القَطَّان، قال: حدَّثنا عبدالرحمن بن محمَّد الحَسنيّ (١)، قال: حدَّثنا أبو جعفر أحمد بن عيسي بن أبي مريم العِجليّ، قال: حدَّثنا محمَّد بن أحمد بن عبدالله بن زياد العَرْزَمي، قال: حدَّثنا عليّ بن حاتِم المِنْفَريّ، عن المُفَضّل بن عُمر، قال: سألت أبا عبدالله (على السيلم) عن العَرش والكُرسيّ، ما هما؟

فقال: ١العَرش في وجهٍ: هو جُملة الخَلْق، والكُرسيّ وعاؤه، وفي وجهٍ آخر: العَرش هو العِلم الذي أطْلُع الله عليه أنبياءه ورُسُلَه وحُجَجَه. والكُرسيّ: هـو العِـلم الذي لم يُـطلِع الله عـليه أحـداً مـن أنبيـائه ورُسُـلِه (١) وحُجَجِهِ (عليهم السلام)».

٧٧- ١٣٨٩ /٧- وعنه، قال: حدِّثنا أبي، قال: حدِّثنا سَعْد بن عبدالله، عن القاسم بن محمّد، عن سُليمان بن داود المِنْقَري، عن حَفص بن غِياث، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضَ﴾. قال: «علمه».

١٣٩٠ /٨ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أبي، قال: حدّثنا على بن إبراهيم، [عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير] (١)، عن عبدالله ابن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ رجل ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾.

فقال: «السماوات والأرض وما بينهما في الكُرسيّ، والعّرش: هو العلم الذي لا يُقدِّر أحدٌ قَدره،

١٣٩١ /٩-عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبيّ عن النَّضُوبِين سُويِك، عن موسى بن بَكْر، عن زُرارَة، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، في قوله: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ٱلسَّمَاٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ﴾ سألته أيمًا أوسَع، الكُرسيّ أو السماوات والأرض؟

قال: وبل (١) الكُرسيّ وَسِع السماوات والأرض، وكلّ شيء خَلَق الله في الكُرسيّ.

١٣٩٢ /١٠ ـ وعنه، قال: حدَّثنا أبي، عن إسحاق بن الهَيْثَم، عن سَعْد بن طَريِف، عن الأَصْبَغ بن نُباتة: أنّ

٦ معاني الأخبار: ٢٩/١٩.

<sup>(</sup>١) في «ط» والمصدر: الحُسيني، انظر معجم رجال الحديث ٢: ٣٥٠.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: ورسوله.

٧ ـ معاني الأخبار: ٢/٣٠، التوحيد: ١/٣٢٧.

٨ ـ التوحيد: ٢/٣٢٧.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر، وهو الصواب، انظر معجم رجال الحديث ١: ٣١٦ و ١٠ ٢٠٣.

٩ ـ تفسير القميّ ١: ٨٥

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا، يل.

١٠ ـ تفسير القميّ ١: ٨٥

علياً (عداسلام) سنل عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمُوَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾.

فقال: «السماوات والأرض وما فيهما من مَخْلُوقٍ، في جَوف الكُرسيّ، وله أربعة أملاك يَحْمِلُونه بإذن الله: فأمّا مَلَكَ منهم <sup>(١)</sup> ففي صُورة الآدميّين، وهي أكرَم الصُّور على الله، وهو يدعو الله ويتضرّع إليه، ويطلُب الشّفاعة والرزق لبني آدم. والمَلَك الثاني في صورة الثُّور، وهو سيَّد البّهائم، وهو يطلُّب الرزق من (٢) الله ويَتَضَرّع إليه، ويطلُب الشَّفاعة لجَميع البَهاثم. والمَلَك الثالث في صورة النَّسُر، وهو سيِّد الطَّير، وهو يتضَرّع إلى الله " ويطلُب الشُّفاعة والرِّزق لجَميع الطير. والمَلَك الرابع في صورة الأسد، وهو سيَّد السُّباع، وهو يرغَب إلى الله ويتضّرّع إليه (1), ويطلب من الله (٥) الشفاعة والرزق لجميع السباع.

ولم يكن في هذه الصور أحسن من النُّور، ولا أشدّ انتِصاباً منه، حتّى اتّخذ الملأ من بني إسرائيل العِجل [إلهاً]، فلمّا عَكَفُوا عليه وعبَدوه من دون الله، خَفَضَ المَلَك الذي في صُورة النّور رأسَه، استحياءً من الله أن عُبد من دون الله شيءٌ يُشبهه، وتخوّف أن ينزل به العَذاب،

ثمّ قال اعدالها: ﴿إِنَّ الشُّجر لم يَزَلُّ حَصيداً كلُّه حتّى دُعي للرَّحمن ولد . عزّ الرحمن وجلّ أن يكون له ولد ـ فكادت السماوات أن يتفَطَّرُنَ منه، وتنشَقّ الأرضُ، وتخِرّ الجبال هَدَاً، فعند ذلك اقشَعَرُّ الشّجر، وصار له شَوكً، حَذار أن ينزل به العذاب، فما بال قوم غبّروا سنّة رسول الله (سلّه عبدراله)، وعَدَلوا عن وصيّنه في حقّ عليّ والأثمّة، ولا يَخافون أن ينزل بهم العَذاب؟!، ثمّ تلا هِذِهِ الآية: ﴿ ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ يَعْمَتَ ٱللهِ كُفْراً وَأَحَلُّواْ قَوْمَهُمْ دَارَ أَنْبَوَادٍ \* جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا وَبِنْسَ أَلْقَرَارُ ﴾ ( " ثمّ فال: «تَحن دوالله ـ نِعمة الله التي أنعَم ( ) بها على عِباده، وبنا فازَ مَنْ

۱۱/ ۱۳۹۳ محمّد بن يعقوب: عَنْ مُحِمِّد بِنْ يَجِيى، عن أحمد بن محمّد، عن (١) عبدالرحمن بن أبي تَجْران، عن صَفُوان، عن خَلَف بن حَمّاد، عَن الحسين بن زَيْد الهاشِميّ، عن أبي عبدالله (طه السلام)، قال: اجاءت زينب العَطَّارة الحَوْلاء (٢) إلى نساء النبيّ (ملّ الدعب راله) وبناته، وكانت تبيع منهنّ العِطر، فجاء النبيّ (ملّ الدعب راله) وهي عِندَهُنّ، فقال: إذا أنيتِنا طابَتْ ببوتُنا. فقالت: ببوتُك بربحِك أطيب، يا رسولَ الله. قال: فإذا بعتِ فأحْسِني،

<sup>(</sup>١) في المصدر: فأمّا الملك الأوّل.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: إلى،

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وهو يطلب إلى الله ويتضرع إليه.

<sup>(</sup>٤) (ويتضرع إليه) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٥) (من الله) ليس في المصدر.

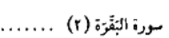
<sup>(</sup>٦) إبراهيم ١٤: ٢٨ ـ ٢٦.

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: الله.

<sup>.</sup> ۱۱ ـ الكافي ٨: ١٥٣/١٥٣.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: بن، وهو تصحيف، انظر معجم رجال الحديث ١: ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) صحابية، عدَّها البرقي ممنّ روى عن رسولَ الله استراه عنه راه، تراجم أعلام النساء ٢: ١٦٤، معجم رجال الحديث ٢٣: ١٩١٠.



011

#### ولا تَغُنِّمي، فإنّه أتقى، وأبقى للمال.

فقالت: يا رسول الله، ما أتيت بشيء من بَيعي، وإنّما أتيت أن أسألك عن عظمة الله عزّ وجل.

فقال: جلّ جلال الله، سأحدَثك عن بعض ذلك. ثمّ قال: إنّ هذه الأرض بِمَنْ عليها عند التي تحتّها كحُلْقة مُلْقاة في فَلاة قِي (")، وهاتان بمن فيهما ومن عليهما عند التي تحتها كحُلْقة مُلْقاة في فَلاة قِي، والثالثة، حتّى انتهى إلى السابعة، وتلا هذه الآبة: ﴿ خَلَقَ سَبْعَ سَمَاوَتٍ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَقَنَ ﴾ (الله والسبع الأرضين بمن فيهن ومن عليه ن على ظهر الديك كحَلْقة مُلْقاة في فَلاة قِي، والدِّيك له جَناحان: جَناح في المَشْرِق، وجَناح في المَعْرب، ورجُلاه في التَحْوم (الله يك كحَلْقة مُلْقاة في فَلاة قِي، والصخرة بمن ورجُلاه في التَحْوم (الله والسبع والدِّيك بمن فيه ومن عليه على الصَّخْرَة كحَلْقة مُلْقاة في فلاة قِي، والصخرة بمن فيها ومن عليه على الصَّخْرَة والحُوت بمن فيه ومن عليه فيها ومن عليه على البحر المُظْلِم كحَلْقة مُلْقاة في فلاة قِي، والسَّبُع والدِّيك والصَحْرَة والحُوت والبَحر المُظْلِم على الثَّرى كحَلْقة مُلْقاة في فلاة قِي، والسَّبُع والدِّيك والصَحْرَة والحُوت والبَحر المُظْلِم والقواء على الثَّرى كحَلْقة الذاهِب كحَلْقة مُلْقاة في فلاة قِي، والسَّبُع والدُّيك والصَحْرَة والحُوت والبَحر المُظْلِم والقواء على الثَّرى كحَلْقة مُلْقاة في فَلاة قِي، والسَّبُع والدُّيك والصَحْرَة والحُوت والبَحر المُظْلِم والقواء على الثَّرى كحَلْقة مُلْقاة في فَلاة قِي، والسَّبُع والدُّيت والسَّبُع والدُّوت والبَحر المُظْلِم والقواء على الثَّرى كحَلْقة مُلْقاة في فَلاة قِي، والسَّبُع والدُّيت ومَا بَيْنَهُمَا ومَا تَحْتَ آلقَرَىٰ في أَلاة قِي في فَلاة قِي قَلْه قِي قَالاة في قَلْه وقي في قَلْه قَيْ السَّمَاقِاتِ وَمَا فِي آلارْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ آلقَرَىٰ في أَلْهُ مَا في أَلْهُ مَا فِي آلسَّمَا وَاللَّي وَمَا يَتْحَتَ آلقَرَىٰ في أَلْهُ مَا في في في السَّمَاقِ في في السَّمَاقِ في أَلْهُ مَا في أَلْسَمَاقِ في قَلْه في في أَلْهُ في في أَلْهُ مَا في أَلْهُ مِا في أَلْهُ مِنْ في في أَلْهُ في أَلْهُ وي في أَلْهُ في أَلْهُ وي في أَلْهُ وي في أَلْهُ في أَلْهُ وي في أَلْهُ وي في أَلْهُ في أَلْهُ وي في أَلْهُ وي في أَلْهُ في أَلْهُ في أَلْهُ في في أَلْهُ في أَلْهُ في أَلْهُ في أَلْهُ في في أَلْهُ مَا في أَلْهُ في أَلْهُ وي في أَلْهُ مِنْ في في أَلْهُ في أَلْهُ في في أَلْهُ مَا في أَلْهُ مَا في أَلْهُ مَا في

ثمّ انقطع الخبر عند النَّرى والسَّبع والدِّبك والصَخْرة والحُوت والبَحْر المُظْلِم والهواء، والتَّرى ومَن (\*) فيه ومَن عليه عند السماء الأولى كحَلْفة في فلاة فِيّ، [وهذا كلّه وسماء الدنيا بمَن عليها وَمَن فيها عند التي فوقها كحَلْقة في فَلاة فِيّ] وهاتان السماءان ومَن فيهما ومَن عليهما عند التي فوقهما كحَلْقة في فَلاة فِيّ، وهذه الثلاث بمَن فيهنّ ومَن عليهنّ عند بمّن فيهنّ ومَن عليهنّ ومن فيهنّ ومن عليهنّ عند الرابعة كحَلْقة في فَلاة فِيّ، حتى انتهى إلى السابعة. وهنّ ومن فيهنّ ومَن عليهنّ عند البحر المكفُوف عند جِبال البَرد (\* كحَلْقة في البحر المكفُوف عند جِبال البَرد (\* كحَلْقة في فلاة فِيّ، وعلاهذه الآية: ﴿ وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِن جَبَالِ فَيُها مِنْ بَرْدِهِ ﴾ (\*)

وهذه السبع والبَحْر المَكفوف وجِبال البَرَد عند الهواء الذي تَحار فيه القلوب كحَلْقةٍ في فَلاةٍ قِيّ، وهذه السبع والبَحْر المَكفوف وجبال البَرَد عند حُجُب النور كحَلْقةٍ في فَلاةٍ قِيّ، وهذه السّبع والبَحر المَكفوف وجبال البَرَد عند حُجُب النور كحَلْقةٍ في فَلاةٍ قِيّ. ثمّ ثلا هذه الآية: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَلاَ وَالْهُواء وحُجُب النور عند الكُرسيّ كحَلْقةٍ في فَلاةٍ قِيّ. ثمّ ثلا هذه الآية: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ لَلاَ يَثُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُو آلعَلِيمُ أَلْمَظِيمُ ﴾.

وهذه السّبع والبّحر المَكفوف وجبال البّرَد والهواء وحُجُب النور والكّرسيّ عند العَرش كحَلْقة في فَلاةٍ قِيّ،

<sup>(</sup>٣) النِّيِّ: القَّفْرِ. «الصحاح ـ قوا ـ ٦: ٢٤٦٩».

<sup>(</sup>٤) الطَّلاق ٦٥: ١٢.

<sup>(</sup>٥) التُخُوم: جمع تَخْم، وهو المنتهى أو الحَدّ. «الصحاح \_ تخم \_ 0: ١٨٧٧».

<sup>7:5. 46 (7)</sup> 

<sup>(</sup>٧) في المصدر: يمن،

<sup>(</sup> A ) البَرّد: شيء ينزل من السماء يشبه الحَصَى. «مجمع البحرين . برد ـ ٣: ١١».

<sup>(</sup>٩) النور ٢٤: ١٣.

وتلا هذه الآية: ﴿ ٱلرَّحْمَٰنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴾ (١٠٠).

وفي رواية الحسن؛ الحُجُبِ قبل الهَواء الذي تَحار فيه القلوب.

۱۳۹٤ /۱۲ ـ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا أحمد بن إدريس، عن الحسين بن عُبيدالله، عن محمّد ابن عبدالله، وموسى بن عُمَر، والحسن بن عليّ بن أبي عُثمان، عن محمّد بن سِنان، عن أبي الحسن الرضا (عليه الله)، قال: سألته: هل كان الله عزّ وجلّ عارِفاً بنفسِه قبل أن يَخُلُق الخَلْق؟ قال: «نعم».

قلت: يَراها ويسمَعها؟

قال: دماكان مُحتاجاً إلى ذلك، لأنّه لم يَكُنْ يسألها، ولاَ يطلُب منها، هو نفسُه، ونفسُه هو، قُدرتُه نافِذة، فليس يحتاج أن يسَمّي نفسَه، ولكنّه اختار لنفسه أسماءً لغيره يدعوه بها، لأنّه إذا لم يُدْعَ باسمه لم يُعْرَف، فأوّل ما اختار لنفسِه العليّ العظيم، لأنّها أعلى الأشياء كلّها، فمعناه الله، واسمه العليّ العظيم، وهذا أوّل أسمائه، لأنّه على كلّ شيءٍ قديرً».

١٣٩٥ / ١٣٦ ـ العيّاشي: عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: فلت: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ إِلّا بِإِذْنِهِ ﴾ ؟ قال: ونحن أولئك الشافِعون».

۱۳۹٦ /۱۶ ـ عن حَمّاد، عنه (عداسلام)، قال: رأيتُه جالساً مُتوَرِّكاً برِجْلهِ على فَخِذِه، فقال له رجل عنده: مُعلت فِداك، هذه جِلْسَةٌ مكروهةٌ؟ فقال: ولا، إنّ اليهود قالت: إنّ الربّ لمّا فَرغ من خَلْق السماوات والأرض جَلس على الكُرسيّ هذه الجِلْسَة ليَسْتَريح، فأنزل الله: ﴿ آللهُ لَا إِلّٰهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيِّ ٱلْقَيِّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ﴾ لم يَكُنْ مُتَورِّكاً كماكانه.

١٣٩٧ /١٥ ـ عن زُرارَة، عن أبي عبد الله رعب السر، في قول الله ، ﴿ وَسِعَ كُوْسِيَّةُ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ قال أبو عبد الله (عليه السلام): «السماوات والأرض وجميع ما خَلَق الله في الكرسيّ.

الم ١٣٩٨ / ١٦ عن زُرارة، قال: سألت أبا عبدالله (عبد الله) عن قول الله: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّهُ ٱلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضَ ﴾ أوسِعَ الكرسيُّ السماواتِ والأرض، أم السماواتُ والأرضُ وَسِعْنَ الكُرسيُّ ! فقال: ﴿ إِنْ كُلِّ شَيءٍ فِي الكُرسيُّ ». أوسِعَ الكرسيُّ ! فقال: ﴿ قَالَ أَبُو ذَرّ: يَا رَسُولَ الله ، مَا اللهُ مَا اللهُ الله ، مَا اللهُ الله ، مَا اللهُ الله ، مَا أَبِي عَبِدَاللهُ (عَبِ الله )، قال: ﴿ قَالَ أَبُو ذَرّ: يَا رَسُولَ الله ، مَا

<sup>(</sup>۱۰) طه ۲۰: ۵.

١٢ ـ التوحيد: ١٩١١/٤.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٦/٤٥٠.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٢/١٣٧.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٧/١٣٧.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٧/١٣٧.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٧ /٤٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: محسن المثنى والظاهر أنّه تصحيف: الحسن ـ أو المحسن ـ الميثمي، انظر معجم رجال الحديث ٥: ١٦٦ و ١٤: ١٩٦٠.

سورة البَقَرَة (٢) ......

011

#### أَفْضَل ما أَنْزلَ عليك؟

قال: آية الكُرسيّ، ما السَّماوات السبع والأرضون السبع في الكُرسيّ إلَّا كحَلَّقةٍ مُلْقاةٍ بأرضٍ فَلاةٍ، ثمّ وإنّ فَضْل العَرش على الكُرسيّ <sup>(۱)</sup>كَفْضل الفلاة على الحَلْقَة».

۱۶۰۰ /۱۸ ـ عن زُرارة، قال: سألتُ أحدَهُما (طيهماالسلام) عن قوله: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيَّةُ ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضَ﴾ أيَهُما وَسِع الآخر؟

قال: والأرْضُون كلُّها، والسَّماوات كلُّها، وجَميع ما خَلَق الله في الكُّرسيَّ.

14.1 /19 ـ عن زُرارَة، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ ﴾ السماوات والأرضُ وَسِعْنَ الكرسيّ، أو الكرسيّ وَسِع السَّماواتِ والأرضَ؟

قال: ولا، بل الكُرسيّ وَسِعَ السماواتِ والأرضَ والعَرش، وكلّ شيءٍ خَلَق الله في الكُرسيّ.

١٤٠٢ / ٢٠٠ ـ عن الأصبع بن نباتة، قال: «سُئل أمير المؤمنين (على السلام) عن قبول الله: ﴿ وَسِمَّعُ كُوسِيُّهُ السَّمَا وَالأَرْضُ وَمَا فَيهِما مِن خَلْقٍ مَخْلُوقٍ في جَوْفِ الكُرسيّ، وله أربعة أملاكِ يَحمِلُونه بإذن الله.

ُ ٢١/ ٢١/ \_(احتجاج الطَّبَرُسيّ): في حديث عن الصادق (عبد السلام) وقد سأله رجل، قال له: الكُرسيّ أكبر أم العَرش؟

قال (عبد السلام): «كلّ شيءٍ خَلَق (١) الله في جَوف الكُرسيّ ما خَلا عَرشه، فإنّه أعظَم من أن يُحيط به الكُرسيّ». قال: فخَلَق النهار قبل الليل؟

قال: «نعم، خَلَق النّهار قبل الليل، والشَّمْسَ قبل الفَعْرَ، والأَرْضَ قبل السَّماء، ووضَع الأرض على الحُوت [والحُوث في الماء، والماء] في صَخْرَةٍ مُخرّمةٍ (")، والصخرة على عانقَ ملك، والمَلَك على الثَّرى، والثَّرى على الريح العقيم، والريح على الهواء والهواء تُمسِكه القُدرة، وليس تحت الريح العقيم إلا الهواء والظُلُمات، ولا وراء ذلك سَعة ولا ضِيق، ولا شيء يُتوهم، ثمّ خلق الكُرسيّ فحشاه السماوات والأرض، والكُرسيّ أكبر من كل شيء خلق الكُرسيّ.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: بأرض بلاقع، وانَّ فضله على العرش.

١٨ ـ تفسير العيَّاشي ١: ١٣٧/٥٥٦.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٧/١٣٧.

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۳۷/۱۵۸.

٢١ ـ الاحتجاح: ٣٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: خلقه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: مجوّفة.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: خلقه الله.

... ..

قوله تعالى:

## لَا إِكْرَاهَ فِي آلدِينِ قَد تَّبَيَّنَ آلرُّشْدُ مِنَ **آلْغَيَ** [ ٢٥٦ ]

١٤٠٤ /١ - عليّ بن إبراهيم: أي لا يُكرّه أحد على دينه إلا بعد أن قد تبيّنَ له الرُّشد من الغَيّ.

#### قوله تعالى:

14.0 / المحمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن ابن مَحْبُوب، عن عبدالعزيز، عن عبدالله بن أبي يَعْفُور، قال: قلت لأبي عبدالله المدالة المناس، فيكثر عَجَبي من أقوام لا عبدالعزيز، عن عبدالله بن أبي يَعْفُور، قال: قلت لأبي عبدالله المدالة المناس، فيكثر عَجَبي من أقوام لا يتولّونكم، ويتولّون فلاناً وفلاناً، لهم أمانة وصِدْق وَوَفَاء، وأقوام يتولّونكم، وليس لهم تلك الأمانة، ولا الوفاء، ولا يتولّونكم، ويتولّون فلاناً وفلاناً، لهم أمانة وصِدْق وَوَفَاء، وأقوام يتولّونكم، وليس لهم تلك الأمانة، ولا الوفاء، ولا الصدق! قال: قال: قال إلى عبدالله (مد السرم ولاية إمام عادلٍ من الله».

قلت: لا دين لأولئك، ولا عَتَب على هؤلاء؟

قال: انعم، لا دبن لأولئك وَلا عَنَب على هؤلاء ـ ثمّ قال ـ : ألا تسمع لقول الله عزّ وجلّ : ﴿ أَلَهُ وَلِي ٱلّذِينَ عَلَى النّوبِ الله عزوجل الله عزّ وجلّ الله عزوجل إلى أَلْمُ الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ المام عنى بهذا عنى بهذا عنى الله وقال: ﴿ وَٱللّهُ الله عَرُوبُ الله عَرْ وَجلّ الله عزّ وجلّ الله عز الإسلام الله عن الله عن الله عزّ وجلّ عزجوا بولايتهم إيّاه من نور الإسلام إلى ظُلمات الكفر، فأوجب الله لهم النار مع الكفّار، فأولئك أصحاب النار هم فيها خالدون .

سورة البقرة آية ـ ٢٥٦ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٨٤.

سورة البقرة آية . ٢٥٧ . ٢٥٧ .

٢/١٤٠٩ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، جميعاً، عن ابن محبّد عن ابن عبدالله (على الله عن وجلّ الله عزّ وجلّ الله عزائم الله عزّ وجلّ الله عزائم الله عزائم الله عزائم الله عزل الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ الله عزّ وجلّ الله عزائم الله عزائم

قال: دهي الإيمان بالله وحده لا شريك له.

٣/١٤٠٧ ـ وعنه: عن حُمَيد بن زياد، عن الحسن بن محمّد بن سَماعة، عن غير واحد، عن أبان، عن محمّد ابن مُسلم، عن أحدِهما (طبهمالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ وَيؤْمِنْ بِاللهِ فَقَدْ ٱسْتَمْسَكَ بِالعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ ﴾. قال: دهى الإيمان».

المعتمد بن أبي عبدالله البَرْفي، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ ما جبلويه، قال: حدّثني عمّي محمّد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرْفي، عن أبيه، عن خَلَف بن حمّاد الأسديّ، عن أبي الحسن العَبْديّ، عن الأعمَش، عن عباية بن ربغي، عن عبدالله بن عبّاس، قال: قال رسول الله (مله عدواته): ومن أحّبٌ أن يستَمْسِك (۱) بالعُروة الوثقى التي لا انفيصام لها، فليستَمْسِك (۱) بولاية أخي ووصيّي عليّ بن أبي طالب، فانه لا يَهْلِك من أحبّه وتولّاه، ولا يَنجو من أبغضه وعاداه».

9 15.9 /٥ ـ وعنه، بإسناده عن حُذيفة بن أسّبد، قال: قال رسول الله (ملّى الله عبه رله): (يا حُذَيفة، إنّ حجّة الله عليكم بعدي عليّ بن أبي طالب، الكُفْر به كُفْرٌ بالله، والشّرك به شِرْك بالله، والشّك فيه شَكَّ في الله، والإلحاد فيه الحادّ في الله، والإنكار له إنكار الله، والإيمان به إيمان بالله، لأنّه أخو رسول الله ووَصِيّه، وإمام أمّته، وهو حَبْلُ الله المتبن، وعُروتُه الوُئقي لا انفِصام لها، وسيه للك فيه النان ولا ذَبْب له: غال، ومُقصّر.

يا حُذيفة، لا تُفارِقَنَ عليّاً فتفارِقني، ولا تُنخالفن عليّاً فَنُخالفني، إنّ عليّاً منّي، وأنا منه، من أسخَطه فقد أسخَطَني، ومن أرضاه فقد أرضاني».

١٤١٠ /٦ ـ وعنه: بإسناده، قال: قال رسول (صلى الأعليه وآله): «الأثمّة من ولد الحسين، من أطاعهم فقد أطاع الله،
 ومن عَصاهم فقد عصى الله، هم العُروة الوثقى، وهم الوسيلة إلى الله تعالى».

٧/ ١٤١١ /٧ . وعنه: بإسناده، قال رسول الله (منراه عه واله): ومن أحبّ أن يستمسِك بالعُروة الوُّثقي فَلْيَسْتَمْسِك

۲ رالکافی ۲: ۱/۱۳.

٣ . الكافي ٢: ٢/ ١٢.

٤ .معاني الأخبار: ١/٣٦٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يتمثك.

ر(٢) في المصدر: فليتمثك،

٥ ـ أمالي الصدوق: ١٦٥/٢٠.

٦ ـ عيون أخبار الرضا (عنه السلام) ٢: ١٧/٥٨ ، ينابيع المودة: ٢٥٩ و٤٤٥.

٧ ـ عيون أخبار الرضاءطية. ١٤ ٢١٧/٥٨ ٢.



.. البرهان في تفسير القرآن

بحُبٌ عليّ وأهل بيته،

١٤١٢ /٨- سَعْد بن عبدالله القُمِّي، بإسناده عن إسحاق بن غالب، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال في خُطبة طويلة له: «مضى رسول الله (سلَّى الله عليه وآله)، وخلَّف في أمَّته كتاب الله ووصيَّه عليَّ بن أبي طالب (عليه السلام) أمير المؤمنين، وإمام المتّقين، وحَبّل الله المّتين، والعُروة الوثقي لاانفِصام لها، وعَهْدَه المُؤكّد، صاحبان مؤتلِفان، يَشْهَد كلِّ واحد منهما لصاحبه بالتصديق.

٩/ ١٤١٣ /٩- ومن طريق المخالفين، ما رواه مُوَفّق بن أحمد، بإسناده عن عبدالرحمن بن أبي ليلي، قال: قال رسول الله (صلّى الله عليه وآله) لعليّ (عليه السلام): وأنت العُروة الوثقي).

١٤١٤ /١٠ ـ وروى الحسين بن جُبَير في (نُخّب المناقب): بإسناده إلى الرضا (علمانسلام)، قال: «قال رسول الله (ملر الاعبدرانه): من أحَبّ أن يَسْتَمْسِك بالعرُوة الوُثقى فليستَمْسِكَ بحُبّ على بن أبي طالب،

11/ 11/ - ابن شاذان: عن الرضا (عليه السلام) (١)، عن آبائه (عليهم السلام)، قال: وقال رسول الله (سلن اله عليه وآله): ستكون بعدي فننة مظلمة، الناجي منها من استمسك (٢) بالعُروة الوثقي. فقيل: يا رسول الله، وما العُروة الوُثقي؟ قال: ولاية سيد الوصيّين. قبل: يا رسول الله، ومن سيّد الوصيّين؟ قال: أمير المؤمنين.

قيل: يا رسول الله، ومن أمير المؤمنين؟ قال: مولى المسلمين، وإمامهم بعدي.

قيل: يا رسول الله، من مولى المسلمين وإمامهم بعدك؟ قال: أخي عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)».

١٤١٦ /١٢ - العيساشي: عسن زُرارة، وحُمْران، ومحمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام) وأبي عبدالله (عب السلام)، في قول الله: ﴿ بِالْعُرْوَةِ ٱلْوُثْقَىٰ ﴾ قال: «هي الإيمان بالله، يؤمن بالله وحده.

١٤١٧ /١٢ ـ عن عبدالله بن أبي يَعفور، قال: قلت لأبي عبدالله (عب الـ ١٨): إنّي أخالِط الناس، فيَكثُر عَجبي من أقوام لا يتوَلُّونكم، فينولُّون فُلاناً وقُلاناً، لهم أمانة وصِّدق ووقاء، وأقوام يتولُّونكم، ليس لهم تلك الأمانة، ولا الوقاء، ولا الصدق! قال: فاستوى أبو عبدالله (عليه السلام) جالساً، وأقبل على كالغَصّْبان، ثمَّ قال: ولا دِين لمن دان بولاية إمام جائر ليس من الله، ولا عَتَبَ على من دان بولاية إمام عدلٍ من الله.

قال: قلت: لا دِين لأولئك، ولا عَتَبَ على هؤلاء؟

٨ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٨٩

٩ ـ مناقب الخوارزمي: ٢٤.

۱۰ ـ... مناقب ابن شهرآشوب ۳: ۷٦.

١١ ـ مائة منقبة: ١٩ /١٨

<sup>(</sup>١) رواه في المصدر بهذا السند: حدّثني قاضي القضاة أبو عبدالله الحسين بن هارون الضَّبّي (رحمه اله)، قال: حدّثني أحمد بن محمّد، قال: حدّثني عليّ بن الحسن، عن أبيه، قال حدثني عليّ بن موسى (طب السلام).

<sup>(</sup>٢) في المصدر: من تمسَّك.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٨/٥٥٩.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۲۸/۱۲۸.

O. Mark O.

فَقال: «نعم، لا دِين لأولئك، و لا عَنَب على هؤلاء \_ ثمّ قال \_: أما نسمع لقول الله: ﴿ اللهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْزِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ﴾ يُخرجهم من ظُلمات الذنوب إلى نُور التوبة والمغفرة، لِولايتهم كلّ إمامٍ عادلٍ من الله، قال الله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيَا أَوْهُمُ ٱلطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَاتِ ﴾ ٢.

قال: قلت: ألبس الله عني بها الكفّار حين قال: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَروَ أَهُ؟

قال: فال: «وأيّ نؤرِ للكافر وهو كافر، فأخرِج منه إلى الظُّلُمات؟! إنّما عنى الله بهذا أنّهم كانوا على نورِ الإسلام، فلمّا أن تولُّوا كلّ إمام جائر ليس من الله، خرّجوا بولايتهم إيّاهم من نُور الإسلام إلى ظُلُمات الكُفر، فأوجَب لهم النار مع الكفّار، فقال: ﴿ أَوْلَئَكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِهُمْ فِيَهَا خَالِدُونَ ﴾ ٢.

١٤١٨ /١٤١ ـ عن مَسْعَدَة بن صَدَقَة، قال: قصّ أبو عبدالله قصّة الفريقين جميعاً في الميثاق، حتّى بلغ الاستثناء من الله في الفريقين، فقال: «إنّ الخير والشرّ خَلْقان من خَلْق الله، له فيهما المَشِيئة في تحويل ما يشاء فيما قدّر فيها حال عن حالٍ، والمشيئة فيما خَلَق لها من خَلقه في منتهي ما قسّم لهم من الخير والشرّ، وذلك أنّ الله قال في كتابه: ﴿ آلَٰهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرَجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَٱلَّـذِينَ كَـفَرُوٓا أَوْلِـيَآوُهُمُ ٱلطَّـاعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَاتِ، فالنور هم آل محمّد (صارات الدعيم)، والظّلمات عدوّهم».

١٤١٩ /١٥ ـ عن مِهْزَم الأسديّ، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبهالسلام) يقول: «قال الله تبارك وتعالى: لأعذّبنّ كلّ رَعيّةٍ دانت بإمام ليس من الله، وإن كانت الرعيّةُ في أعمالها بَرّةُ تَقيّةُ، ولا غفِرَنّ عن كلّ رعيّةٍ دانت بكلّ إمام من الله، وإن كانت الرعيّة في أعمالها سيّئةً.

فلت: فيعفوعن هؤلاء، ويُعذُّب هؤلاء؟ قال: ونعم إنَّ الله يقول: ﴿ آفَهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ مرافقت كيوزرون وسوى آلظُّلُمَاتِ إِلَى آلنُّودِ ﴿ ٢٠.

ثمَ ذكر الحديث الأوّل ـ حديث ابن أبي يَعفور، برواية محمّد بن الحسين ـ وزاد فيه: «فأعداء على أمير المؤمنين (عبه السلام) هم الخالدون في النار، و إن كانوا في أديانهم على غاية الوَرَع والزُّهد والعبادة، والمؤمنون بعليّ (عليه السلام) هم الخالدون في الجنّة، وإن كانوا في أعمالهم على ضِدّ ذلك.

١٤٢٠ /١٦ ـ ابن شهرأشوب: عن البافر (عبهاسلام» في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بولاية عليّ بن أبي طالب(علمالسلام) ﴿ أَوْلِياً وُّهُمُ ٱلطَّاغُوتُ ﴾ نزلت في أعدائه ومن تَبِعَهم، أخرَجوا الناس من النُّور ـ والنّور: ولاية على ـ فصاروا إلى ظُلمةِ ولايةِ أعدائه.

١٧/ ١٤٢١ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عبسى، عن الحسين بن المُختار، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله اعبد الله)، قال: ﴿ كُلِّ راية تُرْفَع قبل قيام

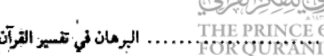
·, , , ,,

۱٤ . تفسير العيّاشي ١: ١٦٨/١٢٨.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦٢/١٣٩.

١٦ ـ العناقب ٣: ٨١

۱۷ ـ الكافي ٨: ٢٩٥/٢٥٥.





#### البرهان في تفسير القرآن

القائم فصاحِبُها طاغوت، يُعْبُد من دون الله عزّ وجلَّ.

## باب فضل آية الكُرسيّ

١٤٣٢ /١ ـمحمد بن يعقوب: عن حُمّيد بن زياد، عن الخشّاب، عن ابن بَقّاح، عن مُعاذّ، عن عمّرو بن جُمَيْع، رفعه إلى على بن الحسين (ميه السلام)، قال: (قال رسول الله (من اله عليه وآله): من قرأ أربع آياتٍ من أوّل البقرة، وآية الكُرسيّ، وآيتين بعدها، وثلاث آيات من آخرها، لم يَرَ في نفسه وماله شيئاً يكرهه، ولا يقُرَبه شيطان، ولا ينَسى القرآنه.

٢/ ١٤٢٣ /٢ عنه: عن عدَّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن على، عن الحسن بن الجَهْم، عن إبراهيم بن مِهْزَم، عن رجُل سَمِع أبا الحسن (عدالله) يقول: (من قرأ آية الكُرسيّ عند منامه، لم يَخف الفالح إن شاء الله، ومن قرأها في دُمُركلَ فريضةٍ، لم يضُرّه ذو حُمَةٍ، (١).

١٤٢٤ /٣. وعنه: عن حُمّيد بن زياد، عن الحسن (١) بن محمّد، عن أحمد بن الحسن المِيْثَمني، عن يعقوب ابن شُعَيب، عن أبي عبدالله (مدالـ لام)، قال: ولمّا أمر الله عزّ وجلّ هذه الآيات أن يَهْبِطْنَ إلى الأرض، تعلُّفْنَ بالعَرش، وقلن: أي ربّ، إلى أين تُهبطُنا، إلى أهل الخطايا والذُنوب؟

فأوحى الله عزّ وجلّ إليهنّ: أن اهبِطْنَ، فوعزّ تي وجلالي لا يقولكنّ (٢) أحدٌ من آل محمّد وشيعتهم في دُبُرِ ما افترَضْتُ عليه [من المكتوبة في كلّ يوم] إلّا نظرت إليه بعيني المكنونة في كلّ يوم سبعين نظرةً، أقضى له في كلِّ نظرةٍ سبعين حاجةً، وقَبِلتُه على ما فيه من المعاصى، وعلى أمّ الكتاب، ﴿ شَهِدَ آفَهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ هُوَ ﴾ (٣ وآية الكُرسيّ، وآية المُلك،

١٤٢٥ /٤ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا الحسين بن أحمد بن إدريس، قال: حدَّثنا أبي، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن جعفر الأزديّ، عن عمرو بن أبي المِقدام، قال: سمِعتُ أبا جعفر الباقر (على السلام) يقول: ومن قرأ آية الكُوسيّ مرّةً، صرّف الله عنه ألف مكروهِ من مكروه الدنيا، وألف مكروهِ من مكروه الآخرة، أيسر مكروه الدنيا الفَقْر، وأيسر مكروه الآخرة عذاب القبر،

#### باب فضل آية الكرسي

1 ـ الكافي ٢: ٤٥٤/٥.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۵۵/۸

(١) الحُمّة : السُّم أو الضّرر، والمراد بذي حُمّة: ما كان من الدواب ساماً أو ضاراً.

۲ ـ الكافي ۲: ۲/٤٥٤.

(١) في المصدر: الحسين، وهو تصحيف أشار له في معجم رجال الحديث ٦: ٢٩١.

(٢) في المصدر: لا يتلوكنّ.

(٣) آل عمران ٣: ١٨، وفي المصدر زيادة: والملائكة وأولو العلم.

1.4×4. الأمل: ١٨٠٨.

1577 /٥-عنه، قال: حدّثنا عليّ بن أحمد بن موسى (رنب الامنه)، قال: حدّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، قال: حدّثنا موسى بن جعفر (مدالله الكوفي، قال: عدّثنا موسى بن جعفر (مدالله)، قال: عدّثنا موسى بن جعفر (مدالله)، قال: السّميع بعض آبائي [رجلاً] يقرأ أمّ الكتاب، فقال: شكر وأجِر. ثمّ سَمِعه يقرأ: ﴿قُلْ هُوَ آفَهُ أَحَدٌ ﴾ (١). فقال: آمَن وأمِن. وسَمِعه يقرأ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ ﴾ (٢). فقال: صدّق وغُفِر له. ثمّ سمِعَه يقرأ آية الكُرسيّ، فقال: بَخٍ بَخٍ، نزلت براءة هذا من الناره.

۱۶۲۷ / ۱ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن جميل بن دَرَّاج، عن محمد بن مروان، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وألا أُخِبرُكم بماكان رسول الله (مقراة عبدراله) يقول إذا أوى إلى فراشِه؟ قلت: بلى. قال: دكان يقرأ آية الكُرسيّ، ويقول: بسم الله آمنْتُ بالله، وكفرْتُ بالطاغوت، اللهم احفَظني في منامي وفي يقظني ه.

٧/ ١٤٢٨ /٧- العيّاشي: عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ﴿إِنَّ لَكُلَّ شَيءٍ ذُروة، وذُروة القرآن آية الكُرسيّ؛ مَن قرأها مرّةً صرف الله عنه ألف مكروه من مكاره الدنيا، وألف مكروهٍ من مكاره الآخرة، أيسر مكروه الدنيا الفَقْر، وأيسر مكروه الآخرة عذاب الفِير، وإنّى لأستعين بها على ضُعود الدَّرَجة».

المعالم المعالم المعالم المسلم ودله في الإسلام ببيث لبلة [في] سوادها ـ قلت: وما سوادها؟ قال: جَميعها ـ على رجلاً أدرك عقله الإسلام ودله في الإسلام ببيث لبلة [في] سوادها ـ قلت: وما سوادها؟ قال: جَميعها ـ حتى يفرأ هذه الآية: ﴿ أَتُهُ لاَ إِلَٰهُ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ ﴾ ، فقرأ الآية إلى قوله: ﴿ وَلا يَؤُدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُ حَتَى يفرأ هذه الآية: ﴿ وَلا يَؤُدُهُ حِفْظُهُمَا وَهُو الْعَلِيُ الْمَعْظِيمُ ﴾ ، ثم قال: وفلو تعلمون ما هي ـ أو قال: ما فيها ـ ما تركتموها على حالٍ إنّ رسول الله (ملسة عليواله) قال: أعطيتُ آية الكُرسيّ من كنزٍ تحت العرش، ولم يؤثّها سي كان فيليء قال عليّ (عدهده): وقما بِت لبلة قط منذ أعطيتُ آية الكُرسيّ من كنزٍ تحت العرش، ولم يؤثّها سي كان فيليء قال عليّ (عدهده): وقما بِت لبلة قط منذ سيعتُها من رسول الله (منه هنه عدوله) حتى أفرأها». ثمّ قال: يا أبا أمامة، إنّي أفرأها ثلاث مرّات في ثلاثة أحايين من كلّ لبلة ».

قلت: وكيف تصنع في قراءتك لها، يا بن عمّ محمّد؟ قال: وأقرأها قبل الرَّكعتين بعد صلاة العِشاء الآخِرة، فوالله ما تركتُها منذ سمِعْتُ هذا الخبر من نبيّكم حتّى أخبرتُك به».

قال أبو أمامة: والله، ما تركتُ قراءتُها منذ سمِعتُ الخبر من على بن أبي طالب (طبه السلام).

٥ ـ الأمالي: ١٠/٤٨٥.

<sup>(</sup>١) الإخلاص ١١٢: ١.

<sup>(</sup>٢) القدر ٩٧: ١.

٦ ـ الكافي ٢: ٤/٣٨٩.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣٦/١٥٦.

٨ ـ الأمالي ٢: ١٣٢.



9/ 1270 من الرضا (عبدالمه)، عن آبائه، قال: وقال عليّ بن أبي طالب (عبدالمه): إذا أراد أحدُكم الحاجة فليباكِر في طلبها يوم الخميس، وليقرأ إذا خرَج من منزله آخر سورة آل عِمران وآية الكُرسيّ و ﴿إنَّا أَنْزَلْنَامِ﴾ (١) وأُمُّ الكتاب، فإنّ فيها حواثج الدنيا والآخرة».

#### قوله تعالى:

## أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِى حَاجَّ إِبْرُ هِيمَ فِى رَبِّهِ أَنْ ءَاتَنَهُ آللهُ آلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِنْ عَالَم إِبْرُ هِيمُ رَبِّى آلَّذِى يُحْيِى وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُحْيِى وَأُمِيتُ - إلى فوله نعالى - وَ آللهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ [ ٢٥٨ ]

1/ 15٣١ / العيّاشي: عن أبان، عن حُجِر (١)، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: دخالف إبراهيم (عبدالله) قومه، وعابَ آلهتهم حتّى أدخِل على نمرود فخاصمَهم. فقال إبراهيم: ﴿ رَبِّى آلَّذِى يُحْيِى وَيُمِيتُ ﴾. قال: ﴿ أَنَا أُحْيِى وَأَمِيتُ ﴾، قال إبراهيم: ﴿ وَأِنَا أُحْيِى وَأَمِيتُ ﴾، قال إبراهيم: ﴿ فَإِنَّ آلله يَأْتِى بِالشَّمْسِ مِنَ آلْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ آلْمَغْرِبِ فَبُهِتَ آلَّذِى كَفَرَ وَآللهُ لَا يَهْدِى آلْقَوْمَ آلظَّالِمِينِ ﴾ .

٢/ ١٤٣٢ /٢ ـعن أبي بصير، قال: لمّا دخل يُوسُف على المَلكِ، قال له: كيف أنت يا إبراهيم؟ قال: «إنّي لست بإبراهيم، أنا يُوسُف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم».

قال: وهو صاحب إبراهيم الذي حاج إبراهيم في ربِّه. قال: وكان أربع مائة سنة شابّاً.

الناس عداياً يوم القيامة سبعة نفر: أوّلهم ابن آدم الذي قتَل أخاه، ونمرود بن كنعان الذي حاجّ إبراهيم في ربّه،

۱۶۳۶ /٤ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: إنّه لمّا ألقى نمرودُ إبراهيم (عليه السلام) في النار، وجَعَلها الله عليه بَـرْداً وسلاماً، قال: نمرود: يا إبراهيم، من ربّك؟ قال: ﴿ رَبِّى ٱلَّذِى يُحْيِى وَيُمِيتُ ﴾. قال له نـمرود: ﴿ أَنَا أُحْيِى وَأُمِيتُ ﴾.

٩ \_ الخصال: ٦٢٣ / ١٠.

<sup>(</sup>۱) القدر ۹۷: ۱.

سورة البقرة آية ـ ٢٥٨ ـ

١ ـ نفسير العيّاشي ١: ١٣٩/١٣٩.

<sup>(</sup>۱) في «س ، ط» والمصدر: عن أبان بن حجر، تصحيف، صحيحه ما أثبتناه، انظر روضة الكافي: ٥٥٩/٣٦٨، معجم رجال الحديث ١: ١٦٣. ٢ - تفسير العيّاشي ١: ١٣٩/١٣٩.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٠/١٤٠.

<sup>£ -</sup> تفسير القمئ ١: ٨٦



فقال له إبراهيم (علىه اللهم): «كيف تُحيي وتُميت؟». قال: أعمِد إلى رجُلين ممّن قد وجب عليهما القَتْل فأطلِقُ عن واحدٍ، وأفتُل واحداً، فأكون (١) قد أحيَيْتُ وأمَتُّ.

فال إبراهيم (ميداللهم): وإن كنت صادقاً فأحيِي الذي قتَلْتَه، ثمّ قال: ودَعْ هذا، فإنّ ربّي يأتي بالشمس من المَشْرِق، فأتِ بها من المَغْرِب، فكان كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ قَبُهِتَ ٱلَّذِي كَفَرَ ﴾ أي انقَطَع، وذلك أنّه عَلِم أنّ الشّمس أقدَم منه.

النار عن مُقاتل. وقيل بعد إلقائه في النار (١) وجَعْلها عليه برداً وسلاماً. عن الصادق (عيداسلام).
النار عن مُقاتل. وقيل بعد إلقائه في النار (١) وجَعْلها عليه برداً وسلاماً. عن الصادق (عيداسلام).
وقال: ورُوي عن الصادق (عيدالسلام): وأنّ إبراهيم (عيدالسلام) قال له: أحْيى مَن قَتَلْتَهُ إن كنتَ صادِقاً».

#### قوله تعالى:

أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِىَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىٰ يُحْيِى هَٰذِهِ آللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا - إلى قوله تعالى - قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ آللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ هَٰذِهِ آللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا - إلى قوله تعالى - قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ آللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ هَٰذِهِ آللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا - إلى قوله تعالى - قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ آللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ هَٰذِهِ آلَهُ إِلَيْهِ آلَهُ إِلَيْهِ آلَهُ إِلَيْهِ آلِهُ إِلَيْهِ آلِهُ إِلَيْهِ آلِهُ إِلَيْهِ آلِهُ إِلَيْهِ آلَهُ إِلَيْهِ أَنَّ آللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ آللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ فَا اللهُ أَنْ آللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ اللهُ عَلَى أَنْ آللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ ا

۱/۱۶۳۹ /۱ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن التَّضُو بن سُوَيد، عن يحيى الحَلَبيّ، عن هارون بن خارجة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: الممّا عَمِلَتْ بنو إسرائيل المُعاصي وعَتَوا عن أمر ربّهم، أراد الله أن يُسلّط عليهم من يُذلّهم ويقتُلهم، فأوحى الله تعالى إلى إرْمِيا، با إرْمِيا، عا يلد انتجبته (۱) من بين البلدان، فغرَست فيه من كرائم الشّجر، فأخلف فأنبت خُرنُوباً؟ (۱) فأخبر إرْمِيا أحبار (۱) بني إسرائيل، فقالوا له: راجع ربّك، ليُخبرنا ما معنى هذا المثل.

فصام إرْمِيا سَبْعاً، فأوحى الله إليه: يا إرْمِيا، أمّا البلد فبيت المَقْدِس، وأمّا ما أنبت فيه فبنو إسرائيل الذين

<sup>(</sup>۱) في «س، ط»: فيكون.

٥ \_ مجمع البيان ٢: ٦٢٥.

<sup>(</sup>١) (عن مقاتل، وقيل بعد إلقائه في النار) ليس في المصدر.

سورة البقرة آية ـ ٢٥٩ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٨٦

<sup>(</sup>١) في المصدر: انتخبته.

<sup>(</sup>٢) الخُرنُوب: شجر برّيّ من الفصيلة القرنية، ذو شوكٍ وحملٍ كالتُفاح لكنّه بَشِع. «القاموس المحيط ـ خرب ـ ١: ٦٣، المعجم الوسيط ـ خرب ـ ١: ٣٢٣».

<sup>(</sup>٣) في المصدر: أخيار علماء.



. البرهان في تفسير القرآن

أسكتُتُهُم فيها، فعملوا بالمعاصي، وغيّروا ديني، وبدّلوا نعمتي كُفراً، فبي حَلَفتُ، لأمتَحِنَنَهم بفتنةٍ يَظُلّ الحليم فيها حَيْراناً، ولأسلَّطَنَ عليهم شرّ عبادي ولادةً، وشرّهم طعاماً، فيسَّلَطنَّ عليهم بالجَبريّة فيقتُل مُقاتليهم، ويَسبي حَريمهم، ويُخرَّب ديارَهم التي يغتَرُون بها، ويُلقي حَجَرهم الذي يفتَخِرون به على الناس في المَزايل مائة سنة. فأخبر إرْمِيا أَحْبار بني إسرائيل، فقالوا له: راجع ربّك، فَقُلْ له: ما ذَنْب الفُقَراء والمَساكين والضَّعَفاء؟

فصام إرَّمِيا سبعاً، ثمّ أكل أكْلَةً فلم يُوحَ إليه شيءٌ، ثمّ صام سبعاً (٤)، فأوحى الله إليه: يا إرَّمِيا، لتَكُفَّنَ عن هذا، أو لأرُّدَّنَّ وجهك إلى (٥) قفاك، قال: «ثمّ أوحى الله تعالى إليه: قل لهم لأنّكم رأيتم المُنْكَر فلم تُنكِروه.

فقال أرُمِيا: ربّ، أعْلِمْني من هو حتّى آتيه، فآخُذ لنفسي وأهل بيتي منه أماناً؟ قال: اثتِ موضع كذا وكذا، فانظُر إلى غُلام أشدّهم زَمَانَةً (١٠)، وأخبَنهم ولادةً، وأضعَفهم جِسْماً، وشَرّهم غِذاءً، فهو ذلك.

فأتى إرْمِيا ذلك البلد فإذا هو بغُلام في خانٍ، زَمِن (٧)، مُلقى على مَزْبَلةٍ وَسَط الخان، وإذا له أُمَّ تَرمي بالكِسر، وتَفُتُّ الكِسر في القَصْعَة، وتحلُب عليه خِنزيرةً لها، ثمَّ تُدنيه من ذلك الغُلام فيأكُله.

فقال إزميا: إن كان في الدنيا الذي وصفّه الله فهو هذا. فدنا منه، فقال له: ما اسمُك؟ قال: بُخْت تَصَّر. فعرَف أنه هو، فعالجه حتى برئ. ثمّ قال له: تعرفُني؟ قال: لا، أنت رجل صالح. قال: أنا إزْمِيا نبيّ بني إسرائيل، أخبَرَني الله أنّه سيُسلَطُك على بني إسرائيل فتقتُل رجالَهم، ونفعَل بهم كذا وكذا ـ قال ـ: فناه (١٩ الغُلام في نفسه في ذلك الوقت، ثمّ قال إزْمِيا: اكتب لي كتاباً بأمانٍ منك. فكتب له كتاباً، وكان يخرّج إلى الجبّل ويحتَطِب، ويُدْخِله المدينة ويبيعه، فدعا إلى حَربِ بني إسرائيل فأجابوه، وكان مُشْكَنهم في بيت المَقْدِس، وأقبل بُخْت نَصَّر ومن أجابه نحو ويبيت المَقْدِس، وأقبل بُخْت نَصَّر ومن أجابه نحو بيت المَقْدِس، استقبله على حماد له ومعه بيت المَقْدِس، وقد اجتمع إليه بَشرٌ كثير، فلمّا بلغ إزْمِيا إقبالُه نحو بيت المقدس، استقبله على حماد له ومعه الأمان الذي كتبه له بُخْت نَصَّر، فلم يَصِل إليه إزْمِيا من كثرة جنوده وأصحابه، فصيّر الأمان على قصبة أو خشبة ورفعها، فقال: أنا أزْمِيا النبيّ الذي بشرّتُك بأنّك سيسلطك الله على بني إسرائيل، وهذا أمانُك لي ورفعها، فقال: أمّا أنت فقد أمّنتُك، وأمّا أهل بينك فإنّي أرمي من هاهنا إلى بيت المَقْدِس، فإن وصلَتْ رَمَتِني إلى فقال: أمّا أنك لهم عندي، وإن لم تَصِلْ فهم آمِنون. وانتزّع قوسَه ورمى نحو بيت المَقْدِس، فحمّلتِ الربح بيت المَقْدِس، فالمان لهم عندي، وإن لم تَصِلْ فهم آمِنون. وانتزّع قوسَه ورمى نحو بيت المَقْدِس، فحمّلتِ الربح بيت المَقْدِس عَلْه أمان لهم عندي، وإن لم تَصِلْ فهم آمِنون. وانتزّع قوسَه ورمى نحو بيت المَقْدِس، فحمّلتِ الربح

فلمًا وافى نظر إلى جبلٍ من تُرابٍ وسط المدينة، وإذا دَم يغلي وَسطه، كلّما أُلفي عليه التُراب خرَج وهو يغلي، فقال: ما هذا؟ فقالوا: هذا [دم] نبيّ كان لله، فقتّله ملوك بني إسرائيل ودَمُه يَغْلَي، وكلّما أُلفينا عليه التُراب خرّج يغلى.

<sup>(1)</sup> في المصدر زيادة: وأكل أكلة، ولم يُوح إليه شيء، ثمّ صام سبعاً.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: في.

<sup>(</sup>٦) الزِّمّانة: مرض يدوم. «المعجم الوسيط - زمن - ١: ٢٠١،».

<sup>(</sup>٧) الزَّمِن: وصف من الزَّمَّانة، أي مريض.

<sup>(</sup>٨) تاه: تَحيِّر أو تَكبِّر. «الصحاح ـ تيه ـ ٦: ٢٢٢٩».



فقال بُخْت نَصَّر: لأَقتُلَنَّ بني إسرائيل أبداً حتى يَسْكُنَ هذا الدم. وكان ذلك الدّم دم يحيى بن زكريًا وقال له يحيى: اتّق زكريًا ولما في زمانه مَلِك جبّار يزني بنساء بني إسرائيل، وكان يَمُرّ بيحيى بن زكريًا، فقال له يحيى: اتّق الله \_ أيّها الملك اقتُلْ يحيى. فأمر الله \_ أيّها الملك اقتُلْ يحيى. فأمر أنّها الملك اقتُلْ يحيى. فأمر أن يُوتِي بوأسِه، فأني " برأس يحيى (عباسلام) في طَسْت، وكان الرأس يُكَلِّمه، ويقول له: يا هذا، اتّقِ الله، لا يَحِلُ لك هذا. ثمّ غلى الدم في الطَّشت حتى فاض إلى الأرض، فخرَج يَغْلي ولا يَسْكُنُ، وكان بين قَتْلِ يحيى وبين خروج بُخْت نَصَّر مائة سنة.

ولم يزل بُخْت نَصَّر يقتُلهُم، وكان يدخُلُ قريةً قريةً، فيقتُل الرجال والنساء والصِّبيان، وكلَّ حيوان، والدَّم يغلي حتَى أفناهم، فقال: بقي أحَدَّ في هذه البلاد؟ فقالوا: عجوزٌ في مَوضِع كذاو كذا. فيعَث إليها فضرَب عُنُقَها على الدَّم فسَكَن، وكانت آخر من بَقى.

ثم أتى بابل فبنى بها مدينة، وأقام وحفر بئراً، فألقى فيها دانبال، وألقى معه اللَّبُوة، فجعلتِ اللَّبُوة تأكل (1) طين البئر، ويشرب دانبال لَبَنَها، فلَبِث بذلك زماناً. فأوحى الله إلى النبيّ الذي كان في بيت المَقْدِس: أن اذْهَبُ بهذا الطَعام والشَراب إلى دانبال، وأقرِئه منّي السلام. قال: وأين دانبال، ياربّ؟ قال: في بئر يبابل في مَوضِع كذا وكذا. فأتاه فأطلَع في البئر، فقال: يا دانبال؟ فقال: لبيّك، صوت غريب (11). قال: إنّ ربّك يُقرِئك السلام، وقد بعَث إليك بالطعام والشَراب. فدلّاه إليه ـ قال ـ فقال دانبال؛ الحمد لله الذي لا يُنسى من ذكره، الحمد لله الذي لا يُخبّب من دعاه، الحمد لله الذي من توكّل عليه كفاه، الحمد لله الذي عن وثق به لم يَكِلُه إلى غيره، الحمد لله الذي يجزي بالصّبر نجاة، الحمد لله الذي يكشِفُ ضُرّنا عند كُربينا، الحمد لله الذي هو يقتنا حين تنقطع الحِيَل منا، الحمد لله الذي هو رجاؤنا حين ساء ظنّنا بأعمالناه.

قال: دفرأى بُخْت نَصَّر في منامه (١٦) كأنَّ رأسه من حديد، ورِجْلَيه من نُحاس، وصَدْره من ذَهَب ـ قال ـ: فدعا المُنجَّمين، فقال لهم: ما رأيتُ في المنام؟ قالوا: ما ندري، ولكن قصَّ علينا ما رأيت. فقال: أنا أجري عليكم الأرزاق منذ كذا وكذا، ولا تَدرون ما رأيت في المنام؟! وأمرَ بهم فَقُتلوا،

قال: «فقال له بعض من كان عنده: إن كان عند أحدٍ شيء فعند صاحب الجُبّ، فإنّ اللَّبُوّة لم تنعرُّض له، وهي تأكُل الطين وتُرضِعُه، فبعث إلى دانيال، فقال: ما رأيتُ في المنام؟ قال: رأيتَ كأنّ رأسك من حديد، ورِجْلَيك من نُحاس، وصَدْرك من ذَهَب.

فقال: هكذا رأيتُ، فما ذاك؟ قال: قد ذهَب مُلكِك، وأنت مَقتولٌ إلى ثلاثة أيّام، يقتُلُك رَجُل من وُلد فارس.

<sup>(</sup>١) في المصدر: فأتوا.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر زيادة: من.

<sup>(</sup>۱۱) في «ط» نسخة بدل: بصوت غريب.

<sup>(</sup>١٢) في المعدر: تومه.

قال: «فقال: إنَّ عليَّ سَبِّع مدائن، على بابكلَ مدينة حرَس، وما رَضيت بذلك حتى وضَعْت بَطَة من نُحاس على بابكلّ مدينة، لا يدخل غريب إلا صاحت عليه، حتى يُوْخَذِ . قال . فقال له: إنَّ الأمرَكما قُلتُ لك».

قال: «فَبَتَ الخيل، وقال: لا تَلْقَون أحداً من الخَلْق إلّا قَتلتُموه كائِناً من كان. وكان دانيال جالِساً عنده، وقال: لا تفارِقْني هذه الثلاثة أيّام، فإن مَضَتْ هذه الثلاثة أيّام وأنا سالِم قتلتُك.

فلمّاكان في اليوم الثالث مُمْسِياً أخذَه الغَمّ، فخَرج فتَلقّاه غلامٌ كان يَخدِمُ ابناً له، من أهلِ فارس، وهو لا يعلم أنّه من أهل فارس، فدفع إليه سيفه، وقال: يا غلام، لا تلقى أحداً من الخَلْقِ إِلَا وقتَلْتُه، وإنْ لقيتَني أنا فاقتُلني. فأخَذ الغُلام سيفَه فضَرب به بُخْت نَصَّر ضَرْبةً فقتَله.

فخرج إرْمِيا على حمارٍ ومعه نبنٌ قد تزوّده، وشيءٌ من عَصيرٍ، فنظر إلى سِباع البَرّ وسِباع البَحر وسِباع الجَوّ تأكّل الجِبَف، ففكّر في نفسه ساعةً، ثمّ قال: ﴿ أَنَىٰ يُحْيِي هَٰذِهِ آفَةُ بَعْدَ مَوْتِهَا﴾ وقد أكلَتْهُم السّباع، فأمانه الله مكانه؛ وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّىٰ يُحْيِي هَٰذِهِ آللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ آفَةُ مِاْئَةً عَام ثُمَّ بَعَثَهُ﴾ أي أحياه.

فلمًا رَحِمَ الله بني إسرائيل، وأهلَك بُخْت نَصَّر، ردّ بني إسرائيل إلى الدنيا، وكان عُزَيْر لمّا سلّط الله بُخْت نَصَّر على بني إسرائيل، وكان عُزَيْر لمّا سلّط الله بُخْت نَصَّر على بني إسرائيل، هرَب ودخل في عين وغاب فيها، وبقي إرْفِيا (١٣) ميّناً مائة سنة، ثمّ أحياه الله تعالى، فأوّل ما أحيا منه عيناه في مثل غِرْقِئ (١٤) البَيض، فنظر، فأوحى الله تعالى إليه: كم لَبِثْتَ؟ قال لِبنْتُ يوماً. ثمّ نظر إلى الشّمس وقد ارتَفَعَتْ فقال: أو بعضَ يوم.

فقال الله تعالى: ﴿ بَل لَبِشْتَ مِأْنَةً عَامٍ فَانظُرْ إِلَيْ طُعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ﴾ أي لم يتغير ﴿ وَآنظُرْ إِلَىٰ حِمَارِكَ وَلَمْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُنفطِرة وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرْ إلى الْعِظَامِ كَيْفَ نُنشِرُهَا ثُمَّ نَكْسُوهَا لَحْمانُ وجعل ينظُر إلى العِظام البالية المُنفطِرة تجتمع إليه و إلى اللحم الذي قد أكلته السِّباع يتألف إلى العظام من ها هنا وها هنا، ويلتزِق بها حتى قام، وقام حماره، فقال: ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ اللهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قدِيرٌ ﴾ ،

٢/ ١٤٣٧ /٢ - العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عله السلام)، في قول الله تعالى: ﴿ أَوْ كَالَّذِى مَرَّ عَلَى قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ أَنَّى يُحْيى هَاذِهِ اللهُ بَعْدَ مَوْيَهَا﴾.

فقال: «إنّ الله بعنت إلى بني إسرائيل نبيّاً بقال له إرمِيا، فقال: قل لهم: ما بَلد تَنَقَّبتُه من كَرائم البُلدان، وغَرستُ فيه من كَرائم الغُرْس، ونقَّبتهُ من كلّ غَريبةٍ، فأخْلَف فأنبتَ خُرْنُوباً؟ ـ قال ـ فضَحِكوا واستهزّهُوا به، فشكاهم إلى الله ـ قال ـ : فأوحى الله إليه: أن قُلْ لهم: إنّ البلّد بيت المَقدِس، والغَرْس بنو إسرائيل تنقَّبتُه من كلّ غريبةٍ، ونحَبت عنهم كلّ جبّارٍ، فأخلفوا فعَمِلوا بمَعاصى الله، فلا سَلْطَنَ عليهم في بلدهم مَنْ يَسفِك دماءهم،

<sup>(</sup>۱۲) في «ط» نسخة بدل: دانيال.

<sup>(</sup>١٤) الغيرقين: القشرة الرقيقة الملتزقة بياض البيض. «المعجم الوسيط ـ غرقاً ـ ٢: ٢٥٠».

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٠/٢٦٦.

ويأخُذ أموالَهم، فإن بَكُوا إليّ فلم أرْحَمُّ بُكاءهم، وإن دَعُوا لم أستَجِبْ دُعاءهم <sup>(۱)</sup> ثمّ لأُخَرَّبنّها مائة عامٍ، ثمّ لأعمَّرَنَّها.

فلمّا حدَّ ثهم جزِعَت العُلماء، فقالوا: يا رسول الله، ما ذنبُنا نحن، ولم نَكُنْ نعمَل بعمَلِهم، فعاودْ لنا ربّك. فصام سبعاً، فلم يُوحَ إليه شيء، فأكل أكلةً، ثمّ صام سبعاً. فلمّاكان يوم الواحد والعشرين أوحى الله إليه: لتَرْجِعَنَ عمّا تصنَع، أتُراجِعني في أمرٍ قضيتُه، أو لأرُدّنَ وجهَك على دُبُرك. ثمّ الواحد والعشرين أوحى الله إليه: لتَرْجِعَنَ عمّا تصنَع، أتُراجِعني في أمرٍ قضيتُه، أو لأرُدّنَ وجهَك على دُبُرك. ثمّ أوحى إليه: قل لهم: لأنكم رأيتم المُنكر فلم تُنكروه. فسلط الله عليهم بُخْت نَصَّر، فصنَع بها ما قد بلغك، ثمّ بَعث بُخْت نَصَّر، فصنَع بها ما قد بلغك، ثمّ بَعث بُخْت نَصَّر إلى النبي (علم الله عند) فقال: إنّك قد نُبتَت عن ربّك، وحدّثتهم بما أصنع بهم، فإن شِئْتَ فأقِمْ عندي فيمن شِئْت، وإن شِئْتَ فاخرُج.

فقال: لابل أخرَج، فتزود عصيراً وتيناً وخرَج. فلمّا أن كان (٢) مدّ البَصَر النفَت إليها، فقال: ﴿ أَنَّى يُحيي هَلْهِ اللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ اللهُ مِائَةً عامٍ ﴾ ، أماته غُدُوةً، وَبَعَثَه عَشيّةً قبل أنْ تَغبب الشمس، وكان أوّل شيء خلق منه عينيه في مثل غِرفي البيض، ثمّ قبل له: كم لبنْت؟ قال: لبثتُ يوماً. فلمّا نظر إلى الشمس لم تَغِب، قال: ﴿ أَوْ بَعْضَ يَوْمُ قَالَ بَلْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ كَمْ لِنُكُ إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إلى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرُ إلى اللهُ تَعْمُ فَانظُرْ إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إلى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرُ إلى اللهُ تَعْمُ فَانظُرْ إلى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إلى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرُ إلى الْمَامِكُ وَسُرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إلى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرُ إلى الْمُعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرْ إلى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرُ إلى الْمُعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرُ إلى حِمَارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَآنظُرُ إلى اللهُ عَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَٱنظُرُ إلى عَلَيْهُ لَمْ يَتَسَنَّهُ وَالْوَلُولُ إلى اللهُ عَرْفَى لَنْشِرُهَا مُ كَيْفَ لُنَامُ كَيْفَ لُنُولُولُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

قال: «فَجَعَل ينظُر إلى عِظامه، كيف يَصِل بعضُها إلى بعض، ويرى العُروق كيف تَجري، فلمَا استَوى قائماً، قال: ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ آللَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

وفي رواية هارون: فنزوّد عَصيراً ولَهناً.

٣٠٤١ /٣-عن جابر، عن أبي جعفر (عبد السلام) قال: ونولت هذه الآية على رسول الله (صلى اله عبد وآله) هكذا: ألم تر إلى العِظام كيف نُنشِزها ثمّ نكسوها لَحْماً فلمّا تبيّن له ـ قال: ما تبيّن لرسول الله (صلى الله عبد وآله) أنّها في السماوات ـ قال الرسول: أعلم أنّ الله على كل شيء قدير. سلّم رسول الله (سلّم الله به وآله) للربّ، وآمن بقول الله: ﴿ فَلَمَّا تَبَيّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنّ آللهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

1579 / 1579 / 1 - أبو طاهِر العَلَويَ، عن عليّ بن محمد العلويّ، عن علي بن مَرزوق، عن إبراهيم بن محمّد، قال: ذكر جماعة من أهل العلم أنّ ابن الكوّاء قال لعليّ (علم السلام): يا أمير المؤمنين، ما وَلَدُ أكبر من أبيه من أهل الدنيا؟ قال: هنعم، أولئك وُلدعُزير، حين مرّ على قريةٍ خَرِبَةٍ وقد جاء من ضَيْعةٍ له، تحته حِمار، ومعه شَنّة (١) فيها يبنّ، وكُوز فيه عصيرٌ، فمرّ على قريةٍ خَرِبَةٍ، فقال: ﴿ أَنَّى يُحْيِي هَلْذِهِ آللهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فأمَاتَهُ آللهُ مِأْتَةً عَام ﴾ فتوالد

<sup>(</sup>١) زاد في «ط»: فشَّلتهم وفشَّلت.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: أن غاب.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤١/٧٤٠.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤١/٨٢١.

<sup>(</sup>١) الشُّنُّ: القِربة الخَلْق، وهي الشُّنَّة أيضاً. «الصحاح ـ شنن ـ ٥: ٢١٤٦».



وُلده وتَناسَلوا، ثمّ بعث الله إليه فأحياه في المَوْلِد الذي أماته فيه، فأولئك وُلده أكبَر من أبيهم،

الطّبَرْسيّ في (الاحتجاج): في حديث عن الصادق (عبدالله) وقد سأله زِنديق، فقال: فلو أنّ الله ردّ إلينا من الأموات في كلّ مائة عام [واحداً]، لِنسأله عمّن مضى منّا إلى ما صاروا وكيف حالُهم، وماذا لقُوا بعد الموت، أيّ شيءٍ صُنع بهم، لعَمِل الناس على اليقين، واضمَحَلَ الشك، وذهّب الغِلّ عن القلوب.

قال (طبه السلام): (إنّ هذه مَقالة من أنكر الرُسُل وكذّبهم [ولم يُصدُّق] بما جاءُوا به من عندالله، [إذ] أخبَروا وقالوا: إنّ الله عزّ وجلّ أخبَر في كتابه على لسان الأنبياء (طبهم السلام) حال من مات منّا، أفيكون أحداً أصدق من الله قولاً ومن رُسُله، وقد رجَع إلى الدنبا ممّن ماتَ خلق كثير، منهم: أصحاب الكَهْف، أماتهم الله ثلاث مائة عام وتسعة، ثمّ بعثهم في زمان قَوْم أنكروا البَعْث، ليقطَع حُجَّنهَم، ولِيُرِيَهُم قُدْرَتُه، ولِيَعْلَموا أنّ البَعْثَ حَقَّ.

وأمات الله إزْمِيا النبي (عَلِه الله) الذي نظر إلى خراب بيت المَقْدِس وما حوله حين غَزاهم بُخْت نَصَّر، فقال: ﴿ أَنَّىٰ يُحْيِي هَلْذِهِ آفَهُ بَعْدَ مَوْتِهَا فَأَمَاتَهُ آفَةُ مِأْنَةً عَامٍ ﴾ ثمّ أحياه ونظر إلى أعضائِه كيف تلتَئِم، وكيف تُلبَس اللّحم، وإلى مَفاصلِه وعُروفه كيف تُوصَل، فلمّا استوى قائماً (''، قال: ﴿ أَعْلَمُ أَنَّ آفَةَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ .

١٤٤١ /٦- أبو عليّ الطَّبَرْسيّ، قال: الذي مرّ على قريةٍ هو عُزّير. قال: وهو المرويّ عن أبي عبدالله (طبهالسلام). قال: وقيل: هو إرْمِيا. وهو المرويّ عن أبي جعفر (عبالسلام).

٧/ ١٤٤٢ /٧ ـعنه، قال: ورُوي عن عليّ (عليه السلام): «أن عُزيراً خرَج من أهله، وامرأتُه حامِل، وله خمسون سنة، فأمانه الله مائة سنةٍ، ثمّ بعثُه فرجَع إلى أهله ابن خمصين سنة، وله ابن له مائة سنةٍ، فكان ابنه أكبر منه، فذلك من آيات الله».

۱۶۶۳ /۸-قلت: وروى سَعْد بن عبدالله القميّ في (بصائر الدرجات) عن أمير المؤمنين (طبه السلام): وأنّ الآية في عُزَير وعزرة (۱).

فوله تعالى:

وَإِذْ قَالَ إِبْرَ ٰهِيمُ رَبِّ أُرِنِي كَيْفَ تُخيي آلْمَوْتِيْ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَـٰكِن لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ

٥ - الاحتجاج: ٣٤٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: قاعداً.

۲ ـ مجمع البيان ۲: ۲۲۹.

٧ مجمع البيان ٢: ٦٤١.

٨ . مختصر بصائر الدرجات: ٢٣.

<sup>(</sup>١) (وعزرة) ليس في المصدر.



# ثُمَّ آجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ آذْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَغِياً وَآغَلَمْ أَنْ آخُهُ اللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ [٢٦٠]

حمزة بن القاسم العلوي العباسي، قال: حدّثنا علي بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدقّاق (١) (رضه ه عه)، قال: حدّثنا محمّد بن حمزة بن القاسم العلوي العباسي، قال: حدّثنا محمّد بن محمّد بن مالك الكوفي الفرّاري، قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن زيد الزّيّات، قال: حدّثنا محمّد بن زياد الأزدي، عن المُفَضّل بن عُمر، عن الصادق جعفر بن محمّد (عد السلام)، قال: ﴿ وَبِّ أُونِي كَيْفَ تُحيي محمّد (عد السلام)، قال: ﴿ وَبِّ أُونِي كَيْفَ تُحيي المُفَصِّل بن عُمر، عن الصادق عقيمي أَلْمَوْتَى ﴾ وهذه آية مُتشابهة، ومعناها: أنه سأل عن الكيفيّة، والكيفيّة مِن فِعل الله عزّ وجل، متى لم يَعْلَمُها العالم لم يَلْحَقْهُ عَيْبٌ، ولا عَرَضَ في توحيده نَفْصٌ. فقال الله عزّ وجلً: ﴿ أَوْلَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ ﴾ هذا شَرُط عامّ، من آمن به متى سُئل واحدٌ منهم: أولَمْ تُوْمِن. وجب أن يقول: بلى؛ كما قال إبراهيم، ولمّا قال الله عزّ وجلّ لجميع أرواح بني آدم: ﴿ أَلَسْتُ بِرَبِكُمْ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾ (١٠ كان أوّل من قال: بلى محمّد (من شعبه عبدرته)، فصار بسبقه إلى (بلى) سيّد الأوّلين والآخِرين، وأفضل النبيّين والمُرسَلين. فمن لم يُجِب عن هذه المسألة بجَواب إبراهيم فقد رَغِب عن مِلّته والله الله عزّ وجلّ في الدنياء.

۱٤٤٥ /٢ ـ عنه، قال: حدَّننا تَميم بن عبدالله بن تَميم القُرَشيّ، قال: حدَّثني أبي، عن حَمدان بن سُليمان النَّيْسابوريّ، عن عليّ بن موسى (عبدالله)، النَّيْسابوريّ، عن عليّ بن موسى (عبدالله)، فقال له المأمون: يا بن رسول الله، أليس من قولك أنَّ الأنبياء معصومون؟ قال: «بلي».

فسأله عن آبات من القرآن، فكان فبما سأله أن قال له: فأخبرني عن قول الله: ﴿رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُخيي آلْمَوْتَىٰ قَالَ أَوَ لَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَى وَلَـٰكِن لِيَطْمَئِنَّ قُلْبِي﴾.

قال الرضا (عبد السلام): وإنّ الله تبارك و تعالى كان أوحى إلى إبراهيم (عبد السلام): أنّى مُتَخِذ من عبادي خليلاً، إن سألنّى إحياء المونى أجَبْتُه، فوقع في نفس إبراهيم (عبد السلام) أنّه ذلك الخَليل، فقال: ﴿ رَبِّ أُرِنِى كَيْفَ تُخيى سألنّى إحياء المونى أجَرْء أُوبَى كَيْفَ يُغيى المُونَى قَالَ اللّه فَيْ الطّيْرِ فَصُرْهُنَّ إلَيْكَ ثُمَّ الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوْلَمْ تُوْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَئنَ قَلْبِى ﴾ على الخُلة ﴿ قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِنَ الطّيرِ فَصُرْهُنَّ إلَيْكَ ثُمَّ الْمَوْتَىٰ قَالَ اللّه عَنْ الطّيرِ فَصُرْهُنَّ إلَيْكَ ثُمَّ الْمَوْتَىٰ قَالَ مَعْنَ اللّه عَنْ عَلَى كُلّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْء أَثُمَّ آدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَآغلَمْ أَنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾. فأخذ إبراهيم (عبد السلام) تسرأ وبَطاً وطاؤساً ودِيكاً فَقَطّعَهُنّ وخلطَهُنّ ، ثمّ جعَل على كلّ جَبَلٍ من الجبال التي كانت حوله ـ وكانت عَشَرَة ـ

سورة البقرة آية - ٢٦٠ ـ

١ ـ الخصال: ٨٤/٣٠٨

<sup>(</sup>١) في المصدر: عليّ بن أحمد بن موسى، وكلاهما من مشايخ الصدوق، ولا يبعد اتحادهما، انظر معجم رجال الحديث ١١: ٢٥٤ و ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٧٢.

<sup>(</sup>٣) البقرة ٢: ١٣٠

٢ ـ عيون أخبار الرضا اعليه السعن ١: ١٩٨٨.

منهنّ بُجزءاً، وجعَل مَناقِيرَهنَّ بين أصابعه، ثمّ دعاهُنّ بأسمائهنّ، ووضّع عنده حَبّاً ومامّ، فتطايرت تلك الأجزاء بعضها إلى بعض حتّى استَوَتِ الأبدان، وجاء كلّ بدن حتّى انضّم إلى رَفَّبته ورأسِه، فخلّى إبراهيم (علمالسلام) عن مَنَافِيرِهنَ فَطِيْزِنَ، ثُمَّ وقَعْنَ وشَربْنَ من ذلك الماء، والتَقَطْنَ من ذلك الحَبّ، وقُلن: يا نبيّ الله، أحيَيْتَنا أَحْيَاك الله. فقال إبراهيم (عليه السلام): بل الله يُحبى ويُميت، وهو على كلّ شيءٍ قديره.

قال المأمون: بارك الله فيك يا أبا الحسن.

٣/ ١٤٤٦ /٣ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن أبي أيّوب، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبه المعرم)، قال: «إنَّ إبراهيم اعبه المعرم) نظر إلى جِيفةٍ على ساحل البَّحْر تأكُّلها سِباع البرّ وسِباع البحر، ثمّ تَشِب (١٠) السَّباع بعضها على بعضٍ، فيأكلُ بعضُها بعضاً، فتعجّب إبراهيم (عليه السلام)، فقال: يا ربّ، أرنى كيف تُحيى الموتى؟ فقال الله تعالى: ﴿ أُوَلَمْ تُؤْمَنَ ﴾؟ قال: ﴿ بِلَمْ وَلَـٰكِنَ لِيَطْمَثِنَّ قَلْبِي ﴾. قال: ﴿ فَخُذْ أَرْبَعَةُ مِّنَ ٱلطَّيْر فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ آجْمَلْ عَلَى كُلِّ جَبَل مِّنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ آدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً وَآعْلَمْ أَنَّ آللهَ عَزيزٌ حَكِيمٌ ﴾. فاخذ إبراهيم (عبه هملام) الطاؤس والدّيك والحَمام والغُراب، فقال الله عزّ وجلّ: ﴿ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ﴾ أي قطَّعْهُنّ، ثمّ اخلُط لَحْمَهُنّ وفرُقُهُنّ على عَشَرَة جبالٍ، ثمّ خُذْ مَناقِيرهن وادْعُهُنّ يأتينَك سَعْباً. ففعَل إبراهيم (عليهالسلام) ذلك، وفَرَّقَهُنّ على عَشَرَة جبالٍ، ثمّ دَعَاهُنّ، فقال: أجيبيني بإذن الله تعالى. فكانت تجتَمِع وتتألّف لحم كلّ واحدٍ وعظمه إلى رأسه، فطارت إلى إبراهيم (عليه الملام)، فعند ذلك قال إبراهيم (عليه الملام): إنَّ الله عزيز حكيمٌ».

١٤٤٧ /٤ . محمّد بن يعقوب: عن على بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن الحسين بن الحَكم، قال: كتبتُ إلى العبد الصالح اعد المدالع) أُخبَرُه أنّى شاك، وقد قال إبراهيم (عدالمهم): ﴿ رَبّ أُرنِي كُيْفَ تُخيى ٱلْمَوْتَيٰ﴾ فإنّى أحِبّ أن تُريّني شيئاً من ذلك.

فكتب (عد هـ لام) إليه: وإنَّ إبراهيم كان مُؤمِّناً وأخبُ أن يزَّدادُ إيماناً، وأنت شاكَّ والشاكُّ لا خير فيه،

وكتب إليه: «إنَّما الشك ما لم يأتِ البقين، فإذا جاء البقين لم يجُز الشَّكَ».

وكتب: «إنَّ الله عزَّ وجلَ يتمول: ﴿ مَا وَجَدْنَا لأَ كَثَرِهِم مِّنْ عَهْدٍ وَإِنْ وَجَدْنَا أَكْثَرَهُمْ لَفَاسِقِينَ ﴾ (١) ـ قال ـ نزلت في الشاكه.

١٤١٨ /٥ عنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن ابن أذينة، عن نَصْر بن قابُوس، قال: قال أبو عبدالله رهب السعم: ﴿إذَا أَحبَبْتُ أَحداً من إخوانِك فأعلِمُه ذلك، فإنّ إبراهيم المداسلام، قال: ﴿ رَبِّ أُرِنِي كَيْفَ تُحْيِي ٱلْمَوْتَىٰ قَالَ أُولَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن لِيَطْمَئنَّ قَلْبِي ﴾ ١.

٣ ـ تفسير القمق ١: ٩١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تحمل.

٤ ـ الكافي ٢: ١/٢٩٣.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٠٢.

٥ ـ الكافي ٢: ١/٤٧٠.

١٤٤٩ /٦ ـ أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ: عن محمّد بن عبدالحميد، عن صَفُوان بن يحيى، قال: سألت أبا الحسن الرضا (عبده من عن قول الله لإبراهيم: ﴿ أَوَلَمْ تُؤْمِن قَالَ بَلَىٰ وَلِلْكِن لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي﴾ أكان في قَلْبهِ شَكَ؟ قال: ولا، كان على يَفين، ولكنّه أراد من الله الزيادة في يَفينه».

٧/ ١٤٥٠ /٧ - العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، في قول إبراهيم (عبدالسلام): ﴿ رَبِّ أُرِنِي كَيْفَ تُحْيِي ٱلْمَوْتَيْ﴾.

قال أبو عبدالله (عبدالله): «لمّا رأى (1) إبراهيم (عبدالله) ملكوت السماوات والأرض، رأى رجُلاً يزني، فدعا عليه فمات، ثمّ رأى آخر، فدعا عليه فمات، حتّى رأى ثلاثةً، فدعا عليهم فماتوا. فأوحى الله إليه: أن يا إبراهيم يان دَعْوَتَك مُجابة، فلا تَدْعُ على عبادي، فإنّى لو شِئْتُ لم أَخْلَقْهُم، إنّى خَلَقْتُ خَلْقي على ثَلاثَةِ أصنافِ: عَبْداً يَعْبُدُني ولا يُشرِك بي شيئاً فأثيبه، وعَبْداً يَعْبُدُ (1) غيري فلن يفوتني، وعَبْداً يَعْبُدُ غيري فأخرِجُ من صُلْبه من يَعبُدُني.

ثمّ التفت فرأى جِيفة على ساحل، بعضُها في الماء، وبعضها في البرّ (")، تجيء سِباع البحر فتأكُل ما في الماء، ثمّ ترجِع فيَشِدّ بعضُها على بعض، ويأكُل بعضها بعضاً، وتجيّ سِباع البَرّ فتأكُل منها، فيشِدّ بعضُها على بَعْض ويأكُل بعضها بعضاً. فعند ذلك تعجّب ممّا رأى، وقال: ﴿ رَبِّ أُرنِى كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَى ﴾ قال: كيف تُخرج ما تناسَخ! هذه أمم أكل بعضها بعضاً. قال: أولم تُؤمن؟ قال: ﴿ يَلَى وَلِلْكِنِ لِيَطْمَشِنَ قَلْبِي ﴾ يعني حتى أرى هذاكما أراني (") الله الأشياء كلّها. قال: ﴿ فَخُذْ أَرْبَعَةٌ مِنَ الطّيْرِ فَصُرْهُنَ إليّكَ ﴾ تُقَطّعهُن وتَخْلُطُهن، كما أخلِطَت هذه الجِيفة في هذه السَّباع التي أكلَتْ بعضُها بعضاً ﴿ ثُمَّ أَجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مَنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ آدْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْياً ﴾، فلمّا دَعاهُن أَجَبْنَه، وكانت الجبال عَشَرَة».

۱٤٥١ /٨. وروى أبو بصبر، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: «كانت الجبال عَشَرة، وكانت الطيور: الديك، والحَمامة، والطاوس، والغُراب. وقال: فخُذ أربعة من الطير فصُرَهن وقطعهن بلَحْمِهِن وعِظامِهن وريشِهن ثمّ أمسِك رؤوسَهن، ثمّ فرَّقهُن على عَشَرَة جبالٍ، على كلّ جَبَلٍ مِنهُن جُزءٌ. فجعَل ماكان في هذا الجبل يذهب إلى هذا الجبل بدهب إلى هذا الجبل بنه ونحمه ودمِه، ثمّ بأتيه حتى يضَع رأسَه في عُنُقه حتى فَرَغ من أربَعتِهنّ».

٦ ـ المحاسن: ٢٤٩/٢٤٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٩/١٤٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أُري.

<sup>(</sup>۲) قى «ط»: عبد.

<sup>(</sup>٢) في «ط» نسخة بدل: نصفها في الماء، ونصفها في البرّ.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: رأي.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٢/٧٠.

1107 / 120 عن مَعْرُوف بن خَرَبُوذ، قال: سَمِعت أبا جعفر (عليه السلام) يقول: وإنّ الله لمّا أوحى إلى إبراهيم (عبد الله)، أن خُذْ أربعةً من الطير، عمد إبراهيم فأخذ النّقامة والطاؤس والوَزَّة والديك، فنَتَفَ ريشَهُنَ بعد الذّبح، ثمّ جمّعهُن في مِهْراسةٍ (١) فَهَرَسَهُنّ، ثمّ فرّفهن على جبال الأرْدُنّ، وكانت يومئذٍ عَشَرة جبالٍ، فوضع على كلّ جبلٍ مِنهُنّ جُزءاً، ثمّ دَعاهُنّ بأسمائِهنّ، فأقبَلْنَ إليه سَعْباً -يعني مُسرِعات -فقال إبراهيم عند ذلك: أعلَمُ أنّ الله على كلّ جبلٍ مِنهُنّ جُزءاً، ثمّ دَعاهُنّ بأسمائِهنّ، فأقبَلْنَ إليه سَعْباً -يعني مُسرِعات -فقال إبراهيم عند ذلك: أعلَمُ أنّ الله على كلّ شيءٍ قديرً».

١٠/ ١٤٥٣ /١٠ ـ عن عليّ بن أسباط: أنّ أبا الحسن الرضا (عبه السلام) سُثل عن قول الله: ﴿ قَالَ بَلَىٰ وَلِلْكِن لِّيَطْمَئِنَّ قَلْبِي ﴾ أكان في قلبِه شك؟ قال: «لا، ولكن أراد من الله الزِيادة في يقينه». قال: والجزَّء واحدٌ من عَشَرةَ (١).

11/ 1508 من عبدالصَّمَد بن بَشير، قال: جُمِعَ لأبي جعفر المَنصور القُضاة، فقال لهم: رجُل أوصى بجُزءٍ من ماله، فكم الجزء؟ فلم يعلَموا كم الجُزء واشتكوا إليه فيه، فأبرد بريداً إلى صاحب المدينة أن يسأل جعفر بن محمّد (عبدالسلام): رجلٌ أوصى بجُزءٍ من ماله فكم الجُزء؟ وقد أشكل ذلك على القضاة، فلم يَعلموا كم الجُزء. فإن هو أخبرك به وإلا فاحْمِله على البريد ووجّهه إليّ.

فأتى صاحب المدينة أبا عبدالله (عبد الله) فقال له: إنّ أبا جعفر بَعَثَ إليّ أن أسألك عن رجلٍ أوصى بجزءٍ من ماله، وسأل مَنْ قِبَلَه من القُضاة فلم يُخبِروه ما هو، وقد كتّب إليّ إن فسَّرْتَ ذلك له وإلا حملتُك على البريد إليه. فقال أبو عبدالله (عبد الله): هذا في كتاب الله بين، إنّ الله يقول لمّا قال إبراهيم: ﴿ رَبِّ أُرنِي كَيْفَ تُخيي أَلْمَوْتَىٰ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبُلُ مُنْهُنَّ جُزْءً ﴾ فكانت الطبر أربعة والجبال عَشَرَة، يُخْرِج الرجل من كل عَشَرَة أجزاء جُزءاً واحداً.

و إنّ إبراهيم (طبالسلام) دعا بمِهْرَاسٍ فَلْرَقَ فيه الطيور جَميعاً، وحبّس الرؤوس عنده، ثمّ إنّه دعا بالذي أمِر به، فجعل ينظُر إلى الريش كيف يخرُج، وإلى العُروق عِرقاً عِرقاً حتّى تَمَّ جَناحه مُستَوياً، فأهوى نحو إبراهيم (طبالسلام) فأخذَ (1) إبراهيم ببعض الرؤوس فاستقبله به، فلم يكن الرأس الذي استقبله به لذلك البدّن حتّى انتقل إليه غيره، فكان موافِقاً للرأس، فتَمَّت العِدّة، وتَمَّت الأبدان».

١٢/ ١٤٥٥ عن عبدالرحمن بن سَبابة، قال: إنّ امرأة أوصَتْ إليّ، وقالت لي: تُلُثي تقضي به دّين ابن أخي،

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٣/١٤٣.

<sup>(</sup>١) العيقر استة: الآلة المتقرّوس بها. «لسان العرب معرس - ٦: ٢٤٧».

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٤٧٢/١٤٣.

<sup>(</sup>١) هذه الجملة توضيحٌ لقوله في الحديث السابق «فوضع على كلّ جبل منهن جُزءاً» أو للأحاديث الآتية.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٣/١٤٣.

<sup>(</sup>١) في «س»: فقال، والمراد فأشار، وفي المصدر: فمال.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٤/١٤٤.

و جُزء منه لفلانةٍ (١٠). فسألت عن ذلك ابن أبي ليلي، فقال: ما أرى لها شيئاً، وما أدري ما الجُزء.

فسألت أبا عبدالله (مداسلام) وأخبَرته كيف قالت المرأة، وما قال ابن أبي ليلى. فقال: (كَذَب ابن ليلى، لها عُشْر النُّلُث، إنّ الله أمر إبراهيم (مداسلام)، فقال: ﴿ آجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مَنْهُنَّ جُزءاً ﴾ وكانت الجبال يومئذ عَشَرَة، وهو العُشْر من الشيء».

۱۲/ ۱۲۵۱ من أبي بَصير، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في رجل أوصى بجُزءٍ من ماله. فقال: ﴿جزَّةٌ من عَشَرَةٍ ، كانت الجبال عَشَرةً ، وكانت الطير: الطاوّس، والحمامة، والديك، والهُدْهُد، فأمره الله أن يُقطّعهُنّ ، وأن يضع على كلّ جَبَلٍ منهُنّ جُزءاً ، وأن يأخذ رأس كلّ طيرٍ منها بيده - فال - : فكان إذا أخذ رأس الطير منها بيده، تطاير إليه ماكان منه حتى بعود كماكان».

المؤرساني، المؤرساني، المؤرساني، عن عبدالله بن عبدالله، قال: جاءني أبو جعفر بن سُليمان الخُراساني، وقال: نزل بي رجلٌ من خُراسان من الحُجّاج فنذاكَرْنا الحديث، فقال: مات لنا أخ يِمَرُو، وأوصى إليّ بمائة ألف دِرْهَم، وأمرّني أن أعطِيّ أبا حنيفة منها جُزءاً، ولم أعرف الجزء كم هو ممّا ترك؟ فلمّا فَدِسْتُ الكوفة أتيت أبا حنيفة، فسألته عن الجُزء، فقال لي: الرُّبُع. فأبئ قلبي ذلك، فقلت: لا أفعل حتى أحُجّ واستَقْصي المسألة. فلمّا رأيت أهل الكوفة قد أجمّعوا على الرُّبُع، قلت لأبي حنيفة؛ لاسَوءة بذلك، لك أوصى بها يا أبا حنيفة، ولكن أحُجّ واستَقْصى المسألة. فقال أبو حنيفة، ولكن أحُجّ

فلمّا أنينا مكّة، وكنّا في الطّواف فإذا نحن برجل نبيخ قاعِد، قد فَرَغ من طّوافه، وهو يدعو ويُسبّح، إذ التفّتُ أبو حنيفة، فلمّا رآه قال: إن أردتَ أن تسأل غاية الناس فسُلُ هذا، فلا أحَدّ بعدّه. قلت: ومن هذا؟ قال: جعفر بن محمّد.

فلمًا فعَدُتُ واستَمْكَنْتُ، إذ استدار أبو حَنيفَة خَلْفَ ظَهْرِ جَعفر بن محمد (مبه الله)، فقعد قريباً مني فسلم عليه وعظمه، وجاء غير واحدٍ مُزْدَلِفين مُسلّمين عليه وقعدوا. فلمّا رأيت ذلك من تعظيمهم له اشتَد ظَهْري، فغمَزني أبو حنيفة أن تكلّم. فقلت: جُعِلتُ فِداك، إنّي رجلٌ من أهل خُراسان، وإنّ رجلاً مات وأوصى إليّ بمائة ألف دِرْهَم، وأمرني أن أعطى منها جُزءاً، وسمّى لى الرجل، فكم الجزّء، جُعِلتُ فِداك؟

فقال جعفر بن محمّد (عليما الملام): «يا أبا حنيفة، لك أوصى، قُل فيها، فقال: الرُّبُع، فقال لا بن أبي ليلي: «قُل فيها» فقال: الرُّبِعُ.

فقال جعفر (مله السلام): ومن أين قُلتُم الرُّبعُ؟٥.

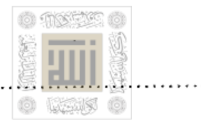
قال: لقول الله: ﴿ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ آجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ﴾.

فقال أبو عبدالله اعلى قدم، وأنا أسمع هذا: «قد عَلِمْتُ أنَّ الطير أربعة، فكم كانت الجِبال، إنمَّا الأجزاء

<sup>(</sup>١) في «ط»: لنلانٍ.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٤ /٧٥.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٤/٧٦/



للجِبال ليس للطير؟ ه فقالوا: ظننًا أنَّها أربعة. فقال أبو عبدالله (عبد المعرم): هولكنَّ الجِبال عَشَرَة ٥٠.

١٥/ ١٤٥٨ - عن صالح بن سَهْل الهَمْدانيّ، عن أبي عبدالله (على السلام) في قوله: ﴿ فَخُذْ أَرْبَعَةٌ مِّنَ ٱلطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ آجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءاً﴾.

فقال: «أخذ الهُدْهُد والصُّرد (أُ والطاوُس، والغُراب، فذبَحَهُنَ وعزَل رُوْوسهنَ، شمّ نَحَوَ (أُ أبدانهم بالمِنْحاز (أُ بريشهنَ، ولُحومهنَ، وعِظامهنَ حتّى اختلَطَتْ، ثمّ جَزَّاهُنَ عَشَرَة أَجزاءٍ على عَشَرَة جبالٍ، ثمّ وضَع عند ، حَبّاً وماءً (أَ، ثمّ جعل مَناقِيرهُنَ بين أصابعه، ثمّ قال: إئتيني سَعْياً بإذن الله، فتطايرت بعض (أُ إلى بعض، اللحوم والريش والعظام حتى استوت الأبدان (أكما كانت، وجاء كلّ بدَنٍ حتى التَزَق برقَبَتِه التي فيها المِنقار، فخلَى إبراهيم (عبدالله) عن مناقِيرها، فرفَعْن وشَرِبن من ذلك الماء، والتَقَطَّنَ من ذلك الحَبّ، ثمّ قلن: يا نبيّ الله، أحياك الله. فقال: بل الله يُحيى ويُميت.

فهذا تفسيره في الظاهر، وأمّا تفسيره في باطن القرآن، قال: خُذ أربعة (٢ ممّن يحتمل الكلام فاستَوْدِعُهُم علمَك، ثمّ ابعثْهُم في أطراف الأرض حُجَجاً لك على الناس، فإذا أردَت أن يأتوك دعَوْتَهم بالاسم الأكبر يأتونَك سَعْياً، بإذن الله تعالى».

قوله نعالي:

مَّنَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّائَةً حَبَّةٍ وَآللهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ وَٱللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ٢٩١١]

١/ ١٤٥٩ /١ ـ أحمّد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ: عن ابن مَحْبُوب، عن عُمر بن يـزيد، قـال: سَمِعت أبـا

سورة البقرة آية ـ ٢٩١ ـ

١ - المحاسن: ٢٥٤/٢٨٤.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٥/٧٧٨.

<sup>(</sup>١) الصُّرَد: طائر أكبر من العُصْفُور، ضَخم الرأس والمِنقار يصيد صغار الحشرات، وربما صاد العُصْفُور، وكانوا يتشاءمون به. «المعجم الوسيط ــ صود ـ ١: ٥١٢».

<sup>(</sup>٢) نَحَزَ الشي: دقَّه وسحتْه بالمينْحَاز. وفي المصدر: نخر.

<sup>(</sup>٣) المِنْحَارَ: الهاون. السان العرب \_ نحز \_ ٥: ١٤ ٤٪، وفي المصدر: بالمنخار.

<sup>(1)</sup> في «س وط»: عنده أكبادها.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: بعضهن.

 <sup>(</sup>٦) في المصدر: بالأبدان.

<sup>(</sup>٧) في المصدر زيادة: من الطير.

سورة البَقْرَة (٢) .....

of \

عبدالله (عبد السلام) يقول: «إذا أحسَن العبد المؤمن عمّله ضاعف الله تعالى عمّله، لكلّ حسنةٍ سبع مائة، وذلك قول الله: ﴿ وَٱللهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاءُ ﴾ فأحْسِنوا أعمالَكم التي تَعْمَلونها لثواب الله، فقلت له: وما الإحسان؟

قال: فقال: وإذا صلّبتَ فأحسِنْ رُكوعَك وشجودَك، وإذا صُمْتَ فنوقَّ كلّ ما فيه فَساد صَوْمِك، وإذا حجَجْتَ فنوقَّ ما يَحْرُم عليك في حَجّك وعُمْرَتك ـ قال ـ: وكلّ عملٍ نعمَله لله فليكن نفيّاً من الدَّنس».

العبد الشيخ في (أماليه): قال: أخبرنا محمّد بن محمّد، قال: أخبرنا أبو القاسم جعفر بن محمّد بن عُولُويْه، عن أبيه، عن سَعْد بن عبدالله، عن أحمد بن محمّد بن عبسى، عن يونس بن عبدالرحمن، عن الحسن بن محمّد بن عبدالله، عن أبي عبدالله جعفر بن محمّد (عبدالله)، قال: وإذا أحسَنَ العَبْدُ المُومِنُ عمله ضاعف الله عمّله بكلّ حسَنةٍ سبع مائة ضِعف؛ وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿وَآفَهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَاهُ ﴾.

ا ۱٤٦١ /٣- العبّاشيّ: عن عُمر بن يُونُس، قال: سَمِعت أبا عبدالله (طبه السلام) يقول: ﴿ وَآلَةُ يُضَاعِفُ المؤمن عمله ضاعف الله تعالى (١) عمله بكلّ حسنةٍ سبع مائة ضِعف؛ فذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَآلَةُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءُ﴾ فأحسِنوا أعمالَكم التي تعمَلونها لنّواب الله». فلت: وما الإحسان؟

قال: إذا صلّبتَ فأحْسِنْ ركوعَك وسُجودَك، وإذا صُمْتَ فَتَوَقَ ('' ما فيه فَسادُ صَوْمِك، وإذا حجَجْتَ فَتَوَقَ كلَّ ما يَحْرُم عليك في حِجْنك وعُمرَتَك ـ قال ـ وكلّ عمل يَعِيمِله فليكن نقيًا من الدَّنس».

1177 / 1 - عن حُمْران، عن أبي جعفر الله المام، قال اقلت له الرأيت المؤمن له فَضَّل على المُسلم في شيء من المَواريث والقَضايا والأحكام حتَى يكون للمؤمن أكثر ممّا يكون للمسلم في المواريث أو غير ذلك؟

قال: «لا، هما يَجْرِبان في ذلك مَجرئ واحد أإذا حكم الإمام عليهما، ولكنّ للمُؤمن فَضْلاً على المُسلم في أعمالهما، وما يتقرّبان به إلى الله تعالى».

قال: فقلت: ألبس الله بقول: ﴿ مَن جَاءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ (١)، وزعمت أنّهم مجتمعون على الصلاة والزكاة والصوم والحجَ مع المؤمن؟

قال: فقال: وأليس الله قد قال: ﴿وَآفَهُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءُ﴾ أضعافاً كثيرة؟ فالمؤمنون هم الذين يُضاعف الله لهم الحَسنات، لكلّ حسنةٍ سبعين ضِعفاً، فهذا من فَضْلِهم، ويزيد الله المُؤمِنَ في حَسناته على قَدر صِحّة إيمانه أضعافاً مضاعفةً كثيرةً، ويفعل الله بالمؤمن ما يشاء».

٢ ـ الأمالي ١: ٢٢٧.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٦/٨٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: له.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: كلّ.

<sup>\$</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٦/١٤٦.

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ١٦٠.

١٤٩٣ /٥ - عن محمد الوابِشي، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: وإذا أحسن العبد المؤمن ضاعف الله له
 عمله بكل حسنةٍ سبع مائة ضِعفٍ، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَآلَةُ يُضَاعِفُ لِمَن يَشَآءُ ﴾.

1818 / ٦- عن المُفَصَّل بن محمّد الجُعْفِي (١)، قال: سألت أبا عبدالله عن قول الله: ﴿ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنبَتَتْ سَبْعَ سَبْعَ مَنالِهُ . قال: والحَبَّة: فاطِمَة (مقراة علها)، والسّبع سنابِل: سبعةً من وُلدِها، سابِعُهم قائمهُم).

قلت: الحسن (طبه السلام)؟ قال: «الحسن إمامٌ من الله مفتَرضٌ طاعتُه، ولكن ليس من السّنايِل السّبعة، أوّلهم الحسين (طبه السلام)، وآخرهم القائم، (٢).

فقلت: قوله: ﴿ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّأْنَةً حَبَّةٍ ﴾. قال: يولد الرجل منهم في الكوفة مائة من صُلبه، وليس ذلك إلّا هؤلاء السبعة».

٧/ ١٤٦٥ /٧. أبو عليّ الطَّبَرُسيّ: الآية عامّة في النفّقَة في جميع ذلك. وهو المرويّ عن أبي عبدالله (طبهالسلام). وقال: وقيل: هي خاصّة بالجهاد، فأمّا غيره من الطاعات فإنّما يجزي بالواحد عشر أمثالها.

١٤٦٦ /٨- وعنه: قال: ورُوي عن ابن عمر أنّه قال: لمّا نزلت هذه الآية، قال رسول الله (سنَه عدرانه): ورُبّ زِدْ أُمتي، فنزل: أُمتي، فنزل: هو فنزل قوله: ﴿ مَّن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضْعَافاً كَثِيرَةً ﴾ (1) قال: وربّ زِدْ أُمتّي، فنزل: ﴿ وَإِنَّمَا يُوفَى ٱلصَّابِرُونَ أُجْرَهُمْ بَغَيْرِ حِسَابٍ ﴾ (1).

#### قوله تعالى:

آلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ أَلَهُ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَا أَنفَقُوا مَنَاً وَلَاَ أَذَى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِهِمْ -إلى نوله تعالى -لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ [٢٦٢-٢٦٦]

١٤٦٧ /١ - علي بن إبراهيم: قال: الصادق (علبه السلام): (قال رسول الله (صلّ الله عليه وآله): من أَسْدَى إلى مؤمن

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٤٨١/١٤٧.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٧/١٤٧.

<sup>(1)</sup> كذا في «س وط» والمصدر، والظاهر أنّه: الضبي، الذي عدّه الشيخ الطوسي في رجاله: ٥٥٦/٣١٥ من أصحاب الإمام الصادق (مه السلام).

<sup>(</sup>٢) قال الحُرّ العاملي في (إثبات الهداة ٧: ٩٥٠/٩٥): هؤلاء السبعة من جُملة الآثني عشر، وليس فيه إشعارٌ بالحصر كما هو واضحٌ، ولعلَ المراد السابع من الصادق (عب السلام)، لأنّه هو المتكلّم بهذا الكلام، انتهى.

والحديث مجهول وفيه اضطراب بَيِّن، إذا إنَّ ظاهره لا ينسجم مع مُسَلِّمات المذهب، إلَّا على تأويل التوسعة في العدد (سبعة)، لأنَّ العرب تستخدمه كثيراً ولا ترُيد به حصر العدد، بل تُويد التكثير والتضعيف.

٧ ـ مجمع البيان ٢: ٦٤٦.

٨ ـ مجمع البيان ٢: ٦٤٦.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٤٥.

<sup>(</sup>۲) الزَّمر ۲۹: ۱۰.

سورة البقرة آية ـ ٢٦٢ ـ ٢٦٦ ـ



سورة البَقَرَة (٢) ....... FOR QURANIC THOUGHT.

مَعروفاً، ثمّ آذاه بالكلام أو مَنَ عليه، فقد أبطل الله صدقَته، ثم ضَرب فيه مثلاً، فقال: ﴿ كَالَّذِى يُنفِقُ مَالَهُ رِثَاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْداً لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَىٰءٍ مِّمًا كَسَبُواْ وَآفَهُ لاَ يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَافِرِينَ ﴾.

وقال: من كثُر امتِنانه <sup>(۱)</sup> وأذاه لمن بتصدّق عليه بَطَلَت صَدقتُه، كما يَبْطُل التُراب الذي يكون عـلى الصّفوان».

والصَّفُوّان: الصخرة الكبيرة التي تكون في المَفازة (٢) فيجيء المطَّر فيغسل التُراب عنها ويذهَب به، فضرّب الله هذا المَثَل لمن اصطَنَع مَعروفاً ثمّ اتْبَعَه بالمَنّ والأذى.

٢/ ١٤٦٨ /٢ - وعنه: قال الصادق (طب السلام): «ما شيء أحبّ إليّ من رجلٍ سلّفَتْ منّي إليه يد أتبعتها (١) أختها وأحسنتُ بها له، لأنّي رأيت مَنْعَ الأواخِر يقطّعُ لِسانَ شُكرِ الأوائل».

ثمّ ضرب مثل المؤمنين الذين يُنفقون أموالهم ابتغاء مرضاة الله، وتثبيتاً من أنفسهم عن المنّ والأذى، فقال: ﴿ وَمَثَلُ اللَّهِ يَنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ آبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ آفَهِ وَتَثْبِيتاً مِنْ أَنفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلّ فَعَاتَتْ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِن لَّمْ يُصِبْهَا وَابِلّ فَطَلِّ وَآفَةً بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ قال: مَثَلُهم كمثَلِ جنّة: أي بُستان، في مَوضِع مرتَفِع، ضِعْفَيْنِ فَإِن لَمْ يُصِبْهَا وَابِلّ فَطَلِّ وَآفَةً بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ قال: مَثَلُهم كمثَلِ جنّة: أي بُستان، في مَوضِع مرتَفِع، أصابها وابِلّ: أي مطر، فآنت أكُلُها ضِعفين: أي بتَضاعَف ثمرهاكما بتضاعَف أجرُ من أنفَق مالَه ابيغاء مَرْضاة الله، والطّل: ما يقع بالليل على الشّجر والنّبات.

- 1879 / - وعنه: قال أبو عبدالله (عبدالله على الله على الله على المن يشاء: لمن أنفَق ماله ابنغاء مرضاة الله حقال فمن أنفَق ماله ابنغاء مرضاة الله على من تَصَدَّق عليه، كان كما قال الله: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُم أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِن فَمَنْ أَنفَق مالَه ابنغاء مرضاة الله ثم امتنَ على من تَصَدَّق عليه، كان كما قال الله: ﴿ أَيُودُ أَحَدُكُم أَن تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِن أَنفِي مَا أَنفَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ النَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِيَّةٌ ضَعَفَاهُ فَأَصَابَهَا إعْصَارُ نَجِيلٍ وَأَعْنَابٍ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا آلْأَنهَارُ لَهُ فِيهَا مِن كُلِّ النَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِيَّةٌ ضَعَفَاهُ فَأَصَابَهَا إعْصَارُ فِيهِ فَارٌ فَأَحْرِق مِن تَصَدَّق عليه، كان كمَنْ له جنّة كثيرة الإمار، وهو فيه فار فاحد في الله عليه، كان كمَنْ له جنّة كثيرة الإمار، وهو شيخ ضعيف وله أولاد (١) ضُعفاء فتجيء ربح أو نارٌ فتُحرِق ماله كلّه».

العيّاشيّ: عن المُغَضَّل بن صالح، عن بعض أصحابه، عن جعفر بن محمّد، أو أبي جعفر الله عن جعفر بن محمّد، أو أبي جعفر اللها الله عن المُغَضَّل بن صالح، عن بعض أصدَقاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَٱلْأَذَى ﴾ إلى آخر الآية. قال: ونزلت في عُثمان، وجرت في مُعاوية وأتباعهماه.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أكثر مّنه.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: على مَقَارَةٍ.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٩١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أتبعته.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٩١.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: صغار.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ٤٨٢/١٤٧.



. البرهان في تفسير القرآن

١٤٧١ /٥ ـ عن سَلَام بن المُستَنبر، عن أبي جعفر (عبدالله)، في فوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَبْطِلُوا صَدَقَاتِكُم بالمَنِّ والأَذِي ﴾: ولمحمّدٍ وآل محمّدٍ رعبدالله: والله الله تأويل. قال: أنزلت في عُثمان».

٦/١٤٧٢ من أبي بصير، عن أبي عبدالله (مله الله)، في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَاتَبْطِلُواْ صَدَقَاتِكُم بِالْمَنِّ وَٱلأَذَى ﴾ إلى قوله: ﴿ لَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِّمًا كَسَبُواْ ﴾. قال: ﴿ صَفوان: أي حجر، والذين يُنفقون أموالهم رياء الناس: فلان، وفلان، وفلان، ومُعاوية، وأشياعهم».

٧/ ١٤٧٣ /٧ ـ عن سَلَام بن المُسْنَنير، عن أبي جعفر (طبهالسلام)، في قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ٱبْتِغَآءَ مَرْضَاتِ آشِكِ.

قال: «نزلت في عليّ (عليه السلام)».

١٤٧٤ /٨ ـ عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالسلام): ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ آللهِ ﴾، قال: «على أمير المؤمنين (عبدالسلام) أفضَلُهم، وهو مِمَّن يُنفِقُ مالَه ابنِغاءَ مَرْضاةِ الله».

١٤٧٥ /٩ - عن أبي بصير، عن أبي جعفر (عبداللهم): ﴿ إَعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ ﴾، قال: (رِيحٌ».

#### قوله تعالى:

## يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَاكَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثُ مِنْهُ تُلفِقُونَ وَلَسْتُم بِنَا خِذِيهِ إِلَّا أَن ثَنْفُواْ فِيهِ [٧٦٧]

1/ 1277 / المحمّد بن يعقوب: عن الحسين بن محمّد، عن مُعَلَّى بن محمّد، عن الحسن بن عليّ الوّشّاء، عن أبان، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عد الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِن طَيّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾.

قال: «كان رسول الله (منه عبه راله) إذا أمَر بالنَّخْل أن يُزَكِّي، يجيء قوم بألوانٍ من التَّمر، وهو من أرْدَأ التَّمر

٥ ـ تفسير العياشي ١: ٤٨٣/١٤٧.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٨٤/١٤٨.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٨/١٤٨، شواهد التنزيل ١: ١٤٤/١٠٤.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٨ /٢٨٦.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٨/٧٨٨.

سورة البقرة آية . ٢٦٧ .

يُؤدُونه عن زَكَاتِهم تَمْراً، يقال له: الجُمْرور والمُعافارة، قلبلة اللَّحَاء (١) عظيمة النَّوى، وكان بعضُهم يجيء بها عن التَّمر الجيّد، فقال رسول الله امنى هعب راه الله عَرْرصوا (١) هائين النَخْلَتين، ولا تجيئوا منها بشيء، وفي ذلك نزل: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُواْ الْخَيِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ وَلَسْتُم بِنَاخِذِيهِ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيه والإغماض: أن تأخُذَ هائين التمرئين». (١٤٧٧ / ١٠ وفي رواية أخرى: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله تعالى: ﴿ أَيْفَقُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَاكَسَبْتُمْ ﴾ .

قال: «كان القوم قد كسّبوا مكاسِبَ سوءٍ في الجاهليّة، فلمّا أسلّموا أرادوا أن يُخرِجوها من أمـوالهـم ليتَصَدّقوا بها، فأبى الله تبارك وتعالى إلّا أن يُخرجوا من أطيّب ماكسبّواه.

٣/ ١٤٧٨ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يُونُس، عن داود، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول رسول الله (ملى الله عليه راك): وإذا زنى الزاني (١) فارَقَهُ رُوح الإيمان».

قال: فقال: «هو مِثل قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾ ـ ثمّ قال ـ غير هذا أبين منه، ذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَأَيَدَهُم بِرُوحِ مِنْهُ ﴾ (") هو الذي فارَقَه».

١٤٧٩ /٤ ـ العيّاشي: عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (طبه المه)، في فول الله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَيْفَقُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مِنَ ٱلْأَرْضِ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ﴾.

قال: «كان أناس على عهد رسول الله (سنراة عبه واله) يتصدّقون بشرّ ما عندهم من التمر الرقيق القِشر، الكبير النّوي، يقال له: المعّافارة، ففي ذلك أنزل الله: ﴿ وَلَا تَيَمُّهُواْ ٱلْحُرِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ ﴾ ٢.

١٤٨٠ /٥ عن أبي بَصير، قال: سألت أبا عبدالله عند الله عند الله عن أَخْرَ جْنَا لَكُم مِّنَ ٱلْأَرْضِ ﴾؟

قال: «كان رسول الله (صلى الله على والمعافارة، قليلة اللَّحَاء، عظيمة النّوي، فكان بعضهم يجيء بها عن يُؤدّونه عن زكاتهم تَمْراً، يقال له: الجُعْرور والمعافارة، قليلة اللَّحَاء، عظيمة النّوي، فكان بعضهم يجيء بها عن التَمر الجيّد، فقال رسول الله (صلى الله على والم تخرصوا هاتين، ولا تجيئوا منها بشيء، وفي ذلك أنزل الله: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّاللَّهُ الل

<sup>(1)</sup> في «س»: اللحم.

<sup>(</sup>٢) تحرّص النخلة: حَزّر ما عليها من الرُّطب، «مجمع البحرين ـ خرص ـ ٤: ١٦٧».

۲ ـ الكافي ٤: ١٠/٤٨.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۱۹/۱۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الرجل.

<sup>(</sup>٢) المجادلة ٥٨: ٢٢.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٨ / ١٨٨.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٨٩/١٤٨.

وقال: (لا يُصِل إلى ألله صَدَقة من كَسْب حَرام».

٦/ ١٤٨١ /٦ - عن رِفاعة، عن أبي عبدالله (مدالله) في قول الله: ﴿ إِلَّا أَن تُغْمِضُواْ فِيهِ ﴾.

قال: «إنّ رسول الله (منر الله عبد الله) بَعث عبد الله بن رَواحة، فقال: لا تَخْرِصواجُعْروراً ولا مُعافارةً، وكان أناش يجيئون بتَمْرِ سوءٍ، فأنزل الله جلّ ذكره: ﴿ وَلَسَتْمُ بِنَاخِذِيهِ إِلّا أَن تُغْمِضُواْ فِيه ﴾، وذكر أنّ عبد الله خَرَص عليهم تَمْر سوءٍ، فقال النبيّ (منه عبد راله): يا عبد الله، لا تَخْرِصوا (١) جُعْروراً ولا مُعافارةً.

١٤٨٢ /٧ عن زُرارَة، عن أبي جعفر (عد السلام)، في قول الله: ﴿ وَلَا تَيْمُّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ ﴾.

قال: «كانت بَقايا في أموال الناس أصابوها من الرّبا، [من المكاسب] الخبيثة قبل ذلك، فكان أحدهم يتيمّمها (١) فيُنفِقها ويتصدّق بها، فنهاهم الله عن ذلك».

١٤٨٣ /٨ ـ عن أبي الصَّبَّاح، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَلَا تَيَمَّمُواْ ٱلْخَبِيثَ مِنْهُ تُنفِقُونَ﴾.

قال: «كان الناس حين أسلَموا عندهم مَكاسب من الرِّبا ومن أموال خَبيثةٍ، فكان الرجُل يتعمَّدها من بين مالِه فيتصدَّق بها، فنّهاهُم الله عن ذلك، و إنَّ الصَّدَقة لا تَصْلُح إلّا من كَسْبِ طيّبٍ».

الما المدينة بأتون بصداق بن عمّار، عن جعفر بن محمّد (عدائله)، قال: وكان أهل المدينة بأتون بصدّقة الفِطر إلى مسجد رسول الله (سنّى الفورية) وفيه عِذْق يُسمّى الجُعْرور، ويسمّى مُعافارة، كانا عبظيمٌ تواهما، رقيقٌ لِحاوَهما، في طَعْمِهما مَرارةً، فقال رسول الله (سنَّى المخارِض: لاتَخْرِص عليهم هذَين اللوئين، لعلهم يستَحْيون لا يأتون بهما، فأنزل الله: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهُ يَنْ عَامَنُوا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ - إلى قوله تعالى: - يُستَحْيون لا يأتون بهما، فأنزل الله: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهُ يَنْ عَامَنُوا أَنفِقُواْ مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ - إلى قوله تعالى: - يُتفِقُونَ ﴾ .

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٩٠/١٤٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا تخرص.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٩١/١٤٩.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: تيمّمها.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٩/١٤٩.

٩ ـ تفسير العبّاشي ١: ١٥٠/١٥٠.

١٠ ـ نفسير العيّاشي ١: ١٥٠/١٥٠.

سورة البَقَرَة (٢) ......

٥٤٧

قوله تعالى:

## آلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَآللهُ يَعِدُكُمْ مَّغْفِرَةً مِّنْهُ وَفَضْلاً وَآللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ [ ٢٦٨ ]

١٤٨٦ /١ - ابن بابويه، قال: حدّ ثني أبي (رضية عنه)، قال: حدّ ثنا محمّد بن يحيى العطّار، قال: حدّ ثنا محمّد ابن أحمد بن يحيى، قال: حدّ ثنا الحسن بن عليّ، عن عبّاس، عن أسباط (١)، عن أبي عبدالرحمن، قال: قلت لأبي عبدالله (طبه السلام): إنّي رُبما حَزِنْتُ فلا أعرِف في أهلٍ ولا مالٍ ولا ولدٍ، ورُبما فرحتُ فلا أعرِف في أهلٍ ولا مالٍ ولا ولدٍ.

فقال: «إنّه ليس من أحدٍ إلّا ومعه مَلَك وشَيْطان، فإذاكان فَرَحُه كان من دُنوَ المَلَك منه، وإذاكان حُزْنُه كان من دُنوَ الشَيطان منه، وذلك فول الله تبارك وتعالى: ﴿ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ وَٱللهُ يَعِدُكُمْ مَعْفَرَةً مِنْهُ وَفَضْلاً وَآفَهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾ ».

١٤٨٧ /٢ .عليّ بن إبراهيم، قال: إنّ الشيطان يقول: لا تُنفِقوا فإنّكم تفتَقِرون (١) ﴿ وَآقَهُ يَعِدُكُمْ مَّغْفِرَةً مِّنْهُ ﴾ أي يغفِرُ لكم إن أنفَقْتُم لله ﴿ وَفَضْلاً ﴾ ، قال: يُخلِفُ عليكم.

وأمّا عن الفرّح، فإنّ المَلَك يُلِمُّ بالقلب فيقول: إن كان الله أدالَ عليك عدوَّك، وجعَل بك إليه حاجةً، فإنّما هي أيامٌ قَلائِل، أبشِرْ بمَغفِرَةٍ من الله وفَصْلٍ، وهو فول الله: ﴿ ٱلشَّيْطَانُ يَعِدُكُمُ ٱلْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَآءِ وَآفَهُ يَعِدُكُمْ مَّغْفَرَةً مِنْهُ وَفَصْلاً ﴾ ».

سورة البقرة آية ٢٦٨٠.

١ ـ علل الشرائع: ١/٩٣.

<sup>(</sup>١) في «س»: وأسباط، ولعله الصواب لرواية الحسن بن علي عنه، انظر معجم رجال الحديث ٣: ٢٧.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٩٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لا تُنفِق فاتك تفتقر.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٠/١٥٠.

<sup>(</sup>١) أدال عليك عدوّك: جعله يغلبك وينتصر عليك.

البرهان في تفسير القرآن

قوله تعالى:

## يُؤْتِى ٱلْحِكْمَةَ مَن يَشَاءُ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِى خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ [ ٢٦٩ ]

۱۶۸۹ /۱ ـ محمد بن يعفوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمد بن عيسى، عن يُونُس، عن أيّوب بن الحُرّ، عن أبي بن الحُرّ، عن أبي عبدالله (طبالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً ﴾. فقال: طاعة الله، ومعرفة الإمام».

١٤٩٠ /٢ -عنه: بإسناده، عن يُونُس، عن ابن مُسْكان، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سمِعتُه يقول: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً ﴾. قال: «معرفة الإمام، واجتِناب الكبائِر التي أوجَب الله عليها النار».

٣/ ١٤٩١ /٣- أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ: عن أبيه، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن الحَلَبيّ، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيّ خَيْراً كَثِيراً ﴾. قال: «هي طاعة الله، ومعرفة الإمام (١١) (ملهالسلام)».

١٤٩٢ /٤ ـ العبّاشي: عن أبي بصبر، فال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً﴾. قال: همي طاعة الله، ومعرفة الإمام».

١٤٩٣ /٥ - عن أبي بَصير، قال: سَمِعت أبا جَعَفْر سَيْعَلَم، يقول: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً ﴾ قال: «المعرفة».

العالم / الحين أبي بصير، قال: سَمِعت أبا جَعَفر (مداسه) يفول: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً ﴾ قال: دمعرفة الإمام واجتِناب الكبائر التي أوجَبَ الله عليها النار».

٧/ ١٤٩٥ /٧ عن سُليمان بن خالد، قاال: سألت أبا عبدالله (على السلام) عن قول الله: ﴿ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ

سورة البقرة آية ـ ٢٦٩ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱۱/۱۴۲.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰/۲۱٦.

٣ ـ المحاسن: ٦٠/١٤٨

<sup>(</sup>١) في «س»: ومعرفة الاسلام.

<sup>1</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/١٥١.

٥ ـ هذا الحديث ساقط من تفسير العيّاشي المطبوع، ومثبّت في نُسخِو المخطوطة.

٦ ـ تفسير العيّاشي: ١: ١٥١/٤٩٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/ ٤٩٨.



سورة البَقَرَة (٢) ......

أُوتِي خَيْراً كَثِيراً ﴾. فقال: «إنّ الحكمة: المعرفة والتَّفَقّه في الدين، فمن فَقِه منكم فهو حكيمٌ، وما مِنْ أحدٍ يموت من المؤمنين أحَبّ إلى إبليس من مَوْتِ ففيهِ».

١٤٩٦ /٨ - عليّ بن إبراهيم، قال: الخير الكثير: معرفة أمير المؤمنين (عله السلام)، والأثمّة (علهم السلام).

١٠/ ١٤٩٨ التَّقْوَى، وثَمَرة الصَّدْق، وما الحِكْمَةُ ضِياء المعرِفَة، ومِيزان (١٠) التَّقْوَى، وثَمَرة الصَّدْق، وما أنعم الله على عباده بنعمةٍ أعظم وأنعَم وأرفَع وأجزَل وأبْهَى من الحِكمة للقلب؛ قال الله عزّ وجلَ: ﴿ يُوثِيَى أَنعم الله على عباده بنعمةٍ أعظم وأنعَم وأرفَع وأجزَل وأبْهَى من الحِكمة للقلب؛ قال الله عزّ وجلَ: ﴿ يُوثِي أَلْحِكْمَةَ مَن يَشَاءٌ وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِي خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَذَّكُرُ إِلَّا أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ ﴾ .

قوله تعالى:

## إِن تُبْدُواْ آلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًّا هِيَ وَإِنْ تُخْفُوهًا وَتُؤْتُوهَا آلفُقَرَآءَ فَهُوَ إِنْ تُخْفُوهًا وَتُؤْتُوهَا آلفُقَرَآءَ فَهُوَ إِنْ تُخْفُوهًا وَتُؤْتُوهَا آلفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ [ ٢٧١ ]

١٤٩٩ /١ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فَضَال، عن ابن بُكيّر، عن رجل، عن أبي جعفر اطبه الله في قوله عزّ وجلّ: ﴿إِن تُبَدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِيَ ﴾. قال: «يعنى الزكاة المَفْرُوضة».

قال: قلت: ﴿ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلفُقَرَآءَ ﴾. قال: «يعني النافِلة، إنّهم يستَحِبّون إظهار الفَرائِض، وكِتْمان النَوافل،

٢/ ١٥٠٠ /٢ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن فَضالة بن أيّوب، عن أبي المَغْرَا،

٨ ـ تفسير القمى ١: ٩٢.

٩ ـ الكافي ١: ١١/١٠.

١٠ ـ مصباح الشريعة: ١٩٨.

<sup>(</sup>١) في «ط»: وميراث.

سورة البقرة آية ـ 271 ـ

١ ـ الكافي ٤: ١٠/٦٠.

۲ ـ الكافي ۳: ۹/٤٩٩.



عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِن تُبْدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَيْعِمَّا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا ۗ وَتُوْتُوهَا ٱلفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ﴾. قال: «لبس من الزكاة، وصِلَتْك قَرَابِنَك ليس من الزكاة».

٣/ ١٥٠١ /٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُميَر، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله (عليه الله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِن تُخفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾. فقال: «هي سوى الزكاة، إنّ الزكاة علانية غير سِرً».

١٥٠٢ /٤ ـ العيّاشي: عن الحلّبي، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: سألته عن قبول الله: ﴿ وَإِن تُسخّفُوهَا وَتُوْتُوهَا أَلْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾. قال: «ليس بلك الزكاة، ولكن الرجُل يَتَصَدّق لنفسه، والزكاة علانِبَةً ليس بسِرٌ».

قوله تعالى:

# لِلْفُقَرَآءِ آلَّذِينَ أُخْصِرُواْ فِي سَبِيلِ آللهِ لَا يَسْتَطِيعُون ضَرَباً فِي آللهُ لَا يَسْتَطِيعُون ضَرباً فِي آلاً أَلْأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ ٱلْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنْ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لَا يَخْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيااَءَ مِنْ ٱلتَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُم بِسِيمَاهُمْ لَا يَخْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ آلنَّاسَ إِلْحَافاً [ ٢٧٣ ]

1/ ۱۵۰۳ / مقال عليّ بن إبراهيم: هم الذين لا يسألون الناس إلحافاً من الراضين، والمُتَجَمَّلين في الدين الذين لا يسألون الناس إلحافاً، ولا يَقْدِرون أن يَضْرِبوا في الأرض فيَكْسِبوا، فيَحْسَبُهم الجاهِل أغنياء من التَّعَقُّف عن السؤال».

100 £ 100 لك - أبو عليّ الطّبَرْسيّ، قال: قال أبو جعفر (عيد الله): وتزلت الآية في أصحاب الصَّفَّة). قال: وكذلك رواه الكَلبيّ عن ابن عبّاس، وهم نحو من أربع مائة رجُل لم يَكُنْ لهم مَساكِن بالمدينة ولا عَشائر يأوون إليهم فجعلوا أنفَسَهم في المسجد، وقالوا: نَخْرُج في كلّ سَرِيَّةٍ (أ) يبعثها رسول الله (ملّ الله عليه الله الناس عليهم، فكان الرجُل إذا أكلّ وعنده فَضْل أتاهم به إذا أمسى.

١٥٠٥ /٣ ـ العيّاشي: عن جابر الجُعْفيّ، عن أبي جعفر رعب السلام، قال: وإنّ الله يبغُض المُلْحِف، (١).

سورَة البقرة آية ـ ٢٧٣ ـ

۳۔الکافی ۳: ۲۰۵/۱۷.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/١٥١.

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٣. ٠

۲ ـ مجمع البيان ۲: ٦٦٦.

<sup>(</sup>١) السّرِيَّة: القِطعة من الجيش. «مجمع البحرين ـ سرا ـ ١: ٢١٦».

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/٥٠٠.

<sup>(</sup>١) المُلْجِف: أي المُلِحّ بالسؤال. «مجمع البحرين ـ لحف ـ ٥: ١٩١٩.

سورة البَقَرَة (٢)

قوله تعالى:

## آلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَآلنَّهَارِ سِرَّاً وَعَلَانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنَد رَبِهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخزَنُونَ [ ٢٧٤ ]

١٥٠٦ /١ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسين بن سعيد، عن فَضَالة بن أيّوب، عن أبي المعقود أمّواله بن أيّوب، عن أبي بمسير، عن أبي عبدالله (علم السلام)، قال: قلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ
 وَ ٱلنَّهَارِ سِرّاً وَعَلانِيَةً ﴾؟ قال: «ليس من الزكاة».

٣/ ١٥٠٨ /٣ ـ العيّاشي عن أبي بَصير، قال: قلّت لأبي عبدالله (عليه السلام): قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَٱلْنَهَارِ سِرّاً وَعَلانِيَةً ﴾؟ قال: اليس من الزكاة».

10.9 /٤ - عن أبي إسحاق، قال: كان لعليّ بن أبي طالب (عبدالله) أربعة دراهم، لم يَمْلِكُ غيرَها، فتصدَّقَ بدِرْهَم ليلاً، وبدِرْهَم نهاراً، وبدِرْهَم سِرّاً، وبدِرْهَم علانيةً، فيلّغ ذلك النبيّ (ملّى هعب راله)، فقال: «يا عليّ، ما حَمَلك على ما صنَعْتَ،؟ قال: «إنجاز موعود الله، فأنزل الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرّاً وَعَلائِيَةً ﴾ إلى آخر الآبات.

١٥١٠ /٥ ـ الشيخ المُفيد في (الإختصاص): بإسناده، قال: قال رسول الله (سل الله علي الله علي ما عَمِلْتَ في ليلتك،؟ قال: «ولِمَ يا رسول الله؟». قال: «نزلت فيك أربَعة معانٍ».

قال: «بأبي أنت وأمّي، كانت معي أربعة دراهم، فتصدّقْتُ بدِرْهَم ليلاً، وبدِرْهَم نهاراً، وبـدِرْهَم سِـرًاً، وبدِرْهَم عَلانِيَةً».

قال: وفإنَّ الله أنزل فيك: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرّاً وَعَلانِيَةً فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنَد رَبِّهِمْ وَلَإ

سورة البقرة آية ـ ٢٧٤ ـ

۱ \_الكافي ۳: ۹/٤۹۹.

٢ ـ عيون أخبار الرضا (عيدال ١٨) ٢: ٢٢/٢٥٥.

<sup>(</sup>١) (قال: حدّثني أبي) ليس في المصدر، وهو سهو، راجع رجال النجاشي: ٢٠٨/٢٢٨.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/١٥١.

٤ ـ تفسير ُ العيّاشي 1: ٢/١٥١ / ٥٠٠ شواهد التنزيل 1: ١٠٥/١٠٩، أسباب النزول للواحدي: ٥٣.

ةُ ـ الاختصاص: ١٥٠.

#### خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ١٠٠٠.

١٩١١ /٦ ـ ومن طريق المُخالفين، ما رواه مُوَفّق بن أحمد في كتاب (المناقب): بإسناده عن عبدالوهاب بن مُجاهِد، عن أبيه، قال: كان لعليّ (عباسلام) أربعة دراهم فأنفَقَها، واحِداً ليلاً، وواحِداً نهاراً، وواحِداً سِرّاً، وواحِداً عَلانِيَةً، فنزَل قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرّاً وَعَلانِيَةٌ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنَد رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾.

٧/ ١٥١٢ /٧ ـ ومن طريقهم ما رَواه ابن المَغازِليّ، يرفعه إلى ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَآلِنَّهَارِ سِرّاً وَعَلَانِيَةً ﴾. قال: هو على بن أبي طالب، كان له أربعة دراهم، فأنفق دِرْهَما سِرّاً، ودِرْهَماً علانيةً، ودِرْهَماً باللبل، ودِرْهَماً بالنهار.

ومن (تفسير الثعلبئ) (١) مثل هذا.

١٥١٣ /٨ ـ ابن شهر أشوب في (المناقب): عن ابن عبّاس، والسُّدِّيّ، ومُجاهد، والكّلبيّ، وأبي صالح، والواجديّ، والطُّوسيّ، والتُّعْلَبيّ، والطَّبَرْسيّ، والمَاوَرْديّ، والفُّسَيريّ، والنُّماليّ، والنَّفّاش، والفتّال، وعبدالله (١) بن الحسين، وعلى بن حرب الطائي في تفاسيرهم: أنّه كان عند عليّ بن أبي طالب (علمالسلام) أربعة دراهم فضّة، فتصدّق بواحدٍ ليلاً، وبواحدٍ نهاراً، وبواحدٍ سِرّاً، وبواحدٍ عَلاَنيةٌ، فنزل: ﴿ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ سِرًا وَعَلانِيَةً ﴾ فسمَى كلِّ دِرْهَم مالاً، وبشِّره بالقبولِ.

رواه النَّطَنُّزيِّ في (الخصائص).

١٥١٤ /٩- أبو على الطَّبَرُسي (حديث، قال: سبب النزول، عن ابن عبّاس: نزلت هذه الآية في على (عله السلام)، كانت معه أربعة دراهم فتصدّق بواحدٍ ليال وبواحدٍ نهاراً، وبواحدٍ سرّاً، وبواحدٍ علانيةً. قال أبو على الطّبَرْسي: وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عليمنالسلام).

قوله تعالى:

ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوْ أَلَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ ٱلَّذِي يَتَخَبَّطُهُ

٦ ـ مناقب الخوارزمي: ١٩٨، مجمع الزوائد ٦: ٣٢٤، ينابيع المودة: ٩٢

٧ ـ مناقب ابن المغازلي: ٢٢٥/٢٨٠، فرائد السمطين ١: ٢٨٢/٣٥٦، ينابيع المودة: ٢٩٠.

<sup>(</sup>١) تحقة الأبرار في مناقب الأثمة الأطهار: ١١١ «مخطوط».

٨ ـ المناقب ٢: ٧١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وعبيدالله.

٩ ـ مجمع البيان ٢: ٦٦٧.

### آلشَّيْطَانُ مِن آلْمَسِّ [ ٢٧٥ ]

١٥١٦ /٢ ـ العيّاشي: عن شِهاب بن عبد رَبَّه، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (علمالله) يقول: «آكِلُ الرِّبا لا يخرُج من الدنيا حتّى يتخبُّطه الشَّيْطان».

#### قوله تعالى:

ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ إِنَّمَا ٱلْبَيْعُ مِثْلُ ٱلرِّبَوٰاْ وَأَحَّلَ ٱللهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِبَوٰا فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِن رَّبِهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وأَمْرُهُ إِلَى ٱللهِ وَمَنْ عَادَ فَأُوْلَئِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ \* يَمْحَقُ ٱللهُ الرِّبَوٰا عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ \* يَمْحَقُ ٱللهُ الرِّبَوٰا عَادَ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ \* يَمْحَقُ ٱللهُ الرِّبَوٰا وَيُرْبِى ٱلصَّدَقَاتِ وَٱللهُ لَا يُحِبُ كُلُّ كَفًا إِلَيْهِمَ [٢٧٦-٢٧٥]

۱/ ۱۵۱۷ /۱ - ابن بابويه في (الفقيه): بإسناده عن عُضر بن بزيد بَيَّاع السَّابِريّ، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): جُعِلتُ فِداك، إِنَّ الناس بَزْعُمون أَنَّ الرُّبْعَ على المُضْطِّرُ حرامٌ وهو من الربا؟ فقال: «وهل رأيت أحداً اشتَرى ـ غنيّاً أو فقيراً ـ إلّا من ضَرورة؟ يا عُمر، قد أحَل الله البيعَ وحرَّم الرَّبا، فاربَح ولا تُرْبٍ».

قلت: وما الرُّبا؟ قال: «دراهم بدراهم، مِثلان بمثل».

وروى هذا الحديث الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن عُمر بن يزيد بيّاع السابِريّ، عن أبي عبدالله رعبه المدره وذكر مثله، إلّا أنّ في آخره: قلت: وما الرّبا؟ قال: «دراهم بدراهم، مِثْلَين بمِثل، وحِنْطة بحِنْطة،

سورة البقرة آية ـ 470 ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ٩٣.

<sup>(</sup>١) ما بعد الآية ليس في المصدر المطبوع، ومثبت في الطبعة الحجرية: ٥٠.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۵۲/۱۵۲.

سورة اليقرة آية - ٢٧٥ ـ ٢٧٦ ـ

١ ـ من لا يحضره الفقيه ٣: ٧٩٣/١٧٦.

مِثْلَين بمِثل» (۱).

١٥١٨ /٢ - محمد بن يعقوب: عن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير، عن أبي أيّوب الخَزّاز، عن محمّد بن مُسلم، عن أحدهما (طيهماالسلام)، في قول الله عزّ وجـلّ: ﴿ فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مِّن رَّبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَّفَ ﴾.

قال: ١٥ لَمَوْعِظَة: التَّوبة،

١٥١٩ /٣ ـ عنه: بإسناده عن عُبيد بن زُرارة، عن أبي عبدالله (عبه السلام)، قال: «لا يكون الرِّبا إلَّا فيما يُكال أو يُوزَن».

١٥٢٠ /٤ ـ الشيخ: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمير، عن أبي أيُوب، عن محمّد بن مُسلم، قال: دخل رجل على أبي جعفر (عبه السلام)، من أهل خُراسان، قد عمِل بالرَّبا حتّى كَثُر ماله، ثمّ أنّه سأل الفقهاء، فقالوا: ليس يُقبَل منك شيءٌ إلَّا أن تَرُدّه إلى أصحابه، فجاء إلى أبي جعفر (عليهالسلام) فقصٌ عليه قصّته، فقال له أبو جعفر (عبه السلام): ومَخْرَجُك من كتاب الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مّنِ رَّبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى آفُو﴾ والمَوْعِظَةٌ: التَّوبة».

١٥٢١ /٥ - العيّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أبي عبدالله (عيدالله)، في قول الله: ﴿ فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مّن رَّبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى ٱللَّهِ ﴾. قال: «المَوْعِيظَة: التَّوْبَة».

١٥٢٢ /٦ ـ عن زُرارة، قال: قال أبو عبدالله (مهال ١٩٧٠ ولا يكون الرِّبا إلَّا فيما يُكَال أو يُوزِّن،

٧/ ١٥٢٣ /٧ ـ عن محمّد بن مُسلم: أنّ رجالاً سَال أبا جعفر (علمالسلام)، وقد عمِل بالربا حتّى كثُر مالُه، بعد أن سأل غبرَه من الفُّقهاء، فقالوا له: ليس بُقْبَل (١) منك شيءٌ إلَّا أن تَـرُدُّه إلى أصحابه. فلمَّا قصّ على أبي جعفر (٢) (عله السلام)، قال له أبو جعفر (عله السلام): المَخْرُجُكُ في كتابُ الله تعالى قوله: ﴿ فَمَن جَاءَهُ مَوْعِظَةٌ مَن رَّبِّهِ فَانتَهَىٰ فَلَهُ مَا سَلَفَ وَأَمْرُهُ إِلَى آللهِ ۞ والمَوْعِظَة: التَّوْبَة».

١٥٢٤ /٨- الشيخ: بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسى، عن زُرارَة، عن أبي عبدالله (طبه السلام)

<sup>(</sup>۱) التهذيب ٧: ١٨ /٨٧.

۲ ـ الكافي ۲: ۲/۳۱٤.

۳ ـ الكافي ٥: ١٠/١٤٦.

<sup>1</sup> ـ التهذيب ٧: ١٥ /٨٦.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٢/٥٠٥.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٠٤/١٥٢.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٢/١٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يقيك،

<sup>(</sup>٢) في «طα:قصّ أبا جعفر.

۸ ـ التهذيب ۷: ۱۵/۱۵.

قال: قلت له: سَمِعت الله يقول: ﴿ يَمْحَقُ آللهُ آلرِّبَوْاْ وَيُرْبِي آلصَّدَقَاتِ ﴾، وقد أرى من يأكُلِ الرَّبا يَربو مالهُ! فقال: هأيّ مَحْني أَمْحَقُ من دِرْهَم الرَّبا، يَمْحَقُ الدَّبن، وإن تابَ منه ذَهَب مالُه وافتَقَره.

۱۵۲۵ /۹\_عنه: بإسناده عن محمد بن الحسن الصَفَّار، عن محمد بن عيسى، عن سَماعة بن مِهْران، قال: قلت لأبي عبدالله (مبه السلام): سَمِعت الله عزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ يَمْحَقُ آللهُ ٱلرِّبَوْا وَيُرْبِى ٱلصَّدَقَاتِ ﴾، وقد أرى من يأكُل الرِّبا يَربو مالُه!

فقال: «فأيّ مَحْقِ أمحَقُ من دِرْهَم الرِّبا، يَمْحَقُ الدِّين، وإن تاب ذَهَب مالهُ وافتَقَر،

١٠/ ١٥٢٦ من العبّاشي: عن سالم بن أبي حَفْصَة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: إن الله يقول: ليس من شيء إلّا وكَلْتُ به مَنْ يَقْبِضُه غيري، إلّا الصَّدَقَة فإنّي أتلقّفُها بيدي تلفّفاً، حتّى إنّ الرجل والمرأة يتصدّق بالتّمْرَة وبشِقً تَمْرَة، فأربيها لهُ كما يُربى الرجل فِلْوَه (١) وَقَصِيلَه (٢)، فيلقاني يوم القيامة وهي مثل أحُد، وأعظم من أحُده.

۱۱/ ۱۵۲۷ محمّد القمّام، عن علي بن الحسين (عله السلام)، عن النبيّ (ملّى الدعيه وآله)، قال: وإنّ الله ليّربي الأحدِكُم الصَّدَقة كما يُربي أحُدكم وَلَده، حتّى يلقاها يوم القيامة وهي مثل أحُده.

۱۲/ ۱۵۲۸ منكم فصيله وفِلْوَه، حتى أبي جعفر (على الله أن الرجل والمرأة يتصِدَّق بشِقَّ التَّمْرَة، فأربيها له كما يُربي الرجل منكم فصيله وفِلْوَه، حتى أن الرجل منكم فصيله وفِلْوَه، حتى أن العبامة أعظم مِن أَجُده.

1079 / 1079 ـ عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى، عن أبي عبدالله (مله السلام)، قال: «قال رسول الله (مله السلام)، إلّا وقد وُكِّل به مَلَك، غير الصَّدْقة، فإنّ الله يأخُذها بيده ويُربيها، كما يُربي أحدُكم ولَده، حتى يلقاها يوم القيامة وهي مثل أحُده.

ولده، حتى يلقاها يوم القيامة وهي مثل أحُده.

• 107 / 16 ـ الشيخ في (أماليه): بإسناده عن عليّ (مله السلام)، عن النبيّ (من الاعب رآله وسلم: أنّه تَلا هذه الآية:

١٤/ ١٥٣٠ الشيخ في (أماليه): بإسناده عن علي (ملبة المهم) عن النبي (مله المهمة الهودة الآية: ﴿ فَأَوْلِئِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ فيل: يا رسول الله مَنْ أصحاب النار؟ قال: «من قائل عليّاً بعدي فأولئك أصحاب النار مع الكفّار، فقد كفروا بالحق لمّا جاءهم، وإنّ عليّاً بِضْعَة (١) منّي، فمن حاربته فقد حاربتني، وأسخَط ربّى».

٩ ـ التهذيب ٧: ١٩ /٨٣٨

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٠٧/١٥٢.

<sup>(</sup>١) الفِلُو: المُهُر يُفُطِّم أو يبلُغ السَّنة. «المعجم الوسيط ـ فلا ـ ٢: ٧٠٢».

<sup>(</sup>٢) القَصِيل: ولد الناقة إذا فُصِل عن أمّه. «مجمع البحرين ـ فصل ـ ٥: ٤٤٢».

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٠٨/١٥٣.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۵۲/۱۵۳.

۱۳ \_ تفسير العيّاشي ١: ١٥٢/١٥٣.

١٤ ـ الأمالي ١: ٣٧٤، مناقب ابن المغازلي: ٧٣/٥٠ ﴿قطعة منه ﴾.

<sup>(</sup>١) (بضعة) ليس في المصدر.



ثمّ دعا عليّاً (عبد المعزم)، فقال: «يا عليّ حَرْبُك حَرْبي، وسِلمُك سِلمي، وأنت العَلَم فيما بيني وبين أمّتي بعدی.

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوْاْ إِن كُـنتُم مُّؤْمِنِينَ \* فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِّنَ آللهِ وَرَسُولِهِ وَإِن تُنِتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ [ ٢٧٨ - ٢٧٩ ]

١٥٣١ /١ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن فَضَالة، عن أبان، عن محمّد بن مُسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام)؛ وابن أبي عُمّير، عن حمّاد، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، أنهما قالا في الرجل يكون عليه الدِّين إلى أجَلِ مُسَمَّى، فيأتيه غَريمُه، فيقول له: أنفِدْ لي مِن الذي لي كذا وكذا، وأضَع عنك بقيّته، أو يقول: أنقِدْ لي بعضاً، وأمَّدّ لك في الأجل فيما بقي.

قال: ﴿ لَا أَرَى بِهِ بِأَسَاً، مَا لَمْ يَزِدْ عَلَى رَأْسِ مَالِهِ شَيْئاً، بِنَوْلَ الله: ﴿ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْـوَالِكُـمْ لَا تَـظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ﴾».

ابن يابويه في (الفقيه): بإسناده عن أبان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (علم السلام)، مثله (١).

٢/ ١٥٣٢ / - العيّاشي: عن الحَلْبي، عن أبي عبد الله (عله السلام)، عن الرجل يكون عليه الدَّين إلى أجل مُسَمّى مرد محت تا ميزر صوبي سندي فيأتيه غَريمُه، فيقول: أنقِدُ لي.

فقال: «لا أرى به بأساً، لأنّه لم يَزِدْ على رأس مالِه، وقال الله: ﴿فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لَا تَظْلِمُونَ وَلَا تُظْلَمُونَ،

٣/ ١٥٣٢ / عن أبي عَمَّرو الزُّبَيري، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: ﴿إِنَّ النَّوْبَة مُطَّهِّرة من دَنسِ الخَطِيئة، قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ آتَّقُواْ آلَهُ وَذَرُواْ مَا بَقِيَ مِنَ ٱلرِّبَوْاْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ \_إلى قوله: \_ تُظلَّمُونَ ﴾ فهذا ما دَّعا الله إليه عباده من التَّوْبَة، ووعَدَ عليها من تَوابه، فمن خالَف ما أمَر الله به من التَّوبة سَخِط الله عليه، وكانت النار أۇلىن بە وأخَقَە.

سورة البقرة آية . ٢٧٨ . ٢٧٩ .

۱ دالتهذیب ۲: ۲۰۷/۵۷۷.

(١) من لا يحضره الفقيه ٣: ٢١/٥٥.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۵۳/۱۵۳.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٣/١٥٣.

١٥٣٤ /٤ ـ أبو عليّ الطَّبَرْسيّ، قال: روي عن الباقر (علمالسلام): «أنّ الوليدُ بن المُغيرة كان يُربي في الجاهلية، وقد بَقي له بقايا على نُقيف، فأراد خالد بن الوليد المُطالَبة بعد أن أسلم، فنزلت الآية».

1000 /٥ عليّ بن إبراهيم: سبب نزولها أنه لمّا أنزل الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ ٱلرِّبَوا لَا يَقُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الله الله الله الله الله الله الله أمل وقال: يا رسول الله أربى ألَّذِى يَتَخَبَّطُهُ ٱلشَّيْطَانُ مِن ٱلْمَسِّ ﴾ (ا قام خالد بن الوليد إلى رسول الله (مقرف عبدرته)، وقال: يا رسول الله أربى أبي في تَقيف، وقد أوْصاني عند موته بأخذه. فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱلْقَوْا آلَة وَذَرُوا مَا بَعِينَ فِي تَقيف، وقد أوْصاني عند موته بأخذه. فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا ٱلَّهُ وَذَرُوا مَا بَعِينَ مَنْ أَلَوْ مِنِينَ \* فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ فَأَذَنُواْ بِحَرْبٍ مِنَ ٱللهِ وَرَسُولِهِ ﴾. فقال: دمن أخذ مِن (١) الرّبا وجَب عليه القتل، عليه القتل، وكلّ من أربى وجَب عليه القتل».

١٥٣٦ /٦-عليّ بن إبراهيم، قال: أخبرني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن جَميل، عن أبي عبدالله (مداسلام)، قال: دورُهَم من رِبا أعظم عندالله من سبعين زَنْيةً بذات مَحْرَم في بيت الله الحرام).

وقال: وإنَّ الربا سبعون جُزءاً، أيسَرُه مثل أن يَنكِحَ الرجُلُ أمَّه في بيت الله الحرام.

٧٠ الشيخ: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد بن عُثمان، عن الحَلَبَي، قال: قال أبو عبدالله (مداسلام): «كلّ الرّبا أكلَه الناس بجَهالةٍ ثمّ تابوا، فإنّه يُقبَل منهم إذا عُرف منهم التّوبة».

وقال: دلو أنَّ رَجُلاً وَرِث من أبيه مالاً، وقد عَرَف أنَّ في ذلك المال رِباً، ولكن احتَلَط في التِجارة بغيره، فإنّه له حَلال طيّبٌ فلياڭله، وإن عَرَف منه شيئاً مَعْزُولاً أنّه ريا، فلياخُذْ رأسَ مالِه ولْيَرُدَّ الزيادة».

١٥٣٨ /٨ - عنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن البن أبي عُمَير، عن حمّاد، عن الحَلَبيّ، عن أبسي عبدالله (عبدالله (عبدالله) قال: أنى رجل إلى أبي (عبدالله)، فقال: إنّي وَرِئت مالاً، وقد علِمت أنّ صاحبه الذي وَرثتُه منه قد كان يُربي، وقد عَرَفتُ أنّ فيه رِباً وأستَيقِنُ ذلك، ولبس يَطبب لي حَلاله لحال عِلمي فيه، وقد سألتُ فُقهاء من أهلِ العِراق، وأهل الحِجاز، فقالوا: لا يَحِلَ لك أكْلُه من أجل ما فيه.

فقال له أبو جعفر (مه السلام): «إن كنتَ تَعْرِف أنَّ فيه مالاً معروفاً رِباً، وتَعْرِفُ أَهلَه فخُذْ رأسَ مالِك ورُدَّ ما سِوى ذلك، وإن كان مُختَلطاً فُكلُه هَنيئاً مَريئاً، فإنَّ المال مالك، واجتَنِبُ ما كان يَصْنَع صاحِبُه، فإنّ رسول الله (ملَى الله عليه واله) قد وضَع ما مَضى من الرَّبا، وحرَّم عليهم ما بقي، فمن جَهِله وَسِع له جَهْله حتَّى يَعْرِفَه، فإذا عَرَف تحريمته حَرُّم عليه، ووجَب عليه فيه العقوبة إذا رَكِبه، كما يَجِب على مَنْ يأكُل الرَّباء.

٤ ـ مجمع البيان ٢: ٦٧٣.

٥ ـ تفسير القمى ١: ٩٣.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٧٥.

<sup>(</sup>٢) (من) ليس في «ط» والمصدر.

٦ ـ تفسير القميّ ١: ٦٣.

۷ ـ التهذيب ۷: ۱۹/۱۳.

٨ ـ التهذيب ٧٠ / ١٦ / ٧٠.



قوله تعالى:

## وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ [٢٨٠]

١٥٣٩ /١ ـمحمّد بن يعقوب: عن عِدّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن يحيى ابن عبدالله، عن الحسن بن الحسن، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: ﴿صَعِد رسول الله (سلَّ اله عليه وآله) المِنتَبَر ذات يوم، فحَمِد الله وأثنى عليه وصلّى على أنبيائه (سنراه عهم)، ثمّ قال: أيّها الناس ليُبَلِّغ الشاهِدُ منكم الغايّب، ألا ومن أنّظُرَ مُعْسِراً، كان له على الله عزّ وجلّ في كلّ يُوم صَدَقة بمِثل مالِه حتّى يَسْتُوفيه».

ثمّ قال أبو عبدالله (عليه السلام): ﴿ وَ إِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَن تَصَدَّقُواْ خُيْرٌ لَّكُمْ إِن كُـنَتْم تَعْلَمُونَ ﴾ أنّه مُعْسِرٌ، فتصدّفوا عليه بمالكم فهو خَيرٌ لكمه.

١٥٤٠ /٢ -عنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سُليمان، عن رَجُل من أهل الجَزيرة يُكنى أبا محمّد، قال: سأل الرضا (مارات الله عليه) رجلٌ وأنا أسمَع، فقال له: جُعِلت فِداك، إنّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إلى مَيْسَرَةٍ ﴾ أخْبِرني عن هذه النَّظِرَة التي ذكرها الله تعالى في كتابه، لها حَدّ يُعرَف إذا صار هذا المُعْسِر [إليه] لا بدّ له من أن يُنْظَى، وقد أخذ مال هذا الرجل وأنفقه على عِياله، ولبس له غَلَّةً يَنتَظِر إدراكها، ولا دَينٌ ينتَظِر محلّه، ولا مالٌ غائب يَنتظِر قُدُومه؟

قال: ونَعَم، ينتَظِر بقَدر ما ينتهي خبَرُه إلى الإمام، فيقضي عنه ما عليه من سَهْم الغارِمين إذا كان أنفَّقه في طاعة الله عزّ وجلّ، فإن كان أنفَقَه في معصية الله فلا شيء له على الإمام.

قلت: فما لهذا الرجل الذي التَّمَنَّه وهو لا يعلَم فيما أَنفَقُه، في طاعة الله أم في مَعصية الله؟ قال: «يَسعى له في مالِه فيرُدُّه وهو صاغِرٍه.

١٥٤١ /٣-عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن السَّكونيّ، عن مالك بن المُغيرة، عن حمّاد بن سَلَمة، عن عليّ بن زيد بن جُدْعان (١)، عن سعيد بن المُسَيَّب، عن عائشة، أنّها قالت: سَمِعتُ رسول الله (ملّى اله عليه وآله) يقول: دما من غَريم ذهب بغَريمه إلى وال من وُلاة المُسلمين واستَبان للوالي عُسْرَتَه إلّا برئ هذا المُعْسِر من دَينه، وصار ذَيتُه على والى المُسلِمين فيما في يديه من أموال المُسلمين.

سورة البقرة آية ـ 281 ـ

۱ ـ الكافي ٤: 1/٢٥.

۲ رالکافی ۵: ۹۳/۵.

٣ ـ تفسير القمئ ١: ٩٤.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: عن جرعان، وفي المصدر: عن جذعان، والصواب ما أثبتناه، روى عن سعيد، وروى عنه حمّاد، أنظر تهذيب الكمال ٧: ٢٥٥ و ۱۱: ۲۹، وتهذیب التهذیب ۷: ۳۲۲.



وقال (مده السلام): دومن كان له على رجُلٍ مال أخذَه ولم يُنفِقُهُ في إسرافٍ أو مَعْصِيَةٍ فعَسِر عليه أن يَقْضِيَه، فعَلَى مَنْ له المال أن يَنْظُرَه حتّى يرزُقَه الله فيَقْضِيه، وإن كان الإمام العادل قائِماً فعليه أن يقضي عنه دَيْنَه، لقول رسوَل الله (صلى الأعلى من المناه عليه الرسول، وإن كان رسوَل الله (صلى الإمام ما ضَمِنَه الرسول، وإن كان صاحِبُ المال مُوسِراً وتصدَّق بمالَة عليه، أو تركه فهو خيرً له ﴿ وَأَن تَصَدُّقُواْ خَيْرٌ لَكُمْ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ ٥.

۱۵۶۲ /٤ ـ العّياشي: عن مُعاوية بن عمّار الدُّهنيّ، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عليه الله) يقول: «قال رسول الله (سقراه عليه وآله): من أراد أن يُظِلَّه الله في ظلّ عَرْشِه يوم لا ظِلَّ إلا ظِلَّه، فليُنْظِر مُعْسِراً، أو لِيَدَع لهُ مِن حَقِّه».

1017 /٥-عن أبي الجارود، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: «قال رسول الله (صفر الله عليه رآله): من سَرَّه أن يَقِيَهُ الله من نَفَحاتِ جَهَنَّم، فليُنْظِر مُعْسِراً، أو لِيَدَعَ له من حَقِّه».

١٥٤٥ /٧ - عن إسحاق بن عمّار، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): ما للرجل أن يَبلُغَ من غَريمه؟ قال: «لا يبلُغ به شيئاً آلله أنظَره».

۱۵۶۷ /۹ ـ عن حَنان بن سَدير، عن أبيه، عن أبي جعفر (باللهم)، قال: ديبعَثُ الله أقواماً من تَحتِ العَرْش يوم القيامة، وجوهُهم من نورٍ، ولِباسُهم من نورٍ، ورِباشُهم من نورٍ، تَعلوساً على كراسيّ من نور».

قال: «فيُشرِف الله لهم الخَلْقَ فيقولون: هؤلاء الأنبياء؛ فينادي مُنادٍ من تحت العَرْش: هؤلاء ليسوا بأنبياء، قال: «فيقولون: هؤلاء شهداء؟، قال: «فينادي منادٍ من تَحتِ العرش: ليس هؤلاء شُهداء، ولكن هؤلاءٍ قومٌ

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي 1: ١٥٣/١٥٣.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٤/١٥٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٤/٥١٥.

<sup>(</sup>١) في الحديث سقط واضح، تجده كاملاً في أمالي المفيد: ٧/٣١٥، وأمالي الطوسي ١: ٨١ و٢: ٧٤، وأُسد الغابة ٤: ٢٤٥ وفي سنده: غانم بن سُليمان عن عَون بنِ عَبْدالله.

<sup>(</sup>۲) في «ط»: فوج.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٤/١٥٤.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/١٥١.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٤/١٥٤.

يُتِسُّرون على المؤمنين، ويُنْظِرُون المُعْسِرَ حتى يَبْسِر».

١٠٤٨ /١٠ ـعن ابن سنان، عن أبي حمزة، قال: ثلاثة يُظلُّهم الله يوم القيامة [يوم] لا ظِلَّ إِلَّا ظِلُّه: رجُلّ دَعَتْه إمرأة ذاتُ حُسن إلى نفسِها فتَرَكها، وقال: إنّي أخافُ اللهَ ربُّ العالمين. ورجُلُّ أنظَرَ مُعْسِراً أو ترَك له من حقُّه ورجُلّ مُعلِّقٌ قلبُهُ بحُبُّ المَساجد، ﴿ وَأَن تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لِّكُمْ ﴾ يعنى أن تَصدَّفوا بمالَكُم عليه فهو خيرٌ لكم، فليدّع [معسراً] أو لِيَدَع لهُ من حَقَّه نظراً.

قال أبو عبدالله (عليه السلام): وقال رسول الله (مـلّـ الله عليه وآنه): من أنظَر مُعْسِراً كان له على الله في كلّ يوم صَدَقةً، بمِثل ما له عليه، حتّى بستَوفي حفَّه».

١٥٤٩ /١١ ـ عن عُمر بن سُليمان، عن رجُل من أهل الجزيرة، قال: سأل الرضا (عليه السلام) رجُلّ، فقال له: جُعِلتُ فِداك، إنَّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾، فأخْبِرْني عن هذه النَّظِرة التي ذكرَها الله، لها حدّ يُعرَف إذا صار هذا المُعْسِر لا بدّ له من أن يُنتَظَر، وقد أخذَ مال هذا الرجُل وأنفَق على عياله، وليس له غَلّة ينتَظِر إدراكَها، ولا دَين ينتظِر مَحلَّه، ولا مال غائب ينتظِر قُدومَه؟

قال: «ينتَّظر بقدر ما ينتهي خبّره إلى الإمام، فيقضى عنه ما عليه من سَهّم الغارِمين إذاكان أنفَقَه في طاعةٍ الله، فإن كان أَنفَقَه في مَعْصِيَةِ الله فلا شيء له على الإمام».

قلت: فما لهذا الرجُل الذي ائتَمَنه، وهو لا يعلم فيم أنفَقَه في طاعةِ الله أو في مَعْصِيَتِه؟ قال: «يَشعى له في ماله فيرُدُّه وهو صاغِرٍ».

قوله تعالى:

## وَ آتَّقُواْ يَوْماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى آللهِ ثُمَّ تُوَفَّىٰ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ [ ٢٨١ ]

١٥٥٠ /١- ابن شهرآشوب، قال: في (أسباب النزول) عن الواحديّ، أنّه روى عِكْرِمَة، عن ابن عباس، قال: لمًا أقبَل رسولُ الله (سلَّمات عليه واله) من غَزُوةَ حُنَين، وأنزل الله سورة الفتح، قال: يا عليِّ بن أبي طالب، ويا فاطمة ﴿إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالفَّتَحُ...﴾ (١) إلى آخر السورة.

سورة البقرة آية ـ ٢٨١ ـ

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/١٥٤.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٥/٥٢٠.

١ ـ المناقب ١: ٢٣٤.

<sup>(</sup>١) النصر ١١٠: ١.

وقال السُّديّ وابن عباس: ثمّ نزل ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنفُسِكُمْ ﴾ "الآيه، فعاش بعدها سنّة أشهر، فلمّا خرَج إلى حِجّة الوَدَاع نزلت عليه في الطريق ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُلِ آفَة يُفْتِيكُم فِي ٱلْكَلاَلَةِ ﴾ "الآية، فسُمِّيت آية الصَّيف، ثمّ نزَل عليه وهو واقِف بعَرَفة ﴿ آلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ﴾ (أ) فعاش بعدها واحداً وتمانين يوماً، ثمّ نزلت عليه آيات الرّبا، ثمّ نزل بعدها ﴿ وَآتَقُواْ يَوْما تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى آفِهِ وهي آخر آية نزلت من السَّماء، فعاش بعدها واحداً وعشرين يوماً.

قوله تعال*ى*:

## يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنْتُم بِدَيْنِ إِلَىٰ أَجَلٍ مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ -إلى فوله نعالى - بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ [ ٢٨٢ ]

1001 /۱ - قال عليّ بن إبراهيم: أمّا قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى فَاكْتَبُوهُ ﴾ فقد روى في الخبر: أنّ في البقرة خمس مائة حُكم، وفي هذه الآية خمسة عشر حُكماً، وهو قوله: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى فَاكْتُبُوهُ وَلَيْكُتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبَكَاتِبُ أَن يَكْتُبَ أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا تَدَايَنتُم بِدَيْنٍ إِلَى أَجَلٍ مُسَمّى فَاكْتُبُوهُ وَلَيْكُتُب بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبَكَاتِبُ أَن يَكْتُب كَاتِبُ أَن يَكْتُب كَاتِبُ أَن يَكْتُب كُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ وَلَا يَأْبَكَاتِبُ أَن يَكْتُب كُمْ عَلَيْهِ أَلْفَقُهُ عَلَيْهِ أَلْمَتُ مَا عَلَيْهِ أَلْمَتُ مَى أَربعة أحكام، وهو إقراره إذا أملاه.

﴿ وَلْيَتُو اللهُ رَبُّهُ وَلَا يَبْخُسْ مِنْهُ شَيْناً ﴾ ولا يَخونه سنة أحكام ﴿ فَإِن كَانَ الَّذِى عَلَيْهِ الْحَقَّ سَفِيها أَوْ فَا يَسْتَطِيعُ أَن يُمِلَّ هُوَ ﴾ أي لا يُحسِن أنْ يُمِلَ ﴿ فَلْيُعْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْلِ ﴾ يعني وَلِيّ المال سَبعة أحكام ﴿ وَأَسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ نمانية أحكام ﴿ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَآمْرَ أَتَانِ مِمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ أَن تَضِلَ إِحْدَاهُمَا تَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا ٱلْأُخْرَى ﴾ يعني أن تنسى إحداهما فتُذكّر الأخرى تسعة أحكام ﴿ وَلَا يَأْبَ الشَّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُواْ ﴾ عشرة أحكام.

﴿ وَلَا تَسْنَمُواْ أَن تَكْتُبُوهُ صَغِيراً أَوْ كَبِيراً إِلَىٰ أَجَلِهِ ﴾ أي لا تَضْجَروا أن نكتُبوه صغبر السن أو كبيراً أحد عشر محكماً ﴿ فَلْكُمْ أَقْسَطُ عِندَ آللهِ وَأَقْوَمُ لِلشَّهَادَةِ وَأَذْنَى أَلَّا تَرْتَابُواْ ﴾ أي لا تَشْكُوا ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَ تِجَارَةً عشر حُكماً ﴿ وَأَشْهِدُواْ إِذَا تَبَايَغَتُمْ ﴾ ثلاثة عشر حُكماً ﴿ وَأَشْهِدُواْ إِذَا تَبَايَغَتُمْ ﴾ ثلاثة عشر حُكماً ﴿ وَلا يُضَارَّ كَاتِبٌ وَلَا شَهِيدٌ ﴾ أربعة عشر حُكماً ﴿ وَإِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ ﴾ خمسة عشر حُكماً ﴿ وَإِن تَفْعَلُواْ فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ ﴾ خمسة عشر حُكماً

<sup>(</sup>۲) التوبة ٩: ١٢٨.

<sup>(</sup>٣) النساء ٤: ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) المائدة ٥: ٣.

سورة البقرة آية ـ ٢٨٢ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٤.



. البرهان في تفسير القرآن

﴿ وَٱتَّقُواْ آفَة وَيُعَلِّمُكُمُ آفَهُ وَآفَهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾.

100٢ /٢- الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن عليّ بن الحسن بن فَضّال، عن محمّد وأحمد ابنّي الحسن، عن أبيهما، عن أحمد بن عُمر، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبه قبه)، قال: سأله أبي وأنا حاضر عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ أَشُدَّهُ ﴾ (١) قال: والاحتلام، قال: فقال: «يحتَلِم في ستّ عشرة وسبع عشرة سنة ونحوها».

قال: إذا أتَتْ عليه ثلاث عشرة سنة و نحوها؟ فقال: ولا، إذا أنت ثلاث عشرة سنة كُتِبَتْ له الحَسَنات، وكُتِبَتْ عليه السيّئات، وجازَ أمرُه إلّا أن يكون سَفيها أو ضعيفاً».

فقال: وما السَّفيه؟ فقال: «الذي يشتَري الدِرْهَم بأضعافِه».

فقال: وما الضَّعيف؟ قال: والأبله،

٣/ ١٥٥٣ /٣ - العيّاشي: عن ابن سِنان، قال: قلت لأبي عبدالله (عيدالسلام) متى يُدْفَع إلى الغُلام مالهُ؟ قال: وإذا بلَغ وأونِس منه رُشد، ولم يَكُنْ سفيها أو ضعيفاً».

قال: قلت: فإنّ منهم من يبلُغ خمس عشرة سنة وستّ عشرة سنة، ولم يبلُغ؟ قال: «إذا يلُغ ثلاث عشرة سنة جاز أمرُه، إلّا أن يكون سَفيهاً أو ضعيفاً».

قال: قلت: وما السَّفيه والضَّعيف؟ قال: «السَّفيهِ: شارب الخَمْر، والضَّعيف: الذي يأخُذ واحداً باثنين،

١٥٥٤ /٤ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن تشعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد؛ وعلي بن خالد؛ وعلي بن التُعمان، عن داود بن الخصين، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ فَرَجُلُ وَالْمَرْأَتَانِ ﴾.

فقال: «ذلك في الدَّين إذا لم يَكُنْ رَجُلان فَرَجُلُ وامرأتان، ورَجُلٌ واحد ويَمين المُدَّعي إذا لم يكن امرأتان، قضى بذلك رسول الله (منهاة علمواله) وأمير المؤمنين (طبالسلام)».

1000 /٥ - وقال الإمام أبو محمّد العسكريّ (عبدالسلام) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْنِ مِن رَجَالِكُمْ ﴾ قال: من أحرارِكُم من المُسلمين العدول وَجَالِكُمْ ﴾ قال: من أحرارِكُم من المُسلمين العدول قال (عبدالله): استَشْهِدوهم لتَحوطوا بهمِ (١) أديانكم وأموالكم، ولتستعملوا أدب الله ووصّيته، وإنّ فيها (١) النَفْع

۲ مالتهذیب ۱: ۷۳۱/۱۸۲.

<sup>(</sup>١) الأحقاف ٤٦: ١٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٥/١٥٥.

٤ ـ التهذيب ٦: ٢٨١/٤٧٧.

٥ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبد السعم): ٢٧٢/٦٥١.

<sup>(</sup>١) في «ط»: استشهدوا بهم لتحوطوا به.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فيهما.



سورة البَقَرَة (٢) ..... O Maik O

والبَرَكة، ولا تخالفوها (٣) فيلحَقكم النَّدَم حيث لا ينفَعُكم النَّدم.

ثمّ قال أمير المؤمنين (عبه الملام): سمِعتُ رسولَ الله (من الدعه راله)، يقول: ثلاثة لا يستجيب الله دُعاءَهم، بل يَعْذِلهم (٤) ويُوبِّخهم:

أمَّا أحدهم: فرجُل ابتَّلِيِّ بامرأةِ سوء فهي تُؤذيه وتُضارّه، وتَعيب عليه دنياه فتُنَفِّصُها وتُكدِّرها (٥)، وتُفسِد عليه آخِرتَه، فهو يقول: اللَّهمّ ياربّ خلَّصني منها. يقول الله تعالى: يا أيّها الجاهل فد خلصّتُك منها وجعَلْتُ بيدِك طَلاقَها، والتخلُّصُ (١) منها طلاقها (٧).

والثاني: رجل مُقيم في بلدٍ قد استَوْبَلَة (٨) ولا يحضر له فيه كلّ ما يُريده، وكلّ ما التَمَسه حُرِمَه، يقول: اللّهمّ خلَّصني من هذا [البلد] الذي استَوْ بَلتُه. يقولُ الله عزّ وجلَّ: يا عَبْدي، قد خلَّصتُك من هذا البلد، وقد أوضَحْتُ لك طُرُق الخُروج، ومكّنتُك من ذلك، فاخرُجْ منه إلى غيره تجتَلِب عافيتي وتَسْتَرْزِقني.

والثالث: رَجُلٌ أوصاه الله تعالى بأن يحتاط لِدَيْنِه بشُهود، وكِتاب، فلم يفعل، ودفَع مالَه إلى غير ثِقَةٍ، بغير وَثَيْمَةٍ فَجَحَده أَو بَخَسَه، وهو يقول: اللَّهمّ ياربٌ، رُدّ عليَّ مالي. يقول الله عزّ وجلّ: يا عَبْدي، قد عَلَّمتُك كيف تَسْتَوثِق لمالِكَ فيكون مَحْفوظاً لئلا يتعرَّض للنَلَف فأبيتَ، فأنت الآن تَدعوني، وقد ضيَّعْتَ مالَكَ وأتلَفْتُه، وغَيَّرْتَ وصيّتي، فلا أستَجيبُ لك.

ثمّ قال رسول الله (مارات له عليه وآله): ألا فا ستَعْمِلُوا وصيّة الله تُفلِحوا وتنجحوا (١)، ولا تُخالفوها فتَنْدَمواه.

٦/ ١٥٥٦ / - وقال الإمام العسكريّ (عبدالمره): «قال أمير المؤمنين (عبدالمرم) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ فَإِن لَّم يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلٌ وَآمْرَأَتَانِ﴾ قال: عدلت امرأتان في الشهادة برجل واحدٍ، فإذاكان رجُلان أو رجل وامرأتان أقاموا Compresions الشهادة قُضى بشّهادتهم.

قال أمير المؤمنين (عليه السلام): وبينا نحن مع رسول الله (منراة عليه رانه) وهو يُذاكرنا بقوله تعالى: ﴿ وَأَسْتَشْهِدُواْ شَهِيدَيْن مِن رِّجَالِكُمْ ﴾ قال: أحراركم دون عبيدكم، فإنّ الله عزّ وجلّ قد شَغَل العبيد بخِدمة مواليهم عن تَحَمّل الشُّهادات، وعن أدائِها، وليكونوا من المُسلمين منكم، فإنَّ الله عزَّ وجلَّ إنَّما شَرَّف المُسلمين العُدول بقَبول شَهادتهم، وجَعل ذلك من الشَّرَف العاجل لهم، ومن ثواب دُّنياهم قبل أنْ يُنقَلوا (١) إلى الآخرة. إذ جاءت امرأة

<sup>(</sup>٣) في المصدر: ولا تخالفوهما.

<sup>(</sup>٤) العذل: الملامة. المجمع البحرين عدل . ٥: ٢٢٤)، وفي المصدر: يعذبهم.

<sup>(</sup>٥) في «ط» فينضها ويكدّرها.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: والتفصي.

<sup>(</sup>٧) في المصدر طُلِّقها، وفيه زيادة: وانبذها عنك نَبِّذَ الجورب الخَلِّق الممزَّق.

<sup>(</sup>A) استوبلوا المدينة: أي استوخموها ولم توافق أبدانهم، يقال: هذه أرض وبلة: أي وبئة وخمة. «النهاية ٥: ١٤٦».

<sup>(</sup>٩) في المصدر: وتنجوا.

٦ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (علد السلام): ٢٧٤/٦٥٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يصلوا.



فوقفَت قُبالة رسول الله (منه عهداته) وقالت: بأبي أنت وأُمّي، يا رسول الله، أنا وافِدة النساء إليك، فما من امرأة يبلُغُها مَسيري هذا إليك إلّا سرَّها ذلك، يا رسول الله، إنّ الله عزّ وجلّ ربُّ الرجال والنساء، وإنك رسول الله. للرجال والنساء، فما بال المَرْأتين برجُلٍ في الشهادة وفي المِيراث؟ فقال رسول الله (سنه عدراته): يا أيّتها المرأة، ذلك قضاء من عَدْلٍ حكِيم لا يجُور ولا يَحيف ولا يتحامل، لا ينفَعُه ما منَعَكُنّ، ولا ينقُصُه ما بذَلَهُ لكنّ، يُدبّر الأمرّ بعِلمه. يا أيتها المرأة، لأنكنُّ نافِصات الدِّين والعَقْل.

قالت: يا رسول الله، وما تُقصان ديننا؟ قال: إنّ إحداكُنّ تَفْعُد نِصف دَهْرِها لا تُصلّي بِحَيْضَةٍ عن الصلاة لله تعالى، و إنْكُن تُكثِرُنَ اللّغن وتَكُفُرْنَ بالِعشرة، تمكُثُ إحداكُنّ عند الرجل عَشر سنين فَصاعداً، يُحسِن إليها ويُنعِم عليها، فإذا ضاقتْ يَدُه يَوماً أو خاصَمَها، قالت له: ما رأيتُ مِنكَ خيراً قطّ. ومن لم يكن من النِساء هذه خُلُقها فالذي يُصيبها من هذا النُقصان مِحنةً عليها، لتصير فيعُظُم الله تعالى ثوابَها، فأبْشِرى.

ثمّ قال لها رسول الله (سلّ الله عبد والد): إنّه ما مِنْ رَجُلٍ رَديْ إلّا والمرأة الرديثة أرداً منه، ولا من أمرأة صالِحة إلّا والرّجُل الصالح أفضَل منها، وما ساوى الله قطُّ امرأة برجُلٍ إلّا ماكان من تسوية الله فاطمة بعليّ (عليما السلام) أي في الشهادة».

٧/١٥٥٧ /٧-الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمَير، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَأْتِ الشَّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواْكُ ، قال: وقبل الشهادة .

وقوله: ﴿ وَمَن يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ ءَاثِمٌ فَلْبُهُ ﴾ (اقال وبعد الشهادة،

٨/ ١٥٥٨ / ٨ - عنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الفُضيل، عن أبي الصَّبَّاح، عن أبي عبد أبي عبد الله عبدالله (مبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَأْتِ ٱلثُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُواْ﴾. قال: ﴿ لاينبَغي لأَحَد إذا دُعي إلى شَهادةٍ بشهد عليها أن يقول: لا أشهدُ لكم عليها ﴾.

٩/ ١٥٥٩ / ٩ ـ وعنه: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر، عن القاسم بن سُليمان، عن جَرَاح المَدائِنيّ، عن أبي عبدالله (علمه لله)، قال: وإذا دُعيت إلى الشَّهادَةِ فأجِبْ،

١٠/ ١٥٦٠ ـ وعنه: بإسناده عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عُثمان بن عيسى، عن سَماعة، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَادُعُوا ﴾. فقال: ولا ينبغي لأحَدٍ إذا دُعي إلى شَهادَةٍ يشهَد عليها أن يقول: لا أشهَد لكم».

۷ ـ التهذيب ۲: ۷۵۰/۲۷۵.

<sup>(</sup>١) الِثرة ٢: ٢٨٣.

۸ ـ التهذيب ٦: ٧٥١/٢٧٥.

٩ - التهذيب ٦: ٢٥٥ / ٢٥٧.

١٠ ـ التهذيب ٦: ٧٥٢/٢٧٥.

ا ١٥٦١ / ١١ - وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الفُضَيل، عن أبي الحسن (عباسلام، في قول الله عزّ وجلً ﴿ وَلَا يَأْبَ ٱلشُّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواْ﴾. فقال: ﴿إذا دعاك الرجل لتشهّد له [على دَينٍ، أو حقٍّ] لم ينبّغ لك أن تتفاعَسَ عنها﴾ (١٠).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

١٢/ ١٥٦٢ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن الله عن محمّد بن الفَضيل، عن أبي الصَّبَّاح الكِنانيّ، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَا يَأْبُ ٱلشَّهَدَآءُ إِذَا مَا دُعُواْ ﴾.
 دُعُواْ ﴾.

قال: ولا ينبغي لأحد إذا دُعي إلى الشهادة (١) أن يقول. لا أشهَد لكم،

۱۳/ ۱۵۲۳ منه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن حَمّاد بن عُثمان، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (مبالله)، مثله، وقال: «فذلك قبل الكتاب».

15/ 15/ - العيّاشي: عن زيد أبي أسامة (١)، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَلَا يَأْبَ الشّهَداءُ إِذَا مَا دُعُوا اللهِ: ﴿ وَلَا يَأْبُ الشّهَداءُ إِذَا مَا دُعُي إلى الشّهادة ليشّهَد عليها، أن يقول: لا أشهَد لكم».

1070 /10 ـ عن محمّد بن النُّضيل، عن أبي الحسن موسى (طبه السلام)، في قول الله: ﴿ وَلَا يَأْبُ ٱلشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُواْ﴾. قال: إذا دعاك (1) الرجُل لتَشْهَد على دَين أو حقّ لا ينبغي لأحدٍ أن يتقاعس عنه (1).

١٦٦ /١٦ - عن أبي الصَّبَّاح، عن أبي عبدالله (مبه الله)، في قوله: ﴿ وَلَا يَأْبُ ٱلشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُواْ ﴾.

قال: «قبل الشّهادة ـ قال ـ: لا ينبَغي لأحَدٍ إذا ما دُعي للنِّهادة أن يَشْهَدَ عليها، أن يقول: لا أشهَد لكم. وذلك قبل الكتاب».

١٧٧ /١٧ - عن هِشام بن سالم، عن أبي عَبِدُ الله اعد المعالم، في قوله: ﴿ وَلَا يَأْبُ ٱلشُّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُواْ ﴾.

۱۱ ـ التهذيب ٦: ٧٥٤/٢٧٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: تقاعس عنه.

۱۲ ـ الكافي ٧: ٢٧٩/٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: إلى شهادة يشهد عليها.

۱۳ ـ الكافي ۷: ۲۸۰/۲.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٥/٢٢٥.

 <sup>(</sup>١) في المصدر: يزيد بن أسامة، وفي ظط»: زيد بن أبي أسامة، والصواب ما في المتن، لأنّ أبا أسامة كُنيته، وهو زيد بن يُونُس أبو أُسامة الشّخّام،
 المعروف بزيد الشخّام، روى عن أبي عبدالله وأبي الحسن المهمال الجمه رجال النجاشيّ: ١٧٥/١٧٥، معجم رجال الحديث ٧: ٣٦٧.
 ١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٥/١٥٦.

<sup>(</sup>۱) «ط»: دعاكم.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عنها.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٢٤/١٥٦.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٦/٢٥٦.



. البرهان في تقسير القرآن

قال: وقبل الشّهادة».

قوله تعالى:

## وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَىٰ سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِباً فَرِهَانَّ مَّقْبُوْضَةٌ ـ إِلَى نَـوله ـ أَمَانَتَهُ [ ٢٨٣]

1074 / الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن سَعد بن عبدالله، عن احمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد؛ وعليّ بن حَديد، عن عليّ بن النَّعمان، عن داود بن الحُصّين، عن أبي عبدالله (طبول به)، في قوله: ﴿ وَإِن كُنتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُواْ كَاتِباً فَرِهَانٌ مَّقْبُوضَةً فَإِن أُمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضاً فَلْيُؤدِّ ٱلَّذِي آؤْتُمِنَ أَمَانَتُهُ ﴾: وأي بأخذ منه رَهْناً، فإن أمِنَه ولم بأخذ منه رَهْناً فلبتني الله ربَّه، الذي بأخذ المال».

٢/ ١٥٦٩ /٢ ـ العيّاشي: عن محمّد بن عيسى، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: ولا رَهْنَ إلّا مقبوضاً».

قوله تعال*ى*:

## وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَادَةَ وَمَن يَكُنُّهُهَا فَإِنَّهُ ءَاثِمٌ قَلْبُهُ [ ٢٨٣ ]

١/ ١٥٧٠ المحمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَبر، عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يُكِنَّمُهُا فَإِنَّهُ وَاثِمٌ قَلْبُهُ ﴾ قال: «بعد الشّهادة».

سورة البقرة آية . ٢٨٣ .

\*\*\*\*\*\*

۲ لاتفسير العيّاشي ۱: ۱۵٦/۲۰۰.

سورة البقرة آية ـ ٢٨٣ ـ

۱ ـ الكافي ۷: ۲/۲۸۱.

٢ ـ من لا يحضره الفقيه ٣: ١١٤/٣٥.

(١) التوى: مقصورٌ ويُمّد، وهو هلاك المال. «مجمع البحرين ـ توا ـ ١: ٧١».

(٢) الكُدُوح: الخُدُوش، وكلّ أثرٍ من خَدْشٍ أو عَضَ فهو كَدْحٌ. ﴿النهاية ٤: ٩١٥٥.



جعفر (عليه السلام): وألا ترى أنَّ الله عَزَّ وجلَّ يقول: ﴿ وَأَقِيمُواْ ٱلشَّهَادَةَ يَهُ ﴾ (٣).

10۷۲ /٣-وعنه: وقال (علماللهم)، في قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن يَكْتُمْهَا فَإِنَّهُ مَاثُمُ قَلْبُهُ ﴾، قال: (كافِرٌ قلبُه). 10۷۳ /٤-العّياشي: عن هِشام بن سالم، عن أبي عبدالله (علماللهم)، قال: قلت: ﴿ وَلَا تَكْتُمُواْ ٱلشَّهَادَة ﴾؟ قال: «بعد الشهادة».

#### قوله تعالى:

للهِ مَا فِي آلسَّمُواتِ وَمَا فِي آلاً رُضِ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ آللهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ وَآللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* ءَامَنَ آلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إلَيْهِ مِن رَّبِهِ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* ءَامَنَ آلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إلَيْهِ مِن رَّبِهِ وَآلُمُؤْمِنُونَ كُلِّ مَا مَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ وَآلُمُؤُمِنُونَ كُلُّ ءَامَنَ بِاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ رَالُهُ وَلَهُ عَالَىٰ اللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ رَاللهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ وَلَا نَا عَلَى آلْقَوْمِ آلْكَافِرِينَ

#### [ 3AY\_FAY ]

1/ 1074 من أبيه عليّ بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبيه عليّ بن أبيه عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) ويأتيه أمير المؤمنين (طبه السلام) بما أبي طالب (طبه السلام) ويأتيه أمير المؤمنين (طبه السلام) بما لِرَسول الله (ستراة عبدرات) بما هو أفضَل ممّا أوتي الأنبياء (عبد السلام) فكان فيما سأله (الله اليهوديّ، أنّه قال له: فإنّ هذا شليمان قد شخرت له الرياح، فسارت به في بلاده غُدوّها شهرٌ ورَواحُها شهرٌ؟

فقال له عليّ (عبه السلام): القدكان كذلك، ومحمّد (صلّ الدعبه وآله) أعطي ما هو أفضَل من هذا: إنّه أُسْرِي به من المَسْجِد الحرام إلى المَسْجِد الأقصَى مسيرة شهرٍ، وعُرِجَ به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عامٍ في أقَلُ من ثُلُثِ ليلة، حتّى انتهى إلى ساق العَرْش، فدنا بالعِلم فتَدلّى من الجنّة رَفْرَف (٣) أخضر، وغَشي النورُ بصرَه،

سورة البقرة آية ـ ٢٨٤ ـ ٢٨٦

<sup>(</sup>٢) الطُلاق ٦٥: ٢.

٣ ـ من لا يحضره الفقيه ٣: ١١٥/٣٥.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٢٦/١٥٦.

١ \_الاحتجاج: ٢٢٠.

<sup>(</sup>١) في «س» نسخة بدل: يخبره.

<sup>(</sup>٢) في «س» تسخة بدل: أخبره.

<sup>(</sup>٢) الرُّفْرَف: البِساط. «النهاية ٢: ٢٤٤٣.



... البرهان في تفسير القرآن

فرأى عَظَمة ربّه عزّ وجلّ بفُواده، ولم يرَها بعينه، مدن كقاب قوسين بينها وبينه أو أدنى ﴿ فَأَوْحَىٰ إِلَى عَبْدِهِ مَآ أَوْحَىٰ ﴾ ('' فكان فيما أوحى إليه الآية التي في سورة البقرة، قوله تعالى: ﴿ يَهْ مَا فِي ٱلسَّمُوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي ٱلفَّهِ مَا فِي ٱللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُمْ بِهِ آللهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآء وَآللهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ قديرٌ ﴾.
قديرٌ ﴾.

وكانت الآبة فسد عُسرِضَتْ على الأنبياء من لدن آدم (عبدالله) إلى أن بعث الله تبارك اسمه محمداً (من الله عبدالله) وعُرِضَتْ على الأمّمِ فأبوا أن يقبَلوها من يُقلِها، وقَيلَها رسول الله (من الله عبدالله) وعَرضَها على الممّته فقبِلوُها، فلمّا رأى الله تبارك وتعالى منهم القبول عَلِم أنهم لا يُطيقونَها، فلمّا أن سار إلى ساق العرش كررٌ عليه الكلام ليفهمه، فقال: ﴿ قَامَنَ آلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إليه مِن رَبِهِ ﴾، فأجاب (من الاعبدالله) مجيباً عنه وعن أمّته، فقال: ﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ عَامَنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُّسُلِهِ ﴾ فقال جلّ ذِكرُه: لهم الجنة والمغفرة عليّ إن فعلوا ذلك، فقال النبيّ (من الده عبدالله) أما إذا فعلت بنا ذلك ﴿ غُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ يعني المَرجِع في الآخرة.

قال: فأجابه الله جلّ ثناؤه: وقد فعلتُ ذلك بك وبأمّتك. ثمّ قال عزّ وجلّ: أما إذا قبلتَ الآية بتَشديدها وعِظَم ما فيها، وقد عرضْتُها على الأمّمِ فأبُوا أن يقبَلوها، وقبِلَتْها أُمّتك، فحقّ عليَّ أن أرفَعَها عن أمّتِك. وقال: ﴿لاَ يُكَلِّفُ آللهُ نَفْساً إلّا رُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ﴾ من خير ﴿ وَعِكَلَيْهَا مَا آكْتَسَبَتْ﴾ من شرِّ.

فقال النبي (مقرة عبواله) لمّا سمِعَ ذلك: أمّا فعلتَ ذلك بي وبأمّتي فزِدْني. قال: سل. قال: ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ ، قال الله عز وجل: لستُ أراَخِذُ أُمّتُكَ بالنسيان والخطأ لكرامتك علي، وكانت الأمم السالفة إذا نَسوا ما ذُكروا به فتحتُ عليهم أبواب العذاب، وقد رفعتُ (٥) ذلك عن أمّتك، وكانت الأمم السالفة إذا أخطأوًا أُخِذوا بالخَطأ وعُوقبوا عليه، وقد رفعتُ ذلك عن أمّتك لكرامُتِك على.

فقال النبيّ (منراه على وآله مَ إذا أعطَيْتَني ذلك فزِدْني. فقال الله تعالى له: سَلْ. قال: ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إَصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى آلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ ، بعني بالإصر: الشدائد التي كانت على من كان من قبلنا. فأجابه الله عزّ وجلّ إلى ذلك، فقال تبارك اسمه: قد رفعتُ عن أمّتك الآصار الذي كانت على الأمم السالفة: كنت لا أقبل صلاتهم إلّا في بِقاع من الأرض معلومة ( اخترتُها لهم وإن بَعُدَتْ ، وقد جعَلتُ الأرض كُلُها لأمّتِك مسجداً وتُرابَها طَهوراً ، فهذه من الأصار الذي كانت على الأمّم قبلك ، فرفعتُها عن أمّتك كرامةً لك.

وكانت الأمم السالفة إذا أصابهم أذيّ من نَجاسةٍ قَرَضُوه من أجسادِهم، وقد جعَلتُ الماء لأمّتك طَهوراً، فهذه من الآصار التي كانت عليهم، فرفعتُها عن أمّتك.

وكانت الأُمَّمُ السالفة تحمِل قَرابينها على أعناقِها إلى بيت المَقْدِس، فمَنْ قَبلتُ ذلك منه أرسَلتُ عليه ناراً

<sup>(</sup>٤) النجم ٥٣: ١٠.

<sup>(</sup>٥) في المصدر: دفعت.

<sup>(</sup>٦) في المصدر: بقاع معاومة من الأرض.

فأكلَنْهُ فرجع مَشْرُوراً، ومَنْ لم أقبل ذلك منه رجَع مَنْبُوراً، وقد جعلتُ قُربان أُمّنك في بُطون فُقَرائِها ومَساكينها، فمن قَبلتُ ذلك منه أضعَفْتُ ذلك له أضعافاً مُضاعَفَة، ومن لم أفَبلُ ذلك منه رفَعْتُ عنه عقوبات الدنيا، وقد رفعتُ ذلك عن أمّنك، وهي من الآصار التي كانت على الأُمم من قبلك (\*)

وكانت الأَممَ السالفة صلاتها مفروضة [عليها] في ظُلَم الليل وأنصاف النهار، وهي من الشّدائد التي كانت عليهم، فرفّعتُها عن أمّتك وفرضْتُ صَلاتَهم في أطراف الليل والنهار، وفي أوقات نشاطهم.

وكانت الأُمّم السالفة قد فرضتُ عليهم خمسين صلاةً في خمسين وقتاً، وهي من الأصار التي كانت عليهم، فرفعتُها عن أمّنك وجعلتُها خمساً في خمسة أوقاتٍ، وهي إحدى وخمسون رَكعةً، وجعَلتُ لهم أجر خمسين صلاةً.

وكانت الأمّم السالفة حسّنَتهم بحسّنَةٍ، وسيّثتُهم بسيّئةٍ، وهي من الأصار التي كانت عليهم، فرفعتُها عن أمّتك، وجعلتُ الحسّنَة بعَشَرةٍ والسَّيثة بواحِدَةٍ.

وكانت الأمّم السالفة إذا نَوى أحدُهم حَسَنةً ثَم لم يعُمَلُها لم تُكْتَب له، وإن عَمِلَها كُنبَتْ له حسّنة، وإن أمّتك إذا نوى (^ أحدُهم حسنةً ثمّ لم يعملها كُتبت له حسّنة وإن لم يَعْمَلُها، وإن عَمِلها كُتِبَتْ له عَشَرَة، وهي من الآصار التي كانت عليهم، فرفعتها عن أمّتك.

وكانت الأمَم السالفة إذا هَمَّ أحدُهُم بسيّنةٍ ثمّ لم يعْمَلْها لم تُكْنَبُ عليه، وإن عَمِلَها كُتبت عليه سيّنة، وإنّ أمّنك إذا همَّ أحدُهُم بسيئة ثمّ لم يعملها كُتبت له حسّنة، وهذاه من الإصار التي كانت عليهم فرفعتُها عن أمّتك.

وكانت الأمّم السالفة إذا أذّنبواكُتبت ذنوبهم على أبوابهم، وجعلتُ توبتَهم من الذنوب: أن حَرَّمتُ عليهم بعد التَّوبة أحَبُ الطعام إليهم، وقد رفعتُ ذلك عن أمّنك، وجعَلتُ ذنوتِهم فيما بيني وبينهم، وجعَلتُ عليهم سُنوراً كثيفةً، وقَبلتُ توبتَهم بلا عقوبة، ولا أعاقبهم بأنْ أحرّم عليهم أحَبُ الطعام إليهم.

وكانت الأمّم السالفة يتوبُ أحدُهم (١) من الذنب الواحد مائة سنة، أو ثمانين سنة أو خمسين سنة ، ثمّ لا أقبَل توبتَهم دون أن أعاقِبَه في الدنيا بعقوبة، وهي من الآصار التي كانت عليهم، فرفعتها عن أمّتك، وإن الرجل من أمّتك ليُذنب عشرين سنة ، أو ثلاثين سنة ، أو أربعين سنة ، أو مائة سنة ، ثمّ يتوب ويَنْدَمَ طَرَفَة عَيْنٍ، فأغفِر له ذلك كله

فقال النبيّ (منراط عليه وآله): اللّهم إذا أعطَيْتَني ذلك كلّه فزِدْني. قال: سَلْ. قال: ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾، فقال تبارك اسمه: قد فعلتُ ذلك بأمّتِك، وقد رفعتُ عنهم جَميع (١٠٠) بلايا الأمّم، وذلك حُكمي في جميع الأمّم: أن لا أكلّف خَلْقاً فوق طاقتهم.

<sup>(</sup>٧) في المصدر: من كان من قبلك.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: إذا همّ.

<sup>(</sup>٩) في المصدر زيادة: إلى الله.

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: عظم، وفي لاطكا: يعميع عظيم،

قال ﴿ سَلَى اللهِ عَلِيهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاغْفِرْلَنَا وَأَرْجَمْنَا أَنتَ مَوْلَانَا ﴾ ، قال الله عزّ وجلّ: قد فعلتُ ذلك بتائِبي أمّنك.

ثمّ قال (مله عله وقد): ﴿ فَانُصِرنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَافِرِينَ ﴾ قال الله عزّ اسمه: إنّ أمّتَك في الأرض كالشّامَةِ البيضاء في الثّور الأسوّد، هم القادِرون، وهم القاهِرون، يَستخدِمون ولا يُستَخْدَمون لكرامَتِك عليّ، وحَقّ عليّ أن أظْهِر دينَك على الأديان حتى لا يبقى في شرق الأرض وغربها دينٌ إلّا دينك، ويُؤدّون إلى أهل دينك الجِزية.

وَالْمُوْمِنُونَ كُلِّ عَامَنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ لَا تُقَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَبَنَا وَإِلَا اللهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَبَنَا وَإِلَا اللهِ وَقَالُواْ سَمِعَنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَبَنَا وَإِلَيْ السَماء وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَوْفَى اللهُ اللهِ مِن وَبِعِ فَا النبي (سَلَمَةُ على النهية واللهُ اللهُ عَنَى وعن أَمْتِي اللهُ عَزَ وجل ، فناداني ربِّي تعالى: ﴿ عَامِن آلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن وَبِهِ ﴾. فقلت: أنا مُجيب عني وعن أمّتي: الله عزَ وجل ، فناداني ربِّي تعالى: ﴿ عَامِن آلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن وَبِهِ ﴾. فقلت: أنا مُجيب عني وعن أمّتي: ﴿ وَآلُمُو مِن وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَمَلائِكَتِهِ وَرُسُلِهِ لَاتُقَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن وَسُلِهِ وَقَالُواْ سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا عُفْرَانَكَ وَبَنَا وَإِلَيْكَ وَاللهُ وَمَلائِكَ مَنْ اللهُ وَمَلائِكَ مَا اللهُ وَمَلائِكَ مَا أَنْ اللهُ اللهُ وَمَلائِكَ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ وَاللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ وَمَلائِكَ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنَا اللهُ الله

فقلت: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ ، وقال الله: لا أو آخِذُك.

فقلت: ﴿ رَبُّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ فقال الله: لا أحملك.

فقلت: ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَالًا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَآغَفُ عَنَّا وَآغُفِرْلَنَا وَآرْحَمْنَا أَنتَ مَوْلَانا فَآنصُرْنَا عَلَى ٱلْقَوْمِ آلْكَافِرِينَ ﴾ فقال الله تعالى: قد أعطيتُك ذلك إلك والأنتك».

فقال الصادق (عبد المدم): «ما وَقَد إلى الله تعالى أَحَدًّ أكرم من رسول الله (من اله عبد راله) حيث سأل الأُمّنه هذه الخِصال».

الحِصان.

7 107٦ عن المُعسَن عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن محمّد، عن أبي داود المُستَرِقَ، قال: حدّثني عَمرو بن مَروان، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله (عبدالله (مندالله (مندالله (مندالله (مندالله (مندالله (مندالله الله (مندالله الله (مندالله الله (مندالله الله (مندالله الله الله عند وجلّ: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ خِصال: خطأها، ونسيانها، وما أكرهوا عليه، ومالم يُطبقوا؛ وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطأ نَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَالًا طَاقَةً لَنَا بِهِ ﴾، وقوله: ﴿ الله عَنْ أَكْرَهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنَ بِالْإِيمَانِ ﴾ (١٠).

١٥٧٧ /٤ ـ وروى صاحب كتاب (المُقْتَضَب في إمامة الاثني عشر): [عن أبي الحسن علي بـن سِنــان

٢ ـ تفسير القميّ ١: ٩٥.

<sup>(</sup>١) النجم ٥٣: ٩.

٣ ـ الكافي ٢: ١/٣٣٥.

<sup>(</sup>۱) النّحل ۱۱: ۲۰۱.

٤ ـ مقتضب الأثر: ١٠، فرائد السمطين ٢: ٣١٩/٣١٩.

المؤصِلي المُعدّل] (")، عن أحمد بن [محمّد الخليلي الآمُلي، عن] "محمّد بن صالح، عن سُليمان بن محمّد ""، عن زياد (الله مسلم، عن عبد الرحمن بن يزيد بن (الله جابر، عن سَلاّم بن أبي عَمرة (الله عن أبي سَلْمَى راعي رسول الله (من الله عبد وآله)، قال: سمِعتُ رسول (من الاعبد وآله): يقول: وليلة أسرِي بي إلى السماء، قال لي الجليل جلّ جلاله: هو المن آلزُ سُول إليه السماء، قال لي الجليل جلّ جلاله: هو المن المن المن علي بن رابي عن المن على المن على بن أبي طالب؟ قلت: نعم.

قال: يا محمّد، إنّي اطّلعتُ على الأرض اطّلاعةً فاختَرتُكَ منها، فشقَقْتُ لك اسماً من أسمائي، فلا أذكر في مَوضِع إلّا وذُكِرتَ معي، فأنا المَحمود وأنت محمّد، ثمّ اطّلعتُ الثانية فاختَرْتُ منها عَليّاً، وَشَقَقْتُ له اسماً من أسمائي، فأنا الأعلى وهو عليّ.

يا محمّد، إني خلفْتُك وخلفْتُ عليّاً وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة من ولدِه (٧) من [سِنُخ] (١٩ نُوري، وعَرَضتُ ولايتكم على أهل السماوات والأرض (١)، فِمن قَبِلَهاكان عندي من المؤمنين، ومن جَحَدُهاكان عندي من الكافرين.

يا محمّد، لو أنَّ عبداً من عَبيدي عبَدَني حتَّى ينقَطِعَ أو يصيركالشَّنَ البالي (١٠٠)، ثمَّ أتاني جاحِداً لِولايتكم ما غفرتُ له حتَّى يُقِرَّ بولايتكم.

يا محمّد، تُحبّ أن تَراهم؟ قلت: نعم. فقال لي: التَفِتُ عن يَمين العَرْش. فالتفتُّ فإذا بعليّ، وفاطمة، والحسن، والحسين، وعليّ بن الحسين، ومحمّد بن عليّ، وجعفر بن محمّد، وموسى بن جعفر، وعليّ بن موسى، ومحمّد بن عليّ، والمهديّ، في ضَحْضاحِ (١١) من نُورٍ، قيام يُصلُون، وهو في



<sup>(</sup>١) من المصادر، وهو شيخ الجوهري صاحب المقتضب.

<sup>(</sup>٢) أثبتناه من المصادر، ومحمّد بن صالح هو الهمدانيكما في المصدر وغيبة الطوسي ١٠٩/١٤٧، ولعلّه أبو إسماعيل الواسطي البطيخي الراوي عن سُليمان بن محمّدكما في الجرح والتعديل ٧: ٢٨٨ و تاريخ بغداد ٥: ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: سُليمان بن أحمد، راجع التعليقة السابقة.

<sup>(</sup>٤) في المصدر: الريان.

 <sup>(</sup>٥) في «س وط»: عن، والظاهر أنّه تصحيف، ولعلّه الأزدي الشامي الداراني، وتُقه غير واحدٍ، وعُدَّ في الطبقة الثانية من فقهاء أهل الشام بعد
 الصحابة، انظر طبقات ابن سعد ٧: ٤٦٦ وتهذيب التهذيب ٦: ٢٩٧، وانظر التعليقة الآتية.

 <sup>(</sup>٦) في «س وط»: عن سلامة، والظاهر أنّه تصحيف، انظر الجرح والتعديل 1: ٢٥٨، ومعجم رجال الحديث ٨: ١٧٠.
 ولعلّه أبو سلام ممطور الحبشي الراوي عن أبي سلمى، وروى عنه عبدالرحمن بن يزيد بن جابر، انظر تهذيب التهذيب ١٠: ٢٩٦.

<sup>(</sup>٧) (والأثمة من ولده) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٨) السَّنخ: الأصل.

<sup>(</sup>٩) في المصدر: والأرضين.

<sup>(</sup>١٠) أي القربة الخَلَق.

<sup>(</sup>١١) الضَّحضاح في الأصل: ما رقَّ من الماء على وجه الأرض، واستُعير هنا للنُور. «النهاية ٣: ٧٥».





وسَطهم ـ يعنى المهديّ ـ كأنّه كوكب دُرّي.

فقال: يا محمّد، هؤلاء الحُجَج، وهو الثائِر من عِنْرَتِك، وعزّتي وجَلالي إنّه الحُجّة الواجِبة لأوليـائي، والمُنتَقِم من أعدائي».

وروى هذا الحديث من طريق المُخالفين مُوَفَق بن أحمد بإسنادٍ حذفناه للاختصار، عن أبي سَلمي (١٢) راعي رسول الله (مللة عليه واله)، وذكر الحديث بعينه (١٢).

ورواه الشيخ الطوسيّ في كتاب (الغيبة) بإسناده عن أبي سَلمى راعي رسول الله(سلّ الهعبه وآله)، وذكر الحديث (١٤).

۱۵۷۸ /٥ ـ محمّد بن إبراهيم النَّعمانيّ: بإسناده عن أبي أيّوب المُؤدَّب، عن أبيه، وكان مؤدّباً لبعض وُلد جعفر بن محمّد (عبهمالله)، قال: قال: قلمًا تُوفّي رسول الله (سلّماله عليه وخلّ المدينة يهوديّ ـ وذكر مسائل مع عليّ (عبداله) ـ وكان فيما سأله اليهوديّ أن قال له: ما أوّل حرف كُلّم به نبيّكم لمّا أسري به ورجع من عند رّبه؟ فقال له عليّ (عبدالله)، أمّا أوّل ما كُلّم به نبيّنا (عبداله الله تعالى: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَن رَبِّهِ ﴾ قال: ليس هذا أرَدْتُ.

قال: فقول رسول الله ومقراة عبدوانه): ﴿ وَ ٱلْمُؤْمِنُونَ كُلِّ ءَامَنَ بِأَقْدِ ﴾ قال: ليس هذا أردتُ.

فقال: اتُركِ الأمرَ مستوراً. قال: لتُخْبِرُني، أو ليبيتِ أنتَ هُوَ؟

فقال: أمّا إذا أبيتَ فإنّ رسول الله (صلى الله على الله) لمّا رجع من عند ربّه، والحُجُب تُرفّع له قبل أن يصير إلى موضع جَبْرَئيل، ناداه مَلَك: يا أحمد قال: لَبَيك، فقال (١٠ إنّ الله يقرأ عليك السلام، ويقول لك: اقرأ على السيّد الولى السلام، فقال رسول الله (صلى الله على السيّد الولى؟ قال الملك: على بن أبى طالب.

قال اليهوديّ: صدقت والله، إنِّي لأُجده فِي كُتَابُ أَبِي، والبهوديّ من وُلد داود.

١٥٧٩ /٦ مالعبّاشي: عن سَعدان، عن رجُلٍ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله تعالى: ﴿ وَإِن تُبدُواْ مَا فِيَ أَنفُ سِكُمْ أَوْ تُخفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ آللهُ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَاءُ ﴾. قال: ٥ حقيقٌ على الله أن لا يُدخِلَ الجنّة من كان في قَلْبِه مِثقال حَبَّةٍ من حَرْدَلٍ من حُبّهماه.

١٥٨٠ /٧ ـ عن أبي عَمرو الزُّبَيريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «إنَّ الله فرض الإيمان على جَوارح بني

<sup>(</sup>١٢) في «س وط»: أبي شليمان، وهو تصحيف، صوابه ما في المتن من الغيبة والمقتل وأُسد الغابة ٥: ٢١٩ وتهذيب التهذيب ١٢: ١١٥.

<sup>(</sup>١٣) مقتل الحسين (عله السلام) للخوارزمي ١: ٩٥.

<sup>(</sup>١٤) الغيبة: ١٠٩/١٤٧.

٥ ـ الغيبة للنعماني: ٢٠/١٠٠.

<sup>(</sup>١) (لبيك، فقال) ليس في المصدر.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٦ /٥٢٨.

٧ ـ تفسير العبّاشي ١: ١٥٧/١٥٧.

سورة البَقْرَة (٢) .....

آدم وقسمَه عليها وفرّقه فيها، فليس من جوارحه جارحةً إلّا وقد وكُلت من الإيمان بغير ما وكُلت به أختها، فمنها قَلْبُهُ الذي به بَعْقِل ويَفْقَه ويَقْهَم، وهو أمير بدنه الذي لا تَرِدُ الجَوارح ولا تَصْدُر إلّا عن رأيه وأمره.

وأمّا ما فرضَ على القلب من الإيمان: فإلاقرار، والمعرِفة، والعَقْد، والرضا، والنسليم بأنَّ لا إله إلا هو وحده لا شربك له إلها واحداً لم يتَخِذُ صاحبة ولا ولداً، وأنَّ محمّداً عبده ورسوله، والإقرار بما جاء من عندالله من نبيّ أوكتاب. فذلك ما فرض الله على القلب من الإقرار والمعرّفة، وهو عَمَلُه، وهو قول الله تعالى: ﴿ إِلّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ وَلَكِن مَّن شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً ﴾ (١)، وقال: ﴿ أَلَا بِذِكْرِ آللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ﴾ (١)، وقال: ﴿ وَالَّذِينَ فَالُوبُهُمْ هُ وَالَّ فَيَعْفِرُ اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ هُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ آلله فَيَغْفِرُ فَالُوبُهُمْ هُ (١)، وقال: ﴿ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُحْفُونُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ آلله فَيَغْفِرُ لَمُ تَوْمِن قُلُوبُهُمْ هُ (١)، وقال: ﴿ وَإِن تُبَدُّواْ مَا فِي أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُونُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ آلله فَيَعْفِلُ القَلْبُ مِن يَشَاءً ﴾ (١) فذلك ما فرّض الله على القلب من الإقرار والمعرفة، وهو عَمَلُه، وهو رأس الإيمان،

۱۵۸۱ / ۸ - عن عبدالصمّد بن بشير (۱)، قال: ذُكر عند أبي عبدالله (عبدالله) بَدَّ، الأذان، فقال: إنَّ رجلاً من الأنصار رأى في مّنامه الأذان، فقصّه على رسول الله (ملّ الله عبدراله)، وأمّره رسول الله (ملّ الله عبدراله) أن يُعلَّمَه بِلالاً. (۱)

ومَر النبيّ (منّى الله عبد رآه) حتى انتهى إلى السّماء الرابعة، فإذا هو بمَلَك مُتّكى ُ وهو على سرير، تحت يده ثلاث مائة ألف مَلَك، فهمَّ النبي (منّى الله عبدرَّاه): بالسُّجود، وظّن أنه هو، فنُودي: أن قُم ـ قال ـ فقام المَلَك على رِجُلَيه ـ قال ـ فعلم النبي (منّى الاعبدراله) أنّه عبد مُخلوق ـ قال ـ فلا يزال قائماً

<sup>(</sup>۱) النَّحل ۱۱: ۱۰۸.

<sup>(</sup>۲) الرّعد ۱۳: ۲۸.

<sup>(</sup>٢) المائدة ٥: ٤١.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٧/٥٣٠.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: شيبة، تصحيف صوابه ما في المتن، انظر رجال النجاشي: ٦٥٤/٢٤٨ ومعجم رجال الحديث ٦٠: ٢٢ والحديث الآتي.

<sup>(</sup>٢) زاد في «ط ، س»: قال محمّد بن الحسن في حديثه: نفرت عن أبواب السماء، فقالت: إلهنا. ولم ترد هذه الزيادة في المصدر،

..... 0Y1

إلى يوم القيامة.

قال: ووفتح الباب، ومرّ النبيّ (منرة عبدراد) حتى انتهى إلى السماء السابعة -قال - وانتهى إلى سدرة المنتهى عقال - فقالت السدرة: ما جاوزني مخلوق قبُلك؛ ثمّ مَضى فَتدانى فتدّلَى فكان قاب قوسين أو أدنى، فأوْحَى الله إلى عبدِه ما أوحى (٦) - قال - فدفع إليه كتابين: كتاب أصحاب البمين بيّمينه، و[كتاب] أصحاب الشمال بشماله، فأخذ كتاب أصحاب البمين بيمينه، وفتحه ونظر فيه، فإذا فيه أسماء أهل الجنة، وأسماء آبائهم وقبائلهم - قال فقال الله: ﴿ آمَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إلَيْهِ مِن رَبِّهِ ﴾، فقال رسول الله (منراه عليدرانه) ﴿ وَٱلمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفرِقَ بَيْنَ أَحَدِ مِن رُسُلِهِ ﴾، فقال الله: ﴿ وَقَالُوْا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾، فقال النبيّ (منراه عليدرانه) ﴿ وَٱلمُؤْمِنُونَ كُلُّ آمَنَ يِاللّهِ النبيّ (منراه عليدرانه) ﴿ وَقَالُوْا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾، فقال النبيّ (منراه عليدرانه) ﴿ وَقَالُوْا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا ﴾، فقال النبيّ (منراه عليدرانه) ﴿ وَقَالُوْا سَمِعْنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ ﴾، قال الله: ﴿ لَا يُكَلُّفُ آلَة نَفْساً إلّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْها مَا آكْتَسَبَتْ ﴾.

قال النبيّ (مل الدعيه واله): ﴿ رَبُّنَا لَا تُوَّاخِذُ نَا إِن نَّسِينَا أَوْ أَخْطَأْ نَا ﴾ ، ـ قال ـ فقال الله: قد فعلت.

فقال النبيّ (منر الا مليه والد): ﴿ رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمْلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ ، قال: قد فعلت. فقال النبيّ (منر الا عبر الد): ﴿ رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَالَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَأَعْفُ عَنَّا وَأَغْفِرْ لَنَا وَآرْ حَمْنَا أَنَت مَوْلاَنَا فَأَنْصُرْنَا عَلَى آلْقَوْم آلْكَافِرِينَ ﴾ ، كل ذلك بقول الله: قد فعلت.

ثمّ طوى الصَّحيفة فأمسَكَها بيمينه، وفتَح الأخرى، صحيفة أصحاب الشِمال، فإذا فيها أسماء أهل النار، وأسماء آبائهم وقبائلهم، ـ قال ـ فقال رسول الله (طَلَ الله عليه وَالله قوم لا يُؤمنون. فقال الله: يا محمّد، ﴿ فَأَصْفَحْ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلامٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُون ﴾ (اله

قال: دفلمًا فرَغ من مُناجاة ربّه، رُدَّ إلى البّبَ المَعْسور، وهو في السماء السابعة بحِذاء الكعبة -قال - فجمَع له النبيّين والمُرْسَلين والملائكة، ثمّ أمر جَبْرَئيل فأتم الأذان، وأقام الصلاة، وتقدّم رسول الله (مله عبداله)، فصلّى بهم، فلمّا فرغ التفت إليهم، فقال الله له: ﴿ فَسْئَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلاَ بهم، فلمّا فرغ التفت إليهم، فقال الله له: ﴿ فَسْئَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّكَ فَلاَ بهم، فلمّا فرغ التفت إليهم، فقال الله له: ﴿ فَسْئَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَابَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَآءَكَ ٱلْحَقَّ مِن رَبِّكَ فَلاَ تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُمْتَرِينَ ﴾ (\* فسألهم يؤمَيْذِ النبيّ (منه عليه واله)، ثمّ أنزل ومعه صحيفتان، فدفعَهما إلى أمير المؤمنين (عبد الدم)».

فقال أبو عبدالله (عبدالسلام): وفهذا كان بَدء الأذان.

٩/ ١٥٨٢ / عن عبدالصمد بن بشير، قال: سِمعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: وأتى جَبْرَتيل رسول. الله (من الاعبداله) وهو بالأبطح بالبراق، أصغر من البغل، وأكبر من الجمار، عليه ألف ألف مِحَفّة (١) من تور،

<sup>(</sup>٣) تضمين من سورة النجم ٥٣: ٨ ـ ١٠.

<sup>(1)</sup> الزخرف ٤٣: ٨٩:

<sup>(</sup>٥) يونس ١٠: ٨٤.

١- تفسير العيّاشي ١: ١٥٩/١٥٩.

<sup>(</sup>١) السِحَفَّة: هَودَج لا قُبِّه له.

فَشَمَسَ (1) البُراق حين أدناه منه ليَرْكَبَه، فلطَمه جَبْرَئيل (عدال الم الطمة عَرِقَ البُراق منها، ثمّ قال: اشكُنْ، فإنّه محمّد. ثمّ زَف به ـ أي أسرع به ـ من بيت المَقْدِس إلى السّماء، فقطا بَوَتِ الملائكة من أبواب السّماء، فقال جَبْرَئيل: الله أكبر. فقالت الملائكة: عَبد مخلوق ـ قال ـ : ثمّ لقوا جَبْرَئيل، فقالوا: يا جَبْرَئيل، مَن هذا؟ قال: هذا محمّد. فسلّموا عليه.

ثمّ زَفّ به إلى السماء الثانية، فتَطايَرتِ الملائكة، فقال جَبْرَئيل: أشهد أن لا إله إلّا الله، أشهد أن لا إله إلّا الله. فقالتِ الملائكة: عَبدٌ مَخلوفٌ. فلَقوا جَبْرَئيل، فقالوا: مَن هذا؟ فقال: هذا محمّد. فسلّموا عليه.

ولم يَزْل كذلك في سَماء سَماء، ثُم أَتمَّ الأذان، ثُمَّ صَلَى بهم رسول الله (من الده الله) في السماء السابعة، وأمّهم رسول الله (من الده الله) في السماء السابعة، وأمّهم رسول الله (من الده الله) ثمّ مضى به جَبْرَثيل (عبه الله) حتى انتهى به إلى مَوْضِع، فوضّع إصبّعه على مَنْكِبهِ ثمّ رفعه (٣)، فقال له: المُض، يا محمّد، فقال له: يا محمّد، ليس لم أن أجوز هذا المقام، ولقد وَطيّتَ مَوضِعاً ما وَطِنّه أَحَدٌ قبلك، ولا يَطوْهُ أَحَدٌ بعدَك».

قال: «قال الله: يا محمد، من لامَّتِك بعد في الله أعلى قال، على أمير المؤمنين».

قال: قال أبو عبدالله (عليه السلام): ﴿ وَالله ، مَا كَانَتْ وِلَا يَتُهُ إِلَّا مِنَ الله مُشَافَهَةً لمحمّد (صلّ الدعليه وآله)».

١٠/ ١٥٨٣ /١٠ عن قتادة، قال: كان رسول الله (منراة عله رآله) إذا قرأ هذه الآية: ﴿ عَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ ﴾ حتى يختِمَها، قال: هوحق الله، إن لله كتاباً قبل أن يَخْلُقَ السماوات والأرض بألقَي سنة، فوضعه عنده فوق العَرش، فأنزل آيتين فختَم بهما البقَرة، فأيّما بيت قُرئتا فيه لم يدخُلُهُ الشيطان».

11/ 101٤ عن زُرارة، وحُمْران، ومحمّد بن مسلم، عن أحدهما (طبهماالسلام)، في آخر البقرة، قال: دلمّا دعوا أجيبوا ﴿ لَا يُكَلِّفُ آللَٰهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا﴾ ـ قال ـ: ما افترض الله عليها ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكْتَسَبَتْ ﴾، وقوله: ﴿ لَا تَحْوِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى آلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ .

<sup>(</sup>٢) شَمَست الدابّة: نَفَرَت.

<sup>(</sup>٣) في «ط»: دفعه.

١٠ ـ تفسير العياشي ١: ٥٣٢/١٦٠.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٣٢/١٦٠.

11/ 1000 الله رسول عمرو بن مروان الخرّاز، قال: سَمِعْتُ أبا عبدالله (مداسلام)، قال: وقال رسول الله (مدرد) رُفِعَتْ عن أمّتي أربع خِصال: ما أخطأوا، وما نسوا، وما أكْرِهوا عليه، ومالم يُطيقوا، وذلك في كتاب الله، قول تبارك وتعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى آلَا يَن بَينَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى آلَا يَن بَينَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى آلَا يَن بَينَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴾، وقوله: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ ، (١٠).



١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٠/٥٣٤.

<sup>(</sup>۱) النّحل ۱۱: ۲۰۱.



#### المُسْتَدرك

#### (سُورةُ الْبَقَرة)

قوله تعالى:

## وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ وَعَمِلُواْ الصَّيَالِحَاتِ أُوْلَـئِكَ أَصْحَـابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ [ ٨٢ ]

ا ـ (مناقب ابن شهرآشوب): عن البافر (عُمِّ البهر)، في قوله تعالى ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعُمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ أَوْلَئِكَ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ هُمْ فِهَا خَالِدُونَ ﴾ نزَلَتْ في عليّ (عباسلام)، وهو أوّلُ مؤمنٍ، وأوّل مُصَلٍّ.

رواه الفَّلَكي في (إيانة ما في التَنْزِيل) عن الكّلبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس.

٢ ـ وعنه: عن المَرْزُباني، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ أُولَئِكُ أَصْحَابُ ٱلْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ ﴾ نزلت في عليّ (مباسعم) خاصّة، وهو أوّلُ مؤمنٍ وأوّلُ مصلٍّ بعد النبي (منّى الله عبداله).

قوله تعالى:

وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتُمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنَ آللهِ وَمَا آللهُ بِغَافِلٍ عَمَّا

مستدرك سورة البقرة آية ـ ٨٢ ـ

١ دالمناقب ٢: ٩.

٢ ـ المناقب ٢: ١٣.

#### تَعْمَلُونَ [١٤٠]

١ - محمد بن يعقوب: عن أحمد بن مِهْران، عن محمد بن علي، عن أبي الحكم الأرْمني، قال: حدّثني عبدالله ابن إبراهيم بن عليّ بن عبدالله بن جعفر بن أبي طالب، عن يزيد بن سَلِيْط الزَّيْدِي.

٢ ـ (إرشاد القلوب): في خبر حُذَيْفة بن اليَمَان ـ في حديث طويل يذكر فيه حال المنافقين بعد خُطية النبيّ (سنّ الله على الله عل

فقالوا: يا رسولَ الله ما التَقَيْنا غير وقينا هذا؛ فنظر إليهم النبيّ (ملّ الدمه واله) مليّاً، ثمّ قال لهم: وأنتم أعْلَمُ أمِ الله، ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَادَةً عِندَهُ مِنَ آللهِ وَمَا آللهُ بِغَافِل عَمَّا تَعَملُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

# وَلَا تَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتٌ بَلِ أَخْيَاءٌ وَلَـٰكِـن لَا تَشْعُرُونَ [104]

١ - محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد، عن القاسم بن محمّد، عن الحسين بن أحمد، عن يُونُسَ بن ظِبيان، قال: كنت عند أبي عبدالله (عبدالله)، فقال: دما يقول النّاس في أرواح المؤمنين؟». فقلت: يقولون: تكونُ في حَواصِلُ طيورٍ خُضْرٍ في قَناديلَ تحت العَرْش.

فقال أبو عبدالله (عبد المدم): «شبحان الله! المؤمِنُ أكرُم على الله من أن يجَعلَ رُوحَه في حَوْصَلَةِ طَيْرٍ. يا يونُس، إذا كان ذلك أتاه محمّد (من الله عبد رائه) وعليّ وفاطمة والحسن والحسين (عليهم السلام)، والملائكة المُقرّبون (عليهم السلام)،

مستدرك سورة البقرة آية ـ ١٤٠ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۱٤/۲٥٢.

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٨.

۲ ـ إرشاد القلوب: ٣٣٣.

مستدرك سورة البقرة آية . ١٥٤ .

۱ ـ الكافي ۳: ۲۱۵/۳.

مستدرك سورة البَقْرَة (٢) .

471

فاذا قَبَضَه الله عزّ وجلّ صبَّرَ تلك الرُّوح في قالبٍ كفالَبهِ في الدُّنبا، فيأكُلون ويَشْرَبون، فإذا قَدِمَ عليهم القادِمُ عَرَفوه بتلك الصُورة الّتي كانت في الدُّنياء.

وروى الشيخ الطوسي في (التهذيب): عن علي بن مَهْزيار، عن الحسن، عن القاسم بن محمد، مثله (۱). ٢ ـ وفي (التهذيب): عن ابن أبي عُمير، عن حَمّاد، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبدالله (علمالسلام) عن أرواحِ المؤمنين؟ فقال: دفى الجنّة على صُورِأبدانِهِم، لو رأيتَه لقُلتَ فُلان،

٣ ـ وأخرج أحمد ومُسلم والنَّسائي والحاكم وصحَّحه، عن أنس، قال: قال رمول الله (من اله عبه داله): «يُؤتى بالرجل من أهل الجنّة فيقول الله عزّ وجلّ له: يا ابن آدم، كيف وجَدْتَ منزِلَك؟ فيقول: أيْ ربُّ خيرَ منزلٍ. فيقول: سَلْ وتَمَنَّ. فيقول: أسألك أن تَرُدَّني إلى الدنيا فأقتَل في سببلك عشر مرّات. لِمَا رأى من فَضْل الشَّهادة.

قال: «ويؤتى بالرجُلِ من أهلِ النارِ فيقولُ اللهُ؛ يا ابنَ آدَم، كيفَ وجَدْتَ مَنْزلَك؟ فيقولُ: أيَّ ربُّ، شرَّ منزلٍ. فيقول: فَتَفتَدِي منه بطِلاع الأرض ذَهباً؟ فيقول: نعم. فيقول: كذّبت، قد سألتُك دون ذلك فلم تَفْعَل».

قوله تعالى:

# إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُواْ فَأُولَئِكَ أَبُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلتَّوَّابُ

آلر حيم الما المسكري (علم مسكري (علم مسكري الما الله عزّ وجلّ: ﴿ إِلَّا آلَّذِينَ تَابُوا﴾ من كِتمانِه ﴿ وَأَصْلَحُوا﴾ أعمالَهُم، وأصْلَحُوا ما كانوا أفْسَد وَم بَسَوْءِ التَّأْوِيل، فِجَحدرا به فَضْلَ الفاضِلِ واستِحْقاقِ المُحِقّ، ﴿ وَأَصْلَحُوا﴾ ما ذكرَه الله تعالى من نَعْتِ محمد (ماراه علم والي وصفيّة، ومِن ذِكْر على (علم الله الله) وَحِلْبَته، وماذكرة

قوله تعالى:

إِنَّ ٱلَّذِينِ كَفَرُوا وَمَا تُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَغَنَةُ ٱللهِ وَٱلْمَلائِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِين \* خَالِدينَ فِيَها لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ

رَسولُ الله (صلى الاعليه وآله) ﴿ فَأَوَلِنَكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ ﴾ أقبل تَوْبَنَهُم ﴿ وَإِنَّا ٱلتَّوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ ).

<sup>(</sup>١) التهذيب ١: ١٥٢٦/٤٦٦، عنه مجمع البيان ١: ٤٣٤.

٢ ـ التهذيب ١: ١٥٢٧/٤٦٦، عنه مجمع البيان ١: ٤٣٤.

٣ ـ مسند أحمد ٣: ١٣١ و ٢٣٩، سنن النسائي ٣: ٣٦، مستدرك الحاكم ٢: ٧٥، الدر المنثور ١: ٣٧٦ و٢: ٣٧٧.

مستدرك سورة البقرة آية . ١٦٠ .

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مب السلام): ٢٣٢/٥٧١.



#### يُنظُرُونَ [ ١٦١ ـ ١٦٢ ]

النفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طباسلام)): قال الإمام (طباسلام): وقال الله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ بالله في رَدِّهِم تُبُوَّة محمد (من الاطبارات) وولاية عليّ بن أبي طالب (طباسلام) ﴿ وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ ﴾ على كُفْرِهِم ﴿ أُولَئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ آفِي بُوجِبُ الله تعالى لَهُمُ البُعَد من الرَّحمة، والسُّحْق (١١) من النَّواب ﴿ وَٱلْمَلاثِكَةِ ﴾ وعليهم لعنَةُ المتلاثِكة بلعنونهم ﴿ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ وَلعنَةُ النّاس أجمعين كلَّ يلعنهم، لأنَّ كلَّ المأسورين المتنهيّين يلعنون الكافرين، و الكافرون أيضاً يقولون: لمَنَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ خَالِدِينَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ خَالِدِينَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ خَالِدِينَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ خَالِدِينَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ خَالِدِينَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ وَالْمَاسِلُونَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ خَالِدِينَ اللهُ الكافرين، فهم في لَعْنِ أَنفُسِهم أيضاً ﴿ وَالنّاسِ المَاسِلَةُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ وَلا اللهُ الكافرين، في اللّه الكافرون أيضاً عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ بوماً ولا ساعة ﴿ وَلا هُم يُنظرُونَ لا يؤخّرون ساعة ، إلّا يَحِلّ بهِمُ العَذَابِ».

٧ - وعنه: وقال الإمام عليّ بن الحسين (ملهما الديم): قال رسول الله (متر الدمارة): إنّ هؤلاء الكاتِمين لِحِيقةِ محمّد رسول الله، والجاحِدين لحِلْتة عليّ وليّ الله، إذا أتاهم ملك الموت ليَقْيِضَ أرواحَهم، أتاهم بأفظَع المتناظِر، وأقبّح الوُجوه، فيُحيط بهم عند نَرُّع أرواحِهم مَرّدة شياطبنهم الذين كانوا يَعْرِفونَهم، ثمّ يقولُ مَلك المَوْت: أبشري التَّهُ النَّهُ الخَيْنة، الكافِرة بربّها بِجَحْدِ نَبُوّةٍ نَبِيّه، وإمامةٍ عليّ وَصِيّه، بَلَعْنةٍ من اللهِ وَغَضَبه. ثمّ يقول: ارقع رأسَك وطؤلك وانظر. فينظر فيرى دون القرش محمّداً (من الدعه على سَرير بين يَدَيْ عَرْش الرَّحْمَن، ويرى عليّ أمليسلام) على كُرسيّ بين يَدَيْه، وسائِرُ الأنه (الله على الله) على سَرير بين يَدَيْ عَرْش الرَّحْمَن، ويرى عليّ أمليسلام) على كُرسيّ بين يَدَيْه، وسائِرُ الأنه (المن المنه) على مراتِبهم السريفة بحَصْرَتِه، ثمّ يَرى الجنان قد فيخت أبوابها، ويَرى القصور والدَّرَجات والمنازل التي تَفْصُر عنها أماني المتمنين، فيقول له: لو كُنتَ لأوليك مُوالياً كانت روحُك يُعْرَجُ بها إلى حَضْرَتِهم، وكان يكون مأواك في تلك الجنان، وكانت تكون منازلك فيها؛ وإن كنتَ على مُخالفيهم، فقد حُرِثَ [من] حَضْرَتِهم، ومُناع أماني المتمنية، هولاء الذين كانوا يَعْولك مُجاوروك وضُروب عَذابها وأنكالها، فيقال له: فيلك إذن منازلك. ثمّ تَمْثَل له شياطينه، هولاء الذين كانوا يَعْوله ويَقْبَلُ وضُروب عَذابها وأنكالها، فيقال له: فيلك إذن منازلك. ثمّ تَمْثَل له شياطينه، هولاء الذين كانوا يَعْوونه ويَقْبَلُ منهم، مُقَوَّنين معَه هناك في تلك الأضفاد والأغلال، فيكون مَوثُه بأشدٌ حَسْرة وأعظم أسف».

قوله تعالى:

#### إِنَّمَا يَأْمُرُكُم بِالسُّوءِ وَٱلْفَحشَاءِ وَأَن تَقُولُوا عَلَى آللهِ مَا

مستدرك سورة البقرة آبة ـ ١٦١ ـ ١٦٢ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكوي وطب السلامة: ٣٣١/٥٧٢.

<sup>(</sup>١) الشُّحق: البُعد.

٢ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وطواف به ٢٣٥/٥٧٢.



#### لاَ تَعلَمُونَ [ ١٦٩ ]

ا - (التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (هدالله): ﴿ إِنَّمَا يَأْمُرُكُم ﴾ النَّيطانُ ﴿ بِالسُّوءِ ﴾ بِسوءِ المَذْهَب والاعتِقاد في خَيْرِ خَلْقِ الله محمّد رسول الله (من الدياب): وجُحود ولاية أَفْضَل أولياء الله بعد محمّد رسول الله ﴿ وَأَن تَقُولُوا عَلَى آفَهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ﴾ بإمامة من أراذِل أشاله في الإمامة حَظاً، ومَنْ جعله من أراذِل أعْدائِه وأعْظَمِهم كُفْراً به ».

قوله تعالى:

## يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَآشْكُرُواْ لِلهِ إِن كُنتُم إِيَّاهُ تَعبُدُونَ [١٧٢]

١- (التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (منه السهم): وقال الله عزّ وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ بَتُوحِيد الله، ونَبُوَّةِ مُحَمَّدٍ رسولِ الله، ويإمامةِ عليِّ وَليِّ الله ﴿ كُلُوا مِن طَيِّياتِ مَارَزَقْنَاكُمْ وَٱشْكُرواْ فِيهِ على مارزَقَكُم منها بالمقام على ولاية محمد وعليّ ليَقِيَكُم الله تعالى بذلك شُرور الشّياطين المُتَمرِّدَة على ربّها عزّ وجلّ، فإنكم كُلَما جدَّدْتُم على أنفُسِكم ولاية محمد وعليّ (عيمالله) تُجدِّد على مَرَدَة الشّياطِينَ لعائِنُ الله، وأعاذَكُمُ الله من نَفْخاتهم ونَفْتاتِهم. فلما قاله رسول الله (من الدوران)، فيل الله وما نَفْخاتهم؟

قال: هي ما يَنْفُخونَ به عند الغَضَبِ في الإنسان الّذي يَحْمِلُونَه على هَلاكِه في دينه ودُنياه، وقد يَنْفُخون في غَير حالِ الغَضَب بما يهلكون به.

أتَذْرونَ ما أشَدَ ما ينفُخون به؟ هو ما ينفُخون بأن يُوهِموُه أنّ أحداً من هذه الأمَّة فاضِلَ علينا، أو عِدْلُ لنا أهلَ البيت، كلا ـ والله ـ بل جعَل الله تعالى محمّداً ثمّ آل محمّد فوق جميع هذه الأمَّة، كما جعَل الله تعالى السّماء فوق الأرض، وكما زاد نور الشّمس والفمر على السُّها.

قال رسول الله (من اله عبه وآله)؛ وأمّا تَقْتَاتُه: فأن يَرى أحدُكم أنّ شيئاً بعد القرآن أشفى له من ذِكرنا أهل البيت ومن الصَّلاة علينا، فإنّ الله عزّ وجلّ جمّل ذِكرَنا أهل البيت شِفاءً للصَّدور، وجمّل الصَّلوات علينا ماجِيَةً للأوزار والذُّنوب، ومُطهّرةً من العيوب ومُضاعِفَةً للحَسَنات،

مستدرك سورة البقرة آية ـ 179 ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مله السلام): ٢١ ٢/٥٨١ ٢٠.

مستدرك سورة البقرة آية ـ ١٧٢ ـ

١ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام النسكري (مداسلام): ٣٤٨/٥٨٤.



٣ ـ وعنه: «قال الله عزّ وجلّ: ﴿إِن كُنتُمْ إِيّالُهُ تَعْبُدُونَ ﴾ أيْ إِنْ كنتُم إيّاه تعبُدون فاشكروا نعمة الله بطاعة من أمرَكم بطاعتِه من محمّد وعلى وخُلَفائِهم الطّيبين».

٣ ـ (شرح نهج البلاغة): قال: واعلم أنَّ الذي رويته عن الشيوخ ورأيته بخطَّ عبدالله بن أحمد بن الخشّاب (رحمه): أنَّ الربيع بن زياد الحارثيَّ أصابته نُشَابة في جبينه فكانت تنتَقِض عليه في كلِّ عام، فأناه علي (عبدالله) عائداً، فقال: وكيف تَجِدُكَ أبا عبدالرحمن؟، قال: أجِدُني ـ يا أمير المؤمنين ـ لوكان لا يذْهَبُ ما بي إلا بذَهاب بَصَري لنَمَنَّبْتُ ذَهابَه.

قال: دوما قيمَةُ بَصَرِكَ عِنْدَك؟، قال: لوكانت لي الدُّنيا لفَدَيْتُه بها.

قال: ولا جَرَم ليُعْطِبَنَك الله على قَدر ذلك، إنَّ الله يُعطي على فَدر الألم والمُصيبة، وعنده تَضعيفٌ كثيرٌ». قال الربيع: يا أمير المؤمنين، ألا أشكو إليك عاصم بن زياد أخي؟ قال: دما له،؟ قال: لَبِس العَباء وتَرك المُلاء (۱)، وغَمَّ أَهْلَه وحزن وُلده.

فقال (مداسلام): وأدعوا لي عاصِماً ، فلمّا أناه عبّس في وَجُههِ ، وقال: ووَيْحَكَ ـ يا عاصم ـ أنرى الله أباحَ لك اللذّات، وهو يكرَهُ ما أخذُتَ منها؟ لَأَنتَ أهْوَن على الله من ذلك، أوَ ما سَمِعْتَه يقول: ﴿ مَرَجَ ٱلْبَحْرَينِ يَلتَقِيَانِ ﴾ اللذّات، وهو يكرَهُ ما أخذُت منها؟ لَأَنتَ أهْوَن على الله من ذلك، أوَ ما سَمِعْتَه يقول: ﴿ مَرْجَ ٱلْبَحْرَينِ يَلتَقِيَانِ ﴾ (" وقال: ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيّاً وَتُسْخُرِجُونَ حِلْيَةً تَلبَسُونَهَا ﴾ (" ثَمَّ قال: ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيّاً وَتُسْخُرِجُونَ حِلْيَةً تَلبَسُونَهَا ﴾ (")

أما والله ابتِذالُ نِعَمِ الله بالفِعال أحَبُّ إليه من ابتِذالها بالمِقال، وقد سمِعتُم الله يقول: ﴿ وَأَمَّا بنِعَمةِ رَبُكَ فَحَدِّثُ﴾ (٥)، وقوله: ﴿ قُلْ مَن حَرَّمَ زِينَةَ آفَهِ آلِي أَخْرِجَ لِجَادِهِ وَٱلطَّيِبَاتِ مِنَ آلرَزْقِ﴾ (١).

إِنَّ الله خاطَب المؤمنين بما خَاطَبَ رَبِّهُ الْفَرْمَيْلِينَ، فَقِالَ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ ﴾ وقال رسول (صلى الدعب وآله) لبَعْضِ زَرَقْنَاكُمْ ﴾ وقال رسول (صلى الدعب وآله) لبَعْضِ نِسائِه: مالى أراك شَعْناء ( '' مَرْهاء ('' سَلْناء ('')؟).

٢ ـ التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مداسلام): ٥٨٥/ ٢٤٩.

٣ ـ شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١١: ٥٥.

<sup>(</sup>١) المُلاء والمُلاءة: ثوب رقيق ذو شِقَّين.

<sup>(</sup>٢) الرحمن ٥٥: ١٩.

<sup>(</sup>٣) الرحمن ٥٥: ٢٢.

<sup>(</sup>٤) فاطر ٢٥: ١٢.

<sup>(</sup>٥) الفحى ٦٣: ١١.

<sup>(</sup>٦) الأعراف ٧: ٣٢.

<sup>(</sup>v) المؤمنون ۲۳: ۵۱.

<sup>(</sup>٨) الشُّعثاء: التي أغبر رأسها وتلبَّد شعرها وانتشر لِبُعْلِي عهده بالدَّهن.

<sup>(</sup>٩) المترهاه: التي تركت الاكتحال حتى تبيش بواطن أجفاتها.

قال عاصم: فلِمَ افَتَصْرتَ ـ يا أمير المؤمنين ـ على لُبْسِ الخَشِن، وأكْلِ الجَشِب؟ قال: وإنَّ الله نعالى افترض على أثمّة العدل أن يُقدِّروا لأنفسهم بالقِوام ((۱۱) كيلا يتَبيَّغ (۱۱) بالفقير فَقْرُه، فما قام عليُّ (عبداله) حتّى نزَع عاصِم العَباءةَ ولَبِسَ مُلاءَةً.

#### قوله تعالى:

مستدرك سورة التِقْرَة (٢)

# إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ ٱللهُ مِنَ ٱلْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمناً قَلِيلاً أُولَئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا ٱلنَّارَ وَلَا يُكلِّمُهُمُ ٱللهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ وَلَا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ [١٧٤]

المنسوب إلى الإمام العسكري (عداله): وقال الله عزّ وجل في صِفَةِ الكاتمين لَفْضلِنا أهل البيت: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلَ ٱللهُ مِنَ ٱلْكِتَابِ﴾ المُشْتَمِل على ذِكْر فَضْلِ محمد (من ه عدرانه) على جَميع النبيّين وفَضْلِ عليّ (عداله) على جَميع الوَصِيّين.

﴿ وَيَشْتُرُونَ بِهِ ﴾ بالكِتمان ﴿ ثَمَناً قَلِيلاً ﴾ يكتُمُونه ليأخُذوا عليه عَرَضاً من الدُّنيا يَسيراً، وَينالوا به في الدُنيا عند جُهَال عبادِ الله رئاسة، قال الله تعالى: ﴿ أُولَئِكُ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِم ﴾ يوم القيامة ﴿ إِلّا آلنّارَ ﴾ بدلاً من إصابَتهِم البَسير من الدُّنيا لكِتمانِهم الحق ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُم أَلَّهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ بَكلامٍ حَيْرٍ، بل يُكلّمُهُم بأن يَلْعَنَهم و من إصابَتهِم البَسير من الدُّنيا لكِتمانِهم الحق ﴿ وَلَا يُكَلِّمُهُم أَلَّهُ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾ بَكلامٍ حَيْرٍ، بل يُكلّمُهُم بأن يَلْعَنَهم و يُخزِيهم ويقول: بِشَسَ العِباد أنتُم، غَيَّرْتُم تَرتيبي، وأَخْرَتُم مَنْ قُدَّمْتُه، وقدَّمتُم من أُخُرتُه، ووَالَيْتُم من عاديته، وعاديته، وعاديته، من والَيْتُه.

﴿ وَلَا يُزَكِيهِمْ ﴾ من ذُنوبهم، لأنّ الذُنوبَ إنّما تَذوب وتَضْمَحِلُ إذا قُرِن بها مُوالاة محمّد وعليّ وآلِهما الطيّبين(طهمالسلام). فأمّا ما يُقرَن بها الزّوال عن مُوالاة محمّد وآله (طهمالسلام)، فتِلك ذُنوبٌ تتّضاعَف، وأجرام تنزايّد، وعُقوباتها تنّعاظَم، ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ مُوجِع في النار،

٢ - (دعائم الإسلام): عن الإمام جعفر بن محمد الصادق (طبه السلام)، أنّه قال: «ثلاثة لا يُكَلِّمُهم الله يوم القيامة ولا يُزكِّيهم ولهم عَذَابٌ أليم: الشَيخ الزاني، والدَّيُّوث ـ وهو الذي لا يَغار، ويجتَمع الناس في بيتِه على الفُجور ـ والمَرأةُ تُوطِئ فِراشَ زَوْجِها».

<sup>[</sup> ١٠) السَّلْتَاء: التي لا تختضب.

<sup>(</sup>١١) القِوام: ما يُقيم الانسان من القُوت.

<sup>(</sup>١٢) تبيُّغ به الفقر: غلب عليه وتجاوز الحدُّ.

مستدرك سورة البقرة آية ـ ١٧٤ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري وعليه السلام): ٣٥٢/٥٨٥.

۲ ـ دعائم الاسلام ۲: ۱۵۲۰/۱۵۷. ·

قوله تعالى:

## ذَلِكَ بِأَنَّ آللهَ نَزَّلَ ٱلْكِتَابَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ آخْتَلَفُواْ فِي ٱلْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ [ ١٧٦ ]

١ ـ (التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (مداله): (﴿ ذَلِكَ ﴾ يعني ذلك العَذاب الذي وَجَب على هؤلاء بآثامهم وإجرامهم لمُخالفَتِهم لإمامهم، وزوالهم عن مُوالاة سيّد خَلْقِ الله بعد محمّد نبيّه، أخيه وصفيته، ﴿ إِنَّ اللهُ تَزَلَ الْكَتَابَ بِالْحَقِّ ﴾ نزل الكتاب الذي تَوَعَّد فيه من خَالفَ المُحِقِّين وجانب الصّادِقين، وشَرَع في طاعة الفاسِقين، نزل الكتاب بالحق أن ما يوعدون به يُصيبُهم ولا يُخْطِئهم.

﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْتَلَقُوا فِي ٱلْكِتَابِ ﴾ فلم يُؤمنوا به، قال بعضُهم: إنّه سِحْر. ويعضُهم: إنّه شِعر. ويعضُهم: إنّه كِهَانَة ﴿ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدٍ ﴾ مُخالفَة بعبدة عن الحقّ، كأنّ الحقّ في شِقّ وهُمْ في شِقّ غَيره يُخَالفه.

قال عليّ بن الحسين (طهماالسلام): هذه أحوال من كتّم فَضائِلُنا، وجَحد حُقوقَنا، وسَمّى بأسمائِنا، ولقّب بألقابنا، وأعانَ ظالِمَنا على غَصْبِ حُقوقِنا، ومالأً علينا أعداءنا، والتقيّة عليكم لا تُزعِجُه، والمَخافة على نفسِه ومالِه وحالهِ لا تَبْعَثُه.

فائقوا الله مَعاشِرَ شيعتنا، لا تستَعْمِلوا الهُوَينا ولا تَقِيَّة عَليكم، ولا تستَعْمَلُوا الْمُهاجرة والتَقيَّة تمنَعُكم، وسأحَدُّثكُم في ذلك بما يَرْدَعُكم ويَعِظُكم:

دخل على أمير المؤمنين (بدسهم) رجُلان من أصحابه، فوَطِئ أحدُهما على حيَّةٍ فَلَدَغَنَهُ، ووقَع على الآخر في طريقه من حائط عقرب فلسَعنه وسقط الحجيما فكأنهم الما بهما يتضرَّعان ويبكِيان، فقيل لأمير المؤمنين (عداسهم) فقال: دَعوهُما، فانَّه لم يَحِنْ حَينُهما، ولم تَتِمَّ محنَّتُهما، فحُمِلا إلى مَنْزِلَيْهما، فبَقِيا عليلَيْن ألبعيْن في عذاب شديد شهرين.

ثمّ إنّ أمير المؤمنين (مله المدم) بعَث إليهما، فَحُمِلا إليه، والناس يقولون: سيموتان على أيدي الحامِلين لهما. فقال لهما: كيف حالكما؟ قالا: نحن بألم عظيم، وفي عذابٍ شديدٍ. قال لهما: استَغْفِرا الله من كلّ ذنبٍ أدّاكما إلى هذا، وتَعَوَّذا بالله ممّا يُحبِط أجرَكما، ويُعظم وِزْرَكُما.

قالا: وكيف ذلك يا أمير المؤمنين؟ `

فقال عليّ (عند السلام): ما أصيب واحدٌ منكما إلا بذَنْهِ ، أمّا أنت يا فُلان ـ وأقبل على أحدِهما ـ فَتُذكُر يوم غمَزَ على سلمان الفارسي (رحمه الله) فُلان وطعن عليه لمُوالاته لنا، فلم يمنَعْكَ من الرَّدُّ والا سيَخْفاف به خَوْفٌ على نَفْسِكَ ولا على أهلِك ولا على ولدك وما لِك، أكثر من أنك استَخْيَيْتَه، فلذلك أصابك، فإن أرَدْتَ أن يُزيلَ اللهُ ما

مستدرك سورة البقرة آية ـ 171 ـ

١ ـ التفسير المتسوب إلى الإمام المسكري (مبدالسلام): ٢٥٢/٥٨٦.



مستدرك سورة البَقْرَة (٢) ..... FOR QURANIC THOUGHT

بك، فاعتَقِد أن لا تَرى مُزْرِياً على وليّ لنا تَقْدِر على نُصَرِيه بظَهْرِ الغَيب إِلَا نَصْرتَه، إِلّا أن تخاف على نفسك أو أهلك أو وُلدَك أو مالك.

وَقال للآخر: فأنت، أفَندري لما أصابك ما أصابك؟ قال: لا. قال: أما تذكّر حيث أقبَل قنْبَر خادمي وأنت بحضرة فلان العاني، فقُمْتَ إجلالاً له لإجلالك لي؟ فقال لك: وتقوم لهذا بحضرتي؟! فقلت له: وما بالي لا أقوم وملائكة الله تضّع له أجنِحَنها في طريقه، فعليها يمشي. فلمّا قُلتَ هذا له، قام إلى قَنْبَر وضرَبه، وشَتمه، وآذاه، ومهدَّدة وتهدَّدني، وألزَمني الإغضاء على قَذَى، فلهذا سقَطَتْ عليك هذه الحبّة، فإن أرَدُتَ أن يُعافِيَكَ الله تعالى من هذا، فاعتَقِدُ أن لا تَفْعَل بنا، ولا بأحَدٍ من مَوالينا بحضرةِ أعدائِنا ما يُخافُ علينا وعليهم منه.

أما إنَّ رسول الله (منى الله منه واله) كان مع تفضيله لي لم يكن يقوم لي عن مجلسه إذا حضرتُه، كما كان يفعَلُه ببعض من لا يُعشَر مِعشار جزءٍ من مائة ألف جزءٍ من إيجابه لي، لأنّه علم أنَّ ذلك يَحْمِلُ بعض أعداءِ الله على ما يَغُمُّه، ويَغُمُّني، ويَغُمُّ المؤمنين، وقد كان يقوم لقوم لا يخاف على نفسه ولا عليهم مثل ما خاف علَيَّ لو فعَلَ ذلك بيء.

قوله تعالى:

#### وَلَا تَغْتَدُواْ إِنَّ آللَٰهَ لَا يُجِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ [١٩٠]

١ - (مناقب الخوارزمي): أنبأني مُهذّب الإثمة أبو المُظفّر عبدالملك بن عليّ بن محمّد الهَمْداني تَزيل بغداد، حدّثنا محمّد بن عبدالباقي بن أحمد بن عبدالله، أخبرنا الكسن بن عليّ بن الحسن، أخبرني محمّد بن العبّاس بن محمّد بن زكريا، قال: قرأ عليّ ابن أبي الحسن ابن مَعْرُوف، حدّثني الحسن بن الفَهْم، حدّثني محمّد بن العبّاس بن سعّد، أخبرني خالد بن مَخْلد ومحمّد بن الصّلت، قالا: أخبرنا الربيع بن المُنذر، عن أبيه، عن محمّد بن الحنفيّة، قال: دخل علينا ابن مُلجَم (النهاة) الحمّام، وأنا والحسن والحسين مجلوسٌ في الحَمّام، فلمّا دَخل، كأنهما اشمأزًا منه، فقالا: هما أجرأك تدخل علينا؟ قال: فقلتُ لهما: دَعاه عنكُما، فلَعَمري ما يُريد بكما إثماً من هذا. فلمّاكان يَوم أتى به أسيراً، قال ابن الحنفيّة: ما أنا اليوم بأعرف به من يوم دخل علينا الحَمّام.

فقال عليّ (مداسلام): وإنّه أسير، فأحسِنوا إليه وأكرِموا مَثْواه، فإن بقيتُ قَتلتُ أو عَفوتُ، وإن مُتُّ فاقتُلوه قَتْلَني ﴿ وَلَا تَغْتَدُوا إِنَّ آلَةً لَا يُجِبُّ ٱلْمُغْتَدِينَ ﴾ .

مستدرك سورة البقرة آية ـ ١٩٠ ـ



قوله تعالى:

#### وَإِذَا قِيلَ لَهُ أَتَّقِ آللهَ أَخَذَنْهُ ٱلْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَـيِئْسَ ٱلْمِهَادُ [٢٠٦]

التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (طبالسلام): و﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ ﴾ لهذا الذي يُعجِبُكَ قولُهُ ﴿ آتَّقِ اللهُ وَدَعْ سُوءَ صَنيمِكَ ﴿ أَخَذَتُهُ ٱلْمِؤَةُ بِالْإِثْمِ ﴾ الذي هو مُحْتَقِبُه (١)، فيزداد إلى شَرَّه شَرَّا، ويُضيف إلى ظُلْمِه ظُلْمة ﴿ وَخَدْبُهُ اللهِ مَا مُحْتَقِبُه اللهِ الْمِهَادُ ﴾ يُمهُدها ويكونُ دائماً فيهاه.

٢ ـ وعنه: قال عليّ بن الحسين (عليما السلام): الذمّ الله تعالى هذا الظالم المعتدي من المُخالفين وهو على خلاف ما يقول مُنطو، والإساءة إلى المؤمنين مُضمِر. فاتقوا الله عبادَ الله المُنتجلين لمحبّتنا، وإيّاكم والذُّنوب التي قلّما أصرَّ عليها صاحبها إلّا أدّاه إلى الخِذْلان المؤدّي إلى الخُروج عن ولاية محمد وعليّ (عليما السلام) والطيّبين من آلهما، والدّخول في مُوالاة أعدائهما، فإنَّ من أصرَّ على ذلك فأدّى خِذْلائه إلى الشَقاء الأشفى من مُفارقة ولاية سيّد أولى النّهى، فهو من أخسر الخاسرين.

قالوا: يا بن رسول الله، وما الذَّنوب المؤدِّية إلى الخِذْلان العظيم؟

قال: ظلمكم لإخوانكم الذين هم لكم في تفضيل علي (عدالله)، والقول بإمامته، وإمامة من انتجبه الله من ذُرّيته موافقون، ومعاونتكم الناصبين عليهم، ولا تَغْتَرُوا بحِلم الله عنكم، وطُول إمهاله لكم، فتكونوا كَمَنْ قال الله عزّ وجلّ: ﴿ كَمَثُلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلإِنسَانِ ٱ كُفُرْ قَلْمًا كُفُرْ قَالَ إِنِّي بَرِي مِنكَ إِنِّي أَخَافُ ٱلله رَبُ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ (١) كان هذا رجُل فيمن كان قبلكم في زمان بني إسرائيل بيعاطى الرُّهد والعبادة، وقد كان قبل له: إنّ أفضل الرُّهد، الرُّهد في ظُلم إخوانك المؤمنين بمحمّل وعليّ (عليماالله) والطيّبين من آلهما، وإنّ أشرف العبادة خدمتك إخوانك المؤمنين، الموافقين لك على تفضيل سادة الورى محمّد المصطفى، وعليّ المرتضى، والمستجبين المُختارين للقيام بسياسة الورى.

فعرف الرجل لماكان يُظهر من الزَّهد، فكان إخوانه المؤمنون يُودِعونه فيدَّعي أنَها سُرِقَت، ويفوز بها، وإذا لم يُمكنه دعوى السرقة جحَدها وذَهب بها.

وما زال هكذا والدّعاوى لا تُقْبَل فيه، والظّنون تُحسِنُ به، ويُقْتَصَر منه على أيمانه الفاجرة إلى أن خذله الله تعالى، فوُضِعَت عنده جارية من أجْمَل النِّساء قد جُنّت ليَرقيها بُرقْيَةٍ فتبرأ، أو يُعالِجها بَدواءٍ، فحَمله الخِذْلان

مستدرك سورة البقرة آية ـ ٢٠٩ ـ

<sup>1 -</sup> التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري دمنه السلامة: ٢٦٢/٦١٧.

<sup>(</sup>١) أي جامعه.

٢ - التفسير المنسوب إلى الإمام المسكري (علد السلام): ٢٦٣/٦١٨.

<sup>(</sup>۱) الحشر ۵۹: ۱۹.

عند غَلَبة الجُنون عليها على وَطْئِها، فأحُبَلَها. فلَما افْتَرب وضْعُها جاءَه الشّبطان، فأخْطَر ببالِه أنّها تلِد وتُعرَف بالزّنا بها فتُقْتَل، فاقْتُلُها وادفُنها تحت مُصَلاًك. فقتَلها ودفنَها، وطلبها أهلها، فقال: زادَ بها مجنونها فماتَتْ. فاتّهموه وحفَروا تحت مُصَلاه، فوجَدوها مقتولة مدفونة حُبلي مُقرِبة فأخذوه وانْضَافَ إلى هذه الخطيئة دَعاوى القوم الكثيرة الذين جَحدهم، فقويت عليه التُهمة، وضويق عليه الطّريق فاعترف على نفسه بالخطيئة بالزّنا بها، وقَتْلِها، فمُلئ بطنّه وظَهْرُه سِياطاً، وصُلِبَ على شجرة.

فجاءَه بعضُ شياطين الإنس وقال له: ما الذي أغنى عنك عبادة من كنت تعبدُه، ومُوالاة من كنت تُواليه، من محمد وعليّ والطبّبين من آلهما الذين زعموا أنهم في الشّدائد أنصارُك، وفي المُلمّات أعوانك، وذهب ماكنت تأمّلُ هباء منثوراً، وانكشفَتْ أحادِيثُهم لك، وإطماعُهم إيّاك من أعظم الغرور، وأبطلِ الأباطيل، وأنا الإمام الذي كنتَ تدّعي إليه، وصاحِب الحقّ الذي كُنتَ تدُلُ عليه، وقد كنتَ باعتقادٍ إمامة غيري من قبل مغروراً، فإن أردت أن أخلَصَك من هؤلاء، وأذهب بك إلى بلاد نازِحَة، وأجعلك هناك رئيساً سيّداً، فاسجُدْ لي على خشبيتك هذه سجدة مُعترِفٍ بأنّي أنا الملك لإنقاذِك، لأنقِذَك. فغلب عليه الشّقاء والخِذْلان، واعتقد قولَه وسجَد له، ثمّ قال: أنقِذْني. فقال له: إنّي بريءٌ منك، إنّي أخاف الله ربّ العالمين. وجعَل يسخَرُ ويَطنّز (١) به، وتحيّر المَصْلُوب، واضطرّب عليه اعتِقادُه، ومات بأسوأ عاقبة، فذلك الذي أذاه إلى هذا الخِذْلان».

٣ ـ (مكارم الأخلاق): عن عبدالله بن مسعود ـ في حديث طويل ـ قال: قال رسول الله (سنّى الا طبه وآنه): «يا بن مسعود، إذا قيل لك: اتّن الله فلا تغضب، فإنه يقول: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ آتَتْنِ آللَهُ أَخَذَتُهُ ٱلْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ ﴾ ٤٠

قوله تعال*ى:* 

# فَإِن زَلَلْتُم مِن بَعْدِمَا جَاءَنْكُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ فَاعْلَمُوۤاْ أَنَّ ٱللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ [٢٠٩]

مرز تحت تركي ميزر عنوي سيدي

ا ـ (التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبد الديم): - في حديث طويل ـ قال: ( فَ فَإِن زَلَلْتُم ) عن السّلم والإسلام الذي تَمامُه باعتقاد ولاية علي (عبد الديم)، ولا ينفَع الإقرار بالنّبُوّة مع جَحْد إمامة علي (عبد الديم)، كما لا ينفع الإقرار بالتوحيد مع جَحْد النّبوة، إن زَلَلْتُم فَ مِن بَعْدِ مَا جَاءً تُكُمُ ٱلْبَيّنَاتُ من قول رسول الله (من الله عبد الله) وفضيلته، وأنتُكُم الدّلالات الواضِحات الباهرات على أنّ محمّداً (صلّ الدمل على إمامة علي (عبد الديم) نبي صدّق، ودِينُه دِينُ حَقَى فَ فَاعْلَمُواْ أَنَّ آلَة عَزِيزٌ حَكِيمٌ فَادر على معاقبة المُخالفين لدينه والمُكذّبين لنبيّه، لا صدّق، ودِينُه دِينُ حَقَى فَ فَاعْلَمُواْ أَنَّ آلَة عَزِيزٌ حَكِيمٌ فَادر على معاقبة المُخالفين لدينه والمُكذّبين لنبيّه، لا

<sup>(</sup>٢) أي يستهزئ.

٣ ـ مكارم الأخلاق: ٥٥٢.

مستدرك سورة البقرة آية -٢٠٩ ـ

١ - التفسير المنسوب إلى الإمام العسكري (عبد السلام): ٢٦٦/٦٢٧.

يقدِر أَحَدٌ على صَرْفِ انتِقامِه من مُخالفيه، وقادِرٌ على إثابة المؤافِقين لدينه والمُصدُّقين لنبيّه (ستراه عليه وآله) لا يقدِر أَحَدٌ على صَرَّف ثَوابِه عن مُطبعيه، حكيم فيما يَفْعَلُ من ذلك، غير مُسْرفٍ على مَنْ أطاعَه وإن أكثَرَ له الخَيْرات، ولا واضِع لها في غير مَوْضِعها وإن أتمّ له الكرامات، ولا ظالِم لمَن عصاه وإن شدّد عليه العُقوبات.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

قال على بن الحسين (عليما السلام): وبهذه الآية وغَيرها احتَجَ على (علم السلام) يوم الشُّوري على من دَافَعه عن حَقُّه، وأخَّره عن رُنْبيته، وإن كان ما ضَرَّ الدافِعُ إلّا نفسَه، فإنّ عليّاً (طبهالسلام)كالكعبة الّتي أمّر الله باستِقبالها للصّلاة، جعَله الله ليُؤتَمَ به في أمور الدّين والدّنيا، كما لا يُنقِص الكعبة، ولا يَقْدَح في شيءٍ من شَرفِها وفَضْلِها أن ولَيْ عنها الكافرون، فكذلك لا يَقْدَح في عليّ (عليه السلام) أن أخّره عن حقَّه المُقصّرون، ودافّعه عن واجبه الظالمون.

قال لهم علىّ (طبهالسلام) يوم الشُّوري في بعض مقاله بعد أن أعْذَر وأنَّذر، وبالَغ وأوْضَحَ: معَاشِرَ الأولباء العقُلاء، ألم ينهَ الله تعالى عن أن تجْعَلوا له أنداداً ممّن لا يعقِل ولا يَسْمَع ولا يُبصر ولا يَفْهَم؟ أوَلَمْ يجعَلْنِي رسولُ الله (ملل الله عله وآله) لدينكم ودنياكم قِوَاماً؟ أو لم يجعَلْ إليَّ مَفْزَعَكُم؟ أوَلَمْ يقُلْ لكم: عليٌّ مع الحقّ والحقّ معه؟ أوَلَمْ يقُلْ: أنا مدينةً العِلم وعَليٌّ بابُها؟ أوَلا تَرَوْني غَنيّاً عن عُلومِكم وأنتُم إلى عِلمي مُحتاجون؟ أفأمرالله تعالى العُلماء باتِّباع من لا يعْلَم، أم من لا يَعْلَم باتِّباع من يَعْلَم؟

يا أيّها النّاس، لِمَ تنقُضونَ ترتيب الألباب، لِمَ تُـوْخُرون من قـدَّمه الكريم الوهَّاب؟ أوَليس رسول الله امل الله عنه واله) أجابني إلى ما رَدَّ عنه أفْضَلكم؛ فاطِمِة لمّا خطَّبها؟ أوَ ليس قد جعَلني أحبَّ خَلْق الله إلى الله لمّا أطعَمَني معه من الطَّاثر؟ أوَّليس جعَلني أقْرَب الخَلْقَ شَيَّهَا بِمحمّد نبيّه (منه الله داله)؟ أفأقْرَب النَّاسِ به شَبّها تُؤخِّرون، وأبعَدَ النَّاسِ به شَبَها تُقدِّمون، ما لكم لا تَتَعْكُرون ولا تعفِلون،؟!

قال: «فما زال يحتَجّ بهذا ونحوه عليهم وهم لا يَغْفَلُون عمَّا دَيِّروه، ولا يَرْضُون إلَّا بما آثروه،!

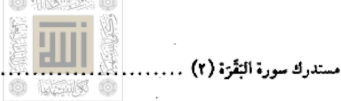
قوله تعالى:

#### كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ [ ٢١٦ ]

١ - (دعائم الإسلام): عن على (علمالله) أنَّه قال: «الجهاد فَرْضٌ على جميع المسلمين لقول الله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالَ ﴾ فإن قامت بالجهاد طائِفَةٌ من المسلمين وَسِعَ سائِرَهم التخلُّف عنه ما لم يحتَج الذين يلُونَ الجهاد إلى المَدد، فإن احتاجوا لَزِمَ الجميع أن يَمُدُّوهم حتى يكتفوا، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ ٱلْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَأَفَّةً﴾ (١) فإن دَهَمَ أمر بحتاج فيه إلى جماعتهم نَفَروا كلّهم، فال الله عزّ وجلّ: ﴿ آيفرُواْ خِفَافاً وَثِقاَلاً

مستدرك سورة البقرة آية ـ ٢١٦ .

<sup>1</sup> \_ دعائم الإسلام 1: 1 14. (١) التوبة ٩: ١٢٢.



#### وَجَاهِدُواْ بِأَمْوَالِكُمْ فِي سَبِيلِ آفَهِ ﴾ ، ").

قوله تعالى:

#### إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا - إِلَى نُولُهُ تَعَالَى - رَحْمَتَ ٱللَّهِ [ ٢١٨ ]

۱ - (إعلام الورى) - في ذِكْرِ مَغازي الرسول (سلّ الممهداته) - قال: ثمّ رجّع رسول الله (سلّ اله ملهداته) من العُشيرة (١) إلى المدينة، فلم يُقِم بها عشر ليال حتى أغار كُرْز بن جابر الفِهْري على سَرْح المدينة، فخرج رسول الله (سلّ الفعادة) في طلّبه حتى بلغ وادياً يقال له سَفَوَان من ناحية بَدْر، وهي غَرْوَة بَدْر الأولى، وحامِل لوائه علي بن أبي طالب (مله السلام)، واستَخْلَف على المدينة زَيد بن حارِثة، وفاته كُرْز فلم يدُرِكه.

فرجَع رسولُ الله (ملى الا عبدراته) وأقام مجمادى ورَجَب وشَعْبان، وكان بعَث بين ذلك سَعْد بن أبي وقّاص في ثمانية رَهْط، فرجَع ولم يلقّ كَيْداً، ثُمَّ بَعث رسول الله (مل الله المائة عبدراته عبدالله بن جَحْش إلى نَخْلَة وقال: «كُنْ بها حتَّى تأتينا بِخَبرٍ من أخبارٍ قُريش، ولم يأمُره بقِتالٍ، وذلك في الشّهر الحَرام، وكتب له كتاباً، وقال: «اخرُج أنت وأصحابك حتَّى إذا سِرْتَ يومَين فافتح كِتابَك وانظُر ما فيه، وامض لما أمرتك».

فلمًا سار يومَين وفتَح الكتاب فإذا فيه: وأن امض حتَّى تنزل نَخْلَة فتأتينا من أخبار قُريش بما يَصِل إليك منهم».

فقال لأصحابه حين قرأ الكتاب: سمّعاً وطاعة، من كان له رغبة في الشّهادة فَلْبَنْطَلِق معي. فمضى معه القوم حتى نزلوا النخلة، فمرّ بهم عمرو بن الحَضْرَمي، والحَكَم بن كَبْسَان، وعُثْمان والمُغِيْرة ابنا عبدالله، معهم تجارة قدِموا بها من الطائف أدّم وزيبب، فلمّا رآهم القوم أشرّف لهم واقِد بن عبدالله، وكان قد حلّق رأسه، فقالوا: عُمّار (١) ليس عليكم منهم بأس. واثنّمَر أصحاب رسول الله، وهو آخر يومٍ من رجّب، فقالوا: لئن قتلتموهم إنّكم لتقتلونهم في الشّهر الحرام، ولئن تركتموهم ليَدْ حُلنَ هذه الليلة مكّة فليمنعن منكم، فأجمَع القَوْمُ على قتلهم، فرمى واقِد بن عبدالله النميمي عمرو بن الحَضْرَمي بسّهم فقتله، واستأمن (١) عُثمان بن عبدالله والحَكم بن كَيْسَان، وهرّب المُغبرة فأعجَزَهم، واستاقوا العِيْر، فقدِموا بها على رسول الله (مقراه عبدواله)، فقال لهم: دوالله ما أمرتكم بالقِتال في الشّهر الحَرام، وأوقف الأسيرَين، والعِبر ولم يأخذ منها شيئاً، وأُشقِطَ في أيدي القوم، وظنّوا أنّهم قد هلكوا،

مستدرك سورة البقرة آية ٢١٨٠.

<sup>(</sup>٢) التوبة ٩: ١٤.

۱ ـ إعلام الورى: ۷۳.

<sup>(</sup>١) العُشيرة: موضع بناحية يَنْهُع.

<sup>(</sup>٢) أي معتمرون يريدون زيارة البيث الحرام.

<sup>(</sup>٣)كذا في المصدر، والظاهر استؤسر.



وقالت قريش: استَحَلَّ محمد الشَّهْرَ الحَرام؛ فأنزَل الله سبحانه: ﴿ يَسْتُلُونَكَ عَنِ ٱلشَّهْرِ ٱلْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ ﴾ الآية (1)، فلمّا نَزل ذلك أخَذ رسولُ الله (منراه عليه واله) المال وفِداء الأسيرين، وقال المسلمون: نَطْمَع لنا أن يكون غَزاة، فأنزل الله فيهم: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا﴾ إلى قوله: ﴿ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ آلَهِ ﴾ وكانت هذه قبل بَدْر

قوله تعالى:

بشهرين.

#### تِلْكَ ءَايَاتُ آللهِ نَتْلُوَها عَلَيْكَ بِالْحَقِّ [ ٢٥٢ ]

١ - قرات بن إبراهيم: عن محمّد بن موسى صاحب الأكْسِية، قال: سَمِعتُ زَيد بن عليّ يقول في هذه الآية:
 وما يَعْفِلُها إلّا العالِمون، قال زَيْد: نحنُ هم. ثُمّ تلا: ﴿ بَلْ هُوَ ءَايَاتُ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْمِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِثَايَاتِنَا إلّا الطَّالِمُونَ ﴾ (١).



(١) البقرة ٢: ٢١٧.

مستذرك سورة البقرة آية ـ ٢٥٢ ـ

۱ ـ تفسير فرات بن إبراهيم: ۴۲/۳۱۹. (۱) المنكبوت ۲۹: ۶۹.





## ٤













#### فضلها:

١/ ١٥٨٦ /١ - ابن بابويه؛ والعيّاشيّ: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: امن قرأ سورة البقرة وآل عِمران جاءتًا يوم القيامة تُظِلَاته على رأسه، مثل الغّمامَتَين، أو مثل العّباءتين، (١).

۲/ ۱۵۸۷ /۲ - ورُوي عن النبيّ (سلّ الد عب رآله)، أنّه قال: دمن قرأ هذه السورة أعطاه الله بكلّ حرف أماناً من حَرِّ جهنّم، وإن كُتبت بزَعفَران وعُلِقَتْ على امرأة لم تَحْمِل، حملَتْ بإذن الله تعالى، وإن عُلَقت على نَخْلٍ أو شجَرٍ يَرمي ثمَرَه أو ورَقه، أمسَك بإذن الله تعالىء.

٣/ ١٥٨٨ /٣ ـ عن الصادق (على الله على)، قال: ﴿إِن كُتبتُ بِزُعَقُرَانَ وَعُلَقَتَ عَلَى امرأَة تُريد الحَمْل، حَمَلَتْ بإذن الله تعالى، وإن علَّفها مُعسِر، يسّر الله أمرَه، ورَزَقَه الله فعالى.

سورة آل عمران ـ فضلها ـ

١ ـ ثواب الأعمال: ١٠٤، تفسير العياشي ١: ٢/٢٥ و: ١٦١/٥٣٥.

<sup>(</sup>١) في المصدرين: الغيابتين، وغيابة كلّ شيء: ما سترك. «تاج العروس ـغيب ـ ١: ١٦ ٤»، والذي في النهاية: «تجيء البقرةُ وآلُ عِمران كأ نّهما غَمامَتَان أو غَيَايَتَان»، الغَيَايَة: كلّ شيءٍ أَضَلَ الانسان فوق رأسه كالسّحابة وغيرها.

۲ . .... مجمع البيان ۲: ۱۹۲ «قطعة منه».

٣ ـ خواص القرآن: ١.











قوله تعالى:

#### بِسْمِ آللهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ الَمَ \* آللهُ لَا إِلَٰهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُّ ٱلْقَيُّوْمُ - إلى نوله تعالى - وَأَنْزَلَ ٱلْفُرْقَانَ [1-2]

1/ ۱۵۸۹ الله على بابويه، قال: أخبرنا أبو الحسن محمّد بن هارون الزَّنْجانيّ، فيماكتب إلّي على بدّي عليّ بن أحمد البغداديّ الورّاق، قال: حدّثنا مُعاذبن المُثنّى العنبريّ، قال: حدّثنا عبدالله بن أسماء، قال: حدّثنا جُويريّة، عن سُفيان بن سعيد النّوريّ، قال: قلت لجعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب (عليهمالله)، ما معنى قول الله عزّ وجل ﴿ المّه ﴾؟

قال (عبد المرم): وأمّا ﴿ المَمْ ﴾ في أوّل البقرة فمعناه: أنا الله الملك، وأمّا في أوّل آل عمران فمعناه: أنا الله المجيد».

٢/ ١٥٩٠ على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النَّضْر بن سُويد، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله رهيه الله على أبي عبدالله رهيه الله والمحترون على الله تبارك وتعالى: ﴿ الله كَا الله الله والمحترون الله على الله والمحترون الله والمحترون الله تبارك وتعالى: ﴿ الله عِن الله والله والمحترون الله والمحترون الله والمحترون الله والمحترون الله والمحترون الله والمحترون المحترون الله والمحترون المحترون الله والمحترون المحترون المحترون المحترون المحترون الله والمحترون المحترون الله والمحترون المحترون الله والمحترون المحترون الله والمحترون المحترون الم

قال: والفرقان: هو كلُّ أمرٍ مُحْكم، والكتاب: هو جُمُّلة القُرآن، الذي يُصدِّقه مَن كان قبله مِن الأنبياء،

٣/١٥٩١ /٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن سِنان أو عن غيره، عمّن ذكره، قال: سألت أبا عبدالله (طبه السلام) عن القُرآن والقُرقان، أهما شيئان، أو شيءٌ واحدٌ؟

سورة آل عمران آية ـ ١ ـ ٤ ـ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١/٢٢.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ١٦.

٣ ـ المكافي ٢: ١١/٤٦١ ـ



فقال (عبه المحرم): والقرآن: جُملة الكِتاب، والقُرقان: المُحْكَم الواجب العمل به،

١٥٩٢ /٤ - العيّاشي: عن عبدالله بن سِنان، قال: سألت أبا عبدالله (مهاسلام) عن القُرآن والقُرقان.

قال: «الفرآن: جُمُّلَة الكتاب وأخبار ما يكون، والفُرقان: المُحكم الذي يعمل به؛ وكلُّ مُحكم فهو فُرقان،

١٥٩٣ /٥-عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (مدسلام)، في قول الله تعالى: ﴿ الَّمَ \* آفَهُ لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَىُ الْفَيُّومُ \* فَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنزَلَ ٱلتَّوْرَلَة وَٱلْإِنجِيلَ \* مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ اللَّوْرَلَة وَالْإِنجِيلَ \* مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ اللَّوْرَلَة وَالْإِنجِيلَ \* مِن قَبْلُ هُدَى لِللللهِ الللهِ اللهِ اللهُ مُلْلِللْلِهِ الللهِ اللهُ مِن اللهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْوَلَ اللَّهُ وَالْوَلَى الللهُ مُنْ مُن اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ مُصَدِّقًا لِمُنْ اللّهُ وَاللّهِ وَالْوَلَ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ لَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ لَلْهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ مِنْ لَا مُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ وَلَاللّهُ مِنْ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّ

قال: «هوكُلّ أمرٍ محكمٍ، والكتاب هو جُملة القُرآن الذي يُصدّق فيه مَن كان <sup>(۱)</sup> قبله مِن الأنبياء). ۱**۹۹۶ /۲ ـ أ**بو عليّ الطَّبَرْسيّ، قال: روي عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبه السلام)، أنّه قال: «الفُرقان هو كلّ آية مُحكَمّة في الكتاب، وهو الذي يصدُّق فيه من كان قبله من الأنبياء».

قوله تعالى:

## هُوَ ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ [9]

١٥٩٥ /١ - عليّ بن إبراهيم: يعني ذَكَراً وأنثى، وأسود وأبيض وأحمَر، وصَحيحاً وسَقيماً.

قوله تعالى:

هُوَ ٱلَّذِى أَنْزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَّابَ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُّحْكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ
وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِى قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ
آبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تأوِيلَهُ إِلَّا ٱللهُ وَٱلرَّاسِخُونَ
فِى ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنَّا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَذَكُرُ إِلَّا

٤ ـ تفسير العياشى ١: ٢/٩.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٢/١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من كتاب.

٦ - مجمع البيان ٢: ٦٩٧.

سورة آل عمران آیة ۲۰.

١ ـ تفسير القميّ ١: ٩٦.

#### أُوْلُواْ الْأَلْبَابِ [٧]

1091 / محمد بن بعقوب: عن علي بن محمد، عن بعض أصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزاق ابن مِهْران، عن الحسين بن مَيمون، عن محمد بن سالم، عن أبي جعفر (عبدالله)، قال: وإنّ أناساً تكلّموا في القرآن بغير علم، وذلك أن الله نبارك وتعالى بقول: ﴿ هُوَ آلَذِى أَنزَلَ عَلَيْك ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ بغير علم، وذلك أن الله نبارك وتعالى بقول: ﴿ هُوَ آلَذِى أَنزَلَ عَلَيْك ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَة إلّا وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمًّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ آبَتِغًا ءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَة إلّا أَنْهُ الآية، فالمنسوخات من المُتشابهات، والمُحْكَمات من الناسِخات».

١٥٩٧ /٢-عنه: عن الحسين بن محمد، عن مُعلَّى بن محمد، عن محمد بن أوْرَمَة، عن عليِّ بن حَسَان، عن عبدالرحمن بن كَثْير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَآيَاتُ عبدالرحمن بن كَثْير، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِى أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابِ مِنْهُ ءَآيَاتُ مُتُحَمَّاتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ قال: وفلان وفلان، مُحكَمَاتُ هُنَّ أُمُّ ٱلْكِتَابِ ﴾ قال: وفلان وفلان، ﴿ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ قال: وفلان وفلان، ﴿ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ قال: وفلان وفلان، ﴿ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتُ هُنَا أَمُّ ٱلْكِتَابِ فَالْ وَلَانِهُمَ وَاهل ولايتهم، ﴿ وَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ آبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهِ إِلَّا اللهُ وَآلرًاسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ ﴾: وأمير المؤمنين والأثمّة (طهم الدم)».

٣/ ١٥٩٨ /٣- وعنه: عن عدّة من أصحابناً، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضْر بن سُويَد، عن أيّوب بن الحُرّ؛ وعِمران بن عليّ، عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (طبهالسلام) قال: «نحن الراسِخون في العِلم، ونحن نعلم تأويله».

1099 /٤- وعنه: عن عليّ بن محمد، عن عبد الله بن عليّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عبدالله بن حَمّاد، عن بُرَيد بن مُعاوية، عن أحدِهما (طهمالسلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمّا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا آللهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي عَن بُرَيد بن مُعاوية، عن أحدِهما (طهمالسلام) في قول الله عزّ وجلّ جميع ما أنزَل عليه من التَنْزِيل والتأويل، ألم أفضل الراسِخين في العِلم، قد علمه الله عزّ وجلّ جميع ما أنزَل عليه من التَنْزِيل والتأويل، وماكان الله لبُنزل عليه شيئاً لم يُعلّمه تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله، والذين لا يعلمون تأويله إذا قال العالم فيهم بعِلم، فأجابهم الله بقوله: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنّا بِهِ كُلّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ والقُرآن خاص وعام، ومُحْكَم ومُتشابه، وناسِخ ومنسوخ، فالراسِخون في العلم يَعلَمونه).

١٦٠٠ /٥ ـ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمد، عن محمد بن أبي عُمَير، عن سيَف بن عَمِيْرَة، عن أبي الصَبَّاح الكِنانيّ، قال: قال أبو عبدالله (مبالسلام): دنحن قوم فرَض الله عزّ وجلّ طاعتَنا، لنا الأنفال ولنا صَفْقُ المال، ونحن الراسِخون في العلم».

سورة آل عمران آية . ٧ .

۱ ـ الكافي ۲: ۱/۲٤.

٢ ـ الكافي ١: ١٤/٣٤٣.

٣ ـ الكافي ١: ١٦٦ /١.

٤ ـ الكافي ١: ٢/١٦٦.

٥ ـ الكافي ١: ٦/١٤٣.

١٩٠١ /٢ \_ شَلَيم بن قيس الهلالي: عن أمير المؤمنين (طبه السلام) - في حديث له مع مُعاوية \_قال (طبه السلام): ديا مُعاوية، إنَّ القرآن، حتَّى، ونُورٌ وهُدى، ورحمة وشِفاءٌ للمؤمنين الذين آمنوا (١) ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي ءَآذَانِهِمْ وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمى ﴾ (٢).

يا مُعاوية، إنَّ الله عزّ وجل لم يَدَعُ صِنفاً من أصناف الصَّلالة والدُّعاة إلى النار إلا وقد ردَّ عليهم واحتَجٌ في القُرآن، ونهى عن اتباعهم، وأنزل فيهم قرآناً ناطِقاً عليهم، عَلِمته من عَلِمته، وجَهِلَه من جَهِلَه، وإنّي سمِعتُ رسول الله (من هول: ليس من القُرآن آية إلا ولَها ظَهْرٌ وبَطْن، ولا مِنْه حَرْف إلاولَهُ حدِّ، ولكلِّ حَدٍ مَطْلَع على ظهر القرآن وبطنه وتأويله، وما بعلم تأويله إلا الله والراسِخون في العلم، وأمر الله عزّ وجلّ سائر الأمّة أن يقولوا: ﴿ عَامَنّا بِهِكُلِّ مِن عِنْدِ رَبّنَا ﴾ وأن يُسلّموا لنا، وأن يَرُدُوا عِلْمَه إلينا، وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَوْ رَدُّوهُ إلى آلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِى آلُهُمْ وَيَطْلُبُونه،

١٩٠٢ /٧-عليّ بن إبراهيم: قال: حدّ ثنا محمّد بن أحمد بن ثابت، قال: حدّ ثنا الحسن بن محمّد بن سَماعة، عن وُهَيْب بن حَفْص، عن أبي بَصبر، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: سمِعْتُه يقول: وإنّ الفرآن زاجرٌ وآمِرٌ، يأمُرُ بالجَنّة ويزْجُرُ عن النار، وفيه مُحْكَم ومُتَشابة: فأمّا المُحْكَم فيُوْمَن به ويُعمل به ويُعتبر به، وأمّا المُتشابه فيُؤمّن به ولا يُعمَل به، وهو قوله: ﴿ فَأَمَّا المُتشابة في قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ آنِتِغَا مَ آنُفِتْنَةِ وَآنِتِغَا مَ تَأْ وِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ وَلا يُعمَل به، وهو قوله: ﴿ فَأَمَّا الْهُنْ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ آنِتِغَا مَ آنُفِتْنَةِ وَآنِتِهَا مَ تَأْ وِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلّا أَنْهُ وَآنَ السِحُونَ فِي آلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ كُلِّ فَنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ وقال ـ: آل محمّد (عليم المِه) الراسِخون في العلم».

١٩٠٣ /٨ ـ عنه، قال: حدّثني أبي، عن أبن أبي عُمَير، عن عُمَر بن أذَينة، عن بُرَيد بن مُعاوية، عن أبي جعفر (طبالسلام) قال: وإنّ رسول الله (ماراله عليه الراسخين في العِلم، فقد عَلِمَ جَميع ما أنزَل الله عليه من التَّنزيل والتأويل، وماكان الله ليُنزِل عليه شبئاً لم يُعلَمه التأويل، وأوصياؤه من بَعده يَعْلَمونَه كلَّه».

قال: قلت: جُعِلتُ فِداك، إنَّ أبا الخطَّابكان يقول فبكم قولاً عظيماً، قال: ﴿وماكان يقول ﴾؟

قلت: إنّه يقول: إنّكم تعلّمون عِلْمَ الحَلال والحرام والقُرآن، قال: «إنّ علم الحَلال والحَرام والقُرآن يَسبر في جَنْبِ العِلْم الذي يَحْدُث في الليل والنهار».

١٦٠٤ /٩ ـ العيّاشي: عن عبدالرحمن بن كَثِير الهاشميّ، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قول الله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي

٦ ـ كتاب سليم بن قيس الهلالي: ١٥٦.

<sup>(</sup>١) (الذين آمنوا) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٢) فصلت ١١: ١٤.

<sup>(</sup>٣) اكتساء ٤: ٣٨

٧ ـ تفسير القمئ ٢: ١٥١.

٨ ـ تفسير القميّ ١: ٩٦.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٢/٢.

أَنزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ مِنْهُ ءَايَاتٌ مُّحْكَمَاتٌ ﴾ قال: «أمير المؤمنين والأثمّة (طهم السلام) ﴿ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ فُلان وفُلان ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ ﴾ أصحابُهم وأهلُ ولا يَتهم ﴿ فَيتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَآءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَآءَ تَأْوِيلِهِ ﴾ ».

۱۱۰۵ /۱۰ ـ وشئل أبو عبدالله (ميدالله)، عن المُحكم والمُتَشابه، فقال: «المُحُكَم ما يُعمَل به، والمُتشابَه ما اشْتَبه على جاهِلِه».

١٦٠٦ / ١١ - عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله) يقول: وإنّ القرآن مُحكم ومُنشابه، فأمّا المُحكم فنؤمن به ونعمل به ونعمل به ونعمل به ونعمل به وأمّا المُتشابه فنؤمن به ولا نعمَل به، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَّبُعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ٱبْتِغَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلّا آفَهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ كُلُّ فَيَ عَنْ عِنْدِ رَبِّنَا ﴾ والراسخون في العلم هو آل محمد (سنوات الفيام الهمين)».

۱۹۰۷ - ۱۲ / ۱۹۰۷ - عن مَشْعَدَة بن صَدَقة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، أنّ رجلاً قال لأمير المؤمنين (طهال بهم):
هل تَصِف ربّنا نزداد له حُبّاً وبه معرفة ؟ فغَضِبَ (طهال بهم) وخطّب الناس، فقال فيما قال: دعليك \_ يا عبدالله بمادَلَك عليه القُرآن من صِفَتِه، وتَقَدّمك فيه الرسول من مَعْرِفَتِه، فائتم به وآشتَضِئ بنُور هدايته، فإنما هي نعمة وحِكمة أوتِيتَها، فخذُ ما أوتِيتَ وكُنْ من الشاكِرين، وماكلفك الشيطان عليه ممّا ليس عليك في الكتاب فَرْضُه ولا في سنة الرسول والأثمّة الهُداة أثرُه، فكِلْ علمَه إلى الله، ولا تُقدَرُ عظمة الله [على قدر عقلك فتكون من الهالكين].

واعلم - با عبد الله - أنّ الراسِخين في العلم هم الذين أغّناهم الله عن الاقتِحام على السُدُد المَضَروبة دون الغُيوب، وأقروًا بجَهْلِ ما جَهِلُوا تفسيرَه من الغَيْبِ المَحْجُوب، فقالوا: ﴿ عَامَنّابِهِ كُلِّ مِنْ عِنِد رَبِّنا﴾ وقد مدّحَ الله اعتِرافهم بالعَجْز عن تناوُلِ مالَمْ يُحيطوا به عِلْمَاءً وَسَمّى تَوكَهُم التَعَمُّق فيما لم يُكلِّفهُم البَحْث عنه [رُسُوخاً]».

۱۲۰۸ /۱۳ ـ عن بُرَيد بن مُعاوية، قال: قلَتَ لأبي جُعفُر (عُبـالسلام): قول الله: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيـلَهُ إِلَّا آلَهُ وَاللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ اللَّ

قال: ديعني تأويل الفرآن كله ﴿إِلَّا آفَهُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ فرسول الله أفضَل الراسِخينِ، قد عَلَمه الله جميع ما أنزَل عليه من التَنْزِيل والتأويل، وماكان الله مُنْزِلاً عليه شيئاً لم يُعلَّمه تأويلَه، وأوصياؤه من بعدِه يَعْلَمُونه كلّه، فقال الذين لا يعلَمون: ما نقول إذا لم نعلم تأويله؟ فأجابهم الله ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنًا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَا ﴾ والقُرآن له خاصٌ وعامٌ، وناسخٌ ومنسوخٌ، ومُحْكَمٌ ومُتَشابة، فالراسِخون في العلم يعلَمونه.

١٤٠١ /١٤ ـ عن الفُضَيل بن يَسار، عن أبي جعفر (طبه السلام) قال: ﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا آللهُ وَٱلرَّاسِخُونَ في

١٠ ـ نفسير العيّاشي ١: ١٦/١٦٢.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٢/٤.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۲۳/٥.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٤ /٦.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٤/٧.



الْعِلْمِ﴾ نحن نعلَمُه.

• ١٦١ /١٥ ـ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (ميه السلام) قال: (نحن الراسِخون في العِلم، فنحن نعلم تأويله). ١٦١١ /١٦ ـ على بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ ﴾: أي شك.

قوله تعالى:

#### رَبُّنَا لَا تُزغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الوَهَّابُ [٨]

١٦١٢ /١ ـ علىّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿ رَبَّنَا لاَ تُزغُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾: أي لانشُكَ.

١٦١٣ /٢ - محمّد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، رفعه، عن هِشام بن الحكم، قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر (عيدالمهم)، وذكر الحديث إلى أن قال: «يا هِشام، إنَّ الله حكى عن قوم ُصالحين: أنَّهم قالوا: ﴿ رَبُّنَا لَا تُرغُ قُلُوبَنَا يَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبْ لَنَا مِن لَّدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْوَهَّابُ﴾ حين عَلِمُوا أَنَّ الْقُلُوبِ تَزيغُ و تَعود إلى عَماها ورَدَاها، إنَّه لم يَخَفِ اللهَ مَنْ لَمْ يَعْقِلُ عن الله ، ومن لم يَعْقِلُ عن الله لم يَعْقِد قلبه على معرفة ثابتة ينظِّرها ويجد حقيقَتها في فِلِيه، ولا يكون أحدُّ كذلك إلَّا من كان قولُه لفِعْلِه مُصَدِّقاً، وسرّه لَعلاتِيتِه مُوافقاً، لأنّ الله تعالى اسمه لم يَدُلُّ على الباطن الخفّي من العقل إلّا بظاهِرِ منه وناطِقِ عنه.

١٩١٤ /٣ ـ العيّاشي: عن سَماعة بن مِهْران، قال: قال أبو عبدالله (مله السلام): «أكثِروا من أن تقولوا: ﴿ رَبُّنَا لَا تُزِغْ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾ ولاتأمنوا الزّيغ، ويُنافِقُ وَالْمُنْوا الزّيغ

قوله تعالى:

وَأُولَتَكَ هُمْ وَقُودُ آلنَّارِ -إلى نوله - لَعِبْرَةً لِأُولِي آلْأَبْصَارِ [١٠-١٣]

١٦١٥ /١ ـ على بن إبراهيم، قوله: ﴿ وَأُولَنَكَ هُمْ وَقُودُ ٱلنَّارِ﴾: يعني حَطَب النَّار. وقال: قوله تعالى:

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٤ /٨

١٦ ـ تفسير القميّ ١: ٩٦.

سورة آل عمران آية ٨٠.

۱ ـ تفسير القمى ۱: ۹۷.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۲/۱٤.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٤ /٩.

سورة آل عمران آية ـ ١٠ ـ ١٣ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ٩٧.

﴿ كَدَأْبِ عَالِ فِرْعَوْنَ ﴾: أي فِعْلِ آل فِرعون.

وقال: قوله تعالى: ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَىٰ جَهَنَّمَ وَبِثْسَ ٱلْمِهَادُ ﴾: إنها نزلتْ بعد بَدْرٍ، لمّا رجَع رسول الله (مقراه عبدرآه) من بدرٍ أتى بني قَيْنُقاع وهو يُناديهم، وكان بها سوق يُسمّى بسوق النّبط، فأتاهم رسول الله (صفراه عبدرآه) فقال: ديا مَعْشَر اليهود، قد عَلِمْتُم ما نزَل بفريش وهم أكثر عدداً وسلاحاً وكِراعاً منكم، فادخُلوا في الإسلام.

فقالوا: يا محمد، إنّك تَحْسَب حربنا مثل حرَبِ فَوْمِك، والله لو لَفيتَنا لَلَقِيتَ رجالاً. فنزَل عليه جَبْرَئيل (طبالد) فقال: يا محمد ﴿ قُل لِلَّذِينَ كَفَرُواْ سَتُغْلَبُونَ وَتُحْشَرُونَ إِلَى جَهَنَّمَ وَبِثْسَ ٱلْمِهَادُ ۞ قَدْ كَانَ لَكُمْ وَابَدُ فِي فَتَيْنِ ٱلْتَقْتَافِقَةٌ تُقَاتِلُ فِي سَبِيلِ آفِهِ وَأُخْرَى كَافِرَةٌ يَوَوْنَهُم مِثْلَيْهِمْ رَأْى ٱلْمَيْنِ ﴾ أي لوكانوا مِثل المسلمين ﴿ وَآفَهُ يُؤْتِدُ بِنَصْرِهِ مَن يَشَآءُ ﴾ بعني رسول الله (مقراه عبدراله) يوم بَدْرٍ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لِأَوْلِي ٱلْأَبْصَادِ ﴾ .

#### قوله تعالى:

زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِينَ وَالْقَنَاطِيرِ الْمُقَنطَرَةِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْحَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالْأَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَٰلِكَ مَتاعُ الْحَيوٰةِ اللَّانَيَا وَاللَّهُ عِنْلَهُ حُسْنُ الْمَئَابِ [16]

1917 / محمد بن يعفوب: عن عِدَةٍ مَن أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقيّ، عن الحسن بن أبي عبدالله البَرْقيّ، عن الحسن بن أبي قتادة، عن رجُلٍ، عن جميل بن دَرَاج، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وما تَلَذَذُ الناسُ في الدُنيا والآخِرَة بلذّة أكثر لهم من لذّة النساء، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿ زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَاء وَٱلبَنِينَ ﴾ إلى آخر الآية - ثمُّ قال ـ: وإنّ أهل الجَنّة ما يتَلَذَذون بشيءٍ من الجَنّة أشْهي عِنْدَهُم من النِكاح، لاطعام ولا شَراب».

العيّاشي: عن جميل بن دَرّاج، قال: قال أبو عبدالله (مبالسلام): «ما تلذّذ الناس...» وذكر الحديث بعينه (١). ١٩١٧ /٢ ـ أبو عليّ الطَّبَرُسيّ: القِنْطار: صِل، مَسْكِ ثَـوْرٍ ذَهَـباً. وهــو المَــرويّ عــن أبــي جــعفر وأبــي عبدالله (ملهماالسلام).

١٦١٨ /٣ على بن إبراهيم، قال: القناطير: جُلود الثيران مَملوءَةٌ ذَهَباً ﴿ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ ﴾ يعني الراعية

سورة آل عمران آية ـ ١٤ ـ

۱ \_الكاني ٥: ۲۲۱/۱۰۱.

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشي ١: ١٠/ ١٦٤.

٢ ـمجمع البيان ٢: ٧١٢.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ٩٧.



البرهان في تفسير القرآن

#### ﴿ وَ ٱلْأَنْعَامِ وَٱلْحَرْثِ ﴾ يعني الزّرع ﴿ وَآفَهُ عِنْدَهُ حُسْنُ ٱلْمَثَابِ ﴾ أي حُسْن المَرجِع إليه.

قوله تعالى:

#### قُلْ أَوُّنَبِّئُكُم بِخَيْرٍ مِّن ذَٰلِكُمْ لِلَّذِينَ آتَّقَوْاْ عِنْدَ رَبِّهِمْ - إلى نوله تعالى -وَٱلْقَانِتِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ [10-17]

١٦١٩ /١ - من طريق المُخالفين، عن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَوْنَيِّنْكُم بِخَيْرٍ مِّن ذَّلِكُمْ ﴾ الآيات: نزَلَتْ في علىّ وحمزة وعُبَيْدة بن الحارث.

١٦٢٠ /٢ - علي بن إبراهيم: قال: ﴿ أَوْنَيِنْكُم بِخَيْرِ مِن ذَٰلِكُمْ لِلَّذِينَ آتَّقَوْاْ عِندَرَبِّهِمْ جَنَّاتٌ تَجْرى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا﴾ ثمّ أخبر أنّ هذا للّذين يقولون: ﴿رَبُّنَا إِنَّنَا ءَامَنًا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَقِنَا عَذَابَ ٱلنَّارِ \_إلى فوله ـ وَٱلْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ﴾ ثمّ أخبر أنّ مـؤلاء هـم ﴿الصَّـابِرِينَ وَالصَّـادِقِينَ وَٱلْقَـانِتِينَ وَٱلْـمُنفِقِينَ وَٱلْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ وهم الدعَّاءون.

١٦٢١ /٣- الشيخ: بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن حسين بن عُثمان، عن سَماعة، عن أبي بصير، قال: قلت له: المُسْنَغْفِرين بالأسْحَار؟ فقال: وإسْتَغْفَرَ رسولُ الله (منراه عبدواله) في وِثْرِه سبعين مرّةً.

١٩٢٢ /٤ - ابن بابويه: بإسناده عن عُمر بن يزيد، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: «مَن قال في وِثْرِه إذا أَوْتَر: أستغفر الله وأتوب إليه، سبعين مرَّةً، وواظَب (١٠ على ذلك حتى تمضى سَنَةً، كتبه الله من المُسْتَغْفِرين بالأشحار، ووجَبَتِ المَغْفِرَةُ له من الله عزّ وجلّ المُرَّرِّتُ تَكُورُرُونِ وَاللهِ عزّ وجلّ اللهِ عَرِّ وجلّ

١٦٢٣ /٥- العيّاشي: عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) في قول الله: ﴿ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطَهَّرَةٌ ﴾ (١) قال: ولا يَحِضْنَ ولا يُحْدِثْنَ،

١٩٢٤ /٦-عن زُرارة، قال: قال أبو جعفر (عبدالسلام): دمن داوم على صلاة الليل والوِتر، واستغفرَ الله في كلّ

سورة آل عمران آية ـ ١٥ ـ ١٧ ـ

١ ـ تفسير الحبري: ١١/٢٤٥.

۲ ـ تفسير القمي ۱: ۹۷.

۳ ـ التهذيب ۲: ۱۳۰ / ۵۰۱.

٤ ـ الخصال: ٣/٥٨١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: مرة وهو قائم، فواظب.

٥ ـ تفسير العياشي ١: ١١/١٦٤.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٥، النّساء ٤: ٥٧.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٥ /١٢.

سورة آل عمران (٣) .....

وِيرٍ سبعين مرَّةً، ثمَّ واظب على ذلك سنةً، كُتِب من المُسْتَغْفِرِينَ بالأسْحار،

٧/ ١٦٢٥ /٧ ـ عن أبي بَصير، قال: قلت لأبي عبدالله (مله السلام): قبول الله تبارك وتعالى: ﴿وَٱلْـمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ﴾؟

قال: ﴿ إِستَغَفَّرَ رَسُولَ الله (ملَى الله عليه وآله) في وِتْرِه سبعين مرّةً ٤.

١٦٢٦ /٨ عن عمر، عن أبي عبدالله (عبد الله)، قال: دمن قال في آخِر الوِثْر في السَّحَر: أستَغْفِرُ الله وَأتوبُ إليه سبعين مرّةً ودام على ذلك سنةً، كتبه الله من المستغفرين بالأسحار».

وفي رواية أخرى، عنه (طبالسلام): ووجَبَتْ له المَغْفِرَة).

١٩٢٧ /٩ - عن عمر بن يزيد، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (طهالله) يقول: «من أستغفرَ الله سبعين مرّةً في الوِتْرِ بعد الرُكوع، فدامَ على ذلك سنةً، كان من المستَغْفِرِينَ بالأسْحار).

المُعَفِّلِ بن عُمرَ، قال: قلت لأبي عبدالله (مداسلام): مجعِلتُ فِداك، تَفوتُني صلاة الليل فَأَصَلَي الفَجْر، فلي أن أصلَي بعد صَلاة الفَجْر ما فاتَني من صَلاةٍ وأنا في صَلاةٍ قبل طُلوع الشَّمْس؟ قال: «نعم، ولكنُ لا تُعلَم به أهلَك فتنَّخِذَه سُنَةً، فتُبْطِلَ قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ ،

قوله تعالى:

# شَهِدَ آللهُ أَنَهُ لاَ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ ٱلْعَزِيزُ الحَكِيمُ [ ١٨]

الرَشَاء، عن أبي الحسن (عدالله) قال: على الأثمّة من الفرائض ما ليس على شيعتهم، وعلى شيعتنا ما أمرهم الله ما لبس علينا، إنَّ عليهم أن يسألونا ﴿ وَأُولُوا العِلمِ قَائِماً بِالِقَسْطِ ﴾ الإمام (١).

سورة آل عمران آية ـ ١٨ ـ

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٥ /١٢٠.

٨\_ تفسير العيّاشي ١: ١٦٥/١٦، ١٥.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦/١٦٥.

١٠ \_ تفسير العيّاشي ١: ١٧/١٦٥.

١ ـ بصائر الدرجات: ٢٨/٦٣.

<sup>(</sup>١) لم نجده في بصائر الدرجات المطبوع والمخطوط، بل روى فيه حديثاً نحوه ص٢٨/٦٣ دون ذكر ذيل الحديث، وروى في نور الثقلين ١: ٦٩/٣٢٣ وكنز الدقائق ٣: ٥٥ الحديث عن بصائر الدرجات بنفس الإسناد، ومتنه هكذا «قال: قلت: ﴿ وَأُولُوا البِيلِم قائِماً بِالِقسطِ ﴾ قال: الإمام».



١٦٣٠ /٢ - العبّاشي: عن جابر، قال: سألت أبا جعفر (عب الله) عن هذه الآية: ﴿ شَهِدَ آفَهُ أَنَّهُ لاَ إِلَٰهَ إِلّا هُوَ وَالْمَكَائِكَةُ وَأُولُواْ الْعِلْم قَائِماً بِالْقِسْطِ لاَ إِلَٰهَ إِلّا هُوَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴾.

قال أبو جعفر (عبه لسلام): و شهد الله أنّه لا إله إلا هُوك فإنّ الله تبارك و تعالى يشهد بها لنفسه، وهو كما قال. فأمّا قوله: ﴿ وَٱلْمَلائِكَةُ ﴾ فإنّه أكرَمَ الملائِكة بالتسليم لربّهم، وصدّقوا وشَهدواكما شَهدِ لنفسِه. وأمّا قوله: ﴿ وَأُولُواْ ٱلعِلْمِ قَائِماً بِالْقِسْطِ ﴾ فإنّ أولى العِلم الأنبياء والأوصياء، وهم قيام بالقِسْط، والقِسْط: العَدْل في الظاهر، والعَدْل في الظاهر، والعَدْل في الظاهر،

١٦٣١ /٣ ـ عن مَرْزُبان القُمّي، قال: سألت أبا الحسن (طبهالسلام) عن قول الله: ﴿ شَهِدَ آللهُ أَنَّهُ لَآ إِلَٰهَ إِلَا هُوَ وَٱلْمَكَائِكَةُ وَأُولُواْ ٱلْعِلْمِ قَآئِماً بِالْقِسْطِ ﴾ قال: «هو الإمام».

١٦٣٢ /٤ - عن إسماعيل، رفّعه إلى سعيد بن جُبَير، قال: كان على الكعبة ثلاث مائة وستّون صَنّماً، لكلّ حيّ من أحياء العرّب الواحِد والإثنان، فلمّا نزلت هذه الآية: ﴿شَهِدَ آللهُ أَنَّهُ لَآ إِلَّهُ إِلّا هُوَ﴾ إلى قوله ﴿آلْعَزِيزُ آلْحَكِيمُ﴾ خرَّتِ الأصنام في الكعبة شُجَّداً.

البَجَلِيّ، عن هارون بن خارِجَة، عن عبدالله القُمّي: عن محمّد بن عبسى بن عُبَيْد، عن النَّضْر بن سُوَيد وجعفر بن بَشير البَجَلِيّ، عن هارون بن خارِجَة، عن عبدالمَلِك بن عَطاء، قال: سمِعتُ أبا جعفر (طبه السلم) يقول: دنحن أُولو الذكر، ونحن أُولو الذكر، ونحن أُولو العلم، وعندنا الحَرام والحَلال».

قوله تعالى:

## إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ آللهِ ٱلْإِسْكَامُ [ ١٩]

١٦٣٤ /١ -روى العيّاشي: عن محمّد بن مسلم، قال: سألته عن قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلدِّينَ عِندَ ٱللهِ ٱلْإِسْلاَمُ ﴾ فقال: دالذي فيه الإيمان؛

الدين فيه الإيمان (١).

۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٥ /١٨٠.

٣- تفسير العيّاشي ١: ١٦/ ١٦٦.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠/١٦٦.

٥ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٦٧.

سورة آل عمران آية ـ ١٩ ـ

١ ـ تفسير العياشي ١: ٢١/١٦٦.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢/١٦٦.

<sup>(</sup>١) في ﴿طَالُهُ: الْإِمَامِ.

ابن شهرآشوب: عن الباقراط الدار عن الباقراط الله عند ألله الله عند الله الإسلام.
 التسليم لعلي بن أبي طالب (طواله م) بالولاية».

١٦٣٧ /٤ - على بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن علي بن رِئاب، عن حَمْران بن أَعْبَن، عن أبي جعفر (طبالله)، قال: وإنّ الله فضل الإيمان على الإسلام بدرَجةٍ، كما فِضَل الكعبة على المسجد الحرام بدرَجةٍ».

177٨ /٥ . وعنه، قال: وحدّ ثني محمّد بن يحيى البغداديّ، رفع الحديث إلى أمير المؤمنين (على السلام) أنّه قال: ولأنسّبَنَّ الإسلام يُسبَةً لم يَنْسُبُها أَحَدٌ قبلي، ولا يَنْسُبُها أَحَدٌ بعدي، الإسلام هو التسليم، والتسليم هو اليَقين، والبَقين هو التصديق، والتصديق هو الإقرار، والإقرار هو الأداء، والأداء هو العمل، والمؤمن مَنْ أَخَذَدينَه عن ربّه، والنّفين هو التصديق، والنّصديق هو الإقرار، والإقرار هو الأداء، والأداء هو العمل، والمؤمن مَنْ أَخَذَدينَه عن ربّه، إنّ المؤمن يُعرّف إيمانَه في عَمَله، وإنّ الكافر يُعرّف كفرُه بإنكاره، يا أيّها الناس دينَكم دينَكم، فإنّ السيّئة فيه خيرٌ من الحَسنة في غيره لا تُقْبَل.

#### قوله تعالى:

# إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِئَايَاتِ آللهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ بِغَيْرِ حَقٍّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ فَبَشِرُهُم بِعَذَابٍ أَلِيمٍ [ ٢٦ ]

1979 / - سُلَيم بن قَيس الهلاليّ: عن أمير المؤمنين على الديلا . في حديثٍ له مع مُعاوية ـ قال له: «يا مُعاوية، إنّا أهلُ بيتٍ اختارَ الله لنا الآخِرة على الديلا ولم يُؤضُّ لنا بالدُنيا ثواباً. يا معاوية، إنّ نبيّ الله زكريّا قد نُشِرَ بُعارِسه، إنّا أهلُ بيتٍ اختارَ الله لنا الآخِرة على الدُنيا، ولم يُؤضُّ لنا بالدُنيا ثواباً الدنيا على الله]. إنّ أولياء بالمَناشير، ويحيى بن زكريا قتله () قومُه وهو يدعوهم إلى الله عزّ وجلّ [وذلك لهوان الدنيا على الله]. إنّ أولياء الشيطان قد حاربوا أولياء الرحمن، وقد قال الله عزّ وجلّ في كتابه: ﴿ إِنَّ آلَذِينَ يَكُفُّرُونَ بِنَايَاتِ آللهِ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّنَ بِغَيْرِ حَيِّ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِينَ مِنْ مُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ فَبَشِّرْهُم بِعَذَابٍ ألِيم ﴾.

١٦٤٠ /٢ - أبو علي الطّبَرْسي: روى أبو عُبَيدة بن الجَرّاح، قال: قلت: يا رسول الله، أيُّ الناس أشدُّ عذاباً يوم اللهامة؟

۲ ـ المناقب ۲: ۹۵.

<sup>£</sup> ـ تفسير القمى ١: ٩٩.

٥ ـ تفسير القمى ١: ٩٩.

سورة آل عمران آية ـ ٢١ ـ

١ ـ كتاب سليم بن قيس: ١٥٨.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ويحيى ذُبح وقتله.

٢ \_ مجمع البيان ٢: ٧٢٠.



قال: درجُلٌ قتَل نبيّاً أو رجُلاً أمرَ بمعروف أو نهى عن مُنْكَر، ثم قرأ (عله السلام): ﴿ وَيَقْتُلُونَ ٱلنَّبِيِّينَ بَغَيْر حَقّ وَيَقْتُلُونَ ٱلَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾ ثمّ قال (عبدالحرم: ديا أبا عبُيدة، فَتلتْ بنو إسرائيل ثلاثة وأربعين نبيّاً من أول النهار في ساعةٍ واحِدَةٍ، فقام مائة رجُلِ واثنا عشر رجلاً من عُبّاد بني إسرائيل، فأمّروا من قتَلَهُم بالمَعروفِ ونَهَوْهُم عن المُنْكُر، فقُتِلوا جميعاً في آخِر النهار في ذلك اليوم، وهو الذي ذكرَه الله.

١٩٤١ /٣ ـ محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، عن يُونُس بن طِبيان، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (طبه السلام) يقول: «قال رسول الله (مني اله عبه وآله): إنَّ الله عزَّ وجلَّ يقول: وَيْلُّ للذين يَخْتُلُون الدنيا بالدِّين، ووَيْلُّ للذين يفتُلُون الذين يأمُرون بالقِسْطِ من الناس، ووَيْلٌ للذين يَسبر المُوْمِنُ فيهم بالتَقيّة، أبي يَغْتَرُون (١)، أم على يَجْتَرثون (١)؟ فبي حَلَفت لأمنحنّنهم بفتنة (٣) تترُك الحكيم منهم حَيْراناً.

قوله تعالى:

#### قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَنْ تَشَاءً وَتَنْزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَا مُ [ ٢٦]

١٦٤٢ /١ ـ محمّد بن يعقوب: بإسناده عن إبراهيم بن أبي بكر بن أبي سَمَّال (١)، عن داود بن فَرْقَد، عن عبدالأعلى مَوْلى آل سام، عن أبي عبدالله وعبد عن قال: قال الله ﴿ قُل ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ ﴾ آلبُسَ قد آني الله عَرُوبِ عَلَيْنِي أُمَيْةِ المُلك؟

قال: وليس حيث تَذْهَب، إنَّ الله عزَّ وجلَّ آنانا المُلْكَ وأخَذَتْهُ بنو أُميَّة، بمَنْزِلَةِ الرَّجل يكون له النَّوب فبأخُذه الآخَر، فليس هو للَّذي أخَذَه.

٣/ ١٦٤٣ /٢ ـ العيّاشي: عن داود بن فَرْقَد، قال: قلت لأبي عبدالله (مبه السلام): فول الله: ﴿ قُلِ ٱللَّهُمَّ مَالِكَ ٱلْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ ٱلْمُلْكَ مِمَّن تَشَاءُ ﴾ فقد آتى الله بنى أميّة المُلك!

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۲۲٦.

 <sup>(</sup>١) في ﴿طَهُ: يَفْتُرُونَ.

<sup>(</sup>۲) في «س»: تنجيرون.

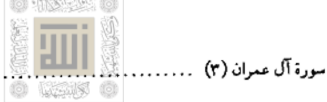
<sup>(</sup>٣) في المصدر: الأتيحن لهم فِتنةً.

سورة آل عمران آية ـ ٢٦ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۲۲/۲۸۲.

<sup>(</sup>١) في المصدر: سِماك. أنظر رجال النجاشي: ٢٠/٢١.

۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٣/١٦٦.



فقال: «ليَس حيثُ يذُّهَب الناس إليه، إنَّ الله آتانا المُلكَ وأخَذَه بنو أُميَّة، بمَنْزِلَةِ الرَّجُل يكون له الثَوب ويأخُذُهُ الآخَر، فلبس هو للذي أخَذَه.

قوله تعالى:

# وتُخْرِجُ ٱلْحَىَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ [ ٢٧ ]

١٦٤٤ /١ - ابن بابويه، قال: سُئل الحسن بن عليّ بن محمّد (طبهمالسلام) عن الموت، ما هو؟

قال: «هو التصديق بما لا يكون، حدّثني أبي، عن أبيه، عن جدّه الصادق اطبه المجم، قال: إنّ المؤمن إذا مات لم يَكُنْ مَيّتاً، وإنّ الميّت هو الكافر، إنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ تُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَتُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيّ ﴾ يعني المؤمِن من الكافر، والكافر من المؤمن».

٢/ ١٦٤٥ /٢ - أبو عليّ الطَّبَرُّسيّ قيل: معناه يُخرِجُ المؤمن من الكافر، والكافر من المؤمن. قال: وروي ذلك عن أبي جعفر وأبي عبدالله (عنهماالسلام).

قوله تعالى:

# لَا يَتَّخِذِ ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلْكَافِرِينَ أُولِيَّا عَنِ دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ لَا يَتَّقُواْ مِنْهُمْ ثُقَالًة [ ٢٨ ] فَلِكَ أَنْ تَتَّقُواْ مِنْهُمْ ثُقَالًة [ ٢٨ ]

١٩٤٧ /٢ -عليّ بن إبراهيم: إنّ هذه الآية رُخْصَة، ظاهِرُها خِلاثُ باطِنِها، يُدان بظاهِرها ولا يُدان بباطنها إلّا عند التقيّة، لأنّ التقيّة رُخْصَة للمؤمن يَدِين بدين الكافر، ويُصلّي (١) بصلانه، ويصوم بصيامه إذا اتّقاه في الظاهر، وفي الباطن يَدِين اللهَ بخِلاف ذلك.

سورة آل عمران آية ـ ٢٧ ـ

ا معاني الأخبار: ٢٩٠/١٩٠.

۲ ـ مجمع البيان ۲: ۷۲۸.

سورة آل عمران آية ـ ٢٨ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١/١٦٦.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٠.

(١) في المصدر: للمؤمن أن يراه الكافر، فيصلي.

٦.

قوله تعالى:

#### يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُّخْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِن سُوَءٍ [٣٠]

1918 / محمد بن يعقوب: قال: حدّثني محمد بن يحبى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، وعليّ بن إبراهيم، [عن أبيه] (1) جميعاً، عن الحسن بن محبوب، عن عبدالله بن غالب، عن أبيه، عن سعيد بن المُسَيَّب، قال: كان عليّ بن الحسين (طبه السلام) يَعِظُ الناس، ويُزهِّدُهم في الدنيا، ويُرغبُّهم في أعمال الآخرة بهذا الكلام في كلّ جُمّعة في مسجِد رسول الله (ستراه عبداله)، وحُفِظ عنه وكُتِب، كان يقول: وأيّها الناس، اتّقوا الله، واعلَموا أنّكم إليه تُوجَعون، فتَجِدُ كلِّ نَفْسٍ ما عَمِلَتْ في هذه الدنيا من خَير مُحْضَراً، وما عَمِلَتْ من شوء تَوَدُّ لَوْ أن بينَها وبينَه أمّداً بعيداً، ويُحذَّرُكُم الله نفسه، ويحَك يا بن آدم، الغافل و ليس بمغفول عنه.

يا بن آدم، إنَّ أَجَلَك أُسرَع شيءٍ إليك، قد أَفْبَل نحَوك حثيثاً (")، يطلُبك ويُوشِك أَن يُدرِكَك، وكأَن قد أوفيتَ أَجَلَك وقَبَضَ المَلَكُ رُوحَك، وصِرْتَ إلى قَبْرك وَحيداً، فردَّ إليك فيه روحَك، واقتَحَم عليك فيه مَلكان: نكير، وناكِر لمُساءلَتِك، وشَديد امنِحانِك.

ألا وإنّ أوّل ما يسألانك عن ربّك الذي كنتَ تعبُده، وعن نبيّك الذي أرسِلَ إليك، وعن دينك الذي كنتَ تعبُده، وعن نبيّك الذي أوّل ما يسألانك عن ربّك الذي كنت تتولّاه، ثمّ عن عُمُّرِك فيما كنت أفنَيْتَه، ومالِكَ من أين اكتَسَبْنَه، وفيما أنفَقْتَه.

فخذ حِذْرك، وانظر لنفِسك، وأعِد الجواب قبل الامتحان والمُساءلة والاختبار، فإن تَكُ مؤمناً عارفاً بدينك، متبعاً للصادقين مُوالياً لأولياء الله لقَاك الله حُجَتك، وأنطَق لسانك بالصواب، وأحسَنْتَ الجَواب، وبُشَرْتَ بالرَّضُوان والجنّة من الله عزّ وجلّ، واستقبَلتْك الملائِكة بالرَّوح والرَّيحان. وإن لم تكن كذلك تَلَجْلَج لسائك، ودُحِضَت حُجِّتُك، وعَبِيْتَ عن الجواب، وبُشَرت بالنار، واستقبلَتْك ملائِكة العذاب بِنُزُلٍ من حَميم، وتَصْلية جَحيم.

واعلَمْ يابن آدم، إنّ من وراء هذا أعظم وأفظع وأوجَع للفُلوب يوم القيامة ﴿ ذَلِكَ يَوْمٌ مَّجْمُوعٌ لَّهُ ٱلنَّاسُ وَذَٰلِكَ يَوْمٌ مَّشْهُودٌ﴾ "" يجمع الله عزّ وجلّ فيه الأوّلين والآخرين، ذلك يوم يُنفَخ في الصّوّر، ويُبَعْثَر فيه مَنْ في

سورة آل عمران آية ـ ٣٠ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۲۹/۷۲.

<sup>(</sup>١) أثبتناه من المصدر وهو الصواب لعدم ثبوت رواية عليّ بن إبراهيم عن الحسن بن محبوب مباشرة ودون واسطة؛ وقد روى إبراهيم عن الحسن كثيراً، أنظر معجم رجال الحديث ١: ٣١٩، و٥: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) حثيثاً: أي سريعاً، «مجمع البحرين ـ حثث ـ ٢: ٢٤٤٪.

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۱۰۳.

القبور، وذلك ﴿ يَوْمَ ٱلْأَزِفَةِ إِذِ ٱلْقُلُوبُ لَدَى ٱلْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ ﴾ (١) وذلك يوم لاتفال فيه عَثْرة، ولا يُؤخّذُ من أَحَدٍ فِدْ مَعْذِرَة، ولا لأَحَدٍ فيه مستقبل توبة، ليس إلّا الجزاء بالحَسَنات، والجزاء بالسيّئات. فمن كان من المؤمنين عَمِل في هذه الدنبا مِثقالَ ذَرَّةٍ من خَبْرٍ وَجَدَه، ومن كان من المؤمنين عَمِل في هذه الدنبا مِثقالَ ذَرَّةٍ من خَبْرٍ وَجَدَه، ومن كان من المؤمنين عَمِل في هذه الدنبا مِثقالَ ذَرَّةٍ من خَبْرٍ وَجَدَه، ومن كان من المؤمنين عَمِل في هذه الدنبا مِثقالَ ذَرَّةٍ من شَرٍ وجَدَه».

قوله تعالى:

## قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ آللهَ فَاتَّبِعُونِي يُخبِبْكُمُ آللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَآللهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ [٣١]

1989 / المؤمنين (عليه السلام): قال الله في مُحْكَم كتابه: ﴿ مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آللهَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِم المؤمنين (عليه السلام): قال الله في مُحْكَم كتابه: ﴿ مَن يُطِع ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ آللهَ وَمَن تَوَلَّى فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِم كَوْمِينَ وَلَا الله في مُحْكَم كتابه ومعصيته وكان ذلك ذليلاً على ما فوض إليه، وشاهداً له على مَن اتبعه وعصاه، وبين ذلك في غير مَوضِع من الكتاب العظيم، فقال تبارك وتعالى في التحريض على اتباعه، والترغيب في تصديقه، والفيول لدَعْوَته: ﴿ قُلْ إِن كُنتُم تُحِبُونَ آفَة فَاتَّيْعُونِي يُحْيِبْكُمُ آللهُ وَيَغْفِرُلَكُم ذُنُوبَكُم ﴾ فاتباعه (من الحبية والمعراض فاتباعه (من الحبية الله) ورضاه غُفران الذُنوب، وكمال الفور، ووجوب الجَنَّة، وفي التولِي عنه والاعراض مُحادًة الله وعضبه وسَخَطه، والبُعد منه مُسكِنُ النار، وذلك فوله: ﴿ وَمَن يَكُفُرُ بِهِ مِنَ ٱلْأَحْرَابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُه ﴾ (١) يعني الجُحود به والعِصْيان له ٤.

170 / ١٦٥٠ / عنه، قال: حدّثني عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن حَفْص المؤذّن، عن أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) وعن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع، عن محمّد بن سِنان، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في صحيفة أخرْجَها لأصحابه: «واعلموا أنّ الله إذا أراد بعبد خَيْراً شرّح صدّره للإسلام، فإذا أعطاه ذلك نَطّ لسانُه بالحقّ، وعقد قلبه عليه وعمل به، فإذا جمّع الله له ذلك تمّ له إسلامه، وكان عند الله إن مات على ذلك الحال من المسلمين حقّاً.

وإذا لم يُرِد الله بعبد خيراً وكلَّه إلى نفسه، وكان صدرُه ضيَّقاً حَرِجاً، فإن جَرى على لسانِه حتَّى لم يَعْقِد قلبه

سورة آل عمران آية ـ ٣١.

<sup>(</sup>٤) غافر ٤٠: ١٨.

۱ ـ الكافي ۸: ۲۱/۱.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٠٨

<sup>(</sup>۲) هود ۱۱: ۱۷.

۲ ـ الكافي ۸: ۱/۱۳.



. البرهان في تفسير القرآن

عليه، وإذا لم يَعْقِد قلبه عليه لم يُعْطِه الله العمل به، فإذا اجتمع ذلك عليه حتّى يموت وهو على تلك الحال كان عند الله من المنافقين، وصار ما جَرى على لسانه من الجقّ الذي لم يُعطِه الله أن يَعْقِد قلبه عليه، ولم يُعْطِه العمل به حُجّةً عليه يوم القيامة.

فاتقوا الله واسألوه أن يشرَح صُدورَكم للإسلام، وأن يجعَلَ ألسنتَكُم تنطِق بالحقّ حتّى يتوفّاكم وأنتُم على ذلك، وأن يجعل مُنقَلَبكم منقَلَب الصالحين قبلكم، ولا قوّة إلّا بالله، والحمد لله ربّ العالمين.

ومن سرّه أن يعلَمَ أنَ الله يُحبّه فليَعْمَل بطاعة الله وليتُبعنا، ألم يسمع قول الله عزّ وجلّ لنبيّه: ﴿ قُلْ إن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ آللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾؟

والله لا يُطيعُ الله عبد أبداً إلا أدخل الله عليه في طاعته اتّباعنا، ولا والله لا يتّبعنا عبد أبداً إلّا أحبّه الله، ولا والله لا يَدَعُ أحدٌ اتّباعَنا أبداً إلّا أبغضَنا، ولا والله لا يبغَضُنا أحَدٌ أبداً إلّا عصَى الله، ومن مات عاصِياً لله أخزَاه الله وأكبّه على وَجْههِ في النار، والحمد لله ربّ العالمين،

1101 /٣-عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن القاسم بن محمّد، عن شليمان بن داود المِنْقَريّ، عن حَفْص بن غِياث، عن أبي عبدالله (طهاسلام) قال: «إنّي لأرجو النجاة لمَنَ عَرَف حقّنا من هذه الأمّة، إلّا لأحَدِ ثلاثة: صاحِب شلطان جائِر، وصاحِب هوى، والفاسِق المُعْلِن، ثمّ تلا: ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آلَةَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

۱۹۵۲ /٤- أحمد بن محمّد بن خالد البَرْفي عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصر، عن صَفوان الجمّال، عن أبي عُبَيدة زياد الحَذَاء، عن أبي جعفر (مبه السلام) في حديث له، قال (عبه السلام): «يازياد، ويحَك، وهل الدِّين إلّا الحُبّ، ألا ترى إلى قول الله: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آللهُ فَاتَيْعُونِي يُخِيبُكُمُ آللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ ﴾ .

١٦٥٣ /٥ - ابن بابويه: عن أبيه، عن عَلَيِّ بن إبراهيم بن هاسم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن محمّد بن حُمَّران (١)، عن سعيد بن يَسار، قال: قال لي أبو عبدالله (عبدالله): ١هل الدِّين إلاالحُب، إن الله عزَّ وجلّ يقول: ﴿ قُلْ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آفَهُ فَا تَبِعُونِي يُحْبِبْكُمْ آفَهُ ﴾ .

1708 / - عنه: عن محمّد بن موسى بن المتوكّل، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن أبي عُمَير، قال: حدّثني حُمْران، عمّن سَمِع (١) أبا عبدالله (عبدالله) يقول: دما أحّبُ الله عزّ وجلّ مَن

۲۔الکائی ۸: ۱۲۸/۸۸.

٤ ـ المحاسن: ٢٦٢/٢٦٢.

٥ ـ الخصال: ٧٤/٢١.

<sup>(</sup>۱) في الس وط»: مَروان، والظاهر أنّه تصحيف، إذ روى ابن أبي عُمير عن محمّد بن حُمران في عِدّة موارد، ولم تثبت روايته عن محمّد بن مَروان، انظر معجم رجال الحديث ١٤: ٢٨٧، و ٢٢: ١٠٤.

٦ ـ أمالي الصدوق: ٣/٣٩٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حدَّثني من شيع. والمذكور رواية ابن أبي عمير عن حُمران بواسطة ولده حمزة بن حُمران، انظر معجم رجال الحديث ٦: ٣٦٧.

عَصَاه، ثمَّ تمثّل فقال:

وتَعصي إلالة وأنت تُظْهِرُ حُبَّهُ هذا مِحالٌ في الفِعال بديعًا لو كنان حُبُّك صادِفاً لأطَعْتَهُ إِنَّ المُحِبِّ لِمَنْ يُحِبُّ مُطِيعً،

۱۹۵۵ /۷ ـ العبّاشي: عن زياد، عن أبي عُبيدة الحَذّاء، قال: دخَلتُ على أبي جعفر (علمه السلام)، فقلت: بأبي أنت وأمّي، رُبّما خلا بي الشيطان فخبُثَت نفسي، ثمّ ذكرتُ حبّي إيّاكم، وانقطاعي إليكم فطابَتْ نفسي، فقال (علمه السلام): «إن كُنتُمْ تُحبُّونَ آللهُ فَا أَبِعُونِي فقال (علمه السلام): «إن كُنتُمْ تُحبُّونَ آللهُ فَا أَبِعُونِي لِللهِ تَعالَى: ﴿إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ آللهُ فَا أَبِعُونِي لِللهِ تَعالَى: ﴿إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ آللهُ فَا أَبِعُونِي لَمْ اللهِ يَعالَى: ﴿إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ آللهُ فَا أَبِعُونِي لِللهِ عَلَى اللهِ تعالَى: ﴿إِن كُنتُمْ تُحبُّونَ آللهُ فَا أَبِعُونِي لِللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَ

١٩٥٧ /٩ ـ عن بُرَيد بن مُعاوية العِجْليّ، قال: كنت عندأبي جعفر (عبدالسلام) إذ دخَل عليه قادِم من نحُراسان ماشياً، فأخرَج رِجْلَيه وقد تغَلَّفَنا، وقال: أما والله ما جاء بي من حيث جِئْتُ إلّا حُبّكم أهل البيت.

نقال أبو جعفر (مداسلام): دوالله لو أحبَّنا حجَر حَشَرَه الله معَنا، وهل الدِّين إلّا الحُبّ، إنّ الله بقول: ﴿ قُلْ إن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آفَة فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ آفَة ﴾ وقال: ﴿ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجِرَ إِلَيْهُم ﴾ (١) وهل الدين إلّا الحُبّ،

أنسماءِ آبائكم، فينفَعنا ذلك؟ وأشماءِ آبائكم، فينفَعنا ذلك؟

فقال: «إي والله، وهل الدِّين إلّا الحُبّ، قال الله: ﴿إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ آلَةَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ آلَةُ وَيَغْفِرْلَكُمْ ذُنُوبَكُمْ﴾.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٥/١٦٧.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٦/١٦٧.

<sup>(</sup>١) النساء ٤: ٥٩.

<sup>(</sup>٢) الحشر ٥٩: ٧.

<sup>(</sup>۲) النساء ٤: ٨٠

<sup>1</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٧/١٦٧.

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٦.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١٠ /١٦٧.





قوله تعالى:

#### إِنَّ آللهَ أَصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَتُوحاً وَءالَ إِبْرَ هِيمَ وَءَالَ عِـمْرَانَ عَـلَى ٱلْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَٱللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ [ ٣٤-٣٤ ]

١/١٦٥٩ /١ ـ الشَّيْخ في (أماليه): عن أبي مُحْمَّد الفَّحَّام، قال: حدُّثني محمَّد بن عيسي، عن هارون، قال: حدَّثني أبو عبدالصَّمَد إبراهيم، عن أبيه، عن جدَّه ـ وهو إبراهيم بن عبدالصمد بن محمَّد بن إبراهيم ـ قال: سَمِعت جعفر بن محمّد (عبهماالسلام) يقرأ: ﴿إِنَّ آلَةَ آصْطَفْتَ ءَادَمَ وَتُوحاً وَءالَ إِبْراهِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ ـ وآلَ مُحمّدٍ ـ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ۞ قال: «هكذا أُنزلَتْه.

١٦٦٠ /٢ - عليّ بن إبراهيم: قال العالِم (مليه السلام): ونزل ﴿ قَالَ إِبْراهِيمَ وَقَالَ عِمْرَانَ - وآلَ شَحَمّد - عَلَى **ٱلْعَالَمِينِ ﴾** فأسقَطوا (آلَ مُحمّد) من الكِتاب،

٣/ ١٦٦١ /٣ ـ وقال الطُّبَرْسيّ في (مجمع البيان): وفي قراءَة أهلِ البيت: دوآلَ مُحمّدٍ على العالمينّ.

١٦٦٢ /٤ ـ ابن بابويه: قال: حدَّثنا عمليّ بـن الحسـين بـن شـاذويه المُـوُّدِّب، وجـعفر بـن مـحمّد بـن مَسرور (دَسْراهُ عَهما)، قالا: حدَّثنا محمّد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن الرّيّان بن الصّلْت، قال: حضّر الرِضا (عبه الملام) مجلس المأمون، وقد اجتَمع إليه في مَحْلِسه جماعة من أهل العِراق وخُراسان، وذكر الحديث إلى أن قال فيه: قال المأمون: هل فضَّل الله العِترةَ على سائِر الأُمَّة؟

فقال أبو الحسن (علمه السلام): وإنَّ الله عزَّ وجلَّ أيَّان فَضْلَ العِترَّةَ على سائر الناس في مُحْكَم كتابه،

فقال المأمون: وأين ذلك من كتاب الله المرابع ال

فقال له الرضا (عبد المهر): «في قوله عزُ وجلِّ: ﴿ إِنَّ آلَتُهَ آصْطُفَيَّ ءَادَمَ وَ نُوحاً وَءَالَ إِبْرَ هِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى آلْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ ﴾ ـ قال ـ : يعني أنّ العِترَة داخلون في آل إبراهيم، لأنّ رسول الله (ملى اله عليه راله) من وُلد إبراهيم (طبه السلام)»، وهو دُعُوّة إبراهيم على ما تقدّم الحديث فيه عن رسول الله (ملى اله عليه راله) (١)، وعِترته حسَّهُ (صلَّى أنَّهُ عليه وآله).

١٩٦٣ /٥ ـ محمّد بن إبراهيم المعروف بابن زَيْنَب النُّعماني: عن أبي جعفر محمّد بن يعقوب الكُلّبنيّ، قال:

سورة آل عمران آية ـ ٣٣ ـ ٣٤.

١ ـ الأمالي ١: ٢٠٦.

۲ ـ تفسير القميّ ۱: ۱۰۰.

۲ ـ مجمع اليان ۲: ۷۳۵.

عيون أخيار الوضا (عليه السلام) 1: 1/٢٣٠.

<sup>(</sup>١) تقدُّم في الحديث (١٣) من تفسير الآيات (١٢٦ ـ ١٢٩) من سورة البقرة.

٥ ـ الغية: ٢٨١/٧٢.

حدّثني عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عنه أبيه، وحدّثني محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، وحدّثني عليّ بن محمّد وغيره، عن سَهْل بن زياد جميعاً، عن الحسن بن مَحْبُوب، وحدّثنا عبدالواحد بن عبدالله المَوْصِليّ، عن أبي عليّ أحمد بن محمّد بن أبي ناشِر، عن أحمد بن هلال، عن الحسّن بن مَحْبُوب، عن عَمْرو بن أبي المِقدام، عن جابر بن يَزيد الجُعْفي، قال: قال أبو جعفر محمّد بن عليّ الباقر (طهالسلام): (يا جابر الزّمِ الأرضَ ولا تُحرَّكُ يَداً ولا رِجْلاً حتى ترى علاماتٍ أذكرُها لك إنْ أذرَكتها، وذكر علامات القائم (طهالسلام) إلى أن قال في الحديث:

وفينادي ـ يعني القائم (عيه السلام) ـ: يا أيّها الناس، إنّا نستنْصِرُ الله، فمَن أجابنا من الناس فإنّا أهلُ بيتِ نبيّكم، ونحنُ أولى الناس بالله وبمحمّد (منّ اله عبه وآله)، فَمَنْ حاجَنِي في آدم (عبه السلام) فأنا أولى الناس بآدم (عبه السلام)، ومَنْ حاجَني في إبراهيم (عبه السلام) فأنا أولى الناس بوح (عبه السلام)، ومن حاجّني في إبراهيم (عبه السلام)، ومَنْ حاجّني في بإبراهيم (عنه السلام)، ومَنْ حاجّني في محمّد (منّ اله عبه وآله) فأنا أولى الناس بمحمّد (من الله عبه وآله)، ومَنْ حاجّني في النبيّين فأنا أولى الناس بالنبيّين، أليس الله يقول في مُحْكَم كتابه: ﴿إِنَّ آلَةَ أَصْطَفَى عَادَمَ وَنُوحاً وَهَ آلَ إِبْرَ هِيمَ وَهَ آلَ البيّين في عِمْرَانَ عَلَى آلْعَالُومِن ﴿ ذُرِيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَآفَةُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ فأنا بِفيّةٌ من آدَم، وذَخِيرَةٌ من نُوح، ومُصْطَفَى من إبراهيم، وصَفْوَةٌ من محمّد (من اله عليم أجمعين)».

وكان رسول الله (ملَّ اله عليه وآله) في مَشْرَبَة أمّ إبراهيم حين عادَه الناس في مَرَضِه، قال هذاه.

٦ ـ بصائر الدرجات: ١/٧٣.

<sup>(</sup>١) المَشْرَبَة: الغُرفة «أقرب الموارد مشرب ١٠: ٥٨٠».

<sup>(</sup>٢) زاد في «ط»: وفضله من فضلي.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: وفضلي له فَصْل تصديق.

1970 / احمد بن محمّد بن خالد البرْقِيّ: عن عليّ بن الحَكَم، عن سَعْد بن خَلَف، عن جابر، عن أبي جعفر (عبداله) قال: دقال رسول الله (سنراله عبداله): الرَّوح والراحة، والفَلْج (۱) والفلاح، والنجاح والبَرَكة، والعَقْوُ والعافِيّة والمُعافاة، والبِسْر والنَّصْرة والرَّضا، والقَرْب والفَرابة، والنَّصْر والظَّفَر، والتَّمْكين والسّرور، والمتحبّة من الله تبارك وتعالى على من أحَبَّ عليّ بن أبي طالب ووالاه واثنم به وأقرَّ بفَضْلِه وتَولَى الأوصياء من بعده (۱)، حقّ عليّ أن أدخِلَهم في شَفاعني، وحقّ على ربّي أن يستَجببَ لي فيهم وإنّهم أنباعي، ومن تَبِعني فإنّه مني.

جرى فيّ مَثَل إبراهيم (مه السلام) وفي الأوصِياء من بَعْدي، لأنّي من إبراهيم وإبراهيم منّي، ودينُه ديني، وسُنَّتُه سُنَّتي، وأنا أفضل منه، وفَضْلي من فَضْلِه، وفَضْلُه من فَضْلي، وتصديق فولي قول ربّي; ﴿ دُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَآفَةُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ ١.

العِبْرَهُ عَنْ مَانَ بَنْ سَدِيْرٍ، عَنْ أَبِيهُ، عَنْ أَبِيهُ عَنْ أَبِي جَعَفُر (طِهِ السَّلَمِ) قَالَ: ﴿إِنَّ آلَٰهُ ٱصْطَفَىٰ ءَادَمَ وَنُوحاً وَءَآلَ إِبْرَ هِيمَ وَءَآلَ عِمْرانَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ۞ ذُرِيَّةُ بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ۞ قال: ونحن منهم، ونحن بقبّة تلك العِنْرَةُهُ.

١٦٦٧ /٩ ـ عن هِشام بن سالم، قال: سألت أبا عبدالله (علمه السلام) عن قول الله: ﴿إِنَّ آللَهُ ٱصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحاً وَآلَ إِبرَاهِيمَ﴾. فقال: «هو: آلَ إبراهيمَ وآلَ محُمّدٍ على العَالَمِينَ. فوضَعوا اسماً مكان اسم».

1971 / 1971 عن أبي حمزة، عن أبي جعفو (عبد الله) قال: ولمّا قضى محمّد (مل الا عبّ راله) نُبوّته واستُكمِلَتْ أيّامه، أوحى الله: يا محمّد، قد قُضِبَتْ نبوّتك، واستُكملَتْ أيّامك، فاجْعَل العلم الذي عندك من الإيمان، والاسم الأكبر الأكبر، ومبراث العلم، وآثار عِلم النبّوة في العقب من ذُرّيّتك، فإنّى لم أقطع العِلْم ولا الإيمان والاسم الأكبر ومبراث العلم وآثار علم النبّوة من العقب من ذُرّيّتك، كما لم أقطعها من بيوتات الأنبياء الذين كانوا بينك وبين أبيك آدم. وذلك قول الله: ﴿ إِنَّ آللهَ أصطفَى عَادَمَ وَنُوحاً وَءَالَ إِبْرَ هِيمَ وَءَالَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ \* ذُرّيّة بَعْضُهَا مِن بيعِسُ وَآلَة سَعِيعٌ عَلِيمٌ ﴾.

وإنَّ الله جلّ وتعالى لم يَجْعَلِ العِلْمَ جَهْلاً، ولم يَكِلْ أَمَره إلى أحدٍ من خَلْقِه، لا إلى مَلَكِ مُقَرَّبِ، ولا إلى نبيّ مُرسَل، ولكنّه أرسَل رُسُلاً من ملائِكته، فقال له: كذا وكذا. فأمرَهم بما يُحِبّ، ونَهاهم عمّا يَكره، فقَصَّ عليه أمر خَلقِه بعِلمٍ، فَعِلم ذلك العِلم، وعلّم أنبياءَه وأصفياءَه من الأنبياء والأعْوان والذُرّيّة التي بعضُها من بعضٍ، فذلك

٧ ـ المحاسن: ١٥٢/٧٤.

<sup>(</sup>١) الفُلْج: الطُّفُر والفوز. «لسان العرب ـ فلج ـ ٢: ٥٣٤٧.

<sup>(</sup>٢) (ووالاه وائتم به وأقرّ بفضله وتولى الأوصياء من بعده) ليس في المصدر.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٨ /٢٩.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٨/٢٠٨.

١٠ \_ تمسير العيّاشي ١: ٢١/١٦٨.



قول الله: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَآلَ إِبْرَ هِيمَ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَاهُم مُلْكاً عَظِيماً ﴾ (١) فأمّا الكتاب فهو النّبُوة، وأمّا الحِكْمَة فهم الخُكَماء من الأنبياء في الصَّفْوَة، وأمّا المُلْك العظيم فهمُ الأثمّة الهُداة في الصَّفْوَة، وكلّ هؤلاء من الذّريّة التي بعضُها من بعض التي جعَل فيهم البقيّة وفيهم العاقبة، وحِفْظ المِيثاق حتّى تنقضي الدنيا، وللعُلَماء ولولاة (١) الأمر الاستِنْباط للعِلم والهداية».

الأمر فقد كَذَب، لأنّ المشيئة لله في خَلْقِه، يُربد ما يشاء، ويفْعَل ما يُريد، قال الله: ﴿ ذُرِيَّةٌ بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَآلَةُ الأمر فقد كَذَب، لأنّ المشيئة لله في خَلْقِه، يُربد ما يشاء، ويفْعَل ما يُريد، قال الله: ﴿ ذُرِيَّةٌ بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَآلَةُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ آخِرُها من أوّلها، وأوّلها من آخِرها، فإذا أخيرتُم بشيءٍ منها بعَينه أنّه كائن وكان في غيره منه، فقد وقع الخبَر على ما أخبرتُم عنه.

الله (منه المعرفة) الرّوح والراحة، والرّحمة والنّضرة (١)، واليُسْر واليّسار، والرضا والرّضوان، والمتخرّج والفُلْج، والفُرب والمَحبّة من الله ومن رسوله لمن أحّب عليّاً وائتمّ بالأوصياء من بعده، حقّ عليّ أن أدخِلَهم في شفاعتي، والفُرب والمَحبّة من الله ومن رسوله لمن أحّب عليّاً وائتمّ بالأوصياء من بعده، حقّ عليّ أن أدخِلَهم في شفاعتي، وحقّ على ربّي أن يستَجبب لي فيهم، لأنهم أنباعي، ومن تَبِعني فإنّه مني، مَثَلُ إبراهيم جَرى فيّ، لأنه (١) منّي، وأنا منه، وفضلي فوضلي له فضل، وأنا منه، وديني دينه، وسنته سنتي، وسنتي سنته، وفضلي فضله، وأنا أفضل منه، وفضلي له فضل، وذلك تصديق قول ربّي: ﴿ ذُرِيَّة بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَآلَة سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ .

ا ۱۹۷۱ /۱۳ عن أيّوب، قال: سمِعني أبو عبدالله الله الله أَوْانا أقرأ: ﴿إِنَّ آلَتُهُ ٱصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحاً وَءَآلَ إَبْرَ ٰهِيمَ وَءَآلَ عِمْرَانَ عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾ فقال لي: «وآل مُحمّدٍ. كانت فمّحَوْها، ونركوا آل إبراهيم وآل عِمران».

١٩٧٢ /١٤ ـ عن أبي عَمْرو الزَّبَيْرِيّ، عن أبي عبد الله (طيمالية) قال: قلت له: ما الحُجّة في كتابِ الله أنّ آل مُحمّدٍهم أهل ببته؟

قال: «قول الله نبارك وتعالى: ﴿إِنَّ آلَهُ أَصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحاً وَءَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَءَآلَ عِمْرَانَ ﴾ وآل محمّدٍ. هكذا نزَلت ﴿عَلَى ٱلْعَالَمِينَ \* ذُرِّيَةً بغضُهَا مِن بَغض وَآلَهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ ولا تكون الذُرّيّة من القوم إلا تَسْلهم من أَصْلابهم،

<sup>(</sup>١) النّساء ٤: ٥٤.

<sup>(</sup>٢) في «ط» والمصدر: وبولاة.

١١ ـ تفسير العياشي ١: ٢٢/١٦١.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٩/١٦٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والتصرة.

<sup>(</sup>٢) في «ط» والمصدر: في ولايته.

۱۳ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٩/١٦٩.

١٤ - تفسير العيّاشي ١: ١٦٩/١٦٩.

وقال: ﴿ أَعْمَلُواْ ءَآلَ دَاوُدَ شُكْراً وَقَلِيلً مِنْ عِبَادِى آلشَّكُورُ ﴾ (١) وآلَ عِمرانَ وآلَ محمّدٍ. رواية أبي خالد الفمّاط، عنه.

۱۹۷۳ /۱۰ ـ وعن الشيخ الطوسيّ قُدُس سِرّه، قال: روى أبو جعفر الفَلانِسيّ، قال: حدَّثنا الحسين بن الحسن، قال: حدَّثنا عَمْرو بن أبي المِقدام، عن يُونُس بن حُباب، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ بن أبي طالب (عليه السلام) قال: وقال رسول الله (ستراه عليه رائه): ما بال أقوام إذا ذَكروا آل إبراهيم وآل عمران استَبْشَروا، وإذا ذَكروا آل محمّد السمأزَت قُلوبهم؟! والذي نفسٌ محمّد بيدِه، لو أنّ أحدَهم وافى بعمل سبعين نبيّاً يوم القيامة ما قبل الله منه حتى يوافي بولايتي وولاية عليّ بن أبي طالبه.

۱۹۲۱ /۱۹۱ ـ وقال أيضاً: روى رَوْح بن رَوْح، عن رجاله، عن إبراهيم النَّخَعيّ، عن ابن عبّاس (رضياه عنه)، قال: دخلت على أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (عليه السلام)، فقلت: يا أبا الحسن، أخبرنا بما أوصى إليك رسول الله (منى الفعيد وآله).

فقال: دسأخبركم، إنّ الله اصطفى لكم الدين وارتضاه لكم، وأنمّ عليكم نعمته، وكنتم أحقّ بها وأهلها، وإنّ الله أوحى إلى نبيّه أن يُوصي إليّ، فقال النبيّ (ملّ الاعلى وادّع إلى احفظ وصيّتي، وارفع ذِمامي، وأوْف بعهدي، وأنْجِز عِدائي، واقْضِ دَيني وقوّمها، وأحيي سُنّتي، وادْع إلى مِلّتي، لأنّ الله تعالى اصطفاني واختارّني، فذكرتُ دعوة أخي موسى (عدائد)، فقلت: اللهم اجْعَلْ لي وزيراً من أهلي كما جعلتُ هارونَ من موسى، فأوحى الله عزّ وجلّ إلى: أنّ علياً وزيرُك وناصِرُك والخليقة من بعليك.

ثمّ ـ يا عليّ ـ أنت من أثمّة الهدى وأولادك منك، فأنتم قادة الهدى والتّقى، والشجرة التي أنا أصلها، وأنتم فرعُها، فمن تَمَسّك بها فقد نجا، ومن تَخَلّف عنها فقد هَلك، الذين أوجب الله تعالى مودّتهم وولايتهم (١) والذين ذكرَهم الله في كتابه ووصفَهم لعباده، فقال عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ آللهُ آصْطَفَى ءَادَمَ وَنُوحاً وَءَآل إِبْرَ هِيمَ وَءَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ \* ذُرِيَّةٌ بَعْضُهَا مِن بَعْضٍ وَآللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ فأنتُم صَفْوة الله من آدم ونُوح وآل إبراهيم وآلِ عِمران، وأنتم الأسرة من إسماعيل، والعِنرة الهادية من محمّده.

١٧/ ١٦٧٥ ـ ومن طريق المخالفين، من (تفسير الثعلبي) رفعه إلى أبي وائل، قال: قرأتُ في مُصحّفِ ابن
 مسعود: ﴿إِنَّ آتُهُ آصْطَفَى ءَادَمَ وَتُوحاً وَءَالَ إِبْرَ ٰهِيمَ ﴾ وآل محمّدٍ ﴿عَلَى ٱلْعَالَمِينَ ﴾.

<sup>(</sup>۱) سيأ ۳٤: ۱۳.

١٥ ـ مصباح الأنوار: ١٥٨. «مخطوط».

١٦ \_ مصباح الأنوار: ١٥٦، «مخطوط».

<sup>(</sup>١) في «ط»: مودتكم وولايتكم.

١٧ \_أخرجه في إحقاق الحقّ ١٤: ٣٨٤ عن تفسير الثعلبي، شواهد التنزيل ١: ١١٥/١١٨.



قوله تعالى:

#### إذْ قَالَتِ آمْرَأْتُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّى نَذَرْتُ لَكَ مَا فِى بَطْنِى مُحَرَّراً فَتَقَبَّلْ مِنِّى إِنَّكَ أَنْتَ آلسَّمِيْعِ آلْعَلِيْم -إلى قوله تعالى: - وَأَصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ آلْعَالَمِينَ [27-23]

۱۹۷۱ /۱ ـمحمّد بن يعقوب: عن الحُسين بن محمّد، عن مُعَلَّى بن محمّد، عن الوَشَّاء، عن أبان بن عُثمان، عن إسماعيل الجُعْفيّ، قال: قلت لأبي جعفر (عبدالهم): إنَّ المُغيرة بن سعيد (۱) روى عنك أنَّك قلتَ له: إنَّ الحائِض تقضى الصلاة.

فقال: «ماله. لا وققه الله، إن امرأة عِمران نذَرَتْ ما في بطِنها مُحرَّراً، والمُحرَّر للمسجد يَدْخُله ثُمَّ لا يَخْرُج منه أبداً ﴿ فَلَمّا وَضَعَتْها قَالَتْ رَبِّ إِنِّى وَضَعْتُها أَنتَى وَآللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكُوكَالْأَنتَى ﴾ فلمّا وضَعَتْها أدخَلَتُها المسجد، فساهَمَت عليها الأنبياء، فأصابَت القُرعة زكريًا، فَكَفَلها زكريًا، فلم تخرُج من المسجد حتى بلغت ، فلمّا بلغت ما تَبلُغ النساء خرَجت، فهل كانت تَقْدِر على أن نقضي تلك الأيّام التي خرَجت، وهي عليها أن تكون الدّهر في المسجد؟».

١٦٧٧ /٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن عليّ بن رِئاب، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (عبدالله عن الرجل منّا قولاً فلم يَكُلُ فيه، فكان في وُلدِه أو وُلدِ وُلدِه فلاتُنكِروا ذلك، إنّ الله أوحى إلى عِمران أني واهب لك ذكراً مبارَكاً يُبْرِئ الأكمة والأبرس، ويُحيى المَوتى بإذني، وجاعِلُه رَسولاً إلى بني إسرائيل؛ فَحَدَّث امرأته حنَّة بذلك وهي أمّ مريم، فلمّا حَمَلت بهاكان حَمَّلُها عند نفِسها غُلاماً ذكراً، فلمّا وضَعَتْها أنثى ﴿ وَلَيْسَ ٱلذَّكُرُكَالْأَنشَى ﴾ لأنّ البنت لا تكون رَسولاً، يقول الله: ﴿ وَآفَة أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ﴾ .

فلمًا وهَب الله لمريَم عيسى (مله السلام)كان هو الذي بَشَرَ الله به عِمران ووَعَده إيّاه، فإذا قُلنا لكم في الرجُل منّا شيئاً فكان في وُلده أو وُلدٍ وُلدِه فلا تُنكِروا ذلك.

فلمًا بلغَثْ مريّم صارَت في المِحْراب وأرْخَت على نفْسِها سِتراً وكان لا يراها أحَدٌ، وكان يَدْخُل عليها زكريًا المِحراب فيجد عندَها فاكهة الصيف في الشتاء، وفاكهة الثِناء في الصيف، فكان يقول: ﴿ أَنَّى لَكِ هَـٰذَا﴾ فتقول:

سورة آل عمران آية ـ ٣٥ ـ ٤٢ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۱۰۵/۱.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: شعبة، وهو تصحيف صوابه ما في المتن، انظر رجال الكشي: ٢٢٣ ومعجم رجال الحديث ١٨: ٢٧٥، والمغيرة بن شُعبة صحابي معروف.

۲ ـ تفسير القمق ۱: ۱۰۱.





﴿ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ اللهُ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿ هُنَا لِكَ دَعَا زَكَرِيًّا رَبَّهُ قَالَ رَبِ هَبْ لِى مِن لَّدُنكَ ذُرِيَّةً إِنْكَ سَمِيعُ الدُّعَاءِ ﴿ فَنَادَنُهُ الْمَلائِكَةُ وَهُو قَائِمٌ يُصَلِّى فِى الْمِحْرَابِ أَنَّ اللهُ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَى مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِن اللهِ وَسِيّداً وحَصُوراً وَنَبِيّاً مِنَ الصَّالِحِينَ ﴾ والحَصُور: الذي لا يأتي النساء. قال: ﴿ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى غُلامٌ وَقَدْ بَلَغَيْنَ الْكِبَرُ وَآمْرَأْتِى عَاقِرٌ ﴾ والعافِر: الذي فد يئِست من المَحيض ﴿ كَذَلِكَ آللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَآءُ ﴾ . قال زكريًا: ﴿ وَلَكَ أَنْ زَكْرِيًا ظَنَ أَنَ الذِينَ بِشُروه هِم ﴿ وَلِلهُ أَنْ زَكْرِيًا ظَنَ أَنَ الذِينَ بِشُروه هِم الشّباطين، فقال: ﴿ رَبِّ آجْعَل لَى ءَايَةً قَالَ ءَآيَةً أَيَّامٍ إِلَّا رَمْزَا ﴾ وذلك أن زكريًا ظن أن الذين بشروه هم الشّباطين، فقال: ﴿ وَبُولُ الْمُعَالَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ قَالَ ءَآيَةً قَالَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

۱۹۷۸ /۳ - ابن بابویه: قال: حدّثني محمّد بن عليّ ما جِبلویه، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهیم، عن أبیه، عن الریّان بن ضَبیب، قال: دخلت على الرضا (عبدالله) في أوّل یوم من المُحَرَّم. فقال لي: دیا بن صَبیب، أصائِم أنت،؟ فقلت: لا. فقال: دهذا الیوم الذي دَعافیه زكریًا (عبدالله) ریّه عزّ وجلّ، فقال: و رَبِّ هَبْ لِي مِن لَدُنكَ دُرِیَّةً طَیّبَةً فَیَسَتُ لَدُنكَ دُریًا الله له وأمّر الملائكة، فنادت زكریًا: و وَهُوْ قَآئِمٌ یُصَلّی فِي آلْمِحْرَابِ أَنَّ آللهٔ یُسَمِیعُ آلدُّعَآءِ فَی الْمِحْرَابِ أَنَّ آللهٔ یُسَمِیعُ آلدُّعَآءِ فَی فَمَن صام هذا الیّوم ثمّ دعا الله عزّ وجلّ، استَجاب له كما استجاب لزكریًا (عبدالله)».

1979 / 1 - على بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ يَامَرِيَمُ إِنَّ اللهَ آصطفُكِ وَطَهَّرَكِ وَآصْطَفُكِ على نِسَآءِ آلْعَالَمِيَنَ ﴾ قال: اصطفاها مرّتين: أمّا الأولى: فاصطفاها أي اختارَها، وأمّا الثانية: فإنّها حمّلَت من غير فَحْلٍ، فاصطفاها بذلك على نساء العالمين.

١٦٨٠ /٥ ـ أبو عليّ الطَّبَرْسِي: قال أبو جعفر (عبالسلام): «معنى الآية اصطَفاك من ذُرِيّة الأنبياء، وطَهَرك من السِّفاح، واصطَفاك لولادة عيسى (عبه السلام) من غير فَحْلِ».

المما /٦ - وقال الطَّبَرْسيِّ أيضاً: ﴿ وَأَصْطَفَاكُ عَلَىٰ نِسَامِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ أي على نساء عالَمَي زمانِك لأنَّ فاطمة بنت رسول الله (مال الله علها دعل أيها ويتلها وينها) سيِّدة نساء العالمين. قال: وهو قول أبي جعفر (عليه السلام).

۱۹۸۲ /۷- ابن بابويه، قال: حدّثنا أحمد بن زياد بن جعفر الهَمّدانيّ (رحماته)، قال: حدّثنا عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن محمّد بن سِنان، عن المُفَضّل بن عُمر، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): أخبِرني عن قول رسول الله (ملّد عبدواله) في فاطمة: وإنّها سيّدة نساء العالَمين، أهي سيّدة نساءعالَمِها؟

قال: وذاك لمَرْيمَ كانت سيّدة نساء عالمِها، وفاطِمة سيّدة نساء العالمين من الأوّلين والآخِرين،

١٦٨٢ /٨ - الشيخ في (مجالسه): قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضّل، قال: حدّثنا عبدالرزّاق بن سُليمان

٣ ـ عيون أخبار الرضا (طبه السلام) 1: ٢٩٩/٢٩٩.

٤ ـ تفسير القمق ١٠٢١.

٥ ـ مجمع البيان ٢: ٧٤٦.

٦ \_مجمع البيان ٢: ٧٤٦.

٧ ـ معاني الأخيار: ١/١٠٧.

٨ ـ الأمالي ٢: ٢٢٧.

ابن غالب الأروي بأرتاج (١١) قال: حدّننا أبو عبدالغني الحسن بن عليّ الأرديّ المتعاني، قال: حدّننا عبدالررّاق بن همّام الجمّيريّ، قال: حدّننا جعفر بن سُليمان الصّبَعّي البصريّ - قدم علينا من البمن - قال: حدّننا أبو هارون العَبْديّ، عن ربيعة السّعْديّ، قال: حدّنني حُدِّيفة بن اليّمان، قال: لمّا حرّج جعفر بن أبي طالب من أرضِ الحبّشة إلى النبيّ (من العمادة)، قدم القالية (١٠) والقطيفة، إلى النبيّ (من العمادة)، والأحقية الله ورسولة، ويحبّه الله ورسوله، قدم القالية (١٠) والقطيفة النبيّ (من العمادة)، أعناقهم إليها، فقال النبيّ (من العمدة)، وأين عليّه؟ فوتَب عمّار بن ياسر (رمي العمه)، فدعا عليّاً (عبد السلام)، فلمّا جاء قال له النبيّ (من العمدة)، وإلى عليّ، حُدِّ هذه القطيفة إليك، فأخذَها عليّ (عبد السلام)، وأمهل حتى قدّم المدينة، وانطلق إلى البقيع - وهو سوق المدينة - فأمر صائفاً فقطل القطيفة سِلْكاً سِلْكاً، فباع الذهب وكان ألف مِنقال، ففرّقه عليّ (عبد الله) في ققراء المُهاجرين والأنصار، ثمّ رجع إلى منزله ولم يَتْرَك من الذهب وكان ألف مِنقال، ففرّقه عليّ (عبد الله) من غدٍ في نَقْرٍ من أصحابه فيهم حُذَيفة وعَمّار، فقال: وبا عليّ أخذت بالأمس ألف مِنقال، فاجعل غدائي اليوم وأصحابي هؤلاء عندك، ولم يكن عليّ (عبد الله)، يَرْجع يومئذ إلى شيءٍ من العروض ذهب أو فضّة، فقال حياءً منه وتَكَرُّماً: ونعم، يا رسول الله، وفي الرَّحْب والسّعة، ادخل - يانبيّ شيء من العروض ذهب أو فضّة، فقال حياءً منه وتَكَرُّماً: ونعم، يا رسول الله، وفي الرَّحْب والسّعة، ادخل - يانبيّ الهُ من عد ومن معكه، قال: فدخل النبيّ (من العرائه)، ثمّ قال لنا: ادخُلوا».

قال حُذَيفة: وكنّا خمسة نَفَر: أنا وعمّار وسَلمان وأبو ذرّ والمِقداد (رسِه مهم) فدخَلْنا، ودخَل علي (مبه السلام) على فاطِمة (ملهما السلام) يبتغي شيئاً من الزاد، فوجَد في وسط البيت جَفْنَةً من قريدٍ تَفُور وعليها عُراقٌ كَثيِرٍ، وكأنّ رائحِتها المِسْك، فحمَلها عليّ (منه السلام) حتّى وضَعها بين يدّى رسول الله (ستراه مبه راته) ومن حضر معه، فأكلنا منها حتّى تَمَلَاتًا، ولا يَنْقُص منها قلبل ولاكثير.

قلت: ومن هذا كثيرٌ تركناه مخافة الإطالة.

١٩٨٤ /٩ ـ ابن بابويه: قال: حدّثنا محمّد بن أحمد السُّنانيُّ (١) (رميه عنه، قال: حدَّثنا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ، قال: حدّثنا سَهْل بن زياد، عن عبدالعَظيم بن عبدالله الحسّنيّ، قال: سمِعتُ أبا الحسّن عليّ بن محمّد

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر أنها تصحيف بأرّتاح، اسم جِصْنِ منيع، كان من العواصم، من أعمال حلب. «معجم البلدان ١: ١٤٠٪-

<sup>(</sup>٢) الغالية: نوع من الطيّب مُركّب من مِسّلتٍ وعنبرٍ وعُودٍ ودهنٍ. «لسان العرب ـ غلا ـ ١٥: ١٣٤».

٩ ـ معاني الأخبار: ١٣٩ /١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الشيباني، وكلاهما من مشايخ الصدوق، والسَّناني هنا أرجح لروايته عن محمّد بن أبي عبدالله الكوفي، أنظر معجم رجال الحديث ١٥: ٢٠ و٥٣ و ٥٤.



العسكريّ.(عليه السلام) يقل: ٤معني الرجيم أنّه مَرْجومٌ باللُّعن، مَطرودٌ من مَواضِع الخير، لا يذكُّرُه مؤمنٌ إلّا لعَنه، وإنّ في علم الله السابق أنَّه إذا خرِّج القائِم (عليه السلام) لا يبقى مؤمنٌ في زَمانه إلَّا رجَمَه بالحِجارة، كما كان قبل ذلك مَرجوماً باللُّعن.

// قوله تعالى:

#### يَا مَرْيَمُ آفْنُتِي لِرَبِّكِ وَأَسْجُدِي وَأَرْكَعِي مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ \* ذَٰلِكَ مِنْ أنبَاءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَ يُهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ [ ٤٣ ـ ٤٤ ]

١٦٨٥ /١ ـ قال عليّ بن إبراهيم في فوله تعالى: ﴿ يَامَرْيَمُ ٱقْتُتِي لِرَبِّكِ وَأَسْجُدِى وَأَرْكَعِي مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ ﴾ إنمًا هو واركَعي واسجُدي، ثمّ قال الله لنبيّه (عليه والدالسلام): ﴿ ذَٰلِكَ مِنْ أَنْبَاء ٱلْغَيْبِ نُوحِيه إلَيْكَ ﴾ يا محمّد ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾.

٢/ ١٦٨٦ / ، علىّ بن إبراهيم، قال: لمّا وُلِدَت اختَصموا آل عِمران فيها، فكلُهم قالوا: نحن نَكُفُلُها. فخرَجوا وضربوا (١١) بالسُّهام بينهم، فخرَج سَهْم زكريًّا، فكَفَلها زكريًا.

١٦٨٧ /٣- ابن بابويه: قال: روي عن أبي جعفر (عله هديم) قال: وأوّل من سُوهم عليه مَرْيَم بنت عِمران، وهو قول الله عزّ وجلَ: ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِم إِذْ يُلْقُونَ أَقُلَامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ ﴾ والسّهام ستّة، (١).

١٦٨٨ /٤ ـ العبّاشي: عن إسماعيل الجُعُفي، عن أبي جعفر (عبّ الملام) قال: قال: امرأة عِمران لمّا نذّرَتْ ما في بطنها محرَّراً ـ قال ـ : والمُحَرّر للمسجد إذا وضَعَنْه دخل المسجد فلم يخرُّج أبدأ، فلمّا ولَدَتْ مريم قالت: ﴿ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنشَى وَآلَهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ آلذَّكَرُ كَالْأَنثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أَعِيدُهَا بِكَ وَذُرِّيَّتَهَا مِنَ ٱلشَّيْطَانِ ٱلرَّجِيمِ ﴾ (١) فساهَم عليها النبيّون فأصاب القُرعة زكرّيا، وهو زوج أحتها، وكَفَلَها وأدخَلها . المسجد، فلمّا بلغَت ما تبلُغ النِساء من الطَّمَث وكانت أجْمَل النِساء، فكانت تُصلَّى فيضيء المِحْرَاب لنورِها،

سورة آل عمران آية ـ ٤٣ ـ ٤٤ ـ

١ ـ تقسير القمق ١: ١٠٢.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وقارعوا.

۲ ـ الخصال: ۱۹۸/۱۵۲.

<sup>(</sup>۱) زاد في «ط»: في ستّة.

<sup>£</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٠/٣٦.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۲٦.

فد خَل عليها زكرٌبا فإذا عندها فاكهةُ الشتاء في الصيف، وفاكهة الصيف في الشتاء، فقال: ﴿ أَنَّى لَكِ هَـٰـذَا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ آفْدِ﴾ (") فهُنا لِكَ دعا زكرٌبا ربّه، قال: ﴿ إِنِّي خِفْتُ المَوَالِيّ مِنْ وَرَاثِي ﴾ (") إلى ما ذكر الله من قصّة يَحيى وزكريّاه.

المَّامَةُ اللهُ عَلَى خَفْصِ بن البَخْنَرِي، عن أبي عبدالله (طبه السلام) في قول الله: ﴿ إِنِّي تُذَرَّتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّراً ﴾ (١): والمُحرَّر: يكون في الكنيسة ولا يخرُج منها، فلمّا وضَعتها أنثى ﴿ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنثَى وَآلَةُ مُحَرَّراً ﴾ (أن أنثى تحيض وتخرُج من المسجد، والمُحرَّر لا يَخْرُج من المسجد، والمُحرَّر لا يَخْرُج من المسجد، المسجد، والمُحرَّر لا يَخْرُج من المسجد،

1990 / 199٠ من رواية حريز، عن أحدهما (طهماالله) قال: «نذّرَتْ ما في بطنها للكنيسة أن تَخْدِم العُبّاد، وليس الذكر كالأنثى في الخِدمة ـ قال ـ: فشَبّتْ وكانت تَخْدِمُهم وتُناولهم حتّى بلَغَتْ، فأمّر زكريّا أن تتّخِذَ لها حجاباً دون العُبّاد، فكان يَدْخُل عليها فيرى عندها تَمَرة الشِتاء في الصّبف، وتَمَرة الصّبف في الشِتاء، فهنالِك دعا وسأل ربّه أن يَهَب له ذَكراً، فَوَهَب له يحبى،

۱۹۹۱ /۷-عن جابر، عن أبي جعفر (عبدالسلام) قال: سمِعْتُه يقول: «أوحَى الله إلى عِمران: أنّي واهِبّ لك ذَكراً مُبارَكاً يُبرئ الأكمّه والأبرَص، ويُحبي الموتى بإذن الله، ورسولاً إلى بني إسرائيل، فأخَبر بذلك امرأته حَنَّة، فحملَتْ فوضَعَتْ مَرْيَم ﴿ قَالَتَ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْتَى ﴾ (۱) والأنثى لا تكون رَسولاً. فقال لها عِمران: إنّه ذكر يكون منها نبيّاً. فلمّا رأت ذلك قالت ما قالت، فقال الله وقوله الحقّ: ﴿ وَآفَهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ ﴾ (۱) والمُنتى المحقّ الله عَمران الله وقوله الحقّ المحقّ الله عَمران الله وقوله الحقّ الله وقوله الحقّ الله وقوله الله والله والله والله وقوله الله والله والله

فقال أبو جعفر (عليه السلام): دفكان ذلك عيسى بن مريم (عليه السلام)، فإن قلنا لكم: إنّ الأمر يكون في أحدِنا، فكان (٣) في ابنه، أو ابن ابنه، أو ابن ابنه، فقد كان فيه، فلا تُزكروا ذلك،

١٩٩٢ /٨ عن سَعْد الإسكاف، عن أبي جعفر (عباسلام) قال: القي إبليس عيسى بن مريم (عباسلام)، فقال: هل نالني من حَبائِلِك شيءً؟ قال: جَدَّتُك التي قالت: ﴿ رَبِّ إِنَّى وَضَعْتُهَا أَنْ ثَيَ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلشَّيْطَانِ

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۳۷.

<sup>(</sup>۳) مِريم ۱۹: ۵.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٠/٧٠.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۲۵.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۲٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٠/٣٨.

۷ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷۱/۲۹.

<sup>(</sup>۱، ۲) آل عمران ۲: ۲٦.

<sup>(</sup>٣) زاد في «ط»: الأمر.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧١ /١٠.





#### آلرَّجِيمِ۞، 🗥

٩/ ١٩٩٢ / عن سَيْف، عن نَجْم، عن أبي جعفر (مدالسلام)قال: ﴿إِنَّ فَاطْمَةَ (مَلِمَا السلام) صَمِنَت لعليّ (عله السلام) عمَل البيت والعَجين والخُبر وقَمَّ البيتِ، وضمِنَ لها عليّ (عداسلام) ما كان خَلْفَ الباب؛ نَقْل الحَطَب، وأن يَجيّ بالطعام، فقال لها يوماً: يا فاطمة، هل عندك شيء؟

قالت: لا، والذي عظِّم حقَّك، ماكان عندَنا منذ ثلاثة أبَّام شيءٌ نُقربك به.

قال: أفلا أخبريني؟

قالت: كان رسول الله (منَّراه عنِه رآله) نَهاني أن أسألَك شَيْناً، فقال: لا تَسْأَلِي ابنَ عمُّك شيئاً، إن جاءك بشيء عَفُواً، وإلَّا فلا نسأليه،

قال: وفخرَج (صوات الدعليه) فلقيّ رجُلاً فأستَقْرَض منه ديناراً، ثمّ أقبل به وقد أمسى، فلقي المقداد بن الأسود، فقال للمِقداد: ما أخرَجَك في هذه الساعة؟ قال: الجُوع، والذي عظَّم حقَّك، يا أمير المؤمنين ـ قال: قلت لأبي وقد استَقْرَضْتُ ديناراً وسأوْثِرُك به؛ فدفَعه إليه فأقبل فوَجَد رسول الله (مله هدواله) جالِساً وفاطمة تُصلّي وبينَهما شيءٌ مُغَطِّئ، فلمّا فرَغَتْ أحضرت ذلك الشيء فإذا جَفنة من خُبزٍ ولحم قال: يا فاطمة، أنَّى لك هذا؟ قالت: ﴿ هُو مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ آلَٰهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيرٍ حِسابٍ ﴾.

فقال رسول الله (مقراة عليه وآله): ألا أحدُّ ثُكُّ بِمثَّاكِ ومثَّلِها؟ قال: بلي، قال: مَثَل زكريًّا إذ دخل على مَريم المِحْراب فوجَد عندما رِزْفاً ﴿ قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ مَالًا قَالَتْ هُوَ مِنْ عِندِ اللهِ إِنَّ اللهَ يَرْزُقُ مَن يَشَاءُ بِفَيْرِ حِسَابِ ﴾ (١) فأكلُوا منها شَهْراً، وهي الجَفْنَة التي مأكُل منها القائم (مداسلام) وهي عندَنا».

١٩٩٤ /١٠ .عن إسماعيل بن عبدالرحمن الجُعْفي، قال: قلت الأبي عبدالله (عله السلام): المُغيرةَ بزُعُم (١) أنّ الحائِض تقَضْى الصُّلاة كما تقضى الصُّوم، فقال: «مالَّهُ! لا وفَّقه الله، إنَّ امرأَةَ عِمران نذَرَتْ ما في بَطْنِها مُحَرَّراً، والمُحَرَّرِ للمَسْجِدِ لا يخرُج منه أبدأ، فلمًا وضعَتْ مريم ﴿قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أَنْثَى وَآفَة أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ ٱلذَّكَرُ كَالْأَنثَى ﴾ " فلمًا وضَعَتْها أدخلتها " المسجد، فلما بلَغَتْ مَبلَغ النِساء أخرجَت من المسجد، أنّى

<sup>(</sup>١) قال العلامة المجلسي (رحمه الله: يعني كيف ينالك من حبائلي وجدَّتك دعت حين ولدت والدتك أن يعيذها الله وذُريتها من شر الشيطان الرجيم وأنت من ذرّيتها؟ «بحار الانوار ١٤: ٢٧١»، والآية من سورة آل عمران ٣: ٣٦.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧١/١٧١.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۳۷.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٢/١٧٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: يقول المغيرة بن عمر، تصحيف، والصواب: المغيرة بن سعيد، الذي كان يكذب على الامام الباقر (عه السلام). أنظر رجال الكشي: ٢٢٣.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۳٦.

<sup>(</sup>٣) في «س» و «ط» نسخة بدل: أدخلت.

كانت تَجِد أياماً تقضيها (\*) وهي عليها أن تكون الدُّهر في المسجد؟،.

١١/ ١٦٩٥ - عن أبي بصير، عن أبي عبدالله (طبه السلام)قال: هإنّ زكريًا لمّا دعا ربّه أن يَهَب له ذَكَراً فنادَتْهُ الملائكة بما نادَتْهُ به، فأحَبُ أن يعلَم أنّ ذلك الصوت من الله، أوحى إليه أنّ آية ذلك أن يُمسِك لسانَه عن الكلام ثلاثة أيّام ـ قال ـ : فلمّا أمسَك لسانه ولم يتكلّم عَلِم أنّه لا يقدِر على ذلك إلّا الله، وذلك قول الله: ﴿ رَبِّ آجْعَل لِّي ءَايَةً قَالَ ءَآيَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ آلنَّاسَ ثَلَاثَةَ أَيَّام إِلَّا رَمْزاً ﴾ (١).

١٢/ ١٦٩٦ حن حمّاد، عمَّن حدَّنه، عن أحدهما (عليماالسلام)، قال: ولمَّا سأل زكريًا ربِّه أن يَهَب له ذكراً، فوهَب الله تعالى له يحيى، فدخَله من ذلك، فقال: ﴿ رَبِّ آجْعَل لِّي ءَايَةً قَالَ ءَآيَتُكَ أَلَّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلَـٰثَةَ أَيَّام إِلَّا رَمْزاً ﴾ (١) فكان يُومئ برأسِه، وهو الرَّمْز،

١٦٩٧ /١٣ ـ عن إسماعيل الجُعْفيّ، عن أبي جعفر (عبه السلام): ٥ ﴿ وَسَيِّداً وَحَصُوراً ﴾ والحَصُور: الذي لا يأتي (١) النِساء ﴿ وَنَبِيّاً مِنَ ٱلصَّالِحِينِ ﴾ (١).

١٤/ ١٦٩٨ عن حسين بن أحمد، عن أبيه، عن أبي عبدالله (طبه السلام) قال: سمِعتُه يقول: ﴿إِنَّ طَاعَةَ الله خدمَته في الأرض، فليس شيءٌ من خدمَته تَعْدِلُ الصَّلاة، فمن ثمّ نادَتِ الملائكة زكريًا وهو قائم يُصلِّي في المحرابء

1799 /10 ـ عُن الحَكَم بن عُيَيْنَة، قال: سألت أبا جِعَهُ (عِيه السلام) عن قول الله في الكتاب: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللهَ ٱصْطَفَاكِ وَطَهَّرُكِ وَٱصْطَفَاكِ عَلَى يَسَاءِ ٱلعَالَمِينَ ﴾ (١) اصطفاها مرّنين، والإصطفاء إنما هو مرَّة واحدة؟ قال: فقال لي: «يا حَكَم، إنَّ لهذا تأويلاً وتفسيراً».

فقلت له: فسّره لنا، أبقاك الله. قال: ويعنى اصطفاعا (١٠ أولا من ذُرّية الأنبياء المُصطفين المُرسلين، وطهّرها من أن يكون في ولادتها من آبائها وأمّهاتها سِفاحٌ، واصطفاها بهذا فِي القرآن ﴿ يَا مَرْيَمُ ٱقْنُتِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِي

<sup>(</sup>٤) في «س» و «ط» نسخة بدل والمصدر: فما تجد أياماً تقضيه.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٧٢/٢٧٢.

<sup>(</sup>١) آل عمران ۲: ۱ ٤.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷۲/۱۷۲.

<sup>(</sup>١) آل محبران ٢: ١١.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٢ /٤٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الذي يأبي،

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۲: ۳۹.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٣/١٧٣.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٣/١٧٣.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ٤٢.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: اصطفيه لها، وفي المصدر: اصطفاها إيّاها.

#### وَأَرْكُعِي ﴾ شكراً شد.

ثمّ قال لنبيّه محمّد (منر الدمارة عليه واله) يخبره بما غاب عنه من خبر مريم وعبسى: يا محمّد ﴿ ذَٰلِكَ مِنْ أَنبَآءِ ٱلْغَيْبِ تُوحِيهِ إِلَيْكَ ﴾ في مريم وابنها وبما خصَّهما الله به وفضّلهما وأكرمَهُما حيث قال: ﴿ وَمَاكُنتَ لَدَيْهِمْ ﴾ يا محمّد، يعني بذلك لربً الملائكة ﴿إِذْ يُلقُونَ أَقْلاَمَهُمْ أَيُهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ ﴾ حين أينمت من أبيها».

١٩٠١ /١٧٠ وفي رواية ابن خُرزاد: أيّهم يَكْفُل مريم حين أيتمت من أبويها ﴿ وَمَا كُنتَ لَدَيْهِمْ ﴾ يا محمّد ﴿ إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ في مريم عند ولادتها بعيسى أيّهم يَكْفُلها ويَكْفُل ولَدها، قال: فقلت له: أبقاك الله فمن كفّلها؟ فقال: وأما تسمع لقوله: ﴿ وَكَفَلُهَا زَكْرِيًا ﴾ (١) الآية ».

وزاد عليّ بن مَهْزِيار في حديثه: فلمّا وضعتها ﴿ قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أُنثَى وَآلَهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ آلذً كَرُكَالْأُنثَى وَإِنّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنّى أُعِيدُهَا بِكَ وَذُرِيَّتَهَا مِنَ آلشَّيْطانِ آلرَّجِيم ﴾ "ا.

قال: قلت: أكان يُصيب مريم ما يُصيب النساء من الطَّمَث؟ قال: «نعم، ماكانت إلَّا امرأة من النساء».

۱۷۰۱ /۱۷ ـ وفيَ رواية أخرى: ﴿إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمْ أَيُّهُمْ يَكُفُلُ مَرْيَمَ﴾ قال: قال: قاستَهَموا عليها فخرَج سَهْمُ زِكريًا فكفَل بها».

قال زيد بن رُكانة: اختصموا في بنت حمزة كما اختصموا في مربم، قال: قلت له: جعلت فداك، حمزة استّن السّنن والأمثال، كما اختصموا في مربم اختصموا في ينت حمزة؟ قال: دنعم».

﴿ وَآصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ آلعَالَمِينَ ﴾ (أقال: أنساء عالميها ـ قال ـ: وكانت فاطمة (علهاالسلام) سيّدة نساء العالمين».

مرزخت تكيية زرص بسدوى

قوله تعالى:

#### وَجِيها فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ [ 20 ]

١٧٠٢ /١ ـ عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَجِيها فِي ٱلدُّنْيَا وَٱلْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴾ أي ذا وَجْهِ وجَاهِ.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٢/٨٠.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٢: ٢٧.

<sup>(</sup>۲) آل عمران ۳: ۲۱.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٤، ذيل الحديث (٤٨).

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّ في الحديث سقطاً، وأشار لذلك أيضاً المجلسي في البحار ١٤: ١٩٣.

سورة آل عمران آية ـ ٤٥ ـ

۱ ـ تفسير القمى ۱: ۱۰۲.

قوله تعالى:

### أَنِّى أَخْلُقُ لَكُمْ مِّنَ آلطِّينِ كَهَيْئَةِ آلطَّيْرِ -إلى فوله تعالى - وَلِأُحِلَّ لَكُم بَغضَ آلَذى حُرِّمَ عَلَيكُمْ [ ٤٩ -٥٠ ]

١٧٠٣ /١ ـ عليّ بن إبراهيم، في فوله تعالى: ﴿ أَ يَنَى أَخُلُقُ لَكُم مِّنَ ٱلطِّين كَهَيْنَةِ ٱلطَّيْرِ ﴾ أي أفدُر، وهو خَلْقُ تقدير.

١٧٠٤ /٢ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الهَمْداني، قال: حدّثني جعفر بن عبدالله، قال: حدّثني كَثِير بن عيّاش، عن زياد بن المنذر أبي الجّارُود، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عبهما السلام)، في قوله تعالى: ﴿ وَأُ نَبُثُكُمْ بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَدَّخِرُونَ فِي بُيُوتِكُمْ ﴾ .

قال: وفإنّ عيسى (طبالسلام) كان يقول لبني إسرائيل: إنّى رسول الله إليكم ﴿ أَيِّى أَخْلُقُ لَكُم مِّنَ ٱلطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنفُخُ فِيهِ فَيَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِ آشِو وَأُبْرِئُ ٱلْأَكْمَة وَٱلْأَبْرَصَ ﴾ الأكمه هو الأعمى، قالوا: ما نرى الذي تصنع إلّا سحراً فأرنا آية نعلم ألك صادق؟ قال: أرأيتم إن أخبرتُكم بما تأكُلُون وما تدَّخِرون في بيوتكم (١) يقول: ما أكلتُم في بيوتكم قبل أن تَخْرُجوا، وما ادَّخَرْتُم إلى الليل، تعلمون أنّى صادق؟ قالوا: نعم. فكان يقول للرجل: أكلتَ كذا وكذا، وشعتَ كذا وكذا. فمنهم من يَقْبَل منه فيُؤمن، ومنهم من يُنكِر فيكفُر، وكان لهم في ذلك آيةً إن كانوا مؤمنين.

٣/ ١٧٠٥ /٣ ـ وقال علميّ بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ وَلَا حِلَّ لِكُمْ بَعْضَ ٱلَّذِى حُرِّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ وهو السّبت والشّحوم والطير الذي حرّم الله على بني إسرائيل رُحَمّ تَعَمّرُ صَلَى عَلَى )

1۷۰۹ /٤ - قال: وروى ابن أبي عُمير، عن رجل، عن أبي عبدالله (عبد الله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ ٱلْكُفْرَ ﴾ (١): «أي لمّا سمِعَ ورأى أنّهم يكفُرون. والحَوَاسُ الخمس التي قَدَّرها الله في الناس: السمع للصوت، والبصر للألوان وتمييزها، والشّمّ لمعرِفة الروائح الطيّبة والنّيّنة (١)، والذوق للطُعوم وتمييزها، واللّمش لمعرِفة الحارّ والبارد والليّن والخَشِن».

سورة آل عمران آية ـ ٤٩ ـ ٥٠ ـ

١ . تفسير القميّ ١: ١٠٢.

۲ ـ تفسير القمى ۱: ۱۰۲.

<sup>(</sup>١) (في بيوتكم) ليس في المصدر.

٣ . تفسير القمق ١٠٣١.

٤ ـ تفسير القميّ ١٠٣١.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ٥٢.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: الخبيثة.

FOR QURANIC THOUGHT (العيّاشي: عن الهُذَلي، عن رجل، قال: «مكّت عبسى (عليه السلام؛ حتّى بلَغَ سبعَ سنين أو ثمان سنين، فجعل يُخِبرُهم بما يأكُلُون وما يَدَّخِرون في بيوتهم، فأقام بين أظُهرِهم يُحيي الموتى ويُبرئ الأكمه والأبرض، ويُعلّمهم التّوراة، وأنزل الله عليهم الإنجيل لمّا أراد الله عليهم حُجّةً.

۱۷۰۸ / ۲- عن محمّد بن أبي عُمبر، عمّن ذكره، رفعه، قال: وإنّ أصحاب عيسى (عدال الله) سألوه أن يُحيي لهم مَيناً، قال: فأنى بهم إلى قبر سام بن نُوح، فقال له: قُمْ بإذن الله، يا سام بن نُوح. قال: فانشَقَّ القَبْر، ثمّ أعاد الكلام فخرج سام بن نُوح، فقال له عيسى: أيّهما أحّبُ إليك تَبْقى أو تَعود؟ قال: فقال: يا رُوح الله، بل أعود، إنّى لأجد حُرْقة المون - أو قال: لَذْعة (1) الموت - في جوفي إلى يومي هذا».

۱۷۰۹ /۷ ـعن أبان بن تَغْلبِ، قال: سُئل أبو عبدالله (عله السلام): هل كان عبسى بن مريم أحيى أحداً بعد موته حتّى كان له أكلّ ورِزقٌ ومُدَّةٌ وولدٌ؟

فقال: «نعم، إنّه كان له صديقٌ مُوّاخ له في الله، وكان عيسى يَمُرُ به فينزل عليه، وإنّ عيسى غابَ عنه حيناً ثمّ مرّ به ليُسلّم عليه، فخَرجَتْ إليه أمّه لتُسلّم عليه، فسألها عنه، فقالت أمّه: مات، يا رسول الله. فقال لها: أتُحبّين أنْ تريه، قالت: نعم، قال لها: إذا كان غداً أنبتُك حتّى أحيبه لك بإذن الله تعالى. فلمّا كان من الغد أتاها، فقال لها: انطلِقي معي إلى قَبْرِه، فانطلَقا حتّى أتيا قبرَه، فوقف عيسى (عبداسلام) ثمّ دعا الله فانفرَج القَبْر، وخرَج ابنها حيّاً، فلمّا رأته أمّه ورآها بَكِيا فرَحِمَهُما عيسى (عبداسلام) فقال له: أنجب أن تبقى مع أمك في الدنيا؟ قال: يا رسول الله، بأكُلٍ وبرِزْقِ ومُدّة، أو بغير مدّة ولا رِزْق ولا أكل؟ فقال له عبسى: بل برزقٍ و أكلٍ ومُدّة، تُعمَر عشرين سنةً، وتُزوَّج ويُولد لك؟ قال: فنعَم إذن. فدفعه عيسى (عبداسلام) إلى أمّه، فعاش عشرين سنةً ووُلِذَ له».

۱۷۱۰ /۸.عن محمّد الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: وكان بين داود وعيسى بن مريم أربع مائة سنة، وكانت شريعة عيسى أنّه بُعث بالتَوحيد والإخلاص، وبما أوصى به نُوح و إبراهيم ومُوسى، وأنزل عليه الإنجيل، وأخذ عليه الدين والأمر بالمعروف والنهي وأخذ عليه المعروف والنهي عن المنكر، وتحريم الحرام وتحليل الحلال.

وأنزل عليه في الإنجيل مَواعِظَ وأمثال وحدود، وليس فيها قِصاص ولا أحكام حدود، ولا فَرْض مواريث، وأنزل عليه تخفيف ماكان نزّل على موسى المدالله، في التوراة، وهو قول الله تعالى في الذي قال عيسى بن مريم لبني إسرائيل: ﴿ وَلا حَلَّ مَعْضَ اللَّهُ يَ حَرِّمَ عَلَيْكُمْ ﴾ وأمرَ عيسى من معه ممّن اتبعه من المؤمنين أن يُؤمنوا بشريعة التَوراة والإنجيل،

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٤/١٧٤.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٤ /٥٠.

<sup>(</sup>١) في «ط» نسخة بدل: لدغة.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٤/٥٥.

٨ ـ تفسير العياشي ١: ١٧٥/٥٢.

قوله تعالى:

#### قَالَ ٱلْحَوَارِيُّونَ نَحْنُ أَنصَارُ ٱللهِ [٥٦]

۱۷۱۱ /۱ - ابن بابويه، قال: حدّثنا أبو العّباس محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطَّالْقانيّ، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سعبد الكوفيّ، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن فَضّال، عن أبيه، قال: قلت لأبي الحسن الرضا (عليه السلام): لم سُمّى الحَواريّون حواريّين؟

قال: دأمًا عند الناس فإنّهم سُمّوا حواريّينِ لأنّهم كانوا قَصّارين يُخلّصون الثياب من الوَسَخ بـالغَسّل، وهواسم مُشْتَقٌ من الخبز الحُوَّارَى (1)، وأمّا عندنا فسُمّي الحَواريّون حَواريّين لأنهم كانوا مُخلِصين في أنفُسِهم ومُخْلِصين لغير هم من أوساخ الذُنوب بالوَعْظ والتَذَكّرِه.

قوله تعالى:

#### وَمَكَرُواْ وَمَكَرَ آللهُ وَآللهُ خَيْرُ ٱلْمَاكِرِينَ [08]

۱۷۱۲ /۱ - ابن بابويه: عن محمّد بن إبراهيم بن أحمد بن يؤنس المُعاذي (۱)، قال: حدّثني أحمد بن محمّد ابن سعيد الكوفيّ الهَمْداني، قال: حدّثنا عليّ بن الحسن بن فَضّال، عن أبيه، قال: سألتُ الرضا (عبدالدم) عن قوله: ﴿ وَمَكَرُواْ وَمَكَرُ آفَةُ ﴾. فقال: «إنّ الله تبارك وتعالى لا يَمُكُر، ولكنه عزّ وجلّ يُجازيهم جَزاء المَكرِه.

مرز تحقیق ترویسی در

قوله تعالى:

إِذْ قَالَ آللهُ يَا عِيسَى إِنِّى مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَجَاعِلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوكَ فَوْقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَـٰمَةِ [00]

١٧١٣ /١ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن جميل بن صالح، عن حُمْران بن

سورة آل عمران آية ـ ٥٢ ـ

١ ـ علل الشرائع: ١/٨٠ باب ٧٢.

(١) الحُوَّارَى: الدقيق الأبيض، وهو لبُّاب الدقيق. والخبر الحُوَّارَى: الخبر المعمول من هذا الدقيق.

سورة آل عمران آية ـ 01 ـ

١ ـ عيون أخبار الرضا (طب ألسلام) ١: ١٩/١٢٦، التوحيد: ١/١٦٣.

(١) في العيون: محمّد بن أحمد بن إبراهيم المُعاذي، وكلاهما واحد، أنظر معجم رجال الحديث ١٤: ٢١٩ و ٣١٢. صورة آل عمران آية ـ ٥٥ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٣.

أُعْيَن، عن أبي جعفر (طباسلام)، قال: «إنَّ عيسى (طباسلام) وعَدَّ أصحابَه ليلة رفَعَه الله إليه فاجتَمَعوا إليه عند المَساء، وهم اثنا عشر رجلاً، فأدخَلَهُم بيناً ثمّ خرّج عليهم من عَيْنٍ في زاوية البيت، وهو ينفُض رأسَه من الماء فقال: إنّ الله أوحَى إليّ أنّه رافِعي إليه الساعة، ومُطَهَّري من اليَهود، فأيَكم يَلقى عليه شَبَحي فيُقْتَل، ويُصْلَب، ويكون معي في ذرّجَتي؟ فقال شاب منهم: أنا با روحَ الله. قال: فأنت هُوَذا.

فقال لهم عيسى (عليه السلام): إنّ منكم لمَنْ يكفُرُ بي قبل أن يُصبِح اثنتي عشرة كَفْرةً. فقال له رجل منهم: أنا هو يا نبيّ الله. فقال عبسى (عليه السلام): أتُحِسّ بذلك في نفسِك؟ فلتَكُن هو.

ثمّ قال لهم عيسى (عبدالسلام): إنّكم ستَفْتَرِقُون بعدي على ثلاث فِرَق؛ فرقَتَيْن مُفتَرِيَتَيْنِ على الله في النار، وفِرْقَة تَتَّبع شَمْعون صادِقة على الله في الجنّة. ثمّ رفع الله تعالى عيسى (عبدالسلام) إليه من زاوية البيت وهم ينظُرون إليه».

ثمّ قال أبو جعفر (عبه السلام): وإنّ اليَهود جاءَت في طَلَب عيسى (عبه السلام) من لِيلَيْهم، فأخَذُوا الرجُلَ الذي قال له عيسى: إنّ منكم لمَنْ يكفُر بي قبل أن يُصبِح أثنتي عشرة كَفْرةً، وأخَذُوا النساب الذي ألقي عليه شَبَح عيسى (عبه السلام)، فقُيل وصُلِب، وكفَر الذي قال له عيسى: تكفُر قبل أن تُصبِح اثنتي عشرة كَفْرةً».

۱۷۱۶ /۲ دالعيّاشي: عن ابن عُمر، عن بعض أصحابنا، عن رجل حدّثه عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: (رُفع عيسى بن مريم (عبدالله) بمِدْرَعة صوفٍ من غَزْل مَرْيَم، ومن نَسْج مَرْيَم، ومن خِياطَة مَرْيَم، فلمّا انتهى إلى السّماء نودِيَ: يا عيسى، ألقِ عنك زِينة الدُنياه.

1۷۱۵ /۲ - ابن بابوبه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقانيّ (رمه ه منه)، قال: حدثنا أحمد بن محمّد بن سعيد بن عُفَدة الكوفي، قال: حدّثنا عليّ بن الحين بن عليّ بن فَضَال، عن أبيه، عن أبي الحسن عليّ بن موسى (عبداللهم)، قال: هإنّه ما شُبّه أمرُ أحَدٍ من أنبياء الله وحُجَجه للناس إلّا أمر عيسى (عبداللهم)، وحده، لأنّه رُفِعَ من الأرض حَيّاً وتُبِض رُوحه بين السماء والأرض، ثمّ رُفع إلى السّماء ورُدّ عليه رُوحُه، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿إذْ قَالَ اللهُ يَا عِيسَى إِيّ مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَى وَمُطَهِّرُكَ ﴾ وقال الله تعالى حكايةً لقول عيسى يوم القيامة: ﴿ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ اللهُ يَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمًا تَوَفَّيْنِي كُنتَ أنتَ آلرَّقِبَ عَلَيْهِمْ وَأنتَ عَلَى كُلّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (١)ع.

قوله تعالى:

إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَهُ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٥ /٥٣.

٣ ـ عيون أخبار الرضا (مك السلام) 1: ٢١٥/٢.

<sup>(</sup>١) المائدة ٥: ١١٧.



#### فَيَكُونُ [ ٥٩ ]

۱۷۱۹ /۱-عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله (طبه السلام): وأنَّ نَصارى نَجْران لمّا وفَدوا على رسول الله (سلّ التعليم) وكان سيّدُهم الأهتّم والعاقِب والسيّد، وحضَّرَت صلاتُهم فأقبلوا يَضْرِبون بالناقوس، وصَلَّوا، فقال أصحاب رسول الله (سلّ التعمدواله): يا رسول الله، هذا في مسجدك؟ فقال: دَعوهم.

فلمًا فرَغوا دَنُوا من رسول الله (مـلَى الله عبه وآد)، فقالوا له: إلى ما تَدْعونا؟ فقال: إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأنّى رسول الله، وأنّ عيسى عَبْدٌ مَخْلوق، بأكُل ويشرَب ويُحدِث.

قالوا: فمن أبوه؟ فنزّل الوَحْيُ على رسول الله (مله الله مله الله)، فقال: قل لهم: ما تقولون في آدم؛ أكان عَبْداً مخلوفاً بأكل ويشرَب ويُحدِث ويَنكَح؟ فسألهم النبيّ (مله عبه وآمه) فقالوا: نعم. فقال: فَمَنْ أبوه؟ فبُهيّوا وبقوا ساكنين، فأنزل الله: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ آللهِ كَمَثَلِ ءَادَمَ خَلَقَهُ مِن تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَنَجْعَل لَمْنَتَ آللهِ عَلَى ٱلْكَاذِبِينَ ﴾ (١).

فقال رسول الله (منى الله عبه رآله): فباهلوني، فإن كنتُ صادِفاً أنزِلَتِ اللّعنةُ عليكم، وإن كنتُ كاذِباً نزَلتْ عليّ. فقالوا: أنصَفْت. فَتُواعَدوا للمّباهلة، فلمّا رجَعوا إلى منازِلهم، فال رؤساؤهم السيّد والعاقِب والأهتم: إن باهلنا بقوّمِه باهلناه، فإنّه لبس بنبيّ، وإن باهلنا بأهل ببته خاصّة فلا نباهله فإنّه لا يقدم على أهل ببته إلا وهو صادق، فلمّا أصبتحوا جاءوا إلى رسول الله (مسلمة فلا نباهله أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين (منوات اللهم، فقال النصارى: مَنْ هؤلاء الأفقيل لهم، هذا ابن عمّه ووصيّه وخَنَنه عليّ بن أبي طالب، وهذه ابنتُه فاطمة، وهذان ابناه الحسن والحسين. فقرقوا، فقالوا (٢) لرسول الله: تُعطيك الرضا فاعفِنا من المباهلة. فصالَحَهُم رسولُ الله (منراة عبه رآله) على الجزيّة وانصَرَفوا».

قوله تعالى:

فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ ثَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ وَنِسَآءَنَا وَنِسَآءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل

سورة آل عمران آیة ۔ ٥٩ .

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٤.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فعرفوا وقالوا.





#### لُّغنَتَ آللهِ عَلَى ٱلْكَاذِبِينَ [31]

۱۷۱۷ /۱ - الشيخ في (أماليه) بإسناده، قال: حدّثنا أبو الفَتْح محمّد بن أحمد بن أبي الفَوارس، قال: أخبرنا أبو حامد أحمد بن محمّد الصائِغ، قال: حدّثنا محمّد بن إسحاق السَرّاج، قال: حدّثنا فَتَيْبَة بن سعيد، قال: حدّثنا حدّثنا حدّثنا تعنيبة بن سعيد، قال: حدّثنا حدّثنا عن مُحمّد الصائِغ، عن عامر بن سَعْد، عن أبيه، قال: سمِعتُ رسول الله (مقراه عليه وآله) يقول لعليّ ثلاثاً، لأن تكون لى واحدةً منهُنَّ أحّبٌ إلى من حُمْر النَّعَم (<sup>۱)</sup>:

سَمِعتُ رسول الله (ملَى هله مِدرَان) يقول لعليّ وخلّفه في بعض مَغازيه، فقال: «يا رسول الله، تُخَلَّفُني مع النِساء والصَّبيان،؟ فقال رسول الله (ملَى هله داله): «أما تَرضى أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا أنّه لا بـنيّ بعدى!».

وسَمِعتُه يقول يوم خيبر: ولأعْطِيَنَّ الرابةَ غداً رجُلاً يُحِبُّ الله ورسوله، ويُحِبُّه اللهُ ورسولُه، قال: فنَطاوَلْنا لهذا، قال: وأدعوا لي عليّاً، فأتى عليّ (عليه السلام) أرمَد العَيْنَيْن، فبَصَق في عينيه ودفّع إليه الراية فقَتَح الله عليه.

ولمًا نزَلَتْ هذه الآبة: ﴿ نَدْعُ أَبْنَا ءَنَا وَأَبْنَا ءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَسْفُسَكُمْ ﴾ دعا رسول الله (ماراة عبه وآله) عليّاً وفاطمة وحسناً وحُسيناً (عبهم السلام)، وقال: «اللّهمّ هؤلاء أهل بيني».

ابن عبدالرحمن الهَمْداني بالكوفة، قال: حدّننا محمّد بن المُفضّل، قال: حدّنني أبو العبّاس أحمد بن محمّد بن سعيد ابن عبدالرحمن الهَمْداني بالكوفة، قال: حدّننا محمّد بن المُفضّل بن إبراهيم بن قَيْس الأشْعَريّ، قال: حدّنني على بن عليّ بن حسّان الواسطيّ، قال: حدّنني عبدالرحمن بن كَثِير، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جَدّه عليّ بن الحسين (عليم الديم، عن عمّه الحسن (عليوالدم)، قال: «قال الحسّن: قال الله تعالى لمحمّد (سلّ الاعلوالد) حين جَحَده كفرَة الكِتاب وحاجُوه: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْ أَنَدُ عُ أَلِنَا مَنَا وَأَنْهَا عَنَا وَأَنْهَا عَنَا وَأَنْهَا وَأَنْهَا وَأَنْهَا وَأَنْهَا وَأَنْهُ مَا وَنَعَلَا وَأَنْهُ مَا وَنَعَلَا وَانْهُ مَا الله ومن البَنين أنا وأخي، ومن النساء فاطمة أمّى من الناس جميعاً، فنحنُ أهلُه ولَحْمُه ودمُه ونفسُه، ونحن منه وهو منّا».

١٧١٩ /٣ ـ الشيخ المُفيد في (الاختصاص): عن محمّد بن الحسن بن أحمد ـ يعني ابن الوليد ـ عن أحمد ابن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن إسماعيل العَلَويّ، قال: حدّثني محمّد بن الزِيْرِقان الدامَغانيّ الشيخ، قال: قال أبو الحسن موسى بن جعفر (عبد السلام): واجتمعَتِ الأمّة بَرُّها وفاجِرُها أنّ حديث النّجُرانيّ حين

سورة آل عمران آية - ٦١ -

١ \_ الأمالي ١: ٣١٣، صحيح مسلم ٤: ١٨٧١/٢٢، مستد أحمد بن حبل ١: ١٨٥.

<sup>(</sup>۱) في «س» و«ط»: حاتِم بن بُكير بن يُسَار، وفي المصدر: حاتِم عن بُكير بن يَسَار، والصواب ما أثبتناه، حيث روى قُتيبة، عن حاتِم بن إسماعيل، عن بُكير بن مِسمَار، عن عامر. راجع تهذيب الكمال ٤: ٢٥١ و٥: ١٨٧، تهذيب النهذيب ١: ٤٩٥ و٢: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) هي الإبل الحُمر، وهي أنفس أموال النَّقم وأفومها وأجلدها، فجعلت كناية عن خير الدنياكُلَّة. «مجمع البحرين ـ حمر ـ ٣: ٢٧٦».

٢ ـ الأمالي ٢: ١٧٧.

٣ ـ الاختصاص: ٥٦.

والحسين (علهمالسلام)، فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْم فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَآءَكُمْ وَنِسَآءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وأَنفُسَكُمْ ﴾ فكان تأويل أبنائنا الحسن والحسين، ونسائنا فاطمة، وأنفسنا على بن أبى طالب (عليهم السلام).

١٧٢٠ /٤ ـ الشيخ في (مجالسه) قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضِّل، قال: حدَّثنا الحسن بن عليّ بن زكريّا العاصِميّ، قال: حدّثنا أحمد بن عبيدالله الغُدّانيّ (١)، قال: حدّثنا الربيع بن سَيّار، قال: حدّثنا الأعمش، عن سالم ابن أبي الجَعْد، يرفعه إلى أبي ذُرّ (رمْهاه منه): أنَّ عليّاً (عبالسلام) وعُثمان وطَلحة والزُّبَير وعبدالرحمن بن عَوف وسَعْد بن أبي وَقَاص أمرهم عُمر بن الخطّاب أن يَدْخُلوا بيتاً ويُغلِقوا عليهم بابه، ويتَشاوروا في أمرهم، وأجَّلهم ثلاثة أيّام، فإن توافَّقَ خمسةٌ على فولٍ واحدٍ وأبى رجُلٌ منهم قُتِل ذلك الرجل، وإن توافق أربعة وأبي اثنان قُتل

فلمًا توافقوا جميعاً على رأي واحدٍ، قال لهم عليّ بن أبي طالب (طبهاسلام): وإنِّي أُحِبُ أن تَسْمَعوا منّي ما أقول لكم، فإن يكن حقًّا فاقبَلوه، وإنَّ يَكُنُّ باطلاً فأنكِروه، قالوا: قُل. وذكر فضائله عليهم وهم يعترفون به. فممّا قال لهم: «فهل فيكم أحدٌ أنزل الله عزّ وجلّ فيه وفي زوجته ووَلَدَيه آيةَ المُباهلة، وجعَل الله عزّ وجلّ نفسه نفس رسوله غيري؟، قالوا: لا.

١٧٢١ /٥-ومن طريق المخالفين ما رواه مُوَفّق بن أحمد وهو من عُظماء عُلمائهم .قال: أخبرنا قُتَيبة، قال: حدَّثنا حاتِم بن إسماعيل، عن بُكَير بن مِسمَار (١)، عن عامر بن سَعْل بن أبي وقَّاص، عن أبيه، قال: أمر مُعاوية بن أبي شفيان سَعْداً، فقال: ما منعك أن تَسُبُ أبا تراب؟ قال: أمّا ما ذكرت ثلاثاً قالهُنّ رسول الله (سنّى الله عليه وآله) لأن تكون لي واحدةً أحبّ إليّ من حُمْر النّعَم

سَمِعت رسول الله (ملراة عليه وآله) يقول لعليّ وخلَّفه في بعض مَغازيه: «تكون أنت في بيني إلى أن أعود» (١٠) فقال له عليّ: ديا رسول الله، تُخلّفني مع النساء والصبيان،؟ فقال رسول الله (سلّه هله واله): وأما تَرضي أن تكون منّي بمنزلة هارون من موسى، إلَّا أنَّه لانَّبُوَّة بعدي!».

وسَمِعتُه يقول يوم خببر: دلأعطِيَنَ الراية رجلاً يُحِبّ الله ورسولَه، ويُحِبّه اللهُ ورسولُه». قال: فتطاوَلنا لها، فقال: «ادعوا لي عليّاً، قال: فأتى عليّ (عله السلام)وبه رَمّد، فبصَق في عينيه، ودفع الراية إليه، ففتح الله عليه.

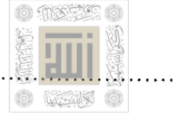
٤ ـ الأمالي ٢: ١٦٣.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أحمد بن عبيدالله العدلي، والصواب ما في المتن، كما في تهذيب التهذيب ١: ٥٩.

٥ ـ مَناقب الخوارزمي ٥٩، صحيح مسلم ٤: ١٨٧١/٣٢، مسند أحمد بن حنيل ١: ١٨٥.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: بُكير بن يَسَار، وفي المصدر: بُكير بن عَمّار، تصحيف، والصواب ما أثبتتاه، روى عن عامر بن سَعْد بن أبي وقاص، وعنه حايَم بن إسماعيل، كذا في تهذيب الكمال ٤: ٢٥١ و٥: ١٨٧، وتهذيب التهذيب ١: ١٩٥ و ٢: ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) (تكون أنت ... اعود) ليس في المصدر.



وأنزلت هذه الآية: ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ الآبة، ودعا رسول الله (منر الدعيه والد) في المُباهلة عليًا وفاطمة وحسناً وحسيناً (عليهم السلام)، ثمّ قال: «اللّهمّ هؤلاء أهلي».

فال أبو عيسى: هذا حديثٌ حسَنَّ غربتٌ صحيحٌ من هذا الوجه.

قال (رضي الاعنه): قوله (ملَى الاعليم آله): هأما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى، أخرجه الشيخان في صحيحيَهما بطُرقِ كثيرةٍ. انتهى كلام مُوَفّق بن أحمد.

بهمدان، قال: حدّ ثنا عبدالله بن محمّد بن جعفر بن شاذان البزّاز (۱) قال: حدّ ثنا أبو عبدالله الحسين بن محمّد بن أبرّ البزّاز و المعروف بابن المَطْبَقِي وجعفر الدَّقَاق، قالا: حدّ ثنا أبو الحسن محمّد بن القَبْض بن فَيَاض اللهِ مَشْقيّ بدِ مَشْق، قال: حدّ ثنا عبدالرزاق، قال: حدّ ثنا عبدالرزاق بن همّام الصَّنْعاني، قال: حدّ ثنا عبدالرزاق بن همّام الصَّنْعاني، قال: حدّ ثنا محمّد بن المُنْكَدِر، عن أبيه، عن جدّه، قال: لمّا قدِم السيّد والعاقب أسقُفا قال: حدّ ثنا محمّد بن المُنْكَدِر، عن أبيه، عن جدّه، قال: لمّا قدِم السيّد والعاقب أسقُفا تجران في سبعين راكباً وفداً على النبيّ (من الفعه وآله) كُنت معهم، فبينا كُزْرٌ يسير وكزر صاحِبُ نفقاتهم وإذ عَثَرتْ بغلّته، فقال: تَعِسَ من تأتيه و يعني النبيّ (من الفعه واله) و فقال له صاحبه، وهو العاقِب: [بل تَعِستَ وانتكستَ]، فقال: ولم ذلك؟

قال: لأنَّك أتعَسْتَ النبيِّ الأُمِّيُّ أحمد.

قال: وما عِلمُك بذلك؟

قال: أما تقرأ من المفتاح " الرابع من الوحم إلى المسيح: أن قُل لبني إسرائيل: ما أجهَلَكم، تنطبّبون بالطّبب لتَطِيبوا به في الدنيا عند أهلِها وأهلِكم، وأجوافكم عندي كِجيفة المَيتة " إلى بني إسرائيل، آصِنوا برسولي النبيّ الأُمّي الذي يكون في آخر الزمان، صاحب الوجه الأقْمَر، والجَمَل الأحْمَر، المُشرَب بالنُّور، ذي الجَنّاب (" الحَسَن، والثياب الخَشِن، سيّد الماضين عندي وأكرم الباقين عليّ، المُستنّ بُسنَتي، والصائِر في دار جَنتي، والمُجاهد بيده المشركين من أجْلي، فبشر به بني إسرائيل، وَمُر بني إسرائيل أن يُعَزَّروه، وأن يَنصُروه.

قال عيسى (منه الدميه): قُدُّوس قُدُّوس، مَن هذا العَبْد الصالِح الذي قد أحبُّه قَلْبي ولم تَرَهُ عَيْني؟

قال: هو منك وأنت منه، وهو صِهْرُك على أمّك، قليل الأولادكثير الأزواج، يسكّنُ مكّة من موضع أساس وطئ (°) إبراهيم، نَشلُه من مباركةٍ، وهي ضَرَّة أمّك في الجنّة، له شأن من الشأن، تنام عيناه ولا ينام قلبُه، يأكُلُ

٦ ـ الاختصاص: ١١٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عبدالله بن محمد بن جعفر بن موسى بن شاذان البرّاز، كلاهما صحيح، كما في تاريخ بغداد ١٠٠ ١٢٨.

<sup>(</sup>٢) في تسخة من المصدر: المصباح.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: كالجيفة المنتنة.

<sup>(</sup>٤) في «ط»: ذي الثياب.

<sup>(</sup>۵) في «ط»: أساس من وطنِ.



سورة آل عمران (٣) .....

الهَديّة ولا يقبّلِ الصدّقة، له حَوْضٌ من شَغِير زَمْزَم إلى مَغيب الشمس، يدقُقُ فيه مِيزابان (١) من الرّحيق والتّشنيم؛ فيه أكاويب عدد نجُوم السماء، من شَرِب منه شُرْبَةً لم يَظْمَأُ بعدَها أبداً، وذلك بتفضيلي إيّاه على سائر المُرْسَلين (١)، يوافق قولَه فعلُه، وسريرته عَلانِيتُه، فطويي له وطوبي لأمّته الذين على مِلّته يَحيّون، وعلى سُنّته يموتون، ومع أهل بينه يميلون، آمنين مؤمنين، مطمئنين مُباركين، يظهر في زَمَن قَحْطٍ وجَدْب، فيدعوني فتُرْخي السماء عزاليها (١) حتى يُرى أثر بركاتها في أكنافها، وأبارِك فيما يضع فيه يده.

قال: إلهي سمُّه؟ قال: نعم، هو أحمد، وهو محمّد، رسولي إلى الخَلْق كَافَة، وأقرَبهم منّي منزلةً، وأخصصهم (<sup>(1)</sup> عندي شفاعةً، لا يأمّر إلا بما أحِبّ وينهي لِما أكرّه.

قال له صاحبه: فأنّى تقدم بنا (''' على مَن هذه صفته؟ قال: نشهد أحوالَه وننظُر آياته ('')، فإن يَكُنُ هو ساعَدُناه بالمسألة، ونكُفّه بأموالِنا عن أهل دبننا من حيث لا يَشْعُر بنا، وإن يكُ كاذباً كُفيناه بكذبه على الله عزّ وجلّ.

قال: ولِمَ ـ إذا رأيت العلامة ـ لا تَتَبِعه؟ قال: أما رأيت ما فَعل بنا هؤلاء القَوم؟ أكرَمونا ومؤّلونا، ونصَبوا لنا الكنائِس وأعْلَوا فيها ذكرَنا، فكيف تَطيب النفسُ بالدخول في دَين يستَوي فيه الشّريف و الوّضيع؟

فلمًا قدموا المدينة، قال من رآهم من أصحاب رسول الله (ملى اله عبدرانه): ما رأينا وفداً من وفود العرّب كانوا أجمل منهم، لهم شُعور وعليهم ثياب الحبّر، وكان رسول الله (ملى اله عبدرانه) مُتناء عن المسجد، وحضَرت صلاتهم، فقاموا فصلوا في مسجد رسول الله (ملى اله عبدرانه) تلفاء المشرق، فهم بهم رجال من أصحاب رسول الله (ملى اله اله (ملى الله اله الله عبدرانه) فقال: ودعوهم، فلمًا قضوا صلاتهم جلسوا إليه وناظروه، فقال: ودعوهم، فلمًا قضوا صلاتهم جلسوا إليه وناظروه، فقال: يا أبا القاسم، حاجًنا في عبسى؟ قال: «هو عبدالله، ورسوله، وكلمته ألقاها إلى مريم، وروح منه».

فقال أحدهم: بل هو وَلَده وثاني اثنين. وقال آخِر: بل هُو ثالث ثلاثة، أَبُّ وابنٌ وروحُ القُدُس، وقد سَمِعناه في قرآن نزل عليك بقول: فعَلنا وجعَلنا وخلَقنا، ولو كان واحداً لقال: خَلقتُ وجَعَلتُ وفعَلْتُ. فنغشى النبيّ (من الاعليه والوحي فنزل عليه صدر نبورة آل عِمران إلى قوله رأس السّنين منها: ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْلِهُ مَا جَاءَكَ مِن الْعِلْم فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَانفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾ إلى آخر الآية.

فقصّ عليهم رسول الله (منى اله عليه واله) [القصّة والله] القرآن، فقال بعضهم لبعضٍ: قد ـ والله ـ أناكم بالقصّل من خَبَرِ صاحبكم. فقال لهم رسول الله (منى الله عليه واله): وإنَّ الله عزّ وجلّ قد أمرَني بُمباهَلَيْكُم».

<sup>(</sup>٦) في المصدر: الشمس حيث يغرب فيه شرابان.

<sup>(</sup>٧) في «ط» نسخة بدل: المسلمين.

<sup>(</sup>۸) عزاليها: مطرها. «لسال العرب ـ عزل ـ ۱۱: ۱۱، ۱۲:۳).

<sup>(</sup>٩) في «ط» والمصدر: وأحضرهم.

<sup>(</sup>١٠) في «ط»: فأين تعدّينا.

<sup>(</sup>۱۱) في «ط»: أيامه

72.8

فقالوا: إذا كان غداً باهَلْناك، فقال القوم بعضهم لبعض: حتّى ننظُرَ بما يُباهِلُنا غداً بكِثرةِ أتباعه من أوباش الناس، أم بالقلّة (<sup>۱۲)</sup> من أهل الصَّفْوة والطَهارة، فإنّهم وشيج <sup>(۱۳)</sup> الأنبياء، ومَوضِع نَهْلِهم.

فلمًا كان من الغد غدا النبيّ (صفراه عدورته) بيمينه عليّ، وبيساره الحسن والحسين، ومن ورائهم فاطمة (صفراه عليهم)، عليهم النّمار النّجُرائيّة (١١)، وعلى كَيْف رسول الله (صفراه عليهما، وَلَمْ فَطُواني (٥٥) رقيقٌ خَشِنَّ لِيس بكثيفٍ ولاليّنٍ، فأمر بشجرتينٍ فكُسِح ما بينهما، ونشر الكساء عليهما، وأدخَلُهم تحت الكساء، وأدخل منكيّبه الأيسر معهم تحت الكساء مُعْتَمِداً على قَوْسِه النّبع، ورفع يده اليمنى إلى السماء للمُباهلة، وأشرَف (١١) الناس ينظرون واصفرً لون السيّد والعاقِب وزُلزلا (١٧) حتى كادا أن تَطيشَ عُقولُهما.

فقال أحدُهما لصاحبه: أنّباهِلُه؟ قال: أوّ ما علِمتَ أنّه ما باهَل قومٌ قَطُّ نبيّاً فنشأ صغيرُهم أو بقي كبيرُهم؟ ولكن أرِه أنّك غير مُكْتَرِثٍ، وأعطِه من المال والسلاح ما أراد، فإنّ الرَّجْلَ مُحارِب، وقل له: أبهؤلاء تُباهلُنا؟ لئلا يرى أنّه قد تقدّمَتْ معرفَتُنا بفَضْلِه وفَصْلِ أهل بيته.

فلمًا رفع النبيّ (ملّى الدُّعلِه واله) يدة إلى السَّماء للمُباهَلة، قال أحدُّهما لصاحبه: وأيّ رُهبانِية؟ دارِك الرجل، فإنّه إن فاهَ بِبَهْلَةٍ لم نرجِعٌ إلى أهِل ولا مالٍ. فقالا: يا أبا القاسم، أفَيِهؤلاء تُباهِلُنا؟ قال: «نعم، هؤلاء أوْجَه من على وجه الأرض بعدي إلى الله عزّ وجلّ وَجيهةً، وأقرَبهم إليه وسبلة».

قال: فبَصْبَصا ـ بعني ارتَعدا وكرًا ـ وقالاله: يا أبا الفاسم، تُعطيك ألفَ سَيفٍ، وألفّ دِرَّعٍ، وألف حَجَفةٍ (١٨) وألف دينارٍ كلّ عام، على أنَّ الدِرْعَ والسّيفَ والحَجَفة عندك إعارةً حتى يأتي مَن وَرائنا مِن قَوْمُنا فَنُعْلِمَهم بالذي رأينا وشاهَدُنا، فيكون الأمر على مَلاٍ منهم، فإمّا الإسلام، وإمّا الجِزْية، وإمّا المُقاطعة في كلّ عام.

فقال النبيّ (ملّى الله عنه وآله): وقد قَبِلْتُ دُلك منكُما، أما والذي يعتَني بالكرامة، لو باهَلْتُموني بَمْن تحت الكِساء لأَضْرَمَ الله عزّ وجلّ عليكم الوادي ناراً تأجَّج تأجَّجاً، حتّى يساقها إلى من ورائكم في أسرع من طَرفة عينٍ فأخْرَقَنْهُم تأجّجاً».

فهبَط عليه جَبْرَئيل الروح الأمين (عبدالسلام)، فقال: يا محمَد، إنّ آلله يُقرئك السلام، ويقول لك: وعزّني وجلالي وارتفاع مكاني لو باهَلْتَ بمَن تحت الكِساء أهلَ السماوات وأهل الأرض لتساقَطَت السَّماء كِسَفاً مُتَهافتَةً،

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: بأهله.

<sup>(</sup>١٣) الوشيجة: عرق الشجرة. واستُعيرهنا لا شتباك القرابة والصّلة.

<sup>(</sup>١٤) النَّمار: جمع نَيرة: كساء مخطط. «مجمع البحرين . نمر . ٣: ٥٠٣».

<sup>(</sup>١٥) في «ط»: قرقف، ولعلّه تصحيف قَرْطَف: القطيفة، والقَطّواني: نوع من الأكسية منسوبة إلى موضعٍ في الكوفة، والقَطّوائيّة: عباءة بيضاء قصيرة الخَمْل. «القاموس المحيط ـ قطا ـ ٤: ٢٨١»، «لسان العرب ـ قطا ـ ١٥: ١٩١».

<sup>(</sup>١٦) في المصدر: واشرأتِّ: أي رفع رأسه لينظر إليه.

<sup>(</sup>۱۷) في «ط» والمصدر: وكرّا.

<sup>(</sup>١٨) الحَجَفَة: التُرس، وذلك إن كانت من مُحلود وليس فيها خشب، وتُسمى تَرَقة أيضاً. «مجمع البحرين - حجف - ٥: ٣٥».



ولتقطّعتِ الأرضون زُبَرًا سابِحة (١٩)، فلم يُسْتَقَرّ عليها بعد ذلك، فرفع النبيّ (ملَى الله عليه ما يديه حتى رؤي بياض إبطّيه. ثم قال: دوعلى من ظلمَكم حقّكم، وبخسني (٢٠) الأجْرَ الذي افتَرَضه الله فيكم عليهم، بَهْلَة الله تُتابع إلى يوم القيامة».

۱۷۲۳ /۷ - ابن بابويه، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين بن شاذويه المؤدّب، وجعفر بن محمد بن مَسْرُور (رضيافت)، عن محمد بن عبدالله بن جعفر الحِمْيَريّ، عن أبيه، عن الريّان بن الصّلْت، عن أبي الحسن الرضارطه الله في حديثه (طهالله) مع المأمون والعُلماء، في الفَرْق بين العِترة والأُمّة، وفَضْل العِترة على الأمّة، واصطفاء العِترة - وذكر الحديث بطوله - وفي الحديث: قالت العُلماء: فأخبرنا هل فسرَّ الله تعالى الاصطفاء في الكتاب؟

فقال الرضا (مده الديم): وفسر الاصطفاء في الظاهر سوى الباطن، في اثني عشر مَوْضِعاً ـ وذكر المَواضِع من الفرآن وقال (مده الديم) فيها ـ وأمّا الثالثة: حين ميّز الله تعالى الطاهرين من خلقه، وأمر نبيّه (ملّى الديم الثالثة بهم في آية الابتهال، فقال عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ آلْعِلْم فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ في آية الابتهال، فقال عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ آلْعِلْم فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَانفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ﴾ ٥.

قالت العلماء: عنى به نفسه.

قال أبو الحسن (طبه السلام): «غَلِطْتُم، إنّما عنى به على بن أبي طالب (طبه السلام)، وممّا يدل على ذلك قول النبيّ (ملّ الله على داله) حين قال: ليَنْتَهِيَنَ بنو وَلِيعة أو لأَبْعَثَنَ إليهم رَجلاً كنفسي \_ يعني عليّ بن أبي طالب (طبه السلام) وعنى بالأبناء الحسن والحسين، وعنى بالنساء فاطمة (طبه السلام)، فهذه اخصوصيّة لا يتقدّم فيها أحدً، وفَضّل لا يتحقّهم فيه بَشَرٌ، وشَرَفٌ لا يَسْبِقُهم إليه خَلْق، إذ جعّل تفس عليّ (طبه السلام) كنفسه (صلوات الله عله وعلى آله)، فهذه الثالثة، وأمّا الرابعة، وذكرها وما بعدها إلى آخر الحديث.

۱۷۲۶ / ۸ . عنه، قال: حدّثنا أبو أحمد هانئ بن أبي محمّد بن محمود العَبْديّ (رضياف عنه)، قال: حدّثنا أبي بإسناده، رفعه إلى موسى بن جعفر (طبها السلام) في حديث له مع الرشيد، قال الرشيد له: كيف قلتم: إنّا ذريّة النبيّ، والنبيّ (صلّ الا عبدواله) لم يُعْقِب، وإنّما العَقِب للذّكر لا للأنثى، وأنثم وُلد البنت ولا يكون لها عَقِب؟

فقلت: ﴿أَسَأَلُكُ بِحَقِّ القَرابِةِ وَالْفَبْرِ وَمِنْ فَيِهِ إِلَّا مَا عَفَيْتَنِي عَنْ هَذَهِ المسألة،

فقال: تُخْبِرني بحُجَنكم فيه ياؤلد عليّ، وأنت ـ يا موسى ـ يَعسوبهم وإمام زَمانِهم كذا أنهي إليّ، ولستُ أعفيك في كلّ ما أسألك عنه حتّى تأتبَني فيه بحُجّة من كتاب الله، وأنتم تَدَّعون ـ معشر وُلد عليّ ـ أنّه لا يَشقُط عنكم منه شيء لا ألِف ولا واو إلّا وتأويلُه عندكم، واحتججتم بقوله عزّ وجلّ: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَابِ مِن

<sup>(</sup>١٩) في «ط» والمصدر: سائحة.

<sup>(</sup>۲۰) في «ط»: وبخس.

٧ ـ أمالي الصدوق: ١/٤٢٣.

٨ عيون أخبار الرضا رطيه السلام 1: ١٨/٨٤.



البرهان في تفسير القرآن

شَيءِ، (١) وقد استَغْنَيْتم عن رأي العُلماء وقياسهم.

فقلت: «تأذن لي في الجوابه؟ قال: هات.

قلت: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم، بِسْم الله الرّحَمنِ الرّحيْم ﴿ وَمِن ذُرِيَّتِهِ دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُومِنَ وَمُومِنَى وَهَارُونَ وَكَذَٰلِكَ تَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ \* وَزَكَرِيًّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسَ ﴾ (٢) مَنْ أبو عيسى، يا أمير المؤمنين؟».

فقال: ليس له أب.

فقلت: وإنّما ألحقه الله (٢٠ بذراري الأنبياء (طهم السلام) من طريق مريم، وكذلك ألحقنا الله تعالى بـذراري النبي والنبي النبي الله على الله على

قلت: «قول الله عزّ وجلّ: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءِكُمْ وَيَسَاءَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَتَجْعَل لَعْنَتَ آفَةِ عَلَى آلْكَاذِبِينَ ﴾ ولم يدّع أحد أنه إذ أدخل النبيّ (منراه عبدرانه) نحت الكِساء عند المُباهلة مع النصارى إلّا عليّ بن أبي طالب، وفاطمة، والحسن، والحسن، والحسن (عبم الله)، فكان تأويل قوله عزّ وجلّ: ﴿ أَبْنَاءَنَا ﴾ الحسن والحسين ﴿ وَنِسَاءَنَا ﴾ فاطمة ﴿ وَأَنفُسَنَا ﴾ عليّ بن أبي طالب (عبدالله)،

1970 / 1970 / العيّاشي: عن حَريز، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: إنّ أمير المؤمنين (عبدالله) سُئل عن فضائله فذكر بعضَها، ثمّ قالوا له: زدْنا. فقال: إنّ رسول الله (سفراله عبدراله) أتاه حَبْران من أحبار النّصارى من أهل نَجْران، فتكلّما في أمر عيسى، فأنزل الله هذه الآية: ﴿إنّ مَثَلَّ عِيسَى عِندَ ٱللهِ كَمَثُلِ ءَادَمَ ﴾ إلى آخر الآية، فدخل رسول الله (منراله عبدراله) فأخذ بيد عليّ والحسن والحسين وفاطمة، ثمّ خرّج ورفع كفّه إلى السماء، وفرّج بين أصابعه، ودعاهم إلى المُباهلة يُشْبِكُ بده في يده يرفعهما إلى السّماء ـ فلمّا رأه الحَبْران، قال أحدُهما لصاحبه: والله لِئن كان نبيّاً لنَهْلِكنّ، وإن كان غير نبى كفانا قومته. فكفّا وانصَرَفاه.

الحسن (على الده) عن محمّد بن سعيد الأُرْدُنِي (١) عن موسى بن محمّد بن الرضا، عن أخيه أبي الحسن (على الده) وأنه قال في هذه الآية ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَا ءَنَا وَأَبْنَا ءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَيْسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ الحسن (على الده) وأنه قال في هذه الآية ﴿ فَقُلْ تَعَالَوْا نَبْنَهِلُ فَنجْعَلُ لعنة الله عليكم، لم يكونوا يُجيبون ثُمّ نَبْتَهِلْ فَنجْعَلُ لعنة الله عليكم، لم يكونوا يُجيبون للمُباهلة، وقد عَلِم أنْ نبيّه مؤدّ عنه رسالاته، وما هو من الكاذبين،

<sup>(</sup>١) الأنعام ٦: ٨٨.

<sup>(</sup>٢) الأنعام ٦: ١٤٤ ـ ٥٥

<sup>(</sup>٣) في المصدر؛ إنّما ألحقناه.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٥ /٥٤.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٦/٥٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الأزدي.

١١/ ١٧٢٧ - عن أبي جعفر الأحول، قال: قال أبو عبدالله (طبه السلام): «ما تقول قرّيش في الخُمس،؟ قال: قلت: تزعُم أنّه لها.

قال: وما أنصَفونا، والله لوكان مُباهلة ليُباهلنّ بنا، ولئِن كان مُبارزة ليُبارِزنّ بنا، ثمّ نكون وهم على سَواءا.

الأحول، عن أبي عبدالله (عبد الله عن أبي عبدالله (عبد الله) قال: قلت له شيئاً ممّا أنكرته الناس، فقال: «قل لهم: إنّ قريشاً قالوا: نحن أولو القربي الذين هم لهم الغنيمة. فقل لهم: كان رسول الله (مل الله عبد وآله) لم يَدْعُ للبرازيوم بدر غير أهل بينه، وعند المُباهلة جاء بعليّ والحسن والحسين وفاطمة (عيهم الديم)، أفيكون لنا المُرّ، ولهم الحُلو؟!».

17/ 17۲۹ - عن المُنْذر، قال: حدَّثنا عليّ (طبه السلام) قال: «لمّا نزلت هذه الآية ﴿ فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَا ءَنَا وَأَبْنَا ءَنَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

١٤/ ١٧٣٠ عن عامر بن سَعْد، قال: قال مُعارية لأبي: ما يمنَعُك أن تَشَبّ أبا تراب؟

قال: لثلاث رَوَيْتُهنَ عن النبي (ملَ الدمله واله): لمّا نزَلَتْ آية المُباهلة ﴿ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَا ءَكُمْ ﴾ الآية، أخذ رسول الله (صلى الله على الله على وفاطمة والحسن والحسين (عليم السلام) قال: «هؤلاء أهلى».

ا ۱۷۳۱ / ۱۰ - وروي من طريق المخالفين كثير في معنى ذلك، منها: ما رواه مُسلم في (صحيحه) من طُرق، منها: في الجزء الرابع، في باب فضائل أمير المؤمنين على بن أبي طالب (عله السلام)، في نفسير قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ الْفَاءَةُ وَأَيْنَاءً كُمْ وَنِسَاءً كُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَلْفَاءَهُ وَأَيْنَاءً كُمْ وَنِسَاءً نَا وَنِسَاءً كُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ مَا جَاءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَلْفَاءَهُ وَأَيْنَاءً كُمْ وَنِسَاءً كُمْ وَنِسَاءً كُمْ وَأَنفُسَكُمْ ثُمُ ثُمَ نَبُعِهِ فِي الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ مَسلم الحديث إلى النبي (صَلَ العبداله) وهو طَويل يتضمن عدّة فضائِل لعليّ (عب الله) خاصّة يقول في آخره: لمّا نزلت هذه الآية وعالم الله (صَلَ الله (صَلَ الله عبداله) عليّاً وفاطمة وحَسناً وحَسناً، وقال: «اللّهم هؤلاء أهل بيتي» (١٠)

ورواه مسلم أيضاً في آخر الجزء المذكور (١).

ورواه الحُمَيْديّ في (الجمع بين الصحيحين) في مسند سعد بن أبي وقّاص، في الحديث الثالث من أفراد مُسلم (").

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٦/٥٥.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٦/٥٧.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷۷ /۵۸.

<sup>(</sup>١) العَنَت: دخول المَشَقّة على الإنسان، ولِقاء الشِدّة. «لسان العرب عنت - ٢: ٢١».

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٥٩/٧٧.

١٥ - صحيح مسلم ٤: ١٨٧١ ذيل الحديث ٣٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أهلي.

<sup>(</sup>١) عنه في العمدة لابن البطريق: ١٨٨ /٢٨٩.

<sup>(</sup>٣) عنه في جامع الأُصول ٩: ٦٤٧٩/٤٦٩.

ST CONTRACTOR OF THE PARTY OF T

فقال: والله لقد عرّفتم ـ يا معاشِرَ النّصاري ـ أنّ محمّداً نبيّ مُرْسَل، ولقد جاءكم بالفَضْل من أمْر صاحبكم، والله ما لاعَنَ قَومٌ قطّ نبيّاً فعاش كبيرُهم، ولا نَبّتَ صغيرهم، ولَئِن فعلتُم ذلك لتهلِكنّ، وإن أبَيْتُم إلّا دينكم والإقامة على ما أنتم عليه من الفول في صاحبكم، فوادِعوا الرجُلّ وانصَرِفوا إلى بلادكم.

فأتوا رسول الله (من المعدولة) وقد غَدا مُختَضِناً للحسن وآخذاً بيد الحسين وفاطمة تمشي خلفه وعلي يمشي خلفها، وهو يقول لهم: وإذا أنا دعَوْبُ فأمنوا، فقال أسقَفُ نَجْران: يا معاشر النصارى، إني لأرى وُجوهاً لو أقسموا على الله أن يُزيلَ جبلاً لأزالَه، فلا تُباهِلوا فتَهْلِكوا، ولا يبقى على وجه الأرض نصراني إلى يوم القيامة. فقالوا: يا أبا القاسم، لقد رأينا أننا لا نُباهِلك، وأن نَتْرُكَك على دينِك ونَثْبُت على ديننا.

فقال رسول الله (مقراة عبدراته): وفإن أبيتُم المُباهلة فأسْلِموا، يَكُنْ لكم ما للمُسلمين وعليكم ما عليهم، فأبوا، فقال: وإنّي أنابذكم للحرب، فقالوا: مالنا بحرّبِ العرّب طاقة، ولكن تُصالِحُك على أن لا تُغزُونا، ولا تُخيفنا، ولا تردّنا عن ديننا، على أن تُؤدّي إليك في كلّ عام الفّي حُلّة: ألفاً في صَفَر، وألفاً في رَجَب. فصالحَهم النبيّ (من الله عبدراته) على ذلك.

ورواه أيضاً أبو بكر بن مَرْدُوَيه بأكمَل من هذه الألفاظ وهذه المعاني، عن ابن عبّاس والحسن والشُّعبيّ والسُّدِّي.

وفي رواية الثعلبي زبادة، وهي: قال؛ ووالذي تفيني بينه إن القذاب قد تدلّى على أهل نُجْران، ولو لاعَنُوا لمُسِخوا قِرَدةً وخَنازير، ولا ضُطَرَم الوادي عليهم ناراً، ولأستأصل الله نَجْرانَ وأهلَه حتى الطّبر على رؤوس الشّجر، وما حال الحَوْلُ على النّصاري حتى هَلَكوا، فأنزل الله تعالى: ﴿إِنَّ هَلْذَا لَهُوَ ٱلْقَصَصُ ٱلْحَقُّ وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلَّا آفَهُ ﴾ (١) الآرة.

1۷۲۱ /۱۷۳ ورواه الشافعيّ ابن المَغازلي في كتاب (المناقب) عن الشَّعْبي، عن جابر بن عبدالله، قال: قَدِمَ أَهلُ نَجُران على رسول الله (مقراف على العاقِب والسيّد (۱)، فدَعاهما إلى الإسلام، فقالا: أسلَمْنا - يا محمّد - قبلك. قال: وكذَبتُما، إن شئتُما أخبرتُكما بما يمنعكُما من الإسلام؟». قالا: هات (۱).

قال: وحُبّ الصَّلبب، وشُرب الخَمْر، وأكل الخنزير، فدعاهما إلى المُلاعَنة، فوَعَداه أن يُغادِياه بالغَدَاة،

١٦ ـ عنه في العمدة لابن البطريق: ١٨٩/ ٢٠٠، وعنه في غاية المرام: ٢٠/٣٠، وعنه في إحقاق الحق ٣: ٤٩.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۹۲.

١٧ \_مناقب المفازلي: ٣١٠/٢٦٣، شواهد التنزيل ١: ١٧٠/١٢٢ النور المشتعل: ٣/٤٩

<sup>(</sup>١) في المصدر: الطيب.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: فهات أنبئتا.

فغُدا رسول الله (منى الفعيه وآله) فأخَذ ببد عليّ وفاطمة والحسن والحسين (عليم السلام)، ثمّ أرسل إليهما، فأتيا أن يُجيباه، فأقرّ الخَراج عليهما (٣)، فقال النبيّ (منى الفعيه وآله): «والذي بعثني بالحقّ نبيّاً لو فَعلا لأمْطَر الله عليهما الوادي ناراً».

قال جابر: نزلَتْ فيهم هذه الآية ﴿فَقُلْ تَعَالَوْاْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَيْسَاءَكُمْ وَإِنسُاءَكُمْ وأَنفُسَكُمْ﴾.

قال النَّمعين: ﴿ أَبْنَا ءَنَا﴾ الحسن والحسين ﴿ وَنِسَاءَنَا﴾ فاطمة ﴿ وَأَنفُسَنَا ﴾ عليّ بن أبي طالب (مادات الدعليم).

قلت:الأخبار بذلك من الفَريقَين مُتَضافرة، اقتَصَوْنا على هذا اليسير مَخافة الإطالة، والله الموفّق.

#### قوله تعالى:

قُلْ يَا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ تَعَالَوْاْ إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدَ إِلَّا آللهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضاً أَرْبَاباً مِّن دُونِ آللهِ

[34]

١٧٣٤ /١ ـ محمّد بن الحسن الشّيبَاني: روّي عن جعفر بن محمّد (عليمالله): «أنّ الكلمة هاهنا هي شهادة أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله (سلّ اله علم واله)، وأنّ عيسى عبدالله، وأنّه مخلوق كآدم».

قوله تعال*ى*:

يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُونَ فِيَ إِنْسَرَهِيمَ وَمَا أُنْوِلَتِ التَّوْرَاةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ أَفَكَا تَعْقِلُونَ - إلى نوله نعالى: - حَنِيفاً مُسْلِماً وَالْإِنْجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ أَفَكَا تَعْقِلُونَ - إلى نوله نعالى: - حَنِيفاً مُسْلِماً وَالْمُشْرِكِينَ [70-71] وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ [70-71]

١/ ١٧٣٥ /١ - قال عليّ بن إبراهبم: قوله: ﴿ يَا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِيَ إِبْرَاهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ ٱلتَّـوْرَاةُ

(٣) في المصدر: واقرًا له بالخراج.

سورة آل عمران آية . ١٤.

١ ـ نهج البيان ١: ٧٠ (مخطوط).

سورة آل عمران آية ـ 10 ـ ٦٧ ـ

١ - تفسير القميّ ١: ١٠٥.



وَٱلْإِنجِيلُ إِلَّا مِنْ بَعْدِهِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ هَا أَنتُمْ هَٰؤُلاَءِ ﴾ أي أنتم با هؤلاء ﴿ حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ ﴾ يعني بما في صُحُف إبراهيم عِلْمٌ ﴾ يعني بما في صُحُف إبراهيم ﴿ وَآفَهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ ثمّ قال: ﴿ مَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلَا نَصْرَانِيّاً وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسلِماً وَمَاكَانَ مِنَ المُشرِكِينَ ﴾

ت ٢/ ١٧٣٦ /٢ ـ العيّاشي: عن عُبَيد الله الحَلَبِي، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: (قال أمير المؤمنين (عبدالله): ﴿ مَا كَانَ إِبْرَ هِيمُ يَهُودِيّاً وَلا نَصْرَانِيّاً ﴾ لا يَهوديّاً يُصلّي إلى المَغْرِب، ولا نَصْرانياً يُصلّي إلى المَشْرِق ﴿ وَلَكِن كَانَ حَنِيفاً مُسْلِماً ﴾ يقول: كان على دين محمّد (منّ الله عبدراله)».

#### قوله تعالى:

#### إِنَّ أَوْلَى آلنَّاسِ بِإِبْرَ ٰهِيَم لَلَّذِينَ آتَّبَعُوهُ وَهَاٰذَا آلنَّبِيُّ وٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَآللهُ ولِئُ ٱلْمُؤْمِنِينَ -إلى فوله نعالى -لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ [٦٨ -٧٢]

١٧٣٧ /١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن مَنْصُور بن يُونُس، عن عُمر بن يزيد، قال أبو عبدالله (طبهالسلام): وأنتم والله من آل محمّد،

ففلت: من أنفسهم، بُحِيلت فِداك؟ قال: «نعم والله من أنفسهم، ثلاثاً. ثمّ نظر إليّ ونظرتُ إليه، فقال: «يا عمرٌ، إنّ الله يقول في كتابه: ﴿إِنَّ أُولَى آلنّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ آتَبَعُوهُ وَهَلْذَا آلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَآفَهُ وَلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٥.

۱۷۳۸ /۲ ـ أحمد بن محمّد بن خالد: عن ابن فَضَال عن حمّاه بن عُنمان، عن عبدالله بن سُليمان الصَّبْرَفِيّ، قال: سمِعتُ أبا جعفر (عبدالله) يقول: ﴿ إِنَّ أُوْلَى آلنَّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ آتَبَعُوهُ وَهَـٰذَا آلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ ، ثمّ قال: وأنتم والله على دين إبراهيم (عبدالله) ومِنْهاجِه، وأنتم أولى الناس به ».

٣/ ١٧٣٩ /٣ ـ محمّد بن يعقوب؛ عن الحسين بن محمّد، عن مُعلَى بن محمّد، عن الوَشَّاء، عن مُثنّى، عن عبدالله بن عَجُلان، عن أبي جعفر (عليه المعلم)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَلْذَا ٱلنَّبِيُّ وَاللهُ بن عَجُلان، عن أبي جعفر (عليه المعلم)، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَلْذَا ٱلنَّبِيُّ وَاللهُ اللهُ وَمَن النَّبِيُّ وَمَن النَّبِيَّ مُهُم،

١٧٤٠ /٤ ـ الشيخ في (أماليه)، قال: أخبرني محمّد بن محمّد ـ يعني المُفيد ـ قال: أخبَرني أبو عبدالله

سورة آل عمران آية ١٨٠ ـ ٧٢ ـ

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٧/ ٢٠.

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٥.

٢ ـ المحاسن: ١٤٧ /٥٥.

٣ ـ الكافي ١: ٢٠/٣٤٤.

٤ ـ الأمالي ١: ٤٤.

الحسين بن أحمد بن المُغيرة، قال: أخبَرني حيدر بن محمّد السّمَرقَنْديّ، قال: حدّثني محمّد بن عمر الكَشَّيّ، قال حدّثني محمّد بن مسعود العيّاشي، قال: حدّثني جعفر بن مَعْرُوف، قال: حدّثني يعقوب بن يزيد، عن محمّد ابن عُذَافر، عن عُمر بن يزيد، قال: قال أبو عبدالله (عبالله): ديا بن يزيد، أنت والله منّا أهل البيت،

قلت: جُعلت فداك، مِن آل محمّد؟ قال: وإي والله.

قلت: من أنفسهم، جُعلت فداك؟ قال: وإي والله من أنفسهم - يا عُمر - أما تقرأكتاب الله عزّ وجلّ ﴿إِنَّ أَوْلَى النَّاسِ بِإِبْرَ هِيمَ لَلَّذِينَ آتَبَعُوهُ وَهَلْذَا آلنَّبِي وَآلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَآلَةُ وَلِي ٓ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾؟! أو ما تقرأ قول الله عزّ اسمه: ﴿ فَمَن تَبِعني فَإِنَّهُ مِنِي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠؟!».

١٧٤١ /٥ ـ العبّاشي: عن عُمر بن يزيد، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: قال: وأنتم والله من آل محمّد».

قال: فقلت: مجعلت فداك، من أنفسهم؟ قال: «من أنفسهم والله، قالها ثلاثاً. ثمّ نظر إليّ فقال لي: «با عُمَر، إنّ الله بقول: ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَ ٰهِيم لَلَّذِينَ آتَبَعُوهُ وَهَاٰذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَتُواْ وَآفَهُ وَلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾».

١٧٤٢ /٦-عن عليّ بن النّعمان، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَ ٰهِيَم لَلَّذِينَ أَتَّبَعُوهُ وَهَلْذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ واللهُ وَلِيُّ المُؤْمِنِينَ ﴾ قال: «هم الأثمّة وأنباعُهم».

٧/ ١٧٤٣ /٧ عن أبي الصبَّاح الكِنانيّ، قال: سمَعِتُ أبا عبدالله (طبالسلام) يقول في قول الله: ﴿إِنَّ أَوْلَى آلنَّاسِ بإبْرَ ٰهِيَم لَلَّذِينَ أَتَبَعُوهُ وَهَاٰذَا آلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ واللهُ وَلِيُّ المُؤْمِنِينَ﴾ ـ ثمّ قال: ـ عليّ والله على دين إبراهيم ومِنها جه، وأنتم أولى الناس به».

١٧٤٤ /٨-وروى الشيخ الطَبَرْسي، قال: قال علي (عله السّرَم): قان أولى الناس بالأنبياء أعلَمُهم بما جاءوا به، ثمّ تلارعبه السلام): ﴿إِنَّ أَوْلَى ٱلنَّاسِ بِإِبْرَ ٰهِيمَ لَلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُ وَهَـٰذَا ٱلنَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ امَنُواْ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

1۷٤٥ / ٩- الزَّمَخْشَريّ في (ربيع الأبرار): قال عليّ (عبداللهُم): وإنَّ أُولَى الناس بالأنبياء أعلَمهم بما جاءوا به، ثمّ تلا: ﴿إِنَّ أُولَى آلنَّاسِ بِإِبْرَ ٰهِيمَ لَلَّذِينَ آتَّبَعُوهُ ﴾ الآبة، ثمّ قال: وإنّ وليّ محمّد (سنراه عبدراله) من أطاع الله وإن بَعُدَت لُخْمَتُه، وإنّ عدوّ محمّد (سنراه عبدواله) من عصى الله وإن قَرُبَتْ قَرابَتُه».

١٧٤٦ /١٠ ـ وقال عليٌ بن إبراهيم، في فوله نعالى: ﴿ يَا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ لِم تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ ٱلْحَقَّ وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ﴾: أي تعلَمون ما في التوراة من صِفَة رسول الله (سنى الدعله والله) وتَكُتُمونه.

<sup>(</sup>۱) إبراهيم ١٤: ٣٦.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٦١/١٧٧.

٦ ـ تفسير العبّاشي ١: ٦٢/١٧٧.

۷ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷۸/۱۲۸.

٨ ـ مجمع البيان ٢: ٧٧٠.

٩ - ربيع الأبوار ٢: ٥٦٠.

١٠ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٥.

المجارود، عن أبي جعفر (عبداللهم)، في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَت طَآئِفَةٌ مِنْ أَهْلِ آلْكِتَابِ ءَامِنُواْ بِالَّذِيّ أُنزِلَ عَلَى آلَّذِينَ آمَنُواْ وَجْهَ آلنَّهَارِ وَآكُفُرُواْ ءَاجْسَرُهُ لَسَعَلَّهُمْ وَقَالَت طَآئِفَةٌ مِنْ أَهْلِ آلْكِتَابِ ءَامِنُواْ بِالَّذِيّ أُنزِلَ عَلَى آلَّذِينَ آمَنُواْ وَجْهَ آلنَّهَارِ وَآكُفُرُواْ ءَاجْسَرُهُ لَسَعَلَهُمْ وَقَالُوا يَرْجِعُونَ ﴾ : وأن رسول الله (من الله مدراله) لمّا قَدِم المدينة وهو يُصلّي نحو بيت المَقْدِس، أُعجَبَ ذلك اليهود، فلمّا صرفَهُ الله عن بيت المَقْدِس إلى البيت الحرام وجَدَت (١١ اليَهود من ذلك، وكان صَرْفُ القِبلة صَلاةَ الظّهر، فقالوا: صلى محمّد الغَداة واستقبَل قِبْلَتنا، فآمِنوا بالذي أنزِل على مُحمّد وَجْهَ النهار، وآكفُروا آخِره، يعنُون القِبلة حين استقبَل رسولُ الله (من المُسجدُ الحَرام: ﴿ لَعَلَهُمْ يَرْجِعُونَ ﴾ إلى قِبْلَتِناء.

قوله تعالى:

## وَمِنْ أَهْلِ الكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ -إلى موله نعالى - وَيَقُولُونَ عَلَى آمِنْ أَهْلِ الكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِنطَارٍ -إلى موله نعالى - وَيَقُولُونَ عَلَى أَنْهِ اللهِ آلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ [٧٥]

١٧٤٨ /١ - قال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِنطَادٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُم مَنَ إِن تَأْمَنْهُ بِدِينَادٍ لَا يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلَا مَادُمْتَ عَلَيْهِ قَآئِما فَلْكَ بِأَنَّهُمْ قَالُواْ لَيْسَ عَلَيْنَا فِي ٱلْأُمَيِّينَ سَبِيلٌ ﴾: فإنّ اليهود قالوا: بَحِلُ لنا أَن نأخُذَ مال الأميّين. والأميون: الذين ليس معهم كتاب، فرد الله عليهم فقال: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى آللهِ قَالُواْ بَحِلُ لنا أَن نأخُذَ مال الأميّين. والأميون: الذين ليس معهم كتاب، فرد الله عليهم فقال: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى آللهِ آلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾.

قوله تعالى:

إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهَدِ ٱللهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلِيلاً أُوْلَئُكَ لَا خَلاَقَ لَهُمْ فَمَناً قَلِيلاً أُولَئُكَ لَا خَلاَقَ لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ وَلَا يُحَلِّمُهُمُ ٱللهُ ولَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَلْمَةِ وَلَا لَهُمْ فِي ٱلْأَخِرَةِ وَلَا يُحَلِّمُهُمُ آللهُ ولَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَلْمَةِ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَلُمَةِ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيلَامَةِ وَلَا يَخْرَقِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ [٧٧]

١٧٤٩ /١ ـ الشيخ في (أماليه): عن الحَفّار، قال: أخبرنا عُثمان بن أحمد، قال: حدّثنا أبو قِلابَة، قال: حدّثنا

١١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٥.

<sup>(1)</sup> وجَدت: غضبت. «لسان العرب ـ وجد ـ ٣: ٤٤٦».

سورة آل عمران آبة ـ ٧٥ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٦.

سورة آل عمران آية ـ ٧٧ ـ

١ ـ الأمالي ١: ٣٦٨.

وَهْبِ بِن جَرِير؛ وأبو زبد - يعني الهَرَويّ - قالا: حدِّثنا شُعْبة، عن الأعمَش، عن أبي وائِل، عن عبدالله، عن النبيّ (سَلَى الله على وائِل، عن عبدالله، عن النبيّ (سَلَى الله على وائِل الله على يمنين (١) يقتطع بها مال أخيه لقي الله عزّ وجلّ وهو عليه غَضْبان، فأنزل الله تصديق ذلك في كتابه ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتُرُونَ بِعَهْدِ ٱللهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَنا قَلِيلاً ﴾ قال: فبرز الأشعَث بن قَيْس، فقال: في نزَلت، خاصَمْتُ إلى رسول الله (سَلَى الله عليه والله) فقضى عليّ باليمين.

• ١٧٥٠ /٢ عنه: عن الحَقَّار، قال: حدِّ ثنا عُثمان بن أحمد، قال: حدِّ ثنا أبو قِلابة، قال: حدَّ ثنا وَهْب بن جَربر، قال: حدَّ ثنا عَدِيّ بن عَدِيّ بَحدُّث عن رَجاء بن حَيْوة، والعُرْس بن عَمِيْرة، وقال: حدَّ ثنا عَديّ أبن عَديّ، عن أبيه، قال: احتصَم امرو القيس ورجل من حَهْرَ مَوت إلى رسول الله (مقراة عليه وآله) في أرض، فقال: وألك بيّنة؟، قال: لا قال: وفبيّمينه، قال: إذن والله يذهب بأرضي قال: وإن ذهب بأرضِك بيّمينه كان ممَّن لا ينظر الله إليه يوم القيامة، ولا يُزكّه، وله عذاب أليم، قال: ففزع الرجل وردَّها إليه.

1۷۵۱ /۳- وعنه: عن الحَقَّار، قال: حدَّثنا عُثمان بن أحمد، قال: حدَّثنا أبو قِلابَة، قال: حدَثنا أبو الوليد، قال: حدَّثنا أبو عَوانة، عن عبدالملك بن عُمَير، عن عَلْقَمَة بن وائِل، عن أبيه، قال: اختَصَم رجلٌ من حَضَّرَمُوت وامرؤ القيس إلى رسول الله (ستراة عليه وأد) في أرضٍ، فقال: إنّ هذا ابتزّ (۱) أرضي في الجاهِليَّة. فقال رسول الله (متراف بينة؟ قال: لا قال: «فبيتمينه فقال: يذهب والله يا رسول الله -بأرضي. فقال: «إن ذَهَب بأرضِك كان ممّن لا ينظُر الله إليه يوم القيامة، ولا يُزكّيه، وله عذاب أليم .

1۷۵۲ /٤ - محمد بن يعقوب: عن عليّ بن محمد عن يعض اصحابه، عن آدم بن إسحاق، عن عبدالرزاق ابن مِهْران، عن الحسين بن مبتون، عن محمد بن سالم (المعنفي جعفو (عداله) قال: «أنزَل في العَهْد ﴿إِنَّ اللَّهِمْ يَوْمَ اللَّهُ وَا يَعَهْدِ آللَهُ وَا يُمَانِهِمْ ثَمَنا قَلِيلاً أُولَيْكَ لا خَلاقَ لَهُمْ فِي الاَّحِرَةِ وَلا يُكَلِّمُهُمْ آللهُ وَلا يَنظُرُ إليهِمْ يَوْمَ اللَّهِمْ يَوْمَ اللَّهِمْ وَلَا يُكَلِّمُهُمْ آللهُ وَا يُمَانِهِمْ ثَمَنا قَلِيلاً أُولَيْكَ لا خَلاقَ لَهُمْ فِي الاَّحِرَةِ وَلا يُكَلِّمُهُمْ آللهُ وَلا يَنظُرُ إليهِمْ يَوْمَ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَ

1۷۵۳ /٥ - العيّاشي: عن عليّ بن مَيْمون الصائِغ أبي الأكراد، عن عبدالله بن أبي يَعفور، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (طبه السهر) يقول: وثلاثة لَا ينظُر الله إليهم يوم القيامة، ولا يُزكّيهم، ولهم عذاب أليم: من أدّعي إمامةً من الله لبست له، ومن جَحَد إماماً من الله، ومن قال: إنّ لفلان وفلان في الإسلام نَصيباً».

<sup>(</sup>١) في المصدر: جلف يميناً.

۲ ـ الأمالي ۱: ۲٦۸.

٢ ـ الأمالي ١: ٢٦٨.

<sup>(</sup>١) بزَّه: غلبه وغصبه. «لسان العرب ـ بزز ـ ٥: ٣١٢».

٤ ـ الكافي ٢: ١/٢٧.

<sup>(</sup>١) في الطاع: محمّد بن مسلم، راجع معجم رجال الحديث ١٠١: ١٠١ و١٠٧: ٣٣٣.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٨/٦٤.

FOR QURANIC THOUGHT . . . . . . البرهان في تفسير القرآن

١٧٥٤ /٦ ـ عن أبي حمزة الثُّماليّ، عن عليّ بن الحسين (عليهماالسلام)، قال: وثلاثةٌ لا يُكلُّمُهم الله يوم القيامة، ولا ينظُر إليهم، ولا يُزكِّيهم، ولهم عذاب أليم: من جَحَد إماماً من الله، أو ادَّعي إماماً من غير الله، أو زعَم أنّ لفّلان وفُلان في الإسلام نَصيباً.

١٧٥٥ /٧ ـ عن إسحاق بن أبي هِلال، قال: قال على (عيدالسلام): ﴿ لَا أُخْبِرُكُم بِأَكْبَرِ الزِّنَا؟) قالوا: بلي يا أمير المؤمنين.

قال: «هي المَرأة تفجُر ولها زوجٌ، فتأتي بَولَدٍ فتُلزِمُه زوجَها، فتلك التي لا يُكلِّمها الله، ولا ينظُر إليها، ولا يُزكِّبها، ولها عذاب أليم.

١٧٥٦ /٨. عن محمّد الحَلَبّي، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): وثلاثةٌ لا ينظُر الله إليهم يوم القيامة، ولا يُزكّيهم، ولهم عذاب أليم: الدَّبُوَث من الرجال، والفاحِش المُتَفِّخُش، والذي يسأل الناس وفي يَدِه ظَهر غِني،

٩/ ١٧٥٧ / - عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طه السلام)، قال: وثلاثةً لا يكلّمهم الله يوم القيامة، ولا ينظّر إليهم، ولا يُزكِّيهم، ولهم عذاب أليم: شَيخ زانٍ، ومُقلِّ مختال، ومَلِك جَبَّاره.

١٠/ ١٧٥٨ ـ عن السَّكونيّ، عن جعفر بن محمَّد، عن أبيه (عليهما السلام)، قال: «قال رسول الله (صلَّى الله عليه وآله): ثلاثة لا ينظُّر الله إليهم يوم القيامة، ولا يُزكِّيهم، ولهم عذاب أليم: المُرْخي ذَيْلُه من العَظَمة، والمُزَكّى سِلعَتَه بالكَذِب، ورجُل استقبَلك بود صدره فيُوارى وقلبه ممتلئ غِشاً».

١١٧ /١١ ـ عن أبي ذرّ، عن النبيّ (مثر شعب على) قال: الثلاثة لا يُكِّلمهم الله يوم القيامة، ولا يُزكّيهم، ولهم عذاب أليم، قلت: من هم، خابوا وخَسِروا؟

قال: «المُشْبِل (١)، والمَنَّان، والمُنْفِق لِيَلْعَنُّه بِالْحَلْفِ الْكَافِكِ». أعادَها ثلاثاً.

١٧٦٠ /١٢ ـ عن سلمان، قال: ثلاثة لا ينظُر الله إليهم يوم القيامة: الأشمَط (١) الزاني، ورجُل مُغْلِس مَرحُ (١) مُختالٌ، ورجُل اتَّخَذَ يَمينَه بِضاعةً فلا يشتَرِي إلاَّ بَيمين، ولا يَبيع إلَّا بيَمين.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٨/٥٥.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٨/٦٣.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٨ /٦٧.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٩ /٦٨.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷۹/۱۷۹.

۱۱ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷۹/۰۷. (١) المُسبل: هو المرسل ذيله تكبّراً.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷۹/۱۷۹.

<sup>(</sup>١) الشَّمَط: بياض شعر الرأس يخالط سواده. «مجمع البحرين -شمط - ٤: ٢٥٨». وهي كتاية عن كبير السنّ.

<sup>(</sup>٢) في «س»: مُرخ.



سورة آل عمران (٣)

۱۷٦۱ /۱۳ ـعن أبي مَعْمَر السَّعْديّ، قال: قال عليّ بن أبي طالب (عبد المله) في قوله: ﴿ وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَلْمَةِ ﴾ ، يعني لا ينظُر إليهم بخَير، أي لا يَرْحَمُهم، وقد يقول العرّب للرَّجُل السيّد أو المَلِك: لا تنظُر إلينا. يعني أنّك لا تُصيبنا بخَيرٍ، وذلك النظر من الله إلى خَلْقِه،

#### قوله تعالى:

١٧٦٢ /١ - عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقاً يَلُوونَ أَلْسِنَتَهُم ـ إلى قوله تعالى ـ هُوَ مِنْ عِنه عِندِ اللهِ ﴾ قال: كان اليهود يقولون شيئاً ليس في التوراة، ويفولون هو في التوراة فكذّبهم الله.

١٧٦٣ /٢ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في فوله نعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْتِيَهُ آللهُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحَكْمَ وَٱلنَّبُوّةَ ثُمَّمَ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُواْ عِبَاداً لَي مِن دُونِ آللهِ وَلَـٰكِن كُونُواْ رَبَّانِيِّينَ ﴾: إنّ عيسى لم يَقُلُ للناس: إنّي خَلَقْتُكُم فكونوا عباداً لي من دون الله، ولكن قال لهم: كونوا ربّانيين، أي عُلماء.

قوله تعالى:

#### وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تَتَّخِذُوا آلْمَلائِكَةَ وَآلنَّبِيِّينَ أَرْ بَاباً [٨٠]

۱۷۹۶ /۱ - عليّ بن إبراهيم، قال: كان قوم يَعْبُدُون الملائكة، وقوم من النصارى زَعَموا أنَّ عيسى (عبدالسلام) رَبِّ، واليَهود قالوا: عُزَيرٌ ابنُ الله. فقال الله: ﴿ وَلَا يَأْمُرَكُمْ أَن تُتَّخِذُواْ ٱلْمَلائِكَةَ وَ ٱلنَّبِيِّينَ ٱرْبَابِاً ﴾.

۱۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۲۲/۱۸۰.

سورة آل عمران آية ٧٠ ـ ٧٩ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ١٠٦.

٢ ـ تفسير القميّ ١٠٦٠١.

سورة آل عمران آية ـ ٨٠ ـ

١ ـ تفسير القمتي ١: ١٠٦.

قوله تعالى:

# وَإِذْ أَخَذَ آللَهُ مِيثَاقَ آلنَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ اللَّهَ عَلَمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ -إلى نوله -مِّنَ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ -إلى نوله -مِّنَ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ -إلى نوله -مِّنَ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقً لِمَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنْصُرُنَّهُ -إلى نوله -مِّنَ إِلَيْنَ اللهُ إِلَيْنَ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

١٧٦٥ /١ ـ عليّ بن إبراهيم: إنّ الله أخَذ مِيثاق نبيّه (ملّى للا على الأنبياء أن يُتوْمِنوا بـ ويَـنْصُروه ويُخبروا أُمّمَهم بخبره.

٣/١٧٦٧ /٣ - سَعْد بن عبدالله: عن أحمد بن محمَّد بن عبسى عن محمَّد بن عبسان، عن عبدالله بن مُسْكان، عن فَبْض بن أبي شَيْبَة، قال: سَمِعتُ أبا عَبدالله (عبد الله (عبد الله مِدْة الآية: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آفَهُ مِيثَاقَ آلنَّبِيِّينَ ﴾ عن فَبْض بن أبي شَيْبَة، قال: سَمِعتُ أبا عَبدالله (عبد الله (عبد الله) وقال من أبي سَوْل الله (من الله من لَدُن آدم وهَلُمُ الآية: ولتُومِنُن برسول الله (من الله من لَدُن آدم وهَلُمُ جرًا، فلم يبعَثِ اللهُ نبياً ولا رسولاً إلا ردّ جميعَهم إلى الدنيا حتى يُقاتلوا بين يدّي عليّ بن أبي طالب (عبد الله) .

۱۷٦٨ /٤ ـ وروى صاحب كتاب (الواحدة) قال: روى أبو محمّد الحسن بن عبدالله الأَطروش الكُوفيّ، قال: حدّثنا عبدالله بن جَعْفَر بن محمّد البَجَليّ (١)، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن خالد البَرْقيّ، قال: حدّثني عبدالرّحمن بن أبي نَجْران، عن عاصِم بن حُمَيد، عن أبي حمزة الثّماليّ، عن أبي جعفر الباقر (عبدالسلام)، قال: وقال

سورة آل عمران آية ـ ٨١ ـ

١ ـ تقسير القميّ ١: ١٠٦. ١

٢ ـ تفسير القمق ١: ١٠٦.

<sup>(</sup>١) الأحزاب ٣٣: ٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف ٧: ١٧٢.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٥.

١٠. . . مختصر بصائر الدرجات: ٣٢، تأويل الآيات ١: ٣٠/١١٦.

<sup>(</sup>١) في المصدرين: أبو عبدالله جمفر بن محمّد البَّجّلي.



سورة آل عمران (٣)

اليه، وسوف يَنْصُروننيه.

أمير المؤمنين (عبه السلام): إنّ الله تبارك وتعالى أحد واحد، تفرّد في وَحدانيته، ثمّ تكلّم بكلمة فصارَت تُوراً، ثمّ خلق من ذلك النّور محمّداً (صنّ الا عبدراله)، وخلفنَى وذُريّتي، ثمّ تكلّم بكلمة فصارَت رُوحاً فأسكنها الله تعالى في ذلك النّور، وأسكنه في أبداننا، فنحن رُوح الله، وكلماته، وبنا احتجّ على حَلّقِه، فما زِلنّا في ظلّة حَضْراء حبث لا شَمْسَ ولا فَمَر، ولا ليلّ ولا نَهار، ولا عَيْن تَطْرِف نعبُده ونُقد سه ونُسبّحه قبل أن يَخلّق حَلْقه، وأخذ مِيثاق الأنبياء بالإيمان والنّصْرة لنا، وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آفَة مِيثَاقَ آلنّيِيّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتّابٍ وَحِكْمةٍ ثُمّ جَاءَكُم رَسُولً والنّصرة لنه وذلك قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آفَة مِيثَاقَ آلنّيِيّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتّابٍ وَحِكْمةٍ ثُمّ جَاءَكُم رَسُولً والنّصرة به معمّد (منراة عبدراله) ولتنقصرُنُ وصبّه، فقد آمنوا بمحمّد (منراة عبدراله) ولا الله أخذ ميثاقي مع ميثاق محمّد (منراة عبدراله) بعض، فقد نصرْتُ محمّداً (منراة عبدراله) وجَاهَدْتُ بين يذيه، وقتَلتُ عدوّه، ووَفَيْتُ الله بما أخذ بالنصرة بعضنا لبعض، فقد والنّصرة لمحمّد (منراة عبراله) وجاهدته ولم ينصُرني أحد من أنبياته ورُسُله، وذلك لمّا فبَضَهم الله علي من المبثاق والعَهد والنّصرة لمحمّد (منراة عبولة)، ولم ينصُرني أحدٌ من أنبياته ورُسُله، وذلك لمّا فبَضَهم الله

1919 /٥- الحسن بن أبي الحسن الدَّيلمي، في (كنابه) بإسناده عن فَرَج بن أبي شَيبة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول وقد تلا هذه الآية: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آفَهُ مِيثَاقَ ٱلنَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِّن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَكُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِئُنَ بِهِ ﴾: ايعني رسول الله (مقراه عبدراله) ﴿ وَلَتَنصُرُنَّهُ ﴾ يعني وصيَّه أمير المؤمنين، ولم يَبْعَثِ الله نبيًا ولا رسولاً إلا وأخذَ عليه الميثاق لمُحمّد (مِن الدعيدراله) بالنّبوة ولعليّ (عبدالله) بالإمامة).

المعناق النّبِين لَمَا عَاتَيْتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ثُمّ جَاءَكُمْ وَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتُوْمِنُنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ فَكيف بِيمَاقَ النّبِين لَمَا عَلَمُ لَتُوْمِئنَّ بِهِ وَلَتَنصُرُنَّهُ فَكيف بِيمَاقًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَمْ يُرَدُفُهُ إِلّا حَروفَ اخطاتُ بِها الكَتَبة (١) وتوهمتها الرجال، وهذا وَهُم، فاقرأها: وهي وَلَتَنصُرُنَهُ في عكذا أنزَلها - يا حبيب - فو الله ما وَفَتْ أَمَةٌ من الأَمم التي كانت وقبل موسى (طبه السلام) بما أخذ الله عليها من المِيناق لكلّ ، نبيّ بعنَه الله بعد نبيّها، ولقد كذّبت الأَمّة التي جاءها فبل موسى (طبه السلام) بما أخذ الله عليها من المِيناق لكلّ التي بعنَه الله بعد نبيّها، ولقد كذّبت الأَمّة التي جاءها

ولقد بجحدت هذه الأمّة بما أحد عليها رسول الله (من العبدراته) من الميثاق لعليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، يوم أقامَةُ للناس وَنصَبَه لهم، ودَعاهم إلى ولايته وطاعته في حياته، وأشهَدَهم بذلك على أنفسهم، فأيّ ميثاقٍ

موسى إهدالسلام،، لممّا جهاءها موسى (عدالسلام)، ولم يؤمنوا به ولا نصّروه إلّا القليل منهم، ولقـد كـذّبت أمّـة

عيسبي (عله السلام) بمحمّد (صلى اله عله وآله) ولم يُؤمنوا به ولا نصّروه لمّا جاء إلّا القليل منهم.

٥ ـ . . . تأويل الآيات ١: ٢٩/١١٦.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٠ /٧٣.

<sup>(</sup>١) لم يُصرِّح أحدٌ من أصحاب الرجال بوثاقة حبيب السجستاني، والحديث مرصل، معارض لما عليه إجماع الأُمّة وعلماء الطائقة من أنّ القرآن الكريم هو ما بين الدفّتين، لم يزد فيه ولم ينقص عنه، وهو باتي إلى قيام الساعة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

أوكَد من قول رسول الله (منَى الله عليه وآله) في على بن أبي طالب (عليه السلام)؟! فوالله ما وَفُوا، بل جَحَدوا وكذَّبوا».

١٧٧١ /٧ ـ عن بُكَير، قال: قال أبو جعفر (عبدالسلام): وإنَّ الله أخذ مِيثاق شبعتنا بالولاية لنا وهم ذَرٌّ يوم أخَذَ المِيناق على الذَّرّ بالإقرار له بالربوبيّة، ولمحمّدٍ (مله الأعباداله) بالنبوّة، وعرّض الله على محمّدٍ (مله الاعباداله) أثمّنه الطيبيّن وهم أظِلَّة -قال -: خَلقَهم من الطينة التي خلَق منها آدم -قال -: وخلق أرواح شيعتنا قبل أبدانهم بألفّي عام، وعرَض عليهم وعرّفهم رسول الله (مله الله الله عليه واله) عليّاً (عليه السلام)، ونحن نَعْرِفهم في لَحْن القول».

١٧٧٢ /٨ ـ عن زُرارة، قال: قلت لأبي جعفر (عبد الله): أرأيت حين أَخَذَ الله المِيثاق على الذَّرّ في صُلب آدم (عليه السلام)، فعرّضهم على نفسه، كانت مُعاينة منهم له؟

قال: ونعم، يا زُرارة، وهم ذَرٌّ بين يديه، وأخَذ عليهم بذلك المِيثاق بالربوبية له، ولمِحمّد (مله الله علم داله) بالنبوّة، ثمَّ كَفَل لهم بالأرزاق وأنساهم رُؤيته، وأثبّت في قلوبهم معرفته، فلا بدّ من أن يُخرِجَ الله إلى الدنياكلّ مَنْ أخَذ عليه المِيثاق، فَمَنْ جَحَد ما (١) أُخذ عليه [من] الميثاق لمحمّد (ملَ التعبد الد) لم ينفَعُه إقرارُه لربّه بالمِيثاق، ومن لم يَجْحَدُ مِيثاق محمّدٍ نفّعَه الميثاق لربّه.

١٧٧٣ /٩ ـ عن فَيْض بن أبي شَيْبَة، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (طبهالله) يقول، وتلا هذه الآية: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آلله مِيثَاقَ ٱلنَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ﴾ إلى آخر الآية. قال: التَّوْمننّ برسول الله(صفراه عليه رآله)، ولتَنْصُرنّ أمير المؤمنين (علمالسلام).

قلت: ولَتَنْصُرَنَ أمير المؤمنين؟! قال: «نعم، من أَدْم فَهَلُمّ جَرّا، ولا يبعَثُ الله نبّياً ولا رسولاً إلا رُدّ إلى الدنيا حتّى يُقاتِل بين يدَى أمير المؤمنين (عباسلام)».

١٠٧١ /١٠ عن سَكام بن المُستنير، عن أبي عبد الله (عليه السلام) قال: (لقد تَسمُّوا باسم ما سمّى الله به أحداً إلّا عليّ بن أبي طالب (مله فسلام)، وما جاء تأويله).

قلت: جُعلتُ فداك متى يجيء تأويله؟

قال: ﴿ إِذَا جَاءَ جَمَّعِ اللهُ أَمَامِهِ النبيِّينِ والمؤمنينِ حَتَّى يَنْصُروه، وهو قول الله: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آللهُ مِيثَاقَ آلنَّبِيِّينَ لَمَا ءَاتَيْتُكُم مِن كِتَابٍ وَحِكْمَةٍ ﴾ إلى فوله نعالى: ﴿ وَأَنَا مَعَكُم مِنَ ٱلشَّاهِدِينَ ﴾ فيومَئِذٍ يدفع (١) رسول الله (مقراة عليه رقد) اللواء إلى عليّ بن أبي طالب (عله السلام)، فيكون أمير الخلائق كلُّهم أجمّعين، يكون الخلائق كلّهم تحت لِوائِه، ويكون هو أميرُهم، فهذا تأويله،.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٠ /٧٤.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨١/٥٧.

<sup>(</sup>١) في «ط»: ممّا.

۹ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۸۱/۷۸.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۸۱/۷۷.

<sup>(</sup>١) زاد في «ط» والمصدر: راية.



سورة آل عمران (٣)

قوله تعالى:

# أَفَغَيْرَ دِينِ آللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي آلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وكَرْها وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ - إلى قوله نعالى: - وَمَا لَـهُم مِّن شَّاصِرِينَ [ ٩١-٨٣]

1/ 1۷۷٥ / العيّاشي: عن عمّار بن أبي الأخوص، عن أبي عبدالله (عليه السلام)؛ وإنَّ الله تبارك وتعالى خلّق في مُبندأ الخَلْقِ بَحْرَين: أحدُهما عَذْب قُرات، والآخر مِلْح أجاج، ثمّ خلّق تُربة آدم (عبه السلام) من البَحْر العَذْبِ القُرات، ثمّ أجراه على البَحْرِ الأجاج، فجعّله حَمّاً مَسْنوناً، وهو خلق آدم (عبه السلام)، ثمّ فبَض قبضةً من كتف آدم الأيمن، فمّ أجراه على البَحْرِ الأجاج، فجعّله حَمّاً مَسْنوناً، وهو خلق آدم (عبه السلام)، ثمّ فبَض قبضةً من كتف آدم الأيمن، فقال: فذراها في صُلب آدم، فقال: هؤلاء في الجنّة ولا أبالي [ثمّ قبض من كتف آدم الأيسر فذراها في صُلب آدم، فقال: هؤلاء في النار ولا أبالي] ولا أسأل عمّا أفعل ولي في هؤلاء البَداء بعد وفي هؤلاء، وهؤلاء سيُبتلونه (١٠).

قال أبو عبدالله (مداسلام): «فاحتَجَ بومئذٍ أصحابُ الشِمال وهم ذَرَّ على خالِقِهم، فقالوا: يا رَبُنا بِم أُوجَبْتَ لنا النار وأنتَ الحَكَمُ العَدُل من قبل أن تَحْتَجَ علينا وتَبْلُونا بالرُسُل وتعلّم طاعتَنا لك ومَعصِيَتَنا؟ فقال الله تبارك وتعالى: فأنا أُخِبرُكم بالحُجّة عليكم الآن في الطاعة والمعصية والإعذار بعد الإخبار».

قال أبو عبدالله (مدالله): «فأوحى الله إلى مالك خازن النار، أن مُر النار تشهّق، ثمّ تُخرِج عُنُمّاً منها، فخرَجت لهم، ثمّ قال الله لهم: ادخُلوها طائعين. فقالوا: لاندخُلها طائعين. ثمّ قال: ادخُلوها طائعين أو لأعذَّ بنّكم بهاكارهين. قالوا: إنّما هَرَبنا إليك منها، وحاجَجُناك فيها حيث أو جَبْتَها علينا، وصيرًتنا من أصحاب الشِمال، فكيف ندخُلها طائعين؟ ولكن ابدأ بأصحاب اليمين في دُخولها كي تكونَ قد عَدَلْتُ فينا وفيهم».

قال أبو عبدالله (مدالله): «فأمَر أصحابَ اليمين وهم ذَرّ بين يدّيه، فقال: ادخُلوا هذه النار طائِعين. قال: فطَفِقوا يتَبادَرون في دُخولها فوَلَجوا فيها جميعاً، فصبَّرها الله عليهم بَرداً وسَلاماً، ثمّ أخرَجَهم منها، شمّ إنّ الله تبارك وتعالى نادى في أصحاب البَمين وأصحاب الشِمال: ألستُ بربّكم؟ فقال أصحاب اليمين: بلى يا ربّنا، نحن بريّتك وخلقُك كارِهين. وذلك قول نحن بريّتك وخلقُك كارِهين. وذلك قول الله: ﴿ وَلَهُ أَسْلُمَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ وقال -: توحيدهم شه.

١٧٧٦ /٢ - عن عَباية الأسديّ: أنّه سَمِع أمير المؤمنين (عباسلام) يقول: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ أكان ذلك بعد؟». فلت: نعم، يا أمير المؤمنين.

أسورة آل عمران آية ـ ٨٣ ـ ٩١ .

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٢/٨٧.

<sup>(</sup>١) في «ط»: سيسألون.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٣/٧٩.



. البرهان في تفسير القرآن

قال: «كلا والذي نفسي بيده، حتّى يدخُل المرأة بمن عذب آمنين، لا يخاف حيّةً ولا عقرباً فما سِوى الك، (١).

۱۷۷۷ /٣ ـ عن صالح بن ميشم، قال: سألت أبا جعفر (علم السلام) عن قول الله: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَنِ فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾.

قال: «ذلك حين يقول على (مدالسلام): أنا أولى الناس بهذه الآية ﴿وَأَقْسَمُواْ بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَا يَبْعَثُ آللهُ مَن يَمُوتُ بَلَى وَعْداً عَلَيْهِ حَقّاً وَلَـٰكِنَّ أَكْثَر ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿كَاذِبِينَ ﴾ (١).

۱۷۷۸ /٤ ـ عن رِفاعة بن موسى، قال: سَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾. قال: «إذا قام القائم (عبدالله) لا تبقى أرض إلّا نودي فيها بشهادة أن لا إله إلّا الله، وأنَّ محمّداً رسول الله».

1۷۷۹ /٥-عن ابن بُكَير، فال سألت أبا الحسن (طبه السلام) عن قوله: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾. قال: هأنزلت في القائم (طبه السلام) إذا خرّج باليهود والنصارى والصابئين والزّنادقة وأهل الرِدَّة والكِّفّار في شَرْقِ الأرضِ وغَرْبِها، فعرض عليهم الإسلام، فمَنْ أسلَمَ طَوْعاً أمرَهُ بالصَّلاةِ والزّكاةِ وما يُؤمر به المُسْلِم ويَجب لله تعالى عليه، ومن لم يُسلم ضَرب عُنقَه حتى لا يبقى في المَسْارق والمَغارِب أَحَدٌ إلا وحَدالله،

قلت له بجُعِلت فداك، إنَّ الخَلْقَ أكثر من ذلك ؟ فقال: «إنَّ الله إذا أراد أمراً قلَّل الكثير وكثّر القليل».

۱۷۸۰ / دابن بابویه: عن أبیه، عن سعَدٌ بن عبدالله، عن إبراهیم بن هاشم؛ ویعقوب بن یزید جمیعاً، عن ابن فَضّال، عن ابن بُکَبر (۱) عن أبي عبدالله سندسم، قال: سَمِعتُه يقول في قوله عزّ وجلّ: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي السَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْها﴾. قال: هو توجیدهم لله عزّ وجلّه.

۱۷۸۱ /۷ - الشيخ في (أماليه) قال: أخبرنا جماعة، عن أبي المُفَضّل، قال: حدّثنا أحمد بن عبدالعزيز الجَوْهَريّ بالبصرة، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن سُليمان النَّوفليّ، قال: حدّثني أبي، قال: سمِعتُ محمّد بن عَون ابن عبدالله بن الحارث يحدّث عن أبيه، عن عبدالله بن العبّاس قي هذه الآية: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ ابن عبدالله بن الحراث يحدّث عن أبيه، عن عبدالله بن العبّاس قي هذه الآية: ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَالْمَوْمَنُونَ فِي الأَرْضَ طَوْعاً، أَوَّلُهم وسابقُهم من وَالمَوْمِنُون فِي الأَرْضَ طَوْعاً، أَوَّلُهم وسابقُهم من

<sup>(</sup>١)كذاء ولا يخلو الحديث من اضطراب في ألفاظه، والظاهر أنّه «حتّى تدخّل المرأة بمن عزب آمنةً، ولا تُخاف حيّةٌ ولا عقربٌ...».

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٣/٨٠

<sup>(</sup>١) ِالنَّحل ١٦: ٣٨ ـ ٣٩.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٣/١٨٣ ينابيع المودة: ٢١.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٨٢/١٨٣

٦ ـ التوحيد: ٧/٤٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: ابن بُكير، عن زُرارة، وابن بُكير يروي عن أبي عبدالله (عليه السلام)، وعن زُرارة، أنظر معجم رجال الحديث ٧: ٢٤٨ و ٢٣: ١٦١. ٧ ـ الأنجالي ٢: ١١٧.

سورة آل عمران (٣)

هذه الأُمّة عليّ بن أبي طالب (عب السلام)، ولكلّ أمّة سابق، وأسلّمَ المنافقون كَرْهاً، وكان عليّ بن أبي طالب (عب السلام) أوّل الأُمّةِ إسلاماً، وأوّلهُم من رسولِ الله للمُشركين قتالاً، وفاتَل من بعدِه المنافقين ومن أَشَلَمَ كَرّهاً.

۱۷۸۲ / ۸ - عنه: بإسناده قال أبو محمد الفّحام: حدّثنا أبو الحسن محمد بن أحمد بن عبيدالله الهاشميّ المنتصوري، قال: حدّثني عمّ أبي: أبو موسى عيسى بن أحمد بن عيسى بن المنتصور، قال: حدّثني الإمام عليّ بن محمد العسكري، قال: حدّثني أبي محمد بن عليّ، قال: حدّثني أبي موسى بن محمد العسكري، قال: حدّثني أبي محمد بن عليّ، قال: حدّثني أبي موسى بن جعفر (عبم السلميّ قال: وكنت عند سيّدنا الصادق (عبد السلم) إذ دخل عليه أشجَع السّلميّ (۱) يمدّحُه فوجَده عَليلاً، فجلسَ وأمسَك، فقال له:

ألبَسك الله مسنه عسافيةً في نَومِك المُعتري وفي أرفِك بُخرِج من جسمك السَّقام كما أخرَج ذُلُ السوَّال من عُنقك

فقال: يا غُلام، أيّ شيء معك؟ قال: أربعمائة دِرْهَم. قال: أعظها للأشْجَع. قال: فأخَذَها وشَكر، وولّى. فقال: رُدّوه. فقال: يا سيّدي، سألتُ فأعطيتَ فأغنيتَ، فلِم رَدَدْتَني؟ قال: حدّثني أبي، عن آبائه، عن النبيّ (ملى الدعب وآله) أنه قال: خبْرُ العَطاء ما أبقى نِعْمة باقبة، وإنّ الذي أعطيتُك لأيبقي لكَ نِعْمَة باقبة، وهذا خاتَمي فإن أعطيتَ به عشرة آلاف دِرْهَم، وإلّا فَعُدْ إلى وقت كذا وكذا أوفك إيّاها.

قال: يا سيّدي، قد أغنَيْتَني وأنا كثير الأسفار، وأحصَل في المَواضِع المُفزعة فتُعَلِّمني ما آمَنُ به على نفسى؟

قال: إذا خِفْتَ أمراً فاتُرك يمبنك على أمِّ رأسِك، واقرأ برَفيع صَرْبِك ﴿ أَفَغَيْرُ دِينِ آلَهُ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي آلسَّمَا وَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ ﴿ الْمَرْضِ سِلَ اللهِ عَالَمُ اللهِ ي

قال أَشْجَع: فَحَصَلَتُ في وادٍ <sup>(٢)</sup> تعبث فيه الجِنّ، فسمِعتُ قائلاً يقول: خُذُوه. فقرأتُها، فقال قائل: كيف نأخُذه وقد احتَجَز بآيةِ طيّبة؟».

1۷۸۳ / وقال على بن إبراهيم: فوله تعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ دِينِ آللهِ يَبْغُونَ ﴾ قال: أغير هذا الدين (١) قلت لكم أن تُقِرَوا بمحمّد و وصيّه ﴿ وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي آلسَّمَ وَاتِ وَآلاً رُضِ طَوْعاً وَكَرْها ﴾ أي فَرَقاً من السيف. ثمّ أمر نبيّه وسلّ هذا الإنبياء والرُسُل والكتُب، فقال: ﴿ قُلْ ﴾ يا محمّد ﴿ عَامَنًا بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُوتِي هُوسَى وَعِيسَى وَ ﴾ ما أوتي ﴿ آلنّبِيُونَ مِن رّبِهِمْ عَلَى إِبْرَ هِيمَ وَإِسْمَ عِيلَ وَإِسْمَ عَلَى وَيَعْمُونَ مِن رّبِهِمْ

٨ ـ الأمالي ١: ٢٨٧.

<sup>(</sup>١) هو أشَجَع بن عمرو الشَّلمي، كان شاعراً مُغلِقاً، مُكثِراً سائر الشعر، معدوداً في فُحول الشعراء، عدَّه ابن شهرآشوب من شعراء أهل البيت المُتكلَّفين. أنظر ترجمته في تاريخ بغداد ٧: ٤٥، معالم العلماء: ١٥٣، أعيان الشيعة ٣: ٤٤٧ ـ ٤٥٩.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: دار.

٩ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الذي.

THOUGHT. ..... أثبرهان في نفسير القرآن

#### لَا تُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾.

١٠/ ١٧٨٤ ـ العيّاشي: عن حَنان بن سَدير، عن أبيه، قال: قلت لأبي جعفر (عليه السلام): هل كان وُلد يعقوب أنبياء؟ قال: ولا، ولكنّهم كانوا أسباط أولاد الأنبياء، لم يكونوا فارفوا الدنيا إلّا شعَداء، تابوا وتذكّروا ما صَنّعوا،

١١/ ١٧٨٥ ـ وقال عليّ بن إبراهيم: وقوله: ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلاَم دِيناً فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ ﴾ فإنّه مُحْكَم، ثمّ ذكر الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَنقُضُونَ عَهْدَ آللهِ ﴾ (١) في أمير المؤمنين (عيدالسلام) وكفّروا بعد الرسول، فقال: ﴿ كَيْفَ يَهْدِي آللَهُ قَوْماً كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِدُواْ أَنَّ الرَّسُولَ حَتَّى وَجَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَآلَهُ لَا يَهْدِي ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ \* أَوْلَئِكَ جَزَآوُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ آللهِ وَٱلْمَلائِكَةِ وَآلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ۞ خَالِدِينَ فِيهَا لَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ \* إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ مِن بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُواْ فَإِنَّ آلَٰهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ \* إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهِمْ ثُمَّ آزْدَادُواْ كُفْراً لَّن تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَأُولِئِكَ هُمُ ٱلضَّالُّونَ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَن يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِم مِّلْ ۗ ٱلْأَرْضِ ذَهَباً وَلَوِ ٱفْتَدَى بِهِ أَوْلَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ ألِيمٌ وَمَا لَهُم مِن نَّاصِرِينَ ﴾ فهذه كلّها في أعداء آل محمّد (صلى الدعبه وآله).

١٢/ ١٧٨٦ - الطَّبَرْسي في (مجمع البيان)، في قوله: ﴿ كَيْفَ يَهْدِي آتَهُ قَوْماً كَفَرُواْ بَعْدَ إِيمَانِهِمْ - إلى قوله تعالى . إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ﴾ قيل: نزلت الآيات في رجُل من الأنصار يقال له: الحارث بن سُوَيد بن الصامت، وكان قَتل المُجَذَّر بن زياد البَلَويِّ غَدْراً وهرَب، وارتَّد عن الإسلام، ولَحِق بمكَّة، ثمَّ نَدِم فأرسَل إلى قومه أن يسألوا رسول الله (ستراة عبدراله) هل لي من توبة؟ فسألوا، فنزلت الآيات إلى قوله: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ﴾ فحمّلها إليه رجل من قومه، فقال: إنّي لأعلم أنّك لَصَدوق، وأنّ رسول الله (من الله عليه واله) أصدَق منك، وأن الله تعالى أصدَق الثلاثة. ورجَع إلى المدينة، وتاب وحَسُن إسلامه. قال الطَّبَرْسي: وهو المَروي عن أبي عبدالله (عبه السلام).

فوله تعالى:

# لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ [٩٢]

١٧٨٧ /١ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عُمر بن عبدالعزيز، عن يُونُس بن ظِبيان، عن أبي عبدالله رعبه السلام: ولَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مَا تُحِبُّونَ، هكذا فاقرأها،

١٧٨٨ /٢ ـ عنه، عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى؛ وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً،

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٤/١٨٤

١١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٧.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٧.

۱۲ \_مجمع البيان ۲: ۷۸۹.

سورة آل عمران آية ـ ٩٢ ـ

۱ ـ الكافي ۸: ۱۸۲/۲۰۹.

۲ ـ الكافي ۲: ۱/۱۲۹/۱.



سورة آل عمران (٣) ......

عن الحسن بن مَحْبُوب، عن أبي وَلَاد الحَنَّاط، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إحْسَاناً ﴾ (١) ما هذا الإحسان؟

فقال: االإحسان أن تُحْسِنَ صُحْبَنَهما، وأن لا تُكلّفهما أن يسألاك شيئاً [ممّا يحتاجان إليه]، وإن كانا مُسْنَغْنِيَين، أليس الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ ٩.

٣/ ١٧٨٩ - العيّاشي: عن يونس بن ظِبيان، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: ولَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ ما تُحِبُّون٤. هكذا قرأها.

• ١٧٩ / ٤ ـ عن المُفَضَّل بن عُمر، قال: دخلت على أبي عبدالله (عليه السلام) يوماً ومعى شيءٌ فوضَعْتُه بين يدَيه، فقال: «ما هذاه؟ فقلت: هذه صِلَةُ مَواليك وعَبيدك. قال: فقال لي: «يا مُفَضِّل، إنِّي لا أقبل ذلك، وما أقبَله من حاجةِ بي (١) إليه، وما أقبله إلّا ليزكُّوا به».

ثمٌ قال: «سَمِعت أبي يقول: مَن مضَتَّ له سَنَة لم يَصِلْنا من مالِه، قلَّ أوكثُر، لم ينظِّر الله إليه يوم القيامة، إلّا أنْ يعفَوَ الله عنه».

ثمّ قال: «يا مُفَضَّل، إنّها فريضة، فرضَها الله على شيعتنا في كتابه إذ يقول: ﴿ لَن تَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَتَّى تُنفِقُواْ مِمَّا تُحِبُّونَ﴾ فنحن البرّ والتقوى، وسبيل الهُدى، وباب التقوى، ولا يُحجّب دعاؤنا عن الله، اقتَصِروا على حلالِكم، وحَرامِكم، فسَلُوا عنه، وإيّاكم أن تسألوا أحداً من الفُقَهاء عِمَا لا يعنيكم (1) وعمّا ستر الله عنكم».

١٧٩١ /٥ - محمّد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن شُعَيب، عن الحسين بن الحسن، عن عاصِم، عن بُونُس، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (عبدالسلام) أنّه كان يتصدّق بالسُّكّر، فقيل له: أتتَصدَّق بالسُّكَر؟ فقال: «نعم، إنّه ليس شيءٌ أحبُ إلى منه، فأنا أحبُ أن أتصدَّق بأحبُ الأشياء إلى».

١٧٩٢ /٦- عليّ بن إبراهيم: أي لن تَنالوا الثواب حتّى تَرُدُوا إلى آل محمّدٍ (مله عدوته) حقّهم من الخُمُس والأنفال والفئ.

يُنفِقَ العبدُ المالَ وهو شَحيح يأمُل الدنيا، ويَرجو الغِني، ويَخاف الفَقْره.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٨٣، النّساء ٤: ٣٦، الأنعام ٢: ١٥١، الأسراء ١٧: ٢٣.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٤ / ١٨٤

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٤ /٥٨

<sup>(</sup>١) في المصدر: من حاجتي.

<sup>(</sup>٢) في «ط»: لا يغنيكم.

٥ ـ الكافي ٤: ٢١٦/٦٠.

٦ ـ تفسير القمي ١: ١٠٧.

٧ - مجمع البيان ٢: ٧٩٣.



### قوله تعالى:

# كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِى إِسْرَاءِ بِلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَاءِ بِلُ عَلَى نَفْسِهِ مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ ٱلتَّوْرَلَٰةُ -إلى فوله نعالى -إن كُنْتُمْ صَادِقِينَ [٩٣]

1/ 1741 / - عليّ بن إبراهيم، قال: إنّ يعقوب كان يُصيبه عِرْق النَّسَا، فحرَّم على نفسِه لَحْمَ الجَمَل، فقالت اليهود: إنّ لحم الجمل مُحرَّم في التوراة. فقال الله عزّ وجلّ لهم: ﴿ قُلْ فَأْتُواْ بِالتَّوْرَانَةِ فَاتْلُوهَا إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ إنّما حَرّم هذا إسرائيل على نفسه، ولم يُحرّمه على الناس، وهذا حكايةٌ عن اليهود ولفظه لفظ الخبر.

۱۷۹۵ /۲ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد أو غيره، عن ابن مَحبُوب، عن عبد العزيز العَبدي، عن عبدالله بن أبي يَعْفور، عن أبي عبدالله (عبدالله) قال: اإنّ إسرائيل كان إذا أكلَ من لَحم الإبل هيّج عليه وجَع الخاصِرَة، فحرّم على نفسِه لَحْمَ الإبل، وذلك قبل أن تَنزِلَ التّوراة، فلمّا نزَلتِ التّوراة لم يُحرّمه ولم . يأكُله.

٣/ ١٧٩٦ /٣ ـ العيّاشي: عن عبدالله بن أبي يَعفور، قال: سألت أبا عبدالله (طبه السلام) عن قول الله: ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِيَ إِسْرَآءِ بِلَ إِلا مَا حَرَّمَ إِسْرَآءِ بِلُ عَلَى نَفْسِهِ ﴾.

قال: «إنّ إسرائيل كان إذا أكل لُحُوم الإبل هيّج عليه وجَع الخاصِرَة، فحرّم على نفسه لَحْمَ الإبل، وذلك من قبل أن تَيزلَ النوراة، فلمّا أنزِلَتِ التوراة لم يُحرّمه ولم يأكُلُه.

١٧٩٧ /٤ ـ عن عُمر بن يزيد، قال: كتبتُ إلى أبي الحسن (عبده عن) أسأله عن رجُل دبَّرِ معلوكَه، هل له أن يبيع (١) عُنَقَه (١)؟ قال: كتب: ﴿ كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِكا لِيَتِنيَ إِسْرَآءِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَآءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ﴾.

قوله تعالى:

# قُلْ صَدَقَ آللهُ فَآتَبِعُواْ مِلَّةَ إِبْرَ ٰهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ [90]

١/ ١٧٩٨ / ١ ـ العيّاشي: عن حَبَابَة الوالبيّة، قالت: سمِعتُ الحسين بن عليّ (عليما السلام) يقول: «ما أعلَمُ أحَدًا

سورة آل عمران آية - ٩٣ ـ

١ ـ تفسير القمى ١: ١٠٧.

۲ ـ الكافي ٥: ٣٠٦/٠.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨١ /٨٨

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٥/٧٨

(۱) في «س، ط»: يتبع.

(٢) في «ط» والمصدر: عنقه.

سورة آل عمران آية ـ 90 ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٥ /٨٨



سورة آل عمران (٣)

على مِلَة إبراهيم (عله السلام) إلّا نحنُ وشيعتنا، قال صالح؛ ما أحَدّ على ملّة إبراهيم (عله السلام) قال جابر: ما أعلم أحداً على ملّة إبراهيم (عله السلام).

قوله تعالى:

# إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدَىً لِّلْعَالَمِينَ \* فِيهِ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَّقَامُ إِبْرَٰهِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً [٩٧-٩٧]

1/149 / - محمد بن يعقوب: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن سَيْف ابن عَمِيْرَة، عن أبي زُرارَة التّميميّ، عن أبي حسّان، عن أبي جعفر (مبه السلام) قال: ولمّا أراد الله عزّ وجلّ أن يخلّق الأرضَ أمرَ الرياح فضَرَبْنَ وَجْهَ الماء حتّى صار مَوْجاً، ثمّ أزْبَدَ فصار زَبَداً واحِداً فجمعَه في مَوضِع البيت، ثمّ جعله جبلاً من زَبَدٍ، ثمّ دَحا الأرض من تحته، وهو فول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ لِلتَّاسِ لَلَّذِي يِبَكَّةَ مُبَارَكاً ﴾.

وروى أيضاً عن سيف بن عَمِيْرَة، عن أبي بكر الحَضْرَمِيّ، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، مثله.

٢/ ١٨٠٠ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن ابن سِنان، قال: سألت أبا عبدالله (مله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدى لِلْمَالِمِينَ ﴿ فِيهِ عَبِدَالله (مله السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكا وَهُدى لِلْمَالِمِينَ ﴿ فِيهِ عَبِدَالله (مله الله عزه الآبات البينات؟
 عَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ ﴾ ما هذه الآبات البينات؟

قال: دمقام إبراهيم (عليه السلام) حيث قام على التُحجّر فأثرت فيه قُدَماه، والحجّر الأسود، ومَنزِل إسماعيل، ١٨٠١ /٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن مُعاوية بن عمّار، قال: قلت لأبي

عبدالله (عليه السلام): أقوم أصلِّي بمكَّة، والمَرأة بين يدي جالِسَة أو مارّة؟

فقال: الا بأس، إنَّما شمّيت بَكَّة لأنَّها تَبُّكَ فيها الرجال والنساء،

١٨٠٢ /٤ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن مَحْبُوب، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (طبالـ الله عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً ﴾ البيت عنى أم الحَرَم؟

قال: «من دخّل الحَرم من الناس مُستَجيراً به فهو آمن من سَخَط الله، ومن دخَله من الوحوش والطيركان آمناً

سورة آل عمران آية ـ ٩٦ ـ ٩٧ ـ

١ ـ الكافي ٤: ١٨٩/٧.

٢ ـ الكافي ٤: ١/٢٢٣.

٣ ـ الكافي ٤: ٧/٥٢٦.

٤ ـ الكافي ٤: ١/٢٢٦.





. البرهان في تفسير القرآن

من أن يُهاج أو يُؤدني حتّى يَخْرُج من الحَرَم،

٥/ ١٨٠٣ ـ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن حَمّاد، عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (طه السلام)، قال سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن دَخَلُهُ كَانَ ءَامِناً ﴾.

قال: هإذا أحدَث العبدُ جِنابةً في غير الحَرّم ثمّ فرّ إلى الحَرّم لم يَنْبَغِ (١) لأَحَدٍ أن يأخُذُه في الحَرّم، ولكن يُمنَع من السوق، ولا يُبايَع، ولا يُطعَم، ولا يُسفى، ولا يُكلِّم، فإنّه إذا فُعِل ذَلك به يُوشِك أن يَخْرُجَ فُيؤخَذ، وإذا جَنى في الحَرَم جِنايةً أُقيم عليه الحَدّ في الحَرَم، لأنّه لم يَرْعَ للحَرَم حُرْمَة، (").

١٨٠٤ /٦ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي عبدالله (عليه السلام) قال: سألته عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ مَامِناً ﴾.

قَالَ: وَإِنَّ سَرَقَ سَارِقٌ بغير مَكَّة أُوجَني جِنايةً على نفسِه ففرُ إلى مَكَّة، لم يُؤخِّذُ ما دامَ في الحَرَم حتى يَخْرُجَ منه، ولكن يُمنَع من السوق، ولا يُبابَع، ولا يُجالَس حتّى يَخْرُجَ منه فيُؤخَذ، وإذا أحدَث في الحَرَم ذلك الحَدَث

٧/ ١٨٠٥ /٧- وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضّال، والحَجّال، عن ثَعْلَبَة، عن أبي خالد القَمّاط، عن عبدالخالق الصَّيْقَل، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً ﴾. فقال: ولقد سألتني عن شيءٍ ما سألني أحدُّ إلَّا مَن شاء الله،

قال: دمن أمَّ هذا البيت وهو يعلَم أنَّه البيت الذِّي أمِّرَه الله عزَّ وجلَّ به، وَعرَفَنا أهل البيت حقَّ معرفتنا، كان آمناً في الدنيا والآخرة.

١٨٠٩ /٨ ـ ابن بابويه، قال: حدَّثنا أبِّي رض قوس، قال: حدَّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أبُّوب بن نوُّح، عن صَفُوان بن يحيى، عن مُعاوية بن عَمَار، عن أبي عبدالله (طبة إليلام)، أنَّه سُئِل عن طَيرِ أهليَّ أقبَل فدخل الحَرَم. قال: ولا يُمَسَّ، لأنَّ الله عزَّ وجلَّ يقول: ﴿ وَمَن دَخَلَةٌ كَانَ عَامِئاً ﴾ ٢.

٩/ ١٨٠٧ / عنه: بإسناده عن أبي عبدالله (عبه السلام) في قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ وَمَن دَخَلُهُ كَانَ ءَامِناً ﴾.

قال: «في قائِمنا أهل البيت، فمَنْ بايَعَه، ودخَل معه، ومسَح على يده، ودخَل في عَقد أصحابه، كان آمِناً.

٥ ـ الكافي ٤: ٢/٢٢٦.

<sup>(</sup>١) في المصدر: لم يسع،

<sup>(</sup>٢) في المصدر: حُرمته.

٦ ـ الكافي 1: ٣/٢٢٧.

٧ ـ الكافي ٤: ٥٤٥/٥٢.

٨ ـ علل الشرائع: ١/٤٥١ باب ٢٠٦.

٩ ـ علل الشرائع: ٩١/٥.

۱۰/ ۱۸۰۸ من جعفر بن بشير، عن أبيه، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن العَرْزميّ، عن أبي عبد الله (علمالسلام)، قال: وإنّما سُمّيت مكّة بَكّة لأنّ الناس يتَباكون فيها».

۱۱/ ۱۸۰۹ ـ وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن موسى بن المُتوكل (رحمه الله)، قال: حدّثنا عليّ بن الحسين السّعْد آباديّ، عن أحمد بن أبي عبدالله البَرْقيّ، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن عبدالله بن سِنان، قال: سألت أبا عبدالله (عبه السبر، لِمَ سميّت الكعبة بَكّة؟ فقال: «لبّكاء الناس حَولها وفيها».

17/ 1A11 وعنه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الصَفَّار، عن العبّاس بن معرّوف، عن عليّ بن مَهْزيار، عن فَضَالة، عن أبان، عن الفُضيل، عن أبي جعفر (عليه السعم) قال: «إنّما سُمّيت مكّة يَكّة لأنها تَبُكّ بها الرجال والنساء، والمرأة تُصلّي بين يديك وعن يَمينك وعن شِمالك ومعَك، ولا بأس بذلك، إنّما يُكرّه ذلك في سائِر البُلدان».

۱۸۱۲ /۱۸۱ وعنه، قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن أحمد وعبدالله ابنّي محمّد بن عبسى، عن محمّد بن أبي عُمَير، عن حَمّاد بن عُثمان، عن عبيدالله بن عليّ الحَلَبيّ، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) لِمَ سُميّت مكّة بَكّة؟ قال: ولأنّ الناس يَبُكُ يعضُهم بعضاً فيها بالأيدى.

١٨١٣ /١٥ - عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن حَفْص بن البَخْتَريّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في الرجل يَجْني الجِناية في غير الحَرّم، ثمّ يلجأ إلى الحَرّم.

قال: «لا يُقام عليه الحَدّ، ولا يُكلّم، ولا يُسقى، ولا يُطعم، ولا يُباع، فإذا فُعِل ذلك به يُوشِك أن يَخْرُج فيُقام عليه الحَدّ، وإذا جَني في الحَرَم جنايةً أقيم عليه الحَدّ في الحَرَم، لأنّه لم يَرَ للحَرَم حُرْمةً».

١٦/ ١٦/ ١٦/ العيّاشي: عن عبدالصَّمد بن سَعْد، قال: طلب أبو جعفر أن يشتري من أهل مكّة بيوتَهم أن يزيدَه في المسجد، فأبَوا، فأرغَبَهم فامتَنَعوا، فضاق بذلك فأتى أبا عبدالله (عبدالله) فقال له: إني سألت هؤلاء شيئاً

١٠ ـ علل الشرائع: ١/٣٩٧ باب ١٣٧.

١١ ـ علل الشرائع: ٢/٣٩٧.

١٢ ـ علل الشرائع: ٣/٣٩٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حدثنا إدريس، والصواب ما في المتن، وهو من مشايخ ابن بابويه، والراوي عن ابن عيسي كثيراً، راجع معجم رجال الحديث ٢: ٦٨.

١٢ ـ علل الشرائع: ٢٧٦/١.

١٤ ـ علل الشرائع: ٣٩٨/٥.

١٥ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٨.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٥ /٨٩



من منازلهم وأفْنِيَتِهم، لنزيد في المَسْجد، وقد منَعوني ذلك فقد غَمَّني غَمَّا شديداً.

فقال أبو عبدالله (عله السلام): اللم يَغُمُك ذلك وحُجّتك عليهم فيه ظاهِرة؟). فقال: وبما أحتَجُّ عليهم؟ فقال: «بكتاب الله».

فقال: في أيّ مَوضِع؟

فقال: «قول الله: ﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةً ﴾ قد أخبَرك الله تعالى أنّ أوّل بيتٍ وُضِعَ للناس هو الذي بِبَكّة، فإن كانوا هم تَوَلّوا قبل البيت فلهم أفنِيَتُهم، وإن كان البيت قديماً قبلَهم فله فناؤه.

فدعاهم أبو جعفر فاحتَجُّ عليهم بهذا، فقالوا له: اصنَعْ ما أحبَبْت.

1٧/ ١٨١٥ عن الحسن بن عليّ بن النُّعمان، قال: لمّا بني المهديّ في المسجد الحرام بقيت دار في تربيع المسجد فطلَبها من أربابها فامتَنَعوا، فسأل عن ذلك الفُقهاء، فكُلّ قال له: إنّه لا ينبغي أن يُدخِل شيئاً في المسجد الحرام غَصْباً.

فقال له عليّ بن يَقْطِين: يا أمير المؤمنين، لوكتبتَ إلى موسى بن جعفر (طهماالسلام) لأخَبَرك بوجه الأمر في ذلك. فكتب إلى والي المدينة أن يسأل موسى بن جعفر (طهماالسلام) عن دارٍ أردْنا أن تُدخِلَها في المسجد الحرام، فامتنَع علينا صاحبها، فكيف المَخْرَج من ذلك؟ فقال ذلك لأبي الحسن (طبالسلام)، فقال أبو الحسن (طبالسلام)، ولأبدّ من الجَواب في هذا؟، فقال له: الأمر لا بُدّ منهم.

فقال له: «اكتب: بسم الله الرحمن الرحيم، إن كانت الكعبة هي النازِلة بالناس فالناس أولى بفِناتها، وإن كان الناس هم النازِلون بفِناء الكعبة فالكعبة أولى بفِنائها، فلمّا أتى الكتاب المَهديّ أخذ الكتاب فَقَبَّله ثمّ أمر بهَدْمِ الدار، فأتى أهل الدار أبا الحسن (عبد الهم) فسألوه أن يكتُب لهم إلى المهدي كتاباً في ثَمَن دارهم، فكتب إليه «أن أرْضِح (1) لهم شيئاً، فأرضاهم.

الماء الله الله الماء على الهواء، والهواء لا يجعفر (عباسلام) قال: «كان الله تبارك وتعالى كما وصف نفسه، وكان عَرْشُه على الماء والماء على الهواء، والهواء لا يجري، ولم يكن غير الماء خلق، والماء يومئذ عَذْبٌ قُرات، فلمّا أراد الله أن يخلُق الأرض أمرّ الرياح الأربع فَضَربُنَ الماء حتى صار مَوْجاً، ثمّ أزَبد زَبْدة واحِدة، فجمعَه في موضع البيت، فأمر الله فصار جبَلاً من الزّبد، ثمّ ذحا الأرض من تحته، ثمّ قال: ﴿إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى يَبَكَة مُبَارَكاً وَهُدئ لِلْقَالَمِينَ ﴾.

۱۹۱۷ /۱۹۱ ـ عن زُرارَة، قال: سُئل أبوجعفر (مله السلام) عن البيت، أكبان يُنحج إليه قبل أن يُبعَثَ النبيّ (مني الدعبه واله)؟

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٥ / ٩٠.

<sup>(1)</sup> الرَّضخ: العطاء. «لسان العرب ـ رضخ ـ ٣: ١٩».

۱۸ ـ تفسير العتباشي ۱: ۱۸۱/۱۸۹.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٦/١٨٦.

قال: «نعم، لا يعلَمون أنّ الناس قد كانوا يَحُجُون، ونُخيِرُكم أنّ آدَمَ ونوحاً وسُليمان (ميهم يسلام) قد حَجُوا البيت بالجِنّ والإنس والطّير، ولقد حَجّه موسى (ميه السلام) على جَمَلِ أحمَر، يقول: لبّيك لبّيك، فإنّه كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةً مُبَارَكاً وَهُدئ لِّلْعَالَمِينَ ﴾.

١٨١٨ /٢٠ ـعن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (طهالسلام) قال: (مكَّة تُجملة القرية، ويَكَّة مَوضِع الحَجَر الذي يَبُكُ الناس بعضُهم بعضاً).

٢١/ ١٨١٩ - عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: ﴿إِنَّ بَكَة مَوضِع البيت، وإِنَّ مَكَة الحَرَم، وذلك قوله:

٢٢/ ١٨٢٠ عن الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (علدالله)، قال: سألته: لم سُميّت مكّة ببكّة؟ قال: ولأنّ الناس يَبُكُ بعضُهم بعضاً بالأيدي،

ُ ۱۸۲۱ /۲۳ ـ عن جابر، عن أبي جعفر (عله السلام)، قال: وإنّ بَكّة مَوضِع البيت، و إنّ مكّة جميع ما آكتَنَفَه الحَرَم.

۱۸۲۲ /۲۶ عن الحَلَبي، عن أبي عبدالله (عبد عليه)، قال: «إنّه وجَد في حَجَرٍ (١) من حَجَرات البيت مكتوباً: إنّي أنا الله ذو بَكّة، خَلَقتُها يوم خَلَقتُ السماوات والأرض، ويوم خلقتُ الشمس والقَمر، وخلقتُ الجَبَلين وحَفَقْتُهما بسبعة أملاكَ حَفّاً. وفي حجَر آخرَ: هذا بيتُ الله الخَرام ببَكّة تكفّل الله برِزْقِ أهلِه من ثَلاث سُبُلٍ، مبارك (١) لهم في اللّحم والمّاء، أوّل من نُحِلّه إبراهيم (عبد عليه المهم).

٢٥/ ١٨٢٣ عن عليّ بن جعفر بن (١) محمّد، عن أخيه موسى المهمالله، قال: سألتُه عن مَكّة لِمَ سُميّت بَكَّة؟ قال: ولأنّ النياس يَبُكُ بعضُهم بَعْضاً بالأيدي في المَسْجِد حَول الكَعبُة.

٢٦/ ١٨٢٤ - عن ابن سِنان، قال: سألت أبا عبدالله (مداسلام) عن قول الله: ﴿ فِيه عَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ ﴾ فما هذه

۲۰ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧/ ٩٣.

۲۱ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧/٩٤.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧/١٨٧.

۲۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧ /٩٦.

۲۶ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۸۷/۹۷.

<sup>(</sup>١) في المصدر: حجرين.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: منازل.

۲۵ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۸۷/۱۸۷.

<sup>(</sup>١) في الس وطا؛: عن، تصحيف، والصواب ما في المتن، وهو يروي عن أخيه موسى بن جعفر (طهماالسلام)كثيراً. واجع رجال النجاشي: ٢٥١، مجمع الرجال ٤: ١٧٣.

٢٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧ /٨٩.



الآيات البيّنات؟ قال: «مقام إبراههم (مهاسلام) حين قام عليه، فأثّرتْ قَدَماه فيه، والحجَر، ومنزل إسماعيل (عليه السلام)).

١٨٢٥ /٢٧ ـ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام) قال: سألته عن قوله: ﴿ وَمَن دَخَلَةٌ كَانَ عَامِناً ﴾. قال: «يأمَن فيه كلِّ خائفٍ ما لم يَكُنْ عليه حَدٌّ من حدود الله ينبغي أن يُؤخذ به».

قلت: فيأمّن فيه مَن حارب الله ورسولَه وسَعى في الأرضِ فَساداً؟ قال: «هو مثل الذي يَكمُن (١) بالطريق فيأخُذ الشاة أو الشيء، فيصنَع به الإمام ما شاءه.

قال: وسألته عن طائير بدخُل الحَرَم؟ قال: ﴿لا يُؤخَذ ولا يُمَسّ، لأنَّ الله يقول: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً ﴾ .. ٢٨/ ١٨٢٦ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبد الدم)، قلت: أرأيت قوله: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ عَامِناً ﴾ البيتَ عنى أو الحَرّم؟

قال: «مَن دخَل الحَرَم من الناس مُستَجيراً به فهو آمِنّ، ومَن دخَل البيت من المؤمنين مُستَجيراً به فهو آمِنّ مِنْ سَخَطِ الله، ومَنْ دخل الحَرَم من الوَحْش والسِّباع والطِّير فهو آمِنٌ مِنْ أن يُهاج أو يُؤذى حتى يخرُجَ من الحَرّم، ٢٩/ ١٨٢٧ عن هيشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «مَن دخَل مَكَة المَسْجد الحَرام يَعْرِف من حقِّنا وحُرِّمَتِنا ما عرّف من حقِّها وحُرْمَنِها غفّر الله له ذَنَّبَه، وكَفاه ما أهمَّه من أمرِ الدنياوالآخِرَة، وهو فوله: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً ﴿ ٥،

٣٠/ ١٨٢٨ عن المُثنّى، عن أبي عبدالله المبارع، وسألته عن قول الله: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ عَامِناً ﴾.

قال: ﴿إِذَا أَحِدَث السارِق في غير الحَرَم ثم دُخُلُ الحرِّم لم ينبغ لأحَدٍ أن يأخُذُه، ولكن يُمنَعُ من السوق، ولا يُبايَع، ولا يُكلِّم، فإنّه إذا قُعِل ذلك به أوشَك أن يخرُجَ فيُؤخّذ، وإذا أخِذَ أقيم عليه الحَدّ، فإن أحدَث في الحَرّم أَخِذَ وأَقيمَ عليه الحَدّ في الحرّم، لأنّ مَنْ جُني في الحرّم أفيم عليه الحدّ في الحرّم».

٣١/ ١٨٢٩ ـ وقال عبدالله بن سِنان: سَمِعته (عبدالله) يقول فيما أدخِل الحَرم ممّا صِيد في الحِلّ، قال: ﴿إذا دخَل الحرَم فلا يُذبَح، إنَّ الله يقول: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً ﴾ ٢.

· ١٨٣٠ /٣٢ ـ عن عِمران الحَلَبيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله) في قوله: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ عَامِناً ﴾.

قال: «إذا أحدَث العبدُ في غير الحرّم ثمّ فَرّ إلى الحَرم لم ينبّغ أن يُؤخّذُ، ولكن يُمنّع منه السّوق، ولا يُبايّع،

۲۷ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٨/١٠٨.

<sup>(</sup>١) في «ط»: يكن، وفي المصدر: تكر.

۲۸ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠١/١٨٩.

۲۹ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٢/١٨٩.

٣٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٩/١٨٩.

٣١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٤/١٨٩.

٣٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٩ /١٠٥.



ولا يُطْعَم، ولا يُسقى، ولا يُكلَّم، فإنّه إذا فُعل ذلك به يُوشِك أن يَخْرُج فيُؤخذ، و إنكان إحداثُه في الحرَم أخِذَ في الحرَم».

١٩٣١ /٣٣ ـ عن عبدالخالق الصَّبْقَل، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ
 عَامِناً ﴾.

فقال: القد سألتني عن شيءٍ ما سألني عنه أحَدٌ، إلّا ما شاء الله \_ثمّ قال \_: إنّ مَن أمَّ هذا البيت وهو يعلم أنّه البيت الذي أمّر الله به، وعرّفنا أهلَ البيت حقّ معرِفَتناكان آمِناً في الدنيا والآخرة».

٣٤/ ١٨٣٢ عن عليّ بن عبدالعزيز، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): جُعِلتُ فِداك، قول الله: ﴿ آيَاتُ بَيُنَاتٌ مَقَامُ إِبْرُ هِيمَ وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِناً ﴾ وقد بدخُله المُرْجِئ والقَدَري والحَرُوري والزَّنديق الذي لا يُؤمِن بالله؟ قال: ولا كرامة.

قلت: فمَنْ جُعِلتُ فِداك؟ قال: «مَن دخَله وهو عارِفٌ بحقِّناكما هو عارِفْ له، خرّج من ذنُوبه وكُفي همَّ الدنيا والآخرة».

۱۸۳۳ /۳۵ ـ المُفيد في (الاختصاص): عن النبيّ (منَراة عبدراله) وقد سُئِل عن أوّل رُكْنٍ وَضَع الله في الأرض. قال (منراة عبدراله): «الرُكنُ الذي بمَكّة، وذلك قوله: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً ﴾ ،. قال: صدقت، يا محمّد.

٣٦/ ١٨٣٤ - ابن شهرآشوب: عن أمير المؤمنين (مُنوبُلام) في قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ لِلَّناسِ﴾ فقال له رجل: أهو أوّل بيت؟

قال: الا، قدكان قبله بُيوت، ولكنّه أوّلُ بيتٍ وُضِعَ للناس مُبارَكاً، فيه الهُدى والرَّحْمَة والبَرَكة، وأوّل من بَناه إبراهيم (طبهاسلام)، ثمّ بَناه قومٌ من العرّب من جُرْهُم (١)، ثمّ هُدِم فَبَنَتْه العَمالِقة، ثمّ هُدِم فَبَنَتْه (٢) قُريش،

قوله تعالى:

وَ لِلهِ عَلَى آلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ آسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ آللة

٣٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٩ /١٠٦.

٣٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٠/١٩٠.

٣٥ \_الاختصاص: ٥٠.

٣٦ ـ المناقب ٢: ٤٣.

<sup>(</sup>١) بُحرَّهُم: حيّ من اليمن، نزلوا مكّة، وتزوج فيهم إسماعيل بن إبراهيم اعلهما السلام). «لسان العرب - جرهم - ١٢: ٩٧».

<sup>(</sup>٢) (العمالقة ثم هدم فبنته) ليس في المصدر.

## غَنِيٌ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ [ ٩٧]

۱۸۳۵ /۱ ـ محمد بن بعقوب: عن عدة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن موسى بن القاسم البَجَليّ؛ ومحمد بن يحيى، عن العَمْرَكِيّ بن عليّ جميعاً، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى (عليه السلام)، قال: (إنَّ الله عزّ وجلّ فرَضَ الحَجَّ على أهل الجِدة (۱) في كلّ عام، وذلك قولُه عزّ وجلّ: ﴿ وَقِهْ عَلَى النَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ الشَّطَاعَ إلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ آللهُ غَنِيٌ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ ٤.

قال: قلت: فمَنْ لم يَحُجّ منّا فقد كفَر؟ فقال: ولا، ولكن من قال: ليس هذا هكذا؛ فقد كفر،

١٨٣٦ /٢ ـ عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عُمَر بن أذَينة، قال: كتبت إلى أبي عبدالله (عبدالله (عبدالله) (عبدالله (عبدالله) (عبدالله) (عبدالله) (عبدالله) (عبدالله) (عبدالله) (عبدالله) (عبدالله) وعني به الحرّ وقيه على آلنّاس حِجُّ آلْبَيْتِ مَنِ آسْتَطَاعَ إلَيْهِ سَبِيلاً عني به الحَجِّ والعُمْرَة جميعاً لأنهما مفروضان».

٣/ ١٨٣٧ /٣ وعنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير (١)، عن حَمّاد بن عُثمان، عن الحَلَبيّ، عن أبي عَبدالله (على السلام) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلِيّهِ عَلَى آلنّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ آسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ ما السّبيل؟ قال: وأن يكون له ما يَحِجُ به،

قال: قلت: مَن عُرِض عليه ما يَحُجّ به فاستَحْيا من ذلك، أهو مِمَّن بستطَيع إليه سَبيلاً؟ قال: «نعم، ما شأنه بستَحيي؟ ولو يَحُجّ على حِمار أَجْدَع (") أبتَر (")، فإن كان يُطيق أن يمشي بعضاً ويَرْكَب بعضاً فليَحُجّ.

١٨٣٨ /٤ ـ وعنه: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي غُمَير، عن محمّد بن يحيى الخَفْعَميّ، قال: سأل حَفْص الكُناسيّ أبا عبدالله (عدِالسلام) وأنا حاضر (١)، عن قول الله عزّ وَجَلّ: ﴿ وَيَهْ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً﴾ ما يعني بذلك؟

سورة آل عمران آية ـ ٩٧ ـ

١ ـ الكافي ٤: ٥/٢٦٥.

<sup>(</sup>١) الجِدّة: الغني. «مجمع البحرين ـ وجد ـ ٣: ١٥٥».

٢ ـ الكافي ٤: ١/٢٦٤.

٣ ـ الكاني ٤: ٢٦٦/١.

<sup>(</sup>١) فَي «ط» زيادة: عن عُمر بن أذينة، والصواب ما في المتن، لأنّ عُمر بن أذينة لا يروي عن حمّاد بن عُثمان، وروى ابن أبي عمير عن حمّاد بلا واسطة في موارد كثيرة، واجع معجم رجال الحديث ٦: ٢١٧ و ١٤: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) الأجدع: المقطوع الأذن. «مجمع البحرين . جدع . ٤: ٣٠٩».

<sup>(</sup>٣) الأُبتر: المقطوع الذنب. «مجمع البحرين ـ بتر ـ ٣: ٣١٣».

٤ \_ الكافي ٤: ٢/٢٦٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأنا عندم

قال: «مَنْ كان صحيحاً في بَدنِه، مُخلَّىً سَرُ به (٢)، له زاد وراحلة، فهو ممّن يستطيع الحجِّ ـ أو قال ـ : ممّن كان له مال».

قال: فقال له حَفْص الكُناسيّ: فإذا كان صحيحاً في بَدَنِه، مُخلَّىَ سَرْبه، له زادٌ وراحلةٌ، فلم يَحُجّ، فهو ممّن يستطيع الحجّ؟ فقال: دنعم،

١٨٣٩ /٥- وعنه: عن عِدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبون، عن خالد بن جَرير، عن أبي الربيع الشامي، قال: شئل أبو عبدالله (عبدالله) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾. فقال (عبدالسلام): «ما يقول الناس؟، قال: فقيل له: الزاد، والراحِلة.

قال: فقال أبوعبدالله (عليه السلام): «قد سُئل أبو جعفر (عليه السلام) عن هذا فقال: هلَك الناس إذن، لئن كان مَن كان له زادٌ وراحلةٌ قَدر ما يقوت عباله، ويستغنى به عن الناس، يَنْطَلِق إليه (١)، فيَسْلُبهم إيّاه، فقد هَلَكُوا».

فقيل له: فما السبيل؟ فقال: «السَّعَة في المال، إذا كان يَحُجّ ببعضٍ ويُبقي بعضاً يَقوت به عيالَه، اليس قد فرّض الله الزكاة، فلم يجعَلُها إلّا على من يَمْلِك مائتي دِرْهَم؟».

١٨٤٠ /٦ - وعنه: عن محمد بن أبي عبدالله، عن موسى بن عِمران، عن الحسين بن يزيد النَّوْفَليّ، عن السَّكُونيّ، عن السَّكُونيّ، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: سأله رجُل من أهل القَدَر، فقال: يا بن رسول الله، أخْيِرْني عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَلْهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ أليس قد جعَل الله لهم الاستِطاعة؟ فقال: دويحَك، إنّما يعنى بالاستِطاعة الزاد والراحلة، ليس استطاعة الثّدني.

فقال الرجُل: أفليس إذاكان الزاد والراحلة فهو مستطيع للحج؟

فقال: «ويحَك، ليس كما تَظُنّ، قد تَرى الرجُلَ عنده المال الكثير أكثَر من الزاد والراحِلة فهو لا يَحُجّ حتّى يأذنّ الله تعالى في ذلك.

٧ ١٨٤١ /٧ - الشيخ في (التهذيب): بإسناده عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أبوب، عن مُعاوية بن عَمّار، عن أبي عبدالله (عله السلام) عن أبي عبدالله (عله السلام) قال: قال الله تعالى: ﴿ وَيَلْهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾؟

قال: «هذه لمن كان عنده مال وصِحُةً، وإن كان سَوَّفَهُ (١) للتجارة فلا يسَعَه، فإن ماتَ على ذلك فقد ترَك شريعةً من شرائع الإسلام، إذ هو يَجِدُ ما يحُبِّج به، وإن كان دَعاه قومٌ أن يُحِجُوه فاستَحْيا فلم يفْعَل، فإنّه لا يَسَعه إلّا الخُروج ولو على حِمارٍ أَجْدَع أَبْتَره.

<sup>(</sup>٢) أي موسع عليه غير مضيق عليه. «أقرب الموارد . سرب . ١: ٥٠٨».

٥ ـ الكافي ٤: ٣/٢٦٧.

<sup>(1)</sup> أي إلى الحج. وفي «ط»: ينطلق إليهم فيسألهم.

٦ ـ الكافي ٤: ٢٦٨/٥.

٧ ـ التهذيب ٥: ١٨ /٥٠.

<sup>(</sup>١) التسويف: التأخير. المجمع البحرين ـ سوف ـ ٥: ٧٣٪.

وعن قوله عزَّ وجلِّ: ﴿ وَمَن كَفَرَ ﴾ قال: «يعني: من ترك».

١٨٤٢ /٨ عنه: بإسناده عن موسى بن القاسم، عن مُعاوية بن وَهْب، عن صَفوان، عن العَلاء بن رَذِين، عن محمّد بن مسلم، قال: قلت لأبي جعفر (هـ السلام): قوله تعالى: ﴿ وَإِنّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجَّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إلَيْهِ سِبِيلاً ﴾؟ قال: وأن يكون له ما يحُجّ به،

قلت: فإن عُرِض عليه الحجّ فاستَحيا؟ قال: «هو مِمَّن يستطيع، ولِمَ يستَحيي؟! ولو على حِمارٍ أَجدَع أَبتَر ـقال ـ: فإن كان يستطيع أن يمشي بعضاً ويركب بعضاً فليفْعَل».

م ۱۸۶۳ / ۹ ـ وعنه: بإسناده عن أحمد بن محمّد، عن الحسين (۱)، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ، عن أبي بصير، قال: قلت لأبي عبدالله (عبد السلام): قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَتْوعَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ قال: «يمشى إن لم يَكُنْ عنده».

قلت: لا يقدِر على المَشْي؟ قال: «يَمْشي ويرْكَب».

قلت: لا يقدِر على ذلك؟ قال: «يخدِم القَوم ويخرُج [معهم]».

قال الشيخ: هذا الخبر محمول على الاستحباب.

قال: «هذا لِمَنْ كان عنده مأل وصِحَة ، فإن سَوَّفه للنجارة فلا يَسَعه ذلك، وإنْ مات على ذلك فقد تَرَك شريعة من شرائع الإسلام، إذا ترَك الحَجّ وهو يَجِدُ ما يَحُجّ به، وإن دعاه أَحَدٌ إلى أن يَحْمِله فاستَحْبا فلا يفعل، فإنّه لا يَسَعه إلّا أن يَخْرُج ولو على حِمارٍ أَجْدَع أَبتَر، وهو قول الله: ﴿ وَمَن كَفَر فَإِنَّ آلله غَنِي عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ -قال -: ومن ترَك فقد كفَر، ولِمَ لا يكفُر وقد ترك شريعة من شرائع الإسلام؟! يقول الله: ﴿ الْحَجُ آشْهُرٌ مَعْلُومَاتٌ فَمَن فَرَضَ فِيهِنَّ ٱلْحَجُ فَلا رَفَتَ ولا فُسُوقَ وَلا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾ (أ فالفريضة: التَلْبِية والإشعار والتَقليد، فأيّ ذلك فعل فقد فرَض الحجّ، ولا فرض إلّا في هذه الشهور التي قال الله: ﴿ الْحَجُ أَشْهُرٌ مَعْلُومَاتُ ﴾ .

11/ 112 ـ عن زُرارة، قال: قال أبو جعفر (عليه السلام): البني الإسلام على خمسة أشياء: على الصّلاة، والزّكاة، والرّكاة، والرّكاة،

٨ ـ التهذيب ٥: ٣/٤.

٩ ـ التهذيب ٥: ٢٠/١٠، الاستبصار ٢: ١٤١.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحسين بن سعيد.

١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٨/١٩٠.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٩٧،

١١٠ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩١/١٩١.

قال: قلت: فأي ذلك أفضَل؟ قال: «الولاية أفضَلهنّ لأنها مِفتاحُهنّ، والوالي هو الدّليل عليهنّ».

قال: قلت: ثمَّ الذي يَلي في الفَضْل؟ قال: قال: «فالصَلاة، إنَّ رسول الله (سَلَ الله عَمود الصَلاة عَمود دينكم».

قال: قلت: الذي يَليها في الفَصْل؟ قال: «الزَكاة، لأنّه قَرَنَها بها، وبدأ بالصَلاة قَبْلَها، وقال رَسول الله (صلى الاعليدواله): الزّكاة تُذهِبُ الذُنوب.

قال: قلت: فالذي يَليها في الفَضْل؟ قال: «الحجّ، لأنّ الله يقول: ﴿ وَيَتِهِ عَلَى آلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ آسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ آللهُ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَالَمِينَ ﴾، وقال رسول الله (ملّ الله عبدواته): لَحِجَّةٌ مُتَفَبَّلةٌ خَير من عَشرين صلاةً نافِلة، وَمن طافَ بهذا البيت طَوافاً أحْصى فيه سُبُوعه (١) وأحسَنَ رَكْعَنَيْه غُفِر له. وقال يومَ عَرَفة ويَوم المُزْدَ لِفَة ما قال».

قال: قلت: ثمّ ماذا يتبَعُه؟ قال: وثمّ الصُّوم،

قال: قلت: فما بال الصَّوم آخِر ذلك أجمَع؟ فقال: «قال رسول الله (ملَى الا مبدواله): الصَّوم جُنَّة من الناره. قال: ثمّ قال: «إنَّ أفضَل الأشياء ما إذاكان فاتَك لم يَكُنْ لك منه النوبة دون أن ترجِعَ إليه فتُودِّيه بعَيْنه، إنّ الصلاة والزكاة والحجّ والولاية ليس ينفّع شيءٌ مكانها دون أدائها، وإنّ الصَّوم إذا فاتَك أو أفطَرتَ أو سافَرْتَ فيه ادَّيت مكانه أيّاماً غيرَها، وفدَيْتَ ذلك الذَّنْب بفِدْيَة، ولا قضاء عليك، وليس مِثْنَ تلك الأربعة شيءٌ يُجزيك مكانها غيرَها».

11/ 11/1 - عن عُمر بن أذينة، قال: قلت: لأبي عبد الله المباهديم، في قوله تعالى: ﴿ وَيَقِهِ عَلَى آلنّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ آسْتَطَاعَ إلّهِ سَبِيلاً ﴾ يعني به الحجّ دون العُمْرة؟ قال: ﴿ وَلَكنّه الحَجِّ والعُمْرَة جميعاً لأنهما مفروضان ».

17/ 1021 - عن عبد الرحمن بن سَبَابة، عن أبي عبد الله (عبد الدين)، في قول الله: ﴿ وَيَقِهِ عَلَى آلنّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ آسْتَطَاعَ إلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ . فال: «مَن كان صَحيحاً في بَدَنِه، مُخلّى سَرْبه، له زادٌ وراجلة، فهو مستطيع للحجّ ».

18/ 1024 / 12 - وعنه: في حديث الكِنانيّ، عن أبي عبد الله (عبد الدين)، قال: دوإن كان يَقدِر أن يَمشي بَعضاً ويَوْكَ بِعْضاً فليفعل ﴿ وَمَن كَفَرَ ﴾ . قال . : تَرك ».

١٥/ ١٨٤٩ عن أبي الرَّبيع الشاميّ، قال: سُئل أبو عبدالله (طبه السلام) عن قول الله: ﴿ وَفِيهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إلَيْهِ سَبِيلاً ﴾. فقال: «ما يقول الناس»؟ فقيل له: الزاد والراحِلَة.

قال: فقال أبو عبدالله (طبهاسلام): «سُئِلَ أبو جعفر (طبهاسلام) عن هذا، فقال: لقد هلَكَ الناس إذَنَّ، لئِن كان مَن كان له زاد وراحِلة قدر ما يقوت به عِبالَه، ويستَغْني به عن الناس ينطلِق إليهم فيسألهم إيّاه ويحُجّ به لقد هلكوا إذن.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أُسبُوعه، وكلاهمابمعنى، والأسبوع من الطُّواف: أي سبع طَوافات. «مجمع البحرين ـ سبع ـ ٤: ٣٤٤».

۱۲ ـ تفسير العيّاشي 1: ۱۹۱/۱۹۱.

١٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١١/١٩٢.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١١٢/١٩٢.

١٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٢/١٩٢.

... البرهان في تفسير القرآن

. 777

فقيل له: فما السَّبيل؟ ـقال ـفقال: «السَّعَة في المال، إذاكان يَحُجِّ ببعضٍ ويُبقي بعضاً يقوت به عياله، أليس الله قد فرّض الزكاة فلم يجعَلُها إلّا على مَن يَمْلِك مائتَي درْهَم؟».

١٩٥٠ /١٦ ـ عن أبي بصير، عن أبي جعفر (طبالسلام)، قال: قلت له: رجلٌ عُرِض عليه الحَجِّ فاستَحْيا أن يقبَلُه، أهو مِمَّن يستَطيع الحَجِّ؟

قال: انعم، مُرْه فلا يستَحيي ولو على حِمارٍ أبنَرْ، وإن كان يستطبع أن يَمشي بَعْضاً ويركَبُ بَعْضاً فليَفْعَل، ١٨٥١ /١٧ ـ عن أبي أسامة زيد الشَّحَام، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله: ﴿ وَيَهْ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ

مَن آسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ قال: سألته ما السبيل؟ قال: «يكون له ما يَحُجّ به».

قلت: أرأيت إن عُرِض عليه مال يَحْجَ به فاستَحْيا من ذلك؟ قال: «هو مّمن استَطاع إليه سبيلاً ـقال ـ: وإنكان يُطيق المَشْي بَعْضاً والرُكوب بَعْضاً فليَفْعَلْ».

قلت: أرأيتَ قول الله ﴿ وَمَن كَفَرَ ﴾ أهو في الحجّ؟ قال: «نعم ـقال ـ: هو كُفْر النِعَم» وقال: «ومن تؤك» في خَبَرِ آخر.

١٨٥٢ /١٨٨ عن أبي بَصير، عن أبي عبدالله (طبدالله) قال: قلت لأبي عبدالله (طبدالله): قول الله تعالى: ﴿ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾؟ قال: «تَخْرُج، وإذا لم يكن عندك تمشي».

قال: قلت: لا نقدِر على ذلك. قال: «تمشى وتركب أحياناً».

قلت: لانقدِر على ذلك. قال: «تخدِم قَرْماً وتُخْرُج معهم».

١٩/ ١٩/ عن عبدالرحمن بن الحجّاج، قال: سألت أبا عبدالله (ملدالله) عن قوله: ﴿ وَيَهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ . قال: «الصّحّة في يدّنه، والقُدْرَة في ماله».

وفي رواية حَفْص الأعْوَر، عنه، قال: «القُوَّة في البدّن، واليَسَار في المآل».

قوله تعالى:

## وَمَن يَعْتَصِم بِاللهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمِ [١٠١]

١٨٥٤ /١ ـ ابن بابويه، قال: حدّثناعليّ بن الفَضْل بن العبّاس البَغداديّ بالرِّي، المعروف أبـي الحسـن

سورة آل عمران آية ـ ١٠١ ـ

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٢/١٩٢.

١٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٣/١٩٣.

۱۸ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۹۳/۱۹۳.

١٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٣/١١٧، ١١٨.

١ ـ معاني الأخبار: ٢/١٣٢.



الخُيُوطي (١)، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن سُليمان بن الحارث، قال: حدّثنا محمّد بن عليّ بن خَلَف العَطَّار، قال: حدّثنا الحسين الأشقَر، قال: قلت لهِشام بن الحَكَم: ما معنى قولُكم: إنَّ الإمام لا يكون إلَّا مَعْصوماً؟

فقال: سألت أبا عبدالله (طبه السلام) عن ذلك. فقال: «المَعْصوم هو المُمْتَنِع بالله من جَميع محارم الله، وقد قال الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَن يَعْتَصِم بِاللهِ فَقَدْ هُدِئ إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيم ﴾ .

قوله تعالى:

# يَا أَيُهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ آتَقُواْ آلِلهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَـمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنـتُم مُسْلِمُون [١٠٢]

الحسن بالمويه، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدّثنا محمّد بن الحسن الحسن المحمّد، عن أبيه، عن أبيه، عن النَّضْر، عن أبي الحسين، عن أبي بَصير، قال: سألت أبا عبدالله (طبهالسلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَتَّقُواْ الله حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾. قال: «يُطاع ولا يُعصى، ويُذكّر فلا يُنْسى، ويُشكر فلا يُكفره.

أحمد بن محمد بن خالد البَرْقي، عنه أبيه، عن النَّضْر بن سُوَيد، عن أبي الحسين، عن أبي بَصير، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله (عبد

الحسين بن سعيد، عن النَّصْر بن سُوَيد، عن أبي الحسين المعين بصير، قال: سألت أبا عبدالله (مدالله)، مثله (٣).

١٨٥٦ /٢ - ابن شهرآشُوب: عن (تفسير وَكِيع)، قال: حدَّثنا سُفيان بن مُرَة الهَمْدانيّ، عن عبد خَير، قال: سألت عليّ بن أبي طالب (علمالسلام) عن قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾.

قال: «والله ما عَمِلَ بها غير أهل بيت رسول الله، نحن ذكرنا الله فلا نَنْساه، ونحن شَكْرَناه فلن نَكْفُرَه، ونحن أطَعْناه فلم نَعْصِه، فلمّا نزَلَتْ هذه الآية، قالت الصحابة: لا نُطيق ذلك. فأنزَل الله تعالى: ﴿فَاتَّقُوا ٱللهُ مَا أَطَعْناه فلم نَعْصِه، فلمّا نزَلَتْ هذه الآية، قال: ﴿وآسْمَعُوا ﴾ ما تؤمّرُون به ﴿وَأَطِيْعُوا ﴾ (1) يعني أطبعوا الله ورسوله وأهلَ بينه فيما يأمرُونكم به.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الحنوطيّ: والصواب ما في المتن. راجع تاريخ بغداد ١٢: ٤٨، أنساب السمعاني ٢: ٣٣٤. . سورة آل عمران آية ـ ١٠٢ ـ

١ ـ معاني الأخبار: ١/٢٤٠.

<sup>(</sup>١) المحاسن: ٢٠٤/٥٠/

<sup>(</sup>٢) في «س وط»: عن حصين، وفي المصدر: عن حسن، والظاهر أنَّ الصواب ما أثبتناه. لروايته عن أبي بصير، وبقرينة السندين الأوّلين. (٣)كتاب الزهد: ٢٧/١٧.

٢ ـ المناقب ٢: ١٧٧.

<sup>(</sup>١) التغابن ٦٤: ١٦.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT . البرهان في تفسير القرآن

١٨٥٧ /٣-العيّاشي: عن الحسين بن خالد، قال: قال أبو الحسن الأوّل (عبه السلام): دكيف تقرأ هذه الآية ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ آلَٰهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم مُّسْلِمُونَ﴾ ماذا؟، فلت: مُسْلِمُونَ. ففال: «سبُحان الله! يُوقِع عليهم الإيمان فيُسمينهم مؤمنين، ثمّ يسألهم الإسلام، والإيمان فوق الإسلام!».

قلت: هكذا تُقرأ في قراءة زيد. قال: «إنّما هي في قراءة عليّ (عبدالسلام)، وهي التنزيل الذي نزَل به جَبّرتيل على محمّد (متراد عبه راله) (إلّا وأنتم مُسَلَّمُون) لرسول الله (متراة عليه راله) ثمّ للإمام من يعده،

١٨٥٨ / ٤ - عن أبي بَصير، قال: سألت أبا عبدالله (على السلام) عن قول الله: ﴿ آتَّقُواْ آلَهُ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾.

قال: «يُطاع فلا يُعصى، ويُذكر فلاً يُنسن ويُشكر فلا يُكفّر».

1٨٥٩ /٥ ـ عن أبي بَصير، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السلام) عن قول الله: ﴿ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ قـال: لامنسوخة).

قلت: وما نَسَخَها؟ قال: «قول الله ﴿ فَاتَّقُواْ آلَٰهُ مَا ٱسْتَطَعْتُمْ ﴾ (١).

١٨٦٠ /٦ ـ أبو على الطُّبَرُسيّ، في الآية: اختُلف فيهاعلى قولين: أحدهُما أنَّها منسوخةٌ بقوله تعالى: ﴿ فَاتَّقُواْ آلَةً مَا آسْتَطَعْتُمْ ﴾ (ا). قال: وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبدالله (طبهما السلام). والآخر أنّهما غير منسوخة، عن ابن عبّاس وطاؤس.

قوله تعالى:

وَآغْتَصِمُوا بِحَبْلِ آللهِ جَلِيعاً وَلَا تَفْرَقُوا وَآذْكُرُوا نِعْمَتَ آللهِ عَلَيْكُمْ إذْ كُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَّفَ بَيِّنَ قُلُونِ كُمْ فَأَصْبَكُمْ مِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ آلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ آللهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ [ ١٠٣ ]

١٨٦١ /١ ـ عليّ بن إبراهيم، في فوله تعالى: ﴿ وَأَعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ آلَهُ جَمِيعاً ﴾، قال: التَوحيد والولاية.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٣/١٩٣.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٠/١٩٤.

٥ ـ تقسير العيّاشي ١: ١٢١/١٩٤.

<sup>(</sup>١) التغابن ٦٤: ١٦.

٦ ـ مجمع البيان ٢: ٨٠٥

 <sup>(</sup>۱) التفابن ٦٤: ١٦.

سورة آل عمران آية - ١٠٣ -

١ ـ تفسير القمئ ١: ١٠٨.



۱۸۹۲ /۲ - محمد بن إبراهيم النّعمانيّ - المعروف بابن زينب - قال: حدّثنا محمد بن عبدالله بن معْمَر الطّبرانيّ بطّبريّة سنة ثلاث وثلاثين وثلاثمائة - وكان هذا الرجل يَوالي يزيد بن مُعاوية ومن النّصّاب - قال: حدّثنا أبي، قال: حدّثنا عليّ بن هاشم؛ والحسن (۱) بن السّكن، قالا: حدّثنا عبدالرزاق بن همّام، قال: أخبرني أبي، عن ميناء (۱) مولى عبدالرحمن بن عَوْف، عن جابر بن عبدالله الأنصاريّ، قال: وفَدَ على رسول الله (ملسه عبدوآله) أهل اليمن، فقال النبيّ (ملسه عبدوآله): وجاءكم أهل اليمن يَبُسّون بَسيساً» (۱) فلمّا دخلوا على رسول الله (ملسه عبدوآله) قال: وقومٌ رقيقةٌ قلوبهم، راسخٌ إيمائهم، منهم المنصور يَخْرُج في سبعين ألْفاً يَنْصُر خَلْفي وخَلْف وصبّي، حَمائِل سيّوفهم المَسْك، (۱)

فقالوا: يا رسولَ الله، ومن وَصيّك؟ فقال: «هو الذي أمرَكم الله بالاعتِصام به، فقال عزّ وجلّ: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ آللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفَرَّقُواْ﴾،

فقالوا: يا رسولَ الله، بين لنا ما هذا الحَبْل؟ فقال: «هو قول الله: ﴿ إِلَّا بِحَبْلٍ مِن آللهِ وَحَبْلٍ مِنَ آلنَّاسِ ﴾ (٥) فالحَبْل من الله والحَبْل من الناس وصيّى.

فقالوا: يا رسول الله، ومن وصيّك؟ فقال: «هو الذي أنزل الله فيه: ﴿ أَن تَقُولَ نَفْسٌ يَا حَسْرَتَى عَلَى مَا قَرَّطَتُ فِي جَنبِ آلله ﴾ (١).

فقالوا: يا رسول الله، وما جَنْبُ الله هذا؟ فقال: دهو الذي يقول الله فيه: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ ٱلظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولَ يَالَيْتِنَى آتَّخَذْتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً ﴾ (\* هو وصبّي والسَّبيل إليّ من بعدي.

فقالوا: يا رسول الله، بالذي بعثك بالحق نبيّاً، أربّاء فقد السُتَفْنا إليه. فقال: دهو الذي جعله الله آيةً للمُتَوَسِّمِين (^)، فإن نظَرتُم إليه نظرَ مَن كان له قلب، أو ألقى السَّبْعَ وهو شَهيد، عرَفتُم أنّه وَصيّي كما عرَفتُم أنّي نبيّكم، فتخلّلوا الصّفوف وتصفَّحوا الرُّجوه، فمَنْ أَهْوَتْ إليه قلوبُكم فإنّه هو، لأنّ الله هزّ وجلّ يقول في كتابه: ﴿ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِئَ إلَيْهِمْ ﴾ (١) إليه وإلى ذُرَبّته).

ثمّ قال: فقام أبو عامر الأشعَريّ في الأشعريّين، وأبو غَرّة الخَولانيّ في الخَولانيين، وظِبيان وعُثمان بن قيس

۲ ـ الفية: ۱/۳۹.

<sup>(</sup>١) في المصدر: والحسين، أنظر الجرح والتعديل ٣: ١٧ و ٥٤، وتاريخ بفداد ٧: ٣٢٣ و ٨: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) في ااس وط»: أخبرني مينا، والصواب ما في المتن لرواية همَّام عن بيناء مولى عبدالرحمن بن غوف، كما في تهذيب التهذيب ١٠: ٣٩٧.

<sup>(</sup>٣) بَسَسْتُ الناقةَ وأَبْسَسْتُها: إذا سُقْتُها وزَجَرْتُها وقلتَ لها: بِسْ بِكُسرِ الباء وفتحها. ﴿النهاية ـ بسس ـ ١: ١٢٧﴾.

<sup>(</sup>٤) حمائل سيوفهم المسلك: أي علائق سيوفهم الجلد.

<sup>(</sup>٥) آل عمران ٣: ١١٢.

<sup>(</sup>١) الزَّمر ٢٩. ٥٦.

<sup>(</sup>٧) الفرقان ٢٥: ٢٧.

<sup>(</sup>٨) في المصدر: للمؤمنين المتوسّمين.

<sup>(</sup>٩) إبراهيم ١٤: ٣٧.



البرهان في تفسير القرآن

في بني فيس، وعَرَفة الدَّوسيّ في الدَّوسيّين، ولا حِنَ بن عِلاقة، فتخلّلوا الصفوف، وتصفّحوا الوجوه، وأخذوا بيد (١٠) الأصْلَع البَطين، وقالوا: إلى هذا أهْوَتْ أفيْدتُنا يا رسولَ الله.

فقال النبيّ (ملَراة على رآله): «أنتم نُخبة الله حين عرّفتم وصيّ رسول الله قبل أن تَعرِفوه، فبمَ عرّفتم أنّه هوه؟ فرفَعوا أصواتَهم يبكون، وقالوا: يا رسول الله، نظرنا إلى القوم فلم تحِنّ لهم [قلوبنا]، ولمّا رأيناه رجَفت قلوبُنا ثمّ اطمأنتُ نفوسُنا، فانجاست (۱۱) أكبادُنا، وهمّلت أعينُنا، ونبلَجّت (۱۱) صدورُنا حتّى كأنّه لنا أبّ ونحن عنده بنون. فقال النبيّ (سلّراة عليه رآله): «﴿ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إلّا آفَةُ وَٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾ (۱۳) أنتم منه (۱۱) بالمنزِلة التي سَبقتُ لكم بها الحُسنى، وأنتم عن النار مُبعَدون».

قال: فبقي هؤلاء القَوم المُسَمَّون حتى شَهِدوا مَع أمير المؤمنين الجَمَل وصَّفين فقُتلوا بصفِّين (رحمهم الله)، وكان النبيّ (صلّ الله عليه وآله) بشَّرهم بالجَنة وأخبرهم أنَهم يُستَشْهَدون مع عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام).

المحسن بن الحسين الأنصاري، عن محمّد بن الحسين، عن أبيه، عن جَدّه، قال: فال عبدالله جعفر بن محمّد الحسني، عن الحسن بن الحسين الأنصاري، عن محمّد بن الحسين، عن أبيه، عن جَدّه، قال: قال عليّ بن الحسين (عبه الله)؛ الحسن بن الحسين الأنصاري، عن محمّد بن الحسين، عن أبيه، عن جَدّه، قال: قال عليّ بن الحسين (عبه الله)؛ وكان رسول الله (ملّه عليكم من هذا الباب رجُلّ من أهل الجنّة يسأل عمّا يَعنيه؛ فطلع عليه رجُل، طُهوالٌ شبيه برجال مُضَر، فتقدّم فسلّم على رسول الله (ملّه عمّا يعنيه؛ فطلع عليه رجُل، طُهوالٌ شبيه برجال مُضَر، فتقدّم فسلّم على رسول الله (ملّه عمّا يعنيه؛ فطلع عليه رجُل، عُهوالٌ شبيه برجال مُضَر، فتقدّم فسلّم على رسول الله (ملّه الله (ملّه الله (ملّه عبه أوّلا تنفرّق عنه؟ فأطرق رسول الله (ملّه عبه الله الله عبه وألّا ننفرّق عنه؟ فأطرق رسول الله (ملّه الله الله علي من أبي طالب (عبه الله)، وقال: هذا حَبُل الله الذي مَن تمسّك به عُصِم به في مَنيا مُم رفّع رأسه وأشار بيده إلى عليّ بن أبي طالب (عبه الله) فاحتَضَنَه من وراء ظَهرِه وهو يقول: اعتَصَمّتُ بحَبُل الله وحَبُل رَسولِه، ثمّ قام فولّى فخرّج.

فقام رجُل من الناس فقال: يا رسول الله، ألحَقُه فأسألُه أن يستغفِرَ الله لي؟ فقال رسول الله (مقى اله عبه وآله): إذن تَجِده مُوفَقاً. قال: فلحقه الرجل فسأله أن يستغفر الله له، فقال له: أفَهمِتَ ما قال لي رسول الله (مقى الله عبه وآله) وما قُلْتُ له؟ قال: نعم. قال: فإنْ كنت مُتَمَسِّكاً بذلك الحبل يغفر الله لك، وإلا فلا يغفر الله لك».

<sup>(</sup>١٠) في المصدر زيادة: الأنزع.

<sup>(</sup>١١) الجأش: الاضطراب عند القَرَّع. «مجمع البحرين ـ جوش ـ ٤: ١٣٢».

<sup>(</sup>١٢) في المصدر: وانتلجت.

<sup>(</sup>۱۲) آل عمران ۳: ۷.

<sup>(</sup>١٤) في المصدر: أنتم منهم.

٣ ـ الغيبة: ٢/٤١.

<sup>(</sup>١) الظاهر أنَّ الصحيح في نسبته: الأحمري، كما في رجال النجاشي: ١٩، وفهرست الطوسي: ٧، وعدًا من كتبه كتاباً في الغيّية.

147٤ /٤ - الشيخ في (أماليه): بالإسناد، قال: أخبرنا أبو عُمر، قال: حدّثنا أحمد، قال: حدّثنا جعفر بن علي ابن نَجيح الكِندي، قال: حدّثنا حسن بن حسين، قال: حدّثنا أبو حَفْص الصائغ ـ قال أبو العبّاس: هو عُمر بن راشد أبو سُليمان ـ عن جعفر بن محمّد (عليما اللهم)، في قوله: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَثِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ (١) قال: «نحن من النعيم». وفي قوله: ﴿ وَمَعْ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَثِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ (١) قال: «نحن من النعيم».

1470 / السبّد الرضيّ في (الخصائص): قال: حدّثني هارون بن موسى، قال: حدّثني أحمد بن محمّد بن عمّار (۱) قال: حدّثنا أبو موسى عبسى الضّرير البّجَليّ، عن أبي الحسن (عبدالله) في خُطبة خَطبها رسول الله (سنّى الله الله (سنّى الدعّوا لي عمّي ـ يعني العبّاس (رحداله) ـ الله (سنّى الله عبداله): ادعُوا لي عمّي ـ يعني العبّاس (رحداله) ـ فدُعي له، فحمّله وعليّ (عبدالله)، حتّى أخرَجاه، فصلّى بالناس وإنّه لقاعد، ثمّ حُمِل فوضِع على المِنْبَر بعد ذلك، فدُعي له، فحمّله وعليّ (عبدالله)، حتّى أخرَجاه، فالله وصائح فاجتمع لذلك جميع أهل المدينة من المُهاجرين والأنصار، حتّى برزّتِ العَواتِق (۱) من خُدورها، فبين باليّ وصائح ومسترجع [وواجم] (۱) والنبيّ (من المُهاجرين عليه ساعةً ويسكُتُ ساعةً، وكان فيما ذكر من خُطبته أن قال:

يا معاشر المهاجرين والأنصار، ومن حضر في يومي هذا وساعتي هذه من الإنس والجنّ، ليُبلّغ شاهدُكم غائبُكم، ألا إنّي فد خَلَفتُ فيكم كتابَ الله فيه النُور والهُدى، والبّيان لِمَا فرَض الله تبارك وتعالى من شيءٍ، حُجّة الله عليكم وحُجَّة ولبّي، وخلّفتُ فيكم العَلَم الأكبّر، عَلَم الدين ونُور الهُدى وضياءه، وهو عليّ بن أبي عليكم وحُجَّة ولبّي، وخلّفتُ فيكم العَلَم الأكبّر، عَلَم الدين ونُور الهُدى وضياءه، وهو عليّ بن أبي طالب، ألا وهو حَبُلُ الله ﴿ وَآغتُصِهُواْ بِحَبْلِ آللهِ جَمِيعاً وَلَا تَفْرُقُواْ وَآذْكُرُواْ نِعْمَتَ آللهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَفَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَالْعَلَمُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللهُ اللهُ عَلَى شَفَا خَفْرَةً فِينَ آلنّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ آللهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ لَعَلَّمُ مَنْهَا كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ آللهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾.

أيّها الناس، هذا عليّ، من أحبَّه وتَولّاه اليوم ويعد اليوم فقد أوفى بِمَا عاهَد عليه الله، ومن عاداه وأبغَضَه اليوم وبعد اليوم جاءً يوم القيامة أصَمّ وأعمى، لا حُجّة له عند الله».

١٨٦٦ /٦ ـ وعنه في كتاب (المناقب): عن أبي المُبارك بن مَسرور، قال: حدَّنني عليٌ بن محمَّد بن عليً الأُندركيّ بقراءتي عليه، قال: حدَّننا أبو القاسم عيسى بن عليّ المَوْصليّ، عن القاضي أبي طاهر محمَّد بن أحمد ابن عَمْرو النّهاوَنْديّ قاضي البصرة (رحماله)، قال: حدَّثني محمّد بن عبدالله بن سُليمان بن مُطير، عن الحسن بن

٤ ـ الأمالي ١: ٢٧٨، الصواعق المحرقة: ١٥١، شواهد التنزيل ١: ١٣١/١٨٠، ينابيع المودة: ٢٧٤.

<sup>(</sup>۱) التكاثر ۱۰۲: ٨

٥ ـ خصائص أمير المؤمنين: ٧٤.

<sup>(</sup>۱) في «س وط»: بن علتي، والصواب ما في المتن، روى عنه هارون بن موسى بعض مُصنَّفاته، راجع فهرست الطوسي: ٢٩، ومعجم رجال الحديث ٢: ٢٩٣.

<sup>(</sup>٢) العواتق: جمع عاتق: وهي الشاتِه أوّل ما تُدْرِك، وقيل: هي التي لم تَبِنْ من والِدّيها ولم تُزّوّج وقد أدركت وشَبَّت. «النهاية ٣: ١٧٩».

<sup>(</sup>٣) الواجم: الذي اشتدّ حزنه حتّى أمسك عن الكلام. «مجمع البحرين ـ وجم ـ ٦: ١٨٢».

٦ - عنه في غاية المرام: ٣/٢٤٣، ينابيع المودة: ١١٩.



عبدالملك، عن أسباط، عن الأعمش، عن سَعْيد بن جُبير، عن عبدالله بن عبّاس، قال: كنّا عند رسول الله (منّى الله منه و آغتَصِمُواْ بِحَبْلِ آلله خما حَبلُ الله الله (منّى الله عنه أو أغتَصِمُواْ بِحَبْلِ آلله خما حَبلُ الله الذي أعتصم به؟ فضرب النبيّ (منّى الله مله رآله) يده في يد عليّ (عله الله الله) وقال: (تمسّكوا بهذا، فهذا هو الحَبْل المُتين،

٧/١٨٩٧ /٧ ـ العياشي: عن ابن يزيد، قال: سألت أبا الحسن (طبال الله) عن قوله: ﴿ وَآعْتُصِمُواْ بِحَبْلِ آللهِ جَمِيعاً ﴾.

قال: (عليّ بن أبي طالب حَيْل الله المتين،

١٨٦٨ /٨ ـ عن جابر، عن أبي جعفر (ملهالسلام) قال: «آل محمّد (ملهمالسلام) هــم حَـبل الله الذي أمرنـا (١) بالاعتصام به، فقال: ﴿وَٱعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ ٱللهِ جَـمِيعاً وَلَا تَفَرَّقُواْ﴾».

1 ۱۸۹۹ / ۹- ابن شهرآشوب: عن محمّد بن عليّ العَنْبَريّ، بإسناده عن النبيّ (ملّه عبدراله) أنّه سأل أعرابيّ عن هذه الآية: ﴿ وَآعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ آللهِ جَمِيعاً ﴾، فأخذَ رسول الله (ملّه عبدراله) بيد عليّ (عبدالله)، وقال: (۱) ديا أعرابي، هذا حَبْل الله فاعتَصِمْ به، فدار الأعرابي من خَلفِ عليّ (عبدالله) واحتضنه، وقال (۱): اللّهمّ إنّي أشهدُك أغرابي، هذا عَبْطُ بخبُلِك. فقال رسول الله امله هذه الله ومن سرّه أن ينظُرَ إلى رجُلٍ من أهل الجنه فلينظر إلى هذا».

ثمّ قال ابن شهرآشُوب: ورُوي نحو من ذلك عن البافر والصادق (طهمااللهم).

قال: «إِنَّ الله تبارك وتعالى عَلِمَ أُنَهم سيفْتَرِقون بعد نبيّهم ويختَلِفون، فنَهاهُم عن التفَرُّق كما نهى مَن كان قبلهم، فأمرَهم أن يجتَمِعوا على ولاية آلِ محمّد (عليم السلاة والسلام)، ولا يتفرّقوا».

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٤/١٣٢.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٤/١٩٢.

<sup>(</sup>١) في «ط»: أمر.

٩ ـ المناقب ٢: ٧٦.

<sup>(1)</sup> في المصدر: رسول الله (مل اله عليه واله) يده فوضعها على كتف علي فقال.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: علي (عب السلام) والتزمه ثمّ قال.

١٠ ـ عنه في غاية المرام: ١٠/٢٤٢ العمدة: ٢٨٨/٢٨٨، الصواعق المحرقة: ١٥١، ينابيع المودة: ١١٩.

١١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٨.



١٢/ ١٨٧٢ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَآذْكُرُواْ نِعْمَتَ آفَهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنتُمْ آعْدَآ مُ فَأَلَفَ بَيْنَ فَكُو لِكُمْ ﴾ : فإنّها نزَلتْ في الأوس والخَزْرَج، كانت الحرب بينهم مائة سنةٍ، لا يضَعون السِلاح لا بالليل، ولا بالنهار، حتى وُلدَ عليه الأولاد، فلمّا بعَث الله نبيّه (ملّى الله عبدراله) أصلَحَ بينهم فد خَلوا في الإسلام، وذهبَتِ العَداوة من فلوبهم برسول الله (ملّى الله عبدراله) وصاروا إخواناً.

۱۳/ ۱۸۷۳ محمد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن محمّد بن أبيه، عن محمّد بن سُليمان، عن أبيه عندالله (طبه السلام)، في قوله: «﴿ وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَٱنقَذَكُم مِّنْهَا ـ سُليمان، عن أبيه عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله: «﴿ وَكُنتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَٱنقَذَكُم مِّنْهَا ـ بمحمّد ـ ﴾ هكذا والله نزّل بها (۱) جَبْرَئيل على محمّدٍ (سنراله على وآله)،

١٤/ ١٨٧٤ ـ العيّاشي: عن محمد بن سُليمان البَصريّ الدَّيْلَميّ، عن أبيه، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، في قوله: «﴿ وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَاحُفْرَةٍ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُمْ مِّنْهَا﴾ بمحمّد».

المِينَ العَلَمُ اللهُ اللهُولِيُولِ اللهُ اللهُو

المعادي وأمّي وعِنرَتي، عجّب للعرّب كيف أبو عبدالله (ميدسلام) إذا ذُكر النبيّ (منه هيدالله) قال: «بأبي وأمّي ونفسي وقَوْمي وعِنرَتي، عجّب للعرّب كيف لا تحمِلُنا على رؤوسها! والله يقول في كتابه: ﴿ وَكُنتُمْ عَلَى شَفَاحُفْرَةٍ مِنْ النّارِ فَأَنَقَذَكُمْ مِنْهَا﴾ فبرسول الله (صنى الله عيدراله) والله أنقِذوا».

قوله تعالى:

# وَلْتَكُن مِّنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَأُولِيَّكُ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ [ ١٠٤]

١٨٧٧ /١ ـ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (على السلام)، في قوله: ﴿ وَلْتَكُن مِّنكُمْ

۱۲ ـ تفسير القمي ۱: ۱۰۸.

۱۳ ـ الكافى ۸: ۲۰۸/۱۸۳.

<sup>(</sup>١) (محمّد بن سليمان، عن أبيه) ليس في المصدر، والظاهر صحّة ما في المتن لعدم إمكان رواية البرقي عن الصادق (عبداسلام) إلّا مرسلاً، راجع الحديث الآتي ورجال النجاشيّ: ٩٨٧/٣٦٥ ومعجم رجال الحديث ١٦: ١٢٩.

<sup>(</sup>٢) أي يهذا المعنى.

١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٤/١٩٤.

١٥ ـ تفسير العيّاشيّ ١: ١٢٥/١٩٤.

<sup>(1)</sup> في «س»: فالانقاذ منها.

١٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٤/١٩٤.

سورة آل عمران آية ـ ١٠٤ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٨.

أُمَّةً يَدْعُونَ إلى ٱلْخَيْرِ﴾: وفهذه الآبة لآل محمّد (مَلْسَاهُ عليه والله عليه هُ يَدْعُونَ إلَى ٱلْخَيْرِ وَيَأْسُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهُوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِكِ».

۱۸۷۸ /۲ ـ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن هارون بن مسلم، عن مَشْعَدَة بن صَدَقة، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول، وُسئِل عن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، أواجب هو على الأمّة جميعاً؟ فقال: ولاء.

فقيل له: ولِمَ؟ قال: وإنّما هو على القويّ، المُطَاع، العالِم بالمَعروف والمُنْكَر، لا على الصَّعيف الذي لا يهتَدي سبيلاً إلى أيّ من أيّ، يقول من الحقّ إلى الباطل، والدليل على ذلك كتاب الله عزّ وجلّ، قوله: ﴿ وَلْتَكن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْباطل، والدليل على ذلك كتاب الله عزّ وجلّ، قوله: ﴿ وَلْتَكن مِنكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْمَعْرُوفِ وَيَنَهَوْنَ عَنِ الْمُنكِرِ ﴾ فهذا خاصّ غير عام، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمِن قَوْمٍ مُوسَىٰ أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ (١) ولم يَقُل على أمّة موسى، ولا على كلّ قومه، وهم يومئذٍ أمّم مختلِفة، والأمّة واحِد فصاعِداً، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ إِبْرَ هِيمَ كَانَ أُمَّةٌ قَانِتاً قِدِ ﴾ (١) يقول: مُطيعاً لله عزّ وجلّ إلى المؤة واحِد فصاعِداً، كما قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ إِبْرَ هِيمَ كَانَ أُمَّةٌ قَانِتاً قِدِ ﴾ (١) يقول: مُطيعاً لله عزّ وجلّ وليس على من يعلم ذلك في هذه الهُدنة من حَرَج إذا كان لا قوّة له، ولا عُذر، ولا طاعة ».

قال مَسْعَدَة: وسَمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول، وسُئل عن الحديث الذي جاء عن النبيّ (من الله عبد وآله): «إنّ أفضل الجهاد كلمة عَذْلِ عند إمامٍ جائرٍه ما مَعْناه؟ قال: دهذا على أن يأمُره بعد معرفته وهو مع ذلك يقبل منه و إلّا فلاء.

٣/ ١٨٧٩ /٣ ـ العيّاشي: عن أبي عَمْرو الزَّبَيرِيّ، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال في فوله: ﴿ وَلْتَكُن مِنكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إلى ٱلْخَيْرِ وَيُنْامُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾

قال: وفي هذه الآبة تكفير أهل القِبلة بالمتعاصي، لأنه من لم يكن يدعو إلى الخيرات ويأمر بالمعروف وينهى عن المنكر من المسلمين، فليس من الأمّة التي وصّفها، لأنّكم تزعُمون أنّ جميع المسلمين من أمّة محمّد (منر الدميه المبدراته)، قد بدَتُ هذه الآبة وقد وصَفَت أمّة محمّد (منر الدعب راته) بالدُعاء إلى الخير والأمر بالمعروف والنهي عن المُنْكر، ومن لم يوجد فيه الصِفة التي وُصِفَت بها، فكيف يكون من الأمّة وهو على خلاف ما شرَطه الله على الأمّة ووصّفها به؟! الله .

١٨٨٠ /٤ ـ أبو على الطَّبَرْسيّ: يُروى عن أبي عبدالله (عبدالسلام): ﴿ وَلَنْكُنْ مَنْكُمُ أَنَّمَةٌ ﴾: ﴿ وَكُنْتُم خير أَسْمَةٍ

۲ ـ الكافي ٥: ١٦/٥٩.

<sup>(</sup>١) الأعراف ٧: ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) النّحل ١٦: ١٢٠.

٣ ـ تفسيرالعيّاشي ١: ١٩٥/١٩٥.

٤ ـ مجمع البيان ٢: ٨٠٧.

سورة آل عمران (٣)

أخرجت للناس،

قوله تعالى:

# يَوْمَ تَبْيَضٌ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُّ وُجُوهٌ فأمَّا آلَّذِينَ ـ إلى نوله نعالى: ـ فَفِى رَحْمَةِ آللهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ [١٠٧-١٠٦]

١٨٨١ /١ علَيّ بن إبرهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن صَفُّوان بن يحيى، عن أبي الجارود، عن عِمران بن هَيْثم، عن مالك بن ضَمْرَة، عن أبي ذَرّ (رحمه ه)، قال: لمّا نزلت هذه الآية: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهُ ﴾ قال رسول الله (مقراة عليه واله): وترد عليَّ أمَّتي يوم القيامة على خمس رايات: فراية مع عِجْل هذه الأمَّة، فأسأ لُهم: ما فعلتُم بالثَّقَلَين من بعدي؟ فيقولون: أمَّا الأكبر فحرَّفناه ونبَذْناه وراء ظُهورِنا، وأمَّا الأصغر فعادَيناه وأبغَضْناه وظَلَمْناه. فأقول: رِدُوا إلى النار ظِماءً مُظمِّنين مُسْوَدَةً وجوهكم. ثمَّ تَرِد عليَّ راية مع فرعَون هذه الأمّة، فأقول لهم: ما فعلتُم بالثُّقَلَين من بعدي؟ فيقولون: أمَّا الأكبر فحرَّفناه ومزّقناه وخالَفْناه، وأمَّا الأَصغر فعادَيْناه وقاتَلْناه. فأقول: رِدُوا إلى النار ظِماءً مُظمّئين مُسْوَدَةً وجوهكم. ثمّ تَرِد عليّ رايةٌ مع سامِريّ هذه الأمّة، فأقول لهم: ما فعلتُم بالثَّقَلين من بعدي؟ فيقولون: أمَّا الأكبر فعَصَيْناه وترَكناه، وأمَّا الأصغر فخَذَلْنِاه وضيَّعناه [وصنعنا به كلّ قبيح]. فأقول: رِدُوا إلى النار ظِماءً مُظْمَئِين مُسْوَدّةً وجوهكم. ثمّ نرد عليّ راية ذي النُّدّيَّة مع أوّل الخَوارِج وآخرهم، فأسألهم: ما فعلتُم بالثُّقَلَين من بعدي؟ فيقولون: أمَّا الأكبر فمزّقناه فبَرِئنا منه وأمَّا الأُمه فر فقاتَلْناه وقتَلْناه. فأقول: ردُوا إلى <sup>(١)</sup> النار ظِماءً مُظَمِّين مُسُودَةً وجوهكم. ثمّ تردُ على راية مع إمام المتّغين، وسيّد الوصيّين (٢)، وقائد الغُرّ المُحَجّلين، ووصيّ رسول ربِّ العالمين، فأقول لهم: ما فعلتم بالتَّقْلَين من بعدي؟ فيقولون: أمّا الأكبر فانتِّعناه وأطّعناه، وأمّا الأصغر فأحْبَبْناه ووَالَيْناه ووازَرْناه ونَصَرْناه حتى أهرِيقَتْ فيهم دماؤنا. فأقول: ردُوا إلى الجنّة رواءً مرويّين، مُبْيَضّةً وجوهكم، ثمّ تلا رسول الله اسلَى الدعيه واله: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهٌ وَتَسْوَدُّ وَجُوهٌ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْودَّتْ وُجُسوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوتُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَاكُنتُمْ تَكُفُرُونَ ۞ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ أَبْيَضَتْ وُجُوهُهُمْ فَفي رَحْمَةِ آفَهِ هُمْ فيهَا خَالِدُونَ﴾.

قوله تعالى:

# كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ

سورة آل عمران آية ـ ١٠٩ ـ ١٠٧ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٠٩.

(١) (إلى) ليس في المصدر.

(٢) في «ط»: المسلمين،

#### ٱلْمُنْكَرِ -إلى قوله تعالى: - وَضُرِبَتْ عَلَيهِمُ الْمَسْكَنَةُ [١١٠-١١٦]

١/ ١٨٨٢ / ١ عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن سِنان، قال: قُرِئَت عند أبي عبدالله (طبه السلام): ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ الآية، فقال أبو عبدالله (طبه السلام): «خير أمّة يقتُلُون أمير المؤمنين والحسن والحسين ابنى على (طبه السلام)؟!».

فقال القارئ: مُحِيلتُ فِداك، كيف نزَلت؟ قال: «نزلت (كنتم خير أَئِمَة أُخرِجَتْ للناس) ألا ترى مدح الله لهم ﴿ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ ﴾؟».

٢/ ١٨٨٣ /٢ ـ العبّاشي: عن حَمَّاد بن عيسى، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، قال: «في قراءة على (عليه السلام) «كنّتم خيرَ أنمّةِ أخرجت للناسِ» ـ قال ـ: هم آل محمّد (صلّى الاعليه وآله)».

٣/ ١٨٨٤ /٣ ـ أبو بصير، عنه (عبه السلام)، قال: قال: وإنّما أنزِلَتْ هذه الآية على محمّدٍ (صلّى اله عبه والله وفي الأوصياء خاصّة، فقال: (كُنتم (1) خير أئمّةٍ أخرجت للناس تأمّرون بالمعروف وتنْهُونَ عن المُنكرِ) هكذا والله نَزَل بها جَبْرَتْيل، وما عنى بها إلّا محمّداً وأوصياءه (صلات الله عليهم)».

١٨٨٥ /٤ ـعن أبي عَمْرو الزُّبَيريّ، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قول الله: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ﴾.

قال: «يعني الأُمّة التي وَجَبَتْ لهَا دَعْوَة إبراهيم (على السلام)، فهم الأُمّّة التي بعَث الله فيها ومنها وإليها، وهم الاُمّة الوُسْطى، وهم خير اُمّةِ اُخرجَتْ للناس.

١٨٨٦ /٥ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في فولد نعالى: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ آلذِلَّةُ أَيْنَ مَا تُقِفُواْ إِلَّا بِحَبْلٍ مِّنَ آفَهِ وَحَبْلٍ مِّنَ آفَهِ وَحَبْلٍ مِّنَ آفَهِ وَ فَلَا تَعَالَى: ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ آلذَا اللهُ (مَلَى اللهُ وَعَيْدٍ مِن اللهُ عَلَيْهِمُ اللهُ الل

١٨٨٧ /٦ ـ ابن شهرآشوب: عن الباقر (عليه السلام) ﴿ ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِّلَّةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُواْ إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ ٱللهِ ﴾ قال:

سورة آل عمران آية ـ ١١٠ ـ ١١٢ .

١ - تفسير القمق ١: ١١٠.

۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٨/١٩٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٢٩/١٩٥.

<sup>(</sup>١) في «ط»: أنتم.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٥/١٩٥.

٥ ـ تفسير القمئ ١: ١١٠.

<sup>(</sup>١) تقدم في الأحاديث (٢ ـ ١٠) من تفسير الآية (١٠٣) من سورة آل عمران.

٦ \_ المناقب ٣: ٧٥.



سورة آل عمران (٣) .

وحبل من الله: كتاب الله (١١)، وحبل من الناس: عليّ بن أبي طالب إعلى السلام،١٥.

١٨٨٨ /٧-العيّاشي: عن يُونُس بن عبدالرحمن، عن عِدّةِ من أصحابنا، رفَعوه إلى أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ ٱللهُ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾. قال: «الحَبْل من الله: كتاب الله، والحَبْل من الناس: هو عليّ بن أبي طالب (عبدالله)».

#### قوله تعال*ي:*

ذَّلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُواْ يَكْفُرُونَ بِئَايَـٰتِ آللهِ وَيَفْتُلُونَ آلأَنبِيَآ ءَ بِغَيْرِ حَقٍّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصَواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ -إلى نوله نعالى: - عَضُّواْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَ نَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ [١١٢-١١٩]

ابي بصَبر، عن أبي بصَبر، عن أبي عن عُثمان، عن سَماعة، عن أبي بصَبر، عن أبي بعَبر، عن أبي بعَبر، عن أبي عبدالله (علم الله على ال

ورواه محمّد بن يعتوب، عن عِدَةٍ من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن عُثمان بن عيسى، ببقيّة السند والمتن (۱)

١٨٩٠ /٢ - العيّاشي: عن إسحاق بن عَمّار، عن أبي عبدالله (عبدالله)، وتلا هذه الآية: ﴿ ذَٰ لِكَ مِا أَنَهُمْ كَانُواْ يَكُفُرُونَ بِنَايَاتِ آفْهِ وَ يَقْتُلُونَ ٱلْأَنْبِيَاءَ بَغَيْرِ حَقِّ ذَٰلِكَ بِمَا عَصُواْ وَكَانُواْ يَعْتَدُونَ ﴾. قال: دوالله ما ضرَبوهم بأيديهم، ولا قتلوهم بأسيافهم ولكن سَمِعوا أحاديثهم وأسرارَهم فأذاعوها فأخِذوا عليها فقُيلوا، فصار قَتْلاً وأعتداءً ومعصبةً ».

٣/ ١٨٩١ /٣ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَفْعَلُواْ مِنْ خَيْرٍ فَلَن يُكْفَرُوهُ ﴾: أي لن يُجْحَدوه. ثمّ ضرب للكفّار، ومن يُنفق (١) ماله في غير طاعة الله مثلاً، فقال: ﴿ مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَـٰذِهِ ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَاكَمَثُلِ رِيعٍ

سورة آل عمران آية ـ ١١٢ ـ ١١٩ .

<sup>(</sup>١) (قال: حبل من الله كتاب الله) ليس في المصدر.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٣١/١٩٦.

١ ـ المحاسن: ٢٥٦/٢٥٦.

<sup>(</sup>١) الكافي ٢: ٧/٢٧٥، وفيه: ما قتلوهم بأسيافهم.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٦/١٩٦.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ١١٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر: من أتفق.



. البرهان في تنسير القرآن

فِيهَا صِرِّ﴾ اي بَرْد ﴿ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ ﴾ اي زَرْعَهم ﴿ وَمَا ظَلَمَهُمْ آفَهُ وَلَكِنْ أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾.

وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا آلَٰذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَخِذُواْ بِطَانَةً مِن دُونِكُم ﴾ نزَلَتْ في البِهود ﴿ لَا يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً ﴾ أي عَداوة. وقوله تعالى: ﴿ عَضُواْ عَلَيْكُمُ آلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ ﴾ قال: أطراف الأصابع.

قوله تعالى:

# وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئَ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَٱللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ [ ١٢١ ]

۱/ ۱۸۹۲ / دعليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن صَفْوان، عن ابن مُشكان، عن أبي يَصير، عن أبي عبدالله (مله السلام) قال: دسبَبُ نزول هذه الآية أنّ قُرَيشاً خرَجتْ من مكّة تُريدُ حَرْبَ رسول الله (منى الاعله داله)، فخرَج يبتغي مَوضِعاً للقِتال».

" ١٨٩٣ /٢ ـ ابن شهرآشُوب: في شوال غَزاة أحد ـ وهو بوم المِهْراس (١) ـ قال ابن عبّاس ومُجاهد وقَتادة والربيع والسُّدِّيّ وابن إسحاق: نؤل قولُه: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتُ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ فيها، وهو المَرْوي عن أبي جعفر (عبه السلام).

٣/ ١٨٩٤ /٣ ـ وعنه: عن الصادق (عَلِدهـ ١٨) وابن مسعود: لمّا قصّد أبو سُفيان في ثَلاِئة آلافٍ من قُرَيش إلى النبيّ (ستره عبدوته)، ويُقال: في ألفّينِ. منهم مائنا فارِس، والبافون رَكْب، لهم سبعمائة دِرْع.

مروحت كيوررض إسدوى

قوله تعالى:

### إذْ هَمَّت طَّائِفَتَانِ مِنكُمْ أَن تَفْشَلا [ ١٢٢ ]

١/ ١٨٩٥ /١ ـعليّ بن إبراهيم: نزّلت في عبدالله بن أبّيّ وقوم من أصحابه اتّبعوا رأيّه في تَرْك الخُروج، والقُعود عن نُصْرَة رسول الله (متراة عبدراله).

سورة آل عمران آية ـ ١٢١ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١١٠.

۲ ـ المناقب ۱: ۱۹۱.

<sup>(</sup>١) العيقراس: اسم ماء بأحد، ويوم العيقراس: يوم أحد.

مناقب ابن شهرآشوب ۱: ۱۹۱.

سورة آل عمران آية ـ ١٢٢ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١١٠.

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ آللهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَّةٌ [ ١٢٣ ]

۱۸۹۹ /۱ - عليّ بن إبراهيم: قال أبو عبدالله (عبدالله): «ما كانوا أذلَةً وفيهم رسول الله (مآراله عبدوآله)، وإنّما نزَل: ولقد نصَرَكُمُ الله ببَدْرِ وأنتُم ضُعَفاءه.

وروى نجو ذلك الطُّبَرُسِّي في (مجمع البيان) عن أبي عبدالله (مناسلام) (١).

٢/ ١٨٩٧ /٢ - العيّاشي: عن أبي بصير، قال: قرأت عند أبي عبدالله (علمالله): ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ آفَهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلُهُ اللهُ إِنَّمَا أَنزِلَت: وأنتم قلبلُه.

١٨٩٨ /٣ عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله (عبد السلام) قال: سأله أبي عن هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ آللهُ بِبَدْرٍ وَأَنتُمْ أَذِلَةٌ ﴾. قال: اليس هكذا أنزَله الله، ما أذلَ الله رسولَه قَطّ، إنّما أنزِلَتْ: وأنتم قَليلٌ».

عيسي، عن صَهْوان، عن ابن سِنان مثله.

۱۸۹۹ /٤ - عن رِبعي بن حَرِيز، عن أبي عبدالله (عبدالله)، أنّه قرأ: الله نصرَكُم الله ببَدْرٍ وأنتُم ضُعَفاء، وما كانوا أَذِلّةُ ورسولُ الله (عليه رعلى آله السلام) فيهم ٤.

190 / 190 القِصة: عليّ بن إبراهيم، قال: وكان سبب غَزوة أُحُدٍ أَنَّ قُرَيشاً لَمَّا رَجَعَت من بَدُر إلى مكّة، وقد أصابَهم ما أصابَهم من القَتْل والأُسْرِ لأَنَه قُتِل منهم سبعون وأَسِرَ منهم سبعون، فلمّا رجَعوا إلى مكّة، قال أبو شفيان: يا مَعْشَر قُرَيش، لا تَدَعوا نساءكم يَبْكين على قُتْلاكم، فإنَّ البُكاء والدَّمْعَة إذا خرَجَت أذهبَتِ الحُزْنَ والحُرْقَة (۱) والقداوة لمحمّد، ويَشْمَتُ بنا محمّد وأصحابه. فلمّا غزوا رسول الله (من هجيه وآله) يومَ أُحُد أذِنوا ليسانهم بعد ذلك في البُكاء والنَّوح.

فلمًا أرادوا أن يغزُوا رسول الله رسل الله وسارة على الحد ساروا في خلفائهم من كِنانة وغيرها، فجمّعوا الجُموع والسِلاح وخرَجوا من مكّة في ثلاثة الآف فارس وألفّي راجِل، وأخرَجوا معهم النِساء يُذكّرْنَهم ويَحُنّنهم على حَربِ رسول الله اسلمانه على وأخرَج أبو سُفيان هِنْد بنب عُتبة، وخرَجت معهم عَمره بنت عَلْقَمة الحارثيّة. فلمّا بلغ رسول الله اسلماله على ذلك جَمّع أصحابه وأخبَرهم أنّ الله قد أخبَرَه أنّ قُريشاً قد تجمّعت تُريد

سورة آل عمران آية . ١٢٣ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٢.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان ٢: ٨٢٨

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٦/١٩٦.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١٩٦/١٩٦.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٦/١٩٦.

٥ ـ تفسير القميّ ١: ١١٠.

<sup>(</sup>١) في «ط»: القرحة.



المدينة، وحتَّ أصحابه على الجِهاد والخُروج، فقال عبدالله بن أَتِيَّ وقومه: يا رسولَ الله، لا تَخْرُج من المدينة حتَى نُفاتل في أزقَّتِها، فبُقاتل الرجُل الصَّعيف والمَرأة والعَبْد والأمة على أفواه السَّكَك وعلى السُّطوح، فما أرادَنا قومٌ قَطُّ فظَفِروا بنا و نحنُ في حُصونِنا ودورنا، وماخرجنا إلى أعدائِنا قَطُّ إلَّاكان لهم الظُّفَر علينا.

فقام سَعْد بن مُعاذ (رحمه الله وغيره من الأوس، فقالوا: يا رسولَ الله، ما طَمِعَ فينا أَحَدٌ من العرَب ونحن مُشركون نَعْبُد الأصنام، فكيف يطمَعون فينا وأنت فينا؟! لا، حتّى نَخْرُجَ إليهم فنُقاتِلهم، فمن قُتِل منّاكان شهيداً، ومن نَجا منّا كان قد جاهَد في سبيل الله. فقَبِلَ رسولُ الله (سلى الله عبه راله) قولَه، و خرَج مع نَفَر من أصحابه يبتَغون مَوضِعاً للفتال (٢)، كما قال الله: ﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ إِذْ هَمَّت طَّآيْفَتَانِ مِنكُمْ ان تَفْشَلاً ﴾ (٢) يعني عبدالله بن أَبَيّ وأصحابه. فضَرب رسول الله (ملى اله عبدواله) معسكرَه ممّا يلي طريق العِراق، وقعَد عنه عبدالله بن أَبِيّ وقومه وجماعة من الخَزْرَج اتّبعوا رأيه، ووافَتْ قُرَيش إلى أُحُد، وكان رسول الله (منه هندرانه) عَدَّ أصحابُه، وكانوا سبعمائة رجل، فوضّع عبدالله بن مجبير في خمسين من الوُّماة على باب الشُّعب وأشفَق أن يأتي كمينُهم من ذلك المكان. فقال رسول الله (سلَّ العبدالله بن جُبير وأصحابه: ﴿إنَّ رأيتُمونا قد هَزَمْناهُم حتّى أدخَلْناهُم مَكّة فلانخرُجوا من هذا المكان، وإنّ رأيتُموهم قد هزَمونا حتّى أدخَلونا المدينة فلا تَبْرَحوا، والزّموا مَراكِزَكم».

ووضَع أبو سُفيان خالد بن الوليد في مائتي فارسٍ كَميناً، وقال لهم: إذا رأيتُمونا قد اختَلَطْنا بهم فاخرُجوا عليهم من هذا الشُّعب حتَّى تكونوا من وَرائهم. فَلَمَّا أَفِيلَتِ الخَيْلُ وآصْطَفُوا، وعبًّا (١) رسولُ الله (من الا عليه واله) أصحابه، ودفع الراية إلى أمير المؤمنين (عبه الملام) فجمَّلت الأنصار على مُشركي قُرَيش فانهزَموا هزيمةً قبيحةً، ووقّع أصحابُ رسول الله (سنراة عله وآله) في سَوادِهم، وأنخطُ خالد بن الوليد في مائتي فارس، فلَقِي عبدالله بن جُبِير، قاستَقْبَلوهم بالسُّهام فرجَعوا، ونظر أصحاب عبدالله بن جُبِير إلى أصحاب رسول الله (مله هيه وآله) ينهبون سَواد القوم، فقالوا لعبدالله بن جُبير: تُقَيُّمنا هاهنا وقد غَنم أصحابُنا ونيقي نحن بلا غَنيمة! فقال لهم عبدالله: اتّقوا الله، فإنّ رسول الله (مبقراة عليه رقد) قد تقدّم إلينا أن لا تَبْرَح؛ فلم يقبَلوا منه، وأقبَل ينسَلَ رجُلّ فرجُل حتّى أخْلَوْا مراكِزَهم، وبقي عبدالله بن جُبير في اثني عشر رَجُلاً، وقد كانت رايةً قُرَيش مع طَلْحَة بن أبي طَلْحَة العَدُويّ من بني عبدالدار، فبرَزَ ونادى: يا مُحَمّد، تزعُمون أنّكم تُجْهِزونا بأسيافِكُم إلى النار، ونُجْهِزِكُم بأسيافِنا إلى الجنّة، فمن شاء أن يَلْحَق بِجِنَّتِه فَلْيَبْرُز إلى. فبرَزَ إليه أمير المؤمنين (عبدالسلام) وهو يقول:

يا طَلْحُ إِن كَنْتَ كَمَا تَقُولُ لَكُمْ خَيُولٌ وَلَنَا نُصُولُ (0)

فَانَبُتْ لنَـنْظُر أَيُّنا المَقتولُ وأَيُّنا أَوْلِي بما تَـقولُ

<sup>(</sup>٢) في المصدر: موضع القتال.

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: ١٢١ ـ ١٢٢.

<sup>(</sup>٤) عبَّأت الجيش: ربَّبتهم في مواضعهم وهيأتهم للحرب. «مجمع البحرين ـ عبا ـ ١: ٢٨١».

<sup>(</sup>٥) النَّصْل: حديدة السُّهم والرُّمح والسَّكَين والسيف ما لم يكن له مَقْبِض. «مجمع البحرين ـ نصل ـ ٥: ١٨٤».

# فقد أتاك الأسدُ الصَّوْولُ ( مَ بصارم ليس به فُــلُول ( اللهُ فَــلُول ( مَ يَــنُصُرُه القَــاهِرُ والرَّســولُ

فقال طَلْحَة: مَن أنت، با غُلام؟ قال: وأنا عليّ بن أبي طالب، قال: قد علِمتُ ـ يا قَضِيم (^ ـ أن لا يجسُرُ عليّ أحدٌ غيرك. فشدٌ عليه طَلْحَة فضرَبه، فاتقاه أمير المؤمنين (عبدالله) بالجَحَفة (١ )، ثمّ ضرَبه أمير المؤمنين (عبدالله) على فَخِذَيه فقطَعَهُما جميعاً، فسقَط على ظَهْره وسقطتِ الراية، فذهب عليّ (عبدالله) ليُجْهزَ عليه فحلّفه بالرَّحِم فانضرف عنه. فقال المُسلمون: ألا أجْهَزْتَ عليه! قال (عبدالله): وقد ضَرَبتُه ضربةً لا يعيش منها أبداً».

ثمّ أخذ الراية أبو سعيد بن أبي طَلْحَة، فقتَله عليّ (طباله) وسقطت رايته إلى الأرض، فأخذَها عُثمان بن أبي طَلْحَة، فقتله عليّ (طباله) وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذَها مُسافِع بن أبي طَلْحَة، فقتله عليّ (طباله) وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذها أبو عزيز (۱۱) بن عُثمان، فقتلَهُ عليّ (طباله) وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذها أبو عزيز (۱۱) بن عُثمان، فقتلَهُ عليّ (طباله) وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذها عبدالله بن جميلة بن زُهنر، فقتله عليّ (طباله) وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذها عبدالله بن عبدالدار وهو أرضاة بن شُرَحْبيل مُبارزة، فسقطت الراية إلى الأرض، فأخذها مولاهم صُوّاب، فضربه أمير المؤمنين (طبالله) على شماله فضربه أمير المؤمنين (طبالله) على شماله فقطعها، وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذها بشماله فضربه أمير المؤمنين (طبالله) على شماله فقطعها، وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذها بشماله فضربه أمير المؤمنين (طباله) على وأسه فقتله، وسقطت الراية إلى الأرض، فاحذره فيما بيني المؤمنين (طباله المؤمنين (عباله) على رأسه فقتله، وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذة المقطوعتين، ثمّ قال: يا بني عبدالدار، هل أعذرت فيما بيني وببنكم؟ فضربه ألهنز المؤمنين (عبالله) على رأسه فقتله، وسقطت الراية إلى الأرض، فأخذَها عَمْرة بنت عَلْقَمَة الحارثية، فقبضَنها.

وانهم خالد بن الوليد على عبدالله بن جُرِيرة وقال فارَ أصحابه ويقي في نَفَر قليل، فقتلوهم على باب الشّعب، فاستَعْقَبوا المسلمين (١١) فوضعوا فيهم السيف، ونظرت قريش في هزيمتها إلى الراية قد رُفعت فلاذوا بها، وأفبَل خالد بن الوليد على أصحاب رسول الله (ملى الله عبداله) يقتلهم، فانهزم أصحاب رسول الله هزيمة قبيحة، وأقبلوا يَضْعَدون في الجبال وفي كل وجه، فلما رأى رسول الله (ملى المه عبداله) الهزيمة كشف البَيْضَة عن رأسِه، وقال: «إلّى أنا رسول الله، إلى أبن تَفِرّون عن الله وعن رسوله»؟.

١٩٠١ /٦ على بن إبراهيم، قال: حدَّثني أبي، عن ابن أبي عُمّير، عن هِشام، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، أنّه

<sup>(</sup>٦) الصؤول: الشديد الصُّول. «المعجم الوسيط - صول - ١: ٢٩٥».

<sup>(</sup>٧) فُلُول السيف: هي كُشُور في حَدّه. «مجمع البحرين ـ فلل ـ ٥: ٤٥٤».

<sup>(</sup>٨) أنظر معناها في الحديث الآثي.

<sup>(</sup>١) الجَعَفَة: بالتحريك التُّرس، وذلك إذا كانت من جُلود وليس فيها خَشَب. «مجمع البحرين ـ جحف ـ ٥: ٣٥».

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: أبو عذير، والظاهر أنها تصحيف أبو غزيز بن عُمير، أنظر مغازي الواقدي ١: ٣٠٨.

<sup>(</sup>١١) في «ط» نسخة بدل: واستقفوا، ثمّ أتى المسلمين من أدبارهم.

٦ ـ تفسير القمق ١: ١١٤.



البرهان في تقسير القرآن

سنُل عن معنى قول طَلْحَة بن أبي طَلَحَة لمّا بارّزَه عليّ (عباسلام): يا قَضِيم.

قال: اإنّ رسول الله (من الفعدواله) كان بمكّة لم يَجْسُرُ عليه أحَدٌ لمَوضِع أبي طالب فأغْرَوا به الصّبيان، وكانوا إذا خرَج رسول الله (من الفعدواله) يَرْمونَه بالحِجارة والتُراب، فشكا ذلك إلى عليّ (عبدالله)، فقال: بأبي أنت وأمّي يا رسول الله، إذا خرَجْت فأخرِجني معَك. فخرَج رسول الله (من الفعدواله) ومعه أمير المؤمنين (عبدالله) فتعرّض الصّبيان لرسول الله (من الفعدواله) كعادَتِهم، فحمّل عليهم أمير المؤمنين (ملوك الله (من الفعدواله) كعادَتِهم، فحمّل عليهم أمير المؤمنين (ملوك الفعال)، وكان يَقْضِمُهم في وُجوهِهم وأنافِهم وآذافِهم، فكان الصّبيان يَرْجِعون باكين إلى آبائِهم ويقولون: قضّمَنا عليّ، قضّمَنا عليّ، فسّمّي لذلك: القَضِيم،

١٩٠٢ (٧ - علي بن إبراهيم: وروي عن أبي وائل شقيق بن سَلَمة، قال: كنتُ أماشي عُمر بن الخطّاب (١) إذ سَمِعتُ منه هُمّهَمّة، فقلت له: مَة، ماذا يا عُمر؟ فقال: ويحك، أما ترى الهِزَبُر (١) القُصَّم بن القُصَّم (٣، والضارب بالبُهَم (١)، الشديد على من طَغى وبَغى بالسَّبفَين والراية؟ فالنفتُ فإذا هو علي بن أبي طالب (عبداللهم). فقلت له: يا عمر، هو علي بن أبي طالب. فقال: ادنُ مني حتى أحدِّنك من شَجاعته وبُطولته: بايعنا النبي (ملى العبداله) يوم أحد على أن لا نَفِر، ومَن فرَّ منا فهو ضالٌ، ومن قُبل منا فهو شهيد، والنبي زعيمه، إذ حمل علينا مائة صِنديد تحت كلّ صِنديد مائة رجل أو يَزيدون، فأزعَجونا عن طاحُونتنا (٥)، فرأيت عليًا كالليث يتقي الذرّ، إذ حمل كفاً من حصى فرّمى به في وجوهِنا، ثمّ قال: هاهو م الوجوه وقُطَت (١٠ ويُطَت (١٠ ولُطَت (١٠)، إلى أين تَفِرُون، إلى النار؟! الله فلم رَجع، ثمّ كرّ علينا الثانية وبيده صَفِيحة (١) يَقْطُر منها المَوْت، فقال: وبا يعتُم ثمّ نكثتم، فوالله لأنتم أولى بالقَنْل مِتن نَرجع، ثمّ كرّ علينا الثانية وبيده صَفِيحة (١٠) يَقْطُر منها المَوْت، فقال: وبا يعتُم ثمّ نكثتم، فوالله لأنتم أولى بالقَنْل مِتن نَرجع، ثمّ كرّ علينا الثانية وبيده صَفِيحة (١٠) يَقْطُر منها المَوْت، فقال: وبا يعتُم ثم تكرّ علينا الثانية وبيده صَفِيحة (١٠) يَقْطُر منها المَوْت، فقال: وبا يعتُم ثم تكرّ علينا الثانية وبيده صَفِيحة (١٠) يَقْطُر منها المُوس، الله الله، فإنَّ العرب تَكرُّ وتَفِر، فإنَّ الكرَّة تنفي الفَرَة. كلَنا، فبادرتُ أنا إليه من بين أصحابي، فقلت: يا أبا الحسن، الله الله، فإنَّ العرب تَكرُّ وتَفِر، فإنَّ الكرَّة تنفي الفَرّة.

٧ ـ تفسير القمق ١: ١١٤.

<sup>(</sup>١) في المصدر: أماشي فلاناً، وكذا في الموارد الآتية.

<sup>(</sup>٢) الهِزَبُر: من أسماء الأسد. «لسان العرب ـ هزر ـ ٥: ٣٦٣».

<sup>(</sup>٣) في «ط»: القضيم بن القضيم، والقُضّم: الذي يَقْضِم الناس فيُهْلِكهم. «النهاية ٤: ٨٧».

<sup>(</sup>٤) قال المجلسي: البُهَم: جمع بُهْمَة، وهي الحيلة الشديدة، والشُجاع الذي لا يُدرى من أين يُؤتى، والصخرة، والجيش، والأنسب هنا الأوّل والآخر. «بحار الأنوار ٢٠: ٢٧».

<sup>(</sup>٥) قال المجلسي: الطائونة استُعِيرت هنا لمجتمع القوم ومستقرّهم. «بحار الأنوار ٢٠: ٧٧» وفي المصدر: طَخُونتا، والطخُون: الكتيبة العظيمة. «القاموس المحيط ، طحن . ٢: ٢٤٧».

<sup>(</sup>٦) قُطَّت: قُطِعت عَرضاً.

<sup>(</sup>٧) بُطَّت: ثُنَّت.

<sup>(</sup>٨) لُطَّت: مُيَمت حَقها.

<sup>(</sup>٩) الصفيخة: السيفِ العريض.

<sup>(</sup>١٠) السَّلِيط: ما يُضاء به ومن هذا قبل للزيت: سَلِيط. «لسان الغرب \_سلط \_ ٧: ٣٣٢١.

فكأنه استحبًا فولَى وجهة عني، فما زِلتُ أسكن رَوْعَة فؤادي، فو الله ما خرج ذلك الرُعْبُ من قلبي حتى الساعة. ولم يَبْقَ مع رسولِ الله (منى الا عبدراله) إلا أبو دُجانة الأنصاريّ سِمَاك بن خَرَشَة وأمير المؤمنين (عبدالهم)، وكلّما حملَتْ طائفة على رسول الله (منى الا عبدراله) استقبّلهم أمير المؤمنين (عبدالهم) فيدفّعهم عن رسول الله (من الا عبدراله) ويفتّلهم حتى انقطع سبقُه، وبقبَتْ مع رسول الله (من الا عبدراله) تسببة بنت كُعْب المازِنيّة، وكانت تخرُج مع رسول الله (من الا عبدراله) في غَزَواته تُداوي الجَرْحي، وكان ابنها معها فأراد أن ينهزِمَ وينراجع، فحمَلَت عليه، فقالت: يا بُني، إلى أين تَفِرٌ عن الله وعن رسوله ؟! فردّتُه، فحمَل عليه رجُل فقتله، فأخذَتْ سيفَ ابنها فحملتُ على الرجُل فضربته على فَخِذِه فقتَلَتْهُ، فقال رسول الله (متر الا عليه راك الله عليك يا تُسَببة) وكانت فحمَل الله بصَدرها ونَدْيَها ويَديها حتى أصابتها جراحات كثيرة.

فلمّا انقطع سيف أمير المؤمنين (عبداله) جاء إلى رسول الله (من اله عبدواله) فقال: «يا رسول الله، إنّ الرجُل يُقاتِل بالسّلاح، وقد انقطع سيفي، فدفع إليه رسول الله (من الله المؤمنين (عبداله)، سيفّه ذا الفقار، فقال: «قاتِل بهذا» ولم يكن يَحْمِل على رسول الله امن اله عبدواله) أحد إلّا ويستقبله أمير المؤمنين (عبداله)، فإذا رأوه رجَعوا، فانحاز رسول الله (من الله امن الله على رسول الله امن المؤمنين واحد، وقد انهزَم أصحابه، فلم يزل أمير المؤمنين على (عبدالله) يقاتلهم حتى أصابته في وجهه ورأسه وصَدْره وبطنه ويدَيه ورجَعيه تسعون جِرَاحَة، فتَحامَوه وسمِعوا منادياً يُنادي من السّماء:

#### لا سيف إلَّا ذُو الفَّقَا رولا فَـتَى إلَّا عـلى

وفنزل جَبْرَئيل على رسول الله (ملى اله عليه واله) فقال: هذه والله المُواساة يا محمّد. فقال رسول الله (ملى اله عليه واله): «لأنيّ منه وهو منّى» فقال جَبْرَئيل: وأنا منكُما.

وكانت هِند بنت عُنبة في وَسَط العَسْكَر، فكلّما انهزَم رجُلٌ من قرّيش دفعَتْ إليه مِيلاً ومُكْحُلّةً، وقالت له: إنّما أنت امرأةٌ فاكتَحِلْ بهذا.

وكان حمزة بن عبدالمطلب يَحمِل على القوم فإذا رأوه انهزَموا، ولم يثبُت له أَحَدَّ، وكانت هِند بنت عُنبة قد أعطَتْ وَحْشيًا عَهَدُّا: لئن قتلتَ محمَداً أو عليًا أو حمزة لأعطينَّك رِضاك. وكان وَحْشيُّ عبداً لجبُيَر بن مُطْعِم، حَبَشيًّا، فقال وَحْشيَّ : أمّا محمّد فلا أقدِرُ عليه، وأمّا على فرأيتُه رجلاً حَذِراً كثير الالتِفات، فلم أطمَعُ فيه، فكَمَنْتُ

<sup>(</sup>١١) في المصدر: ومرّ.



لحمزة، فرأيته يَهُدُّ الناسَ هَدَّاً، فمرّبي فوطئ على جُرف نَهْرٍ فسقط، فأخذْتُ حرَبتي فهزَزْتُها، ورمَيْتُه فوقَعَتْ في خاصِرَتِه، فخرَجَتْ من مثانَتِه مغمسة بالدم، فسقَط، فأتيتُه فشققتُ بطنّه وأخذْتُ كَبِدَه، وأتيتُ بها إلى هِند، فقلتُ لها: هذه كَبِد حَمْزَة. فأخذَتُها في فيها فلاكتها، فجعَلها الله في فيها مثل الداغصة (١٢) فلفَظَنُها ورَمَتُ بها، فبعَث الله مَلكاً فحمَلها وردَّها إلى موضِعها ـ قال أبو عبدالله (عبدهم): وأبى الله أن يُذْخِلَ شيئاً من بدَنِ حمزة الناره ـ فجاءت إليه هِنْد فقطَعَتْ مَذاكيرَه، وقطعَتْ أذْنَيه وجعَلَنهُمّا خُرْصَين وشدَتهُما في عنْقُها، وقطعَتْ بدَيه ورِجُلَيه.

وتراجع الناس، فصارت قرّيش على الجَبّل، فقال أبو سفيان وهو على الجبل: اعْلُ هُبَل. فقال رسول الله (منّ الفطيه رآله) لأمير المؤمنين: «قل له: الله أعلى وأجَلّ». فقال: يا عليّ إنّه قد أنعم علينا (١٣). فقال عليّ (طبالسلام): قابل الله أنعَم علينا».

ثمّ قال أبو سفيان: يا عليّ، أسألك باللات والعُزّى، هل قُتِل محمّد؟ فقال له أمير المؤمنين (عبد السهر): «لعنّك الله، ولعَن اللاتَ والعُزّى معَك، والله ما قُتِل محمّد، وهو يسمّع كلامك، فقال: أنت أصدَق، لعن الله ابن قَمِيئة، زعّم أنّه قَتَل محمّداً.

وكان عَمرو بن قيس (11) قد تأخر إسلامه، فلما بلغه أنّ رسول الله (من الدعب الدينة) في الحَرْب أخذ سيفه وتُرْسَه وأقبَل كالليث العادي، يقول: أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله. ثمّ خالَط القوم فاستُشهد، فمرّ به رجُل من الأنصار فرآه صَريعاً بين القتلى، فقال: يا عَمرو، أنت على دينك الأوّل؟ فقال: لا والله (10)، إني أشهد أن لا إله إلّا الله، وأنّ محمّداً رسول الله، إنّ عمرو بن قيس قد أسلم وقتل، فهو شهيد؟ فقال: اي والله شهيدٌ، ما رجُل أمْ يُصَلّ لله رَكْعة ودَخَل الجّنة غيره،

وكان حَنْظُلَة بن أبي عامر رجُل من الحزرج، قد تزوج في تلك الليلة التي كانت صبيحتها حرب أحد، بنت عبدالله بن أبي سَلُول، ودخل بها في تلك الليلة، واستأذن رسول الله (منراة مدراته) أن يُقيم عندها، فأنزل الله: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُواْ مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرٍ جَامِع لَمْ يَذْهَبُواْ حَتَّى يَسْتَثْذِنُوه إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتُ فِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا آسْتَثْذَنُوكَ لَبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن لِمَن شِشْتَ مِنْهُمْ ﴾ (١٦) فأذِن له رسول اله (سنراة عبدراته)، وهذه الآبة في سورة النُور، وأخبار أحد في سورة آل عمران، فهذا دليلٌ على أنّ التأليف على خلاف ما أنزَل الله.

<sup>(</sup>١٢) الدَّاغِصة: العظم المدُّوَّر المتُحرِّك في رأس الرُّكية، «المعجم الوسيط \_ دغص \_ ١: ٢٨٧».

<sup>(</sup>١٣)كان الرجل من قرُيش إذا أراد ابتداء أمرٍ، عَمَدَ إلى سَهْمَين، فكتب على أحدَهما: نَقم، وعلى الآخر: لا، ثُمّ يتقدّم إلى الصَّنَم ويُجيل سِهامه، فإن خرج سَهْم نَقم أَقْدَم، وإن خرج سهم لا امتنع، وكان أبو سُفيان لمّا أراد الخُروج إلى أُحُد اسْتَقُتَى هُبَل، فخرج له سهم الإنعام «النهاية ٣: ٢٩١٤» ولعلّه المُراد بقوله: أنعم علينا.

<sup>(</sup>١٤) الظاهر أنَّه عمرو بن ثابت بن وقش. انظر أُسد الغابة ٤: ٩٠.

<sup>(</sup>١٥) في المصدر: فقال معاذ الله.

<sup>(</sup>١٦) النور ٢٤: ٦٢.

فدخَل حَنْظَلَة بأهلِه وواقَع عليها، فأصبَح وخرَج وهو جُنُب، فحضَر القِتال فبعثَتْ امرأتُه إلى أربعة نفَر من الأنصار، لمّا أراد حَنْظَلَة أن يخرُج من عندِها، وأشهَدَتْ عليه أنّه قد واقعَها، فقيل لها: لِمَ فعلتِ ذلك؟

قال: رأيتُ في هذه اللبلة في نَومي كأنّ السَّماء قد انفَرَجَتْ فرُفِع فيها حَنْظَلَة، ثمّ انضَمَّت، فعلِمْتُ أنّها الشّهادة، فكَرهَّتُ أن لا أشهدَ عليه. فحَمَلَت منه.

فلمًا حضر حَنْظَلَة القِتال نظر إلى أبي سُفيان على فرَس يَجُول بين الصَّفِين (١٧)، فحمل عليه فضرب عُرْفُوب (١٨)، فرَسِه، فاكتَسَعَتِ (١١) الفرَس، وسفّط أبو سُفيان إلى الأرض، وصاح: يا معشَر قُريش، أنا أبو سُفيان وهذا حَنْظَلَة يُريد قَتْلي. وعَدا أبو سُفيان، ومرّ حَنْظَلَة في طلّبه، فعرَض له رجُلّ من المُشْرِكين فطّعَنَه، فمشى إلى المُشْرِك في طَعْنَتِه فضربه فقتله، وسقط حَنْظَلَة إلى الأرض بين حَمْزَة وعمرو بن الجَموح وعبدالله بن حِزام وجَماعة من الأنصار، فقال رسول الله (من الفرائد): الرأيث الملائكة تُغَسِّلُ حَنْظَلَة بين السَّماء والأرض، بماء المُرْن في صِحَاف (١٠٠) من ذَهب، فكان يُسمَى غسيل الملائكة.

۱۹۰۳ /۸ ـ أبو علميّ الطَّبَرْسيّ، قال أبو عبدالله (عبدالله): دنظر رسول الله (سلّ الله عبدراله) إلى جَبْرَئيل بسين السَّماء والأرض على كُرسيّ من دهّب، وهو يقول:

لا سيف إلا ذُو القَقَا رولا فَتَى إلا علي».

قوله تعالى:

سورة آل عمران (٣) .....

# يُمْدِدْكُمْ رَبُّكُم بِخَمْسَةِ ءَالَّافِ مِنْ ٱلْمَلاثِكَةِ مُسَوِّمِينَ [170]

1918 / محمّد بن يعقوب: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن أبي هَمّام (١)، عن أبي المحمّد، عن أبي المحمّد الله الله (الله عن الله عن الله الله الله (الله عن وجلّ عن أبي المحسن (علمالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ في مُسَوِّعِينَ . قال: «العَمائِم، اعتمّ رسول الله (سقراله عليه والله) فسَدَلها مِنْ بين يدّيه ومن خَلْفِه».

يَدَيه ومن خَلْفِه، وأعنَمَّ جَبْرَئيل (عليه السلام) فسَدَلها من بين يدّيه ومن خَلْفِه».

٢/ ١٩٠٥ /٢ عنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضّال، عن أبي جميلة، عن جابر، عن

<sup>(</sup>١٧) في المصدر: العَسْكَرين.

<sup>(</sup>١٨) العُرُقُوب: الوَّتَر الذي خَلْف الكَعْبِين بين مَثْصِل القَدَم والساق من ذوات الأربع، وهو في الإنسان فُوَيق العَقِب. «النهاية ٣: ٢٢١».

<sup>(</sup>١٩) أي سَقَطَتْ من ناحية مُؤخِّرها ورَمَتْ به. «النهاية ٤: ١٧٣».

<sup>(</sup>٢٠) في «س»: والأرض على كُرسيّ. والصِحاف: حمع صَحْفَة، القَصْعة. وفي «ط» والمصدر: صحائف.

٨ ـ مجمع البيان ٢: ٨٢٦٪ مناقب ابن المفازلي: ٢٣٤/١٩٧، ذخائر العقبى: ٧٤، الرياض النضرة ٣: ١٥٥، ينابيع المودة: ٢٠٩. سورة آل عمران آية ـ ١٢٥ ـ

۱ ـ الكافي ٦: ۲/٤٦٠.

 <sup>(</sup>۱) وهو إسماعيل بن همتام بن عبدالرحمن البصري، مولى كيندة، يُكنّى أبا همتام، يُقة، راجع الحديث الرابع ورجال النجاشي: ٦٢/٣٠.
 ٢ ـ الكافي ٦: ٢١٤٦١.

FOR QURANIC THOUGHT. .... البرهان في تفسير القرآن

أبي جعفر (عبداله)، قال: (كانت على الملائكة العَمائِم البِيض المُرْسَلَة يوم بدره.

٣ ١٩٠٦ /٣ ـ العيّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر (طبه السلام)، قال: «كانت على المَلاثِكة العَماثِمُ البيض المُرْسَلَة يومَ بَدُره.

190٧ /٤ ـ عن إسماعيل بن هَمّام، عن أبي الحسن (عبه الله)، في قول الله: ﴿ مُسَوِقِينَ ﴾. قال: والعَمائم، اعتَمَّ رسول الله (مله عله وآله) فَسَدَلُها من بين يدّيه ومن خَلَّفِه).

١٩٠٨ /٥ ـ عن ضَرَيس بن عبدالملك، عن أبى جعفر (عبه السلام)، قال: ﴿إِنَّ الملائكة الذين نَصُروا خَمْسَة آلافه.

قوله تعالى:

# لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ

١٩٠٩ /١ ـ الشبخ المُفيد في (الاختصاص): عن محمّد بن خالد الطَّيالِسيّ، ومحمّد بن الحسين بن أبي الخطَّاب، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مَروان، عن المُنتُخِّل بن جميل، عن جابر بن يزيد، قال: تلوتُ على أبي جعفر (عليه السلام) هذه الآية من قول الله: ﴿ لَيْسَ لَّكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾.

قال: هإنّ رسول الله (منه عيه واله) حرَّض أن يكونَ على رسيسه ولي الأمر من بعده، وذلك الذي عني الله ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ وكيف لا يكون له من الأمر شيءٌ وقد فوّض إليه فقال: ما أحَلّ النبيّ فهو حَلال، وما حَرم النبيّ فهو حَرام؟.

١٩١٠ /٢ ـ العبّاشي: عن جابر الجُعْفيّ، قال: قرأتُ عند أبي جعفر (طبهاسلام) قول الله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ

قال: «بلي والله، إنَّ له من الأمرِ شيئاً وشيئاً وشيئاً، وليس حيثُ ذَهبتِ، ولكنِّي أُخبرك أنَّ الله تبارك وتعالى لمًا أمر نبيّه (منَى الاعلم وآله) أن يُظهر ولاية عليّ (عبدالسلام) فكّر في عَداوَةِ قومه له، ومعرفته بهم. وذلك الذي فَضَّلُه الله

سورة آل عمران آية ـ ١٢٨ ـ

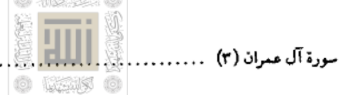
٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٦/١٩٦.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٦/ ١٣٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٨/١٩٧.

١ ـ الاختصاص: ٣٣٢.

٢ \_ تفسير العيّاشي ١: ١٣٩/١٩٧.



به عليهم في جميع خِصاله: كان أوّل من آمن برسول الله (سلّراه عبداله) وبمن أرسله، وكان أنصّر الناس لله تعالى ولرسوله (سلّىاه مبدراته)، وأقتَلهم لعدوّهما، وأشدّهم بغضاً لمن خالفهما، وفَضْل علمه الذي لم يُسَاوِهِ أحدّ، ومناقبه التي لا تُحصى شَرفاً.

۱۹۱۱ /۳-عن جابر، قال: قلت لأبي جعفو (عليه السلام): قوله لنبيّه (صلّى الله عليه وآله): ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ فشّره ليّ؟

قال: (نعم، عنى بذلك قول الله لرسوله: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ ﴾ يا محمّد، في علي (عليه السلام) (") وفي غيره، ألم أثْلُ عليك يا محمّد، في علي (عليه السلام) غيره، ألم أثْلُ عليك يا محمّد، فيما أنزلتُ من كتابي إليك ﴿ الّمَ ۞ أَخَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُوّ كُواْ أَن يَقُولُواْ عَامَنًا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَلَيَعَلَمنَ ﴾ (" ـ قال ـ: فوض رسول الله إصلى الله عليه واله) الأمر إليه ».

۱۹۱۲ /٤ - عن الجَرْميّ، عن أبي جعفر (طبه المرب) أنّه قرأ: النَّيْسُ لَكَ من الأمرِ شيءٌ أن يَتُوب عليهم أو يُعَذِّبهم (۱) فإنّهم ظالمون».

قوله تعالى:

# وَسَادِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمْوَاتُ وَٱلْأَرْضُ

<sup>(</sup>١) الحشر ٥٩: ٧.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٧/١٩٧.

<sup>(</sup>١) أي كان رسول الله (مـنَى الدعب واله) حريصاً على أن تقع خلافته بعده بلا فَصْل كما أمره الله تعالى تشريعاً في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولَ بَلَغَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ...﴾ المائدة ٥: ١٧، وكان عند الله تعالى خلاف ذلك حيث إنّه عَلِم بأنها ستُغصب منه وأنّ الأمّة تُفتن بعده (مـنَى الدعب واله) بدليل الآية الكريمة التي في ذيل الحديث.

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: الأمر إلى في على.

<sup>(</sup>٣) العنكبوت ٢٦: ١ ـ ٣.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٨/١٩٨.

<sup>(</sup>١) في لاس؟: أن تَتُوب عليهم أو تُعذِّبهم.

#### أُعدَّتْ لِلْمُتَّقِينَ [ ١٣٣ ]

١٩١٣ /١ ـ العيّاشي: عن داود بن سِرحان، عن رجل عن أبي عبدالله (علمالسلام)، في قول الله: ﴿ وَمَارِعُواْ إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن رَّبُكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا ٱلسَّمَاٰوَاتُ وَٱلْأَرْضُ﴾. فال: وإذا وضّعوها (١)كذاء وبسط يدّيه إحداهما مع الأخرى.

١٩١٤ /٢ - ابن شهرآشوب في (المناقب): قال في تفسير يؤشف القَطَّان، عن وَكيع، عن التّوريّ، عن السُّدِّي، قال: كنتُ عند عُمر بن الخطَّاب إذ أقبل عليه كَعْب بن الأَشْرَف ومالك بن الصَّيف (١) وحُبَى بن أخطَّب، فقالوا: إنّ في كتابكم جنّة عَرْضها السماوات والأرض، إذا كانت سِعَةُ جنّة واحدةٍ كسبع سماوات وسبع أرّضين، فالجنان كلُّها يوم القيامة أين تكون؟ فقال عُمر: لا أدرى (١).

فبينما هم في ذلك إذ دخل عليّ (عليه السلام) فقال: «في أيّ شيء أنتم)؟ فألقى اليهوديّ (٣) المسألة عليه. فقال (عبدالمعم) لهم: ﴿ حَبِّروني أنَّ النهار إذا أقبل الليل أين يكون [والليل إذا أقبل النهار أين يكون]؟ ، قالوا له: في علم الله تعالى يكون. فقال على (عليه إلسلام): ﴿ كذلك الجنان تكون في علم الله تعالى، فجاء على (عليه السلام). إلى النبيّ اسلى الله عليه وقاد و أخبره بذلك، فنزل ﴿ فَشَنَّلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِنْ كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (1).

١٩١٥ /٣- ابن الفارسي في (روضة الواعظين) قال: سُئِل أنس بن مالك، فقيل له: يا أبا حمزة، الجُّنة في الأرض أم في السماء؟ قال: وأيّ الأرض تُسَع الجِّنة، وأيّ سهاء تَسَع الجِّنة، قيل: فأين هي؟ قال: فوق السماء السابعة تحت العرش.

مرز تقت تا ميزار دوي سدوي

قوله تعالى:

آلَّذِينَ يُنِفْقُونَ فِي آلسَّرَّآءِ وآلضَّرَّآءِ وَآلْكُاظِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ

سورة آل عمران آية ـ ١٣٣ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٢/١٩٨.

<sup>(</sup>۱) في «ط»: وصفوها.

٢ ـ المناقب ٢: ٢٥٢.

<sup>(</sup>١) في المصدر: الصيفي.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: لا أعلم.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فالنفت اليهودي وذكر.

<sup>(</sup>٤) النَّحل ١٦: ٢٢، الأنياء ٢١: ٧.

٣ ـ روضة الواعظين: ٥٠٥.



#### عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ [١٣٤]

1917 / محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه (١) عن بعض أصحابه، عن مالِك بن حُصَين السَّكُونيّ، قال: قال أبو عبدالله (علمه الديم): «ما من عبد كَظَم غَبْظاً إلا زادَه الله عزّ وجلّ عِزّاً في الدّنيا والآخِرَة، وقال الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْفَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَآفَة يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [وأثابه الله مكان غيظه ذلك]». الله عزّ وجلّ: ﴿ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْفَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَآفَة يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [وأثابه الله مكان غيظه ذلك]». الله عزّ وجلّ: ﴿ وَالله الله مكان غيظه ذلك]» محمّد بن محمّد، قال: حدّثني جَدّي، قال: أخبَرني أبو محمّد الحسن بن محمّد بن جعفر وغيره، قالوا: وقف على عليّ بن الحسين (عليمااللهم) رجلٌ من أهل بيته، فأسمَعة وشتَمَهُ، فلم يكلّمُهُ، فلمّا انصَرَف قال لجُلَسائه: «قد سَمِعْتُم ما قال هذا الرجل، وأنا أحِبُ أن تبلّغوا معي إليه حتّى تسمَعوا ردّى عليه، قال: فقالوا له: نفعَل، ولقد كنا تُحِبُ أن تَقُول له ونقول.

قال: فأخَذ نَعْلَيه ومَشى وهو يقول: ﴿ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْعَيْظُ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱلله يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ فعلل: فالله الله الله المحسين، قال: فعرّج حتى أتى منزل الرجل فصرّخ به، فقال: فولواله: هذا عليّ بن الحسين، قال: فخرّج إلينا متوقباً للشرّ، وهولا يَشُكُ أنّه إنّما جاء مُكافئاً له على بعض ماكان منه، فقال له عليّ بن فخرّج إلينا متوقباً للشرّ، وهولا يَشُكُ أنّه إنّما جاء مُكافئاً له على بعض ماكان منه، فقال له عليّ بن الحسين اطبها الله المن في فإنّي استغفر الله مِنه، وإن كنتَ قلت ما في فإنّي استغفر الله مِنه، وإن كنتَ قلت ما ليس في فغفر الله لك، قال: فقبّل الرجل بين عينَيه، وقال: بل قلتُ فيك ما ليسَ فيك، وأنا أحق به.

قال الراوي للحديث: والرجل هو الحَسَنُ بنُ الحَسَنِ

191۸ /٣- عنه، قال: أخبَرَني الحسن بن محمد، عن حده، قال: حدّثني شيخ من أهل اليَمَن، قد أتَتْ عليه بَضع وسبَعون (السنة، قال: أخبرَني رجُل يقال له: عبدالله (المبن محمد، قال: سمِعتُ عبدالرزّاق يقول: مجعِلتُ فِداك، جارية لعليّ بن الحسبن (عيها الدم، تَسْكُبُ عليه الماء لينهيّأ للصلاة، فنَعَسَتْ (الله فسقَط الإبريق من يد الجارية فشجّه، فرفع رأسه إليها، فقالت له الجارية: إنْ الله تعالى يقول: ﴿ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْفَيْظُ ﴾ قال: «قد كظمّتُ عَيْظي» قالت: ﴿ وَٱلْكَاظِمِينَ ٱلْفَيْظِ ﴾ قال: «قد كظمّتُ غيّظي» قالت: ﴿ وَٱللهُ يُحِبُ ٱلمُحْسِنِينَ ﴾ قال: «اذهبي فأنت حُرّة لؤجّهِ الله».

سورة آل عمران آية . ١٣٤ .

۱ ـ الكافي ۲: ۸۹/۵.

<sup>(</sup>١) (عن أبيه) ليس في المصدر. أنظر معجم رجال الحديث ١٤: ١٦٦.

٢ ـ الإرشاد: ٢٥٧.

٣ ـ الإرشاد: ٢٥٧.

<sup>(</sup>١) في المصدر: وتسعون.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: عبيدالله، تصحيف، وهوالحافظ عبدالله بن محمّد بن عبدالله الجُعفي المُسْنَدي، شيخ البخاري وأستاذه، روى عن عبدالرزّاق. سير أعلام النبلاء ١٠: ٦٥٨.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: فتعبت.

- 11

قوله تعالى:

# وَٱلَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةٌ أَو ظَلَمُوَاْ أَنفُسَهُمْ ذَكَرُواْ آللَّهَ فَاسْتَغْفَرُواْ لِذُنُوبِهِمْ وَمَن يَغْفِرُ آلذُّنُوبَ إِلَّا آللهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ -إِلَى قوله نعالى - وَنِعْمَ أَجْرُ ٱلْعَامِلِينَ [ ١٣٥ - ١٣٦]

١٩١٩ /١ ـ محمد بن يعفوب: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمد بن سالم، عن أحمد بن النَّضر، عن عَمْرو ابن شِمْر، عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾.
قال: والإصرار هو أن يُذنِبَ الذَّنْبَ فلا يستغفِر الله، ولا يُحدُّث نفسه بتَوبةٍ، فذلك الإصرار».

المورد المراه ا

ا ۱۹۲۱ / ۱۰ العيّاشي: عن أبي عَمْرو الزَّبَريِّ، عَن أَبِي عبدالله (طبدالله)، قال: ورَحِمَ الله عبداً لم يَرْضَ من نَفْسِه أن يكون إبليس نظيراً له في دينه، وفي كتاب الله نجاة من الرَّدى، وبصيرة من العَمى، ودليل إلى الهدى، وشفاء لما في الصدور فيما أمركم الله تعالى به من الاستغفار والتوبة، قال الله: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةُ أَوْ ظَلَمَواْ أَنْهُ مَنْ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِ إِلَّا آللهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوءاً أَوْ يَظْلِمْ نَفسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِر آللهُ يَجِدِ آللهُ غَفُوراً رَّحِيماً ﴾ (١) فهذا ما أمر الله به من الاستغفار، والسَرَط معه بالتَّوْبَة والإفْلاع عمّا حَرَم الله، فإنّه يقول: ﴿ إلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ (١)

سورة آل عمران آية ـ ١٣٥ ـ ١٣٦ ـ

۱ ـ الکافی ۲: ۲/۳۱۹.

۲ ـ الكافي ۸: ۱/۱۰.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: قال: وحدثني الحسن بن محمّد، عن جعفر بن محمّد بن مالك الكُوفي، عن القاسم بن الربيع الصَّحَاف، عن إسماعيل بن مُخَلَّد الشَّرَاج، عن أبي عبدالله (عليه السلام).

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: إلى ها هنا رواية القاسم بن الربيع.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٤٣/١٩٨.

<sup>(</sup>١) النّساء ٤: ١١٠.

<sup>(</sup>۲) فاطر ۲۵: ۱۰.



سورة آل عمران (٣) ....

وهِذه الآية تَذُلُّ على أنَّ الاستِغفار لا يَرفَّعُه إلى الله تعالى إلَّا العمل الصَّالِح والتَّوبِة،

١٩٢٢ /٤ - عن جابر، عن أبي جعفر (عليه السلام)، في قول الله: ﴿ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾.

قال: «الإصرار أن يُذنِبَ العبدُ ولا يستَغْفِر الله، ولا يُحدِّث نفسَه بالتَّوبة، فذلك الإصرار».

الشيخ ورام: عن جابر بن يزيد الجُعفيّ، عن أبي جعفر (عباسلام)، في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ مثله (١).

المعقر بن جعفر بن جعفر بن عن علي بن معبّد، عن علي بن سُليمان النَوْفَلي، عن فِطْر بن خَليفة، عن الصادق جعفر بن وَهُب البغداديّ، عن علي بن معبّد، عن علي بن سُليمان النَوْفَليّ، عن فِطْر بن خَليفة، عن الصادق جعفر بن محمّد (عبدالله)، قال: ولمّا نزلت هذه الآية: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَاحِشَةٌ أَوْ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ذَكُرُواْ آلله فَاسْتُغْفَروُا لِلهُ وَاللّه بِهُ الله بَعْمَالِيته فاجتَمعوا إليه، فقالوا: يا سيّدنا، لِمَ لِلدُنُوبِهِمْ ﴾ صَعِد إبليس جبّلاً بمكّة، بقال له: قور، فصرَخ بأعلى صوته بعَفَارِيته فاجتَمعوا إليه، فقالوا: يا سيّدنا، لِمَ تَدعونَا (١٠)؟! قال: نزلت هذه الآية، فمَنْ لها؟ فقام عِفْرِيت من الشّباطين، فقال: أنا لها بكذا وكذا. فقال: لستَ لها. فقام آخر فقال مثل ذلك، فقال: لستَ لها. فقال الوَسْوَاس الخَنّاس: أنا لها. فقال: بماذا؟ قال: أعِدُهم وأُمَنّيهم حتى يُوافِعوا الخَطيئة، فإذا واقعوا الخَطيئة أنسَيْنهُم الاستِغْفار. فقال: أنتَ لها. فوكّله بها إلى يوم القيامة».

1974 / -عنه، قال: حدّثنا محمّد بن إبراهيم بن إسحاق وحداد، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد الهَمّداني، قال: أخبرنا أحمد بن صالح بن سَعْد التَّميمي، قال: حدّثنا موسى بن داود، قال: حدّثنا الوليد بن هِشام، قال: حدّثنا فال: حدّثنا معند بن صالح بن سَعْد التَّميمي، قال: حدّثنا موسى بن داود، قال: حدّثنا الوليد بن هِشام، قال: حدّثنا معند بن خسّان، عن الحسن بن أبي الحسن (۱) البَصْري، عن عبدالرحمن بن تَميم الدَّوسي، قال: دخل مُعاذ بن جَبّل على رسول الله (من الدولة) باكباً، فسلم فردٌ عليه السلام، ثمّ قال: دما يُبكيك، با مُعاذى؟

فقال: يا رسولَ الله، إنّ بالباب شابًا طَرِيّ الجَسَد، نقيّ اللّون، حَسَن الصورة، يبكي على شَبابه بُكاء التُّكُلّي على وَلَدِها، يرُيد الدخول عليك.

فقال النبيّ (منى ه علمه رآده: وأدخِل عليّ الشابّ، با مُعاذه فأدخَلَه عليه، فسلّم، فرّد عليه السلام، فقال: وما يُبكيك، يا شابّه؟ فقال: وكيف لا أبكي وقد رَكِبتُ ذُنوباً إن أخذَني الله عزّ وجلّ ببَعضِها أدخَلَني نارَ جهنّم، ولا أراني إلّا سيأخذني بها، ولا يَغْفِرها لي أبداً:

<sup>2</sup> ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٨/١٩٨.

<sup>(</sup>۱) مجموعة ورام ۱: ۱۸.

٥ ـ الأمالي: ٣٧٦/٥.

<sup>(</sup>١) في المصدر: دعونتا.

٦ ـ الأمالي: ٦/٤٥.

<sup>(1)</sup> في السروط»: الحسن بن الحسن، والصواب ما في المتن، روى عنه هشام بن حسّان، راجع تهذيب الكمال ٦: ٩٥ ـ ١٢٦ ، سير أعلام النيلاء ٤: ٥٦٢ ـ ٨٨٥.

فقال رسول الله (منراة عليه وآله): «هل أشرَكْتَ بالله شيئاً»؟ قال: أعوذ بالله أن أشوكَ بربّى شيئاً. قال: وأقتلت النفس التي حرّم الله ؟ قال: لا.

فقال النبيّ (ملى الدعب واله): «يغفِرُ الله لك ذنوبَك، وإن كانت مِثل الجبال الرُّواسي، قال الشابّ: فإنها أعظم من الحِبالِ الرَّواسي.

فقال النبيّ (متراة عله راله): ويغفِرُ الله لك ذُنوبك، وإن كانت مِثل الأرّضين السبّع، وبحارِها، ورِمالها، وأشجارِها، وما فيها من الخَلْق، قال: فإنّها أعظَم من الأرّضين وبحارِها ورمالِها وأشجارِها وما فيها من الخَلْق (٢). فقال النبي (مله عليه وقد): ويغفِرُ الله لك ذُنوبَك، وإن كانت مثل السماوات وتُجُومِها، ومثل العَرش والكُرسيّ، قال: فإنّها أعظم من ذلك.

فنظر النبيّ (منر، ه منه واله) كهيئة الغَضْبِان، ثمّ قال: «ويحَك يا شابٌ، ذنوبُك أعظَم من ربّك؟ فخرّ الشابّ على وجهه، وهو يقول: سبُحان الله ربّى، ما من شيء أعظم من ربّى، ربّى أعظم يا نبئ الله، الله أعظم من كلّ عظيم. فقال النبي (ملى الدعل واله): «فهل يَغْفِرُ الذنَّبَ العظيم إلَّا الربُّ العظيم»؟ فقال الشابِّ الأوالله، يا رسول الله. ثمَّ سكت الشابّ. فقال له النبي (منراة على واله): دويَحك ـ يا شابّ ـ ألاتُخبِرُني بَذلْبِ واحِدٍ من نوبك، ؟.

قال: بلي، أخبرك، أنَّى كنت أنبُشُ القبور سبع سنين، أُخْرجُ الأموات وأنزَعُ الأكفان، فماتت جاريةٌ من بعض بنات الأنصار، فلمًا حُمِلَت إلى قبرها ودُفِنَتْ، وانصِرَفِ عنها أهلُها، وجنَّ عليهم الليل، أتيتُ قبرَها فنبشُّتُها، ثمّ استخرَجْتُها ونزَعْتُ ماكان عليها من أكفانِها، وتركتُها مُحرَّدةً على شَفِير قَبْرِها ومضَيْتُ منصَرِفاً، فأتاني الشيطان فأقبل يُزَيِّنُها لي، ويقول: أما تَرى بَطْنَها وبَياضَها، أما ترى وركِّيها؟! فلم يزل يقول لي هذا حتى رجعت إليها، ولم أَمْلِكُ نفسي حتّى جامَعْتُها وتركتُها مكانَها، فإذا أنا يصوب من وَرائي، يقول: يا شاب، وَيْلُ لك من دَيّان يوم الدين، يوم يَقِفُني وإيّاك كما تركنّني عُريانة في عسكر الموتّى الله ونزّعْتَني من حُفرَتي وسلبتَني أكفاني، وتركتَني أقوم جَنِبَةً إلى حِسابي، فوَيْلُ لشّبابك من النار. فما أظُن أنّى أشُمُّ رائحة الجَنَّة أبداً، فما ترى لي، يا رسول الله؟ فقال النبي (مله عله وآله): «تَنَحُّ عني يا فاسِق، إني أخاف أن أحتَرِق بنارِك، فما أقرَبك من النارا».

ثمّ لم بزل (مله عبه وآله) يقول ويُشير إليه حتّى أمعَن من بين يدّيه فذهب، فأتى المدينة فتزوَّد منها، ثمّ أتى بعض جبالها فتعبُّد فيها، ولَبِس مِسْحاً، وغَلَّ يدّيه جميعاً إلى عُنُقِه، ونادى: يا ربّ، هذا عبدك بُهلول، بين يدّيك مَعْلُول، يا ربّ أنت الذي تَعرفُني، وزلّ مني ما تعلم يا سيّدي، يا ربّ، إنّي أصبَحْتُ من النادِمين، وأتيتُ نبيّك تائباً فطردَني وزادَني خَوْفاً، فأسألُك باسمِك وجَلالِك وعَظَمة سُلطانِك أن لا تُخيّب رجائي، سيّدي ولا تُبطِل دُعائي ولا تُقنِطُني من رحمتك. فلم يزل يقول ذلك أربعين يوماً وليلةً، تبكي له السُّباع والوَّحوش، فلمَّا تمَّ له أربعون يوماً وليلةً رفع يديه إلى السماء، وقال: اللَّهمُ ما فعلتَ في حاجتي؟ إن كنت استَجَبْتَ دُعاتي، وغفرتَ خَطِيئتي، فأوْح

<sup>(</sup>٢) (قال فإنَّها أعظم من الأرضين... الخلق) ليس في المصدر.

<sup>(</sup>٣) في المصدر: عساكر الموت.

إلى نبيّك، وإن لم تستَجِبْ دُعائي، ولم تغِفرُ لي خَطيئتي، وأردتَ عقوبتي، فعَجُّل بنار تُحرقُني أو عقوبةٍ في الدنيا تُهْلِكُني، وخلَصني من فضيحة يوم القيامة. فأنزل الله تبارك وتعالى على نبيّه (ملّ الدمه داله): ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُواْ فَهُ لِكُني، وخلَصني من فضيحة يوم القيامة. فأنزل الله تبارك وتعالى على نبيّه (ملّ الدمّ وتَبْشِ القبور، وأخذِ الأكفان فاحِشَةً ﴾ يعني الزنا ﴿ أَوْظَلَمُواْ أَنفُسُهُمْ ﴾ يعني بارتكاب ذنّبٍ أعظم من الزّنا، ونَبْشِ القبور، وأخذِ الأكفان ﴿ وَمَن النّه غَفْرُوا لِلدُنُوبِهِمْ ﴾ يقول: خافوا الله فعَجُلوا التوبة ﴿ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِهِمْ ﴾ يقول: يقول الله عَجُلوا التوبة ﴿ وَمَن يَغْفِرُ الذُّنُوبِهِمْ ﴾ يقول: خافوا الله فعَجُلوا التوبة ﴿ وَمَن يَغْفِرُ اللهُ أَن يغفِر له ذنباً الله عزّ وجلّ: أتاك عَبْدي . يا محمّد ـ تائباً فطردْته، فأين بذهب، وإلى مَنْ يَقْصِد، ومَنْ يسألُ أن يغفِر له ذنباً غيري؟!

ُ ثُمَّ قال عزَّ وجلّ: ﴿ وَلَمْ يُصِرُّواْ عَلَى مَا فَعَلُواْ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ يقول: لم يُقيموا على الزنا، ونَبْش القُبور، وأَخْذِ الأَكفان ﴿ أَوْلَئِكَ جَزَآؤُهُم مَّغْفِرَةٌ مِّن رَبِّهِم وَجَنَّاتٌ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ آلْعَامِلِينَ ﴾.

فلمًا نزلت هذه الآية على رسول الله (ستى الله على حرّج وهو يَتْلُوها ويَتَبَسَم (1) فقال الأصحابه: «مَن يَدُلُني على ذلك الشاب ؟ فقال مُعاذ: يا رسولَ الله ، بلغنا أنّه في مَوْضِع كذا وكذا. فمَضى رسولُ الله (ستى الله عليه واله) بأصحابه حتى انتَهَوا إلى ذلك الجبَل، فصعدوا إليه يَطْلُبون الشابّ، فإذا هم بالشابّ قائمٌ بين صَخْرَتَين، مَغلولَة يَداه إلى عُنُقه، قد اسْوذٌ وجهه، وتساقَطَتْ أَشْفارٌ عينَيه من البُكاء، وهو يقول: سيّدي، قد أحسنْتَ خَلْقي وأحسنْتَ صُورَتي، فليتَ شِعري ما ذا تُريد بي، أفي النار تُحرقُني أم في جوارك تُسْكِنُني؟

فلم يزَلْ يقول نحو هذا وهو يبكي ويَحْنو النُرابَ على رأسِه، وقد أحاطَتْ به السَّباع، وصَفَّت فوقه الطير وهم يَبْكون لَبُكائه، فدَنا رسول الله (من الله على والله عن عَنْقِه، ونفَضَ التُراب عن رأسِه، وقال: ويا بُهلول، أَبْشِر فإنَك عَتيق الله من النار، ثمّ قال (عبه السلام) الأصحابه: همكذا تداركوا الذُنوب، كما تداركها بُهلول، ثمّ تلاعليه ما أنزل الله عزّ وجلّ فيه، وبشّره بالجنّة.

قوله تعالى:

إِن يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِّثْلُهُ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ تُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَ يَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءَ وَٱللهُ لاَ

<sup>· (</sup>٤) في «ط»: يتلوها في تبسّم.

#### تُحِبُّ ٱلظَّالِمِينَ [140]

١٩٢٥ /١ ـ علىّ بن إبراهيم، قال: وتأمَرَتْ قُرَيش على أن يَرجِعوا ويُغيروا (١) على المدينة، فقال رسول الله (من الد عبه وآله): وأيّ رجُل بأنينا بخبر القوم، فلم يُجِبُّهُ أحَد، فقال أمير المؤمنين (عبه الدم): وأنا آتيك بخبرهم، قال: واذهَب، فإن كانوا رّكِبوا الخَيْلُ وحنّبوا الإبل فإنّهم يُريدون المدينة، والله ليّن أرادوا المدينة لأنّازِلن (٢) الله فيهم، وإن كانوا ركِبوا الإبل وجنَّبوا الخَبل فإنَّهم يُريدون مكَّة.

فمضى أمير المؤمنين (عبه الملام) على ما به من الألُّم والجراحات حتَّى كان قريباً من القَوم، فرآهم قد رَكِبُوا الإبل وجنَّبوا الخَيْلَ، فـرجـع أمـير المـؤمنين (عله السلام) إلى رسـول الله (مــلّـالامله وآله) فأخـبره، فقـال رسـول 

فلمًا دخل رسول الله (مقراة عليه رأام) المدينة نزّل عليه جَبْرَتيل (طبه السلام)، فقال: يا محمّد، إنّ الله يأمرُك أن تَخْرُجَ في أَثَرِ القَوْم ولا يَخْرُج معك إلاً من كانت به جِراحة. فأمر رسول الله (منه الدياه) منادياً ينادي: يا معشر المهاجرين والأنصار، من كانت به جِراحة فليخرُج، ومن لم يَكُنُ به جِراحة فلْيُقِم. فأقبَلوا يُضمُّدون جِراحاتِهم ويُداوونها، فأنزَل الله على نبيّه (سنره عبه راله): ﴿ وَلَا تَهِنُواْ فِي آبْتِغَآءِ ٱلْقَوْمِ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَٱلْمُونَ كَمَا تَأْلَمُنَ وَتَرْجُونَ مِنَ آلَهُ مَا لَا يَرْجُونَ ﴾ (٢) وهذه الآية في سورة النساء، ويجب أن تكون في هذه السورة.

قال الله عزّ وحلّ: ﴿إِن يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ ٱلْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَتَّخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاءَ، فخرَجوا على ما بهم من الألم والجِراح، فلمَّا بلَغ رسول الله (مذاله عليه واله بحَمْراءِ الأسد (1)، وقُرَيش قد نزَلت الرَوْحاء، قال عِكْرِمَة بن أبي جَهْل، والحارث بن هِشام، وعَمْرو بن العاص، وخالد بن الوليد: نرجِعُ فنُغير على المدينة وقف قتلنا براتهم (٥) وكَلِيَهُم (٢٠ ـ يعنون حمزة ـ فوافاهم رجُلٌ خرَج من المدينة فسألوه الخبر، فقال: تركت محمّداً وأصحابه بحَمّراء الأسد يطلّبونكم أجَدَّ الطّلَب. فقال أبو سُفيان: هكذا النُّكَد والبَغْي، قد ظُفِرْنا بالقُّوم وبغَينا، والله ما أَفْلَحَ قَوَّم قَطَّ بَغَوا.

فوافاهم تُعَيم بن مَسعود الأشْجَعيّ، فقال أبو سُفيان: أين تُريد؟ قال: المدينة، لأمتار <sup>(٧)</sup> لأهلي طَعاماً. قال:

- (١) (ويغيروا) ليس في المصدر.
  - (٢) في المصدر: لا يأذن.
    - (٣) النَّساء ٤: ١٠٤.
- (1) حَمرًاء الأسد: موضع على ثمانية أميال من المدينة. «معجم البلدان ٢: ٢٠١».
  - (٥) أي أشرافهم. «التهاية ٢: ٣٦٠٩».
  - (٦) الكِّبُش: سيّد القوم وقائدهم. «تاج العروس ـكبش ـ ٤: ١ ٣٤١.
    - (٧) المييرة: الطعام. التاج العروس معير ٢٠: ٢٥٥٢.

سورة آل عمران آية . ١٤٠ .

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٤.

سورة آل عمران (٣)

هل لك أن تمُرَّ بحَمْراء الأسد وتَلقى أصحابَ محمَّدٍ وتُعلِمَهم أنَّ حُلفاءنا ومَوالينا قد وافَونا من الأحابيش (^) حتَّى يَرجِعوا عنّا، ولك عندي عشرة قَلائص (١) أملأها تَمْراً وزَبيباً؟ قال: نعم.

فوافى من غدِ ذلك اليَوم حَمْراء الأسد، فقال لأصحاب محمّد (منهاله عليه واله): أين تُريدون؟ قالوا: قُريش. قال: ارجعوا، فإنّ قريشاً قد اجتمع (١٠٠ إليهم حُلفاؤهم، ومن كان تَخلّف عنهم، وما أظُنَّ إلا وأوائل القَوم قد طَلَعوا عليكم الساعة. فقالوا: حسبُنا الله ونِعْمَ الوَكيل، ما نُبالي أن يَطْلُعوا علينا.

فنزل جَبْرَتبل على رسول الله (سلراه عله واله) فقال: ارجع ما محمد فإن الله قد أرعَبَ قُرَيشاً، ومَرُّوا لا يَلُوون على شيء فرجَع رسول الله (سلراه عله واله) إلى المدينة فأنزل الله: ﴿ اللَّذِينَ آسْتَجَابُواْ يَلْمُ وَ الرَّسُولِ مِن بَعْدِمَا على شيء فرجَع رسول الله (سلراه عله والله عليه الله فانزل الله في اللّه مُ النَّاسُ بعني تُعَيم بن مسعود، فهذا أصَابَهُمُ الْقَرْحُ لِلّذِينَ أَخْسَبُواْ مِنْهُمْ وَالنَّقَوْا أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴿ اللّهِ مِن قَالَ لَهُمُ النَّاسُ ﴾ بعني تُعَيم بن مسعود، فهذا لفظه عام ومعناه خاص ﴿ إِنَّ آلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيماناً وَقَالُواْ حَسْبُنَا آفَهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ لَفَظُهُ عَامٌ ومعناه خاص ﴿ إِنَّ آلنَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيماناً وَقَالُواْ حَسْبُنَا آفَهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ فَانْقَلْبُواْ بِنِعْمَةٍ مِّنَ آلَهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوّةً وَآتَبُعُواْ رِضُوَانَ آلَةِ وَآلَهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ (١١).

قلمًا دخَلوا المدينة، قال أصحابُ رسولِ الله (سنرانه عبدرانه): ما هذا الذي أصابنا، ولقد كنتَ نعِدُنا النَصر؟ فأنزل الله: ﴿ أَو لَمَّا أَصَابَتُكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّتلَيْهَا قُلْتُم أَنَى هَلْذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ (١٦) وذلك أنّ يوم بَدْر قُتِل من قُريش سَبعون، وأسر منهم سَبْعون، وكان الحُكْمُ في الأسارى القَنْل، فقامت الأنصار إلى رسول الله (سنول الله هَبْهُم لنا، ولا تقتلهم حتى نفاديهم. فنزل به جَبْرَئِيل، وقال: إنّ الله قد أباح لهم الفيداء، أن يأخذوا مِن هؤلاء ويُطلِقوهم، على أن يُستَشْهَد منهم في عام قابل بقدر من يأخذون منه الفيداء من هؤلاء ونتقوى به، هؤلاء. فأخبَرهم رسول الله (ملى الاعبدراله) بهذا الشرط، فقالوا: قدرضينا به، نأخذُ العام الفِداء من هؤلاء ونتقوى به، ويُقتل منّا في عام قابل بقداء وأطلقوهم.

فلمّاكان في هذا اليوم ـ وهو يوم أحد ـ قُتل من أصحاب رسول الله (مله عبه راله) سَبعون، فقالوا: يا رسولَ الله ما هذا الذي قد أصابُنا، وقد كنت تَعِدُنا النّصر؟ فأنزَل الله: ﴿ أَوَلَمَّا أَصَابَتْكُم مُّصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَلْذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِندِ أَنفُسِكُمْ ﴾ بما اسْتَرَطْتُم يوم بَدْر.

٢/ ١٩٢٦ - العبّاشي: عن زُرارَة، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قول الله: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَيَّامُ لُـدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾.

<sup>(</sup>٨) الأحابيش: الجماعة من الناس ليسوا من قبيلةٍ واحدةٍ.

<sup>(</sup>٩) القلائِص: الشوابّ من الإبل، والنُّوق الطويلة القوائم. «تاج العروس ـ قلص ـ ٤: ٢٦٪».

<sup>(</sup>١٠) في المصدر: أجنحت.

<sup>(</sup>۱۱) آل عمران ۳: ۱۷۲ ـ ۱۷٤.

<sup>(</sup>١٢) آل عمران ٣: ١٦٥.

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٩/١٩٩.

197

قال: «مازالَ منذُ خلَق الله تعالى آدَم دولة لله ودونة لإبليس، فأين دولة الله تعالى، أما (١) هو إلّا قائمٌ واحدّ؟».

قوله تعالى:

## وَلِيُمَحِّصَ ٱللهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَيَمْحَقَ ٱلْكَافِرِينَ [ 181 ]

١٩٢٧ /١ ـ العيّاشي: عن الحسن بن عليّ الوَشّاء، بإسنادٍ لهُ يُرسِلهُ إلى أبي عبدالله (عليه السلام)، قال: «والله لتُمحُّصُنّ، والله لتُمَيَّزُنّ، والله لتُغَرّبَلُنّ حتّى لا يَبْقى منكم إلّا الأنْدَر».

قلتُ: وما الأنْدَر؟ قال: «البَيْدَر ('')، وهو أن يُدْخِلَ الرجلُ بينه ('') الطعامَ يُطَيِّن عليه، ثمّ يُخْرِجه قد أكل بعضُه بعضاً، فلا يزال يُنقَيه، ثمّ يكنّ عليه، ثمّ يُخْرِجه، حتّى يفعل ذلك ثلاث مرّات، حتّى يبقى مالا يَضُرّه شيء».

قوله تعالى:

# أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذْخُلُواْ آلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ آللهُ آلَّذِينَ جَاهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ آلصًابِرِينَ [١٤٢]

١٩٢٨ /١ ـ العَيّاشي: عن داود الرَّفيّ، قال: سألت أما عبدالله (مبدالله)، عن قول الله: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَذَخُلُواْ الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَم آللهُ ٱللَّذِينَ جَاهَدُواْ مِنكُمْ﴾

قال: وإنّ الله هو أعلَم بما هو مُكوّنه قبل أن يُكوّنه، وهم ذَرٌ، وعلم مَن يُجاهد ممّن لا يُجاهِد، كما عَلِم أنه يُميت خَلْقَه قبل أن يُميتَهم، ولم يُرهم موتَهم وهم أحياء».

۱۹۲۹ /۲ عليّ بن إبراهيم، قال: روي أنّ المُغيرة بن العاص كان رجلاً أعْسَر، فحَمّل في طريقه إلى أحد , ثلاثة أحجار، فقال: بهذه أقتُل محمّداً. فلمّا حضر القِتال نظر إلى رسول الله (صرّاة عليمة) وبيده السيف، فرماه

سورة آل عمران آية ـ ١٤١ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٩/١٩٩.

<sup>(</sup>١) في «س، ط»: الأندر. وفي القاموس المحيط ـ ندر ـ ٢: ١٤٥: الأندر: البَيْدَر، أوكُدْس القَمْح.

<sup>(</sup>٢) في «س، ط»: فيه، وما أثبتناه من نسخةٍ من البحار ٥: ١/٢١٦.

سورة آل عمران آية ـ ١٤٣ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٩/١٩٩.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ١١٨.

بحَجَرٍ فأصاب به (1) رسول الله (مقراة عبداله)، فسقط السيف من يده، فقال: قتلتُه واللاتِ والعُزَى. فقال أمير المؤمنين اعبداله): «كذَّبْت، لعنك (1) الله فرماه بحَجَرٍ آخَر فأصابِ جبهتَه، فقال رسول الله (مقراة عبداله): «اللّهم حَيِّره» فلمّا انكشف الناس تَحيّر، فلحقّهُ عمّار بن يا سر فقتَله. وسلّط الله على ابن قَمِيئة الشّجَر، وكان يَمُرّ بالشجرة فيقّع وسطها فتأخُذ من لَحْمِه، فلم يزَلْ كذلك حتى صار مثل الصِرّ (1)، ومات لعنه الله.

ورجع المُنْهَزِمون من أصحاب رسول الله (صلى الله على رسوله؛ ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُواْ الْجَنَّةُ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللهُ اللهُ عَلَى أَنْ يَعْلَمُ ﴾ يعني ولمّا يَرَ، لأنّه عزّ وجل قد علِم قبل ذلك مَن يُجاهد ومَن لا يُجاهد، فأقام العِلْمَ مقام الرؤية، لأنّه يُعاقِبُ الناسَ يفِعْلِهِم لا بعِلْمِه.

الذي الذي الما الما الما المعافر الحميري: بإسناده عن جعفر (على المدين)، قال: كان يقول: «والله [لا يكون] الذي تمدّون إليه أعناقَكم حتى تُميّزوا وتُمحّصوا، ثمّ يذهب من كل عَشَرةٍ شيء، ولا يبقى منكم إلا الأندر، ثمّ تلاهذه الآية: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَن تَدْخُلُواْ ٱلْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَمِ آللهُ ٱلَّذِينَ جَاهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ ٱلصَّابِرِينَ ﴾ .

قوله تعالى:

# وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ آلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنتُمْ تَنْظُرُونَ [١٤٣]

1981 / - على بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اعداسلام، في قوله: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ ﴾ الآية: «فإذ المؤمنين لمّا أخبرُهم الله بالذي فعل بشهدائهم يوم بَدْرومنازلهم في الجنة رَغِبوا في ذلك، فقالوا: اللّهم أرنا قِنالا نُسْتَشْهَد فيه. فأراهم الله إيّاه يوم أحُد، فلم يَثْبَتوا إلّا مَنْ شاء الله منهم، فذلك قوله: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ ﴾ الآية.

قوله تعالى:

## وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَا يْنِ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ

<sup>(</sup>۱) في «ط»: يد.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: كذب لعنه.

<sup>(</sup>٣) العير: طائر كالعُصْفُور أصفر.

٣ ـ قرب الإسناد: ١٦٢.

سورة آل عمران آية . ١٤٣ .

١ ـ تفــير القميّ ١: ١١٩.



. البرهان في تفسير القرآن

## آنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ -إلى قوله تعالى - وَسَيَجْزِي آللهُ الشَّاكِرِينَ [ 188 ]

1/19۳۲ / على بن إبراهيم، قال: إنّ رسول الله رسترانه على الما خرّج يوم أحُد وعهد العاهد به على ثلك الحال، فجعل الرجُل يقول لمن لَقِيّه: إنّ رسول الله (سترانه على وقد، قُتل النَّجاء النَّجاء النَّجاء (1). فلمّا رجَعوا إلى المدينة أنزل الله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ آنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ بنول: إلى الكفُر.

۲/ ۱۹۳۳ /۲ محمّد بن يعقوب: بإسناده عن حَنان، عن أبيه، عن أبي جعفر (طبه المعمر)، قال: «كَانَ الناس أهلُ رِدَّة بعد النبي (مقراة عله راته) إلّا ثلاثة ع

فقلت: ومَن الثلاثة؟ فقال: «المِقداد بن الأسود، وأبو ذرّ الغفاريّ، وسلمان الفارسيّ (رحمنه ويركانه عليهم)، ثمّ عرف أناس بعد يسميره. وقبال: «هـؤلاء الذين دارَت عـليهم الرَّحـى، وأبّـوا أن يُبايعوا حمتًى جاءُوا بأمـير المؤمنين (هـ هـه) مُكْرَهاً فبابّع، وذلك قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ آلرُّسُلُ أَفَائِن مَاتَ أَوْ قَتِلَ آنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِيَيْهِ فَلَن يَضُرُّ آللهَ شَيْئاً وَسَيَجْزى آللهُ آلشًاكِرِينَ ﴾ .

1978 /٣ عنه: بإسناده عن ابن مَحْبوب، عن عَـمْرو بن أبي المِقدام، عن أبيه، قال: قلت لأبي جعفر المبدال الله عز ذكره، وماكان الله تعالى جعفر المبدلله الله عز ذكره، وماكان الله تعالى ليَغْيَن أمّة محمد المفراة المدولة، من بعده.

فقال أبو جعفر «مده مده» وأو ما يقرءُون كتاب الله الوليس الله يقول: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَائِن مَّاتَ أَوْ تُتِلَ آنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعَقَائِكُمْ وَمَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ آفَهُ شَيْئاً وَسَيَجْزِى آفَهُ آلشَّاكِرِينَ ﴾ ؟.

قال: فقلت له: إنَّهم يُفَسِّرون على وجهٍ آخر.

فقال: وأوّ ليس قد أخبَر الله عزّ وجلّ عن الذين من قَبْلِهم من الأمم أنّهم قد احَتلفوا من بعد ما جاءتهم البيّنات، حيث قال: ﴿ وَمَاتَيْنَا عِيسَى آبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَأَيَّدْنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ وَلَوْ شَاءَ آللهُ مَا ٱقْتَتَلَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِّنَ بَعْدِهِمْ مِّنَ بَعْدِهِمْ مِّنَ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ ٱلْبَيّنَاتُ وَلَـٰكِنِ ٱخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُمْ مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَاءَ ٱللهُ مَا ٱقْتَتَلُواْ وَلَكِنَّ آللهُ يَعْدِهِمْ مِّنْ بَعْدِ مَا يُريدُ ﴾ (الله مَا أَقْتَتَلُواْ وَلَكِنَ آفَهُ يَقْعَلُ مَا يُريدُ ﴾ (الله مَا يُريدُ الله مَا يُولِدُ مُنْ الله مَا يُريدُ الله مَا يُريدُ اللهُ مَا اللهُ مَا يَعْدِهُمْ مَن عَلَى مَا يُريدُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا يُريدُ اللهِ مَا مُنْ عَالَمُ مَا يُريدُ اللهُ اللهُ مِنْ عَلَى مَا يُريدُ اللهُ اللهُ مَا يُريدُ اللّهُ مِنْ اللهُ مَا يُريدُ اللهُ مَا يُريدُ اللهُ مَا يُولِ اللهُ مَا يُريدُ اللهُ مَا يُريدُ مُنْ اللّهُ مَا يُولِيدُ اللّهُ مَا يُريدُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللّهُ مَا يُعْرَالِهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يُعْرِقُونُ مَا يُعْرِقُونُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا يُعْرِقُ مُنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا يُعْرِقُ اللّهُ مَا اللّهُ مُنْ اللّهُ مَا الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مُنْ اللّهُ

سورة آل عمران آية ـ ١٤٤ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١١٩.

<sup>(</sup>١) أي انْجُوا بأنفكم.

۲ ـ الكافي ٨: ٢٤١/٢٤٥.

۳ ـ الكافي ۵: ۲۹۸/۲۷۰.

<sup>(</sup>۱) البغرة ۲: ۲۵۳.

1970 /٤ ـ أمالي الشيخ: بإسناده عن ابن عبّاس (رحداة): أنّ عليّاً (عبدالسلام) كان يقول في حَياة رسول الله (سنراد عبدرالد): وإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَائِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ اللهُ (سنراد عبدرالد): وإنّ الله عزّ وجلّ يقول: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ ٱلرُّسُلُ أَفَائِينَ مَّاتَ أَوْ قُتِلَ اللهُ عَلَى ما قائل (١٠) عليه انقَلَاتُهُمْ عَلَى أَعْقَائِلُ على ما قائل (١٠) عليه حتى أموت، والله إنّي لأخوه وابنُ عمّه ووارثه، فمَنْ أَحَقُ به منّي؟ م

197٦ /٥-ابن شَهرآشُوب: عن سعبد بن جُبَير، عن ابن عبّاس، في فوله تعالى: ﴿ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْقَيَلَ آنقَلَبُتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنَ يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ آللهَ شَيْئاً وَسيَجْزِى آللهُ ٱلشَّاكِرِينَ ﴾ يعني بالشاكرين (١) عليّ بن أبي طالب (عبدالسلام)، والمرتدّين على أعفابهم: الذبن ارتَدّوا عنه.

١٩٣٧ /٦ - العيّاشي: عن حَنان بن سَدير، عن أبيه، عن أبي جعفر (علمالسلام) قال: «كان الناس أهلُ رِدَّة بعد النبيّ (صلّى الدعيه راله) إلّا ثلاثة».

فقلت: ومَن الثلاثة؟

قال: «المِقداد، وأبو ذرّ، وسَلمان الفارسيّ، ثمّ عرف أناس بعد يسيرٍ، فقال: «هؤلاء الذين دارّتْ عليهم الرحى، وأبوا أن بُبابعوا حتى جاءُوا بأمير المؤمنين (عليه الله) مُكْرَهاً فبابَع، وذلك فول الله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ الرحى، وأبوا أن بُبابعوا حتى جاءُوا بأمير المؤمنين (عليه الله) مُكْرَهاً فبابَع، وذلك فول الله: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ آلرُّسُلُ آفَانِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ آنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقابِكُمْ وَمَن يَنقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَن يَضُرَّ آللهُ شَيْناً وَسَيَخْزِى آللهُ آلشًا كِرِينَ ﴾ ٩.

۱۹۳۸ /۷ عن الفُضَيل بن يَسار، عن أبي جعفر عبد الله الله (مان الله (مان الله (مان) لما قُبِض صارَ الناسُ كلَّهم أهلُ جاهليّة إلّا أربعة: عليّ (عبد الهم)، والمِقدان، وسَلمان، وأبو ذرَّ، فقلت: فعَمّار؟ فقال: «إن كنتَ تريد الذين لم يَدْخُلُهم شيءٌ فهؤلاء الثلاثة».

١٩٣٩ /٨- عن الأصْبَغ بن نُبانة، قال: سمِعتُ أَميرَ المؤمنين (عَلَى اللهم) يقول في كلامٍ له يوم الجَمَل: «يا أَيُها الناس، إنّ الله نبارك اسمُه وعزّ جُنده لم يَقبِض نبيّاً قَطُّ حتّى يكونَ له في أُمتَه مَنْ يَهدي بهُداه، ويَقْصِد سيرتَه، ويَدُلُ على مَعالم سبيل الحَقّ الذي فرَض الله على عبادِه، ثمّ قرأ: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ ﴾.
 آلرُّسُلُ ﴾.

٤ ـ الأمالي ٢: ١١٦، ترجمة الإمام عليّ (عب السلام) لابن عساكر ١: ١٥٢/١٢٧؛ الرياض النضرة ٢: ٢٠٦، فرائد السمطين ١: ١٧٥/٢٢٤.

<sup>(</sup>١) في «ط»: أو قُتِلَ قاتلتُ.

٥ ـ المناقب ٢: ١٢٠.

<sup>(</sup>١) في المصدر زيادة: صاحبك.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٩/١٩٩.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٩/١٩٩.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٠/٢٠٠.

. ١٩٤٠ /٩ ـ عن عَمرو بن أبي المِقَّدَام، عن أبيه، قال: قلت لأبي جعفر (علمه السلام): إنَّ العامَّة تَزُعُم أنَّ بيعة أبي بكر حيث اجتمع لها الناس كانت رضاً لله، وماكان الله ليَفْيَن أمّة محمّد من بعده.

فقال أبو جعفر (على السلام): «أو ما يقرءُون كتاب الله؟ ألبس الله يقول: ﴿ وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ آلرُّسُلُ أَفَإِيْنَ مَّاتَ أَوْ تُتِلَ أَنقَلَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾؟» الآية.

قال: فقلت له: إنَّهم يُفَسِّرون هذا على وجم آخر.

قال: فقال: تأوليس قد أخبر الله عن الذين من قبلهم من الأُمّم أنّهم اختلفوا من بعد ما جاتهم البيّنات، حين قال: ﴿ وَمَاءَاتَيْنَا عِيسَى آبْنَ مَرْيَمَ ٱلْبَيِّنَاتِ وَآيَدُنَاهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفُر ﴾ الآية، ففي هذا ما يُسْتَدَلّ به على أنّ أصحاب محمد (منه عيه واله) قد اختلفوا مِن بعده، فمنهم مَن آمَن، ومنهم مَن كفره.

ا ۱۹۶۱ /۱۰ ـ عن عبدالصلّمد بن بَشير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال «تَدْرون مات النبيّ (ملّه عبدالله) أو قتل، إنّ الله يقول: ﴿ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ آنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ فشمّ قبل المَوت، إنّهما سَفَتَاه ، فقلنا: إنّهما وأبويهما شرٌ مَن خلق الله.

١٩٤٢ /١١ ـ عن الحسين بن المُنْذر، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قوله: ﴿ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ أَنقَلَيْتُمْ عَلَىٰ أَعْقَابِكُمْ ﴾ الفَنْل أو المتوّت؟ قال: «يعني أصحابه الذين فَعلوا ما فعلوا».

قوله تعالى:

# وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَن تَمُونَ إِلَا بِإِذْنِ آللهِ اللهِ عَالَى - وَآللهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ [150-151]

1987 / 1 ـ العيّاشي: عن منَصُور بن الصَّيْقَل، أنّه سَمِعَ أبا عبدالله جعفر بن محمّد (عليماالسلام) يقرأ: الوكايّن من نبيٍّ قُتِلَ (١) مَعهُ رِبَيوُّنَ كَثِيرًا قال: اللهِ وألوف - ثمّ قال - إي والله يُقْتَلُون).

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥١/٢٠٠٠.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ٢٥٣.

١٠ . تفسير العيّاشي ١: ١٥٢/٢٠٠٠.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٥٢/٢٠٠.

سورة آل عمران آية ـ ١٤٥ ـ ١٤٩ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠١/١٥٤.

<sup>(</sup>١) قال الطبرسيّ (رحدان): قرأ أهل البصرة وابن كَثِير ونافع (قُيّل) بضم القاف بغير ألف، وهي قراءة ابن عبّاس، والباقون «قاتل» بألف، وهي قراءة ابن مسمود. «مجمع البيان ٢: ٨٥٣».





الصحابة، بإسناده عن ابن دَأْب، وذكر مناقبه إلى أن قال: ثمّ نرك الوَهْن والاستِكانة، إنّه انصَرَف من أحّد وبه ثمانون الصحابة، بإسناده عن ابن دَأْب، وذكر مناقبه إلى أن قال: ثمّ نرك الوَهْن والاستِكانة، إنّه انصَرَف من أحّد وبه ثمانون بحراحة، تدخل الفّتائل من مَوضِع وتُخرج من مَوضِع، فدخل عليه رسول الله (صلّ الدعب والله) عائداً وهو مثل المُضْغَة على نَطْع (۱)، فلمّا رآه رسول الله (ملّ الدعب وقال له: وإنّ رجلاً يُصيبه هذا في الله تعالى لَحَقَّ على الله أن يفعل به ويفعَل المعتمد فقال مجبباً له وبَكى: البأبي أنت وأمي، الحمد لله الذي لم يَرني ولَيتُ عنك ولا فرّرت، بأبي أنت وأمي كيف حُرِمتُ الشهادة! قال: وإنّها من ورائك إن شاء الله».

قال: فقال له رسول الله (صلى الطه وقال: الله على أبدى الرجال ما نخلفْتُ عنك، قال: فنزَل القرآن: ﴿ وَكَأْيِن مِن نَّبِيّ قَاتَلَ مَعَهُ ابني أنت وأُمي، والله لو حُمِلْتُ على أبدى الرجال ما نخلفْتُ عنك، قال: فنزَل القرآن: ﴿ وَكَأْيِن مِن نَّبِيّ قَاتَلَ مَعَهُ وَبَنّي أنت وأُمي، والله لو حُمِلْتُ على أبدى الرجال ما نخلفُواْ وَمَا آسْتَكَانُواْ وَآفَهُ يُحِبُّ آلصَّابِرِينَ ﴾ ونزلت الآية فيه ربيّتُون كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ آفَهِ وَمَا ضَعُفُواْ وَمَا آسْتَكَانُواْ وَآفَهُ يُحِبُّ آلصَّابِرِينَ ﴾ ونزلت الآية فيه قبلها: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تَمُوتَ إِلَّا بِإِذْنِ آفَهِ كِتَاباً مُؤَجِّلاً وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلاً نِيا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلاً نِيا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلاً نُواْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلاً نُواْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آللَّهُ فِيهُ وَمَن يُرِدْ نَوَابَ آللَّانِيا نَوْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آللَّنِيا نَوْتِهِ مِنْهَا وَمَن يُرِدْ ثَوَابَ آللَّهُ فِي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ فَيْ وَمَن يُلِولُونَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ وَمَن يُولِدُ اللهِ عِلْمُ اللهُ اللهُ وَمَا كُنْ لِلْهُ وَمَن يُولِدُ اللهَ عَلَيْنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَمَا لَا مُنْ اللهُ الْمَاكِرِينَ ﴾ واللهُ اللهُ واللهُ اللهُ اللهُ واللهُ اللهُ ا

ثُمّ ترك الشِكاية من ألَم الجِراحات، وشكَتْ المَرْأتان إلى رسول الله (مقراة عبدرانه) ما يلقى، وقالتا: يا رسول الله، قد خَشينا عليه ممّا تدخل الفَتائل في مَوضِع الجِراحات من مَوضِع إلى مَوضِع، وكِتْمانه ما يَجِد من الألم. قال: فعدٌ ما به من أثر الجِراحات عند خُروجه من الدنيا، فكانت الف جِراحة من قَرْنِه إلى قَدَمِه (ماران الدعيه).

١٩٤٥ /٣-قال علىّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَكَأْيِن مِنَ نَبِيّ قَاتَلَ مَعَهُ رِبِيُّون كَثِيرٌ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيّ أَن يَغُلَّ ﴾ (١) يقول: كأيّن من نبيّ قبل محمّد ، على الاعتبارات، قُتِل معَه رِبَيّون كَثير، والرّبَيّون: الجُموع الكثيرة، والرّبُوة الواحِدة عشرة آلاف.

1967 / 1 - أبو عليّ الطّبرسيّ: الرّبُيّون عَشَرة آلاف. وهو المرويّ عن أبي جعفر (عليه السلام)، يقول الله تعالى: ﴿ فَمَا وَهَنُواْ لِمَا أَصَابَهُم﴾ من قتل نبيّهم.

191۷ /٥-وقال أبو عليّ الطَّبَرْسي: من أسنَد الضّمير الذي في «قُتِل» إلى «نبيّ»، فالمعنى: كم من نبيّ قُتِل قبل ذلك النبيّ، وكان مع ذلك النبيّ جماعةً كثبرةً، فقائل أضحابُه بعدَه وما وَهَنوا وما فَتَروا. وقال: فعَلى هذا يكون النبيّ المقتول والذين معه لا يَهِنون، بيّن الله سبحانه لو كان قُتل النبيّ (مقراة عبدراته) كما أرجِفَ بذلك يوم أحُد، لما أوجَب ذلك أن يَضْعُفوا وَيهنوا، كما لم يَهِنْ مَنْ كان مع الأنبياء بقَتْلِهِم. قال: وهو المَرويّ عن أبي

۲ ـ الاختصاص: ۱۵۸.

<sup>(</sup>١) النَّطْع: بِساط من الجِلْد. «مجمع البحرين ـ نطع ـ ٤: ٣٩٧».

٣ ـ تفسير القميّ ١: ١١٩.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۹۱.

٤ ـ مجمع البياند ٢: ١٥٨

٥ ـ مجمع البيان ٢: ٥٥٨



جعفر (علبه السلام).

قوله تعالى:

# وَمَا كَانَ قُوْلَهُمْ إِلَّا أَن قَالُواْ رَبُّنَا آغْفِرْلَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَثَبِّتْ أَقْدَامَنَا وَآنصُرْنَا عَلَى آلْقَوْمِ آلْكَافِرِينَ [ ١٤٧ ]

١٩٤٨ /١ ـ قال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ قَوْلَهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ فِي أُمرِنَا ﴾ يَعنون خطاياهم.

قوله تعالى:

# يَا أَيُّهَا آلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِن تُطِيعُواْ آلَّذِينَ كَفَرُواْ - إِلَى فوله نعالى - وَآللهُ عَلِيمٌ بَذَاتِ الصُّدُورِ [ ١٤٩ -١٥٤]

١٩٤٩ /١ ـعليّ بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا آلَذِينَ ءَامَنُواْ إِن تُطِيعُواْ آلَّذِينَ كَفَرُواْ كي يعني عبدالله ابن أبيّ حيث خرّج مع رسول الله (مقراة عبدراته)، ثمّ رجّع يُجَبِّنُ أصحابه.

١٩٥١ /٣ ـ فال عليّ بن إبراهيم: قوله تعالى: ﴿ سُنُلَقِي فِي قُلُوبِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا ٱلرُّعْبَ ﴾ يعني قُريشاً ﴿ بِمَا أَشْرَكُواْ بِاللهِ ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ آفَهُ وَعُدَهُ ﴾ يعني أن ينصُرَكم الله عليهم ﴿ إِذْ تَحُسُونَهُم بِإِذْنِهِ ﴾ إذ تفتُلونهم بإذن الله ﴿ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي ٱلْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِن بَعْدِ مَا أَرَيْكُم مَّا تُحِبُّونَ مِنكُم من يُريدُ ٱلدُّنْيَا ﴾ يعني أصحاب عبدالله بن جُبَير الذين تَرَكوا مراكِزَهم وفَرُّوا للغنيمة.

وقوله تعالى: ﴿ وَمِنكُم مَّن يُرِيدُ ٱلْأَخِرَةَ ﴾ يعني عبدالله بن جُبَير وأصحابه الذين بفوا حتى قُتِلوا ﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ ﴾ أي بختبِركم ﴿ وَلَقَدْ عَفَا عَنكُمْ وَآلَهُ ذُو فَضْل عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ أنم ذكر المُنْهَزمين من

سورة آل عمران آية - ١٤٧ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٠.

سورة آل عمران آية ـ ١٤٩ ـ ١٥٤ ـ

١ ـ تفسير القمل ١: ١٢٠

٢ ـ مجمع البيان ٢: ٨٥٦.

٣ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٠



أصحاب رسول الله (منراه عليه واله)، فقال: ﴿إِذْ تُضْعِدُونَ وَلَا تَلْوُونَ عَلَى أَحَدٍ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿وَآلَةُ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾.

190٢ /٤ - وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر اطبى المجارة ﴿ فَأَقَابَكُمْ غَمَّا بِغَمِ ﴾ وفأمّا الغَمّ الأوّل فالهزيمة والقَتْل، وأمّا الآخر فإشراف حالد بن الوليد عليهم، يقول: ﴿ لِكَيْلاَ تَحْزَنُواْ عَلَى مَّافَاتَكُمْ ﴾ من الغنيمة ﴿ وَلَا مَا أَصَابَكُمْ ﴾ يعني قَتْل إخوانهم ﴿ وَآفَة خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ۞ ثُمَّ أَنزَلَ عَلَيْكُمْ مِّن بَعْدِ آلْغَمِّ ﴾ يعني الهزيمة،

١٩٥٤ /٦ ـ العيّاشي: عن الحسين بن أبي العَلاء، عن أبي عبدالله (عبدالله)، وذكر يوم أحُد: وأنّ رسول الله (منّى الدينة عبدراله)كُسرت رَبّاعِيته، وإنّ الناس وَلّوا مُصْعِدين في الوادي، والرسولُ يَدعوهم في أخراهم فأثابهم غمّاً بغَمّ، ثمّ أنزِل عليهم النّعاس.

فقلت: النَّعاس ما هو؟ قال: هالهم، فلمَّا استيقظوا قالوا: كفرنا. وجاء أبو شفيان، فعَلا فوق الجَبَل بإلهه هُبَل، فقال: اعْلُ هُبَل. فقال رسول الله (مقرعة عبه رآله) يومئذٍ: الله أعلى وأجل. فكُسِرت رباعية رسول الله (مقرعة عبه رآله) وشُكِّت لَثْته (۱)، وقال: نشدتُك يا ربّ ما وعدتَنى، فإنَّك إن شئْتَ لم تُعْبَد.

وقال رسول الله (ملك المعلم واله): يا على، أين كنت؟ فقال: يا رسول الله، لَزِقْتُ (٢) بالأرض. فقال: ذاك الظنّ بك،

٤ ـ تقسير القميّ ١: ١٢٠.

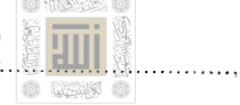
٥ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٠.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱۷۹.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠١/١٥٥.

<sup>(</sup>١) في «طـ» والمصدر: واشتكت لتَّه، وفي «طـ» نسخة بدل: وشُكَّت ثنيَّته.

<sup>(</sup>٢) أي لم أخِر ولم أبرح مكاني.



فقال: يا عليّ، إثنني بماءٍ أغسِل عنّي. فأتاه في صَحْفَةٍ (٣)، فإذا رسول الله (صلّى الله عليه واله) قد عافه. وقال: إثنني في يدك. فأتاه بماءٍ في كفّه، فغسل رسول الله عن لِحيته اصلّى اله عليه واله)».

#### قوله تعالى:

# إِنَّ آلَّذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَا كَسَبُواْ -إلى نوله تعالى - وَٱللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ [ 100 - 101 ]

1900 / 1 ـ العبّاشي: عن زُرارة، وحُمْران، ومحمّد بن مُسلم، عن أحدهما (طبهماالسلام)، في قوله: ﴿إِنَّمَا أَسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَاكَسَبُواْ﴾: «فهو في عُقبة بن عُثمان، وعُثمان بن سَعْده.

١٩٥٦ /٢ عن هيشام بن سالم، عن أبي عبدالله (عبد شهر)، قال: «لمّا انهزم الناس عن النبيّ (ملّى الدعالة عبد وآله) يوم الحد، نادى رسول الله استراله عند رآله): إنّ الله قد وعدني أن يُظهِرني على الدين كلّه. فقال له بعض المُنافقين، وسمّاهما: فقد هُزمنا وتَسْخُر بناه.

٣/ ١٩٥٧ /٣ ـ عن عبدالرحمن بن كَثير، عن أبي عبدالله (عبدالله)، في قوله: ﴿ إِنَّمَا أَسْتَزَلَّهُمُ ٱلشَّيْطَانُ بِبَعْضِ مَاكَسَبُواْ﴾. قال: «هم أصحاب العَقَبة».

١٩٥٨ /٤ ـ وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله نعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَلَّوْاْ مِنكُمْ يَوْمَ ٱلْتَقَى ٱلْجَمْعَانِ إِنَّمَا ٱسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ ﴾: أي خدعهم حتى طلبوا الغنيمة ﴿يِبَعْضِ مَاكَسَلُواْ﴾ قال: بدُنوبهم ﴿وَلَقَدْ عَفَا ٱللهُ عَنْهُم

ئم قال: ﴿ يَا أَيُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَكُونُواْ كَالَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ يعني عبدالله بن أَبَيّ وأصحابه الذين فعَدوا عن الحرب ﴿ وَقَالُواْ لِإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُواْ فِي ٱلْأَرْضِ أَوْكَانُواْ غُزَى لُوْكَانُواْ عِنَدنَا مَا مَاتُواْ وَمَا قُتِلُواْ لِيَجْعَلَ آفَهُ ذَٰلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَآفَهُ يُخِي وَيُمِيتُ وَآفَةً بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾.

قوله تعالى:

وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ آللهِ أَوْ مُتُّمْ لَمَغْفِرَةٌ مِّنَ آللهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مِّمَّا

(٣) الصَّحْفَة: القّصُعة الكبيرة.

سورة آل عمران آية \_ ١٥٥. ١٥٥ \_

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠١/٢٥١.

۲ ـ تفسيرِ العيّاشي ۱: ۱۵۷/۲۰۱.

٣ ـ تفسير العيّاشِي ١: ٢٠١/١٥٨.

\$ ـ تفسير القميّ ١: ١٢١.

#### يَجْمَعُونَ -إلى قوله تعالى - لَإِلَى آللهِ تُحْشَرُونَ [ ١٥٧ - ١٥٨ ]

1909 / ابن بابوبه: عن أبيه، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار بن مَروان، عن المُنَخَّل، عن جابر،عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: سألتُه عن هذه الآية في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ آللهِ أَوْ مُتُمْ ﴾. قال: فقال: وأتدري ما سبيل الله ؟ قلت: لا والله حتّى أسمَعه منك.

قال: «سبيل الله:عليّ (عليه السلام) وذُرَّيَّته، مَن قُتِلَ في ولايته قُتِلَ في سبيل الله، ومن مات في ولايته مات في سبيل الله».

٢/ ١٩٦٠ مَعْد بن عبدالله القُمَي: عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عبدالله بن المتغيرة، عمن حدّثه، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (هما الله عن عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَلَئِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ آللهِ أَوْ
 مُتُمْ ﴾.

قال: «يا جابر، أندري ما سبيل الله»؟ قلت: لا والله إلا إذا سمِعتُ منك. فقال: «القَنْل في سبيل الله في ولاية علْيٌ (عبه السلام) وذُرِّيَته، فمن قُبِلَ في ولايته قُبِلَ في سبيل الله، وليس من أحَدٍ يؤمِنُ بهذه الآية إلّا ولَهُ قَنْلَة ومِيتَة، إنّه من قُبِل يُشْشَر حتى يَموت، ومن يَموت يُنْشَر حتى يُقْتَل.

۱۹۹۱ /۲ عنه: عن أحمد بن محمد بن عيسى، ومحمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، وعبدالله بن محمد ابن عيسى، عن الحسين بن أبي الخطّاب، وعبدالله بن محمد ابن عيسى، عن الحسن بن محمّد (علمه السلام) عن الرّجْعَة، فاحْتَلْتُ مسألةً لطيفةً لأبلُغَ بها حاجَتي منها، فقلت: أَخْبِرْني عمَّنَ قُتِلَ، مات؟ قال: الا، المَوت موت، والقَتْل قَتْله.

قلت: ما أحد يُقْتَل إلا وقدمات؟ قال: «قد فُرَق بين المَوت والقَتْل في القرآن، فقال؛ ﴿ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ﴾ (١) وقال: ﴿ وَلَئِن مُّتُم أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى آفَهِ تُحْشَرُونَ ﴾ فليس كما قلت ـ يا زُرارة ـ فالمَوت مَوت والقَتْل قَتْل، وقد قال الله عزّ وجلّ: ﴿ إِنَّ آفَة آشْتَرَى مِنَ آلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُم بِأَنَّ لَهُمُ آلْجَنَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ آللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتُلُونَ وَعُداً عَلَيْهِ حَقًا ﴾ (١) .

قال: قلت: إذَّ الله عزَّ وجلَ يقول: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآئِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ (" أفرأيت من قُتِلَ لم يَذَفِ المَوت؟ فقال:

سورة آل عمرانِ آية ـ ١٥٧ ـ ١٥٨ ـ

١ ـ معانى الأخبار: ١/١٦٧.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٢٥.

٣ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٩.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۳: ۱٤٤.

<sup>(</sup>۲) التوبة ۱۱۱۱.

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: ١٨٥، الأنبياء ٢١: ٣٥، العنكبوت ٢٦: ٥٧.

هلبس مَن قُتِلَ بالسّيف كمنْ ماتَ على فِراشه، إنَّ من قُتل لا بدَّ أن يَرجِع إلى الدُّنيا حتّى يَذوق المَوث،

١٩٦٢ /٤ ـ العيّاشي: عن جابر، عن أبي جعفر (عبه السلام) قال: سألته عن قول الله: ﴿ وَلَئِن قُتِلْتُمْ فِي سَهِيل آللهِ أَوْ مُتَّمْ﴾. قال لي: «يا جابر أتَدري ما سبيل الله؛ قال: [قلت:] لا أعلم إلّا أن أسمعَه منك.

قال: اسبيل الله عليّ وذرّيّته (عليم السلام)، ومَن قُتِلَ في ولايتهم قُتِلَ في سبيل الله، ومَن مات في ولايتهم مات في سبيل الله.

١٩٦٣ /٥ ـ عن زُرارة، قال: كَرهتُ أن أسأل أبا جعفر (عيه السلام) عن الرجعة، واستَخْفَيْتُ ذلك، قلت: لأسألنّ مسألةً لطيفةً أبلُغ فيها حاجتي، فقلت: أخبرني عمّن قُتل، أمات؟ قال: «لا، الموت موت، والقتل قتل».

قلت: ما أحد يُمْتِل إلَّا وقد مات؟ فقال: «قول الله أصدَقُ من قَولِك، فَرَّق بينهما في القرآن، فقال: ﴿ أَفَإِين مَّاتَ أَوْ قُتِلَ﴾ (١) وقال: ﴿ وَلَئِن مُّتُّمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى آللهِ تُحْشَرُونَ ﴾ وليسكما قُلتَ ـ يازُرارَة ـ المَوت مَوت، والقَتْل قَتْلٍ∗.

قلت: فإنَّ الله يقول: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا نِقَةً ٱلْمَوْتِ ﴾ (1). قال: «من قُتِلَ لم يَذُقِ المَوت ـ ثَم قال ـ: لا بدّ من أن يَرجِعَ حتّى يَذُوفُ المَوت.

١٩٦٤ /٦ ـ عن زُرارة، عِن أبي جعفر (عيه السلام)، في قول الله: ﴿ وَلَئِن مُّتُّمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى آللهِ تُحْشَرُونَ ﴾، وقد قَالَ اللهُ: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآئِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ (١٠؛

فقال أبو جعفر (عبه بسلام): وقد فَرَّق الله بينهما دَيْمَ قَالَ .: أكنْتَ قاتِلاً رجُلاً لو قَتَل أخاك؟ قلت: نعم. قال: وفلو مات مَوْتاً، أكنت قاتلاً به أحداً؟، قلت: لا قال: وألا ترى كيف فرق الله بينهما؟،

٧/ ١٩٦٥ /٧ عن عبدالله بن المُغيرة ، عن حدّثه، عن جابر، عن أبي جعفر (عيدالله)، قال: سُئل عن قول الله: ﴿ وَلَئِن قُتِلْتُمْ فِي سَبِيل آللهِ أَوْ مُتُّمْ ﴾. قال: وأندري - يا جابر - ما سبيل الله ؟ فقلت: لا والله، إلا أن أسمَعه منك.

قال: دسبيل الله على (عبده الم) وذرّيته، فمن قُتل في ولايته قُتِل في سبيل الله، ومَن مات في ولايته مات في سبيل الله، ليس من مؤمن في (١) هذه الأمّة إلاوله قَتْلة ومِيْتَة ـقال ـ: إنّه من قُتِل يُنشَر حتّى يَموت، ومن مات يُنشَر حتَى يُفتَل،

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٢/٢٠٢.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٢/٢٠٢.

<sup>(</sup>١) آل عمران ٣: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) آل عمران ٢: ١٨٥، الأنبياء ٢١: ٢٥، العنكبوت ٢٦: ٥٧.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦١/٢٠٢.

<sup>(</sup>١) آل غمران ٣: ١٨٥، الأثبياء ٢١: ٣٥، العنكوت ٢٩: ٥٧.

٧ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٢/٢٠٢ ـ

<sup>(</sup>١) في المصدر: يؤمن من.

قوله تعالى:

سورة آل عمران (٣) ....

### فَيِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ ٱللهِ لِنتَ لَهُمْ -إلى فوله نعالى - وَعَلَى ٱللهِ فَلْيَتَوَ كَـلِ ٱلْمُؤْمِنُونَ [ ١٥٩ - ١٦٠]

١٩٦٦ /١ - قال عليّ بن إبراهيم: ثمّ قال لنبيّه: ﴿ فَهِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ آلَهُ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظَأَ عَلِيظَ آلْقَلْبِ لَآ نَفَشُواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ أي انهزَموا ولم يُقيموا معك، ثمّ قال ناديباً لرسوله: ﴿ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَآسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فَى الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوكَّلْ عَلَى آلَهُ إِنَّ آلَهُ يُحِبُّ آلْمُتَوكِّلِينَ \* إن يَنصُرْكُمُ آللهُ فَالْ غَالِبَ لَكُمْ وَإِن يَخُذُلْكُمْ فَمَن فَى الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوكَّلْ عَلَى آللهِ فَلْيَتَوكَل آلْمُؤْمِنُونَ ﴾. ذَا آلَذِي يَنصُرُكُمْ مِّن بَعْدِهِ وَعَلَى آللهِ فَلْيَتَوكَل آلْمُؤْمِنُونَ ﴾.

۱۹۹۷ /۲- ابن بابویه، قال: حدّثنا عليّ بن عبدالله الورّاق، ومحمّد بن أحمّد السّنانيّ، وعليّ بن أحمد بن محمّد (رضراله عنه)، قالوا: حدّثنا أبو العباس أحمد بن يحيى بن زكريّا الفَطّان، قال: حدّثنا بَكر بن عبدالله بن حبيب، قال: حدّثنا تَميم بن بُهلول، عن أبيه، عن جعفر بن سُليمان البَصريّ، عن عبدالله بن الفَضْل الهاشِميّ، قال: سَأَلت أبا عبدالله جعفر بن محمّد (عليه السلام)، قال: قلت: قوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلّا بِاللهِ ﴾ (١) وقوله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَا تَوْفِيقِيّ إِلّا بِاللهِ ﴾ (١) وقوله عزّ وجلّ: ﴿ إِن يَخُذُلُكُمْ فَمَن ذَا آلَذِي يَنصُرُكُمْ مِّن بَعْدِهِ ﴾ .

فقال: «إذ فعّل العبدُما أمَرَه الله عرَّ وجلَ به من الطاعة كان فِعْلُه وفقاً لأمر الله عزَّ وجلَّ وسُمّي العبد مُوَفَقاً، وإذا أراد العبد أن يَدْ حُل في شيءٍ من مَعاصي الله فحال الله نبارك وتعالى بينَه وبين تلك المَعْصِية فتَرَكهاكان تَرْكُه لها بنوفيق الله تعالى ذكره، ومتى خَلَى بينه وبين المَعْصِية، قلم يَكُل بينه وبينها حتَّى يَرْكَبَها، فقد خذَله ولم يُنصُره (") ولم يُوفّقه،

197۸ /٣- العيّاشي: عن صَفُوان، قال: استأذنت لمحمّد بن خالد على الرضا أبي الحسن (مله الملام)، وأخبرتُه أنّه ليس يقول بهذا القول، وإنّه قال: والله لا أريد بلقائِه إلّا لأنتهي إلى قوله، فقال: وأدْخِلُه، فدخَل، فقال له: مجملتُ فِداك، إنّه كان فرّط منّي شيء، وأسرَفْتُ على نفسي، وكان فيما يزعُمون أنّه كان يعيبه، فقال: وأنا أستغفِر الله ممّا كان منّي فأحِب أن تقبّل عُذري وتغفِرَ لي ماكان منّي.

فقال: دنعم، أقبل، إن لم أقبَلُ كان إبطالُ ما يقولُ هذا وأصحابه ـوأشار إليّ بيده ـومِصْدَاق ما يقول الآخرون ـ يعني المخالفين ـ قال الله لنبيّه (مـنّى الدعه وآله): ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِّنَ آللهِ لِنتَ لَهُمْ وَلَوْكُنتَ فَظّاً غَلِيظَ آلْقَلْبِ لَا نَفَضُّواْ

سورة آل عمران آية . ١٥٩ . ١٦٠ .

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢١.

٢ ـ التوحيد: ١/٣٤٢.

<sup>(</sup>۲) هود ۲۱: ۸۸

<sup>(</sup>٢) في المصدر زيادة: ولم يوفَّقه.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٣/٢٠٣.

. البرهان في تفسير القران

وَ اللَّهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ ٥. ثمّ سأله عن أبيه، فأخبَره أنّه قدمَضي، واستغفَرله.

1999 /٤-عن صَفُوان الجَمّال، عن أبي عبدالله (مله السلام)؛ وعن سعد الإسكاف، عن أبي جعفر (عله السلام)، قال: «جاء أعرابي \_ أحد بني عامر \_ فسأل عن النبي (صرّاة عله وته) فلم يَجِدُه، قالوا: هو يُفرّج (١٠) فطلّبه فلم يَجِدُه، قالوا: هو بمنى \_ قال \_ : فطلّبه فلم يَجِدُه، فقالوا: هو بعرّفة، فطلّبه فلم يَجِدُه، قالوا: هو بالمَشْعَر \_ قال \_ : فوجَدَه في المَوقِف، قال: حَلُواً لي النبيّ، فقال الناس: يا أعرابيّ، ما أنكرَك، إذا وجدّت النبيّ وسَط القوم وجدته مُفَخّما (٣). قال: بل حَلّوه لى حتى لا أسأل عنه أحداً.

قالوا: فإن نبي الله أطول من الرَّبْعَة (1) وأفضر من الطويل الفاحِش، كأن لونه فِضَة وذَهب، أرجل (الناس جُمة (١) وأوْسَع الناس جَبْهة ، بين عينيه غُرّة ، أقنى الأنف (١) واسع الجبين، كَثَ اللّحية ، مُفلّج الأسنان، على شَفَنه السُفلى خال، كأن رَقبته إبريق فِضَة ، بعيد ما بين مُشَاشَة (١) المَنْكِبين، كأن بطنَه وصدرَه سواء ، سَبُط البنان، عظيم البَرائن (١) ، إذا مشى مشى متكفّئاً ، وإذا التفّت التفّت بأجمّعِه، كأنّ بدّه من لينها متن أرنب، إذا قام مع إنسان لم ينفّيل (١) حتى ينفيّل صاحبُه، وإذا جلس لم يَحُل حُبْوتَه (١١) حتى يقومَ جليسُه.

فجاء الأعرابي، فلمّا نظر إلى النبيّ (ملله عليه واله) عَرَفه، قال بمِحْجَنهِ (١٢) على رأس ناقة رسول الله (ملله عليه واله) عند ذَنَب ناقيته، فأقبلت الناس تقول: ما أجرأك، يا أعرابي! فال النبيّ (ملله عليه واله): دَعُوه فإنّه أرب (١٢). ثمّ قال: ما حاجتُك؟

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٤/٢٠٣.

<sup>(</sup>١)كذا، والظاهر أنَّ الصواب «هو بقُزَح» قال يا قوت: هو القرن الذي يقف الامام عنده بالمزدّلفة، وفي مجمع البحرين: قُزَح: اسم جبل بالمُزْدَلِفة. معجم البلدان ٤: ٣٤١، مجمع البحرين وقرح ٢٠٤٠٪

<sup>(</sup>٢) أي اذكروا أوصافه.

<sup>(</sup>٣) مفخّمة مُعظّمة «مجمع البحرين . فخم - ١٦٠ ١٣٠».

<sup>(</sup>٤) أي الوسيط القامة.

<sup>(</sup>٥) الشعر الرَّجِل: الذي بين السبوطة والجعودة. «أقرب الموارد ـ رجل ـ ١: ٣٩٣».

<sup>(</sup>٦) الجُمّة: مجتمع شعر الناصية. «مجمع البحرين ـ جمم ـ ٦: ٢٠».

<sup>(</sup>٧) القَنَا في الأَنْف: طُوله ورِقَة أَرْتَبَيّه مع حَذَبٍ في وَسَطه. «مجمع البخرين ـ قنا ـ ١: ٣٥١».

<sup>(</sup> ٨) المُشَاشَة: واحدة المُشَاش، وهي رءُوس العظام اللَّينة. «الصحاح ـ مشش ـ ٢: ١٩٠١».

<sup>(</sup>٩) البراثن: جمع بُرتُن: الكفّ مع الأصابع. «مجمع البحرين ـ برثن ـ ٦: ٢١٣».

<sup>(</sup>١٠) انفتل: انصرف. «لسان العرب ـ فتل ـ ١١: ٥١٤».

<sup>(</sup>١١) قال العلامة المجلسيّ وحداثه أنقلاً عن الكازروني: من عادة العرب إذا جلس أحدهم متمكناً أن يحتبي بثوبه، فإذا أراد الرجل أن يقوم حلّ حبوته، يمني إذا جلس إليه رجل لم يقم من عنده حتى يكون الرجل هو الذي يبدأ بالقيام. الإسحار الأتوار ١٦: ١٨٦٪ والحُبوة: ما يُحتبى به، أي يُشتَمل به، من ثوبٍ أو عمامةٍ.

<sup>(</sup>١٢) الميخجّن: عصا معقوفة الرأس كالصّولّجان «النهاية ١: ٣٤٧» ولعل المعنى: مال أو أشار بمحجنه.

<sup>(</sup>١٣) في «ط»: أديب. والأرب: المحتاج، أو الحاذق الكامل.

قال: جاءتنا رسلُك أن تُقيموا الصلاة، وتُؤتوا الزكاة، وتَحُجُوا البيت، وتَغتَسِلُوا من الجَنابة، ويَعثني قومي إليك [رائداً] أبغى أن أستحلِفَك، وأخشى أن تَغضب.

قال: لا أغضَب، إنّي أنا الذي سَمَاني الله في التوراة والإنجيل محمّد رسول الله، المُجتبى المُصطفى، ليس بفحاش ولا سَخَّاب (''' في الأسواف، ولا يتبع السبّئة السبّئة، ولكن يتبع السبّئة الحسنة، فسَلْني عمّا شِئت، وأنا الذي سمّاني الله في القرآن ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظَاً غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَانقَضُّواْ مِنْ حَوْلِكَ ﴾ فاسأل عمّا شِئت.

قال: إنَّ الله الذي رفِّع السماوات بغير عَمَدٍ هو أرسَلَك؟ قال: نعم، هو أرسلني.

قال: بالله الذي قامت السماوات بأمره هو الذي أنزَل عليك الكتاب، وأرسَلك بالصلاة المفروضة والزكاة المعقولة؟ قال: نعم.

قال: وهو أمرك بالإغتِسال من الجَنابة، وبالحُدود كلَّها؟ قال: نعم.

قال: فإنّا آمنًا بالله، ورسُله، وكتابه، واليوم الآخر، والبَعْث، والميزان، والمَوقِف، والحَلال، والحَرام، صغيره وكبيره. قال: فاستغَفّر له النبيّ (منراة عليه وقه) ودعا له «.

۱۹۷۰ /٥- أحمد بن محمد، عن عليّ بن مَهْزيار، قال: كتب إليّ أبو جعفر (عبد السهر) أن «سَلْ فلاناً أن يُشير عليّ ويتخيّر لنفسه (١) فهو يعلم ما يجوز في بلده، وكيف يُعامِل السَّلاطين، فإنّ المَشْوَرَة مُباركة، قال الله لنبيّه في مُحْكم كتابه: ﴿ فَا عَفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرلَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى آللهِ إِنَّ آللهَ يُحِبُّ مُحْكم كتابه: ﴿ فَأَعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرلَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى آللهِ إِنَّ آللهَ يُحِبُّ أَلْمُونُ فَلَى اللهِ إِنْ اللهِ عَلَى الطريق المُتَوكِّلِين ﴾ فإن كان ما يقول ممّا يجوز كنتُ أصوّب رأيه، وإن كان غير ذلك رجَوْتُ أن أضعه على الطريق الواضح إن شاء الله ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي ٱلْأَمْرِ ﴾ يعني الاستخارة،

مرز تحقیق کی پیزار طوی استدی

قوله تعالى:

سورة آل عمران (٣) ....

# وَمَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ [ ١٦١ ]

۱۹۷۱ /۱ - ابن بابویه: عن أبیه، قال: حدّثنا عليّ بن محمّد بن قُتَببة، عن حَمدان بن سُليمان، عن نوّح بن شُعبب، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزيع، عن صالح بن عُقبة، عن عَلْقَمة، عن الصادق جعفر بن محمّد (عله السلام)، في حديثٍ طويلٍ قال (عنه السلام) فيه: هألم يَنْسِبوا نبيَّنا محمّداً (مثراه عله وآله) إلى أنّه يوم بَدْر أخَذ [لنفسه] من المَغْنَم

<sup>(</sup>١٤) السَّخَب: الصياح. «النهاية ٢: ٣٤٩».

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٥/٢٠٤.

<sup>(</sup>١) لعلّ المراد من قوله (عليه السلام) (يشير عليّ) أي سله يظهر لي ما عنده من مصلحتي في أمركذا (ويتخيّر لنفسه) أي يتخيّر لي تخيّراًكتخيّره لنفسه،كما هو شأن الأخ المحبّ المحبوب الذي يخشى الله (تعالى) «من هامش بعض نسخ المصدر».

سورة آل عمران آية . ١٦١ ـ

١ ـ الأمالي: ٣٩/٩٢، سنن أبي داود ٤: ٣٩٧١/٣١، سنن الترمذي ٥: ٣٠٠٩/٢٣٠، تفسير الطبري ٤: ١٠٢.



.... البرهان في تفسير القرآن

قَطيفةً حَمْراء، حتّى أَظَهَره الله عزّ وجلّ على القَطيفة، وبرّأ نبيّه (سلّ الدماه عليه وآله) من الخيانة، وأنزل في كتابه: ﴿ وَمَا كَانَ لِنَهِى أَن يَغُلُّ وَمَن يَغْلُلْ يَاتِ بِمَاغَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ ﴾ ؟١٠.

٢/ ١٩٧٢ /٢ ـ العيَّاشي: عن سماعة، قال: قال أبو عبدالله (عبدالله): والغُلول كلِّ شيء غُلِّ من الإمام، وأكل مال البتيم شبهة، والشُّحت شبهة،.

٣/ ١٩٧٣ /٣ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (عبدالملام)، في قوله تعالى: ﴿ وَمَاكَانَ لِنَبِيِّ أَن يَغُلُّهُ: وفصدق الله، لم يَكُنِ الله ليجعَلَ نبيًّا غالًا ﴿ وَمَن يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ ﴾ ومن غَلَ شيئاً رآه بوم القيامة في النار، ثمّ يُكلُّف أن يَدخُل إليه فيُخرِجَه من النار،.

#### قوله تعالى:

# أَفَمَنِ آتَّبَعَ رِضْوَانَ آللهِ كَمَنْ بَآءَ بِسَخَطٍ مِّنَ آللهِ وَمَأْوَلَهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ -إلى قوله تعالى - وَ ٱللهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ [ ١٦٢ - ١٦٧ ]

١٩٧٤ /١ محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن محمّد، عن سَهْل بن زِياد، عن ابن مَحْبُوب، عن هِشام بن سالم، عن عمّار السّاباطيّ، قال: سألت أبا عبدالله (عليه السهر) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَفَمَنِ آتُّبَعَ رِضْوَانَ آللهِ كَمَنْ بَآءَ بِسَخَطٍ مِّنَ آفْدِ وَمَأْوَلَهُ جَهَنَّمُ وَبِغْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴿ فَم دُرَجَاتُ عِندَ آفْدِ ﴾.

فقال: «الذين اتَّبَعوا رضُّوان الله هم الأئلِّق وهم والله يا عَمَّار ـ درجات للمؤمنين، و بولايتهم ومعرفتهم إيّانا يُضاعِف الله لهم أعمالَهم، ويرفَع الله لهم الدرّجات العُلام.

١٩٧٥ /٢ ـ العيّاشي: عن عمّار بن مَرْوَان، قال: سألت أبا عبدالله (عبدالله) عن قول الله: ﴿ أَفَمَنِ آتَّبَعَ دِضْوَان آفُوكَمَنْ بَآء بِسَخَطٍ مِّنَ آفَهِ وَمَأْوَلَهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾.

فقال: «هم الأئمّة، وهم ـ والله، يا عَمّار ـ درجات للمؤمنين عند الله، وبمُوالاتهم وبمعرفتهم إيّانا يُضاعِف الله للمؤمنين حسّناتهم، ويرفع الله لهم الدّرَجات العُلا.

وأمّا قوله، يا عمّار: ﴿ كُمَنْ بَآء بِسَخَطٍ مِّنَ آللهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ ٱلْمَصِيرُ ﴾ فهم والله الذين جحدوا حقَّ عليّ ابن أبي طالب (عيد المهم) وحقّ الأثمّة منّا أهل البيث، فباءُوا بذلك بسَخَط من الله،

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٦/٢٠٥.

٣ ـ تفسير القمئ ١: ١٢٢.

سورة آل عمران آية ـ ١٩٢ ـ ١٩٧ ـ

۱ ـ الكافي ۱: ۸٤/۲۵٦

۲ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٧/٢٠٥.

٣/١٩٧٦ /٣-عن أبي الحسن الرضا (عبد الله الله الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله والله و

١٩٧٧ /٤ - وقال عليّ بن إبراهيم، في قوله: ﴿ لَقَدْ مَنَّ آفَةُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِّـنْ إنْفُسِهِمْ﴾: فهذه الآية لآل محمّد (سنى الدمرانه).

١٩٧٨ /٥- وقال على بن إبراهيم، في قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمَا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّفْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَى هَلْدًا قُلْ هُوَ مِنْ عِنِد أَنفُسِكُمْ ﴾ يقول: بمعصِنتِكم أصابكم ما أصابكم ﴿إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وَمَا أَصَابكُمْ يَوْمُ أَلُهُ هُو مِنْ عِنِد أَنفُسِكُمْ ﴾ يقول: بمعصِنتِكم أصابكم ما أصابكم ﴿إِنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ وَمَا أَصَابكُمْ يَوْمُ أَلْتُقَى ٱلْجَمْعَانِ فَبِإِذْنِ آللهِ وَلِيَعْلَمَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا قَاتِلُواْ فِي سَبِيلِ آللهِ ﴾ فهم ثلاث مائة مُنافق رجَعوا مع عبدالله بن أبي سَلُول، فقال لهم جابر بن عبدالله: أنشِدكم في نبيّكم ودينكم ودياركم، فقالوا: والله لا يكون القتال اليوم، ولو نعلم أن يكون القتال لا تَبَعْناكم، يقول الله: ﴿هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذِ ٱقْوَرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَآفَهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتَمُونَ ﴾.

1979 / دالعيّاشي: عن محمّد بن أبي حمزة، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله (على السلام)، في قول الله: ﴿ أَوَ لَمَّا َ أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبْتُم مِثْلَيْهَا﴾.

قال: «كان المسلمون قد أصابوا ببَدْرٍ مائةً وأربعين رجلاً: قتَلوا سبعين رجلاً، وأسَروا سبعين رجلاً، فلمّاكان يوم أحُد أُصيبَ من المسلمين سَبْعُون رجلاً، فاغتَمّوا بذلك، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ أَوَ لَمَّا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُم مِّثْلَيْهَا﴾ .

مرز تحية ترجوي سدوى

قوله تعالى:

# وَلَا تَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ ٱللهِ أَمْوَاتَا بَلْ أَحْيَاءٌ عِندَ رَبِّهِمْ يُززَقُونَ -إلى فوله تعالى -وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ [ ١٦٩ ـ ١٧٠]

1/1940 عليّ بن إبراهيم، قال: حدّثني أبي، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن أبي عُبيدة الحَذَّاء، عن أبي بَصير، عن أبي ب بَصير، عن أبي عبدالله (طبه السلام)، قال: «هم والله شبعتنا، إذا دخلوا الجّنة واستقبلوا الكرامة من الله استَبْشروا بمن لم يَلْحَقُوا بهم من إخوانهم من المؤمنين في الدنيا».

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٨/٢٠٥.

٤ ـ تفسير الْقمق ١: ١٢٢.

٥ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٢.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٦٩/٢٠٥.

سورة آل عمران آية ـ ١٦٩ ـ ١٧٠ .

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٧.



#### ﴿ أَلَّا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ وهو رَدٌّ على من يُبطِل النواب والعِفاب بعد الموت.

٢/ ١٩٨١ /٢ \_محمّد بن يعفوب: بإسناده عن الحسن بن مَحْبُوب، عن الحارث بن محمّد بن النَّعمان، عن بُرَيد العِجْلي، قال: سألت أبا جعفر (عه السلام) عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِٱلَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُواْ بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ ٱلّا خَوْقٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ .

قال: دهم والله شيعتنا حين صارت أرواحُهم في الجنّة، واستقبَلوا الكرامة من الله عزّ وجل، علِموا واستَيْقَنوا أنهم كانوا على الحَقّ وعلى دين الله جلّ ذِكرُه، فاستَبْشَروا بِمَنْ لم يلحَقُوا بهم من إخوانِهم من خَلْفِهم من المُوْمنين ﴿ آلَا خَوْقٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ ٩.

مرزخت تكييزرون إسدوى

قوله تعالى:

# آلَّذِينَ آسْتَجَابُواْ لِلهِ وَآلرَّسُولِ مِنْ بَعْدِمَا أَصَابَهُمُ ٱلْفَرْحُ - إلى فوله نعالى ـ وَآللهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ [١٧٢-١٧٤]

تقدمت الرواية في الآية في هذه السورة (١) ونزيد هنا:

١٩٨٤ /١ \_ابن شهرآشُوب، قال: ذكر الفَلكيّ المُفسِّر، عن الكَلْبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس، وعن أبي

۲ ـ الكافي ٨: ١٤٦/١٥٦.

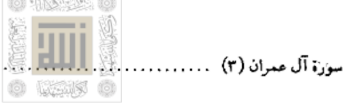
٣ ـ الكافي ١: ١٣/٤٤٨.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٦/٢٠٦.

سورة آل عمران آية ـ ١٧٢ ـ ١٧٤ ـ

<sup>(</sup>١) تقدم في الحديث (١) من تفسير الآية (١٤٠) من سورة آل عمران.

١ ـ المناقب ١: ١٩٤.



رافع: أنّها نزلت في عليّ (طبالسلام)، وذلك أنّه نادى يوم الثاني من أحُد في المُسلمين فأجابوه، وتقدم عليّ (طبالسلام) براية المهاجرين في سبعين رجلاً حتّى انتهى إلى حَمْراء الأسد ليُرْهِب العَدو، وهي سوق على ثلاثة أميال من المدينة، ثمّ رجع إلى المدينة يوم الجُمُعة وخرَج أبو شفيان حتّى انتهى إلى الرَّوحاء، فلقي مَعْبَد الخُزَاعيّ، فقال: ما وراءك؟ فأنشَده:

كادت تُهَدُّ من الأصواتِ راحِلَتي إذ سالتِ الأرضُ بـالجُرْدِ الأبـابيلِ تــرُدِي (١) بــاُسدِ كِــرامِ لا تَنــابِلة عــند اللفــاء ولاخــرْقِ مَعــازيلِ

فقال أبو سُفيان لرّكْبٍ من عبدالقيس: أبلِغوا محمّداً أني قتلتُ صناديدَ كم وأردتُ الرَّجْعَة لأستأصِلَكم. فقال النبيّ (سنراه عبداله): «حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ».

قال أبو رافع: قال ذلك على (عبد السلام) فنزل ﴿ ٱلَّذِينَ قَالَ لَهُمَ ٱلنَّاسُ ﴾ الآية.

وفي خبر أبي رافع: أنَّ النبيِّ (منَ الله مله والله) تفل على يجراجه ودعا له، وبعثه خلف المشركين، فنزلت فيه الآية.

٣٩٨٦ /٣-وروي من طريق الجُمهور: أنّ التبرّي (من له على والد) وجّه عليّاً (عبد السلام) في نَفَرٍ في طلَب أبي سُفيان، فلقِبَه أعرابيّ من خُزاعة، فقال له: إنّ الناسَ قد جمّعوا لكم فاخْشَوْهُم - يعني أبا سُفيان وأصحابه - فقالوا: يعني عليّاً وأصحابَه: «حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ، فنزَلت هذه الآية إلى قوله: ﴿ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾.

١٩٨٧ /٤ ـ العيّاشي: عن سالم بن أبي مريم، قال: قال لي أبو عبدالله (عله السلام): ﴿ إِنَّ رَسُولَ الله (ملَى لله عله وآله) بِعَثَ عليّاً (عليه السلام): ﴿ إِنَّ مَا تَعْدِ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْحُ ﴾ إلى ﴿ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ إنَّما نزَلت في عليّ (عليه السلام)».

١٩٨٨ /٥ ـ عن جابر، عن محمّد بن على (عليماالسلام)، قال: (لمّا وجّه النبيّ (صلّى الله عليه وآله) أصيرَ

<sup>(</sup>١) أي تُسرع.

٢ ـ المناقب ٢: ١٢٥.

٣ .... «نحوه» في كشف الغمة ١: ٣١٧ والدر المنثور ٢: ٣٨٩ وانظر احتاق الحق ٣: ٣٧٤ و ١٤: ٣٣٣ و ٢٠: ٩٠٠.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧١/٢٠٦، شواهد التنزيل ١: ١٨٤/١٣٣ و١٨٥.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٢/٢٠٦.



المؤمنين (طبه السلام) وعمّار بن ياسر إلى أهل مكّة قالوا: بعَث هذا الصّبيّ، ولو بعَث غيرَه إلى أهل مكّة، وفي مكّة صَناديد قُرَيش ورجالها؟! واللهِ، الكُفْرُ أولى بنا ممّا نحن فيه؛ فساروا، وقالوا لهما، وخَرَّفُوهُما بأهل مكّة وغلّظوا عليهما الأمر، فقال على رب السلام» احَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ».

ومضيا، فلمّا دخلا مكّة أخبر الله نبيّه (من الله مبه راله) بقولِهم لعليّ (عبه السلام)، وبقول عليّ (عبه السلام) لهم، فأنزل الله بأسمائهم في كنابه، وذلك قول الله: ﴿ الله يَنْ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُواْ لَكُمْ فَاخْشُوهُمْ فَزَادَهُمْ الله بأسمائهم في كنابه، وذلك قول الله: ﴿ قَانقَلُهُواْ بِنِعْمَةٍ مِنَ آلَةِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوّةً وَآتَبَعُواْ رِضُوانَ آلَهِ وَآلَةُ إِيمَاناً وَقَالُواْ حَسْبُنَا آلله وَيَعْمَ الْوَكِيلُ ﴿ فَانقَلَهُواْ بِنِعْمَةٍ مِنَ آللهِ وَفَضْلٍ لَمْ يَمْسَسُهُمْ سُوّةً وَآتَبَعُواْ رِضُوانَ آللهِ وَآللهُ وَقَاللهُ وَفَضْلٍ عَظِيمٍ ﴾ وإنما نؤلت: ألم تر إلى فُلانٍ وفُلانٍ لَقُوا عليّاً وعمّاراً فقالا: إنّ أبا سُفيان وعبدالله بن عامر وأهل مكة قد جمعوا لكم فاحْشُوهُمْ فزادَهم إيماناً، وقالوا: حَسْبُنا الله ونِعْمَ الوَكِيلُ».

قوله تعالى:

# وَلَا يَحْسَبَنَ آلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُمْلِى لَهُمْ خَيْرٌ لَأَ نَفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِى لَهُمْ لِيَرْدَادُواْ إِنْما وَلَهُمْ عَذَابٌ مُّهِينٌ [ ١٧٨ ]

١٩٨٩ /١ ـ العيّاشي: عن محمّد بن مُسلم، عن أبي يجعفر (عبدالمه)، قال: قلت له أخْبِرْني عن الكاڤِر، المَوت خَبْرٌ له أم الحَياة؟ فقال: «المَوت خيرٌ للمُومن والكافرة.

قلت: ولِم؟ قال: «لأنَ الله بقول: ﴿ وَمَا عِندَ آفِهِ خَيْرٌ لِلْأَبْرُّادِ﴾ (١)، ويقول: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا تُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِلَّا نَفْسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِيَزْدَادُواْ إِثْمَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ .

• ١٩٩٠ /٢ ـ عن يُونُس، رفّعه، قال: قلت له: زوّج رسول الله (سنّ الله عليه وآله) ابننه قُلاتاً؟ قال: ونعم».

قلت: فكَيْف رُوَجه الأَحرى؟ قال: «قد فعَل، فأُنزل الله: ﴿ وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا تُمْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لَأَنفُسِهِمْ ﴾ إلى ﴿ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ ه.

قوله تعالى:

### مَّا كَانَ ٱللَّهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ

سورة آل عمران آية ـ ۱۷۸ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٦/٢٠٦.

<sup>(</sup>۱) آل عمران ۲: ۱۹۸.

۲ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۷٤/۲۰۷.

#### ٱلطَّيّبِ [ ١٧٩ ]

الأيام المعيّاشي: عن عَجلان أبي صالح (١)، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «لاَ تمضي الأيّام والليالي حتّى ينادي مُنادٍ من السماء: يا أهل الحقّ اعتزلوا (٢). يا أهل الباطل، اعتزلوا. فيُعزَل هؤلاء من هؤلاء، ويُعزَل هؤلاء من مؤلاء م

قال: قلتُ: أصلحَك الله، يُخالِط هؤلاء هؤلاء بعد ذلك النِداء؟ قال: «كلا، إنّه يقول في الكتاب: ﴿ مَّاكَانَ آللهُ لِيَذَرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ ٱلْخَبِيثَ مِنَ ٱلطَّيِبِ﴾».

#### قوله تعالى:

وَلَا يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَنَهُمُ آللهُ مِن فَضْلِهِ هُوَ خَبْراً لَهُم بَلْ هُوَ شَرُّ لَهُمْ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَّلُمَةِ وَيِلْهِ مِيرَاتُ ٱلسَّمَاوَاتِ والأَرْضِ [١٨٠]

۱۹۹۲ /۱ ـمحمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمّير، عن عبدالله بن مُسْكان، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا عبدالله رعبه عن قول الله عزّ وجلّ: ﴿ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ ﴾.

فقال: ديا محمّد، ما من أحَدٍ يمنَع من زكاة مالِه شيئاً إلّا جعَل الله عزّ وجلّ ذلك يوم القيامة تُعباناً من النار مُطوّقاً في عُنقه، ينهَشُ من لحمه حتّى يفرّغَ من الحساب، وهو قول الله عزّ وجلّ: ﴿سَيُطَوَّقُونَ مَابَخِلُواْ بِهِ﴾ يعني ما بَخِلوا به من الزكاة».

1997 / ٢- عنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فَضّال، عن عليٌ بن عُقية، عن أيّوب بن راشد، قال: سمِعتُ أبا عبدالله (مباسلام) يقول: «مانع الزكاة يُطوَّق بحيّةٍ قَرْعاء تأكلُ من دِماغه، وذلك قوله عزَ وجلّ: ﴿ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَــٰمَةِ ﴾ ٤.

سورة آل عمران آية ـ ١٧٩ ـ

١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٧/٢٠٧.

<sup>(</sup>١) في «س وط»: عجلان بن صالح، والصواب ما في المتن، قال السيّد الخوثي: في بعض الموارد عجلان بن صالح، لكن الصواب عجلان أبي صالح بقرينة سائر الروايات، راجع معجم رجال الحديث ١١: ١٣٣.

<sup>(</sup>٢) (يا أعل الحقّ اعتزلوا) ليس في «ط».

سورة آل عمران آية ـ ١٨٠ ـ

۱ ـ الكافي ۳: ۱/۵۰۲.

۲ ـ الكافي ۲: ۱٦/٥٠٥.



البرهان في تفسير القرآن

وروى هذا الحديث الشيخ في (مجالسه) قال: أخبرنا الحسين بن إبراهيم القَزْوينيّ، قال: أخبرنا محمّد بن وهبان، عن محمّد بن وهبان، عن أسباط (١)، عن أيّوب أبين محمّد بن أحمد بن زكرّيا، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن عُقبة، عن أسباط (١)، عن أيّوب ابن راشد، قال: سَمِعت أبا عبدالله (عبدالله) يقول: «مانع الزكاة، وذكر الحديث بعينه (١).

٣/ ١٩٩٤ /٣ ـ العبّاشي: عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر (عبدالمله) ﴿ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيلُمَةِ وَيَهْ مِيرَاكُ ٱلسَّمَلُواتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾.

قال: «ما من عَبدٍ منَع زكاةَ ماله إلّا جَعل الله ذلك يوم الفيامة تُعباناً من نارٍ مُطوّقاً في عنقه، يَنْهَش من لحمه حتّى يفرّغَ من الحساب، وهُو قول الله: ﴿ سَيُطَوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰـمَةِ ﴾ . قال . : ما بخِلوا من الزكاة».

٦/ ١٩٩٧ /٦ ـ وعنهم (عنهم الله الله عنه الله عنه المالع الزكاة بطوَّق بشجاع أقْرَع بأكُل من لَحْمِه، وهو قوله: ﴿ سَيُطُوَّقُونَ مَا بَخِلُواْ بِهِ﴾ ه الآية.

مرزخت تا میزارسی سدی

<sup>(</sup>۱) في «ط»: عليّ بن أسباط، والصواب ما في المئن، لرواية عليّ بن عُقبة، عن أسباط بن سالم، وليس عن عليّ بن أسباط. راجع معجم رجال الحديث ١٢: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) الأمالي ٢: ٣٠٥.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٦/٢٠٧.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٧/٢٠٧.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٨/٢٠٨.

<sup>(1)</sup> في المصدر: عمّن، والطاطري معدود من أصحاب أبي جعفر وأبي عبدالله اعليها السلام» أنظر معجم رجال الحديث ٢٠: ١٦١ و١٧٧.

 <sup>(</sup>٢) الشجاع، بالكسر والضم: الحيّة العظيمة. «مجمع البحرين \_شجع \_ ٤: ٢٥١».

<sup>(</sup>٣) في «ط» والمصدر: ريمتان، وزَنَمتَا الأذُن: عَتَتَان تليان الشجمة، وتقابلان الوَتَرَة. «لسان العرب ـ زنم ـ ١٢: ٢٧٥»، ولعلّها تصحيف (زبينتان) والزَّبيبة: نُكتةُ سوداء فوق عين الحيّة. «النهاية ٢: ٢٩٢».

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٧٩/٢٠٨.

قوله تعالى:

# لَّقَدْ سَمِعَ آللَهُ قَوْلَ آلَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ آللهَ فَقِيرٌ وَنَحْنُ أَغْنِيَآ ءُ [١٨١]

۱۹۹۸ /۱ ـعليّ بن إبراهيم، قال: والله ما رأوا الله فيعلَمون أنّه فقير، ولكنّهم رأوًا أولياء الله فُقَراء، فقالوا: لو كان الله غنيّاً لأغنى أولياءه، فافتَخَروا على الله في الغَناء (۱).

قوله تعالى:

# آلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّ آللهَ عَهِدَ إِلَيْنَا أَلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ آلنَّار -إلى فوله نعالى -إن كُنتُمْ صَادِقِينَ [١٨٣]

۱۹۹۹ /۱ - عليّ بن إبراهيم: إنّ قوماً من اليهود قالوا لرسول الله (صلّى الله عليه وآله): لن نؤمِنَ لك حتى تأتينا بقربان تأكلُه النار. وكان عند بني إسرائيل طَسْت، كانوا يُقرّبون القُربان فيضعونَه في الطَسْت، فتجيء نار فتفّع فيه فتُحرِقُه، فقالوا لرسول الله (صلّى الله عبه وآله): لن نُؤمِنَ لك حتى تأتينا بقُربانٍ تأكلُه الناركما كان لبني إسرائيل، فقال الله تعالى: ﴿قُلْ ﴾ لهم با محمّد: ﴿قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِّنَ قَبْلِي بِالبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾.

، ۲۰۱۰ /۲ محمد بن يعقوب: عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد، عن مَرْوَك بن عُبيد، عن رجُل، عن أَجمد بن عبدالله (عبدالله (ع

قال: قلت: لعنتَ هؤلاء مرّةً مرّة، ولعنت هؤلاء مرّتين؟

قال: «إِنَّ هؤلاء يقولون: إِنَّ قَتَلَتنا مؤمنون، فدماؤنا متلطَّخة بنيابهم إلى يوم القيامة، إِنَّ الله حكى عن قوم في كتابه: ﴿ أَلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ قُلْ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ كتابه: ﴿ أَلَّا نُوْمِنَ لِرَسُولٍ حَتَّى يَأْتِينَا بِقُرْبَانٍ تَأْكُلُهُ ٱلنَّارُ قُلْ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلٌ مِّن قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ \_ قال \_ : «كان بين القائلين والقاتِلين خمسمائة عام، فألزمَهم الله القَتْل برضاهم ما فعلوا».

سورة آل عمران آية . ١٨١ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٧.

<sup>(</sup>١) (فافتخروا على الله في الغناء) ليس في المصدر.

سورة آل عمران آية ـ ١٨٣ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٧.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۰۰۳.

٢٠٠١ /٣- العيّاشي: عن سَماعة، فال: سمِعتُ أبا عبدالله (عبدالله) يقول في قول الله: ﴿ قُلْ قَدْجَاءَكُمْ رُسُلٌ مِن قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾: «وقد عَلِمَ أنّ هؤلاء لم يَفتُلوا، ولكن فقد كان هَواهم مع الذين قَتَلوا، فسمّاهم الله تعالى قاتِلين لمُتابَعة هَواهم ورِضاهم لذلك الفِعل،

ُ ٢٠٠٢ /٤ ـ عن عُمر بن مَعْمَر، قال أبو عبدالله (عليه السلام): «لعن الله القَدريّة، لعن الله الحَروريّة، لعـن الله المُرْجِئة». الله المُرْجِئة».

قال: قلت له: جُعِلتُ فداك، كيف لعنتَ هؤلاء مرّةً، ولعنتَ هؤلاء مرّتين؟

فقال: وإنّ هؤلاء زعموا أنّ الذين قَتلوناكانوا مؤمنين، فنيابهم مُلَطَّخة بدمائنا إلى يوم القيامة، أما تسمّع لقول الله: ﴿ اللّهِ: ﴿ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَل عَلَى اللّهُ عَلَى ا

١٠٠٣ /٥ ـ محمّد بن هاشم، عمّن حدّثه، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «لمّا نزَلتْ هذه الآية: ﴿قُـلْ قَدْجَاءَكُمْ رُسُلٌ مِن قَبْل بِالْبَيِّنَاتِ وَبِالَّذِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴾ وقد عَلِمَ أنّهم قالوا: والله ما قتلنا ولا شَهِدنا ـ قال ـ : و إنّما (١) قبل لهم: ابرءُوا من قَتَلْتِهم، فأبواه.

قوله تعالى:

## فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلٌ مِن قَـبْلِكَ جَاّءُو بِـالْبَيِّنَاتِ وَٱلزُّبُـرِ

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٠/٢٠٨.

العياشي ١: ١٨١/٢٠٨.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٠٩/٢٠٩.

<sup>(</sup>۲) في «ط»: وإذا.

٦ ـ تفسير العيماشي ١: ٢٠٩/٢٠٩.

<sup>(</sup>١) في الس٥: مما لبث منهم أحدً.

<sup>(</sup>٢) في «ط» والمصدر: قبل.

#### وَٱلْكِتَابِ ٱلْمُنِيرَ [ ١٨٤ ]

١/ ٢٠٠٥ عليّ بن إبراهيم، قال: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (علىه المهم)، في قوله تعالى: ﴿ فَإِن كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَ رُسُلٌ مِن تَبْلِكَ جَاءُو بِالْبَيِّنَاتِ﴾ هي الآيات ﴿ وَٱلزُّبُرِ ﴾ هو كتُب الأنبياء بالنُبوّة ﴿ وَٱلْكِتَابِ آلْمُنِيرَ ﴾ الحَلال والحَرام.

قوله تعالى:

# كُلُّ نَفْسٍ ذَا نِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَـٰمَةِ فَمَن زُخْزِحَ عِنِ النَّارِ وَأُدخِلَ الجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَوْةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ [١٨٥]

نمّ ينادي منادٍ من بُطنان العرش مِن قِبَلِ ربّ العِزّة والأقن الأعلى: نِعْمَ الأب أبوك يا مُحمّد، وهو إبراهيم، ونِعْمَ الأخ أخوك، وهو عليّ بن أبي طالب ونِعْمَ السِيطان سِيطاك، وهما الحسن والحسين، ونِعْمَ الجنين جنينُك، وهو مُحسِن، ونِعْمَ الأنمّة الراشدون ذُرِّيَتك، وهم فُلان وفُلان إلى آخِرهم، ونِعْمَ الشيعة شيعتك. ألا إنّ محمّداً ووصيّه وسِيطيه والأئمة من ذُرَيَّته هم الفائزون؛ ثُمَّ يؤمر بهم إلى الجنّة، وذلك قوله: ﴿ فَمَن زُحْزِحَ عَنِ ٱلنَّادِ وَأَدْخِلَ آلْجَنَّة فَقَدْ فَازَ ﴾ .

سورة آل عمران آية ـ ١٨٤ ـ

١ ـ تفسير القُميّ ١: ١٢٧.

سورة آل عمران آية ـ ١٨٥ ـ

١ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٨.



رسول الله (من الله عبد رقد)، قال: ﴿ إِنَّا قِنْهِ وَإِنَّا إِنْهِ وَاجِعُونَ ﴾ (ا) يا لَها من مُصيبةٍ خَصّت الأقربين، وعَمّت المؤمنين، لم الله (من الله عبد رقد)، قال: ﴿ إِنَّا قِنْهِ وَإِنَّا إِنْهِ وَاجِعُونَ ﴾ (ا) يا لَها من مُصيبةٍ خَصّت الأقربين، وعَمّت المؤمنين، لم يُصلبوا بمثلها قَطّ، ولا عاينوا مثلها. فلمّا قبر رسول الله (من الاعبدراله)، سمِعوا منادياً يُنادي من سَفْفِ البيت: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ آللهُ لِينَدْهِبَ عَنكُمُ آلِرٌ جْسَ أَهْلَ آلْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ (ا) والسلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركانه ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا يُقَةُ آلْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوفَّونَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ آلْقِيَامَةِ فَمَن زُخْوِحَ عَنِ آلنّارِ وَأَدْخِلَ آلْجَنّة فَقَدْ فَازَ وَمَا آلْجَيَاةً آلْمُوتِ وَإِنّهَا أَوْفَى الله خَلَفاً من كلّ ذاهِبٍ، وعَزاءً من كلّ مُصيبةٍ، ودَرّكاً من كلّ ما فات، فبالله فيقوا، وعليه فتوكّلوا، وإيّاه فارجُوا، إنّ المُصاب مَن حُرِمَ الثوابه.

٣٠٠٨ /٣ - عن الحسين، عن أبي عبدالله (عبدالله)، قال: «لمّا قُبض رسول الله جاءهم جَبُرَثيل والنبيّ (مقراة عبدراله) مُسجّى، وفي البيت عليّ وفاطمة والحسن والحسين (عبم السلام)، فقال: السلام عليكم، يا أهلَ بيت الرَّحمة ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا يُقَدُّ المَوْتِ ﴾ إلى ﴿ مَتَاع الْغُرُورِ ﴾ إنّ في الله عزاءٌ من كلّ مُصيبةٍ، ودَرَكاً من كلّ ما فات، وخلَفاً من كلّ هالك، فبالله فيقوا، و إيّاه فارجُوا، إنّما المُصاب من حُرِمَ النواب، وهذا آخِر وطئي من الدنيا دقالوا: فسَمِعنا صوتاً، فلم نَرَ شخصاً».

موتاً من جانب البيت، ولم يرَوا شخصاً، يقول: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا يُقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَقَدْ قَازَ ﴾ ثم قال: في الله صوتاً من جانب البيت، ولم يرَوا شخصاً، يقول: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَا يُقَةٌ ٱلْمَوْتِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَقَدْ قَازَ ﴾ ثم قال: في الله خَلَفاً وعزاءً من كلَ مُصيبةٍ، و دَرَكاً لمافات، فبالله فَثَيْرا، وإيّاه فارجُوا، وإيّما المحروم من حُرِمَ الثواب، واستُروا عورة نبيّكم. فلمّا وضعه على السرير نُودي: يا علي، لا تَخْلع القميص قال : فغَسَّلَه عليّ (عليما السلام) في قميصه ٩٠٠٠ عن محمّد بن يُونُس، عن يعض أصحابنا، قال: قال لي أبو جعفر (عليه السلام): ٥ (كلّ نفس ذا ثقة المَوت ومنشورة) كذا نزل بها على محمّد (صلى شعيه والله عليه الله على المؤمنون فينشرون إلى خَزي الله إيّاهم ٩٠٠ من هذه الأمّة إلّا سَيُنشَر، فأمّا المؤمنون فينشرون إلى خِزي الله إيّاهم ٩٠٠

٢٠١١ /٦. عن زُرارة، قال: قال أبو جعفر (عليه السلام): ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآ لِقَةٌ ٱلْمَوْتِ ﴾ لم يَذُقِ المَوتَ من قُتِلٍ». ـ وقال ـ: ولا بدّ من أن يَرجِع حتّى يذوقَ المَوْتِ».

٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٤/٢٠٩.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢: ١٥٦.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب ٣٣: ٣٣.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠٩/٢٠٩.

٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٦/٢١٠.

٥ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٨٧/٢١٠.

٦ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٠/١٨٨.

٧/ ٢٠١٢ /٧ ـ سَعْد بن عبدالله: قال: حدّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سِنان، عن عمّار ابن مَروان، عن المُنَخَّل بن جميل، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر (عبدالسلام)، قال: (ليس من مؤمنٍ إلّاوله قَتْلَةً وَمؤْتَةً، إِنّه من قُتِل نُشِر حتّى يمون، ومن مات نُشِر حتّى يُقتل.

ثمّ تلوتُ على أبي جعفر (عبد المرم) هذه الآية ﴿ كُلُّ نَفْسٍ ذَآئقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ فقال: «ومنشورة،

قلت: قولك: «ومنشورة» ما هو؟

قال: المكذا أنزِل بها جَبْرَئيل على محمد (من العبه والدن كل نفس ذائفة الموت ومنشورة الله قال: الما في هذه الأمة أحد بر ولا فاجر إلا ويُنشر، فأما المؤمنون فينشرون الى قُرَة أعينهم، وأمّا الفجّار فينشرون إلى خِزى الله إيّاهم، ألم نسمع إنّ الله تعالى يقول: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِنَ ٱلْمَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ ٱلْمَذَابِ ٱلْأَجْبِ ﴾ (1) وقوله: ﴿ يَا أَيُّهَا إِلْهُمْ يَنَ ٱلْمُذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ الْمَذَابِ ٱلْأَجْبِ ﴾ (1) وقوله: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِنَ ٱلْمَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ ٱلْمَذَابِ ٱلْأَجْبِ ﴾ (1) يعني بذلك محمّداً (منى المعبوراله) وقيامه في الرَّجْعة يُنذر فيها، وقوله: ﴿ إنَّهَا لَإِحْدَى اللهُ اللهُمْ يَنْ اللهُمْ يَنْ اللهُمُ يَنْ اللهُمُ يَنْ اللهُمُ وقوله: ﴿ وَلَوْ كُوهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ (1) يُظهره الله عز وجل في الرَّجعة، وقوله: ﴿ وَلَوْ كُوهَ ٱلْمُشْرِكُونَ ﴾ (1) يُظهره الله عز وجل في الرَّجعة، وقوله: ﴿ حَمَّى الرَّجعة، وقوله: ﴿ حَمَّى الرَّجعة، وقوله: ﴿ حَمَّى الرَّجعة، وقوله: ﴿ حَمَّى الرَّبِهِ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُهُمُ اللهُمُ الرَّجِعة على الرَّجعة على الرَّعِهُ المُنْ اللهُمُ اللهُلُهُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُ اللهُمُ اللهُمُعُمُ اللهُ اللهُمُ اللهُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُ المُنْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُ المُنْ المُنْ المُنْ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ المُنْ اللهُمُ المُنْ ال

قَالَ جَابِرِ: قَالَ أَبُوعِبِدَاللهُ (عِلِهِ السَّلَامِ): «قَالَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ (عَلِهِ السَّلَامِ) في قولَه عز وَجلَّ: ﴿ رُّبُمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ ﴾ (٢) قال: هو أنا، إذا خرجتُ أنا وشيعتي، وخرَج عُثمان وشيعته، ونَقْتُل بني أُميّة فعندها ﴿ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ ٥.

قلت: قد تقدّمت روايات في الآية في قوله تعالى: ﴿ أَفَائِن مَّاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ ﴾ (٧).

مرزختية تكوية راص إسدوى

قوله تعالى:

لَتُبْلَوُنَّ فِي أَمْوَالِكُمْ وَأَنفُسِكُمْ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ آلْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَى كَثِيراً وَإِنْ تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُوا فَإِنَّ

٧ ـ مختصر بصائر الدرجات: ١٧.

<sup>(</sup>١) السجدة ٢٢: ٢١.

<sup>(</sup>٢) المدُثر ٤٧٤ ١، ٢.

<sup>(</sup>٣) المدَّثر ٧٤: ٣٥، ٢٦.

<sup>(</sup>١) النَّوبة ١: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) المؤمنون ٢٢: ٧٧.

<sup>(</sup>٦) الحجر ١٥: ٢.

<sup>(</sup>۷) آل عمران ۲: ۱٤٤.

# ذَٰ لِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ [ ١٨٦]

البرهان في تفسير القرآن

1/ ۲۰۱۳ محمد بن إبراهيم النّعماني، قال: أخبرناأحمد بن محمد بن سعيد بن عُقدة، قال: حدّثنا أحمد ابن يؤسّف بن يعقوب الجُعْفي، قال: حدّثنا إسماعيل بن مِهْران، قال: حدّثنا الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن الحكّم بن أيْمَن، عن ضُرَيس الكُناسي، عن أبي خالد الكابُلي، قال: قال عليّ بن الحسين (طهما اللهم): «لودّدْتُ أنّي الحكّم بن أيْمَن، عن ضُرَيس الكُناسي، عن أبي خالد الكابُلي، قال: قال عليّ بن الحسين (طهما اللهم): «لودّدْتُ أنّي تُكِمّ في ما أحب، ولكن عَزْمة (۱) من الله أن نَصْبِره ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ اللَّهِ أَن تُعْبِره الله عَنْ مَ تلا أبضاً قوله تعالى: ﴿ وَلَتَسْمَعُنَ مِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ آلْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أُوتُواْ آلْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الَّذِينَ أَوْتُواْ آلْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أَوْتُواْ آلْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ اللَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَدْى كَثِيراً وَإِن تَصْبِرُواْ وَتَتَقُوا فَإِنّ ذَٰلِكُ مِنْ عَزْمِ آلْأَمُورِ ﴾.

١٠١٤ /٢ - ابن بابويه، قال: حدّننا محمّد بن عليّ ما جِيْلُويه (رحده)، عن عمّه محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن عليّ الكوفي، عن محمّد بن سِنان؛ وحدّننا عليّ بن أحمد بن محمّد بن عِمران الدَّقَاق، ومحمّد بن أحمد السّناني، وعليّ بن عبدالله الورّاق، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هِشام المُكتّب (رميه عهم)، قالوا؛ حدّننا محمّد بن أبي عبدالله الكوفيّ، عن محمّد بن إسماعيل، عن عليّ بن العبّاس، قال: حدّننا القاسم بن الربيع حدّننا محمّد بن سِنان: أنّ عليّ بن موسى (علدالله) كتب إليه في جواب مسائِله في قوله: ﴿ وَلَهُ تَبْلُونُ فِي الصّحافِ، عن محمّد بن سِنان: أنّ عليّ بن موسى (علدالله) كتب إليه في جواب مسائِله في قوله: ﴿ وَلَهُ تَبْلُونُ فِي الْمُسَامِ بَنُوطِين النفس (١) على الصّبره.

٣/ ٢٠١٥ العبّاشي: عن أبي خالد الكابُلي، قال: قال عليّ بن الحسين (ملهما السلام): ولوَدَدْتُ أَنَه أَذِن لِي فكلّمت الناس ثلاثاً، ثمّ صنّع الله بيّ ما أحّب، قال المبيدة على صَدْرِه، ثمّ قال: وولكنّها عَزْمَةٌ من الله أن نَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ تلا هذه الآية: ﴿ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ اللّهِ بِنَ أُوتُواْ ٱلْكِتَابُ مِنْ قَبِلِكُمْ وَمِنَ ٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ أَذَى كَثِيراً وَإِنْ تَصْبِرُواْ وَتَتَقُواْ قَانَّ ذَٰلِكَ مِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ وأفبَل برفَع بَدُورِ بضَعُها على صَدْرِه . ي

قوله تعالى:

## وَإِذْ أَخَذَ آللهُ مِيثَاقَ آلَّـذِينَ أُوتُـواْ ٱلْكِتَـابَ لَـتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّـاسِ وَلَا

سورة آل عمران آية ـ ١٨٦ ـ

۱ رالغيبة: ۱۱/۱۹۸

(١) العَزَّمَة: الفَرْض «لــان العرب ـ عزم ـ ١٢: ٢٠٠).

(۲) سورة ص ۳۸: ۸۸

٢ ـ عيون أخبار الرضا (عبه السلام) ٢: ١/٨٩.

(١) في المصدر: الأنفس.

٣ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٠/٢١٠.

(١) أي أشار.

## تَكْتُمُونَهُ -إلى نوله تعالى - وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ [ ١٨٧ - ١٨٨ ]

1/ ۲۰۱٦ مليّ بن إبراهيم، في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مدالده) ﴿ وَإِذْ أَخَذَ آلَهُ مِيثَاقَ آلَّذِينَ أُوتُواْ آلْكِتَابَ لَتَبَيِّنَنَهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾: وذلك أن الله أخذ ميناق الذين أونوا الكتاب في محمد (مقراه مله وآله) لَيُبَيِّنَنَهُ لِلنَّاسِ إذا حَرَج ولا يَكْتُمُونه ﴿ فَنَبَذُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ يقول: نبذوا عَهْدَ الله وَراء ظُهورهم ﴿ وَآشَتَرُواْ بِهِ لَمَنا قُلِيلاً فَبِفْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ .

وقال: قوله تعالى: ﴿ لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُواْ بِمَا لَمْ يَفْعَلُواْ ﴾ نَزلَتْ في المُنافقين الذين يُحبِّون أن يُحمَدوا على غير فِعْلِ.

٢٠١٧ /٢ ـ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر (مدالسلام)، في فوله تعالى: ﴿ فَلَلا تَحْسَبَنَّهُم بِمَفَازَةٍ مِّنَ ٱلْعَذَابِ﴾ يقول: ببُعْدٍ من العَذاب ﴿ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾.

فوله تعالى:

# إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرضِ وَٱخْتِلاَفِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَأَيَاتٍ إِنَّا فِي خَلْقِ ٱلنَّهَارِ لَأَيَاتٍ لَا أَيَاتٍ لَا أَيْلِ وَالنَّهَارِ لَأَيْاتِ [ و ١٩]

١/ ٢٠١٨ ابن بابويه، قال: حدّثنا أبي (رحماة)، قال: حدّثنا سَعْد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالله، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عبدالله، عن أبي جعفر (طبالسلام)، في قول عبدي، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن العلاء بن وزين، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (طبالسلام)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ وَمَن كَانَ فِي هَالْدِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى ﴾ (١).

قال: «مَن لم يَدُلُه خلق السماوات والأرض، واختلاف الليل والنهار، ودوَران الفَلَك والشمس والقمر، والآيات العجيبات على أنّ وراء ذلك أمراً أعظَم منه، فهو في الآخرة أعمى وأضّلَ سبيلاً ـقال ـ: فهو عمّا لم يُعاين أعمى وأضلَه.

٢٠١٩ /٢ محمد بن يعقوب: عن أبي عبدالله الأشعري، عن بعض أصحابنا، عن هِشام بن الحكم، قال: قال

سورة آل عموان آية ـ ١٨٧ ـ ١٨٨ ـ

۱ ـ تفسير القمئ ۱: ۱۲۸.

٢ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٩.

سورة آل عمران آبة ـ ١٩٠ ـ

١ ـ التوحيد: ٦/٤٥٥.

<sup>(</sup>١) الإسراء ١٧: ٧٢.

۲ ـ الكافي ۱: ۱۰ و ۱۲/۱۲.



لي أبو الحسن موسى بن جعفر، مد المجمر: «يا هِشام، إنّ الله نبارك وتعالى بشّر أهل العَقْلِ والفَهْم في كتابه، فقال: ﴿ فَبَشِر عِبَادِ \* ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ ٱحْسَنَهُ أَوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَاٰهُمْ آللهُ وَٱوْلَئِكَ هُمْ أُولُواْ ٱلْأَلْبَابِ﴾ (١)،

وساق الحديث بطوله، وقال (عب العرم) فيه:

يا هِشام، إنَّ الكُلُّ شيء دليلًا، ودليل العقل التفكّر، ودليل التفكّر الصَّمْت،

٣٠٢٠ /٢ -عنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفَليّ، عن السَّكونيّ، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «كان أمير المؤمنين (عبدالسلام) يقول: نَبُّه بالتفكّر قلبك، وجافٍ عن اللبل جَنْبَك، واتّقِ الله ربَّك».

٤/٢٠٢١ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أبان، عن الحسن الصَّيْقَل، قال:

سألت أبا عبدالله (مدالم) عمّا يروي الناس: أنَّ تفكّر ساعة خيرٌ من قيام ليلة، قلت: كيف يتفكّر؟

قال: «يمرّ بالخَرِبَة أو بالدار، فيقول: أين ساكِنوك، أين بانوك، ما لَكِ لا تتكلُّمين؟».

٢٠٢٢ /٥ ـ وعنه: عن عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نَصْر، عن بعض رجاله، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: «أفضّل العبادة إدمان التفكّر في الله تعالى وفي قُدرَتِه».

<sup>(</sup>١) الزَّمر ٢٩: ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>٢) البقرة ٢: ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣) آل عمران ٣: v.

<sup>(</sup>١) الزعد ١٣: ١٩.

<sup>(</sup>٥) الزَّمر ٢٩: ٩.

<sup>(</sup>٦) سورة ص ٣٨: ٢٩.

<sup>(</sup>٧) غافر ٤٠: ٥٣، ٥٤.

۳ ـ الكافي ۲: ۱/٤٥ .

٤ ـ الكافي ٢: ٥٤/٢.

٥ ـ الكافي ٢: ٢/٤٥.

٢٠٢٣ /٦ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن مَعْمَر بن خَلاد، قال: سمِعتُ أبا الحسن الرضا (عبدالمه) يقول: هليس العبادة كَثْرَة الصَّلاة والصَّوم، إنّما العِبادة التفكّر في أمر الله عزّ وجلّ.

٧٠٢٤ /٧ ـ وعنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن إسماعيل بن سَهْل، عن حَمَّاد، عن رِبْعِي، قال: قال أبو عبدالله (عبدالسلام): «قال أمير المؤمنين (عبدالله): التفكّر يدعو إلى البرّ والعمّل به».

٨/ ٢٠٢٥ / ٨ ـ فال رسول الله (منراه عبه وآله): وأفضلُكم منزلةً عند الله تعالى أطوَلكم مجُوعاً وتفَكُّراً، وأبغَضُكم إلى الله كلّ نَوْومٍ أكُولٍ».

٩٠٢٦ /٩ ـ وقال ابن عبّاس: إنّ قوماً تَفَكّروا في الله تعالى، فقال النبيّ (مقراة عبدوانه): «تَفَكّروا في خَلْق الله، ولا تفكّروا في الله، فإنّكم لم تَقْدِرُوا قَدْره».

۱۰/ ۲۰۲۷ منزج رسول الله (مـنــاه عليه رآله) ذات يوم على قوم وهم يتفكّرون، فقال: «ما لكم لا تتكلّمون؟» فقالوا: نتفكّر في خلق الله تعالى. فقال: «وكذلك فافعّلوا وتفكّروا في خَلْقِه، ولا تتفكّروا فيه».

١١/ ٢٠٢٨ ـ وسُئل عيسى اعلى السلام): مَن أفضل الناس؟ فقال: دَمَن كَانَ مَنْطِقُه ذِكْرَاً، وصَمْتُه فِكراً، ونَظَرُه عِبْرَةً».

۱۲/ ۲۰۲۹ وقال رسول الله (صلّى الله عند راله): وأعْطُوا أعيُنكم حَظّها من العِبادة؛ [قالوا: وما حظّها من العبادة، يا رسول الله؟] (١) قال: «النظر في المُصحّف، والتفكّر فيه، والاعتبار عند عجائبه».

۱۳/ ۲۰۳۰ وقال ابن عباس: رَكعتان مُفْتَصِدَانانَ فَي تَفَكَّرٍ خَيْرٌ من فِيام ليلةٍ بلا قَلْب. وكان لُقمان يُطيل الجُلُوس وحده، فكان يمرّ به مَولاه، فيقول: با لُقمان، إنّك تُديم الجُلُوس وحْدَك، فلو جلسْتَ مع الناس كان آنس لك. فيقول لُقمان: إنّ طُولَ الوحدة أفهَم للفِكر، وطولَ الفِكر دليلٌ على طريق الجَنّة.

٦ ـ الكافي ٢: ٤٥/١٥.

۷ ـ الكافي ۲: ۲۵/۵.

٨ ـ ... المحجة البيضاء ٥: ١٤٦.

٩ .... الدر المنثور ٢: ٤٠٩، المحجة البيضاء ٨: ١٩٣.

<sup>10</sup> ـ ... الدر المنثور ٢: ٥٠ ٤، المحجة البيضاء ٨: ١٩٣.

١١ ـ ... المحجة البيضاء ١٠ ١٩٥.

١٢ ....كنز العمال ١: ١٢٥٢/٥١٠، المحجة البيضاء ٨: ١٩٥.

<sup>(</sup>١) أضفناه من المحجّة.

١٣ ـ ... المحجة البيضاء ٨: ١٩٥ و١٩١.

قوله تعالى:

## آلَّذِينَ يَذَكُرُونَ آللهَ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ - إلى نوله تعالى -خَاشِعِينَ لِلهِ [ ١٩١ - ١٩٩]

١/ ٢٠٣١ /١ ـ وفي قوله تعالى ﴿ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ قال رسول الله (مارية عليه وآله):
﴿ وَيُلَّ لَمِن قرأ هذه الآية ثمّ مسّح بها سَبَلته (١) أي تجاوز عنها من غير فكْر، وذمّ المُعرضين عنها.

خلّقِه على أزليّته، وباشتباهِهم على أن لا شبيه له، لا تستَلِمُهُ المشاعر (١)، ولا تَحْجُبُه السوايِر، لا فيراق الصانِع من خلّقِه على أزليّته، وباشتباهِهم على أن لا شبيه له، لا تستَلِمُهُ المشاعر (١)، ولا تَحْجُبُه السوايِر، لا فيراق الصانِع من المصنوع، والحاد من المتحدود، والربّ من المَرْبُوب؛ الأحد بلا تأويل عدد، والخالق لا بمعنى حَركة ونصب، والسميع لا بأداة، والبصير لا بتقريق آلة (١)، والشاهد لا بمُمَاسَّة، والبائِن لا بتراخي مسافة، والظاهر لا برُوية، والباطن لا بلطافة، بأن من الأشياء بالقهر لها، والقدرة عليها، وبائت الأشياء منه بالخصوع له والرُجوع إليه؛ من وصفة فقد حَدّه، ومن حَدّه فقد عَده، ومن عَده فقد أبطل أزليّته، ومن قال: (كيف) فقد استَوْصَفه، ومن قال: (أين) فقد حَيَّزَه، عالِمٌ إذ لا مَربوب، وقادرٌ إذ لا مقدورٌه.

٣٠٣٣ /٣ ـمحمّد بن يعقوب: عن عليّ، عن أبيه، عن ابن مَحْبُوب، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عبد الله) في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللهَ قِيَاماً وَقَعُوداً وْعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾.

قال: «الصحيح يُصَلَي قائماً وقُعُوداً، والمريض يُصلَي جالساً، ﴿ وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ الذي يكون الأضعَف من المَريض الذي يُصلَي جالساً.

٢٠٣٤ /٤ - الشيخ في (أماليه)، قال: أُخبرنا محمّد بن محمّد - يعني المُفيد - قال: أخبرنا المُظفر البُلخي الورّاق، قال: أخبرنا أبو علي محمّد بن همّام الإسكافي الكاتب، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، قال: حدّثنا أحمد بن محمّد بن عيسى، قال: حدّثنا الحسن بن مَخبُوب، عن أبي حمزة الثّمالي، عن أبي جعفر محمّد ابن على الباقر (عليهما السلام)، قال: ولا يزال المؤمن في صلاةٍ ما كان في ذكر الله، قائماً أو جالساً أو مُضْطجعاً، إنّ

سورة آل عمران آية ـ ١٩١ ـ ١٩٩ .

١ ـ المحجة البيضاء ١٨ ٢٢١.

<sup>(</sup>١) سَبِّلة الرجل: مُجْتَمَع شاربيه، وقيل: مقدَّم لحيته، وفي «ط»: شبكته.

٢ ـ نهج البلاغة: ٢١١/ خطبة (١٥٢).

<sup>(</sup>١) أي لا تصل إليه الخواس، وفي «ط»: لا تسلمه المشاعر.

<sup>(</sup>٢) في المصدر: «بلا تفريق آلة».

٣ ـ الكافي ٣: ١١/٤١١.

٤ . الأمالي ١: ٧٦.

الله تعالى يقول: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ آللَهُ قِيَاماً وَقُمُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ آلسَّمَـٰوَاتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا ۖ مَا خَلَقْتَ هَٰذَا بَاطِلاً شُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ آلنَّارِ ﴾ .

وروى هذا الحديث الشيخ المُفيد في (أماليه) قال: أخبرنا المُظفّر بن محمّد البَلْخي (١) الورّاق، قال: حدّثنا أبو عليّ محمّد بن هَمّام الإسكافيّ الكاتب، قال: حدّثنا عبدالله بن جعفر الحِمْيَري، وساق الحديث بياقي السنّد والمَتْن سَواء (١).

7 • ٢٠٣٥ من بابويه، قال: حدّثنا أبو العبّاس محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطّالْقانيّ (رحده)، قال: حدّثنا عن عبدالعزيز بن يحيى بالبصرة، قال: حدّثني المُغيرة بن محمّد، قال: حدّثني رَجاء بن سَلَمة، عن عَمرو بن شِمر، عن جابر الجُعفيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ (عليم السلام)، قال: اخطب أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب (ماران الاعلم) بالكوفة مُنْصَرَفه من النَّهْرُوان، و وذكر خُطبة فيها أسماؤه من كتاب الله سُبحانه، قال فيها و وأنا الذاكر، يقول بالله تبارك وتعالى: ﴿ الله يَهْرُونَ آللهُ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾.

7 ٢٠٣٩ / - وروى الشّيبانيّ في (نهج البيان): عن أبي جعفر وأبي عبدالله (ميهاالسلام): وأنّ هذه الآيات التي أواخر آل عِمران نزَلتُ في عليّ (عبد الله) وفي جَماعة من أصحابه، وذلك أنّ النبيّ (متراة عبدرآنه) لمّا أمرّه الله تعالى بالمُهاجرة إلى المدينة بعد موت عمّه أبي طالب (رحداة عبه، وكان قد تحالفتْ عليه قُريش بأن يَكْيِسُوا عليه ليلاً وهو نائمٌ، فيَضْربوه ضَرْيَةَ رجُلٍ واحِد، فلم يُعلَم من قاتله، فلا يُؤخذ بئاره، فأمر الله بأن يبيّت مكانه ابن عمّه علياً (عبد الله)، ويَخْرُج ليلاً إلى المدينة، ففعل ما أمره الله به، وبيّت مكانه على فراشه علياً (عبد الله)، وأوصاه أن يحمل أزواجه إلى المدينة، فجاء المشركون من قُريش لِمَا تَعاقدوا عليه وتَحالفوا، فوجدوا علياً (عبد الله) مكانه فرجعوا القَهْقَرى، وأبطَل الله ما تَعاقدوا عليه وتَحالفوا،

ثمّ إنّ عليّاً (مدسلام) حمّل أهله وأزواجه إلى المدينة فعلِم أبو سُفيان بخرُوجه وسبره إلى المدينة فنبِعه ليردُهم، وكان معهم عبدٌ له أسود، فيه شِدَّة وجُرأة في الحرب، فأمّره سبّده أن يَلْحَقَه فيمنعه عن المسير حتّى يلقاه بأصحابه، فلَحِقه، فقال له: لا تَسِرُ بمن معك إلى أن يأتي مولاي. فقال (مداسلام) له: ويلك، ارجع إلى مولاك وإلا قتلتُك. فلم يَرْجِع، فشال عليّ (عداسلام) سيفه وضربَه، فأبان عُنقه عن جسدِه، وسار بالنِساء والأهل، وجاء أبو شفيان فوجّد عبده مفتولاً، فتبع عليّاً (عداسلام) وأذركه، فقال له: يا عليّ، تأخذ بناتَ عمّنا من عندنا من غير إذننا، في وتفّل عبدنا! فقال: أخذتُهم بإذن من له الإذن، فامضِ لشأنِك. فلم يَرْجِع، وحاربه على ردّهم بأصحابه يومه أجمع، فلم يَرْجِع، وحاربه على ردّهم بأصحابه يومه أجمع، فلم يَقْدروا على ردّه، وعَجَزوا عنه هو وأصحابه، فرجعوا خائبين.

وسار عليّ (عداسلام) بأصحابه وقدكَلُوا من الحَرب والقِتال، فأمرَهم عليّ (عداسلام) بالنّزول ليستَريحوا ويَسير بمن

<sup>(</sup>١) في «سي.وط»: البجلي، تصحيف صوابه ما في المتن، راجع رجال النجاشي: ١١٣٠/٤٢٢.

<sup>(</sup>٢) الأَمالي: ١/٣١٠.

٥ ـ معاني الأخبار: ٩/٥٩.

٦ ـ نهج البيان ١: ٧٩.



معَه، فنزلوا وصَلُوا على ما يتمكّنون، وطرّحوا أنفسهم عجزاً يذكرون الله تعالى في هذه الحالات كلّها إلى الصّباح، ويَحْمَدونه، ويَشْكُرونه، ويَعبُدُ. ثمّ سار بهم إلى المدينة، إلى النبيّ (من الله عبداله)، ونزل جَبْرثيل (مله السلام) قبل وصولهم، فحكى للنبيّ (من الله عليه الآيات من آخر آل عِمران إلى قوله: ﴿إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ ﴾ فلمّا وصل (عبدالله) بهم إلى النبيّ (من الاعليه الآيات الله سُبحانه قد أنزَل فيك وفي أصحابك قراناً، وتلاعليه الآيات الله سُبحانه قد أنزَل فيك وفي أصحابك قراناً، وتلاعليه الآيات من آخر آل عِمران إلى آخرها، والحمد لله ربّ العالمين.

٧٠٣٧ /٧٠ وروى الشيخ المُفيد في (الاختصاص): بإسناده إلى عليّ بن أسباط، عن غير واحِدٍ من أصحاب ابن دأب، وذكر حديثاً يَتَضمَّن أنّ لِأمير المؤمنين (عبه السلام) سبعين منقبةً لا يشركه فيها أحّد من أصحاب رسول الله (من الدعب وآله)، منها: أوّل خصاله المُواساة. قالوا: قال رسول الله (من الدعب وآله) له: وإنَّ قُريشاً قد أجمَعوا على قَتْلي، فَنَمْ على فِراشي، فقال: (بأبي أنت وأمّي، السمع والطاعة لله ولرسوله، فنام على فِراشِه، ومضّى رسول الله (من الدعبة وأصبت علي إعداله) منذ الليلة؟ الله (من الدعبة وأصبت علي (عداله الله الله الله وأرس تحرّسه، فأخذُوه فقالوا: أنت الذي غَدرتنا منذ الليلة؟ فقطعوا له قُضبان الشَجر، فضُرِب حتى كادوا يأتون على نفسه، ثمّ أفلتَ من بين أيديهم، وأرسل إليه رسول الله (من الله واحمِل أنت الله واحمِل أنت بالى أن تَلْحَق بي، ففعل.

[ومنه حصاله (عبيسهم) الحفيظة والكرم] قال ابن دأب: فما الحفيظة والكرم؟ قالوا: مشى على رِجْلَيه، وجعّل بنات رسول الله (منه عبدراله) على الظهر، وكمّن النهار وسار بهن الليل ما شباً على رجليه، فقَدِم على رسول الله (منه عبدراله) وقد تعلّقتْ قدّماه دَماً وعِدّة، فقال له رسول الله (منه عبدراله): وأندري ما نزل فيكه؟ فأعلمه بما لا عوض له لو بقي في الدنيا ماكانت الدُنيا بافية قال: ويا علي، نزل فيك ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أُنِي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَلَى مِن ذَكَرٍ أَوْ أُنفَى ﴾ فالذكر أنت، والاناث بنات رسول الله، يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَالَّذِينَ هَاجَرُواْ فَا عَنْهُمْ سَيِنَا تِهِمْ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَآلَةُ عِندَهُ حُسْنُ التَّوابِ ﴾ .

٢٠٣٨ /٨-العبّاشي: عن أبي حمزة الثّماليّ، عن أبي جعفر (عبدالملام)، قال: «لا يزال المؤمن في صلاةٍ ماكان في ذِكْرِ الله، إن كان قائماً أو جالساً أو مُضْطَجِعاً، لأنّ الله يقول: ﴿ اللّٰذِينَ يَذْكُرُونَ آللَهُ قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ ، الآية.

عن أبي حمزة الثُّماليّ، عن أبي جعفر (عبه السلام) مثله، في رواية أخرى.

٩٠٣٩ /٩ ـ وفي رواية عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (عد السلام)، قال سَمِعته يقول في قول الله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ آفَة قِيَاماً ﴾: «الأصحّاء ﴿ وَقُعُوداً ﴾ يعنى المرضى ﴿ وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ ـ قال: ـ اعلَ ممّن يصلّي جالساً وأوجع».

٧ ـ الإختصاص: ١٤٦.

٨ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١١/ ١٩٠٠.

٩ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩١/٢١١.

١٠٤٠ - وفي رواية أخرى عن أبي حمزة، عن أبي جعفر (طبالماه) ﴿ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ آفَة قِيَاماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِم ﴾ قال: «الصحيح يُصلّي قائماً وقُعوداً، والمَريض يُصلّي جالساً، وعلى جُنوبهم أضعف من المريض الذي يُصلّى جالساً».

11/ ٢٠٤١ عن يُونُس بن ظِببان، قال: سألت أبا جعفر (عيد المدن) عن قول الله: ﴿ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنصَارٍ ﴾. قال: «مالهم من أَنمَةٍ يُسمّونهم (١) بأسمائهم».

١٢/ ٢٠٤٢ ـ عن عبدالرحمن (١) بن كثير، عن أبي عبدالله (عليه السلام)، في قوله: ﴿ رَّبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِياً يُنَادِي لِلإِيَمَانِ أَنْ ءَامِنُواْ بِرَبِّكُمْ فَثَاَمَنَّا﴾.

قال: دهو (٢) أمير المؤمنين (علما المهم) تُودي من السَّماء: أن آمِن برسول الله؛ فآمَّن به).

١٠٤٣ /١٣ ـعن الأصْبَعٰ بن نُباتة، عن عليّ (على السلام)، في قوله تعالى: ﴿ ثَوَاباً مِّنْ عِندِ آفَهِ ﴾ ، ﴿ وَمَا عِندَ آفَهِ خَيْرٌ لِـُـلابْرَادِ ﴾ . قال: اقال رسول الله: أنت الثواب، وأصحابك (١) الأبرار».

١٤/ ٢٠٤٤ ـعن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر (عليه السلام)، قال: «المَوت خيرُللمؤمن؛ لأنّ الله يقول: ﴿ وَمَا عِندَ آللهِ خَيْرٌ لِللَّابْرَارِ﴾ ٩.

۱۰ ـ تفسير العيّاشي ۱: ۱۹۲/۲۱۱.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٣/٢١١.

<sup>(</sup>١) في «ط»: يستوا.

١٢ \_ تفسير العيّاشي ١: ١٩٤/٢١١.

 <sup>(</sup>١) في «س، ط» وبعض نسخ المصدر: عن عمر بن عبدالرحمن، وهو تصحيف (عن عمة عبدالرحمن) بسبب حذف أسانيد تفسير العياشي؛
 والراوي عن عبدالرحمن هو ابن أخيه على بن حسّان. راجع رجال النجاشي: ٢٣٤، معجم رجال الحديث ٩: ٣٤٣.

<sup>(</sup>۲) في «ط»: هذا.

۱۳ رتفسير العيّاشي ۱: ۱۹۰/۲۱۲، شواهد التّنزيل ۱: ۱۹۰/۱۲۸

<sup>(</sup>١) في المصدر: وأنصارك.

<sup>18 -</sup> تفسير العيّاشي ١: ١٩٦/٢١٢.

١٥ - تفسير القمى ١: ١٢٩.

<sup>(</sup>١) (وعمار... الله) ليس في المصدر.



اليهود والنصاري دخلوا في الإسلام، منهم النجاشيّ وأصحابه.

وأمَّا قوله: ﴿ وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَابِ لَمَن يُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَاشِعِينَ شِهِ ﴾ فهم قومٌ من

قوله تعالى:

## يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ وَٱتَّقُواْ آللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ [٢٠٠]

١/ ٢٠٤٦ / - محمّد بن يعقوب: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المُختار، عن عبدالله بن أبي يَعنمور، عن أبي عبدالله (طبهالسلام)، في قـول الله عـزّ وجـل: ﴿ أَصْـبِرُواْ وَصَـابِرُواْ **وَرَابِطُواُ﴾** قال: «اصبروا على الفَرائض».

٢٠٤٧ /٢ ـ عنه: عن عدَّة من أصحابنا، عن سَهْل بن زياد، عن عبدالرحمن بن أبي نَجران، عن حمَّاد بن عيسى، عن أبى السَّفاتِج، عن أبى عبدالله (عبدالله)، في قول الله عزّ وجلّ: ﴿ أَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾ قال: واصبِروا على الفَرائض، وصابِروا على المَصائب، ورابطوا على الأئمّة».

٣/ ٢٠٤٨ /٣ - ابن بابويه، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، قال: حدَّثنا محمَّد بن الحسن الصفّار، قال: حدِّثنا محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عليّ بن أسباط، عن ابن أبي حمزة (١)، عن أبي بَصير، قال: سألت أبا الحسن (طبالبلام) عن قول الله عزّ أوجلُ: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ﴾.

فقال: واصبروا على المصائب، وصابروهم على التَقيَّة، ووابطوا على ما تَفْتَدُونَ بِه، ﴿ وَآتَّقُوا آلَةَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ..

٢٠٤٩ /٤ ـ محمّد بن إبراهيم النُّعمانيّ، قال: أخبرنا علىّ بن أحمد بن البّندَنِيجي، عن عبيدالله بن موسى العبّاسيّ، عن هارون بن مسلم، عن القاسم بن عُرْوَة، عن بُرَيد بن مُعاوية العِجليّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر اطب السلام، في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾.

قال: «اصبِروا على أداء الفَرائِض، وصابِروا عدوَّكم، ورابطوا إمامَكم المُنتظر».

سورة آل عمران آية ـ ٢٠٠ ـ

۱ ـ الكافي ۲: ۲/۲٦.

۲ ـ الكافي ۲: ۲۶/۲۳.

٣ ـ معاني الأخبار: ٦/٣٦٩.

<sup>(</sup>١) في المصدر: عن أبي حمزة، والصواب ما في المتن. لرواية ابن أبي حمزة عن أبي بصير، كمها أثبت ذلك في معجمٌ رجال الحديث ٢١: ٤٥

٤ ـ الغيبة: ١٩٩/١٩٩.

وروى هذا الحديث الشيخ المُنفيد في (الغَيْبة) بإسناده عن بُرَيد بن مُعاوية العِجليّ، عن أبي جعفر (عبه السلام)، الحديث بعينه (١).

١٠٥٠ /٥-عنه، قال: أخبرنا عليّ بن أحمد، قال: أخبرنا عبيدالله بن موسى، عن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن إسماعيل، عن حمّاد بن عبسى، عن إبراهيم بن عمر البّمانيّ، عن أبي الطُفَيل، عن أبي جعفر محمّد ابن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين (طبهم السلام): «أنّ ابن عبّاس بعث إليه من يسأله عن هذه الآية: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَلَيّ بن الحسين (طبهم السلام) وقال للسائل: وددتُ أنّ الذي أمرَك بهذا واجَهني به - ثمّ قال -: نزلت في أبي وفينا، ولم يكن الرّباط الذي أمرنا به بعد، وسيكونٌ ذلك ذُرّيّةً من نَسْلِنا الشرابط».

ثمّ قال: «أما إنّ في صُلبه - يعني ابن عبّاس - وَديعة ذُرِئت لنّار جهنّم، سيُخْرِجُون أقواماً من دين الله أفواجاً، وستُصبّغ الأرض بدِماء فِراخٍ من فِراخِ آلِ محمّد (عبهم اللهم)، تنهّض تلك الفِراخ في غير وقتٍ، وتَطْلُب غير مُدْرَك، ويرابط الذين آمنوا، ويَصبرون ويُصابرون حتّى يحكُم الله وهو خيرُ الحاكمين».

وسيأتي نحو هذا الحديث في قوله تعالى: ﴿وَمَن كَانَ فِي هَـٰذِهِ أَعْمَى فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَى وَأَضَلُ سَبِيلاً﴾ (١) بوجهٍ آخر.

٢٠٥١ /٦-عليّ بن إبراهيم، قال: حدّ ثني أبي، عن ابن أبي عُمير، عن ابن مُسْكان، عن أبي عبدالله (عبدالسلام)، قال: داصبروا على المَصائب، وصابروا على الفرائض، ورابطوا على الأئمّة).

۲۰۵۲ /۷ عنه، قال: حدّثني أبي، عن الحسيل بن خالف على الرضا (مدسهم)، قال: وإذا كان يوم القيامة أينادي منادٍ أين الصابرون؟ فيقوم فِئامُ (١) من الناس، ثمّ ينادي: أبن المُتَصِبُرون؟ فيقوم فِئامٌ من الناس.

قلت: مُجعِلتُ فِداك، وما الصابِرون؟ قال: (على إداء القرائض، والمتصبِّرون على اجتِناب المَحارم).

٣٠٥٣ /٨ - سَعْد بن عبدالله: عن يعقوب بن يزيد؛ وإبراهيم بن هاشم، عن الحسن بن مَحْبُوب، عن يعقوب السَرّاج، قال: قلت لأبي عبدالله (عبدالله): تخلو الأرض من عالِمٍ منكم حيّ ظاهر يَقْزَع إليه الناس في حَلالهم وحَرامهم؟

فقال: ولا يا أبا بوسف، وإنَّ ذلك لَشيء في كتاب الله عزَّ وجلَّ قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ آصْبِرُواْ

<sup>(</sup>١) انظر تأويل الآيات ١: ١٢٧/١٢٧.

٥ ـ الغيبة: ١٩٩/٢٢.

<sup>(</sup>١) يأتي في الحديث (٤) من تفسير الآية (٧٢) من سورة الاسراء.

٦ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٩.

٧ ـ تفسير القميّ ١: ١٢٩.

<sup>(</sup>١) القنام: الجماعة الكثيرة. «النهاية ٣: ٢٠٦».

٨ ـ مختصر بصائر الدرجات: ٨



البرهان في تفسير القرآن

وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾ اصبِروا على دينكم، وصابروا على (١) عدو كم، ورابطوا إمامِكم فيما أمرُكم، وفرّض عليكم، ٩/ ٢٠٥٤ / ٩ ـ الشيخ فني (مجالسه) بإسهاده، جذفناه اختصاراً وفي حديث أببي ذرّ، قال له رسول الله (سلىء عبدرانه): «يا أبا ذرّ، أنعِلم في أي شيء أَيْوَلتَ هذه الآية ﴿ أَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَوَابِطُواْ وَآتَقُواْ آلَٰهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ ١٪ قلت: لا، فداك أبي وأميّ. قال: «في انتظار الصّلاة خلف الصلاة».

٢٠٥٥ /١٠ ـ العيّاشي: عن مَسْعَدَة بن صَدَقَة، عن أبي عبدالله (علمالسلام)، في قبول الله تبارك وتعالى: «﴿ أَصْبِرُواْ﴾ يقول: عن المعاصى ﴿ وَصَابِرُواْ﴾ على الفرائض ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهُ ﴾ يقول: مُروا بالمعروف وانهوا عن المُنكر ـ ثمّ قال ـ وأيّ منكر أنكّر من ظُلم الأمّة لنا وقَتْلِهم إيّانا! ﴿ وَرَابِطُواْ ﴾ يقول: في سبيل الله، ونحن السبيل فيما بين الله تعالى وخَلْقه، ونحن الرّباط الأدْني، فمن جاهَد عنّا، فقد جاهد عن النبيّ (ملّى الاعليداله) وما جاء به من عند الله ﴿ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ ﴾ يقول: لعلَ الجنّة تُوجَب لكم إن فعَلْتُم ذلك، ونظيرها من قول الله: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِّمِّن دَعَآ إِلَى آللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴾ (١) ولو كانت هذه الآية في المؤذَّنين كما فسرّها المُفسرُون لفاز القَدَريّة وأهلُ البدّع معَهُم.

٢٠٥٦ /١١ ـ عن ابن أبي يَعفور، عن أبي عبدالله (عنهالسلام)، في قول الله: ﴿ يَمَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْكِ. قال: «اصبروا على الفرائض، وصابروا على المَصائب، ورابطوا على الأثمّة،

٢٠٥٧ /١٢ ـ عن يعقوب السَرَاج، قال: قلت لأبني عبدالله (مله السلام): تبقى الأرض يَوماً بغير عالِم منكُم يَفْزَع

قال: فقال لي: هإذن لا يُعبَد الله، يا أبا يو سفي لا تخلل الأرض من عالم منّا ظاهر يَفْزَع الناس إليه في حَلالهم وحَرامهم، وإنَّ ذلك لمبيَّن في كتاب الله قال الله: ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامِنُواْ ٱصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُوا﴾ اصبروا على دينكم، وصابروا على عدوكم ممّن يُخالِفكُم، ورابطوًا إمامكُم، وَاتَّقُوا الله فيما أمرَكم به، وافترَض عليكم».

۱۳/ ۲۰۵۸ مروایة أخرى عنه « ﴿أَصْبِرُواْ﴾ على الأذى فينا، قلت: ﴿وَصَابِرُواْ﴾؟ قال: «على عدرَكم مع وليّكم، قلت: ﴿ وَرَابِطُواْ ﴾ ؟ قال: «المفاعَ مع إمامكم»، ﴿ وَٱتَّقُواْ ٱللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ قلت: تنزيل؟ قال: «نعم».

<sup>(</sup>١) (على) ليس في المصدر،

٩ ـ ورد هذا الحديث في الأمالي ٢: ١٣٨ ـ ١٥٥، ولكن لم نجد هذه القطعة فيه، ووزدت في مكارم الأخلاق: ٤٦٧، الوسائل ٣: ٨/٨٦ البحار ٧٧:

١٠ . تفسير العيّاشي ١: ٢١٢/٢١٢.

<sup>(</sup>١) فصّلت ٤١: ٣٣.

١١ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢١٢/١٩٨.

١٢ ـ تفسير العيّاشي ١: ١٩٩/٢١٢.

١٣ ـ تفسير العِيَاشي ١: ٢٠٠/٢١٣.

١٤/ ٢٠٥٩ /عن أبي الطُّفَيل، عن أبي جعفر (عيماسلام)، في هذه الآية، قال: «نزلَتْ فينا، ولم يَكُنِ الرِّباط الذي أُمِرْنا به بعد، وسيكون ذلك يكون من نسلِنا المُرابط، ومن نَسْلِ ابن نائل (١) المُرابط».

۲۰۹۰ /۱۵ . عن بُرَيد، عن أبي جعفر (طبالسلام)، في قوله: (﴿ أَصْبِرُواْ ﴾ بعني بـذلك عن المتعاصي
 ﴿ وَصَابِرُواْ ﴾ يعنى النَّمَة ﴿ وَرَابِطُواْ ﴾ يعنى الأَنْمَة (طهم السلام)».

ثمّ قال: «أتدري ما معنى البُدُوا مالبَدْنا، فإذا تحرّكنا فنحرّكوا؟ ﴿وَٱتَّقُواْ آلَةَ﴾ ما لَبَدْنا، ربّكم ﴿لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾».

قال: قلت: مُحلت فداك، إنّما نقرزُها ﴿ وَآتُقُواْ آللَهَ ﴾ قال: «أنتم تقرؤنها كذا، ونحن نفرؤها هكذا» (١٠). ١٦/ ٢٠٦١ - وروى الحسين بن مُساعد من طريق المخالفين: أنّ الآية نزلت في رسول الله (سنّي اله عبدرآله) وعليّ (عبدالله) وحمزة (رضي الدعه).



١٤ ـ تفسير العيّاشي ١: ٢٠١/٢.١٣.

<sup>(</sup>١) في «س»: ناتل، قال المجلسي رحمه هـ: ابن ناتل كناية عن ابن عبّاس، والناتل: المتقدّم والزاجر، أو بالثاء المثلثة كناية عن أمّ العبّاس: نثيلة، فقد وقع في الأشعار المنشدة في ذمّهم نسبتهم إليها، والحاصل أنّ من نسلنا من ينتظر الخلافة ومن نسلهم أيضاً، ولكن دولتنا باقيةٌ، ودولتهم زائلةٌ. «بحار الانوار ٢٤: ٢١٨».

<sup>10 -</sup> تفسير العياشي ١: ٢٠٢/٢١٣.

<sup>(</sup>١) قال المجلسي ارحمه الله: والمعنى لا تستعجلوا في الخروج على المخالفين، وأقيموا في بيوتكم ما لم يظهر منا ما يُوجِب الحركة من النداء والصيحة وعلامات خروج القائم (عله السلام)، وظاهره أن تلك الزيادات كانت داخلة في الآية، ويُحتمل أن يكون تفسيراً للمرابطة والمصابرة بارتكاب تجوّز في قوله (عله السلام): «نحن نقرؤها كذا» ويُحتمل أن يكون لفظ الجلالة زيد من النساخ، ويكون: واتقوا ما لبدنا رتكم. كما يُؤمّى إليه كلام الراوي، بحار الأتوار ٢٤: ١٨ ٢.

١٦ ـ تحقة الابرار: ١١٤ «مخطوط»، تفسير الحبري: ١٧/٢٥١، شواهد التنزيل ١: ١٩٢/١٣٩.











#### المُشتَدرك

### (شورةُ آلِ عِمران)

قوله تعالى:

إِنَّ اللهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيَّ [0]

١ - (الاحتجاج) للطَّبَرْسي - في احتجاج الإمام الصَّادق (سلم الرَّبُ الرِّبُ الرِّبُ الرِّبُ الرَّبُ أَوْلَيْسَ تُوزَّنُ الأعمال؟

ل؟ قال (عله السلام): ولا، إن الأعمال ليست بأجسام، و إنَّما هي صِفَة ما عَمِلوا، و إنَّما يحتاجُ إلى وَزْنِ الشيء مَنْ جَهِلَ عدَد الأشباء، ولا يعرِفُ ثِفَلَها أو خِفَّتها، و﴿ إِنَّ آلَٰهَ لَا يَخْفَىٰ عَلَيهِ شَيْءٌ ﴾.

قوله تعالى:

# فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُم لِيَوْم لَّا رَيْبَ فِيهِ وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُم لَا يُظلَمُونَ [70]

١ ـ (مكارم الاخلاق): عن عبدالله بن مسعود ـ في حديث ـ أن النبيّ (ملّى الفهواله) قال له: «يا بن مسعود»

مستدرك سورة آل عمران آية ـ ٥ ـ

١ -الاحتجاج: ٣٥١.

مستدرك سورة آل عمران آية ـ ٢٥ .

١ ـ مكارم الأخلاق: ١٥٢.

۷۳٦

إذا تَلَوْتَ كِنابَ الله تعالى فأتَبْتَ على آيةٍ فيها أمْرٌ ونَهْيَ، فرَدِّدها نظراً واعتِباراً فيها، ولا تَسْهَ عن ذلك، فإنَّ نَهْيَه يَدُلُّ على تَرْك المعاصي، وأمْره يَدُلُّ على عمَل البرّ والصَّلاح، فإنّ الله تعالى يفول: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جَمَعْنَاهُم لِيَومٍ لَا رَيْبَ فِيهِ وَرُقِيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلِّمُونَ ﴾ .

قوله تعالى:

# قُلْ أَطِيعُوا آللهَ وَٱلرَّسُولَ فَإِن تَوَلُّواْ فَإِنَّ آللهَ لَا يُحِبُّ ٱلْكَافِرِينَ [٣٢]

١ ـ (تُحَف العقول): من خُطبةٍ لأمير المؤمنين (عبد الهر) عندما أنكر عليه قوم تسويته بين الناس في الفَيْء: وأمَّا بَعْدُ ـ أيُّهَا النَّاسُ ـ فَإِنَّا نَحْمَدُ رَبَّنا و إلٰهنَا ووَليَّ النَّعْمَةِ عَلَينا، ظاهِرَةً وباطِنَةً بغيرِ حُولٍ مِنَّا وَلا قُوَّةٍ إلَّا امْتِناناً عَلَينا وفضلًا، لِيَبْلُونا أَنشْكُرُ أَمْ نَكُفُرُ، فَمَنْ شَكَرَ زادَه، ومَن كَفَرَ عَذَّبَه.

وأشهدُ أن لا إِلٰهَ إِلَا اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَه، أَحَداً صَمَداً، وأشهدُ أنَّ محمّداً عَبْدُهُ ورَسُولُهُ بَعَثَهُ رَحْمَةً لِلعِباد والبِلاد والبَهائِم والأَنعام، نِعْمَةً أنْعَمَ بِها ومَنَّأُ وفضلاً.

قَافَضَلُ النّاسِ - أَيُّهَا النّاسُ - عِنْدَ اللهِ مَنْزِلَةً، وأعْظَمُهُمْ عِندَ اللهِ خَطَراً، أطْوَعُهُم لأمْرِ اللهِ، وأعْمَلُهُمْ بِطاعة اللهِ وَأَنْبَعُهُمْ لِكِنابِ اللهِ، فَلَيْسَ لأَحَدِ مِنْ خَلْنِ اللهِ عِنْدَنا فَضَلَّ إلا بِطاعة اللهِ وَالنّبَعُهُمْ لِكِنابِ اللهِ، فَلَيْسَ لأَحَدِ مِنْ خَلْنِ اللهِ عِنْدَنا فَضَلَّ إلا بِطاعة اللهِ وطاعة رَسُولِه (من الله عهدراله)، وأثباع كِنابِه وسُنّة لَبِه (مَلَ الله عبدراله)، هذا كِنابُ اللهِ بَيْنَ أظهُرِنا وعَهْدُنَبِيَ اللهِ وَسِبَرتُه فينا، لا يَجْهَلُها إلا جاهل مُخالِفٌ مُعانِدٌ، عَنِ اللهِ عَزْ وجلّ، يقولُ اللهُ: ﴿ يَا أَيّهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُمْ مِن ذَكْرِ وَأَنْفَى فينا، لا يَجْهَلُها إلا جاهل مُخالِفٌ مُعانِدٌ، عَنِ اللهِ عَزْ وجلّ، يقولُ اللهُ: ﴿ يَا أَيّهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْنَاكُمْ مِن ذَكْرٍ وَأَنْفَى وَبَعْدُ اللهِ عَهُو اللّه لهُو اللّه المُكْرَمُ المُحبُ، وَحَمْ اللهُ فَهُو الشّريفُ المُكْرَمُ المُحبُ، وَكَذَلِكُ أَهُلُ طَاعَتِه وطاعة رَسُولِ الله، يقولُ اللهُ في كتابِه: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ آللهُ فَاتَبِعوبِي يُحْبِمُ مُ آللهُ وَيَغْفِرُلَكُمْ وَآللهُ عَقُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (الله عَهُولُ الله وي كتابِه: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ آللهُ فَا تَبِعوبِي يُحْبِمُ مُ آللهُ وَيَغْفِرُلَكُمْ وَآللهُ عَقُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (الله عَلْ يَعْدِ الله الله في كتابِه: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُونَ آللهُ فَا تَبِعوبِي يُعْدِينَ كُمْ وَآللهُ عَقُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (الله عَلْمَ اللهُ وَالله عَلْمُ اللهُ وَالله عَلْمُ اللهُ وَاللّهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللهُ الل

قوله تعالى:

### وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ [ 18 ]

١ \_ (مناقب ابن شهرآشوب): عن ابن جُرَيْج، في قوله تعالى: ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾، إنّ الله تعالى

مستدرك سورة أل عمران آية ـ ٣٢ ـ

١ ـ تُحَف العقول: ١٨٣.

(١) الحجرات ٤٩: ١٣.

(۲) آل عمران ۲: ۲۱.

مستدرك سورة آل عمران آية ـ ٤٨ ـ

١ ـ المناقب ١: ٢٢٦.

أعطى عيسى (عب الـ لام) تسعة أشياء من الحَظّ، ولسائر الناس جُزءاً.

٢ ـ (مجمع البيان): عن أبي عليّ الجُبَّائي، في قوله: ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِتَابَ ﴾، قيل: أراد به بعْضَ الكتب التي أنزَلها الله تعالى على أنبيائه سوى التّوراة والإنجيل، مثل: الزبور وغيره.

٣ ـ وعنه: عن النبيّ (سَلَى الله عليه واله)، في قوله: ﴿ وَيُعَلِّمُهُ ٱلْكِتَابَ وَٱلْحِكْمَةَ ﴾. قال (سَلَى الله عليه واله): «أو ثِيتُ اللهُ وَمِثلَيه ، قالوا: أراد به السُّنَن، وقيل: أراد به جميع ما علَّمه من أصول الدين.

قوله تعالى:

## فَاكْتُبْنَا مَعَ ٱلشَّاهِدِينَ [ ٥٣ ]

ا دامناقب ابن شهرآشوب): عن الإمام الكاظم (عدالللم)، في قوله تعالى: ﴿ فَاكْتُبْنَا مَعَ الشَّاهِدِينَ ﴾.
 قال: «نحنُ هُم، نشهَدُ للرُّسُل على أمّمِها».

قوله تعالى:

# ٱلْفَضْلَ بِيَدِ ٱللهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ - إلى فوله تعالى - وَٱللهُ ذُو ٱلْفَضْلِ الْفَضْلِ الْعَالَمِ الْعَظِيمِ [٧٤-٧٣]

ا دابشارة المصطفى): عن سعيد بن زيد بن أرْطَاة ، عن كُمَيْل بن زياد، عن أمير المؤمنين عليّ (عبدالسلام) عديث حديث عالى: «ياكُمَيْل، قال رسول الله (منها عليه وآله) لي قولاً ، والمهاجرون والأنصار متوافرون يوماً بعد العصر، يوم النصف من شهر رمضان، قائماً على قدميه قوق مِنْبُره: عليّ وابناي منه الطيّبون مني، وأنا منهم، وهم الطيّبون بعد أمّهم، وهم سفينة ، من رَكِبَها نجا ومن تخلّف عنها هَوى، الناجي في الجنّة، والهاوي في لَظيٰ.

ياكُمَيل: ﴿ ٱلْفَضْلَ بِيَدِ آهُ يُؤْتِيهِ مَن يَشَاءُ ﴾ ، ﴿ وَآلَهُ ذُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ ياكُميل: عَلامَ يَحْسُدوننا، والله أنشأنا من قبل أن يَعِرفونا، أفتراهم بحَسَدِهم إيانا عن ربّنا يُزيلونَنا؟! ».

۲ \_مجمع البيان ۲: ۷۵۲.

٣ ـ مجمع البيان ٢: ٧٥٢.

مستدرك سورة آل عمران آية ـ ٥٣ ـ

١ ـ المناقب ٢٨٣:٤

مستدرك سورة آل عمران آية ـ ٧٤ ـ ٧٤ ـ



قوله تعالى:

# وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَآخْتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ [١٠٥]

ا - (الاحتجاج) للطّبَرْسي: عن محمّد ويحيى ابنّي عبدالله بن الحسين، عن أبيهما، عن جدّهما، عن علي ابن أبي طالب (طبهالسلام) - في حديث - قال: اللما خطّب أبو بكر قام إليه أبّيّ بن كَعْب، وكان يومُ الجُمّعة أوّل يوم من شهر رَمَضَان، وقال: وايْم الله ما أهمِلتُم، لقد نُصِب لكم علّم، يُحلُّ لكم الحَلال، ويُحَرِّمُ عليكم الحَرام، ولو أطَعْتُموه ما اختَلَفْتُم، ولا تَدابَرْتُم، ولا تَقائلتُم ولا بَرىء بعضُكم من بعض، فوالله إنّكم بعدَه لناقِضون عهدَ رسول الله (صلى الفعليم، وإنّكم على عِترَيْه لمُخْتَلِفُون، وإن سُئل هذا عن غير ما يعلَم أفقى برأيه، فقد أبعدتُم، وتخارستم، وزعمتم أنَّ الخِلاف رحمةً، هيهات، أبى الكتاب ذلك عليكم، يقول الله تعالى جَدَّه ("): ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَقَرَّقُواْ وَا خَتَلَفُواْ مِن بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ ٱلْبَيّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾.

ثُمَّ أَحْبَرنا باختِلافِكم، فقال سبحانه: ﴿ وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ۞ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ (١) أي للرَّحمة، وهم آل محمّد (منراه عيدراد).

سمِعتُ رسولَ الله (صلّ الله (صلّ الله الله على الله على النه والله على الفطرة والناس منها بُراء فهُلا قبلتُم من نبيّكم، كيفَ وهو خبُركم بالتكاصبِكم عن وصيّه علي بن أبي طالب وأمينه، ووزيره، وأخيه، ووليّه دونكم أجمعين! وأطهَركم قلباً، وأقدَمكم سِلماً، وأعظمكم وَعْياً من رسول الله (ملّ الدمية المداله)، أعطاه تُراكَه، وأوصاه بعداتِه، فاستَخْلَفه على أمّته، ووضّع عنده سرّه، فهو دَليّه دونكم أجمعين، وأحقُ به منكم أكتمين (")، سيّد الوصيّين، ووصيّ خاتم المُرسَلين، أفضل المتُقين، وأطوّع الأُمّة لربّ العالمين، سلَّمتُم عليه بإمرة المؤمنين في حياة سيّد النبيّين، وخاتم المُرسَلين، فقد أعذر من أنذَر، وأذى النصيحة من وعَظ، وبصَر من عمى، فقد سَمِعتُم حياة سيّعنا، ورأيتُم كما رأينا، وشَهِدتم كما شَهِدُنا».

مستدرك سورة آل عمران آية ـ ١٠٥ .

١ ـ الاحتجاج: ١١٤.

<sup>(</sup>١) الجَدَّ: العَظَمة.

<sup>(</sup>۲ً) هود ۱۱: ۱۱۸ و ۱۱۹.

<sup>(</sup>٣) أي كُلَّكم.



قوله تعالى:

## هَـٰذَا بَيَانٌ لِّلنَّاسِ وَهُدَى وَمَوْعِظَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ [ ١٣٨ ]

ا د (منافب ابن شهرآشُوب): إنَّ الله تعالى سَمّى عليّاً (طبه السلام) مثل ما سَمّى به كتبه، قال في الفرآن ﴿ هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ ﴾، ولعليّ (طبه السلام) ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن رَّبِهِ ﴾ (١).

٢ - (دلائل الامامة): روى الحسن بن مُعاذ الرَّضَوي، قال: حدَّثنا لُوط بن يحيى الأزدي، عن عُمارة بن زيد الواقِدي، قال: حجَّ هِشام بن عبدالملك بن مَرُوان سنة من السنين، وكان حجَّ في تلك السنة محمّد بن عليّ الباقر وابنه جعفر (عليم السلام)، فقال جعفر بن محمّد (عليم السلام) في بعض كلامه: افقال له هِشام: إنّ علياً كان يدّعي علمَ الغيّب والله لم يُطلِع على غَيْبهِ أحداً، فكيف ادَّعى ذلك، ومن أين؟

قوله تعالى:

# ذُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ \* ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ آللهَ لَيْسَ

مستدرك سورة آل عمران آية ـ ١٣٨ ـ

١ ـ المناقب ٢: ٢٤٠.

<sup>(</sup>۱) هود ۱۱: ۱۷.

٢ ـ دلائل الإمامة: ١٠٥.

<sup>(</sup>١) النحل ١٦: ٨٨

<sup>(</sup>۲) یس ۳۱: ۱۲.

<sup>(</sup>T) الانعام r: ۸۲.

<sup>(</sup>٤) النمل ٢٧: ٧٥.

# بِظَكَامٍ لِلْعَبِيدِ [ ١٨١ - ١٨٨ ]

١ - (الاختصاص): سعيد بن جَنَاح، قال: حدّثني عَوْف بن عبدالله الأزْدي، عن جابر بن يزيد الجُعْفي، عن أبي جعفر (طبه السبر) - في حديث صفة النار - قال: «وتقول الملائكة: يا معشر الأشْفِياء، ادنوا فاشْرَبوا منها، فإذا أعرَضوا عنها ضرَبَتْهُم الملائكة بالمقامع، وقبل لهم: ﴿ دُوقُوا عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ \* ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ آللهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ للْعَبِيدِ ﴾ .

تمّ بحمد الله ومُنّه الجزء الأوّل من تفسير البرهان، ويتلوه الجزء الثاني، أوّله تفسير سورة النساء



مستدرك سورة آل عمران آية ـ ۱۸۱ ـ ۱۸۲ ـ





#### فهرس محتويات الكتاب

| Y                       | مقدمه الشيخ محمد مهدي الأصفى             |
|-------------------------|------------------------------------------|
| Y                       | ثلاثة آراء في التفسير                    |
| A                       | الحاجة إلى التقسير لفهم النص القرآني.    |
| <b>1</b>                | حجية ظواهر القرآن                        |
| بر                      | الأسباب والوجوه التي تحوجنا إلى التفسي   |
| 1                       | الوجه الأول                              |
| 11                      | الوجه الثاني                             |
| ٣                       | الوجه الثالث                             |
| \£                      | تاريخ التفسير                            |
| 18                      | المرحلة الأُولي                          |
| 17                      | المرحلة الثانية                          |
| \V                      | المرحلة الثالثة                          |
| ١٨                      | الدراسة الأولى                           |
| ١٨                      | الدراسة الثانية                          |
| أهل البيت (علهم التلام) | الخطوط والاتجاهات العامة للتفسير عند     |
| ۲۱                      | أولاً: تنزيه الله تعالى عن النجسيم       |
| ۲۳                      | ثانياً: تنزيه الأنبياء عن المعاصى        |
| Y§                      |                                          |
| ماية والضلالة           |                                          |
| جبر والتفويض            | خامساً: رأي أهل البيت (طهم الثلام) في ال |
| YY                      | سادساً: تفسير القرآن بالقرآن             |
| TY                      |                                          |
| ٣٧                      | ١ ـ التفسير بالرأي                       |
| r1                      |                                          |
| £                       |                                          |
| ٤١                      |                                          |
|                         | نقود ومؤاخذات                            |





| ٤١  | الدسّ والوضع في أحاديث أهل البيت (طهمالنهم)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤   | ُولاً: ترِجمة المؤلف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ŧ   | نسبه الشريف المسادات المساد             |
| ٤   | نسبته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٥  | حياته وسيرته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٤.  | مشايخه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٤١  | דולא ביד ביי ביי ביי ביי ביי ביי ביי ביי ביי                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | اهتمامه بالحديث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ŧ   | آثاره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| o i | وفاته وفاته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٥٥  | تقريظه تقريظه المستمالين ا      |
| ٥١  | ئانياً التعريف بالكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ٥١  | ما الفرق بين هذا التفسير و تفسير الهادي؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥١  | متى فرغ المصنف من التفسيرين؟ الله متى فرغ المصنف من التفسيرين؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٥,  | قيمة هذا التَفسير وفضله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٥   | قيمة هذا التفسير وفضله محتوى الكتاب محتوى الكتاب ما محتوى الكتاب ما محتوى الكتاب ما الكتاب مقدّمة المؤلّف ما الكتاب مقدّمة المؤلّف ما الكتاب مقدّمة المؤلّف ما الكتاب مقدّمة المؤلّف ما العالم والمتعلّم ما ما العالم والمتعلّم والمتعلّم ما العالم والمتعلّم والمتعلم والمتعلّم والمتعلم والمتعلم والمتعلم والمتعلم والمتعلم والمتعلم والمتعلم والمتعلم |
| ٦.  | ملاحظات حول مصادر الكتابملاحظات حول مصادر الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 11  | ثالثاً: التعريف بنُسخ الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٦:  | رابعاً: عملنا في الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٣   | مقدّمة المؤلّف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٩   | ١ ـ باب في فضل العالم والمتعلّم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 18  | ٢ ـ باب في فضل القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|     | ٤ ـ باب في أنَّ ما من شيء يحتاج إليه العباد إلَّا وهو في القرآن، وفيه تبيان كل شيء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|     | ٥ ـ باب في أنَّ القرآن لم يجمعه كما أُنزِل إلَّا الأَثمَّة (طهم النعز) وعندهم تأويله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | ٦-باب في النهي عن تفسير القرآن بالرأي، والنهي عن الجِدال فيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | ٧ ـ باب في أنَّ القرآن له ظهر وبطن، وعامّ وخاصٌ، ومحكم ومتشابه، وناسخ ومنسوخ، والنبي اسلاه عدرانه، وأه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | بيته (ملهم التلام) يعلمون ذلك، وهم الراسخون في العلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|     | ٨ ـ باب في ما نزل عليه القرآن من الأقسام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|     | ٩ ـ باب في أنَّ القرآن نزل بـ(إيّاك أعني واسمعي يا جارة)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٥١  | ١٠ ـ باب في ما عنى به الأثمة (طهم النادم) في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|     | ١١ ـ ياب آخر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 77  | ١٢ - باب في معنى الثقلين والخليفتين من طريق المخالفين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

| ، أجلها أتى القرآن باللسان العربي، و أنّ المعجزة في نظمه، ولِمَ صار جديداً على مرّ<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٣ ـ باب في العلَّة التي من<br>الأزمان؟     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|
| رافق القرآن فهو مردود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ١٤ - باب أنَّ كلَّ حديث لا يُو              |
| ت و آخر سورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ١٥ ـ باب في أوّل سورة نزلد                  |
| ت و آخر سورة<br>أخه ذ منها الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١٦ ـ باب في ذكر الكتب الم                   |
| أخوذ منها الكتاب<br>علم منها الكتابعلم علم منها الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ١٧ ـ باب في ما ذك ه الشيخ                   |
| علي بن إبراهيم في مطلع تفسيره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | سورة فاتحة الكتاب                           |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ثواب فاتحة الكتاب، فضاءا                    |
| ه والبسملة آية منها، وفضلها                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سمالله الحميلات                             |
| 1.1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الحمد الدرساليان مراه                       |
| 1.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | المحمد لله رب العالمين ( ۱                  |
| 1-1(Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | شوره البغرة<br>قط أدا                       |
| 141                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الآم خاله الاسال                            |
| 157 (1 0)/ 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الم المالية المالية المالية المالية المالية |
| ن الصلاة (٣)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الدين يؤمنون بالغيب ويقيموا                 |
| 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | والدين يؤمنون بما انزل إليك                 |
| اندر تهم (۲) اندر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | إنَّ الدينُ تقروا سواء عليهم ءَ             |
| بههم (۷) (۷)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | للحتم الله على فلوبهم وعلى ما               |
| \rac{\rac{\rac{\rac{\rac{\rac{\rac{                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ومن الناس من يقول ءامنا بالله               |
| (۱۳۷ زار از                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يخادعون الله والذين ءَامنوا                 |
| ١٣٧(١)(١٠)(١٠)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | في قلويهم مرض فزادهم الله                   |
| 16.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وروه فیل نهم د تعسدوا فی                    |
| 181                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وروا فيل نهم والمنوا كما والمن.             |
| 167                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ي والمعلوا العديق والمعلوا فالوا والم       |
| 149                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ارتيت الماين المسروا الصارية .              |
| \{\forall \forall \color \colo | مسهم حسن الدي المسوقد الرا                  |
| 189 (1. 137) 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | الر مسيب من الشماء فيه طلما                 |
| 101 (11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ي ايها الناس العبدوا ربحم ر                 |
| 107 (77)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | اللذي جعل لحم الأرض فرأشا                   |
| 107 (10-11)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وان نسم في ريب مما نزلنا                    |
| 10A (TY iT1)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | إن الله لا يستحى ال يصرب                    |
| 171                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فيت محمرون بالله وفشم الموان                |
| 177 (17)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | المراد المعلق المعالي المراد والمراد        |
| 175                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | وإذ قال ربك للملائكة إني (                  |





| <i>[11]</i>                              | وإذا قلنا للملائكة اسجدوا لآدم (٣٤)                                                        |
|------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1YX                                      | -<br>وقلنا يا ءَادم اسكن أنت وزوجك الجنة (٣٦ ٣٦)                                           |
| 111                                      | فتلقى ءَادم من ربه كلمات (٣٧، ٣٧)                                                          |
| 144                                      | والذين كفروا وكذبوا بـُـاياتنا (٣٩)                                                        |
| 111                                      | یا بنی إسراءِیل اذکروا نعمتی (٤٠)                                                          |
|                                          | وءَامنوا بِمَا أَنزَلْتُ مصدقاً (٤١)                                                       |
| ۲۰۳                                      | ولا تلبسوا الحق بالباطل (٤٣، ٤٣)                                                           |
| ۲۰٤                                      | أتأمرون الناس بالبّر (٤٤)                                                                  |
| ۲۰۷                                      | واستعينوا بالصبر والصلاة (٤٥، ٤٦)                                                          |
|                                          | يا بئي إسراويل اذكروا نعمتي (٤٧، ٤٨)                                                       |
|                                          | وإذ نجيناكم من ءَال فرعون (٤٩)                                                             |
|                                          | وإذ فَرَقَنا بِكُم البحر فأنجيناكم (٥٠ -٥٣)                                                |
|                                          | وإذ قال موسى لقومه يا قوم (٥٤)                                                             |
| Y14                                      | وإذ قلتم يا موسى لن نؤمن (٥٥، ٥٦)                                                          |
|                                          | وظلَّلنا عليكم الغمام وأنزلنا عليكم (٥٧)                                                   |
| ۲۲۵                                      | وإذ قُلنا ادخلوا هذه القرية فكلوا (٥٨ - ٢٢)                                                |
| ۲۳۰ ۸۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ | وإذ أخذنا ميثاقكم و رفعنا قوقكم (٦٢ - ٦٦)                                                  |
| 177                                      | وإذ أخذنا ميثاقكم و رفعنا قوقكم (٦٣ ـ ٦٣)                                                  |
| ۲٤٥ ٥٤٢                                  | ثم قست قلوبكم من بعد ذلك (٧٤) قلوبكم من بعد ذلك (٧٤) أَفَتطمعُون أَن يُؤمنوا لكم (٧٥ ـ ٧٧) |
| ro                                       | أَفْتطمعُون أن يُؤمنوا لكم (٧٥ ـ ٧٧)                                                       |
| ro1                                      | ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب (٧٨، ٧٩)                                                      |
| 101                                      | وقالوا لن تمِسنا النار إلا أياماً (٨١ ٨٨)                                                  |
| ri1                                      | وإذ أخذنا ميثاق بني إسراويل (٨٣)                                                           |
| KAV                                      | وإذ أخذنا ميثاقكم لا تسفكون (٨٤ ـ ٨٨)                                                      |
| ris                                      | ولقد ءَاتينا موسى الكتاب (٨٧)                                                              |
| (Y)                                      | وقالوا قلوبنا غُلفٌ (٨٨)                                                                   |
| ٢٧٢                                      | ولما جاءهم كتاب من عند الله (٨٩)                                                           |
| fyv                                      | بشسما اشتروا به أنفسهم (٩٠)                                                                |
| (YA AY)                                  | وإذا قيل لهم ءَامنوا (٩١)                                                                  |
| /A·                                      | ولقد جاءكم موسى بالبينات (٩٢)                                                              |
| /λ\                                      | وإذ أخذنا ميئاقكم و رفعنا فوقكم (٩٣)                                                       |
| ΆΤ΄                                      | قل إن كانت لكم الدار الآخرة (٩٤ ـ ٩٦)                                                      |
| 'AY                                      | قل من كان عدو ألحب بل (٩٨ ٩٨)                                                              |

| - 13 ( ) ) A ( ) - 10 ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( ) A ( | (6) (112) (5)                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| وقفيتا المنتازي الفخرالفران                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                               |
| THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QUR'ANIC THOUGHT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                               |
| ۲۹۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ولقد أنزلنا إليك ءَايات (٩٩)                  |
| rai                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| TAT                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| Y97                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| Y9Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| Y44                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ۳۰۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ۳۰۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ۳۰۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ٣٠٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ۳۰y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| T·A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ۳۱۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | _                                             |
| ۳۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ۳۱٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | وقالوا اتخذ الله ولداً سبحانه (١١٦)           |
| #10<br>#10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | بديع السماوات والأرض (١١٧)                    |
| ۳۱٫۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الذين ءَاتيناهم الكتاب يتلونه (١٢١)           |
| ۳۱۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | واتقوا يوماً لا تجزي نفسٌ (١٢٣)               |
| ۳۱۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | وإذا ابتَلَى إبراهيم ربُّهُ (١٢٤)برِّيِّ      |
| ر میں اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | وإذ جعلنا البيت مثابة للناس (١٢٥)             |
| <b>TTY</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                               |
| ۳۲۹                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | وإذا قال إبراهيم رب آجعل (١٢٦ ـ ١٢٩)          |
| ٣٢٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| rr7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| rr1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| rry                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | قولوا ءَامنا بالله وما أُنزل إلينا (١٣٦، ١٣٧) |
| TTA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | صبغة الله ومن أحسن من الله صبغة (١٣٨)         |
| TT4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| TET                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| TEE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | وما جعلنا القبلة التي كنت عليها (١٤٣)         |
| TE7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| ۳٤٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                               |
| TEY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فاستقدا الخدات أدرما تكوندا (١٤٨)             |





| Too          | وحيث ماكنتم فولوا وجوهكم (١٥٠)                                    |
|--------------|-------------------------------------------------------------------|
| roz          | فاذكرونى اذكرگتم (١٥٢)                                            |
|              | يا أيها الذين ءَامنوا استعينوا (١٥٣)                              |
|              | ولنبلونكم بشيء من الخوف (١٥٥ ـ ١٥٧)                               |
| ٣٦٢          | إن الصفا والمروة من شعائر (١٥٨)                                   |
| ٣٦٥          | إن الذين يكتمون ما أنزلنا (١٥٩)                                   |
| ٣٦٦          | و إلهكم إله واحد لا إله إلّا هو (١٦٣، ١٦٤)                        |
|              | ومن الناس من يتخذ (١٦٥ ـ ١٦٧)                                     |
| ٣٧٠          | يا أيها الناس كلوا مما في الأرض (١٦٨)                             |
| ٣٧٢          | وإذا قيل لهم أتبعوا (١٧٠، ١٧٠)                                    |
| ٣٧٢          | فمن أضطر غير باغ ولا عاد (١٧٣)                                    |
|              | فما أصيرهم على النار (١٧٥)                                        |
| ٣٧٥          | ليس البر أن تولوا وجوهكم (١٧٧)                                    |
| ۲۲۷۳         | والصابرين في البأساء والضراء (١٧٧)                                |
| ۳٧٦          | يا أيها الذين ءَامتواكتب (١٧٨)                                    |
|              | ولكم في القصاص حياة (١٧٩)                                         |
| TV4          | كتب عليكم إذا حضر أحدكم (١٨٠) جير إذا حضر                         |
| ۳۸۱          | فمن بدله بعد ما سمعه (۱۸۱، ۱۸۲)                                   |
| ቸ <b>ለ</b> ዩ | يا أيها الذين ءَامنواكتب (١٨٣، ١٨٤)                               |
| <b>۳</b> ልጓ  | فمن كان منكم مريضاً (١٨٤)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| <b>ፕ</b> አሳ  | شهر رمضان الذي أنزل (١٨٥)                                         |
| T17          | قمن شهد منكم الشهر (١٨٥)                                          |
| Ttr          | يريد الله بكم اليسر (١٨٥)                                         |
| ۳۹۰          | وإذا سألك عبادي عني (١٨٦)                                         |
| ۳۹۷          | أحل لكم ليلة الصيام (١٨٧)                                         |
|              | ولا تأكلوا أموالكم بينكم (١٨٨)                                    |
|              | يسئلونك عن الأهلة (١٨٩)                                           |
|              | فائدة في معرفة الهلال، بقواعد ذكرها السيد ابن طاؤس في كتاب الإقبا |
|              | وليس البر بأن تأتوا البيوت (١٨٩)                                  |
|              | وقاتلوهم حتى لا تكون (١٩٣)                                        |
|              | الشهر الحرام بالشهر (١٩٤)                                         |
| £1Y          | وانفقوا في سبيل الله (١٩٥)                                        |
| £777         | وأتموا الححُرُ والعمرة (١٩٦)                                      |

|             | _                                       |
|-------------|-----------------------------------------|
| £11         | فإذا أمنتم فمن تمتع (١٩٦)               |
| £77         | الحج أشهر معلومات قمن فرض (١٩٧)         |
| ٤٣١         | ليس عليكم جناح أن تبتغوا (١٩٨)          |
| £٣٢         | ثم أفيضوا من حيث (١٩٩)                  |
| £7          | فإذا قضيتم مناسككم (٢٠٢.٢٠٠)            |
| ٤٣٦         | لمن أتقى وأتقوا ألله (٢٠٣)              |
| <b>££</b> * | ومن الناس من يعجبك (۲۰۵، ۲۰۰۵)          |
| ££1         | ومن الناس من يشرى (۲۰۷)                 |
| £10         | يا أيها الذين ءَامنوا آدخلوا (٢٠٨)      |
| £ £ ¥       | هَل ينظرون إلَّا أن يأتيهم (٢١٠)        |
| ££4         | سل بنی إسراءيل كم ءَاتيناهم (٢١١)       |
| to·         | كان النابس أمَّه واحدة (٢١٣)            |
| £0Y         | أم حسبتم أن تدخلوا النِّجنَّة (٢١٤)     |
| £0T         | يستلونك عن الشهر الحرام (٢١٧)           |
| tot         | يستونك عن الخمر والميسر (٢١٩)           |
| tov         | ويسئلونك ماذا ينفقون (٢١٩)              |
| £0Y         | ويسئلونك عن اليتامي (٢٢٠)               |
| 171         | ولا تنكحوا المشركات (٢٢١)               |
| £11         | ويستلونك عن المحيض (٢٢٢، ٢٢٣)           |
| £71173      | ولا تجعلوا الله عُرضة لأيمانكم (٢٢٤)    |
| £177        | لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم (٢٢٥) |
| £7A         | للذين يؤلون من نسائهم (٢٢٦)             |
| £Y1         |                                         |
| ŧvo         |                                         |
| £Yo         |                                         |
| £YY         |                                         |
| £YA         |                                         |
| <b>£Y1</b>  |                                         |
| ξΑΥ ΥΑ\$    |                                         |
| £AT         |                                         |
| £AT         | •                                       |
| £A7 7A3     |                                         |
| {A3         | رالذين يتوفون منكم (٢٣٤)                |

| £AA   | ولا جناح عليكم فيما عرضتم (٢٣٥)٠٠٠                  |
|-------|-----------------------------------------------------|
| £4·   | لا جناح عليكم إن طلقتم (٢٣٦)                        |
| £47   | وإن طلَّقتموهن من قبل (٢٣٧)                         |
| ٤٩٦   |                                                     |
| ٤٩٨   | فإن خفتم فرجالاً (٢٣٩)                              |
| ٤٩٩   | والذين يتوفون منكم (٢٤٠)                            |
| ٤٩٩   |                                                     |
| o·Y   | أَلَم تر إلى الذين خرجوا (٢٤٣)                      |
| ٥٠٣   | من ذا الذي يقرض (٢٤٥)                               |
| o·o   |                                                     |
| ٥٠٥   | ألم تر إلى الملأ من بني إسراءيل (٢٤٦ ـ ٢٥٠)         |
| ٥١٢   |                                                     |
| ٥١٣   |                                                     |
| ٥١٥ ـ | يا أيها الذين ءَامنوا أنفقوا (٢٥٤)                  |
| ۰۱۶,  | الله لا إله إلّا هو الحي (٢٥٥)                      |
| ٥٢٢   | لا إكراه في الدين (٢٥٦)                             |
| ٠٢٢   | فمن يكفر بالطاغوت (٢٥٦، ٢٥٦)<br>باب فضل أية الكرسيّ |
| ي     | باب فضل أية الكرسيّ                                 |
| 0 Y N | ألم تر إلى الذي حاج إبراهيم (٢٥٨) من د              |
| ٥٢٩   | أو كالذي مر على قرية (٢٥٩)                          |
| ٥٣٤   | و إذ قال إبراهيم رب (٢٦٠)                           |
| o E • | مئل الذين ينفقون أموالهم (٢٦١)                      |
| ٥٤٢ ـ | الذين ينفقون أموالهم (٢٦٢ ـ ٢٦٦)                    |
| 011   | يا أيها الذين ءَامنوا أنفقوا (٢٦٧)                  |
| ۵٤٧   | الشيطان يعدكم الفقر (٢٦٨)                           |
| 18A   | يؤتي الحكمة من يشاه (٢٦٩)                           |
| ۰٤۹   | •                                                   |
| ٥٥٠   |                                                     |
| ۰۰۱   |                                                     |
| oot   |                                                     |
| ٥٥٣   | ذلك بأنهم قالوا إنما البيع (٢٧٥، ٢٧٦)               |
|       | يا أيها الذين ءَامنوا آتقوا (٢٧٨، ٢٧٩)              |
| ook   | وان کان ذو عُسرة (۲۸۰)                              |

| ٥٦٠      | وآتقوا يوماً ترجعون فيه (٢٨١)                     |
|----------|---------------------------------------------------|
|          | يا ايها الذين ءَامنوا إذا تداينتم (٢٨٢)           |
| ۰۲۰      | وإن كنتم على سفر (٣٨٣)                            |
| ٥٦٦      | و لا تكتموا الشهادة (٢٨٣)                         |
| 03Y      | لله ما في السماوات (٢٨٤ ـ ٢٨٦)                    |
| ۵۷۷      | مستدرك سورة البقرة                                |
| ovy      | والذين ءَامنوا وعملوا الصالحات (٨٢)               |
| ٥٧٧      | ومن أظلم ممن كتم شهادة (١٤٠)                      |
| ٥٧٨      | ولا تقولواً لمن يقتل (١٥٤)                        |
| ٥٧٩      | إلا الذين تابوا وأصلحوا (١٦٠)                     |
| ٥٧٩      | إن الذين كفروا و ماتوا (١٦١، ١٦٢)                 |
| ٥٨٠      | إنما يأمركم بالسوء والفحشاء (١٦٩)                 |
| ٥٨١      | يا أيها الذين ءَامنواكلوا (١٧٢)                   |
| ٥٨٣      | إن الذين يكتمون ما أنزل (١٧٤)                     |
| oAt      | ذلك بأن الله نزل (۱۷٦)                            |
| ٥٨٥      | ولا تعتدوا إن الله لا يحب (١٩٠)                   |
| ολο      | واذا قيل له آتق الله (٢٠٦)                        |
| ٥٨٧      | فَإِنْ زَلَلْتُم مِنْ بَعْدُ مَا جَاءَتُكُم (٢٠٩) |
| OAA      | كتب عليكم القتال (٢١٦)                            |
| ۵۸۸      | إن الذين ءَامُوا والذين هاجروا (٢١٨)              |
| ٥٩٠      | تلك ءَايات الله (٢٥٢)                             |
| 017      | سورة آل عمران                                     |
| 017      | نضلها                                             |
| ٥٩٥      | الم * الله لا إله إلا هو (١ ـ ٤)                  |
| ٠٩٦٢٥    | هو الذي يصوركم (٦)                                |
| 937      | هو الذي أنزل عليك (٧)                             |
| <b>1</b> |                                                   |
| ٠٠٠      | وأُولئك هم وقود النار (١٠ ـ ١٣)                   |
| 1.1      | زين للناس حب الشهوات (١٤)                         |
| 7.7      | قل أزُّنبِئكم بخير من ذلكم (١٥ ـ ١٧)              |
| ٦٠٣      | شهد الله أنه لا إله إلا هو (١٨)                   |
| ٦٠٤      | إن الدين عند الله الإسلام (١٩)                    |
| 7.0      | إن الذين يكفرون بِثَايات الله (٢١)                |





|                                        | وفويها رميري ري ينفحر الفرايي                 |                                    |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------|------------------------------------|
| البرهان في تفسير القرآن                | THE PRINCE GHAZI TRUST<br>FOR QURANIC THOUGHT |                                    |
|                                        | Esc. 2012 CE                                  | Section 27                         |
| 7.7                                    |                                               | قل اللهم مآلك الملك (٢٦)           |
| ٦٠٧                                    |                                               | وتخرج الحي من الميت (٢٧)           |
|                                        | •••••••                                       |                                    |
|                                        | •••••                                         |                                    |
| 3-1                                    |                                               | قل إن كنتم تحيون الله (٣١)         |
| 317                                    | •••••                                         | إن الله آصطفي وَادم (٣٤، ٣٤)       |
| ٦١٧                                    | **********************                        | اذ قالت آم أت عدان (٣٥- ٤٢)        |
| ٠,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ·····                                         | با مويم آقنتن لوبك (٤٤ ٤٤)         |
|                                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       |                                    |
|                                        | •••••••                                       |                                    |
|                                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       | • -                                |
|                                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •       |                                    |
|                                        | ••••••                                        |                                    |
|                                        |                                               |                                    |
| 144                                    |                                               | ءِ                                 |
| ۱۳۹                                    |                                               | قل ما أهل الكتاب تعالوا (٦٤)       |
| ١٣٩                                    |                                               | ما أهل الكتاب لم تحاجون (١٥- ١٧) . |
| ۱٤٠                                    |                                               | ير الله التاس بايداهسم ( ٦٨ - ٧٢)  |
| 167                                    |                                               | ومن أهل الكتاب (٧٥)                |
| ٠٤٢                                    | 03-15-16-18-18                                | إن الذين يشترون يعهد الله (٧٧)     |
| 160                                    |                                               | وإن منهم لفريقاً بلوون (٧٨، ٧٩)    |
|                                        | ***************************************       | •                                  |
|                                        |                                               |                                    |
| 161                                    |                                               | أُفغير دين الله سغون (٨٣ ـ ٩١)     |
| 107                                    | ***************************************       | لن تنالوا المرحتين ( ٦٢)           |
| 10{                                    |                                               | كل الطعام كان خلاً (١٣)            |
| 108                                    | •••••                                         | قل صدق الله فاتبعوا (٩٥)           |
| 100                                    | •••••                                         | ان أول ست وضع (۹۲، ۹۷)             |
|                                        | ·                                             | ولله على الناس حجُ الست (٩٧)       |
|                                        | •••••                                         | _                                  |
|                                        |                                               |                                    |
|                                        |                                               |                                    |
|                                        |                                               | •                                  |

| · ·         |                                            |
|-------------|--------------------------------------------|
| 1V0         | يوم تبيض وجوه (١٠٦، ١٠٧)                   |
| ١٧٥         | كنتم خير امة اخرجت (١١٠ -١١٢)              |
| 7YY         | ذلك بأنهم كانوا (١١٢ ـ ١١٩)                |
| <b>ኒ</b> γλ | وإذ غدوت من أهلك (۱۲۱)                     |
| ٠٧٨         | إذ همت طائفتان (١٩٢٢)                      |
| TY1 PY7     | ولقد نصركم الله (١٢٣)                      |
| <b>ጎለዕ</b>  | يممددكم ربكم بخمسة (١٢٥)                   |
| ግል٦         | ليس لك من الأمر (٦٢٨)                      |
| ٦٨٧         | وسارعوا إلى مغفرة (١٣٣)                    |
| τλλ         | الذين ينفقون في السراء(١٣٤)                |
| 791         | والذين إذا فعلوا فاخشة (١٣٥، ١٣٦)          |
| 117         | إن يمسسكم قرح ( (١٤٠)كم                    |
| 737         | وليمخص اللهُ الذِّينِ ءَامَنِوا (١٤١)      |
| 797         | أم حسبتم أن تدخلوا (١٤٢)                   |
| 797         | ولقد كنتم تمنون (١٤٣)                      |
| ٦٩٨         | وما مجمد إلا رسول (١٤٤)                    |
| V           | وماكان لنقس أن تموت (١٤٥، ١٤٦)             |
| V.Y         | وماكان قولهم إلا أن (١٤٧)                  |
| VIV         | يا أيها الذين ءُامَنوا (١٤٩ ـ ١٥٤)         |
| ٧٠٢         | إن الذين تولوا منكم (١٥٥، ٢٥٦)             |
| ٧٠٤         | ولئن قتلتم في سبيل الله (١٥٧، ١٥٨)         |
| V·V         | فيما رحمة من الله (١٥٩، ١٦٠)               |
| V•1:        | وماكان لنبى أن يغل(١٦١)                    |
| Y1          | أَقْمَنَ أَتَيْعِ رُضُوانَ اللهِ (١٦٢-١٦٧) |
| Y11         | ولا تحسبن الذين قتلوا" (١٦٩، ١٧٠)          |
| V17         | الذين آستجابوا لله (١٧٢ ـ ١٧٤)             |
| Y18         | ولا يجسبن الذين كفروا (١٧٨)                |
| V1E         | ماكان الله ليذر المؤمنين (١٧٩)             |
| ٧١٥         | ولا يحسبن الذين يبخلون (١٨٠)               |
| ٧١٧         | لقد سمع الله قول (۱۸۱)                     |
| V/V         | الذين قالوا إن الله (١٨٣)                  |
| Y\A         | فإن كذبوك فقد كذب (١٨٤)                    |
| V)1         | كل نفس ذائقة الموت (١٨٥)                   |

| YT1 | لتبلون في أموالكم (١٨٦)                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| ٧٢٢ | وإذ أخذ الله ميثاق (١٨٧)٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| YTT | ان في خلق السماوات (١٩٠)                                  |
| YT7 |                                                           |
| ٧٣٠ |                                                           |
| YTO |                                                           |
| ٧٣٥ |                                                           |
| YT0 | وكنف اذا حممناهم ليوم (٢٥)                                |
| VT3 | قا أطروم الله والسيدل (٣٢)                                |
| ٧٣٦ |                                                           |
| YTY |                                                           |
| vrv | الفضا بدالله بثته (٧٤ ، ٧٣)                               |
| ٧٣٨ | ملاتک دراکالله در تفرقدا (۱۰۵)                            |
| ¥٣٩ |                                                           |
| Vr1 |                                                           |
| VE1 |                                                           |
| 1   | فهرس المحتوى                                              |

