22 بَتْ إِنَّ الْسَعَارَةُ 3 مت المات اليب ال شآليف العتارف لتتهير المحلى سُلطكان محتمدالجشابذي الملتب بسُلطان مشدها سندا، جناب شاد متثورات مؤسسة الأحلى للطبوعات -YIT. 4.00



متامات للعب ال



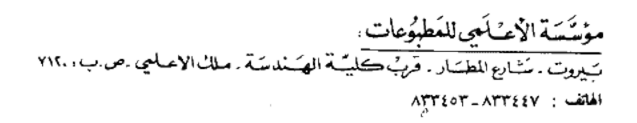
الجحاًدالرابْع

متثورات مۇسىتىسىتەلأعلى كمطبو عاست بىيرون - بىن ان ص،ب ۷۱۲۰



المخانه مركز تسغ كالهيوترى علوم أسلا شماره ثبت: ريخ ثبت





.

•



مكَّيَّة كلَّها،وقيل : سوى ثلاثآ يات نزلت بالمدينة في وحشى قاتل حمزة وهي قوله: قلياعبادي( الى آخرهنَّ ) وهي خمس وسبعون آية .



[تَنْزِيلُالكِتابِمِنَاللهِالعَزِيزِ الْحَكِيم ] تنزيلِالكتاب مبتد خبره منالله، اوخبره محذوف، اوخبر " مبتدءه محذوف اي هذا تنزيل الكتاب وكوصف الله بالعزيز الحكيم تفخيما لشأن الكتاب وتحذيرا عن مخالفته وترغيبا في اتباعه والمراد بالكتاب القرآن اوالرّسالة والنبوّة واحكامهما، اوالولاية وآثارها، اوكتاب ولاية على (ع) وخلافته، وقد سبق في اوّل البقرة بيان للكتاب [إنّا أنو لُنا] جواب مؤال مقدر كأنه قيل: من انزل الكتاب ؟ وعلى من انز ل ؟ فقال : انا انزلنا [[لَيْلُ الْكِتابَ بِالْحَقِّ] الذي هو السنبة وهو ولاية على (ع) وعلويته اي بسبب الحق اومنلبساً بالحق او مع الحق [فَاعْبُلِ اللهُ مُخْلِصَّالَةُ الدَّينَ] اي الطّريق، اواعمال الملة واخلاص الطّريق الى الله بان لا يكون مبدء المسلوك عليه ولاغايته مشو بأبشىء من اغراض النفس واشراك المشيطان وهوامرصعب لايتأتمي الامن كامل حكيم مراقب · لاحواله في كلَّ افعاله [ألا لِلْهِ الَّدِينُ الْحَالِيصُ] تقديم لله لشرافته وقصدالحصر، ويفيد نفي رجوع غير الخالص اليه بمفهوم مخالفة القيد وذلك لانه اغنى الشركاء كلماكان له فيه شريك يتركه للشريك [ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِيهِ أَوْلِياءَ مانَعْبُدُهُمْ] حال أوخبرًا ومستأنف معترض بين المبتدأ والخبر والكلِّ بتقدير القول [الأليكُقرَّبُونا إِلَى اللهِ زُلْفَى إِنَّ اللهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ] جملة مسأنفة جواب لسؤال مقدّر عن حالهم اوالجملة خبر عن الذين اتخذوا اوخبرٌ بعد خبرعنه [فيمأهُم فيه يَحْتَلِفُونَ] من امرالدين او من الرّسالة اومن ولاية على (ع) روى عن النتبي (ص) فيخبر انَّه أقبل على مشركي العرب وقال : وانتم فلم عبدتم الاصنام من دون الله؟- فقالوا : نتقرَّب بذلك الى الله تعالى فقال : اوهي سامعة مطيعة لربتها عابدة له حتّى تتقرّ بوابتعظيمها الى الله؟\_قالوا : لا، قال : فانتم الذين نحتموها بايديكم ؟~ قالوا: نعم، قال: كَلَّان تعبدكم هي لوكان يجوز منها العبادة احرى من ان تعبدوها اذا لم يكن امرَّكم بتعظيمها من هو العارف بمصالحكم وعواقبكم والحكيم فيما يكلّفكم [إنَّاللَّهُ لَا يَهْدِي] في مقام التّعليل اوخبرٌ بعد خبر والرّابط تكرار المبتدء بالمعنى [مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارً] لعدم استعداده وعدم استحقاقه [لَوْ أَرادَاللهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَدًا]



كما نسبوا اليه الملائكة والمسيح وعزيراً [ لَاصْطَفْي مِمَّا يَخْلُقُ ] من اصناف الملائكة وأنواع البشر والجن [مايكشاء] من البنين لامانسبوا اليه من البنات [سُبْحانَهُ] عن التشر بكثوالولد والصّاحبة [هُوَ اللهُ الواجد) الذي لامثل له حتى يكون له ولد [ الْقُمَّهَّارُ ] الذي لا يجوز في قهّار بنته ان يكون لمشر يك ٌ ومثلٌ . والولد يكون مثلاً له، والشريك بكون مثلاً له ومقابلاً لا مقهوراً [ خَلَقَ السَّمواتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ يُكَوِّرَ اللَّيْلَ عَلَى النَّهارِ ] . بمعنى يولج الليّل في النّهار ، اوهو من تكرير العمامة ولفَّ طاقاته كلّ على الأخرى ، او بمعنى يغشى الليل النّهار ، او بمعنى بكرَّد تتابع اللَّيل للنَّهار والنَّهار للَّيل [وَيُكَوِّرُ النَّهْارَ عَلَى اللَّيْل وَسَخَّر الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ] وللاشارة الى تتابع الليل والنهار و تكرار تكو برهما اتى بالمضارع في جانبهما و بالماضي ههنا [كُلُّ يُجْرِي] علىالاستمرار [ لِأَجَل مَسَمّى ٱ لأهُوَ الْعَزيزُ ] الذي لا يمنع من مراده حيث لا يمنعه مانع من هذا التكوير و ذلك التسخير [الْغَفَّار]] الّذي لايؤاخذ عباده على ماهم فيه من الاشراك ونسبة الولد اليه وسائر المعاصي لعلّهم يتو بون فيغفر لهم [خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وأُحِدَةٍ] قد سبق في سورة النّساء بيان الآبة [تُمَّجَعَلَ مِنْهازَ وْجَها] اتي بشم للاشارة الي التعقيب في الاخبار فان خلق الجماعة الكثيرة من نفس واحدة لاغرابة فيه ، وخلق الزوج التبي تكون شريكة لها في خلق الجماعة الكثيرة منها ألمُرْغِرِيبٌ بالنّسبة اليه [وَ أَنْزَ لَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيكَ أَزْ واج ] قد سبق بيان الشمانية الازواج في سورة الانعام و انزل بمعنى خلق كمانسب الي امير المؤمنين (ع) ، واستعمال انزل للاشعار بان "شيئية الشيء بفعليته الاخيرة والفعلية الاخبرة لكل ذي نفس هي نفسه والتّحقيق ان النّفوس وان كانت جسمانيّة الحدوث لكنّها منزلة من سماء الارواح وارباب الانواع الى افراد الانواع فاستعمال انزل في معنى خلق لم يكن على سبيل المجاز [يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّها تِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقً] حيواناً مو بداً بعد خلق اللّحم والعظام بعد المضغة والعلقة والنطفة [في ظُلُمات ثَلْت] ظلمة البطن والرّحم والعشيمة كما في الخبر [ذليكُم الله] الذي هذه المذكورات اوصافه وافعاله [ رَبُّكُمْ ] فلا تطلبوا ربراً سواه [ لَهُ الْمُلْكُ ] جعلة ما يملك مما سواه اوله عالم الملك مفابل الملكوت [لا إلهُ إِلا هُوَ فَأَنَّى تُصْر فُونَ إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللهُ غَنِيٌّ عَنْكُم ] لما بالغ في وعظهم وصرفهم عن المعبودات الباطلة توهم ان" الله تعالى للاحتباج اليهم يستصرفهم عن المعبودات، فرفع ذلك التوهم بان" اهتمامه لصرفكم اليه ليس الامحض الرّحمة والتفضل عليكم لالاحتياجه اليكم [وَلا يَرْضِّي لِعِبْ ادِهِ الْكُفْرَ].

قد سبق في مطاوى ماسلف ان الرّحمة الرّحمة التّي بها وجود الاشياء و بقاؤها بمنزلة المادة تحقيق كون الكفر الرّحمة الرّحيمية والغضب، وللرّضا والتسخط ، وللهداية والاضلال ، وان "المكوّنات كلّها بارادة الله وعدم كمالاتها الاولية الذاتية تحصل بالرّحمة الرّحمانية، والكمالات الثّانية التي تصل اليها رضاه به ورضاه بالايمان التكوينيّ، وان دوى العقول وصولها الى كمالاتها الشّانية التكوينية، ويقال التكوينيّ، وان دوى العقول وصولها الى كمالاتها التالية التكليفية بالرّحمة الرّحيمية، ويقال

لها : الولاية التكليفية والرّضا والهداية والتّوفيق وغير ذلك ، وان ّ انحراف المكوّنات تكويناً عن طريقها المستقيمة التي تكون بالفطرة سالكة عليها الىكمالاتها الثّانية و انحراف المكلّفين عن طريقهم المستقيمة التكليفيّة لا نكون ا ّلا بارادة الله ومشيّته لكن ذلك الانحراف لايكون ا ّلا من نقص مادّته وحدود وجوده فيكون نسبته الى نفسه اولى من نسبته الى خالقه و يكون غير مرضى لله و ان كان مراداً له فان ّ الارادة بحسب الرّحمة الرّحمانيّة . والرّضا بحسب الرّحمة

الرّحيمية ويكون مبغوضاً ومسخوطاً وصاحبه مخذولا وضاكا وغبرقابل للولاية التكرينية اوالتكليفية [وَإِنْ تَشْكُرُ وا يَرْضَمُ لَكُمْ] لان الشكر من الكمالات النّانية التكليفية وقد فسرالكفر بالخلاف اي خلاف الولاية وخلاف الامام والنشكر بالولاية والمعرفة [وَلاتَزِرُو ازِرَةً وِزْرَ أَخْرَى] ردّ لمن قال للدِّين آمنوا بلسان القال كماحكي الله تعالى او بلسان الحال كما هو شأن المنافقين من الامّة وكما هوشأن المترأ سين في الدّين من غير اذن واجازة ٍ : اتّبعوا سبيلناولنحمل خطاياً كم [ثُمَّ إلى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ] تعريض بمجازاتهم على عملهم فان الاخبار بالعمل في الآخرة ليس الا للمجازاة عليه [إنَّهُ عَلِيمٌ بذاتِ الصُّدُورِ ] قد تكرَّر سابقاً ان ما في الصّدور امّا من قبيل الارادات والعزمات والنّيّات والخيالات والخطرات و يصدق عليها انتهاذات الصّدور، وامّا من قبيل القوى والاستعدادات المكمونة في النّفوس الّتي لاشعور لصاحبي الصّدور بها وهي اولى بكونها ذات الصّدور لزوال المذكورات السابقة عنها بسرعة بخلافها فهي اولى بصدق المصاحبة و الجملة تعليل لقوله تعالى : ينبِّئكم وتهديد لمن يخفى اعماله [وَإذامَش الْإِنْسَانَ ضُرٌّ] عطف على قوله ان تكفروا يعنى كيف تكفرون واذامستكم ضرّ تلتجؤن اليه لا الىغيره يعنى انتكم مفطورون على الاقرار به و الالتجاء اليه فليس كفركم ولاكفرانكم لنعمه اآلا لستر ما انتم مفطورون عليه [دَحْارَبَّهُ مُنيبًا إلَيْهِ] لما سبق ان الخيال بتصرَّف المتخيِّلة يمنع العاقلة عن التّدبير والتصرف ويستر نصحه وردعه وحين مسبس الضر يسكن الخيال عن التصرف فيظهر الفطرة وحكم العقل [ ثُمَّ إذًا خَوَّلَهُ] اعطاه تفضّلا فانه لا يستعمل الا في هذا المعنى [نِعْمَةً مِنْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُو إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ] بعني نسي الضّرّ الذي يدعواته الىدفعه ، او نسى اللّطيفة الغيبيَّة الّتي كان يدعو قواه واهل مملكته حين الضّرّ اليها فان التجاءه اليه دعوة لجميع اهل مملكته اليه ، وإن كان نز وله في ابن الفضيل كماورد ، فانته روى عن الصّادق (ع) انتها نز لت في ابى الفضيل انه كان رسول الله (ص) عنده ما حراً فكان اذامسة الضر يعنى السقم دعار بممنياً اليه يعنى تائباً اليه من قوله في رسولالله (ص) ما يقول ثم " اذا خوله نعمة منه يعني العافية تشبي ما كان بدعو اليه من قبل يعنى نسى التو بة الى الله تعالى ممَّا كان يقول في رسول الله (ص) : انتَّهسا حر، ولذلك قال الله عزَّ وجل: قل تمتَّع بكفو لُتُقليلاً ا أنك من اصحاب النَّار يعنى امرتكت على النّاس بغيرحقٍّ من الله عزَّوجلَّ ومن رسوله (ص) قال ثمَّ عطف من الله عزَّوجلَّ في علي (ع) بخبر بحاله وفضله عندالله تبارك و تعالى فقال : المن هو قائت (الآية) [ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَادًا ] امثالاً و شركاء مثل الاصنام و الكواكب او جعل لله انداداً في وجوده من اهوية نفسه ومشتهباتها [لِيُضِلُّ] النَّاس او اهل مملكته [عَنْ سَبِيلِهِ] و قرى ليضل بفتح الياء [قُلْ تَمَتَّعْ بكُفُر إن قَلي ألا] يا اباالفضيل اويا ابافلان إويا ايتهاالمنصرف من باب القلب الى باب النفس ومشتهياتها [إنَّكَ مِنْ أَصْحَابُ النَّار] فان الانصراف من الله ومن الولاية ومن على (ع) ، اومن باب القلب ليس الاللمبتلى بدواعي النّفس، ودواعي النّفس ليست الاالتشواظ من النّار [ أَمَّنْ هُوَ قَافِتُ آناء اللَّيْل سْاجدًا وَقَائِمًا يَحْذَرُ الْأُخِرَةَ وَيَرْجُورَحْمَةَ رَبِّهِ] كمن ليس كذلك؛ إحذف الخبر لدلالة الحال ودلالة قوله قِل هل يستوى ألَّذين يعلمو ن( الآية ) عليه ، او المعنى امَّن كفرخيرٌ امَّن هوقانت ، فحذف المعادل الأوَّل لدلالة

٣

الجزء الثالث والعشرون

قل هل يستوى لدين يعلمون ( الاية ) عليه ، أو المعنى أمن تفرخير أمن هوانت ، فحدف المعادل الاون لدلالة القرينتين عليه، وقرى أمن هوقانت بتخفيف الميم ، وعليه يكون الخبر محذوفاً اى امن هوقانت كمن ليس كذلك؛ ! أو الخبر والمعادل جميعاً والتقدير امن هوقانت خير ام من كفر ، وقد فسر القانت بعلي (ع) ومن ليس كذلك ليس الا اعداءه، والتخصيص في الذكر بعلي (ع) لكونه اصلاً في الخصال الحميدة والاعمال الرّضية لا ينا في تعميمها كما

تكرَّر سابقاً [قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ] الدِّين يقومون آناءاللَّيل ساجداً وقائماً فان العلم بلز مه ذلك لتلازم العلم والعمل كما سبق في فصول اول الكتاب [وَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ] فيكفرون بالله، او بنعمه، او بالرسول (ص)، او بعليَّ (ع) [إنَّما يَتَذَكَّرُ] عدم التّسوية بينهما [أولُوا الْآلْباب] لاغيرهم كأنه قال: لكن لافائدة في تذكر تك ذلكتُ لخلوهم من اللبِّ ومن كان خالباً عن اللّب لاينذكر ولوذكر له كُلَّ آية واتى له بكلَّ آية ، وقد تكرَّر ان الانسان بدون تأبيرالولاية وبدونالاتصال بولي الامركالجوز الخالى من اللب اللاتن للنار ، وبعدالاتصال والدخول في امر-الائمة (ع) ودخول الايمان في القلب الذي هو بمنز لة لبّ القلب يصيرذ البّ ولذلك فسرّ واعليهم السلام او لي الإلياب في الآيات بشيعتهم بطريق الحصر، عن الباقر(ع) : انسَّما نحن اللَّذين يعلمون ، وعدوَّنا اللَّذين لا يعلمون ، وشيعتنا اولوا

٤

الالباب ، و عن الصَّادق (ع) : لقد ذكرنا الله وشبعتنا و عدوَّنا في آية واحدة مِنكتابه فقال : هل يستوى (الآية) ، وبتلكئالمضامين اخبار كثيرة" [قُلْ ياعِبْ إدِالَّذِينَ أَمَنُوا] امره (ص) إن يخاطب عبيده بنسبة عبديتهم الى نفسه اشعاراً بانته (ص) خليفة له في ارضه بل في ارضه وسمائه ومظهر لجميع اوصافه و نسبه فكلٌّ من كان عبداً له تعالى يكون عبداً لخليفته (ص) عبدطاعة لاعبدعبادة [اتَّقُوا رَبَّكُمْ] اي سخطه [لِلَّذِينَ أَحْسَنُوافِي هٰذِهِ الدُّنْيا] متعلق باحسنوا اوحال عن قوله تعالى حسنة فان المحسن كما يكون له الحسني في الآخرة يكون لهالحسنة التي هي سهولة الطبّر يق والمسلوك عليه والالتذاذ به في الدّنيا ، ونعم ماقال المولويّ في تفسير الحسنة في الدّنيا والآخرة بقوله :

> آتنا فی دار دنیانا حسن 🔬 آتنا فی دار عقبانا حسن راءرابرماچو بستان كن لطيف ر مقصد ماباش هم توایشر بف

والجملة في موضع تعليل بملفوظها ومحذوقها لمنطوق قوله تعالى اتَّقُوا ربُّكم ومفهومه كأنَّه قال : اتَّقوا سخطه فان العاصي معذَّب والمطيع مثاب ، لانتَّ للدَّنين احسنوا [ حَسَنَةٌ ] وللَّذين أساؤا عقوبة [ وَ أَرْضُ الله واسِعَةٌ ] فان لم تتمكنوا من الاحسان في ارض فهاجروا إلى ارض بمكنكم الاحسان فيها [ إنَّما يُوَقَّى الصَّابرُونَ ] ي جواب سؤال مقدر كأنه قبل: ان لم يمكن الهجرة فما لمن صبر على مشاق الاحسان في محل " يشق "عليه الأحسان ؟ اوكأنه قيل: فما لمن هاجر وصبرعلى مشاق الهجرة؟اوكانيَّه قيل:مالمن صبرعلى الاحسان في الاوطان؟اوعلى الهجرة؟ فقال: انَّما يو في الصَّابرون على ذلك [أجْرَهُمْ بغَيْر حِسَّاب] كنابة عن عظمة الاجر وكثرته ، وفي الاخبار اشارة ··· الى ان المراد اعطاء الاجر بدون محاسبة الاعمال [قُلْ إِنَّى أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهُ مُخْلِصًا لَهُ الدّينَ] اي طريق السلوك اواعمال الملة عن اشراك الشيطان واشراك النفس ومداخلة الهوي فاعبدوا ماشئتم واشركوافي الدين والاعمال ما شئتم فهو تعريض بهم وبان اشراكهم غيرمرضي لله وغير مأمورٍ به منه تعالى [وَأُمِرْتُ] بذلك [لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ الْمُسْلِمِينَ ] فمن شاء ان يكون اقدم المسلمين فليعبد مخلصاً له الدّين، اوالمعنى: امرت بان اكون اوّل المسلمين، فيكون اللام زائدة للتقوية [قُلْ إنَّى أَحَافُ إِنْ عَصَيتُ رَبِّي] في ترك ما امرني به من اخلاص الدِّين [عَذابَ يَوْم عَظِيم ] فافعلوا ما شتتم من الاشراك والاخلاص [قُلِ اللهُ أَعْبُدُ] تقديم الله للحصر يعنى قل امتثل امره واعبده · [ مُخْلِصًا لَهُ دِينِي فَاعْبُدُوا ما شِئْتُم مِنْ دُونِهِ] واشركوا في دينه ما شنتم [ قُلْ ] انتم خاسرون لاضراركم بانفسكم وقواها وجنودها، وهذا الخسران هوالخسران العظيم [إنَّ الْخاسِرِينَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ]



الدائلة والخارجة [يَوْم الْقِيمَة الأَذْلِكَ هُوَ الْحُسُر أَنَّ الْمُبِينَ] لا خسران المال الذي هو مغاير معكم ولا نسبة بينه وبينكم الا بمحض الاعتبار الذي اعتبره الشرع اوالعرف [لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلُلَّ مِنَ النَّارِ وَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلُلُ استعمال الظلّل التي هي ما تظلّك فيما كان تحت الاقدام امامن باب المشاكنة اومن جهة انها ظلل لمن تحتها [ذَلِك] استعمال الظلّل التي هي ما تظلّك فيما كان تحت الاقدام امامن باب المشاكنة اومن جهة انها ظلل لمن تحتها [ذَلِك] المذكور من الخسران اومن التظليل بالظلّل من النار [يُحُوِّفُ اللهُ بِهِ عِبادَهُ فِاقَدَقُونِ] قوله تعالى الاذلك هوالخسران مما امر الرسول (ص) ان يقوله ، او ابتداء كلام من الله ، اوقوله لهم من فو قهم ابتداء كلام منه اوقوله ذلك يخوف الله ابتداء كلام منه ، اوقوله ياعبادفا تقون ابتداء كلام من الله ، اوقوله لهم من فو قهم ابتداء كلام منه مقابل قوله الذين ضروا و في موقع ان الرابحين كذا لكنه عدل الى هذا لبيان ما فيه الرابح [أن يُعْبُدُوها] بدل مقابل قوله الذين حسر وا و في موقع ان الرابحين كذا لكنه عدل الى هذا لبيان ما فيه الرابح التي عبدي وها] بدل من الطاغوت [وافاليوالي الله لهم البشري] و لماكان الطاغوت مفسرة بعض اعداء على (ع) فيكن المواد مولا يلم طريق القال التي الله لهم ما لبشري] و لماكان الطاغوت مفسرة بعض اعداء على (ع) فيكن المراد ولا يم من الطاغوت [وأفاليوالي الله لهم مالبشري] ولماكان الطاغوت مفسرة بعض اعداء على (ع) فلكن المراد من الطاغوت أو أفاليوالي الله لهم مالبشري ] و لماكان الطاغوت مفسرة بعض اعداء على (ع) فلكن المواد من الطاغوت الذالي التولية على يدعلى (ع) والبعة معه وهو كذلك لان الرجوع الى الله ليس الا بالسيرالى طريق القلب، ولا يمل مول القلب ولا يفترا كالوالولاية التى هي البعة على يد ولي الامر، والاصل في ذلك هوعلى (ع) إفي سرائوا ولي

بياناتياع احسن واعلم ، أن القول يطلق على الاقوال اللفظية والاقوال النفسية والكلمات الوجودية التي هي بياناتياع احسن بالنسبة الى الله تعالى كالاقوال النفسية بالنسبة الينا واللام في القول اما للجنس ولمالم يكن القول و تحقيقه استماع الجنس الا في ضمن الافراد فالعراد به اما استغراق الافراد بنحوالعموم الجمعي او

بنحوالعموم البدلي لكن معالتقييد بما يخرجه عن المحالية ويكون المعنى والتقدير : الذين يستمعون جميع الاقوال التي يتفق سماعها لهم ، اوالذين يستمعون كلَّ قول يتفق سماعه لهم بقرينة الحال و تقدَّم الاستماع ، اوالمراد به فرد منكتر منالقول ويكون المعنى والتقدير ؛ الذين يستمعون قولا منكراً لايمكن تعريفه وهوقول الولاية وهذاالوجه بحسب اللِّفظ بعيد ، اوالَّلام فيه للعهد والمنظور من القول المعهودهو علىَّ (ع) وولايته، ولمَّا كان الاقوال دوال المعاني لم يكن المنظور منها ومن حسنها الاحسنها بحسب المدلولات لان الدال على الشيء لا يحكم عليه ولا به من حيث انة دال "كما ان" الاسم منحيثانة اسم لايحكم عليه ولا به فعليهذا لم يكن المقصود منحسن الاقوالحسنها بحسب الفاظها بل حسنها بحسب مدلولاتها، والمقصود من اتبّاعالاحسن انكانالمراد من القول الاستغراق اتبّاع اوامره و نواهيه بالامتثال والانتهاء ، والاتعاظ بمواعظه ونصائحه، والاعتبار بحكاياته وامثاله، ولمَّا لم يمكن لكلَّ احد اتباع الاحسن المطلق فالمراد بالاحسنالاحسن بالاضافة فانئه وردفي الكتاب والتسنئة الامر بالاقتصاص من المسيء والامر بكظم الغيظ والصفح اي عدم الحقد علىالمسيء والاحسان اليه وهذه او امر اربعة مترتبة في الفضيلة و يأمر النتفس بالاقتصاص والزيادة على اساءته ، ومن النبَّاس من لا يمكنه كظم الغيظ فان امر بكظم الغيظ كان امرأ بالمحال فالاحسن فيحقم الاقتصاص وعدم التجاوز منه الى الزيادة،فلواستمع سامع تلكث الاقوال الخمسة وميتزَّبين حقتها وباطلها وحسنها واحسنها بالاضافة اليه واتبعماهواحسن بالنسبة اليهكان ممنن استمع القول واتبع احسنهاسواءكان ممن كان الاحسن بالنسبةاليهالقصاص اوكظم الغيظ اوالصفح والاحسان الى المسيء، اوالمراداتباع احسنه بحسب حكايته فان الحكاية بلفظه احسن من الحكاية بمعناه ، و الحكاية بالمعنى بالاتيان بتمام المعاني احسن من الحكاية ببعض معانيه كما عن الصّادق (ع) هوالمذي يسمع الحديث فيحدَّث به كماسمعه، لايز يدفيه ولاينقص منه ، وهذا احد وجوه الآية، اوالمقصود



مناتبًاع احسن الاقوال اتباع احسن جهاتها فان لكلَّ قول ٍ يسمعه السَّامع جهة لتقوية نفسه وجهة لتقوية عقله ، و بعبارة اخرى كلّ قول يسمعه السامع اماً يسمعه بسمع نفسه او بسمع عقله، فان سمعه بسمع عقله واتبَّبع حكم العقل فيه كان ممنّن انبعاحسن جهاته، وانكان المراد بهالولاية وصاحبهافالمقصودمن اتباع احسنها احسن جهاتها فان للولاية جهة ً الىالكثرات واحكام الرّسالات وجهة الى الوحدة وآثارها، واذادارالامر بين اتّباع جهة الوحدة وجهة الكثرة فليرجمّع جهةالوحدة وهي احسن جهاتها ، وهكذا الامر اذا دارالامر بين اتَّباع خليفة الرَّسالة وخليفةالولاية وهما التَّشيخان في الرّواية والطّر يقة فليرجّح شيخ الطّر يقاذاكان الانسان فارغاً من احكام قالبه ، واذا لم يكن عالماً باحكام قالبه فليرجّح شيخالر واية ، واذا كان محتاجاً اليهمافي احكامهما فليرجّح كلّ من كان حاجته اليهاشد ً ، فانّه احسن الاقوال بالنّسبة اليه، وهكذا في اتباع جهات الولاية والرّسالة [ أُولَتِّبِكَ الَّذِينَ هَدَيْهُمُ اللَّهُ] الى الولاية فتمستكوا بها فان الهداية ليست الابالتوسل بالولاية بالبيعة الخاصّة الولوية [ وَ أُو لَئِلْكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ ] بتلقيح الولاية كمامر مرارا [ أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ الْعَذاب ] كهؤلاء المبشر بن او التقدير حير ام هؤلاء المبشرون؟ اوالتقدير يتخلص منه او الخبر فانت تنفذ من في النَّار بتقدير القول [أَفَأَنْتَ تَنْقِذُ مَنْ فِي النَّار] يعنى ان من حق عليه كلمة العذاب واقع فيالنّار ليس لوقوعه في النّار انتظار القيامة وليست بقادر ان تنقذه منها فهذه الجملة كناية عن وقوعهم فيالنّار ولذلكتُ اتى فيجانب مقابليهم باداةالاستدراككأنَّه قال: ليس من حقَّ عليه كلمة العذاب حالهم مثل من كان مبشَّراً من الله فانتهم واقعون في النَّار في هذه الحيوة الدَّانيَّة فكيف بالحيوة الآخرة [ لأكِن] المبشِّرون [ الَّذينَ اتَّقَوْا رُبَّهُمٌ] و اتى بالاسم الظاّهرالاشعار بوصف آخرلهم، و بان التقوىمحصورة فيهم وانتهم محشورون بذلك [لَهُمْ غَرَفٌ] جمع الغرفة بمعنى القصر الرَّفيع [مِنْ فَوْقِيها غُرَفٌ مَبْنَيَّةُ] في الجنة بناها الله بأيدى عمَّاله لهم وهذا تشريف لهم ببناءالقصر لهم [تَجْرى مِنْ تَحْتِيهَا الْأَنْهُارُ] قد مضى في آخر سورة النّساء بيانجر يان الانهارمن تحت الجنّات [وَعْدَالله] وعدائة وعدا [لأيخُلِفُ اللهُ الميعاد] عن الباقر (ع) انه قال: سأل على (ع) رسول الله (ص) عن تفسير هذه الآية بما ذا بنيت هذه الغرف يا رسول الله (ص) ? فقال: يا على (ع) تلك غرف بناها الله لاوليائه بالدّر والياقوت والزّبرجد، سقوفهاالّذهب محبوكة بالفضّةلكل ّغرفةمنهاالف باب منذهب على كلَّ باب منهاملك موكَّل به، وفيها فرش مرفوعة "بعضها فوق بعض من الحر ير والدّيباج بالوان مختلفة وحشوهاالمسكك والعنبر والكافور وذلكتقول الله وفرش موفوعة [ألَم تُرَ] الخطاب عام والاستفهام للتقريع اوخاص بمحمد (ص) والاستفهام للتقرير لانته (ص) برى ذلك وان كان غيره لابراه [أنَّ اللهُ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يُخْرِجُ بِهِ زَرْعًا مُخْتَلِفًا ٱلْوْأْنُهُ] اصنافهوانواعه،اوالمقصوداختلاف الالوان حقيقة [ ثُمَّ يَهيجُ ] يتورعن منبته بالجفاف [فَتَرْيهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ حُطامًا] متفتتاً [إنَّ فِي ذَلِكَ لَذِ كُرْى] نذكبراً بالصّانع وكمال حكمته وقدرته وعنايته بخلقه لاسيما ببنيآدم لانتفاعهم بما سواهم وكون ما سواهم لانتفاعهم دون ما سواهم و تذكيراً بان" الاحياء بالحيوة الدنيا مثل انبات النبات واخضراره وانحطاطه ويبسه واصفراره وتفتته فلا يغتر بها ويعلم انتها ايضاً ليست مقصودة بالذات بل هي كسائر الموجودات مقدّمة لغيرها وليطلب ذلك وليعمل له [ لِأُولِي الْأَلْبِ'اب] الذين قبلوا ولاية على (ع) بالبيعة الخاصّة الولويّة كما تكرّر انّه لابحصل اللّبّ للانسان الا بتأبير الولاية [ أَفَمَنْ شَرَحَ اللهُ [صَدْرَهُ لِلْإِسْلَام ] بعني اولى الالباب هم الذين شرحانة صدورهم للاسلام افمن شرحانة صدره للاسلام خير ام



الجزء الثالث والعشرون

من شرحالله صدره للكفر؟ اومثل منجعلالله صدره ضيَّقاً حرجاً وقد مضى بيان شرح الصَّدر في سورة الانعام عند قوله تعالى: يشر حصدر هالاسلام [فَهُوَعَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ] والنُّور هوالولاية التي هي الحافظة له عن اتباع الشيطان و الاصل في ذلكَ النّورعليّ (ع) وبعد شيعته الدّنيَّن قبلوا ولاينه بالبيعة الخاصّة ، ثمّ شيعته الّذينَ قد تنعتش فيهم الولاية التَّكوينيَّة وتنعَّش تلكث الولاية هوالنُّورالَّذي يقذف في قلب العبدفيعبَّرعنه بالعلم كماورد ، انَّ العلم توريقذفه الله في قلب من يشاء [فَوَيْلٌ لِلْقُاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ] في مقام كمن قسى قلبه لكنه ادّاه هكذا لافادة هذا المعنى مع شيء آخر [مِنْ ذِ خُرِ اللهِ] لاجل ذكرالله اومعرضين من ذكرالله [ أُولَ شِكَ فِي ضَلالٍ مُبِينِ ٱللهُ نَزَّ ل أَحْسَنَ الْحَديثِ] اي ولاية على (ع) فانتهاالنبا العظيم واحسن من كلَّ حديثٍ والقرآنُ صورتها فأنَّ أصلَّ ألولاية هي المشبّة وقد نز لهاالله عن مقامها العالى ومقام جمع الجمع على مراتب العقول والنقوس وعالم المثال وعالم الطبّع ، و بعد نز ولهاعلى مراتب الانسان صارت حروفاً واصواناً وكلمات واقوالا ً فصارت كتباً سماوية واصل الكل ّهوالقرآن وهوصورة الولاية فصح تفسيره بالقرآن [كِتْأَبًّا] بدل من احسن الحديث اوحال اوتميز [مُتَشْابِهًا] فان مراتب العالم كلّ مرتبة منهامشابه لعاليتها وسافلتها فان السافلةصورة مفصّلةنازلة منالعالية والعالية صورة مجملة بسيطةمن السافلة، وصورة القرآ نايضاً متشابهة مزحيثدلالة كل اجزائه علىمبدء قدير وصانع حكيم عليم ذيعناية بخلقه ومزحيث دلالته علىصدق الآتي به ومنحيث ظهور تنزيله وبطون تأويله ومنحيث اشتماله علىالبطون ومنحيث اشتماله علىالوجوه العديده الصّحيحة بحسب مراتب الخلق، ومن حيث فصاحته و بلاغته بحسب قدفاق كل خطاب وكلام ، اوالمراد المتشابه في مقابل المحكم فان القرآن وكتاب الولاية بعد نز وله الى عالم الطّبع مخفى المقصود غيرظا هرالمراد [ مَثْانِي ] قد مضى بيان كون القرآن وكون فاتحالكتاب منانى في اوّل الفاتحة وفي ورة الحجر [تَقْشَعِرُّ مِنْهُ جُلُو دُالَّذِينَ بَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ] وهمالذين قبلوا ولاية على (ع) بالبيعة الخاصّة اوظهرفيهم ولايته التكو ينيّة التي هي ظهورالعلم النكويني فيهم فان العلم التكليفي محصور فيمن قبل الولاية التكليفية ؛ والتكويني محصور فيمن ظهر فيه الولاية التكوينية وخرج من حجبالاهوية واليهما اشار النّبيّ (ص)حين سئل عنه: ماالعلم؟ فقال: الانصات، ثم سئل عنه، فقال: الاستماع فان الانصات اشارة الىظهورالعلم التكويني المعبّرعنه بالولاية التكوينيّة ، والاستماع اشارة الىالولايةالتكليفيّةفان الاستماع ليس اكا بعد الانقياد والانقياد لابحصل اآلا بالبيعة الخاصة التي هي الولاية بوجه وهي سبب حصول الولاية بوجه ٍ، والخشية لاتكون الا بعدالعلم والخشية محصورة فيمن له العلم بنصّ الآية السّر يفة فلاتكون الخشية الالشيعة على (ع) تكويناً او تكليفاً ، ومن قبل الولاية ودخل في الطريقة يدرك اقشعرار الجلد من تذكر الولاية و مشاهدة ولي امره وقراءةالقرآن [تُمَّ تَلِينُجُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ] عطف على جلودهم [اللي فِرَكْرِ اللهِ] متعلق بتلين بنضمين تسكن اوقلوبهم مبتدء وخبره الىذكرالله والجملة حال يعنى تسكن جلودهم عنالاقشعرار والحال ان قلوبهم ماثلة اوساكنة الى ذكرالله ، وذكرالله هو الولاية او وليَّ الامر او الذكر المأخوذ من وليَّ الامر او ملكوت وليَّ الامر او القرآن او المراد تذكّرهم لله اوذكرالله لهم الجنّة والنّار والثّواب والعقاب [ذٰلِك] الكتاب المفسّر بالولاية وولى الامر والمقرآناو ذلك الاقشعرار ولين الجلود او ذلك التنزيل [هُدَى اللهِ] حمل الهدي من قبيل حمل المصدر على الذات على بعض الوجوه [يَهْدى بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ] اى من يخذله اومن لم يجده الله، من اضل الدَّابة بمعنى لم يجدها كما قيل [فَمالَهُ مِنْ هادٍ أَفَمَنْ يَتَّقِى بِوَجْهِهِ] الذي هو اشرف اعضافه ويجعل سائر اعضافه جنّة له في كلّحال [سُوءَالْعَذْاب يَوْمَ الْقِبِمَةِ] لشدة العذاب بحيثلا بقدرعلى تحر بكث اعضائه، اولكون اعضائه مغلولة ، اولدهشته



وحيرته بحيث لا يميَّز بين الاشرف وغيرالاشرف ، والخبرمحذوف او الخبر والمعادل كلاهما محذوفان [ وَ قَبِيلَ لِلظَّالِمِينَ] وضع الظّاهرموضع المضمر اشارةالي ظلمهم وذمَّهم بذلك وتلو بحاً الى علَّةالحكم وهوعطف على يتقيى والاختلاف بالمضي والمضارعة للاشارة الى استمرار العذاب والانتقاء بخلاف هذاالقول كأنهقال : افمن يتقي بوجهه مو العذاب ويتهكم به بهذاالقول خير امن هو آمن؟ [ ذُوقُوا ما كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ ] اي نفس ماكنتم · تعملون اوجزاءه على ما مضى من تجسم الاعمال وجزائها ايضاً بالجزاءالمناسب لها [كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ] جوابٌ لسؤال مقدّر كأنه قيل: هل لهم نظير في تكذيبهم؟. فقال تعالى : كَذْبِ الَّذِينِ من قبلهم [فَأَتيا يهُمُ الْعَذابُ مِنْ حَيْتُ لا يَشْعُرُونَ فَأَذاقَهُمُ اللهُ الْخِزْيَ فِي الْحَيْوةِ الدَّنْيا] تفصيل لعذابهم الآتي يعنى اناهم العذاب فاذاقهم الله ذلك العذاب بالمسخ اوالخسف اوالقتل اوالاجلاءاوالسببي اوالنتهب اوالبلا باالواردة الآلهية فانتهاانكانت نعمة بالنسبة الى المؤمنين كانت نقمة "بالنّسبة الى المنافقين والكافرين [وَلَعَذَابُ الْأَخِرَةِ أَكْبَرُ] فان تعذاب الدّنيا وان كان اشدَ مايكون بكون جزء منسبعين جزء من عذاب الآخرة [لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ] لاجتنبوا او لفظة لوللتمني [وَلَقَكْ ضَرَبْنا لِلنّاسِ فِي هٰذَا الْقُرْأْنِ مِنْ كُلٍّ مَثَلِ] اي بعضاً من كلّ مثل يحتاج اليه النّاس في معاشهم ومعادهم م [[لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ ] احوالهم واحوال دنياهم وأخرتهم [قُرْ أَنَّا ] حال موطنة [عَرَبيًّاغَيْرَ ذي عِوَج ] غير ذى انحراف عن الطريق المستقيم الانساني [ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ ] الانحراف عن طريق الانسان [ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا] للكافروالمؤمن والمنافق والموافق حتمى يتذكر المؤمن المخلص حاله ويشكر ربه والكافر والمنافق فينز جرعنها ويتوب [ رَجُلًا] بدل من مثلاً بتقدير مثل رجل [ فيه شر كَاء مُتَشا كِسُونَ ] اي مختلفون متعاسرون [ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلِ] فان المتبع للاهواء الذي يتبع غير ولي الأمرينيغي أن يرى في نفسه تجاذب اهويته له الى ارادات عديدة ومشتهياًت كثيرة بحيث قد يتحيّر ويقف عن الكل ويبغض نفسه في ذلكت ، وما لم يتبع هواه لم يتبع رثيساً باطلاً و المتبِّع لولي الامر الغير المتبِّع لهواه يرى في نفسه انه مستريح الى ربِّه لا يجذبه ارادة وهوى الى غير ربَّه ، وهذا النَّاظر اذا نظر الىحال المتبّع للاهواء يشكر ربّه لامحالة والمتّبع للاهواء ان تنبّه بحاله انزجر لامحالة و تاب منه لكن قلّ من يتنبَّه لانغمارهم في اهو يتهم وسكرهم وغفلتهم وقد فسَّرالسلم في اخبار عديدة بعليَّ (ع) وشيعته والرّجل الّذي فيه شركاء بأعداء على (ع) [ هَلْ يَسْتَو يأنِ مَثَلًا ] حالاً او حكاية [ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ ] اظهار للشكر على نعمة عدم الاستواء تعليماً للعباد [بَلْ أَكْثَرُ هُمْ لاَ يَعْلَمُونَ] ليس لهم مقام علم، اولا يعلمون عدم الاستواء لطموح نظرهم على المتاع الفاني، اولا بعلمون احوالهم حتى ينز لواهذا المثل على احوالهم فيتنبسهوا و ينزجروا [ إِنَّكَ مَيَّ تَوَ إِنَّهُم مُعِيِّتُونَ ] بشارة وتسلية له ولموافقي امته وتهديد لمخالفيه ومنافقي امته [تُممَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ عِنْدَرَبِّكُمْ تَخْتَصِمُونَ] تسلية تامَّة لعليَّ(ع) وشيعته ، و تهديد تام ً لمخالفيهم وقد فسَّر المتخاصمون بعليَّ (ع) واعدائه .

[الجزءالرّابع والعشرون]

··· [فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى اللهِ] يعنى فلم بكن حينند إظلم منهم وهذا تهديد آخرلهم وتسلية اخرى لعلى (ع)



الجزء الرابع والعشرون

وموافقيه، ووضع الظّاهر موضع المضمر للاشعار بوصف ذمّ لهم والاشارة الى الحكم وعلّته فانّ كلّ من ترأ س في الدّين باي نحومن الترأسمن القضاءوالفتياوامامة الجماعة والجمعة والوعظ والتصرف في الاوقاف واموال الايتام والغياب واخذ البيعةمن العبادوتلقين الآذكروتعليم الاورادمن دون اذن وأجازة من الله بتوسيط خلفائه فهومميّن كذب على الله، وهكذامن اتبع هذاالمترأ سفانه بحاله كذب على الله حيث اعتقدان هذا المترأ سرئيس من الله في الدّين واتّبعه ولم يكن رئيساً من الله [ وَكَلُّبَ بِالصِّدْقِ ] اللّذي هو ولايته التكوينية حيث انتها تزجره عن هذا الترأس و ذلك الاتباع و ولايته التكليفية انكان قد حصّلالولاية التكليفية وولى امره ، فان هذا المتّبع مكذّب بالكلّ والكلّ صدق وصادق [ إِذْجاءَهُ ] تكويناً او تكليفاً في الباطن او في الظاهر بنفسه اوعلى لسان نبيته اوعلى لسان قرينه [ أكَيْسَ في جَهَنِّمَ مَثُونَ لِلْكُافِرِينَ ] جوابُ سؤال مِقدّركانة قيل: ما حالهم في الآخرة ؟ فقال : انتهم في جهنتم [ وَالأذي جاءَ بالصِّدْق وَصَدَّقَ بهِ] وهو كلّ من قبل الولاية التكليفية فانه جاء بالولاية التكوينية والولاية التكليفية وصدق بها فانه ان لم يتبع هواه بصدق الولايتين في احكامهما و يصدق وليّ امره في كلّ امرونهي وقول وفعل وخلق صدرمنه [ أُولَئِكَهُمُ الْمُتَّقُونَ] يعنى من الظلم وهوفي مقابل من اظلم ممّن كذب كما ان قوله والّذي جاء بالصدق في مقابل كُذْب على الله (الى آخره) [لَهُمْ مايَشْاؤُنَ عِنْدَرَبِّهِمْ] مقابل اليس في جهنّم مثوى للكافرين [ذليك جَزْ اتُحالْمُحْسِنِينَ] بسط ذكرالجزاء بالنّسبة الى المصدقين دون المكذّبين تشريف لهم وتحقير لمقابليهم [لِيُكَفَرَ اللهُ عَنْهُمُ ] علَّة لحصر التقوى فيهم وكون ما يشاؤن لهم عند ربُّهم بعني لمَّا كفَّرالله وجزاهم باحس اعمالهم صار لهم ذلك، اوغاية لماذكر يعنى ان التقوى و اعطاء ماشاؤا صار سبباً لتكفير سيتانهم [ أَسُواً الَّذي عَمِلُوا ] فكيف بغيره [وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ] قد سبق ان المقصود جزاءهم لجميع اعمائهم بجزاء احسن الاعمال وقد سبق وجههوان كل عمل سيئة كانت اوحسنة يحصل منه فعلية ماللنفس فان كانت الاعمال حسنات بحصل منهافعلية في جهتها العقلانية و أن كانت سيتات يحصل منهافعليات في جهتها الشيطانية وكل فعلية تحصل في جهتها السيطانية اذا تسليط العقل واخذالملكث من السيطان صارت من سنخ الحسنات لصيرورة الفعليات حينتذ كلها سيئاتها وحسناتها من جنودالعقول فصبارت السيئات حسنات اذلامعنى للحسنةا لاكون الفعلية الحاصلة منها منجنودالعقل وهذا معنى تبديل السيئات حسنات وبهذاالاعتبار يجزي تمام السيئات جزاءاحسن الاعمال فضلا عن الحسنات [ أَلَيْسَ اللهُ بكافٍ عَبْدَهُ ] تسلية للرّسول (ص) عن تخويف قومه اياه او تخويفهم علياً (ع) اوعن تخويفهم ايّاه بان لايدعوا الامرفي على (ع)والمراد بالعبد محمّد (ص) اوعلي (ع) { وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذينَ مِنْ دُونِهِ ] قبل: قالت قريش: انبَّانخاف ان نخبلك آلهتنا لعيبك ابَّاها، وقيل: يقولون لك: يامحمَّد (ص) اعفنا من علىٍّ (ع) ويخوَّفونك بانتهم يلحقون بالكفَّار [ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ ] جملة حاليَّة [ فَما لَهُ مِنْ هادٍ ] يعني انتهم اضلَّهمالله ولست انت تهديهم اولايهندون الىمايتخيَّلونمناللَّحوق بالكفَّار، اومنمنع على (ع)من الخلافة [وَمَنْ يَهْدِ اللهُ فَمالَهُ مِنْ مُضِلٌّ] فلا تخف من آلهتهم ولامماً قالوا في على (ع) فان الله هداك وعلياً (ع) [ أكَيْسَ اللهُ بِعَزِيزٍ ] غالب لايغلب في مراده حتى تخاف منهم وممَّا قالوا في على (ع) {ذِي انْتِقْام ] فلا تحزن على تقلبهم في البلاد وتمتعهم في الايّام فانّا ننتقم منهم بل تقلّبهم وتمتعهم باسر النّفس والخيال انتقامنامنّهم [وَلَشِنْ سَأَ لْتَهُمْ] عطف على من يضال الله وهو حال في مقام التعليل [ مَنْ خَلَقَ السَّمُو اتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ الله ] فكيف



· يخوفونك بالأذين من دونه [قُلْ] رداً عليهم في تخويفهم [ أَفَرْأَ يْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ إِنْ أر بِضُرُّ هَلْ هُنَّ كَاشِفًاتُ ضُرِّهِ أَوْأَر ادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَّ مُمْسِكَاتُ رَحْمَتِهِ] والحال ان لاضر الامنه ولا رَحمة الا باذنه فكيف تخوفونني بها والخوف لايكون الا بالاضرار اومنع النّفع وفي ايرادالضّماثر مؤنَّثات توهين لآلهتهم سواءاريد بهاالاصناموالكواكب وامثالهااوالمترأسين في الدّين مقابل الرّؤساءالحقّة [قُلْ] لهم بنحوالتّجري ولا تخف [حَسْبِيَ اللهُ] ولا حاجة لى الى غيره فلتفعل آلهتكم بي ماقدروا [عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ الْمُتَوَكَّلُونُ] بعني ينبغي ان يتوكّل عليه المتوكّلون لانة لافاعل في الوجود باقرار الكلَّ الا هو [قُلْ] لهم تهديداً لهم مقابل تهديدهم لكث [ياقَوْم اعْمَلُواعَلْي مَكْانَتِكُمْ] اي على منزلتكم اوعلى مقدرتكم سواء جعل من كان اومن مكن [انَّي عامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقْيِمً ] قدمضي الآية بعينها في اوائل سورة هود [ إنَّا أَنْزَ لْنا عَلَيْكَ الْكِتَابَ ] جملة مستأنفة في مقام التعليل للامر بالقول يعنى انَّا انزلنا عليك الكتاب [لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ] لاجل تهديدهم وترغيبهم فمالك لاتقول لهم فقل لهم ماانز لنا اليك ولاتبال سمعوا اولم يسمعوا [فَهَنِ اهْتَدَكْ عَلَيْنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَبِإِنَّهٰ ايَضِلُّ عَلَيْها وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَ كَبِل] حتى نرا فب عد مضلالهم و تحزن لضلالهم [اَللهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ] كلام منقطع عن سابقه وقد مضي في سورة النَّساء وجه الجمع بين توفتي الله و توفّي ملائكته ورسله و توفّي ملك الموت [حينَ مَوْ تِنها وَ الَّتِي لَمْ تَمُتْ] عطف على الانفس من قبيل عطف العام على الخاص وقوله (في مَنْامِها) متعلق بلم تعت بعني ال للانسان نفساً حيوانية و نفساً عقلانية والله يتوفى جميع الانفس حين الموت ويتوفتي ايضاً حين الموت الانفس الحبوانية التبي لم تكن تخرج من الابدان حين النّوم فان التي تخرج حينالنوم هيالانفس العقلانية ويشبه ان لايكون الله يقيضها حينالموت لتسفيلها وعدم الاعتناء بها بل تكون تفني او تقبضها الملائكة ، او في منامها متعلق بيتو في الأنفس والمعنى ان الله يتوفني الانفس ، ويتوفني بان بقبضها حين نومها ومعنى قوله تعالى [فَيُمْسِكُ الَّتي قَضى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرى ] على الوجه الاوّل انه يمسكك الانفس التي قضىعليهاالموت منالانفس المتوفّاة ويرسل الاخرى التي لميتوفّها بالموت يعنى يبقيهافي إبدانها الى اجلها ، او يمسك الانفس العقلانية التي يتوفيها بالنّوم و برسل الانفس الحيوانية التي لم يتوفَّها يعنى يبقيها فيابدانها والمعنىعلىالمعنى الشاني انه يمسكئالانفس التي يتوفيهابالموت ويرسل الاخرى ألتي توفيها بالنَّوم بان يرسلها بعد توفَّيها الى ابدانها [ اللَّي أَجَلِ مُسَمَّى] موقت معلوم [ إِنَّ فِي ذَلِكَ] النّوفتي والارسال حين الموت والنَّوم [ لَأَيَّاتٍ ] عديدة على مبدئيَّته وعلمه و قدرته وكمال حكمته ، و بقاء عالم آخرغيرهذا العالم وعود الانفس الىذلك العالم ، وكون الانسان ذامراتب وان بعض مراتبه حكمها حكم الطّبع ، وبعض مراتبه حكمها حكم العقل المجرّد وانه بمكن ان يشاهدما في العالم الباقي كماانة يشاهدما في هذا العالم وغير ذلك [لِقَوْم يَتَفَكّرُون] باستعمال المفكرة باستخدام العقل في استنباط المعاني الدّقيقة والنّتائج الخفيّة من المقدّمات الجليَّة وغيرهم وان <u>یک</u>کانوا ذوی شعور وعلم وذوی عقول والباب وذوی تذکر و تنبته لاینتقلون الی آیاته من مشهوداته [ اَم ِ اتَّخَذُوا ] ام منقطعة متضمنة للاستفهام اومجردة عنه ، اومتصلة محذوف معادلها والتقديرا اتخذوا مندوناته آلهة يعبدونها ام اتخذوا [مِنْدُونِ اللهِشُفَعاء قُلْ] لهم اِنتخذونهم آلهة ارشفعاء [أوَلَوْ كَانُوا لايَمْلِكُونَ شَيْئًا] ممايملك



الجزء الرابع والعشرون

[وَلَا يَعْقِلُونَ] بمنزلة بللا يعقلون [قُلْ لِلهِ الشَّفْاعَةُ جَمِيعًا] فمالكم تجعلون غيره شفيعاً عنده، اوالمعنى بل اتتخذوا مندون على (ع) الذي هو مظهر تام " لله و بهذه المظهر ينَّة بطلَّق اسم الله عليه شفعاء قل لهم اتَّ تخذونهم شفعاء والمنَّة لكم ولوكانو لايملكون شيئاً مماً يملك حتمى نفوسهم و قوى نفوسهم التي تكون مملوكة لكلَّ ذي نفس ٍ ولا يعقلون خير انفسهم وشرَّهاالانسانيلين فكيف بغيرهم قل لهَما ينتها العصابة الذَّين تطلبون شفعاء عندالله لعليَّ (ع) الشفاعة جميعاً يعني بجميع مراتب المشفاعة وجز ثيبًاتها ليس لاحديثي، منها فمالكم تنصر فون عن على (ع) الى غيره [لَهُ مُلْكُ السَّمُو أت وَالْأَرْضِ] في مقام التعليل [شُمَّ إلَيْهِ تُرْجَعُونَ] يعنى ان الشفاعة في الدُّنيا مختصّة به لان له ملك السماوات والارض،والشفاعة في الآخرة مختصّة به لان الكلّ يرجعون البه لا الى غيره [وَإِذْ اذْ كِرَ اللهُ وَحْدَهُ] بمنز لغالاستدراك كأن منوهماً توهم انه لاينبغي ان يتوجه احد مع ذلك اني غيرالله فقال ولكن اذاذ كرّالله وحده [اشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذينَ لا يُؤْمِنُونَ بِالْأخِرَةِ] لانتهم ادبرواعنالله واقبلواعلى اهو يتهم والمدبر عن السَّيء مشمَّز عنه وعن ذكره، والمُقبل على السِّيء مستبشرٌ به و بذكره [وَإِذَاذُكِرَ الَّذِينَ مِنْ دُونِهِ] كالاصنام والطَّواغيت ومعاندي علي (ع)، وعن الصّادق (ع) انه سئل عنها فقال : اذا ذكر الله وحده بطاعة من امرالله بطاعته من آل محمّد (ص) اشمأزّت قلوب الدِّن لا يؤمنون بالآخرة ، واذا ذكر الذين لم يأمرانة بطاعتهم [إذا هُمْ يَسْتَبْشِرُ ونَ قُل] معرضاً عنهم مقبلاً على ربتك [اللهُمَّ فاطِرَالسِّموات وَالأرْضِ عالِمَ الْغَيْب وَالشَّهادَةِ آنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبادِكَ في ما كانُوا فيبِهِ يُخْتَلِفُونَ] بعني توجّه الى ربّك واذكره بما فيه تسليتك عن عدم اجابة قومك وعن خلافهم من كونه خالق كلَّما سواه وعالم كلَّ المعلومات ومنها عناد قومكَ معكَ وخلافهم لكَ وحصرالحكم بين العباد فيه [ وَ لَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا] عطف على اللَّهم ومن جملة ما أمر والله تعالى ان يقول تسلية لنفسه ، اوعطف على جملة اذاذ كر الله اوحال من احد اجزائها ، اوحال من اجزاءقل اللهم "(الي آخر الآية) ولفظة أو للشرط في الاستقبال اوللشرط في الماضي لانتفاءالتاني لانتفاءالاوّن بادّعاءمضيّ بومالقيامة لتحقق وقوعه، والمراد بالظّلم ظلم آل محمّد (ص) لعدم ارادة مطلق الظلّم لان اكثراصنافه مغفور فليخصّص بماهوالمعهو دمن ظلم آل محمّد (ص) [مافِي الْأَرْضِ جَميعًا وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَكَوْ ابدِمِنْ سُوء الْعَذَاب يَوْمَ الْقِيدَةِ ] وهذانهديد بليغ لهم [وَبَد الَهُم"] عطف على افتدو أاوحال [مِنَ اللهِ مالَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ وَبَدالَهُمْ سَيِّئاتُ ما كَسَبُوا وَحاقَ بِهِمْ ما كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِ ؤُنَ] اي العمل الدِّن كانوا به يستهزؤن ، أو العذاب الدِّن كانوا به يستهزؤن [فَاذْ أَمَسَّى الْأَنْسَانَ] أي إذا مستهم ووضع الظاهر موضع المضمر اشعاراً بان هذا في فطرة الانسان ، والفاء لسببيَّة ما بعدها لما قبلها ، او عاطفة على جملة اذا ذكر الله (الى آخرها) ، اوعلى جملة لو أن للَّذين ظلموا (الى آخرها) ودالة على الترتيب في الاخبار [ضُرُّدُعانا] لظهور فطرته حينئذ وعدم احتجابها بحجب الوهم والخبال واقتضائها التعلق بالله والتضرع اليه [ثُمَّ إذاخَوَ لُنْأُ فيعْمَةً مِنَّا] وظهرالخيال بانانيته ونسى حال نضرَّعه ودعانه [قَالَ إِنَّما أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْم ] منتى بطرق كسبه اوعلى علم باتيانه لانتي علمت ان الله بعطيني ذلك لمكاني عنده [بَلْ] ليس اتيانه بكسبه ولا بشعور منه باتيانه انسما [هِي فِتْنَةً] منالله وفسادٌ له او امتحان له لئلا يبقى عليه شوبٌ من العليَّين حتَّى يدخل النَّار من غيرشوب من العلّين [ وَلْكِنَّ



أَكْثُرَهُمْ لا يَعْلَمُونَ] ليس لهم مقام علم حتى يعلموا ان ذلك بنا في مقام علمهم او لا يعلمون ان ذلك فتنة لهم واستدراج [قَدْقَالَهَاالَّذْبِنَ مِنْقَبْلِهِمْ] كفارون حيث قال: انتمااوتيته على علم [فَماأَغْني] عذاب الله [عَنْهُمْ ما كانُوا يَكْسِبُونَ ] من الاموال والقوى والاولاد و الخدم والحشم [ فَأَصَّابَهُمْ ] عطف عطف التفصيل على الاجمال [سَيِّتُاتُ ما كَسَبُوا] بأنفسها على تجسم الاعمال اوجزاء تلك السبنات [وَالَّذينَ ظَلَمُوامِنْ هُولاء] اىظلمواآلمحمّد(ص) اوظُلموا ولايتهم التكوينية التي هي ولاية آلمحمد (ص) بعدم ضمّهاالي الولاية التكليفية فان الظلم ليس مراداً مطلقاً فيكون المرادهو الفرد المعهودمنه [سَيُصيبُهُمْ سَيَّتُاتُ مَا كَسَبُواوَ مَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ أَوَلَمْ يَعْلَمُوا] استفهام توبيخي بعني لولايعلمون ذلكك معوضوح برهانه وظهورآ ثاره [أَنَّ اللهُ يَبْسُطُ الرِّ زْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقَدِرُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ] اي في بسط الرَّزق لبعض من دون مداخلة كسبه و تدبيره في ذلك وقدره لبعض مع كمال سعيه وتدبيره [ لأيات ] عديدة دالة على علمه تعالى و قدرته و حكمته و مراقبته لعباده [ليقَوْم يُؤْمِنُونَ ] يذعنون بالله وصفاته ، أو يسلمون بالبيعة العامة ، أو يؤمنون بالبيعة الخاصة الولوية [ قُلْ ياعِبادي ] قد مضى أن الخطاب للعباد من محمد (ص) بياعبادي في محلَّه فإن عبادالله كما انتهم عباد لله عبد عبودية عباد لمظاهره عبد طاعة ، على ان حكم الظاّهر قد ينسب الى المظهر اذا انسلخ المظهر من انانيّته وظهر فيه انانيّة الظّاهر كماان حكم المظهر قد ينسب الى الظّاهر ويشهد لذلك قوله تعالى : فام تقتلوهم ولكَّن الله قتلهم، وما رميت اذرميت ولكَّن الله رمى وقوله قاتلوهم يعذُّبهم الله بأيديكم وقوله أن الله اشترى من المؤمنين وقوله أنَّ الَّذين يبايعونك انَّما يبا يمون الله و قوله الم يعلموا أن الله هو يقبل التوبة عن عباده و يأخذ الصَّدقات فان الاشتراء والبيعة وقبول. التوبة واخذ الصّدقات ليست الابتوسّط المظاهروالحلفاء [الَّذَينَ أَسْرَفُواعَلَى أَنْفُسِهمْ] بالافراط في حقوقها الدّنيوية والتفريط في حقوقها الاخروية [لاتقَنْتَطُوامن رَحْمَة الله إنَّ الله يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَميعًا] وهذا لمن كان له سمة العبودية بالنّسبة الى مظاهره وخلفائه ولا يكون سمة العبودية الالمن باع معهم البيعة العامة اوالبيعة الخاصة، بل نقول : لايكون سمةالعبوديَّة اللا لمن باع البيعة الخاصَّة فان " الايمان الَّذي هو سمةالعبوديَّة لا يدخل في القلب الا بالبيعة الخاصة ، وامَّا المسلمون فدخولهم في الأسلام ليس الاكدخول من دخل تحت حكم المسلاطين الصَّو ريَّة ولذلكك لايكون الاجر والثواب الاعلىالايمان دون الاسلام ، اونقول هوعام لكلِّ من لم ينسلخ من عبودية الله تكويناً سواء صارعبدا له تكليفاً او لم يصر، وانسلاخه منعبوديته التكو ينيَّة لايكونا لابالتَّمكَّن في اتَّباع الهوي والسَّيطان فان المتمكن في اتباعهما لا يغفر له لانة الشرك الذي قال الله أن الله لا ينفر ان يشرك به و ينفر ما دون ذلك فالمرادبالذنوب ههناغيرالشرك الذي لا يغفره الله، وغير المتمكَّن في اتباع الشيطان هوالباقي على ولاية آل محمد (ص) تكويناً وان لم يبايع بالولاية معهم تكليفاً فلامنافاة بين هذا التّعميم ، وماورد في الاخبار من اختصاص الآية بشيعة آل-محمدًد (ص)فانه قال القميِّ: نز لت في شيعة عليِّبن ابي طالب (ع) خاصَّة "، وعن الصَّادق (ع) لقدذ كركم الله في كتابه اذيقول: ياعبادي (الآية) قال (ع) : والله ما اراد بهذاغيركم، وعن الباقر (ع) : وفي شيعة ولدفاطمة (ع) انزل الله عزّوجل هذهالآية خاصّة ، وعن الصّادق (ع) : ماعلى ملّة ابراهيم (ع) غير كم ، وما يقبل الا منكم ، ولا يغفر الدّنوب الا لكم، وعن امير المؤمنين (ع) : مافي القرآن آية " اوسع من ياعدادي الذين اسر فوا (الآية) ، وعن النّبي (ص) : مااحب أن لي الدَّنيا وما فيها بهذه الآية ، واذا جمع ما ورد في شيعة عليٍّ (ع) مع هذه الآية علم ان ليس المراد بعبادي الاشيعته، مثل:



الجزء الرابع والعشرون

حبَّ على (ع)حسنة "لا يضرَّمعها سيَّتة" ومثل: دينكم دينكم فان" السَّيَّنة فيه مغفورة ، والحسنة في غيره غيرمقبولة ، ومثل: اذا عرفت فاعمل ما شئت من قليل الخير وكثيره ، ومثل: ولي علي (ع) لايا كل ألا الحلال ، ومثل: ان الله عز وجل فرض على خلفه خمساً فرخص في اربع ولم يرخص في واحدة ، وغير ذلك مما يدل على ان الرّجل ان وصل الىالاحتضار بالولاية غفرائة له جميع ذنوبه [إنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحْيِمُ وَأَنْيِبُوا إلى رَبِّكُمْ] المضاف الذي هو على بن ابي طالب (ع) ووليَّ امركم ، والانابة اليه بعد البيعة ليست ألاً بالحُضور لديه بمعرفته بالنَّو رانيَّة الذي هو الحضور عندالله والمعرفة بالله [وَأَسْلِمُوا لَهُ] اي انقادوا له بالخروجمنجميع نيَّاتكم وقصودكم وليس الابالحضور عنده [مِنْ قَبْل أَنْ يَأْتِيكُمُ الْعَذاب] اى عذاب الاحتضار اوعذاب القيامة [ تُمَّ لأتُنْصَرُونَ ] اذا لم تكونوا تسلمون له [وَاتَّبعُوا أَحْسَنَ ما أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ] قد سبق بيان اتباع احسن القول في اواثل هذه السورة ، وقد مضي ان احسن القول هوالولاية [مِنْ رَبِّكُمْ] ولاشكت ان احسن ماانز ل الى العباد من ربّ العباد من جملة اركان الاسلام واحكامه الولاية فانتهااسناها وازكاها وأنماها واشرفها والدليل عليها ، واحسن ماانزل البهم من جملةقواهم وفعلياتهم هوالولاية التكوينيَّة الَّتي هيحبلالله، والولاية التَّكليفيَّةالتي هيحبل النَّاس، وهي الايمان الدَّاخل في القلب، وهي الفعلية الاخيرة التي بها شيئيته وهي ما يصحيح نسبةالبنوّة والابوّة بينه و بين وليّ امره ، و نسبة الاخوة بينه و بين سائر المؤمنين [مِنْقَبْلِ أَنْ يَأْتِيكُمُ الْعَذَّابُ] عذاب حال الاحتضار اوالقيامة [ بَغْتَةً وَ أَنْتُم لا تَشْعُرُونَ ] بمجيئه حتى تتهيَّوا لدفعه أو لوروده ليكون ايسر ايلاما [أَنْ تَقُول] امرنااوقلناذلك كراهة ان تقول، اولتالا تقول، اوهو بدل من ان يأتيكم العذاب نحو بدل الاشتمال اي اتبعوا احمن ما انزل اليكم من قبل ان تقول [ فَضُّسٌ] ارادة العموم البدلي اوالاجتماعي من النَّفس ههنا بعيدة لفظاً ومعنى ، وارادة فرد ما لا على التَّعيين مفيدٌ معنى وقريب لفظاً لكن ملاحظة التحقير من التنكير وهي المنظور منه [يا حُسْرَتْنَي عَلَى ما فَرَّ طْتُ في جَنْبِ اللهِ] اي في علي (ع) او في ٍ ولايته كما ورد اخبار كثيرة في ان المراد بجنب الله على (ع)، او هووالاتمة من بعده ، اوولايته، فعن الباقر (ع) اشد النَّاس حسرة يوم القيامة المذين وصفوا عدالاً ثم خالفوه وهوقوله عزَّوجل : إن تقول نفس (الآية)، وعن الكاظم (ع) جنب الله اميرالمؤمنين (ع)، وعن الباقر (ع) : نحن جنب الله ، وعنه (ع) وعن السجَّاد (ع) والصَّادق (ع) ، جنب الله على (ع) وهو حجة الله على الخلق بوم القيامة ، وعن الرّضا (ع) في هذه الآية انه قال : في ولا ية على (ع)، وعن على (ع) : اناجنب الله، والاخبار في هذا المعنى كثيرة [وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَّاخِرِينَ] لجنب الله [أَوْتَقُولَ لَوْأَنَ الله كَدَانِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينِ أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَذَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةٌ فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ] ونفظة أو للدَّلالة على انتها قد تقول هذا وقد تقول ذلك لغاية تحيَّره ووحشته [بَلْي] جوابٌ للنَّفي المستفادمن قولها: أو أن الله هداني واثبات كمانفت وردّعليها كأنه قيل: ما يقال لها حين تقول ذلك؟ فقال تعالى : يقول الله بلى ردّاً على قولها ما هداني الله [قَدْجُاءَتْكُ] قرى بتذكير ضمير الخطاب اعتباراً للمعنى وقرى بتأنينه [ أَيَّاتِبِي ] نقل ان المراد بالآيات الاثمة وعلى ماذكرنامن اشارات الاخبارجاز ان نفسر الآيات بعلى (ع) والاثمة (ع) من بعده [ فَكَذَّبْتَ بِها وَ استَكْبَرْتَ] عن الانقياد لها [وَ كُنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ] بالله بكفرك بالآبات من حيث انتها آيات لانتها مظاهر لله و بكفرك بالولاية فان الايمان بالله لايحصل الابالايمان بالولاية ، وبكفرك بنعمالله فان الولاية من أعظم نعم الله على خلقه، والكافر بها كافر باعظم النَّم بل بجمع النَّعم لان النَّعمة ليست نعمة الابالولاية [وَيَوْمَ الْقِيهُمَةِ تَرَى الَّذينَ كَذَبُوا عَلَى اللهِ]



بادعاء منصب ديني ليس باذن منااته وخلفاته كادعاء الامامةوالخلافةمن الرسول،وادعاءالقضاءوالفتيا، وادعاءالامر بالمعروف والنهى عن المنكر، وادَّعاءالوعظ والامامة للجمعة والجماعة، والتَّصرَّف في الاوقاف واموال الايتام والغيَّاب، واجراء الحدود والتعزيرات ، وإخذالفي والانفال والصَّدقات ؛ وغير ذلك من المناصب اندَّينيَّة المحتاجة الي الأذن والاجازة منالله عموماً اوخصوصاً ، وروى بطرق عديدة إنَّ المراد: منادَّعي انَّه امام وليس بامام ، قيل : وانكان علويتاً فاطميتاً ؟ - قال: وإن كان علويةاً فاطميناً [ وَجُوهُهُمْ مُسْوَدَّةُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوى لِلْمُتُكَبِّر بِن] جواب سؤال مقدّركانة قبل: ما حالهم ومقامهم؟ فقال : حالهم انتهم فيجهنهم لكنّه اداه بصورة الاستفهام تأكيداً ١٦ لهذا المعنى [وَيُنْجَى الله] عطف على قوله تعالى اليس في جهنَّم فانته في معنى يكون في جهنَّم مثوىً للكافرين و ينجتى الله [المَّذِينَ اتَّقَوْا] قد مضى في اوَّل البقرة بيان التقوى وتفاصيلها [بِمَفْازَ يَهِمْ] بنجاتهم يعنى باستعدادهم للنَّجاة او في محلَّ نجانهم والمفازة المنجاة والمهلكة ضدَّ والفلاة التي لاما مبها [ لأَيْمَسُّهُمُ السُّوءُ وَلاهُمْ يَحْزُ نُونَ ٱللهُ خالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ] جوابُ سؤال مقدر في مقام التعليل اومنقطع عن سابقه لفظا ومعنى [ وَهُوَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ] بالحفظ والابقاء على ما هو خبر له [ لَهُ مَقْالِيدُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ] بعني مفانيحها و مقاليدها عبارة عن الوجود الذي به قوامها و بقاؤها ، واذاكان ذلك الوجود مملوكاً له لم يكن لها شيء ً لا يكون مملوكاً له فهو مالكة لها بتمام اجزائها لا انانية لها في انفسها ، والجملة في مقام التعليل [وَالَّذِينَ كَفَرُوا بأيات الله] اى بعلى (ع) وولايته [ أوليُّكَ هُمُّ الْخاسِرُونَ ] لاخسران سوى الكفر به لان من كفر بالله اذا لم يبطل استعداده الفطريَّ يمكن له التوبة والرّجوع وكذا حال من كفر بالرّسول واليوم الآخر، وامّا من كفر بالولاية بان قطع الولاية التكليفية والولاية التكوينية لايبق له استعداد التوبة وهوالمرتد الفطري الذي لاتوبة له وليس له الاالقتل بخلاف غيره من الكفار ولذلك ادعى حصر الخسر إن فيه [قُلْ أَفَعَيْر اللَّهِ أَمُرُونَّي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجاهِلُونَ] غير الله مفعول اعبد و تأمر و أبي معترض بينهما ، ومفعوله محدوف اي تأمرونتي بعبادته ، اوغير الله مفعول تأمر و أبي واعبد بدل منه بتقدير انبدلالاشتمال، وقرئ تأمر و نَّبي بالاوجه الثَّلاثة ( الحذف والادغام والفكُّث) الجائز ة في نون الوقاية مع نون الجمع [وَلَقَدْ أُوحِيّ إِلَيْكَ] ابتداء كلام منالله ردّاً عليهم في قولهم لمحمّد (ص) استسلم بعض الهتنا نؤمن با لمنحك كما ان قوله : قل اغير الله تأمر و في كان رداً عليهم في قولهم ذلك [ وَ إِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ ] يعني هذا الوحي كان مستمرًّا من اوَّل زمن النّبوَّة ولم يكن له اختصاص بنبيٍّ دون نبيٍّ و وقتٍ دون وقت لان البعثة لم تكن الا لنفي الشرك خصوصاً اذاكان المراد بالتشرك التشرك في الولاية لانتَّها كانت مبدء للبعثة وغاية ً لها [ لَشِنْ أَشْرَكْتَ] بانه في العبادة او لنن اشركت بعلى (ع) والولاية [لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ الْخاسِرِينَ] تعريض بالامة و باشراكهم بالولاية لكنة خاطب النبي (ص) بهذا الخطاب مبالغة في تهديد الامة ودلالة على انه (ص) مع كمال عظمته ومقام نبوّته لواشرك حبط عمله فكيف بغيره ممتّن لامقام له [بَل اللهُ فَاعْبُد] تقديم الله للاشارة الي الحصر [وَكُنْ مِنَ الشَّاكِرِينَ] لنعمة العبادة وحصرهافيه : عن القميِّ في تفسير الآية : هذه مخاطبة للنبيّ (ص) والمعنى لامته والدليل على ذلك قوله تعالى: بل الله فاعددو كن من الشَّاكرين وقد علم ان "نبيته (ص) يعبده ويشكره لكن استعبد نبيته بالدّعاء اليه تأديباً لامّته ، وسئل الباقر (ع) عن هذه الآية فقال : تفسيرها لثن امرت بولاية احد مع ولاية على (ع) من بعدك ليحبطن عملك ولتكونن من الخاسرين ، وعن الصَّادق (ع) : ان اشركت في الولاية غير مقال



بلاالله فاعبد بالطبّاعة وكن من السِّثاكرين ان عضَّدتك بأخيك وابن عمكه ، والغرض من نقل امثال هذه الاخبار ان تعلم انته كلما ذكراشراك وتوحيد كانالمرادالاشراك بالولاية والتوحيدلهاسواء اريد من ظاهره غيره او اريد بظاهره ايضاً ذلكتِ فقوله تعالى بلالله فاعبدكان معناه بل عليًّا (ع) فتولَّ، لانته مظهراته و لان عبادةالله لاتتيسر الا بالولاية وكن من الشاكرين على نعمة الولاية وكان معنى قوله تعالى [وماقَدَرُوا اللهُ حَقَّقَدْره] ما قدروا عليتاً (ع) اوماقدروا الولاية حقَّ قدره ، ولمَّاكان المُقصود انتَّعريض بالامَّةعطف بيان حالهم على اشرأكه كأنَّه قال: لكن ما قدروا الله حق قدره لانته كما لا يمكن قدر الذات الاحديَّة لاحدٍ من مخلوقه لايمكن قدرالولاية حقَّ قدرهالاحدٍ صوىصاحب الولاية المطلقة، وقال القميّ : نز لت في الخوارج، والسّرّ في انتهم لا يقدرون الله قدره انتهم محدودون بحدود لا فرق في ذلك بين الانبياء (ص) والاوصياء (ع) الجزئيتين وبين سائر الخلق غاية الامران الانبياء (ع) قدخر جوامن بعض الحدود البشرية والانسانية وغيرهم ماخرجوا والدّذات الاحدية وكذلك المشيّة التي بعبّر عنها بالولاية التي هي غلوية على (ع) مطلقة من الحدود ، والمحدود لا يقدر على ادراك المطلق قلا يقدر قدره لان ً قدرالقدر مسبوق بادراكه ، و اماً النّبي الخاتم (ص) والولى الخاتم (ع) فيقدران قدرالولاية ولايقدران قدرالله، والله تعالى شأنه هوالمذى يقدر قدرالكل [والأرض جَميعًا قَبْضَمَتُهُ] الفبضة المرَّة من القبض وفيه تفخيم لعظمته من حيث انَّ الارض بعظمتها كانت قبضة واحدة له والمراد بالارض كما مرآ مراراً اعم من عالم المثال السفلي وعالم المثال العلوي وعالم الطبع بجميع سماواته وارضيه [يَوْمَ الْقِيلُمَةِ وَالسَّمُواتُ مَطْوِيًّاتَ بِيَمِينِهِ ] اطلاق القبضة في الارض عن اليمين وعن الطليّ واستعمال الطبي في السماوات و تقييده باليمين للاشارة الي حقارة الإرض بالنسبة الي السماوات و رفعة السماوات و عظمتها وشرافتها بالنسبةالىالارض يعنى ان له تعالىتلكئالعظمة ومع ذلك يشركون به جماداً منحوتاً لهم اومخلوقاًضعيفاً له [سُبْحانَة وَتَعالى عَمّا يُشْر كُونَ] من الاصنام والكواكب وانواع المخلوقات من العناصر ومواليدها وعما يشركون به في الولاية وعمًّا يشركون به في العبادة من الاغراض والاهوية [ وَنُفِيخَ فِي الصُّور ] الاتيان بالماضي للاشارة الى تحقيقه، اولان القضية قد مضت بالنسبة الى النبي المخاطب لهاوصارت القضية واقعة "حين الخطاب بالنسبة اليه [فَصَعِقَمَنْ فِي السَّموات وَمَنْ فِي الْأَرْضِ] تقديم من في السَّماوات لشرافتهم والا فعن في الارض يصعق اولاً فان المراد النَّفخة الاولى وبها يصعق من في الارض اولاً ثمَّ من في السماء [الأُمَنْ شاءالله] فيخبر من شاءالله ان لايصعق جبرئيل و ميكائيل واسرافيل وملكث الموت ، وفي خبر : هم المشهداء متقلَّدون اسيافهم حول العرش [تُمَّ نُفِيخَ فِيهِ] نفخة [أخرى] وهي نفخة الاحباء [فَإذاهُم قِيامٌ يَنْظُرُونَ] قد مضى في سورة النسَّمل بيان الآمنين يوم القيامة وحين النسَّفخة الاولى اوالشَّانية ، وبيَّنا في سورة النَّور معانى الصَّور ووجوه قراءتها وكيفيَّة

THOUGH مورة الزمر

النفخ فيها وكيفية الاماتة والاحياء بها [و أَشُر قَمتِ الأَرْضُ بِنُور رَبِّها]. اعلم، ان نسبة الامام الى الارض والارضيتين مثل نسبة الرّوح الى البدن وقواه، وكما ان نور تحقيق تبديل الرض واشراقها كذلك نورالامام فى الدّنيا لا يظهر الافى الكملّ من شبعتهم، وامتاغيرهم من العناصر ومواليدها بنور وبتها انسانا كانت او حيواناً او تباتاً وجماداً فلا يظهر نور الامام فيها لا نغمارها فى ظلمات المادة و

عوارضها فاذا انقضىالدّنيا و انقضىالبراز خ الّتى هي معدودة منالدّنيا بوجه وانتهىالانسان الى الاعراف اوالى عالم المثال النّوريّالعلويّ صارت الارض مبدّلة ً والمادّة ولوازمهامطروحة وصارتٌ تلكثالارضمستشرقة ً بنورالامام (ع)



كما ان ّهذه الارض مستشرقة بنورالـَّشمس، واذا تبدّل ارضالعالم الصّغير وصارت ارض الملّكوت غالبة على ارض الملكئ استشرقت ارض البدن بنورملكوت الامام بل ارض العالم الكبيرتصير مشرقة "بنور ملكوته ويصيرالانسانمستغنياً ينور الامام عن نور الـَشمس كما قال المولوي قدّس سرّه عن النّشيخ المغربيّ :

> کفت عبدالله شیخ مغربی شصت سال از شب ندیدمین شبی من ندیدم ظلمتی در شصت سال نی بروز و نی بشب از اعتدال

ولممّاكان الانسان انموذجاً من العالم كان اذا تولَّد بالولادة الثَّانية وظهر عليه ملكوت امامه ظهر عليه كيفيَّة اشراق الارض بنور بيها، قال الصادق (ع) : ربّ الارض امام الارض ، قيل: فاذاخرج يكون ماذا ؟ - قال: اذا يستغنى الناً سعن ضوءالشمس ونورالقمرو بجتز ؤن بنورالامام، وعنه (ع) : اذاقام قائمنا اشرقت الارض بنور ربيها واستغنى العباد عن ضوءالشمس وذهبت الظلمة، وكلِّ ذلكت في العالم الصَّغير اشارة الى التَّولَّد الثَّاني وظهور ملكوت الامام [وَ وُضِعَ الْكِتَابُ] قد مضى في سورة الكهف بيان وضع الكتاب [وَجِيءَ بِالنَّبِيِّينَ] الَّذين هم رسل الله الي الخلق ليستلوا عن اجابةالخلق لهم وطاعتهم وانقبادهم ته [وَ الشَّهَداء] اي خلفاءالرَّسل (ع) في دعوة الخلق الَّذين يشهدون بافعالهم واحوالهم واخلاقهم واقوالهم على النَّاس بعد الانبياء (ع) [وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ] بين العباد اوبين النّبيتين والْشهداء وبين الخلق [بِالْحَقِّ] بحبث لابشوب القضاء باطل اصلا [وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ ما عَمِكَ" قدسبق معنى توفية كلِّ نفس ما عملت في سورة آل عمران [وَهُوَأَعْلَمُ بِما يَفْعَلُونَ] حال يعني ان الاتيان بالنبيتين والشهداء ليس لجهل الله بهم وبافعالهم [وَسيقَ الَّذينَ كَفَرُوا] بالولاية بقطعها تكليفاً و تكويناً حتى بموتوا وهم كافرون [اللي جَهَنَّمَ زُمَرًا] جمع الزّمرة الفوج والجماعة في تفرقة ، ولمَّا كان اهل الجحيم بحسب اختلاف احوالهم متفرقين بالسبق وعدمه وشدة العذاب وخفته استعمل الزمر فيهم [ حَتَّى إذا جاؤُها فُتِحَتْ أَبُوابُها ] جعل فتحت ههنا جواباً لاذا اشارة " الى ان" ابواب المجحيم مغلقة قبل الوصول اليها فاذا وصلوا اليها تفتح لهم بخلاف ابواب الجنان فانتها مفتوحةعلى الخلق قبل اتيانهم اليها، ووجهه أنَّ الأنسان بعد خلق آدممن التراب المجموع من السماوات والارضين والمسجين والعلييين في ارض بدنه يؤوى آدمه في الجنة الدّنيا فيكون آدمه في الجنة من اوّل خلقته فأبواب الجنَّة من اوَّل خلقته مفتوحةعليه وهو داخل فيها وليس يخرج منها الابعصيانه ، وامَّا ابوابالجحيم فهي مغلقة لانَّ الجحيم وابوابها ضدكفطرة آدمفهي مغلقة عليه الااذاخرج من الجنان وسيق الى النيران فاذاسيق الى النيران تفتح ابوأبها عليه ولذلك لم ينسب الله تعالى في شيءٍ من الآيات الدّخول الى ابواب الجنان ونسب الدّخول في كثير من الآيات الى ابواب الجحيم [ وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُها آلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ أَياتِ رَبَّكُمْ وَ يُنْذِرُونَكُمْ لِقاءَ يَوْمِكُمْ هٰذا قَالُوا بَلْي وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذابِ عَلَى الْكَافِرِينَ] كَانتِهم قالوا: لكنا كنا كافرين وحقت كلمة العذاب علينا لكفرنافلم نتنبَّه بتنبيههم [قبِلَ ادْخَلُوا أَبُو أَبَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فيها ] في جهنم [فَبتُسَمَنُوَى الْمُتَكَبِّرينَ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْ ارَبَّهُمْ] قد مضى بيان التقوى ومعانيها ومراتبهافي اوّل البقزة و في اواسطها وفي غيرها [ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا ] جماعاتٍ مختلفين بحسب الحال و المراكب والمراتب و المنازل [حَتَّى إذاجاؤُها وَفُبِحَتْ أَبُوابُها] جواب اذا محذوف اي دخلوها، اوكان لهم من الكرامة ما لا يمكن وصفها وقد ذكرنا في قرينه وجه اسقاط الواو هناك والاتيان بها ههنا ، وقيل : الاتيان بالواو ههنا لكون أبواب الجنان ثمانية



وابواب الجحيم سبعة ، والعرب يأتي بالواو في الشمانية و تسمَّيها واوالشمانية [وَقُالَ لَهُمْ خَزَ نَتُها سَلامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ] تهنئة لهم مقابل التّهكتم بالكفّار [ فَادْخُلُوهاخْالِدِينَ] عن الصّادق (ع) عن ابيه (ع) عن جدّه (ع) عن على (ع) قال: إن للجنة ثمانية ابواب، باب يدخل منه النبيون (ع) والصدّ بقون، و باب يدخل منه السَّهدا والصَّالحون، وخمسة ابواب يدخل منهاشيعتنا ومحبَّونا ، فلااز ال واقفاًعلىالصَّراط ادعوواقول : ربَّ سلَّم شيعتي ومحبَّى وانصاري واوليائي ومن تولاني فيدارالدّنيا، فاذاالنّداء من بُطناناالعرش؛ قداجبت دءوتك وشفّعت في شيعتك، ويشفع كلّ رجل منشيعتي ومن تو لاني ونصرني وحارب من حار بني بفعل اوقول في سبعين الفاً من جيرانه واقر بائه ، و بابٌ يدخل منه سائرالمسلمين ممَّن يشهد ان لاآلها آلاالله ولم يكن في قلبه مثقال ذرَّة من بغضنا اهل البيت [وَقَالُوا] بعد مشاهدة الجنَّة ونعيمها وسعتها ومنازلهم فيها وانعام الله عليهم بانواع نعمه [ الْجَمْدُ للهِ الَّذي صَدَقَنًا وَعْدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ] اي ارض الجنَّة او ارض الدَّنيا او ارض الآخرة لان " الكامل في الجنَّة بكون له التَّصرَّف في جميع اجزاء الدِّنيا [ نَتَبَوَّ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشاء فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ وَتَرَى الْمَلْائِكَةَ ] الخطاب لمحمد (ص) او عام والمعنى يقال حينئذ لكل ّراء : ترى الملائكة ، وإن كان الخطاب لمحمَّد إص) فالعدول الى المضارع للاشعار بان حاله في الحال انه يرى الملائكة [حافّ بنَ مِنْ حَوْلِ الْعَرْشِ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ ] قد مضى في اول سورة الفاتحة وجه تقييد التسبيح بالحمد وان تسبيحه تعالى ليس الابحمده كما أن حمده ليسالا بتسبيحه وقد مضيفي سورة البقرة في اولها وجه الفرق بين التسبيح والتقديس وبيان معنى التسبيح والتقديس عندقوله تعالى: و نحن نسبّتح بحمدك و نقدُّس لك [ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ] بين الملائكة بان جعل كلَّ في مقامه الالاتق به وحكم على كلَّ بالعبادة اللائفة به، او بين الخلاق و بكون تأكيداً لسابقه، واشعاراً برؤية محمد (ص) ذلك [ بالْحَقِّ وَقَيلَ الْحَمدُ لِله ] اتي بالفعل مبنيًّا للمفعول تلويحًا إلى ان مذا القول يجري على كلَّ لسان من غير اختصاص بقائل خاص [رَبِّ الْعالَمينَ ] فانه بظهر حيننذ لكل احدانه تعالى ربَّجميع اجزاء كل العوالم، عن الصَّادق (ع) : من قرأ سورة الزّمر استخفاها من لسانه اعطاهالله من شرف الدَّنيا و الآخرة واعزَّه بلامال ولاعشيرة حتى بها به من يراه وحرم جسده على النبار وبني له في الجنبة الف مدينة في كل مدينة الف قصر وفي كل قصر، مائة حوراء، وله معهذا عينان تجريان، وعينان نضاختان، وجنتان مدهامتان، وحور مقصورات في الخيام ، وذواتا افنان ، ومن كلَّ فاكهة ٍ زوجان .



مكّيّة كلّها، وقيل: سوى آيتين منها نزلتا بالمدينة وهما: انّالّذينَ يجادلون في آيات الله ( الىقوله ) لايعلمون، وقيل: سوى قوله: وسبّح بحمد ربّك بالعشيّو الابكاريعنى بذلك صلوة الفجر وصلوة المغرب وقد ثبت انّفرض الصّلوة نزل بالمدينة؛ خمس وثمانون آيةً.



× [حَم] قد مضى في اوّل البقرة وفي غيرها بيان واف للفواتح [تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْعَلب غافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَّابِ ذِي الطَّوْلِ] جمع تعالى في اوصافه بين الجلال والجمال، والفهر واللَّطف [ لإالهُ اللَّهُوَ ] لمَّا كانُ الجمع بين الاوصاف الجلاليَّة والجماليَّة والقهريَّة واللَّطفية والحقيقيَّة و الاضافية يوهم تعدّداً وكثرة في الموجودات نفي الكثرة واثبت التوحيد بعد ها [ إِلَيْهِ الْمَصييرُ ] اشارة الي توحيد المبدء والمنتهى [مايُجادِلُ في أياتِ اللهِ] في اخفائها وابطالها و الاستهزاء بها [ [إِلَّا الَّذينَ كَفَرُوا] بالولاية التكوينية والولاية التكليفية فآن الكفر بالله وبملائكته وكتبه ورسله ونعمه واليوم الآخر لايكون اكلا بعد الكفر بالولايتين فان الانسان ما لم يستر وجهةالقلب التبي هي الولاية التكوينيَّة وليست الولاية التكليفيَّة الامعينة الكشف الحجاب عن تلك الوجهة لا يكفر بالله ولا بملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر و نعمه [ فَلْا يَغْرُرُ لَكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلادِ] بالتّجارات الرّابحة والاعتبارات التي هي راجعة الى الدّنيا لانتهم مأخوذون عن قر بب كما اخذ التّذين من قبلهم [كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَالْأَحْزَابُ] اي الفرق المختلفة والامم المتفرِّقة كذَّبواكلتهم رسلهم [مِنْ بَعْدِهِمْ ] من بعد قوم نوح [ وَ هَمَّتْ كُلُّ أُمَّةٍ ] من تلك الامم المذكورة اوكل امة من الامم الماضية الذين ارسلاليهم رسول [ بِرَسُولِيهمْ لِيَمَأْخُذُوهُ] فيمنعوه من رسالته او يعذ بوه او يقتلوه كما هم قومك بك ليأخذوك فيحبسوك او يقتلوك [وَجادَلُوا] اى رسولهم [بالباطل ليد حضوا] اى يزيلوا [به الْحَقّ ] كما يجادل قومك لان يز لقوك ويزيلوا الحق [ فَأَخَذْتُهُمْ ] بسبب الهم و الجدال فلاتحز ن فانا تأخذ قومك و نعاقبهم [ فَكَيْفَ كَانَعِقَّاب] يعنى انتَّكم ان لم تشاهدوا عقوبتي لهم فقد سمعتماخبارها وتشاهدون في مروركم بديارهم آثارها فلم لاتعتبرون بهم؟ ! ومم تغتم يا محمد (ص) بهمة قومك وجدالهم؟ [ وَكَذَلِكَ ] اي مثل ذلك العقاب المسموع للكل [حَقَّت كَلِمَةُ رَبِّك] بالعذاب [عَلَى الَّذين كَفَرُوا] باللهوكتبه ورسله واليوم الآخر ولاسية ماالكافرين الذين كفروا برسالتك والمنظور الكافرون بولاية على (ع) [ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ النَّار ] عن الباقر (ع) يعنى بني امية [ أَلَّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ ] جواب لسؤال مقدر ومقابل لقوله : ما يجادل في آيات الله كانة قبل : هذا حال الكافرين والمجادلين في آيات الله فما حال المؤمنين ؟ \_ فقال : حالهم ان المَّذين يحملون العرش [وَمَنْ حَوْلَهُ] حطف على الَّذين يحملون العرش اوعطفٌ على العرش [ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ] قد مضى في اوّل الفاتحة وفي غيرها وجه تقبيد التسبيح بالحمد [وَيُؤْمِنُونَ بِهِ] ذكرهم بوصف الأيمان تفخيماً لشأن الايمان وتعظيماً لاهله وبشارة لهم [وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ أَمَنُوا] واستغفارهم مستجاب لخلوهم عن الهوى واغراض النفس، والمراد بالذين آمنوا الذين يستغفرنهم الملائكةمن آمن بالايمان الخاص والبيعة الخاصة الولوية دون من اسلم بالبيعة العامة النَّبو يَّة فقط، فانتَّهم وانكانوا مغفو رين اذا لم يتنبَّهوا بالبيعةالاخرى ولم يتذكَّروا بالولاية ، وانَّ الايمان ليس الا



بالبيعة الخاصّة الولويّة وكانوا في متابعتهم للرّسل (ص) ثابتين غير متلوّنين لكن ما به استغفارا لملائكة ليس الاانفحة الولاية كما ورد في اخبارناتفسيرهم بشيعتهم،فعن الرّضا (ع)للَّذ بن آمنوًا بولايتنا ، وعن الصَّادق (ع) ان تله ملائكة " يسقطون الذَّنوب عن ظهورشيعتنا كماتسقط الرَّيح الورق في اوان سقوطه وذلك قوله تعالى : الَّذين يحملو نالمر ش (الآية) قال استغفارهم والله لكم دون هذا الخلق [رَبَّنا] استينافٌ جوابٌ لسؤال مقدّر بتقدير القول ، او حالٌ بتقدير القول [ وَسِعَتْ كُلَّشَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا ] بعني بالتوبة الخاصة الولوية الجارية على يد ولى الاموفى ضمن البيعة الخاصّة [وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ] في مقام عملوا الصَّالحات المذكور في سائر الآيات مع الايمان [وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيم رَبَّنا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنٍ] هي جنات الاقامة التي لا يخرج منها الي غيرهالكونها آخرة الجنات [ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنَ صَلَحَمِنْ أَبْائِيهِمْ ] عطف على مفعول وعدتهم اوعلى مفعول أدخالهم والمراد بالصلاح استعداد الصلاح فانته نحوصلاح لاالصلاح بالفعل الحاصل بالولاية والبيعة الخاصة فانته لواريد ذلكئ الصّلاح لم يكن دخولهم بتبعيّةالغير ولم يثبت بذلكئ للمنبوع شرافة فان شرافة المؤمن بان يكون يدخل الجنّة بواسطته آباءه و اتباعه اللَّذين لم يستحقُّوا دخولها بانفسهم، فان من لم يبطل استعداده من آباء المؤمنين و اولادهم وازواجهم ينخل الجنة ان شاءالله بواسطتهم، ويجوز أن يراد بالصّلاح الصّلاح بالفعل فيكون للآباء والاتباع استحقاق الدّخول بسبب الايمان وبسبب نسبتهم الى المؤمن فانتهم ينتفعون بتلكك النّسبة ايضاً [وَأَزْواجهمْ وَذُرَّيَّا تِهِمْ] تقديم الازواج لمراعاة الترتيب في الوجود لا في الشرف ولا في النسبة [ إنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ ] أي الغالب الذي لايمنع من مراده [الْحَكيمُ] اللّذي يعلم مقانق الاستعدادو الاستحقاق وتفعل على حسبها بحيث لا يمكن ابطال فعلكت والسوال عنك فيه [وَقِيهم السَّيِّ ثاب] اى الشرور التي تصيب النّاس يوم القيامة ويوم دخول اهل الجنان في الجنان واهل النيران في النيران لأن سيتات الدّنيا ان كانت شروداً بالنّسية الى المراتب الحيوانية ومداركها تكون رحمات منافة بالنسبة الى المراتب الانسانية ومداركها بخلاف سيَّتات الآخرة فانَّها شرورٌ بالنَّسبة الى المقامات الاخرو بَّة، وليس للانسان مرتبة محينة سوى المراتب الاخروية حتى تكون هي خيراتٍ بالنّسبة البها [ وَمَنْ تَق السَّيُّ أَتِ يَوْمَتِذٍ] يوم دخول اهل الجنان في الجنان [ فَقَدْرُ حِمْتَهُ وَذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ] لان الرّحم الدّنيوي فوز مشوبٌ بالآلام بخلاف الرّحم الاخرويّ فانته فورٌ غيرمشوبٍ فكأن الرّحم الدّنيويّ ليس برحمٍ ، ولكون المراد الرّحم الاخروي حصرالفوز العظيم فيه، وفستر القسمي الآية هكذا : الَّذين يحملو ن العرش يعنى رسول الله (ص) والا وصياء (ع) من بعده يحملون علم الله و من حو له يعنى الملائكة الدِّين آمنوا يعني شيعة آل محمَّدٍ (ص) الدَّين تابوا من ولاية بنيامية واتبعوا سبيلك اي ولاية وليّالله ومنصلح يعنىمن تولتي علبتا وذلكت صلاحهم فقدر حمته يعني يوم القيامة وذلك هوالفوز العظيم لمن نجّاه الله من هؤلاء [ إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا ] جوابُ سؤال مقدّركاته سنل : هذا حال المؤمنين فما حال هؤلاء الكافرين الآذين يجادلون بالباطل ويهمون برسولهم؟ اوما حال هؤلاء الآذين كفروا بولاية علىٍّ (ع)؟وهذاهوالمراد ولتأكيدعقو بتهم والتّغليظ عليهمأتي بان ّههنا [يُنْادَوْنَ] يعنى يناديهم الملائكة تهكّماً بهم [ لَمَقْتُ اللهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنْفُسَكُمْ ] الامارة او ذواتكم ، اوالمراد بأنفسهم انمتهم الحقة فانتهم انفسهم حقيقة لانفسية لهما لابائمتهم (ع) ويؤيده قوله نعالى [إذْتُدْعَوْنَ إلَى الأيمان] بالداو بالرسول (ص) توفينيتر الارتي الفكر الفران THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT بيان السعادة

۲۰

او بولاية على (ع) وهوالمراد [فَتَكْفُرُونَ] فانه بظاهره متعلَّق بالمقت الثَّاني ومقتهم في الدَّنيا ليس أ لامقت من كانوا يدعون ألبه يعنى مقت الله في الدُّنيا لكم اكبر من مقتكم في الدَّنيا امامكم ، أو مقت الله في القيامة لكم اكبر من مقتكم فيالدنيا امامكم ، ويجوزان يكونالمراد ان مقتالة في القيامة اكبر من مقتكم انفسكم الامارة اوذواتكم في القيامة ، ويكون إذ تدعون متعلقة بمحذوف او تعليلا لمقت الله ، وعن القسمي الذين كفر وا بنو امية والى الا يمان ١١ يعنى الى ولاية على (ع) [قَالُوا رَبَّنا أَمَتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَأَجْيَيْتَنَا اتْنَتَيْنِ] قد سبق في سورة البقرة عند قوله تعالى كيف تكفرون بالله وكنتم امواتاً فأحياكم ثم يعينكم بيان الامانتين والاحياتين ، والغرض من مثل هذا النداء والتضرع والمناجاة استرحامه تعالى ولذلك قالوا بعده [فَاعْتَرَفْنا بِنُنُوبِنافَهَلْ إلى خُرُوج مِنْ سَبيل] سۋال للخروج بصورة الاستفهام ويأتون بالخروج منكراً اشعاراً بفرط قنوطهم كأنتهم يسألون شيئاً يسيّراً من الخروج [ذلكُم ] العذاب وعدم الاجابة الى الخروج [ باَنَّهُ إذا دُعِي الله وَحْدَهُ كَفَرْتُم ] ضمير با منه للشأن وكان مع اسمه مقدّر بعده حتّى يصحّ الانيان باذا يعنى ذلكم بانيّه كنتم اذادعي اللهوحده والمقصود من دعوةالله وحده دعوةوليّ-الامر لاته بدعوته بُدعي الله وحده يعنى يحصل التّوحيد للّسالكث الي الله بسبب الولاية والّسلوك على طريقها ، و بالاقبال على وليَّ الامر يقبل على الله ، و بمعرفته يعرف الله بل معرفته بالنَّو رانيَّة هي معرفة الله فالمعنى اذادعي مظهرالله الَّذي هو خليفته كفرتم به [وَإِنْ يُشْرَكُ بِهِ تَؤْمِنُوا] تدعنوا وتسلّموا ، عن الصّادق (ع) انته قال: إذا ذكرالله وحده بولاية من امرالله بولايته كفرتم ، وان يشرك به من ليست له ولاية "تؤمنوا بأن " له ولاية "، وعنه (ع) ايضاً: اذا دعي الله وحده واهل-الولاية كفرتم [فَالْحُكْمُ لِلهِ] تعليل للمعنى المستفادين المقام كأنه قال: فذوقوا فان الحكم لله [الْعَلِي الْكَبِيرِ] لا حكم لغيره [هُوَ الَّذي يُريكُم أياتِه] ابتداء كلام منقطع عن سابقه ، أو جواب لسؤال مقدّركاته قيل : ان كان الحكم له وحده فما له لايحكم على العباد بالايمان؟! وإراءة الآيات امَّا باراءة معجزات الانبياء (ع) او باراءة آيات صدقهم ، او باراءة آيات قدرته وحكمته وعلمه ، او باراءة آيات تدبيره على وفق حكمته ، او باراءة الآيات الانفسية التي لا بخلو احدٌ منها [ وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ رِزْقًا ] أي رزقاً عظيماً هوالرّزق الانساني من العلم و الحكمة [و] لكن [ ما يَتَذَكَّرُ ] بالآبات ولابتزول رزق الأنسان من السماء [ الأُمَنْ يُنيبُ ] الى الله بالتو بة على بدولي -أمره [فَادْعُوا الله] يعنى إذا كان الامركذلك فادعواالله [مُخْلِصنينَ لَهُ اللَّينَ وَلَوْ كَرَهِ الْكُافِرُونَ] دعاءكم لله او اخلاصكم له الدّين [ رَفيعُ الدَّرَجاتِ ] خبرٌ بعد خبر لقوله هو في هو الّذي ير يكم ، او صفة لله مقطوعة عن الوصفية بناء على اكتسابه التّعريف من المضاف اليه على قراءة الرّفع، او باقية على الوصفية على قراءة النّصب، اوحال عنه بناء علىعدما كتسابه التعريف عن المضاف اليه ، والرّفع بمعنى المرفوع بمعنى ان درجات وجوده مرفوعة بحيثلا ينالهادراك مدرك سواه، او بمعنى الرّافع بمعنى انّه رافع درجات عباده، اودرجات خلقه، اودرجات فعله وصفاته [ ذُوالْعَرْشِ يُلْقِى الرُّوحَ ] قد فسّر الرّوح ههنا بالقرآن وبالوحي وبالنّبوّة وبجبرئبل وورد في اخبار عديدة ان الرّوح ملك اعظم من جبرائيل ولم يكن مع احدٍمن الانبياء (ع) وكان مع محمدٌ (ص) وهو كان مع الاثمة (ع)، و فسرّ الرّوح في الاخبار بمعان ٍ أخرمثل روح الايمان و روح القوّة و روح النّشهوة وغيرذلك، و يجوز ان يفسرّ بالولاية التي هي مصدرالنبوّة والرّسالة وروحهما فانتّها حقيقة المشيّةالتي هي متّحدة مع ربّ النّوع الانسانيّ التذي هو ربّ جميع الارباب وعنه يعبّر بروح القدس اللّذي لم بكن مع احدٍ من الانبياء (ع) وكان مع محمّد (ص) [ مِنْ أَمْرِ هِ ]



اي منعالم امره ، اومن امره الَّذي هو كلمة كن الوجوديَّة، وهي المشيَّة التي هي فعله وكلمته وأمره [عَلٰي مَنْ يَشْاءُ مِنْ عِبْادِهِ لِيُنْذِرَيَوْمَ التَّلَاق] اي بوم تلاقي اهل الارض واهل السماء ، اوتلاقي المحسن و المسيء ، اوتلاقي-الاحبّاء ، اوتلاقي المظلُّوم والظَّالُم ، او تلاقق المسرع والبطيء و تلاحق الكلِّ، اوتلاقيالاتباع والمتبوعين وهو يوم القيامة [يَوْمَ هُمْبْارزُونَ] عندالله من قبورهم اومن استارهم التي هي عبارة عن حدودهم و تعيّناتهم لانتهم يخرجون يومنذ من جميع التعينات والحدودولذلك قال: [لايَخْفي عَلَى اللهِ مِنْهُمْ شَيْءً] من اعمالهم واقوالهم واحوالهم ومراتب وجودهم ودقائقها يعنى بظهرعلىالخلق انتهم كانوا على الدوام بارزين عندالله وكانوا لايخفىعلى الله منهم سر شيء " [لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ] بتقدير القول وحكاية لما يقوله تعالى في ذلكت اليوم لهم، اوابتداء كلام منه واخبار بانه لم بكن في ذلك اليوم احد مالكاً لشيء [ لِلهِ الْواحدِ الْقَهَّارِ ] جوابٌ منه لسؤالُه [الْيَوْمَ تُجْز في] تكرار اليوم لتمكين ذلكث اليوم في القلوب تهديد أمنه وترغيباً اليه [كُلُّ نَفْسٍ بِما كَسَبَتْ لاظُلْمَ الْيَوْمَ] بنقص ثواب اوزيادة عقاب [[تُ اللهُ سَرِيعُ الْحِساب] جواب سؤال مقد ركانة قيل: النقوس البشرية غيرمتناهبة فكيف بمكن محاسبة الكلِّ في يوم واحد؟ - فقال : أنَّ الله سر يع الحساب بحاسب الكلِّ في وقت واحدٍ لانته لايشغله شأن عن شأن ولا-حسابٌ عن حسابٍ، عن امير المؤمنين (ع) : الميم ملك الله يوم لاما لك غيره و يقوّل الله لمن الملك اليوم؟ ـ ثم تنطق أرواح انبياته ورسله وحججه فيقولون : لله الواحد القهَّار ، فيقول الله جلَّ جلاله : اليوم تجزي (الآية) وعنه (ع) : انته سبحانه يعود بعد فناء الدنيا وحده لاشيء معه كماكان قبل إبتدائها كذلكئ يكون بعد فنائها بلاوقت ولامكان ولاحين ولازمان عدمت عند ذلك الآجال والاوقات ، وزالت السنون والساعات ، فلا شيء الا الواحد القهار الذي اليه < مصيرجميع الامور بلاقدرة منهاكان ابتداء خلقها، وبغير امتناع كان فناؤها، ولوقدرت على الامتناع لدام بقاؤها [وَأَنْذِبِرْ هُمْ يَوْمَ الْأَزِفَةِ ] الآزفة اسم يوم القيامة لقربها فيكون اضافة اليوم اليه مثل اضافة العام الى الخاص [ إذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنْاجر] من شدّة الخوف والوحشة فانَّة وقت الخوف والاضطراب يتحرَّك القلوب من مواضعها كأنتها تبلغ الحناجر [كُاظِمينَ] حالٌ من القلوب او المستتر في الظّرف، ونسبة الكظم الي القلوب امّامجاز عقليَّ اولتشبيه. القلوب بالعقلاء [مالِلظَّالِمينَ مِنْحَميم] قريب بنفعهم ويدفع عنهم [وَلاشَفيع يُطاع] توصيف الشفيع للاشعار بان الشفيع أذا لم يكن مطاعاً لاينفع شفاً عته فكانته لم يكن شفيعاً، وليس المقصود أنَّه قد يكون لهم شفيع غير. مطاع [يَعْلَمُ خاتِينَةَ الْأَعْيُن] الخائنة مصدر مثل الكاذبة او وصف والمعنى يعلم العين الخائنة من الاعين، وخيانة العين عبارة عن النَّظر الى ما لا يَحلَّ لها النَّظر البه ، اوكنابة عن نظرها الى شيء بحيث لا يظهر نظرها على احد اوكناية عن الاشارة بالعين، وقيل: كناية عن قول الرّجل: ما رأيت وقد رأى ، او رأيت وما رأى ، اوعبارة عن النّظرة الثّانية التي هى عليك كما في الخبر : النَّظرة الاولى لك والثَّانية عليك [ وَ مَا تُخْفِي الصَّدُورُ ] من العز مات والنّيات والخطرات التي لم تظهرها لاحدٍ ، اومن القوى والاستعدادات التي لم يطلّع صاحبوا القلوب عليها فكيف بغيرهم [وَاللَّهُ يَقْضِى إِلْحَقَّ] عطف بمنزلة النَّنيجة كأنَّه قال: اذاكانالله ذاالعرش يعنى كان مالك جملة الخلق وكان واحداً قهاراً ليسَ بعجز عن شيءٍ ولا يخفى منهم عليه شيء " ولم يكن منه ظلم "على احدٍ وكان عالماً بجميع الخلائق بتمام اوصافهم واحوالهم وقواهم واستعداداتهم فهو يقضى بالحق بينهم لاغيره وعلى التفاسير السابقة للآيات السابقة فالمعنى ان علياً (ع) الذي هومظهر الهةالله يقضى بالحق [ وَ الَّذِينَ يَدْعُونَ ] اي بدعونهم [ مِنْ دُونِهِ ] وهم

۲١



: YY

بنوامية ومن وافقهم ، ويجوزان يكون عائدالموصول ضميرالفاعل [لايَقْضُونَ بشَيْء] فضلاً عن القضاءبالحقّ [إنْ الله هُوَ السَّميع الْبَصبير] في موضع تعليل لحصر القضاء بالحق فيه [أوَلَم يسير وافي الأرض] فيشاهدوا آثارالماضين وآثار قضائه تعالى بالحق [فَيَنْظُرُواكَيْفَكُانَ عَاقِبَةُ الَّذِينَ كَانُوامِنْ قَبْلِهِمْ كَانُواهُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةُ وَأَثْارًا فِي الْأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ اللهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ اللهِ مِنْ واق ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ] كما أتيتهم بها [فَكَفَرُوا ] كماكفر هؤلاء [فَأَخَذَهُمُ الله إنَّهُ قَوى شَدِيدُ الْعِقْابَ ] فليحذرهو لاء ممانز ل بهم [ وَلَقَدْ أَرْسَلْنا مُوسى بالياتِنا ] اشارة الى حال بعض الذين من قبلهم [وَسُلْطَانٍ مُبِين اللي فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُواساحِرَ كَذَّ إِبَّ فَلَمّا جَاءَهُمْ بِالْحَقِّ مِنْعِنْدِنا قَالُوا اقْتُلُوا أَبْناء الَّذِينَ أَمَنُوا مَعَهُ وَاسْتَحْيُوا نِساءَهُمْ] اي استبقوابناتهم، اوامنعوانساءهم من مضاجعة. ازواجهم، او تجسّسوا حياء نساءهم لتجسّس العب او الحمل [ وَمَا كَيْدُ الْكُافِرِينَ إِلّا في ضَلّال] وضياع ·[وَقُالَ فَرْعَوْنُ] مثل من يخاف من خصمه ومعذلك يهدّده [ذَرُونِي أَقْتُلْ مُوسَى وَلْيَدْعُ رَبَّهُ] فانته لم يكن له مانع من قتله لكنَّه كان يخاف منه ومن ثعبانه و يخوفته بالقتل، وقيل: كانوا يكفُّونه عن قتله و يقولون : انته ليس الّذي تخافه بل هوساحر ولوقتلته ظن "انتكث عجز ت عن معارضته بالحجَّة [إنَّى أخافُ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أو أَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ] بان يفرّ ق النّاس عن الاجتماع اوخرج عن الطّاعة وادّ عي السلطنة [وَقُالَ مُوسَى إنّي تُخْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلُّهُتَكَبِّرِ لا يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحِسَابِ وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ أَلِ فِرْعَوْنَ] من اقاربه، في خبر : انه كان ابن خاله، وخبر آخر : كان ابن عمة [يكتم المانة] قال القمي كان يكتم ايما نهستما ثة سنة [أتَقْتُلُونَ رَجُلًا] عظيماً اوذكراً من الاناسي اورجلا محالة [ أَنْ عَلُّولَ رَبٍّ الله ] صفة لرجلاً كما ذكر اوبتقدير اللام علة لتقتلون [وَقَدْجاء كُمْ بِالْبَيِّناتِ] على صدق دعواه [مِنْ رَبِّكُمْ] فاحذروا من مخالفته ومؤاخذة ربتكم [وَإنْ يَكُ كَاذِبًا] لا يضرَّكم كذبه شيئًا [ فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكَ صَادِقًا يُصِبْكُمْ بَعْضُ الَّذى يَعِدُكُمْ ] ان لم يصبكم كله [ إنَّ اللهُ لا يَهْدى مَنْ هُوْمُسْرِفٌ ] متجاوز عن حدَّه في امره [كَذَّ ابّ ] ظاهره انه تعليل لقوله ان يك كاذباً يعنى انه ان يك كاذباً لم ينلما ارادمنكم من كذبه لان الله لايهدى الى مراده من هو مسرف كُذاب ولكنَّه في الحقيقة تعريض بفرعون وقومه بحيث لا يصير سبباً لشغبهم لانَّه اثبت صدق موسى (ع) بقوله: و قدجا كم · · · بالبِينات [ياقَوْم لِكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ] غالبين [في الأرض] ارض مصر وشكرهذ النقعة ان تجيبوا رسول الله الدي آتاكم هذا الملك لاانكار رسوله [فَمَنْ يَنْصُرُنا] ادخل نفسه فيهم ليظنو التهمنهم [مِنْ بَكَأْس الله إِنْجَاءَنا] فلا تتعرَّضوا لبأس الله بانكار رسوله و إيذائه وقد اجاد في الجدال حيث انكرقتله عليهم و اسند انكاره بما لايمكن ردّه والتشغب معه فانه قال اوّلاً : انته يقول : ربّي الله فان لم تعترفوا ولم تذعنوا بالله فليكن ذلك محتملاً لكم ودفع الضر والمحتمل واجب عقلا فترك التعرض واجب عقلا، وقال ثانياً: انه جاء بالبينات على صدق دعواه فكيف تجترؤن عليه و تقتلونه؟ ! وثالثاً انه غيرخارج من الكذب اوالصّدق وكذبه لايضر كم وصدقه يضر كم لامحالة ، والضّرر



المحتمل واجب التّحرّز، وقال رابعاً : انَّه ان كان كاذباً لا يُهتدي اليمراده وان كنتم انتم كاذبين لم تهتدوا الي قتله فلا تتعرَّضوا لقتله لكنه لما البت صدقه كان كأنه قال: انتم كاذبون ولا تهتدون الى قتله [ قَالَ فِرْعَوْنُ ] تليبنا لقومه [ما أريكُمْ اللاما أرى] واعتقد [ وَما أَهْدِيكُمْ اللَّسَبِيلَ الرَّشَادِ وَقَالَ الَّذِي أَمَنَ بِإِقَوْم إِنّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْم الْآخُزاب ] الدين تحزَّبوا على رسلهم ولم يقل مثل ايّام الاحزاب لارادة الجنس من اليوم وتفسيره باينام نوح (ع) وعاد وشعود [ مِثْلَ دَأْبِ قَوْم نُوح وَعادٍ وَتَمُودَ ] مثل سنة الله وعادته فيهم [ وَالكذِّينَ مِنْ بَعْدِهِمْ] كفوم ابراهيم (ع) ولوط وشعب (ع) [ وَمَا اللهُ يُر يدُظَلْمًا لِلْعِبادِ ] فلا يعاقبكم ان كنتم صالحين [وَيَاقَوْم إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنادِ] اى شدائده، و يوم التّناد يوم القيامة لتنادى النّاس فيه واستغاثة كلّ بالآخر لغايةوحشتهم مثل الغرقي يتشبَّثون بكلَّ حشيش ٍ، اولتنادي اهل الجنَّةواهل النَّار بقولهم : أفيضو اعلينا من الماه او ممارز قكمالله وقولهم: أنَّ الله حرَّ مهماعلى الكافرين ، فعن الصَّادق (ع) : يوم التَّناديوم ينادي أهل النَّار أهل الجنة : افيضوا علينا من الماء اومما رزقكم الله ، وقيل : لان بعض الظَّالمين ينادي بعضاً بالويل والشّبور، وقيل: لانه بنادى فيه كل أناس بامامهم [يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرٍ بِنَ] حال مؤكدة اى تدبرون عن الموقف اوعن الله ليأسكم من رحمته، اوعن النار فارين منها [مالكُم مِنَ الله] من بأس الله اومن قبل الله [مِنْ عاصِم وَمَنْ يُضْلِل اللهُ فمالَهُ مِنْ هادٍ] عطف فيه معنى التعليل لسابقه ، اومعنى الإستدراك كأنَّه قال: لكن لا ينفعكم نصحي لان الله اضلكم ومن بضلل الله فما له من هاد [وَلَقَدْجاء كُمْ] عطف اوحال فيه معنى التعليل [يُوسُفُ مِنْ قَبْلُ بِالْبَيِّناتِ فَما زِ لْتُمْ فِي شَكٌّ مِمَّاجاء كُمْ بِهِ حَتّى إذا هَلَكَ الوريم بعلار تضادكم بالغائب عن انظاركم دون الحاضر عندكم و جعلنموه خاتم الرّسانة و [قُلْتُمْ لَنْ يَبْعَثَ اللهُ مِنْ بَعْدِ وَرَسُولًا] اوالمعنى حتى اذاهلك بفيتم على كفركم وقلتم : لن يبعث الله من بعده رسولا [كَذْلِك] الصَّلال المَّذي كنتم انتم واسلافكم عليه [ يُضِلُّ اللهُ مَنْ هُوَ مُسْرف ] متجاوزٌ عن حدّه [ مُرْتَابٌ ] اي شأنه الارتياب و ليس له حالة يقين بما ينبغي ان يتيقّن [ أَلَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي أيات الله ] بالابطال والاخفاءوالاز دراءوالتنقيص [بِغَيْرِ سُلْطَانِ آتْيهُمْ] بغير حجّة بل محض التقليدوالتشكّ وهوى النفس او بغيرذى سلطنة إناهم واجبرهم على ذلك [كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَالله وَعِنْدَ الَّذِينَ أَمَنُوا ] اعراب الآيةان" من من قوله من هو مسر في موصولة مفعول ليصل والذين يجادلون بدل منه اوصفة كه، اوخبر لمحذوف اومفعول لفعل محذوف،اومبتدء خبره قوله تعالى : بغير سلطان،او كبر مقتاً بتقدير جدال اللذين يجادلون كبر مقتاً،اوقوله تعالى [كَذَلِكَيَطُبُحُ الله] بتقدير العائد او من من هو مسر فُ موصولة مبتد، والذين يجادلون خبره ، او يغير سلطان أوكبر مقتاً ، أوكذلك يطبع الله ، او من استفهامية ، والذين يجادلون بتقدير مبتدء ، او بتقدير خبر جوابٌ للاستفهام من الله ، اوا لَّذين يجادلون مبتدءٌ ، وبغير سلطانٍ خبره ، اوكبر مقتاً ، اوكذلك يطبع الله وكذلك يطبع الله استيناف كلام اوخبر كماذكر، او كذلك فاعل كبر بجعل الكاف اسماً ويطبع الله استيناف كلام ، اوخبر للَّذين يجادلون اولمن [عَلَى كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّر جَبَّارٍ] قرى باضافة القلب وحيننذ بكون اشارة الى تفرق قلب



۲ź

المنكبتروتوزيعهعلىمهام عديدة كرجل فيه شركا متشاكسون، وقرئ بتنوين القلب،وحينند يكون نسبةالتكبتر الى القلب مجازاً، وقد مضى في اوّل البقرة بيان ختم القلوب وطبعها [وَقُالَ فِرْعَوْنُ] تمويهاً على العوام [ياهامان أَبْنِ لِي صَرْحًا ] قصراً مرتفعاً ظاهراً على الانظار من صرح الشيء اذا ظهر [ لَحَلَّى أَبْلُغُ الأسياب أسباب السَّمواتِ] كلما يتوصَّلبهالىشيء آخريسمتىسبباً، والاضافةالىالسماوات بيانية، لان السماوات اسباب ايجاد المواليد وابقائها ، او بتقدير اللام والمراد بها الطرق التي بهايوصل إلى السماوات [فَاطَّلِع] قرى بالرفع عطفاً على ابلغ، وبالنَّصب جواباًللترجتي [الي الم مُوسى وَإِنَّى لَأَظُنَّهُ كَاذِبًا] كان تأمَّله في قتل موسى (ع) وتصريحه بظنته كذب موسى لرشدته (اى ولد الحلال) كمافي الخبر [وَكَذَلْلِكَ] التّزيين الّذي زيّن له في بناء الصّرح والصّعود الى السماء [ زُيِّنَ لِفِرْعَوْنَ سُوءُ عَمَلِهِ ] في سائر اعماله [ وَصُدَّ عن السَّبِيل ] قرئ مبنيآ للفاعل ومبنيآ للمفعول [وَمَا كَيْدُفِرْعَوْنَ إِلاَّفِي تَبْابٍ] في نقصان اوخسار [وَقَالَ الَّذِي أَمَنَ يَاقَوْم اتَّبِعُونِ أَهْدِ كُمْ سَبِيلَ الرَّشادِ يأْقَوْمُ إِنَّما هٰذِهِ الْحَيْوةُ الدَّنْيا مَتَاعً ] تمتع يسير بحسب المدارك النازلة الحيوانية فانه اذانسبالى المدارك الانسانية لم يكن يعد تمتعاعلي ان تمتعهامشوب بالآلام والاسقام والبلايا والمخاوف ومع ذلكت لم يكن مدّة بقائه اللا قليلاً من الايّام و اذا لوحظ مع الابّام الآخرة الغير المتناهية لم يكن يعدّ في شيء [وَ إنَّ الْأُخِرَةَ ب هي ذار الْقَرار] فلا امد لمداه ولا نقص ولا شوب لتمتعه [ مَنْ عَمِلَ سَيَّفَةً فَلا بُجْزى إلا مِثْلَها ومَن عَمِلَ صالِحًا مِنْ ذَكَر أَوْ أُنْشَى إدهذا جوابٌ لسؤال مقدَّد من حز قبل او من الله [ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولْ شِكَ يَدْ خُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فيها بغَير حِساب ] بسط في جانب التواب واقتصر في جانب العقاب على ذكر الجزاء المقيد بكونه مثل السينة ترجيحاً لجانب الوعد [وَياقَوْم مالي آدْعُو كُمْ إلَى النَّجْاةِ] لم يقل مالكم نصفاً من نفسه في مقام النصح [ وَتَدْعُونَنِي إِلَى النَّارِ تَدْعُونَنِي] بدل من الاول [لا تفريالله وأشراك به مالَيْس لي به] اي بر بو بيِّته و استحقاق آ لهته [عِلْمٌ ] تعريضٌ بهم و ان عبادة ما ليس على جواز عبادته برهان ليست ا لا سفاهة وانتم تعبدون ما ليس لكم با لهته علم "[وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ] المنبع الذي لا يمنعه عن مراده مانع وعزته ٢٢ دليل آلهته [الْغَفُّار] الذي ينبغي ان يطلب بعبادته غفرانه [لاجَرَم] يقال: لاجرم، ولاذاجرم، ولاان ذاجرم، بزيادة ذا ، اوانالمفتوحة مع ذا، ولاعن ذاجرم، كلِّ ذلكت مثل ضرب ولاجرم ككرم ولاجر باسقاط الميم ولاجرُم بضم الجيم وسكونالرَّاء كأنَّه كانفعلاَّ ماضياً ثم كثر استعماله فدخل عليه ذا ، اوانوذا، اوعنوذا، ولم بغيَّر عن صورته وهومن مادَّة الجرم بمعنى الذنب بقرينة استعمالهلاجرم بضم الجيم وسكونالراءفي مقام الباقي، اومن الجرم بمعنى القطع بقرينة. استعماله في مقام لابد ولامحالة ، وفي مقام حقًّا، وهذًّا كان اصله ثم "كثر استعماله في مقام تأكيد الكلام حتى تحوَّل الى معنى القسم فانه يقال : لاجوم لآتينك باتيان الجواب له مثل جواب القسم وقد سبق في سورة النّحل بيان اجمالي للاجرم [أنَّماتَدْعُونَنِي إلَيْهِ] من الاصنام اوفرعون [لَيْسَ لَهُ دَعْوَةً] اى دعوة مقبولة حقة [في الدُّنْيا وَلافي الْإنجرَةِ وَأَنَّمَرَ دَّنا] اي مردي ومردّكم جميعاً [الحي الله] فيبغى الاعراض عن المتكم والاقبال الي الله الذي ينتهى امرنا اليه والىمحاكمته [وَ إَنَّ الْمُسْرِ فِينَ] المتجاوزين عن حدّهم الانسانيّ بالادبار عن الله والاقبال على ما ليس له



الجزء الرابع والعشرون

دعوة في الدّارين [هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ فَسَتَذْ كُرُونَ] عند معاينة الموت وتهيَّز اسباب العذاب لكم [ما أقُولُ لَكُمْوَأُفُوَّضُ آمْرِي إِلَى اللَّهِ] لانه العزيز العلبم القدير ذوالعناية بأمر العباد ولا أخاف ما تخوفونني به لعدم قدرته على شيء [إنَّ الله بَصير بالعِباد] في حفظ من توسل به [فَوَقيه الله سَيِّئاتِ مامكروا وَحاق بِال فِرْعَوْنَ سُوءً الْعَذَاب] قد وردٌ في الاخبارانيم قطعوه ارباً ارباً ولكن وقاهالله ان يفتنوه في دينه، وعن الصّادق (ع) في حديث: كان حز قيل بدعوهم الى توحيدالله و نبوة موسى (ع) وتفضيل محمد (ص) على جميع رسل الله وخلفه وتفضيل على بن-ابي طالب (ع) والخيار من الاثمة على سائراوصياءالنبيتين والى البراءة من ربو بينة فرعون، فوشى به الواشون الى فرعون وقالوا : إن حزقيل يدعوهم إلى مخالفتك ويعين اعداءك إلى مضادتك فقال لهم فرعون : ابن عملي وخليفتي على ملكي وولى عهدىان فعل ماقلتم فقداستحق العذاب علىكفره بنعمتي، وان كنتم عليه كاذبين فقداستحققتم اشدالعذاب، لايثاركم الدّخول في مساءته فجاء بحز قيل وجاء بهم فكاشفوه ، وقالوا : ءانت تجحد ر بو بيّة فرعون الملكث و تكفر بنعمائه ؟ - فقال حز قيل: ايمَّها الملكئ هلجرَّبت عليَّ كذباً قطَّ ؟- قال : لا ، قال فسلهم من ربَّهم؟ - قالوا : فرعون هذا ، قال: ومنخالفكم؟- قالوا : فرعون هذا ، قال: ومنراز فكم الكافل لمعايشكم والدَّافع عنكم مكارهكم؟-قالوا : فرعون هذا ، قال حز قيل: ايتهاالملكث فأشهدك وكلَّ من حضرك انَّ ربتهم هو ربتي ، وخالقهم هوخالقي، و راز قهم هو رازقي، ومصلح معايشهم هومصلح معايشي، لا ربٍّ لي ولاخالق ولارازق غير ربِّهم وخالقهم و رازقهم، واشهدك ومنحضرك ان كلّ ربٍّ ورازق وخالق سوى ربتهم وخالقهم ورازقهم فانا بريء منه ومن ربو بيَّته وكافرٌ با لهيَّته ، يقول حزقيل: هذا وهو يعنى ان "ربتهم وهوالله ربتي، ولم يقل: إن "الذي قالوا: انه ربتهم هو ربتي، وخفي هذا المعنى على فرعون ومن حضره وتوهم انه يقول: فرعون ربتي وخالفي ورازقي، فقال لهم فرعون: يا رجال السوء ويا طلَّاب الفساد فيملكي ومريدي الفتنة بيني وبين ابن عمي وهوعضدي انتم المستحقون لعذابي لارادتكم فسادامري واهلاك ابن عمتى والفت في عضدي، ثم أمر باوتادٍ فجعل في ساق كل واحد منهم ونداً وفي صدره وتداً ، وامراصحاب أمشاط الحديد فشقوا بهالحومهم من ابدانهم فذلك ماقال الله تعالى : فوقيه الله سيَّتَات مامكر و ١ به لماً وشوا به الى فرعون ليهلكوه ، وحاق بآل فرعون سو العذاب و هم الذين وشوا بحز قيل اليه لما اوند فيهم الاوتاد ومشط عن ابدانهم لحومها بالامشاط [ النُّارُ ] انكان المراد بسوء العذاب عذاب البرزخ والآخرة جازان يكون النَّار بدلاً منه بدل . الاشتمال ، وجازان يكون مبتدء وقوله تعالى [يُعْرَضُونَ] خبره و الجملة تفسيراً لسو العذاب ، و ان كان المراد به عذاب فرعون في الدُّنيا فالنَّار مبتدء و يعرضو ن خبره و الجملة مستأنفة منقطعة او حاليَّة حالاً مقدَّرة اي حالكونهم بعد سوء العذاب النَّار يعرضون [عَلَيْهاعُدُوًّا وَعَشِيًّا] في اخبارِ كثيرة إنَّ هذا في نارالدَّنيا يعني نارالبرزخلان في نارالقيامة لا يكون غدوٌّ و عشيٌّ و اممَّا نارالخلد فهو قوله تعالى [ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخِلُوا أَلَ فِرْعَوْنَ أَشَدَّ الْعَذَابِ ] بنقد برالقول، وقرى ادخلوا من النَّلاثي المجرَّد [ وَإِذْ يَتَحْاجُونَ فِي النَّارِ فَيَقُولُ الضَّعَفِاءُ ] الاباع إَلِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا] المتبوعن [إنَّا كُنَّالَكُمْ تَبَعَافَهَلْ أَنْتُمْ مُعْنُونَ عَنّانَصيبًامِنَ النّارِقال الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلٌّ فِيها إِنَّاللَّهَ قَدْحَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ] قدمضي الآية في سورة ابراهيم (ع) وقدمضي مكرّرا ان أمثال هذه تعريض بمنافقي الامة [وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِلِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا



يَوْمَّامِنَ الْعَذَابِ قَالُواأولَمَ تَكَنَّ أَتِيكُم رُسُلُكُم بِالْبَيِّنَاتِ] المعجزات او براهين صدقهم اواحكام الرّسالة [قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا ] تهكتموا بهم وسخروا منهم ولذلك قالوا [ وَمَادُعاءُ الْكَافِرِينَ الأفيضَلالِ ] ١ اى فى ضياع، وبحدمل إن بكون هذا من الله [ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنا وَالَّذِينَ أَمَنُوا فِي الْحَيوةِ التُّنْيا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهادُ] المراد بالحيوة الدَّنيا ان كانالحيوةالمصاحبةللحيوةالحيوانيَّة الطّبيعيَّةفالمراد بالنّصرةنصرتهم في دينهم لا في دنياهم لان" اكثر الانبياء لم ينصروا بحسب دنياهم ، و ان كان المراد الحيوة البرزخيَّة فلا اشكال ، والمراد بالاشهاد الانبياء (ع) واوصياتهم (ع) [يَوْمَ لَا يَنْفَعُ الظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ الدُّ ار] يعنى جهنم [ وَلَقَدْ أُتَيْنا مُوسَى الْهُدَى] اي اعطيناه وصف الهداية للخلق بان جعلناه رسولا اليهم ، اوكونه مهديّاً بان هديناه الى ما ينبغي ان بهتدي اليه ، او آثيناه ما يهتدي به من الآيات او من الاحكام او من التوراة [وَأَوْرَنْنابَنِي إِسْرائِيلَ الْكِناب] كتاب النبوة واحكامها ، اوكتاب التوراة [هُدى وَذِكْرى] اىذاهدى، او هادياً ، او ما يهتدي به [ لأولى الألباب ] قد تكرَّر ان الانسان بدون الاتصال بالولاية كالجوز الخالي من اللب ويكون اعماله خالبة من اللّبّ و انكانت مطَّابقة "لما ورد في الّشر يعة كما أفتى به الفقهاء موافقاً لما ورد في الاخبار وكان هو واعماله لائقة للنّار ، وإذا انتصل بالولاية صار ذالب وصار اعماله ذوات الباب [فَاصْبِرْ] لمَّاكان ذكر الامم الماضية ورسلهم (ع) وهلاكهم بسبب تكذيب الرّسل (ع) وذكرموسي (ع) وفرعون كلّها لتسلية الرّسول (ص) في تكذيب قومه وتركهم للولاية قال بعد ما ذكر حكايتهم بطريق التِّفريع فاصبر [ إنَّ وَعْدَاللَّهِ ] بنصرتك [ حَقُّ وَاسْتَغْفِرْ لِدَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ إِنَّ الَّذِينَ يُجادِلُونَ في أياتِ اللهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتِيهُم ] كرّرالآبة لتعليل امره بالصّبر [إن في صد ور هم إلا كبر ] اى الانصراف عن الحق والاستكبار على اهل الحق [ما هُمْ ببالغيد] اى بالغي ذلك الكبر ومقتضاه [فاستَعِذْ بالله] منه او منهم [إنَّهُ هُوَ السَّميع] لاستعاذتك فيعيذك ولما يقولون فبك ويدبرونه فلايدعهم ينفذ مكرهم فيك [الْبَصير)] بك وبهم ، ويما تفعل ويفعلون ، وبكبرك إن استكبرت وبكبرهم [ لَخَلْقُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُمِنْ حَلْقِ النَّاسِ] فلا ينبغي للنام الضعيف الخلق الكبرفي مقابل ماهواكبر منه وانتماقال لخلق السماوات ولم يقل السماوات والارض للاشعار يان الصّورة الخلقية منهما اكبر من الصّورة الخلقية الانسانية ، وامّا النّشأة الرّوحيّةالانسانية فهواكبر بمراتب من صورةالمسماوات والارض ومن نشأتهما الروحية الامرية ، والمجادل تنزَّل من مقام روحيَّته الامريَّة الى الصّورة الخلقيَّة كأنه ليس له نشأة روحية [وَلْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ] لِسَ لهم مقام علم حتّى بعلمواضعفهم، اولا بعلمون ضعفهم وحقارتهم بالنسبة الى السماوات [وَمَايَسْتَوِي الْأَعْمَى وَ الْبَصِيرُ] رفع لتوهم ان عدم العلم يكون عذرا لهم فيكبرهم وجدالهم ولذلكث قدمالاعمي والمراد بالغمى عمى القلب البذي يكون من اوصاف القوّة العّلامة بمعنى الجهل كما ان المراد بالبصر بصيرةالقلبالتي هي عبارة عن العلم [وَ الَّذِينَ أُمَّنُوا] لم يقدّم المسيء ههنالحصول الغرض من تقديم الاعمى [ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَلَا الْمُسِيءُ ] والمراد بالايمان الانقياد والتسليم الحاصل بالبيعة العامة ، اوالخاصة ، اونفس البيعة العامة اوالخاصة ، والمراد بالعمل الصَّالح البيعة الخاصَّة ، اوالعمل بالشروط التي تؤخذ في البيعتين ، وايداً ماكان فالمقصود بيان عدمالتسوية بين من كملِّ قوَّته العمَّالة ومن لم يكملها ، وزيادة



الجزء الرابع والعشرون

لا فى المسيء لاشارة خفية إلى ان المسيء منفى معدوم بخلاف المحسن كأنة لا يجوز ان يدخل عليه النتفى و الا فسوق العبارة ان يدخل لا التي هى لتأكيد النتى على الذين آ منوا و عملوا الصالحات [ قَلْي الأما تَتَذَكَّرُونَ ] جواب لسؤال مقدر كأنة قبل: فلم لا يظهر الفرق بين المحسن والمسيء ؟ فقال: يظهر الفرق عند قبام الساعة [ إنَّ السّاعة لاتي يُد لل ريب في لها] قد مضى فى اول البقرة وجه عدم الريب فى الكتاب مع كثرة المرتابين فيه فقس عليه وجه عدم الريب فى القيامة و الساعة وظهور الفائم (ع) و الرّجعة مع كثرة المرتابين فيها [ وَ لَكُنَّ النَّسَاعة لا يُوُ مُنُونُ ] لا يذعنون بها اولا يؤ منون بالله حتى يعلموا مجي السّاعة، اولا يز منون بك حتى يصد قول في مجي الساعة في مؤون ي الايذعنون بها اولا يؤ منون بالله حتى يعلموا مجي الساعة، اولا يز منون بك حتى يصد قول فى مجي السّاعة وحيفية الدعاء و كليب قولي أستنجب لكُم ] قد مضى فى سورة البقرة وفى سورة المرتابين فيها [ وَ لَكُنَّ النَّسَاعة وكيفيته الدعاء وكيفية العامة و الساعة وظهور الفائم (ع) و الرّجعة مع كثرة المرتابين فيها [ وَ لَكُنَ النَّسُ العاء وكيفيته الدعاء و كيفيته المادين بالله حتى يعلموا مجي الساعة، اولا يز منون بك حتى يصد قول فى مجي الساعة وكيفيته الدعاء وكيفية اجابة الله للداعين، من اراد فليرجع اليه ، وهل الظفر بالمراد بعد الدعوات والتصد قات والبركة فى الاموال والاولاد عقيب الصلات من الاله فلمارة عليه ، وهل الظفر بالمراد بعد الدعوات والتصد قات والبركة فى الاموال والاولاد عقيب الصلات من الالماد عن العالي لا التفات له الى الداد؟. قال بعض الفلاسفة: ان في الاموال والاولاد عقيب الصلات من الا تفاقيات ؟ اوهى من الاسباب للوصول الى المراد؟. قال بعض الفلاسفة: ان فلك من الاتفاقيات ، وبرهان انكارهم لسببية ذلك ان العالى لا التفات له الى المراد؟. قال بعض الفلاسفة: ان فلك من الاتفاقيات ، وبرهان انكارهم لسببية ذلك ان العالى والتفات له الى المراد؟. قال بعض الفلاسفة: ان والاجابات وبين الصدقات ودفع البلايا وجذب البركات ، وبين الصلات وزيادة الاموال والاعمار والاولاد .

وتحقيق ذلك ، ان العوالم بعد مقام الغيب المعبّر عنه بالعمى الذى لا خبر عنه ولا اسم له ونسبة التردد ونسبة التردد والمحوو الالبات والمحوو الالبات الى الله تعالى النفس بالنسبة الى قواها ومداركها ، و ان عالم المثال مرتبته من عالم الطبع مرتبة الخيال

الانساني من بدنه وقواه فكما ان قوى النفس الخيالية تتأشر من بديمة ومن غير بدنها و بذلك التأثر يتأثر الحبال وتأثر الخيال هو بعينه تأثر النفس كذلكث عالم المثال يتأثر من عالم الطبع ، وتأثره بعينه تأثر النفوس الكلية ، و تأثرها تأثر العقول الكلية ، وتأثر ها تأثر المشية ، وهو تأثر الا له ، وكما ان النفوس البشرية بعد التأثر مالابدان وقواها تحرك قوتها الشوقية والارادية لدفع الموذى اوجذب النافع كذلك النفوس البشرية بعد تأثر والمعالما ليالية الخيالية تعرك قوتها الشوقية والارادية لدفع الموذى اوجذب النافع كذلك النفوس الكلية بعد تأثر واها المثالية الخيالية تعييج اسباب دفع الموذى وجذب النافع لما تأثرت منه ، وان الحوادث كما تكون باسباب طبيعية ارضية تكون باسباب الهية سماوية وان الاسباب السماوية قد تؤثر بتسبيب الاسباب الطبيعية وقد تؤثر بمحض التصور والارادة لانها مظاهر ارادة الله ، وان الاسباب السماوية قد تؤثر بتسبيب الاسباب الطبيعية وقد تؤثر محض التصور طبيعية ، وعالم المثال كعالم الخيالي يضيق عن الاحاطة بجملة المدركات دفعة بل يرد عليه الصور بالتعاقب ويتجدد عليه الأدراكات متبادلة ولذلك قد يثبت ضر شخص اوخيره فيه ثم يقع من ذلك الشخص اومن غيره دعاء لدفع عليه الأدراكات متبادلة ولذلك قد يثبت ضر شخص اوخيره فيه ثم يقع من ذلك الشخص اومن غيره دعاء لدفع فيه ، وكلما تصوره النفوس العالية الجزئية او الكلية يقع صورته في هذا العالم اما على مجرى العادة و والاسباب ذلكث الفير أوعمل يدفع ذلك الخير فيق صورة ذلك الدعاء أوالعمل فيه ويقع صورة لازمه من دفع الضرّ ودفع الخير فيه ، وكلما تصوره النفوس العالية الجزئية او الكلية ينع صورته في هذا العالم اما على مجرى العادة و بالاسباب عليه القراب عنور ما على معادة ور لقادة ومنا والكية ينب البناء الى الم الما من على معرى العادة و بالاسباب ذلك الفرر أوعمل يدفع ذلك الخير فيق صورة ذلك الدعاء أوالمل فيه ويقع صورة لازمه من دفع الفرر ودفع الخير وفيه ، وكلما تصوره النادة وليادة والكلية ينسب البناء الى الم تعالى ، وينسب التردة الذى هو علم من يشخص يالمور الترة والالواح المالية ينسب البناء الى انة ما ما على معرى المادة وبالاسباب عارة عن ترجيح احد المتصور ين تارة والآخرى العانه اذا اخوى مع مر من شخص ، فيكون ينظر الذير ما تحرعا الميرة عاررة عن ترجيح احد المتموري تارة ما والأخر المالية منه ما من من ين لمن



في الصّورتين المتقابلتين وينسب هذا التّردّد الى الله تعالىكما ينسب افعال القوى الانسانيّة الى النّفوس، وهكذا جال نسبةالبداء الى الله تعالى وقد يتمل المكاشف من النَّبيَّ (ص) اوالوليَّ (ع) بتلكتُ الألواح فيشاهد فيها بعض الأسباب والمسببيات ولايشاهد منافيات تلكثالاسباب والمسبيات انكان منافياتها ثابتة فيهالضيق النفوس البشرية الخيالية عن الاحاطة بجميع ما ثبت فيها فيخبر بذلك ولايقع ما يخبر به فينسب البداء الى تلكئ الالواح لقصور نظره لا لعدم ثبت ماوقع، وماكذب في ذلك لانه أخبر عن عيانه [ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبْادَتِي] لمَّا كان اقتضاء العبودية الخروج من الانانية والتقلق بالحق الاول تعالى شأنه وكان اقتضاء ذلكك التعلق استدعاء استقلال الحق بالانانية في وجُودالعبد قال تعالى في مقام يستكبرون عن دعائي يستكبر و ن عن عبادتي اشارة "الي هذا النِّلازم [سَيَكْخُلُونَ جَهَنَّمَ داخِرِينَ ] صاغرين [ ألله الَّذي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فيهِ ] الجملة مستأنفة جواب لسؤال مقدر وتعداد لنعمه تعالى على العباد في مقام التعليل [وَالنَّهارَ مُبْصِرًا] قد سبق الآية مع بيانها في سورة يونس (ع) [ إِنَّ اللهُ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ ] بحسب مقاماتهم النّبانية والحيوانية والانسانية [ وَلَكِنَّ أَكْثَر النَّاسِ لْإِيَشْكُرُ وِنَّ] نعمه وفضله عليهم لانكار بعضهممبدء عليماًقديراً ذاعناية بالخلق، وعدم تفطَّن بعضهم بكونالنَّعم منه، وعدم تفطَّن بعضهم بنفس النَّعمة، وغفلة بعضهم عن المنعم والنَّعمة [ذَلِّكُمُ اللَّهُ] الموصوف بانعام تلك النّعم [ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّشَيْءٍ لا إلٰهَ إِلاَّهُوَ] اثبت اولاً ربو بيته لهم حتى يتنبهوا بانه المستحق للعبادة دون غيره الَّذي لم بكن لمسمة الرَّبو بينَّة ثمَّ ذكرخالقيَّته لكلَّ الاشياءِ، ومنهامعبوداتهم، ثمَّ حصرالا لهة فيه نفياً لا لهة معبوداتهم بعدما اشار الى عنايته بخلقه وافضاله عليهم ليظهر بطلان انصرافهم الى غيره قبل انكارالانصراف [فَاَنَّى تُؤفكُونَ كَذَلِكَ ] الصرف مع وضوح بطلانه [ يُؤْفَكُ الَّذِينَ كَانُوا بِلَايَاتِ اللهِ يَجْجَدُونَ اللهُ الَّذي جَعَلَ لَكُمُ الأرضَ قَر ارًا وَالسَّماء بِناء وَصَوَّر كُم ] في مقام الدانكم ومقام ارواحكم [ فَأَحْسَنَ صُورَ كُم ] في كلا المقامين [ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّباتِ ] من الأرزاق الطَّيَّبة النَّباتيَّة الأرضيَّة فان رزق مقام نبات الانسان اطبب ارزاق سائرالحيوان بحسب التشرف واللبطف واللبدة والنبصح، ومن الارزاق الطبّيبة الحيوانية الارضية والسماوية فان رزق الحيوان هوالالتذاذ بغذاء النبات والالتذاذ بادراك مدارك الحيوان ومن الارزاق الطبيبة الانسانية السماوية من العلوم والمكاشفات والمعاينات والتّحقيّق بالحفائق [ذٰلِكُمُ] الموصوف بتلكث الاوصاف [اللهُ وَبُحُمْ فَتَسَبّأ رَكَ اللهُ رَ بَ الْعَالَمِينَ ] مدح نفسه على خلق الانسان و تهبية رزقه بحسب جملة مقاماته من ألطف المأكول و المشروب والمدرك والمتخيل والمعلوم والمكشوف لان في خلفه دقائق عظيمة عديدة وصنائع متقنة وحكماً بالغة يعجز عن ادراكها العقول، وكذافي تهيئة اسباب رزقه بحسب مقاماته الشَّلاثة [هُوَ الْحَرُ"] بعد ما اشار الى بعض اضافاته بالنّسبة الى خلقه اشار الى بعض صفاته الحقيقيّة تعريضاً بمعبوداتهم و فنائها وتعريضاً بهم و بموتهم و انتهائهم اليه ليكون حجّة على عبوديتهم لله وبطلان معبودية غيره [لأ إله ] لأهُوَ] كرّره للاهتمام بتوحيده في مقام ردّ آلهتهم [ فَادْعُوهُ ] يعنى اذاكان هوالباقي والباقون همالفانين فادعوه ولاتتركوا دعاءه ولا تدعوا غيره لفنائكم وانتهائكم البه لبقائه ولفناء غيره [مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ] اي الطّرين او الاعمال الشرعة الملبّة [ أَلْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ] انشاء حمد منه تعالى على تفرّده بالآلهة كما ورد عن السجاد (ع) : إذا قال احدكم : لاآله الاالله فليقل : الحمدالله رب العالمين فان الله يقول: هوالحيَّ (الآية) فان ظاهره الامر بانشاءالمحمدعندتوحيده، اواخبار منه بحصرالحمدفيهتعالي بعد حصر

۲۸



الآلَّهة فيه فيكون بمنزلة النَّتيجة لسابقه ، ولمَّاكان الآيات في مقام تعدادالنَّعم لم بأت باداة الوصل في رؤس الآي [قُلْ إِنِّي نُهبِتُ أَنْ أَعْبُدَالَّذِبِنَ تَدْعُونَمِنْ دُونِ اللهِ لَمَّ اجْانَنِي الْبَيِّناتُ مِنْ رَبّي وأمرِ تُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ] يعنى بعد ما ذكّرتهم بنعمالله وحصر الآلهة فيه تعالى اظهر براءتك عن عبادة معبوداتهم [ هُوَ الَّذي حَلَقَكُمْ] ذكر نعمة اخرى بطريق تعدادالنَّعم اوفي مقام التَّعليل لفوله نهيت [مِنْ تُر أب ] فان تولند مادة النَّطفة ليس الا.من حبوب النّبات و بقولها ولحوم الحيوان وألبانها والكلّ يحصل من التّراب [ شُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ شُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ] ابى بالشلانةمنكرة للاشارةالى ان التراب الحاصل منه مادة السطفة لابد وان يكون ترابأ مخصوصاً متكبيفاً بكيفية مخصوصة ممتزجاً مع سائرالعناصر، وان النّطفة التي تصير مادة الانسان تكون نطفة مخصوصة ممتازة عن سائرالنطف وكذا العلقة [ شُمَّ يُخْرِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِتَبْلُغُوا آشُدَّكُمْ شُمَّ لِتَكُونُوا شُيُوخًا وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّي مِنْ قَبْلُ وَلِيَتَبْلُغُوا] عطف على لتكونوا اوعلى محذوف إى لنستكملوا في نفوسكم ولتبلغوا [أجَلا مُسَمّى] ويكون قوله ومنكم من يتو في بين المعطوف والمعطوف عليه، او بين العلَّة ومعلولها ، اومتعلَّق بمحذوف أي ومنكم من يبقى لتبلغوا اجلامسمى [وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ] تدركون بعقولكم ، او تصيرون عقلاء ، او تعقلون امر الآخرة من امرالدَّنيا ، فان الانتقالات في الحالات اماتات واحياءات، وليدرك الانسان من تلكث الانتقالات النَّقلة العظمي وانتها ليست افناء واستيصالا بل هيافناءلصورة واحياء بصورة إتم واكمل، وقد سبق في سورة الحج الآية باكثر اجزائهامع بيان لها [ هُوَ الَّذي يُحْيى وَيُميت ] من قبيل تعداد النعم او تعليل لسابقه واسارة الى نعمه تعالى [ فَبِإذا قَضى أَمْرًا فَبِإِنَّما يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ] قد مضى إلآبة مع بيانها في مورة البقرة عند قوله تعالى : بديع السّماوات والارض واذا قضى امراً (الآبة) وفي غيرها [المُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي إَيابَ اللهِ أَنّي يُصْر فُونَ] منالة [ألَّذينَ كَذَّبُوابِالْكِتاب وَبِماأَرْ سَلْنَابِ رُسُلَنا) بدل اوصفة للذين يجادلون، اوخبر اومفعول لمحذوف اومبتد، تحبره [فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ إذِالاَغْالاِلُ في أَعْناقِهِمْ] ادمفعول بعلمون اوظرف له، والفعل منسيّ المفعول، اومقدّرالمفعول [وَالسَّلْاسِلُيُسْحَبُونَ فِي الْحَمِيم ثُمَّ فِي النَّارِيُسْجَرُونَ] يحمون اويوقدون [ تُمَّقِيلَ لَهُمْ أَيْنَكُما كُنْتُم تُشْرِكُونَ] ما زائدة اوموصولة اوموصوفة والعائد محذوف [مِنْ دُونِ الله قَالُواضَلُواعَنا] اخبروا اولا بانسّهم افلتوا من ايديهم ، ثم التفتوا الىانسّهم كانوامدعوين بحسب حدودهم وتعيّناتهم، والحدود كانت عدمية ولكنكانتعلىالقاصر ينكالسراب نظهر بصورةالموجودوفي القيامة يرتفع الحدود ويعلمكل احدانتهاكانت سراباً لاحقيقة لها فأضربوا عن اخبارهم بضلال الشركاءعنهم وقالوا [بَلْلَمْ نَكُنْ نَدْعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْئًا] وقد ورد الاخبار بان الآية في المعرضين عن الولاية وعن عليٍّ (ع) ،والمراد بما يشركو ن رؤساء الضِّلالة وعليهذا فالمراد بالذين يجادلون في آيات الله الذين يجادلون في خلافة على (ع) ،والمراد بالذين كذبو ابالكتاب الذين كذبوا الآيات الواردة في الولاية، وبما ارسلنا به رسلنا هوالولاية لانتها غاية الرّسالة بدليل ان لم تفعل فما بلّغت رسالتك ، و المراد بما يشركون ما جعلوه شريكاً لعليّ (ع) في الخلافة ، ومن دون الله من دون اذن الله، اوحا لكون الشركاءغير عليّ (ع) الذي هو مظهرالله [كَذَلِيكَ يُضِلُّ اللهُ الْكَافِرِينَ] في الدَّنيا او في الآخرة ، عن البافر (ع) فاماً النّصاب من اهل



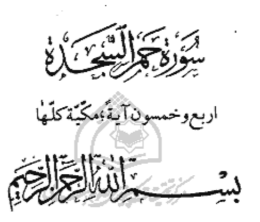
۳.

القبله فانتهم يخذ لهم خداً الى النارالتي خلقها في المشرق فيد خل عليهم منها اللهب والشرر والدَّخان وفورة الحميم الى يومالقيامة ثمَّ مصيرهم المي الحميم ، ثمَّ في النَّار يسجرون ، ثمَّ قيل لهم : اينما كنتم تشركون من دون الله اي اين امامكم الذي اتخذتموه دون الامام الذي جعله الله للناس اماما [ذليكُم ] العذاب [ بما كُنْتُم تَفْر حُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ] بعنى بالباطل فانته يستعمل في هذا المعنى [وَبِمَا كُنْتُمْ تَمْرَحُونَ] المرح شدةالفرح وهو مذموم لانة اسراف في الفرح سواءكان بالحق " او بغير الحق" [ أَدْخُلُوا أَبُو ابَجَهَنَّمَ] قد سبق في سورة الزّمروجه تقييد الدّخول بابواب جهتم [خالدين فيها فَبتُسَ مَتْوى الْمُتَكَبِّرين] وضع الظّاهرموضع المضمر للاشعار بان المتكبّر من خرج من طاعة الامام، وسرّه انَ الخروج من طاعة الامام ليس آلا من الانانيّة ، والانانيّة ورؤية .. النَّفس هو التكبَّر [ فَاصْبِرْ ] يعنى اذا علمت حال المنافقين الَّذين ينافقون بالنَّسبة اليكُ والى على إع) فاصبر ولا تجزع ولا تحزن [ إِنَّ وَعَكَدَ اللهِ حَقٌّ ] لا خلف فيه [ فَبِامًا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ ] من العذاب [ أَوْ نَتَوَفِّيَنَّكَ فَبِالَيْنا يُرْجَعُونَ ] وقد سبق الآبة في سورة يونس وسورة الرّعد [ وَلَقَدْ أَرْسَلْنا رُسُلامِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصْنا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ فانظر الى حالهم ومآلهم منالله وماورد عليهم من اممهم، ولَينظرقومكثالي ماكان منهم حتّى تتسلّى وتصبر على اذي قومكث، و يعلم قومكث ان الرّسول لا يكونا الابشرا، ولايكون حاله سوى حال سائر الناس [وَماكانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِي بِأَيَّةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللهِ] فان الآيات ننزل من الله على وفق الحكم والمصالح فليس لاحد ان يقترح وليس لكثيان تسأل ماافترحوا [فَــإِذَاجًاءَ أَمْرُ اللَّهِ] بالعذاب في الدّنيا اوالآخرة اوبانقضاء الاجل اوبالحساب في القيامة او بظهور القائم عجل الله فرجه [قُضِي بالْحَقِّ وَحَسِرَ هُنا لِك] الزَّمان والمكان [ الْمُبْطِلُونَ اللهُ الَّذي جَعَلَ لَكُمُ الأَنْعامَ ] في مقام التَّعليل اومقام تعدادالنَّعم [لتر كَبُو ا مِنْها وَمِنْها تَأْكُلُونَ وَلَكُمْ فيهامَنافِحُ ] أبحر كالإليان والجلود والاوباد وغير ذلك [ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْها حاجةً فبي صُدُور كُم ] بحمل الاحمال على ظهورها ونقلها الى ما تريدون [ وَعَلَيْها ] في البر [ وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ] قد سبق الآية ببعض اجزائها في سورة المؤمنون [وَيُرِيكُمْ أَياتِهِ فَأَىَّ أَياتِ اللهِ] الدّالة على علمه ر وقدرته وحكمته وعنايته ورأفته بخلقه [تُنْكِرُونَ أَفَلَمْ يَسيرُوا فِي الْأَرْضِ] اى ارض العالم الكبير حتى يشاهدوا آثارالامم الهالكة الماضية ويسمعوا اخبارهم، اوارض العالم الصغير فيعلمواو يجدوا آثارالامم التبابعة لشهوتهم وغضبهم وشيطنتهم ، اوارض الاخبار وسير الامم الماضية ، اوارض القرآن [ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُوَّةً وَأَثَارًا فِي الْأَرْضِ فَمَّا أَغْنَى عَنْهُمْ ] اي عن عذابهم [ ماكانُوا يَكْسِبُونَ] ما الاولى نافية اواستفهامية ، والثانية موصولة اوموصوفة اومصدرية او استفهامية [ فَلَمَّ اجاءت هُمْ ] عطف من قبيل عطف التفصيل على الاجمال [رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّناتِ فَرِحُوابِماعِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ] من دقائق-العلوم الحكميَّة من الطّبيعيَّة والرّياضيَّة والآنهيَّة ولم يعلَّموا إنَّ هذه العلوم إنَّ لم تكن باذن من الله وخلفائه ولم يكن صاحبها في الطّريق تكون حجاباً عظيماً وسداً سديداً عن السلوك الي الله بل السلوك الي الله لايكون الا بطرح جملة علومالتَّفس والخروح من العلوم التَّفسانيَّة الى الجهل كما قيل: الخروج من الجهلجهل"، والخروج الى الجهل علم"، الان النفس اذاكانت متصورة بصور تلكث العلوم ظهرت بالانانية، والانانية كبر ياءالنفس التي من اتمصف بهابا درائله



بالمحاربة ونازع الله ، اعاذنا الله منها، ولذلك ترى ان اكثر المعاندين لاهل الحق هم المتشبقون بالعلماء المتصور نفوسهم بصور العلوم الحكمية اوغيرها [وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِ وَنَ ] اى العذاب اوالفعل والقول الذى كانوا به يستهزؤن [فَلَمَّ ارَأَوْا بَأْسَنًا] عذابنا عند معاينة الموت [قُالُوا أَمَنّا بالله وَحْدَهُ وَكَفَرْنا بِما كُنّا بِهِ مُشْرِ كِينَ] والمراد بما اشركوا به الاصنام والكواكب ورؤساء الضلالة الذين اشركوهم بالانبياء والاولياء (ع) خصوصاً من اشركوه بعلى (ع) فى الولاية فانتهم حينند يرون بطلان الشركاء [ فَلَمَ يَلْكُ يَنْفَعُهُم ايمانُهُمْ لَمَا رَأَوُا بَأْسَنًا] لان الايمان حين رؤية البأس ليس الكون كو ورؤساء الضلالة الذين اشركوهم بالانبياء والاولياء (ع) محصوصاً من اشركوه بعلى (ع) فى الولاية فانتهم حينند يرون بطلان الشركاء [ فَلَم يَلْكُ يَنْفَعُهُم ايمانُهُمْ لَمَا رَأَوُا بَأْسَنًا] لان الايمان حين رؤية البأس ليس اللوكوف الخيال لالشوق العقل ولذلك كانوا لوزال الخوف لعادوا محما قال تعالى: ولوردو العادو المانهو اعنه فلم يك ينفعهم إيمانهم لماراً وابأسنا يعنى انتهم تمكنوا في الكفروالنقاق بحيث لا يقلعون منه وكلما ارادوا ان يخرجوا منه من عم أعيدوا فيه لتمكنهم فيه بحيث لايزال عنهم [ سُنَّةَ الله ] من الله عدم قبول التوبة حين رؤية البأس يعنى عدم قبول التوبة اذا كان من غم وخوف السنة [ الَّتي قَدْ حَلَكَ مُنْ

۳١





ما تدَّعيه يعنى انَّما تدَّعيه ان كان من المعقولات فلاتكن منتظراً لتعقَّلنا ، وان كان من المسموعات فلاتنتظر لسماعنا، وانكان من المبصرات بالبصر او بالبصيرة فلاتنتظر لابصارنا للحجاب المانع من الابصار بيننا و بينك [ فَاعْمَلْ ] ما شئت في دينك المبتدع [إِنَّناعاً مِلُونَ] في ديننا القديم، اوكان مقصودهم من ذلك تهديده يعنى فاعمل ما شئت بنا فانَّنا نعمل ما قدرنا عليه بك [قُلْ] فيجواب تهديدهم [إنَّما أنَّابَشَرَّ] لا اقدر [مِثْلُكُمْ] على ما لايقدرعليه البشرحتي افعل بكم ما اريد لكن بيني وبينكم فرق وهوانته [يُوحى إلَيَّ أَنَّما إلَهُكُمْ إلَهُ واحِدً] الالمعنى قل لهم: اندّما الابشرّمنجنسكم ولستخارجاً منجنسكمحتي لاتكونوا مناسبين لي فيستوحش قلو بكم او لانفهموا لساني فينصرف قلو بكم عنتى، وإدعوكم الى التوحيد الذي لايضر كم شيئاً ان كان لاينفعكم [فُاسْتُقَيِمُوا إِلَيْهِ] واخرجوا من اعوجاجكم [ وَاسْتَغْفِرُ وَمُكْوَوْيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ ] اقتصرعلى نفى اتبان التركوة اشعاراً بان المشرك ليس اشراكه الامن انانيته الَّتي ينبغي ان تطرح فان اصل اتيان الزكوة هوطرح الانانية والاعطاء منه في طاعةالله ، ومن بخل بطرح الانانيَّة بخل باعطاء المال والقوى والجاه، ولو اعطى لم يكن اعطاؤ هاعطاء " للزكوة بل كان مميّن قال الله : كالّذي ينفق ماله رئاء النّاس ولا يؤمن بالله ولا باليوم الاخر قمثله كمثل صفو ان عليه ترابُ فأصابه وابلٌ فتركه صلداً لا يقدرون على شيءٍ ممّا كسبوا [وَهُمْ بِالْأُخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ] وقد فسر الاشراك بالاشراك بالولاية، عن الصّادق (ع) اترى ان الله عزَّوجل طلب من المشركينَ زكوة اموالهم وهم يشركون به حيث يقول: وويل للمشركين الذّين لا يؤتون الزّكوة وهم بالاخرة هم كافرون ؟ قيل: جعلت فداك فسرّه لي ، فقال: و يلُ للمشركين الذين اشركوا بالامام الاول وهم بالانسة الآخرين كافرون ، انتما دعى الله العباد الى الايمان به فاذا آمنوا بالله وبرسوله (ص) افترض عليهم الفرائض [إنَّ الَّدْيِنَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحُاتِ لَهُمْ أَجْرُ غَيْرُ مَمْنُونٍ ] غيرمقطوع أوغير ما يمن به عليهم [ قُلْ عَانَكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِالَّذِي خَلَقَ الْأَرْضَ ] الني هي مقر قراركم ومحلِّ معاشكم [فبي يَوْمَيْنِ] قد يعبَّرعن مراتب العالم باعتبارٍ بالأمام، وباعتبار بالاشهر، وباعتبار بالاعوام، والارض اسم ٌ لكل ّما كان فيه جهة القبول اظهر وجهة الفاعليَّة اخفى ، وجملة عالم الطَّبع وعالم المثال هكذا كان حالهما، والتعبيرعن هذين العالمين بالارض كثير ، فالمراد بالارض الاجسام الظِّلمانيَّة والاجسام النَّورانيَّة وخلقهما ليس الافي المرتبة الاخيرة الناز لةالتي هي عالم الطبع وفي المرتبة السابقة عليهاا عنى عالم المثال وقدعبس عنهما باعتبار امد بقاتهما باليومين، وقد مضى في سورة الاعراف بيان لخلق السماوات والارض في ستبة ايمَّام وقد كان الارض باعتبار وجودهاالعيني مخلوقة في ذينكث اليومين ولكنتها باعتبار وجودها المطلق مخلوقة في ستنة اينام كالتسماوات ، والتسماوات يعنى سماواتالارواح باعتبار وجودهاالعينيّ مخلوقةفي اربعة ايّام؟ يوم النّفوس الجزئيَّة، ويوم النّفوس الكلّيَّة، ويوم-العقول ويومالارواح المعبَّرعنها بيومين ، يوم المدبَّرات ويوم المتجرَّدات الصَّرفة اي النَّفوس والعقول بالمعني الاعم و تقدير اقوات الارض والارضين ليس الافي تلكئ الايّام التي هي ايّام السّماوات فانّه ينزّل من السّماء رز قاً لكم [ وَتَجْعَلُونَ ] مع ذلك [ لَهُ أَنْدادًا ] لايقدرون على شيء ولا يخلقون ولايرز قون [ ذَٰلِكَ ] الموصوف [ رَبّ الْعالَمينَ وَجَعَلَ فِيهارَ وْاسِيَمِنْ فَوْقِها] لتَّلا تميدبكم ولتوليد الماء من تحتها ولسهولة جريان الماء من تحتها في سفحها [ وَبُارَكَ فيها ] في الرّواسي اوفي الارض فان الرّواسي بحسب التّنزيل منبع بركات الارض ومحل " المعادن النافعة والنباتات النافعة الغذائية والدواثية ، وبحسب التأويل لابركة الامنها ، والارض محلَّ البركات



الكثيرة التي منها الانسان والنَّفوس الكاملة التي لا بركة الا منها [ وَقَدَّرَ فِيها أَقُوا تَها فِي أَرْبَعَةِ أَيَّام سَوْاً لِلسَّائِلِينَ] حالكون الاقوات مساوية لجملةالسَّائلين بسؤ ال الحال والاستعداد لاتفاضل فيهم في الاقوات المسؤلة بسؤ الاالحال وانكان سؤال القال قد يتخلق المسؤل عنه ويتخلق المسائلون فيه بحسب الاجابة وعدمها، اوحالكون الاربعة الايام سواءللسائلين فان إيام الآخرة نسبتها الىمادونها نسبة الحق الى الخلق بالنسبة الرّحمانية التي لانفاوت فيها بالنسبة الىشيء من الاشياء، وقرئ مواء بالجرَّ و بالنَّصب و بالرَّفع [تُهمَّ اسْتَولي إلَى السَّماء] اي قصد الي خلقها و ثمَّ للتّرتيب في الاخبار لا في الوجود اوفي الوجود لكن في العالم الصّغير، فان ّحدوث سماءالارواح في العالم الصّغير بعد وجود ارض البدن وقواها وتقدير رزقها [وَهِيَ دُخْانٌ] اي حالكونالسماءقبل تماميّة خلقتها كانت بخاراً فان النقوس المعبترعنها بالارواح مركبها ومادتها البخار المتولد من القلب المختلط مع الدّخان المتصاعدالي الدّماغ لتعديله و بعد تعديله ببرودة الدّماغ يتعلّق بل بتّحد معه النّفس الحيوانية ثم الانسانية [ فَقُالَ ] بعد خلق الارض و تسوية السماء [لَكُهُا وَلِلْأَرْضِ انْتِياطَوْعًا أَوْ كَرْهًا] الاتيان الى الله وطاعته طوعاً حقَّ السماوات، والاتيان كرها حق الارض، واعتبرذلكك بارض وجودك و سماواته فان القوى و المدارك التي هي سماوية مطبعة للنفس بالطوع والفطرة بحيث لايتخلّف طاعتها عن امرالنّفس والبدن الّذي هوارض وجودك واعضائه طاعتها للنّفس ليست الا بخلاف فطرتها، لكن اذا تبدَّلالارض غيرالارض وصارارض البدنالطّبيعيّ مغلوبة لارض البدنالمثاليّ بحيثلايبقي حكم الطبيعيّ وكان الحكم للمثاليّ كان انيانه الى الله وطاعته للنفس طوعاً كالمناليّ [قالَتاما أَتَيْنا طائعين] بعد ما صارت الارض مغلوبة للسماوات، وانسماأتي بجمع العقلاء المذكورلان هذاالخطاب ليس الاللعقلاء فلما خوطبن بخطاب العقلاء أتى لهن مجمع العقلاء المذكور [فَقَضْصِيهُنْ سَبْعَ سَمُواتٍ] كناية عن المرانب السبع السماوية الانسانية اوعن اللطائف السبع الفلبية [في يَوْمَيْن] يوم الانشاءو يوم الابداع او يوم المدبر ات ويوم المجرّدات وقدذكر في الاخبار، وذكر الكبارمن العلماء بعض وجوه أخر للاينا مالستقو الايتام الأربعة واليومين المخلوق فيهما الارض والمخلوق فيهما السماء من اراد فليرجع الى المفصَّلات [وَأَوْحَي فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَها] الوحي غلب على القاء العلوم بواسطة الملكءاو بلاواسطة ،ولمَّا كانتالعلوم في المجرِّ دات عين ذواتها غير منفكَّة ولامتأخَّرة عن ذواتها كان وحيها عبارة "عن خلقتهاعلى ذلكئ والمراد بالامرالحال والمشغل يعنى اوحي اللهفي كل سماءامر تلكث السماءالي اهلهاولم يقل اليكل سماء للاشارة الى ان المراد بالسماوات المراتب واوحى فيكل مرتبة امر تلكئالمرتبة وماتحتاج اليه من تدبيراهلها وتدبير-ما دونها إلى أهل تلك المرتبة من الملائكة [وَزَيَّنَّا السَّماءَ الدُّنْيا] اى السماءالطّبيعية التي هي عبارة عن الفلك المكوكب والافلاك السبعة الاخر و السماء الدّنيا التي هي الصّدر المنشرح بالاسلام [ بمَصّابيحَ وَحِفْظًا ] من السباطين المسترقين للسمع وقد سبق في سورة الحجر وكذا في سورة الصّافّات بيان للآية [ ذَٰلِكَ ] القدر [تَقُديرُ الْعَزِيزِ] الّذي لايمنع من مراده [الْعَلِيم ] الّذي لايقع قصورٌ في فعله لجهله بعاقبته [فَـإِنَّ أَعْرَضُموا] عنكماوعن الايمان بالله بعد ما بينت لهم حجة صدقك وحجة ألمه الله وتدبيره لكلَّ الامور [فَقُلْ أَنْذَرْ تُكُمْ ] بالكنايات السابقة اوانذرتكم بالتهديدات التى هددتكم بها اوانذركم بهذا الكلام [ صاعِقَةً مِثْلَ صاعِقَةٍ عادٍ وَتُمُودَ ا إِذْجاءَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ ] يعنى في زمانهم [ وَمِنْ خَلْفِهِمْ ] يعنى قبل زمانهم اوجاءتهم الرّسل بالمواعظ منجهة دنياهم وآخرتهم، اوحفَّوا بهم من جميع جوانبهم، اومن بينا يديهم يعنى الرَّسل الظَّاهرة ومن خلفهم



اي الرَّسل الباطنة، او بالعكس [ألاَّتَعْبُدُوا] ان تفسير يَّة ولاناهية اومصدر بَّة ولاناهية اونافية [ إلَّا الله فالوا ] في جواب الرَّسل [لَوْشاء رَبُّنا] ارسال رسول الينا [لَأَنْزَلَ مَلائِكَةً] مناسبة له تعالىخارجة منجنسنا [ فَبِانّابهما ٱرْسِلْتُمْ بِهِ] على زعمكم [كافِرُونَ]لانكم بشرمثلنا لامزيةالكم علينا حتّى نطيعكم بذلكك ونقبل منكم [فَأَمّا عادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً ] اغتروا بقوتهم لان الرّجل منهم يقلع الصّخرة بيده [أوَلَمْ يَرَوّْ ا أَنَّ اللهُ الَّذَى خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدَّمِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِالْياتِنايَجْحَدُونَ] اي يرفونها وم بنكرونها [فَأَرْسَلْناعَلَيْهِمْرِيحًاصَرْصَرًا] باردا [في أيَّام نَحِسات] ميشومات [لِنُذيقَهُمْ عَذاب الْخِزْي فِي الْحَيوةِ الدُّنْيا] حين ابتلائهم بالعذاب وخروج ارواحهم بتلك الرّبح [وَلَعَذَابُ الْأَخِرَةِ أَخْزى] لان عذاب الدِّنيا وان كان اشدَّ مايكون لا يكون الاعشراً من اعشار عذاب الآخرة [وَهُمْ لاَيُنْصَرُونَ وَأَمَّا تُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمُ ] اي أريناهم طريق النّجاة والهلاك بارسال الرّسل و انزال الكتب وخلقهم على فطرة الاهتداء وصورة-الإنسان التي هي طريق الى الرّحمن [فَاسْتَحَبُّوا الْعَمْي عَلَى الْهُدْي] بان تنزّلوا عن مقام الإنسانية وتركوا الفطرة واخذواالبهيمية والتسبعية والتشيطانية وتركوا مافي الكتب ونبذوها وراء ظهورهم واستهزؤا بالرسل والجذوهم اعداء ١٨ [يَجَانَحَذَتْهُمْ صُاعِقَةُ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ وَنَجَّيْنَا الَّذِينَ أُمَنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَاءُ اللهِ] عطف على صاعقة في انذرتكم صاعقة اوعلى اذجاءتهم الرسل على ان يكون اذبد لا من صاعقة عاد اوعطف على قل انذر تكم بتقديراذكر، اوعطف على محذوف والتقدير نجيَّنا الَّذين آمنوا في الدَّنيا ويوم يحشر اعداءالله ه؟ [إلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ] وزعه كفة والمعنى يحسون ليتلاحقوا [حَتّى إذاماجاؤُهاشَهدَ عَلَيْهم سَمْعُهُمْ وأأبصار هم وجُلُودهم بماكانُوا يَعْمَلُونَ وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَشَهِدْتُمْ عَلَيْناقالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَخَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ] عن القمى، إن الآية نزلت في قوم تعرض عليهم اعمالهم فينكرونها فيقولون: ماعملنا شيئامنها، فيشهد عليهم الملائكة الدِّين كتبوا اعمالهم، قال الصَّادق (ع) فيقولون لله : يا ربّ هؤ لاملائكتك يشهدون لكث ثم " يحلفون باللهما فعلوا من ذلكت شيئاً وهو قول الله عزّ وجل " يوم يبعثهم الله جميعاً فيحافو ناله كما يحلفو نالكموهم الذين غصبواامير المؤمنين فعندذلك يختم اللهتعالى على السنتهم وينطق جوارحهم فيشهدال سمع بماسمع مماحركم الله، ويشهد البصر بما نظر الى ماحركم اللمعز وجلك، وتشهد اليدان بما اخذتا، وتشهد الرّجلان بماسعنافيما حرّماته عزّوجل، ويشهدالفرج بماارتكب ممّاحرّماته، ثمّ ينطق الله عزّوجل السنتهم فيقولون هم لجلودهم: الم شهد تم علينا (الآية) [ وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ] من ان بشهد [ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أبْصَارُ كُمْ وَلَاجُلُودُ كُمَّ] والمراد بالجلود كمافي اخبار كثيرة الفروج [وَلَكِنْ ظَنَّنْتُمْ] يعنى انكم كنتم لاتخفون عن حضور جوارحكم ولكن تجرأتم على المعاصي لظنكم [ أَنَّ اللهُ لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ وَذَلِكُمْ ظَنَّكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ] من غير حقيقة [أَرْديكُمْ] ظنَّكم خبرذلكماو بدله وأرديكمخبرهاوخبر بعدخبر اومستأنفٌ اوحال بتقدير قد [فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخاسِرِينَ] لضياع بضاعتكم التي هي امداعماركم وشهادةما كان لكم عليكم، عن الصادق (ع) انه قال، قال رسول الله (ص) : أن آخر عبد يؤمر به الى النار فاذا امر به التقت فيقول الجبارجل جلاله : ردوه ، فيردونه فيقول له : لم التفت الي ؟ فيقول : يارب لم بكن ظنتي بك هذا ! فيقول : ماكان ظنتك بي؟ فيقول :



الجزء الرابع والعشرون

يارب كان ظنتي بكثان تغفرلي خطيئتي وتسكنني جنَّتك، قال: فيقول الجبَّار: ياملا تكتي لا وعزَّتي وجلالي وآلاتي وعلوَّي وارتفاع مكانى ماظن بي عبدي هذاساعة منخير قط ولوظن بي ساعة من خير مار وعنه بالنار، اجيز والهكذبه وادخلوه الجنة، ثم قال رسول الله (ص) : ليس من عبديظن بالله عزَّ وجل خيراً الاكان عندظت به وذلك قوله عزَّ وجلَّ و ذلكم ظنَّكم الذي ظننتم بربُّكم أرديكم فأصبحتم من الخاسرين [فَبِانْ يَصْبِرُ وافَالنَّارُ مَتْوِيَّ لَهُمْ] يعني سواءعليهم صبرواً اوجزعوا اوسألوا الرّاحة والرّضا [ وَ إِنْ يَسْتَعْتِبُوا ] يسترضوا [ فَماهُمْ مِنَ الْمُعْتبِينَ ] من المعطون للرّضا [وَقَيَّضْمُنا] عطف على نُجِبنا والمعنى انَّا قدّرنا وسبَّبنا [لَهُمْ] في الدَّنيا [ قُرَدًاءَ ] يعنى شياطين الانس و الجنَّ [فَزَيَّنُوالَهُمْ مابَيْنَ أَيْديهم"] قدمضي مكرّراًان مابينا يديهم فسرّ بالدّنباو بالآخرة وكذافوله تعالى [وماخَلْفَهُم"] يعنى ان القرناء زينوا لهم السُّهوات ومقتضى السبعينة والسَّبطانية وزينوا لهم ما ظنُّوه وقالوا في امرالآخرة من الرَّدّ والانكار ، او بان قالوا ان رددنا الى ربّنا لكان لنا خيراً منها منقلباً [وَحَقَّ عَلَيْهِمُ الْقُوْلُ] بسوء اعمالهم و اقوالهم واحوالهم [في أمم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ] من الامم الفاجرة [ إنَّهُمْ كانوا خاسرينَ وَقُالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لاتَسْمَعُوا لِيهٰذَا الْقُرْ انِ] اي مطلق القرآن اوقرآن ولاية على (ع) [وَ الْغَوْ افيه ] لغي في قولهكسعي ودعا ورضى اخطأوالمقصوداقرأ ومعلوطا مخلوطا بغيره اوادخلواعلى قرائه ماليس منه اوعارضوه بالباطل واللغو [لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ] قرَّاءه او تغلبون محمداً (ص) [فَلَنُذِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًاشَدِيدًاوَلَنَجْزِيَنَّهُمْ] بازاء جميع اعمالهم حسناتها وسيَّناتها كبائرها وصغائرها [ أَسُوءَ الَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ] نفس اسوء اعمالهم أو جزاء اسوء اعمالهم على تجسّم الاعمال وجزائها بالجزاءالا خروي، وقد مرّ بيان جزاءالاعمال للمؤمن بأحسن اعماله وبيان معانى هذه العبارة في سورة التوبة [ذلك جَزاءً أعْداء الله النَّارَ لَهُمْ فيها دارُ الْخُلْدِجَز التبعاكانوا بِإَيْاتِنايَجْحَدُونَ] كثرة وجوه اعراب الآبة لانتخفى على العارف بفوانين الاعراب [وَقَالَ الَّذينَ كَفَرُوا] أنى بالماضى لتحقق وقوعه، اولكونه ماضياً بالنسبة الى من خوطب به [رَبُّنا أَرِنَا الَّذِينَ أَضَلَّانا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ] قد فسر المضلّان من الجن والانس بابليس الذي عصى الله اول ما عصى و بقابيل من آدم (ع) و بابليس الذي دخل في شوريهم في دارالندوة وفي غيرها فأضلتهم عن الحق [ نَجْعَلْهُما تَحْتَ أَقْدامِنا ] انتقاماً منهما [ لِيكُونا مِن الْأَسْفَلِينَ] من حيث المذلة و المكان [ إنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا الله ] جواب لسؤال مقدّر كانته قبل: هذا حال-الكافرين والمنافقين، فماحال المؤمنين بالولاية والمقرِّين بالخلافة؟ فقال: أنَّ الَّذِين قالوا ربَّنا الله انتماقال : قالواريتنا، دونعلمواوايقنواوشا هدوالاتماشارةالي الاسلام والبيعة العامة النتبوية وبالاسلام، وبتلكث البيعة لايحصل اكاالاقرار بان الله رب ولوحصل اعتقاد بذلكت كان ذلكئالا عتقادمن علوم النفس المنفكة عن معلوماتها المعبرّ عنها بالظنون كما اشرنا اليه في مطاوى ماسلف، وقدورد في الاخبار ان الاسلام اقرار باللسان دون الايمان [تُمَّ اسْتَقْامُوا] اي اعتدلوا، والاعتدال الاضافي لايحصل الابالبيعة الايمانية الولوية الخاصة كماان الاعتدال الحقيقي الذي هوعبارة عن الخروج من الاعوجاج فيجميع المراتب لايحصل الابتلك البيعة والعمل بشروطها فاناريد بالاعتدال الاعتدال الاضافي كان المراد بالمعتدلين مطلقمن بايع البيعتين ودخل في امرالاتمة ، ودخل الايمان في قلبه كماورد في الاخبار تفسيرهم بشيعتهم ان ار يدالاعتدال الحقيقيّ كان المرادالانبياء والاولياء(ع)كما فسرّوا بالاثمّة وإذا اريد السّيعة من المستقيمين كان نزول الملائكة على بعضهم في مطلق الحيوة الدَّنيا وعلى بعضهم خاصًّا بوقت الاحتضار وكان معنى قوله : فحن او لياؤ كم في الحيوة



الدنيا بالنسبة الى منكان نز ول الملائكة عليه خاصاً بوقت الاحتضار انتاكنا في الحيوة الذيا اولياؤكم كنا نحر سكم و نحفظكم ونثبتكم على الخير، و بالذسبة الى من تنز ل الملائكة عليه مطلقاً فالمعنى ظاهر، وعن الممادق (ع) انه قال: استقاموا على الاثمة (ع) واحداً بعد واحد، وعن الرَّضاً (ع) انه سئل: ما الاستقامة؟ قال: هى والله ماانتم عليه [ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُلائِكَةُ ] في الدّنيا بالنسبة الى الانبياء والاولياء (ع) و بعض الاتباع ، وفي آخر الحيوة الدّنيا بالنسبة الى بعض الاتباع [ ألاَّتَخافُوا ] أن تفسير ية ولاناهية اومصدر ية و لاناهية اونافية اى مخاطبين بان لاتخافوا [ وَلاتَحُوزَ نُو وَ ٱبشُرُ وَ اي الْجُنَّةَ الَّتَى كُنْتُم تُوعَدُونَ ] بواسطة الانبياء (ع) و بعض الاتباع ، وفي آخر الحيوة الدّنيا بالنسبة الى بعض الاتباع [ ألاَّتَخافُوا ] أن تفسير ية ولاناهية اومصدر ية و لاناهية اونافية اى مخاطبين بان لاتخافوا [ وَلاتَحُوزَنُو و ٱبشُرُ وا ي الْجُنَّة الَّتى كُنْتُم تُوعَدُونَ ] بواسطة الانبياء (ع) [ نَحْنُ أولِي أوُّ كُمْ فى الْحَيو ق الدُّنيا ] قدمض بيانه آنفا [ وَفى الأخر وَ ] يعنى من اول مقامات البرز خالى الاعراف ومن الاعراف الى الجنة و بعد الدّخول فى الجنة الى الابد [ وَلَكُمْ فيها ما تَشْتَهى أنْفُسَكُمْ ] اى ذوانكم اوما تشتهى انفسكم الذي هى مقابل عقولكم لان العقول تشتاق الى الرب ، والاشتهاء خاص بالنفوس يعنى اتكم منعتم نفوسكم عن مشتهياتها فى الدّنيا فتفضل التعلي العقول تشتاق الى الرب ، والاشتهاء خاص بالنفوس يعنى اتكم منعتم نفوسكم الذى هى مقابل عقولكم لان العقول الآخرة بتهيتو ماتشتهى انفسكم لها [ وَلَكُمْ فيها ماتَدَدَّعُونَ ] تطلبون سواءكان باقتضاء نفوسكم الذيا فتفضل الذ عليكم فى الآخرة بيه وان لنام بعن النفوس يعنى اتكم منعتم نفوسكم الذي هى مقابل علانو العقول الآخر ألاً ] حالكون ماتشتهى نفرسكم وما تدعون مهياً الكم لنشر يف نزولكم [ مِنْ عَنْفُو ررَحيم ] عن المعادق (ع) والد الخرة مايمون مان منه عليا الو عدض وما مالة (ص) وامبر المؤمنين والحسن (ع) فيرونه والد والذما يموت موال لنامبغضٌ لاعالاتا الا و يحضوه وسول الذر ص) وامبر المؤمنين والحسن (ع) وألحسين (ع) فيرونه والذما يمورنه، وإن كان غيرموال يراهم بحيث يسوءه ، والدليل على ذلك قول امير المؤمنين (ع) لحار الهماداني :

وفي تفسير الامام (ع) عند قوله تعالى: و يظنُّون ا نهم ملاقو ا ربُّهم من سورة البقرة ، قال رسول الله (ص) : لايزال المؤمن خائفاً من سوء العاقبة ولايتيقن الوصول الى رضوان الله حتى يكون وقت نزع روحه وظهورملك الموت له، وذلكتُ ان ملكتالموت يردعليالمؤمن وهوفي شدة علته وعظيم ضبق صدره بما يخلُّفه من امواله وبما هوعليه من اضطراب احواله من معامليه وعياله قد بقيت في نفسه حسراتها واقتطع دون امانية فلم ينلها ، فيقول له ملكئالموت: مالك تجرّع غصصك ؟(!) قال لاضطراب احوالي واقتطاعك لي دون آمالي 1\_ فيقول له ملك الموت : وهل يحزن عاقل من فقد درهم زائف واعتياض الف الف ضعف الدَّنيا ؟ فيقول: لا ، فيقول ملكالموت ، فانظر فوقك، فينظر فيرى درجات الجنان وقصورها التي يقصر دونها الاماني، فيقول ملك الموت : تلك منازلك ونعمك واموالك واهلك وعبائك ومنكان مناهلك ههنا وذرّيتك صالحاً فهم هنالك معك ، أفترضي بهم بدلاً ممّاههنا؟فيقول: بلي والله، ثم يقول: انظر، فينظرفيري محمَّداً (ص) وعليناً (ع) والطَّيَّبين من آلهما في اعلى عليَّين، فيقول: اوتر يهم؟! هؤلاء ساداتك واثمتك همهناك جّلاسك وانبّاسك، أفما ترضى بهم بدلاً ممّاتفارق هنا؟ ـ فبقول: بلي وربّي، فذلك ما قال الله عزَّوجلَّ : أنَّ الَّذِينِ قَالُوا رَبِّنا اللهُ ثُمَّ استقاموا تَتَنزَّ ل عليهمالملائكةالا تخافوا ولا تحزنوا فما امامكم منالاحوال فقد كفيتموها ولاتحز نوا علىماتخلفونه منالةذراري والعيال فهذا الآذي شاهدتموه فيالجنان بدل منهم و ابشروا بالجنَّة الَّتي كنتم توعدون وهذه منازلكم وهؤلاء سادانكم أنَّاسكم وجَّلاسكم [ وَمَنْ أَخْسَنُ قَوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللهِ] يعنى ممَّن دعاالي الله في مملكة وجوده اعوانه وجنوده اذا لم يكن من اهل دعوة غيره الي الله اوممتّن دعااهل العالم الكبيراذا كان نبيتاً اوخليفته (ع) والجملة معطوفة على جملة أنَّ الَّذين قالوا باعتبار المعنى فانته في معنى لااحسن قولا اوحالية بهذاالاعتبار او بتقدير القول وعلى اي تقدير فهي في معنى التعليل [وَعَمِلَ صَالِحًاوَقُالَ (1) - غصص بالطَّعام و الماء = إعترض في حلقه فمنعه التنفُّس .



الجزء الرابع والعشرون

إِنَّسْبِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ] بعني لا احسن قولاً ممنَّن دعا بأفعاله واقواله واحواله واخلافه الى الله وعمل صالحاً باركانه اي صالحاً عظيماًهوالولاية الحاصلة بالبيعة الخاصّة اونفس البيعة الخاصّة فانته لايراد به فردٌ من الصّالح لدلالته حينئذ علىان من دعاالى الله وعمل صالحاًما،وان كانترك جملة الصّالحات يكون احسن قولاً من جميع الخلق،فان هذه العبارة قد مرَّمراراً انتها تستعمل في هذا المعنى وانكان مفهومها اعمَّ، او المراد فردَّ ما من الصَّالح والمقصود ان من بايع البيعة الخاصة ودخل الايمان فيقلبه واظهر اثر تلكث البيعة على اعضائه من دعائه الى الله بحاله وقاله ومن عمله باركانه صالحاًما من الصّالحات واظهر اثرتسليمه علىلسانه بان يقول: انتنى من المسلمين فانته قد يؤ تي بهذهالعبارة عندالمبالغة في امر الولاية كما ورد ان الله فرض على خلقه خمساً ، فرختص في اربع ولم يرختص في واحدة إشار الى الولاية ، وهذا من باب المبالغة في امر الولاية ، وامثال هذا الخبر للمبالغة في الولاية عنهم كثيرة ، وللاشارة الى انَّه يلزم ظهوراثر التسليم على اللسان قال تعالى: و قال ا تنبى من المسلمين ولم يقل وكان من المسلمين وكما ان الآية السابقة كانت في على (ع) وشيعته من غيرا ختصاص لها بعلي (ع) او بالاثمة (ع) كذلك هذه الآبة لا اختصاص لها بعلي (ع) والاثمة (ع) بل تجرى في شبعتهم كما ذكرنا [وَلَا تَسْتَوى الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيِّئَةُ] تمهيدٌ لما يأتي وتعليلٌ لمامضي والاعتقاد بعدم استواء الحسنه والسيئةمن الفطر يمّات فمن اختار عليه غيره ممّن اطلع عليهما كانخارجاً من الفطرة [الْدُفَعْ] سيتقمن اساءالبكث [ب] الفعلة [ ألَّتي هِي أحْسَنُ] وقد مضى بان هذه الآية في سورة المؤمنون [فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدْاوَة كَأَنَّهُ وَلِي حَمِيمٌ] اي محبٌّ قريبٌ في النّسب وقد فسرّ في الخبر الحسنة بالتقيّة والسينّة بالاداعة وهووجه من وجوه الآية ، ويجوزان بفسر التي هي احسن بالولاية اي ادفع سبَّنات نفسك وسيَّنات غيرك بتذكَّر جهةالولاية او مْبول الولاية او بتذكيرهم بالولاية ولعلَّ التَّعبير عن الإساءة بالسَّيَّة كان لهذا الوجه [وَمَا يُلَقَّبْهُا] اي هذه السَّجيَّة و الخصلة التي هي دفع الاساءة بالحسنة [ إلَّا الَّذِينَ صَبَرُوا ] لان النَّفس في جبَّلتها هيجان الغضب عند ورود مالا يلائم ، والغضب اقتضاؤه الدّفع بأشدّ ما يمكن فمن لابمكن له حبس النّفسءن هيجان غضبها لا يدرك من هذه الخصلة شيئاً [وَمَا يُلَقَّيهُا إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمٍ ] من كمالات الإنسان وقد قبل بالفارسية: «نيكي را نيكي خرخاري ، بدىرا بدى سكَّ سارى، بدىرا نيكىكارعبْداللهُ انصارى»والخطاب عام اوخاصَّ بمحمَّد (ص) مع التَّعر يض بامّته [وَإِمَّايَنْزَ غَنَّكَ] نزغه كمنعه طعن فيه واغتابه و وسوس وبينهم افسدوا غرى [مِنَ الشَّيْطانِ نَزْغٌ] مصدر بمعنى الفاعل اومن قبيل جدَّجد ميعني ان يوسوسكث من قبل المشيطان موسوس أو يطعن فيكث طاعن أو يدفعك دافع محال ارادتك الاحسان الى المسيء [فَاسْتَعِذْبِالله] من نزغه فانته يعدِك [إنَّهُ هُوَ السَّميعُ] لاستعاذ تك [الْعَليمُ] باستجارتك، اوفاستعذ بالله من طاعته فانبه السَميع لاقتصاصك القولي ، العليم لاقتصاصك الفعلي فيؤاخذ عليه .

القرمَنُ أيارَهِ اللَّيْلُ وَالنَّهَارُ عطف باعتبار المعنى كَأَنَّه توهم متوهم انّه قال: من آياته سجدة واجبة واجبة [والشَّمْسُ وَالْقَمَرُ] قد مضى مكرّراً ان في انتضاد اللّيل والنّهار الطّبيعيّين واتساق [والشَّمْسُ وَالْقَمَرُ والنَّهار بالظّلمة والنّور والبرودة والرّطوبة والحرارة واليبوسة والانساق في حركة السَّمس والقمر و تخالف الليّل والنّهار بالظلّمة و النّور والبرودة والرّطوبة و الحرارة واليبوسة والانساق في الزّيادة والنقيصة وغيرذلك من لواز م ذلك الذي نيط بها توليد المواليد و بقاؤها و تعيّشها آيات عديدة "دالة على علمه وقدرته و ربوبيّته ورأفته بخلقه وغيرذلك من اضافاته [لاتَسْجُدُوا] تفريع على سابقه لكنّه ادام يقال والوالي وال



على المستبصر تعميم الليِّل والنَّهار والسَّمس والقمر [وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ] أبي بالجمع امالكون المراد بالتشمس والقمرالجنس وتعددافرادهماوعمومهماكماعليه حكماءالافرنج، ويستفاد من تلو يحات الاخبار، اوللاشارة الى التأويل وكثرة الشمس والقمر بحسب التأويل فان النّبي (ص) وخليفته يعبّرعنهما بالّشمس والقمروكذلك خلفاؤهما ومشايخهما والعقل والنفس يطلق عليهما التشمس والقمر ، والعقل الكلتي والنفس الكليّة شمس وقعر ، وكلّ معلم ومتعلم شمس وقمر، وفي عالم البرزخ وعالم المثال شموس واقمار [ إِنْ كُنْتُم إِيَّا مُتَعْبُدُونَ] يعنى ان كنتم تحصرون العبادة فيه، فان النَّظرعلى الواسطة وجعله مسمنيَّ معانَّه كان اسماً امَّا كفر أوشرك، والنَّظرعلى ذي الواسطة من مرآةالواسطةعبادة للمسمتي بايقاع الاسماءعليهوتوحيدً لذاته ولعبادته ، وههنااحد مواضع السِّجودالفرضالار بعة [فَانِ اسْتَكْبُرُوا] صرف الخطاب عنهم الى نبية (ص) لان " النهى والامركانا للمشركين بالاشراك الصّوري التذين كانوا يعبدونالمشمس والقمر ، اوللمشركين بالاشراكالمعنوي اللَّذين كانوا يعبدون النَّفس واهو يتها ، اوالذين كانوا يرونالنّبيّ (ص) اوخليفته (ع) منفكّاً عن الله تعالى، اوالّذين كانوا يعبدون الملائكة وكانوا يرونهم غيرالله، وكان المناسب ان يكون الخطاب لهم حتى يكونسبباً لنشاطهم في الاستماع، وهذا تسلية " له (ص) عن حز نه على استكبارهم [فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّلْكَ] من الملائكة المقرّبين الدّنين لهم مقام العنديَّة بالنّسبة اليه تعالى ومن الاناسيّ الكاملين الّذين حصل لهم مقام العندية [يُسَبِّحُونَ لَهُ باللَّيْلوَ النَّهْار] الاتيان باللِّيل والنَّهار قيداً لتسبيحهم دليل على ارادة الكملين من الاناسي [ وَهُمْ لايَسْأَمُونَ وَمِنْ أياتِهِ أَنَّكَ تَرَىالْأَرْضَ خَاشِعَةً ] كنابة عن يبسه وقراره [ فَإذٰا أنْزَلْنا عَلَيْهَا الْماء اهْتَزَّتْ ] اهتر از الارض بهيجان حبو بها وعروقها لنبت النبات وورق الاشجار [وَرَبَتْ ] بالنبات [إنَّالَّذي أَحْياها] بالنّبات بعد موتهاعن النّبات [لَمُحْيى الْمَوْتَى] بالحيوة الشريفة الانسانية بعد موتهم عن الحيوة الحيوانية بل عن الحيوة البشرية عندالنفخة الأولى [ إنَّه على كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] من الامانة والاحياء وغير ذلك [إنَّالَّذينَ يُلْحِدُونَ في أياتِنا] جواب لسؤال مقدركات قبل: ما نمن برى تلك الآيات وينصرف عنها بل يصرفها عن وجهها بالتّحريف والتّأويل واللّغوفيها والطّعن و الرّدّ و الاستهزاء بها ؟ \_ فقال : ان الّذين يميلون عن الاستقامة في الآبات [لأيَخْفُونَ عَلَيْنا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النّارِ ] في مقام فيلقون في النّار لكنه أني بتلك العبارة اشارة الى هذا المعنى مع شيء آخر [خَبَرُ أَمْ مَنْ يَأْتَى أَمِنَّا يَوْمَ الْقِيلَمَةِ إِعْمَلُوا مَاشِئْتُمْ إِنَّهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصبِيرٌ] وعبدٌ شديدٌ [إنَّالَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّاجًاءَهُمْ] جملة لا يخفون خبرٌ اوحال أومستأنفة وجملة افمن يلقى خبرًا وخبرٌ بعد خبر أوحالٌ اومستأنفة والكلَّ بتقدير القول وجملة اعملوا خبرٌ او خبرٌ بعد خبر اوحال او مستأنفة والكلِّ بتقدير القول وإنَّ لذين كَفَر وا تأكيد لقوله إنَّ الَّذين يلحدون وخبر إنَّ محذوف بقرينة خبر أن الاولى اومستأنفة جوابٌ لسؤال مقدَّر والخبر محذوفٌ بقرينة السابق اي لا يخفون او هم الذين يلحدون اوالخبر قوله تعالى اولنك ينادون من مكان بعيد [وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ] مكرٍّم [ لايَتَأْتِيهِ الْباطِلُمِنْ بَيْنَ يَدَيْهِ] اي من بعده باتيان رسول وكتاب ينسخه اومن قبله بان يبطله الكتب الماضية مثل التوراة والانجيل [ وَلَامِنْ خَلْفِيهِ ] بالوجهين [تَنْزِيلٌمِنْحَكِيم حَمدِدٍ] في مقامالتَّعليل لعدمالبطلان سواء كانخبرمبتدء محذوف والجملة مستأنفة اوحالا اوكان خبراً بعد خبر [ مايُقالُ لَكَ ] جوابُ سؤال مقدّركان محمداً (ص) قال : ما افعل بهم و بما يقولون



الجزءالخامس والعشرون

فى حقّى او فى حقّ على إع)؟ فقال تعالى تسلية له: ما يقال لك [الإماقَدْقِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْقَبْلِكَ إنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ ] فيغفر لهمكثير اقوالهم ولايؤ اخذهم بمايقولون فتأسّ بهم واغفر لهم [وَذُوعِقْلَبٍ] فيؤاخذهم بمعاصيهم فلا نعجل لمؤاخذتهم [أليم وَلَوْجَعَلْناهُ قُرْ إنَّا أَعْجَميًّا] كَأَنتَهم قالوا بينهم اولمحمد (ص) : لوكان من عندالله لكان بلسان مغاير للسان البشر، وقد تيل: انبه جواب لقولهم هلا نزل هذاالقرآن بلغة العجم؟ [لَصَّالُوا لَوْ لأفُصَّلَتْ المُنْ أَنَالُهُ] بعنى لولانزلت بلغتنا حتى نفهمه؟ [تزاعُجَمِينٌ] يعنى لقالواءا عجميَّ؟ [وَ] المخاطب، اوالمنزل عليه [عَرَبينً] و الاعجميِّ هواللّذي لايفهم كلامه ، و يقال لكلامه ايضاً اعجميَّ وقري اعجميَّ بفتح العين وهمزة وأحدة [ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ أَمَنُوا هُدى وَشِفاءٌ وَالَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ فِي أَذَانِهِمْ] من حيث سماع المعنى والاعراض منه [وَقُرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمى] غير مفهوم لهم يقول للكلام الذي لايفهم معناه عمى ومعمى [ أولْئِكَيُنا دَوْنَ مِنْ مَكانِ بُعِيدٍ] يعنى هذه الفرقة ينادون بهذا الكتاب من مكان بعيدٍ لايصل النَّداء اليهم لانَّ الكتاب نزل من مقام عال إلى صدر منشرح بالاسلام و هؤلاء في غاية البعد من مقام الصدر المنشرح بالاسلام لوغولهم في البهيمية و السبعية والتشيطنة [وَلَقَدْ أَتَيْنامُوسَى الْكِتابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ] بالرَّدْ والقبول والعمل فيه وترك العمل والعمل ببعضه وترك بعضه كمااختلف قومك في كتابك [ وَلَوْلا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ] بالامهال الى مدّة معيّنة [لَقُضِي] بَيْنَهُمْ ] اى بين المختلفين من قوم موسى (ع) او بين قومك [ وَ إِنَّهُمْ لَفِي شَكَّ مِنْهُ ] من القرآن او من كتاب موسى (ع) [ مُريب مَنْ عَمِلَ صالحًا ] اي صالح كان ، أو صالحاً عظيماً هوالولاية و البيعة الخاصة [ فَلِنفُسِهِ وَمَنْ أَسْاءَ] اي عمل سينة [فَعَلَيْها وَمارَبُّكَ بِظَلَّام لِلْعَبِيدِ] اي بذي ظلم يعني لا يفعل بهم مالا يستحقونه . [ الجزء الخامس والعشرون ]

[إلَيْه يُردَ دُّعِلْمُ السَّاعَة] قد فسرّ السَّاعة بحين الموت و بالقيامة و بظهور الفائم (ع) والكل واحد على التحقيق وعلم ذلك مختص به تعالى واما قولهم (ع) : عند ناعلم البلايا والمنايا، فهم فى ذلك آلهيتون لابشريتون [وَما تَخْرُجُ] ماموصولة معطوفة على علم الساعة اونافية والجملة معطوفة على جملة الله ير دعام السَّاعة [مَنْ شَمَر ات مِنْ أَكْما مِها] جمع الكم بالكسر وهو او الكمامة وعاء الطلع وغطاء النور [ وَما تَحْمِلُ مِنْ أُنْشَى وَلا تَضَع إلَّا بِعِلْمِهِ ] جمع الكم بالكسر وهو او الكمامة وعاء الطلع وغطاء النور [ وَما تَحْمِلُ مِنْ أُنْشَى وَلا تَضَع مَنْ أَكْما مِها] جمع الكم من يعلم ذلك من افراد البشر من علمه تعالى [ وَيَوْمَ يُناديهم ] متعلق بمحذوف اى اذكر او ذكرهم او متعلق بقالوا [ أَيْنَ شُرَكائي ] الذين جعلتموهم شركائى فى الوجوب او فى العلاءة او أين شركائى بحسب مظاهرى وخلفائى من مقابلى على (ع) [قالُوا أَذَنَاك] اعلمناك بضلالهم عنا او براءتنا منهم اوقوله شركائى بحسب مظاهرى وخلفائى من مقابلى على (ع) [قالُوا أَذَنَاك] اعلمناك بضلالهم عنا او براءتنا منهم اوقوله تعالى [ ما مِنّا مِنْ شَهيد ] مفعولاه معلق عنهما العامل و المعنى ما منا شاهد يشهد لهم بالتسراكة ، او ما حالا يشاهدهم لضلالهم عنا ، اوانكروا اشراكهم وقالوا: ماكان احد منا يشهد بشركتهم فى الدنيا [ وَضَلَّ عَنْهُمْ ما كانُوا يد عُونَ مَنْ قَبْلُ عالم أَن المام والكراك وائمة العامل و المعنى ما منا شاهد يشهد لهم بالتشراكة ، او ما ما احد مهرب [لايَسْمَ مالالهم عنا ، اوانكروا اشراكهم وقالوا: ماكان احد منا يشهد بشركهم فى الدنيا [ وَضَلَّ عَنْهُمْ ما كانُوا



ź٠

فقال: لان الانسان لا يسأم [مِنْ دُعَاء الْحَيْر وَ إِنْ مَسَّهُ السَّرُّ فَيَوُسٌ قَنُوطٌ ] فلذلك ظنّوا انتهم لا محيص لهم [ وَ لَشِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَا مِنْ بَعْدِ ضَرَ المَ مَسَّتَهُ لَيَقُولَنَ هذا لمي وَمَا أَظُنُ السَّاعَة قَائِمَةً وَ لَثِنْ رُجعْتُ إلى رَبِّي إِنَّ لي عِنْدَهُ لَلْمُسْنَى] وذلك لما تكرّر منا ان الخيال حين الاستيحاش وغلبة الهم يفر كَالَشيطان و يظهر سلطان العقل فاذا رفع الخوف لايدَ عى الحكم للعقل و يظهر بانانيته و بنكر المبده والمعاد كما هو ثأنه وشأن الشيطان و يظهر سلطان العقل فاذا رفع الخوف لايدَ عى الحكم للعقل و يظهر بانانيته و بنكر المبده والمعاد كما هو ثأنه وشأن الشيطان و يظهر سلطان العقل فاذا رفع الخوف لايدَ عى الحكم للعقل و يظهر بانانيته و بنكر المبده والمعاد كما هو ثأنه وشأن الشيطان و يظهر سلطان العقل فاذا رفع الخوف لايدَ عى الحكم للعقل و يظهر بانانيته و بنكر المبده والمعاد كما هو ثأن وشأن الشيطان ، و يظن آنة ان كان ما يقولون صادقاً فالغلاب ختار عليه غيره لكرامته عليه [ فَلَنُنْتَبَعْنَ أَلَّذِينَ كَفَرُ و المعاد كما هو ثأن بما عَمِلُوا] كناية عن جز ائهم باعمالهم السينة خلاف ماظنوه [ وَلَنُنْدِ يقَنَّهُمُ مِنْ عَذَاب عَليظ وَ إذا أَنْعَمْنا و ورقية نفسه والاعجاب بها وظن آن النعمة باستحقاقها ونسى انعامنا وان النعمة عارية عليه الما إنانيته و ورقية نفسه والاعجاب بها وظن آن النعمة باستحقاقها ونسى انعامنا وان النعمة الذه الكلمة في سورة الانعام و ورقية نفسه والاعجاب بها وظن آن النعمة باستحقاقها ونسى انعامنا وان النعمة على العام العار العام عند قوله تعالى : قل اراً يتكم أن آنا كم عذاب الله [ إنْ كَانَ] هذا الانعام اوالر سول اوالقرآن القرآن ولاية على (ع) عند قوله تعالى : قل اراً يتكم أن آنا كم عذاب الله [ أن كانَ] هذا الانعام اوالر سول اوالقرآن اوقرآن ولاية على (ع) عند قوله تعالى : قل الما يقدر القول أو يتقدير الفاه فقط اوالجزاء محذوف و من القاون الرسول (ص) و انصب على (ع) [ من عند اللهُ مُنَّ مَعُنُ مُنْ مُنْ مُوفَ في شَوْفَق شي شي قان أوقرآن ولاية على (ع) و أي أَنَ أَنَ أُنَ عنه واله على والمان القرآن عون العام الله و في الغام اولاز مون القادان ال والم في الماذي والكافر و المون والضال والمهندى كما يرى القرآن عوان العاما الله وكان فيه وفى آياته وما ماني ال والكافر

منعم کامل چوخوانباشی بود

كان الآية بالنسبة الى كل فرقة جواباً لسؤال غير ماللفرقة الاخرى فكانة قيل : بالنسبة الى الجاحدين والمنكرين : متى يعترف هذه الفرقة ؟-فقال تعلى : معمر يهم آياتنا [في الأفاق] بالنقص في اموالهم وانفسهم بانواع البلايا التى كانت خارجة من عاداتهم [وَفَى أَنْفُسِهِمْ] بانواع الامراض والاوجاع [حَتَّى يُتَبَيَّن لَهُمْ] اى لس لم يكن له استعداد التوبة والسعادة عند معاينة الموت ، ولمن كان له استعداد التوبة قبل ذلك [أنَّهُ الْحَتَى يَتَبيَن من يتوب ويشقى من بشقى، وكانته قبل بالنسبة الى الضالين المتحيرين في الله اوفي الرّسالة اوفى الولاية : متى يهتدون و يخرجون من التحير والفلال ؟-فقال تعالى : سنر يهم آياتنا المتحيرين في الله اوفى الرّسالة اوفى الولاية : متى يهتدون و يخرجون من التحير والفلال ؟-فقال تعالى : سنر يهم آياتنا المتحيرين في الله اوفى الرّسالة اوفى الولاية : متى يهتدون رسولنا (ص) ورسالته، اوعلى الولى (ع) وولايته في الآفاق من الآيات السابقة وجبراً مافات منهم، وترتب الفوائد الكثيرة على البلايا الواردة في الآفاق وفى انفسهم مماذكر ما بقا ومايات الما التقال منهم منه المنام اوفى الولاية : متى بهتدون و منزيهم آياتنافي الولى (ع) وولايته ما ولمي المام والخوف والاستبشار حتى يتيبين لهم ان الندحق الفوائد الكثيرة على البلايا الواردة ولمالا الماقى في قلو بهم من العلوم والخوف والاستبشار حتى يتيبين لهم ان الندحق الفالوية ؟-فقال تعالى : وعلياً (ص) ورسالته، اوعلى الولى (ع) وولايته في القاق من الآيات السابقة وجبراً مافات منهم، وترتيب الفوائد الكثيرة على البلايا الواردة ولي الأماق وفى انفسهم معاذكر ما بقا وماينا المت الماء الماء الولاية : متي يقيم مان المول (ص) حق وعلياً (ص) ورسالته، اوعلى الولي (على من كان له من القاق من الولاية : متى يظهر عليهم حقية الولاية ؟-فقال تعالى : وعلياً (ع) حقر، أولي مان الذي من مان الذى كان والفقاً عن الولاية، متى يظهر عليهم عنه المائر مان المون الذى وعلي الربيم آياتنافى الأفاق وفى انفسهم حتى يتبيين لهمان الذى هو على إلى الما الذى هو على أرى ، و بالنسبة الى المؤمن الذى بايع البيعة الخاصة الواقف عن مقام الحضور من يهم آياتنافي الإفاق وفى انفسهم حتى ينبيت بيفارولي الامر فى صدور م استربيم آيالي البي الخطاب عاماً الحفام الحضور عند رب قولة تعالى [أو لمم يكفي بيمي يلي على من اله من كان له انه الحق ، و النتسبة الى م



الجزءالخامس والعشرون

احاطته بكل شيء ولذلكت قال [ألا إنَّهُمْ في مِرْيَةٍ مِنْ لِقَاءِ رَبَّهِمْ ألا إِنَّهُ بِكُلَّشَيْ وِمُحِيطً ] لمآكان الدة تعالى بحسب وجودذاته بلانهاية وليس له حدّ يحد وجوده ولا نهاية ينتهى اليها فلابد أن لايخرج من حيطة وجوده شيء من الاشياء فانه لوخرج من وجوده ذرّة تحدّ به ومن حدّه فقدعدّه ، ومن عدّه فقد تنّاه ، ومن ثنّاه فقد جزّاه ، ومن جزّاه فقد جهله ، و نعم ماقيل برهاناً عليه :

اى خداى بى نهايت جز توكيست چون تونى بيحد و غايت جزتوكيست هيچ چيز از بى نهايت بيشكى چون برون نامد كجا ماند يكى واحاطته بالاشياء ليست كاحاطة الظرف بالمظروف أوالمكان بالمتمكن بل كاحاطة المقوّم بالمتقوّم، فانه مع كلّ شيء بالقيّومية وغير كلّ شيء بحسب حدوده .



ثلاث وخمسون آيةً ،وقيل : خمسون آية مكّيّة ، وقيل : الاقوله : والذين استجابوا (الىقوله) لايحبَّ الظَّالمين ، وقيل : الااربع آيات نزلن بالمدينة : قل لااسألكم عليه اجراً الاالمودّة في القربي (الىقوله) والكافرون لهم عذابٌ شديدٌ .



[حمقسق، كَذَلِكَ الوحى الذى اوحينا البك قبل ذلك من اخبارالمغيبات ومن الاحكام والمواعظ [يُوحى إلَيْ لَتَ ابعد هذا الزّمان ، اوكذلك الوحى بالرّمز والحروف المقطعة الذى اوحينا البك قبل ذلك يوحى البك بعد ذلك ، اوكذلك الوحى المحفوف باذى القوم وانكارهم الذى اوحينا البك يوحى بعد ذلك ، اوكذلك الوحى باهلاك القوم واسكان الارض يوحى البك [وَ إلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِك] اى واوحى الى الذين من قبلك وأتاه بطريق عطف المفر دللاغتفار فى التوانى اولتقدير المعطوف بقر ينة المعطوف عليه ، وقرى : يوحى بالمناء للفاعل ، وبالناء بطريق عطف المفر دللاغتفار فى التوانى التقدير المعطوف بقر ينة المعطوف عليه ، وقرى : يوحى بالمناء للفاعل ، وبالناء مستأنفة فى موضع التعليل وخبره العزيز اوالحكيم اوقوله تعالى [لَهُ ما في السَّمُوات وَعال معلى محذوف او مبتدء والجعلة مستأنفة فى موضع التعليل وخبره العزيز اوالحكيم اوقوله تعالى [لَهُ ما في السَّمُوات وَعال فعل محذوف او مبتدء والجعلة مستأنفة فى موضع التعليل وخبره العزيز اوالحكيم اوقوله تعالى [لَهُ ما في السَّمُوات وَعال فعل محذوف او مبتدء والمعنى المفعول ، واذاكان مبنياً للمفعول فقوله تعالى [الله العزيز الحكيم] يكون فاعل فعل محذوف او مبتدء والجعلة مستأنفة فى موضع التعليل وخبره العزيز اوالحكيم اوقوله تعالى [لَهُ ما في السَّمُوات وَعال في الْأَرْض] والمعنى مستأنفة فى موضع التعليل وخبره العزيز اوالحكيم اوقوله تعالى [لَهُ ما في السَّمُوات وَعال فعل محذوف او مبتدء والجعلة مستأنفة فى موضع التعليل وخبره العزيز اوالحكيم اوقوله تعالى [لَهُ ما في السَّمُوات وَعال فعل محذوف او مبتدء والمعنى له السماوات والارض وما فيهما [وَ هُوَ الْعَلَى الْعَظِيمُ تَكْمُ أَلْعَال مُوات يَتَفَعَلُونَ في أَلْكَر شِنْ وَ معن علي من في قال من في الله وعليل معلي من المود، ويستحون مستانف او عطف مع سبتحون على اسم تكاد وخبره ، او الجملة معطوفة على جملة تكاد السماو ات (الى آخره) [يحمد برابهاتم كما سبق و يَسْتَغْفِيُونَ لَمَنْ فِي الْكَرُ ضِ ] يعنى لمؤمنى الارض فانتهم عقلاء حقيقة وغيرهم ملحقون بالبهاتم كما سبق



في سورة المؤمن عند قوله تعالى و يستغفرون اللَّذين آمنوا قال القميَّ ، للمؤمنين من الشيعة التَّوابين خاصَّة ً ، ولفظ الآبة عام والمعنى خاص ومراده بالتوّابين التوّابون في ضمن البيعة الخاصّة، وعن الصّادق (ع) يستغفرون لمن في الارض من المؤمنين لانٌ المؤمن الذي بايع البيعة الخاصَّة الولويَّة بحصل في قلبه كيفيَّة الهيَّة هي بمنزلة الانفحة وبتلكث الجوهرة الالهية يتوجه اليه الملائكة السماوية ويحف به الملائكة الارضية ويطلبون شترمساويه منالقه ويسترون مساويه ويحفظونه من ظهورالمساوىعنه، وامّا غيره فلاالتفات للملائكةالتسماويّة اليه ويتنفّرعنهالملائكةالارضيّة فلابحفون به ولايسترون مساويه [ الأ إنَّ الله هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ] جوابٌ لسؤال مقدَّر [ وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُو نِهِ أَوْلِياْءَ] اي اولياء حالكونهم غيره ، او اتّخذوامن دوناذنه اولياء وعلى ايّتقدير فالمقصودمنهم مقابلواالمؤمنين الدِّين اسْخَدُوا عليتاً (ع) وليتاً [اللهُ حَفْيظُ عَلَيْهِمْ] مقابل استغفار الملائكة للدِّين بايعوامع على (ع) اومعنى حفيظ عليهم حافظ جميع اعمالهم على ضررهم ومن كانالله حافظاً عليه لايدع صغيراً ولا كبيراً من اعماله [وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ] برسالنك [بِوَكِيل] حتّى تحزن بخلافهم لكناو بعنادهم لعليّ (ع) ، اوتحفظ عليهم اعمالهم ، اوتحفظهم عن المخالفة لعلى (ع) [وَكَذَلِك] الوحى الذي نوحى البك في على (ع) اومطلقاً [أوْحَيْنا المَيْك] قبل [قُرْ أَنَّا عَرَبيًّا ] بلسان العرب لابلسان العجم اوذاحكمة وعلم ومواعظ واحكام ، لااعرابيمَّا لم يكن فيه حكمة ومواعظ واحكام [لِيَتُنْفِرَ أُمَّ الْقُرْرِي] اهل ام القرى [وَمَنْ حَوْلَهُا] مناهل الارض جميعاً ، فان تمام الارض بالنسبة الى عالم المثال تكون حول مكمة [وَتُنْذِرَيَوْمَ الْجَمْع ] لتنذر جميع الخلق من كلَّ ما ينذر منه من امورالدَّنيا و امور الآخرة و تنذرمن يوم الجمع مخصوصاً وهو يومالقبامة لاجتماع الخلائق فيه [لاريب فيه] قدمضي بيان عدم الرّيب في امثاله في اوّ لالبقرة عند قوله تعالى لار يب فيه [فَرِيقٌ] من المجتمعين [في الْجَنَّةِ وَفَرَبِقٌ] منهم [في السَّعير وَلَوْشاءَ اللهُ لَجَعَلَهُمْ أُمَّةً والحِدَةً] على دبن واحد ومذهب واحد وأراحة واحدة هي إرادة الطبَّعة ولمَّا كان مشيَّته بحسب استعداداتهم ماشاء ذلك [وَلْكِنْ يُدْخِلُمَنْ يَشْاءُ] بحسب استعداده [في رَحْمَتِهِ وَالظَّالِمُونَ مَالَهُمْ مِنْ وَلِيًّ] يتولّى اموره و يجذب خيراته [وَلْانُصبير] يدفع الضّرّعنه وينصره في شدائده وقد مضي مكرّراًان النّبيّ (ص) بولايته وليّ وبرسالته نصير، وغيرُ الاسلوب اشعاراً بَّان الادخال في الرَّحمة من اوصافه تعالى الذاتية وعقو بة الظَّالم من عرضيَّات رحمته الرّحمانية دون اوصافه الذانية [أم اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءَ] ام ههنا بمعنى بل معالهمزة اومجر دةعن الهمزة فلاير بحوا [فَاللهُ هُوَ الْوَلِيُّ] لاولي سُواه [وَهُوَيُحْيِي الْمَوْتِي] عن الحيوه الحيوانية اوالموتي عن الحيوة الانسانية الني هي الولاية التكليفية [ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ ] اي مما يصدق عليه اسم التشىءمن امرالدين اومن امرالدنيا من المعاملات اوالمعاشرات اوالمنا كحات أوالتوارث [فَحُكْمُهُ] راجع [ إلَم الله] يعنى الحكم في ذلك المشيء بكونه حقاً او باطلاً صحيحاً اوفاسداً ينبغي ان يرجع فيه الي الله في الدَّنيا بحسب مظاهره الدِّنين هم مظاهرالولاية واصل الكلُّ على (ع) فانته ليس عند احدكم حقَّ الا ماخرج من ذلك البيت ولا يصل البشر الى مقام الغيب حتى يكونانله بحكم بنفسه بينهم ، وينتهى حكم ذلك في الآخرة الى على (ع) لان اياب الخلق اليه وهوقسيم الجنة والنار، وامنا رجوعه الىكتاب الله بمعنى استنباط حكمه منه فممالا حاصل لهلان الكتاب مجمل متشابه والرّجوع اليه من دون الرّجوع الى الامام المبيّن له غبر مجد [ذٰلِكُم م اللهُ رَبّي] حكامة لقول الرّسول (ع) اي قال الرّسول



الجزءالخامس والعشرون

لهم، اوامرله (ص) بهذا القول بتقدير الامرمن القول اي قل لهم، ذلكم الموصوف بهذه الاوصاف ربتي [عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ] [افيما تخوفونني به [وَ إِلَيْهِ أُنبِبُ] في جميع اموري ، اوانيب بذاتي في آخر امري [ فْاطِرُ السَّمُو ات وَ الْأَرْضِ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْواجًا] هو من قول الرّسول (ص) او ابتداء كلام من الله [ وَمِنَ الأَنْعام ] التمانية كما مضى في سورة الانعام [أزْوْ أُجًّا] أي وخلق من الانعام از واجاً ذكراً وانثى ، او از واجاً اهلية و وحشيتة ، او خلق لكم من الانعام از واجاً [يَذْرَقُ كُمْ فيهِ] اي يكثركم ويبتكم في جعل الاز واج من انفسكم و الاز واج من الانعام وهذه الجملة ايضامن قول الرّسول (ص) اومن الله تعالى [ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ] الكاف زائدة اواسمية وهي خبر ليس وحينئذ يكونالكلام مبالغةفي نفىالمماثلة لاانته يكون اثباتآ للمثل له وقد مضي في اوّل البقرة ان اللهتعالي وجودبحت وبسيط الحقيقة، واقتضاء بساطتهانلايكون له ثان واكاكان مركباً واذالم يكن له ثان لم يكن له مثل ولاضدًّ [ وَهُوَ السَّميعُ الْبَصِيرُ] بِمتزلة النَّتيجة لنفي المثلءنه لانَّه اذا لم يكن له مثل فلم يكن سمع "الاكان سمعه ، ولابصر" الاكان بصره، والاكان غيره سميعاً و بصيراً مثله فيكون السمع والبصر محصوراً فيه [ لَهُ مَقَالِيدُ السَّمُو ات وَالْأَرْضِ] المقلاد كالمفتاح والقليد كالسكتيت الخزانة [يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَنْ يَشْاءُ وَيَقْدِرُ] على قدر استعداده [ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ] فيعلم قدر استعداد كلَّ واستحقاقه [ شَرَعَ لَكُمْ ] اى جعل لكم مشرعاً وجادة [ مِنَ الدَّين ماوَصَّى بِهِ نُوحًا] الجمل السّابقة يحتمل كلّ منهاكونه من قول الرّسول (ص) وكونه ابتداء كلام من الله كما اشرنا اليه وكان قوله تعالى [وَالَّذي أَوْحَيْنا إِلَيْكَ] عطفاً على ما وصّى به نوحاً عطف المفرد ويجوزان يكون مستأنفاً من الله سواء جعلت الجمل السَّابقة من الله اومن الرَّسول (ص) و يكون حينند مبتدء وخبره ان اقيموا الدّين اوكبر على المشركين ويكون العائد مستترا في كبر وما تدعوهم البع بدلامنه [وَمَاوَصَّيْنا بِهِ إِبْرَهْ هِهُ وَمُوسى وَعِيسى أَنْ أَقْيِمُوا اللَّيْنَ] انتفسير يتة ومصدرية والدَّين يطلق على الطّريق إلى الله، والطّريق الى الله تكويناً هي الولاية التكوينية وتكليفاً الولاية التكليفية أوقد فسر بعليّ (ع) وعلى الأعمال التي تعين السالك على الطّريق في سيره و لذلكتُ يسمني الملَّة ديناً ، واقامة الدِّين بوصل كلَّ مرتبة من الطَّر بق الى المرتبة الاخرى و بوصل اعمال كلّ مرتبة منها الى اعمال المرتبة الاخرى نظير اقامة الصَّلوة وقد مضى تفصيل اقامة الصَّلوة في اوَّل البقرة [وَلا تَتَغُرَّقُوافِيهِ] في الدِّين اي الاعمال اللازمة للطَّر بق اونفس الطَّر بق اوفي على (ع) وولايته بان اختاركل عملاً وطر يقأ مغايراً لعمل الآخر وطريقه ، او بان يكون كل له طرق ٌ عديدة و اعمال مختلفة ، او يكون في عمله اهو ية عديدة و اغراض كثيرة [كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِين] بالله او بالولاية [ماتَدْعُوهُمْ إلَيْهِ] من التوحيد وحصر العبادة في الله اومن الولاية [أللهُ يَجْتَبِي] اى يولى بالاجتباء [ إلَيْهِ مَنْ يَشْاء ] فلاتحزن انت على ادبارهم عن الله اوعن على (ع) [وَيَهْدِي] اى يوصل أويسلك [الكَدْمِ مَنْ يُنسب)] من يرجع اليه، عن الصّادق (ع) ان اقيمو ا قال الامام (ع) ولا تنفر قوا فيه كناية عن اميرالمؤمنين (ع) ما تدعو هم اليه من ولاية على (ع) من يشاءُ كناية عن على (ع) و بهذا المضمون و بالقرب منه اخبارٌ كثيرة ، ولما كان القرآنذاوجوه كثيرة كان هذااحسن وجوهه [وَمَاتَفَرَّقُوا إِلَّامِنْ بَعْلِما جاء هُمُ الْعِلْمُ] بصحة دين نبيتهم او بصدق خلافة علىّ (ع) فقبل بعضهم عن علم ، وانكر بعضهم حسداً [بَغْيَّابَيْنَهُمْ وَلَوْ لأكَلِمَةُ سَبَقَتْ مِنْ رَبِّكَ] بامهالهم [اللي أجَل مُسَمِّي َّكَقُضِبي بَيْنَهُرْ] بالاهلاك للمنكر والخلاص للمقرّ من بين المنكر



[وَإِنَّ الَّذِينَ أُورِ ثُوا الْكِتَابَ مِنْ بَعْدِهِمْ] بعد الانبياء (ع) وامعهم [لَفِي شَكٍّ مِنْهُ مُريب] وقد فسر بغيا بينهم ببغي بعضهم على بعض لما رأوا من تفاضل اميرالمؤمنين (ع) وقوله تعالى أفي شكٍّ منه مر يب بانه كناية عن الذين نقضوا امررسول الله (ص) [فَلِذْلِكَفَادْعُ] اىللد بن واقامته، اولعليّ (ع) و ولايته واللام بمعنى الى اوللتعليل، و يكون المعنى ادع جميع النَّاس الى النَّشر يعة الَّتي شرعتها لكُ لاجل الولاية فانَّ الاسلام أي النَّشر يعة هداية الي الولاية، ولولم بكن الولاية لم يكن للاسلام فائدة، وعن الصَّادق (ع) بعني الى ولاية امير المؤمنين (ع) [وأستُقَيم] واعتدل و تمكَّن في الدِّين [كَمَّا أُمِرْتَ ] كاستقامة ادرت بها وهي الاستقامة في جميع المقامات و فيما فوق الامكان و هو حقيقة الولاية ولعدما نضمام الامنة معه (ص) ههنالم بردمنه ماوردفي سورة هودمن قوله : شيّبتني سو رة هو د [وَلاَتَتَبعُ آهُوا تحهُم ] في الدين او في ولاية امير المؤمنين (ع) [وَقُلْ أَمَنْتُ بِما آنْزَلَ اللهُ مِنْ كِتْ اب] في الامم الماضية و في هذا الزِّمان حتَّى يكون تعريضاً بالايمان بكتابٍ ولاية على (ع) وَ تعريضاً بهم في عدم الايمان بولاية على (ع) [وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَبَيْنَكُمْ] ومن العدالة بينكم اقامة رجل منكم اماماً لكم لوفع الخلاف بينكم بعدوفاتي واقامة عوجكم [اللهُ رَبُّنا وَرَبُّكُم لَناا عُمالُنا وَلَكُم أعْمالُكُم عما الول لكم من الامر والنتهى نفعه لكم وضرته عليكم لانفع ولاضرِّمنه على حتى تشهموني في ذلك [لاحُجَّة] لامحاجة [بَيْنَنْاوَبَيْنَكُمْ] لظهورالحق وبرهانه وعدم الحاجة الى المحاجة فهو بمنزلة المتاركة معهم [ أَللهُ يَجْمَعُ بَيْنَنا ] تهديد لهم بمحاكمة الله بينهم [وَ إلَيْهِ الْمصير ] فيحكم للمحق على المبطل [وَ الَّذِينَ يُحاجُونَ فِي الله] اي بحاجة ونالله في على (ع) بعد الموت اوفي القيامة او في عبادةالله ومعصيته بعدالموت اوفي القيامة، او يحاجون خلفاءالله والمؤمنين في حق الله اي في دينه اوفي حقيّيته وثبوته اوفي عبادته اوفي الاشراك به او في السلوك اليه او في توجيده او في مظاهره يعني في نبوتهم وخلافتهم خصوصاً في خلافة على (ع) اوفي اعادته ، وفي الجملة في جملة صفاته الحقيقية او الأضافية وفي جملة افعاله وفي مظاهره [مِنْ بَعْكِ مَا اسْتُجِيبَ لَهُ ] في ندائه ونداءملا ثكته للموت أوفي ندائه في الفيامة للحساب، اومن بعدما استجيب له في نداءخلفائه ودعوتهم وظهور حجتهم وعدم بقاءالاشتباهفي حقيبتهم اومن بعدمااستجيب للنسبي (ص) دعاءه على الكافرين والمشركين بقتلهم يوم بدر و بقحط اهل مكة و بني مُضر، اومن بعد مااستجب للنبي (ص) في اعطاءالمعجز ات اومن بعد مااستجيب لاجل النبّي (ص) فان البهودكانوايستفتحون بمحمد (ص) ويجابون في استفتاحهم [حُجَّتُهُمُ داحِضَةٌ عِنْدَرَ بَلّهِمْ] اي باطلة [وَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ] لكونهم ظالمين في محاجتهم [وَلَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ اللهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَاب] كتاب النتبوَّة والرَّسالة اوكتاب الولاية والقرآن صورة الكل [ بالْحَقِّ ] بسبب الحقَّ المخلوق به او متلبَّساً بالحق والجملة مستأنفة جواب لسؤال مقدر وتسلية للرسول في محاجتهم كانت قيل : هل لهم ان يبطلوا الكتاب او يمنعوا علياً (ع) عن مقامه او يبطلواالدين؟ فقال تعالى : الله لاغيره هوالمذي انزل الكتاب بالحق َّقلاباً تيه البطلان [وَالْميزُ انَ] قدسبق في اوّلسورة الاعراف وفي سورة الانبيا بيان ً اجمالي للوزن والمبزان ، ولما كان المراد بالكتاب النبوَّة أوالرَّسالة اوالولاية اوالكتاب التدويني الآذي هوصورة الكل اوالاحكام الملية التي هي ايضاً صورة الكل وكان كل منهاميز اناً لوجود العبادو اعمالهم واحوالهم واخلاقهم واقوالهم عطف على الكتاب الميز ان [وَمَا يُدُر يلكَ لَحَلَّ السَّاعَةَ قَرِيبٌ] فلاتحز نعلى عدم مۋاخذتهم، والخطابعام اوخاص بالنّبي (ص)وتعريض بالامةوتهديد للكفّار ومنافقي الامة، ولجعل قريب شبيها بالفعيل بمعنى المفعول قد يسوي فيه بين المذكر والمؤنَّث [يَسْتَعْجِلُ بهَا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بها] اى لايذعنون



الجزءالخامس والعشرون

فيسخرون منها ويستعجلون بها [وَالَّذِينَ أَمَنُوا ] اي اذعنوا بها والذين اسلموا بالبيعةالعامة اوآمنوا بالبيعةالخاصة [ مُشْفِقُونَ مِنْها ] خانفون منها لعلمهم بالحساب على الجليل والفليل فيها [ وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ ] الثابت [ألاإنَّ الَّذِينَ يُمارُونَ فِي السَّاعَةِ] سواء اريد بالسّاعة ساعة ظهور القائم او ساعة القيامة اوساعة الرّجعة اوساعة الموت [لَفِي ضَلالٍ بَعِيدٍ] قبل: كانوابقولون لرسول الله (ص) : اقم لنا الساعة وائتنا بما تعدنا أن كنت من الصادقين فردالله عليهم [ألله لُطَيف ] اى بر [بِعِبادِهِيكُ زُق مَنْ يَشاء] العلم والفهم والابمان ويؤخر عنهم الساعة لعلتهم يتوبون وينذكرون فيعترفون [وَهُوَ الْقَوِيَّ] الذي يقدرعلي ما يشاء [الْعَزِيزُ] الذي لايمنعه مانع من فعله فتأخير مواخذتهم ليس لعجز ولالمانع منه عن ذلك بل للطفه بهم [مَنْ كَانَ يُر يدُحَرُّتَ الأخِرَةِ] جوابٌ لسؤال مقدّركانه قيل: فليس لمن سعى للآخرة اوللدَّنياشيء من سعيه؟ فقال تعالى: من كان يريد بسعيه حرث الآخرة [ نَزِ دْلَهُ فبي حَرْثِهِ] اعطيناه بقدرسعيه وزدناه على سعيه [وَمَنْ كَانَ يُر يدُحَرْتَ الدُّنْيا نُوّْتِهِ مِنْها] بقدر حرنه أواقل منه فانه لايفيد في مقابل نزدله في حرثه ازيد من ذلك [وَمَالَهُ فِي الْأُخِرَةِ مِنْ نُصِيب] لانه مازرع للآخرة، عن الصّادق(ع) : المال والبنون حرث الدُّنيا، والعمل الصّائح حوث الآخرة، وقد يجمعها الله لاقوام، وعنه (ع) : من اراد الحديث لمنفعة الدنيا لم يكن له في الآخرة من نصيب، ومن اراد خير الآخرة اعطاءالله خير الدُّنيا والآخرة، والاخبار في ان ّمن كان هميّته الدّنيا باعماله واقواله فرّق اللهعليه امره ، و شتّت باله وجعلالفقر بين عينيه، ولم يأته من الدّنيا الإما كتب له ، ومنكانت همَّنهالآخرة جمع الله شمله ، وجعل عَناوفي قلبه، وأنته الدَّنياوهي راغمة كثيرة، وقيل للصَّادق (ع) : الله لطيف بعباده ير زقمن يشاء؟\_قال: ولاية اميرالمؤمنين (ع)، قبل من كان ير يدحر ثالاً خرة؟\_ قال: معرفة اميرالمؤمنين (ع) والاثمة (ع) ، قبل نز دله في حرثه ؟ \_ قال ؛ نزيدهمنها يستوفى نصيبه من دولتهم و من كان يريد حرث الدنيانو تهمنهاو ماله في الآخرة من نصيب ، قال لس له في دولة الحق مع الامام (ع) نصيب [أم لَهُمْ شَرَ كاء] اله مأمرونهم بخلاف مايأمرهم الله [شَرَعُوالَهُمْ مِنَ المدّبينِ مَٰالَمْ يَأَذَنْ بِهِ اللهُ] ممتاجعلوه ملتة من البحيرة والتسانبة وغبر ذلك [ وَلَوْ لا كَلِمَةُ الْفَصْلِ لَقُضِي بَيْنَهُمْ ] كلمة الفصل هي اللطيفة الانسانية الفاصلة للانسان من سائر الحيوان وهي الولاية التكوينية وهيما به عناية الحق للانسان و تكريمه له ويمهل الله الانسان حتى تظهر تلك اللطيفة وتستكمل اوتذهب من الانسان ويلتحق الانسان بالانعام بل يصير اضل ّمنها واذا خرجت من الانسان و انقطعت منه يصير الانسان مرتداً فطرياً غيرمقبول التوبة وواجب القتل بحسب احكام الشرع ، وماوردعن الباقر (ع) في تفسير الآية من قوله: لولا ما تقدّم فيهم من الله عزَّذكره ما ابقى القائم منهم احداً ، ولعلَّ المرادبا لقائم هو خليفة الدالقائم بأمره للعباد، يؤيَّد ماذكرنا في تفسيره كلمة الفصل [وَإِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ ٱلبِيمُ ] جملة حالبة والمعنى ان الظالمين لآل محمَّد (ص) في وجودهم وهم اللُّطيفة المذكورة وكلَّ من تولَّد منها سواءكانوا ظالمين لآل محمَّد (ص) في الخارج او لم يكونوا لهم عذابٌ اليم ٌ في الدنيا والحال الحاضر لكن لخدارة اعضائهم لا شعرون به ، اوفي الآخرة لكن

لعدم تيقنهم بالعذاب في الآخرة ظلموهم [تَرَرَى] في الحال اوسوف ترى في الآخرة والخطاب خاص "بمحمّد (ص) اوعام [الظُّالِمِينَ مُشْفِقِينَ] خائفين [مِمَّا كَسَبُوا] من جزاء ما كسبوا من الاعمال أو من نفس ما كسبوًا بناء على تجسّم الاعمال في الدّنيا كماهو حال بعض المذنبين اوفي الآخرة كماهو حال الجميع [وَهُوَوَ أَقِيعٌ بِهِمٌ] في الدّنيا



٤٦ .

ولكن لا بشعرون به او في الآخرة [وَالَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ فِي رَوْضَاتِ الْجَنَّاتِ] عطف على مفعولي توى اى وترى الدين آمنوا (الى آخرها) ، اوعطف على اسم أن وخبرها، اوعلى جملة أن الْظَّالمين (الى آخرها) اوعلى جملة ترى الظَّالمين اوعلى جملة هو واقع بهم [ لَهُمْ مَا يَشَاؤُنَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ] الظَّرف مستقر وحال عن فاعل يشاؤن اوعن الموصول اوعن مجرور لهم اوعن المستترفيه اوخبر بعد خبر اوخبر مبتدء محذوف، اومتعلق بيشاؤن اوبلهم [ذٰلِك] المذكور [هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ ذَٰلِكَ] المذكور العظيم القدر البعيد المنزلة [الَّذى يُبَشِّرُ اللهُ عِبْادَهُ إَلَّذِينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ] قد مضى مكرراً إن المراد في امثال هذه العبارة بالأيمان الاسلام الحاصل بالبيعة العامة ، اونفس البيعة العامة و بالعمل الصَّالح الايمان الحاصل بالبيعة الخاصَّة، اونفس البيعة الخاصَّة، اوالمراد بالايمان الايمان الخاص الحاصل بالبيعة الخاصة اونفس تلكث البيعة، و بالعمل الصّالح العمل بشروط تلك البيعة [قُلْ لا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ] اي على هذاالامر الذي انا فيه من تبليغ رسالة الله ودعائكم الى الايمان بالله [أجْرًا] منكم حتى تتهموني بطلب الدُّنيا في ادْعاني [ إلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي] الاستئناء متَّصل و المودَّة في القربي وإن كانت نافعة لهم وتكميلا لنفوسهم ولكن باستكمالهم ينتفع النبي لكونهم (ص) اجزاء له وسعة لوجوده فقوله تعالى : قل ماسألتكم مناجر فهو لكم اشارة الىكلاالانتفاعين حيث جعله اجرأ لهمنحيث انتفاعه بمودّتهم لاستكمالهم بها وسعته (ص) باستكمالهم، فماقيل: انتهاستثناء منقطع، ليس في محلُّه، والقربي مصدر قرب و المقصود المودَّة في التقرّب الى الله او في حال قر بكم من الله فيكون بمعنى الحيب في الله اوالمعنى التّحاب في ما تقرّب الى الله من الاعمال، اوالمعنى لا أسألكم اجراً الا ان تودُّوني لاجل قرابتي منكم، هكذا قيل ، ولكن ما وصل الينا من اثمَّتنا (ع) في اخبار كثيرة إن المعنى لأسألكم اجراً الاان تودوا أقربائي ، فيكون القربي مصدراً بمعنى اسم الفاعل، ويكون التعبير بالمصدر للاشعار بان مودة أقر بائي نافع لكم من حيث قرابتهم لي جسمانية كانت القرابة او روحانية، و روى ان رسول الله (ص) حين قدم المدينة واستحكم الأسلام قالت الانصار فيما بينها: تأتى رسول الله (ص) فنقول له : انَّه يعروك امور فهذه اموالنا تحكيم فيها غيرٍحرج ولا محظور عليك، فأنوه في ذلك، فنزلت: قللااسألكم عليه اجراً الاالمودة في القربي، فقرأها عليهم وقال؛ تودّون قرابتي من بعدي، فخرجوا من عنده مسلّمين لقوله فقال المنافقون : انَّ هذا لشيء " افتراه في مجلسه اراد بذلك ان يذللنا لقرابته من بعده فنزلت : ام يقولون افترى على الله كذباً ، فأرسل اليهم فتلاها عليهم فبكوا واشتد عليهم فأنزل الله وهو الذي يقبل التوبة عن عباده (الآية) فارسل في اثرهم فبشرهم، وبهذا المضمون و بالقرب منه اخبار كثيرة [ وَمَنْ يَقْتَرِفْ حَسَنَةً ] قد منهي منا مكرَّراً إنَّ الحسن الحقيقيَّ و الحسنة الحقيقية هي الولاية لاغير ، وكلَّماكان متعلَّقاً بالوَلاية من قول وفعل وحال وخلق وعلم وشهود وعبان فهو حسن بحسنها ، وكلَّما لم يكن متعلقاً بالولاية كان قبيحاً ولذلك فسروا في اخباركثيرة اقتراف الحسنة بولايتهم ومودّتهم سواء جعل التّنكير للتفخيم او للتّحقير [نَزِ دْ لَهُ فيها حُسْنًا] اي نزدله في تلك الحسنة حسنًا لان الحسنة اذا حصل منها فعليّة حسنة للنفس وبقي الفاعل على تلكث الفعلية ولم يبطلها ولم يحرقها زادها الله تعالى لان الكون باقتضاء ذاته في الترقي [ إنَّ اللهُ غَفُورًا بِغفر ماكسب من سينة قبل تلك الحسنة [شَكُورً] واقتضاء شكوريَّته الزِّيادة في تلك الحسنة الي عشر الي ماشاءالله [أمْ يَقُولُونَ افْتَر لى عَلَى اللهِ كَذِبًا] قد مضى وجه نزول هذه الآبة [فَإِنْ يَشَ اللهُ يَخْتِم عَلى قَلْبِكَ] حتى تفتري علىانة فاشكر نعمة عدمالختم والابحاءاليك فيكون اظهارا لمنتهعليه بشرح صدره وعدم ختمه،اوالمعنى



الجزءالخامس والعشرون

ان بشأ اللهعدماظهارفضل عترتكث يختم على قبلكت حتى لايوحى اليكت فضل اهل ببتك فأظهر فضل اهل بيتك ولاتبال بردَّهم وقبولهم فان الله حافظٌ لهم ومظهرٌ لفضلهم و يكون تسلية له (ص) عن انكار قومه [وَيَمْحُ اللهُ الباطِل] فلوكان قول محمد (ص) افتراء وباطلا لمحاه الله عن الايّام و الحال انه في از دياد الشّبات في الابام [ وَيُجقُّ الْحَقَّ ] فلولم بكن قوله حقّاً لماحق بكلمانه التكوينية التي هي افراد البشر، اوالمعنى انته يمح الله الباطل فلا تحزن يامحمد إص) على ما قالوا من قولهم : لو امات الله محمّدة (ص) لاندع الامر في اهل بيته، اوالمعنى انه يمتح الله الباطل عن القلوب من السَّكَّتُ والرَّيب في اهل بيتك و يحقَّ الحقَّ الذي هو ولاية اهل بيتك في القلوب في امدالزَّمان ، او المعنى انه يمحاللهالباطل عن الرّمان ويحق الحق المّذي هوعلى (ع) والاثمة (ع) وولايتهم [بكَلِّيماتِهِ] الدّنين هم خلفاؤك بعدك [ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذاتِ الصُّدرُور ] فيعلم ما بلج في قلوب المنافقين من عداوتك وعداوة اهل بيتك [ وَهُوَ الَّذي يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبادِهِ وَيَعْفُو عَن السَّيَّةُ اتِ] قد مضى وجه نز ول الآية . اعلم ان اكثر ماورد من ذكر التوبة في الكتاب كان المراد منها التوبة التي تَكون علىايدي خلفاته تعالى في ضمن الميثاق والبيعة، والقابل لتلكث التّوبة في الظاهر هوخليفةالله الذي يكون البيعة على يده لكنه لماكان مظهرا لصفاته تعالى خصوصا حين اخذالبيعة من العباد نسب قبول التوبة الى نفسه بطريق الحصر كماني قوله تعالى: فلم تقتلوهم ولكن الله قتلهم [وَيَعْلَمُ ماتَفْعَلُونَ] قرئ بالخطاب وبالغيبة [وَيَسْتَجِيبُ الَّذينَ أَمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ] اي يستجيبهم في دعائهم مطلقاً، او في دعائهم لله ولقائه، اوفي دعائهم لاحوانهم بظهر الغيب كمافي الخبر والمراد بالايمان الاسلام، اوالايمان الخاص، وعلىالاوّل فالمراد بالعمل الصّالح البيعة الخاصّة والايمان الخاصّ، اوالمعنى يستجيب المَّذين آمنوائله اوللنّبي (ص) فى مودة افر بانه (ص) [وَيَزِيدُهُم] على مسؤلهم [من فَضْلِهِ وَالْكَافِرُونَ ] بولاية على (ع) [لَهُم عَذابٌ شَديدً] وللاشارة الى ان عذاب الكافرين من لواحق إعمالهم ومن توابع مشيئته بالعرض غير الاسلوب [وَلَوْ بَسَطَ اللهُ الرِّزْقَ لِعِبادِهِ لَبَغَوْ إفي الْأَرْضِ ] اعلم ، أن التفس الانسانية ليس اختيالها وظلمها وعداوتها مع خلق الله وعدولها عن الحق آلا لانانيتها و اعجابها بنفسها ، وكلَّما قلَّل حاجتها وز اد غناءها ز اد في انانيتها، وكلَّما زيد في انانينتها زاد اعجابها بنفسها ولوازم اعجابهامن تحقيرالعباد والعداوة مع من يظن ً انَّه ير يدالاستعلاءعليه والظَّلم على من يقابله ولا يكون ملائماً لحاله والعدول عن الحقّ، واذا بسط الله الرّزق النّباتيّ من المأكول و المشروب او الرّزق الحيواني منالشهوات البهيمية والبسطات التسبعية والاعتبارات الشيطانية اوالرزق الانساني منالالهامات والعلوم والحكم والمكاشفات الصورية والمعنوية علىالعباد عدوا على العباد وظلموهم وحقروهم وعدلوا عن الحق فان الانسان ماكان باقياً عليه شوبٌ من نفسه كانتالعلوم الصّورية مورثة لاز دياد انانيتَته وكذلك المشاهدات الصّوريّة والمكاشفات المعنوية فان المذاهب الباطلة اكثرها توليدت من المشاهدات التي كانت للنياقصين كماسبق مناتفصيل ذلك [ وَلَكِنْ يُنَزِّلُ ] الارزاق الثلاثة على العباد [ بقَدَر ما يَشاءُ ] يعنى بنزل ما يشاء ان ينزل بقدر استحقاق المنزل عليه لانه لايشاء مايشاء الابحسب حال من يشاء له وقوله لو بسط الله الرزق (الىقوله) بصير لرفع توهم نشأ من قوله تعالى يستجيب الذين آ منو افانة يورث توهم انه لوكان هذا حقّاً لكان بنبغي ان لا يكون من المؤمنين فقيرٌ محتاجٌ معان اكثرالمؤمنين محتاجون في امرمعيشتهم [إنَّهُ بِعِبْادِهِ خَبِيرٌ بَصِيرٌ] تعليل لسابقه يعني انَّه يعلم قدراستحقاقهم وقدر ما يصلحهم ومايفسدهم فيعطىالمؤمنين قدرماً يصلحهم، والكافر بُن قدر مايصلحالعالم والنّظامالكلّيّ ، و قدر



ما يصلح المؤمنين فان من العباد من لا يصلحه الا الفقر ومنهم من لا يصلحه الاالغني ولواصبح المؤمن يملكك ما بين المشرق والمغرب لكان خيراً له ، ولو اصبح يقطع ارباً ارباً لكان خيراً له [وَهُوَالَّذي يُنَزِّلُ الْغَيثَ] المطرالنافع الآذي يغيثهم منالجذب ولذلك سمتىغيثا والجملة فيمعنىالتعليل لقوله ينزل بقدر أمن بكغا ماقنكطوا ويَنْشُر رَحْمَتُهُ] بيان لانز ال الغيث وتسميته للمطر باسم آخرفانه يسمني المطر في العرف بالرّحمة لانه رحمة من الله على العبادوالحيوان والنبات، اوالمرادمطلق الرّحمة سواء كانت مطراً اوغيره فيكون تعميماً بعدالتّخصيص [وَهُوَ الْوَلِيُ] الَّذي يتولَّى امور عباده وسائر مخلوقاته فير بِّيهم احسن التَّر بية [ الْحَميلُ ] الَّذِي لامحمود سواه وكان محموداً في نفسه [ وَمِنْ إليَّاتِهِ خَلْقُ السِّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَمَابَتْ فِيهِما مِنْ دَابَّةٍ ] فان في خلق السماوات بهينة خاصة وحركة مخصوصة وكوكب ومدارخاص ، وفي خلق الارض بسبطة قابلة لانحاء التصرف فيها من بناء الابنية و زرع الزّراعات و غرس الاشجار واجراء المياه على وجهها ، وقبولها تأثيرات السماوات والسماويّات، وفي خلق المواليد على وجههاكل ٌ بنحوخاصٌ لاثق بنوعه وببقائه آيات عديدة دالة على علمه بالجزئيُّ والكلَّيَّوا حاطته وقدرته ورأفته بخلقه وغير ذلك [ وَهُوَعَلَى جَمْعِهِمْ إذا يَشَاءُ قَدِيرٌ] بمنزلة النّتيجة فانَّ الّذي نشر هذه المواليد بعد سلاما لم تكن اذا شاء ان يجمعهم جمعهم وهو اسهل عليه من نشرهم [ وَمَا أَصْابَكُمْ مِنْ مُصيبَةٍ ] عطف فيه ايضاً رفع توهمهم انته لوكان ينشر رحمته وكان وليدًا لعباده حميداً في صفاته فلم يصاب العباد بالمصائب [ فَبِما كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو] برحمته وتربيته [عَنْ كَثير] مما كسبت ايديكم وهل ذلك عام لكل من بصاب اوخاص ببعض والبعض الآخر مصيبته لرفع درجته لالذنب وقع منه كما في الاخبار، و يمكن التّعميم بتعميم الذنب للتذنوب التي عدّوها في الشريعة ذنوباً ولما يعدّ في الطّريق ذنوباً ولما يعدّ من المقرّبين ذنوباً ، فان خطرات الفلوب ذنوب الاولياء (ع)، والالتفات الى غير الله ذنوب الانبياء (ع)، مع أنتهم كانوا مأمورين بالنوجة الى الكثرات، وعن الصّادق (ع) انه سنل : ارأيت ما اصاب عليناً (ع) واهل بيته (ع) من يعده ؟ اهو مما كسبت ابديهم ؟ وهم اهل بيت طهارة معصومون؟ ! فقال : ان رسول الله (ص) كان يتوب الى الله ويستغفره في كلَّ يوم وليلة مائة مرَّة من غير ذنب ، ان الله يخصُّ اولياءه بالمصائب ليأجرهم عليها من غيرذنبٍ، وعن عليٍّ (ع) انه قال: قال رسول الله (ص): خير آية في كتاب الله هذه الآية، يا على ما من خدش عود ولا نكبة قدم الابذنب، وما عفاالله عنه في الدُّنيا فهو اكرم من أن يعود فيه ، وماعاقب عليه في الدّنيا فهواعدل من ان يثنى على عبده [وَمَا أَنْتُمْ بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ] قانتين عن الله [وَمَالكُم مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِي وَلا نَصبير ] قد مضى مكرراً ببان الولى والنصبُر [ وَمِنْ أَياتِهِ الْجَوْار ] قرى بحذف الياء في الوصل و الوقف اجراء للوصل بنية الوقف، وقرى باثباتها فيهما، وقرى بحذفها في الوصل دون الوقف [في الْبَحْر كَالْأَعْلام] العلم محركة الجبل الطويل اوعام [ إنْ يَشَأْ يُسْكِن الرَّبِحَ فَيَظْلَلْنَ رَوا كِدَ ] ثوابت [على ظَهْرِ في] اى ظهر البحر [ إنَّ في ذٰلِكَ لَأَياتٍ لِكُلِّ صَبَّ أَرشَكُور ] لكُلِّ مؤمن كامل الايمان فان الايمان نصفان ، نصف صبر ونصف شكر، ولاختفاء دلالة السفن علىعلمة و قدرته و حكمته واعتنائه بخلقه واحتياجها فيالدلالة المذكورة الى تأمَّل تام و توجَّه كامل إلى الحقَّ الاوَّل بحيث يرى كلَّ النَّعم منه و يراه في انعامه قال لكلَّ صبَّار شكور [أَوْيُوبِقْهُنَّ] بِهلكن بالاغراق واهلاك اهلهن [بِما كَسَبُوا وَيَعْفُ عَنْ كَثِيرٍ] قرى يعف بالجزم عطفاً على يو بقهن ً اي انشاء يو بقهن ّ بارسال الرّبح العاصف وان شاء يعف عن كثيرٍ، وقرى يعفو بالرّفع على الاستيناف ومعنى



ومعنى الاستدراك والمعنى لكنة يعفوعن كثير [وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجادِلُونَ فِي أَياتِنا] قرى بالجزم وبالرّفع وهو واضح،وقرى بالنّصب بجعل الواو بمعنى مع ونصب الفعل بعده [مالَكُهُمْ مِنْ مَحيض] مخلص من العذاب [فَما أُوتيبتُمْ] عطف وتعقيب باعتبارالاخبار يعنىاذاعلمتم ذلك فاعلمواان مااوتيتم [مِنْشَىْءٍ] من حيثانكم منابناء الدُّنيا [فَمَتْماعُ الْحَيْوةِ إلدُّنْيا] ولا بقاء له ولا خلوص من شوب الآلام وخوف الزّوال [وَماعِنْدَ الله خَيْر] لعدم شوبه بالآلام وخوف الزّوال [وَأَبْقَلْي لِلَّذِينَ أُمَنُّوا] متعلَّق بيخير وابقى ، اوخبر مبتدءٍ محذوف إي ذلك للّذين آمنوا [وَعَلَى رَبِّهم يَتُوَكَّلُون] والمراد بالايمان الاسلام الحاصل بالبيعة العامة وقبول الدعوة الظاهرة فيكون قوله وعلى ربهم يتوكَّلون اشاره الى الايمان الخاصِّ الحاصل بالبيعة الخاصَّة وقبول الدَّعرة الباطنة [ وَ الْكَذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبْأَثِرَ الْإِثْم وَالْفَواحِشَ} جمعالفاحشة الزّنامخصوصاً، اومايشند قبحه من الدّنوب، اوكل مانهي الله عزّوجل عنه ، وعلىالاوّلين يكون من قبيل ذكر الخاصّ بعدالعام ً للاهتمام به ، و يجوز ان يكون عطفاًعلى الاثم وعلى كبائر الاثم، وعلى الثالث يكرن مرادفاً للاثم وعطفاً عليه تأكيداً وقدسبق في سورة النّساء بيان الكبيرة والصّغيرة عندقوله : ان تجتنبوا كبائر ما تنهو ن عنه [وَإذاماغَضِبُواهُمْ يَغْفِرُونَ] هم مبتد، و يغفر ون خبره والجملة جواب بحذف الفاء، او بجعل إذاخالية من معنى التشرط، اولعدم حاجتها الى الفاء لضعف معنى التشرطية فيها، اوهم تأكيد للضّمير المتتصل اوفاعل غضبواراجع الى النّاس وهم مفعول غضبوا بحذف الخافض اي اذاغضب النّاس عليهم يغفرون، او هم فاعل فعل محذوفٍ والمذكور يفسّره [ وَ الَّذِينَ اسْتَجَابُو الرِرَبُّهُمْ ] في دعوة خلفاته (ع) دعوة عامة اسلامية اودعوة تخاصة ايمانية، اوا لذين استجابوا لربهم المضاف وهو ربيه في الولاية في دعوته الباطنة الى الولاية [وَأَقْامُوا الصَّلُوهَ] بعد قبول الولاية فان اقامة الصّلوة لايتيسر لاحد بدون قبول الولاية [ وَأَمْرُهُمْ شُور في بَيْنَهُمْ ] اي امرهم ذو شوري يعنى يستشيرون في امورهم ولا يستبدّون بآرائهم لخروجهم من انانيّانهم واعتمادكلٍّ على الآخر في طلب الخير وبيانه له [وَمِمَّارَزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ] قد مضى في اوّل البقرة بيان اقامة الصّلوة وكيفية الانفاق وفي سورة النساء عند قوله : لا تقربوا الصَّلوة وانتم كارى بيان معانى الصَّلوة [وَالَّذِينَ إِذَا أَصْابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ] هم تأكيد للضّمير المنصوب ، اومبند ، مثل هم يغذر ون ، ولما كان الانظلام مذموماً ومعدوداً من الرّذائل ذكرهم بوصف الانتصار يعني أن مأنهم الانتصار، واماالعفوعن المسيء و ترك الانتقام مع وجود قوَّة المدافعة في المظلوم فليس انظلامآمذموماً بل هوعفو ممدوح ، والانظلام ان لا يكون في المظلوم قوَّة ثوران المغضب عند الظِّلم ، ولمَّا كان النَّفس المنتصرة لا تقنع في الانتصار بقدرالظلم بل تطلب الزّيادة على الجناية قال تعالى: تأديباً لعباده [وَجَزْاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةً مِثْلُها] وسمتى النَّانية سيَّنة للمشاكلة، او لانتهااساءة بالنُّسبة الى الجاني يعنى لا تزيدوا في الانتصار عن المماثلة [ فَمَنْ عَفْ ] عن المسيء بترك الانتقام بعدالاقتدارعليه ، والجملة معطوفة على جملة جزاء سبَّتْة سبَّتْة والفاء للتَّرتيب في الاخبار يعني اذا علمت ان التَّجاوز في الانتصار عن المماثلة ليس جزاء ً للَّسيَّنة بل كان ظلماً فاعلم ان من عفي [وَ أَصْلَحَ] اساءة المسي م بالعفو [فَأَجْرُهُ عَلَى الله ] غابة تفخيم للعفو حيث لا يوكل اجره الى غيره [ إنَّهُ لأَيُحِبُّ الظَّالِمينَ ] جوابُ سؤال مقدريكانيه قيل: ايحبّ الله الظّالم فيأمر بالعفوعنه ؟. فقال: انته لايحبّ الظّالمين فلا يرغّب في العفو



حبًّا لهم بل حبًّا للمؤمنين بتعرّضهم للشّواب الجزيل ، اوتعليل لقوله ينتصر و ن او لقوله جز ا سيَّنة سيّنة أو لقوله فمن عفي والصلح فأجره على الله اي لما يستفاد منه من الترغيب على العفو كأنه قال: ان الانتقام نحوظلم بالنسبة الى القوَّة العاقلة الَّتي شأنها العفو فان سأنه شأنالله العفو الغفور ، و انَّه لا يحبِّ الظَّالمين فاتركوا الانتقام وأعفوا عن المسيء [وَلَمَن انْتَصَرَبَعْدَظُلْمِهِ] عطف فبه رفع توهم ان المنتصرظالم وغيرمحبوب فكان له مؤاخذة دنيوية وعقوبة اخروية [فَالولْشِكَ ماعَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيل] لافي الدّنباولافي الآخرة [إنَّهُمَا السَّبِيلُ] في الدّنيا بالمؤاخذة وني الآخرة بالعقوبة [عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الْأَرْضِ] في العالم الصّغير او الكبير [بِغَيْرِ الْحَقِّ ] والمنتصر و ان كان ظالماً بوجه على المسيء وعلى قوَّته العاقلة لكنَّه ظلم بالحقَّ [ أُولَٰئِكَ لَهُمْ عَذَابَ ٱلبِمْ وَلَمَنْ صَبَرً] اى لكن من صبر عن الانتقام [وَغَفَرَ] بنطهير القلب عن الحقد على المسيء [ إنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمُ الْأُمُورِ] اىالامور التي ينبغي أن يعز معليها لكونها من اجل الخصال [وَمَنْ يُضْلِل الله] استدراك ولكن من يضلل الله عن هانين الخصلتين بالاقدام على الاقتصاص [فَمْالَهُ مِنْ وَلِيٍّ مِنْ بَعْدِهِ] سمَّى عدم الوصول والاهتداء الى تينك الخصلتين ضلالاً لانَّه انحراف عن الكمال الانسانيَّ النَّذي هوالجادَّة الى الله ، او المعنى و من يضلله الله بالجناية والظلم على العباد بغير الحق [وَتَرَى الظُّالِمِينَ] الخطاب خاص بمحمّد (ص) وحينئذ بجاز ان يكون ترى للاستقبال وجازان يكون للحال فانته يرى حالهم في الحال ، اوالخطاب عام وحينتذ يكون للاستقبال اوللحال بمعنى بنبغي ان ترى [ لَمَّا رَأَوُا الْعَذَابَ يَقُولُونَ هَلْ الْي مَرَدِّمِنْ سَبِيلٍ وَتَريهُمْ يُعْرَضُونَ عَلَيْها] اي على النَّار قبل دخولهم النَّار [ خاشِعينَ مِنَ الذَّلَّ ] والخشوع من النَّذل لا ينفَّع بخلاف الخشوع من الحبّ فانته متى وجد نفع [يَنْظُرُونَمِنْ طَرْفٍ خَفِيٍّ] الطَّرف العين اوحركة جفنيها ، فان كان بمعنى العين فالمعنى من طرف خفي النَّظر ، و ان كان بمعنى حركة الجفنين فالمعنى ينظرون نظراً ناشئاً من حركة خفيتة لاجفانهم و المقصود انتهم لغاية خوفهم ووحشتهم لايقدرون علىالنَّظرالتَّام الىالنَّار [وَقَالَ الَّذِينَ أُمَنُوا] التَّادية بالماضي لتحقَّق وقوعه ان كان المرادانة م يقولون يوم القيامة ذلكت بعد ما رأوا الظالمين في العذاب اولكونه بالنسبة الي محمَّد (ص) ماضياً، اوالمعنى قال الذين آمنوا فيحال الحيوة الدنيا بعد ماعلموا بحال الظالمين وسوءعاقبتهم [إنَّا لْخُاسِرِينَ الَّذين خَسِرُوا] بعنيان الخاسرين هؤلاءالطالمون الذين حسروا [أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيمَةِ الأاِنَّ الطَّالِمِينَ في حَذَابٍ مُقْيِمٍ ] هذا من قول المؤمنين او من الله [وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ أَوْلِياً؟ هذا ايضاً من المؤمنين او من الله [يَنْصُرُونَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ وَمَنْ يُضْلِل اللهُ فَما لَهُ مِنْ سَبِيل] الى الخير والنتجاة [إسْتَجِيبُوا لرربَّكُمْ] هذابمنز لةالنتيجة وجوابٌ لسؤال مقدركانة قيل: فمانفعل حتى لانكون ظالمين؟ فقال: استجيبو الربُّكم المطلق في دعوة مظاهره وخلفاته او لربِّكم المضاف الذي هو ربَّكم في الولاية [ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِمِيَ يَوْمُ لأمَرَدَ لَهُ مِنَ اللهِ] المراد باليوم البليَّة والعذاب فانَّه كثيراً ما يستعمل فيها، اوالمراد يوم الموت او يوم القيامة، والضَّمير المجرور راجع الى صاحبه اوعذابه اي لامردٌ لصاحبه الى الدَّنيا، اولعذابه عن اهله، اوالمعنى لامردٌ بتأخيره [ مَا لَكُمْ مِنْ مَلْجَاءٍ يَوْمَتِذِ وَمَالَكُمْ مِنْ نَكْبِرٍ] بعنىلانقدرونعلىانكاره اوما لكممن منكر بنكرما حلّ بكم ويدفعه عنكم وينصركم



الجزءالخامس والعشرون

فيه [ فَبِانْ أَعْرَضُوا ] صرف الخطاب عنهم الىمحمد (ص) [فَما أَرْسَلْناكَ عَلَيْهمْ حَفِيظًا] بعني لا تغتم باعراضهم لاناً ما ارسلتاك عليهم حفيظا [ إنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلاعُ ] وقد بلغت [ وَإِنَّا إَذَا أَذَقْنَا الإِنسانَ مِنّا رَحْمَةً] نعمة دنيوية "اونعمة اخروية من العلوم والالهامات والمكاشفات [فَرحَ بِها] اي بالرّحمة مِنحيت صورتها لا من حيث انعامنا لان نفس الانسان مادامت حاكمة في وجوده لاتنظر الى المنعم وأنعامه في النّعمة بل تنظر الي صورة النتعمة ونسبتها الىنفسها لانسبتها الىالمنعم واكلالم يفرح بصورةالنتعمة بل بالمنعم اويغتم بصورةالنتعمة لاحتمال استدراجه تعالى بالنعمة [ وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةً بِما قَدَّمَتْ آيْدِيهِمْ فَإِنَّ الْإِنْسَانَ كَفُورً ] للنعمة السابقة ولا يتذكرها ولايشكرها،وتكرار الانسان للاشارة الى ان دلك من مقتضى خلقته ، ولايخفى وجه تخالف الفقرتين فان الرّحمة لماكانتذاتية لمشيّته تعالى أتى فيجانبهابالتاكيدات وباداة التحقيق ونسب اذاقتها الىنفسه ونسب الرّحمة ايضاً الىنفسه ، وأتى في جانب المصيبة باداة السَّكْتُ ولم يأت بالتَّأكيد ولم ينسب المصيبة الي نفسه وجعل سبب وصولها اليهم ماكسبت ايديهم [يلمُّهِ مُلْكُ السَّمو اتِ وَالْأَرْضِ] جوابٌ لسؤال مقدّركانة قبل: فما نده في المصائب من صنع [ يَخْلُقُ ما يَشَاءُ ] من خبر وشر ورحمة ومصببة [ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَّاثًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الْذَّكُورَ] نكتر الاناث وعرّف الذكور للاشارة الى ان الاناث لتنفر الاناسيّ منهن كأنتهن منكورات عند نفوسهم ، وإن المذكور لحبّهم لهم معهودون عندهم حاضرون في اذهانهم [ أَوْيُزَوِّجُهُمْ ذُكُر أَنَّا وَإِنَّاتًا ] يعنى يعطى لبعض الانات فقط، ولبعض المذكور فقط، ويجمع بينهما لبعض [ وَيَجْعَلُ مَنْ يَشْاءُ عَقْبِهمًا ] فكل ذلك باعطاء الله ومنعه لاباسباب طبيعية كما يقوله الطبيعي والذين ينظرون الى الاسباب الطبيعية [إنَّهُ عَليم] بصلاح كل وما يصلحه وما يفسده فيعطى مايصلحه ويمنع مايفسده [قَدَير] على ذلك سواء وافقه الاسباب الطبيعية املم توافقه [وَما كَانَ لِبَشَر] ما بنبغي له وماكان في سجيته [أنْ يُكَلَّمَهُ الله] لان البشرية لتحدّدها بحدود كثيرة سفلية لوسمعت كلام الله من دون تنزله الى مقام البشرية المحدودة لقنت وهلكت لانه كالشمس وحدودالبشرية كالفيء [الأوحيُّ] الوحي في اللّغة الاشارة والكتابة والمكتوب والزَّسالة والالهام والكلام الخفيَّ وكلّما القبته الي غيرك لكن "المراد معه هنا معنى اعم من الالهام و الكتابة اي الكتابة في الالواح الغيبية و الرّسالة لكن رسالة الملكث مثل جبرثيل [ أَوْ مِنْ وَرَ أَءِ حِجابٍ ] مثل تكلُّمه مع موسى ؤع) من الشجرة و مثل تكلُّمه مع محمَّد (ص) ليلة. المعراج من وداءالستر [ أَوْ يُرْسِلُ رَسُولًا ] اى الا ان يرسل رسولا بشرياً [ فَيُوحِي ] ذلك الرسول البشرى [بِبِإِذْنِهِ] اي يتكلُّم مع سائر البشر بكلام حفيَّ البطون جلَّى الظُّهور فان كلام ذلك الرَّسول البشري لكونه نائباً عن الله تعالى شأنه ومظهراً له كلامالله، ولكلامه بمضمون ما ورد في الاخبار الكثيرة أن حديثهم صعبٌ مستصعبٌ وسرٌ مستسرٌّ ومقنّع بالسرَّ بطون خفية عاية الخفاء وظهر جلّى غابة الجلاء ، و قرئ ير سل و يوحى بالنّصب عطفاً على وحياً بجعله تميزاً اومفعولاً مطلقاً من غير لفظ الفعل، وقر ما بالرّفع عطفاً على و حياً بجعله حالاً بمعنى الفاعل [مايكشاء] الرّسول اوالله تعالى اوما يشاء ذلكت البشر الذي ارسل الله اليه بلسان استعداده [ إنَّهُ عَلِييٌّ] فلايقدر على سماع كلامه بشردان [حَكِيمُ] لايدعهم من غيرتكلُّم معهم لاقتضاء حكمته القاءالحكم والمصالح اليهم واقتضائها جعل الوسائط في ذلك الالقاء حتى لا بهلكوا حين الالقاء [ وَكَذَلِكَ ] التكلم بالانحاء التلاقة [ أَوْحَيْنًا إلَيْكَ ] اي ارسلنا

سورة الشورى

٥١



[رُوحًامِنْ أَهْرِ نَا] اي روحاً عظيماً ناشئاً من محض امرنا من غيرمداخلة مادة فيه ، او بعضاً من عالم امرنا والمراد به جبرتيل اوروح الفدس المَّذي هواعظم منجبراتيل وميكاتيل [ماكُنْتَ تَدْرِيمَا الْكِتَّابُ وَلَا الْإِيمَانُ] المراد بالكناب النّبوّة والرّسالة واحكامهما وبالايمان الولاية وآثارها والقرآن صورة الثّلاثة [وَلَكِنْ جَعَلْنا هُنُورًا] اي الكتاب او الايمان اوالمذكور منهما اوالرُّوح الموحى اليك وقدفسَّر بعليٍّ (ع) ، فعن الباقر (ع) ولكن جعلناه نوراً يعنى علياً وعلى (ع) هوالنور هدى به من هدى من خلقه [نَهْدى بِهِ مَنْ نَشْاءُ مِنْ عِبادِنا] سنل الصادق (ع) عن العلم، اهوشيء "يتعلّمه العالم من افواه الرّجال؟ام في الكتاب عند كم تقُرُّونه فتعلمون منه؟. قال: الامراعظم من ذلكت واوجب! اماسمعت قول الله عزّوجل وكذلك اوحينا اليك روحاً من امر ناما كنت تدرى ماالكناب ولاالايمان ثم ً قال: بلي ، قد كان في حال لا يدري ما الكتاب ولاالايمان حتّى بعث الله عزَّوجلَّ الرَّوح الَّتي ذكر في الكتاب فلمَّا اوحاهاعلم بهاالعلم والفهم وهي الرّوح التي يعطيها الله عزّوجل من شاء فاذا اعطاها عبداً علمه الفهم [وَ إِنَّكَ كَتَهْدِي الٰي صِرْ اطْ مُسْتَقْيهم ] يعنىانكث برسالتكثنهدىالىالولاية فان الرّسالة وقبولها هداية الىالايمانوالولاية كما قال تعالى: قل لا تمنّواعليَّ اسلامكم بل الله يمنُّ عليكم إن هذا كم للا يمان ان كنتم صادقين بعن الباقر (ع) يعنى انتك تأمر بولاية على (ع) وتدعو اليها وعلى (ع) هو الصّراط المستقيم [صِر اط الله الله الله مافي السَّمو ات وَمَا فِبِي الْأَرْضِ] وعنه (ع) يعنى عليًّا انَّه جعله خازنه على ما في السَّموات وما في الأرض من شيء والتنمنة عليه، ولعله (ع)ارجع الضّمير المجرور الى الصّراط ، اوفسّر الصّراط بعليّ (ع) [الا إلَى اللهُ تَصبيرُ الأُمُورُ] اي تنتهي جميع الامور اليه في الواقع ، اوتنتهي بلحاظ اللاحظ اليه بمعني انه اذا نظر الى جزئيٍّ من جزئيًّات الوجود ولوحظ مصدره ومصدر مصدره تنتهى المصادر كلُّها الى الله فيكون مصدرالكلَّ.



۴۰ ، ارم مکّیّة کلّها ، وقیل : الّاآیة و اسئل من ارسلنا من رسلنا ، ثمان وثمانون آیة ، وقیل : تسع و ثمانون



[حَموا الْكِتَابِ الْمُبِينِ إِنَّاجَعَلْنَاهُ] اى جعلنا ذلك الكناب المبين الذى لارطب ولايابس الافيه بحيث لا يعتريه ريب و شكف ولا خفاء واجمال و تشابه [قُر أنّا] مجموعاً فيه جميع المطالب [عَرَبِيّاً] بلغة العرب او ذاحكم وآداب واحكام ومواعظ و نصائح [لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ] تصيرون باستماعه وتدبتره عقلاء، اوتدركون مافيه من المواعظ و الحكم [وَإِنَّهُ في أُمَّ الْكِتَاب] و هو الكتاب المبين الذي هو اللوح المحفوظ المعبترعنه في لسان الحكماء بالنفس الكلية، اوهو القلم الاعلى فانَّه بوجه قلم و بوجه كتاب وهو المسمّى في لسان الحكلي، وبوجه فعله ، و بوجه و هو مقام المشية المعبتر عنها بنفس الرّحمان و الاضافة الاشراقية فانتها بوجه إضافة الحق ، و بوجه فعله ، و بوجه



الجزءالخامس والعشرون

كلمته ، وبوجه كتابه وهي ام جميع الكتب [ لَكَيْنَا لَعَلِيٌّ ] على الكلَّ لا اعلى منه [حَكيمٌ ] ذوحكم اومحكم لا يتطرِّق الخلل والسَّمكَتُ والرَّيب والفساداليه، وعن الصَّادق (ع) : هوامير المؤمنين (ع) في امَّ الكتاب يعني الفاتحة فانه مكتوب فيها في قوله تعالى : اهدنا الصَّراط المستقيم قال : الصَّراط المستقيم هو اميرالمؤمنين (ع) ومعرفته، ولامنافاة بين هذا الخبر و بين ما ذكرنا في تفسيرالآية فان عليّاً (ع) والقرآن في هذا العالم منفكًان و الا ففي العوالم العالية على (ع) هوالقرآن والقرآن هوعلى (ع) ، كما ان فاتحة الكتاب في العوالم العالية هي النَّفوس الكلِّيَّة والعقول َ الكليّيّة وهي المشيّة التي بها تحقّق كلّ ذي حقيقة [أَفَنَضْرِبُ] الهمزة على التقديم والتّأخير والمعنى جعلناه قرآناً عربياً لتعقلكم واستكمالكم فهل نضرب [ عَنْكُمُ الذِّكْرَ صَفْحًا ] اى اعراضاً ونصرفه الىغيركم ، او المستفهم عنه مقدّر بعد الهمزة والمعنى انهملكم ولاندعوكم فنصرف عنكم القرآن [ إِنْ كُنْتُمْ قُوْمًامُسْر فين] قرئ بفتح الهمزة بتقديراللام وبكسرالهمزة [وَكَمْ أَرْسَلْنا] بعني لاتطمعوافي صرف الذكر عنكم وعدم دعوتكم فانبا ما اهملنا الامم الماضية مع انتهم كانوا اشد منكم اسرافاً وعصياناً وارسلنا فيهم رسلاً ولمباً تجاوزوا الحدّ في العصيان اهلكناهم فاحذروا عن عذابنا واهلاكنا ولانتجاوز واالحد في العصيان [مِنْ نَبِيٌّ فِي الْأَوَّلِينَ وَمَا يَ أَتِيهِمْ مِنْ نَبِيٌّ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِؤُنَ ] كما تستهزؤن انتم ان كان الخطاب للمشركين ، وبجوز ان يكون الخطاب مصروفاً الى محمد (ص) و يكون المقصود تسليته والمعنى كمايستهزي قومك بك [فَأَهْلَكْنا أَشَدَّمِنْهُمْ بَطْشًا] يجوز ان يكون الضّمير المجرور للاوّلين ، و يكون من تبعيضيّة او تفضيليّة يعنى اهلكنا اشدّاءهم فليحذر التّذين يستهزؤن برسولنا ، او اهلكنا اللَّذين كانوا اشدَّ منهم فكيف بهم وبكم ؟ ! ويجوزان يكون لقوم محمَّدٍ (ص) وكان المقصود اهلكنا الاوّلين الّذين كانوا اشدّ من قومك فكيف بهم أن فعلوا مثل فعلهم؟ إ لكنَّه ادَّاه بهذهالصّورةلافادة هذا المعنى مع الاختصار [وَمَضْي مَثَلُ الْأَوَّلِينَ] يعنى مضى صفةالاولين وقد بلغ النُّوبة الى قومك اومضي حكاية ا حال الاولين فيما انزلنا اليك سابقاً فليرجعوااليه وليتدبروا فيه [وَلَتَكِنْ سَأَ لَتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمواتِ وَالأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ الْعَزِيزُ الْعَلِيمُ ] فما لهم بقرون بان الله خالق السماوات و الارض وبشركون به ما خلقوهم و نحتوهم بايديهم ، أو يشركون ما خلقه بيده [ألَّذي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْدًا] هذه الكلمة ضمة الله الى ماحكاه منهم سواء جعل صفة للعزيز العليم اوخبراً لمحذوف فانه قد يضم الحاكي شيئاً من نفسه الى الحكاية ، اوهو ايضاً جزء الحكاية ويكون الخطاب من بعضهم لبعض آخر [وَجَعَلَ لَكُمْ فِيها سُبُكًا] تسلكونها الىمقاصدكم ولاتتحبّرون في بيدائها [لَحَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ] الى حاجاتكم ومقاصدكم ، اولعلّكم تهتدون الىمبدئكم وصفاته من العلم والقدرة والرأفة والتدبير ، او تهتدون الى امامكم الذي هوسبيل الى المقصد الكلّي الذي هوالفوز بنعيم الآخرة فانه لم يدع مقاصد كمالدنيوية الدانية التي لااعتناء بها بدون التسبيل الذي يسلك البهافكيف يدع المقصد الكلتي من غيرسبيل [وَالْذِي نُزَّلَ مِنَ السَّماء] من جهة العلواو من السحاب [ماء بِقَدَرٍ فَأَنْشَرْ نابِهِ] التفات الى التكلم تجديداً لنشاط التشامع واشعاراً بان أنبات النبات بكيفيات مخصوصة وتصويرات عديدة عجيبة وتوليدات غريبة ليس الامن مبدء عليم قدير مباشر له فكأنه صارفى حكاية أنبات النبات حاضراً عندالسامع مشهوداً له بعد ماكان غائباً عنه [بَلْدَةُ مَنِيًّا] عن النبات [كَذَلِكَ تُخْرَجُونَ] من الارض بعد موتكم فلم تستغر بون الاعادة؟ ! [وَالَّذي خَلَق



الْأَزْواجَ كُلُّها] اى اصناف المخلوقات [ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَاتَرْ كَبُونَ لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورٍ هِ ] اى ظهور ما تركبون ، جمع الظّهور وافراد الضّمير المضاف اليه باعتبار اللّفظ والمعنى [ تُمَ تَذْكُرُ وا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ] بعني ان غابة جميع المخلوقات تذكركم وشكركم له على انعام مارأيتموه نعمة لكم [وَتَقُولُوا] بعنى نذكروا بقلو بكم وتقولوا بألسنتكم فان السنتكم مكلَّفة "بجريان كلمة التشكر عليها [سُبْحاٰنَ الَّذي سَخَّرَ لَنا هٰذا ] بعني ان تنزَّهوا الله من وسمة الحاجة الي المركوب والانتقال من مكان الي مكان وتذكروه بنعمة تسخير المركوب ليكون شكراً [وَمَا كُنَّ الْهُ مُقَرِّ نِبِينَ] اقرن للامراطاقه وقوى ، واقرنه جعله في الحبل [وَإِنَّا إلى رَبِّنْالَمُنْقَلِبُونَ] بعني ان الغرض تذكرالنعمة وشكرالمنعم في النّعمة وتذكر النّقلة العظيمة التي هي النقلة من الدَّنيا إلى الآخرة [وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبًّا دِهِ جُزْ ١٦] إي ولداً فانهُ جزء من الوالد بحسب مادته يعني بعد ما اقرّوا بخالفيَّته للسماوات والارضين جعلواله من مخلوقاته ولدا [ إنَّ الْإِنْسَانَ لَكَفُورٌ ] بنعمة الحقَّ وصفاته فيجرى على لسانه ما لا يليق بمنعمه غفلة عن المنعم وصفاته [ مُبِينٌ أَمِ اتَّخَذَ مِمَّا يَخْلُقُ بَنَّاتٍ وَأَصْفيكُمْ بالْبَنيينَ ] يعنى ينبغي التّعجّب من حالهم حيث لم يقنعوا بان جعلوا له من عباده جزء ًو جعلوا اخسّ الاولاد له [ وَإِذْا بُشّرك اَحَدُهُمْ بِما ضَرَبَ لِلرَّحْمَٰنِ مَثَلًا ] اي بما ضرب الاسماع به حالكونه مثلاً وشبيهاً ، او من حيث كونه صفة وحكاية لحاله فان الولد مجانس للوالد وشبيه له وكان التأدية بهذه العبارة للاشارة الى انهم لا يقولون ان الله ولد حقيقة بل شبتهوا النسبة بينه وبين الملائكة اوبين الجن منسبة الوالد والولد [ ظَلَّ وَجْهُهُ مُسُوَدًا وَهُوَ كَظِيمً ] رجل كظيم ومكظوم مكروب ، او هو كاظم لغيظه غير مظهر له اوساكت [ أوَمَن يُنَشَّقُ فِي الْحِلْيَةِ ] الم يتفكروا وجعلوا من ينشوّ ويربني في الزّينة ولداً له؟ او من مبتدء خير محذوف ، اوخبرمبتدء محذوف والمعنى اهو ادنىمنكم ومن ينشرَّو في الزينة ولد له و من يبارز في المحاربة ولد لكم ؟اوالمعنى اهوادني منكم وولده من ينشرَّو في الزّينة؟ [وَهُوَ فِي الْخِصْام ِغَيْرُ مُبِينٍ] لدعواه وحجنته بل في الاغلب يتكلم حين المخاصمة بما هوحجة عليه ، وقرى ينشق من الشَّلائي المجرَّد مبنيًّا للفاعل، ومن التَّفعيل ومن المفاعلة ومن الافعال مبنيًّا للمفعول [ وَجَعَلُوا الْمُلائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبْادُالرَّحْمَٰنِ إِنَّاتًا] قرى عباد الرّحمن وعبيدالرّحمن وعندالرّحمن بالنّون بعني ان قولهم الملائكة بناتُ الله منضمِّن لقبائح عديدة ، الاوّل جعله مركّباً متجزَّثاً وليس الا وصف ادنى الممكنات ، والثّاني نسبة التوالد اليه وهو يستلزم الاحتياج ووجود المثل له و هوغني علىالاطلاق ، ولوكان له مثل لكان ممكناً مركّباً ، و الشّالث نسبة امراليه اذانسب الىانفسهم تغيروا واسودت وجوههم وهو يستلزم جعلهادني واهون منانفسهم ، والرّابع جعل اضعف الاولاد ولداً له ، والخامس جعل الملائكة الذين هم مكرمون على الله بوصف ارذل النَّاس [أَشَهدُوا خَلْقَهُم] فان الانوثة والذكورة لا تعلمان الا بالمشاهدة [سَتُكْتَبُ شَهادَتُهُمْ ] التي شهدوا بها على الملائكة انتهم انات ٢٠ [وَيُسْتَلُونَ] عن هذه الشهادة يوم القيامة وهوتهديدٌ لهم [وَقَالُوا لَوْشَاءَ الرَّحْمَٰنُ مَاعَبَدُنا هُمْ مالَهُمْ بِذَلِيكَ مِنْعِلْمٍ ] يعنى انتهم قالوا هذه الكلمة من غيرتصور لمعناها ومن غيرعلم بنسبتها ولذلك كانوا كاذبين وانتما ارادوا



الجزءالخامس والعشرون

بذلكك الفرار من قبح عبادة غيرالله ولم يعلموا ان فاعلية المشيّة اوسببيّتها للاشياء ليست بحيث يسلب الاختيارعنهم وبرفع القبح عن فعلهم [إنْهُم إلا يَخْرُصُونَ أَم التَّيْناهُم كِتابًامِنْ قَبْلِهِ] اى من قبل القرآن اومن هذا القول [فَهُمْ بِهِ مُسْتَمْسِكُونَ] يعنى ليس لهم علم "تحقيقيٌّ بمعنى هذا القول ولاعلم" تقليديٌّ و ليس لهم سوى الخرص والخرصُ والتَّخمين في باب العقائد مطرود عن باب الله و قد مبق في سورة الانعام بيان لهذه الآية عند قوله تعالى : لوشاء الله ما اشركنا ولا آباؤنا (الآبة) [بَلْ قَالُوا إنَّا وَجَدْنا أَبّاءَنا عَلَى أُمَّةٍ] اي على طريقة وملتة [وَإِنّا عَلَىٰ إِنَّارِهِمْ مُهْتَدُونَ ] يعنى انتهم ما علموا تحقيقاً ولاعلموا تقليداً ممَّن يصحَّ تقليده بل قلدوا آباءهم الدِّين لايجوزلهم تقليدهم ولذلك قال في موضع آخر : أولوكان آ باؤهم لا يعلمون شيئاً ولا يهتدون [ وَ كَذْلِكَ مٰا ٱرْسَلْنَامِنْ قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِنْ نَذِيرٍ إِلَاقَالَ مُتْرَفُوها إِنَّا وَجَدْنَا أَبَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى أَثَارِهِمْ مُقْتَدُونَ} تسلية له (ص)بان هذاكان ديدنالناس قديماً وجديداً وقد كانالانبياءالسابقون (ع)مبتلين بامثال هؤلاء، و تخصيص المترفين باللّذكر لانتّهم هم اللّذين كانوا يعارضون الانبياء والاولياء(ع)، وامّاغيرهم فليس نظرهم الااليهم [قال] الندبرلهم [أ] تقلدون آباءكم [وَلَوْجِئْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ أَبَّاءَ كُمْ قَالُوا ] جواب لسؤال مقدر كأنه قيل: ما قالوا ؟ فقال تعالى: قالوا [ إنَّما بِما أرْسِلْتُم بِهِ كَافِرُونَ] ولوكان اهدى مما وجدنا عليه آباءنا [فَانْتَقَمْنا مِنْهُمْ] بانواع النقم التي ذكرنا بعضها لك [فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ وَإِذْقَالَ إِبْرُهِبِمُ ] عطف باعتبار المعنى كأنَّه قال : اذكر اوذكر اذجعلوا لله من عباده جزء وجعلوا له بنات حتى يتنبِّهوا بقبحه واذكر اذقالوا لوشاء الرَّحمن ما عبدناهم ، واظهر قبح هذا القول لهم حتَّى يتنبَّهوا ، و اذكر اذ ارسلنا في كلَّ قرية نذيراً فكذَّبوه فأهلكناهم حتّى تتسلّى عن تكذيبهم، وإذكرا ذقالوا انتَّاوجدنا آباءناعلي امَّةواظهر قبح هذا الفول لهم واذكر اذقال ابر اهيم [لأبيه وقَوْمِه إنَّني بَراعٌ مِمَّاتَعْبُدُونَ] حتى يكون اسوة لقومك في التبري عن التقليد لمن لا يجوز تقليده ، و يكون اسوة لهم في التقليد أن أرادوا التقليد فانه جعل التبري عن تقليد من لا يجوز تقليده كلمة "باقية" في عقبه، و يكون أسوة لك في عدم الاعتناء بالقوم وشدة انكارهم، وفي اظهار دعوتك وعدم الاعتداد بردهم وقبولهم [الاالمذي فَطَرَنبي فَإِنَّهُ سَيَهْدِين] الى ما هو بمُعية الانسان [وَجَعَلَها] اي كلمة التبري عن تقليد من لايجوز تقليده اوجعلُ كلمة التوحيد [كَلِيمَةٌ بالقِيبَةُ فبي عَقِبِهِ] اي ذرّيته او امّته او من يأتي في عقبه من ذرّيته و ذرّية امته [لَكلَّهُمْ يَرُجعُونَ] من جهلهم الذي كانوا مفطور بن عليه وهؤلاء ممّن أنوا على عقبه فليأخذوا بتلك الكلمة وليرجعوا منجهلهم وتقليدهم لمنلا يجوز تقليده ، وقدفسترتلكث الكلمة الباقية في اخبارنا بالامامة وانتها باقية في عقبالحسين (ع) ، وفسَّر قوله تعالى لعلَّهم يرجعون برجوع الاثمَّة الى الدَّنيا [ بَلْ ] ليس بقاؤهم علىطر يقتهم الباطلة لاعتمادهم على تقليد آباءهم وتمستكهم به ولكن [مَتَّعْتَ هُؤُلاء] قريشاً [وَ أَباءَهُم] بالشّمت عات الحيوانية من غير منذر لهم من البلايا و المصائب ومن الانبياء (ع) فسكنوا الى تلك التمتعات و اطمأنتوا بها [حَتَّى جاءَهُمُ الْحَقُّ] اى الولاية [وَرَسُولٌ مُبِينٌ] ظاهر رسالته وصدقه فيها، اومظهر رسالته [وَلَمَّ اجاءَهُمُ الْحَقُّ] المنذرعم اطمأنوا به ورأوه مخالفاً لما تمرّنوا عليه انكروه وطلبوا مااسندوا انكارهم اليه و [قُالُواهذا] الذي يدعى انته كتاب مماويٌ أآلهي، اوهذاالذي يدّعيه من الرّسالة من الله، اوهذاالذي يظهر من خوارق العادات [سيحرُّو] نُأبِهِ كافِرُونَ



وَقَالُوالَوْلانُزِّلَ هٰذَاالْقُرْ أَنْ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرْ يَتَيْنِ] مِحَةٍ والطّائف {عَظيم ] لما لم يروا عظمة وشرفاً الا ماهو بحسب الانظار الحسيبة من الشرافاتُ الدّنيو ينَّة من الحسب والنَّسب والخدم والحُشم وكثرة المال والاولاد ولم يكن لمحمّد (ص) شيءٌ من ذلك انكروا نز ول الكتاب من الله عليه وقالوا : لوكان الله ينزل كتاباً ويرسل رسولاً فليرسل الى رجل شريف عظيم القدر كالوليدين المغيرة بمكة وعروة بن مسعود بالطّائف ولينزل الكتاب الى احدهما، لكنَّهم لم يعلموا أنَّ الرَّسَّالة منصب روحانيَّ والتشرافةالصُّور بِنَّة لاتبلغ الرَّجلُّ الى ذلك المنصب ان لم تكن تمنعه منه [أَهُمْ يَقْسِمُونَ رَحْمَةَ رَبِّكَ] في الاستفهام واضافةالرّبّ الى محمّد (ص) دونهم انكارٌ وتحقير لهم واستهزاء بهم [نَحْنُ قَسَمْنَابَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيْوةِ اللُّنْيا] يعنى ان معبشتهم التي هي من مكسو باتهم ومحسوساتهم ولهم بحسبالظاهر اختيارفي تحصيلها لاصنع لهم فيها بل نحن قسمناها بينهم فكيف يقسمون النبوة التي هيرحمة من الله غير محسوسة لهم ولا صنع ولا اختيار لهم فيها [وَرَفَعْنَابَعْضَهُمْ فَوْقَبَعْض] في المراتب الدّنيوية والمناصب الظاهرة [دَرَجات] فكيف نكل هذاالمنصب العظيم الى آرانهم [لِيَتَّخِذَبَعْضُهُمْ بَعْضًاسُخْرِيًّا] السخرى اسم مصدر من سخر به ومنه، وهكذاالسخرية والسخري بكسرالسين، ولعله ههنامن مادة التسخير واسم ُ له بمعنى التذليل [وَرَحْمَةُ زَبِّكَ حَيْرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ] من الاموال والاولاد والاعراض، وفي خبر: الاترى با عبدالله كيف اغنى واحداً وقبّح صورته وكيف حسنن صورة واحدوافقره، وكيف شرّف واحداً وافقره، وكيف اغنى واحداً ووضعه؟ ا ثم ليس لهذا الغني أن يقول : هالا اضيف الى يسارى جمال فلان ، ولا للجميل ان يقول : هالا اضيف الى جمالى مال فلان ، ولا للشريف أن يقول : همَّلا اضيف الى شرفي مال فلان ، ولا للوضيع أن يقول : همَّلا اضيف الى ضعتى شرف فلان ، ولكن ً الحكم لله يقسم كيف يشاء وهوحكيم في افعاله كما هومجمودفي اعماله ، وذلك قوله تعالى: وقالوا: لو لانزَّل هذاالقرآن على رجل من القريتين عظيم، قال الله تعالى: الهم يقسمون رحمة ربَّك يا محمد نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحيوة الدنيا فأحوجنا بعضهم إلى بعض ، احوج هذا الي مال ذلك ، واحوج ذلك الي سلعة هذا والي خدمته فترى اجل ً الملوك و اغنى الاغنياء محتاجاً إلى افقرالفقراء في ضرب من الضروب اماًسلعة معه ليست معه واماً خدمة تصلح لمالايتهيأ لذلك الملكك ان يستغنى الابه ، واماً باب من العلوم والحكم هوفقير الى ان يستفيدهامن ذلكت الفقير وهذارالفقير محتاج الى مال ذلكت الملكت الغنيّ ، وذلكت الملكت يحتاج الى علم هذا الفقير او رأيه او معرفته ، ثم ّ ليس للملكث ان يقول: هـّلا اجتمع الى مالى علم هذا الفقير ، ولاللفقيران يقول: هـّلا اجتمع الى رأيي وعلمي وما اتصرّف فيه من فنون الحكم مال هذاالملك الغنيّ [وَلَوْ لا أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وأحدادً] اي لولا كراهة ذلك [لَجَعَلْنالِمَنْ يَكْفُرُ بالرَّحْمَٰ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفًامِنْ فِضَّةٍ] بالتوسعة في اموالهم حتى بجعلوا سقف بيوتهم فضَّة [ وَمَعارِجَ ] من فضَّة [ عَلَيْها يَظْهَرُونَ ] السطوح [ وَلِبُيُوتِهِمْ أَبُواْبًا وَ سُرُرًا ] من فضّة [ عَلَيْها يَتَّكِؤُنَ وَزُخْرُهُا ] زينة منغيرذلك يعنى لولا ان بكونوا كلَّهم كفَّاراً لجعلناذلك لان الكافرمخذول مناومكروه لنا ولم زردمنه توجَّهه الينا، ولولامراعاة حال من في وجوده استعدادالايمان لوسِّعناعليه في دنياه بحيثلا يغتم " آناً بشيء \_ من دنياه حتى لايتوجة الينا ولكن لمراعاة حال المستعدّين للايمان جعلنا في الكفّارغنيَّ و فقرأ كما ان في المؤمنين غني و فقراً ، وعن الصّادق (ع) قال الله عز وجل " : لولا أن يجد عبدي المؤمن في نفسه (·) لعصّبت الكافر بعصابة من ذهب، وعن النّبيّ (ص) : يا معشر المساكين طيبوا و اعطوا الله الرّضا من قلو بكم يشتكم الله عزَّ وجلَّ على فقر كم فان (۱) ای کراهة منّى .



٥γ

الجزءالخامس والعشرون

لم تفعلوا فلاثواب لكم، وعنه (ع)قال: ماكان من ولد آدم (ع) مؤمن الافقيراً ولاكافر الاغنياً حتى جاء ابراهيم (ع) فقال : ربّنا لاتجعلنا فتنة ً للّذين كفروا فصيّرالله في هؤلاء اموالا وحاجة ً، وفي هؤلاء اموالا ً و حاجة ً [ وَ إنْ كُلُّ ذٰلِكَ] المذكور من سقف الفضة ومعارجها وابوابها وسررها وزخرف البيوت [لَمَّامَتَاعُ الْحَيوةِ الدُّنْيا] قرئ لمابالتشديد فيكون ان نافية " و لما استثنائية "، وقرثت بالتخفيف فان مخفيفة " والكلام فارقة "وما ز اندة " اوموصولة " او موصوفة [ وَ الْأُخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ ] من متاع الحيوة الدَّنيا كأن غيرهم لا آخرة لهم ، و بأمثال هذه الآبة توسل من قال غير المؤمنين اوغير من له عقل مجردًا إذا مات فات ولابقاء له في الآخرة ، وليس كذلك، لان التحقيق ان مطلق الحيوان له بقاء في الآخرة لتجرّد خياله وعدمانطباعه وهذا القدرمن التّجرّد يكفى في البقاء بعد خراب البدن [وَمَنْ يَعْشُعَنْ ذِكْر الرَّحْمَٰن] اعلم، ان الولاية السارية في جميع الموجودَات تكويناً حقيقة ذكرائله، وكذلك الولايةالجارية على الانسان وبني المجان تكليفاً ، ولذلك اضاف الذكر الى الرّحمن وصاحب الولاية المتحقق بها ايضاً ذكرٌ ولذلك كان رؤيته مذكراً كما عن عيسى (ع) في جواب الحواريِّين حين قالوا : من نجالس يا روح الله؟- قال : من يذكركم الله رؤيته، ثم الذكر المأخوذ من صاحب الولاية ذكرالله ثم الفكر الحاصل من الذكر المأخوذمن صاحب الولاية وان كان الفكر اكمل في الذكرية من الذكر المأخوذ ثم تذكر الله في الخاطر ثم تذكر امره و نهيه عند الفعال، ثم "الذكر اللهاني من الشلهيل والتسبيح والتحميد وغيرها ثم كل ما يذكرك الله اي شيء كان ، والمقصود ان من يعمى عن الولاية وعن وليَّ الامرفان " العمي عن الولاية بو رث العمي عن جميع اقسام الَّذكر [ نُقَيِّضْ] نسبَّب و نقدًر [لَهُشَيْطْانُافَهُوَلَهُقَرِينٌ] بمنعه عنالانسانية والتسلوك على طريقها ويجرّه الى البهيمية والتسبعية والتشيطانية ويسلكه على طريقها الى النَّار ، وممَّاروي من الاكابر: من لم يكن له شيخ "اي وليِّيتو لاه بالبيعة الخاصّة تمكّن الشيطان من عنقه ، و من تمكّن الشيطان من عنقه لايوجي له خير ، ولا نجاة له من السّعير ، وعن امير المؤمنين (ع) : من تصدّي بالاثم اعشى ( ) عن ذكر الله تعالى، ومن ترك الاخذ عمن امرالله بطاعته تعميض له شيطان فهو له قرين [وَ إِنَّ هُمَّ] اي التشياطين القرناءللعاشين [لَيَصُدُّونَهُمْ] اي العاشين [عَنَّ السَّبِيل] النَّذي يَبْعِي أن يسلكه الانسان وهوالولاية التكوينية والشكليفية، ولممّاكان اغلب خطابات القرآن غيرخَالية من الّاشارةالي الولاية وقبولها وردّها فمعنى الآية ان من يعش عن على إرع) وولايته نقبة ض له شيطاناً وانتهم يعنى الشيطان واتباعه ليصدّون العاشين عن على إرع) وولايته [وَ يَحْسَبُونَ] اى السياطين اوالعاشون اوالمجموع [أنَّهُمْ مُهْتُدُونَ] والحال انتهم ضالتون مصدودون عن الطّريق [حَتَّى إذا جاءمنا] اى العاشى وقرى جاءانا على التثنية [قال] العاشى للشيطان [يالَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِ قَيْنِ] اىالمشرق والمغرب [فَبنتُسَ الْقَربين] لمارأى انه صدّه عن الولاية وبواسطة صدوده عن الولاية هلك ودخل النار ممنى إن لم يكن هو قريتاً له [ وَلَنْ يُنْفَعَكُمُ الْيَوْمَ إِذْظَلَمْتُمْ أَنَّكُمْ فِي الْعَذَابِ مُشْتَرٍ كُونَ ] فاعل بنفعكم التمني المستفاد من قوله : ياليت يبنى وبينك بعد المشرقين او اذ ظلمتم على ان يكون اذ اسماً خالصاً، اوا أ في المذاب و لفظة اذ اسم خالص فاعل ، او للتعليل على ان تكون حوفاً اذا افادت التعليل و ا أكم للتعليل او فاعل لن ينفعكم، وقرئ ا أكمُّ بكسر الهمزَة جواباً لسؤال مقدَّر في مقام التَّعليل، روى عن الباقر (ع) انَّه نز لت هاتان · الآيتان هكذا حتّى إذاجاءانا يعنى فلاناً وفلاناً يقول احدهما لصاحبه حين يراه : ياليتني بيني و بينك بمدالمشر قين فبنس القرين فقال الله لنبيته (ص) : قل لفلان وفلان واتباعهما : لن ينفعكم اليوم اذظلمتم آل محمّد حقّهم انكم (١) عَشَّى يعشَّى عشاً = ساء بصره باللَّيل و النَّهار واعشى عن شيء = أعرض وصدر عنه اليغيره .



في العذاب مشتركون فقوله لن ينفعكم بتقدير القول سواءجعل التقدير قل بامحمّد(ص) لن ينفعكم، او يقول الملائكة، او يقول الله [أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُّمَّ] بعنى إذا كان الله بمدَّ العمي و يقيّض له شيطاناً فهل انت تقدر ان تسمع الصّم [ أَوْتَهْدِي الْعُمْيَ وَمَنْ كَأَنَّ فبي ضَلَّالٍ مُبِينٍ ] عطف عطف السبب على المسبِّب والمجمل على المفصّل [ فَإِمَّانَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّامِنْهُمْ مُنْتَقِمُونَ أَوْنَر بَنَّكَ الَّذِي وَعَدْنَاهُمْ فَإِنَّاعَلَيْهِمْ مُقْتَدِرُونَ] دوى ان (ص) أرىمايلقى عترته من امّته بعده فماز ال منقبضاً ولم ينبسط ضاحكاً حتّى لقى الله تعالى، وروى جابر بن عبدالله الانصاري قال: انبي لادنا هم من رسول الله (ص) في حجَّة الوداع بمني قال لالقيِّنكم ترجعون بعدي كفَّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض، و ايم الله لنن فعلتموها لتعرفني في الكتيبة التي تضار بكم ثمَّ التفت الىخلفه فقال: اوعليَّ، ثلاث مرَّات فرأينا ان جبرتيل غمزه ، فانزل الدعلي اثر ذلك فامًا نذهبن بك فاناً منهم منتقمون بعليّ بن ابس طالب (ع) ، وعن الصّادق (ع) فأمَّا فذهبنَّ بك يامحمَّد (ص) من مكة الى المدينة فانَّاراد وك اليها ومنتقمون منهم بعليَّ بن ابي طالب (ع) [فَاسْتَمْسِكَ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ] يعنىلاتحز نعلىماقالوافي حقَّ اهل بينك وعلى ماسيفعلونه بعدك واستمسكك بالآذي اوحي البك في على (ع) اوفي اهل بيتك [إنَّكَ عَلَى صِبر اطٍ مُسْتَقيم] هوصراط الولاية، ومن كان على صراط مستقيم لاببال بما قيل اويقال ، اوفُعل اويفعل به ، وعن الباقر (ع) انتختُ علىَّ ولاية عليٍّ (ع) ،وعليٌّ (ع) هو الصّراط المستقيم، اوالمعنى فاستمسك بالذي التي اليك من ولاية على (ع) انتك بهذا الالقاء على صراط مستقيم [وَإِنَّهُ] اى ما اوحى الدِك او الصّراط المستقيم اوعلى (ع) [لَذِكُرُ لَكَ] اولشرف لكناولذ كرك الله فانه ذكرالله حقيقة وسبب تذكرالله، اوذكرالله لك ولاشرف المرف من إن يذكركالله [ وَ لِقُوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ] عنه فانه النبأ العظيم الذي هم فيه مختلفون ، والنعيم الذي تسألون عنه [واستُكَلْمَنْ أَرْسَلْنَامِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلِنا أَجَعَلْنا مِنْ دُونِ الرَّحْمَٰنِ أَلِيهَةً يُعْبَدُونَ ] المفعول الأول محذوف ومن ارسلنا مفعول ثان إى اسئل الناس و اهل الخبرة والعلماء باخبار الماضين وسيرهم عنحال من ارسلناقبلك، اومن مفعول اول وقوله أجعلنا في مقام المفعول الثَّاني يعنى اسئل الرَّسل الماضين(ع) فانتَّهم انكانوا غائبين عن الانظار البشريَّة فهم غيرغانبين عن نظرك ، وورد في اخبارِكثيرة إنه (ص) أرى ليلة المعراج جميع الانبياء (ع) وهم قد صلّوا خلفه في بيت المقدَّس او في السّماء فانز ل الله تعالى هذه الآية عليه ، فعن الباقر (ع) انَّه ستل عن هذه الآية من ذا الَّذي سأله محمَّد (ص) وكان بينه و بين عيسي (ع) خمس مائة سنة فتلاهذه الآية : سبحان الذي اسرى بعبده ليلًا من المسجد الحرام الى المسجد الأقصى الذي بِاركنا حوله لنر يه من آ ياتنا ، قال : فكان من الآيات التي أراها الله محمَّداً ( ص ) حين اسرى به الي الببت المقدّس ان حشراظة لهالاوّلين والآخرين من النّبيّين والمرسلين (ع)ثم " امرجبرثيل فاذَّن شفعاً واقام شفعاً ثم " قال في اقامته : حيَّ على خيرالعمل، ثمَّ تقدَّم محمَّد (ص) فصلتي بالقوم فانز ل الله عليه و استُل من ارسلنا ( الآية ) فقال لهم رسول الله (ص) : على ما تشهدون وما كنتم تعبدون؟ فقالوا : تشهدان لا الله الا الله وحده لاشر يك له ، وانتك لرسول الله (ص) اخذت على ذلك مواثبةنا وعهودنا [ وَ لَقَدْ أَرْسَلْنا مُوسى بالْياتِنا إلى فِرْعَوْنَ وَمَلَاتِهِ ] عطف فيه تسلية ارسول الله (ص) وحمل له على الصبر على اذى القوم [فَقَالَ إِنَّى رَسُولُ رَبِّ الْعَالَمِينَ فَلَمَّ اجاء عُمْ بالياتِنا إذاهُمْ مِنْها يَضْحَكُونَ ] استهزؤا بها مقام ان ينقادوا لها و بخافوا من الله و يصد قوا رسوله (ع) بها [ وَمانكريهم



الجزءالخامس والعشرون

مِنْ أَيَةٍ إِلاَّهِي آكْبَرُمِنْ أُخْتِها وَأَحَدْنا هُمْ بِالْعَذَابِ] بالقحط والرّجز والطّوفان والجراد والقسل [لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ] منغبتهم ويصدقون رسولنا [وَقَالُواياً]يُّهَا السَّاحِرُ] نادوه بهذا الاسم تعظيماً له لان التسحر كان له قدرعظيم عندهم، اولان الساحركان اسماً لكل عالم ماهرٍ، وقبل: انتماقالوا ذلك استهزاء بموسى (ع) فانتهم لغاية حمقهم وشدّة عنادهم ما تركوا الاستهزاء به في حال السَّدّة والابتلاء ، وقيل : انَّ السَّاحر من سحر بمعنى غلب في السّحر والمعنى يا ايتها الذي ساحرنا فغلبنا بسحره [ ادْعُ لَنا رَبَّكَ بِماعَهِدَعِنْدَكَ إِنَّنْالَمُهْتَدُونَ ] بعني ان كشفت عناً فإنا آمنون بكث كما مضى الآية في سورة الاعراف وقد مضى بيانها ايضاً [ فَلَمَّا كَشَفْنا ] اي فدعا موسى (ع) فكشفنا فلمّا كشفنا [عَنْهُمُ الْعَذَابَ إذاهُمْ يَنْكُثُونْ] ينقضون بعنى كلّماعذ بناهم بعذاب قالواذلك وكلَّماكشفنا عنهم نقضوا عهدهم [وَتَادىفِرْعَوْنَ في قَوْمِهِ] يعنى بعد ماكشفنا عنهم العذاب خاف فرعون على ملكه وخاف ان يقرّ بموسى بعض اهل مملكته فجمع النتَّاس وخطبهم وموَّه عليهم باظهار حسن حاله في الدَّنيا و رثاثة حال موسى (ع) فيها [قالَ ياقَوْم ] لا تبالوا بموسى وما رأيتموه منه من كشف العذاب فانتي ابسط منه يدأ واكثرمالاً واقوى تصرَّفاً [ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْر ] اشارة الى بسط يده في البلاد [وَهَلْهِ الْأَنْهَار] اي انهار النبل ، قبل: كان معظمها اربعة [ تُجورى مِنْ تُحْتِى] اىمن تحت قصرى اومن تحت امرى فانتهم كانوامعتقدين ان النيّل يجرى بأمره [ أَفَلا تُبْصِرُونَ أَمْ أَنَا خَيْرٌ ] بهذه الاموال والجمال وحسن الحال وحسن الصورة وحسن السيرة وكثرة البسطة والسعة [مِنْ هٰذَا الَّذِي هُوَمَهِينٌ] حقيرٌ ليس له شيء من هذا الذي ترونه على [وَلا يَكْادُ يُبِينُ] الكلام ويقر والمرام يعنى انه مهين بحسب البسطة والسعة والزينة، ومهين بحسب حاله في نفسه فانه لايقدرعلى اداءالكلام، وام منقطعة مجرّدة عن الهمزة ، او متضمّنة لها ، اومتّصلة والمعنى افلا تبصرون ام تبصرون [ فَلَوْلا ٱلْقِبي عَلَيْدِ أَسُو رُقَّمِنْ ذَهَبٍ ] قيل: كانوااذاسوروا رجلا سوروه وطوقوه بسوار وطوق من ذهب، موه عليهم وقاس السبادة من الله بالسَّيادة من الخلق وقال: اذاكان رسولا ونانباًمن الله فلم لا يلقى عليه من الله اسورة من ذهب حتى يكون علامة كسيادته، وقري : القي مبنيبًا للمفعول، واسورة مرفوعاً ومبنيباً للفاعل، واسورة منصوباً، وقرى : اسورة واساورة واساوير واساور [ أوْجاء مَعَهُ الْمَلائِكَةُ مُقْتَر نين] اي مصطفتين فانه يقول: ان الله الديد عي الرّسالة منه ملائكة كثيرة قان كان صادقاً في رسالته من الله الموصوف بما وصف فليكن صفوف من الملائكة معه ليكونوا جنوده ، ومعينين له في اموره ، وحافظين له عن الواردات والاعداء [ فَاسْتَخَفَّ قَوْمَهُ ] اي طلب منهم الخفّة والسّرعة في خدماته بهذه التمويهات اوفاستخف احلامهم [فَأَطْاعُوهُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فْاسْقِينَ فَلَمَّا أَسَفُوناً] احزنونا، اسف كفرح حزن اشد الحزن، واسف عليه غضب، و باي معنى كان لا يكون لا تقا بشأن الله ، ولذلك وردعن الصادق (ع) : ان الله تبارك وتعالى لايأسف كأسفنا ولكنيه خلق اولياءه لنفسه يأسفون ويرضون وهم مخلوقون مربو بون فجعل رضاهم رضا نفسه وسخطهم سخط نفسه وذلك لانه جعلهم الدعاة اليه والاد لاءعليه فلذلك صاروا كذلك وليس انذلك يصل الىالله كما يصل الىخلقه ولكن هذا معنىماقال منذلك **وقال ايضاً** : من اهان لى ولياً فقد بارز ني بالمحار بة ودعاني البها ، وقال ايضاً: من يطع الرسول فقد اطاع الله وقال ايضاً أنَّ الَّذِين يبا يمو نك أنَّما بيا يعو ن الله وكل هذه وشبهه على ماذكرت لك، وهكذا الرّضا والغضب وغيرهمامن الاشياء ممَّا يشاكل ذلك ، ولوكان يصل الى المكوَّن الاسف والضّجروهوالذي احدثهما وانشأهما لجاز لقائل ان يقول : ان المكوّن يبيد يوماً، لانّهاذا دخله الضّجر والغضب



دخله التَّغيَّر، واذا دخله التَّغيَّر لم يؤمن عليه بالابادة، ولوكان ذلكتُ كذلكتْ لم يعرف المكوَّن من المكوَّن ، ولا القادر من المقدور ولا الخالق من المخلوق، تعالى الله عن هذا القول علواً كبيراً ، هوالخالق للاشياء لالحاجة فاذاكان لالحاجة استحال الحد والكيف فيه ، فافهم ذلك إن شاءالله [ انْتَقَمْنا مِنْهُمْ فَأَغْرَقْناهُمْ أَجْمَعِينَ ] من قبيل عطف التقصيل على الاجمال [فَجَعَلْنا هُمْ سَلَفًا] متقدّمين ليتعظوا بهم ويعتبروا بافعالهم ومالهم وما عليهم وهومصدر وصف به ، اوجمع للسالف كالخدم للخادم وقرى سُلُفاً بضم السين واللام جمعاً للسليف كالرّغيف ، اوللسالف اوللسلف كالخشب، وقرى بضم السين وفتح اللام على انهمخفيف سُلُف بالضّمتين، اوجمع سلفة بمعنى السالفين، [وَمَثَلًا] المثل في الاصل بمعنى الشبيه لكنَّه جعل بالغلبة اسماً لامرغريب سلف يشبُّه به كلَّ امر حادث فيه غرابة يعني جعلناهم بحيث يضرب بهم الامثال لكل من فعل فعلا تبيحاً يقع بسببه في بليَّة [لِلْأُخِرِيْنَ] اي الآتين على عقبهم [ وَلَمَّا ضُرِبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلًا ] لعلى بن ابى طالب (ع) اى لما اجرى ابن مويم حالكونه مشبقاً به لعلى بن ابي طالب (ع) كماذكر في اخبار كثيرة [إذاقَوْ مُكَ مِنْهُ] اي من على (ع) اومن هذا التشبيه [يَصِلُّونَ] يضجنون او يعرضون او يمنعون وقرى يصدّون بضم ّ الصّاد و بكسرها،وعن النّبيّ (ص) انّه قال: الصّدودفي العر بينّة الضّحك هذا ما وصل الينافي اخبار كثيرة نشيرالي شطر منها ، وقيل : معناه ولمتاضرب ابن مريم مثلاً وشبيهاً بالآلهة في العذاب فانه لما نزل الكم وما تعبدون من دون الله حصب جهمهم ، قال المشركون : قد رضينا بان تكون آلهتنا حيث يكون عيسي ( ع ) ومعنى اذا قومك منه يصدون يضجون نحو ضجيج المجادلين حيث خاصموك في تمثيلهم لعيسي (ع) بآلهتهم، وقيل: لما ضرب الله المسيحة لا با دم (ع) في قوله : أنَّ مثل عيسي عندالله كمثل آدم خلقه من تراب خاصم بعض قويش النبيّ (ص) فتزلت، وقيل: لماملح النبيّ (ص) المسيح (ع) قالوا: إنَّ محمَّداً (ص) يريد ان تعبده كماعبدت التصارى عيسى (ع) ، وروى بينا رسول الله (ص) ذات يوم جالس اذ اقبل امير المؤمنين (ع) فقال له رسول الله (ص) : ان فيك شبها من عيسى بن مريم (ع) ، لولاان تقول فيك طوائف من امتى ماقالت التصاري في عيسي بن مريم (ع) لقلت فيك قولاً لا تمرَّ بملاءٍ من النَّاس الا اخذوا التَّراب من تحت قدميك يلتمسون بذلك البركة ، قال: فغضب الاعرابيَّان والمغيرةبن شعبة وعدَّة من قريش معهم فقالوا : مارضي ان يضرب لابن عمَّه مثلاً ا لاعیسی بن مریم. . ! فأنز ل الله علی نبیه و لمّا ضرب ابن مریم مثلًا ( الی قوله ) لجعلنا منكمٍ معنی من بنی هاشم ملائكة في الارض يخلفون ، وبهذاالمضمون باختلاف بسير في اللّفظ احبارٌ كثيرة [ وَقَالُوا ءَأَلِيهَتُنْاخَيْرُ أَمْ هُوَ] اي عيسي بعني ان عيسي (ع) خير من آلهتنا فاذا كان هوفي الْنَّار فرضينا ان يكون آلهتنا في النَّار ، اوهو كناية عن محمَّد (ص) فانتَّهم قالوا : يريد أن نعبده كماعبدالنَّصاري المسيح ، وآلهتنا خيرَّمته و هو ينهانا من عبادتها، اوالمعنى ءآلهتنا خيرٌ امالمسيح وكان مرادهمالز ام محمَّد (ص)فانته لمَّا مدح المسيح ارادوا ان يقولوا: ان كان عبادة غيرالله جائزاً ظنّاًمنهم انه صلتى الله عليه وآله في مدحه لعيسي يجوّ زعبادة النّصاري له فليجزعبادة آلهتنا ، اوالمراد آلهتنا خيرٌ ام على (ع)؟ إوهو يمثّل عليّاً بعيسي (ع) [ مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلّا جَدَلًا ] اي لاجل المجادلة معك [ بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ] كثيرالمخاصمة ولذلك بخاصمونك [[نْهُوَ اللَّعَبْدُ] اى ان على (ع) اومحمة (ص) اوعيسى (ع) ولكن في اخبارنا ان على (ع) الا عبد [ أَنْعَمْنا عَلَيْهِ وَجَعَلْناهُ مَثَلًا] متمتلا ومنصوراً [ لِبَنبي إسرائيل] بصورة عيسي بن مريم، اوجعلناه شبيهاً بعيسي (ع) لانتفاع بني اسرائيل الدِّين هم اولادالانبياء (ع) بحسب الجسم اوالرُّوح



الجزءالخامش والعشرون

اوجعلناه حجّة لبني اسرائيل، وعن الصّادق (ع) في دعاء يوم الغدير : فقد اجبنادا عيك النَّذير المنذر محمّداً (ص) عبدك ورسولَكُ الى على بن ابسي طالب (ع) اللذي انعمت عليه و جعلته مثلاً لبني اسرائيل انَّه امير المؤمنين (ع) ومولاهم ووليَّهم الى يوم القيامة يوم الدّين فانتك قلت : إن هو الاعبُد انعمنا وجعلناه مثلًا لبني اسر ائيل [ وَكُوْنَشاءُ ] يعنى انهم بضجون بان شبقت علياً بعيسى (ع) فلو نشاء [ لَجَعَلْنا مِنْكُمْ مَلائِكَةً فِي الْأَرْضِ يَخْلُفُونَ] يعنى لونشاء لجعلنا كماعزمن ان تشبيهوا بعيسى فجعلنا بعضكم ملائكة يخلفون لله في الارض، او يخلفونكم في الارض، او لولدنامنكم ملائكة ،اولجعلنا بدلامنكم ملائكة ،اولجعلناظاهر ين وخارجين من وجود كم الىخارج وجودكم ملائكة كماكان يظهر من محمد (ص) جبرئيل (ع) بحيث كان قديراه من كان قريناً له [وَإِنَّهُ لَعِلْم] اي ان علياً (ع) لعلم و امارة علم [لِلسُّاعَةِ] وقرئ علَّم بالتَّحر بك أي امارة فإن عليّاً (ع) بولايته من امارات السَّاعة اومن اسباب العلم بالسَّاعة لان من تو لاه بالبيعة الخاصَّة الايمانيَّة ودخلالايمان في قلبه ايقن بالسَّاعة بشهود اماراته من وجوده ، اوان عيسي (ع)من امارات الساعة فان أنز ولهمن علامات الساعة، وقبل: ان القرآن من اسباب العلم بالساعة اومحمد (ص) من امارات السَّماعة فاننَّه بعث هو و السَّماعة كالسَّبنَّابة والوسطى، اوجعل الملائكة منكم من اسباب علم السَّماعة [ قَلْا تُمْتَرُنَّ بِها وَاتَّبِعُونِ] امّا من كلاماته اومن كلام محمّد (ص) بتقدير القول والتقدير قل لهم: اتبعون فيما اقول لكم من ولاية على (ع) [ هذا صِر اطْ مُسْتَقبِم ] جواب سؤال مقدّر في مقام التعليل بعني هذا المذكور صراط مستقيم، وفسترالصراط ههنابعلي (ع) [وَلا يَصُدَّنَّكُمُ الشَّيْطَانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّمُبِينً] ظاهر العداوة او مظهر لعداوته لانه بصد كم عمن امرالله تعالى ورسوله مراراً بولايته واطاعته بحيث لم يخف على احد امره (ص) باطاعته (ع) [ وَلَمَّاجاء عِيسَى بِالْبَيِّناتِ قَالَ قَدْجِئْتُكُمْ بِالْحِكْمَةِ وَلِأُبَيِّنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ فَاتَّقُوا اللهُ وَأَطِيعُونِ إِنَّاللَّهُ هُوَرَبِّي وَرَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ هُذَاصِر اطْ مُسْتَقَيهم ] ذكر حكابة عبسي (ع) وقوله لقومه و بيان حال قومه وقالهم له تسلية للرسول (ص) ولامير المؤمنين (ع) وتهديدلقومهما [فَاحْتَكَفَ الْأَحْز أب] الحزب بالكسر الطائفة وجماعةالنَّاس ، وجمعه الاحزاب [ مِنْ بَيَّنِيهِمْ ] اي فاختلف جماعات من بينهم و عرَّفه باللام للاشارة الى ان الجماعات المختلفة كأنتهم كانوا معهودين [ فَوَيَّلْ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا ] منهم [ مِنْ تحذاب يَوْمِ ٱلبِهِمِ هَلْ يَنْظُرُونَ] ماينتظرون لظهوراتيان الساعة وعدم جواز انكارها جعلهم مثل من انتظرامراً [الأالساعة أَنْ تَنَأْتِيَهُمْ] بدل من السّاعة بدل الاشتمال [بَغْتَةً وَهُمْ لاَيَشْعُرُونَ] بمجبئه حتى بتهيئوًا لها، وقد مضي مكرّراً ان السّاعة قد فسرّ بساعة الموت وبالقيامة وبظهور القائم (ع) [الأخرِلاَ مح يَوْمَثِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُوً ] الجملة مستأنفة جواب سؤال مقدر في بيان حال اليوم والمراد بالخلّة ههناهي الخلّة في الدُّنيا لاالخلَّة في الله وللآخرة بقرينة الاستثناء وسبب صيرورةالخلبةالدنيوية عداوة اخروينة ان الخلبةالدنيو يتحصارفة للانسان عن بغيتهالاخروية وشاغلة له عن الاشغال الآلهيَّة فتصبرسبباً للحسرة والنَّدامة ، ويظهرانُّهاكانت عداوة فالخليل الدَّنيويَّ يعادي خليله لذلكت [إِلَّا الْمُتَّقِينَ] في افعالهم واحوالهم واخلاقهم عن الجهة الدَّنيويَّة فخلَّتهم لاتكون الا لجهات اخرويَّة ويوم القيامة يظهر أثرتلكث الخلة فيتيقَّن ويشاهد ان الخلة كانت خلَّة لاعداوة ، وقرأ الصَّادق (ع) هذه الآية فقال: والله ما اراد بهذاغيركم، وعنه (ع) : واطلب مواخاة الاتقياء ولوفي ظلمات الارض وان افنيت عمرك في طلبهم فان الته عزّ وجل" لم يخلق افضل منهم على وجه الارض من بعدالنَّبيتين ، وماانعم الله تعالى على عبدٍ بمثل ماانعم به من التَّوفيق لصحبتهم



قال الله تعالى : الاحلاء يو منذ بعضهم لبعض عدو الاالمتَّقين، واظن آن من طلب في زماننا هذا صديقاً بلاعيب بقي بلاصديقي، ولماً ذكرحال ذلكئالوم وشدته بالنّسبة الىالمخالفين والمنافقين نادىعبادهالمخصوصين تلطّفاً بهم و تسكيناً لخوفهم منه فقال [ ياعِبادِ ] الدِّين آمنوا بالولاية فانه لايصيرالانسان عبداً لله تكليفاً الا بعد قبول الولاية ولذلك بيِّنهم بقوله الَّذين آمنوا بآياتنا (الى آخر الآبة) [لاخَوْفٌ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ] فان شدته لمن كان معرضاً عن صاحب ذلك اليوم وهو على (ع) [وَلا أَنْتُمْ تَحْزَنُونَ] وقد مضى في اوّل البقرة وفي غير هابيان "لاختلاف الفقرتين من هذه العبارة [ الَّذِينَ أُمَنُوا بِالْيَاتِنَا ] صفة بيانية او خبر لمحذوف اى انتمالة بن آمنوا، اومبتدء خبره ادخلوا الجنّة بتقديرالقول، أوخبره يطاف عليهم والمراد بالايمان بالآيات الايمان بصاحبي الولاية من حيث ولايتهم من الانبياء والاولياء (ع) لا من حيث رسالتهم اوخلافتهم للرَّسَالة [وَكَانُوا مُسْلِمِينَ] اي منقادين او مسلمين بالبيعة العامة النبوية والمقصود من الاتيان بالاسلام مع الايمان الأشعار بان كلاً منهما غير صاحبه فمن سمّي بالمسلم بمحض البيعة العامة فلايسمتي بالمؤمن بمحض ذلك وليطلب حقيقة الايمان وما به يصدق عليه المؤمن [ أُدْحَلُوا الْجَنَّةَ أَنْتُمْ وَأَزْواجُكُمْ) الموافقات لكم سواءكن مؤمنات اولم تكنَّفان كرامة المؤمن تقتضي دخول آبائه و از واجه و ذرِّيَّاته الجنَّة بسببه [تُحْبَرُ ونَ] الحبر بالفتح السرور والنَّعمة ، و الحبير كامير البرد الموشي والشَّوب الجديد، والحبرة السماع في الجنَّة ، وكلَّ نعمة حسنة ، والمبالغة فيماوصف بجميل ، ويجوز أن يكون من كلَّ من تلك المواد [يُطْافُ عَلَيْهِمْ] النفات فيه تجديد نشاط [بصحاف] جمع الصّحفة بمعنى القصعة [مِنْ ذَهَبٍ وَأَكُوابٍ ] جمع الكوب بالضم كوزلاعروة له، الاخرطوع له [ وَفِيها ما تَشْتَهيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَّذَّ الْأَعْيُنُ وَأَنْتُمْ فِيها خَالِدُونَ] فان النَّعيم الزَّائل مستعقب لالم زواله ومشوبٌ لذَّته بالمخوف زواله و زحمة حفظه من الزوال [وَتِلْكَالْجَنَّةُ الَّتِي أُورِ ثُنَّمُوها بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ] قد مضى الآبة في سورة الاعراف مع بيان كيفية الايراث [لَكُمْ فيهافا كِهَةٌ كَثيرَةٌ مِنْهاتَ أَكُلُونَ] عدَّاللَّذَايذ الاخروية بصورة ما يلتذ به المدارك الحيوانية لكون اغلب النّاس غيرمنجاوز عن مرتبة الحيوان والافالملتذ بلذة الحضور لايلتفت الى المأكول والمشروب وسائر ملاذ الحيوان، واذاعممتالاً كُل والشرب وسائرمقتضيات مداركالحيوانعممت ملاذ الملتذ بلذة الحضور ايضاً [إِنَّ الْمُجْرِمِينَ] كَانَة قبل: هذاللمطيعين فما للمجرمين؟ ـ فقال: إنَّ المجرمين [في عَذَّابٍ جَهَنَّمَ خالِدُونَ] وقد فسروا باعداء آل محمد (ص) [لا يُفَتَّرُ عَنْهُم] لا يخفف عنهم [وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ] متحبرون ساكتون عماً في انفسهم لغابة خوفهم وحيرتهم [وَمَاظَلَمُنْ الْهُمْ وَلَكِنْ كَانُواهُمُ الْظَّالِمِينَ] قد مضى في سورة هود هذه الآية وانه يظن ّ ان الاليق بسياق العبارة ان يقال : وما نحن ظلمناهم ولكنّهم ظلموا انفسهم ومضى هناك وجه كونه اليق والجواب عنه [وَنْادَوْ إيامالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنا رَبُّك] سألواالمالك أن بسأل الله موتهم لغببتهم عن الله وعدم وصولهم اليه حتى يسألوا بأنفسهم خلاصهم بالموت عن العذاب [قَالَ إِنَّكُمْ مَا كِثُونَ] في العذاب لاخلاص لكم من العذاب [لَقَدْ جِيُّناكُم ] جواب سؤال مقدّر من المالك اومن الله في مقام التعليل [بِالْحَقِّ] المخلوق به وهو المشيَّة الَّتي هي الولايَّة المطلقة الَّتي هي على (ع) بعلوَّيَّته ، والقمتيَّ: هوقول الله عزَّ وجلَّ : وقال بُعني بولاية اميرا لمؤمنين (ع) [وَلْكِنَّ أَكْثَرَ كُمْ لِلْحَقَّ كَارِ هُونَ] وقال القمتي: يعنى لولاية امير المؤمنين (ع) [أَمْ أَبْرَمُوا أَمْرًا] بعد حكاية



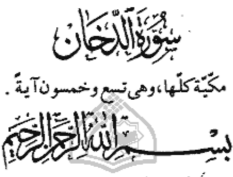
الجزءالخامس والعشرون

مخاطبات المنافقين في يوم القيامة خاطب نبيَّه (ص) وقال: بل أبرم هؤلاءالمنافقون من امَّتكثامراً في تكذيب الحق فلاتحزن على تعاهدهم في مكة وغيرها أن لا يدعوا هذا الامرفي على (ع) [فَإِنَّا مُبْرِ مُونَ] امره اومبرمون مجازاتهم [أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لانَسْمَعُسِرَّهُمْ] احاديثهم التي يسرّونها عن غيرهم [وَتَجُويهُمْ بَلِّي] نسمعها [وَرُسُلَنا] اىالملائكةالموكلةعليهم [لَكَيْهمْ يَكْتُبُونَ قُلْ] للذين يجعلون تقالبنات اوللدّنين بقولون: المسيح ابن الله اوعزير ابنالله، او يقولون : نحن ابناءالله [إنْ كَانَ لِلرَّحْمَٰنِ وَلَدُفَانَا أَوَّلُ الْعَابِدِينَ] يعنى ان كان له ولدفانا اولى باظهارِه ومعرفته لانتي اسبق العابدين لله بحسب المرتبة، والاسبق اولى بمعرفة اولادا لمعبودوذوى نسبه من غير الاسبق، او انا اول العابدين لذلكث الولد يعنى ينبغي ان اكون اول العابدين لهلتقد ميعليكم فيعبادةالله وينبغيان يكون المقدم فيعبادةالله مقدّماً في عبادة اولاده ، او المعنى ان كان له ولد ا فا تنااول العابدين ؟ على الاستفهام الانكاري يعنى ان كان له ولد كنت اوَّلاالجاحدين له لااوَّل العابدين ،اواستعمل العابدين من عبدت عن الامر بمعنى انفت منه فالمعنى انااوَّل الآنفين ان يكون لهولدٌ، وعن امير المؤمنين (ع) اي الجاحدين قال : والترأو يل في هذا القول باطنه مضادٍّ لظاهره وقد ذكرت وجه صحتته [سُبْحانَ رَبِّ السَّموات وَالْأَرْضِ رَبِّ الْعَرْشِ] الّذي هوجملة ما سوى الله [عَمَّا يَصِفُونَ] تنزيه له عن الولد بما فيه برهانه فان أر بو بيَّة العرش الَّذي هوجملةالمخلوقات تستلزم ر بو بيَّة كلَّجز مِ فرض من اجزاء العرش وانكان له ولدّ كان مثله و ثانياً له لا مربوباً له [فَذَرْهُمْ يَخُوضُوا] في باطلهم [وَيَلْعَبُواحَتّى يُلاقُوا يَوْمَهُمُ · الَّذِي يُوعَدُونَ وَ هُوَ الَّذِي فِي السَّمَاءِ إِلَّهُ وَ فِي الْأَرْضِ إِلَّهُ ] في السَّما · آلة صلة من غير عائد فالعائد محذوفٌ وهو امّا صدرالصّلة أي هو في السماء آله أي معبود ومستحقٌّ للعبادة ، أوسلطان و مدبّر لامور السماء ، أو سائر اجزاء الصّلة اي هواللّذي في السّماء اله منه او بصنعه اومن صنعه ، وقد ورد عن اميرالمؤمنين (ع) انه قال : وقوله هوا لذي في السّماء الله وفي الارض الله وقوله وهو معكم اينما كنتم وقوله وما يكون من نجوى ثلاثة الا هو رابعهم فانما اراد بذلكت استيلاء امنائه بالقدرة التي ركبها فيهم على جميع خلقه وان فعلهم فعله،وهو يؤيدالوجه الثّاني والمعنى الثّاني للآية [ وَهُوَ الْحَكِيمُ ] الّذي اتقن صنعه بحيث انّه ظهر بصورة امنائه ولم يعلم به احدٌ بل انكروه وانكروا امناءه [الْعَليم] الّذي يعلم كيفيّة اخفاء الهنه بحيث لايشعرون بها بل ينكرونها [وَتَبارَكَ الّذي لَهُ مُلْكُ السَّمُواتِ والْأَرْضِ وَمَابَيْنَهُما] فكيف لا يكون آلهافيهما اولا يكون منه اله منهما [وَعِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ] السَّىهي بخرابهما لاعند غيره ولذلك تراهم غافلين عن الساعة لاهين عنها شاغلين بما لاينفعهم فيها وما لهم يسألونكئعن الساعة وليس علمهاعندك؟ ا وقد مضي في سورة الاعراف وفي غيرها وجه انحصار علم الساعة به تعالى وانَّ من يعلم من الخلفاء ذلك فهم في ذلك الهيُّون لابشر يُّون [وَ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ] يَعني انتكم تكونون في الحال في الرّجوع اليه على سبيل الاستمرار و ان كنتم غافلين عن ذلك الرّجوع فاحذروا من مخالفته [ وَلا يَمْلِكُ الَّذين يَدْعُونَ] من الاصنام والكواكب ومن الجن والمشياطين اومن اثمة الضَّلالة [مِنْ دُونِهِ] اي مندون اذنالله، او حالكونهم غيرائة، او من دون عليٍّ (ع) فانَّ الكلَّ لايملكون [ الشَّفْاعَةَ ] فكيف بمالكيَّته شيء من التسماوات والارض [إِلَّامَنْ شُهِدَبِا لْحَقٍّ ] استثناء متصلانار يدبالنَّذين يدعون مطلق المعبودات من المسيح والعزير والملائكة والاصنام والكواكب والاثميَّة الباطلة ، و ان اريد الاصنام فالاستثناء منقطع"، هذا اذاكان المستثني منه فاعل يدعو ن

٦٣



وكان المرادباللذين يدعون الذين يدعون الخلق بلسانهم او بحالهم وخلقتهم الى انفسهم ، وان كان المرادبالذين يدعون التابعين الذين يعبدون الاصنام وغير هافالاستثناء من المفعول المحذوف ومفرّغ، وقيل : ان النتضر بن الحارث ونفراً من قر بش قالوا : ان كان ما يقوله محمد (ص) حقاً فنحن نتولى الملائكة وهم احق بالشفاعة لنامنه، فنزلت، والمعنى الا لمن شهد بالحق اى الولاية فيكون الاستثناء مفراغاً [وَهُمْ] اى الذين يدعون [يَعْلَمُونَ] انتهم لا يملكون الشفاعة ، اوالذين يشهدون بالحق يعلمون الحق لا ان يكون شهادتهم مخالفة لما في قلو بهم [وَلَئِنْ سَأَ لْتَهُمْ مَن خلقَهُمْ لَيَقُولُنَ الله ] لاعترافهم بان آلهتهم ما خلقوا شيئاً من ذلك [فَانَنْ يوُوْفَكُونَ] مع هذا الاقرار [وقيله] محلقَهُمْ لَيَقُولُنَ الله ] لاعترافهم بان آلهتهم ما خلقوا شيئاً من ذلك [فَانَنْ يوُوْفَكُونَ] مع هذا الاقرار [وقيله] محل الشفاعة ، اوالذين يشهدون بالحق يعلمون الحق لا ان يكون شهادتهم مخالفة لما في قلو بهم [ولَئِنْ سَأَ لْتَهُمْ مَن خلقَهُمْ لَيَقُولُنَ الله ] لاعترافهم بان آلهتهم ما خلقوا شيئاً من ذلك [فَانَنْ يوُوْفَكُونَ] مع هذا لاقرار [وقيليه] محل الساعة ، وبالذين يشهدون بالحق يعلمون الحق قبله بالجر عطفاً على الساعة ، وبالنصب عطفاً على سوهم ، أو على محل الساعة ، او باقدير فعل من لفظه اى قال الرسول (ص) قيله ، وبالرفع مبند مخبره [ يا رَبِّ إَنَّ هوُلاء قَوْمُ محل الساعة ، او الخبر محذوف اى قيله يا رب مسموع لنا [فَاصُفَحَ عَنْهُم] اى اعرض اوطهر القل عنهم [وتَقُلاء قَوْمُ سَلَامُ] مداراة او متاركة لانحية [ فَسَوْفَيَعْلَمُونَ] تهديد لهم بسوء العاقبة وسوء المجازاة .



[حَموَ الْكِتَابِ الْمُبِينِ] الظَّاهِ إوالمظهر فضل من نز لعليه، اوصدقه، اوظاهر المعنى، اوظاهر الآثار [إنَّا أَنْزَ لْنَاهُ] من مقامه العالى الذي هومقام المشبّة ، اومقام الاقلام العالية ، اومقام اللّوح المحفوظ [في لَيْلَةٍ مُبَارَكَة] هي ليلة القدر وقد مرّ في سورة البقرة كيفيّة نز ول القرآن في ليلة القدر ونز وله في مدّة ثلاث وعشرين سنة عند قوله : شهر ومضان الّذي انزل فيه القرآن [إنَّاكُنَّامُنْذِرِ بِنَ فِيهِهَا يُفَرَقُ كُلُّ أُمْرِ حَكِيم] .

اعلم، ان مراتب العالم بوجه غير متناهية ، وبوجه مبعون الفاً ، وبوجه سبع "، وبوجه سبع "، وكلَّ مرتبة دانية بالنسبة الى المرتبة العالية تسمى ليلا لا ختلاطها بظَّلمة الامكَّان وظلمة الكثرة والفرق اكثر من المرتبة العالية، كماان " المرتبة العالية بالنسبة الى المرتبة اللدانية تسمى يوماً ، ولذلكترى التعبير عن المراتب في الآيات والاخبار في النز ول بالليالى وفي الصعود بالايام لاعتبار المنز ل اليه بالنسبة إلى المنز ل منه الذي هوالمرتبة العالية والعليا واعتبار المصعود المرتبة الى المرتبة الى المرتبة اللدانية تسمى يوماً ، ولذلكترى التعبير عن المراتب في الآيات والاخبار في النز ول بالليالى وفي الصعود بالايام لاعتبار المنز ل اليه بالنسبة إلى المنز ل منه الذي هوالمرتبة العالية والعليا واعتبار المصعود البه بالنسبة الى المصعود منه الذي هوالمرتبة الدانية والدنيا ، وان عالم المثال من العالم الكبير مثل الخيال من العالم المغير فكما ان الانسان كلما اراد ان يفعله يتصوره اولا بنحو كليّ في مقام العقل ثم ينزله عن مقام المقل الى مقام الخيال فيقدر قدره و يتصور خصوصياته ومشخصاته ثم ينز له بتوسط القوى المحركة وتحريك الاعضاء الى الخارج الخيال فيقد رقدره و يتصور خصوصياته ومشخصاته ثم ينز له بتوسط القوى المحركة وتحريك الاعضاء الى الخارج والنفوس الكلية اللتين يعبر عنهما بالاقلام العالية والالواح الكليّية ثم منهما الى عالم المثيلة الى العقول الكلية والنفوس الكليّية اللتين يعبر عنهما بالاقلام العالية والالواح الكليّية ثم منهما الى عالم المثال وما لم يصل الامر الى



الجزءالخامس والعشرون

وفي عالم المثال يصيرمتفر قاً ممتازاً بعضه من بعض كما يكون الامرفي خيال الانسان كذلك، فان المريد للدّار يتصوّر اولاً داراً كليّياً فاذا تنزّلت الىمقام الخيال يتصوّرها بصورة جزئيّة مربّعة متساوية الاضلاع اومربّعة طولانية اوغير ذلك مشتملة على بيوت ممتازة بعضها عن بعض، ومشتملة على مشخّصاتها من مكانها و زمانها و غير ذلك من مشخّصاتها ، وقد ينفسخ عز يمته لتلكث الدّار الموصوفة بالمشخّصات فيمحوها عنخياله ويتصوّرغبرها ، وقد يتردّد في تعمير هذه الدّار و دار اخرى بنحو آخر،كما ان البداء و التردّد والمحو والاثبات المنسوب الى الله يكون من هذا القبيل وفي هذا العالم كمامضي الاشارة اليه في سورة المؤمن، فالامر المحكم الّذي لايتطرّ ق البطلان والمحو والاثبات والنسخ والتشابه اليه يتنزل منعالمالامر المذي لأيكون فيه وجود ممتازعن وجود ولايكون فيه نقص وشر وبطلان ومحو الى عالم المثال الذي يفرق فيه كلّ امرمن آخر وينطرق المحو والاثبات والبطلان اليه، ويتطرّق التّشابه الذي هوعدم ثبات المعنى و تطرّق النّسخ والمحو اليه وهو ليلةالقدرالّتي ليست لملك بني اميّة، وكلّما يوجد في هذاالعالم لابد وان ينزَّل من عالم العقول و النَّفوس الى ذلكث العالم و يقدَّر قدره فيه ثمَّ يظهر في هذا العالم، كما ان كلّما يظهر علىالاعضاء لابد وان ينزَّل من العقل الى الخيال فيقدَّرقدره ، ثم يظهر على الاعضاء ، ولمَّا كانت النَّفوس كلّيتَه كانت اوجزئيَّة متّحدة مع قاطمة (ع) في مقامها النّازل ومظهراً لها (ع) جاز تفسير ليلة القدر بها ، كما عن الكاظم (ع) حين سأله نصرانيٌّ عن تفسير هِذه الآية في الباطن، فقال: اما آحم فهومحمّد(ص) وهوفي كتاب هود الّذي انزل اليه وهومنقوص الحروف ، وامَّاالكتاب المبين فهو امير المؤمنين عليٌّ (ع) ، وامَّا اللَّيلة ففاطمة (ع) ، وامَّاقوله فيها يفرق كلُّ امر حكيم يقول يخرج منها خير "كثير" فرجل حكيم ، و رجل حكيم ، و رجل حكيم (الي آخرالحديث) ، وعن الباقر (ع) والصّادق (ع) والكاظم (ع) اى انز لنا القرآن والليلة المباركة هي ليلة القدر انز ل الله سبحانه القرآن فيها الى البيت المعمور جملة واحدة "، ثم نزل من البيت المعمور على رسول الله (ص) في طول عشر بن سنة "، وعن الباقر (ع) قال : قالالله عزوجل في ليلة القدر فيها يفرق كلّ امرٍ حكيم قال يتزل فيهاكل امرٍ حكيم والمحكم ليس بشيئتين انسما هو شيء واحد فمن حكم بما ليس فيه اختلاف فحكمه من حكم الله ، ومن حكم بامر فيه اختلاف فرأى انه مصيبٌ فقد حكم بحكم الطّاغوت ، انَّه لينزل في ليلة القدر الي وليَّ الأمر تفسير الامور سنة سنة يؤمرفيها في امر نفسه بكذا وكذا ، وفي امرالنام بكذا وكذا ، وانه ليحدث لولي الامر سوى ذلك كل يوم علم الله الخاص والمكنون العجيب المخزون مثل ما ينزل في تلك الليلة من الامر ثم قرأ : ولوان ما في الارض من شجرة اقلام (الآية)؛ والغرض من نقل هذا الخبر بيان قوله (ع) فمن حكم بماليس فيهاختلاف (الي قوله) فقد حكم بحكم الطَّاغوت لانَّه يظنَّ في بادي الامران فيحكم الاثمة ايضاً اختلافاً، لانبه ما من مسألة الاوفيهااخبار متخالفة اومتضادة اومتناقضة صادرة عنهم، وقد ذكوصاحب التّهذيب رحمهالله في اوّل التّهذيب: « ذاكرني بعض الاصدقاءايدهالله ممّن اوجب حقّه باحاديث اصحابنا ايدهم الله ورحم السلف منهم وما وقع فيها من الاختلاف والتباين و المنافاة والتّضاد حتّى لايكاد يتمفق خبر الا وبازاته ما يضاده ولايسلم حديث الا وفي مقابلته ما ينا فيه حتمي جعل مخالفونا ذلك من أعظم الطعون على مذهبنا ، وتطرّقوا بذلك الى ابطال معتقدتا ، و ذكروا انَّه لم يزل شيوخكم الّسلف والخلف يطعنون على مخالفيهم بالاختلاف اللذي يدينون الله به ويشنّعون عليهم بافتراق كلمتهم في الفروع ويذكرون انّ هذا ممّا لايجوز ان يتعبّد به الحكيم ولا ان يبيحالعمل به العليم وقد وجدناكم اشدَّ اختلافاً من مخالفيكم واكثرتبايناً من مباينيكم ، ووجود هذا الاختلاف منكم معاعتقادكم بطلان ذلك دليل على فسادالاصل حتى حصل على جماعة ممتن ليس لهم قوة في العلم ولا بصيرة بوجودةالنظر ومعانى الالفاظ الشبهة ، وكثيرمنهم رجع عن اعتقادالحق لمااشتبه عليه الوجه في ذلكك وعجز



عن حلّ النّشبهة فيه ، سمعت شيخنا اباعبداللهاينّدهالله يذكر انّ اباالحسين الهادونيّ العلويّ كان يعتقدالحقّ ويدين بالامامة فرجع عنها لمنّا التبس عليهالامرفي اختلافالاحاديث وترك المذهب ودان بغيره لما لم يتبيّن له وجوه المعاني ويها ، وهَذا يدلّ على انّه دخل فيه على غير بصيرة واعتقد المذهب منجهة التّقليد.»

وتجقبق ذلكت ان مراتب الرّجال متفاوتة في الدّين فان "للايمان عشر درجات ولكل درجة عشرة اجزاء ، فمنهم من يكونعلىجزء مناجزاءالدرجةالاولى، ومنهم من بكونعلىجز ثينومنهم من بكونعلى الدّرجةالشانية بأجزائها وهكذا ولوذهب تحمل صاحب الدرجةالاولى على الدرجة الثانية اهلكته كمااشيراليه في الاخبار ، وصاحب كلّ درجة له حكم " غير حكم صاحبه كما حقَّقنا ذلك في سورة البقرة عند تحقيق النَّسخ في قوله تعالى: مانسيخ من آية (الآية) فمن لم يكن له بصيرة بمراتب الرّجال وباختلاف احوالهم لا يحكم بحكم الا ويتطرّق اليه الاختلاف بحسب اعتقاده، فانه كما يظن أن هذا حكم هذا الرّجل يجوّزان يكون حكمه غيرهذا ، وهذا معنى قوله (ع) من حكم بامر فيه اختلاف يعنى بحسب اعتقاده فرأى انه مصيبٌ فقد حكم بحكم الطّاغوت لان حكم هذا الحاكم ليس الامن رأيه المنسوب الى انانيته لا من حكمالله ، و من كان بصيراً بمراتب الرّجال و بصيراً بالاحكام و بكيفية تعلّقها بالرّجال بحسب مراتب ايمانهم لايحكم الاعن اراءةالله كيفية تعلق الاحكام بالرّجال ولايحكم عن قياس ورأي ولايكون في حكمه هذا اختلاف بمعنى انته لايجوزان يكون حكم مخالفٌ لهذا الحكم يخلفه لانته حكم عن رؤية لاعن رأى وقياس ، ولمّاكان مراتب الرجال و درجاتها في الايمان غيرمتناهية فالاحكام ايضاً تكون غيرمتناهية ، و ربَّما يكون لشَّخص واحد بحسب توارد احوال مختلفة عليه احكام متخالفة متواردة عليه ، ووجه اختلاف الاخبار في الاحكام ليس محض التقينة ولامحض اختلاط الاكاذيب والاغلاط بها بل كان عمدة وجه اختلاف الاخبار اختلاف احوال الرّجال ، ولو لااختلاف الاخبار في المسألة الواحدة بالنّسبة الى اشخاص عديدة كان ينبغي ان يترك المذهب لا ان اختلافها كذلك ينبغي ان يصير سبباً للخروج من المذهب كما قاله التشيخ رحمه الله في التهذيب [ أَمْرًا مِنْ عِنْدِنا ] تفخيم لذلك الامر الحكيم و هو تميز عن نسبة الحكيم الى ضمير الامر ، او حال مما يجوزان يكون حالاً منه ، او منصوبٌ بفعل محذوف تقديره اعنى امراً من عندنا ، او مفعول " له ليفرق اي لكونه مأموراً من عندتا ، او مفعول مطلق لفعله المحذوف [ إن أكنَّ ا مُرْسِلِينَ رَحْمَةً مِّنْ رَبِّكَ] بدل من انَّا كَنَّامنذرين او تعليل لقوله تعالى : فيها يفرق كُلَّ امر حكيم يعنى فيها يفرق كُلِّ امرحكيم لان" من عادتنا ارسال الرّحمة ، او من عادتنا ارسال الرّسل ولازم ارسال الرّسل تفرّيق الامر الحكيم في ليلة القدر ورحمة مفعول به او مفعول له ، و وضع من ربَّك في موضع الضَّمير للاشعار بان ر بوبيته تقتضى ذلكك [ [نَّهُ هُوَ السَّمبِعُ ] لا سميع سواه فيسمع اقوال العباد بألسنتهم القاليَّة و الحاليَّة والاستعداديَّة [ الْعَلِيمُ ] لا عليم سواه فيعلم ما يسألونه بألسنتهم القاليَّة والحاليَّة ومقتضى ربوبيَّته وسماعه وعلمه بما يصلح السائل وما يفسده ان يرسل رسولاً وينز لاحكاماً بحسب مسؤل العباد [رَبِّ السَّماو اتِ وَالْأَرْضِ] قرى بالرقع خبراً بعد خبر اوخبراً لمحذوفٍ ، اومبند، خبره لا آله الاهو او يحيى و يميت اور بكم وربّ آبائكم الاولين [ وَمَا بَيْنَهُما إِنْ كُنْتُمْ مُوقِنِينَ ] علمنم ذلك [ لا الهَ الالهُوَيُحْيِي وَيُمِيتُ رَبُّكُمْ وَرَبُّ البائِكُمُ الْأَوَّلِينَ ] ولكن ليس لهم يقينُ [ بَلْ هُمْ فبي شَكَّ يَلْعَبُونَ ] بالدّين و يجعلونُه آلة اشتغال خيالهم واطمينانه [فَارْتَقِبْ] اى فانتظر مراقباً لهم [يَوْمَ تَأْتِبِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ يَغْشَى النَّاسَ] يحيط الدّخان اواليوم بسبب الدّخان بالناس [هذاعَذاب ألبيم] جواب لسؤال مقدر كانت قيل : ما هذا الدّخان ؟ - فقال : هذا عذاب

الجزءالخامس والعشرون

اليم " اوحال " بتقدير القول من الله ، اومن الملائكة ، اومن الناس .

اعلم، أن وقت الاحتضار بدري دخان من الباطن بين السماء والارض و لذلك ورد أن الدِّخان من أشراط المساعة فانله روى ان أولآيات المساعة الدّخان و نز ول عيسى (ع) و نار تخرج من قعرعدن ابين (') تسوق الناس الي المحشر ، قيل: وما الدَّخان ؟ فتلا رسولالله(ص) هذه الآية وقال : يملأ ما بين المشرق و المغرب يمكث ار بعين يوماً وليلة، امَّاالمؤمن فيصيبه كهيئة الزَّكام وامَّاالكافر فهوكالسَّكر ان يخرج من منخر به واذنيه، وقيل: ان رسول الله (ص) دعا على قومه لمّاكذ بوه فاجدبت الارض والمراد بيوم تأتى السّماء بدخان مبين ذلك القحط فان الجائع يرى بينه وبين السماء كهيئة الدّخان من ضعف بصره ، اولان الهواء يظلم عام القحط لقلة الامطار وكثرة الغبار ، اولان العرب ا يسمني الشر الغالب دخاناً وكان قحطهم بحيث اكلوا جيف الكلاب و عظامها [ رَيَّنَا ا كُشِفْ ] حال اوجواب لسؤال مقدّر بتقدير القول [ عَنَّا الْعَذابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ] بك او برسولك او بخليفته او باليوم الآخر [ أنّى لَهُمُ الذِّكْرِني] جوابُ سؤال مقدر ، اوحال "بتقدير القول [وَقَدْ جاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ ] ظاهر الصّدق اومظهر فصدقه [تُمَّتُوَلُّوْ اعَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمٌ] بعلمه ما يقول غلام "اعجميٌّ لبعض ثقيف [مَجْنُونٌ] يعنى لم يكن براهين صدق الرُّسول (ص) باقلٌّ من معاينتهم فكما تولُّوا عنه مع براهينه يتولُّون بعدذلكثايضاً مع معاينتهم يعني ان " بعضهم قالوا : هو معلم ، و بعضهم قالوا : هومجنون " بعد ما رأوا منه شبه الغشى حين نز ول الوحي [ إنَّا كَاشِفُوا الْعَذاب] جواب اسؤالهم [قَلِيلًا إِنَّكُمْ عَائِدُونَ] الى الانكار انكان المراد عذاب القحط وقد رفع الفحط وعادوا الى الانكار كما قيل ، اوالمعنى اناكاشفوا عذاب الموت وعذاب الدّخان قليلا لانتكم عائدون الينا أنكان المراد عذاب الاحتضار [ يَوْمَ نَبْطِشُ الْبَطْشَةَ الْكُبْرى] اى يوم القيامة اويوم بدر [ إنَّامُنْتَقِمُونَ وَلَقَدْ فَتَنّا ] وابنلينا [ قَبْلَهُمْ قَوْمَ فِرْعَوْنَ] بانواع العذاب التسعة [وَجاءهُم رَسُولٌ كَرِيم] اى كريم الاخلاق والافعال ، اوكريم الاصل والآباء، لانته كان من اولادالانبياء (ع)، اوكريم عندات [أن أَدُّوا إِلَى عِبْ ادَالله] اى جاءهم بهذه الرّسالة التي هي قوله : أَدُوا الى بني اسرائيل على ان يكون عباد الله مفعولاً به ، او أدّوا اليّ اماناتكم الّتي هي وديعة من الله عندكم من الاستعدادات المودعة فيكم للترقي الى الله ويكون عبادالله حينئذ منادي [إنَّى لَكُمْ رَسُولٌ أمينٌ وَإَنْ لاتَعْلُوا عَلَى اللهِ] بالاستعلاء على خليفته [ إنَّى أتيكُمْ بِسُلْطانٍ مُبِينٍ] لصدقي وهو بده وعصاه، فلما قال ذلك توعدوه بالقتل والرَّجم كما قيل ، فقال [ وَإِنَّى عُذْتُ بِرَبَّى وَرَبِّكُمْ أَنَّ تَرْجُمُونِ ] بالحجارة ، وقيل: بالشتم [ وَإِنْ لَمْ تُؤْمِنُوا لِي] ولم تصدّقوني فلاتؤ ذوني فان ايذائي موجبٌ لعذاب اليم لكم لامدفع عنه قال ذلكت رحمة عليهم [فَاعْتَز لُونِفَدَعا رَبَّهُ] بعد ما بالغ غاية جهده في نصحهم ومضى على ذلك سنون وابتلوا مراراً وكانوا كلّما ابتلوا وعدوه بارسال بني اسرائيل وترك استعبادهم و بالايمان به ، وكلَّما نجوا من العذاب نقضوا عهدهم ، فلمَّا رأي انَّه لا ينفع فيهم التصح ولا الابتلاء دعا ربَّه [أنَّ هُؤُلاءٍ قَوْمٌ مُجْرٍ مُونَ] تعريض بعذابهم وهلاكهم ولذلك قال : دعا ربَّه [ فَأُسْرِ ] يعنى فأجبناه الى مسؤله واردنا اهلاكهم فقلنا له أسر [ بِعِبادي] يعنى بني اسرائيل [ لَيْلًا إنَّكُمْ مُتَّبَّعُونَ] يتبعكم القبطيّون [وَ اتْرُكْ الْبَحْرَ رَهْوًا] اي ساكناًعلى هيئته التي عبرته ولا نضر به بعصاك حتى ينطبق

سورة الذخان

الايين يسكون الموحدة وفتح الياء المثناة من تحت = رجل بنسب اليه عدن .



علىالطرق التيعبرتها اواتركه منفتحاً وسيعاً حتى يطمع فرعونوقومه للدّخول ، وقيل : لمّا قطع موسىالبحر عطف ليضرب البحر بعصاه ليلتئم وخاف ان يتبعه فرعون وجنوده فقيل له : و أ ر أ المحر رهواً أي كما هو طريقاً يابساً ، والرَّهو السبر السَّهل والمكان المرتفع والمنخفض [الَّهُمْ جُنْدُ مُغْرَقُونَ] جوابٌ لمؤالٍ مقدّرٍ عن علَّة الحكم او عن حالهم [كَمْ تَرَكُوا] جوابٌ لسؤال آخر كأنه قيل : فما فعل بهم؟ ـ وما صار حالهم؟ ـ فقال : كم تركو ١ [ مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَريم وَنَعْمَةٍ كَانُوا فِيهافا كِهِينَ ] اى مسازحين آنين بظرافة الكلام اومتلَّذ ذين [كَذْلِكَ] كانوا او الامركذلك او حالكونهم ثابتين كذلك [ وَ أَوْرَثْنَاها قَوْمًا أُخَرِينَ ] هم بنو-اسرائيل [فَمابَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ] تمثيل لعدم الاعتناء بهلا كهم فانه مثل في العرب والعجم لابتلاء قوم ببلية ولم يكن اعتناء بهم و ببلائهم ، عن اميرالمؤمنين (ع) انه مرّعليه رجل عدوّ لله و لرسوله فقال: فما يكت عليهم السَّماء والارض و ما كانو منظر بن ثم مرَّ عليه الحسين (ع) ابنه فقال : لكن هذا لتبكين عليه السَّماء و الارض، قال : وما بكت السماء و الارض الاعلى يحيى بن زكرياً (ع) وعلى الحسين (ع) بن عليَّ ، وفي خبر فما بكاؤها ؟ \_ قال : كانت تطلع حمراء وتغيب حمراء ، وفي خبرٍ : بكت السماء على الحسين (ع) ار بعين يوماً بالدَّم [وَمَا كَانُوا مُنْظَرِينَ وَلَقَدٌ نَجَّيْنًا بَنِي إِسْرَائِيلَ مِنَ الْعَذَابِ الْمُهِينَ ] هو استعبادهم و امر الفبطي لهم بحمل الطِّين على السِّلاليم مع انسَّهم كانوا في القيود وقتل ابنائهم و استحياء نسائهم [ مِنْ فِرْ عَوْنَ ] بدل نحو بدل الاشتمال [إنَّهُ كَانَ عَالِيًّا] مسلِّطًا على ارض مصر [منَ الْمُسْرِفِينَ وَلَقَدِ اخْتَرْ ناهُمْ عَلى عِلْم ] حال عن الفاعل او المفعول [عَلَى الْعالَمين] على عالمي زمانهم [ وَ أَتَيْنا هُمْ مِنَ الْإِيَّاتِ ] كفلق البحر و تظليل الغمام وايناء المن والأسلوى [مُأفِيهِ بَلْاعٌ] اي نعمة او اختبار [مُبين] او المعنى آنينا فرعون وقومه من الآيات الدالة على صدق موسى (ع) في رسالته وصدقه في ايتاء العُداب أوا يُتَا القُبطيتين والسَّبطيِّين من الآيات ما فيه اختبار ونعمة ظاهرة آ إنَّ هُؤُلاء ] قريشٌ بعد ذكر قصة قوم فرعون لتهديد قريش ذكر حال قريش بنحوكونها جواباً لمؤال مقدر [ لَيَقُولُونَ إِنْ هِي َ إِلّا مَوْ تَتُنَا الأولَى ] اى ان الموتة ، او ان الفتنة ، او ان العاقبة و نهاية الامر الا موتتنا الاولى انكاراً للمعاد [ وَمَا نَحْنُ بِمُنْشَرِينَ ] معادين مبعوثين [ فَأْتُوا بِأَبْائِنا ] الميتين بالموتة الاولى [ إنْ كُنْتُمْ صُادِقِينَ] في وعدالاعادة والشّواب والعقاب، جعلواالاعادة والبعث في الآخرة والانتهاءعن الدّنيا في الدّنيا، فقاسوا قياصاً سقيماً ولم يدروا ان من صار بالفعل لايمكن ان يصير بالقوَّة، والاعادة في الدُّنبالاتكونا لابجعل مابالفعل بالقوَّة، واما الرجعة الىالدنيا التي ذكرت في الاخبار بنحو الاجمال وقال بهاالفقهاء رضوانالله عليهم واحياء الاموات الذي نسب الىالاكابر فهي ليست بجعل ما بالفعل بالقوَّة وانتماهي توسعة من الكامل في وجود الميَّت [أهُمْ خَيْرٌ أَمْ قَوْمُ تُبَّع ] تبتّع اسم لملك اليمن ولايسمتي بهذا الاسم الامن كان حمير يناً والنّبابعة جمعه وسمتي نبتعاً لكثرة انباعه او لاتَّبَّاعُه سائر ملوك اليمن ، و تبّع هذا هواللّذي سار بالجيوش وأتي سمرقند فهدمها ثمَّ بناها ، وقيل : بناها اوّلاً وكان اذاكتب كتب باسم الذي ملك برّاً و بحراً وضحاً و ريحاً، وعن النّبيّ (ص) : لا تسبّوا تبتعاً فانه كان قد اسلم ولذلك ذمَّ قومه ولم يذمَّه ، وقيل: قال للاوس والخزرج: كونوا ههنا حتَّى يخرج هذا النَّبيَّ (ص) امَّا أنا لو ادركته لخدمته وخرجت معه [وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ] كقوم نوح وعادوثمود يعنى انتهم كانوا احسن احوالا بحسب الدَّنيا منهم، كانوا



الجزءالخامس والعشرون

اقوى قوَّة واكثر اموالاً و اولاداً و اطول اعماراً ومعذلك [اَهْلَكْنْاهُمْ] بكفرهم وهؤلاء اخسَّ احوالاً منهم واشد كفراًفكيف نفعل بهم؟! [ إِنَّهُمْ كَانُوا مُجْرِمِينَ وَمَا خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُما لاعِبِينَ] حتى نكون نلعب بخقلهم ولانتعرّض بهم وثوابهم وعقابهم [ماخَلَقْناهُما] وما بينهما [الأبالُحَقّ] الذي هو الولاية المطلقة التبي بها حقيبة كل ذي حق ٍ فاذاكان خلقهما وخلق نتائجهما بالحق ٌ فلاتكون تؤكَّ الى باطل اوتصير باطلة [وَلْكِنَّ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْلَمُونَ] ليس لهم علم اصلا بل كان مالهم من صورة العلم جهلا مشابها للعلم ولذلك تراهم اعداء لاهل العلم او لا يعلمون ان ذلك كذلك [[نَّ يَوْمَ الْفَصْل] اى يوم الفيامة [ميقاتُهُمْ أجْمَعين] فنفصل هناك بين المحق والمبطل والعالم والجاهل المشابه للعالم [ يَوْمَ لا يُغْنى مَوْلًى عَنْ مَوْلًى شَيْئًا ] اي شيئاً من الاغناء او شيئاً من عذاب الله [وَلَاهُمْ يُنْصَرُونَ] اي لاينصرهم بعد ابتلائهم مواليهم ولاغير الموالي [إلا مَنْ رَحِمَ اللهُ] استثناء من مولى الاوّل اوالثّاني اومن مرفوع ينصرون ، ومن رحمهالله منحصر بمن قبل الولاية بالبيعة الخاصَّة ، اومن قبل الولاية حال حضور على (ع)وقتالاحتضار [ إنَّهُ هُوَ الْعَزِ بِزُ] تعليل لعدم اغناء الموالي وعدم النّصرة [ الرَّحيمُ ] تعليل لشفاعة من رحمه الله ، عن الصّادق (ع) : والله ما استثنى الله عز ذكره باحدٍ من اوصياء الانبياء(ع) ولا انباعهم ما خلا اميرالمؤمنين(ع) وشيعته فقال في كتابه وقوله الحقِّ : يوم لا يغنى مو ألىعن مو ألى شيئًا ولاهم ينصرون الَّا من رحمالله يعنى بذلك عليه [ إنَّ سَجَرَةَ الزَّقُوم طَعَامُ الْأَثْيِم ] قد مرَّ بيان شجرة الزَّقوم في سورة الصَّافيَّات [كَالْمُهْل] المهل اسم لجميع معدنيَّات الجواهر كالفضّة والحديد و تحوهما ، والقطران الرَّقيق وماذاب من صفر اوحديد ، وألزَّيت اودرديم او رقيقه ، والسَّم والقيح وصديد الميت ، [يَعْلِى فِي الْبُطُونِ كَعَلْي الْحَمِيم] الماء الحار المنتهى في الحرارة [ خُذُوهُ ] جواب لسؤال مقدر، اوحال بتقدير القول اي يقال للزِّبانية خذوه [فَاعْتِلُوهُ] عتله جرَّه عنيفا [الى سَواء الْجَحِيم] اي وسطها [ تُمم صُبُّوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذْابِ الْحَمِيم ] اي من الماء الحارّ غاية الحرارة واضافة العذاب للاشارة الى ان المنظور من صب ذلك الماءعذابه به قائلين [دُقْ إنَّكَ أَنْتُ الْعَزِيزُ الْكَرِيمُ] يعنى يقال ذلك له استهزاء ، روى ان اباجهل قال لرسول الله (ص) : ما بين جبليها اعز ولا اكرم منتى، فيعبَّر بذلك في النَّار [إنَّ هذا ما كُنْتُمْ به تَمْتَرُونَ] تشكُّون او مجادلون [ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقْنام أَمِينِ ] صاحبه من التشرور والآفات [ فِي جَنَّناتٍ وَعُيكونٍ يَكْبَسُونَ مِنْ سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرَقِي] السندس الرقيق من الحرير ، والاستبرق الغليظ منه [مُتَقابللين] فان التقابل اشرف انواع المجالَّة [كَذْلِكَ] قد مضى هذا اللفظ قبيل هذا [وَزَوَجُناهُمْ بِحُورٍ عِينِ ] الحوراء مؤنَّتْ احور الابيض، والعيناء مؤنَّت اعين عظيم العينين [يَدْعُونَ فيها بِكُلِّ فَاكِهَةٍ] يدعون كلُّ أنواع الفاكهة في كلَّ زمان لا اختصاص بشيء منها بزمان دون زمان ولا مكان دون مكان [أمِنبين] من الآفات و الشرور [لأيكُوقُونَ فيهاً الْمَوْتَ إلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولى وَوَقِيلُهُمْ عَذَابَ الْجَحِيم فَضْلاًمِنْ رَبِّكَ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظيم] للخلاص من المكاره ٨ يروالفوزيما ليس فيه شوب تعب ولاخوف زوال [فَـاِنَّمايَسَّرْنَاهُ] اي القرآن اوما ذكر من الجنان و نعيمها او فضل



ولاية على (ع) وقرأناها [بِلِسانِكَلَحَلَّهُمْ يَتَذَكَرُونَ فَارْ تَقِبْ ] فانتظرماوعدناهم من العذاب [إنَّهُم مُرْتَقِبُونَ] لحلول النقمة بك اوانتهم مثل من يرتقب امراً يرتقبون ما تذكر لهم من العذاب .

> سَبْجُوَدُ الْجَلَّالَ الْمَنْتَ مِنْ مُحَدَّةً الْمَنْتَ مَنْ مَنْوَا يَعْفِرُوا ، سبع وثلاثون آيةً محيّة كلّها ، وقيل : الآآية : قل للّذين آمَنُوا يغفروا ، سبع وثلاثون آيةً بِسِّسِبِ لِلْأَلْإِلَيْنَ الْمَنْتَقَا الْحَرْضَ مِنْ

[حم تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيم إِنَّ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ لَأَيَاتٍ لِلْمُؤْمِنِينَ] قد مضي مكرّراً ان في خلفة كلّ من المسماوات والارض آيات عديدة من كواكب السماء وكيفية حركاتها المتناسقة ومزاجها وتأثيراتهاالغريبة ، ومن كونالارض سيطة ساكنة لايغمر فيهاالرّجل ، وليست بصلبة حتّى لايمكن التّصرّف فيها بالزراعات والعمارات و اجراء القنوات وغير ذلكت ، وفي از دواج السماوات والارض وتأثيرالسماوات ومافيها في الارض وتأثرالارض وما فيها منها ايضاً آياتٍ ، وفي خلقة كلِّ من مواليدالارض بحيث يطلب كمال نوعه و يفرّ ممَّا يضر بذاته وكماله وبحيث يتهيئوله ويجتمع فيه اسباب تحصيل كماله المفقود وحفظ كماله الموجود آيات عديدة لكن كل ذلك آيات للمؤمنين البائعين البيعة العامة اوالخاصة ، اوللمذعنين المتقادين الذين القوا السمع لاللغافلين المعرضين [وَفِي حَلْقِ كُمْ وَمَايَبُتَّ مِنْ دابَّةٍ] اي من ذي دوج بكون له حركة [أيات لِقَوْم يُوقِنُون] غبر الاسلوب اشعاراً بان من حصل له الية ين لا يكون يقينه الافني از دياد وحصول على الندر يجفان صاحب اليقين هوالذي يكون له قلبٌ وليس اكلمن بايع البيعة الخاصة واشتغل بنفسه ووجد بوجدانه آثار عمله ، ومن صار كذلك يز داد يقينه العلميَّ والوجدانيَّ الى ان حصل له البقين السَّهوديَّ واليقين التَّحقِّقيَّ ، و لمَّا كان آيات خلق الانسان وخلق سائر الدّوابّ بالنّسبة الى آيات السماوات والارض اخفى منها لابدّ وان يكون للمؤمن بقين ً بآثار ايمانه حتّى يدركآيات خلقة الانسان خصوصاً آياتالانفس، فان ادراكها لايكون الابعدالاشتغال بالنّفس ووجدان صفات النّفس رذائلها وخصائلها واليقين بآثار الاعمال وضرر الرّذائل ونفع الخصائل ، والّا بعداليقين بآثار صفات الله تعالى ووجدانها في وجوده [وَاخْتِلْافِاللَّيْل وَالنُّهار] اي اختلاف اللّيل والنّهار الطّبيعيّين بتعاقبهما، و بالبرودة والحرارة و بالزّيادة والنقيصة وبالظلمة والاضاءة ، وكذلك اختلاف عالم الطبيع وعالم المثال والسقم والصّحة والغم والسرور وغير ذلك من مصاديق الليل والنهار [وَمَا أَنْزَ لَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ رزَّقٍ] من اسباب رزق من الامطار واشعة الكواكب وبرودة الهواء وبرودة اللبل وحرارة النهار اومن رزق انساني من الكمالات النفسانية التي تنزل من سماء العقول والنفوس، وأنى بالرزق منكراً تحقيراً بالنسبة الى الرزق الجسماني وتفخيماً بالنسبة الى الرزق الانساني [فَأَحْيابه] اي باسباب الرَّزق الجسمانيَّ او بنفس الرَّزق الانسانيَّ [الْأَرْضَ] الطَّبيعيَّة بتهييج القوى والعروق المكمونة فيها والارض الانسانية بحيوة العلم والدين والايمان [بَعْدَمَوْتِها] بعد كونهامينة [وَتَصْرِيفِ الرِّياح] وفي تصريفها بقاء المواليد وحركات السحاب وتوسعة الامطار في البلاد ورفع العفونات عن الهواء [ أيات لِقَوْم يَعْقِلُونَ ]



V١

الجزءالخامس والعشرون

يدركون بعقولهم بعداليقين او يصبرون عقلاء وصاحبي مقامالعقل بعد انكانوا موقنين وصاحبي مقام القلب ، ولخفاء دلالتها على مبدء مدبتر حكيم عليم رؤف رحيم خصّصها بالعقلاء [يَلْكُ] المذكورات [أيات الله] الذالة عليه او النّاشة منه [نَتْلُوها عَلَيْكَ بِالْحَقِّ] متلبنسين اومنلبنسات الحق الذي هوالولاية المطلقة [فَبِ أي حَدِيث بَعْدَ اللهِ] بعد انكاره [وَأَياتِهِ يُؤْمِنُونَ وَيْلٌ لِكُلِّ أَفَّ الْهِ] كذاب [أَنْسِمَ] بالغ في الانم [ يَسْمَعُ أَياتِ اللهِ تُتْلى عَلَيْهِ ثُمَّ يُصِرُّ] على كفره اوعلى جحوده لولاية على (ع) [مُسْتَكْبِراً كَانْ لَمْ يَسْمَعْها فَبَشَّرْ هُبِعَذاب ٱلبِمَ وَإِذَا عَلِمَ مِنْ إِيادٍنا شَيْئًا ] اي اذا رأي من آياتنا العظمي الذين هم مظاهر الولاية [ اتَّخَذَها هُزُوًّا ] اى الآيات او الشيء المربى ، والتأنيث باعتباد المعنى [أولمتيكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهْمِنٌ مِنْ وَرَ أَثِيهِمْ جَهَنَّم] اى من وراء عذابهم المهين جهنم، اوهو بيان للعذاب المهين [وَلا يُغْنِى عَنْهُمْ مَا كَسَبُوا ] من الاموال و الاولاد، اومن الاعمال التي فعلوها في الاسلام، فان "شرط قبولها و اغنائها عن عذاب الله عدم ردَّ الولاية إن كان موتهم في زمن الرسول (ص) ، وقبول الولاية ان كان بعد زمن الرسول (ص) [شَيْئًا] من عذاب الله [ولاما اتَّخَذُوامِنْ دُون الله] نفسه او من دون مظاهراته و خلفائه [أوْلِياً] في العبادة كالاصنام والكواكب ، واولياء في الطّاعة مثل رؤساء الضّلالة [وَلَهُم عَذابٌ عَظِيمٌ] تأكيد على التأكيد [هذا] اى المذكور من الآيات اوالقرآن اوقرآن ولاية على (ع)، اوهذا الامرمن ولاية على (ع) اوالاسلام وقبوله واحكامه [هُدى] الى الايمان [وَالَّذِينَ كَفَرُ وَإِسْأَيْاتِ رَبِّهِم ] التكوينية الآفاقية والانفسية وخصوصاً الآيات العظمي الدِّين هم خلفاء الله في الأرض والتقدوينية [لَهُمْ عَدْ أَبُ مِنْ رِجْزِ أَلِيهُمّ] الرّجز المن العذاب [اكلمة الله عنه المركمة المركمة الموجوع من ما بقه وتعدا دلنعمه على خلقه مشيراً الى كونها آيات قدرته كما إن ما سبن كان تعداداً لآيات قدرته مشيراً إلى كونها من تعمه [ لِتَجْرِي الْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ] بجريانالفلك والتجاراتالر ابحة [وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ] نعمة تسخيرالبحر وجريان الفلك والارباح [ وَسَخَّرَ لَكُمْ ] اى لانتفاعكم او جعل مسخراً لكم [ ما فِي السَّمواتِ وَ ما فِي الأَرْضِ جَميعًا ] فان السماوات والسماويات مسخراتٌ لله لانتفاع جميع الكائنات ومسخراتٌ لبعض النَّفوس الانسانية ، والارض والارضيات مسخرات لله لانتفاع الانسان ، و بعض الارضيات مسخرات للانسان ايضاً [ مِنْهُ] قرى منه بلفظ من الجارّة والضّمير والمعنى سخّر من قبله لامن قبلكم ومن قبل اسبابكم الطّبيعيّة او المعنى ذلكتْ رحمة منه ، وقرى منَّة بتشديدالنون والتاء بالرّفع والدّصب [ إِنَّفِي ذَٰلِكَ لَإِياتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ] باستعمال المبادئ المشهودة والمعقولة واخذ النَّتائج منها سواءكان المستعمل مؤمناً او موقناً او عاقلاً [ قُلْ لِلَّذِينَ أَمَنُوا يَغْفِرُوا ] قد سبق مكرَّراً انله تعالى للاشارة الى ان توجَّه محمَّدٍ (ص) مؤثَّر فيهم بحيث بجعلهم على اوصاف الرَّوحانيِّين لم يأت بمقول قوله ويقتصرعلى لفظ قل في جزم المضارع الآتي بعده كأنَّه قال : قل ماشئت و توجَّه اليهم أن تقل لهم قولاً يغفروا بدون امرك لهم بالمغفرة [لِلَّذِينَ لا يَرْجُونَ آيًّا مَ اللهِ] قد مرَّ بيان ايام الله في سورة ابراهيم عند قوله تعالى: ، وذكرهم بايام الله والمراد من الذين لا يرجون ايام الله الذين استغلوا عن دينهم بدنياهم ولايترقبون من دينهم ألا اصلاح دنياهم ، والذين لم يعتقدوا مبدء أو لم يعتقدوا معاداً فان أينام الله عبارة عن مقامات الآخرة و درجاتها ،

توفيت الذي الفكر الفرا THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT بيان السعادة

٧۲

ومن رجا درجات الآخرة ومقاماتها يكون ناظراً اليها متوجّهاً في اعماله واحواله الى جهتها ، ومن لم يعتقدها اولم يكن عمله لهالم يكن راجياً لها، والمقصود تأديب المؤمنين الذين با يعوا البيعة الخاصة بان لا ينظروا الى ظاهرا فعالهم واحوالهم فيتركوا معاشرتهم ونصحهم ودلالتهم على خيرهم فانتهم كانوا كذلك فمن الته عليهم بالا يمان و رجاء اينام الله ، وشكر هذه النتعمة ان يرحموا عبادالله و يظهروا ما انعم الله به عليهم و يدلوا غيرهم عليهافان الله اذا نعم على عبد احب ان يراها عليه ، ومن لم يظهرها كان كافراً لتلك المتعمة به عليهم و يدلوا غيرهم عليهافان الله اذا انعم على عبد احب ان يراها عليه ، ومن لم يظهرها كان كافراً لتلك المتعمة ، عن الصادق (ع) انه قال : قل للذين منتا عليهم بمعرفتنا ان يعرفوا الذين لا يعملون فاذا عرفوهم فقد غفروا لهم [لي يَجْز ي تَقَوْمًا] قرئ بالغيبة والبناء للفاعل ، والفاعل هوالله و بالبناء للمفعول وضمير المصدر يكون نائباً عن الفاعل ، وقرى بالنون [ي ما كانوا كنول علي ألبناء للفاعل ، والفاعل هوالله و بالبناء الحق : لا تدعواعلى المة الجور حتى يكون الله عن المقاد في ما عليهم أن علي معالي لا عمة التون المعول فاذا عرفوهم فقد غفروا لهم الي يك ي أن قوا ي كُس يون] قبل : يقول الله تعالى لا ثمة المفعول وضمير المصدر يكون نائباً عن الفاعل ، وقرى بالنون [ي ما كانو ا يكسيون] قبل : يقول الله تعالى لا ثعة المفعول وضمير المصدر يكون نائباً عن الفاعل ، وقرى بالنون الي ما كانو ا يكسيون] قبل : يقول الله تعالى لا ثمة المفعول وضاير المه الفرائيم [فلينة هوالذى يعاقبهم [من عمول صاليحاً] جواب لموال مقدر في مقام المان المفرائهم [فليني قرن أساءة فكلي ها] فلاحاجة للمسيء الى عقوبة اخرى منكم .

اعلم، إنَّ انسانية الانسان تقتضي الاحسان والعمل الصَّائح، فإذا احسن الانسان كان الاحسان ملائماً له من حيث انسانيته والواصل الىملائمته ملتذآبها ومنتقم بها ، فلو لم يكن له اجرآ خركان الوصول الىملاثماته كافياً له اجراً وثوابأوالحالان الاحسان يتجسم لهفي الآخرة بأحسن صورة ويستتبع صورة اخرى مناسبة له فالمحسن يتنعم باحسانه ثلاث مرّات ، و إذا أساء الانسان كان الاساءة منافية لانسانيته وغير الملائم موذ للانسان و إن كان تلكت الاساءة ملائمة لقوة اخرىبهيمية اوسبعية اوشيطانية فلولم بكن للمسيءعقوبة اخرى كان الاساءة كافية الهعقوبة ، والحال ان الاساءة تنجسم في الآخرة بصورة قبيحة موذية وتستنبع صورة اخرى قبيحة موذية في الآخرة ، فالمسيء يعاقب باساءته ثلاث مرّاتٍ، وللاشارة المي النّفع والضّرّ الحاصلين حين الاحسان والاساءة قال: من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساءفعليها يعنى حين العمل بكون نفعه و ضرَّه حاصلين له ، و للإشارة الى الاجر و العقوبة الاخرو يتبن قال تعالى : [تُمَّ اللي رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ وَلَقَدْ أَتَيْنا] عطف على قوله ننز يل الكتاب من الله اوعطف على قوله الله الذى سخر لكم البحر ووجه المناسبة غير مخفى [بمنهى إسر انتيل] بعني بني يعقوب [الْكِتْمَابَ] قد مضي مكرَّراً ان الكتاب يطلق على الولاية وآثارها ، والنّبوة واحكامها ، والرسالة واحكامها ، والكتاب التّدويني صورة الكل فبجوز ان يراد بالكتاب ههناالتوراة والرّسالة والولاية والاولى ان يراد به التوراة اوالرّسالة [وَالْحُكْمَ] ان ار يد بالكتاب التوراةفالمراد بالحكم الحكومة بين الناس التي هي لازم الرّسالة فيكون كنابة عن الرّسالة، وإن اريد به الرّسالة فالمراد بالحكم الحكمة التي هي عبارة عن اللِّطف في العلم والعمل الَّذي هو من آثار الْولاية [وَالنُّبُوَّةَ] بحيث قيل : انه كان فيهم الف نبي (ع) [وَرَزَقْناهُمْ مِنَ الطَّيِّباتِ] بحسب مقامهم الحيواني من المأكول والمشروب والملبوس والمسكون والمركوب ، وبحسب مقامهم الانساني مماكان يرد عليهم من الغيب من العلوم والوجدانات والمشاهدات [وَفَضَّلْناهُمْ عَلَى الْعالَمِينَ] بواسطة ايتاء ذلك لهم والمراد بالعالمين اهل زمانهم و الا فامة محمد (ص) كانوا افضل منهم [وَأَتَيْناهُمْ بَيِّناتٍ مِنَ الْأَمْرِ] المراد بالبيّنات المعجز ات او احكام الرّسالة اواحكام النبوّة او دلائل امرالر سالة اوالنبو ة اوالولاية ، والمراد بالامر المذكورات ، اوعالم الامر ، اوامرائله ، و من للابتداء ، اوللتبعيض ، او للتّعليل وهذاتعريض بامة محمّد (ص) كأنته تعالىقال : فتنبتهوا ياامة محمّد (ص) فانتاآ تينا كم الكتاب والحكم والنَّبوَّة ورز قناكم من الطيِّبات وفضَّلَّناكم على العالمين وآنيناكم بينَّاتٍ من الأمُّرفلا تختلفوا حين حيَّاة محمَّد (ص) ولا بعد ممانه مثل بني اسرائيل فتستحقُّوا عقوبتي مثلهم [فَمَااخْتَلَفُوا] بالرَّدْ والقبول [ اِلَّا مِنْ بَعْلِ مَاجاً يَهُمُ



الجزءالخامس والعشرون

الْعِلْمُ بَغْيًا] ظلما اواستكبارا [بَيْنَهُمْ إِنَّرَبَّكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيمة فِيما كانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ] من امر الولاية والخلافة ، او من مطلق امرالدّين [ تُمَّجَعَلْناكَ ] يعني بعد بني اسرائيل جعلناك [عَلَى شُويعَةٍ مِنَ الْأَمْرِ] اي امرالرَّسالة والنَّبوَّة والولاية يعني اننَّا آتينا بنياسرائيل الرَّسالة والنَّبوَّة والولاية وجعلناك بعدهم على جادَّة الطّرق وسوائها نفضيلاً لك عليهم بجعلك على الـشريعة الـتي هي مشرع كلّ الامم وكلَّ الطّرق [ فَاتَّبِعْها وَلَاتَتَّبِعْ أَهْواءَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ] في خصوص الولاية ، اوفي مطلق ما آتيناك من امرالدين [ إنَّهُم أَنَ يُغْنُوا عَنْكَ مِنَ اللهِ شَيْئًا ] اى من عذابه شبئا [وَإِنَّ الظَّالِمِينَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيامُ بَعْضٍ] فلا تتخذ منهم وليتاحتى تصبر ظالماً، وهذه كلُّها تعريضٌ بامته (ص) واشارة الى اختلافهم في امرالولاية [وَاللَّهُ وَلِييُّ الْمُتَّقِينَ] عن الرّاي اواتباع النفس، وقد سبق مكرَّراً ان المنقى ليس الاشيعة على بن ابي طالب (ع) [هذا] المذكور من اول السورة او هذا القرآن او قرآن ولاية على إو على (ع) [ بَصْائِرُ ] ما يتبصّر به لكن لمّالم يكن بدون الولاية يحصل بصيرة لاحدكان المراد بعالولاية [ليلنّاس وَهُدى وَرَحْمَةُ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَ حُوا السَّيّْ تُناتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ] في المنز لة والمقام [كَالَّذينَ أَمَنُواوَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ] المرادبالا يمان ههنا البيعة الخاصة، اوالحال الحاصلة بالبيعة الخاصة اوالبيعة العامة اوالحال الحاصلة بالبيعة العامة ،وعلى هذا يكون المراد بالعمل الصالح البيعة الخاصة [سَوْاءَمَحْيالُهُمْوَمَمَاتُهُمْ] الضّميرانالمجترحيالسّينات بعنيحالكونهملاننظراليهم والىاعمالهم ومجازاتهااو للفريقين والمعنى واضح [ساءمايك حكمون وتحكق الله] جملة حابة يعنى والحال ان الله حلق [السَّمو ات والأرض بِالْحَقِّ الدَم خلقتهما بالحق انالا يكونشي من فيهما لغوا [وَلِنُجْزَى] اي خلق لتجزى [كُلُّ نَفْسٍ بما كَسَبَتْ] ينفس ماكسبت اوبجزاء ماكسبت [وَهُمْ لا يُظْلَمُون] في ذلك لان الجزاء نتيجة اعمالهم فاذا كان الامر في هذا المنوال فكيف يهملهم ولايحيبهم في الآخرة [أفَرَ أَيْتَ] استفهام في معنى الامر ويستفاد منه التعجيب ايضاً والمعنى فانظر [مَن اتَّخَذَ إلْهَةُ هَواه] قد مرّ في سورة الفرقان بيان هذه الآية عندقوله ارأً يت من اتَّخذ الآبهه هو اه والخطاب عام ً او خاصّ بمحمّد (ص)،قبل:نزلت في قريش كلّماهووا شيئاً عبدوه والحق ّ ان ّ الآية جارية في من غصبواحق على (ع) بعد محمد (ص) وانتخذوا اماماً بأهوائهم [وَأَضَلَّهُ اللهُ عَلى عِلْم] اى حالكون الله على علم باستعداده واستحقاقه للضِّلال ، اوحالكون الضَّال على علم برشده وهداه ، اوحالكونه كانَّعلى نورالعلم فأضلَّهااته بعد كونه على نور العلم كمن آناه آياته فانسلخ منها فصار من الغاوين [ وَخَتَمَ ] الله [ عَلَى سَمْعِهِ وَ قَلْبِهِ وَجَعَلُ عَلَى بَصَرَهِ ١ غِشْاوَةً] قد مرَّ في اوَّل البقرة بيان الختم على السَّمع والقلب وغشاوة البصر [فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللهِ] اي من بعد اضلاله وعدم هدايته [أَفَلاتَذَكُّرُونَ] ان ليس الجاهل كالعالم ولا الفاسق كالمؤمن و أن لاهادي بعدالله و اضلاله [وَقَالُوا ماهِي] اي ما الحيوة [ إِلَّا حَيْو تُنَّا الدُّنْيا نَمُوتُ وَنَحْيِلي ] اي يموت بعضنا ويحيي بعض آخر، او المعنى على التقديم والتتَّاخير اي نحي ونموت [وَما يُهْلِكُنا إلَّا الدَّهُورُ] الدَّهر بنون و الطّبيعيتون يقولون : ان مرور الزَّمان يفنينا ويفني كلَّ كائن بتفاوت الانواع والاشخاص ان لم يقطعه عن بقائه الطّبيعيَّ قاطع [وَمالَهُم بذلِّلكَ

وفَقَنَيْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT بيان السعادة

٧٤

مِنْ عِلْم ] يعنى ان قولهم هذا باطل ً اصلاً وهم ملومون عليه لبطلانه، وهم ملومون ايضاً على التَّفوَّه بماليس لهم به علم [إِنْهُمُ إِلاَّ يُظُنُّونَ ] والقول بالظنِّن والشَّكَت قبيح وصاحبه ملوم ، فالويل ثم الويل لمن قال بالظِّن والقياس من غير اذن واجازة من الله ! . ثم قال: هذامن عندالله وهوحكم الله في حقى وحق متلكدي ! وقد سبق منا مكرَّراً ان الاذن والاجازة الصحيحة يجعل الظنن قائماً مقام العلم بل يجعله اشرف من العلم كما شوهد من اجاز ات القلندرية وتأثير المنطريَّات مغلوطة بعد الاجازة ، وعدمتأثيرهاصحيحة "بدوناالاجازة ، قيل: ان " هذا ظن "شكت ونزلت هذهالآية في الدِّهو ينَّة وجرت في الَّذين فعلوا ما فعلوا بعد رسول الله (ص) بأمير المؤمنين (ع) واهل بيته وانتما كان ايمانهم اقراراً بلاتصديق خوفاًمن السيف ورغبة في المال ، وعن النَّبيَّ (ص) انَّه قال: لاتسبُّوا الدَّهرفان الله هوالدّهر، يعني ان الله هوالده والذي ينسبون الحوادث اليه ويسبقونه لاحداث الحوادث الغير الملائمة [وَإذاتُتْلِّي عَلَيْهُمْ أَياتُنا بَيِّنات] واضحات الدَّلالات اوموضحات لصدق الآني بهاوموضحات لحالهم التي هم عليها [ما كَانَ حُجَّتُهُم] في المعارضة مع الرّسول وفي انكار تلك الآبات [إلا أنْ قَالُوا انْتُوا بالمائينا إنْ كُنْتُم صادِقِينَ] بعنى علقوا علامة صدقهم على الاتيان بالمحال بحسب العادة [قُلِ اللهُ يُحْبِيكُمْ ثُمَّ يُميتُكُمْ ثُمَّ يَجْمَعُكُمْ اللَّي يوم الْقِيمة ] يعنى قل الاتبان بآبائكم فعل الله كما ان اماتتهم كان فعله ، ويفعل هذا الفعل ويأتى بآبائكم في يوم القيامة [ لأريب فيه ] قد مضى في اوّل البقرة معنى عدم الرّيب في الكتاب و في القيامة [وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ] ذلك لعدم تفكّرهم في المغيبات وقصور نظرهم على المحسوسات والافهم بشاهدون عالم الآخرة في المنام، والنّوم انموذج الموت فليعلموا ان ليس خروج النّفس عن البدن بالموت الامثل خروجها عنه بالنّوم فكماكان يبقى بعدالنّوم في عالم آخر فكذا بعد الموت [وَ لِتُّهِ] لالغيرة [ مُلْكُ السَّموات وَالأَرْضِ ] وما فيهما فلايقدر احدٌ غيره على ابتاء الأموات [وَيَوْمَ تَقُومُ] عطف على محذوف إى في الدّنيا ويوم تقوم [السَّاعَةُ] او ظرف ليخسر ويكون قوله [ يَوْمَئِذٍ ] تأكيداً له [ يَخْسَرُ الْمُبْطِلُونَ وَتَرْى كُلَّ أُمَّةٍ ] الخطاب عام أوخاص بمحمد (ص) واذاكان عاماً فالرؤية مقيدة بيوم القيامة وانكان خاصاً فالمعنى ترى في الحال الحاضرة فانه يرى في الدَّنيَّا مايراه غيره في القيامة [جاثِيبَةً] جني كدعا ورمي جلس على ركبتيه ، او قام على اطراف اصابعه [كُلُّ أُمَّةٍ تُدْعَى إلَى كِتَابِها ] صحيفة اعمالها [ٱلْيَوْمَ تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ] نفس ماكنتم تعملون اوجزاءه [هٰذا كِتَّابُنا] بتقديرالقول حالًا اومستأنفاً [ يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ ] فان الكتاب الاخروي حيٌّ ناطق كما ان الاعضاء في الآخره تنطق ، او المراد يشهد عليكم بما فيه من ثبت اعمالكم [ إنَّا كُنَّانَسْتَذْسِخُ ما كُنْتُم تَعْمَلُونَ ] وسل الصَّادق (ع) عن هذها الآية فقال: ان الكتاب لم ينطق ولن ينطق ولكن رسول الله (ص) هو الناطق بالكتاب قال الله تعالى: هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق فقيل: انالانقرؤها هكذا، فقال: هكذا والله نزل بهاجبرئيل على محمد (ص) ولكت مماحر فمن كتاب الله ولعله (ع) قرى ينطق مبنيةً للمفعول، وسئل ايضاً عن: أن والقلم، قال ان الله خلق القلم من شجرة في الجدّة يقال لها الخلد، ثم قال لمنهر في الجنَّة : كن مداداً فجمدالنَّهر وكان اشدَّ بياضاً من الشَّلج واحلى من السَّهد، ثمَّ قال للقلم: اكتب، قال: بإربّ ما اكتب ؟ - قال: اكتب ماكان وما هوكان الى يوم القيامة ، فكتب القلم في رقَّ اشدَّ بياضاً من الفضة واصفى من الياقوت ، ثمَّ طواه فجعله في ركن العرش ثمَّ ختم على فمَّ القلم فلم ينطق ولا ينطق ابداً فهو الكتاب المكنون الذي منهالنَّسخ، اولستم عرباً فكيف لاتعرفون معنىالكلام ؟! واحدكم يقول لصاحبه : 'انسخ ذلك الكتاب، اوليس انَّما



ينسخ من كتاب آخر من الاصل وهو قوله : اناكنا نستنسخ ماكنتم تعملون [ فَمَمَّالَّذِينَ أَمَنُوا ] بالبيعة العامة او الخاصة [وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ] واصلها البيعة الخاصة الولوية [ فَيُدْخِلُهُمْ رَبُّهُمْ فَى رَحْمَتِهِ ] التى هى الولاية [ذليك] الدخول فى الولاية [ هُوا الْفَوْزُ الْمُبِينُ وَ آمَّاالَّذِينَ كَفَرُوا أَفَلَمْ تَكُنْ ] اى يقال لهم احملتم فلم تكن [أياني تُتْلى عَلَيْكُمْ فَاسْتَكْبَرْتُمْ] عن الانفياد لها و اتباعها حتى استكبرتم عن الآيات العظمى والولاية الكبرى [ وَكُنْتُمُ قَوْمًا مُجْرِ مِينَ ] بسب مخالفتكم لولى آمركم [ وَ إِذَاقيل إِنَّ وَ عُدَاللَّهِ ] بالعذاب و التواب الكبرى [ وَكُنْتُم قَوْمًا مُجْرِ مِينَ ] بسب مخالفتكم لولى آمركم [ وَ إِذَاقيل إِنَّ وَ عُدَاللَّهِ] بالعذاب و التجرى [ الساعة لاريب فيها قُلْتُمْ مَانَكْبُر تُمْ] عن الانفياد لها و اتباعها حتى استكبرتم عن الآيات العظمى والولاية الكبرى [ مَانَعْنُوم المَعْرِ مِينَ ] بسب مخالفتكم لولى آمركم [ وَ إِذَاقيل إِنَّ وَ عُدَاللَّهِ] بالعذاب و التواب التبرى [ مَانَعْنُ مُنْكَنُتُمُ قُوْمًا مُجْرِ مِينَ ] بسب مخالفتكم لولى آمركم [ وَ إِذَاقيل إَنَّ وَ عُدَاللَّه ] بالعذاب و التواب الكبرى [ مَانَعْنُ مُنْعَان العنيانية [ مَنْكَبُمُ مُوالسُون السُواب التواب التواب من الخطاب والتواب من الخون و التفات من الخطاب الى الغيبة [ سَيَشَاتُ مَاعَمِلُوا] حِتْ رأوا مقام ولى امرهم وخسامة اونيائهم الظلمة [ وَ حاقَ

[ الجزء السّادس والعشرون ] [ وَقِيلَ الْبَوْمَ نَنْسَيْكُمْ كَمَانَسِتُمْ لِقَاءَيَوْ مِكُمْ هُذَا] اى نترككم كمانسبتم هذا اليوم او تركتم العدة له [وَمَأُويْكُمُ النّارُومَالكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ذَلِكُمْ بِمَانَّكُمُ اتَّخَذَتُمْ أَيَّاتِ الله] الندو بنية من الكتب السماوية والاحكام النتبوية والآيات الآفاقية الجزئية والانفسية والآبات العظمى الذين هم الانبياء والاولياء (ع) [ هُرُوُواً] مايستهزءبه، قبل: هم الانمة كذّبوهم واستهزؤابهم [ وَخَرَّ تُكُمُ الْحَيوُوةُ الدُّنْياً] فحسبتم انكم خالدون فيها [ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْها] بسبب الاستهز اء بالآيات [ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ] لا يسترضون، وقيل: لا يجاو بون فيها [ فَالْيَوْمَ لَا يُخْرَجُونَ مِنْها] بسبب الاستهز اء بالآيات [ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ] لا يسترضون، وقيل الا يجاو بون المُرُواً] مايستهزءبه، قبل : هم الائمة كذّبوهم واستهز وابهم [ وَخَرَ تُكُمُ الْحَيوُوةُ الدُنْياً] فحسبتم انكم خالدون فيها [ فَالْيَوْمَ لا يُخْرَجُونَ مِنْها] بسبب الاستهز اء بالآيات [ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ] لا يسترضون، وقيل الا يجاو بون المُرُواً] مايستهزءبه، قبل : هم الائمة عنه الستهز اء بالآيات [ وَلَا هُمْ يُسْتَعْتَبُونَ] الا يسترضون، وقيل الا يجاو بون فيها [ فَالْيَوْمَ لا يُحْمَدُوبَ السَّمُواتِ وَ رَبِّ اللاَيْنِ وَ كَنَ الْكُمُ يُسْتَعْتَبُونَ] الا يسترضون، وقيل الا يجاو بون ولا يقبلهم الله [ فَلِللهُ الْحَمْدُوبَ السَّمُواتِ وَ رَبِ اللاَيْنَ وَ كَنَ الْحَالمِينَ ولا يقرون الما الذي بو بيته للسماوات والارضين بالالتزام وكانت تلكثالر بو بية مستلز مة لمحموديته على الاطلاق صرّبهما بطريق الاستنتاج [ وَلَهُ الْكِبْرِيزُ الغَالمُين بالالتزام وكانت تلكثالر بو بية مستلز مة للكبرياء فيها صرّبهما بطريق الاستنتاج [ وَلَهُ الْكُوبْرِينَاء فِي السَّمُواتَ وَ الْوَلَامَ فَي مَالَتُ مَالَا ما الله مالا

| ١ |
|---|
|---|

مكّية كلّها ؛وقيل: الآآية: قلأرايتم ان كان من عندالله؛فانهانزلت بالمدينة في عبدالله بن سلام للمُسْسِبُ للإلكال المَحْقَل المَحْقَل المَحْقَل المَحْقَل المَحْق المُحْق مُ

[حَمْ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ مَا حَلَقْنَا السَّمُواتِ اى سماوات عالم الطّبع وسماوات عالم الارواح فى الكبير والصّغير [ وَالْأَرْضَ] بالتّعبيم المذكور [وَمَابَيْنَهُما إِلَّا بِالْحَقِّ] المخلوق به [وَأَجَلِ مُسَمَّى] لسماوات العالم الصّغير و ارضه وكذا سماوات العالم الكبير و ارضه فان لها ايضا اجلاً و امداً الى اوّل عالم البرزخ [وَالَّذِينَ كَفَرُواعَمَّا أَنْذِرُ والْمَعْوِ ضُونَ] لحسبانهم انا خلقناهم عبئاً ولغواً، و ماانذر و ا عبارة عما يلحقهم من العقوبة على ترك المتابعة و ترك الولاية، واعراضهم عنه عبارة عن عدم التفاتهم اليه وعدم تدبرهم



ج لدفعه [قُلْ] للمشركين بالله وللمشركين بالولاية [أرَأَيْتُمْ مَاتَكْ عُونَ مِنْ دُونِ اللهِ] من الاصنام والكواكب والاهواء والمشياطين والملائكة اوما تدعون من دون خلفاءالله او من دون اذن الله من رؤساء الضّلالة [ أَرُونِي مَاذًا حَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكٌ فِبِي السَّمُواتِ ] اي في خلق السمادات يعني لا شركة لهم في خلق شيء من اجزاء الارض ولا في شيء من اجزاء المسماوات حتى يستحقنوا به العبادة [ انْتُونِي بِكِتَّابٍ مِنْ قَبْلِ هُذَا ] بدل من أروني نحو بدل الاشتمال اي أروني ماذاخلقوا أروني كتاباً فيه ثبت شركتهم فيخلق الارض هوعلى سبيل التنزل ان لم بكن لكم دليل عفلي فأتونى بدليل نقلي من كتاب سماوي إوغيرسماوي بمكن تقليده [أوْأَثْارَ قِمِنْ عِلْم ] الأثارة نقل الحديث وروايته يعنى التوني بكتاب بمكن الاعتماد عليه فيه جواز اشراك الشركاء ، او اتتوني بحديثٌ منقول ناش من علم وفسر ببقية من علم من السابقين بجوز الاعتماد علبه والتقليد له [إنْ كُنْتُمْ صَّادِقِينَ] بعني ان مثل هذا لايجوز القول به ولا الاعتقاد به آلا اذاكان دليل عقليَّ بدل على صحَّته وصحَّة القول به > وان لم يكن لكم دليل عقليٌّ فلا اقل من ان يكون لكم دليل "نقليٌّ يجوز التَّعويل عليه والتَّقليد له من كتاب إونقل، وسئل الباقر (ع) عن هذه الآية فقال: عنى بالكتاب التّوراة والانجيل، وامَّا أَثَارة من العلم فانَّما عنى بذلك علم اوصياء الانبياء (ع) و بعد ما اظهر عجز هم عن الاتيان بدايل عقلي أو نقلي أتي بالدَّليل العقليَّ و النَّقليَّ على بطلان قولهم فقال: [ وَمَنْ أَضَّلُ مِمَّنْ يَدْعُوا مِنْ دُونِ اللهِ مَنْ لا يَسْتَجِيبُ لَهُ ] لوسمع دعاءهم فضلاً عن مراعاة مصالحهم والاطلاع على سرائرهم [ اللي يَوْم الْقِيمة ] يعنى انتهم ما داموا في الدَّنيا لايسمعون دعاءهم ولو سمعو ما استجابوا ، ولو اجابوا ما قدروا على اصلاحهم ولكنتهم في يومالقيامة يسمعون بداءهم ويجيبون لهم بانكارعبادتهم [ وَهُمْ عَنْ دُعالَيْهِمْ غافِلُونَ ] فضلا عن سماعه واجابتهم، وهذا دليل عقلي بدل على عدم جواز دعوتهم [ وَإِذَا حُشِرَ النَّاسُ كَانُوا لَهُمْ أَعْدُاءً وَكَانُوا بِعِبادَتِيهِمْ كَافِرِينَ وَهذا دليل تقلي منقول من الانبياء والاوصياء (ع) مثبت في الكتب السماوية وفي غيرها [ وَإِذَاتُتْلَى عَلَيْهِمْ أَياتُنا بَيِّناتٍ ] واضحات الدِّلالات او موضحات [ قَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقِّ لَمَّاجًاءَهُم ] اي قالوا للآيات بعد ما ظهر حقيتها ولذلك وضع الظّاهر موضع المضمر [ هذا سِحْرٌ مُبِينٌ ] ظاهر السحرية و البطلان [أم يَقُولُونَ افْتَر بِهُ] ولما كان السحر له شأن وقع في القلوب اضرب عن هذا الفول وقال : بل يقولون افتراه [قُلْ] في جوابهم [ إن افْتَرَيْتُهُ فَلاتَمْلِكُونَ لبي مِنَ اللهِ شَيْئًا ] بعني ان افتريته فلا تدفعوا عني شيئاً من عذاب الله ولاتتحملوا شيئاً من اوزاري لانتكم لاتملكون لي من الله شيئاً من عذابه حتمي تدفعوه عنمي، اوان افتريته لم اكن بعاقل واكن سفيهاً، لان الافتراء لايكون الاتعرُّضاً لسخط الله، وان اتعرَّض لسخط الله لان اكون مقبولاً عندكم كنت سفيهاً، لان المقبولية عندكم لاتنفعني لانكم لاتملكون لي من الله شيئاًمن رفع عذابه ، وبعد ابطال الافتراء هددهم بهذا الافتراء وقال [ هُوَ أَعْلَمُ بِما تُفْيضُونَ ] اى تندفعون [ فيد ] من القول بان القرآن سحر او افتراء [كَفْلى بِهِ شَهِيدًا بَيْنى وَبَيْنَكُمْ] تهديدُ آخرلهم [وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّجيمُ] جمع بين التهديد والارجاء كما هو شأن النّاصح الكامل [قُلْ] لهم لم تستغربون رسالتي وقد كنت مثل سائرالرّسل و [ما كُنْتُ بِدْعًامِنَ الرُّسُلِ] اي من بينهم اوحالكوني بعضاً منهم وقد كان الرَّسل بشراً مثلى وكانوا بأكلون ويشر بون



الجزءالسادسوالعشرون

وينكحون ويمشون في الاسواق وقد كانوا يأتون بالاحكام من الله ويدعون الى التوحيد [ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بي وَلَابِكُمْ] بحسب اقتضاء بشريتي فما لكم تطالبوني بعلم الغيب [ إنْ اتَّبِعُ إلَّا ما يُوحِي إلَيَّ ] لا أتجاوزه الي ما تشتهون او اشتهى [وَما أَنَا إِلَّا نَذَدِيرٌ] بحسب رسالتي لاشأن لي سوى الانذار وان كنت بحسب ولايتي هادياً لكم وقادراً على ما لاتقندرون عليه وعالماً بما لاتعلمون [مُبين] ظاهر الانذار، وظاهر الصّدق اوموضح [قُلْ أرَأيتُم ] اخبروني [إنْ كَانَ] القرآن او قرآن ولاية عليٍّ (ع) او الوحي اليّ او هذا الّذي ادّعيه من الرّسالة او ولاية عليّ (ع) [مِنْ عِنْدِ اللهِ وَ كَفَرْ تُمْ بِهِ وَشَهِدَ شَاهِدًمِنْ بَنبي إسر انبيل] قبل: هوعبدالله بن سلام كان من علماتهم واسلم، وقيل: المراد بالشاهدموسي (ع) بمااثبته في التوراة [عَلَى مِثْلِهِ] لم يقل عليه لان شاهد بني اسرائيل ماشهدان محمدة (ص) رسول ٌ و ان ّهذا القرآن كتابه وان عليّاً (ع) وصيّه بل شهدان النّبيّ (ص) الموعود يكون شماثله كذا، ودعوته اليكذا، وكتابه كذا، ووصيَّه يكون حتَّنه وابن عمَّه [ فَمَامَنَ ] النَّشاهد [وَاسْتَكْبَرْ تُمَّ] انتم من الايمان به ، وجواب النَّشرط مجذوف اي افلم تكونوا ظالمين اوافلم تؤاخذوا [[نَّ اللهُ لَإِيَهْدِي الْقَوَمُ الظُّالِ مِينَ] تعليلٌ للجواب المحذوف و دليل عليه ، اوهو جواب بتقديرالفاء [وَقُالَ الَّذَيِنَ كَفَرُوا] بالله و برسوله أو بالولاية [لِلَّذِينَ أُمَنُوا] في حقَّهم [ لَوْ كَانَ ] الرّسول او القرآن اوهذا الامر من الرّسالة او الولاية [ خَيْرًا ماسَبَقُونًا إلَيْهِ ] لان نظرهم كان الى الدّنيا ولم يكونوا يعلمون خيراً الامايعة في الانظار الحسّيّة من الخير، وكان المؤمنون اراذل النّاس واسوءهم حالاً في نظرهم فقاسوا امر الآخرةعلىامرالدنيا وقالوا هؤلاء اسوء حالاً منافلوكان قبول الرّسالة اوالولاية خيراً لكنااولىمنهم [وَإِذْلَمْ يَهْتَدُوا بِهِ فَسَيَقُولُونَ هٰذا إفْكُ قَدِيمٌ وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَابُ مُوسى] جملة حالية في مقام الرَّدْعليهم يعنى يقولون هذا كذب سبق امثاله والحال ان من قبله كتاب موسى وهم يعترفون به وهوشاهد على صدقه حالكون كتاب موسى (ع) [إماماً] يؤمة كلهم بلكل الناس [ورَحْمَةً] سبب رحمة [وَجَذا كِتاب] ليس منافياً مخالفاً له حتى يفروا بكتاب موسى وبنكروه [ مُصَدِّقٌ ] لكتاب موسى (ع) [ لِسَاناً عَرَبِيًّا لِيُنْذِرَ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرى لِلْمُحْسِنِينَ] وهذا الانذار وتلكثالبُشرى دليل صدقه [إنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا] قد مضى الآية وبيانها في سورة السجدة وهذه ردّ على ما قالوا لوكان خيراً ما سبقونا اليه وابطال لقياسهم الفاسد [ فَلا خُوفْتُ عَلَيْهِمْ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ] قد مضى في سورة البقرة بيان اختلاف هاتين الفقرتين [ أُولَتَّكَ أَصْحابُ الْجَنَّةِ خْالِدِينَ فِيها جَزاءً بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوالدِدَيْهِ إِحْسَانًا ] جملة منقطعة عماسبق بيان لحال اشخاص اوشخص مخصوص لكنَّه أتي باداة العطف إبهاماً لاتَّصالها بسابقها كأنَّه قال: انَّ الَّذين قالوا ر بننا الله ثم استقاموا على ما وصيناهم و امرناهم و وصينا الانسان بوالديه احساناً [ حَمَلَتْهُ أُمَّهُ كُرْها وَوَضَعَتْهُ كُرْهًا وَحَمْلُهُ وَفِصالُهُ تَلَتُونَ شَهْرًا ] لما اراد المبالغة في التوصية في حقَّ الام ذكر ما تتحمله الام من المشاق على الولد [حَتَّى إذابَكُغَ أَشُدَّهُ] قدسبق ذكر الاشدّ في سورة الانعام وسورة يوسف وغيرهما ، وذكر بيان " له هناك [وَبَلَغَ أَرْبَعِينَسَنَةً قَالَ] بعني بنبغي ان يقول على ان تكون الآية عامَّة أو يقول لامحالة على ان يكون الآية خاصمة بالحسين (ع) كما في اخبارنا [رُبِّ أَوْزِعْنِي] ألهمني او أولعني [أنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتي أنْعَمْتَ عَلَيَّ



وَعَلَى وَالِدَيَّ] هذه الكلمة تدلَّ على ان الآبة خاصّة بالحسين (ع) [وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضيهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُرِّيَّتِي] ورد في خبر إنَّه لو لم يقل في ذرَّيتي لكانت ذرِّيته كلَّهم المَّة [إنَّى تُبْتُ إكَيْكَ] عمَّا يشغلني عنك [وَإِنَّى مِنَ الْمُسْلِمِينَ] المخلصين اوالمنقادين [ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ ماعَمِلُوا ] أتى بالجمع ايهاماً لتعميم الآية [ وَ نَتَجَاوَزُ عَنْ سَيِّئَاتِهِمْ فِي أَصْحَابِ الْجَنَّةِ وَعُدَالصِّدْقِ ] وعدنا وعد الصّدق [ الَّذي كَانُوا يُوعَدُونَ ] قال الصّادق (ع) : لمّا حملت فاطمة (ع) بالحسين (ع ) جاء جبرتيل الي رسول الله (ص) فقال: ان فاطمة ستلد غلاماً تقتله امتك من بعدك فلما حملت فاطمة (ع) بالحسين (ع) كرهت حمله، وحين وضعته كرهت وضعه ثم قال: لم تُر في الدَّنيا ام تلد غلاماً تكرهه و لكنَّها كرهته لماً علمت انَّه سيقتل ، قال وفيه نزلت هذه الآية ، وفي رواية اخرى : ثمَّ هبط جبرئيل(ع) فقال : يا محمَّد(ص) انَّ ربَّكْ يقوؤك السِّلام ويبشرك بانته جاعلٌ في ذرّيته الامامة والولاية والوصيّة فقال: انتي رضيت ثمَّ بشّرفاطمة (ع) فرضيت قال : فلولا انه قال: اصلح لي في ذرَّيتي لكانت ذرَّيته كلُّهم انمَّة"، قال: ولم يرضع الحسين (ع) من فاطمة (ع) ولا من انثي، كان يؤتي به النّبيّ (ص) فيضع ابهامه في فيه فيمصّ منها ما يكفيه اليومين و الثّلاث فنبت لحم الحسين( ع) من لحم رسول الله (ص) ودمه من دمه ، ولم يولد لستة اشهر إ لاعيسي بن مريم (ع) والحسين ، وفي نز ول الآية في الحسين (ع) قريباً بهذا المضمون اخبارٌ 'اخر [وَ الَّذِي قُالَ ] عطف على الانسان او بتقدير اذكر ، وعطف باعتبار المعنى كأنه قال: اذكر الذي قال بعد بلوغ الاربعين ربّ او زعني واذكر الذي قال [ليو الدكيُّهِ أَفَّ لَكُما] هذه اسم صوت وكلمة تضجر يعنى اذكر حتمى يظهر بمقابلة هذا لذلكك حسن الاول وقبح الثاني ، اومبتدء وخبره او لثلث والجملة معطوفة [أتَعِدْ انِنبي أَنْ أَخْرَجَ] من قبري حبّاً [وَقَدْ حَلَتِ الْقُرُونُ] الامم الماضية [مِنْ قَبْلبي] ولم يرجع احدٌ منهم ولم يخرج من قبره حيّاً [وَهُما يَسْتَغِيثًا نِ اللهَ وَيُلَكَ ] هي وَي ولك ووَى كلمة تعجّب كأنّه قال : تعجّب لكتُ ، اوهي الويل المضاف الى الكاف والمعنى الزم ويلكتُ، اوهي مخفِّفة ويل ولكتُ والمعنى ويل لكتُ [ أُمِنْ إِنَّ وَعْدَاللهِ حَقٌّ فَيَقُولُ ما هذا إلا أساطيرُ الأوَّلينَ] قد مضى هذه الكلمة في الانعام والانفال والنّحل وغيرهامع بيانها، قال القميِّ: نزلت في عبد الرّحمن بن ابي بكر [ أُولَمْ لَكَ الَّذِينَ حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ] بانتهم اهل النّار [ فِي أُمَم قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُوا خاسِرِينَ وَلِكُلٍّ ] من الفريقين اولكل فرد من افراد الفريقين [دَرَجات] ناشئة [مِمَّاعَمِلُوا] ، اولاجل ماعملوا، اوهى عبارة من جزاءماعملوا، اومن نفس ما عملوا على تجسّم الاعمال، والمراد بالدّرجات اعم من الدّركات [ وَ لِيُوَفِّيَهُمْ ] قرى بالغيبة و التكلّم و هو عطف على محذوفٍ أي ليجزيهم بأعمالهم وليوفِّيهم [أعْمالَهُم] بانفسها او بجزائها [وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا ] عطف على محذوف أي ليوفيهم في الدَّنيا أو يوم البرزخ أو لا يظلمون في الدَّنيا أو يوم البرزخ ويوم يعرضون او متعلَّق بيقال محذوفاً ، والتقدير : يوم يعرض الدِّين كفروا [ عَلَى النَّار ] يقال نهم [ أَذْهَبْتُمْ طَيِّباتِكُمْ ] اى جهانكم الالهية التي هي اطبب من كل طبب [ في حَياوتِكُمُ الدُّنْيا ] بالاشتغال بالدَّنيا واتَّباع الاهواء حتَّى تمكَّن منكم الشيطان ، ومن تمكَّن منه السَّيطان فرَّمنه جهاته الآلَهيَّة [وَ اسْتَمْتُعْتُمْ



الجزءالمسادس والعشرون

بها] اى فيها او بسببها [فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونِ] عِذاباً يكون سبباً للهوان فيكون مضاعفاً لاته يكون عذاب الجسم والنفس [بِما كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِما كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ] والمراه بالاستكبار الظِّهور بالانانيَّة و تحقير الخلق ، و بالفسق الخروج من طاعة من ينبغي ان يطاع [وَاذْكُرْ أَحْاعًادٍ] اي اخا قبيلة عاد و هوهود (ع) والجملة معطوفة باعتبارالمعنى كأنَّه قال : اذكرالَّذي حملته امَّه كرهاً ، واذكرالَّذي قال لوالديه : افّ واذكر الحاعاد [[ذْ أَنْذَرَ قُوْمَهُ بِالْأَحْقُ اف] جمع الحقف بالكسروهوالرَّ مل المستطيل المرتفع المشرف ، اوالرَّ مل العظيم المستدير او المعوجّ، والأحقاف اسم "لبلاد قوم هود وقداختلف في تعيينها، قال القّميّ : هي من التشقوق الي الاجفر وهي اربعة منازل، وفي المجمع : هو وادٍ بين عمان ومهرة ، وقيل: رمال فيما بين عمان الي حضرموت ، وقيل: رمال مشرفة على البحر بالتشجر من البمن ، وقيل: ارض خلالها رمال [ وَقَدْ خَلَتِ النَّذُرُ ] اي الرّسل [مِنْبَيْن يَدَيْدٍ وَمِنْ خَلْفِهِ] اى قبله وبعده [ ألا تَعْبُدُوا إلاّ الله إنّى أخاف عَلَيْكُمْ عَذابَ يَوْم عظيم] مقداره او بلاؤه [قُالُوا أَجِنْتُنَالِتَأْفِكَنا] لتصرفنا [ عَنْ البِهَتِنا فَأْتِنابِها تَعِدُنا ] من العذاب من الله [ إنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ ] في ادَّعاء الرّسالة والوحي البكت وتوعيد العذاب [قال] النّذير او هودٌ [إنَّما الْعِلْم] بوقت العذاب [عِنْدَاللَّهِ] لاعلم لي بوقته حتى اخبركم بهاواعاجلكم به،وهو كنابة عنكون العذاب بقدرة اللهلا بقدرته بحسب رسالته [وَأَبِلِّغُكُمْ مَا أَرْسِلْتُ بِهِ] وهذه وامثالها خروجٌ عن الانانية و اظهارٌ للعجز عن التصرّف في ملك الله وعباده وهو شبمة الانبياء والاولياء (ع) [ وَلَكِنِّي أَرِيكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ] تغمرون في الجهل او تتصفون بالجهل او تجهلون ان الرسل بعنوا بالرّحمة لا بالعذاب ولذلك يتوعدون ويتأثون فيما يتوعدون [فَلَمَّارَ أَوْهُ] رأوا الموعود [عارضًا] سحاباً عارضاً في الافق [مُسْتَقْبل أوْدِيَتِهم قَالُوا هَذَاعاً رض مُمْطِرُنا] قال الملائكة او هود اوالله [ بكل هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ] من العذاب [ ربع ] بدل من ما [ فيها عَذاب آليم تُدَمَّر ] التدمير المبالغة في الاهلاك [ كُلَّشَيْء] من الانفس والاموال [بِ أَهْرِ رَبِّها فَ أَصْبَحُوا لا يُرى إلامسا كِنُهُمْ] قرى بالناء الفوقانية مبنياً للفاعل ، اوالمفعول ، وبالياء التّحتانيَّة مبنيًّا للمفعول، ومساً كنهم على حسبه والمعنى لاترى الا سكونهم اومحل " سكناهم [كَذَلِكَنَجْزِى الْقَوْمَ الْمُجْرِمِينَ] قد مضى قصّتهم في سورة الاعراف وسورة هود [وَلَقَدْ مَكَّنّا هُمْ فيما إنْ مَكَّنَّا كُمْفِيهِ] ان نافية او شرطية محذوفة الجواب [ وَجَعَلْنا لَهُمْ سَمْعًا وَ أَبْصْارًا وَ أَفْئِدَةً ] كما جعلنا لكم ذلك [فَما أغْني عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلا أَبْصارُهُمْ وَلا أَفْتِدَتُهُمْ مِنْشَى ٤] من عذاب القداومن شيء من الاغناء فلاتغتروا انتم بسمعكم وابصاركم وافندتكم ودقة تدبيركم بها [ إذْ كَانُوا يَجْحَدُونَ بِباياتِ اللهِ ] كماكنتم تجحدون بها [ وَحَاقَ بِيهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِ ؤُنَ ] اي وزرالقول والعمل الذي كانوا به يستهزؤن او العذاب الذي كانوابه يستهزؤن [وَلَقَدْا هْلَكْناما حَوْلَكُمْ مِنَ الْقُراي] كفرى ثمود وقوم لوط وشعيب [وَصَرَّفْنَا الْإِيَّاتِ ] القوليَّة والكتبيَّة في الفاظ ونقوش مختلفة والآيات التَّكوينيَّة الآفاقيَّة والانفسيَّة في ازمان مختلفة وامكنة متعددة وصور مختلفة [لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ فَلَوْ لانَصَرَهُمُ الَّذِينَ اتَّخَذُوامِنْ دُونِ اللهِ قُرْبانَّا البِهَةَ] اى آلهتهم التبي متقرَّبون بها الىالله و بقولون : هؤلاء شفعاؤنا عندالله يعني أن كان هؤلاءالا لهة شفعاءكم وينصرونكم



عن عذاب الله فلو لانصر السابقين الذين حل بهم العذاب آلهتهم [بَلْ ظُلُوا عَنْهُم ] ولم بنبتوا معهم [ وَذَلْلِكَ] الانتخاذ [ إِفْكُهُم ] وصرفهم عن طريق الحق [ وَمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ] ماموصولة وعطف على افكهم اواسنفها مية او نافية بنقدير الاستفهام [ وَإِذْ صَرَفْنا ] واذكر اوذكر قومك اذ صرفنا [ إلَيْكَ نَفُرًا مِنَ الْجِنّ ] والمعنى صرفناهم اليك من محالتهم بالتوفيق، وقيل: صرقناهم اليك عن استراق السمع من السماء برجوم الشهب ولم يكونوا بعد عيسى قد صرفوا منه فقالوا : ما هذا الذي حدث في السماء الا من اجل شيء قد حدث في الارض فضر بوا في الارض حتى وقفوا على النتبي (ص) وهو يصلي الفجر فاستمعوا القرآن [ يَسْتَمِعُونَ الْقُرْ أَنَ فَلَمَا حَضَرُوهُ] اى النبي (ص) او القرآن [قُالُوا ] بعضهم لبعض [ أنْصِستُوا ] نستمع قراءته بلامانع [ فَلَمَا قَضِيرَ منه [ وَلَوْ ا النبي (ص) او القرآن [قُالُوا ] بعضهم لبعض [ أنْصِستُوا ] نستمع قراءته بلامانع ولي قرم منه أو غرغ منه [ وَلَوْ ا النبي (ص) او القرآن [قُالُوا ] بعضهم لبعض [ أنْصِستُوا ] نستمع قراءته بلامانع و فَلَمَا حَضَرُوهُ ] اى إلى قَوْمِهم مُنْذِر بينَ قَالُوا ] بعضهم لبعض [ أنْصِستُوا ] نستمع قراءته بلامانع و أيكم اقر منه المروا في النبي (ص) او القرآن القالُوا ] بعضهم لبعض [ أنْصِستُوا ] نستمع قراءته بلامانع المَرُونُ القُوْ منا إنسوع عنا كتابًا النبي (ص) او القرآن القرآن القالُوا ] بعضهم لبعض [ أنْصِستُوا ] نستمع قراءته بلامانع و أفلَمًا قُضِيرًا كَوْ ا النبي (ص) مو أنه منذير بين قالُوا] بدل من منذر بن أوحال أوستأنف جواب لمو ال معدد و السام في فرع منه الولو أنْز لِ مَنْ بَعْد منه منذ إلَّالو المابتين يَكَ يُه إلى المام الالمراديه المامي المامي و فراق منا إلى المواد معد منه المامية وبالطريق المستقيم الولاية أو بالعكس، اوالمراديهماهي الولاية من قبيل عطف اوصاف معدد ه بالحق أحكام الملة وبالطريق المستقيم الولاية أو بالعكس، او المراديهماهي الولاية من قبيل عطف اوصاف معددة من الحق يو وحد .

نقل انه لماً توفي ابوطالب اشتد البلاء على رسول الله (ص) فعمد ليقف بالطَّائف رجاء أن يؤووه فوجد ثلاثة نفرٍ منهم هم سادة وهم اخوة فعرض عليهم نفسه، فقال احدهم : انا اسرق ثياب الكعبة ان كان الله بعثك بشيء قط، وقال الآخر : اعجز على الله ان يرسل غيرك ؟.. وقال الآخر : والله لا اكلَّمك بعد مجلسك هذا ابدأ ، فلثن كنت رسولاً کما تقول فأنت اعظم خطراً من ان يُردّ عليكثالكلام وإن تكذب على الله فماينبغي لي ان اكلّمك، وتهزؤا به وافشوا في قومه ماراجعوه به ، فقعدوا له صفتين على طريقه، فلمتامر رسول الله (ص) بين صفتيهم جعلوا لايرفع رجليه ولايضعهما الا رضخوهما بالحجارة حتىادموا رجليه، فخلص منهم وهما يسيلان دماً الىحائط منحوائطهم واستظل في ظلِّ منه وهو مكرو بٌ موجع تسيل رجلاه دماً،فاذا في الحائظ عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة فلمار آهما كره مكانهمالما يعلم من عداوتهما الله ولرسوله، فلمَّا رأياه ارسلا اليه غلاماً لهمايُدعي عداس معه عنبٌ وهو نصراني من اهل نينوي فلم جاءه قال له رسول الله (ص) : من اي أرض انت ؟ ـ قال : من أهل نينوي ، قال : من مدينة العبد الصَّالح يونس بن متري دفقال له عدامي : و ما يدر يك من يونس بن مترى؟ فقال : انا رسول الله (ص) ، والله تعالى اخبرني خبر يونس بن مترى فلما اخبره بما أوحىالله اليه من شأن يونس خرَّعداس ساجداً لرسول الله(ص) وجعل يقبَّل قدميه وهمايسيلان الدَّماء ، فلماً بتصرعتبة وشيبة ما يصنع غلامهما سكتا فلماً أناهما قالا: ماشأنك سجدت لمحمَّد (ص) وقبَّلت قدميه؟- ولم تُر ك فعلت ذلكتُ باحدٍ مناً ؟\_ قال: هذا رجلصالح اخبرني بشيء عرفته من شأن رسول بعثهالله الينا يُدعى يونس بن متمي فضحكا وقالا : لايفتننك عن نصرانيتك فانه رجل خدًّاع ، فرجع رسول الله (ص) الى مكَّة حتَّى اذاكان بنحلة قام في جوف اللَّيل يصلَّى فمرَّ به نفرٌ من جنَّ اهل نصيبين من اليمن ، فوجدوه يصلَّى صلوة الغذاء و يتلو القرآن فاستمعوا له، وروى غير ذلك في قصة صرف الجن " اليه ، من اراد فليرجع الى المفصَّلات [ يُمَّا قَوْمَنَا أَجيبُوا دُاعِيكَ اللهِ وَأَمِنُوا بِهِ يَغْفِرْ] الله اوالدّاعي [لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرْ كُمْ مِنْ عَذَابٍ آليم وَمَنْ لا يُجِبْ داعِي اللهِ] ابتداء كلام من الله تعالى اوجزء كلام النَّفر من الجنَّ [فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْأَرْضِ وَلَيْسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أَوْلِيا مُ أوليتُكَفى ضَلال مُبين أوَلَمْ يَرَوْا] هذا ايضاً اما ابتداء كلام من الله اوجزء كلام الجن [ أَنَّ اللهُ الَّذي خَلَقَ



الجزءالتسادس والعشرون

السَّمُوْاتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُحْيِي الْمَوْتَلْي بَلِّي إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ ] عطف على اذصر فناعطف المفرد، اومفدّر باذكر، اومتعذق بيقال المقدّر، او بقالوا، وعطف نحوعطف الجملة [أكَيْسَ هٰذَابِ الْحَقِّ] مقدّرٍ بالقول [قالُوا بَلْي وَرَبِّنا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِما كُنْتُم تَكْفُرُونَ] بالله او بالرّسول او بالآخرة او بالولاية فاذا كان أمر هؤلاء على مأذكر [فَاصْبِرْ] ولاتجزع على أذاهم ولا تستعجل عذابهم [كماصَبَرَ أولُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ ] المشهور من اخبارنا ان أولى العزم من الرَّسل خمسة ، نوح وابراهيم وموسى وعيسى (ع) ومحمَّد (ص) وسمَّوا أولى العزم لان َّشر يعتهم كانت ناسخة "لما سبق من الشرائع وكانت حتماً على كل" الخلائق بخلاف سائرالانبياء (ع) فان شر يعتهم كانت شر يعة من سبقهم،وكانت في قوم دون قوم ،وعلى هذا يكون من في قوله تعالى من الرَّ سل للتَّبعيض ، و قيل : جميع الرَّسل كانوا اولى العزم فانتهم لم يكونوا على تردّد من امرهم فيكون من للتبيين، وقيل: اولو العزم كانوا ستّة"، نوح صبرعلى اذي قومه ، و ابراهيم صبرعلى النَّار ، واسحاق صبرعلى الذَّبح ، و يعقوب صبرعلى فقدالولد و ذهاب البصر ، و يوسف صبر في البئر و السِّجن، و ايتوب صبرعلى الضَّرَّ والبلوي، وقيل: هم التَّذين امروا بالجهاد والقتال واظهروا المكاشفة وجاهدوا في الدين، وقيل: هم ابراهيم وهودونوح (ع) و رابعهم محمد (ص) [وَلا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ] العذاب فانه كائن لأمحالة عن قريب [ كَأَنَّهُم يُوم يَرَون ما يُوعَدُون] من العذاب [لَم يَلْبَنُوا] في التنعم والدّنيا [ إلا ساعة من ننهار] يعنى ان المكث في الدّنيا و ان كان اطول زمان ليس الاكساعة فمالك تستعجل العذاب الوارد عليهم عن قريبً [بَلاغ] خبر مبتدء محذوف و الجملة صفة ساعة ، اوجواب لسؤال مقدر اي هذه الساعة ليست لتمتعهم بلهي بلاغ لهم الى يوم يرونه فهو تسلية "اخرى له (ص) وعليَّة اخرى لهيه عن الاستعجال، اوهذا اللَّبِثْ بلاغ لهم الى هذا اليوم ، اومبتدء خبرٍ محذوف أي لهم بلاغ سيبلغون الى هذا اليوم فلا تستعجل، أولهم بلاغ إلى هذا اليوم الآن فانظر حتى ترى فان الكلُّ بوجه في نظر البصير في القيامة والحساب، اوالمعنى هذاالقرآن،اوهذهالمواعظ والتَّهديدات، اوولاية على (ع) تبليغ منك لرسالتك فلاتكترت بهم قبلوا اوردوا [ فَهَلْ يُهْلَكُ ] عن الحيوة الانسانية [ إلَّا الْقَوْمُ الْفُاسِقُونَ] الخارجون عن طاعة ولاة الامر فلاتحزن على الهالكين ، قيل: ماجاءفي الرّجاء شيء "اقوىمن هذه الآية .



وتسمّى ايضاًسورة القتال، مدنيّة، وقيل: غير آية منها نزلت على النّبيّ (ص)وهويريد المدينة وجعل ينظر الى البيت وهويبكى حزناً فنزلت وهى قوله تعالى: وكأيّن من قريةٍ هى اشدّ قوّة (الأية) وهى اربعون آيةً. لِبَبِ لَكُلُ الْإِلَى اللَّهِ اللَّهُ عَنْ سَبِيل اللَّهُ إِلَى اللَّهُ عَنْ سَبِيل اللَّهُ اللَّ [الَّذَهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْتَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

This file was downloaded from QuranicThought.com



والجاحدين لولايته وانكانت الآيات بظواهرهاعامة لكن المنظور منها ذلكت كما نشير اليهفي مواقعه؛ فقوله اللَّدين كفر واظاهره اعم من الكفر بالله او بالرّسول (ص) او بالآخرة او بعليّ (ع) وولايته، لكنّ المقصود الكفر بالولاية بقرينة قرله صدّوا عن سبيل الله فان سبيل الله ليس الاالولاية سواء جعل صدوا بمعنى اعرضوا اومنعوا [أَضَلَّ أَعْمالَهُم] التي عملوها في الاسلام، القمتي قال: نز لت في اصحاب رسول الله (ص) المَّذين ارتدَّوا بعد رسول الله (ص) وغصبوا اهل بيته حقتهم، وصدّواعن امير المؤمنين (ع) وعن ولاية الاثمة (ع) [وَ الَّذِينَ أَمَّنُوا] بالبيعة العامّة اي اسلموا [وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ] اللازمة لبيعتهم العامّة [ وَأَمَنُوا بِمَا نُزِّلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ] في عليّ (ع) بقبول ولايته والبيعة معه [وَهُوَالْحَقُّ] اىالولايةالتينز لتعلى محمَّد (ص) هيالحق [مِنْرَبِّهِمْ كَفَّرَ عَنْهُمْ] أزال عنهم [سَيَّئاتِهِمْ وَأَصْلَحَ بِالْبَهُمْ] حالهم أو قلبهم ، قال القمبيّ : نزلت في ابي ذرٍّ وسلمان وعمَّارٍ ومقداد لم ينقضوا العهد وآمنوا بمانزل على محمَّدٍ (ص) اى ثبتوا على الولاية التي أنزلها الله و هو الحقَّ يعني امبر المؤمنين (غُ) [ذُلِّكَ] الاضلال وتكفير السينات واصلاح الحال [باكَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا] بالولاية [اتَّبَعُوا الْباطِل] اي اهواءهم واعداء امير المؤمنين (ع) [وَأَنَّ الَّذِينَ أَمَنُوا اتَّبَعُوا الْحَقَّ] الولاية وامير المؤمنين [مِنْ رَبِّهِمْ كَذَلِكَ] الضّرب لمثل علي (ع) وعدو مبنحو العموم المذى لا يلتفت اليه اعداء آل محمد (ص) حتى يسقطوه [يَضْرِبُ اللهُ لِلنَّاسِ أَمْثًا لَهُم] اى اوصافهم او حكاياتهم اوالامثال التي تشبه احوالهم [فَرِادًا لَقَيتُ مُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرِّقَّاب] فاضر بوهم ضرب الرِّقاب [ حَتَّى إذا أَنْخَنْتُمُو هُمْ فَشُدُّوا الْوَثْاقَ ] يعنى فاسروهم واحفظوهم بالوثاق ، والوثاق بالكسر والفتح ما يوثق به [فَبِامَّ أَمَنًّا] اي تمنُّون منا { بَعْدُ وَإِمَّ إِنَّهَا } تخبير بين المن والفداء ، او بيان لفائدة الحكم السابق من دون تعرّض لحكم المن والفداء [حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزُ أَرَهُا] بيان لغاية ضرب الرّقاب وشدّالوثاق يعنى . ان ضرب الرّقاب و اسرالرّجال ليس الامادامالحرب قائمة فاذا انقضت الحرب فلا تتعرّضوا لهم ، اوالمعنى حتّى لايبقى محاربٌ وحرب في بلاد كم فيكون رفع المحاربة من البين علَّة َّغاثيَّة "للمحاربة، عن الصَّادق (ع) انَّه قال: كان ابي يقول : ان للحرب حكمين ؛ اذاكانت الحرب قائمة لم تضع اوزارها ولم يثخن اهلها فكلَّ اسير إخذ في تلكتُ · الحال فان الامام فيه بالخيار، ان شاء ضرب عنقه و ان شاء قطع يده ورجله من خلاف بغير حسَّم <sup>(١)</sup>وتركه يتشحُّط في دمه حتمي بموت وهوقول الله عزّ وجلَّ : ا أَماجز اءا لَذَين يحاربو نِ اللهُ (الآية) قال والحكم الآخر اذاوضعت الحرب اوزارها وأثخن اهلها فكلّ اسيراخذ على تلكثالحال فكان فيايديهم فالامام فيه بالخيار ان شاء من عليهم فأرسلهم، وان شاء فاداهم انفسهم، وان شاء استعبدهم فصاروا عبيداً [ذٰلِكَ] اىالامروالسنة بحسبالاسبابذلك،اوذلك حكم الله بحسب الاسباب، اوخذوا ذلك والزموه بحسب الاسباب [ وَ ] لكن [ لَوْ يَشْاء اللهُ لَا نْتَصَرَ مِنْهُمْ ] من دون امركم بقنائهم [وَلَكِنْ] بأمركم بقنائهم [لِيَبْلُوَبَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ] فان في الجهاد تحصيل خصال عظيمة لايمكن تحصيلها الابه، وتهديداً عظيماً للكفَّارحتي يرغبوا في التَّو يتقبل الاستيصال [وَالَّذِينَ قُتِلُوا في سَبِيل اللهِ] قرى قتار امجر دامينياً للمفعول، وقرى قاتلوا [فَلَنْ يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ سَيَهْد بِهِمْ] الى ما ينبغي ان يُهدوا اليه من

د بغير تطع الدم فنى الصّحاح حسمته، قطعته فانحسم، و منه حسم العرق .



الجزءالمسادسوالعشرون .

الكمالات الانسانية و درجات الجنان [ وَيُصْلِحُ بِالَهُمْ ] حتى لايكون حين تلذَّذاتهم الانسانيَّة ما يغيّر حالهم **لَوَيُ**دْخِلُهُمُ الْجَنَّةَ عَرَّفَهَالَهُمَ] جواب لسؤال مقدّر اوحال والمعنى ان الجنة عرّفهاالله لهم بان فيهاماتشتهيه الانفس وتلذ الاعبن وفيه البّذي ما خطر على قلب بشر [ يا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا الله يَنْصُر ْكُمْ ] قدمضي في سورة الحجّ بيان لهذه الآية [وَيُشَبِّتْ ٱقْدْامَكُمْ ] في دينكم الّذي هوولاية عليّ (ع) [وَ الَّذِينَ كَفَرُوا] بالولاية [فَتَعْسَّالَهُمْ ] تعسوا تعساً لهم والتَّعس الهلاك والعثار والتسقوط والتَّشرَ والبعد والانحطاط ، والفعل كمنع وسمع ، ويستعمل متعدّياً فيقال : تعسه الله مثل اتعسه الله [وَأَضَلَّ أَعْمَالَهُمْ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَرِهُوا ما أَنْزَلَ اللهُ] في على إع)، كذاروى عن الباقر (ع) الاانة كَشط الاسم [فَأَحْبَطَ أَعْمَالَهُمْ أَفَلَمْ بَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ] اي ارض الطبع اوارض القرآن اوالاخبار او السير او ارض العالم الصّغير [فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذينَ مِنْ قَبْلِهِمْ] ممِّن كذَّب بآيات اللهولم يصدّق خلفاءالله حتى يتنبتهو القبح فعلهم وتكذيبهم وعقوبته [دَمَّر اللهُ عَلَيْهُمْ] دمركنصر ودمرّ من التّفعيل اهلك ، ودمر دموراً هجم هجوم التشرّ و دخل بغير اذن [ وَ لِلْكُافِرِينَ ] بالولاية [أمْثْالُهاذَلِك] التدمير [بِأَنَّاللهُ مَوْلَى الَّذِينَ أَمَنُوا] بالولاية لاالذين كفروا بها [وَأَنَّ الْكَافِرِينَ] بالولاية [لأمَوْلَى لَهُمْ إِنَّ اللهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ أَمَنُوا] مستأنفة جواب لسؤال مقدّركانة قبل: مايفعل الله بهم فيكونه مولى لهم؟- وما يفعل بالكافرين فيكونهم لامولى لهم؟- والمراد بالإيمان البيعة الخاصّةالولويّةاوالحالة الحاصلة بها ، او البيعة العامة النبوية، والمراد بالعمل الصّالح البيعة الخاصة [وعملُوا الصَّالِحاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِيهَا الْأَنْهارُوَالَّذِينَ كَفَرُوا] بولاية ولى امرهم [يَتَمَتَّعُونَ] بتلذ ذول [وَيَأْكُلُونَ كَما تَأْكُلُ الأَنعام] بعنى يتمتعون كالانعام من غير نظر إلى عاقبتهم وعاقبة تمتعهم [وَالنَّارُ مَشْوِيَّ لَهُمْ وَكَمَّأَيِّنْ مِنْ قَرْيَةٍ هِي أَشَدَّ قُوَّةً مِنْقَرْ يَتِكَ الَّتِي أَخْرَجَتْكَ] وهي مكنة [أَهْلَكْناهُم فَلَاناصِر لَهُمْ أَفَمَنْ كَانَ] بعني الم يكن عندناتميز فمن كان [ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ ] و هو على (ع) كما مضى في سورة هود [ كَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ وَاتَّبَعُوا أَهُو أَتَهُمُ إَنْ مَا الباقر (ع) هم المنافقون [ مَثَلُ الْجَنَّةِ ] جواب مؤال مقدّركانة قيل: ما وصف الجنة الموعودة للمؤمنين وحكايتها؟ فقال: وصف الجنَّة [الَّتبي وُعِدُ الْمُتَّقُونَ فَهِيهَا أَنْهَا رَّمِنْ مَاءٍ غَيْرِ أُسِنٍ] غير متغبَّر بحسب الطّعم والرّيح واللّون والجملة خبرالمثل، واكتفى عن الرّابط بكونها عين المبتدأ [ وَأَنَّهَا رُّمِنْ لَبَنِ لَمْ يَتَغَيَّرُ طَعْمَهُ وَأَنْهَارُ مِنْخَمْرِ لَذَّةً لِلشَّارِبِينَ] مصدر بمعنى الوصف او وصف ، وخمر الجنَّة لاحرمة فيها ولا نجاسة ولاغائلة حمار ولانتن ريح ولامرارة طعم ولذلك وصفها باللدة [ وَأَنْهارُ مِنْ عَسَلَ مُصَفّى] مما يخالط العسل الدُّنيويّ [وَلَهُمْ فيهامِنْ كُلِّ الشَّمَر اتِ] الدَّنيوية والاُخروية من ثمرات العلوم والْمشاهدات والتسبيح والتّحميد [وَمَغْفِرَةُ مِنْ رَبِّهِمْ] فوق الكل [كَمَنْ هُوَ خَالِدٌ فِي النَّارِ] خبر مبتدء محذوف إي امن كان في الجنة في تلك النَّعم كمن هو خالدٌ في النَّار [ وَسُقُوا ماءً حَميمًا ] مسخناً وقد يكون الحميم بمعنى الماء البارد و لكن المراد ههنا الاوّل [فَقَطَّعَ أَمْعاءَهُمْ] من فرط حرارته ، وهذا مقابل الانهار التي وعد المتقون [ وَمِنْهُمْ ] من المنافقين



[مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتّى إِذَاخَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ] بعنى ان مقصودهم من الاستماع الاستهزاء بك او المعنى منهم من هومطبوع على قلبه فيستمعون اليك ولا يفهمون كلامك حتى اذا خرجوا من عندك [ قَالُوا ] لعدم تفطنهم بكلامك [ لِلَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ أَنِفًا أُولَتَكَ الَّذِينَ طَيعَ اللهُ عَلَى قُلُو بِهِمْ وَ اتَّبعُوا الْهوا العد وَ الَّذِينَ اهْتَدُوا ] الى ولاية على (ع) [ زادَهُمْ] الله، اومحمد (ص) ، اوماقال محمد (ص) ، اواستهز اء المنافقين اهدى وَ أَتَدِيهُمُ] الضمير الفاعل واحد من المذكورات [ تَقُو يهُمْ] يعنى صارسباً لا تصافهم بالتقوى اللاثقة بهم او اتقام ثواب تقويهم من العلم والذكاوة [ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَة أَنْ تَنْقُرُ عَلَيْ عَالَ محمد (ص) ، اواستهز اء المنافقين او تقدير اللام و تعليل لا نتظارهم [ بَعْنَةً فَقَدْ جاءَ أَشُر أُطُها ] جمع الشرط بالتحريك معنى العلامة فان من علاماتها فى العالم الكبير بعنة محمد (ص) وانشقاق القمر ونزول آخوالكتاعة أن تُتَأْتِبَهُمْ] بعدل من التساعة بدل الاشتمال ، ودقون من عالمه العلوى فيه ثم التعلم والذكاوة [ فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعة أَنْ مَا أُول الاشراط نزول و بتقدير اللام و تعليل لانتظارهم [ بَعْنَةً فَقَدَ جاءَ أَشُر أُطُها ] جمع الشرط بالتحريك معنى العلامة فان من علاماتها فى العالم الكبير بعنة محمد (ص) وانشقاق القمر ونزول آخر الكتب ، وفى العالم الصنيراول الأسواط نزول و دوثوره ، وقرى أن تأنهم بكسران وجزم تأ تهم وجوابه فقد جاءاشر اطها يعنى ان تأنهم بعنة قلاغروفي فالاشراط نزول العقل من عالمه العلوى فيه ثم التغيرات اتى تكون فيه ثم الامراض التى تود عليه وغيرذلك مما يدل على زواله و دووره، وقرى أن تأنهم بكسران وجزم تأ تهم وجوابه فقد حاء اشراطها يعنى ان تأنهم بعنة قلاغروفي فقد جاء اشراطها، و دوثوره ، وقرى في قالمالم الكبير من من التى تكون فيه ثم الامراض التى تو دو عيونونك ما ما يم يعنه فلاغروفي فقد واله و دوروان يكون فاعل جاء تهم ذكر يهم ، عن النتبى (ص) ان من اشراط الساعة ان يوفع العلم ، ويظهر الجها، و وبشرب الخمر ، ويغشو الزنا ، ويقل الرُجال ، وتكثر النساء ، حتى ان الخمسين امرأة فيهن واحد من الرّجال ،

و قال القمتي : ان ابن عبّاس قال : حججنا مع رسول الله (ص) حجّة الوداع فأخذ بحلقة حديث باب الكعبة ثم اقبل علينابوجهة فقال : الا أخبر كم باشراط السّاعة ؟ فكان ادنى النّاس منه في احوال النّاس يومئذ سلمان رحمه الله فقال : بلى بارسول الله (ص) ، فقال : ان من اشراط القيامة اضاعة في آخر الزّمان الصّلوات ، و انتباع الشهوات ، و الميل مع الاهواء ، و تعظيم اصحاب المال ، و بيع الدّين

بالدنيا، فعندها يذاب قلب المؤمن في جوفه كما يذاب الملح في الماءمما يرى من المنكر فلايستطيع ان يغيره ، قال سلمان : و ان هذا لكائن يارسول الله (ص) ؟ - قال ، اى والذي نفسى بيده ، يا سلمان ان عندها يليهم امراء جورة ، و و زراء فسقة ، وعرفاء ظلمة ، و امناء خونة ، نقال سلمان : وان هذا لكائن يارسول الله (ص) ؟ - قال : اى والذي نفسى بيده ، يا سلمان ان عندها يليهم امراء جورة ، و و زراء فسقة ، وعرفاء ظلمة ، و امناء خونة ، نقال سلمان : وان هذا لكائن يارسول الله (ص) ؟ - قال : اى والذي نفسى بيده ، يا سلمان ان عندها يكون المنكر معروفاً والمعروف منكراً ، و يؤ تمن الخائن و يخون الامين ، و يصدق الكاذب و يكذ ب الصادق ، قال ملمان : وان هذا لكائن يا رسول الله (ص) ؟ - قال : اى والذي نفسى بيده ، يا سلمان فعندها بيده ، يا سلمان ان عندها يكون المنكر معروفاً والمعروف منكراً ، و يؤ تمن الخائن و يخون الامين ، و يصدق الكاذب و يكون امارة النساء ومشاورة الاماء وقعود الصبيان على المنابر و يكون الكذب ظرفاً (<sup>1)</sup> والزكوة مغرماً و الفي معنماً ، و يحذو المرق اللذي نفسى بيده ، يا سلمان فعندها اي ويخون الديه و يبر صدينه و يطلع الكوكب المذابر و يكون الكذب ظرفاً (<sup>1)</sup> والزكوة مغرماً و الفي منماً ، و يحذو الذي نفسى بيده ، يا سلمان و يكون الكذب ظرفاً (<sup>1)</sup> والزكوة مغرماً و الفي معنماً ، و والذي نفسى بيده ، يا سلمان و و يحذو المراب الذي و يكون الكذب ظرفاً (<sup>1)</sup> والزكوة مغرماً و الفي منماً ، و يحذو الذي نفسى بيده ، يا سلمان و و يحذو الذي نفي منها ، و يرحذو الذي منها ، و يحذو المراب الله و يكون الكذب ظرفاً (<sup>1)</sup> والزكوة مغرماً و الفي منماً ، و و الذي نفلي من المان و الذي و و الذي المان ذوان قداماً بي منه مانه و يحذو المراب الله و يرفي الماء و و ينه الكرام غيظاً ، و والذي نفس ينده ، يا المان في مراب اله و ينه قال الكرام غيظاً ، و والذي نفان الما مرفي اله و يرفي الماء منه ، و مان هذا لكان يارسول الله (ص) ؟ - قال ، ما و و يحذو الذي نفي يارسول الله المان ، و يكون المطر قيظا و يرم م غلاً ، و والذي نفرا ، و والذي من ما و وان هذا لكان يارسول الله مان ، و والذي من مرفي و والغرام م مانه ما المان : وان هذا لكان يارسول الله ، و والذي منه ما و و و و و والذي و والذي من والذي المان ، و والذي من ما و و و والذي من ما و و و وال ه ما مان : وان هذا لكان يا رسول الذي ما مو م

الا الفتيان .



الجزءالمسادس والعشرون

سلمان : وإنَّ هذا لكائن يا رسول الله (ص)؟ ـ قال : أي والَّذي نفسي بيده ، يا سلمان وعندها يكتفي الرَّجال بالرّجال والنّساء بالنّساء و يُغار() على الغلمان كما يُغارعلى الجارية في بيت اهلها ، و تشبّه الرّجال بالنّساء والنّساء بالرّجال وتركبن ذوات الفروج السروج فعليهن من امَّتي لعنةالله ، قال سلمان : وان هذا لكانن يارسول الله (ص)؟\_ قال: اي واللذي نفسي بيده ، باسلمان ان عندها تزخرف المساجد كما ترزخرف البيم والكنائس و تحلمي المصاحف وتطول المنارات و تكثرالصَّفوف بقلوبٍ متباغضة والسن مختلفة ، قال سلمان : وان َّهذالكائن يارسول الله (ص)؟\_ قال : اي والندى نفسى بيده ، ياسلمان وعندها تحلّى ذكور أمتى بالله هب ويلبسون الحرير والديباج ويتخذون جلود النمور صفافاً (٢)، قال سلمان : وإن َّهذا لكائن يا رسول الله (ص) ؟ ـ قال : إي والَّذي نفسي بيده ، ياسلمان وعندها يظهر الرَّبا ويتعاملون بالعيبنة (٢) والرّشي، ويوضع الدّين وترفع الدّنيا، قال سلمان: وان هذالكائن بارسول الله (ص) ؟-قال: اي والّذي نفسى بيده، ياسلمان وعندها يكثرالط لاق فلا يقام لله حدُّولن يضر واالله شيئًا، قال سلمان : وان هذا لكائن يارسول الله (ص) ؟-قال : اي والّذي نفسي بيده ، ياسلمان وعندها تظهرالمغنّيات والمعازف() و تليهم اشرار امّتي ، قال سلمان : و ان هذا لكائن يا رسول الله (ص) ؟- قال : اي و الذي نفسي بيده ، يا سلمان و عندها يحجَّ اغنياء امتى للنزهة ، و يحجّ اوساطهم للتّجارة ، و بحجّ فقراؤهم للرّياوالسمعة فعندها تكون اقوام بتعلّمون القرآن لغيرانة و يتّخذونه مز امير، و يكون اقوام يتفقَّهون لغير الله، ويكثر اولاد الزَّنا ويتغنَّون بالقرآن ويتهافتون (°) بالدَّنيا ، قال سلمان : وان ً هذا لكائن يا رسول الله (ص)؟- قال: اي والذي نفسي بيده، باسلمان ذلك إذاانتهكت المحارم واكتسبت المآثم، وسُلَّط الاشرار علىالاخيار، ويفشوالكذب ، و تظهر اللّجاجة ، وتفشوالفاقة ، و يتباهون في اللّباس ، و يمطّرون في غير اوان المطر ، ويستحسنون الكوبة(") والمعازف ، وينكرون الامر بالمعروف والنهى عز المنكرحتي يكون المؤمن في ذلك الزّمان اذل من الأمة ويظهر قراءهم وعباًدهم فيما بينهم التلاوم فاولتكث يدعون في ملكوت السماوات الارجاس الانجاس، قال سلمان : وان هذا لكائن يارسول الله (ص)؟- قال: اي والمَّذي نفسي بيده ، باسلمان فعندها لا يخشى الغني الاالفقر حتى ان السائل يسئل فيما بين الجمعتين لا يصيب احداً يضع في كف شيئاً، قال سلمان : وان هذا لكائن يارسول الله (ص) ؟-قال : اى والذى نفسى بيده ، باسلمان عندها يتكلُّم الرُّوبَيَّضَة ، فقال سلمان : وماالرَّوبَيْضَة يارسول الله (ص) ؟ ا فداك ابي وامتي ، قال: يتكلّم في امرالعامة من لم يكن يتكلّم ، فلم يلبثوا الاقليلاً حتّى تخور الارض خورة فلا يظن كل قوما لاانهاخارت في ناحيتهم فبمكثون ماشاءاندة م ينكثون في مكثهم فتلقى لهم الارض افلاذ<sup>(٧)</sup> كبدها ذهباً وفضة ، ثم اومي بيده الي الاساطين فقال : مثل هذا ؛ فيومنذ لا ينفع ذهبٌ ولا فضَّة " فهذا معنى قوله : فقد جاء اشر اطها [فَاعْلَمْ] بعنى اذا علمت ذلك فاعلم [ أَنَّهُ لا إله الله وَ اسْتَغْفِر ْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِناتِ وَالله يُعْلَمُ مُتَقَلَّبَكُمْ ] تقلبكم وانتقالاتكم فان لكم انتقالات من اوّل استقرار نطفكم وموادّكم في الارحام الي آخر الدّنيا و هكذافي البرازخ الى الاعراف، اومحال تقلَّبكم من مراتب الدَّنيا والبرازخ [وَمَشُو بِكُمَّ] في مراتب الآخرة التي هي كثيرة بحسب مراتب النَّاس [ وَيَقُولُ الَّذِينَ أَمَنُوا لَوْ لاَنُزَّ لَتْسُورَةُ ] في امر الجهاد او مطلقة و المراد بالمؤمنين مطلق المسلمين اوالمنافقون منهم اوالمؤمنون بالبيعة الخاصة الولوية [فَـاِذًا أَنْزِ لَتْ سُورَةُمّ حْكَمَةً]

 (۱) اغار اهله تزوّج عليها . (۲) الصّفف = ما يلبس تحت الدرع . (۲) بيم العينة = بيم الشّىءالى اجل بزيادة على ثمنه . (٤) المعازف = آلات الطّرب كالطّنبور و العود . (٥) اى يتفاخرون ويتسابقون ، تهافت على الشّيىء بمعنى تساقط و تنابع واكثر استعماله فى الشّر . (٦) الكوبة = النّرد و الشّطرنج و الطّبل الصّغير و البربط .
(٢) الفلّد = كبد البعير و افلا ذالارض كنوزها .



مبيَّنة المعنى والمقصود ، اوغير مايتطرق فيه النَّسخ، اوعز بمة احكامهالارخُصٌ [وَذُكِرَ فَيهِهَا الْقِتْ الْ] يعنى ذكر فيهاالحكم بالقتال على سبيل العزيمة [رَأَيْتَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضَّ ] الدِّين هم بعض السائلين اورأيت السائلين لكنَّه وضع الظّاهر موضع المضمر لذمَّهم وبيانُ علَّةالحكم ، او رأيت الَّذين في قلو بهم مرض وهم غير السائلين [يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ نَظَرَ الْمَغْشِيَّ عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ] لشدة خوفهم ودهشتهم [ فَأَوْلَى لَهُمْ ] كلمة تهديد وزجركأنه نقلمن اصله وصارمن قبيل اسماءالاصوات، اومن قبيل الامثال لايغير وكان فيالاصل فعلاً من الولى بمعنىالقرب، او من آل بمعنى رجع مقلو باً او وصفاً منهما، او من الويل ، او بمعنى احرى ، وسيجيء تفصيله في سورة القيامة وعلى هذافهوخبر وقوله تعالى [طاعَةٌ وَقَوْلُ مَعْرُوفٌ] مبتدءه، اوطاعة مبتدءخبره محذوف اي خير، وقرئ يقولون طاعة ، وحيننذ يكون المعنى يقولون لناطاعة وقول معروف [ فَبِاذًا عَزَمَ الْأَهْرُ ] عز موا على الامر جدوا فيه وقطعوا على فعله وعزم الامر بمعنى ُعز معليه [فَلَوْ صَماكَةُوا اللهُ] فيماقالوالولاانز لسورة اي فيما يستفاد منه من الحرص علىالجهاد او في مطلق ما قالوا وأقرّوا بلسانهم من الايمان والتّصديق بالله والرّسول (ص) وقبول الاحكام ، اوفيما اقرّوا به من امارة على (ع) والنسليم عليه بإمرة المؤمنين [لَكُمَانَ خَيْرًا لَهُمْ] ممَّا يزعمونه خيراً من ابّام الدّنياوتمتعاتها [فَهَلْ عَسَيْتُم إِنْ تَوَلَّيْتُم ] عن على (ع) او ان توليتم امور النّاس، وقرئ ان توليتم بالبناء للمفعول اي ان تو لا كم النّاس [ أَنْ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ] يعنى ان تولّيتم لم يكن لكم شأن سوى الافساد فينبغي لكم ان لاترجوا غيره حين التولتي [وَتَفَطَّعُوا أَرْحُامَكُم ] الصورية والمعنوية [أولينك] النفات من الخطاب الى النبية [الكذين] لَعَنَّهُمُ اللهُ فَأَصَّمَّهُمْ وَأَعْمَى أَبْصْارَهُمْ ] بعني اصمه عن ادراك الجهة الاخروبة من المسموعات واعمى ابصارهم كذلك [أ] يقدرون على التأمل في الآبات والقرآن [فَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْ أَنَامَ عَلى قُلُوب آقفالُها] فلايقدرون على التدبر، ونكر القلوب مع ان المتاسب ان يقول ام على قلو بهم للاشعار بان القلوب التي عليها اقفالها كأنتها ليست قلوب الانسان فلا يضاف اليهم ، او انتها لغاية حقارتها كأنتها لابمكن ان تعرّف ، و اضافة الاقفال الي القلوب للاشارة الى ان ً اقفال القلوب منسنخ القلوب لامنجنس الاقفال الصّوريَّة وقد مضي في اوَّل البقرة ان ككل ُّ من القلوب روزنة " الى الملكوت العليا و روزنة " الى الملكوت السفلي، و باعتبار لكلَّ بابَّ الى الملكوت العليا ، و بابّ اللى الملكوت السفلي ، وإذا انفتح كلِّ من البابين اغلق الآخر [إنَّ الَّذِينَ ارْتَدُّوا عَلَى أَدْبَار هِمْ] شبته السالك على طريق الدين بمن سلكك طريقاً، والرَّاجع عن الدِّين بمن ارتد عن الطَّريق على دَبَّره وهذا حَال المسلمين الذين أسلموا بمحمد (ص) ثم خالفوه في أوامره [مِنْ بَعْدِماتَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى] بقول الله وقول رسوله والمراد بالهدى الولاية وطريقها وقد بيّنهاالله تعالى في عدّة آيات وبيّنها رسول الله (ص) في عدّة مواضع ، وقد ورد في خبر إنه (ص) اخذالبيعةمنهم في عشرة مواطن وفي خبر آخر : اخذالبيعة عنهم يوم الغدير ثلاث مرات [الشَّيْطانُسَوَّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ] امليت له في غيته اطلت ، والبعير وسعت له في قيده، واملى الله له امهله [ذٰلِكَباَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذينَ كَرهُوا مَانَزَّ لَ اللهُ] في على (ع) وخلافته [سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ الْأَمْرِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِسْرَارَهُمْ ] قرئ مصدر أوجَمعًا، قال الصّادق (ع) : فلان وفلان ارتدوا عن الأيمان في ترك ولاية امير المؤمنين (ع) قال : نزلت والله فيهما وفي اتباعهما وهو قول الله عزَّ وجلَّ الَّذي نزَّل به جبرتيل على محمَّد (ص) ذلك بأنتَّهم قالوا للَّذين كرهوا ما نزَّل الله في عليَّ (ع) سنطيعكم في بعض الامر قال: دعوا بني امية الى ميثاقهما "لا يصيروا الامر فينابعد النّبيّ (ص) ولا يعطونا من الخمس شيئاً

توفيتيا (وَرَيْنَ الْوَكَالَةُ عَلَيْهُ الْمَدَى الْعَكَارُ الْعَكَانُ الْعَكَانُ الْعَكَانُ الْعَكَانُ الْعَك THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT سورة محمد

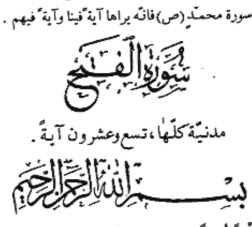
٨٧

الجزءالآسادس والعشرون

وقالوا : ان اعطيناهم ايمّاه لم يحتاجوا الى شيء ولم يبالوا ان لا يكون الامر فيهم فقالوا : سنطيعكم في بعض الامرالذي دعوتمونا اليه وهوالخمس ان لانعطيهم منه شيئاً والذي نزَّلانة ما افترض علىخلقه من ولاية اميرالمؤمنين (ع) وكان معهم ابوعبيدة وكان كاتبهم فانزل الله ام ابر مو المر أفا نامبر مون ام يحسبون الانسمع سرَّهم ونجو يهم (الآية) و عنهما (ع) انتهم بنو امبتة كرهوا ما نزَّل الله في ولاية عليَّ (ع) [ فَكَيْفَ] يكون حالَهم اوكيف يحتاجون [ إذًا تَوَقَّتْهُمُ الْمَلائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَ أَدْبَارَهُمْ ذَٰلِكَ] الضّرب [بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا ما أَسْخَطَ اللهُ وَ كَرِهُوا رِضْو انَّهُ] من ولابة على (ع)فان الرّحمةوالرّضاوالرّضوان والنّعمة كلّهاولابة على (ع) [فَأَحْبَط] الله اوَّ ذلكُ الاتّباع والكراهة [أعْمالَهُمْ] عنالباقر(ع) قال : كرهوا عليّاً (ع) امرالله بولايته يوم بدرٍ ويوم حنينٍ وببطن نخلة ويوم الترّروية ويومعرفة نزلت فيه خمس عشرة آيةفي الحجّة التي صّد فيهارسول الله (ص)عن الم الحرام وبالجحفة وبخم والمرادبحبط الاعمال حبط ماعملوها في الاسلام [أم حَسِبَ الَّذِينَ في قُلُوبِ هم مَرَضٌ اَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللهُ] ان لن يظهرانة [اَضْخْانَهُمْ] لرسوله وللمؤمنين يعنى ان "هذا ظن ُّفاسدٌ ونحن نخرج اضغانهم [وَلَوْنَشَاءُ لَأَرَيْنَا كَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُمْ بِسِيمًاهُمْ] يعنى لونشاء تعريفهم لك لأريناكهم حتى تعرفهم بسيماهم ونفاقهم الباطني [وَلَتَعْرِ فَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ] انام تكن تعرفهم بسيماهم، ويجوز ان يكون الخطاب لمحمد (ص) وان يكون لغيرمعيّن والمراد بلحن القول فحواه ومقصودهمن الكناية والتورية والتعريض، اوامالته الي جهة التعريض والتورية، وعنابي سعيد الخدري قال: لحن القول بغضهم على بن ابي طالب (ع) قال: وكنَّا نعرف المنافقين على عهد رسول الله (ص) ببغضهم على بن ابي طالب (ع) ، وعن انس : انه ما خفي منافق على عهد رسول الله (ص) بعد هذه الآية [وَاللهُ يَعْلَمُ أَعْمَالَكُم ] اسررتموها او اعلنتموها [ وَلَنْبَلُوَنْكُم ] بالامر بالجهاد او بمطلق التكليف او بالبلايا وحوادث الدّهر ، او بالخطرات ووسوسة الشيطان والقائه الشبَّ في قلو بكم [حَتّى نُعْلَمَ الْمُجْاهِدِينَ مِنْكُمْ] يعنى حتى يظهرعلمنا او نعلم في مظاهرنا [وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُوَ أَخْبَارَ كُمْ] التي تخبرونها عن انفسكم من انكم آمنتم بالله ورسوله وصدقتم رسوله فيما جاءبه ، او نَبلُو انحباركم التي يخبرون عنكم من انتكم دبترتم خلاف ما قاله الرّسول (ص)ٍ في عليٍّ (ع)، او نبلو اخبار كم التي تخبرونها عن غير كم، وقرئ الافعال الثلاثة بالغيبة ايضاً [ إنَّ الَّذينَ كَفَرُوا] بالولاية [ وَصَدُّوا ] اعرضوا او منعوا غيرهم [ عَنْ سَبِيل الله ] الذي هو عليٌّ (ع) وولايته [ وَشأقُوا الرَّسُولَ ] خالفوه او انعبوه في اهل بيته بعد اخذه الميثاق عليهم بولايته [ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُدَى لَنْ يَضُورُوا اللهُ شَيْئًا] اولن بضر وك اولن بضر واعلياً (ع) [وَسَيُحْبِطُ أَعْمَالَهُم] التي عملوها في الاسلام [يا أيُّهَا الَّذينَ أُمَنُوا ] بعدما اظهر انَّ الَّذين لم يطيعوا رسوله في خلافة على ﴿ ع ﴾ سيحبط اعمالهم نادى المؤمنين تلطَّفاً بهم فقال : [ أَطِيعُوا اللهُ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ ] فيما امراكم به من ولاية على (ع) حتى لا يبطل اعمالكم [وَلا تُبْطِلُوا] بترك طاعتهما [أعْمالكُمْ إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا] بالولاية [ وَصَدُّوا عَنْ سَبِيل الله ] الذي هو الولاية كرره لكونه المقصود من السورة المباركة [تُمَّ ماتُوا وَهُمْ كُفَّ أَرْفَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُم] ابدا [فَلا تَعِنوا] لاتضعُفوا ابتهاالمؤمنون عن المجاهدة والقتال مع الكفَّار، او عن المجاهدة والمحاجَّة مع المنافقين المخاصمين لعلي (ع) [وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْم ] اى ولا تدعوا الى الصّلح لضعفكم عن مخاصمتهم ، او لفظ الواو بمعنى مع و بعده



ان مقدّرة [وَ أَنْتُمُ الْأَعْلُونَ] بعني لاتهنوا ولاتدعوا الىالصّلح في حال علو كم عليهم اوليس المقصود تقييدالنّهي بحال العلوَّ بل هوحال في معنى التعليل لا التقبيد [وَ اللهُ مَعَكُمٌ] هذه الجملة يؤيَّد المعنى الثَّاني [ وَكُنْ يَتِرَ كُمْ ٢٦ أَعْمَالُكُمْ] لن يضرُّوكم من اعمالكم يعنى لن يضيع اعمالُكُمَّ [إِنَّمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيا الْعِبُّ وَلَهُوّ] قد تكرَّر في ماسلف بيان اللعب واللهوفاذا كان الدنيالعب الاطفال فمالكم تتعلقون بهاوتضعفون لذلكك عن مقاتلتهم اومحاجتهم [وَإِنْ تُؤْمِنُوا] بعلى إن [ وَتَمَّقُوا ] عن مخالفته [ يُؤْتِكُمْ أُجُورَ كُمْ وَلا يَسْتَلْكُمْ أَمُوالكُمْ ] يعنى ان لم تؤمنوا بعليٍّ (ع) ولم تشقوا عن مخالفته يسألكم اموالكم اعتباراً لمفهوم المخالفة ، اوالمعنى ان تؤمنوا يؤ تكم اعواض أعمالكم ولايسألكم جميع اموالكم حتى تثقل عليكم الايمان به، والضَّمير في يؤ تكم ويستلكم بله او لمحمدٌ (ص) اولعليٍّ (ع) [إِنْ يَسْأَلْكُمُوهافَيُحْفِكُمْ] اي بجهدكم بمسئلته [تَبْخَلُوا وَيُخْرِجْ أَضْغانَكُمْ ] اي بظهر احقادكم الآتي هي مكمونة في قلو بكم [هُأَأَنْتُمْ هُؤُلاءِ] قدمضي الكلمتان في سورة آل عمران مع بيان لهما [تُدْعَوْنَ لِتُنْفِيقُوا فِي سَبِيل اللهِ ] لا ان تعطوا رسولنا ، وتدعون لتنفقوا شيئاً يسيراً من اموالكم في سبيل الله لا ان تعطوا كثيراً من اموالكم [فَمِنْكُمْ مَنْ يَبْخُلُ] بالانفاق بما فرضالة وبغيره [وَمَنْ يَبْخُلْ فَإِنَّما يَبْخُلُ عَنْ نَفْسِهِ] اي يبخل متجاوراً عن خير نفسه فان" الانفاق كما مضي في اوَّل البقرة مورثٌ لاخذ الاشرف و الاولى وقد مضي هناك ايضاً ان" الانفاقاعم من انفاق المال والقوى والجاه والقوَّةوالانانيَّة [وَاللَّهُ الْغَنِيُّ] فلا بأمركم بالانفاق لحاجة له اليه [وَ أَنْتُمُ الْفُقَرَراءُ] فيأمركم بالانفاق لحاجتكم في استكمالكم إلى الانفاق [وَإِنْ تَتَوَلَّوْا] عن الايمان بعلي (ع) اوعن طاعة الرّسول(ص) فيماامركم به منالانفاق وغيره [يَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَ كُمْ] القمتي قال: يدخلهم في هذاالامر [تُمَّ لَا يَكُونُوا أَمْثَالَكُمْ] في ان يقولوا بافواههم ما ليس في قلو بهم وقد فسرّ القوم الآخر بابناء الموالي في عدّة اخبار، وفي المجمع روى ابوهريرة ان ناسامن اصحاب رسول الله (ص) قالوا: يارسول الله (ص) من هؤلاء التذين ذكر الله في كتابه؟ (وكان سلماناليجنبرسولالله(ص)) فضربٌ يده على فخذ سلمان فقال : هذا وقومه، والمُذينفسي بيده لوكان الايمان منوطاً بالثَّر يمَّا تتناوله رجالٌ من فارس ، وعن الصَّادق(ع) : من اراد ان يعرف حالنا وحال اعدائنافليقرأ



[إنَّا فَتَحْنَالَكَ فَتَحَامُبِينًا] فتح كمنع ضدّ اغلق كفتّح من التّفعيلوافتح، والفتح النّصر كالفتاحة بفتح الحاء، ومنه الاستفتاح وافتتاحدار الحرب والحكم بين الخصمين كالفتاحة بالكسر والضّم " وكالفتح بالضّمتين، ويستعمل في معنى العلم وفي انبساط القلب واتّصاله بعالم الملكوت ومشاهداته، وفيما يصل الي الانسان من جهة الباطن



الجزءالسادس والعشرون

اومنجهة الظرّاهرمن انواع فضل الله والكلّ مناسبٌههنا ، وقد قبل بكلّ منها ببعضهاصر يحاً و ببعضهاتلو يحاً، فقيل : معناه قضينالكث، وقيل: يسرّنا لكث ، وقيل: اعلمناك ، وقيل: ارشدناك ، وقيل: فتحناالبلاد لك، وقيل: اظفرناكعلى الاعداء بالحجّة والمعجز ة حتى لم ببق معاندٌ للاسلام ، وقيل: المراد به فتح مكة له (ص) ، وقيل : المراد به صلح

الحديبية،وقيل: لم يكن فتح اعظم من صلح الحديبية،وذلك ان المشركين اختلطوا بالمسلمين شرح فسمعوا كلامهم فتمكن الاسلام في قلو بهم واسلم في ثلاث سنين خلق كثير وقيل: بو يع محمّد (ص) في صلح الحديبية بالحديبية بيعة الرّضوان واطعم نخيل خيبر، وظهرت الرّوم على فارس، وفرح المسلمون بظهورا هل

الكتاب وهم الرّوم على المجوس اذصدق به قوله تعالى وهم من يعد غلبهم سيغلبو ن؛ وعن الصّادق (ع) قال :سبب نز ول هذهال سورة وهذاالفتح العظيمان اللدعز وجل امررسوله في النوم ان يدخل المسجد الحرام ويطوف ويحدق مع المحلقين فاخبر اصحابه وأمرهم بالخروج فخرجوا ، فلمّانز ل ذاالحليفة (')احرموا بالعمرة وساقوا البُدُن وساق رسول الله (ص) ستة وستتين بدنة واشعرها عنداحرامه واحرموامن ذى المحليفة ملبتين بالعمرة وقدساق من ساق منهم الهدى معرّات مجلكلات ، فلما بلغ قر يشاد لكت بعثوا خالد بن الوليد في مأتي فارس كميناً ليستقبل رسول الله (ص) وكان يعارضه على الجبال فلَما كان في بعض الطّريق حضرت صلوة الظّهر فأذَّن بلال "فصلتي رسول الله (ص) بالنّاس فقال خالدين الوليد: لو كنّا حملنا عليهم وهم في الصلوة لاصبناهم فانتهم لايقطعون صلوتهم ولكن تجيءالآن لهم صلوة اخرى احب اليهم من ضياءا بصارهم فاذادخلوافي الصلوة اغرنااليهم، فنزل جبرتيل على رسول الله (ص) بصلوة الخوف فلما كان في اليوم الثاني نزل رسول الله (ص) الحديبية وهي على طرف الحرم وكان رسول الله (ص) يستنفر الاعراب في طريقه معه فلم يتبعه احد و يقولون : ايطمع محمَّدٌ (ص) واصحابه أن يدخلوا الحرم وقد غز تهم قريش في عقر ديارهم فقتلوهم، انه لايرجع محمّد(ص) واصحابه الى المدينة ابداً، فلمانزل رسول الله (ص) الحديبية خرجت قريش يحلفون باللات والعزى لايدعون رسول الله (ص) يدخل مكة وفيهم عين تطرف فبعث اليهم رسول الله (ص) انتي لم آت الحرب وانتماجلت لاقضى نسكى وانحر بدُدني واخلتي بينكم وبين لحمانها، فبعثواعروة بن مسعود الشقفي وكان عاقلا لبيباً وهوالذي انزل الله فيه : وقالو الو لا نزَّل هذا المقو آن على رجلٍ من القرية ين عظيم فلما أقبل الى رسول الله (ص) عظم ذلك وقال : يامحمة د(ص) تركت قومك وقد ضرب الابنية واخرجوا العوذ(٢) المُطافيل(٢) يحلفون باللَّلات والعزَّى لايدعوك،تدخل مكَّة حرمهم وفيهم عين تطرف، افتريد ان تبير اهلك وقومك بامحمَّد (ص)؟ فقال رسول الله (ص) : ما جئت لحرب وانَّما جئت لا قضى مناسكي و انحر بدني واخلي بينكم و بين لحمانها ، فقال عروة : والله مارأيت كاليوم احداً صُدَّكماً صُددت، فرجع الي قر يش فاخبرهم، فقالت قر يش: والله لنن دخل محمّد(ص) مكّة وتسامعت به العرب لتذلّلن " ولتجرئن علينا العرب فبعثو احفص بن الاحنف وسهيل بن عمرٍ و فلمًّا نظر اليهما رسول الله (ص) قال : و بح قر يش قد نهكنكم الحرب الا خلُّوا بيني و بين العرب فإن أل صادقاً فانتى اجرالملك اليهم مع النبوة ، وإن أل كاذباً كفتهم ذو بإن العرب لا يستلنها ليوم امرء من قريش خطّة ليس نله فيها سخط الااجبتهم اليه فلماً وافوا رسول الله (ص) ، قالوا يامحمّد (ص) الاترجع عناً عامك هذا الى أن ننظر الى مايصير امرك وامرالعرب ؟- فان العرب قد تسَّامعت بمسيرك فاذا دخلت بلادنا وحرمنا استذلتنا العرب واجترأت علينا ونخلتي لكئالبيت فيالعام القابل في هذا الشهر ثلاثة ايمّام حتى تقضى نسكك وتنصرف عنّا، فأجابهم رسول الله (ص) الىذلك، وقالوا لهترد اليناكل من جاءك من رجالنا، ونرد اليك كلّ من جاءنا من رجالك، فقال رسول الله (ص) : منجاء كم من رجالنا فلاحاجة لنافيه ولكن على ان المسلمين بمكة لايؤذون في اظهارهم الاسلام (١) ذوالحليفة هو بالتّصغير موضع على منة أميال من المدينة و ميقات المدينة .
(٢) العوذ جمع الغائذ، - الحديثات

النتاج من كلَّ أنتى . (٢) المطافل و المطافيل جمع المُطفل = ذات الطَّفل من الانس والوحش.



ولا يُكرهون ولاينكرعليهم شيءٌ يفعلونه من شرائع الاسلام ، فقبلوا ذلكتُ ، فلمَّا اجابهم رسول الله (ص) الي الصَّلح انكرعامة اصحابه واشدٌ ماكان انكاراً عمر، فقال: يا رسولالله(ص) السنا علىالحقَّ وعدوَّنا علىالمباطل؟ ـ فقال : نعم ، فقال : فنعطى الذلَّة في دبننا ، فقال : انَ الله عزَّ وجلَّ قد وعدني ولن بخلفني ، قال : ولو ان معي ار بعين رجلاً لخالفته ، و رجع سهيل بن عمرٍ و وحفص بن الاحنف الي قر يش ٍ فأخبراهم بالصَّلح ، فقال عمر : يارسول الله (ص)، الم تقل لنا ان ندخل المسجدالحرام ونحلَّق مع المحلَّقين؟ ! فقال : أمن عامناهذا وعدتكث؟ ! قلت لكث: ان الله عزَّ وجلّ قد وعدني أن افتح مكَّة واطوف واسعى واحلَّق مع المحلَّقين، فلمَّا اكثرواعليه قال لهم : ان لم تقبلوا الصّلح فحار بوهم، فمرّ وانحوقر يش وهم مستعدّ ون للحرب وحملوا عليهم فانهز ما صحاب رسول الله (ص) هز يمة قبيحة ومرّ وابرسول الله (ص) ، فتبسم رسول الله (ص) ثم قال : يا على (ع) ، خذ السيف واستقبل قريشاً فأخذ امير المؤمنين (ع) سيفه وحمل على قريش فلماً نظروا الى اميرالمؤمنين (ع) تراجعوا ثم أقالوا : يا على (ع) بدا لمحمّد (ص) فيما أعطانا ؟.. فقال : لا ، وتراجع اصحاب رسول الله (ص) مستحيين واقبلوا يعتذرون الى رسول الله (ص) ، فقال لهم رسول الله (ص) ; الستم اصحابي يوم بدرٍ اذ انزل الله عزَّوجلَّ فيكم ، اذ تستغيثون ربَّكم فاستجاب لكم انَّبي ممدَّكم بالف من الملائكة مردفين ؟-الستم اصحابي يوم احداد تصعدون ولا تلوون عنى احدو الرسول يدعو كم في أخريكم، الستم اصحابي يوم كذا ؟- الستم اصحابي يوم كذا ؟- فاعتذروا الى رسول الله (ص) وندموا على ماكان منهم وقالوا : الله اعلم ورسوله، فاصنع ما بدا لك ورجع حفص بن الاحنف وسهيل بن عمر والى رسول الله (ص) ، فقالا : يامحمّد (ص) قداجا بت قريش الى ما اشترطت من اظهارالاسلام و ان لا يكره احد على دينه ، فدعا رسول الله (ص) بالمكتب ودعا اميرالمؤمنين (ع) وقالله: اكتب ، فكتب بسمالله الرّحمن الرّحيم ، فقال يسهيل بن عمرو : لانعرف الرّحمن ، اكتب كما كان يكتب آباؤك باسمك اللهم"، فقال رسول الله (ص) : اكتب باسمك اللهم " فانه اسم من اسماءالله ، ثم "كتب : هذاما تقاضى عليه محمّد رسول الله (ص) والملأ من قريش، فقال سهيل بن عمرو: لوعلمنا انكث رسول الله (ص) ماحار بناك، اكتب هذا مانقاضي عليه محمّدبن عبدالله، اتأنف من نسبك بامحمّد (ص) ؟ فقال رسول الله (ص) : انارسول الله (ص) وان لم تقرُّوا ، ثم قال : امح باعلى (ع) واكتب محمد بن عبد الله ، فقال امير المؤمنين (ع) : ما امحواسمك من النبوة ابدأ ، فمحاه رسول الله (ص) بيده ، ثم كتب : هذا ما اصطلح محمَّدين عبدالله و الملأ من قريش وسهيل اصطلحوا على وضع الحرب عشرسنين على ان يكفُّ بعضنا عن بعضٍ ، وعلى انَّه لا اسلال ولا اغلال و انَّ بيننا و بينهم غيبة مكفوفة ، وان من احب ان يدخل في عهد محمد (ص) وعقده فعل، ومن احبّ ان يدخل في عهد قريش وعقدها فعل، وانه من أتى محمّداً (ص) بغيراذن وليه ردّه اليه ، وانه من أتى قر يشاً من اصحاب محمّد (ص) لم تردّهاليه ، وان يكون الاسلام ظاهراً بمكنَّة ولا يكره احدَّعلى دينه ولايؤ ذي ولا يعيَّر،وان محمَّداً (ص) يرجع منهم عامه هذا واصحابه ثمَّ يدخل علينا في العام المقبل مكَّة فيقيم فيها ثلاثة ايَّام ولايدخل عليها بسلاح الوسلاح المسافر، السَّيوف في القراب، وكتب عليَّ بن ابي طالب (ع) وشهدالكتاب المهاجرون والانصار، ثم َّ قال رسول الله (ص) : ياعليَّ (ع) انْكَابِيت ان تمحواسمي من النّبوّة فواللّذي بعثني بالحق نبيّاً لتجيبن ابناءهم ألى مثلهاوانت مضيض() مضطهد()؛ فلما كان يومصفين ورضوا بالحكمين كتب: هذاما اصطلح عليه امير المؤمنين على بن ابي طالب (ع) ومعاوية بن ابي سفيان، فقال عمرو بن العاص: لوعلمنا انتكث اميرالمؤمنين (ع)ماحار بناك ولكن اكتب هذاما اصطلح عليه على بن ابي طالب (ع)معاو يةبن ابي سفيان، فقال اميرالمؤمنين (ع) : صدق الله وصدق رسوله اخبرني رسول الله (ص) بذلك ، فلمَّا كثبوا الكتاب قامت خزاعة مض مضيضاً = آلمه و اوجعه - احرته وشتى عليه . (٢) اضطهده = قهره ، اذاه بسبب المذهب .

O MORE REEDER

الجزءالسادس والعشرون

فقالت: تحزفى عهد محمد (ص) وعقده، وقامت بنو بكر فقالت: نحز فى عهد قريش وعقدها ، وكتبوانسختين نسخة عند رسول الله (ص) ونسخة عند سهيل بن عمرو ، ورجع سهيل بن عمرو وحفص بن الاحنف الى قريش فاخبراهم وقال رسول الله (ص) لاصحابه : انحروا بدنكم و احلقوا رؤسكم فامتنعوا وقالوا : كيف ننحر ونحلق ولم نطّف بالبيت ؟ ـ ولم نسع بين الصّفاوالمروة؟ ! فاغتم " لذلك رسول الله (ص) وشكاذ لكت الى أم "سلمة، فقالت : يارسول الله (ص) انحرانت واحلق فنحر رسول الله (ص) وحلق فنحر القوم على حيث يقين و شكت وارتياب ، فقال رسول الله (ص) تعظيماً للبدن : رحم الله المحلقين ، وقال قوم لم يسوقوا البدن : يارسول الله والمقصر ين لان "من لم يسق هدياً لم يجب عليه الحلق، فقال رسول الله (ص) ثانياً : رحم الله المحلقين البدن : يارسول الله والمقصر ين لان من لم يسق هدياً لم يجب عليه الحلق، فقال رسول الله (ص) ثانياً : رحم الله المحلقين الله يو والله وي فقالوا : يارسول الله (ص) والمقصر ين الم يسق هدياً لم يجب عليه الحلق، فقال رسول الله (ص) ثانياً : رحم الله المحلقين الله ين لم يسق من و شكت وارتياب ، فقال رسول الله (ص) تعظيماً للبدن : رسول الله (ص) ثانياً : رحم الله المحلقين الله يارسول الله والمقصر ين لان من لم يسق هدياً لم يجب عليه الحلق، فقال رسول الله (ص) ثانياً : رحم الله المحلية فرجع الى التنديم ونز ل تحت التسجرة فجاء اصحابه الذين انكروا المقصر ين ، ثم وحل رسول الله (ص) نحوالمدينة فرجع الى التنديم ونز ل تحت التسجرة فيا والمحاق، فقال : رحم الله عليه الصلح واعتذروا واظهروا الندامة على ماكان منهم وسألوا رسول الله (ص) ان يستغفر لهم ، فنز لت آية الرضوان .

QUR'ANIC THOMGHT

اعلم، ان اختلاف الاقوال والاخبار في بيان هذا الفتح وتعليله بمغفر قائد ذنو به المتقدّمة وذنو به المتأخرة وقول النّبي (ص) بعد نز ول هذه الآية وهذه السورة : لقد نزلت على آية هي احب الى من الدّنيا و ما فيها ، و تعقيب غفرانه باتمام النّعمة والهداية والنّصر وانز ال السكينة كلّها يدل على ان المراد بهذا الفتح ليس فتح مكة ولافتح خيبر ولافتح سائر البلاد فقط بل المراد فتح هواصل سائر الفتوح وهوفتح باب الارواح الى الجبروت بل الى اللاهوت، وفي هذا الفتح يكون جميع الفتوحات من فتح البلاد ومن ايصال النّعم الصورية و المعنوية والنّصر على الاعداء و الحكم بينه و بين اعداءه وكيفية الحكومة بين الخلق والعلم بالا شياء، و بالجملة هذا الفتح هوالذي يصير سبباً لغفران ذنوب من اتصل به و دخل تحت لوائه كائناً من كان و ان كان ذنو به بعدد قطرات المحار واجزاء الرّمال ولذلك قال على (ع) : دينكم به و دخل تحت لوائه كائناً من كان و ان كان ذنو به بعدد قطرات المحار واجزاء الرّمال ولذلك قال على (ع) : دينكم و بهذا الفتح يصر صاحبه خاتماً للكل في غيره غيره في مقرات المحار واجزاء الرّمال ولذلك قال على (ع) : دينكم و بهذا الفتح يصر صاحبه خاتماً للكل في قرائكان ذنو به بعده قطرات المحار واجزاء الرّمال ولذلك قال على (ع) : دينكم و بهذا الفتح يصير صاحبه خاتماً للكل في الكل ، وهذا الفتح هوالذى يكون احب الاشياء الى ما في ولي في ولي الماري في و بهذا الفتح يصير صاحبه خاتماً للكل ألى الكل ، وهذا الفتح هوالذى يلي مات المراد المالي المالي قائلة ما تَتَحَدَّمَ مِنْ ذَنْبِ لِنُ وَمَاتَ أَخَرًا .

اعلم، ان ذنب كل انسان بحسب مقامه ومنز لته، فان حسنات الابرار سيئات المقرّبين و تو بة الانبياء من الالتفات الى غيرانة كمان تو بة الاولياء من خطرات القلوب وقد قال فيمانسب اليه : انته ليُران على قلبى وانتى لا متغفر الله كل يوم سبعين مرة ، وان الرّمول لماكان أبا لجميع امته والابوة الرّوحانية كما مرّ فى سورة البقرة عبارة عن تنزل الاب الى مقام الابن والبنت و صبرورته فعلية اخيرة لهما من غير تجاف عن مقامه العالى وكان شيئية التشيء بفعليته الاخيرة كان الرّسول شيئية كل امته وفعليتهم الاخيرة، فما ين عبر تجاف عن مقامه العالى وكان شيئية التشيء بفعليته الاخيرة كان الرّسول شيئية كل امته وفعليتهم الاخيرة، فما ين عبر تجاف عن مقامه العالى وكان شيئية التشيء بفعليته وكل الاخيرة كان الرّسول شيئية كل امته وفعليتهم الاخيرة، فما ين عبر تجاف عن مقامه العالى وكان شيئية التشيء بنعايت وكل الانبياء كانوا تحت لوائه و تحت رسالته وكل الشرائع تحت شريعته صح ان يقال : ان من كان على دين من وكل الانبياء كانوا تحت لوائه و تحت رسالته وكل الشرائع تحت شريعته صح ان يقال : ان من كان على دين من المراع النياء كانوا تحت لوائه و تحت رسالته وكل الشرائع تحت شريعته صح ان يقال : ان من كان على دين من المراع) وامته الى انقراض العالم كلتهم كانوا امته فصح ان يقول الله تعالى: ١ أنا فتحنا لك هذا الفتح المظيم ليغفر لك الله ما تقدم من ذنو بك اللائق بشأنك على هذا الفتح وما تأخر وصح ان يقول : ليفر لكنانة ما تقدم من ذنوب المتك المتقد الى انقراض العالم كلتهم كانوا امته فصح ان يقول الله تعالى: ١ أنا فتحنا لك هذا الفتح المظيم ليغفر لك مكة الما من دنو بك اللائق بشأنك على هذا الفتح وما تأخر وصح ان يقول : ليفر لكنانة ما تقدم من ذنوب المتك المتقد من ذنو بك اللائق بشأنك على هذا الفتح وما تأخر وصح ان يقول العالم، وصح ان يقول النا من كان على دن من المتك المتقد من دنو بك المائمة كلتهم كانوا امته فصر المائية وما الفتح وما تابقد من المائية ما من ذنوب المتك مكة ليغفر لك الله ما تقدم من ذنو بكن بزعم مشركى مكة على زمان الفتح وما تأخر فانه كان اعظم ذنبا عندهم من كل مذنب أو ما تقدم على الهجرة و ما تأخر عنها كماورد عن الرضا (ع)، وصح ان يقال المعنى : انا الفرناك على من كان الفراك على من كان منه كان منه منه مع من المن كن المن ما منه مالم منه منه الم من عن من المم ما منه منه م



الامم او اعلمناك او تفضَّلنا عليك بالنَّعم الصَّور بنَّة والمعنو بنَّة ليغفر لكثالبة ما تقدَّم من ذنبكث وماتأخر، ومن ههنا يظهر وجه الالتفات من التكلم الى الغيبة فان َّ ذنوب الامَّة ليست الافي غيبته تعالى وكذلكتُ مغفرتهم و ذنبه الذي هوالالتفات الىغيرالله ليس الا بالغفلة منالله غفلة لاثقة "بشأنه وفيغيبته، ومغفرته التي لاتكون الا للمذنب في ايّ حال كان كانت فيغيبته فان اللُّطيفةالحاضرة عندالله ليس لهاذنب، واللُّطيفة المذنبة لاتصيرحاضرة "عندالله ، وايضاً غفران الذنوب وانمام النّعم وسائرماذكرفي الآية ليست الاباسمه الجامع الذي يعبرعنه بالله [وَيُتِمَّ فِعْمَتَهُ عَلَيْكَ] اتمام النعمة ليس الالمن فنح له باب اللاهوت وعرج عن الملكوت و الجبروت اللَّتين هما من عالم الامكان الي اللاهوت التي هي فوق الامكان ، ولا بمكن ذلك الابهذا الفتح المذكور [وَيَهْدِيكَ صِرْ اطًّا مُسْتَقَيمًا] وهو الخروج منالافراط والتلفر يط البذى هواحد من السيف وادق من السِّعر، وتنكيرا لصَّراط للتَّفخيم [وَيَنْصُسَ لَكَاللُّه نَصْرًا عَزِيزًا ] لا يوجد مثله ، او نصراً يصير سبباً للغلبة و المناعة [ هُوَ الَّذي أَنْزَلَ السَّكينة ] قد مضى بيان السكينة في اواخر سورة البقرة عند قوله تعالى: أن آية ملكه إن يأ تحكم التَّابوت فيه سكينة من رحكم (الآبة) وفي سورة التو بة وسورة يوسف (ع)، وان المرادبالسكينة ظهور ملكوت ولي الامر على صدر المؤمن و بهذا الظهور يحصل لهجميع ماوردفي الاخبارمن معانى المسكينة، وهذاهوالذي ينبغي ان يظهره الله في مقام الامتنان [في قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَزْ دَادُوا ا بِمَانًا] شهوديًّا [ مَعَ إ بِمَانِهِمْ ] العلميَّ والحاليِّ فانه اذا ظهر ملكوت وليّ الامرعلى المؤمن بصير ايمانه العلمي قريناً لا يمانه الشهودي [وَ لله جُنُودُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ] كَانته بعد ماسبق في سورة التوبة من قوله تعالى بعد ذكر انزال السكينة وانزل جنوداً لم تروها و "يده بجنود لم تروهاكان التأييد بالجنود الغيبية مسلَّماً بعد انزال السكينة فقال : وإنَّ الجنود الغيبية التي لا تنفكت عن تلكُّ السَّكينة لله فهو الذي انزل الجنود الغيبية للمؤمنين كما انزل السكينة عليهم فقوله : ولله جنود السموات مفيدٌ معنى ايدهم بجنودٍ لم تروها مع شيء زائدٍ ، او المقصود من قوله والله جنود السموات والارض تعديم الامتنان بسائر القوى والمدارك بعد الامتنان بانز ال السكينة عليهم كأنَّه قال: لااختصاص لامتناننا على المؤمنين بانزال السكينة بل جميع المدارك والقوى التي هي من جنود السماوات وجميع الاعضاء الآليَّة والاعصاب والاوتار المحرَّركة التي هي من جملة جنودالارص من عطيتُه ، او المقصود ترغيب المؤمنين و تطميعهم بعد ذكرالامتنان بانزال السكينة في انز ال الجنود التي لم يروها كأنه قال : فاطلبوا جنود السماوات والارض منه [ وَكَانَ اللهُ عَلَيمًا ] بمصالحكم فبعلم وقت استعدادكم لانز ال السكينة ووقت اصلاحكم بها وافسادكم بها ، ويعلم وقت صلاحكم بتأييدكم بالجنود وعدم تأييدكم [حَكيمًا ] لايفعل ما يفعل الا بعد المراقبة لجميع دقائق احوالكم واستحقاقكم ولا يفعل ما يفعل الابالاتقان في فعله بحيث لايتطرق الخلل فيه [لِيُكَدْخِلَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ] تعليل لقوله تعالى ليغفر لك الله وهذا هو المناسب لتفسير المغفرة بمغفرةذنوب امته ،اولقوله يتمَّ نعمته او ليهد يك او لينصر كالله اولانزل السكينة ،اوليز دادو ا يماناً ،اولمفهوم قوله اللهجنو دالسماوات والارض اوللجميع علىسبيل التنازع ،اوتعليل لمحذوف ،اوفعل مافعل ليدخل المؤمنين والمؤمنات [جَنَّاتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ] قد مضى في آخر سورة آل عمران بيان كيفية جريان الانهار من تحت الجنّات عند قوله فالَّذين هاجر وا واخرجوا من ديارهم [خالِدينَ فيها وَيُكَفِّرَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ] يزبلها



عنهم [ وَكَانَ ذَلِكَ] الادحال والتكفير [ عِنْدَاللهِ فَوْزًا عَظِيمًا وَ يُعَذَّبَ الْمُنافِقينَ وَالمُنافِقاتِ ] الذين نافقوا مع محمّد (ص) او في حقّ على (ع) [وَالْمُشْرِكَمِينَ] بالله او بالرّسول او بالولاية و هو المنظور اليه [ وَالْمُشْرِكُاتِ الظَّانَّينَ بِاللهِ ظُنَّ السَوْءِ ] وهوظن آن لا ينصر رسوله في سفره الى مكتة [عَكَيْهِمْ دائِرَةُ السَّوْءِ] التي نظنتونهاللمؤمنين من هلاكهم بأيدي قريش ،قال القمتيَّ : وهم التَّذين انكر واالصَّلح واتتهموارسول الله (ص) [وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ وَلَعَنَّهُمْ وَاَعَدَّ لَهُمْ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا وَلِلهِ جُنُودُ السَّمواتِ وَالأَرْضِ] كرّره تقوية لقلوب المؤمنين و تخيباً لظن "المنافقين [وَكَمَانَ اللهُ عَزِيزًا] لا يغلب على ما يريد [حكيمًا] لا يفعل الاما فيه صلاح المؤمنين ولاينظر الى اهوية المؤمنين او المنافقين [ إنَّا أَرْسَلْنَاكَ ] جواب سؤال عن علة ادخال المؤمنين الجنّات ، و تعذيب المنافقين غاية لمغفرة ذنوب المؤمنين التي هي غاية للفتح المبين كانَّه قيل: لم يدخل الله المؤمنين الجنَّات ويعذَّب المنافقين بسبب الفتح المبين للنَّبيَّ (ص)؟ ـ فقال : لانَّا ارسلناك ايتها النَّبيّ (ص) [شْاهِدًا] عليهم بحالك وقالك، فمن اتّصل بكت تشهد لهُ فيدخل الجنَّة، ومن لم يتّصل بكت تشهدعليه فيعذَّب [ وَمُبَشِّرًا وَنَنْدِيرًا ] للمؤمنين والكافرينُ [ لِتُؤْمِنُوا ] صرف الخطاب عنه (ع) الى امَّته للاشارة الى ان غابة الارسال ايمان المؤمنين [ باللهِ وَ رَسُولِهِ وَ تُحَرِّرُوهُ ] قرى من باب الافعال والتّفعيل والثّلاثي المجرّدمن باب ضرب إنصر، وقرى تعزَّزوه بالزَّاتين المعجمتين [وَتُوَقَّرُوهُ] قرى من باب التَّفعيل والافعال [وَتُسَبِّحُو هُبُكْرَةً وَأَصِيلًا إِنَّ الَّذِينَ يُبايعُونَك] جواب مؤال مقدَّد في مقام التعليل ، او في مقام بيان الحال ، كأنه قبل: ماحال البائعين مع الرّسول (ص) ؟- فقال تعالى : أن الذين يبايعونك [ إنَّما يُبايعُونَ الله ] لانتك مظهر تد ولا حكم للمظهر حين ظهورالظاّهر فيه وانتماالحكم للظّاهر فقط [يَدُالله] لايدك [فَوْقَ أَيْديهم] وقد مضي تفصيل "لاخذ البيعة عند قوله الم يعلموا أن الله هو يقبل التوبة عن عباده وعند قوله أن الله اشترى من المؤمنين (الآبة) من سورة التوبة وقد ذكر بيان للبيعة في غير هذه السَّورة ايضاً [فَمَنْ نَكَتْ] نقض البيعة بنقض شروطها وعدم الاتيان بها ، اوبالاعراض عنهاونسخها [فَإِنَّمايَنْكُتُ عَلَى نَفْسِهِ] لان ضرره عائد البها [وَمَنْ أَوْفى بماعا هَدَ عَلَيْهُ الله] قرى بضم "الهاء في عليه حفظاً لتفخيم لفظ الله [فَسَيُّو تيم أَجْراً عَظِيماً] لا يمكن إن يوصف ، قال القمي : نز لت الآبة في بيعة الرّضوان لقد رضى الله عن المؤمنين اذ يبا يمونك تحت الشَّجرَّة و اشترط عليهم ان لا ينكروا بعد ذلك على رسول الله (ص) شيئاً يفعله ولا يخالفوه في شيء يأمرهم به فقال عزّوجلّ بعد نز ول آية الرّضوان: ان الَّد ين يبا يعو نك اتما يبا يعون الله يدالله فوق ايد يهم (الآية) وانسما رضي الله عنهم بهذا الشرط ان يفوا يعدذلك بعهدالله و ميثاقه ولاينقضوا عهده وعقده فبهذا العقد رضي الله عنهم فقدَّموا في التمَّاليف آية السَّرط على آية الرّضوان : وانَّما نزلت اولا بيعة الرّضوان ثم آية الشرط فيها [ سَيَقُولُ لَكَ الْمُخَلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ ] الذين استنفرهم رسول الله (ص) عام الحديبية فاعتلوا و اعتذروا بالشغل باموالهم واهاليهم و انما خلَّفهم خوفهم من قر يش فانتهم قالوا ان ً قريشاً غزت محمّداً (ص) في عقر داره وهو بريد ان يدخل عليهم ديارهم لايفلت منهم احدً ابداً [ شَغَلَتْنا أَمُوالُناوَأَهْلُونافَاسْتَغْفِرْلَنا] لتخلفناوهذامن الاخبار بالمغيبات [يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِمْ مالَيْسَ في قُلُوبهم



قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللهِ شَيْئًا إنْ أَرادَ بِكُمْ ضَرًّا ] على التخلف اومطلقا [ أو أر أدَ بِكُمْ نفعًا بَلْ كَانَ اللهُ بِماتَعْمَلُونَ خَبِيرًا] فاحذروا ممّا تعملون [بَلْ ظَنَنْتُمْ] يعنى ليس شغلنكم اموالكم واهلوكم بلخفتم عن قريش لانتكم ظننتم انتهم بغلبون ويقتلون محمدًا (ص) واصحابه و [أَنْ لَنْ يَنْقَلِبَ الرَّسُولُ وَالْمُؤْمِنُونَ الى أَهْلِيهِمْ أَبَدًا وَزُيِّنَ ذَلِكَ] اي استحكم ذلك [في قُلُوبِكُمْ] بحيث لا تحتملون غيره [وَظَنَنْتُمْ ظَنّ السَّوْء] بالله ورسوله [ وَكُنْتُمْ قَوْمًا بُورًا ] هالكين عن الحيوة الانسانية [ وَمَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالله وَرَسُولِهِ ] وظن لهما ظن السوء [ فَبِانًا أَعْتَدْنًا لِلْكُافِرِينَ ] وضع الظّاهر موضع المضمر لذمّ آخر لهم وللاشعار بعلة الحكم [ سَعِيرًا وَ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ] بحسب استعداد كلٌّ فان مشيّته ليست جز افيّة [وَكَانَاللَّهُ غَفُورًا رَحيهمًا] ترجيح لجانب الرّجاء واشعارٌ بان المغفرة والرّحمة ذانية له ، والتعذيب داخل في قضائه بالقصد الثاني [سَيَقُول] لكم [المُخَلَّفُونَ إذَا انْطَلَقْتُم اللي مَغْانِم] كمغانم خيبر [لِتَأْخُذُوها ذَرُونا نَتَّبِعْكُمْ يُربِدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلَّامَ اللهِ] بعنى قوله ان الخارجين الى مكة المصدودين عن طواف البيت مخصوصون بمغانم خيبر بدلاً من دخول مكة اوقوله ان ً المتخلَّفين لايتبعو كم في مغانم خيبر [قُلْلَنْ تَتَّبِعُونا] أنى بنفى التأبيد مكان النهى اشارة الى تحققه و تأكيداً له [كَذَلِكُمْ قَالَ الله مِن قَبْل] انكم لا تكونون معنا في مغانم خيبر [ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْشُدُونَنا بَلْ كَانُوا لا يَفْقَهُونَ إِلا قَلِيلًا ] بعني لايدركون من امر الآخرة في المخاطبات الاقليلا فلذلك يحملون قولكم ومنعكم على الحسد الذي هي من اوصاف الدّنيا [قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ] وضع الظاهر موضع المضمر تصريحاً بلمتهم [مِنَ الْأَعْر أب سَتُدْعَوْنَ إلى قَوْم أولى بَأْسٍ شَدِيدٍ ] قبل: هم هوازن وثقبت [ تُقَاقِلُونَهُمُ أَوْ يُسْلِمُونَ فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ الله أجْرًا حَسَنًا ] الغنيمة والجنة [ وَإِنْ تَتَوَلَّوْ اكَما تَوَلَّيْتُمْ مِنْ قَبْلُ ] بعنى عن الحديبية [ يُعَذَّبْكُمْ عَذَابًا أليمًا لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجً ] لما اوعدالمتخلفين و ذمَّهم استثنى منهم في الّذم والايعاد هؤلاء لتلا يتوهم انتهم موعدون [وَلاعكى الْأَعْرَج حَرَجٌ وَلاعكى الْمَريضِ حَرَجٌ وَمَنْ يُطِع اللهُ وَرَسُولَهُ] من غير المعذ رين او من مطلق المسلمين [يُدْخِلْهُ جَنّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِيهَا الْأَنْهار] قد مضى بيان جريان الانهارمن تحت الجنات في آخر سورة النساء [وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبْهُ عَذَابًا ٱلبِيمًا] تأكيد لمفهوم قوله ان تتو لو أكما تو ليتم من قبل وتعليل " له [لَقَدْرَضِيَ اللهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ] .

اعلم، ان رضاالة عن العبدليس الاحين رضاالعبد عن الله، وهل رضاالعبد مقدّم اورضاالله؟ الاخبار وكلمات الابرار في ذلك مختلفة ، ولعل اهل الشهود منهم ما حقّقوا ذلك ولذلك اظهر بعضهم التّحيّر فيه وفي امثاله . والتّحقيق ان هذه المسألة دوريّة بمعنى ان ذكر الله اوتوبته اورضاه مقدّم بحسب مرتبة منه على ما للعبد بحسب مرتبة منه وماللعبد مقدّم على مالله بحسب مرتبة اخرى بل التّحقيق ان ماللعبد عين ما لله لكن نسبتُه الى الله مقدّمة في نفس الامر على نسبته الى العبد لكن اعتبار تلك النسبة يختلف بحسب حال النّاظر، فمن كان نظره الى الله مقدّماً على نظره الى نفسه

الجزءالسادس والعشرون

كماورد عن عليٍّ (ع) : ما رأيت شبئاً الا ورأيت الله قبله ، كان نسبته الى الله مقدَّمة على نسبته الى العبد ، ومن كان نظره الى نفسه مقدّماً على نظره الى الله كان نسبته الى العبد مقدّمة"، ومن كان نظره اليهما على السّواء كان متحيّراً في التقديم والتُأخير والىهذينالنَّظر بناشيرفيالخبر بقوله(ص) : مارأبتشيئًا الا ورأيتالله بعدهو بقوله(ص) : مارأيتشيئًا الا و رأيت الله فيه ، واممَّا من لم ير مثل المعتز ليَّ الانسبة الافعال والمصَّفات الى العباد فليس الكلام معه ولعلَّ قوله تعالى : اذكر وني اذكركم خطابٌ مع هؤلاء وهم اغلب العباد ، وقوله : وما تشاؤن الا أن يشاء الله خطابٌ مع الفرقة الاولى اوتنبيه للكل على ان نسبة الاوصاف الى الله مقدّمة على نسبتها الى العباد [ إذْ يُبْأُ يعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ] أتى باذ التي هي للماضي لان أنزول الآية كان بعد وقوع الواقعة ، وأتى بالمضارع بعدهاللأشارة الى تكرّ رالفعل فان البائعين في ذلك اليوم كانوا كثيرين، وسبب رضاائله تعالى عنهم في تلك البيعة انهم لما خالفوارسول الله (ص) وقاتلوا مع قريش وانهز مواهزيمة منكرة "ندمواعلى مخالفتهم لرسول الله (ص) وتابوا الى الله واستغفروا رسوله وبايعوامعه عن صميم القلب ولم يكن لهم حين تلكئالبيعة انانية "اصلا" ولذلكئ صاروا مستحقين لنز ول السكينة ، وشرط عليهم الرّسول في تلكئ البيعة ان لايخالفوه ولايخالفواقوله وأمره، ولاينكروا بعد ذلك عليه شيئاًفعلهفانتهم بعدماانهز مواورحل رسول الله (ص) نحوالمدينة ورجع الىالتمنعيم فنزل تحت الشجرة جاؤا اليه واظهروا الندامة فاخذ منهم العهد والميثاق بذلكك وكان اوَّل من بايع رسول الله (ص) حينتذ عليمًا (ع) و لقد آخا رسول الله (ص) بين كلَّ اثنين اثنين منهم وآخابين نفسه وبين على (ع) [فَعَلِمَ مَافِي قُلُوبِهِمْ] من الصّدق والنوبة والانابة فرضى بذلك عنهم [فَأَنْزَلَ السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ] لانتهم خرجوا من انانياتهم و السَّكينة التي هي صورة ملكوتية تدخل بيت قلب العبد اذا خرج من انانيته كما قيل : « چوتو بيرون شوى او اندر آيد » وقد مضى في آخرسورة البقرة وفي التوبة بيان للسكينة [وَأَثْابَهُمْ فَتَحَاقَر بِسًا] هوفتح حيبر [ومَغْانِهم كَثيرة يَأْحُذُونَها] هي مغانم حير [و كان الله عزيزا] لايغلب على مراده [حكيماً] لايفعل ما يفعل ولايعد مايعدا لالحكمة وغاية متقنة [وُعَدَكُمُ اللهُ مَغَانِهِمَ كَثِيرَ ةَتَأْخُذُونَها] هي مايفي اللهعلي المؤمنين (ع) الى يوم القيامة اوهى مغانم مكة و هوازن [ فَعَجَّلَ لَكُمْ هَذِهِ وَ كَفَّ أَيْدِي النَّاسِ] اى ايدى قريش اوايدي الاعراب وغيرهم بقوّة الاسلام ، او ايدي اهل خيبر و حلفاتهم [عَنْكُمْ] ذكر في المجمع عن العامة انَّه لمَّا قدم رسول الله (ص) المدينة من الحديبيَّة مكث بها عشرين ليلة "ثم" خرج منها غازياً اليخيبر فحاصرهم حتّى اصابتهم مخمصة شديدة ثم "ان الله فتحها ؛ وذلكك ان النَّبي (ص) اعطى اللَّواء عمر بن الخطَّاب ونهض من نهض معه من النّاس فلقوا اهل خيبر فانكشف عمرو اصحابه فرجعوا الى رسول الله (ص) يُجبِّنَّه اصحابه و يُجبِّنّهم، فقال رسول الله (ص) بعد ما اخبروه بمافعل عمر واصحابه ، لا عطين الرابة غداً رجلا يحب الله ورسوله و يحب الله ورسوله ، كرَّاراً غيرفرَّار لايرجع حتَّى يفتحالله على يديه ، فلمَّااصبحالنَّاس غدواعلى رسول الله (ص) كلُّهم برجون ان يعطيها، فقال (ص): اينَّ عليَّبن ابي طالب (ع)؟-فقالوا: هوتشتكي عينه، فأرسل اليه فأتى به فبصق في عينيه ودعا له فبري كأن لم يكنبه وجع فأعطاه الرّاية، فقال (ص) : انفذعلي رِسليكث (١) حتّى تنزل بساحتهم ثم ادعهم الى الاسلام واخبرهم بما يجب عليهم من حقَّ الله فوالله لأن يهدى الله بك رجلا واحداً خير لك من أن يكون لك حمر النَّعم ، فذهب الي خيبر فبرز اليه مرحب فضربه ففلق رأسه فقتله وكان الفتح على يده ، هكذا اورده مسلم في الصّحيح ، ونقل عن العامّة: ان علياً (ع) لما دنا من الحصن خرج اليه اهله فقاتلهم فضر به رجل من اليهود فطرح ترسه من يده فتناول على (ع) باب الحصن فتترّس به عن نفسه فلم يزل في يده وهو يڤانل حتّى فتح الله عليه ثمَّ القاه من يده ، فلقدرأيتني في نفر معي اى ، امش مستقيماً ولاتتوقَّف في مكان ولاترجع وراك .

90



Ar

سبعة نجهد على ان نقلب ذلك الباب فمااستطعنا ، ونقل عنهمان عليّاً (ع) حمل الباب يوم خيبر حتى صعد المسلمون عليه فافتتحوها وانه حُرك بعد ذلك فلم بحمله اربعون رجلاً ، و روى من وجه آخرانه اجتمع عليه سبعون رجلاً فكان جهدهمان اعادوا الباب، وروواعن ابي ليلي قال: كان على (ع) يلبس في الحرّوال شتاء القباء المحشور () الشّخين ومايبالي الحرَّ فاتاني اصحابي فحكوا ذلك لي فقالوا: هل سمعت في ذلك شيئاً ؟ ـ فقلت: لا ، فقالوا: فسل لنا اباك عن ذلك، فانته يسمر معه فسألته فقال: ماسمعت في ذلك شيئاً فدخل على على [ع) فسمر معه ، ثم " سأله عن ذلك ، فقال: اوما ـ شهدت خيبر ؟ \_ قلت : بلي ، قال : فما رأيت رسول الله (ص) حين دَّعا ابابكر فعقد له ثم معته الى القوم فانطلق فلقي القوم ثم جاء بالناس وقد هزم ؟ \_ فقال : بلي ، قال : ثم بعث الى عمر فعقد له ثم بعثه الى القوم فانطلق فلقي القوم فقاتلهم ثم رجع وقد هزم، فقال رسول الله (ص) : لا عطين الرَّاية اليوم رجلا يحبَّ الله ورسوله ويحبُّ الله ورسوله يفتح الله على بده كرّاراً غير فرّارٍ، فدعاني فأعطاني الرّاية ثمَّ قال : اللّهم " اكفه الحَرَّ والبرد، فماوجدت بعد ذلك حراً ولابرداً ، وقالصاحب المجمع : هذا كله من كتاب دلائل النبوة ةللامام ابي بكوالبيهةي، ثم لم يز ل رسول الله (ص) يفتح الحصون حصناً حصناً حتمى انتهوا الىحصن الوطيخ والسلالم وكان آخر حضون خيبر وحاصرهم رسول الله (ص) بضع عشرة ليلة ، قال ابن اسحاق: ولمَّا افتتح القموص حصن ابن ابي الحقيق أتي رسول الله (ص) بصفيَّة بنت حيَّبن اخطب وبا خرى معهافمر بهما بلال وهوالذي جاء بهماعلى قتلى من قتلى يهود ، فلماً رأتهم التي معهاصفية صاحت وصكَّت وجهها وحثت التَّراب على رأسها فلمَّا رآها رسول الله (ص) قال اعزبوا عنَّى هذه الَّشيطانة و امر بصفيَّة فحُيِّز ت(٢) خلفه وألفى عليها رداءه فعرف المسلمون انَّه قد اصطفاها لنفسه ، وقال لبلال : لمَّا رأى من تلك اليهوديَّة ما رأى انز عت منك الرّحمة يا بلال ؟ ـ حيث تمرّ بامرأتين على قتلى رجالهما؟ ـ وكانت صفية قدرأت في المنام وهي عروس بكنانة بن الرّبيع بن اببي الحقيق ان قمراً وقع في حجرها فعرضت رؤياها على زوجها، فقال: ما هذا الاانكث تتمنَّين ملكث الحجاز محمَّداً (ص) و لطم وجهما لطنة اخضر تعينها منها ، فأتى بها رسول الله (ص) و بها الرَّ منها فسألها رسولالله (ص) منها فاخبرته و أرسل ابن ابني الحقيق الي رسول الله (ص) انزل فاكلَّمك قال : نعم ، وصالح رسول الله (ص) على حقن دماء من في حصونهم من المقاتلة وترك الذرية لهم و يخرجون من خيبر و ارضها بذرار بهم و يخلُّون بين رسول الله (ص) و بين ماكان لهم من مال وارض على الصفراء و البيضاء والكراع والحلقة وعلى البتز (٢) ا لاثوب على ظهرانسان، وقال رسول الله (ص) تبرَّ أت منكم ذمَّة الله وذمَّة رسوله ان كتمتموني شيئاً فصالحوه على ذلك، َ فلماً سمع اهل فدك قدصنعواماصنعوا بعثوااليرسولانة (ص)ان يسيرهم و يحقن دماؤهم و يخلُّون بينه و بين الاموال، ففعل وكان ممَّن مشي بين رسول الله (ص) و بينهم في ذلك محيصة بن مسعود فلمَّا نزل اهل خيبر على ذلك سألوا رسول الله (ص) إن يعاملهم الاموال على النّصف وقالوا: نحن اعلم بها منكم واعمرلها،فصالحهم رسول الله (ص) على النصف على اناً اذاشئنا اننخرجكم اخرجناكم،وصالحه اهل فدكعلى مثل ذلك فكان اموال خيبر فيثاً بين المسلمين وكانت فدك خالصة لرسول الله (ص) لانتهم لم يوجفوا عليها بخيل ولاركاب، ولما اطمأن رسول الله (ص) اهدت له زينب بنت الحارث بن سلام وهي ابنة اخي مرحب شاة مصلية (١) وقد سألت اي عضومن الشاة احب الي رسول الله (ص) فقيل لها: الذراع فأكثرت فيهاالسم وسمت ساتر الشاة ثم جاءت بها، فلما وضعتها بين بديه تناول الذراع فأخذها فلالمنهامضغة وانتهش (\*)منهاومعهابشر بن البراءبن معرورفتناول عظماًفانتهش منه،فقال رسول الله (ص) : ارفعوا ايديكم فان كتف هذه السَّماة تجبرني انَّها مسمومة ثم دعاها فاعترفت ، فقال: ما حملكك على ذلكتُ ؟. فقالت: بلغت من متلى، بالقطن . (٢) تحيز = انحصر في مكان. (٣) البزّ = ثياب الكتان أو القطن. (٤) اللَّحم المشوى.

<sup>(</sup>ه) اي ، صارىسموماً، من نهشه الحيَّة .



الجزءالسادس والعشرون

قومي مالم يخف عليك فقلت: أنْ كاننبيآفسيخبر وأن كان ملكاً استرحت منه، فتجاوز عنهارسول الله (ص) ومات بشر بن البراء من أكلته التي اكل، ودخل ام بشر على رسول الله (ص) تعوده في مرضه الذي توفي فيه، فقال: يا ام بشر ماز الت اكلة خيبر التى اكلت بخيبر مع ابنكت تعاز في (1) فهذا او ان قطعت (٢) ابهرى وكان المسلمون يرون ان رسول الله (ص) مات شهيداً مع ما اكرمهانة به من النّبوّة [وَلِيَكُونَ] يا محمّد(ص) او لتكون الغنيمة التي عجّلها لكم وهو عطف على محذوف اى لنقوى وتُرفع ولنكون اومتعلق بمحذوف معطوف على عجل اى فعل ذلك لتكون { أَيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ لدِيكُم صِر أطَّامُسْتَقدِماً] يعنى الولاية اوصراطاً مستقيماً واقعاً بين الافراط والتفريط في كلَّ امر [وأخرى] ای و وعد کم مغانم اخری اوقری اخری، اواخری مفعول فعل محذوف معطوف علی عجال ای واعد الله لکم قری اخری [لَمْ تُصْلِرُوا عَلَيْها] وقبل: هي المغانم التي يزيدهاالله للمسلمين الي يوم القبامة ، اوالقرى التي يغتحها الله للمسلمين الى يوم القيامة، وقيل: هي غنائم مكَّة وهوازن، اوقرية مكَّة، وقيل: المرادغنائم فارس والرَّوماوملكهما [قَدْأُحاطُ اللهُ بها] فلايخرج من يده حتى يكون مستعجلاً مثلكم فكأنه قال حفظها عليكم ومنعها من غيركم حتى تفتحوها [وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّشَىْءٍ قَدِيرًا] لااختصاص لقدرته بفي الغنائمُ وفتح البلاد ونصرة الانبياء وخذلان الكفتار [ وَلَوْ قاتَلَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا] بوم الحديبية [لَوَلُو الْأَدْبارَثُمَّ لايَجِدُونَ وَلِيًّا وَلانَصِيرًا سُنَّةَ الله الّتبي قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلُ] يعنى سنَّ الله نصرة الانبياء وهزيمة الكفَّارلوقاتلوا الانبياء من قبل هذا الزَّمان [وَلَنْ تَجدَ لِسُنَّةُ اللَّهِ تَبْديلًا وَهُوَ الْآذى كَفَّ أَيْدِيهُمْ عَنْكُمْ وَأَيْدِيكُمْ عَنْهُمْ ] بالرّعب في قلوبهم والنّهى لكم عن مفاتلتهم والامر بالصّلح [بِبَطْنِ مَكْمة] يعنى الحديبية [مِنْ بَعْدِ أَنْ أَظْفُرَ كُمْ عَلَيْهِمْ] أي من بعد ان جعلكم مشرفين على الظفر عليهم اومن بعد إن اظفر كم عليهم ببدر ويوم الخندق وفي أحد [و كان الله بما تَعْمَلُونَ بَصيرًا هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا] جواب سؤال في مقام التعليل [وَصَدُّوكُمْ عَنِ الْمُسْجِدِ الْحُرَامِ وَالْهَدْيَ مَعْكُوفًا] محبوساً [أَنْ يَبْلُغَ] من ان يبلغ [مَجِلَّهُ] وهومحل النّحر بعني مكتة فانتهامحل تحرهدي العمرة [وَلَوْ لارِ جُالُ مُؤْمِنُونَ وَ يُسْاءً مُؤْمِناتٌ] بيان "لعليّة منعهم عن دخول مكتة [ لَمْ تُعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَوُّهُمْ] بدل من رجال او من مفعول لم تعلموهم او بتقدير في ظرف لتعلمو هم [فَتُصيبَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرَّةً] عبب يعببكم به المشركون بان يقولوا: قتلوا اهل دينهم، اواثم وجناية اودية وكفَّارة [بِغَيْرِ عِلْمٍ] وجواب لو لامحذوف اي لاغر بناكم بهم اولادخلناكم مكَّة [لِيُدْخِلَ اللهُ] متعلق بمحذوف أى فمنعنا كم عن الدّخول ليدخل الله [ فبي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشْاءُ ] من المؤمنين بسلامته من الفتل و الاذي ولحوق الكفارة والدية ومن الكافرين بدخوله في الاسلام [ لَوْتَزَيَّلُوا ] اي لو تميز المؤمنون والكافرون [ لَعَذَّبْنَا الَّذينَ كَفَرُوا مِنْهُمٌ ] من اهل مكنة { عَذَابًا ٱلبِيمًا ] فلحرمة اختلاط المؤمنين بالكافرين ، و لحفظ نفوس المؤمنين الذين كانوا بمكة عن القتل و الاذي ، و لحفظ نفوس الذين كانوا مع محمَّد ( ص ) عن لحوق المعرَّة ، ولحفظ نفوس المؤمنين اللذين كانوا في اصلاب الكافرين لم يعدَّ بهم الله ، وقيل : ان صلح الحديبية كان اعظم فتح للاسلام حيث اختلط المؤمنون بالكافرين واظهروا دينهم من غير خوف و تقية ٍ فرغب في دينهم كثير من الكافرين

(۱) ای = غلبنی . (۲) الابهر عرق اذا انقطع مات صاحبه .



ودخلوا فيه منغير سيفٍ ، وعن الصّادق(ع) انَّه سئل : الم يكن عليٌّ (ع) قويًّا في بدنه قويًّا في امرائه ؟\_ فقال : بلي، قيل: فما منعه ان بدفع او يمتنع لها؟.. قال: فافهم الجواب ، منع عليًّا (ع) من ذلك آية من كتاب الله تعالى، فقيل: واي آية ؟- فقرأ: لو تزيُّلوا (الآية) كان لله تعالى ودائع مؤمنون في اصلاب قوم كافرين ومنافقين فلم يكن علي (ع) ليقتل الآباًءحتي تخرج الودائع ، فلمّا خرجت ظهر على من ظهر وقتله ، وكذلك قائمنا اهل البيت لن يظهر ابداً حتّى يخرج ودائع الله فاذا خرجت يظهرعلى من يظهر فيقتله ، وفي هذا المعنى اخبارٌ عديدة ٌ ، وقال (ع) : لواخرج الله ما في اصلاب المؤمنين من الكافرين ومافى اصلاب الكافرين من المؤمنين لعذ بنا الذين كفروا [إذْجَعَلَ الَّذِينَ كَفَرُوا] اذظرف اوتعليل لقوله : عَذَّبنااو لقوله : انز لاالله و لفظة الفاء مثلها في قوله تعالى بل الله فاعبد [في قُلُو بهم المحميَّة] الحميّة مصدر حماه بمعنى منع منه اومنعه عنشيء اومصدر حمى من الشيء كرضي انف منه والمقصّود من الحميّة السَّجيّة التي تحمل الانسان علىحفظ عرضه وحسبه ونسبه واقاربه وما ينسب اليه عن الوقع فيها والازدراء لها بحق ً او بباطل وهي ناشئة من الانيَّة النَّفس والاعجاب بها، وهي اصل جماة الأشرور والمعاصي، اوالسَّجيَّة التَّبي تحمل الانسان على الانفة وعدمالانقبادلشيء حقباً كاناو باطلاً وهي ايضاً ناشئة من انانية النفس واستكبارها على الغير وتحقيره [حَميَّةً الْجُاهِلِيَّةِ] بِيَان للحمية او تقييد لها باكمل افرادها [فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ] قد مضى قبيل هذا ذكرالسكينة [وَ أَلْزُ مَهُمْ كَلِيمَةَ التَّقُولي] المراد بكلمة التقوى هي السكينة اوالولاية التي هي مورثة السكينة ، او سجيَّة التَّقوي عن الانحراف الى الطّرق المنحرفة يعنى مكّن منهم السكينة او الولاية اوالتقوي [ وَكَانُوا أَحَقَّ بِها وَأَهْلَها] اى احق بتلك الكلية اوبالسكينة اوبمكة [ وَكَانَ اللهُ بَكُلِّ شَيْءٍ عَليمًا ] يعنى ان الله يعلم قدر استحقاق كلُّ و احقيبة كلَّ بكلَّ [ لَتَقَدُّ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيا ] جواب لما قالوا بعد صدَّهم عن مكته ان محمداً (ص) وعدنا دخول مكتَّه ومادخلنا وما حلقنا وماقصرنا [بالْحَقِّ لَتَكْخُلُنَّ الْمُسْجِدَ الْحَرْ أَمَ إِنْشَاءَاللَّهُ أُمِنِينَ] قيل:الاستئناء تعليم للعباد كيف بتكلمون اذا اخبرواعن الآتي، وقيل: الاستئناء باعتبار حال الدَّاخلين فانَّ منهم من مات قبل الدِّخول ولم يدخل كأنَّه قال : لتدخلن َّ كلَّكم ان شاء الله ، و قبل : الاستثناء باعتبارالامن من العدو، وقيل: أن ههنا بمعنى إذ، أي اذشاءالله، والحقِّ أنَّ ههنا للتَّبر يكث ومحض التّعليم [مُحَلَّقينَ لمُمْ وَمُقَصِّرِينَ لا تَخاذُونَ فَعَلِمَ] من الصّلاح في اجمال الوعد وعدم التصريح بوقته [مالمَ تَعْلَمُوا] فانته كان في صدّ كم عن المسجد الحرام و صلحكم مع قر بش بذلك الصّد منافع كثيرة للاسلام واهله وقوّة عظيمة " ونشر للاسلام [ فَجَعَلَ مِنْ دُونِ ذَلِيكَ ] الدّخول [ فَتْحًا قَرِيبًا ] هو فتح خيبر او صلح الحديبية فانه اختلط المسلمون بالمشركين بذلك الصلح وتمكنوا مناظهار الاسلام وسمع المشركون باحكام الاسلام ورغبوا فيه وتقوي الاسلام به ودخل محمّد(ص) واصحابه في العام المقبل وهو سنة النسبع من الهجرة مكّة في كمال النّشوكة و العزّة [ هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِي ] باحكام الاسلام التي هي ما به الاهتداء الى الايمان [ وَدِينِ الْحَقِّ ] اي الولاية فانتهاالدِّين والطَّر بق الحقَّ الى الله تعالى [لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينِ] اي جنس الدِّين [كُلُّمِ] بان يجعل جميع الاديان تبحته ويجعل دينه محيطاً بالكلَّ بحيث لم يبق دين من لدن آدم (ع) الى انقراض العالم الله و هو شعبة من دينه وليظُّهره بحسب الظّاهر على كلّ الاديان بحيث لم يبق في بقعة من بقاع الارض دين سوى دينه ، واتمام هذا في ظهورالقائم (ع) وقد مضى هذه الآية في سورة التوبة [ وَكَفْلي باللهِ شَهِيدًا ] لرسوله افررتم ام لم تقرّوا [ مُحَمَّدً

وَفَنَيْتَ الْمَنْتَ INCE GHAZI TRUST RANIC THOUGHT سورة الفتح

٩٩

الجزءالسادس والعشرون

رَسُولُ اللهُ] هذه الجملة كسابقتها جوابٌ لسؤال مقدر ومحمّد مبتدء ورسول الله خبره اورسول الله صفته وقوله [وَالْذِينَ مَعَهُ] عطف على محمّد (ص) عطف المفرد و المعنى على الوجه الاوّل محمّد رسول الله (ص) والّذين معه في المرتبة رسل الله ، وعلى الوجه الثنَّاني محمَّد رسول الله (ص) مع الَّذين معه [أَشِدُّ اتُح عَلَى الْكُفَّ أر] اوعطف على رسول الله (ص) على الوجه الاوَّل والمعنى محمَّد رسول الله (ص) وهوالمَّذين معه في الدَّرجة فانَّه لا فرقٌ بينه و بين من كان معه في الدّرجة، اوهوالدَّذين معه بالبيعة والتَّو بة فانَّه وان كان غيرهم بوجه لكنَّه فعليتَهم الاخيرة وقد مرَّمراراً ان شيئية الشيء بفعليته الاخيرة فشيئيتهم التي هي فعليتهم الاخيرة محمّد (ص) باعتبار تنزّله بصورته الىمراتبهم فانبه قدمضي مكرَّراً ان البيعة تورث تكيَّف البائع بحسب نفسه و فعليَّته الاخيرة بصورة ناز لة من الَّذي بو يع معه ، وقوله تعالى اشدًا على الكمَّار [رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ] قرئ بالرِّفع خبراً لمحمَّد (ص) والَّذين معه على وجه إوخبراً لللذين معه على وجه ، اوخبراً لمبتدء محذوف على وجه ، وقرى بالنّصب حالاً ، ولم بأت بأداة الوصل للاشعار بانتهم جامعون بين الوصفين في جميع الاحوال لا ان بعضهم اشداء و بعضهم رحماء ، ولا انتهم في حال اشداء و في حال رحماء كأنسهم مرجواالشد ةبالرّحمة نظير حلوّ حامض"، لكن ّ الاشدّاء بمادته والرّحماء بهيئته يدّ لان على انتهم جامعون بينالوصفين وكاملود فيهما [تَريلُهُمْ رُكَّعًاسُجَّدًا] كَانتَهم من كثرة صلوتهم مزجوابين الوصفين [يَبْتَغُونَ فَضْملًا مِنَ اللهِ وَرِضْواناً] الفضل عبارة عماً يفيض الله على العباد بحسب مقام كثرتهم، والرّضوان عبارة عماً يفيضه عليهم بحسب مقام وحدتهم وبعبارة اخرى الفضلجز اءالاعمال المأخوذة بحسب قبول الرسالة وهي احكام القالب، والرضوان جزاءالاعمال المأخوذة بحسب قبول الولاية وهي احكام القلب والرّوح [سيما هُمْ في وُجُوهِهم مِنْ أَثَرِ السُّجُود] المراد به الاثرالة في يحدث في جباههم من كثرة السجود في الصَّلوة ، اوالمراد الاثرالة في يحدث في وجوههم من السهر بسبب صلوة الليل، اوالاثرالة في يحدَّ في وجوههم من كثرة خشوعهم الد تعالى [ ذَلِّيكَ مَتَلُهُمْ فِي التُّوْرِيةِ ] .

اعلم، ان السالك له شأنان ؛ شأن السلوك وشأن المعقب وهو بشأن السلوك يؤدى الحقوق ويقيم كثرات وجوده منقواء وجنوده ويقيم من كان تحت يده من اهله وعياله وخدمه وحشمه ويصلحهم ويسد فاقتهم، و بشأن الجذب ينصرف عن الكثرات الى الوحدة و يجذب قواه وجنوده وعياله الى جهة الوحدة ، و يجعل مرمة معاشه ومعاش من تحت يده بحيث يؤدى الى حسن معاده، و بعبارة اخرى له توجّه الى الكثرات وتوجّه الى الوحدة ، و بتوجّهه الى الكثرة يصلح معاشه بحيث يؤدى الى حسن معاده ، و بقوج به الى الوحدة يصرف قواه وجنوده عن الكثرة الى الكثرة يصلح معاشه بحيث يؤدى الى حسن معاده ، و بتوجّهه الى الوحدة يصرف قواه وجنوده عن الكثرة الى الوحدة ، و بعبارة اخرى له قربان ، قرب النوافل وقرب الفرائض ، و بعبارة اخرى ما يصل اليه من انقاماً يصل اليه بكسبه واعماله وسبق استعداده واستحقاقه واختياره وانانيته، اومن دون ذلك، والكامل ايضاً له تظران ؛ نظر الى الكثرة و نظر الى الوحدة ، و وبعارة الكثرة و وجه الى الوحدة ، و بالوجه الى الوحدة يأخذ من انذ و بالوجه الى الكثرة و نظر الى الوحدة ، و وبعاوت التعداده مدين النظرين يختلف الكاملون فى مراتب الكمال ، والكامل المطلق من انذاماً يعني ما يأخذه على غيره ، و بنفاوت ترجيح لاحد الطرفين وان موسى (ع) كان نظره الى الكثرات معان منه المائرة الخرى ما ينفره من غير ترجيح لاحد الطرفين وان موسى (ع) كان نظره الى الكثرات غال المطلق من كان نظره الى الطرفين متساوياً من غير ولذا نقل فيمانقل ان محمداً (ص) قال : ان الكثرات غال على نظره الى الوحدة ، وعيسى (ع) كان نظره الى الوحدة غالبًا ولذا نقل فيمانقل ان محمداً (ص) قال : ان الكثرات غالباً على نظره الى الوحدة ، والمائر الزيباء (ع) فلا يخال منه من ولذا نقل فيمانقل ان محمداً (ص) قال : ان الكثرات غالباً على نظره الى الوحدة ، واخي عيسي (ع) كان غان عنه الوحدة غالباً ولذا نقل فيمانقل ان محمداً (ص) قال : ان اخر من والمحمديتين جامعون للطرفين وكاملون فى النظر ان وينه والمائم والم والمعداً ومن وران عينه اليمنى مائية الوحدة ، وعيسى (ع) كان عينه اليسرى ولذا نقل فيمانقل ان محمداً (ص) قال : ان اخي مومى (ع) كان عينه المينى عمياء ، واخى عليون وكان فون النظر الى الوحدة مائمون عمياء ، وانا ذوالعينين ، وللاشارة الى ان محمداً (ص) والمحمديتين جامعون للطرفين وكاملون فى النظر الكثرة مائم فى القرريي قال : ذلكك الذى ذكرنا مان الموان ا



۱.,

فى التوراة الذى هونشأة موسى (ع) [وَمَتْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ] الذى هوجال نشأة عبسى (ع) [كَزَرُع أَخْرَجَ شَطْأَةُ] قرى بسكون التاء وفتحها وقرى بالمد و بالقصر، والتسطأ فرخ الحيوان والنتبات وورق النتبات [ فَلْأَزَرَهُ ] قرى من الثلاثي المجرد و بالمد من باب الافعال اوالمفاعلة والمعنى اعانه وقداه حتى لحقت هذه الافراخ الاسمهات او حتى استكمل الاوراق [فَاسْتَغْلَظَ] الزرع او السَّطأ [فَاسْتَوْى عَلَى سُوقِهِ] فاستوى الزرع او الفرخ [يُعْجِبُ الزُّرُرُ أَعَ] بحسنه و استغلاظه ، قيل: هذا مثل ضر به الله تعالى لمحمد (ص) واصحابه فالزرع محمد (ص) والسَّطأ الزُّرُرُ أع] بحسنه و استغلاظه ، قول: هذا مثل ضر به الله تعالى لمحمد (ص) واصحابه فالزرع محمد (ص) والسَّطأ الحرب و المؤمنون حوله وكانوافي ضعف وقلة كما يكون اول الزرع دقيقاً ثم غلظ وقوى و تلاحق فكذلك المؤمنون وحيام بعضام معضاً حتى استغلاظه ، قول: هذا مثل ضر به الله تعالى لمحمد (ص) واصحابه فالزرع محمد (ص) والسَّطأ وحيام معنا و المؤمنون حوله وكانوافي ضعف وقلة كما يكون اول الزرع دقيقاً ثم غلظ وقوى و تلاحق فكذلك المؤمنون وحيام المؤمنون الصابي المعاد واستغلاظ واستووا على امرهم الميني في ما ألْكُفُلُو عَدَاللَهُ الَّذِينَ أَمَنُوا] بالبيعة العامة وحيام المؤالوا الصَّالِ حاتي إ بالبيعة الخاصة فانتها اصل جميع الصالحات ، و من باع البيعة الخاصة كان كأنته عمل جميع الصالحات اوآمنوا بالبيعة الخاصة وعلي الصالحات على طبق ما اخذ منهم في بيعتهم [مِنْهُمْ] من الناس او من الذين آمنوا المتكمان الذين مع محمد (ص) [مَعْفِرَمَّ] ستراً لمساو بهم أوالخد منهم في بيعتهم [مِنْهُمْ] من الناس او من الذين آمنوا الومن الذين مع محمد (ص) [مَعْفِيرَةً] ستراً لمساو بهم أوا أخر منهم في بيعتهم [مِنْهُمْ] من الناس او



مدنيَّة ، وقيلالآية :'ياايُّهاالنَّاس انَّا خلقناكم من ذكروانثي (الاية) ، ثماني عشرة آيةً.



[ياأيَّها الَّذِينَ أُمَنُوا] بالبيعة العام قان مذا حكم قالي لجملة المسلمين [لا تَقَدَّمُوا] قدم كنصر وقدم من التقعيل و استقدم و تقدم بمعنى والمعنى لا تمشوا [بَيْنَ يَكَ الله وَرَسُولِهِ] والمقصود لا تقدّموا بين يدى رسوله لكنة اضاف الله للاشعار بان التقدم بين يدى رسول الله (ص) هوالتقدّم بين يدى القلان رسوله مظهره ، وقرئ لا تقدّموا من التقعل اى لا نتقدّموا، و يجوزان يكون لا تقدّموا بضم الناء وكسرالدال من قدّمه اذا جعله مقدّما في الامر ، و يكون المعنى لا تقدّموا، و يجوزان يكون لا تقدّموا بضم الناء وكسرالدال من قدّمه اذا جعله مقدّما امرا بين يدى رسوله (ص) من دون اذنه ، او لا تجعلوا امر انفسكم مقدّما على امرائله و رسوله (ص) او لا تختاروا امرائنفس و الغايات النفسية نصب اعينكم غافلين عن امرائله ، و بان يكون نظركم في الاعمال المعاشية الى ما يزينه من النقس و الغايات النفسية نصب اعينكم غافلين عن امرائله ، و بان يكون نظركم في الاعمال المعاشية الى ما يزينه في الخلافة ولا تقدّموا الما عنه و المقصود من الكل هوالمقصود من كل القرآن وهو لا تقدّموا احداً في الخلافة و لا تقديمية الما مرائلة ، و بان يكون نظركم في الاعمال الماعاشية الى ما يزينه و في الخلافة ولا تقدّموا الى امرائلة ونهيه ، و المقصود من الكل هوالمقصود من كل القرآن وهو لا تقدّموا احداً في الخلافة ولا تقد مواعلى الخلافة من دون امرائلة ، و بان يكون نظركم في الاعمال المعاشية الى ما يزينه و في الخلافة ولا تقد مواعلى الخلافة من دون امرائله ، و بان يكون نظركم في الاعمال المعاشية الى ما يزينه و النفيكم و دقائل الما المائلة و نها مرائلة و الما تقركم الفرو على القرآن وهو لا تقدّموا احداً و النفيا الله سميع ] لما تقولون في امرالخافة ، او لما تأمركم انفسكم عند اعمالكم المعادية والمعاشية [ عليم ال و ينا الله سميع ] لما تقولون في امرالخافة ، او لما تأمركم انفسكم عند اعمالكم المعادية والمعاشية النفريم ] و التنكم و دقائل اعمالكم واحوالكم و مكنوناتكم التي لا اطلاع علكم عند اعمالكم المعادية والمعاشية [ عليم ] و السور المباركة لتأديب الامة صدركل حكم منها بالنداء تلطعاً بهم و تشيطاً لهم للاستماع وجراً لكانات المورة السرر و السور المباركة لوفوا أمركم أقوق صوت و الني ي و لا تأمركم الما علم عليه و المائلة أفقوالي إ مواه ألفوق صوره (ص)



1.1

الجزءالسادس والعشرون

اولم يكن [كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضٍ أَنْتَحْبَطَ] كراهة ان تحبط [أعْمالُكُمْ وَأَنْتُمْ لاتَشْعُرُونَ] فان رفع الصّوت عنده تركُّ لَتعظيمه او اظهارٌ لتحقيره وكلاهما مورثٌ لحبط العمل ، وورد أنَّ رسول الله (ص) كان اذا رفع احدٌ عنده صوته رفع صوته فوق صوته [إنَّ الَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوا تَهُمْ عِنْدَرَ سُولِ اللهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ الله قُلُوبَهُمْ لِلتَّقُولى] امتحنه اختبره ، وامتحن الله قلبه وستعه وشرحه، واللتقوى عليَّة لامتحن حصوليَّة او تحصيليَّة يعنى لكونهم متقين وسعالة قلوبهم وشرحها ، اولاجل تحصيل التقوى شرحالة قلوبهم ، او اختبرالة قلوبهم، والمؤمن الممتحن هو الَّذي شرحالة صدره بنز ول السكينة فيه وظهور ملكوت الامام عليه و لذلك قال عليَّ (ع) في حديث المعرفة بالنورانيَّة : انَّ من عزفني بالنَّورانيَّة هوالمؤمن الممتحن قلبه للايمان ، و من امتحنالله قلبه للتقوى يستشعر مداماً بعظمة الله وعظمة رسوله فلا يمكنه رفع الصّوت عند الرّسول (ص) [ لَهُمْ مَغْفِرَةُ وَآجْرٌ عَظيمٌ ] ويجوز ان يكون الوقف على قوله قلوبهم وبكون للتَّقوى تعليلا لما بعده [ إنَّ الَّذِينَ يُنادُونَكَ مِنْ وَرَاءِ الْحُجُراتِ أَكْثُرُهُمْ لاَيَعْقِلُونَ] ولذلك لابعظمونك ويجعلونك مثل واحدٍ منهم [وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُوا حَتّى تَخْرُجَ اِلَبْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللهُ غَفُورُ رَحِيمٌ] تقوية لجهةالرّجاء، في المجمع: نزل قوله: ياا يهاا لذين آمنوا (الى قوله) غفو رّرحيم في وفد تميم وهم اشراف بني تميم في وفد عظيم ، فلما دخلوا المسجد نادوا رسول الله (ص) من وراء الحجرات ، أن اخرج الينا يا محمَّد ، . . فاذي ذلك رسول الله (ص) فخرج اليهم فقالوا : جئناك لنفاخرك فأذن لشاعرنا وخطيبنا ، فاذن رسول الله (ص) فقام خطيبهم اولإ وخطب، فقال رسول الله (ص) لثابت بن قيس: قم فاجبه، فقام وخطب احسن من خطيبهم ، ثم "قام شاعرهم واجابه حسَّان بن ثابت ، فلمَّا فرغوا قال ألاقرع بن حابس الذي كان من اشرافهم : هذا الرّجل خطيبه اخطب من خطيبنا وشاعره اشعر من شاعرنا ، واصواتهم اعلى من اصواتنا ، فلما فرغوااجاز هم رسول الله (ص) فأحسن جوائز هم واسلموا [ياأيها الدين أمَنُوا إنْ جاء كُمْ فاسِقٌ بِنبَبَإِ فَتبَيَّنُوا] نزلت الآية في الوليدين عقبة بعنه رسول الله (ص) في صدقات بني المصطلق فخرجوا يتلقونه فرحاً به وكانت بينهم عداوة في الجاهلية فظن أنتهم هموا بقتله فرجع الى رسول الله (ص) وقال: انتهم منعوا صدقاتهم فغضب التبيّ (ص) فنز لت الآية ، وقيل: نزلت في عائشة حين رمت مارية القبطيَّة بجريح القبطيَّ ، فدعا رسول الله (ص) عليًّا (ع) وقال: يا اخي خذ هذا السيف فان وجدته عندهافاقتله ، فقال : يا رسول الله (ص) اكون في امرك اذاارسلتني كالسكة المحماة امضي لما امرتني ام السَّاهد يرى ما لا يرى الغائب ، فقال: بل السَّاهد يرى ما لا بري الغائب، قال على ﴿ ع) فأقبلت متوشّحاً بالسيف فوجدته عندها فاخترطت(١) السيف فلمّاعرف انتي اريده أتي نخلة فرقي اليها ثمّ رمي بنفسه على قفاه وشغر(٢) برجليه فاذا انه اجب امسح ، ماله ماللر جال ، فرجعت فأخبرت النبي (ص) فقال : الحمد لله الذي يصرف عنا السوء اهل البيت، والمعنى ان جاءكم جنس الفاسق الخارج عن طاعة الله ورسوله اوجاءكم فاسق واحدفتبينوا الخبر وتجسّسوا صدقه وكذبه ، وقد مضى مكرَّراً ان مفهوم المخالفة غير معتبر في المخاطبات خصوصاً في الاحكام فليس المقصَّود ان جاءكم عادل فاعملوا ولاتبينوا ، ولا أن جاءكم فاسقان فلا تبينوا واعملوا ، فمن اعتبر المفهوم وقال : خبر العدل الواحد حجّة باعتبار مفهوم مخالفة هذه الآية لا يُصغى اليه [ أَنْ تُصيبُوا ] كراهة ان تصيبوا [ قَوْمًا بجَهااكَةٍ ] بحالهم [ فَتُصْبِحُوا عَلَى ما فَعَلْتُمْ نادِمينَ وَاعْلَمُوا أَنَّ فِيكُمْ رَسُولَ اللهِ ] فبينوا الاحبار بالعرض عليه واستأذنوه في العمَّل بها حتّى لا تصيروا نادمينُ على فعلكم ، اوهو تُمهيد لما بعده كأنَّه قال : انَّ هذا الَّذي هو فيكم هو رسول الله (ص) اعتباراً للوصف العنواني [لَوْ يُطيعُكُمٌ في كَثِيرٍ مِنَ الْأَمْرِ] ويطرح امرالله وحكمه [لَعَنِتَمْ] (1) اخترط السَّيف = استله . (٢) اى دفع . .

وفونيتر لايزي العكر التركي الله المعادة المعادة

1.7

لتعبتم اوهلكتم وهو ردَّ لما اشاراليه بعضهم من الايقاع ببني المصطلق [وَلَكِنَّ اللهُ حَبِّبَ] استدراك كما توهم من انتهم ارادواان يحملوارسول الله (ص) على طاعتهم كأنه قال لكن الله حبّب [المَيْكُمُ الأيمانَ وَزَيَّنَهُ في قُلُوبِكُمْ وَكَرَّ هَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرُ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيانَ] فلا تربدون حمل الرّسول (ص) على اتباعكم والمراد بالايمان على (ع) ، او قبول ولايته ، او محمَّد (ص) ، او قبول رسالته الَّذي هوالاسلام [ أُولْئِلِكَ هُمُ الرُّ أشِدُونَ ] جواب لسؤال مقدّر وصرفٌ للخطاب عن المؤمنين والجملة معترضة اوغير معترضة [ فَضْمَلًا مِنَ اللهِ وَنِعْمَةً ] مفعول له لحبَّب وكرَّه او تعليل للرَّاشدون بتقدير اللَّام لعدم صحَّة جعله مفعولاً له للَّ اشدون لعدم اتَّحاد المرفوع وقد تكرّر تفسير الفضل بمحمّد (ص) ورسالته واحكام رسالته وقبول رسالته ، ونفسير النّعمة بعليّ (ع) و ولايته وآثارولايته و قبول ولايته [وَاللهُ عَليهمٌ] باحوالكم ودقائق مايصلحكم ولذلكت زين الايمان في قلو بكم وكرَّه الكفر [حكيم] لا يفعل ما يفعل الالغاية محكمة متقنة [وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ] اى المسلمين [ اقْتَتَلُوا ] بيان لادب المعاشرة [فَمَّاصْلِحُوا بَيْنَهُمافَانْبَغَتْ إحْدِيْهُماعَلَىالْأُخْرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتّى تَفبيءَ اللي أَمْرِ اللهِ] بالرّجوع إلى الرّسول وما حكم به [فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعُدْلِ] لماكان الأصلاح بعد الأمر بالمقاتلة مع الباغين مظنة للحيف قيده بالعدل ، او المراد ان الاصلاح كما يكون باستيفاء جميع الحقوق من الطرفين يكون باسقاط بعض الحقوق والاغماض عن بعض فقيده بالعدل للاشعار بان الاصلاح يتبغى ان يكون باستيفاء الحقوق [وَأَقْسِطُوا] في جميع الامور حتى في العيادات فلا تضبقوا على انفسكم [ إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْمُقْسِطينَ ] قيل: نزلت في قتال وقع بين الاوس والخزرج في عهد الرَّسول (ص) بالسعف والنَّعال ، وعن الصَّادق (ع) لمَّا نزلت هذه الآية قال رسول الله (ص) : ان منكم من يقاتل بعدى على التأويل كما قاتلت على التنزيل ، فسئل من هو؟ - قال: خاصف النّعل يعنى امبرالمؤمنين (ع) فقال عمار بن باسر ; قاتلت بهذه الآية مع رسول الله (ص) ثلاثاً وهذه الرّابعة والله لوضر بونا حتمى يبلغو ابناالسعفات من هجر لعلمنا اناعلى الحق وانتهم على الباطل ، وكانت السيرة فيهم من اميرالمؤمنين(ع) ماكان من رسول الله(ص)في اهل مكنَّة يوم فتح مكنَّة فاننَّه لم بنَّسْب لهم ذرَّيَّة وقال : من اغلق بابه فهو آمنٌ، ومنالفي سلاحه فهو آمنٌ، ومن دخل دارابيسفيان فهوآمنٌ، وكذلك قال اميرالمؤمنين (ع) يوم البصرة نادي فيهم لاتسبوا لهم ذريّة، ولاتجهز وا على جريح ، ولاتتبعوا مدبراً ، ومن اغلق بابه وألقى سلاحه فهوآمن [ إنّما الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً] قد مضى في سورة البقرة وفي سورة النّساء وجه كون المؤمنين الحوة عندقوله تعالى: و بالوالدين احساناً و ذكر انماالمؤمنون اخوة ليكون تمهيداً وتعليلاً ورفعاً لكلفة التكليف بالاصلاح لقوله تعالى: [فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ] وهذا اعم من سابقه فان المراد ههنا انه اذا وقع اختلاف بين المؤمنين سواء بلغ الى حد المقاتلة او لم يبلغ فأصلحوا بينهما [وَاتَّقُوا الله] وسخطه في الحيف والميل الى احدالطّرفين [لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ] على اصلاحكم وعدم ميلكم، اولعلكم ايتها المتخالفون والمصلحون جميعاً ترحمون [ يا آيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا ] ادب آخر ولما كانت السخرية من الخلق سجية الاكثرالناس وتركها كان صعباً صدره بالنداء جبراتاً لكلفته [لا يَسْخُرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسٰى أَنْ يَكُونُوا ] اى القوم المسخور منهم [ خَيْرًا مِنْهُمْ ] اى من الساخرين [ وَلا يِسْاءً مِنْ نِسْاءٍ عَسى أَنْ يَكُنَّ خَيْرًا مِنْهُنَّ] قال القمتي: نزلت في صفية بنت حي بن اخطب وكانت زوجة رسول الله (ص)



1.4

الجزءالآسادس والعشرون

و كانت عائشة و حفصة توذيانها و تشتمانها و تقولان لها : يا بنت اليهودية ، فشكت الى رسول الله (ص) فقال لها : الا تجيبينهما ؟ فقالت : بماذايارسول الله (ص)؟ قال: قولى لهما: ان ابى هارون (ص) نبى الله، وعمتى موسى كليم الله، وزوجى محمد (ص) رسول الله (ص) فماتنكران منى ؟ إ فقالت لهما: فقالتاهذا علمك رسول الله (ص) [وَلا تَلْمِرُوا أَنْفُسَكُم ] أتى بهذه الكلمة اشعاراً بعلة الحكم حيث ان المؤمنين كل منهم بمنز لة نفس الآخر [وَلا تَمْ مَرُوا و وقالت ] السيئة بان بلقب بعضكم بعضاً بلقب سوء [بيئس الإسم الفيسوق] الخروج عن عهد محمد (ص) وعقده و شروط عقده بذلك وانتما أتى بالفسوق مقام الضّمير او اسم الاشارة للاشعار بان ذلك فسوق وخروج عن عهدة عهد الله [ بعد الأر من أن يا لما منهم الفيسوق] الخروج عن عهد محمد (ص) معدة عهد الله المعاد بذلك وانتما أتى بالفسوق مقام الضّمير او اسم الاشارة للاشعار بان ذلك فسوق وخروج عن معدة عهد الله [ بعد الألي مأن و مَنْ لَمْ يَتُبُبْ ] عن السخرية واللمز والنبذ بالالقاب ، و أتى بذكر التو بة اشعارا بانة معصية [ فَأُول لمُرك هُمُ الطَّال مُونَ ] لاظالم اظلم منهم [ يا أيَّها الَّذين أمنُوا] لما كان الحكم الآمي ابنا ما يصعب امتاله لكون الطّان في مثل الما الله منهم [ يا أيَّها اللذين أمنُوا] المركان الحكم الآلي ايضا ما يصعب امتاله لكون الطّان في مثن ألم منهم [ يا أيَّها اللذين أمنُوا] لما كان الحكم الآمي ايضاً في كل ظن و يتبيت انه مناى القبل المون الناس الى بالنداء [ اجْمَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظَنَّ أي ما الكنبرلي حتاط

اقسام الظن [ [ أَنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِنَّمْ ] اجتناب اصل الظنّ غير مقدور للمكلّفين الا ان يكون الامر وهى خمسة بحسب باجتناب الظنّ امراً باجتناب مباديه ، وامّا اجتناب اتّباعه فأنّه مقدور لكلّ احد والظّنون وهى خمسة بحسب مختلفة فظن يجب اتباعه لو حصل ، و يجب تحصيله لو لم يكن حاصلاً و هو الظّن حين المُحكم الخمسة الخمسة المُسكَت في الصّلوة ، والظّن حين الاحتياط في العمل ، وكالظّن الحسن بالله و بالمؤمنين،

وظن يستحب اتباعه لو حصل ويستحب تحصيله لولم يكن حاصلا كالظن بحاجة المؤمن ، وتحصيل الظن بحاله من حاجة وغيرها ، وظن يكره اتباعه وتحصيله كالظن بنجاسة شيء لا يحصل من تطهيره ضرر معتدً به ، وظن يحرم اتباعه وتحصيله كالظن بسؤات المؤمنين وعوراتهم وفحشاتهم ، وظن مباح ، فبعض الظن اثم يجب اجتنابه وترك اتباعه ، وعن على (ع) قال : ضع اهر اخيك على احسنه حتى بأتيك مايقلبك منه ، ولا تظنن بكلمة خرجت من اخيك سوء وانت تجد لها في الخير محملاً ، وعنه (ع) : اذا استولى الصّلاح على الزمان واهله ثم اساء رجل الظن برجل لم يظهر منه خزية فقد ظلم ، واذااستولى الفساد على الزمان واهله ثم "مايقل من العرب الظن أرمان فقد غرر .

معنى [ وَلَاتَجَسَّسُوا ] عن عورات المؤمنين حتّى يحصل لكم ظن سوء، وقرئ لا تحسّسوا الغيبة بالحاء المهملة وهو بمعناه، عن الصّادق(ع) قال رسول الله(ص) : لاتطلبوا عثرات المؤمنين فانّه من تنبّع عثرات اخيه تتبّع الله عثرته ، ومن تُتبّع الله عثرته يفضحه ولو في جوف بيته

[ وَلا يَغْتَب بُعْضُكُم بَعْضُكُم بَعْضًا ] اى لا يذكر بعضكم بعضاً بالسوء في غيبته، والغيبته ان تظهر بلسانك او بسائر جوارحك بالتصريح او بالكناية والتلويح عيباً للمؤمن قد ستره الله عليه في غيابه ، وحيث لم يكن يعلم باظهارك ، و اما العيوب التي لم تكن في المؤمن فنسبتها اليه في حضوره وغيابه تكون بهتاناً و تكون اشد من الغيبة ، و يظهر مما ذكرنا في سورة البقرة في بيان قوله تعالى : و بالو الدين احساناً وجه حرمة السخرية بالمؤمن ولمزه و نبزه باللقب السوء والظن به وتجسس عورته و الغيبة له و البهتان له ، و يظهر ايضاً سرّ كونها اشد من الزنية ، و قد ذكر في الفقه الموارد التي يجوز الغيبة فيها ، وعن الصادق (ع) انه سئل عن الغيبة فقال : هو ان تقول لاخيك في دينه ما لم يفعل ، و تبت عليه امراً قد ستره الله عليه لم يقم عليه فيه حد ، وفي رواية إذ والم الأمر الظاهرية مثل الحدة والعجلة فلا، وعن



الكاظم (ع) من ذكر رجلاً منخلفه بما هو فيه ممًّا عرفه التَّاس لم يغتبه ، ومن ذكره من خلفه بما هو فيه ممًّا لا يعرفه النَّاس اغتابه ، ومن ذكره بما ليس فيه فقد بهته ، وفي حديثٍ : قولوا في الفاسق ما فيه كي يحذره النَّاس ، وفي اخبار عديدة مضمون قول النّبيّ (ص) : ايمّاكم والغيبة فانَّ الغيبة اشدَّمن الزَّنا، ثمَّ قال: أنَّ الرَّجل يزني و يتوب فيتوب الله عليه ، وان صاحب الغيبة لا يغفر له الا ان يغفر له صاحبه ، والغيبةالمحرَّمة تكون للمؤمن اوللمسلم مطلقاً اولمن قبل صورةالاسلام منتحلاً كان اومسلماً اومؤمناً، قال بعض اهل المعرفة : غير المؤمن حكمه حكم الانعام فكمالاغيبة للانعام لاغيبة لغيرالمؤمن ، ولغيرالمتّصف بالاسلام حقيقة ً فان منتحل الاسلام كمنتحلي التّهوّد و التّنصّر لاحرمة له انتّما الحرمة لمن اتّصل بمظاهرانة بالبيعة العامّه او الخاصّة ، و التّحقيق انَّ رؤية العيب من العباد بل من مطلق خلق انله ليست الامن نظرٍ رديٍّ خسيس وهوالنُّظرالي الاشياء مباينة للحقِّ المقوَّ مالصَّانع لها مع الغفلة عن الحقَّ تعالى وصنعه ، ومع النيَّظر الى النيَّفس والاعجاب بها ، اومع الغفلة عنها وعن عيو بها ، وإذا أرادالله بعبد شرًّا بصَّره عيوب غيره وأعماه عن عيوب نفسه ، وذكر الاشياء و تعييبها في الحقيقة راجع " الى تعييب الصّنع ، والغفلة عن الصّائع وصنعه حين النّظر الي المصنوع كفر للصّانع ، والغفلة منالنّفس و عيوبها مذموم، و رؤيةالنّفس والاعجاب بها اصل جميع التشرور ، فرؤية السوء من غيرالانسان قبيحة ، ورؤيته من الانسان اقبح ، ومن المنتحل للاسلام اشدَّ قبحاً ، ومن المسلم اشدَّ قبحاً ، ومن المؤمن اشد قبحاً ، وذكره في غيابه اوحضوره بسوء لاقبيح اقبح منه حتمي نسب الى الخبر انه اشد من سبعين ز نبة مع الام " تحت الكعبة، ولذلكت نسب الي عيسي (ع) انَّه مرَّمع الحواريَّين على جيفة كلب منتنة فقال الحواريُّون : ماانتنه.. ! فقال عيسي (ع) : ما ابيض اسنانه .. 1 و روى ان أنوحاً مو على كلب كريه المنظر فقال نوح : ما قبح هذا الكلب فجنا الكلب و قال بلسان طلق ذلق : ان کنت لا ترضى بخلق الله فحوَّلني يا نبي الله ، فتحبَّر نوح واقبل يلوم نفسه بذلكك و ناح على نفسه اربعين سنة حتّى ناداهالله تعالى الى متى تنوح بانوح؟ فقد تيت عليك، وعن النّبيّ (ص) : المؤمن اذا كذب بغير عذر لعنه سبعون الف ملك وخرج من قلبه نتن حتى يبلخ العرش ، و يلعنه حملة العرش وكتب الله عليه بتلك سبعين زنية "اهونها كمن يزنى مع امة ، والكذب قبيح من كل "احدخصوصاً من المؤمن لكن غيبةالمؤمن اقبح منه بمراتب، وعنه (ص): من آ ذي مؤمناً فقد آذاني، ومن آذاتي فقد آذي الله ، ومن آذي الله فهوملعون في التوراة والانجيل والزبور والفرقان ، وهوماذكرنافي سورةالبقرةمنان غيبةالمؤمن وذكره بسوم فيغيابه وحضوره وايذاءه كلّها راجع الىصاحبه، ا فمن اغتاب مؤمناً وذكره بسوء كان كمن اغتاب صاحبه وذكره بسوء ، واغتياب صاحبه الذي هواعظم آيات الله وذكره بسوءٍ فوق جميع المعاصي وغايتها كما قال تعالى : ثمَّ كان عاقبةُ الَّذين إساؤا السَّوءي إن كَذْبوا بَآ يات الله واستهزؤا بها، وقال (ص) : من اغتاب مؤمناً بما فيه لم يجمع الله بينهما في الجنَّة ابدأ، ومن اغتاب مؤمناً بماليس فيه انقطعت العصمة بينهما ، وكان المغتاب في النَّار خالداً فيها و بنس المصير ، فالغيبة بما ليس في المؤمن تجمع خواصّ الغيبة والكذب جميعاً ، وقال (ص) : انه يؤتي بأحد يوم القيامة يوقف بين يدىالله ويدفع اليه كتابه فلا يرى حسناته فيقول: أ لمي ليس هذا كتابي ! لانتي: لا ارى فيها طاعتي ! فيقول له: ان ربكت لا يضل ولا ينسى، ذهب عملك باغتياب النَّاس، ثمَّ يؤتي بآخر ويدفع اليه كتابه فيرى فيه طاعات كثيرة فيقول: ما هذا كتابي إ فانتي ما عملت هذه الطاّعات! فيقول: لان فلاناً اغتابك فدفعت حسنانه البكث ، و قال (ص) : كذب من زعم انه ولد من حلال و هو يأكل لحوم النَّاس بالغيبة واجتنبوا الغيبة فانتها ادام كلاب النَّار ، ونعم ما قال المولوي قدَّس سرَّه :

|                               | بحيبه واجسبوا العيبه فالمها الأام فادب |
|-------------------------------|----------------------------------------|
| کی رسد بر چرخ دین موغ گلین    | عیب بر خود نه نه بر آیات دین           |
| تا زرحمت پیشت آید محملی       | پس تو حیران باش بی لا و بلی            |
| عیب کی بیند روان یاك غیب      | عیب باشدکو نبیند جز که عیب             |
| هرچه عيبي ديد آن بر خود خر يد | اى منك مانى كەعيب خويش ديد             |
|                               |                                        |

1.5



11.0

الجزءالآسادس والعشرون

[أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَحْيِهِ مَيْتًافَكَرِ هُتُمُوهُ ] ولقد أتى بالاستفهام الانكارى وبالاحد للعموم وبأكل لحمالميت من الاخ وبتأكيد مفهوم نفى الحب بعطف كر هتمو ه للمبالغة البالغة في النّهي عن الغيبة وتمثيل الغيبة بأكل لحم الميتة لان الاسماء قوالب المسميّات ولاحكم لهاعلى حيالها ، ومن ذكرمؤمناً بسوء لايكون ذلكث منه الابتخلية المؤمن عن لطيفة ايمانه فذكره علىلسانه وسماعه بسمعه بمنز لةلحمه الخالى عن الرّوح الممضوغ بفمه والداخل فيجوفه فان دخوله فيجوفه من طريق سمعه كدخوله فيجوفه من طريق حلقه، ولذلكت ورد ان السامع للغيبة شريك المغتاب [وَاتَّقُوا الله] فلانغتابوا وتوبوا ان اغتبتم ، ولمَّاكان في جبلَّة الانسان رؤية العيب من الغيز و ذكر ما رآه على لسانه وقد بالغ تعالى في ذم الغيبة والنهى عنه وكان ذلكت مورثاً ليأس اغلب النَّاس عن رحمته تعالى قال: [إِنَّاللَّهُ تَوَّابٌ رَحِيمٌ] بعد ذلك ترجيحاً لجانب الرّجاء [يا أَيُّهَا النَّاسُ] هذا الله يأتي تأكيدٌ للنتواهي السَّابِقَة وتعليل لها [إنَّاخَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْشَى] يعنى من هذين الجنسين اومن آدم وحوّاء (ع) [وَجَعَلْنا كُمْ شُحُوبًا وَقَبْائِلَ] الشعوباللعجم كالقبائل للعرب ، وقيل: الشعب بفتحالَّشين الجمع العظيم المنتسبون الي اصل واحدٍ وهو يجمع القبائل ، والقبيلة تجمع العمائر ، و العمارة تجمع البطون ، و البطن يجمع الافخاذ ، و الفخذ يجمع الفصائل ، والاقلمن الكلِّ الفصيلة، فخزيمة شعب، وكنانة قبيلة ، وقريش عمارة، وقصيَّبطن، وهأشم فخذ، وعبَّاس فصيلة [ليتَعارَفُوا] لا أن تفاخروا وتنابزوا وتلمزوا وتسخروا وتغتابوا [ إنَّ أَكْرَ مَكُمْ عِنْدَ الله أَتْ قيكُمْ ] فليست الكرامة والتشرف بالنسب والحسب والمال والجمال وكثرة الاولاد والخلوّ من العيوب [إنَّ اللهُ عَلَيهم] بالمتقى منكم والاتقى وبالشقي والاشقى [خَبِير] بما لايتعلن علمكم بعمن بواطن اموركم وقدر استعدادكم واستحقاقكم [قالَتِالأَعْرَابِ أُمَنَّا].

اعلم، ان الاسلام وهوالد خول تحت حكام القالب بحصل بمحض الاقرار اللساني والبيعة العامة النبوية، ولذلك كانوا يدخلون النام في الاسلام بالبيعة العامة بالتخويف والسيف والقتل والاجلاء والاسر والنهب وهوفي الحقيقة انقياد للسلطنة الخلقية لا للحكومة الالهية ، فان كان مع ذلك اعتقاد بالحكومة الآلهية وانفياد في القلب كان الاسلام حقيقة وسموا مسلمين حقيقة والاكانوا مسلمين ظاهراً لاحقيقة ، والايمان وهوالد خول تحت احكام القلب يحصل بالبيعة الخاصة الولوية وليس الاانقياد القلب لمن آمن على يده ، و بعبارة اخرى الاسلام الحقيقي قبول الرسالة يحصل بالبيعة الخاصة الولوية وليس الاانقياد القلب لمن آمن على يده ، و بعبارة اخرى الاسلام الحقيقي قبول الرسالة تكما ان الاسلام الظاهري قبول احكام الرسالة ، والايمان قبول احكام النبوة والولاية ، و بعبارة اخرى؛ الاسلام قبول تحمل البيعة الخاصة الولوية وليس الاانقياد القلب لمن آمن على يده ، و بعبارة اخرى الاسلام الحقيقي قبول الرسالة تحصل بالبيعة الخاصة الولوية وليس الانتياد القلب لمن آمن على يده ، و بعبارة اخرى؛ الاسلام قبول تحصل بالبيعة الخاصة الولوية وليس الانتياد القلب لمن آمن على يده ، و بعبارة اخرى؛ الاسلام قبول الدعوة الظاهرة ، و الايمان قبول الدعوة البياطنة ، و بعبارة اخرى الاسلام تحلى الظاهر بحلية الشريعة ، و الايمان تحصل الابوق بكينية الامام التي هي صورة نازلة منه ملكونية تدخل قلب المؤمن و بها يكون فعليته الاخيرة ، و بها ترب سكينة وفكراً و حضوراً وهي ظهور القائم (ع) في العالم الصغير ، و بها تحصل المعرفة بالتورانية و بها نشرق تحصل الابوق بين الامام والمؤمن ، و بها تحصل الاخوة بين المؤمنين وهي التي اذا ظهرت على صدر المؤمن ترب سكينة وفكراً و حضوراً وهي ظهور القائم (ع) في العالم الصغير ، و بها تحصل المعرفة بالتورانية و بها نشرق ترب مور بنور ربقها ، ولما كانت الاعراب بمحض البيعة العامة والدخول تحت احكام القالب قالوا: آمناً، ولم يكونوا يؤمون بالبيعة الخاصة ولم يتكينا على نبية : قل لهم الايمان غير العام موالالدي القال المرا الخار الايار الذى يؤمون بالبيعة الخاصة ولم يتكينا الام (ع) قال لمن قبل الموقي الذي الذي المام في قالوا: آمناً، ولي الذي الذي الذي الخاصة والاتصال المعنوي بالامام (ع) قالة تعامل الحقيقي الذى هو الايمان مو الاسلام الغامري الذي ي هوالد خول نحت السلطنة بمحض اليعة العامة الحقيقي الذى هو



السلطنة بالبعة العامة و [قُولُوا أَسْلَمْناً] ولم يقل اسلمتم لا يهام اثبات الاسلام الحقيقي والحال انه ليس بمتيقن [وَلَمَّا يَدُخُلُ الْإِسمانُ] الذي هو كيفية نازلة من الامام في قلب المؤمن بالبعة [في قُلُوبِكُم ] لعدم وقوع تلك البعة منكم وقد مرّ في اول البقرة بيان معاني الاسلام والا يمان [وَ] لكن [إِنْ تُطيعُوا الله وَرَسُولَهُ] حتى يتحقق بالطاعة فيكم حقيقة الاسلام [ لأيكيتُكُم ] لا ينقصكم [مِنْ أَعْمالِكُم ] بانفسها على تجسّم الاعمال ومن اجورها [شَيْئًا إِنَّ اللهُ عَفُورًا يغفر منكم زكانكم ولا ينظر الى عدم ايمانكم و الى ان الاسلام الظاهر لا ينفع سوى المنافع الدنيوية [رَحيم] يتفضل علكم بأنواع فضله ولا ينظر الى عدم ايمانكم و الى ان الاسلام الظاهر لا ينفع سوى المنافع بمحض البيعة العامة بين ان الايمان ليس محض البيعة العامة وقال: انتما المؤمنون [ الَّذين أَمْنُوا بالله ورَسُولِهِ] الدنيوية [رَحيم] يتفضل علكم بأنواع فضله ولا ينظر الى عدم ايمانكم و الى ان الاسلام الظاهر لا ينفع سوى المنافع بمحض البيعة العامة بين ان الايمان ليس محض البيعة العامة وقال: انتما المؤمنون [ الَّذين أَمْنُوا بالله ورَسُولِهِ] الم عنول الما قال المائل المان الايمان والد تحول تحت احكام القلب وقبول احكام الولاية فبقوا عليه حتى اى باعوا البيعة الخاصة التي بها يحصل الايمان والد تحول تحت احكام القلب وقبول احكام الولاية فبقوا عليه حتى اى باعوا البيعة الخاصة التي بها يحصل الايمان والد تحول تحت احكام القلب وقبول الحكام الولاية فبقوا عليه حتى الما ينفكن عن الارتياب والاصطراب في اول الامن والذ عوال المرابية وقال وقبي تابع المامة عظهر لهم آثار الولاية ويصلوا الى حدود القلب ولذلك أتى بئم وقال [ ثُمُ لَمْ يَرْ تأبُوا] فان البائع البيعة الخاصة الما ينفكت عن الارتياب والاصطراب في اول الامر، واذا ظهر عليهم آثار الولاية وظهر لهم دائل المان الماليما والمالي حصل لهم الاطينان وجاهدوا لا محالة مع جنود الشيطان ولدفع الرذائل وجلب الخمائل ولذك قال [ وَجأهدُوا بِ مُوالِهِمُ إلهم الاطينان وجاهدوا لا محالة مع جنود الشيطان ولدفع الرذائل وجلب المعمائل ولذلك قال [ وَجأهكُوما و الاوصاف الى انفسهم [ وَانْفُسُهِمْ ] من اناتياتهم التى هى اصل سيئاتهم وشرورهم [ في سَبَيلِ الله أولمال هُمُ الصراحِي إلي أون من الاعران من الاعراض النانياتهم التى هي اصل سيئتهم و

اعلم ، ان الايمان الحاصل بالبيعةالخاصة وقبول الدّعوةالباطنةاماً يكون صاحبه فيمقام الصّدرغيرخارج منه الى نواحي القلب وهذا لا يخلو من اضطراب في بعض الاحيان ولا يخلو من صرف الاعمال عن جهتها الآلهيَّة الي الجهات النفسانية فلابخلو ايضاً من اعوجاج ، وإذا خرج من حدود الصّدر الذي هومحل الاسلام الىحدودالقلب الذي هومحل ّ الايمان صارخارجاً من الارتياب ومن الاعوجاج الذي هومداخلة اغراض النّفس في الاعمال الآلهيّة، وكأن القسم الاول غير خارج عن حقيقة الاسلام وغيرداخل في حقيقة الايمان وانكان يحصل بالبيعة الخاصة صورة الإيمان ولهذا قال الصّادق (ع) فيماورد عنه: انَّما تمسَّكتم بأدني الاسلام فايًّا كم أن يفلت من ايديكم، وللاشارة الي حقيقة الايمان التي بها يحصل الصَّدق في الاعمال ويرتفع الارتياب قال : ثُمَّ لم ير تَابوا ( الى آخرالآية ) وللاشارة الى حصول صورة الإيمان بمحض البيعة الخاصة قال: الَّذُين آمنو إبالله ورسوله يعنى بالبيعة الخاصّة لان المخاطبين كانوا باتعين بالبيعة العامة فلم يكن المراد الباثعين البيعةالعامة وانتما اقتصرعلى ذكر الاوصاف والآثار للمؤمنين لانه انقال: انتماالمؤمنون اللذين باعواالبيعتين او باعوا البيعة الخاصة اوالبيعة الولوية لكان المنافقون طلبوا ذلكت وزاحموا النَّبي (ص) بذلك وآذوه طلباً نذلك [قُلْ] لهؤلاءالدين بظهرون الايمان على السنتهم [أتُعَلُّمُونَ اللهَ بدينِكُمْ] يعني ان كنتم مؤمنين فلاحاجة الى اظهاره فأنَّ الايمان هو وصف الهيَّ وغايته الهيَّة فأن كان اظهار كم لأعلام النَّاس بذلك لاينبغ ذلك لانه وصف المي لاخلقي ، وان كان لاعلام الله لاينبغي ذلك ايضاً لانتكم بأعمالكم و اوصافكم وأحوالكم غير خارجين من السماوات والارض [ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُمَّ] تعميم "بعد تخصيص اوتأكيد"، روىانة لمَّانز لت الآبة المتقدَّمة جاؤا وحلفوا انَّهم مؤمنون معتقدون فنزلت هذه الآية [يَمُنُّونَ عَلَيْكَ أَنْ أَسْلَمُوا] من عليه منا ومنتيني كحليفي انعم عليه ، ومن عليه منة عد نعمته

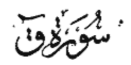
۱۰٦



1.4

الجزءالسادس والعشرون

عليه واعتد بها وعظمها ، وهذا هوالمراد ههنا فانتهم اعتدوا باسلامهم نعمة عليه [قُلْ لاَتَمُنَّو اعَلَى إَسْلامَكُم] لان الاسلام ليس نعمة لكم ولا لى بل هومقدمة للايمان الذى هونعمة لكم ولى فقل لهم : لا تعتدوا باسلامكم ولا تعدوه نعمة على [ بَلِ اللهُ يَمُنُّ عَلَيْكُم ] ينعم عليكم او يعده نعمة عليكم [ أَنْ هَديكُم للإيمان ] ان ادخلكم فى الاسلام الذى هوما به الهداية الى الايمان الذى هو نعمة [ إنْ كُنْتُم صادِقين] فى ادعاء الاسلام ، قال القمى : نزلت الآية فى عثمان يوم الخندق [ إنَّ الله يَعُلَم غَيْبَ السَّمُوات وَ الأَرْضِ] في علم خفيات اموركم و صدق نياتكم و مكموناتكم التى لاخبرة لكم بها من القوى والاستعدادات المكمونة [ وَ اللهُ بَصِيرُ بِماتَ عُملُون] فيعلم اغراضكم فيها .



مُكَيَّة، وقيل الآهوله : ولقد خلقناالسَّموات والارض (الى قوله) قبل الغروب ، خمسة واربعون آيةً . بيت بيل الألالي التحريب

[ق] اسم لله اوللنبي (ص)؛ اوللقرآن، اوللجبل المحيط بالذيا، وهو من جبال عالم البرزخ او المثال او نفس عالم البرزخ لان تخلفه عالم المثال [وَالْقُرْ الْنَالْمَحْصِلاً] العظيم في نفسه المنيع من التسلط عليه، وجواب القسم محذوف اى اتك لرسول الله (ص) او انتهم ليعني بقرينة ما بعده [بَلْ عَجبُوا أَنْ جَاعَهُم مُنْذِرٌ مِنْهُم] القسم محذوف اى اتك لرسول الله (ص) او انتهم ليعني بقرينة ما بعده [بَلْ عَجبُوا أَنْ جَاعَهُم مُنْذِرٌ مِنْهُم] يعنى ما كذّ بوك لائم وجدوك كاذباً بل كذّ بوك لتعجبهم من رسالة البشر [فَقَالَ الْكَافِرُونَ] برسالتك [ هذا ] يعنى ما كذّ بوك لائم وجدوك كاذباً بل كذّ بوك لائم من رسالة البشر [فَقالَ أَلْكَافِرُونَ] برسالتك [ هذا ] الذي يعنى ما كذّ بوك لائم وجدوك كاذباً بل كذّ بوك لتعجبهم من رسالة البشر [فَقالَ الْكَافِرُونَ] برسالتك [ هذا ] الذي يعنى ما كذّ بوك لائم مندالموت وتفتت العظام شيء منه من الرسالة من الله أن سنالة آلمَى مُتحجيب ] يعجب منه ، اوهذا الذي يقوله من البعث بعدالموت وتفتت العظام شيء مُبتعجب منه [عز ذاع تناو كُتَّ أَتُوابً] نبعث ونرجع [ذلك] الاحباء بعد الموت [رَجْعُ بَعيدً] لعدم امكانه شيء منه من الحكماء اند محال عقد لاستاز امه ودانفديلية شيء منه من الحكماء اند محال عقد لاستاز امه ودانفدي في محله والمن الذي عند نفسه ما الحياء بعد الموت ونفت العدم مكانه قان البعث على ما يتصوره العوام ، يقول الفلسفي الذي يعد نفسه من الحكماء اند محال عقد لاستاز امه ودانفديلية الذي يعد نفسه من الحكماء اند محال عقد لاستاز امه ودانفعلية فان البعث على من الغرق والا عضاء وحافظ لاسمائهم واعدادهم واعمائون بالارض ا [وَعَنْدَنْ أَنْ مَنْ مَنْ مَنْ أَعْمُ في أَعْنُ أَعْمَ مُنْ أَعْنَ مُنْ مَنْ التَوْسِ والم من التقري والتبديل الموال مقدر كانته محدود المالم من الغرو والمرة الما من التغير والتديل والما من المود المالمالي المالم من الفي ما المالم من التكمور والتبديل العمان ووالم من التور والما من التقري والعضاء وحافا من مالتهم معن الما من الغرو والمرة أول المود والمالم المالم من القرى والا عضاء وحافظ لاسمائهم واعدادهم و اعمالهم من الغرو والمرة، ووالمال الموية الموم والمون والا عضاء وحاف من مالم من الغرب والمرة ومن مالم مع والما ومن مالم من المالم معد والمون أول الموية المه مولة الموم والم من الموي والموي أول الموم ووف من الم



الى الارض ومواليدها ولو لا آثار تلك الكواكب لما امكن بقاؤها [وَمَالُهُامِنْ فُرُوج] بحسب الصّورة يعنى لبس بناؤها مثل بناء البانين من البشرلايمكن لهم ان يبنوا بلافروج ومالها خلل ونقص فيخلقتها حتى يمكن لاحد ان يقول: لوكان كذا لكان أولى [ وَالْأَرْضَ مَدَدْناها ] اي كيف مددنا الارض بحيث بمكن التّعيّش عليها والانتقاع بها بالزراءات والتجارات والعبارات [وَأَلَقْيدْ افدِيهارواسِ وَأَنْبَتْنْافدِيها مِنْ كُلِّ زُوج ] اي صنف [بكهيج] من النبات وبذلك الانبات يسهل تعبَّشكم وتعيَّش انعامكم وليس هذا من محض الطّبيعة كما يقوله اراذل النّاص من الطبيعية والدّهرية بل من مبدء عليم قدير رحيم حكيم مدبّر، وخلق الكلّ لبني آدم كما هو المشهود ، ولبس ذلك لتعيشهم في الدّنيا كما يقوله منكروا البعث بل لتعيّشهم في الدَّنيا و استكمالهم فيهاليكونوافي الآخرة على احسن وجه [تَبْصِرَةُ وَذِكْرى لِكُلٌّ عَبْدٍ مُنيب] الى ربة فان غيره لابتلانه بالحرص وطول الامل يمر على الآيات غافلاً عنها [ وَنَزَّ لْنامنَ السَّماء ماءً مُبَّارَكًا ] كثير البركة فإنَّ بركات الارض كلُّها من الماء وليس من ماء في الارض الا وقد خالطه ماء السماء كما روى عن النَّبيَّ (ص) : ليس من ماء ٍ في الارض الا و قد خالطه ماء السماء ، او المراد بالسماء جهة العلو [فَأَنْبَتْناب حِنَّات] نسبة الانبات الى الجنات باعتبار انبات اشجارها مجاز عقلي [ وَحَبَّ الْحَصيدِ] يعنى انبتنا به حبّ النبات الذي من شأنه إن يحصد [ وَالنَّخْلَ باسِقاتٍ ] طوالا " [ لَها طَلَّحٌ نَصْبِدٌ] منضود بعضها فوق بعض [ رزْقَالِلْعِبادِ ] اي نرزق بذلك الطّلع بعد بلوغه و نضجه رزقاً للعباد ، اوحالكون الطلع رزقاً للعباد [وَأَحْيَيْنابه] بذلك الماء [بَلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ] بعد المماة فما لكم تشاهدون اماتة الاشجار والاراضي عن الاوراق والنبيات وإحياءها بعد ذلكت وتنكرون احياء البشر بعد المماة ، و هذا تمثيل لسهولة تصوير البعث او تنبيه على البينة الوجدانية [كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوح وَ أَصْحَابُ الرَّش ] الَّذين رسُّوا نبيُّهم في الارض وقد مضي قصَّتهم وبيان الرُّسْ في سورة الفرقان [وَتُمُودُ وَعَادٌ وَفر عَوْنً] المراد م فرعون هو وقومه كما اراد من ثمود وعاد الطرائفتين اللَّتين سميَّتا بهما [ وَ إِخْوانَ لَكُوطِ ] اى اخوان معاشرته [ وَأَصْحَابُ الْأَيْكَةِ ] اى قوم شعب كما سبق مكرّراً [ وَ قَوْمُ تُبَّع ] قد سبق في سورة الدّخان [ كُلُّ كَذّب الرُّسُلَفَحَقٌّ وَعِيدٍ] وفيه تسلية للرّسول (ص) وقومه وتهديدللكفّار بوعيده [أفَعَييْنا بِالْخُلْقِ الأوَّلِ] فنعجز عن الاعادة بذلك؟ [ بَلْهُمْ في لَبْسٍ مِنْ خَلْق جَديد] اي في استباه و لذلك انكروا الخلق الجديد لا ان لهم برهاناً على عدمالاعادة كما بدَّعبه الفلاسفة ، او فيَّ اختلاط من خلق جديد بعني ان َّ خلفتهم القديمة مختلطة بخلقتهم الجديدة لكنهم غافلون عنه ، او في لبس لباس على ان يكون اللبس بفتح اللام بمعنى اللبس بضم "اللام وقد سيق في اوَّل البقرة عند قوله الَّذين يؤمنون بالغيب و يقيمون الصَّلوة و ممَّا رزقناهم ينفقون وعند قوله وكيف تكفرون بالله وكنتم اموا تا (الآية)ما بهغنية عن بيان كونهم في خلق جديد، ونكّرالخلق الجديد لان الخلق الجديد لهم من قبيل الحركة فهم في كلَّ آن في خلق غير الخلق الاوَّل فلا بقاء لفردٍ من افراده حتَّى بمكن أن يعرف ، وعن الباقر (ع) انمستل عن هذه الآية فقال : تأو بل ذلك إن المتعالى إذا أفنى هذا الخلق وهذا العالم حديث وسكن أهلالجنة الجنة واهل النار النار جددانته عالماً غيرهذاالعالم ، وجدّد خلقاً منغير في تجدّد العوالم فحولة ولا اناث يعبدونه ويوحدونه ، وخلقالهم ارضاً غيرهذه الارض تحملهم ، وسماء غير غيرهذا هذا السماء تظلُّهم ، لعلك ترى ان الله انها خلق هذا العالم الواحد، او ترى ان الله لم يخلق بشراً غيركم ، بلي والله لقد خلق الف الف عالم ، والف الف آدم ، انت في آخرتلك العوالم العالم



الجزءالسادس والعشرون

واولتك الآدمينين [وَلَقَدْ خَلَقْناً الْإِنْسانَ] تمهيد لعلمه تعالى بخفيات امورالانسان وتعليل "لقوله : قد علمنا ما تنقص الارض منهم، والمراد بالانسان جنس الانسان [ وَنَعْلَمُ مَا تُوَسُّو شُ بِهِ نَفْسُهُ ] من خطرات قلوبه [وَنَحْنُ أَقْرَبُ اللَّيْهِ مِنْحَبْلِ الْوَرِيدِ] تعليل لعلمه بخفيات اموره ، والاوردة العروق النابتة من الكبد وبهايجرى الدّم النّذي هوغذاء البدن الى الاعضاء كما ان الشرائين العروق النّابتة من القلب وبها يجرى الرّوح الحيواني والرّوح الدَّماغيّ الى الاعضاء وصار حبل الوريد مثلاً في القرب [اِذْيَتَكَقّي] ظرف لاقرب او لنعلم اولهما يعني نحن اقرب اليه اذبنلقتي [الْمُتَكَقَّيَّانِ] أي اذ يتلقني الحفيظان ما يتلفظ وما يفعله والمعنى نحن اقرب اليه وقت تلقتي الكاتبين الفاظه واعماله فلاحاجة لنا الى كانب يكتب اعماله [عَنِ الْيَمِينِ وَعَنِ الشَّمَّالِ قَعِيدٌ مَا يَكْفِظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَكَيْهِ رَقِيبٌ ] مراقب كثيراً لاعماله [ عَتيدٌ ] معد لكتابة الاعمال ، عن الصّادق (ع) : ما من قلب الا وله اذنان على احديهما ملكث مرشد وعلى الاخرى شيطًان مفتَّن "هذا يأمره وهذا يزجره ، السَّيطان يأمره بالمعاصي ، و الملكث يزجره عنها، وهوقول الله تعالى عن اليمين وعن الشمال قميد، وفي بعض الاخبار تلويح بان صاحب اليمين وصاحب الشمال كليهماملكان،صاحب اليمين اميرعلى صاحب الشمال ويكتب الحسنات، وصاحب الشمال يكتب السيتات وهذا من سعة وجوه القرآن [وَجْاءَتْ سَكْرَةُ الْمَوْتِ] سكرة الموت كناية عن الغشبة الحاصلة عنده، وأتى بالماضي لتحقّق وقوعه [بـالْحَقِّ] لا يغيّر الحقّ حتى تكون امارة "كاذبة" وقرئ : وجاعت سكرة الحقّ بالموت ، والباء على القرائتين للتعدية ، او بمعنى مع ، او للسببية [ذٰلِكَ ما كُنْتَ مَنْهُ تَحيدُ] وتفرّ، والجملة حالية ، اوجواب لسؤال مقدر بتقدير القول ، والخطاب لمطلق الانسان او لمنكر البعث [وَتُفِخَ فِي الصُّور ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ] وهذه ايضا حالية او مستأنفة جواب لسؤال مقدر بتقدير القول اي يقال له ذلك اليوم العظيم يوم الوعيد الذي كنت تنكره ، والمراد بالنفخة النفخة الثانية كما أن المراد بمجي وسكرة الموت النفخة الاولى [وَجْاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائِقٌ وَشَهيدٌ] السائق ملك موكل على الأنسان يسوقه الى المحشر والى الآخرة ، ويزجره عن الوقوف في المواقف ، والسَّهيد ملكث موكمَّل "عليه يحضر معه في كلَّ موطن ٍ و يحفظ و يشهد عليه بجميع اعماله ، فانه كما ان الانسان في الدّنيا له نوائب تمنعه عن الوقوف و الاطمينان بالدّنيا وله حالة يلتذّبها في المناجاة و الطّاعات كذلكت في الآخرة عليه ملكث يزجره عن الوقوف ويسوقه ، وملكث حاضر معه في جميع مواطنه ، و هذان الملكان يكونان معه في الدُّنيا لكن لا يعلم بهما ، وقيل المراد بالسَّاق الملكث الَّذي هو صاحب السَّمال ، وبالسَّهيد صاحب اليمين [ لَقَدْ كُنْتَ في غَفْلَةٍ مِنْ هٰذا ] مستأنفة او حالبة بتقديرالقول والمعنى كنت في غفلة من هذا في الدّنيا [فكشَفْنا عَنْكَ غِطاء الح) فتبصر في هذا اليوم ماكنت لا تبصره في الدُّنيا [فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ] فتبصر في هذا اليوم دقائق ماكنت لاتقدر على ابصاره في الدَّنيا [وَقَالَ قَرِينُهُ] اي الملكَ الموكّل عليه [هٰذا] المكتوب الذي كتبته عليه [مالكيّ عَتيدً] ومهيّاً للحضور والاظهار وقال الشبطان الذي قيض له هذاالضال مالديّ عتيدٌ ومهيّاً لجهنّم [اَلْقِيا] من مقول قول القرين ، او استيناف كلام منالة بتقدير القول سواء جعل حالاً اومستأنفاً جواباً لسؤال مقدّر والخطاب للسائق والشهيد ، او لمحمد (ص) وعلى (ع) كما ورد في اخبار عديدة من طريق الخاصة والعامة وزيد في بعض الاخبار : وادخلا الجنة من احبَّكما [ في جَهَنَّمَ كُلَّ كَفَّار عَنيدٍ مَنَّاع لِلْخَيْر مُعْتَدٍ ] بتعدي حدود الله او

1.4



۱۱.

معتد على العباد [ مُريب ] شاك في الله ، او في رسوله ، او في خلافة خليفتُه [ أَنَّذِي جَعَلَ مَعَ الله إلى المحا الاصنام والكواكب والاهوية ، اوجعل مع مظاهر الله خليفة اخرى في الارض مثل نمرود و فرعون [فَأَ لَقِياً هُ فِي الْعَذَابِ الشَّدِيدِ قَالَ قَرِينُهُ] اى السبطان المقيض له [ رَبَّنا ما أَطْغَيْتُهُ ] كَانت قال: هو اطغاني [ وَلَكِنْ كَانَ فِيضَلالٍ بَعِيدٍ ] من الحقِّ يعنى انَّه كان في الفطرة ضاكاً فاعنته على ذلك لا انتي احدثت له الضّلالة [قال] اى الله [لاتَخْتَصِمُوا لَدَى وَقَدْقَدَمْتُ إلَيْكُمْ بِالْوَعِيدِ] فما سمعنموه وما ارتدعتم فلاحجة لكم عندى [مايُبكَدُلُ الْقَوْلُ لَدَى] بالعذاب على من سجّلت العذاب عليه ، وامّا العفو فهو ليس من تبديل القول فانته ايضاً من الوعد الذي لاخلف فيه وليس العفو جز افاً حتى يقول كل مذنب لبعف عنى [وَمَاأَنَا بظَلَّام لِلْعَبِيدِ] فلا اعذب من دون سبب ولا اعفو من غير داع [ يَوْمَ يَقُولُ ] ظرف لظَّلام ، او ليبدَّل اى يوم يقول أنه ، و قرى بالتكلم [لِجَهَنَّمَ هَل امْتَكَلُّت ] يسئل عنها سؤال نفرير حتى لاببد ل قوله لاملاً نَّجهدم من الجنّة والنّاس اجمعين؟ اوسؤال استفهام لكن "المنظور تنبيه العصاة وتهديدهم [فَتَقُولُ] في الجواب [هَلْمِنْ مَزيدٍ] استفهاماً لطلب الزُّيادة او تعجبًا من الزّيادة على ما فيها وانكاراً للمزيد ، و لمّاكان جميع اجزاء عالم الآخرة ذأت علم وارادة ونطق فلاحاجة لنا الى تأويل السؤال والجواب ههنا [وَأَزْلِفَتِ الْجَنَّةُ] في قوله القيا في جهنم وفي قوله از لفت الجنَّة [لِلْمُتَّقبينُ] توهبن للعصاة و نشر يف للمتَّقين وليس المتَّقون الا من قبل الولاية وهم شيعة آل محمَّد (ص) [غَيْرَبَعِيدٍ] مكاناً غير بعيدٍ اوازلافاً غير بعبدٍ ، او حالكونهاغير بعبدة ، واسقاط التّاء حيننذ يكون من قبيل اسقاط التاء من قوله : أن رحمة الله قريب من المحسنين وهو تأكيد نفر بها [ هذا ما تُوعَدُونَ لِكُلِّ أوّ أب ] بدل من قوله للمتَّقين ، اوخبر مبتدء محذوف ، والاوَّاب الكثير الرَّجوع الى الله [ حَفيظ ] حافظ نفسه من التدنتس بادناس المعاصى، او محفوظ عن المعاصى [من خشى الرَّحص بالغيب] بدل من اواب ، اوخبر مبند محذوف، اوميند، خبره ادخلوها [وَجَاءَ بِقَلْبٍ مُنسب] راجع الى الله [أُدْخُلُوهُا] حبر لمن خشى، اوحال، اومستأنف والكل بتقدير القول [بِسَلام] من كل آفة [ذليكَ يَوْمُ الْخُلُودِ لَهُمْ مايَشْاؤُنَ فيها] متعلق بيشاؤن او بلهم [وَلَكَيْنامَزِيدٌ] فان لدينا ما لا يخطر ببالهم حتى بشاؤهاتم عطف على عقوبة الكفار تهديداً لهم وقال: [وَكَمْ اَهْلَكْنا قَبْلَهُمْ] قبل قريش اواهل مكة [مِنْقُرْنِهُمْ اَشَدُّمِنْهُمْ بَطْشَّافَنَقَّبُوا فِي الْبلادِ] نقب في الارض من المجرَّد، و نقَّب من التَّفعيل، وانقب من الافعال ذهب فيها، و نقَّب عن الاخبار بحث عنها واخبر بها، والمراد فتحوا البلاد او ساروا فيها بالمنافع الكثيرة والاعمال الدقيقة ، اوساروا فيها لتجسّس الاخبار [ هَلْ مِنْ مَحِيص] ومخلص من الهلاك، والجملة حالبة اومستأنفة بتقدير القول اي يقول تلكث القرون او نقول لهم هل من محيص [ إنّ فى ذٰلِكَ] الاخبار اوفى ذلك الاهلاك [لَذِكْر ى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ ٱلْقَي السَّمْعَ] .

اعلم، ان العلم الذي هو نور يقذفهانة في قلب من يشاء ، اوّل ظهوره يورث التّحيّر والانصات فيطلب به من يخرجه من تحيّره فاذا وجد وانقاد له لم يكن له شأن الا الاستماع الى ما قال المنقاد له و الامام ، فثاني مراتبه يورث الاستماع لمن انقاد له وهو مقام التقليد فانه بأخذ في هذا المقام من الامام مصدّقاً له من غير تحقيق لمأخوذاته،



الجزءالسادس والعشرون

اومن غير اعتبار لتحقيق مأخوذاته ، و هذا صاحب الصَّدر المنشرح بالاسلام فاذا وجد هذاالمقلَّد انموذج مأخوذاته بوجدانه أو بشهوده كان خارجاً منحدودصدره الىحدودقلبه وهذاهوالذي مزج التقليد بالتحقيق، اوخرج من التقليد الىالتّحقيق ، وهذا صاحب القلب سواء دخل في بيت القلب او لم يدخل بعدُ لكن كان مشرفاً على الدّخول ، و هذان هما اللَّذان يتذكَّر ان ويعتبر ان بكلِّ ماسمعاًه ، وامَّاغيرهمامن ارباب النَّفوس فيمرُّون على الآيات وهم عنهامعرضون [وَهُوَسَهِيدٌ] حاضرالذهن عند القائل نقيد لالفاءاتسمع [وَلَقَدْ خَلَقْنَا السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ وَمَابَيْنَهُما في سِتَّقِ أَيَّام ] قد مضى في سورة الاعراف بيان خلق السماوات والارض في ستَّة ابتام [وَمامَسَّنامِنْ لُعُوب] حتمي احتجنا ألَّى الاستراحة كماقالته اليهود وهورد لليهود حيث قالوا : ان الله بدأ خلق العالم يوم الاحد وفرغ منه يُوم الجمعة ، وأستراح يوم السّبت ، واستلقى على العرش ، روى ان اليهود اتت النّبيّ (ص) فسألته عن خلق السماوات والارض ، فقال: خلقالله الارض يوم الاحد والاثنين، وخلق الجبال وما فيهن ً يوم الشَّلثاء ، وخلق يوم الار بعاء التشجر والمداثن والعمران والخراب ، وخلق يوم الخمس السماء ، وخلق يوم الجمعة النَّجوم و الشمس و القمر والملائكة ، قالت اليهود: ثم ماذا؟- يامحمد (ص)، قال: ثم استوى على العوش، قالوا: قد اصبت لو أتممت، قالوا: ثم استواح، فغضب النَّبيَّ (ص)غضباً شديداً ، فنزلت الآية [فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ] في حقَّ الله بما لا يليق بجنابه وفي حقتك وفي حق على (ع) [وَسَبِّحْ بحَمْدِ رَبِّكَ] قد مضى في اول الحمد بيان ان تسبيحه تعالى ليس الا بحمده ولذلك قبدالتسبيح في الاغلب بالحمد ، او قرنه به ، او بمايفيده [قَبْلُ طُلُوع الشَّمْسِ وَقَبْلُ الْغُرُوب] يعنى فيجميع الاوقات فانته كثيراً ما يقينًا الأمر بطرفي النتهار ويراد استغراق الاوقات ، أوالمراد هذان الوقتان بخصوصهما لشرافتهما ، وماوردفي فضيلة مابين الطّلوعين اكثر من ان يحصى ، وقد ورد في فضيلة العصر اخبار عديدة ، اوالمقصود الاشارة الى صلوة الصبح وصلوة العصر ، اوصلوة الظهر والعصر [وَمِنَ اللَّيْل فَسَبِّحْه] اى بعضاً من اللبل سبت لان اللَّيل وخصوصاً آخره وقت شريف تتوجَّه النَّفوس فيه الى الله والى اصلها لخلوصها من العواثق الخياليَّة ، اوهو اشارة الى المغرب و العشاء ، او الى صلوة الليل [ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ] قرى مصدراً وجمعاً و المراد بالسجود كمال الخضوع لعظمة الرّبّ يعنى بعد ما حصل لكك كمال التّوجّه الى الله و الخضوع له او اشير بادبار السجود الى رنحعة الوتر اوالرَّكعتين او الاربع الرَّكعات بعد المغرب او الى الوتيرة [ وَاسْتَمَعِعْ ] انت في الحال الحاضر نداء المنادي يوم القيامة ، او يوم ظهورالقاتم (ع) ، فانتك تسمع بالفعل نداء ذلك المنادي لخروجك من مرقدك و شهودك القيامة اوخروج القائم (ع) [يَوْمَ يُنْأدِي الْمُنَّادِ] للبعث والحساب اوينادي المنادي باسم القائم (ع) واسم ابيه كما في الخبر، واسقاط الباءمن المنادى لاجراء الوصل مجرى الوقف وهوعربي جيد [مِنْ مَكْمَانٍ قُورِيب] من كلَّ الناس فان نسبة المنادى في القيامة اوفي ظهور القائم متساوية الى الكل [يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ] يعني الصّيحة للحساب والقيام عندالله ، اوصبحة القائم اوالصبحة بخروج القائم (ع) [ذٰلك يَوْمُ الْخُرُوج ] من المراقد، عن الصادق (ع) هى الرّجعة [إنَّانُكُونُ نُحْيى وَنُميت] في الدّنيا جواب كسؤال مقدر كأنَّه قيل: من يفعل ذلك ؟ - ومن يخرج الاموات من المراقد؟ فقال: ( مَا نعن نعيم و نعيت [وَ إِلَيْنَا الْمَصِيرُ] في الآخرة [يَوْمُ تَشَقَّقُ) ظرف للمصير اوبدل من يوم يسمعون الصَّيحة [الأرض عَنْهُمْ سِراعًا ذليكَ حَشْرٌ عَلَيْنا يسير] وذلك في الرَّجعة اوفي القيامة [نَحْنُ أَعْلَمُ بِما يَقُولُونَ] في حقَّنا ، او في حقَّك ، او في حقَّ عليَّ (ع) تسلية له (ص) وتهديد لقومه

111



المنافقين اوالمشركين [وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِجَبَّارِ] بمسلّط عليهم بالاجبار لهم انتما انت منذرّ مذكر [فَذَكَر بِالْقُرْ أَنِ] اى بمطلق القرآن ، او بقرآن ولاية على (ع) [مَنْ يَخْافُ وَعِيدِ] . مُتُوَلْ الْنَالِ وَالْمَنْ مكَيّة ، ستون آية .

[وَالنَّسَاء التي تذرو الأولاد ، اوالاسباب التي تذرو الخلاق من الملائكة وغيرهم [ فَالْحَام ملات و قُراً] اى السحب اوالنساء التي تذرو الأولاد ، اوالاسباب التي تذرو الخلاق من الملائكة وغيرهم [ فَالْحَام ملات و قُراً] اى السحب الحاملات للامطار ، اوالرياح الحاملات للسحاب ، اوالنساء الحوامل ، وقرى وقراً بفتع الواو مصدراً ، والوقر بالكسر الحمل الثقيل [ فَالْجَاريات يُسْرًا ] السفن الجاريات في البحار بسهولة ، او الرياح الجاريات في مهابتها ، او الكواكب الجاريات في مناطقها [ فَالْمُعَسَّمات اَمْرًا ] السفن الجاريات في البحار بسهولة ، او الرياح الجاريات في مهابتها ، او الكواكب الجاريات في مناطقها [ فَالْمُعَسَّمات آمْرًا ] من الملائكة الذين يقسمون الارزاق و الامطار وغيرها ، الكواكب الجاريات في مناطقها [ فَالْمُعَسَّمات آمْرًا ] من الملائكة والزياح والإنباء والاولياء (ع) وهذاقسم من الله قان كان هذه اوصافا لذوات متعددة فلفظ الفاء فيها لتفاوت المقسم به في الشرف و الخسة وفي الذلالة على من الله قان كان هذه اوصافا لذوات متعددة فلفظ الفاء فيها لتفاوت المقسم به في الشرف و الخسة وفي اللالة على قدرة الربّ وعنايته بخلقه، وان كانتَ وصافاً لذات واحدة فالفاء للترتيب بين الافعال فان الربح تفرق وتحرك الابخرة في الجو فنتعقد في الجو سحاباً فتحمله الى حيث يأبرها الله فتجرى به بسهولة فتقسمه على البلاد والبرارى و البحار في الجو فنتعقد في الجو سحاباً فتحمله الى حيث يأبرها الله فتجرى به بسهولة فتقسمه على البلاد والبرارى و البحار في الجويلة وعليه والداني الذي يدعيه لواقع يعنى حق وصدق [ وَالسَّماء فراللام ال يُنْ ماتُوعكان من الشواب والعقاب والحشر والحساب [لَصاوق ورانَّ الدين] المالام والجراء [ لَواقع ] اواللام و في الجويل وي بناد ولذي من الشواب والعقاب والحقر والحساب الصاد فقري والوليان الربحرة والبرارى و والبحار و في التوعرين المادين الذي يدعيه لواقع يعنى حق وصدق [ وَالسَّماء الحُولكم ألمُولك الحُولك وطرائقها اى ذات الطرائق من مسير الكواكب او ذات الحسن والزينة كما ورد عن امير المؤمنين (ع) فان الكواكب وطرائقها اى ذات الطرائق من مسير الكواكب او ذات الحسن والزينة مما ورد عن امير المؤمنين (ع) فان الكواكب وطرائقها اى ذات الطرائق من مسير الكواكب او ذات الحسن والزينة كما ورد عن امير المومني الربيوا المان الكواكب والمرائة الدن الذير الذيري والمواد وا

حديث وعن الحسين بن خالد عن ابى الحسن الرّضا (ع) قال قلت له : اخبرنى عن قول الله تعالى حديث و السّماء ذات الحبك ، فقال : محبوكة الى الارض و شبّك بين اصابعه ، فقلت : فى كيفية وضع الارض و كيف تكون محبوكة الى الارض ؟ \_ والله تعالى يقول رفع السماء بغير عمد ، فقال : و مبحاناته ! اليس يقول بغير عمد تر و نها ؟ \_ قلت : بلى،قال : فئم عمدولكن لاترى، طبقات السماوات فقلت : فكيف ذلك ؟ \_ جعلنى الله فداك ، قال : فبسط كفة اليسرى ثم وضع اليمنى عليها ، فقال : هذه ارض الدّنيا والسماء الدّنيا فوقها قبّة ، والارض الشّانية فوق السماء الدّنيا ، والسماء التانية فوقها قبّة ، والارض التّالثة فوق السماء الدّنيا فوقها قبّة ، والارض الشّانية فوق السماء الدّنيا ، والسماء التانية فوقها قبّة ، والارض التّالثة فوق السماء التّالثة فوقها قبّة ، ثمّ هكذاللى الارض السابعة فوق السماء السادية والسماء السّابعة فوق السماء التّالثة فوقها قبّة ، ثمّ هكذاللى الارض السابعة فوق السماء السادية والسماء التّانية والسماء التّالثة فوقها قبّة ، ثمّ هكذاللى الارض السابعة فوق السماء السادية والسماء السابعة فوق السماء التّائية وق السماء التّائية فوق السماء الدّنيا ، والسماء التّائية فوقها قبّة ، والارض التّالثة فوق السماء التّائية فوق السماء التّائية فوق السماء اللّاي الارض السابعة فوق السماء السادية والسماء السابعة فوق السماء التّائية فوق السماء السابعة و هو قوله : خلق سبع سموات و من السادية والسماء السابعة فوقها قبّة ، و عرش الرّحمن فوق السماء السابعة و هو قوله : خلق سبع سموات و من



الجزءالسادس والعشرون

وانسّما يتنزّل الامر اليه من فوق السّماء بين السماوات والارضين ، قلت: فما تحتنا الا ارض واحدة ، قال : وماتحتنا الاارض واحدة وان الست لفوقنا [إنَّكُمْ لَفي قُوْلٍ مُخْتَلِفٍ] في هذا الدّين الواقع الحقِّ بان بعضكم بصدق، وبعضكم يكذّب ، اوفى محمد (ص) بالتصديق والتكذيب و بأنَّه مجنون اوشاعر او معلَّم من غيره اوكاهن ، او في القرآن بانم محروكهانة ورجز واساطير الاولين، اوفي على (ع) خليفته [يُؤْفَكُ عَنْهُ] اي عن الدّين او محمد (ص) او القرآن اوعلى (ع) و ولايته [ مَنْ أَفِلكُ] حذف المصروف عنه عن الثاني للمبالغة والتَّأكيد في ذم من افك عنه كأنته قيل: كلَّ من افكت من خيرٍ يؤفك عنه والمناسب لهذا التّعميم والتّأكيد ان بكون المراد بالضّمير المجرور علياً (ع) و ولايته كما في الخبر فانَّه اصل جميع الخبرات والآفك من كلَّ خير أفك عنه ، اوالمعنى يؤ فك عنه من افك في الذرّ، اوالمعنى يؤ فك عن هذاالقول المختلف، وبسببه من افك عن الخير، اوعن هذاالدّين، اوعن محمَّد (ص) اوعلى [ع) [قُتِلَ الْخُرُ اصُون] الخرص بالفتح الحرز والاسم منه بالكسر يقال كم خرص ارضك بالكسروالقول بالظِّنَّ والكذب والكلِّ مناسبٌ ههنا والمعنى لعن القائلون في الدِّين وخلافة اميرالمؤمنين (ع) بالظِّن والتخمين ، واستعمال القتل في اللّعن لان من لعنه الله يقتله عن الحبوة الانسانية [الَّذِينَ هُمْ فِي غَمْرَةٍ] الغمرة شدّة الشيء ومزدحمه ، و تنكيره للتّفخيم وعدم نسبته الى شيء مخصوص لايهام التّعميم و المعنى الّذينَ هم في غمرة من كلّ شيء من الجهل والتشهوات والغضبات والشيطنة والكبر والعجب والفخر [سما هُونَ] عمَّا ذكَّرناهم به بحسب فطرتهم من طريق الآخرة ونعيمها ، اوعمَّا ذكرناهم في عالم الذَّرَّ، اوساهون عن الله وعن المنعم وانعامه [يَسْأَلُونَ] حال او خبرٌ بعد خبر اومستأنف [ أَيَّانَ يَوْمُ الدَّينِ ] اي يوم الجزاء وكان سؤالهم هذا استهزاء وانكاراً ولذلك أبي به بعد قوله : الذين هم في غمرة ساهون واجابهم بقوال إيوم هُم عَلَى النَّارِ يُفْتَنُونَ] يقال لهم [ذُوقُوا فِتْنَبِّكُمْ] اى عذابكم وحربةكم او فسادكم في الدِّنيا [هذا الدَّى كُنْتُمْ بهِ تَسْتَعْجلُونَ] بدل من فتنتكم او مبتدء وحبر [[انَّالْمُتَّقبينَ فبي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ] مستأنفٌ جوابُ تسؤال مقدَّر عن حال المتقى عن القول المختلف او عن الافك عن الولاية [أخِذِينَ مَا أتَّاهُمْ رَبُّهُمْ] كنابة عن رضاهم به وهو كنابة عن كون ما آناهم مرضياً حسناً [اِنَّهُمْ كَانُواقَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ] مستأنفٌ في مقام التعليل والمعنى انتهم كانوا محسنين في اعمالهم، اوكانوا ذوى حسن وهوالولاية ، اوكانوا محسنين الى من تحت ايديهم والى غيرهم [كُانُوا قَليلًا مِنَ اللَّيْل] بدل من قوله كانوا قبل ذلك محسنين نحو بدل التفصيل عن الاجمال [ ما يَهْجَعُونَ ] عن الصّادق (ع) : كانوا اقلّ اللّيالي يفوتهم لايقومون فيها ، وعنالباقر (ع) : كان القوم ينامون ولكن كلَّماانقلب احدهم قال : الحمدية، ولاا آله الاالله والله اكبر(أوَبِالْأَسْحَارِهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ] .

اعلم ، ان الانسان الصّغير كالانسان الكبير في وجوده ليل ويوم وشمس وقمر ، وليله مراتب طبعه ونفسه الحيوانينَّة ، ويومه مراتب ملكوته ، وشمسه عقله ، وقمره نفسه المستضيئة بنور العقل ، وما لم يخرج الانسان من بيت طبعه ونفسه لايمكن غفران مساويه ولواستغفر كل يوم الف مرّة ، واذا خرج من حدود نفسه الحيوانينة وقرب من حدود قلبه وعقله التي هي في الصّغير بمنزلة الاسحار في الكبير سأل بلسان حاله غفران مساويه من ربّه ويجيبه الله ويغفره سواء سأل بلسان قاله او لم يسأل ، و من ههنا يظهر سرّ تقبيد الاستغفار بالاسحار ، و سرّ تقديم الاسحار المفيد للحصر [وَفِي أَمُوالِهِمْ حَقٌّ لِلسَّائِل وَالْمَحْرُوم ] من منفعة كسبه، ولا يخفي تعميم الاموال للاعراض الدّنيوية والقوي



والاعضاء ، والوجاهة والخدم والحشم والانانيَّات ولاتعميم السَّائل للَّسائلين من الاناسيَّ بالكفَّ والنَّسان ، او بلسان الحال والتسائلين من الملائكة والعقول و الاثمَّة والله تعالى فانتَّه يسأل القرض من عباده ، و النَّسائلين بلسان حالهم او قالهم افاضةالخيرات من النّبيّ (ص) والامام واثباعهما ، والمحروم كماعن الصّادق (ع) المحارف(') الّذي قد حرم كدّيده في الشراء والبيع، ولايخفي تعميم بين كاسب الاموال الدّنيو يّة المعاشيّة وكاسب الاموال الاخرويّة المعاديّة [وَفِي الْأَرْضِ أَياتٌ] دا لات على المبدء وعلمه وقدرته وعنابته بخلقه ورأفته [لِلْمُوقِنينَ] بامرالآخرة لاغيرهم فانتهم بمرَّون عليها وهم عنها معرضون [ وَفِي أَنْفُسِكُمْ ] عطف على في الارض اومتعلق بمحذوف بقر بنة قوله تعالى [ أَفَلاتُ بُصِرُونَ ] وقد تكرر ذكر آيات الارض التي هي آيات الآفاق و ذكر آيات الانفس، عن الصّادق (ع) ان رجلاً قام الىاميرالمؤمنين (ع) فقال : يا اميرالمؤمنين بما عرفت ربَّك ؟- قال : بفسخ العزم و نقض الهمم لمَّا ان هممت فحال بيني و بين هميٍّ، وعزمت فخالف القضاء عزمي، علمت ان المدبِّرغيري ، وعن الصَّادق (ع) مثل هذا السَّوْال وَالجواب [وَفِي السَّماء رزْقُكُمْ] الخاصّ بكم من حيث انسانيتكم اواسباب رزقكم النباتية وارز اقكم الانسانية [وَهُمْ تُوعَدُونَ] من نعيم الجنَّة فان الجنَّة ونعيمها في السماء الصَّوريَّة بمعنى انتها مظهر لها وفي سماوات عالم الارواح فان محل الجنة ونعيم الآخرة عالم الملكوت والجبروت وقال القملي: المطرينز ل من السماء فيخرج به اقواتالعالم من الارض، و ما تو عدو ن من اخبارالرَّجعة والقيامة والاخبارالتي في السماء ، وقيل : في السماء تقدير ارزاقكم اي ما قسمه لكم مكتوب في ام الكتاب وجميع ماتوعدون في السماء ايضاً لان الملائكة تنزل من السماء لقبض الارواح ولاستنساخ الاعمال ولانزال العذاب ويوم القيامة للجزاء والحساب [ فَوَرَبِّ الْسَّمَّاء وَ الْأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقٍّ] اى ما توعدون او كون الرزق وكون ماتوعدون في السماء ، اوان المعهود المقصود من كلَّ قصة وحكاية وهوالولاية ولاية على (ع)لحق [مِثْلُ ما أنَّكُم تَنْظِقُون] مثل نطقكم اللذي لاتشكون فيه ، اوالمعنى في السماء رزقكم مثل ما انكم تنطقون اي تدركون المعاني الغبية فاند من السماء ينزل البكم ، اوالولاية حق حالكونها مثل نطقكم فانته من آثارالولاية التكوينية ونازلة منها [هَلْ أَتَيكَ حَدِيتُ ضَيْفٍ إِبْرُ هِيمَ الْمُكْرَمين] استيناف كلام لتهديد المعرضين عن المبدء او الرّسول اوالولاية [[ذْدَخْلُواعَلَيْهِ فَقْالُوا سَلامًا قَالَ سَلامً] قد مضى في سورة هودٍ هاتان الكلمتان [قَوْمٌ مُنْكَرُونَ] اي قال في نفسه هؤلاء قومٌ منكرون غير معروفين لي ، او قال لهم : انتم قوم منكرون اي لا اعرفكم [ فَراغَ إلى آهْلِهِ ] اي فذهب اليهم في خفية من ضيفه تعجيلاً للقرى [ فَجاءَ بعجل ا سَمِينِ] لانه كان عامة ماله البقر [فَقَرَّبَهُ إِلَيْ هِمْ قَالَ ٱلْاتَ أَكُلُونَ فَمَا وْجَسَمِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لاتَخَفْ] لانًا رسل ربِّكَ [وَبَشَّرُوهُبِغُلام عَليم فَأَقْبَلَتِ امْرَ أَتُهُ] بعد البشارة وهي سارة [في صَرَّةٍ] اي في صبحة او في جماعة كما روى عن الصّادق (ع) [ فَصَكَّتْ وَجْهَهُما ] قيل: جمعت اصابعها و ضربت بها جبهتها ، وقبل : لطمت وجهها للتعجّب ، وقيل: غطّتوجهها [وَقَالَتْ عَجُوزُ عَقْبِهمٌ] يعنى كيف الدوكنت عاقراً وقت اقتضاء السِّنِّ الحمل وصرت عجوزاً ليس من شأني الحمل [ قَالُوا كَذَٰلِكِ قَالَ رَبُّكِ ] وانتما نخبرك عنه [ إنَّهُ هُوَ الْحَكِيمُ ] يعلم دقائق الامور ويصنع الامور المتقنة التي يعجز عن ادراكها و صنعها غيره [ الْعَلِيمُ ] فيعلم انتكث المحارف = المعروم المنقوص الحقَّل.



الجزء السابع والعشرون

كنت عقيماً وصرت عجوزاً و يقدرعلى جعل العقيم ولوداً وجعل العجوز ذات حيض و ولد . [الجزء السّابع والعشرون] ج. دهتمه: [قُالَ] ابراهيم (ع) بعد ما عرفهم وأنسَّ بهم [فَما خَطْبُكُمْ] امركم وشغلكم لمَّا لم يكن نز ول الاربعة الاملاك دفعة معهوداً له علمانيَّهم لم ينزلوا الالامر عظيم فسأل ماخطبكم؟ [أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ قَالُوا إنَّ أأرْسِلْنَا إلْي قَوْمٍ مُجْرِمِينَ لِنُرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجْارَةًمِنْطِينٍ مُسَوَّمَةً عِنْدَرَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ فَأَخْرَجْنامَنْ كَانَ فِيها مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فَماوَجَدْنافِيهاغَيْرَبَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ] قد مضي قصّتهم في سورة هود وغيرها [وَتَرَكْنا فيها ايَةً لِلَّذِينَ يَخْافُونَ الْعَذَابَ الْآلِيمَ وَفِي مُوسَى إِذْاَرْ سَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بسُلْطَانٍ مُبِينِ فَتَوَلَّى برُ كُنِيهِ ] الرّكن الجنب الاقوى والباء للتّعدية ، او بمعنى مع والمراد انه ولتي جنوده اوجانبه ، او تولتي هو وجنوده [وَقُالَسُاحِرٌ أَوْمَجْنُونٌ] بعني ما يفعله من سحره و باختياره او هو مجنون وما يظهر عليه من خوارق العادات انتما يظهر من الجن على بديه من دون اختياره [فَأَخَذُناهُ وَجَنُودَهُ فَنَبَذْناهُمْ فِي الْيَمِّ وَهُوَمُلِيمٌ] آت بما يلام عليه [وَفِي عَادٍ إِذْارَ سَلْناعَلَيْهِمُ الرّيمة الْوَقِيمَ] سمّيت عقيماً لعدم تضمّنها لمنفعة إولانها اهلكتهم واستأصلتهم [مُاتَذَرُمِنْ شَيْءٍ أَنَتْ عَلَيْهِ إِلَّاجَعَلَتْهُ كَالرَّمِيم ] كالرّماد المنفتت الاجزاء [وَفِي ثَمُودَ إذْقِيلَكَهُمْ تَمَتُّعُواحَتَّى حينٍ] اىثلاثة ايمان كان المراد به قول النبي (ص) بعد الايعاد بالعذاب ، اوقيل تكويناً : تمتعوا حتى حين الآجال التي لكم وهذا هوالمناسب لما بعده [فَعَتُوْاعَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ فَمَأْخَذَتْهُمُ المصَّاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ فَمَااسْتَطْاعُوامِنْ قِيامٍ وَمَا كَانُوامُنْتَصِرِينَ مِنتِينَ [وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُواقَوْ مَافَاسِقِينَ] وقد مضى تلك القصص مكرّراً [ وَالسَّماءَ بَنَّيْنا هابِ أَيْدٍ ] بقوّة [ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ] اى قادرون او لموسعون الرزق على العباد او لذو وسعة للعباد و ارزاقهم [ وَالْأَرْضَ فَرَسْناها ] بسطناها [ فَنِعْمَ الْماهِدُونَ ] الباسطون او الممهمدون للقرار [ وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنا زَوْجَيْنِ ] برَيّاً وبحريّاً، اوانسباً ووحشباً، ويكون لفظ كلمن حمل حكم الاكثرعلى الكلِّ اومن كلِّ حيوان ذكرٍ وانثى ، اومن كلَّ شيء من الكيفيَّات والكمّيَّات والمذوقات والمشمومات ضدّين متنافيين كالحروالبرد ، والسواد والبياض ، والمروالحلو ، والقصيروالطويل، والحسن والقبيح، الىغير ذلكت ، وفي الاخبار اشارة الي هذا المعنى [لَحَلَّكُمْ تَذَكَّرُ ونَ] علمه وحكمته و قدرته وعنايته بخلقه ورأفته ولعلكم تذكرون بمضادته بينالاشياء انلاضد له وبتفريقه بين المتفارقات ان لها مفرقاً ، وبتأليفه بين المتثالفات ان لها مؤلَّفًا [فَفِرُّوا إِلَى اللهِ ] المنعم عليكم بهذه النَّعم من نفوسكم الامَّارةومن الْشيطان وجنوده بالاستعاذة به ، ومن الاشرار وشرورهم بالاستعانة به ، ومن اهو بتكم التي هي آلهتكم بالطّاعة لأمره و نهيه ، اوفرّوا من اوطانكمالي الحجّ ، او فروا من اوطانكم الى الرّسول والامام [ إنّى لَكُمْ مِنْهُ نَذْبِيرُ مُبِينٌ ] و قوله تعالى ففروا حكابة لقول الرسول (ص) او قوله ا ألى لكم منه نذير من الله [ وَلا تَجْعَلُوا مَعَ الله إِلاها أَخَرَ إِنَّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِير مُبِينَ ] تكرير للتأكيد [كَذْلِكَ] القول لك من انتك مجنون اوساحر اوكاهن اوشاعر [ما أتَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهم



مِنْ رَسُولٍ إِلَّا قُالُوا ساحِرٌ أَوْمَجْنُونٌ أَتَوْ أَصَوْا بِهِ] بعني ان الاوّلين والآخرين تواصوا بهذا القول في حقّ الَرَّسول [ بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ ] ومقتضى طغيانهم عدم الانقياد للحقِّ تعالى [ فَتَوَلَّ عَنْهُمْ ] عن المحاجة و المجادلة معهم بعد انمامك الحجة و اصرارهم على الانكار [ فَمَّا أَنْتَ بِمَلُّوم ] بعد ذلك [ وَ ذَكُّرْ فَإِنّ الذِّكْرى تَنْفُعُ الْمُؤْمِنِينَ ] و أن لم يتذكر بها الكافرون و المنافقون في اخبار عديدة إن النَّاس لمآكذ بوا رسول الله (ص) هم "الله تعالى باهلاك اهل الارض ا الاعلياً (ع) فما سواه بقوله : فتو لَّ عنهم فما انت يملوم ثم بداله فرحم المؤمنين ثم قال لنبية: و ذكَّر فانَّ الذَّكري تنفع المؤمنين ، وعن عليَّ (ع) لمَّا نز لت : فتو لُّ عنهم لم يبق احد منا الا ابقن بالهلكة فلما نزل وذكر طابت انفسنا [وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ].

اعلم،ان الله تعالى كان غيباً مطلقاً لم يكن منه خبر ولااسم ولارسم فأحبَّ ان يتجلَّى فيعرف كما في القدسيَّ: كنت كنزاً مخفيّاً فأحببت ان اعرف فخلقت الخلق لكي اعرف ، فخلق الخلق لان يتجلّى عليهم فبألفوه ، ولا يتجلّى عليهم الااذاصاروا خارجين من انانياتهم، ولايخرجون من انانياتهم الا بارتياض المنَّفوس بما قرَّرهالله تعالى لذلكت وليس الا العبادات الشرعيّة ، وايضاً لابخرجون من انانيَّاتهما كااذاصارواعبيداً له تعالىخارجين من عبوديّةانفسهم وليس المقصود من العبادات ولا من العبديَّة الَّا ان يصيروا عارفين له متَّصلين به منتهين اليه ، فالمقصود من قوله الالمعدون الاليعرفون لكنَّه اداه بهذه العبارة للاشعار بان المعرفة لا تحصل الابالعبادة او بالعبديَّة، عن الصَّادق (ع) قال : خرج على بن الحسين (ع) على اصحابه فقال : ايما التّاس انَّ الله جلَّ ذكره ما خلق العباد الاليعرفوه ، فاذاعرفوه عبدوه، واذاعبدوهاستغنوابعبادته عن عبادة من سواه، فقال لهرجل: يابن رسول الله (ص) بابي انت وامتي، فمامعرفة الله؟\_ قال: معرفة اهل كلِّ زمان امامهم الذي يجب عليهم طاعته، وقوله تعالى وَلا يز الون مختلفين الَّا من رحم و بك و لذلك خلقهم ، المستفاد منه ان خلقهم للاختلاف ، وعبادة بعضهم و تمرّد بعضهم لا ينا في ذلك ، فان الغاية المقصودة والمنظور اليها والمترتب عليها فعل الفاعل عبادتهم ومعرفتهم ولكن لما لميكن خلقالبشر في عالم الكون من الاضداد الا بان يكونوا مختلفين وكان غاية تلكث الخلقة المنتهى البها خلقتهم اختلافهم قال: و لذلك خلقهم فلامنافاة بينهما، فان العبادة علَّة غاتية لخلقهم والاختلاف غاية مترتبة عليه [ما أربِدُمِنْهُمْ مِنْ رِزْقٍ] لى ولالغيري [وَما أريدُ أَنْ يُطْعِمُونِ] جواب لسؤال مقدر كأنه قبل: فما اراد من خلفهم رز فا واعانة [إنَّ الله هُو الرَّز اق] لكل مرزوق تعليل يعنى ان الرزاقة لانتانتي من غيره فكيف يريد رزاقية الغير [ذُواالْقُوَّةِ الْمَتين] الذي لاحاجة له الى معين في رزَّاقيته [فَـبِانَّلِلَّذِينَ ظَلَمُوا] انفسهم بانكارالمبدء اوالمعاد ، اوظلموا الرَّسول بعدم انقياده وعدم اعطاء حقَّه من تسليم انفسهم له ، اوظلموا آل محمَّد (ص) حقَّهم من عدم تسليم انفسهم لهم و من غصب حقوقهم وهذا هو المنظور اليه ، والفاء للسببية لقوله فذكر [ذُنُّوبا] قسطاً ونصيباً فان الذنوب الدَّلو ، اوالتي فيها ما ، او الملأى ، او دون الملأى ، او المراد بالذ نوب اليوم الطويل السر [مِثْلَ ذَنُوبِ أَصْحَابِهِمْ] الذين انتبعوهم في ظلم آل محمد (ص) [ فَلا يَسْتَعْجِلُونَ ] بالعذاب [ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ] بولاية على (ع) [ مِنْ يَوْمِهِمُ الَّذي يُوعَدُّونَ] وهو بوم آخرالد نبا او يوم القيامة .

117



الجزء التسابع والعشرون

سورة الطور

مكّيّة، تسع واربعون آيةً .

[وَالطُّورِ] اقسم بالجبلاللَّذي كلَّمالله عليه موسى (ع)، اواقسم بمطلقالجبل لما فيه من انواع البركات والخيرات و لما ينبع من تحته الماء اللدي هواصل جميع البركات و باطنه الامام اللدي به وجود العالم و بقاؤه و بركاته، اوالمرادجهة النفس العليا التي اذابلغ الانسان هناك قرب من الله اذاكان على الجانب الايمن منها [وَكِتَّاب مُسْطُور] اي مكتوب مسطور [ فبي رُقٌ مَنْشُورٍ ] الرّق المجلد الرّقيق الّذي يكتب فيه والصّحيفة البيضاء والمراد به هيولي العالم التي كتب فيهاصور الانواع ونفوسها ، اوطبع الانسان الذي كتب فيه نفسه وقواها ومداركها ، وقيل: هوالكتاب الَّذي كتبهالله لملائكته في الَّسماء يقرؤن فيه ماكان وما يكون فيعملون بما فيه ، وقيل: هوالقرآ نالمكتوب عندالله في اللُّوح المحفوظ ، وقيل: هوصحائف الاعمال المَّني تخرج الى بني آدم يوم القيامه ، وقيل : هو التَّوراة [ وَ الْبَيْتِ الْمَعْمُورِ] الذي في السماء الرّابعة بدخله كلَّ يوم سبعون الف ملك ثمَّ لايعودون اليه ابدأً ، وعن الباقر (ع) ان قال: ان الله وضع تحت العرش اربع اساطين وسمَّاهن الضَّراح وهوالبيت المعمور وقال للملائكة : طوفوا به ، ثم بعث ملائكة " فقال: ابنوافي الارض بيناً بمثاله وقدره ، وامر من في الأرض ان يطوفوا بالبيت، وعن النبيّ (ص) : البيت المعمور في السّماء الدّنيا ، وفي حديث عنه : انَّهفي السّماء السّابعة ، واختلاف الاخبار في ذلك يشعر بوجه التأويل، و لماكانالانسانالصّغير مطابقاً للانسانالكبيرفالبيتالمعمورهوقلبهالنّذي هوفي السّماءالرّابعة بوجهٍ ، وتحت العرش بوجه ٍ، وفي السّماء الدّنيا بوجه ٍ، و بحداثه القلب الصّنو بريّ الَّذي هو في ارض الطّبع و بناه الملائكة بحذاء القلب المعنوى الذي هو في سماء الأرواح [ وَ السَّقْفِ الْمَرْ فُوع ] السماء ، اوالعقل الذي هو بمنز لة السقف للقلب والطبع [وَالْبَحْرِ الْمُسْجُور] اىالموقداوالمملوَّفان البحارتسجر وتوقدناراً يوم القيامة والمراد بحرالهيولي الذي يوقد من نار الغضبات والشهوات والعبل الشيطانية [ إنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَو اقِع مَالَهُ مِنْ دَافِعٍ يَوْمَ تَمُورُ السَّماءُ مَوْرًا] اي نضطرب اوتموج اوندور [وَتَسبِرُ الْجِبْالُسَيْرًا] حتى تستوىمع الارض ، او بظهر سيرالجبال فانتها مر السحاب وتحسبها جامدة [فَوَيْل] اى اذاكان ذلك اليوم فوبل [يَوْمَتِّذِلِلْمُكَذَّبِين] لله ورسوله (ص) مطلقاً ، او في ولاية على (ع) وهوالمنظور [ألَّذْ بِينَ هُمْ فَمِي خَوْضٍ] في الملاهي ، اوفي انكار المبدء والمعاد، اوفي انكارالرّسول (ص)،اوفي انكارولاية على [يَ لْعَبُّونَ يَوْمَ يُدَعُّونَ] اي يدفعون بعنف فان الدّع الدّفع العنيف [اللي نُارِجَهَنَّمَ دَعًّا] وقيل: هو ان تغلَّ !يديهم الي اعناقهم وتجمع نواصيهم الي اقدامهم ، ثمَّ يدفعوا الي جهنَّم دفعاً على وجوههم [ هٰذِهِ النَّارُ الَّتِي كُنْتُمْ بِها تُكَذَّبُونَ ] الجملة حالية اوجوابٌ لمؤال مقدّر بتقدير القول اى يقول الله او الملائكة او خزنة جهنم [ أَفَسِحْرُ هٰذا أَمْ أَنْتُمْ لا تُبْصِرُونَ ] لما كانوا ينسبون محمداً (ص)



الى السحر تارة والى انه يتصرِّف في الابصار اخرى ردَّ الله تعالى عليهم قولهم في حقَّه فقال : افسحر هذا ام انتم لاتبصرون بالتصرّف في ابصاركم؟ [إصْلَوْها] بعني بقال لهم: اصلوها [ فَاصْبرُوا أَوْلا تَصْبرُوا ] لفظة اوللتسوية والذلك اكد المفهوم بالتصريح فقال: [سَواء عَلَيْكُم إنَّما تُجْزَوْنَما كُنْتُم تَعْمَلُونَ ] جواب لسؤال كأنه قيل : لم نعد ب هذا العداب ؟ [[نَّ الْمُتَّقبِينَ] عن تكذيب الله ورسوله (ص) في ولاية على (ع) بالاقرار له والبيعة معه ببعة خاصّة ولوية [فبي جُنّات وَنَعيم] تنكير الجنّات والنّعيم للتّفخيم [فما كِنهين] متنعّمين او معجبين [بِيما أتيهُمْ رَبُّهُمْ وَوَقيلُهُمْ رَبُّهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ كُلُوا وَاشْرَبُوا ] حالية أو مستأنفة جوابٌ لسؤال مقدر بتفدير الفول [هَنبيتًا بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ مُتَّكِتبين] حال [عَلٰى سُرُرٍ مَصْفُوفَةٍ] متصل بعضها ببعض [وَزَوَّ جُناهُمْ بِحُورٍ عِينٍ] أتى بالماضي للاشعار بان التزويج حاصل لهم في دارالدّنيا وانكان لا يظهر عليهم ، او للاشارة الى تحقق وقوعة [ وَالَّذِينَ أَمَنُوا ] بالبيعة العامة او بالبيعة الخاصّة [ وَاتَّبكَتْهُمْ ذَرَّيَّتُهُمْ بايمان] الذرّية تقع على الواحد والكثير وهي الصّغار من اولاد الرّجل اومطلق الاولاد ، والباء بمعنى مع ، او بمعنى في ، او للسببية و تنكير الايمان للاشعار بكفاية ايمان ما للالحاق ولو كان ايماناً حكميّاً فان صغار اولاد المسلمين في حكم الاسلام وإن لم يحكم عليهم بالاسلام الحقيقي لعدم تعلق التكليف بهم بعد [ أَلْحَقْنا بهم فُرَّ يَّتَهُم ] والمراد انه تعالى يلحق اولاد المؤمنين المكلِّفين منهم القاصر بن عن درجة آبائهم بآبائهم تشر يفاً لايمان آبائهم ، وغير المكلِّفين منهم بمحض ايمان الآباء يلحقون بالآباء تشريفاً لهم كما في الاخبار ان الصِّغار من الاولاد تهدي في الجنة للآباء [وَما أَلَتْناهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ] بواسطة الحاق الاولاد [كُلُّ امْرِي بِما كَسَبَ رَهِينٌ ] حالية او معترضة جوابٌ لسؤال مقدر [وَ أَمْدَ دُنَّاهُم ] يعنى اعطيناهم على التدريج والاستمرار [بِفاكِهَة] شريفة لايمكن تعريفها [وَلَحْم ] غير معروف ليس من جنس لحوم الدّنيا حتى يمكن تعريفها [ مِمَّا يَشْتُهُونَ ] اي من لحم اومن ذي لحم يشتهونه من لحم الطّبور وغير الطّبور [ يَتَنْأَزَ عُونَ ] اي يتجاذبون من وجد [ فيها كَأْسًا ] الكأس مهموزة اسم لما يشرب منه ، او اسم له مادام الشراب فيه ، و تطلق على الخمر ايضاً وهي مؤنَّثة سواء اريد بها ما يشرب به او الخمر [لالَغْوُّفِيها] بعني لابجري بينهم لغوَّحين تعاطيها مثلالكؤوس الدِّنيويَّة [وَلاتَ أثيهم] اي لاجعل الشارب آثماً بخلاف كؤوس الدَّنيا [وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُؤْلُوَّ مَكْنُونً] في الحسن والصّباحة والصّفاء والبياض ، و توصيف اللَّو لؤ بكونه مكنوناً لكون المكنون محفوظاً من الاغبرة وما بكدّره [وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ ] اي كلَّ بعض منهم [عَلَى بَعْضٍ يَتَسَاءَلُونَ] عن سبب تنعَّمهم في الجنَّة بقرينة ما يأتي [ قَالُوا ] فى الجواب [إِنَّا كُنَّاقَبْلُ] اى قبل الآخرة [فبي أَهْلِنا مُشْفِقِينَ] على اهلنا، اومشفقين من عذاب الله [فَمَنَّ اللهُ عَلَيْنا] بهذه النّعم [وَوَقيناعَذابَ السَّمُوم] السمومين اسماء جهنم ، اوالسموم الحرّ الذي يدخل في مسام البدن [إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُنَدْعُوهُ إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ] الذي لايدع من يدعوه من غيرنصرة [الرَّحيمُ] الذي يتفضل علىعباده من غيراستحقاق ٍمنهم [فَذَكَّرْ] يعنى اذاكان الامرهكذافذكر ولاتبال بردّهم وقبولهم فانته ينفع بعضهم



الجزء السابع والعشرون

ان لم ينفع كلّهم ، او ينفع آخراً ان لم ينفع اوّل الامر [فَمْ أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ] الباء المقسم اوللتسببية ، والنّعمة هي الولاية والنُّبوَّة والرَّسالة صورتها [ بِكْاهِنٍ ] الكهانة الاخبار بالغيب بطريق خدمةالجنَّ، والفعل كمنع ونصر وكرم [ وَلَامَجْنُونِ ] كما يقولون ويصفونك بهما [ أَمْ يَقُولُونَ ] هو [ شاعِرٌ ] يتكلم بما لاحقيقة له ويتمونه فيفرَّب البعيد ويبعدد القريب ، ولما كان الشاعرفي اكثر الامرياتي في شعره بما لاحقيقة له ويموَّه سمَّى كلَّ من يأتي بكلام مموَّه لا حقيقة له بالسَّاعر [ نُتَرَبِّصُ بهِ رَيْبَ الْمَنُونَ ] الرّيب صرف الدّهر ، والمنون الدّهر والموت والمقصود منه انَّا نتر بنص هلاكنه [قُلْ تَرَبَّصُوا] الهلكة لي [فَإِنِّي مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّصين] حوادث الدّهر لكم [أَمْ تُأْمُرُهُمْ أَحْلامُهُمْ] اي عقولهم [بِهٰذا] القول والانكار [أمْهُمْ قَوْمٌ طَاغُونَ] وطغيانهم يحملهم على ذلك لاعقولهم [ أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ ] قال القرآن بتعمل من عند نفسه وليس من الله [ بَلْ لأيو مِنُونَ ] بالله اوبك او بالقرآن او بالولاية [فَلْيَكَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ] اى مثل القرآن [ إنْ كَانُواصادِقِينَ ] في انتك تقوَّلته وقد مضى في اوَّل البقرة عند قولهُ فاتو ا بسورة من مثله بيان التَّحدَّي بالقرآن والاشارة الي وجه اعجازه [أمُّ حُلِقُوا مِنْ غَيْر شَيْءٍ] بل أخلقوا من غير غاية لخلقتهم ؟ كما يقول المعطلون للعالم وخلقه عن الغابة ، اومن غير مبدء ؟ كما يقول الدَّهرَيَّة والطّبيعيَّة والقائلون بالبخت والاتّفاق ، او من غير امرٍ ونهي و وعظٍ و نصح لهم؟ حتى بكونوا مهملين ، اومنغير سبق مادة واستعداد؟ حتى يقولوا بالجبر للعناد من دون اختيار لهم، اومن غيرسبق صورة مثالية إلهم في مراتب علمنا؟فيكون خلقناً لهم من غير علم لنابهم سابقاً [أَمَّ هُمُّ الْخَالِقُونَ] لانفسهم فلم يكن لهم مبدء آخر فلم-بكن لغيرهم حق عليهم [أمُّ خَلَقُواالسَّمو اتِ وَالْأَرْضِ] حتى لا يكون لهما خالق فلم يقرُّوا بمبدء لهما اضطراراً [ بَلْ لَا يُوقِنُونَ ] فلا يتكلّمون في شيء الاعن ظن وتخصن [ أَمْ عِنْدَهُمْ خَزْ أَيْنُ رَبِّكَ ] فيعطوا من شاؤا ما شاؤا ويمنعوامن شاؤا ماشاؤافيمنعواالرسالة منكث ويعطوها غيرك اويعطوا انفسهم مايشاؤن فلم يضطر واالي الالتجاء الى الله والرسؤال منه ، او الى الالتجاء الى رسوله (ص) والرسؤال منه ، او الى العبادات و اخذها من اهلها [ أَمْ هُمُ الْمُسَيْطِرُونَ] المسيطر الرِّقيب الحافظ والمتسلَّط حتى لا يحتاجوا الى غيرهم [أَهْلَهُمْ سُلَّمٌ يَسْتَمِعُونَ فيهم] اي في السلم اخبار الغيب فيخبروا ان محمَّداً (ص) ليس بنبي ، او بخبروا بما يحتاجون اليه من امر دينهم و دنياهم فلايكون لهم حاجة الى رسول [فَلْيَأْتِ مُسْتَمِعُهُمْ بِسُلْطَانٍ مُبِينٍ] بحجّة واضحة إوموضحة صدقه [أمْلَهُ الْبَنْاتُ] أتى بعد ذكر الاستماع من السّماء حجّةعلى انتهم غيرمستمعين بلغيرعاقلين فان العاقل لايقول مثل ماقالوا فانتهم جوّزوا عليه التوالد البّذي مفاسده غير خفيّة ثمّ اثبتوا له البنات ، و إذا بشُّر احدهم بالانثى ظلّ وجهه مسوّداً وهو كظيم ورجّحوا انفسهم عليه فاثبتوا لانفسهم البنين ولذلك قال [وَلَكُمُ الْبُنُونَ أَمْ تَسْأَلُهُمْ أَجْرًا فَهُمْ مِنْ مَغْرَمٍ مُثْقَلُونَ] بذلك الاجر فمنعهم ذلك عن الاقرار بك [أَمْ عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ] من دون الصّعود الي السماء [فَهُمْ يَكْتُبُونَ] فيعلمون بذلك انتك لست برسول إو لا يحتاجون بذلك الى رسول [أمْ يُر يدُونَ كَيدًا فَالَّذِينَ كَفَرُوا هُمُ الْمَكِيدُونَ ] بعني انتهم بريدون كيداً عظيماً بك وبوصيك فالدِّين كفرواً برسالتك او بولاية على (ع) هم المكيدون فان كيدهم لكن هو كيدانته لهم في الخذلان والمنع من حضرته [أَمْ لَهُمْ إِلَهُ غَيْرُ اللهِ



سُبْحُانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ ] من الاصنام والكواكب والاهوية [ وَإِنْ يَرَوْا ] والحال انتهم لبسوا في شيء على حالة اليقين فانتهم ان يروا [كِسْفًا مِنَ السَّماء ساقِطًا] مع انته من المشهودات التي هي ثواني البديهيات ينكروا و [يَقُولُوا سَحابٌ مَرْ كُومٌ] فاذا كان الامر مكذا [فَذَرْهُمْ حَتّى يُلاقُوا يَوْمَهُمُ الَّذِي فِيهِ يُصْعَقُونَ] يهلكون بالصّاعقة او يغشون [يَوْمَ لا يُغْنِى عَنْهُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا] من الاغناء اوشيئاًمن العذاب [ولاهُم يُنْصَرُونَ وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا] انفسهم بانكار المبدء او المعاد اوالرّسالة اوالولاية اوظلموا آل محمد (ص) حقتهم [عَذابًا دُونَ ذَلِيكَ] اليوم وهوعذاب يوم الاحتضار، اوعذاب البرزخ، اوعذاب الدّنيا بالقتل والاسر والنّهب، اودون هذا العذاب [وَلَكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ] ذلك فلذلك بجتروْن على انكارك [وَاصْبِرْ] عطف على قل تربصو ا اوعلى ذكر [لِحُكْم رَبِّك] بامهالهم اولحكم ربك بايذاتك على ايديهم ، اولحكم ربُّك بانكارهم لك ، اولله ، اولحكم ربُّك ببقائك فبهم ، او واصبر منتظراً لحكم ربَّك باهلاكهم ولا تبال بانكارهم وتهديدهم [ فَـاِنَّكَ بِأَعْدُنِنا ] نشاهدك ونشاهد جميع امورك فلاندعهم حتى بضروك [وسَبِّحْ بحَمْدِرَ بِّكَ حِينَ تَقُومُ] الى الصّلوة اوحين تقوم عندانة فان القيام عندانة يقتضى التنزيه المطلق من غبر التفات الىجهة الكثرات وحمده تعالى بها، لكن الكامل ينبغي ان يكون حافظاً للطرفين في كل حال وانت الكمل النَّاس فسبَّح بحمد ربَّك حين تقوم عنده ولاتغفل عن الكثرات [وَمِنَ اللَّيْل] الذي يغشاك فيه ظلمات الكثرات وتستر وجهة ربتك [فُسَبِّحْهُ] وبالغ في تنزيهه عن الكثرات فان المنغمر في ظلمات الكثرات عليه أن يبالغ في تنزيه الحق ولا يلتفت الى تشبيهه و لذلك لم يضف الحمد هناك وان كان تسبيحه لا ينفكت عن حمده [وَ إِذْبِارَ الْنُجُوم ] وحين ادبارالنّجوم وقد فسرّت الآية بحسب التنزيل بوجوه فقيل حين تقوم من النّوم ، او الى الصّلوة المفروضة فقل : سبحانك اللّهم " و بحمدك ، و قيل : صل " بأمر ربَّك حين تقوم من مقامك، وقيل : المراد الرَّكعتان قبل صلوة الفجر ، وقيل : حين تقوم من نومة القائلة وهي صلوة الظّهر ، وقيل : اذكرانه بلسانك حين تقوم الى الصَّلوة ، وقيل : قوله من اللَّيل فسبّحه يعنى به صلوة اللّيل ، وقيل: معناه صلَّ المغرب والعشاء الآخرة ، و ادبار النُّنجو م معناه الرَّكعتان قبل الفجر، وقيل: صلوة الفجر المفروضة، وقيل: لانغفل عنذكر ربَّكتْ صباحاً ومساء" ونزَّهه في جميع احوالكتْ ليلا" و نهاراً قائماً وقاعداً . 🚬



مكَيَّة، وقيل غير آية : الَّذين يجتنبون كبائر الاثم، الآية ، وقيل : هي مدنيَّة كلَّها بَتَسِبُ لِلْلَالِ الْمُتَالِينَ الْمُتَقَالِينَ مُنْ الْمُتَقَالِينَ مُوَالِلُهُ الْمُتَقَالِينَ مُ

<sup>444</sup> [وَالنَّجْم ] اقسم بالنّجم المراد به القرآن فانّه نزّل نجوماً اى متفرّقاً فى طول ثلاث وعشرين سنة "، او اقسم بالثّريا فان ً النّجم علم بالغلبة لها ، او اقسم بمطلق الُنّجوم ، او اقسم بالنّجم الّذى يرجم به التُشيطان عن استراق السمع ، او اقسم بالنّبات اذا سقط على الارض او ارتفع منها ونما ، وقيل: اقسم بمحمّد (ص) فانته النّجم

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزء السابع والعشرون

اللذي نزل من السماء السابعة ليلة المعراج، وعنا بن عبَّاس إنَّه قال : صلَّينا العشاء الآخرة ذات ليلة مع رسول الله (ص) فلماً سلَّم اقبل علينا بوجهه ثم ً قال : انه سينقض كوكب من السماء مع طلوع الفجر فيسقط في داراحدكم ، فمن سقط ذلك الكوكب في داره فهو وصيتي وخليفتي والامام بعدي ، فلمَّاكان قرب الفجر جلس كلَّ واحد منَّا في داره ينتظر سقوط الكوكب فيداره وكان اطمع القوم فيذلكث ابي العبّاس ، فلمّا طلع الفجر انقضّ الكوكب من الهواء فسقط في دار عليّ بن ابي طالب (ع) فقال رسول الله (ص) لعليّ (ع) : يا عليّ والدّدي بعثني بالنّبوّة لقد وجب لك الوصيَّة والخلافة والامامة بعدي ، فقال المنافقون عبدالله بنُ ابيٍّ واصحابه : لقد ضلَّ محمَّد في محبَّة ابن عمّه وغوى، وما ينطق في ساعته الا بالهوى ، فأنز ل الله هذه الآية (الى آخر الحديث) [إذا هُو ي] سقط وغرب، اواذ اصعد وارتفع، فانته يستعمل فيهما [ماضَلَّصْاحِبُكُمْ] يا قريش [وَمَاغَوْي] يعني ما ضلَّ عن طريق الحقَّ في الاعمال والاقوال الظماهرة وماضل في العلوم والعقائد الباطنة [وَمَا يَنْطِقُ] بالقرآناو بالولاية او بمطلق ماينطق به او بالاحكام المشرعية [عَن الْهُولى] اى هوى نفسه من دون امر ربة [إنْ هُوَ] اى نطقه اوالقرآن اوامر الولاية [الأوحى يُوحى] يعني انه خرج من انانيَّته وصار انانيَّته انانيَّة الله فلم يكن منه فعل او قول اوخلق الا بوحي من الله و انانيَّته [ عَلَّمَهُ شَكديدُ الْقُولى] جمع القوّة مقابلة الضّعف ، ولمّاكان قوّة جبرتيل في جميع ماله من انواع الادراكات والتصرّ فات جمع القوى [ذُومِرَّة] ذومتانة في عقله وثبات من امره ، فان صاحب المرَّة بكون صاحب ثبات في الامر ولذلك ورد انته : ما بعث نبيٌّ قط الاكان ذامرة سوداء [فَاسْتَوْي] اي فإستقام على صورته الحقيقية التي خلقه الله عليها ، قيل: ماراً ه احد من الانبياء في صورته غيرمحمَّدٍ (ص) نبيَّنا فانته راً وعلى صورته مرَّتين، مرَّة " في السماء ومرّة "في الارض، وقيل: فاستوى على جميع ما في الارض اوعلى ما امرهانة به، وقيل: فاستوى محمَّد (ص) اي استقام في امره وتمكّن، وعلى اى تفسير فالاتيان بالفاء كان في محله ، وقيل زكان جبر ثيل بأتي النبي (ص) في صورة الآدميتين فسأ له رسول الله (ص) ان يريه نفسه على صورته التي خلق عليها ، فأراه نفسه مرتين ، مرة في الارض و مرّة في السماء ، اماً في الارض فان محمَّداً (ص) كان بحراء فطلع له جبرتيل من المشرق فسد الافق الى المغرب فخر النَّبيَّ (ص) مغشيًّا عليه ، فنز ل جبرئيل في صورة الآدميِّين فضمَّه الى نفسه [وَهُوَبِ الْأَفْقِ الْأَعْلَى] اي جبرئيل بالافق الاعلى وهوافق عالم العقول الآذي هوعالم الجبروت من جهة الآلاهوت ، وكان جبرئيل حين النَّز ول ينز ل من افق المشرق وهواعلى من افق المغرب، او المراد إن محمدًا (ص) كان حين نز ول الوحي والتعليم بالافق الاعلى بعني افق عالم العقول الى الكلاهوت ، اوعالم النَّفوس الى العقول ، اوعالم المثال الى النَّفوس ، او افق عالم الطَّبع الى عالم المثال ، فانَّه (ص) كان يوحي اليه في جميع تلك الآفاق [تُمَّدّني] جبرتيل من الافق الاعلى من محمد (ص) [فَتَدَلّني] في الهواء، اوثم دني محمد (ص) من الافق الاعلى من الله ، فتدلكي من انانية ، وتدلكي تحت العرش ، فلم يبق له مقام و مكان ولا انانية يعتمد عليها بل صار تدليّاً من غيرذاتٍ متدليّة، وقرئ فتداني، وسئل الكاظم (ع) عن قوله دني فتدلّى ، فقال: انَّ هذه لغة في قريش اذا اراد الرَّجل منهم ان يقول : قد سمعت يقول قد تدلَّيت و انَّما التَّدلَّى الفهم [فَكُمان] الامتداد والمسافة بينهما [قُابَ قَوْسَيْن أَوَادْننى] اى بل ادنى وقاب القوس ما بين مقبضها الى رأسها ، ولكل قوس قابان ، ولذلك قيل : انه على القلب والاصل قابي قوس لكن ليسهذا على القلب وليس المقصود انه كان بينهما مقدار قابي القوس بل المقصودانه كانبينهمامقدارقاب واحدمن القوس اذاانعطفت لااذا كانتمستقيمة ، فان القوس قطعة من الدَّائرةولكل



قوس اذاانعطفت قوسان مابين مقبضها و رأس كلِّ طرف منها، وعن الصَّادق (ع) : انَّه سنل كم عرج برسول الله (ص) ؟-فقال : مرَّتين فأوقفه جبرئيل موقفاً فقال : مكانك يا محمَّد (ص) فقد وقفت موقفاً ما وقفه ملك ولا نبيٌّ قط ، ان ر بَكَ يصلّي، فقال: ياجبرئيل، وكيف يصلّي؟-قال: يقول سبّوحقدّوس اناربّ الملائكة والرّوح، سبقترحمتي غضبي ، فقال: اللهم عفوك عفوك ، قال: وكان كما قال الله : قاب قوسين أو ادنى ، قيل: ما قاب قوسين أوادنى ؟-قال: ما بينسيتها(') إلى رأسها ، قال: فكان بينهما حجاب يتلألًا بخفق ولااعلمه الاوقد قال: زبرجد ، فنظر في مثل سم الابرة الى ماشاء الله من نورالعظمة ، فقال الله تبارك وتعالى: يامحمَّد(ص)،قال: لبَّيكُ ربَّي، قال: من لامتك من بعدك؟ ـ قال: الله اعلم، قال: عليَّبن ابي طالب (ع) اميرالمؤمنين وسبَّدالمسلمين وقائدالغرَّ المحجَّلين، ثمَّ قال الصّادق(ع) : والله ماجاءت ولاية على (ع) من الارض و لكن جاءت من السماء مشافهة ، و قال في الصّافي ؛ وفي التعبير عن هذا المعنى بمثل هذه العبارةُ اشارة ٌ لطيفة ٌ الى ان ّ السّائر بهذا السّير منه سبحانه نزل و اليه صعد ، و انّ الحركة الصعودية كانت انعطافية وانتها لمتقع على نفس المسافة النتز وليتة بلعلى مسافة اخرى كما حقتق فيمحله فسيتره كان مناللة والى الله وفي الله وبالله ومعالمة تبارك وتعالى [فَكَوْحَى إلَى عَبْدِهِ مَا أَوْحَى] أبهم الموحى للتفخيم وقد مضي في آخرالبقرة انه كان فيما اوحي البه قوله تعالى لله ما في السَّماوات والارض و ان تبدوا مافي انفسكم او تحفوه يحاسبكم به الله (الآية) وكانت الآية قد عرضت على الانبياء من لدن آدم (ع) الى ان بعث الله محمدً أ (ص) وعرضت على الامم فأبوا ان يقبلوها من ثقلها ، وقبلها رسول الله(ص) ، وعرضها على امَّته فقبلوها ، وقد مضي في آخر البقرة بيان هذه الآية وعدم منافاتها لما ورد انه تعالى : لا يؤ اخذ العباد على الخطرات و الوساوس وعزم المعاصي [ما كَذَب] قرئ بتخفيف الذال وتشديدها [الْفُواداً] اي فؤاد محمد (ص) ولم يضفه اليه لابهام أن ليس فؤاد غير فؤاده ، وإن المطلق ينصرف اليه [مارَءا ي] في بعض الاخبار إن محمداً (ص) رأى ربته بفؤاده لابالبصر، وفي بعض : لقد رأى من آيات ربّ الكبرى وآيات الله غيراً لله ، او رأى خلافة على (ع) وعلى أكبر الآبات ، او رأى جبر ثيل على صورته التي خلق عليها، ولم يره احد كالكُ [القُدْمارونية] افتجادلونه، وقرى افتمر و نه من مرى بمعنى انغلبونه في المحاجة وتنكرونه؟! فانتهم كانوا يجادلونه في خلافة على (ع) [عَلْي ما يُرْي] كان الاوفق أن يقول على مارأي لكنَّهاداه بالمضارع للاشعار باستمرار الرَّؤية منه فانبَّه كان كلَّما نظر بفؤاده رأىخلافة على (ع) وولايته بعده ، وسئل رسول الله (ص) عن ذلك الوحي ، فقال : اوحي الي أن عليماً (ع) سيد المؤمنين، وامام المتقبر، وقائد الغر المحجلين، واول خليفة يستخلفه خاتم النّبيتين (ص) ، فدخل القوم في الكلام فقالوا : امن الله اومن رسوله ؟ - فقال الله جل ذكره لرسوله قل لهم : ما كُذْبِ الفُؤَادَمَا رأى ثمَّ ردَّ عليهم فقال: افتمارو نه على ما يرى فقال لهم رسول الله (ص) : قد امرت فيه بغير هذا ، امرت ان انصبه للنَّاس ، فأتول : هذا ولينَّكم من بعدي ، وانَّه بمنزلة السَّفينة يوم الغرق ، من دخل فيها نجا ، ومن خرج عنها غَرْقٌ [وَلَقَدْرَ الْمُنْزَلْةُ أُخْرَى] في نز ول اخر من عرش الرّب اومرة اخرى من غير اعتبار النَّز ول فيها فانتها تستعمل في معنى المرَّة من غير اعتبار معنى مادَّته [عِنْكَ سِدْرَةِ الْمُنْتَهُي] اي عند سدرة الواقعة في منتهى مقامات الامكان ، وتسمية التشجرة النَّوريَّة الواقعة في منتهى المقامات بالسَّدرة لانتَّها ليس عندها الاالحيرة والدَّهشة ، والسَّادر هوالمتحيَّروهي شجرةعن يمين العرش فوق السَّماء السَّابعة ينتهي اليهاعلم كلَّ ملكتُ ، وينتهي اليها اعمال الخلائق من الاوّلين والآخرين ، و اليها ينتهي الارواح الصّاعدة ، ولايتجاوز عنها من كان مقيدًا بقيود الحدود ، ولذلك قال جبرئيل في هذا المقام : لو دنوت انملة ً لاحترقت ، وهي شجرة طو بي ، وهي شجرة النّبوة

السيَّة كالعدة من الوعد = التوس ماعطف من طوفيها .



الجزء السابع والعشرون

كما ان فوقها شجرة الولاية [عِنْدَهُاجَنَّةُ الْمَأُولي] التي لايتجاوزعنها الممكن بخلاف سائر الجنَّات فانتها معبرٌ غير مأويَّ لبعض النَّفوس وإن كانت مأويَّ لبعض آخر [إذْيَغْشَى السِّدْرَةَ مَا يَغْشَى] لفظ ما في امثال هذه الكلمة يفيد التّفخيم، قيل: يغشاهاالملائكة امثال الغربان، وقيل؟ يغشاها من النّوروالبهاء، وقيل: فراش من الذَّهب، وقيل: لما رفع الحجاب بينه وبين رسول الله (ص) غشي نوره المسدرة [ ما زاغ الْبَصَرُ ] حتى لم يكن يبصر ما هو الواقع و يكون مخطئاً في ابصاره يعنى ما زاغ بصر محمَّد (ص) حين رأى عندالسدرة [وَمُاطَغْ ] وما جاوز عن حدَّ القصد فى الابصارحتى يكون مخطئاً في الابصار [لَقَدْرَءا يَمِنْ إياتِ رَبِّهِ الْكُبْرِي] مثل سدرة المنتهى وجبرتيل على صورتهالتي خلق عليها، وقيل: سمع كلاماً لولا انه قوَّى ماقوى ، وقيل: رأى رفرفاً اخضرمن رفارف الجنَّة قد سدَّالافق، وقيل : رأى ربع بقلبه ، وقيل : رأى عليماً (ع) فانته الآية الكبرى التي لااكبر منها ، وروى عن النبي (ص) انته قال لعليَّ (ع) : يا عليَّ ان الله اشهدك معي في سبع مواطن وعدَّ من ذلك ليلة الاسراء [ أَفَرَ أَيْتُهُمُ الكَّاتَ وَ الْعُزَّان وَمَنُوةَ الشَّالِيَّةَ الْأُخْرِي] أي اخبرونا عن هذه الآلهة التي تعبدونها يضرّونكم او ينفعون؟ ! اوهي بنات الله؟ ! وقيل: انتهم زعموا ان الملائكة بناتالله وصوروا اصنامهم علىصورهم وعبدوها من دونالله واشتقروا لهااسماء من اسماءالله فقالوا : الكلات منالله، والعزَّى من العزيز، وقيل : انَّ التَّاء في الكلات اصليَّة ، و قرى الكلات بتشديد التَّاء ، قيل : كان صنماً نحتوه على صورة رجل يلتَّ السَّويق ويطعم الحاجَّ ، وقيل : ان َّ اللَّلات كان صنماً لثقيفٍ ، والعزّى صنم ، وقيل: انتهاكانت شجرة يعبدهاالغطفانفبعثاليها رسولالله خالدين الوليد فقطعها ، ومناة كانتصنماً بقديد بينمكة والمدينة، وقيل: ثلاثتها كانت اصناماً في الكعبة يعيدونها، والثالثة نعت لمناة وكذلك الاخرى وكانتا نعتين بيانيتين [ اَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الْأُنْشَى تِلْكَ إِذًا قِسْمَةً ضِيرَى إِذَاتَ جور، وضيرى قبل: انه فعلا مضموم الفاء سواء جعل واوية أو باتياً لعدم وجود الوصف على فعلى مكسور الفاء، وقرى بالهمزة من ضازه اذاظلمه [إنْ هي] اى الاصنام [ إِلَّا اسْمَاء سَمَّيْتُمُوها أَنْتُم وَأَباؤ كُمْ ما أَنْزَلَ الله بِها مِنْ سُلْطَانٍ ] قد سبق الآبة في سورة الاعراف مع تفاوتٍ يسيرٍ في اللَّفظ و قد سبق تحقيق لها هناك و في سورة البقرة ايضاً عند قوله تعالى : وعلَّم آ دم الاسماء كلُّها [ إِنْ يَتَّبِعُونَ ] في جعل هذهالاسماء التي ليست لها حكم فضلاً عن ان تكون معبودات مسمّياتٍ وفي النّظر اليها والسجدة لها، وقرى تتّبعون بالخطاب وبالغيبة [ إلاالظَّنَّ وَ ما تَهْوَى الْأَنْفُسُ ] عطف على الظَّنّ ويجوز ان يكون ما نافية او استفهامية [وَلَقَدْجاءَهُمْ مِنْ رَبِّهِمُ الْهُدُى] ما به الهدى واليقين فأعرضوا عنه واتتبعواالظن وما به الضِّلالة والمراد بالهدى الرَّسول وكتابه وشريعته [أمَّ لِلْإِنْسَانِ ماتَمَنَّى] فيكون لهم ما بتمنُّونه من حسن الحال في الدُّنيا وحسن المآل في الآخرة ، او من شفاعة الاصنام في الآخرة فانَّه لادليل لهم على ذلكتُ سوى تمنَّبهم وليس كذلك [ فَلِلَّامِ الْأَخِرَةُ وَالْأُولَى] الفاء للسببية يعنى اذاكان الآخرة والاولى لله فلم يكن للانسان ما تمنى بل كان له ما ارادالله [وَكَمْ مِنْ مَلَكٍ فِي السَّمُواتِ لاتُعْنِي شَفاعَتُهُمْ شَيْتًا] من الاغناء، اوشيئاً من عذاب الله [الأمن بَعْدِ أَنْ يَأْذَنَ الله ] لهم في الشفاعة [ليمَنْ يَشاء وَيَرْضَى] ومن يشاء ويرضى ليس الامن تولني عليّاً (ع) فان ما به الرّضا هو إ نفّحة الولاية فما لهم يعبدونالملائكة من دونالله و بسمّون الملائكة بمالا يرضاءالله



[ إِنَّالَّذِينَ لاَيُؤْمِنُونَ بِالْأخِرَةِ لَيُسَمُّونَ الْمَلائِكَةُ تَسْمِيةَ الْأُنْشَى ] فيقولون : ان الملائكة بنات الله [وَمَالَهُمْ بِهِمِنْ عِلْم إِنْ يَتَّبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ] دمتهم اولاعلى تسمية الاشرف باسم الاخس ثم على القول بعدم العلم ثم على انتباع الظنَّ [وَإِنَّ الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيْئًا] قد نسر الحقَّ ههنا بالعلم ، او المراد به نفس الامر ، او المشبَّة ، اوالحق الاوَّل تعالى ، وشيئاً مفعول مطلق، اوهومفعول به و من الحقَّ حال منه [فَأَعْر ضْ عَنْ مَنْ تَوَلَّى عَنْ ذِكْر نْا] لمّا ذكر حال المشركين وانتهم اعرضوا عناليقين و تمسَّكوا بالظِّن والتّخمين قال: اذا كان حالهم على هذا ولم يتوجَّهوا اليك والى ما به اليقين ، او لم يتوجَّهوا الى عليَّ (ع) الذي بالتَّوجَّه اليه يحصل اليقين ، فأعرض عن مجادلتهم وعن النّصح والتَّذكير لهم ، اواعرض عن مكافاتهم على سوء فعالهم ، والمراد بالذَّكر هوما به ذكرالله للعباد وهو العقل والقلب اللذي هو طريق العقل والقرآن والرّسول وصاحب الولاية وجملة الآيات الآفاقية والانفسية، اوالمرادما بهذكرالعبادنة وهوالمذكورات معالاذكاراللسانية والقلبية لكن ً المنظورالاعراض عمن انكرالولاية فانه المستحق للاعراض سواءكان قابلا للرسالة اولم يكن [ وَلَمْ يُرِدْ إِلَّا الْحَيْوةَ الدُّنْيا ] فان من اعرض عن القلب وصاحبه لايكون له ارادة من جملة افعاله واقواله وعلومه الا الانتفاع في جهة الحيوة الدّنيا فانيَّه انصلتي صلَّى لئَّلا يحدث له حادثة تضرَّه في حيوته ، وان صام فكذلك ، وان حصل له علم "لا يكون وجه علمه ا لا الى الدَّنيا فيكون علمه جهلا مشابها للعلم [ذٰلِك] المبلغ اي الحيوة الدَّنيا ، اوطلب الحيوة الدَّنيا [ مَبْلَغُهُمْ ] محل بلوعهم او بلوغهم [مِنَ الْعِلْم] لا يتجاوز علمهم عنها الى الآخرة [إنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اهْتَدَى ] جوابُ مؤالٍ في مقام التعليل لقوله اعرض [ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمُو اتِ وَ مَا فِي الْكَرْضِ ] اى الله السماوات والارض ومانيهما كمامر مراداً [ لِيَجْزِي الَّذِينَ أَسْاؤًا ] علمة غائبة لاعرض يعنى انك ما دمت مقبلاً عليهم لم يعد ب الله احداً منهم فاعرض عنهم حتى يجزى التذين أساؤا [بِما عَمِلُوا] اوغاية لقوله : هو اعلم بمن ضل عن سبيله أوعلَّة لا تُبات قوله هو اعلم بمن ضلَّ عن سبيله يعنى قلنا انته اعلم لماترى انه بجزى الذين اساؤا اوغاية لقوله الله ما في السماوات وما في الارض ، اوعلة لاثباته [وَيَجْزِيَ الَّذين أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى ] بالخصلة او العاقبة او النعمة الحسنى [ أَلَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبائِرَ الْإِثْم ] صفة او بدل من اللذين احسنوا اوخبر مبتدء محذوف اومبتدء خبره جملة أن ربَّك واسع المغفرة بتقدير العائد ، اوالخبر محذوف بقرينة ان ر بتك واسع المغفرة اي مغفورٌ لهم، ويكون قوله : إنَّ ربُّ واسع المغفرة تعليلاً له وقد مضى بيان الكبيرة والصّغيرة في سورة النساء عند قوله تعالى : إن تجتنبوا كبائر ما تنهون عنه [وَالْفُوالحِشَ] عطف على كبائر الاثم او على الاثم، والفاحشة اقبح الاثم او هو الزَّنا [ إِلَّا اللَّمَمَ ] اللَّمم محتَّركة صغار الذَّنوب الَّتي يتنزَّل الانسان عن مقامه عليها ولم يكن مقامه مقام تلكث الصّغار من الذَّنوب ، فانته قد مضي في بيان الكبائر انته اذا لم يكن الانسان متمكّناً في طريق النّفس فكلّما صدر منه من الآثام كان صغيرة ، ولم يكن مقام ذلك الانسان مقام تلكك الصّغيرة [ إنَّ وَ بَّكَ وأسِعُ الْمَغْفِرِرَةِ هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ ] جوابُ سؤال مقدَّرٍ في مقام التَّعليل لقوله نعالى ليجزى الذين اساؤا [ إذ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ ] تعليل لقوله اعلم بكم اوظرف له يعني انكان اعلم بكم في وقت انشائكم من الارض



الجزء السابع والعشرون

فكيف لايعلم حالكم حين حيونكم الدَّنيويَّة اوحين بعثكم [وَإِذْاَنْتُمْ أَجِنَّةُ فِي بَطُونِ أُمَّها تِكُمْ فَلاتُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَاَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَى] يعنى لانظهروا طهارة انفسكم ولاتمدحوها عندالله وعند رسوله فانتهاعلم بحالكم منكم بل انتقوا سخط ألله ، أواتتقوا التشرك ، اواتتقوا التشرك بالولاية عندانفسكم فلا تظهروا تقو يكم فانته اعلم بتقو يكم [أَفَرَأَيْتَ الَّذِي تَوَلَّى وَأَعْطَى قَلِيلًا] قال في المجمع ، نزلت الآيات السبع من قوله { أَفرأ يت الذي (الي سبع آيات ) في عثمان بن عفاًن كان يتصدق وينفق ماله فقال اخوه من الرّضاعة عبدالله بن سعد بن ابي سرح : ماهذا الذي تصنع؟ يوشك ان لايبقي لك شيء": فقال عثمان: ان لي ذنو با وانتي اطلب بما اصنع رضاالله وارجوعفوه ، فقال له عبدالله: اعطني ناقتك برحلها وانا اتحمَّل عنك ذنو بك كلُّها ، فأعطاه و أشهد عليه وامسك عن الصَّدقة، فنز لت: افرأيت الذي تولّي اي يوم احد حين ترك المركز، وأعطى قليلا " ثم " قطع نفقته الى قوله: و أنّ سعيه سوف يري فعاد عثمان الىماكان عليه، وقيل: نزلت في الوليدبن المغيرة ، ونقل نظير مانقل لعثمان ، وقيل : نزلت في العاص بن وائل السهميّ ، وقيل: في رجل قال لاهله : جهَّز وني حتّى انطلق إلى هذا الرَّجل، يريد النَّبيّ (ص)، فتجهز وخرج فلقيه رجلٌ من الكفار فقال له مثل ماقيل لعثمان، وقيل: نز لت في ابي جهل وذلكثانة قال والله ما يأمرنا محمد (ص) الا بمكارم الاخلاق فذلك قوله اعطى قليلًا [وَأَكْدُى] اكدى بمعنى بخل ، او قل خيره ، او قلل عطاءه [أعِنْدَهُ عِلْمُ الْغَيْبِ فَهُوَ يَرْى ] ببصيرته ان غيره بتحمل عنه ذنوبه ، اويرى انه صار مطهراً من الذنوب ، اويرى انه لاعقوبة عليه [أمْ لَمْ يُنَبَّأُ بِمافى صُحْفٍ مُوسى وَإِبْر هِيمَ الَّذِي وَفّي ] مبالغة في الوفاء والايفاء والمعنى بالغ في الوفاء بعهدالله الذي اخذ منه ، وتقديم موسى (ع) لكونه اقرب الى المخاطبين المعاتبين ولكون صحفهاشهر واظهر [] اَلا تَزِرُوا زِرَهُ وِزْرَ أُخْرى وَ أَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ لِلا مَا سَعَى ] وجد، لفظة ما مصدرية، اوموصولة، او موصوفة ، وما ورد من أنتقاع الاموات بالتصد قات والخيرات من الاحياء ليس من قبيل الانتفاع بسعى الغير بل الانتفاع بالمحبة التي دخل منهم في قلوب الاحياء من سعيهم في الدَّنيا [وَ أَنَّ سَعْيَهُ سَوْفَ يُرِي ثُمَّ يُجْزِيهُ] اي يجزي الساعي بسعيه [الْجَزْاءَ الْأَوْفَى وَأَنَّ إلى رَبِّكَ الْمُنْتَهِي] انتهاء الكلِّ وانتهاء اعمالهم فيجزيهم بنفسه الجزاء الاوفي فما لهم يعبدون غيره [ وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكُلي] اسرّواحزن اوانه اضحك السماء برفع الغيم وابكي السماء بالمطر [ وَأَنَّهُ هُوَأَمَاتَ وَأَحْيِي وَأَنَّهُ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأُنْشِي مِنْ نُطْفَيَهِ إِذَا تُمْنِي] إذا تتحوّل من الدّم منيًّا، اواذا تنزّل الى الرّحم [ وَأَنَّ عَلَيْهِ النَّشْأَةَ الْأُخْرِي وَأَنَّهُ هُوَ أَغْني وَأَقْني] اي اغنى بالاموال وجعلهم مدّخرين باصول الاموال و بضاعاتهم ، وقيل: اقنى بمعنى اخدم ، وقيل: اقنى بمعنى ارضى، وقيل: اغنى بالكفاية واقنى بالزيادة ، وقبل: اقنى بمعنى حرم [وَأَنَّهُ هُوَرَبُّ الشُّعْرِ ي] كوكِب في السماء كانت قريش وقوم من العرب بعبدونه [وَ أَنَّهُ أَهْلَكَ عَادًا الأولى وَتَمُودَ فَمَا أَبْقَلى] منهم احداً [ وَقَوْمَ نُوح مِنْ قَبْلُ ] اى من قبل عادٍ وثمود [ إنَّهُمْ كَانُواهُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى وَ الْمُؤْتَفِكَةَ أَهُوني] اى اسقطها، والمراد بالمؤتفكة قرى قوملوط انتفكت بأهلهااىانقلبت [فَغَشّيهاماغَشّي] بالعذاب فمالهم ينظرون الىغيره ويستمدون من غيره ويعبدون اويتبعون غيره [ فَبِماني الأو رَبِّكَ تَتَمار في ] الخطاب عام اوخاص بمحمد (ص) على: اياك اعنى واسمعى ياجارة ، يعنى كلِّ هذَّهالمذكورات من النَّعم والنَّقم من آلاء ربَّك ، لان " هذه النَّقم ايضاً نعم لمن كان بعد الماضين



من الامم لا تتعاظهم بالماضين ونقمهم، ففى اى نعم ربتك تشكت ؟! او بسبب اى من الآلاء تجادل ؟! والآلاء جمع الالى يفتح الهمزة وكسرها وسكون اللام، اوجمع الالو بكسر الهمزة وسكون اللام [هذا] اى محمد (ص) [ندير مِنَ النُّذُر الأُولى] سئل الصادق (ع) عنها فقال : ان الله تبارك وتعالى لمآذرا الخلق فى الذرّ الاوّل اقامهم صفوفا قدامه و بعث الله محمداً (ص) حيث دعاهم فآمن به قوم وانكره قوم فقال الله عز وجل : هذا تذير من النذر الاولى يعنى محمداً (ص) حيث دعاهم فقال : ان الله تبارك وتعالى لمآذرا الخلق فى الذرّ الاوّل اقامهم صفوفاً يعنى محمداً (ص) حيث دعاهم فقال : ان الله تبارك وتعالى لمآذرا الخلق فى الذرّ الاوّل اقامهم عفوفاً يعنى محمداً (ص) حيث دعاهم الى الله عزّ وجل فى الذرّ الاول [ أَزَ فَت إلاً إذ فَت الأزفة من اسماء القيامة غلبت عليها ، و التاء لتأنيث القيامة ، او للنقل ، او الآزفة مصدر كالكاشفة و العافية ، وقرب القيامة لانتها ليست فى عرض من نفسه فروح الزمان اقرب كل شيء من الزمانيات [ليُسَ لَها مِن دُو نِ الله كاشفة ] نفس مظهرة ، أوالكاشفة مصدر [ أفَمِنْ هذا المحديث] حديث الآزفة مصدر كالكاشفة و العافية ، وقرب القيامة لانتها والكاشفة من نفسه فروح الزمان اقرب كل شيء من الزمانيات [ليُسَ لَها مِن دُو نِ الله كاشفة ] نفس مظهرة ، أوالكاشفة مصدر [ أفَمِنْ هذا المحديث] حديث الآزفة والآزفة من أورت الور الله كاشفة ] نفس مظهرة ، أوالكاشفة مصدر [ أفَمِنْ هذا الحديث] حديث الآزفة الوازف الآزفة، اوالقرآن، اوما تقد من الته منه القرب اليه مصدر [ أفَمِنْ هذا المحديث] حديث الآزفة وازف الآزفة، والقرآن، اوما تقد من المورد عن الصادق (ع) معد ر يقاب فرق المان اقرب كل شيء من الزمانيات [ لينس لما من أون القدام من المونة من المادق (ع)

سجدة واجبة ﴾ [ فَاسْجُدُوا لِللهِ ] يعنى اذا ازفت الآزفة ، فاسجدوا لله [ وَاعْبُدُوا ] حتّى تكونوا حين الورود عليه مستأنسين لامستوحشين.



[[قترَرَبَت السّاعة ] قد فسرَت السّاعة بساعة ظهور القائم (ع) و بساعة القيامة و بحالة الاحتضار والكلّ يرجع الى امر واحد هو وقت القيام عند الله ، ولما كان رسول الله (ص) خاتم الرّسل فلا يكون بعده رسول ورسالة "لانتهاء مراتب الرّسالة اليه فلا يكون مرتبة من الرّسالة الا وهى مجتمعة فى وجوده ، كان امّته ايضاً آخر الامم فلا يكون بعدامته امّة ، وقد علمت ان القيامة ليست فى عرض الزّمان وانما هى فى طوله فاذا كان امّة محمد (ص) آخر الامم فلا يكون بعدامته مرتبة زمانية بعد مرتبتهم و يكون بعد مرتبتهم الخروج من الزّمان ، والخروج من الزّمان هو القيام عند الله فيكون القيامة قريبة "من امة محمد (ص) ولذلك وردعن النّبي (ص) : بعثت انا والساعة كهاتين ، وكان (ص) آخر الامم فلا يكون القيامة بوجوده قيامة ومحشراً كماقال المولوي قد سرّه:

آپس محمد صد قیامت بود نقد زانکه حلّ شد درننایش حلّ وعقد زادهٔ ثانیست احمد در جهان صد قیامت بود او اندر عیان زو قیامت را همی پرسیده اند کای قیامت راه چند با زبان حال میگفتی بسی که زمخشر حشر را پرسدکسی! پس قیامت شو قیامت را بین دیدن هرچیز را شرط است این [وَانْشَتَقَّ الْقَمَرَ] القمر اسم للکوکباللّذی بأخذ النّور من غیره ولا یکون منیراً بنفسه ، وهل فی السماء اقمار



الجزء السابع والعشرون

عديدة؟ اوالقمر منحصرفي هذاالكوكب الذي يدرك انه مستنيرٌ من المشمس؟ قيل: وجدواغير هذاالقمر اقماراً أخر، و في العالم الصّغير القلب مظهر القمر ، او القمر مظهر المقلب فان القلب ايضاً يأخذ النّور من الرّوح ويستنير بنوره ، ولماكان النّاس قلوبهم ذوات وجهين، وجهالي الرّوح وعالم الوحدة ، ووجه الى النّفس وعالم الكثرة ، وكان المراعي منهم للطّرفين قليلاً والجامع لكمال الطّرفين اقل حتى ان الانبياء لم يكونوا كاملين في الطّرفين بل كانوا ناقصين في طرف الكثرة اوطرف الوحدة ، وكان نبيَّنا (ص) كَاملاً في الطِّرفين حافظاً للجانبين ولذلكت نسب اليه انَّه قال : كان اخي موسى (ع) عينه اليمني عمياء ، واخي عيسى (ع) عينه اليسري عمياء ، واناذوالعينين ، كان قلب نبيتًا (ص) من بينهم ذاشقاً بن كاملين، ولما كان القمر الصّوري مظهراً لقلبه كان لاغرو في انشقاق القمر الصّوريّ كما نسب الي معجز اته ، و لماكان انشقاق القمر المعنوي اللذي هو قلب النبيّ (ص) بشقيَّين متساويين دليلاً على انتهاء مراتب التَّجدَّد في وجوده وابتداء الدّهر في وجوده كان دليلاً على شدّة قرب الساعة الواقعة في الدّهر ، ولمّا كان انشقاق القمر الصّوري دليلا على انشقاق قلب فاعله بشقّين متساويين كان ذلك ايضاً من اشراط الساعة ، روى انه اجتمع المشركون الي رسولُ الله (ص) فقالوا : ان كنت صادقاً فشق ّ لنا القمر فرقتين ، فقال لهم : ان فعلت تؤمنوا ؟ \_ قالوا : نعم ، وكانت ليلة بدر فسأل ربّه ان يعطيه ما قالوا ، فانشق القمرفرقتين ورسول الله (ص) ينادى : يا فلان يافلان اشهدوا [وَإِنْ يَرَوْا أُيَةً] الجملة حالية والمعنى اقتربت السّاعة وظهر امارتها وينبغي ان يتذكّروا ويتوبوا وينيبوا ويتنبّهوا بكلّ شيء والحال انتهم معذلك ان يروا آية من آيات الساعة مثل بياض شعرالر أس واللحية وسقوط الاسنان وضعف نورالبصر وقلة شهوة الطّعام والسفاد ورخاوة الاعصاب والامراض الواردة وفوت الجيران والاقران ، اوآية من آيات قدرةالله وعلمه وحكمته ، اوآية من آياته العظمى ، اوآية معجزة لهم عن الاتيان بمثلها { يُعْرِضُوا ] عنها [وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ] قوى يعلوكل سحر، وقيل: سحر ذاهب باطل أوسحر مستمر من الازمان السابقة [ وَكَذَّبُوا وَاتَّبَعُوا أَهُو اتَهُمُ ] قال القمّي : كانوا يعملون برأيهم ويكذّبون انبياءهم [وَكُلُّ أَمْرٍ] من التّكذيب والتصديق والخير والشرَّ والطَّاعة والمعصية [مُسْتَقِرٌّ] في الالواح العالية، وفي الصّحف التي بايدي الكرام البررة، وفي الواح النقوس العاملة فلا يفوت شيءٌ منبًا ، فيكون هذا تهديداً لهم [ وَلَقَدْ جَاءَهُمْ مِنَ الْأَنْسَاءِ ] اي انباء الانبياء (ع) والممهم الماضية والوقائع الواقعة بهم ، او من انباء الآخرة و الثواب والعقاب فانه وصل انموذجها اليهم في وجودهم وخبرها اليهم باخبار انبيائهم [مافيه مُزْدَجَرٌ] انزجارٌ من المعاصي والتكذيب [حِكْمَةُ بِالْعِغَةُ] الى الغاية اي كاملة وهو بدل من مزدج او خبر مبتدء محذوف اي هذه المواعظ ، او هذا القرآن او ما جاءهم من الانباء حكمة بالغة [ قَما تُغْنِ النُّذُرُ] بعني اذاكان لايغني من عذاب الله تلكك الحكمة البالغة التي فيها مز دجرٌ فايَّ شيءٍ تغن النّذر ، اوفلا. تغنى جميع النذرعن عذاب الله ، او ما تغنى جميع النذرعنهم ، او اذا لم تغن النذر في الدُّنيا فما تغن النذر يوم الاحتضار اويوم القيامة ، والنَّذرجمع النَّذير ، اومصدر بمعنى الانذار [فَتَوَلَّ عَنْهُمْ] يعنى اذا كانوا لاينفعهم النّذرفلاتجشّم فيالدعوة وتول عنهم اوتول عنهم يوم الاحتضارحتي لاتساء بمشاهدة سوءاحوالهم اوتول عنهم اذاتعر ضوا لشفاعتكئ يومالقيامة او تولَّ عنهم يوم القيامة لانتهم يرون العذاب في ذلك اليوم [يَوْمَ يَدْعُ اللَّ اع] قرى باسقاط الياء اجراء للوصل مجرىالوقف، وقرئ باثبات الياء ، والدَّاعي هو ملكث الموت في النَّفخة الاولى اوفي النَّفخة الثَّانية ، وقيل: هو اسرافيل يدعوهم الى المحشر ، او الملكثالة في يدعوهم الى النَّار [ [الى شَيْءٍ تُكُرٍ ] منكرٍ غير مأنوس فان جميع

This file was downloaded from QuranicThought.com

111



امور الآخرة منكرٌ لغير اهلها غير معروفٍ ، و يوم يدعالُداعي ظرفٌ لقوله : تولُّ عنهم اوما تغن النُّذر اومستقر، او يخرجون [خُشَّعًا أَبْصْارُهُمْ] حالٌ مقدّم [ يَخْرُجُونَ مِنَ الْأَجْدَاثِ ] الطّبيعيّة الدّنيوية ، او المثالية الاخروية [كَأَنَّهُمْ جَرادٌ مُنْتَشِرٌ ] في وجه الارض والمقصود انَّهم من غاية الفزع كالجراد المنتشر لا انضباط لحركاتهم ولاجهة بل يدخل بعضهم في بعض من غير انضباط، وقبل : التشبيه بالجراد في الكثرة [ مُهْطِّعينَ إلَى الدَّاع ] اى مقبلين اومسرعين اوناظرين [ يَقُولُ الْكَافِرُونَ هٰذَا يَوْمٌ عَسِرٌ كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوح فَكَذَّبُوا عَبْدَنا] نوحاً فلاتكن فيضيق من تكذيبهم فانته ديدُن لامثالهم [ وَقَالُوا مَجْنُونُ وَازْ دُجرَ] انزجر شديداً من شيمتهم ورميهم ، اوانز جر بوعيدهم بالقتل [فَدَعارَبَهُ] بعد ما انزجر شديداً [أنَّى مَغْلُوبٌ فَأَنْتَصِرْ] منهم بالاهلاك [فَضَتَحْداً أَبُوابَ السَّماء] وقرى فتحنا بالتشديد [بِماء مُنْهَمِرٍ] منصب مستمر غير منقطع [وَفَجَّرْنَا الْأَرْضَ عُيُونًا] تميز محوّل عن المفعول [فَالْتَقَى الْمَاءُ] ماء السّماء وماء الارض مشتملا [عَلَى أَمْر] هي اهلاك القوم [قَدْقُدِرَ] في عالم القدر اوعلى ميز ان قدّره الله من التّساوي اوالتّفاضل في المائين اوعلى ميز ان قدره الله من مقدار ارتفاع الماء على وجه الارض [وَحَمَلْناهُ عَلَى ذَاتِ ٱلْوَاحِ وَدُسُرٍ] وهي المسامير من الحديد اوكل مايشد به الشيء او خيوط من ليف يشد بها السفن ، وقيل: هي صدرالسفينة تدفع بها الماء ، وقبل: هي اضلاع السَّفينة واصلها [تَجْرى بِأَعْيُنِينا] بحافظيتنا [جَزاء لِمَنْ كَانَ كُفِرَ ] وهو نوح فان نعمة السفينة وجريها بحفظه تعالى ، ونقمة القوم واهلاكهم كان جزاء لنوح وكفر قومه به [وَلَقَدْتَرَ كُنَّاها] اى هذه الغُلَة بقوم نوح او السفينة بعينها أو بخبرها في النَّاس [ أَيَةً ] بعتبر بها ، أو آبة على قدرتنا و انتقامنا أو على صدق انبياتنا [ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ] معتبر بتلك الآية [ فَكَيْف كَانَ عَلَالِي وَنُدُن ] وإنذاري أوهو جمع النّذير [ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْ أَنَ لِلذَّكْرِ ] أي للتَّذكر والاتعاظ بان ذكرنا فيه الحكايات المبشَّره والمنذرة والامثال العديدة بالفاظ واضحة الدَّلالة، اويسرّنا القرآن باننزكناه من مقامه العالى وادخلناه في قوالب الالفاظ والحروف ليسهل ادراكه لكم [فَهَلْ مِنْ مُكّ كِرِ كَذَّبَتْ عَادً ] قوم عاد بعد قوم نوح [فَكَيْف كَانَ عَذاب وَنُدُر إنَّا أَرْسَلْنا] جواب لمو ال مقدر عن العذاب [عَلَيْهِمْ رِيحًاصَرْ صَرًّا] باردة [فبي يَوْمٍ نَحْسٍ مُسْتَمِرًّ] نحوستة الى مثله، عن الصَّادق (ع) : يوم الاربعاء يوم نحس لانة اوّل يوم وآخر يوم منالايّام التي قالالله عزّوجل سخر هاعليهم سبع ليال و ثمانية المام حسوماً [تَنْزِعُ النَّاسَ] روىانتهم كانوا يدخلون في الشعاب ويتمستك بعضهم ببعض فكانت الرّيحتنز عهم وتصرعهم موتي [كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْلٍ مُنْقَعِرٍ ] منقطع من اصولها ، شبِّههم باعجاز النّخل لانّهم بعد خروج ارواحهم تصبر ابدانهم كأعجاز النخل لان ارواحهم مثل اصول النخل وغصونها [فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا الْقُرْانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ] كرَّر هذه الكلمة وسابقتها لأنَّ السورة لتهديد الكفَّار وترغيب المؤمنين ، والتكراد في مقام المتهديد والترغيب مطلوب [كَذَّبَت ثَمَودُ] من بعد عاد [بالنَّذُرِ فَقَالُوا أَبَشَرًا مِنّا وأحِدًا نَتَّبعُهُ] على سبيل الانكار والاستغراب [ إنَّ إذًا لَفِي ضَلَّالٍ وَسُعُرٍ] جمع السعير ، او بمعنى الجنون ، او جمع



الجزء السابع والعشرون

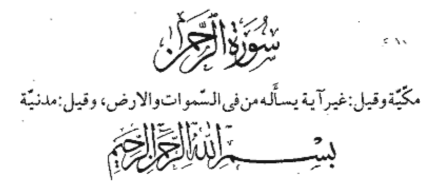
السعر ككتف بمعنى المجنون ، وعطف على في ضلال [ءَأَلْقِي الذِّكْرُ] اوالكتاب اوالوحي او المراعظ اواحكام الرّسالة [عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِينا] وفينا من هو احق منه بذلك [ بَلْ هُوَ كَذَّ أَبُ أَشِراً بعني ليس ينز ل عليه الوحي من بيننابل هوكذ آب اشر حمله بطره على طلب الرياسة والترفع [سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَن الْكَذَّ ابُ الْأَشِرُ] وقرئ ستعلمون بالخطاب التفاناً منه تعالى من الغيبة الى الخطاب او حكاية لقول صالح لهم [إنَّا مُوْسِلُوا النَّاقَةِ] جوابُ سؤال مقدَّرٍ [ فِتْنَةً لَهُمْ فَارْتَغَيِبْهُمْ ] ناظراً لحالهم الى مَ ترجع [ وَاصْطَبِرْ ] وبالغ في الصّبر [ وَنَبِّتْهُمْ أَنَّ الْماءَ فِسْمَةُ بَيْنُهُمْ كُلُّشِرْبٍ] اى كلِّ نوبة [مُحْتَضَرُّ] لصاحبهلايز احمهم النَّافة في نوبتهم ولابز احمونها في نوبتها [فَنادَوْ اصاحِبَهُمْ فَتَعاطى] السيف لقتلها ، او تعاطى الناقة لقتلها ، او تعاطى الفوس ، او قام على اطراف اصابع الرَّجلين ومدَّ يديه لقتلها [فَحَقَرَ] قيل: كمن لها فرماها بسهم فانتظم به عضلة ساقيها ، ثمَّ شدَّ عليهابالآسيف وكان يقالله:احمرثمود واحيمرثمودعلى التصغير ويضرب بهالمثل في انشؤم [فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُر إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةٌ وَاجِدَةً] هي صبحة جبرتيل ، اوصبحةالصّاعقة وقد سبق في أورة الاعراف وغيرها قصّتهم ورفع الاختلاف بين ماوردفي اهلاكهم من الصّيحة والزّلز لة [فَكْمَانُوا كَهَشِيم الْمُحْتَظِرِ] المحتظر الّذي يعمل الحظيرة لابله وغنمه ، وهشيمه ما يجعله المحتظر حول حظيرته من خشب وحطب وغيره [ وَلَقَدْ يَسِّرْنَا الْقُرْ أَنَ لِلذِّكْر فَهَلْمِنْ مُذَكِرٍ كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطٍ بِالنَّذُرِ] بالرسل إو بالانذار [إنَّا أَرْسَلْنا عَلَيْهِم حاصِبًا] رامياً للحصباء عليهم وكان الحاصب جبرثيل بعد مارفع قُراهم ، وقبل : المراد بالحاصب الرّيح التي كانت تحصبهم بالحجارة ، اوالمرادالحاصب الذي حصبهم بحجّارة من سجيل مسوّمة عند ربَّك للمسر فين وهم الملائكة [الأ ال) لُوطِ لْمُهُمْ بِسَحَرٍ إِ فِي وقت سحر متعلَّق بنجِّيناهم او بحاصباً [يُعْمَةُ مِنْ عِنْدِنا] نجاة نعمة إو لنعمة ، او انعمنا عليهم نعمة من عندنا [كَذْلِكَ نَجْزى مَنْ شَكَرً] نعمنا بصرفها فيماخلقت لاجلها ، او بتعظيمنا في انعامنا [وَلَقَدْ أَنْذَرَهُمْ ] لوط [بَطْشَتَنا] سطوتنا بالعذاب [ فَتَمارَوْ إبالنَّذُر ] تجادلوافي الندر، اوشكوافيه، اوتجادلوا، او شكوا سبب النذر [وَلَقَدْر أوَدُوهُ عَنْضَيْفِهِ فَطَمَسْنا أَعْيُنَهُمْ] مسخناها وسوّيناها بسائر الوجه، او طمسنا نورها ، ورد انه اهوى جبرتيل باصبعه نحوهم فذهبت اعينهم ، و ورد ايضاً انه اخذ كفاً من تراب فضرب بها وجوههم فعمى اهل المدينة كلُّهم ، وقد سبق قصَّتهم في سورة الاعراف وهودٍ والحجر [هَٰذُوقُوا] اي فقلنا لهم ذوقوا [عَذْابي وَنُذُرٍ] اى ما انذرتم به [وَلَقَدْصَبَّحَهُمْ بُكُرَةٌ عَذَابٌ مُسْتَقِرٌّ] فيهم غيرزا لاعنهم [فَذُوقُواعَذاببي وَنُذُرِ وَلَقَدْ يَسِّرْنَا الْقُرْأَنَ لِلذِّكْرِ فَهْلَ مِنْ مُدَّكِرٍ وَلَقَدْجاء أَلَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ ] اي فرعون وآله لكن اكتفى بذكرهم لان استحقاق قوم لعذابٍ او ثوابٍ باضافتَهم الى شخص يدل على استحقاق ذلك الشخص بالطّريق الاولى [كَذَّبُوا بالياتِنا] التسع [كُلُّها] اوبآياتنا الآفاقية والانفسية كلّها، اوبآياتنا العظمى كلّها وهم الرّسل [فَأَخَذْناهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ مُقْتَلِرٍ أَكُفَّارُ كُمْ] يا قريش اويا اهل مكّ اويا ايتهاالعرب اوياايتهاالناس [خَيْرُ مِنْ أولْئِكُمْ] الهالكين الماضين حتى لانعذ بهم ولانهلكهم مثلهم وليس كذلك [أم لكُمْ بَراءة في الزُّ بُر] بل اثبت لهم في الزّبر الاوّلين اوفي الالواح العالية والكتب التي بايدي الملائكة براءة من العذاب اومن الهلكة اومن النّار



[أَمْ يَقُولُونَ] التفات من الخطاب [ نَحْنُ جَميعٌ مُنْتَصِرٌ ] بل ايعتمدون على جماعتهم وعصابتهم ويقولون : نحن متمَّفِقون ومنتصرون ممَّن ارادبنا سوء ولوكانُالمر يدالله اوالملائكة ، و وحدَّد منتصراً لملاحظة لفظ جميع فانه مفرد في اللِّفظ كالكلِّ وان كان معناه جمعاً ، و للاشارة الى ان " الجماعة المتَّفقة تكون كالرَّجل الواحدِ ، او الضَّمير لكلَّ واحد اى نحن جميع ومنتصركل واحد منَّاممَّن يخالفنا فكيف بجماعتنا [سَيُّهُزَمُ الْجَمْعُ] انكانوا متكلين على جماءتهم والمراد انتهم سيهزمون في القبامة أوفي الدّنيا يوم بدرٍ [ وَيُوَلُّونَ الدُّبُرَ بَلَ السَّاعَةُ ] المناسب لهذا الاضراب ان يكون المراد بهز يمتهم هز يمتهم في الدّنيا يعنى انتّهم يهز مون في الدّنيا بل التّساعة اي القيامة اوساعة الموت [مَوْعِدُهُمْ] والذي لهم في الدّنيا من العذاب انموذجٌ من عذاب الساعة [وَالسَّاعَةُ أَدْهَى] اشد [وَأَمَرًّ] · بل شدة الساءة ومرارته لا تقاس بعذاب الدّنيا [ إنَّ الْمُجْرِمِينَ فِي ضَلَّالٍ ] في الدّنيا [وَسُعُرٍ ] في الآخرة اوكلاهما في الآخرة او كلاهما في الدُّنيا ، و يكون المراد بالسّعر الجنون [يَوْمَ يُسْحَبُونَ فِي النّارِ عَلَى وُجُوهِ بِمْ ذُوقُوا مَسَّم سَقَّرَ] حالٌ او مستأنف بتقديرالقول، وسفرعكم لجهنهم ، وعنالصَّادق(ع) إنَّ في جهنتم لوادياً للمتكبَّر بن يقال له سقر شكا الى الله شدة حرَّه وسأله ان بأذن له ان يتنفَّس ، فتنفَّس فأحرق جهنَّم [ إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْناهُ ۲ بقكر] بقدر مخصوص من امد بقائه واجله وكيفية بقائه ، او بسبب عالم القدر ، او بتقديرنا له في عالم القدر ، عن الصّادق (ع) ان القدرية مجوس هذه الامّة وهم الّذين ارادوا ان يصفواالله بعد له فأخرجوه من سلطانه ، وفيهم نز لت · هذه الآيات يوم يسحبون (الىقوله) بقدر [ وَمَا أَمْرُنَا إِلَّا وَاحِدَةً ] رفع توهم نشأ من قوله كُلّ شيءٍ خلقناه بقدر فانته ينوهم متوهم انته اذاكان كل شيء خلقه بقدركم يتيسر ذلك الابعمال عديدة يكون تحت كل عامل عدّة عامل ، فقال : ما امرنا في خلق العالم و جميع ما فيه الا واحدة " اي فعلة واحدة ، او كلمة واحدة ، اونشأ من قوله بل السَّاعة موعدهم فانه يتوهم انه اذاكان السَّاعة موعدهم فليكن امد السَّاعة بقدر امد الدَّنيا بل اطول منه فقال: وماأمرنافي الاتيان بانساعة وجمع الخلائق فيهاومحاسبتهما الاواحدة [كَلَمْح بِالْبَصَرِ] في اليسروالسّرعة [وَلَقَدْ أَهْلَكْنَا أَشْيَاعَكُمْ] امنالكم من منكري الرّسالة وتوحيدانة [فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ] متّعظ بنذكتر احوالهم [ وَكُلُّ شَيْءٍ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ] اي الالواح العالبة اوصحف الاعمال فلا يفوت شي منها ومنا [وَكُلُّ صَغير وَكَبير] من الذَّوات والاعمال والاعراض [مُسْتَطَرٌ] قبل خلقته في الاقلام العالية واللُّوح المحفوظ والالواح القدريَّة، او بعد خلقته في صحائف نفوسهم وفي صحف الكرام الكاتبين [[نَّ الْمُتَّقبِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَهَوٍ] النّهر بالتسكون والنّهر بالتّحر يك مجرى الماء [في مَقْعَلِ صِدْق] الصّدق على الاطلاق هواستقامة الانسان في جميع ما يقتضيه انسانيته وتمكّنه فيه من الخروج عن جميع الحدود والدَّخول في مقام الاطلاق والانتصاف بجميع الصّفات الا لهيّة ، والتّمكّن في كلِّ ذلكت ، واضافة المقعد الى الصَّدق اممَّا من قبيل اضافة السَّبب الى المسبَّب ، او المسبَّب الى السَّبب ، اومن قبيل لجين الماء ، او بيانيَّة ، فان " الصَّدق،هومحل" السَّكون والاطمينان للانسان ، وتنكيرالصَّدق للتّفخيم وفي مقعد صدقٍ امّا خبرٌ بعد خبرٍ ، اوخبر ابتداء ٍ و في جنَّات ٍ حال او متعلَّق بقوله في جنَّات ٍ [عِنْدَمَلْيدكُمُقْتَدِر] .



النجزء التسابع والعشرون



[الرَّحْمْنُ] اقتضاء جعله آية "برأسه ان يكون خبراً لمبتدء محذوفٍ وقد مضى في اوَّل الفاتحة ان الرّحمن اسم ٌ خاصٌ بصفة عامة ، و انَ الرَّحمة الرَّحمانيَّة تقتضي وجود الاشياء بكمالاته الاوَّليَّة و بقاءها ، وان الرّحمة الرّحيميَّة تقتضى الكمالات الثّانية اللاحقة للاشياء الصّاعدة ، ولمَّا كان تعليم القرآن الّذي هوافاضة الوجودالّذي هو اضافته الاشراقية علىجميع الموجودات ، وخلق الانسان وتعليمه البيان الذي هوتمام ذاته بالنَّطق لِدِّذي هوفصله الاخير من اقتضاء صفته الرّحمانيّة أتى في اوّل هذه السّورة بالرّحمن [ عَلَّمَ الْقُوْ أَنَّ ] خبرٌ للرّحمن ، او مستأنف جوابٌ لسوال مقدر [خلَقَ الْإِنْسانَ عَلَّمَهُ الْبَيانَ] تعدادٌ لاصول النعم التي هي ايجاد كلّ موجود وايجاد كمالاته الاولية وذكر خلقيالانسان بعد تعليم القرآن من قبيل ذكر الخاصّ بعدالعام للاهتمام به ، وذكر تعليم البيان الذي هو الكمال الاوّل للانسان المندرج في خلق الانسان للامتنان و الاهتمام بهذا البيان فان الانسان غاية اخيرة لخلق العالم، والبيان وان كان كمالاً أوليناً للانسان لكنته باعتبار اطلاقه غاية اخيرة للانسان [ألشَّمْسُ وَالْقَمَرُ بحُسْبان] اقتضاء جوازحمل السابقة والآتية على الرّحمن ان يكون هذه الجملة ايضاً جائزة الحمل عليه فليقدّر بحسبان عنده يعنى ان خلقهما وجريانهما ليس الا بمقدار خاص وميزان مخصوص لايتجاوزانه لان نظام العالم وانتظام معاش بنيآ دم منوطٌ بانتظامهما فكونهما بحسبان من النَّعم كما انَّ وجودهما من نعم الانسان ، وإذا اريد بالسَّمس والقمر روح الانسان ونفسه فكونهما من نعمه بل اجل عمائه واضح [وَالنَّجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدُانِ] النَّجم النبّات الذي لاساق له : والتشجر ماله ساق ، اوالمراد بالنَّجم كواكب السماء ، وسجودهما عبارة عن انقيادهما للنَّفس المر بنية المنمية لهما ، اوعبارة عن سجود جهتهما الملكوتيَّة لله و تسبيحهما بالسنتهماالملكوتيَّةالفصيحة ، او المراد بالنَّجم والتشجر قوى النَّفس الانسانيَّة من الحَّساسة والمحرَّركة فانتها ساجدة للنَّفس، وسجدتها للنَّفس سجدتها لله تعالى-شأنه والتَّقدير ههنا يسجدان لله [وَالْسَّمَاءَ] اي سماء عالم الطّبع وسماء الارواح وسماء روح الانسان و سماء الولاية [رَفَعَها] بحيث لايبلغ ابصاركم الىماهى عليه [وَوَضَعَ الْمِيزُانَ] قد سبق انهلااختصاص للميز ان بذى الكفتين بل كلّما يوزن ويقاس به شيء" آخر هوميزان لذلك التشيء فالميزان ذوالكفتين والقبان والكيل والزّرع وخيوط البنائين وغيرها من المحسوسات المّتي يقاس بها اشياء ُاخرموازين ، وشريعة كلَّ نبيَّ ميزان لامّته كما ان ولاية كلّ ولي وخلافته لنبيه ميزان لاتباعه في اعمالهم، والنفوس الانسانية والعقول المعاشبة والعقول المعادية موازين للاعضاء والقوىوالاعمال وتمييز الاشياءبا وصافها، وميز ان الكل هوالولاية بوجههاالى عالم الكثرات [ألَّاتَطْغُوْ افي الْميز أن] ان تفسيرية ولا ناهية اومصدريمة ، ولا ناهيةاونافيةوان كانت نافية فالخبر يكون في معنى النّهي ليصبح عطف الانشاء عليه، والمرادبالطّغيان في الميزان التّجاوز عن حدًّا لاعتدال إلى الافراط كماان قوله تعالى [وَ أقيمهُوا الْوَزْ نَبِالْقِسْطِ]

This file was downloaded from QuranicThought.com

171



أمر بالاعتدال، وقوله تعالى [وَلا تُخْسِرُوا الْميز انَ] نهى عن التَّفريط فيه، نهى تعالى عن الزّيادة على الوزن سواءكان للوزان اوعليه ، كما نهى عن البخس سواء كان له اوعليه ، وامر باقامة الوزن ، واقامته عبارة عن تسوية طرفي الميزان، و بالقسط تأكيد لهذا المعنى ، اوالمراد باقامة الوزن تسوية طرفي الميزان باليد ، وتقييدها بالقسط للاشارة الي تسوية القلب في ذلك [وَالأرض وَضَعَها لِلأَنَّام ] بسطها او هو مقابل رفع السماء ذكر بسط الارض لان اتمام نعمة رفع السماء بسط الارض [فيهافا كِهَةً] الجملة حالية اومستأنفة جواب لسؤال مقدر [وَالنَّخْلُ ذَاتُ الأَكْمام] الاكمام هي غلف ثمرالنَّخل، وقيل: المراديها طلع النَّخل، وقبل : ليف النَّخل [ وَالْحَبُّ ذُوا الْعَصْفِ] اي الورق اوالتين [وَالرَّيْحان] قرى بالرَّفع عطفاً على الحبِّ، و بالجرَّعطفاً على العصف، والرَّيحان نبت معروف طيّب. الرّائحة ، اومطلق النّبت الطّيّب الرّائحة ، اومطلقالرّزق ، اذاعرفتما ايتهاالنّقلان هذه الآلاء الّتي لايقدرعلىايتاء مثلهااحد سوى الله [ فَب أَي الآءِ رَبّ كُماتُكَذُّبان] روى عن الرّ ضا (ع) انه قال : الرّحمن علّم القرآن ، الله علم الفرآن قبل خلقالانسان وذلك اميرالمؤمنين (ع) قيل علَّمه البيان؟ ـ قال : علَّمه بيان كلَّ شيءٍ بحتاج اليه النَّاس، قيل :الشمس والقمر بعصبان ؟\_ قال : همابعذابٍ ،قيل : المشمس والقمر يعذَّبان؟ ـ قال : سألت عن شيء فأثقنه، ان ً المشمس والقمر آيتان من آيات الله يجريان بأمره مطيعان له ضوؤهما من نورعرشه وحرَّهما من جهنتُم فاذا كافت القيامة عاد الى العرش نورهما وعاد الى النَّار حرَّ همافلا بكون شمسٌ ولاقمرٌ وانتَّما عناهما لعنهما لله ، اوليس قد روى النَّاس ان رسول الله (ص) قال: ان المشمس والقمر نوران في النبار؟ . قال: بلي، قال: اماسمعت قول النباس: فلان وفلان شمس هذهالامةونورها؟فهمافي النَّار، واللهماعني غيرهما،قبل: النَّجم والشَّجر يسجدان؟ ـ قال: النَّجم رسول الله (ص) وقدسماً التدفي غيرموضع فقال: والنُّجم اذاهوي، وقال وعلامات وبالنَّجم هم يهتدون فالعلامات الاوصياء (ع)، والنتجم رسول الله (ص)، قيل: يسجدان؟ حال : يعيدان، وقوله والسَّما، رفعها ووضع الميزان؟ ـ قال: السَّما، رسول الله (ص) رفعه الله اليه ، و الميز أن امير المؤمنين (ع) نصبه لخلقه، قيل : الْا تَطْعُو ا في الميز أن؟ ـ قال : لاتعصوا الامام، قيل: واقيمو االوزن بالقسط؟.. قال : اقيموا الامام بالعدل، قيل: ولا تخسر واالميزان؟..قال: لاتبخسوا الامام حقة ولا تظلموه ، وقوله : والارض وضعها للانام؟ ـ قال: للنَّاس فيها فاكهة ، والنَّخل ذات الأكمام؟ ـ قال: يكبر ثمرالنَّخل في القمع ثمَّ يطلع منه ، قوله والحبِّ ذو العصف و الْ يحان؟ ـ قال: الحبَّ الحنطة والتشعير والحبوب ، والعصف التّبن و الرّيحان ما يؤكل منه . و عن الصّادق(ع) في تفسير قوله تعالى : فباي آلاء و بكما تَكَذُّبان ؟\_ فباي النّعمتين تكفران؟ بمحمّد (ص) ام بعلي (ع)؟ وفي خبر ، ابالنّبيّ (ص) ام بالوصيّ (ع)؟ ! ولمّا كان التكرار في مقام الامتنان بتعدّد النّعم مطلوً بأكر رقوله : فباي آلاء ر بكما تكذّبان تقريراً لها عندالمقرين بها، و توبيخاً للمكذَّبين بها ، و لذلك ورد عن النَّبيَّ (ص) : انَّه لمَّا قرئ هذه السَّورة على النَّاس و سكتوا ولم يقولوا شيئاً، قال: الجن ً احسن جواباً منكم لماقرأت عليهم فبالي آلاء ربُّكما تكذُّبان؟\_ قالوا : لابشيء من آلاء ربننا نكذب [ خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ صَلْصًالٍ ] الصَّلصال الطَّين الطَّيَّب خلط بالرَّمل ، أو الطِّين ما لم يجعل خزفاً · · [كَالْفَخْارِ] الفخارة الجرّة جمعها الفخار، اوهوالخزف [وَخَلَقَ الْجُأْنَّ] اسم جمع للجن أوهو ابو الجن [مِنْ مَارِج مِنْ نَارٍ] اي نارٍ خالصة من الدّخان وقد سبق في سورة البقرة كيفية خلق الجنَّ من النَّار [فَبِكَيُّ أَلاَّءِ



الجزء السابع و العشرون

رَبِّكُما تُكَذِّبانِ رَبُّ الْمُشْرِقِينِ وَرَبُّ الْمَغْرَبِينِ] المراد بالمشرقين مشرق التشمس في الشناء ومشرقهافي الصَّيف ، وهكذا مغر باها ، سئل اميرالمؤمنين (ع) عنَّهذه الآية ، فقال : إنَّ مشرق الشَّتاء عليحدة ومشرق الصّيف عليحدة ، اما تُعرف ذلك من قرب المشمس وبعدها ؟ ! قال : وامَّا قوله ربِّ المشارق والمغارب فان لها ثلاث مائة وستَّين برجاً تطلع كلَّ يوم من برج وتغيب في آخر فلاتعود اليه الا من قابلٍ في ذلك اليوم ، وعن الصّادق (ع) : انَ المشرقين رسول الله (ص) وامير المؤمنين (ع)، و المغربين الحسن والحسين (ع) قال: وفي امثالهما يجرى [فَب أَيٌّ أَلاَّءِ رَبِّكُماتُكَذِّبانِ مَرَجَ الْبَحْرَيْن] ارسل البحر العذب الفرات والبحر الملح الاجاج، اوالبحر الفاعلي والبحر القابلي ومظهرهما ، ومظهرهما على (ع) وفاطمة (ع) [ يَلْتَقِيانِ ] يتلاقيان من غير امتزاج [ بَيْنَهُما بَرْزَخً ] من قدرة الله ، اومن عالم المثال ، او من محمَّدٍ (ص) [لاَيَبْغِيانِ] لايغلب احدهما الاخر ولايبطل خاصيته وقد مرّ فى سورة الفرقان بيان اجمالي للبحرين [فَباكَيَّ الآءِرَبِّكُماتُكَذِّبانِ يَخْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْ لُؤُوّ الْمَرْجَانُ فَباكَ الآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ] روى عن الصَّادق (ع) انَّه قال: على (ع) وفاطمة (ع) بحران عميقان لا يبغي احد هما على صاحبه، يخرج منهما اللَّوْلُو والمرجان، قال : الحسن والحسين (ع) وفي خبر والبرزخ محمَّد (ص) ، وعن الصّادق(ع) عن عليٍّ (ع) يخرج منهماقال، من ماء السّماء ومن ماء البحر فاذا أمطرت فتحت الاصداف افواهها في البحر فيقع فيها من ماء المطر فتخلق اللَّوْلؤة الصَّغيرة من القطرة الصَّغيرة ، واللَّوْلؤة الكبيرة من القطرة الكبيرة [وَلَهُ الْجَوْ ارْالْمُنْشَــَّاتُ] قرى بفتحالمَّين بمعنى المرفوعات النُّشرُع ، وقرئ بكسر النَّشين بمعنى الرّافعات النُّشرُع [فِي الْبَحْر كَالْأَعْلَام ] كالجبال الطوال [فَبال الآورَبُكُما تُكَذِّبان كُلُّ مَنْ عَلَيْها] على الارض [فان] فان الكل بحسب الحدود و المهيَّات فانيات الذَّوات ، و بحسب الوجود الذي هو وجه الله الباقي باقيات [ وَيَبْقَلْى وَجْهُ رَبِّكَ ذُوا الْجَلالِ وَالْإِكُرُ أَمْ ] قان الوجود لا يقبل الفناء والعدم اصلاً، والالزم انتصاف الشيءبضده وانما يقبل الموجودات العدم والفناءبحسب حدودهالابحسب وجوداتها، ومنههنا يستنبط ان الوجودات كلُّها ظهورالحقَّ الاوَّل ، و بحسب حقيقتها غيرقابلة ٍ للفناء ، و يستنبط انَّ كلُّها متقوَّم بوجود الحق الواجب تعالى تُكَذِّبُهٰانِ يَسْتَلُهُ مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ] فانه الغنيّ على الاطلاق والكلِّ محتاجون اليه سائلون عنه بالسنة فقرهم واستعدادهم وحالهم كما ان الاكثر سائلون عنه بالسنة اقوالهم [كُلَّ يَوْم هُوَفِي شَـأُنِ] مستأنف جوابٌ لسؤال مقدّر في مقام التّعليل يعني ليس الكامل في كماله مستغنياً عنه وعن سؤاله كما انه لُيس النَّاقص مستغيناً عنه لانته كلَّ يوم في شأن فالكامل ان كان كماله بشأن اوشؤن منه لم يكن كاملا بجميع شؤنه فلبكن سائلاً منه شؤنهالا حر [ فَبِـاَيِّ الآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ سَنَفْرُغُ لَكُمْ أَيُّهَا الشَّقَلانِ ] لما دل قوله : كلِّ يوم هو في شأن على ان له بحسب مراتب العالم طولاً وعرضاً شؤناً ، وان له بحسب مراتب الانسان طولاً وعرضاً شؤناً ، وله بحسب كلِّ من القوى الدّر اكة والمحرّكة شأناً بل شؤناً جازان يتوهم متوهم انه اذا كان له شؤن لم يكن له فراغ بحساب الخلائق وجزائهم بالتَّواب والعقاب فرد ذلك التَّوهم بان تلكك السَّوَّن انسَّما هي بحسب مراتب الكثرات وسنفرغ اي سنظهر بشأن التوحيد في القيامة فلم يكن لنا شأن سوى حساب الخلائق وانتهاثهم الىجز اثهم [ فَبِهَايَّ الآءِ رَبِّكُما تَكَذَّبانٍ يا مَعْشَرَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ ] حال من فاعل سنفرغ او من مفعوله بتقدير القول



اي قائلين اومقولاً فيكم اومستأنف جوابٌ لسؤال مقدَّرٍ بتقديرالقول مثل الوجه السَّابق كأنَّه قيل : ما يقال لهم وقت الفراغ لهم ؟- او نداء من الله للشقلين من غير تقدير القول وخطابٌ لهم في الدُّنيا [ إنِّ اسْتَطَعْتُمْ أنْ تَنْفَذُوا مِنْ اَقْطْار السَّمُوْاتِ وَالْأَرْضِ] بعني اناستطعتم ان تخرجوا بالنِّفوذفي اقطارهمامن اقطارهما وتحتهما فارّين منالله او فارَّين من ملائكته اوخارجين من ملكه [فَانْفُلُوا] امر للتّحجيز [ لاتَنْفُلُونَ إلاّ بسُلْطان] من الله وهو وليته الدَّذي كان واسطة بينه وبين خلقه ، او الَّا بسلطان وهو السكينة التي ينز لها الله على من يشاء من عباده فاندًه اذا نز ل تلكك التسكينة وتمكتن سهل علىالانسان النتفوذ والخروج من اقطار السبماوات والارض الى عالم الملكوت والجبروت كما نفذ محمدً (ص) وخرج من الملكوت والجبروت ، او المعنى ان استطعتم ان تنفذوا بقوّتكم العّادمة و عقولكم الفكرية من اقطار السماوات والارض لتعلموا ماوراءهما فانفذوا لاتنفذون اآلا بسلطان هو ولي امركم وهوسكينتكم النآز لةعليكماو برهانكم الذي تستنبطون ماغاب عنكم منه دوروي انه يحاط يوم القيامة على الخلق بالملائكة ويلسان من نارثم ينادون : يامعشر الجنَّ والانس ( الى قوله ) شو اخَّلْ من ناركَ وعن الصَّادق (ع) : اذا كان يوم القيامة جمع الله العبادفي صعيد واحد وذلك انله يوحىالى السماءالدنيا ، ان اهبطي بمن فيكك، فيهبط اهل السماءالدَّنيا بمثلى من في الارض من الجن والانس والملائكة، فلا يز الون كذلك حتّى بهبط اهل سبع سماوات فتصير الجن ً والانس في سبع سرادقاتٍ من الملائكة ثمٌّ ينادي منادٍ : أيا معشر الجنَّ والانس ان استطعتم ( الآية ) فينظرون فاذاً قد احاط بهم سبع اطواق من الملائكة [ فَبِماك الآءِ رَبِّكُمانُكَذِّبانِ يُرْسَلُ عَلَيْكُما شُواظٌ مِنْ نارٍ ] السواظ كغراب وكتاب وقرئ بهما لهب لادخان فيه، اودخان النَّار وحرَّها، وحرَّالتشمس، والصَّباح وشدَّة الغُلَّة (١) [ وَنُصْحاسُ ] النّحاس مثلَّثة ، الصَّفر المذاب اوالمطلق ، وما سقط من شرار الصَّفر اوالحديد اذاطرق وقيل : المراد به الدِّخان ، وقيل : المراد به المهل، وقرئ بالرّفع وبالجرّ [ فَلاتَنْتَصِر أَنِ قُبِكَيَّ الآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ فَبِاذَا انْشَقَّتِ السَّماءُ ] في العالم الصغير فانه في حال الاحتضار تنشق ميماء الروح الجيوانية فتنتلق الروح الانسانية منها ، وإذا انشقت السماء الدِّنيا في العالم الصِّغير انشقت السماء الدِّنيا في العالم الكبير في نظر من انشقت سماؤه في عالمه [فَكانَتْ وَرْدَةً] اي كنور النبّات في انشقاقه وانفلاق الثّمر منه وعدم الاحتياج اليه اوصارت احمر واصفر و ابيض يعنى بالوان مختلفة ٍ كلون النَّور ، اوكلون الفرس بين الكميت والاشقر فان الوردة واحدة الورد وهومن كلَّ شجرة نورها ، وغلَّب على الحوجم(٢) وفرس بين الكميت والاشقر والزّعفران [ كَالَـدُّهُمانِ ] الدّهان جمع الدّهن او هو الاديم الاحدر او هو عكرالزَّيت فان َّ الدَّهن اذا صبَّ بعضها فوق بعض اختلف الوانها و دُرديَّ الزَّيت ايضاً تختلف الوانه [فَبساًيُّ ألآء رَبِّكُما تُكَذِّبان ] وجواب اذا اما قوله : فكانت وردة ، او قوله فباتي آلا، ربُّكما ، او قوله تعالى [ فَيَوْ مَئِذِ لْإِيُسْتَكُ ] اوقوله يعرف المجرمون [ عَنْ ذَنْبِهِ إِنْسٌ وَلَاجَانٌ ] لما دهمه منالدّهشة والغشبة والحيرة التي لايبقى معها موقع سؤال عنه واندما السؤال في القيامة الكبري اولايستل عن ذنب المذنب انس "ولاجان" غيره بارجاع الضَّمير الى المذنب المستفاد بالملازمة لا الى الانسوالجان؟، او يوم القيامة لايستل عن ذنبه انس" ولاجان " اذا كان من شيعة عليٍّ (ع) كما في الخبر عن الرِّضا(ع) و امَّا غيرهم فيسئلون ، او لايسئل عن ذنبه سؤال استفهام ٍ لان ً المجرم بِعرف بسيماء بقرينة قوله يعرف المجرمون [فَبِكَيَّ الآءِ رَبِّكُماتُكَذَّبانِ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بسيماهُمْ] (١) التُلة = العطش . (٦) الحوجمة = الوردة الحمراء والجمع الحوجم .



الجزء السابع والعشرون

تعليل لقوله تعالى لا يستل عن ذنبه على الوجه الاخير واستيناف كلام على سائر الوجوه ، والمراد بالسِّيما العلامة التي عليهم من سوادالوجه وزرقة العيون، اوما يغشيهم من القتروالذك [فَيُوْحَذُبالنُّو اصبي وَالْأَقْدام] يعنى فتأخذهم الزبانية فتجمع بيننواصيهم واقدامهم بالغل ثم يسحبون فيالنار ؛ او يأخذهم الزبانية بنواصيهم وأقدامهم فتسوقهم الى النار ، عن الصّادق (ع) انه سأل بعض اصحابه ما يقولون في هذا ؟ \_ قال : يزعمون ان آالله تعالى يعرف المجرمين بسيماهم في القيامة فيأمر بهم فيؤخذون بنواصيهم واقدامهم فيلقون في النَّار ، فقال : وكيف يحتاج تبارك و تعالى الي معرفة خلق انشأهم و هو خلقهم؟- قال : وما ذاك؟- قال : ذاك لوقام قائمنا اعطاه الله السيما فيأمر بالكافر بن فيؤخذ بنواصبهم واقدامهم ثم بخبط بالسيف خبطة(') [ فَسِكَيُّ الآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ هٰذِهِ جَهَنَّمُ ] حالبة اومستانفة جوابٌ لمؤال مِقدَّدٍ اي يقال لهم: هذه جهنَّم [الَّتِي يُكَذِّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ يَطُوفُونَ بَيْنَها وَبَيْنَ حَمِيم أَنْإِ] يعنى يطوفون بين ماء حارً واقع بين جهنم ، او قد يطوفون بين جهنم في النَّار ، و قد يطوفون بين ماء حارً غاية الحرارة [فَسِلَيَّ الآءِ رَبِّكُماتُكَذِّبانِ وَلِمَنْ خَافَ مَقْلَمَ رَبُّهِ] اي مقام ربّه بالنّسبة الى نفسه وانته في مقام يراء ويسمع قوله ، اومقامه عند ريَّ للحساب، وعن الصَّادق (ع) قال : من علم أنَّ الله يراه ويسمع مايقول ويعلم مايعمله من خبر وشرٍّ فيحجز هذلك عن القبيح من الاعمال فذلك الذي خاف مقام ربه ونهى النّفس عن الهوى [جَنَّتان] بحسب صفحتي النفس العمالة والعلامة احديهما وهي التي تكون بحسب صفحتها العمالة جناةالنعيم والاخري جنَّة الرَّضوان وذلك انَّه منع قوَّته العمَّالة عن القبيح وقوَّته العَّلامة عن السَّيطنة [فَبِمَايَّ الآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبان ذَواتاً أَفْنَانٍ] جمع الفن بمعنى الانواع من الاشجار والاثمار والنَّعم ، اوجمع الفنن بمعنى الاغصان [فَبِاكَ ألآء رَبِّكُماتُكَذَّبانِفِيهِماعَيْنانِتَجْرِيانِ] في كلُّ من الجنتين عبان اوفي كلُّ منهما عين [فَبِهَايَ الآءِ رَبِّكُما تُكَذَّبُانِ فيهمامِنْ كُلِّ فاكِهَةٍ] من نواكه الجنات [رَوْجَانِ] اي الرّطب واليابس ، او المعروف من الشمار والغريب منها،اوالمراد مافيه حظ للعلامة ومافيه حظ للعمالة ، فان تماوالدُّنيا يلتذ بهاالباصرة كمايلتذ بهاالذ اثقة، و في الجنان بنميز الكيفيّتان بمحاليّهما او صنفٌ مستقدر لمقام تقدّر الانسان وصنف مجرّد لمقام تجرّده [ فَب كَيّ الآءِ رَبِّكُماتُكَذِّبانِمُتَّكِئِينَ] حال ممتن خاف مقام ربَّه [عَلَى فُرُبْس بَطْائِنُها] جمع البطانة بمعنى الباطن [مِنْ إِسْتَبْرُقِ] شخبن الحرير [وَجَنَّا الْجَنَّتَيْن دان] اى النّمار التي من شأنها ان تجنى دانية من الآكلين حتى ينالها الفائم والفاعد والمضطجع [فَباكي الآء رَبَّكُماتُكَذِّبانِ فيهنَّ] اى فى الجنان [قاصِر اتُ الطَّرْف] على ازواجهن ، او تقصر الاطراف عن النظر اليهن لتلألنهن [ لَمْ يَطْمِتْهُنَّ إِنَّسْ قَبْلَهُمْ وَلاجانً ] الطّمث الانتضاض والمسَّ والانس [فَبِمَايَّ الآءِرَبِّكُما تُكَذِّبانِ كَانَهُنَّ الْياقُوتُ وَالْمَرْجَانُ] في الصفاء وانشفيف فانه روى ان المرأة من اهل الجنة يرى مخ ساقها من وراء سبعين حلة من حرير [فَباكي الآء رَبِّكُما تُكَذَّبان هَلْ جَزَاء الْإِحْسَانِ إِلَّا الْإِحْسَانَ] اى ما جزاء من انعم عليه بالمعرفة اى معرفة الامام الاالجنة ؟ - فان الاحسان اي صيرورة الانسان ذاحسن لايحصل للانسان الا بقبول ولاية على (ع)، وفي رواية : هلجزاء من قال: لا آله الاالله اكا الجنَّة ؟! يعنى بشرطها وعلىَّ(ع)من شروطها ، وفي خبرٍ : هل جز اء من انعمنا عليه بالتَّوحيد اكاالجنَّة ؟. يعني (١) الخبط كالضرب وزناً و معناً .



بالولاية ، فان التوحيد لا يحصل الا بالولاية ، وفي خبر إن هذه الآية جرت في الكافر والمؤمن والبرَّ والفاجر من صنع اليه معروف فعليهان يكافى بهوليس المكافاة أن تصنع كما صنع حتمي تربمي، فان صنعت كماصنع كان له الفضل بالابتداء [فَسِاَيِّ الآءِ رَبِّكُماتُكَذَّبانٍ وَمِنْ دُونِهماجَنَّتانِ] عطف على جنتان اي لمن خاف مقام ربة من دون الجنتين الاولَيين اللَّتين له بحسب قوَّته العمَّالة الانسَانيَّة وقوَّته العَّلامة الانسانيَّة جنَّتان بحسب قوتيه العمَّالة الجزئيَّة والعلامة الجزئية ، و بعبارة اخرى بحسب مرتبته الاخرى التي شارك بها سائر الحيوان و بعبارة اخرى هاتان لمقامه المقداري وتانكت لمقامه المجرّد ، اوحال اوعطف على مجموع لمن خاف مقام ربَّه جنّتان يعنى ان الله من غيرتينكث · الجنَّتين جنَّتين لمن دون من خاف مقام ربَّه [فَبَاَيَّ الآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِمُدْها مَّتْانِ] 'اي نضر بانالي التسواد منخضرتهمافان حسن الخضرة ان تضرب الى المسواد اومن كثرة اغصان اشجارهما والتفافهما وكثرة اوراقها [قُبِماًي الآءِ رُبِّكُما تُكَذِّبانٍ فيهما عَيْنانٍ نَضّاخَتانٍ ] نضخه رشه ونضخ الماء اشتد فورانه ، والنّضاخ ككتّان الغزير منالمطر، قيل: تنضخ على اولياء الله بالمسكئ والعنبر والكافور، وقيل: تنضخان بانواع الخيرات [ فَب كَيّ الآءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ فِيهما فَاكِهَةٌ وَ نَخْلٌ وَرُمَّانٌ ] لعدم جمعهما بين الصَّنفين لم يقل : زوجان ، ولعدم اشتمالهما على فواكه المقام العالى لم يقل من كلَّ فاكهة ، ولكثرة فوائد النَّخل والرَّمَّان افردهما بعد ذكر الفاكهة [فَبِياًيُّ الآءِ رَبِّكُما تَكَذُّبانٍ فيهنَّ خَيْراتٌ ] نساء خيرات الاخلاق من نساء الدَّنيا اومن الحور [حِسانٌ ] اى حسان الوجوه ، عَن الصَّادق(ع) : هن َّ صوالح المؤمنات العارفات ، وسئل عنه من قول الرَّجل للرَّجل: جز الُ الله خيراً ، مايعني به ؟- قال : ان خيراً نهرٌ في الجنَّة مخرَجه من الكوثر ، والكوثر مخرجه من ساق العرش ، عليه منازل الاوصباء وشيعتهم ، على حافتي ذلك الشهر جوار لابتات كلُّما قلعت واحدة "نبتت اخرى بسمَّين باسم ذلك النَّهر، وذلكت قوله تعالى فيهن خيرات حسان فاذا قال الرجل لصاحبه زجز الثاللهخيرا فانما، يعنى بذلكت تلكث المنازل التي اعدهاالله لصفوته وخيرته من خلفه [فَباكَ الآء رَبَّكُما تُكَذَّبان حُورٌ ] بدل من خيرات بدل الكل على ان يكونالمراد بالخيرات الحور ، او بالحورمعناه اللّغويّ حتى يشمل النّساء من إلا نس، اوعطف على خير ات بحذف حرف العاطف من قبيل التعداد [مَقْمُ وراتٌ فِي الْخِيام] اي مخدرات في الخيام، وقبل: مقصورات الاطراف على ازواجهن َّ، او الانظار مقصورة عنهن"، وقبل : كلَّ خيمة درَّة مجوَّفة فرسخ في فرسخ فيها اربعة آلاف مصراع مَن ذِهبٍ [فَبِـاَىِّ الآءِ رَبِّكُماتُكَذِّبانِلَمْ يَطْمِثْهُنُّ إِنَّسْ قَبْلَهُمْ وَلاجانُ فَبِـاَيِّ الآء رَبِّ مُتَّكِّمُينَ عَلى رَفْرَفٍ] جمع الرّفرفة وقرئ دفادف [خُضْس] قيل الرّفرف الفرش المرتفعة، وقيل: رياض الجنّة، وقبل: المجالس، وقيل: الوسائد [وَعَبْقُريٌّ حِسَّانِ] قيل: هي الزَّرابيّ، وقيل: الدِّيباج، وقيل: البُسْبَيْكِ، وقيل: كلِّ ثوبٍ موشَّى هوعبقريَّ ، وقيل: العبقريَّ منسوب الى العبقر وهواسم بلدالجنَّ بز عم العرب ، وفي القاموس : عبقر موضع كثيرالجن"، و قرية ثيابها في غاية الحسن ، وامرأة ، والعبقريَّ الكامل من كلَّ شيءٍ والسِّيَّد والنّذي ليس فوقه شيء والتشديد وضرب من البسط [فَباكي الآء رَبِّكُماتُكَذَّبانِ بَبارَكَاسْمُ رَبِّكَ] اسم الرّب مطلقا هواسده الاعظم الَّذي هوعليَّ بعلويَّته [ فِرِي الْجَلَالِ وَالْإِكْرُام ] وقرئ ذوالجلال بالرَّفع وصفاً للاسم فان اسمه مثله ذوالجلال الاجل من ان يوصف وذوالا كرام الاتم .



الجزء السابع والعشرون

مكَيِّة كلَّها ، وقيل: الآآية : وتجعلونرزقكمانكم تكذَّبون ، وقيل: الاقوله: ثلَّة منالاوَّلين وقوله: افبهذا الحديث انتممدهنون، نزلت في سفرهالي المدينة.



[ إذا وَقَعَتِ الْواقِعَةَ ] اي القيامة سمّيت واتعة لتحقق وقوعها ، أو المراد بالواقعة الموت فانه ايضاً متحقق الوقوع [لَيْسَ لِوَقْعَتِيها كَاذِبة] كذب ، ليس ليس جواباً لاذا للزوم الفاء ان كان جواباً فالجملة حالبة او معترضة جوابٌ لسؤال مقدَّرٍ، اوهوجواب اذابتقدير الفاء [خُوافِضَمةٌ رأفِعَةٌ ] خبرمبتدء محذوف بتقدير الفاء وجوابٌ لاذا ، او بدون تقدير الفاء ومستأنفة جوابٌ لسؤ ال مقدّر ، واذالم تكن هذه الجملة وسابقتها جواباً لاذا فالجواب محذوف اي تخفض جماعة من الانس و الجن" و ترفع جماعة او تخفض فرقة من قوىالنَّفس وترفع اخرى ، اوجواب إذا قوله تعالى فاصحاب الميمنة ( الى آخره ) اوجواب اذا قوله تعالى [إذا رُجَّت الأَرْضُ رَجًّا] بتقدير الفاء، اواذا رجت الارض بدل من اذا وقعت الواقعة او ظرف لوقعت ، او لكاذبة اولخافضة او أر افعة ، و الرَّجّ التّحر بكث و التّحرّك والاهتر از والحبس [وَبُسَّتِ الْجِبْالُ بَسًّا] البّس السوق الذّين وان بلت السويق او الدّقيق اوالاقط المطحون بالسمن او الزيت ، و الفت ومنه البسيس للسويق [ فَكَانَتْ هَباء مُنْبَشًا ] الهباءالغباراللذي ينبت في الجوو يرى فى شعاع الشمس [ وَ كُنْتُمْ أَزُوا جًا ] اى اصنافا [ تَلَنَّهُ فَاصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ ما أَصْحَابُ المَيْمَنَةِ ] مااستفهامية للتعجب والجعلة خبرا صحاب الميمنة بتقدير القول [وَأَصْحابُ الْمَشْتَمَةِ ماأَصْحابُ الْمَشْتَمَةِ] والاستفهام والتعجب في الاولى للتفخيم وفي الثَّانية للتَّحقير [وَ السَّابِقُونَ السَّابِقُونَ] هذه جملة مبتدء وخبر والمعنى السابقون على اصحاب اليمين هم المعروفون بالسبق ، اوالسابقون على اصحاب اليمين هم السابقون على الاطلاق فيجملة الكمالات، اوالسابقون هم الانبياء (ع) المعروفون بالسبق، اوالسابقون في الفضل هم السابقون اصنحاب اليمين، او السابقون في الايمان هم السَّابقون على الكلِّ كقول السَّاعر : إنا ابوالنَّجم وشعري شعري ، او السّابقون الثاني تأكيدٌ للاوّل وقوله تعالى [ أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ ] خبره ، اوبدل منه واولئك المقرّبون مبتدء وخبر ، او موصوف وصفة فالوقف عليه، اوالوقف على قوله تعالى [في جَنَّاتِ النَّعِيم ] فانته خبر أو خبر بعد خبر، اوحال، او خبر مبتدء محذوف .

اعلمَ ، ان بنى آدم لماكانوا جامعين بالقوّة لجميع انموذجات الموجودات وهذا معنى علّم آ دم الاسماء كلّها ،كانوا اذا صاروا بالفعل فىشيء من الاشياء صاروا من جنس ذلك التشيء بحسب الباطن ، ولذلك قيل: ان الانسان بحسب الصّورة نوع واحدٌ و بحسب الباطن انواع مختلفة ، وان العوالم بحسب الامّهات ثلاثة : عالم الارواح الخبيثة ، وعالم الارواح الطيّبة ، والعالم الواقع بين العالمين ، وهوعالم الطّبائع والكيان ، وان تلك العوالم بمنز لة

134



شخص انساني يمينه عالم الارواح الطيبة ، وشماله عالم الارواح الخبيثة،والإنسان الواقع بين هذين العالمين مالم يتمكّن في شيء من العالمين بل كان حاله باقية على البرزخيَّة بينهما لا يحكم عليه بشيء من العالمين والخارج من البرزخيَّة المتمكَّن في الارواح الخبيئة يحكم عليه بانه منهم ، وانَّه من اصحاب الَّشمال واصحاب المشتمة ، والمتمكَّن في • الارواح الطبّيبة يحكم عليه بانه منهم وانه من اصحاب اليمين واصحاب المبمنة ، والباقي على البرز خيبّة لا يحكم عليه بشيءٍ بل هوالمرجى لأمرائة وهم اغلب النّاس أوالحائز لكمالات الانسان السّابق على اصحاب اليمين وهم الأنبياء والاولياء(ع) هوالتسابق وبعبارة اخرىالانسان اماقابل للولاية اومعرضٌ عنها، اوغيرقابل وغير معرض ، والمعرض يحكم عليه بحسب اعراضه انله من اصحاب المشمال بشرط البقاء على اعراضه ، والقابل يحكم عليه بانله من اصحاب اليمين ، وغيرهما مرجيٌّ لامرالله ، والقابل للولاية امنَّا صار بالفعل في بعض الكمالات وهوالـَّسابق ، او لم يصر وهو من اصحاب اليمين ، وهذه القسمة بحسب كونهم في الذَّنيا وفي الانظار القاصرة ، والا فهم بعدالموت وطيَّ البرازخامًا سابقون ، اواصحاباليمين، اواصحابالتشمال، وهكذاحالهم في الانظارالبالغة في الدُّنيا ، فان النَّاظرين في العواقب يحكمون على الانسان بكونه من اصحاب المُشمال ، او اصحاب اليمين ، او السَّابقين ، فالاقسام اربعة في الدَّنيا عند القاصرين وثلاثة في الآخرة وفي الدَّنيا عند الكاملين في الانظار ، وقد مضي في سورة المائدة عند قوله تعالى بل يداه مبسو طتان بيان للشمال واليمين وانتهما بالنسبة الى انفسهما والى العالم تسميان باليمين والتشمال، واماً بالنسبة الى الله تعالى فكلتايديه يمين، وعن النُّبيّ (ص) انَّه سئل عن هذه الآية فقال (ص) : قال لي جبرئيل: ذلك عليَّ وشيعته هم الأسابقون الى الجنبة المقرّبون من الله بكرامته ، وعن على (ع) قال: و السَّابِقون السَّابِقون أو لَتُكَ المقرّبون في نزلت ، وعن الباقر(ع) : ونحن السَّابِقون السَّابِقون و نحن الآجرون ، وقال الصَّادق (ع) قال ابي لاناس من الشيعة ؛ انتم شيعة الله، وانتمانصاراته ، وانتمالسابقون الاولون، والسابقون الآخرون ، والسابقون في الدّنباالي ولايتنا ، والسّابقون في الآخرة الى الجنة [تُلَّةٌ مِنَ الْأَوَّلِينَ] اي جمع كثير منهم من الأوكين في الزّمان وهم من لدن آدم (ع) الى زمان الخاتم (ص) ، اومن الاولين في البيعة وقبول الولاية ، اومن الاولين في الرَّتبة وهذا هوالمقصود ، فان " المقصود ان" كثيراً من السابقين كانوا منالاولين فيالرتبة وقليل منهم كانوا منالآخرين فيالرتبة عرجوا بعدالموت بتصادم البرازخ اليمقامالاولين والذلك؛ لم يقل في إصحاب الشمال ، ثلَّة من الاوَّلين مع انَّ اصحاب التَّشمال جمع كثير منهم من الاوَّلين، وقيل: ثلَّة من الأولين من امة محمَّدٍ (ص) [وَقَلْبِلُ مِنَ الْأُخِرِينَ] منهم [عَلَى سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ] وضن الشيء ثنتي بعضه على بعض وضاعفه ، او نضده ، او نسجه [ مُتَّكِئبينَ عَلَيْها مَتَقابِلِينَ ] فان الرّاحة في الاتكاء، واشرف المجالس التقابل [يَطُوفُ عَلَيْهم ولَّدُانُ] غلمان لانتهم الطف واصفى واشهى من جملة الخدم [ مُخَلَّدُونَ ] اي غيرخارجين من الجنَّات فانتَّهم لايخرجون منها ابداً ، اومخلَّدون من حيث كونهم غلمًاناً بمعنى انتَّهم لايغيَّرهم طول المدّة عن حالهم كأبناء الدّنيا يغيّرهم الازمان عن صفائهم وطراوتهم ، اوالمقرّطون فان الخلدالقرط [بِـاَكُو أبب وَأَبْارِيقَ] الكوب بالضّم "كوز "لاعروة له اولاخرطوم له ، والابريق معرّب «آبريز» كوز "له عروة وخرطوم [وَ كَأسٍ مِنْ مَعِينٍ] اىالخمرالجارية، ومن معين وصف للشَّلاثة ، اووصفٌ للاخير، والكأس الاناء يشرب فيه اومادام الشراب فيه، مؤنَّنتُهُ مهموزة، والشراب، ويجوزان يراد بها ههنا الاناء والشراب [لا يُصَدَّعُونَ عَنُّها] لايأخذهم من تلك الكأس الصّداع كخمر الدُّنيا [وَلْأَيُنْزِ فُونَ] نزف كعني ذهب عقله ، ونزف البثر نزح ماءه ، ونزف البئر فني ماؤه



الجزء السابع والعشرون

الازم ومتعدٍّ ،ونزفت عبرته فنيت،وقرى ينز فو ن مبنيًّا للمفعول ومبنيًّا للفاعل [وَفَاكِهَةٍ ] اي يطوفون عليهم بفاكهة [مِمَّايَتَخَيَّرُونَ وَلَحْم طَيْرِمِمَّايَشْتَهُونَ وَحُورٌ عِينٌ] قرى بالجر عطفاً على اكواب وبالرفع عطفاً على ولدان، وقرى بالنصب مفعولا لمحذوف ، وقبل: في وجه اعرابها على القراءات التلاث وجوه أاخر [كماهتال اللَّوْلُوءالْمَكْنُونِ جَزاءً بِما كَانُوا يَعْمَلُونَ] في دارالدَنيا [الايَسْمَعُونَ فيهالَغْوًا وَلاتَأْثيمًا] نسبةاني الاثم كما يسمعون في الدَّنيا [ إلا قيلًا سَلامًا سَلامًا ] سلاماً النَّاني تأكيد للاول ، وسلاماً الاول مفعول لقبلا [وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ] ايعلى ايّ وصف اصحاب اليمين؟ [في سِدْرٍ مَخْضُودٍ] خضد السَّجر قطع شوكه [وَطَلْح مَنْضُود] الطّلح شجرٌ عظام ، والطّلع ، وشجرالموز ، وقبل: شجر له ظلّ بارد رطبٌ، وقيل: هوشجرمن احسن الاشجار منظراً،وانتماذكرهاتين الشجرتين لان العرب تعرفهما وفيهما نفعهم [وَظِلَّمَمْدُودٍ] اىغيرمقطوع [وَماءٍ مَسْكُوب] مصبوب اى دائم الجريان [ وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ ] ولشرافة جنات السابقين قال هناك فاكمة ممّا يتخبّرون [ لاَمَقْطُوعَةٍ وَلاَمَمْنُوعَةٍ وَقُرُشٍ مَرْفُوعَةٍ ] عالية ، اومرفوع بعضها فوق بعض ، اوالمراد بالفرش النساء اي النساء العاليات ولذلك عقبه بقوله [إنَّا أَنْشَأْنَا هُنَّ إِنَّشَاءً] اي انشأنا نساءهم انشاء عجيباً اي شابة طريبة حسناء بعد ماصرن هرمات كريهات ، او انشأنا الحور العين من غير طرو ّ حالات عليهن آ بل انشأناهن بالغات طريات [فَجَعَلْناهُنَّ أَبْكُارًا عُرُبًا] جمع العروب المرءة المتحبِّبة الى زوجها ، اوالعاشقه له ، اوالمتحبقبة البه المظهرة له ذلك، اوالضّحاكة [ أتر ابما ] جمع الترب بالكسر من ولد معك [ لِأَصْحاب الْيكمين] وقد فسرّ اليمين بامبرالمؤمنين (ع)، واصحاب اليمين بشيعته وذلك لانه اصل عالم الارواح [ تُلَمَّةُ مِنَ الْأَوَّلِينَ وَثَلَّةٌ مِنَ الْأُخِرِينَ} اي جماعة كثيرة من الاولين في الرَّتية من اصحاب اليمين وجماعة كثيرة من المتأخَّرين عن اصحاب اليمين فأن اغلب من كان مبتلي في البرازخ يلتحق بأصحاب اليمين بعد تطهيره في البرازخ ، وكثير ممتن دخل في الجحيم يخرج منهاو يدخل في الجنَّات و يلتحق باصحاب اليمين بخلاف السابقين فانَّ الملتحق بهم من المتأخر بن قليل ، و بخلاف اصحاب التشمال فانتهم لا يكونون اللا من المتأخر بن فان الاولين لا يلتحقون بالآخرين و لذلكك لم يقل هناك لله، اوقليل من الاوّلين، وقيل: ههناماقيل في قوله تعالى ثلَّة من الأوّلين و قليل من الآخرين [وَ أَصْحُابُ الشَّمالِ ما أَصْحَابُ الشَّمالِ في سَمُوم ] حرَّنارٍ يدخل في المسام [وَحَميم] ماء مناه في الحرارة [وَظِلَّ مِنْ يَحْدُوم ] من دخان اسود او جبل اسود في جهنتم [الأبار دو لا كريم] يلتذ به النظر وقد فسرّ الشمال باعداء آل محمد واصحابهم اصحاب المشمال [[أنَّهُمْ كَانُوا قَبْلَ ذَٰلِكَ مُتْرَفِينَ] منعتمين أترفته النعمة اطغته او نعمته ، وأترف فلان اصرَّعلى البغي ، وأترفه تركه يصنع ما يشاء ولايمنع من تنعمه ، والمترف الجبَّار [ وَكَانُو ا يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْتِ الْعَظِيمِ ] الحنث بالكسر الاثم و الخلف في اليمين و الميل من باطل إلى حق أو عكسه [ وَكَانُوا يَقُولُونَ أَئِذًا مِتْنًا وَكُنًّا تُرابًا وَعِظْامًا أَئِنًّا لَمَبْعُوثُونَ أَوَابِاؤُنَا الأَوَّلُونَ ] قالهم [إنَّ الْأَوَّلِينَ وَالْأُخِرِينَ لَمَجْمُوعُونَ اللَّيمِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ ] بعني قل لهم ذلك ردّاً عليهم وتهديداً لهم [ثُمَّ إِنَّكُمْ آيُّهَا الصَّالُونَ الْمُكَذِّبُونَ لَأَكِلُونَمِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُّوم ] قدمضي بيان الزقوم في سورة الصّافات



[فَمَالِؤُنَ مِنْهَاالْبُطُونَ فَشَارِبُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْحَمِيمِ فَشَارِبُونَ شُرْبَ الْهِيمِ] الهيم بالكسرالإبل العطاش جمع الهيمان والهيمي بمعنى العطشان ، او الابل التي بهاداء " يصيبها شبه الاستسقاء جمع الهيمان والهيمي ، والهيام كسحاب الرّمل الّذي لايتمالك كلّما صبّ عليه الماء استنقعه ، والهائم المتحيّر والهيام كغراب حالة كالجنون من العشق [هذا نُزُلُهُمْ يَوْمَ الدِّينِ] النَّزل ما يعد للنَّازل تشريفاً له وهوتهكم بهم وتهديدٌ بانَّ هذا نزلهم فكيف بهم في منازلهم المقرّرة لهم؟! [نَحْنُ خَلَقْنا كُمْ] لاغيرنا [فَلَوْلا تُصَدِّقُونَ] بمخلوقيتكم حتى تصدّقوا بخالفكم ، او لولاتصد قون ببعثكم بعد اقرار كم بخلفكم ابنداءً، والبعث اهون في انظار كم من الخلق ابتداء [ أَفَرَ أَيْتُمُ ما تُمْنُونَ ] جواب شرطٍ مقدر والتقدير ان لم نكن نحن خلفنا فأخبروني عماتمنون [3 أَنْتُم تَتَخْلُقُونَهُ أَم نَحْنُ الْخَالِقُونَ] اوالفاءللسببية، والهمزة على التقديم والتأخير والتقديرنحن خلقنا بسبب ان يقال: اخبروني عماً تمنون عن جواب هذ الأسؤال الذي هو اانتم تخلفونه ام نحن الخالقون ولاجواب لكما لاان تقولوا : الله هوالخالق فلولا تصد قون بخالقية تنا؟ [نَحْنُ قَدَّرْنا ] قرى بالتّخفيف والنّشديد [بَيْنَكُمُ الْمَوْتَ] لاغيرنا [ وَمَانَحْنُ بِمَسْبُوقِينَ ] بمغلوبين [ عَلٰي أَنْ نُبِدَّلَ أَمْثَالَكُمْ وَنُنْشِئَكُمْ فيما لاتَعْلَمُونَ] اي في عالم لا تعلمونه يعني نحن شأننا و شغلنا على الاستمرار تبديل الخلق بخلق آخر واخراج الخلق الاوّل من قبورالابدان و انشاؤهم في عالم آخرنظيراخواج الجنين من الرّحم و انشائه في عالم لا يعلمه و تبديله بجنبن آخر ولا مانع لنا من ذلك [ وَلَهَدْ عَلِمْتُمُ النَّشَّأَةَ الأولى] اي النّشأة الذنبا و تبديلنا للنبّات بنبات آخر و انشاء النّبات في نشأة الحيوان و الانسان و تبديل الحيوان و انشائه في عالم حيوان آخر او انسان ، وتبديل النّطفة من صورة إلى صورة ومن مقام إلى مقام ومن حال إلى حال وكلّما طرأ عليها من الاحوال والصّوركان على واشرف من سابقه ، وأن الذنبا ليسب الككالرّحم للجنين، وأنَّ نقل الجنين من الرّحم الي الدُّنيا ليس الاالنَّقل من السَّجن الى فسحة وسيعة [فَلُولاتَذُكُّرُونَ] نقلكم من الدَّنيا إلى الآخرة ولولانذ كترون؟ ! إن هذا النَّقل ايضاً ليس الاالنَّقل من السَّجن الى فسحة عظيمة وسيعة فلو لا تذكرون؟ ! انَّه كما يكون نقل الجنين الي الدَّنيا استكمالاً له بكثيرٍ من الكمالات التي لايمكن تحصيلها له في الرّحم كذلكتُ يكون نقل جنين الدَّنيا من رحم الدَّنيااليالآخرة استكمالاً بكثيرمنالكمالات التيلايمكن تحصيلها له في الدَّنيا ، ولولانذ كَّزون؟! انَّ عالم الآخرة نسبته الى الدَّنيا مثل نسبة الدَّنيا الى الرَّحم بل فوق ذلك، ولقد علمتم النِّشأة الاولى وكونكم في الدَّنيا و اتصالكم بالآخرة في النّوم الّذي هواخوالموتوشهودكم لعالم المثال كلّ يوم مرّة اومرّتين ، واطلاقكم من قبوركم الّتي يتعسّر عليكم طيّانزمان والمكان معها وطيّكم للزّمان وشهود مايأتي وطيكم للمكان وشهودالوقائع الواقعة في الامكنة البعيدة فلولاتذكرون؟ ! ان الموت ان لم يكن اشد من النَّوم في ذلك لم يكن انقص منه فتشتاقوا الى هذاالاطلاق، وطيَّ الزَّ مان والمكان وشهود مايأتي وشهود ما لم يكن في مكانك و بلدتك، عن السبع اد (ع) العجب كلِّ العجب لمن انكر النشأة الاخرى وهو يرى النَّشأة الاولى [أفَرَأَيْتُمْ ماتَحْرُثُونَ ؟ أَنْتُمْ تَزْرَعُونَهُ أَمْ نَحْنُ الزّ ارغونَ] اي انتم ننبتونه وتبلغونه الىمقام بلوغ الحب والحصادام نحن فاعلون ذلكك ؟ لستم تقولون ان الانبات والتبليغ الى الحصادفعل البشر فانه [لَوْنَشاءُ لَجَعَلْناهُ حُطْامًا] هشيماً يلبق للنار [فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ] فكَههم بملح الكلاماظرفهم بهافالمعنى تتحدثون بالاحاديث المليحة علىسبيل التهكم اوظلتم تتحدثون وتنقلون بينكم الإحاديث والاسمار في ذلكث [إنَّا لَمُغْرَمُونَ] من الغرام بمعنى التشرّ الدّائم والمهلاك والعذاب والولوع [بَلْ نَحْنُ] قوم [مَحْرُ ومُونَ] عن الارزاق



الجزء السابع والعشرون

[ اَفَرَ أَيْتُمُ الْماء الَّذي نَشْرَبُونَ ءَانْتُمْ اَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ الْمُزْنِ اَمْ نَحْنُ الْمُنْزِ لُونَ ] لاتقدرون ان تفولوا انزله البشر فانيًّا [ لَوْنَشْاءُ جَعَلْناهُ أَجَاجًا فَلَوْ لاتَشْكُرُونَ ] بتعظيم المنعم بهذه النّعم بامتثال اوامرة ونواهيه [أَفَرَ أَيْتُهُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ ءَأَنْتُهُمْ أَنْشَأْتُهُمْ شَجَرَتَها] اي الشجرة التي تأخذون منها الزّند والزّندة وهما تؤخذان من المشجر الأخضر فيحكَّ الزَّند بالزَّندة فتنقدح النَّار [أَمْ نَحْنُ الْمُنْشِؤُنَ نَحْنُ جَعَلْناها] اي النَّار او الشجرة [تَذْكِرَةً] لتصرّفالحقّ تعالى وجعل كلُّ شيء من سنخه كالنّار، اوتذكرة ً لقدرة الحقّ وعنايته بخلقه حيث اخرج من السَّمجر الاخضر ناراً تنتفعون بها في كثيرٍ من معايشكم [وَمَتْأَعَّا] وما يتمتَّع به [لِلْمُقْوين] اقوى استغنى وافتقرو بات على القي بالكسر اي القفر من الارض وكذلك القواء بالكسر والمد والقواية بالفتح ؟ واقوى نز ل فيه، اذا كان ربَّك يفعل هذه وينعم بهذه [فَسَبِّحْ] انت ولا تكترت بردَّهم [بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيم] الباء للسببية ای سبتح الله بسبب اسم ربَّک یعنی بسبب نذکتره او بسبب بشریَّة علیّ (ع) او بسبب مقام نورانیَّته فان ً الکلَّ اسمالته، اوسبت اسم ربَّك فيكون الباء صلة سبَّح [فَلا أُقْسِمُ بِمَواقِع النُّجُوم] لا زائدة اونافية رد لماقالوه في القرآن من انه سحر اوشعر اواساطيرالاولين ، اونافية ونفي للقسم والمعنى لااقسم فيماً أدّعيه من انته قرآن كريم " بوضوحه وعدم احتباجه الىالقسم ، ومواقع النَّجوم مغار بها ، اومطالعها ، اوانتشارها يومالقيامة ، اوالانواء التي كانوا في الجاهليَّة يقولون: "أمطرنا بنوء كذا وهوسقوط كوكبٍ وقت طلوع الفجر وطلوع آخر مقابله ، اورجومها للَّشياطين كما في الخبر ، فانته روى عن الصّادق (ع) ان مواقع النّجوم رجومها للسُّياطين ، وكان المشركون يقسمون بها فقال سبحانه : فلااقسم بها، اوالمراد بمواقع السَّجوم مواقع نز ول القرآن فانته نزل نجوما [وَ إِنَّهُ قَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيم ] نَّهُ لَقُرْ أَنْ كَرِيهُ] اى ان المتلوّ عليك اوالموحى اليك اوفرآن ولاية على (ع) قرآن كريم عزيز خطير [ في كِتْ اب مَكْنُونِ] هو كتاب العقول الذي هوالامام المبين ، أو كتاب المقوس الكليَّة الذي هوالكتاب المحفوظ ، فإن القرآن نزل من مقام جمع الجمع الآذي هو المشيَّة الى مقام الجمع الَّذي هو مقام العقول الطَّوليَّة والعرضيَّة ، والي مقام النَّفوس الكلَّيَّة وثبت في تلك المقامات اولاً ثمَّ منها الي صدر النَّبيَّ (ص) ثمَّ منه الي حسَّه المشترك، ثمَّ منه الي الخارج بصورة الالفاظ والحروف ، أو بصورة الكتابة والنقوش وهو في كلَّ تلكت المقامات قرآن جامع بين الوحدة والكثرة واحكام القلب والقالب والعلم والعمل [لايَمَسُّهُ إلَّا الْمُطَهَّرُونَ] خبرُوباق على خبريته فان القرآنالذي هوفي كتاب مكنون لايصل الىحريم قدمه الاالذي تطهرمن الواث المعاصي والمحرمات ، وادناس التوجة الى الكثرات والانانيَّات ، و أرجاس الحدود و التَّعيَّنات ، ولكن لمَّاكان التَّكليف مطابقاً للتَّكوين و الظَّاهر موافقاً للباطن كان التكليف بحسب المقام البشري ان لايمس قالب الانسان قالبالقرآن وظاهره كما ورد في الاخبار وافني به العلماء وقالوا: إنَّ الخبرههنافيمعني النَّهي إي الاالمطهَّرمن الاحداث والاخباث، ولذلك نهوا عن مسَّ خيطه وعلاقته وجلده وقرطاسه بدون الطبّهارة واستشهدوا بهذه الآية ، وروى انبّه لمَّا استخلف عمرساًل عليّاً (ع) ان يدفع اليهم القرآن فقال : يااباالحسن انجئت بالفرآن الذي جئت بهالي ابي بكر حتى نجتمع عليه، فقال: هيهات ليس الى ذلك سبيل " انتماجئت به الى ابسىبكر لتقوم الحجّةعليكم ولانقولوا يوم القيامة: انّاكنَّا عن هذاغافلين اوتقولوا: ماجتنا به فان القرآن الّذي عندى لا يمسّه أكا المطهرون والاوصياء من ولدى، فقال عمر: فهل وقتٌ لاظهاره معلوم؟ قال على : نعم ، اذا قام القائم من ولدى يظهره و بحمل النَّاس عليه فتجرى السَّنَّة به [ تَنْزِيلُ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ ] تشريف آخر له [ أفَبهاذا



الْحَدِيثِ] اي الفرآن الذي هوبهذا الوصف اوقرآن ولاية على (ع) اوحديث انَّه كريم لا يمسَّه الَّالمطُّه ون اوحديث انحصارالخلق والزَّرع وانز ال الماء وانشاء شجرة النَّار في الله تعالى [أَنْتُمْ مُذْهِنُونَ] دهن نافق، وداهن وادهن اظهرخلاف مافي قلبه [وَتَجْعَلُونَ زُقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ] اي تجعلون رز قكم الانساني الذي هوالحظ من القرآن واستمدادالحبوة الانسانية منه فانَّ القرآنرزق الانسان بعلومه واخلاقه الكم تكذَّبون به، او بمحمد (ص) او بالله ، اوتجعلون تكذيبكم شبيه رز قكم الدَّني لاانفكاكلكم عنه، اوتجعلون القرآن الَّذي رز قكم الله، اوسائر ارزاقكم التي رزقكم الله بها علىصفة انكم تكذّبون منعمها ورازقها ، او تجعلون شكر رزقكم انكم تكذّبون كما نقل انه اصاب النّاس عطش شديد في بعض اسفار محمّد (ص) فدعا (ص) فسقوا، فسمع رجلاً يقول أمطر نابنو، كذافنزلت الآية، وروى عن اميرالمؤمنين(ع) انه قرأ الواقعة فقال تجعلون شكركم ا نُكم تكذَّبون ، فلما انصرف قال : انتي قد عرفتانة سيقول قائلٌ لم قرء هكذا ، قرأتها انتي قد سمعت رسول الله (ص) يقرؤها كذلكت وكانوا اذا امطروا قالوا امطرنا بنوء كذا وكذا فأنزل الله و تجعلون شكركم ا نُكم تكذَّبون [ فَلَوْلاا ذابَلَغَتِ ] الانفاس او الارواح [الْحُلْقُومَ وَأَنْتُم ] يامن بلغت ارواحكم الحلقوم او بااهل المحتضرين [حينَيْذِ تَسْظُرُونَ] الى احوالكم وخروج ارواحكم او تنظرون حال المحتضرين وخروج ارواحهم ولا يمكنكم علاجهم وردَّ ارواحهم [وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ] اي الى المحتضر [مِنْكُمْ] و وجه كونه اقرب ان النَّاس قر بهم له قرب مكانيَّ مشتمل على البينونة والفرقة والغيبة بخلاف قر به تعالى فان " قر به تعالى من الاشياء قرب تقو يميّ قرب الفصول للانواع وهذا القرب لا يكون لشيء من الاشياء الي شيء من الاشياء الا للمقوم بالنسبة الى المتقوم فان المقوم اقرب الى المتقوم منه الى نفسه ولذلكتُ كَان تعالى اقرب الى الأشباء من انفسهم [وَلَكِنْ لاتُبْصِرُونَ] إي لا بصروننا اولا تبصرون قربنا [فَلَوْ لا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ] اي غير مجزيتين او غير محاسبين او غير مملوكين فان الدين بمعنى الجزاء والذل والداء والحساب والقهر والغلبة والاستعلاء والتسلطان والحكم والاكراه والملكك، والكلِّ مناسب مهنا [ تَرْجِعُونَها ] اي الرّوح [ إنْ كُنتُمْ صادِقِينَ] في تكذيبكم فانه لانواب ولاعقاب ولا جزاء ولا اله [ فَاكَمَّا إِنَّ كَانَ ] المتوفى [ مِنَ الْمُقَرَّبِينَ ] اي السَّابقين [فَرَوْحٌ] قرى بضم الرَّاء إي فله روحٌ أو فمنه روحٌ فإنَّ السَّابق مالكُ للكلِّ، أو فهو روحٌ فإن الكلّ له ومنه وهوقوامه ، والرَّوح بالضَّم "ما به حيوة الانفس ويؤنَّتْ ، والقرآن والوحي وجبرتيل وملكث اعظم من جبرائيل وميكائيل ، اوامرالنّبوّة وحكمالله ، وبالفتح الرّاحة والرّحمة ونسيم الرّبح [وَرَيْحُانٌ] الرّيحان نبت معروفٌ ، او كلَّ نبت طيبٌ الرَّائحة والرَّزق [وَجَنَّةُ نَعيم ] كأنَّه تعالى اشار بالرَّوح والرِّيحان الى المراتب العالية من الجنان ، وبجنة النعيم الىالمراتب الدانية ، اوالمراد بجنَّةالنعيم معنى يشمل جميع مراتب الجنَّات على تعميم النعيم للنَّعيم الصَّوريَّ والمعنويَّ ، اوالمعنى فروح " وريحان" في البرازخ وجنَّة نعيم في الآخرة كما في الخبر [ وَأَمَّ اإِنْ كَانَ مِنْ ٱصْحَابِ الْيَمِين] قد مضي نفسيراليمين بعليٍّ (ع) وتفسير اصحابه بشبعته الَّذين باعواالبيعةالخاصَّةالولو يتة على يده ، وقد مَضي أيضاً مكرَّراً إنَّ اليمين عالم الارواح ، واصحاب اليمين هم الذين تمكَّنوا في التوجَّه او الاتَّصال بعالم الارواح الطَّيَّبة ، ولا يحصل التَّوجَّه او الاتَّصال بعالم الارواح الطَّيَّبة الا بالولاية الحاصلة بالبيعة الخاصّة الولوية [فُسَلامٌ لَكَ] يا محت (ص) [مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ] يعنى انتهم يكونون في الجنّات مجاورين لك بحسب مراتبكث الدانية ويسلمون عليك سلامالتحية اوسلامة لكث منهم بمعنى انتهم بمنز لةاجز اثكث ولهم السلامة



الجزء السابع والعشرون

من آفات الآخرة وسلامتهم سلامتك اوسلام لك يا من هومن اصحاب اليمين يعنى لايكون بعضهم شرة لبعض ، او يحيى بعضهم بعضاً بتحية السلام ، اويامن بتأتى منه الخطاب فان اصحاب اليمين سلامة على الكلّ ويحيون الكلّ [وَاَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الضَّاليينَ فَنُزُلُ مِنْ حَميم ] الماء الحار البالغ في الحرارة اى لهم لهم كما يعد للشاذل تشريفاله [وَتَصْلِيَةُ جَحيم] وادخال النّار [إنَّ هُذا] المذكور من الاصناف الثلاثة وجزاءهم [لَهُوَحَقُّ الْيُقِينِ] .

اعلم ، ان الشيء المتيمّن له ثلاث احوال : فان المدرك المتيمّن اما متيمّن في مقام العلم ، اوفى مقام الشهود بمعنى ان المدرك كان مشهوداً له ببصره او بصيرته ، اوفى مقام التحقيّق بمعنى ان المدرك كان متحقيّقاً بالمدرك وصار ذاته مثاله المتيمّن بالنار بادراك الدّخان الذى هو من آثارها او بشهودها ، او بصيرورته عين النار ، والاول هو علم البقين ، والثانى عين اليقين ، والشّالت حقّ اليقين ، والاضافة من قبيل اضافة السبب الى المسبّب ، اوالمسبّب الى السبب ، والمعنى ان هذا لهومتحقيّق وواقع ومورث بآثاره للبقين او حاصل من اليقين به [فَسَبِّح بِاسْم رَبِّكَ الْعَظِيم]



[سَبَّحَ لِلَّهِ هَا فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ] قَدْ مَضَى في سورة بني اسرائيل بيان تسبيح الاشياء عند قوله : وان من شيء الآيستيح بعمده ، ومضى مكرراً ان المقصود من التسبيح من اي شيء كان هوتنزيه لطيفته الآلهية ووجهته الربّانية من نقائص المادة وحدودها فان كل موجود مما له قوة واستعداد بفطرة ذاته يخرج من القوة الى الفعلية ، ومن النقص الى الكمال ، ومن الحدود الى الاطلاق بالاضافة الى مراتبه الناقصة ، وهذا الخروج هو تسبيحه الفعلية ولما كان نلك الوجهة الالهية بوجه ربّه و بوجه اسم ربّه و بوجه مظهراته و بوجه شيئية ذلك الشيء وذاته كان المقصود من التسبيح سواء عليّ على الله و بوجه اسم ربّه و بوجه مظهراته و بوجه شيئية ذلك الشيء وذاته كان المقصود من التسبيح سواء عليّ على الله او على الرّب أوعلى اسم الرّب هوتنزيه تلك اللطيفة ، و اللام في الأ كان المقصود من التسبيح سواء عليّ على الله او على الرّب أوعلى اسم الرّب هوتنزيه تلك اللطيفة ، و اللام في الله زائدة المقوية، و الله مفعول به اسبّح اوللتعليل، ومفعوله محذوف، ولفظ سبّح مأخوذمن سبحانالة بطريق المشتقات البحلية اى قال سبحانالة ، اوهومن التسبيح بمعنى نزه الله ، والاختلاف بالمضي والتفاريق المنتقات بان التسبيح فطري للاشياء غيرمة منه التربة ولمان ولتجديد نشاط السّم و والتفن في العارة، والاتيان بالمصدر في بني اسرائيل للاشعاء بي النه التسبيح بمعنى نزه الله ، والاختلاف بالمضي والمفارعة في تلك السورللاشعار في بني التصديح فطري الاشياء غيرمة منا ون دون زمان ولتجديد نشاط السامع والتفنزيني العارة، والاتيان بالمصدر في بني التسبيح فطري للاشياء غيرمة منا مي اله ويعظمه وبنز هه من كل نقص أو المارة، والاتيان بالمصدر في بني المرائيل للاشعار بانة تعالى منزة في في ذاته سبّحه مسبّح الم بسبّحه [وهو المعزين] المالي الذي عليمة في ماليم المالي الم المال الذي عليمة من ما من ولي بني المال المان والتي والماد من والتفنين في العارة، والاتيان بالمصدر في بني الرئيل ولا شعار باني تعالى منزة في أن النه وي ولا من كل نقص أو أو من أو من من كل تفص أو المارة ولو المر و في من من الاشياء ولو المر ملك في مود المن والدي والأون والار في والارض والمي والار في مي من الاشياء ولو المعر هاك المو من من الاشياء ولو المعر هاك في من من الاشياء ولو المعر ها و وحم منتيح أو مي من ما من منه مي منو و المعر هك في من ما مو من ما من من فَقَفَيْتُنَا الْمَنْتَ انْفَالْلَهُ لَنَا الْمَنْتَ الْمُنْتَعَانَ عَلَى الْفَكَرُ لَقَالَةُ الْمَالَةُ الْمَ HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT بيان السعادة

على الاستمرار في كلَّ آن حِمعاً ينفخ الحيوة الحيوانيَّة في الاجنَّة [وَيُميتُ ] على الاستمرار جمعاً من الحيوة الحيوانية، او يحيى على الاستمرار نفوساً بالحيوة الانسانية بنفخ النتفخة الولوية فيهم ويميت نفوساً عن الحيوة الانسانية، اويحيى بالحيوة البرزخية ويميت عن الحيوة الحيوانية ، او يحيى الاراضي بالنّبات ، وُالنّبات بالماء والنّضارة والطّراوة والحيوان بالحيوة الحيوانيَّة ، والانسان بالحيوة الانسانيَّة ، ويميت كلِّ ذلكتُ بالموت المناسب له ، او يحيى كلِّ شيء ٍ باخراجه من القوى والاستعدادات على الاستمرار و بمبت ذلكتُ الِّشيء عن الفعليَّات النَّاقصة، وهذا اوفق بتسبيح الاشياء كأنَّه قال: سبَّح لله ما في السَّموات وما في الارض بالخروج من القوى الى الفعليَّات ، والمخرج هوالله لانته يحيى بالفعليَّات ويميت عن النَّقائص [ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ ] من الامانة والاحباء وغير ذلك [ قَدِيرٌ هُوَ الْأَوَّلُ وَ الْأَخِرُ ] اي هوالاول في تركيب الموجودات وهوالآخرفي تحليلها نظيرالوحدة في الأعداد وللاشارةاني هذا ورد: يا من لكُ وحدانية العدد ، فان مراتب الاعداد كلُّها تركيبها من الوحدة لاغير ، وتحليلها الى الوحدة لأغير، وبهذا اللّحاظ قال تعالى [وَالظَّاهِرُوَ الْبَاطِنِّ] فان مراتب الاعداد ظواهرها وبواطنها ليست آلا الوحدة وما به التميَّزبين المراتب ليس الا اعتبار بتأعدميًّا ، اوالمعنى هوالاول بلحاظ المراتب واعتبار حيثيَّة العلّيَّة والمعلوليَّة فانبه تعالى بهذا اللحاظ اول العلل الفاعلية وآخر العلل الغائية لانبه مسيب الاسباب وعلةالعلل وغاية الغايات ونهاية النِّهايات ، اوالمعنى هوالاوَّل في الادراك فانَّ الظَّاهرعلى المدارك اوَّلا َّهوالوجود الَّذي حقيقته الحقَّ الاوَّل تعالى والآخر فيالادراك بمعنى ان المدرك كلمامية مدركاته بعض اجزائها من بعض لم يجدالمدرك في الحقيقة الاالاول تعالى شأنهفكان آخرالمدركات هوالاول تعالى وبهذا المعنى قال تعالى والظاهر والباطن يعنى ان المدرك من الاشياء اولا هوالاول تعالى لانة الظاهرمن كل الاشباء ، والمدرك من الاشباء آخر أهوا يضاً لانة الباطن من كل شيء ، والباطن المختفى من الادراك المدرك بالتعميُّل من الاشياء، اوهو اشارة إلى ما يقوله الصَّوفيَّة من مقام التوحيد التَّذي يظهر لبعض السالكين بطريق الحال ، ولبعض بنحو المقام ، ولا يجوز التفوة به لاحدٍ ما لم يصر ذلك التوحيد حالاً اومقاماًله، واذا صارحالاً للسالك لايجوز التفوَّه به له حين زواله ، وإذالم يكن ذلك التوحيد حاله اومقامه فتفوَّه به كان مباح-الدّم وهو ان يتجلّى الله للسبالكث باسم الواحد اوالاحد فلايري في الوجود الا الواحد او الاحد فلايري اوّلا ً ولا آخراً ولاعلية ولامعلولا ولاظاهرا ولاباطنا ولاصاعدا ولاناز لاولامدركا ولامدركا بل يرىكل ذلكاعتبارات من النفوس المحجوبة عدميَّات لاحقيبة ولاحقيقة لها فيكون المعنى هوالاوَّل من غيراعتبار اوَّليَّة له ، وهوالآخر من غير اعتبار آخرية له ، وهوالظاهروالباطن كذلك يعنى ليسشىء وشيء ولااعتبار واعتبار في دارالوجود ، والى هذاالمقام كانت الإشارة في هذا السِّعر :

حلول و اتحاد ابنجا محال است كعدووحدت دونى عين خلال است وكلّما ذكروا نثراً ونظماً من هذه المقولة كان اشارةالى هذا المقام اوناشتاً منه، والى عدم جواز التّفوّه بهذا الوحدة وعدم جواز اعتبارها لغير من كانت حاله اومقامه قيل:

آلا تاباخودى زنهار زنهار [وَهُوَبِكُلِّشَىْءَ عَلَيمٌ] بمتزلة قوله تعالى : وهو بكل شيء محيط فان علمه عين ذاته ولا حاطته بكل الاشياء كاناولاً وآخراً وظاهراً وباطناً من الجميع [هُوَ أَلَّذى خَلَقَ السَّمُوْ اتِوَ الْأَرْضَ] هذه الجمل كلّها مستانفة واجو بة لاسئلة مفدّرة اذا لم تكن مع العاطف اوحالية [في سِتَّةِ أَيَّام ثُمَّ اسْتَوْى عَلَى الْعَرْشِ] قد مض فتفنيته الذين إن الفكر العربي HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT سورة الحديد

120

الجزء السابع و العشرون

هذه الآية مع بيانها في سورة الاعراف [ يَعْلَمُ مَا يَلِيحُ فِي الْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْز لُمِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيها!) قد مضىالآية ببيانها في اوّل سورة السبا [وَهُوَمَعَكُمْ أَيْنَما كُنْتُمْ] معيّة " فيومية" لازمة "لرحمته الرّحمانيّة فانته تعالى بوجوده الفعليّ كلّ الاشياء وقوامها وفعليتها واوّلهاوآخرهاوظاهرهاو باطنهاوهوتهديدوترغيبٌ [وَاللهُ بِماتَعْمَلُونَ بَصِيرٌ] تنميم للتهديد والترغيب [لَهُ مُلْكُ السَّموات وَالأَرْضِ] تأكيد في مقام المدح فان التأكيد والتكرير مطلوب في مقام المدح والرَّضا ، وفي مقام الدَّم والغضب ، و الأوَّل في مقام التَّعليل لتسبيح الاشياء والثّاني في مقام التّعليل لاحاطة علمه بالاشياء وتنميم "لتهديده وترغيبه [ وَ إِلَى اللهِ تُرْجَعُ الْأُمُورُيُو لِـجُ اللَّيْلَ فِي النَّهارِ وَيُولِحِ النَّهارَفِي اللَّيْلِ] قدمضي الآية في سورة آل عمران [وَهُوَ عَلِيمٌ بِذاتِ الصُّدُورِ] من النيّات والخطرات والخيالات والحالات والسّجنيات، اومن القوى والاستعدادات التي لأخبر لصاحبي الصّدور عنها [أُمِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ] بمنزلة النَّتيجة للسَّابق كأنَّه قال: اذاعلمتم ذلكتْ فلاعذر لكم في الانصراف عنائله وعن رسوله (ص)، اولا عذرلكم في الانصراف عن الله و رسوله (ص) في الخروج عن قولهما في ولاية على (ع) فآمنوا بالله وصدَّقوه فيما قاله لكم من مطلقالاوامر والنَّواهي، اوفيماقاله لكم من ولاية عليٍّ (ع) وآمنوا برسوله (ص) بالبيعة العامَّة اوالبيعة الخاصّة ، اوصدّقوه فيما قاله لكم من الاحكام اومن ولاية عليٍّ (ع) ، ولمَّاكان الخطاب من الله تعالى عامآ للموجودين المسلمين وغيرالمسلمين والمعدومين فكان لفظ آمنوا ايضا عاماً وشاملاً للاذعان والتصديق والبيعة الاسلاميَّة العامَّة والبيعة الايمانيَّة الخاصَّة كأنَّه قال : ايتهاالكفَّار والمستعدَّون للاسلام من الموجودين والمعدومين آمنوا بالله و رسوله (ص) بالبيعة العامة على يد رسوله (ص)، وإيتها المسلمون اذعنوا وصدّقوا الله و رسوله (ص) فيماقال الرّسول (ص) لكم من مطلق الاحكام او ولاية على (ع) و أمنوا بالبيعة الخاصّة الولويّة بالله ورسوله (ص) على يد رسوله (ص) اوعلى بد خليفته، وقد مضى في اول البقرة معانى الإيمان [وَ أَنْفِيقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفين فيه ] من الاموال الدّنيوية والاعراض والحشمة والاعضاء والقوى ومن نسبةالافعال والاوصاف الى انفسكم ومن انانياً تكم وللاشعار بان مالكم منجميع ذلكثانكماهوعارية لكم وشأنالعارية ان يسترد حتى يسهل عليكم انفاقهقال مستخلفين [فَالَّذِينَ أَمَنُوا] بالبيعةالعامة او البيعة الخاصة [مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ] وعد الاجر الكبير للاشعار بان المنظورمن الايمان البيعة الخاصة الولرية فان الاجر الكبيرليس الاعلى الولاية الحاصلة بالبيعة الخاصة [ومالكم لا تُؤْمِنُونَ بِاللهِ ] لانذعنون او لانسلمون بالبيعة العامة النبوية او لانؤمنون بالبيعة الخاصّة الولوية [ والرُّسُولُ يَدْعُوكُمْ لِتُؤْمِنُوا بِرَبِّكُمْ] المطلق الذي هو ربّ الارباب ، اوبربتكم في الولاية وهو عليٌّ (ع) [وتقد أخذ] الله [ميشاقَكُمْ] في عالم الذرّ بالايمان بالله او بالبيعة مع محمد (ص) او بالبيعة مع عليّ (ع) وقد اخذ الرّسول (ص) ميناقكم بعدم التخلُّف عن قوله في البيعة العامَّة، وقرى بالبناء للمفعول [[إنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ] اي مصدقين مذعنين او بالعين البيعة العامة الاسلامية وجوابه محذوف بقرينة المسابق اي ان كنتم مؤمنين فما لكم لاتؤمنون بعلي (ع) بالبيعة الخاصة الولوية وقد اخذ الرّسول (ص)ميناقكم على عدم التخلف عن قوله [هُوَ الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ] الذي هوالرسول (ص) الدّاعي لكم الى الايمان بعلى (ع) [ أيات بيِّنات ] من الآيات القرآنية والمعجز ات النبوية [لِيُخْرِجَكُمْ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ] اي منظلمات المادة والتشبهات والتشكوك والاهوية والتعلقات الي



١٠ نور التجرد و اليقين والاطلاق من الاهوية و التعلقات [ وَإِنَّ اللَّهُ بِكُمْ لَرَوَفٌ رَحِيمٌ وَ مَالَكُمْ أَلاَ تُنْفِقُوا في سَبِيل اللَّهِ] حالكونكم في سبيل الله الذالذى هو الجهاد ، اوسبيل الحجّ اوسبيل الهجرة الى الرسول (ص) اوالى الامام، او حالكونكم في طريق القلب والتسلوك اليه والى الله ، اومالكم ان لا تنفقوا في تحصيل سبيل الله وهو الولاية وطريق القلب او حالكونكم في طريق القلب والتسلوك اليه والى الله ، اومالكم ان لا تنفقوا في تحصيل سبيل الله ووالولاية وطريق القلب او حالكونكم في طريق القلب والتسلوك اليه والى الله ، اومالكم ان لا تنفقوا في تحصيل سبيل الله ووالولاية [ وَ لِلَّهِ مير أَتُ المَّ او مالكم لا تنفقون في تعظيم سبيل الله ووكل تخير من العبادات والجهاد والحجّ ، اوهو الرّسالة ، اوالولاية [ وَ لِلَّهِ مير أَتُ السَّمُوات وَ الْأَرْضِ ] جملة حالية في موضع التعليل ، و اضافة الميرات اما بيانية او بتقدير في او بنقدير اللام فان سماوات والرَّالة ، اومالكم ان ما ما بيانية والولاية [ وَ لِلَهِ مير أَتُ السَّمُوات وَ الْأَرْضِ ] جملة حالية في موضع التعليل ، و اضافة الميرات اما بيانية او بتقدير في او بنقد بر اللام و مان ما ما مان ما والمان الما ما مالكم والعقول من المشية، و مألكم في أوت وَ الْأَرْضِ ] جملة حالية في موضع التعليل ، و اضافة الميرات اما بيانية او بتقدير في او بنقد بر اللام و مان أست و السَّمُوات والمان الكامل والعقول من المشية، و يرثها ما بعد العقول من العقول، وما بعد النفوس ، وما بعد عالم المثال من عالم المثال، والكل من المشية، و ارديها ما بعد العقول من العقول، وما بعد النفوس ، وما بعد عالم المثال من عالم المثال، والكل من المنية و يرثها ما بعد العقول من المولي من بعض ، والاموال العرضية اللانون من من من بعض ، والمواليد المكونة الديوية ميراث ومن من الكملين من بعض ، والموالي المولية من الكملين من بعض ، وامول الموال المؤلم من أن في تكم من بعض من بعض من بعض ، والمواليد المكونة من ما مال ماكان لله لا تنفقون منها بأمره تعالى الموين ، ومن كُمٌ مَنْ أَنْفُقَ مَوْنَ مَ بن من بي من بعض ، ومن بعض إلى ما ماكان لله لا تنفقون منها بأمره تعالي . أو ينه من بعض الى يعض فما بال ماكان لله لا تنفقون منها بأمره منها مالم ، مولي مالي الموني منه مالما ماكان له من بنفون منه من ما مولي . ومن منفى من بعض الى يعض فما بالما

اعلم، ان الفتح يطلق على النّصروالظّفر، وعلى اعطاءالله الغنائم الدّنيوية اوالاخروية الدّنى هو الانفاق قبل لازم الظّفروفتح البلادوفتح باب القلب وعلى فتح البلادوعلى فتح باب القلب، والمخاطبون كانوا الفتح مسلمين مقصوراً هم اكثرهم على الظّفر على الاعداء وفتح البلادوجمع الغنائم الدّنيوية، ومؤمنين

مقصوراً همم اكثرهم على فتح باب القلب وجمع الغنائم الاخروبة ، وآيات القرآن منزلة على مرانب حالات الناس بكثرتها وسعتها ، واختلاف التفاسير الواردة من المعصومين (ع) باعتبار اختلاف احوال الناس ، وسعة وجوه القرآن يحسب سعة احوال الناس فصح أن يقال : لا يستوى منكم من أنفق من قبل النصر والظفر ، اومن قبل الغنائم الدنيوية اوالاخروية ، اومن قبل فتح البلاد للمسلمين اومن قبل فتح مكة وان يقال : لا يستوى منكم من أنفق من قبل الغنائم الدنيو الى الملكوت ومن أنفق بعد قوة المسلمين وغلبتهم ، وحين كثرة الغنائم وقوة رجاء تعاقبها وتعاقب فتح البلاد ، وحين انفتاح باب القلب وشهود ما لاعين "رأت ولااذن "سمعت ، فان "الانفاق والمقاتلة قبل ذلك لا يكونانا "لاعن قوة اليقين وثبات القلب وقوة المسلمين وغلبتهم ، وحين كثرة الغنائم وقوة رجاء تعاقبها وتعاقب فتح البلاد ، وحين وثبات القلب وقوة المسلمين رأت ولااذن "سمعت ، فان "الانفاق والمقاتلة قبل ذلك لا يكونانا "لاعن قوة اليقين وشات ومحبة الى ماله من الاموال و القوى و الانانيات لوجدان العوض الارض الاحلى وقوى حتى يكون المقاتلة قبل ذلك لا يكونانا "لاعن قوة اليقين ومحبة الى ماله من الاموال و القوى و الانانيات لوجدان العوض الارض الاعلى والمقاتلة قبل ذلك لا يكونانا الاعن قوة المنفق والمقاتل حين ضعف المسلمين كان اعظم درجة لكونه اقوى يقيناً و المنفق و المقاتلة في الابفى الغياب البنة اعظم ومحبة الى ماله من الاموال و القوى و الانانيات لوجدان العوض الاشرف الاعلى الابهى حتى يكون الانفاق صعباً، ومحبة الى ماله من الاموال و القوى و الانانيات لوجدان العوض الاشرف الاعلى الابهى حتى يكون المقات المعاق ومحبة الى ماله من الاموال و القوى و الانانيات لوجدان العوض الاشرف الاعلى الابهى حتى يكون المقاتلة قبل ذلك لايما ومحبة مال مناه من الاموال و القوى و الانانيات لوجدان العوض الاشرف المقام الاعلى الابهى حتى يكون الانفاق صعباً، ومالمنفق والمقاتل في الحضور، وقبل المعراج كان كالتى بكان من قبل فتح الرسول (ص) بسب المعراج فالنه (ص) بعد المعاج حان اقوى تأثيراً ، ومن أنفق قبل المعراج كان كالتى بكاد زينها يضيء ولولم تمسسه نارًا، ونعم ماقال المولوى رضوان الله عليه في بيان هذه الآية :

| زان ببستم روزن فانی سرا      | يؤمنون بالغيب سىبايد مرا   |
|------------------------------|----------------------------|
| نیک دان و بگذرازتردید و ریب  | ليكهيك درصد بود ايمان بغيب |
| حفظ غيب آيد دراستبعاد خوش    | يندكى درغيبآيد خوبوكش      |
| دوراز سلطان و سایه سلطنت     | قلعه داری کز کنار مملکت    |
| قلعه تفروشد بمال بی کران     | یاس دارد قلعه را از دشمنان |
| که بخدمت حاضرندو جان فشان    | نزد شه بهتر بود از دیگران  |
| یه که اندر حاضری زان صد هزار | پس بغیبت نیم ذرّہ حفظ کار  |

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزء السابع والعشرون

[ أولْئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةٌ مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَ كُلًّا وَعَدَاللهُ الْحُسْنِي ] المنوبة الحسن اوالعاقبة الحسني [وَاللهُ بِماتَعْمَلُونَ حَبِيرٌ] فلاحاجة لكم في اعمالكم الى الحضور [مَنْ ذَا الَّذي يُقْرِضُ اللهُ قَرْضًا حَسَنًّا فَيُضاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ] بعنى فيرد داليه مضاعفاً وكان له اجر كريم "لاامتنان فيه ولاقصور ولازوال، وقدمضي الآية ببيانها في اواخر البقرة، عن الكاظم (ع) : نز لت في صلة الامام، وفي رواية : في دولة الفتساق [يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ] ظرف ليضاعفه اوللخبر في قوله تعالى له اجر كريم او لكريم ، اوظرف ليقال المقدرعند قوله تعالى بشريكم اليوم اوظرف ليسعى والمعنى كلّمانرى المؤمنين [وَ الْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُورُهُمْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَبِـاَيْمانِهِمْ] يعنى انتك فتحت بصيرتك فيوم ثرىالمؤمنين تريهم يسمى ورهم بين ايديهم والمراد بهذاالنّور هوالكيفية الداخلة فيقلب البائع البيعة الخاصة الولوية بقبول الولاية وهو فعليته الاخيرة ولذلك يصبر ابنأ لمن باع معه وقد يرى في الواقعة بصورة من باع على يده ، وقد يرى بصورة ولده من صلبه وتلك الكيفيّة ليست كيفيّة عرضيّة بل هي صورة جوهر يِّةنازلة من وليَّ امره داخلةفي قلبه وقوله تعالى: و لمَّا يدخل الإيمان في قلو بكم اشارة الي تلك الصّورة ، وتلكتُ الصّورة لاترى بالابصارالحسيّة ، وترى بالبصيرة في الدّنيا والآخرة ، و في البرازخ و الآخرة يخلّص تلكئ الصورة منغواشي المادة ويخليص البصيرة لكل احد منحجاب البصر فيشهدها كل احد ويشهدها صاحب النور ايضاً فيرى تلكك الكيفية بصورة امامه يسعى بين يديه ، واختيار بين الايدي والايمان لان ً تلك الصّورة نورانية يستنير منها كلمها تظهرعليه ، وخلف المؤمن الدَّنيا الظُّلمانيَق، وشماله الملكوت السفلي التي هي اظلم ولا مناسبة للنورانيَّ معالظتمانيَّ ، وقدَّامه عالم الغيب الذي هو نور محض ، ويمينه عالم الارواح الطيَّبة الذي هوايضاً نورانيٌّ، وقد يظهر ذلكك النورعلى السالكك اذا اشتد محبّته واستفام في سلوكه ومات بالموت الاختياري ، وهذاهوالذي يقوله الصّوفية من انه ينبغي للسّالك إن يكون اهتمامه في سلوكه بحصول حال الحضور ، وهذا هومعرفة عليّ (ع) بالنّورانيّة التي هي معرفة الله ، وهذا هوالمسمَّى بالحضور والسَّكينة والفكر ، وهذا هوذكرالله الحقيقي [ بُشْر يُكُمُ الْيَوْمَ ] اى تقول او بقول الملائكة او يقال بشر بكم اليوم [جَنَّاتٌ تَجْرى مِنْ تَحْتِبِهَا الْأَذْهارُ خَالِدِينَ فِيها] قد مضى في آخر آل عمران بيان جريان الانهار من تحت الجنّات [ ذٰلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ يَوْمَ يَقُولُ الْمُنافِقُونَ ] بدل من يوم ترى المؤمنين اومن اليوم [ وَ الْمُنْافِقُاتُ لِلَّذِينَ أَمَنُوا انْظُرُونَا ] انظروا الينا اوانتظروا لنا [نَقْتَبِسْ مِنْ نُورِ كُمَّ] ولما لم يكن بين المؤمنين و نورهم و بين المنافقين مناسبة [ قيل ارْجِعُوا وَراء كُم ] كماكنتم في الدَّنيا راجعين الى ورائكم [فَالْتَمِسُوا نُورًا ] قبل ذلك لهم استهزاء [فَضُرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ] حائط [لَهُ بابُ باطِنُهُ] اى باطن الباب او باطن السور [فيه الرَّحْمَةُ وَظْاهِرُهُ مِنْ قَبْلِهِ الْعَذ اب] فان السور هوالحجاب الحاجزيين الملكوت السفلي والملكوت العلياً ، و باطنه الى الملكوت العليا و فيها الرّحمة و الرّضوان ، · · وظاهره الى الملكوت السفلي وفيها الجحيم و نيرانها وانواع عذابها [يُنْ أَدُو نَهُمُ] اي ينادي المنافقون والمنافقات اللَّذِينَ آمنوا [ألَمْ نُكُنْ مَعَكُمٌ] في الانسانيَّة ، اوفيالاسلام والبيعة العامَّة ، اوفيالايمان والبيعة الخاصَّة [قالُو ا بَلْي] كنتم معنا في ظاهرالاسلام وفي ظاهرالايمان [ وَلَكِنَّكُمْ فَتَنْتُمْ ] الفتنة اعجابك بالشيء و اذابة الذهب

This file was downloaded from QuranicThought.com



والفضة والاضلال والابقاع في الفتنة [أَنْفُسَكُمْ وَتَرَبَّصْتُمْ] بمحمد (ص) او بالمؤمنين الدوائر [وَارْتَبْتُمْ] في دينكم وماكنتم فيه معنا [وَغَرَّ تْكُمُ الْأَمَانيُّ] عن طلب الآخرة والعمل لها [حَتّى جاءَ أَعْرُ اللهِ] بقبض ارواحكم · [ وَعَرَّكُمْ بِاللهِ الْغَرُورُ ] اى السَّيطان حيث قال ان الله كريم وزمان التوبة وسيع [ فَالْيَوْمَ لأينؤ نحذُ مِنْكُمْ فِدْيَةً] نوكان لكم الفدية ولافداء لكم [وَلامِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا] ظاهراً وباطناً [مَأُوينُكُمُ النّارُهي مَوْلينكُمُ] الذي يلى امركم فانها ملكتكم ولا تصرف لغيرها فيكم [ وَبِئْسَ الْمَصيرُ ] النار [ ألمَ يُمأَّنِ لِلَّذينَ أُمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُو بُهُمْ لِلْرِكْرِ اللهِ] لما ذكر حال المنافقين ونور المؤمنين وكان النفاق ينشأ من الوقوف على مرتبة والرضا بالمقام فيها استبطأ حركة المؤمنين الى مقاماتهم العالية بنحو يكون تحذيراً من المقام على مراتبهم الحاصلة خان الاستفهام ههناللتكو بيخ والانكار، وقد مضي في سورة البقرة بيان معنى الخشوع والفرق بينه و بين الخضوع والتواضع عند قوله تعالى : و ا نهالكبيرة الاعلى الخاشمين ، والمراد بذكرالله هو المذكر المأخوذ من صاحب المذكر ، او تذكرالله وتذكر عظمته ، اوصاحب الذكر الذي هوعليّ (ع) ببشريَّته ، او هو صاحب الذكر بمقام نورانيَّته [ وَما نَزَ لَمِنَ الْحَقِّ] من آبات القرآن، او احكام الرّسالة ، اوقرآن ولاية على (ع)، اوالواردات الآفاقية ، او الانفسية [ وَلا يَكُو نُوا ] قرى بالغيبة ويكون نفياً وعطفاً على تخشع او نهياً وعطفاً على الم يأن باعتبار المعنى كأنه قال : لايقف المؤمنون علىمقامهم ولايكونوا، وقرئ بالخطاب نفياً و عطفاً على تخشع و يكون التفاتاًمن الغيبة ونهياً وعطفاً باعتبار المعنى ويكون التفاتا والتقدير لايقفوا ولايكونوا [كَالَدْيِنَ أُوتُوا الْكِتْ ابَ مِنْ قَبْلُ فَطَّالَ عَلَيْهِمُ الْأَمَدُ] الزِّمانايطال زمان وقوفهم على مقامهم الحاصل لهم من دون التَّرقي إلى المقامات المفقودة عنهم [فَقَسَتْ قُلُو بُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَاسِقُونَ] يعنى صاركثيرمنهم منافقين فصاروا فاسفين خارجين من حكم امامهم، روى عن الصّادق (ع) ان هذه الآية يعنى ولا تكو نوا في القائم (ع) والمعنى انتها نزلت في المؤمنين بالغيبة فان الله حدَّرهم ان يصيروا بسبب الوقوف على مقام واحد وعدم الخروج الى المقاءات العالية منافقين مثل المنافقين الذين كانوافي زمان محمد (ص) و نافقوا بسبب الوقوف وعدم الخروج، فانتهم اوتواكتاب النَّبوَّة وقبلوها قبلهم [إعْلَمُوا أَنَّاللَّهُ يُحْيى الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهْا] كأنه بعد ما حذّرهم عن الوقوف و و بتخهم عليه يئس جمع من الواقفين عن الرّحمة وقالوا : فما لنا الاقساوة القلوب فقال رفعاً ليأسهم و ترجيحاً بجانب الرّجاء: اعلموا ان الله يحيى ارض قلوب المؤمنين بذكرالله في الدّنيا او بنور الامام في الآخرة فلاتيأسموا من روحالله ، عن الباقر (ع) الله قال : يحييها الله تعالى بالقائم بعد موتِها [ قَدْ بَيَّنْ الْكُمُ الأيات] التدوينية والآبات الآفاقية والانفسية [لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ] تصيرون عقلاء، اوتدركون ادراكاً عقلانياً، اوتدركون بعقولكم ان الوقوف مورث للقسوة ، وإن الذكر جلا علاقلوب ومورث للخشوع [إنَّ الْمُصَّدد قَعين وَ الْمُصَّد قُعات] قرئ بتشديد الصّاد من التَّفعتل بمعنى الَّذين يعطون الصَّدقات ، و قرئ بتخفيف الصَّاد من التَّفعيل بمعنى الَّذين صدقوا الله ورسوله [ وَأَقْرَ ضُموا اللهُ] جملة حالبة اومعترضة او معطوفة على صلة الالف واللَّام ، وعلى اي تقدير هو تقبيد للتّصدق ان كان بمعنى الانفاق المطلق ، اوتأكيد له ان كان بمعنى الانفاق لوجهالله ، او يكون المراد بالتّصدق الانفاق على الفقراء ، و باقراض الله صلة الامام (ع) ، وعلى قراءة تحفيف الصَّاديكون عطفاً و بمنز لة ان يقال : ان الَّذين



الجزء السابع والعشرون

آمنواوانفقوا ، وعلى قراءة تشديد الصّاد يكون قوله : إن المصّد قين والمصّد قات واقرضواالله [قَرْضًا حَسَناً يُضاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كُرِيمٌ ] بمنزلة ان اللَّذين يعطون الزَّكوة وبياناً لجزاء الانفاق ويكون قوله [ وَالَّذينَ أُمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَيُّكَ هُمُ الصَّدِّيقُونَ ] بياناً لجزاء الايمان وبعبارة اخرى أن المصدقين بيان لجزاء القوة العمَّالة و أن الَّذين آمنوا بيان لجز اءالقوَّةالعَّلامة ، وبعبارة إخرىالاول بيان لجز اءالَّز كوة ، والشَّاني بيان لجزاء الصلوة وترجيح لجانب القوة العلامة والصلوة على القوة العمالة والزكوة فان قوله تعالى اولتك هم الصديقون [وَالشَّهَداءُ عِنْدَ رَبِّهم] لحصر كمال الصّدق والسَّهادة فيهم وقوله تعالى [لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُو رُهُمْ] تفخيم لاجرهم ونورهم باضافتهمااليهم بمعنى ان" اجرهم لايمكن معرفته الاباضافته اليهم، وقيل: ان" الشُّهداء مبتدء وخبره لهم اجرهم ، وعن الباقر (ع) انهقال : العارف منكم هذا الامر المنتظر له المحتسب فيه الخير كمن جاهد والقمع القائم (ع) بسيفه ثم قال: بل والله كمن جاهد مع رسول الله (ص) بسيفه ، ثم قال التالثة: بل والله كمن استشهد مع رسول الله (ص) في فسطاطه ، وفيكم آية من كتاب الله قبل : واي آية ؟ ـ قال : قول الله والله من آمنوا بالله ورسله (الآية) ثم قال : صرتم والله صادقين شهداء عندر بككم ، والاخبارالواردة بهذاالمضمون يعنى تخصيص الصّدّيقين والشهداء بشيعتهم كثيرة، وفي هذا الخبر غنية عن نقلها ، و روى عن امير المؤمنين (ع) انبَّه لمَّا قتل يوم النَّهر وان الخوارج قام اليه رجل"، فقال: يا اميرالمؤمنين(ع) طوبي لنا اذ شهدنا معكك هذا الموقف و قتلنا معكث هؤلاء الخوارج ، فقال اميرالمؤمنين(ع) : والذي فلق الحبَّة و برأ النَّسمة لقد شهدنا في هذا الموقف إناس لم يخلق الله آباءهم ولااجدادهم بعدُ، فقال الرّجل: وكيف شهدناقوم لم يخلقوا؟- قال : بل قوم يكونون في آخرالزَّمان بشركوننا فيمانحن فيه و يسلّمون لنافاولنكت شركاؤنا فيه حقاً حقاً [وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِأَيا بِنا أَوْلَتِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيم ] مقابل الذين آمنوا بالله · > ورسله [[عُلَمُوا] ابتداء كلام منقطع عن سابقه وتزهيد عن الجيوة الذنيا ولوازمها ، وترغيب في الآخرة والانفاق وتسهيل له [أنَّما الْحَيْوةُ الدُّنْيالَجِبٌ وَلَهُو ] اللّعب ماله غاية خيالية غير عقلية ، واللّهومالم يكن له غاية خيالية مدركة مشعوراً بها وانكانلا يجوزان يكون فعل المختار بلاغاية ٍ، والتقديراعلمواان متاع الحيوة الدَّنيا اوحاصل الحيوة الدَّنيا لعب ولهو [وَزِينَةٌ وَنَفْاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرُ فِي الْأَمْوْالِ وَالْأَوْلَادِ] اى تغالب فى ذلك ولايبقى للعاقلة شيءٌ من ذلك [كَمَثَل غَيْث] مفعول ثان لاعلموا او انها و ما بعده قائم مقام المفعولين اوهوخبرمبندء محذوف [ أَعْجَبَ الْكُفَّارَ نَباتُهُ ] اي نبات الغيث الذي نبت بسبب الغيث وقال تعالى : اعجب الكفّارلان الكفار لكفرهم باللهاشد اعجاباً بصورة النّبات بخلاف غيرالكفّار فانتهم يفرحون بالمنعم وانعامه [ثُمَّيّهيجُ] بيبس ببلوغه الىغابته اوبعاهة [فَتَريه مُصْفَرًا تُمَّيكُونُ حُطامًا] لائقاً للنّار [وَفِي الْأَخِرَةِ عَذَابٌ شَديدٌ] مثل الحبوة الدنيا ونزول ماء الحيوة من سماء الارواح بنزول المطر من السماء وصورة الانسان في بدوالامر بنبات النبات في اول الامر ضعيفاً ثم ّ استواء الانسان باستواء النّبات فيخضرته وطراوته واعجابه للغافل عن الآخرة ثمّ انحطاطه بانحطاط النبّبات ثمّ موته بيبس النبّبات واصفراره وتكسّره ثمّ العذاب في الآخرة للمفتون بالحيوة باحتراق النبّبات اليابس [وَمَغْفِرَرَةٌ مِنَ اللهِ وَرضوانٌ] لمن لم يفتن او للكلِّ بشرط الاستعدادوالاستحفاق [وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيا الأَمَتَاعُ الْغُرُور]



10.

" اى التمتع المسبب من الغرور اومتاع سبب للغرور [سابقُوا] هذا بمنزلة النتيجة اوجواب لسؤال مقدر ناش من سابقه كأنه قيل: ان كان الحيوة الدّنيامتاع الغرور وفي الآخرة عذابٌ لاهلها اومغفرة فما نفعل؟. فقال: سابقوا [[لي مَغْضِرَة مِنْ رَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُها كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ] قد مضى في سورة آل عمران بيان تشبيه عرض الجنة بعرض السماوات والارض [أعِدَّتْ لِلَّذِينَ أَمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ] هذه صفة او حال او مستأنفة [ذليك] الايمان بالله ورسله اوذلكت المذكور من المغفرة والجنَّة [فَضْرلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشْاءُ] فان مبدء التوفيق للايمان الذي هو سبب المغفرة والجنَّة منه تعالى فلايدخل الجنَّة احد بنفسه ولا بعمله [ وَ اللهُ ذُوا الْفَضْل الْعَظِيم ما أصاب ] منقطعة عن سابقها او جوابٌ لسؤال ناش من السابق كأنَّه قيل: إن كان الله ذا الفضل بعباده فمم " يكون هذه المصائب والبلايا ؟- فقال في الجواب : ما اصاب [مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْأَرْضِ] في العالم الكبير من البلايا العامة الواردة على اموال اهل الارض [وَلافي أَنْفُسِكُم إلافي كِتَابٍ مِنْقَبْل أَنْ نَبْر أَها] اى من قبل ان نبرأ الانفس او من قبل ان بيرأ الارض والانفس والمراد بالكتاب كتاب اللَّوح المحفوظ والمقصود انه ليست المصائب الا بعلمنا و قدرتنا ، واصابتنا [إنَّ ذَلِكَ] الشبت في الكتاب [عَلَى اللهِ يَسيرُ لِكَيْلاتَ أَسَوْا] متعلق بقوله في كتاب اومتعلق بمحذوف والتتقديراخبرناكم بذلكث لتعلموا ان مايقع فيالارض وثابت في اللّوح و بعلمنا وارادتنا لكيلا تأسوا [عَلَى مأفأتَكُمْ وَلا تَفْرَحُوا بِما أَتَبِكُمْ} ولكي تصبروا وترضوا عند مافاتكم وتشكروا الله عند ماآتيكم وهذا هوغاية الزَّهد فان عدم التّغيّر في فُوت ما في اليد و في اتيان ما ليس في اليد كمال الزّ هد كما روى عن امير المؤمنين (ع) انه قال : الزّ هد كلُّه بين كلمتين من القرآن قال الله تعالى: لكملا تأسو أعلى مافاتكم ولا تفرحوا بما آتيكم ومن لم يأس على الماضي ولم يفرح بالآتي فقد اخذالزَّهد بطرفيه ، وعن الباقر (ع) : نزلت في ابي بكر واصحابه واحدة مقدَّمة وواحدة مؤخرة لا تأسو اعلى مافاتكم ممَّا خصَّ به على بن ابن طالب (ع) ولا تفرحوا بما اتبكم من الفننة التي عرضت لكم بعدرسول الله (ص) [وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ ] عطف على قوله ما اصاب والمقصودان عدم الحزن على الفائنة وعدم الفرح قد يكون للاختيال والفخر وليس هذا ممدوحاً انما المدح على ذلك اذاكان للزَّهد في الدَّنيا، اوالمعنى ان المصّد قين المنفقين والمؤمنين كذلكك وغير المصّد قين الذين يختالون ولاينقصون من انانياتهم، والذين يفخرون ولا يؤمنون بالله ورسوله مبغوضون لله فانته قد تكرَّر فيما سبق انَّ مفهوم هذه العبارة و ان كان اعم َّ من كونهم مبغوضين لكن "المراد بحسب المقام ذلك [اَلَّذْينَ يَبْخَلُونَ] باموالهم واعراضهم وقو بهم وانانياتهم فلاينفقون ولاينقصون من انانياتهم فلا ينقادون الله ورسوله (ص) [ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخْلِ وَمَنْ يَتَوَلَّ ] عن الانفاق والايمان فلايضر الله شيئاً [فَبِانَّ اللهُ هُوَ الْغَنِيُّ ] اللّذي لاحاجة له الى اموالكم و اعراضكم و انفاقكم مما ينبغي ان ينفق منه [الْحَميدُ] اللّذي لاحاجة له الى ابمانكم وتصديقكم وتعظيمكم والمقصود من يتولُّ عن عليّ (ع) اوعن الله والرَّسول (ص) في ولاية على إع) فان علياً (ع) المَّذي هو مظهرانة هوالغنيَّ عنه وعن انفاقه الحميد في نفسه صدقه مصدق اوكذابه ولماكان هناك مظنة إن يسأل احد : بما يصير الانسان مؤمناً ومنفقاً حتى لايتولني عن الايمان وعن على رع)؟ فقال تعالى جواباً لهذا السؤال [ لَقَدْ أَرْسَلْنا رُسُلَنا بالْبَيِّنات ] اي بأحكام الرّسالة او بالمعجز ات الدَّالة على صدقهم فمن اراد الايمان فليقبل عليهم [وَ أَنْزُ لْنَامَعَهُمُ الْكِتَابَ] اى كتاب النّبوّة والكتب التدوينيّة



الجزء الآسابع والعشرون

والملل الآلهيَّة صورها ولهذا ورد عن الصَّادق(ع) في هذه الآية الكتاب الاسم الاكبر الَّذي يعلم به علم كلَّ شيء اللّذي كان مع الانبياء (ع) قال: وانسّما عرف ممنًّا يدعى كتاب التّوراة والانجيل والفرقان فيها كتاب نوح و فيها كتاب صالح وشعيب وابراهيم (ع) فأخبر الله عز وجل أن هذاله في الصحف الاولى صحف ابر اهيم و موسى (ع) فابن صحف ابراهيم؟ انتماصحف إبراهيم (ع) الاسم الاكبر وصحف موسى (ع) الاسم الاكبر [وَالْميز أَنَ لِيَقُومَ النَّ أُسُ بـالْقِسْطِ] الميزان كلَّما يقاس به شيء " آخر من ذي الكفَّتين والقبان وخيوط البنَّاثين وسيرة السَّلاطين في سلطنتهم واحكام الأشرائع القالبية المليّة والعقل والرّسول والرّسالة والوليّ والولاية والكتب السماوية، لكن الميز انالذي يقوم النبَّاس به بالقسط هو الولاية وقبولها واحكامها و وليَّ الامر فان كلَّما سواها ميز ان لقيام النَّاس بالقسط يشرط اتتصاله بها ، فالمرادبالكتاب اللذي مع الرّسل هوالنّبوّة والرّسالةوهماالاسم الاكبراللذي كلّ شيء فيه وشرائع الرّسل وكنبهم صورتهما، والمرادبالميز انهوالولايةالتي نزلت من مقامهاالعالى الى بشر يتةالرّسل وظهرت بعدهم في اوصياتهم ليقوم النّاس بها بالقسط ، ولمّاكانت الولاية التي هي ميز ان العدل و النّبوَّة والرّسالة اللّتان هماميز انان بالولاية من اعظم اسباب قيام النّاس بالقسط أنى بهذه الغاية قبل ذكرالحديد واضاف الحديد بعدهافقال [وَأَنْزَ لْنَاالْحَدِيدَ] يعنى مع الرَّسل اومطلقاً لكن لمَّاكان المنظور من ذكر الحديد ترتَّب غاية نصرة الرَّسل عليه وعلى ما سبقه فالاولى ان يقال: وانز لناالحديد مع الرَّسل، ومعنى انز ال الحديد مع انه يتكوَّن في المعادن إيجاده، اوالمقصود ان كلّ موجود في هذا العالم كان موجوداً في عالم المثال وفي العوالم التي فوقه ثم ً نز ل من تلك العوالم الي عالم الكون و الفساد [فيهِ بَأَسٌ شَديدً] كمايري من قطع الاعضاء والمفاصل من الحيوان به وقطع حيوة الحبوان والانسان به [وَمَنافِعُ لِلنَّاسِ] لان منه آلات اكثرالصَّناع والصَّنائع [وَلِيعْلَمُ اللهُ مَنْ يَنْصُرُ أُوَرُسُلَهُ بِالْغَيْبِ] حالكون النّاصر بالغيب منالله ، اوحالكون الله بالغيب من النبَّاصر ، اوهوظرف لينصر ، وقوله تعالى ليعام عطف على قوله ليقوم النَّاس وقد مضي وجه تأخيره عن نز ول الحديد [إنَّ اللهُ قُوَى عَزَيزُ ] لا حاجة له الي نصرتكم لانَّه قوى بقدرعلي كلّ مااراد حزيز لامانع له من مراده ولاغالب عليه وانتَّمااراداختباركم بذلكت وامتياز الكافر والمنافق من المؤمن الموافق [وَلَهَلُ أَرْسَلْنا ] عطف على قوله لقد أرسلنا عطف التفصيل على الاجمال [ نُوحًا وَ إِبْر هيمَ وَجَعَلْنا في ذُرَّ يَّتِهِما النُّبُوَّةَ وَالْكِتَابَ ] اي الرّسالة [فَمِنْهُمْ مُهْدَدٍ] في غاية الاهتداء كالانبياء والاولياء (ع) او في اواسط الاهتداء كسائرالمؤمنين [وَكَثْيورُمِنْهُمْ فَاسِقُونَ] لم يقل في مقابل منهم مهتد ومنهم فاسق للاشارة الى الغلبة في جانب الضِّلالة [تُمَّ قَفَيَّنا عَلى أثار هِمْ برُسُلِنا] من انبياء بني اسرائيل وموسى (ع) وشعب (ع) [وَقَفَيُّنا بعيسَي ابْن مَرْيَمَ وَاٰتَبْناهُ الْإِنْجِيلَ وَجَعَلْنافِي قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً هْبِانْيَّةُ ابْتَدَعُو هٰا] بالنَّسبة الى دين موسى(ع)لاانتهم ابتدعوها في الدّين حُتّى تكون بدعة، والرَّافة اشدَّالرَّحمة اوارقتها اوما يظهر اثره في الظّاهر، والرّحمة ما لايظهراثره في الظّاهر او بالعكس، والرّهبانية والرّهبة مصدرا الرّاهب واحد رهبان النّصاري الذين كانوا ينقطعون عن النبَّاس ويلبسون المسوح ويتعبَّدون في الجبال وفي الخلوات [ مَا كَتَبْنا ها عَلَيْهمْ ] اي ما القيناها في قلوبهم [الأابْتِغاء رضُّو انِ الله] اي الالابتغاء رضوانالله اوفي حال ابتغاء رضوان الله فانه لايجوزان يكون مفعولا له لكتبنا او المعنى انتهم ابتدعوها وما قرضناها عليهم اصلا ولكنتهم ابتدعوها ابتغاء رضوان الله فيكون الاستثناء

This file was downloaded from QuranicThought.com



منقطعاً ولكن قولة تعالى { فَمَا رَعَوْها حَقَّر عَايَتِها ] بؤيَّد المعنى الاوّل بان جعلوها بأهوية انفسهم اوما عملوا بمقتضاها، اوماقصدوا بها رضوان الله، اوماانتهو ابها الى خليفة الله المؤسس لآداب السلوك الى الله ونسب الى النبي (ص) انته قال لتكذيبهم بمحمد (ص) [فَانتَيْنَا الَّذِينَ أَمَنُوا] بمحمد (ص) [مِنْهُمْ آجْرَهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فاسِقُونَ] عن اتّباع وليّ الامر وخليفة الله ، روى عن رسول الله(ص) انَّه قال : اختلف من كان قبلكُم على ثنتين وسبعين فرقة " نجامنهما ثنتان وهلكت سائرهن ّ فرقة قاتل الملوك على دين عبسي (ع) فقتلوهم، وفرقة لم يكن لهم طاقة لمواز اة الملوك ولا ان يقيموا بين ظهرانيَّهم يدعونهم الىدينالله تعالى ودين عيسى (ع)فساحوا في البلاد و ترهَّبوا وهم الدَّذين قالالله عزّوجلّ : ورهبانيَّةُ ابتدعوها ما كتبناها ثمَّ قال : من آمن بي وصدّقني واتَّبعني فقد رعاها حقَّ رعايتها ، ومن · لم يؤمن بي فاولنك هم الهالكون [ياً أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا] بعد ما مدح المؤمنين من اهل الكتاب وذم الذين بقوا على صورة ملتهم ولم يؤمنوا بمحمّد (ص) بقوله : وكثير منهم فاسقون نادي مطلق من آمن بمحمّد (ص) بالبيعة العامة النبوية ، اونادي المؤمنين بمحمد (ص) من أهل الكتاب بالبيعة العامة و قال : لوكان يكفى للنتجاة الاسلام الحاصل بالبيعة العامة وقبول الملة لكان يكفى اهلالكتاب قبول ملتهم ولم يكونوا يسمون فاسقين فلاتقفوا انتمايتها المؤمنون على صورة ملَّة محمَّد (ص) ولا تكتفوا بالبيعة العامَّة بل [ اتَّقُوا اللهُ] في جميع اوامره ونواهيه او انتقواالله في مخالفةالرسول (ص) ومخالفة قوله في على (ع) [والمِنُوا بِرَسُولِهِ] بالايمان الحقيقي الَّذي يحصل بالبيعة الخاصَّة الولوية [يُوْتِكُمْ كِفْلَيْن] نصيبين [مِنْرَحْمَتِهِ] نصيباًعلى قبول الرّسالة ونصيباًعلى قبول الولاية، وبعبارة اخرى نصيباً على البيعة العامة ونصيباً علىالبيعةالخاصة ، و بعبارة اخرى نصيباً على الاسلام ونصيباً على الايمان ، و بعبارة اخرى نصيباً في مقام النفس الانسانية ونصيباً في مقام القلب، و بعبارة إخرى نصيباً من جنات النقيم و نصيباً من جنة الرّضوان، وبعبارة اخرى نصبياً للقوة العمالة ونصبياً للقوة العلامة [وَيَجْعَلْ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ به] والمقصود منالنور هوصورة ولى الامرالذي يدخل بالبيعة الخاصة في قلب البائع المعبّر عنه بالايمان الدّاخل في القلب واذاخرج تلكثالصورة منحجبالاهواء والتعلقات ظهرنورها بحبثكان الانسان يستغنى من نوراًلتشمس واشرقت الارض بنور ربُّها اشارة الىظهورتلك الصّورة ومعرفة على (ع) بالنُّورانيَّة الَّتيهي معرفة الله ، وليست الاللمؤ من الممتحن قلبه للايمان عبارة عن ظهورهذه الصَّورة ، واذا خلعت تلكث الصَّورة من حجب النَّفس وتعلِّقاتها استغنى صاحبها من كل ماسواها وكانت تلكك الصورة قربنة للنصر ونزول الملائكة ، وظهورتلك الصورة هي نز ول السكينة ولذلك قال : نورأ تمشون به في النّاس فان تلكث الصّورة هي الفعليَّة الاخيرة للانسان وجميع افعال الّشيء تكون بفعليَّته الاخيرة فيجعل الله بتلكث البيعة نوراً مختفياً اوظاهراً يكون جميع حركاته وسكناته وعباداته و مكاسبه بذلك النّور [وَيَغْفِرْ لَكُمْ] بذلك النّورفان هذاالنورهو باعث غفران الله، فان الله يستحيى ان يعذَّب امَّة دانت بامامة امام عادل من الله و انكانت الامة في اعمالها فجرة [ وَ اللَّهُ غَفُورٌ ] سجيَّته المغفرة سواءكان لها باعث اولم يكن، فمن كان له مادة المغفرة التي هي الولاية كان مغفوراً لامحالة [رَحِيمٌ] سجبيته الرّحمة سواء كان لها باعث اولم يكن، وقد فسر النور بالامام البَّذي يأتمُّون به ، وروى عن الصَّادق(ع) انَّه قال: كفلين من رحمته الحسن (ع) و الحسين (ع) و تو رأ تمشون به يعنى اماماً بأتسون به، وفي روابة والنورعلى (ع) [ لِتُكَلَّا يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَّابِ ] لا ذائدة والمعنى على



الجزء الثمامن والعشرون

ماذكر في نزول الآية ليعلم اهل الكناب اي البهود والنصاري [أَنْ لا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنْ فَضْل اللهِ] قبل في نزوله : ان ّرسول الله(ص) بعث جعفراً في سبعين راكباً الىالنَّجاشيّ يدعوه فقدم عليه ودعاه فاستجابَّ له وآمن به، فلماً كان عند انصرافه قال ناس ممنَّن آمن به من اهل مملكته وهم اربعون رجلاً : اثذن لنا فنأتي هذا النبّي فنسلّم به فقدموا مع جعفر فلما رأوا ما بالمسلمين من الخصاصة استأذنوا رسول الله (ص) وقالوا : يا نبي الله ان لنا اموالا و نحن نرى ما بالمسلمين من الخصاصة فان اذنت لنا انصر فنافجئنا باموالنافواسينا المسلمين بها، فأذن لهم فانصر فوافأتوا باموالهم فواسوا بهاألمسلمين فانزل الله فيهم: الَّذين آتيناهم الكتاب من قبله هم به يؤمنون ( الى قوله ) وممَّا رز قناهم ينفقون فلما سمعاهل الكتاب ممتن لميؤمن به قوله اولئك يؤتون أجرهمم تين بماصبر وافخرواعلى المسلمين فقالوا : يا معاشر المسلمين امَّا من آمن منَّا بكتابكم وكتابنا فله اجران ، ومن آمن منَّا بكتابنا فله اجركاجوركم فما فضلكم علينا ؟\_فنزل قوله تعالى: يا ايَّها الَّذين آمنوا اتَّقوا الله وآمنوا برسوله (الآية) فجعل لهم اجرين وزادهم النَّور والمغفرة يعنى جعلنالمن آمن بمحمد (ص) وانتقى اجرين، ليعلم اهل الكتاب انهم لا يقدرو ن على شيءٍ من فضل الله [ وَأَنَّ الْفَضْلَ بِيَدِاللهِ يُوْتِيهِ مَنْ يَشْاءُ وَاللهُ ذُوا الْفَضْلِ الْعَظِيم ] ولكن نقول على ما ذكر من الفرق بين الاسلام والايمان والملة والدّين وان المراد بقوله : ما إيها الذين آمنوا يا إيها الذين اسلموا بقبول الدّعوة الظاهرة والبيعة العامة وان قوله آمنوا امر بالايمان الحقيقي وقبول الذعوة الباطنة بالبيعة الخاصة الولوية يجوزان يراد باهل الكتاب اهل الملة سواءكان بنحوالتّحلة او بقبول الرّسالة بالبيعة العامّة وسواءكانوالماهل ملّة محمّد (ص) اواهل سائر الملل وان لايكون لافي قوله لثلًا يعلم اهل الكتاب زائدة، ويكون تعليلا للقول المستفاد من قوله: آمنوابرسوله بالبيعة الخاصة يعنى قلنا آمنوا برسوله بقبول الدعوة الباطلة لأن القانعين بالبيعة الاسلامية الذين كانوا اهل كتاب الرسالة لايعلمون انتهم لايقدرون على شيء من فضل الله بل يظنون انتهم قادرون على فضل الله الظاهرمن اموال الدَّنيا وفضل الله الباطن من درجات الايمان ومقامات الرّسالة والنّبوة والولاية كماكنا مسمع من بعض يقول : اذا خلونا ار بعين بحصل لناكثير من المراتب الغيبيَّة ، واذا آمنتم بالرَّسول (ص) بالبيعة الخاصَّة الولويَّة وقبلتم الولاية ظهر لكم قصوركم وانتَّكم لاتقدرون على شيء من فضل الله وبذلك تتدرّجون في نقصان الانانية التي هي اعظم المعاصي في الطّريق، وإذا لم تعلموا

ذلك تتدرّجون فى ازدياد الانانية . [ الجزء الشّامن والعشرون ] مُسْتُوْنُ لُلْعُلْمَا لَكُنْ لَهُمْ مُسْتُوْنُ لُلْعُلْمَا لَكُنْ لَهُمْ مدنية ؛ احدى وعشرون آية ". للبن الله والله يَسْمَعُ تَحَاوُرَ كُما إن الله سَمِيعٌ بَصِيرٌ إِنزلت فى امرأة من الانصار اسمها خولة وزوجها اوس بن الصّامت وكانت امرأة "حسن الجسم فأرادها

This file was downloaded from QuranicThought.com



زوجها فأبت فغضبعليها وقال: انت علىَّ كظهرامتي، وكانفيالجاهليَّة اذاقالالرَّجلَّلاهله: انتعليَّ كظهرامتي، حرمت عليه آخرالابد، فندم الرّجل وقال لا مرأنه قدائا نا الاسلام فاذهبي الى رسول الله (ص) فاسأليه فأتت الى رسول الله (ص) فقالت : بابي أنت واملي ان أوس بن الصّامت هوز وجي و ابوولدي وابن عملي فقال لي : انت عليَّ كظهر املي ، واناً نحرَّم ذلكتُ في الجاهليَّة ، وقد اتاناالله بالاسلام بكتُ فقال لها رسول الله(ص) : ايَّتهاالمرأة ما اراك الاحرَّمت عليه، فأعادت عليه قولهالاول، فقال (ص) : مااراكالاحرَّمت عليه ولم او مر في شأنكت بشيء ، فجعلت تراجع رسول الله (ص) وكلَّما قال لها رسولاالله(ص)، حرَّمت عليه هنفت وقالت : اشكو الىالله فاقتى وحاجتي وشدَّة حالي ، اللَّهم " فأنز ل على لسان نبيِّك وكان هذااوًل ظهارٍ في الاسلام فنزل عليه الآيات فقال: ادعى زوجك، فدعته، فتلاعليه رسول الله (ص) هذه الآيات ( الى قوله ) و للكافرين عذاب البم [ ألَّذينَ يُظْاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ فِسائِهِمْ ماهُنَّ أمَّها تِهِمْ إِنْ هُمْ إِلَّا اللَّاتِي وَلَدْنَهُمْ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَرًا مِنَ الْقَوْلِوَزُورًا وَإِنَّ اللهَ لَعَفْوٌ غَفُورًا يعفوعنهم ويغفر لهم اذا تابوا [ وَالَّذِينَ يُظْاهِرُونَ مِنْ نِسْائِهِمْ ثُمَّ يَعُو دُونَ لِما قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مِنْ فَبْلِ أَنْ يَتَماسُاً] ظاهرالآية ان من ظاهر فليس عليه شيء "ان لم يكرّ رالقول، اوليس عليه شيء" في المرتبة الاولى فإذاعا دوظاهر ثانياً فعليه الكفارة المذكورة، وروى عن امير المؤمنين (ع) انه قال: ان الله عفي عن المظاهر الاول وغفر له بدون الكفارة، فان عاد احد بعدالمظاهر الاوّل فعليه الكفّارة ، وقيل: معنى يعودون لماقالوا يعودونعماً قانوا فانله يستعمل يعودفيما قال والى ما قال ولما قال بمعنى يعود عمًّا قال ، وقيل: يعودون الىنسائهم، وقولِه تعالى، لماقالوا،ابتداءكلام والمعنى فتحرير رقبة لما قالوا [ ذٰلِكُمْ تُوعَظُونَ بهِ ] يعنى ذلكم التّحرير توعظون به لكي ترتدعوا من مثله [ وَاللهُ بِما تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهَرَينَ مُتَنَابِعَيْنِ] يكفى في صدق تتابع الشهرين اتصال شيء من الشهر الثاني بالشهر الاوّل [ مِنْ قَبْل أَنْ يَتَماساً ] بالمجامعة او مطلقا [ فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَإطْعام سِتَّين مِسْكِينًا] بقدر شبعهم اواعطاء كلّ مسكبن مداً من الطنَّعام [ذلِّلك] المذكورمن عدم الحرمة ابدأ بالظِّهار كما كانت في الجاهليَّة وجواز الرَّجوع الى النَّساء بعدالظَّهار والتَّرتيب في خصال الكفَّارة [ لِتُؤْمِنُوا ] اي لترغبوا في شريعة محمد (ص) ولاتنفروا عنها لما ترون فبها من التّخفيف وتؤمنوا [بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ ] حدود حماه لايجوز التجاوز عنها [ وَلِلْكُافِرِينَ ] بالله ورسوله (ص) او للكافرين بتلك الحدود [ عَذَّابٌ أليهم إنَّ الَّذينَ سُحادٌو نَ اللهُ وَرَسُولَهُ] حادًه غاضبه وعادًه وخالفه [كُبتُوا] كبته صرعه واخزاه وصرفه وكسره وردّه بغيظه وادله والمكتبت الممتلى عما [ كَما كُبِتَ اللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ] الذين حادوا الله ورسوله من قوم نوح وعاد وشعود وقوم ابراهيم (ع) [وَقَدْ أَنْزَ لْنا] عليهم اوعليكم [أيات] دالات علىقدرتنا وحكمتنا، او دالات علىصدقنافي وعدنا و وعيدنا ، اودا لات على صدق رسولنا [ بيُّنات] واضحات اوموضحات وهي الآيات التدوينية اوالآيات الآفاقية والانفسية [وَلِلْكَافِرِينَ] بتلك الآيات او بالله ورسوله (ص) [عَذاب مُهينُ يَوْمَ يَبْعَثُهُم الله] ظرف لمهين أولِقوله للكافرين ، اولقوله احصاء الله [ جَميعًا فَيُنَبَّعُهُمْ بِما عَمِلُوا أَحْصيهُ اللهُ ] رفع لتوهم متوهم ان العاملين لايحصون اعمال انفسهم فكيف يحصى الله اعمال الجميع [وَنُسُوهُ وَاللَّهُ عَلَى كُلَّشَيْءِ شَهيدً] تعميم



الجزء الثامن والعشرون

وتعليل [ألَم تَرَ] خطاب لمحمد إص) اولكل من بتأتىمنه الخطاب ،وان كان خطاباً لمحمد إص) فالمعنى لاينبغي لك الاستغراب عن كونه على كلِّ شيءٍ شهيداً لانتك ترى و تنظر الى آثار احاطة علمه تعالى بما في السماوات ومافي الارض ، وان كان الخطاب عاماً فالمعنى لاينبغي الاستغراب لظهور آثار احاطة علمه تعالى وينبغي ان يراهاكل ً راء لظهورها [آنَّاللهُ يَعْلَمُهُما فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نُبَجُول ثَلَثَهَ] نجوي جمع نجي او مصدر نجاه بمعنىسارٌه، اواسم مصدرٍ بمعنى السرَّ، وعلى الاوّل جاز ان يكون مضّافاً الى تُلتَّة وان يكون ثلثة بدلاً منه ومعنى النجوى المصدري المسارة بين اثنين اواكثر لكنه يطلق على حديث النفس وخطرات القلوب والرؤيا الصادقة والاحلام الكاذبة لانتها مسّارة التشيطان او الملكث مع الانسان ، و قد يطلق على مطلق المحاورة [ إلاَّ هُوَ رأ بغُهُم وَلَاحَمْسَةٍ إِلَّاهُوَسَادِسُهُمْ] اختيار المتناجين اي المتسارين لان المتناجين يكونون بحال لايطلع على نجواهم غبرهم فيكونالاطلاع عليهم ابلغ في الدَّلالة على الاطلاع على خفيَّات الامور، واختيارا لثَّلاثة والخمسة من بين مراتب العدد لان العدد الوتر اشرف مراتب العدد،الاتري انه تعالى قال سيقو لون ثلثة را بعهم كلبهم ، و يقولون خمسة سادسهم كليهم رجماً بالغيب، ويقولون سبعة وثامنهم كلبهم ولان الله وتريحب الوتر، واقل مراتب العدد الوترالشَّلاثة، واضاف اليهاالخمسة ليعلمان خصوص مرتبةالثَّلاثةليس مقصوداً، وقيل: كان من انز لت الآية فيهم ثلاثة وخمسة والفرق بين ثالث الثلاثة ورابع الثلاثة ان "ثالث الثلاثة يكون واحداًمن الثلاثة مقابلا" للآخرين متماً عددهم ولذا قال تعالى: لقد كفر الَّذين قالوا أنَّ الله ثالث ثلاثة وامَّا رابع الثَّلاثة فهوالذي يجعل الثَّلاثة اربعة سواء كان من جنسهم وفيعدادهم اولميكن ، وسواء جعل الشّلاثة اربعة بنفسه او بغيره فهذه العبارة لاتستلزم التّحدّد وكونه تعالى ثانياً لغيره وغير ذلك مماً ينا في الوجوب كالعبارة الاولى فانَّه تعالى بجعل كلَّ ثلاثة اربعة بان يوكّل عليهم واحداً من وكلائه اواكثر، وايضاً يجعل الشّلاثةار بعة بان يكونهو بنفسه مقوّماً للشّلاثة ومعهم لامعيّة الاثنين من الانسان بل معيّة قيومية لاينفك شيء من الاشياءعنها منفردة كان اومنضما الى واحد اواكثر وهذا المعنى لايلز مشيئاً من لواز مالامكان ولذلك لم يكتف بهذا وقال [وَلْااَدْنَى مِنْ ذَلِكَ] العدد [وَلَااَ كُثَرَ اللَّهُوَمَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا تُمَّ يُنَبِّتُهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيلُمَةِ إِنَّ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ] تعليل و تأكيد ونتيجة للسابق و نزول الآبة كما روى عن الصّادق(ع) في ابيعبيدةالجرّاح وعبدالرّحمن بن عوفٍ وسالم مولى ابيحذيفة والمغيرة بن شعبة وعدّة أخرحيث كتبوا الكتاب بينهم وتعاهدوا وتواثقوا لثن مضي محمّد (ص)لايكون الخلافة في بني هاشم ولاالنّبوّة ابداً [ أكُمْ تُرَ إلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجُولى ] اى المسارة اوالمحاورة [ثُمَّ يَعُودُو نَ لِما نُهُوا عَنْهُ وَيَتَناجَوْنَ بِالْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيةِ الرَّسُولِ] يعنى بتناجون بغصب حق آل محمد (ص) ومعاداتهم ومخالفة قول الرّسول (ص) فيهم، وبعبارة اخرى يتناجون بما فيه قوَّة المهوم المهيمية السَّبهو ينَّه، وقوَّة القوَّة الغضبيَّة المبعيَّة، وقوّة القوّة الجهليَّة الشيطانية [ وَإذا جاؤُكَ حَيَّوْكَ بِما لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ ] اظهاراً لحبّهم لك بالتحيات العالية سراً لنفاقهم عنك وعن المؤمنين [ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ ] من غير تلفَّظ أو فيما بينهم من غير اطِّلاع الغير عليهم [ لَوْلا يُحَذِّبُنَا اللهُ بِمانَقُولُ] لانتهم قبلوا الاسلام وصدّقوا محمَّداً (ص) في اكثر ما قاله من امرالآخرة ولم يصدقوه في خلافتعلى (ع) [حَسْبُهُمْ جَهَنُّمُ يَصْلَوْنَهَافَبِتْسَ الْمَصِيرْ ] قبل: نزلت قوله : الم ترالى الذين نهواءن النّجوي



(الآيات) في اليهود والمنافقين انهم كانوا يتناجون فيمابينهم دون المؤمنين وينظرون الى المؤمنين ويتغامز ون بأعينهم فاذا رأىالمؤمنون نجو يهم قالوا: ما نر يهم الاوقد بلغهم عن اقر باثنا واخواننا الَّذين خرجوا في السّرايا قتل ومصيبة اوهزيمة"، فيحز نهم ذلكتُ فلماً طال ذلكتُ شكوا الى رسول الله (ص) فأمرهم ان لايتناجوا دون المسلمين فلم ينتهوا عن ذلك وعادوا الى مناجاتهم ، لكن نقول : ان كان نز ولهافي البهود فالمقصود منهامنافقوا الامَّةالَّذين كانوا يتناجون في ردٌ قول محمَّد (ص) في عليَّ (ع) ، وقبل : نزلت قوله : وإذا جاؤكُ حيُّوكُ ( الى آخرالآية ) في اليهود فانتهم كانوا يأتون النبي (ص) فيقولون : السام عليك، والسام الموت وهم يوهمون انهم يقولون : السلام عليك وكان النبي (ص) يردِّعليهم بقوله : وعليكم فانكان النَّزول فيهم فالمقصود منها المنافقون كما ذكرنا و اشارالصَّادق(ع) في الحديث السَّابق [يا أَيُّهَا الَّذينَ أُمَنُوا] بعد ماذم النَّجوي مطلقاً وذم المتناجين بالاثم والعدوان ومعصية الرُّسول (ص) نادي المؤمنين ونهاهم عن النَّجوي بمافيه قوَّة القوىالثَّلاث ؛ فانَّ الانسان اذا اجتمع مع غيره قوى فيه الَّشأن الَّذي هوعليه فنهاهم عن ذلك حتى يتنبتهوا ، واذا كانواعلى تلك الشؤن ارتدعوا عنها فقال [إذاتُناجَيْتُمْ فَلاتَتُناجَوْا بِالْإِنْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيدَةِ الرَّسُولِ ] يعنى راقبوا احوالكم فان تروا قوّة الميل منكم الى ذلك فاعلموا انكم بعد في شأن البهيمة اوالسبع او الشيطان فعالجوا انفسكم بدفع تلك القوَّة عنكم [وَتَنْاجَوْابِالْبِرِّ] الآذي هولازم قورتكم العاقلة [وَالتَّقْولى] من القوى الشَّلاث بعني قو وابالاجتماع قو تكم العاقلة وضعة فواقواكم الشَّلاث [وَاتَّقُوا الله] · اى سخط الله فى تقوية القوى الثلاث [الَّذي إلَيْهِ تُحْشَرُونَ] توصيف للتعليل [إنَّ مَا النَّجُون مِنَ الشَّيْطان] اي مطلق التناجي بان حكم على الجنس بحكم اكثر الإفراد والبلام للتعريف يعنى النجوي المذكورة وهي النجوي بالاثم والعدوان ومعصيةالرَّسول (ص) ، اوهي نجوي فاطمة سلام الله عليها ورؤياها كما سنذكر في نز ول الآية ان شاءالله [لِيَحْزُنَ الَّذِينَ أَمَنُواوَلَيْسَ] اى الشبطان اوالسَّناجي [بِضُارَهمْ شَيْتًا الْأَبِياذْنِ اللهِ وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّل الْمُؤْمِنُونَ] ولا يحز نوابنجوي المنافقين، أو ينجوي اليهود، أو بالاحلام والرَّدْ باالتي يرونها و يحز نون بها ، وقد مضي في سورة البقرة عند قوله تعالى ولكنَّ الله يفعل ما يريد مايبين به عدم اضرار الشيطان الا باذن الله ، وفسر النتجوي ههنا بالرَّؤيا الكريهة روى عن النَّبيَّ(ص) انَّه قال : اذاكنتم ثلاثة َّ فلايتناج اثنان دون صاحبهما فان ذلكت يحزنه ، وعن الصّادق (ع) انه كان سبب نز ول هذه الآية ان فاطمة (ع) رأت في منامها ان رسول الله (ص) هم أن يخرج هو وفاطمة (ع) وعليّ (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) من المدينة فخرجوا حتّى جاز وامن حيطان المدينة فعرض لهم طريقان، فأخذ رمول الله (ص) ذات اليمين حتّى انتهى الى موضع فيه نخل وماء ، فاشترى رسول الله (ص) شاة درًّاء وهي التي في احدىاذنيهانقط بيض فامر بذبحها،فلمَّا كلواماتوا في مكانهم،فانتبهت فاطمة (ع) باكية ذعر قفلم تخبر رسول الله (ص) بذلك فلمَّااصبحت جاءرسول الله (ص) بحمار فاركب عليه فاطمة (ع) وامر ان يخرج اميرالمؤمنين (ع) والحسن (ع) و الحسين (ع) من المدينة كما رأت فاطمة (ع) في نومها، فلمَّا خرجوا من حيطان المدينة عرض لهم طريقان فأخذ رسول الله (ص) ذات اليمين كما رأت فاطمة (ع) حتمي انتهوا الي موضع فيه نخل وماء ، فاشترى رسول الله (ص) شاة " درّاء كما رأت فاطمة (ع) فأمر بذبحها فذبحت وشويت ، فلما ارادوا اكلها قامت فاطمة (ع) وتنحّت ناحية منهم تبكي مخافة ان يموتوا، فطلبهارسول الله (ص) حتى وقع عليها وهي تبكي فقال: ما شأنكث يابنيَّة ؟- قالت : يارسول الله (ص) رأيت البارحة كذا وكذا في نومي وقد فعلت انت كما رأيته فتنحيَّت عنكم لتَّلا اراكم تموتون فقام رسول الله (ص) فصلّي ركعتين ثم أناجي ربَّه فنزل عليه جبرتيل فقال : يا محمَّد (ص) هذا شيطان يقال له الزَّها وهوالَّذي اري فاطمة (ع)



الجزء المثامن والعشرون

هذهالر ويا ويؤذى المؤمنين في نومهم مايغتمون به، فأمرجبر ثيل فجاء به الى رسول الله (ص) فقال له: انت المذي اريت فاطمة (ع) هذه الرَّويا ؟\_ فقال: نعم يامحمَّد(ص)، فبز قعليه ثلاث بز قات قبيحة في ثلاث مواضع ثمَّ قال جبرثيل لمحمّد (ص) : يامحمّد اذارأيت شيئاً في منامكة تكرهه اورأى احد من المؤمنين فليقل : اعوذ بماعاذت به ملائكة الله المقرّبون وانبياءالله المرسلون وعبادهالصّالحون منشرّ مارأيت من رؤياي ، و يقرء الحمد والمعوّذتين وقل هوالله احد ويتفل عن يساره ثلاث تفلاتٍ فانَّه لايضرَّه مارأى؛ فأنزل الله عزَّوجل على رسوله (ص) : ا نَّما النَّجوي من الشّيطان (الآية)،وعنه(ص): اذأرى الرّجلمنكم مايكره في منامه فليتحوّل عن شقّه الّذي كان عليه نائماً وليقل: ا نُما النّجوي من الشَّيطان ليحزن الَّذين آمنو ا وليس بضارَّهم شيئًا الَّا باذن الله ثمَّ ليقل : عذت بما عاذت به ملائكة الله المقرّبون وانبياؤه المرسلون وعباده الصّالحون من شرّ مارأيت ومن شرّ التشيطانالرّجيم ، والمقصود من جميع تلكث الآيات منافقوا الامة وانكان النَّزول في غيرهم [ياأيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا] لمَّااراد أن يأمرهم بادب من الآداب التي يكرهونهاناداهم تلطنفا بهم وجبرانا لكلفة التأدب بمايكرهون [الذاقيل لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَح اللهُ لَكُمْ] الفسحة بالضّم السعة، فسح المكان ككرم وافسح وتفسّح وانفسح فهو فسيح وفسح له كمنع وتفسّح وستع له [و] ذاقيل انشروا فَانْشروا] نشر من باب نصر وضرب ارتفع في مكان وقرى بهما، قيل: كانوا يتنافسون في مجلس النّبيّ (ص)حتى جاء جمع من البدريّين وكان النّبيّ (ص)مكرماً لهم فقاموا بين يدى النّبيّ (ص) ولم يكن لهم مجلس يجلسون فيه فقال النَّبيَّ (ص) : يافلان، يافلان، يافلان، قوموا فقاموا ، وكان ذلك شاقًّاعلى بعض فنز لت يعنى اذا قيل لكم تفسّحوا فيالمجالس يعنى لايضم بعضكم ببعض حتّى تتأذوا منحرارة الهواء وحرارة الانضمام، وإذا قيل: وسِّعوا في المجالس بان تخلُّوالمن يأتي بعد كم مجلسًا بان يضم َّ بعضكم ببعض حتَّى يخلَّى مجلس للآتي، او يقوم بعض عن مجلسه بعد زيارته للرّسول (ص) وقضاء وطره حتى يجلس في مجلسه من يأتي بعده فافسحوا ، وذكر الغاية المترتبة علىالامتثال تطييباً لنفوسهم فقال ويقسم الله أكم ولم يقيده بالمجالس ايهاماً للتعميم يعنى يفسح الله لكم في المجالس والارز اق والصَّدور في الدَّنيا والآخرة، واذا قيل: ارتفعوا وقومواعن مجالسكم فقوموا ولا تغتموا بذلكت [يَرْفَع اللهُ اللَّذِينَ أَمَنُوا مِنْكُمْ] في الدَّنيا بحسن الصّيت والاعزاز من الدخلق والتّبسّط عليهم وفي الآخرة في درجاتُ الجنان [ وَ الَّذِينَ أُو تُوا الْعِلْمَ ذَرَجَاتٍ ] خصّص المؤمنين برفع الدّرجات لان ّ غيرالمؤمنين لادرجة ولارفع درجة لهم لان اجرالعمل مشروط بالايمان ، وخصَّصالعلماء من بينهم باللَّذ كرلشرفهم وعلوَّ درجاتهم بالنَّسبة الىالمؤمنين ، فان فضل العالم على سائر النَّاس كفضل النَّبيَّ (ص) على سائر الخلق او كفضل القمر ليلة البدرعلي سائر الكواكب، والسَّفعاء يوم القيامة ثلاثة ؛ الانبياء (ع) ثمَّ العلماء ثمَّ السَّهداء، ويوزن دماء السُّهداء مع مداد العلماء فيرجمح مداد العلماءعلى دماءالمشهداء [وَاللهُ بِماتَعْمَلُونَ] من امتثال اوامره ونواهيه ومخالفتهما [خَبيس] ترغيب وتهديدُ [ يااَيُّهَاالَّذينَ أَمَنُوا إذا ناجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجْوِيكُمْ صَدَقَةً ] لماكان هذا الادب مكروهاً لاكثر النَّفوس صدَّره بالنَّداء .

اعلم ، ان " المناجاة ههنا اعم" من المسارة و المحاورة و المسائلة الجهرية و ان " المتحاورين اذا لم يكونا متناسبين لم تكن المحاورة بينهها مؤثرة في جانب الآخرة ولا مورثة للتوافق ولا لنجح المسؤل فان "المحاورة مع الرّسول (ص) من حيث انه رسول لاتكون الافي امورالآخرة وينبغي ان تكون مقرّبة اليها ، واذا لم تكن بين المناجي والرّسول (ص)



مناسبة لم تكن مناجاته مؤثرة ولامقرَّبة الى الآخرة بل كانت مؤثرة في عكس المراد ومبعَّدة من الآخرة والرّسول (ص) لاته كما في الخبر لايجلس اثنان الا و يقومان بزيادة اونقيصة ٍ، الم يكن ابوجهل يحاور كثيراً الرَّسول (ص) ولم تكن محاورته مؤثرة بل كانت مبعدة، فالرّب تعالى بكمال رأفته امر العباد بتقديم الصّدقة التي هي كناية عن كسر الأنانية التي هي ضدٌ للرّسول (ص) ومشّاقة له حتّى يوافق المناجي له بعض الموافقة فيتأثّر من محاورته على ان ً في التّصد قي بأمرالله تعالى نفعاً للفقراء و مسمّاً لبدالرّسول (ص) وتعظيماً له وامتثالاً لامر الله تعالى وكسر الانانيَّة التي هي شبكة الشيطان واعظم معصية للانسان وتمبيزاً للمخلص عن غبره ، روى عن على (ع) انه قال في كتاب الله لاية ما عمل بها احد قبلي ولا يعمل بها احد بعدي، آيةالنَّجوي انَّه كان لي دينار فبعته بعشرة دراهم فجعلت اقدَّم بين يدي كلَّ نجوي اناجيها النّبيّ (ص) درهماً قال: فنسخها قوله الشفقتم (الي قوله) خبير بما تعملون [ذٰلِكَ] التّصدّق اوالتّناجي [خَيْرُ لَكُمْ] لانة ادخل في النّجع وفي التّأثّر بمحاورة الرّسول (ص) [وَأَطْهَرُ] لانفسكم من رجس الانانيّة وحبّ المال والرّغبة فى الدَّنيا [فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا] صدقة تقدّموها امام نجو يكم فلا يضرّ كم عدم التقديم [فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ] يغفر بفضله رجس انانياتكم وان لم تتصد قواصد قة فيها كسرها [رّحيمة] برحمكم بنجح مسؤلكم وتأثّر كم بمحاورة الرّسول (ص) بدون التصدق [ءَأَشْفَقْتُم ] على مافى ابد بكم ومن الفقر والحاجة [أَنْ تُقَدَّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجْو يكم صَدَقات] جمع الصَّدقات ههنا لملاحظة جمع المناجين ، اوللاشارة الى ان في الصَّدقة الصّوريّة كسراً للانانيّة وهوصدقة من الانانية ، وخشوعاً للقلب وهوتصدق من القلب ، وخضوعاً من الجسد وهوتصدق منه ، وتوجّهاً من القوى الدرّ اكتالي الرُّسول(ص) والى جهة الآخرة ، وامتنالاً لامر الله وحركات من القوى العمَّالة في جهةالآخرة وهي تصدَّقات منها [فَاذْلَمْ تَفْعَلُوا] نقديم الصّدقات [وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ] بان رختص لكم في تركه ، عن امير المؤمنين (ع) في هذه الآية فهل تكون التوبة الاعن ذنب [ فَأَقيمُوا الصَّلُوةَ وَ أَتُوا الزَّكُوةَ ] جبراناً لتقصير ترك الصّدقة امام المناجاة فان الحسنات بذهبن السينات فان في الصَّلوة توجيها الى الآخرة نحوالتوجه في التّصدق ، وفي الّزكوة كسراً للانانية مثل ما في التصدق امام المناجاة [ وَأَطِيعُوا اللهُ وَرَسُولُهُ ] في سائر ما أمراكم به ونهيا كم عنه [ وَاللهُ خَبِيرٌ بِما تَعْمَلُونَ ] ترغب في الامتثال وتهديدُ من تركه [ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلُّوا جَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ ] قبل المرادمنهم قوم من المنافقين كانوايوالون اليهودو يفشون اليهم اسرار المؤمنين ويجتمعون معهم على ذكرمساءة النبكي (ص) والمؤمنين [ ماهُمْ مِنْكُمْ ] لعدم ايمانهم باطناً [ وَلَا مِنْهُمْ ] لاقرارهم اللساني بالاسلام [ وَيَحْلِفُونَ عَلَى الْكَذِبِ ] اي علىعدم مجالستهم لهؤلاء القوم ، اوعدم استماعهم الي از دراء المؤمنين ، اوعلى قصد تقوية الدّين والكلِّ كذب منهم [وَهُمْ يَعْلَمُونَ] انتهم يحلفون على الكذب [أعَدَّ اللهُ لَهُمْ عَذَابًا شَدِيدًا إنَّهُمْ ساءَما كَانُوا يَعْلَمُونَ إِنَّخَذُوا أَيْمانَهُمْ جُنَّةً ] معنوبة لدفع لوم المسلمين وحفظ عرضهم ومالهم من المسلمين بصورة الاسلام و من الكفار بالمسلمين [ فَصَدْ واحَنْ سَبِيل الله ] بصد قويهم عن طريق القلب و بتشكيك الضعفاء من المسلمين ومنع الرّاغبين في الاسلام من الكافرين ، أو يَتَّخذالغاصبون بحقَّ آل محمَّد (ص) ايمانهم عندالمسلمين جنة يدفعون بها ظن ّ المسلمين بهم النَّفاق ويدفعون بها لوم الكلائمين لهم علىالانحراف ، فيصدّون خلقاً كثيراً عن سبيل الله الدَّفي هوالولاية وهوامير المؤمنين (ع)، وقرى ايمانهم بكسر الهمز ة يعني اتَّخذواصورة اسلامهم جنَّة كيدفعون يها لوم المسلمين ومعارضتهم ومقاتلتهم معهم ويدفعون بها معارضة الكفار ومقاتلتهم معهم [فَلَهُمْ عَذَابٌ مُهينٌ



الجزء الثمامن والعشرون

لَنْ تُغْنِى عَنْهُم أَمُو المُهُم وَلا أَوْلا دُهُم مِنَ اللهِ شَيْئًا ] من الاغناء او من عذاب الله [ أو لَشِكَ أَصْحابُ النّارِ هُمْ فِيها خالِدُونَ يَوْمَ يَبْعَنُهُم اللهُ جَمِيعًا ] ظرف لقوله تعالى لن تغنى او ليحلفون ، على ان يكون الفاء زائدة أو بتقدير اما اوتوهتمها [ فَيَحْلِفُونَ لَهُ ] أَى لله في القيامة [ كَما يَحْلِفُونَ لَكُم ] في الدّنيا [ وَيَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ عَلَى شَيْءٍ] حيث يقولون اتما اردنا بذلك تقوية الدّين ونشرسنة سبّد المرسلين (ص) و يحلفون للغائم منهم ان هذا منهم كان حقباً وان الله يقبل منهم بحلفهم [ الأ إنَّهُم هُمُ الْكَاذِبُونَ] البالغون في الكنوب لان تخديم من جهلهم مركت لاعلاج له لائتهم اعتقدوا اتهم صادقون فلا يمكن ارتداعهم من كذبهم .

اعلم، ان كلِّ من اتَّصف بصفة وطلب امراً يعتقد ان انتَّصافه بتلكث الصَّفة محمود مرضيَّ لله وطلبه لذلك الامر المطلوب مرضي الامن شذ كما ان علماء العامة الذين ارادوا اصلاح الدّين وحفظه بالقياس والرّأي والظّن والاستحسان التي ابتدعوها وليس هذاا لاهدمالدًين وصدَّ العباد عن الاثمَّة (ع) والعلماء يحسبون انتَّهم مهتدون وانتَّهم مصلحون للدّين وللعباد ، وان " للمصب منهم أجرين وللمخطى اجراً واحداً بل قال المصوّبة منهم ان لاخطاء في آرائهم وان حكمالله تابع لآرائهم وهكذا كان الحال فيهم الى يومنا هذا [إسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ] استولى وغلب عليهم بحيث تمكن منهم [ فَأَنْسينهُمْ ذِكْرَ اللهِ ] الفطري او الاختباري [ أولْئِكَ حِزْبُ الشَّيْطانِ اللا إنَّ حِزْبَ الشَّيْطَانِ هُمُ الْخُاسِرُونَ] لاتلافهم بضاعتهم التي هي فطرتهم الانسانيَّة ومدَّة اعمارهم الَّشريفة واخذ العذاب المؤبدعوضهاوعوض النعيم الابدى الذي كانمقر والفطرتهم وعوضا لاعمارهم، وقيل في قوله يوم يبعثهما لله اذاكان يوم القبامة)جمع الله الذين غصبوا آل محمّد (ص) حقّتهم فيعرض عليهم اعمالهم فيحلفون له انتهم لم يعملوا منهاشيناً 🚽 كما حلفوا لرسول الله (ص) في الدُّنيا حين حلفوا أن لا يردوا الولاية في بني هاشم ، وحين همُّوا بقتل رسول الله (ص) في العقبة فلمااطلعالله نبية (ص) واخبره حلفواله انتهم لم يقولوا فلكت ولم يهمو ابه حين انزل الله على رسوله (ص) يحلفو ن بالله ماقالوا ولقدتحالوا كلمة الكفر وهموا بمالم يتلوم ومنقبوا الاان اغناهم الله ورسوله (ص) من فضله فاذاعرض الله عزوجل ذلك عليهم في القيامة ينكرونه و يحلفون له كما حلفوا لرسول الله (ص) [إنَّالَّذينَ يُحادُّونَ الله وَرَسُولُهُ] يغاضبونه او يناهضونه في الحرب او يخالفونه [ أوليَّكَ فِي الْأَذَلَّينِ ] في جملة من هو اذل "الخلق [ كَتَبَ الله] تعليل "للسابق [لَأَغْلِبَنَّ] لما اجرى كتب مجرى القسم في الاتيان به للتأكيد أتى له بجواب مثل جواب القسم [أنَّا وَرُسُلِي ] في الدّنيا بالحجة والدّين وعلى جنودالسّياطين اللّذين كانوافي مملكتهم وانصارواٍ معلو بين بحسب اجسامهم بعض الاحيان [إنَّ اللهُ قَوى تُحَزِيزً] تعليل للسابق [الاتَجة قَوْمًا يُؤْمِنُونَ باللهِ وَالْيَوْمِ الأخريو اذونَ مَنْ حادًالله وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا أَبَّاءَهُمْ أَوْأَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوانَهُمْ أَوْعَشِيرَ نَهُمْ] وذلك لان نسبة الإيمانالي صاحب الإيمان اذا ظهرت وقويت غلبت على النسب الجسمانية لان الانسان بالبيعة الخاصة الولوية ودحول الإيمان والصورة الولوية في قلبه بالبيعة يصير فعليّته الاخيرة هي فعليّة الايمان ويكون الحكم لتلكث الفعليّة لاللفعليّات السابقة التيهي كالمادة ويكون محبّته ناشئة عن تلكثالفعليّة ، وتلكثالفعليّة مضادّة لمن حاد الله ورسوله فلايصير محبّته الناشنة عن صورة ولى الامرمتعلقة بمن ضاد تلك الفعلية [ أو لُبِّكَ كَتَبَ] اى كتب الله، وقرى كتب مبنية اللمفعول اى ثبت ورسخ [في قُلُوبِهِمُ الأبِيمانَ] وهوالصّورة الدّاخلة في قلوبهم من وليّ امرهم [وَأَيَّدَهُمْ بر وح مِنْهُ] المقصود من الرّوح هو ربَّ النّوع الانساني وتأييده بالرّوح بان يوكمل عليه ملكاً من جنودهده الرّوح بؤيتّده ويسّدده به



فان لقلب المؤمن اذنين اذن ينفث فيها الوسواس الخنّاس واذن ينفث فيهاالملك الموكّل عليه من قبل ربّ النّوع، وعن الكاظم (ع) ان الله تبارك وتعالى ايدالمؤمن بروح منه فتحضره في كلّ وقت يحسن فيه وتبقى وتغيب عنه في كلّ وقت يذنب فيه ويعتدى فهى معه تهتز سروراً عند احسانه وتسيخ<sup>(1)</sup> في الشّرى عند اساءته فتعاهدواعبا دالله نعمه باصلاح انفسكم تز دادوا يقيناً و تر بحوا نفيساً ثميناً، رحم الله امرء هم أبخير فعمله وهم "بشرّ فارتدع عنه، ثمّ قال : نحن نؤيد بالرّوح بالطّاعة لله والعمل له هذافي الدّنيا [وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَحْتِي مَنْ تَحْتِيهُمَ وَرَ

اعلم، ان "انفتة الولاية التى تدخل قلوب المؤمنين كما انتهاسب انعقاد القلب على الإيمان تكون مادة وضوان الله عن عباده كما قال اليوم اكملت لكم دينكم واتدمت عليكم نعمتى ورضيت لكم الاسلام ديناً، ولما كان قبول الولاية بالبيعة الخاصة مادة "لرضوان الله ليقد مرضا العباد على رضاه كما قد مما للعباد في سائر الاوصاف على صفته مثل اذكر و في اذكر كم، واو فوا بعهدى اوف بعهد كم ولئن شكر تم لازيد نكم [أوليتك حزّب الله الاي التي حزّب الله هما المفلية على على على على على على اعلم ، ان الانسان ان دخل الايمان الذى هو صورة ولى أمره في قلبه بالبيعة مع ولى أمره والتوبة على يده

صارفعلية الاخيرة فعلية ولى امره وولى امرهمن جندائلة فيصير البائع بتلك البيعة بواسطة تلك الفعلية من جندائلة، وينصر بوجوده وجنود مملكته ولسان قاله وحاله دين الله، ويقاتل بفطرته و باختياره مع جنود الشيطان ويدعوعباد الله بوجوده ولسان حاله وقاله الى الله ، ومن تمكن في الجهل و اتباع الشيطان صار من حزب الشيطان وكان للشيطان مثل من كان من حزب الله لله ، ومن لم يدخل الايمان في قلبه ولم يتمكن في اتباع الشيطان لا يحكم عليه بشيء من كونه من جنود الرّحمن اوالشيطان كما لا يحكم عليه بالنقمة اوالنعمة بل كان مرجى لامرائلة الى الاعراف اماً يعد به و اماً يتوب عليه .



ا [سَبَّحَ لِلَهِ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيار هِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ] الحشراخراج جعع من مكان الى آخر والمعنى اخرجهم فى اوَل حشر المؤمنين اليهم لَلقتال ، او فى اوَل حشرهم من حصونهم للقتال ، اولا جل حشرهم الاوَل الى النَّشام اوالى خيبر وثانى حشرهم الى القيامة اوالى النَّشام، اووقت ظهور القائم (ع) من النّشام، اوفى القيامة من النّسام ، اوالمعنى فى اوَل حشر وجلاء وقع فى زمان الرسول (ص) و بعده وقع جلاء وحشر لغيرهم على يدالرّسول (ص) [ماظنَنْتُمُ أَنْ يَخْرُجُوا حشر وجلاء وقع فى زمان الرسول (ص) و بعده وقع جلاء وحشر لغيرهم على يدالرّسول (ص) [ماظنَنْتُمُ أَنْ يَخْرُجُوا حشر وجلاء من النّسام ، اوالمعنى فى اوَل حشر وجلاء وقع فى زمان الرّسول (ص) و بعده وقع جلاء وحشر لغيرهم على يدالرّسول (ص) [ماظنَنْتُمُ أَنْ يَخْرُجُوا حشر وجلاء موقع فى زمان الرّسول (ص) و بعده وقع جلاء وحشر لغيرهم على يدالرّسول (ص) [ماظنَنْتُمُ أَنْ يَخْرُجُوا حشر وجلاء موقع فى زمان الرّسول (ص) و بعده وقع جلاء وحشر لغيرهم على يدالرّسول (ص) أول المَاتَ وَقُرُعُوا حشر وجلاء موقع فى زمان الرّسول (ص) و بعده وقع جلاء وحشر لغيرهم على يدالرّسول (ص) أول من الماه او باسه او خليفته [مِنْ وَظَنَنُوا أَنَّهُمُ مانِ عَتَنَهُ مُ حُصُونُهُمْ مِنَ اللَّهِ] اى من بأسالله [فَأَتْ يلهُ مُاللَهُ] اى أناهم عذابه او بأسه او خليفته [مِن حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا] لقوة وثوقهم واعنمادهم على حصونهم فأتاهم بأساللة فى حصونهم، عن القستى سب ذلك

(۱) ماخ يسيخ ويسوخ = دخل وغاب و رسخ وخسف .



الجزء الثمامن والعشرون

عهدهم وكان سبب ذلك بني النّضير وذلك انّهاتاهم رسول الله (ص) يستسلفهم دية رجلين قتلهما رجل من اصحابه غيلة يعنى يستقرض، وكان (ص) قصد كعب بن الاشرف فلما دخل على كعب قال: مرحباً يا اباالقاسم واهلاً وقام كأنه يصنع له الطّعام وحدّث نفسه ان يقتل رسول الله (ص) ويتبع اصحابه، فتزل جبرتيل فأخبره بذلكت فرجع رسول الله (ص) الىالمدينة وقال لمحمَّدين مسلمة الانصاريَّ : اذهب الىبنىالنِّضير فأخبرهم انَّ الله تعالى قد أخبرني بماهممتم يه . من الغدر فامًا ان تخرجوا من بلدنا وامَّاان تأذنوا بحربٍ، فقالوا : نخرج من بلادك فبعث اليهم عبدالله بن أبيَّ : الاتخرجوا وتقيموا وتنابذوا محمدًا الحرب فانتى انصركم انا وقومي وحلفائي ، فان خرجتم خرجت معكم و ان قائلتم قاتلت معكم ، فأقاموا وأصلحوا حصوتهم و تهيَّوْا للقتال و بعثوا الى رسولالله (ص) انَّا لانخرج فاصنع ما انت صانع ، فقام رمول الله (ص) وكبّر وكبّر اصحابه وقال لامير المؤمنين (ع) : تقدّم الى بني النّضير فأخذ امير المؤمنين (ع) الرّاية و تقدّم وجاء رسول الله(ص) و احاط بحصنهم وغدر بهم عبدالله بن ابيٍّ وكان رسول الله (ص) اذا ظهر بمقدّم بيوتهم حصَّنوا مايليهم وخرَّبوا مايليه، وكانالرَّجلمنهم مميَّن كان له بيت حسن خرَّبه وقد كانرسول الله (ص) امر بقطع نخلهم فجزعوا من ذلك وقالوا : يا محمّد (ص) ان الله يأمرك بالفساد؟ ! ان كان لك هذا فخذه، وان كان لنا فلا تقطعه، فلما كان بعد ذلك قالوا : يامحمّد (ص) نخرج من بلادك فأعطنا مالنا، فقال : لا، ولكن تخرجون ولكم ماحملت الابل، فلم يقبلوا ذلكت، فبقوا ايمَّامَّ ثمَّ قالوا: نخرج ولناماحملتالابل ، فقال: لا ، ولكن تخرجون ولا يحمل احدَّمنكم شيئاً فمن وجدنا معه شيئاً من ذلك قتلناه، فخرجوا على ذلك و وقع قوم منهم الى فدك ووادي القري ، وخرج قوم منهم الى المَّشام، وقيل : لماً غزا رسولالله (ص) غزاة بدر قال بنوالنَّضير: هذاهوالنَّبيَّ الموعود انَّه لاتردَّ له راية ، فلمَّا غز اغراة احد وهز م المسلمون ارتابوا، وكان بينهم و بين محمَّد (ص) عهد فنقضوا العهد وركب كعب بن الاشرف في ار بعين راكباً منهم الى مكته، فأتوا قريشاً واباسفيان وحالفوا على ان يكون كلمتهم واحدة على محمّد (ص)، فأخبرالله تعالى رسوله (ص) بذلك، فلماً وردكعب بن الاشرف امرالله رسوله (ص) بقتل كعب بن الاشرف فأمرمحمد بن مسلمة وكان اخاكعب من الرَّضاعة بقتله فخرج محمَّد ومعه اربعة رجال و ذهب الى قرب قصوه واجلس قومه عند جدارٍ و ناداه: يا كعب، فانتبه ، وقال : من انت ؟ ـ قال : انا محمَّدين مسلمة اخوك ، جنتك استقرض منك دراهم فان محمَّدا (ص) يسألنا الصَّدقة وليس معناالدّراهم فقال: لااقرضك الابالرَّهن، قال: معي رهن َّانز ل فخذه، وكانت له امرأة بني بهاتلك اللَّيلة ، فقالت: لاادعك تنزل لانتي ارى حمرةالدَّم في ذلك الصَّوت فلم بلتفت اليهافخرج، وعانقه محمَّدبن مسلمة وهما يتحادثان حتمى تباعدا من القصر الى الصّحراء ، ثم ّ أخذ رأسه و دعا بقومه وصاح كعب فسمعت امرأته وصاحت وسمع بنوالنه ضيرصوتها فخرجوا نحوه فوجدوه قتيلاً . ورجع القوم سالمين الى رسول الله (ص) ، فأمر رسول الله (ص) بحر بهم . قيل : كان اجلاء بني النّضير مرجع النّبيّ (ص) من أحدٍ وكان فتح تر يظة مرجعه من الاحز اب، و بينهما سنتان. وقيل: كاناجلاء بنيالنِّضير قبل أحد علىرأس ستَّة اشهر من وقعة بدر، وقيل: كانذلكتبعدالحديبيَّة ، واليه اشارالمولوي قدّس سرّه بقوله :

This file was downloaded from QuranicThought.com



بأيديهم ضنة بها على المسلمين واخراجاً لآلانه النفيسة وتوسعة للقتال ومجانة مع المسلمين وتحصّنا باطرافها التى تليهم بجمع آلات الاطراف التى تلى المسلمين فى الاطراف التى تليهم [وَاَيْدِى الْمُؤْمِنِينَ] فان المؤمنين ايضاً كانوا يخربون الاطراف التى تليهم من بيوتهم لتوسعة القتال وامكان الوصول اليهم ، ولماكانوا سبباً لقتال المسلمين بنقض المهد نسب الاخراب بايدى المؤمنين إيضار] بنقض المهد نسب الاخراب بايدى المؤمنين اليهم، وقرى يخربون بتشديد الراء [فَاعْتَبِرُوا يا أُولِى الْأَبْصار] قات منظوا بحالهم فان الإعتبارعارة عن ان ينظر الرّجل الى امر حسن اوالى امر قبيح وان ينظر الى عاقبته ومايترتب عليه ثم عطف النظر الى نفسه فارتدع عن القبيح ورغب فى الحسن، وتمسكث بعض من اعتبر القياس بمثل هذه الآية ولا يخفى عدم دلالتها على اعتبار القياس [وَلَوُلُولااَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاء عَذَبَهُمْ فِى الدُّنْيا] مثل بنى قربطة [وَلَهُمُ عدم دلالتها على اعتبار القياس [وَلَوُلااَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاء عَذَبَهُمْ فِى الدُّنْيا] مثل بنى قربطة [وَلَهُمُ في الأخررَة عذال النيار] عنى الاخراب الذار إين تدب المان النات لهم فى الآخلاء عن أن الموني العقبة ومايتر تبات عدم دلالتها على اعتبار القياس [وَلَوُلااَنْ كَتَبَ اللهُ عَلَيْهِمُ الْجَلاء عَذَبَهُمْ فِى الدُّنْيا] مثل بنى قربطة [وَلَهُمُ في الأخررَة عنى يعانه بشدة المقربة لان الذار ثابت لهم فى الآخرة وإن لم بعذبوا فى الدَّنا [ ذَلِلمُعاً ] فى الدُن شأَقُوا اللهُ وَرَسُولَهُ] عاندوا الله ورسوك (ص) ونبذوا عهده [ وَمَنْ يُسْاقً اللهُ فَرَانَ اللهُ سَدِيد الغواب] فى الدَّنا شأقُوا اللهُ وَرَسُولَهُ] عاندوا الذور الذوس ولان عنه المار قابت لهم فى الآخرة وإن لم بعذبوا فى الدَنا [ ذلك باناً اللهُ عن والآخرة بعنى يعانه بشدة العقوبة لان الله الذو الذو العام القال المن الموني والله المالي المالي المالي المالي الم عبر معروفة ، ونسب الى الصادق (ع) النه العار القاب القال إله عمرة وإن المُعُول في أولانا المي منا والما المالي الذي الذو إلى الله من المن با عبر معروفة ، ونسب الى الصادق (ع) المالي عنى العجوة وهى القوا عاله محمد ان الله يأمر فا الله من الجنة الم من عبر معروفة ، ونسب الى الصادق (ع) النه الو : يعنى العجوة وهى ما التمر وهى الما الذا الذه عالي عاله ؟ المه عا الخي مؤ على الذي الله ع

اعلم، ان تمام ماسوى القمملوك للحق تعالى شأنه بحوم ملوكية القوى الملامة والعمالة للنفس الانسانية بل نحو مملوكية الصورالذ هية للنفس الانسانية وإن الانسان كذمار في مرتبة من المراتب الانسانية كان المرتبة الذانية في عن مملوكية خليفة للمرتبة العالية مثلاً اذاعرج الانسان عن مقام النفض الى مقام القلب صارمقام النفس مملوكاً للقلب وخليفة له في التصرف في القوى، وصارت القوى كماانة ماملوكة للقلب مملوكة للنفس بعد القلب وهكذا، وإن الشعالى مالك لجميع ماسواه و بعده تعالى العقول مالكة لمادونها، و بعدها النفس الى مقام القلب صارمقام النفس مملوكاً للقلب وخليفة في النترول، وإمامة في القوى، وصارت القوى كماانة ماملوكة للقلب مملوكة للنفس الى مقام الكنف معالكة، و بعدها النفوس الحزية مالكة، هذا لجميع ماسواه و بعده تعالى العقول مالكة لمادونها، و بعدها النفوس الكليثة مالكة، و بعدها النفوس الجزئية مالكة، هذا في النترول، واما في المعرود ومختص بالانسان، فاذا استكمل الانسان واتصل بعالم الملأ الاعلى صارما لكم لمادونه وخليفة القومادونه فكل مافي عالم الطبع فهويته، وما كان التفهولوسوله (ص)، وما كان لرسوله (ص) فهوللاغمة (ع)، وما كان للاغة (ع) فهوم عصوب في ايديهم ، وما خذه الرسول (ص) والائمة (ع) والمونون منهم فهو حقيهم الذي كان ماحوذا منهم غصبا فهوم عصوب في ايديهم ، وما خذه الرسول (ص) والائمة (ع) والمونون منهم فهو حقيهم الذي كان ما خوذاً منهم غصبا وصارعائداً الى العاد الذي أول هو لذين آمنوا في الحيوة الديا خالصة يو م القدامة، وما كان للاغة (ع) وصارعائداً الى الماه الذين كانوا مالكين له ولذلك محمى فيئاً [فَر علي منون منهم فهو حقيهم الذي كان ما خوذاً منهم غصبا على جماعة الفرسان ، والركاب ككناب الابل واحدتها الراحلة ، قيل : نزلت هذه الآذي في عنائم ، ويلوجيف على جماعة الفرسان ، والركاب ككناب الابل واحدتها الراحلة ، قبل : نزلت هذه الآذه في عنائم ، والوجيف على جماع مائوسان ، والركاب ككناب الابل واحدتها الراحلة ، قبل : نزلت هذه الآية في عنائم بنى النفير و والايت على جماعة الفرسان ، والركاب ككناب الابل واحدتها الراحلة ، قبل : نزلت هذه الآية في عنائم بنى النفس والحلي ، ويلوجين الآتية في مائر اموال الكفار التى يفيئها الله على رسوله (ص) ، وقبل : كلتاهما نزلتا في غنائم بنى ولنائل ، ويلان مو الآتية بني عارل المال المائية ولى منول (ص) فائ ورب حماراً اوجملاً ولم ي



الجزء الثمامن والعشرون

المقاتلين بحق المقاتلة ، والآية الثانية لبيان المصرف [وَلَكِنَّ اللَّهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ما أَفَاءَ اللهُ عَلى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُراى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي ] اي ذي قربي الرسول (ص) [وَالْيَنامى وَالْمَساكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ] من قرابات الرسول (ص) وقد خصَّص في الاخبار كل ذلك باقرباء الرسول (ص) [كَيْلا يَكُونَ دُولَةٌ بَيْنَ الْأَغْنِياء مِنْكُمْ ] الدولة بالفتح والضم المال الذي يتداولونه بينهم، اوبالضّم في المال ، وبالفتح في الحرب، او بالضّم في الآخرة ، و بالفتح في الدّنيا ، كذا في الفاموس [وَمَا أَتَيْكُمُ الرَّسُولُ] اي ما اعطاكم من غنائم بني النَّضير ، او من مطلق الغنائم ، او من مطلق الاموال و الاوامر [فَرَخُذُوهُ وَمانَه لِكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا الله] في مخالفة الرسول (ص) [ إِنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعِقابِ ] عن الصّادق (ع) ان الله عزّوجل ادّب رسوله (ص)حتى قومه على ما اراد ثم فوض اليه ففال عزّ ذكره : ما آ تا كم الرُّسول فخذوه وما نها كم عنه فانتهوا ، فما فوضالله الى رسوله (ص) فقد فوَّضه الينا ، والاخبار في تفويض امر ــ العباد الى رسول الله (ص) كثيرة وَ انَّه صلَّى الله عليه و آله احلَّ وحرَّم اشياء فأجازه الله تعالى ذلك له [ لِلْفُقَرْ أَءِ الْمُهاجِرِينَ] بدل من قوله لذى القربي، او بدل من مجموع قوله لله وللرَّسول و يكون ابد اله بالنَّسبة الي الله ورسوله تحويدل الاشتمال ، وبالنّسبة الى ذي القربي ومابعده تحويدل الكلّ من الكلّ والمراد بالمهاجر بن من هاجر من مكنَّة اومن سائر بلادالكفر الى المدينة اومن هاجرالسَّيَّتات الى الحسنات ، اومن هاجر من دارالنَّفس الامَّارة الي دارالنفس اللوامة ، ومنها الى النفس المطمئنة اللتين هما دار الاسلام، ومنها الى القلب الذي هودار الايمان [ أَلْذِينَ أُخْرِجُوا ] صفة للفقراء او ابتداء كلام ومبتدأ و يتبغون خبره الواو لئك هم الصَّادقون خبره والجملة في مقام التعليل، ووضع الظاهرموضع المضمرليكون بعقد الوضع دالاعلى على الحكم ايضاً والمقصوداتهم اخرجهم الكفار من مكنَّة اومن سائر بلادهم ، اواخرجهم الملائكة من بلادالكفر ، أومن مراتب نفوسهم وقال: اخر جوا دون خرجوا للاشعار بان ً الخارج من وطنه اومن مقام الى مقام ان لم يكن بحسب الظاهر له مخرجٌ فهوخارج بمخرج باطنيّ وليس خارجاً بنفسه فيكون خروجه نعمة من ربَّه [مِنْ دِينارِ هِمْ وَأَمُوا الْبِهِمْ يَبْتَغُونَ] في ذلك الخروج [ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَرِضْسُواناً] الفضل كما نكرّ رذكره النّعم الصّور بّة والرّسالة واحكامها وقبولها ، والرّضوان الولاية وآثارها وقبولها [وَيَنْصُرُونَ اللهُ وَرَسُولَهُ أولنَّكَ هُمُ الصَّادِقُونَ وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُ االدَّارَ] عطف على الفقراء المهاجرين اوعلىالمهاجر يناوعلىالذين اخرجو ااومبتدءوخبره يحبّون منهاجر اليهم والجملةمعطوفة علىسابقتها والمعنى الَّذين اقاموا في دورهم وهم الانصار الَّذين لم يكن لهم ان يخرجوا لهجرة الرَّسول (ص) اليهم [ وَ الْإِيمانَ ] بعني اقاموافي الايمان فان الاوصاف كثيراً يحكم عليها بحكم الظروف [مِنْ قَبْلِهِمْ] اي من قبل المهاجرين فيكون المراد اللَّذين آمنوا بمكَّة ثمَّ رجعوا الى المدينة وانتظروا قدوم محمَّدٍ (ص)، اوالمعنى تبوَّأوا الدَّار والايمان من قبل هجرة المهاجرين [ يُحِبُّونَ مَنْ هُاجَرَ الْيَبْهِمْ ] من المؤمنين المهاجرين لانتهم احسنوا الى المهاجرين و اسكنوهم دورهم واشركوهم في اموالهم [وَلايَجِدُونَ فِي صُدُورِ هِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا] اي المهاجرون اي لايجدالذين تبوأوا اللدار في انفسهم حسداً اوغيظاً لازماً للحاجة والفقر ناشئاً مماً اوتي المهاجرون ، اومن اجل ما اوتي المهاجرون

This file was downloaded from QuranicThought.com



من غنائه اهل القرى اوغنائه بني النيضير، اومميًّا اوتوا من الفضل الصَّوريَّ والمعنويَّ لتسليمهم لقسم الله وتوكَّلهم على الله ورضاهم بماآتي الله العبادمن الفضل الصوري والمعنوى، اولا يجدون في صدورهم حاجة في شيء من الاشياء لاجل ما اوتوا من قوَّة اليقين وقوَّة التَّوكل واستغناء القلب فيكون حيننذ مرفوع او توا راجعاً إلى الَّذين تبوَّؤ اللّدار [وَيُؤْثِرُونَ] المؤمنين المهاجرين [عَلَى أَنْفُسِهِمْ] بان يقدّموا المؤمنين فيحظوظهم النّفسانيّة وفي افضال الله بحسب الظّاهر والباطن [ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصّاصَةٌ ] فقر وحاجة [ وَمَنْ يُوقَ شَحَّ نَفْسِهِ ] بعني من حفظه الله من شح ففسه والتشحيح ابلغ مز البخيل فان البخيل مزيبخل بما في يده ولا يعطيه لمستحقَّه ، والتَّشحيح مزيبخل بمال الغير بمعنى انة يريد ان يكون ما في يد الغير له و يحتال في اخذ مافي بدالغير بالحلال اوالحرام ، وقيل: شحَّ النَّفس هواخذ الحرام و منع الزّركوة [فَاولُتُكَهم المُفْلِحُون] روى انتهجاءرجل الى رسول الله (ص) فشكى اليه الجوع فبعث رسول الله (ص) الى بيوت از واجه فقلن: ما عندناا الاالماء، فقال رسول الله (ص): من لهذا الرّجل اللّيلة؟ فقال عليَّبن ابي طالب (ع): انا له يا رسول الله (ص) ، و أتى فاطمة (ع) فقال لها : ما عندك يا ابنة رسول الله ؟ ، فقالت : ما عندنا الا قوت العشية لكنَّا نؤثر ضيفنا، فقال إا ابنة محمَّدٍ (ص) نوَّمي الصَّبية واطفى المصباح، فلمَّا اصبح عليَّ (ع) غداعلي رسول الله (ص) فأخبره الخبر فلم يبرح حتى انزل عزوجل : و يؤثرون على انفسهم (الآية) ، وقبل: انته اهدى لبعض الصّحابة رأس مشويٍّ وكان مجهوداً فوجَّه به إلى جارٍ له فتداولته تسعة ثمَّ عاد الى الاوَّل فنز ل: و يؤثَّر و ن على أنفسهم . وقيل: قال رسول الله (ص) يوم بني النّضير للانصار: ان شئتم قسّمتم للمهاجرين من اموالكم ودياركم وتشاركونهم في هذه الغنيمة ، وان شتنم كانت لكم دياركم واموالكم ولم يقسم لكم في ومن الغنيمة فقال الانصار: بل نقسم لهممن اموالنا وديارنا و نؤثرهم بالغنيمة ولانشاركهم فيها، فنز لتالآية. وقيل: نزلت في سبعة عطشوا في يوم أحدٍ فجيي بماء يكفي لاحدهم فقال واحد منهم : ناول فلاناً حتى طيف على سبعتهم وماتوا ولم يشرب احد منهم، فأثنى الله سبحانه عليهم بهذه الآية. . ﴿ وَالَّذِينَ جُاؤِمِنْ بَعْدِهِمْ ] عطف على المعاجرين اوعلى الفقواء، اوعلى من هاجر اليهم عطف المفرد، او مبتدأ وخبره يقو لو ن والمعنى الذين يجيئون من بعدالمهاجرين من مكنَّة اومن سائرالبلاد ، اوالَّذين يجيئون من بعد المهاجرين والانصارمن سائرالمؤمنين من العدم الى الوجود [يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفُرْ لَنْاوَ لِإِخْوَ أَنِنَا الَّذِينَ سَبَقُونا بِالْإِيمَانِ] اي سبقوناني رتبة الإيمان اوسبقونا في اصل الإيمان والتَّوصيف به لبيان وجهالاخوة وانتهااخوة في الدّين [ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِناغِلاً ] اي حقداً [ لِلَّذِينَ أَمَنُوا رَبَّنا إِنَّكَ رَؤُفٌ رَحِيمٌ ] تجيب عبادك برأفتك [اَلَمْ تَرَر] يا محمد (ص) اومن يمكنه الرَّوية [إلَى الَّذِينَ نَافَقُوا] وهوعبدالله بن أبي [يَقُولُونَ لِإخوانِهم الَّذِينَ كَفَرُوامِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ] بعني بني النَّضير [لَئِنْ أَخْرِجْتُمْ] من دباركم [لَنَخْرُجَنَّ مَعَكُمْ وَلانُطِيعُ فيكُمْ أَحَدًا أَبَدًا ] يعنى لانطيع محمّداً (ص) واصحابه في القتّال معكم [ وَإِنْ قُوتِلْتُمْ لَنَنْصُرَ نَكُمْ وَ الله يَشَهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ لَئِنْ أُخْرِجُوا لايَخْرُجُونَ مَعَهُمْ وَلَثِنْ قُوتِلُوا لايَنْصُرُونَهُمْ] وكان كَذلك حيث وعدهمابن ابيٍّ ثمَّ تخلَّف كما مضي [ وَلَئِنْ نَصَرُوهُمْ ] قضيَّة فرضيَّة فانَّه لم بقع منهم نصرٌ لهم [لَيُوَلَّنَّ الْأَدْبَارَتُم لايُنْصَرُونَ لَأَنْتُم أَشَدَّرَهْبَة في صُدُورٍ هِمْ مِنَ اللهِ] لانتهم لا يخافون من الله ويخافون منكم ويوافقونكم [ذلك بِانَّهُمْ قَوْمٌ لا يَفْقَهُونَ] لا بعلمون علماً دينياً اخرو بأوكان ادراكاتهم محصورة على ظاهر



الجزء الثامن والعشرون

الدَّنياولذلككلا يخافون من الله و يخافون منكم [لا يُقاتِلُونِكُم ] ايتها المؤمنون [جَميعًا] اى المنافقون واليهوداذا اجتمعوا لايقاتلونكم [الأفيقُريُّمُحَصَّنَةٍ] لخوفهم منكم وهذه تجرئة للمؤمنين [ أَوْمِنْ وَرَاءٍ جُدَّرٍ بَـأَسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ] ولكن لالقاءالرَّعب في قلو بهم لا يجتر ثون على مقاتلتكم لا لضعف وجبن فيهم [تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُو بُهُمْ شَتَّلى] كما ان مذا شأن جميع اهل الدنيا تكون ابدانهم مجتمعة وقلو بهم متفرقة [ ذَلِكَ بِ أَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ] الاعقل لهم ، اولايدركون بعقولهم ، اولايتعقلون ما فيه صلاحهم [كَمَتَلِ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ] متعلق بواحدٍ من الإفعال السابقة ، اوخبرميتدء محذوف والتقديرمثلهم في ذلك كمثل الذين من قبلهم والمراد بمن قبلهم بنوقينقاع ، اوالدِّنين قتلوا ببدر إوكلَّ ابناءالدَّنيا، فان من كان من اهل الدَّنيا حاله ان لايفي بوعده ان لم يكن في الوفاء نفعه الدَّنيويَّ وكان من يشاهدونهم اشد رهبة في صدورهم ممَّن لايشاهدونه وتحسيهم جميعاً وقلو بهم شتَّي. قيل: ان ً بنيقينقاع نقضوا العهد وقترجوع رسول الله (ص)من بدر فأمرهم رسول الله (ص) ان يخرجوا قال عبداللهبن أببي : لاتخرجوا فانتي اتى الى النبي (ص) فاكلمه فيكم اوادخل معكم الحصن ، فكان هؤلاء ايضاً مغترين بارسال عبدالله بن أبي ثم ترك نصرتهم [قَريبًا] اى حالكونهم قريباًمنكم اوزماناً قريباً [ذاقُوا وَبالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمً] في الآخرة ٠ [كَمَثُلُ الشَّيْطَانِ] متعلَّق بقوله تعالى : من قبِلهم · او بذاقوا او بقوله لهم في لهم عذابُ اليم ، او خبر مبتدء محذوف والتقدير مثل عبدالله بن أبيّ في غزوه بني النتضير وبني قينقاع كمثل التشيطان [إذْقْالَ لِلْإِنْسَانِ اكْفُرْ] قولا فعليماً اوقولا مفسانية [فَلَمَّا كَفَرَقُالَ إِنَّى بَرِي عُمِنْكَ إِنَّى آخَافُ اللهُ رَبَّ الْعالَمين] الإتيان بالماضي للاشعار بان المراد بذلك القول وهذا الانسان قولٌ شخصي وانسان مُشخص لاالقول النَّوعيُّ والانسان الجنسيَّ،والا كان المناسب ان يقول كمثل الشيطان يقول للانسان على الاستعرار اكفر ، ولعلَّه اشارة إلى تمثَّله بصورة سراقة واغراء المشركين على محمد (ص) ببدر ، وقبل : انه اشارة إلى عابد بني اسرائيل كان اسمه برصيصا، عبدالله ز ماناً من الدّهر حتى بلغ من عبادته الى ان يؤتى بالمجانين اليه وكان يداو يهم و يعوَّذهم، فيبرؤن ، وأتى بامرأة كانت في شرف في اهلها قدجنت وكان لهااخوة فأتوه بهافكانت عنده فلم يزل بهالتشيطان حتى وقع عليهافحملت فلمااستبان حملها قتلهاودفنها ءفذهب السبطان فقال لاخوتها واحداً واحداً ، فجعل الرّجل يلقى اخاه فيقول : والله لقد أناني آت فذكر لي شيئاً يكبر على ذكره ، فذكر بعضهم لبعض حتمى بلغ ذلك ملكهم ،فسار الملك والناّس فاستذلّوه فاقرّ لهم بمافعل، فأمر به فصلب، فلمار فع على خشبته تمثِّل له السَّيطان فقال : إذا الَّذي القتيكَ في هذا فهل انت مطيعي فيما اقول لكُ اخلَّصكَ ممَّا انت فيه ؟- قال: نعم، قال: اسجد لي سجدة واحدة " فقال: كيف اسجد لك وانا على هذه الحالة؟- فقال : اكتفى منكئ بالايماء، فأومى له بالسجود فكفر بالله وقتل الرّجل [فَكُمانَ عاقِبَتَهُما] اي التشيطان والانسان الكافر بقوله او عاقمة الفريقين من الممثل له والممثل به [أنَّهُما فِي النَّارِ خَالِدِينَ فِهِها وَذَلِكَ جَزْاءً الظَّالِمِينَ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أُمَنُوا] بالبيعة الاسلامية [اتَّقُوا الله] في ارتكاب المناهي وترك الاوامر القالبية ، او اتَّقوا الله في نقض البيعة ونقض العهد كعبدالله بن أبيٍّ وبني النَّضير وبني قينقاعٍ ، اوانتَّقوا الله في شوب الاعمال القالبيَّة بالاغراض النَّفسانيَّة المباحة او الغير المباحة ، او المعنى يا ايَّها الَّذين آمنوا بالبيعة الايمانيَّة الولويَّة اتَّقوا الله في الانحراف عن طريق القلب او اتَّقوا الله في نسياناللَّذكرالمأخوذ ، اوفي نسياناالله في جميع اعمالكم ، اوالمعنى ياايُّهاالَّذين آمنوا بالايمانالشهودي بشهود ملكوت وليَّ الأمر ونز ول السَّكينة والحضور عند وليَّ امر كماتَّقواالله في الالتفات اليغير وليَّ امر كم والالتذاذ



وخير شهود جماله فانه ضيف عزيز غيور اذا نظرتم الىغيره او انصرفتم الى لذَّة غيرلذَّة شهود جماله لم يقمفي بيوت قلوبكم وبقى لكم حسرة فراقه وندامته ، اواتقوا الله في نسبة الافعال والصَّفات الى انفسكم حين حضوركم عند وليّ امركم [وَلْتَنْظُرْ نَفْسٌ ماقَدَّمَتْ لِغَدٍ] نكر النفس مع ان المراد ولتنظركل نفس ما قدّمت لغد لايهام انه اذا نظر نفس واحدة من المؤمنين الى اعماله يكفى عن سائر المؤمنين لاتحاد بينهم ، او للاشارة الى انتهم نفس واحدة وانكان ابدانهم متعددة لان فعليتهم الاخيرة هي صورة وليَّ امرهم النَّازلة اليهم بالبيعة وقبول الولاية فعلى هذايكون المعنى : ولتنظر نفس عظيمة هي صورة وليَّ امرهم وهي فعليَّتهم الاخيرة ما قدَّمت لغدٍ ، و يكون فيه اشارة الي ان من ينظو الىاعماله الاخرويية فلينظر بالفعلية الاخيرة التيهي فعلية الولاية حتمي يمكنه ان يميز بين صحيحها وفاسدها مشوبها وخالصها ، مدّخرها لغده و راجعها الى النّفس والعاجل؛ فان ّهذا التّميز امرصعب لايحصل الاللنبّاقد البصير المخلص ، اوللاشارة الى ان نفس وليَّ امرهم نفسيَّة الكلَّ والمعنى ولتنظر نفس عظيمة ما قدَّمت لغد بنفسها فان نظرها الى ما قدّمت هي يكفيعن نظرالمؤمنين ، اولتنظر نفس وليّ الامر ما قدّمت لغد اي ما قدّمت اتباعها لغد فان فعل الاتباع فعل وليَّ الامر بوجه ، والمعنى انَّ وليَّ الامر مأمور بان ينظر الى اعمال اتباعه و يجبر نقصانها وقال لغَّد مع ان المراد ماقدمت للقبامة للإشارة الي قربها ، ولان المراتب الطولية كالايمام العرضيَّة كلٌّ يجيء بعقب الاخرى وكلٌّ يخلف الاخرى ولان "المراتب الطُّوليَّة كلٌّ بالنَّسبة الى الاخرى يوم "وليل" باعتبارين كماسبق مكرَّراً، ونكّر الغد لتفخيمه وللاشارة الى انبَّه لايمكن تعريفه للمحجو بين بحجاب المادَّة ، ولفظة مانافية،والجملةصفة لنفس ، او معلَّق عنها العامل، اواستفهاميَّة ومعلَّق عنها العامل، اوموصولة ومفعول لتنظر [ وَ اتَّقُوا اللهُ ] تأكيد لقوله انتقوا الله او النيَّظر منه الى مرتبة إخرى من التقوى فان اللتقوى كما مرَّفي اوَّل البقرة و اشرنا اليه ههنا مراتب عديدة مترتبة ، او المقصود منه إن تتقوا الله بعد ما نظرتم إلى اعمالكم الاخروبة وميزتم سقيمها عن سليمها ومشوبها عن خالصها في ان تفسدوها بالاغراض النّفسانيّة، اوتشو بوها بالانتفاعات النّفسيّة ولوكانت تلكث الانتفاعات القرب من الله اورضاه او المقامات الاخروية [ إنَّ الله حَبير بماتَ مُكُون ] فيميز المشوب عن الخالص فهوتا كيد للتقوى وتعليل للامر بها [وَلا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا الله] مطلقاً فلا يعملون لغدٍ، او لا نكونوا كالذين نسوا الله فيما يعملون للآخرة فيجعلونها للدِّنيا من حيث لايشعرون [فَأَنْسينُهُمْ ٱنْفُسَهُمْ] التي هي جهانهم الآلهية ولطبفتهم الانسانية فانتها ذواتهم وانفسهم الانسانية ، و بنسيان انفسهم ينسون ما ينفعها فلا يفعلون مايفعلون اللا لانفسهم الحيوانية لالانفسهم الانسانية فيكونون في الآخرة من الاخسرين اعمالاً الدِّنين ضلَّ سعيهم في الحيوة الدَّنيا وهم يحسبون انتَّهم يحسنون صنعاً ، او فأنسبهم امامهم الذي هونفسيَّة انفسهم وبنسيان الامام لايكون للانسان الا الوبال والخسران [ أُولْئِكَ هُمُ الْفاسِقُونَ ] تعليلٌ للسّابق [لايَسْتَومي أَصْحَابُ النَّار وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ] في مقام التّعليل كانته قال: نهينا كم عن المماثلة معهم لاتهلايستوي في القيامة النيّاسون لانفسهم والمتقون لان النيّاسين اصحاب النيّار والمتقين اصحاب الجنيّة لكنيه عدل عن المضمر الي هذا الظّاهر لافادة انتهم اصحاب النَّار و انَّ المتَّقين اصحاب الجنَّة ، وللاشارة الي علَّة عدم الاستواء [أصْحابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ] ويستفاد من حصرالفوز باصحاب الجنَّة بقرينة المقابلة ان اصحاب النَّارِهم الخاسرون المعدَّبون [لَوْ أَنْزَ لْنَاهْذَا الْقُرْ أَنْ عَلَى جَبَلِ] مع صلابته وعظمته [لَر أَيْتَهُ خاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِنْ خَشْيَةِ الله ] و قد انز لناه عليكم وانتم ضعفاء لينون و ما خشعتم وماتصد عتم من خشية الله ، وهذه قضية فرضية وتعزيض بني آدم [وَ تِلْكَ الْآمْثالُ ] الفرضية [ نَضْرِ بُها لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ] في احوالهم

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزء الشامن و العشرون

وينظرون الى قساوتهم ويتدبرُون في تليين قلوبهم [هُوَ اللهُ الَّذي لا إلْهُ إلَّاهُوَ] كلام "منقطع عن سابقه و المنظور اثبات التوحيد النّذي هوالمنظور من كلّ منظور ومبدء كلّ مبدء وغاية كلّ غاية والثّناء عليه وتعداد محامده [عاليم الْغَيْبِوَالشَّهادَةِ] اي عالم بماغاب عن الخلق وبماكان مشهوداً لهم ، اوعالم ُّ بعالم الغيب وعالم الشهادة [هُوَ الرَّحْمَنُ] المفيض للوجودات وللكمالات الاوّليَّة علىالموجودات [ الرَّحيمُ ] المفيض للكمالات الثَّانو يتة عليها ، او الرّحمن هوالمفيض لاصل الوجود وجميع كمالاته على الاشياء و المفيض للوجود وكمالاته الاولوية على الانسان، والرّحيم هوالمفيض للكمالات النَّانية على الانسان وقد سبق معناهما مفصَّلًا في سورة فاتحة الكتاب [هُوَ اللُّهُ الَّذِي لاا إلهُ اللَّهُوَ] لمّاكان المنظور التّوحيد و تعداد المحامد أتى بهذه الجملة بدون العاطف بنحو التّعداد، وفي هذه اشارة الى تعليل السابق وهو باعث لترك العاطف ايضاً وهي تأكيد للاولى وهوايضاً باعث لترك العاطف [المُمَلكُ] الذي يتصوّركونه ملكاً بتصويركون النّفس ملكاً لقواها بل لصورها الّذهنيّة وبذلك يثبت كونه رحماناً رحيماً وكونه عالماً بالغيب والشهادة [الْقُلُّوش] اللذي كان منزّهاً عن الكثرات ، ونسبة الافعال والصّفات، ولحاظ تلكث النّسب والحيثيَّات، وقد مضى في اوَّل البقرة عند قوله تعالى : و نحن نسبِّح بحمدلُ و نقَّدْس لك بيان وتفصيل للتُسبيح والتقديس، وقرى قدوس بفتح الفاء وهمالغنان فيه والصّيغة للمبالغة مثل سبّوجاً مفتوحاً ومضموماً [السَّلام] السالم من كلَّ نقص وعيبٍ ومن كلَّ انحاء الكثرات والحدود والنَّسب والاضافات الافي اعتبار المعتبرين ، والْتسالم من تمستك به من كلَّ الم وذنب وخطاء ، والسالم من خاف منه من كلَّ امو مخوف، والسَّالم عباده من ظلمه [الْمُؤْمنُ] الددى آمن خلقه عن ظلمه، او آمن خلقه من المخوفات، اوجعل عباده امناء، اوامن بنفسه قبل ايمان خلقه، اودعي خلقه الي الإيمان به [الْمُهَدَّمِن] هيمن قال امين مثل امن ، وهيمن الطَّائر على فراخه رف ، وهيمن على كذا صار رقساً عليه ، والمهيمن من اسمائه تعالى بمعنى المؤتمن ، اومن آمن غيره من الخوف ، اوالامين، اوالـشاهد ، اوالرَّقيب ، وقيل : هو مؤامن بهمز تين قلبت الثانية ياء ثم الاولى هاء [الْعَزْ بِزُ] الغالب اللذي لا يغلب اوذوالمناعة والتأنف [الْجَبّ أرً] اللذي يجبركل كسرونقص وقصور وتقصير منعباده أومن ساتر خلقه، اوالعظيم الشأن، اوالذي يذل من دونه ولاتناله يد غبره [الْمُتَكَبِّر] البالغ في كبره بحيث لايبقى عنده جليل ولاحقير " [سُبُحُانَ اللهِ عَمَّا يُشْر كُونَ] من الاصنام والكواكب والعناصر وسائر المواليد لعدم بقاء شيء عندكبره [هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبارِيُّ الْمُصَوِّرُ] تعداد للمدائح وتعليل للسابق، والخالق هواللذي اوجد مادة النشيء اولاً، والبارئ هواللذي سوَّاه وأوجده على ما ينبغي، والمصوَّر هواللذي يعطى كله وكلَّ اجزائه صوراً لائقة بحالها [ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى] الاسم كما سبق في اوَّل الفاتحة وفي اوّل البقرةعندقوله إُعلّم آدم الاسماء كلّها)الاختصاص لهبالاسم اللفظيّ بلكلمايدل علىشيء آخرهواسم لذلكك المشيء سواء كان دلالته وضعية أم طبعية أم عقلية ، وسواء كان الدَّال لفظاً اومعنيَّ اوذاناً جوهر بدًّا ، والاسم الحسن هوالمذي لايكون في اطلاقه على الله وفي دلالته عليه شوب نقص وعدم وحد ، وهذه العبارة تفيد بتقديم له ومعناه حصر الاسماء الحسني فيه وذلكة لحصرالصّفات العليا فيه ، و بمفهوم مخالفة الصّفة تفيدعدم جواز اطلاق الاسماء السّوءي عليه، والاسماءالسوءي ماكان دلالته اواطلاقه عليه تعالى مستلز ماً للنقص والحدّ، والجملة في مقام التّعليل لاتّصافه تعالى بالاسماءالسابقة ، وقد مضى في سورةالاعراف عندقوله تعالى : ولله الإسماء الحسني تفصيل ٌ لهذه العبارة [ يُسَبِّحُ لَهُمافِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ] لمَّا كان التسورة لبيان توجه الاشياء اليه تعالى ، وتوجَّهه



تعالى بالتربية اليهم ختم السورة بمافتحها به وجعله تعليلا لقوله تعالى : له الإسماء الحسنى فان تمام الاسماء الاضافية والاسماء الحقيقية تستفاد من تسبيح جميع الاشياء له ، وقوله : هو العزيز الحكيم تعليل وتأكيد لما يستفاد من تسبيح الاشياء له فانته لايتصور ان تكون الاشياء مسبسحة له تعالى الااذاكان هو الفعلية الاخيرة للاشياء وكان قوام جميع الاشياء به ، وهذا المعنى يستلزم جميع الصّفات السلبية والاضافية والحقيقية ذات الاضافة والحقيقية ذات الاضافة .



مدنيّة ؛وثلاثعشرة آيةً.

[يا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا] بالبيعة العامة [لاتَتَّخِذُوا عَدُوّ مِ وَعَدُوّ كُمْ أَوْلِياء تُلْقُونَ إلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ] قيل: نزلت فيخاطب بن ابي بلتعة وذلك ان مولاة ابي عمرواتت رسول الله (ص) من مكنة الي المدينة . بعد بدر بسنتين فقال لهارسول الله(ص) : امسلمة "جئت؟ ـقالت : لا ،قال : فماجاء بكث؟ ـ قالت : احتجت حاجة شديدة فأتيتكم لترفعوا حاجتي، قال: فاين انت من شبتان مكتة؟ ـ وكانت مغنية نائحة "قالت: ماطلب منتي احد بعد وقعة بدر فحث رسول الله (ص) عليها بني عبدالمطلب فكسوها وحملوها وأعطوها نفقة ، وكان رسول الله (ص) يتجهنز لفتح مكته فأتاها خاطب بن ابي بلنعة وكتب معهاكتاباً الي اهل مكَّة واخبرهم ان محمَّداً (ص) ير يدهم،فخرجت سارَّة ومعها الكتاب وكانت كتمنه في ذؤ ابتها، فنزل جبر ثيل فأخبر النبي (ع) فبعث رسول الله (ص) عليه أوعماراً وعمروا لزّ بير وطلحة والمقداد وابا مرثد وكانوا كلَّهم فرساناً ، وقال لهم ؛ انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ وخذوا الكتاب منها، فخرجوا الي ذلك المكان فوجدوها به فقالوا لها : ابن الكتاب؟ فحلفت بالله ما معها كتاب ففتَّشوها فلم بجدوا معها كتاباً فهموا بالرَّجوع، فقال عليَّ (ع) : والله ماكذب رسول الله (ص) وسلَّ سيفه وقال: اخرجي الكتاب والا والله لاضر بن عنقك فأخرجته من ذؤابتها فرجعوا بالكتاب الى رسول الله (ص) ، فقال لخاطب : ماحملك على ماصنعت ؟ قال : يارسول الله (ص) والله ماكفرت منذ اسلمت ولاغششتك منذ نصحتك ولكن لم يكن احدٌ من المهاجرين الا وله يمكّة من يمنع عشيرته وكنت غريباً وكان اهلى بين ظهرانيتهم فخشيت على اهلى فأردت ان اتخذ عندهم يدأ وقد علمت ان كتابي لايغني عنهم شيئاً [وَقَدْ كَفَرُوا بِماجاء كُمْ مِنَ الْحَقَّ يُخْرِجُونَ الرَّسُولُ وَإِيَّا كُمْ] من مكة [ أَنْ تُؤْمِنُوا ] لان تؤمنوا [بِاللهِ رَبِّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ خَرَجْتُمْ جِهْادًا في سَبِيلي وَابْتِغاءَ مَرْضَاتِي] شرط تهيبجي [تُسّرونَ] تلقون [ اِلَيْهِمْ ] في السّر اوتظهرون البهم في السر [ بالْمَوَدَّةِ ] اوتعلمونهم في السّر من احوال الرّسول (ص) بسبب المودة التي بينكم وبينهم [وَأَنَا أَعْلَمُ] فعل او افعل التقضيل [بما أَخْفَيْتُم وَما أَعْلَنْتُم ] فا طليع رسولي عليكم [ وَمَنْ يَفْعَلْهُ مِنْكُمْ فَقَدَّ ضَلَّ سَواء السَّبِيل] وهو الصّراط الانساني بعني ضل سواء السبيل الى الطرق التسبطانية [إنْ يَنْقَفُوكُم] في موضع التعليل [يَكُونُوا لَكُمْ أَعْدَاءً وَيَبْسُطُوا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وَٱلْسِنَتَهُمْ بِالسُّوء ] بالقتل والفترب والنستم [ وَوَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ ] عطف على جملة السرط والجزاء [ لَنْ تَنْفَكَكُم

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزء الشامن و العشرون

أَرْحامُكُمْ ] اللّذين تخالفون رسول الله (ص) بسببهم [وَلا أَوْلادُكُمْ ] والمجملة جوابٌ لسؤال مقدّر عن كيفيّة انتفاعهم بأرحامهم اوعن علمة هذا القول [يَوْمَ الْقِيمَةِ] ظرف لفوله لن تنفعكم او لما بعده [ يَفْصِلُ بَيْنَكُمْ ] اى يفرّق بينكم يوم القيامة بشدّة الهول والخوف بحيث يفرّ كلٌّ من كلٍّ، وقرى يفصل مبنيًّا للفاعل ومبنيًّا للمفعول من الثلاثيَّ المجرَّدومن التَّفعيل [وَ اللهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ] فيجازيكم على ماعملتم فلانجاة لكم من قبل ارحامكم ولامن قبل الله تعالى [قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ] اقتداء حسن اوخصلة حسنة ينبغي ان يقتدى بها [في إبر الهيم وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْقَالُوا] بدل من ابراهيم او تعليل " اوظرف لقوله معه [لِقَوْمِهِم إِنَّا بُرَء أَوُ أمِنْكُم وَمِمَّ أَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ كَفَرّْ نابِكُمْ ] اي تبرأنا منكم فان الكفر ههناكما في الخبر بمعنى البراءة [ وَبَدا بَيْنَنا وَبَيْنَكُمُ الْعَدْاوَةُ وَ الْبَغْضَاءُ آبَدًا ] بعنى بغضنالكم بغضاته و بغضكم لنابغض للمشيطان [ حَتّى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحْدَةُ ] فحينئذ ٍ ينقلب العداوة محبَّة والفة [ إلاَّقَوْ لَ إبْر ٰهِيمَ ] استناء من ابراهيم استثناء متَّصلاً في كلام تام أواستثناء مفرَّخ والتقدير لكم اسوة حسنة في ابراهيم في كلَّ شيء منه الا في قول ابراهيم (ع) [ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ] فان هذا القول كان لموعدة وعدها ابياه والاكان متبر عمنه [ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ الله مِنْ شَيْءٍ ] اي من قبل الله اومن رحمة الله اومن عذاب الله [ رَبَّنا عَلَيْكَ تَوَكَّلْنا وَ إِلَيْكَ أَنَبْنا وَ إِلَيْكَ الْمُصِيرُ ] اشارة الى الفناءات الشِّلائة ، فان التَّوكُّلليس الابتركنسبة الفعل الى النَّفس، والإنابة حينتذ تكونُ بتركنسبة الصَّفات ، واليك المصير اشارة الى فناء الذات ، هذه الجمل من مقول القول الأول ومن جملة ما يتأسى به [رَبَّنا لاتَجْعَلْنا فِتْنَة لِلَّذينَ كَفُرُوا ] اي لانجعلنا امتحاناً اوضلالاً اوائماً اوكفراً اوفضيحة اوعذاباً اواضلالاً يعنى لاتجعلنا سبب ذلك لهم، اولاتجعلنا ممتحنين لاجل عذاب التذين كفروا ، إولاجل هداية التذين كفروا ومعنى كونهم سبباً لفتنة التذين كفروا ان يجعلهم بحال منالفقر والحاجة اومن الابتلاء والمصيبة اومن ارتكاب ما لاينبغي ان يرتكبوامن المعاصي اومن اختلاف الكلمة والنزاع بينهم ، اومن موالاة الكفرّار اواتبّاعهم في بعض مالهم ، اومن المعارضة معهم، اومن المجادلة معهم والضَّعف عن جوابهم يستهزء بهماو يغتابون او يعارضون او يُشتمون او ينفر منهم ومن دينهم او يقاتلون ، وقيل: معناه ولاتسلُّطهم علينا فيفتنونا عن دينك ، وقيل: الطف بنا حتَّى نصبرعلي اذاهم ولانتَّبعهم فنصير فتنة لهم ، و روى عن الصّادق (ع) انه قال: ماكان من ولد آدم (ع) مؤمن " الا فقيراً ولاكافر الاغنيا حتى جاء ابراهيم (ع) فقال: ربنا لاتجعلنافتنة للذين كفروا ، فصير الله في هؤلاءاموالا وحاجة وفي هؤلاء اموالا وحاجة اقول على المؤمنين ان يشكروا ابراهيم (ع) ولاينسوا منَّنه الَّتي منَّهاعليهم [ وَاغْفِرْ لَنْا ] ما فرَّط منَّا حتّى لانؤ اخذنا بذلك فتجعلنا فتنة لغيرنا {رَبَّنْاإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ] الغالبالمنبِع [الْحَكِيمُ] الذي تعلم دقائق الامور وتتقن الصّنع مشتملاً علىغابات دقيفة إنيفة [لَقَدْ كَانَلَكُمْ فِيهِمْ] في ابراهيم (ع) وقومه [أُسْوَةُ حَسَنَةٌ] كرّره للتّأكيد والترغيب ولتخصيصه بمن كان برجوا لله [ليمَنْ كَانَ يَرْجُوا اللهُ وَالْيَوْمَ الْأُخِرَ] بعني هذه الاسوة مختصّة بمن كان يرجوا لله واماً غيره فلا يتأسى [ وَمَنْ يَتَوَلَّ ] عن التأسي منكم فلا بضر الله شيئاً وانما امركم بالتأسي ترحماً عليكم [ فَإِنَّ الله هُوَ الْغَنِيُّ الْحَميدُ] حمد امنم بحمد [عَسَى اللهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَ الَّذِينَ عَادَيْتُمْ مِنْهُم مَوَدَّةً] جواب

This file was downloaded from QuranicThought.com



18.

لسؤال مقدن [ وَاللهُ قَدِيرٌ] على أن يبدَّل المعاداة والشَّبرِّي محبَّة وموالاة [ وَاللهُ غَفُورٌ ] يغفر ماصدر منهم من معاداتكم بجهالة وما صدر منكم من موالاتهم بجهالة [ رَحِيمٌ ] يرحمهم ويرحمكم فضلاً عن مغفرته لكم ، في خبر عن الباقر(ع) : قطع الله ولاية المؤمنين من قومهم من اهل مكتَّة واظهروا لهم العداوة فقال : عسى الله ان يجعل بينكم وبين اللّذين عاديتم منهم مودّة فلمّااسلم اهل مكنّة خالطهم اصحاب رسول الله (ص) وناكحوهم وتزوّج رسول الله (ص) حبيبة بنت ابي سفيان بن حرب [لايَنْهياكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقْاتِلُو كُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُو كُمْ مِنْ دِيارِ كُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ ] بدل عن الدِّين لم بقانلوكِم [ وَتُقْسِطُوا إلَيْهِمْ ] بتضمين تقضوا [ إنَّ الله يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ إِنَّمَا يَنْهِيكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَآخْرَجُوكُمْ مِنْ دِيارِ كُمْ وَظَاهَرُواعَلَى إخراجِكُمْ أَنْ تَوَلَّوْهُمْ ] بدل عن الذبن قاتلوكم أو التقدير كراهة أن تولوهم [ وَ مَنْ يَتَوَلَّهُمْ فَأو للبلكَ هُمُ الظَّالِمُونَ] بوضع الولاية غبر موضعها بل موضع العداوة [ با أيُّهَا الَّذينَ أُمَّنُوا ] ابتداء كلام وادب آخر للمؤمنين ولذلك صدره بالنداء جبرانا لكلفة التأديب وتنشيطافي الاستماع [إذاجاء كُمُ الْمُؤْمِناتُ مُهاجِراتٍ فَامْتَجِنُوهُنَّ] بان تختبروا موافقة قلو بهن "لالمنتهن" بان يحلفن ما خرجن من بغض زوج ولارغبة من ارض الى ارض ٍ ولا التماس ديناً وما خرجن الاحبَّائة ، و علىهذا كان معنى مؤ مناتٍ مذعناتٍ و مصدَّقاتٍ ، او مشرفاتٍ على الاسلام ، قبل : صالح رسول الله (ص) بالحديبية على ان من أتاه من اهل مكمة رده عليهم ، ومن أتى اهل مكمة من اصحاب رسول الله (ص) لم بردّوه ، فجاءت سبيعة بنت الحارث مسلمة " بعد الفراغ من الكتاب والنّبيّ (ص) بالحديبيّة فأقبل زوجها مسافر من بني مخزوم في طلبها وكان كافراً تقال : بامحمّد اردد عليّ امرأتي فانكث قد شرطت اليوم ان تردّ علينا من أناك مناً ، فنز لت الآية فأعطى رسول الله (ص) زوجها مهرها وماانفق عليها ولم يردّهاعليه فزوّجهاعمر بن الخطآب وكان رسول الله (ص) يرد من جاءه من الرّجال ويحس من جاءه من النساء، اذاامنحن [ الله أعْلَم با يسمانيهن] وانَّما بأمركم بالامتحاد ليظهر عليكم ايضاً ابمانهن [ فَبِانْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِناتٍ فَالاتَّرْجِعُوهُنَّ إلَى الْكُفَّارِ لإهُنَّ حِلٌّ لَهُمْ] في موضع النّعليل [وَلاهُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ] روى انّه قبل للصّادق (ع) : إن الامر أتي اختا عارفة على رأينا بالبصرة وليس على رأينا بالبصرة الاقليل" فازوّجها ممنّن لايري رأيها ؟- قال: لا ، ولانعمة ؛ ان الله يقول: فلاتر جموهنَّ الى الكفَّار (الآبة) [وَأَتُوهُمْ] اي آنوا الكفَّار [ما أَنْفَقُوا ] على تلك النّساء من المهر وغيرة [وَلاجُناحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ] ترخيص لهم في نكاحهن بعد اسلامهن [ إذا أَتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ] مهورهن سماهااجوراً لان المهر اجرلبذل البضع،وهذايدل علىعدمالاكتفاءفيمهورهن بمهورهن الاولىالمردودة الى از واجهن [ وَلا تُمْسِكُوا بِعِصَمٍ الْكُوافِرِ ] بعني كما ان المؤمنات لا يحللن للكفّار فكذلك المؤمنون لايحلُّون للكافرات، والعصم جمع العصمة بكسر العين وقد يضم " القلادة، وهذه الآية كما تدل على حرمة المشركات تدل على حرمة الكتّابيات [ وَاسْتَلُوا ما أَنْفَقْتُمْ ] ان لحقت منكم امرأة بالكفّار [ وَلْيَسْتَلُوا ما أَنْفَقُوا ] يعنى اذاكان بينكم معاهدة فاسئلوا انتم ماأنفقتم وليسألوا ايضآ ماأنفقوا ولاتُرجعوا النّساء الملحقات بكم منهماليهم ولانستردوا الملحقات بهم منكم [ذليكُم] المذكور من حكم الملحقات بهم و بكم [حُكْمُ اللهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ] به



الجزء الشامن والعشرون

[وَاللَّهُ عَلِيمٌ] بالمصالحوالغايات المترتبة علىالافعال والاحكام [حَكِيمٌ] لايفعل فعلا الابغايات محكمة نافعة ولايحكم حكماً الالمصالح عديدة وغايات شريفة [وَإِنْ فَاتَكُمْ شَيْءً] اى واحدة [مِنْ أَزْوا جِكُمْ إلَى الْكُفّار] اى راجعة الى الكفار [ فَعالَقَبَتُمْ ] اى فأصبتم من الكفارعقبي أى غنيمة [فَماتُوا] ايتها المؤمنون [ أُلَّذِينَ ذَهَبَتَ ازْ واجْهُمْ مِثْلُما أَنْفَقُوا] من الغنيمةالتني اصبتم اوالمعنى فعاقبتم على نساء اخر فأنوا ايتهاالمؤمنون من بيت مال المسلمين الذين ذهبت از واجهم ماأنفقوا، وقيل : عاقبتم الكفار لسبي النّساء منهم او باخذ الغنيمة او باتيان النّساء منهم اليكم مؤمنات [وَاتَّقُوا] ابتها المؤمنون من عدم اعطاء ما أنفقوا [الله الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُون] قيل : كانت لحق المشركين من نساء المؤمنين ستّ نسوة فأعطى النبّي (ص) از واجهن مهورهن [يا أَيُّهَا النَّبيّ] خصّ الخطاب والنداء به لاختصاص الحكم به فانته كان بأخذ البيعة من الرّجال والنّساء دون غيره [ إذاجاً علَّ الْمُؤْ مِناتُ ] اي المذعنات او المشرفات على الاسلام [ يُبأ يعْنَكَ ] لما كان زمان بعثة الرّسول (ص) زمان فترة من الرّسل (ع) واندراس من احكامهم وكانالناس بالاخذ منالآباء والمعلمين منتحلين لمدتهم وكانالبيعةالتي كانت اصل جملة الخيرات ولم يكن شريعة ولم يصدق ملَّة الابهامندرسة ممحوَّا اثرها من الاذهان، بل كانت غريبة في انظارهم مستهجنة في عقولهم الجز ثيبة وكان الرّجال بعد مشاهدة هذه الفعلة من الرّسول (ص) واخذ البيعة من كلّ من اراد الاسلام ايقنوا انَّهم اذاارادواالاسلاموجبعليهم هذهالفعلة ، وامَّاالنَّساءفكأنَّه خفيَّعليهن وجوبها وكأنَّهن اعتقدن ان الاسلام بان يقلن: لاا له أكاالله، محمّد رسول الله (ص)، ولم يعلمن ان الإنسان بهذه الكلمة في امان فامّا الاسلام فلا يتحقق ا لابالبيعة اظهرالله تعالى كيفية بيعتهن تعريضاً بوجو بهاعليهن أيضاً [عَلْى أَنْ لاَ يُشْر كُنَّ بالله شَيْئًا] من الاشياء اولايشركن شيئاً من الاشراك [ وَلَا يَسْرِقْنَ وَلَا يَزْنَلِينَ وَلَا يَقْتُلُنَ أَوْ لَا دَهُنَّ ] بالواد [ وَلا يَسْتِبْهُ يَنَانٍ يَفْتُربنَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ ] قبل : كانت المرأة تلتقط المولود فتقول لزوجها : هذا ولدى منك كنتى بالبهتان المفترى بين يديها ورجليها عن الولدالذي تلصقه بز وجها كذباً لان بطنهاالذي تحمله فيهبين اليدين وفرجها الَّذي تلده به بين الرَّجلين، وليس المعنى نهيهن عن الاتبان بولد من الزَّنالانَّ السَّرط بنهي الزَّنا قد تقدَّم، وقيل: البهتان الآذي نهين عنه قذف المحصنات و الكذب على الناس ، وأضافة الاولاد الى الازواج على البطلان ، يعنى اذا جاءك المؤمنات يبايعنك على ذلك في الحاضر والمستقبل من الزَّمان [وَلا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُو فِي] يعنى لا يعصينك فيما امرت به فانته ليس الامعروفة [فَبابِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِرْ لَهُنَّ اللهُ إِنَّ اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ].

اعلم ، ان البيعة التي كانت معمولة في جميع الشرائع كانت بمنز لة الانفحة للبن الوجود و ما لم تتصل الانفحة باللبين لم ينعقد و بمنز لة التأبير لثمرالنخل مالم يؤبتر النخل لم يحمل الشمر و بها يحصل اللب لجوز الوجود وفستقه ، و بمنز لة الوصلة من الشجر الحلوعلى الشجر المر مالم يتصل من الشمجر الحلو وصلة بالشجر المر لم يصر ثمره حلواً ، ولذلكث كانوا في كل شريعة من اول الامرمه تمين بالبيعة ، قيل : كان النبي (ص) يبايع النساء بالكلام بهذه الآية : ومامست يد رسول الله (ص) يد امرأة قط الاامرأة يملكها، و روى انه كان اذا بايع النساء دعابقدح ماء فغمس فيه يده و يقول ما قاله الله تعالى ثم الخرج يده ثم غمس ايديهن فيه ، وقيل : انه كان اذا بايع النساء دعابقدح ماء فغمس وي يده و يقول ما قاله الله تعالى ثم الخرج يده ثم غمس ايديهن فيه ، وقيل : انه كان يبا يعهن من وراء التوب ، وقيل : والاز واج ، وكان ذلك في صدر الاسلام، ولتلا ينفتن لهن فتق لما صنع من الاحكام في يعن من الدوس التوب ، وقيل : والاز واج ، وكان ذلك في صدر الاسلام، ولتلاينفتن لهن فتق لما صنع من الاحكام في يعن من الذهم المراه المراه الذلك



[ يَا آيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا] لما لم يكن هذا الحكم خاصاً بالنبيّ (ص)خاطب جميع المؤمنين [ لاَنَتَوَلَّوْ اقَوْمًا غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمْ] قبل : كان فقراء المسلمين يخبرون البهود اخبار المسلمين فيصيبون من ثمارهم فنهى الله عن ذلك [ قَدْيَثِسُوا مِنَ الْأُخِرَةِ كَما يَئِسَ الْكُفَّ أَرُمِنْ أَصْحَابِ الْقُبُورُ] اى الكفار الذين هم جنس اهل القبورمن الآخرة ، اوكمايئس الكفار من وصول خيرٍ من اهل القبور اليهم، اوكمايئس الكفار من ان يحيى اهل القبور.



مدنيَّة،وهياربععشرة آيةً .

[سَبَّحَ لِلَّهِ مَافِي السَّمُواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ يَاآيُّهَا الَّذِينَ امَنُوالِمَ تَقُولُونَ ما لا تَفْعَلُونَ كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا ما لا تَفْعَلُونَ ] قبل : نزلت في قوم كانوا يقولون اذالقينا العدو لم نفر ولم نرجع عنهم ثم لم يفوا يوم أحد، وقيل : نزلت في قوم قالوا : جاهدنا وأبلينا وفعلنا ولم يفعلوا، وقيل : نزلت في المؤمنين فانتهم بعد ماسمعوا ثواب شهداء بدر قالوا : لولقينا قتالاً جهدنا غاية جهدنا ولم يفعلوا، وقيل : نزلت قالوا : لوعلمنا احب الاعمال لذلنا فيه اموالنا وانفستا، فانزل الله ان الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً فلم يفوا يوم أحد وقال القمتي : نزلت من المومنين باقرارهم والنا وانفستا، فانزل الله ان الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفاً فلم يفوا يوم بما يقولون وقد سماهم اله الذين وعدوا محمداً (ص) ان لاينقضو اعهده في امير المؤمنين (ع) فعلم الله انهم لا يفون بما يقولون وقد سماهم الله الذين وعدوا محمداً (ص) ان لاينقضو اعهده في امير المؤمنين (ع) فعلم الله الما يفون

بما يفولون وقد سماهم الله المؤمنين باقرارهم وإن لم يصد قوا . اعلم ، ان القول ههنااعم من القول اللساني والقول النفساني اى الاعتقاد الجناني ، واما الخطرات والخيالات التي تقذف في قلوب الناس من غير عزم منهم عليها فهى ليست اقوالا لهم بل هى واردة عليهم من الشيطان اوالملك فهى اقوال الشيطان او الملك ، وهذا القول اعم من ان يكون في الاحكام الآلهية بان يقول الانسان بنحو الافتاء او التقليد حكماً من الاحكام ولا يفعل به ، وفى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر بان يأمرغيره ولايأتمر وينهى ولاينتهى، وفى المواعظ والنصائح بان يعظ وينصح بمالم يفعله ، وقدا بتلى بالاول والثاني المجتهدون الذين نصبوا انفسهم لبيان التقليد حكماً من الاحكام ولا يفعل به ، وفى الامر بالمعروف والنهى عن المنكر بان يأمرغيره ولايأتمر وينهى ولاينتهى، وفى المواعظ والنصائح بان يعظ وينصح بمالم يفعله ، وقدا بتلى بالاول والثاني المجتهدون الذين نصبوا انفسهم لبيان الحكام العباد، والمقلدون الذين نصبوا انفسهم لذلك، وبالتالث القصاص والوعاظ وان كان لا يخلوا من الثلاثة اكثر الما مول بالنسبة الى من تحتيده، وفى المواعيدوالعقودوالبيعة الاسلامية والايمانية، فانة وردعن الصادق (ع) : عدة وعن على : الحلف يوجب المقت عندانة من الله بندأ ولمقته تعرض، وذلك قوله : يا ايتها الذين آمنوا (الآيتين) المؤمن اخاه نذر لا كفارة له فمن اخلف فيخلف الله بندأ ولمقته تعرض، وذلك قوله : يا ايتها الذين آمنوا (الآيتين) محكماً وكان ابقى ولم يكن يفعل [ إنَّ الله يُحون ضائلة تعالى : كبر مقتاعندانة (الآية) وفى الصنائع والحرف فان محكماً وكان ابقى ولم يكن يفعل [ إنَّ الله يُحون ضي المالة تعالى : كبر مقتاعندانة (الآية) وفى الصنائع والحرف فان محكماً وكان ابقى ولم يكن يفعل [ إنَّ الله يُحون منعته كذا وكراءاوقال : الصنعة اذا كانت كذا وكذا كان المصنوع محكماً وكان ابقى ولم يكن يفعل [ إنَّ الله يُحون ألذين تُمنوالقتال والجهاد ثم لم يبتوا فى أحد اوملقا، فان توفيق محكماً وكان ابقى ولم يكن يفعل [ إنَّ الله يُحوي ألَّ يُون ألفي مُنْ يأولون ؛ الصنعة في أولون ما لا تفلو علما م محكماً وكان ابقى ولم المقون على ما بين من نز وله فى الذين تمنو القتال والجهاد ثم لم يبتوا فى أحد اومطلقا، فان توفيق الفعل للقول يحتاج الى كثير جهاد مع النفس والتشان [ كَ أَنَّ هُمْ مُنْ يأم مُنْ يُن ين مي أور مولما ما من المنوسان تو



الجزء الثبامن والعشرون

ببعض واستحكامه، وعناميرالمؤمنين(ع)انتهقال: ان اللهيحبِّ التَّذين يقاتلون في سبيله صفَّمًا، اتدرون ماسبيل الله؟ومن سبيله؟ ! اناسبيل الله الذي نصبني للانتباع بعدنبية (ص) [وَإِذْقَالَ مُوسى] اي ذكرهم أذقال موسى (ع) [ لِقَوْمِهِ ياقَوْم لِم تُؤْذُونَنِي وَقَدْ نَعْلَمُونَ أَنِّي رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمْ] حتى يتذكروا بقبح فعل قوم موسى (ع) وغايته المنرتبة عليه فارتدعوا من ايذائك او ايذاء عترتك بعدك [ فَلَمَّا زَاعُوا ] عن الحق [ أزاغ الله قُلُوبَهُم ] عن الاستقامة الانسانيَّة وجعلهم منكوساً رؤسهم [ وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفُأْسِقِينَ ] تعريض بمن خرج عن قول الرسول (ص) في حقَّ عليَّ (ع) اومطلقاً، يعنى من لا يهديُّه الله لا يقبل الحقَّ ولو أتى بالف آية والله لا يهدى القوم الفاسقين وانكم ياقوم محمّد(ص) فسّاق بالخروج عن قوله وعدم طاعته [وَ إِذْقَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْ يَهُمَ] يعنىذكرهم حتى ينذكروا بحقبتك ولايخرجوا من طاعتك [يابني إسرائيل]ني رَسُولُ الله إلَيْ كَمْ مُصَدَّقًا لِمابَيْنَ يَدَي مِنَ التَّوْرِيةِ وَمُبَشِّرًا برَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ ] والاخبار في تبشير الانبياء (ع) واخبارهم بظهور محمد (ص) وبعثته اكثر من ان تحصي ، ونسب الى الباقر (ع) ان "اسم النَّبيَّ (ص) في صحف ابراهيم (ع) الماحي وفي توراة موسى (ع)الحاد"، وفي انجبل عيسي (ع)احمد (ص)، وفي القرآن محمّد (ص)، ونقل انته سأل بعض اليهود رسول الله : لم سمّيت احمد ؟ ـ قال : لانتي في السماء احمد منتي في الارض [فَلَمَّاجاءَهُمْ بِالْبَيِّناتِ قَالُواهُذا سِحْرٌ مُبِينٌ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَر في عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُوَ يُدْعِى إِلَى الْإِسْلام ] ظاهره منزل في منكري محمد (ص) و رسالنه ومعجزاته وقولهم : إن الانبياء (ع) اوصوا انلانؤمن برسول حتى يكون كذا وكذا ، اوقالوا لنا : لانبيَّ بعدنا لكن َّ التَّعريض بمن ادَّعي الخلافة بعد الرَّسول (ص) و ادَّعوا ذلك من الرَّسول (ص) او من الله [ وَ اللهُ لأيَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ] بوضع الولاية غيرموضعها وبادعا الخلافة من غير استحقاقٍ، ويدل على ان المراد بها التعريض بمدّعي الخلافة ومنكرى على (ع) قول تعالى أيريد ونَ لِيُطْفِؤُا نُورَ الله بِأَفُوا هِهم ] لان تورائله هوالولاية وفسرفي آيات اخر بعلي (ع) [والله مُتِم أُنُور موكو كُوه الْكُافِرُون] بالولاية، عَن الكاظم (ع) يريدون ليطفؤا ولاية اميرالمؤمنين (ع) بافواههم والله متم الامامة لقوله : الَّذِين آمنوا بالله ورسوله والنُّورا لذى انزلنا ، فالنَّور هوالامام ، وقيل: والله متم َّ نوره يعنى بالقائم من آل محمَّد (ص) اذا خرج يظهره الله على الدّين كلَّه حتّى لا يعبد غيراته [هُوَ الَّذي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَى] اي الرسالة والاسلام الذي هوما به الهداية الى الامام والايمان [وَدِينِ الْحَقِّ] اىالطّر بقالىالله الذي هوسبب للوصول الى الحق ، اومسبّب عن الحق المّذي هوالولاية المطلقة ، والطّر يق الى الله بهذا الوصف عليٌّ (ع) و ولايته [لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدَّينِ] بعنى على جنس الاديان والطّرق المختلفة، ولمّااراد الجنس المستغرق اكمّده بقوله [كُلُّهِ] فان طَرق النّفس الي الشيطان كثيرة والطّر بق الي الله واحد وهوطر بق الولاية واذا تمستكئ الانسان بهعلى ما ينبغي ظهر وغلب طريقالولايةعلىجميع الطرق بحيث لايبقى للطرق المشيطانية اثر [وَلَوْ كَرِهَ الْمُشْرِ كُونَ] بالولاية وقد سبق في سورة التوبة هذه الآية مع بيان لها [ يا أيُّها الّذين أمَنُوا ] اي اسلموا بالبيِّعةالعامة ، ولمَّا اراد ان يأمرهم بالايمان والبيعةالثَّانية وكان ذلَّك شاقًّا على بعض تلطُّف بهم وناداهم جبرانأ لكلفة هذا الامر ولذلكث أدي الامر بصورة الاستفهام والدّلالة علىالتّجارة المنجية من العداب الاليم ليتهيَّوا لسماعه ويستعدوا لقبوله [ هَلْ أَدُلَّكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ آلِيمٍ تُؤْمِنُونَ بالله وَرَسُولِهِ ]

This file was downloaded from QuranicThought.com



بالايمان الخاص والبيعة الايمانية الولوية [وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِأَمُو الكَمْ] ببذل الاموال التي هيكل ما ينسب الى الانسان [وَأَنْفُسِكُمْ] ببذلها بحيث لايبقى لكم انفس ٌ ولاماينسب الى انفسكم و تؤمنو ن جواب لسؤال مقدر لبيان التجارة [ذلكُمْ خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ] يعنى ان كنتم من اهل العلم علمتم ذلك ، او ان كنتم تعلمون ذلك اخترتم ذلك [ يَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُو بَكُمْ] مجزومٌ في جواب الشرط يعني ان كنتم تعلمون ذلك يغفر لكم لان العلم يجذب الى العمل واختيار المعلوم ، واختيار المعلوم مورث لمغفرتكم ، او فيجواب تؤ منو ن فانه في معنى آمنوا ، او فيجواب الاستفهام والمعنى هل ادلكم ان ادلكم يغفر لكم فان دلالتي ليست الابتوجهي والتفاتي اليكم ، وتوجِّهيوالتفاتي اليكم مورثٌ لتغييرا حوالكم ورغبتكم الى العمل والآخرة وهي تورث مغفرتكم [وَيُلْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرى مِنْ تَحْتِيهَا الْأَنْهارُ وَمَساكِنُ طَيِّبَةً في جَنَّاتِ عَدْنٍ ] اي جنات الاقامة وهي اخرى الجنات [ذَلِكَ] المذكور من المغفرة وادخال الجنات اوادخال جنات عدن [الْفَوْزُ الْعَظيمُ وَأَخْرى تُحِبُّونَها] اي لكم خصلة اخرى تحبُّونها، اوتعطون نعمة اخرى، اوهل ادلكم على تجارة إخرى و يكون المعنى هل ادلكم على ربح آخر لتجارتكم ، او اخرى مبتد، وخبره [نُصْرُ مِنَ اللهِ وَفَتْحُ قَرِيبٌ] في الدّنيا بظهور القائم (ع) كما عن القمتي ولما كانجُل أصحاب الرّسول (ص) طالبين للظفر والغنيمة واعلاء الكلمة قال: اخرى تحبّو نها [وَبَشَّر الْمُؤْمِنِينَ] بالظِّفرعلى جنودالنَّفس بظهورالقائم (ع) ونصرة الله فان الايمان يقتضي النَّصرة لامحالة بمنطوق ﴿ وعدالله الذين آمنوا وعملوا الصَّالحات ليستخلفنهم في الارض (الآية ) [يا أيُّها الَّذينَ أُمَنُوا ] بالبيعة الخاصَّة الولوية [ كُونُوا أَنْصار الله] لما كان اللطبغة الانسانية الفطرية واللطيفة الولوية التي هي انسانية اختبارية مظهراته تعالى ، و نصرته بالعلوم الاخروية و الاعمال الصالحة تكون نصرة نله وكان خليفة الله ايضاً مظهراً لله و نصرته تكون نصرة لله اراد بنصرةالله نصرة تلك اللطيفة وذلك الخليفة، وأداه ينصرقالله للاشعار بان تصرتهما نصرة لله في الحقيقة [كَماقال]عيسَى ابْنُ مَرْيَم] بعني قلنا لكم كونوا انصار الله كما قال عيسي (ع)، او المعنى قل يا محمَّد (ص) : يا ايتهاالذين آماواكونوا انصارالله كما قال عيسى (ع) ، او كماقال عيسمي متعلق بكونو ا انصارالله ويكون المشبق به كون الحواريتين انصاراته [لِلْحَوارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللهِ قَالَ الْحَوارِيُّونَ نَحْنُ أَنْصَارُ اللهِ] قدمضت هذه الآية في سورة آل عمران مع بيان لها [ فَالْمَنَتْ ] بعد قول عيسى بن مريم (ع) [ طَائِفَةٌ مِنْ بَني إسرائيل وَ كَفَرَتْ طَائِفَةٌ ] بعنى بالله بواسطة عسى او بعسى (ع) بعد قوله هذا [ فَأَيَّدْنَا الَّذِينَ أَمَنُوا عَلى عَدُوَّ هِمْ فَأَصْبَحُوا ظَٰاهِرِينَ ] بعنى عالبين وهذه تسلية للرّسول (ص) و تبشير و تسلية للمؤمنين و تهديدٌ للكافرين من امّة محمد (ص).

مدنية، احدى عشرة آيةً .



الجزء الثمامن و العشرون



[يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَافِي السَّمُواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ] قد مضى وجه الاداء بالماضى في السور السابقة ، والاتيان بالمضارع في هذه السورة وفي التغابن [ الْمَلِكِ الْقُدُّوس ] قد مضى بيان قدمه تعالى و الفرق بينه وبين تسبيحه في البقرة عندقوله تعالى: ونحن نسبّح بحمدك و نقدُّس لك [الْعَزِيزِ الْحَكِيم] التوصيف بهذه الاوصاف لبيان علة تسبيح الاشياء تماماً له ، وقرى الكلِّ بالرَّفع على المدح [هُوَ الَّذِي بَعَتَ فِي الْأُمَّي يتين رَسُو لأمِنْهُم] كِلام منقطعٌ عن سابقه وبيان للامتنان على امة محمد (ص) وتمهيد للتعريض الآتي [يَتْلُوعَلَيْهِمْ أَياتِهِ وَيُزَكّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَوَ الْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْقَبْلُ لَفِيضَلالٍ مُبِينٍ] قد مضى بيان لهذه الآبة ووجه تفديم التركية على التعليم فيها ، ووجه نقديم التعليم على التركية في دعاء ابراهيم (ع) بقوله { ربَّنا و ابعث فيهم رسولًا منهم يتلو اعليهم آياتك ويعلّمهم الكتاب والحكمة ويزكّيهم [وَأَخَرِينَ مِنْهُمْ] من الامتيتين اومن جنسهم من سائرالناس من الاعاجم وهوعطف على الأمَّتين اوعلى مفعول يعلَّمهم والمراد بالآخرين التَّابعون وتابعوا التَّابعين الى يوم القيامة ، اوغيراهل مكَّةٍ من اهل العالم من الفارس والتَّرك والرَّوم، أوالمراد بالآخرين آخرون في الرَّتبة ، وروى ان النبيّ (ع) قرأ هذهالآية فقيل له: من هؤلاء؟- فوضع يده على كتف سلمان رحمه الله وقال: لوكان الايمان في الشّريا لنالته رجال من هؤلاء [ لَمَّايَلْحَقُوا بِهِمْ ] وسَلحقون بهم الى يوم القيامة [ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ذَلِكَ ] اى بعث رسول من جنس البشر او بعث مثل محمد (ص) المندى يزكم بم تم يعلمهم الكتاب و الحكمة [ فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مَنْ يَشْاءُ] من الامم فيكون منة منه تعالى على امة محمد (ص) اوذلك الرّسالة وتذكيراسم الاشارة باعتبار الخبر كأنته قال : ذلك الفضل الذي هو الرّسالة والنّبوة فضل الله يو تُبه من يشاء من افراد البشر [والله دوا الفضل الْحَظِيم ] فيعطى ازيد منذلك اولاينقص من فضله شيء "بايتاء الرّسالة للمستحقين اوذواالفضل العظيم على النّاس ببعثة محمَّد (ص) فيهم [مَثَلُ الَّذينَ حُمَّلُوا التَّوْرية] حملهم التوراة انبياؤهم وعلماؤهم بان علتموهم التوراة وكلِّفوهم العمل بها ، و هذا بيان لحال اليهود و ذم لهم لكنَّه تعريض بمنافقي امَّة محمَّد (ص) الَّذين لم يقرُّوا بعلى (ع) والذين لم يعملوا بالقرآن [تُمَّكَمْ يَحْمِلُوها] بان لم يعملوا بها [كَمَثَل الْحِمار يَحْمِلُ أَسْفارًا] في كلفة الحمل والتَّعب فيها وعدم الانتفاع بها بل التَّضرَّر بثقلها وتعب حملها ، فمن تعلُّم القرَّآن ولم يعمل بما فيه كاتنا من كان كان من اهلٍ هذاالمثل مثل الصّحابة الَّذين اهتمُّوا بحفظ القرآن عن التّغيير و بتلاوته وقراءته ولم يعملوا بما فيه منمراعاة العترة ومودّتهم واتّباعهم، وكذلكت من تعلّم القرآن وعلم احكامه وعمل بما فيه ، ومن تعلّم احكام السَّشر يعة وعمل بها لكن كان منظوره من علم ذلك الحيوة الدَّنيا لاالحيوة الآخرة كان من اهل هذا المثل، ونعم ماقال المولوي :

| علمهای اهل تن احمالشان     | علمهای اهل دل حمَّالشان    |
|----------------------------|----------------------------|
| علم چون بر تن زند باری شود | علم چون بر دل ژند ياري شود |
| بار باشد علم کان نبود زهو  | گفت ایزد یحمل اسفاره       |

This file was downloaded from QuranicThought.com



علم کان نبود ز هو بیواسطه آن نپاید همچورنگ ما شطه لیک چون این بار را نیکوکشی بار برگیرند و بخشندت خوشی هین بکش بهر خدا این بار علم تا بینی در درون انبار علم تا که بر رهوار علم آئی سوار آنگهان افتد ترا از دوش یار

[ بِشُسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِإَيَّاتِ اللهِ ] يعنى كلّ من كذّب بآيات الله وكلّ من كان اعل ملة ولم يرد وجه الله كان من اهل هذا المثل [ وَاللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الطَّالِمِينَ ] يعنى المكذّبين بآيات الله والمحملين للكتب السماوية والغير الحاملين لها ، لكنة وضع الظاهر موضع المضمر اشعاراً بظلمهم وتعليلاً للحكم بعنى ان آلله لا يهديهم الى الصرّاط الانسانى اوالى الجنة اوالى مقاصدهم [قُلْ] لليهود تعريضاً بمن الاعى منك الخلافة او ببجميع امتك [ يا أَيُّهَا الَّذِينَ هادُوا إنْ زَعَمْتُمُ أَنَّكُمُ أَوَّلْياء للذِيرية تحبيكم عنه وتعليلاً للحكم اين كُنْتُمُ صادِقِين] في هذا الادعاء يعنى ان كنتم اولياء لله فالحيرة الذيرية تحجيكم عنه وكلّ محب يتمنى لقاء ان كُنْتُمُ صادِقِين] في هذا الادعاء يعنى ان كنتم اولياء لله فالحيرة الذيرية تحجيكم عنه وكلّ محب يتمنى لقاء المحبوب والموت يخرجكم من الحجاب ويوصلكم الى لقاءالة [ وَلا يَتَمَتُوْنَهُ أَبَدًا ] لانتهم ناسون نة وراضون بالحيوة الذيا [ بماقلاً مَتْ أَيْديهِمْ ] من المعاصى التى يخافون أن يدخاوا بها النار، اومن المعاصى التى تنسيهم المحبوب والموت يخرجكم من الحجاب ويوصلكم الى لقاءالة [ وَلا يَتَمَتُوْنَهُ أَبَدًا ] لانتهم ناسون نة وراضون بالحيوة الذيا [بماقلاً من علي المعاصي التى يخافون أن يدخاوا بها النار، اومن المعاصى التى تنسيهم المحبوب والموت الذيا أحيث صاروا محبّين للذيا غير محبّين للآخرة [ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالطَّالِمينَ ] الله ووضع الأخرة وتصرفهم إلى جهة الذيا بحيث صاروا محبّين للذي غير محبّين للآخرة [ وَاللَّهُ عَلِيمٌ الطَّالِمينَ ] اى بعد الموت [ إلى عاليم الغيّيب والشهادة] ولا ينعكم الفرار منه وليكن فراركم مما يضرّ فيما بعده [ ثُمَّ تُرُدُونَ ] مع دوضع الظاهر موضع المضمر اشعاراً بظلمهم ومالغة في تعديدهم [ قُلْ] المهود او لجميع الحق أن ألموْت اللذي يتفير وضع الطناهر والعام الغيني من المان منه وليكن فراركم مما يضرّ فيما مولا [ أنَّ أَمُوْتَ اللذي يتمر في منه في المالي المن المان منهما وباله الذي يعلم جميع الغائبات عن معالفة الذ في السرود [ إلى عاليم الغيني والشائهان بياهما ويام عالم الغاب عنه المادة وجميع الغائبات عن مخالف وجميع المشهودات، اوجميع مادن شائعان بشاهدا وعالم عالم الغيب وعالم عالم الشهادة وعلى ينهدير أوري أُنْ أَمُوُونَ ] عن مخالفة الله في ا

اعلم ، ان آيام الاسبوع مظاهرللايام الرّبوبية ودَوَران الايام على الاسبوع ليس بمواضعة بنى آدم والالكان الاختلاف فى دَوَرانها وكان فرقة يديرها على الستة اوالخمسة او الاربعة ، وفرقة يديرها على الشمانية اوالتسعة ، اوغير ذلك ومن يديرها على السبعة لم يكن يديرها بتلك الادارة بان يجعل المبدء الاحد والمنتهى السبت ، اوالمبد السبت والمنتهى الجمعة ، وفى الجعلة لم يكونوا يسمى كلّهم احداً احداً و منسوباً الى الشمس والسبت سبتاً و منسوباً الى كوكب خاص و بالجملة لم يكن يندرها بتلك الدارة بان يجعل المبدء الاحد والمنتهى السبت ، اوالمبد السبت المنتهى الجمعة ، وفى الجعلة لم يكونوا يسمى كلّهم احداً احداً و منسوباً الى الشمس والسبت سبتاً و منسوباً الى كوكب خاص و بالجملة لم يكن عند جميع المنجسين كلّ يوم مخصوص منسوباً الى كوكب خاص ، وقد اتفق المنجسون من كلّ ملّة وفى كلّ لسان على ادارة الايام على السبعة بهذا الترتيب المخصوص و انتساب كلّ يوم مخصوص الى كوكب خاص سميت بهده الاسماء ام لم تسم ، والايام الربوبية التي هذه الايام باز اتها يوم المجرّدات المنجسيون من كلّ ملّة وفى كلّ لسان على ادارة الايام على السبعة بهذا الترتيب المخصوص و انتساب كلّ يوم مخصوص الى كوكب خاص سميت بهده الاسماء ام لم تسم ، والايام الربوبية التي هذه الايام باز اتها يوم المجرّدات المنجيديون من كلّ ملة و وفى كلّ لسان على ادارة الايام على السبعة بهذا الترتيب المخصوص و انتساب كلّ يوم مخصوص الى كوكب خاص سميت بهده الاسماء ام لم تسم ، والايام الربوبية التي هذه الايام باز اتها يوم المجرّدات المنجي من يوم المكوت السفلى، او يوم المديرات امراً ، و يوم الركّع والسجد، و يوم الميت و باز ، و يوم الكيان ، و يوم الملكوت السفلى، او يوم المديرات امراً ، و يوم الركّع والسجد، و يوم المعدرات المجرّدة علويتين الكيان ، و يوم الملكوت السفلى، او يوم المديرات امراً ، و يوم الركّع والسجد من و يوم الموري و باع، و يو و ويوم الكيان ، و يوم الملكوت السفلى، او يوم المديرات امراً ، و يوم الركّع والسجد، و يوم المجرّدة علويتين الكيان ، و يوم الملكوت السفلى، او يوم المركم و الركم والسجم من المينية و من و الموم و الارض فيها و بها المتب من من المنهوم ، والما مالمهم ، واليام ما الموم فيها و بها



الجزء الشامن والعشرون

يومالجمع طولاً امرائله العباد بانعقاد الجمعة ، و امر ان لا ينعقد الجمعة باقلَّ من سبعة إوخمسة ، ولمَّا كان يومالجمع خاصاً بمحمد (ص) لاحظ لاحد سواه (ص) فيه جعل الجمعة التي باز الدعيد أخاصاً بمحمد (ص) وحرَّ مالسفر فيها على منكان المسافة بينه و بين مجمع النَّاس للجمعة اقلَّ من فرسخين او بقدر فرسخين ، ولذلك قال : إذا نو دي للصَّلو ة من يوم الجمعة بعني إذا إذ ناصلوة الجمعة [فَاسْعَوْا] أي فأسرعوا [الى فِرْكُمِ اللهِ] بعني الصّلوة [وَذَرُوا الْبَيْعَ] فان البيع في هذااليوم خلاف مقتضى هذااليوم خصوصاً وقت وصول الشمس الى نصف النهار [ذلكم خَيْر لكُم ] فانته اذا اعطى كلِّ يوم حقَّه كان خيراً لكم [إنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ] كان خيراً لكم يعنى ان انتبعتم عليّاً (ع) وقبلتم ولايته بالبيعة معه فان العلم والتعلُّم منحصران في شيعة عليُّ (ع)، او ان كنتم تعلمون انه خيرلكم اخترتموه [فَـإذْا قُضِيَتِ الصَّلُوةُ فَانْتَشِرُوا فِي الْأَرْضِ] لماكان الاجتماع في الجمعة لذكرالله بمنز لة الفناء الذاتي والبقاء في ذلكت الفناء يورث نقصان الوجود والمطلوب من الانسان استكماله بجميع جنوده ولايمكن اآلا بالبقاء بعد الفناء امرهم بالانتشار في الارض وابتغاء فضله كما قال [وَابْتَغُوا مِنْ فَضَّل اللهِ] الصَّوريّ بطلب ماتحتاجون اليه منجهة الحلال، وفضل الله المعنويَّ بزيارة الاخوان وعيادة موضاهم وتشبيع جنائزهم كمافي الخبر عن النَّبيّ (ص) وعن الصَّادق (ع) : الصَّلوة يوم الجمعة ، والانتشار يوم السّبت ، وعنه (ع) انتي لاركب في الحاجة التي كفاها الله ما اركب فيهاا لا التماس ان يراني الله اضحي في طلب الحلال، اماتسمع قول الله عز اسمه ؟ فاذا قضيت الصَّلوة فانتشر و ا في الارض و ابتغو ا من فضل الله [وَاذْ كُرُوا اللهُ كَثِيرًا] في حال ابتغاء الفضل او في جميع الاحوال فان ذكرالله مرغوب فيه ولوكنت تبول فانه كما في الخبر لابأس بذكرانة وانت تبول وقد مضي في سورة البقرة عند قوله تعالى : فاذ كر و نبي اذ كر كم بيان للذكر ومراتبه وكيفيته [لَحَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ] فإن الفلاح بالذكر لان مناط الطبّاعة والمعصية كمايستفادمت وردعن الصّادق (ع) الّذكر والغفلة، روى عن النَّبيّ (ص) من ذكر الله مخلصاً في السَّوق عند غفلة النَّاس وشغلهم بماهم فيه كتب الله له الف حسنة و بغفر الله له يوم الفيامة مغفرة كم تخطر على قلب بشر [و] ذار أو اتيجارة أو لكهوا انفضوا] اليهااستدراك كأنته قال: لكنتهم لايقبلون واذا رأو تجارة اولهوا انفضّوا [ اِلَبْهاٰ] اى الى التّجارة خصّ الضّمير بها لان اللهوكان تبعاً للشجارة [وَتَرَكُوكَ قَائِمًا] تخطب على المنبر كمافي خبرٍ، اوفي الصّلوة كمافي خبر آخر [قُلْ] لهم [ماعِنْدَالله] من النّعيم المقيم [خَيْرُ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ التَّجْارَةِ] فان التّجارة ان كان فيه نفع دنيوي واللتهو انكان فيه نفع خياليٌّ والتذاذ وهميٌّ فماعندالله خير لانَّ ثفعه عقليَّ روحيَّ وهوغيرمنقطع وغيرمشوب بالآلام [ وَاللَّهُ خَيْرُ الرُّ از قِينَ] روى عنجابوات قال: اقبلت عبر ونحن نصلتي مع رسول الله (ص) فانفضَّ النَّاس اليها فما بقي غير اثنى عشررجلاً انافيهم فنزلتالآية، وفي رواية : اقبلت عيرو بين بديها قوم يضر بون بالدَّفوف والملاهي فقال النّبيّ (ص) : والمذي نفسي بيده لوتتابعتم حتى لايبقي احدمنكم لسال بكم الوادي ناراً، وعن الصّادق (ع) : ان "الواجب على كل مؤمن اذاكان لنا شيعة ان يقرأ في ليلة الجمعة بالجمعة وسبّح اسم ربّكث الاعلى ، وفي صلوة الظّهر بالجمعة والمنافقين فاذا فعل ذلك فكأنسما يعمل بعمل رسول الله (ص) وكان ثوابه وجز اؤه على الله الجنة،



مدنيَّة، وهي احدى عشرة آيةً .

[إذاجاءك المُنافِقُونَ فَالُوانَسْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرُسُولُهُ] لبيانان المشهود به صدق ورفع توهم رجوع التكذيب الى المشهود قدّم هذا ثم قال [ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنافِقينَ لَكَاذِبُونَ] لعدم مطابقة المشهود به لما في قلو بهم [إتَّخَذُوا أَيْمانَهُمْ جُنَّةً] عن القتل والاسر وحفظوا بها دماءهم واموالهم او اتخذوهاجنة عن شتم المسلمين ولومهم، اوجنة عن سوءظن المسلمين بهم وفرارهم عنهم، وقرى أيمانهم بكسولهم و [فَصَدَّوا] منعوا او اعرضوا [عَنْ سَبِيلِ اللهِ] الذي هوعلى (ع) و ولايته [إنَّهُمْ سُاء ما كَانُوا يَعْمَلُونَ].

اعلم، ان النفاق عبارة عن اظهار ماً لم تكن تعتقده مثل اللَّذين اظهروا الاسلام و باعوا البيعة النَّبوية من غير اءتقاد برسالةالرّسول (ص) اومع المشكَّف في رسالته ، اوكانوا معتقدين ثم طرأ المُشكَّث والانكار ، هذا بحسب الظّاهر والاعتقاد وقد يعتبر النّفاق بحسب الاعمال الظّاهرة من غير موافقة الاحوال الباطنة و هذا نفاق قلّمن يخلوعنه من المسلمين،فان الاذكاروالافعال الواقعة في الصّلوة كلّها عنادين واظهار لاحوال النّفوس فانّ قول القائل بسم الله الرّحمن الرّحيم تعبير عن نفسهوات يتسيم ُ نفسه بالعبادة فاذاكم بكن حاله موافقاً لهذا التّعبير كان منافقاً حالاً، وهكذا الحمدالله رب المالمين وهكذا إياك نعبد حصر للعبادة فيه وإياك تستعين حصر للاستعانة فيه فلوكان حال القائل ذلك ان يرى موصوفاً آخر او يعتقد موصوفاً آخر بالصّفات الحميدة أوكان له معبود أخرمن الاهو ية اوالاناسي، اوكان نظره الى معين آخر والاستعانة بغيرالله كان منافقاً حالاً"، وفعل السّركوع تعبيرعن نفسه بانَّه خاشع لله بحيث دعاخشوعه له الى الانثناء، وسجوده تعبيرعن كمال خضوعه له تعالى فاذا لم يكن حاله علىهذا المنوال كان منافقاً، وهكذا قنوته وسائر دعواته في احوال الصّلوة ، وصيامه تعبّيرعن نفسه بانّه صامعن غيرالتذاذ بجمال الله والسلوك اليه ، وزكوته كنابة عن انته في نقصان الانانية ، فلو لم ينقص من انانينته بل كان في زكوته معجباً بنفسه راثياً عمله كان منافقاً ، وقد ورد: مازاد خشوع الجسد على خشوع القلب فهو من النَّفاق [ ذَٰلِلكَ ] الكذب واتَّخاذ الايمان جنَّة " والصَّدَّ اوالصَّدود عن سبيل الله [بِ أَنَّهُمْ أُمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ] والكفر بعدالايمان ابلغ واشد من الكفرالاول، وكفرالنفاق افضح [ فَطُبِعَ عَلَى قُلُوب هِمْ ] بحيث لم يبق فيهامد حل ومخرج للملك والنور [فَهُم لاَيَفْقَهُونَ] لابدركون ادراكاً اخرو بأُمودياً الى ادراكَ آخر [وَإَذَارَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسامُهُمْ] بحسنها وتجملها بمايتجمل بها وطراوتها ونضارتها [وَإِنْ يَقُولُواتَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ] لطلاقة لسانهم وحلاوة كلامهم و تسمع قام مقام القول اى يقل اسمع لقولهم [كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةً] على الحَائط في كونهم خالين عن الرّوح والعقل ، وفي عدم الانتفاع بهم بوجه آخر مثل الخشب المسنّدة التي ليست عمداً لسفف اوغيره [يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ] لعدم توكّلهم على ربّهم وجبنهم واتهامهم في المسلمين [هُمُ الْعَدُور] استيناف جواب مؤال مقدر كانته قيل : فما شأنهم؟ ومانفعل بهم ؟ - فقال : هم الكاملون في العداوة

۱۷۸



الجزء الثامن والعشرون

[فَاحْذُرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللهُ] اخبارعن حالهم بانتهم قاتلهم الله عن الحيوة الانسانية ، اواخبار عمّا يفعل بهم بعد لكنته ادًاه بالماضي لتحقق وقوعه ، اودعاء عليهم بمقاتلة الله لهم [أنَّني يُؤْفَكُونَ] كيف يصرفون عن الَّحْق [وَإذُاقيل لَهُمْ تَعْالَوْ ا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللهِ لَوَّوْ ا رُؤُسَهُمْ] كنابة عن الانكار والاستكبار [ وَرَ أَيْتَهُمْ يَصُدُّونَ ] يعرضون او بمنعون [ وَهُمْ مُسْتَكْبرُونَ ] عن الاتيان والاعتذار والاستغفار [ سَو اتخ عَلَيْهم ٱسْتَغْفَرْتَ لَهُم ٱمْ لَمْ تُسْتَغْفِر لَهُمْ لَنْ يَغْفِر اللهُ لَهُمْ ] تعليل لاستواءالاستغفاروعدمه ومبالغة في بأسهم عن مغفرة الله فان عدم مغفرته مع استغفارالر سول (ص) دليل ان ليس فيهم ما يمكن المغفرة لهم [ إنَّ اللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفاسِقِينَ] تعليل " آخر والمقصود عدم الهداية الى الجنة او الى الحق [ هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لا تُنْفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَرَ سُولِ اللهِ حَتَّى يَنْفَضُّوا] بتفرقوا [وَلِلهِ خَزْائِنُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ] جملة حالبة [ وَلَكِنَّ الْمُنْافِقِينَ ] الدّين بقولون لاتنفقوا حتى ينفضوا [لايفقة هُون] اي لايدركون ذلك ادراكا اخروياً [يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنا إلَى الْمدينة لَيُحْرِجَنَّ الْأَعَزُّ مِنْهَا الْأَذَلَّ ] كنواعن انفسهم بالاعزوعن المؤمنين بالاذل [وَ لِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنْافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ] ان العزّة الدّنيوية والاخروية اله وعندالله ولمن كان من حزب الله وان كانوابحسب الانظارالظاهرةمعلوبين، نزلت الآيات كما عن القاميّ، في غزوة بني المصطلق في سنة خمس من الهجرة وكان رسول الله (ص) خرج اليها فلما رجع منها نزل على بثر وكان الماء قليلا فيها وكان سيارحليف الانصار وكان جهجاه بن سعيدالغفاري اجيراً لعمر بن الخطَّاب فاجتمعوا على البتر فتعلَّق دلوسينَّار بدلوجهجاه فقال سبَّار: دلوي وقال جهجاه: دلوي، فضرب جهجاه يده على وجه سيًّار فسال منه الدَّم فنادي سيًّار بالخزرج ونادي جهجاه بقر يش فاخذ النَّاس السَّلاح وكاد ان تقع الفتنة فسمع عبدالله بن أبي النداء فقال : ماهذا؟ فأخبروه بالخبر فغضب غضباً شديداً ثم قال : قد كنت كارها لهذا المسير انتي لاذل العرب؟ ! ماظننت انتي ابقى الى أن اسمع مثل هذا فلا يكون عندى تغيير، ثم " اقبل على اصحابه فقال : هذاعملكم، أنز لتموهم منازلكم وواسيتموهم بأموالكم ، ووقيتموهم بأنفسكم وأبرزتم نحوركم للقتل، فأرمل نساءكم وايتم صبيانكم، ولواخرجتموهم لكانواعيالاً على غيركم، ثم ّ قال: لئن رجعنا الى المدينة ليخرجن الاعزَّ منها الاذل، وكان في القوم زيدين ارقم وكان غلاماً قدراهق وكان رسول الله (ص) في ظلَّ شجرة في وقت الهاجرة وعنده قوم من اصحابه من المهاجرين والانصار، فجاء زيد فأخبره بماقال عبدالله بن ابي ، فقال رسول الله (ص) : لعلك وهمت باغلام ؟-قال: لاوالله ماوهمت، فقال: لعلَّكَ غضبت عليه؟ قال: لاو اللهما غضبت عليه ، قال: فلعلَّه سفَّه عليك؟\_ قال: لاوالله، فقال رسول الله (ص) لشقران مولاه فأحدج (ا)فاحدج راحلته وركب وتسامع الناس بذلكك، فقالوا: ماكان رسول الله (ص) ليرحل في مثل هذا الوقت فرحل النبَّاس إلى أن قال: فسار رسول الله (ص) يومه كلَّه لأبكلُّمه أحد فأقبلت الخز رج على عبدالله بنابيٍّ بعذلونه فحلف عبداللهانَّه لم يقل شيئاً منذلك، فقالوا : فقم بنااليرسولالله (ص) حتَّى نعنذراليه فلوَّى عنقه ، فلمّا جن " اللّيل سارر سول الله (ص) ليله كلّ هوالنتها رفلم ينز لوا الاللصّلوة ، فلمّا كان من الغد نز ل رسول الله (ص) ونزل اصحابه وقد امهدهم الارض من السهر الذي اصابهم، فجاءعبدالله بن ابي إلى رسول الله (ص) فحلف انه لم يقل ذلك وانه ليشهد ان لاا لها لاالله وانك لرسول الله وان زيدا قد كذب على، فقبل رسول الله (ص) منه وأقبلت الخزرج على زيدين ارقم يشتمونه (الى ان قال) فنزل الوحى عليه فلممّا نزل جمع اصحابه وقرأ عليهم سورة المنافقين ففضّح الله

الحدج كالضرب والاحداج شد الحمل على البعير ، والحدج بالكسر الحمل .



۱۸.

عبدالله بن ابيٍّ، وعن الكاظم (ع) ان أالله تبارك وتعالى سمَّى من لم يتَّبع رسوله (ص) في ولاية على [(ع) وصيته منافقين ، وجعل من جحد وصبَّه امامته كمن جحد محمَّداً (ص) وانزل بذلكتُ قرآناً فقال : يا محمَّد اذا جاءك المنافقون بولاية وصيكث قالوا نشهد انتك لرسول الله والله يعلم انتكث لرسوله والله يشهد ان المنافقين بولاية على ي لكاذبون، اتّخذوا ايمانهم جنّة أفصدوا عنسبيلانة والسبيل هوالوصيّ انتهمساء ماكانوا يعملون، ذلك بانتهم آمنوا برسالتك وكفروا بولاية وصيّحك فطبع اللهعلىقلو بهم فهم لايفقهون ، يقول: لايعقلون نبوّتكك ، وإذا قيل لهم الرجعوا الي ولاية عليٍّ (ع)يستغفر لكم النبّيّ (ع) من ذنو بكم لوّوارؤسهم قال الله و رأيتهم يصدّون عن ولاية عليّ (ع) وهم مستكبرون عليه، ثم عطف القول بمعرفته بهم فقال: سواء عليهم استغفرت لهم ام لم تستغفر لهم ان الله لايهدي القوم الفاسقين يقول الظالمين لوصبتك [يا أيُّهَا الَّذينَ أَمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمُو الْكُمْ وَلا أَوْلاد كُمْ عَنْ فِ كُر اللهِ] فان القلب للطافته يران عليه ويقسيه اشتغاله بالكثرات الخيالية وذكرائله يجلوه عن الرين، فلو اشتغل الانسان بالاموال والاولاد فاذاكان ذاكراً لله صار المذكر جالياً لقلبه عن الرّين ، واذاكان غافلاً عن ذكرالله صارالرّين متراكماً على قلبه بحيث يتشكَّكاولاً ثم يكفرو بنافق [ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِيكَ فَمُولَيِّكَهُمُ الْخُاسِرُونَ ] لاتلاف بضاعتهم وعدم اخذ العرض له [وَ أَنْقِيقُوا مِمَّارَزَ قُنْاكُمْ] من الاموال والفوى والاعراض، ومن نسب الافعال والاوصاف الى انفسكم، ومن انانياً انكم [مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي أَحَدَ كُمُ الْمَوْتُ] فيؤخذ جميع ذلك منكم فلاترواشيئاً مماتنسبونه الي انفسكم [فَيَقُولَرَبِّ لَوْلاا حَرْتُنبي إلى أجَل قَربيب] بعني الى مدة قريبة من هذه المدّة ان كان هذا القول حال الاحتضار، اومن مدَّة قريبة من وقت الموت ان كان هذا القول في القيامة اوفي البرزخ [فَأَصَّدَقَ] فأنصدق مماً ينبغي ان يتصدق منه [وَأَكُنُّ مِنَ الصَّالِحِينَ] مجزوم معطوف على مجموع الفاء وما بعده فانته واقع موقع المضارع المجزوم في جواب لولا، وقرى منصوباً عطفاً على ما بعد الفاء، ومرفوطً بتقدير إنا اكون من الصَّالحين [ وَلَنْ يُؤَخَّر الله ] جملة حالية ورفع لتوهم انه يجوز التأخير ام لا أيضَّسَّا فاجاءاً جَلُها إاذا قدّرمجيء اجلها ، عن الباقر (ع) ان عندائله كتباً موقوفة " يقدّم منها مايشاء و يؤخر مايشاء ، فاذاكان لبلة القدر انزل الله فيهاكل شيء بكون الى مثلهافذلك قوله: ولن يؤخر الله ففساً اذاجاء اجلها اذاانز لالله، وكتبه كتاب المسموات وهوالذى لا يؤخره [وَالله حَبير بما تَعْمَلُون] تهديدٌ للمنافقين والكافرين، اوردع وزجر للكافر في القيامة .



مدنيَّة،وقيل : مكَيَّة غير ثلاث آياتٍ من آخرها نزلت بالمدينة : ياايُّهَاالَّذِينَ آمَنُوا اِنَّمِنُ اَزْواجِكُمْ( الي آخر السّورة ) ثماني عشرة آيَةً .



[يُسَبِّحُ لِلْهِمافِي السَّمواتِ وَمافِي الْأَرْضِ لَهُ الْمُلْكُ] اي ما ينبغي ان بملك [ وَلَهُ الْحَمْدُ ]



الجزء الثمامن والعشرون

اي ما ينبغي ان يوصف الكامل به [ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] فيقدرعلى استنطاق الاشياء بالتسبيح وهذه تعداد الاوصاف الجميلة واشارة الى علَّة تسبيح الاشياء له ، والكونها تعداداً لاوصافه الحميدة قال [ هُوَ الَّذي خَلَقَكُمْ فَمِنْكُمْ كَافِرٌ وَمِنْكُمْ مُؤْمِنٌ] بدون العاطف والمعنى فمنكم مؤمن بالولاية ، ومنكم كافر بالولاية كمامر مراراً ان مناط الكفر والايمان معرفة الولاية وانكارها ، وعن الصّادق (ع) أنَّه سئل عن هذه الآية فقال : عرَّف الله ايمانهم بولايتنا وكفرهم بتركها يوم اخذعليهم الميناق في صلب آدم (ع) وهم ذر [والله بما تَعْمَلُونَ بَصِيرً] تهديد للكافروترغيب للمؤمن [خَلَقَ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ] فلم يكن اسباب السماوات والارض التي بها ايجادكم و ابقاؤكم الالامرحق وغابة شريفة متقنة لالهذه الغايات الدنية الباطلة التي هي وصول القوى التشهوية والغضبية والتشيطانية الى مستلذ اتها فلا تقطعوا غاياتكم المشريفة ولا تبطلوا دواتكم [وَصَوَرَ كُمْ فَأَحْسَنَ صُورَ كُمْ] لتكونوا مقربين له فانة خلفكم وصوّركم مشتملين على جميع ما في عالم الامر والخلق بل على جميع ما في العالم الآلَهيّ لتصيروا بطرح الطّواري عن وجوه ذواتكم بشأنه تعالى و تصبروا احقاء بقر به فلاتبطلوا ذواتكم دون الوصول الىغاياتكم [ وَ إِلَيْهِ . الْمَصبِيرُ ] اي مصيركم ترغيب و تهديد يعني استعدّوا للحضورعنده و تهيَّوْا للوصول اليه بأحسن الوجوه [ يَعْلَمُ مَافِي السَّمُواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ وَمَا تُعْلِنُونَ ] تهديدٌ وترغيبٌ [ وَاللهُ عَليهمٌ بِذاتِ الصُّدُور ] قد مضى امثال هذه الآية مع تفسيرها مكرراً [ أَلَمْ يَأْتِكُمْ ] ايتهاالنّاس [ نَبَوُّ الَّذينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ] فتعتبروا بأحوالهم وترتدعوا عن مثل افعالهم [فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِ هِمْ ] في الدَّنيا فاحذروا عن مثل افعالهم [وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلبِمم ] في الآخرة [ ذَلِكَ بِيانَهُ كَانَتْ تَأْتِيهِم رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ ] كما جاءكم رسولكم بالبينات [ فَقْالُوا أَبَشَرٌ يَهْدُونَنا ] من ما تقولون لوشاء الله ان يرسل رسولا لأنزل ملائكة [ فَكَفَرُوا ] بالرسل مثلكم [وَتُوَلُّوا] عنهم وعن بينانهم وعن التَّدبترفيها [واستُعْنى الله] عنهم يعنى استغنى الله في مظاهررسلهم (ع) بمعنىاستغنى الرسلعنهم وعن الاعتداد بهم فلم يكن من قبلهم استعداد لقبول الايمان ولم يكن من قبل الرّسل دعوة " لهم [وَاللهُ غَنِيٌّ] عنهم وعن عبادتهم وعن ابمانهم [حَميدً] في نفسه عرف ام لم يعرف ، حمد ام لم يحمد [زُعَم الَّذِينَ كَفَرُوا أَنْ لَنْ يُبْعَنُوا قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتُبْعَثُنَّ ثُمَّ لَتُنَبَّؤُنَّ بِماعَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ فَأْمِنُوا] يعنى اذا كنتم تبعثون فآمنوا [بِاللهِ] الذي تبعثون اليه [وَرَسُولِهِ] الذي يعلّمكم طريق الايمان به [وَالنّورِ الَّذِي أَنْزَكْنا] والنَّور المنزل هوولاية على (ع) التي كانت مع كلَّ بني سرًّا ومع محمَّد (ص) سرًّا وجهراً ، وقد فسَّر في الأخبار بالامامة و بالامام ، وسئل الباقر (ع) عن هذه الآية فقال : النُّور والله الاثمَّة (ع) ، لنور الامام في قلوب المؤمنين انور من الشمس المضيئة بالنَّهار، و هم الَّذين ينوَّرون قلوب المؤمنين و يحجب الله نورهم عمَّن يشاء فتظلم قلو بهم ويغشيهم بها .

اعلم ، ان النورهوالذى ظهر بذاته واظهرغيره وهذاحق الوجودفانة الظاهر بذاته بحيث انماقدم البديهيات واوّل المدركات ، و بعد تعيين المفهوم هو اوّل المسؤلات ، فان السؤال بما الشارحة الذى هو سؤال عن مفهوم اللّفظ مقدم علىالسؤال بهل البسيطة ، و بعد تعيين مفهوم اللّفظ لايسال الابهل البسيطة و بعد السّوال بهل البسيطة يكون سائر السؤالات ، ومعنى كونه مظهراً للاشياء انه لاظهور لشيء من الاشياء على مدرك من المدارك الا بالوجود ،



والوجودالظاهر بذانه المظهرلغيره هوالمشية التي هي فعل الحق الاول تعالى واضافته الى الاشياءوهي الولاية المطلقة التي جميع الولايات الجزئية حيصص منهاوكل موجود موجود بهاوكل ظاهر ظاهر بهاحتى النورالعرضي الذي به يظهرالسطوح والاشكال والالوان، فانه لولاالوجود لماظهر ذلك النورعلي الابصار ولمااظهر الاشياء، وكل " امام لما صارمت صلابا لمشية نحواتكصال في الصّعود بعد ماكان متّصلابهامثل ساثر الاشياءفي النّزول وبذلكك الاتّصال بؤنثر فيمن اتتّصل به ويفيده فعلية وجودية في الصّعود لم تكن له تلكث الفعلية و بتلكث الفعلية يظهر عليه وجوده وفسرّوا النّنور بالامام قبل الاسّصال بالامام، وتلك الفعليَّة وجود حادث في فعليَّات هذا المتَّصل ومقوَّمة لسائرها ومحيطة بها، وهي الايمان الدَّاخل في قلب المؤمن بالبيعة الخاصة الولوبة، وبتلك الفعلية بظهر على المؤمن السالك دقائق اخلاقه التي هي ادق من السَّعر واخفى من دببب النّهماة المسوداءعلى الصّخرة الصماّء في اللّيلة الظلّماء، ويظهر عليه مثل هذا السّرك المخفي ولم تكن تظهر عليه امثال هذهقبل ذلكك، ولم تكن تظهر بنورالمشمع والمسراج، ولابنورالكواكب والقمر، ولابنورالمشمس المتي هي انور، ولمثل هذا النوروهذاالظهور قديريالمؤمن نفسه أسوء من كلَّ مسيء واشد ذنباً من كلَّ مذنب، وقديصير مبغضاً لنفسه اشد بغض، ولمثل هذا الظَّهور يصيرالدَّنيا سجناً له ، هذاهوالظَّهورالعَّلميَّ والحاليَّ الوجدانيُّ، وقد يظهرالامام بصورتهالملكوتيَّة النورانية على صدرالسالك وهذاالظهور هوظهورالقائم (ع) في العالم الصّغير وحينئذ تشرق ارض وجودالسالك بنور ر بمهاشراقاًاشدّمن اشراق ارض العالم الكبير بنورالمشمس ولسدّة الاشراق لاترى فيهاعوجاً ولاامتاً، ويومئذ تحدّث اخبارها، واخرجت اثقالها ، فعليكم بالاتّصاْل بهذا النّور فان لم يظهرعليكم الامام بصورته الملكونيّة فلااقلَّمن ظهورالرّذائل والخصائل بنوره ولااقل منادراك قبح الرّذائل ثم الانزجار منها وأدراك حسن الخصائل ثم الرّغبة فبها والطّلب لها [وَاللهُ بِماتَعْمَلُونَخَبِيرٌ] ترغيب وتهديد [ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ] ظرف لخبير اولاذكروا مقدراً كأنه قيل: فما نفعل حتمي يستقيم ايماننا بهذاالنور؟ فقال: اذكروا حضوركم عند ربَّكم حتمي يسهل عليكم الايمان بهذا النور وتستقيموا على الإيمان به [ذٰلِكَ يَوْمُ النُّغَانُين] يوم ظهورغبن المغبون ، او يومغبن اهل الجنّة اهل النّار بنز ولهم منازل اهل النارفي الجنة ، وفي الخبر يوم يغبن اهل الجنة اهل النار [وَمَنْ يُؤْمِنْ باللهِ وَيَعْمَلُ صالِحًا] اي صالح كان حتمي يظهر بعمل صالح ما صحبة ايمانه او يعمل صالحاً عظيماً هوقبول الولاية بالبيعة الخاصة الولوية [ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرى مِنْ تَخْتِهَا الْأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها آبَدًا ذٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِإِياتِنا أولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ خَالِدَينَ فِيها وَبِئْسَ الْمَصِيرُ] قد مضى الايتان مكررتين [ما أصاب مِنْ مُصبيبة إلا إبادْنِ الله] جواب لسؤال مقدر كان قيل: ان كان من يؤمن بالله ويعمل صالحاً كذا وكذا في الآخرة فلم يصيبهم المصائب في الدّنيا؟. فقال: اصابة المصيبة لاتكون الاباذن الله، وليست الالحكمة تكميل المؤمن، اوكأنته قيل: كأن كفرالكافرليس باذن الله؟ فقال: مااصاب من مصيبة الاباذن الله غاية الامر ان مصيبة المؤمن تكون تكميلاً له ، ومصيبة الكافر اوكفره كانت باستعداده السّابق ونقمة له [وَمَنْ يُؤْمِنْ بالله] بالبيعة العامة [مَهْدَقَلْبَهُ] للايمان الخاصّ والبيعة الخاصّة ، اومن يؤمن بالله بالبيعة الخاصّة يهد قلبه الى العلم باًن اصابة المصائب ليست الاباذنانة ، عن الصّادق (ع) ان القلب ليترجّج (١) فيما بين الصّدر والحنجرة حتى يعقد على الايمان ، فاذا عقد على الايمان قرّ وذلك قول الله عزّ وجل : ومن يؤمن بالله يهدقابه [وَاللهُ بَكُلّ شَيْء عليم] فيعلمالفلوب وايمانها وسائر احوالها [وَأَطِيعُوااللهُ وَأَطِيعُواالرُّسُولَ] في جميع ما قالاه لكم أو في خصوص ولاية على (ع) وهذا هوالمنظور، فإن المقصود من طاعةالله و رسوله (ص) في سائر ماامر رسوله (ص) انتهاء الطّاعة الي قبول

(۱) ای بتزلزل و ترجرج = تحرَّك و اضطرب.



الجزء الثامن والعشرون

الولاية لانتها المنظور من كلّ منظورٍ، والمطلوب من كلّ مطلوب [فَبِإنْ تَوَكَّيْتُم] عن الله ورسوله فلايرد عليه شين من ذلك [فَإِنَّماعَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِينُ] وقد بلتغ رسالته اواحكام رسالته او ولاية خليفته [ألله لا إله إلا لهُوَ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُؤْمِنُونَ] لان الايمان يقتضي الاقرار بان لامبد الحادث من الحوادث الاالله، وهذا الاقرار يقتضى التوكيّل عليه والتّوسيّل به ؛ وترك التوسيّل والتوكيّل على غيره، ولمّا كان الاشتغال بالكثرات مطلقاً مانعاً للقلب عن التوجِّه الى الله والاشتغال بطريق الولاية وكان الايمان بالنُّور الَّذي هو الولاية امرأ مهمَّاً مرغو بأ فيه ، وكان الاشتغال بما يكون القلب متعلّقاً به من الكثرات اشدّ منعاً و اكثر تأثيراً في ذلكت خصوصاً الاز واج والاولاد لشدّة تعلّق القلب بهما نادي المؤمنين تلطَّفاً بهم وحذَّرهم عن التّعلَّق بهما ، ثمَّ امرهم بالعطوفة عليهما فقال [يااَيُّهَاالَّذينَ أَمَنُوا إِنَّمِنْ أَزْوا جِكُمْ وَأَوْلَادٍ كُمْ عَدُوًّا لَكُمْ] يعنى ان بعض الاولاد والاز واج يكونون معينين لكم في امر آخرتكم ويكونون محبَّين لكم في ذلك ، لكن البعض الآخر يكونون اعداء كم في امر آخرتكم لاسيما اذا كانوامخالفين او موافقين فيجهة الدُّنيا لا في جهة الآخرة سواء ٌظهر منهم عداوة ٌفي الظّاهر او لم يظهر [ فَاحْذُرُ و هُمْ ] ولا تخالفوا امرائله في رضاهم ولكن لاتدعوهم الى انفسهم وادعوا الله لهم واطلبوا من الله المغفرة لهم [وَ إِنْ تَحْفُوا] عن مسيتهم [وَتَصْفُحُوا] بتطهير القلوب عن الحقد عليهم [وَتَخْفِرُوا] مساويهم يغفرالله لكم ويرحمكم اويغفرالله لكمولهم ويرحمكم وايناهم [فَاِنَّ اللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ] نسب الى الباقر (ع) في هذه الآية ، إن الرَّجل كان إذا إراد الهجرة إلى رسولاند(ص) تعلق به ابنه وامرأته وقالوا : ننشدك الله إن تذهب عنّا وتدعنا فنضيع بعدك ، فمنهم من يطيع اهله فيقيم فحذَّرهم الله ابناءهم ونساءهم ونهاهم عن طاعتهم ، ومنهم من يمضي ويذرهم ويقول : اما والله لئن لم تهاجروا معي ثم يجمعالله بيني وبينكم في دارالهجرة لاانفعكم بشيء الدأة فلمناجمع اللهبينه وبينهم امره اللهان يحسن البهم ويصلهم فقال: وان تعفوا وتصفحوا وتغفروا فان المتعفور وحيم [ أنَّما أمو الكُم و أو لا دُكم ] التي امرالله بحفظها [فِتنته ] لكم اى اختبارٌ او فساد او عذابٌ لكم [ وَ اللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ] لمن آثرطاعة الله على محبَّة الاموال والاولاد ، اولمن حفظهما بأمراللهوتوجَّه اليهماللهوتحمَّل مشاق حفظهماومشاق تر بية الاولادوتنمية الاموال لله، عن امبر المؤمنين (ع) : لايقولن احدكم : اللّهم انبي اعوذبك منالفتنة لانه ليس احدُّ الا وهو مشتمل على فتنة ولكن من استعاذ فليستعذ من مضِّلات الفنن فان الله يقول بإو اعلموا ا أنما امو الكم و او لاد كم فتنة و قد مضى هذه الآية في سورة الانفال [فَاتَّقُواالله] في تعلَّق القلب بالكثرات وفي ترك الكثرات وطرحها وفي الانتقام من الاز واج والاولاد اوالحقدعليهم، او إذا كان الله عنده اجرعظيم "فانتقوا الله في جميع اوامره ونواهيه [ مَا اسْتَطَعْتُمْ ] فان الله لا يكلّف نفساً الا وسعها [وَاسْمَعُوا] منه اوامره ونواهيه على السنة خلفاته [ وَأَطِيعُوا ] رسوله (ص) [ وَأَنْفِقُوا ] من اموالكم و اعراضكم وقواكم ونسب الافعال والاوصاف الى انفسكم وانانياتكم [خَيَّرًا لِأَنْفُسِكُمْ] صفة مفعول مطلق ، اوهومفعول به لانفقوا ، اومفعول" لمحذوف إي انفقوا وادركوا خيراً مماً تنفقون لانفسكم وهوالنعيم الباقي الاخرويّ ، اوخبر لكان محذوفاً اى انفقوا يكن الانفاق خيراً لانفسكم [ وَمَنْ يُو قَ شُحَّ نَفْسِهِ فَ أُولْشِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ] قد سبق هذه الآبة في سورة الحشر [إنْ تُقْرِضُوا الله قَرْضًا حَسَنًا يُضْاعِفْهُ لَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ] قد مضى الآية مع بيانها



فى سورة البقرة [وَاللَّهُ شَكُورٌ] ومقتضى شكوريته ان يضاعف المقرض عوض قرضه [حَليمٌ] لايعاجل بالمؤاخذة من لم يقرض [عاليمُ الْغَيْبِ وَالشَّها دَقِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ] . من لم يقرض [عاليمُ الْغَيْبِ وَالشَّها دَقِ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ] . مدنية، احدى عشرة آيةً، وقيل: اثنتا عشرة آيةً . للتُسَسِبُ لَلْ الْمَالَةُ الْحَكَيْنَ الْحَكَيمُ مَالَةً الْحَكَيمُ مَالَةً الْحَكَيمُ مَالَةً الْحَكَيمُ مَا

[يا أيُّهما النَّبيُّ] نداء وخطابٌ له تشريفاً له ولكن المقصود بالحكم امته ولذلك اشرك الامة في الخطاب معه حين الحكم [إذاطَلَقْتُمُ النِّساءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ] في عدّتهن، والعدّة ههناهي الطنهركما عن الباقر (ع) : العدَّة الطَّهر من المحيض [وَأَحْصُبوا الْعِدَّةَ] اي مدَّة التَّر بنص وهي ثلاثة قروم في ذوات القرء ، و ثلاثة اشهر في ذوات الاشهر ، و وضع الحمل في الحامل [وَ أَتَّقُوا اللهُ رَبَّكُم ] في التضيبق عليهن حتى يضطررن الى الفداء للطلاق، او في تطويل المدّة والعدّة ، او في حبسهن ّ بعد الغدّة ، او في عدم طلاقهن ّ وابقائهن ّ بلاقسامة [الأتّخر جُوهُنَّ مِنْ بُيُو تِبِهِنَّ] بعدالطلاق حتى تنقضى عدَّتهن [وَلاَيَحَوُّ جُنَ] بانفسهن لعل الله بجعل بينهن وبين از واجهن تعاطفا والفة"، وعن الكاظم (ع) انَّما عني بذلك التي تطليق تطليقة بعد تطليقة فنلك التي لا تخرج ولا تخرج حتى تطلق الثالثة ، فاذا طلقت الثالثة فقد بانت منه ولا نفقة لها ، والمرأة التلي يطلقها الرّجل تطليقة " ثم يدعها حتى يخلو اجلها فهذه ايضاً تقعد في متزل زوجها ولهاالنففة والتسكني حتى تنقض عدتها [اللا أنْ يُسْأَتِينَ بضاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ] المراد بالفاحشة ههنا الزّنا او اذاها لاهل الرّجل وسوء خلقها ، أواشرافها على الرّجال ، اوسلاطتها على زوجها ، او مساحقتها وقد اشير الى كلَّ في الاخبار [ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ] حدود حماه واحكامه المفرّرة لعباده [ وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ الله فَقَدَ ظُلَمَ نَفْسَهُ لا تَدْرى] با محمد (ص)، او يا من يتأتى منه الخطاب ، اوالفاعل راجع الى النفس في نفسه ، او الى المطلقة المستفادة بالتضمن [لَعَلَّ اللهُ يُحْدِثُ بَعْدَذْلِكَ] الطلاق اوبعد ذلك البقاء في بيوت از واجهن [أَمْرَّا] وهو رغبة الزّوج في المطلقة ورجوعه اليها ، وهذا هوعلَّة التربُّص وعدم الخروج من بيوتهن " [فَبِاذًا بكَغْنَ اَجَلَهُنَّ] اى قاربن من آخر مدّتهن [فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوف] اي راجعوهن وأمسكوهن في بيوتكم مع ان تحسنوا صحبتهن وقسامتهن [أوْفْارقُوهُنَّ بمَعْرُوف] بنحو بعده العقل والعرف حسناً بان تدعوهن يخرجن من بيوتكم وبتز وتجن بغيركم [وَأَشْهدُوا ذَوَى عَدْلٍ مِنْكُمْ] على الطّلاق اوعلى الطّلاق وعلى الامساك يعنى الرّجوع اليهن [وَاَقِيمُوا] ايّها المّشهود [الشُّهادَةَ لِلهِ] لابتغاء مرضاة الله لالرضا المشهود له، او للاعراض والاغراض الدّنيوية [ذٰلِكُمْ] الامر بالطلاق في الطلهر واحصاءالعدَّة وعدم اخراج المطلقات والامساكبالمعروف اوالمفارقة بالمعروف [يُوعَظُبِهِ مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ] فانمالملنفت لحكمه ومصالحه والطّالب لان بأنمر بأوامر الله



الجزء الثمامن والعشرون

[وَمَنْ يَتَّق الله] في خلاف اوامره ونواهيه والشّجاوز عن جدوده [يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا] من شبهات الدنياومن غمرات الموت وشدائد يوم القيامة ومن كلٌّ فننة ومن كلٌّ بليَّة في الدَّنيا او الآخرة وقد اشير الي كلُّ في الاخبار ، ولعلَّ اطلاق المخرج كان لتعميمه لكلَّ ما يمكن ان يصدق عليه ، وعن الصَّادق (ع) عن آبانه عن عليٍّ (ع) : من آتاه الله برزق لم يخط اليه برجله ، ولم يمدَّ اليه يده ، ولم يتكلُّم فيه بلسانه ، ولم يشدَّ اليه ثيابه ، ولم يتعرَّض له كان محتن ذكره الله عزُّوجلٌ في كتابه : ومن يتَّق الله (الآية)،وعنه (ع) إنَّ قوماًمن اصحاب رسول الله (ص) لمَّانزلت هذه الآية اغلقوا الباب واقبلوا على العبادة و قالوا : قد كفينا فبلغ ذلك النبي (ص) فأرسل اليهم فقال : ما حملكم على ماصنعتم ؟ فقالوا : يا رسول الله (ص) تكفُّل لنا بأرزاقنا فأقبلنا على العبادة ، فقال : انه من فعل ذلك لم يستجب له ، عليكم بالطّلب [وَيَرْزُقْهُ مِنْحَيْتُ لايَحْتَسِبُ] عنالصَّادق(ع): هؤلاء قوم من شيعتناضعفاء ليس عندهم ما يتحمَّلون به الينا فيستمعون حديثنا ويقتبسون منعلمنا فيرحل قوم فوقهم وينفقون اموالهم ويتعبون ابدانهم حتكي يدخلوا علينا فيسمعوا حديثنا فينقلوه اليهم فيعيه هؤلاء ويضيعه هؤلاء فاولئكك الآذين يجعل الله عز وجل لهم مخرجاً ويرزقهم من حيث لايحتسبون،ولايخفى تعميم الرّز قالرّز قالنبّانيّ والحبوانيّ والانسانيّ [وَمَنْ يُتَوَكَّلْ عَلَى الله] في اموردنياه وآخرته لان التوكل عبارة عن الخروج عن ارادة النفس وانتفاعه والايتمار بأمرائله من دون النظر الى غاية نافعة من امره تعالى وامتثاله للنفس، وهذا المعنى لا ينافى الجدّ في مكامب الدَّنيا اوعبادات العقبي كما يظن [فَهُوَ حَسْبُهُ] لكمال علمه وقدرته واحاطته [ إِنَّ اللهُ بالبِغُ أَهْرِهِ ] الى ما يريد من غير مانع بمنعه ومن غير عجز له [ قَدْجَعَلَ اللهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا] جوابٌ لسؤال مقدركانته قيل: فما لنا نرىالمتوكَّلين على الله لا يكفى مهمَّاتهم؟ ـ فقال: قدجعل الله لكلّ شيءٍ قدراً تقديراً في عالم التقدير ، اومقدراً لايتجاوز عنه ، ولذلكت: لايعجل كفايةامورالمتوكَّلين ، اوهوايضاً تعليل للامر بالتوكل [واللائم، يَتِّسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ يُسَائِكُم] بانقطاع الحيض عنهن لمرض اوحمل اولكبر لكن لم يبلغ كبرهن الى خمسين اوستين ، اوكان بلوعهن مشكو كأفيه ، واما اللائي ينسن من المحيض بسبب البلوغ الىالخمسين اوالستين فلايصبرن بعدالتفريق ثلاثة اشهر ولايعتددن من الطلاق اصلاً ولذلك قال [[فِارْ تَبْتُم] فىكبرهن وبلوغهن الىسن من لاتحيض [فَعِدَّتُهُنَّ تَلَثُمُ أَشْهُرِ وَاللَّائِبِي لَمْ يَحِضْنَ] بعد ولكنتهن بلغنسن من تحيض فعدتهن اللانة اشهر مثل من قطع حيضهن ولم يبلغن خمسين اوستّين [وَأُولَاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنّ] اي مدة عدّتهن أو آخر عدّتهن [ أَنْ يَضَعْنُ حَمْلَهُنَّ ] وبيان الطّلاق وكيفيته واقسامه مذكورة في الكنب الفقهية [وَمَنْ يَتَّق الله] في امر النساء، اوفي احكام الطلاق، اوفي الرّفق بهن وعدم الاقدام على الطّلاق، اوفي مطلق احكام الله [يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا] في الدّنيا اوفي الدّنيا والآخرة [ذٰلِك] المذكور من امر النّساء اومن امر الطّلاق والعدّة [أَمْرُ الله] اى حكمه [ أَنْزُ لَهُ إِلَيْكُمْ وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ ] تأكيد للسّابق واشارة الى غاية إخرى ، او الاول اشارة الى التقوى في امرالنساء، والثناني الى التقوى في مطلق احكام الله [ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّشَّاتِهِ ] التي وقعت منه قبل التقوى او بالخطاء [ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا ] في الآخرة [ أَسْكِنُوهُنَّ ] اي أسكنوا المطلقات اللاتي لا يخرجن من بيوتكم أ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُم ] يعنى لا نجعلوا مساكنهن ادون من مساكنكم [ مِنْ وُجْلِ كُمْ ] مما نجدون لسكناكم [وَلا تُضْارُ وهُنَّ] في السكني اولا نضار وهن منجهة اخرى غيرالسكني [لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ] فتلجئوهن الي

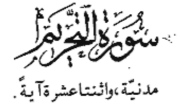


الخروج من مساكنكم [وَإِنْ كُنَّ أُولاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُواعَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ] بعنىان الرّجعيات اللاني عليهن "البقاء في بيت الزُّوج لهن" النَّفقة والبائنات لانفقة لها الاان يكن "حاملات فلهن" النَّفقة حتى يضعن حملهن [فَبِانْ أَرْضَعْنَ لَكُم ] اولادكم بعد وضع الحمل وانقطاع علاقة النكاح [ فَماتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ] على الارضاع لكم [وَانْتَجِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفَ"] بعنى لبأمر بعضكم بعضاً بالمعروف في الارضاع وفي ايتاء الاجر [وَإِنْ تُعَاسَرْ تُمَّ] اي تضايقتم ابنها الآباء عن اتمام الاجرة وايفاء ما هوحق الامتهات من الاجور ، وايتهاالامتهات من المساهلة في مقدار الاجرة [فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرَى ] مرضعة اخرى و هو عتاب للآباء على المضائقة في الاجرة ومقدارها، وللامتهات على المضائفة المزبورة [لِيُنْفِقْ] على ماينبغي ان ينفق عليه من النفس والأولاد والآباء والازواج وسائر من تحت البد من العبيد والاماء والخدم والمطلقات الرَّجعيَّات والبائنات الحاملات ، اولينفق على المطلّقات الرَّجعيَّات والبائنات الحاملات ، اوعلىالبائنات المحاملات ، اوعلى البائنات الخارجات عن العدَّة المرضعات للاولاد [ذُوسَعَةٍ مِنْسَعَتِهٍ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِمَّا أَنبِيهُ اللهُ لا يُكَلِّفُ اللهُ نَفسًا إِلَّا مَا أَتبِيها سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَعُسْرٍ ] وضبق في المعيشة [يُسْرًّا] وسعة في المعيشة ، روى عن الصَّادق (ع)انَّه سثل عن الرَّجل الموسر يتّخذ الثيّاب الكُثيرة الجياد و الطّيالسة والقمص الكثيرة بصون بعضها بعضاً يتجمّل بهاايكون مسرفاً ؟.. قال: لا، لان الله . . . عزوجل قال : لينفق ذو سعة من سعته [وَكَأَيَّنْ مِنْ قَرْيَةٍ عَتَتْ عَنْ أَمْرِرَبِّها وَرُسُلِهِ] عطف على قوله : ومن يتقىالله ، وتلويح الى ان من لايتقى يكون له العاقبة التسومي [فَحْاسَبْنَا هَاجِسَابُّاشَدِيدًا] بالاستقصاء في المحاسبة والمداقة فيها ومن بداقة الله فلامناص له [وَعَذَّبْناها عَذَابًا نُكُرًا] منكراً لا يعرفه احد لعظمته [فَذاقَتْ وَبال آمْرِ هٰاوَ كَانَ عَاقِبَةُ أَمْرِ ها خُسْرًا] صباعاً لاصل البضاعة وبانه موله [ أَعَدَّاللهُ لَهُمْ عَذابا شديداً] في الدّنبا او القيامة وبعدها [فَاتَّقُوا اللهُ يأ أولى الألباب] التذين صاروا ذوى لبِّ بالولاية والبيعة الولوية ولذلك فسره بقوله [ألَّذينَ أُمَنُوا] بالبيعة الخاصّة الولويّة ودخول الايمان بهافي قلو بهم ، ويجوزان يكون التقدير يا ابتها الذين آمنوا، ويجوز ان يكون خبراً لمبتدء محذّوف [قَدْ أَنْزَلَ الله المُدالَيْكُمْ فِكُرَّا رَسُولًا] المرادبات كرالرسول (ص)، او المراد بالذكر جزَّيْل، اوالمراد بالذكر القرآن، ورسولًا بدل منه بدل الاشتمال [ يَتْلُوعَلَيْكُمْ أيات اللهِ مُبَيِّنات لِيمُخْرج الَّذِين أَمَنُوا] بالبيعة العامة او الخاصة [وَعَمِلُوا الصَّالِحات] بالوفاء بالتشروط المأخوذة ؋ىالبيعتين [مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلْ صَالِحًا يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِيهَا الْأَنْهارُ خَالِدِينَ فِيها آبَدًا قَدْ أَحْسَنَ اللهَ لَهُ رِزْقًا اللهُ ] بدل من الله في احسن الله له رزقاً، او مبتدء محبوه الموصول الآبي ، اوخبر لمبند محذوف [اَلَّذِي حَلَّقَ سَبْعَ سَمُواتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ] في العدد ، روى عن الرّضا(ع) : إنَّ الارضين السبع احديها الأرض التي تحت اقدامناً ، و ثانيتها السماء الاولى ، و ثالثتها السماء الثانية، الى السّادسة ، و على ماسبق منا مكرّراً من ان العوالم بعضها الغالب عليه الكيفية الارضية، و بعضها الغالب عليه الكيفية السماوية نقول: الارض الاولى هي الهبولي الاولى، والشَّانية الامتداد الجسماني، والثَّالثة البسائط العنصرية، والرَّابعة المادَّة الجماديَّة ، والخامسة المادَّة النَّباتيَّة ، والسَّادسة المادَّة الحيوانيَّة ، والسَّابعة المادّة البشريَّة ؛ او الاولى عالمالمثال السفليَّ ، والثَّانية عالمالموادَّ ، والثَّالثةعالمالطَّبائع ، والرَّابعة عالمالنَّفوس النّباتيّة ، والخامسة



الجزء الثامن والعشرون

عالم النفوس الحيوانية ، والسادسة عالم النفوس البشرية ، والتسابعة عالم المثال العلوى [يَتَنَزَّلُ الأمرُبَيْنَهُنَ لِتَعْلَمُوا ] بتنزّل الامريينهن أو بخلق السماوات السبع والارضين السبع [آنَّ اللهُ عَلَى كُلِّشَىْءٍ قَديرُ وَأَنَّ اللهُ قَدْ أَحْاطَ بِكُلِّشَىءٍ عِلْمًا] فان الناظر الى السماوات في العالم الكبير اوالصّغير والى الارضين فيهما يظهر آثار قدرته وعلمه ورافته بخلقه له ، وهكذا احاطة علمه بالجليل والحقير :



لسَّـــ

[ يااَيُّهَاالنَّبِيُّ لِمُتُحَرَّمُها اَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَعِي مَرْضاتَ اَزْواجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ ] يغفر لكم ما لحفكم من ايمانكم [ رّحيم ما برحمكم بعد المغفرة [ قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُم ] اى أوجب الله او قدر الله او البت [تَحِلَّةَ أَيْمانِكُمْ] اى تحليل ايمانكم اوكفارة ايمانكم فانتهاما به التحليل [وَاللهُ مَوْليكُمْ] فهواولى بالاسترضاء [ وَهُوَ الْعَلِيمُ] بمصالحكم فاذا قال حلَّلوا ايمانكم بالكفارة فحلَّلوا [الْحَكِيمُ] في فعاله واقواله فلايشرع لكم ولايأمركم ولابنهاكما لابمافيه مصالح ولهغايات شريفة اليقة، وقال الذين توسلوا بأمثال هذه الآية في تصحيح خلافة خلفاتهم وأمامة المتهم: أن في هذه الآية دلالة على انه تعالى عاتب نبيته (ص) وليس العتاب الالذنب صدرمنه والتذنب ههناكما نقل في نزول الآية تحريمه (ص)من قبل نفسه بدون امرالله مارية القبطيَّة اوشرب العسل على نفسه ، فنقول: مثل هذا العتاب يدل على كمال عنايته بمحمدًد (ص) ورأفته به بحيث لم يرض انه (ص) حرَّم على نفسه بعض الملاذ المباحة، كالاب المشفيق المذي يمنع ولده عن ترك بعض الملاذ المفسانية شفقة عليه ومنعاً له من الامساك عن بعض ما فيه حظوظ النَّفس ، ولا يدلَّ على انَّه صدر منه ذنب او خلاف امر ، غاية الامر انَّه يدلُّ على انَّه امتنع عن بعض الملاذ استرضاء لبعض ازواجه ، واسترضاءالازواج ممًّا ندب عليه ، اما ترى جوازالكذب للازواج استرضاء لهن قال القمَّى وغيره سبب نزول الآيات ان رسول الله (ص) كان في بيت عايشة اوفي بيت حفصة ، فتناول رسول الله (ص) مارية ، فعلمت حفصة بذلك فغضبت واقبلت على رسولالله (ص ) ، فقالت يا رسول الله ، في يومي في داري و على فراشي؟ ! . فاستحيى رسول الله (ص)، فقال كنُّفتي، فقد حرَّمت مارية على نفسي وانا اقضى اليك سرًّا إن انت اخبرت به فعليك لعنةالله والملائكة والنَّاساجمعين ، فقالت نعم ماهو ! . فقال(ص) انَّ ابابكر يلى الخلافة بعدي ثم بعده ابوك ، فقالت من انبأك هذا ؟ قال نبَّأني العليم الخبير ، فاخبرت حفصة به عايشة من يومها ذلكت ، و اخبرت عايشة ابابكر ، فجاء ابوبكر الىعمر ، فقالله ان عايشة اخبرتني بشيء عن حفصة ولااثق بقولها ، فاسئل انت حفصة ، فجاء عمرالي حفصةوقال ، ماهذا الَّذي اخبرت عنكُ عايشة ؟ فانكَرَت ذلكُ وقالت ماقلت لهامن ذلكُ شيئاً ، فقال لها عمران مذاحق فاخبر يناحتي نتقدَّم فيه ، فقالت نعم قال رسول الله (ص) ، فنزل جبرتيل على رسول الله بهذه السّورة واظهرهالله عليه يعنى اظهره الله على مااخبرت به وعرّف بعضه اي خبرها وقال لم اخبرت ما اخبر تكنَّ؟ ! واعرض عن بعض يعنى لم يخبرهم بما يعلم، وقيل: خلاالنّبيّ (ص) في بيت عائشة مع مار ية فاطلعت عليه حفصة فقال لهارسول الله: لا تعلمي عائشة ذلكئ وحرممار يةعلىنفسه ، واخبرها ان اباها يملكن بعده و بعده عمر فأعلمت حفصة عائشة الخبر واستكتمتها ايَّاه فاطلع الله نبيَّه (ص) على ذلكتُ و هو قوله : وإذ اسرَّ النَّبِيَّ الى بعض إز واجه حد يثأً (الآبة) ، وقبل : ان



رسول الله (ص) كان اذاصلي الغداة يدخل على از واجه واحدة واحدة وكان اذادخل على حفصة حبسته واحضرت العسل له و ان عائشة انكرت احتباسه عندها،فتواطئت مع بعض از واجه انه اذا دخل النّبيّ (ص) عليهن " بقلن متّغقات : انّا نجدمنك ريح المغافير(١)، فلمادخل الرَّسول على كلُّقلن ذلك، فقال الرَّسول (ص) : لا اشرب العسل بعد ذلك، وقبل: كانت زينب بنت جحش تحبس النّبيّ (ص)فتواطئت عائشة مع بعض از واجه ان يفلن ذلكت لماعلمن انّه كان ٢ يشرب عند زبنب العسل [وَإِذْاَسَرَ النَّبِي اللَّي بَعْضِ آزْ وَاجِهِ حَدِيثًا] حديث خلافة ابن بكر وعمر، اوحديث تحريم مارية وامرها بكنمانه [فَلَمَّانَبَّأْتْ بِهِ] عائشة به [وَاظْهَرَ هُالله] اي اظهر اخبارها لعائشة [عَلَيْهِ] على محمد (ص) [عَرَّف] تلك الزوج المأمورة بالكتمان [بَعْضَهُ وَإَعْرَضَ عَنْ بَعْضٍ] كما مضى [فَلَمَّ أَنَبَ أَهْا بِهِ قَالَتْ ] حفصة [مَنْ أَنْبَأَكَ هذا قَالَ نَبَّأَنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ] ثم خاطب الله على لسان جبر ثيل ومحمد (ص) مج حَفصة وعائشة فقال : [ إِنْ تَتُوبا إِلَى اللهِ ] من افشاء ما امرتما بكتمانه اومن همَّتكما لسمَّه [ فَقَدْ صَغَتْ قُلُو بُكُمًا] الفاء سببية والجزاء محذوفٌ بعنيان تنو باالي الله لاجل ميل قلو بكما عن الحق والي خلاف محمد (ص) المَّذي ينبغي التَّوية منه كان خيراً لكما فقد صغت قلو بكما ، او الفاء للجزاء وقوله : قد صغت قلو بكما قائم مقام الجزاء والمعنى ان تتويا الى الله كان واجباً عليكماالتوية لانيه قدصغت قلو بكما، وجمع القلوب لماعليه العرب من انته اذا اضيف تثنية الى تثنية اتى بالتشنية الاولى بصورة الجمع كراهة الاجتماع بين التشنيتين ، وللاشعار بان ً لكل منهما قلوباً متعدّدة ، والآبة بانتفاق المفسّر بن من الخاصّة والعامّة في عائشة وحفصة [ وَإِنْ تَظْاهَرا عَلَيْهِ فَإِنَّ اللّهُ هُوَ مَوْلِيهُ وَجِبْرِيلُ وَصَالِحُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمَلَائِكَةُ بَعْدَ ذَلِكَ ظَهِيرٌ ] والمراد بصالح المؤمنين على بن ابي طالب (ع) قيل: انه سئل عمر بن الخطَّاب من اللَّتان تظاهرتا على رسول الله (ص) ؟ - فقال: عائشة وحفصة ، وعن الباقر (ع) قال: لقد عرّف رسول الله (ص) عليماً (ع) اصحابه مراتين، امما مرة فحيث قال : من كنت مولاه فعلى (ع) مولاه ، واما الشانية فحيثما نزلت هذه الآية اخذ رسول الله (ص) بيدعلي (ع) وقال : ياايتها الناس هذا صالح المؤمنين، وقد ورد الرّواية بطريق العامة والخاصّة ان المراد بصَّالح المؤمنين على بن ابي طالب (ع) [عَسَى رَبُّهُ إنْ طَلَّقَكُنَّ ٱنْ يُبْدِلَهُ أَزُوا جَاحَيْرًامِنْكُنَّ مُسْلِماتٍ مُؤْمِناتٍ] الاتيان بالإيمان بعد الاسلام للاشارة الى ان الابمان غير الاسلام فليكن الطبَّالب للآخرة طالباً للايمان بعد الاسلام [قانيتات تألُّيبات عابدات سألُّحات] قبل : المراد منه الصَّاثمات، لقول النَّبيَّ (ص) : سياحة امَّتي الصَّيام، فانَّ الصَّوم عن مشتهيات النَّفس اطلاق للنّفس ، وفي اطلاقها سياحه لها في ملكث الرّب، وقيل: المراد به ماضيات في امرالله وطاعته ، وقبل: مهاجرات الى رسول الله (ص) [ تُعَبّبات وَأَبْكُارًا ] أبني بالعاطف لانتهما بمنز له صفة واحدة [ يا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا ] بالبيعة العامة النتبوية ، او بالبيعة الخاصة الولوية [قُواأَنْفُسَكُمْ وَأَهْليكُمْ نَارًا وَقُودُهَا النَّابُسُ وَالْحِجّارَةُ] وقاية الشخص لنفسه من النّار بحفظه لها عناتباع الشهوات والغضبات والحيل الشيطانية، و وقايته لاهليه بأمرهم بالمعروف وتعليمه لهم ونهيهم عنالمنكر وتعليمه لهم وترغيبهم فيالخيرات وتحذيرهم عنال شرور واعلامهم بماهوغاية الغايات ونهايةالنهايات من الولاية واتباع ولي الأمر، عن الصَّادق (ع) : لمَّا نز لت هذه الآية جلس رجل من المسلمين يبكي وقال : عجزت عن نقسي كُلُّفت اهلى، فقال رسول الله (ص) : حسبك ان تأمرهم بما تأمر به نفسكك وتنها هم عمَّاتنهي عنه نفسك، و بهذا ۱۱) المغافر كمنابر والمغافير صمغ شجر فيه حرقة كربه الريح ، الواحد مغفر كمنبر ومغفر بضمتين ومغفور بزيادة الواو على الضمتين ، ومغفار ومغفير بكسرهما .

وَقُفَيْتُ الْمَدْتَ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT سورة التحريم

189

الجزء الشامن والعشرون

المضمون وردعنهم اخبار كثيرة " [عَلَيْها مَلَائِكَةٌ غِلاظُ شِدادُلا يَعْصُونَ اللهُ ما أَمْرَهُمْ وَ يَفْعَلُونَ ما يا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لاتَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَاتُجْزَوْنَمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ] وهو حال اومستأنف بتقدير القول من الملائكة أو من الله [يا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمَنُوا] بالبيعة العامة [تُوبُوا إِلَى اللهِ] بالبيعة الخاصة ، او المعنى يا ابتها الَّذين آمنوا بالبيعةالخاصَّة توبوا وارجعوا من مقام نفوسكم الىالله الَّذي مظهره قلو بكم [تَوْبَةً نُصُوحًا] خالصة من وصمة العود ، او تو بة ناصحاً صاحبها لنفسه فيها بان يكون نادماً علىمامضي وعاز ماً علىالتَّرك فيمايأتي ، اوتو بة ترقع الخروق التي وقعت في الدّين وترتق الفتوق وتصلح الفاسد من النّصح بمعنى الخياطة ، اوالمراد بها التّو بة الجارية على يد وليَّ الامر في البيعة الخاصّة الولويّة فانتّها الّتي بخلّصصاحبهاعن كلُّسومٍ وغشَّ وغلَّ، وهي التي يبصر بها صاحبها كل أسوءٍ ورذيلة فينصح نفسه في الخلاص عنها ، وهي التي ترقع كلَّ خرقٌ وقع للنَّفس قبلها . اعلم ، انَّ للتوبة بحسب الصّورة معانى فان معناها ان يقول الانسان : أتوب الى الله ، أو تبت الى الله ، و أن يرجع الى نبي وقته او وليَّ وقته و باع على يده بيعة ّعاميّة " او بيعة "خاصّة " ، وان يندم على المعاصي القالبيّة ، وان يندم على الرّذائل النّفسانيّة ، وان يندم على العقائدالزَّاثغة ، وان يرجع عن ملاحظة نسبة الافعال الى نفسه ، اوملاحظة نسبة الصَّفات الي نفسه ، اونسبة الوجود ألى نفسه ، وإن يندم على تلوَّنه في مقاماته ويطلب التَّمكين ويرجع اليه والكلَّ توبة "والكلَّ منظور من الآية بحسب مراتب الاشخاص [عَسى رَبُّكُمْ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّتْنَاتِكُمْ] من المعاصي القالبيَّة والرّذائل النّفسانيَّة والعقائد الزّائغة ومن رؤية الافعال من انفسكم ونسبة الصّفات الى انفسكم ومن انانيّاتكم [وَيُدْخِلَكُمْ] بعد ازالة السبنات [جَنَّاتٍ تَجْرى مِنْ تَحْتِبِهَا الْأَنْهارُ] قد مضى في سورة آل عمران في آخرها بيان جريان الانهار من تحت الجنات [ يَوْمَ لا يُخْزِي اللهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ أَمَنُوا مَعَهُ ] اي باعوا البيعة العامة او الخاصة معه لكن المناسب لقوله تعالى [نُورُ هُمْ يَسْعَى بَيْنَ أَيْدِيهِم وَبَايَماتِهِم] هو المعنى الثاني وقد مضى في سورة التغابن بيان هذا النور وانبه في قلب المؤمن انور من التشميس المضيئة بالنتهار ، واختار من جملة الجهات مابين الايدي والايمان اشعاراً بجهتي النّفس المطيعة التي هي بحسب قوّتيها العَكّلامة والعمّالة ، وامّا الخلف واليسار فانتهما لا يكونان للننفس المطيعة بمعنى انآه لايكون لهاجهة شيطانيآة ولاجهة حيوانيآة اللتان يعبر عنهما بالخلف واليسار ولوكانتا لميكن ذلكث النَّور في تينك الجهتين [ يَقُولُونَ ] حالاً و قالاً [ رَبَّنا أَتْمِمْ لَنا نُورَنا ] فانتهم بظهور هذا النّور والصّورة الملكوتية من امامهم يشتد لوعتهم ويزداد حرقتهم ويزيد طلبتهم فيطلبون ازدياد الظهور واشتداد هذاالنور بحيث لايبقى لهم ذات واثر، فان مثلهم في تلكثالحال مثل الفراش والسّراج لايسكنون ماكان لهم ذات وحركة [ وَاغْفِرْ لَنا ] الحدود والنقائص الملحقة بناالمانعة لنا من كمال ادراك هذا النور [ إِنَّكَ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَديرِيا أَيَّهَا النَّبِيُّ جاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ] في العالم الصّغير والعالم الكبير، وقرأ الصّادق (ع) : جاهد الكفّار بالمنافقين قال: أنَّ رسولُ الله (ص) لم يقاتل منافقاً قطَّ انتَّما كان يتألَّفهم ، وفي خبر عنه : جاهدالكفَّار والمنافقين، قال : هكذا نزلت فجاهد رسولالله (ص)الكفَّار، وجاهد على (ع) المنافقين فجهاد عليٍّ (ع) جهاد رسول الله (ص) [ وَاغْلُظْ عَلَيْهِم وَمَأْوِيهُمْ جَهَنَّمُ وَبِعْسَ الْمَصِيرُ ضَرَبَ اللهُ مَتَلَالِلَّذِينَ كَفَرُوا] كفر النفاق وإن كان لهم قرب الى الأنبياء و الأولياء (ع) [ امْرَأَةَ نُوحٍ وَ امْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتَنَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبادِنا ] الخاصين بنا [ صٰالِحَيْنِ ] وكونهما تحتهما كناية عن كمال قربهما [فَخْانَتْاهُما فَلَمْ يُغْنِيلَاعَنْهُما مِنَ اللَّهِشَيْئًا وَقِيلَ



19.

ادْخُلَا النّارَمَعَ الدَّ اخِلِبِنَ وَضَرَبَ اللهُ مَتَلَالِلَّذِينَ أَمَنُوا امْرَأَةَ فِرْعَوْنَ] فان وصلة الكفار ومخالطتهم لا تضرّهم كما ان وصلة آسبة ومخالطتها لفرعون ماكانت تضرّها [إِذْقَالَتَ رَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَلَكَ بَيْتَافِي الْجَنَّةِ وَنَجِّنى مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَّنى مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ] اى القبطى التّابعين له [وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرانَ وَزَجَّنى مِنْ فِرْعُونَ وَعَمَلِهِ وَنَجَّنى مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ] اى القبطى التّابعين له [وَمَرْيَمَ ابْنَتَ عِمْرانَ الَّتَى أَحْصَنَتَ فَرْجَهَا] من ان ينظر اليه او تنظرهى بنفسها الله [فَنَفَخْنا فِيهِ مِنْ رُوحِنا وَصَدَقَ مَ بِكَلِماتِ رَبِّهَا وَكُتَبِهِ] المراد بالكلمات هى انكلمات الوجودية وهى مراتب العالم مندرجة فى ابن آدم (ع)، والمراد بالكنب احكام النبوات والرسلات وآثار الولايات، ومنها الكتب التدوينية [وَكَانَتَ مِنَ الْقَانِيتِين] لامن القانتات بل مى عدت من الرّجال، روى عن النتي (ص) انه قال: كمل من الرّجال كثير ولم يكمل من النساء الاراريا، الما الما من الم

[الجزء التَّاسع والعشرون]

مكّية، ثلاثون آيةً،وقيل: احدى وثلاثون آيةً.

[تَبْارَكُالَّذَى بِيَدِهِ الْمُلْكُ ] الملك بطلق على عالم الطبّع مقابل الملكوت العامة التي هى جملة عالم الارواح ، اوالخاصة وهى عالم المثال ، وهذا الاطلاق هوالمشهور عندهم ، ويطلق على جملة ماسوى الق ، وعلى الرّسالة و الصدر المستنير بنورها ، وعلى النّبوة والقلب المستضي ، بضوئها ، وعلى الولاية التي بها يكون التصرّف فى المعباد و دعوتهم الى التوحيد ، واليد تطلق على ما به التصرّف ، وعلى القدرة التي هى مبد التصرّف ، وعلى ما المثال ، وهذا الاطلاق هوالم يوفيها ، وعلى الولاية التي بها يكون التصرّف فى المعباد و دعوتهم الى التوحيد ، واليد تطلق على ما به التصرّف ، وعلى القدرة التي هى مبد التصرّف ، وعلى صفات القالل طفية و دعوتهم الى التوحيد ، واليد تطلق على ما به التصرّف ، وعلى ما محملة ما والقهر ية، وعلى عالمى الملكوت العليا والملكوت التسفلى، والكل مناسب ههنا [و هو على كل شيء] من الممكنات الوافقية في عالم الطبّع وعالمى الملكوت [قدير الَّذين خطَق الْموْت] لما كان الموت من اعدام الملكات ، واعدام الموات في عالم الطبّع وعالمى الملكوت [قدير الَّذين خطَق الْموْت] لما كان الموت من اعدام الملكات ، واعدام الملكات في الملكوت والقل من الوجود صع تعلق المؤوث ] لما كان الموت من اعدام الملكات ، واعدام الملكات في عالما الطبّع وعالمى الملكوت [قدير الَّذين خطَق اللهوت ] لما كان الموت من اعدام الملكات ، واعدام الملكات في حلن الموت في عالم الطبّع بوجه مئدمًا على الحيوة بالطبّع ، اوكان المنظور منذ كرخلق الموت والحيوة التهدينوق] ولما الشرور والترغيب فى الخيرات وكان لموت على ماللم عار وركان المنظور من كل ذلك ال يحسن الانسان عمله، وسوء العمل بكون منينة حسنة كاملة ، والني قدم الموت والحيوة التهور من كن ذلك في يحسن الانسان عمله، وسوء العمل بكون من الطوارى ولي من عالم العلم المارة الى ان المنظور من كل ذلكك ان يحسن الانسان عمله، وسوء العمل كون منينة حسنة كاملة ، والني قدر ما لدن على وسوء العمل بكون من الطوارى ولي ما يقل والسوء عملاً ، للمان والدك ورد فى اخبار ولي مقل، اواسوء عملاً ، لكر ماله والذي تالمو ولك أورد في المي ولك والي معان الموارى ما علي المون مي ألكما و نذلك فود فى اخبار ولي مي الموا المراد به ايكم اتم عقلاً ، وروي عن الصادق والني تالمالم والدلك ورد فى المال عديدية ان المراد به ايكم اتم عقلاً ، وروي عن الماة مال من عمى مالمعل مي مي مي مال



الجزء التاسع والعشرون

عزّوجل : قل كلَّ يعمل على شاكلته يعنى على نيته [وَهُوَ الْعَزِيزُ] الذي لامانع له من حكمه واراد ته فلي حذرا لذبن يخالفون امره ويسيثون في عملهم وليرج الذين يطبعونه ويحسنون عملهم [الْعَفُورُ] فلا يأس الذين يعملون السيئات [اَلَّذِي حَلَقَ سَبْع سَمُو ات طِباقًا] مصدرا وجمع، والموصول بدل من الذي في تبارك الذي ، اوصفة للمزيز، او خبرُ بعد خبر، اومبتده وخبره قوله [ماتر في حَلَق الوَّحْمن مِن تَفَاوُت] والعائد الرّحمن الذي هو بمعناه والمنظور منه بيان قدرته وحكمته وعنايته بخلقه وعدما همالهم بلاثواب وعقاب والمراد بالتقاوت الاختلاف في الاتفان في خلل السماء ثم تفوت وهو بمعنى التفاوت [فَارْجع الْبَصَر] يعنى انظر الى السماء ثم تفكر في نفسك وتأمل في خلل السماء ثم توجع بصرك الى السماء [هل ثرّ كي مَن فُضُور] انشقاق فيها وخلل وفساد في خلقها [تُم مَّارَجع البُصَر كَرَّ تَيْن] في ادتياد الخلل والنقص والفساد ليس التئنية منظورة بل المنظور تكرا والنظر وكثرته [ينتقلب في خلل السماء ثم تماريات الخلي والنقص والفساد ليس التئنية منظورة بل المنظور تكرا والنظر وكثرته [ينتقلب المُصَر كَرَّ تَيْن] في ادتياد الخلل والنقص والفساد ليس التئنية منظورة بل المنظور تكرا والنظر وكثرته [ينتقلب المُعمر مناه الما من الحلوب الخلي والنقص والفساد ليس التئنية منظورة بل المنظورة بي المويحس من المرحمن البقر وكثرته الينتقلب من طول المدى في الكلاب والخناز ير المبعد الذي لا يرانيان منظرة بل المنظورة إلى ولدي من الموركمن المول المدى في الكلاب والخناز ير المبعد الذي لا يتر لئان يدنومن الناس [وَ هُو حَصيم من باب علم وخسا البصر كمنع

اندر این گردون سکور کن نظر زانکه حق فرمود ثم ارجع بصر یک نظر قانع مشو زین سقف نور بارها بنگر ببین هل من فطور چونکه گفتت کاندر این سقف نکو بارها بنگر چو مرد عیب جو

[وَلَقَدُذَيَّنَّا السَّمَاء الدُّنْيا] اى اقرب السَّماوات الى الرض فان جنس سماء الطبّع اقرب اصناف السماوات الى الارض، وان كان المكوكبة منها هى التامنة منها، فان سماوات عالم المثال وعالم النفوس وعالم المقول بعد السماوات الى الارض، وهكذا فى العالم الصغير مسماء الصدر المنشر بالاسلام وسماء القلب الداخل فيه الإيمان اقرب السماوات الى الارض، وهكذا فى العالم الصغير مسماء الصدر المنشر بالاسلام وسماء القلب الداخل فيه الإيمان اقرب السماوات الى الارض، وهكذا فى العالم الصغير مساء الصدر المنشر بالاسلام وسماء القلب الداخل فيه الايمان اقرب المنفس الامارة واللوامة [يمصابيح] بالكواكب الصورية او بالكواكب القرب المنابية [وَجَعَلْنا هارُجُو مَالِلشَّياطين] كون النّجوم الذكرية رجوماً للشياطين واضح، واما للذكرية النفسانية [وجَعَلْنا هارُجُو مَالِلشَّياطين] كون النّجوم الذكرية رجوماً للشياطين واضح، واما للذكرية النفسانية [وجَعَلْنا هارُجُو مَالِلشَّياطين] كون النّجوم الذكرية ربوماً للشياطين واضح، واما كون النّجوم الذكرية ربوماً للشياطين واضح، واما كون النّجوم الذكرية محملة لاتها المنابي واضح، واما للنه منا علي من واضح الشياطين واضع التان السفلي والنه من محلة من عليه من علي منابعا من فقد انكر الفلامنة مقوط الكواكب عن محاليا لاتها المنابين واجزاء من الما مالم المال السفلي ولازاحم بين اهم المالين واجزاء من العاصر بل هى على ما خلقت من غير تغيبر وتغير، والشهب التى تتراثى اتما تكون فى كرة الدخرة في أوليا السفلي والزا المعيمي والالالشياطين من اهما عالم المثال السفلي ولازاحم بين هما مالمالين واجزاء من العام العالم العالي واجزاء من الما الطبّع، وقد معن من والاللشياطين والإلمان ما عالم المثال السفلي ولازاحم بين هما علي واجزاء من العام العالي والي أولي أولي في من كفرُو وا بربَّهم عذاب جهم علي من ماله عالم المثال المنفي والالالشيا علي والانا أولي من ما منه الما من القرب أولي في من علي ما مالما الطبّع، وقد وقد ما من من هما عالم المثالي واجزاء وما العبو وقد من من مى علي من والا كيم عن قد ومن الما من والي الذمن شي مي في أولو ألمي موقو أولي ما من والنا ما من أولي أولي أولي في من ما في المعرو وقد ممى فى سورة هود بيان ان لهم فيها وزفيرا وشمن مي مي علي المرجل بما في الحمير وقد من من فى مي في أولي ألم في من في مي في أولي أولي ألمي في ما مي مي مي أولي أ



ندرك بعقولنا ونميز الحق من الباطل وكنا محققين [ ماكنّافي أصْحاب السَّعير فَاعْتَرَ فُوا بِذَنْبِهِمْ ] لما رأوا قصورهم وتقصيرهم في تشخيص حال الانبياء (ع) [فَسَحْقًا لِأَصْحَابِ السَّعير] اى بعداً، روى ان هذه الآيات في اعداء على (ع) واولاده، والتي بعدهافي اوليائهم [إنَّ الَّذِينَ يَخْشَوْنُ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ] حالكونهم في الغيب من ربتهم ، اوحالكون الرّبّ في الغب منهم ، او بسبب غيبة حالهم ، اوغيبة حال الرّبّ في رضاه وسخطه عنهم، وقد سبق الاشارة الى ان الخوف في مقام النَّفس وظنَّه والخشية ايضاً في مقام النَّفس لكن بعد توقَّبه الى أدني مرتبة العلم اواعلاها ، وقد سبق في سورة الفاطرعند قوله : انَّما يخشي الله من عباده العلماء بيان للخشية [ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَٱجْرُ كَبِيرً] والآيتان وعيد ووعد للفريقين [وَأَسِرُّوا قَوْلَكُمْ أَوِاجْهَرُوا بِهِ] عطفٌ على واحد من الجعل التسابقة لكونالانشاء فيمعنى الخبرفان الامرللتخبير فهوفي معنى انتم مخبرون بين الاسرار والاعلان اوللتسوية، والمعنى سواء اسراركم واجهاركم بالقول عنده [إنَّهُ عَليهمُ بذات الصُّدُورِ] التي هي اخفي من القول الخفيَّ ، والمراد بذات الصَّدور الخطرات والخيالات ، اوالنَّيَّات والعز مات ، اوالقوى و الاستعدادات المكمونات الَّتي لاشعور لصاحبي الصدور بها [الأيَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ] تأكيد لاحاطة علمه فان الخالق لابكون جاهلا بمخلوقه [وَهُوَ اللَّطبيف] في علمه بحبث لايشذ عن علمه اصغر ما يكون [الْخَبِيرُ] ببواطنالامور، روى ان المشركين كانوا بتكلَّمون فيما بينهم باشياء فيخبرالله بها رسوله فيقولون : اسرّوا قولكم لثّالا يسمعا له محمّد (ص) فنبّه الله على جهلهم [ هُوَ الّذي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولًا] مستأنف جواب لمؤال مقدر [قَاصَتُوا] اى اذكانت ذلولا فامشوا [في مَنا كِبِها] اى في نواحبها [وَ كُلُوا مِنْ رزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ] فاحذروا كفران لعمه ومخالفة امره [ءَامِنْتُمْ مَنْ فِي السَّماء] بعني الملائكة الذين هم في السماء [ أَنْ يَخْسِفَ بِكُمُ الْأَرْضَ] كما فعل بقارون [ فَإِذَاهِي تَمُورُ ] تضطرب قبل الخسف او بعده يعنى صرتم آمنين فتكفرون به و تكفرون بنعمائه لذلك و تخالفون امره و امر رسوله (ص) في ولاية على (ع) [أم أمِنْتُم مَنْ فِي السَّماء أَنْ يُرْسِلَ عَلَيْكُم حاصِباً] اى رامياً لكم بالحصباءاور يحا حاملة للتراب [فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِير] اى انذارى حين رأيتم المنذريه [وَلَقَدْ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهم فَكَيْف كَانَ نَكِيرٍ] انكارىعليهم فاعتبروا انتمبهم وتسلَّ انتيامحمَّد (ص) عن تكذيبهم [أوَلَمْ يُرَوْ اللَّي الطَّيْرِ] الم ينظروا في آيات قدرته ولم يروا الى الطير [فَوْقَهُمْ صَافًات] باسطات اجنحتهن [وَيَقْبضّن] بالدّفيف أتي به مضارعاً لان الدَّفيف بكون مكرَّراً مندرَّجاً ويناسبهالمضارع الدَّال على الاستمرارالتَّجدَّديَّ، والصَّفيف اذا وقع يكون باقباً على الحالة الاولى ويناسبه الفاعل الدَّال على الاستمرار من دون التَّجدَّد في الحدوث [ مَا يُمْسِكُهُنَّ ] في الجوّ [الاًالرَّحْمَنُ إِنَّهُ بِكُلِّشَيْءٍ بَصِيرٌ] فيعلم دقائق ما بحتاج اليه المخلوق والغرض من النَّظرالي الطّيران ينظر العاقل الى انتهامخار قةمن التراب والغالب عليه الجزء الارضى وهنى بالطبع طالب للمركز ، وان الله تعالى خلقها بحيث يكون تعيشهما فيالجواوقوتها بكونمن حركتهافي الجوقي الاغلب فخلقها تعالى بحيث يكون جميع ماتحتاج اليهفي حركتها وتعيشهافي الجومهيآة ، وليس هذاا لا فعل حكيم بصير قدير وليس فعل طبيعة المسماءوالمسماو يات كما يقول الدّهر بدّون، ولا فعل الطّبائع الارضية كما يقول الطبيعيّون فيعلم من ذلك مبدء ً قديراً عليماً حكيماً لنفسه، و بعلم ان الذي لا يهمل شيئاً مما يحتاج



الجزء التاسع والعشرون

اليه الطبر لايهمل الانسان الذي هواشرف من الطبر ولم بخلقه عبنا [أم مَن هذا الَّذي هُوَجُنْدُ لَكُم ] ام منقطعة ومن استفهامية للانكار وهذاا لذى خبره [يَنْصُرُكُمْ مِنْ دُونِ الرَّحْمَٰنِ] ينصركم حال اومستأنف جواب لسؤال مقدر اوصفة لجند وتوحيدالضميرلوحدةصورةالجندولذلك حمل علىهذا ومندون الرحمن بمعنى من عندالرحمن متعلَّق بينصركم اوحال عن فاعل ينصركم ، او بمعنى من غير الرّحمن، وحال من فاعل ينصركم اوصفة اخرى لجنديعني لايقدراصنامكم وسائر جنودكم انتنصركم فباي قوة متعصونني [إن الكافر ونَ اللَّفي غُرُورٍ] من التشيطان [ أَمَّنْ هٰذَا الَّذي يَرْزُقُكُمْ إِنْ أَمْسَكَ] الله [رِزْقَهُ بَلْ] ليس اعتمادهم في مخالفتهم على رازق سوى الله يرزقهم ولكنَّهم [ لَجُوا ] خاصموانبينا [في عُتُو ] في استكبار عن الحق واهله و تجاوز عن الحد في اللَّجاجة [ وَ نَفُورٍ ] من الحقِّ واهله [أفَمَنْ يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِهِ] اي مصروعاً على وجهه فان كبَّه واكبَّه بمعنى صرعه ، واكبّ بمعنى انكب لازم ومتعد [ أَهْدُى أَمَّنْ يَمْشى سَوِيًّا عَلَى صِرْ اطْ مُسْتَقَيِم ] غير منحرف عن المقصد ، سنل الكاظم (ع) عن هذه الآية فقال: ان الله ضرب مثلاً من حادً عن ولاية على (ع) كمنَ بمشي على وجهه لا يهتدي لامره وجعل من تبعه سويناً على صراطٍ مستقيمٍ ، والصَّراط المستقيم اميرالمؤمنين (ع) [ قُلْ ] يا محمَّد (ص) لقومك [هُوَ الَّذِي اَنْشَأْ كُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَقْتِدَةَ] ذكراً من اصول ما يحتاج البه الانسان ما هو اظهر، والحاجة اليه اكثر [ قَلْيِلًا ما تَشْكُرُونَ ] شكراً قليلا أو نعيماً قليلا من نعمانه تشكرون [ قُلْ هُوَ الَّذي ذَرَأَكُمْ فِي الْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشُرُونَ] فهوالمبدء والمنهى والفاعل والغاية، ومن تحتاجون اليه في الدّنيا والآخرة [وَيَقُولُونَ] اى قومك المنكرون للبعث [مَتلى هٰذَا الْوَعْدَانَ كُنتُهُمْ صَادِقِينَ قُلْ] لهم ان البعث خارج عن الزِّمان انسما هو في طول الزَّمان لافي عرضه و انتم تسألون عن وقته في عرض الزِّمان و [ إنَّهمَا الْعِلْمُ ] بمرتبته في طول الزّمان [عِنْدَالله] من العلوم الخاصة به لا يعلمها غيره [وَإِنَّهما أَنَا نَذْ يرم ] من عنده [مُبين] ظاهر اومظهر الصدقي [فَلَمَّارَأُوْهُزُنْفَةً] ذازلفة إى لمآرا والموعود ذاقرب [سيتَت وُجُوهُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَقِيلَ] لهم [هٰذَا الَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تَكَّعُونَ] قرى بتخفيف الدَّال وبتشديده، والمعنى في كليهما واحديعني هذا الَّذي كنتم تستعجلون به وتدعون الله بتعجيله، وقيل: هومن الدّعوى والمعنى كنتم تدّعون انه ليس بحقٌّ، و يكون الباء للتّعدية اوللا لصاق، روى عن الباقر (ع) : هذه نزلت في امير المؤمنين (ع) واصحابه اللَّذين عملوا ماعملوا، يرون اميرالمؤمنين (ع) في اغبط الاماكن لهم فيسيء وجوههم ويقال : هذاالذي كنتم به تدّعون الذي انتحلتم اسمه، وعنه (ع) فلمارأ وامكان عليّ (ع) من النّبيّ (ص) سيئت وجوه الذين كفروا يعنىالة ين كذَّبوابفضله ، والاتيان بالماضي في قوله فامار أو التحقيق وقوعه على الاولين ولماضو يته على الاخير [قُلْ أَرَأَيْتُمْ] ابتها الكفار [إنْ أَهْلَكَنِي الله] اماتني [وَمَنْ مَعِي أَوْرَحِمَنا ] بابقائنا الى آخر اعمارنا [فَمَنْ يُجيرُ الْكَافِرِينَ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ] هوعذاب الدّنيا اوعذاب الموت اوالبراز خ اوالقيامة ، وهذا جواب لهم حيث قالوا نشر بص به ريب المنون [قُلْ هُوَ الرَّحْمَن] المفيض للوجود وكمالات الوجود على كل موجود [أمَنَّ ابه] تؤمنون به اولا تؤمنون [وَعَلَيْهِ تَوَكَّلْنا] فلانبال معاداتكم ومودتكم [فَسَتَعْلَمُونَمَنْ هُوَفىضَلالٍمُبين] روى عن الباقر(ع) فستعلمون يا معشر المكذَّبين حيث انبأنكم رسالة ربتي في ولاية عليٍّ (ع) والاثمَّة (ع) من بعده كُن

This file was downloaded from QuranicThought.com

193



هو فى ضلال مبين ، كذاانزلت [قُلْ أرَأَيْتُم إنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُم عَوْرًا] غائراً فى الارض بحيث لا يمكن اجراؤه على وجدالإرض ولانيله بدلو وغيره [فَمَنْ يَأْتيكُم بِمَاءٍ مَعِين] جار اوظاهر ، ولم الم يكن اسم الماء خاصاً بالماء العنصرى الذى هو جسم سيّال محيط بالارض بل كلّ ما كان سبباً لحياة ما وسبباً لتماسك الاجسام اليابسة ماء فالعلم والايمان وافاضات الله كلّها مياه بوجه ، والامام الذي به يكون الايمان ، والولاية التى هى البيعة الخاصة الايمانية التى بها يحصل الايمان و يدخل بذر المعرفة فى القلوب ماء ، والحياة النباتية والحيوانية بمراتيها ، والانسانية بمراتيها كلّهامياه ، والعقول والارواح والنّفوس الكليّة والجزئية البشرية والحياة النباتية والحيوانية مراتيها ، والانسانية بمراتيها كلّهامياه ، والعقول والارواح والنّفوس الكليّة والجزئية البشرية والحياة النباتية والحيوانية مراتيها ، والروح النفسانية كلهامياه ، والعقول والارواح والنّفوس الكليّة والجزئية البشرية والحيوانية والنباتية مراتيها ، والروح النفسانية كلّهامياه ، والعقول والارواح والنّفوس الكليّة والجزئية البشرية ما حضاءماء ، والميوانية والنباتية مراتيها ، والرف كلّهامياه ، والعقول الارواح والنّفوس الكليّة والجزئية البشرية والحيوانية والنباتية مراتيها ، والروح النفسانية كلّهامياه ، والعقول والارواح والنّفوس الكليّة والمام لي مركب حياة النباتية والنباتية والنياتية مراتيها ، والروح النفسانية مركب مايه والارواح والنّفوس الكليّة والمام الذي مال عضاءماء ، والميوانية والنباتية مراتيه ، والروح النفسانية مركب مريه مركب القوى الدراكة والحبوانية التى هى مركب حياة الاعضاء ماء ، والمشيّة التى هى المولوى قد س

ماؤکم غوراً زچشمه بندم آب جز من بی مثل وبا فضل و خطر میگذشت ازسوی کنب آن زمان گفت آریم آب را ما با کلند زد طپانچه هردوچشمش کورکرد با تبر ثوری بیار ارصادقی نور ناثفی از دوچشمش ناپدید مقرئی میخواند از روی کتاب آبرا در چشمه که آرد دگر فلسفیی منطقی سستهان چونکه بشنید آیت او از ناپسند شب بخفتودید او یک شیرمرد گفت زین دوچشمهٔ چشمایشتی روز برجستودوچشمش کوردید

٩

وهى مكبيّة، وقيل: من اوّله (الى قوله تعالى) سنسمه على الخرطوم، مكّى، وما بعده (الى قوله تعالى ) لوكانوا يعلمون، مدنى، وما يعله (الى قوله تعالى ) يكتبون، مكّى، وما بعده مدنى، وهى اثنتان وخمسون آيةً. ليترب بالله الم

[ن] روى عن الممادق (ع) واما ن فهو نهر في الجنة قال الله عزّ وجل : اجمد ، فجمد ، فصارمداداً ثم قال عزّ وجل للفلم : اكتب ، فسطر القلم في اللثوح المحفوظ ماكان وماهوكان الى يوم القيامة فالمداد مداد من تور والقلم قلم من نور ، واللتوح لوح من نور ، و بهذا المعنى مع اختلاف في اللفظ اخبار كثيرة ، وقيل : المراد به الحوت الذى عليه الارضون، وقيل : هو لوح من نور ، وقيل : هو الدّواة ، وقيل : هو مطلق الحوت في البحر ، وقيل : المراد به الحوت وقيل : هو من حروف اسم الرّحمن ، وقيل : هو الدّواة ، وقيل : هو مطلق الحوت في البحر ، وقيل : هو من اسماء السورة ، وقيل : هو من حروف اسم الرّحمن ، وقيل : هو من أسماء محمد (ص) و لعلك بعد ماسبق في اول البقرة يسهل عليك التوفيق بين هذه الاقوال ؛ و تعلم ان ن كناية عن مرتبة من مراتب العالم و ان محمداً (ص) متحد مع جميع مراتب العالم وان مراتب العالم مراتب سعة وجود الله تعالى ، وان السورة فظهور لتلك المرتبة [والقلم] على المراد به مطلق القلم ، اقسم الله به لكثرة منافع الخلق به اذهوا حد لساني الانسان بل هواشرف لي المراد به معلي مراتب من بعد منه زماناً اومكاناً ، والقلم ببلغ ما في جنان الانسان الم وان محمداً (ص) متحد مع جميع مراتب



الجزء التاسع والعشرون

السّسامع لم يبق في الاغلب الى آخر عمره ، ولو بقى لم يبق بعده بخلاف كتاب القلم كما قيل: ان البيان بيانان ، بيان اللسّان و بيان البنان ، و بيان اللسّان تدرسه الاعوام ، و بيان الاقلام باق على مرّ الاينّام ، و بالقلم بحفظ احكام الاديان و به يستقيم امورالعالمين كما قيل: ان قوام الدّنيا بشيئين ، القلم والسّيّف ، والسّيف تحت القلم ، وقد قيل: ان يخدم القلم السيّثُ الذي خضعت الله المُوالسيّة من الدّانيا ما المُوالسيّة من من الأواب و دانت حديم الاميان ا

| ه الروب و دادن حدره الرمم       | Contra Constant franchen die Constant |
|---------------------------------|---------------------------------------|
| ازٌ السَّيوف لها مذ ارُهنت خدمٌ | كذا قضى الله للاقلام مذ برئت          |
|                                 | -                                     |

وروى إن المراد به القلم الاعلى الذي سطر ماكان وما هو كانن وهوملك من الملائكة [وَمَايَسْطُرُونَ] اقسم بالمسطورات او بالملائكة اللذين يسطرون ماكان و ما هوكائن ً او الملائكة اللذين يسطرون احوال الارضبين ، اوكُتَّاب الاعمال اللَّذين يسطرون اعمال بني آدم ، او النَّاس الَّذين يسطرون الكتب السماويَّة والاحكام الآلهيَّة والشرائع الحقة والفنون والصّناعات المعاشية والدبون والمعاملات والمحاسبات الخلقية [ما أَنْتَ بينِعْمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ ] بنعمة ربُّك حال والباء للمصاحبة ، والعامل فيها معنى النَّفي ، اوللَّسببيَّة ومتعلَّقة بمعنى النّفي [ وَ إِنَّ لَّكَ لَأَجْرًا] على التبليغ و نحمل مشاقه [غَيْرَ مَمْنُونِ] اي غير مقطوع اوغيرممنون به عليك [وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُق عَظِيم ] الخلقبالضم وبالضمّتين السجيّة والطّبع والمروءة والدّين ، والكلّ منامب ههناً ، و لكنّ المراد هو السُّجيَّة ، فان المقصود انتكث على خلق تتحمَّل به كلَّ ما برد عليك ممَّا يغيَّر غيرك اذا ورد عليه ولا يغيّرك لا ظاهراً ولا باطناً ، و مثل ذلك الخلق لا يكون آلا عن دين عظيم هو ولاية عليٍّ (ع) وهي الولاية المطلقة ، فان من ترقَّى عن مقام البشريَّة و وصل الى مقام الولاية المطلقة يتبدَّل جُميع اوصافه الَرَّذيلة الَّتي هي الاخلاق الحيوانيَّة والرَّذائل النَّفسانيَّة بالاوصاف الملكيَّة التي هي الخصائل الحسنة و منها المروَّة الكاملة ، وسبب الكلَّ هو الطّبع الكامل والمزاج المعتدل وقد فستر في الاخبار بالدين والاسلام، وعن الصَّادق (ع) : انَّ الله عزَّ وجلَّ ادَّب نبية (ص) فأحسن ادبه فلما اكمل له الادب قال: أنك لعلى خلق عظيم، وفي خبران الله ادب نبية (ص) فاحسن تأديبه فقال : خذالعفووامر بالعرف واعرض عن الجاهلين ، فلماكان ذلك انز لالله انك لعلى خلق عظيم [ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ بِأَيَّكُمُ الْمَفْتُونَ] الباء بمعنى مع، والمفتون بمعنى المصدر، اوالمفتون اسم مفعول، والمعنى بأيتكم العقل المفتون ، أو هو من باب التّجريد أي مع أيَّكم الرَّجل المفتون ، أو الباء زائدة ، أو بمعنى في و المعنى في أيّ الفريقين منكم المفتون ، روى عن الباقر (ع) انه قال : قال رسول الله (ص) : مامن مؤمَّن ألا وقد خلَّص وُدّى الى قلبه، و ما خلص ودّى الى قلب احد الا وقد خلّص ود على (ع) الى قلبه ، كذب باعلى من زعم انه بحبّني و ببغضك، فقال رجلان من المنافقين : لقدفتن رسول الله (ص) بهذا الغلام فأنزل الله تبارك : فستبصر و يبصر و ن با يكم المفتون. قال: نزلت فيهما (الى آخرالآيات) [إنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَمل عَنْ سَبِيلِهِ] الذي هو ولاية على (ع) والضّال عن سبيل الولاية هوالمجنون حقيقة [ وَهُوا عْلَمُ بِالْمُهْتَدِينَ] الى الولابة {فَلا تُطِع الْمُكَذِّبِينَ] بقه اولك في على (ع) اولعلى [ وَدُوا لَوْ تُدْهِنُ ] المداهنة والادهان اظهار خلاف ما تضمر والغش [ فَيُدْهِنُونَ ] والمعنى ودوا ادهانكك وغشتك او نفاقك اومداراتكك معهم بخلاف مااضمرت فيدهنون بعدك او ودوا ادهانك بسبب انتهم يدهنون على الاستمرار ، و قال القمسي : اي احبُّوا ان تغشَّ في عليٍّ (ع) فيغشُّون معك [ وَلا تُطِعْ كُلَّ حَلّاف مَهِين] تأكيدٌ للاوّل وتبديل للمكذَّبين بالاوصاف الاخرذما لهم بجميع ذلك فان كلّ كذاب بكون كثير الحلف، وكُلِّ تَكثيرالحلف يكون مهيناً عندالخلق وعندالله ، فان تكثرة الحلف لاتكون الامن كون الحالف مهيناً لا يقبل منه ،

190



وكثرة حلفه تصبر سبباً لكونه مهيئاً أيضاً [هَمَّازِ] عيَّابٍ طعَّان [مَشَّاءٍ بِنَميم] النَّم التوريش والأغراء ورفع الحديث اشاءة له وافسادا، وتزيين الكلام ، والنَّميم والنَّميمة اسم له [مَنَّاع لِلْخَيْرِ] يمنع قواه ومداركه واهل مملكته عن خيراتهم الحقيقية التي هي انقيادهم لوليَّ امرهم وللعقل ثمَّ عن خير اتهم المجازيَّة اللَّلاز مة لتلك الخيرات، ثم ّ يمنع اهل المملكة الكبيرة عن الخيرات الحقيقيَّة ، ثم ّ عن الخيرات المجازيَّة [ مُعْتَلِدٍ] متجاوز عن الحدّ اوظالم على نفسه بالطِّغيان على الامام [ أثيبم ] كثير الأثم [ عُتُلٌّ ] العتل الاكول المنيع الجافي الغليظ [ بَعْدَ ذليكَ ] المذكور من المثالب [زُنْيِم ] الزَّنيم المستلحق في قوم ليس منهم والدَّعيَّ واللَّئيم المعروف بلؤمة اوشره ، روىعن النتبيّ (ص) انبّه سئل عن العدّل الزُّنيم فقال: هوالنَّشديدالخلق المصحيح (١)الاكول التشروب الواجد للطّعام والتشراب الظلُّوم للنَّاس ، الرَّحب الجوف، وعن عليَّ (ع) : الزَّنبِم هواللَّذي لا اصلله ، وقال القمَّيَّ : المخيو امير المؤمنين (ع) معتد اى اعتدى عليه عتل بعد ذلك قال: المتل العظيم الكفر والزُّنيم الدِّعيَّ [ أَنَّ كَانَ ذَامًا لِ وَبَنبينَ إذا تُتْلى عَلَيْهِ أَياتُناقالَ أَساطير الأوَّلين] قد مضى بيان الاساطير مكرراً في السابق ، وقيل : فزلت الآيات في الوليدين المغيرة كان يمنع عشيرته عن الاسلام وكان موسراً وله عشر بنين فكان يقول لهم وللحمته : من اسلم منكم منعته رفدي وكاندعيّاً ادّعاه ابوه بعد ثماني عشرة من مولده [سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُوم ] على الانف قيل : قداصاب انف الوليد جراحة يوم بدريفيتي اثره ، وقبل: انته كناية عن ان يذله غاية الاذلال، وقال القبِّيِّيِّ: اساطير الاوّلين اي اكاذيب الاوّلين سنسمه على الخرطوم قال في الرّجعة اذا رجع امير المؤمنين (ع) ويرجع اعداؤه فيسمهم بميّسم معه كمايوسم البهائم على الخراطيم الانف والشفتان [إنْمَا بَلَوْ نَاهُمْ] اي اهل مكة بالقحط والجوع [كَما بَلَوْ نَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ] المعهودة التيكانت مالكوهامستعدين لانيصرموها فلمنا دخلوها وجدوها بلاثمر لانتهم لميستثنوا وكانت تلكث الجنة على تسعة اميال من صنعاء اليمن وكانت بقال لها الرضوان [إذاق شموا] اى المالكون لها [لَيَصْر مُنْها مُصْب حين] وقت الصّباح [وَلايَسْتَثْنُونَ] لا يقولون إن شاءالله وسمتي استثناء كما فيه من الاخراج من مشيّة القائل والتعليق على مشبة الله تعالى [ فَطافَ عَلَيْها طائِفٌ ] اي حرٌّ طائف كالسموم ، اوبردَّ طائف [ مِنْ رَبِّكَ وَهُمْ نائِمُونَ فَأَصْبَحَتْ ] صارت وقت الصّباح [كَالصَّريم ] كالجنّة المقطوعةالنّمار اوكاللّيل المظلم باحتراقها ، او كالنَّهارالمضيء بابيضاضها وعدم خضرتها، فان الصَّريم يطلق على اللَّيل والنَّهار [فَتَنْا دَوْ]] نادي بعضهم بعضاً [مُصْبحين] وقت الصّباح [ أَنْ اغْدُوا عَلَى حَرْثِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صارمينَ فَانْطَلَقُوا ] الى جنتهم للصّرم [ وَهُمْ يَتَخْافَتُونَ ] يتسارُون [أَنْ لاَيَدْخُلَنَّها] مفعول ليتخافتون بلاواسطة إو بواسطة الباء الجارة [ الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مسْكِينٌ وَغَدَوْ اعَلَى حَرْدٍ] اي على منع للفقراء ، اوعلى جدٍّ من امرهم ، اوعلى غضب على الفقراء وقت الصّرم [قادِرين] اي يقدّرون عند انفسهم ذلك [فَلَمّا] دخلوا بستانهم و [رَأَوْها قَالُوا إِنَّا لَضْالُونَ] عن جنِّتنا فانَّها ليستعلى صفة جنَّتنا ، اولضالُّون عن طريق الحقَّ في امرنا حيث اردنا منع الفقراء فلذلك عوقبنا [ بَلْ نَحْنُ مَحْرُو مُونَ] بل هي جنتنا لكنا صرنا محرومين من ثمارهابارادتنامنع الفقراء [قُالَ أَوْسَطُهُمْ] سناً اواعدلهم

 <sup>(</sup>١) وزن مبالغة اى غالب الصّحة و تليل المرض ومقابله الممريض و الممراض، والخبر المّ لاخير في البدن المصحاح.



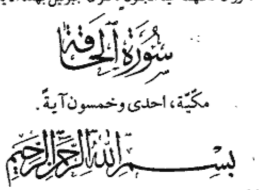
الجزء التباسع والعشرون

او افضلهم و اعقلهم [ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْلا تُسَبِّحُونَ ] تنزّ هون الله فتؤدّوا شكرنعمه وتؤدّوا جقوقها ، اوتصلّون [ قَالُوا ] اعترافاً بظلمهم لانفسهم وتنزيهاً للحق تعالى عن الظلم [ سُبْحانَ رَبَّنا إنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ يَتَلاوَمُونَ قَالُوا] اعترافاً بطغيانهم [ ياوَيْكَنا ] يا قوم ويلنا اونادوا الويل لغاية دهشتهم [ إِنَّا كُنَّا طَاغينَ ] وهذه تقال عند شدة الغيظ وغلظ البأس ، و يقال عندالتوجة الى الله والتوية اليه والندم على ما فرَّط [عَسى رَبُسُاكَ يُبْدِلَنا خَيْرًا مِنْها] وهذه ندل على انتهم تابوا الى الله وندمواعلى مافر ط منهم [إنّا إلى رَبِّنار إغِبُونَ كَذَلِكَ الْعَذَابُ] في الدَّنيا [وَلَعَذَابُ الْأَخِرَةِ أَكْبَرْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ] نسب الى عبدالله بن مسعوداته قال : بلغني ان القوم اخلصوا وعرف الله تعالى منهم الصّدق فابدلهم بهاجنة يقال لها الحيوان فيها عنب يحمل البغل منها عنقوداً، وقال ابوخالداليماميّ : رأيت تلك الجنَّة و رأيت كلَّ عنفودٍ منها كالرَّجل الاسود القائم [ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ ] عن المعاصي او عن رؤية انفسهم [عِنْكَ رَبِّهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ ] ] لم نجعل لهم جنَّاتٍ [فَنَجْعَلُ الْمُسْلِّمِينَ كَالْمُجّر مين] كانوا يقولون انكان بعث وجزاءكما يقوله محمد (ص) فان حالنا يكون افضل في الآخرة كما في الدَّنيا ولو لَمْ يكونوا يقولون ذلكت بالسنتهم فانتَّهم كانوا يقولون ذلكت بلسان حالهم فقال الله تعالى ، ذلكت ظن " فاسد " وزعم "باطل" [ ما لَكُم كَيْفَ تَحْكُمُونَ ] على الله ما لايرضاه الجاهل اوكيف تحكمون بينكم بترجيح الكافر المعاند على المسلم الموافق [أم لكم كِتْ اب فيه تَدْر سُون] ذلك اى تقرأون والحال ان ليس لكم كتاب وكتاب الله الآذي هوالقرآن يحكم بخلاف ذلك [إنَّ لَكُمْ فيهِ لَما يَحْيَرُونَ] تدرسون معلَّق عنه اوهواستفهام على الاستيناف بتقدير اداة الاستفهام [آمَ لَكُمْ أَيْمانُ عَلَيْنابا لِغَةُ إلى يَوْم الْقِيلَمَةِ ] اى ثابت علينا الى بوم القيامة اوكاملة باقية [ إِنَّ لَكُمْ لَما تَحْكُمُونَ ] جوابٌ للقسم [ سَلْهُم آيَّهُم بِذَلِكَ ] المذكور من جعلنا المسلمين كالمجرمين [زَعِيمُ أَمْ لَهُمْ شُرَكَاءُ] ته يجعلونهم مثل المسلمين [فَلْيَكَأْتُوا بِشُرَكَائِبِهِمْ إِنْ كَانُوا صادِقِين] في دعويهم امر للتّعجبز [يَوْمَ يُكُشّفُ عَنْساق] ظرف لقوله تعالى: فليأتوا، او المعنى فليأتوا بشركاتهم في الدّنيا حتى نعلم ان لهم شركاء و يوم يكشف ظرف لقوله تعالى: تر هقهم ذلَّةٌ كناية عن هول اليوم وشدَّته، فان "الامراذااشتدواحتاج الانسان الىالفرار يكشف عن ساقه يعنى يوم يشتدّالامرعليهم، اوالمعنى يوم يكشف عن ساق البدن الاخروي فان البدن الدنيوي كالحجاب واللباس للبدن الاخروي بل بساق البدن الاخروي ولارادة ساق البدن الاخروي نكر الساق اشارة الىمنكور يتعلهم اوالى تفخيمه، اوالمعنى يكشف عن شدَّة عظيمة فانَّه يكنَّى عن التَّشدَّة بالَّساق، وهذامعني قوله تعالى : والثقَّت السَّاق بالسَّاق، اوالمعنى يوم يكشف عن اصل الامور وحقيقتُها [وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطعُونَ] لان استكبارهم عن السجود في الدَّنيا يظهر بصورة عدم الاستطاعة له في الآخرة، عنهما (ع) الهماقالا: افحم (١) القوم ودخلتهم الهيبة وشخصت الابصار وبلغت القلوب الحناجر لما رهقهم من المنّدامة والخزي والّذلَّة ، وعن الرّضا (ع) انَّه قال حجاب من نور يكشف فيقع المؤمنون سجَّداً و يُدَبَّحُ (!) اصلاب المنافقين فلايستطيعون السجود [ خُأشِعَةً أَبْصْارُهُمْ تَرَهَمُ فَوَلَّةً] من شدة الهول وكثرة الشدائد [وَقَدْ كَانُوا يُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ وَهُم سالِمُونَ] (١) اقحم القوم عجزوا ـ و افحمه الهم منعه . (٢) دبِّع بالدَّال والباء الموحَّدة المشَّدة والحاء المهملة = بسططهر،وطأطأ

\_ راسه \_



في الدُّنيا ، وعن الصَّادق (ع) وهم سالمون المستطيعون ، وقال القمتيَّ: يكشف عن الامور التي خفيت وما غصبوا آل محمد (ص) حقبهم و بدعون الى المسجودقال : بكشف لا ميرالمؤ منين (ع) فيصير اعناقهم مثل صياصي البقر يعنى قرونها فلايستطيعونان يسجدوا وهيعقو بةلهم لانهم لميطيعوا الله في الدّنيا في امره وهوقوله وقد كانو ايدعون الى السّجود وهم سالمون قال الى ولايته في الدَّنيا وهم يستطيعون [فَذَرْ نبي وَمَنْ يُكَذَّبُ بهذَا الْحَديث] اي حديث ولاية على (ع) ، تهديد بليغ لهم [ سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْحَيْتُ لَا يَعْلَمُونَ وَأَمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدى مَتِينً ] قد مضى الآبة في سورة الاعراف [أمْ تُسْتَلُهُمْ أَجْرًا فَهُمْ مِنْ مَغْوَم مَتْقَلُونَ] قد مضت الآية في سورة الطور [أم عِنْدَهُمُ الْغَيْبُ فَهُمْ يَكْتُبُونَ] من ذلك ما يستغنون به عنك وما يحكمون به [فَاصْبرْ] اى فانتظر [لِحُكْم رَبِّكَ] فيهم ولاتعجل بالدّعاءعليهم اوفاصبرعلى أذاهم وتدبيرهم لمنع على (ع) عن حقّه لاجل حكم ربتك بامهالهم ولاتعاجل بالدَّعاء عليهم [وَلَاتَكُنْ كَصْاحِبِ الْحُوتِ] يعنى يونس بن متّى (ع)حيث تعجّل بالدَّعاء علىقومه فوعده الله العذاب وتاب على قومه ورفع عنهم العذاب فغضب يونس(ع) و فرَّمنهم و ابتلى ببطن الحوت [إدْنادي] في بطن الحوت او نادى الله بالعذاب على قومه { وَهُوَ مَكْظُومٌ ] مملو غيظاً على قومه ، وعن الباقر (ع) اى مغموم [ لَوْ لا أَنْ تَدَارَكَهُ نِعْمَةُ مِنْ رَبِّهِ] وهي التوبة عليه والشفقة [لَنتبِذَبِالْعَراء] اي الارض الخالية من الاشجار والنبات والتسفوف [وَهُوَمَذْمُومٌ فَاجْتَبَسَةُ رَبُّهُ] بان اخرجه من بطِّن الحوت ونبذه بارض ذات ظلُّ وجعله ثانياً رسولاً الى ومه [فَجَعَلَهُ مِنَ الصَّالِحِينَ وَإِنْ يَكَادُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَيُزْ لِقُونَكَ بِأَبْصَارِهِمْ لَمَّاسَمِعُوا الذِّكْرَ وَيَقُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونٌ وَمَاهُو] اى محد (ص) اوالقرآن اوقرآن ولاية على (ع) [ إلا في كُرُ لِلْعالمين ] قيل: نزلت حين نز ول القرآن وقراءته حيث كانوا ينظرون اليه من شد ة البغض والحسد نظراً يكادون يصرعونه بنظرهم، وورد في الخبر: انتهانزلت حين قال: من كنت مولا وفهذا على مولا وآخذاً بعضد على (ع) رافعاً له وقال بعضهم لبعض : انظروا الى عينيه تدوران كأنَّهما عينا مجنونٍ ، وقيل : نزلت في أصابة العين فانتَّه روى انَّه كان في بني اسد عيَّانون فأراد بعضهم على أن يعيّنه (ص)، و ورد أنَّ العين ليدخل الرّجل القبر والجمل القدر، و روى أنَّه مرَّ الصَّادق (ع) بمسجد الغدير فنظر الىميسرة المسجد فقال: ذاك موضع قدم رسول الله (ص) حيث قال: من كنت مولاه فعليَّ مولاه ، ثمَّ نظر الى الجانب الآخر فقال: ذاك موضع فسطاط بعض المنافقين فلمًا ان رأوه رافعاً يدهقال بعضهم لبعض : انظروا الي عينيه تدوران كأنتهما عينا مجنون ، فنز ل جبر ثيل بهذه الآية .



[اَلُحاقَةُ مَاالُحاقَةُ] من حقّ بمعنى وجب اوثبت، اومن حقّ يحقّ من باب نصرمن حاققته فحققته احقّه ] من المغالبة، وعلى ايّ معنى فسمّيت القيامة حاقة لتحقّقها وثبوتها ، اولغلبتها على الكافرين وابطالهم،اولتحقّقالامور



الجزء التآسع والعشرون

فيها وثبوت الحق فيها وبطلان الباطل ليكون منقبيل الوصف بحال المتعلق ، والاستفهام عنها واتيان الظلَّاهر موضع المضمر للتّفخيم والنّعجيب [وَمَااَدْرِيلُكَمَا الْحَاقَةُ] انكار درايته (ص) بالاستفهام الانكاري الدّال على المبالغة والانيان بالاسم الظاهر موضع المضمر والانيان بالاستفهام كلتهايدل على التفخيم [كَذَّبَت تُمُو دُوَعادٌ بالقارعة] بالقيامة سميت بها لانتها تقرع قلوب الكفار باهوالها وافز اعها ، اوتقرع فيهارؤسهم بالمقارع من النارفلينظرهؤ لاءالي تكذيبهم بهاوعاقبتهم حتى يرتدعوا عن التكذيب [فَـاَمَّاتَمُودُفَّاًهْلِكُوابِالطَّاغِيَةِ] الصّبحة والرّجفة المتجاوزة عن الحدّ كما مضى مكرّراً [وَأَمَّاعادٌفَأُهْلِكُوابِرِيح صَرْصَرٍ عَاتِيَةٍ] قد مضى قصّتهم مكرّراً ومضى في سورة فصلت وسورة القمر بيان الرّبح الصّرصر [سَخَّرَهُ عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيالٍ وَتُمانِيهَ أَيّام ] قد مضى في سورة القمر بياناالاينام الشمانية ، وقد مضى سابقاً قصّة عادٍ وثمود [حُسُوهًا] الحسوم بالضّم " الشوّم والدّوّب (١)في العمل، ويجوز ان يكون جمعاً لحاسم بمعنىالقاطع او بمعنىالمانع ، فالمعنى ثمانية ايمّام شومات ، اومتنابعات او قاطعات لحياتهم، اومانعات لهم، قال القمني : كان الفمر منحوساً بزحل [فَتَرَى الْقَوْمَ فِيها صَرْحى] موتى [كَأَنَّهُمْ أعْجاز نُخْل خاويَةٍ ] خالية الاجواف تشبيه لهم بعد خروج ارواحهم باعجاز النّخل المتأكّلة الأجواف [ فَهَلْ تَرْى لَهُمْ مِنْ بالقِيرَة وَجاءَفِرْ عَوْنُ وَمَنْ قَبْلَهُ] من الامم الماضية، وقرى من قبَّله بكسر القاف وفتح الباء اي من عنده من اتباعه [وَالْمُؤْتَفِكُاتُ] اي قرى قوم لوط التي التفكت بأهلها [بالخططينة] اي بالخطينة [ فَعَصُوا رَسُولَ رَبِّهم فَأَحَدَهُمْ] ربتهم [أخْذَةً رأبيكة] منازيادة عملهم في الفيح، اواخذة زائدة على خطائهم [ إنَّا لَمَّاطَعَي الماء] فى امة نوح (ع) [حَمَلْنْا كُمْ فِي الْجارِيَةِ] اى السفينة الجارية يعنى حملنا آباء كم وانتم في اصلابهم [لِنَجْعَلَهُا لَكُمْ تَذْكِرَةُ وَتَعِيَهُا أَذُنُّوا عِيَةً ] اي لنجعل الفعلة من طغيان الماء وحملكم في الجارية واهلاك الكافرين وانجاء المؤمنين تذكرة لكم وعظة وتعي هذه الفعلة اوالتذكرة اذن واعية ، وللإشارة الى التأويل روى انهقال الرسول (ص) لعليّ (ع): يا عليّ أنَّ الله تعالى أمرني أن ادنيك ولا اقصيك، و أن أعلُّمك وتعي ، وحقَّ على الله أن تعي ، فنز ل و تعميها اذن واعيةً ، وفيه اشارة ما الىالتأو بل فان فيه انا لما التقى ماءالبحر الاجاج من الارض الهيولوية وماء سماء الاهوية وطغي الماءان الملتقيان وحملناكم في سفينة نوح (ع) التي هي سفينة الشريعة التي من ركبها نجا ومن تخلّف عنها هلك، اوسفينةالولايةالتي هي المركب المنجى الحقيقيَّ فان مثل عترته مثل سفينة نوح (ع) ينجومن ركبهاو بهلك من تخلَّف عنها، لنجعل تلكث الفعلة من طغيان الماء اوركُوب المسفينة اونفس المسفينة التي هيَّ المَّشر يعة اوالطّر يقة تذكرة لامور الآخرة وتعيهااي السَّشر يعة اوالطَّر يقة بآدابها،اوهذهالتَّذكرة اذن واعية شأنها ان تعيمايسمع ويري ، و ورد ان رسول الله (ص) لما نزلت هذه الآية قال: سألت الله عزَّ وجلَّ ان يجعلها اذنك ياعليَّ (ع) ، وفي رواية قال (ص) : اللهم اجعلها اذن عليٍّ (ع) [فَلِاذًا نُفِيخَ فِي الصُّور نَفْخَةٌ وَأُحِدَةٌ] لمَّاذ كرالقيامة وفخه افضَّلها للتهو بل والتّهديد و المراد بالنِّفخة هي النِّفخة الاولى اوالنَّانية ، والتَّوصيف بالواحدة للاشعار باختصارها وسهولتها مثل قوله تعالى : وماأمر االاواحدة كلح البصر [وَحُمِلَتِ الأَرْضُ] اى دفعت عن مكانها [وَالْجبالُفَدُكَّتا دُكَّةً والحِدَةً] ايدقتاوكسرتاءوالتوصيف بالواحدةمثل توصيف المتفخة يعنى بجعل الارض مثل الاديم المنبسط ليس فيهاتلال ولاوهاد [فَيَوْمَئِذٍ وَقَعَتِ الْواقِعَة] اى القيامة، سميت واقعة الوقوعها لامحالة [وَ انْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَهي يَوْمَثِذِوا هِيهُ] الدُّوْب بالضَّم = الجد والتَّعب في العمل.



۲.,

رخوة [وَالْمَلَكُعَلٰى اَرْجَائِبِهَا] اى جنس الملك بكثرتها على اطراف السماء [وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَئِذِ ثَمَانِيَةٌ] روى عن النبى (ص) ان حملة العرش اليوم اربعة فاذا كان يوم القيامة ايندهم باربعة اخرى فيكونون ثمانية ، وعن الصادق (ع) : حملة العرش والعرش العلم ثمانية ، اربعة مناً واربعة ممنّ شاءالله .

اعلم،ان ّحملةالعرش والعرش بوجه ٍجملة المخلوقات، و بوجه العلم، و بوجه الوجودالمطلقاللّذي هواضافة الحق الاوّل اضافته الاشراقيّة بوجهه الذي الى الحق تعالى شأنه في النّز ول اربعة من الاملاك وهم الملائكة المقرّبون وفي الصّعود وعود النَّفوس الى الله بصير الحملة ثمانية "، اربعة من الملائكة المقرّبين و اربعة من نفوس الكمّلين من الانبياء المرسلين (ع)الَّذين وصلوا الى اعلى درجات الكاملين واتَّحدوا مع الملائكة المقرِّبين [يَوْمَتَّذِتُعْرَضُونَ لْاتَخْفِي مِنْكُمٌ] قرى بالناء الفوقانية والياء التحتانية [خافِيَةٌ] اي نفس خافية اوفعلة اوخصلة اوخطرة خافية، اوهومصدراواسم فاعل، والتباء للمبالغة لاللتأنيث [فَاكمامَنْ أوتِي كِتْبَابَهُ] عطف من قبيل عطف التفصيل على للاجمال [بِيمينِهِ فَيَقُولُ] تبجّحا [ هاؤُم اقْرَؤُ اكِتابِيهَ ] ها اسم لخذ وقد يمد ويلحق بهما كاف الخطاب ويتصرف فيها تصرف الضمائر بحسب حال المخاطب، وقد يستغنى بتصريف الهمزة نحو تصاريف الكاف عن الحاق الكاف فيقال : هاء بفتح الهمزة وهاء بكسرها، وهاؤما، وهاؤه وهاؤن [ [ نَّى ظَنَنْتَ أَنَّى مُلاقٍ حِسَّابيه ] لماكان علوم النَّفس مغايرة لمعلوماتها وجائزة الانفكاك عنها كالظِّنون كثيراً ما يعبَّر عنها بالظِّنون كما سبق مكرَّراً والمعنى انبّي كنت في الدُّنيا موقناً انبّي ملاق حسابي عند ربّي فعملت على طبق يقيني، عن الصّادق (ع) : كلَّ امّة يحاسبها امام زمانها ويعرف الاثمة (ع) اولياءهم واعداءهم بسيماهم وهوقوله : وعلى الاعر اف رجال يعرفون ، وهم الاثمة (ع) يعرفون كلاً بسيماهم فيعطوا اولياءهم كتابهم بيمينهم، فيمر واالي الجنة بلاحساب، و يعطوا عداءهم كتابهم بشمالهم، فيمر واالى النار بلاحساب فاذا نظراولياؤهم في كتابهم يقولون لاخوانهم: هاؤم أقرؤا كتابيه ا أبي ظننت ا أبي ملاق حسابيه [ فَهُوَ فِي عِيشَةٍ راضٍيَةٍ ] اي راض صاحبها بها وقبل راضية بمعنى المرضية [ فبي جَنَّةٍ عالِيَةٍ ] على الجنَّات [قُطُو فُهاً] جمع القطف بالكسر العنقود ، واسم للشَّمار المقطوفة اى المجنيَّة، وقطف العنب من باب ضرب جناه [ دُانِيَةٌ ] بعني ثمارها التي من شأنها ان تجنى دانية للفائم والقاعد [كُلُوا ] حال او مستأنف بتقدير القول [وَاشْرَبُواهَنيتَّابِماأَسْلَفْتُمْ فِي الْآيَّام الْخَالِيَةِ] اي الماضبة من الاعمال الحسنة [وَأَمَّامَنْ أوتِي كِتَابَهُ بِشِمالِهِ] قيل: نزلت في معاوية [فَيَقُولُ يالَيْتَنبي لَمْ أوتَ كِتابِيَهُ وَلَمْ أَدْرِ ماحِسابِيَه ] لما يرى من سوء العاقبة وثبت الاعمال السيَّة [يالَيْتَها] اي باليت الموثة التي متَّها [كانَتِ الْقاضِيَّة] لي من غبر حياة بعدها [ماأَعْنى] الله اومااغنى العذاب [عَنَّبى مالِية ] اى الذى كان لى من الاتباع والاولاد والاموال ، اومااغنى مالى عنتى مالى الذي جمعته في الدَّنيا [ هَلَكُعَنَّى سُلْطَانِيَهُ ] سلطنتي اوسلطاني الذي كان بأمرني بأعمال في الدَّنيا ، او سلطاني الذي كنت اشركه بالله واجعله شفيعاً لي عندالله [خُذُوهُ] حال اومستأنف بتقدير القول [فَغُلُّوهُ ثُمَّ الْجَحيم صَلُّوهُ ] اى ادخَلُوهُ إثمامَ في سِلْسِلَةٍ ذَرْعُها سَبْعُونَ ذِراعًا فَاسْلُكُوهُ ] وقد وصف الصّادق (ع) تلك السلسلة بان حلقة منها لو وضعت على الدَّنيا لذابت الدَّنيا من حرَّها ، وعنه (ع) : وكان معاوية صاحب السَّلسلة التي قال الله



1.1

الجزء النآسع والعشرون

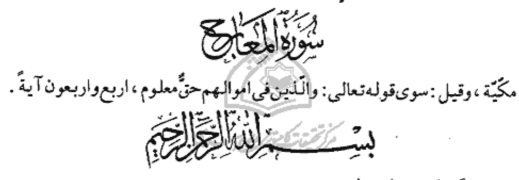
عزّوجل في سلسلة ذرعها (الآية)،وعن الباقر (ع) : كنت خلف ابي (ع) وهوعلى بغلته فنظرت بغلته فاذا هوشيخ في عنقه سلسلة ورجل يتبعه فقًال : ياعليّ بن الحسين (ع) اسفني، فقال الرّجل : لاتسقه لاسقاه الله، قال : وكان الّشيخ معاوية، وقال القمليّ : معنى السلسلة سبعون ذراعاً في الباطن هم الجبابرة السبعون .

اعلم، إنَّ الانسان واقع بين الحيوانيَّة وبين الملكيَّة ولنفسه وجه الى الحيوانيَّة و وجه إلى الملكيَّة و يعبّر عن الجهتين باليسار واليمين ، واذاً عمل الانسان عمله من حيث وجهته الى الحيوانية يثبت ذلك العمل في صفحة النفس السى تلى الحيوانية ، و بحذائها الكتاب الدي بيد كانب السيتات فيثبت ذلك العمل كانب السبتات في كتاب السيتات سواءكان ذلكءالعمل بحسب صورته من الطّاعات اومن المعاصي، ولذلكت ورد في حقَّ النَّاصب : صلَّى اوز ني، واذا بعث ذلكك العامل يوم القيامة يتمثل العمل الذي كان في صفحة النَّفس الدَّانية و بأنيه كناب عمله البَّذي كتبه كاتب السيتنات من تلكث الجهة وهي شمال النّفس والانسان بأواذا عمل عمله من حيث وجهته الى الملكيّة ثبت ذلك العمل اوّلاً في صفحة نفسه الملكيّة و بحدًا تها الكتاب الّذي بيد كانب الحسنات فيثبته كاتب الحسنات في كتاب الحسنات سواء عدّ ذلك العمل بحسب صورته من المسيمنات اومن الحسنات، وهذا احدوجوه تبديل المسيمنات حسنات، واذابعث ذلك العامل يومالقيامة يتمشل صورةالعمل الذي كانفى صفحة الننفس العلياو يؤتى كتابه من تلكث الجهة فبري صورة اعمالهفي صفحة نفسه وفي كنابه على غاية الحسن و البهاء فيتبجّح و بقول من غابة الوجد و التسرور : هاؤم اقرؤا كتابيه [ إنَّهُ كَانَ لْإِيُوْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيم وَلا يَحُضُّ عَلَى طَعَام الْمِسْكِينِ] بعنى انه لم بكن صاحب خبر لابحسب قوته العالامة ولابحسب قوته العمالة [فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هُمُناً حَمدِم ] لانَ النسب الجسمانية صارت منقطعة والنسب الرّوحانية الآلهية لم تكن له حاصلة لان حصولها لايكون الابالايمان بالله بالبيعة العامة اوالخاصة فلم يكن له في ذلك الموقف حميم جسماني ولاحميم روحاني [وَلاطَعام [لأمِن غِسْلِين] هو مايغسل من التوب ونحوه كالغسالة، ومابسيل من جلوداهل النَّار، وما كان شديدالحرَّ، واسم شجرٍ في النَّار ولم يكنَّ له طعاماً لامن غسلين لانه لم يكن يطعم من طعامه حتى يعطيه طعاماً طبيباً عوضاً من طعامه [ لإيماً كُلُهُ إِلَّا الْحُاطِوُنَ ] اي المذنبون من خطى الرّجل اذااذنب عمداً اوخطاً [فَلْا أَقْسِمُ] لفظة لامزيدة للتأكيد وشاع زبادتها في القسم [بِما تُبْصِرُونَ وَما لاتُبْصِرُونَ ] بكل ما من شأنه ان يبصر وان لايبصر [إنَّهُ] اى القرآن او قرآن ولاية على (ع) [لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيم] وقول الرسول (ص) من حيث انه رسول ليس الا من المرسل سواء اريد بالرسول جبر تيل اومحمد (ص) [ وَمَا هُوَ بِقَوْ لِشَاعِر ] كما تقولون تارة انه شاعر [ قَليبُلاما تُؤْمِنُونَ وَلا بِقَوْلِ كَاهِنٍ ] كما تقولون اخرى [ قَليلًا ماتَذَ كُرُونَ ] قليلاً صفة مفعول مطلق محذوف، اوظرف لتذكّر ون وما زائدة للتراكيد اوصفته والانيان بالايمان في جانب نفي كونه شعراً لان تميّزكونهمن الله دون الشعر بحتاج الى الايمان العام اوالخاص، اوالا دعان بالله واليوم الآخرحتي يعلم ان مضمونه ليس الا المهيم اخروبا عقلية بخلاف الشعر فانه لايكون في الاغلب الاخيالية نفسانية، واتى في جانب نفي الكهانة بالتَّذكر لعدم اكتفاء الايمان في تميَّز القرآن من الكهانة التي هي ايضاً اخبارٌ بالغيب ، وللحاجة الي تذكر حال الكاهن وحال الرّسول (ص) واقوالهما وان حال الكاهن لا يشبه حال الآلهيّين الاخرو ييّن وان حال الرّسول (ص) وقوله لا يشبه حال الكاهنين السَّيطانيتين [تَنْزِيلٌ] اي بل هو تنزيل [مِنْ رَبِّ الْعالَمِينَ وَلَوْ تَقَوَّلَ] ابتدع [عَلَيْنا] كذبا [بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ لَأَحَدْنامِنْهُ بِالْيَمِينِ] لامسكنا من اعضائه بيمينه كما يمسك من اعضاء الجاني المستحق للعذاب بيده، وذكراليمين لأنَّه اشرف اطرافه فيكون ابلغ في الدَّلالة على الاذلال او لا خذنًا منه باليمين للقطع اي قطعناها فانته حينتذ يكون سارقاً في الدّين، والتسارق يقطع منهاليمين ، او لاخذناه بقَّو تذا، واستعمال اليمين في القوَّة



2.2

لظهورها على اليد في الاغلب ، واليمين اقوى الاطراف [تُمَمَّ لَتَسَطَّعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ] وهو حبل القلب اذا قطع هلك صاحبه، وقطعه كناية عن اهلاكه [فَمامِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ عَنْهُ حاجز بِنَ] مانعين وكافين وجمع الحاجز بين لحمله على احد المفيد للعموم في سياق النفى [وَإِنَّهُ] اى القرآن اوقرآن ولاية على (ع) [لَتَذَكَرَ تُللمَتَقين] وقد مض بيان النقوي ومراتبها في اول البقرة [وَإِنَّالَنَعْلَمُ أَنَّ مِنْكُمْ مُكَذَّبِينَ وَإِنَّهُ لَحَسَّرَةٌ عَلَى الكُولُوينَ وَإِنَّهُ لَحَقَّ الْيَقْبِي فَسَبِّحُواسَم رَبِّكَ الْعَظيم] قد سبق مكرّراً ان المراد بنسبيح الرب تنزيه اللطيفة الانسانية التى هي مظهراته وهو الرب بيرجه وأسم الرب بوجه سواء علتى التسبيح على الله اوعلى الرب تنزيه اللطيفة الانسانية التى على الله التقريب فنسبتح يا على ما الرب بوجه سواء علتى التسبيح على الله اوعلى الرب تنزيه اللطيفة الانسانية التى على (ع)، قال (ع) قالوا : ان محمدا آ (ص) كذب على ربة وما امره الله بهذا في على (ع) فأنز ل الله بذلك قرآنافقال: ان ولاية على (ع)، قال (ع) قالوا : ان محمدا آ (ص) كذب على ربة وما موام الله بهذا في على (ع) فأنز المولة بذلك فول ان ولاية على (ع)، قال (ع) قالوا : ان محمدا آ (ص) كذب على دبه وما موام الله بهذا في على (ع) فالول فقال : ان ولاية على (ع)، قالوا : ان محمدا آ (ص) كذب على دبة وما امره الله بهذا في على (ع) فأنز ل الله بذلك قرآ نافقال : ان ولاية على (ع)، قال (ع) قالوا : ان محمدا آ (ص) كذب على دبة وما الم الله بهذا في على (ع) فأنز ل الله بذلك في ولاية ان ولاية على (ع)، قال (ع) فالوا : ان محمدا آ (ص) كذب على الما محمد (ص) بعض الاقاويل (الآبة) ثم عطف القول فقال : وان ولاية على (ع)، تذكر ربتك العلمين واوتقول علينا محمد (ص) بعض الاقاويل (الآبة) ثم عطف القول فقال : وان ولاية على أن ولاية على أن إلما من وب العالمين واوتقول علينا محمد (ص) بعض الاقاد ومول الآبة (على الله بذلك ق ان ولاية ملي من وب المكر ربتك العليم الذى عطف الفي على الته وعن الصادق (ع) : لما منه واليه وسبت على (ع) ان وعلي أ العظم يقول أشكر ربتك العظيم الذى الله ولاهذا الا شيء " أراد ان يشرف اين على وأنز ل الله : ولو تعول على أ فأظهر ولايته قالا جميعاً: والة ماهذا من ثلقاء الله ولاهذا الا شيء " واو او يعيه ما علي الهه الله الله : ولو تعول علينا الأظهر ولايته قالا



RINCE GHAZI TRUST URANIC THOUGHT WEANIC THOUGHT

۲۰۳

الجزء التاسع والعشرون

[ تَعْرُجُ الْمُلْائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ ] هورب النوع الانساني و هو اعظم من جميع الملائكة المقرّبين و هواللذى لم يكن مع احد من الانبياء (ع) وكان مع نبيتنا (ص) وكان مع اوصيائه الكاملين [ في يَوْم كَانَ مِقْدارُهُ حَمْسينَ اَلْفَ سَنَةٍ ] والمقصود انه تعرج الملائكة والرّوح اليه في تلك المعارج، فان الملائكة والرّوح تنز ل من مقامها العالى الى مقام الطّبع في الملك الكبير والصّغير ثم تعرج الى الله ومقامها الاول في تلك المعارج، وقد مضى في سورة بنى اسرائيل وسورة السّجدة بيان لهذه الآية ، وعن الصادق (ع) ان للقيامة خصين موقفاً كل موقف مقام الف منة ثم تلا الآية وسورة السّجدة بيان لهذه الآية ، وعن الصّادق (ع) ان للقيامة خصين موقفاً كل موقف مقام الف منة ثم تلا الآية ومورة السّجدة بيان لهذه الآية ، وعن الصّادق (ع) ان القيامة خصين موقفاً كل موقف مقام الف منة ثم تلا الآية المجبعة [ النَّهُمْ يَرَوْ دُنُهُ بُعيدًا] على تكذيب قومك وكفرهم بولاية علي (ع) لائنهم واقعون في العذاب من غير انتظار المجبعة [ النَّهُم يُيرَوْ دُنُه بُعيدًا] اى يرون ذلك اليوم اوالعذاب بعيداً من الامكان او بعيداً امده [ وَتَرَي يُهُ قَرِيلًا] من الوقوع اوقريباً امده وانت ترى برؤ يتنافينبنى انتراه قريباً [ يَوْمَ تَكُونُ السَّماء كان الامه إلى ] كالفلز المذاب اوكدردي الوقوع اوقريباً امده وانت ترى برؤ يتنافينبنى انتراه قريباً [ يَوْمَ تَكُونُ السَّماء كَالْمُهُل] كالفلز المذاب اوكدردي الوقوع اوقريباً امده وانت ترى برؤ يتنافينبنى انتراه قريباً [ يَوْمَ تَكُونُ السَّماء كَالْمُهُ إلى الفاز المذاب اوكدردي الوقوع اوقريباً امده وانت ترى برؤ يتنافينبنى انتراه قريباً [ يَوْمَ تَكُونُ السَّماء كالْمُوبياً ] من

اعلم ، ان الملائكة الموكّلة على بنيآدم والرّوح النّازلة اليهم من مقامها العالى تعرج الىمقاماتهابل الى الله تعالى بالموت الاختياري أو الاضطراري ، و بالموت يصير سماوات مقامات الارواح كالصَّفر المذاب في عدم تماسكها وعدم تمانعها وانشقاقها لخروج الروح الانسانية الناطقة وتصيرجبال الانانيات كالصوف المنفوش في عدم ثباتهاوعدم تمانعها، وتصيرالاعضاءالبدنية ايضاً كالعهن في تخليخاها بخروج الرّوح عنها [وَلاَيَسْتُلُ حَميهمٌ حَميهمًا] قرى بالبناء للفاعل وقرى بالبناءللمفعول يعنىان كلا منهم مشعول بنفسه بحيث لايسأل الحميم عن حميمه او لأيسال حميم عن حميم حمل اوزاره او دفع العذاب عنه ، لمعرفته انه لا يغنى عنه شيئاً ، او المعنى على البناء للمفعول لايستل حميم عنحال حميمه لعدم الاحتياج الى ذلك لمعرفة كل كل منسواه ، اولان " المذنب والمحسن والكافر والمؤمن كانوا ذوى علامات مغنية عن الاستفسار [يُبكضّروُنَهُم ] قرى مبنياً للمفعول ومبنياً للفاعل وبصّوه من التفعيل يستعمل في معنى عرُّ فه وفي معنى قطعه، وعن الباقر (ع) يعرَّ فونهم ثم لايتساءلون [يَوَدُّ الْمُجْرِمْ لَوْ يَفْتَدي مِنْ عَذَأْب يَوْمِتِذْبِبَنبِيهِ وَصاحِبَتِهِ وَأَخيهِ وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُؤْوِيهِ] اى عشيرته التي يأوى هواليهم في نوائبه وكانوايو وبه في كل امرٍ وكان بأوى البهم في نسبه وصارمنفصلا عنهم بالتولد منهم [وَمَنْ فِي الْأَرْضِ جَميعًا ثُمَّ يُنجيهِ] ذلك الفداء [كَلّام] اي يقال له كذلا ردعاً له عن ذلك الوداد وعن انجاء الفداء [إنَّها لَظّي] اللُّظي كالفتي النّار او لهبها ولظي معرفة كما ههنا اسم لجهنَّم اولواد منها وضمير انَّها للقصَّة او لجهنَّم ، و استغنى عن ذكرها بشهودها [ نُزَّ اعَةً لِلشُّوى] قرى بالرّفع خبراً للظي، او خبراً بعد خبر لأن وقرى بالنصب حالاً والشوى الامرالهين ورذال المال واليدان والرجلان والاطراف وقحف الرأس وماكان غيرمقتل ، والنّز اعةمن نز عهقلعه،اومن نزع الىاهلهنز وعاّ اشتاق [تَدْعُوا مَنْ أَدْبَرَ] حيننذ عنها اومن ادبر عنالولاية [وَتَوَلَّى] عنها اوعنالولاية اواليها،واستعمال تدعو في معنى تجرّ بعنف للتهكم بهم [ وَجَمَعَ ] المال [فَأَوْعَى] في وعاء الكَنز [ إنَّ الْإِنْسَانَ خُلِقَ هَلُوعًا ] تعليل للجمع والايعاء يعنى ان الانسان بطبعه شديد الحرص وقلبل الصّبر، و قوله تعالى [إذامَسَّهُ الشَرُّ جَزُ وعًا] اذاظرف لجز وعاً،وجز وعاً ومنوعاً بدل تفصيليّ من هلوعاً،وهلو عاً حال مقدّرةاومحقّقة،اوجز وعاّ خبر لكان مقدّراً، واذا



4+2

ظرف له او لشرطه [ وَ إِذَامَسَّهُ الْخَيْرُ مَنُوعًا ] والمراد بالشَّر كلّ ما لايلاتم طبعه و بالخير كلّ ما يلائم طبعه [إِلَّا الْمُصَلِّينَ] قد مضى في اول البقرة بيانالصلوة ومراتبها [ألَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلُوتِهِمْ دَائِنِمُونَ] .

اعلم، إن الصلوة اسم لكل ما به يُتوجَّه إلى الله ولذلكتُ لم يكن شريعة الاوكانت الصَّلوة في تلكتُ الشريعة وبعبارة اخرى الصلوة هي التّحلتي بحلى اوصاف الرّوحانيتين كما ان التركوة كانت اسماً للتبرّي من كلّ ما يتبرّي منه ولذلك كانت فيكل شريعة، وصلوةالقالب كانت في الشرائع بحسب الاذكار والافعال مختلفة، ولماكانت شريعة محمدٌ (ص) اكمل الشرائع جعلت الصَّلوة القالبية فيها اكمل الصَّلوات مشتملة على عبادات جميع اصناف الملائكة من الآذين هم قيام لاينظرون ومن الرّكع و السّجّدوعلى صلوة جميع اصناف المواليد من الطّبائع المنطبعة والنقوس النباتية التي هي بوجه قيام لاينظرون ، وبوجه سجة ومنطبعة ، ومن النفوس الحيوانية التي هي بالطِّع راكعة منكوسة ، ومن النِّفوس الانسانيَّة التي هي قائمة باحسن التَّقو بم متمكَّنة من الَّركوع والَّسجود، والقيام الَّتي كانت لسائر الموجودات، ولماكانت الصلوة القالبية مانعة من الاشغال الضرورية من الاكل والشرب وطلب الخاجات وقضاء الحاجة والنوم كانت لايمكن ادامتها الاعلى ضرب من التأويل والمجازبان يكون المراد من ادامتهاعدمفوتها عنَّ اوقاتها المقرَّرة ، فليكن المراد ادامة الصلوةالقلبيةالمأخوذة من ولي الامر فانتها انكان الانسان مواظباً عليها مستغرقاً فيها لم يكن يمنع الاشغال الضّروريَّة عن اقامتها بل يكونالانسان في حالة النَّوم ايضاً مشغولاً بها من غيرتعمَّل وفكر ورويَّة ، ولذلكت قال: علىصلو تهم يعنىصلوتهم المخصوصة بهم فان لكل ً انسان صلوة خاصّة ً لايشاركه فيهاغيره بخلاف الصّلوة القالبية فانها مشرَّعة للكلِّ لااختصاص لها بفرد دون فرد ، وفي الخبر : اذا فرض على نفسه شيئاً من النّوافل دام عليه ، وفيخبر : الذين يقضون مافاتهم من الليل بالنبهارومافاتهم من النبهار بالليل، ومجمل القول ان الولاية الحاصلة بالبيعة الثانية هي الصّلوة التي تزكتي الانسان من الرّدائل التّي منها كونه هلوعاً وتحلّيه بحلية الخصائل الحسنة التي منها ادامة الصلوة القالبية والقلبية والصدرية [وَالَّذِينَ فِي أَمُوا لِيهِمْ حَقَّ مَعْلُومٌ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُوم ] في الخبر ليس المراد بالحقى المعلوم الزكوة ولا الصّدقة المفروضتين بل هوما يخرجه من ماله يصل به اقر باءه واخوانه ، والمحروم هوالذي قد حرم كدّيده في الشرى، اوالمحترف الذي لم يسط له في رزقه [وَالَّذَبِنَ يُصَدِّقُونَ بِيَوْم الدّين] اى يوم الجزاء [ وَالَّذِينَ هُمْ مِنْ عَذَابٍ رَبِّهِمْ مُشْفِرِقُونَ إِنَّ عَذَابَ رَبِّهِمْ غَيْرُ مْأْمُونٍ ] تعليل لاشفاقهم [وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ إِلَّاعَلَى أَزْواجِهِمْ أَوْمَامَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ فَمَن ابْتَغِي وَراءَذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ وَالَّذِينَ هُمْ لِأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهُمْ راعُونَ وَالَّذِينَ هُمْ بِشَهَا داتِهِمْ قَائِمُونَ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلُوتِهِمْ يُحَافِظُونَ أُولَئِكَ فِيجَنَّاتٍ مُكْرَمُونَ] قدمض اكثرتلك الآيات في سورة المؤمنون فلانعيد تفسيرها [فَمَالِلَّذِينَ كَفَرُوا] يعني أذاكان هذا حال المنافقين الّذين ادبروا عن الولاية ولم يقبلوها وذلكت حال من اقبل علىالولاية وُباع البيعة الخاصَّةفماللَّذين كفروا بالولاية؟ ! فانَّ الآية كمافيالاخبار نزلت في المنافقين الذين لم يقبلوا ولاية على (ع) [قِبَلَكُ] يعنى فما لهم عندك [ مُهْطِعِينَ ] مسرعين اليك ، اومقبلين عليك، اوناظرين البك [عَنِ الْيَمينِ وَعَنِ الشَّمالِ] اي عن بمينك وشمالك [عزين] العزة كالعدة الجماعة والعصبة منقوص واوي جمعه عزين، وقيل: معناه قعود، عن امير المؤمنين (ع) في ذكر حال المنافقين: وماز ال رسول الله (ص) يتألِّفهم ويقرَّبهم ويجلسهم عن يمينه وشماله حتَّى اذنالله له في ابعادهم بقوله: والهجر هم هجراً



الجزء التاسع والعشرون

جميلًا، وبقوله: فعاللذين كفر واقبلك مهطمين (الآيات) [أيَطْمَعُ كُلُّ المَرِي مِنْهُمُ أَنْ يُدْخَلَ جَنَّهُ نَعِيم ] قبل: هوانكار لقولهم: لوصّع ما يقوله لنكون فيها افضل حظاً منهم كما في الدّنيا [كُلًا] ردع لهم عن هذا الطلع [[نُّاخَلَقْنَا هُمْ مِمَايَعُلَمُونَ] اى من نطفة قذرة لائفة للمزابل لالجنات النتيم واتما يدخل الجنات اذا بدّل مادّته بمادة شريغة لطيفة قابلة للجنان الاخروية، ولا يكون ذلك الابالايمان بعلى (ع) فانة الماء الذي كلّمادخل فيه واتصل به صار من سنّخه و جنسه [قُلْا أَقْسِمُ] لفظة لا قد مضى مكرّراً انتها شائع دخولها في القدم ، و تكون زائدة للتأكيد [بربً الْمَشار ق وَالْمَعْار ب] مشارق عالم الطبع ومغار به فان التشمس في كلّ يوم بل في كلّ آن مشرقاً و مغر با غير ماكان له في الآن النسابق ، ومشارق الموالية ومغار بها ، فان تقدمس في كلّ يوم بل في كلّ آن بوجه ، وله مشرق بوجه ومغرب بوجه [انسا القادِرُونَ عَلَى أَنْ نُبُدًّ لَحَيْراً مِنْهُمُ] بان نذهبهم و نجعل بدلهم بوجه ، وله مشرق بوجه ومغرب بوجه [انسا القادِرُونَ عَلَى أَنْ نُبُدًّ لَحَيْراً مِنْهُمُ] بان نذهبهم و نجعل بدلهم جمعاً يكونون خيراً منهم أومانَحْنُ مُمْشُو قين] بمغلوبين أن اردنا ذلك يعنى نقدرعلى ذلك ولامانع لنا ولكنا ويوجه ، وله مشرق بوجه ومغرب بوجه [انسا القادِرُونَ عَلَى أَنْ نُبُدًّ لَحَيْراً مِنْهُمُ] بان نذهبهم و نجعل بدلهم جمعاً يكونون خيراً منهم أومانَحْنُ مُمْشُو قين] بمغلوبين أن اردنا ذلك يعنى نقدرعلى ذلك ولامانع لنا ولكنا ويوجه ، وله مشرق أومانَحْنُ مُعْمُ أولاً إلى ألما وليوجه وما يَخْرُ جُونَ مَنْ الأُجْدانِ إلى النسابق ويوجه بيون التحر يك العلم المنصوب، وبالفتمين كاما جعل علما وكلّ مايونا ولكنا وقرى به وبالتحر يك العلم المنصوب، وبالفتمتين كلما جعل علما وكلّماعدهن دون الله وقرى به، والنصب بالفته وقرى به وبالتحر يك العلم المنصوب، وبالفسمين كلما جعل علما وكلّماعدهن دون الله وقرى به، والنصب بالفتهم وقرى به وبالتحر يك العلم المنصوب، وبالفتمين كلما جعل علما وكلّماعدهم ون النومي أله في فورى أنهم ألما منهم ألم ألم وقرى به وبالتحر يك العلم المنصوب، وبالفسمين إلى منهم في بها. والسكون كلماعد من دون الذ [يو فِضُونُ اكسرعون الما يقولون حياً الي المي القسمي الى الميم فيها. ويقولون المون والذه الولي النوب منه والنه منه وي الما يقولون منا منه فيها.



مكّيّة ، ثمان وعشرون آية ً.



This file was downloaded from QuranicThought.com



انتم عليه اوليتكم كنتم تعلمون عقوبة افعالكم ، اوليتكم كنتم من اهلالعلم [قُالَ] بعد ما دعاهم ولم يجيبوه اظهاراً لامتثاله وتشكيًّا من عدم اجابتهم [رَبِّ إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلَا وَنَهَارًا فَلَمْ يَزِ دْهُمْ دُعانبي إلَّا فِرارًا] عنتي وعن الايمان بك وعن تصديقي [وَإِنَّى كُلَّمادَعَوْ تُهُمْ] البك والى الايمان بك [لِنَغْفِرَ لَهُمْ] مساويهم اللازمة لذواتهم وشنائع اعمالهم [جَعَلُوا أصابِعَهُمْ في أذانِهِمْ] لنلا يسمعوا قولى [وَاسْتَغْشَوْ اثِيابَهُمْ] لتلابروني ادعوهم المك، لجاجاً وتنفراً عن الحق [وَأَصَرُوا] على الامتناع [وَاسْتَكْبَرُوا اسْتِكْبارًا] عظيماً عن انقيادي وسماع قولي [تُمُمَّ إنّي دَعَوْتُهُمْ جِهارًا] تفصيل لدعائه ليلا ونهاراً ولذلك عطف بثم ، وجهاراً مفعول مطلق نوعي من غيرالفظ الفعل [تُمَّ إنَّى أَعْلَنْتَ لَهُمْ وَأَسْرَرْتَ لَهُمْ إسرارًا] يعنى دعوتهما وَلاّ جهاراً فلمآرابت انه لاينفع فيهم لفيقت الجهر والاسرار بالنسبة الىكل، اواعلنت لبعض واسررت لبعض آخرلان بعضهم كانوا يتأنيفون عن قبول الدَّعاء جهاراً [فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ] بيان لكيفيَّة دعائه بعني انتي دعوتهم ووعدتهم على مقتضي اهويتهم ليكون دعائى سبباً لميلهم الى المدعولاسبباً لنفرتهم [ إنَّهُ كَانَ عَفَّاراً ] لمن يستغفره [ يُرْسِل السَّماء] اى السّحاب [عَلَيْكُمْ مِدْرارًا] كثيرالدروالمطر [وَيُمْدِدْكُمْ بِأَمْوالْ وَبَنِينَ وَيَجْعَلْ لَكُمْ جَنَّاتٍ وَيَجْعَلْ لَكُمْ أَنْهارًا ] في الدِّنياوالآخرة [ مالكُمْ لاتَرْجُونَ لِلهِ وَقَارًا ] هومن قول نوح (ع)، اوابتداء كلام من الله خطاباً معهم، والوقارالرَّزانة والعظمة ، والرَّجاء ضدَّاليَّاس، وقديستعمل في الخوف، والمعنى ايَّ حال لكم؟ اسفهاءانتم اممجانين ؟ لانكم لاترجون لله وقاراً فتستعجلونه بالعذاب ، او اي نفع لكم في حالكونكم لاترجون لله وقاراً وعظمة "، اوماحالكم ؟-امجانين انتم ام سكارى؟ ! لانتكم لا تخافون عظمة الله ، أو اي نفع لكم في ذلك؟ [ وَقَدْخَلَقَكُمْ أَطُو أَرًّا ] نطفة قذرة وعلقة ومضغة وعظما ولحما ونفسا ناقصة وكاملة ، اوخلقكم متطور بن في احوالكم من الرّضا والسخط والبسط والقبض والغنى والفقر والعزة والذللة من غيرتصرف لكم فبها ومن دون ارادة واختيار، فمالكم لاترجون رزانته وقد شاهدتموها في تطوّراتكم الخلقيَّة ، اومالكم لاتخافون عظمته وقد شاهدتموها في تطوّراتكم في احوالكم [ألَمْ تَرَوْا كَيْفَ خَلَقَ اللهُ سَبْعَ سَمُواتٍ طِباقًا] هذه ايضاً من كلام نوح (ع) استشهاداً على عظمته ، او من كلام الله تعالى [وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَسِرُ اجًا] مثل الشمس بالسراج في قابل القمر للاشعار بان تورها ·· من ذاتها كالسراج دون القمر ، وللاشارة إلى انتها بضوتها تزيل ظلمة الليل كالسراج [وَاللهُ أَنْبَتَكُم مِنَ الأرض · فَبِاتًا] انشأكم منها من غير مداخلة اختباركم فيه [ تُمَّ يُعيدُ كُمْ فيها ] بجعل ابدانكم واوائل موادكم جزء منها وقدكنتم متحدين معهامدة حياتكم ، اوالله انبتكم بحسب نفوسكم من ارض ابدانكم ونطفكم نباتاً منكوراً لاتعرفونها، ثم يعيدكم فيها بعد اختياركم بتوجهكم الى ابدانكم بلوازم معاشكم [ وَيُخْرِجُكُمْ اِخْراجًا ] يعنى يوقع ذلك بكم مكرَّراً ، او يخرجكم بالموت اخراجاً ، او يخرجكم من ابدانكم البرزخية اخراجاً منكوراً لكم [ وَاللهُ جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ بساطًالِتَسْلُكُوا مِنْهاسُبُلافِجاجًا] واسعات، ومن يفعل ذلك ينبغي ان يرجى لدالرَّزانة او يخاف منه العظمة [ قَالَ نُوحُ رَبِّ إِنَّهُمْ عَصَوْنِي وَاتَّبَعُوا مَنْ لَمْ يَزِ دْهُ مَالُهُ وَوَلَدُهُ إِلّا خَسارًا ] اي الرَّوْساء اللَّذِين ابطرهم كثرة اموالهم واولادهم [ وَمَكَرُوا مَكْرًا كُبُّارًا] كبيراً غاية الكبارة [ وَقَالُوا ] فيما بينهم [ لأتذَرُنَّ

2+2



\* • Y

الجزء النآسع والعشرون

الِيهَتَكُمْ وَلِا تَذَرُنَّ وَدًّا وَلَاسُواعًا وَلا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا] يعنى لانذرن هؤلاء مخصوصاً، قيل: كان هذه اسماء قوم صالحين كانوا بين آدم ونوح (ع) فنشأ ةوم بعدهم بأخذون اخذهم في العبادة فقال لهم ابليس: لوصورتم صُورهم كان انشط لكم و اشوق الى العبادة ، ففعلوا فنشأ بعدهم قوم ٌ فقال لهم ابليس : ان ٓ الَّذين كانوا قبلكم كانوا يعبدونهم ، فعبدوهم ، فصارعبادةالاوثان سيرة من ذلكت الزَّمان ، وقيل: كان نوح (ع) يحرس جسدآ دم (ع) على جبل بالهند ويحول بينه و بين الكفَّار لئلًّا يطوفوا بقبره فقال لهم ابليس: ان هؤلاء يفخرون عليكم ويزعمون انتهم بنوآ دم دونكم وانآما هو جسد وانااصور لكممثله تطوفون به فنحت خمسة اصنام وحملهم علىعبادتها وهيود وسواع ويعوق ويغوث ونسر، فلمّاكان ابّامالطّوفان دفن تلكثالاصنام وطمّها التّراب فأخرجهاالّشيطان لمشركي العرب ، وقيل: صارت اوثان قوم نوح (ع) الى العرب فكانت ودَّ لقضاعة، و يغوث لبطنان من طيَّ، و يعوق صارالي همدان، ونسر لخثعم، وسواع لأل ذي الكلاع ، والكلات لثقيف ، والعزى لسليم، ومناة لقديد، واساف ونائلة وهبل لاهل مكنَّة ، وقيل: كان ودعلي صورة الرّجل، وسواع على صورة امراة ، ويغوث على صورة اسد ، ويعوق على صورة فرس، ونسر على صورة النّس [وَقَدْ أَضَلُّوا كُثيرًا] اىاضل عابدواتلكثالا لهة كثيراً من النَّاس، اواضل هؤلاءالا لهة كثيراً بماظهر من الشيطان على هياكلها [وَلاتَز دِالظَّالِمِينَ]لأضَلالًا] لماكان دعاء الانبيا، (ع) على وفق الواقع و التكوين وقد شاهد نوح (ع)من قومه انتهم في از دياد الضَّلال والبعد عن طريق الانسان ورأى انتَّهم قطعوا الانسانيَّة و الفطرة ويئس من صلاحهم وخيرهم دعا بذلكث ، اولماً بالغوا في العتوَّ والنَّفار واخذه البغض في الله واشتد غضبه بله دعابذلك [ممَّا خَطِيتُ اتِهِمْ] اى من اجل خطاباهم وذنوبهم [أُغْرِقُوا] بالطَّوفان [فَأُدْخِلُوا نارًا] بسبب الاغراق فانتهم ماتوا وخرجت انفسهم بالموت الى النبار [فَلَمْ يَجددُوا لَهُمْ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْصْرارًا] يدفعون عنهم العذاب [وَقَالَ نُوحٌ رَبِّ لاتَذَرْعَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْحَافِرِينَ دَيَّارًا إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضِلُّوا عِبَّادَكَ وَلا يَلدُوا إِلَّافًا جِرًا كَفَّارًا ] وهذا دليل على انه علم انتهم قطعوا الفطرة بحيث لا يبقى فبهم استعداد تولّد المؤمن منهم ، روى عن الباقر (ع) انة سنل: ماكان علم نوح (ع) حين دعا على قومه انتهم لا بلدون الا فاجراً كفَّاراً ؟. فقال : اما سمعت قول الله تعالى لنوح (ع) كُرَانته لن يؤمن لك من قومك اللامن قد آمن [رَبِّ اغْفِر لبي] بعد ما دعا على قومه لشدة غضبه اله تضرّع على الله واستغفر من غضبه لله فان الحبّ في الله اولى من البغض في الله [وَلِو البِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُؤْمِنًا] عن الصَّادق(ع) يعنى الولاية، من دخل في الولاية دخل في بيت الانبيا، (ع) [ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنْ والمسلمات الذين قبلوا الدعوة العامة ولم يقبلوا الدعوة الخاصة ، او المراد بهم المؤمنون والمؤمنات بالولاية بالبيعة الخاصَّة الولويَّة لكنَّ المراد بمن دخل بيتهمن باع البيعة الخاصَّة على يده، و بالمؤمنين والمؤمنات من باع البيعة الخاصَّة على يده وعلى ايدى غيره من الانبياء والاولياء (ع) [وَلا تَز دِ النظُّ الم مِن َ إِلَّا تَبْأَرًا] بعد دعائه للمؤمنين كرردعاءه على الظّالمين لجمعه بين الحبّ في الله والبغض فيه ، وهذاهُوالكمال الْتّام ّ للانسان حيث لا يذهب بغضه في الله حبّه في الله، ولاحبّ في الله بغضه في الله كما اشارتعالي الى هذا الكمال بقوله : محمّد (ص) رسو ل الله و الذين معه اشداء علىالكَفَّاررحماء سِنهم، قيل: دعانوح(ع)دعوتين، دعوة علىالكفَّار ودعوةللمؤمنين، فاستجابانة دعوته على الكافر بن فأهلكث من كان منهم على وجه الارض، ونرجو ان يستجيب ايضاً دعوته للمؤمنين فيغفر لهم .



مكَيَّة ثمانٍ وعشر ون آيةً .

[قُلْ] لاهل مكة [أوحِيَ إِلَىَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرُ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْ أَنَّا عَجَبًا يَهْدي إِلَى الرُّشْدِ فَمَامَنَّا بِهِ وَ لَنْ نُشْرِكَ بِرَبِّنا آحَدًا ] قد سبق في سورة الاحقاف نزول الآية وقصة الجن [ وَ أَنَّهُ تَخَالَى جَدَّرَبِّنا] الجدَّ بمعنى البخت ، وروى عن الباقر (ع) : انتَّما هوشيء "قالته الجنَّ بجهالة فحكي الله عنهم ، او هومستعارٌ للعظمة، وقرى انله بكسوالهمز ة على انَّه محكيَّ بقول الجنَّ، وقرى بفتحهاعلىانَّه معطوف علىالضّمير المجرورفي قوله: فَآ مَنَّا بِهِ ، او على انَّه معطوف على انَّه استمع ، وهكذا الحال في اختلاف القراءة وفي العطف فيما بعد الا ان بعض الفقرات لا يمكن ان بكون معطوفاً على انه استمع [مَااتِّخْذَصَّاحِبَةً وَلَاوَلَدًا] كما يقول بعض الانس [ وَأَنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنا] اي من كان منحرفاً منا عن الدِّين [ عَلَى اللهِ شَطَطًا ] قولا بعيداً عن الحق مجاوزاً عن الحد، اوهو بمعنى الظلم، والمراد بالسفية الشيطان، اومطلق المنحرفين عن الحق [وَ أَنَّا ظُنَتْ أَ كُنُ تَقُولَ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى اللهِ كَذِبًّا] يعنى ان كتا انتبع السفيه فذلك كان من ذلك الظنَّ بعني كان تصديقنا < وانتّباعنالمن قال الدتعالى بالتشريك والصّاحية والولدلدلك حتى سمعناالقرآن وايقنّانتهم يقولون كذباً [وَأَنَّهُ كَأْنَ رجالٌ مِنَ الْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرجالٍ مِنَ الْجِنِّ من في من الجن تبعيضية ، او تعليلية ، روى عن الباقر (ع) في هذه الآية: انَّه كاناالرَّجل ينطلق الي الكاهن الَّذي يوحي اليه السَّيطان فيقول: قل لشيطانك: فلان قدعاذبك، وقيل: كان الرَّجل من العرب إذا نزل وادياً في سفره ليلا قال : اعوذ بعز بز هذا الوادي من شرَّ سفهاء قومه ، وقيل : كان رجال من الانس بعوذون برجال منالانس من اجل شرَّالجن ۖ [ فَزْ ادُو هُمْ رَهَقًا ] الرَّهن محرَّكة "السَّفه والخفة وركوب الشر والظلم ، وغشيان المحارم ، وحمل الانسان علىما لايطيقه ، والكذب ، والعجلة ، وضميرفاعل زادو هم للرّجال منالانس ، اوللرّجال منالجن ، والمفعول بعكس ذلك ، اوهو للرّجال العائذين او للمعوّذيهم اوللجن ، والمفعول ايضاً يحتمل الكل [ وَأَنَّهُمْ ظُنُّوا كَمَاظُنَنْتُمْ أَنْ لَنْ يَبْعَثَ اللهُ أَحَدًا ] هذا من قول مؤمني الجن لكفارهم يعني ان هؤلاء الرّجال العائذين لضعف حالهم وسوءعقيدتهم عاذوا بالجن " او بالاناسيّ ، فانتّهم ظنّوا كماظننتم ايتها الجن ّ ان لن يبعث الله احداً رسولا " الى بني آدم ، او لن يبعث الله احداً في القيامة اوهومعترض من الله والمعنى انتهم اي الجن ٌ ظنوا كما ظننتم إيَّهاالانس إن لن يبعث الله احداً [ وَ أَنَّ الْمَسْنَا السَّمَّاءَ] اي قربناها ، اوصعدنا اليها ، اوطلبنا الصَّعود إليها [ فَوَجَدْنا هامُلِتَتْ حَرَسًاشَديدًا ] الجرس جمع الحارس وتذكير الشديد لاجراء الفعيل بمعنى الفاعل مجرى الفعيل بمعنى المفعول في استواءالتَّذكير والتَّأنيث فيه اي حفظة اقوياء لايمكن الاستراق معهم [وَشُهُبًا] جمع الشهاب [ وَاَنَّا كُنَّانَقْعُدُ مِنْهَامَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعِ الْأَنَ يَجِدْ لَهُ شِهابًا رَصَدًا] بترصّده



1.9

الجزء التاسع والعشرون

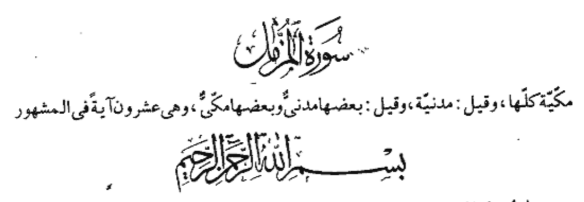
للرَّمي له وقد مضى في سورة الحجر بيان لهذه الآية ولاستماع الجن َّ وردعهم بالسَّشهب [وَ أَنَّـالْا نَكْر ي أَشَرُّ أُر يك بِمَنْ فِي الْأَرْضِ] فان تغيير اوضاع السماء يدل على حدوث حادث عظيم [أم أر ادَبِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا] خيراً وصلاحا [وَانْامِنَّا الصَّالِحُونَ وَمِنَّا] قوم [دُونَ ذَلِك] في الصّلاح اودون ذلك بان بعضهم في غاية الشرارة وبعضهم لابكون في غايةالتشرارة بعني منًّا غيرصالحين [كُنّْ أَطَر ْ ابْتِيَقِدِدًا] اي ذوى طرائق مختلفة متفرّ قة،اوكنَّا بانفسنا طرائق متفرَّفة ، او الطّرائق بمعنى الاماثل [وَ أَنَّ أَظَنَنَّ ] اي علمنا ، والاتيان بالظّن آلما سبق مكرّراً ان علوم النَّفوس شأنها شأن الظنَّ في مغايرتها لمعلوماتها وجواز انفكاك معلوماتها عنها [ أَنْ لَنْ نُعْجزَ الله في الأرْضِ ] اينماكناً فيها [وَلَنْ نُعْجِزَهُ هَرَبًا] حال اوتميز اومفعول مطلق لمحذوف حال ٍ بعني ظنَّنا اناً لن نعجزه اذا هر بنا منه إلى السماء [ وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا الْهُدَى ] اي الفرآن او الرّسالة او الولاية [ أَمَنَّا بِهِ فَمَن يُؤْمِن برَبَّهِ] الفاء للسببيَّة [فُلايَخْافُ بَخْسًا] نقصاً اوظلماً او مشاحَّة في الحساب اوفقاً لعينه [وَلارَ هَقًا] قد مضي الرَّهق قبيل ذلكت،عنالكاظم (ع) اندقال : الهدىالولاية ، آمناً بمولانا فمن آمن بولاية مولاه فلا بخاف بخساً ولارهقاً، قيل : تنزيل "؛-قال : لا ، تأويل [ وَأَنَّامِنَّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا الْقُاسِطُونَ ] اى الخارجون عن الحق [ فَمَن أَسْلَمَ فَأُولَتْكَ تَحَرَّوْا رَشَدًا] عنالباقر(ع) اي الذين اقروا بولايتنا [وَأَمَّا الْقُاسِطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَبًا] بعني يحرفون به او يوقد الجحيم بهم [وَأَنْ لَوِ اسْتَقْامُوا] انهذه مخفقة من التقيلة والمجموع معطوف على قوله أنه استمع نفر، اوان زائدة في الكلام والجملة ابتداء كلام من الله [عَلَى الطَّريقة] اي الولاية او الطّريقة المعهودة المأخوذة من الآباء ومي طريقة الكفر، ونظير الوجهين قوله تعالى: لو أن أهل القري آلمنوا و اتَّقو الفتحنا عليهم بركات من السَّماء والارض وقوله تعالى : لولا أن يكون النّاس أمَّة واحدة لجعلنا لمن يكفر بالرّحمن لبيو تهم سقفًا من فضَّة [لَأَسْقَيْنا هُمْماع عَكَمّاً] اي كثيراً، لما كان الماء عزيز الوجود في ملك العرب وكان جل الخيرات منوطاً به كنتي يه عن كثرة الخيرات، وعن الصّادق (ع) : لافدناهم علماً كثيراً يتعلّمونه من الاثمّة (ع) ، وعن الباقر (ع) يعني لواستقاموا على ولاية اميرالمؤمنين (ع) على (ع) والاوصياء(ع) من ولده وقبلوا طاعتهم في امرهم ونهيهم لاسقيناهم ماء ً غدقاً يقول: لاشر بنا قلو بهم الايمان [لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ] لنختبرهم في ذلك الماء، او لنعذ بهم بسببه [وَمَن يُعْرِضْ عَنْ فِرْكُر رَبِّهِ] اى عن ذكره لربة اوذكر ربنه له ، اوعماً به ذكر ربة ، واصل مابه ذكر الرّب عليٌّ (ع) وولايته كماروى عن ابن عبّاس انه قال: ذكر ربّه ولاية على بن ابي طالب (ع) [يَسْلُكُهُ] اي بدخله [عَذّابًا صَعَدًا] صاعداً كلّ العذاب اوغالباً وغالباً على المعدَّب [وَأَنَّ الْمُسْاحِدَ لِله ] اي مختصة به [فَلا تَدْعُوا مَعَ الله آحَدًا] فيها، اوالمعنى فلاندعوا مع مظاهراته التي هي المساجد احداً ، وقد فسّرالمساجد ههنا بالوجه واليدين والركبتين والابهامين، وعن الكاظم (ع)ان المساجد هم الاوصياء (ع)وقد سبق في سورة البقرة عند قوله تعالى: و من أُظلم ممَّن منع مساجدالله (الآية)بيان للمساجد [وَأَنَّهُ لَمَّاقًامُ عَبْدُالله ] بعني محمّداً (ص) [يَدْعُوهُ] اي يعبده، او يدعوه بلسانه، او يقول: لا آله الاالله او يقرأ القرآن ، او يدعو اليه و هو من جملة ما اوحى اليه (ص) ، او هو من قول الجن بعضهم لبعض [كَادُوا] يعنى الجن لاستماع دعائه او اصحابه لاستماع القرآن و احاديثه ، او قريشاً لمنعه وردعه [ يَكُونُونَ



41.

عَلَيْهِ لِبِدَاً] الآبدة بالكسرة والآسكون وبالضّم والآسكون الصّوف المتراكم بعضه على بعض، واللّبد بالكسر او الضَّم والفتح، وقرى بهما جمع لهما، وقرى لبَّدا بالضَّم والتَّشديد جمع لابد ولبدا بالضَّمَّتين [قُلْ إنَّما أدْعُوا] وقرى قال: انها ادعوا [رَبِّي وَلاأَشْرِكُ بِهِ أَحَدًا] سواء رضيتم عنى اوسخطتم [قُلْ إِنِّي لاأَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلا رَشَدًا] حتى آبي بمانستعجلون من العذاب او آبي بمانقتر جون من الآيات، وروى عن الكاظم (ع) ان رسول الله (ص) دعا النَّاس الي ولاية عليَّ (ع) فاجتمعت اليه قريشٌ فقالوا : يامحمَّد (ص) اعفنا من هذا ، فقال لهم رسول الله (ص) : هذا الى الله ليس الى ، فاتتهموه وخرجوا من عنده فأنز ل الله عز وجل : قل لا املك (الآية) [ قُلْ إنَّى لَنْ يُجير نبى مِنَ اللهِ أَحَدٌ وَلَنْ أَجدَمِنْ دُونِهِ مُلْتَحَدًا ] ملتجا اومنحرفا وهو تعريض بهم حيث اعتمدوا على الاوثان أوعلى رؤساء الضَّلالة [ إِلاَّبُلاغًامِنَ الله وَرِسْلاتِهِ ] اي تبليغاً من جانب الله او بلوغ الوحي من الله الي و هو استثناء من ماتحداً اومن احداً وضراً اورشداً ، روى عن الكاظم (ع) انه قال الابلاغاً من الله ورسالاته في على (ع)، قيل: هذا تنزيل؟- قال: نعم [وَمَنْ يَعْصِ اللهُ وَرَسُولَهُ] في ولاية على إع) كما عن الكاظم (ع) [فَبِانَّ لَهُ فنارَ جَهَنَّمَ خالِدِينَ فِيها أَبَدًا حَتَّى إذارَأَوْ المايُوعَدُونَ ] من العذاب او من الحساب او من كون على (ع) قسيم الجنة والنَّار ، اومن الموت ، اوالقائم (ع) و انصاره ، اوعلى (ع) في الرَّجعة [ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَضْعَفُ ناصِرًا وَأَقَلُّ عَدَدًا] كما يقولون : نحن اقوياء والجئر عدداً من عليٍّ (ع) [ قُلْ إِنَّ أَدْرِي أَقَرِيبٌ مَا تُوعَدُونَ ] متا ذكر [ أَمْ يَجْعَلُ لَهُ رَبّى أَمَدًا ] اى مدة وهو كناية عن البعد ، قال القمتى : لما اخبرهم رسول الله (ص) بما يكون · من الرّجعة قالوا : منى يكون هذا ؟ قال الله : قل بامحمد (ص) إن ادرى (الآية) [عالم الْغَيْب] اى عالم عالم الغيب اوعالم ما هوالغيب عن الابصار والاسماع [فَلا يُظْهِرُ عَلى غَيْبِهِ أَحَدًا إلامَنِ ارْتَضى مِنْ رَسُولٍ] عن الرِّضا (ع) فرسول الله (ص) عندالله مرتضى ، ونَّحن ورثة ذلك الرَّسول (ص) الَّذي اطلُّعه الله على من يشاء من غيبه ، فعلمنا ماكان وما يكونالي يومالقيامة ، وقد مضي وجه عدم المنافاة بين هذه الآية و بين قوله تعالى: قللا يعلم من في السموات والارض الغبب اللاالة ، وإن المطلِّعين على الغيب ليس اطلَّاعهم الابلطيفة إلَّهيَّة [ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ بَكَيْه وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَدًا] سلك زيدالمكان وفي المكان، وسلك زيدعمر الازم ومتعدٍّ، واسمان راجع الى الرَّسُول (ص)، او الى الله ، وهكذا فاعل يسلك وهولازم اومتعدٍّ ، و رصداً مصدر ، اوجمع للرَّاصد والمعنى ان الله لابِظهر على غيبه احداً الا من ارتضاه من رسول بشري أو ملكي لان "الرسول (ص) يسلك من بين يدى نفسه اي الآخرة ومن خلفه أي الدّنيا مترقباً لامورهما ، اوللاطَّلاع على اسرارهما ، اوهومفعول مطلق نوعي أو يجعل رصَّاداً ومترقبين من بين يديه ومنخلفه من قواه الدّراكة والملائكة الموكّلة عليه حتّى يعلّموه اخبار الدّنيا واسرار الآخرة ، او يسلكث الله بمظاهره التذين هم ملائكته الموكّلة على الرّسول مترقباً للاخبار واعلام الرّسول (ص) او يجعل الله رصّاداً له لاعلامه [لِيَعْلَمَ] الله [أَنْقَدْأَبْلُغُوا] اي الرّسل الدّنين هم الملائكة اوالرّسل البشريتون [رسالاتررَبُّهم] والمعنى ليظهر علمه بذلك اوليعلم الرسول (ص) ان قدابلغ الملائكة اوابلغ الرسل الماضون رسالات ربتهم [وَأَحاطَ بمالَكَ يُهم ] عطف على عالم الفيب ورفع لتوهم ان يكون لله علم حادث كما بتوهم من قوله ليعام [ وَأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا ] تأكيد وتعميم بعدتخصيص .





[ياأيَّهاالْمُزَّمَّلُ] تزمل تلفق بالثياب اواللحاف اوامثال ذلك اواختفى، والخطاب خاصّ بالنبي (ص) او عام وكان النبي (ص) يتلفق بثيابه اولحافه وينام اوكان متلفقاً باحكام الرّسالة وكان يختفى من النّاس نأنفاً من المقابلة مع امثالهم، والمعنى يا من تلحقت باللّحاف او بثيابك او بأحكام الرّسالة ، اوالمعنى يا من اختفى مما يرى من مدّعى الرّياسة ويرى ان معاداتهم كانت شيئاً عن العاقل [قُم اللَّيْلُ] لصلوة اللّيل فانه ليس لك ان تنام كلّ الليل، اوقم في عالم الكثرة واهد عباداته الى الوحدة، اوقم في عالم الطبّغ وانظرالي العوالم العالية، اوقم عن الاشتغال بالكثرات بحكم الرّسالة وتوجة الى الوحدة، اوقم في عالم الطبّغ وانظرالي العوالم العالية، اوقم عن الاشتغال بالكثرات

احمتان سرور شدستند و زبيم عاقلان سرها کشیده در گلیم خواند مزمل نبی را زان سبب که برون آ از گلیم ای بوالهرب سرمکش اندر گلیم و رومپوش كهجهانجسمىاستسر كردانتوهوش هین سشو پنهان ز ننگ مدّعی که تو داری نور وحی شعشعی هين قم اللَّيل كه شمعي اي همام شمع دايم شب بود اندر قيام خيز و بنگر کاروان ره زيد غول کشتیبان این بحر آمد. خضر وقتى غوث هر كشتى توثى همچو روح الله مكن تنها روى

[اللافقليلا] من الليل [نيصفة] بدل من المستنى اوالمستنى منه ، وايتاً ما كان فالمعنى واحد [أو انْقُصْ مِنْهُ قَلْي للاَوْزِ دْعَكَيْهِ] قليلاً ، او المعنى يا من تلفق بثياب طبعه من افراد البشر قم فى ليل طبعك وظلمة نفسك، اوعن ليل طبعك واهوية نفسكث للسلوك الى ربك الاقليلاً من الليل فان ضرور يات البدن تحصل فى قليل من الليل فى تصفه اواكثر اوانقص، فان "الوقت ينبغى ان يكون اثلاثاً او ار ياعاً لطلب المعيشة وتلذ ذات النفوس وطلب المعاد، او طلب المعاش وتلذ ذات النفوس والراحة وطلب المعاد، يعنى ان كنت قويتاً فاجعل نصف اوقا تك للسلوك إلى القر وانكنت اقوى فاجعل اكثر اوقا تكن للسلوك ، و انكنت ضعيفاً فاجعل قليلاً من اوقا تك للسلوك [ورَتَّل الْقُرُ أَنَ تُرْتِيلًا ] ترتيل القرآن بحسب لفظه ان تقرأه قراءة متوسطة بين السرعة المغرطة والبطوء المفرط وابانة حروفه وحفظ وقوفه، فان ترتيل القرآن بحسب لفظه ان تقرأه قراءة متوسطة بين السرعة المغرطة والبطوء المفرط وابانة حروفه وحفظ وقرفه، فان ترتيل اللقرآن بحسب لفظه ان تقرأه قراءة متوسطة بين السرعة المغرطة والبطوء المفرط وابانة حروفه وحفظ وقوفه، فان ترتيل الكلام ان تحسن تأليفه وتترسل فيه كما عن الصادق (ع) الله قال: قال الميرالمون (ع) فى بيان الآية : بينه تبييناً ولاتهذات هذا المعد والا تشرال في ولكن الحك في في عام المغامية ولا يكن هم الموادة والمورة، وفى خبر آخر : هو حفظ الوقوف و بيان الحروف، وفى خبر : هو ان تمكث وتحسن به صوتك ، اوالمعنى فصل المعانى المحسمة المندرجة فى وجودك بعدائقيام من رقدتك وغفلية كن، واخرج ماكان فيك بالقوة إلى المعانى المحسمة المندرجة فى وجودك بعدائقيام من رقدتك وغفلة كنه، واخر ماكان فيك بالفورة المعلى فصل المعانى المحسمة المندرجة فى وجودك بعدائقيام من رقدتك وغفلتك ، واخرج ماكان فيك بالفوات أل مالمولية والمراقبة والمورة،



تجليّات ر بتكئوجذباته، ولعلّه للاشارة الى هذاالوجه من التأو يل قال امير المؤمنين (ع) : ولكن افزعوا قلو بكم القاسية ولايكن هم " احدكم آخرالسّورة [ إنَّاسَنُقُلِي] جوابٌ لسؤال مقدَّرِكَانَه قبل: لم امرت بقيام اللَّيل وترتبل القرآن اللَّذي هو نفصيل المعاني المجملة في الوجود في العالم الكبير اوالعالم الصَّغير؟ فقال : لا نَّاسنلقي [ تُخَلَّيْكَ قُوْ لا نُقَيلًا] لايتحميَّله من كان ضعيفاً في قوته العميَّالة والعيَّلامة، وقيام الليِّيل بِقُوَّى القوَّة العميَّالة و بعدَّالقوَّة العيَّلامة لا دراكُ دقائق الامور وترتيل القرآن بعنى تفصيل المعانى المجملة في العقول الكلّيّة والنّفوس الكلّيّة في الكثرات الكونيّة، وتفصيلها في الصّغير يقوّى القوّة العّلامة وينشط القوّةالعمّالة ، والمراد بالقول الثّقيل القرآن فانتّه كان من ثقله اذا نزل يأخذ النبيّ (ص) شبه الغشي ، وكان في بعض الاحيان بري سرّة دابّته كأنّها تمسّ الارض ، او آثار الولاية فانتها لثقلها لم يكن موسى (ع) يطبق الصّبر على مايرى من الخضر (ع) ، اوالمراد نصب على [ع) بالخلافة فانتها لثقلها لم يكن يظهره النّبي (ص) حتمي عوتبه في ذلك ونزل عليه إفان لم تنعل فما بلَّفت رسالتك ، اوالمراد مصائب اهل بيته بعده فانتَّها لثقلها كادت لايمكن ان تسمع ، اوالمراد هوالسكينة التي لم تكن تنزل الاومعها جنود لم تروها ولم تكن تنزل حتّى يطهّر القلب من الاغيار ، ولم يطهر الاباستنارة القوّة العلامة ونشاط القوّة العمّالة ، ولا يكون ذلك الابقيام اللّيل وترتيل القرآن [إِنَّ نَاشِيَّةَ اللَّيْلِ هِي أَشَدُّوَ طُأً] جوابٌ لسؤال إناش من مجموع ما تقدم كأنه قبل: لم امرت بقيام اللبل وترتيل القرآن لاجل القاء القول الشَّقيل؟- فقال: ان َّ ناشئة اللَّيل اي النَّفس المربَّاة في اللَّيل اوالنَّفس المتجاوز ةحدَّ البلوغ او الجماعة النَّاشئة باللَّيل ، او النَّاشئة مصدر بمعنى الفاعل اي النَّشخص النَّامي باللَّيل اشدَّ وطآ اي اخذاً او ضغطاً اوقدماً والمقصود الشبات والقوّة في القوّة العمّالة [وَأَقْوَمُ قَيلًا] اي اعدل قولاً، ولمّاكان القول مسبّباً عمّا في الضَّمير من العلوم كما قال اميرالمؤمنين (ع) : المرء مخبوء تحت لسانه ، كان هذا اشارة " الى اعتدال القوّة العّلامة وقوّتها ، ويجوزان يكون المعنى كما اشيراليه في الخبر أن قيام الرّجل في اللّيل عن فراشه هو اشد وطأ ، ويكون نسبة اشدُ وطأً الى ناشئة اللَّيل بمعنى القيام في الآل مجاز أعقليناً [[نَّ لَكَ فِي النَّهار سَبْحًاطُو يلًا] هذا ايضآجواب لسؤال مقدر تقديره اذا امرتنا بقيام اللّيل فمتي ننام ؟ - و اذا ننام في النّهار فمتي نصلح معيشتنا ؟- فقال: ان لكت في النهارسبحاطو بلاء والسبح الفراغ والتصرف في المعاش والنوم والتسكون والتقلب في الانتشار في الارض والابعاد في السير، والكلِّ مناسب ههنا، اوالمعنى لا تطلب في ليل طبعك وظلمة نفسك سبحاً في آثاراندفان " لك بعد الخلاص من الطَّبع والدِّخول في نهار الرَّوح سبحاً طويلا" [وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ] يعني ان المقصود من قبام اللّيل ذكر اسم الربّ [وَتَبَتَّلْ إلَيْهِ تَبْتِيلًا] اى النج بالانقطاع عن الخلق الى الله [رَبِّ الْمَشّر قِ وَ الْمَغْرب] التوصيف للاشعار بوجه الحكم [لا إله الأهو] فاذاكان كذلك [فَاتَّخِذْهُ وَكَيلًا وَاصْبر على مايَقُولُون] في الله اوفيك اوفي ابن عمك [وَاهْجُرْهُمْ هَجْرًاجَميلًا] بان تكون في الباطن مجانباً مبايناًمتباعداً منهم وفي الظاهر مخالطاًمدارياً بهم [وَذَرْنبي وَالْمُكَذَّبِينَ] بالله او بك او بوصيتك ، وعن الكاظم (ع) والمكذَّبين بوصيتك، قيل: هذا تنزيل "٢-قال : نعم [ أولِي النُّعْمَةِ وَ مَهَّلْهُمْ ] ولا نعاجلهم بالعقوبة من عندك او بطلب العقوبة من عندالله [ قَلبيلًا إنَّ لَكَيْنا] تعليل [ أَنْكَالًا ] جمع النَّكل بالكسر القبد الشديد ، او القيد من النَّار ، اوضرب من اللّجم [ وَجَحيمًا وَطَعامًا ذاغُصَّةٍ] ينشب في الحلق ولايسيغ [وَعَذابًا المِمَّايَوْمَ تَرْجُفُ الْأَرْضُ] تضطرب اوتخسف كماقال القمني [وَالْجِبْالُوَ كَانَتِ الْجِبْالُ كَتْبِيبًامَهِيلًا] الكتبب التل من الرّمل ، وهال عليه التراب والتراب مهيل



الجزء التماسع والعسرون

[ إِنَّا أَرْسَلْنُا ] جوابُ سؤال مقدّر كانته قبل بعد ما هدّدهم بقوله : فَذَر نِي وَالْمَكَذَّبِين : مافعلت بنا ؟ وما تفعل بعد بنا ؟ - ففال : انَّا ارسلنا [الَيكُم رَسُو لأشاهِدًا] بشهد [عَلَيْكُم] يوم القيامة بالرَّد والقبول والاقرار والنَّكول [كَمْااَرْسَلْنْاالِلْي فِرْعَوْنَ رَسُولًا] نكترالرّسول لعدم تعلق الغرض بتعيين الرّسول [فَعَصى فِرعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخَذْناهُ أَخْذُاوَبِيلًا] ثقيلاً فاحذروا انتمعن مثل فعله حتى لانأخذكم مثلهم [فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إن كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيْبًا ] لطُوله اولشدة هوله ويوماً مفعول تتقون وهواليق لتوصيفه بما ينبغي ان يتقى منه اوظرف لتتقون والمفعول محذوف [ألسَّماء مُنفَطِرٌ به ] اى فيهاو بسببيه اى بسبب شدة البلاء والهول فيه [كان وَعْدُهُ مَفْعُو لاانَّ هُذِهِ] المذكورات من الوعد والوعيد [ تَذْكِرَةُ ] للنفوس المتيقظة [ فَمَنْ شاء اتَّخذَ إلى رَبِّهِ] في الولاية [سَبِيلًا] هو قبول ولايته بالبيعة معه واتتباع اوامره و نواهيه او الي ربّه المطلق و السبيل الي الرّب المطلق هوصاحب الولاية وقبول ولايته بالبيعة معه وانتباعه [إنَّرَ بَتَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْني مِنْ تُكُشَّى اللَّيْلِ اى الزّبادة على النصف [ وَنِصْفَهُ وَثُلُثَهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهُ ار ساعاتهما واثلاثهما وارباعهما وانصافهما لا انتم [عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ] انتماى لن تحصوا قدرهما اولن تحصوا كَلاً من الليل والنهار [فَتَّابَ عَلَيْكُمْ] عن تكليفه لكم بالقيام في نصف الليل او ازيد اوانقص من النّصف بقليل فرفع هذا الحكم عنكم ولذلك ورد انتها نسخت هذه الآية الآية الاولى [ فَاقْرَوُّ ا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْ أَنِ ] يعنى في الصَّلوة في اللَّيل بقر ينة المقام ، وفي خبر عن الباقر (ع) ، واعلموا انه لم يأت نبيٌّ قط الاخلا بصلوة اللّيل، ولاجاء نبيٌّ قط بصلوة اللبل في اول اللبل [ عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ ] جواب سؤال ووجه آخر للترخيص [ مِنْكُمْ مَرْضَى ] لا يقدرون على قبام الليل [وَأَخَرُونَ يَضْبِ بُونَ فِي الْأَرْضِ] في حون القيام شاقاً عليهم [يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْل الله] الصوريّ كالمسافرين للتجارة او المعنويّ كالمسافرين لطلب الدّين والعلم [ وَ أَخَرُونَ يُقَاتِلُونَ في سَبيل الله فَاقْرُ ؤُا ماتَيَسَّرَمِنْهُ ] لماكان بعض النفوس مولعة بالعبادة وقيام اللبل والامر بترك العبادة خصوصاً ماكان منها موظّفاًعليها كان ثقيلاً عليها كرّرالامر بقراءة ما تيسرّمن القرآن والصّلوة وكان الاوّل مترتبّاًعلى عدمالاحصاء والشّاني على المرض والضّرب في الارض ، وروى عن الرّضا (ع) انَّه قال : ما تيسَّر منه لكم فيه خشوع القلب و صفاء السرَّ [ وَ أَقْبِمُوا الصَّلُوةَ وَ أُتُّوا الزَّكُوةِ ] قد مضى بيان الصّلوة والزّكوة ومراتبهما واقامة الصّلوة و ايتاء الزكوة [وَأَقْرِضُوا الله] من اصل مالكم او هو بيان لايتاء الزكوة وترغيب فيه واشعار بان من آتي الزكوة آتاه الله عوضه في الدَّنيا او في الآخرة اوفيهما [قَرْضًاحَسَنَّاوَماتُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ] تعميم بعدتخصيص اوبيانوتعميم للفرض [ تَجدُوهُ عِنْدَالله هُوَخَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا ] اى تجدوه بعينه خيراً منه حين آتيتموه وتجدوا اجره ايضاً عظيماً، اوتجدوه بماهواجره خيراً من نفسه واعظم [واستَغْفِرُوا الله] حين الصَّلوة والزَّكوة حتَّى يسترعليكم دواعي نفوسكم في ذلك، اواستغفروه في جميع احوالكم فانتَّه مامنكم احد "الا وله مساوِلا تليق بشأنه [إنَّ اللهُ غَضُور رُحيهم] .





[باألَيُّهَا الْمُدَّثَّرُ] تدثر تلفت بنيابه ، روى عن الرّسول (ص) انبه قال : جاورت شهراً بحراء فلما قضيت جوارىنز لت فاستبطنت(١)الوادى فنوديتُ ، فنظرت امامي وخلفي وعن يميني وشمالي فلم اراحداً ، ثم ً توديت فرفعت رأسي فاذا هوعلى العرش في الهواء يعنى جبرتيل فقلت : دتروني دتروني فصَّبوا علىَّ ماء ً فأنزل الله عزَّوجل : يا أيها المدَّر، وفي خبرٍ : فرعبت ورجعت الى خديجة فقلت: دثروني ، فنزل جبرثيل يا! يُهاالمدُّثُن [قُمُّ] عن نومك او عن التحافك اوعن الكثرات اوعن طبعك [فَأَنْذِرْ] العبادعن الشيطان وعن مساوى النّفس وعن رذائلها وعن سخط الله وعقو باته ، و لما كان ينبغي ان يكون الرّسول (ص) واقعاً بين الوحدة و الكثرة جامعاً لهما بحيث لا يسترجهة الوحدة ولايتدنس بعلاتق الكثرة حين الاشتغال بالكثرة ولايغفل عن الكثرة حين الاستغراق في الوحدة قال تعالى: قم عن الاشتغال بالكثرات وتوجّه الى جهة الوحدة وانذر بعد ذلك حتى لايذهب انذارك جهة الوحدة عنك [ وَرَبَّكَ فَكَبُّرْ ] اي لكن ربَّكُ فكبَّر حتّى لاترى شيئاً الاورأيت الله محيطاً به ، وقدَّم الرَّبّ لشرافته ولارادة الحصر، والفاء ز ائدة للتأكيد، او لتقدير اماً اوتوهمه [وَثِيراً بَكَ فَطَهَّراً] كناية عن تطهير القلب من ادناس الكثرات فانه كثيراً يكني بتلوّث التياب عن تلوَّث القلب وتعلَّقاته، وعن الصَّادق (ع) في خبر إنَّه قال: شمَّر ، وفي خبر : ارفعهاولا تجرَّها، وفي خبر عنه : وثيا بكث فقصر [وَالرُّجْزَفَاهْجُوْ] الرّجز بالضم والكسروقري بهماالقذروعبادة الاوثان والعذاب والشرك، والكل مناسب، وقيل: المعنى اهجرالاصنام، وقيل: اجتنب المعاصي، وقبل: اجتنب الفعل القبيح والخلق الذَّميم ، وقيل: اجتنب حبَّ الدَّنيالات رأس كلِّ خطيئة [ وَلا تَمْنُنْ تَسْتَكْثِرْ ] اي لاتعط طلباً لاكثرمماً اعطيت ، اولا تمنن على العباد عاداً لعطائك كثيراً، اولانمنن بحسناتك على الله مستكثراً لها، اولاتمن ما اعطاك من النبوة اوالقر آن اوالدَّين على النَّاس مستكثراً بهالاجرمن العباد، وقيل: هونهي عن الرَّباالمحرَّم [وَلِرَبِّلْكُفَاصْبِرْ] على مشاق التَّكليف واثقال النبوة ، اوفاصبرعلى اذى القوم، اوعلى محاربة العرب والعجم، اوعلى الطّاعات والمصائب وعن المعاصي [فَبِاذُانُقِرَ] الفاء سِببية بعنى لانة اذانقر [في النَّاقُور] اى نفخ في الصور في النفخة الاولى اوالتانية اوحين ظهور القائم (ع) [فَذَلِيك] اليوم [يَوْمَتِذٍ يَوْمٌ عَسِيَرٌ عَلَى الْكَافِرِينَ غَيْرُيَسِيرٍ] على الكافرين متعلّق بعسير اوبيسير، وهذا التقييديدِل على سهولته ويسره على المؤمنين، وعن الصَّادق (ع) في هذَّه الآبة : إن مناماماً مظفراً مستتراً فإذا رادالله اظهاره نكت في قلبه نكتة فظهر فقام بأمرالله [ذَرْنبي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا] الوحيد بمعنى المتوحد وهو حال عن فاعل خلقت ، اوعن من ، اوعائده المحذوف ، اوالمراد به الوليدين المغيرة فانبَّه كان يسمَّى وحيداً في قومه فيكون بدلاً من من او الانه كان لا يعرف له ابّ، والوحيد من لا يعرف له ابّ، وحيننذ يكون حالاً عن من [ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً مَمْدُودًا ] اي كثيراً اومتصلاً منافعه لايقطع في فصل، ولا يكون كسائر الضَّياع وسائر الاموال ، اوممدوداً مابين مكّة الي الطّائف

(1) اي وصلت الي بطنها .



الجزء التاسع والعشرون

منالابل والخيل والنَّعم والجواري والعبيد والمستغَّلات التي لاتنقطع غلّتها فانَّه كان له اموال كذلك ، وماثة الف دينارٍ وعشرة بنين او ثلاثة عشر بنين [وَبَمْيِنَ شُهُودًا] حاضر بن معه بمكنَّة لايسافرون لطلب المعيشة لعدم حاجتهم الىالسّفر لغنائهم [وَمَهَدْتُلَهُ تَمْهِيدًا] بسطت له في العيش بحيث لا يحتاج الىشيء إلاكان له ، او بسطت له في الرّياسة والجاه بحيث لم يكن احد ينازعه في ذلك وكان يلقّب ر يحانة قريش ووحيداً [شُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَز يدَكّلاً] ردع له عن ذلك الطمع اوردع لمن ظن له ذلك [إنَّهُ كَانَ لِأَياتِنا] الآفاقية والانفسية وخصوصاً الآيات العظمي [عَنيداً]] اي جاحداً راداً فإن معنى عنده ردم عارفاً بحقة فهو عنيد وعاند [سَأُرُ هِقُهُ صَعُوداً] الأرهاق ان يحمل الانسان على ما لايطيقه والصّعود بفتح الصّاد مصدر ضدّ الهبوط او العقبة المّشاقيّة او جبل في جهنيّم والمعنى ساحمله على صعود لايمكنه تعريفه ولايحتمله الانسان، اوساحمله على الجبل المعروف في جهنتم ، اوعلى عقبة عظيمة ، وقيل: هو جبل من صخرة ملساءفي النَّار بكلَّف ان يصعدها حتى اذابلغ اعلاها 'احدرالي اسفلها، ثم " يكلُّف أيضاً ان يصعدها، فذلك دأبه ابداً يجذب من امامه بسلاسل الحديد و يضرب من خلفه بمقامع الحديد فيصعدها في اربعين سنة [ إنَّهُ فَكَّرَ] في القرآن وفيما اراد ان يقول في ردّه وطعنه [وَقَلَّرَ] في نفسه ما اراد ان يقول، روى ان النبيّ (ص) لماانز ل عليه حكم تنز يل الكتاب من الله العز يز العليم غافر الدُنب و قابل التّوب شديد المقاب قام الى المسجد والوليدين مغيرة قريبٌ منه يسمع قراءته، فلمّا فطن النّبيّ (ص)لاستماعه لقراءتهاعاد قراءةالآية فانطلق الوليد حتّى اتي مجلس قومه بني مخزوم فقال؟ والله لقد سمعت من محمَّد (ص) آنفاً كلاماً ما هومن كلام الانس ولامن كلام الجن ً و ان ً له لحلاوة وان عليه لطلاوة (١) وان اعلاه لمشمروان اسفله لمغدق (٢) وانه ليعلو وما يعلى، ثم انصرف الى منز له فقال قريش : صبار (٢) والله الوليد والله لتصبأن قريش كلمهم وكان يقال للوليد ريحانة قريش فقال لهم ابوجهل: انا اكفيكموه ، فانطلق فقعد الى جنب الوليد حزيناً فقال : مالى اراك حزيناً ياابن اخي؟ قال : هذه قريش يعيبونك على كبرستنك ويزعمون انتك زينت كلام محمد (ص) فقام مع ابيجهل حتى أتى مجلس قومه فقال : انز عمون ان محمداً (ص) مجنون ؟ فهل رأينموه يجن قط ؟ فقالوا : اللهم لا ، قال : اتر عمون انه كاهن؟ فهل رأيتم عليه شيئاً من ذلك؟ فالوا : اللهم لا، قال: انزعمون انه شاعرٌ ؟ فهل رأيتموه انه ينطق بشعرٍ قط؟ قالوا: اللهم ٧، قال: انزعمون انه كذ أب؟ فهل جربتم عليه شيئاً من الْكَدُبْ؟ فقالوا: اللّهم "لا، وكان يسمني الصّادق الامين قبل النّبوّة من صدقه، فقالت قريش للوليد: فماهو؟ أ فتفكّر في نفسه ثم ٌ نظروعبس فقال: ماهوا ٌلاساحرٌ امارأيتموه يفرّق بين الرّجل واهله وولده ومواليه فهوساحروما يفوله سحر يؤثر، فكانلايلتي بعدذلك احدمنهم النَّبيّ (ص) الاقال : ياساحر، واشتدّ عليه ذلك فأنزل تعالى : إيااً بها المدثر (الى نوله) الا قول البشر [ فَقُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ثُمَّ قُتِلَ كَيْفَ قَدَّرَ ] تأكيدللاول والجملنان دعائيتان [ ثُمَّ نَظَرَ ] عطف على فُكِّر و قُدر [ ثُمَّ عَبَسَ وَبَسَرَ ] تأكيدٌ للاول اوالاول بمعنى كلمحالوجه ، والثاني بمعنى نظر بالكراهة [ثُمَّ أَذْبَرَ] عنالحق [وَاسْتَكْبَرَ] عنالانقباد [فَقْالَ إِنْ هٰذا] الدّي بفرءه محمّد (ص) [إلأسيخرّ يُؤْثِّرُ] بروى ويتعلم ويؤخذ، او يختارمن بين افنان السحر [إنْ هٰذَا اللَّقَوْلُ الْبَشَر] وليس كما يقول محمد (ص) قول الله [ سَمَاصْلِيهِ سَقَرَ] جواب لسؤال مقدر [ وَماأَدْر بلكَ ] با محمد (ص) أو يا من شأنه السماع والادراك [ماسَقَرُ لاتُبقى] شيئاً لاتأخذه [وَلاتَذَرُ] بعدمااخذته، اولانبقى شيئاً من المأخوذ بعدما أخذته ولا تذرشيئاً لم تأخذه، اولاتبقي شيئاً من العذاب بل تعذَّب المعذَّب بجميع انواع العذاب ولاتذر احداً من المستحقِّين للعذاب [لُوَ احَةً] (٢) الحسن والفبول والبهجة (٢) الغدق ---- المطرالكبار القطر والمغدق مفعل منه ---- الماء الفدق الكثير (٢) صبأ كمنع وكرم = خرج من دين الى آخر .

R QUR'ÀNIC THOUGHT سورة المذكر



اي مغيّرة غاية التغيير اومسوّدة [لِلْبَشَر] روى عنالباقر(ع)ان في جهنّم جبلاً يقال له : صعود ، وان في صعود لوادياً يقال له: سقر، وإن في سقر لجُباً يقال له هبهب كلما كشف غطاء ذلك الجب ضج أهل النارمن حرم وذلك منازل الجبَّارين [عَلَيْهاٰتِسْعَةَ عَشَرَ] ملكاً اوصنفاً من الملائكة لجميع النَّقلين اولكلَّ واحد منهم، قيل في وجه هذا العدد : انَّ المنصرف عن الأنسانيَّة يحكم عليه المادَّة والطَّبيعة الجسمانيَّة والطَّبائع العنصريَّة و الصَّورة الجماديَّة والنَّفس النَّباتيَّة والنَّفس الحيوانيَّة والمدارك العشرة الحيوانيَّة والقوى الثَّلاثة الَّشيطانيَّة و البهيميَّة والسَّبعيَّة ، وقيل فيه ; هي الملكوت الارضيَّة التي تلازم المادَّة من روحانيَّات الكواكب السَّبعة والبروج الاثني عشر الموكّلة بتدبير العالم السفليّ المؤثّرة فيه تقمعهم بسياط التأثير وتردّهم الىمهاويها ، وقيلغير ذلك ، وكلّ ذلك من قبيل الاستحسانات والتخمينات، فان علم امثال ذلك موكول الى الله والى من كان علمه علم الله ولاحظ لغيرهم فيه ولذلك لمبرد من المعصومين (ع) في بيان ذلك شيء"، قيل: لمَّا نزلت هذه الآية قال ابوجهل لقريش : تكلتكم امُّهاتكم اتسمعونابنابيكيشة يخبركمان خزنةالنارتسعة عشر وانتمالد هم<sup>(١)</sup>الشجعانا فيعجزكل عشرة منكمان يبطشوا برجل من خزنة جهنم؟ ! فقال رجل منهم : انا اكفيكم سبعة عشر عشرة على ظهري وسبعة على بطني فاكفوني انتم اثنين، فنزلت هذه الآية [ وَمَاجَعَلْنا أَصْحَابَ النّار إلاّ مَلائِكَةً ] يعنى لايقوم تمام اهل الدَّنيا بواحد منهم [ وَمَا جَعَلْنا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا ] الفتنة بالكسرالاختبار والضّلال والاثم والكفر والفضيحة والعذاب والاضلال والجنون والمحنة واختلاف النام في الآراء، والكلِّ مناسب ههنالان خز نة النَّاروان كانوافي الآخرة لكن بمضمون و أنّ جهمم لمحيطة بالكافرين بكونمنكل انموذج في الدنيا ويكون موكلا بانموذجه على الكافر في الدنياكما انه في الآخرة بنفسه يكون موكّلاً عليه، وقيل: سبب افتتانهم بهذا العدد استهز اؤهم واستبعادهم ان يتولّى هذاالعددالقليل تعذيب آكثر الثقلين [ليكستكيفون] قبل تعليل المحفوف إي قلنا ذلك ليستبقن [ الكذين أو تُوا الْكِتاب] من البهود والنصارى بنبوة محمد (ص) لما رأوا الخبر موافقاً لما في كتبهم [ وَ يَزْدادَ الَّذِينَ أُمَنُوا ] اي اسلموا بمحمد (ص) [ا يمانًا] لما اخبرهم اهل الكتاب بموافقته لما في كتبهم [وَلا يَرْ تَابَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ وَ الْمُؤْمِنُونَ] هذامافسروه بحسب الظاهر به ولكن نقول ايتا الكتاب كناية عن قبول النبوَّة اينة نبوَّة كانت ولا اختصاص باليهود والنّصاري بل كلّ من قبل نبوّة محمّد(ص) بالبيعة على يده وقبول احكام نبوّته والانقياد تحت حكمه وقبول دعوته الظاهرة كان ممتن اوتى الكتاب والايمان، وان كان يستعمل في الاسلام وقبول الدّعوة الظاهرة بالبيعة العامة مجاز أاو علىسببل الاشتراك، لكن " المرادبه ههنا الايمان الحقيقي الحاصل بالبيعة الخاصّة وقبول الدّعوة الباطنة والدّخول تحت أحكام الولاية، والى هذين اشارتعالى بقوله: لمن كان له قلب او القي السَّمع و هو شهيدُه فان الاوَّل اشارة الى المؤمن المحقق والثّاني الى المسلم المقلّد، وقد ذكرنا ان "كلّما يكون في الآخرة يكون انموذجه في الدّنيا فان " الدّنيا بوجه ماد ة الآخرة وبوجه صورةالجحيم اوانموذجها،فالمعنى عليهانسعة عشرصنفا اوشخصاً من الملائكة ليكونوا سائقين للكفَّار الى النَّار وللمؤمنين الى الجنبة، ومن قبل النبَّوة لمنَّا لم يكن يدرلة بالذَّوق و الوجدان امور الآخرة لم يكن يستيقن بمحض تلكث البيعة لامور الآخرة ، ولمَّا كان هؤلاءالملائكة في الدَّنيا سائقين لهم الى الآخرة كانوا بذلك السَّوق يدركون بالوجدان امورالآخرة فيستيقنونها، ولما كان المؤمنون موقنين فسوقهم بصير سبباً لاز ديادايقانهم، ومجوزان يكون تعليلا لقوله : و ماجعلنا اصحاب النّار الاملائكة، اولقوله وماجعلناعد تهم الافتنةَ ، و يجوز ان يكون تعليلاً للكلُّ على سبيل التنازع

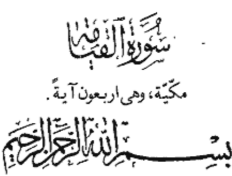


الجزء الـتاسع و العشرون

[وَلِيَحَولَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ] ممن قبل الدّعوة الظّاهرة اى من في قلبه نفاق [وَالْكَافِرُونَ] اى الدّنين لم يقبلوا الاسلام [ ماذا أراد الله بهذا ] العدد او بهذا القول او بجعل عدّتهم فتنة او بجعل اصحاب النّار ملائكة [مَثَلًا] تميز عن هذا اوحال عنه اي حالكونه مستغر با غرابةالمثل اوحالكونه جارياً على الالسن جريان المثل، واللام للعاقبة مثل قوله تعالى ليكون فهم عدواً وحزناً ، اوللغاية على ما بيننا يعنى ماجعلنا اصحاب النارا لاملا تكة ليكونوا في الدُّنيا سائقين لاهل النَّار الى النَّار وموصلين لاهل الجنَّة الى الجنَّة [كَذَلِّكَ] الاضلال باظهار ما ليس في وسعهم ادراكه [يُضِلُّ اللهُ مَنْ يَشْاءُوَيَهُدى مَنْ يَشَاءُ وَمَا يَعْلَمُ جُنُودَرَ بِّكَ] من الملائكة والجن وجميع الموجودات فان الكل منجنوده [الأهُو] فليس قلَّة عدداصحاب النَّارلقلَّة جنوده بل لعدم الحاجة الى ازيد من ذلك [وَما هي] اي المعهودة المطلقة التي هي ولاية على بن ابي طالب (ع)، وقيل ؛ ما السَّقر اوعدَّة الخزنة او السَّورة ، و قد ورد عن الكاظم (ع) تفسيرها بالولاية [ الأذِكْر ى لِلْبَشَرِ ] والتَّذكرة الحقيقية هي الولاية و انكانت سقر وعدة الخزنة والسورة ايضاً تذكرة [كَلّا] ردع لمن لا يعظم الولاية او لا يعتني بسقر اوالخزنة [ وَالْقَمَر وَاللَّيْل إذْ أدْبَرَ ] قري اذ بسكون الذّال وادبر منالادبار وهذههي القراءةالصّحيحة فان اللّيل الذي هوعالم الكون وجوده على الادبار فهو مدبر ابدأ بخلاف صبح الملكوت فانته يسفر بعد بالنسبة الى اهل عالم الملكة، وقرئ اذا بالالف و دبرمن الثلاثي المجرّد [وَالصُّبْح إذا أَسْفُرَ إِنَّها لَإِحْدَى الْكُبَرِ] يعني الولاية او سقر اوخزية جهنتم او السورة احدى الآيات اوالنقم والبلابا الكبر [نَذيراً لِلْبَشَر] حال اومفعول له اومفعول مطلق لمحذوف [ليمَّنْ شاء مِنْكُمْ ] بدل من قوله للبشر [أَنْ يَتَقَدَّم] الى الولاية [أوْ يَتَأَخُّورَ] عن مقر، في الخبر: من تقدّم الى ولايتنا اخرعن سقر، ومن تاخر عن ولايتنا تقدم الى سقر [ كُلُّ نَفْسٍ بما كَسَبَتْ رَهِينَةً] جوابُ لسؤال مقدركانة قيل: كيف يكون الولاية احدى الآيات الكبر؟- فقال : لأن كلَّ نفَسٍ بماكسبت رُهنية الامن تمسَّكَ بها والمعنى كلَّ نفس بماكسبت من خير اوشر فانه مفاد الاطلاق مرهونة فان كلّ ماعملت الانفس بانانباتها سواءكانت بحسب الصورة خيراً اوشراً كانت وبالا تعليها وقيداً لها ، وكانت الانفس مرهونة مقيدة بها الامن تولي علياً (ع) لان الولاية هي المبدَّلة للسيتنات بالحسنات ويجزى الله الذين تولواعلياً (ع) بازاء جملة اعمالهم باحسن ما كانوا يعملون ولذلك قال [ إلا أصمحاب الْيَمِينِ ] فان اليمين امير المؤمنين (ع) واصحاب اليمين شيعته [ في جَنَّاتٍ يَتَساءَلُونَ عَن الْمُجْر مين ] يعنى يتساءلون بينهماو يسألون غيرهم عن حال المجرمين او يتساءلون هم والمجرمون عن حال المجرمين [ماسَلَكَكُمْ في سَقَرَ ] وهذا الخطاب والسوال دليل على ان اصحاب اليمين يسألون المجرمين عن حالهم [قالُوا] في الجواب [لَمْ نُلَكُمِنَ الْمُصَلِّينَ] اي من المتولين علياً (ع) فان الصّلوة الحقيقية لاتكون الابالولاية بل الولاية هي الصّلوة حقيقة ولذلك قال على (ع) : اناالصلوة ، اولم نكن من انباع السابقين فانتهم يسمون الذي يلى السّابق في الحلبة (١) مصليّة ، اولم نكن من اتباع وصيٍّ محمَّد (ص) ولم نصل عليهم، والى الكلِّ اشير في الخبر، او لم نك من المصدِّين صلوة القالب المقرّرة في الشريعة ، واليه ايضاً اشير في خبر عن على (ع) [وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ] من الحقوق الواجبة او المستحبة، اولم نكن نعطى حقوق آل محمد (ص) من الخمس [وَكُنَّانَ خُوضٌ] في الآيات بالرد والقدح والطَّعن (1) الحكبة كحلقة = خيل تجمع للسّباق من كلّ اوب ، كما يقول للقوم اذاجاؤا من كلّ اوب للنّصرة قداحلبر.



والاستهزاء [مَعَ الْخُائِضِينَ] في ذلك [وَكُنَّ أَنْكَذَّبُ بِيَوْمِ اللَّدِنِ جَتَّنى أَتينا الْيَقينُ] بالموت وكشف الحجب [ فَماتَنْفُعُهُمْ شَفاعَةُ الشَّافِعِينَ ] لقطعهم الفطرة التي هي الولاية التكوينية التي هي سبب للولاية التكليفية ولذلك قيل: «مردود شيخي را الكرتمام مشايخ عالم جمع شوند وخواهند اصلاح نمايند نتوانند » لان المردود لايصير مردوداً الابعد قطع الفطرة والولاية التكوينية وهواللذي يسمني بالمرتد الفطري النّدي لايقبل توبته لاظاهراً ولاباطناً، وقدسبق بيانالارتداد والمرتد الملكي والفطري في سورة آل عمران عند قوله تعالى: و من يبتخ غير الاسلام ديناً فإن يقبل منه [فَما لَهُمْ] بعني إذا كان الولاية ذكرى للبشروكانت هي احدى الكبر فما لهم [عَنْ] هذه [ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ] اى عنااولاية [كَأَنَهُمْ حُمَرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ] بالغةفى النَّفَار [فَرَّتْ مِنْقَسُورَةٍ] من اسد، التوصيف لزيادة المبالغة [بَلْ يُربِدُ كُلُّ امْرِي مِنْهُمْ أَنْ يُؤْتِّى صُحْفًا مُنَشِّرَةً] ناطقة بصدق محمد (ص) في نوته اوفي ولاية على (ع) وهو اضراب من الادني الى الاعلى ، يعنى بل مالهم لايكتفون بالاعراض ويدّعون ما لايليق بشأنهم ، وقيل: المعنى يزيدون صحفاً منالله بالبراءة منالعقو بة واسباغ النبَّعمة حتمي يؤمنوا ، وقيل: يريدكل َّمنهم ان يكون رسولاً يوحي البه وينز لعليه كتاب مثل القرآن، وقيل المراد معنى قوله تعالى الن نؤ من أد قَيْكُحتَّى تَنْزُ لعليناً كَتْأْبَأَنْقُر ؤَه [كَلّا] ردع عن هذه الارادة اوعن ظن انتهم يريدون ذلك واقعاً [بَلْ لاَيحْافُونَ الْأخِرَةَ] اي ليس اقتراحهم لطلب الدّين بل لا يخافون الآخرة فيعاندون و يريدون اظهارعجز الرّسول (ص) عن مقترحهم [كَلّا] ردع عن ذلك الاعراض وتلكث الارادة [إنَّهُ] اى قرآن ولاية على (ع) اوعليناً (ع) بنفسه [تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شْأَءَذَ كَرَ أُونَ إِلَّا أَنْ يَشْاءَاللَّهُ] بعني ان مشيئتكم وذكركم وجميع افعالكم مسبوقة بمشيَّة الله التكوينيَّة سواءكانت مرضيَّة "لله او مبغوضة فان مشيئة التي هي عبارة عن رحمته الرَّحمانية سابقة على رضاه وغضبه و بمنزلة المادّة لهما [ هُوَ أَهْلُ التَّقُولي] حقيق بان يتقى منه [وَأَهْلُ الْمُغْفِرَةِ] فان مغفرته غير مشو بة بغرض وغاية بخلاف غيره لعدم خلوص مغفرته عن شوب غرض وغاية .



[لااً قُسِمُ بِيَوْم الْقِيمَةِ وَلا أَقْسِمُ بِالنَّفْسِ اللَّوَ امَةِ ] لفظة لا مزيدة للتأكيد اوجواب ونفى لاعتقادهم لعدمالبعث، اونفى للقسم والمعنى لااقسم بيومالقيامة لانتكم لاتعتقدونه، ولااقسم بالنفس اللوّامة لعدم اعتقادكم لها .

اعلم، ان النّفس ذات انواع واصناف كثيرة وكلّ فرد منهاذات مراتب ودرجات عديدة ، والنّفس الانسانيّة ذات مراتب ، فمرتبة منها تسمّى بالاَمّارة وهي الّتي تكون محكومة وخادمة للّشيطنة والغضبّ والّشهوة ولا تكون الّا امارة ُ بالنّسوء ، ومرتبة منها نسمّى باللّوّامة وهي الّتي تلوم نفسها في جميع فعالها في سيّئاتها لسوئتها وفي خيراتها

This file was downloaded from QuranicThought.com



لقصورها وتقصيرها ونسبتها الى نفسها ، ومرتبة منها تسمَّى بالمطمئنة لاطمينانها عن كدَّ الطَّلب لخروجها من قوّتها الى الفعليَّات [أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانَ] هذه قرينة جواب القسم المحذوف [أَلَّنْ نَجْمَعَ عِظْامَهُ ] قيل: نزلت في عدى بن ربيعة سأل رسول الله (ص) عن امر القيامة فأخبره به فقال : لوعاينت ذلك اليوم لم اصد قك أوّ يجمع الله هذه العظام ؟ [بكلى] نجمعها [قادرين عَلى أَنْ نُسَوًّى بَنانَهُ] التي فيهادقان الصّنع وصغار المفاصل والاوتار، وقيل: المعنى على ان نسومًا بنانه فنجعلُها كالخفِّ والحافر ولكن هذا المعنى غير مناسب ههنا [يَلْ يُر يدُ الْإِنْسان] يعنى ليس انكاره البعث لالتفاته الى الآخرة وانجرار دليله الى الانكار بل لاقامته على الفجور وعدم نز وعه عنه وعدم التفاته الى البعث والآخرة [ لِيَفْجُرَامامَهُ] اى فى مستقبل امرَهُ [يَسْتَلُ أَيَّانَ يَوْمُ الْقِيلُمَةِ] استهزاء وجولا يدرى انته فى المَّذهاب الى القيامة وان القيامة لانكون في الزَّمان بل هي خارجة عن حدَّالزَّمان [فَرِلاً ابَرِ قَ الْبَصَرُ] كنابة عن شخوص البصر وعدم القدرة على تحر يك الجفن ، وهذه كناية شائعة عن ذلك في العرب والعجم [وَخَسَفَ الْقَمَرُ] دهب ضووه [وَجُمِع الشَّمْسُ وَالْقَمَر] وهذه امارات الموت وامارات القيامة الصّغرى وامارات ظهورالقائم (ع) [ يَقُولُ الْإِنْسَانُ يَوْمَئِذِ آيْنَ الْمَفَرُّ ] بعنى لامفر [ كَلّا ] ردع عن تمنى المفر [ لأوَزَرَ ] لاملجأ ولامعتصم [اللي رَبِّكَ يَوْ مَثِذِ الْمُسْتَقَرُّ] لااستقرار لاحد الى احد الاالى ربك المضاف وهوالرّب في الولاية وهوعلى (ع) [يُنَبَّؤُ الْإِنْسَانُ يَوْمَتِذِبِهما قَدَّمَ وَأَخَّرَ] بما عمل وماترك منخير وشرٍّ، او بما عمل في حياته وما سن من سنة إ يعمل بها بعد ممانه ، او بما قدّم من ماله في حياته لنفسه وماترك لورثته [بك الإنْسانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصيرَةٌ ] البصيرة للقلب كالبصر للجسد، و تستعمل بمعنى الحجَّة وتكون مؤنَّتْ البصير، فَاذا كانت مؤنَّتْ البصير بكون التقدير عين بصيرة ، اوالمراد ان الانسان بجوارحه بصير على نفسه فانت الخبر لأقامة الانسان مقام الجوارح، اوالتاء ليست للتأنيث بل للمبالغة [وَلُو ٱلْقَلْى مَعاديرَة] ولو اعتذر الى التّاس بكل ما يعتذر به فإن القاءالاعذاروان كان يخفى الشرّعلى الاغيار لكنَّه لايستره على نفسه بعني بعلم ماصنع وأناعتذر، عن الصَّادق (ع) : مايصنع احدكم ان يُظهر حسناً و يستر سيَّتاً اليس اذارجع الى نفسه يعلم انه ليس كذلك والله عزَّ وجلَّ يقول : بل الانسان على نفسه بصيرة " ان السر يرة اذا صلحت قويت العلانية، وفي خبر من اسر سريرة " البسه الله رداءها ، ان خير أفخير " وان شر أ فشر " [لاتُحَوِّكْ به لسا نَك لتَعْجَل بِهِ] الخطاب لمحمَّد (ص) والمعنى لاتحرَّك بالقرآن لسانك قبل ان يتمَّ وحيه لتأخذه على عجلة مخافة ان ينفلت منك ، روى انه كان النبيَّ (ص) اذ انزل عليه القرآن عجلٌ بتحريك لسانه لحبَّه ايَّاه وحرصه على اخذه مخافة ان ينساه،اوالمعنى لاتحرَّ له بمااردت اظهاره من البراءة من معاوية كماسياتي، وقيل : الخطاب عام ً والمقصود تقريع المسيئين يوم القيامة بهذا الخطاب فانهاذا او بي العباد يوم القيامة كُتب اعمالهم وينظرالانسان الذي هوعلى نفسه بصيرة ويرى سِنَّاته ضجر فيقال له توبيخاً: لا تعجل بقراءة كتابك [ إنَّ عَلَيْنا جَمْعَهُ وَقُرّ أَنَّهُ] اي تأليفه وتنظيمه [فَإذاقَر أَناهُ فَاتَّبِعْ قُرْأَنَهُ ] روى انه كان النبى (ص) بعد هذا اذا نزل عليه جبرتيل اطرق فاذا ذهب قرأ [ أُمَّ إنَّ عَلَيْنا · يَبِأَنَهُ ] اى اظهار حقائقه عليك لتتحقيق بها [ كَلّاً ] قبل: ردع عن القاء المعاذير وما بينهما اعتراض ، وكونه ردعاً عن التّعجيل والتّحريك أولى [بَلْتُحبُّونَ الْعاجلَةَ] يعنى ليس القاء المعاذير لاصلاح النّفوس اولجهل نقائص · النفس بل لحب الدّنيا واصلاحها [وَتَذَرُونَ الْأُخِيرَةَ وُجُوهُ يَوْمَينِذِنا ضِررَةٌ] جوابُ سؤال مقدّدٍ عن حال الآخرة

This file was downloaded from QuranicThought.com

تفقین الذین الفکر الفران THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT بیان السعادة

۲۲۰

[[للي رَبِّهانا ظِرَةٌ] اي الى ربُّها المضاف لظهورالولاية وصاحبها في ذلك اليوم، اوالي ربُّها المطلق لظهور آثاره اي الي آثاره ناظرة ، اومنتظرة الي ثواب ربيَّها ، روى عن امير المؤمنين (ع) في حديث: ينتهي اوليا الله بعد ما يفرغ من الحساب الى نهرٍ يسمَّى الحيوان فيغتسلون فيه و يشر بون منه فتبيضَّ وجوههم اشراقاً فيذهب كلَّ قذيٌّ و وَعَتَ (') ثم يؤمرونِ بدخولاالجنَّة ، فمن هذاالمقام ينظرونالي ربَّهم كيف يثيبهم؟ ـ قال: فذلكتْقوله تعالى: الي ربها ناظرة وانتما يعنى بالنبَّظر اليه النبَّظر الى ثوابه تبارك وتعالى ، وفي الخبر والنَّاظرة في بعض اللّغة هي المنتظرة الم تسمع الي قوله : فناظرة بم يرجع المر سلون اى منتظرة و [وُجُوةٌ يَوْمَئِذِ باسرَةٌ] عابسة اوشديدة العبول [تَظُنُّ أَنْ يُفْعَلَ بهافاقِرَةً] الفاقرة الدّاهية ولعلّها كانت في الاصل بمعنى الكاسرة لفقرات الظّهر ثمّ غلب على الدّاهية لكسرها فقرات الظَّهِرِ المعنويَّ [كَلًّا] ردع عن اختبار الدُّنيا اوردع عن ظنَّ النَّجاة بصاحبي تلك الوجوه [إذابكَغَتِ] النّفس [التَّر اقي وَقيل مَنْ رأق] رافع لك عن هذه المهالك ؟ قيل: ذلك على سبيل التحسر ، او يقول الملائكة : من يرفعه بروحه، ملائكة الرّحمة اوملائكة العذاب؟ اومن يشفيه بأسماءالله تعالى من الرّقية وهوطلب السّشفاء بأسماءالله تعالى [وَظَنَّ] اي علم لكن لمَّاكان علوم النَّفس في حكم الظَّنون لمغايرتها لمعلوماتها وجواز انفكاك المعلومات عنها عبر عنها بالظنون كماذ كرناسا بقاً مكرَّراً [أَنَّهُ الْفِير اق] من الدَّنبا [وَالْتَفَّتِ السَّاقَ بالسَّاق] كناية عن انتزاع الرَّوح فانه يلتف في كثيرالساقان حينتذٍ، ولمَّا كانآخرالدَّنيا بمنزلة السَّاق لها واوَّل الآخرة ايضاً بمنزلة الساق لها جاز أن يقال : التفت الدُّنيا بالآخرة ، ولمَّاكانوا يكنُّون عن شدَّة الامر بالسَّاق جاز أن يقال : التفت شدّة هول الدَّنيا بشدة هول الآخرة [إلى رَبِّكَيَوْمَثِذِالْمَسْاق] هذه الجملة جواب اذا بتقدير الفاء، او الجواب محذوف بقرينة المقام [فَلاصَدات) بجوزان بكون هذه الجملة جواباً و يكون المعنى اذابلغت التراقي لا يكون له راحة لانه لاصدق [ وَلاصَلَّى] اى لاصدق الانبياء والأولياء عن ولاصلى [وَلْكِنْ كَذَّبَ] الانبياء والاولياء (ع) [وَتَوَلَّى] عن طاعة الله وطاعة خلفاته [تُمُمَّ ذَهَبَ إلى أَهْلِهِ بَتَمَطَّى] بتبختر سواءكان اصله التمطتي بالياء او التمطيط بالطاء [أَوْلَى لَكَفَاوُلَى] اولى فعل ماض إصله اولاك الله مانكرهه ، اواولاك الله البعد من الخيراوالهلاك ، بمعنى والاك الله فحذف الفاعل والمفعول الثاني وادخل اللام الزائدةعلىالمفعول الاول للتأكيد ، او بمعنى قرَّب الله منكئ الهلاك او قرب منكئالهلاك، او بمعنى ارجعكثالله الى الهلاك من، آل يؤل مُقلوباً، او بمعنى اهلكثالله من الويل اوهوافعل التمفضيل بمعنى احرى اي احرى لكثالناً واوالهلاك اواللَّعن او بمعنى اقرب فحذف المبتدء اوهو افعل من الويل بعد القلب بمعنى و يل لكئ اوشدَّة الو يل لكث ، اوهوفعلى من آل يؤل بمعنى مرجعك النَّار وعلى ايَّنقديرٍ هو كلمة تهديد صاركالامثال لا يغيّر ولايذكر المحذوف المقدّر ، قيل : اخذ رسول الله (ص) بيد ابي جهل ثمّ قال له ذلك فقال : بايَّ شيء تهدَّدني؟ لاتستطيع انت ولار بتكث ان تفعلابي شيئاً وانتي لاعز اهل هذا الوادي فأنز لاالله سبحانه كماقال له رسول الله (ص)، وقال القمتي : إن رسول الله (ص) دعاالي بيعة على (ع) يوم غدير خم فلما بلغ واخبرهم في على (ع) ما اراد ان يخبرهم رجعوا النَّاس فاتَّكي معاوية على مغيرة بن شعبة وابي موسى الاشعري ثمَّ اقبل بتمطَّى نحواهله ويقول : ما نقر العلي (ع) بالولاية ابدأ ولا نصد ق محمدة (ص) مقالته فأنز ل الله عز وجل : فلاصد ق و لاصلى (الآيات)

 <sup>(1)</sup> الوَعَث المشقّة ، و وعَثّاء السفر مشقته ، والوعث، المكان السّهل الذي تعيث فيه الاقدام و يشق على من يمشى فيه ،
واوعث القوم اي وقفوا في الوعث .



الجزء التآسع والعشرون

[شُمَّ أَوْلَى لَكَ فَاَوْلَى] التَّكرير لمحض التَّاكيد اوالاول وتأكيده للدّنيا ، والثّاني وتأكيده للآخرة [أيحسّبُ الإِنْسَانُ أَنْ يُتُركَ سُدى] مهملا [ألَم يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِي يُمْنى] استفهام تقريري في مقام التّعليل لانكار هذا الحسبان [شُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَحَلَقَ فَسَوَى] اى فسواه ذكراً بالغاً وانثى بالغة ، او فسواه بحسب اعضائه بمعنى فكسو نا العظام لحماً [فَجَعَلَمِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَوَ الْأَنْشَى] بعنى ان الله جعل لهذا البنيان ولمادة الانسان تبدلات من اختى الاحوال الى المرفها ، فاذا صار انساناً بالغاً ذكراً او انثى لا يهمله بل اذا استكمل في جهة روحانيته بالموت الاختياري او الاضطراري صار الله المرفها ، فاذا صار انساناً بالغاً ذكراً او انثى لا يهمله بل اذا استكمل في جهة روحانيته بقدت من اختياري او الاضطراري من الله منه من حاله الخسيسة التي كان فيها نطفة قذرة او علقة اومضغة بالموت الاختياري الاختياري المقاد التي المن المؤلمان الله من ماله من حاله الخسيسة التي كان فيها نطفة قذرة او علقة اومضغة الموت الاختياري الاضراري مان الذر المتكمل في جهة روحانيته



وتسمّى سورة الانسان وسورة الابراروسورة هل أتى، مكّيّة كلّها،وقيل : مدنيّة كلّها،وقيل : مدنيّة الاقوله : ولاتطع منهم آ ثمّا اوكفورًا ، وقيل : انّ قوله : انّا نحن نزّلناالقرآ نتنزيلًا ( الى آخر السّورة )مكّىٌّ والياقي مدنى احدى وثلاثون آيةً



[هُلْ أَتَى عَلَى الْإِنْسَانِ حِينَ مِنَ الدَّهْرِ] استفهام تقريري والمعنى قد أنى ولذا فسر به [لَمْ يَكُنْ شَيْئًا مَذْ كُورًا] فى الخلق يعنى كان مقدراً مقدوراً ولم يكن مكوناً مخلوقاً [إنّا خلَقْنَا الْإِنْسَانَ] جواب سؤال مقدركانه قيل: فكيف خلق الانسان؟ فقال: انتا خلقناه [مِنْ نُطْفَقَة أَمْشًا ج] مشج من باب نصر خلط وشيء مشيع كقتيل وسبَب وكتف مخلوط ، والجمع امشاج ، كون النّطفة امشاجاً امالا ختلاط الاخلاط اوالمناصر اواستعدادات الاعضاء والقوى فيها ، او لاختلاط المائين ماءالرّجل وماء المرأة [ نَبْتَلَيه ] نستخلصه من الفضول ومما لايليق به و نعطيه ونتفضل عليه بما يليق بشأنه [فَجَعَلْنا أُسْمَيعًا بَصِيرًا] يعنى على اشرف احوال الحيوان [إنّا هَدَيْناهُ السَبِيل] جواب سؤال مقدر كانه قبل ، ماءالرّجل وماء المرأة [ نَبْتَلَيه] نستخلصه من الفضول ومما لايليق به و نعطيه ونتفضل عليه بما يليق بشأنه [فَجَعَلْنا أُسَميعًا بَصِيرًا] يعنى على اشرف احوال الحيوان [إنّا هَدَيْناهُ السَبِيل] جواب سؤال مقدر كانه قبل : مافعلت به بعدذلك؟ وما تفعل به؟ فقال: انآهديناه السبيل بحسب فطرته منان الكل بحسب الفطرة يعرف الخير و الشر الانسانيين و بحسب التكليف بتوسط الانياء و الاولياء (ع) [ إمّا شأكرًا] اى عاملاً بما عرفناه [وَامَّا كَفُورًا] تاركاً لماعرفاه [[نّا أَعْتَدَنْنا] جواب لسؤال مقدر عن حال الكفور شأكرًا] ما عاملاً بما عرفناه [وَامَا كَفُورًا] تاركاً لماعرفاه [[نّا أَعْتَدَنْنا] جواب لسؤال مقدر عن حال الكفور شأكرًا] اى عاملاً بما عرفناه [وَامَا كَفُورًا] تاركاً لماعرفاه [[نّا أَعْتَدَنْنا] جواب لسؤال مقدر عن حال الكفور شأكرًا والكان بحسب الفطرة يعرف الخير و الشر الانسانيين و بحسب التكليف بتوسط الانبياء و الاولياء (ع) [ إمّا شأكرًا] من عاملاً بما عرفناه [وَامَا كَفُورًا] تاركاً لماعرفاه [[نّا أَعْتَدَنْنا] جواب لسؤال مقدر عن حال الكفور شأكرُورًا عَنْ أَيْشُ كُوبُ سُوال مقدر عنها [ وَامَا كُوبُوا ] فاركاً لماع فناه [وَنا أَعْتَ دُنْنا] جواب للوال مقدر عن حال التشاكر بن [ من كأس مأور أعينايَ سُول مقدر عنها [ عبادالله يُفَحَجُونَ أَمْشام] من خمر او من كأس فيها خمر اكان مزا مؤر أُمْنُ أُنْ

This file was downloaded from QuranicThought.com



ماؤها من اي مكان شاؤا [تَفْجِيرًا] لا يعرف لعظمته.

اعلم ، ان كلانسان حالات ومراتب و درجات فانه في اوليمراتبه جمادٌ في تطوّراته، وفي ثانية مراتبه تبات في تفنَّناته ، وفي ثالثة مراتبه حيوان "في تبدَّلاته و تقلَّباته ، وفي رابعة مراتبه انسان" في كثرة نشآته ، و لتلك المراتب ميول واقتضاءات وشهوات وغضبات ومحيَّات واشتياقات وعزمات وارادات وحركات وسكنات ، فاذا بلغ الانسان مبلغ الرجال والنساء فاماً ان تكون حركاته وسكناته بحكم ميوله الجمادية اواقتضاءاته النسباتية اوشهواته وغضباته الحيوانية ، او ادراكانه وحيله الشيطانية ، واماً ان تكون بحكم عقله الانساني فان كانت من القسم الاول كانت جملة حركاته وسكناته وعزماته واراداته منحيث انجرارهاالي العمل السيء والاسوء سلاسل تجره في الدَّنيا الي اسفل النَّفس التيهي صورة جحيم الآخرة والى العمل القبيح الذي هومن آثار لهبات الجحيم، وتلكث السلاسل في الدُّنيا مستورة عن الانظار الحسيبة وانكانت مشهودة بالانظار الملكوثية لاهلها، لكن في الآخرة تصير مشهودة ظاهرة بناء على تجسم الاعمال وموجبة لسلاسل اخرى اخروية بناء علىجزاء الاعمال في الآخرة بالجزاء المناسب لها ، وكانت كلُّها من حيث اكتساب النَّفس منها سوأة وثقلاً اغلالاً لهامستورة عن الانظارالدَّنيويَّة مشهودةللانظارالاخرويَّة ، وانكانت من القسم الاخيرصارت سبباً لاطلاقه من الاغلال وخلاصه من السلاسل وسبباً لخروجه من هاو ية النَّفس وعروجه على مراقى الانسانية الى اعلى عليَّين وقرب ربَّه ربَّ العالمين و بعبارة اخرى كلَّما يفعلهالانسان بعد بلوغه امَّا ان يكون بامرآمر آلهي منغيرشراكة لنفسه وامرها فيه اويكون بشراكة لنفسه فيه واماً ان يكون بامر نفسه منغير شراكة لربله وامر ربيَّه فيه ، فان كان من القسم الأوَّل صار سبباً لاطلاقه ونجاته و يكون مُمَّا يتقرَّب به قرب الفرائض ، وان كان من القسم الثآني فاماً ان يكون شراكة النَّفس في الفعل لام الله من حيث توجَّهها الى الله و اعانتها لامتثال امرالله و قربها من الله ، اومن حيث انصرافها من الله وتوجبهها الى خطوطها ومآربها ، والاول كالاول في صيرورته سبباً لاطلاق النفس ونجاتها ويكون ممايتقرّب به قرب النّوافل، والثّاني يكون مماً يكون العامل فيه مشركاً في العبادة ويكون مردوداً اليه وممَّا يتركهاند تعالى لشريكه لكونه اغنى الشركاء ويترك لشريكه كلَّ عمل يعمل بشراكة غيره ، ويكون سلسلة وغلاً لنفسه، وان كان من القسم الثالث لا يكون الاغلا وسلسلة واليها اشارتعالى شأنه بقوله : كلُّ نفس بما كسبت رهينة الا اصحاب اليمين فان اصحاب اليمين اي النَّذين قبلوا ولاية على (ع) بالبيعة الخاصَّة الولويَّة هم النَّذين توجتهوا الىالله وابتغوا مرضاته ولقائه، فان كانوا فيحال الحضور وكان ولي امرهم ظاهراً عليهم وفاعلاً فعلهم بآلات اعضائهم من دون مدخلية لانفسهم في فعلهم كان فعلهم من القسم الاول، وان لم يكن لهم حالة الحضور لكن كان حبَّهم لر بتهم ولولي امرهم بحيث لم يبق لهم التفات الى انفسهم وحظوظها كان فعلهم ايضاً من القسم الأول، وان لم يبلغ حبتهم الي مرتبة لميبق لهم التفات الىانفسهم وحظوظها بلكانت انفسهم ايضا باعثة على اعمالهم ولكن كانت حظوظ انفسهم في امتثال امرالله وابتغاء مرضاته كان من القسم الشّاني الملحق بالاوّل، وان كانوا في افعالهم غافلين من ربَّهم وامره مبتغين لحظوظ انفسهم حظوظها السفليَّة لم يكونوا حينئذ من اصحاب اليمين في تلكث الافعال فان ۖ قيدالحيثيَّة معتبرة في امثال المقام ، وكانوا مرهونين باعمالهم مثل سائر النَّاس ولم يكونوا ينتفعون ببيعتهم في تلكت الاعمال لكن اذالم يقطعوا حبل الولاية ولم يفسدوا بذر الايمان انتفعوا ببيعتهم عندالموت و بعده ، و قد اشار المولوي قدَّس سرَّه الي السلاسل والاغلال المستورة بقوله :

| میکشد شان سوی دکّان و غله   | خلق ديوانند شهوت سلسله     |
|-----------------------------|----------------------------|
| تو مبین این خلق را بی سلسله | هست این زنجیر از خوف و وله |
| گفت حق في جيدها حبلالمسد    | میکشاندشان بسوی نیک و بد   |
| و اتخذنا الحبل من اخلاقهم   | قد جعلنا الحبل في اعناقهم  |



الجزء التماسع والعشرون

و اعلم ، ايضاً ان الشاربين للخمر الخبيثة المحرَّمة لهم حالاتٌ و بحسب اختلافهم في الحالات يختلف شربهم للخمر الصّورُيّة فاننّه قديغلب الحرارة على مز اجهم، وقد يغلب البرودة، وقديعتدل امز جتهم، و بحسب اختلاف تلككالاحوال قديمز جون بشرابهم الكافور وقديمز جون الزنجبيل وقديشر بونهاخالصأ وقديشر بون شرابأ خالصا ليذهب باذي الخمر وكسالة سكره، ويسمني بالطِّهور والغسَّال، وللسَّالكين إلى الله ايضاً انواع من السَّراب المعنوي الرَّوحاني فانه قد يغلبعليهم بردالسلوك فيسقيهم ربتهم شراباً زنجبيلياً يسخنهم ويزيد فيحرارة شوقهم وطلبهم ، وقد يغلب عليهم حرارة الآشوق فيسقيهم ربَّهم شراباً كافوريّاً ليعتدل سخونة اشتياقهم ببردكافور السلوك ، و قد يسقيهم شراباً خالصاً غير ممز وجاذا كانوا في السلوك والجذب معندلين، وقد يسقيهم شراباً طهوراً يغسّلهم من نسبة الاموال والافعال والصِّفات الى انفسهم بل من انانيَّاتهم وهذه الاحوال تطروعليهم في الآخرة وفي الجنَّات [يُو فُونَ بِالنَّذْر] النَّذر ما اوجبه الانسان على نفسه بشرط او بغير شرطٍ ، والمراد به العهدالذي كان في ضمن البيعة العاميَّة او الخاصة والوفاء بهذا النذر يستلزم الوفاء بجميع العهود والتشروط [وَيَحْافُونَ يَوْمًا كَانَ شَرُّ مُمُسْتَطيرًا] اي متفرقاً غاية التفرق وفي الْخبركلوحاً عابساً، وقبل: عظيماً [وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَاسِيرًا إنَّما نُطْعِمُكُمْ لِوَجْهِ اللهِ لأنُرِيدُ مِنْكُمْ جَزَاءً وَلاشُكُورًا ] بل اطعمنا كم ابتغاء لمرضاة الله [ إِنَّا نَخافُ مِنْ رَبِّنا يَوْمًا عَبُوسًا] كريهاً يعبس فيه الوجوه [قَمْطُرِيرًا] شديدالعبوس قدروي كثيراً من العامة والخاصّة ان الآيات اليقوله: وكان سعيكم مشكوراً نزلت في عليٌّ (ع)وفاطمة (ع)والحسن (ع)والحسين (ع)وجارية لهم تسمَّى فضَّة، والاخبار الواردةمختلفة بحسب الالفاظ مجمل مضمون اكثرها واشهرها انهمرض الحسن (ع) والحسين (ع) فنذرهو وفاطمة (ع) وفضة صوم ثلاثة ايمّام أن شفاهما الله فبرثا واستقرض على (ع) ثلاثة اصوع من المشعير من يهودي أوآجر نفسه يهوديماً ليغزل له صوفاً واخذ ثلاثة اصوع من الشعير فصاموا وطحنت فاطمة (ع) صاعاً منها واختبزته وصلى على (ع) المغرب وقرَّبته اليهم فاتاهم مسكينٌ يدعو لهم وسألهم، فأعظوه ولم يذوقوا الاالماء، فلمَّاكان اليوم الثَّاني اختبزت صاعاً آخر منها وقرَّبته وقت الافطار اليهم ، فاذاً يتيم "بالباب يستطعم ، فأعطوه ولم يذوقوا الاالماء ، فلمَّا كان اليوم الثَّالث جاءاسير يستطعم، فاعطوه ولم يذوقوا الاالماء ، فلمَّاكاناليومالرَّابع وقدقضوا نذورهماتي عليَّ (ع) ومعه الحسن (ع) والحسين(ع) الى النُّبيُّ(ص) و بهما ضعف فبكي رسولالله(ص) و نزل جبرئيل بسورة هل أتي ، وفي بعض الاخبار فرءاهم النّبيّ (ص)جياعاً فنزل جبرئيل ومعه صحفة من المُذهب مرصّعة بالدّرّ واليافوت مملّوة من الشّريد وعرُاق(١) يفوح منها رائحة المسكثوا لكافور فجلسوا واكلواحتي شبعوا ولم ينقص منها لقمة واحدة، وخرج الحسن (ع) والحسين (ع) ومع الحسين قطعة عراق فنادته يهوديَّة: يا اهل البيت الجوع من أين لكم هذه؟ اطعمنيها، فمدَّيده الحسِّين (ع) ليطعمها فهبط جبرتيل واخذها من يده ورفع الصحفة الى السّماء ، فقال (ص) : لولا ما اراد الحسين (ع) من اطعام الجارية تلك القطعة لنركت تلك الصحفة في اهل بيني بأكلون منها الى بوم القيامة [فَوَقيلُهُمُ اللهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْم وَلَقَيلُهُمْ نَضْرَةً ] في الوجوه [ وَسُرُورًا ] في الفلوب [ وَجَزاهُمْ بِما صَبَرُوا جَنَّةً وَ حَرِيرًا مُتَّكِئينَ فِيها عَلَى الْأَرْ الْئِلْكَ] الاربكة التسريرفي حجلة وكلَّ ماينتكا عليه من سريرٍ وغيره ، اوسريرٍ منجدَّدٍفي قبَّة إوبيت [لأيَرَوْنَ فِيها شَمْسَّاوَ لازَمْهَرِيرًا] يعنى لايرون حرّاً ولابرداً بل يكونون في هواء معتدل [وَدانِيَةً عَلَيْهِمْ ظِلالَها] اي قريبة منهم افياؤها اودائمة علبهم افياؤها ، ومعنى دنو الظلال دنو المظلة منهم ، اوالظلال ههنا جَمع الظلة بالضّم" العُرق العظم الذي اخد عنداللحم، والجمع عُراق بالضَّمَّ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



بمعنى المظلة [وَذُلَّلَتْ] اي سهلت [قُطُوفُها] للجني [تَذْليلًا] فان "مارها كأنَّها باختيار الجاني يجنيهامتي شاء وكيف شاء وعلى اي حال شاء [وَيُطْافُ عَلَيْهِمْ بِبُانِيَةٍ مِنْ فِضَّةٍ وَآكُواب] جمعالكوب وهوكوز لاعروة له ولا خرطوم [كُانَتْ قُوار بِرًا قُوار بِرًا قوار بور] قرى فيهما بالتَّنوين للمناسبة ، وقرى في الاوّل فقط بالتنوين [ مِنْ فِضِّيةٍ] بعني كانت الاكواب مثل القوارير في الصِّفاء والسِّفيف ، اوكانت القوارير مأخوذة من الفضَّة لامن سائر الاحجار مثل قوارير الدُّنيا [قَدَّرُوهاتَقْديرًا] صفة للاكواب اوللآنية والاكواب و المعنى اكواب كان المؤمنون يقدّرون قدرها في انفسهم ، او كانوا يتمنُّونها ، او كان الغلمان المديرون يقدّرونها بقدر ميل المؤمنين، وقرئ قدّروها على البناء للمفعول [وَيُسْقُونُ فَبِيها كَأُسَّا كَانَمِزْ اجُهازَ نْجَبِيلًا] الكأس تطلق على الخمروال لك تؤنث، ولمَّ كان السالك الباقى عليه من نفسه بقايا لابد له من حرارة الطلب واشتياق السيرفي عالم الصفات التي لانهاية لهاكان قديسقى من الشراب الزنجبيلي المدى به يستد حرارة طلبه والتذاذسير هووجد ه [عَيْنًا فيها تُسَمَّى سَلْسَبيلًا] بدل من كأساً بدل الاشتمال ، و السلسبيل الشراب السهل الدّخون في الحلق ، اللَّذيذ في المذاق يقال : شرابٌ سلسلٌ وسلسال وسلسبيل كذا في المجمع [ وَيَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ] جمع الوليد بمعنى الغلام [ مُخَلَّدُونَ ] دائمون فى الجنة ، اومخلدون على حال الغلمان [إدار أَيْنَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لُوْلُوًّا] في الصّفاء والحسن والتلالة [مَنْتُورًا] متفرَّقاً غير منظوم في الكثرة اوفي الخدمة [وَإِذْارَأَيْتَ] شِيئاً [ثُمَّ] في الجنَّة حذف المفعول للاشارة الي ان كلَّما كان مرثيباً هناك كان مشتملاً على جميع ما يكون في المعلكة الكبيرة [ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا ] واسعاً جداً فان ادناهم منزلة ينظر في ملكه من مسيرة الف عام يرى اقصاه كما يري ادناه ، وقيل: هوالقدرة على ما يتمنى ونفاذ الامر، وقيل: هواستبذان الملائكة ورسل الله (ع) على المؤمنين [عاليكهُم ثِيبًاب سُند س تحضر وإستبر ق] اي مارق من الحرير وما غلظ [ وَحُلُّوا أَساوِرَمِنْ فِضَّةٍ وَسَقَيْهُمْ رَبُّهُمْ شُر ابَّاطَهُورًا ] يطهرهم من كل ماكان منسو بآ اليهم منالاموال والافعال والاوصاف والذوات حتى لايبقي فيهم سوى محبوبهم فيصيرلذ تهم خالصة تغير مشوبة وغير محجوبة ، فيخبر : يطهرهم من الحسد ويسقط عن ابشارهم الشعر ، وفي خبر : يطهرهم من كلَّ شيء ٍ سوىالله [ إِنَّ هٰذَا كَانَ لَكُمْ جَزْاءً ] خطاب منالله لعباده في الدُّنيا اومنه اومن الملائكة لعباده في الآخرة [ وَكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا إِنَّانَحْنُ نَزَّ لْنَاعَلَيْكَ الْقُرْ أَنَّتَنْزِيلًا] بعني ان قرآن ولاية على (ع) لبس الامن عندنا فما لكئ تخشى عن النَّاس وتحفيه عنهم وتخاف عن ردَّهم اوارتدادهم اوصرف على (ع) عن حقَّه [فَاصْبِرْ لِحُكْم رَبِّكَ] ولا تحزن على ما يقولون في حقَّ على (ع) ولا تغيَّر ما نزَّ لناه عليك [وَلا تُطِعْ مِنْهُمْ أشِمًا] عاصباً لك في على ح) [أوْ كَفُورًا] ساتراً لولايته اوساتراً لنبوتك فبينهما عموم من وجه [وَاذْ كُرِ اسْمَ رَبِّك) اسم الرّب هو اللطيفة الانسانية التبي هي الولاية التكوينية وتنقوى بالولاية التكليفية ثم صاحب الولاية والرسالة ثم كل منقبل الولاية ثم كل وجودعينيٌّ امكانيٍّ ثم" الالفاظ والحروف الموضوعة ثم" النَّقوش المكتوبة، وذكر الكلَّ من حيث كونها اسماء الرّبّ مأمور به ونافع للانسان ومورث لنجاته من المهاوي والنّبران [بُكُرُةُوَ أَصيلًا] دائماً اوفي هذين الوقتين مخصوصاً لشرافتهما [وَمِنَ اللَّيْل] الذي هو مظهر عالم الطّبع ومظهر ظلمة النّفس وانانيّاتها [فَاسْجُدْلَهُ] بكسر



الجزء التآسع والعشرون

انانية النفس [وَسَبِّحْهُ لَيْ لَطُو يِلًا] اى بعضاً طويلا من الليل، اوليل الطبّع الذى طوله بقد رالعمر، عن الرّضا (ع): ان هذا التسبيح هو صلوة الليل وقد فسرّ قوله: بكرة و اصيلا ، بصلوة الغداة والظهرين وقوله و من اللّيل فاستجدله، بالعشائين ، و قوله : وسبّحه ليلاطويلا ، بالتهجد فى طائفة طويلة من الليل [إنَّ هُؤُلاء] المشركين او المنافقين الممتنعين من ولاية على (ع) [يُحِبُّونَ الْعاجلَة] ولذلك لاياً تمرون بأمرائة ولا بأمرنية (ص) ولاينقادون لنبية (ص) ولا وصيّه [ويَ يَذَرُونَ وَراءَ هُمْ يَوْمًا تُقَيلًا] يعنى امامهم لكنة تعالى عبر بورائهم للاشعار بانتهم منكوسون متبلون على الدّنيا التى هى مدبرة عنهم ومدبرون عن الآخرة التي هى مقبلة عليهم، والمراد بنقله نقل حسابه وثقل شدائله متبلون على الدّنيا التى هى مدبرة عنهم ومدبرون عن الآخرة التي هى مقبلة عليهم، والمراد بنقله نقل حسابه وثقل مدائله وثقل حسابه [نَحْنَ حَلَقُنْها هُمْ وَشَدَدُنْنا آسُرَهُمْ] اى خلقهم او مفاصلهم بالاعصاب والوالوال المعدة والمثانة حتى صارتا باختيار صاحبهما [وَاذا شِئْنابَدَنَّا أمناكَهُمْ] باذها بهم و جعل الولادهم اخلافهم ، أن باذا والمثانة حتى صارتا باختيار صاحبهما [وَاذا شِئْنابَدَنَّا أمناكُهُمْ] اى خلقهم او مفاصلهم بالاعصاب والاوال المعدة والمثانة حتى صارتا باختيار صاحبهما [وَاذا شِئْنابَدَنَّا أمناكَهُمْ] به مناكمهم و معا الولادهم اخلافهم ، أن باذا والمثانة حتى صارتا باختيار صاحبهما [وَاذا شِئْنابَدَنَّا أمناكَهُمْ] بن خلقهم او مفاصلهم بالاعصاب والاوتار او الياف المعدة والمثانة حتى صارتا باختيار صاحبهما [وَاذا شِئْنابَدَنُونا أمن أمناكُمُمْ] من خلقهم او مفاصلهم بالا عصاب والاوتا والياف المعدة والمثانة حتى صارتا باختيار صاحبهما [وَاذا شَعْنابَ مُنْ أنا مُنْ أَمْمُ أَنْهُمُونا باللهم والولام القم والون والمثانة حتى صارتا باختيار صاحبهما [وَاذا شِئْنابَ أَنْ أَنْ أَنْدُومُ أَنْ مُنْ أَنْهُ ما والادهم الحمان والادهم والاهم ، أَن باذا والمانة وقوعه [تَبْدياً إلى مُنْ يُوما] ما والاية على (ع)، اوقر آن ولايته ماوه فمن شاء استقلالهم بالمشية وفع ذكر فقال وما تشاؤن [إلاً أنْ يَشاء اللهُ] .

اعلم ، انّه لا يكون شيء من المكوّنات ومن افعال المباد واخلاقهم واراداتهم ومشيئاتهم الا بمباد سبعة ، بمشيئة من الله ، وارادة منه ، وقدر منه سبحانه وقضاء واذن واجل وكتاب وان "المشيئة هي اضافته الأشراقية التي هي فعله وكلمته ، وان كلَّ شيء من المبدعات والمنشئات والمخترعات والمكوّنات قوام وجوده مشيئة الله ، وان مشيئة الله غير محبئته و رضاه ، وان "الرضا و السخط بمنز لة صورة للمشيئة ، و المشيئة كالمادة و ان مشيئة العباد هي مشيئة الله بضميمة خصوصيئة الاضافة الى العباد فمعنى ما تشاؤن اللا ان مشاء الله الافي حال ان يشاءالله ، ان يشاءالله ، بضميمة خصوصيئة الاضافة الى العباد فمعنى ما تشاؤن فيعيد بحسب الظاهر وان كان له معنى صحيح بحسب دقيق الما يشاء لله ، و امما جعل ان يشاءالله مفعولا للشاؤن فيعيد بحسب الظاهر وان كان له معنى صحيح بحسب دقيق النظر، لان كل ما يشاؤه العباد فهو متقوم بمشيئة الله الموعين مشيئة الله الذي حار ان يشاءالله ، معنى صحيح بحسب دقيق النظر، لان كل ما يشاؤه العباد فهو متقوم بمشيئة الله بلوعين مشيئة الله التي صارت بحسب الاضافة محدودة بحدود الممكنات ، وقد مضى بيان واف لكون مشيئة الله بلوعين مشيئة الله التي صارت بحسب الاضافة محدودة بحدود تعالى: و لكن الله فيه ما يريد ، من سورة المقرة [إنَّ الله كانَ عليماً] فيعلمه بدقائق الصنع و مصالح المصنوع الممكنات ، وقد مضى بيان واف لكون مشيئة الله وارادته عين مشيئة العباد واراداتهم من غير لز وم جبر وتسخير عند قوله المحكنات ، وقد مضى بيان واف لكون مشيئة الله وارادته عن مشيئة الله التي صارت بحسب الاضافة محدود بعالى: و لكن ألله يفعل ما يريد ، من سورة المقرة [إنّ الله كانَ عليماً العامه بدقائق الصنع و مصالح المصنوع الممكنات ، وقد مضى بيان واف لكون مشيئة الله وارادته عن مشيئة الله التي صارت بحسب الاضافة محدود الممكنات ، وقد مضى بيان واف لكون مشيئة الله وارادته عن مشيئة الما وارد وارداتهم من غير لز وم جبر وتسخير عند قوله الممكنات ، وقد ما ما يريد ، من سورة المقرة [إنّ الله كانَ عليماً اله من ي ولكن أله من يو منون و من مالي المصنوع الما من قوض المي الهم اليهم [يكر خلُ مَنْ يُشاء في رحمية منه والما له من يحب ويرضاه [والظالي ما الما الما الما الما الما الما من يحابة ويراه الما الما ولي الن الله ما من يحابة ويرضاه الما الما الما ما الما ما الما ما الما الما الما الما الما ما الما و



[وَالْمُرْسَلَاتِعُرْفًا] قد فسرت بالملائكةالمرسلة المتتابعة لتعذيب إهل الدَّنيا وجحيم النَّفس اوالملائكة

This file was downloaded from QuranicThought.com



المرسلة للمعروف والاحسان الى العباد بتعذيب اهل الشر والفساد [فَالْعاصِفاتْ عَصَفًا] من قبيل عطف الصّفات المتعددة لذات واحدة ، و تخلُّل الفاء للاشعار بان هذه الصَّفة اي شدَّة الهبوب و المرور في مقام التَّعذيب ابلغ من الارسالَ ﴾ وفسرتا بالرّياح المرسلة لتعذيب اهل الدّنيا بافساد زراعاتهم واهلاك مواشيهم [ وَ النَّاشِر ات نَشّرًا ] فسرّرت بملائكة الرّحمة الذين ينشرونالعلومفي قلوبالانبياء وسائرالعباد، والذين يأتونبالسحاب ، وفسرّرتبرياح الرّحمة التي تنشرالمسحاب، وفسرّرت بالامطارالة ي تنشرالنبّبات من الارض وفسرّت بنفوس الانبياء (ع) الدّنين ينشرون العلوم والاحكام في العباد [ فَالْفُأر قُاتِ فَرْقًا ] مُسَر هذه بموافقة سابقتها { فَالْمُلْقِياتِ فِركُرًا ] اي الملائكة والرَّياح اوالسحب اوالامطار اوالانبياء (ع) فان كَلاَّ منها يذكَّر الانسان قدرة الله وحكمته في صنعه ، ويستفاد من بيان الفقرات وجه اختلاف العطف بالفاء و الواو [ عُذْرًا أَوْنُذْرًا ] اي يلقين الذكرعذرا اي سبباً لنجانهم ، او نذرأ اي تخويفاً فيكونان بمعنىارجاء ً ونخويفاً وهمابدلانمن ذكراً ، اومفعولان له ، اوحالان وقدفسرّتالفقراتبالواردات الآلهية فيالعالم الصغير الانساني من الالهامات والقبضات والبسطات والمنامات المنذرات والمبشرات والبلايا الواردات، وجبرانهابالالطافالا لهيَّاتوالخطراتوالخيالاتوالسطوات والرَّأفاتوالملائكةالمرسلاتبالنَّبوَّات والرسالات [إنَّاماتُوعَدُونَ لَواقِعٌ] جوابٌ للقسم والمراد بما يوعدون البعث والحساب ، او الثواب و العقاب [ فَبِإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتٌ] اي محقت اومحي نورها، وجواب إذا محذوف بقر بنة السابق ايكان ما توعدون ، او بقرينة اللاحق اى اهلكناهم ، اوالجواب قوله لأى يوم أجلت يتقدير القول [وَإِذَا السَّمَّاءُ فُوجَتْ) صدعت [وَإِذَا الْجِبْالُ نُسِفَتْ ] نسف البناء قلعها ونسف الجبال دكتُها [ وَ إِذَا الرُّسُلُ أَقَّتَتَ ] وفرئ وقتت على الاصل اي عبينت بعني وقت حضورهالاشهادة او للبشارة والتخويف اوبلغ وقت ظهورها حين ظهورالقائم اوالقيامة [لأَيُّيُّوم ٱجُّلَتْ] استفهام للتّعجيب والتّفخيم وجوابٌ لاذا بتقدير القول ، اوحال عن الرّسل(ع) بتقدير القول ، اواستينافٌ بتقديراستفهام كأنه تعالى : قال اندرى لاي يوم اجلت؟ [لِيكَوْم الْفَصْل] اجلت جواب من الله تعالى [وَمَا أَدْريكُ مايوْمُ الْفَصْلِ وَيْلُيوْمَئِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ] جوابٌ للاستفهام بتقدير القول اوجوابٌ لسؤال مقدّر بتقدير القول اي يقال فيه : و يلُّ يومئذ للمكذَّبين ، اوجوابٌ لدؤال مقدَّرٍ بدون تقديرالقول كأنَّه قبل: ما حال النَّاس فيه ؟- فقال : ويل "بومنذ للمكذ بين [ألَم نُهْلِكِ الْأَوَّلِينَ] جواب سؤال مقدر كأنه قبل: ما تفعل بهم في الدَّنيا ؟ فقال: نفعل بهم ما فعلنا بالاولين الم نهاك الأولين كقوم نوح وعاد وشود وغيرهم [ شُمَّ نُسْبِعُهُمُ الْأخرِينَ ] من المجرمين قرئ برفع نتبعهم عطفاً على الم نهلك ، وقرى بالجزم عطفاً على نهلك و المعنى الم نهلك الاولين من قوم نوح وعادٍ و ثمود ، ثم ّ لم نتبعهم الآخرين من قوم لوط و شعيب و فرعون [كَذَلِيكَ نَفْعُلُ بِالْمُجْرِمِينَ ] من قومك يا محمّد (ص) [ وَيُلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذِّبِينَ ] لمّاكان التّكرير والتّاكيد والتّهديد والتّغليظ مطلوباً في مقام المُسخط كرَّر هذه الكلمة [ألَمُّ نَخْلُقُكُمْ] تعدادٌ للنَّعم الَّتي تدلَّ على كمال الاهتمام بهم وعدم اهمالهم منغير وابٍ وعقابٍ [مِنْ ماءٍ مَهِينِ] قادرٍ [ فَجَعَلْنا أَهْ فِي قَرْ ارِ مَكْبِينِ اللَّي قَدَرِ مَعْلُوم فَقَدَّرْ نا] فسو بناكم [ فَنِعْمَ الْقَادِرُونَوَيْلُ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ ٱلَمْ نَجْعَلَ الْأَرْضَ كِفَاتًا] كفته بكفته صرفه عن وجهه ، وكفت الشيء

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزء التآسع والعشرون

ضمة وقبضه ، والكفات الموضع الذي يكفت فيه الشيء اى يضم اوهومصدر ، اوجمع لكافت ، اوجمع كفت بمعنى الوعاء وهومفعول ثان لنجعل ، اوحال ، او المفعول الشانى قوله تعالى [ أحياء وا كمو اتماً ] وعلى الاول فاحياء و امو اتما حالان من ذى حال محذوف اى للناس ، او حالان من الارض وكون الارض احياء و اءواتاً باعتبار صلاحها للنبات و الزراعات و عدم صلاحها لها ، او باعتبار وقت انباتها للنبات و وقت عدم انباتها كالخريف و الشتاء ، او مفعولان لكفاتاً ، وتنكيرهما حينئذ للتفخيم ، اولان احياء الانس وامواتهم بعض الاحياء والاموات [ وَجَعَلْنافيهار واسي ك شأم خاني ، وتنكيرهما حينئذ للتفخيم ، اولان احياء الانس وامواتهم بعض الاحياء والاموات [ وَجَعَلْنافيهار واسي ال شأم خاني ، وعدم صلاحها لها ، او باعتبار وقت انباتها للنبات و وقت عدم انباتها كالخريف و الشتاء ، او مفعولان شأم خاني ، وتنكيرهما حينئذ للتفخيم ، اولان احياء الانس وامواتهم بعض الاحياء والاموات [ وَجَعَلْنافيهار واسي الن شأم خاني ، وعدم صلاحها الها ، او باعتبار وقت انباتها للنبات و وقت عدم انباتها كالخريف و الشتاء ، او مفعولان شأم خاني ، وتنكيرهما حينئذ للتفخيم ، اولان احياء الانس وامواتهم بعض الاحياء والاموات [ وَجَعَلْنافيهار واسي ال شأم خاني ، وعدى معني بعلنا الارض الم المالا المالمان والمائه بعض الاحياء والاموات الم في مار و منافع في معنى جعلنا الارض الم الذ المائي ما كُنتُم بي و مكلًا بين إن طليقوا] حال اوجواب لمائم معدر يتقدير القول اى يقال لهم : انطلقوا [ اللي ما كُنتُم بيه تُكَذَّبُون ] من العذاب [ إنه طليقوا ] قرئ هذا امراً ، وقرئ على القول اى يقال لهم : انطلقوا [ الي ما كُنتُم بيه تُكَذَّبُون ] من العذاب [ أنه طليقوا ] قرئ هذا امراً ، وقرئ على الاخبار جواباً لموال مقدر [ إلى طل النا دخان جهنم بقرينة ماياتي [ ذى تُلْم شُعب] .

اعلم ، ان النَّفس الانسانية الامَّارة مظهرلجهنَّم، وكلَّما لها من الأوصاف الرَّذيلة شعبة وشعلة من لهبها، وهي سبب لدخولها ، وإنَّ اصل جميع الرَّذائل هي القوى الشَّلاث البهيميَّة و السَّبعيَّة والسَّيطانيَّة ، و انتها لهبات من الجحيم وادخنة منهاتحترق الانسانية بها، ومادامالانسانفي الدَّنيا وكان اسيراً للنَّفس الامَّارة لايستشعر بحرقته فاذا مات تمثّل له ماكان مخفيّاً عنه في الدّنيا فيظهرعليه اللّهبات الثّلاث وادخنتها وظلال ادخنتها فيقال له : انطلقالي هذا الظلُّلَّ ، استهزاءً ، فينطلق الى ظلَّهالانَّه كان في الدَّنيا مسخَّراً لها و يكون ذلكث الظلُّلُّ غيرذي برودة ولذلكت قال [لاظليل] لانه ظل الدّخان فيكون حار الاباردا وهذا رد لما اوهم لفظ الظن [وَلا يُغْنى مِنَ اللَّهَب] اي من حرَّاللَّهب كسائرالظِّلال المغنية من حرَّالتشمس [الْمُهَاتَرُهي بَشَرَرُ كَالْقَصْر] قرى بسكون الصَّاد بمعنى المنز ل الرفيع، وقرئ بالتجريك بمعنى اصول التحل والتشجر ويقايا مواعناق التام والابل، والكلّ مناسب، فإن القوى التلاث في الدُّنيا ترمي بخطرات وآمال وانانيات ، وفي الآخرة تتمثَّل تلك بشرر عظام [كَأَنَّهُ] اي كأن القصر او التشرر فانه جنس للشررة [جَمالَةٌ صُفْرٌ] جمع الجمل، وقرى جمالات بكسرالجيم وضمتها جمع الجمالة بكسر الجيم وضمتُها جمع الجمل فان الجمالة والجمالات مثلَّتني الجيم جمع للجمل [ وَيُلُّ يَوْمَئِذٍ لِلْمُكَذَّبِينَ هٰذا يَوْمُ لْإِيَنْطِقُونَ] اعلمان "ايّامالآخرة كثيرة ففي بعضها ينطق النّاس ويسألون ويتضرّعون، وفي بعضها لاينطقون فلاينافي ذلكتُسائرالآياتوالاخبارالدَّالةعلى تنطقهم واستنطاقهم [وَلا يُؤْذُنُ لَهُمْ] في النَّطق اوفي الاعتذار [ فَيَعْتَذِرُونَ وَيُلْ يَوْمَئِذِلِلْمُكَذِّبِينَ هٰذَايَوْمُ الْفَصْل] بين المحق والمبطل، اوالمؤمن والكافر،اواهل الجنّة واهل النّار، اوبوم الفضاء والحكم [جَمَعْناكُم ] فيه [وَالْأَوَّلِينَ] حال او استيناف [فَإِنْ كَانَ لَكُمْ كَيْدُ فَكِيدُونِ] كما كننم تكيدونني في الدّنيا بالكبدمع خلفائي وهذاعلى التمحيز والتهكتم [وَيُلُ يَوْمَتَذِلِلْمُكَذِّبِيَنَ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي ظِلال وَعُيُونٍ ] جواب سؤال مقدر كانته قيل : هذا حال المكذَّبين فما حال المتقين عن تكذيب الرسل اوالحشر ؟ [ وَفَوْ اكِهَ مِمَّا يَشْتُهُونَ كُلُوا وَاشْرَبُوا ] استيناف بنقدير القول [هَندِيًّا بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ وَيْلُيَوْمَئِإِلِلْمُكَذَّبِينَ] لماكان النسورة لتهديد المكذبين كرّرههنا هذه الكلمة وثنتى ذكرالمكذَّبين واضرب عن المتقين مع انته كان المناسب ان يقول : طوبي يومئذ للمتقين [كُلُوا] استيناف اوحال

This file was downloaded from QuranicThought.com



بتقدير القول [وَتَمَتَّعُوا قَلِيلًا] يعنى فى الدّنيا [إنَّكُمْ مُجْرِمُونَ] تعليل للتهديد المستفاد من قوله تعالى: كلوا و تمتعوا [وَيُلٌ يَوْمَئِذ لِلْمَكَذَّبِينَ وَإِذَا قَبِلَ لَهُمْ] عطف على مجر مون ، او حال و النفات من الخطاب [ارْكُعُوا] اى صلتواكماقيل : انتها نزلت فى ثقيف حين امرهم رسول الله (ص) بالصلوة فقالوا : لا نتحنى فان ذلك سبته (<sup>1)</sup> علينا، اوتواضعوا وانقادوا [لأير كُعُونَ] او المعنى اذا قبل لهم اسجدوا فى القيامة لا يقدرون على السجود كما قال تعالى : و يدعو ن الى السّجود فلا يستطيعو ن [وَيُلٌ يَوْمَئِذِلِلْ مُكَذَّبِينَ فَبِأًى حَديثٍ بعد الم المور بأى حديث بعد القرآن او بعد ما حدثنك به من امر الآخرة والحشر و الحساب و النواب و العقاب او بعد حديث الولاية ، او بعد هذا اليوم يؤمنون ؟!

[ الجزء الثِّلاثون]



ويسمّى سورة عمّوسورة المعصرات وسوالتساؤل مكّية كلّها، احدى واربعون آيةً . بتر المنازل المنازل المراجعين المراجعين المراجعين المراجعين المراجعين المراجعين المراجعين المراجعين المراجعين ا

[عَمَّ يَتَسَاءَلُونَ] استفهام لتفخيم السؤل عنه كانوا يتساءلون بينهم عن المبدء وصفاته وعن القيامة وعلاماته ، وعن البعث وثوابه وعقابه ، او كانوا يتساءلون عن الولاية بعد ما اشارالرسول (ص) اليها فانتها النبا العظيم الذي يقع الاختلاف فيه ، وانتها النبا الذي ينعنى ان يهد والذات من في تركها لانتها الفارقة بين اهل الجنة والنار فان القابل لها اذا وصل بها الى الآخرة يدخل الجنة من غير ريب ، والخارج منها اذاخرج بالخروج منها الى الآخرة يدخل الذار، فانته لوعبدالله عبد سبعين خريفاً تحت الميز اب قائماً ليله صائماً نهاره ولم يكن له ولاية على بن ابى طالب (ع) الذار، فانته لوعبدالله عبد سبعين خريفاً تحت الميز اب قائماً ليله صائماً نهاره ولم يكن له ولاية على بن ابى طالب (ع) لأكتبه الله على منخريه في النار وان الله لايستحبى ان يعذب امة دانت بامامة امام جائر، وان كانت الامة في عامالها بررة، وان الله ليستحيى ان يعذب امة دانت بامامة امام عادل وان كانت الامة فى العربي الماقر (ع) ، عن بررة، وان الله ليستحيى ان يعذب امة دانت بامامة امام عادل وان كانت الامة في على العظيم ] بررة، وان الله ليستحيى ان يعذب المة منين (ع)، و بهذا المضمون اخبار كثيرة منهم (ع) [عن النبياً العظيم] بدي يعسر م يتساءلون فقال : هى في امير المؤمنين (ع)، و بهذا المضمون اخبار كثيرة منهم (ع) [عن النبياً العظيم] بدل عن عم يتقد بر حرف الاستفهام ، او متعلق بمحذوف وجواب من الله او متعلق بيتساءلون و عم متعلق بمحذوف عند المذكور [الذي يقم مُختلف في أنه لا يكون الا بالا قرار والانكار [مسيعلم مون] حين رفع الحجب عن الابصار عند الموت او القيامة الكبرى [ تُمَ كَلاً سييعًا لمُون كَلاً] عن الاختلاف ، فانة امر لاينبغى ان يختلف فيه ، اوعن الانكار عندالموت او القيامة الكبرى [ تُم كَلاً سيكل مون كاراً] عن الاختلاف ، فانة امر لاينبغى ان يختلف فيه ، اوعن الانكار والمستفاد من الاختلاف ، فان الاحتلاف الم عن الا قرار والانكار [مسيعلم مون] حين رفع الحجب عن الابصار عندالموت او القيامة الكبرى [ تُم كَلاً سيكم سيعي يا مولان كار [مسيع لمون] من المبالغة في التأكبية إلى المعاد والتواب والعامة الكبرى إ تُم منه ما يكم مون ] تأكيد للاول، وتخلل ثم المالغة في التأكبيه [ ألم من يختلف عندالموت او القيامة الكبرى [ تُم ككلاً سيعي علي الم بجعل الله دليلاً لعاده على الولاية بي الحشر والحساب والتواب والعقاب ؟ ا

(۱) ای عار<sup>د</sup>



الجزءالتلائون

ذلكت،اوكيف اهملناهم ولم نجعل لهم رئيساً واماماً بعدالرَّسول (ص)؟! اوكيف نهملهم ولانبعثهم والحال انتَّامااهملناهم حين لم يكونوا شيئاً مذكور اوجعلنا لهم جميع اسباب وجودهم واسباب بقائهم [ وَالْجِبَّالَ أَوْتَادًا وَ خَلَقْنُا كُمْ اَزْوْاجًا ] ذكراً وانثىحتى يستأنس بعضكم ببعض وليسكن ويمكن التناسل، اوجعلناكم اصنافاً لتعارفوا، وليرفع بعضكم حاجة بعض [وَجَعَلْنا أَنوْ مَكُمْ سُباتًا] اى راحة اوقطعاً عن الاعمال والمتاعب [وَجَعَلْنا اللَّيْل لِباساً] اى ساتراً يستركل عورة [وَجَعَلْنَا النَّهْأرَ مَعاشًا] وقت تمتعكم اوسب أبنغاء معاشكم [ وَبَنَيْنا فَوْقَكُم سُبْعًا شِدادًا] لا بقبل الانثلام و ببنائها وجعل الكواكب فيها يكون بقاؤكم وتعيشكم [وَجَعَلْنا] اى خلفنا [سير اجًاوَ هُ اجًا] لايمكن وجودكم ولابقاؤكم بدونه [وَأَنْزَكْنامِنَ الْمُعْصِر اتِ] اى السحائب التي صارت معصورة اى متراكمة بالبرد والرّبح اوالرّبح التي تكون معصرة للسحاب ، او الرّباح التي تكون ذوات الاعاصير الى الاغبرة فان الرّياح تكوناسباب نز ول المطر، وقد قرى انز لنا بالمعصر ات و هو يؤيّد المعنى الاخير [ماتح ثَجّاجًا] سيّالاً الي مواضع زراعاتكم وروضاتكم وبه يكون حياتكم [لِنُحْرِجَ بِهِ حَبًّا ] لارزاقكم وارزاق دوابتكم [وَ نَباتًا ] كذلك [وَجَنَّاتِ ٱلْفُافًا] الالفاف الاشجار الملتفة واحدهالف بالكسر والفتح او بالضّم وهوجمع لفاء فيكون الالفاف حِندُذ جمع جمع [[نَّيَوْمَ الْفَصْلِ كَانَ مِيقَاتًا] جوابٌ لسؤال مقدركات قيل: اذالم تهملهم بلاحساب وثواب وعقابٍ فهل لهم موعد لذلك؟ او اذا لم تهملهم بلاولي ورئيس فهل لظهور ذلك الولي موعد؟ فقال: ان يوم الفصل كان موعداً لهم ، والمراد بيوم الفصل يومخروج الرّوح عن البدن، او يومفصل المحق ّ عن المبطل والنّاجي من الهالك [ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ ] النفخة الاولى اوالنفخة التانية [ فَتَأْتُونَ أَفُواجًا وَفُتِحَتِ السَّماء فكانت أَبُو إَبًّا] أتى بالماضي اماً لتحقيق وقوعه او للاشعار بان السَّماء كانت من اوّل خلقته منفتحة منشقة بتراءى بحسب الانظارالظاهرةانهاغيرمنفرجة فان كل ممكن زوج تركيبي منشق الىمهبة ووجودووجوب وامكان ، ومعنىكونها ابواباً انها ابواب للملكوت كما ان مماوات عالم الارواح ابواب للغيب و فعله الدي هو عالم المشية [ وَسُيّر ت الْجِيالُفُكَانَتْسُوا إِيًّا] يعنى ان الجبال تحسبها ثابتة وهي تمرَّمر السَّحاب باقتضاءالتَّجدد الجوهري ، وكونها سراباً من جهة انها تتراءى جبالاً عظيمة ً ثابنة جامدة وليست كذلك، وهكذا حال جبال الانتيات للاشياء فانتهاترى اشياء مستقلة في الوجود لهانفسيَّات وليست كذلكت، وقد فسَّرالافواج في خبرٍ عن النَّبيَّ (ص) باصنافٍ من المعاقبين من اصناف المسبئين [ إِنَّ جَهَنَّمَ كَانَتْ مِرْصُادًا] رصده رقبه والمرصاد الطريق اوالمكان يرصد فيه العدو كأن الخزنة يرصدون في جهنمًا عداء أولياءالله والجملة جوابٌ لسؤال مقدَّرِكانته قيل: ما يفعل بهم بعد اتيانهم افواجاً ؟-[لِلطَّاغِينَ مَأْبًا ] طغي كرضي طغياً وطغياناً بالضّم والكسر فيهما جاوز القدر وارتفع وغلافي الكفر واسرف في المعاصى والظلم،وطغابطغوطغواً وطغواناً بضمتهما [لابِشينَ فسها أحْقاباً] جمع الحقب بالضم والضمّتين وهي ثمانون سنة اواكثر، والدَّهر والسَّنة اوالسَّنون، وقيل: المراد باللَّبث احقاباً انَّه كلَّما مضى حقب جاء بعده حقب آخر، وقدفسرّالحقب بثمانين سنة من سنى الآخرة، وقيل: إنَّ الاحقاب ثلاثة واربعون حقبًا كلَّ حقب سبعون خو يفاً، كلّ خريف سبعمائة سنة ،كلّ سنة ثلثمائة و ستّون يوماً ،كلّ يوم الف سنة ، وقيل المعنىلابثين فيها احقاباً موصوفة بانهم لايذوقون فيها برداً ولا شراباً ، ثم يلبثون فيها يذوقون غيرالحميم والغساق من اتواع العذاب فهذا توقيت لانواع



العذاب لالمكثهم في النَّار [لايَذُوقُونَ فِيهابَرْدًا وَلَاشَرْ إبًا] يعنى برداً بنفعهم من حرَّ النَّار ولاشراباً ينفعهم من - عطشهم ، اوالمزاد بالبرد النّوم كما قبل [ إلأحكميماً] اي الماء الحار المشديد الحرارة [ وَغَسَّاقًا] الغساق صديد اهل النبار، اوماء يخرج من صديد اهل النبار [ جَزُ اع وفاقًا ] مفعول له او وصف لحميماً ومفسَّاقاً ، او مفعول مطلق لمحذوف إى بجازون جزاءً، او بجزيهم الله جزاءً موافقاً لاعمالهم [إنَّهُمْ كَانُوا لايَرْجُونَ حِسًّا باً] اى لا يعتقدون حشراً وحساباً، اولا يخافون حساباً كماقيل [وَكَذَّبُوا بالياتِنا] من حيث انتها آبات واعظمها على (ع) [كِذَّ أبًا وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْناهُ ] ومن الاشياء التي احصيناه اعمالهم التي عملوها [كِتْابًا ] اي في كتاب او حالكونه مكتوباً عندنا [ فَذُوقُوا ] بتقدير القول [ فَلَنْ نَزِيدَ كُمْ إِلاَّ عَذَابًا إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ مَفْازًا ] جواب لسؤال مقدّر كأنَّه قبل: هذا حال المكذَّبين بالنَّبأ العظيم فما حال المصدَّقين بالولاية ؟\_ والمفاز الفوز والنَّجاة ، اومحل الفوز ، · · ويستعمل في الهلاك والمهلك [ حَدْ أَثِقَ وَأَعْنَابًا ] بسانين واثمارها لكن خصّص الاعناب بالذكر لامتيازها من بين الاثمار [وَكُواعِبَ] اي جواري ثديتهن كاعبات [ أَتْراباً ] مستوياتٍ في السن يعني كلّهن في اوّل البلوغ [وَكَأْسَّادِهاقًا] ممتلئة اومتنابعة [ لايَسْمَعُونَ فيها لَغُوًّا وَلا كِذَّ ابًّا ] قرى بنشديد الذآل بمعنى التكذيب وبتخفيف الذال بمعنى المكاذبة [جَزْأَة مِنْ رَبِّكَ] لنشر بفهم اصناف الجزاء ههنا الى الرّب [ عَطَّاة حِسابًا ] كافياً اوعلى قدراعمالهم [رَبَّ السَّمواتِ وَالْأَرْضِ وَمايَيْنَهُ مَاالرَّحْمَنِ] قرئ ربّ السّماوات والرحمن بالجرّ والرّفع [ لأيَمْلِكُونَ مِنْهُ خِطْابًا ] منه حال من خطاباً او ظرف لغو متعلق بلا يما كون اى لا يملكون مخاطبته او لايملكون من اذنه مخاطبة ولا يقدرون ولا يؤذنون فيها [ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ ] ظرف لواحد من الافعال السابقة اولقوله : لا يتكلُّمون ، والرَّوح همنا عبارة عن ربَّ التوع الانساني الذي هواعظم من جميع الملا تكة ومقامه فوق مقام جميع الملائكة بل فوق عالم الامكان لم يكن مع احدٍ من الانبياء (ع) ، وكان مع محمَّدٍ (ص) و بعده مع اوصبائه (ع) ويعبّر عنه بروح القدس [وَالْمَلْائِكَةُ صَفًّا] في صفّ إوحالكونهم مصطفّين [لايَتَكَلَّمُونَ إلّا مَنْ أَذِنَلَهُ الرَّحْمِنُ وَقَالَ إِنها الدَّايا [صَواباً] اوقال عندالله صواباً [ذَلِكَ الْيَوْمُ الْحَقُّ فَمَنْ شاءاتَّخَذَ إِلَى رَبِّهِ مَأْبًا ] اي من شاء انتخذ الى ربِّه المضاف الى على (ع) مآباً ، اومن شاء اتَّخذالي ربِّه المطلق مآباً ، والمآب حينئذ هوالولاية وانتباع على إع) [إنَّا أَنْذَرْنْا كُمْ] جوابٌ لسؤال مقدّركانته قيل: ان كان ذلكثاليوم الحق فمافعلت بهم لاجل ذلك اليوم ؟ ـ فقال: انَّا انذرناكم [عَذْابًاقَرِيبًايَوْمَ يَنْظُرُ الْمَرْءُ] بدل من عذاباً نحو بدل الاشتمال اوحال من عذاباً [ماقد مت يكامة] من خبر اوشر وهو يوم الموت او يوم الفيامة الكبرى [وَيَقُولُ الْكُافِرُ] بالولاية [ يالَيْتَنبي] اي يافوم ليتني [ كُنْتُ تُرابًا] في الدّنبافلم يكن لي حشر و نشر وحساب وعقاب، اوليتني كنت ترابأ في هذا اليوم فُلم يكن لي حسابٌ ، اوليتني كنت تراباً قابلا ً لخلق الاشياء الاُخر منتى فان ّ الكافر بسبب الفعليّات السيتَة الحاصلة فيهلايكون قابلا لفعليات اخرمنه فبتمنني ان يكون ترابأ مستعداً لان يخلق فيهصوراخري ، وقيل بعد مايحشر الخلائق في صعبد واحد ويقتصَّمن الظَّالم للمظلوم حتَّى للجمَّاء من القرناء يقول الرَّبِّ لغير الثَّقلين : انتَّا خلقنا كم وسخرناكم لبني آدم وكنتم مطيعين لهم ايمام حيانكم فارجعوا الىالذي كنتم كونوا تراباً ، فاذاً التفت الكافرالي ماصار



الجزءالثالاثون

تراباً يقول: ياليتنى كنت على صورة شيء منها وكنت اليوم تراباً، وقيل: المراد بالكافر ابليس اذا رأى كرامة آدم وولده وقد عابه على كونه من طين يتمنتى ان يكون اصله تراباً، اوالمراد بالكافر الكافر بالولاية فإنه يتمنتى ان يكون من شيعة على (ع) فانه روى عن ابن عباس انه سئل: لم كنتى رسول الله (ص) عليتاً (ع) ابا تراب؟ قال: لانته صاحب الارض وحجعة الله على اهلها بعده وله بقاؤها واليه سكونها قال : ولقد سمعت رسول الله (ص) يقول : انه اذا كان يوم القيامة ورأى الكافر ما اعدالله تبارك وتعالى لشيعة على (ع) من الشواب والزلفي والكرامة قال : ياليتنى كنت تراباً اى من شيعة على أن الكافر ما اعدالله تبارك وتعالى لشيعة على (ع) من الشواب والزلفي والكرامة قال : ياليتنى كنت تراباً اى من شيعة

ستّواربعون آيةً،مكّيّ كلّها لسُر

[وَالنَّازِ عَاتِ غَرْقًا] اقسم تعالى شأنه بالنَّفوس المشتاقة الى اوطانها الحقيقيَّة من نزع نز وعاً اشتاق ، او بالنِّفوسالمرتدعة عن النِّفس وعلائقها من قولهم: نزع من الامر انتهى، الَّتي تغرق في الاهتمام بالسير الي الله ، او فى بحار حبة ، اوفى بحار صفاته ، اوفى بحر الاحدية [وَالسُّأْشِطاتِ نَشْطًا] اى النفوس الناشطات الطيّبات في السيرالي الله، اوالناشطات في الخروج من دارالنفس، أوالخارجات من دارالنفس الى دارالقلب ، أوالمراد بالنازعات ملائكة العذاب تنزع ارواح الكفيّار ، وبالنيّاشطات ملائكة الرّحمة تخرج ارواح المؤمنين برفق ، اوالمواد بالنّازعات النَّجوم تنزع من مطالعها وتغرق في مغاربها ، والنَّاسطات التَّجوم التي تخرج من برج إلى برج ، اوالمراد بالنَّازعات القسيِّ تنزع بالسُّهم ، والمراد بالنَّاشطات الخيلُ السَّمينة فيَّ الجهاد ، اوالمراد بالنَّازعات النَّفوس المشناقة اليالله ، و بالنَّاشطات النَّفوس المسرعة في الخروج عندالموت [وَ السَّابِحُاتِ سَبُّحًا] النَّفوس السَّابحة في بحاراوصافه تعالى، اوالجارية المسرعة الى الله، او الملائكة الذين يسرعون في أمرالله من غير تأمَّل وتوان كالسَّابح في الماء، او الملائكة اللذين يسبحون ارواح المؤمنين يسلمونهامكلا رقيقاً ثم ً يدعونها حتى تستريح كالسابح بالشيء في الماء ، اوالملائكة الذين ينزلون من السماءالي الارض باسراع كما يقال للفرس الجواد سابح، اوالنّجوم التي تسبح في فلكها، > او خيل الغزاة تسبح في عَدُوها [فَالسَّابِقَاتِ سَبَقًا] الملائكة الذين سبقوا ابن آدم بالخير، اوسبقوا الشيطان في حفظ ابن آدم منه ، اوسبقوا المشيطان بالوحي الى الانبياء (ع) ، اوالمذين سبقوا بأرواح المؤمنين الى الجنة ، اوالنقوس البشرية التي تسبق سائر النفوس في الذَّهاب الى الله اوالقرب منه ، اوالتي تسبق الملائكة في المرتبة ، اوالتي تسبق ملكثالموت في الخروح اليالله شوقاً اليه ، اوالنَّجوم الَّتي يسبق بعضها بعضاً في الَّسير ، اوخيل الغز اة يسبق بعضها بعضاً · [ فَالْمُدَبِّر أَتِ أَمُوماً] أي الملائكة المدبرة أمر أهل الأرض ، أو الرَّوْساء من الغزاة يدبرون أمر الجنود والجهاد ، اوالنفوس الكاملة الرّاجعة من السير الى الله في السبر الى العباد لتكميلهم ، او النَّفوس السَّالكة المدبَّرة امر السير الىالله دونالمجذو بةاليهمن غيرملوك، اوالنّجومالمدبرّة امرالعالم، وعطف الاخير بنبالفاء للاشعار بشرافةالصفتين اوالصنفين ، وجواب القسم محذوف بقرينة الاتي كأنه قال : لتبعثن [يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّ اجفَةً] ظرف للمد برات

This file was downloaded from QuranicThought.com



امراً، اولمحذوفٍ هوجواب القسم اي لتبعثن ً يوم ترجف الرَّاجفة ، او لقوله تعالى : تتبعها الرَّادفة ، او لقوله تعالى : واجفة ، وبكون يو مئذ تأكيداً له اولاذكر اوذكتر مقدّراً ورجف بمعنى حرّك وتحرّك واضطرب شديداً ، ورجفت الارض زلزلت، والمراد بالرّاجفة النَّفخة الاولى [تَتْبَعُهَا الرُّ إدِفَةُ] اي النَّفخة الثَّانية و الجملة استيناف جوابٌ لسؤال مقدر سواء جعل يوم تر جف الرّاجفة متعلَّقاً به ، او لم يجمل اوحال [ قُلُوبُ يَوْمَتَبْدِ واجفَةً ] مضطربة [أَبْصْارُها] اي ابصارالقلوب [خاشِعَةٌ] وفي اضافة الابصار الى القلوب اشعار بان ابصار الابدان تصير في ذلك اليوم متعطَّلة [يَقُولُونَ] جوابٌ لسؤال مقدر كأنه قبل : ما يقولون في حقَّ هذا اليوم ؟ \_ فقال : ينكرونها و يقولون [ أَئِنَّا لَمَرْ دُودُونَ فِي الْحَافِرَةِ ] اي في اوّل حالنا يعني في الحياة الثّانية المشابهة للحياة الاولى ، والحافرة ١ الخلفة الاولى ، والعود في التشىء حتى يرد آخره على اوله [٤] ذا كُنّا عظامًا نُخِرَةً] بالية منفنتة [قالوا تِلْكَ] الكرَّة [ إذًا كَرَّةٌ خامبركةٌ ] يعنى خاسر اهلها يعنى قالوا ذلك علىسبيل الاستهزاء ، اوعلى سبيل الفرض و الشكت [فَبِإِنَّماهِي] اي الكرَّة او الرَّجعة [زَجْرَةٌ وأُجِدَةٌ] اي صبحة واحدة لان الزَّاجر للَّشيء في الاغلب بكون زجرة بصياحة وللاشارة الىسهولتهاعليه تعالى وسرعة خروجهم من القبور بالصّيحة اطلق الصّيحة الى الرّجعة ووصفها بالواحدة [ فَجَاذًاهُمْ ] من القبور [ بالسَّاهِرَةِ ] اي على وجه الارض، وقيل: السَّاهرة موضع بالشَّام [ هَلْ أتيك حَديث مُوسى] جواب لسؤال مقدر كأنه قال: ما افعل بهؤلاء المنكرين المكذَّبين ؟ وما تفعل انت بهم ؟ - فقال : افعل بهم ما فعل موسى (ع) بفرعون وقومه ، ونفعل بهم مافعلنا بفرعون وقومه، فلاتكن في ضيق مماً يمكرون فان لك عليهم ··· , سلطاناً كما لموسى (ع) على قوم فرعون [ إذْنادية رَبُّهُ بالواد الْمُقَدَّس طُوى إذْهَبْ ] حال بتقدير القول او · مستأنف جواب لسؤال مقدر بتقدير القول [ اللي فر عَوْنَ إِنَّهُ طَغْي فَقُلْ هَلْ لَكَ ] مبل [ اللي أَنْ تَزَكّى] اي تتطهر مما انت فيه من الشرك والذ أنوب اوتتنعم علو تنمو فيما انت فيه من العز والسلطنة ، وهذا تعليم لموسى (ع) كيف بتكلُّم له بالقول اللَّبْن [ وَ أَهْدِيَكَ إِلَى رَبِّلْكَ فَتَخْشَى ] فحصل لك مقام الخشية التي هي للعالم بالله [ فَأَرِيهُ ] اى فأتاه و دعاه بالملاينة معه فأريه [ الأيةُ الْكُبْر ى ] التى هى التعبان او اليد البيضاء [ فَكَذَّب وَعَصْلى] في حضوره [ثُمَّ أَدْبَرَ] عنه طلباً لما يكسر به آيته ظناً منه ان آيته سحر [يَسْعَى] يجهد في طلب ما يكسر به حجته، او يسعى في الافساد في الارض [فَحَشَرَ] قومه وجنوده واهل مملكته [فَنادى فَقالَ أَنَارَ بُكُمُ الأَعْلى] عطف على نادى عطف التفصيل على الاجمال وكان مقصوده من هذا التمويه على العوام وانكارً إن يكون فوقه رب > سواه ، وقيل : كان مقصوده ان الاصنام ارباب لكم و انا ربتكم و ربّ الاصنام [ فَأَخَذَهُ اللهُ نَكْالَ الْأخِرَةِ وَ الْأُولَى] نكال مفعول مطلق من غير لفظ الفعل ، اومنصوب بنزع الخافض اي اخذهائه بنقمة لائقة لكلمته الآخرة التي هي قوله : أَنَّار بحكم الاعلى، والاولى التي هي قوله : ماعلمت لكم من آله غير ي فان الكبرياء والانانية كانت رداءه تعالى فمن نازعه في ردائه اخذه اخذاً شديداً ، وكان بين الكلمتين كماعن ابي جعفر (ع) اربعون سنة [ إنَّ في ذَلِكَ لَعِبْرَةً] وانتعاظا [لمِكَنْ يَخْشى] الله تعالى بالغيب وكان في مقام العلم وقد خرج من مقام الظن الذي كان لاصحاب النفوس ولم يصل الى مقام المشهود [عَ أَنْتُمُ أَشَدُّ خَلْقًا] عظماً واتقاناً وادامة [ أم السَّماء ] يعنى ان



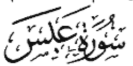
الجزءالثلاثون

خلقكم ابتداء اضعف من خلق السماء وقد خلقكم وخلق السماء فكيف بكون عاجز آعن خلقكم ثانياً [بَنْاها] جواب لسؤال مفذر اوحال [رَفَعَ سَمْكَها] اى جهتها المرتفعة [فَسَوَّيها] اى اتمها بجميع ما فيها و جميع ما فيه مصالح العباد [وَأَغْطَشَ لَيْلَها] اى جعل ليلها مظلماً [وَأَخُوجَ] من اللّيل او اظهر [ ضُمحينها ] و نسبة اللّيل والضحى الى السماء لكونها مبدأهما وهذه الجمل تفصيل لسويها فان تتميمها يكون بماذكر بعدها [وَالْأَرْضَ بَعْدَذَلِكَ دُحينها] اى بعد بناء السماء و رفع سمكها واظلام ليلها واخراج ضحيها، ودحوالارض عبارة عن بسطها.

اعلم ، انَّه لاتقدَّم لسماء العالم الكبيرعلي ارضها ، وما ورد في الآيات والاخبار مشعراً بتقدَّم خلق الارض على السماء اوتقدم السماء علىالارض فمؤل لانه ليس بين الارض والسماء علية لعدم جواز العلية بين الاجسام كما قرّر في محلّه و لذلك قبل : المراد بقوله تعالى بعد ذلك مع ذلك اي الارض مع بناء السماء دحاها فليكن المراد بدحوالارض بسطها بتوليد مواليدها، فان مرتبةالمواليد في الخلقة بعد مرتبةالعناصر والسماوات، اوليكن بعد بمعنى مع كماقيل، اوليكن المقصود من الارض والمسماءمافي العالم الصّغيرفان سماءه بوجه مقدّمة على ارضه و بوجه مؤخرة [أخراج مِنْهاماته هاومر عيهاوا ألحبال أرسيها] اى اثبتها في اوساط الارض لتوليد المعادن فيها وانبات النبات والاشجار التي لاتنبت الافيها وسهولة اجراءالمياه من تحتها والعيون على سفحها [مَتْاعَّالَكُمْ وَلِأَنْعامِكُمْ] اي حالكونها اشياء تتمتعون بهافىمعاشكم اولتمتعكم وتمتقع انعامكم فقوله متاعأ حال اومنصوب بنزع الخافض وليس مفعولا له لعدم انتحادمر فوعه مع مرفوع عامله ، اوهومفعول مطلق لفعل محذوف [ فَبَاذًا جاءت الطَّامَةُ الْكُبُر ي] يعنى اذاكان خلق السماء اشد من خلفكم ابتداء ، وخلفكم ثانياً اسهل من خلفكم ابتداء" فلا مانع من خلفكم ثانياً وقد اخبركم به فهومحقق لامحاله فاذا جاءت القيامة ، سميت بالطامة لان الطامة الدّاهية التي تغلب ماسواها والقبامة داهية تغلب جميع الدواهي [يَوْمَ يَتَذَكَّرُ الْإِنْسَانُ ما سَعْي] اي ما عمله فان يوم القيامة يوم الذكر و دار الآخرة دارالنَّذكر فيتذكَّر الانسان فيها جميع ماعمله بمعنى انَّه يرى آثاره على نفسه ويشاهدها ويشاهد جزاءها [ وَأُمرَّ زُبّ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرْى] اى لعن يراها اى لعن كان من شأنه رؤبتها فان منهم من لايراها اصلا وليس من شأنه رؤبتها [فَمَكْمَا مَنْ طَغْي] طغى يطغو من باب نصر وطغى يطغى من باب منع خرج من الطّاعة [وَ أَثَرَ الْحَيْوةَ الدُّنْيا] على الحياة الآخرة [فَجِانَ الْجَحِيمَ هِي الْمَأُولى] اى مأو المر [وَأَمَّا مَنْ خافَ مَقَامَ رَبِّهِ] عن مقامه عند ربته اوقيام ربة للحساب ، اومحل قيام ربة للحساب ، اوتمكن ربة وقدرته عندالحساب [وَنَهَمَى النَّفْسَ] اي نفسه [عَن الْهُولى] اى هواها [ فَبِانَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأُولى يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ ] جواب لسؤال مقدّركانة قيل بعد ما سجَّل عليهم قيام السَّاعة: ما يقولون فيها ؟ \_ فقال : يسألونك عن وقتها ، إو استفهام بتقدير حرف الاستفهام [ أَيَّانَ مُرْسِينُها ] اي متى يكون ثباتها [ فيهمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْرِينُها ] تفخيم لامرها ونفي لعلمه (ص) بها تأكيداً في اخفائها [إلى رَبِّكَمُنْتَهِيها] يعنى ان الساعة منتهاها الرّبِّ فان كنت تقدرعلى معرفة الرّبّ تقدرعلى معرفتها ، او المعنى الى ربِّك المضاف وظهوره منتهى وقت الساعة يعني ان الساعة اي وقت القيام عندالله من اوَّل الموت الي ظهور ر بتكئ عليك، وحين ظهورالرّبّ يكون تمام القيام عندالله سواء كان الموت اختيار يتَّأ اواضطرار يتَّا و لذلك فسترت



الساعة تارة بطهور القائم (ع) وتارة بالقيامة وتارة بالرجعة وتارة بالموت، فان الكل بعد طي البرازخ اختيارا أواضطرارا ينتهى الى على (ع) فان آيات الخلق اليه وحسابهم عليه و رجوعهم اليه (ع) وهوقيامتهم وهو رجعتهم سواء جعل المراد بالرّجعة الرّجعة الى الصّحو بعد المحو، اوالى القوى والجنود بعد الفناء عنها، اوالرّجعة الى الآخرة وهوظاهر ، او الرّجعة الى الدّنيا فانه بعد رجوعهم إلى امامهم كان اول رجعتهم الى الدّنيا والى المراتب الدّانية التي كانوا مديرين معرضين عنها، و بعد مانفى علمه بالساعة حصر شأنه في الانذار تأكيداً لنفى علمه بالساعة فقال [إنَّما أَسْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَيلُها] عنها، و بعد مانفى علمه بالساعة حصر شأنه في الانذار تأكيداً لنفى علمه بالساعة فقال [إنَّما أَسْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَيلُها] يعنى محصور شأنك في انذار من كان عالماً بها و باهوالها لا ينفع انذار كلغيرهم ولا شأن لكتموى ذلك الانذار [كأَنَّهُم يعنى محصور شأنك في انذار من كان عالماً بها و باهوالها لا ينفع انذار كلغيرهم ولا شأن لكتموى ذلك الانذار [كأَنَّهُم فقال : كانوا حين يرونها كانتهم لم يلبثوا في الساعة الا الانفي الذار الخيرهم ولا شأن لك سوى ذلك الانذار [كأَنَهُم فقال : كانوا حين يرونها كانتهم لم يلبثوا في الساعة الا آخر النتهار اواوله حتى أخرجوا الى النار، اوكانتهم لم يلبثوافى الدّنيا لصغر الدّنيا في الماعة من الساعة من الساعة من النوا معاد منه منه منه منه منه الما منه الله منه من النهار .



مكّيّة كلّها، ثنتان واربعو ن اواحدى واربعو ن آيةً .



[عَبَّسَ وَتَوَلَّى] قبل: نزلت الآية في عبدالله بن ام مكتوم كان اعمى وذلك انه جاء الى رسول الله (ص) وعنده جمع من صناديد قريش يدعوهم الى الاسلاموفي واية كان عنده عنبة بن ربيعة وابوجهل والعبّاس و أبيّ واميّة ابناخلف يدعوهم الى الله ويرجوا سلامهم فقال : يارسول الله (ص) اقرأني وعلّمني ممّاعلّمك الله فجعل يناديه ويكرّر النداء ولايدري انه مشتغل بغيره، فظهرت الكراهة في وجه رسول الله (ص) و يقول في نفسه : يقول هؤلاء الصّناديد انسما اتباعه العميان والعبيد فأعرض عنه وأقبل على القوم وكان رسول الله (ص) بعد ذلك يكرمه ويقول : مرحباً بمن عاتبني فيه ربتي ، وروى عن الصّادق (ع) : إنَّ المرادكان رجلاً من بني امية كان عند النّبيّ (ص) فجاء ابن ام مكتوم فلماً رآه تقذ ر(١)منه وجمع نفسه واعرض عنه فحكي الله سبحانه ذلك وأنكره عليه، وعن القمتي انتها في عنمان وأبن ام مكتوم وكان مؤذ ناً لرسول الله (ص) وجاءالي رسول الله (ص) فقدَّمه رسول الله (ص) على عثمان فعبس عثمان وجهه وتولّي عنه · [أَنْجاءَهُ الْأَعْمَى وَمَايُدْرِيكَ لَعَلَّهُ يَزَّكَّى ] ينطّهر او بصلح في اعماله كمال الصّلاح او بنمو في دينه و ايمانه [أَوْيَذَّكُّر] اي ينذكر إن لم يكن يتركني [ فَتَنْفَعَهُ الذِّكْري] حتى يسلم بعد او ينتفع بها حين موته [ أمَّا مَن اسْتَغْنى ] في ماله اواستغنى عن الأسلام [ فَكَنْتَ لَهُ تَصَدَّى ] تتعرّض [ وَ ما عَلَيْكَ أَلّا يَزّ كمن ] ولا بأس عليك في ان لايتطّهرذلك الغنيّ أو ايّ شيءٍ يرد عليك في ان لابّزكتي ، او ليس عدم تزكيته و بالا مليك، وقال ٨ القمتى: المعنى لا تبالى ازكياً كان اوغير زكى إذا كان غنياً [وَأَمَّامَنْ جاءَكَ يَسْعى] في طلب الدين واز دياد ايمانه [وَهُوَيَخْشَى] ربُّ بالغيب [فَاَنْتَ عَنْهُ تَلَهُمن ] وقد استبعد بعض العلماء كون الآيات في رسول الله (ص) لبعد مقامه عن العبوس والتولي عن الاعمى، وعلوَّ رتبته عن أن يصير معاتباً بمثل هذا العتاب، اقول: لو كانت الآبات فيه (ص) والعتاب له لم يكن فيه تقص لشأنه ولم يكن منافياً لماقاله تعالى في حقه من قوله: ( أنْ لعلى خلق عظيم فان اقباله (ص)

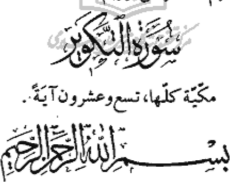


الجزءالثلاثون

وادباره وعبوسه واستبشاره كان لله فان عبوسه انكان لمنع الاعمى عن نشر دينالله واستماع كلماته لاعداءالله واعداء دينه و تقريبهم الى دينه لم يكن فيه نقص فيه وفي خلقه ، وامَّاامثال العتاب له (ص) فانتَّها تدلَّ على تفخيمه والاعتداد به فان كلتها كانت باياك اعنى واسمعى باجارة فالخطاب والعتاب يكون لغيره لا له، وكذاز ريه (١) تعالى له (ص) بالعبوس والتولِّي يكون متوجَّها الىغيره في الحقيقة [كَلًّا] ردع له عن مثله [إنَّهاتَذْكِرَةً] اي القرآن ، وتأنيث الضّمير لمطابقة المسند اوالرسالة تذكرة فليس لكئان تكون حريصاً على قبولهم اوولاية على (ع) تذكرة [فَمَنْ شَاءَذَ كُرَهُ] اي القرآن او شأن الرّسالة اوالولاية [ في صُحْفٍ مُكَرَّمَةٍ ] حال اوخير بعد خيره، ويجوز ان يكون ظرفاً لغواً متعلقاً بقوله تعالى ذكره، والمراد بالصّحف المكرّمة الالواح العالية، اوالاقلام العالية، التي هي العقول الطّولية اوالعرضية اوصحف قلوب الانبياء (ع) ونفوسهم [مَرْ فُوعَةٍ] عن نيل الايدي النّاقصة [مَطَهَّرَةٍ] عن نقائص المادّة وسؤاتها [باكَيْدى سَفَرَقٍ] جمع السّافر بمعنى الكاتب، اوالمراد الملائكة الدِّين كانوا سفراء بينه وبين انبيائه (ع) [كِرام بَرَرَةٍ] بارِّين الىالانبياء(ع) ، او الىالخلائق ، اومحسنين في انفسهم مطيعين لامو ربَّهم [قُتِلَ الْإِنْسانُ] دعاءعلي الأنسان المطلق بسبب شأنه المذى اودعه الله فيه من كفران النبعمة ، اوالكفر بالله ، اوالرَّسُول (ص) أو الولاية ، وجواب لسؤال مقدّر كأنّه قيل: ما حال الانسان مع ما جعلته تذكرة من القرآن اوشأن الرّسالة اوالولاية ؟ \_ فقال : قتل الانسان [مااكْفُرَهُ] يعنى حاله شدة الكفران اوالكفر، والصَّيغة للتَّعجَّب اومركّبة من لفظة ما الاستفهاميَّة والفعل الماضي من باب الافعال ، ويجوزان يكون المقصود من قوله ما اكفر ه ما اكفره بعليَّ (ع) [منَّ أيُّشَيْءٍ خَلَقَهُ] جوابٌ لسؤال مقدّر كأنته قيل: هل له ما يدلته على الآلهة اوالرّسالة إو الولاية اوالبعث؟.. فقال: من أيّ شيء خلقه حتى يعلم · ان ذلكت حق فالاستفهام للتقرير [مِنْ نُطْفَة خَلَقَهُ] بعني خلقه من نطفة ضعيفة الوجود لاتحفظ صورته بنفسه آنين قذرة منتنة ادل دليل على المبدء و الرّسالة والولاية والبعث [فَقَدَّرُهُ] بحسب اعضاته و اجز اته و مقدار طوله وعرضه ١٠ قدراً يليق بشأنه ويتمشى منه الافعال المترقبة منه يسهولة [شُرَّ السَّبِيل] إي سبيل الخروج من بطن امه ، اوسبيل السلوك لطلب معيشة ، اوسبيل السلوك الى الله وطلب معاده، أوسبيل السلوك من الدُّنيا الى الآخرة بالموت الاضطراري [يَسَرَّهُ ثُمَّ أَماتُهُ] عنصورة وفعليّة ينبغي انتطرح [فَأَقْبَرَهُ] فيصورة إخرى الى اناماته عن جميع الصّور بالموت الاختياري اوالاضطراري فأقبره في القبر التّرابي وفي الصّور البرز خية والمثالية [شُمَّ إذا شاء أنْشَرَهُ] من قبره [كَلّا] ردع للانسان عن ترقب رؤية ما ذكره من النشر [لَمَّا يَقْض ما آمَرَ 6] أي لما يقض ذلك الانسان ما امره الله من اخلاص العبادة و اتمام العبوديَّة حتَّى يشاهد ما يتمنَّى شهوده من النَّشر و الحساب والعقاب ، او لمَّا بقض الانسان ما امره الله تعالى به من الأوامر المشرعيَّة القالبيَّة حتَّى يشاهد آثار الآلهة او الرَّسالة او الولاية ، او يشاهد نشر العباد وحسابهم منطريق باطنه ، اولماً يقضائله ما امره وقدَّره من حشرالخلائق ونشرهم وحسابهم و ثوابهم وعقابهم حتّى يشاهدوا ما نقول من نشر الخلائق [ فَلْيَنْظُر الْإِنْسَانُ ] الى الاسباب و المسبّبات و يشاهد كيفيّة ترقيها و ترتبها ووصولها الىغاياتها ومسبِّباتها حتّى يعلم بعلم البقين ان لها ألها وان له رسولا واماماً ، وان الانسان ينتهي في تقلّبانه الى ان خرج من قشره وقالبه ، و وصل الى لبَّه وقلبه ، والى حسابه و ربَّه فلينظر من جملة الاسباب والمسبَّبات [ إلْي طَعَامِهِ] الصّوريّ والمعنويّ [أنَّاصَبِيبُنَا الْماء] من السحب [صَبًّا] عجيباً يكون بقدر الحاجة وليس كثيراً بحيث يستضرون به ولا في غير وقت الحاجة [تُمَّشَقَقْنَا الأرَّضَ شَقًّا] بانبات النبات والاشجار [فَأَنْبَتْنا فيها حَبًّا] (1) ئسبةانله تعالى عيبالعبوس والتولى اليه (ص) .



نباتاً ذاحب [وَعِنباً] خصة من بين الفواكه لكثرة منافعه [وَقَضْباً] القضب جمع القضبة وهى ما اكل من النبات المقتضب غضاً [وَرَيتُوناً] شجرالزَبتون [وَنَخْلاً] تخصيصهما من بين الاشجار بالذكر لكثرة منافعهما كالعنب [وَحَدائِقى عُلْباً] جمع الغلباء الحديقة المتكائفة [وَفَاكَهة ] وسائر انواع الفواكه [وَأَبًا] الكلاً والمرعى وما انبت الارض [مَتاعاً] هو بمعنى النسبيع او بمعنى التستع مفعول له اومنصوب بزع الخافض اومفعول مطلق لمحذوف موحلان ، الجديقة المتكائفة [وَفَاكَهة ] وسائر انواع الفواكه [وَأَبًا] الكلاً والمرعى وما انبت الارض [مَتاعاً] هو بمعنى النسبيع او بمعنى التستع مفعول له اومنصوب بزع الخافض اومفعول مطلق لمحذوف هو حال ، او بمعنى ما يتمتع به فيكون حينذ حالاً [ لَكُمْ وَلاَنْعامِكُمْ ] فكيف نهملكم بعد ما بلغناكم من ادنى مراتب وجود كم وهومقام كونكم نطفة قذرة الى اعلى مقاماتكم وهومقام روحانيتكم ومشاركتكم للملائكة بل بعثكم من ادنى الى عالم ماعلى من عالمكم [ فَباذا جاءت الصّاحة أ الصّع الفرّر من مي فيرُ الْمَرُمُ من في مناكتم بعد ما بلغناكم من ادنى ألى عالم ماعلى من عالمكم إلى من المائكة بل بعثكم من المي المندي ومن الى عالم ماعلى من عالمكم وهومقام كونكم نطفة قذرة ألى اعلى مقاماتكم وهومقام روحانيتكم ومشاركتكم للملائكة بل بعثكم الماعلي من عالمكم [ فَباذا جاءت الصّاحة أ الصّح الفرو الصّرة في وُميفر الْمَرُمَ عن ألمر من احيه وهوم المائية المائي من الكيم ويوم يفر المرب من احيه وهو متعلق بينيه وو جُوقًا بيدو وصاحيكية ووكما حيكة منتب ولكل أمر عونهم يومير ألمرم في ألمر من احيه وهو متعلق بينيه العرم ويقوم يفر ألمر في من الماع عليدتها والقيامة والدالما على من عالمه والمو من احيه ويوم من الكيم ويوم يفر المرب من احيه ولمو معالي الكرون ويوميني ألمر أ من الكيم ويوم يفر المرب من احيه ولم ويوم القيرة ألماني من ما مائي من الكيم ومنا ويوم الغامة والكرم أ من ويوم يفر ألمر أنه من الميه ويوم بغر ألمر ألمن المرب المن ويم ما الكيم ويوم ويفر ألم من من مند ويوم يفي منورة أن من ويوم من الميه من الموم والقيرة أ مكر في من ما عالم ويوم من الموم والفي ويوم من ويوم من المرب من احيه ومائم ويم من ما مائي من ما مائيم من مائيم ويم ما مائيم مالما من الموم والفراني في فونيهم ألمر ويوم من الموم والمي المرم والمائم وولما ما مائم ما الغار مائي مائم ما المو





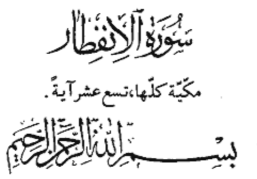
الجزءالثلاثون

علىعذبها ، وعذبهاعلىمالحها حتى امتلأت، وقيل: فجرّ بعضٌ في بعض فصارت البحور بحراً واحداً ، وقيل: اوقدت فصارت المياه نيراناً ، وقيل: يبست وذهب ماؤها فلم يبق فيها قطرة ، وقيل: ملأت من القيح والصَّديد الَّذي يسيل من ابدان اهل النّار في النّار [وَإِذَا النُّفُوسُ زُوِّجَتْ] كلَّ مَعَ سنخه من الاناسيّ والشياطين ، اومع الملكث والحور العين والجنة والشياطين ، اوكل مع بدنه المناسب له ، اوكل مع جزاء عمله في الآخرة [وَإِذَا الْمَوْ وُدَةُ سُبِّلَتْ] الموؤدة الجارية المدفونة حيًّا ، كانوا يدفنونالبنات حيًّا خوفاً من لحوق العار ، كانوا يقولون: انتَّها يُسبين فيتزوَّجن فيغيراهلهنَّ، اوخوفاً من العيلة، وقيل: كانت المرأة اذاحان وقت ولادتها حفرت حفرة " وقعدت على رأسها ، فان ولدت بنتأ رمت بها في الحفرة [ بِأَيِّ ذَنَّبٍ قُتِلَتْ ] و المقصود انه يستل عن الموؤدة نفسها او يسثل القاتلون عن حالها [وَإِذَا الصُّحُفُ نُشِرُتْ] اي صحف الاعمال نشرت للحساب والجزاء [ وَإِذَا السَّمَاءُ كُشِطَتْ] ازبلت عن موضعها [ وَإِذَا الْجَحِيمُ سُعِّرَتْ ] اوقدت حتى ازدادت شدة على شدة [ وَإِذَا الْجَنَّةُ أَزْ لِفَتْ ] قربت من اهلها للدّخول فيها او قربت ليشاهدها المؤمنون فيز داد سرورهم [عَلِمَتْ نَفْسُ مَا أَحْضَرَتْ] النّفس في معنى الجنس الحاصل فيعمومالافراد مثل قولهم تمرة خيرمن جرادة ، وما استفهاميَّة معلَّق عنهاالفعل اوموصولة ، اوالمراد بنفس فرد عظيم في النكارة لايمكن أن يعرّف وهو نفس الثّاني [فَلا أُقْسِمُ] لا زائدة اوجوابيّة أو نافية ، والمعنى لااقسم لعدم الحاجة الى القسم لوضوح المقسم عليه [بِالْحُنَّسِ] الخنّس الكواكب كلّها اوالسيّارة ، اوالنتجوم الخمسةالسيَّارةغيرالنَّيَّرين،وخنوسهاعبارةعنغيبوبتهاتجتِالافقاوتحتضوءالتشمين [الْجَوْارِي] السِّيَّارات كجريانالسفن في البحار [الْكُنُّسِ] اي المتواريات في البروج، وقيل: خنوسها اختفاءها بالنّهارتحت ضوءالتشمس، وكنوسها انها تغيب في الافق وقت غروبها [وَاللَّيْلِ إِذَاعَ مُعَسَّمَ ] اي إذا إدبر أواقبل، فإن العسعسة من الاضداد تستعمل في الادبار والاقبال [ وَالصُّبْح إذاتَ مَفْسَ ] شَبِّع استداد الشَّفق بتنفس الانسان [ إنَّهُ لَقُولُ رَسُولٍ كَريم ] اي القرآن ليس من عند نفس محمَّد (ص) بل هو قول جبرتيل او قرآن ولاية علىَّ (ع)، او نصبه بالخلافة والولاية قول جبرتيل الذي هو رسول من الله الى الاساء (ع) وله الكرامة عندالله [ ذي قُوَّةٍ عِنْدَذِي الْعَرْش مَكين مُطاع] في الملائكة او في جملة المخلوقات لانه في العالم الكبير بمنزلة النَّفس الانسانيَّة في العالم الصّغير [ تُمَّ أمين] على وحى الله ومدائن علمه ، وروى عن الصّادق (ع) في قوله ذي قوَّةٍ عند ذي العر ش مكين انته قال يعني جبرئيل قبل: قوله مطاع ثم امين قال يعنى رسول الله (ص) هوالمطاع عند ربَّه الامين يوم القيامة [ وَمَا صاحِبُكُمْ بِمَجْنُونِ] عن الصّادق (ع) بعنى النبيّ (ص) في نصبه امير المؤمنين (ع) علماً للنّاس [وَلَقَدْرَء أَهُ] اي رأى القرآن او فرآن ولاية على (ع) او جبرئيل او عليه آ (ع) [ بِالْأُفْقِ الْمُبِينِ ] و هو افق عالم الغيب [ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِضَمنينِ ] أي بخيل حتى يكتمه ولا يظهره عليكم، وقرئ بالظاء المؤلِّف بمعنى المتهم من الظِّنَّة بالكسر بمعنى التهمة ، وروى عن الصّادق (ع) انته قال : وما هو تبارك وتعالى على نبيته (ص) بغيبه بضنين عليه [ وَما هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَانٍ رَجِيمٍ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ] عن على (ع) [إنْ هُوَ] اى القرآن اوعلى (ع) [ إلاذ خر للعالَمين ] وعن الصّادق(ع) انبه قال: أين تذهبون في عليٍّ إن هوا لاذكرٌ للعالمين لمن اخذالله ميثاقه على ولايته [ليمَن شاءً مِنْكُمْ]

This file was downloaded from QuranicThought.com



بدل من قوله للمالمين بدل البعض من الكل [[أنْيَسْتَقَيْمَ] في طاعة على (ع) والاثمّة من بعده كما عن الصّادق (ع)، او يستقيّم في افعاله واقواله واحواله واخلاقه اى بتمكّن على الصّدق فيها [وَمَاتَشْاؤُنَ إِلاَّأَنْ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعالَمين] روى عن الكاظم (ع) ان الله يجعل قلوب الاثمّة مورداً لارادته فاذا ارادالله شيئاً شاؤه وهو قوله تعالى : و ماتشاؤن الا ان يشاء الله ربّ العالمين وقد مضى بيان هذه العبارة في سورة الدهر بطريق الاجمال .

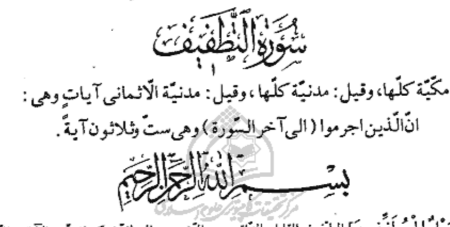


ا [ إذَا السَّماءُ انْفَطَرَتْ ] انشقت مثل قوله تعالى: يوم تشقق السماء بالغمام [ وَإِذَا الْكُو اكِبُ انْتَثَرَتْ ] تفرقت بالتساقط عن محلَّها [وَإِذَا الْبِحَارُ فُجَّرَتْ ] انفجر الماء وتفجّر سال ، وفجره من الثلاثي المجرَّد و فجرَّره من التَّفعيل اساله ، و المراد سيلان البحار بعضها في بعضها ، او سيلان مائها بحيث لم يبق فيها ماء " [ وَاإِذَا الْقُبُورُ بُعَثِرَتْ] بعثر نظر ونتتش، وبعثرالتشيء فرقه وقلَّب بعضه على يعض واستخرجه وكشفه وأثارمافيه ، وبعثر الحوض هدمه وجعل اسفله اعلاه ، والمرادوة الموت اووقت البعث [عَلِمَتْ نَفْسٌ ماقَدَّمَتْ وَأَخَّرَتْ] قد سبق هذه العبارة في اوّل سورة التكوير وقد سبق معنى التقديم و التآخير في سورة القيامة عند قوله تعالى : ينبوّا الانسان يو متذبه اقدم وأخر [ياأيُّهَا الإنسان ماغَرَّكَ برَبِّكَ الْكُريم] التوصيف بالكرم تهكم به حيث يقول المغترون به تعالى: ان الله كريم فيقول تبارك وتعالى : ان الله كريم لكنك ماعملت مااستحققت به كرمه، اوالمنظور تلقينه حجة غروره كأنة قال: ماغرَّك بر بتكئغيركومه والمقصودانتك مافعلت فعلاً لاثقا لكرمه حتَّى يعمَّك كرمه [أَلَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّيك] بخلق جميع ما تحتاج اليه في معاشك ومعادك [فَعَدَلَك] جعلك معتدلاً في بدنك و نفسكَ لم يجعل قامتكُ طويلة "بحيث لا يمكنكَ تحصيل مأكولها ومشرو بها وملبوسها ومسكونها ، ولاقصيرة بحيث لايتمشىمنهابعض الافعال المترقبة منها ، وجعل اعضاءك متوافقة "كلاً مع الآخر والكلُّ مع البدن والنَّفس [في أَيُّ صُورَةٍ ماشاء رَكَبَكَ] أي شرطية وما زائدة لتأكيد الابهام، وشاء فعل الشرط وركّيك جزاء الشرط، أوأى شرطيَّة وما شرطيَّة بدل منها او في أي صورة استفهام تفخيميَّ وماشاء ركَّبك جملة شرطيَّة ، او أي استفهاميَّة للتفخيم وما زائدة لتأكيد الابهام والتقخيم ، وشاء صفة صورة بتقدير العائد وركّبكث مستأنفة متعلّقة للظّرف والمراد بالصورةالمركو بةالصورةالبدنيةمن الحسن والقبيح، والطويل والقصير، والتذكر والانثى، والابيض والأسود، اوالصّورة النّفسيّة والاخلاقالباطنيّة ، اوالصّورةالتي هي الفعليّةالاخيرة من الفعليّات العلويّة الملكوتيّة اوالتسفليّة الملكوتية [كَلا] ردع عن الاغترار بالكرم [بكل تُكَذَّبُونَ بِالدِّينِ] اضراب عن الإغترار بكرمه وبيان لاغترارهم بأمانيتهم وتكذيبهم بالدين اى الجزاء اوولاية على (ع) اوشريعة محمد (ص) [وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحُافِظِينَ ] حال



الجزءالثلاثون

عن الدين وقيد للدين المكذب به فيكون هو ايضاً مكذباً به اوحال عن الفاعل وقيد للتكذيب [كر أمَّا كَاتِبِينَ] [يَحْلَمُونَ مَا تَفْحَلُونَ] توصيف للحافظين تفخيماً لا مرالجزا والحساب والمقاب فاذا كانوا يعلمون ما تفعلون فلا تجترؤا على معصية الله [إنَّ الأبر أركَفَى تَعِيم] جواب لسؤال مقدّر كانته قبل : اذا كان علينا حافظون فما حالنا في الآخرة؟ فقال : ان الابرار لفى نعيم [وَإِنَّ الفُحَجَّار لَفَى جَمحيم يَصْلُونَ نَها ] يتقاسون حرّها [يَوْم اللدين] اى يوم الجزاء [وَماهُمْ عَنْها بِغائبيين] يعنى انتهم حاضرون فيها فى هذه الدّنيا وان كانت هى غائبة عنهم فيها ، اوالمعنى ماهم فى الآخرة عن الجحيم بغائبيين] يعنى انتهم حاضرون فيها فى هذه الدّنيا وان كانت هى غائبة عنهم فيها ، اوالمعنى ماهم فى الآخر يلكَ مايكوم ألدين] تفخيم للذان ذلك اليوم وانته لا يمكنك معرفته [تُمَّ ما أدريلكَ ما يكونون ابداً فيها تأكيد لذلك التقون ز ماناً ما بل يكونون ابداً فيها وما أذريلكَ مايكوم ألدين] تفخيم لشأن ذلك اليوم وانته لا يمكنك معرفته [تُمَّ ما أدريلكَ ما يكوم الدّين] واحبر لمحذوف وم الدّين] منهم من شيئيًا] قرى برفع يوم لا في في قد الذيبا وان كانت مى غائبة عنهم فيها ، اوالمعنى وما أذريلكَ مايكوم ألدّين] تفخيم لشأن ذلك اليوم وانته لا يمكنك معرفته [تُمَّ ما أدريلكَ مايكوم الدّين] واحبر لمحذوف وم الدّين] ما يكوم ألدً من ينفس شيئيًا] قرى برفع يوم لا تملك على انته بدل من يو م الدّين واحبر لمحذوف وم الدّين] ما يكونو أوالتخين والته من ينفس أن الأمر يومند بنه .



[وَيُلُ للمُطَفَّفُ مِنْ] الطَّفيف الفَلَل والناقص من الَّشيء، والمطفّف كمافسرته الآية هوالذى يعطى اقل من الوزن او الكيل الذى وقع البيع عليه ويأخذ بأكثر مما وقع البيع عليه، فائه ايضاً تقليل فى النّمن فالتطفيف لا يكون الا فى المعاملات، والمعاملات تكون بين التشخص و بين الله، او بينه و بين من فوقه فى الذين مثل امامه واخوانه الذين سبقوه بالايمان، او تكون بين التشخص ومن تحت يده من اهله واولاده وخادمه وخادمته، او بينه و بين من كان مساوياً له فى الدين اوفى الدنيا كسائر المؤمنين من عشائره وغيرهم ، او بينه و بين من كان ادون منه كسائر فى المدين معاوياً له فى الذين العقار، وايضاً تكون المعاملات اما فى الاموال والاعراض الديوية او فى الاديال والاداب البدنية ، وجميع انواع الكفار ، وايضاً تكون المعاملات اما فى الاموال والاعراض الديوية او فى الافعال والآداب البدنية ، وجميع انواع الكفار ، وايضاً تكون المعاملات اما فى الاموال والاعراض الديوية او فى الافعال والآداب البدنية ، وجميع انواع الكفار ، وايضاً تكون المعاملات اما فى الاموال والاعراض الديوية او فى الافعال والآداب البدنية ، وحميع انواع الكفار ، وايضاً تكون المعاملات اما فى الاموال والاعراض الديوية او فى الافعال والآداب البدنية ، ووضيع انواع الكفار ، وايضاً تكون المعاملات اما فى الاموال والاعراض الديوية ما و ماثر افراد الحيوان حق وفى الاحوال والاغراض والاخلاق النفسية ، او فى العلوم والمقائد القلبية ولكل من العاد وسائر افراد الحيوان حق وافى الاحوال والاغراض والاخلاق النفسية ، وفى العلوم والمقائل القابية ولكل من الماد وسائر افراد الحيوان حق وافى الاحوال والاغراض والاخلاق النفسية ، وفى العلوم والمقائل القابي حلك مع ربتك ومع خلقه حتى لاتكون وافن كنت تطلب منهم اكثر من حقائداتك عليهم كنت مطفقاً فانظر الى حالك مع ربتكن ومع خلقه حتى لاتكون مطفقاً ، هيهات هيهات المن من حقاً من يلابلا من الله مالان المالي المال موالخان ما موالمانه إ ونطلب عن الحظي التناء على مالانفعل ونفضب انذمو العام مالانفدر على المام ماخر ما ما عالنه إ ونطلب عن الحلق التناء على مالانفعل ونفضب انذمو من الله مالان المعايب والنقائص إ فمالم نخرج من الانانيات وَقَفَنَيْنَا الْمَنْتَعَانَ عَنَا الْعَنَا الْعَنَا الْعَادَةَ الْعَادَةُ اللَّهُ الْعَادَةُ الْعَادَةُ الْعَ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT بيان السعادة

۲٤۰

في الميزان، ولان اكثر المعاملات كانت بالمكيال مثل هذا الزَّمان في بعض البلدان [وَإِذَّا كَالَوُ هُمَّ] اي كالوا لهم من اجناسهم ، وامَّا جعل الضَّمير تأكيداً للمرفوع فبعيد لفظاً ومعنى لعدم اثبات الالف في الخطَّ وعدم كون المقصود كالوا بانفسهم ولكون المقصود كالوا اجناسهم للنَّاس بقر بنة المقابلة [أَوْوَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ] في الاتيان بالاكتيال والكيل في القرينتين اشعار بتعمّلهم في الكيل حين الاكتيال على النّاس والمسامحة في الكيل حين الكيل للنّاس، قبل: لما قدم رسول الله (ص) المدينة كانوا من اخبث الناس في الكيل والوزن فانزل الله عزَّ وجلَّ : و مِلْ للمطفِّفين، فأحسنوا الكيل بعد ذلك، و قيل : الصَّلوة مكيال فمن و في لله و في الله له ، و من طفَّف فقد سمعتم ما قال الله في المطفقين [اَلايَظُنُّ أُولَثِكَ أَنَّهُمْ مَبْعُوثُونَ لِيَوْمٍ عَظِيمٍ] استفبام للتعجيب [يَوْمَ يَقُومُ النَّاسِ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ كَلّا ] ردع عن عدم ظن البعث [ إنَّ كِتاب الْفُجّارِ لَفي سِجّين ] قدّم بيان احوال الفجار لفي سجين لان الكلام فيهم ولان يختم الآية بالابرار واحوالهم ، والتسجين الدّائم والتَّشديد وهو مبالغة في التَّسجن فانته عبارة عن الملكوت السفلي الّتي هي دارالجنّة والتشياطين وفيها الجحيم ونيرانها وعقاربها وحيّاتها ، وهي والملكوت العليا مكتنفتان بالانسان ، فان كان اعماله من حيث انقباده تحت حكم العالم و تقليده له كان كلّما عمل منها حصل له منها صورة في نفسه من حيث جهتها العليا وكان بكتب الكتبة اعماله في الكتب التي هي من العالم العلوي ويعبّر عنه بالعليّين مبالغة في العلو، وان لم يكن بتقليدالعالم كان كلَّماعمل من الاعمال حصل له منها صورة في نفسه من حيث جهتها الَّسفلي وكان يكتب الكتبة اعماله في الكتب التي هي من العالم السفلي و يعبّرعنه بالسجّين مبالغة في السّجن فانتّه اضيق محن للنَّفوس الانسانيَّة ، و لمَّاكان كلَّ عالم كتاباً من الحقَّ تعالى مرقوماً بصوره و نفوسه على صفحات موادَّ ذلكت العالم فسرَّ السجِّين بقوله كتاب [وَمَا أَدْرِيكَ ماسيجَينَ] تفضيم وتهويل لشأن ذلك العالم [كِتْأَبَّ مَرْقُومٌ وَبْلُيُوْمَثِذٍلِلْمُكَذِّبِينَ] من ذلك السجن السجن [اللَّذِيلَ يُكَذِّبُونَ بِيَوْم الدِّينِ وَمَا يُكَذّ كُلُّ مُعْتَدٍ] متجاوز عن الحق الذي هوطريق القلب وهوطريق الولاية [أثبهم] بالغ في الاثم فان يوم الدين ان كان الانسان ناظرا الى وجوده واطوار وجوده كان مشهودا له لم يكن لمحاجة الى الآخرة واماً المتجاوز عن طريق القلب التابع لاهوية نفسه فهو اعمى منمشهوداته التي لاحاجة له الى تعمَّل في النَّظراليها، فكيف بماكان محتاجاً الى التّعمُّل في النظراليه! [إذاتُتْلى عَلَيْهِ إياتُنا] التدوينية في بيان الاحكام الشرعية ، اوفي المواعظ والنصائح ، اوفي بيان آياتنا التكوينية الحاصلة في الآفاق او الانفس وخصوصاً الآيات العظمي الدِّين هم الانبياء والاوصياء (ع) ، او في بيان آيتنا العظمى الذي هوعلى (ع) وولايته [قال أساطير الأوَّلين كَلّا] ردع له عن هذا القول [بَلْ ران عَلى قَلُوبِهِم ] اىليس آياتنا من الاساطير بل ران، والرين الطبع والدّنس، و ران ذنبه على قلبه غلب [ماكانوايكسببون] فان مَاكانوا يكسبون لم بكن الافعلية جهة النَّفس السفلي وهي ختم لجهتها العليا وكدرة لهاوسدً لروز نتها الي الملكوت العليا ، وروى عن الباقر (ع) : مامن عبدٍ مؤمن الا وفي قلبه نكتة بيضاءفا ذااذنب ذنباً خرج في تلك النكتة نكتة سوداء، فان تاب ذهب ذلكئالمسواد وان تمارى في المَّذنوب زاد ذلك المسواد حتَّى بغطتي البياض، فاذاغطتي البياض لم يرجع صاحبه الى خير ابدأ وهو قول الله عزّ وجل : بل ران على قاو بهم ما كانوا يكسبون [كلّا] ردع لهم عن توقع الخير وشهود جماله تعالى في الآخرة [ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْ مَثِنِ لَمَحْجُوبُونَ ثُمَّ إِنَّهُمْ لَصالُوا الْجَحِيمِ ثُمَّ يُقالُ هٰذَا الَّذي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذَّبُونَ] عن الكاظم (ع) قال بعني امبر المؤمنين (ع) قيل: تنزيل ? - قال: نعم، وعلى



الجزءالثالاثون

هذافالمعنى انتهم عن على (ع) لمحجو بون ثم يقال : هذاعلي (ع) الذي كنتم به تكذّبون [كَلّا إنَّ كِتابَ الأبر ار لَفِي عِلَّيَّينِ] قد مضى بيانه عند قوله كتاب الفجار لفي سجَّين [وَمَا آدْرِيكَ مَاعِلَّيُّونَ كِتَابُ مَرْقُومٌ يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ] منالملائكة فان عالم المثال العلويّ مشهود لجميع الملائكة المقرّبين ، او من الانبياء والمرسلين (ع) والاولباءالمقرّبين فانتهم بانظارهم الملكوتية بشهدون اعمال الخلائق وصحائف اعمالهم [إنَّ الْأَبْر أَرَكَفي تَعيم] جوابٌ لسؤال مقدر [عَلَى الأَرْ أَيِّكَ] جمع الاريكة السرير فيحجلة وكلَّما يتكأ عليه من سريرٍ ومنصَّة وفراش اوسربر منجدٌ مزيتُن في قبته الآيتُ [يَنْظُرُونَ تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهِمْ نَضْرَةَ النَّعِيمِ يُسْقَوْنَ مِنْ رَحِيقِ ] الرّحيق الخمر او اطيبها اوافضلها اوالخالص اوالصّافي ، وضرب من الطّيب [مَخْتُوم ] مطبوع بحيث لايمسة يد غير بد ساقبه [خِيتُامُهُ] اي الطّين الذي يختم به [ مِسْكُ وَ فِي ذٰلِكَ فَلْيَتَنافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ } اي فليرغب الرّاغبون اوفليتنازع المتنازعون لافي مثل مهو يّات الانفس الفانيات الزّائلات المستعقبات لفحسرة والنّداءة [وَمز اجُهُ مِنْ تُسْنِيمٍ ] علم لعين في الجنَّة من ارفع عيون الجنَّة ، اوشرابها من اعلى اقسام شراب الجنَّة ، او تأتي اهل الجنَّة من فوقهم ولذلك سمَّبت بتسنيم [عَيْنًايَشْرَبُبِهَا] اي منها [الْمُقَرَّبُونَ] خالصة يعني ان المقرَّبين بشربون منها خالصة غير ممز وجة وامًّا غيرالمقرِّبين فيشر بون منها ممز وجةً ، او هو كناية عن كون الابرار كلُّهم مقرَّبين ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آجْرَمُوا كَانُوا مِنَ الَّذِينَ أَمَنُوا يَضْحَكُونَ جواب لسؤال مقدر [ وَإذا مَرُّوا بهم يتَغامزُونَ ] أى يشير بعضهم الى بعض بالاعين والحواجب استهزاء ، ورد من طريق العامة والخاصة : إن الآية نز لت في على (ع) ومنافقي قريش [ وَ إذا انْقَلَبُوا إلى إهْلِهِمُ انْقَلَبُوا فَكِهِينَ ] الفكه المتلذ ذباغتياب النّاس واعراضهم وبالسخرية منهم [ وَإِذَارَ أَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هُؤُلاً ۗ فَصَالُونَ] حَبْ رأوهم غير متنعمين في الدّنبا ثابتين على ماهم عليه من ولاية على (ع) مع كمال الضيق ورثانة الحال [وَمَا أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ] لاعمالهم او حافظين لهم عن الضَّلال حتى ينكروا عليهم ما رأوه منهم مخالفاً لما هم عليه [ فَالْيَوْمَ ] اي يوم القيامة سواء جعل اللام للعهد الحضوريَّ فانَّ بوم القيامة مشهودٌ لله وللرَّسول المخاطب (ص) ، اوللعهد الذَّهنيَّ اوللعهد الذكريَّ فاتّ مذكور بالالتز ام عند قوله : أن الابر ارلفي نعيم [اَلَّذِينَ أَمَنُوا] بعنى علياً (ع) واتباعه على ما سبق من تفسير الآيات [مِن الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ] قبل انه يفتح للكفَّار بابَّ الى الجنَّة و يقال لهم : اخرجوا اليها فاذا وصلوا اليها اغلق دونهم ، يفعل ذلكت بهم مراراً فيضحك منهم المؤمنون ، وقبل: يضمحكون لمَّارأوا الكفَّار في العذاب وانفسهم في النَّعيم ، ويجوز ان يقال: ان "المؤمنين في الجنَّة مسرورون من قبل الكافرين، لانتهم كانوا في الدَّنيا يصبرون على اذاهم واستهز اثهم فصار ذلكث سببآ لتنعتمهم في الجنآة وسرورهم فيها لا انتهم ينظرون اليهم ويتعجّبون من عذابهم ويضحكون منه لان ذلكت يستلزم الحقد وتشفتى المنفس، والمؤمنون مطهرون منهما في الجنَّة [عَلَى الْأَرْ أَيْلَتْ يَنْظُرُ ونَ] تكرار لسابفه وهو ممدوحٌ في مقام المدح [هَلْ ثُوِّبَ الْكُفَّ أَرُما كَانُوا يَفْعَلُونَ] بعني هل جوزي الكفارعين ماكانوا يفعلون، على تجسم الاعمال ، اوجزاء ماكانوا يفعلون، والجملة حاليَّة اومستأنفة جوابَّ لسؤال مقدَّر بتقدير القول اي على الارائك ينظرون حالكونهم يقال لهم : هل تُوبالكَفَّار ماكانوا يفملون، اومستأنفة منقطعة عنسابقهامن دون كونها جواباً لسؤال

This file was downloaded from QuranicThought.com



مقدّر بل تكون ابتداء خطاب مع محمد (ص) كأند قال بعد ما ذكر جزاءهم: هل يثوّب الكفرّار ما كانوا يفعلون ؟ والاتيّان بالماضىلتحقيق وقوّعه،اولان محمداً (ص) كان مجازاةاهل النزّار في النزّار واهل الجندة في الجندة مشهودة له واقعة بالنّسبة اليه ، و يجوز ان تكون متعليّقة بينظر و ن معليّقاً عنها العامل، يعنى على الارائكك ينظرون الى الكفرّارهل جوّزوا ما كانوا يفعلون ام لا ؟

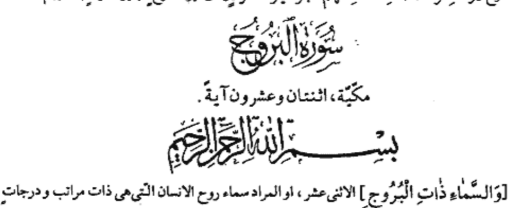
مكَّيَّة كلِّها،ثلاثوعشر ونآيةً .

[إذَاالسَّماءُ انْشَقَّتْ] اعلم إنَّ الإنسان حين الموت ينشق سماء روحه الحيوانية بخروج الرّوح الإنسانية منها وتنتثركواكبقواه وتنكدر وتتناثروتندك جبالاعضائه وجبالانيكاته ، وتنبسط ارض بدنه واعضائه، وتخرج جميع القوى الانسانية والحيوانية التيىهي اثقالها وتتخلي منها ، ولماكان العالم الصغير الموذجاً من الكبير كان كلماوقع فيه وقع في الكبير ايضاً فيظهر انشقاق سماء العالم الكبير وانكداركواكبها وانتثارها واندكاك الجبال وغير ذلكت [وَ أَذَنَّتْ لَرَ بَّها] اي سمعت وانقادت [وَ حُقَّتْ ] بالاستماع والانقبادلاتهامفطورة على ذلك حق لك ان تفعل كذا وحقِّقْتَ ان تفعل كذا، مبنيًّا للفاعل ومبنيًّا للمفعول بمعنى فانتعلاز مومتعد إى حقَّت بان تنقاد [وَإذَ االأرْضُ مُدَّتْ ] اي بسطت بخروج ما به جمعها وقبضها من الرَّوح الانسانيَّة وباند كاك جبال العالم الكبير و تسطيح آكامها وتلالها ووهادها [وَٱلْقَتْ مَافِيها] من الفوى الموجودة المشهودة والمكمونة في الكبير و الصّغير [وَتَحَلَّتُ] من جميعهافان المتصل بالملكوت برى الملكخ خالباً منجميع مابراه المحجوب في الارض الصّغيرة والكبيرة [وَ أَذِنَّتْ لِرِبِّها] في ذلك [وَحُقَّتْ] وجواب إذا محذوف إي يلقى الإنسان ربَّه اوعمله [يا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ] أتي بالنداء ههنا تنبيهاً للانسان عن غفلته فان "الكدح محسوس له ومشهود ان لم يكن غافلا والجملة مع النداء جواب لسؤ ال مقدّر كأنته قيل: هل ينتهى بالانسان إلى ماذكر؟\_ فقال: انت غافل عن نفسكت وحركاتها فتنبته حتى تعلم [ إِنَّكْ كُأدِحٌ] اي ساع بالجهد والجد [اللي رَبِّكَ] او انتك كادحٌ بالجدَّ الى انشقاق السماء و تخلَّى الارض ذاهبٌ الى ربتك مجاوزاً عن ذلك [كَدْحَّافَمُلاقيهِ فَأَمَّا مَنْ أُوتِي] تفصيل لكيفية ملاقاته [كِتْابَهُ بِيَمِينِهِ] بان بكون فعلبته فعلية الهيتة ويكون نفسه وقواها وبدنه ومافيه بتصرف فعليته الآلهية فانه يعبرعن فعليته الالهية الاخيرة باليمني [فَسَوْفَ يُحاسَبُ حِسابًا يَسيرًا] لفظة سوف للتأكيد او للتسويف فان مقام المحاسبة بعد مقام ابناء الكتاب فان أوَّلا يتاءالكتاب بكون في الدَّنيائم عندالموت ثم في البرازخ ثم في الاعراف والقيامة [وَيَنْقَلِبُ اللي أهلِهِ] اىالىمن ينبغي ان يكون اهلاً له [مَسْرُورُ أوَ أَمَّا مَنْ أُوتِي كِتْابَهُ وَرْاءَظَهْرِهِ] بيده التي هي فعليته الشيطانية او الحيوانية التسبعية اوالبهيمية فانته قديعبترعن تلكثا لفعلية بخلف الانسان و ورائه لانتها خلف الانسانية فان الانسانية هىاللطيفة المقبلة علىالله المدبرةعن التشيطنة والحيوانية وقديعبترعنها بالتشمال كمايعبترعن فعليته الالهية باليمين



الجزءالثلاثون

[ فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُورًا ] بقوله: ياثبوراه ، ياهلاكاه ائت فانه قد حضر وقتك [وَيَصْلِّي] اي بدخل [سَعِيرًا] يتقاسى حرَّها [ إِنَّهُ كَانَ فِبي آهْلِهِ مَسْرُورًا ] في الدِّنيا من غيرغم َّ لآخرته ومن غير حزن على العمل لاجلها [ إنَّهُ ظُنَّ أَنْ لَنْ يَحُورَ ] هذه وسابقتها جوابٌ لسؤال مقدّر في مقام التعابل يعنى كان مسروراً لانه كان يظن ان لايرجع الىالله اوالى الآخرة [بكلي] ردَّله عن اعتقاد عدم الرَّجوع اي بلي يرجع [إنَّ رَبَّهُ كَانَ بِهِ بَصِيرًا] جواب لسؤال مقدّر في مقام التعليل او في مقام بيان حالهم ، او بيان و تفصيل للاجمال المستفاد من بلي [فَلاأَقْسِمُ بِالشَّفَقِ] قد مضى بيانٌ للا اقسم ، والمُشفق الحمرة في الافق من الغروب الى العشاء الآخرة ، اوالمرادبه النَّور بِآة الباقية من النَّفس لانسانية بعدغرو بهافي البدن؛ اوفي المرتبة الحيوانية [وَاللَّيْلِوَمَا وَسَتَىَ] اي ما جمع فان النّهاركان سبباً للنشور رالليل للجمع والسكون ، وكذلك ليل بدن الانسان يجمع المتضادّات و يؤلّف المتخالفات [وَ الْقَمَر إِذَا اتَّسَقَ] انتظم وتكامل في نوره ، وهكذا قمرالفِلب اذا تكامل [لَتَرْ كَبُنَّ طَبَقًا عَنْ طَبَق] اي مرتبة مجاوزة عن مرتبة إي بعد مرتبة ٍمن مراتب الآخرة يعنى انتم في ركوب المراتبالاخرو يَّة في الدَّنيا ولكنَّكم غافلون منه ، اوحالاً بعد حال لورودالاحوال المختلفة عليكم ، او لتركبن سنن من كان قبلكم مطابقين لهم بعد جمع آخر مطابقين لهم، او بعد حال اخرى مطابقة لحالهم كمافىكثير منالاخبار ، و في بعضها : لتسلكن سبيل منكان قبلكم من الامم في الغدر في الاوصياء بعدالانبياء(ع) وفي بعضها ، او لم تركب هذه الامَّة بعد نبيتُها (ص) طبقاً عن طبق في امرالمنافقين ، و الطبق محركة غطاء كلِّ شيء ومن كلِّ شيء ما ساواه ، ومن النَّامي والجراد الكثير او الجماعة منهم، و بمعنى الحال ، [فَمالَهُمْ] اي ايَّ نفع لهم؟ او ايَّ مانع لهم؟ او ايَّ حال لهم؟ ألهم الجنون؟ اوالعقل؟ [ لأَيُوُّ مِنُّونَ ] جملة حالية او مستأنفة جوابٌ لمؤال مقدر في مقام التعليل ، او في مقام بيان حالهم ، او لفظة ما نافية و المعنى فليس لهم شيءٌ من المنافع ، اوليس لهم مانع ، وجملة لا يؤمنو ن مثل السابق والمراد بعدم الإيمان عدم الايمان بالله او بالرسالة او بالولاية [وإذا قُرِيٍّ حَلَيْهِهُ الْقُرْ إِنَّ لاَ يَسْجُدُونَ] لا يخضعون بقه، روى ان النّبيّ (ص) قرأذات يوم و استجد و اقترب فسجد هو ومن معه من المؤمنين، وقريش تصفق فوق رؤسهم وتصفر فتزلت [بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُكَذِّبُونَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُو تُحونَ ] اي بما يضمرون في قلوبهم اوبما يجمعون في نفوسهم من نتائج اعمالهم [ فَبِشَّرْ هُمْ بِعَذَابٍ أليم إِلَّاالَّذِينَ أُمَنُوا ] استثناء منقطع اومتصل والمعنى الاالذين آمنوا بعد منهم فيكون الماضي بعدالموصول بمعنى المضارع [وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَهُمْ آجْرُغَبْرُ مَمْنُونِ] اىغبرمقطوع اوغبرممنون به عليهم.





[وَالْيَوْمِ الْمَوْعَوْدِ] اللذى هوالقيامة الكبرى للرّوح الانسانية التى لاتكون الابالفناء التام [وَشَاهِدو مَشْهُود] تكرهما للآشعار بان الشاهد لمقام الاحدية لايمكن معرفته، والمشهود الذى هومقام الاحدية ايضاً لا يعرف وقد فسر الشاهد بيوم الجمعة و المشهود بيوم عرفة ، او بيوم القيامة ، و فسر الشاهد بمحمد (ص) و المشهود بيوم القيامة وفسرا بالنتبي (ص) وامير المؤمنين (ع) ، و بالملك ويوم القيامة ، و بنبي كل زمان وأمته ، و بمحمد (ص) و رامشهود بيوم الخاق، و بهذه الامته و بيوم عرفة ، او بيوم القيامة ، و فسر الشاهد بمحمد (ص) و المشهود بيوم القيامة وفسرا بالنتبي (ص) وامير المؤمنين (ع) ، و بالملك ويوم القيامة ، و بنبي كل زمان وأمته ، و بمحمد (ص) و جميع الخاق، و بهذه الامة وسائر الامم، و باعضاء بني آدم وانفسهم ، و بالحجر الاسود والحجاج ، و بالايام و بني آدم، و بالانبياء ومحمد (ص) ، و بالله ولا له الاالله، و بالخاق والحق [قُتِلَ اصْحاب الأُخْدُ ودا المؤمنين الما مع معترضة دعائية معترضة بين القسم وجوابه اوخبرية معترضة وانخسار عن حال الكفتار الذين احرقوا المؤمنين المقسم المقامة و منين الموقانين الموقاني و بالموقي النبياء معترضة بين القسم وجوابه اوخبرية معترضة وانحن التيامة الكفتار الذين احرقوا المؤمنين الاحمان المقسم المائين الموق معترضة بين القسم وجوابه اوخبرية معترضة واخبار عن حال الكفتار الذين احرقوا المؤمنين او اخبار عن حال المؤمنين الموقين المؤمنين القسم اوجملة دعائية

وذكر حكاية اصحاب الاخدود في روايات الخاصة والعامة باختلاف؛ فانه روى عن رسول الله (ص) ذكر حكاية انه كان ملك وكان له ساحر فلما مرض الساحر قال : ادفع الى غلاماً علمه السحر، فدفع اليه غلاماً وكان بينه و بين الساحر راهب فمر الغلام بالراهب فافتتن به فبنيما هوكذلك قدحس الناس حية ،

فقال: اليوم اعلم امرالساحروالرّاهب فأخذ حجر أفقال: اللّهم ّان كان امرالرّاهب احبّ اليك فاقتل هذه الحيّة فقتلها ومضى الناس فأخبر بذلكة الرّاهب، فقال: يابنيّ انتكة ستبتلى فلاتدل عليّ، وجعل يداوى النّاس ويبر الاكمه والابرص فعمى جليس الملكث فاتاه وحمل اليه مالاً كثيراً فقال: اشفني ولكث ماههنا ، فقال: انَّ الله بشفي فان امنت بالله دعوتالله فآمن فدعا الله فشفاه ، فجلس الى الملكك فقال : من شفاك ؟ ـ قال : ربَّى ، قال : انا ؟ ـ قال : لا ، ربَّى وربَّك الله ، فأخذه ولم يزل به حتى دلهعلىالغلام ، فأخذه فلم يزل به حتى دله علىالراهب ، فوضع المنشارعليه فنشره شقّين و قال للغلام : ارجع عن دينكث ، فأبي ، فأمر ان يصعدوا به الي جبل كذا فان رجع و الايد هدهوه ، ففعل به ، فلما صعدوا به الجبل قال: اللَّهم" اكفنيهم ، فكفاه الله واهلكهم ، فرجع الى الملكت و قال : كفانيهم الله، فقال : اذهبوا به فأغرقوه في البحر، فكفاه الله تعالى واغرقهم، فبجاء الى الملكث وقال: كفانيهم الله، وقال: انتكث لست بقاتلي حتى تفعل بي ماآمرك، اجمع النَّاس ثمَّ اصلبني على جذع ثمَّ خذ سهماً من كنانتي ثمَّ ضعه على كبد القوس ، ثمَّ قل: باسم ربّ الغلام فانتَّك ستقتلني ، ففعل به ما قال فوقع السَّمهم في صدغه و مات ، فقال النَّاس : آمنَّا بربَّ الغلام ، فقيل له : أرأيت ماكنت تخاف قد نزل بكئ : آمن النَّاس بربَّ الغلام فأمر بالاخدود فخدَّت على افواه السكك ثمَّ اضرمها ناراً فقال: منرجع عن دينه فدعوه، ومن ابي فأقمحموه فيها ، وجاءت امرأة بابن لها فقال لها يا امَّه اصبري فانتكئ على الحقّ، فلمّا رأى النّاس ذلكت اشتد ثبات المؤمنين وشوق سائر النّاس الىديّن الغلام . ونسب الى امير المؤمنين (ع) ان ملكاً سكر فوقع على ابنته اوقال على اخته ، فلماً افاق قال لها : كيف المخرج مماً وقعت فيه ؟- قالت: تجمع اهل مملكتك وتخبرهمانتكث تري نكاح البنات وتأمرهم ان يحلُّوه، فجمعهم فأخبرهم، فأبوا ان يتابعوه فخدَّ لهماخدوداً في الارض واوقد فيه النَّيران وعرضهم عليها، فمن أبي قذفه في النَّار ومن اجاب خلَّي سبيله، ونسب الى امير المؤمنين (ع) ان الله بعث رجلا حبشيًّا نبيًّا فكذَّبوه قومه فقاتلهم فقتلوا اصحابه واسروه ثمَّ بنوا له حيَّزاً ثمَّ ملاؤه نارأ ثمَّ جمعوا النيَّاس وقالوا : من كان على ديننا وامرنا فليعتز ل ، و من كان على دين هؤلاء فليرم نفسه في النيَّار معه ، فجعل اصحابه يتهافتون في النَّار فجاءت امرأة ومعهاصبيَّ ابن شهرٍ فتكلُّم الصِّبيَّ كماسبق، و روىعن عليٍّ (ع) ايضاً : ان " اصحاب الاخدودكانواعشرةوعلىمثالهم عشرة يقتلون في هذا السوق يعنى سوق الكوفة ، وقيل ان يوسف بن ذي نواس الحميري سمع ان ً بنجران اليمن جمعاً على دين عيسى(ع) فسار اليهم وحملهم على التّهوّد فأبوا فخدّ لهم في الأرض و اوقد وعرضهم عليها،فمن رجع عن دين عيسي سلم ومن لم يرجع كان يلقى في النَّار، وإذا أمرأة جاءت مع ابن لهافتكلُّم الصَّبي

This file was downloaded from QuranicThought.com

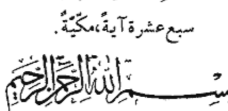


الجزءالتلاثون

كما سبق ، واصحاب الاخدودعلى التأويل من دخل في اخاديد الطّبع وابتلي بنار شهوات النّفس وغضباتها واهلكت عن الفطرة الانسانية [ألنَّار] بدل من الاخدود بدل الاشتمال [دُاتِ الْوَقُودِ] التَّوصيف بذات الوقود اشارة الي كثرة الحطب وادامة ايقادها [إذْهُم] اى الملك واصحابه [عَلَيْها قُعُودً] قيل: كانواعلى كراسي حول النارو بعذ بون المؤمنين [وَهُمْ عَلَى مايَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ] حاضرون على تعذيبهم [وَمانَقَمُوا مِنْهُمْ] اي ماكافؤا منهم اوما انكروا اوماكرهوا [إلا أَنَّ يُؤْمِنُوا بِاللهِ الْعَزِيزِ الْحَمِيلِ] وقد مضى نظيرالآية في سورة المائدة والتوبة [الَّذى لَهُ مُلْكُ السَّموات وَالْأَرْضِ] اى مملكة السماوات والارض اوملكهما الدّي بكون في الانظار مستقلا بالوجود ومتأبيباً عن المملوكية فكيف بملكوتهما [وَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهيداً] فضلاً عن مالكيته وشهوده على كلّ شيءٍ نحوشهودالنّفسعلى صورها الادراكيّة فيكون مالكيّته ايضاً نحومالكيّةالنّفس لصورهاالّذهنيّة [[نَّالَّذينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ] بالابذاء من غبراستحقاق إو بالابذاء مطلقا [ثُمَّ لَمْ يَتُو بُوافَلَهُمْ عَذَابُ جَهَنَّمَ] اعاذناالله منه [وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ] الحريق اسم للاحتراق بمعنى ان لهم عذاباً مسبّباً عن الاحتراق ، اوعذاباً هوالاحتراق والمقصود ان لهم فيجهنه عذاب الحيات والعقارب والحميم والزقوم، ولهم عذاب الاحتراق، او المراد بالذين فتنو االمؤمنين والمؤمنات اصحاب الاخدود والمراد بعذاب الحريق احتراقهم بنارالاخدود، فانته كما نقل بعدما القوا المؤمنين في النَّاركان المؤمنون يدخلون الجنَّة من غير احساس الم النَّار وانقلبت النَّار على الكفارفاحرقتهم [إنَّالَّذينَ أَمَنُواوَعَمِلُواالصَّالِحَاتِ] حوابٌ لمؤال مقدَّدٍ عن حال المؤمنين [لَهُمْ جَنّاتٌ تُجْرى مِنْ تُحْتِيهَا الْأَنْهارُ ] قد مضى بيان جريان الإنهار من تحت الجنّات في آخر سورة آل عمران عند قوله فالذين هاجروا واخرجوا [ذلك الْفَوْزُ الْكَبِيرُ إِنَّ بَطْشُ رَبِّكَ] يا محمد (ص) اومن يتأتى منه الخطاب [لَشَدِيدٌ] الجملة في مقام التعليل لعذاب الكافرين وتعيم المؤمنين ، والانبان بالبطش والحكم عليه بالسّدة اشعار بشدَّة العذاب فان البطش هوالاخذبالعنف والتسطوة [إنَّهُ هُوَ يُبْدِءُ وَ يُعيدُ] تعليل لشدَّة بطشه فان البطش ممن بيده اعادة الشيء وابداؤه يكون شديداً بالنسبة اليه [وَهُوَ الْغَفُو رُ الْوَدُو دُ] لاغفور الاهو ، ولاودود الاهو ، فيكون مغفرته ووداده بالنسبة الى مستحقَّهما فوق مايتصوَّر؛ جمع بين القهر و اللَّطف و الوعيد والوعد كما هو ديدنه وديدن خلفائه [ذُواالْعَرْشِ الْمَجِيدُ] قرى بالرّفع وبالجرّ ، والعرش جميع ما سواه فله العظمة و المالكيّة لجميع ما سواه فله اعطاء ما يريد [فَعُالٌ لِمَايُرِيدً] من غبرمانع وعجز وقد مضى في سورة البقرة عندقوله: ولكنَّ الله يفعل ما يريد بيان "تام "لقوله: فعَّال لما يريد [هَلْ أَتَيْلُكَحَدِيثُ الْجُنُودِ] استفهام للتقرير وجواب "لسؤال مقدر كأنته قبل: هل على وعده و وعيده دليل ممَّا مضي ؟ ـ فقال: الدَّليل على ذلك حكايات الجنود الَّذين تجنَّدوا على انبياتهم فيماسلف وقد سمعت حكاياتهم وما فعل بالكفَّار منهم وما اكرم به المؤمنين منهم [فِرْعَوْنَ وَتُمُودَ] اطلق اسمالر تيس على الجماعة مجازأ او قدر جنود فرعون وثمود يعنى قد سمعت ذلكك فانظر ماذا فعل بالكفار منهم و ماذا فعل بالمؤمنين حتى تكون على بقين بوعيده و وعده [ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبٍ] يعنى لبسوا لم يسمعوا حكايّات الجنود بل لاشأن لهم سوى شأن التكذيب،ومن كان كذلك لورأواجميع مافعل بالكفار الماضين والمؤمنين مااقروا ولاصد قوا لعدم شأن لهم موىالتكذيب، لانتهم محجو بون عن دار العلم و التِّصديق و لذلك يكذَّبونك و يكذَّبون كتابك



[وَاللَّهُمِنْ وَرَ الْنِهِمْ مُحِيطً] اى من خلفهم فانتهم ناكسون رؤسهم ومدبرون عن الله ولما كان احاطة الله من ورائهم لم يكونوا يشاهدونه و يشاهدون احاطته، ولما استفيد من قوله بل الذين كفر و ا في تكذيب تكذيبهم لمحمد (ص) ورسالته وكتابه قال: ليس تكذيبهم لك ولكتابك عن برهان وفي محله لان كتابك ليس بكاذب [بَلْ هُوَ قُرْ أَنُ] مجموع في بساطته ووحدته [مَجِيدً] ذو مجد وشأن [في لَوُح مَحْفُوط] عن ايدى المحجوبين ، او عن التغير والتبدّل ، اوعن مسيس الشياطين ، اوعن اختلاق المختلفين ، و قرى محفوظ ] عن ايدى المحجوبين ، او عن التغير باللوح المحفوظ النفوس الكلية او العقول الكلية فائها بوجه كتب والواح اوصدور الرّاسخين في العلم من صدر محمد (ص) واوصيائه (ع)، وهذا اللوح هو ام الكتاب ومنه بنت و الواح المحبوبين ، او عن التغير



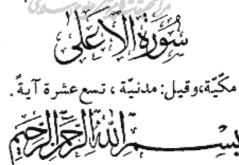
<sup>٨.43</sup> [وَالسَّمَاءِ وَالطَّارِ قَ] اقسم بالسماء و بالكواك او بكوك الصبح وعظم شأن الكوك فقال : [وَمَا آذَر يلكُ مَا الطَّارِ قُ] واجاب بعد تفخيه بالاستفهام التعجيبي فقال [ النَّجْمُ الشَّاقِبُ ] اى المضيء اوالثاقب للأفلاك بضوئه ، روى عن الصادق (ع) انَّه قال لرجل من اهل اليمن : ما زحل عند كم فى النّجوم؟ فقال : المماني نجم نحس ، فقال (ع) : لا تقولن هذا فانه نجم اميرا لمؤمنين (ع) وهو نجم الأوصياء (ع) و هوالنّجم الثاقب الذي فى كتابه فقال له اليماني : فما يعنى بالثاقب ؟ حقال : لان مطلمه فى السماء السابعة وانه ثقب بضوئه حتى اضاء فى السماء الذياء ، فمن ثم سماء انذ النتجم الثاقب ؟ حقال : لان مُطلمه فى السماء السابعة وانه ثقب بضوئه حتى اضاء محفظة من الثقيلة و اللام فارقة و ما مزيدة ، وقرى لما بالتشديد فأن نافية ولما استثنائية و يحتمل وجوه اخر ضعيفة مما مضى فى مورة هود فى بيان قوله تعالى : وان كُلا لما ليوفينتهم ربتك اعمالهم فلينظر اى اذا كان على كنفس معنفية من الثقيلة و اللام فارقة و ما مزيدة ، وقرى لما بالتشديد فأن نافية ولما استثنائية و يحتمل وجوه اخر ضعيفة ما صفى فى مورة هود فى بيان قوله تعالى : وان كلا لما ليوفينتهم ربتك اعمالهم فلينظر اى اذا كان على كنفس ما عوفي في معلم ان له خالفاً قادراً عليماً حكيماً ، ويعلم ان خالفه يقدر على اعادته فيعمل لحال اعادته [ خُلِقَ مِنْ واخسة حتى يعلم ان له خالفاً قادراً عليماً حكيماً ، ويعلم ان خالفه يقدر على اعادته فيعمل لحال اعادته [ خُلِقَ مِنْ واخسة حتى يعلم ان له خالفاً قادراً عليماً حكيماً ، ويعلم ان خالفه يقدر على اعادته فيعمل لحال اعادته [ خُلِق مِنْ والتعربق، وقيل : استعمل دفق الماء ولنا أفق بعنى المدفوق ، اوالمعنى ماء دافع بقوة قال ألو بات البلية البدنية بالتبخير والتعربق، وقيل : استعمل دفق الماء الماذ وقابية على المنصب بقوة [ يحرب عبق على الم المن المان الم ألمين والتعربق، وقيل المائم من الماد والما والدى من لدن الكاهل الى العبجب ، والترات المي ألمي ألبق أولي من والتعربق، وقيل : استعمل دفق الماء وقالدا فق بمعنى المند وق ، والمعنى ماء دافع بقوة قال المالة المائية والمي أو والتعربق، وقيل : استعمل دفق الماء لاما بنان من لدن الكاهل الى العبجب ، والترات بنام المالمر اول والر أولي المي والمر والم والي أولي أولي الصبلا والي والمر والر والر والر جائن والمي من الم

اعلم، ان التّحقيق كماعليه معظمالحكماء ان النّطفة فضلةالهضمالرّابع وهي تفضل في جميع البدنوتنز ل الى البيضتين فهي تخرج من جميع اجزاء البدن لااختصاص لها بالصّلب والتّراثب، لكن لمّاكان الكليتان ادخل في



الجزءالثيلاثون

اصلاح النّطفة في الرّجل والشّديان في المرأةقال يخرج من بين صلب الرّجل و بين تراثب المرأة، اوالمقصودان النّطفة تخرج من اجواف الرّجل والمرأة وهي محلّ كثافات البدن ، اوالمنظور ان " الصّلب والتّراثب في الرّجل والمرأة ادخل في اصلاح النّطفة فكأنّه تخرج النّطفة من بين صلب الرّجل ومن بين تراثبه ، و من بين صلب المرأة و من بين تراثبها [إِنَّهُ عَلَى رَجْعِهِ لَقَادِرٌ] جوابٌ لسؤال مقدَّر كانته قيل: اذا كان خلقه من ماء ضعيف قذر فهل يقدرعلى رجوعه ؟-فقال: انَّه على رجعه لقادر [يَوْمَ تُبْلَى السَّرْ أَبِّرُ] اي تختبركل سريرة هل هي خالصة اومغشوشة ؟ والمرادبالسرائر امَّا الاعمال القالبيَّة فانَّها سرائر من حيث الخلوص والَّشوب ، ومن حيث المبادي والغايات ، اوالفعليَّات الحاصلة للنَّفس منها ، اوالنَّيَّات ، اومكمونات النَّفوس الَّتي لا يعلمها صاحبوا النَّفوس ، والظَّرف متعلَّق بقادر دون رجعه للفصل بينه وبينه بالاجنبي، اومتعلق بمحذوف بقرينة قوله [ فَمَا لَهُ مِنْ قُوَّةٍ وَلاناصِر] يعنى لم يكن له في ذلك اليوم قوَّة بدفع بها عن نفسه العذاب ، ولا ناصر بنصره من بأسانة [وَالسَّماءِذاتِ الرَّجْع ] اي ذات الرّجوع الي وصفه الاول فانتها ليست في وضع الاوترجع اليه في ثاني الحال، اوذات المطر، اوذات الشمس والقمر والنتجوم فانتها في الرّجع دائماً او ذات الخير الدّائم فانتها ترجع به على الاتتصال على اهل العالم [ وَالْأَرْضِ ذَاتِ الصَّدْع ] بالنبات والاشجار [[نُمُّهُ لَقُولٌ فَصَّلٌ] أي القرآن أوامر الرّسالة أوامر الولاية أوالرّسول (ص) أوعلى (ع) قول فاصل بين الحقَّ والباطل، اوالمحقَّ والمبطل، اوالقول بالبعث والجزاء قول مُقطوع به [ وَمَا هُوَ بِالْهَزَّ لِ] اي هوجد وليس مزاحاً [إِنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَيْدًا] عظيماً والجملة جوابٌ لسؤال مقدَّركانته قبل : فما يفعل هؤلاء بالنسبة الي هذا الفول ؟- [وَأَكِيدُ كَيْدًا] عظيماًفاذا كنت اكبد كبداً عظيماً بهم [فَمَهِّل الْكَافِرين] وضع الظاهر موضع المضمر لتفضيحهم [أمْهِلْهُمْ ] تأكيد لمهل ، والاتيان بمهتل وتأكيده بأمهل للاشعار بتعمله (ص) في امهالهم [رُوَيْدًا] مفعول مطلق ٌ نوعي منغير لفظ الفعل والمعنى امهلهم امهالاً يسيراً.



[سَبَّح اسْم رَبِّكَ الْأَعْلَى] الاعلى صفة للاسم اولربتك، والرّب تطلق على النفس الانسانية التي تربتى البدن، وعلى العقل الذى يربتى النفس والبدن، وعلى ولى الامرالذى يربتى الناس بحسب الظاهر اوالباطن، وهوالرّب فى الولاية، وعلى رب الارباب وليس المراد باسم الرّب اسمه اللفظى بل اسمه العيني واسماؤ ه العينية ذات مراتب من مراتب اللقطيفة الانسانية ومراتب الانبياء والاوصياء (ع)، ومن مراتب العقول والنفوس وسائر الموجودات واعلى اسمائه الاسم الجامع الذى يعبتر عنه بالمشية، واعلى اربابه المطلق هو رب الارباب، واعلى اربابه المضاف سائر مراتب الربابه، وقد سبق مكرّراً ان المراد بالتسبيح سواء كان متعلقاً بالله، او بالرّب، والمم الرّب المضاف الانسانية عن التدنسي بالادناس الحيوانية والتسبيح سواء كان متعلقاً بالله، او بالرّب او باسم الرّب المضاف بوجه [اللّذى خطَق وحالمة الرّب اولاسم الرّب قان اسماءه العينية وسائط خلقه وخالقون باذنه [قُسَوً" ي

This file was downloaded from QuranicThought.com

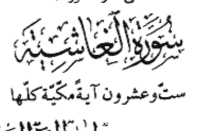
فَقَنْ يَنْ الْمَنْ عَانَ أَنْ الْعَكَ الْعَكَ الْعَلَى الْعَكَ الْعَلَى الْعَكَ الْعَلَى الْعَكَ الْعَلَى الْ THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT بيان السعادة

جميع اعضائه واجزائه على ما ينبغي [وَالَّذِي قَدَّرَ] لكلَّ شيء كمالا خاصاً وغاية مخصوصة [فَهَدَى] اي هداه الىذلك الكمال وتلكث الغاية هداية "تكوينيَّة "فيجميع الاشياء وهداية "اختياريَّة "تكليفيَّة "في الانسان وبني الجان " [وَالَّذِي أَخْرَجَ الْمَرْعَى] في العالم الكبير والصَّغير يعني بعد ما هدى الاشياء الى كمالاتها وغاياتها هبًّا لها اسباب بلوغها الىذلكث باخراج المرعى اي الاشجار والنباتات التي بها بتعيش الانسان وساثرالحيوان واخراج جميع الفوي والاهوية المكمونة في الانسان [ فَجَعَلَهُ غُثًا؟ ] اي هشيماً كالغناءالذي تراه فوق السيل، والغناء كغراب القمش والزَّبد والبالي من ورق المُتجر المخالط زبد السيل [ أَحُوْني] اسود لان الكلاُّ يسودُ إذا يبس في الاغلب ، و هذا تمثيل للحيوة الدنيا واخراج القوي والمدارك والاهوية ويبسها بالموت الاختياري اوالاضطراري ولذلكك قال تعالى خطاباً لمحمدًدٍ (ص) ولمن يتأتى مته الخطاب بعد ذكر جفاف المرعى [سَنُقُر تُلُكَ] يعنى بعد جفاف مرعى القوى والمدارك بالموت الاختياري البتية نقرتك اوعن قريب نفرتك آيات الاحكام القالبية والحكم القلبية [فَلاتَنْسَى] بعده لان " الباعث للتّسيان الخروج من دارالذكر، وسبب الخروج من دارالذكرليس الاالقوى والمدارك ومشتهياتها، واذاجعلناها يابسة حواء لم يكن باعث للخروج مندارالذكرفلم بكن نسيان [إلاماشاءالله] استثناء مفرّغ من قوله سنقر ئك ، او من قوله فلا تنسبي اي سنقر ثكئ جميع مايمكن ان نقر ثك الاماشاءالله اوفلاتنسي شيئاً منها الاماشاءالله فانكئ بحسب بشريتك ومرتبة منك واقع في دارالنسيان فيقع منك نسيان ما بمشيّةالله [ إِنَّهُ يَعْلَمُ الْجَهْرَ وَمَا يَحْفِّي] جوابٌ لسؤال مقدر وتعليل لقوله : سبّت يعني سبّح اسم ربَّك بقولك المجهور و المخفي أو بأعمالك الظمّاهرة والباطنة لان الله يعلم الجهر والمخفى ، أوجواب لسؤال مقدّر ناش عن قوله فلا تنسى الا ماشاء الله كأنه قيل: هل يعلمانله تذكر العباد ونسيانهم؟ ـ فقال: انته يعلم المذكور الذي كان ظاهراً على الخيال والمنسى الذي كان مخفياً عنه ، او يعلم مطلق الظاُّ هروالمخفى ومنهما العذكور والمنسى، اوجواب سؤال ناش من قوله : والذي اخر ج المرعى بناء على تعميم المرعى للقوى والمدارك والاهو ية الانسانية كأنه قبل : هل يعلم الله مخفيات الانسان ومكموناته حتمي يخرجها ؟\_ فقال : انه يعلمالظاهر مناقواله وافعاله واحواله واخلاقه والمخفيَّمنها ، ولكونهذا جواباً لسؤال مقدر عدل عن التكلم الى الغيبة [وَنُيسَرُك] اينلينك ونستهل حالتك [ل] لجهة ا [ليسرك] وهي جهة الكثرات فانكك كنت منزجرأعن الكثرات فارآ منها منقبضا عنها ، وبعداخراجمرعي وجودك وجعلهغثاء ً تأنس بالكثرات نحو انسكك بالله فانتكث تراها مظاهر لله تعالى فيسهل عليكث التوجةه اليها والمحادثة معها ، وقيل فيه غيرذلكت فاذا صرت ليَّن الجانب بالنَّسبة الى الكثرات [ فَذَكَّرْ ] الخلق بالله و باحكامه و بالمعاد وجنَّته وناره لتكميلهم [ إنْ نَفَعَتِ الذِّكْرِي] قبل: شرط للتَّذكير يعنى ان لم تنفع فلا تذكّر، وهذا منافٍ لتعميم دعوته ، وقيل : المعنى ان نفعت التذكري و ان لم تنفع ، وقيل: ان بمعنى قد ، وقيل: قال تعالى ذلك بعد ما عمَّهم بالتَّذكير و لزمت الحجَّة ، وقيل : استبعاد لنفعهم بالذكري [سَيَذُكُّرُ] بالله وجنَّته وناره [مَنْ يَخْشِّي] من كان فيه حالة العلم وحالة الخشبة [وَيَشَجَنُّبُهَا الْأَشْقَى] اي اشقى الكفّار او اشقى العصاة فان للكفر والعصيان درجات، والاشقى منهم ببالغ في اجتناب المذكري بخلاف غيره فانه يسمع قلبلا ويجتنب ولذلك قال [اَلَّذي يَصْلَح النَّارَ الْكُبْرَى] فان غيره يصلى النَّار الوسطى والصِّرى [شُمَّ لايَمُوتُ فيها] فيستريح [وَلايَحْيلي] حياة ينتفع بها فيتعيِّش فيها [قَدْ أَفْلَحَ] جواب لسؤال



الجزءالثلاثون

مقدر [مَنْ تُزَكِّلي] اى تطهدر اونما ، اوادى زكوة ماله [وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ] اى اجرى على لسانه اسم ربنه المضاف و هو ربَّه في الولاية و هوالرَّسول اوخليفته [ فَصَلَّى ] عليه اي قال اللَّهم َّصلَّ عليه ، او قال صلوات الله عليه ، او تذكّر اسم ربَّه المطلق اسمه النّقشيّ القلبيّ ، اواسمه المثاليّ الخياليّ ، اواسمه العينيّ، فصلّى عليه اوصلتي الصّلوة الفريضة ، اوصلَّى الصَّلوة المطلقة ، اوتوجَّه الىجهة الغيب واستكمل بذلكك ، اوذكر اسم ربَّه بالتَّكبيرات الواردة قبل صلوة العيدين فصلتي صلوة العيدين ، اوذكر اسمر بمَّ في التَّكبيرةالافتتاحيَّة فعقد صلوته بها ، اوذكراسم ر بنَّه بان جعل امامه نصب عينه فصلّى كماور دوقت تكبيرة الاحرام: تذكّررمول الله (ص) واجعل واحداً من الاثمّة نصب عينكتُ [ بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيوةَ الدُّنْيا ] يعنى لكنكم لاتفعلون ذلك بل تؤثرون الحيوة الدَّنيا و تدعون الفلاح و الصّلوة [ وَالْأَخِرَةُ خَيْرٌ ] منالدٌنيا يعنىعلى زعمكم ان الدَّنيا لها حسن او بحسب الواقع فان الدَّنيا باعتبار انتها مز رعة الآخرة كان لهامحاسن عديدة [وَأَبْقَلْي إِنَّ هَذَا] اي فلاح من تزكَّى و ذكر اسم ربَّه فصلَّى ، او كون الآخرة خيراً وأبقى [ لَفِي الصُّحْفِ الْأُولَى صُحْفٍ إبْرُهْمِهِمَ وَمُوسى ] عن ابس ذرٍّ رحمه الله انه سأل رسول الله (ص) كم انزلاله من كتاب ?\_ قال: مائة كتاب واربعة كتب ، فأنزلالة على شيث خمسين صحيفة ، وعلى ادريس ثلاثين صحيفة"، وعلى ابراهيم عشرين صحيفة"، فانز ل التوراة والانجيل والزّبور والفرقان، قال: قلت: يارسول الله (ص) وما كان صحف ابراهيم (ع)؟- قال: كانت امثالاً كلُّها ، وكان فيها: ايَّهاالملك المبتلى المغرورانتي لم ابعثك لتجمع الدَّنيا بعضها الى بعض ولكنتي بعثتكث لتردّعني دعوة المظلوم فانتي لا اردّها وانكانت منكافرٍ، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً أن يكون له ثلاث ساعات، ساعة يناجي ربٍّ ، وساعة يحاسب فيهانفسه، وساعة يتفكّر فيماصنع الله عزّ وجلّ اليه، وساعة يخلو فيها بحظٌ نفسه من الحلال فان "هذه السَّماعة عون لتلكُّ السَّاعات ، واستجمام " للقلوب وتوديع لها،وعلى العاقل ان يكون بصبراً بزمانه مقبلاً علىشانه ، حافظاً للسانه ، فإن من حسب كلامه من عملهقل كلامه الافيمايعنيه ، وعلى العاقل ان يكون طالباً لثلاث ، مرمَّة لمعاش، وتروَّد لمعاد، وتلذَّذ في غيرمحرَّم (الى ان قال) قلت: فهل في ايدينا ممَّا انزلالة عليكَ شيءٌ ممَّاكان في صحف ابراهيم (ع) وموسى (ع)؟ - قال : يا اباذر اقرء: قد افلح من تزكّى الى آخر السورة .





[هُلُ أَنْيِلُكَ حَدِيثُ الْغَاشِيَةِ] الاستفهام للتقرير والخطاب له (ص) والمقصود تذكير غيره و الغاشية الدّاهية التي تعم أفراد النَّاس ، اوتعم تجميع اعضاء الانسان واجزائه ، والمراد بها شدائد القيامة اونفس يوم القيامة اوشدائد جهنم [وَجُوهُ يَوْمَئِذِ خَاشِعَةٌ] ذليلة من العذاب [عامِلَةٌ ناصِبَةٌ] صفتان لوجوه ، او هما خبران بعد مجر والمرادبالوجوه وجوه الابدان اواشراف النّاس ، والمعنى وجوه كانت في الدّنياعاملة اعمالاً يحسبون انتها حسنات لها وكانت ناصبة في اعمالها يومنذ خاشعة ذليلة لاينفعها عملها ونصبها في عملها، لانتهم كانوا اصحاب آراء واهواء ،

This file was downloaded from QuranicThought.com



10.

او المعنى وجوه يومثد خاشعة عاملة فيجهنام فانتهم بكلفون ارتقاء جبل منحديد، اوالمعنىعاملة في الدَّنيا ناصبة في الآخرة [تَصْلَّى نُارًا حَامِيَةً] في غاية الحرارة بالنّسبة الى نارالدَّنبا [تُسْقَني مِنْ عَيْن أُنِيكَةٍ] بالغة في الحرارة غاينها [لَيْسَ لَهُمْ طَعامٌ إِلاَّمِنْ ضَرِيعٍ لايُسْمِنُ وَلا يُعْنى مِنْ جُوع ] والضّريع شيءٌ في جهتم امرّ من الصّبروانتن من الجيفة واحرَّمن النَّار ، والضَّر بع في اللغة نوع من السَّوك يقال له السَّبرق وهو اخبتْ طعام وابشعه لا ترعاه دابَّة ، ونقل ان ً الضّر يع عرق اهل النّار وما يخرج من فروج الزّواني ، و عن النّبيّ (ص) عن جبرثيل : لو ان ً قطرة من الضّر يع قطرت في شراب اهل الدَّنيا لمات اهلها من نننها ، وقال القمَّيَّ : هم الَّذين خالفوا دين الله وصلُّوا و صاموا و نصبوا لاميرالمؤمنين (ع) عملواونصبوا فلايقبلشيء منهم من افعالهم وتصلى وجوههم ناراً حامية "، وفي رواية ": كل من خالفكم وان تعبَّد واجتهدفمنسوبالي هذهالآية: عاملة ناصبة (الآية) وفي حديثٍ في بيان قوله تعالى: هلأُ تَاكُ حد يث الغاشية يغشاهم القائم (ع) بالسيف خاصّة "قال: لاتطيق الامتناع، عاملة قال: عملت بغير ما انزل الله، ناصبة قال: نصبت غير ولاة امرائله ، تصلى ناراً حاميةً قال : تصلى نارالحرب في الدَّنياعلى عهدالقائم (ع)، وفي الآخرة نارجهنُّم، وفي رواية اخرى: الغاشبة الآذين بغشون الامام لا يسمن ولا يغنى من جوع قال: لاينفعهم الدّخول ولايغنيهم القعود [وُجُوهٌ يَوْمَتِذِناعِمَةُ ] وهم انباع اميرالمؤمنين (ع) [لِسَعْبِها (اضِيَةٌ فِيجَنَّةٍ عَالِيَةٍ لا تَسْمَعُ فيها لاغِيَةً ] اللّغو واللَّلاغيةالتسقط ومالايعتد به من كلام وغيره، وكلمة لاغية فاحشة [فيهاعَيْنٌ جارِيَةٌ] العينالجار يةاحسنوابهي، وماؤها اشهى من العين الواقفة ، وليس حريان عيون الجنَّة في الاخاديد بل هي بارادة مالكها كلَّما اراد اجراها على اي مكان شاء [فيهاسُرُرْمَرْفُوعَةٌ] قيل: انتها مرتفعة ما لم يجي اهلها ، فاذا جاؤا تواضعت لهم حتى يجلسوا عليها ، فاذا جلسواارتفعت كما كانت [وَأَكُو ابْ مَوْضَوْعَةٌ] على حافات العيون الجارية، والكوب قدمر انه كوز لاعروة له ولاخرطوم [وَنَمار قُ] جمع النُّمرق والنُّمر قدّمنا فدالنُّون الوسادة الصَّغيرة [مَصْفُوفَهُ] متَّصلة بعضها ببعض على هيئة مجالس الملوك [وَزَرابي)] جمع الزربي بالكسروقد يضم السّمارق والبسط اوكلّ ما بسط واتكى عليه [مَبْتُوثَة] مبسوطة [ أَفَلا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِل كَيْفَ خُلِقَتْ ] لما وصف الله تعالى الجنة وما فيهاكان ينبغي ان يشتاف النَّفوس البها ويسأل عمَّا دل عليها وعلى بقاء النَّفوس فيها ، فقال تعالى جواباً عن هذا السَّوال : ينبغي ان ينظروا الي الابل وعجائب خلقتها، فان الله تعانى خلقها عظيمة الجئَّة بحيث تحمل احمالاً ثقيلة ، تبرك للحمل، وتنهض بالحمل، تتحمل الجوع والعطش حتى تقوى على قطع المفاوز البعيدة ، منقادة للاطفال مع عظم جثتها ، طو يلة العنق حتى يتأتى لها ان ترعيالنبات قائمة منغير حاجة إلى البروك ترعى كلّما تنبت من الارض حتّى يتأتّى لها البقاء فيكل صقع ٍ من الارض [وَ إِلَى السَّماءِ كَيْفَ رُفِعَتْ] وفي رفعتها توليد المواليد وتعيَّشها و بقاؤها فان الكلِّ منوط بتأثير الكواكب وتأثير اشعبتها ، ولو لا تلك الرِّفعة لما الثرت تلك التَّاثيرات [وَ إِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ] وفي نصبها تهيَّة اسباب معاشكم من توليدالمعادن فيها، وتسفيح سفحها، وتكوَّن المياه تحتها وسهولة جريان العيون والقنوات منها [وَ إلّي الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ] وفي تسطيحها سهولة توليدالمواليد وسهولة تعبَّشكم [فَذَكِّرْ] يعنى اذا كانحال الكفَّار كذا وحال المؤمنين كذا والادلة على ذلكت كثيرة فذكر المؤمنين ترغيباًفيمااعدالله لهم والكافرين تحذيراًمماً يبتلون به بسوء اعمالهم [إنَّما أنْتَ مُذَكِّرٌ] بعني شأنك بحسب رسالتك التذكير سمعوا املم بسمعوا [لَسْتَ عَلَيْهم

لفت الفكر المراجع المراجع

الجزءالشلاتون

بِمُصَمَيْطِر ] المسيطر بالسين والصادالر قيب والحافظ المتسلط، وقرئ بهما [ إلاَّمَن تُوَلّى وَ كَفَرَ ] استئناء مفرغ من قوله ذكر أو من قوله أنما انت مذكر ، او استئناء متصل في كلام تام من قوله : لست عليهم بمصيطر اى لست مسلطاً عليهم الاعلى من تولى وكفر يعنى لست مسلطاً عليهم لا بحسب ابدانهم فتقتلهم و تجبرهم على القبول ولا بحسب ارواحهم فتتصرف فيهم بحسب مرتبة رسالتك وتغيّرهم عماهم عليه الا من تولى فانتك بحسب رسالتك مسلط عليه بحسب بدنه، فتقتله وتغبر معلى لست مسلطاً عليهم لا بحسب ابدانهم فتقتلهم و تجبرهم على القبول ولا مسلط عليه بحسب بدنه، فتقتله وتعبره على قبول التذكير ؛ اواستئناء منقطع كانه قال ان من تولى ونفى وكفر [ فَيُعَذّ بُهُ اللهُ مسلط عليه بحسب بدنه، فتقتله وتعبره على قبل والنته على يدك في الدّنا ولاعذاب اكبر منه ، او يعذ به الله في الآخرة وفي مقام التعليل على المعنى الثاني [ أنَّ إَلَى منا إيابَتُهُم ] جواب لسؤال مقدوً عن حالهم في الآخرة على المعنى الاول العذاب الاكبر وهوالعذاب في النار [ إنَّ إلَك منا إيابَتُهُم ] جواب لسؤال مقدوً عن حالهم في الآخرة على المعنى الاول وفي مقام التعليل على المعنى الثاني [ تُمَ يَانَ عَلَيْ ما يا يابَتُهُم ] عواب لسؤال مقدوً عن حالهم في الآخرة على المعنى الاول وفي مقام التعليل على المعنى الثاني [ تُمَ يَانَ عَلَيْ ما يا يهم ] عن الور ان مقدوً عن حالهم في الآخرة على الاول والآخرين لفصل الخطاب دُعى رسول الله (ص) ودُعي أمير المذانين ( ع) فيكسى رسول الله (ص) حلة خصراء تفي علي الاول يصعد ان عندها ثم يدعى بنا فيدفع الينا حساب الناس ، فنحن والله ندخل اهل الجنة الجنة والمالذار ، وعن ما بين المشرق والمغرب ، ويكسى على (ع) مثلها ، ويكسى رسول الله (ص) حلة وردية و يكسى على (ع) مثلها ، ثم يصعد ان عندها ثم يدعى بنا فيدفع الينا حساب الناس ، فنحن والله ندخل اهل الجنة وردية والمان (ع) منها ، م يصعد ان عندها ثم يدعى بنا فيدفع الينا حساب الناس ، فنحن والله ندخل اهل الجنة واهم النار النار ، وعن ما بين المشرق والمغرب ، ويكس على على علي ما من فن والله ندخل اهل الجنة الجنة واهل النار النار ، وعن الكاظم (ع) : الينا ياب هذا الخلق وعليا حساب الناس ، فنحن والله ندخل اهل الجنة واهم النار النار ، وعن الكاظم (ع) : الينا ياب هذا الخلق وعينا حساب الناس ، فنحن والله ندخل اهل الجنة الجنا عان على المان ووى المان



[وَالْفَجُرِ] اقسم الله بالفجر وهو بياض الصّبح، اوصلوة الصّبح مطلقاً ، اوفجر ذى الحجة اوصلوته ، اوفجر و يوم النّحر او صلوته ، اواراد بالفجر النّهار كلّه مطلقا ، اونهار الايّام المذكورة [وَلَيْال عَشْر] اى عشر ذى الحجة، وقبل : هى العشر من آخر رمضان ، وقبل : هى العشر التى اتم موسى (ع) بها ثلاثين [وَالسَّقَفْع وَالُوتَرْ] يعنى الرّوج والفرد من العدد والمعدود كلّها ، وقبل : هى العشر التى اتم موسى (ع) بها ثلاثين [وَالسَّقَفْع وَالُوتَرْ] يعنى الرّوج والفرد من العدد والمعدود كلّها ، وقبل : الرّوج الخلق لان كَلاً من الخلق زوج تركيبي، والوتر والتي وقبل : الشّفع والوتر التركعتان من صلوة اللّيل ، والرّكعة الواحدة منها ، وقبل : الشفع يوم النّحر لانة يشفع بيوم النّفر الاول ، والوتر يوم عرفة ، وقبل : السّفنع والوتر يوم عرفة القراب من الخلق الاول ، والوتر يوم عرفة القراب التشفع بيوم النّفر الاول ، والوتر يوم عرفة القراب التي يوم النّفر الاول ، والوتر يوم النّو التي السّفي يوم النّور التي يوم النّور التي يوم النّفر الاول ، والوتر يوم عرفة القابي ، والركعة الواحدة منها ، وقبل : السّفع يوم النّحر لانة يشفع بيوم النّفر الاول ، والوتر يوم عرفة ، وقبل : السّفي عوم النّحر لانة يشفع بيوم النفر الاول ، والوتر يوم عرفة القراب ، والتركعة الواحدة منها ، وقبل : السّفع يوم النّحر لانة يشفع بيوم النّفر الاول ، والوتر يوم النو التر يوم عرفة ، وقبل : السّفي عوم النّفر الاتي ، والوتر يوم عرفة ، وقبل : السّفع علي (ع) وفاطمة (ع) ، والوتر محمة (ص) ، وقبل : السّفع علي (ع) وفاطمة (ع) ، والوتر محمة (ص) ، وقبل : السّفع علي (ع) وفاطمة (ع) ، والوتر محمة (ص) ، وقبل : السفع الرّوح الانسانية المنضمة الموال ، والوتر يوم عرفة القالي ، وقبل : السفع علي (ع) وفاطمة (ع) ، والوتر محمة (ص) ، وقبل : السفع يوم النفر الول ، والوتر يوم عرفة الروح النفيز وي والفراد والوتر إلى من من مول النور ، والوتر يوم عرفة الرّوح النسانية المنضمة يوم النور ، وقبل : السفع يوم النفر والوتر يوم عرفة الرول ، وقبل : السفع يوم النفر والوتر الروح المعة (ع) ، والوتر محمة (ص) ، وقبل : السفع يوم النور والوتر والوتر إلى أول إلى أي أول أينسر إلى ماليدن ، والوتر الروح المحن ، وقبل المول ، وقبل ، وقبل أي أول إلى أيسر إلى ماليل اللي المو ، وقبق ألما المنه والمعني ، والمور المعن ، وقرى بالنبذ وا



الى المستقبل، والمراد باللبل مطلق اللبل اوليل المزدلفة فائة بسير الحاج في اوّله من عرفات الى المزدلفة و في آخره واوّل نهاره من المزدلفة الى منى [هَلْ في ذٰلِكَ قَسَمٌ لِذى حِجْر] استفهام تقريري يعنى في تلك الاقسام قسم كاف لذى عقل حقير اولذى عقل عظيم يعنى ان صاحب العقل يعلم ان هذه الاشياء التي اقسم بها القاشياء عظيمة شريفة فيها دلالات بوجوه، عديدة على علمه وحكمته وقدرته وعنايته تعالى بخلقه وان كان غير ذى الحجر لايرى هذه الاقسام شيئاً [الَمْ تَرَ] هذا الخطاب لمحمد (ص) اوعام وهذا قرينة جواب القسم والتقدير لنهلكن "الذين افسدوا في الارض الم تر [كَيْفَ فَعَلَ رَبَّكَ بِعاد] عاد اسم لقوم هود سموا باسم ابيهم فان عاداً كان عادين ، عاداً الاولى ، وعاد الاخرى وقوله تعالى [إرَم] كعنب اسم آخرلعاد، اوهواسم جدّعاد، اوهواسم مام بن نوح، فان عاداً كان ابن عوص بن الاخرى وقوله تعالى [إرَم] كعنب اسم آخرلعاد، اوهواسم جدّعاد، اوهواسم مام بن نوح، فان عاداً كان ابن عوص بن من قرم هودكان الملك فيهم، وقيل: هو اسم بلد، وقيل: هودمشق، وقيل: هومدينة الاسكندرية ، وقبل: هواسم لقبيلة شداد اد ، وعلى الملك فيهم، وقيل: هو اسم بلد، وقيل: هودمشق، وقيل: هومدينة الاسكندرية ، وقبل: هواسم لم يلد شداد اد ، وعلى الملك فيهم، وقيل: هو اسم بلد، وقيل: الم دالاشتمال الاشتمال ، فائة اذا كان اسماً لبلد فان اريد من قرم هودكان الملك فيهم، وقيل: هو اسم بلد، وقيل: هو دمشق، وقيل: هومدينة الاسكندرية ، وقبل: هو اسم لمين شداد ، وعلى المالك فيهم، وقيل: هو اسم بلد، وقيل: مو دمشق، وقيل: هو مدينة الاسكندرية ، وقبل: هو اسم لمان من قرم هودكان الملك فيهم، وقيل: هو الما المالد كان بدل الاشتمال [ذأست العماد بالكس السجعان شداد ، وعلى المالك لمن عاد اسا بدل الكل من الكل ، او بدل الاشتمال ، فان اذا كان اسماً للبلد فان اريد من قرم هو كان بدل الكل من الكل ، وان أريد به نفس البلد كان بدل الاشتمال الم فنه اذا كان اسماً لم الما بعنه شداد ، وعلى الكل من الكل ، وان أريد به نفس البلد كان بدل الاشتما و ويل الماد إلى الماد بالحماد لائم مان الما من العسكر والابنية الرقيعة والعمود والاخبية ، واهل العماد اهل الاخبية ، وقبل : سماهم الذ ذات العماد لائم ما كانوا من العسكر والابنية الرقيعة والعمود والاخبية ، وقبل : معناه ذات الطلول والشدة ، اوكانوا اهل القصور الرفيعة ، اوكان في شيمان قرائوا بلاليي

قيل: خرج رجل يقال له عبدالله بن قلابة في طلب ابل له شردت، فبينا هوفي صحاري عدن اذهو وصف قدوقع على مدينة عليها حصن فلمنادني منهاظن ان فيها احداً يسأله عن ابله فنزل عن دابته وعقلها ارم ذات العماد وسل سيفه ودخل الحصن ، فاذا هو ببابين عظمين لم يراعظم منهما مرصّعين بالياقوت الابيض

والاحمر فدهش ، وفتح احدالبابين فاذا هو بمدينة لم يراحد تلها، فلها قصور فوقها غرف وفوق الغرف غرف مبنية بالتلهب والفضة واللذولة والياقوت، ومصاريع تلكذال فرمنا معراج المدينة مفي وشة كلتها باللثالي و بنادق من مسكن وز عفران، فلما لم يرفيها احداً ها له ذلك فونظر فرأى اشجاراً في أزقتها مثمرة وتحت الاشجارا تهارجارية من قنوات من فضة ، فظن الرجل اتها هي الجنة الموصوفة في القرآن فحمل معمن لؤلؤها ومن بنادق المسكن والزعفران ، ولم يستطع ان يقلع من زبرجدها و ياقوتها وخرج ورجع الى اليمن واخبر الناس فانتشر الخبر حتى بلغ معاوية خبره، فأرصل اليه فقصّ عليه القصة فأرسل معاوية الى كعب الاحبار فلما أتاه سأله عن ذلك فقال : اخبرك بنلك المدينة و بمن بناها ، بناها شدادين عاد و المدينة ار في كعب الاحبار فلما أتاه سأله عن ذلك فقال : اخبرك بنلك المدينة و بمن بناها ، بناها شدادين عاد و المدينة ار ذات العماد التي وصفها الله عن ذلك فقال : اخبرك بنلك المدينة و بمن بناها ، بناها شدادين عاد و المدينة ار فلك شديد و بقى شداد مالكا لجميع ملوك الأوض ، فدعته نفسه الى ان بنى مثل الجنة التي وصفها الله لانياته فلك شديد و بقى شداد مالكا لجميع ملوك الأوض ، فدعته نفسه الى ان بنى مثل الجنة التي وصفها الله لانياته (ع) فلك شديد و بعن شداد مالكا لجميع ملوك الأوض ، فدعته نفسه الى ان بنى مثل الجنة التى وصفها الله لانياته (ع) فلم بيناء تلك المدينة وامرّ على صنعتها مائة فهرمان مع كل قهرمان الف من الاعوان، وكتب الى ملوك اللة نيان يجمعوا فامر بيناء تلك المدينة وامرّ على صنعتها مائة فهرمان مع كل قهرمان الف من الاعوان، وكتب الى ملوكالله نيا الي يحمو نقر بعث الله عليه وعلى من معه صيحة من السماء فأهلكتهم جميعاً ، وسيدخلها في زمانك رجل منا المن منها على مسيرة نقر قصير على حجم والمالمة أه فاكما مع مان العا في منا له وكان الرجل عند معاوي ، وتنا منها على مسيرة يوم بعث الله عليه وعلى من معه صيحة من السماء فأهلكتهم جميعاً ، وسيدخلها في زمانك رجل من الما منا الما المن انشر قصير على حجم والمي منها في أليلاد و وَنَمُ وَنَال من المو حل منه ماوي المان منها على مسيرة وذلك الرجل [ التي ي وادى القري أولي المي الما ما الله وكان الرجل عند معاوية فالتفت اليه وقال : هذلك المو الفي في يربل وي أولي ال معالة وعلى أليلاد و وَنَمُ وَني أور أن والر أي أول الصَّر في عند اللمي واله المي ووال : ه



الجزءالتلاثون

شيئين فيانائكث ثم تضربهما بيدكحتي يختلطا ، والمقرعةوالنِّصيب والتشدَّة والضَّرب بالسَّوط ، واستعمال الصَّبّ للاشعار بكثرة العذاب وشدّته [[نَّرَبِّكَ لَبالْمِرْصادِ] المرصادُالطريقوالمكانالذيبرصد ويترقب فيهالعدو والمعنى انله تعالى فيمحلٌّ يرصد فيه جميع أفعالهم واقوالهم واحوالهم فلايفوته شيءٌ منها فيجازيهم عليها ، وعن الصّادق (ع) : المرصاد قنطرة على الصّراط لابجوز ها عبد ب ظلمة عبد [فَاَمَّا الْإِنْسانُ إذاما ابْتلية رَبُّهُ] كأنه قال : هذا حال الرّحمن فامّاالانسان اذا ما ابتلاه ربّه [فَأْكُرْمَهُ وَنَعَّمَهُ] بيان لاكرامه [فَيَقُولُ رَبّي أكْرَمَن] هذا خبر الانسان ولذلكت ادخل الفاء التي تكون عقيب امَّاعليه ، وقوله : اذا ما ابتليه على تقدير التأخير يعنى يفرح بالنّعمة وبحسب ان النّعمة كرامة من الله الحال انتهاقد تكون استدراجاً ونقمة [وَأَمَّا إِذْامًا ابْتَليهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِ زْقَهُ فَيَقُولُ رَبِّي أَهْانَن] لانّه لا يحسب النّعمة في غير النّعم الصّوريّة و يحسب انّ الكرامة والنّعمة والعزّة انّما هي في النَّعم الصَّور يَّة [كَلًّا] ردع له عن هذا الحسبان وتعليق للتَّوسعة والتَّقتيرعلي فعل الانسان يعني ليس التّوسعة والتقتيرعلى ماتزعمون [بَكُ لا يُكْرِمُونَ الْيَتِيمَ وَلا تَحاضُونَ] أَي لا تحافرون، والحضّ والحت لاز مان ومتعديان [عَلَى طَعَام الْمِسْكِين وَتَمْأَكُلُونَ التُّراتَ أَكْلًا لَمًّا] التراث من الارث بمعنى ما يورث ، و لماكان جميع الدَّنيا ممَّا اورت من السَّابقين او يورث لَّلاحقين يصدق عليهاالتَّراث ، فقيل : كانوا لايورَّثون الايتام والنّساء وكانوا يأكلونانصبائهم ، وقيل: المعنىيأكلونالميراث ولايخرجون حقوقه الواجبة والمندوبة لكن ً الحق ّعدمالتّخصيص بل المراد انتهم يأكلون ما يؤكل ، و يجمعون ما يجمع ، و يذخرون ما يدّخر، و ينكحون ما ينكح، و يركبون مايركب، ويلبسون ما يلبس ، ويدركون ما يدرك ، ويتخيلون مايتخيل ، اكلا جامعاً بين صحيحها وفاسدها ، حلالها وحرامها، مأمورها ومنهيتها ، وجامعاً بين جهتي الهيتها ونفسانياتها ، ولما اما اصله لما بالتنوين ، اجرى الوصل على الوقف ، او اصله لما بالالف المقصورة اما وهومصدر لله بمعنى جمع ، وحيننذ تكون مفعولا مطلقاً لفعل محذوف ، اوصفة لاكلاً، اوهو بمعنى جميعاً و تأكيدٌ للتراث [وَتَحَبُّونَ الْمالَ حَبًّا جَمًّا] الجم "الكثير من كلَّ شيء اوهومصدر جم بمعنى كثروهوام مفقالجمة أومفعول مطلق لفعل محذوف هوحال [كَلّا] ردع لهم عن ذلك [إذا دُكَّتِ الْأَرْضُ دُكَّادَكًا ] الذك الذق والهدم وتسوية صعود الارض وهبوطها ، واندك المكان استوى ، وكنس الترَّاب وتسويته [وَجَاءَ رَبُّكَ] المضاف الذي هوالقائم في وجودك وقد سمَّاه الصَّوفيَّة بالفكر والحضور والسَّكينة و هو ملكوت وليَّ الامر ، ولا يظهرعلى السَّالكث الابعد موته الاختياريَّ ، واذاظهرظهرجميع آثار القيامة في عالمه الصّغير وجميع ماورد من علاتم ظهورالقاتم (ع)وآثاره في الاخبار وكان مؤيَّداً بالملائكة و يظهر الملك على السَّالك حين ظهوره و بعده ولذلك قال تعالى [وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا] المرادبالملك الجنس ولذلك قال صفاً صفاً فان الواحد لا يكون صفاً صفاً والمراد ان الملائكة يجيؤن في صفوف عديدة بحسب مراتبهم في القرب والبعد [ وَجِبِيَّ يَوْمَشِّذِيجَهَنَّم ] فان الظاهرعليه وليَّ امره ينفتح بصيرته الاخرو يدَّفيري ما لايراه غيره فيري جهنَّم وانواع عقباتها وعقو باتها ، ويرى الجنان أيضاً وأنواع نعيمها ، عن الرّسول (ص) إنَّه قال : إنَّ روح الأمين اخبرني إنَّ الله لاآله الاهو إذا برز الخلائق وجمع الاوّلين والآخرين اتي بجهنهم تقاد بالف زمام اخذ بكل زمام مانة الف يقودها من الغلاظ السَّداد ، لهاحدة " وغضبٌ وزفيرٌ وشهيقٌ وانَّها لتز فرالزَّفرة ، فلو لا ان الله اخرَّرهم للحساب لاهلكت الجميع ثمَّ يخرج منهاعنق فيحيط بالخلائق البرّمنهم والفاجر ماخلق الله عبداً من عباد الله ملكاً ولانبياً الإينادي: ربّ نفسي ! . نفسي ! . وانت يانبي الله تنادي



امتي امتي إ . ثم يوضع عليها الصراط ادق من الشعرواحد من حد السيف عليه ثلاث قناطر، فاماً واحدة فعليها الامانة والرّحم، والثَّانية فعليها الصّلوة ، والثَّالثة فعليهاربَّ العالمين لاآلَه غيره فيكلِّفون الممرَّ عليها فيحبسهم الرّحم والامانة ، فان نجوا منها حيستهم الصِّلوة ، فان نجوا منها كان المنتهى إلى ربِّ العالمين وهوقوله : أنَّ ربِّكُ ليا لمر صاد والنَّاس علىالصراط،متعلَّق بيدٍ، وتزلَّ قدمٌ، ويستمسكتُبقدم والملائكة حولهاينادون: ياحليماعف واصفح وعدبفضلكتُ وسلَّم سلَّم، والنَّاس يتهافتون في النَّاركالفراش فاذانجاناج برحمة الله مرَّ بها، فقال: الحمدالة و بنعمته تتم الصَّالحات وتزكوالحسنات والحمديقة اللذي نجاني منكث بعد أباس عنه وفضله، إن ربّنا لغفور شكور [يَوْ مَثِيلَا يَتَلَ كُرُ الْإِنْسَانُ] هذه جواب اذا او هذه مستأنفة وجواب اذا محذوف اوجوابها قوله تعالى : يقول ياليتني قدَّمت ، او قوله : فيو مثذ لا يعدُّب عذابه احدُّ والمقصود ان الانسان في ذلك اليوم يتذكَّرخيره وشرَّه ، وانَّ ايَّ الاعمال كان نافعاً وايتهاكان ضاراً لكن لا ينفعه ذلك التذكر ولذلك قال [ وَأَنَّى لَهُ الذَّكْرَ ى] اى الذكري النَّافعة [ يَقُولُ يا لَيْتَني قَدَّمْتُ لِحَيْوتِي] اىلېتنىقدّمتلانتفاعى فى حبوتى فى الآخرة، اولېتنى قدّمت فى حبوتى الدّنيا [فَيَوْ مَئِذٍ لا يُحَذَّب عَذَابَةً] قرى يعدَّب بالبناء للفاعل وبالبناء للمفعول وعلى الفرائتين فضمير عذابه لله أو للانسان و عذابه مفعول مطلق نوعي و هذه اوصاف الانسان الغافل الكافر [أحَدٌ وَلا يُوثِقُ وَتُمَاقَهُ أَحَدٌ بِالَيَّتُهَا النَّفَسُ الْمُطْمَئِنَةُ] حال او جوابٌ لسؤال مقدَّر عن حال الانسان المؤمن ناش عن ذكرالانسان الكافر واحكامه وكلاالوجهين بتقديرا لقول، ونفس الانسان ذات مراتب ودرجات عديدة وامتهات مراتبها بحسب تمكن الشيطان منه وتمكنه في دارالر حمن و توسطه منهما ثلاث؛ وتسمي الاولى بالامارة وهي التي تأمر بالسوء إي بما تهواه سواء كان في صورة الخير اوالشرّ، ولاترتدع ولاتندم عليه، والشَّانية باللَّوَّامة وهي الَّتي تلوم نفسها في كلِّ مالأتي خيراً كان اوشراً وتحز ن على مافعل من حيث شرَّيَّته، اومن حيث نقصانه عن درجة الكمال ، اومن حيث نسبته الي نفسها ، والثَّالثة بالمطمئنيَّة لاطمينانها إلى ربتها وخروجها عن انانيتها التي هي سبب اضطرابها [ارْجِعِي التي رَيُّكُمْ ] المضاف الذي هووليَّ امرك وهوعلى الاطلاق علي (ع) او الى ربّ الارباب بالرّجوع الى مظاهره ودار كرامته وضيافته [ ر اضِيكَةً ] بما فعل ربّك بك [ مَرْضِيكَةً ] عند ربتك وخلفاته [ فَادْخُلِي فِي عِبَّادِي ] لخروجك عن انانيتك ودخولك في العبوديَّة بالخروج من الانانيَّة [وَادْخَلِي جَنَّتِي] المضاف الي نفسي المعدَّة لاولياني.

أعلم، انّه لا يحصل الاطمينان للسّلاك الى الله الابنزول السّكينة التى تسمّى في اصطلاح الصّوفية بالفكر والحضور، وهو ان يتمثّل ملكوت ولى الامر في صدر السّالك، وحصول صورة ولى الامراماً يكون بنحو المباينة او بنحو الاتّصال او بنحو الاتّحاد او بنحو الوحدة ، ولا يحصل الاطمينان التّام الافي المرتبة الاخيرة وانكان يحصل اطمينان ما في المراتب الاُخر ايضاً ، وفيماروى عن الصّادق (ع) دلالة على ماذكر وهوانة سئل هل يكره المؤمن على قبض روحه؟-قال : لاوالله انته اذا اتاه ملك الموت لقبض روحه جزع عند ذلك فيقول له ملك الموت : يا ولى الله تجزع فوالذى يعث محمّداً (ص) لانا أبر بك وأشفق من والد رحيم لوحضرك، افتح عينيك فانظر، قال : ويتمثّل له رسول الله (ص) وامير المؤمنين (ع) وفاطمة (ع) والحسن (ع) والتصين (ع) والائمة (ع) من ذريّتهم فيقال له : هذا رسول الله (ص) وامير المؤمنين (ع) وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) والائمة (ع) من ذريّتهم فيقال له : هذا رسول الله (ص) قال رب العرّة فيقول : يا يتها النّفس المطمئنة اى الى آل محمّد (ص) واهل بيته الى ربّك واضية أله والله من



الجزءالثيلاثون

مرضيّة بالثواب فادخلي في عبادي بعني محمّداً (ص) واهل بيته و ادخلي جنّتي فمامن شيء احبّ اليه من استلال (١) روحه واللّحوق بالمنادي وفسّرالآبة بالحسين بن عليّ (ع) ولذلك سمّيت السورة بسورة الحسين بن عليّ (ع) . مكَيِّة، عشرونآيةً

[لأأَقْسِمُ بِهٰذَا الْبَلَدِ] اي بلد مكنة وهوالبلد الحرام وقد مضي بيان لااقسم وان لا زائدة لتأكيدالقسم او نافية ، ونفى لمعتقدهم ، اونافية ونفى للقسم [وَأَنْتَ حِلٌّ بِهٰذَا الْبِلَدِ] اى انت حلال هتكك ومالك ودمك، او انت حلال لكت ما تفعله بهذا البلد وان كان في وقت وهو عام الفتح، او حال ومقيم بهذا البلد، والتقييد تعظيم له (ص) و اشارة الى ان فخامة المكان تكون بالمكين [وَو الدِروم اوكَك) اى آدم (ع) وماولد ، او ابراهيم (ع) و ما ولد ، او على (ع) وما ولد من الائمة (ع) كما روى ، والتَّنكير للتَّفخيم والاتيان بما في مقام من للتَّعجيب ، اوالمرادكلَّوالد وما ولد بحسب الولادة الجسمانية فان التوالد بالكيفية المخصوصة في النزو، وقرار النطفة في مقرًّ مخصوص وخروج الجنين منه و نموَّه و بلوغه مبلغ والده امر عجيب يقسم به ، او المراد كلَّ والد وما ولد بحسب الولادة الرّوحانيَّة فانَّ الولادة الرّوحانية اعجب من الولادة الجسمانية ، او المراد والد الكلّ بالولادة الرّوحانية و هو محمد (ص) وبعده على (ع) [لَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي كَبَلِ] اي في شارة ومثقة في الدَّنيا او في الرَّحم اومن اوّل خلقته او مستقيماً منتصباً بخلاف سائرالدوابٍّ ، وعن الصَّادق (ع) إنَّه قيل له : إنَّانر يالدُّوابٍّ في بطون أيديها الرَّفعتين مثل الكيَّفمن ايّ شيء ذلكك؟ قال : موضع منخر يه في بطن امَّه وابن آدم منتصب في بطن امَّه، وذلك قول الله عزَّ وجلَّ : لقد خلقنا الانسان في كبد، وما سوى ابن آدم فرأسه في دبره ويداه بين بديه [أَيَحْسَبُ أَنْ لَنْ يَقْدِرُ عَلَيْهِ أَحَدً] ضمير يحسب راجعٌ الى الانسان و المراد به مطلق الانسان ، او المراد به الانسان المخصوص يعنى يحسب ان لن يقدرعليه احد في قتله ابنة النبي (ص) ، وقبل : هو ابو الاسدين كلدة كان قوياً شديد الخلَّق [ يَقُولُ أَهْلَكْتُ مألا لُبَدًا ] اللَّبِدَ كصرد وسكر واللَّابدالمالالكثير يعنى يقول انفقت مالاً كثيراً في عداوة محمَّد (ص) مفتخراً به، اواهلكت مالاً كثيراً في نصرته مغتماً به، اواهلكت مالاً كثيراً بامره في الكفارات وغيرها اظهاراً للغرامة والندامة، وقيل: هوالحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف و ذلك انه اذنب ذنباً فاستفتى رسول الله (ص) فأمره ان يكفّر فقال : لقد ذهب مالي في الكفارات والنّفقات منذ دخلت في دين محمّد (ص) ، وفي خبرٍ يعنى الّذي جهز به النّبيّ (ص) في جيش (<sup>٢)</sup> العسرة ، وفيخبر هوعمرو بن عبدودٌ حين عرض عليه عليَّبنَّ ابي طالب (ع) الاسلام يوم الخندق قال: فاين ما انفقت فيكم مالاً " لبدأ وكان انفق مالاً في الصّد عن سبيل الله [أيَحْسَبُ أَنْ لَمْ يَرَهُ أَحَدً] اى انّه لم يره احد في اعماله وافعاله واقواله فيطالبه بذلكت ويسأله عنه والمقصود انه يظن ً ان لم يرهاظة تعالى في ذلكت و ينس الظِّن ّذلكت لاينبغي ان يظن "ذلكت كيف لم يره احدٌ ولم تره وقد خلقناه وجعلنافيه دقائق القوى والمدارك والاعضاء ومنجعل له هذه الامورالدَّفيقة كيف لايراه؟ ! [أَلَمْ نَجْعَلْ لَهُ عَيْنَيْن] مشتملتين على عشرة اجزاء بحيث جعلنا فيها نوراً يبصر به الاشياء [وكيسانا] مركباً

(١) خروج السيف من الغلاف . (٢) والمراد بها غزوة تبوك .



من اللّحم والعصب والسَّرائين والاوردة والاوتار والعظم مفهماً به ما في ضميره مدركاً به طعم الطّعوم [وَشَفَتَيْن] تكونان حافظتين للسّان وسائر ما في الفم محسنتين للصّورة معينتين على التكلّم [وَهَدَيْنا النَّجَدَيْنِ] عطف على مجموع الم نجعل فانّه بمعنى جعلنا له عينين اوعلى مدخول النّفى ، والمراد بالنّجدين سبيل الخير و السَّرّ كما في الاخبار ، وقيل: المراد بهما النّديان ، قيل لامير المؤمنين (ع) : انّ اناساً يقولون في قوله : وهديناه النّجدين : انتها التُديان، فقال: لا ، هما الخيروالسَرّ [فَكراقُتَحَمَ الْعَقَبَةَ] قحمته في الامر تقديماً رميته فيه فجأة بلاروية فانقحم واقتحم، وقحم في الامر قحوماً رمى بنفسه فيه فجأة بلا رويتة ، و اقتحم بالغ فيه والعقبة المرقى الصّعب من الحبال ، والمراد بها عقبات النّفس التي هي الرّذائل التي لامرقى التومية منها فان العبورعنها و تخليقا النّحول في قوله : والمراد بها عقبات النفس التي هي الرّذائل التي لامرقى العمر منها فان العبورعنها و منه منها والنّرقى منها المن المحائل العب كل شيء ولذلك اتي بالاستفهام التعجيبي لتف فيمها و فسرها بالعبورين الرّذائل و اللّخول في الخصائل الاشارة الى امتهاتها فقال : [وَمَااَدُر يُلُكَ مَاالُعَقَبَةُ فَلَكُّ رَقَبَةٍ] .

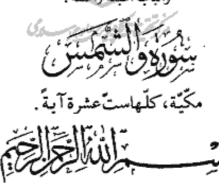
اعلم ، ان الانسان له قوى اربع وكل من الاربع لها اعتدال وتوسيط بين الافراط و التفريط شرح فى الآثار، والتوسيط والاعتدال منها ممدوح ومطلوب ، والافراط والتفريط مذموم وقبيح، فى القوى الاربع و القوى الاربع هى العلامة و العمالة و الشهوية و الغضبية ، فالعلامة كسلطان البلد للانسان يأمرو ينهى و يدبّر ، و العمالة كالوزير الذى يمضى فى امر الملك ، والشهو ية كالناظر

الوكيل لخرج الجنود ، والغضبيَّة كاميرالجنود ، واعتدالالعَّلامة بتمييز هابين الحقَّ والباطل والمحقَّ والمبطل والخير والتشرَّ كما هي ، ويسمتيذلك التميز بالحكمة العلمية ، ولمَّا كان الحكمة العلميَّة هي التَّميز بين النَّذوات والاقوال والافعال والاحوال والاخلاق والعلوم والوجدانات والخطرات والخيالات والمشاهدات والتفاتات القلب من حيث ارتباطها ورجوعها الى الآخرة ، وكان في ازديادها ازديادكمال النَّفس وفي نقصانها نقصانه لم يكن لها طرفا افراط وتفريط ، بل كانت الجريزة التي عدوها إفراط القوة العلامة النفسانية تفريطاً وقصوراً للنفس عن البلوغ الى درجة الحكمة ، لان الجربزة هي التصرف بحسب العلم الوهمي في الامور الذَّنيوية زائداً على ماينبغي وليس ذلك الامن نقصان ادراك الامور الاخروية ، فالجربزة والبلادة اللتان عدّوهما طرفي افراط العّلامة وتفريطها معدود أن من قسم البلادة ولذلكك فسروا الاحمق والسفيه بمن لايعرف الحق سواءكان بحسب الدنيا سفيها اولم بكن ، مثل معاوية فانته كان بحيث سمًّاه اهل زمانه باعقل زمانه ، ولاجل عدم طرف الافراط المذموم للحكمة قالوا: الرَّذائل بحسب الامتهات سبع ، والخصائل بحسب الامتهات اربع ، واعتدال العمَّالة بان تكون تحت حكم العاقلة العَّلامة وان تقدر على الاتيان بمايأمرهاالعاقلة ويسمتى بالعدل الذي هووضع كلّ شيء في محلّه ولايمكن ذلكتُ الاباستخدام السَّهويَّة والغضبيَّة، وطرفا افراطه وتفر يطه يسمّيان بالظّلم والانظّلام ، واعتدال القوّة الّشهو يّة ان تكون مطيعة ً للعمّالة المنقادة للعاقلة العلامة ويسمتى اعتدالها بالعفة ، وطرفا افراطها وتفريطها يسميان بالشره والخمود ، واعتدال الغضبية يسمني بالشجاعة و طرفا افراطها و تفريطها يسمّيان بالتّهوّر والجبن، وقد يقال : ان القوى الاربع في الانسان هي البهيميّة و السبعيّة والشيطنة التي هي العكلامة النّفسانيّة الوهميّة ، والعاقلة التي هي العّلامة العقلانيّة ويجعل العمّالة خادمة للقوى الاربع ويجعل العدل المتوسِّط بين الظِّلم والانظلام من شعب السَّشجاعة ، ويجعل الحكمة التَّي هي التَّوسُّط بين البلادة والجربزة من مقتضيات العلَّلامة النَّفسانيَّة ، ويجعل مقتضى العلَّلامة العقلانيَّة تعديل القوى الثَّلاث وتعديل العمَّانة وبحيث لايخرج شيء منها منحكم العاقلة ويسمتي بالعدالة وتلكث العدالة ليس لها طرفا افراط وتفريط بل لهاالتقريط فقط وتفر يطهاهوقصورالعاقلة عن تسخيرالقوىالتكلاثوهوظلم من القوى وانظلام للعاقلة وكأنه ارادالعكلامة النفسانية من العمالة من جعل العمالة منشأ " لبعض الخصال للتَّلاز مالواقع بينهما فقوله تعالى : فلَّ رقبة إن كان المراد به فكت



الجزءالثالاثون

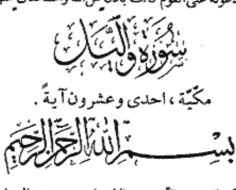
رقبة نفسه عن التقيد بقيودالنّفسكان المراد به اصل الخصال و روحها الّذي يعبّر عنه بالفناء عن نسبة الافعال والصّفات الى نفسه بلعن نسبةالذَّات الى نفسه ولذلك قدَّمه على الجميع ، و ان كان المرادَّ به فكَّتْ رقاب النَّاس عن رقيَّة انفسهم وعنالناركان اشارة الى اشرف اقسام العدل ، و ان كان المراد به فكَّتْ رقاب العبيد الصَّور ينَّة عن الرقبة كان اشارة الى اعلى اقسام السخاوة التي هي اشرف انواع العفة [أو إطْعامٌ فبي يَوْم في يَوْم في مُسْعَبَةٍ] اي ذي مجاعة إشارة الى السخاوة على المعاني الثلاثة الاوّل لقوله فلُّ رقبة والى صنف آخر من السخاوة على الاخير [يَتيمَّا ذا مَقْرَبَة أَوْمِسْكِينًا ذامَتُوبَةٍ] ذافقرٍ من ترب نرباً ومترباً ومتربة "بمعنى افتقر [شُمَّ كَانَ مِنَ الَّذينَ أمَنُوا] عطف على اطعام من قبيل عطف الفعل على الاسم الخالص بتأو يل المصدر بتقدير ان ، وحيننذ ٍ يكون فلَّبُ رقبة إشارة الي الفناء اللّذي هواصل جملةالخصال ، و يكون لفظة او للتّرديد بينه و بين الخصال التي تحصل بالبقاء بالله بعد الفناء في الله ، ويكون الاطعام اشارة الى العفة ، و الكون من الذين آمنو ! ، اشارة الى افضل انواع الحكمة ، و يكون قوله تعالى [وَتُواصَوْبِالْصَّبْر] اشارة الى الآشجاعة فان حبس النَّفس عن الجزع عند المصيبة ، وعن المعصية عند اقتضاء القوى النَّفسانية ، وعلى الطَّاعة من قوَّة القلب التي هي السَّجاعة ، وقوله تعالى [وَتُواصَوْبِالْمَرْحَمَةِ] اشارة الي العدالة فان العدل اللذي هو وضع كلَّشيء في محلَّه لايتأتى الابالمرحمة ، والتواصي بها شُعبة من العدالة ، اوقوله كان من الَّذين آمنوا عطف على قوله تعالى اقتحم العقبة والعطف بثم "للتفاوت بين المرتبتين [أوليُّكُ] هم [أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ] جواب لسؤال مقدر وقدمضي ان اصحاب البمين شيعة امير المؤمنين (ع) [وَالَّذَبِينَ كَفَرُوا بالإاتِناهُمْ أصْحابُ الْمَشْتَمَةِ عَلَيْهِمْ نارٌ مُؤْصِدَةً ] اوصد انتخذ حظيرة لابله ، واوصد الكلب اغراه ، اب اطبقه واغلقه .



[وَالسَّمْسِ وَضُمحينُها] اقسم بالسَّمس الصورية، او بالسَّمس الحقيقية، او بالرّوح الانسانية [وَالْقَمَرِ إذٰا تَلَينُها] اى خلفها فى الاضاءة، او تبعها فى الطلّوع او تلاها عند غرو بها بان طلع حين غرو بها و هو فى اواسط السَّهر، اواقسم بقمر النفس الانسانية اذاتلى وتبع الرّوح فى العروج الى الله [وَالنَّهُارِ إذَاجَلَينُها] اى جلّى السُمس وابرزها بكمال الظهور وهو اوقات اواسط النّهار ، اوالمراد بالسَّمس الامام و بالنّهار الصَّدر المنشرح بالاملام اذا يخشينُها] اقسم بقمر النفس وقات اواسط النّهار ، اوالمراد بالسَّمس الامام و بالنّهار الصَّدر المنشرح بالاملام اذا يَخْشَينُها] اقسم بالليل و وقت احاطة ظلمته نورالسَّمس فان بقاء المواليد وتوليدهالا يكون الابظهور المقدر المنشرح بالاملام اذا البرز الامام و استشرق بنور الامام ، وهو وقت نز ول السكينة على السالك بظهور الامام بملكوته عليه [وَاللَّيْلِ إذا يُغْشِينُها] اقسم بالليل و وقت احاطة ظلمته نور السَّمس فان بقاء المواليد وتوليدهالا يكون الابظهور السَمس وغشيان



[وَالْأَرْضِ وَمَاطَحِيْها] طحى كسعى بسط وانبسط واضطجع ، وطحى يطحو بُعد وهلك، والقي انساناً على وجهه [وَنَفَسْس] كان اللائق بسياق الكلام ان يقول والنّفس بلام الجنس لكنَّه عدل عنه امَّا لتفخيم النَّفس بالنّسبة الي السابق، اولارادة نفس مخصوصة مفخَّمة بحيث لا يمكن تعريفه وهي النَّفس الكلَّيَّة اونفس النَّبيَّ (ص) اوالوليَّ (ع) اونفس محمَّد(ص)اوعلى (ع)،اولارادة نوع مخصوص منها عظيم وهونوع نفس الانسان [ وَمَا سَوَّيْها فَأَلْهَمَها فُجُورَها وَتَقُوبِها] بعني القي في خاطرها فعل فجورها او الهمها معرفة فجورها حتّى تجتنب ومعرفة تقويها حتّى ترتكب [قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّيْها] الميها واصلحها اوطهترها [ وَقَدْخابَ ] خسر، اوكفر، اوافنقر، اوجاع [ مَنْ دَسَّيْها] دسايد سو نقيض زكي و بمعنى استخفى ، ودسى مثل سعى من البائيُّ ضدٍّ زكا ايضاً ، و دسَّاه من التقعيل اغواه وافسده ، وقبل: قدخاب من دستي نفسه في اهل الخير اي اخفيها فبهم ولبس منهم [كَذَّبَتْ ثُمُودُ] جواب سؤال مقدّر واستشهاد على خيبة من دستي نفسه [ بطَخْو يها] الباء للسببية، والطّخوى بمعنى الطّخيان والعصيان ، وقيل: الباء صلة كذبت والطّخوى اسم للعذاب اللدى نزل بهم [إذانْبَعَت] اى نهض لعقرالناقة [أشقيها] اى اشقى ثمود واسمه قداركهمام وكان اسمابيه سائفاً قال رسول الله (ص) لعليَّبن ابي طالب (ع) : من اشقى الاو لين ؟-قال: عاقرالنافة ، قال: صدقت ، فمن اشقى الآخرين ؟ - قال: قلت: لااعلم يا رسول الله (ص) ، قال: الذي يضر بك على هذه، وإشارالى بافوخه () [فَقْالَ لَهُم] الاولى ان يكون الفاءلتسببية الخالصة [رَسُولُ الله] اى صالح (ع) [ناقة الله وَسُقْسِها] منصوب منباب التحذير اوالاغراء، اومنصوب بفعل محذوف من غير باب التحذير والاغراء اي اتركوا ، و المراد بسقيها نوبة شربها او الماء الذي كانت تشربها بالنوبة [فَكَذَّبُوهُ] في رسالته ، اوفي التّحذير والاغراء ، او في نزول العذاب [فَعَقَرُ وهافَدَمْدَمَ عَلَيْهِم رَبُّهُم بِذَنْبِهِم] دمة طلاه ، والبيت جصّصه ، والتسفينة قيترها، والارض سواها ، وفلاناً عذ به عذاباً تاماً وشليخ رأسه وشجَّه وضرَّبه ، والقوم طحنهم فأهلكهم كدمدمهم ودمدم عليهم [ فَسَوَّيها ] اي سوى الدمدمة عليهم وعمَّهم بها ، أوسوى ثمود في الدَّمدمة بان عمَّهم بها ، او بان سوى بعضهم ببعضهم بان جعلكبيرهم على مقدار صغيرهم [ وَلا يَخْافُ عُقْبِينُها ] اي لايخاف الله عقبي الدَّمدمة ، او عقبي التسوية لانه لايرد عليه شيء من فعله لانه لايعارضه احدٌ ولاينتقم منه احدٌ او لايخاف العاقر عقبيي فعلته ، اولايخاف صالحٌ عقبي العقو بات التي خوَّفهم بها لكونه على ثقة من ربَّه في نجاته ، او لا بخاف عقبي دعوته على القوم وتبعتها، لان دعوته على القوم كانت باذن من الله واستحقاق منهم.



7 حت [وَاللَّيْل إذايَغْشَى] بظلمته نورالتشمس والابصار، وببرودته المدارك والروح الحيوانية والنفسانية حتى تجتمعا في الباطن، او يغشى الناس بالنوم، اواقسم بليل الطبع او النفس او البلايا، أو ليل القدر اذا يغشى اهله (١) اليافوخ = الموضع الذي يتحرك من رأس الطَّفل.

فَقَعَيْنَ الْمَنْتَ الْمُنْتَا الْمُكَالِكُمُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْمُعَالَةُ الْمُعَالَةُ الْعَالَةُ الْع HE PRINCE GHAZI TRUST DR QURANIC THOUGHT سورة والليل

109

الجزءالثكلاثون

[وَالنَّهار إذاتَجَلَّى] وقت الضّحي الى الآصال اونهار الرّوح اوالتسرور اونهار عالم المثال اذا تجلّي لاهله [وَما خَلَقَ الـذَّكَرَ وَالْأُنْشِّي] لفظة مامصدرية اوموصولة بمعنىمن،والتأدية بما لتوافق اعتقادالجميع والمراد بالذكر والانثي جنسهما ، او آدم و حوّاء او على (ع) وفاطمة (ع) ، و قرى و خلق الذُّكر و الانثى بدون ما [ اِنَّ سَعْيَكُم ْلَشَتَّلى] . اى متفرَّق، اعلم أنَّ السعى عبارة عن حركات الاعضاء ، ولمَّا كان الحركات الاراديَّة لابدَّ لهامن مبدء ارادي والمبدأ الاراديَّ لايكون الا العلَّة الغائيَّة التي هي مبدأ فاعليَّة الفاعل بحسب التَّصوَّر و غاية الفعل بحسب الوجود ، وكان الانسان ذاقوي كثيرة بحسب شعبالقوىالتشهوية والغضبية والتشيطنة والعاقلة منفردة اومركبة ، ولكل قوّة مباد وغاياتٌ عديدة مثل شهوة النّساء مثلاً فانّ المشتهى لهن " قد يكون الدّاعي في معيه النّظر فقط ، وقد يكون مع ذلكت اللَّمس ، وقد يكونالتَّقبيل والتَّعانقوالتَّحادث ،وقديكونالالتحاف معهن ً، وقد يكونالَّسفادكان سعبه مع اختلافه بحسب الصّورة مختلفاً في المبدء والغابة [فَـاَمَّامَنْ أَعْطَى] من ماله لله ، ومن جاهه وعرضه ، ومن قوّة قواه وحركات اعضائه ، ومن قوَّته المتخيَّلة والعاقلة [وَاتَّقْلَى] من البخلومن الاعطاء في غيرطلب رضاائله ، وهذا اشارة الي الكمال العملي [وَصَدَّق] تفليداً بان استمع من صادق وصدت، اوتحقيقاً بان وجد انموذج مااستمع في نفسه [بالْحُسْني] اي العاقبة اوالمثوبةاوالخصلةاوالفضيلة اوالكلمة الحسني ، و روى عن الصَّادق (ع) ان المراد بهاالولايةُ فانته لاحسني احسن منها ، وقيل: المراد بهاالمسير في الله وهو ايضاً آخر مقامات الولاية وهذا اشارة الى الكمال العلمي [فَسَنْيَسُرُهُ] بحسب العمل [لِلْيُسْرَى] اىالخصلةالبسرى التي هي ابسرشيء على انسانية الانسان وهي الجدَّفي طلب مرضاة الله فانته بعد ماكانالانسان مصدقاً خصوصاً اذاكان تصديقه تحقيقها كانالطاعة ايسر شيء والذَّشيء عنده فقوله تعالى : من أعطى ، اشارة الى العمل التقليدي، وصدّق اشارة الى انتهاء العمل الى التحقيق ، و قوله تعالى : فسنيسر ه لليسري اشارة الى العمل التّحقيقيّ ، اوالمراد باليسري المسير في الله فات الخصلة اليسري على الاطلاق فان ً المسير في الله لا يكون الابعد الخروج عن انانيات النّفس والفناء الذَّاتي ، وكلّ عمل يكون مع يقاء انانية للنّفس يكون له عسرة ما على النَّفس، اوالمراد باليسري ضدَّاليمني ، ويسرى النُّفس الانسانية هي الكثرات يعني سنيسَّره للاشتغال بالكثرات بحيث يكون في نهاية اليسرعليه بعد ماكان عسيراً عليه [وَأَمَّامَنْ بَخِلَ] بحسب العمل التقليدي [وَاسْتَغْنَى] عن موائد الآخرة بترك العمل لها وهذا اشارة الى النَّقصان العمليَّ والعلميَّ [وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى] اشارة إلى النّقصان العلميّ [ فَسَنُبُ مُرْهُ لِلْعُسْرَى] اىالطّريقةالعسرى وهي طريق النَّفس الى الملكوت السَّفلي ، ولا اعسر على الانسانيّة منها [وَمَا يُغْنِى عَنْهُ مَا لَهُ إِذَا تَرَدَّى] اي سقط في الهاوية من : تردّى في البئر اذاسقط فيها ، قال القمتيّ : نزلت في رجل من الانصاركانت له نخلة في دار رجل وكان يدخل عليه بغيراذن فشكاذلك الى رسول الله (ص) وفي المجمع كان لرجل نخلة في دار رجل فقير ذي عيال وكان الرّجل اذاجاء فدخل الدّار وصعد النّخل ليأخذ منهاالتّمرفر بّما سقطت التّمرة فيأخذهاصبيان الفقير فينزل الرآجل من النبخلة حتى يأخذ التمر من ايديهم ، وان وجدها في فيّ احدهم ادخل اصبعه حتى يأخذالتمرة من فيه، فشكاذلك الى النببي (ص) واخبره بما يلقى من صاحب النخلة فقال النبسي (ص) لصاحب النّخلة، تعطيني تخلتكث الماثلة التي فرعهافي دارفلان ولكث بهانخلة في الجنَّة؟-فأبي ، فقال (ص) بعنيها بحديقة في الجنَّة؟ فأبى، وانصرف، فمضى اليه ابوالدّحداح واشتّراها منه بأر بعين نخلة ، واتى الى النّبيّ (ص) فقال: يارسول الله (ص) خذها واجعل لي في الجنَّة الحديقة التي قلت لهذا، فلم يقبله، فقال رسول الله (ص) لكث في الجنَّة حداثق وحداثق وحدائق، فأنزل الله الآيات، وعن الباقر (ع) فأمَّا من أعطى ممَّا آتاه الله و اتفى وصدق بالحسني اي بانَّ الله يعطي



۲٦،

بالواحد عشراالى مائة الف فازاد فسنيس ولليسرى لايريد شيئامن الخيرا لا بستراه، [وَما يُغْنى عَنْهُ مَا لَهُ إذاتَرَ دَى ] قال : والقد ماتردى من جبل ولامن حائط ولافى بنو ولكن تردى فى نارجهتم ، وعنه (ع) فالمامن أعطى واتقى وآثر بقوته ، و صام حتى وفى بنذره ، وتصدق بخاتمه وهو راكم ، وآثر المقداد بالدينار على نفسه ، وصدق بالمحسنى وهى الجنة و الذواب من الله فسنيستره لذلك بان جعله اماماً فى الخبر وقدوة وأباً للائمة يستره الله لليسرى [إنَّ عَلَيْ مُا لَهُ هُدى] جواب لدوال معذر كانته قل : اليس نه صنع فى الخبر وقدوة وأباً للائمة يستره الله لليسرى [إنَّ عَلَيْ مُا لَلْهُدى] بيس علينا الالهدى واراءة طريق المن فن معاماً فى الخبر وقدوة وأباً للائمة يستره الله لليسرى [إنَّ عَلَيْ مُا لَلْهُدى] ليس علينا الاالهدى واراءة طريق الخبر والسرة [وإنَّ لَمَا المائل خبر قوادوة وأباً للائمة يستره الله العباد بالاستقلال ؟ فقال : ليس علينا الاالهدى واراءة طريق الخبر والسرة [وإنَّ لَمَا الْمَا لَحْوَ قَوَ الْأُولَى] مبدء وعادة وملكاً فنعطى منهما مانشاء لمن نشاء [فَ أَنْذَرْ تُكُمْ نارًا تَلَظَى لا يصليها اللَّالاً شقى الَّذى كَذَبًا ماله الى العباد بالاستقلال ؟ وما لاَحوة ، او بالرسالة [وسييم جَنْبُها الاَ تُقى] اى سبحعل منها على جانب او بعد [آلَّذى يُوَّتى مائلة يتنز كى وما لاَحوة ، او بالرسالة [وسيم جَنْرى الله يصليها الاَلْ شقى الَذى كَذَب الذي ينوع مائلة منتصل من محدوف بعواب لسو ال مقدر اى لايؤتى ماله الاابتناء وجه ربه الاعلى [ولكسوف يرضى] المثناء منقطع او استناء متصل من محدوف جواب لسو ال مقدر اى لايؤتى ماله الاابتناء وجه ربه الاعلى الأكموف يرضى المناء منقطى او استناء منقطى او استناء منع ما محدوف بحواب لسو المعنى عام والاصل فى من أعطى واتقى على (ع) ، وفى من بخل واستفنى هوعدوه، وقبل المواد بمن أعطى بحاص فالمعنى عام والاصل فى من أعطى واتقى على (على من بخل واستفنى هوعدوه، وقبل المرد بالاشقى ابوجهل وامية بن خلف.



[ وَاللَّيْلِ إِذَاسَجَى] وقت ارتفاع السَّمس اوالنَّهار تماماً بقر ينة قوله تعالى [وَاللَّيْلِ إِذَاسَجَى] اوضو النَّهار وقدَّم الضَّحى ههنا لانَ الخطاب ههنالمحمد (ص) والمقدَّم في نظره ضحى عالم الارواح بخلاف السورة السابقة فانَ المخاطب فيها من كان سعيهم شتى والغالب عليهم التقيد بعالم الطبع الظلماني وسجى سجواً سكن اهله اوركد ظلامه [ ماوَدَّ عَكَ ] قرى بالتشديد و بالتخفيف اى ما تركك [رَبُّكَ وَماقَلَى] اى ما ابغضك ، عن الباقر (ع) انَّ جبرئيل ابطاً على رسول الله (ص) وانته كانت اول سورة نزلت : اقر ، باسم ربّك الذي خلق ثم ابطاً عليه فقالت خديجة: لعل و بتك قد تركك فلايرسل المكث 1 فأنزل الله تبارك وتعالى: ماو دعك ربك وماقلى، وفي حديث: انَ الوحى قد احتبس عنه ايماً فقال المشركون: ان محمداً (ص) ودعه ربته ، وقيل: انَ اليهود سألوا محمداً (ص) عن ذى القرنين واصحاب الكهف فقال (ص) : اخبركم غذا ولم يستن فاحتبس الوحى واغتم للماتة الاعداء، فنزلت تسلية [وَلَلْأُخرَرَةُ] المالة المشركون: ان محمداً (ص) ودعه ربته ، وقيل: انَ اليهود سألوا محمداً (ص) عن تسلية [ولَلْأُخرَرَة] المالة المشركون: انَ محمداً (ص) ودعه ربته ، وقيل: انَ اليهود سألوا محمداً (ص) عن دى القرنين واصحاب الكهف فقال (ص) : اخبركم غذا ولم يستنن فاحتبس الوحى واغتم لشماتة الاعداء ، فنز لت تسلية تي والما المالة المشركون: ان محمداً (ص) ودعه ربته ، وقيل: انَ اليهود سألوا محمداً (ص) عن معدي خيرية العاد منه الماته المالة المشركون الله من الأولى المالة المالية الوحى واغتم الماتة الاعداء ، فنز لت ما محمد الماتة الاعداء ، فنز لت

الجزءالثلاثون

الآبة ارجى آبة في كتاب الله ، وعن الصّادق (ع) رضا جدّى (ص) ان لايبقي في النّار موحّدٌ [ أَلُمْ يَجدُلُهُ ] استفهام انكاريٌّ واستشهاد على اعطاء ما يرضاه كأنَّه قيل : ما الدَّليل على صدق هذا الوعد؟ ـ فقال : الدَّليل عليه انّه وجدك [يَتَبِيماً] عن الاب والام [فَــُاوى] اي آواك اليه اووجدك يتبماً بلانظير فآوى النّاس البكك كمافي الخبر [وَوَجَدَكَكَ ضالًا فَهَدى] عطف على الم يجدك فانته في معنى و جدك يتيماً اي وجدك قاصراً عن مرتبة الكمال المطلق فهداك اليه ، او وجدك متحيّراً في امر معاشكت فهداك الى تدبير معيشتك فانته يقال للمتحيّر في مكسبه : انته ضال ، اووجدك لاتعرف ماالكتاب ولاالايمان فهديكثاليهما،وقيل : المعنى وجدك ضاكا في شعاب مكة فهداك الىجد كعبد المطلب لانه روى انه ضلٌّ في شعاب مكة وهوصغير فرآه ابوجهل وردّه الى جدّه، وقيل: ان حليمة التي كانت ترضعه ارادت ان تردّه الى جدّه بعداتمام رضاعه وجاءت به الى جدّه فضلٌّ في الطّر بق فطلبته جزعة ً فرأت شيخاً متّكا على عصاه قسألها عن حالها فاخبرته بذلك فقال: لاتجز عي انا ادلك عليه فجاء الي هبل فقال: هذه السعدية ضل عنها رضيعها وجئت اليك لتردّ محمّداً (ص)عليهافلمّاتفوّه باسم محمّد (ص) تساقطت الاصنام وسمع صوتاً ان هلاكناعلي يدي محمدًد (ص) فخرج واسنانه تصطكَّ فأخبرت عبدالمطلَّب (ع) فطاف بالبيت فدعا فأشعر بمكانه فأقبل عبدالمطلَّب في طلبه فاذاً هو تحت شجرة يلعب باوراقها ، وقيل: انه خرج مع عمَّه ابي طالب (ع) في قافلة ميسرة غلام خديجة فبينما هو راكبٌ ذات ليلة جاء ابليس فأخذ بز مام ناقته فعدل به عن الطّر يق فجاء جبرتيل وردّه الى القافلة ، اوالمعنى وجدك ضالاً عن قومك بمعنى ان قومك كانوا لا يعرفون مرتبتك فهدى قومك الى معرفتك [وَوَجَدَكَ عَائِبًلا] اىفقيراً َ جَامَعُنَا اللَّهُ مَعْدَاتِ اللَّهُ عَلَيْهُ المال فأغناك بمالخديجة ، او بالقناعة اوفي العلم فأغناك بالوحي، اووجدكذاعيال ِ فأغناك، او وجدك تمون قومك بارزاقهم المعنوبيَّة فأغناك بالوحي ، روى عن الرَّضا (ع) انته قال : فرداً لامثل لك في المخلوقين فآوي النّاس اليك ، و وجدك ضالاً اي ضالة في قوم لايعرفون فضلك فهداهم اليك ، ووجدك عائلاً تعول اقواماً بالعلم فأغناهم بك [فَأَمَّا الْيَتبِيم] عن الاب الصوري أو عن الامام بان لا يكون له امام أو بان انقطع عن امامه بغيبته او بموته او بعدم الحضور الملكوتي عنده وان كان حاضراً عنده بالحضور الملكي ، او اليتيم عن العلم [فُلا تُكَهُّهُوا] اي لاتقهره على ماله فنذهب بحقَّه او لاتحتقره ، روى ان ّ رسول الله (ص) قال: من مسح على رأس بتيم كان له بكل شعرة تمرّعلي يده نور يومالقيامة ، وفي خبر : لا يلي احدكم يتيماً فيحسن ولايته و وضع بده على رأسه ا لاكتب الله له بكلَّ شعرة حسنة ، ومحا عنه بكلَّ شعرة سيتُة ، ورفع له بكلَّ شعرة درجة ، وفي خبر : انا وكافل اليتيم كهاتين في الجنة إذااتقى الله عز وجل، وإشار بالسبابة والوسطى [وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ] اي لا تزجر، والمراد بالسائل من يسأل من اعراض الدُّنيا ، اومن يلتمس إمراً من امورالآخرة ، روى عن رسول الله (ص) : إذا إتاك سائل ٌعلى فرس باسط كفيِّه فقد وجب الحقِّ ولو بشق تمرة [وَأَمَّابِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِّثْ] النِّعمة كمامرٌ مراراً ليست الاالولاية، او ما كان لاهل الولاية منحيث انتهم اهل الولاية سواءكان من لوازم الحياة الدَّنيا وطواريها ، اومن لوازم الحياة الآخرة وغاياتها ، وسواءكان بصورةالنعمة او بصورة البلاء، والتحديث اعم من ان يكون بالفعل او بالقول او بالكتابة او بالاشارة بل التّحديث بالفعال احبّ الى الله من التّحديث بالمقال ، فاذا انعم الله على عبد بنعمة من النّعم الصّورية الدّنيوية او الاخروية المعنوية احبَّ ان يرى من المنعم عليه ان يظهرها بلسانه او بفعاله ، فلو كتمها من غير مرجَّح أ لمهي كان كافرأ لانعمائته، ولمّاكان الخطاب يعم الرّسول (ص) واتباعه كان الامر بالتّحديث مختلفاً بحسب اختلاف الاشخاص والاحوال ، فانته اذاكان الخطاب لمحمَّد (ص) كان الامر بتحديث الولاية والنَّبوَّة والرَّسالة والقرآنواحكام الولَّاية

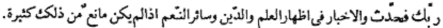
سورة الضّحي

This file was downloaded from QuranicThought.com

171



والنبوة والرسالة ونزول الوحى والملك عليه والنعم الصورية جميعاً، وإن كان الخطاب لخلفائه كان الامر بتحديث الولاية جميع ذلك لكن في النبوة والرسالة القرآن بنحو الخلافة لا الاصالة ، وإن كان الخطاب للمؤمنين كان الامر بتحديث الولاية التي قبلوها بالبيعة الخاصة والرسالة التي قبلوها بالبيعة العامة و بتحديث احكامهما و بتحديث النعم الصورية ، وإن كان الخطاب للمسلمين كان الامر بتحديث الرسالة التي قبلوها بالبيعة العامة و بتحديث احكامهما و بتحديث النعم الصورية ، وإن التي م ، وعن الصادق (ع) إنه قال : إذا انعم الله على عبده بنعمة فظهرت عليه سمّي حبيب الله محدثاً بنعمة الله ، وإذ النعم ، وعن الصادق (ع) إنه قال : إذا انعم الله على عبده بنعمة فظهرت عليه سمّي حبيب الله محدثاً بنعمة الله ، وإذا العم الله على عبده بنعمة فلم تظهر عليه سمّي بغيض الله مكن بنعمة الله، وعن أمير المؤمنين (ع) في حديث منعه لعاصم بن زياد عن لبس العباء وترك الملاء : لابة النه على عبده بنعمة فظهرت عليه سمّي حبيب الله محدثاً بنعمة الله ، وإذا ويا يعم الله على عبده بنعمة فلم تظهر عليه سمّي بغيض الله مكن بنعمة الله، وعن أمير المؤمنين (ع) في حديث منعه لعاصم بن زياد عن لبس العباء وترك الملاء : لابة النه على اله مانه مكن أله من المالية ، وإذا





[اَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ] لماكان اول هذه السورة على سياق السورة السابقة وتعداد الشعمة تعالى على محمَّد (ص) ورد في بعض الاخبارات لا يقرأفي الفريضة احديهما بدون الاخرى ، وافتى بعض العلماء لذلك انتهما سورة واحدة، وشرح كمنع كشف وقطع كشرّح من التّشر بح وفتح وشرح التشيء بمعنى جعله وسيعاً ، وشرح الصّدرتوسعته بحيث لا يضيق عن ملائم ولاعن غيرملائم، وشرح صدر محمد (ص)كان عبارة عن عدمضيقه عن الجمع بين الكثرات والوحدة ، ودعوةالخلق وعبادةالحق"، روى أنَّه سئل النَّبِي (ص) فقيل : يارسول الله (ص) اينشرح الصَّدر؟. قال : نعم ، قال: يارسولانته(ص)وهل لذلكت علامة يعرف بها؟..قال: نعم ، التَّجافي عن دار الغرور ، والانابة الي دار الخلود ، والاعداد للموت قبل نزول الموت [ وَوَضَعْنا عَنْكَ وزْرَكَ الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ ] اي حملكك الشَّقبل الذي صوّت، اواثقل، اوكسرطهرك، والمراد ثقل دعوة الخلق أومعاشرتهم، اوثقل استماع الوحى ورؤية الملك فانه (ص) في اوَّل نز ول الوحي صارمحموماً وقال: دثروني كماسبق، اوثقل اظهار النَّبوَّة واظهار الصَّلوة وغيرها، اوثقل اذي الكفَّار والغموم التي تلحقه منهم ؛ اوثقل اصلاح المسلمين واقامتهم على الدّين [وَرَفَعْنالَكَ ذِكْرُكَ] بعد ماكنت خامداً مختفياً في شعب عمَّك مدّة مديدة ، فانَّه رفع ذكره حتَّى سمع به في حياته العرب والعجم وسمع به بعد وفاته جميع البلاد، ورفع ذكره بحيث قرنه بذكره تعالى في الاذان الاعلامي وفي اذان الصَّلوة واقامتها ، و رفع ذكره بحيث يذكره الخطّاب والوعمّاظ فيخطبهم ومواعظهم ومنابرهم، ورفع ذكره بحيث كلَّمن سمع به صلَّىعليه ، ورفع ذكره بان شق اسمه من اسمه [فَرِانَّمَعَ ٱلْعُسْرِيُسْرًا] الفاء للسّببيَّة والمعنى سهِّلنا لكئامورك بعد ماكان صعباً اليكث بسبب اناً جعلنا ان يكون لكل عسر يسرين فهو تعليل لسابقه و وعد له (ص) بيسر آخر، والمراد بالعسر الفقراو تألمه (ص) عن عدم ايمان قومه وعن ايذاءالمشركين له (ص) وللمؤمنين، اوضيق صدره عن المعاشرة مع الخلق ودعوتهم واقامة عوجهم [إِنَّ مَعَ الْعُسُرِ يُسْرّا] تكرير للاول وتأكيد له ولذلك لم يأت باداة الوصل، والمكرّراذا كان معرّ فأ باللام كان عين الاوّل اذا لم يكنَّ قرينة ، واذاكان منكراً كان غيره اذا لم يكن قرينة على خلافه ، ولذلك ورد في الاخبارانه : لايغلب

222



الجزءالثلاثون

عسرٌ يسرين،فعن النّبيّ(ص) أنّه خرج مسروراً فرحاً وهو يضحك ويقول: لن يغلب عسرٌ يسرين فانً مع العسر يسراً، ان مع العسر يسرا [فَرِادُافَرَغْتَ فَانْصَبْ وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبْ] نصب من باب علم بمعنى اعيى واتعب ، وعيش ناصبٌ ذوكة وجهد ، ونصب من باب ضرب بمعنى رفع ووضع من الاضداد ، ونصب له من باب ضرب بمعنى عاداه، والنتّاصبيِّ من كان معادياً لعليٌّ (ع) مبالغة " في النتّاصب ، اومنسوب الى من ابدع المعاداة له (ص) او لا"، والمعنى كلّما فرغت مما عليكئ منمرمة معاشكك ومن دعوة الخلق وجهادهم ومما افترض الذعليك من امور دينك فاجهد وانعب في ابتغاء وجهالله ومرضاته ، وقيل: اذا فرغت من عبادة فعقَّبها باخرى ولا نخل ً وقتاً من اوقاتك فارغاً لم تشغله بعبادة، وعن الصّادقين (ع) : فاذافر عت من الصّلوة المكتوبة فانصب الى ربّك في الدّعاء و ارغب اليه في المسئلة يعطك، وعن الصَّادق (ع) : هودعاء في دَبُّر الصَّلوة وانت جالس، وقيل: اذا فرغت من الفرائض فانصب في قيام اللّيل، وقيل: اذا فرغت من دنياك فانصب في عبادة ربَّك ، وقيل: اذا فرغت من الجهاد فانصب في العبادة ، او فانصب في جهاد نفسكت ، وقيل: اذا فرغت من العبادة فانصب لطلب السَّفاعة ، وقيل : اذا صححت وفرغت من المرض فانصب في العبادة ، وقبل: اذافرغت ممًّا يهمَّك فانصب في الفرارمن النَّار ، وعن الصَّادق (ع) : اذا فرغت من نبوَّتك فانصب عليًّا (ع)، والى ربَّك فارغب، وعنه انَّه قال: يقول : فاذا فرغت فانصب علمك و أعلن وصيَّك فأعلمهم فضله علانية فقال: من كنت مولاه فعليٌّ مولاه ، الحديث، قال: وذلك حين أعلم بموته ونُعيِّت اليه نفسه ، و ظاهرهذين الخبرين انه (ع) قرئ : انصب بكسر الصَّاد ، ويمكن استفادة هذا المعنى من القراءة المشهورة لجو از ان يكون المعنى اذا فرغت من تبليغ الرَّسالة وتبليغ جميع الاحكام ، اومن حجَّةالوداع فجدُوا تعب في خلافة عليَّ (ع) فيكون بمعنى اعي، او بمعنى ارفع خليفتك واعلنه ، او بمعنى ارفع خليفتك عليهم ، قال الزَّ مخشريَّ : ومن البدع ما روى عن بعض الرّافضة انه قرى فانصب بكسر الصّاد اي فانصب علياً (ع) للامامة ، ولوصحَ هذا للرّافضيّ لصبحَ للنّاصبيّ ان يقرأه هكذا ويجعله آمراً بالنّصب الّذي هو بغض على (ع) اقول: ليس في القراءات المشهورة ولافي الّشاذ ةقراءة انصب بكسرالصاد، ولادلالة فيماذكرناه من الروايتين على القراءة المذكورة، وقوله تعالى بعد ذلك: والى ربك فارغب، يدل على انه امر بنصب الخليفة فان ظاهره بدل على نعي نفسه (ص)، والمناسب لنعي نفسه تعيين الوصي لنفسه ونصب خليفة للنَّاس لثَّلا ينفصم نظامهم .



[وَالتَّبِنِوَالزَّيْتُونِ] التَّين فاكهة معروفة وهوغذاء وادام وفاكهة كثيرالغذاءقليل الفضول لانوىله ولاقشر نافع لكثير من الأمراض واسم جبل بالنشام ومسجد بها ، وجبَل بقطقان ، واسم دمشق، ومسجد ، وطور تيناء بفتح التاًء والمداوالقصر بمعنى طورسيناء، والزيتون شجرة الزيت اوثمرتها وهوايضاً كثير المنافع يعصر منه دهن يكون اداماً وجزء " لاكثر الادام في بلادهم ، ومسجد دمشق، اوجبال النشام ، و بلد بالصّين ، وقرية بالصّعيد، و يجوز لله تعالى القسم بكل منهما ، ولكن لماً كان قوله : وطورسينين، وهذا البلد الامين معطوفاً عليهما فالاوفق ان يكون المراد بهما احدالامكنة



بحسب الظاهر ، و الاوفق بحسب التأويل ان يكون المراد بالتَّين جهة النَّفس العمَّالة الآلَّهيَّة ، و بالزّيتون جهتها العدِّلامة فانتَّهما مسجدان في العالم الصَّغير [وَطُورِ سينينين] سينين وسينا بالمدَّ مكسورة النَّسين ومفتوحتها ، وسيني بفتح السين والقصر يضاف اليهاالطور، وقد مضى في سورة المؤمنون بيان لها [وَهُذَا الْبِكَدِ الْأَمين ] اي مكته، وكونهااميناً لجعلها مأمناً بالمواضعة ومأمناً بمحض مشيَّةالله حيث ابتلى بعض من اراد التَّعرُّض لَها كأُصحَاب الفيل ، وطورسينين بحسب التأويل فيالعالم الصّغير اشارة الميالجهةالعليا منالنتفس التي يناجى الصّاعد عليها ربّه ويشاهد حضرته ، وهذا البلد الامين الى مقام القلب ونواحيه ، وعن الكاظم (ع) انه قال : قال رسول الله (ص) ان الله تبارك وتعالى اختار من البلد ان اربعة منالى : والتين والزيتون و طور سينين وهذا البلد الامين فالتين المدينة ، و الزيتون بيت المقدس ، وطورسينين الكوفة، وهذا البلد الامين مكة، وقال القمتيَّ : التَّبن رسول الله (ص) ، والزَّيتون امير المؤمنين (ع) ، وطور سينين الحسن (ع) والحسين (ع) ، وهذا البلد الامين الاثمة ، وعن الكاظم (ع) التّين والزّيتون الحسن (ع) والحسين (ع)، وطور سيناء عليَّبن ابي طالب (ع)، وهذا البلدالامين محمَّد (ص)، وهذه الاخبار اشارة الي بعض وجوه التأويل [لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُوبِهم ] قوّمه جعله معتدلاً، وقوّمه از ال عوجه، وكون الانسان في احسن تقويم بحسب الصورة والمعنى مشهود ومحسوس فانه جمعل جميع اجزائه واعضاته مناسباً وموافقاً له ، وجعل جميع مراتبه العالية ايضاً مناسباً وموافقاً ، واذا لوحظ مع كلَّ مولودٍ من النُّبات و الحيوان كان احسن تعديلاً منه [ تُسَمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ] نكرالسافلينللاشارة الى انتهم من فظاعة حالهم ونكارة تسفلهم لايمكن تعريفهم فانتهم يجعلهم اخس واسفل منالنسوان والاطفال والمجانين واوجعلناه مناهل اسفل دركات الجحيم ، وقد فسرالانسان بمنافقي الامة فيالاخبار فيكون الاستثناء منقطعاً ، وإن كان المراد مطلق الانسان وهوالاوفق كان الاستثناء متصلاً وكان المعنى لقد خلقنا هذاالجنس في ضمن جميع الافراد في احسن تقويم بحسب صورته وباطنه ، ثمّ رددناه اسفل سافلين بحسب صورته و بحسب باطنه حيث انز لناه الي اسفل دركات الجحيم [الَّاالَّذينَ أَمَنُوا] بالبيعة العامة او بالبيعة الخاصة [وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ] قد مضى مكرَّراً بيانَ هذه العبارة يعنى لانردَّهم اسفل سافلين [ فَلَهُمْ أَجْرَغَيْرُ مَمْنُونٍ ] يعنى بسبب ان لهم اجراًغيرمقطوع اوغيرممنون به عليهم فان المؤمنين كما يكونون من اول الصّبافي النّمو بحسب الصورة يكونون في النَّموَّ بحسب الباطن الي آخر العمر ليس ينقص زيادة العمر من ايمانهم شيئاً ، وكما يكونون بحسب الباطن في النَّموَّ يكون اكثرهم بحسب الظَّاهر في ازدياد البهاء والنَّضرة الى آخر العمر [ فَمَا يُكَذَّبُكُ ] كذَّب بالامر من باب التَّفعيل انكره ، وكذَّبه حمله علىالكذب وجعله كاذباً وعدَّه كاذباً والمعنى ايَّشيء يحملكت او يجعلكاو يعدَّك كاذباً [بَعْدُ] اي بعد هذا الدَّليل المشهود المحسوس على الحشر [بالدَّين] بالحشر والجزاء ، او بسبب هذاالدين الذي انت عليه، او بولاية على (ع) او بعلى (ع)، والخطاب خاص بمحمد (ص) على التعريض اوعام [ أَلَيْسَ اللهُ بِأَحْكَم الْحَاكِمِينَ] اى احسن الحاكمين في حكمه اواشد المتقنين في اتقان صنعه بعني انتك اذا نظرت الى صورة الانسان وسيرته ايقنت بانهاحسن حكماً واتقن صنعاً من كلَّ صانعٍ ، ومن كان كذلك لا يهمل صنعه اللّذي عمل فيه دقائق الصّنع التي تحيّر فيها اولوا الالباب ولايبطله بلاغاية ، فان ادني صانع إذاكان عاقلا لايبطل صنعه من غير فأثدة .



الجزءالتكاثون

مكَّبِّة، عشرون آيةً ، وقيل : تسع عشر آيةً

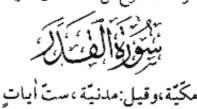
[اِقْرَعْبِاسْم ِ رَبِّكَ] في اكثرالاخبارمن طرق العامة والخاصة ان مذه السورة اول سورة نزلت عليه (ص) وكانت هذهالسورة في اوّلَ يوم نزل جبرتيل على رسول الله (ص) واوّل مانز ل كان خمس آيات من اوّلها ، وقيل : اوّل ما نزل سورة المدَّشر، وقبل : فاتحةالكتاب، ولفظة الباء في باسم ربُّك للسببيَّة او للاستعانة ، والمعنى انتكث كنت قبل ذلك تقرأ بنفسك، و بعدما فنيت من نفسكك و ابقيت بعد الفناء و ارجعت الى الخلق صرت مشاهداً للحق في الخلق وفاعلا وقائلا وقاريا بالحق لابنفسكث ، فاقرء مكتو باتالله في الواح الطّبائع والمثال ومقروات ملائكته عليكث ومسموعاتك من وسائط الحق "تعالى بعد ما رجعت الى الخلق باسم ربَّك لابنفسك، وقيل : لفظة الباء زائدة ، والمعنى اقرءاسم ربكث والمعنى انتكث كنت تقرأ قبل الفناءاسماء الاشياء ، و بعدالبقاء ينبغي ان تقرأ اسمر بتك لانتكث لاترى بعد ذلك الااسماء الله لااسماء الاشياء [ألَّذي خَلَق] يعني بعدالرَّجوع لاترى الاشياء الامخلوقين من حيث انبَّهم مخلوقون ، و لمَّاكان قوام المخلوق من حبثُ انَّه مخلوقٍ بالخالق بل ليس للمخلوق من تلكك الحيثيَّة شيئيَّة وانانيتة الاشيئية الخالق وانانيته فلم يكن في نظرك الا أسمالة الخالق ، ولمَّا كان ظهورخالقيته واتقانصنعه ودقائق حكمته وحسن صانعيته بخلقالانسان والسير من مقام كماله فيخلقه او في امره وخلقه الى اخس موادّه بطريق السير المعكوس قال تعالى [خَلَقَ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ] العلق محركة الدَّم عامة ، اوالشديد الحمرة ، اوالغليظ ، اوالجامد منه ، والطِّين الَّذي يعلق باليد ، والكلِّ مناسب [ إقرَّه] خلق الانسان بدل من خلق نحو بدل البعض من الكلَّ ، اونحو بدل الكلِّ من الكلِّ ، اوتأكيد له او مستأنف وتفسير له ، جوابٌ لسؤال مقدَّر اومفعول لاقرءالثَّاني وهوجوابٌ لسؤال مقدَّرِكَأَنَّه قيل: ما اقرء؟ فقال: اقرء خلق الانسان من علق [وَرَبُّكَ الْأَكْرَمُ] الكريم التسخي الحيس الذي يعطى بلاعوض ولاغرض، ويتحمَّلمنغيرعجزٍ، ولايظهراساءة المسيء في وجهه، والاكرم البالغ في ذلك، و هو خبر ربتك او وصفه [اللَّذي عَلَّمَ بِالْقَلَم ] اي علم الانسان الخط بالقلم، او علم جميع ما دون الاقلام العالية جميع ما يحتاجون اليه تعليماً وجوديّاً أو تعليماً شعوريّاً بتوسّط الاقلام العالية ، او اشعر الانسان بالقلم الطّبيعيّ حتى حصّل انواع الخطوط بتوسَّطه، اواشعر الانسان بالاقلام العالية وانتها اوائل علله حتى يطلب التشبُّه بها والوصول اليها [ عَلَّمَ الْإِنْسَانُ مالَم يَعْلَمُ] بدل او تأكيد او مستأنف جوابٌ لمؤال مقدر و المراد من التعليم بالقلم التعليم الوجودي وبتعليم ما لم يعلم التعليم السَّموريَّ يعنى علَّم الانسان بالتَّعليم السَّمعوريَّ ما لم يعلم بالتَّعليم الوجوديَّ اوكلاهما عامّ [كَلّا] ردع وجوابٌ لسؤال مقدّركانَ قيل: ان كانالرّبّ الاكرمالَذي علّم الانسان ما لم يعلم فما له لم يعلم جميع الاناسيَّ من اوَّل إعمارهم جميع ما لم يعلموا حتى يستغنوا مناوَّل الامر بحسب العلم؟.. فقال: كفَّ عن هذا التسؤال وهذا التمنتي [إنَّ الْإِنسانَ لَيَطْعَى أَنْرَءا مُاسْتَغْنى إنَّ إلى رَبِّكَ الرُّجْعِي] خطاب لمحمد (ص) اوللانسان، وجوابٌ لسؤال مقدّر كأنّه (ص) قال : فما له بعد هذا الطّغيان ؟\_ اوكأن الانسان قال : فما لنا بعد الطّخيان ؟ \_ قال :

This file was downloaded from QuranicThought.com

220



ان الى ربك الرّجعي [أرَأَيْتَ الَّذي يَنْهلي عَبْدًا إذاصَلَّى] نزلت في ابي جهل فانه قال : لورأيت محمد أ (ص) يعفر لوَطَنْتُ عنقه، فقيل: هو يسجد، فجاءهتم "رجع على عقبهوكان يتقى بيديه، فقبل له في ذلك، فقال : ان " بيني و بينه خندةا من النار و هولا واجنحة [ أَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ] المصلّى [ عَلَى الْهُدَى أَوْ أَمَرَ بِالتَّقُول ] اى وامر بالتقوى لكنَّه أتى بلفظة أو للاشعار بان "كَلاَّ من الوصفين يكفي في سوء حال النَّاهي عن الصَّلوة ، وجواب الَّشرط محذوف [أرَأَيْت] هذه وسابقتها تكريرٌ وتأكيدٌ للاولى فان المقام مقام الذَّم والسخط، والتكريرمطلوب [ إنْ كَنَّب وَتَوَلَّى ] متعلق كذب و تولى يجوزان يكون الله او الرسول او الصلوة [ألَمْ يَعْلَمْ بِأَنَّ اللهُ يَرى إي عني انكان يعلم فهوملوم مستحقَّ للعذاب مرَّتين، وان كان لا يعلم فهو ملوم ومستحقَّ للعذاب مرَّة واحدة [كَلًّا] ردع للانسان عن فعلته [لَبَّنْ لَمْ يَنْتَهِ لَنَّسْفَكَّابِالنَّاصِيبَةِ] سفعه لطمه وضربه ، وسفع الَّشيء وسمه ، وسفع السموم وجهه لفحه لفحاً يسيراً ، و سفع بناصيته قبضٌ عليها فاجتذبها ، و يجوزان يكون السفع ههنا منكل من هذه اي لنقبضن على ناصيته و نجر نهالي النَّار، اولنسو دن وجهه ، والاختصاص بالنَّاصية لانَّه اشرف اجز اء الوجه وما به ظهوره اوَّلاً، او لنعلمنه<sup>(۱)</sup> اولنذليَّنه ، او لنضر بنَّه، وقد مضى في سورة هود تحقيق الاخذ بناصية كلَّ دابيَّة عندقوله تعالى : ما من دا بة الاهو آخذُ بناصيتها [ ناصِية كاذِبَة خاطِئَة ] نسبة الكذب والخطيئة الى الناصبة مجاز [فَلْيَدْعُ نادِيَة] اي اهل ناديه، قيل: ان اباجهل قال: اتهددني وانا كثراهل الوادي نادياً؟ ! فنزلت [ سَنَكْعُ الزَّبْ أَنِيكَةً ] جمع الزّبنية كشرذمة متمرَّد الجنَّ والانس والسَّديد منهما ، والتشريطيَّ ، اوالزَّبانية جمع الزبنيَّ بكسرالزَّاء و النَّون و تشديد الياء بمعنى الشرطيّ، يعنى سندعوا الزّيانية لاخذه فليدع ناديه لدفع العذاب ومدافعتنا [كَلّا] ردع لمحمّد (ص) عن انثلام عزيمته في طاعة ربَّه، اوالخطاب عام وكَّلا ردع لعنارا دانساع ابي جهل في غوابته [لا تُطِعْةُ] في النَّهي عن الصّلوة او في تكذيبه لمحمد (ص) [و اسْجُد ] ( ولا تكترت بنهيدا يصل واسجد في صلوتك اونذ لل لر بتك [و اقْتَرِب ] بسجدتك الى ربتكَّ فان اقرب ما يكون العبد الى ربَّه وهو ساجد ، و السَّجود ههنا فرض ، فعن أبني عبدالله (ع) : العزائم آلم تنزيل، وحم السَّجدة، والنَّجم إذا هوي، و اقرَّ باسم ربُّك ، وما عداها في جميع القرآن مسنون وليس بمفروض، وفرض السجدة على الامة ان كان الخطاب خاصاً بمحمد (ص) كان بتبعيته وفرض السجدة لقراءة امثال هذهالآية اواستحبابه لماذكرنامكرراً ان القاري ينبغيان بكون حين القراءة فانياً عن نسبة الافعال الي نفسه ويكون لسانه لسانالة لالساننفسه حتى لايكون في زمرة من قالالله تعالى: يلو و نالسنتهم بالكتاب لتحسبو دمن الكتاب وماهومن المكتاب فاذا صار لمان القارى لسان اللهينبغي انيستمع الامر بالمسجدة من الله فيسجد لسماع الامر بالمسجدة امتثالاً لامرانة المسموع من لسانه الذي صار لسانانة •



سنالعلامة. (٢) سجدة واجبة.



الجزءالتلاثون

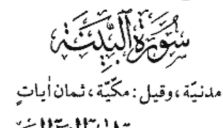
[إِنَّا أَنْزَ لْنَاهُ] اىالقرآن ، ابهمه من دون ذكرٍ له تفخيماً له بادّعاء انّه معيّن من غيرتعيين كما انّ نسبة الانز ال الىضمير المتكلّم و تعيين الظيّرف تفخيم له و قد انزل القرآن بصورته [ فِي لَيْلَةِ الْقَكْرِ ] الَّتىهىصدر محمّدٍ (ص) ، وفي ليلة القدر التي هي النّقوش المداديّة والالفاظ الّذي يختفي المعاني تحتها.

اعلم، انله يعبّرعن مراتب العالم باعتبار امد بقائها ، وعن مراتب الانسان باعتبار النزول باللّيالي و باعتبار الصِّعود بالايمام لان الصَّاعد يخرج من ظلمات المراتب الدَّانية الى انوار المراتب العالية ، و النَّازل يدخل من انوار المراتب العاليةفي ظلمات المراتب النآزلة كماانه يعبر عنها باعتبار سرعة مرورالواصلين اليها وبطوء مرورهم بالساعات والايام والشهور والاعوام، وايضاً يعبّر عنها باعتبار الاجمال فيها بالساعات والايام وباعتبار الشفصيل بالشهور والاعوام، وان المراتب العالية كلتهاليال دووالاقدار وان عالم المثال يقدر قدر الاشياءتماماً فيه ويقدر ارزاقها وآجالها ومالها و ما عليها فيه ، وهوذوقدر وخطر ، وهكذا الانسان الصّغير وليالي عالم الطّبع كلّها مظاهر لتلكث الليّالي العالية ، فانتها بمنزلة الارواح لليالى عالم الطبع وبها تحصّلها وبقاؤها لكن لبعض منها خصوصية ، بتلك الخصوصيّة تكون تلكك اللّيالي العالية اشدّ ظهوراً في ذلك البعض ولذلك ورد بالاختلاف و بطريق الابهام والتشكُّ: ان ليلة القدر ليلة النّصف من شعبان، اوالتّاسع عشراوالحادي والعشرون، اوالثّالثوالعشرون، اوالتّسايع والعشرون،اواللبّيلةالاخيرة من شهر رمضان وغيرذلك من الليالي ، وعالم الطّبع وكذلك عالم السّياطين والجن ّ بمراتبها ليس بليلة القدر، وهذان العالمان عالما بني امية وليس فيهما ليلة القدر ، والاشهر المنسوية الي بني امية التي ليس فيها ليلة القدر كناية عن مراثب ذينك العالمين [وَماأَدْرِيلُكَمالَيْلَةُ الْقَدْرِ] الآيان بالاستفهامين لتفخيم تلك الليلة ، ولمَّا لم يمكن بيان حقيقة تلك اللبلة قال تعالى [ لَيْلَةُ الْقَدْر حَيْرٌ مِنْ أَلِفِ شَهْرٍ ] ليس فيها ليلة القدر، في احبار كثيرة عن طريق الخاصة: ان رسول الله (ص) رأى في منامه ان أبني امية يصعدون على منبره من بعده و يضلُّون النَّاس عن الصَّراط القهقهري فأصبح كثيباً حزيناً فهبِّط عليه جبرئيل فقال: يارسول الله (ص) مالي اراك كثيباً حزيناً ؟- قال: ياجبرئيل انتي رأيت بني امية في ليلتي هذه يصعدون منبري من بعدي يضلُّون النَّاس عن الصَّراط القهقري ، فقال : والَّذي بعثكتُ بالحق ّ نبيًّا انتي ما اطلّعت عليه فعرج الىالسّماء فلم يلبث ان نزل عليه بآي من القرآن يونسه بها ، قال: افرأيت ان متعناهم سنين ثم ّ جاءهم ماكانوا يوعدون ما اغنى عنهم ماكانوا يمتعون وانزل عليه: ا ناانز لناه في ليلة القدروما ادريك ماللة القدر ليلة القدر خيرٌ من الف شهر ، جعل الله ليلة القدر لنبيَّه (ص) خيراً من الف شهر ملكث بني اميَّة ، روى انته ذكر لرسول الله (ص) رجل من بني اسرائيل انه حمل السِّلاح على عاتقه في سبيل الله الف شهرٍ فعجب من ذلك عجباً شديداً وتمني ان يكون ذلك في امّته فقال : يا ربّ جعلت امّتي اقصر الامم اعماراً واقلّها اعمالاً فأعطاه الله ليلة القدروقال : ليلةالقدر خيرًمن الف شهرالة بي حمل الاسرائيليّ السلاح في سبيل الله لكث ولامتكث من بعدك الي يوم القيامة في كلّ رمضان [تَنَزَّلُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ] تنزَّل نزل في مهلة ومضى في سورة بني اسرائيل بيان الرَّوح وانتهاعظم من جميع الملائكة وانه ربَّالنَّوع الانساني [فيهأبياذْنِرَبِّهِمْ] بعلمه او اباحته [مِنْ كُلِّ أَمْرٍ] لاجل كلّ امرٍ قدرفي تلك اللبيلة وقرى من كلَّ امرع بهمزة في آخره يعنى من اجل كلَّ انسان من حيث حيره أو شرًّه ، وقيل: من كلَّ امر متعلق بقوله تعالى [ سَلامٌ هِي ] والظّاهر انه متعلّق بتنزل ومعنى سلامٌ هي [حَتّى مَطْلَع الْفَجْرِ ] ان تلك اللبلة

777



سلامة من كل شر وآفة ، اوهي تحية على طريق المجازكما ورد عن السجاد (ع) يقول : يسلم عليك يامحمد (ص) ملائكتي وروحي سلامي من اول مايهبطون الى مطلع الفجر ، وقال القمتي : تحبة يحيم بها الامام الى ان يطلع الفجر، وفي خبر إن علامة ليلة القدر ان يطيب ريحها ان كانت في برد دفئت ، وان كانت في حرّ بردت ، وفي رواية : لاحارة ولا باردة تطلع الشمس في صبيحتها ليس لها شعاع .



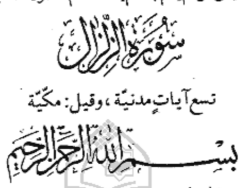
بسيب بالنالج الحريم

[لَمْ يَكُنِ الْدِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ] اى البهودوالنّصارى فانتهم كانوامعروفين بهذاالاسم [وَالْمُشْرِ كَبِنَ] عبدة الاصنام اوعبدة الاصنام وغيرهم من اصناف المشركين ، وسمَّى اهل الكتاب كافرين لانتهم ستروا الدّين و الطّريق الى الله ، وستروا الحقَّ بحسب صفاته و ان كانوا اقرّوا بالتوحيد [ مُنْفُكِّينَ] اي لم يكونوا متفرقين بان يكون بعضهم على الحق وبعضهم على الباطل بلكان جميعهم على الباطل مجتمعين فيه اومنفكتين عن دينهم اوعن الوعد باتباع الحق اذاجاءهم محمد (ص) اوعن الإقرار بمحمد (ص) ورسالته اوعن الحجج والبراهين [حَتَّى تَـأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ] المراد بالبينةالرسول (ص) اورسالته اومعجزانه، واستقبال ثأتيهم بالنسبة الىقوله لم يكن والافهو على المضي [رَسُولٌ مِنَ الله] بدل من البيّنة بدل الكلُّ أو بدل الاشتمال أو رسوله خبر مبتدء محذوف أو مبتدء خبر محذوف او مبتدء خبره قوله تعالى [ يَتُلُو ] عليهم [ صُحْفاً مُطَهَّرةً] و المراد بالصّحف الالواح العالية و الاقلام الرَّفيعة، اوالصَّدور المستنيرة والقلوب المضيئة ، اوالكتب الماضية السماوية من كتب الانبياء الماضين والكلِّ مطهرً من التغيير والتبديل والمادة ونقائصها وانقلاباتها ومن مسّ ايدى الاشرارومن اتيان البطلان البها [فيها كُتُبُ قَيَّمةً] اي مكتوبات مستقيمة لاءوج فيها اصلاً، او مقيمة تقيم كلَّ من انتَّصل بها ، او معتدلة لاانحراف فيها ، او كافية يكفي جميع امور من توسل بها، اوالمراد بالصّحف المطهّرةالقرآن ونيهاجميع العلوم القلبيّة والقالبيَّة الكافية لمن تدبّرها وتوسل بها [وَماتَفَرَّقَالَذِينَ أوتَواالْكِتَابَ] فيماذكرسابقا [الأمِنْ بَعْدِماجاءتْهُمُ الْبَيِّنَةُ] بعنى لمبكونوا منفكِّين عن دينهم اواجتماعهم اوتصديق محمَّد (ص) وما تفرَّفوا الابعدالرَّسول (ص) بان صدَّق بعضهم وكذَّب بعضهم و بقى بعضهم على دينه وترك بعضهم دينه [وَمَاأُمِرُوا] اى والحال انتَّهم ما امروا بشيء [الأَلْيَعْبُدُوا اللهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَّفًا؟] الحنيف الصّحيح المبل الى الاسلام الثَّابت عليه وكلِّ من حجٍّ اوكان على دين ابراهيم [وَيُقيمُوا الصَّلُوةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوةَ] قد مضى في اوّل البقرة بيان لاقامة الصَّلوة وابتاء الزكوة بعني ان اهل الكتاب ما امروا على نسان انبياثهم (ع) وفيكتبهم الابتوحيد العبادة المستلزم لتوحيد الواجب والمبدء، وباقامة الصِّلوة التي هي عمادالدّين وجالب الخصائل ، وابتاء الزكوة الذي هو تطهير من كلِّ رذيلة ، وما تأمرهم انت ايضاً الإبذلك، فمالهم اختلفوا في تصديقك وتكذيبك؟ ! [وَذَٰلِكَ] اي توحيد العبادة و توحيد المبدء واقامة الصّلوة



الجزءالشلاثون

وايتاء التركوة [ دين الْقَيَّمَةِ ] اى دين الكتب الفيّمة ، وقبل : القيّمة جمع القائم اى دين القوم القائمين بأمرالله [إنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا] بالرّسول (ص) او بكتابه او بأمرالله تعالى فى رسوله (ص) او بالولاية و الجملة جواب لسؤال مقدر عن حال المختلفين [مِنْ أَهْلِ الْكِتَاب وَ الْمُشْرِكِينَ] عطف على الّذين كفروا اوعلى اهل الكتاب [في نار جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيها أولَتِكَهُم شَرُّ الْبَرِيَّةِ إِنَّ الَّذَينَ أَمَنُوا] مناهل الكتاب والمركن ومن اى تَحْهَنَّم خَالِدِينَ فِيها أولَتِكَهُم شَرَّ الْبَرَيَّةِ إِنَّ الَّذِينَ أَمَنُوا] من اهل الكتاب والمن الكتاب [وعملُوا الصَّالِحات أولَتِكَهُم شَرَّ الْبَرَيَّة فِنَ اللَّذِينَ أَمَنُوا] من اهل الكتاب والمشركين اومن اى فرقة الأَنْهارُ خَالِدِينَ فِيها أولَتِكَهُم ضَيَرُ الْبَرَيَّة فِنْ الْبَرِينَة عَنْهُم وَ مَنْ الْمَاتِينَ مَعْدَر الان هار أو الصَّالِحات أولَتِكَهُم شَرَّ الْبَرَيَة فِي أَلْدَينَ أَعْمَ عِنْدَ رَبِّهم جَنَات والمشركين اومن القرفية كانوا المُنْهارُ خُالِدِينَ فِيها أبَدًا رَضِي الله عَنْهُم وَرَضُو اعَنْهُ ] ومقام الرّضا آخرمقات النفس الانسانية كما الأنْهارُ خالِدِينَ فِيها أبَدًا رَضِي الله عَنْهُم وَرَضُو اعَنْهُ] ومقام الرّضا الخرمقامات النفس الانسانية كما الان جنة الرضوان آخر الجنان [ذلِلكَلِمَنْ حَشِي رَبَّه] قد مضى مكرراً ان الخشية حالة حاصلة من امترا جالوف والحب ولا تكون الا بعد العلم بالمخشى منه الذي كان له محبوبية ولذلك قال تعالى : انْها يخشى الله من عباده



[إذار لز لسَوالا تر المحبط بها وهوالز لز المام الذي ليما الافي القيامة الصغرى اوالكبرى اوالز لز ال اللاق بحالها وهوالز لز ال المحبط بها وهوالز لز ال العام الذي ليما الافي القيامة ، فان ارض البدن عندالاحتضار يتز لز لا عظيماً [وأَخْرَجَتِ الأرْضُ انْقَالَها] الثقال الارض عبارة عن القوى والارواح وعن القوى والاستعدادات المكمونة في ارض العالم الكبير او في الابدان فان آرض البدن عندالموت تخرج بالموت جميع مافيها من الفعليات الموجودة والاستعدادات المكمونة و تظهر حينيد جميع المكمونات في العالم الكبير [وَقَالَ الإِنْسَانَ] الواقع في الزلز ال او التا الزلز ال معدان المكبور او في الابدان فان آرض البدن عندالموت تخرج بالموت جميع مافيها من الفعليات الموجودة والاستعدادات المكمونة و تظهر حينيد جميع المكمونات في العالم الكبير [وَقَالَ الإِنْسانَ] الواقع في الزلز ال او التا طرالي الزلز ال تعجباً من ذلك الزلز ال [مالهايو مثينة تُحكَدَّتُ أَخْبار كَها] ووى عن البقر (ع) ان آمير المؤمنين (ع) قال: انا الانسان وايلى تحديث اخبارها ، وروى عن النبي (ص) انه قال: الدرون ما اخبارها؟. قالوا: التو ورسوله اعلم، قال: الخار الى الزلز ال تعجباً من ذلك الزلزال [مالهايو ومثيني أص) الما الكبير [وَقَالَ الإِنْ الا الا ورعان الم قال: الخاطر الى الزلز ال تعجباً من خوامة بما عمله على ظهرها ، تقول: عمل كذا وكذا يوم كذا وكذا ، فهذه اخبارها النا الانسان وايلى تحديث اخبارها ، وروى عن النبي (ص) الما قال: الدرون ما اخبارها؟. قالوا: التو ورسوله اعلم، قال : الحرار ال الانسان وايلى تحديث وحي الهام اووحياً بتوسط الملك [يو مثينا] اي وكذا ، فهذه اخبارها السناس من مراقدهم ومواقفهم [استاتية في العالم الصغير من مراقدها و محاليها اويوم القيامة الكبرى يصدر افراد السناس من مراقدهم ومواقفهم [الشتاتا] منفر قين في صفوف عديدة بحسب مراتبهم ودرجاتهم في السعادة والداراد السناس من مراقدهم ومواقفهم [الشتاتا] منفر قين في صفوف عديدة بحسب مراتبهم ودرجاتهم في السعادة والتشاوة السناس من مراقدهم ومواقفهم [الستاتية في العالم الصغير من مراقدها ومحاليها ويوم القيامة الكبرى يصدر افراد النساس من مراقدهم ومواقفهم [المتاتيات وقد مضى مكر را ان العامل يحصل من عمله فعلية في فسه ويوالمالم يعدالموت بصورة مناسية لذلكث العمل وهذا العامل ، ويرى مورة اخرى موافقة اللكث الموري إلى المومني [عنقال أذرق]



اى مقدارذرة [خَيْرُ ايَرَهُ ] يعنى لا يعزب عن نظرالمؤمنينشيء "يسير من اعماله ويرى اعماله بصورها وبجز ائها ، واما شرورالمؤمن فاما ممحودة اومغفورة اومبدلة ، فلايراها، اوالمعنى فمن يعمل من المؤمن والكافر مثقال ذرة خيراً يره لكن " المؤمن يراه في ميز ان نفسه والكافر يراه في ميز ان المؤمن ، فيز داد تحسره [وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقًالَ ذَرَّ قَشَرٌ ايَرَهُ] يعنى من يعمل من الكافر فان تخيرات الكافر تحبط ، وشرورالمؤمن قدذ كرانة لايراها، اومن المؤمن

يرى شروره فى مېزان الكافر. ، مىنىنى بۇرۇل ئېزىلى بارى سىرى بىرۇ بىر بۇل ئېزىلى بارى احدى عشرة آية ،مدنىية ، وقيل : مكتية بېتىرىپ بىرلى بالى بىر

[وَالْعادِياتِ ضَبْحًا] اقسم بالخيل العاديات في الجهاد ، والضّبح صوت انفاس الخيل وهو مفعول مطلق للعاديات فانتها مستلزمة للضّبح ، او لفعله المحذوف ، او حال بمعنى ضابحات [فَالْمُورِيَّاتِ قَدْحًا] ورى الزّند خرجت ثاره ، واور يت الزَّند اخرجت ناره ، وقدح بالزَّند رام اخراج ناره، عبَّرعن خروج النَّارمن ملاقات حوافر الخيل والاحجار بالايراءوالقدح [فَالْمُغير اتِ صُبْحًا] اي وقت صبح، واغار بمعنى عجل في المشي واغار على القوم غارة واغارة ، واغارالفرس استدعدوه في الغارة [فَأَثَرُ نَبْه] اى بالصبح او بالعدو [نَقْعًا] اى غباراً [فَوسَطْنَ بِدِجَمْعًا إِنَّ الْإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودً] الكنودكافر النَّعم، والكافر واللوام لربته تعالى، والبخيل، والعاصى، ومن بأكل وحده ويمنع رفده ويضرب عبده ، والمراد بالإنسان مطلق الإسان ، فانتها كما روى نزلت في غزاة على (ع) لاهل الوادي اليابسكانوا اثنى عشرالفاً قد استعدوا وتعاهدوا وتعاقدوا على ان يقتلوا محمّداً (ص) وعلى بن ابي طالب (ع) فأرسل النبي (ص) اليهم ابابكر فلما وصل اليهم ورأى عدتهم وكثرتهم جبّن وجبن اصحابه ورجع الى رسول الله (ص) فقال الرّسول (ص) : خالفت قولي وعصيت الله وعصيتني ، ثم ً ارسل اليهم عمر ، ففعل مثل ما فعل صاحبه ، ثم ً ارسل اليهم عليّاً (ع) واخبرانه سيفتح الله على يديه، فسار على (ع) اليهم في اربعة آلافٍ من المهاجرين والانصار وسار بهم غير مسيرصاحبيه فانتهما كانايسير ان برفق وسارعلي (ع) واتعب القوم حتى وصل الى مكان يرونهم فلماسمع اهل الوادي اليابس بمقدم عليٍّ (ع) اخرجوا اليه منهم فأتي رجل شاكي السلاح وخرج عليٌّ (ع) مع نفرٍ من اصحابه فقالوا لهم: من انتم؟ ومن اين اقبلتم؟ - قال: انا عليَّين ابي طالب جتنا اليكم لنعرض عليكم الاسلام فان تقبِّلوا والا قتلناكم ، فقالوا : انّا قاتلوك و قاتلوا اصحابك، و الموعود بيننا و بينك وقت الضّحوة من غدٍ ، فانصرفوا و انصرف على (ع)، فلمنا جنه اللبل امر اصحابه أن يحسنوا إلى دوابتهم فلمنا أنشق عمود الصبح صلتي بالناس بغلس ثم غار عليهم بأصحابه ، فلم يعلموا حتى وطنتهم الخيل فما أدرك آخراصحابه حتى قتل مقاتليهم ، وسبى ذراًريهم ، واستباح اموالهم، وخرَّب ديارهم، واقبل بالاساري والاموال معه، فصعدالرَّسول (ص) المنبرقبل وصول على (ع) واخبر النَّاس بما فتحالله على المسلمين واعلمهم انه لم يفلت منهما الارجلان ، ونزل، فخرج يستقبل عليًّا (ع) في جميع اهل المدينة حتى لقيه على ثلاثة اميال من المدينة ، فلما رآه على (ع) مقبلا " نزل عن دابته ونزل النتبي (ص) حتى التزمه وقبل مابين

۲۷.

الجزءالشلاثون

عينيه ، وعن جعفر بن محمد (ع) : ما غنم المسلمون مثلها قط الا ان يكون من خيبر فانتها مثل خيبر فانز ل الله تبارك في ذلك اليوم هذه السورة [وَ إِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَشَهِيدً] يعنى ان الانسان يشهد و يعلم انه كنود ، اوالله يشهد على انه كنود [وَ إِنَّهُ لِحُبَّ الْخَيْرِ لَشَديدً] اى بخيل اوقوى، والمراد بالخير المال اوالحياة اوكل ماكان ملائماً للانسان [أفَلايتُعَلَمُ إذابُعْثِر] اى بعث [ما في القُبُور] اى قبور التراب من الاموات ، وقبور الابدان من القوى والفعليات، والقوى والاستعدادات المكمونات [وَ حُصَّلَ ما في الصَّدُور] من النبيات والارادات والخيالات والاعتقادات ترابَّرُ بَنَّهُم بِهِم يَوْ مَثِذِ لَخَبِيرًا الجملة مفعول يعام معلق عنها العامل يعنى انه ينبغى ان يعلم ذلك فيرتدع من خلاف قول رسوله (ص) وضعير بهم راجع الى الانسان لانه اما في معنى الجنس ، او راجع الى مافى القبور، والتعبير بعلاف قول رسوله (ص) وضعير بهم راجع الى الانسان لانه اما في معنى الجنس ، او راجع الى مافى القبور، والتعبير

۲V۱ (



بسيسب



[ٱلْهِيْكُمُ الْتَّكْاثُرُ] اي التفاخر والتغالب بكثرةالمال والاولاد ، او بكثرة العشائر والقبائل،اوالاهتمام في تكثير الاموال والاولاد ، والي كلَّ اشير في الاخبار [حَتَّني زُوْتُمُ الْمَقَابِرَ] بعني ماقنعتم بالتكاثر بالاحياء حتى عددتم الاموات والحال ان الاعتبار بالاموات كان اولى من الافتخار بهم، اوالها كم التفاخر اوطلب الكثرة حتى متم ودخلتم المقابر، واليكلُّ اشيرفي الاخبار [كَلًّا] ردع عنه اي انتهواعن ذلك [سَوْفَ تَعْلَمُونَ] ان الاشتغالدعن الآخرة بالتكاثر سبب دخولالجحيم بل هو دخول في الجحيم لكن لمّاكان مدارككم خدرة وابصاركم في غشاوةفي الدنيالم تحسوا بألمها ولم تبصروا نارها وانواع عذابها ، اوالمعنى سوف تصيرون من اهل العلم واذاصرتم عالمين رأيتم الجحيم ولم يك ينفعكم علمكم حينتذ [تُمَّ كَلَّاسَوْفَ تَعْلَمُونَ] تأكيد للاول وتخلل ثم للمبالغةفي التأكيد، اوالاول في القيامة الصّغرى والثنّاني في القيامة الكبرى [كَلَّالُوْ تَعْلَمُونَ عِلْمَ الْيَقَمِينِ لَتَرَوُنَّ] في الدّنيا [الْجَحيم] كما انتكم فيالآخرة تصيرون عالمين فترون الجحيم وقد مضي مكرراً ان علوم النَّفوس لكونها غيرالمعلومات وجواز انفكاك المعلومات عنها اذاكانت النقوس مدبرة عندارالعلم سميت ظنونا في الكتاب والاخبار بخلاف ما اذاكانت مقبلة على دارالعلم ، فان ظنونها تصيرعلوماً بل اشرف من العلوم حينتند ، ومراتب البقين ثلاث ؛ علم اليقين وهو ادراك المشيء بصورته الحاصلة عندالنفس بشهود آثار ذلكك المشيء اووجدانها فيوجوده ، وعين اليقين وهو مشاهدة عين ذلك التشيء ، وحق َّ اليقين وهوالتَّحقَّق بذلك النَّشيء ، والمعنى لوتعلمون في الدَّنيا علم اليقين لادّي بكم الي رؤية الجحيم في الدُّنيا فان الظنِّن يؤدِّي الى العلم ، والعلم الى الرَّوْية ، والرَّوْية الى المعاينة ، والمعاينة الي التّحقق، ولقد مرّ تفصيل تام لمراتب الظنُّن والعلم والبقين ، والفرق بين العلم الاخروي والعلم الدَّنيويَّ في سورة البقرة عند قوله تعالى : ولبنس ماشروا به انفسهم لو كانوا يعلمون [شمَّ لَشَرَوْنُهُاعَيْنُ الْيَقْبِينِ] .

اعلم، ان للروية مراتب؛ فاولى مراتبها المشاهدة بدرجاتها مثل ان يشاهد الشيء عن بعد من غيرتميز جميع معيناته وجميع دقائق شخصه وصورته، وثانية مراتبها المعاينة بدرجاتها مثل ان يشاهد الشيء بجميع مشخصاته ودقائق وجوده ، وثالثة مراتبها التحقق بالمرثى بدرجاتها [ تُمَ لَتُسْتَلُنَ ] الانيان بشم للاشارة الى ان هذا السوال بعد ما علموا انتهم اشتغلوا بما لافائدة لهم فيه ، او للترتيب فى الاخبار [ يَوْمَعُذِ عَن الشَّعيم ] قد ذكر فى اخبار كثيرة من جملة الذّميم المسؤل عنه ملاثمات القوى الحيوانية والملاذ الذيوية كالطعام واللباس والرطب والماء البارد ، وفى جملة الذّميم المسؤل عنه ملاثمات القوى الحيوانية والملاذ الدنيوية كالطعام واللباس والرطب والماء البارد ، وفى انجار اخر انكار ان يكون النتعيم المسؤل ذلك وان التسوال والامتنان بالنتعمة وصف الجاهل اللذيم، وان الله نهى عن ذلك وان آللة لايوصف بمالا يرضاه لعباده ، وان التعيم المسؤل عنه محمد (ص) وعلى (ع) ، اوجتنا الها البيت، اولايتنا الل البيت ، والتحقيق فى هذا المقام والتوفيق بين الاخبار ان النتعمة كمامر مراراً ليست الا الولاية وكل ما اتصل بالولاية سواء كان من ملاثمات الحيوانية اوم موذيات القوى الحيوانية ، وان النقيم ما اتصل بالولاية سواء كان من ملاثمات الحيوانية اومن موذيات القوى الحيوانية ، وان النة مهى الولايتنا الل البيت ، والتحقيق فى هذا المقام والتوفيق بين الا خبار ان النتعمة كمامر مراراً ليست الا الولاية وكل ما اتصل بالولاية سواء كان من ملاثمات الحيوانية اومن موذيات القوى الحيوانية ، و بعبارة اخرى سواء عد من النعم بالديوية اومن النقم وكان من ملاثمات الحيوانية اومن موذيات القوى الحيوانية ، و بعبارة اخرى سواء عد من النعم بالديوية اومن النقم الدنيوية كان من ملاثمات الحيوانية اومن موذيات القوى الحيوانية ، و بعبارة اخرى ماولاية وكل من بالديوية اومن النقم الدنيوية كان من ملاثمات الحيوانية ومن موذيات القوى الحيوانية ، و بعبارة اخرى سواء عد من النعم بالولاية كان ضيفا قد وكان من مالاثمات الحيوانية اومن موذيات القوى الحيوانية ، و معادرة الحرى ماورة المالين الموراً بالتعمر ما وال كان بصورة التعمة ، وكل من التصل بالولاية كان ضيفا قد وكان جميع نعمه الصور ية والمعنوية مباحة لدوكان مأموراً بالتصرف فيها بمنطوق قوله تعالى .

YVY

ZI TRUST HOUGHT mought merce laser

الجزءالشلائون

عن الفيّبف وانة كيف أكل؟ ولم آكل؟ وعلى اى مقدار أكل؟ ولم مميعمل لى على قدر ماأكل ؟ وكان قبيحاً عن البشر فكيف بخالق البشر ، و من انقطع عن الولاية كان جميع نعمه الصورية مغصوبة فى يده و للحاكم و المالك ان يسألا الغاصب عن تصرّ فاته فى العين المغصوبة ، ولاقبح فى ذلك السؤال ، ولما كان الخطاب للمحجوبين المنقطعين عن مصرفها اوغير مصرفها ، اوالمعنى اذ رفع حجاب الحيانية والانسانية و كان السوّال عن اداء شكرها وصرفهافى مصرفها اوغير مصرفها ، اوالمعنى اذا رفع حجاب الحيان والوهم عن بصائركم ووصلتم الى دارالعلم وشاهدتم المجحيم فى الحقيقة ، وان النتعيم الولاية ثم تجميع الملاثمات الحيوانية والانسانية و كان السوّال عن اداء شكرها وصرفهافى مصرفها اوغير مصرفها ، اوالمعنى اذا رفع حجاب الحيال والوهم عن بصائركم ووصلتم الى دارالعلم وشاهدتم المجحيم فى الحقيقة ، وان النتعيم كان الولاية و لواز مها التي هى الجنة ونعيمها تسألون اكان ماكنتم فيه من الملاذ الحيوانية فى الحقيقة ، وان النتعيم كان الولاية و لواز مها التي هى الجنة ونعيمها تسألون اكان ماكنتم فيه من الملاذ الحيوانية الانكم بالمعاينة تجدون ذوق الحقيقة وجاز لكم السوق ال والجواب عنها ، وما روى عن الرسول (ص) يؤيد ما وقنا به بين الاخبار فانة قال : كل نعيم مسؤل عنه صاحبه الاماكان فى غزو اوحج، فان "السالكن القابل للولاية فى غزو ووحج بين الاخبار فانة قال : كل نعيم مسؤل عنه صاحبه الاماكان فى غزو اوحج، فان "السالكن القابل للولاية عن ما وقنا به شعر به أم لا ، وكذلك ما روى عن الصادق (ع) انه قال : من ذكر اسم الله على الطعام لم يسأل عن يعيم ذلك فان الذاكر عنه به به لا ، وكذلك ما روى عن الصادق (ع) انه قال : من ذكر اسم الته على الطعام لم يسأل عن يعيم ذلك فان الذاكر بعمر به أم لا ، وكذلك ما روى عن الماحات الولوية فان غيره بمضمون : من لم يكن له شيخ تمكن التشيطان من شعر به أم لا ، وكذلك ما روى عن العامة الحاصة الولوية فان غيره بمضمون : من لم يكن له شيخ تمكن التشيطان من عنه مقد تمكن الشيطان منه، و يكون كل أفعاله واقواله واحواله بتمر فن الشيطان فاذاقال ، سماتة : يتصرف التيطان عنه، مقد تحقيقة فى اول لغسه فى الة في صير بسم الته فى الحقيقة بسم التيطان كمامر تحقيقه فى اول فاتحة منه و يخلتي اللنفظ من معناه و يجعل نفسه فى الله فعات السيوان النيماة التياك كمامر تحقيقه فى اول فاتحة منه و يخلتي اللنفظ من معناه و ي

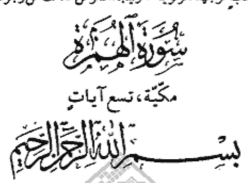
274



[وَ الْعَصَرِ ] المراد بالعصر وقت صلوه العصر، اقسم به كما اقسم بالضّحى ، اوالمراد به الدّهر مطلقا ، او عصرالنّبى (ص) على أن يكون الّلام لتعريف العهد ، اوصلوة العصر ، اوالملكوت فانتها بعدها يختفى شمس الحقيقة فى عالم الطبّع وانتها بمثالها الصّاعد معصورة عالم الطّبع كماانتها بمثالها الهابط معصورة الجبروت ، اوالمراد بالعصر مطلق عالم الطبّع لكونه عصير الملكوت [ إنَّ الْإِنْسانَ لَفَى خُسَرَ ] خسر كفرح و ضرب ضلّ، و الخسر بالفتّم و بالضّمّتين مصدره ، وخسر وضع فى تجارته عن رأس ماله ، والانسانَّ ما لم يؤمن بالبيعة الخاصة الولوية لم يكن على الطبّر يق فان الطبّر يوعلي (ع) و ولايته ، ولم ينفتح باب قلبه وما لم يؤمن بالبيعة الخاصة الولوية لم يكن على من الناسكان كلّما فعل حصل له فعلية فى جهة نفسه الجهة السفلية و كلّما حصل للنفس من جهتها السفلية فعلية من النّاس كان كلّما فعل حصل له فعلية فى جهة نفسه الجهة السفلية و كلّما حصل للنفس من جهتها السفلية فعلية من النّاس كان كلّما فعل حصل له فعلية فى جهة نفسه الجهة السفلية و كلما حصل للنفس من جهتها السفلية فعلية من الناس كان كلّما فعل حصل له فعلية فى جهة نفسه الجهة السفلية و كلما حصل للنفس من جهتها السفلية فعلية من الناس كان كلما فعل حصل له فعلية فى جهة نفسه الجهة السفاية و كلما حصل للنفس من جهتها السفلية فعلية من الناس كان كلما فعل حصل له فعلية فى جهة نفسه الجهة السفاية و كلما حصل للنفس من جهتها السفلية فعلية من الناس كان كلما فعل حصل له فعلية فى جهة في الجهة السفاية و كلما حصل للنفس من جهتها السفلية فعلية من الناس كان كلما فعل حصل له فعلية فى جهة في الجهة السفاية و كلما حصل للنفس من جهتها السائية و اختفاؤ ها من الناس كان كلما فعل حصل له فعلية فى جهة نفسه الجهة السفاية م حلما من الله و بنا معلم و المانية و اختفاؤ ها مران من حال كلما منه و للمانية التى هى الولاية التى فى خبر على الما منوا و المالي و المناية و المانية و اختفاؤ ها مران بنوي ما الميعة الوالانسان انامامن فعل وفعلية ، فجميع افراد الانسان فى خسر على الاستمرار [ إلاً اللَّهوا إ بالبيعة العامة آو وعملوا الصمال حات إ بالبيعة الخاصة و مالالي المانوا و الحال او بالغال او بالدامة و والالتماس بشروط البيعة [ وَ تَوْ أُصوُ أُب الْحَوْتِ ] عمّ من أن يكون بالقال او بالحال او بالغال او بالدام و الالتماس



مناللة في الحضور او بظهر الغيب ، فانة قد مرّ في سورة البقرة عند قوله تعالى : او لنّك يدعون الى النّار والله يدعو الى الجنّة بيان ان المؤمن بوجوده يدعو الى الجنّة وان لم يكن له دعوة قالاً ، و المراد بالحق الولاية فانتها حقة بحقيقة الحقيّة ، و ان كان المراد به الحق المطلق كان المراد منه ايضاً الولاية لان ظهور الحق المطلق لا يكون الا بالحق المضاف الذي هوالولاية و براد كلّ امر ثابت وكلّ امر غير باطل بارادة الولاية فان الكلّ من شعب الولاية [وَتَو أصَو إب الصَّبُر] على الحق او بالصبر مطلقافان جميع انواع الصبرائتي امتها تقائلات ؛ الصبرعلى المصائب، والصبرعن المعاصى، والصبرعلى الطاعات، راجعة الى الصبرعلى الحق قان المنظور من الصبرعلى المصائب، عند المصيبة لان الجزع لا يكون ألا بالغفلة عن الولاية ، والمنظور من الصبرعلى المصائب الايجزع عند المصيبة لان الجزع لا يكون ألا بالغفلة عن الولاية ، والمنظور من الصبرعلى المصائب القياد عند المصيبة لان الجزع لا يكون ألا بالغفلة عن الولاية ، والمنظور من الصبرعلى المصائب الاليجزع العقل في ادامة الحق ، والخروج عن الانقياد لا يكون الا بالغفلة عن الولاية ، والصبرعلى الطاعة والعمر على المصائب العقل في ادامة الحق ، والخروج عن الانقياد لا يكون الا بالغفلة عن الولاية ، والصبرعلى الطاعة الا الصبرعلى المعار ال الولاية التي هي روح كل طاعة ، ولا مكتف المولوية ، والمنظور من الصبرعلى الطاعة الس الا الصبرعلى الولاية التي هي روح كل طاعة ، ولا مكتف المؤلوية ، وليجد المؤمن ذلك من وجوده .



[وَيُلُرُّكُلُّ هُمَزَ وَلُمَزَ وَ الهمز الغمز، والصَّلط والنَّحْس والدِّع والضرب والعض والكسر، والكل من باب نصروضرب، واللَّمز العيب والاشارة بالعين ونحوها، والفترب والدفع والفعل من البابين، قبل: المراد بالهمزة الطحان، و باللَّمزة المغتاب، وقبل: العكس، وقبل: الهمزة الذي يطمن في وجهك و اللَّمزة الذي يطعن في غبابك، والصيّغتان تستعملان فيما صادعادة وسجية"، والرَّذيلتان حاصلتان في تركيب الشيطنة والسبعية والبهيمية فان صاحبهما بشيطنته يتكبر على الناس و يحقرهم و بغضبه يدفع فضل من يتفضل عليه ، و بشهوته يريد ان يكون ممدوحاً في الناس ، المخلق و تعتمرهم ، وادادة كونه محبوباً فيهم بظهور النتص في تعامل عليه ، و بشهوته يريد ان يكون ممدوحاً في الناس ، ما لا أن عندهم محبوباً لهم ، واذا اجتمع هذه الخصال يغتاب و يغمز و يطعن في الناس لرؤية نفسه و استكباره على ما لا ] بحرصه الذي م ، وادادة كونه محبوباً فيهم بظهور النتص فيهم وعدم ظهوره فيه، فهما اختس الرِّذائل [الَّذي جَمع مالاً] بحرصه الذي هو نتبجة قوته الشهوية [وَعَدَّدَهُ] اى عدّه مرة معدا خوى لجري لدائل وي نفسه و استكباره على المخلق وتحقيرهم ، وارادة كونه محبوباً فيهم بظهور النتص فيهم وعدم ظهوره فيه، فهما اختس الرَّذائل [الَّذى جَمع مالاً] بحرصه الذي هو نتبجة قوته الشهوية [وَعَدَدَهُ] اى عدّه مرة معدام في الناس الرؤية نفسه و استكباره على المال ويدخره ، و بنضبه يريد دفع ما يرد عليه الاستكبار على الخلق و يدبر لذلك و يهتي أسبابه ، و بشهوته يحب المال ويدخره ، و بنضبه يريد دفع ما يرد عليه بما ليس ملائماً له ويدفع من اراد ان يدفعه عما هوعليه فيهتي الذلك اسبابه [يحسّبُ أنَّ مالكَة أخلكدُهُ] هو على الاخبار ، او على الاستخبار بتقدير الاستفهام [كلاً] وردع له عنه المال ويدخره ، و بنضبه يريد دفع ما يرد عليه بما ليس ملائماً له ويدفع من اراد ان يدفعه عما هوعليه فيهتي الذلك السبابه اليحسبان، المرت و إلماركَة أخلكدُهُ إه على الاخبار ، او على الاستخبار بتقديما مو اي يولي أو علي أنه ال المسان المي الذلك المرحية الله أور ما أر أليه الْمُوقد ألك من بالياس ، والحلمة كالهمزة النار التديدة المران الدينا الذي الات اله اور ما أرد يلتكما الم الحس الحسان بالي علياموتها إلى إلى الما واليونو واسم الجهشم او باب لها اور مالدً ما المي ما يو يا الموالا الموقل ما الى ألفو بالى الها على عامرتها التي المون واسم



الجزءالشلاثون

وقلبه وتنحطم بحيث كأنته لم يكن له انسانية وقلب واذا نظرت حق النظر رأيته لم يكن فيه شيء من صفات الانسان [[لَنَّها]] اى الحطمة اوالنار [عَلَيْهِم مُؤْصَدَة] اى مطبقة اى يطبق ابوابها عليهم، او ينطبق النارعليهم بحيث لاندع منهم شبئاً [في عَمَدَمُمَدَّدَة] العمد بالتحريك والعمد بالضمتين، وقرى بهما جمع العمود، والظرف حال عن الضّمبر المجرور بعلى يعنى انتهم موثقون على الاعمدة الطويلة، اوحال عن الضّمير المنصوب اى ان النار بابوابها مطبقة عليهم حالكونها في مسامير من الحديد المحمى يعنى ان الابواب تطبق عليهم ثم تشد بمسامير من الحديد، وقيل: الضرار عمد الحونها في مسامير من الحديد المحمى يعنى ان الابواب تطبق عليهم ثم تشد بمسامير من الحديد، وقيل: المراد عمد السرادق التي في قوله تعالى: احاط بهم سرادقها، وقبل: المراد بالعمد الاغلال التي يقيدون بها .



[ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَرَبُّكَ بِمَاصْحَابِ الْفَيلِ] الخطاب عام أو خاص بمحمد (ص) يعنى ان قضيتهم مشهورة بحيث تكادترى لكل راء وانكان قد مضى زمانها ، ومحمد (ص) فتح الله بصيرته بحيث صار الماضي والآني في نظره كالحاضر [ أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ] لخراب البت [ في تَضْلِيل] في الافناء و الاهلاك او في عدم الاهتداء الى المقصد ، قداجمع الرّواة ان "الذي قصد بالفيل الكعبة هوملكة اليمن، وقيل: كان من قبل السّجاشي ملكة الحبشة على اليمن وكان حركته الى مكتَّة بأمره ، والتَّجاشي هذا كان جد النَّجاشي الَّذي كان في زمن النبي (ص) وأقربه ، وكان أسم ملكث اليمن ابرهة بن الصباح الإشرم، وكنيته إبو بكسوم بني كعبة باليمن وامرالناس ان يحجوا اليها، وان رجلا منبنى كنانة خرج حتتى قدماليمن ثم تظراليها فقعد فيهالفضاء حاجته فغضب ابرهة لذلكك واحلف ان يهدم البيت ، ثم خرج بجنوده ونزل على سنَّة اميال من مكنَّة فبعث مقدَّمته واصاب مقدَّمته مأتي بعيرٍ لعبد المطلب فلماً بلغه خرج حتمى أتى الفوم فاستأذن على ابرهة فأذن له بعد ماعرفوه انله رئيس القوم فدخل عليه وهوعلى سريره فعظمه ونزل من سريره وجلسمعه ثم ّ قال: ما حاجتك؛ ؟\_ قال: حاجتي مأنا بعيراصابتها مقدّمتك، قال: اعجبتني رؤيتك؛ وزهندني فيك كلامك،قال: ولم ايتهاالملك؟ قال: لأنتىجئت لاهدم بيت عنَّزكم وشرفكم وجئت تسألني حاجتكت ولاتسأل عنانصرافي عن بيتكم؟! فقال: أنا ربَّ الابل و للبيتربَّ يمنعك منه ، فأمر ابو يكسوم بردَّ ابله فخرج فلمَّا اصبحوا بعثوا فيلهم فلم ينبعث ، وقيل: كان معهم فيل واحد اسمه محمودٌ، وقيل : ثمانية افيال ، وقيل : اثناعشر، فظهر عليهم طيرمن قبل البحر مع كل ً ثلاثة احجار حجر في منقاره وحجران في رجليه ، وكانت ترفرف على رؤسهم وترمي في دماغهم فيدخل الحجرفي دماغهم ويخرج من ادبارهم وينتقض ابدانهم فصاروا كماقال تعالى كعصف مأكول ، ولم يبق منهم الارجل واحد هرب فجعل يحدّثالنّاس بما رأى اذطلع عليه طائرمنها بعد ماوصل الىاليمن فرفع رأسه فقال: هذا منها وجاء الطّير حتى حاذي رأسه ثم القي الحجر عليه فخرج من دبره فمات ، وكان ذلك في العام الّذي ولد فبه رسول الله (ص) ، وقيل : كان قبل مولده بثلاث وعشر بن سنة ، وقيل : بار بعين سنة " [وَأَرْسَلَ عَلَيْهم طَيْر البابيل] ابابيل جمع بلاواحد يقال: ابتل ابابيل اى فرق، اوهوجمع الابتالة بكسر الهمز ةوتشديد الباء، اوجمع الابتيل كسيكتيت بمعنى القطعة من الطَّير ، والابل والمتنابعة منها ، وكان الطِّير هذه الطِّير المعروفة بابابيل ، وفي خبر عن الباقو (ع) : كانَّ





[لإيلاف قريش إبلافهم رحمَّلَة الشَّتَاء وَالصَّيفي] قريم للافهم بهمزة ويا، بعدها وقرئ لايلاف قريش بدون الهمزة ، الافهم من دون ياء ، و قرئ ليلاف قريش مثل القراءة الاولى ايلافهم بهمزة ويا، بعدها وقرئ لايلاف قريش ابلافهم فى كليهما بهمزة وياء بعدها وقرئ لايلاف قريش مثل القراءة الاولى ايلافهم بهمزة ويا، بعدها وقرئ لايلاف قريش مثل القراءة الاولى ايلافهم بهمزة ويا، بعدها وقرئ لايلاف قريش ابلافهم فى كليهما بهمزة وياء بعدها، والحار والمجرور متعلق بقوله تعالى : جعلهم كمصف مأكول ، او بقوله : فعل ربك باصحاب الفل لان السورة الاولى كانت فى مقام الامتنان على قريش بجعل بيتهم ومسكنهم مأمناً، ومتعلق بقوله تعالى [فَلْيعُبُدُوا الفل لان السورة الاولى كانت فى مقام الامتنان على قريش بجعل بيتهم ومسكنهم مأمناً، اومتعلق بقوله تعالى [فَلْيعُبُدُوا رَبَّ هُذُا الْبُيْتِ] يعنى لان جعل الله قريشاً ذات الفة بملوك التواحى مثل ملكث الفارس والشام والحبشة واليمن بواسطة كونهم الهل مكة وصاحبى بيت المغليعبدوا ربّ قبل نافا ما مالك الفالى التشام وعبد شمس الى الحبشة ، والمطلب كونهم المل مكة وصاحبى بيت المغليعبدوا ربّ ويل يختلفون الى هذه الامصار بسبب هذه الاخوة والفتهم لمايك النواحي الى المنهم ، وكان تجار قريش يختلفون الى هذه الامصار بسبب هذه الاخوة والفتهم لمايك النواحي ، وقوفل الى فارس ، وكان تجار قريش يختلفون الى هذه الامصار بسبب هذه الاخوة والفتهم لمايك النواحين التواحي ماي التسم وعبد شمس الى الحبشة ، والمطلب التواحي ، وقبل : الماي فارس ، وكان تجار قريش يختلفون الى هذه الامصار بسبب هذه الاخوة والفتهم لمايك التواحي ، وقبل : الماي فارس ، وكان تعار قريش يختلفون الى هذه الامصار بسبب هذه الاخوة والفتهم لمايك مايل النواحي الماي المايلان ماي منام وكان ماي مايل من ورحين يتم والفتهم في التحارة وكانت لهم وحلين والفل ماي ورحي في الفتون والى مايلاني وحلين في كل سنة ، رحلة في المايل مايلانهم اللائية المايلاني بالمايل مايلان في كل سنة ، وحلة في المتوة والفتهم في مايلان والفن في يلان مايل مايلان ورحي في وين النوبي والفتهم في الماي التواحى ، وقبل : المايل مايلان مايلان مايلان مايل من مايلا مايلان مايلانه مايلانهم ماللانوة اليلاني في مايلاني اللائية الروى، في في وكن مايل مايل مايلان مايلان مايلان مايلان مايلان مايلان مايلان مايلان مايلان مايل مايلان مايلان مايلان

> مكَبَّة، وقيل: مدنيَّة، وَقيلَ: بعضها مكِّيّ، وبعضها مدنيّ لي**تُسِيرِ الْأَنَّ الْجَالِ الْحَكَّ الْحَكَّ**

[اَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذَّبُ بِالدَّين] قرى ارأ يت على الاصل ، واريت بلا همز وارايتك بكاف الخطاب اوالخطاب خاص بمحمد (ص) اوعام ، وتكذيب الدّين للجهل المركّب الّذي هوداء عياء وهواصل جميع الشرور يعنى ارأيت يامحمد (ص) الّذي جمع بين رذائل القوى الثّلاث العثلامة والنّسبعيّة والبهيميّة، ولمّا كان الجهل اصل جملة الشرور عطف على تكذيب الدّين الرّذائل الاُخو بالفاء فقال [ فَذَلِيكَ الَّذِي يَدُعٌ ] اي يدفع [ أَلْيَتَسِم ]



الجزءالشلاثون

بعنفٍ، قيل: نزلت في العاص بن واثل، وقيل: في الوليدين المغيرة، وقيل: في ابي سفيان كان ينحر في كلَّ اسبوع جزور ين فأتاه يتيم فسأله شيئاً فقرعه بعصاه ، وقبل : نزلت في رجل من المنافقين ، وقبل : نزلت في ابي جهل كان وصيآً ليتيم فأناه عرياناً وسأله اللبّاس عن مال نفسه فضر به ودفع اليتيم وضر به رذيلة الغضبيَّة بل اردأ رذائلها لان تحقير الحقير الضّعيف ومنشأنه ان يرحم عليه وضربه ودفعه والاستكبار عليهار دأمن الاستكبار على القوى المنيع [وَلَا يَحُضّ عَلَى طَعام الْمِسْكِينِ] وهو رذيلة الشهوية لان عدم الحض على طعام المسكين من حبّ المال [فَوَيْلُ لِلْمُصَلّبن] اى لهم ولذلك عطف بالفاء لكنَّه أني بالظَّاهرمقام المضمر للاشعار بانتهم ان صلَّوا لم يكن صلوتهم صلوة بلكانت وبالاعليهم ومعصبة [الَّذينَ هُمْ عَنْ صَلُوتِهِمْ سَاهُونَ إِباضاف الصَّلوة اليهم للاشعاريان لكلَّ انسان صلوة خاصة به يكون تلكث الصلوة القالبية تذكرة " لها ، والمصلَّى بالصَّلوة القالبيَّة لابدَّ وان يكون منذكراً لصلوته الخاصة به والاكان مستحقًّا بصلوته للويل الذي ليس الا للكفَّار والصَّلوةالمخصوصة بكلَّ انسان ، امَّا ولايتهالتكوينيَّة او التكليفيَّة اوذكره المأخوذ من وليَّ امرهاوصورة وليَّ امره الَّتي دخلت في قلبه مختفية فيه اوظاهرة، اوالتوجَّه الي الله، ويجوزان يكون المعنى ويل للمصلين الذين يتهاونون بصلوتهم القالبية بعدم حفظ حدودها او بعدم حفظ مواقيتها، او بتأخيرها من اول اوقاتها ولكن قوله تعالى: [أَلَّذَبِينَ هُمْ يُو أَوُّنَ] ،النّاس، يؤيّدالمعاني الإول، فان المرائي يأتي بهاويتم حدودهاو بحفظ اوقاتها والالم يتأت لدالمراياة، وهذه من دذا ال العلامة والتشهوية [وَيَمْنَعُونَ الْمأعُونَ] الماعون المعروف والماء وكلِّ ماانتفعت به اوكلَّ ما يستعار ، والزَّكوة ، وهذه من ر ذائل الشهو يَّة، عن الصَّادق (ع) : هوالقرض تقرضه والمعروف تصنعه ، ومتاع البيت تعيره ، ومنه الزكوة ، قيل: ان لنا جيراناً اذا اعرناهم متاعاً كسروه وافسدوه فعلينا جناح ان نمنعهم ؟ ـ فقال: ليس عليكم جناح ان تمنعوهم اذاكانواكذلك .

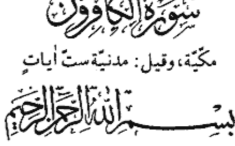


[إِنَّااَعْطَيْنَاكَ الْكُوْثَرَ] قد فسّرالكوثر بنهر في الجنّةوهو حوض النّبيّ (ص)عليه آنية عدد نجوم السّماء يلود<sup>(١)</sup>محمّد(ص) وعلى (ع) عنه اعداءهما ويسقيان شيعة على (ع) عنه، والكوثر في اللّغة الكثير من كلّ شيء والكثير الملتف من الغبار، والاسلام، والنبّوة، والرّجل الخبّر المعطاء كَالكثير مثل الصّقيل، والسّيّد، ومطلق النّهر وُنهر في الجنّة يتفجّر منه جميع انهارها .

اعلم، ان الولاية هى الكوثر باكثر معانيه وهى التى اعطاها بنمام حقيقتها محمداً (ص) و بسببها اعطاه النبوة والرسالة والعلم والحكم والاتباع الكثير والاولاد الكثيرين والقرآن ودين الاسلام والصيت والسلطنة والخير الكثير فى الدنيا والآخرة، وهى التى تكون بصورة النهر والحوض فى الآخرة وهى التى تصوّرت بصورة على (ع) فى الدنيا ، وقد اعطاه الله محمداً (ص) ومن به عليه [فَصَلٌ لِرَبِّلْتُ] اى اذا كان الله اعطاك الكوثر فتوجه و تضرّع عليه وادعه شكراً لهذه النعمة، اوصل الغداة من العيد بجمع [وَانْحَرْ] بمنى، اوصل صلوة العيدوانحراضحيتك ، قيل: كان (1) ذاذ، ، ذَوْداً حدفمه وطرده.



يمحرالنبسيّ (ص) قبل ان يصلّي فامر ان يصلّي ثمّ يتحر، وقيل: كان اقوام يصلّون لغيرالله و ينحرون لغيرالله فأمره ان يصلّييند وينحرينه ، وقيل: صلَّ الصَّلوةالمكتوبةواستقبلالقبلة بنحرك فانَّه يقول العرب : منازلنا تتناحر يعنيبعضها يستقبل بعضاً ، وفي خبر قال ابوعبدالله (ع) في قوله: فصلَّ أر بِّك وانحر هو رفع يديك حذاء وجهك ، وفي خبر قال النبسيّ (ص) لجبرتيل: ما هذه النّحيرة التي امرني بها ربّي ؟ ـ قال: ليست بنحيرة ولكنته يأمرك اذا تحرّمت للصّلوة ان ترفع يديك اذاكبرت ، واذا ركعت،واذا رفعت رأسك من الركوع ، واذاسجدت؛ فانه صلوتنا وصلوة الملائكة في السماوات السبع [إنَّ شانِيتَك] اي مبغضك [هُوَ الْأَبْتَر] اي المنقطع عن الخبر اوعن الولد اوعن الصّبت في النّاس اوعن الدّين، قبل: ان العاص بن واثل النقى رسول الله (ص) عند باب المسجد وتحدَّثا واناس من قريش جلوس في المسجد فلماً دخل العاص قالوا : من اللّذي كنت تتحدّث معه؟- قال : ذلك الابترفسماً ه ابترلاناً كان له ولداسمه عبدالله وكان منخديجة فمات ولم يكن له ابن عيره ، وكانوا يسمّون من لم يكن له ولد ابتر.



[قُلْ يااً يُّهَا الْكَافِرُونَ] روى ان تفرأ من قريش اعترضوا لرسول الله (ص) فقالوا: يا محمَّد (ص) هلم تعبد ماتعبد وتعبد مانعبدفنشرك نحن وانت في الامر؟ فقال: معاذاته إن اشرك به غيره، قالوا: فاستلم بعض أ أهتنا نصد قك ونعبدا آلهك، فقال: حتى انظر، فنزلت السورة فأيس قريش من محمد (ص) وتصديقه، وقد مضى في الفصل السادس من فصول اوّل الكتاب ان القارى ينبغي الأيجاهد حتى يشاهد أو يتحد مع خلفاءالله اومع فعل الله فيصير لسانه لسان الله اولسان خلفائه، فيصير حين قراءة امثال هذه السورة عن مخاطبات الله آمراً من الله بل يصير امره امرائله ؛ فاعلم ان الانسان لكونه مختصراً منجميع العوالم وفيه لطائف جميع العوالم ولطائف جميع مقامات الانبياء والاولياء (ع) ينبغي ان يجاهد وقت قراءته حتمي بصير لسانه لسانانة اولسان وسائط الوحي و يصير سمعه سمع اللطيفة النبوية فاذا قال: قل، يصير ذلكئ القول امرأ منائلة باللسان المنسوب الىالله اوالى الملكث المبلخ منائلة ويصير المستمع لطيفته النبوية فيتمثل الامر ويخاطب كفار وجوده منالقوي البهيمية والمسبعية والمشيطانية بعد ابائهم عناتباعه واصرارهم على كفرهم وعبادتهم اصنامهم التيىهي اهويتهم وبعددعوتهم نبيتهم الذي هولطيفته النبوية الىموافقتهم فيقول: ياايها الكافرون [لااَعْبُدُماتَعْبُدُونَ] اي لااعبد في المستقبل لان لا لاتستعمل في الحال [وَلااَنْتُمْ عَابِدُونَ] في المستقبل فان الصَّيغة و أن كانت مشتركة بين الازمنة الثَّلاثة لكنَّها مخصَّصة بالاستقبال بقرينة ما قبلها [ماأَعْبُدُ] في الحال اوفي الحال والاستقبال [ وَلَا أَنْاعَابِدً] في الماضي بقرينة ما بعده، اوفي الماضي والحال اومطلقا [ماعَبَكْ تُسم] في الماضي [وَلاا أنْتُمْ عابدُونَ ماا عُبُدً] واشار بتغيير الصّيغة في جانب الكفّار الى انتهم كانوا عابدين لاهويتهم بعبادة الاصنام واهو يتهم غيرثابتة بلهىمتغيّرة متبدّلة فكان معبودهم فيالامس غيرمعبودهم فيالحال والمستقبل ، و بتوافقالصّيغة فيجانب محمد (ص) الى ان معبوده كان في الماضي والحال و الآتي واحداً غير متعدد ولامختلف ولايحصل تلكث

وتونيت (ين الفكر) PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT سورة النصر

الجزءالئكلاثون

اللّطيفة الابالتكرار، والوجه الاخر للتكرار ان "السورة في مقام التبرّي واظهار السخط والمغايرة، والتكرار مناسب لهذا المقام، ويجوز ان يكون لفظة ما مصدرية في المواضع الاربعة اوفي الموضعين الاخيرين، والاتيان بما في قوله تعالى: ما أعبد، على تقدير كون ما موصولة دون من للمشاكلة لقوله : ما تعبدون و لان المناسب لمقام التبرّي والسخط و المحاجة الاتيان باللفظ العام دون الخاص وليطابق اعتقادهم لتصوّرهم ان آرب السماوات والارض يكون مثل اربابهم، نقل انه سأل ابوشاكر الديصاني اباجعفر الاحول عن وجه التكرار وقال: هل يتكلم الحكيم بمثل هذا القول و يكرّر مرة بعد مرّة ؟! فلم يكن عندالاحول في ذلك جواب فدخل المدينة فسأل الصادق (ع) عن ذلك فقال : كان سبب نز ولها وتكرارها ان قريشاً قالت لرسول الله (ص) تعبداً لهنا سنة وتعبدا لهك سنة ؟ فأجابهم الله بمثل ما قالوا [لكُمْ دِينُكُمْ وَلِيكَ دِين] ليس هذه متاركة واباحة حتى يقال : انتهامنسوخة بآية القتال بل هي ايضاً تهديد

144



[إذا جاء نَصر الله وَالْفَتْح ] قيل هذه آخرة سورة نزلت عليه (ص) كما ان اقر عباسم ربك كانت اولي سورة نزلت عليه ، وقيل: نزلت في حجّة الوداع بعني ، وقيل: عاش (ص) بعدها سنتين، وقيل: مات من سنته ، وقال (ص) بعد نز ول السورة : نعيت الي نفسي وروى إنه بكي العباس بعد نز ولها فقال : مايبكيك يا عم ؟ - قال : نعيت اليك نفسك، قال : انَّه لكما تقول، واستفادة نعى نفسه (ص)من السَّورة تكون من الفرائن المنضَّمة والحاليَّة التي تكون بين المتخاطبين وان لم يكن في الله فظ مايدل صر يحاَّعليه، واعلم ان النّصر والفتح يطلقان بمعناهما المصدري ويراد بهما النبصرة علىالاعداءوفتح البلاد، واستعمال المجيءفيهمامن باب الاستعارة وتشبيه المنصرة والفتح بالجائي، ويطلقان على نصرة الانسان على اعداثه الباطنة وعلى فتح باب القلب ، ويطلقان علىمعنى حقيقيٍّ هوالملكث النّاز ل على صدرالنَّسِيِّ (ص) ، وصورة وليَّ الامر النَّازلة على صدرالسَّالك ، وكما تكون نصراً من الله على الاعداء الظّاهرة والباطنة تكون فتحأ منالله ، و بهاتكون الفتح الظاهروالباطن و يطلقان على النّصر المطلق الّذي لانصر بعده وهوالنّصر فيالخروج منجميع قيود الامكان ، والفتح المطلق الآذي هوفتح الغيب المطلق وهوالخروج من مقام الامكان والعزوج من مقام الواحدية الى الاحدية وهومقام القدس والتقذيس ، ولماكان النصر مضافاً الى الله والفتح مطلقاً كان المراد هذا النبّصر وذلك الفتح وقد يستنبط تعي نفسه (ص) من هذا فان النبصر المطلق والفتح بهذا المعنى قلماً يَكون بدون وقت الارتحال [وَرَأَيْتَ النَّاسَ يَدْخُلُونَ في دين اللهِ أَفُواجًا] لمَّا فتحاله تعالى مكَّة صارجميع الاعراب في الاطراف ذليلا منقاداً لمحمّد (ص) وكانوا يدخلون في الاسلام من دون مقاتلة ودعوة ، والدّين كما يطلق على الملمّة وعلى الولاية التي هي الطّر بق الي الله بحسب التكليف والاختبار يطلق على مطلق الطّر بق الي الله تكو يناً اوتكليفاً لذوى السمعور او غير ذوى السمعور ، واذا ارتفع القيود والحدود عن نظر الكامل يرى الكلَّ داخلين في دين الله يعني في طريق السلوك الى الله بل يرى الكل عقلاء علماء عرفاء ساعين الى الله والى مظاهره اللطفية والقهرية ولايرى شيئاً من الموجودات



خارجاً من دين الله فانة اذا جاء الفتح المطلق للسالك يرى جميع الحدود والتعيّنات مرتفعة كماقيل : صورت خود را شكستى سوختى مورت كل را شكست آموختى وإذا انقلب البصر ورأى السالك ذلك كان زمان ارتحاله الكلتى ونقلته العظمى قريباً فيستنبط من هذا ايضا نعى نفسه [فَسَبِّح بِحَمْدِرَبِّلَتُ] اى نزّه ربكث اولطيفتك الانسانية عمالايليق بشأنه تعالى وشأنها وليكن تنزيهك بالجمع بين صفات الجلال والجمال ولاتكن كموسى (ع) ناظراً الى المظاهر ولا كعسى (ع) ناظراً الى الظاهر ، وكن ناظراً الى المظاهر والظاً هرمن دون رجحان احدالتنظرين الى الآخر، فان هذا معنى التسبيح بالحمد يعنى اذا جاء نصر الله المطلق والفتح المطلق بحيث ترى الكل يدخلون في دين الله الوحدة والكثرة والحق والخلق [واستَعْفِرْهُ] و اطلب المطلق والفتح المطلق بحيث ترى الكل يدخلون في دين الله افواجاً فجاهد حتى لا يختفى الكثرات عن نظرك ولا تشتغ بالتوحيد عن حضورك ، والكل جنودك بل تكون جامعاً بين الوحدة والكثرة والحق والخلق [واستَعْفِرُهُ] و اطلب منه سترالحدود حتى لايغلب رؤية الحدود على رؤية الحق الاول تعالى في المظاهر [أنَّهُ كَانَ تَوَّابًا] كثير المراجعة على العباد ، اواستغفره لجنودك ما ترى عليهم من الحدود والنتقائص انه كان تواباً على جميع خلقه . على العباد ، اواستغفره لجنودك ما ترى عليهم من الحدود والنتقائص انه كان تواباً على جميع خلقه .



[تَبَّتْ يَدا أَبِي لَهُب وَتَبَّ إِن المَعْدِ وَتَبَّ مَن وَ تَبَا وَ تَبَا وَ تَبَا وَ تَبَا نَقْصَ وَحَسر، وتب الشي مقطعه ، ونسبة النتر الى يديه لاجل قطعه حياته الابدية ووصلته الاجروية بيديه ، ولكون اعماله التي هى سبب الخسران والهلاك ظاهرة على يديه فى الاغلب ، والجملة الاولى دعائية والثانية غبرية اوكلتاهما دعائية اوخبرية ، و يكون الاولى بالنسبة الى الدِّنا والاخرى بالتسبة إلى الآخرة، او بملاحظة ان الاولى بالتسبة الى نفسه والتانية ، ويكون الولى بالنسبة الى هذاعم رسول الله (ص) واسمه عبد العزى وكنتوه بتلك الكنية لبريق وجنتيه ، وأتى بكنيته دون أسمه لمراعاة الجناس مقام مقوله : ذات لهب ، وكان شديد المعاداة لمحمد (ص) : قبل : رأيت فى سوق ذى المجاز شاباً يقول : ايتها التاس مقولوا : لاا له الااللة تفلحوا ، واذا برجل خلفه يرميه قداً دى ساقيه ، ويقول : ايتها الناس انه كذاب فلا تصدقوه ، فقلت : قولوا : لاا له الااللة تفلحوا ، واذا برجل خلفه يرميه قداً دى ساقيه ، ويقول : ايتها الناس انه كذاب فلا تصدقوه ، فقلت : من هذا ٢- فقالوا : هو محمد (ص) يزعم انه نبي وهذاعمة ابولهب : يزعم انه كذاب [ماعقني عنه ماله ] لفظة من هذا ٢- فقالوا : هو محمد (ص) يزعم انه نبي وعداعمة ابولهب : يزعم انه كذاب [ماعقني عنه ما موصولة وهى فاعل تب اى نب الاغناء الذى اغنى عنعماله اومصدرية وهى مع صلتها فاعل تب ، اوفاعل تب ابولهب ، وما نافية والجملة خبرية اودعائية اولفظة ما استفهامية [قرما كسب] ما موصولة اومصدرية او نافية او استفهامية وما نافية والجملة خبرية اودعائية اولفظة ما استفهامية [قرما كسب] ما موصولة المعدرية او نافية او استفهامية ومعطوفة على ما اغنى او مصدرية او موصولة و معطوفة على ماله والم معمود ما كسب ماكسه بعاله من الارباح وقر الامر كما خبر فنه ما الغنى او مصدرية او موصولة و معطوفة على ماله والمجموع ، وهذا اخبار منه (ص) بما سيقى وقد وقر الامر كما اخبره والحشم ، اوالمقصود مما كسب اولاده ، اوالمجموع ، وهذا اخبار منه (ص) بما سيقى وقد وقر الامر كما خبر فانه لما الذره النبي (ص) بالنارقال : ان كان ما تقول حقاً افند بعالى وولدى، فافترسه الد على فر ي وقر الامر كما خبر فانه ما المية والمين عنه ماله وال مان ما تقول حقاً افند بعالى وولدي ماله من الارباح وقر الامر كما خبر في الميز ولم بغن عنه ماله ولا ولده ، ومان مالمجموع ، وهذا اخبار منه (م) أمراً أت ما من



الجزءالثالاثون

المُحطَبِي] قرى حمالة الحطب بالرّفع وحينئذ يجوزان يكون امر انه عطفاً على المستر في يصلى وان يكون عطفاً على ما اغنى على ان يكون فاعل تب اوعلى يدا أبى لهب و يكون حمالة الحطب على التقادير خبرمبند، محذوف اوصفة لامر أتهاذا جعل معرفة بالاضافة ، و يجوزان يكون امر أنه مبند و حمالة الحطب خبره اوصفنه ، والجملة معطوفة على واحدة من الجمل السّابقة ، وقرى حمالة الحطب بالنّصب حالاً اومفعولاً لمحذوف اومنصو بأعلى الاختصاص، وامرأته على الوجوه السّابقة ، وقرى حمالة الحطب بالنّصب حالاً اومفعولاً لمحذوف اومنصو بأعلى الاختصاص، وامرأته على الوجوه السّابقة الاانه اذا كان مبند ، يكون خبره بعده وسميّت حمّالة العطب لانتها كانت تحمل الاوز ار التى هى وقود جهنتم بمعاداة الرّسول (ص) ، اوتحمل النّاس وتحمل زوجها على معاداة الرّسول وتجرّهم الى جهنتم بالصدّعن رسول الله (ص) والحمل على معاداته، اولانتها كانت تمشى بالنتميمة بين النّاس فيوقد نار العداوة بينهم وتسمي بالصدّعن رسول الله (ص) والحمل على معاداته، اولانتها كانت تمشى بالنتميمة بين النّاس فيوقد نار العداوة بينهم وتسمي بالصدّعن رسول الله (ص) والحمل على معاداته، ولانتها كانت تمشى بالنتميمة بين النّاس فيوقد نار العداوة بينهم وتسمي يجبلُ من مُسَد] المحكم الفتل ، و بالتّحر يك المحور من حديد، وجبل من ليف اوليف المقل اون أله ي كان ، ولن ، اوالمفتولُ المحكم الفتل ، و بالتّحر يك المحور من حديد، وحبل من ليف اوليف المقل اومن اي شي عبد عنه من ، اوالمفتولُ المحكم الفتل ، و بالتّحر يك المحور من حديد، وحبل من ليف اوليف المقل ومن اي شي يجعل في عنقها زيادة في عنقها من اي شي مكان ، وقيل : هو حبل يكون له خشونة الليف وحرارة النار وثقل الحديد موتد ارعلى عنقها في النار ، وقيل : في عنقها مالسلة من حديد طولها سبون ذراعاً تدخل من فيها وتخرج من دبرها يتحل في عنقها في النار ، وقيل : كانت قلادة في عنقها فاخرة من الجواهر فقالت : لانفقتها في عداوة محمد (ص) وتدار على عنقها في النار ، وقيل : كانت قلادة في عنقها فاخرة من الجواهر فقالت : لانفقتها في عداوم ، من يرها فيكون عذاباً لها يوم القيامة ، وزوجة ابى لهب كانت بنت حرب واخت ابى سفيان وكنيتها، الم جميل ولقبها العوراء ، وتما نز لت السورة اقبلت ولها ولولة وهي تذم رسول الة (ص) فقال ابو بكر : يا رسول الله (ص) قدامة الم عرل المر الم وانتي انخاف عليكي ، فقال رسول الله (ص) نقال



مكّيّة، وقيل: مدنيّة، اربع أيات، وقيل خمس أيات، سمّيت سورة الاخلاص، لانّ من قر أهاواعتقدبها صارخالصًامن جميع انواع الشّرك، وسمّيت سورة التّوحيد لدلالتها على التّوحيد ذاتاووصفاً، ولانّ من قرأها على مانزلت صارموحّدًا، وسمّيت سورة الصّمد، وسورة قل هوالله، وسورة نسبة الرّبّ، وسورة الولاية كما تسمّى فاتحة الكتاب بسورة النبوّة.



[قُلْ هُوَ الله أَحَدُ ٱلله الصَّمدُ لَم يَكِدُو لَم يُو لَدْ وَلَم يَكُنْ لَهُ كُفُوا آَحَدً] نزلت السورة حين سأل المشركون رسول الله (ص) فقالوا : انسب لنا ربتك، اوحين أتى رجلان منهم فقالا ذلك، اوحين جاء اناس من احبار اليهود فسألوه ذلك، اوحين انطلق عبدالله بن سلام اليه فسأل ذلك وقد نقل كل ذلك في نز وله، وقرئ احدالله الصَّمد بالوصل وتحريك التنوين بالكسر، وقرئ احدالله الصَّمد بالوصل و اسقاط التنوين تشبيها للننوين بحرف اللين ، وقرئ بالوقف باسقاط التنوين، وقرئ كفواً مضمومة الفاء و بالواو وقرئ كفواً ساكنة الفاء مهموزة ، وقرئ كفواً



واعلم ، ان الانبياء(ع)لهم حالات بالنسبة الى الله والى عالم الغيب وتختلف مناجاتهم لله و مخاطبات الله لهم ومخاطباتهم للخلق بحسب اختلاف احوالهم،فاتّه اذاانسلخ النّسيّ (ص) من جميع ماله من نسبة الافعال والاوصاف والذآات ولم يبق في وجوده الا فاعليةالله تعالى يكون مخاطبات الله له بلسانه اللّذي صارلسان الله فيصير كلامالله كلاما ا آلهيماً بشريماً ويسمني حديثاً قدسيماً، واذاننز لءن ذلك المقام بأقياً ببقاءالله منوجة ها الى كثرات وجوده وهذا التوجة والالتفات يسمني بالنبوة اوخلافة النبوة ، اومتوجمها الىكثرات العالم وهذاالتوجه يسمني بالرسالة اوخلافة الرّسانة، فكلاما تلقمي مزالله بطريق القذف والالهام وكلما شاهد فيعالم المثال فيهذه الحال اوقبل النزول الىذلكث المقام وكلُّما وجد انموذجة من مدركاته وكلَّما القي البه الملكث من العلم والحكم لابنحوالوساطة من اللهكان حديثاً نبويًّا، واذا تنزّل الىمقام البشرية فكلّما تكلّم به من حيث تدبير الحياة الدّنيوية منغيراظهارلحاظ الجهة الآلهيّة يكون كلاماً بشريّاً ، و إذا كان خطاب الله في تلك الاحوال بتوسِّط الملك المرسل من الله لتبليغ خطابه كان كلاماً أ آلهيّاً وكتاباً سماويناً، فإن كان النبسيّ (ص) في مقام الانسلاخ كان الخطاب من مقام الغيب واحديثة الذَّات، وإن كان في مقام النّبوَّة والرّسالة كان الخظاب من مقام الظّهور والواحديَّة وهومقام الولاية ، وكان الكلام في المقام الاوّل مشتملاً على التينزيه ونفى النّسب والاضافات ، وفي المقام الثّاني مشتملاً على الاضافات واحكام الكثرات : ولذلكت سمّيت النّسورة بسورة التوحيد، و سورةالاخلاص، وسورةالولاية ، لان المخاطب بها خوطب بها حين خلوصه من شوب الكثرات وحصول مقام الوحدةله وظهوره بشأن الولاية ، وسميت الفاتحة بسورة النتبوَّة لانَّ المخاطب بهاخوطب بهاحين ظهوره بشأنالنبوة فقوله تعالى : قلهو الله احدّ خطاب من مقامالاحديَّة ولذلكتُ أتى باسمه الخالص من شوب الصِّفات اوَّلاً وهو لفظ هو بخلاف قوله تعالى : قل اعو ذيربُّ الفلق ، وقل اعو ذيربُّ النَّاس ، وامثال هدين .

واعراب السورة المباركة بحسب الوجوه المحتملة كثيرة : فأقول، لفظ هو ضمير الشأن اوضمير اعراب سورة يشار به الى مقام الغيب لتعيشه في الاذهان أو ادّعاء تعينه أوهو عكم واسم لمقام الغيب ، وعلى الاخلاص الاخير ين فالله بدل منه أو عطف بيان أوخبر أومبتداء ثان ، وأحد خبره والجملة خبر هو وأكتفى

عن العائد بتكرار المبتدء بالمعنى، و احد خبر اوخبر بعد خبر و الله الصّمد مبتدء وخبر ، اوصفة وموصوف وخبر بعد خبر او مبتدء وخبره لم يلد ، وعلى تقدير كونه مبتدء فالجملة خبر بعد خبر اوحالية اومستأنفة جواب لسؤ ال عن حاله تعالى في نفسه او عن علية الحكم ولم يلد خبر اوخبر بعد خبر اوحال اومستأنفة جواب لسؤ ال عن حاله تعالى مع غيره او عن علية الحكم ، واذا كان هو ضمير التشأن فالله احد خبره و الله الصّمد مبتدء وخبر وخبر بعد خبر لهو اوخبر بعد خبر لله اوحال اومستأنفة في مقام السؤ ال عن الحال وعن علية الصّمد مبتدء وخبر وخبر بعد خبر له و اوخبر بعد خبر لله ولم يلد خبره والجملة خبر بعد خبر لهو او لله اوحال اومستأنفة جواب لسؤ ال عن حاله تعالى مع غيره اوعن ولم يلد خبره والجملة خبر بعد خبر لهو او لله اوحال اومستأنفة موصوف وصفة وخبر بعد خبر لله عليه الم عن حاله الم ع

واحد يقال بمعنى الواحد سواء جعل مهموزاً في الاصل او واويداً و يوم من الايام، و يقال للامر معنى الاحد المتفاقم احدى الاحد، و يقال : فلان احد الاحدين وواحد الاحدين و واحد الاحاد واحدى الاحد لامثل له ، وقديستعمل الاحد خاصاً بائلة والوجه ان في الاحد مبالغة في الوحدة والبالغ في الوحدة ان لا يكون فيه شوب كثرة بوجه من الوجوه لاكثرة العدد ولاكثرة الاجزاء المقدارية ولاكثرة الاجزاء الخارجية من المادة والصورة ولاكثرة الاجزاء العقلية من الجنس والفصل اومن المهية والوجود، و بهذا المعنى لايوصف به الاالله، و لهذه المبالغة خصص الاحد في اصطلاحهم بمقام الغيب الذي ليس فيه كثرة ولالحاظ كثرة وقالوا: الاحد اسم لمقام الغيب الذي

۲۸۲



الجزءالشلاتون

لااسم له ولارسم ولاصفة له ولاخبرعنه ، والواحد اسم لمقام ظهوره تعالى بأسمائه وصفاته ففي مقام الواحديّة هومتكشّر بكثرةالاسماء والصّفات بحيثلاينثلم وحدته بها، وفي مقام الاحديّة لاكثرة فيه لافي الواقع ولا في العقل ولافي الاعتبار.

والصّمدبالتّحر يكثالّسيّد لانّ الصّمد بالتسكون بمعنى القصد والسيّد من شأنه ان يقصد، والدّائم والرّفيع والمصمت الّذي لاجوف له ، والرّجل الّذي لايعطش ولايجوع في الحرب، خاطب الله سبحانه نبيّه (ص) في مقام انسلاخه عن جميع الكثرات وجميع الاعتبارات بقوله : قل يامحمّد (ص) في ذلكتُ المقام مشيراً الى الذّات بدون اعتبار صفة من الصّفات .

هو،فان النظ هواسم له تعالى مجرّداً عنجميع الاعتبارات حتّى عن اعتبارالنّعيّن ، الله يعنى تفسيرالسورة ان الذات المجرّدة عن اعتبار الصّفات عين الذّات المعتبرة باعتبار جميع الاسماء والصّفات لامغايرة بينهما الابالاعتبار، فان الله اسم "للذَّات باعتبار جملةالصَّفاتو لذلكت قيل: انَّه امامالاتمنَّة وقد مضي بيان لفظ الله في اوَّل الفاتحة ، احد يعني انه في عين استجماعه لجملة الصَّفات منزَّه عن جميع الكثرات لايشو به كثرة من كثرة الصِّفات ، الله الصَّمد اي السَّيَّد المصمود الَّذي يصمده كلَّ موجود وانتهى سؤدده و مصموديَّته فانَّه يستفاد الانتهاء في ذلك من الحصر المستفاد من تعريف المسند ، والدَّائم الَّذي لايأ كل ولايشرب ولاينام ، والمرتفع الَّذي لارفيع فوقه، والقائم بنفسه الغنيَّ عن غيره ، لم يلد بانفصال شيء منه سواء كان المنفصل ولداً مماثلاً لعاوشيناًغبر مماثل له فانته لامياين له حتى يكون منفصلاً منه اوغير منفصلٍ ، ولم يولد ولم ينفصل هو من شيء من الاشياء فانته لاشيء غيره حتى يكون هومنفصلاً منه ومبايناً له ، ولم يكن له كفو أ احد تقديم الظرف لشرافته ، وتقديم الخبر للاهتمام بنفي الكفاءة ولمراعاة رؤس الاي ، وقدورد في بعض الاخبار مايدل على اعتبار الحروف في الاسماء ، وما يدل على ان دلالةالاسماءعلى المسميات ليست بمحض المواضعة بل يعتبر المناسبات الذاتية بين الاسماء وحروفها وبين المسميات فانته ورد عن الباقر (ع) انته قال: قل اي اظهر ما اوحينا اليك و نسأناك به لتأليف الحروف التبي قرأناها لك لبهندي بها من القي السمع وهوشهيد ، وهواسم مكنتي مشار به الي غائب ، فالهاء تنبيه على معنى ثابتٍ، والواو اشارة " الي الغائب عن الحواسِّ كما ان " قولك هذا اشارة الى الشاهد عندالحواس وذلك ان " الكفَّار نبتهوا عن آ لَهتهم بحرف اشارة الْسْاهد المدرك، فقالوا : هذه الهتنا المحسوسة المدركة بالابصار فأشرانت يامحمّد(ص) الى المَهكَ الّذي تدعو اليهحتي تراهوندركه ولاناً له ّ فيه، فأنز ل الله تبارك وتعالى: قل هو قالهاء تثبيت للشَّابت ، والواو اشارة الى الغائب عن درك الابصار ولمس الحواسّ وانبَّه تعالى غن ذلكتُ بل هو مدرك الابصار و مبدع الحواسّ ، قال (ع) : الله معناه المعبود الَّذي ألهالخلقعن درك ماثيَّته والاحاطة بكيفيَّته ، و يقول العرب : أله الرَّجل اذا تحيَّر في الَّشيء فلم بحط به علمًا، ووله اذا فزع الى شيء مممًّا يحذره ويخافه ، والاله هوالمستور عن حواسَّ الخلق ، قال (ع) : الاحد الفرد المتفرَّد ، والاحد والواحد بمعتى واحد وهوالمتفرّدالةدي لانظير له ، والتّوحيد الاقرار بالوحدة وهوالانفراد ، والواحد المتباين الذي لاينبعث من شيء ولايتّحد بشيء ومن ثم "قالوا : ان" بناء العدد من الواحد و ليس الواحد من العدد لان" العدد لايقع علىالواحد بل يقع علىالاثنين فمعنى قوله :الله احدَّ اي المعبود الَّذي يأله الخلق عن ادراكه و الاحاطة بكيفيَّته فرد بآ لَهينَّته متعالُ عن صفات خلقه ، قال (ع) : وحدَّثني ابي زين العابدين (ع) عن ابيه الحسين بن عليّ (ع) انّه قال : الصَّمد الَّذي لاجوف له والصَّمد الَّذي قدانتهي سؤدده ، والصَّمد الَّذي لايأكل ولايشرب ، والصَّمدالَّذي لاينام، والصَّمد الدَّاثم الَّذي لم يزل ولايز ال ، قال (ع) : كان محمَّدبن الحنفيَّة يقول : الصَّمدالقاثم بنفسه والغنيّعن غيره، وقال غيره : الصّمد المتعالى عن الكون والفساد ، والصّمد الّذي لايوصف بالتّغايرقال (ع) : الصّمدالّسيّد المطاع

This file was downloaded from QuranicThought.com

ኘለ۳



الَّذي ليس فوقه آمرٌ ولاناه ، قال (ع) : وسئل علىَّ بن الحسين (ع) عن الصَّمد فقال : الصَّمد اللَّذي لاشر يك له ولايؤ ده حفظ شيء ولابعز بعنهشيء "،وروىعن زيدبن على (ع) انته قال : الصّمد المّدي اذاارا دشيئاً قال له :كن فيكون، والصّمد النّذي ابدع الاشياء فخلقها اضداداً و اشكالاً و ازواجاً ، وتفرّد بالوحدة بلاضد ولا شكل ولامثل ولاند ، وعن الصَّادق (ع) عن ابيه (ع) انَّ اهل البصرة كتبوا الى الحسين بن عليٍّ (ع) يسألونه عن الصَّمد فقال: كتب اليهم بسم الله الرّحمن الرّحيم امّا بعد فلا تخوضوا في القرآن ولاتجادلوا فيه ولا تتكلّموا فيه بغير علم فقد سمعت جدّي رسول الله (ص) يقول : من قال في القرآن بغير علم فليتبوَّء مقعده من النَّار ، وإنَّ الله سبحانه قد فستر الصّمد فقال الله : قل هوالله احدالله الصّمد ثم" فسره فقال : لم يلد ولم يولدولم يكن له كفواً احد، لم يلد يخرج منه شي "كثيف كالولد و سائر الاشياء الكثيفة الّتي تخرج من المخلوقين، ولاشيء ٌ لطيف كالنّفس ولاتنشعب منه البدوات كالّسنة والنآوم والخطرة والهم والحزن والضمحك والبكاء والخوف والرجاء والرغبة والسأمة والجوع والتشبع ، تعالى عن ان يخرج منهشيء وان يتولّد منه شيء "كثيف اولطيف ، ولم يولد ولم يتولّد من شيء ولم بخرج من شيء كما يخرج الاشياء الكثيفة من عناصرها كالتشيء من التشيء والدَّابَّة من الدَّابَّة والنَّبات من الأرض والماء من الينا بيع والشمارمن الاشجار، ولاكما يخرج الاشياءاللُّطيفة من مراكز هاكالبصر من العين والسَّمع من الاذن ، والنَّشم َّمن الانف، والذَّوق من الفم ، والكلام من اللسان ، والمعرفة والنسميز من القلب ، وكالنَّار من الحجر، لا بل هوالله الصَّمد الذي لامن شيء ولا في شيء ولاعلى شيء مبدء الاشباء وخالقها ، و منشئ الاشياء بقدرته ، يتلاشى ما خلق للفناء بمشيَّته وأيبقي ما خلق للبقاء بعلمه ، فذلكمااللهالصّمدالمّذي لم يلد ولم يولد عالم الغيب والمّشهادة الكبير المتعال ، ولم يكن له كفواً احد ، وعن الصادق (ع) انه قدم وفد من فلسطين على الباقر (ع) فسألو من مسائل، فأجابهم، ثم سألوه عن الصّمد فقال : تفسيره فيه، الصّمد خمسة احرف، فالالف دليل على انيته وهوقوله عز وجل : شهدالله انه لا آله الاهو وذلك تنبيه واشارة الى الغائب عن درك الحواس، والكلام دليل على الهيته بانه هوائله ، والالف والكلام مدغمان ولا يظهر ان على اللّسان ولايقعان في السمع ويظهر ان في الكتابة دليلان على أن آ ألهدته بلطفه حافية لاندرك بالحواس ولاتقع في لسان واصف ولااذن سامع لان تفسير الآله هواللذي أله الخلق عن درك ماتيته وكيفيته بحس إوبوهم لابل هومبدع الاوهام وخالق الحواس واندما يظهرذلك عندالكتابة فهو دليل على ان الله تعالى اظهر ربوبيته في ابداع الخلق وتركيب ارواحهم الليطيفة في اجسادهم الكنيفة فاذا نظرعبد الي نفسه لم ير روحه كماان لام الصّمد لايتبيتن ولايدخل في حاسة من حواسة الخمس فاذا نظر الى الكتابة ظهر له ماخفي ولطف ، فمتى تفكّر العبد في مائية الباري وكيفيّته أله فيه وتحيّر ولم تحط فكرته بشيء يتصور له لانه عزوجل خالق الصور فاذا نظر الى خلقه ثبت له انه عزوجل خالفهم ومركّب ارواحهم في اجسادهم ، وامَّا الصَّادفدليل على انَّه عزَّ وجلَّ صادق، وقوله صدق ، وكلامه صدق، ودعاعباده الي اتّباعه الصّدق بالصَّدق ، ووعد بالصَّدق دار الصَّدق ، وامَّاالميم فدليل على ملكه وانته الملك الحقُّ لم يز ل،ولا يز ول ملكه ، وامَّا الدَّال فدليل على دوام ملكه وانَّه عزَّ وجلَّ دائم تعالى عن الكون والزَّوال بل هو عزَّوجل مكوَّن الكائنات الَّذي كان بتكوينه كلَّ كائن ٍ ثمَّ قال(ع) : لو وجدت لعلمي الَّذي اتاني الله عزَّوجل حملة لنشرت التَّوحيد والاسلام والايمان والدّين والتشرائع من الصّمد وكيف لي بذلك ولم يجدجد ي امير المؤمبين (ع) حملة " لعلمه حتّى كان يتنفّس الصّعداء ويقول على المنبر: سلوني قبل انتفقدوني ، فان بين الجوانحمني علماً جمّاًهاه هاه الالااجد من يحمله الاواني عليكم مناللهالحجة البالغة فلاتتو لواقومأ غضب اللهعليهم قديئسوا من الاخرة كما يئس الكفّار من اصحاب القبور، وعن الصّادق (ع) انه سأله سائل عن التّوحيد فقال : ان الله عزّ وجلّ علم انته يكون في آخر الزّمان اقوام متعمقون فأنزل الله



سورة الاخلاص

الجزءالثكلاثون

قل هو الله احد والآيات من سورة الحديد الى قوله : عليم بذات الصدو رفمن رام وراء ذلك فقد هلك، والمراد بالآيات من سورة الحديد آيات اولها الىقوله عليم بذات الصدور فان الله تعالى ادرج فيها دقائق التوحيدالذي لايصل اليها ادراك المتعمِّقين في التوحيد فكيف بغيرهم ! . وسئل الرِّضا (ع) عن التَّوحيد فقال : كلَّ من قرأ قل هو المتَّاحد وآ من بهافقدعرف التوحيد، قيل: كيف يقرؤها؟..قال: كمايقرؤها النبَّاس وزادفيها كذلكت اللهر بتي مرَّتين، ولمنَّا كان السورة مشتملة على توحيده تعالى واضافاته وكان القارى كأنته يقرأ بلساناتة ويأمر بلسان الله نفسه بالتوحيد وبكيفية اضافاته وردعنهم بعدتمامه : كذلككالله ربي،مرتين، اشارة الى امتثال امره واقراراً بتوحيده واضافاته ، ولماكان السورة مشتملة على توحيده واضافاته وسكوبه روىعن الفضيل بن يسار، ان ابا جعفر امرنيان اقرأ قل هو الله احد واقول اذا فرغت منها : كذلكت الله ربّي، ثلاثاً، اشارة الى الامتثال بالاقرار بالتوحيد واضافاته وسلو به، ولمّاكان العلوم ثلاثة بمضمون ما ورد عن النّبيّ (ص) من قوله : انتماالعلم ثلاثة ؛ آية محكمة، اوفر يضةعادلة، اوسنّة قائمة، وتمام القرآن لبيان هذه التلاثة، وهذهالمسورةمشتملةبايجازهاعلى تمامالآياتالمحكمات وردعنهم : ان من قرأهاكان كمن قرء ثلث القرآن، والوجه الآخر فيذلكث ان المسالك الي الله لايحصل له المسلوك الابالجذب والانسلاخ من الكثرات وبالتوجمه الي الكثرات ، والتوجّه الى الكثرات امّالمرمّة المعاش اوتزوّد المعاد ، وتمامالقرآ ن لبيان كيفيّة هذهالثّلاثة والسّورة المباركة في مقام الجذب والانسلاخ ، والوجه الآخر ان القرآن لاثبات الرّب و توحيده واثبات الخلق و تكثيرهم ، واثبات الوسائط بين الرّبّ والخلق ، والوجه الآخر ان القرآن لبيان اضافة الحق الى الخلق واضافة الخلق الى الرّب وبيان الوسائط بين الاضافتين ، ولمَّالم يكن بتم سلوك السالكة الابطرو حال الجذب والانسلاخ عليه فانه لولم يكن للسالكك حرارة الجذب جملة "ولم يتحرّك الى الله وردعن الصّادق (ع) : من مضي به يوم واحد فصلتي فيه خمس صلوات ولم يقرء فيه بقل هو الله أحد قيل له : يا عبدالله است من المصلّين ، وليس المراد بقراءة قل هوالله لقلقة الأسان فقط فانتها ربَّما تصير وبالا على القاري ، بل المراد توقيق الحال للقال حتى ذاق القاري ووجد في وجوده انموذج الانسلاخ ولهذا الوجه ورد عنه (ع) : من مضت له جمعة ولم يقرء بقل هو الله احد ثم مات مات على دين ابي لهب لان ابالهب كان فارغاً من حرارة الجذب الفطري، وقد ور دفي حق هذه السورة فضائل كثيرة عنهم (ع) ولفضلها لا يجوز العدول عنها في الفريضة الى غيرها اذا شرع المصلّي فيها ، واذا صلّي ولم يقرء في صلوته بقل هو الله احدكان صلوته ناقصة كما في الاخبار ، وقد روى عن النّبيّ (ص) انّه قال : من قرأ قل هو الله احد مرّة بوركعليه ، فان قرأها مرّتين بورك عليه و على اهله ، فان قرأها ثلاث مرَّاتٍ بورك عليه وعلى اهله وعلى جميع جيرانه ، فان قرأها اثنتي عشره مرَّة بني له الناعشرةصراً في الجنَّة ؛ فتقول الحفظة : أنطلقوا بناننظر الي قصراخينا ! فإن قرأهامأة مرَّة كفّرعنه ذنوب خمس وعشرين سنة ما خلا الدّماء والاموال ، فان قرأها اربعماة كفّرعنه ذنوب اربعماثة سنة ، فان قرأها الف مرّة ٍ لنم يمت حتمى يرى مكانه من الجنَّة اويَّري له ، والاخبار في انتها تعدل ثلثالقرآن وانَّ من قرأها ثلاث مرَّات كان كمن قرأ القرآن كله كثيرة ، وروى انله جاء رجل الى النبسي (ص) فشكى اليه الفقر وضيق المعاش فقال له رسول الله (ص) : اذا دخلت بيتك فسلمان كأن فيهاحد وان لم يكن فيهاحد فسلم واقرأقل هو الله احد مرّة واحدة ، ففعل الرّجل فافاض الله عليه رزقاً حتى افاض على جبرانه ، وعن الصَّادق (ع) إنَّه قال : من اصابه مرض اوشدَّة فلم يقرأ في مرضه اوشدته بقل هو الله احد ثم مات في مرضه وفي تلك الشدة التي نزلت به فهو من اهل النَّار ، وسبب ذلك ان "هذا المبتلي لوكان بقي فطرته المتي بهاينجذب الىعالم الآخرة واليالله يصيرمرضه وشدته لامحالة سبباً لانسلاخه وتوجمهه الي الله، وهذا الانسلاخ هوقراءة قل هوالله قرأ اولم يقرء، واذا لم ينسلخ علمات لم يبق فيه الفطرة فكان من اهل النار لان من لم يبق



فيه فطرة الانسانية كان مرتداً فطرياً غيرمقبول التوبة ، وعنه (ع) انه قال: من يؤمن بالله واليوم الآخر فلايدع ان يقرأ فى دَبُرالفر يضة بقل هو الله احد فانه من قرأها جمع له خير الدانيا والآخرة وغفر الله له ولوالديه وما ولد، او وجهه يستنبط مماذكرنا، فان الفريضة عبارة عن التوجة الى الله والى الآخرة ، فاذاكان من صلى الفريضة كما هومأمور بها لابد وان تنتهى به الى حالة الانسلاخ والدخول فى دار القلب التى هى دار التوحيد وفى ذلك الانسلاخ وهذا الداخول خير الدانيا والآخرة وغفران الذئوب له ولمن انتصل به ؛ فجاهلوا اخرانى حتى يكون صلوتنا باعنة لانسلاخ الاسنا واهو يتها ومورثة لدخولنا فى دار القلب او توجيها اليها ، ولانكون ممن يصلى والصلوة تلعنه ، وعن ابى العربي وان يقول: من قدم قل هوالله احد بينه و بين كل آجبار منعه الله من يصلى والصلوة تلعنه ، وعن ابى الحسن (ع) انه يقول: من قدم قل هوالله احد بينه و بين كل آجبار منعه الله منه ، يقرأها بين يديه ومن خلفه وعن بعينه وعن شماله، فاذا فعل ذلك



[قُلْ أَعُو ذُبِرَبِّ الْفُلَقِ] بعني قل با محمد (ص) اذا تنز لت الى مقام بشريتك وصرت بحال تتأثر مما يرد عليك إذا لم يكن ملائماً لك ويؤثّر فيك تصرّفات الخلق وسحرهم اعوذ بربّ الفلق يعنى أنشى العوذ بهذه الكلمة او اخبر من عوذي بهذه الكلمة حتى تكون بذلك العوة محفوظاً من شرَّ الاشرار ، والفلق محمَّركة الصّبح، او ما انفلق من عموده ، اوالفجر ، اوالخلق كلُّهم اوجهنُّم اوجب فيها، والمناسب ان يكون الاستعادة في حال نز وله (ص) الى مقام البشرية الى ربّ الصّبح منتظراً لطلوعه و ذهاب ظلمة ليلة بشريته [ مِنْشُرّ ما خَلَق] أتى بلفظ ما دون من للتعميم وأتى بلفظ خلق للاشارة الى ان المبدعات والمنشآت والمخترعات العلوية لاشرية فيها ، واماً المخترعات السفلية فهى داخلة في الخلق [وَمِنْ شَرِّ غُاسِق إذا وَقَبَ] الغاسق الليل اذاغاب الشفق والقمر وكلّ هاجم بضرره والمعنى اعوذ من شرَّ اللَّيل اذا دخل لان كلَّ ذُكَّ شرٍّ في الاغلب يظهر شرَّه في اللَّيل اكثر من النّهار، او من شرَّ كلّ ما يهجم بشرَّه ، وقيل : المعنى من شرَّ الثَّر يَّ الذاسقطت لكثرة الاسقام عند سقوطها ، وقيل : المعنى من شرَّ الذكر اذاقام، والمستى محرّركة ظلمة اول الليل وشيءً من قماش الطّعام كالزُّوان(١) ونحوه، وغسقت عينه كضرب وسمع اظلمت او دمعت، وغسق الجرح سال منه ماء اصفر، وغسق اللبل واغسق اشتدت ظلمته [ وَمِنْ شُرَّ النَّفَّ اتَّاتِ في الْعُقَدِ] اي من شرّالنّفوس الكاتي يعقدن على المشعور والخيوط وينفثن فيها ويسحرن النّاس بها ، اوالنّسا ءالكاتي يفعلن ذلك [ وَمِنْ شَرِّحاسِدِ إِذَاحَسَدَ ] اي من شرَّ من له قوَّة الحسد إذا ظهر حسده فإنَّ الحسد المكمون لايضر المحسود ولا يضر الحاسد الا انه نقصانٌ في وجودالحاسد، خصَّ هذه الثَّلاث باللَّذ كر بعد تعميم الاستعاذة من شرَّ جميع ذوى الشرور للاهتمام بالاستعاذة منها ، لان ضرَّهذه الشِّلاث وشرَّها خفيَّ لا يمكن التَّحرَّز منها فينبغي ان يتعوَّذ منها بالله العليم بالخفيَّات القديرعلى الحفظ منها ، روى انَّ لبيدين الاعصم اليهوديَّسحر رسول الله (ص) ثمَّ دسَّ ذلك في بشر (1) الزوان بكسرالمعجمة وقد تضم حبّ يخالطالبر .



الجزءالتكاثون

لبني زريق، فمرض رسول الله (ص) فبينا هونائم اذا اتاه ملكان فقعدا حدهما عند رأسه والآخر عند رجلبه فأخبراه بذلكث وانته في بتر كذا، فانتبه رسول الله (ص) و بعث علياً والزّبير وعماراً، فنز حوا ماء تلكث البتر ثم وفعوا الصّخرة التر كانت في قعرالبثر فاذاً فيه متشاطة رأس وأسنان من مشطة واذاً فيه متعنَّقد فيه الناعشر عقد مفروزة بالابر، فنزلت هاتان السورتان فجعل كلَّما يقرأ آية انحلَّت عقدة ووجد رسول الله (ص) خفَّة فقام فكأنَّما أنشط من عقال ، وروى قصَّة نزول السورتين بغير هذا الطّريق مع اختلاف في اللفظ والمعنى ، و لمّا كان المقصود من الامر بالفراءة ان يصير القاري بحال يكون لسانه لسانالله اولسان الملكَّ النَّازل من الله لالسان نفسه ويصير سمعه سمع اللُّطيفة النَّبوية فيصير في امثال هذه المخاطبات آمراً من الله للطيفته النّبويّة ويجعل عالمه الصّغيرانموذجاً للعالم الكبير، جازان بنظر القاري حين قراءة السورة الىعالمه واستعاذ من اهل مملكنه من اعضائه وقواها ونفسه وجنودها فيقول امتثالاً لامرالله: إعو ذ بر ب الفاق اي برب المواليد المنفلق من بدني ونفسى ، او برب الصّيح المنفلق اوالفالق لظلمة ليل طبعي ونفسي من ش ماخلق في مملكتي من القوى البهيمية والتسبعية والتشيطانية ، ومن الاعضاء والآلات البدنية اومن شرَّ الاحتجاب بالخلق عن الحقِّ فان "شرَّ الكلِّ من اهل العالم الكبير اوالصَّغير راجع الى الاحتجاب بهم عن الحقِّ ، و من شرَّ غاسق اي البدن وظلماته اذا دخل ظلمته في عالم الرّوح وجعل الرّوح مظلماً بظلمانيته، اومن شرّ امراض البدن اذا دخلت و اثرت في الرّوح ، او من شرّ القبض اوالنّفس و اهو يتها اذا اثرت في الرّوح ، و من شَّ النَّفَّا ثات اي القوى العكلامة والعمّالة التني تعقد فيطريق السالكث وتنفث بحيلها فبها حتتى لايمكن للروح حلتها والتجاوز عنها فان العكلامة الشيطانية تحمل العمالةعلى امر باطل لاحقيقة له فيجعله العالامة بتمو يهاتها بحيث لايمكن الانسان ان يتجاوز عنها ولا ان يتركها فتهوى بالانسانية من عالمهاالى شبكة ذلك الامر فتهلكها ، ومن شرَّ حاسد من النَّفس وقواها الَّتي تتمنَّى مداماً زوال النعمة عنالانسانية وعدم ترقيبها الىمقام القلب ومقام الشهود والغنى، وتتمنى ان تكون الانسانية في الحجاب والبعد والعذاب مثلها إذا حسد الأنسانية والقاها في شبائكها .



[قُلْ أَعُوذُبِرَبِّ النَّاسِ] لما كان الله تعالى شأنه امر نبية (ص) بالاستعادة من الوسواس الصادرمن شياطين الجن والانس، وكان ذلك الوسواس لا يتعلق بغير الانسان الناسي لذكر الله اضاف الرّبّ الى الناس و عبّر بالناس للاشارة الى ان ذلك الوسواس لا يكون الاللناسي، و ربّ النّاس هو ربّ الار باب لكن باسمه المحيط بكل الاسماء المسخّر لكل الاز باب وهو ربّ النّوع الانساني، وهوالمعبّر عنه بالرّوح وهواعظم من جبرتيل وميكائيل ولم يكن مع احد من الانبياء (ع) وكان مع محمّد (ص) ومرتبته فوق الامكان وتحت الوجرب وهي مقام علوية على (ع) والمعنى يا محمّد (ص) اخبر عن استعادتك بالله وانشتها بلسان قالك و بلسان حالك ، ولمّاكان استعادتك من شرّ الوسواس يا محمّد (ص) اخبر عن استعادتك بالله وانشتها بلسان قالك و بلسان حالك ، ولمّاكان استعادتك من شرّ الوسواس وليس يظهر ذلك الا في مظهر النّاس سواء كان بلسان النّاس او بلسان الجن في صدر النّاس كان ينبغي لكث الاستعادة بربّ النّاس مخصوصاً بخلاف استعادتك في السورة السابقة ، ولما كان يظهر اول الامر آثار ربو بينّة للسالك



[مَلِلتَّالتَّام والتَّقوى التامة بعالى فى ثانى الاحوال يظهر على السالك ملكيته ومالكيته لكل الاشياء ، وذلك بعد الفناء التام والتقوى التامة وابدل عنه آخراً قوله [إله النَّاس] للاشارة إلى انته تعالى بعد فناء العبد و بقائه بعد الفناء يصير معبوداً للعبد ، واما قبل ذلك فمعبوده يكون اسماً من اسمائه واظهر الناس مع ان المقام كان مقام الاضمار اشعاراً بنمة على نسيانه بفطرته مع انته لاينبغى ان يكون ناسياً لربته الموصوف بتلك الاوصاف الثلاثة [ مِنْ شَرِّ الْوَسُو الس الوسواس بكسر الواو مصدر وسوس و الوسواس بالفتح اسم "للمصدر و هو على معناه المصدري فيكون قوله تعالى الوسواس بكسر الواو مصدر وسوس و الوسواس بالفتح اسم "لمصدر و هو على معناه المصدري فيكون قوله تعالى [الْحَنَّاس] بدلاً منه بدل الاشتمال او هو بمعنى الموسوس فيكون الخناس صفة له ، وسمتى الموسوس بالوسواس للمبالغة ، والخنوس التأخر او الغيبة ، ولما كان التشيطان الموسوس من عادته التاخر عن الانسان او الغيبة عنه حين فكر القاسمي خناساً [اللذي يوسوس فى صُحد ور المناس] و الوسوس من عادته التاخر عن الانسان او الغيبة عنه حين في ولا نفع ، ووسوس له الغيبة ، ولما كان التشيطان الموسوس من عادته التاخر عن الانسان او الغيبة عنه حين ويولانفع ، ووسوس له والي أول في صُحد ور المان الموسوس من عادته التاخر عن الانسان او الغيبة عنه حين ويولانفع ، ووسوس له واليه [ مِنَ الْجِنَةُ وَ النَّاسِ] من تبعيضيته او بيانية ، والظرف حال من الوسواس على ان يكون بيوسوس اي يوسوس من المقالية والظرف ايضاً حال على ان يكون بمعنى المصدر ، اوابتدائية والظرف منعلتي بيوسوس اي يوسوس من جهة الحناقي الناس .

قد تم "الكتاب بتوفيق الملك الوهاب على يد مؤلفه سلطانمحمد بن حيدر محمد بن سلطانمحمد بن دوست محمدين نور محمدين الحاج محمدين الحاج قاسمعلى البيدختي الجنابذي الخراساني بشرهم القيما بشر به عباده المؤمنين في الرابع عشر من شهر صفر المظفر من شهور المسنة الحادية عشرة بعد الشلائمائة بعدالالف من الهجرة النبوية على هاجرها آلاف التحية.

والحمدية على توفيقه للتدبير في كتابه والتفكر في احاديث خلفاته ، والصّلوة والتسلام على جميع خلفاته ، ولاسيتماعلى محمدواهل بيته الطّاهر ين خصوصاً على ابن عمله و خليفته بلا فصل و وصيته وصهره على بن ابي طالب عليهما الصّلوة والتسلام ١٤ شهر صفر المظفر ١٣١١ .

-\*\*\*--

تم طبع الكتاب بعونالله الملك الوّهاب وكان اختتام طبعه سابع رمضان المبارك من شهور الّسنة السادسة والشّمانين بعد ثلاثمائة والف من الهجرة النسّبوية على مهاجرها وآله الف سلام وتحية ، وهذا من حسن الاتفاق لاته هو الشهر الذي نزل فيه القرآن فالحمد لله على ذلك وكان افتتاح طبعه في شوال المكرم من شهور سنة اربع و ثمانين وثلثمائة بعد الف من الهجرة . اللهم لك الحمد على ما انعمت به علينا بهذا التوفيق فصل على نبيتك و آله واجعل هذا الامرمنا خالصا لوجهك الكربم وتقبله بقبول حسن وأنفعنا به ولا ينفع مال ولا بنون الامن أتي الله بقر السلام على من اتبع الهدي . وكان ذلك سابع رمضان المبارك من المبارك الامن أتي الله بقل من الهجرية . وكان ذلك سابع رمضان المبارك المهارية الشمية . ويطابة م (٢٢ / ٢ ) من من الهجرية الشمية .

|                        | ATENET MATTER                             | alvie E     |                                                                |  |  |  |  |
|------------------------|-------------------------------------------|-------------|----------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
| THE PRINCE PLANE PLANE |                                           |             |                                                                |  |  |  |  |
|                        | THE PRINCE GHAZI TR<br>FOR OUR'ANIC THOUG | UST S<br>HT | عنوان المسلم                                                   |  |  |  |  |
| صفحة                   |                                           | مفجه        |                                                                |  |  |  |  |
| 117                    | وفي معنى ليعبدون ، اي ، ليعرفون)          | ١           | سورة مريم                                                      |  |  |  |  |
| 117                    | سورة الطور                                |             | تحقيق كون الكفربار ادةالله وعدم رضاهبه                         |  |  |  |  |
| 17.                    | سورة النّجم                               | ۲           | ورضاه بالايمان                                                 |  |  |  |  |
| 177                    | سورة القمر                                | ٥           | بيان انتباع احسنالقول وتحقيقه                                  |  |  |  |  |
| 121                    | سورة الرّحمن                              | ٨           | الجزء الرابع والعشرون                                          |  |  |  |  |
| 177                    | سورة الواقعة                              | ١٥          | تحقيق تبديل الارض واشراقها بنورربتها                           |  |  |  |  |
|                        | اعلم (شرح في اصحاب التشمال واصحاب         | ۱۷          | سورة المؤمن                                                    |  |  |  |  |
| 154                    | سورة الحديد                               |             | تحقيقالبداء ونسبةالتردد والمحو                                 |  |  |  |  |
| 127                    | الانفاق تبل الفتح                         | ۲۷          | والاثبات الىالله تعالى                                         |  |  |  |  |
| 105                    | الجزء الثمامن والعشرون                    | ۳١          | سورة حمالستجدة                                                 |  |  |  |  |
| 107                    | سورة المجادلة                             | 44          | الجزء الخامس والعشرون                                          |  |  |  |  |
| ۲۰۱۰ر۷۰۱               | اعلم(بيان فيالنَّجوي)                     | ٤١          | سورة الشّورى                                                   |  |  |  |  |
| 17.                    | سورة الحشر                                | 04          | سورة الزّخرف                                                   |  |  |  |  |
| 174                    | سورة الممتحنة                             | ٦٤          | سورة الدّخان                                                   |  |  |  |  |
| 171                    | اعلم (بيان في البيعة وبيعة النِّساء)      | 1           | اعلم (تأويل في معنى اللّيالي والايّام وبيان                    |  |  |  |  |
| 174                    | سورة الصّف                                | 71          | في علية اختلاف الاحكام والاخبار                                |  |  |  |  |
| 1V£                    | سورة الجمعة                               | ٧.          | سورة الجاثية                                                   |  |  |  |  |
| 173                    | اعلم (بیان فی ایتام الاسبوع)              | ٧٥          | الجزء الستادس والعشرون                                         |  |  |  |  |
| 174                    | سورة المنافقون                            | P Yo        | سورة الاحقاف                                                   |  |  |  |  |
| ۱۸•                    | سورة التغابن                              | ξ λι        | سورةمحمد                                                       |  |  |  |  |
| ١٨٤                    | سودة الطّلاق                              | (AE)        | حديث في احوال الناس في آخر الزّمان                             |  |  |  |  |
| 1AV                    | سورة التكحريم                             | 747         | سورة الفتح                                                     |  |  |  |  |
| 19.                    | الجزء التياسع والعشرون                    | ۸٩          | شرح في صلح الحديبية                                            |  |  |  |  |
| 19.                    | سورة الملكَّ                              | 41          | اعلم (بیان فی ذنب کل انسان بحسب مقامه)                         |  |  |  |  |
| 195                    | سورة القلم                                | ٩٥          | شوح فىفتح خيبر                                                 |  |  |  |  |
| 194                    | سورة الحاقة                               | 44          | اعلم (بيان في شأن السلوك وشأن الجذب)                           |  |  |  |  |
| *•*                    | سورة المعارج                              | 1           | مورة الحجرات                                                   |  |  |  |  |
| 1.0                    | سورة نوح                                  | 1.4         | اقسامالظتن وهيخمسة بحسب احكام الخمسة                           |  |  |  |  |
| ۲.٨                    | سورة الجن                                 | 1.4         | معنىالغيبة<br>إمار دانن مالا إم الدين                          |  |  |  |  |
| 211                    | سورة المزمل                               |             | -                                                              |  |  |  |  |
| 212                    | سورة المدثر                               | 1           | صورة ق<br>حاد ثيث تا بالمالية المالية المالية                  |  |  |  |  |
|                        | كلمات متغايرة من وليدبن مغيرة في          |             | حديث في تجدّدالعو الم غير هذا العالم<br>سورة الذّاريات         |  |  |  |  |
| 410                    | حق الرّسول (ص)                            | 117         |                                                                |  |  |  |  |
| *18                    | سورة القيامة                              | 1           | حديث في كيفيّة وضع الارض وطبقات<br>السماوات                    |  |  |  |  |
| **1                    | سورة الدّهر                               |             |                                                                |  |  |  |  |
| ***                    | اعلم (بيان في تجسم الاعمال في الآخرة)     | 1           | الجزء السابع والعشوون<br>إعار ذه دون التراس ويسم مسمي من تكرين |  |  |  |  |
| 220                    | اعلم (بیان فی مبادسیعة)                   | i           | اعلم(في معنى القدسيُّ : كنت كنَّراً مخفيًّا (الح)              |  |  |  |  |
|                        |                                           |             |                                                                |  |  |  |  |

,

|            | Real And | 1166-1  | 0 7135555 ()  |                      |
|------------|----------------------------------------------|---------|---------------|----------------------|
|            | فيرغا وكالفكر القرافي                        | وقفيتال |               |                      |
| <b>.</b> . | THE PRINCE GHAZI                             | TRUST   |               |                      |
| صفحة       | FOR QUR'ANIC THO                             | مقحة (  | o way o       | عنوان                |
| 110        | سورة العلق                                   | 1 111   |               | الجزء الثلاثون       |
| 111        | سورة القنبر                                  | YYA     |               | سورة النتبأ          |
| 114        | سورة البيّنة                                 | 171     |               | سورة النبازعات       |
| 224        | سورة الزّلزال                                | 172     | ·             | سورة عبس             |
| ***        | سورة العاديات                                | 1772    |               | سورة التكوير         |
| ۲۷.        | غزوةعلى (ع)لاهل الوادي اليابس                | 147     |               | سورة الانفطار        |
| 241        | سورة القارعة                                 | 774     |               | سورة التطفيف         |
| 141        | سورة التكاثر                                 | 739     | ني <i>ف</i>   | بيان في بسط معنىالشط |
| 112        | سورة العصر                                   | YÉY     | •             | سورة الانشقاق        |
| 175        | سورة الهبُمزة                                | ¥£٣     |               | سورة البروج          |
| TV0        | سورة الفيل                                   | YEE     | خدود          | ذكرحكاية اصحاب الا   |
| TVI        | سورة قريش                                    | 121     | -             | سورة الطارق          |
| 877        | سورة الماعون                                 | YEV     |               | سورة الاعلى          |
| YYY        | سورة الكوثر                                  | 759     |               | سورة الغاشية         |
| YVA        | سورة الكافرون                                | 101     |               | سورة الفجر           |
| 114        | سورة النصر                                   | 101     |               | وصف ارم ذات العماد   |
| Υ٨٠        | سورة تبَّت                                   | Xot .   | حالة النَّزع) | اعلم(بيان وحديث في   |
| 141        | سورة الاخلاص                                 | TAD     | .0            | مورة البلد           |
| 141        | أعراب سورة الاخلاص                           | Yet     | تسان          | شرحفيالقوىالاربعلا   |
| 171        | معنىالاحد                                    | YAY     |               | سورة الشمس           |
| ۲۸۳        | معنى الصبد                                   | Xex     | 6             | سورة الليل           |
| 171        | تفسيرالسورة                                  | ۲٦٠     | 117           | سورة الضّحى          |
| 141        | سورة الفلق                                   | 111     |               | سورة الم نشرح        |
| 848        | سورة النياس                                  | ۲٦٣     |               | سورة التين           |
|            |                                              |         |               |                      |

جمعدارى اموال مركز

