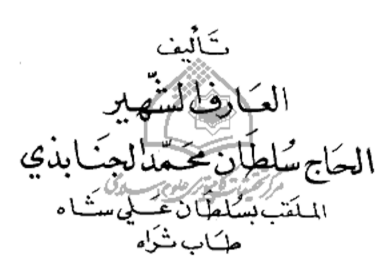
1900 22 بَيْ إِنَّ السَّعَانَ المُ is مت المات والعب الم شاليت المتارف لتقدر المتلج ستلطكان عتمدالجنبابذي الملكتب بستلطان مشبع المشاء الملكتب بستلطان متثورات مؤمشسة الأطى للطبوه است atta - atta VIT. 9.00





المات للعبي مْت ٣)



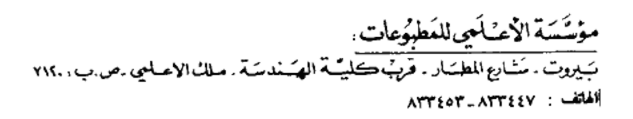
المحكدالأول

سنشورات مؤسنسسة لأعلمي للمطبوعا يشيروت - نيشيشنان ص.ب ۷۱۲۰



مركز تحفيقار الكأميرد توتى بملتوع أسلامو شماره ثبت: اريخ ثبت :







hili لبيُّ

يا من هو اختفى لفرط نوره الظاهر الباطن فى ظهوره بنوروجهه استناركلَّ شيء وعند نوروجهه سواه فيء والصّلوة والسلام على من انزل عليه الكتاب، الذى اوتى الحكمة وفصل الخطاب، مبيَّن مقامات العبادة وموَّضح طرق السعادة مُحَمَّد وآله الاطهار الاطياب .

و بعسل فان من اجل علوم الدين بل اشرفها علم تفسير القرآن الكريم الذي يكون اساساً لسائر العلوم الدينية لان كلهامقتبسة ومأخوذة من القرآن المجيد والفر قان الحميد و هذا الكتاب العزيز الذي لاياتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، في الحقيقة كالقانون الاساسي للاسلام، ولارطب ولايابس من امور الدنيا والآخرة الافيه، وعلم التفسيريبيتن مافي هذا الكتاب من المجملات ويميز يين المحكمات والمتشابهات والمطلقات والمقيدات والناسخ والمنسوخ، فعلى هذا يكون موضوعه بيان الآيات القرآنية وغايته العلم بالكلام الآلهي والغاية القصوى له تكميل النفس بالمعرفة وبالعمل بمافيه والتحقيق بحقائقه ودرك معارفه، وكل ماكان موضوعه وغايته كذا فلا شكت المعرفة وبالعمل بمافيه والتحقيق بحقائقه ودرك معارفه، وكل ماكان موضوعه وغايته كذا فلا شكت انه من اشرف العلوم.

فى الحقيقة وروداً فى بيان احكام الشرع لم يحم حوله الا الخصيصون الرّاسخون فى علم القرآن المطلعون على مواردنز ولموحقائق احكامه، وهذا فى الحقيقة منحصر فى من نزل القرآن فى بيو تهم وهم اهل بيت النّبوّة ومعدن الرّسالة ومختلف الملائكة ، ولهذا يكون تفسير القرآن عند الشيعة منحصراً فى اهل البيت والتّابعين لهم المقتبسين من مشكوة ولايتهم والمتروّين<sup>(1)</sup> من رشحات بحار معرفتهم ولا يجوّزون التّفسير بالرّأى استناداً الى الاخبار الكثيرة المأثورة من مصادر العصمة ، كالحديث النّبوى (ص) ؛ من فستر القرآن برأيه فليتوم مقعده من الترابعة الم

واماً غير الشيعة فلا يقولون بالانحصاربل يقولون: ان كلّ عقل سليم يجوز له ان يفكّر في حقائق العالم ويستنبط منها يقدر فهمه وكذاالقر آن المجيدلان من جملة الكلام وان لم يكن بشريّاً، ولذا كانت الصّحابة والتابعون يفسّر ونه بقدر فهمهم ولكن لمّاكان معنىكل كلام إصالة وذاتاً عندالمتكلم فكلّ من كان اقرب اليه مصاحبة واستفاضة فهواولى بفهم مقاصده من الكلام وتبيينها، ومن اجل هذا كانت الصّحابة وأهل البيت اولى بتفسير القرآن من غيرهم لا ان يكون منحصراً بهم .

وفيه نظر، لأنَّ كلامالله تعالى وانكان من جنس الكلام ولكنّه فوق الكلام البشري لانّه كما روى عن النّبي (ص) ذووجوه وله ظهر وبطن ولكل بطن الى سبعة ابطن اوميمين بطناً ، وله محكم ومتشابه ومجمل ومبيّن ومطلق ومقيّد والاطّلاع على جميع موارده لايمكن الالمن تعلّم واستفاد ممّن انزل الكتاب عليه ومن مكتب الوحى وذلك لم يكن حاصلاً بالوجه الاكمل الالعليّين ابى طالب عليه السّلام ووُلده وخلفاته وكلّ من استضاء من ضياء علمه ، ولذا كان على عليه السلام الكامن فسرًا القرآن بعد رسول الله صلى الله عليه وآله باتفاق الفريقين وهذا لاشكت (١) من الترومي : العديث = رواه ونقله . تفكّر



فيه بل جميع العلوم المتداولة في الاسلام منتسب اليه ، كما ذكره ابن ابي الحديد مشر وحاً في مقدّمة شرحه لنهج البلاغة وكلّ من يحوم حول هذا لازم عليه ان يستمدّ من اهل البيت عليهم السّلام ولا يعتمد على مايفهمه لانة يمكن ان يكوب ما ادركه خلاف المقصود من الكتاب، ولماكان علم التفسير من اشر ف معالم الدّين ويبتني عليه سائر العلوم الدّينية كانجمع كثيرمن الصّحابة ايضاً من المفسرّ ين مثل عبدالله بن مسعو دو ابي بن كعب وهم الّذين استفادوا بحضرة الرّسول والامام على (ع)، واوّل من فسرّ القرآن واستفاده من رشحات طفحات المولى على عليه السّلام تلميذه عبدالله بن عبدالم

وكان جمع من التّابعين ايضاً من المفسّرين مثل سعيدين جبيرتلميذعبدالله بن عبّاس وقتادة وعكر مة ومجاهد واسماعيل بن عبدالرّحمن النُّسدّى<sup>(1)</sup> والحسن البصرى ومالك بن انس، وجابر بن يزيدالجعفى وابو حمز ة ثابت بن ابى صفيّية دينار النّمالي وهما كانا من اصحاب الباقر والصّادق عليهما الّسلام واستفادا بحضر تهما .

ثم صارعلم تفسير القرآن تدريجاً شائعاً بين المسلمين ومدوّناً واللّف في الشيعة واهل السنة تفاسير كثيرة مختلفة بحسب الموضوع والمطالب المستفادة من القرآن من الادب والحديث وموارد النزول والتاريخ والفقه والفلسفة والعرفان ويسطوا الكلام والمقال فيها، والتفاسير المؤلّفة كثيرة يتعسّر احصاؤها والاحاطة بجميعها ولكن التفاسير الموجودة المشهورة اكثر ها من مؤلّفات الشيعة وكلّ هذه مأخوذة من الاحاديث المرويّة من الاتمة المعصومين عليهم السلام، وفي بعضها اقتصر وا على شرح الآيات بنقل الحديث وبيان ظاهر ها وزاد بعضها بيان اللّغة والاعر اب والتركيب والقواعد الصّرفيّة والنتحويّة والبيان وسائرالتكات الادبية، وبعض آخر لم يهتموا بذكر الجهات الادبية والتركيب والقواعد الصّرفيّة والنتحويّة والبيان وسائرالتكات الادبية، وبعض آخر لم يهتموا بذكر الجهات الادبية ما يعلن معاتف المقارفية والنتحويّة والبيان وسائرالتكات الادبية، وبعض آخر لم يهتموا بذكر الجهات الادبية ما يعلن وجهة همتنهم بيان موار دالنتزول وشرح الاحكام الفقهية، وبعض المفسر ين لم يقتصرواعلى هذه واضافوا بعض ما يتعلن بلطائف القرآن وحقائقه المعبّرة عنها باعتبار بالتافيل المستند الى اخباراهل البيت عليهم السلام

ولا يخفى ان بعض اقسام التأويل غير جائز ولكن "التأويل المذكور هنا جائز فان التأويل التاويل بالمعنى الاول هو الرّجوع والمراد هنا ارجاع الظاهر الى الباطن؛ فان "للقرآن ظهراً وبطناً وهذا ان كان مستنداً الى ما ورد من اهل البيت عليهم التسلام فهو صحيح، وبيان بطن من بطون القرآن وان لم يكن مستنداً الى المعصوم بل كان ناشئاً من الوهم والفكر الناقص فقط فهو تأويل غير جائز لائلة يمكن ان يكون غير ماقصد من الآية في القرآن وهذا هو التأويل الممنوع .

وللتتأويل ايضاً معنى آخروهو ارجاع المفاهيم الخارجية للآيات الى باطن الآنسان وتطبيقها على القوى الباطنية مثل تأويل كلمتى قابيل وهابيل المذكورتين فى قصة آ دم بالنة فس والعقل حتى يستنتج منه لزوم تسليط هابيل العقل على قابيل النة فس حتى يصير العقل خليفة آ دم الرّوح فى العالم الانسانى ، وكذا تطبيق نوج والسفينة على الرّوح والعقل ولزوم متابعته وامثال ذلكث لنستنتج منه تطبيق العالم الكبير واجز اثه على العالم الصّغير وقواه؛ ونستفيد منه فى السلوك الى الله بالتراسى بالانبياء والكمل وترك متابعة الطاغوت واوليائه ، وهذا التأويل ليس خلاف السّفينة على الرّوح والعقل تفسيراً بالرّانى بل هو التكبير والتفكر المأموريه .

واماً التأويل الممنوع فهوكما ذكرنا ارجاع ظو اهر الآيات الى مااقتضاه الاهوية النفسانية وتطبيقه على المعانى البعيدة عن الفهم والمخالفة لضر وريات الشرع المقدّس من دون وجو دمستندله من اخبار المعصومين (ع) مثل تأويل آية و هو معكم اينما كنتم بالحلول والاتحاد الباطلين في الشرع والعقل .

وكماان امثال هذه التأويلات غير جائز ة فكذا التفسير الذي يكون على خلاف ظو اهر التشرع وضرورياته كالاستدلال بامثال آية وجاء ربَّك والملك صفَّاً صفًا على كون الرّبّ واصناف الملائكة ذوات اجسام واقدام ،

(1) منسوب الى السدة لاند كان بييع المقاتع والخمر (جمع الخمار) في سدة من مسجد الكوفة وهي ما يبقى من الطاق المسدود .

This file was downloaded from QuranicThought.com



والاستشهاد بهذه الآية الشريفة : فمن كان يرجولها، ربه بجواز رؤية الله بالبصرفان كل ذلك باطل ومخالف للشرع والعقل ولهذا لا يجوز التفسير والتأويل عند الشيعة الالمنكان راسخاً في العلم وآخذاً من اهل بيت النبوة اومستنيراً من مصباح علومهم وهذا يتهم حتمى لا يقع المفسر والقارى في الورطات المهلكة من الزندقة والالحاد وسائر العقائد الباطلة. ولا يخفى ان التفسير غير الترجمة بلغة اخرى فان الترجمة تبديل الالفاظ الدالة على معان مخصوصة في لغة بالفاظ أخر دالية على هذه المعاني في لغة اخرى والتنفسير بيان هذه المعاني مشروحاً.

ومن اهم "التقاسير المؤلّفة في الشيعة في القرن الاخير التقسير المسمّى ببيان السعادة في مقامات العبادة وهو من تأليفات العالم العارف الجليل المولى الحاج سلطانمحمّد الجنابذي ومؤلّفه الملقّب في الطّريقة بسلطانعليشاه طاب ثراه وهوكان شيخ السجّادة في الطّريقة النّعمة.

اللهية ومن شهر العلماء والعرفاء في القرن الأخير، وكان ولادته على ماكتبه والده المرحوم المولى حيار محمد بخطة في ظهر القرآن الموجود صورته الفنو تقرافية في كتاب « نابغه علم وعرفان » في الشامن والعشرين من شهر جمادى الاولى سنة احدى وخمسين ومانتين بعد الالف ، وحين بلغ ثلاث سنين سافر والده بعض بلاد ايران وبعداً الى الهند مامة واخيه في تعلم القرآن المجيد والكتب الفارسية وفي مدة خمسة شهور صار ناجحاً فيه وبعد ذلك لم يساعده المته واخيه في تعلم القرآن المجيد والكتب الفارسية وفي مدة خمسة شهور صار ناجحاً فيه وبعد ذلك لم يساعده التوفيق لادامة التتحصيل واشتغل بالامور الدنيوية بامراخيه حتى بلغ عمره سبعة عشرسنة، واشتغل مرة الحرى بنحوسيل العلوم الدينية المتداولة ابتداء في موطنه وسافر بعد تحصيل العلوم الادبية الى المشهد المقد س الرضوى (ع) ، ولتكميل العلوم الدينية المتداولة ابتداء في موطنه وسافر بعد تحصيل العلوم الادبية الى المشهد المقد س الرضوى (ع) ، ولتكميل العلوم الدينية المتداولة ابتداء في موطنه وسافر بعد تحصيل العلوم الادبية الى المشهد المقد س الرضوى (ع) ، ولتكميل العلوم الدينية المتداولة ابتداء في موطنه وسافر بعد تحصيل العلوم الادبية الى المشهد المقد س الرضوى (ع) ، ولتكميل العلوم الدينية المتداولة ابتداء من موطنه وسافر بعد تحصيل العلوم الادبية الى المشهد المقد س الرضوى (ع) ، ولتكميل العلوم الدينية المالية المادى من مع مر العلوم العلية و والفلسفية الى سبزوار، واستفاد من محضر الحكيم ولتكميل العلوم الدينية الى النتجف الاشر ف وللعلوم العلية، وسافر في طلب المقصود الى اصفهان ونشرف باخذ العار فالز المالية الحاج ملاهادى سنين متو الية ومعادية، و معد تكميل العلوم الظاهرية و التناد من محضر الحكيم الدركه جذبة من جذبات الحق بوسيلة الحاج ملاهادى و هدايته، وسافر في طلب المقصود الى اصفهان و نشرف باخذ الاذكار القلبية والدخول في طريقة النعمة الله و عناد في العار الجليل الحاج محمة كماظم سادتعار شاه تغمده القد بغرانه .

وفى العودالى جنابد تزوّج مع صبية الحاج ملاعلى البيدختى حيث امر ، مرشده باطاعة امرامة فى الاز دواج وبعد مدّة قلبلة تهيّجت اشواقه لتجديدزيارة شيخه وسافر الى اصفهان، وفى سنة ١٢٨٤ صارمفتخراً باخذاجاز ة الارشاد وتلقين الاذكار القلبية والاور ادالمأثورة وملقباً فى الطّريقة بلقب سلطانعليشاه ، وفى سنة ١٢٩٣ توفّى شيخه وتمكّن هو فى مقامه وصار شيخ السجّادة فى طريقة النّعمة الللّهيّة؛ وتوجّه السالكون الى الله اليه، وصار مقرّه بيدخت من قرى الجنابد محط رحال الوافدين ولم يكن جنابد الى هذا الزّمان معروفاً وبعد تمكّنه هذا اشتهر اسم جنابد فى بلادايران تدريجاً وكان ذلك واحداً من بركات وجوده هنا .

فى سنة ٥ ١٣٠ القمرية تشرّف بالحجّوزيار ةالبيت وعند رجو عه تشرّف بزيارة الاعتاب المقدّسة فى العراق ولاقى بعض العلماء و الفقهاء من السيعة فى هذه البلاد مثل المرحوم السيخ زين العابدين الماز ندر الىّوابنا ته و المغفور له الحاجّ ميرز احسن السير ازىّوغيرهم وفيجلوه و عظموه، وبعدعو ده الى اير ان و توقيفه بطهر ان حضر بخدمته اكثر رجال العلم و الفقه و السياسة، و ملكث الفاجار ناصر الدّين شاه حينند كان بجاجر و د، و لمآسمع قدومه الى طهر ان ارسل وسولا الى طهر ان و ابرز علاقته الى الملاقاة و اخبرات سيعو دالى طبران للقاء من بعد مالي من العام استعجل فى الحركة قبل قدوم جلالة الملكة الى طهر ان ، وقال: نحن المساكين جالسو المساكين، مالنا و الملوك إ استعجل فى الحركة قبل قدوم جلالة الملكة الى طهر ان ، وقال: نحن المساكين جالسو المساكين، مالنا و الملوك إ

وعندعوده الى جنابد صارمة قمتمكناً هنا، وبعد سنين سافرمر قاخرى لزيارة المشهد المقدّس الرّضوي (ع) وصارهنا مسموماً ولكن استعلج ورفع عنه الخطرولكن لم ينل صحته الاولية .



د

حضرته كان مشتغلاً بالامور الزراعية لتحصيل وسائل المعاش لانة كان معتقداً بلزوم الكسب لتحصيل المعاش على ما امر به المولى السيد نعمة الله الولى اتباعه ومريديه بالكسب وترك البطالة وهومع ذلك لم يترك المطالعة والتدريس والتأليف وارشاد الخلق واعانة المساكين وقضاء حواثج المحتاجين بلكان يشتغل بمعالجة المرضى ايضاً حتى صار مشتهراً بالخداقة فى الطلب . حضرته كان كثير التنسكك والعبادة ولم يفت عنه تهجدالاسحار وكان مولعاً باقامة شعائر الدين والمذهب ؛ مثل صلوة الجماعة ومجالس الذكر وقراءة القرآن واقامة عزاء اهل البيت عليهم السلام، وكان قائماً من الدنيا فى الاكل واللبس باقلها ، وكان يأمر اتباعه ومريديه ايضاً يالمحافظة على الآداب عليهم السلام، وكان قائماً من الدنيا فى الاكل واللبس باقلها ، وكان يأمر اتباعه ومريديه ايضاً يالمحافظة على الآداب عليهم السلام، وكان قائماً من الدنيا فى الاكل واللبس باقلها ، وكان يأمر اتباعه ومريديه ايضاً بالمحافظة على الآداب عليهم السلام، وكان قائماً من الدنيا فى الاكل واللبس باقلها ، وكان يأمر اتباعه ومريديه ايضاً بالمحافظة على الآداب عليهم السلام، وكان قائماً من الدنيا فى الاكل واللبس باقلها ، وكان يأمر اتباعه ومريديه ايضاً يالمحافظة على الآداب ولاغروان نذكر هنااستطر اداً خصائص من اقبتهم لآداب الشرع بعد تذكيره ايناهم للمواقبة وعدم تأثيره فيهم. ولاغروان نذكر هنااستطر اداً خصائص من طريقة الناهمة الله بنه ته الساكين في ما والكتمان بلكان يشد دو يغليظ

منها ان "السيد وخلفاءه الى الآن امرجميع مريديه بمحافظة آ داب الشرع المقدّس النّبوي (ص) من العمل بالواجبات والسنن وترك المحرّمات بل المكروهات ، لان تخلية القلب عن غير الله تستلزم اطاعته واطاعة الرّسول واولى الامر واتّباع احكامه ، لان "المحبّ لا يجوز له بل لا يمكنه مخالفة امر المحبوب، وكلّ من ادّعى محبّة الله يلزمه اطاعة اوامر ه واو امر الرّسول، حيث قال : قل ان كنتم تحبّون الله فاتّبعو في يحببكم الله، ومالم يتزيّن الظاهر والجو ارح بحفظ حدود الله لا يتأدّب القلب بآ داب الرّوحانييّين ، ولهذا ليس في هذه الطّريقة ما يخالف الشرع المور عن من الاعتقادات الباطلة والبدع والاعمال المنهية حتى السماع، ومجالس الذكر ايضاً من عمر الله والحرو .

ومنها ان الاخوان في هذه الطريقة مأمورون بترك البطالة والانزواء والرّهبانيّة وبالاشتغال بواحد من الاشغال الدّنيويّة المباحة لتحصيل المعاش حتى بغنيهم عن غيرهم في المعاش، لان الانسان محتاج في الدّنيا الى الأكل والـشرب واللّبس والمسكن وكلّها من الضروريّات للحيوة اللانيويّة والوصول اليهايكون امّا بالكسب او السرقة او السّؤال واظهار احتياجه الى الغير، وكلّ ماكان بدون رضامالكه كالغصب فهو داخل في السّرقة حقيقة ، وكلّ ماكان مقروناً بالطّمع فهو من السوّال وكلاهما حرامان عقلا وشرعاً وعرفاً فيبقى الكسب مباحاً سواء كان فلاحة او تجارة او صنعة او غيرهامن المكاسب المختلفة المحلية، فلاز معلى جميع الفقراء في هذه الطّريقة ان يشتغل كلّ منهم بكسب حتى لايكون كلاً على غيره بل لازم ان يكون بحيث ينتفع به الغير.

ولماً كان اخوان هذه الطريقة مأمورين بترك الانزواء وبالدّخول في الجماعات صار البسط فيهم غالباً على القبض المصطلحين عندالصوفية ، لان غلبة القبض على البسط في السالك الى الله ، تكون في الاغلب على اثر الانزواء والعزلة عن الخلق، والدّخول في الجماعات مستتبع للبسط لان "السالكك الى مان يشاهد ظهور الحق في جميع المظاهر ويحسن المعاشرة و المجالسة مع الجميع لكون محبّتهم ظلاً لمحبّة الله ، كماقال الشيخ الجليل سعدى الشير ازى:

بجهان خرّم از انم كه جهان خرّم ازوست عاشقم برهمه عالم كه همه عالم ازوست ومنها عدم التّقيد في هذه الطّريقة بكسوة مخصوصة وزىّ معين في الظّاهر كالخرقة المخصوصة والتّاج وامثال ذلك المعمولة في كثير من طرق التّصوّف، بل قال السيّد وخلفاؤه: ان الّلاز مللصّوفيّ لباس التّقوى لاغيره، ولاغرواذا لم يتلبّس في الظّاهر بلباس معيّن وعبادة الله والسلوك اليه ممكن وجائز في كلّ لباس وزىّ سواء كان زىّ اهل العلم اورجال الحكومة اوغيرهم ، بخلاف كثير من سلامل الصّوفيّة حيث يكون فيها خرقة مخصوصة والتّاج المختصّ به بحيث يكون التقيد به لاز مأعلى كلّ من دخل في هذه الطّريقة، وفي بعض الطّرق يكون هذا التقيد مختصاً بمجالس الذكر ولكن ليس في طريقة النّعمة اللّهية هذا التقيد اصلاً في مجالس الذكر وفي غيرها اصلاً. وحضرة المؤلمة العلم الماكان بهذه السّهية اللهية هذا التقيد اصلاً في مجالس الذكر وفي غيرها اصلاً.



وكان تاركاً للمحرّمات بل المكروهات ، وكان مشتغلاً بالشغل الذنبوي امر انباعه ومريديه ايضاً بهذه الامور ، وكان شديد التحفيظ عليها، وفي ليلة السبت السادس والعشرين من شهر ربيع الاول سنة سبع وعشرين وثلاثما ثة بعد الالف صار مخنوقاً وغريقاً وارتحل من الذنبا شهيداً، ودفن في اعلى مقابر بيدخت ؛ وخلف ابنه العالم العارف الكامل المولى الحاج ملاعلي نور عليشاه الثاني المتولد في السابع عشر من شهر ربيع الثاني ٢٨٤ وصارخليفة والده حتى قتل مسموماً بكاشان في الخامس عشر من شهر ربيع الاول سنة سبع وثلاثين وثلاثما ثة بعد الالف بعد الالف الحاج المولى الحاج شيخ محمد حسن صالحعلي شاه المتولد في الثاني وثلاثمان من شهر ربيع الثاني عد الالف ؛ وصار سليله الجليل والدى المعظم المولى الحاج شيخ محمد حسن صالحعلي شاه المتولد في الثنامن من شهر ذي الحجة الحرام سنة ثمان وثلاثما ثة بعد الالف خليفة له ، ومسند الطبريقة في هذا الزمان مزين بوجو د سماحته اطال الله بقاءه الشريف .

وللمولى الحاج ملاسلطانمحمدمؤ لمفاتكثيرة اكثرها في الاحكام والآداب الشرعية والاخلاق مع التطبيق على اصول العرفان مثل سعادتنامه ومجمع السعادة وبيان السعادة وولايتنامه وبشارة المؤمنين وتنبيه النمّاتمين والتوضيح والايضاح، اثنان منهاو همابيان السعادة والايضاح بالعربية وغيرهما بالفارسية، وله تأليفات اخرغير ذلك في المنطق والنتحو مثل تذهيب التهذيب حاشية وشرح على تهذيب المنطق، وحو اش على الاسفاركلتها بالعربية .

واهم مؤلّفاته تفسير القرآن المجيد المسمّى «بيان السعادة في مقامات العبادة » وهومن اهم "التفاسير المؤلّفة في القرن الاخير حتّى قال فيه الفقيه الكامل المرحوم الحاج آقا محسن المجتهد العراقي والحكيم الجليل المغفور له الآخوند ملّا محمّد الكاشاني « تفسير السلطان سلطان التفاسير » وقد ذكر في هذا التفسير نكات دقيقة عرفانية وفلسفية وادبية في بيان الآيات لم يذكر ها احد قبله كما صرّح به نفسه في مقدّمة التفسير وجميع ما ذكر في تفسير الآيات مستند الى الاحاديث والاخبار المروية من مصادر العصمة عليهم السلام .

ولما كان شديدالعلاقة والارادة بشيخه ومرشده الحاج محمد كاظم سعادتعلى شاه سمّى ثلاثة من مؤلّفاته باسمه و هى سعادتنامه وبيان السعادة ومجمع السعادة كالمولوى البلخي الخراساني حيث سمّى ديو انه باسم مرشده شمس الدين النبريزى، والمولى محمدتقى الكرماني مظفّر عليشاه حيث ختم اشعاره فى ديو انه باسم مرشده شتاقعليشاه رحمهم الله .

ولهذا التّفسير امور مختصّة به لاتكون فيغيره :

محتصات ١- منها ربط الآيات وجعل الآيات اللاحقة مربوطة بالسابقة والحال ان جمع الآيات هذا التقسير لم تكن بترتيب نزولها والمؤلف ايضاً قائل به ولكت كان قائلاً معذلك أن تأليف الآيات

القرآنية وجمعها بالترتيب الموجودين الدفتين دليل على أنّ العلم الآلهي والارادة الازلية قد تعلقتا بجمعها كذلك، كما قال الله تعالى شأنه «انّ علينا جمعه وقرآنه »فالآيات في الواقع ونفس الامركلة هامر تبطة ومنتظمة ، ولازم هذا ان تكون في المعنى ايضاً مرتبطة وان لم تكن جمعها بترتيب النّزول ، ولهذا لا يجوز عندنا تنظيم الآيات القرآنية بغير التّرتيب الفعليّ وما بين الدّفتين كلام الله وهذا التّرتيب محفوظ الي زمان ظهور القائم عجل الله فرجه .

على ان بعض الاخبارو الاقو ال دال على ان تنظيم الآيات كان في زمن النّبيّصلّي الله عليه و آله وبامره وهو ايضاً دليل على ارتباطها في نفس الامرولذا ربط المؤلّف الجليل اكثر الآيات بسابقها وذكر وجه الرّبط وان لم تكن مربوطة في ظاهر المعنى و المفهوم .

٢- ومنها تفسير جميع الآيات المربوطة بالعقائد والإيمان والكفر بالإيمان والكفر بالولاية والاهتمام التّام بشأن ولاية على عليه السلام والاثمة المعصومين من ولده ، وان الإيمان بالله عين الإيمان بالولاية ، والكفر بالله عين الكفر بالولاية ، وكذا العكس ( اى الايمان بالولاية مستلزم للايمان بالله والكفريها مستلز مللكفريه ) وفي هذا ايضاً استند الى - الاخبار النّبوية المتقق عليها الفريقان والاحاديث المروية من الاثمة عليهم السلام ، وهذا النظر وان كان في الظاهر



غلواً حتى زعم بعض اهل اللجاج من المخالفين ان هذه العقيدة من الغلاة واحتسبوا الشيعة منهم ، ولكنتها ليست كذلك بل مستندة الى الاخبار و دليل العقل لان الولى في اصطلاح الاخبار و عند العرفاء بمعنى الاولى بالتصرف كما قال تعالى شأنه : انتمولى الذين آمنوا ، و قال عزّ وجل : النتبى اولى بالمؤمنين من انفسهم ، و هذا المعنى ايضاً حقيقة مشككة ذات مراتب متفاوته باختلاف المظاهر الكاملة في كل زمان و يشمل جميع الانبياء و الاولياء الكمل المطاعين في كل زمان و هم بعد رسول الله محمد (ص) الاتمة المعصومون الاثنى عشر عليهم السلام ، و المرتبة العالية من هذه الحقيقة متحدة مع مقام المشية و الو احديثة و تجلى الاسماء و الصفات و مقام الجامعية المسمى بالله و الفيض المقد سالدى كان محمد (ص) و بعده على بن ابيطالب عليهما السلام مظهراً تاماً ومرآة له ، و هذه المرتبة محيطة بماسوى الله فكذا مظهر ه التئام و هو الرسول صلى الاتعاب و العمقات و مقام الجامعية المسمى بالله و الفيض المقد سالدى من محمد (ص) و بعده على بن ابيطالب عليهما السلام مظهراً تاماً ومرآة له ، و هذه المرتبة محيطة بماسوى الله فكذا مظهره التئام و هو الرسول صلى الله عليه ما السلام مظهراً تاماً ومرآة له ، و هذه المرتبة محيطة بماسوى الله فكذا المقام العالى منتسباً الى هذه المرتبة كذا في مقام المظهر و المرآة ، و الايمان بالظاهر و الكفر في المقام العالى منتسباً الى هذه المرتبة كذا في مقام المظهر و المرآة ، و الايمان بالمظهر ايمان بالظاهر و الكفر في و الاخبار ايضاً دالة عليه بل يمكن ان نقول : هو من اصول التشيع.

٣- ومنها اهتمام المؤلّف الجليل بالجمع والتطبيق بين الاخبار المختلفة في تفسير الآيات بقدر الامكان وعدم طرد حديث، كالاخبار الواردة في التشجرة المنهية في قصّة آ دمفانة فسّرها بحيث ينطبق على جميع ماورد في الاخبار، وكذاالتفاسير المختلفة في آية «ولقد همّت به وهم بها لولا ان رآى برهان ربّه» وغيرها من الآيات الافي الاخبار، وكذاالتفاسير المختلفة في آية «ولقد همّت به وهم بها لولا ان رآى برهان ربّه» وغيرها من الآيات الافي الموارد في التشجرة المنهية في قصّة آ دمفانة فسّرها بحيث ينطبق على جميع ماورد في الاخبار، وكذاالتفاسير المختلفة في آية «ولقد همّت به وهم بها لولا ان رآى برهان ربّه» وغيرها من الآيات الافي الدخبار، وكذا التفاسير المختلفة ولي آية «ولقد همّت به وهم بها لولا ان رآى برهان ربّه» وغيرها من الآيات الافي الموارد النقي من الآيات القليمي معاورة من الاخبار، وكذا التفاسير المختلفة ولي آية «ولقد همّت به وهم بها لولا ان رآى برهان ربّه» وغيرها من الآيات الافي الموارد النآدرة حيث طر د بعض اقوال المفسّرين اوخدش في صحة بعض الاخبار لكونها على خلاف عقيدته كتفسير آية « وأيرة ما يوان المفسرين وغير في صحة بعض الاخبار لكونها على خلاف عقيدته كتفسير آية « وأيزل الله سكينته عليه وايده بحض اقوال المفسرين وغير ذلك .

٤- ومنها اصطلاحه في الولاية وتسمية الاتّصال بها بالوصلة تشبيهاً له بالوصلة المعمولة عندالفّلاحين في الاشجار لتربيتها ونموّها وصلاح ثمرها فان اكثر الاشجار المثمرة لاتثمر بدون الوصلة اويكون ثمرها سخيفاً رديّاً او مُرَّاً آلا اذا التصق وصلة السّجر المثمر ذو التّمر السّريف به وان لم يفسد الوصلة تنمو بعدها .

فكذا الانسان يكون مثل هذا التشجر ولايبلغ بكمانه المنظور الا اذا اتتصل وصلة الولاية الالهية به وهي اصل الخيرات ومنبع السعادات وسبب لظهور الانمار التشريفة وموجبة لتبديل الاثمار الفاسدة الرّديّة من الاخلاق الفاسدةو غير هابالثّمر القوى الشريف وهو الكمال المنظور ،وايضاً شبّه هذاالاتصال بالانفحة (١)حيث يصير انتصال الحليب به سبباً للانعقاد .

٥- ومنها ان المفسر الحبر العالامة اهتم بحل المعضلات العلمية الموجو دة في القرآن ببيان سهل مستند الى المطالب الكلامية و الفلسفية و العرفانية مع تطبيقها على الاخبار و ذلك التطبيق كان دأبه في جميع المو ار د ولم يقدم على بيان آية او معضلة في القرآن الامع الاستناد بالاحاديث المروية عن المعصومين عليهم التسلام و في بيان الموضوعات المشكلة و المطالب المعضلة ايضاً كان مهتماً بهذا التطبيق و لذا لم يكن تحقيقه في مور د مخالفاً للمبادى الدينية كمسئلة المعراج و المعاد حيث شرحهما ببيان فصيح سهل يفهمه كل من له عقل سالم غير مشوب، وكذا مسئلة تحقيق الجن و اثبات وجوده ببيان فلسفي عرفاني مليح ، و ايضاً تحقيقه في حرمة الخمر و بعده حرمة شرب الأفيون و اثباتها بالادلة و اثبات و المعاد حيث شرحهما ببيان فصيح سهل يفهمه كل من له عقل سالم غير مشوب، وكذا مسئلة تحقيق الجن و اثبات و المعاد حيث شرحهما بيان فصيح معل يفهمه كل من له عقل سالم غير مشوب، وكذا مسئلة تحقيق الجن

ان المؤلّف الجليل مع كونه متبحراً في العلوم العقلية والنقلية وكان مجتهداً مسلّماً باعتراف جميع علماء زمانه حتى مراجع التقليد مثل المغفور له آية الله الشير ازى الكبير ولكنة لم يفت ولم يدون رسالة عملية بل احال المريدين والفقراء في الاحكام الفرعية الى رسالات مراجع

(١) الأنفحة بكسرالهمزة وقتع الفاء مخففة وهي كرش الجمل والجدى الم بأكل فاذا أكل فهو كرش (مجمع البحرين)



ز

التقليد ومعذلك قد ذكر رأيه في موارد قليلة من الاحكام في تفسيره و هو وان لم يكن بعنو ان الفتوى ولكنَّه ببيَّن نظره ويكون بحكم الفتوى :

۱ ـ منها بيانه في تفسير الآية المشريفة « يسئلونك عن الخمر والميسر» في الاستدلال على حرمة المشراب حيث ذكر بعدها ادلمة قويمة على حرمة شرب دخان الاقيون وافتي به ولعن شاربيه .

۲ ـ ومنها رأيه بطهارةا هل الكتاب وترجيحه القول بالنجاسة العرضيَّة بمز اولة الخمر والخنز برعلى النجاسة البّذاتيّة في ذيل آية « وطعام البّذين اوتو االكتاب حلّ لكم » .

٣- ومنهاالقول باختصاص حليّة عقدالكتابيّة بالتّمتّع والانقطاع وعدمجواز نكاحها بالعقدالدّائم المفهوم من فحوىكلامه في تفسير الآية المباركة « اذا آتيتمو هن ّ اجور هن ّ في اوّل سورة المائدة .

٤- ومنها قوله بعدم نشر الحرمة اذاكانت المعقودة بالانقطاع صغيرة غير قابلة للاستمتاع الااذا اضبف مدة من البلوغ اليها حتى تكون قابلة للاستمتاع في آخر الجزء الرابع في ذيل جملة « وامتهات نسائكم» وذكر بعداً هذه العبارة «فماشاع عندهم من تمتيع الصغائر لتحليل النظر الى الامتهات فيه اشكال عظيم والاحتياط هو طريق السداد هذه العبارة «فماشاع عندهم من تمتيع الصغائر لتحليل النظر الى الامتهات فيه اشكال عظيم والاحتياط هو طريق السداد وهو ان يجتنب من الناع عندهم من تمتيع الصغائر لتحليل النظر الى الامتهات فيه العبارة «فماشاع عندهم من تمتيع الصغائر لتحليل النظر الى الامتهات فيه اشكال عظيم والاحتياط هو طريق السداد وهو ان يجتنب من النظر الى غير المواضع المستثناة من ام المقعودة الصغيرة وان يجتنب من تحليل بعضها ايضاً وهو ان يجتنب من النظر الى غير المواضع المستثناة من ام المقعودة الصغيرة وان يجتنب من تحليل بعضها ايضاً وهو ان يجتنب من النظر الى غير المواضع المستثناة من ام المقعودة الصغيرة وان يجتنب من تحليل بعضها ايضاً وهو ان يجتنب من النظر الى غير المواضع المستثناة من ام المقعودة الصغيرة وان يجتنب من من منهم الى غير المواضع المستثناة من ام المقعودة الصغيرة وان يجتنب من من منهم اليفاً وهو ان يجتنب من النظر الى غير المواضع المستثناة من ام المقعودة الصغيرة وان يجتنب من من منه واليه الماليم الماليم المعموما العالم في الطرفين اى اذاعقد الصغيرة من دون اضافة مدة ولو قليلة ولا يحدما المغيرة من دون اضافة مدة ولو قليلة بعد البلوغلايحتسب امتها محرماً ومع ذلكث يجتنب من نكاحها .

٥\_ ومنها تحريم السفر في يوم الجمعة على منكان المسافة بينه وبين مجتمع النَّاس للجمعة اقلَّ من فرسخين اوبقدر فرسخين بل لز ومترك البيع فيه استناداً الى الآية الشريفة «ياايّها الَّذين آمنوا اذانو دي للصّلوة من يوم الجمعة » (الى آخره) .

وبعد تأليف هذا التفسير وطبعه وانتشاره اشته فضل المؤلف بين الخواص والعوام وكل من رأى التفسير ولاحظه اقريفضل مؤلفه و نبوغه وعبقر بته وصارذلك سبباً لتشديد حسد الحاسدين من المؤلف حتى انكر بعضهم كون هذا التأليف المنيف منه، وأصروا في تلقين هذا الافتراء في قلوب بعض والجواب عنه آخروذكروا هذا بوجوه مختلفة بحيث وقع في قلوب بعض الفضلاء ايضاً وتلقوا بالقبول

من دون دقة وتحقيق . والحال ان اللاز ملفقيه المحقق والناقد المدقق التحقيق والتعمق في الامور وعدم الحكم بشيء مشكوك الا بعد التحقيق ، لانة اذا ظهر له بعداً خلاف ذلك يصير نادماً مما حكم به قبلا كماقال الله تعالى : «يا ايتها الذين آمنوا ان جاءكم فاسق بنبا فتبيئنوا ان تصيبوا قوماً بجهالة » ولكن تعضاً من الفضلاء والفقهاء ايضاً تلقوا ما سمعوا من بعض المعاندين والحساد بالقبول ظناً منه الصدق والصحة وبعد ما ظهر لهم خلافه عدلوا من رأيهم السابق مثل حجة الاسلام المغفور له الحاج شيخ محمد باقر الجاز ارحيث التفكتاباً وسماه «اطغاء المكائد واصلاح المفاسد» بالفارسية في رد الصوفية والتسخية والبابية والحال ان تذكر هذه الشالاته من المعاندين والمعان من منكرون للاسلام وقائلون بنسخه وظهور دين جديد مع البابية بينونة بعيدة، لان الاولين من المتعمن في التشيخ والبابية منكرون الاسلام وقائلون بنسخه وظهور دين جديد .

والفقيه المغفور له ذم "المؤلَّف وذكره بعبارة موهنة بهذا المضمون وهوانه: «سمع من بعض الثقّات ان " هذا التُفسير ليس منه بل من صوفي ميتدع آخر سابق عليه وهو وجد نسخته الخطيّة القديمة وجعله باسمه والحال انّه لم يفهم مضامينه » حتى ان مؤلَّف هذا الكتاب حرّف اسم التُفسير وسمّاه بيان التُقاوة ولكنّه لم يدرك حقيقة هذا الاسم ولم يستشعر به فلم يخض في غور معناه لان هذا التَفسير ولو فرض انّه لم يكن منه اوكان منه وكان باطلاً ولكنّه بيان القرآن فتسميته بهذا الاسم ان كان مع قصد وشعور في الحقيقة شتم للقرآن و يكون كفراً الفقيه المذكور



ذكر هذا اللَّفظ بدون توجَّه للمعنى .

C

ولماً طبع هذا الكتاب وانتشر رأى نسخة منه واحد من اعادى مؤلّف التفسير من اهالى جنابد واعترض على الفقيه المذكور وقال كنباً نحن باعينناشا هدين لكونه بنفسه مؤلّفاً لهذا التفسير ، ورأينا انهكان مشغولاً يكتابة جزوات هذا التفسير شخصاً، وقرء بعضه على الحاضرين عندالكتابة، ونسبة هذا الفقيه في الحقيقة يكون مكّذباً لسائر الاير ادات الواردة على مؤلّف التفسير من المخالفين لانه يوجد التشكت والترديد عندكل من لم يعرفه في سائر المنتسبات اليه .

والفقيه المذكور بعد تأليف هذا الكتاب سافر لزيارة المشهد المقدّس الرّضويّ(ع) وتوقّف ببيدخت يومين وصار مأنوساًمع خليفة المؤلّف الحاجّ ملاعلى نو رعليشاه الشّاني ووجد عقائده واعماله وافعاله مخالفاً للاتهامات الواردة على الصوفية ولم يجد فيه وفي اعوانه ما يخالف الشرع المقدّس النّبويّ (ص) وقال «شنيدن كي بو دمانند ديدن « اي السّماع لايكون كالرّؤية، وكتب بعده ايضاً كتاباً للمولى الحاج شيح محمّد حسن صالحعلي شاه واعتذر من السّابق واظهر النّدامة على تأليف الرّسالة الرّديّة، وهذا الكتاب موجو دالآن وكل ذلك يكون دليلاً على صدق نيّته

وقال بعض: ان المؤلّف حينماكان في اصفهان اطلّع على نسخة خطبة قديمة من المكتبات وتصرّف فيها وحذف اوّلها و آخرها وجعلها باسمه، وقال بعض منهم: انّه كان في الاصل من فاضل نجف آبادي ، وقال بعض آخر: انّه من فاضل يز دي كان معه في حجرة و احدة بمدر سة اصفهان ثم ّرتّب ناشر هذه التّهمة آثار اليقيّن على هذا الوهم لاتّه مع عدم ذكر دليل على هذا الدّعوى قطع بعدم كون هذا التّفسير منه وهذا عجيب ولاسيّمامتن ادّعى العلم والرّوحانية.

ونحن نقول لم يسافر هو باصفهان لتحصيل العلم اصلاً بلكان تحصيله كماذكر نابجنابد اولاً، وبعد آبالمشهد وسبز وار والنتجف الاشرف: وكان رحلته باصفهان لاخذ آ داب الطريقة وزيارة الحاج محمد كاظم سعاد تعليشاه وكان وجهة همته زيارته والاستفاضة من محضره فقط الاالعلوم الظاهرية التشرعية ولامشاهدة المكتبات، على ان استكتاب هذا التفسير مستلزم لاشتغال مدة مديدة ولا اقل من سنة لكتابته وهو لم يبق باصفهان الامدة قليلة، وايضاً كان هو قبل هذا التسفر مشتهراً بالفضل والتبحر في العلوم العلية والشقلية بطهران وغيره كما ذكرته مشروحاً في كتاب « نابغه

وثانياً لوكان هذا التفسير من مؤلَّف آخر قبله لذكر في التَّذاكر وشروح احوال المتقدَّمين وكيف يمكن ان يوجد تأليف غير مألوف ومعروف عند احد من الفحول وعلماءالرّجال ويصير طالب علم غير معروف مطلّعاً عليه . وهذه النسبة لايكون الا محض التّهمة والافتر اء ولايليق لمسلم فكيف لمؤمن إن يحوم حول هذه الافتر اءات .

وقال لى بعض الفضلاء بلسان المدح مريداً به الذم (من قبيل الذم الشبيه بالمدح) انه تفسير كامل فلسفى عرفانى بنكات دقيقة ومطالب انيقة اخذ كله امن رشحات الاستاذ الحاج مالاهادى الآسبز وارى رحمه الله، لكنه ايضاً خلاف الواقع وليس بصحيح، لان كثيراً من النكات التحقيقية فيها كالتحقيق فى وجود الجن وامثاله ليس موجوداً اصلاً لافى مؤلّذ فات الحكيم السبز وارى ولافى غيره بل من مبتكر ات المؤلّف الجليل، على انه لم يد عالا بتكار فى جميع ماحقيق ، بل نقول اولاً : انه يفتخر بان كل ما ادرك من الحقائق يكون مقتباً من رشحات افاضات الاثمة المعصومين عليهم السلام ومن الاخبار والاحاديث وثانياً: ان لاز مكل تأليف ان يذكر من اقوال المتقد مين وتحقيقاتهم ويستشهد بها وهذا لا يكون مخالفاً للتأليف و نحن لانقول : ان تجميع ما ذكر من التوال المتقد مين وتحقيقاتهم تقول: ان كثيراً من هذه التحقيقات معاسنح بفكره الكامل ولا يكون مقتبات من منكرات فكره ، بل معمون عليهم السلام ومن الاخبار والاحاديث وثانياً: ان لاز مكل تأليف ان يذكر من اقوال المتقد مين وتحقيقاتهم معمون عليهم السلام ومن الاخبار والاحاديث وثانياً: ان تو م على تأليف ان يذكر من اقوال المتقد مين وتحقيقاتهم في مقد منا التراكين مخالفاً للتأليف و نحن لا نقول : ان تعميع ما ذكر من التحقيقات من مبتكرات فكره ، بل نقول: ان كثيراً من هذه التحقيقات معاسنح بفكره الكامل ولا يكون مذ كوراً فى كتب المتقد مين رحمهم القدكما اشار اليه في مقد مة التفسير وقال : ٥ وقد كان يظهر لى بعض الاحيان من اشار ات الكتاب وتلو يحات الاخبار لطائف ما كنت اجدها في كتاب ولا اسمعها من خطاب ٥ (الى آخره) .



ط

وذكر العلّلامة الاستاذ النّشيخ محمدٌ محسن الطنّهر انيّ المعروف بشيخ آقابز ركّت في المجلّدالثّالث من كتاب «النّذريعة الي تصانيف النّشيعة » ماعبار ته كذا: "

بيان السعادة في مقامات العبادة او الشّفسير المنير تفسير للقرآن السّريف طبع بطهران في مجلّد كبيرسنة ١٣١٤ على نفقة اصحاب العارف المعاصر المولى سلطانم حمّد بن حيد محمّد الكتابدي (الجنابذي) الخراساني المتوفّى حدود ١٣٢٠ معتقدين انه تصنيف شيخهم المذكور وهو نفسه ذكر فيه انه فرغ من تأليفه سنة ١٣١١ ولكن نبسّهنى العالم البارع المعاصر السبّد حسين الفزويني الحائرى بانتحال وقع في هذا التنفسير يكشف عن كونه لغيره ولو في مايبهر منه العقل توجد بتمام تفاصيلها وعين عباراتها في رسالة السور من الحروف المقطّعات واتهاء تلك الشقوق الى مايبهر منه العقل توجد بتمام تفاصيلها وعين عباراتها في رسالة السّبخ علي بن احمد المقطّعات واتهاء تلك الشقوق الى منة ٢٧٦ والمتوفي منة ٣٣٥ المشهور بمخدوم على المهائمي وقد ذكر الفاظ الرّسالة السيّد غلامعلى آزادالبلكرامى في كتابه سبحة المرجان المؤلّي منة ١١٧٧ والمطبوع سنة ١٣٠٣ وذكر الفاظ الرّسالة السيّد غلامعلى آزادالبلكرامى في كتابه سبحة المرجان المؤلّي منة ١١٧٧ والمطبوع منة ١٣٠٣ وذكر النا المهائم بندر في كوكن من نواحي دكن ونوانت كثوابت قوم من قريش نزلوا الى بلاد دكن في زمن الحجاج قال: وله التفسير الرّحماني والزوار في شرح عوار فالمعارف، وشرح الفصوص لمحيى الدين، وشرح النصوص للقونوي وادلية التفسير المعائم بندر في كوكن من نواحي حين

اقول وتفسيره الموسوم بتبصير الرّحمن وتفسير المنّان طبع في دهلي سنة ١٢٨٦، وفي بولاق سنة ١٢٩كما ذكره في معجم المطبوعات ، وكتابه مرآة الدّقائق طبع في بميئي؛ وبالجملة المقدار المذكور من رسالة المهائميّ في هذا التّفسير ليس هو جملة او جملتين او سطراً و سطرين حتّى يحتمل فيه تو ار دالخاطرين و تو افق النّظرين ، فهذا الانتحال ثبّتنا عن الاذعان بصدق النّسبة الي من اشتهر بانّه له والله الحاليم .

وهذا ايضاً وانكان ظاهره موهما للتّحقيق ولكنّه عندالمنصف المحقق لا يخلو عن شوب الغرض وبعيد عن التّحقيق، لان المحقق في كلّ امرولاسيّما في الامور المحتملة للتّهمة وشوب الافتراء لا يكتفى بنقل القول من واحد ولو فرض عادلاً بل يجتهد ويفتّش ولا يتقاعد عن هذا حتى يحصل له القطع بالدّليل، وهذا العالم الجليل كان لازماً عليه أن يطالع التفسير المنسوب الى المهائمي ولا يقتصر على نقل القول ويطابق الكلمات والتّحقيقات حتى يزول عنه الشكّثلان الخبر يحتمل الصّدق و الكذب، ونسبة الخلاف الى المؤمن بنقل خبرشخص واحد خلاف، و يكون مصداقاً

وثانياً كانحريباً على مؤلّف النّذريعة لتكميل التّحقيق ان يسأل من معاصريه من العلماء والفضلاء المنصفين النّذين كانوا يعرفونه ورأوه حتّى يصير فضله عليه واضحاً ، لان كثيراً من فحول العلماء في زمانه مثل آية الته الشير از ي والحاج ملاعلي السمناني والحاج ميرزا حسين السبز واري والآخوند ملامحمد الكاشاني والشيخ زين العابدين الماز ندر اني واولاده رحمهم الله وغيرهم كانوا معترفين بفضله ونبوغه ، وكلّ من حضر محضره من المؤ الفين والمخالفين لم يتمكن من انكار فضله وعلمه وتقواه حتّى اعاديه ، وسائر تأليفاته ايضاً شاهدة على ذلك فان تأليفه ليس منحصراً بهذا التفسير بل له تأليفات كثيرة بالفارسية والعربية وحواش وتحقيقات على الاسفار وتحقيقات في علوم الادب وغيرها وهي كليها شاهدة لعقريته رحمه الله .

وثالثاً لوكان هذا الفاضل محققاً لم يقع في الخطأ في تاريخ وفاة المؤلّف ولم يذكره بالتقريب بلكان لازماً عليه تحقيق التاريخ القطعي لوفاته حتى لايقع في الاشتباه ، وهو نفسه اقرّ بهذا الاشتباه في المجلّد الرّابع من الذريعة عندذكركتاب تنبيه النّائمين احد مؤلّفات صاحب التفسير ، وهذا دليل على انّه خرج عن حدّالانصاف وفي كلامه الطّويل الذي ذكرناه الذي يكون ظاهره متيناً وباطنه من الغرض والعناد شحينا، وغلب عليه حسّ البغض والحال ان المحقق لايليق ان يقع تحت تأثير احساسات الحب والبغض ولاسيّما اذاكان شيوع امثال هذامن سخص



واحد اوشخصين معروفين بالغرض الـشخصي والاهواء الشفسانية فان المغرض وانكان بلباس اهل العلم يكون افتراؤه علىالمسلمين سبباً للفسق وعدم قبول قوله .

ورابعاً كان حريماً ان يطالع ويلاحظ طرائق المحقائق للحاج ميرزا معصوم نائب الصّدر الشيرازي فانته مع كونه في زمن تأليف هذا الكتاب مدّعياً للطّريقة ومعرضاً عن مؤلّف التقسير ولعلّه كان مغرضاً في وقته ولكنّه مع ذلكث لم ينكر فضله عندذكر حالاته في هذا الكتاب ولاسيّما عند بيانه في شرح عظمة هذا التقسير ، ونحن نُحيلُ الطّالبين بمطالعة هذا الكتاب ومطالعة «نابغه علم وعرفان» في شرح حال المؤلّف من تأليفاتي و « رهنماي سعادت » في ترجمة تفسير بعض السور الصّغار منّى .

وقال بعض آخر: لقداجاد المؤلّف في تأليف هذا التّفسير وبلغ الغاية القصوى في التّحقيقات السبة الغلّو الى المؤلّف الآيات بها خرج عن حدّ الاعتدال وصاركلامه شبيهاً بالغلوّمثل تفسير كلمة الله في قوله تعالى

في سورة البقرة «ومنهم من يقول آمنّا بالله وباليوم الآخر» بعليّ اللذي هومظهر الآله، وكذافي آيات اخرمثلها، وفي سورة البراءة «الم يعلمواان الله هو يقبل الدو بة عن عباده و يأ خذالصد قات» وفي موارداخر بمظاهره وخلفاته الفانين ببشرية تهم في الله، ومثل اطلاق الرّبّ على ربّ الارباب والرّبّ المضاف وتفسير الرّبّ المضاف بالرّبّ في الولاية كتفسير الرّبّ في مثل آية «فمن كان يرجولقاء ربَّه» في آخرسور ةالكهف بالرَّبِّ في الولاية ولقاء ملكو ته ثمَّ جبر وته وتفسير الرَّبّ في آية « وجاء ربِّك والملك صفًّا صفًّا » في سورة الفجر بالرِّبِّ المضاف الّذي هو القائم في وجو دالسّالك وتفسير الكفر في موارد متعدّدة بالكفر بالولاية وكذا الاشراك بالشرك بالولاية؛ولكن هذا ايضاً خلاف لواقع مذهبه لان كُلّ هذه يكون مبنياً على العقائد العرفانيَّة التي تكون مستندة إلى الآبات والاخبار المأثورة من الائمة عليهم السلام، لان الاخبار في تفسير الايمان بالايمان بالولاية كثيرة متواترة عندالشيعة كما في الكافي ،في باب ما نز ل فيهم وفي اعدائهم ، عن السراد عن الصّحاف ، قال سألت اباعبدالله (ع) عن قوله تعالى «فمنكم كافر ومنكم مؤمن» فقال عرف الله ايمانهم بموالاتنا وكفرهم بهايوماخذعليهم الميثاق، وفي ألصَّافي في تفسير «ولايشرك بعبادة ربِّهاحداً » آخر سور ةالكهف عن الصّادق عليه السّالامات سثل عن هذه الآية فقال : العمل الصّالح المعرفة بالائمة ؛ ولا يشرك بعيادة ربَّه احداً التسلير لعليٍّ لايشرك معه في الخلافة من ليس ذلكت له ولا هومن اهله . والاخبار في فضائل اهل البيت و ذمَّ اعدائهم كثيرة لا تحصي، واماتفسيركلمةالله بعلي فهوبطريق المجازوذكر الظاهر وارادة المظهر وهوايضآمستفادمن الاخبار، لان الايمان بالله ملازم للايمان بمظاهره ، والكفر بمظاهره يستلزم الود ومخالفة امرالله وهوكفر به، كماروي عن اببي جعفر الباقر عليه السلام: إنَّ حبينا إيمان وبغضنا كفر؛ وامثال ذلك كثيرة، واستعمل في الفرآن إيضاً كذلك لان تسبة قبول التوبة واخذالصدقات الى الله لايمكن حمله على ظاهره لان الله لايري ولايكون له يد فلابدً ان يراد من كلمة الله مظاهر الذات المستجمعة لجميع صفات الكمال بطريق المجاز كماقال تعالى شأنه « و مار ميت اذر ميت و أكن الله رمي».

اممًا تفسير الرّبّ فهو ايضاًصحيح لان ؓ الرّبّ في اللّغة بمعنى المُربّي وقد اطلق في القُرآن أيضاًعلى غير الله كما في سورة يوسف نقلاً عن يوسف (ع) « اذكرني عند ربّك » وكلمة ربّ الارباب ايضاً دليل على صحّة اطلاق الرّبّ على غير الله تعالى يعنو ان الرّبّ المضاف وكونه تعالى شأنه ربّ الارباب .

بل اهل السنّة والجماعة ومحقّقوهم ايضاً اعترفوا بذلك وفي كتبهم اخبار كثيرة في هذا الباب؛ كمافي مودّة القربي للميرسيّدعلى الهمدانيّ الشافعيّ في المودّة الثّالثة : انّه قال النّبيّ (ص) في جمع الصّحابة : لايحبّ عليّاً الامؤمن ولايبغضه الاكافر ، وفيه ايضاً عن امّ المؤمنين عايشة ، انتهاقالت قال رسول الله صلّى الله عليه وآله : ان الله



يا

قد عهد الى منخرج على على فهوكافر في النّار ، وفي ينابيع المودّة للّشيخ سليمان البلخيّ الحنفيّ في الباب التّاسع والخمسين نقلاً عن الصّواعق المحرقة ، قال اخرج الدّار قطنيّ في الافراد عن ابن عبّاس انّ النّبي صلّى الله عليه وآله وسلّم قال : عليّ باب حطّة من دخل فيه كان مؤمناً ومن خرج منه كان كافراً .

ونسبة الغلو الى المؤلِّف الجليل كنسمية القميِّين المتقدَّمين رضي الله عنهم، كلَّ من لا يعترف بسهوالنَّبيَّ (ص) غالياً لانتهم كانوا قائلين بانته بشر بصريح الآية الشريفة « قل انها انا بشر مثلكم » وقالوا ان البشر يعتري عليه السهو والنسيان والخطاء فهو ايضاً جائز السهو، وكانوامعتقدين ان كل من لم يعتر ف بذلك يكون غالياً، و لذاكانوا يحتسبون غيرهم من فقهاء الشيعة غالياً بالتقريب والحال انه ليس كذلك كماذكر مشروحاً في المفصّلات، والغالي في الحقيقة من اثبت جميع الصّفات النّبوتيّة الموجودة في الآله المستجمع لجميع صفات الكمال المتجلّي فيكلّ العوالم والذرات الحي الباقي الدائم الذي لايعتريه نقص ولازوال ولاممات للفرد البشري الذي يكون له ادوار الحيوة منالصغر والتشباب والكهولة ويصير مريضاً وضعيفاً وفقيراً وغير ذلكت من نواقص المادة، فالاعتقاد بالوهية جسمانية عليَّبن ابيطالب عليهما السلام المنسوب الي عبدائلة بن سبأ، اوالو هيئة جعفر بن محمَّد عليهما السلام، كمانسب الي محمددبن مقلاص الاسدى المكنبي بأبي الخطاب اوبالوهية على بن محمد الهادي او الحسن العسكري عليهما السلام كماروى نسبته الى فارس بن حاتم بن ماهو به القزويني المقتول على يد جنيد بامر الامام ابي محمد العسكري عليهما السلام كلّها كفروغلو، لانه خلاف الّشهود ورأى العقل لان الّشيءالفاني والهالك كيف يمكن ان يكُون آلهاً فاطر السماوات والارض، ولكن ً العبد اذاصار فانياً من صفات بشريته واستنار بنور الالوهية وصارحياً بالحيو ةالمعنوية يصير مظهراً للذات الاحدية ومجلى للجلوات الربوبية فيصدر منهامور خارجة عن حيطة ظاهر البشرية من المعجز ات والكرامات وخوارق العادات، وكلَّماكان فناؤه في الَّذات الاحديَّة اتم كَان بقاؤه به اقوى حتَّى بصل الى مقام يصير مظهر أ تامآ له ، وعندذلك يكون اقوى مظهرواتم مجلى لله ، وهذا يكون في الحقيقة متصلاً بل متحداً مع مقام المشيَّة التآمة وهذه المظهرية كانت مخصوصة بمحمد (ص) وبعده بعلي (ع) وبعده بالاثمة المعصومين من ولده حاد يعشر هم ثاني عشر الاثمة وقائمهم ، فهم الاسماء الحسني والصَّفات العليا والمظاهر التَّامَّة والمجالي الكاملة لذات الله وهم قادرون على جميع ماتعلَّق القدر ةالآلَهيَّة بار ادتهو قدرته، فهم عالمون بعلمه، وقادر ون بقدرته، ومريدون بار ادته، وليس شيءٌ من ذلك كفراً ولاشركاً ولاغلواً ، بل يكون عن التوحيد لان المعتقد بذلك لايري لاي فرد منهم شخصية مخصوصة قبال المذات الاحديثة بل يقول، انتهم فانون ولايكون لهم شخصيتة الامظهريَّة الله تعالىوالبقاء به فهم كالمرآة حيثلا ينظر اليها الا لمشاهدةالصّورةالمتجلّية فيه؛ والاثمّةعليهم الّسلام مرآةذاتالله كماور د«بناعبدالله وبناعرف الله» فهذه العقيدة في الحقيقة عين التوحيد ولذا يكون عقيدة القميتين في الحقيقة افر اطأو غلواً في التمسك بظواهر الآيات والاخبار ، ونسبة الغلوَّ الى المؤلَّف ايضاً كذلك .

ولماً كان هذاالتّفسير تشير الفوائد غزير العوائد ذومطالب مهمّة ومسائل عالية استدعى جمع توجمة التّقسير من الاخلاء من حضرة والدى الجليل المولي صالحعلى شاه روحى فداه ان يأمر بترجمته بالفارسية بالفارسية حتى يتمكّن المتكلّمون بهذه اللغة ايضاً ان يستفيدوا منه واجاز حضرته ان يتصدّى له من يمكنه ترجمته ثم كلّمنى بعض من الاصدقاء في اواخراياً مالتّحصيل (سنة ١٣٥٧ و١٣٥٨ قمرية=١٣١٧ و١٣١٨ و١٣١٨ شمسية) تصدّى هذا الامرو التّعهتداذلك، ولكن لما كان امراً معضلاً ومبتنياً على التّبحر في العلوم العقلية والنقلية

شمسية) تصدى هذا الامرو التمعهـدلذلك، ولكن لما كان امرا معضلا ومبتنيا على التبحر في العلوم العقلية والنقلية ولا اقل على الوقوف الكامل عليها ، وكان هذا زائداً على وسعى وغير ميسرّلى لفقد هذا عندى وكيف يمكن لى هذا مع عدم البضاعة العلمية ، فلذا لم يتيسرّلى قبول هذا الامر الخطير ، ولكن ألحّ عليه بعض منهم على ان اقدم بقدر الوسع والمجال واشار اليه حضرة والدى الجليل لا بطريق الامر والوجوب بل بعنوان قبول استدعاء الاخوان بقدر



يب

الميسور، فلذا تهيئات لترجمة المقدّمة فقط بالفارسيّة وشرعت فيها ولكن بعد ترجمة فصول منهاصار منسيّاً ووقع في زاوية الخمول سنين متمادية حتّى وقع في ذكرى بعد عشرين سنة وشرعت مجدّداً في اتمامها وجعلت كفّارة هذا النّسيان اضافة ترجمة سورة الحمد اليه وبعد ترجمتها ساعدني التّوفيق لتصميم ترجمة ستّ سور صغاراخرى وهي سورة الاعلى وسور والضّحى والم نشرح والقلر والنّصر والاخلاص وختم في سنة ١٣٨٠ قمريّة =١٣٣٩ شمسيّة وصار مطبوعاً في سنة ١٣٨٣ قمريّة=١٣٤٢ شمسيّه، وسميّتها بمناسبة اسم التّوفيق ومناي سعادت» وارجومن التّو التّوفيق ومن الاصدقاء والاختراء الدّعاء .

وكان اتمام تأليف هذاالتّفسير بعد سنين متمادية في الرّابع عشر من شهر صفر المظفّر سنة ١٣١١ الطّبعة الاولى قمرية وطبع في سنة ١٣١٤ قمرية بنفقة الحاجّ محمّد حسن خطيب الطّهر انيّ وميرزا محمّد حسين خان سرر شته دار الاصفهانيّ وغلامر ضا خان مصدّق السلطان المشهديّر حمهم الله ،

وكان تصحيح نسخة الطبّع بوسيلة المرحوم الشيخ رضا الطّهر انى شيخ الحكماء، والحاج شيخ عبّا معلى كيو ان الواعظ القز ويني ، ولكنّه اضاف حو اشى متعدّدة محتوية بعضها على اعتر اضات ادبيّة ليس بعض منها واردة اصلا ، وبعض منها ايضاً من سهو القلم اومن النّاسخ ؛ وانا اذكر ها مع الجواب عنها : فنمى صفحة ٨٩من المجلّد الثّانى اوّل سورة الشعراء عندآية «وان ربّك لهو العزيز الرّحيم » ذكر هذه العبارة «برحمته يمهلهم لعلّهم يتوبون » بذكر يهملهم ويهملهم وذكر في الحاشية «كان في خط المصنّف ان يهملهم من الاهمال ولاادرى لعلّه من سهو القلم ، والحق المحتوية الم ان كليهما صحيحان وان كان يمهلهم اولى ولكن ذكر يهملهم من الاهمال ولاادرى لعلّه من سهو القلم ، والحق ،

وفى ص ١٤٠ فى تفسير يا ايتها النّبى قل لاز ونجك فى عبارة «وقلن لعلّك انّك ان طلّقتنا »كتب فى الحاشية «كأنّه سقط هنا شيء» وكان الحق رجوعه الى اصل كلام القمى حتى يرفع الّشبهة منه وهوكذا «قلن لعلّك ترى انّكث ان طلّقتنا» فكلمة «ترى» سقط من النّاسخ، وفى ص ٢٦ وص ٢٣ من هذا المجلّد حيث ذكر المؤلّف كلمة باع وباعوا للبيعة اعترض المحشّى وذكر انته لم يقف على هذا الاستعمال ، ولكنّه ايضاً صحيح لان ً «باع» استعمل لجانب واحد وبايع من الطّر فين، وكلمة البيعة ايضاً ثلاثية واطلاق باع من جانب المؤمن فقط صحيح لان ً «باع»

وفي ص١٧٧ في ذيل «فامنن او امسكت بغير حساب» من جملة الحديث «ثم ّجرت هذه الآية في رسول الله (ص) فكان له ان يعطى من شاء مايشاء» كلمة «له» سقط من الناّسخ فقول المحشى: ان لفظة ان زائدة او مصدرية سهو وكان عليه ان يرجع الى أصل الحديث حتى يصير معلوماً عليه .

وفي ص١٧٩ في تفسير انتم عنه معرضون حيث قال« وهي الحبل من الله الذي ضرب عليهم الذلة الا به وبحبل من النّاس» قال المحشّى«كذا بخطّ المصنّف » حيث يفهم منه الاستيعاد و الحال انّه ليس فيه استبعاد لانته اقتباس من الآية النّشريفة «ضربت عليهم الذّلّة الابحبل من الله و حبل من النّاس» .

وفي ص١٩٩ من المجلّد المذكور في ذيل آية نز لامن غفو ررحيم في ذكر الحديث المروىّ عن الصّادق عليه السّلام « ما يموت موال مناً مبغض لاعدائنا الا وبحضر ه رسول الله (ص) وامير المؤمنين والحسن والحسين عليهم السّلام فيرونه ويبشّرونه الى آخر ها»ذكر في الحائلية ان المناسب ان يكون بو اوين من التروية، ولا يخفي مافيه لانة ذكر الحديث بعبارته ويرونه بو اوو احدة صحيح من الثّلاثيّ من باب رأى يرى، ومن المزيد من باب الافعال من الاراءة بحذف المفعول الثّاني ايضاً صحيح بقرينة ما بعده اي يرونه حقيقتهم ونو رانيتهم، وفي الصّافي ايضاً ذكر الحديث كذلكة .

وايضاً في هذه الصّفحة في عبارة الحديث « فما امامكن من الاحو ال فقد كفيتمو ها» ذكر ان "«نسخة الاصل



يج

كذا والظاهران يكون بهاء هوّز» ويظن ّان قوله هنا صحيح ويكون منسهو القلم فان ّعبارة الحديث بهاء ٍهوّزكما في الصّافي وان كان بالحاء أيضاً نظرا الي عموميّته صحيحاً .

وفي صفحة (٢١٠)سورة الزّخرف ذيل تفسير ورحمة ربّك خير ممّا يجمعون « وامّا خدمة تصلح لما لايتهيّاً لذلك الملك أن يستغنى آلايه » من تهيّاً باب التّفعّل وفي النّسخة المطبوعة صارت مغلوطة كذا « تصلح لما لايتها » فذكر المحشّى« لم ادرمعناه لكن المقصود معلوم » والحال أنّ المعنى معلوم والغلط من نسخة الطّبع لا من نسخة الاصل .

وفي هذه الصّفحة ذيل آية و سرر أُعليها يتّكَدُون و زخر فاً، قال «ولولامراعاة حال من في وجوده استعداد الايمان لوسّعنا عليه في دنياه بحيث لايغتم آانا بشيء من دنياه » ولفظ انا بعد كلمة لايغتم بالالف الممدودة ونصب النّون (آناً) والمحشّى ظنّ انّه انا بمعنى المتكلّم وقاًل انّه زائدة وليسكذلك.

وفي اوّل ص ٢٥ ١٢ الصّحيح في الحديث لا يتجافون من التّجافي فذكر ٥ من المحشّي بطريق التّر ديد سهو .

وفيص٢٦٥ سورة الحشر ذيل آية يخربون بيوتهم بإيديهم قال في توجيه تخريب البيوت «توسعة للقتال ومجالة مع المسلمين» وفي نسخة الاصل ومجاله بدون النقطة بل بالهاء وعلى هذا يرجع الضّمير الى القتال اي توسعة لمجال القتال مع المسلين كماذكر في الصّافي ايضاً مثل هذا بهذه العبارة «كانوا يخربون ظو اهرها نكاية وتوسيعاً لمجال القتال»فعليهذا ظنّ المحشي انه بصيغة المجادلة وسقط الدّال خطاء .

وفى ص ٢٧٩ سورة الحشر فى تفسير والنورا لذى الزلنا قال المفسر «وكلّ امام لمّاصار متّصلاً بالمشيّته الى آخرها» ولم يذكر ظاهر أجواباً للمّالذاذكر المحشى ان الظاهر زيادة لفظ لمّااوزيادة الواوفى «وبذلك الاتّصال» بالاحتمال الضّعيف . ولكن لمّا لاحظ المؤلّف بعد الطّبع هذه الحاشية كتب فى ذيله فى النّسخة الموجودة عندى هذه العبارة بخطّه «وحذف الجواب اسهل من كلّ ذلك فان حذف الجواب بقرينة كثير فى الآيات والاخبار فليقدر . فليقدر فسرّوا النوربالامام» وايضاً اضاف الى المتن فى هذه النّسخة بخطه قبل هذا بعد عبارة «قبل الاتتصال بالامام» مذه العبارة «وبتلك الفعلية يظهر عليه وجوده فسرّوا التوربالامام» فعليهذا اشكال المحشى غير وارد ، ويمكن ايضا كون «فعليكم بالاتصال بهذا النور» بعد سطور متعدّدة جواباً، وعلى هذا لا يحتاج الى التقدير والذكان نظر المؤلّف بل كلّ مؤلّف فى تأليفه اجدر بالقبول .

وفي سورة البلدذيل آية يقول اهلكت مالاً لبداً ذكر كلمة جيش العشرة في النسخة الخطية بخط المصنف بالسين وفي المطبوعة بالشين وقال المحشى لم ادرمعناها والحال ان معنى كليهما معلوم وصحيح وان كان بالسين اولي لان تجيش العسرة اطلق على غزوة تبوك لان الناس عسرعليهم الخروج في حرارة القيظ وابنان ايناع الشمرة وايضاً لعسرة المعيشة عليهم للقحط والغلاء وكان زادهم الشعير المسوس والنسمر المدود وربسما اقتسم التسمرة اثنان وربسما مصوها الجماعة ليشربو اعليها الماء ، واطلاق جيش العشرة ايضاً على هذه الغزوة صحيح لانسها وقيات وربسماً من الهجرة ، وايضاً في هذه الغزوة كان يعقب كل عشرة بعيراً واحداً .

وفي اوّل سورة والمشمس ذيل آية واللّيل اذا يغشيها قال اقسم باللّيل ووقت احاطة ظلمة نور المُسمس ، فذكر المحشي ان الظنّاهر زيادة الواووالحال ان كليهما ( بالواوودونها )صحيحان وذكر الواوللتوضيح والتّبيين .

ولماً مضى من الطبعة الاولى سنون متمادية وصار نسخة التفسير نادر الوجود سألنى جمع من الطبعة الاخلاء قبل سنين تجديد الطبع حتى ان جمعاً من الفضلاء واهل العلم في بغداد والعتبات الثانية العاليات خلال اسفارى للزيارة تكلموا في لزوم تجديد طبعه وقال بعض منهم بطبعه في بغداد



اوبيروت، وإذا ايضاً عرضت مقالهم على والدى الجليل ولكنّه لم يوافق لطبعه في خارج ابران للاشكال في مراقبة الطبيع لنا في الخارج لبعد المسافة، وفي ذلك الزّمان استدعى ايضاً جمع من حضرته تجديد طبعه و استأذن الاخ الإيماني الصديق الحاج حسينعلى خان المصداقي حفظه الله واعطاه الوسعة والبركة من حضرته ان يكون الطبّع بنفقته ولم يجبه باتاً حدود سنتين حتى الح كراراً وكرّر هذا السوّال، فاجاز حضرته ، وطفق الحاج مصداقي لاعداد وسائله ؛ شرع الفاضل العارف الحاج حيد هبة الله العربي ادام الله تو فيقاته في كتابة التفسير مع التصحيحات ليكون نسخة الطبع، واجاد في الكتابة والتصحيح طبق ما امر به والدى الجليل ومقابلته مع النسخة الاصلية والنسخة الاخرى الخطية واجاد في الكتابة والتصحيح طبق ما امر به والدى الجليل ومقابلته مع النسخة الاصلية والنسخة الاخرى الخطية واجاد في الكتابة والتصحيح طبق ما امر به والدى الجليل ومقابلته مع النسخة الاصلية والنسخة الاخرى الخطية واجاد في الكتابة والتصحيح طبق ما امر به والدى الجليل ومقابلته مع النسخة الاصلية والنسخة الاخرى الخطية واجاد في الكتابة والتصحيح طبق ما امر به والدى الجليل ومقابلته مع النسخة الاصلية والنسخة الاخرى الخطية واجاد في الكتابة والتصحيح طبق ما امر به والدى الجليل ومقابلته مع النسخة الاصلية والنسخة الاخرى الخطية واجاد في الكتابة والتصحيح طبق ما المربه والدى الجليل ومقابلته مع وبعد كتابة المجلدين من المجلدات الاربع واجاد في الحاج مصداقي على عقد القرار وكتب كتاباً مع مطبعة « دانشكاه طهران»، وخلال هذه الايام تقبل تصحيح النسخة ومقابلتها العالم الربّاني الشيخ على اكبر العار ف الكاماتي والاخ الفاضل السيد فضل الله دانشور العلوى وفقهما اله ومقابلتها العالم الربّاني الشيخ على اكبر العار ف الكاماتي والاخ الفاضل السيد فضل الله دانشور العلوى وفقهما الله ومقابلتها العالم الربّاني الشيخ على اكبر العار ف الكاماء الكرام من مدرسي دار العلم بطهران مع معاضدة السيد واجادا في التصحيح، وبعدذلك عنى بتصحيح طبعه احدمن العلماء الكرام من مدرسي دار العلم بطهران مع معاضدة السيد دانشور العلى كوفي مالله، وبعد ذلكث ايضاً سعى في مور الطبع الاستاد مرتضى عبد الرسم ما قدم الشكر مان ضرير مع معاضر ماله السيد عبد الحميد مير جهانكيرى واعضاء المطبعة ، وانا اقدم الشكر

ولهذه الطّبعة مزايا لاتكون في الاولى :

۱- قد جعل التّفسير تبعاً لاصل التّفسير الّذي يكون بخطّ المؤلّف في اربع مجلّد ولكن الطّبعة الاولى جعلت في مجلّد واحد .

۲- ذكر عنو ان المطالب في مقدّم التسطور ليصير الكلاحق متمايز أعن السابق، وهذا لم يكن في اصل التفسير ولا في الطبّعة الاولى .

٣- اعراب الحروف مع التشديد ان كان فتحة جعل فوق علامة التشديد وان كان كسرة وضع تحت التشديد. وكلاهما فوق الكلمة بخلاف الترتيب المعمول في الحروف المعربة المعمولة في غيرها فان الكسرة فيها تجعل تحت الكلمة والفتحة فوقها والترتيب المعمول في هذا الطبّع صارت اخيراً متداولة في الحروف المعربة ولا يحسبونها غلطاً والحال انتها مع الترتيب السابق يكون غلطاً .

٤- ان المؤلّف مع شدة تعصّبه في التشيئع والولاية حتى وقع في بعض الموارد تحت تأثير هذه العصبية والاحساب المذهبية وتفود بالطّعن على من اشتهر عند بعض بالمخالفة ، ولكنّه كان معذلك شديد العلاقة لتقريب والاحساب المذهبية ورفع الخلاف وايجاد حسن النتهر عند بعض بالمخالفة ، ولكنّه كان معذلك شديد العلاقة لتقريب المذاهب المدهبية ورفع الخلاف وايجاد حسن النظر بل الاتّحاد في المذاهب ولهذا عدل عنه واذن لولده الجليل المذاهب الاسلامية ورفع الخلاف وايجاد حسن النظر بل الاتّحاد في المذاهب ولهذا عدل عنه واذن لولده الجليل المذاهب المدامية ورفع الخلاف وايجاد حسن النظر بل الاتّحاد في المذاهب ولهذا عدل عنه واذن لولده الجليل المذاهب الاسلامية ورفع الخلاف وايجاد حسن النظر بل الاتّحاد في المذاهب ولهذا عدل عنه واذن لولده الجليل الحاج مكان معذ لكن من اجاز هو رحمه الله في الطّبعة الثانية بتجديد النظر في يعض العبارات الموهمة وتغييرها اوحذف بعض الفاظها وتبديلها بكلمات مناسبة لمعناها الاصلية مع كونه موافقاً لاعتقاد الفريقين .

فلهذه الاجازة الضّمنيّة امرحضرةالو الدالجليل بتغيير هذه العبارات وحذف الكلمات المصرّحة وتبديلها بكلمات مناسبة بحيث يصير موافقاً لمعتقدات غير الّشيعة ايضاً واطعت امره المطاع ثم ّ قرأتها عليه وصحّحه .

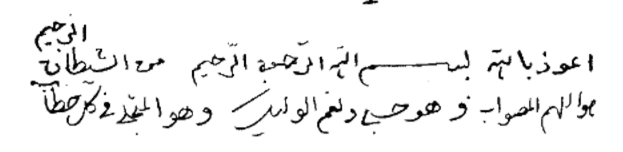
- ولذلك يكون هذه العبارات في هذه الطّبعة غيرماكان في الطّبعة الاولى وموافقاً لاعتقاد الفريقين. ارجو من الله ان يوفق المساعين في هذه الطّبعة ويزيدهم اجراً وخير أوبركة.
  - هذاآخر الكلام في المقدّمة؛ واسئل الدّعا من القارئين والسّلام على عبادالله الصّالحين .

وانا العبد سلطانحسين تابنده الجنايذي

غرّة جمادي الأولى ١٣٨٥ = ٦ شهريور ١٣٤٤



وهعا ليعط وعليا لكلاك



ب لي الترا التحديد التحديد التحديد التحديد التحديد التحديد الترابية التحديد الترابية التحديد التحديد التحوي الترابية التحديد الت التحديد ا باسا سعريدا مى لدنر وبيش لمو سيى الذي يعلى المعالمات ان أجاحسنا الذربخ بلأترع ذاتر فتخوه عماعا بسترعلوقاتير وقلآباسا بروصفا يترعط سايرمصنوعا ترفضا دينيا للد التحليطآ متجليا تربعد فلا يروقرب فستهوا للمور تبادل وتعا إوالطاق وإبدلاع على ملائكة وابنيا برُور المحصوصاً عليمه الخالعليه العران الأرجوجيج العربي للهجوب واللامكان وتجع الكل ذك وكمتاب و سيان الضافي عن كل ملحد وخلف وارتياب والماخ بكاد عد فحض وصواب والتاخ لكل يحتى وعناق التعوسي واللرجسام واكاخ للبصيحة كلكتاب وحظاب وكلام وعيضلغا بزابرا فنري واعخآ المهديين وإهل ييترا لطاحرين لدسيا ابن عمه ووادت علم داولات المعصومين وبجدهقق لالفقى إدرالغة سلطان يجدبن حبز عرامجنا بدرعفابهرعها إيذا ستهدائه واستهرملا نكتروانسك ورسلر فوجيع خلعترا فياستهدا وتلدا ليرالدا بهرالذبر هعيا لواحد الدحر الحجالقن يرا لعليماً لسميها لبصيبي المدر لذا لمسكلها وتحوه الحظيمة کل

الصَّفحة الاولىمن التَّفسير بخطَّ مؤلَّفه البارع طاب ثراه



Ľ

المديدالما مورا لموسل للحسن المنزل للكتت وآما آبنيا كم وررلة واونيا في ويحيفاد صركلم حق للاا فرق مين احدمن وسلتروا ماما جا بوانت عند دبم حق وصدق مسنت بهم وعجيع ماجانوا به وآماً عهدا طاتم الدنبياً والمسلية والمطاخلايقا جعيره وآداعتى ترم حدها لهذا نملق والاعلباكول العنوة ووارث علم عهرص وحعده الدحد عثم وللكاوالم المادرعيش منهم غامث قائح ستنظ لولم ببق محا لدنبا اللابوح واحرلطك المهذالدداليوم حقين وعلاد الدرض قسطا وعر للركا ملت طلما وجود وآد حؤلاداغة وستقعاد كيوم فقروفافيته له القاسل إرابه ولهم ادبوغاذيوم ميعادروان شيجهجره ناسخرجيهالزايه والتجيع ما جاد يجد صحى السبن والغايض والمسيات اوالعقار واللجلاق حوصدو لاحت بهاكلها مغصلها وتملها وآن آلوت وكؤال القتى والطلط والمتزان وحت الملادق وتطا يمالكتب والحيار والمنه و النار والمادجرانتروروط بتركلها حق وصرق است لها والقنها والمحفة ويغالذ اوبن بمعلها اسي وعليها امور وعليها العت ان وار العراد الذريبي اظهرنا هواللتا إلى رع جرا محرف في اوم يَرْف وحودير دسالة فاجل س ميتروجوالميل المرود من ايم للانرصون الولدير التكوينير الترج لحمل محاسم حقيقة كاان المحتى وولا ۵۱ میل مرد الماسی والها کن چن قاحة دراعله الحظی وار الوارد لل العتوي فالوا فرعتنا احل البيت كالا العتى مسنور المكاد فالغل الصّفحة الثّانية منالتّفسير بخطّ مؤلّفه البارع طاب ثراه





هو الملهم للصّواب، والمتجلّى في كلّ خطاب ، وهوحسبي ونعم الوكيل

الْحَمْدُلِلَّهِ الَّذِى أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلْ لَهُ عِوَجًا، قَيِّمَا لِيُنْذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِنْ لَدُنْهُ وَ يُبَشُّو الْمُؤْمِنِينَ، الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحاتِ اَنَّ لَهُمْ أَجْراً حَسَنَا، اَلَّذى تَجَلَّى بِذَاتِهِ عَلى ذَاتِهِ فَنَنَزَّهُ عَنْ مُجَانَسَةِ مَخْلُو قَاتِهِ، وَتَجَلَّى بِأَسْمائِهِ وَ صِفَاتِهِ عَلى سَائِرِ مَصْنُو عَاتِهِ فَصَارَبِذَلِكَ التَّجَلَى حَقَائِقَ مُتَجَلِّياتِهِ ، بَعَدَ فَلا يُرَى وَقَرُبَ فَشَهِدَ النَّخوى، مَصْنُو عَاتِهِ فَصارَبِذَلِكَ التَّجَلَى حَقَائِقَ مُتَجَلِّياتِهِ ، بَعَدَ فَلا يُرَى وَقَرُبَ فَشَهِدَ النَّخوى، تَبْارَكَ وَ تَعَالَى ، وَالصَّلُوةُ وَالسَّلامُ عَلَى مَلائِكَتِهِ وَ أَنْبِيائِهِ وَ رُسُلِهِ خُصُوصَاً عَلَى مَنْ أَنْزَلَ عَلَيْهِ اللَّهُ مَعْمَعُ الْبَحْرِينِ لِلْوَجُوبِ وَالْإِمْكَانِ ، وَالصَّلُوةُ وَالسَّلامُ عَلَى مَنْ فَنْ تَعَالَى ، وَالصَّلُوةُ وَالسَّلامُ عَلَى مَلائِكَتِهِ وَ أَنْبِيائِهِ وَ رُسُلِهِ خُصُوصاً عَلَى مَنْ قَانَزَلَ عَلَيْهِ الْقُرُ آنَ ، الَّذِى هُوَ مَجْمَعُ الْبَحْرِينَ لِلْوَجُوبِ وَالْإِمْكَانِ ، وَ الْعَالِهِ خُصُوصاً عَلَى مَنْ فَيْ حَلْي وَ كَتَابٍ وَ تِبْيانِهِ ، وَالصَّامِ عَلَى مَنْ يَكُلُّ مَنْ وَ خُوْمِ وَارْتِيابِ ، وَالوالْهِ يَكُلُّ وَعْد فِي حَيْهِ وَارْتِيابٍ ، وَالوَافِى بِكُلٌ وَعْد غَنْ حَكْمٍ وَ كِتَابٍ وَ تِبْيانٍ ، الصَّافِى عَنْ كُلُّ مَنْ وَ خُلْفَ وَ ارْتِيابٍ ، وَالوافِى بِكُلٌ وَعْد فى خَيْر وَ عَانِي اللَّاسِ وَ السَّافِي الْعَلَى الْعَاقِ فَى النَّيْعُوسَ وَالْالْحُولَانِ وَ الْعَنْ فَقَشَعِ الْنَا فِي فَى فَعْنَ عَنْ عُنْ عُنْ يَنْ وَ عَنْ الْ عَالَيْ الْ عَانَ وَ عَنْ عَنْ عُوْلَا مُ

فيقول الفقير الى ربّه الغنى سلطان محمّد بن حيدو محمّد الجنابدى عفى الله عنهما انّى 'اشهدالله و 'اشهد ملائكته وانبيائه ورسله (ع) وجميع خلقه انّى اشهدان لااله الاالله الذي هو الواحدا لاحدالحى القدير العليم السّميع البصير المدرك المريد المتكلّم الرّحمن الرّحيم القيّوم المدبّر للامور المرسل للرسل (ع) المنزل للكتب ، و انّ انبيائه (ع) ورسله (ع) واوليائه (ع) وحججه (ع) فى ارضه كلّهم حقّ لا افرّق بين احد من رسله ، و انّ ماجاؤا به من عند ربّهم حقّ وصدق آ منت بهم وبجميع ماجاؤا به ، و انّ محمّداً (ص) خاتم الانبياء والمرسلين (ع) واشرف الخلائق اجمعين ، و انّ عترته (ع) بعده اشرف الخلق ، و انّ علياً (ع) العترة وو ارث علم محمّد (ص) و بعده الاحد عشر من ولده (ع)، و انّ الحادى عشر منهم غائب قائم منتظر لولم يبق من الدّنيا الا يوم و احد لطوّل الله ذلك اليوم حتّى يخرج و يملأ الارض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً و جوراً ، و انّ



#### بيان السّعادة

۲

هؤلاء المتى وشفعائى ليوم فقرى وفاقتى ، بهماتو سل الى الله وبهمارجو نجاتى يوميعادى ، وان "شريعة محمد (ص) ناسخة لجميع الشرايع ، وان جميع ماجاء به محمد (ص) من السنّن والفرائض والسيّاسات والعقائد والاخلاق حق و صدق ؟ آمنت بها كلّها مفصلها ومجملها ، وان الموت وسؤال القبر والصّراط والميزان وبعث الخلائق وتطائر الكتب والحساب والجنة والنّار والمعاد جسمانية وروحانية كلّها حق وصدق آمنت بها وايقنتها ، وان هذه دينى الذى ادين به ؟ عليها احيى وعليها اموت وعليها ابعث انشاء الله ، وان القر آن الذى بين اظهر ناهو الكتاب المنزل على محمد (ص) حرّف فيه اولم يحرّف ، وهو دليل رسالته واجمال شريعته وهو الحبل الممدود من الله لائة صورة الولاية التكوينية التى هى الحبل من الله حقيقة كما ان العترة وولايتهم هى الحبل من النّاس ، وانتهما المنزل على محمد (ص) حرّف فيه اولم يحرّف ، وهو دليل رسالته واجمال شريعته وهو الحبل الممدود من الله المنزل على محمد (ص) حرّف فيه اولم يحرّف ، وهو دليل رسالته واجمال شريعته وهو الحبل الممدود من الله المنزل على محمد (ص) حرّف فيه اولم يحرّف ، وهو دليل رسالته واجمال شريعته وهو الحبل من النّاس ، وانتهما المزل على محمد (ص) حرّف فيه اولم يحرّف ، وهو دليل رسالته واجمال شريعته وهو الحبل من النّاس ، وانتهما المزل على محمد (ص) حرّف فيه الحبل من الله حقيقة كما ان العترة وولايتهم هى الحبل من النّاس ، وانتهما الفتر قاحتى يردا عليه الحوض ، وان القر آن دليل العترة كما قالوا فيه حيّجتنا اهل البيت ، كما ان العترة مبينو-عنده واستماع قوله وسماعه والتدبتر فى افعاله واحواله واخلافه والتفكر فى شرقنه والتسليم لما والجلوس و تخلية بيت القلب لتراه المكونه فيه بملاحظة انه حجل الله الممدود الى الناس او من غير عنادمعه من اعظم و تخلية بيت القلب لتراقه بملكونه فيه بملاحظة انه حبل الله الممدود الى الناس و من غير عنادمعه من اعظم و تخلية بيت القلب لتروله بملكونه فيه بملاحظة انه حبل الله الممدود الى الناس و من غير عنادمعه من اعظم و لطائفه و تخلية بيت القلب لتجلى حقائقه وانتماع كلماته وسماعها والتدبتر فى عبراته والتما كان بلحاظ كرنه حلاً ممدوداً من الله .

وقدورد فى الايات والاخبار الامر بالاستماع والانصات له عند قراءته والتدبّر فى آياته واستنباط اشاراته و لطائفه والتّفكّر فيهاكماورد ذمّ من أعرض عنه واتّخذه مهجوراً وتبذه وراء ظهره،وذمّ من لاكه بين لحييه ولم يتدبّر ما فيه و ذمّ من حفظه وقرأه ولم يعمل بما فيه كمثل الحمار يحمل اسفاراً فأولى الاشياء بالخدمة بعد علماء العترة واحقّ الامور بالنّظر والفكرة هوالقرآن .

وقد كنت نشيطاً منذ اوان اكتسابى للعلوم وعنفوان شبابى بمطالعة كتب التفاسير والاخبار ومدارستها ووفيقى الله تعالى لذلك وقد كان يظهر لى بعض الاحيان من اشارات الكتاب وتلويحات الاخبار لطائف ماكنت اجدها فى كتاب ولا اسمعها من خطاب فأردت ان اثبتها فى وريقات واجعلها نحو تفسير للكتاب لتكون تذكرة لى ولاخوانى المؤمنين وتنبيهاً لنفسى ولجملة الغافلين ، راجياً من الله ان يجعلها لى ذخيرة ليوم الدين ولسان صدق فى الاخرين وهوجديربان يسمى بييان السُّعادة فى مقامات العادة والمسؤل من النّاظر ان ينظر اليه بنظر الانصاف لابعين العناد والاعتساف والحمدية اولا و آخراً والصّلوة على محمد وآله .

ولنذكر قبل الشروع في المقصود حقيقة العلم والفرق بينه و بين الجهل المشابه للعلم و شرافة العلم و خسامة هذا الجهل و ان العلم كلما ازداد ضعفت الانانية ، والجهل كلما ازداد زاد في الانانية ، وان العلم لاينفك عن الحيرة والخشبة واقتضاء الوحدة والعزلة ، وانه يلازم العمل ولاينفك منه ، وان الادراك المنفك عن العمل هو الجهل المشابه للعلم واستحباب قراءة القرآن والاستماع له وكيفية قراءته و مراتب قرآته وجواز تفسيره و بيان الظهر والبطن والتنزيل والتأويل والمحكم والمتشابه والتاسخ والمنسوخ والعام والخاص من القرآن وان التقسير بالرأى الذى ورد ذمة هو التعمير بالادراكات الجهلية وان التفسير بالعام من الحكمة من القرآن وان التفسير بالرأى الذى ورد ذمة هو التفسير بالادراكات الجهلية وان التفسير بالعلم من الحكمة التي من اوتيها فقد اوتي خيراً كثيراً ، وانه مأموريه مندوب اليه ، وان تفسير القرآن بنمام مقاماته مختص بأهله التي من اوتيها فقد اوتي خيراً كثيراً ، وانه مأموريه مندوب اليه ، وان تفسير القرآن بنمام مقاماته مختص بأهله التي من اوتيها فقد اوتي خيراً كثيراً ، وانه مأموريه مندوب اليه ، وان تفسير القرآن بنمام مقامة من الحكمة الذي من اوتيها فقد اوتي خيراً الذى الذي واليه أموريه مندوب اليه ، وان تفسير العرام مقاماته مختص بأهله الذي نزل عليهم ، وان القرآن ذووجوه وهومراد بكل وجوهه كمانة ذوبطون ومراديكل بطونه ، وانه يجوز الذين نزل عليهم ، حدة القرآن القرآن التوران يكون اختلافات القراءات من القراء ، وان القرآن الذي



### مقدمة التقسير

٣

فى ايدى النّاس ان لميكن منقوصاً منه بحسبالفاظه وعباراته كماقيل فهومنقوص منه بحسب وجوهه واشاراته. وبطونه ومقاماته ، وانّ القرآن نزل في الاثمّة وفي اعدائهم او اثلاثاً او ارباعاً ولنذكر ذلكت في فصول .

الفصل الاول

## فيحقيقة العلم والجهل المشابه للعلم

اعلم ان الانسان بحسب مقام بشريبته واقع بين مدينتي العلم والجهل وعالمي النُّور والظُّلمة وكلَّ ادراك اوشهود يقع له او حال يطرو عليه من حيث توجَّهه إلى دارالعلم اوبحيث يجعله متوجَّهاً اليها فهوعلم . وكلَّ ادراك اوشهود اوحال يحصل له من حيث توجَّهه الى دار الجهل اوبحيث يجعله متوجَّهاً اليها فهو جهل مشابه للعلم لمشابهته للعلم في اصل الادراك، ويسمنَّى جهلا مر كَبَّةً في مقابل الجهل الساذج الَّذي هو عدم الادراك ممن شأنه الادراك لتركبه من الادراك وعدم ادراك الجهة العلميَّة من المدرك ، اولتر كبَّه من عدم ادراك الجهة العلميَّة وعدم ادراك عدم ذلكت الادراك ويسمني داءً عياءً ايضاً لعجز اطبَّاء النفوس عن علاجها ، لان المعالج يعالج من يجد او يظنَّ بنفسه المرض و يسلَّم نفسه للطَّبيب و ينقاد لامره و هذا المريض يظنَّ بنفسه الصّحة ويتأنَّف عن الطَّبيب ولا ينقاد لأمره ولمكان هذا الجهل المشابه للعلم صحَّ اثبات العلم ونفيه من موضوع ٍ واحدكما سيجيئ في سورة البقرة عند قوله لَبِئْسَ مَا شَرَوْ إِبِهِ أَنْفُسَهُمْ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ و سيجيئ تحقيق تام للعلم والجهل عند تلكث الاية انشاءالله . وعلامة العلم أنَّه كلَّما ازداد نقص من الانانيَّة حتى يفنيهما بالكليَّة ، وعلامة هذاالجهلان كلَّما ازداد زاد في الإنانيَّة ورؤية النَّفس والاعجاب بهاحتَّى لايبقي في الانسان من التسليم الذي هومن صفات الانسان شيَّ ، وإنَّ العلم لايجتمع مع الاغراض الدُّنيويَّة بل يفنيها ، وإن الجهل كلَّما زاد زاد الاغراض وكلَّما ازداد الاغراض ازداد الإنسان في طلبه حتى انه يتحمَّل المتاعب طول اللَّيل والنهار بادامة المدارسة والتكرار وقطع الفيافي والبحار ومقاساة المكاره في الاسفار والقاء النفس في المهالك والاخطاركل ذلك بتوهم التوسل بتلكث الجهالات الى المناصب الدانية والاعراض الفانية والتصرف فيالاوقاف واموال الغيّاب والايتام والتثقرّب الى السّلاطين والحكّام والتبسّط في البلاد والتسلّط علىالعباد وهذاالعلم المسمتى بالجهل لايزيد صاحبه الاالبعد منالله والقرب منالشيطان وقوله تعالى يَعْلَمُونَ ظُاهراً مِنَ الْحَيْوةِ الدُّنْيا وَهُمْ عَنِ الآخِرَةِهُمْ غَافِلُونَ اشارة الىهذاالجهل والنفلة عن هذاالعلم يعنى يعلمون من كلِّ مدرك جهته الدُّنيويَّة الجهليَّة لكونهم واقعين فيطرف الجهل ولا يعلمون منه جهته العلميَّةالاخرويَّة لعدم وصولهم الى باب مدينة العلم حتّى يصير ادراكهم علميّاً اخرويّاً او يدركون المدركات الدّنيويَّة. ولايدركون المدركات الاخروية ، ومالم يطهر القلب من هذه الادراكات الدّنيوية لم يظهر على القلب نور العلم فانه نور يقذفه الله في قلب من يشاء، وفي المرتبة الأولى من ظهور هذا النُّور يحصل للانسان الحيرة والسَّكوت والاعراض عنالمدركات الدّنيوية ، وفي المرتبة الثّانية يحصل له حال الاستماع والانقياد و ترك العلم الَّذي يجعله مستبدآ معجباً بنفسه كما عن الصَّادق(ع) انَّه قيل لرسولاالله(ص): يارسولالله ماالعلم ؟.. قال : الانصات قال : ثم مه يارسول الله ؟ ـ قال : الاستماع ؛ ونعم ماقيل :

| زانکه این دانش نداند این طریق | دل ژ دانشها بشستند این فریق   |
|-------------------------------|-------------------------------|
| زانكه هرفرعي باصلش رهبر است   | دانشی باید که اصلش زان سر است |
| کش بباید سینه را زان پاك کرد  | پس چرا علمی بیاموزی بمرد      |



بيان السّعادة

فالانسان مالم يخرج من دار الجهل لم يجز له طلب الادر اكات العلميَّة حكمة كانت اوفقهاً اوغيرهما لتضرَّره بها واشتداد جهله منهاكماقيل :

| دادن تيغ است دست راهزن    | بدگهر را علم وفن آموختن  |
|---------------------------|--------------------------|
| چونکه جا هل شاه حکم سرشود | جمله صحرا ماروكژدم پرشود |
| تا بگیرد دست تو علّمتنا   | چون ملايک گوي لاعلم انا  |
| همچواحمد پری از نور حجی   | كردراين مكتب نداني توهجي |

الفصلالتكانى

فيشرافة هذاالعلم وخساسة الجهل قدعلم ممَّا ذكر شرافة العلم وكفي في شرافته انَّه المايز بين الانسان وسايرالحيوان وانَّ الانسان اشر ف مْن كلَّ حيوان بل من كلَّ موجود سوى الرَّحمن؛ وقوله تعالى ٱلرَّحْمَنُ عَلَّمَ الْقُرُ آنَ خَلَقَ الإِنْسَانَ عَلَّمَهُ الْبَيْمَانَ اشارة الى شرافته لذكره الامتنان بتعليم البيان بعد خلقالانسان وقوله هَلْ يَسْتَوِي الْمَذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَّذْبِينَ لَايَعْلَمُونَ يبيّن شرافته بل نقول شرافته فطريّة لتقديم كلّ ذى صنعة الاعلم في صنعته علىنفسه لشهادة قطرته بتقدّمه وشرافته ولشرافة هذا العلم يكرم من لاخبرة له صاحبي الجهل المشابه للعلم لظنَّهم ان جهلهم علم و يقبلون منهم و يقبلون عليهم ، ولولا هذه الشَّرافة للعلم وتلكت المشابهة لكانوا يفرُّون منهم فرار المضأن من السرّحان، ولشرافته ورد بطرق مختلفة والفاظ متوافقة ومتخالفة ان : طلب العلم فريضة على كلّ مسلم ومسلمة وورد : إنَّ الله يحبَّ بغاة العلم ، وإنَّ من سلك طريقاً يطلب فيه علماً سلك الله به طريقاً إلى الجنَّة ، وإن الملائكة لتضع اجنحتها لطالب العلم رضي به وانته ليستغفر لطالب العلم من في السماء ومن في الارض حتى الحوت فيالبحر، وانَّ من خرج من بيته يلتمس باباً من العلم وينتفع قلبه ويعلَّمه غيره كتب الله له بكلَّ خطوة عبادة الف سنة صيامها وقبامها وحفته الملائكة بأجنحتها وصلتي عليه طيور السماء وحيتان البحرودواب البروانز لهالله بمنزلة سبعين صدّيقاً ، وان ّ العلماء ورثة الانبياء ، وان ّمن تعلُّم العلم وعمل به وعلَّم ننه دُعرِيّ في ملكوت السَّماء عظيماً ، وإنَّ محادثة العالم علىالمزابل خيرمن محادثة الجاهل علىالزَّرابيَّ ، وإنَّ النَّاس عالم ومتعلّم وغثاء ، وورد اغد عالماً اومتعلّماً اواحبّ اهلالعلمولاتكن رابعاً فتهلكت ببغضهم ، وانّه لاخير في العيش الالرجلين عالم مطاع اومستمع واع ، وان عالماً ينتفع بعلمه افضل من سبعين الف عابد؛ والسرّ في ذلك كلَّه ان "جهات الشَّرف مجتمعة فيالعلم لان شرف الاوصاف اماً بشرف محاليها ومحل العلم بعدائة والملائكة نفس الانسان من جهتها الروحانيَّة لامن جهتها الحيوانيَّة ولاشكتَّ انَّ نفس الانسان اشرف النِّفوس وجهتها الرّوحانيَّة اشرف جهاتها ، اويشرف موصوفاتها والموصوف بالعلم هوالحق الاول ثم الملائكة ثم الانسان الذي هواشر فالموجودات ، اوبشرف غاياتها وغايةالعلمغايةالانسان وهوالحشراليالرحمن ولاغاية اشرف منه، اوبشرف لوازمهاولوازمالعلم المخلاص من اسرالنّفس وشهواتها وغضباتها وحيلها الشّيطانيَّة والخشية والخشوع والرّاحة والسّرور والالتذاذ بمناجاةالله والمحادثة معملاتكةالله بل معاللة والتشبته بالاك فيالاحاطة بماسواه وكلما ذكرمنجهات الشرافة للعلم فأضدادها التي هي جهات الخساسة ثابتة للجهل المشايه للعلم بحكم المقابلة ، وهذا الجاهل هو العالم الترارك لعلمه اي للجهة العلميَّة من مدركاته ، وانَّ اهلاالنَّارليتأذَّون من ريح العالم التَّارك لعلمه ، وانَّ اشدَّ اهلاالنَّار ندامة وحسرة رجل دعا عبداً إلى الله تعالى فاستجاب له وقبل منه فأطاع الله فأدخله الجنة وأدخل الدّاعي النّــار

٤



بتركه علمه و اتباعه الهوى و طول الامل . ونسب الى النبيّ (ص) انّه قال العلم علمان فعلم في القلب ؛ اشارة الى الجهة العلمية من المدركات فذلكث النّافع، وعلم على اللّسان؛ اشارة الى الجهة الجهلية فذاك حجة الله على ابن آدم ، ولشرافة الجهة العلمية ولطافتها وسرعة اختفائها تحت الجهة الجهلية من المدركات امروا بدقة النظر في العلم وفيمن يؤخذ منه فان المدركات اذا اخذت من صاحبي الجهل لا يستنير صاحبها بنور العلم ولا يظهر له جهتها العلمية فان من اخذالعلم من اهله وعمل به نجا ؛ كما في الخبر، ويفيد بمفهومه ان من لم يأخذه من العله اولم يعمل به لم يتج . وقال الباقر (ع) في بيان قوله تعالى فكي يُنظُر الإنْسانُ إلى طُعامه علمه الذي يأخذه من اهله يأخذه ، والاخبار في اخذ العلم من اهله والم يعلم في الخبر، ويفيد بمفهومه ان من لم يأخذه من العله يأخذه ، والاخبار في اخذ العلم من اهله والاحتراز من اخذه من غير اهله كثيرة فان المدركات يمكن اخذها من الصحف ومن الرجال عالمين كانوا ام جاهلين بالجهل المشابه للعلم ؛ كافرين كانوا ام مؤمنين، لكن الاتصاف من الصحف ومن الرجال عالمين كانوا ام جاهلين بالجهل المشابه للعلم ؛ كافرين كانوا ام مؤمنين، لكن الاتصاف بجهتها العلمية لا يحصل الا اذا اخذ المدركات ممن كان من من خالم المشابة العلم يقلم المالي المد كات يمكن اخذها من الصحف ومن الرجال عالمين كانوا ام جاهلين بالجهل المشابه للعلم ؛ كافرين كانوا ام مؤمنين، لكن الاتصاف

قال البارع في العلم العكلامة الحلّى رضوانالله عليه في اوّل تحريره : ولكلّ علم اسرار لايطلع عليها من الكتب فيجب اخذه من العلماء ولهذا قال (ع) : خذ العلم من افواه الرّجال ، و نهى عن الاخذ ممن اخذ علمه من الدّفاتر فقال (ع) : لا يغر تكم الصّحفيون . وقيل للباقر (ع) انّ من عندنا يز عمون انّ قول الله فَ اسْتُلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ انّهم اليهود والنّصارى قال اذاً يدعو نكم الى دينهم . والحاصل انّ النفوس البشرية خلقت قابلة سريعة التأثر كالمرآة الصّافية القابلة للصّور فاذا اخذت المدركات من صاحبى الجهل تكيفت بجهلهم ولم تدرك من المدركات الا الجهة الجهلية ، وإذا اخذت المدركات من صاحبى العلم تكيفت بجهلهم ولم تدرك من المدركات الا الجهة العلمية ، وإذا اخذت المدركات من صاحبى العلم تكيفت بكيفية علمهم ولم تدرك من المدركات الا الجهة العلمية منها ، فالعذو الخذت المدركات من صاحبى العلم تكيفت بكيفية علمهم ولم تدرك من المدركات الا الجهة العلمية منها ، فالعذو الخذو الحدو عادالله من الجهال المتلبسين بلباس اهل العلم المنسبة

وقد ذكر فى الاخبار علامات وآشاركثيرة للعلم والجهل وللعلماء الحقّة وللعلماء السّوء وللعالم والمتكلّف ولطلب العلم للدّنيا ولطلبه للاخرة وللعلم الدّنيوي وللعلم الاخروي فلينظر العالم والمتعلّم الى الاخبار ولينظر الى علومهما وتعلّماتهما وانّها من اى صنف ؛ فانكانت من قسم الجهالات والعلوم الدّنيوية فليتضرّعا الى الله وليسئلامته ان يطهّر قلوبهما منها : وانكانت من قسم العلوم فليبتهلا الى الله ان يزيدها ولا يسلبها منهما ، ولينظر المتعلّم الى من يأخذ العلم منه حتى لايشتبه الامر عليه ويأخذ المدركات من جاهل بظن "نه عالم .

الفصل الثَّالتْ

فى انَّ العلم كلَّما ازداد ضعفت الانانيَّة ، والجهل كلَّما ازداد زادت الانانيَّة اعلم ان الانسان واقع بين دارى الرَّحمن والشَّيطان ، ولنفسه وجه الى الله ويقال له وجه الرّب ووجه الى الشَيطان ويقال له وجه النَّفس اى انانيَّته، ولا يكون رؤية الوجود من النَّفس ونسبته اليها الا بهذا الوجه وهذان الوجهان للنَّفس هما الاخرة والدَّنيا اللَّتان هما الضرَّتان والاقبال الى كلَّ اضرار بالاخرى وهما العقل والجهل فى العالم الصَّغير ويطلق العقل والجهل على مدر كاتهما ايضاً ، وسعة كلَّ من الوجهين بزيادة مدر كاته وسعتها لان فعليَّة الانسان بفعلية مدر كاته كماقيل :

ای برادر تو همین اندیشه نی مابقی تو استخوان و ریشه نی گرگل است اندیشهٔ تو گلشنی و ر بود خاری توهیمهٔ گلخنی فکلمااز دادالمدر کات الجهلیّة از دادت الانانیّة وضعفت الوجهة الربّانیّة ، و کلّما از دادالمدر کات



٦

العقلانيّة قويتالوجهةالربّانيّة وضعفت الوجهة الجهلانيّة والانانيّة ، وكلّمااز دادتالجهالات في الانساناز داد فيه تصرّف الشّيطان بل لايكون تلك المدركات الا بامداد الشّيطان و افاضته فهي في الحقيقة فضلاته على وجه النّفس ونعم ماقال مولانا بهاء الملة والدّين :

| فضلهٔ شیطان بود برآن حجر | این خیالات محال و این صور                  |
|--------------------------|--------------------------------------------|
| سنگ استنجای شیطان در بغل | شرم بادت ز انکه داری ای دغل                |
|                          | المالان المسكم خاصيت المستال المستعسين فلا |

فالانسان ان لم يكن ذاوجه إلى الرّبّ كان لامحالة ذاوجه إلى الشّيطان وكان صفحة نفسه بتصرّف الشّيطان فيلقى عليها مايشاء بحسب استعدادهاكماقال شيخنا البهائي اُيضاً رضو انالله عليه :

تو بغیر علم عشق ار دل نهی سنگ استنجا بشیطان سیدهی دل که فارغ شد زمهرآننگار سنگ استنجای شیطانش شمار ففروا الیالله واصرفوا وجوهکم منالشیطان وطهتروا قلوبکم من وساوسه : فاغسلوا یاقوم عن لوح الفؤاد کل علم لیس ینجی قی المعاد

و انظروا الى مكتسباتكم من الصنايع العلمية فان كانت تزيد فى استكبار كم ومماراتكم فاعلموا انها من فضلات الشيطان وفى الخبر فى الفرق بين طالبى المدر كات الجهلية والمدر كات العلمية : ان طلبة العلم ثلاثة فاعر فهم بأعيانهم وصفاتهم ؟ صنف يطلبه للجهل والمراء، وصنف يطلبه للاستطالة والختل ، وصنف يطلبه اللفقه والعقل . فجعل صاحب وجهة النفس الشيطانية ضنفين باعتبار قوتيه الدراكة والعمالة ، وجعل غاية طلب العلم باعتبار القوة الشيطانية الدراكة الجهل يعنى نفس المدر كات الجهلية ، او استكمال وجدانيفس الذى يلى الشيطان ولو ازمها التي هى الاستكبار ورؤية النفس والاعجاب بعدر كاتها و تحقير الغير، وعبق عزليه بالمعاراة ؟ ولو ازمها التى هى الاستكبار ورؤية النفس والاعجاب بعدر كاتها و تحقير الغير، وعبتر عن ذلك كله بالمعاراة ؟ وجعل غاية طلب العلم باعتبار القوة العمالة المنشعبة الى السبعية والبهبمية الاستطالة التى هى من لو از مالسبعية والختل اى التملق الذى هو من لو ازم البهيمية، و حعل غايته باعتبار الوجه الألهي الفقه اى التدى يلى الشيطان ؟ والختل اى التعلم باعتبار القوة العمالة المنشعبة الى السبعية والبهبمية الاستطالة التى هى من لو از مالسبعية والختل اى الترمان الذي يلى من لو ازم الميمية الى السبعية والبهبمية الاستطالة التى هى من لو ازم السبعية و والختل ال و ولية النهي الماد الادراك و والختل اى الترمان الذى يلى الرعية و والختل اى التداد الادراك و والما ماله النهي الماد التى هى من لو ازم السبعية و والم تله من مدرك الى مدرك آله من لو ازم البهبمية الى السبعية و البهبمية الاستطالة التى هى من لو ازم السبعية و والختل اى الترمان الذى يلى الرحمان الادراك و الختل اى المالية الذي المالة الذى يلى الرحمن.

الفصلالرابع

في تلازم العلم والعمل واقتضاء العلم الحيرة والخشية والعزلة

اعلم ان العلم كما علم عارة عن المدركات الحاصلة للانسان من حيث وجهته الالهية وصفحته الاخروية وهى تنقسم الى عقائد عقلانية واخلاق نفسانية واعمال جسمانية التى اشير اليهافى الحديث النّبوى (ص) بقوله: انتسالعلم ثلاثة؛ آية محكمة اوفريضة عادلة اوسنة قائمة ، والعقائد العقلية اذا حصلت من حيث كونها علوماً وحيث كون الانسان فى دار العلم كانت مرائى للمعتقدات بحيث يجد المعتقد ذوق معتقداته فى اعتقاداته ويلتذ بها و يشتد فى ذلك الوجدان والالتذاذ حتى يشاهدها ، ولاراءتها المعتقدات بحسب الذوق والوجدان والشهود والعيان سما هاالرسول (ص) آية ، ولعدم انفكاك المعتقدات عنها كماذكر سماها محكمة وهذا الوجدان والشهود فو عمل القلب فلو تخلى الاعتقادات عن المعتقدات عنها كماذكر سماها محكمة وهذا الوجدان والشهود والعيان سما ها الرسول (ص) آية ، ولعدم انفكاك المعتقدات عنها كماذكر سماها محكمة وهذا الوجدان والشهود في دار العلم ولا فائضة من الله بل كانت جهالات ملقاة على النفس من الشيطان سواء سميّيت خطوات الشيطان فى دار العلم ولا فائضة من الله بل كانت جهالات ملقاة على النفس من الشيطان سواء سميّيت خطوات الشيطان و بنحو المعرفة بي والخلاق النفسية اذا دركت من حيث كون الانسان فى دار العلم وهر الوجدان والشهود ومضرتها فى وجوده انزجر منها وكان فكره تما حيث كون الانسان فى دار العلم لم يكن ادراكها الا بنحوالجزئية ومضرتها فى وجوده انزجر منها وكان فكره تطهير نفسه منها وهذا هو عمل هذا العلم ، ومن شاهد الرُّذائل



مقدّمة التّفسير

وبهجاتها ولذاتها طلبالاتصاف بهاوهذا عمل هذاالعلم، وباعتبار هذاالشّهود والاتّصاف سمّاهاالرسول (ص) فريضة وعادلة فان الفرض عيناً هو هذاالاتتصاف والعادلة بين طرفي الافراط والتنفريط هي اعيان هذه الصِّفات ، وامآالعلم بالرذائل والخصائل بنحوالكلية منفكاً عن شهوذها بنحو الجزئية فانته منالجهالات ولم يكن فرضاً ولاعادلاً وكان منفكاً عن العمل وكان من فضلات الشيطان ، والاعمال القالبيَّة اذااخذت من صادق ؛ وعلم الآخذ صدق من اخذها منه وصدق وعد الاجر على فعلها ووعيد العقوبة على تركها ولم يسترهذا العلم او لم يغلب مقتضىالنقس على مقتضاه لايمكنه ترك العمل بها وباعتبار هذاالعمل سماه سنة فان السبيرة والسنة هيالاعمال التبي اتفق جماعة عليها اوصارت شيمة للشخص ، وباعتبار اخذها من اهلها وانتصالها بالاعمال القلبية وبصاحب الاعمال القلبيَّة سمَّاها قائمة . واذا لم يؤخذ هذاالعلم من اهله اولم يكن اخذه من حيث كون الاخذ في دار العلم اوغلب على مقتضاه مقتضى النَّفس لم بكن علماً وصار منفكاً عن العمل اوعن كونالعمل قائماً متَّصلاً بالقلب وكان ذلك العلم جهلاً وكان من فضلات الشيطان ؛ ولذلك ورد عنهم (ع) في اخبار كثيرة التّصريح والاشارة الى تلازم العلم والعمل؛ فعن ابني عبدالله (ع) في بيان قوله تعالى ا أما يخشى الله من عباده العلماء: يعنى بالعلماءمن صدّق قوله فعله ومن لمبصدّق قوله فعله فليس بعالم ، وعنه(ع) انَّ العلم مقرون الىالعمل فمن علم عمل ومن عمل علم والعلم يهتف بالعمل فان اجابه واكا ارتحل عنه . وعنه(ع) لايقبلانله عملاً الابمعرفة ٍ ولامعرفة اك يعمل فمن عرف دلته المعرفة على العمل ومن لم يعمل فلامعرفة له ؟ الاان الايمان بعضه من بعض . ومن هذا يعلم ان العلم كما لا ينفك عن العمل لا ينفك عن الاشتداد والازدياد في جانب الآخرة لان من عرف وادرك من الصِّفات الالهيَّة مايبتهج ويلتذ بادراكه اشتاق الى از دياد الادراك والابتهاج ومن اشتاق الى شيىء طلبه ، ومن طلب شيئاً وجده ، ومن عرف شيئاً من الرذائل او الخصائل اشتد فراره عن الرّذائل وطلبه للخصائل ، وكلّما از داد فراره من الرَّذائل واتِّصافه بالخصائل ازداد استبصاره بآفاتها ولذَّاتها ، ومن عرف الامرالالهي وانَّ امتثال امره و نهيه يزيد في علومه العقليَّة والنفسيَّة امتثل، ومن المتثل ازداد علومه المذكورة وسيجيئ بسط وتحقيق لهذا المطلب في سورة البقرة عند قوالم تعالى ولبئس ماشر وابه أنفسهم. وصاحب هذاالعلم هوالذي يكون ذاكابة وحزن من عدم مراعاته لعلمه وعدم وصوله الى معلومه كمايريد فان ً هذاالعالم يحزنه ترك الرّعاية كما ان ً صاحب الجهل يعجبه حفظ الرَّواية ، ويكون ذاسهر اشتباقاً الى مطلوبه يعمل ويخشى وجلاً داعياً مشفقاً مقبلاً على شانه عارفاً بأهل زمانه مستوحشاً من اوثق اخوانه ، متحيراً في امره لتجاذب علمه وجهله ، وهوالشكور الرَّؤف الرّحيم الرقيق الحليم الصبور الخاشع الخاضع المتواضع المستسلم القنوع الغني الودود البار الوصول الحي النبظيف الظريف الطريف فاحذر يا اخى من العالم العامل بغيره والزم العالم العامل بعلمه وكن متواضعاً له . خاك بر فرق حسد كن هچو ما خاك شو مردان حق را زبر پا

القصل الخامس

في فضل قراءة القرآن وفضل التّوسّل به بايّ نحو كان

اعلم ان القرآن كما سلف الاشارة اليه قرين العترة وهما الحبلان الممدودان من الله الى الخلق ، وان التوسل بالعترة بأى نحوكان من الخدمة وقضاء الحاجة والتوقير والمحبة لهم والنظر اليهم والجلوس عندهم والانس بهم والتأمل فى شؤنهم والتدبتر فى افعالهم والاستماع الى اقوالهم وسماع اسمائهم ومناقبهم واحوالهم وتذكر شمائلهم واوصافهم من غير عناد معهم عبادة بلكانت من اعظم العبادات ومن اسباب دخول الجنات



كذلكك النظرالي سطورالقرآن والاستماع الى حروفه وقراءة كلماته وكتابة سوره وآيانه وتعظيمه وتوقيرقاريه و تصوّر مفاهيمه وتدبّر معانيه والنُّظر في اشاراته والالتذاذ بلطائفه وامتثال اوامره ونواهيه والاعتبار بحكماياته وامثاله واكا تعاظ بمواعظه ونصائحه عبادة بلكانت من اعظم العبادات وكفي في فضل التوسل به قوله تعالى اذا قرء القر آن فاستمعوا له وأنصتوا لعلَّكم ترحمون وعن علىَّبن الحسين (ع) وجعفربن محمَّد (ع) انَّهما قالا من استمع حرفاً من کتاب الله تعالی من غیر قراءة کتب الله تعالی له به حسنة و محا عنه سیّنة ورفع له درجة ، ومن قرء نظراً من غيرصوت كتبالله له بكلَّ حرف حسنة ومحا عنه سيَّنة ورفع له درجة ، ومن تعلُّم منه حرفاً ظاهراً کتبالله له عشرحسنات ومحا عنه عشر سيئات ورفع له عشر درجات ؛ قال لااقول بکل آية ولکن بکل حرف؛ باء اوياء اوشبههما قال ومن قرأ حرفاً وهوجالس في صلوته كتبالله له خمسين حسنة ومحا عنه خمسين سيَّنة ورفع له خمسين درجة ، ومن قرأ حرفاً وهوقائم فيصلوته كتبالله له مائة حسنة ومحا عنه مائة سيَّنة ورفع له مائة درجة ، ومن ختمه كانت له دعوة مستجابة مؤخرة اومعجّلة . قال الرّاوي قلت جعلت فداك ختمه كلّه قال خشمه كلَّه . واسحق بن عمَّار عن ابني عبدالله(ع) قال قلت له جعلت فداك انَّى احفظ القرآن عن ظهر قلبي فأقرأه عن ظهر قلبي افضل اوانظر فيالمصحف فقال لي بل اقرأه وانظرفيالمصحف فهو افضل اما علمت ان النظر في المصحف عبادة . ونسب الى النبسيُّ (ص) انبه قال افضل العبادات قراءة القرآن وعنه (ص) القرآن مأدبة المتعالى فتعلَّموا من مأدبته ما استطعتم ، انَّ هذا القران حبلالله وهو النَّور المبين والشَّفاء النافع عصمة لمن تمسَّكُ به ونجاة لمن تبعه لايعوج فيتقوم ولايزيغ فيستعتب ، ولاتنقضي عجائبه ولايخلق عن كثرةالرّدّ فاتلوهفان الله يأجركم على تلاونه بكلّ حرف عشرحسنات ، اما انتي لااقول آلم عشرولكن اقول الف عشرولام عشروميم عشر. وعن ابي عبدالله(ع) ان الله آن عهدالله الى خلقه فقد ينبغي للمرء المسلم ان ينظر في عهده وان يقرأ في كلَّ يوم خمسين آية. وعن النّبي (ص) انّه قال نوّروا بيو تكم بنلاوة القرآن ولاتتخذوها قبوراً كمافعلت اليهو دو التّصاري صلوا فىالكنائس والبيع وعطلوا بيوتهم فان البيت اذاكثرفيه تلاوة القران كثرخيره واتسع اهله وأضاء لاهل السَّماءكما تضيئ نجوم السَّماء لاهل الدَّنيا . وعن السَّجاد (ع) انَّه قال ، قال رسول الله (ص) من اعطاهالله القرآن فرأى ان احداً اعطى افضل ممَّا أعطى فقد صغر عظيماً وعظمٌ صغيراً .

# الفصل السّادس في آداب القراءة وكيْفيّتها ومراتب القُرّاء

اعلم ان الكلام نحو ظهور للمتكلّم بشأنه الذي هو فيه حين التكلّم الاترى ان الانسان حين الغضب لواجهد نفسه في اخفاء غضبه يظهر لامحالة غضبه في كلامه ، وان كلام كل متكلّم مناسب لمقامه لالمقام السامع ولذلك لايمكن للبشر من حيث بشريته استماع كلام الملك اوالجن ولوسمع هلك اوجن اوغش عليه او تضرّر بوجه آخر، وان كلام الله تعالى لوظهر في مقام اطلاقه لماقام له شي من خلقه ولفنى الكلّ في كلامه لكنّه تعالى لغاية رحمته وكمال رأفته لمخلقه نزل اسمائه وصفاته وكلامه من مقام الاطلاق وألبسها ألبسة التعيّنات فصارت في مقام الارواح العالية موافقة لها ، وفي مقام الارواح المضافة مرافقة لها ، وفي مقام الأسباح العالية النورية والسافلة الظلمانية مطابقة لها ، وفي مقام الارواح المضافة مرافقة لها ، وفي مقام الاشباح العالية النورية المساخلة الظلمانية مطابقة لها ، وفي مقام الارواح المضافة مرافقة لها ، وفي مقام الاشباح العالية النورية

٨



| فوق قهرو لطف و کفرو دين بود |
|-----------------------------|
| بس نهانست و نهانست و نهان   |
| از ٌٽلابـه آدمی آمد پدید    |

ليك ني اندر لباس ءين و لام

گشت آن أسماء جانی روسیاه

تاشود بر آب و گل معنی پدید

٩

خود طواف آتکه او شه بین بود زان نیامد بک عبارت در جهان زانكه اين اسماءو الفاظ حميد علَّم الاسمة، بد آدم را امام چون نهاد آنآب وگل برسر کلاه که نقاب حرف دم درخود کشید

فعلى هذاكان القران بنقوشه والفاظه ظهوراً للحق الاول تعالى بأسمائه وصفاته فيكلامه وخطابه رأفة يعباده وعليهمان يعظموه ويطهروا ظواهرهم عند قراءته من الانجاس والاخباث وممالاير تضيهالانظار، وبواطنهم منالاحداث بالغسل والغسل اوالوضو اوالتيمام ، ونفوسهم منالانانياة اللتي هي ظهور الشايطان ومختفي فضلاته بالتَّواضع تحت كبرياء الرَّحمن والخشوع تحت عظمته الظاهر ةفي كلامه . وان يتحزَّنوا لقراءته وسماعه ، ويرق نفوسهم عنده ويبكوا ويزيدوا خشوعاً، وقوله تعالى لا يمسُّه الا المطهَّر ون بالاخبار للاشعار باللهلاينبغي مسيس نقوشه وحروفه الابطهارة الظاهرمن الاخباث والاخداث ولايمكن مسيس باطنه ومقصوده ولاالاتمصال بلطائفه وحقائقه ولا استفاضة علومه وبركاته اكلا بطهارة الباطن منالر ذائل والارجاس والشكوك والريبة والوسواس ، ومن العلوم إلعادية والعقائد العامية التقليدية المأخوذة منالناس . وقوله أنَّ الَّذين أو تواالعلم من قبله إذا يتلى عليهم يخرون للاذقان سُجداً ويقولون سبحان رينا ان كان وعد ربنا لمفعولا ويخرون للاذقان يبكون ويزيدهم خشوعاً في مقام المدح اشارة إلى استحباب التواضع والبكاء والخشوع عند القراءة والاستماع للقران وعن الصادق (ع) انه قال القران أزل بالجزن فاقرأوه بالحزن وقال الفيض قد م سرة في تفسير الصافى وفي مصباح الشريعة عن الصادق (ع) أنه قال (ع) قال النبي (ص) لكل شبي حلية وحلية القر ان الصوت الحسن وعنه (ع) انَّه قال من قرء القرآن ولم يُخْضَع لَهُ وَلَم يَرْفُ عَلَيهُ وَلَم يَغْشُ حَزْنَاً أووجلاً في سرَّه فقد استهان بعظم شأنااته وخسر خسراناً مبيناً فقارئ القران يحتاجالي ثلاثة اشياء قلب خاشع وبدن فارغ وموضع خال؛ فاذ اخشعظ قلبه فرَّ منه الشَّيطان الرَّجيم ، وإذا تفرَّغ نفسه من الاسباب تجرَّد قلبه للقراءة فلا يعتر ضه عارض فيحرمه نورالقران وقوائده ، و اذا اتتخذ مجلساً خالباً واعتزل من الخلق بعد ان اتي بالخصلتين الاوليين استأنس روحه وسره بالله ووجد حلاوة مخاطبات الله عباده الصالحين وعلم لطفه بهم ومقام اختصاصه لهم بقبول كراماته وبدائع اشاراته فاذاشرب كأسآ من هذا المشرب فحينتذ لايختار علىذلك الحال حالا وعلىذلك الوقت وقتأبل يؤثره على كلِّ طاعة وعبادة لان فيه المناجاة مع الرَّبِّ بلاواسطة فانظر كيف تقرأ كتاب ربَّك ومنشور ولاينك، وكيف تجيب اوامره ونواهيه، وكيف تمتثل حدوده فانته كتاب عزيز لايأتيه الباطل من بين يدبه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ، فرَّتله ترتيلاً وقف عند وعده ووعيده وتفكَّر في امثاله ومواعظه و احذران تقع من اقامتك حروفه في اضاعة حدوده . وعنه (ع)انه قال والله لقد تجلَّى الله لخلقه في كلامه ولكن لايبصرون هذا مااشير اليه في الاخبار والايات . لكن نقول لمَّاكان الانسان بمنطوق قوله تعالى علَّم ادم الاسماء كلُّها منطوبًا فيه جميع مراتب الموجودات بالقوَّة وله بحسب كلَّ مرتبة اذا صارت فيه بالفعل حال وحكم و تكليف ؛ كان له بحسب تلك المراتب احوال مختلفة تختلف احكامها؛ وجملة المراتب منطوية فيالشيطانية والرّحمانيّة والحالة المتوسّطة بينهما لانيَّه انكان مسخَّراً للشَّيطان بحيث لم يبق فيه تصرَّف الرَّحمن كان مظهراً للشَّيطان سواءكان الغالب



عليه البهيميَّة بمراتبها أوالسبعيَّة بمراتبها أوالشَّيطنة بمراتبها أوالحالة الحاصلة من تركيبها بمراتبها وكان لسانه ويده وسمعه وبصره الات للشّيطان فكان لايقرأ القرآن آلا بلسان الشّيطان وهواللّسان المضاف الى نفسه وانانيته ولايكتب ولايسمع ولايبصراكا بيد وسمع وبصر كذلك؛ وفي حقَّ امثاله ورد قونه تعالى يلو ون السنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب و ما هو من الكتاب وقوله فو يل للذين يكتبون الكتاب بايديهم ثم يقولون هذا من عندالله و ما هو من عندالله يعني ان نقوشالقرآن وانكانت امراً كلّياً تصدق على كلّ مكتوب منها عند منلاخبرة له بمبادى الافعال وكيفية صدق القرآن على مكتوب البنان لكنتها لاتصدق في نفس الامر وعند من ينظر الى مبادئ الافعال الا على مكتوب يد منسوبة ومسخَّرة للرَّحمن ، لاعلى كلَّ نقش مشاكل لنقش القرآن صادرمن كل بنان سواءكانت مسخّرة للشيطان اوالرّحمن وهكذاالحال فيقراءة ألفاظ القرآن فانته لا يكون كلّ ملوى باللبسان مشابه للقرآن مصداقاً له في نفس الامر اكا اذاكان مقرّوا بلسان مضاف ومسخّر للرّحمن لابلسان مضاف الى نفس القارئ ومسخّر للشّيطان، وصاحب هذه الحالة حكم قراءته انتّها لاتتجاوز حنجرته بل تكون وبالاً عليه وهكذا حكم كتابته واستماعه لايات الفرآن وتكليفه التضرّع الىيافة والسؤال منه ان يبصرُه افات ما هو فيه والاستغفار منالله والتوبة والانابة اليه ولامثاله قال الانبياء(ع) اوَّل ما قالوا ياقوم استغفروا ربكم ثمَّ توبوا اليه وانكان متوسَّطاً بينالرَّحمانيَّة والشَّيطانية كان له بحسب غلبة كلَّ من الحالين حال وحكم وتكليف، وبحسب استواء الحالين فيه له حكم آخروصاحب هذه الحالة له عناءكثير وحزن طويل لايسكن الى مقتضياته الحيوانية فيلتذ بها ولا يلتذ بمقتضياته العقلانية فيطمئن اليها؛ وفي حقَّه نزل بقاتلون في سيل الله فيقتلون ويقتلون .

روزوشب درجنگ و اندر کشمکش کرد. چالیش او لش با آخرش

وقد يغلب عليه الجهل والشيطانية فلتحت في فراتته واستماعه بالصّنف الأوّل، وقد يغلب عليه الرحمانية فيلتحق بالصّنف الآتى وقد يبقى فيه اثر من الشيّطان والرّحمن ، فيكون مشر كافى قراتته كرجل فيه شركاء متشاكسون وان كان مسخّراً للرّحمن بحيث لم يبق الانانية و للشيطان فى عباداته مداخلة بل يكون عباداته بامره تعالى او بفعله تعالى بحيث لا يكون الفاعل فى وجو ده الاللة تعالى ، كان لهذا الصّنف من المسخّر تلة تعالى مراتب و درجات لان منهم من هو محجوب عن الله وعن ملائكته وخلفائه ناظر الى امره الذى وصل اليه بتوسيّط خلفائه فاعل لان منهم من هو محجوب عن الله وعن ملائكته وخلفائه ناظر الى امره الذى وصل اليه بتوسيّط خلفائه فاعل وللشيطان، وكذلك اعضاؤه تكون مسخّرة لامراللة وان كان يرى نفسه مسخّرة لامر التعالى مثانية والشيطان، وكذلك اعضاؤه تكون مسخّرة لامراللة وان كان يرى اضاغتها الى نفسه فهى منحيث الفعل مضافة في قرائته حال الى نفسه فلا يكون هذا القارى ممّن يلوى الكتاب بلسانه بل بلسان امرالله وهكذا حال الناظر والمستمع والكاتب للكتاب، لكن ليس شانه فى القرائة الا حكاية قول الله الصاد من لسان الرسول (ص) ، فهو من يكون من اهل الشرول (ص) اوعن جبرئيل اوعنائة ان لم يكن له التفات الى وساطة الرسول (ص) ، ومنهم من يكون من اهل الشيهود لكن لم يتجاوز شهوده عن مشاهدة خلفاءانة تعالى وملائكته وهذا الم ميلغ شهوده من يكون من اهل الشيهود لكن لم يتجاوز شهوده عن مشاهدة خلفاءانة تعالى وملائكته وهذا ال لم يلغ شهوده من يكون من اهل الشيهود لكن لم يتجاوز شهوده عن مشاهدة خلفاءانة تعالى وملائكته وهذا ان لم يبلغ شهوده من يكون من اهل الشيهود لكن لم يتبلغ حلول الحال الى نحو اتحاد مع المحل ، كان مثل سابقه يرى الفعل منفسه من يكون من اهل الشيهود لكن لم يتباور شهوده عن مشاهدة خلفاءانة تعالى وملائكته وهذا الم لم يلغ شهوده من يكون من اهل الشيهود لكن لم يتجاوز شهوده عن مشاهدة خلفاءانة تعالى مثل سابقه ال من من يلغ مهوده من يكون من اهل الشيهود لكن لم يتبلغ حلول الحال الى نحو اتحاد مع المحل ، كان مثل سابقه يرى الفعل من نفسه من يكون من اهل الشهود وحكمه مثل حكم سابقه ، والفرق بينه وبين سابقه ان المشهود ان كان موالرسول (ص) ، والمسخرة للمشهود وحكمه مثل حكم سابقه ، والفرق بينه وبين سابقه ان المشهود انكان موالرسول (ص)

This file was downloaded from QuranicThought.com

١.



بلغ المشهود في الحلول الى نحو اتّحاد مع الشّاهدكان لسان القارى حينئذ لسان المشهود وانكان ينسب الى نفسه ايضاً لكن ّ انتسابه الى نفسه عين انتسابه الى المشهود وهكذا سمعه وبصرّه ويده وهذا القارى قديرى القرائة من نفسه لبقاء نفسيّة له وقد يراها من المشهود وقد يريها من مبدء هو نفسه ومشهوده ، وهكذا الحال فى نفس رؤيته القراءة ورؤيته مشهوده وفى سماعه القراءة وفى حق ّهذا الاتّحاد واواخر مراتب الحلول قيل بالفارسيّه :

> از صفاى مى و لطافت جام درهم آميخترنگجام ومدام همدجام استونيست گوئىمى يامدام استونيست گوئىجام وللاشارة الى مراتب الحلول قيل : انامن اهوى ومن اهوى انا نحن روحان حللنا بدنا وللاشارة الى مراتب الاتحاد قيل :

من کیم نیلی و لیلی کیست من ما یکی روحیم اندر دو بدن

وسيجيئ تحقيق مقام الحلول والاتحاد والوحدة انشاءالله وقد يترقمى السّالك من مقام التعيّنات ويشاهد فعل الحق اى مقام المشيئة مطلقاً من جملة التعيّنات خارجاً عن وجوده اوحالاً فى ملكه اومتّحداً معه فيظن ان الفعل هوالله فيجرى عليه كل الاحوال التى ذكرت حين مشاهدة الرسول اوالملك، فيظن القارى اته يقرأ على الله اويسمع من الله وان القارى هوالله وقد يترقي عن رؤية نفسه فى البين فلايرى الاالمشهو دسواء كان المشهو دهو الرسول (ص) اوالحق المضاف وحيناند يكون القارى والسامع والناظروالكاتب هو المشهو د وهذا هو مقام الوحدة المشهو دة لبعض السّلاك التي لايجوز التفوة بها بعد الافاقة وظهور الكترات وهذه هى الوحدة الممنوعة والى هذا المقام اشار الشيخ رحمة الله عليه بقوله :

حلول و اتحاد اینجا محال است

وقيل في حقَّه .

آنجاکه توئی چو من نیاشد کس محرم این سخن نباشد

فينبغى للقارئ المسخر للشيطان ان يجهد نفسه فى الخروج من تسخير الشيطان حتى لا يصير بتعبير قوله تعالى يلوون السنتهم بالكتاب (الاية) مردوداً من باب الرّحمن، ولذلك امر الله العباد بالاستعاذة من الشيطان حين قراءة القرآن حتى لا يصير لسانهم لسان الشيطان وللقارئ الحاكى ان يتعب نفسه حتى يخرج من غيبته ويشاهد المحكى منه ، وللمشاهد ان يعانى فى الخروج من محض المشاهدة حتى يدخل المشهود فى وجوده ويصير حالا فيه ، ولمن دخل فيه المشهود ان يبالغ فى الخروج من محض المشاهدة حتى يدخل المشهود فى وجوده ويصير حالا وحده ولايبقى غيره ، وهذا آخر مراتب السلوك الى الاتحاد ، وللمتحد ان يلتذ حتى يقال للقارئ القرآن يوم القيامة اقرأ وارق، لات ينبغى ان يكون القيامة بانموذجها حاضرة للسالك ، ونسب الى المادق (ع) القرآن يوم القيامة اقرأ وارق، لات ينبغى ان يكون القيامة بانموذجها حاضرة للسالك ، ونسب الى الصادق (ع) بها فلم يثبت جسمى لمعاينة قدرته ، وللتنبيه على انه مازلت اردد الاية على قلبى وعلى سمعى حتى سمعتها من المتكلم بها فلم يثبت جسمى لمعاينة قدرته ، وللتنبيه على انه ينبغى ان يجاهد القارى حتى يصر المتكلم بها فلم يثبت جسمى لمعاينة قدرته ، وللتنبيه على انه ينبغى ان يجاهد القارى حتى يصر ما لامتكلم بها فلم يثبت جسمى لمعاينة قدرته ، ولاتنبيه على انه ينبغى ان يجاهد القارى حتى يصير المان لامرارا ورد الامر وورد : كذلك الله ربى ، حين قراءة سورة التو حيان المائي بتصور استماعه من الله ، وأمر الله بالاستعاذة حين القراءة وورد : كذلكانة ربى ، حين قراءة سورة التوحيد .



بيان السّعادة

الفصل السّابع في جواز تفسير آيات القر آن وأخبار المعصومين ﷺ والنّظر فيهاو التأمّل في مفاهيمها

والتّفكّر في معانيها والمراد بها والتّدبّرفي مقاصدها والغايات المؤوّل اليها واستعلام تنزيلها واستنباط تأويلها بقدر استعداد المفسّرالنّاظر

اعلم ان الايات والاخبار الدالة على مدح التدبير في القرآن وذم ترك التدبير ولزوم التوسيل به ولزوم جعله اماماً واتباع أحكامه والاستنارة بنوره والاستضاءة بضيائه وانبه المنجي حين التباس الفتن ، وانبه شفاء عن داء الجهل، وان َّ فيه دليل الامامة وحجَّة الاثمَّة . وانَّه لاتنقضي عجائبه ولاتبلي غرائبه ، وانَّه دليلٌ علىالمعرفة لمن عرف الصّفة ، وانّه الدّليل على خيرسبيل ، وان ّ فيه مصابيح الهدي ومنار الحكمة ، وانَّه ينبغي ان يجلوجال بصره ويبلغ الصَّفة نظره ، وانَّ من التمس الهدي في غيره اضلَّه الله ولايشبع عنه العلماء ، وانَّ من قال به صدق ، ومن عمل به اجر، ومن اعتصم به فقد هدى الىصراط مستقيم، وانه هدى من الضِّلالة وتبيان من العمى واستقالة من العشرة وتورمن الظلمة ورشد من الغواية وبيان من الفتن ، وان من جعله امامه الذي يقتدي به ومعوَّله الذي ينتهي اليه ادّاه الله الى جنَّات النَّعيم ؛ كثيرة ، وكلَّها داكَّات على جواز النَّظر في آيات القرآن والتأمُّل في معانيها وتفسيرها وامتئال أوامرها ونواهيها والاعتبار بقصصها وامثالها واستنباط اشاراتها واستبطان بطونها ولطائفهما لمن كمان اهلاً لها، وخطابات الله للنَّاس عامَّة اوخاصَّة تدلَّ على جوازالنَّظروالتأمَّل لمن يخاطب بتلكث الخطابات، فمنع بعض من النَّظر في الايات وبيان معانيها وتفسير ها؛ لايصغي اليه بعدماذكر، ولمَّا كان القر آن والاخبار عبارة عنالعبارات الدالة على مفاهيمها العرفية المرادبها المقاصد المخصوصة المشاربهاالي لطائفها وحقائقها وكان تفسيرالايات والاخبار عبارة عن ابانة بفاهيم ألفاظها وكشف الغطاء عن مقاصدها والاشارة الى اشاراتها والايماء الى لطائفها المتى انتصف المفسر بها والتنبيه على حقائقها والتنصريح بتنزيلها والتلويح الى تأويلهما لانَّ الفسروالتَّفسير بمعنى الابانة ، والابانة في كلَّ شيبيء ٍ تكون بحسبه كان المفسَّر محتاجاً إلى علم لغة العرب وعلماعرابها وهيئاتها واشتقاقها، وعلم البلاغة والمحسنات الطارية للكلام المذكورة فيصناعة البديع، والاطلاع على الاخبار الواردة في تفسير الآيات ، والى علم العقائد العقلية الاصلية ، والاخلاق النفسيَّة الفرضيَّة ، والاحكام الجسميةالفرعية، والعلم بمقاصدها ومعرفة اشاراتها ، والى الاتِّصاف بلطائفهاالمشعر بامكان التحقق بحقائقها، والىالعلم بتنزيلها ومعرفة تأويلها بقدرمرتبته ، والىالعلم بالمحكم والمتشابه والناسخ والمنسوخ والعام والخاص **لانة ان لم يعلم** العلوم الادبية كان كثيرالخطاء في بيان المفاهيم والمقاصد ، **وان لم يطلّع** على ماورد في تفسير الايات منالاخبار كان كثير الخطاء في بيان التّنزيل والتأويل ، وان لم يعلم العلوم الدينيَّة كان كثير الخطاء في بيان المتشابهيات والمجملات، **وأن لم يعوف** الأشارات ولم يجد اللطائف في وجوده كان تفسيره ناقصاً بل تفسيراً بالرَّاي المَّذي كان تمامه خطاء ، وهكذا الحال في معرفة التأويل ، وان لم يعلم المحكم من المتشابه والنَّاسخ من المنسوخ والعام من الخاصّ لم يكن على يقين في بيانه وكان كثيرالخطاء فيما بينه .

۱۲



۱۳

الفصل الثّامن في الفرق بين الظهر والبطن والتنزيل والتأويل والمحكم والمتشابه والنّاسخ والمنسوخ والعامّ والخاصّ

اعلم ان القران كلام الحق الآوّل تعالى وقد ظهر اوَّل ماظهر مطلقاً عن جميع التعيّنات الامكانيَّة وبهذا الاعتبار يسمني بنفس الرّحمن ، ولجوازاتّصافه بجميع التعيّنات لكونه لايشرط شيئ ولابشرط لاشيئ يسمتي باضافته الاشراقية وبمقام كن، ولظهور الغيب به بنحو الاجمال والبساطة مثل ظهور مافي الصّدور في الكلمات يسمّى بكلمته، ولاشتماله على جميع الوجودات الامكانيَّة بنحواشرف واعلى يسمَّى بالقرآن وبجمع الجمع ، ولكونه اعلى مقامات محمّد(ص)الّذي هو آخر فعليّاته الّتي هو بها هويسمّي بالحقيقة المحمّديّة ، ولذلكت كمان خلقه القرآن ، ولماكان القرآن باطلاقه وكلام الله في اوَّل ظهور لايقوم لسماعه المسموات والمسماويَّات ولا الارض والارضيات انزله تعالى عن مقيام اطلاقه وحجبه بحجب التعيّنات العقليّة بمراتبهما فصبار العقول يفعليّاتها ووجوداتها مصاديق القرآن ثم انزله وحجبه بحجب التعيّنات النفسيّه فصارت النّفوس بفعليَّاتها مصاديق له ثم انز له وحجبه بحجب التعيَّنات المقداريَّة النَّورية فصار عالم المثال بمراتبها مصاديق له ، ثم نزَّله وحجبه بحجب التعيّنات الطّببعيّة فصارت الاجسام الطّبيعيّة مصاديق له، ثمَّ نزَّله الى انزل مراتب الوجود والبسه لباس الصّوت والحروف والكتبابة والنّقوش حتيى يطيقه الاذان والابصار البشريّة فصارت الحروف والنقوش مصاديق له، ولكون جميع مراتب الوجود مصاديق للقرآن صارتبياناً لكلَّ شيئ ولارطب ولايابس الاكان فيه، اذاعرفت ذلك فاعلمان مصاديقه المحسوسة الطّبيعيَّة ظهوره ومصاديقه الرّوحانيَّة بطونه، وباعتبار تعدّد المراتب الرّوحانية كلّياتها وجزئيّاتها ذكرتعدد البطون فيالاخبار الى سبعين الفاً، ولمّاكان المنزل فيه لكل ابة وامثال المنزل فيه جميعاً مصاديقها وكان المنزل فيه اظهر مصاديقها ورد أن لكل ظهر ظهراً، ولماً كانكلَّ مرتبة منالرُّوحانيات بالنُّسبة الى دانيتها بطناً ورد ان لكلَّ بطن بطناً، وتنزيل القرآن انكان بمعناه المصدري كان عبارة عن جعله صادقاً على المصاديق الطّبيعيّة ، وانكان بمعنى المنزل فيه كان عبارة عن نفس تلكث المصاديق، وتأويله عبارة عن ارجاعه الى المصاديق الرُّوحانيَّة اوعن نفس تلك المصاديق ولمروره على تلكث المصاديق حين النزول سمي جعله صادقاً عليها ارجاعاً ، وماورد في بعض الاخبار من تسمية بعض المصاديق الطبيعية تأويلا اشارة الى ان تعميم الاية للمنزل فيه المخصوص ولامثاله التي تأتى بعد زمان النزول لابكون الا يارجاعها عن خصوصيَّات الشَّخص المنزل فيه إلى معنى كلِّي يصدق على المنزل فيه وعلى امثاله ، وهكذا الحال فيتسمية المصاديق الطّبيعيّة الّتي هي غير المنزل فيه بطناً و للاشارة الى تفسير التّنزيل والتأويل ورد انَ تفسير القرآن لايجوز الا بالنصِّ الصَّريح والاثرالصَّحيح يعني انَّ معرفة التَّنزيل منالقرآن محتاجة الي بيان من نزل القرآن في بيوتهم ، ومعرفة تأويله محتاجة الى ان يدرك الانسان انموذجات المصاديق الرُّوحانيَّة في وجوده التي هي آثار المصاديق الرُّوحانيَّة او المقصود إنَّ بيان التَّنزيل والتَّأويل لايجوز الا بواحد منهما اوبكليهما يعنى لايجوز التغسيراكا بالقاء السمع والتقليد المحض اويالتحقق بوجدان الاثارفي القلب وباعتبار المصاديق الطّبيعيّة والرّوحانيَّة وانموذجاتها فيوجود الانسان ورد عنالصّادق(ع) انّ كتابالله على اربعة اشياءالعبارة والاشارة والليطائف والحقائق ؛ فالعبارة للعوام ، والاشارة للخواص، والليطائف للاولياء (ع) ، والحقائق للانبياء (ع) فالعبارة عبارة عن العبارات والنَّقوش الدَّالَّة على المفاهيم العرفيَّة الصَّادقة على المصاديق الحسّية



الطّبيعيّة وهذه المرتبة للعوام ً الّذين لايتجاوز ادراكهم عنالمحسوسات بمعنى ان ّالعوام محصورادراكهم على هذه المرتبة اوهذه المرتبة بشرط عدم انضمام الاشارات اليها مختصة بهم والا فصاحبوا المراتب الاخر يشاركونهم فيادراك هذه المرتبة ويمتازون عنهم بادراك المراتب الاخر، والإشارة عبارة عن دلالة المصاديق الحسّية واشاراتها الى المصاديق الرّوحانيّة واللّطائف الحاصلة في وجود المدرك؛ولا يدرك هذه المرتبة من القران الا الخواصّ الّذين توجّهوا الى الاخرة واشتغلوا بـأنفسهم فتذكّروا النّشأة الاخرى من النّشأة الاولى؛ وموجو دات العالم الصّغير من العالم الكبير، واللّطائف عبارة عن الرّقائق الّتي يجدها الانسان في وجو ده من انموذجات مصاديق العالم الكبيروهذه المرتبة لاولياء الله الَّذين كان لَهم قلب من حيث ولايتهم ، والحقائق عبارة عن مصاديق القرآن تماماً وهُذه المرتبة لمن تحقّق بها اوشاهدها وعاينها وهم الانبياء من حيث نبوّتهم اوالاولياء(ع) من حيث خلافتهم للانبياء(ع) فان الوّلي من حيث ولايته لاتوجّه له الى الكثرات حتّى يتحقّق بها اويشاهدها وامًا من حيث خلافته فله شأن النَّبي فيالتَّوجَّه إلى الكثرات والتحقَّق بها ومشاهدتها ، وكلَّ من له المرتبة العليا فله المرتبة الدّانية دون العكس ، فصاحب الحقائق كان صاحب اللّطائف والاشار ات والعبار ات اولًا "ثم" صار صاحب الحقائق ثانياً فقوله تعالى اطيعوا الرُّسول لفظ الرُّسول(ص)ونقشه المكتوب الدَّاكان على انسان مخصوص مرسل منالله عبارته ، والرّسول الهاشمي الّذي هوالمنزل فيه وكلّ من كـان مثلـه تنزيله وظهره ، وهذاالرَّسول المنزل فيه ظهر غلهر ه والتَّنزيل منحصر فيه بوجه ، ومن كان مثله من افراد البشر تأويله بوجه كما انَّه بطنه بوجه كما سبق، والامر بطاعة محمَّد(ص) بايقـاع اسم الرَّسول عليه واطلاق اسم الرَّسول عليه يد لان على ان ّ فيه معنى منالله به استحق ّ وجوب اطاعة النّاس له ويد لان على ان ّ كلَّ من كان فيه هذا المعنى سواءكان فيالعالم الكبير اوفيالعالم الصغيروسواءكان في عالم الطبع اوفي عالم الارواحكان طاعته واجبة وهذه الذلالة هي اشارة الكتاب، ومن هذه الدَّلالة ينتقل من كان له قلب وسعة في وجوده الي اهل مملكته وان" فيهم من فيه هذا المعنى كبالعقل الآذي هورسول من الله وكمثال الرّسول المتمثّل عنده الّذي فيه ايضاً هذا المعنى ويجد في وجوده وجوب طاعة العقبل والرسول المتمثَّل امَّا بصريح الامر اوبعدم امكان تخلُّفه وهذه التبي يجدها في وجوده هي لطائف الرّسول والامر بطاعته وحقائق الرّسول والامربطاعته، وطاعته في عالم المثال وعالم النفوس وعالم العقول وعالم الاسماء حفائقها وتأويلها وبطنها وبطن بطنها ، وكلَّ من هذه المعاني والمراتب من حيث نفسه يسمّى حدّاً للاية ولحروف القرآن ، ومن حيث كونه دالا على معنى فوقه يسمّى مطلّعاً ، والمحكم فيالقرآن هوالذي يكون محكم التّعلّق بحيث لايزول عمّن تعلّق به ولايخرج من تعلّقه احد ، والمتشابه هو الذي يكون متشابه المتعلق بمعنى ان متعلقه يشبه متعلق الاية الاخرى اويشتبه ويلتبس علىالناظرفيه والجاهل لمتعلِّقه لاعتبار خصوصيَّة من خصوصيَّات الافراد اوالاحوال في تعلِّقه فلايكون عامَّ التعلُّق ولامحكم التعلُّق بحيث لا يزول عمَّن تعلَّق به فان ً قوله فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه ليس لكمل ً مكلَّف و ليس لمن تعلَّق به في كلَّ الاحوال بل اذاكان الانسان في جهنَّام النَّفس ولايمكنه العفو عمَّن ظلمه امَّا من يمكنه العفو عن المسيى" و من خرج من جهنّام النَّفس و صار بحال يمكنه العفو عمَّن ظلمه فليس له هذا الحكم و هذا مامعني ورد ان المحكم مايعمل به والمتشابه ما اشتبه على جاهله ، ومعنى ماورد ان ً المحكم مايعمل به والمتشابه الآذي يشبه بعضه بعضاً، و معنى ما ورد فاماً المحكم فتؤمن به ونعمل به وتدين به، واماً المتشابه فتؤمن به ولا نعمل به يعنى انّا قدارتفعنا عن مقام المتشابه وطرّوا الحالات فما تعلّق بنالايزول فكمان محكماً و ما تشابيه لايتعلق بنافتؤمن به ولانعمل به ، وللمحكم والمتشابه معنى أخروهو الذي احكم دلالته بحيث لايتطرّق الاحتمال

This file was downloaded from QuranicThought.com

١ź



10

والاشتباء اليه والذى اشتبه دلالته على مقصوده بدلالته على غير مقصوده واشير الى كلّ في الاخبار وسيجيئ تحقيق تام وتفصيل اتم للمحكم والمتثابه عند قوله تعالى منه إيات محكمات هن ام الكتاب الاية في سورة ال عمران، والنكاسخ بالنسخ الكلّى في القرآن هو الاية التي نسخت حكماً ثابتاً في شريعة اخرى او في هذه الشّريعة، والمنسوخ هو الاية التي نسخ حكمها الثابت في الشّريعة والنّاسخ بالنّسخ الجزئي هو الاية التي تعلّق حكمها بشخص ورفعت عنه حكماً آخر والمنسوخ بهذا النّسي عمر والاية التي نسخ حكمها عن هذا الشّحص ، ويقال النّاسخ للتي تعلّق بشخص ورفعت عنه حكمة التابت في الشّريعة والنّاسخ بالنّسخ الجزئي هو الاية التي تعلّق حكمها للتي تعلقت بشخص والمنسوخ للتي لم تتعلق بهذا النسّخص ، فالنّاسخ بالنّسخ الجزئي لا يكون الا في المتشابهات وسيجيئ تحقيق واف للنسخ في سورة البقرة عند قوله ما ننسخ من اية ، الاية، والعام هو الاية التي يكون حكمها عاماً لجميع الاشخاص وجميع الاحوال والخاص هو الاية التي يكون حكمها عن هذا النسخص دون شخص والموال الم والماسوخ للتي لم تتعلق بهذا الشّخص ، فالنّاسخ بالنسخ الجزئي لا يكون الا في المتشابهات وسيجيئ تحقيق واف للنسخ في سورة البقرة عند قوله ما ننسخ من اية ، الاية، والعام مو الاية التي يكون حكمها والم الم وال النسخ في سورة البقرة عند قوله ما ننسخ من اية ، الاية، والعام مو الاية التي يكون حكمها واللي الحميع الاشخاص وجميع الاحوال والخاص هو الاية التي يكون حكمها خاصاً بشخص دون شخص والجام والخاص والمام والمحكم باحد معانيه واحد وكذا الخاص والمتشابه ولايعرف الناسخ والمنسوخ ولاالعام والخاص بهذا المعام اله المحكم باحد معانيه واحد وكذا الخاص والمتشابه ولايعرف الناسخ والمنسوخ منها والناسخات والمنسوخات بهذا المعني متشابهات ولايمكن معرفتها الا ببصيرة من الايات والمتشابهات

الفصل التّاسع في تحقيق التّفسير بالرّأى الّذي ورد حرمته ومذمّته في الاخبار

فعن النّبى(ص) انّه قال : من فسّرالقران برأيه فاصاب الحقّ فقد اخطأ وعنه(ص)، من فسّرالقرآن برأيه فليتبوّء مقعده منالنّار، وعن ابى عبدالله(ع) من فسّرالقرآن برأيه ان اصاب لم يوجو وان اخطأ فهو أبعد منالسّماء ، وعنه(ع) ماضرب رجل القران بعضه ببعض الاكفر .

اعلم ان الانسان كما سبق واقع بين ذارى الرّحمن والشيطان والعقل والجهل والنور والظلمة فان ظهر بغمليته المنسوبة إلى الشيطان وهى الفعلية المنسوبة إلى نفسه بظهور انانيته صار تمام اعضائه ومداركه الات للشيطان ولنفسه لاللرّحمن ولعقله وكان جملة افعاله وفعلياته للشيطان وكان جميع ادراكاته جهالات واسباباً نتمكن الشيطان منه والبعد من الرّحمن ، والخطاء فعل اوادراك يكون بتصرف الشيطان ويصيرسبباً لتمكته فى الانسان فالانسان الذى ظهر بفعلية الشيطان كلّما ادرك من القرآن كان ادراكاته جهالات الشيطان وان كان موافقاً لمقصود القرآن وان بين وفسر القرآن كان بتحريك الشيطان فكان خطاء وان كان موافقاً وكان تفسيره برأى منسوب اليه لان صاحب هذه الفعلية لايرى الافعال والادراك تات الامن نفسه بظهوره بانانيته فصح أن من فسر القرآن برأى منسوب الى نفسه وانانيته فان اصاب الحق فقد اخطأ وليتوء مقعده من النار وان اصاب والرّحمن وكان جميع افعاله وفعلياته للرّحمن وكان جملة ادراكات الامن نفسه بظهوره بانانيته فصح أن والرّحمن وكان جميع افعاله وفعلياته للرّحمن وكان جملة ادراكات الامن نفسه بظهوره بانانيته فصح ان من فسرّ القرآن برأى منسوب الى نفسه وانانيته فان اصاب الحق فقد اخطأ وليتوء مقعده من النار وان اصاب والرّحمن وكان جميع افعاله وفعلياته للرّحمن وكان جملة ادراكات علوماً ونوراً وباعثاً لضعف الانانية ، واذا نسبت اليهم كان نسبتها اليهم نسبة إلى العقل وهى فعلية الرّحمن صاركل اعضائه ومداركه الات للعقل نسبت اليهم مكان نسبتها اليهم نسبة إلى العقل والان مسيتهم حينئذ تكون مادوراً وباعثاً لضعف الانانية ، واذا نسبت اليهم كان نسبتها اليهم نسبة إلى العقل والان حملة ادراكاته علوماً ونوراً وباعثاً لضعف الانانية ، واذا نسبت اليهم مكان نسبتها اليهم نسبة إلى العقل والن نصواباً ولولم يكن موافقاً فان العقل خطاءه صواب بحكم نسبت اليهم عاله العقل ولماح مانه العالي في والا نفسيتهم عربية المرمي موافقاً فان العقل خطاءه صواب بحكم مسبت اليهم عال المعلي فعلاً كان اوادراكاً كان صواباً ولولم يكن موافقاً فان العقل خطاءه صواب بحكم وفي حق صاحب الفعلية الشيطانية قبل بالفارسية .

« هرچه گيرد علّني علّت شود ه



### بيان السّعادة

فان" الفعليّةالشّيطانيّة مرض فوق جميع الامراض حتّى قيل انّه داء عياء" وفي حقّ صاحب الفعليّة العقلانيّة قيل بالفارسية :

« كفر گيرد ملّتي ملّت شود »

لان صاحب الفعلية العقلانية لايكون الا مؤمناً بالولاية بايعاً مع ولى امره ولايكون سيرة هذا المؤمن الا اللهية والسيرة الاللهية اذاكانت بتصرف العقل كانت ملة والمخطى من الملتى مصاب وله اجر ولذلك ورد عن الصادق(ع) ان الله جعل ولايتنا اهل البيت قطب القران وقطب جميع الكتب وعليها يستدير محكم القران وبهما نوّهت الكتب ويستبين الايمان . وقد امر رسول الله (ص) ان يقتدى بالقرآن وآل محمد(ص) الحديث وللاشارة الى الفعليةين والثار هما قيل بالفارسية :

| او عدوٌ ما و غول زه زنست     | گفت پیغمبرکه احمق هرکه هست   |
|------------------------------|------------------------------|
| روح او و ریح او ار یحان ساست | هرکه او عاقل بود او جان ماست |
| زانکه فیضی دارد از قیاضیم    | عقل دشنامم دهد من راضيم      |
| من ازآن حلوای او اندر تیم    | احمق ارحلوا نهد اندر لبم     |

مثال ذلك ان العامل بالتقية كان مصاباً ولو لم يكن عمله موافقاً لحكماته في نفس الامر والتارك للتقية مخطى ولوكان عمله موافقاً والمأذون من لهنود والقلندرية في الدّعاء والمنطريّات يؤثّر قوله ولوقرء مغلوطاً وغير المأذون لايؤثّرقوله ولوقرء صحيحاً فالكلازم للمفسّر بعد تحصيل المقدّمات الّتي ذكرت في الفصول السّابقة ان يفرّ من الشّيطان و يدخل تحت حكم الرّحمن ويسلّم نفسه لامره تعالى ، فان فسّر بهذه الحالة كان تفسيره حقّاً وصواباً وحكمة ً ونوراً رزقناالله وجميع المؤمنين هذه الحال .

الفصل العاشر في انَّ علمالقران بتمام مراتبه منحصر في محمد ﷺ واوصائه الاثنى عشر وليس لغيرهم الَّا بقدر مقامه

قد مضى ان بطون القران وحقائقه كثيرة متعددة وان بطنه الاعلى وحقيقته العليا هو محمدية محمد (ص) وعلوية على (ع) وهو مقام المشية التى هى فوق الامكان وكل نبى ووصى كان لايتجاوز مقامه الامكان سوى محمد (ص) واوصيائه ومن لم يبلغ الى مقام المشية لا يعلم مافيه ولايبين من ذلك المقام شيئاً لان المفسر لايتجاوز فى تفسيره حد نفسه فكل من علم من القرآن شيئاً اوفسر منه شيئاً وان بلغ مابلغ من المقامات لايكون علمه وتفسيره بالنسبة الى علم القران الا كقطرة من بحر محيط فان حقيقة القران التى هى حقيقة لايكون علمه وتفسيره بالنسبة الى علم القران الا كقطرة من بحر محيط فان حقيقة القران التى هى حقيقة محمد (ص) وعلى (ع) هى مقام الاطلاق الذى لانهاية له ، والممكن وان كان اشرف الممكنات الذى هو العقل بالكلى يكون محدوداً ولايتصور النسبة بين المحدود وغير المتناهى الغير المحدود فعلم كل عالم ومفسر للقرآن معام المكلى يكون محدوداً ولايتصور النسبة بين المحدود وغير المتناهى الغير المحدود فعلم كل عالم ومفسر للقرآن مقام المشية كان علم القرآن كلم على مقام معام محمد (ص) وعلى (ع) واولاده المعصومين عليهم السلام مقام المشية كان علم القرآن كلم عندهم وكان على (ع) هو من عنده علم الكتاب كما فى الاية باضافة العلم الى مقام المشية كان علم القرآن كلم عندهم وكان على (ع) هو من عنده علم الكتاب كما فى الاية باضافة العلم الى معمد وكان المقيد للامتغراق وكان آصف (ع) هو الذى عنده علم من الكتاب كما فى الاية باضافة العلم الى مقام المشية كان علم القرآن كلم عندهم وكان على (ع) هو من عنده علم الكتاب كما فى الاية باضافة العلم الى معام المشية كان علم القرآن كلم عندهم وكان على (ع) هو من عنده علم الكتاب كما فى الاية باضافة العلم الى معدودة لابجملة الكلمات مع اته كان اكمل الانبياء بعد نبيتا (ص) وكان محمد (ص) يؤمن باللة وكلماته جميعاً معدودة لابجملة الكلمات مع اته كان اكم الانبياء بعد نبيتا (ص) وكان محمد (ص) يؤمن باللة وكلماته جميعاً

This file was downloaded from QuranicThought.com

۱٦



مفيد للاستغراق وليس المراد به الايمان الاجمالي والا لشاركه غيره فيه بل الايمان التّفصيلي والايمان التّفصيلي لايكون الا بادراك المؤمن به شهوداً وعياناً .

> الفصل الحادي عشر في تحقيق انَّ القر آن ذووجوه

روى عن النَّسِي(ص) انَّه قال انَّ القرآن ذلول ذووجوه فاحملوه على احسن الوجوة . وهذا الخبر كالقرآن ذووجوه وهو مراد بكلَّ الوجوه فانَّ القرآن يجوز ان يكون ذاوجوه بحسب موادَّ الفاظه اوهيئاتها وتصريفها اواعرابها وتركيبها وسيجيئ تحقيق ذلك فيالفصل الاتي . ويجوز ان يكون ذاوجوه بحسب دلالة الفاظه ومصاديقها ، وهذه الدَّلالة وكثرة المصاديق امَّا ان تكون في الطُّول بمعنى انَّ كلَّ لفظ من القرآن يدلَّ على مفهوم واحد له مصاديق بحسب النشآت الطوليَّة يكون كلَّ عال من المصاديق مع الدَّاني بمنز لة الرَّوح والجسد ومتّحداً معه اتّحاد الرّوح مع الجسد وهذا هو معنى التّنزيل والتأويل والظهروالبطن ، وقد مضي انّ القرآن له مصاديق متعددة بحسب النشآت وأنَّ مصاديقه الطبيعيَّة ظهوره وتنزيله ، ومصاديقه الرَّوحانية بطونه وتأويله، فهذا الوجه جارفيالقر آن ومراد من هذاالخبر، وامَّا ان تكون في العرض بمعنى ان كلاً من المصاديق يكون مغايراً للاخر ومقابلاً له لامتَّحداً معه وروحاً له مثل لفظ يزكني في قوله تعالى بِلِ الله يزكَّلي من يشاء فانته يجوز ان يكون بمعنى ينمى ويطهتر ويخرج الزكوة وينعّم ويظهرالنّماء اوالطّهارة اوالتّنعّم، والقرآن يكون ذاوجوه بهذا المعنى ايضاً فانه ورد فيالاخبار تفسير الايات بالمعاني المتخالفة المتغايرة بل المتضادَّة مثل تفسير الامانية في قوله تعالى أنَّا عرضنًا الأمانة على السموات و الأرض والجبال فابين أن يحملنها واشفقن منها وحملها الانسان فانتها فسرت بمطلقات كليف وبالصلوة مخصوصة وبالولاية وبخلافة علىبن ابميطالب(ع) وبالخلافة الظاهرية وبشهـادة الحسينين عليَّ بن ابميطالب(ع) ولاشكُ أنَّ الخلافة الظاهريَّة والوصاية مغايرتان معاً وهما مغايرتان للشَّهادة والكلَّ مغايرة للتَّكليف والصَّلوة ، ولاشكتْ أنَّ الكلّ كانت مندرجة في لفظ الامانة حين نزوله على محمّد(ص) والالزم ان يكون تفسيرهم (ع) بغيرماكان مندرجاً في اللّفظ مراداً منه ولا امتناع من جهة اللفظ ولا من جهة المعنى من اندراج المعاني العديدة في اللَّفظ الواحد وسعة المخاطب والمخاطب واحاطتهما بجميع المعاني المحتملة وجواز اندراجها بالقوة في اللفظ الواحد تجوز لحاظ الجميع فيه وهذا الاندراج بنحو عموم الاشتراك اوعموم المجاز اودخول الجزئيات فيالمفهوم الكلتي أوبنحو لحاظ الصور العديدة فيالمرآة الواحدة من غيراعتبار معنىكليّ بنحوعموم الاشتراك والمجازاوبنحو الوضع للمعنى الكلمي فان اللهظ اذا صح اطلاقه على معان عديدة بنحوالحقيقة والمجاز اوبنحو الاشتراك اللَّفظي اوالاشتراك المعتوىَّ جاز للمحيط ان يلاحظ فياللِّفظ جميع تلك المعاني بالفعل من غير اعتبار معني كلَّى فيه اوَّلاً ثمَّ اعتبار تلك المعانبي نعم لايمكن للنَّاقص اعتبار معان عديدة متناهية أو غير متناهية بالفعل في لفظ واحد من غير اعتبار معنى كلَّى يكون هو مناط اعتبار تلكث المجز ثيَّات بل يعتبرمعني كلَّيَّا بالفعل يكون تلكث الجزئيات معتبرة فيه بالقوة لابالفعل والاخبار المشيرة الى سعة وجوه القرآن كثيرة مثل ماروي عن النّبي (ص) بطريق العامة ان القرآن نزل على سبعة احرف كلِّهـاكاف شاف ، وهذا الخبركما يجوز حمله على ماروي عنه (ص) ايضاً انه قال نزل القرآن على سبعة احرف امروز جروترغيب وترهيب وجدل وقصص ومثل ، وماروى في رواية اخرى انه قال : زجروامروحلال وحرام ومحكم ومتشابه وامثال ، من جعل الاحرف عبارة من اقسام

This file was downloaded from QuranicThought.com

۱۷



### بيان السّعادة

الايات يجوزان يحمل على سعة الوجوه فياللَّفظ باعتبار اللغات اوباعتبار القراءات ويجوز ان يحمل على سعة الوجوه باعتبار المعانى المتعدّدة طولاً لوعرضاً وعن الصّادق(ع) انّه قيل له انَّ الاحاديث تختلف منكم فقال ان ّ القران نزل على سبعة احرف وادنى ماللامام ان يفتى على سبعة وجوه ثمَّ قال هذا عطاؤنا فامنن اوامسكت يغير حساب، وفي هذاالخبر اشعارٌ بان المراد بالاحرف الوجوه المعتبرة فيالمعنى بحسب العرض وانتَّها اكثر من سبعة وادناها السّبعة وانكان يجوزان يراد به الوجوه اللّفظية اوالمعنوية الطّولية ، ويجوزان يراد به الوجوه التكليفية منالوجوب والاستحباب والاباحة والكراهة والحرمة والصّحة والبطلان منالوجوه المعنويّة العرضية ولفظ الذلول فيالخبر الاوّل يدلّ على كثرة الوجوه المحتملة العرضية فان الذلول معناه انه ينقاد وينطبق على ايّ معنى اريد منه كالجمل الذلول الّذي ينقاد ويناخ كلّما انخته ، وقدورد عنهم (ع) في تفسير الايات اخبار مختلفة بوجوه متخالفة عرضية لايمكن حملها علىالتقية بل لابد وان يحمل على صحة التفسير بمعان مختلفة مندرجة في اللّفظ باحد الـوجوه المذكورة سابقاً والمراد بالاحسن في قوله فاحملوه على احسن الـوجوه الاحسنيَّة الإضافيَّة فإن المخاطبين في هذا الخطاب كلَّ قرَّاء القرآن والمتدبَّرين فيه والاحسن الحقيقيَّ بحسب البطون غير ميسَّر ادراكه لغير الائمَّة(ع) والاحسن الحقيقيَّ بحسب الوجوء المختلفة من المعاني العرضيَّة غيرمعلوم لكلَّ احد ولو كان معلوماً لما صح الامربالحمل عليه في كلَّ مقام بل يأتي النَّهي عن الحمل عليه في مقام يقتضي غيره مثل مقام التثقيبة وغيرها وكذا الحال في الوجوه المختلفة بحسب اللفظ فانبه قد يقتضي المقام النبهي عن الاحسن لوكان معلوماً اذاكان تقيَّة او يقتضي حال السيَّامع غيره مشال النَّهي عن الحمل على احسن الـوجوه بحسبالمعنى ابة الوضوء بنصب ارجلكم فانته يجوزجعله عطفا على وجوهكم حتى يدل على غسل الارجل وعطفاً على محلّ رؤسكم حتّى يدلّ على مسحها والشّاني أحسن لعدم لزوم الفصل بالاجنّبي بين المعطوف والمعطوف عليه ولموافقته لقراءة جرَّ الارجل لكنَّ الحمل عليه والعمل به في مقام التَّقية يكون حراماً ومثال النهى عنالحمل علىاحسنالوجوه بحسب اللقفظ هذه الايه فانته قدقوء الارجل بالجرو النصب، والجرّ قدعرفت انته احسن القراءتين لعدم لزوم الفصل بالاجنبى حيننذ بين المعطوف والمعطوف عليه لكن قد يقتضي المقام التجنّب عن القراءة به والقراءة بماقرؤا وعلى الاحسنيّة الاضافيّة بحمل ماورد عنهم مختلفاً في تفيسرالايات وهكذاالحال في القراءات المختلفة الواردة عنهم .

## الفصل الثاني عشر في جواز نزول القر آن بوجوه مختلفة في الفاظه

اعلم ان القرآن نزل به جبرئيل (ع) من طريق الباطن على بشوية نبينا (ص) لكن من جهة مداركه الاخروية لامن جهة مداركه الدنيوية والمدارك الدنيوية لضيقها لاسعة لها بان تدرك الا وجهاً واحداً وهيئة واحدة من الله المسموع واللسان الدنيوي لايجرى عليه الا وجه واحد من الله واما اللسان والسمع الاخرويان فيجوز ان يجرى ويسمع في اجراء واحد وسماع واحد وجوهاً عديدة من الله لمعتهما وعدم ضيقهما عن تزاحم الكثرات ولجواز النزول بالوجوه المختلفة اوللتوسعة بعد النزول ورد عنهم (ع) قراءات مختلفة مخالفة لقراءات العامة وورد عنهم تصويب القراءتين المختلفة اوللتوسعة بعد النزول ورد عنهم (ع) قراءات لمازل على محمد (ص) من غيرتقية ، نسب الى النبي (ص) انه قال اتاني آت من الله عزوجل قال ان الله يأمرك ان تقرأ القران على حرف واحد فقلت يارب وسمّع على امتي فقال ان الله عزوجل أيمان ان الله ان يأمرك ان تقرأ القران على حرف واحد فقلت يارب وسمّع على امتي فقال ان الله عزوجل أيمان القران

This file was downloaded from QuranicThought.com



على سبعة احرف وهذه الرّواية كما يجوز ان يكون المرادسيع لغات متفرّقة في القران فيكون بعضه بلغة هذيل. وبعضه بلغة الهوازن، وبعضه بلغة الحجاز، وبعضه بلغة العراق، وبعضه بلغة اليمن، يجوزان يكون المراد قراءته في كلمة واحدة ومقام واحد بسبع لغات مثل هلم وتعال واقبل وجي وكما يجوز ان يكون المراد قراءته النزّول يجوزان تكون حين النزّول لسعة المنزل ولسانه والمنزل عليه ومداركه، وكما يجوزان يكون المراد بسبعة احرف سبع لغات يجوز ان يراد بها مبعة اوجه في اللفظ بحسب القراءات والاعراب في لفظ واحد بسبعة احرف سبع لغات يجوز ان يراد بها مبعة اوجه في اللفظ بحسب القراءات والاعراب في لفظ واحد بلتوسعة على القارين بعد النزّول اوحين النزّول، ويجوز ان يراد بها سبعة اوجه في المعنى للتّوسعة في العمل على العادكما مضى وماورد عن ابى جعفر (ع) ان القران واحد نزل من عند واحد ولكن الاختلاف يجيئ من قبل الرّواة وماروى عن الفضلين يسار انة قال، قلت لابى عبدالقرام) النامي يقولون ان القران نزل من قبل الرّواة وماروى عن الفضلين يسار انة قال، قلت لابى عبدالقراع) ان النامي يقولون ان القران نزل من عند واحد احد حقيقى بنحو الوحدة الظلية والبساطة الجمعية وبعد تنزله الى الكثرات جاءت الكثرة على مبعة احرف فقال كذبوا اعداء الله ولكنة نزل على حرف واحد من عند الواحد يجوزان يراد به ان نزل من زل من عند واحد احد حقيقى بنحو الوحدة الظلية والبساطة الجمعية وبعد تنزله الى الكثرات جاءت الكثرة معل من من الرواة وماروى عن الفضلين يسار انة قال ، قلت لابى عبدالقرع) التامي يقولون ان القران منزل من عند واحد احد حقيقى بنحو الوحدة الظلية والبساطة الجمعية وبعد تنزله الى الكثرات جاءت الكثرة والتفصيل فيه من جهة تعلقه بالكثرات المتعددة المتخالفة ، ويكون التكذيب راجعاً الى وهمهم الكاسد من انته مدر من مقام الوحدة الحقيقية بنحو التفصيل والكثرة في الفاظه وقراءاته وقدعرفت فيما مضى انته بحسب الفاظه في ابعد المراتب منائلة وانة بحسب ذلكث اخرم ماتب وجوده ، والحاصل ان يجوز ان يكون اختلاف والما علي فيه ما المراتب من اللة وانة بحسب ذلكث اخرم انب وجوده ، والحاصل انة يجوز ان يكون اختلاف والوجوه المروية وحل الألفاظ من القراء الفسهم ويجوز ان يكون توسعة منائلة حيال النزول القراء.

الفصل الثالث عشر

في وقوع الزّيادة والنّقيصة والتّقديم والتّأخير والتّحريف والتّغيير في القرآن الّذي بين اظهرنا الّذي امرنا بتلاوته وامتثال اوامره ونواهيه واقامة احكامه وحدوده

اعلم انّه قد استفاضت الاخبار عن الاثمّة الاطهار (ع) بوقوع الزّيادة والنقيصة والتّحريف والتّغيير فيه بحيث لايكاد يقع شكت في صدور بعضها منهم وتأويل الجميع بانّ الزّيادة والنقيصة والتّغيير انّما هى في مدركاتهم من القرآن لا في لفظ القرآن كلفة ولا يليق بالكاملين في مخاطباتهم العامّة لانّ الكامل يخاطب بمافيه حظ العوام والخواص وصرف للتفظ من ظاهره من غيرصارف ، وماتو هموه صارفاً من كونه مجموعاً عندهم في زمن النّبي (ص) وكانوا يحفظونه ويدرسونه وكانت الاصحاب مهتمين بحفظه عن التغيير والتبديل حتى انتهم ضبطوا قراءات القرّاء وكيفيّات قراءاتهم فالجواب عنه ان كونه مجموعاً غير مسلّم فان القرآن نزل في مدة رسالته الى اخر عمره نجوماً وقد استفاض الاخبار بنزول بعض السّور وبعض الايات في القرآن وماورد من انتهم جمعوه بعد رحلته وان علياً جلس في بيته مشتغلاً بجمع القرآن اكثرمن ان يمكن انكاره وكونهم يحفظونه ويدرسونه مسلّم لكن كان الحفظ والذرس فيماكان بايديهم و اهتمام الايات في المكاره وحفظ قراءات القرآء وكيفيّات قراءاتهم كان الحفظ والذرس فيماكان بايديهم و اهتمام الايات في الكاره وكونهم يحفظونه ويدرسونه مسلّم لكن كان الحفظ والذرس فيماكان بايديهم و اهتمام الايات في العام الاخر وحفظ قراءات القرآء وكيفيّات قراءاتهم كان بعد جمعه وترتيبه وكماكان بايديهم و اهتمام الاصحاب بحفظه وكونهم يحفظونه ويدرسونه مسلّم لكن كان الحفظ والذرس فيماكان بايديهم و اهتمام الاصحاب يحفظه ومنوظ قراءات القرآء وكيفيّات قراءاتهم كان بعد جمعه وترتيبه وكماكان الدواعى متوفرة في حفظه كذلكك ومنظ قراءات القرآء وكيفيّات قراءاتهم كان بعد جمعه وترتيبه وكماكان الدواى الأصحاب يحفظه ومنا عراءت القرآء وكيفيّات قراءاتهم كان الحفظ والذرس فيماكان الدواعى متوقرة في حفظه كذلكك ومنو قرة من المنافقين في تغييره . وماقيل انه لم يبق لنا حينذ اعتماد عليه والحال انا مأمورون بالاعتماد عليه واتباع احكامه والتدبتر في آياته وامات الوامره ونواهيه واقامةً حدوده وعرض الاخبار عليه لايعتماد عليه واتباع احكامه والتدبتر في آياته وامات لوامره ونواهيه واقامةً حدوده وعرض الاخبار عليه لاعتماد علي فراهم مالاخبار عليه لاعتماد علي طرف مثل هذه الاخبار الكثيرة الدائالة على التغييروالتحيريف عن ظواهر هرالان الاخبار على هذالمكتوب THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

## بيان السّعادة

ووجوب اتباعه وامتثال اوامره ونواهيه و اقامة حدوده واحكامه انسما هى للاخبار الكثيرة الدّالية على ما ذكر لاللقطع بان مابين الدّفتين هو الكتاب المنزل على محمد(ص) من غير نقيصة وزيادة وتحريف فيه ، ويستفاد من هذه الاخبار ان الزيّادة والنسقيصة والتغيير ان وقعت فى القرآن لم تكن مخلة بمقصود الباقى منه بل نقول كان المقصود الاهم من الكتاب الدّلالة على العترة والتوسل بهم وفى الباقى منه حجتهم اهل البيت وبعد التوسل باهل البيت ان امروا باتباعه كان حجمة قطعية لنا ولوكان مغيرا تغييراً مخلا بمقصوده و ان لم نتوسل بهم اولم يأمروا باتباعه وكان التوسل به واتباع احكامه واستنباط اوامره ونواهيه وحدوده واحكامه من قبل انفسنا الم يأمروا باتباعه وكان التوسل به واتباع احكامه واستنباط اوامره ونواهيه وحدوده واحكامه من قبل انفسنا الم يأمروا باتباعه وكان التوسل به واتباع احكامه واستنباط اوامره ونواهيه وحدوده واحكامه من قبل انفسنا الابيت من قبيل التفسير بالرأى الذي منعوا منه ولو لم يكن مغيراً وقد استقصى الفيض (ره) في مقدمات تفسيره الصافى الاخبار والاقوال فى هذا الباب من اواد فليرجع اليه وقد ذكر اخباراً كثيرة متفرقة فى مطاوى تفسيره

الفصلالرابع عشر

فى انَّ القرآن نزل تمامه فى الائمة الاثنى عشر ﷺ بوجه ونزل فيهم وفى اعدائهم بوجه ونزل اثلاثاً ثلث فيهم وفى اعدائهم ، وثلث سنن وامثال ، وثلث فرائض واحكام بوجه ، اوثلث فيهم وفى احبَّائهم وثلث فى اعدائهم وثلث سنَّة ومثل بوجه ، ونزل ارباعاً ربع فيهم ، وربع فى عدَّوهم ، وربع سنن وامثال وربع فرائض واحكام بوجه ، وقد ورد الاشعار بكلٌ فى الاخبار

اعلم ان الله تعالى شأنه العزيز كان غيباً محضاً ومجهولا مطلقاً وكان لااسم له ولا رسم ولا خبر عنه ولذاكان يسمى بالعمى فاحب ان يعرف فخلق الخلق لكى يعرف كما فى القدسي المعروف فكان اول ظهوره فعله الذى يسمى بنفس الرّحمن والاضافة الاشراقية ومقام المعروفية والحقيقة المحمدية (ص) وهى اللّطيفة العلوية ، ويسمى بالمشية باعتبار كونه اضافة الله تعالى الى الخلق ، وبالولاية المطلقة باعتبار كونه اضافة للخلق الى الله، وهذه الحقيقة بمضمون خلقت الاشراقية معلى على الخلق ، وبالولاية المطلقة باعتبار كونه اضافة للخلق والنوانية ، والظلمانية والطبيعية ولماكان الانسان غاية للكل وكان غاية الانسان بمنطوق ما خلقت الجن التورانية والظلمانية والطبيعية ولماكان الانسان غاية للكل وكان غاية الانسان بمنطوق ما خلقت الجن والانس الله ليعدون و بمضمون قوله تعالى فخلقت الخلق لكى اعرف معرفة الله ارسل الرسل وانزل الكتب والسرس الشرايع لمعروفية وقد عرف ان مقام معروفية هو مشيته الذى هى الولاية المطلقة ولماكان المتحقق بالولاية وبمقام المعروفية وقد عرف ان مقام معروفية هو مشيته الذى هى الولاية المطلقة ولماكان المتحقق والانس الشرايع لمعروفية وقد عرف ان مقام معروفية هو مشيته الذى هى الولاية المطلقة ولماكان المتحقق بعيع الشرايع المعروفية وقد عرف ان مقام معروفية هو مشيته الذى هى الولاية المطلقة ولماكان المتحقق والانس الشرايع المعروفية وقد عرف ان مقام معروفية هو مشيته الذى هى الولاية المطلقة ولماكان المتحقق بالولاية وبمقام المعروفية وقد عرف ان مقام معروفية هو مثينية الذى هى الولاية المطلقة ولماكان المتحقق والمن الشرايع الالمية والكتب السماوية لتصحيح طريق الانسانية وتوجيه الخلق الى الولاية وكان اصل محمع الشرايع الالمية والكتب السماوية لتصحيح طريق الانسانية وتوجيه الخلق الى مولاية وماكان مع من يقال جملة الشرايع الآلهية وولية والمتحقق بالولاية المطلقة محمدا (ص) وعلياً عن والالا من اصل مع من يقال جملة والمانية والولاية والمتحقق بالولاية المطلقة محمدا إس من وي عالم المام ومعرفية وصف المتحققين بالطر بق الانسانية والولاية والمتحقي بالولاية المطلقة محمدا (ص) وعلياً م والالاهم ومالاه وصف وتبجيل لهم ، ولماكان كثيرمن آيات القرآن نزلت فيهم تصريحا اوتوريضا اوتورية وماكان في اعدائهم لم يكن وتبجيل لهم ، ولماكان كثيرمن آيات القرآن نزلت فيهم تصري ول ونهم موريق الولوية قدرهم وعظمة الم

This file was downloaded from QuranicThought.com



۲١

ان يقال جميع القرآن نزل فيهم ، ولما كان القرآن مفصّلاً بكون بعض آياته فيهم وفي محبيهم وبعضها في اعدائهم ومخالفيهم وبعضها سنناً وامثالا وبعضها فرائض واحكاماً صحّ ان يقال نزل القرآن فيهم وفي اعدائهم اونزل اثلاثا اوارباعاً ، والآيات الدّالة على اخبار الاخيار والاشرار الماضين كلّها تعريض بالائمة واخيار الامة واشرارهم مع قطع النظر عن رجوعها اليهم والى اعدائهم ، يسبب كونهم اصلاً في الخير وكون اعدائهم اصلاً في السرّر بل نقول كلّ آية ذكر فيها خيركان المراد بها اخيار الامة وكلّ آية ذكر فيها شرّ كان المراد بها اشرار الامة لكون الآية فيهم اوتعريضاً بهم ، اولكونهم وكون اعدائهم اصلاً في الخير والشرّ وفي الزار الامة الخيركنتم اوله واصله وفرعه ومعدنه ومأواه ومنتهاه ، وهكذا الحال في حيال اعدائهم بحكم المقابلة ، فان ذكر الشركانوا اوله وآخره واصله وفرعه ومعدنه ومأواه ومنتهاه ، وهكذا الحال في حيال اعدائهم بحكم المقابلة ، فان ذكر

هذاآخرمااردت ايراده قبل الشروع في المقصود، ومن الله الاعانة في كلِّحال وهو حسبي ونعم الوكيل.

HEREN HEREN HEREN HEREN HEREN \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* 638##**#88##**\$\$\$# 1131201 1131201 16383636



(0)



This file was downloaded from QuranicThought.com



١

سبع آيات مكيَّة وقيل مدنيَّة وقيل نزلت بمكة مرَّة و بمدنية مرَّة اخرى

والسورة اماً من سورالمدينة سميّت سورالقرآن بها لان كلاً منها بمعانيها بمنزلة مدينة من العلم والالفاظ المخصوصة بمنزلة سور تلك المدينة اومن السورة بمعنى المنزلة لان كلّ سورة مترلة للوافدين عليها ، اومن السورة بمعنى الشرف لان كلاً منها شرف لقاريها ، اومن السورة بمعنى البناء الطويل الحسن لان كلاً منها بناء طويل حسن لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ، اومن السورة بمعنى العلامة لان كلّ علامة من علامات حكمته تعالى وقدرته وعلمه ورأفته ، اومن السورة بمعنى كلّ عرق من عروق الحائط لان القرآن تمامه كحائط طويل وكل سورة منه كأنتها عرق من عروقه .

وسميت هذه السورة بفائحة الكتاب لافتاح الكتاب التكويني الذى هوجملة ماسوى الله بحقيقتها التي هي كلامالة الحقيقي وهو مقام المشية اصل جملة ماسوى الله ولافتتاح الكتاب التدويني بصورتها التدوينية ولافتتاح الصلوة التي هي كتاب مفروض او كتاب كتمالله بالوحي في قلب النبي (ص) بها، وسميت ام الكتاب لكونها بحقيقتها التي هي المشية اصلاً و عمادة ومجموعاً فيها حميم اجزاء الكتاب التكويني والعرب تسمى كل أصل وكل مجتمع أمماً ولان صورته التدوينية مشتملة على جميع المزاء الكتاب التكويني والعرب تسمى كل أصل وكل مجتمع أمماً ولان صورته التدوينية مشتملة على جميع المزاء الكتاب التكويني والعرب تسمى للنسب والاضافات الخلقية التي ليس الكتاب التدويني الا لبيانها وسميت اساماً لماذكر ولماروى ان لكل شيئ اساماً إلى ان ذكر واساس القرآن الفائحة واساس الفائحة بسماللة الرّحمن الرّحيم ، وسميت بالسع المثانى منين اساماً إلى ان ذكر واساس القرآن الفائحة واساس الفائحة بسماللة الرّحمن الرّحيم ، وسميت بالسع المثانى منين الناساً إلى ان ذكر واساس القرآن الفائحة واساس الفائحة بسماللة الرّحمن الرّحيم ، وسميت بالسع المثاني ولائيها مع آيات وثنيت في النزول بمكة والمدينة . اولانيا تثني في الصلوة اولان اكثر فقراتها تكرّرت اولانيها منين السامة إلى ان ذكر واساس القرآن الفائنة والان حقيقتها التي هي المشية تزلت على مرات العالم ثم صعدت لائيها مع آيات وثنيت في النزول بمكة والمدينة . اولانيا تثني في الصلوة اولان اكثر فقراتها تكرّرت اولانيها ما عليها فصارت باعتبار مراتب باطام سبعاً وباعتبار النزول والصعود مثاني . ويجوز ان يكون المثانى عند قوله ولقد آتيناك سبعاً من المثاني من سورة الحجر انشاءائة ، وسورة الكنز والوافية والكون المثانى عند قوله ولقد آتيناك سبعاً من المثاني من سورة الحجر انشاءائة ، وسورة الكنز والوافية والكافية لاشتمالها على جملة ولقد آتيناك معالم من المثاني من سورة الحجر انشاءائة ، وسورة الكنز والوافية والكرون المثانى عند قوله ولقد أكون المثاني من سورة الحجر والداعاء وتعليم المسألة والصلوة لوجوب قرائتها في الصرا ولائيا صلورة حقيقة لان المألوة الارماء التوجة الي الله ، والشافية والشفاء لقوله (ص) هي شفاءكل داء . وقد ذكر في فضل هذه السورة وفي فضل قاريها مالايحصيه البيان ويمكن استفادة فضلها ماسمائها من خين فر فذانا المدير ، قائرا في حروات الصام التوجيا الفي منه وحمة وحو

وكفى فى فضلها وجوب قرائتها فى جميع ركعات الصّلوات الفرضيّة وجوباً عينيّاً اوتخييريّناً وبانتّها لاتترك فىركعات الصّلوات النفليّة، نسب الىالباقر (ع)انّه قال من لميبرثه الحمدلميبرثه شيى ً ونسب الىالصادق(ع)' انتّه قال لوقرأت الحمد على ميّت سبعين مرّة ثمّ ردّت فيه الرّوح ماكان عجيباً.



# أمحود بالله مِنَ الشَّيْطانِ الرَّجيم

قد سبق سرّالامر بالاستعاذة عندالقراءة وان الانسان لمّاكان واقعاً بين تصرّف الشيطان والرّحمن امرالله العباد بالاستعاذة والخروج من تصرّف الشيطان واللّخول تحت تصرّف الرّحمن حتى لا يصير لسانه لسان الشيطان وكلامه كلام الشيطان بل يصير لسانه لسان الرّحمن وكلامه كلام الرّحمن ويصدق على متلوّة انته القرآن فقول القائل ، اعوذبالله من الشيطان الرّجيم اخبارا وانشاء للالتجاء الى الله والفرار من حكومة الشيطان وتصرّفه واللاّخول تحت حكومة الله وتصرّفه ولكون الاستعاذة فراراً من الشيطان امرنا بالاخفات في الاستعاذة فان الفار يختفى بفراره فلوقال القائل اعوذبائلة من الشيطان ولم يكن حاله الخروج من حكومة الشيطان واللاّخول تحت حكومة الله وتصرّفه ولكون الاستعاذة فراراً من الشيطان امرنا بالاخفات في الاستعاذة مان الفار يختفى بفراره فلوقال القائل اعوذبائلة من الشيطان ولم يكن حاله الخروج من حكومة الشيطان واللدّخول تحت حكومة الله كان كاذباً في اخباره او في انشائه باعتبار الاخبار اللازم للانشاء وتكون هذه الكلمة ملقاة من الشيطان عليه وجارية من الشيطان على لسانه وصار بهذه الكلمة سخرية للشيطان ومطروداً من باب الرّحمن : فجاهدوا اخوانى وفقكم الله واياى حتى لانجرى هذه الكلمة على الستكم حين غفلة هنكم اوعلى منابة من الشيطان عليه وجارية من الشيطان على لسانه وصار بهذه الكلمة على الستكم حين غفلة من يعلم الرّحمن : فجاهدوا اخوانى وفقكم الله واياى حتى لاتجرى هذه الكلمة على الستكم عن غفلة من على وياجنه منه ولا تكونوا فى الاستعاذة كمن يفر من العدو بالاقبال عليه غافلاً عن انه مقبل على عدوه فيقع على عدّوه وبأخذه من حيث لايشعر فاته ليس قوله تعالى فاستمذ بالله امراً بالاستعاذة القولية بل هو امر الاستعاذة الفعلية وباحده من حيث لايشعر فاته ليس قوله تعالى فاستمد بالله امراً بالاستعاذة القولية بل هو امر الاستعاذة الفعلية وبأخذه من حيث الاستعاذة القولية لتأييد الاستعاذة الفطلوب هو الاستعاذة الفعلية مواء كرانت قرينا واستحباب الاستعاذة القولية لتأييد الاستعاذة الفعلية و الا فالمطلوب هو الاستعاذة الفعلية الفريات قرينة

جاناو باجان استثناست جفت

ای بسا ناورده استثنا بگفت

والمقصود من الاستعاذة الفعلية طلب القرب من الله حتى يخرج المستعبد من الاغراض التى يلقيها السَّشيطان على الانسان ثم من نسبة الافعال والاقوال الى غير الله ثم من رؤية ذات فى الوجود سوى الله وفى كل من الاحوال الثلاث له حكم فى الاستعاذة وقول غيرالحكم والقول الذى فى الاخرى؛ فان الانسان مالم يخرج من دار الكثرة ويرى الافعال مثل المعتزلة من العباد من دون الله حكمه الفرار من السَّشيطان واضلاله وقوله اعوذ بالله من دار الكثرة ويرى الافعال مثل المعتزلة من العباد من دون الله حكمه الفرار من السَّيطان واضلاله وقوله اعوذ بالله من دار الكثرة ويرى الافعال مثل المعتزلة من العباد من دون الله حكمه الفرار من السَّيطان واضلاله وقوله اعوذ بالله من السَّيطان الرّجيم المطرود من كلّ خير ومن بقاع الحير، وإذا خرج من الكثرة الصرفة ودخل فى دار توحيد فى مظهر السَّيطان والهداية من الله ويكون حينئذ رؤيته الافعال من الله فى الطاهر المتكثرة ويرى الاضلال من الله فى مظهر السَيطان والهداية من الله ويكون حينئذ رؤيته الافعال من الله فى المظاهر المتكثرة ويرى الاضلال من الله فى مظهر السَيطان والهداية من الله ويكون حينئذ رؤيته الافعال من اللله فى مظاهر المتكثرة ويرى الاضلال من الله فى مظهر السَيطان والهداية من الله وعماله واعدائه بعنوه فى مظاهر خلفائه ، وكان قوله اعوذ بهداية الله من اضلاله فى مظاهر خلفائه ومن عقابه على ايدى عماله واعدائه بعنوه فى مظاهر خلفائه ، وكان قوله اعوذ بهداية الله من اضلاله و بعفوه من عقابه : وإذا دخل فى دار توحيد الصفات ولايرى صفة الا من الله كان حكمه الاستعاذة من صفاته و بعفوه من عقابه : وإذا دخل فى دار توحيد الصفات ولايرى صفة الا من الله كان حكمه الاستعاذة من صفاته ومناهرية التى تظهر فى مظاهر قهره بالصفات الطفية التى تظهر فى مظاهر لطفه ؛ وقوله اعوذ بوضاك من سخطك ، واذا دخل فى دار توحيد الذات ولايرى ذاتا فى الوجود سوى ذاته تعالى وهو مقام الفناء الذاتى كما كان المقامان واذا دخل فى دار توحيد الذات ولايرى ذاتاً فى الوجود سوى ذاته تعالى وهو مقام الفناء الذات ولما من المقامان واذا دخل فى هذار توما الفنان واله والومية من الله اواعوذبك منك لان حكم الفياة والحضور والخطاب السابقان مقام الفناء مناذات ولايرى ذاتاً فى الوجود سوى الله اواعوذبك منك لان حكم الغيبة والحضور والخطاب والتكلم مرتفع هناك فان تن من لايرى ذاتاً فى ا

خود طواف آنکه او شه بین بود ، فوق قهر و لطف و کفر و دین یود

وللاشارة الى المراتب الثلاث قال الرسول (ص) في سجوده على مانسب اليه (ص): اعوذ بعفوك من عقابكث واعوذ برضاك من سخطكك واعوذ بكث منكك . والشيطان من شطنه اذا شدّه بحبل طويل اومن شطن صاحبه اذاخالفه في قصده ووجهه ، اومن الشطون بمعنى البئر البعيدة القعر ، اومن الشاطن بمعنى الخبيث ، اومن شاط بمعنى احترق اوغلظ اوهلك .





اتتفق اصحابنا الامامية رضوان الله عليهم انه من القرآن وانه آية من كل سورة ذكر التسمية في اوّلها وانه يجب الجهر به فيما يجهر به من الصلوات ولا يجوز تركمه في الفرائض وخالف في ذلك العامة قاله البيضاوى في اوّل تفسيره : هومن الفاتحة وعليه قرّاء مكة والكوفة وفقها تهما وابن المبارك والشافعي وخالفهم الشيبانى وقرّاء المدينة والبصرة والـشام وفقهاؤها و مالك والاوزاعي ولم ينص ابوحنيفة فيه بشي فظن آنتها الشيبانى وقرّاء المدينة والبصرة والـشام وفقهاؤها و مالك والاوزاعي ولم ينص ابوحنيفة فيه بشي فظن آنتها الشيبانى وقرّاء المدينة والبصرة والـشام وفقهاؤها و مالك والاوزاعي ولم ينص ابوحنيفة فيه بشي فظن آنتها ماروى ابو منه الله وسئل محمّدين الحسن عنها فقال ما بين الدقتين كلامات تعالى لنا احاديث كثيرة منها ماروى ابوهريرة انه قال فاتحة الكتاب سبع آيات اوليهن بسماتة الرحمن الرّحيم و قول ام سلمة قرأ وسوالته (ص) وعد بسماتة الرّحمن الرّحيم الحمدلة رب العالمين آية ومن اجلهما اختلف في انها تعد قرأسها ماروى ابوهريرة انه قال فاتحة الكتاب سبع آيات اوليهن بسماتة الرّحمن الرّحيم و قول ام سلمة قرأ وبيما بعدها والاجماع على ان أمابين الدفتين كلاماتة والوفاق على الباتها في المصاحف معالمبالغة في تجريد القرآن والته القرات وي الموانة والوفاق على الباته في الموالية من الفاتحة وان أله المصاحف مع المبالغة في تجريد رسول القران حتى لم يكتب آمين ، الى هيهناكلام البيضاوى وعن امير المؤمنين (ع) ان التسمية من الفاتحة وان ألهما بعدها ذالاجماع على ان أمابين الدفتين كلاماته والوفاق على الباته في المصاحف مع المبالغة في تجريد رسول القرآن حي يقرؤها ويعدها آية منها وعن العامان والوفاق على الباته معدوا الى المالغة في تجريد مرول القرآن حين المروص يقرؤها وعالمار البيضاوى وعن امير المؤمنين (ع) ان التسمية من الفاتحة وان ألهم بنايه بدعة اذا القررص يقرأ ألم ونفا قرف المام قابلها مالم قالم المام منه في المالغة في كتاب اللة برع والتر أن حين المور القروبي في المالغة في تجريد وان ألمون ومن الفاتحة وان ألمو وعنه والله وعن المور التورم وي ومن الموري مرول القراص يقرؤها وعادام أولا وعنوني المور في مالمه قالم مالة الرحمن الرحيم وان الله وعنه وان ألمو والن أي والله وعن المور المونين والله والله والله والمو والله وو كان الله وعنه المو وال ور مالة مو وال والله واللهم وي وول أي م من ألم

ولفظ الباء فيه للالصاق باعتبار لصوق ابتداء القراءة باسمه تعالى اوللمصاحبة اوللاستعانة اوللسببية والمتعلق محذوف من مادة الابتداء اومن مادة الفعل الذي يقع بعده مثل اقرأ واقوم واقعد وادخل واخرج او من مادة الاسم اى اسم نفسى بسمة من سمات الله كما روى عن الرضا (ع) انه قال يعنى اسم نفسى بسمة من سمات الله وهى العبادة قبل له ماالسمة قال العلامة وفى هذا الخبر تنبيه على ان القائل بسمالله الرّحمن الرّحيم ينبغى ان يجتهد حتى يجدحين هذا القول انمو ذجاً من صفات الله فى وجوده وفى قوله وهى العبادة اشارة الى ان العبد حين هذا القول ينبغى ان يخرج من انانيته التى هى خروج من العبادة والعبودية ويخرج من مالكيته واختياره ويدخل تحت امر ربته ويجد ذلك من نفسه حتى يكون منه هذه الكلمة صادقة ولا يكون هو كاذباً بينه و بين الله سواء اريد بكلمة بسمالله انشاء الاتصاف بسمة من سمات الله او الخبار به ويجوز تقدير التأخير فى المقدر وتقدير التقديم لكن التأخير ادخل فى التحطيم والاهتمام باسمالله وليكون هو كاذباً فى المقدر وتقدير التقديم لكن التأخير ادخل فى التحظيم والاهتمام باسمالله وينه ولي مالكيته فى المقدر وتقدير التقديم لكن التأخير ادخل فى التحظيم والاهتمام باسمالله والاخبار به ويجوز تقدير التأخير وجمعه على اسماده وتصغيره على الماني المناء الاتصاف بسمة من سمات الله او الاخبار به ويجوز تقدير التأخير وجمعه على الماء وتصغيره على سمتى يؤيد الاول، وكونه بمعنى العلامة يؤيد الثانى، وحديث الرضا (ع) فى بيان



بيان السعادة

بسمالله ينبِّه علىالثَّاني واسم الشيُّ علامته وكلَّ لفظ وضع لجوهر اوعرض من غيراعتبارنسبة فيه، واسماءالله عبارة عماً يدل عليه تعالى من لفظ اومفهوم اوجو هرعيني ولا اختصاص لها بالاسماء اللفظية او المفاهيم الذَّهنيَّة فان ً اطلاق الاسم فيالاخبار على الذَّوات العينيَّة كثير وسيجيئ تحقيق تام ً للاسم في اوَّل البقرة عند قوله تعالى وعلَّم آدم الاسماء كلُّها والفرق بين الاسم والصَّفة إذا اعتبر في الاسم معنى من المعاني كالفرق بين المشتق" ومبدء الاشتقاق كالعلم والعالم فان الاول مأخوذ بشرط لاولذلكك لايصدق على الذات الموصوفة به والشاني مأخوذ لابشرط شيئ ولذلك يصدق علىالذات الموصوفة به وليست الذات معتبرة في المشتق لانه اذافرض علم مجرَّد قائم بذاته يصدق عليهالعالم بل نقول ذات الباري جلَّت عظمته علم مجرَّد قائم بذاته كما انَّه عالم . وللاسم اعتبار أن اعتبار كونه اسما ومرآة للمسمنى ، وبهذا الاعتبار لا يكبون له نفسية ولا وجود مغاير للمسمني بل يكون وجوده وجود المسمتي ورقيقة منه ونفسيته نفسية المسمتي ولذلك لايكون الحكم في الكلام الا على المسمّى ولايكون النَّظرا كالي المسمّى فان قولك جاء زيد لايكون النّظرفيه ولاالحكم الاعلى المسمّى، والآخر اعتباركونه موجوداً مغايراً للمسمتي منظوراً اليه محكوماً عليه وبهذا الاعتبار يكون هوكالمسمتي امراً موجوداً مستقلاً محكوماً عليه مغايراً للمسمّى وبهذا الاعتباريصيرالاسم مسمّى وله اسماء مثل قولكت زيد لفظ مركّب من ثلاثة احرف فان زيداً في هذا القول لـه اسماء عديدة مثل الاسم واللّفظ والكلمة والمركّب والموضوع والدال والعلم وغير ذلك وبهذا الاعتبار لايكون مظهراً ومرآة للمسمتي ولادا لاً عليه ولماكان جملة العالم برمّتها اسماءً لله تعالىكان هذان الاعتباران ثابتين لهما و الى هذين الاعتبارين اشار تعمالي يقوله إن هي الأأسماءً بعني ليست هي مسمّيات ومنظوراً اليها ومستقلات مغايرات لله سمّيتموها انتم يعني انكم صرتم محجوبين عن المسمى ناظرين الى الاسماء من حيث انتها مستقلات في الوجود جاعلين لها مسميات فصرتم مشركين وكافرين لهذا المنظر، والنيَّاس في النَّظر الى الاشياء مختلفون فناظر ينظر اليها من حيث انتهما اسماءته غافلاً عن وجودها وعن النَّظر اليها أوشاعراً بالنُّظر اليها ، وناظر ينظر اليها من حيث انتها مسمَّيات غافلاً عنالمسمّى، وناظرينظراليها مستقلَّلات والى المسمّى والاوَّل وهوالَّذي ينظر إلى الاشياء من حيث انتها اسماء غافلاً عن النَّظر اليها اوشاعراً بالنَّظر اليها هوالَّذي يعبد المسمَّى بايقاع الاسماء عليه ويكون موحداً ، والذي ينظرالى الاسماء من حيث انتها مسمَّيات مستقلات غافلاً عن المسمَّى هو الذي يعبد الاسم دون المسمَّى و يكونكافراً وهذا حال اكثرالنَّاس، والَّذي ينظر إلى الاسماء حالكونها مسمَّيات مستقَّلات وإلى المسمَّى حالكونه مسمتي مستقلا مغايرا مباينا عن الاسماء هو الذي يعبدالاسم والمسمتي ويكون مشركاً ، والناظر الى الاسماء من جيت انتها اسماء غافلاً عن نظره اليها هو المجذوب الذي رفع القلم عنه ولاحكم له في الكثرات ولاتكليف ، والنَّاظر اليها من حيث انَّها اسماء شاعراً بنظره هوالكامل الجامع للطَّرفين، وهذا الكامل امَّا يكون استشعاره بالاسماء غالباً على استشعاره بالمسمتي اويكون استشعاره بالمسمتي غالباً اويكون استشعاره بالطرفين علىالسواء والاوّل هوالواقع في النشأة الموسويَّة والثَّاني هوالواقع في النشأة العيسويَّة والثالث هـوالَّذي يراعي حقوق الكُثرات والوحدة بحيث لايهمل من حقوق الطّرفين شيئاً وهوالواقع في النشأة المحمّديّة (ص)الجامعة للكثرة والوحدة بحيث لايشد شيئ من حقوقهما، والى النشئات التلاث أشار تعالى بقوله محمّد رسول الله والتقط والذين معه أشدَّاءُ على الكفَّار رحماءُ بينهم تريهم ركمَّا سجداً يُبْتغون فضلاً من الله ورضواناً ذلك مثلهم في التَّورية ومثلهم في الانجيل كرَّر م أخرج شطأه؛ الآية ، فاشاربقوله ذلك : مثلهم في التورية ؛ الي النشأة



سورة النماتحة

الموسوية وبقولهمثلهم فيالانجيل كزرع الآية ، الىالنشأةالعيسوية، وبالجمع بينالنشأتيناليالنشأةالمحمَّديَّة واعتبر ذلك المذكورمن حال الكافر والمشرك والمجذوب والكامل ونشئاته الثلاث بالمرآة والننظر اليها ورؤبة الصور فبها فانه قد ينظرالانسان الىالمرآة من حيث صفائها واستدارتها وتربيعها وتسديسها وتحديبها اوتقعيرها من غير رؤية صورة فيهما اومن غير شعور برؤية صورة فيها ، وقد ينظر اليها من حيث رؤية الصّور فيها من غير شعوربالمرآة وبرؤيتها، وقد ينظر الى المرآة من حيث اشكالها وصفائها وينظر الى الصّورة التي فيها وقد ينظر الى المرآة حالكونها لاحكم لها في نظره سوى ارائة الصور شاعراً بنظره الىالمرآة وبنظره الى الصوربالاقسام الثلاثة السابقة وماورد في جواب من قال هلالله في الخلق ام الخلق في الله من قوله (ع) اخبرني عن المرآة هل انت في المرآة ام المرآة فيك يُشير الىماذكرنا ومقامات الكثرة في الوحدة والوحدة في الكثرة والجمع بين الوحدة والكثرة الدّايرة في ألسنة الصّوفيّة اشارة إلى النشئات الثلاث وللاشارة إلى تلكث النّشئات ورد فيخبر : مارأيت شيئاً الاورأيت الله فيه وفي آخر; الاورأيت الله قبله وفي آخر; الاورأيت الله بعده وما قيل ان الاسم عين المسمتي اوغيره قد علم جوابه ممًّا ذكرنا فانَّ الاسم اذاكان منظوراً اليه من حيث اسميَّته بحيث يكون النَّاظرغافلاً عن نظره يكون عينالمسمَّى بمعنى انَّه لاوجود ولا نفسيَّة ولا حكم ولااثر حينئذ الَّا للمسمَّى، وإذاكان النَّاظر حينتذ شاعراً بنظره يكون بوجه غيره وبوجه عينه ، واذاكان منظوراً اليه بحيث يكون في نظر النّاظر ذانفسية ووجود وانانية كان غيره سواء نظر النّاظر من الاسم الى المسمّى اولم ينظر، ولمّاكان الانسان واقعاً بين داري الرّحمن والمشيطان وكان دارالمشيطان لغاية بعدها منالرحمن وغلبة الاعدام عليها وكونها بتمام اجزائها مظاهرقهره تعالى كأنتها لم تكن مظاهر له تعالى وكانت مقابلة لدار الرّحمن وكانت النّفس الانسانيّة من حيث تسخّره للّشيطان كأنتهما اسم للمشيطان لاللرحمن ومن حيث تسخره للعقل اسم للرحمن وكمان جميع افعال الانسان صادرة من نفسه اماً من جهتها السَّيطانية اومن جهتها العقلانيَّة أمروا العباد بالتسميَّة عندكل فعل صغير اوعظيم حتّى يخرجوا بالتسمية من جهة النفس الشيطانية ويدخلوا في جهتها الرّحمانية ويكون الفعل رحمانيةًا لاشيطانيةًا ، ولممّاكان اكثرالنّاس قاصرين غير بالغين المي مقام النّظر الى فاعليّة الله تعالى بدون وساطة الوسائط ومن بلغ الى ذلك المقام لم تكن الوسائط مرتفعة في أفعاله بل المرتفع في حقَّه النَّظر الى الوسائط قال تعالى باسمائله بتخلل الاسم بين الباء والله ولم يقل بالله وانكان هذا ايضاً صحيحاً فينفس الامرفان ً الافعال تصدر عنالانسان بتوسط نفسه المّتي هياسما**نة فما قيل** ان الاسم مقحم بين الجار ومجروره ليس بشيئ وكذا مايترائي من كون المراد من الله لفظه وكون الاضافة بيانيَّة يأتاه التَّوصيف بالرَّحمن، ولمَّاكان المقصود من التسمية الخروج من الجهة الشيطانية، والدّخول في الجهة العقلانية كما سبق عن الرّضا (ع) في تفسيرها من قوله يعني اسم نفسي بسمة من سمات الله فلو قال القائل بسمالله الرّحمن الرّحيم كان قوله بسمالله مثل ان قال التجأت من دار الشيطان وتصرفه الى دارالرّحمن وتصرّفه ودخلت في داره واتّصفت بصفاته فكان يفيد فائدة الاستعاذة مع شيئ زائد ولذلك ورد عنالباقر (ع)اوَّل كلَّ كتاب نزل منالَّسماء بسمالةالرَّحمنالرَّحيم فاذا قرأتها فلاتبال ان لاتستعيذ واذا قرأتها سترتك فيما بين المسماء والارض ، ولماكان التسمية من القائل المصافاً بسمة من سمات الله وهي بمنزلة المسلاح للشيطان والمشيطان يفرمنها امروا بالجهر ببسمائله بخلاف الاستعاذة والله علم للذات بعنوان مقام ظهوره الذي هو فعله ومشيئته فان الذات غيب مطلق لااسم له ولارسم له وان الاسماء والصَّفات ليست له الا باعتبار ظهوره بفعله ومشيَّته ومشيَّته لها اعتباران؛اعتبار وجهها الى مقام الغيب واعتبار وجهها الى الخلق، وتسمَّى باعتباروجهها الى الغيب عرشاً ، وباعتباروجهها الى الخلق كرسيّاً ، وبهذين العنوانين يسمّى الحقَّ الأوَّل بالله



بيان السّعادة

وبالعلى وباعتبارهذين العنوانين قال تعالى الرّحمن على العرش استوى ووسع كرسيّه السّموات والارض وهوالعلى العظيم وهل هو مشتق اوجامد بمعنى انه من الاوصاف المشتقّة من المصادر اوليس اسماً مشتقّاً بل هو مصدر اواسم مصدر اواسم ليس له مادة متصرّفة ، اقوال ؛ فقيل انه من مادة اله الهة والوهة مثل نصر بمعنى عبد واصله اله بكسر الهمزة حذف الهمزة وعوّض عنها لام التّعريف و لذلك اولمطلوبيّة التطويل والتّفخيم فى نداء المحبوب لم يحذف الفه فى النّداء ، اومن اله كفرح بمعنى تحيّر اواشتد جزعه عليه اوفز عاليه ولاذبه او بمعنى اجاره ، وقيل من مادة وله من باب حسب وعلم وضرب بمعنى حزن وتحيّروخاف وجزع اومن التفخيم فى نداء المحبوب لم يحذف الفه فى النّداء ، اومن اله كفرح بمعنى تحيّر اواشتد جزعه عليه اوفز عاليه مادة لاه الله الله بكسر الهمزة حذف الفه فى النّداء ، ومن اله كفرح بمعنى تحيّر اواشتد خزعه عليه اوفز عاليه على والتنفخيم فى نداء المحبوب لم يحذف الفه فى النّداء ، ومن اله كفرح بمعنى تحيّر اواشتد خزعه عليه اوفز عاليه ولاذبه او بمعنى اجاره ، وقيل من مادة وله من باب حسب وعلم وضرب بمعنى حزن وتحيّر وخاف وجزع اومن مادة لاه الله الخلق يلوه بمعنى خلقهم اومن لاه يليه بمعنى تستّر اوعلا ، وقيل : اصله لاها بالسّريانيّة فعرّب بحذف الالف الاخيرة و دخل لام التّعريف عليه وقبل كمان اصله هو لانة موضوع لغائب معهود معروف والغائب عن الابصار مطلقاً والمعهود المعروف للقلوب على الاطلاق هوالله ثم ً ادخل عليه لام الاختصاص للاشعار ياختصاص كل ماسواه به ، ثم اشيع فتحة اللام تفخيماً ثم ً ادخل لام التّعريف عليه لتفخيم آخر فصار الله .

والرحصن الرّحيم صفتان لله اوللاسم فان اسماء الله العينية كما انتها مظاهراته مظاهر لجميع صفاته تعالى وجعلهما صفتين للاسم اولى من جعلهما صفتين لله للزوم التأكيد علىالثاني مع مابعده دون الاوّل ولان ً المنظور الاتسام باسم يكون به قوام الفعل المبتدأ به وينتهى الفعل اليه وهذا معنىكون الاسم متّصفاً بصفة الرّحمانيّة والرّحيميّة وهما مأخوذتان من رحيم بكسر العين للمبالغة اومن رحمُم بضم "العين صفتين مشبّهتين وعلى ايّ تقدير فالرّحمن ابلغ منالرّحيم لزيادة مبناه ولعدماختصاص المرّحمة الرّحمانيّة بشيئ دون شيئ وبحال دون حال وبجهة دون جهة بخلاف الرّحمة الرّحيميّة فانتها مختصّة بالانسان ومن كان مثله سالكاً الى الرّحمن وبحال كونه على رضاه ومنجهة كونه على رضاه وامما غير الانسان فان العناصر والمواليد لاتوصف بالرّحمة الرّحيمية ولابالغضب الذي هوضدهاوالارواح العاليةوجودهم كماهون حمة رحمانية رحمة رحمية ولاتمايز بين الرّحمتين فيهم كمالايتصور جهة غضب فيهم والارواح الخبيثة قديجوزان يتصفوا بالرحمة الرحيمية لكن الاغلب انتهم متصفون بالغضب وذلكث ان الرّحمة الرّحمانيّة عبارة عن افاضة الوجود على الاشياء وابقائها واكمالها بالكمالات اللائقة بفطرتها وهذا عام لجميع الاشياء دنيوية كانت اواخروية اناسي كانت اوغير اناسي ولذلك قال الرّحمن على العرش استوى و فسروه باستواء نسبته الى الجليل والحقير وورد : يا رحمن الدَّنيا والآخرة ، وورد عن الصَّادق (ع) انَّ الرَّحمن اسم خاصَّ لصفة عامَّة وورد عن اميرالمؤمنين(ع) انَّ الرَّحمن الَّذي يـرحم ببسط الرَّزق علينا الوالعاطف على خلقه بـالرّزق لايقطع عنهم موادّ رزقـه وان انقطعوا عن طاعته ، ومنالمعلوم انّ رزق الاعيان الثآبتة افاضة الوجود عليها ورزق الموجود افاضة مابه بقاء وجوده والرّحمة الرّحيمية عبارة عنافاضة الكمالات الاختياريَّة المرضيَّة علىالمختارين من الانس والجنَّ ولذلك ورد انَّ الرَّحيم اسم عامَّ لصفة خاصَّة وورد عنهم(ع)الباء بهاء الله والسين سناء الله والميم مجدالله وفي رواية ملكءًالله والله اله كلَّ شيبيٌّ ، الرّحمن بجميع خلقه والرّحيم بالمؤمنين خاصّة وماورد انَّه الرّحيم بعباده المؤمنين في تخفيفه عليهم طاعاته وبعباده الكافرين فىالرَّفق في دعائهم الى موافقته فتعلَّق الرَّحمة الرَّحيميَّة بالكافرين انَّما هو من جهة يقاء فطرتهم واقتضائها فعليَّة مرضيَّة اختياريَّة من الفعليَّات المرضيَّة تقتضي تلك الفعليَّة الرَّفق بهم ودعائهم الى الدِّين والمداراة معهم في الدّنيا والنّصيحة لهم في امر العقبي وفيآخرالخبرالمرويّ عناميرالمؤمنين(ع) الرّحيم بنا فيادياننا ودنيانا وآخرتنا خفأف علينا الدين وجعله سهلا خفيفا وهويرحمنا بتمبيزنا من اعداثه فالرّحمة الرّحيميّة بمعنى



سورة الفاتحة

الرّضا مقابل الغضب كالصورة للرّحمة الرّحمانيّة وهي مادّة للرضا والغضب فان ّ الرّحمة الرّحمانيّة وهيافاضة الوجود وكمالات الموجود قد تصير في بعض الموجودين وهم المختارون العاصون غضباً وفي بعضهم وهم المختارون المطيعون رضاً ، والرّحمة السّابقة على الغضب هي الرّحمة الرّحمانيّة دون الرّحمة الرّحيميّة اوهي الرّحمة الرّحيميّة والمراد بسبقها تعلقها بالمكلّفين بحسب اقتضاء فطرتهم ذلكتكما سبق وقد علم ممّا ذكروجه تخلِّل الاسم بين الجارَّ والله ، ووجه تقديم الله على الرَّحمن ، وتقديم الرَّحمن على الرَّحيم ، واشار بالله الى جامعيَّته تعالى وبالرّحمن الى مبدئيَّته وبالرّحيم الى مرجعيَّته وقدجمع جميع اضافاته فيهما ولمَّا كان الحروف اللفظية بازاء مراتب الوجود العينية كانكل منها اشارة الي مرتبة منه فالالف لبساطتها اشارة الي مرتبةالوجوب والباء لكونها اقرب الى الالف في البساطة اشارة الى فعله الَّذي لافرق بينه وبينه ، والنَّقطة تحت الباء اشارة الي تعيَّن الفعل بالامكان ولذلكت ورد : بالباء ظهر الوجود اشارة الى مقام المشيَّة ، وبالنَّقطة تحت الباء تميَّز العابد عن المعبود؛اشارة البي تعيّنها بالامكـان الاوّل العقلاني و قيل ظهرت الموجودات من باء بسم الله، وبلحاظ ان الحروف بازاء مراتب الوجود ولحاظ ان جميع الكتب السماوية لتصحيح النسب الحقية والنسب الخلقية وجميع النسب الحقية والخلقية مجتمعة بحسب الامتهات فبي فاتحة الكتباب وجميع مافي الفاتحة مجتمعة في بسمائله الرّحمن الرّحيم وجميع مافي تمام بسمائله الرّحمن الرّحيم مجتمعة في باء بسمائله صحّ ان يقال جميع ما في القرآن في سورة فاتحة الكتاب ، وجميع ما في سورة فاتحة الكتاب في بسمالله الرّحمن الرّحيم ، وجميع ما في بسمائله في باء بسمائله، وعلى (ع) باعتبار تعبُّنه الأوَّل هوالنقطة تحت الباء وصح إن يقال، لوشاء العالم لاوقرسبعين بعيراً من تفسير فاتحة الكتاب اومن تفسير يسمالله الرّحمن الرّحيم اومن تفسير باء بسمالله كما نسب اكثر هذه المضامين الى مولانا اميرالمؤمنين عليه السلام

ٱلْحَمْدُ لله قرأ القرّاء بضم الدّال وكسرالكلام وقرء في الشواذ بفتح الدّال وكسرالكلام وقرء ايضاً بكسرالدال واللام لاتباع الدال للام ولام الحمد لتعريف الجنس اوالاستغراق وعلى اي تقدير فالكلام للحصر وهو على تقدير الاستغراق واضح وعلى تقديرالجنسيَّة فالحصر يستفاد من لام لله لانَّه للاختصاص والحمد امَّا بمعنى ما يحمد عليه وصح الحصرحينئذ مع مايتراثي من صفات الكمال لغيره تعالى لان ما للغير من صفات الكمال انما هي له تعالى حقيقة واتّصاف الغيربهاباعتبار مظهريّته لها لاباعتبار انمّها من نفسه اوبمعناه المصدريّ و فاعله الله واصله حمدالله حمداً ثمَّ حذف الفعل ونقل المصدر الى الرَّفع وادخل عليه لامَّ التعريف وجعلالله خبره بتوسط الكلام للدلالة علىالشبات والاستغراق والحصر وحصر الحمد بهذا المعنى فيالله مع تعدد الحامدين وكثرتهم لما سيأتي في سورة البقرة عند قوله لكنَّ الله يفعل ما ير يد من انه تعالى فاعل كلَّ فعل ظاهرمن كلّ فاعل وانه لافاعل في الوجود الاالله ولاحول ولاقوَّة الا بالله ولان كلَّ مادح اذاكان مدحه حمداً يعنى ثناء على جميل واقعيَّ اختياريَّ لا يكون مادحاً الا اذا صار عقلانيَّا نـاظراً بنظر العقل ومتكلَّماً بلسان العقل لابنظر الجهل ونظرنفسه ولابلسان الجهل ولسانه ، ونظر العقل ولسانه نظرالله ولسانه فحمده يكون حينئذ حمدالله لاحمد غيرالله، اوبمعناه المصدريَّ والله مفعوله والاصل حمدت الله حمداً فحذف الفعل واقيم المصدرمقامه وادخل عليه اللام وعدل بـه الـي الرّفع وجعل مفعوله بتوسط اللّام خبراً له هذا باعتبار الحدوث والصدور للمعنى المصدريَّ و يجوز ان يعتبر المصدر مبنيَّاً للفاعل او المفعول بمعنى اعتبار ثبوت الحدث للفاعل او المفعول واتَّصافه به من غير اعتبار الحدوث والصدور فيه ، ويكون المعنى الحامديَّة لله اوالمحموديَّة لله . اعلم ان مايحمد عليه من صفاته الجماليَّة عين مايسبَّح تعالى به من صفاته الجلاليَّة لان أصل جميع

E PRINCE GHAZI TRUST R QURANIC THOUGHT

## بيان السعادة

صفاته الشبوتية الجمالية التي يحمد تعالى عليها هو سعة وجوده واحاطته لكل وجود وعدم وكل موجود ومعدوم لان العدم ثابت له نفسه التي هي عدم النفسية بالوجود والمعدوم محكوم عليه بالعدم بسبب الوجود وسعة وجوده ليست الاسعة جملة صفاته واصل جميع صفاته السلبية الجلالية التي يسبّح تعالى بها هو سلب الحدود عنه تعالى وسلب الحدود راجع الى سلب السلوب ومصداق سلب السلوب ليس الا الوجود وهذا بخلاف الممكنات المحدودات فان السلوب الراجعة اليها هى سلوب الوجودات التى هي منتزعة من حدود وجوداتها لامن نفس وجوداتها فسبحان من لا يحمد الالا على مايسبّح به ولا يسبّح الا بما يحمد عليه ولذلك كان قلماً ينفكت ذكر التسبيح عن صريح الحمد الاعلى مايسبّح به ولا يسبّح الا بما يحمد عليه ولذلك كان قلماً الممكنات المحدودات فان السلوب الراجعة اليها هى ملوب الوجودات التي هى منتزعة من حدود وجوداتها ينفكت ذكر التسبيح عن صريح الحمد الاعلى مايسبّح به ولا يسبّح الا بما يحمد عليه ولذلك كان قلماً الما تقلى ولمراحاناته المحدودات فان السلوب الراجعة اليها هى ملوب الوجودات التى هى منتزعة من حدود وجوداتها ينفكت ذكر التسبيح عن صريح الحمد اومعناه في الكتاب والسنة والمراد انشاء الحمد بهذه الكلمة اوالاخبار المحدوديّته تعالى ولمراكان الله اسماً للذات باعتبار ظهوره والذات متحدة مع جميع الصفات الحقيقية وظهور بمحموديّته تعالى ولمراكان الكلام في قوّة ان يقال : الحمد للذات الجامعة لجميع صفات الكمال لجمعها

رَبِّبِ الْعَالَمينَ قرء بكسرالباء وفنحها من ربّه بمعنى ملكه اوجمعه اوربّاه اواصلحه اوصاحبه اولز مه والكلّ مناسب ، والربّ صفة مشبّهة اواسم فاعل مخفّف رابّ اومصدراقيم مقام اسم الفاعل ، والعالم من العلم او من العلامة مثل الخاتم بمعنى مايعلم به ويطلق على ماسوى الله جملة وعلى كلّ مرتبة من مراتب ما سوى الله ، وعلى كلّ نوع من انواع الموجودات ، وعلى كلّ فرد من افراد الانسان كأنّه اعتبر في اطلاقه اجتماع امور مع تحو اتّحاد بينها وجمعه بالواو والنّون على خلاف القياس وربوبيته تعالى ليست كربوبيّة الملاك للاملاك ولاكر بوبية الاباء للاولاد ، ولاكر بوبية النفس للاعضاء ، بل كربوبيّة النفس للقوى من حيث انتهاتكون محصلة ومافظ ومقومة لها وحافظة ومبلّغة لها الى كمالاتها الاولية والثانويّة فان آالله تعالى من حيث انتهاتكون محصلة ومافظ ومقوم لها ومبلّغ لها الى كمالاتها الاولية والثانويّة فان آالله تعالى مفيض الوجود على العالمين وسافظ ومقوم لها ومبلّغ لها الى كمالاتها الاولية والثانويّة والذاكر عقبها بقوله ألرّحمن الرّحيم ليكون تفضيلالها وقد مضى تحقيق الصفتين وجعلهما هيهنا صفتين لله يشعر بجعلهما فى التسمية صفتين لاسم الله ليكون تأسيساً و اشارة الى القارى ينبغى الارتها الاولية ماتني مرتقياً من النظر الي وي مناسبة أليكون موضائلة أله والملّغ لها الى كمالاتها الاولية والثانوية ولذاك عقبها بقوله ألرّحين الرّحيم ليكون وسافظ ومقوم لها ومبلّغ لها الى كمالاتها الاولية والثانوية ولذلك عقبها بقوله ألرّحين الرّحيم ليكون وسافظ ومقوم لها والملّغ لها الى كمالاتها الاولية والثانوية ولذلك عقبها بقوله الرّحي م ليكون وسافظ والمو الله الله الله الى المالية الاولية والثانوية والذاكونية مان الله الماء والرّحين الرّحيم ليكون وسافظ ومقوم لها والد القارى ينبغى الن يكون في قرائته مرتقياً من النظر الى الاسماء والاتسام بها و توصيفها

مَالِلَتُ مِوْنَاً، وقرء ملك بفتح الميه وكسر اللام بالجرّ والاضافة وبالنّصب والاضافة وبالرّفع والاضافة وبالرّفع منوناً، وقرء ملك بفتح الميم وكسر اللام بالجرّوالنّصب والرّفع والاضافة، وقرء ملك باسكان اللام تخفيفاً، وقرء ملك على لفظ الفعل، ومالكيّته تعالى للاشياء ليست كما لكيّة الملاك لاملاكهم ولاكمالكيّة الملوك لمما لكهم ولاكما لكيّة النّفوس لاعضائها بل كما لكيّة النّفوس لقويها وصورها العلمية الحاصلة الحاضرة عندها يفنى ماشاء منها ويوجد ماشاء ويمحو ويثبت ، وتخصيص مالكيّته تعالى بيوم الديّن للاشارة الى الارتقاء الذي ذكرنا فان الانسان مايقى في عالم الطّبع والبشرية لم يظهر عليه مالكيّته تعالى واذا ارتقى الى الرتقاء الذي ذكرنا فان الانسان مايقى في عالم الطّبع والبشرية لم يظهر عليه مالكيّته تعالى واذا ارتقى الى يوم الجزاء وهو عالم المثال ظهر عليه انّه تعالى مالك للاشياء كما لكيّته لصوره العلمية وقواه النّفسية الى يوم الجزاء وهو عالم المثال ظهر عليه انّه تعالى مالك للاشياء كما لكيّته لصوره العلمية وقواه النفسية الى يوم الجزاء وهو عالم المثال ظهر عليه انّه تعالى مالك للاشياء كما لكيّته لصوره العلمية وقواه النفسية الى يوم الجزاء وهو عالم المثال ظهر عليه انّه تعالى مالك للاشياء كما لكيّته لصوره العلمية وقواه النفسية الى يوم الجزاء حاضراً بوجه عند مالكه قال العروق التقليم إليّاك نُعْبَدُ يعنى ينبغى للقارى ال يرتقى فالمعنى ظاهر مالكيّته يوم الدين سواء كان المراد ظاهر مالكيّته للاشياء الولنفس يوم الدين و لماكان الواصل الى يوم الجزاء حاضراً بوجه عند مالكه قال تعالى بطريق التقليم إليّاك نُعْبَدُ يعنى ينبغى للقارى ان يرتقى والمعنى مقام الحضور ويشاهد الحق تعالى فى مظاهره تعالى فيرى انّه ماكان مالكاً لشيىء من امواله و افعاله واوصافه وذاته وان الله كان هوالمالك، للكلّ بالاستحقاق فيقع فى مقام الالتجاء ويخاطبة بلسان حاله وقاله

This file was downloaded from QuranicThought.com



3

ولسان ذاته وجميع جنوده وقواه ويظهر عبوديّته ورقيّته له تعالى بنحو حصرالعبوديّة فيه فانّ مقام الحضور يقتضي التضييق في العبوديَّة بحيث لا يبقى للحاضر مجال النَّظر الى غير المعبود الـم تنظر الى قوله تعالى الم تكن ارضالله واسعةً فتهاجروا فيها من غيرذكرعبادة فيه فضلاً عن حصر العبادة فيه تعالى، والى قولهتعالى ياعيادي أن ارضى واسعةٌ فايّاي فاعيدون بذكر العبادة وحصرها فيه تعالى ، فان مقام الغيبة لايكون فيه عبادة ولوفرض عبادة لم يكن آلا للاسم لالله فضلاً عن الحصرفيه تعالى ، وفي مقـام الخضور لأيكـون غيرالعبادة ولاتكون العبادة آلا لمن حضر لديه ولذلكث قال تعالى في موضع آخر و اعبدوا الله وأعبدوا رأبكم ويكون المقصود من اظهار العبادة والحصر فيالله تعالى تمهيداً لطّلب الاعانة منه ويقول بطريق الحصر نفعل فعل العبيد لك لالغيرك اونصير عبيداً لك لالغيرك وواير ألمة نستتعين في دوام الحضور عندك وعدم الخروج من هذا المقام والبقاء على عبوديَّتكث وفي جملة الامور سوى هذا ، واذا بلغ الَّسالكث في قراءته الى مقام الحضور عند ربَّه يكون لامحالة يتجاذبه كثرات وجوده ورعايا مملكته وتتقاضى منه قضاء حاجاتها واحقاق حقوقها فيضطو الى الالتفات اليها والى كثرات خارجة من مملكته لاضطرارالحاجة اليها فيقضاء حقوق رعاياه ويرى انبه قلما ينفكث فيمعاملة الكثرات عن الافراط والتفريط وهما مانعان عن مقامالحضور ولذّة الوصال فيتضرّع على ربّه ويسأله الابقاء على لذة الوصال عن الاشتغال بالاغيار/ويقول إهْدِنَا الصِّر أطَ الْمُسْتَقَيمَ في معاملاتنا مع اهل مملكتنا والكثرات الخارجة من مملكتنا بالتّوسط بين افراط التنصّروتفريط التّهوّد فان الافراط وهوالتّجاوز عنالطريق بعد الوصول اليه يمنعنا عن مشاهدة جمالك، بعد مامنحتنا بها ، والتَّفريط ايضاً يقصّربناعنالحضور لديك . والهداية هي أراثة الطريق سواءكانت مع الإيصال إلى المطلوب أوالي الطريق أومجرّدة عنهما ، وسواء عديتت بنفسها اوبالى اوباللام، والصّراط بالصّاد والسّراط بالسين والزراط بالزّاء الطّريق وقرء هيهنا بالصّاد والسين والصراط الظاهر ظاهر ومستقيمه معدوم والمستوى منه ماكان في حاق الوسط اومستقيماً وقد يقـال المستقيم للطريق البذى يكون على اقرب الخطوط الى المقصود وهكذا المستوى والطريق في الحركات الاينيَّة هوالمسافة بين مبدءالحركة ومنتهاها سواء صارت جادَّة وطريقاً فيالارض اولم تصر، وهكذا الحال في الحركات الوضعيَّة ويكون المسافة وحدودها في هاتين الحركتين موجودة قبل الحركة وامَّا الحركات الكيفية والكمية والجوهرية فالطريق فيها وهي مراتب الكيف والكم الطارية علىالجسم المتحرك ومراتب الصّور الجوهريّة المتعاقبة على الجوهر المتحرّك غيرموجود لاقبل الحركة ولابعدها بلهو كالحركة القطعيّة التي لاوجود لها لاقبل الحركة ولابعدها بل وجودها يكون في الذَّهن بسبب رسم وصول المتحرَّك الي حدود المراتب امراً متّصلاً وحدانيّاً فيه والموجود من الطّريق فيها هو مرتبة من الكيف اوالكتّسم اوالجوهر الّتي وجودهاكالحركة التوسطية عين قوّة عدمها وتكوّنها عين قوّة تصرّمها ولذلكث اشكل الامرعلي كثير من اهل النَّظر في بقاء موضوع محفوظ في هذه الحركات خصوصاً في الحركات الكميَّة والجوهريَّة بناء على انَّ الجسم التعليميُّ منتزع عن الجسم الطّبيعي ويتبدّله يتبدّل الجسم الطّبيعيّ وبتبدّله يتبدّل الموضوع و هكذا الحال في توارد الصُّور الجوهريَّة في الحركات الجوهريَّة والحقَّ انَّ الموضوع محفوظ بكمَّ ما وصورة ما محفوظين في ضمن الكمَّيَّات والصَّور الواردة بحافظ شخصيَّ غيبيَّ و مادَّة باقية بكمَّ ما و صورة ما فان الاتصال الوحداني مساوق للوحدة الشخصية وكل مكوّن منالجماد والنّبات والحيوان متحرّك من اوّل تكوّنه فيالكيف والكمّم بل فيالصّورالجوهريّة حتّى ينتهي الى كماله الّلاثق بنوعه اوشخصه وهذا معنى كون الكون



34

في التّرقي فانَّ الحركة خروجٌ تدريحاً من القوَّة الى الفعلُ والخروج من القوَّة الى الفعل معنى التّرقّي وكلّ من هذه خروجه منالقوَّة الى الفعل من اوَّل تكوَّنه الى كماله الكَّلاثق به يكون علىالصَّراط المستقيم والفعليَّات الكلائقة به ان لم يمنعه مانع ولـم يعقه عائق سوى الانسان من افراد الحيوان فانَّه بحسب استكمال بدنه يخرج على الصّراط المستقيم الّلاثق بنوعه وشخصه ان لم يعقه عائق وبحسب استكمال نفسه ايضاً يخرج من القوّة الى الفعل على الصّراط الكلائق بنوعه و شخصه ما لم يحصل له استقلال في اختياره فاذا حصل لـه استقلال في اختياره وحان اوان تمرينه وتكليفه فقد يخرج من القوى الى الفعليَّات الَّلاثقة بنوع الانسان من دون حصول فعليتة مخالفة لنوعه متخللة بين تلكث الفعليات حتى يصل الى آخرة فعلياته وهي مقام الاطلاق والولاية الكليتة وعلويَّة على (ع)وهذا نادرو كثيراً مايخرج منالقوي إلى الفعليَّات الَّلاثقة به بتخلُّل فعليَّات غيرلاثقة به فيكون خروجه الى الفعليّات لاعلى الصّراط المستقيم الانسانيّ بل قد يعوّج صراطه الىغير الفعليّات الّلائقة به وقو لهتعالى ونقلُّبهم ذات اليمين وذات الشَّمال اشارة الى هؤلاء السَّلاك، وقد يخرج الانسان الى الطّرق المعوجَّة والفعليات الغير اللاثقة به من دون فعلية لائقة به فقد ينتهى في تلك الفعليات فيصبر أخس من البهائم او السباع اوالشيطان وقد يقف فيمسخ بصورة الفعلية التي وقف عليها ولماكان الصراط المستقيم الانساني ادق الامور بحيث لايمكن لكلَّ بصيرتمييزه، وأحدَّالاموربحيث لايمكن لكلَّ سالكتْ سلوكه من غير زلَّة الى احدالطَّر فين، وأخفى الامور بحيث لايمكن لكلّ مدرك إدراكه وكان الاشخاص مختلفين في السير عليه بحسب فطرتهم وبحسب الاسباب والمعاونات المخارجة وصف بأنته أدق مناتشعر وأحد من السيف وانته مظلم يسعىالنتاس عليه علىقدر انوارهم ولكون تلك الفعليّات الكلائقة بالإنسان صور مراتب انسانيَّة الانسان ومحفوفة بفعليَّات الافراط والتَّفريط التي هي انموذجات الجحيم ومخرجة للانسان في كلَّ مرتبة وفعلَّية من صورة من صور مراتب النّيران وموصلة الى صورة مرتبة من مراتب الجنان ورد ان الصّورة الانسانيّة هي الطّريق المستقيم الىكلُّ خير والجسر الممدود بين الجنة والنَّار؟وانَ الصَّراط ممدود على متن جهنَّم، ولمَّاكان السَّلوك علىالصّراط الانسانيّ والخروج من القوى الى المُعلِّيَّات الانسانيَّة مستلزماً للتَّوسط بين الافراط والتَّفريط فى الاعمال البدنيَّة والاحكمام الشرعيَّة وفي الاعمال القلبيَّة يعنى الاخلاق النَّفسيَّة والاحوال الطَّارية و في الاوصاف العقليَّة والعقائد الدينيَّة وكان التَّوسُط في ذلك مستلزماً للسلوك على الصَّراط الانسانيّ فتسرالصراط بالتوسط فيالاعمال والاحوال والاخلاق والعقائد والتوسيط فيالاعمال مثل التوسط فيالاكل والتشرب المشاراليه بقوله تعالى كلوا واشربوا فانته اباحة للاكل والتشرب اواستحباب اووجوب ومنع عنالامساك[ولا تسرفوا بغانة منع صربحةً عن الافراط ، ومثل التوسط في الانفاقات المشاراليه بقوله تعالى لاتعجعل يدك مغلولةً الى عنقك ولاتبسطها كلَّ البسط · ومثل قوله تعالى في الصَّدقات الواجبة اوالمستحبَّة و آ تواحقُّه يوم حصاده ولاتسر فوا · ومثل قوله تعالى في الصَّلوة او في مطلق العبادات البدئيَّة ولا تعجهر بصلوتك ولاتخافت بها وأبتغ بين ذلك سبيلاً والتوسط في الاحوال كالتوسط بين الجذب والسلوك الصّرف ، والتّوسط بين القبض والبسط ، والتّوسط بين الخوف والرّجاء ، والتّوسط في الاخلاق كالتّوسط بين الشره والخمو دالمسمي بالعفَّة، والتَّوسط بين التَّهوَّرو الجبن المسمَّى بالشجاعة، والتَّوسط بين الجربز ة والبلاهة المسمتي بالحكمة ، والتوسط بين الظلم والانظلام المسمتي بالعدالة ، والتوسُّط في العقائد كالتوسط بين التنزيه المحدِّد والتشبيه المجسِّم في الحقِّ الأوَّل تعالى شأنه ، والتَّوسط بين حصر النَّبي (ص) والأمام (ع) على المرتبة



الجسمانية واعلائهما الى مرتبة الآلهة في اعتقاد النبوَّة والامامة ، والتَّوسط بين الجسمانيَّة الطَّبيعيَّة والروحانيَّة الصَّرفة في اعتقاد المعاد وطبقات الجنان ولذَّاتها ودركات النيران وآلامها ، ولمَّاكان الخارج الي الفعليَّات الانسانيَّة والِّسالكُ على الصَّراط المستقيم بصير متحقَّقاً بتلكث الفعليَّات فاذا بلغ الى مقام من مقامات الآلَهه وصاربه نبيآ اوخليفة وصاربنفسه طريقا وصراطا مستقيماً من مقام بشريته ومقامات روحانيته وصارولايته التي هي البيعة معه والاتبصال به بنحو مخصوص وكيفيَّة خاصَّة طريقاً انسانيَّاً لانتَّها طريق الى روحانيَّته وروحانيَّته طريق حقيقة الى الله صحّ ما ورد عن الصّادق (ع) َمن انسَّها الطَّريق الـي معرفة الله و هما صراطان صراط فيالدتيا وصراط فيالآخرة فاما الصراط فيالدنيا فهوالامام المفترض الطاعة زمن عرفه فيالدنيا واقتدى بهديه مرَّ على الصّراط الّذي هو جسر جهنَّم في الآخرة ، ومن لم يعرفه في الدَّنيا زلّت قدمه عن الصّراط في الآخرة فتردى في نارجهتم، أوماور دعنه ان الصّراط امير المؤمنين (ع) وزيد في خبرٍ؛ ومعرفته، وماور دانته معرفة الأمام (ع) وماور د من قولهم: نحن الصّراط المستقيم وصح أن يقال ان بشريّة الامام ومعرفة بشريّته من دون معرفة نور انيّته والاتتصال ببشريته والبيعة معه طريق الى الطّريق الىالله وانَّ الطّريق الىالله هو نورانيَّة الامام(ع) ومعرفتهما والاتِّصال بها و يسمَّى الاتِّصال بالامام (ع) و معرفته بحسب نورانيَّته عند الصَّوفيَّه بـالحضور والفكر واوآل مرتبة ذلكئ الاتتصال والمعرفة هو ظهورالامام بحسب مقام مثاله على صدرالسالك الىالله وليس المراد بهذا الفكر والحضور مااشتهر بين مرتاضي العجم من جعل صورة الشيخ نصب العين بالتّعمّل وانكان ورد عن المتنازع) الاشعار بمثل هذا المعنى فانه ورد عنالصادق(ع) وقت تكبيرة الاحرام تذكّر رسولاالله(ص) واجعل واحداً من الاثمّة(ع)نصب عينيك ، فانه تقيَّه بالصّورة وشبيه بعبادة الاصنام بل المراد ان السالك ينبغي ان يجلومرآة قلبه بالذكر والاعمال المأخوذة من شيخه ، فاذا اجتلى الذَّهن وقوى الذَّكر وخلا القلب من الاغيار ظهر التشيخ بمثاله علىالتسالكك فان الذَّكر المأخوذ منه نازلة وجوده فاذا قوى تمثل بصورته واذا ظهرالشيخ بمثاله رفع كلفة التكليف عنه والتلة بحضوره عند محبوبيه ورأى ان كلّ مايرد عليه انتما هو من محبوبه فيلتذ بها ولو لم يكن ملائماً لانه يراها من محبوبه وحينتذ ٍ قد يكون ظهور الشيخ بنحو ظهور المباين الخارج علىالمباين ، وقديكون بنحو الحلول في وجوده ، وقديكون بنحو الاتحاد ، وقديكون بنحو فناء السالك؛ وبقاء التشيخ وحده وللسالك فيكل من المراتب مراتب ودرجات وحالات وورطات مهلكات اذا اغتروخرج من تصرّف السّشيخ ومن عرض حاله عليه فانته كثيراً يغتّر بما يشاهده من غير تميّز ويعتقد ماعاينه من غير عرض على بصير حتمي ببيَّن له سالمه عن سقيمة فيظهر منه مالاير ضيه ألَّشرع من مثل انتي اناالله ، وليس في جبّتي سوى الله ويظهر منه اعتقاد الحلول والاتّحاد والوحدة الممنوعة والاباحة والالحاد فبي الّشريعة المطهّرة، ولمّاكان السالك على الفعليَّات الانسانيَّة يصبر الفعليَّة الاخيرة صورة له وسائرالفعليَّات تصير كالمادَّة وشيئيَّة الشيئ بصورته لابمادته صح اضافة الطريق البه باعتباراته الفعلية الاخيره وصح تفسيره به باعتباراته متحقق بجميع الفعليَّات، ولمَّاكانت السُّورة تعليماً للعبادكيف يحمدونه ويلتجؤن اليه ويدعونه فقوله تعالى اهدنا تلقين لكلَّ العباد ان يدعوه للهداية فمعنى اهدنا بالنّسبة الى غير المسلم دلّنا علىالطّريق الّذي هوالنّبيّ الّذي هو الطّريق اليك او اوصلنا اليه وبالنُّسبة، الى المسلم دلَّنا على الطَّريق الَّذي هو الوليِّ الَّذي يؤمن به أو أوصلنا أو ابقنا على الصّراط الّذي هوالاسلام باختلاف نظره فانَّه انكان ناظراً الى اسلامه وراضياً به فالمعنى أدمنا ، وانكان ملتفتاً الى ان الاسلام طريق الىالايمان فالمعنى دلَّنا او أوصلنا الى الايمان ، وبالنَّسبة الى المؤمن الغيرالحاضر عند شيخه بحسب نورانيَّته أدمنا على الطَّريق اوأوصلنا اودلَّنا بحسب اختلاف نظره وبالنَّسبة الى الحاضرعند



شيخه بحسب نورانيّته أدمنا اواذهب بنا علىالطّريق ، وبهذه الاعتبارات اختلفت الاخبار في تفسير واهدنا مرولماً كان السلوك علىالصراط المستقيمالانساني لايحصل الابالولاية والولاية هيالنعمة الحقيقية وبهايصيرالاسلام نعمة ابدل تعالى عنه قوله تعالى صِرْاطَ الَّذيبَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ فانَ الانعام للانسان ابتائه ما يلايم انسانيته والملايم لانسانيَّته هي الولاية المخرجة له الى فعليَّاته الانسانيَّة ، والفعليَّات الانسانيَّة من مراتب الولاية والآثار الصادرة والكلازمة من فعليَّاته الانسانيَّة من التَّوسط فيالامور المذكورة وهكذا الاعمال المعينة على الخروج المذكور انَّما هي نعمة باعتبار انَّصالها بالنَّعمة الَّتي هي الولاية ولذلكُ ورد عن مولينا اميرالمؤمنين (ع) فيتفسيره انه قال: قولوا اهدنا صراط الدين انعمت عليهم بالتوفيق لدينكئ وطاعتك لابالمال والصّحة فانتهم قد يكونون كفارا اوفساقاً قال وهم الذين قالالله تعالى ومن يطع الله والرسول فاولثك مع الذين أنعمالله عليهم الى قوله وحسن اولئك رفيقاً . والنَّعم الصوريَّة انكانت مرتبطة بالولاية كانت نعمة والا صارت نقمة اذاكانت معينة على الخروج الى الفعليّات الغير الانسانيَّة وهكذاكـان حال الفعليّات الانسانيَّة بعد ماحصلت بالولاية يعنى اذا صارت مسخَّرة للشيطان بعد ماكانت مسخَّرة للرَّحمن صارت نقمة بعد ماكانت نعمة ، ولمَّا كان المنعم عليهم بالولاية همالمتوسّطين بينالتفريط والتقصير فيترك الولاية والافراط المخرج عن حدّ الولاية وصراطهم كمان متوسّطاً بين التفريط والافراط في جملة الامور وصفهم بقوله غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالَّينِ فانَّه قد فتسر المغضوب عليهم بالمفرَّطين المقصَّرين والضَّالُون بالمفرطين المتجاوزين لان المفرَّط المقصّر لمّا لم يبلغ الى الولاية لم يصر مرضيًّا اصلاً والمفرط في امر الولاية لمّا صار بالوصول الى حدَّالولاية مرضيًّا خرج من المغضوبيَّة لكنَّه بتجاوزه عن حدَّالولاية ضلَّ عن طريق الانسانيَّة وعن طريق الرّضا فان المعيار للرّضا والغضب وللافراط والتفريط هوالولاية لاغيرلانها حدّ استقامة الانسان وسبب ارتضائه وقد يفسر والمغضوب ، عليهم بمن لم يبلغ في وصفه مقام النبي (ص) أوالامام (ع) والضَّال " بمن وصفهما بماهو فوق ادراكه اوفوق مقامهما وبهذا المعنى فأسرا باليهود والناصاري وانكان يجوز ان يكون تفسيرهما باليهود والنّصاري باعتبار المعنى الأوّل و يجوز أن يجعل عطف الضّائين من قبيل عطف الأوصاف المتعدّدة لذات واحدة فانآ المفرط والمفرط كليهما مغضوب عليهما وضاكان بمعنى انتهما فاقدان للطريق سواءكان الفقدان بعدالوجدان اوقبل الوجدان ، وقد يفسّر «المغضوب عليهم » بالنّصاب لشدّة غضب الله عليهم « والضّالون » بمن لم يعرف الامام ويمن كان شاكماً فيه .

اعلم ان "السورة المباركة تعليم للعبادكيف يحمدون ويثنون على الله تعالى وكيف يقرؤن ويرتقون فى قراءتهم وكيف يخاطبون ويسألون فالامربالاستعاذة فى اوّل القراءة للاشارة الى ان الانسان واقع بين تصرّف الرّحمن والـشيطان الا من عصمه الله فاذا اراد القرائة اوالشناء على الله والمناجاة له ينبغى ان يستعيذ من تصرّف السّيطان ويلتجئ الى حفظ الله وامانه حتى لايكمن الشيطان خلف قلبه ولايخلى الفاظ ثنائه ومقرّوانه من معانيها المقصودة لله ولايدخل فيها المعانى الشيطانية فيصير الحامد حامداً للسيطان وقارياً لكتاب السيطان وهو يحسب انه حامد لله وقار لكتاب الله ويكون داخلاً فى مصداق قوله تعالى يلوون السنتهم يعنى لا لسانالله بالكتاب تحسبوه من الكتاب وماهو من الكتاب فلابلة للمستعيذ ان يكون ملتفتاً الى مايقول ويجعل حاله حال الاستعاذة من السُيطان و الكتاب الله ومكون داخلاً فى مصداق قوله تعالى يلوون السنتهم يعنى لا لسانالله بالكتاب THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

#### سورة الفاتحة

جزء من اوَّل كلَّ سورة والامر بها في اوَّل كلَّ امراشارة إلى انَّ الفاعل لكلَّ فعل وخصوصاً عند تلاوة القرآن الذي هوكلام الله ينبغي ان يسم نفسه بسمة من سمات الله حتّى يصبر لسانه وسائر اعضائه آلات لنلك السمة وكلامه وافعاله كلاماً وافعالاً لذلك الاسم فيصّح جعلها لله فانتها ان لمتكن منالله لم تكن لله ولو لم يسم نفسه بسمة من سماتالله صار متّسماً بسمة من سمات نفسه وسمات المشيطان فصارت اعضاؤهآلات للشيطان فكمان افعالها افعالاً صادرة من التشيطان وراجعة اليه و صار القاري والفاعل ممَّن يلوون السنتهم بالكتاب و ممَّن قال الله فيهم فو يُلُلَّذين يكتبون الكتاب بايديهم لابيدالله ثمَّ ينظر الى سعة ظهوره تعالى بصفاته في كلّ سمة من سماته فينظر الى جملة اضافاته تعالى الظاهرة من تلك السمة بالنّسبة الى اهل مملكته انكان قاصراً عن رؤية اضافاته بالنّسبة المي خارج مملكته فيصفهما بأمّهمات اضافاته تعالى وهي رحمته الرّحمانيّة الدّالة على الابداء والابقاء ورحمته الرّحيميّة الدّالة على الاعادة وافاضة الكمالات الاختياريّة الانسانيّة حتى يستعدّ بذلك المتوصيف للنبظر الىالله تعالمي وتوصيفه بصفاته في حمده وثنائه بدون وساطة سماته وتختلف السمات بحسب اختلاف حال القاري والمتسم فتلكك السمة بالنسبة الى المنقادين القابلين للولاية الغائبين عن الله وعن امامهم هي جهة النِّفس المنقادة لوليَّ امرها وهي المقوَّمة والرَّازقة المبقية بالنَّسبة إلى اهل مملكتها والمفيضة لكمالاتها الاختيارية وبالنسبة الى من عرف و وجد انموذجات اسمائه تعالى في وجوده تلكك الانموذجات وبالتّسبة الى من حضر عند شيخه ووجد مثال شيخه في مملكته هي صورة شيخه وهو اوّل مقامات المعرفة بـالنُّورانيَّة ، وبالنَّسبة التي من خرج من مقـام التقدَّر وعاين الاشياء مجرَّدة عن التقدَّر روحانيَّة شيخه مجرَّدة عن التقدّر، وبالنّسبة الى من خرج عن مقـام التحدّد والتقيُّيدات الامكانيَّة مقام الاطلاق المعبّر عنه بالمشيَّة وبالنسبة الى الجامع لجميع المقامات سمات تمام المقامات وبعد الاستعداد للنظرالي الذات من غير احتجاب بحجب السمات ينبغي للقاري ان يجرَّد النَّظرعن الاسماء وينظر الي الله في كلَّ شيبيُّ وفيبيُّ ، ولايري من الاشياء الا الحدود والنقائص ولايري صفات الكمال الامن القور ويطلق لسانة بصيغة الحمد انشاء أواخبارا بنحوحصر المحامد اوالحامديَّة اوالمحمو ديَّة فيه تعالى، ويصفه بربوبيَّته الَّتي هي حفظ الاشياء بكمالاتهاالموجودة وتبليغها الى كمالاتها المفقودة وهكذا الى آخر السورة بنحو ماذكر سابقاً .

ثم اعلم ان للسالكين الى الله اسفاراً ومنازل ومقامات ومراحل لايحصيها الاالله وقد قالوا انتها بحسب الامتهات منحصرة في أربعة اسفار، الاول ، السفرمن الخلق الى الحق وهو السير من حدود الكثرات والنظر اليها الى الحق الاول ، ومنتهى هذا السفرالوصول الى حدود القلب ومشاهدة الحق الاول في مظاهره بصفاته و اسمائه ، ولا ينفك السالك في هذا السفر من العنا وكلفة التكليف و في حق هذا السالك قال المولوى قدّس سرّه :

جمله دانسته که این هستی فخ است ذکر و فکر اختیاری دوزغ است

والثناني ، السفر من الحق في مظاهره الى الحق المطلق وفي هذا السفر يتبدّل الكلفة راحة والمرارة لذ ة والخوف أمناً ، وفي هذا السفر ورطات مهلكات كما سيجيئ . والثّالث ، السفر بالحق في الحق ، وفي هذا السفر يسير السالك بتسيير الحق من غير شعور منه بسيره ولا يذاته ، والسّلك في هذا السفر احد مصاديق قوله تعالى أن اوليائي تحت قبابي لا يعر فهم غيرى . وأراً بع ، السفر بالحق في الخلق وابتداء هذا السفر ابتداء الربوبية وانتهاء العبو دية ومقامات هذا السفر لا يحصيها الاائد وتحديد عدد الانبياء (ع) والاوصياء (ع) بمأنة واربعة وعشرين الفاً اشارة الى المهات تلك المقامات وسبجيئ تحقيق تام ليان الاسفارومرات الانسان عند



### بيان السّعادة

قوله تعالى و المهما اكبر من نفعهما فى سورة البقرة . اذا تنبيّهت بذلك فاعلم ان السورة المباركة اشارة اجمالاً الى الاسفار الاربعة المذكورة فان الاستعاذة اشارة الى السفرمن الخلق الى الحق لان حذا السفرفرار من الكثرات ومظاهر الشيطان الى عالم التوحيد ومظاهر الحق تعالى ، والاستعاذة القولية اخبار بهذا الالتجاء والاستعاذة الفعلية نفس ذلك الالتجاء والفرار ، والتسمية الى قوله مالك يوم الذين اشارة الى السفر من الحق الى الحق قان التسمية اخبار بالانتصاف بصفاته تعالى و ما بعده الى مالك يوم الذين اشارة الى السفر من الحق فى صفات الحق تعالى الى ظهور مالكيته وفناء العبد من ذاته وهذا السفر حركة فى صفات الحق تعالى الى فناء العبد ، وقوله ايتاك نعبد وايتاك نستعين اشارة الى السفر بالحق فى الحق لان مالكك يوم الدين اعلام بحركة السالك ولا يحفن الحق تعالى الى ظهور مالكيته وفناء العبد من ذاته وهذا السفر حركة فى صفات الحق تعالى الى فناء العبد ، وقوله ايتاك نعبد وايتاك نستعين اشارة الى السفر بالحق فى الحق لان مالكيته تعالى لا يظهر الا اذا صار ولا يكون الا بالحق تعالى الى ظهور مالكيته وفناء العبد من ذاته وهذا السفر حركة فى صفات الحق تعالى الى فناء ولا يكون الا بالحق تعالى الى ظهور مالكيته وفناء العبد من ذاته وهذا السفر حركة فى صفات الحق منان المار العبد ، وقوله ايتاك نعبد وايتاك نستعين اشارة الى السفر بالحق فى الحق الان مالكيتية تعالى لا يظهر الا اذا صار ولا يكون الا بالحق لعدم ذاته اله ، وقوله تعالى اهدناالاصر اط المستقيم اشارة الى السفر بالحق فى الحق المطلق ولا يكون الا بالحق في العالم الصغير والبقاء بعدالفناء والصحوب عد المحو، وينبغى ان يكون هذا السفر بحفظ الوحدة فى الكثرات والصراط المستقيم فى هذا السفر هو محفوظية الوحدة فى الكثرة بحيث لا يغلب احديهما على الاخرى فى الكثرات والصراط المستقيم فى هذا السفر هو محفوظية الوحدة فى الكثرة بحيث لا يغلب احديهما على الاخرى ولا يحتفى احديهما تحت الاخرى وهذه الاحوال قد تطرؤ على السلاك سواء استشعروا بها اولم يستشعروا . اذاقنائلة وجميع المؤمنين منها ومكنتافيها والحدائة والي والورا والحول ولا وترابولولو ولا وت الا بالذ العلى العظيم.





مدنيَّة كلَّها الآ آيةً واحدة منها وهي قوله تعالى واتَّقوا يوماً ترجعون فيه الى الله فانَّها نزلت في حجَّة الوداع بمني كذا في المجمع



الم، اعلم ان الوجود حقيقة واحدة متأصلة فى التحقيق ظاهرة فى مراتب كثيرة متفاوتة تحقيق مراتب بالشدة والضعف والتقدّم والتأخر متكثّرة بحسب تكثّر التعيّنات التى نشأت من تنزّلاتها و التعيّنات تابعة لها فى التحقّق مجعولة بمجعوليتها معلولة بمعلوليتها لا حكم لها حقيقة واحدة مشككه فى انفسها لانتها من حيث هى ليست الا هى لامعدومة ولا موجودة ولا موصوفة بشئ

من توابعهما ، والمدارك الحيوانيّة لتقيّدها بالتعيّناتالكثيرة لاتدرك الاالموجودات المقيّدة بالتعيّنات منحيث هي مقيّدة ولذا تتوّهم انّ الاصل في التحقّق والمجعول باللّاات والمحكوم عليه هي التعيّنات وانّ الوجودات امور اعتباريّة لاحقيقة لها ولا عليّة ولا معلوليّة فيها .

و اعلم ايضاً ان مرتبة من تلك الحقيقة غيب مطلق لاخبر عنها ولا اسم لها ولا رسم والاخبار عنها بأن لاخبر عنها من قبيل الاخبار عن المعدوم المطلق بأنة لاخبر عنه والاسم الذى استأثره الله تعالى لنفسه ولم يظهره لغيره هو فى تلك المرتبة ، ومرتبة منها ظهور المرتبة الاولى وتجليه تعالى بأسمائه وصفائه وذلك الظهور يسمى باعتبار بالواحدية وباعتبار بالمشية كما يسمى باعتبار بالعرش وباعتبار بالكترسى وباعتبار بالله وباعتبار بالعلى وهى كلمة الله وفعل الله واضافته الاشراقية ونورالله فى السماوات والارض وتسمى بنفس الرّحمن المشببه ينفس الانسان وهى البرزخ بين الوجوب والامكان والجامع بين الاضداد كلها وفى تلك المرتبة يجئ الكثرة كم شت بحسب كثرة الاسماء والصفات وبحسب كثرة التعينات :

تحقيق معنى وماقيل ان بسيط الحقيقة كل الاشياء وليس بشئ منها، اشارة الى تلك المرتبة ؛ والافمرتبة تحقيق معنى الوجوب الذاتي لا خبر عنه كما مر ووجه كونها كل الاشياء انها ماخوذة لا بشرط بسيط الحقيقة والمأخوذ لابشرط لاينافي المأخوذ بشرط بل هو هو مقطوع النظر عن الشرط وماورد كل الاشياء في الايات والاخبار في بيان هذا الاتحاد مُشيراً الى بقاء المغايرة بين هذه المرتبة وبين

الاشباء مثل قوله تعالى هو ممكم وقوله تعالى اينما تولُّوا فنم ّ وجه الله وقوله و هو بكلّ شئ محيط وقوله الله نورالسموات والارض وقول المعصوم (ع) داخل فى الاشياء لابالممازجة وقوله(ع) مارأيت شيئاً الا ورأيتانة فيه وغيرذلك مما يدلّ علىالاتحاد والمغايرة اجود منقولهم بسيط الحقيقة كلّ الاشياء وليس يشيئ من الاشياء، حيث يحتاج الى هذا القيد ويوهم اتحاده مع الاشياء ومن حيث انتها مقيّدة بقيودها ومراتب



منها ظهورات تلكئ المرتبة بحسب تنزلاتها وترقيّاتها وتكثّراتها بحسب التعيّنات وتلكث المراتب هي التي تسمّى باعتبار بالملائكة الذين هم قيام لاينظرون والصّافات صفّاً والمدبّرات امراً والرّكّع والسجّد وعالم الكون المنقسم الى السماويّات والارضيّات، وباعتبار بالاقلام العالية واللوح المحفوظ ولوح المحووالاثبات وعالم العين المنقسم الى الاباء العلويّة والامّهات السفليّة ودار الجنّة وكلّ تلك المراتب تازلها مثال وظهور لما يعانيها حقيقة لنازلها والانسان الذى هو خلاصة جملة الموجودات ايضاً له مراتب كمراتب العالم وكلّ مرتبة منه حقيقة النازلها والانسان الذى هو خلاصة جملة الموجودات ايضاً له مراتب كمراتب العالم وكلّ مرتبة منه حقيقة النازلها والانسان الذى هو خلاصة جملة الموجودات ايضاً له مراتب كمراتب العالم وكلّ مرتبة منه حقيقة اورقيقة لما سواه فكلّما يجرى على لسان بشريّته رقيقة وتنزل وظهور لما يجرى على لسان مرتبة مثاله، ومايجرى على لسان مثاله رقيقة لما يجرى على لسان قلبه، وهكذا وكلّ تلكك رقائق لمائبت فى المشيّة وفضل الانسان يقدر الاستشعار بتلك المراتب والاتّصال يها، ومن لايدرك من الانسان سوى البشرية فقدره قدر البهيمة واكثر النّاس غافلون عن تلكث المراتب لايدركون من الانسان سوى ما فى المائبت فى المشيّة المراتب والمتحقيق بها اذا تكلّم هواوغيره بكلمة يستشعر بحقائق تلك الكلمة وصور حروفها فى المراتب العالية اويتحقّق بها اذا تكلّم هواوغيره بكلمة يستشعر بحقائق تلك الكلمة وصور حروفها فى المراتب

تحقيق جويان الحروف هذا الاستشعار اوالتحقق ، وقد يتحقق الانسان بالمراتب العالية اويستشعر بها اولاً ثم المقطعة على لسان ينزل من تلكث المراتب على بشريته الكلمات التى هى رقائق مايظهر عليه من الحقايق المنسلخ عن هذاالينيان فى تلكث المراتب ، وقد نقل عن بعض انه كان اذا سمع كلمة دالة على المعانى العالية اوذكر كلمة كذلك يأخذه الغشى وينسلخ من بشريته وربتماكان يتكلم حين الغشى بالحقائق الالهية وقد كان رسول الله (ص) يأخذه حالة شبيهة بالغشى حين نزول الوحى وكان (ص) قد يظهر عليه الحقائق حينئذ فى تلكث المراتب بنحو التفصيل وتنزل على بشريته ايضاً بنحوالتفصيل وتسمى النازلة بكلامات وبالحديث القدسى ، وقد يظهر الحقائق بنحو الاجمال والبساطة وتنزل على بشريته كذلك فيعبر عنها بطريق الاجمال وبالحروف المقطعة مثل فواتح التسور .

معنى**تأويل القرآن** القر**آن** القرآن عبارة عن الحقائق الثابتة في تلكث المراتب ولكون المراتب باعتبار كلّياتها سبعاً

وباعتبار جزئياتها ترتقى الى سبعمائة الف اختلف الاخبار فى تحديد البطون ولعدم امكان التعبير عن تلك الحقايق للراقدين فى مراقد الطبع الا بالامثال كما يظهر الحقائق العينية للنائمين عن هذا العالم بالامثال اختلف الاخبار فى تفسير فواتح السور وماورد فى تفسيرها صريحاً اوتلويحاً تبلغ اثنى عشر وجها فنقول: آلم ، اما بعض حروف الاسم الاعظم التى اليه (ص) تنبيها له (ص) حتى يؤلفه ويدعوبه اوهومن الاسرار التى لايطلع عليها احداً اوهو مأخوذ من حروف الكلمات التى هو اشارة اليها مثل انا الله المجيد او هو مأخوذ من حروف الاسماء التى هواشارة اليها مثل الله ، جبر ثيل (ع) محمد (ص) اوهواسم للسورة اوللقرآن كماقيل من حروف الاسماء التى هو اشارة اليها مثل الله ، جبر ثيل (ع) محمد (ص) اوهواسم للسورة اوللقرآن كماقيل اوهواسم لله اولمحمد (ص) اوهى اسماء للحروف البسيطة المركب منها الكلمات ، والمقصود ان المؤلف ، من مسميّاتها هذا القرآن اوالسورة وهى لغتكم وانتم عاجزون عن مثله اوهو اشارة الى مراتب وجود العالم اومراتب وجوده (ص) اوهو اشارة الي بد وظهور اقوام وآجالهم .



وقد ذكر اكثر هذه الوجوه في الاخبار صريحاً وما لم يذكر صريحاً يستفاد منها تلويحاً في الوجوه المحتملة وسائر ماقيل فيهما ضعيف جداً وما يترتّب عليها من جهة خواصّهما ومزاجها واعدادها في اعراب فواتحالسور فخارج عن اسلوب العربية ، فانكان حروف الاسم الاعظم فامّا ان يكون له محل وعدم اعرابها من الاعراب اولا ، فانكان ذامحلّ من الاعراب فامّا ان يكون مبتدء محذوف الخبر

اوخبرآ محذوف المبتدأ اومفعولا كمحذوف مثل اذك اوادع اوالتف ممتا يناسب المقام اوهو مقسم به منصوب بفعل القسم اومبتدأ لما بعده اوخبر لما بعده اومنادى بتقدير حرف النداء فهذه ثمانية اوجع تجرى بأعيانهما اوبامثالها في جميع الوجوه المحتملة في «أكم» التي هي اثناعشرويحصل من ضرب الثمانيَّة في الاثني عشرستَّة وتسعون وجهاً ويجرى في كلَّ وجوه عديدة من الاعراب بحسب تركيبه مع ما بعده ونذكر وجوه الاعراب في واحد من الستَّة والتَّسعين لتكون ميزاناً للباقي فنقول اذاكان آلَم مأخوذاً من حروف الاسم الاعظم وكان مبتدء محذوف الخبر تقديره آآسم حروف الاسم الاعظم مثلاً فبذلك بدل منه او عطف بيان والكتباب صفة لذلكك اوبدل منه ولاريب على قراءة الفتح والرّفع «لا» فيه لنفي الجنس اوعاملة عمل ليس اوملغاة عن العمل فتلكث اثني عشر والجملة حال اومستأنفة فتلكئ اربعة وعشرون وخبر «لا» محذوف لشيوع حذف خبرلاحتي قيل انَّه لاخبر لهما وفيه صفة لريب اوحال عنه لوقوعه في سباق النفي اوحال عن آكم فتلكك اثنان وسبعون وهدي حال منالرّيب اومن آلم اوصفة لريب اوخبرمبتدءمحذوف اومفعول فعل محذوف بالوجوه الثّلثة فيحمل المصدر على الذَّات اوتمييز فتلكث ستَّة عشر وجهاً مضروبة في الاثنين والَّسبعين فيحصل الف ومأة واثنان وخمسون ۱۱۵۲ و «للمتقين» صفة لهدى اولريب اوحال عن الم أوعن ريب اوخبر مبتدء محذوف او ظرف لغو متعلَّق بهدي اوبفيه فتلكئ سبعة مضروبة في سابقتها تحصل ثمانيه آلاف واربعة وستون ٨٠٦٤ ، اوعلىالوجوه الاربعة والعشرين الحاصلة عند تركيب لاريب ، لفظ فيه خبر مقدَّم وهدي مبتدء مؤخرٌ والجمله صفة لريب اوحال منه اوحال من المم اومستأنفة فتلكئ ستة وتسعون و اللمتقين ؛ على الوجوم الثمانية باضافة وجه كونه خبراً بعد خبر الى الوجوه السبعة السابقة فنلكث بعد الضّرب سبعمائة وثمانية وستّون تجمع مع الوجوه السابقة تحصل ثمانية آلاف وثمانمائه واثنان وثلثون ٨٨٣٢ ، اوعلىالوجوه الاربعة والعشرين «هدي » مبتدء وللمتّقين خبره والمسوّغ تقديم فيه وفيه حال عن هدى اوظرف لغومتعلَّق بالخبراومتعلَّق بهدى على ضعف والجملة على الوجوه الاربعة فتلكث اثنا عشر تضرّب في الاربعة والعشرين وتحصل مأتان وثمانية وثمانون وتجمع مع السابقه حتّى تحصل تسعة الاف ومائة وعشرون ٩١٢٠ ، أونقول علىالوجوه الاربعة والعشرين «فيه » خبرلاوهدي صفة للرّيب اوحال عنه اوعن الم اوخبر بعد خبر او خبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بالاوجه الثكاثة في حمل المصدر اوهدى تميز وللمتآقين صفة بالوجهين اوحال بالوجهين اوخبر مبتدء محذوف اوخبر بعد خبر اولغو بالوجهين فهذه ثلاثة آلاف وستماثة وثمانية واربعون ٣٦٤٨ أونقول علىالوجوه الاربعة والعشرين فيه صفة لريب اوحال عنه اوعن آكم وهدى علىالوجوه الثَّلاثة في حمل المصدر خبرلاوللمتَّقين علىالوجوه الثَّمانية وبعد الضَّرب تحصل الف وسبعمائة وثمانية وعشرون ١٧٢٨ ، أونقول علىالاربعة والعشرين فيه على الوجوه الثَّلاثة وهدي على التّسعة عشر وللمتّقين خبر لا تحصل بعد الضّرب الف وثلاثماة وتسعة وستون ١٣٦٩ ، أونقول على الوجوه الاربعة والعشوين فيه هدى جملة معترضة او صفة اوحال بىالوجهين و للمتّقين خبر لافهذه بعد الضّرب ستّة وتسعون ٩٦، أونقول علىالاربعة والعشرين فيه هدي خبرًلا وللمتقين علىالوجوه التّسعة باضافة كونه خبراً بعد خبرلهدي الى الشّمانية السّابقة فهذه مأتان وستّة عشر٢١٦، أونقول على الاربعة والعشرين فيه هدى للمتّقين جملة

This file was downloaded from QuranicThought.com



٤٠

واحدة خبرلا وفيه لغو متعلّق بقوله للمتّقين اوبهدى اوحال عن هدى فهذه اثنان وسبعون ٧٢ تجمع وتضاف الى مجموع الحاصل السابق تحصل ستَّة عشر الفاً وماثان وتسعة واربعون١٦٢٤٩ اونقول ذلكتُ بدل اوعطف بيان على تقديركون آلمم مبتدء محذوف الخبر والكتاب مبتدء ومابعده خبره والجملة جال اومستأنفة والخبر لاريب محذوف الخبرعلىالشلاة في لفظ لا ففيه صفة الرّيب اوحال منه وامّاكونه خبراً بعد خبراوحالاً عن آلم اوعن الكتاب فضعيف جداً لاحتياج لاريب حينئذ إلى تقدير عايد للمبتدء وهدى صفة للرّيب اوحال عنه اوعن آكم اوعن الكتاب اوخبر بعد خبرللكتاب اوخبرمبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بالاوجه الثلاثة فيحمل المصدر اوهدى تميز وللمتثقين صفة لهدى اولربب اوحال عن آلم اوعن الكتاب اوعن الرّيب اوخبربعد خبر اوخبر مبتدء محذوف اوظرف لغومتعلق بهدى اوبفيه فهذه بعد الضرب اربعة آلاف وسبعمائة واثنان وخمسون ٤٧٥٢ ، اونقول على الوجوه الاثنى عشرحين كون لاريب محذوف الخبرخبراً للكتـاب فيه هدى صفة لريب اوحال منه اومن الكتاب اومن آلم اوخبر بعد خبر او جملة مستأنفة وللمتقين علىالعشرة باضافة كونه خبرا بعد خبر لهدى الى النّسعة السابقة تحصل بعد الضّرب سبعمائة وعشرون ٧٢٠ اونقول على الاثني عشرهدي للمتّقين جملة على الستة وفيه حال من هدى اولغومتعلَّق بقوله للمتَّقين اوبهدي فهذه مأتان و ستَّة عشر ٢١٦ ، اونقول على الاثنى عشر خبر لاريب لفظة فيه وهدى صفة للرّيب اوحال منه اومن آتمم اومن الكتاب اوخبر بعد خبر للكتاب اوخبربعد خبرللاريب اوخبرميتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بثلاثة اوجه في حمل المصدر اوتميز وللمتقين صفة هدى اوصفة ريب اوحال عن الرّبب اوعن آآم اوعن الكتاب اوخبر بعد خبرللكتاب اوللاريب اوخبر مبتدء محذوف اولغو متعلَّق بهدي او بفيه فهـذه ثلثة آلاف ٣٠٠٠، اونقول على الوجوه الاثني عشرفيه صفة لريب اوحال عنه اوعن الكتاب وهدى خبر لاريب على الوجوه الثلاثة فيالمصدر وللمتتقين على العشرة فهذه الف وثمانون ١٠٨٠، اونقول علىالاثني عشر فيه على الثلاثة وهدي علىالاثنين والعشرين وللمتقين خبر لااوعلى الاثنى عشو فيه هدى صفة اوحال عن الريب اوعن الكتاب اوخبر بعد خبروللمتقين خبرلااوعلىالاثني عشر فيه هدى خبر لا وللمتقين على العشرة أوفيه هدى للمتقين خبر لا فهذه تسعمائة ٍ واثنان وسبعون يجمع مع سابقتها فتصبر عشرة آلاف وسبعمائة وستتين ١٠٧٦٠ تضاف عليها المجموع التسابق فتصيرسبعة وعشرين الفآ وتسعة ٢٧٠٠٩، اونقول ذلكت بدلاوعطف بيان والكتاب مبتدء والجملة حال اومستأنفة ولاريب محذوفالخبر على الثلاثة حال اومعترضة وفيه خبر الكتاب وهدي علىالاثنين والعشرين وللمتقين على التسعة فهذه بعد الضرب تصيراربعة آلاف وسبعمائة و اثنين و خمسين ٤٧٥٢ ، اونقول ذلك بدل او عطف بيان والكتاب معطوف مبتدء والجملة على الوجهين ولاريب محذوف الخبر على الستة وفيه صفة لريب اوحال عنه اوعن الكتماب وهدى علىالثِّلاثة خبرالكتاب وللمتِّقين علىالتَّسعة فهذه الف وتسعمائة واربعة واربعون١٩٤٤ ، اوتقول علىالاربعة والعشرين عند لاريب لفظ فيه خبر لا وهدى علىالثلاثة خيرالكتاب وللمتقين علىالتسعة فهذه ستماثة وثمانية واربعون ٦٤٨ ، اونقول ذلك بدل اوعطف بيان والكتاب مبتدء والجملة على الوجهين والخبر للمتقين ولاريب محذوف الخبر على الآستة وفيه علىالثَّلاثة وهدى صفة لريب اوحال منه اومن الكتاب اوخبر مبتدء محذوف بالاوجه الثلاثة في المصدر اوتميز فهذه الف وماثة واثنان وخمسون ١١٥٢ ، اوثقول على الاربعة والعشرين عند تركيب لاريب حينكون للمتقين خبر الكناب فيه خبر لاوهدي خبر بعد خبر اوصفة للريب اوحال عنه اوعن الكتاب اوخبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف علىالثلاثة في حملالمصدر اوتميز فهذه اربعمائة وستتة وخمسون ٤٥٦ ، اونقول علىالاربعة والعشرين عند لاريب حين كون خبر الكتاب للمتقين فيه علىالشلاثة وهدي

This file was downloaded from QuranicThought.com



٤١

خبر لا علىالثلاثة اوعلىالاربعة والعشرين فيه هدى خبرلافهذه ماثان واربعون ٣٤٠ ، اونقول ذلكك بدل اوعطف بيان والكتاب مبتدء والجملة علىالوجهين ولاريب محذوف المخبر على الستة وخبرالكتاب فيه هدي وللمتقين على التسعة اوعلى الاربعة والعشرين فيه هدى للمتقين خبر الكناب فهذه ماثتان واربعون تجمع مع سابقتهما وتضاف الى المجموع فتصيرستة وثلثين الفآ واربعمائة وواحداً واربعين ٣٦٤٤١ ، اونقول أكم محذوف الخبر وذلكت مبتدء والكتاب خبره والجملة حال اومستأنفة ولاريب محذوف الخبر علىالثلاثة في لفظ لاخبر بعد خبر اوحال عن آلم اوعن ذلك اومستأنفة وفيه خبر بعد خبراوصفة للريب اوحال عنه اوعنذلك اوعن آلم وهدى صفة للريب اوحال عنه اوعن ذلكك اوعن آلم اوخبر بعد خبر اوخبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بالاوجه الثلاثة في حمل المصدر اوتميز وللمتقين صفة هدى اوصفة ريب اوحال عنالريب اوعن ذلك اوعن اآم اوخبر بعد خبر اوخبر مبتدء محذوف اوظرف لغو بالوجهين فهذه ثلاثة وعشرون الفآ وسبعماثة وستون ٢٣٧٦٠، اونقول ذلكئ مبتدء والكتاب خبره والجملة علىالوجهين ولاريب علىالاثني عشروجملة فيه هدي علىالخمسة وللمتقين علىالتسعة اوعلىالاربعة والعشرين الحاصلة عند تركيب لاريب جملة فيه هدى للمتقين علىالخمسة وفيه على الاربعة بجعله حالاً عن هدى اوظر فأ للخبر اولهدي اوخبراً مقدّماً فهذه الف وخمسمائة وستون ١٥٦٠، اونقول جملة ذلك الكتاب على الوجهين ولاريب على الاثني عشر وفيه خبر لا وهدي لحبر بعد خبر للاريب اولذلكت اوخبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف اوصفة ريب اوحال عنه اوعن ذلكت اوعن آلم بثلاثة اوجه في المصدر اوتميز وللمتَّقين خبر بعد خبر بالوجهين اوخبر مبتدء محذوف اوصفة هدي اوصفة ريب اوحال عن الرّيب اوعن ذلك اوعن أكم اوظرف لغو متعلق بهدي اوبفيه فهذه ستّة آلاف ٦٠٠٠ ، اوتقول جملة ذلك الكتاب على الوجهين ولاريب على الاثني عشر وفيه صفة ريب اوحال عنه اوعن أكم اوعن ذلك وهدي على النِّلاثة خبرلا وللمتقين على العشرة فهذه الفان وثمانمائة وثمانون ٢٨٨٠، اونقول على الاربعة والعشرين عند تركيب لاريب فيه على الاربعة وهدى على الترجة عشر وللمتقين خبر لا فهذه الف وثمانمانة واربعة وعشرون ١٨٢٤ اوتقول على الاربعة والعشرين فيه هدى خبر لا وللمتَّقين على العشرة اوفيه هدى للمتَّقين بالوجوه الاربعة في لفظ فيه خبرلا فهذه ثلاثماثة وستَّة وثلاثون ٣٣٦ ، تجمع مع سابقتها وتضاف الىالمجموع الحاصل السَّابق فتصير اثنين وسبعين الفآ وثمانماتة وواحداً ٧٢٨٠١ ، اونقول ذلك مبتدء والجملة علىالوجهين والكتاب بدل اوعطف بيان ولاريب محذوف الخبر علىالئىلاثة خبر ذلك وفيه على الخمسة وهدئ على الاثنين والعشرين وللمتقين على التسعة فهذه احد عشر الفا وثمانماثة وثمانون ١١٨٨٠ ، اونقول على الاثنى عشر عند تركيب لاريب لفظ فيه خبر لا وهديَّ على الخمسة والعشرين وللمتَّقين على العشرة فهذه ثلاثة آلاف ٣٠٠٠ ، اوتقول على الوجوه الاثنى عشر عند لاريب جملة فيه خبرلاوللمتَّقين علىالعشرة اوجملة فيه هدى للمتَّقين بالوجوه الاربعة في لفظ فيه خيرلافهذه مائة وثمانية وستَّون ١٦٨ ، اونقول علىالوجوه الاثني عشرعند لاريب لفظ فيه علىالاربعة وهدي خبر لا بالشَّلاثة وللمتَّقين علىالعشرة فهذه الف واربعمائه واربعون ١٤٤٠ ، اونقول على الاثني عشرعند لاريب لفظ فيه على الاربعة وهديٌّ على التَّسعة عشر وللمتَّقين خبرلافهذه تسعمائة واثنا عشر٩١٢، اونقول علىالاثني عشر عند لاريب للمتِّقين خبر لا وفيه هديٌّ على الخمسة بإضافة كونها جملة معترضة فهذه ستَّون ٦٠ تجمع مع سابقتها وتضاف الى مجموع الحاصل السابق فتصير تسعين الفآ وتسعماتة وثلاثة وخمسين ٩٠٩٥٣ ، اونقول ذلكتُ مبتدء والجملة على الوجهين والكتباب بدل اوعطف بيان ولاريب محذوف الخبر على الستة وفيه خبر ذلك وهدي علىالاثنين والعشرين وللمتقين علىالتسعة فهذه اربعة الاف وسبعمائة واثنان وخمسون ٤٧٥٢ ، اونقول



على الاربعة والعشرين عند تركيب لاريب محذوف الخبر لفظ فيه على الاربعة وهدىَّ على الشَّلاثة خبرذلكت وللمتثقين على التسعة اوعلى الاربعة والعشرين فيه خبر لا وهدي على الثلاثة خبر ذلكك وللمتثقين على العشرة اوفيه علىالاربعة وهديٍّ على الثِّلاثة خبر ذلكتْ وللمتقين خبر لا على ضعف فهذه ثلاثة آلاف وستَّمائة ٣٦٠٠ اونقول علىالاربعة والعشرين عند لاريب محذوف الخبرلفظ فيه على الاربعة وهدئ علىالتسعة عشروللمتقين خبر ذلكك اوفيه هدئ على الاربعة اوعلى الاربعة والعشرين للمتقين خبر ذلكث وفيه خبر لا وهدئ على الاثنين والعشرين اوعلى الاربعة والعشرين للمتقين خبر ذلكك وفيه على الاربعة وهديّ خبر لا بالثلاثة اوعلى الاربعة والعشرين للمتقين خبرذلك وفيه هدئ خبرلافهذه الفان وسبعمائة وستون ٢٧٦٠، اونقول علىالاربعة والعشرين عند لاريب محذوف الخبر فيه هدئ خبر ذلكت وللمتقين على التسعة اوللمتقين خبر لا اوفيه هدئ للمتقين بالوجوه الاربعة في لفظ فيه خبر ذلك فهذه ثلاثماثة وستَّة وثلاثون ٣٣٦ تجمع مع سابقتها وتضاف الي مجموع الحاصل السابق فتصير ماثمة الف والفين واربعماثة وواحداً ١٠٢٤٠١ ، اونقول على تقدير كون آكم محذوف الخبر ذلكئ مبتدء والكتاب مبتدئان والجملة على الوجهين ولاريب محذوف الخبر بالثلاثة خبر المبتدء الشاني وفيه صفة للريب اوحال منه اومن الكتاب اومن ذلكك او آلم اوخبر بعد خبر لذلك اوللكتاب وهدى خبر بعد خبر بالموجهين اوصفة الرّيب اوحال منه اومن الكتماب اومن ذلكك اومن آكمم اوخبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بالثلاثة في حمل المصدر اوتميز وللمتقين صفة لهدي اولريب اوحال بالوجوه الاربعة اوخبربعد خبر بالوجهين اوخبر مبتدء محذوف اوظرف لغوبالوجهين فهذه اثنا عشر الفآ وتسعمائة وستية وثلاثو ن ١٢٩٣٦، اونقول على الستة عند لاريب لفظ فيه خبر لا وهدئ خبر بعد خبر للاريب اوللكتاب اولذلك اوصفة لريب اوحال بالوجوه الاربعة اوخبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بالوجوه الثلاثة في المصدر اوتميز وللمتقين صفة لهدى أولريب اوحال بالاربعة اوخبر بعداخبر بالثلاثة اوخبر مبتدء محذوف اوظرف لغو بالوجهين فهذه الفان وماثنان واثنان وثلاثون ٢٢٣٢ ، اونقول على المستة عند لاريب لفظ فيه على المسبعة وهديَّ على الثلاثة خبرلا وللمتقين على الاثنى عشرفهذه الف وخمسمائة واثناعشر ٢ أواً ، اونفول على الستة عند لاريب لفظ فيه على السبعة وهد يُعلىالاحد والثِّلاثين وللمتَّقين خبر لا اوعلىالستَّة عند لاريب فيه هديَّ على السبعة وللمتقين خبر لا أوفيه هديٌّ للمتقين بالاربعة في لفظ فيه خبر لا اوفيه هديٌّ خبر لا وللمتقين على الاثني عشر فهذه الف واربعمائة واربعون ١٤٤٠، اونقول ذلك مبتدء والكتاب مبتدئان والجملة على الوجهين ولاريب محذوف الخبر بالشِّلائة في لفظ لامعترضة اوحال عن الكتاب اوعن ذلكت اوعن آلم وفيه خبرالكتاب وهديٌّ صفة ريب اوخبر يعد خبربالوجهين اوحال بالوجوه الاربعة اوخبرمبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بالثلاثة في لفظ المصدر أوتعيز وللمتقين صفة بالوجهين اوحال بالاربعة اوخبر بعد خبر بالوجهين اوخبر مبتدء محذوف اوظرف لغو بالوجهين فهذه سبعة آلاف وثلاثماثة واثنان وتسعون ٧٣٩٢ ، اونقول علىالاربعة والعشرين عندلاريب لفظ فيه صفةاوحال بالاربعة وهدي بالثلاثثة خبر الكتاب وللمتقين بالاحد عشرفهذه ثلاثة آلاف وتسعماثة وستون ٣٩٦٠، اونقول على الاربعة والعشرين فيه خبر لا وهدي بالشلاثة خبرالكتاب وللمتقين على الاحد عشرفهذه سبعمائة واثنان وتسعون ٧٩٢ ، اونقول علىالاربعة والعشرين عند لاريب لفظ فيه علىالخمسة وهديَّ صفة اوحال بالاربعة اوخبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف بالثلاثة في لفظ المصدر اوتميز وللمتقين خبر الكتاب اوعلىالاربعة والعشرين فيه خبر لا وهدى على الخمسة والعشرين بزيادةكونه خبراً بعد خبر للاريب على الوجوء السابقة وللمتقين خبرالكتاب اوعلى الاربعة والعشرين فيه هدى خبرلا وللمتقين خبرالكتاب اوفيه علىالخمسة وهدي

٤٢

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة

خبرلا بالثلاثة اوعلى الاربعة والعشرين عند لاريب محذوف الخبر فيه هدىً علىالخمسة وللمتقين خبر الكتاب فهذه ثلاثة آلاف وسبعمائه واربعة واربعون ٣٧٤٤ ، اونقول علىالاربعة والعشرين عند لاريب محذوف الخبر فيه هدىً خبر الكتاب وللمتقين على الاحد عشر اوفيه هدىً للمتقين بالاربعة في لفظ فيه خبر الكتاب فهذه مائان واربعة وستون ٢٦٤ تجمع مع سابقتها وتضاف الى مجموع الحاصل السابق فتصيرمائة وستة وثلاثين الفاً وستّمائه وثلاثة وسبعين ١٣٦٦٧٣ .

وهذه وجوه الوجه الواحد من الوجوه المستة والتسعين واذا ضرب هذه في المستة والتسعين تحصل ثلاثة عشرالف الف وماثة وعشرون الفا وستمائة وثمانية ١٣١٢٠٦٠٨، وعلى الوجوه المندرجة السابقة فقو له تعالى الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِوَيُقِيمُونَ الصَّلُوةَومِمَّارَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ،وَالَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالْآخِرَةِهُمْ يُؤْقِنُونَ ، أُولَٰئِكَ عَلَى هُدىً مِنْ رَبِّهمْ وَأُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ يحتمل وجوهاً عديدة منالاعراب فنقول في بيانها «الَّذين يؤمنون بالغيب » امَّا صفة للمتقين اوبذل اوعطف بيان اوخبر مبتدء محذوف اومفعول فعل محذوف فهذه خمسة ومما رزقناهم ينفقون جملة فعلية معطوفة على الصّلة اوجملة اسميّة معطوفة علىالصّلة اومستأنفة اوحاليّة فهذه اربعة مضروبة فيالخمسة والّذين يؤمنون بماانزل اليكث عطف علىالمتَّقين اوعلىالَّذين يؤمنون بالغيب وما في «ماانزل اليكث» موصولة اسميَّة اوموصوفة اومصدرية وما انزل من قبلكث بثلاثة اوجه في لفظ مامعطوفة على ما انزل اليكث اوماانزل منقبلكث جملة حاليَّة اومستأنفة ولفظ «ما » نافية اواستفهاميَّة فهذه احد وعشرون مضروبة في الاربعين و «بالاخرة » عطف على ما انزل البكث وجملة هم يوقنون حال اومستأنفة اوبالاخرة متعلق بيوقنون والجملة حال اومستأنفة اومعطوفة علىالصلة فهذه خمسة مضروبة فيالثمانمائة والاربعين الخاصلة من ضرب الاحد والعشرين فيالاربعين والحاصل من الضّرب اربعة آلاف وماثان ٤٢٠٠ وعليها فاولنك الاولى بدل اوعطف بيان للَّذين الاوّل او الثَّاني وعلى هدي من ربتهم حال مفرداً اوجملة مستأنفة بتقدير مبتدء واولئك الثانية عطف على اولئك الاولى وهم المفلحون جملة حاليَّة اومستأنفة اواولئك هم المفلحون جملة معطوفة على على هديَّ من ربَّهـم اوحاليَّة اومستأنفة وهم ضمير الفصل اومبتدء فهذه اربعة وستون مضروبة في الاربعة الالاف والمأتين والحاصل من الضرب مأتمان وثمانية وستون الفأ وثمانمائة ٢٦٨٨٠٠ ، اوعلى الاربعة الالاف والمأتين اولئك الاولى مبتدء والجملة حال اومستأنفة وعلى هدى خبره واولئك الثانية عطف عليها عطف المفرد وهمالمفلحون جملة حالية اومستأنفة اواولئك هم المفلحون جملة معطوفة على جملة اولئكث على هديَّ اوحال اومستأنفة والضَّمير للفصل أومبتدئان فهذه ستَّة عشر مضروبة في الاربعة الالاف والمأتين والحاصل من الضَّرب سبعة وستَّون الفاً وماثتان ٦٧٢٠٠ اوعلىالاربعة الالاف والمأتين اولئك الاولى مبتدء والجملة حال اومستأنفة وعلى هدى من ربتهم حال واولئك الثَّانية عطف عليه وهم المفلحون خبره والضَّمير للفصل اومبتدءٌ ثان فهذه اربعة مضروبة في الَّسابق والحاصل ستية عشر الفا وثمانماتة ١٦٨٠٠ ، اونقول الذين يؤمنون بالغيب على الخمسة ومماً رزقناهم ينفقون على الاربعة والآذين الثَّانبي مبتدء والجملة حال او مستأنفة و بما انزل اليك و ما انزل من قبلك على الاحد والعشرين وبالاخرة هم يوقنون على الخمسة فهذه ايضاً اربعة آلاف ومائتان ٢٠٠ ، وعليها فاولئك الاولى خبره وعلى هدي خبربعد خبراوحال اومستأنف يتقديرمبتدء واولتك الثانية عطف علىالاولى عطف المفرد وهمالمفلحون حال اومستأنفة اواولئك الثَّانيـة مبتدء والجملة معطوفة على جملة الَّذين يؤمنون بما انزل اوعلى ، على هدي

This file was downloaded from QuranicThought.com



اوحال اومستأنفة والضمير علىالوجهين فهذه ثلاثون وجهأ مضروبة والحاصل ماثة وستتة وعشرون الفآ ٢٢٦٠٠٠ اوعلى الاربعة الالاف والمأتين اولئكت الاولى بدل اوعطف بيان للذين الثاني وعلى هديّ خبر الذين الثاني واولئك الثاني عطف على اولئك الاوّل اوعلى الّذين الثاني وهم المفلحون على الوجهين أو اولئك الثّاني مبتدء وهم المفلحون بالوجهين في الضّمير خبره والجملة معطوفة على جملة الَّذين يؤمنون بما انزل اوعلى على هدي أوحال اومستأنفة فهذه اربعة وعشرون والحاصل من الضرب ماثة الف وثمانماة ٢٠٨٠٠، اوعلى الاربعة الالاف والمأتين أولئكث الاولمي بدل اوعطف بيان وعلى هدئ حال اومستأنف واولئك الثانية عطف عليهما عطف المفرد وهمالمفلحون خبرالذين الذاني والضميربالوجهين فهذه ثمانية مضروبة والحاصل ثلاثة وثلاثون الفأ وستتماثة ٣٣٦٠٠ ، اوعلىالاربعة الالاف والمأتين اولئك الاولى مبتدء ً ثان وعلى هديٌّ خبره والجملة خبر الَّذين الثَّاني واولئك الثَّانية عطف على الَّذين الثَّاني او على اولئك او على على على هدى عطف المفرد وهم المفلحون بالوجهين اواولئك هم المفلحون بالوجهين في الضّمير جملة معطوفة على جملة الّذين وخبره اوعلى جملة اولئك على هديَّ اوعلى، على هديَّ اوحال اومستأنفة او اولئكث الاولى مبتدء تان وعلى هديَّ بالوجهين واولئكث الثانية عطف على أولئك الاولى أوعلى الذين الثانبي وهم المفلحون بالوجهين فبي الضمير خبر اولئكث الاولى والجملة خبرالذين الثاني فهذه اربعة وعشرون مضروبة والحاصل ماتةالف وثمانماتة ٢٠٠٨٠٠ اونقول الذين الاول مبتدء والجملة حال اومستأنفة ومما رزقناهم ينفقون على الاربعة والذين الثاني عطف على الاول وبما انزل اليكث وما انزل من قبلكث على الاحد والعشرين وبالاخرة هم يوقنون على الخمسة فهذه ثمانمائة واربعون ٨٤٠ وعليها فاولئك الاولى خبره وعلى هدى علىالثلاثة واولئك الثانية عطف علىالمتقين او على الّذين او على اولئك الاولى عطف المفرد و هم المفلحون على الوجهين او اولئك النّانية مبتدء وهم المفلحون بالوجهين في الضّمير خبره والجملة عطف على جملة المّذين وخبره اوعلى اولئك على هديّ اوعلى على هدي اوحال اومسأنفة فهذه ثمانية واربعون مضروبة في الثمانمائه والاربعين والحاصل اربعون الفأ وثلاثمائة وعشرون ٢٠٣٢٠ ، اوعلى الثمانمانة والاربعين اولئك الاولى بدل اوعطف بيان وعلى هدي خبر الذين واولئك الثّانية عطف على الّذين اوعلى اولئك اوعلى ، على هدىَّ وهم المفلحون على الوجهين او اولئك الثآنية مبتدء وهم المفلحون بالوجهين في الضّمير خبره والجملة عطف على جملة اللّذين وخبره اوعلى على هدي اوحال اومستأنفة فهذه ثمانية وعشرون مضروبة والحاصل ثلاثة وعشرون الفآ وخمسمائة وعشرون ٢٣٥٢، اوعلى الثمانمائة والاربعين اولئك الاولى بدل اوعطف بيان وعلى هديٍّ حال اومستأنف اواولئك على هديًّ مبتدء وخبر وحال اومستأنف واولئكث الذانية عطف علىالذين اوعلى اولئكث الاولى وهم المفلحون بالوجهين في الضّمير خبره فهذه أربعة وعشرون مضروبة والحاصل عشرون الفاً وماثة وستّون ٢٠١٦٠ ، اونقول الّذين الاول مبتدء والجملة حال اومستأنفة ومما رزقناهم ينفقون على الاربعة والتذين الثاني مبتدء والجملة حال اومعترضة وما انزل اليكث وما انزل من قبلكث على الاحد والعشرين وبالاخرة هم يوقنون على الخمسة فهذه الف وستَّمائة وثمانون ١٦٨٠ ، وعليها فاولئك الاولى خبر المبتدء الثَّاني وعلى هديٌّ خبر الاوَّل واولتك مفر دا عطف على المبتدء الاوّل اوالثّاني اوالخبر الاوّل اوالثّاني وهماله فلحون بالوجهين ، اواولنكت هم المفلحون بالوجهين في الضّمير جملة معطوفة علىالجملة الاولى اوالثّانية اوالخبر الاوّل اوالثّاني اوحال اومستأنفة فهذه ثلاثة وثلاثون الفآ وستمائة ٣٣٦٠٠ اوعلى الالف والمستماثة والشمانين اولئك الاولى بدل اوعطف بيان للذين الثّاني وعلى هديٌّ خبر الّذين الثّاني واولئكث الثّاني عطف على الّذين الاوّل اوالثَّاني اوعلى اولنك الاولى



اوعلى على هدى وهم المفلحون بالوجهين فى الضّمير خبر الاوّل فهذه ستّة وعشرون الفاً وثمانمائة وثمانون ٨٠ ، ٢٦٨٨، اوعلى الالف والـستمائة والشّمانين اولئك مبتدء تان وعلى هدى خبره والجملة خبر اللّذين الثّاني واولئك الثّانية عطف على الذين الاوّل اوالثّانى اوعلى جملة اولئكُ على هدى اوعلى على هدى اوعلى اولئك نفسه و هم المفلحون بالوجهين فى الضّمير خبر الّذين الاوّل فهذه ستة عشر الفا و ثمانمائه ، ١٦٨٠ ، واذا جمعت المجموعات الحاصلات حصل ثمانمائة وخمسة وسبعون الفاً ومائتان وثمانون ، ٢٥٨٨، ويجرى كلّ فى مجموع الوجوه المحتملة فى الم الى قوله للمتقين وهى ثلاثة عشر الفا و ثمانمائه ، ١٦٨٠ ، واذا جمعت الوجوه المحتملة فى الم الى قوله للمتقين وهى ثلاثة عشر الف الف ومائة و مائة و مشانه و ستمائة و ثمانية و ربعو مائيز المحتملة على الذين الم الى قوله للمتقين وهى ثلاثة عشر الف الف ومائة و مائة و شمائة و ثمانية و واربعة و ثمانون الف الف الف الم الى قولة للمتقين وهى ثلاثة عشر الف الف ومائة و مائة و مائية و ثمانية و المحتملة فى الم الى قولة للمتقين وهى ثلاثة عشر الف الف ومائة و مائة و مائة و ثمانية و ثمانية و ثمانية و ثمانية و الوجوه المحتملة و الم الى قولة للمتقين وهى ثلاثة عشر الف الف ومائة و مائة و مشائة و شائية و ثمانية و رابعمائة و الوجوه المحتملة و الم الى قولة للمتقين و هى ثلاثة عشر الف الف ومائة و مائة و شائية و ثمانية الف الف وار بعمائة و أمانية و ثمانية و ثمانية و ثمانية و ثمانية الم الف الف و الم و أربعمائة و ثمانية الف الف الف الف و مائتان و خمسة الاف الف وسبعمائة و سبعون الفاً ومائتان و أربعون و هذه ار أربعه و أرباني الف الف الف الف الف و أربعون و هذه الم أربع و أربعون و أنه واربعمائة و أربعون و هذه الم أربعون الف الف الف الف و أربعون و هذه وسبعمائة و سبعون الفاً و أربعون و هذه أربعون و أربعون و هذه اربعون الف الف الف الف الف واربعون و ألف أول الف وسبعمائة و أربعون ألفاً و أربعون و هذه أربعون و هذه الم أربعه و أربعون و هنه و أربعون و هذه الف وسبعمائة و سبعون ألفاً و أربعون و أربعون و هذه أربعون و ه أربعون و ه أربعون و أربعون و أربعون و ه أربعون و ألفاً و أربعون و ألف أربعون و ه أربعون و أربعون و ه أربعو و أربعون و ه أربعو و مائي

وهذه هى الوجوه الشايعة التى لاشذوذ لها ولاندور ولا غلق فيها ، واماً الوجوه الضّعيفة التى فيها الما ضعف بحسب المعنى اوغلق بحسب اللفظ اويورث التباساً فى المعنى وقد رأيت بعض من تعرّض لوجوه الاعراب ذكر اكثرها وترك اكثر هذه الوجوه القوية الشايعة فهى ايضاً كثيرة تركناها وكذا تركنا الوجوه التى فيها شوب تكرار مثل كون الاحوال مترادفة و متداخلة وقد ذكرنا هذه الوجوه فى الآية الشريفة مع الترامنا فى هذا التفسير الأختصاروعدم التعرض لتصريف الكلمات ووجوه الاعراب والقرامات تنبيهاً على سعة وجوه فى هذا التفسير الأختصاروعدم التعرض لتصريف الكلمات ووجوه الاعراب والقراءات تنبيهاً على سعة وجوه فى هذا التفسير الأختصاروعدم التعرض لتصريف الكلمات ووجوه الاعراب والقراءات تنبيهاً على سعة وجوه الاقرآن بحسب اللفظ ، الدالة على سعة وجوه هم بحسب المعنى التى تدلل على سعة بطون القرآن وتأويله ، وبعد ماعرفت ان الانسان حين الانسلاخ من هذا البنيان يشاهد اوبتحقق بمراتب العالم التى هى بوجه حقائق القرآن وبوجه ماتي الانسان مين الانسلاخ من هذا البنيان يشاهد اوبتحقق بمراتب العالم التى هى بوجه حقائق القرآن وبوجه مراتب الانسان من وبطور مناك الحقائق بحكم اتباع الذائي للعالى واقتضائه من حظوظ العالى وافاضة العراب والقران وتأويله ، وبعد ماعرفت ان الانسان مين الانسلاخ من هذا البنيان يشاهد اوبتحقق بمراتب العالم التى هى بوجه حقائق القرآن العالى على ألى وافات التي والغلمات من مراتب العالم التى هى بوجه حقائق القرآن العالى على على ألى العالى واقتضائه من حظوظ العالى وافاضة العالى على ألى العالى واقتضائه من حظوظ العالى وافاضة العالى على ألى العالى وافاضة وبوجه متات وحروف كذلك منقوشة على الواح اومسموعة مدركة بلئة السلى وافاضة الحقائق وبلك الدارك وكلمات وحروف كذلك منقوشة على الواح اومسموعة مدركة بلئة السمع اواليس الحقائق وتلك الحقائق بحك منقوشة على الواح اومسموعة مدركة بلئة السلى وافاضة الحقائق وتلكك الدارك وكلمات وحروف كذلك منقوشة على الواح اومسموعة مدركة بلئة المالى وافاضة الحقائق وتلكك الدارك وكلمات وروف الن والي المسروية ملى الولا اومسموعة مدركة بلئة السعو واليس الحياري والحيا الحقائق ولاليمك وروفائم المالي منابية لتلكك الحقائق ولا يمكن التعبير عسا الحقائق وولك المالى الخيك الحقائق وولا المورد فى تفسيرها المالي ماليكك الحقائق موافقة لشاكلة المخاطب يشار بليكك المقائ

تحقيق كون جميع الكتب قوله تعالى [ذلك الْكِتْأَبُ] اشارة الى تلك الحقائق و ان الاتيان باسم الاشارة المدوّنة حقة وباطله البعيدة لعظمة تلك الحقائق وبعدها غاية البعد عن ادراك الابصار والبصائروان الحصر صور الكتاب الحقيقي المستفاد من تعريف المسند على تقدير كون ذلك الكتاب مبتدء وخبراً انّما هوباعتبار صور الكتاب الحقيقي ان تلك الحقائق حقيقة الكتاب الذي كتبه الرّحمن بالاقلام الالهية على الالواح الذي هو حقيقة القرآن السماوية اوالأرضية العينية وان سائر الكتب المدوّنة الاللهية إوغيرالاللهية صور شون ذلك الكتاب ونازلته لكن الحقائق العينية وان سائر الكتب المدوّنة الاللهية وغيرا لاللهية مور الغير الشايعة من العلوم الغريبة بأنواعها صور شون تلك الحقائق الذي تتراثى في المرآة المستقيمة الصّافيه

الغير السايعة من العلوم العريبة بالواسمها علور تسوى تسك المحتاق على عولى في على عور والكتب الغير الحقة المدوّنة في العلوم الباطلة الشيطانية بأنواعها وقنونها شؤنها المتراءاة في المرايا المعوّجة الكدرة التي لاتترائي الصّور فيها الا بخلاف ما هي عليه وتفسير ذلك الكتاب بالقرآن كما ورد عن الامام (ع) انه قال يعنى القرآن الذي افتتح بآلم هو ذلك الكتاب الذي أخبرت به موسى (ع) ومن بعده من الانبياء (ع)

This file was downloaded from QuranicThought.com

توفينيتر الديني الفكر الفرائي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وهم أخبروا بنى اسرائيل انّى سأنز له عليك يامحمد(ص) باعتبار ان القرآن هو الكتاب الجامع لصور جميع شوْن تلكث الحفائق ، وهذا الخبريدل على جعل ذلك الكتاب خبراً لا لَم وقد سبق ، اوخبراً لمحذوف ولم نذكره فى الوجوه السّابقة ؛ وتفسيره بمحمد(ص) اوعلى (ع) باعتبار انتهما متحققان بتلك الحقائق ، وتفسيره بالرّسالة والنبوّة اوالولاية باعتبار ظهور تلك الحقائق بجميع شؤنها او ببعضها فيها وكذلك تفسيره بالصّدر والقلب والروح من حيث انتقاشها بصور تلك الحقائق بجميع شؤنها او بعضها فيها وكذلك تفسيره بالمدر والقلب محمد (ص) فى على (ع) وخلافته ، و ما ورد من تفسيره بكتاب على (ع) يمكن ان يراد به مكتوب الصّدة على (ع) بعلويته فان جملة ماسوى الله مكتوب علوية على (ع)، وان يراد به كتاب نزل من الله على محمد (ص) فى على (ع) وخلافته ، و ان يراد كتاب هو على (ع) على ان يكون الاضافة بيانية . وروى عن

تحقيق الكتاب اوبصورته كالالفاظ المنطبعة بصورها الكتبيّة في شيَّ آخروعلى الصّورة المنطبعة في 'لموادً ومصاديقه ما يرتسم فيه الصّور باعتبار ارتسام الصّور فيه فـالالفاظ الموضوعة لارتسام صورهما

فى الصّحائف والصور المكتوبة والصّحائف المرتسمة فيها الصّور تسمّى كتاباً، والصور الطبيعية والمواد المنطبعة فيها الصّور تسمّى ايضاً كتاباً، والنّفوس الحيوانية والنّفوس الانسانية والفلكية ومحالتها كتاب، والنفوس المتعلّقة بالاجساد المثالية والاجساد المثالية كتاب، والصّور العلمية الحاصلة فى النّفوس السفلية اوالعلوية ونفس تلك النفوس من حيث حصول العلوم فيها كتاب، والرّذائل والخصائل الحاصلة فى النّفوس؛ ونفس تلك النفوس من حيث حصول العلوم فيها كتاب، والعادية الحاصلة على النفول المعاوية المالية تلك النفوس من حيث حصول العلوم فيها كتاب، والعلوم الفائضة على العقول والعقول كتاب، والاسماء تلك النفوس من حيث حصول الاخلاق فيها كتاب، والعلوم الفائضة على العقول والعقول كتاب، والاسماء تلك النفوس من حيث حصول الاخلاق فيها كتاب، والعلوم الفائضة على العقول والعقول كتاب، والصّاء تلك النفوس من حيث حصول الاخلاق فيها كتاب، والعلوم الفائضة على العقول والعقول كتاب، والصّاء تلك

بنزد آنکه جانش در تجلّی است. بنام معند عالم کتاب حق تعالی است

وقدكثر اطلاق الكتاب في الآيات والآخبار على مراتب وجود العالم ، وعلى بنيآدم ، وعلى الصّدر المستنير بنور الرّسالة ، وعلى أحكام الرّسالة ، وعلى القلب المستنير بنور النّبوّة ، وعلى احكام النّبوّة ، و على الرّوح المستنير بنورالولاية ، وعلى آثارالولاية .

والكلام مصدر لم يستعمل فعله لان كلم مجرّداً لم يستعمل فى معنى التكلّم بل استعمل من باب قتل وضرب بمعنى جرح والمستعمل بمعنى التكلّم كلّم من باب التّفعيل وتكلّم من باب التفعّل وكالم من المفاعلة وتكالم من التفاعل ، وقيل هو اسم مصدر بمعنى التّكلّم لكنّه فى العرف العام ّصار اسماً للحاصل بالتّكلّم وفى عرف النحاة صار اسماً للمركّب المفيد من الكلمات .

الفوق بين الكتاب والفرق بين الكتاب والكلام بالنتسبة الى ماصدر من المبادئ العالية اعتبارى محض فان الفيض المقدّس المسمّى بفعل الحقّ تعالى واضافته الاشراقيّة ونفس الرّحمن ومشيّته والكلام باعتبار ظهور الصّفات والاسماء و لوازم الاسماء به اذا لوحظ نسبته الى الحقّ الاوّل

تعالى وقيامه به قيام الفعل بالفاعل كان كلاماً ومتكلّمية "له تعالى ، واذا لوحظ شيئيته فى نفسه ومغايرته له تعالى وبينونته منه كان كتاباً له تعالى ، وهكذا الحال فى العقول والنّقوس وعالم المثال وعالم الطّبع فاتها بالنّسبة اليه تعالى كلام وكتاب بتوسط المشيّة التى هى من الله كنفس الانسان من الانسان ، ومن مراتب الممكنات كنفس الانسان من مخاوج الحروف ولذا سميّت بنفس الرّحمن ، وكلّ مرتبة من مراتب الوجود بالنّسبة



إلى عاليهاكلام وكتاب بالاعتبارين ، والانسان بمراتبه العالية نظير المراتب العالية للعالم ، وامّا بمقامه البشرى فنفسه المتكيّف بكيفيّة الحروف بتوسّط تقطيعه بمخارج الحروف بسبب عدم ظهور استقلاله ونفسيّته كلاميّته ظاهرة وكتابيّته خفيّة ، ومكتوبه لظهور بينونته واستقلاله كتابيّته ظاهرة وكلاميّته خفيّة ، ونظير هذين عالم الارواح وعالم الطبّع بالنّسبة الى الله تعالى لاختفاء البينونة هناك وظهورها هيهنا .

[لا رَيْبَ فيه ] لالنفى الجنس اولنفى الفرد الّشايع على اختلاف القراءتين والرَّيب والرَّيبة القلق والاضطراب فى النّفس عن الانقياد لامر معلوم اومظنون اومشكوك وتبادر معنى الشكت واستعماله فيه لكونه فى الاغلب مع السّكت، ولانة اذاكان مع العلم والَّظنَّ يستعَقباللَّشكَّتُ كما ورد: لاترتابوافتشكوا ، ولاتشكّوا فتكفروا ، والمراد منه هيهنا معناه الحقيقيّ ، اوالنَّشكَتْ والضمير المجرور راجع الى الكِتاب اوالى آلم.

اعلم ان الكتاب هناكم امرّت الاشارة اليه عبارة عن الحقائق المشهودة له (ص) حين الانسلاخ عن البشرية والاتتصال بالعوالم العالية المشار اليها با آم او المأخوذ منها آ آم وتفسيره بالقرآن المفتتح با آم وبعلى (ع) اوبمانزل في على (ع) يعنى بالولاية وآثارها اوبالنبوّة او الرّسالة وأحكامهما لكون المذكورات نازلة تلكث الحقائق وظهورها .

والانسان والاستماع الذى هو تحقيق ان الانسان اولى درجات العلم بوجه ، وثانيتها بوجه ، اوحد التحقيق والغنى عن التقليد مشار اليهما مالم يخرج من اسر نفسه لايدوكمن القرآن بقوله تعالى لمن كان له قلب او القى السمع و هو شهيد لا يمكن له ادراك تلكت نفسه لايدوكمن القرآن الحقائق ولا ادراك ناز لتها وظهورها فلايمكن له ادراك القرآن ولا النبوات والرسالات والولايات من حيث انتها ظهور تلك الحقائق وناز لتها ، بل لايدرك من القرآن الاالصوت

والعبارة اوالنقش والكتابة ولايتصوّر من معانيه الا ماهو الموافق لشأنه المناسب لمقامه لاماهو العناوين الاللهية للحقائق العالية كما قال تعالى لا يمسّه اللا المطهّرون ولايدرك من خلفاءاته الامقامهم البشرى ولامن دعاويهم الا ما هو الموافق لادر اكاته الشيطانية و شؤنها البهيمية والسبعية لامقاماتهم العالية وأخلاقهم الملكوتية وأوصافهم الاللهية ولهذا نسبوا الانبياء الى مانسبوهم فاللفظ المسموع من القرآن والنقش المبصرمنه انكان لفظ القرآن ونقشه بان لايكون المتكلم بالقرآن متكلماً بلسانه ولم يكن الكاتب كاتباً بيده فالشيطان يخليهم من معانيهما ويجعل فيهما معانى 'اخر موافقة له حين السماع والابصار ؛ وهذا احد وجوه تحريف الكلم عن مواضعه ، وهؤلاءهم الذين يقال فيهم : ويل للذين يكتبون الكتاب و يسمعونه و يبصرونه بأيديهم وأسماعهم و أبصارهم فو يل لهم مما كتبت أيد يهم وسمعت اذائهم و ابصرت عيونهم و و يلهم مما يكسبون.

والسُّكَ والارتياب من جنودالجهل والنَّفس ، والعلم والانقياد من جنود العقل والقلب ، اذاتمهمَّد هذا فنقول : من لم يخرج من أسر نفسه لايدرك الكتاب في مرتبة من مراتبه ، ومن خرج من أسر نفسه لا يقع منه شكَّ وارتياب فيما أدرك من الكتاب ، فالسُّاكون في الكتاب شُكَهم راجع "الى منزكاتهم لاالى الكتاب، فماوقع فيه الشَّكَ غير الكتاب ، وماهو الكتاب لايقع فيه شكَّ وريبة ، فصح ففي جنس الريب اوجميع افراده من الكتاب من غير حاجة الى ارتكاب تضمين اوتقدير اوتقييد بمعنى لاينبغي الريب بتضمين الابتغاء اوتقديره، اولاريب للعاقل بالتقدير ، اوللمتقين بتقبيده بأنظرف .



[هُليُّ] الهدى كالتَّقى مصدرٌ بمعنى اراءة الطَّريق مصاحبة للايصال اليه اوالي المقصود، تحقيق معنى الهداية اوغير مصاحبة سواء عدّى الى المفعول الشّانىبنفسه اوبالكلام اوبلفظ الى ، وسواءكانت الهداية منالله اومن الخلق ، وسواء تعلَّقت بنفس الطَّريق اوبالمقصود ، وامَّا الهداية من الله اذ! تعلّقت بشيء ايَّ شيئ كان مطلقة عن المهديَّ اليه فالمراد هدايته اليطريق كماله المطلوب منه ، والكمال المطلوب من الانسان هوحصول الولاية المطلقة ثمَّ النَّبوَّة المطلقة ثمَّ الرَّسالة المطلقة ، وطريقه الى هذا الكمال هوطريقه من نفسه الانسانيَّة التي يعبَّر عنها بالصَّدر منشرحاً بالكفر اوبالاسلام ، اوغيرمنشرح بشيَّ منهما الى قلبه ومنه الى روحه وهكذا الىالولاية المطلقة ، ولمَّكان هذا الطَّريق مختفياً عن الابصار مسدوداً بالتَّعيَّنات النَّفسيَّة وكان المرور عليه اختيارياً والانسان في بيداء النَّفس ضاً لا في بدوحاله ظاناً ان الكمال المطلوب منه هوالوصول الي المشتهيات النقسية واستكمال القوى الحيوانية والشيطانية مبغضآ لما سوى مظنونه اقتضت الحكمة البالغة الاللهيَّة والرَّحمة التَّامَّة الرّبوبيَّة أن يبعث الى النَّوع من ينبِّههم عن ضلالهم ، وأنَّ ماوراء مظنونهم هو الكمال المطلوب منهم ، وانَّ ماظنَّوه كمالاً سمومٌ مهلكة ٌ وشبَّاك الْـشيطان ، وانَّ في الوادي سباعاً مترصَّدة ً ضلالهم مغتنمة ٌ ضياعهـم ، و يحذَّرهم عن الوقوف فيه و عن ترصَّد السَّباع لهم و عن حبائل السَّيطان حتَّى يتنبَّهوا ويأخذوا حذرهم ويتأهبو اللخروج منه ويطلبوا الطريق ومن يدلهم عليه ؛ حتى يبعث بعد ذلك عليهم من يرفع موافعهم بالرَّفق ويريهم طريق كمالاتهم ويذهب بهم الى غاياتهم ، وتلكك الاراءة وهذا الاذهاب تسمَّى هداية، والرَّسول وخليفته لماكان كلَّ منهما ذاشأنين شأن الرَّسالة وبه يقع التَّنبيه والانذار المذكوران ، وشأن الولاية وبه يقع الاذهاب والاراءة المزبورانكانكل منهما بوجه منذرأ وبوجه هاديا ، وحصرشان الرسول في الاندار في قوله تعالى : أنَّما انت منذر ؛ مع انه امام الكلُّ في الكلِّ للاشارة الى شأن الرَّسالة وانَّ المخاطب هو الرّسول بما هو رسول لابما هو وليّ اونبيٌّ ، والا فهو بولايته صاحب الهداية المطلقة وكلَّ الهادين مقتبسون منه ، وبنبوّته صاحب الشأنين فالرّسول بماهورسول منذرّوالوليّ بماهووليّ هادٍ ، والنّبيّ صاحب الشأنين والهداية من الله لا تتعلق الابمن أنذر واتقى فاذا أخذهدي هيهنا مطلقاً بحسب اللفظ اومقيد أبقو له للمتقبن كان المقصو دواجداً. والتنقوى والتنفى والتنقاة مصادر من الوةاية واذا نسبت الى الله اوالى سخطه اوالى تحقبق معنى التقوى المحرِّمات او اطلقت فـالمـراد منها التحفُّظ عمَّا ينافى او يضرَّ حصول الكمـالات ومراتبها او الكمالات الحاصلة الانسانية ؛ و لهما مراتب عديدة بعضهما قبل الاسلام ، و بعضهما بعدالاسلام وقبل الايمان ، وبعضها بعدالايمان بمراتبها الى الفناء التام " الذَّاتي ، فاولى مراتبها الانز جارعن مساوى النَّفس و دواعيها المنافية للعاقلة وهي مقام الاستغفار ، وثانيتها الانصراف عنها و طلب الخلاص منهما بالفرار وهي مقام التوبة ، وثالثتها الرّجوع في الفرارالي خلفاءالله ووسائله بينه وبين خلقه وهي مقام الانابة ؛ وهذه الثّلاثة مقدَّمة على الاسلام واليها اشارتعالى بقوله حكاية عن قول بعض أنبيائه مع أممهم : ياقوم استغفروا ربَّكم ثُمَّ توبوا اليه : و تقييد التَّوبة بقوله « اليه » اشارة إلى المرتبة الثالثة ، وإذا اسلم الانسان على يد نبي (ص) اوخليفته(ع) وقبل منه احكامه القالبيَّة من أوامره ونواهيه حصل له مرتبة رابعة من التَّقوي الَّتي هي التحفُّظ عن مخالفة قوله بامتثال اوامره ونواهيه ، والخامسة الانزجار عن الوقوف على ظاهر الاوامر وطلب بواطنهما وروحها وطلب من يدله على بواطنها ، وهاتان بعد الاسلام وقبل الايمان؛ وهذه التقوى هي تقوى العوام ً وتنقسم بوجه إلى تقوى العوام من الحرام ، وتقوى الخواصّ من الشبهات ، وتقوى الاخصّ من المباح ، واذاوجد الطالب



سورة البقرة

من يدلّه على روح الاعمال وناب على يده توبة خاصة وآمن بالبيعة الخاصة الولويّة و استبصر بباطنه وبرذائله وخصائله حصل له مرتبة أخرى من التقوى وهى التّحفّظ من الرّذائل باستكمال الخصائل ، واذا تطهرّ قلبه من الرّذائل وتحلّى بالخصائل تمثّل امامه ودخل بيت قلبه وحينئذ يشاهد فى وجوده فاعلاً النهياً وفاعلاً شيطانيّاً فيظن آن فى الوجود النهين فيقع فى ورطة الاشراك و التَّنويَّة و يرى وجوداً لنفسه و وجوداً لشيخه داخلاً فى مملكته فيظن آنة حال فى وجوده فيقع فى ورطة الاشراك و التَنويَّة و يرى وجوداً لنفسه و وجوداً لشيخه داخلاً الاتحاد ، وإن ساعده التوفيق واتقى نسبة الافعال الى الشيطان ورأى الفعل مطلقاً من الرّحمن فى المظهر الآلمي والتيطاني وحصل ووجد معنى لاحول ولاقوة الا بالله والنذا به حصل له مرتبة أخرى من التقوى هى التحفظ من نسبة الافعال إلى غيرالله والخروج من الاشراك الفعلي الفعل مطلقاً من الرّحمن فى المظهر الآلمي من نسبة الافعال إلى غيرالله والخروج من الاشراك الفعلي ، وعد الفعل مطلقاً من الرّحمن فى المظهر الآلمي من نسبة الافعال إلى الله بالصدور والوجو القواة الا بالله والنذا به حصل له مرتبة أخرى من التقوى هى التحفظ وحصل ووجد معنى الحمدالة والخروج من الاشراك الفعلي بالفلتهور والقبول بوان الكل مطاله وحدية من نسبة الافعال إلى غيرالله والخروج من الاشراك الفعلي مطالية والنذا به حصل له مرتبة أخرى من التقوى هى التحفظ من نسبة الافعال إلى غيرالله والخروج من الاشراك الفعلي الى التوحيد الفعلي ، وإذا تفطن بان الاو صاف الوجودية من نسبة الافعال إلى غيرالله والخروج من الاشراك الفعلي الى بالفلتهور والقبول ، وإن الكل مظاهر اوصاف الوصاف الى غيره معالى .

وفي هذه المرتبة قد يتجلَّىانله علىالمؤمن بصفة الواحديَّة فلابري لشييء ذاتاً ولا صفة بيان سر ظهور بعض مع بقاء انانيَّةٍ ما لنفسه فيقع في ورطة الوحدة الممنوعة ، ويظنَّ انَّ الـوجود واحد الشطحيّاتمن السلاك والموجود واحد وبعد الافاقة يعتقد ذلكئ ويتفوه به ويقع في الاباحة والالحاد لولميكن له شيخ اولم يرجع الى شيخه ولايعدّ الرّسل وشرايعهم حينيذ في شييء بل يستهزء بهم وبها ، وقد يتجلّى بصفة الصَّمديَّة عليه فيظهـر الانانيَّة منه و الاستغناء من كلَّ شيئ حتَّى منالله وهكذا ، ففي هذه المرتبة من النَّقوي والمرتبة السابقة ورطات مهلكة وعقبات موبقة أنالم يكن المؤمن في تربية شيخ اولم يرجع اليه و استغنى منه أعاذنا الله وجميع المؤمنين منها وفي هاتين المرتبتين يظهرجميع مايظهرمن السلاك من الشطحيّات الممنوعة؛ واكثر الغالين نشأ غلوهم من هاتين المرتبتين، واكثر المنشيخة المغرورين من هاتين استدرجوا وهلكوا من حيث ظنَّوا انَّهم وصلوا واستغنوا عن الشيخ المكمَّل والحال انَّهم في هذه الاحوال أشدَّ احتياجاً منهم الي الشيخ فيغيرهذه الاحوال، وبالجملة مهالك مراتب التوحيد الفعليّ والوصفيّ الىالخروج الىالتوحيد الذّاتيّ اكثرمن ان يحيط بها البيان اويحصيها تحريرالاقلام ، وإذا تفطَّن بأنَّ المتحقَّق بالذَّات هو الحقَّ الأوَّل تعالى شأنه وان سائر مراتب الوجود اعتبارات محضّة وتعيّنات اعتباريّة ناشئة من مراتب سعة تلكت الحقيقة وانقلب بصره فلايري في دارالوجود الا الوجود الحقَّ المنزَّه عن كلَّ تعيَّن واعتبار وحصَّل ووجد معنى لااله الاالله بل معنى لاهو الا هو ، والتَّذبه حصَّل له مرتبة أخرى منالتَّقوي وهي آخر مراتب التَّقوي فانتَّه لايبقي للسالك بعد هذه عين ٌ ولا اثر حتّى يتصوّر له فعل ووصف وتقوى ، فان ادركته العناية الآلهيّة بموهبة البقاء بعد الفناء والصحوبعد المحووشهود الحق فيالخلق والتشبة بالرّحمن باعطاءالله له فضيلة الاحسان لتكميل العبادوتكثير جنوده عوضاً لما اقرضائله من الجنود والاعوان في جهاد الاعداء في سبيله تم ُّله السَّلوك وصارنبيناً اوخليفته ، ولماً لم يكن مراتب التقوى التي قبل الاسلام من مراتب حقيقة التقوى لان ً الانسان مالم يدخل في دين الاسلام ولم يتعلُّم مايضرٌه في تحصيل كما له من عالم وقته لايدري ايَّ شبيُّ بضرَّه حتَّى يتَّقى منه ، ولمَّاكان المراتب الباقية منقسمة الى ثلاثة اقسام؛ التقوى التي بعد الاسلام وقبل الايمان ، والتي بعد الايمان وقبل التقوي عن نسبة الصِّفات الى غيرالله تعالى ، والتَّقوى عن رؤية صفة وذات غيره تعالى اسقط التَّقوى الَّتي قبل الاسلام و ذكر الاقسام الثلاثة الباقية في قوله تعالى :

This file was downloaded from QuranicThought.com



ليس على الذين آمنوا اى اسلموا فان المراد بالايمان هنا الايمان العام الذى هو تحقيق قوله تعالى الاسلام كما سيجيى تحقيقه وتفصيله ، ولم يقل ليس على الذين اتقوا وآمنوا للاشارة ليس على الذين آمنوا الى ان التى قبل هذا الايمان ليست من التقوى وعملوا الصالحات و المراد بعمل وعملوا الصالحات الصالحات العمل بالاحكام الشرعية القالبية جناح فيما طمموا اذا ما اتّقوا اى اتقوا

بالتقوى التي بعد الاسلام وقبل الايمان و آمنوا بالايمان الخاص الذي يحصل بالبعة الخاصة الولوية ويدخل به بذرالايمان في القلب و به يتمسكث بالمروة الوثقي التي هي حبل من الناس مضافاً إلى التمسكث بالعروة التكوينية التي هي حبل منافة وعملوا الصالحات التي هي اعمالهم القلبية مضافة الى اعمالهم القالبية ثم اتموا بعراتب التقوى التي بعد الايمان و قبل التقوى عن نسبة الصفات الى غيرافة و آمنوا شهوداً اى أيقنوا عين اليقين بان الافعال كلما منه جارية على مظاهره اللطفية والقهرية ولم يقل وعملوا الصالحات لما ذكر من ان هذه التقوى التي بعد الايمان و قبل التقوى عن نسبة الصفات الى غيرافة و آمنوا شهوداً اى أيقنوا عين هذه التقوى تطهير عن الردائل وتحفظ عن نسبة الامعانية والقهرية ولم يقل وعملوا الصالحات لما ذكر من ان هذه التقوى تطهير عن الردائل وتحفظ عن نسبة الامعانية و يغس الذوات الامكانية في انظارهم ثم اتقوا عن نسبة الصفات الى غيره تعالى وعن رؤية الذوات الامكانية و نفس الذوات الامكانية في انظارهم ثم اتقوا عن نسبة الصفات الى غيره تعالى وعن رؤية الذوات الامكانية في جنب ذاته حتى عن رؤية ذواتهم وعن رؤية اتقائهم ويعبر عن الاتقاء عن رؤية الذوات الامكانية في جنب ذاته حتى عن رؤية ذواتهم وعن رؤية الموات ولاعمل لهم ولذا لم يأت بهما بعد هذه التقوى وقال احسنوا اشارة الى البقاء بعد الفناء فان الباقى بعد المان ولاعمل لهم ولذا لم يأت بهما بعد هذه التقوى وقال احسنوا اشارة الى البقاء بعد الفناء فان الباقى بعد يخرج من الطريق الانساني أوينافي السلوك عليه ، وغير المؤمن بالايمان الخاص لما لم يكن على الطريق يخرج من الطريق الانساني أوينافي السلوك عليه ، وغير المؤمن بالايمان الخاص لما لم يكن على الطريق يخرج من الطريق بهذا المعنى ولمالم بكن لغير الشيعة بهذا المعن يقوي صح حصر المتقى في الطريق لايتصورله تقوى بهذا المعنى ولمالم بكن لغير الشيعة بهذا المنوي تقوي صح حصر المانية م يكن على الطريق

تحقيق الايمان ومواتبه [ أَنَّذَينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ] الايمان لغة التصديق والاذعان واعطاء الامان وانفاذ الامان و وجعله آمناً من الخوف والايتمان ، وشرعاً يطلق على البيعة الاصلامية وقبول الذعوة الظاهرة وعلى مابعد التوبة من اجزاء البيعة وعلى الحالة الحاصلة بالبيعة العامة من كون الجايع مقراً بالاصول الاسلامية قابلاً للفروع وعلى الحالة الشبيهة بالحالة الحاصلة بالبيعة الاسلامية من كون الانسان مقراً وقابلاً كالبايع حين عدم الوصول الى البيعة ، ويطلق على ارادة البيعة والاشراف عليها و هذه بعينها معانى الاصلام الذى هو مقابل الايمان الحقيقي ومقدمته ، ويطلق على ارادة البيعة والاشراف عليها و هذه بعينها معانى الاصلام الذى هو مقابل الايمان الحقيقي ومقدمته ، ويطلق على ارادة البيعة الاسلامية من كون الانسان مقراً وقابلاً كالما عدم الايمان الحقيقي ومقدمته ، ويطلق على البيعة الخاصة الايمانية وقبول الذعوة الباطنة ، وعلى مابعد التوبة من اجزاء الايمان الحقيقي ومقدمته ، ويطلق على البيعة الخاصة الايمانية وقبول الذعوة الباطنة ، وعلى مابعد التوبة من اجزاء من من المنه الذي هي مالغا الله على البيعة الخاصة الايمانية وقبول الذعوة الباطنة ، وعلى مابعد التوبة من اجزاء الايمان الحقيقي ومقدمته ، ويطلق على البيعة الخاصة الايمانية وقبول الذعوة الباطنة ، وعلى مابعد التوبة من اجزاء الايمان الحقيقي الحالة السابيعة الخاصة الولوية من كون البابع مقراً بالتوجيد والرسالة والولاية وقابلاً للاحكام من دون بيعة حين عدم الوصول الى البيعة ، وعلى الحالة الشبيهة بالحالة المزبورة من الاقرار والقبول المذكورين ما دون بيعة حين عدم الوصول الى البيعة ، وعلى الحالة الشبيهة بالحالة المزبورة من الاقرار والقبول المذكورين ما دون بيعة حين عدم الوصول الى البيعة ، وعلى الحالة الشبيهة بالحالة المزبورة من الاقرار والقبول المذكورين ما دون بيعة حين عدم الوصول الى البيعة ، ويشوا على ظامرة على معاني الاسلام محتد لم تؤ منوا حتى تنبتههم ما دون بي الايمان امر آخر يقتضى بيعة أخامة العامة العالمية الاسلامية وقبول الماب من يدليم على على ان الايمان امر آخر يقتضى بعة أخامة العامة والاقرار بالاصول الاسلامية وقبول الاحكام القالبية ان كانت على الايمان ولكن قولوا اسلمنا لان البيعة العامة والاقرار بالاصول الاسلامية وقبول الاحكام القاليية ان كانت



موافقة لما في القلب كانت اسلاماً وان لم نكن موافقة للقلب لم تكن اسلاماً ايضاً ولذا قال قولوا أسلمنا ولم يقل ولكن اسلمتم ، و لما يدخل الايمان الذي يسببه يصدق اسم الايمان وان لم يكن الموصوف باسم الايمان وما لم يدخل في قلب الانسان بذر الايمان الذي يسببه يصدق اسم الايمان وان لم يكن الموصوف باسم الايمان متصفاً بحقيقته التي هي شأن من حقيقة الانسان لم يصدق عليه أنّه مؤمن ، وان تطيعوا الله ورسوله بالوفاء بالعهد الذي أخذه رسوله (ص) في البيعة الاسلامية وامتال المامر و ونواهيه بظاهر هما لايلتكم من اعمالكم شيئاً وهذا يدل على كفاية البيعة العامة في التبعة الاسلامية وامتال الوامر و ونواهيه بظاهر هما لايلتكم من اعمالكم شيئاً وهذا يدل على كفاية البيعة العامة في التبعة الاملامية وامتال البايع صادقا في بيعته ، وعلى ان من مات في زمان الرسول على يدل على كفاية البيعة العامة في التبعة الاملامية وامتال البايع صادقا في بيعته ، وعلى ان من مات في زمان الرسول على يدن عليكم ان هد يكم للا يمان تصريح بان المسمى بالإسلام غير الايمان وان الاسلام مقدمة للايمان وبه على الايمان ، والاسلام لا يفيد الا محانة ، وفي قولة تعالى يمنون عليك ان اسلموا قل لا تمنوا على اللقراب يمن عليكم ان هد يكم للا يمان تصريح بان المسمى بالإسلام غير الايمان وان الاسلام مقدمة للايمان وبه على الايمان ، والاسلام لا يفيد الا حفظ الدماء وجواز المناكحة وصحة التوارث ، والايمان وان الثواب عن مولانا الصادق (ع) ان المراد بالغيب هنا ثلاثة اشياء يوم قيام القائم (ع) ويوم الكرة ويوما روى عن مولانا الصادق (ع) ان المراد بالغيب هنا ثلاثة اشياء يوم قيام القائم (ع) ويوم الكرة ويوما روى منوذ آمر بالغيب وهذا بعينه هو معنى قوله تعالى و ذكر هم بأ يام الله دلالة على كونه صلة ليومنون ، وانكان منتقراً حالاً من الفاعل والمعنى الذين يؤمنون حالكونهم فى الغياب من الله دلالة على كونه ما مرا من يمان بها من مولانا الصادق (ع) ال المراد بالغيب هنا ثلاثة اشياء يوم قيام القائم (ع) ويوم الكرة ويوم القيامة من آمن بها يناسب كلاً من الفاعل والمعنى الذين يؤمنون حالكونهم فى الغياب من الله اوالآخرة اومتلبساً بالغيب يمكن منتقراً حالاً من الفاعل والمعنى الذين يومنون حالكونهم فى الغياب من الله الإخرة المان .

تحقيق الصلوة [وَيُقيمُونَ الصَّلُوةَ] اعلم إن الانسان كما مرّ ذومراتب كثيرة وادنى مراتبه مرتبة تحقيق الصلوة قالبه الجسماني وبعدها مرتبة نفسه التي يعبر عنها بالصّدر وبالقلب ايضاً وبعدها مرتبة قلبه التي هي بين النّفس والرّوح ، وبعدها مراتبه الاخر، وفي كلّ مرتبة له صلوة وصلوته

القالبية في السريعة المحمدية (ص) الأفعال والآذكار والهيئات المخصوصة المعلومة لكل من دخل في هذا الدين بالضرورة و صلوة قلبه الذى هو صدره الذكر المخصوص المأخوذ من صاحب الاجازة ، والفكر المخصوص المأخوذ من قوة الذكراومن تعمل المفكرة ، والمراد بالفكر ماهومصطلح الصوفية من التوجة الى الامام كماورد وقت تكبيرة الاحرام تذكر رسول الله (ص) واجعل واحداً من الائمة نصب عينيك وصلوة القلب الذى هو بين النفس والرّوح مشاهدة معانى اذكار الصلوة ومشاهدة الاحوال والشؤن المشاراليها بأطوار الصلوة وصلوة الرّوح معاينة هذه وهكذا ، ومعنى اقامة الصلوة جعل صلوة القالب متصلة بصلوة الصدر اقتلب الذى هو بين النفس والرّوح مشاهدة معانى اذكار الصلوة ومشاهدة الاحوال والشؤن المشاراليها وصلوة الصدر متصلة بصلوة الرّوح معاينة هذه وهكذا ، ومعنى اقامة الصلوة جعل صلوة القالب متصلة بصلوة الصدر اقامة حدود الصلوة وصلوة الرّوح معاينة هذه وهكذا ، ومعنى اقامة الصلوة جعل صلوة القالب متصلة بصلوة الصدر اقامة حدود الصلوة وصلوة الروح معاينة هذه وهكذا مواءكان الاقامة بمعنى الاقامة عن اعوجاج اوعن قعود ، اوبمعنى وصلوة الصدر متصلة بصلوة القلب ، وهكذا سواءكان الاقامة بمعنى الاقامة عن اعوجاج اوعن قعود ، اوبمعنى الى القالب فصلوة القالب كقالب الإنسان والصلوة الذكرية القلبية النسبة الى الحدود العرضية كالرّوح بالنسبة الى القالب فصلوة القالب كقالب الانسان والصلوة الذكرية القلبية الجسمانية كالرّوح البخارى من الانسان الذى هو مركب القوى والمدارك الحيوانية ، والصلوة الذكرية العلبية الجسمانية كالرّوح البخارى من الانسان الذى هو مركب القوى والمدارك الحيوانية ، والصلوة الفكرية الصدرية كالبدن المثالي منالانسان ، والصلوة القلبية الرّوحانية كروح الانسان ، فكما ان الانسان بدون العراتب الباطنة ميته عفنة تؤذى قرينهاكذلك الصلوة القالبية بدون مراتبها الباطنة جيفة عفنة موذية ؛ وقدورد ربّ مصل ً والصلوة تلعنه .



و التركوة للانسان تكوينا هي بالفعل من كل جهة وليس فيها توة وفعلية من اول خلقة مادته الى مرتبته الاخيرة التى والزكوة للانسان تكوينا هى بالفعل من كل جهة وليس فيها توة فالنتطفة لها فعلية النتطفة وقوة العلقة قريبة وقوة والزكوة للانسان تكوينا هى بالفعل من كل جهة وليس فيها توة فالنتطفة لها فعلية النتطفة وقوة العلقة قريبة وقوة الزتكفة شيء " المضغة والجنين والطقل الانسانى وهكذا بعيدة ، وما لم ينقص من فعلية النتطفة شيء " من يحصل من فعلية الانسانى وهكذا بعيدة ، وما لم ينقص من فعلية النتطفة شيء من الم يحصل من فعلية العلقة شيء ويحصل بالانتصال والاستمرار فعلية العلقة بقدر نقصان فعلية النتطفة الى ان صار العلقة بالفعل من جهة كونها علقة ثم يصير فعلية العلقة فى النقصان وفعلية المضغة فى الحصول والازدياد وهكذا جميع المراتب فان فعلية كل مرتبة موقوفة على نقصان سابقتها او فنائها ، وهذا النقصان والفناء زكوة الانسان تكويناً ، وذلك الحصول والازدياد المزبور جلب للرحمة الو فنائها ، وهذا النقصان والفناء زكوة الإنسان تكويناً ، وذلك الحصول والازدياد المزبور جلب للرحمة الو فنائها ، وهذا النقصان والفناء زكوة النسان تكويناً ، وذلك الحصول والازدياد صلوته تكويناً لان الزكوة اعطاء فضول المال وتطهيرباقيه ، وهذا الانسان تكويناً ، وذلك الحصول والازدياد صلوته تكويناً لان الزكوة اعطاء فضول المال وتطهيرباتيه ، وهذا الإنسان تكويناً ، وذلك الحصول والازدياد المزبور جلب للرحمة التى هى كمالات الانسان واستجماع ليضاً كذلكك والصلوة جلب الرحمة والاز دياد المزبور جلب للرحمة التى هى كمالات الانسان واستجماع أي أي أن الما كليف موافقاً للتكوين وحسن الاعمال الاختيارية بكونها مطابقة للافعال التكوينية لم يبعث لي في أي ولما كان التكليف موافقاً للتكوين وحسن الاعمال الاختيارية بكونها مطابقة للافعال التكوينية لم يبعث نهى أولما والنزعوة وبعليها اللاحمان وعماداً الاختيارية بكونها مطابقة المزعية على وضعهما لمو ومورتهما فى الشرائع مختلفة غير متوافقة ، وتقديم الصلوة فى هذه الآية وفى سائر الآيات على الزكوة اما نبى وحودا فيره أوطل الافضل منه والمالوقات على الزكوة اما نبى وحماد التمام الاعمال الشرعية الما يعاي الن وعمما النرعوبي الزكوة ومائر وفعهما لمو ورديهما فى الير مولوف على وجدان غيره اوطلب الافضل منه والماوة كما علمت وجدان ورمول الما يطلب الانسان كمالا آخرلايت كمالا حلولي ال

تا نبيند كودكى كه سيب هست او بياز گنده را ندهد زدست اولان الصلوة اشرف والاهتمام بها اتم كانتها طلب ووجدان ، والزكوة ترك وفقدان .

[ وَمِمَّا رُزَقْناهُمْ يُنْفِقُونَ] انفق من ياب الأفعال من نفق ماله اى نفد لكن خصص بانفاق المال فيما ينتفع به وتقديم الظرف للاهتمام ومراعاة رؤس الاى وللحصر كأنة ارادان يشير الى ان الاموال قد تحصل بامرنا ومن الوجه الذى قررناه لتحصيلها ، وقد تحصل بأمر الشيطان ومن الوجه الذى نهينا عنه ، وقد تحصل بشركة الشيطان ، وكذا العلوم والقوى والشؤن والنيات والخيالات المتولدة فى عالم الانسان وان المؤمن لايوجد فى ملكه الا مارزقناه لانة لوأراد الشيطان ان يداخله فى تحصيل ماله تذكر فاذا هو يبصرويتقى فلاينفق الامارزقناه ، ولهذا الوجه عدل عن قوله يؤتون الزكوة وكأنك تفطنت مما اسلفنا بتعميم مارزقهم الله وتعميم من التعينات ، وروى عن الوجه عدل عن قوله يؤتون الزكوة وكأنك تفطنت مما المان الما الافلاق والخروج الامارزقناه ، ولهذا الوجه عدل عن قوله يؤتون الزكوة وكأنك تفطنت معا المان المان الماذ وتعميم من التعينات ، وروى عن الصادق (ع) ان معناه ومعاً علمناهم يبتون ، وهذا بيان لاحد وجوه المرزوق والانفاق بحسب اقتضاء المقام ، و ادخال من التبعيضية للاشعار الى التوسيّط فى الانفاق وانه لاينهاق المواق كمالاينيات ، وروى عن الصادق (ع) ان مناه ومعاً علمناهم ينتون ، وهذا بيان لاحد وجوه المرزوق والانفاق

[وَالَّذَينَ يُؤْمِنُونَ بِما أُنْزِلَ إِلَيْكَ] انكانت الباء للسببية صح ّ ارادة كلّ من المعانى الشّرعية واللّغويّة من الايمان وانكانت صلة للايمان فمعناه التّصديق او الاذعان والمراد بما انزل اليه جملة ما نزل اليه من القرآن والاحكام ، اوخصوص مانزل فى ولاية على (ع) من القرآن ، اوخصوص مانزل من حقيقة الولاية على قلبه ؛ هذا اذاكان ماموصولة اوموصوفة ، واذاكانت مصدريّة فالمعنى الايمان بنفس الوحى وانزال الكتاب من دون اعتبار المنزل .

[وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ] من الشّرايع والكتب اومن التنصيص على ولاية الاوصياء اومن الولايات

This file was downloaded from QuranicThought.com



النّـازلة على الانبياء من علويّـة علىّ(ع) هذا انكان ماانزل من قبلك معطوفاً على ما انزل اليك ، وانكان جملة حاليّـة ولفظة مانافية اواستفهاميّـة فالمعنى وماأنزل ، ماأنزل اليك منالشّرايع والقرآن اوالولاية من قبلك ، اواىّ شيئ أنزل من قبلك على معنى الانكار اى ليس ماأنزل اليهم بشيئ في جنب ماأنزل اليك .

[وَبِالْآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ] الايقان اتقان العلم بحيث لا يعتريه شكت وارتياب ولايشوبه تقليد واعتباد والحصر المستفاد من تقديم الضمير سواءكان مسنداً اليه او للفصل اشعار بان الايقان الذى هو من صفات العقلاء مختص بهؤلاء الموصوفين بماذكر دون غير هم فانتهم أصحاب النفوس التى ليس من شأنها الاالظن والتشكت والرئيبة ، وعلومهم انكانت برهانية فهى ظنون ولا يخلو من شوب ريبة وتقليد وعادة ، وتقديم الظرف على تقدير كونه معمولا ليوقنون لاعلى تقدير جعله عطفاً على بما أنزل لمراعاة رؤس الاى ولا معلقاً بالى ان هؤلاء الموصوفين بالاوصاف السابقة المختص بهم اليقين ليس علمهم وايقانهم الام وتلائم الى ان مؤلاء الموصوفين بالاوصاف السابقة المختص بهم اليقين ليس علمهم وايقانهم الام معلقاً بالآخرة لانتهم جعلوا الآخرة نصب أعينهم وغاية هممهم فلا يلتفتون الى غيرها حتى يتعلق يقينهم به بخلاف غيرهم فانتهم جعلوا الآخرة نصب أعينهم ونبذوا الآخرة وراء ظهورهم فلا تعلن لي علمهم واليقاني بالآخرة لان على معصورة على الدنيا وعلى مايلزم التعينهم وغاية هممهم فلا يلتفتون الى غيرها حتى يتعلق يقينهم به بخلاف غيرهم فانتهم على الدنيا وعلى مايلزم التعيش فيها فتكون نفسانية غير ايقانية يعلمون ظاهراً من الاخرة لان علي مقورة

| در خور سوراخ دانائی گرفت     | اندر این سوراخ بنّائی گرفت |
|------------------------------|----------------------------|
| همچو طالب علمدنیای دنیست     | چوڼ يېدانش نه بهرروشنېاست  |
| ني كەتاپابد ازاين عالم خلاص  | طالب علم است بهرعام وخاص   |
| چونکه نورش راند ازدر گشت سرد | همچو موشى هرطرف سوراخ كرد  |

والآخرة تأنيث الآخركان في الاصل وصفاً والتأنيث باعتبار الموصوف الذي هي الدّار ثم غلب عليه الاسميّة ، واطلاق الآخرة على عالم الغيب باعتبار انتها للانسان بعد الدّار الدّنيا ومتأخرة عنها ، فانكان المراد بالغيبالمبدء والعوالم العالية في سلسلة النّزول ؛ وبالآخرة العوالم المتأخرة في سلسلة الصّعود يعنى المعاد فالكلام تأسيس ، وانكان المراد بالغيب مطلق العوالم العالية مبدء ومعاداً فالكلام مبتن على ذكر الخاصّ بعد العام وكان الكلام باعتبار ذكر الايقان بعد الايمان تأسيساً ايضاً .

[ أُولُئِكَ ] العظماء المذكور ونبالا وصاف العظام [ عَلَى هُدى مَنْ رَبَّهِمْ ] بحيث انتهم حاكمون على وصف الهدى لا أنتهم محكومون به فالاتيان باسم الاشارة البعيدة لاحضار المسند اليه بأوصافه المذكورة ليكون كالعلة للحكم وللاشارة الى بُعد مرتبتهم لعظمتهم ، وان كان الذين الاولى اوالثانية مبتدء فتكرير المبتدأ باسم الاشارة يغيد الحصر، وان كانتا تابعتين للمتقين فكون الجملة جواباً لسؤال ناش عن المقام يقتضى الحصر فانته بعد ذكر المتقين وكون الكتاب هادياً لهم وذكر اوصافهم الجميلة صار المقام مقام ان يقال : مالهم من الله ، وبما امتازوا من غيرهم فقال : اولتك امتازوا عن غيرهم بكونهم على هدى اهدى اليهم من ربتهم دون غيرهم ، والحصر في القرين الثاني قرينة للحصر هيهنا .

[ وَ أُولَٰئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ] تكرارالمبتدأ للاشارة الى امتيازهم بكلّ منالصّفتين على حيالهما. لابجمعهم بينهما ، وتوسيط العاطف للاشارة الى انّ كّلاً منالوصفين غيرالآخر ، ولواتى بالجملة الثّانية مجرّدة . عن العاطف لتوهيّم انّ الثّانية تأكيد للاولى وانّ الوصفين متّحد ان اومتلازمان .



٥ź

[ إِنَّ الَّذَيبِنَ كَفَرُوا ] بالله لابالشَّيطان فانَ الكفركفران؛ كفر بالله وكفر بـالشَّيطان بيان الكفرو اقسامه واذا اطلق في الآيات والاخبار كان المراد الكفربانله؛ والكفر بالله ينقسم الى كفرالوجوب الذآتي وكفرالآلهة وكفرالتوحيد وكفرالرسالة وكفرالولاية وكفرالمعاد وكفر النعماء؛فان القائلين بالبخت والاتِّفاقكافرون بالوجوب الذَّاتيَّ ، واليهـود القائلين بـالوجوب الذَّاتيَّ وانَّه قد فرغ من الأمر ، والمعتزلة القائلين بأن" العباد فاعلون بالاستقلال كافرون بالآلمة ، والقائلون بمبدئين واجبين اوبمبدء واحد واجب وفاعلين آ لهين كافرون بالتوحيد ، ومنكر الرَّسالة المطلقة اورسالة رسول خاصَّ كافر بالرَّسالة ، ومنكريقًاء الولاية بعد انقطاع الرّسالة مطلقاً اومنكر ولاية وليّ خاصّ كالعـامـة ، والفرق المنحرفة من الشيعة كافرون بالولاية ، ومنكر المعادكافر بالمعاد ، ومنكر انعام المنعمكافر بالنَّعم ، وكلَّ واحد من ذلك امَّاكفر قاليَّ اوجنانيَّ او حاليّ اوشهوديَّ اوتحقَّقيَّ ، والمنفصلة مانعة الخلوَّ فانَّ الكافر بالنَّعمة امَّاكافرلساناً كقارون حين قال : انتَّما اوتيته على علم عندى ، اواعتقاداً كمن لايعتقد مبدء ولا انعاماً منه ، اوحالاً كاكثرالمقرّين بالله وبانعامه الغافلين عنه ، اوشهوداً وقل من لا يكفربهذا الكفر، اوتحقَّقاً ولا ينفكتُ عنه الاالانبياء وبعض الاولياء ، وينقسم بقسمة أخرى الى الكفر الفطريّ وهوالكفر الذّاتيّ الّذي لاينفع لصاحبه الانذار ، والى الكفر العرضي الّذي ينتفع صاحبه بالانذار بل الانذار لهذا الكافر والا فالمؤمن بجهة ايمانه ليس له آلا البشارة ، والمراد بـالكفر فيالآية الكفر الذَّاتيُّ الَّذي لَا ينتفع صاحبه بالانذار ولذا حمل على الَّذين كفروا قوله [ سَوَّاءً] مصدرٌ بمعنى مستو سواء فيه المفرد والجمع والمذكّر والمؤنَّث [ عَلَيْهِمْ] لاعليكِ فانَ الانذار طاعة ونافع لكُ سواء اثَّر ام لم يؤثَّر فانتما عليكث البلاغ وهمالمذمومون بعدمالتأثر والكلام فيذمتهم عكس قوله تعالى سواة عليكمادعو تموهم ام انتم صامتون فان المراد ذم المخاطبين على ارتكاب امر لاينفعهم [عَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ] الفعل الذي بعد همزة التسوية اماً مؤوَّلٌ بالمصدر اوملحوظٌ فيه معنى المصدر مقطوع النَّظر عن النسبة التي هي جزء من معناه ولذا يحكم عليه وسواء هيهنا خبران ومابعد الهمزة فاعله اوسواء مبتدء لما بعده اوخبرعنه والجملة خبر ان اوفاعل سواء مستتر ومابعد الهمزة مفسَّرله [ لأَيُؤْمِنُونَ ] خبر بعد خبرٍ اومستأنف جواب للسؤال عن حالهم اودعاء عليهـم اوخبر انَّ لايؤمنون وسواء عليهم الى الآخر حاليَّة اومعترضة [ خَتَمَ اللهُ ] خبر بعد خبر اوحال اواستيناف فى مقام التعليل اوفى مقام الدّعاء والختم الطّبع ختم الكتاب والاناء وختم علىالكتاب طبع عليه بخاتمه اوبشيئ مثلالخاتم بحيث اذا فتح لايمكن ختمه الا بمثل ذلك وختمالكتاب بلغ آخره في قراءته . [عَلَى قُلُوبِهِمْ ] جمعالقلب والقلب يطلق علىالقلب الصّنوبريّ اللحميّ وعلىالنَّفس تحقيق مراتبالقلب الانسانية التي هي برزخ بين عالمالجنة والشياطين وبين عالمالملائكة وهيالتي يعبّر واطلاقاته و تحقيق

ختم القلب والبصر عنها بالصدرمنشر حاً بالكفراو الاسلام اوغير منشرح بشيئ منهما ويعبّر عنها بالاعتبارات بالنّفس الامبّارة واللّوامة والمطمئنةويطلق على المرتبة التي بين هذه النّفس والعقل ويدرك الإنسان في تلك المرتبة شيئاً من حقائق علومه وثمرات اعماله ويتشأن بشؤنات علومه وأعماله ولذا قيل ان القلب معدن المشاهدة اى مشاهدة شيئ جزئي من حقائق العلوم والاعمال ، والى هذا اشارتعالى بقوله : أن في ذلك لذكرى لمن كان له قلب او القي السّمع وهوشهيد فان المراد بمن كنان له قلب من كان



سورة البقرة

متحقيقاً ومشاهداً لشيئ يسير من حقائق علمه وعمله وخارجاً من التقليد الصّرف داخلاً في تحقيق ما ، ويطلق على اللَّطيفة السيارة الانسانية وعلى المرتبة الروحانية من الانسان من دون اعتبار مرتبة خاصة ، ويسمى القلب قلباً لتقلبه بين عالمي الملائكة والسَّياطين وتقلبه في العلوم والاحوال وفي الشؤن والاطوار ، والمراد بالقلوب هيهنا هي النفوس الانسانية ، وجمع القلوب اما باعتبار جمعية المضاف اليه اوباعتبار كل واحد من المضاف اليه اى ختم الله على قلب كل منهم اوعلى قلوب كل منهم نظير كل قلب متكبر جبار على قراءة اضافة القلب اليه متكبر جبارفان النفس الانسانية ذات شون كثيرة كدار ذات بيوت كثيرة في طبقة واحدة ، وذات مراتب كثيرة بعضها فوق بعض كدار ذات بيوت بعضها فوق بعض وكل شأن اومرتبة منها يسمى قلباً ، والقلب لما كان واقعاً بين مصرى الأشقياء والسعداء ومحلاً للجنود العقلية والجهلية ، وله بابان الى مصر السعداء والاشقياء كان واقعاً بين مصرى الأشقياء والسعداء ومحلاً للجنود العقلية والجهلية ، وله بابان الى مصر السعداء والاشقياء كان واقعاً بين مصرى الأشقياء والسعداء ومحلاً للجنود العقلية والجهلية ، وله بابان الى مصر السعداء والاشقياء الإبواب وختم تلك الإواب ملازم لفتح ابواب العالم السفلي ، واطلاق الختم للاشارة الى أن باب القلب هو البواب وختم تلك الإواب ملازم لفتح ابواب العالم السفلي ، واطلاق الختم للاشارة الى أن باب القلب هو الما الذي الذي الى العالم العلوي وأما بابه الى العالم السفلي ، واطلاق الختم للاشارة الى أن باب القلب هو البواب وختم تلك الابواب ملازم لفتح ابواب العالم السفلي ، واطلاق الختم للاشارة الى أن باب القلب هو الما الذي الذي الى العالم العلوي وأما بابه الى العالم السفلي ، واطلاق الختم للاشارة الى أن باب القلب هو الما عداد الذي الى العالم العلوي وأما بابه الى العالم السفلي ، واطلاق الختم للاشارة الى أن باب القلب هو الما الذي الذي الى المال المان الما السفلي ، واطلاق الختم للاشارة الى أن الرحمة الرحمانية كشعاع التام وسلان الخلام في من شعب الرحمة الرحمانية التى تختلف باعتبار القابل فان الرحمة الرحمانية كشعاع القابل واقتضائه وسألة والنا الكام ولسفار وجهه ويطيس ربع الورد وينتن ربح الغابعالي الرحمة استعداد الفابل واقتضائه وسيأتى تمام الكلام في ان شاءاته في موضع آخر .

[وَعَلْى سَمْعِهِمْ] السمع مصدر سمع الكلام كالسماع ويطلق على العضو الذي قوة السماع موضوعة فيه ، ويطلق على القوَّة المودعة في الرَّوح المصبوية في العصبة المفروشة في الصَّماخ التي بهايحصل السماع ، والمدرك بالسمع هو الصّوت الحاصل من تعوّج الهواء والحاصل من امساس عنيف سواءكان بالقرع اوالامرار؛اوتفريق عنيف كقلع الشجرة وخرق الثوب، والقوَّة الَّتي بها يدرك النَّفس المسموعات شأن من شؤن النَّفس ولهاكالقلب سوى كوَّتها الى الخارج كوَّتانَ؛ كوَّة الى العالم العلويَّ والى الارواح الطَّيَّبة بهما تسمع من الملائكة ، وماتسمع من الخارج بها تؤدَّى جهته الحقَّة الى مرتبتها الحقَّة العقلانيَّة ، وكوَّة الى العالم السفليَّ والي الارواح الخبيثة بها تسمع من السَّيطان وتصغي اليه ، وماتسمع من خارج بها تؤدَّى الي جهته الباطلة الى مرتبتها الباطلة السفليَّة ، ولمَّاكان كوَّتها إلى الارواح الطَّيَّبة ذاتيَّة لها وكوَّتها إلى الارواح الخبيئة غير ذاتية ٍ فختمها على الاطلاق منصرف الى ختم كوَّتها العلويَّة فلاينفث فيها الملكُ ويوسوس فيها الَّشيطان وما تسمع من خارج يصرفه الشيطان الى مايو افقه ويحرّف الكلمة عن معناها ويجعل فيها معنى ؛ آخر ، وافر ادالسمع معكون القلوب والابصار جمعين لملاحظةكونه مصدرأ في الاصل واستواء التأنيث والتذكير والافراد والتثنية والجمع فيه بخلاف الاذن ولذا اتى بالجمع في قوله تعالى في آ ذانهم وقرَّ فضربنا على آ ذانهم ؛ و تقديمه على الابصار لانة أعلى تجرّداً من البصر كما حقّق في موضعه ولذا لايغلبه النّوم في بعض ما يغلب البصر [وَعَلَيْ أَبْصَارِهِمْ ] عطف على : على قلوبهم؛ اومتعلق بمحذوف اي جعل على أيصارهم على قراءة نصب ما بعده وخبر مقدّم على قراءة رفعه اومبندأ مكنف بمرفوعه عن الخبر ، والابصار جمع البصروهوا دراك العين اوالعضو المخصوص اوالقوَّة المودعة في الرَّوح المصبوبة في العصبتين المجوَّفتين الممتَّدتين الي العينين وهذه ايضاً كقوّة السماع شأن من شـۋن النّفس ولها سوىكوّتهـا الى الخارجكوّتان ، وختمهـا على الاطلاق ختمكوّتهـا العلويَّة وكذا حجابها [غِشْاوَةً] قرء بالنَّصب وبالرَّفع وبتثليث الفاء وتنكير الغشاوة للتَّفخيم. [وَلَـهُمْ عَذَابٌ



عَظَيْهُمْ] عطف على قوله تعالى «على أبصارهم » غشاوة اوعلى قوله «ختم الله » .

[ وَمِنَ النَّاسِ ] لمَّا انساق ذكر الكتاب الَّذي هو اصل كلَّ الخير ات وعنو ان كلَّ غائب وغائب كلَّ عنوان ومصدر الكلَّ وكلَّ المصادر والصَّوادر اعنى كتاب علىَّ (ع) الى ذكر المؤمنينَ وذكر قسيمهم اعنى المسجّل عليهم بالكفر ارادان يذكر المذبذب يبنهما أعنى المنافق المظهر للايمان باللّسان المضمر للكفر في القلب تتميماً للقسمة وتنبيهاً للامَّة على حال هذه الفرقة تحذيراً لهم عن مثل أحوالهم بل نقول كان المقصود من سوق تبجيل الكتاب الى ذكر المؤمنين واستطرادهم بـالكافرين ذكر هؤلاء المنافقين الـذين نافقوا بولايـة عليَّ (ع) خصوصاً على ماهو المقصود الاتم " من الكتاب والايمان والكفر والنِّفاق اعنى كتاب الولاية والايمان والكفر والنتفاق به فانته اقبح اقسام الكفرفي نفسه واضرها علىالمؤمنين واشدها منعآ للطالبين ولذا بسط في ذمتهم وبالغ في ذكر قبائحهم وذكر مثل حالهم في آخر ذمَّهم قرينة دالَّة على ان المراد المنافقون بالولاية لان المنافقين بالرَّسالة ليست حالهم شبيهة بحال المستوقد المضيئ فانَّ المنافق بالرَّسالة لايستضيئ بشيبيُّ من الاعمال لعدم اعتقاده بالرّسالـة وعدم القبول من الرّسول بخلاف المنافق بـالولاية فانـّه بقبوله للرّسالة يستضيي بنور الرّسالة والاعمال المأخوذة من الرّسول (ص) لكن لمّا لم يكن اعماله المأخوذة وقبوله الرّسالة متّصلة بنور الولاية كان نوره منقطعاً، ومايستفاد من تفسير الامام ان الآية كانت اشارة إلى ماسيقع من النَّفاق بعليَّ (ع) يوم الغدير ومبايعة الامَّة والمنافقين معه وتواطؤهم على خلافه بعد البيعة وبعد التأكيد بالعهود والمواثبق عليهم يدل على ان المرادالنفاق بالولاية . والنَّاس اسم جمع من النَّسيان مقلوب العين لاماً، اومحذوف الكلام لغلبة النَّسيان عليه حيث لم يتذكَّر ما الفه في العوالم السّابقة ، اومن النسيئ بمعنى التَّأخير مقلوباً ؛ اومحذوف اللَّام ، اومن الانس بمعنى الالفة ضدّ التوحُّش محذوف الفاء اومقلوبه ، اوهو مأخوذ من الإيناس بمعنى الابصارمع الاطمينان بالمبصر كما قال : المي انست ناراً اي رأيت نـاراً واطمأننت بها ؟ والاظهر أن النَّاس مأخوذ من النَّسيان اوالنسينُ لاستعماله في الأغلب في مقام مناسب لهما وان " الانسان من الانس الذلك، وقيل ان " اللام في النَّاس عوض عن المحذوف وهو بعيد والجاروالمجرور مبتدء اما لقيامه مقام الموصوف المحذوف المقدراولنيابته عنه لقوة معنىالبعضية فيه حتّى قيل : انَّه بنفسه مبتدءٌ من دون قيَّام مقام الغير وتقدير ونيابة ٍ والمعنى بعض النَّاس . اوخبر مقدَّم ، [مَنْ يَقُولُ] بألسنتهم من دون موافقة قلوبهم [آمَنَّ أَبِاللهِ ] اوبعليَّ(ع) الَّذي هومظهر الآلهة على ماورد من التَّفسير بالايمان بالولاية [وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ] يعنى بالمبدء والمعادكانَّهم اشاروا بتكرارالجارَ الى ان ايمانهم بكلِّ مأخوذ عن برهان لاان الايمان باليوم الآخر مأخوذ من الايمان بالله من دون تحقيق وبرهان عليه .

واعلم ان العوالم باعتبار كليّاتها سبعة ومراتب كلّ عالم عشرة ودرجات كلّ مرتبة عشرة الى مأة الى ماشاء الله وبسبب هذه الاعتبارات اختلف الاخبار فى تحديد العوالم و بطون الآيات بالتسبعة و السبعين والسبعمائة الى سبعين الفا الى ماشاءالله ، واذا لوحظ المراتب من المبدء الاوّل الى آخر العوالم كان كلّ مرتبة بالنسبة الى مابقتها ليلة لقوّة الظلمة الحاصلة من تتزلات الوجود وكثرة التعيّتات ، واذا لوحظت من المنتهى الى المبدء كان كلّ مرتبة بالنسبة الى سابقتها يوماً لقوّة النوروضعف الظلمة بالنسبة الى سابقتها ، ولهذا ذكر الى المبدء كان كلّ مرتبة بالنسبة الى سابقتها يوماً لقوّة النوروضعف الظلمة بالنسبة الى سابقتها ، ولهذا ذكر والمراد باليوم فى الآيات والاخبار عند ذكر العروج والصّعود والانتهاء والخروج ، و ذكر الليّلة عند ذكر النزول ،



[ وَمَاهُمْ بِمُؤْمِنِينَ ] كان المناست لردَ قولهم: آمنَّابالله واليومالآخران يقول تعالى شأنه: لم يؤمنوا بالله واليومالآخر نفياً لما ادّعوه من حصول الايمان فيالزَّمن الماضي لكنَّه عدل الى الاسميَّة مطلقة َّعن التقيُّد بالزمان والمتعلق اشعاراً بنفي الايمان عنهم فطرة وتكليفاً ماضياً ومستقبلاً متعلقاً بشييء منالأشياء فانه كما 🔹 ان اسمية الجملة تكون لتأكيد الايجاب تكون لتأكيد النَّفي ، ونفي المطلق يكون لاطلاق النَّفي الا ان يقيد المطلق بالاطلاق فمان النَّفي الوارد عليه حينتذ قد يكون لنفي الاطلاق [ يُخْادِعُونَ اللَّهَ وَالَّذَيِنَ آمَنُوا] الخداع والمخادعة والخدع بفتح الفاء وبكسرها مصادر ، والخديعة اسم للمصدر والخدع ان تظهر الاحسان وتبطن الاساءة اوتظهر الموافقة مع ابطان المخالفة ، اوتظهر الاعراض مع ابطان التعرُّض ، والخداع مصدر خادع بمعنى خدع اوللمشاركة اوللمبالغة فانتهمم باظهارهم الايمان يظهرون الموافقة مع ابطانهم المخالفة والله تعالى بامهالهم في الخديعة والانعام عليهسم كأنَّه يريهم الاعراض والاحسان مع انَّه يخفي التَّعرُّض والاساءة والرسول والمؤمنون بمداراتهم معهم يظهرون الموافقة مع علمهم بالمخالفة منهم باطنأ و ابطانهم المخالفة وكأنتهم يغالبون الله والرّسول والمؤمنين في الخديعة ، والمراد بالله واجب الوجود اوالرّسول (ص)اوعليٌّ(ع) لانَ آ آلهيته تعالى شأنه ظهرت بهما [ وَمَا يَخْدَعُونَ ] قرء يخدعون بالبناء للفاعل والمفعول و يخادعون كذلك ويخدّعون من التّفعيل ويخدّعون من الافتعال [ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ] فانتّهم بمخادعة الرّسول والمؤمنين يضرون بأنفسهم ويحسبون أنتهم يحسنون صنعا لأنتهم ينزلون أنفسهم عن مقاماتهم الانسانية المقنضية للصّدق والمحبَّة والانس الى السَّيطانيَّة المقتضية للكذب والبغض والتوحُّش ويقطعون عمَّا يجب أن يوصَّل ويصلون الى مايجب ان يقطع منه من الرّسول والتشيطان ، والنَّفس تطلق على ذات الشيئ وعلىالنَّفس الانسانيَّة الّتي هي النَّفس الحيوانيَّة المستضيئة بنور العقل؛ ويجوز ارادتهما من الانفس هيهنا، وعلى النَّفس الحيوانيَّة، وعلى النفس النّباتيّة ، وعلى الدّم لمناسبة مابين تلكُّ الأنفس والدّم ، وعلى مراتب النّفس الأنسانيّة من الأمّارة واللّوّامة والمطمئنة ، واماً تفسيرها بالامام في أمثال : من عوف تفسه فقد عوف وبه ، وأعرفكم بنفسه أعرفكم بربة ، واعرف نفسك تعرف ربَّك؛ فأنَّما هولكون الامام ذات كلَّ شييءٍ ولاسيَّما ذات من بايع معه وقبل ولايته [وَمَايَشْعُرُونَ] مايعلمون اويتفطنون اوبحسون بالمدارك وكأنه اراد به احد المعنيين الاخيرين حتى يكون مع مايأتي من قوله ولكن لا يعلمون تأسيساً ، وكثيرا ما يستعمل الشعور في الالتفات(') الى المدرك ، والمقصود ان خداعهم لأنفسهم منكثرة ظهوره كأناه محسوس بالحواس الظاهرة، وعدم ادراكهم له مع ظهوره من عدم التفاتهم وشعورهم مثل من يقع ابصاره على المرئي لكن لشدّة اشتغال النّفس بامر آخر لايشعر بادراكه ولم يأت هيهنا باداة الاستدراككما أتى بها فيما بعد من قوله ولكن لا يشعرون وقوله ولكن لابعلمون لانة تعالى جرى في مخاطباته على طريقة المخاطبات الانسانيَّة والاغلب انَّ المتكلَّم في اوَّل ذكر ذمائم المذموم لايكون غضبُه شديدا فلايناسبه البسط والتآكيد والتغليظ ولذا لميؤ كدالكلام السابق عليه بخلاف مايأتي ، والمخاطب في اوّل الكلام يكون خالى الذَّهن عن الرَّدَّ والشَّكَتْ والقبول وعن توهَّم الخلاف والوفاق فلا يناسبه التأكيد وإداة الاستدراك أيضاً .

[ في قُلُو بيهم مَرَض] مستأنفة جواباً عماً ينبغي ان يسأل عنه من حالهم اومن علّة مخادعة الله اوعلّة عدم السّعور أومستأنفة للدّعاء عليهم اوحال عن فاعل الفعل الاوّل اوالشّاني اوالثّالث ، والمرض علّة في الحيوان ، في الالتفات يعني اكثر استعماله في الاحساس الخاص ما ينبغي ان يعسّ لحضوره عندالحسّ اوفي تفطّر الخاص.



لا تلائم مزاجه الطبيعيّ و اهل الحسّ خصّصوه بما في بدن الحيوان ولا اختصاص له به بل يعمّه و ما في نفسه من الاعراض الغير الملائمة لمزاجها الآلهيّ لان كلّ ما يخرج نفس الانسان عمّا هي عليه بحسب التكوين والتّكليف فهو مرضها وقد مضي انّ للقلب اطلاقات عديدة والمراد بالقلوب <sup>(۱)</sup> هنا امّا القلوب الصّنوبريّة الجسمانيّة فانتها لشدّة غيظهم وحنقهم دمائها في شدّة الغليان اومن شدّة خوفهم دمائها في عدم الغليان وكلاهما غير ملائم لمزاجها اوالقلوب المعنويّة وامراضها بجملة الرّذائل الشيّطانيّة .

[فَزُدْهُمُ اللَّهُ مَرَضاً] دعاء اواخبار ،واز دياد مرضهاباز دياد بعدها عن الخصائل وتمكنها في الرّذائل [وَلَـهُمْ عَذَابٌ ] دعاء اواخبار [أليـم] صيغة مبالغة من الم اذا وجع ، وتوصيف العذاب بالاليم مجاز اللمبالغة في شدّته كان العذاب من شدّته متعذّب بنفسه ، ويجوزان يراد معنى المولم مثل ارادة المطهر من الطّهور لان المبالغة في مثله تقتضي التعدّى الى الغير وهذا أبلغ من الاول لاته يفيد تألّم العذاب بحيث يقتضى تألّمه الم الغير بتألمه [بما كأنُوا] بكونهم اوبشيئ اوبالذي كانوا [يَكُذِبُونَ] قرئ بالتّخفيف وبالتّشديد من كذّبه اذا نسبه الى الكذب اومن كذّب اللازم للمبالغة او التّكثير والكذب كالصّدق يستعمل كثيراً في الاقوال لكن لااختصاص له بها بل كلّ فعل اوحال اوخلق اوشان يصدر من الانسان يكون مطابقاً لما يقتضيه حقيقة الانسانية فهو صدق ، وكلّما لم يكن كذلك فهو كذب .

ر[ وَإِذَا قَبِلَ لَهُمْ لاَتُفْسِدُوا فِي الْاَرْضِ] عطف على ٥ يكذبون ٥ اوعلى ٥ فى قلوبهم مرض » اوعلى « يخادعون الله » او « يقول آمناً بالله » والافساد تغيير الشيئ عما هوعليه اومنعه عن كمال يقتضيه والمراد بالارض اعم ّ من ارض العالم الكبير اوالصغير والخروح عن طاعة العقل والامام افساد فى العالم الصغير ويؤدّى الى الافساد فى الكبير والى الافساد الكبير الذى هوالاستهزاء بالامام وقتله ، ومانسب الى سلمان رضى الله عنه : ان اهل هذه الآية لم يأتوا بعد؟ يدل ّ على ان الآية لزلت فى منافقى الامة بعد النبي (ص) .

[ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ] فان منكرى التوحيد اوالرّسالة اوالولاية يظنّون الخيروالصّلاح فى فعلهملاالشرّ والفساد فان كلّ ذى شعور يقصد بفعله خيره وصلاحه كما نسب الى بعضالصّحابة انه علّل منع خلافة علىّ(ع) بأنه قليل السّن كثيرالمزّاح .

ولما زعموا انتهم مصلحون فى فعلهم وسمعوا نسبة الافساد اليهم نسبوا الاصلاح إلى انفسهم بطريق قصر شؤنهم عليه مؤكداً باسمية الجملة وان و إفادة الحصر [ الأ إنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِلُونَ] قابل انكارهم المؤكد باسناد الافساد اليهم مؤكداً باداة الاستفتاح وان واسمية الجملة وضمير الفصل وافادة الحصر وأتى فى مقابلة حصرهم شؤنهم فى الاصلاح بحصر شؤنهم فى الافساد [ وَلَكِنْ لَا يَشْعُرُونَ ] اتى هيهنا باداة الاستدراك لاقتضاء المقام استدراك توهم الخلاف والبسط فى الكلام كما مضى آنفاً [ وَإِذَا قِبِلَ لَهُمْ آمَنُوا ] لاستدراك القائل هو الرسول اوالمؤمنين اشار تعالى شأنه الى أن الناصح لهم جمع بين وصفى التحذير والترغيب والانذار والتبشير وانتهم ردّوا عليه كلاشقى تصحه والمراد بالايمان الايمان بالرسول (ص) بالبيعة العامة مع تواطؤ القلب واللسان اوالايمان بعلى (ع) [ كَمْ آمَنَ النَّاصح لهم جمع بين وصفى التحذير والترغيب والانذار والتبشير وانتهم ردّوا عليه كلاشقى تصحه والمراد بالايمان الايمان بالرسول (ص) بالبيعة العامة مع تواطؤ القلب واللسان اوالايمان بعلى (ع) [ كَمْ آمَنَ النَّاصِ اليه محمد (ص) اوعلى (ع) مع تواطؤ

٥٨



القلب والعزم على الوفاء بما أخذ عليهم من الشروط والمواثيق ويجوزان يراد بالايمان في قولهم المما الاذعان اوالتصديق وان يراد به هيهنا ايضاً ذلك لكن الايمان اذا اطلق في الكتاب والسنة يراد به البيمة العامة الاذعان اوالخاصة اوما بعد التوبة من أجزاء البيمة اوالحالة الحاصلة بالبيمة واما محض الاقر اربالتوحيد والرسالة فلم يكن الولماصة يالبيمة واما محض الاقر اربالتوحيد والرسالة فلم يكن إلى من الماحمة المامة المامة العان حالة من أجزاء البيمة اوالحالة الحاصلة بالبيمة واما محض الاقر اربالتوحيد والرسالة فلم يكن إلى من من المنافقين لاص و ما نقل في تفسير الامام يدل على أن المراد به البيعة مع على (ع) . [قُالُوا] مع نظر اثهم من المنافقين لا مع المؤمنين والناصحين فانتهم لمخادعتهم للمؤمنين واخفاء حالهم عنهم لا يكانفون بمثل هذا الجواب معهم [ أَنَوُمِنُ ] انكاراً لصدور مثل ايمان المؤمنين الذين هم سفهاء بظنتهم عن منهم [ كُما آمَنَ السُقيمائة] السفيه غير الرَّسيد وهو المحجور عليه الذي يحتاج الي القيبيم ، ويطلق على خفيف العقل النعق الذي لا يكون افعاله على من المنفون بمئل منه المنونين والخفاء حالهم عنهم مناهم [ كُما آمَنَ السُقيمائة] السفيه غير الرَّسيد وهو المحجور عليه الذي يحتاج الى القيبيم ، ويطلق على خفيف العقل الذي يحتاج الى القيبيم ، ويطلق على خفيف منهم العقل الذي يحتاج الى القيبيم ، ويطلق على خفيف المعل الذي لايكون افعاله على ما ينبغي ولا يكون مبذراً ولا منمياً لما له كما ينبغي ، ويطلق على من لايعرف على المع المع الما من الذي يحتاج الى القيبيم ، ويطلق على من لايعرف على حليفي الذي والموالي والغوا على حمال الحق ولاينقاد تحت حكم حاكم الهي ، وكثراً مايستعمل في الآيات والاخبار يهذا المعنى ، ويما رأوالمومنين على حالة لاير تضيها عقولهم الشيطانية مع انقيادهم ظاهراً وباطناً لمحمد (ص) اوعلى (ع) وعدم قدانهم على ما ينبغي ولايكون ميذراً ولا منعياً لما له كما ينبغي ، ويطلق على من لايعرف على من لايعرف على من الايوالي في مولمون والغوا لمع ما يكر والمومنين والاخبان يها المعنى ، ولما رأوالمومنين الذمان ولا المومنين والنعان ملي من الالمومين والمومني ، وكثمار كان الما على مان المانو مي ، وكثراً مايستعمل في الآيات والاخبا يها محلم المومني ، وما مول المومين ما المومي والايونين والالمومي ، وكماراً وباطناً لمحمد (ص) اوعلى ما معن مودة الحق ولم ومور المام

[وَإِذَا لَقُوا الَّذَبِنَ آمَنُوا ] كانت الفقرتان البان حالهم في أنفسهم وأنّهم باعجابهم بأنفسهم وارتضائهم لافعالهم لأيسمعون نصح التاصح وهاتان لبيان حالهم مع المؤمنين والكفار وبيان خديعتهم للمؤمنين [ قُالُوا آمنًا ] بالجمله الفعلية الخالية عن المؤكّدات لأيهام ان أيمانهم لاينيغي ان ينكر او يشكّ فيه ولعدم مساعدة قلوبهم على المبالغة والتأكيد [ وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ ] جمع الشيطان والشيطان معروف، وتسمية الانسان شيطاناً اما لصيرورته مظهراً للشيطان ومسخراً تحت حكمه ، اوللمشاكلة والمشابهة ، ولكون الانسان احد مصاديقه باعتبار معناه اللذوى قانة مشتق من شطن اذا بعد لبعد شياطين الجن والانس عن الخير ، اومن الشطن المعانية والتأكيد والاعتقاداكة مشتق من شطن اذا بعد لبعد شياطين الجن والانس عن الخير ، اومن الشطن بمعنى الحبل الطويل المضطرب ، اومن شاط اذا يطل لبطلانهم في ذواتهم فعلى هذا مخالفتهم مع المؤمنين ولنشاطهم في اظهاره فان تشاط المتكلم في الحكم يدعوه الى المبالغة والتأكيد ، ولهذا لم يكتفوا بهذا القدر وبسطوا في الكلام وقالوا مؤكّدين بتأكيدات قاصرين شأنهم قصرالفلب اوالأواد ولهذا لم يكتفوا بهذا القدر وبسطوا في الكلام وقالوا مؤكّدين بتأكيدات قاصرين شأنهم قصرالفلب اوالافراد ولهذا لم يكتفوا بهذا القدر وبسطوا في الكلام وقالوا مؤكّدين بتأكيدات قاصرين شأنهم عمرالفلب اوالافراد ولهذا لم يكتفوا بهذا القدر وبسطوا في الكلام وقالوا مؤكّدين بتأكيدات قاصرين شأنهم قصرالفلب اوالافراد ولهذا لم يكتفوا بهذا القدر وبسطوا في الكلام وقالوا مؤكّدين بتأكيدات قاصرين شأنهم قصرالفلب اوالافراد ولم أن مَحْنُ مُسْتَهْزَوُوْنَ ] الاستهزاء معروف وانكان بحسب حال المستهزء والمستهزء به من حيث الاستهزاء محتاجاً الى شرح وتفصيل وكيف كان فالاستهزاء المنسوب الى الله كان مجازاً فمعنى قوله تعالى [ ألله يُسْتَهْزِهُ محتاجاً الى شرح وتفصيل وكيف كان فالاستهزاء المنسوب الى الله محان مجازاً فمعنى والامتهزاء محتاجاً الى شرح وتفصيل وكيف كان فالاستهزاء المنوب الى المنها والانيوان بالاستهزء ولم يأمر أما تما ترا مينها القدر المنها وليمهم مايشابه الاستهزاء والمتهزاء من ماب صنم المشاكلة ولم يأت بأداة العطف لعدم المناسة بينه وبين ماقبله فالجملة اما مستأنفة جواباً عن مؤال مقدر وادوا ومنا الممانيا



## بيان السّعادة

٦٠

عليهم ويحتمل أن تكون حالًا عن فاعل قالوا ولم يقل : الله مستهزء بهم ؛ ليكون المقابلة اتم "لان "نشاطهم في الاخبار بالاستهزاءكما يقتضى أن يبالغوا في تأكيد الحكم يقتضى أن يخبروا أن الاستهزاء بالمؤمنين صار سجية لهم أوكالسجية في النبات والاستمرار بخلاف اخبارالله بالاستهزاء بهم فانه ليس في اخباره نشاط له تعالى وليس استهزاؤه باي معنى كان من صفاته النبابتة له بالذات فضلاً عن أن يكون التي هي عين الذات بل هومن شعب القهرالنبابت له بالعرض ولايكون ألا في عالمالطبع ومادونه من عالم الارواح الخبيئة ، والتجدّد ذاتي لعالم الطبع وكلّما فيه فهو متجدّد بتجدّده و في اخباره تعالى بتجديد الهوان اخبار "بشديد الهوان [وَيَتُمُدُّهُمْ] من المدد اوالمدّاي يمد قواهم ويقويها ويزيد فيها ، اويمد لهم في عمرهم وأمهالهم وهذا بيان للاستهزاء بهم [ في طُغيانيهم ] ظرف لغو متعلّق بما قبله أوبما يعده أوستقرّحالاً أومستأنفاً بتقدير مبتده جواباً الوال مقدروالطلّغيان تجاوز الشيئ عن حدّه إي شيئ كان وحد الانسان انقياده تحت حكم العقل الذي يبيئه لسؤال مقدروالطلّغيان تجاوز الشيئ عن حدّه إي شيئ كان وحد الانسان انقياده تحت حكم العقل الذي يبيئه الموال مقدروالطلّغيان تجاوز الشي عن حدّه إي شيئ كان وحد الانسان انقياده تحت حكم العقل الذي يبيئه الموال مقدروالطلّيان الموال والموالي إلى ما قبله أوبما يعده أومستقرّحالاً أومستأنفاً بتقدير مبتده جواباً الموال مقدروالطلّيان البصر وهو حال اله الني أن وحد الانسان انقياده تحت حكم العقل الذي يبيئه الموال مقدروالطلّيان المواز الشيئ عن حدّه إي شيئ كان وحد الانسان انقياده تحت حكم العقل الذي يبيئه

إأولَّتِكَ] المحضرون بالاوصاف المذمومة المهانون غاية الهوان [الَّذينَ اشْتَرَوُا بيان اشتراء المضلالة بالهدى الضَّللالة بِالْهُدَى] المُتَلال والضَّلالة مصدرا ضلّ الانسان اذا فقد الطّريتي ، وضلّ

المال اذا فقد ولم يدر صاحبه ابن هو ، والهدى الدّلالة والرّشد والبيان يذكّر ويؤنّت والمراد به هنا الاهتداء الى الطّريق المستقيم الانساني على ان يكون مصدراً مبنيّاً للمفعول ، اوهدايةالله لهـم الى الطّريق المستقيم الانساني على ان يكون مبنيّاً للفاعل ، 8 والـشراء مقصوراً وممدوداً من الاضداد يطلق على البيح والـشراء ، والاشتراء خاصٌ بالمشترى في العرف العام كالبيع للبايع .

و اعلم ان الانسان ذاشؤن كثيرة بحسب طرقه التي دار الاشقياء وطريقه الى دار السعداء وشؤنه التي له بحسب كونه على طريق السعداء ذاتية له فكأن الله ملكمه ايناها والسؤن التي له بحسب كونه على طريق الاشقياء عرضية له كأنتها مملو كة لغيره و ان الاوصاف التي هي في هذا العالم أعراض قائمة بغيرها لها حقائق قائمة بذواتها في عالم آخر فان الضلالة التي هي وصف اعتباري اضافي لها حقيقة متجوهرة في عالم النفس وهي من شؤنها ومراتبها وكذلك الهداية اذا تمهيد هذا فنقول : لمآكان الاشتراء أخذ مال الغير بثمن مملوك للمشترى فان لم يعتبر فيه قيد آخر كما هوالحق فالشراء على حقيقته وان اعتبر كون المبيع والشمن منالاً عراض الدتيوية وكون الاشتراء بصيغة مخصوصة كان الاشتراء استعارة وكان قوله [ فَما رَبحَت ْ تِجارَ تُنهُم ْ ] الدتيوية وكون الاشتراء بصيغة مخصوصة كان الاشتراء استعارة وكان قوله [ فَما رَبحَت ْ تِجارَ تُنهُمْ ] الحسران هو نقصان رأس المال و ونفي الرّبح الى التتجارة معاز عقلي والرّبح هوالفضل على رأس المال في المعاملة كما ان الحسران هو نقصان رأس المال و ونفي الرّبح على مقاد منا المال ونقصانه واللمان الخران أعم من نقصان رأس المال و ونفي الرّبح عام من بقاء رأس المال ونقصانه و الافوى على الأمرين الحسران هو نقصان رأس المال و ونفي الرّبح عام من بقاء رأس المال ونقصانه و المالاة و الما من المعاملة كما ان قيم من نقصان رأس المال و ونفي الرّبح عام من بقاء رأس المال ونقصانه و الافق رأساكما ان الخران الحسران هو نقصان رأس المال و ونفي الرّبح عام من بقاء رأس المال ونقصانه و الافه رأساكما ان الخران المنوان على من نقصان رأس المال و اللافه [ وَ ما كانُوا مُهْتَدينَ ] من قبيل عطف الاقوى على الاضعف والمعنى المشران على ماكانوا مهندين اى اتلفوا بضاعتهم رأساً فانة تعالى جعل الهدى بضاعتهم ولذا جعله فى الاشتراء ثمناً اومن المرانوا مهندين اى اتلفوا بضاعتهم رأساً فائه تعالى جعل الهدى بضاعتهم ولذا جعله فى الاشتراء شمناً اومن المرانوا مهندين اى اتلفوا الما مار ما فائه معالى جعل الهدى بضاعتهم ولذا جعله فى الاشتراء ثمناً اومن الضلالة بالهدى لائهم ماكانوامالكين للهدى فان الهدى كان عارية لهم سواءريو و المرابحة اوالمعنى اشروا



بالبيعة مع محمَّد إص) اوشؤن النَّفس المستضيئة بنورالاسلام اوالإَشـوْن المستعدَّة للاستضاءة بنور الاسلام اوالايمان، اومن قبيل عطف الجمع اي ماربحوا ماصاروا مهتدين اليطريق النّجاة [ مَتَلُهُمْ] في قبول نور الاسلام والاستضاءة به [كَمَثُلَ] الَّذي اسْتَوْ قَدَنَّاراً] المثل بالتّحر بكثو المثل بالكسر والاسكان والمثيل كالتشبه والتشبه والتشبيه لفظاً ومعنىَّ لكن استعمال المثل بالتَّحريك في التشبيه المركَّب اكثر ولذا صار اسماً للقـول السيَّار في العرف العام والموصول كالمعرّف باللام قد يكون لتعريف الجنس وحينئذ يجوزان يجرى على مفرده حكم الافراد والجمع كما هنا فانه أفرد بعض الضّمائر الرّاجعة اليه وجمع بعضها وكما في قوله تعالى وخضتهم كَالَّذي خاضوا على ان يكون الفاعل عائدالموصول ولم يأت بالعاطف هنا مع أنَّه متفرَّع على اشتراء الضَّلالة مثل الجملتين السابقتين وجعلمه مستأنفآ لجواب سؤال مقدر تجديدا لنشاط السامع بتغيير الاسلوب ويحتمل ان يكون حالاً [ فَلَمَّا أَضْانَتْ مَا حَوْلَهُ ] أضانت متعدّ مسند الى ضمير النّار اولازم مسند الى ما باعتبار كونه بمعنى الاماكن والاشياء التي حوله ، او لازم مسند الي ضمير النَّار و ما حوله بدل عنه بدل الاشتمال [ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكُمْ فِي ظُلُماتٍ] وحد النّوروجمع الظلمة للإشارة الى وحدة حقيقة النّوروان الوحدة ذاتية للنور ولغيره بعرض النُّور ، وللاشارة الى كثرة الظَّلمة وانَّ الكثرة ذاتيَّة لها ولغيرها عرضيَّه ، وسيأتي تحقيق لهذا في اوَّل سورة الانعام ان شاء الله والمراد بالظَّلمات في الممثِّل لـه ظلمات شـوَّن النَّفس المتراكمة فانَّ الانسانكلَّمـا ازداد بعداً من نـور الاسلام ازداد توغَّلاً في شـؤن النَّفس المظلمة ، وتعريف النور بالاضافة وتنكير الظلمات لما سبق من كون التورذاتياً للإنسان والظلمة عرضية [ لأيُبْصِرُون] حال الوصفة بحذف العائد اومستأنف اومفعول ثان لترك اذاجعل بمعنى صير، اومفعول بعد مفعول إذا جعل في ظلمات مفعولاً ثانياً وترك المفعول لترك القصد اليه كان الفعل جعل لازماً اولقصد التعميم في المفعول .

[ صُمَّ بُكُمٌ عُمَى ] قد علمت فيما مضى أن السمع والبصر لكل منهما كوّة الى الخارج وكوتان من جهة الباطن الى عالم الملائكة وعالم الجنة وكوتهما الى عالم الملائكة ذاتية وكوتهما الى عالم الجنة عرضية وختمهما عبارة عن مد كوتهما الى عالم الملائكة ، والصّمم والعمى عبارة عن سدّ الكوّتين اللّتين هما الى عالم الملائكة بحيث لايسمع من المسموعات جهتها الحقانية التي تؤدّى الى عالم الملائكة ولايسمع من عالم الملائكة ولا من الملك الزاجر ولايبصر من المبصرات جهتها الحقانية وبعبارة أخرى مدارك الانسان مسخرة تحت حكم الخيال فان كان الخيال مسخراً تحت حكم العاقلة كان ادراكها من الجهة الملائكة ولايسمع وان كان مسخرة تحت حكم الميال الميك الزاجر ولايبصر من المبصرات جهتها الحقانية وبعبارة أخرى مدارك الانسان وان كان مسخرة تحت حكم الميال الميكان الحيال مسخراً تحت حكم العاقلة كان ادراكها من الجهة المطلوبة من ادراكها وان كان مسخرة تحت حكم الشبطان لم يكن ادراكها من الجهة المطلوبة منها وهكذا حكم اللسان [قُهُمْ ولاصداًء النيلان في دار الضّلالة الى دار الهدى لعدم سماعهم نداء المنادى لهم الى دار الهدى والى طريق النّجاة ولاصداًء النيلان في دار الضّلالة الى دار الهدى لعدم المعار هم موذيات دار الضلالة ولاملدات دار السعادة ولاصداًء النيلان في دار الضّلالة الى دار الهدى لعدم المارهم موذيات دار الضلالية ولاملدات دار السعادة ولاصداًء النيلان في دار الضادة حتى يستوحثوا ولعدم ايصار هم موذيات دار الضلالية ولاملدات دار السعادة ولاطر والمقصود من التمثيل الذى كثر في كلامانة وكلام خلفائه بيان الاحوال الباطنة لاهل الانظار الحسية يوحموا والمقصود من التمثيل الذى كثر في كلامانة وكلام خلفائه بيان الاحوال الباطنة لاهل الانظار الحسية يوحموا والمقصود من التمثيل الذى كثر في كلامانة وكلام خلفائه بيان الاحوال كما في قوله تعالى



## بيان السّعادة

بنورها القلوب اسماعهـم كصّيب اى مطر اوسحاب فهو معطوف على قوله كمثل الّذى استوقد،لا على الّذى استوقدكمـا قيل [فيهِ ظُلُماتٌ] ظلمة اللّيل وظلمة تتابع المطر وظلمه تراكم السحاب .

تحقيق الوعد والبرق [ وَ رَعْدٌ وَبَرْقٌ ] اعلم ان السحاب والرّعد والبرق من جملة كائنات الجّو وسبب والسحاب والمطر تكوّن السحاب تصاعد البخار من الاراضي الرّطبة المتسخّنه بالـشمس اوبكونها كبريتية اومالحة سبخة فاذا تصاعد البخارووصل قبل تحلّله واستحالته الى الهواء الى قريب كرة

الزمهرير نراكم وصار سحاباً حاجباً لماوراءه ، والبخار عبارة عن أجزاء رشيَّة مائيَّة مختلطة بأجزاء هواثيَّة وبعد التّراكم يجتمع الاجزاء الماثيّة ويستحيل شييٌّ من الاجزاء الهواتيّة إلى الماء فان لم تنعقد ببرودة الهواء صارت مطراً ، وان انعقدت بعدالاجتماع صارت برداً ، وان انعقدت قبل الاجتماع التّام " صارت ثلجاً ، وقديتصاعد من الاراضي السبخة والكبريَّتية دخان مختلط مع البخار ، والدِّخان مركَّب من الاجزاء الارضيَّة والاجزاء النارية المختلطة بالاجزاء الهواثية، فاذا وصل ذلك البخارالي كرة الزّمهريروتراكم واحتبس الاجزاء الدخانية بين الاجزاء البخاريَّة والحال أنَّ الاجزاء الأرضيَّة مائلة بالطَّبِع إلى السفل والاجزاء النَّاريَّة مائلة بالطَّبِع إلى العلوفمادام النَّاريَّة غالبة يتحرَّك الاجزاء الدِّخانيَّة من بينالسَّحاب الىالعلوبالشدَّة وانكانت الاجزاء الارضيَّة غالبة تتحرك الىالسفل بالشدةوبحركتها الشديدة تخرق السحاب الآذي هوأغلظ من الهواء ويحصل من خرقها الصَّوت الَّذي يسمَّى رعداً ، فانكان مادَّة الدخان لطيفة يشتعل بتسخين الحركة و سخونية الاجزاء النَّاريَّة وينطفي بسرعة ويسمى برقا ، وانكانت غليظة يشتعل ولا ينطفي بسرعة بل يبقى حتى يصل الىالارض ويسمى صاعقة ، ولا ينافي ما ذكر ماورد في الاخبار من ان الرَّعد أصوات أسواط الملائكه الموكَّلة على السَّحاب [ يَجْعَلُونَ أَصْابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ] حال (وصفة او مستأنف جواب لسؤال مقدّر كأنّه قيل ماحال النّاس والضَّمبر راجع الى النَّاس المستفاد بالملازمة [مِنَ الْصَّوَاعِقِ] من اجل الصَّواعق جمع الصاعقة [ حَذَرَ الْمَوْتِ] من خرق صوت الصَّاعقة اصمختهم اوضمير يجعلون راجع الى المنافقين كمانًه سأل سائل عن حال المنافقين الممثل لهم ، ويكون الصّواعق حيننذ مجازاً عن الكلمات التي تقرع أسماعهم ممّا فيه تهديد ووعيد شديدٌ وهذا أوفق بقوله [ وَاللَّهُ مُحَيِّطٌ بِالْكَافِرِينَ] اى بهم فوضع الظّاهر موضع المضمراشعاراً بذتم آخر لهم ، هذا على ان يكون ضمير يجعلون راجعاً الى المنافقين والجملة حالاً من فاعل يجعلون والمعنى لاينفعهم الحذراذلايمكن الفرارمن حكومته [ يَكْادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصَارَهُمْ ] جواب سؤال آخر كأنته قبل، ماحال الممطرين اوالمنافقين مع البرق ، والخطف الاذهاب بسرعة ، اوحال مترادفة اومتداخلة [كُلُّما أَصْمَاءَ لَـهُمْ مَشَوْا فِيهِ وَ إِذَا أَظْلُمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ] استيناف آخروجواب سؤال ثالث اوحال مترادفة اومتداخلة ، واضاء متعدّ ولازُم وكذلك أظلم وانكان متعدّية في غاية القلَّة والمعنى كلَّما اضاء الله اوالبرق ما حولهم اوالطّريق مشوا في الضّياء اوفي ماحولهم اوفي الطّريق ، وإذا أظلمالله ماحولهم اواذا أظلم ماحولهم اوالطّريق اوالمعني كلَّما اضاء ماحولهم أوالطَّريق ، واذا أظلم ماحولهم اوالطَّريق ، ولمَّاكان الانسان بالفطرة كادحاً الىالله والي الخيرات فكلَّما وجد معيناً من عالم النَّور سعى اليه لامحالة ، واذا لم يجد المعين من عالم الخيرات قد يقف

This file was downloaded from QuranicThought.com

٦٢



سورة البقرة

وقد يسعى بفطرته و لذلك أتى بالـشرطيَّة الاولىكلَّية ً و بـالثَّانبة مهملة ۖ [ وَ لَوْشَاءَاللَّهُ لَذَهَبَ بِسَمْعِهِمْ وَ أَبْصارِ هِمْ ] مفعول شاء محذوف بقرينة الجواب ومثله كثيرٌ في كلامهم لايذكر المفعول الا قليلاً وقد مضي وجه افراد السمع والمعنى لوشاءاته ان يذهب بسمعهم بالصّاعقة وببصرهم بوميض البرق ، اولوشاءاته إن يذهب بسمعهم حتّى لأيسمعوا صوت الرّعد والصّاعقَة ، اوالمعنى لوشاءالله لذهب بسمعهم وابصارهم حتّى لايسمعوا كلمات التهديد والوعيد ، ولايبصر واآيات الله الدَّالة على حقَّيَّته وحقيَّة نبيَّه على ان يكون الالتفات الى الممثَّل له ويكون الضّماثر راجعة الى المنافقين والجملة عطف على الـشرطيّة السّابقة اوحال اومستأنفة على تجويز اتبان الواوللاستيناف [ إِنَّاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْئٍ قَدِيرٌ] استيناف لتعليل السّابق والشيئ من المفاهيم العامّة الشاملة للواجب والممكن ولا اختصاص له بالممكن وعلى هذا فعمومه مخصّص بما سوى الواجب تعالى ، والقدرة فسّرت بصحّة الفعل والتّرك وهذا للمتكلَّمين ، ولايصح ً تفسير قدرةالله به لانّه يلزم منه ان يكون نسبة الافعال اليه تعالى بالامكان والحال ان واجب الوجود بالذاب واجب من جميع الجهات كما حقَّق في محلَّه ، وفسرّرت بكون الفاعل في ذاته ان شاء فعل وان لم يشأ لم يفعل ؛ وهذا يعم قدرة الواجب والممكن لعدم اقتضاء الشرطية امكان وضع المقدّم بل تصح مع ضرورة وضع المقدّم وأمكانه ، ولمّا انساق ذكر الكتاب الى خرق النَّاس من المتَّقين وماهم عليه وماهو لهم ، ومن الكفَّار وماهم عليه وماهوعليهم ، ومن المنافقين وماهم عليه وماهو عليهم عقب ذلكث بالامر بالعبادة المستعقبة للتقوى المستعقبة لماذكر للمتقين كأنه نتيجة له وفرع على ذكرالفرق ومالهم وماعليهم وصدر الكلام بالنداء تهييجا لنشاط السامع بلذة المخاطبة اهتماماً بشأن العبادة وعدل عن الغيبة الى الخطاب بطريق الالتفات في الكلام تجديداً لنشاطه في العبادة فقال :

[يا أيَّها النَّاس اعْبَدُوا رَبَّكُم ] صبروا عبدا له بالخروج من رقبة أنفسكم وأهويتها او افعلوا له فعل العبيد لمواليهم بان لايكون حركاتكم الأمن امرونها او افعلوا صورة ما جعله الذات وهو المعبود على المقرّرة فى الشريعة ، والرّب قد يطلق ويراد به ربّ الارباب اى الواجب الوجود بالذات وهو المعبود على الاطلاق ، وقد يطلق ويراد به الرّب المضاف وهو علوية على (ع) فانة ظهور الرّب المطلق وعنوانه وما يخبر به عنه فانة تعالى شأنه من غير هذا الظهور والعنوان لاخبر عنه ولا اسم ولارسم فلايعيد ، واما بعد ظهوره بهذا العنوان فهو يدرك ويخبر عنه ويعد ، وهذا العنوان لكونه ظهوراً للرّب المطلق ومضافاً الى الخلق يسمى بالرّب المضاف وقد ورد فى بيان قوله تعالى وكان الكافر على ربه ظهيراً ان المراد به الرّب المضاف و هو المنوان فهو يدرك ويخبر عنه ويعد ، وهذا العنوان لكونه ظهوراً للرّب المطلق ومضافاً الى الخلق يسمى بالرّب على (ع) ولا يبعد ان يراد بالرّب هنا الرّب المضاف ولا ينافيه التوصيف بالخالقية لانه واصلة خلق الخلق على (ع) ولا يبعد ان يراد بالرّب هنا الرّب المضاف ولا ينافيه التوصيف بالخالقية لانة واسطة خلق الخلق على (ع) ولا يعد ال يراد بالرّب هنا الرّب المضاف ولا ينافيه التوصيف بالخالقية لانه واصلة خلق الخلق على (ع) ولا يبعد ان يراد بالرّب هنا الرّب المضاف ولا ينافيه التوصيف بالخالقية لانه واصلة خلق الخلق المارد بالعبادة عبادة الطاعة ، وقد يطلق الرّب ويراد به ما يسّونه رباً من انه والاصنام والكواك والسلاطين خلور دخلق الله الله بالعربي قرال الماري الامر لالتقييد الرّب اولتقييد الرّب على المعن الولايا والعوالي المضاف منهم في يفسيرالامام (ع) المارة الى تعدد الوجوه وورد في كثير من الاخبار عليه الورات نفاسير مختلفة ونقل الخلق وفي تفسيرالامام (ع) اشارة الى تعدد الوجوه وورد في كثير من الاخبار على المرالموادة العبادة العادة العربة م المخلق وفي يفسيرالامام (ع) اشارة الى تعدد الوجوه وورد في كثير من الاخبار على المرام المراري المير معدة وهذا من سعة وجوه القرآن ومن باب صحة الحمل على الكل بحسب المقام المخلق وفي يفسيرالامام (ع) اللور الفرامن سعة وجوه القرآن ومن باب صحة الحمل على الكل بحسب المقام المحلق من من عنهم في بعض الآلي ان القرآن ذا صعة ماحملوه على أحس وجوهه؛ لاينافي الخل القال الما المالى المقام



منالحمل على أحسن الوجوه الحمل على ماهو أحسن الوجوه بحسب مقام البيان لاالحمل على أحسن الوجوه مطلقاً [ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ الْأَرْضَ فِرْ اشاً ] صفة ثانية والفراش واحد الفرش وهو مايفترش على الارض للجلوس والاضطجاع عليه ويلزمه الانتفاع به ومطاوعته للانسان ولماكان الارض منبسطة يمكن الاستقرار والاضطجاع عليها والانتفاع بها أطلقالفراش عليها ، وما نقل عنالرَّضا (ع)من قوله جعلها ملائمة لطبائعكم موافقة لاجسادكم، لم يجعلها شديدة الحمّي والحرارة فتحرقكم ، ولا شديدة البرودة فتجمدكم ، ولا شديدة طيب الرّيح فتصدع هاماتكم ، ولا شديدة النتن فتعطبكم ، ولا شديدة اللين كالماء فتغر قكم ، ولا شديدة الصِّلابة فتمتنع عليكم في دوركم وابنيتكم وقبورموتاكم ، ولكن َّ الله تعالى جعل فيها من المتانـة ماتنتفعون به وتتماسكون وتتماسكث عليهاابدانكم وبنيانكم، وماتنتفعون بهلدوركم وقبوركم وكثيرمن منافعكم فلذلك جعل الارض فراشاً؛ يدل على انه (ع) اعتبر في وجه الشبه جميع لوازم الفراش [وَالسَّماعَبِناع] سقفاً به يحفظكم ويسهل تعيَّشكم على الارض بتدبيره تعالى وتنظيمه تعالى اسبابه التي بها يحصل تمام ماتحتاجون اليه ، [ وَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ ] من جهة العلو [ مُاتَة ] بـالمطر والبرد والثلج فيستقى به قلل جبالكم وتلالكم كما يستقى به وهادكم وجعله بحيث ينتفع به اراضيكم واشجار كم وزروعكم ولم يجعله قطعة واحدة بفسدابنيتكم وزروعكم [فَأَخْرَجَبِهُ مِنَ الشَّمَرُ اتِ] جمع الثمرة وهي الفاكهة اومطلق ما يحصل من الزَّروع والاشجار [ رزْقاً لَكُمْ ] لفظة من للابتداء اوللتبيين اوللتبعيض والعجار والمجرورحال من رزقاً مقدّم عليه ورزقاً مفعولٌ بهُ اولفظة من للتبعيض والجار والمجرور قائم مقام المفعول به ورزقا حال من الشمرات اوبعل من بعض الشمرات بدل الاشتمال ، وإذا كان الرّب الذي خلقكم منعماً عليكم بعد خلقكم بهذه النّعم ومربّياً لكم بهذه التّربية من تسبيب الاسباب الّسماويّة والارضيّة [ فَلا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدُاداً ] في الوجوب الآلَهِ وَالتَّرْبِية اوالعبادة اوالطَّاعة اوالاستعانة اوالوجود فانه حقيق ان يوحد في الكلّ، ووضع الظّاهرموضع المضمر للاشارة الى جميع الاضافات الكازمة للرّبوبيَّة فانَّ الله اسم للذَّات من حيث جميع الصِّفات ومن جملة الاضافات التَّفرَّد بالآلَهة واستحقاق العبادة والاستعانة به حتّى يكونكالعلَّة للنَّهي ، والوجه العامَّ في تكرار اسمائه تعالى الالتذاذ بها والنَّشاط في ذكرها ، واقتضاء تمكَّنها في النَّفس ذكرها على اللَّسان ، وتحصيل تمكَّنها في النَّفس بتكرارذكرها ، وتكراراسماءالله تعالى فيالكتاب المجيد ادل دليل على إن الآتي به لم يكن في وجوده سوى تذكّر معبوده [ وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ] ذووالعلم والسمعور ولايسوى ذوالسمعور من لايقدر على شييء بمن يقدر على هذه ، هذا على ان يكون مفعول تعلمون منسيّاً ، وامّا اذا قدّرالمفعول قدرة الله وعدم قدرة الانداد فالمعنى وانتم تعلمون انَّ الله يقدر على ذلك وان الانداد لايقدرون على شيءٍ من ذلكت .

[ وَإِنْ كُنْتُمْ ] عطف باعتبار المعنى يعنى انكتم فى ريب منالله ووجوب وجوده ومبدئيته فهذه أوصافه التى لاتنكرونها وانكتم [ فمي رَيْب ] منالرّسالة [ وَ مِمّاً نَزَّلْناً عَلَى عَبْدِناً ] حتّى تجحدوارسالته وماقاله هو فى التوحيد وخلع الانداد [ فَـأْتُواً بِسُورَةٍ ] السورة من القرآن طائفة ّ من القرآن محدودة مبدّوة ببسم الله الرّحمن الرّحيم اوغير مبدّوة مأخوذة من مور المدينة اومن السور بمعنى الرّتبة اومن السؤر بالهمزة



سورة البقرة

بمعنى البقية والقطعة من الشي ، وقد مضى في اوّل الفاتحة تفصيل لبيان السورة [ مِنْ مِثْلِهِ ] من مثل محمد (ص) اومن مثل مانزلنا وهذا أوفق بالتحدّى وأبلغ فى ادّعاء اعجاز القرآن لانّه يدل على انّه معجز مطلقاً بُخلاف الاوّل فانّه يدل على اعجازه من مثل محمد (ص) الذى لم يقرأ ولم يكتب اصلاً واطبق بسائر الآيات المتحدّى بها وأنسب بقوله [ وَ ادْعُوا] اى للاستعانة اوالتّصديق [ شُهَد أنّكُمْ ] جمع الشهيد بمعنى الحاضر والمعنى ادعوا من ينبغى ان يحضر للاعانة اوبمعنى النّاصر اوالامام اوبمعنى القائم بالشهادة المؤدّى لها [ مِنْ دُونِ اللهِ] في الرّتية مثل ، زيد دون عمرو، يعنى من الشيئ وبمعنى تحت نقيض فوق وبمعنى عند ويستعمل من باب الاتساع في الرّتية مثل ، زيد دون عمرو، يعنى مرتبته تحت مرتبة عمرو، وبمعنى غير وهو المراد هنا والظرف مستقرّ حال من شهدائكم والمعنى ادعوا ناصريكم اومن ينبغى ان يحضر ناديكم لاعانتكم المراد هنا والظرف مستقرّ حال لاداء السُهادة حين الاتيان ، اوللاعانة حين التّوت منه بعضاً معنى عند ويستعمل من باب الاتساع من شهدائكم والمعنى ادعوا ناصريكم اومن ينبغى ان يحضر ناديكم لاعانتكم المراد هنا والظرف مستقرّ حال لاداء السُهادة حين الاتيان ، اوللاعانة حين التّرتيب حالكونهم بعضاً معن هو غيرانة .

وقد ذكر<sup>(1)</sup> في بيان من دونالله في العامية مالنا الغناء عن ذكره ولماكان تحقيق معنى من دونالله اولياء الله من الانبياء واوصيائهم (ع) مظاهر اسماء الله وصفاته بل لايظهرالله الا بهم كما ورد : بكم عرف الله ؛ جازان يراد بقوله من دون الله من دون اولياء الله خصوصاً على اجراء الآية الشريفة في منافقى الامة وقد ذكر ان المراد من دون اولياء الله [ إنْ كُنْتُمْ صَادِقينَ ] في ادّعاء الرّيب ، اوفي انكار التّوحيد ، اوانكار تنزيل القرآن من السماء اوفي انكار الرّسالة ، وانكار الكتاب المنزل عليه وان محمداً (ص) تقوله من تلقاء نفسه اوتعلّمه من يشر مثله فان العامة اذا ارتابوا في شيئ أنكروه في الاغلب لانتهم ينكرون ماوراء معلومهم فيجوز ان يراد بقوله انكنتم في ريب مماً نولنا معنى قوله ان انكرتم مانزلنا على عبدنا .

واعلم ان آيات التحدّى وان القرآن لايمكن الاتيان للبشر بمثله ولوكان بعضهم لبعض الاشارة الى وجوه ظهيراً كثيرة وقد ورد وشاع فى الالسن ان القرآن هوالمعجزة الباقية بعد محمّد (ص) اعجازالقرآن و ذكروا فى اعجاز القرآن وجوهاً كثيرة تبلغ بضعة عشر وجهاً متحيّرين غير قاطعين

والترديد فى وجه اعجاز القرآن دليل على عدم ادراك وجه اعجازه ، وماورد فى الاخبارمن ان اعجازه بفصاحته وبلاغته لايدركه الا اهل اللسان البارع فى الفصاحة وقد ورد فى الكتاب الكريم ان فيه تبيان كل شيى ، وهذا وجه لايدركه الا أهله ، وكذا ماورد ان به تسيير الجبال وتقطيع الارض وتكليم الموتى ليس الا لأهله ، وماورد ان فيه شفاء ورحمة للمؤمنين لايدركه الا الخواص من المؤمنين ، واشير فى الاخبار الى استنباط الوقايع الآتية من أعداد حروفه ، واشير ايضاً الى ترتب الآثار على اعداد حروفه ، وهذا ايضاً وجه لايدركه الا المل المقالي العلوم الغريبة ، ولهذا أنكر بعض اعجاز القرآن وتردد بعض فيه ، ومن قال به لم يقل عن تحقيق بل محض التقليد للاسلاف اوللآيات والاخبار ، ومن حقق اعجازه ببعض الوجوه اوبكلتها قليل جداً وليس له اظهاره التقليد للاسلاف اوللآيات والاخبار ، ومن حقق اعجازه ببعض الوجوه اوبكلتها قليل جداً وليس له اظهاره التقليد ولا الوائل الا بالاشارة ، ولماكان التحدي مع اهل لغة العرب وكانوا مباهين بالخطب والاشعاركان وصاحتى يفصاحته وقد اعترفوا ببراعته كل كلام وخطاب ، ولهذا ورد فى اخبار كثيرة ان التحدي كان بوجه فصاحته [ فَإن لَم تَفْعلُوا] اتى بأداة التشكك مع انه عالم بعدم الاتيان موانوا مباهين بالخطب والاسعاركان وصاحدي يفصاحته وقد اعترفوا ببراعته كل كلام وخطاب ، ولهذا ورد فى اخبار كثيرة ان التحدي كان بوجه في اول التحدي كانوا شاكين في المان المعارضة وعدمه ولهذا اتى بعمل الاتيان مواعاة لما المخليان بالنقور

، \_ قوله : و قد ذکر فانَّ الزمخشری و البیضاویّ ذکرا انَّ من فی من دون اللہ متعلَّق بادعوا او بشهداءکم والحال انَّ الجارُ والمجرور ظرف مستقرُّ .

This file was downloaded from QuranicThought.com



التأبيدي حتى لايتوهم متوهم امكانه فقال [ وَلَنْ تَفْعَلُوا ] وأبدل عن الاتيان المقيد بالسورة من مثله ودعاء المشهداء من دونالله بالفعل المذي يكنني به عن الكلِّ ايجازاً وحذراً من التَّكراروالحذف ونظم الكلام مشتملاً على بيان المرام أن يقال أن كنتم في ريب من القرآن وأنَّه منزل من عندالله ، أو أن أنكرتم القرآن وأنَّه منزل من عندالله وقلتـم أنَّ محمَّداً (ص) تقوَّله من عند نفسه اوتعلَّمه من بشرٍ مثله فانكنتم صادقين في دعوى الرّيب من أنفسكم اوفى انكار القرآن واقرار تقوّله من عند البشر يجزلكم الاتيان بمثله وخصوصاً من الخطباء البلغاء مع تعاون الشهداء ، فأتوا لمعارضته و ابطـال حقَّيَّته وابطال دعوى رسالـة الآتي به بسورة من مثله و ادعوا شهدائكم من دونالله، فان المراد بتعليق الجزاء في مثل مقام التّحدّي والتّعجيز تعليق جواز الجزاء وامكانه حتمى يرتفع برفع فعليته امكانه وجوازه ، فان لم تقدروا على ان تأتوا بسورة مثله مع تعاون السُّهداء واهتمامكم وجهدكم في معارضته وابطاله تعلموا صدقه ، والاعتراض بجملة أن تفعلوا دليل ايضاً على انَّ المراد نفي الامكان والقدرة فلا يسرد عليه أنَّ عدم الفعل لعلَّه لعدم الاعتناء بالمعارضة لا لعدم القدرة حتَّى يستلـزم صدق القرآن وصدق الآتي به ، وإذا علمتم صدق القرآن وصدق الآتي به [ فَاتَّقُوا النَّارَ ] فهومن اقامة المسبَّب مقام الجزاء والمعنى فاتتقوا مخالفتهما التي هي سببٌ لدخول النبَّار فهو أيضاً من اقامة المسبَّب مقيام السبب ، اوفاتقوا بسبب متابعتهما النبار [ المَّتى وَقُودُها ] التوصيف للتهويل وتأكيد التحذير، والوقود بالفتح اسم مصدر لمايوقد به النبار و بالضم مصدر ، وقبل الوقود بالفتح مصدر وبالضم اسم للمصدر وقرء بالضم فانكان مصدراً كان التقدير سبب وقودها [ النَّاسُ وَ الْحِجَّارَةُ ] او وقودها احتراق النَّاس والحجارة والاوَّل ابلغ في مقام التهويل لانته يدلَّ على أنَّ نبار الآخرة في الشدَّة بحيث بكون ماتوقد به النَّاس والحجارة الَّذين لايتأثر ان الا بالنَّار الموقدة الشديدة ، والحجارة جمع الحجر كالجمالة جمع الجمل وهو قليـل غير مقيس [ أُعِدَّتْ لِلْكَافِرِينَ ] حالٌ بتقدير قد او مستأنف لجواب سؤال عن حالها .

[ وَ بَشَرْ ] عطف على الجعلة السابقة باعتبار المعنى كأنّه قيل أنذر الذين أنكروا المقرآن بعد وضوح حقيته بالنّار وبشر [ اللّذين آمَنُوا ] اى أقرّوا بالقرآن وأذعنوا به او آمنوا بالله بالايمان العام ً او بالايمان الخاص المستلزم كلّ واحد منهما الاقرار بحقيّة القرآن اوعطف على قوله: اتقوا النّار ؛ فان وضوح حقيّته الخاص المستلزم تهديد منكره يستُّلزم تبشير مقرّه كأنّه قال فان لم تفعلوا فاتقوا النّار وبشر الذين آمنوا ، والخطاب كما يستلزم تهديد منكره يستُّلزم تبشير مقرة كأنته قال فان لم تفعلوا فاتقوا النّار وبشر الذين آمنوا ، والخطاب كما يستلزم تهديد منكره يستُّلزم تبشير مقرة كأنته قال فان لم تفعلوا فاتقوا النّار وبشر الذين آمنوا ، والخطاب كما يستلزم تهديد منكره يستُّلزم تبشير مقرة كأنته منا لم تفعلوا فاتقوا النّار وبشر الذين آمنوا ، والخطاب الحاص بمحمد (ص) اوعام لكلّ من يتأتى منه الخطاب [ وَ عَمِلُوا الصّالِحات الذين الذين المواد بالايمان الايمان العام قالمقصود من العمل ، لمالحا الايمان الذي يحصل بالبيعة الخاصي الدامود وبالايمان الايمان العام ألمواد الايمان الخاص الذي يحصل بالبيعة الخاصة الولوية وقبول الدّعوة الايمان العام أواكن المعل ، لماله ولي الذي الذين أنكروا القرآن من تعوق أليمان العام ألمواد بالعمل ، لمالم الحاص الذي يحصل بالبيعة الخاصة الولوية وقبول الدّعوة الايمان الايمان الايمان الخاص فالمواد بالعمل الصالح الاتيان بما أخذ عليه في ميثاقه والوفاء الباطنة ، وان كان المواد بالايمان الايمان الخاص فالمواد بالعمل الصالح الاتيان بما أخذ عليه في ميثاقه والوفاء الباطنة ، وان كان المواد بالايمان الايمان الخاص فالمواد بالعمل الصالح الاتيان بما أخذ عليه في ميثاقه والوفاء أستون تحت عماراتها ، اومن تحت قطعها ، والانهار جع النتهر وألنتهر فوق الجدول ودون البحو المجارها ، أومن تحت عماراتها ، اومن تحت قطعها ، والانهار جمع النتهر وألم أمرون المور الحو الجري أكروا من أمرة وأرقوا من قررة ورزقوا أ من في تحت قطعها ، والانهار جمع النتهر وألتهر فوق الجدول ودون البحو أشجارها ، أومن تحت عماراتها ، ومن تحت فطعها ، والانهار جمع النتهر والنتهو فوق الجدول ودون البحو المحالي أرؤقوا منها من أمن أمرة ورزقواً الموم تحقة بعد صفة اوحال عن الفسيير المجرون ورالبحو مالجنا والموا الموا فواليما موحا موم ما في أمرة ورزقواً الموم محا موا ما مي أمي الجرات



به البدن من الرّزق النّباتي الذي يدخل من طريق الفم الى المعدة ، ومنها الى الكبد ، ومنه الى الاوردة ، ومنها الى الى العضاء ، والرّزق النّباتي الحقيقي هوالذي يدخل في خلل الاعضاء بدلاً عمّا يتحلّل منها وباقى المراتب . السابقة قوالب لهذا الرّزق كما ان البساتين محال للاثمار ، و من الرّزق الحيواني الذي يدخل من طريق المدارك الحيوانية الى القلب اومن طريق المحرّكة اليه فان اعضاء السبعية والحيوانية مقتضياتها تؤثر في القلب اعنى العدارك العنان عناما المدرّكة اليه فان اعضاء السبعية والحيواني الذي يدخل من طريق المدارك الحيوانية الى القلب اومن طريق المحرّكة اليه فان اعضاء السبعية والحيوانية مقتضياتها تؤثر في القلب اعنى الخدل من طريق المحرّكة اليه فان اعضاء السبعية والحيوانية مقتضياتها تؤثر في القلب اعنى الخيال ، وكلّما يؤثر في القلب من الملذات والمولمات كما يؤثر في الرّوح يؤثر في البدن ، وممّا يستكمل اعنى الخيال ، وكلّما يؤثر في القلب من الملذات والمولمات كما يؤثر في الرّوح يؤثر في البدن ، ومما يستكمل واعنى الخيال ، وكلّما يؤثر في القلب من الملذات والمولمات كما يؤثر في الرّوح يؤثر في البدن ، ومما يستكمل واعنى الخيال ، وكلّما يؤثر في الرّوح يؤثر في المادن ، ومما يستكمل اعنى الخيال ، وكلّما يؤثر في القلب من الملذات والمولمات كما يؤثر في الرّوح يؤثر في الموث بلعلم، واقوله تعالى : هنها ؛ ظرف لغو متعلق برزقوا ، ولفظ من ابتدائية قان في رزقوا معنى الاخذ وهويقتضى الوصول وقوله تعالى : هنها ؛ ظرف لغو متعلق برزقوا ، ولفظ من ابتدائية قان في رزقوا معنى الاخذ وهويقتضى الوصول بعن المقول بعن ، ومن ثمرة بدل منه بدل الاشتمال وهذا اولى مما قاله الز مخشرى والبيضاوى في اعرابهما من وقوله تعالى : هنها ؛ ظرف لغو متعلق برزقوا ، ولفظ من ابتدائية قان في رزقوا معنى الاخذ وهويقتضى الوصول بعلي المفعول بعن ، ومن ثمرة بدل منه بدل الاشتمال وهذا اولى مما قاله الز مخشرى والبيضاوى في اعرابهما من وقوله تعالى : هنها ؛ ظرف لغو مند ونقاً منة مرة لكونه بعد كلّما يقتضى العموم البدلى ، ورزقا المن من رزقا ، ولفظ ثمرة لكونه بعد كلّما يقتضى العموم البدلى . ورزقا الحنا ي كانرزق ، ولفع أولوا هذا المنا معموم البدلى ، ورزق الجنة إلى ألّوزي المزيق أورئ أولمن أروق ألمن أولم ألمون ألمن من مزقا ، ولفع ثمرة لكونه بعد كلّما يقتضى العموم المالي ي المين أل

اعلم ان كلما في الدِّنيا من السماويَّات والارضيَّات صور وأظلال لما في الآخرة ، وما في الآخرة حقايق لما في الدُّنيا فالعناصرومو اليدها والافلاك وكو أكبها حقايقها في الجنَّة وليس في الجنَّة شييءٌ أكا وظلَّها في هذا العالم ، ولمَّاكمان شيئيَّة الشيئ وشخصيَّة الشخص بحقيقته لابصورته وظلَّه فكلَّما رأى المؤمنون في الجنَّة علموا أنَّه الَّذي رأوه في الدَّنيا لكنَّه في الدَّنيا شوب بنقائص الموادَّ وأعدامها وظلماتها وفي الآخرة مصفتيَّ عن ذلك فكلَّما رأوه من الاثمارةالوا : هذا اللَّذي رزقنا من قبل في الدَّنيا ، ويحتمل ان يكون الكلام على الاستفهام الانكاريّ التعجّبيّ يعنى بعدمارأوا الرّمّانة الاخرويّة مثلاً ، متفاوتة مع الرّمّانة الدّنيويّة تفاوتاً عظيماً في الشكل واللون والطّعم ورأوا أنّها هي الرّمانة التي رأوها في الدّنيا تعجّبوا واستغربوا ذلك التفاوت العظيم وأظهروا كونها من جنس الرَّمَّانة التي كانت في الدَّنيا في معرض الانكار ، ويحتمل ان يكون المراد من قبل هذه المرَّة في الجنَّة فانَّ ثمار الجنَّة متشابهة في الصُّفاء عن الكدورات والاثفال وفي غاية اللّطافة واللذة وطيب الرائحة وعدم ثقل الجسد بأكلها ومتوافقة غير مختلفة فيكون بعضها نيآ وبعضها نضيجا وبعضها متجاوزاً حدَّ النِّضج وبعضها معيباً كما ان "ثمار الدُّنياكذلك وبهذا التَّشابه والتَّوافق يصح َّ حمل : النَّذي رزقنا من قبل؛ على هذا بحمل هو هو مثل زيدٌ أسدٌ [ وَ أَتُوا بِهِ ] بجنس الرّزق اوبجنس ثمر الجنَّة [مُتِشْابِهاً] بعض افراده مع بعض وقد مضى وجه التشابه [ وَلَهُمْ فَبِهُا أَزْواجٌ ] جمع الزّوج يستوى فيه الذّكر والانثى والجمعيّة بالنّسبة الىالمجموع اوبالنّسبة الىكلّ فردٍ [مُطَهَّرَةٌ] من المادّة ونقائصها ممّا يستقذر من النّساء من الاخبثين والدّماء وممّا يذمّمن عليه من الرّذائل [ وَهُمْ فيها خُالِدُونَ] ذكرتعالى من النّعم أصولها في الانظار الحسّبة وهيالمساكن والمطاعم والمناكح وكمالهاوهو دوامهافان النعمة وانكانت جليلة لكنتها معخو فالزوال منغتصة. [ إِنَّاللَّهُ لَا يَسْتَحْيِي] الحياء قوَّة رائعة عن اظهار القبيح ومخجلة حين ظهوره وقد يطلق على اثرها

و إن الله و يستحيي المحيد و المحيد مو رحمه من محيد و عبين و عرب مي معهو و عبين و عرب معني من مراسي من مراسي و م الظاهر منها على الاعضاء كسائر السبحايا ، والاستحياء للمبالغة لاللطلب اوللطلب باعتباران المستحيى كأنّه يطلب الحياء من نفسه ، ونسبة الحياء والاستحياء الى الله تعالى ليس بمعنى نسبته الى المخلق كسائر مايقتضى انفعالاً وتغييراً



حين نسبتها الى الخلق وطرفا تفريطه وافراطه الخجل عن ظهور الفعل وعدم الاقتدار على الفعل حين اطلاع الخلق عليه مطلقاً حسناً كان الفعل اوقبيحاً وعدم المبالاة بظهور الفعل حسناً كان اوقبيحاً [أَنَّ يَضُرِبَ مَشَلاً ما] ان يقرع الاسماع بمثل والمثل امر ظاهر يشبهه امر خفى يذكر لبيان حال ذلك الامر الخفى ، وضوبه عبارة عن اجرائه وذكره ، ولفظة ماوصفية ايهامية [ بَعُوضةً ] وقرى بعوضة "يالرّفع وعليها فلفظة مايحتمل كونها موصولة وموصوفة بحذف صدر الصلّة وصدر الصّفة واستفهامية [ فَما فَوْقَها] فى الحقارة اوفى الجنّة والكبارة وهذا ردّ لانكارهم عليه تعالى التمثيل بالذّباب والعنكبوت وغير ذلك لان الجتهال يستنكفون من التوجة الى امثال تلك الحقار والله لايستنكف من التمثيل بها فان " الحقير من هذه حقير فى أنظار الجتهال لافى أنظار من دقائق الحكم ولطائف الصّنع ما التمثيل بها فان " الحقير من هذه حقير فى أنظار الجتهال لافى أنظار من دقائق الحكم ولطائف الصّنع ما التمثيل بها فان " الحقير من هذه حقير فى أنظار الجتهال لافى أنظار من دقائق الحكم ولطائف الصّنع ما ايحصبها الا الله فان " الحقومة من أدرك من دقائق الحكم ولطائف الصنع المقداء فان ذوات النفوس الحيوانية وانكانت اصغر ما يكون خصوصاً ما تم" له المدارك الحيوانية ، فيها من دقائق الحكم ولطائف الصّنع مالا يحصبها الا الله فان " المعوضة من أدرك من دقائق الحكم ولطائف الصنع التى ودعهاالة فيها عشراً من أعشارها لايستنكف من التمثيل بها ولايستغرب تمثيل الفيل بها، وعنالصادق (ع) من دقائق الحكم ولطائف الصّنع مالا يحصبها الا الله فان " المعوضة من أدرك من دقائق الحكم ولطائف الصنع التى ودعهاالة فيها عشراً من أعشارها لايستنكف من التمثيل بها ولايستغرب تمثيل الفيل بها، وعنائف الصنع من دقائق الحكم ولطائف الصّنع على معفر حجمها خلق الله فيها جميع ما خلق الله فى الفيل مع كبره وزيادة التما ضرب الله المثل يالبعوضة لائتها على صغر حجمها خلق الله فيها جميع ما خلق الله فى الفيل مع كبره وزيادة عضوين آخرين فأرادالله ان ينبه بذلك المؤمنين على لطيف خلقه وعمي صنعه ، واشار (ع) يقوله : وزيادة عضوين آخرين فأرادالله ان ينبة بذلك المؤمنين على لطيف خلقه وعجيب صنعه ، واشار (ع) بقوله : وزيادة عضوين آخرين فأرادالة ان ينبة بذلك المؤمنين على لطيف خلقه ووميا منهم منه ما الذار على والمار عالي : عضوين آخرين ؛ الى جناحيها ورجليها الزايدتين على

[ فَبَعْلَمُونَ أَنَّهُ ] اى المثل العام اوالخاص و أقرّوا برسالة الرسول ونزول الوحى و تنزيل الكتاب [ فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ] اى المثل العضروب [الْحقُّ ] يعنى يعلمون ان المثل حق لاباطل يعنى منزل من الله لا مختلق من النّض و لذا أتى بقوله [ مِنْ رَبَّهُمْ ] للبيان خبراً بعد خبر اوحالا او ظرفاً لغواً متعلقاً بالحق [ وَ أَمَّا الَّذَبِنَ كَفَرُوا فَيقُولُونَ ماذا أَر ادَاللَّهُ ] الاستفهام ونسبة الارادة الى الله تعالى للاستهزاء والتهكّم وكان المناسب للقرين السابق ان يقول واما الذين كفروا فلا يعلمون ان الحق لكنه عدل الى هذا لافادة هذا وكان المناسب للقرين السابق ان يقول واما الذين كفروا فلا يعلمون انه الحق لكنه عدل الى هذا لافادة هذا المعنى مع شيئ زائد وهوالتهكتم والاستهزاء [بهذامتالاً] تميز من هذااوحال منه اوحال من محذوف اى نذكو هذا حالكونه مثلاً والا فالمقصود ماذا اراد بجملة الامثال وجملة القرآن [ يُضِلُّ بِهِ كَثيراً ] جمعاً كثيراً او اضلالاً كثيراً جواب من الله لاستفهامهم تعليماً لنبية (ص) ان يجيبهم بمثله اومقول قولهم حالاً اومستأنفا وحيتنذ فقوله تعالى [ وَيَهُدى بِهِ كَنيراً ] اما من قولهم اومن قول الله كأنتهم قالوا : ماذا أرادالله بهذا حالكونه يضل به كثيراً من الناس و انكان يهدى به كثيراً يقال الله عطفاً على قولهم لله المقول فرامة الكونه وحيتند و من الناس و انكان يهدى به كنيراً اما من قولهم اومن قول الله كأنهم قالوا : ماذا أرادالله بهذا حالكونه وحيتند و مرة موله تعالى [ وَيَهُدى بِه كُنيراً ] اما من قولهم اومن قول الله كأنهم قالوا : ماذا أرادالله بهذا حالكونه وحيتند و مرة ما يول ألفاسيقين ] يعنى فيه هداية اناستى كثيرين وليس اضلاله الا لمن لارجاء خير فيه فعنيره كثير وضرة لايعاً به.

/[ الَّذيبَنَ يَنْقُضُونَ عَهْدَاللَّهِ ] تابع للفاسقين صفة او بدل او عطف بيـان او مبتدء خبره اولنكك همالخاسرون ، ونفض الحبل فسخ فتل طاقاته ، واستعماله في العهد لتشبيه العهد بالحبل وكلّما ذكر عقد اوعهد فيالكتاب مطلقاً كان اومقيّداً عامّاً اوخاصاً فالمراد به اولاً وبالذّات هوالّذي يكون في البيعة العامة اوالخاصّة



و ثانياً و بالتبع كلّ عهد وعقد والمراد بهم الذين ينقضون عهدالله المأخوذ عليهم بالبيعة مع محمّد (ص) [ مِنْ بَعْدِ ميثُاقِهِ ] وهم الذين نكثوا بعد محمّد(ص) ولذا أتى بالفعل مستقبلاً اوالمراد هم الذين نقضوا عهدالله المأخوذ عليهم من بعد ميثاقه والبيعة مع محمّد(ص) وخلفائه واوصيائه (ع) والميثاق امّا اسمآلة بمعنى مابه الوثوق والاحكام ، اومصدر بمعنىالاحكام والحاصّل انّ المراد بالذين ينقضون منافقو الامّة الذين بايعوا مع محمّد (ص) ثمّ نقضوا عهدهم الذي عاهدوه باطاعته في جميع اوامره ونواهيه .

بيان قطع ما امرائة إيان قطع ما امرائة إما بمعنى الترك والمهاجرة فان قوله (ع) صل من قطعك بمعنى من هاجرك وتركك والمعنى يتركون ماأمرائة بوصله واصل ماأمرائة بوصله الولاية التكليفية التى هى ظهور والمعنى يتركون ماأمرائة والعمال القلبية والقرابات الروحانية والجسمانية من شعبها الولاية التكوينية وسائر الاعمال الشرعية القالبية والاعمال القلبية والقرابات الروحانية والجسمانية من شعبها واصل الكل على (ع) اوالقطع بمعنى قطع الحبل اى فصل كل من طرفيه عن الآخر وجعله حبلين والمعنى يقطعون حبلاً بينهم وبين الله او بينهم وبين الاقرباء امرائة بوصله من الولاية وشعبها ومن القرابات الروحانية والقرابات الروحانية من شعبها واصل الكل على (ع) اوالقطع بمعنى قطع الحبل اى فصل كل من طرفيه عن الآخر وجعله حبلين والمعنى واصل الكل على (ع) اوالقطع بمعنى قطع الحبل اى فصل كل من طرفيه عن الآخر وجعله حبلين والمعنى واصل الكل على (ع) القطع بمعنى قطع الحبل اى فصل كل من طرفيه عن الآخر وجعله حبلين والمعنى واصل الكل على (ع) القطع بمعنى قطع الحبل اى فصل كل من طرفيه عن الآخر وجعله حبلين والمعنى واصل الكل على (ع) القطع بمعنى قطع الحبل اى فصل كل من طرفيه عن الآخر وجعله ملين والمعنى والعوانية الجسمانية ، ويجوز ان يراد التهم يقطعون الاعمال البدنية عن الارواح التى هى الاذكار القلبية والقرابات الجسمانية ، ويجوز ان يراد التهم يقطعون الاعمال البدنية عن الارواح التى هى الاذكار القلبية والافكار الصدرية والنيات الآلهية وقد امرائة بوصل الاعمال البدنية عن الارواح التى هى الاذكار القلبية والافكار والافكار والافكار .

| [ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ] من قبيل عطف المسبِّب على السَّبب فان الأفساد في الأرض                                                                                           |               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| د ويعسبون يلى لا ريس كا من المناه عنها عن البلوغ الى كمالاتها المترقبة لها<br>عبارة عن افناء مواليدها أوافناءكمالاتها اومنعها عن البلوغ الى كمالاتها المترقبة لها              | تحقيق الافساد |
| عبارة عن افتاء مواليدها اوافتاء كما تلها وتسه عن مواضعهاوالقاطع عن الولاية مفن لاستعدادات<br>او تحريف كلماتهاالتكوينية اوالتكوينية عن مواضعهاوالقاطع عن الولاية مفن لاستعدادات | في الارض      |
| أوتحريف كلماتهاالتيكوينية أوالتناوينيه عن مواضعهاوالفاطع عن أتوع يتنتس يستعني                                                                                                  |               |

قواء العلامة والعمّالة للسلوك الى الآخرة ومعلك لما تولد بالعناية الآلهية من بذر الآخرة وزرعها ونسلها فى ارض عالمه الصغير وكذا فى ارض العالم الكبير اذالفاسد يفسد مايجاوره على ان الافساد فى ارض العالم الصغير افساد فى العالم الكبير ، وكذا فى أراضى الكتب السماوية والشرائع الآلهية لانه كما يحرف كلمات عالمه الصغير وكذاكلمات العالم الكبير عن مواضعها يحرف كلمات الكتب السماوية والشرائع الآلهية . [أولتُذِكَ هُمُ الْخُاسيرُونَ] الذين أهلكوا بضاعتهم التى هى لطيفتهم السيارة الانسانية واستعدادها للعروج المى عالمه الصغير وكذاكلمات العالم الكبير عن مواضعها يحرف كلمات الكتب السماوية والشرائع الآلهية . [الولتُذِكَ هُمُ الْخُاسيرُونَ] الذين أهلكوا بضاعتهم التى هى لطيفتهم السيارة الانسانية واستعدادها للعروج المى عالمها ، والاتيان باسم الاشارة البعيدة وضمير الفصل وتعريف المسند للاهانة واستحضارهم بالصفات المدكورة والتأكيد والحصر كانة لاخسران الا فى قطع الولاية [كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِالله] بعد ما ذكر حال المذكورة والتأكيد والحصر كانة لاخسران الا فى قطع الولاية [كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِالله] بعد ما ذكر حال أمي عالمه المنذي وأنتهم كفروا بنقضهم المهد ثم قطعوا وأفسدوا التفت اليم فقال على سبيل التعجب والانكار : على أي حال تكفرون يعنى لا ينبغى لكم الكفر بحال من الاحوال فلا ينبغى لكم الكفر اصلاً بالله بنقض عهده المأخوذ عليكم من بعد ميئاقه وهذا أوفق بما قبله ، ويحتمل ان يكون الخطاب لمطلق الكفاروالمومنين ، ويحتمل المأخوذ عليكم من بعد ميئاقه وهذا أوفق بما قبله ، ويحتمل ان يكون الخطاب لمطلق الكفار والمؤمنين ، ويحتمل المأخوذ عليكم من بعد ميئاقه وهذا أوفق بما قبله ، ويحتمل ان يكون الخطاب لمطلق الكفار والمومنين ، ويحتمل المأخوذ عليكم من بعد ميئاقه وهذا أوفق بما قبله ، ويحتمل ان يكون الخطاب لمطلق الكفار والمؤمنين ، ويحتمل المؤخوذ الخطاب للمؤمنين خاصة [وكنتُمُ ألمواتاً] حال عن الفاعل والمعرور اما بتقدير قد لتصحيح وقوع الماضى حالا ، اولأن الحال فى الحقيقة علمهم مضمون تلك الجمل المتعاقبة لان انكار الكفروالتعجب



حياً، وللحيوة بالاضافة الى كلّ شيئ معنى بحسبه ؛ فان حيوة الأرض باخراج نباته والنبّات باخراج اوراقه وحبوبه واثماره ، والحيوان بنفخ الرّوح التى بها الاحساس والحركة ، وحيوة الانسان بنفخ الرّوح التى بها انعقاد عيسى القلب فى رحم مريم النّفس ، وبدون هذا النّفخ لا يصدق العلم على الانسان ولا الحيوة ، وقد نسب الى امير المؤمنين (ع) : النّاس موتى وأهل العلم أحياء ، والمراد بالموت ان كان الخطاب للمؤمنين معنى يشمل الاحوال التى قبل الحيوة الانسانية من كون الانسان عنصراً وغذاء ونطفة وعلقة ومضغة وجنيناً وانساناً صورياً ، وان كان الخطاب للكفار فالمراد بالموت الاحوال التى قبل الحيوة الحيوانية وحمل الاموات على المخاطبين مع ان الحوال التى قبل الحيوة الانسانية من كون الانسان عنصراً وغذاء ونطفة وعلقة ومضغة وجنيناً وانساناً صورياً ، وان كان الخطاب للكفار فالمراد بالموت الاحوال التى قبل الحيوة الحيوانية وحمل الاموات على المخاطبين مع ان الموت صفة المادة بالذات للاتحاد بين المادة والصورة فانتهما اذا أخذتا لابشرط كانتا جنساً وفصلاً محمولين على ان الصورة الانسانية في مقامها العالى غير المادة ، واما في مقامها الداني فهى متحدة معها بحيث ظنوا ان الانسان هو البدن وان الروح جسم مارفى الدن كسريان الماء في الورد ، وقد رأيت في مؤلمات بحيث ظنوا ان من قال بنجرد النفس الناطقة فهو فامق .

تحقيق تكرار الاحياء والامائة للانسان والامائة للانسان

والقوى ما لم يقم عليه القيامة الكبرى [ شُمَّ يُحْيِبِكُمْ ] بـالحيوة الأخرويّة الملكيّة بنفخة الاحياء في البرازخ الى الاعراف [ شُمَّ إلَيْهِ تُرْجَعُونَ ] على الطّريق الّذى هو عن يمين الاعراف اوعلى الطّريق الّذى هو عن يسارها والرّجوع اليه تعالى اما الى مظاهره النّوريّة ودارنعيمه واسمه اللّطيف ، اوالى مظاهره الظلمانيّة ودار جحيمه واسمه القهار .

اعلم ان الانسان من أوّل خلفة مادته التي هي النطفة التي استقرت في الرّحم الى آخر استكمال بدنه في خلع ولبس في مادنه ، وكذا من اوّل تعلق نفسه ببدنه في خلع ولبس في نفسه الى بلوغه حدّ الرّجال ، وكلّ خلع منه موت وكلّ لبس حيوة ، وهذان الاستكمالان مشهود ان للكلّ ، وله بعد ذلك استكمال واستعلاء على مدارج السعادة واستكمال واستنزال في مهابط الشقاوة ، وهذان خلع ولبس بحسب نفسه وموت وحيوة في برازخ الآخرة ، وهما وانكانا غير مشهودين للكلّ لكن العالم يعلم بالمقايسة ان حالاته بعد البلوغ مثل موت وحيوة وهما وانكانا غير مشهودين للكلّ لكن العالم يعلم بالمقايسة ان حالاته بعد البلوغ مثل مرازخ الآخرة ، وهما وانكانا غير مشهودين للكلّ لكن العالم يعلم بالمقايسة ان حالاته بعد البلوغ مثل موت وحيوة وهذا البلوغ كما قال تعالى شأنه : ولقد علمتم النشأة الاولى فلولا تذكّرون ؛ وكلّ من خلعاته ولبساته موت وحيوة وهذا الخلع واللبس مستمرً الى الاعراف سواء مات الانسان بالموت الاختياري اوالاضطراري وبعد الاعراف له ترقيات وتنزلات ايضاً لكن ترقياته حيوة على الحيوة وتنزلاته موت على الموت ، وقد قال المولوى قدس سرّه مستنبطاً من الآية الشريفة مشيراً إلى امتهات أنواع الموت والحيوة في مالموت ، وقد قال

| وز نما مردم بعیوان سر زدم  | از جمادی مردم و نامی شدم |
|----------------------------|--------------------------|
| پسچەترسم كى ۋمردن كم شدم   | مردم ازحیوانی و آدم شدم  |
| تا برآرم از سلایک بال و پر | حملهٔ دیگر بمیرم از بشر  |
| کل شیی. هالک الّا وجهد     | وزملک هم بايدم جسنن ز جو |
| آنچه اندر وهم ناید آن شوم  | بار دیگر از ملک پران شوم |

This file was downloaded from QuranicThought.com



Y١

فقوله تعالى : وكنتم أمواتاً اشارة الى تمام الحالات التى قبل الحيوانية اوقبل الانسانية ولذا عطف عليه قوله فأحياكم بالفاء وهو اشارة الى حدوث الحيوة الحيوانية اوالانسانية ولذا عطف عليه قوله ثم ً يميتكم بثم ً ، وقوله ثم ّ يميتكم اشارة الى حدوث الموت الحيواني اوالبشري ولذا عطف عليه قوله ثم ّ يحييكم بثم ّ وهو اشارة الى حدوث الحيوة البرزخية ولذا عطف عليه قوله ثم ّ اليه ترجعون بثم ّ، وهو اشارة الى مابعد البرزخ والاعراف ولم يقل ثم ّ يميتكم ثمّ يحييكم لما ذكر انه في اهل الخير حيوة على الحيوة .

[ هُوَ الَّذي خَلَقَ ] الجملة حال عن سابقتها اومستأنفة ولم يأت باداة الوصل للاشعار تحقيق خلق جميع الاشياء حتى السموم اي لايجاد كم وخلقكم فان كلما في الارض تقدمة لخلق الانسان بل كلّ ماسوى الله وذو ات السموم لنفع الانسان فهو غاية الغايات ونهاية النهايات بل نقول : لماكان الغرض الزائد على ذات الحق تعالى

منفيّاً عن فعله للزوم استكماله وهو محالكما قرّر في موضعه فجعل الانسان غاية وغرضاً دليل على انَّه ينتهي الى ذات الحقَّ وما انتهى إلى ذاته فهو أشرف من كلَّ شريف بعده تعالى ، اوالمعنى لانتفاعكم في بقائكم فان الانسان في بقائه محتاج الى اصل العناصر ومواليدها ، اوالمعنى لخلقكم وانتفاعكم في بقائكم جميعاً ومايتراءي من عدم توقيف خلقة الانسان اوبقائه على اكثر المعادن والنباتات والحيوانات بل التضرّر ببعضها كمالسموم وذوات السموم خطاء من عدمالاطلاع على كتفية الارتباط بين المعلولات فان معضها أصل ومقصود بالذات، وبعضها علَّة لخلقة ما هو المقصود اولكماله ، وبعضها شرطٌ وبعضها لازم كماهو مشهود في موجودات ارض العالم الصّغير فانه لااختصاص لقوله تعالى شأنه [مافي الأرض جميعاً] بارض العالم الكبيربل نقول كلّماذكر ارض وسماء فالنـُظر اوَّلاَّ الى العالم الصَّغير وما لم يعرف في العالم الصَّغيرلايعرف فيالعالم الكبير لات نسخة موجزة عن الكبير بمطالعته يمكن مطالعة ما في الكبير وما في ارض العالم الصّغير(') امّا علَّة اوشرط لحدوث الانسان الحقيقيّ الذي هو آدم أبو البشر اولبقائه ، اوعلَّة اوشرط لكماله وتجمَّله ، اولازم لحدوثه وبقائه اوعلَّة بوجه ولازم بوجه فان الاعضاء الرئيسة يتوقنف عليهما حدوث الانسان وبعض الاعضاء الآخرشرط لحدوث الاعضاء الرَّثيسة اولحفظها ، وبعضها شرط لبقاء الانسان ، وبعضها لتجمَّله ، وبعضها لازم لخلقته ، وبعضها شرط بوجه ٍ، ولازم بوجه ٍ، فانَّ الطِّحال والمرارة كذوات السموم والمرَّتان كالسَّموم وفيها منافع ذكرت في مقامها ، والشعر والظُفر مع أنَّهما اخسَّ الاجزاء ولاحيوة لهما لازمان لخلقته وبقائه ، ويتوقَّف عليهما تجمله ، واذا اريد بالارض والسماء الارض والسماء اللتان في العالم الصّغير لم يبق اشكال "في عطف قوله تعالى [ ثُمَّ اسْتُولى إِلَى السَّماءِ ] بشمَّ فان خلقة سماوات العالم الصَّغير من حيث اضافتها إلى أرضه بعد تمام ارضه وتمام مافيها وامّا في العالم الكبير فان اريد بالسماء الاجرام العلويَّة فخلقتها مع خلقة ارضه ، وان اريد بالسماء الارواح لعلوية فخلقتها قبل ارضه ، وكلَّما ذكرفيالاخبارمماً يدل على تأخرخلق السماء عنالارض فهو منزَّل على العالم الصَّغير وعلى تنزيل الآية على العالم الكبير فالعطف بثمَّ لتفاوت الاخبارين والخلقتين

، . المراد بالعلّة : احدى العلل الاربع ، الصورة والمادّة والفاعل والغاية والمراد بالشّرط ، ماله مدخليّة في ايجاده ويقائه يوجوده او عدمه او كايهما وينقسم الى الشّرط المصطلح و المعدّ المانع .



والاستواء هيهنا القصد اى قصد خلق السماء [ فَسَوَّيْهُنَّ ] اى خلقهن تامة مصونة عن العوج والفطوروجع الضميرلكون السماء جنساً فى معنى الجمع اولر عاية الخبر<sup>(1)</sup> [سَبْعَ سَمُوات] تحقيق عدد السماوات والارضين ومراتب العالم سيجى من بعد ان شاءالله [ وَهُوَ بَكُلٌ شَيْءَ عَلَيْمٌ ] عطف على قوله هو الذى خلق ، اوحال عن فاعل خلق ، او عطف على كنتم امواتاً ، أوحال عن فاعل احدى الجمل السابقة على قوله هو الذى خلق ، وعلى اى تقدير فالمقصود التهديد عن الكفروتعليل انكاره بأنه عالم بكفركم فيؤ اخذكم عليه ، وعلمه بالاشباء عين وجود الاشياء فهو علم حضورى كعلمنا بالصور الحاضرة فى نفوسنا فان وجودها علم لنا ومعلوم ، وهذا علمه الذى هومع الاشياء ومع من الذي عن الكفروتعليل انكاره بأنه عالم بكفركم فيؤ اخذكم عليه ، وعلمه بالاشياء عين وجود الاشياء فهو علم حضورى كعلمنا بالصور الحاضرة فى نفوسنا فان وجودها علم لنا ومعلوم ، وهذا علمه الذي هومع الاشياء واماً علمه بالاشياء الذي هو قبلها فله مراتب ، مرتبة منها عين ذاته ، ومرتبة عين فعله ، ومرتبة عين القلم ، ومرتبة عين اللوح المحفوظ ، ومرتبة عين لوح المحووالاثبات ، وتحقيق علمه فى الحكمة النظرية وليس هيهنا محل تحقيقه وتفصيله .

تحقيق مادّة الملك يعلموا فان في قصّة خلقة آدم وسجود الملائكة له دليلاً على أنّ خلقة الكلّ لاجله واقسام الملائكة

[ لِلْمَلَائِكَةِ ] جمع الملك باعتبار اصله فان اصله مألك من الالوكة بمعنى الرّسالة فقلب فصار معفل "بتقديم العين ثم حذف الهمزة فصار معل ، وقيل : اصله مفعل من لاك يلوك بمعنى ارسل فقلب الواوالفا بعد نقل حركته ثم حذف وقيل اصله فعال من ملك يملك فحذف الالف ، والملك على أنواع منها ملائكة ارضيون متعلقون بالماديات سواءكانوا متعلقين بالاجرام السماوية اوبالاجرام الارضية ؛ ولهم ترقيات وتنزلات والملائكة السجد والركع منهم ، وماور د من سقوط ملك عن مقامه وتنزله عن مرتبته وشفاعة شفيع له هو في هذا النوع لافي سائر الانواع فان الملائكة الغير المتعلقة بالماديات كلّ واحد منهم له مقام معلوم .

وليعلم ان العوالم بوجه ثلاثة ؛ اوَّلها عالم الجنَّة والَّشياطين وفيه الجحيم ونيرانها وهومحل الاشقياء والمعذَّبين من بني آدم وهو تحت عالم الماديات وإن كان ذلك؛ العالم مجرَّداً عن المادة ، وثانيها عالم الماديات من السماوات والسماويات والارض والارضيّات وهذا العالم أضعف العوالم ، **وثالثها** عالم المجرّدات العلوية وهوعالم الملائكة بمراتبها من السجد والرَّكع وذوى الاجنحة مثنى وثلاث ورباع ، والمديَّرات أمرأ ، والصّافات صفاً ، والقيام المهيمنين الـذين لاينظرون ، ولاهل عالم الجنَّة من أنواع الجنَّة والسَّياطين قدرة باقدارالله على أنواع الخوارق والتصرّف في عالمم المادّيات مثل اهل عالم الملائكة من دون فرق ٍ ، والجنّة والتشياطين على نوعين، نوع منهم في غاية البعد والخباثة غير قابلين للهداية ، ونوع منهم لهم قرب من عالم الماديات ، وبسبب هذا القرب كانوا مستعدّين للهداية والايمان ولهـم ترقيّات وتنزلات ، وكذلك الملائكة على نوعين؛ نوع منهم في غاية البعد عن المادّيات وهم المجرّدات عن المادّيات وعن التعلّق بها والتّدبير لها وهم العفول والارواح ، ونوع منهم لهم التعلق والتَّدبير للمادِّيات وهم الملائكة الموكَّلة على الارضيَّات من الاجرام العلوية والسَّفليَّة والمأمور بسجدة آدم من حيث فعليَّة آدميَّته هوهذا النَّوع كما في الاخبار أنّ المأمورين بسجدة آدم هم ملائكة الارض واعتراض الملائكة المستفاد من الآية والأخبار أيضاً من هذا النَّوع ولمجانسة هذا القسم للجنآةكان ابليس مشابهآ لهم و مشتبهاً عليهـم و عابداً فيهم بل نقل انّه كــان اماماً ومعلّـماً ٢ - قوله لرعاية الخبر ، و ذلك لأن سبع سموات خبر في الاصل على أن يكون سويهن متعدياً إلى مفعولين هما في الاصل متبدء وخبرعلى أن يكون مضعَّف فعل ناقص مثل صيرو ماذا كان مضعَّف فعل تام فيكون سبع سعوات حالاً لاخبراً .



وحاكماً لهم ولقومه ، وكانوا محاربين للابالسة والجنّة طاردين لهم عن وجه الارض سارقين للشيطان رافعين له الى سمائهم ، والمأمور بسجدة آدم من حيث مقام الآدميّة وانكان هذا النّوع من الملائكة لكن ّ المأمور بسجدته من حيث سائر مقاماته بل من حيث مقام علويّته المكمونة جميع أنواع الملائكة بل جميع الموجودات الامكانيّة لأن ّ جميع الموجودات واقعة تحت تصرّف ارباب أنواعها ومسخّرة لها ، وجميع أرباب الانواع واقعة تحت تصرّف ربّ النوع الانسانيّ ومسخّرة له ، وقد أشير في الاخبار الى ذلك وان ّ آدم صار مسجوداً لكون علىّ (ع) والائمة في صلبه .

[ إِنَّى جَاعِلٌ ] اى خالق فقوله [ فِي الْأَرْضِ] ظرف للجعل اوهو من جعل بمعنى تحقيقكيفيّة قول الله وأمره للملائكة وينهى بنهي ويعدل بعدلى ، اوخليفة منكم في الارض لاصّلاح الأرض بعد رفعكم الى

السماء ، اوخليفة ً من الـشياطين والجنَّة بعد ان طرد تموهم عن وجه الارض وقوله تعالى للملائكة ليس بنداء يسمع ولا بصوت يقرع بل نقول : ان َّ العوالم مترتبَّة بعضها فوق بعض والعالى محيطٌ بالدَّاني ومصدر له ومظهر للاعلى ، وكلَّما يريد العالى ايجاده من فعل اووصف اوذات في العالم الدَّاني يظهر تلكث الارادة وذلك المراد بصورته وتمام اوصافه ولوازمه بل بحقيقته الـتي هي أحقَّ به من حقيقته الـتي هو بها هو في العالم المتوسَّط بين العالي وذلك الدّاني ، وذلك الظّهور هوقول العالي بالنّسبة الي ماظهر فيه فاذا أراد الله خلقآ دم البشريّ في عالمالطبع يظهرلامحالة تلك الارادة وهذا المراد في عالم الواحدية وهوعالم المشية بوجه وعالمالاسماء والصَّفات بوجه وعالم اللاهوت بوجه وعالم علوية على (ع)بوجه وتلكك الصَّورة بل الحقيقة الظَّاهرة انسان لاهوتيَّ ثمَّ يظهر في عالم الملائكة المهيمنين ثمَّ في عالم الصَّافَّات صفًّا ثمَّ في عالم المدبَّرات امرأ ثمَّ في عالم ذوى الاجنحة ثمَّ في عالم الرَّكْع والسَّجَّد ثمَّ في عالم الطَّبع ، ثمَّ في الملكوت السَّفليّ وهي عالم الجنَّة والـشياطين ، وظهور آ دم (ع) على مراتب الملائكة بتمام لوازمه واوصافه ومن جملتها خلافته من الله في الارض قوله تعالى لهم انَّى جاعل في الارض خليفة ، والمقرَّبون من الملائكة لاحاطتهم وسعة ادراكهـم ادركوا منآ دم (ع) لوازمه وصفاته الظّاهرة والباطنة وماله بالفعل وما فيه بالقوّة فعلموا أنّه مركّب من الاضداد ومحل للرَّذائل موصوف بالسَّثهوات المستدعية لهيجان الغضب والتباغض مع من منعه عن مشتهاه والغضب يقتضي القتل والاسروالنُّهب والافساد ، وعلموا ايضاً انَّه محلَّ ووعاء للانسانيَّة الَّتي من شأنها تسخير الاضداد واطاعة المتضادّات وأنَّه بكلَّ من اوصافه مناسبٌ لموجود من الموجودات ولا يمكن أن يكون الخليفة بين المتضادَّات غيرآدم الَّذي هومجمع الاضداد فلم يستعجبوا من استخلاف آدم ولـم يستنكروه ، وامَّا ملائكة الارض فلما كان لكلِّ شأن واحد ولشأنه حدَّ محدود لايتجاوزه نظيرهم القوى والمدارك الانسانيَّة فان لكلَّ شأناً ولشأن كل حداً مثل قوة السمع شأنه مقصور على ادراك الاصوات ، وادراكه للاصوات محدود بحد معين من الصّوت والمسافة لم يدركوا منآدم سوى ما عليه ظاهره منكونه مجمعاً للاضداد مقتضياً للقتل والنّهب والفساد ، ولم يدركوا باطنه من الانسانيَّة المسخَّرة للكلَّ واستعجبوا من استخلافه واستنكروه وأطلقوالسانهم اللائن بحالهم [ وَقَالُوا ] بصورة الانكار [ أتَجْعَلُ فيها مَنْ يُفْسِدُ فيها وَ يَسْفِكُ الدِّماء ] كماكان هذا فعل الشياطين والجنَّ ولاتجعل منَّا خليفة يعدل في الارض ويرفع الفساد ويحفظ الدَّماء وتجعلنا مطيعين لمثل هذا محكومين له .



٧£

[ وَ نَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَ نُقَدَّسُ لَكَ ] فنحن أحق بالخلافة لعدم الاوصاف تحقيق معنىالتسبيح المتضادَّة فينا . والتَّسبيح والتَّقديس في العرف بمعنيَّ واحدٍ وهو التَّطهير والتَّنزيه والتقديس والفرق لكنَّهما إذا أضيفا إلى الله تعالى يراد بالتَّسبيح التَّطهير من القبائح والنقائص لابشرط بنهما عدم الاوصاف والاضافيات بل مع بقاء الاوصاف والاضافات والكثرات وبالتقديس التَّطهير من النَّسب والاضافات ورفع الكثرات ، اويراد معنيَّ بالتَّقديس أعمَّ من التَّنزيه من القبائح والنَّسب وثبوت الكثرات وبعبارة أخرى ملاحظة حتى الاول باسمة الواحد يعنى بجملة صفاته الشبوتية والسلبية وجملة اضافاته تسبيحه وملاحظته باسمهالاحد من غيرملاحظة اسم وصفة وكثرة وتعيّن واعتبار بل مع ملاحظة عدمها تقديسه ، وقد يستعمل كلٌّ في معنى الآخر فهماكالفقراء والمساكين اذا اجتمعا افترقا واذا افترقا اجتمعا ومعنى سبحان الله تنزَّه الله من النَّقائص تنزَّها ، ومعنى قدَّس الله تنزَّه الله من الاضافات والاعتبـارات تنزَّهـا ، وقول الصّادق(ع)وهل هناك شيئ ، في جواب من قال: اللهاكبرمنايَّ شييءٍ، اشارة الي مقام قدسه لاالي مقام تسبيحه فالفرق بين تسبيحه تعالى و تقديسه كالفرق بين المأخوذ لا بشرط والمأخوذ بشرط لا بالنسبة الى الاوصاف والكثرات ، او كالفرق بين المأخوذ بشرط شييء والمأخوذ بشرط لا ولهذا قلّما ذكر تسبيح بدون ذكر الحمد الدَّالُ على اتَّصافه بالاوصاف الحميدة ، ولابتلاء عامَّة الخلق بالكثرات لـم يذكر التَّقديس الدَّالُ على نفي الكثرات الاقليلا وتقدير قوله تعالى نسبتح بحمدك نسبتحك ونطهترك عن التقائص اونسبتح اسمك اونسبتح نفوسنا بسبب حمدك اومتلبّسين بحمدك ، ونقدّس لك ، نقدّسك بزيادة الكلام اونقدّس نفوسنا لك اونقدّس اسمك لك [ قُالَ ] الله في جواب استغرابهم [ إنَّى أَعْلَمُ ] من آدم ومن المكمون فيه من الانسانيَّة السّبتارة المسخرة لجميع الاضداد المناسبة بسعتها وجامعيتها لجملة مافى العوالم وجملة الشؤن ومن الكفر المكمون الملتبس عليكم في بعض وهو ابليس و إنه لا يظهر ذلك الا بخلفة آدم [ مالاتَعْلَمُونَ ] و لذا تستغربون وتستنكرون استخلافه بملاحظة ماتدر كون منه من شؤنه الظاهرة المتضادّة المقتضية للافساد.روي عن الباقر (ع) عن آبائه عن أميرالمؤمنين (ع) ان ً الله لماً اراد ان يخلق خلقاً بيده وذلك بعد ما مضي على الجن ً والنّسناس في الارض سبعة آلاف سنة ٍ فرفع سبحانه حجاب المسماوات وأمرالملائكة ان انظروا الى اهلالارض منالجن ً والنسناس فلماً رأوا ما يعملون فيهما من المعاصي وسفك الدَّماء والفساد في الأرض بغير الحقَّ عظم ذلكتُ عليهم وغضبوا لله تعالى وتأسَّفوا على الارض ولم يملكوا غضبهم وقالوا : ربَّنا انت العزيز القادرالعظيم الشأن وهذا خلقك الذاليل الحقير المتقلب في نعمتك المتمتع بعافيتك المرتهن في قبضتك وهم يعصونك بمثل هذه الذآنوب ويفسدون فيالارض ولاتغضب ولاتنتقم لنفسك وانت تسمع وترى وقدعظم ذلكك علينا وأكبرناه لك، فقال تعالى: انتي جاعل فيالارض خليفة تكون حجَّة لي في أرضى على خلقي، قالتالملائكة: أتجعل فيها من يفسد فيهاكما أفسد هؤلاء ، ويسفك الدّماءكما فعل هؤلاء ، ويتحاصدون ويتباغضون فاجعل ذلكت الخليفة منًا فانًا لانتحاسد ولانتباغض ولانسفك الدّماء ، ونحن نسبّح بحمدك ونقدّس لكث ، قال تبارك وتعالى : انّي أعلم مالاتعلمون ، انتي أريد ان أخلق خلقاً بيدي وأجعل في ذرَّيَّته الانبياء والمرسلين وعباداته الصَّالحين واثمَّة مهديتين وأجعلهم خلفائي على خلقي في أرضهم يهدونهم الى طاعتي وينهونهم عن معصيتي وأجعلهم حجّة لي عليهم عذراً ونذراً ، وأبين النّسناس عن ارضي وأطهّرها منهم وأنقل الجن ّ المردة العصاة عن بريتي وخيرتي من خلقي وأسكنهم في الهواء وفي قفارالارض فلا يجاورون خلقي ، وأجعل بين الجن ً وبين نسل خلقي حجاباً

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة

ومن عصاني من نسل خلقي الَّذين اصطفيتهم اسكنتهم مسكن العصاة وأوردتهم مواردهم ، فقالت الملائكة ، سبحانكئ لا علم لنا الا ما علَّمتنا قال فباعدهم الله عزَّ و جلَّ من العرش مسيرة خمسمائة عام فلا ذوا بالعرش وأشاروا بالاصابع فنظرالرُّبَّ جلَّ جلاله اليهم ونزل الرَّحمة فوضع لهم البيت المعمور فقال : طوفوا به ودعوا العرش فانَّه لي رضاً فطافوا به وهوالبيت الَّذي يدخله كلَّ يوم سبعون الف ملك لايعودون اليه ابدأ ، ووضع الله البيت المعمور توبة لاهل السماء، والكعبة توبة لاهل الارض، فقال الله تعالى : انَّى خالقٌ بشرأً من صلصال قال وكان ذلك من الله تعالى تقدمة في آدم (ع) قبل ان يخلقه واحتجاجاً منه عليهم قال فاغترف جلَّ جلاله من الماء العذب الفرات غرفة بيمينه وكلتا يديه يمين "فصلصلها فجمدت وقال الله جل "جلاله : منك أخلق النبيين والمرسلين وعبادى الصّالحين والاثمّة المهديّين الدّعاة الى الجنّة واتباعهم الى يومالقيامة ولا أسأل عمّا أفعل وهم يسألون ، ثم ّ اغترف من الماء المالح الاجاج غرفة فصلصلها فجمدت فقال تعالى : ومنك أخلق الفراعنه والجبابرة واخوان المشياطين والعتاة والدعاة الى النار وأشياعهم المي يوم القيامة ولا أسأل عماً أفعل وهم يسألون قال وشرط في ذلكث البداء فيهم ولم يشرط في أصحاب اليمين ثمَّ خلط الماثين جميعاً في كفَّه فصلصلهما ثمَّ كفأهما قدام عرشه وهما سلالة من طين ، ثم أمرملائكة الجهمات الشمال والجنوب والصّبا والدّبوران يجولوا على هذه السلالة من طين فابرؤها وانشأوها ثمَّ جزَّؤها وفصَّلوها وأجروا فيهما الطّبائع الاربع المرّتين والدّم والبلغم فجالت الملائكة عليها وأجروا فيها الطّبائع الاربع فالدّم من ناحية الصّبا ، والبلغم من ناحية الشمال ، والمرَّة الصَّفراء من نـاحية الجنوب ، والمرَّة السَّوداء من نباحية الدبور ، واستقلَّت النَّسمة وكمل البدن وقد أسقطنا آخر الحديث؛ وبهذا المضمون أخبار كثيرة . والمأكان قصّة آدم (ع) وخلقته وأمر الملائكة بسجدته واباء ابليس عنالمسجود وهبوطه عن الجنة وبكاؤه في فراق الجنة وفراق حواء وخلقة حوّاء من ضلع الجنب الايسر منه وغروره بقول الشيطان وحوّاء وكثرة نسله وحمل حوّاء في كلّ بطن ذكراً وأنشى وتزويج أنثى كلّ بطن لذكر البطن الآخر من مرموزات الاواثل؛وقدكثر ذكره في كتب السلف خصوصاً كتب اليهود وتواريخهم وورد اخبارنا مختلفة فىهذاالباباختلافا كثيراً مرموزاً بها الىمارمزوه ومزارادان يحملها علىظاهرها تحيّر فيها، ومن رام ان يدرك المقصودبقو تهالبشرية والمدارك الشيطانية منها طرد عنها ولم يدرك منها الاخلاف مدلولها.

تحقيق معنى الاسم وبيان تحقيق معنى الاسم وبيان تعليم آدم الاسماءكلما فاته سواء كانت الدلالة وضعية اوغير وضعية ، وسواء كان الدّال لفظاً اونقشاً اومفهو ما تعليم آدم الاسماءكلما فيات اللطائف فينيا اوموجوداً عينياً ، ولماكانت الدّلالة مأخوذة في الاسمية فكلّماكانت الدّلالة وبيان اللطائف المندرجة في الاية المندرجة في الاية محتاجة الى أمر آخر هو وضع واضع كانت اضعف ، فالاسمية في الدّلالة الوضعية المريفة المعف الاسميات ، والمفهو مالذّهن لضعفه في نفسه واختفائه عن المدارك بحيث أنكره

بعض وقالوا : ان العلم الحصولي ليس بحصول صورة من المعلوم في ذهن العالم بل هو بالاضافة بين العالم والمعلوم ، وقال بعض المحققين انه بشهود العالم صورة المعلوم في عالم المثال عن بعد اوبشهوده رب نوع المعلوم عن بعد اضعف الاسماء أيضاً ، فبقي ان يكون الموجود العيني المدرك لكل احد الدّال على غيره بالطّبع كاملاً في الاسمية ؛ ونحن الاسماء الحسني ، ولااسم اعظم منى ، وبأسمائك التي ملأت أركان كل شيي ، وغير ذلك من كلماتهم تدل على اعتبار الاسمية للاعيان الموجودة واهل العرف لماكن نظرهم إلى المحسوسات



غير متجاوز عنهما لا يعرفون من اطلاق الاسم سوى اللَّفظ والنَّقش لغفلتهم عن حصول مفهـوم من المسمَّى في الذَّهن فضلاً عن اعتبار الاسميَّة له ، ولاحتجابهم عن دلالة الاعيان على غيرها وعن كونها مرايا للحقَّ الاول تعالى ، والاسم من حيث الاسميَّة وكونـه عنواناً ومرآة للمسمَّى لاحكم له بل الحكم بهذا الاعتبار للمسمَّى ، وقد يعتبر الاسم من حيث نفسه من غير اعتباره مرآة لغيره وله بهذا الاعتبارحكم ُّ في نفسه ويحكم عليه وبه ، والاخبار الدّائية على انَّ عابد الاسم كافرٌ وعابد الاسم والمعنى مشركٌ وعابد المعنى بايقاع الاسماء عليه بصفاته التي وصف بها نفسه موحدٌ ناظرة إلى الاسماء العينيَّة اوالموهومات الذَّهنيَّة ومشيرة إلى هذين الاعتبارين ، وقوله تعالى : ان هي الا اسماء "سميَّتموها انتم وآباؤكم ما أنزل الله بها من سلطان ؛ اشارة الى هذين ايضاً يعنى ماجعلتموها معبودات اومطاعين ليست آلا اسماء لاينبغي ان ينظر اليها ويحكم عليها انتم وآباؤكم جعلتموها مسمّيات ومنظوراً اليها ومحكوماً عليها بالمعبوديّة اوالمطاعيّة ما أنزلاالله بها من ذلك الاعتبار سلطاناً وحجّة وتعليم السَّشيئ اعطاء العلم له سواءكان بنحو الاعداد والتَّسبيب كالتَّعليم البشريَّ اوبنحو الافاضة كتعليم الله تعالى وعلم الشيئ ظهوره على النَّفس بنفسه كالعلم الحضوريَّ اوبصورته الحاصلة في النَّفس ، اوفي عالم المثال ، اوفى ربِّ النَّوع على الاختلاف فيه كالعلم الحصوليَّ سواءكان بالسَّعور البسيط اوبـالسَّعور التَّركيبيُّ فمعنى علم آدم الاسماءكليها أفاض وأودع علم الموجودات وصورةكل منها وانموذجه من حيث هي أسماء ومرايا للحق تعالى شأنه لامن حيث هي مسميّات لعدم تحدّدآدم بحدٍّ حتّى يصيرواقفاً في ذلك الحدّ ويكون المعلوم في ذلك الحدّ مستقلاً عنده في الوجود ومسمّى لا إسماً لغيره فالتّعبير عن الموجودات بالاسماء للاشعار بعدم وقوف آدم(ع) دون الوصول الى الله والتأكيد بلفظ كلُّها للاشارة الى انَّ الجميع مودعة في وجودآدم بحيث لايشذ عن حيطة وجوده شبي من الاشياء ، وما قلنا انه أودع صورة الاشياء وأنموذجها انها هوبحسب أفهام العوام والافحقيقة كلّ شيىء عندآ دم عليه السلام والاشياء كلُّها دقائق للحقائق الَّتي أودعها الله تعالى في آ دم (ع)، ولماكان الملائكة متحددين وكان الاشياء بالنسبة اليهم متحددة ومحكوما عليها بوجه يجعلها تعالى فيمعرض العرض على الملائكة للاشعار بمحدود يتهم في صورة المسمّيات المستقّلات من غير اعتبار للاسميّة لها بارجاع ضمير ذوى العقول اليها تغليباً اوباعتباركون الاشياء بالنّسبة اليه تعالمي عقلاء فانّ ارجاع الضّمير المي الاسماء و اعتباركونها عقلاء اسقاط لاعتبار الاسميَّة لها بخلاف ايقاع العلم على الاسماء بعنوان الاسميَّة فقال [ تُسَمَّ عَرَضَهُمُ] اي عرض الاسماءكما عرفت فلاحاجة الى تكلَّف ارجاع الضَّميرالي المسمَّيات المفهومة بالالتزام بل تكلِّف ارجاع الضَّميرالي المسمَّيات يذهب باللَّطائف المودعة في تعليق الفعل علىالاسماء وارجاع ضمير ذوى العقول اليهاكماعرفت [ عَلَى الْمَلاأَئِكَةِ ] اي ملائكة الارض لانتهم المستغربون خلافة آدم(ع) اوعلى الجميع ليظهر على الجميع سعة آدم(ع) واحاطته واستحقاقه الخلافة على جميعهم فان ً المقرَّبين من الملائكة وانكانوا محيطين عالمين منآدم (ع) ظاهره وباطنه وما فيه بالفعل ومافيه بالقوَّة لكنَّ حقائق الاسماء الآلَهيَّة الَّتى هي في مقام المشيَّة مختفية عليهـم مع انَّ آدم(ع) بعلويَّته عالم بها جامع لها وبتلكُ الحقائق يستحقَّ الخلافة عليهم وباعتبار ذلك المقام ورد عنهم (ع) على مانسب اليهم : روح القدس في جنان الصاقوره ذاق من حداثقنا الباكورة ، وورد انَّ جبرثيل (ع) قال لمحمَّد (ص) ليلة المعراج : لودنوت أنملة ً لاحترقت ، والمراد بالعرض عليهم اظهار حقائقهم في العود اليالة لا في النَّزول مزاللة ولذاكان ذلك العرض بعد تعليم آدم (ع) جميع الاسماء فان للاشياء بواسطة عروج آدم(ع) عروجاً بأنفسها في صراط الانسان مضافاً الى عروج أسمائها

This file was downloaded from QuranicThought.com



مع الانسان وعطف العرض بئم ّ على تعليم الاسماء لآدم(ع) مشعر به ، وورد الخبر انَّه عرض أشباحهـم وهم أنوار في الأظلَّة [ فَقْالَ أَنْبِؤُنِي بِـاَسْمَاءِ هُؤُلاءِ ] الاسماء هيهنا بمتزلة العلم في آدم يعني أنبئوني بأنموذج كلَّ من هؤلاء الحقائق المتكثَّرة الموجودة المتضادَّة من وجودكم حتَّى تستحقُّوا الخلافة في المتضادَّات والحكومةبين المتفاسدات بالمسنخية بينكم وبين المتضادات، فان الخليفه لابد ان يكو ناله سنخية مع المستخلف عليه وليس في وجودكل ۖ إلا انموذج واحد منهم فلا يخبركل ّ منكم الا باسم واحد منهم فأخبروني بأسماء الجميع [ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ] في انكار خلافة آدم(ع) واستحقاق خلافتكم فرجعوا الى أنفسهم وأيقنوا انتهم قاصرون عن المجانسة مع الاضداد وعن المحاكمة بينالمتخالفات ، وعن العلم بالمتفاسدات ، مقصّرون في الاستعجاب والاستخبار على سبيل الانكار مفرّطون في ادّعاء التّسبيح مع التّحميد واستحقاق الخلافة دون آدم فاعترفوا بذلك [ وَ قَالُوا سُبْحانَكَ ] اي تنزّ هت تنزّ ها عن النقص والعبث وان نسأل عمَّا تفعل واقتصر وا على التّسبيح لمّا علموا أنَّهم لم يدركوا حمده تعالى فانَّ الحمد المضاف كما ادَّعوه في قولهم ونحن نسبَّح بحمدك مستغرق وادراك حمده المستغرق بادراكه في جميع مظاهره وقد علموا أنتهم عاجزون عن ادراك أكثر مظاهره [ لإعِلْمَ لَنْا ] اى لااسم في وجودنا من الاسماء [ إلَّا مَا عَلَّمْتَنَا ] الا اسماً اعطيتناه ولما توهم من قولهم : اتجعل فيها إلى الآخر؛ وقولهم : ونحن نسبِّح إلى الآخر؛ نسبة العلم والحكمة إلى أنفسهم وظهربعد ذلكئ عجزهم وان علمهم بالنسبة الى علمانة وحكمته كالعدم نفوا العلم عنهم إصالة واثبتوا قدرا قليلا من العلم لأنفسهم عارية وافادوا التزاماً ان العلماصالة منحصرفيه تعالى حصرافراد ، وأكَّدوا ذلكُ باثبات العلم والحكمة له تعالى بطريق الحصر [ فَقَالُوا إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ ] ولذا لم يأتوا بالعاطف ، والعلم ظهور الشيئ عند العقل بصورته على قول من يجعل العلم الحصولي بالصورة الحاصلة من المعلوم عند العالم ، اوبنفسه كالعلم الحضوريّ كعلمنا بالصّورالحاضرة عندنا ، اوبحقيقته كعلم الحقُّ تعالى بـالاشياء بالعلم الذَّانيّ ، والحكمة قد تستعمل فيما للقوَّة العَّلامة وقد تستعمل فيما للقوَّة العمَّالة ، وقد تستعمل في الاعمَّ منهما ، وهو اللَّطف فىالعلم والعمل؛ واللُّطف في العلم عبارة عن ادراك دقايق العلوم والغايات المترتَّبة المتعاقبة واللُّوازم القريبة والبعيدة ، واللُّطف في العمل عبارة عن القدرة على صنع مايدركه من دقائق المصنوع ، والحكمة العلميَّة يعبّر عنها في الفارسيَّة «بخرده بيني» والحكمة العمليَّة يعبَّرعنها «بخرده كاري» والمراد بها هيهنا امَّاللمعني الاعمّ او الحكمة العمليَّة فقط [ قَالَ ] تعالى بعد ظهور عجزهم و عدم استحقاقهم للخلافة [ يا آ دَمُ أَنْبِثْهُمْ بِـاَسْمَائِهِمْ ] حتى يظهر فضلك عليهم واستحقاقك للخلافة دونهم فيظهر عندهم بطلان دعوييهم ؛ انكار استحقاق خلافتك واثبات استحقاق الخلافة لانفسهم ، والمراد بالانباء ليس الاخبار بالملَّسان بل اظهار الاسماء من وجوده كما عرفت سابقاً [فَلَمَّا أَنْبَأَهُمْ بِكَسْمالِهِمْ] ورأوا انه جامع لاسماء الكلّ بوجوده الجمعيّ ورأوا انموذج كلٍّ فيه بل رأوا ان حقيقة كلَّ الأشياء الامكَانيَّة هو آدم(ع)بوجه ، وان كلَّ الحقائق منطوفيه بوجه والكلّ رقائق له \ وعرفوا ان آدم(ع) هوالذي يستحقُّ الخلافة في الارض وعلى جميع الملائكة [قُالَ ٱلَمْ أَقُلْ لَكُمْ ] عند قولى انتى اعلم مالاتعلمون [ إنَّى أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمُواتِ وَ الْأَرْضِ] الغاقب عنكم منهما وهو



ملكوتهما أوالغائب عنهما ومن جملته جامعيَّة الانسان لما له علامة الامكان [ وَ أَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ ] من اظهار استعجاب خلافة آدم واستحقاقكم الخلافة دونه وسائر صفاتكم الظآهرة عليكم وعلى غيركم ومقدارعلومكم الظاهرة[ وَ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ ] من النَّقائص الَّتي لا شعور لكم بهـا ولا يظهـر عليكم الا بعد اختيار كـم باستعلامكم كما فعلنا وليس المراد ماتكتمون بالشعور والارادة فانته يستلزم نسبة النقاق واعتقاد جواز الجهل على الله الى الملائكة وللاشارة الى ما فسَّرنا زادكنتم لانَّه يدلُّ على انَّ الكنمانكان ثابتاً دائماً لهم ، ويجوز ان يراد بما يكتمون ماكتمه التشيطان من الاياء عن السجدة لآدم(ع) لوأمر به او من المخالفة والعناد لآدم(ع) المكمون فيه ، ونسبته الى الملائكة لكونه فيهم ومشتبهاً بهم ، ويجوز ان يراد اعم ً منه ومماً ذكراوًلاً ، وهذا القول منه تعالى امَّا تفصيلٌ لما أجمل عند قوله : ا أبي اعلم مالا تعلمون ، اوكان هذا القول مذكوراً مع قوله ا أبى اعلم مالا تعلمون لكنَّه تعالى اسقطه حين الحكاية ، ويحتمل ان يكون قوله اعلم ما تبدون حالًا بتقدير آناً اوعطفاً على الم اقل محكيًّا بالقول الاوّل ، ويجوزان يكون قوله انَّبي اعلم غيب السَّموات مستأنفاًغير محكيٍّ بالقول [ وَ إِذْقُلْنَا ] عطفٌ على قوله اذقال ربَّك اى اذكر اوذكر حتَّى تعلموا انَّ جميع ما في الارض خلق لكم اذقلنا [لِلْمَلائِكَةِ] اى لملائكة الارض على ماور دفىأخبارنا فانَّ مرتبة آدميَّة آدم(ع)مسجو دة لملائكة الارض اوللملائكة جميعاً على ماسبق ان" آدم(ع) بعلوبيَّته مسجودٌ لجميع الملائكة وقد ورد في أخبارنا ان الله أمر الملائكة بسجدة آدم (ع) لكون نور محمَّد (ص) وعلى (ع) و عترتهما (ع) في صلبه [اسْجُدُوالإَدَم] السجدة غايةالخضوع والتذللل والانقياد للمسجود، ولماكان غايةالتذليل السقوط على التراب عند المسجود صارت السجدة اسما لسجدة الصَّلوة في الشَّريعة والعراد بالسجدة هيهنا التَّذلُّل نحت أمرآ دم(ع) والتَّسخر له بحيث يكون بالنّسية الى كلّ منهم اذا أراد شيئًا أن يقول له كن فيكون ، وتسخّر الملائكة وسجدتهم لآدم (ع) دون ابليس نظير تسخَّر القوى لآدم في العالم الصَّغير دون الوهم الَّذي هو الَّشيطان في هذا العالم [فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلَيِبَسَ] افعيل من أبلس اذا ثيس من رحمةالله اومن أبلس اذا تحيّر واضطرب ، اومن أبلس اذاندم لان فعله فعل ينبغي ان يندم عليه ، اومن أيلس اذاسكت وانقطع حجّته ، وكأنَّه لم يستعمل مجرّدة وقيل : انَّه اسم أعجميَّ ولذا لم ينصرف [ أَبِي وَاسْتَكْبَرَ] من قبيل عطف السبب على المسبِّب [ وَ كَانَمِنَ الْكَافِرينَ ] يعنى ان فطرته كانت فطرة الكفر والاباء وترك الطّاعة لاان الكفرطرأ عليه بعد ان كنان مؤمناً؛ اذقوة الاباء عن الانقيادكانت ذاتيَّة له بحيث لوطرأ الانقيادكماروي شيطاني أسلم على يدىكان الانقيادكأنَّه عرضيَّ عوضله . اعلم ان الوجودكمامر له مراتب ؛مرتبة منه غيب مطلق لاخبر عنه ولااسم ولارسم وهو تحقيق مراتب العالم الوجوب الذَّاتيَّ الَّذي يخبر عنه بعنوان مقام ظهوره بـالوجوب الذَّاتيَّ ، ومرتبة منه وكيفية خلق الاجنة فعل الواجب وظهوره ومعروفيته وفي تلك المرتبة يظهر تمام صفاته واسمائه ؛ وتلكئ

والشياطين عص بوبجب وطهوره ومعروفيته وفي نكث المرتبة يظهر تمام صفاته واسمائه ؛ وتلك المرتبة باعتباركونها عنواناً له تعالى بأسمائه تسمّى بالواحديّة ، وباعتباركونها اقتضاء لايجاد العالم تسمّى بالمشيّة ، وباعتباركونها نفس ايجاد العالم تسمّى بفعله تعالى ، وباعتباركونها جامعة لتمام الاسماء والصّفات بوجودٍ واحدٍ جمعيّ تسمّى بالله ، و باعتباركونها مجمعاً لتمام الموجودات بنحو الاحاطة

٧٨



تسمَّى بعليَّ(ع) ، وبهـذين الاعتبارين تسمَّى بالعرش والكـرسيَّ ولها أسماء ُ أخر غيرهذه ، ومرتبة ً منه عالم المجردات ذاتآ وفعلا وينقسم الىالعقول والارواح المعبر عنهما في لسان الشريعة بالملائكة المهيمنين وبالصّافيّات صفاً، ويسمّيهما الفلاسفة بالعقول الطوليّة والعقول العرضيَّة، وارباب الانواع وارباب الطُّلسمات في اصطلاح حكماء الفرس الَّتي قرَّرها الشرع عبارة عن العقول العرضيَّة ، ومرتبة "منه عالم المجرَّدات في الذَّات لا في الفعل وتسمي بالمدبّرات امرأ ، وينقسم الى النَّفوس الكلّيَّة والنَّفوس الجزئبَّة يعنى اللُّوح المحفوظ ولوح المحو والاثبات ، ومرتبة ٌ منه عالم المثال النَّازل المعبَّر عنه بجا بلقا الواقع في جانب المغرب وفيه صورة كلَّ ما في عالم الطّبع بنحو أعلى واشرف ، وظهور المحو والاثبات اللَّذين في النَّفوس الجزئيَّة في هذا العالم ، والبداء الّذي ذكر في الاخبار هو في هذا العالم ، وقوله تعالى : ماتردّدت في شييء كتردّدي في قبض روح عبدي المؤمن؛ انسما يظهر في هذا العالم ، والرَّؤيا الصَّادقة تكون بالاتَّصال بهذا العالم وشهود ماسيقع بصورته فيه محتاجة الى التّعبير اوغير محتاجة ، ومرتبة ٌ منه عالم المادّيات من سماواته وسماويّاته وعنصره وعنصريّاته ، وهذا العالم مجمع الاضداد ومورد المتخالفات ومصدر المتباغضات ومصرع الهلكي ومصعد السعداء ، وفيه وقع تعليم آدم الاسماء وخلافته على ما فيالارض والسماء ، ومرتبة ٌ منه عالم الجنَّة والشياطين وهو أسفل العوالم وأبعدها عنالله وهومحلَّ الاشقياء منالانسان وفيه الجحيم وعذاب الاشراروهوفي مقابلاالمثال العالى ، ووجو دالجنة والتشياطين كوجو د الملائكة الذينهم ذووا الاجنحة مجرّد عن المادّة ؛ ولذا يقدرون علىالتّشكّل بالاشكالالمختلفة والتّصرّف في عالمالطّبع مثل الملائكة ، ويتراءى انتّهماقوى وجوداً من عالمالطّبع لتجرّدهم عن التقيّد بالمادة والمكان والزّمان واطلاعهم على ما لا يطلع عليه الانسان من الماضي والآتي وممّا لم يكن حاضراً في مكانهم، لكن ّ العناصر والعنصريَّات للاستعدادللخروج عن التقيَّد بالزَّمان والمكان والمادَّة والتحاقهم بالملأ الاعلى والمقرّبين من الله اقوى وجوداً واقرب من الله، وينقسم اهل الملكوت السفليّ الى من هوفي غاية البعد عن الله وعن استعداد قبول رحمة الله بحيث كأن البحرمان عن الرّحمة ذاتيّ لـه وهم الّشياطين وذرّيّتهم والى من هو ليس في غاية البعد عن المادَّة واستعدادها للرَّحمة وهم الجنَّة ، وهذا العالم تحت عالم الطَّبع كما انَّ عالم الملائكة فوقه، وفي الاخبار اشاراتٌ إلى ما ذكرنا من عالم الجنَّة وصفاتها وأقسامها وهذا آخر العوالم في نزول الوجود من الله ، وامَّا في صعود الوجود الي ما منه بدئ فالمبدأ المادَّة والعناصر وانكان الجنَّة والتشياطين قديتقربون ويتصاعدون عن مهابطهم البعيدة لكن صعودهم الى حدّ محدود لايتجاوزونـه بخلاف صعود المادّيّات فانّه لاحدّ لها ولا وقوف ، واولى درجات صعود العناصر امتزاجها وكسر سورةكلّ بحيث ارتفع التّمييز بينها > وثانيتها حصول المزاج والصّورة النّوعيَّة فيها والوحدة الحقيقيَّة لهـا ويسمَّى ألحاصل جماداً؛ وهواماً واقفُ أوواقع في طريق النّبات ، وثالثتها حصول النّفس النّباتيَّة فيها وظهور آثارٍ مختلفة وافعال متخالفة عنها ويسمّى الحاصل نباتاً وهو إمّا بشرط لا او لابشرط شيبيء في طريق الحيوان ، ورابعتها حصول النَّفس الحيوانيَّة فيها وظهور الحسَّ والحركة الاراديَّة عنها؛والحاصل امَّا موقوفٌ على حدٍّ أوغيرموقوف بل واقع في طريق الانسان ، وخامستهما حصول النَّفس الانسانيَّة وظهور الادراكات الكلَّيَّة عنها ، ولا وقوف للحاصل بحسبالتكوين انكان بحسبالاختيار لأفراده وقوفات عدد وقوفات أنواع الجماد والنبات والحيوان، وعدد وقوفات افرادكل نوع منهما ، ومقامات صعود نفس الانسان ودرجات عروجهما بعد ذلكت غير متناهية ، و اوَّل مقامات صعودها بعد ذلك عروجها الى الملكوت العليا بدرجاتها ، اونزولها الى الملكوت السفلي يدركانها ، والملكوت الحاصلة بعد صعود العناصر عنالمقام البشريّ يسمّى بجابلسا وهومقابل كجابلقا ، وجميع



ما في هذا العالم يحصل في جابلسا ثانياً كماكان حاصلاً في جابلقا قبل هذا العالم ، ومايحصل في جابلسا يكون مدبراً عن هذا العالم كما ان ما حصل في جابلقاكان مقبلاً على هذا العالم ، ولهذا لم يكن لما في جابلسا ظهور في هذا العالم كماكان ماحصل في جابلقا لابد من ظهوره في هذا العالم ، واماً البرزخ الذي هو طريق مشترك بين الملكوت العليا ودارالسعداء والملكوت السفلي ودارالاشقياء فهو معدود من صُقع الملكوت وليس مقام مقرّ حتى يعد مقاماً وعالماً بنفسه لان السعيد والسفتي ودارالاشقياء فهو معدود من صُقع الملكوت وليس مقام البرازخ ومنه طريق الى الملكوت السعيد والسفتي لابد من سلو كهما عليه الى الاعراف ، والاعراف آخر وهذه المدينة هي التي لهالف الف باب ويدخلهاكل يوم مالا يحصى من خلق الله، وبخرج مثل ذلك، وهورقوليا وجابلقا وجابلسا غير مجرّدة عن التقدر وفوقها عوالم مجرّدة عن التقدر ايضاً .

واعلم ايضاً ان النُّورالعرضيَّ الَّذي به يستضيئُ السطوح معرَّف بأنَّه ظاهرٌ بذاته مظهرٌ لغيره وهذا التَّعريف في الحقيقة للوجود وهو أولى به من النَّور العرضيَّ؛فانَّ النَّور ظاهر للايصار مظهر لغيره علىالابصار لاعلى سائر المدارك، وظهوره ليس بذاته وبمهيَّته النَّوريَّة بل بوجوده فالنَّوربما هومهيَّة من الماهيَّات ليس ظاهراً بنفسه بل هو بما هو وجود ظاهربنفسه اي بحزته الذي هوالوجود لابالجزء الآخرولابالمجموع بخلاف الوجود فانته بسيط ظاهر بذاته لابشيئ آخر مظهر لغيره التذي هوالمهيتة ايتة مهيتة كانت ومظهر لنقيضه التذي هوالعدم، وظهوره ليس على مدرك واحد بل هوظاهرومظهر لكلَّ الاشياء على جميع المداركفهواقوي في النَّوريَّة من النُّورالعرضيَّ ، وكما انَّ النُّورالعرضيَّ اذا قابله جَسْمٍ صلب كثيف غير شفيف ينفذ النُّورفيه على استقامته سواءكان صيقليآً كالبلوّر اوغير صيقليّ كغيره من الاحجار الصّلبة واجتمع النّور فيه وتراكم ظهر منه آثارغير النورية مثل النار الحاصلة خلف البلورة اذا قابلت نور الشمس والنار المكمونة في الاحجار الكبريتية وغيرها كذلك النُّور الحقيقيَّ إذا قابله ما لم ينفذ فيه على الاستقامة كالمادَّة القابلة الَّتي لاجهة فعليَّة فيها سوى القوَّة ، و عالم الاجسام الـّذي ليس فيه الا جهة القبول لا الفاعليــة و اجتمع الوجودات الضعيفة والكشرات البعيدة من الوحدة حصل من اجتماع الانوارنارمكمونة فيه اوخلفه وتعلو بتلكث النَّار نفس مناسبة لها شريرة امَّا بعيدة عن الخير ظاهرة النَّاريَّة نظيرها النَّار الظنَّاهرة خلف البلوَّرة البعيدة من الجسم المستنير ، اوقريبة من الخير نظيرها النارالمكمونة فىالاحجار، والقسم الاوّل الـشياطين والقسم الثّاني الجنّة ففي النّورنارمكمونة والنّار نور مكمون أوظاهر ، فعلى هذا لاحاجة الى تأويل الآيات والاخبار الدَّالَّة على خلق الْـشياطِين والجنَّة منالنَّار كما فعلته الفلاسفة ، ولا الى تصحيحها بتجويز خلقها في كرة الدِّخان المنافي لكثير من قواعدهم والكثير من آثار السَّياطين المَّتي ذكروها في السَّريعة ، ولا الىانكاروجودهم الا بالتَّأويل ، ولا الي جعلهم نوعاً من الملائكة ؛ فان الملائكة خلقوا من النَّور وهم خلفوا من النَّار وانكان لهم نوريَّة كنوريَّة النَّار المختلطة ، وكون آدم مخلوقاً من الطِّين باعتبار أنَّ التَّراب والماء غالبان في مادَّته والا فمادَّته مركَّبة من العناصرالاربعة/[وَقُلْنا] بعد خلق آدم (ع) وخلق حوًّاء لأنسه بها وسجود الملائكة له واباء ابليس من التسجود .

[ يا آ دَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ ] التى هى من جنان الدّنيا لامن جنان الآخرة التى هى للاتسان بعد خلاصه من البنيان العنصرى فانه من دخلها لم يخرج منها وسيأتى الاشارة الى وجه كونها من جنان الدّنيا [ وَكُلاً مِنْها ] رزقكما الخاصّ بكما من أثمار الجنّة وفواكه الاعمال وحبوبها [ رَغَداً ] رزقاً واسعاً



اواكلاً واسعاً [ حَيْثُ شِئْتُما وَلاَتَقْرَبْا هَذِهِ الشَّجَرَةَ ] اطلق لهما الاكل من الى مأكول شاء اوفى ال مكان وزمان أرادا ونهيهما عن الاكل من شجرة مخصوصة ، وتعليق النّهى على القرب من النّشجرة للمبالغة فى النّهى عن الاكل ، اوللنّهى عن القرب حقيقة فانَّ القرب من الشيئ يورث توقان النّفس اليه .

اعلم أن قصّة خلق آدم (ع) وحوّاء (ع) من الطّين ومن ضلعه الايسر ومن امر الملائكة بسجو دآ دم (ع) واباء ابليس عن المسجدة واسكنان آدم(ع) وحوًّاء(ع) الجنَّة ونهيهما عن اكل شجرة من اشجارها ووسوسة ايليس لهما واكلهما من المشجرة المنهيَّة وهيوطهما من المرموزات المذكورة في كتب الامم السالفة وتواريخهم كماذكرنا سابقا فالمراد بآدم في العالم الصّغير اللّطيفة العاقلة الآدمية الخليفة على الملائكة الارضيّين وعلى الجنّة والتشياطين المطرودين عن وجه ارض النقس والطبع المسجودة للملائكة المخلوقة من الطين الساكنة في جنّة النَّفس الانسانيَّة وهي أعلى عن مقام النَّفس الحيوانيَّة المخلوق من ضلع جنبها الا يسر الَّذي يلي النَّفس الحيوانيَّة زوجتها المسمَّاة بحوًّاء لكدرة لونها بقربها من النَّفس الحيوانيَّة ، والمراد بالسَّجرة المنهيَّة مرتبَّة النَّفس الانسانيَّة الَّتي هي جامعة لمقام الحيوانيَّة والمرتبة الآدميَّة ، والمراد بالحيَّة واختفاء ابليس بين لحييها القوة الواهمة فانتها لكونها مظهراً لابليس تسمني بابليس فيالعالم الصّغير، ووسوسته تزيينها مالاحقيقة له للجنب الايسر من آدم المعبِّر عنه بحوًّاء وهبوط آدم(ع) وحوًّاء (ع) عبارة عن تنزَّلهما الى مقام الحيوانيَّة ، وهبوط ابليس والحيَّة وذريَّتهما عبارة عن تنزَّلها عن مقام التَّبعيَّة لآدم ؛ فانَّ ابليس لمَّاكان الواهمة احد مظاهره كان رفعتها رفعته ، وشرافتها باستخدام آدم لها شرافته ، وهبوط الواهمة كان هبوطاً له ، وإذا اريد بالتشجرة النّفس الانسانية ارتفع الاختلاف من الاخبار فان النّفس الانسانية شجرة لها انواع الثّمار والحبوب واصناف الاوصاف والخصال لان الحبوب والشمار وان لم تكن بوجوداتهما العينية الدّانية موجودة فيها لكن الكل بحقائقهما موجودة فيها فتعيين تلك الشجرة بشييءٍ من الحبوب والشمار اوالعلوم والاوصاف بيان لبعض شؤنها . روى في تفسير الامام (ع) انتها شجرة علم محمد (ص) وآل محمد (ع) الذين آثر هم الله تعالى به دون سائر خلقه فقال الله تعالى : لاتقربا هذه الشجره ؛ شجرة العلم فانسَّها لمحمَّد (ص) وآله (ع) دون غيرهم ولايتناول منهما بأمرالله الاهم ، ومنها ماكان يتناوله النّبيّ (ص) وعلى (ع) وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) بعد اطعامهم المسكين واليتيم والاسير حتّى لسم يحسّوا بجوع ولا عطش ولا تعب ولا نصب وهي شجرة تميّزت من بين سائر الاشجار بـان كلاً منهـا انهما يحمل نوعاً من الشمار وكـانت هذه الشجرة وجنسهما تحمل البرَّ والعنب والتَّين والعنَّاب وسائر أنواع الشَّماروالفواكه والاطعمة ، فلذلك اختلف الحاكون فقال بعضهم : برَّة ، وقال آخرون : هي عنبة" ، وقال آخرون : هي عنَّابة ، وهي السَّجرة الَّتي من تناول منها باذن الله ألهم علم الاوَّلين والآخرين من غير تعلم ، ومن تناول بغير اذنالله خاب من مراده وعصى ربَّه . أقول : آخرالحديث يدلَّ على ما قالته الصَّوفيَّة من انَّ السَّالك مالم يتمَّ سلوكه ولم ينته الى مقام الفناء ولم يرجع الى الصَّحو بعد المحو باذن الله لم يجز له الاشتغال بالكثرات ومقتضيات النَّفس زائداً على قدر الضَّرورة وشجرة علم محمَّد (ص) وآل محمّد (ع) اشارة الى مقـام النّفس الجامع لكمالات الكثرة والـوحدة [ فَتَكُونُا مِنَ الظُّالِمِينَ ] الفاء سببيَّة دالته على سببيَّة الاكل لصيرورتهما من الظَّالمين اي لحدوث الظُّلم بعد الاتِّصاف بالمتضادات يعنى انَّ الاكبل من الْشجرة يصير سبباً للاتَّصاف بالمتضادَّات وهو يقتضي منع الحقوق عن أهلها واعطائها لغير اهلها ، اولحدوث الاتصاف بالظَّلم ابتداءً يعنى انَ الاكل من السَّشجرة حين عدم استحقاق الاكل ظلم



فاذا أكلنما صرتما متصفين بالظلم ، اولاعم من حدوث الظلم بواسطة اوبلاواسطة [فَازَلَمْهُمَا الشَّيطانُ عَنْها ] اصدر عثرتهما عن جهة الشجرة ، اوأزالهما عن الجنّة بالعثرة بوسوسته وخديعته بان اختفى بين لحى عَنْها ] اصدر عثرتهما عن جهة الشجرة ، اوأزالهما عن الجنّة بالعثرة بوسوسته وخديعته بان اختفى بين لحى الحيّة وقرب من مقام آدم(ع) وقال لآدم(ع)ماحكاه الله تعالى ورد آدم(ع) عليه وظنّ ان الحيّة تخاطبه فلما الحيّة وقرب من مقام آدم(ع) وقال لآدم(ع)ماحكاه الله تعالى ورد آدم(ع) عليه وظنّ ان الحيّة تخاطبه فلما آيرَسَ من قبول آدم(ع) عاد ثانياً الى حوّاء فخاطبها وخدعها حتى اكلت ثم اغترآدم(ع) فأكل فلما اكلا الحيّس من قبول آدم(ع) عاد ثانياً الى حوّاء فخاطبها وخدعها حتى اكلت ثم اغترآدم(ع) فأكل فلما اكلا حصل لهما الشعور بالشعور فأدركا من سؤاتهما مالم يكونا يدركانه قبل ذلك [فَأَخْرَجَهُما مِمّاكانافيه] من الجنة الكل موا المعور بالشعور بالشعور فالموركا من سؤاتهما مالم يكونا يدركانه قبل ذلك إفاري المبطوا بعضكم ليما كانافيها من الجنة التى كانا فيها] الآدمرع) وحوّاء وأوركا من سؤاتهما مالم يكونا يدركانه قبل ذلك إفارة أورا بعضم من منامهما الذي كانا فيه الغلم من العام الأدمرع) وحوّاء المبطوا بعضم كم لينغض من من الجنة التى كانا فيها الشعور بالشعور بالشعور فالدي كانا فيه الم يكونا يدركانه قبل ذلك إفراري وحواء المبطوا بعض كم لينغض من من الجني في من الجني المبطوا بعضم كم لينغض من الجنة التى كانا فيها ، اومن مقامهما الذي كانا فيه الوَلُول إ المرع) وحواء المبطوا بعضم كم لينغض ألما من الجينة الذي كانا فيها ، ومن مقامهما الذي كانا فيه المبل لهم ، اوقلنا لآدم عام وعواء (ع) وابليس والحية من الجني في في ألوُرُضي المن من من الحين والني والمي المبل والحية والمنية اوأرض العالم الكبير المستكم أولما من الحيون . ولمن الحيون الحيون العن والما من من الحيون العام ما والم من الحام مالم من من من من من الحية والمي من والم من معهما لكونهما الحيوانية اوأرض العالم الكبير المستقر ومتاع والمي والمي ما من ما معهما لكونهما معام المي من ما مالم من ما من من من من من من من من ما مالمغري . ولمن من من من من من من من ما من من من ما من من من من ما من ملمم من من من من من من من ما ملمم من من مامم من ما من من ما مموم

اعلم انَّه تعالَى باقتضاء حكمته الكاملـة بخلَّى بين آدم ومشتهياته المنسوبة الـى نفسه الدَّانيَّة ليهبط من مقامه العالى الى سجن الدَّنيا لبستكمل فيه ويستكثر نسله وأتباعه كماقال المولوى قدَّس سرَّه :

من چو آدم بودم اول حبس كرب پرشد اكنون نسل جانم شرق و غرب فاذا استكمل فى نفسه و فى نسله و أتباعه تاب الله عليه و اخرجه من سجنه اماً بالموت الاختيارى اوالاضطرارى وبدون ذلك الهبوط لا يحصل كمال لآدم ولا نسل ولا اتباع بل نقول : شأنه تعالى تقليب آدم النّوعى من الجنّة الى سجن النّفس ومن سجن النّفس الى الجنّة كما قال تعالى شأنه : ونقلّبهم ذات اليمين وذات الّشمال .

> كو بجهل آييم أن زندان اوست . ور بعلم آييم أن ايوان اوست وفي هذا التقليب تكميله واتمام النّعمة عليه .

[ فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِماتٍ ] الكلمات المنلقاة من الرّبّ ليست شبيهة بكلمات الخلق كما يظن بل هى عبارة عن اللّطائف الوجودية التى هى التوحيد والنبوة والولاية ومراتب كلّ منها ومراتب العالم التى لانهاية لها ؛ فان الكلمة كما تطلق على الكلمة اللفظية وعلى الكلمة النفسية التى هى حديث النفس تطاق على العقائد والعلوم وعلى اللّطائف الوجودية وعلى مراتب الوجود ، وقوله تعالى: وإذا ابتلى الرهيم ربّه بكلمات ؛ اريد به مراتب الوجود ، وإذا قيس قوله (ص) : اوتيت جوامع الكلم ، بهذا علم فضل محمّد (ص) على ابرهيم (ع) ولمّا اريد بالكلمات اللّطائف الوجودية وعلى مراتب الوجود ، وقوله تعالى: وإذا ابتلى الرهيم ربّه على ابرهيم (ع) ولمّا اريد بالكلمات اللّطائف الوجودية وعلى مراتب الوجود ، وقوله على علم فضل محمّد (ص)

**تحقيق توبة العبد** تحقيق توبة العبد الشيُّ من المعاصى الظّاهرة اوالباطنة ، او المقامات النّازلة المتى يقف العبد فيها اوالمشاهدات التى قديفتتن السالك بها ، اوالخطرات التى توبة الاولياء منها ، اوالالتفات الى غيرائله الّذى توبة الانبياء منه؛وهى قسيمة للانابة فانّ الانابة الاقبال والرّجوع.



اعلم ان سلوك السالك لايتم الا بجناحين؛ البرائة والولاية ويعبّر عنهما بالتوبة والانابة؛ وبالزكوة والصّلوة، وبالصّيام والصّلوة، والتبرّى والتولّى، والنّهى والاثبات، والنّهى والامر، والخوف والرّجاء، والترهيب والترغيب ؟ ولذا لم يكن شريعة من لدن آدم (ع) الا وفيها زكوة وصلوة وكان الكلمة الجامعة بين النّهى والاثبات اشرف الاذكار، وكان اشرف الكلّ لااله الاالله لاعتبارات ليست في غيرها كما سنذكره ان شاء الله في بيان قوله : فاذكروني أذكر كم في هذه السورة ، واذا عدّى التوبيّة بالى كانت مشعرة بالجمع بين التّوبة والانابة ، واذانسبت الى العبدعد يت بالى للدّلالة على الانتهاء ، واذانسبت الى الله عدّيت بعلى للدّلالة على الاستلاء .

تحقيق توبة الرّب [ إِنَّهُ هُوَ التَّوَ ابُ] كثيرالتَوبة منحصرة فيه لان توبة العبدكسائر خصاله اظلال في توبة الرّب صفات الحق فان توبة العبد ظل لتوبة الرّب بل هي توبة الرّب في مقام شأنه النّازل فلا تائب الا هو ، ونسبتها الى العبد محض اعتبارِفني توبة العبد تكرارظهورلتوبة الرّب

فانبه مالم يظهر توبة الله في شؤنه العالية لم تظهر في مظهره النبازل فهـو تعالى كثير التوبة باعتبار كثرة ظهورهما ولا تواب سواه باعتبار ان توبة العبد توبته [ الرَّحيمُ ] لارحيم سواه كحصر التُّوبة وافاضة الرَّحمة الرَّحيميَّة على العبد بعد توبة الرّبّ في توبة العبد كاللازم الغير المنفكّ منها ولذا عقبُها بها [قُلْنَااهْبِطُوا مِنْها جَميعاً] ووجه التأكيد والتكريرالتغليظ والتمطويل المطلوب في مقام السخط والتمهيد للوعد والوعيد الالتي وجميعاً حالٌ في معنى الترَّاكيدكأنَّه قال أجمعين ولا دلالة له على الإجتماع في زمان الحكم بل له الدَّلالة على عموم الحكم بجملة افراد المحكوم عليه فقط بخلاف مجتمعين فانه يدلَّ على الاتَّفاق في زمان الحكم [ فَحامًا يَأْتِينَكُم فيني هُدى ] اما ان الشرطية وما الرائدة لنأكيد الشرط ولذا يؤتى بعده بنون التأكيد ، واتيان الهدى من الله اماً على نسان الرّسول الظّاهري أوالباطني هذا على ظاهر المفهوم المصدري من الهدى والا فالهدى حقيقة جو هريَّة من شؤن النَّفس الانسانيَّة ولسان الرَّسول الظَّاهريَّ اوالباطنيَّ معدَّ للنَّفس ، والمفيض في الحقيقة هوافله، والمفاض حقيقة من الحقائق، والمفاض عليه هوالنِّفس الانسانيَّة، وعلى هذا فالاتيان باداة الشكِّك في محلَّه لان تلكك الحقيقة لاتحصل لكلَّ فردٍ من الافراد ، وكثيراً ماتحصل لشخص ٍ ثم ً تسلب عنه ولذا أتى بالجواب جملة شرطبة اوكالشرطبة فقال [فَمَنْ تَبِعَ هُدْايَ] لفظة من شرطبةاوموصولة منضمنة لمعنى النَّشرط وتكرار الهدى للتَّمكين في القلوب وللتَّرغيبُ في الاتَّباع بتصوير مفهومه الصَّريح؛ ولتعليل الحكم بذلك ، ويجوز ان يراد بالهدى الرَّسول اوخليفته فانه لكونه متشأناً بالهدى فكأنَّه لا حقيقة لـه سوى الهدى ، اويراد معنى أعم ّ من الشَّلائة اى فامَّا يأتينكم منتى سبب هداية إوحقيقة هداية أوهادٍ ؛ فمن تبع هداى [ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاهُمْ بَحْزَنُونَ ] .

تحقيق بيان اختلاف المخوف حالة حاصلة من الاستشعار بورود مكروه وتوقيع وروده ويستلزمها انقباض الفقرتين منقوله فلا الفقرتين منقوله فلا الفلب وتصاعد بخار دخاني الى الدّماغ واحتراق الدّماغ وتوليّد السوداء والماليخوليا خوف عليهم ولاهم ان طالت مدّتها ، ولمّاكان الخوف وارداً من المخوف منه على الخائف كأنّ المخوف يحزنون منه فاعله والخائف واقع عليه الخوف أخبر عنه بالجارّ والمجرور بعلى مع انّ القياس

This file was downloaded from QuranicThought.com

۸۳



يقتضى ان يخبر عن المصادر بالجار والمجرور باللام اوبمن اذا وقع الفاعل عقيب حرف الجرّ مخبراً به ، وايضاً الخوف يقتضى الاستيلاء على النّفس بحيث لانتمالك ويناسبه لفظ على ، ويحتمل ان يكون المعنى لاخوف لغيرهم عليهم يعنى لاينبغى ان يخاف عليهم وحينئذ فلا اشكال . والحزن حالة حاصلة من استشعار فوات محبوب فى الحال اوفى الاستقبال ويستلز مه ايضاً انقباض القلب واجتماع الرّوح الحيوانية والحرارة الغريزية فى الباطن والقلب وسائر لوازم ذلك وقلّما ينفكان وهكذا الغم واجتماع الرّوح الحيوانية والحرارة الغريزية من حيث انته مستشعر لفوات المحبوب وليس لورود امر من خارج وللاشعار بهذه اللّطيفة جاء بالقرينتين مختلفتين فان حق العبارة ان يقول فلا خوف عليهم ولا حزن اوفلاهم يخافون ولاهم يحزنون ، ويستعمل الحزن منباب علم لازماً ومن باب قتل متعديّاً، والحوف عليهم ولا حزن الفلاهم يخافون ولاهم يحزنون ، ويستعمل وجواب الاشكال بان التابع للهدى مؤمن والمؤمن لا يخلومن الخوم الخوف والرّاء وهما فيه كلفتن المزيز والالرز وكذلك الحزن من الحرارة الا يقول فلا خوف عليهم ولا حزن الفلاهم يخافون ولاهم يحزنون ، ويستعمل وجواب الاشكال بان التابع للهدى مؤمن والمؤمن لا يخلومن الخوف والحز في الموف والحرارة الميزان وكذلك الحزن من لوازم الاترات التابع للهدى مؤمن ما المقد والحز فن فلا الخوف والرخان وهما فيه ككفتتى الميزان

الاولى ـ ان الخوف يطلق تارة على المعنى الذي ذكر وتارة على معنى اعم مما ذكر ومن الخشية والهيبة والسطوة فان الانسان في مقام الايمان التقليدي وهو أنزل مقامات النفس المؤمنة له خوف ، واذا عرج الى مقام الايمان التحقيقي بوجدان ثارما من الايمان في نفسه وهو أعلى مقام النفس المؤمنة ومقام القاء السمع يتبدّل خوفه بالخشية ، واذا عرج الى مقام القلب وهو مقام الايمان الشهو دي يتبدّل خشيته بالهيبة ، واذا عرج الى مقام الرّوح و هو مقام الايمان التحقيقي يتبدّل هيبته بالسطوة ، ولفظ الخوف قد يطلق على الجميع .

والثَّانية ـ ان تعليق الجزاء يقتضي اعتبار حيثية وصف السَّرط في التَّلازم .

**و الثّالثة ـ** انّ المراد بالهدى هوالنّبي (ص) اووصيّه (ع) اوشأن من الله يظهر على نفس الانسان بو اسطة البيعة مع أحدهما ومتابعته ، او المراد بالهدى مثال احدهما يظهر على صدر الانسان بقوّة متابعته لهما .

و الرّابعة ان التّابع للنّبيّ (ص) أو صبّ (ع) إذا خلص متابعته له عن متابعة غيره يتمثّل المتبوع عنده بحيث ينجذب التّابع بتمام مداركه وقواه الى الصّورة المتمثّلة عنده ويأخذ ذلك المثال بمجامع قلبه ولايدع مدخلاً ولا مخرجاً لغيره فلا يدع له ادراك الغير حتّى يستشعر بالتّضرّر منه فيخاف اوبفواته فيحزن؛ فعلى هذا معنى الآية فمن تبع هداى بحيث يتمثّل الهادى عنده فلاخوف عليه ولاحزن من حيث انّه تابع وانكان قديخرج من تلك الحيثيّة فيدخله حيننذ خوف وحزن .

وقد عدّ المخوف والحزن من صفات النّفس وهوخارج عن مقام النّفس وهذا التمثّل هوالّذى قالته الصّوفية من انّ السالك ينبغى ان يجعل شيخه نصب عينيه بحيث لايشتغل عنه بغيره ومقصودهم انّ الّسالك ينبغى ان يتوغّل فى الاتّباع حتّى يتمثّل المتبوع عنده لاان يتكلّف ذلك من غير اتّباع ، فانّه كفر وليس الا فى النّار وقد قيل بالفارسيّة .

جمله دانسته که این هستی فغ است ذکر و فکر انحتیاری دوزخ است

فان الفكر في لسانهم عبارة عن تمثل الشيخ عند السالك والمراد بالاختياري هوالذي يتكلّفه السالك ويتراءى ان الفكر الغير الاختياري كالاختياري اشتغال بالاسم و غفلة عن المسمّى و هو كفر شبيه بالاشتغال بالصّنم لكن هذا من جملة الظنّون فان الصّورة المتمثّلة اذاكان بقوّة المتابعة لا بتكلّف السالك لاتكون الامر آة لجمال الحق الاول تعالى ولايكون فيها حيثية سوىكونها مرآة والمشتغل بها عابد للمسمّى بايقاع الاسماء عليه لامحالة ، لاانّه عابد للاسم والمسمّى اوللاسم فقط فهوموحد حقيقي ، وقد قالوا: ان ظهور

٨٤



القائم(ع) في العالم الصّغير عبارة عن التمثّل المذكور لان كلّما ذكروه في ظهور القائم(ع) يحصل حينئذً في العالم الصّغير وقد نظم بالفارسيّة اشارة الى هذا التمثّل :

> کرد شهنشاه عشق در حرم دل ظهو ر قد ز میان بر فراشت رایت اقد قو ر هر که در این ره شتافت باقدم نیستی وانکه جمال تو دید جام وصالت چشید بادهٔ کوثرنخواست از کف غلمان و حور

اومعنى الآية فلاخوف عليهم فى الآخرة ، اولاخوف لغيرهم عليهم ، ولاهم يحزنون فى الآخرة ، ونظير هذه الآية ذكر مكرراً فى القرآن ونذكر فى بعض الموارد مايليق به [ وَالَّذَينَ كَفَرُوا وَ كَنَّبُوا براَيااتِنا أولَتُكَ أَصْحابُ النَّارِ] عطف على جملة من تبع هداى (الى آخره) . وحق العبارة ان يقول : ومن لم يتبع هداى لكنه عدل الى صريح الموصول وترك الفاء فى الخبر هيهنا وجاء به فى الاول للتأكيد والتصريح بالتلازم وعدم التخلف فى جانب الوعد وعدم التأكيد والتلازم فى جانب الوعيد وأتى بقوله كفروا وكذّبوا بآياتا بدل من لم يتبع للاشعار بأن عدم الاتباع كفر ومستلزم للانتهاء الى التكذيب ، واصل الآيات وأعظمها الانبياء والاولياء فذكر تكذيب الآيات فى مقام عدم التأكيد والتلازم فى جانب الوعيد وأتى بقوله كفروا وكذّبوا بآياتنا بدل من لم يتبع للاشعار بأن عدم الاتباع كفر ومستلزم للانتهاء الى التكذيب ، واصل الآيات وأعظمها الانبياء والاولياء فذكر تكذيب الآيات فى مقام عدم اتباع الهدى يؤيد تفسير الهدى بالانبياء والاولياء (ع) وتكرار المبتدأ باسم في تكذيب الآيات فى مقام عدم اتباع الهدى يؤيد تفسير الهدى بالانبياء والاولياء (ع) وتكرار المبتدأ باسم فيه التشديد والتآكيد الحكم واحضارهم بأوصافهم الذميمة وتحقيرهم ، وللتطويل فى مقام الوعيد المطلوب فيه التشديد والتآكيد والتطويل ، ولذا لم يكتف بصحابة النار المشعرة بالتجانس المستلزم للخلود وأكدها الشيطان لهما وأكلهما من الذا لم يكتف بصحابة النار المشعرة بالتجانس المستلزم للخلود وأكدها ويقوله [ هُم ° فيها خاليدُونَ ] اعلم ان اخبار خلق آدم (ع)، وحواء وكيفية خلقهما وبقائهما فى الجنة ووسوسة في التشليلان لهما وأكلهما من الشجرة وهبو طهما على الصفا والمروة وبكائهما على فراق الجنة وومكدها وراق حواء توية اللهما وأكلهما من الشجرة وهبو طهما على الصفا والمروة وبكائهما على فراق الجنة ومكاء آدم على فراق حواء وتوبقانة عليهما مذكورة فى التفا على الصفا والمروة وبكائهما على فراق الجنة ووماء آدم على وتأملها نفطن بأنها من مرموزات الاقدمين بعن أراد فليرجع اليها ...

[ يا بنبي إسرائيل] اسرائيل اسم ليعقوب (ع) واسرا بمعنى العبد وايل بمعنى الله ، اواسرا بمعنى القوّة وايل بمعنى الله ، بعد ما ذكر خلق آدم (ع) وحوّاء (ع) وانعامه عليهما بسجدة الملائكة وطاعتهم لهما و اسكانهم الجنّة و نقضهما للعهد بترك النّهى بالأكل من التشجرة و هبوطهما بارتكاب منهى واحد و تفضّله عليهما وعلى ذرّيتهما بايتاء الهدى ووعد التّابع ووعيد التّارك التفت تعالى الى ذرّيتهما تفضلاً عليهماً وعليهم وتاداهم واتى في مقام آدم(ع) باسرائيل للاشعار بأنّ من انتسب الى الانبياء فهم بنوآدم(ع) وامتا غيرهم فليسوا بنى آدم حقيقة فان النسبة الجدمانية اذا لم تكن قرينة للنّسبة الرّوحانية لم تكن منظوراً اليها ، واختار من بين الانبياء يعقوب (ع) لكثرة أولاده وبقاء النّسبة الرّوحانية اله في أكثرهم فانه لم يقطع النبوّة في اولاده ولم -بنى آدم حقيقة عان النسبة الجسمانية اذا لم تكن قرينة للنسبة الرّوحانية لم تكن منظوراً اليها ، واختار من بين الانبياء يعقوب (ع) لكثرة أولاده وبقاء النّسبة الرّوحانية اليه في أكثرهم فانه لم يقطع النبوّة في اولاده ولم -بنى آدم حقيقة عان النسبة الجسمانية اذا لم تكن قرينة للنّسبة الرّوحانية لم تكن منظوراً اليها ، واختار بين يوفع الدين عنهم بخلاف سائر الانبياء [ اذْكُرُوا نِعْمَتِي َ الَّتي انْعَمْت عليهما النبوة في الاده ولم -و تفضيله على سائر الديدة والاده وبقاء النّسبة الرّوحانية اليه في أكثرهم فانه لم يقطع النبوّة في اولاده ولم يوفع الدين عنهم بخلاف سائر الانبياء [ اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتي أنْعَمْت علي عليهما المولود : و تفضيله على سائر الموجودات ، وتسخيره لكلّ ما في الارض ، وسجود الملائكة له ، وهبوطه الى الارض

| برچنین نطعی از آن بازی برد | دیوکبودکو ز آدم بگذرد    |
|----------------------------|--------------------------|
|                            | در حقيقت نفع آدم شد همه  |
| پس ستون خانهٔ خودرا برید   | بازئىديدو دوصد بازى نديد |

4٨

This file was downloaded from QuranicThought.com



وببعثه الرسل فيكم واخذهم عهدى العام عليكم بالبيعة معكم البيعة العاميّة النّبوّية وبابقاء شرائع الرّسل بخلفاتهم واخذهمعهدى الخاصّ عليكم بالبيعةالخاصّةالولويَّة وخصوصاً بعثة خاتمالانبياء(ص)وخليفته خاتم الخلفاء[ وَ أَوْفُوا بِعَهْدِي] الَّذي أخذه نبيَّكم اوخليفته عليكم في البيعة العامَّة وقبول الدّعوة الظّاهرة اوالبيعة الخاصّة وقبول الدّعوة الباطنة [ أوف بِعَهْدِ كُمْ ] الّذي علىّ الوفاء به من ادخالكم الجنّة بازاء قبول الدّعوة فى البيعة و فتح البركات السماويّة والارضيّة بازاء اتّباعكم شروط العهدواتقائكم عن مخالفتهما واقامتكم لأوامرالعهد التي هي أوامر الشرع وقدسبق أنته كلما ذكرعهد اوعقد فيالكتاب فالمراد به هوالذي في ضمن البيعة العامة اوالخاصّة والتّفسير بما أخذ عليهـم في الذّرّ صحيح كمـا في بعض الاخبار فانتّه اشارة الى العهد التكوينيّ والولاية الفطريّة لكنّه اذا لـم يقترن بالعهد التّكليفيّ والهيعة الاختياريّة لـم يصحّ الامر بالوفاء به ولا المدح على الوفاء به ولا الذَّمَّ على تركه و نقضه لنسيان المعاهد العهد الَّذيكان في الذَّرّ [ وَ إِيَّالَىَ فَحَارٌ هَبُونٍ ] الفاء امّا زائدة او اصلية وعلى اي تقديرٍ فايّاي منصوب بمحذوف يفسّره المذكور سواء عدَّ من باب الاشتغال ام لا وهو تأكيد وتخصيص للرَّهبة به تعالى بصورة التَّقديم وتنبيه على انَّه لا ينبغي ان يخاف من احدٍ آلا الله نعالى فان الاخلاص لايتم َّ الا بحصر الطَّاعة والرَّغبة والخوف والرَّهبة فيه وهذه الآبة تعريض بأمَّة محمَّد(ص) وبالعهد الَّذي أخذه محمَّد بالبيعة العامَّة بقبول احكمام النَّبوَّة وبالعهد الَّذي أخذه محمّد(ص) في غديرخم ٌ لعليّ (ع) بالخلافة بالبيعة العامّة على يد عليّ (ع)وماورد في الاخبار من التّفسير بالعهد الَّذي أخذه انبياؤهم على اسلافهم بالاقرار بنبوة محمَّد (ص) وولاية على (ع) تفسير بماكان مقصوداً من عهدهم سواء ذكر في بيعتهم ام لا ، ولما كان الامر بالوفاء بالعهد هيهنا مقدّمة للامر بالايمان بمحمّد(ص) وعليَّ(ع) فتفسير العهد بما هو المقصود منه من الاقوار بمحمَّد(ص) وعلىَّ(ع) كما فسَّر في الاخبار كان اولي [ وَ آمِنُوا بِما أَنْزَلْتُ ] الذي هوالنتيجة، والمقصود مانزل على محمد إص) من الكتاب والشريعة النّاسخة لكلَّ كتابٍ وشريعة والايمان به مستلزم للايمان بنبوَّة محمَّد(ص)وولاية علىَّ(ع) اوالمراد ممَّا أنبزل ابتداءً نبوَّة محمَّد (ص) و ولاية على (ع) [ مُصَدِّقاً لِـما مَعَكُمْ ] حال في محلَّ التّعليل للامر بالايمان به فان تصديقه لما معهم مصدّق للايمان به والمراد مماً معهم التّوراة والانجيل والاحكام الفرعيّة المشرعيّة والعقائد الاصليَّة الدَّينيَّة ومنها نبوَّة محمَّد(ص) وخلافة وصيَّه والمقصود اوَّلا ٌ وبالذَّات ممَّا معهم نبوّة محمّد(ص) و خلافة على (ع)فانتهما ثابتنان في كتبهم وفي صدورهم بحيث لا تنفكَّان عن خاطرهم [ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كْمافِرٍ بِهِ ] تنزَّل في الكلام على طريقة المناصحين اي يجب عليكم الايمان به لكونـه مصدَّقاً لما معكم فان لسم تؤمنوا بـه فاصبروا ولاتكونوا اوّلكافرٍ به فانَّه اقبح لكسم منكلَّ قبيح لانكسم عالمون بصدقه من قبل ومحجوجون بأن برهان صدقه وهو تصديق ما عندكم معه والمراد أولكافر به حين ظهور دعوته او بالاضافة الي اصحاب الملل فلا يرد ان" هذاالكلام صدرمنه مع يهود المدينة وقد كفرقبلهم كثيرمن مشركي مكّة ، واوّل كافرٍ خبر لا تكونوا وحمل المفرد على الجمع بتقدير فريق اوصنف ، اولايكن كلَّ واحد منكم اوَّل كافربه ، روى ان يهود المدينة جحدوا نبوَّة محمَّد (ص) وخانوه وقالوا : نحن نعلم أن محمَّدا (ص) نبيَّ وان عليًّا (ع) وصيَّه ولكن لست انت ذلك ولاهذا هو ولكن يأتيان بعد وقتنا هذا بخسمائة سنين .

۸٦



تحقيق وتفصيل تحقيق وتفصيل لاشتراء الشمن القليل يستعمل بمعنى مطلق الاستبدال والمراد بالشمن القليل الاعراض الدّنيوية لانتها وان كانت كثيرة فى أنفسها قليلة فى جنب الآخرة ، ونزول الآية فى اشراف يهود مدينة بالآيات وتحريفهم لآيات التوراة لاستبقاء مأكلة كانت لهم على اليهود، وكراهة بطلانها بسبب

الاقرار بالنَّبيَّ (ص)لاينافي باعتبارالتَّعريض بأمَّة محمَّد (ص)عموم الآية وتعميمالآيات المذكورة فيها ؛ فانّ الآيات وكذا سائر كلمات الكتاب لااختصاص لهما بمرتبة خاصّة بل لها في كلّ مرتبة ومقام مصداق مناسب لتلك المرتبة؛ فالآيات التدوينية نقوش الكتاب الالهي والانفاظ المدلول بها عليها فانتهاآيات تدوينية باعتبار ان دوالهاتدوينية ، وهكذا نقوش الاخبار الصّادرة عن المعصومين (ع) والصّادقين والالفاظ الّتي هي مدلولاتها ، وآيات الآفاق الموجودات الذالة بغرائب خلقتها على حكمة صانعها سواءكانت ماذية ارضية اوسماوية اوغير مادّيّة من البرزخ والمثال والنّفوس والعقول ، وآيات الانفس شؤن النّفوس ووارداتها ومشاهداتها وكمون الاشياء فيها ، وظهورها بها ، وغرائب ذلك في اطوارها ، والاعمال التي تظهرمنها على الاعضاء فانتها آيات دالة على ضمائر النَّفوس فمانكانت بصورة الاعمال الآلهيَّة الدَّالَّة على أنَّ ضمائر النَّفوس أوأمر ونواه أآلهيَّة كانت آيات الله ايضاً ، واشتراء الشمن القليل بالآيات عبارة عن الاعراض عنها من جهة كونهـا آيات الله سواء أعرض عنها مطلقاً اوتوجَّه البها بجهة اخرى فالمصلَّى اذاكان الدَّاعي له الى الصَّلوة الامر الآلهيَّ من غير التفات منه إلى إنَّ فيها قرباً أورضيَّ منالله أونجاة من النَّار أودخولاً في لجنَّة ومن غير طلب منه لذلك يعني من غير التفات الى نفسه وصدور العمل منهاكان حافظاً لآية الله غير مشتر بها ثمناً قليلاً ، وإذاكان الدّاعي لـه طلب القرب من الله اوطلب رضاه اوالنتجاة من النَّار اودخول الجنَّة يعني اذا النفت الي عمله وطلب له اجرآ كان مستبدلاً بآية الله ثمناً قليلاً ، واذاكان الدّاعي له حفظ صحّته او صحّة من عليه اهتمام امره اورفع مرض اوحفظ مال اوتكثيرمال اوحفظ عرض اوبقاء منصب اوالوصول الى منصب اوالظهور على عدو اوغيرذلك من الاغراض المباحة كان مستبدلًا بهما ثمناً اقل من الأوَّل ، وإذاكان الدَّاعي غرضاً من الاغراض الغير المباحة مثل الربا والسمعة والصيت ومدح الناس والتحبسب اليهم وحفظ المناصب الغيرالعباحة مثل القضاوة والامامة والحكومات الغير الشرعيّة وجلب الممال الغير المباح وادرار السلاطين والحكّام وغير ذلك من الاغراض الغير المباحة كمان مستبدلاً بها عذاباً دائماً وهكذا سائر الاعمال السَّرعيَّة بل الاعمال المباحة فانتها الصّادرة عن النَّفس العاقلة ، والعاقل فعله ينبغي ان يكون صادراً من مبدء مِقلانيٍّ وراجعاً الـي ذلكِ فاذا لم يكن فعل العاقل قرين غرض عقلاني كان مستبدلاً بآية الله اي آيـة العقل فان العقل آية الله وآية الآيـة آية ثمناً قليلاً ، وماورد في الآيات والاخبار من المدح على ابتغاء وجه الله اوطلب مرضاته اوغير ذلكت فالمراد الطلب من غير جعل الطلب غرضاً ومن غيراستشعار بذلك الطلب وقلما تنفكت ارباب العمائم واصحاب المناصب والاتباع السواقط من اكثر هذه الاغراض المباحة ، واماً من ابتلي منهم بالأغراض الغير المباحة فليتعوَّذ من شرَّه فسانته أضرّ على دين العباد من ابليس وجنوده ، وماتداول بينهم من الاجرة على بعض العبادات كالاذان وصلوة ليلة الدَّفن و تلاوة القرآن وتعليم القرآن ، و ما تداول بين ارباب المنابر من أخذ الاجرة على ذكرهم المصائب والمرائي ومجالس وعظهم فقد صرّحوا بحرمته ، وهذا غيرالأغراض الكاسدة الّتي ابتلاهمانله بها ، وامّا الجعالة على فعل الصَّلوة والصَّوم المفروضين الفائتين يقيناً اوظناً اواحتمالاً اوالغير الصَّحيحين يقيناً اوظناً اواحتمالاً

This file was downloaded from QuranicThought.com



بنيابة الاموات فقد اشتهر العمل به و نيابة الحج ّ من حيّ عاجز أو قادر او ميّت كثر الاخبار بها و أجمعوا على ِ صحتها وعملوا بهما لكن لم يبيّنواكيف ينبغي ان يكون القصد فيها حتى لا يكون المأخوذ اجرة على العبادة و اشتراءً بآيات الله ثمناً قليلاً ، والقاضي اذا اجازه الامام اونائبه للقضاء عموماً اوخصوصاً وجلس في مجلس القضاء بأمر الامام اللّذي هو أمرالله ولم يكن الدّاعي له الي القضاء سوى الامركان حافظاً لآية الله فان القضاء آية الامر به ، والامرآية الآمر، والآمرآية الله ، وانكان الدَّاعي له التَّقرُّب الى الله اوالى الامام اوطلب رضاكلِّ اوالاصلاح بين النّاس اورفع الخصومات اواحقاق الحقوق اورفع الظّلم وحفظ المظلوم اواجراء احكام الله وحدوده اوامثال ذلكت من الاغراض الصّحيحة كـان مستبدلاً بآية الله ثمناً قليلاً ، وانكان الدّاعي لـه التّرأس على العباد والتّبسّط في البلاد اوالتّحبّب الى النّاس اوتخويف الخلق اوالـشرف والحسب اوالخدم والحشم اوالاعراض الفانية الدُّنيوية اوغير ذلكت من الاغراض الكاسدة فهو مستبدل بآية الله عذاباً دائماً اليماً ، هذا اذا كان القاضي منصوباً من الامام لذلك اوللاعم ّ من ذلك ، وانكان غير مأذون في ذلك فليتدبّرفي قوله (ع) : هذا مجلس لايجلس فيه آلا نبي أووصي أوشقي ، وهكذا حال أصحاب الفتيا فمانتهم في فتياهم أن لم يكونوا مأذونين اولم يكنالامرداعيًّا لهم صدق عليهم قوله تعالى : يلوون السنتهم بألكتاب لتحسبوه من الكتاب وقوله تعالى: فو يل للَّذين يكتبون الكتاب بأيديهم فان المراد بالكتاب كتاب النَّبوَّة وأحكامها المستنبطة من الآيات والاخبارفاالفتيا وآيات القرآن واخبار المعصومين(ع)هذا الكتاب الَّذي يلوون ألسنتهم به ويكتبونه بأيديهم فان الانسان مالم يخرج من أغراضه سواءكانت صحيحة اوفاسدة كان مايجريه على اللسان اويكتبه باليد ملويتاً بلسانه ومكتوباً بيده لابلسان مسخر لامرانة ولابيد آلة للدوان كان صورته صورة الكتاب وصورة الاحكام الشرعية و اخبار المعصومين (ع) لمم يكن من الكتاب ولا من الشريعة ولا من المعصومين (ع) فان صورة اللِّفظ وصورة النَّقش حرمتها بنيَّة المتكلَّم والكاتب، الاترى أنَّ الفقهاء رضوان الله عليهم أفنوا بأنَّ لفظ محمَّد (ص) أن كتب مراداً به محمَّدبن عبدالله الرَّسول الختمي (ص) كان محترماً ومسَّه بدون الطَّهارة حراماً، وانكتب مراداً به غيره لم يكن له حرمة مع ان ً الصّورة في الكتابتين واحده لاتميز بينهما والفرق ليس الا بنيَّة الكاثب فو يللَّذين يكتبونالكتاب بأيديهم ويلوونه بالسنتهم مماكتبتايديهم ونطقت به السنتهم وويل لهم ممايكسبون، لكن ماكتب من صورة القرآن ينبغي الاهتمام في احتر امهمرا عاة لحفظ صورة الكتاب كماور دالتاً كيد فيالاهتمام بماجمعه عثمان من صورة الكتاب وأمثال الآيتين المذكورتين في حقَّ النَّشجرة الملعونة وهي بنواميَّة واحزابهم واتباعهمالي يوم القيامة الأذين عاندوا الاثمة وشيعتهم فضلا عن الاذن منهم فيكتابة الكتاب والفتيا في الاحكام ولهذا كان اهتمام المشيعة من الصَّدر الاوَّل بالاذن والاجاز ةمن المعصومين (ع) اوممنَّن نصبو ه لذلك بحيث مالم يجازوا لذلك لم يتكلَّموا في الاحكام ولم يكتبو امنها شيئاً ، والمدرَّس في تدريسه والمتعلَّم في تعلَّمه ان كانا مأمورين بذلكت ولم يكن الدَّاعي لهما الاالامركانا حافظين لآياتااته ، والاكانا مستبدلين، سواءً كانغرضهما من المباحات اومن غير المباحات نظير ارباب القضاء والفتيا ، وكذلك الحال في جملة الاعمال والاحوال عبادة كانت اوغيرها فما من احدٍ سوىالمخلَّصين(بفتح الَّلام) الا وهومشترٍ بآيات الله ثمناً قليلاً بوجهٍ ، أعاذناالله وجميع المؤمنين منه ، وأعظم مَّن ذلكت الاشتراءكلَّه أن تقلَّد نبيَّ العصر أووليَّ الامرثمَّ تعرض عنه للاشتغال بما عرضته النَّفس من اهواثها اوتطهَّر بيت قلبكت حتَّى يدخل فيه ويظهر عليكت في عالمكت الصَّغير صاحب الامو عجلاالله فرجه ثم ً تعرض عنه اويعرض عنك فانكث حينئذ ٍ تكون اشدّ حسرة وندامة من كلَّ ذي حسرة ٍ

This file was downloaded from QuranicThought.com

٨٨



وندامة [وَ إِيَّىٰاًىَفَاتَّقُونِ] لمَّاكان الرَّهبة في الاغلب من المحتمل الوقوع والتقوى من المتيقَّن الموقوع والغفلة عن النَّعمة وترك الوفاء بالعهد من غير الاعراض والاستهزاء بالمعاهد معه محتمل النَّقمة ، واشتراء الثَّمن القليل بالآيات التي اصلها واعظمها نبي الوقت اوخليفته متيقَّن النَّقمة لان َّشراء سائر الآيات وانكان محتمل النَّقمة الكنَّه باعتبار ادَّائه الى شراء الآية الكبرى متيقَّن النَّقمة استعمل الرَّهبة هناك والتقوى هيهنا .

[ وَلا تَلْبِسُوا ] لا تخلطوا [ الْحَقَّ ] الذي هوالإيمان والعقائدالدّينية والفروع الشرعية المأخوذة من طريق الظاهر بالتِّعلُّم والتَّعليم اومن طريق الباطن بالالهام والوجدان اوالحقَّ الَّذي هو ولاية على (ع) اوالحقِّ الَّذي هو أعمَّ من الولاية والعقائد الدّينيَّة والفروع السَّرعيَّة [ بـالُّباطِل ] الَّذي هـو الكفر و ضدّ العقائد الدينية وضد الفروع الشرعية اوالباطل الذي هوولاية غير على (ع) أوالباطل الذي هو أعم ، اولا تلب وا الاعمال الآلهية بالأغراض النَّفسانيَّة ، اولاتلبسوا الحقَّ الَّذي هو نبوَّة محمَّدٍ وولاية على (ع)النَّذي هو ثابت في كتبكم بتحريفاتكم الباطلة ، اوالحقَّ الَّذي هو أوصاف محمَّدٍ (ص) وعلىَّ(ع) بالبـاطل الَّذي أحد ثتموه في كتبكم وهذا هو نزول الآية [ وَ تَكْتُمُوا الْحَقَّ ] ولا تكتموا الحق اومع ان تكتموا الحق على ان يكون مجزوماً بالعطف اومنصوباً بان المقدّروالمراد بالحق الثّاني هوالاوّل على قانون تكرار المعرفة اوغيره والمعنى لاتلبسوا الحقِّ بالباطل لقصد كتمانه اولعد والمبالاة به ، اولاتلبسوا الحقِّ الظَّاهر بالباطل ليشتبه على من ظهر الحقَّ عليه ولانكتموا الحقِّ الغير الظَّاهرليختفي على النَّاس [وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ] يعني وانتم العلماء اووانتم تعلمون الحق ولبسه واخفائه [ وَ أَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَ آتُوا الرَّكُوةَ ] تدمضي بيان للصلوة واقامتها وللزّكوة وايتائها في اوَّل السورة [ وَارْ كَعُوا مَعَ الرُّ اكِعِينَ] الرَّكوع في اللُّغة و في العرف العَّام الانحناء وقد يستعمل في التَّذلِّل مجازاً ، و في عرف المتشَّرعة عبارة عن الانحناء المخصوص الواقع في الصَّلوة و يستعمل مجازاً في الصَّلوة واماً في لمان الشارع فلوسلم ثبوت الحقائق الشرعيَّة لم يعلم نقله إلى الانحناء في الصَّلوة ولوسلَّم نقله اليهكثر استعماله في الخضوع والتَّذلل ايضاً بحيث كان استعماله في الخضوع غالباً على استعماله في ركوع الصَّلوة و لمَّاكنان الصَّلوة المسنونة في شريعتنا عباداة جامعة لعبادات سائر الموجودات تكويناً ولعبنادات الملاثكة ولعبادات مقامات الانسان وشؤنهكان ركوع الصلوة صورة عبادة الملائكة الركم وصورة عبادة الحيوان المنكوس الرّأس الى الارض، وصورة عبادة مقامه الَّذي به اصلاح معاشه وتدبير دنياه بقوله تعالى : و اركعوا مع الرّاكعين بعد ذكر الصّلوة امر بالجماعات او بالانتّفاق مع المسلمين في عباداتهمم و خضوعاتهم اوبموافقة اهلالدُّنيا في مرمَّة المعاش يعنى لاينبغي لكم ان يكون اقامة الصَّلوة مانعة عن مرمَّة معاشكم بل ينبغي ان تكون مقتضية ً لمرمّة المعاش واصلاح الدّنيا بحيث تكونوا رجالاً لاتفهيكم تجارة ولا بيع عن ذكرافة واقام الصّلوة. وقوله تعالى [ أَتَأْهُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَ تَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ ] انكان المراد به الامر بحس المعاشرة في مرمَّة المعاش كان بمنزلة التَّعليل لقوله : واركعوا مع الرَّاكعين علىالمعنى الاخيروامراً لهم بحسن المعاشرة على أبلغ وجه وأوكده ، وانكان المراد الامر بحسن المؤانسة مع الحقُّ وحسن المعاشرة مع الخلقكان بمنزلة التعليل لمجموع قوله واقيمواالصّلوة (الخ)والاستفهام للانكار التّوبيخيّ والمعنى انتكم مفطورون على ان تأمروا النَّاس بالبرَّ والاحسان في العبادات وبالاحسان مع الخلق ومكلَّفون منالله مطابقاً للفطرة بذلكت ولايجوز لكم



ان تأمروا النّاس بذلك وتتركوا أنفسكم بان لاتصلحوا بالايتمار فأصلحوها اوّلاً باقامة الصّلوة وايتاء الزّكوة والرّكوع مع الرّاكمين بأىّ معنى أريد ، ثم ّ مروا النّاس بذلك لقبح امرالنّاس بذلك وعدم الايتمار به فى العقل والعرف [ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ ] الـماوى من التوراة والانجيل وغيرهما من الصّحف دونهم ، اوانتم تتلون كتاب النّبوّة وأحكام الشريعة دون النّاس فانتم عالمون بالمعروف دونهم ، فانتم اولى بالايتمار منهم ، اوالمعنى وانتم تتلون الكتاب وفيه قبح الأمر بالمعروف والنّهى عن المنكر مسّ لايأتمرولايتناهى [ قبح ذلك وعقوبة القبيح بعده .

اعلم ان الامر بالمعروف والنهى عن المنكر واجبان في الجملة اماً عموم وجوبهما لكل فرد بالنسبة الىكل واحد من الناس وبلاشرط فلا ؛ فنقول : انتهما واجبان على وهوارده كل بالغ رشيد بالنسبة الى من في عالمه الصغير فانته أذا تعلق التكليف بالانسان كان

عليه ان يأمر نفسه وقواه بما علمه انه خيره وينهى عماً هو شرَّه بالنِّسبة الى قوَّته الانسانيَّة كماكان يأمر بما هو خيره وينهى عمًّا هو شرٌّ له بالنُّسبة الى قواه الحيوانيَّة قبل ذلك ، وما لم يعلم انَّه خير اوشرَّ كان عليه أوَّلاً تحصيل العلم بذلك ثم " الامر والنهى ، ومن كان جمع " آخر تحت يده مثل امرأته واولاده ومملوكه لامثل الاجير والمكارى والخادم كان عليه ان يأمرهم بما علم انَّه خير لهم وينهاهم كذلك ، وما لم يعلم أنَّه خيراوشرَّ كان عليه تحصيل علمه اولًا ثم الامر والنَّهي وليس عليه ان يطهَّر نفسه اولًا ثمَّ يستأذن الامام ثمَّ يأمروينهي فانَّ من تحت اليدكالقوى والجنود السِّني في عالمه الصَّغيرين جملة اجزائه ، والامروالنَّهي بالنَّسبة اليهم مطلقان غير مقيَّدين بطهارة النَّفس عن جملة الرَّذائل وحصول القوَّة القرَّدسيَّة الرادعة عن المعاصي ، نعم كان عليه إن يأمر وينهى اولاً نفسه ويزجرها عن الرَّذائل ثمَّ يأمر وينهى من تحت يده والا دخل تحت الامر التَّارك والنَّاهي الفاعل ، وامّا بالنّسبة الى عموم الخلق فليس ذلك واجباً على كلِّ احد بل على من تطهّر اوّلاً من المعاصي والرَّذائل، وحصَّل القوَّة المقدسيَّة الرَّادعة عن ارتكاب المعاصي ، وحصَّل العلم بمعروف كلَّ احد من النَّاس ومنكره فـانَّ المعروف والمنكر يختلفان بحسب اختلاف الاشخاص؛ وحسنات الابرار سيَّنات المقرَّبين يدلَّ عليه ، وفي الاوّلين خلاف بل أفتى اكثرالفقهاء رضوان الله عليهم بوجوب الامر بالمعروف على تاركه والنّهي عن المنكر على فاعله ، واهمَّا الثَّالثِ فلاخلاف في انَّه شرط لوجوب الامر بالمعروف والنَّهي عن المنكر بل لاخلاف في كونه شرطاً لجوازهما ، وقيل : ان َّ هذا السَّرط يقتضي اشتراطهما بالاوَّلين ايضاً فان " العلم بمعروف كلَّ احدٍ ومنكره يقتضي البصيرة التَّامَّة بحاله بحيث يعلم انَّه في ايَّ مقام من الايمان والاسلام ، ويعلم أنَّ اي مرتبة منالاحكام يقتضيها ذلكئالمقام ، وهذه البصيرة لاتكون الالمن تطهّر عن المعاصي والرّذائل وحصّل القوّة القَّدسيَّة الَّتي هي شرط فيالافتاء ، فانَّ الافتاءكالإمربالمعروف لايجوزلكلَّ احدٍ بل لمن تطهَّروحصَّل القوَّة القرِّدسيَّة المذَّكورة وسيأتي ان شاء الله بيان له ، وفيما روى عن الصَّادق(ع) تصريح بعدم جواز الأمر بالمعروف والنّهي عن المنكر بالنّسبة الى عموم الخلق لكلَّ فردٍ من النّاس وهوقوله (ع) : من لم ينسلخ من هواجسه(') ولم يتخلص منآفات نفسه وشهواتها ولم يهزم الشيطان ولم يدخل في كنف الله وامان عصمته لا يصلح للامر بالمعروف والنتهى عن المنكر لانه اذا لم يكن بهذه الصّفة فكلّ ما أظهـر يكون حجّة عليه ولا ينتفع النّاس به قال الله تعالى : اتأمرون النَّاس بالبرَّ وتنسون أنفسكم ويقال له : يا خائن اتْمُطالبُ خلقي بما خنت به نفسك

۱- في القاموس هجس من باب ضرب بمعنى خطر هجس في صدره خطر اوهو خطرات السوء ألتي يسمى وسواس



وأرخيت عنه عنانك، وهكذا الحال فيما روى عنه(ع) انّه مثل عنالامر بالمعروف والنّهى عن المنكر أواجب هو على الامّة جميماً ؟ ـ فقال : لا فقيل : ولم ؟ ـ قال : انّما هو على القوى المطاع العالم بالمعروف من المنكر لا على الضعفة الذين لا يهتدون سبيلاً الى اىّ من اىّ يقول من الحق ّ الى الباطل والدّليل على ذلك كتاب الله تعالى قوله ولتكن منكم امّة يدعون الى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر فهذا خاصّ غير عام كما قال الله تعالى : ومن قوم موسى امّة يهدون بالحقّ وبه يعدلون ، ولم يقل : على امة موسى ، ولا على كلّ قوم وهم يومنذ امم مختلفة ، والامّة واحدٌ فصاعداً كما قال القتعالى : انّ ابراهيم كانامة قانتا لله يقول : مطيعاً لله ؟ الى آخر الحديث ، و الاخبار الذالة على ذمّ الآمر التارك و النّاهى الفاعل يشعر بذلك مثل ما نسب الى الى آخر الحديث ، و الاخبار الذالة على ذمّ الآمر التارك و النّاهى الفاعل يشعر بذلك مثل ما نسب الى المي المؤمنين(ع) وهو قوله : وانهوا عن المنكر وتناهوا عنه فانّحا أمرتم بالنتهى بعد التناهى وقوله(ع) لعن الله يورالمؤمنين(ع) وهو قوله : وانهوا عن المنكر التارك و النّاهى الفاعل يشعر بذلك مثل ما نسب الى المرين بالمعروف والنّاركين له ، والنّاهين عن المنكر العاملين به ، ومثل الاخبار الذالة على ذمّ من وصف ما العرال المهم أو بالعالم بالمعروف الذي يأمر به والمنكر الذي ينهي عنه ، اونقول التّطهير وحصول الغلم. بالعالم المطهر أوبالعالم بالمعروف الذي يأمر به والمنكر الذي ينهي عنه ، اونقول التّطهير وحصول الغلم. من مقدماتهما فهما واجبان مطلقاً لكن حصولهما مشروط بالعلم والتبطهير لاوجوبهما فالأمر بهما يقتضى الأمر من مقدماتهما والا مع أن المقدمات فى أنفسها مأمور بها ، اونقول : وجوبهما على الكر أنام هما يتضى القيمون من مقدماتهما ولكان المقدمات فى أنفسها مأمور بها ، اونقول : وجوبهما على الكر أن ما يون الغرون بمقدماتهما ولا مع أن المقدمات فى أنفسها مأمور بها ، اونقول : وجوبهما على الكر أناما هو يعنوان التعليون ما طر الرجر والتقوى وترك التمان ما مامور بها ، اونقول : وجوبهما على الكل أناما هوينوان التعاون النعوري ما في الربر والتقوى وترك المعروف المنكي عنه ، ومثل الأمر بالمعروف والناهم يرفي فا فانكان ما في الربر والتقوى وترك التمان على الأم والعدوان ، لابعنوان الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر ، وان كان لفظ الاخبار بعوان الأمربالمعرو

[ وَاسْتَعِينُوا ] فيما ذكر من الوفاء بالعهد إلى آخر ماذكر اوفى خصوص تطهير النَّفس وأمرالغير بالبر أوفى جملة الأمور من الانتهاء عن المناهى وامتثال المأمورات وحسن المُضيّ في المصائب وحسن المعاشرة مع الخلق وتحصيل الرّاحة في الدَّنيا والآخرة [ بالصَّبِسُ] فانته لايتيسوشييء من المذكورات الابالمصَّبوفانته حبس النِّفس عن الهيجان عند الغضب ، وعن الطيش عند النَّشهوة ، وعن الجزع عند ورود المكاره ، ومن استعان بالصّبرفي اموره لم يخرجه الغضب عن حقّ ولم يدخله المّشهوة في باطل وهانت عليه المصائب فلم يكن اسيراً للَّشهوة والغضب ولا جزوعاً عند المصيبته فكان في الدَّنيا في راحة عن الاسروالجزع ، وفي الآخرة في اطلاق عنالسلاسل وفي نعمة عظيمة في الجنان ، ولم يمنعه الشهوة والغضب ولا البلايا عن تزوَّد معاده ولا عن مرمَّة معامشه [ وَالصَّلْوةِ ] الصَّلوة حقيقة من ولي الامر ولايته ومن غيره قبول ولاية وليَّ الامركما انَّ الزّكوة هي التّبر أي من غير وليّ الامرولذا كانت الصّلوة والزّكوة عمادي الدّين ، ولم يكن شريعة من لدن آ دم (ع) الاكانتا اساسيها ، ولمّاكان القالب مسخّراً للقلب وكمان اثر الصّفات القلبيَّة يظهر على القالبكان للصَّلوة والزّكوة في كلِّ شريعة صورة على القالب ، ولمَّاكان النَّشرائع بحسب اختلاف النَّبوَّات في الكمال وبحسب اختلاف الازمان واستعداد اهلها مختلفة اختلفت صورة الصَّلوة والزَّكوة في الَّشرائع ، ولمَّاكانت شريعة محمَّد(ص) باخبارهم اكمل الشرائع كان صورة الصَّلوة والزَّكوة في شريعته أكمل الصَّور ، وقد فسَّر الصَّبر في الاخبار بالصّيام لكون الصّيام أكمل افراده وسبباً لحصول سائر، انواعه ولا غروفي تفسيره بالرّسالة لكونها مانعة للنّفس بانذارها عن امضاء الغضب والشهوة وعن الجزع عندالمصيبة ، وتفسيره بالرّسول لاتّحاده مع الرّسالة التي هي شأن من شؤنه واتّحادكلّ ذي شأن مع شأنه كما لاغروفي تفسير الصّلوة بعليّ (ع) لكون الولاية شأناً منه واتّحاده مع شأنه ، وعن الصّادق(ع)ما يمنع أحدكم اذا دخل عليه غم من غموم الدَّنيا ان يتوضّأ ثمَّ يدخل مسجده فيركع



## بيان السّعادة

ركعتين فيدعوائد فيهما اما سمعتائد تعالى يقول : واستعينوا بالصّبروالصّلوة . وعنه (ع) كان على (ع) اذا هاله شيىء فزع الى الصّلوة ثم تلاهذه الآية واستغيوا بالصّبر والصّلوة [ وَ إِنَّها ] اى الصّلوة كما يستنبط من الاخبار وقبل : الاستعانة بهما، ومافى تفسير الامام (ع) من قوله ان هذه الفعلة من الصّلوات الخمس والصّلوة على محمّد (ص) وآله (ع) مع الانتياد لاوامرهم والايمان بسرّهم و علانيتهم وترك معارضتهم بلم وكيف يدل على ان الضّمير راجع الى الصّلوة وان المراد بالصّلوة الولاية الظاهرة بالصلوات الخمس والصلوة على محمّد (ص) والانتياد لاوامرهم و الايمان بسرّهم و علانيتهم وترك معارضتهم بلم وكيف يدل على ان الضّمير والانتياد لاوامرهم و ترك مخالفتهم [ لكَبيرَةُ ] على كلّ احد لان الانسان ما لم يخرج من انانيّته ولم يستشعر بعظمة الله لايتيسرّ له الصّلوة التى هى الانتياد تحت أمرائة والتسخر له اوالافعال النسبّبة عن الانقياد فان الانانيّة التى هى صفة الشيطان والنّفس منافية للانقياد الذى هو صفة الانسان الم يخرج من انانيّته ولم يستشعر تحت عظمة الله الخارجين من انانيّتهم وعظمتهم ، والخشوع والتصخر له اوالافعال النسبّبة عن الانقياد فان الانانيّة التى هى صفة الشيطان والنّفس منافية للانقياد الذى هو صفة الانسان [ إلاً عَلَى الْخاشيعين] المتذلكان والخضوع حالة الخارجين من انانيّتهم وعظمتهم ، والخشوع والخضوع والتواضع الفاظ متقاربة المعنى قان تحت عظمة الله الخارجين من انانيّتهم وعظمتهم ، والخشوع والخضوع والتواضع الفاظ متقاربة المعنى قان والخضوع حالة حاصلة من الاستشعار بعظمة المتخشع له مع محبته والالتذاذ بوصال ما منه معزوجاً بألم الفراق ؛ تحت عظمة الله الخارجين من انانيّتهم وعظمتهم ، والخشوع والخضوع والتواضع الفاظ متقاربة المعنى قان

اعلم ان الانسانكلّما ازداد خروجه من انانيّته وشيطنته ازداد انقياده لوليّ امره ، وكلّما ازداد جهة انقياده ازداد خشوعه اى استشعاره بعظمة وليّ امره والتذاذه بوصاله وتألّمه بجهة فراقه ، وكلّما ازداد خشوعه ازداد تلذّذه بصلوته حتّى تصير صلوته قرّة عينه ويجعل راحته في صلوته كما روى عن النّبيّ(ص) انّه قال : قرّة عينى في الصّلوة ، وكان يقول : روّحنا يا ارحنا يا بلال .

[اللَّذَينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلاقُوا (رَبُّهُم ] في الحيوة الدّنيا قديفسر الرّبّ بالرّبّ المضاف والملاقاة المرتب المضاف من حيث ربوبيته وهي بظهور مثالة على الصدر المعبر عنه في اصطلاح الصوفية بالفكر وفي لسان الشريعة بالسكينة وهو ظهور صاحب الامر في العالم الصغير واوّل مراتب معرفة على بالتورانية وحي للمان الشريعة بالسكينة وهو ظهور صاحب الامر في العالم الصغير واوّل مراتب معرفة على بالتورانية وحينان الشريعة بالسكينة وهو ظهور صاحب الامر في العالم الصغير واوّل مراتب معرفة على بالتورانية وحينان فالظنّ بمعناه فانتهم لاينيقتون ذلك بل يتوقعونه ويرجونه وقد يفسر مملاقاة الرّبّ المضاف في الآخرة في الطنن أيضاً بعناه لانتهم لايعلمون انتهم يلاقون ربتهم في الآخرة اويختم لهم بالنشر فينكمون في النار وقد ينسر معلاقاة الحساب والجزاء يعنى بالعث فالظن أ بمعنى اليقين ، ولماكان النفس علومها غيرمعلوماتها بل قد ينسر معلاقاة الحساب والجزاء يعنى بالبعث فالظن أ بمعنى اليقين ، ولماكان النفس علومها غيرمعلوماتها بل قد ينسر ملاقاة الحساب والجزاء يعنى بالعث فالظن أ بمعنى اليقين ، ولماكان النفس علومها غيرمعلوماتها بل قد ينسر ملاقاة الحساب والجزاء يعنى بالبعث فالظن أ بعمنى اليقين ، ولماكان النفس علومها غيرمعلوماتها بل قد وقد وأنشيم أ ينفي العنا والذي اوبعد بعثتهم ولقاء حسابه في الآخرة [[يَلْم راجعُونَ يأيني إسرائيل]] والروح وأنهم أ العلام العلام الطنون في ذلك بخلاف علوم القلب والروح المعلوم القلب والروح أنهم أ العلون في منواته في العروا التيل إسرائيل] والمراد الميار الندا المن المن النا معنا على معام عاصة لكن ألغرض التعريض بامة محمد (ص) وسائر الخلق المواد اظهار الامتان بالنعم التى أعمها عليهم خاصة لكن الغرض التعريض العراف في ألفاني إسرائيل] وعيم موات العرف المعان الخلي والمرائيل العالمواد اظهار الامتان بالنعم التى العمام عليهم خاصة لكن الغرض الغرض العرف في والمراد بهم هيها بنواسرائيل وسرائيل المواد اظهار الامتان بالنعم التى العمام عليها على العمام في ولغرة التعريف بامة محمد (ص) وسائر الخلق وصية ، اوامراد من النعمة المي العلم خاص العمام علي الوجه الانير وولين الغرض التعريض المودين مع معمد المال ووحينه ، وصيم ، اوالمراد من النعمة المضافة جنس النعمة ويكون قوله : [وأنّي فُنهُم على الحيافي من على في م من منه الل على الحمل على الحم ما يعنوي وولي ا أوم



حتى بلزم تفضيلهم على أمَّة محمَّد(ص) [ وَاتَّقُوا بَوْماً ] بوم الموت فانه وقت [ لأتَجْز ي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مِنْها شَفاعَةً ] في رفع الموت اوتأخيره [ وَلا يُؤْخَذُ مِنْها عَدْلٌ ] فداء يكون بدلا منها بتحمّل الموت [ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ ] بعني ان انجر الامرالي المدافعة يوم الموت لم يكن لهم ناصرٌ يدفع عنهم روى عن الصَّادق (ع) هذا يـوم الموت فان الشفاعة لاتغنى عنه فامًا يوم القيامة فانًا واهلنا نجزي عن شيعتناكل جزاء لنكونن على الاعراف بين الجنة والنَّار محمَّد (ص) و عليَّ (ع) و فاطمة والحسن (ع) والحسين (ع) والطيِّبون من آلَهم فنرى بعض شيعتنا في تلك العرصات ؛ فمن كان منهم مقصَّراً وفي بعض شدائدها تبعث عليهم خيار شيعتنا كسلمان والمقداد وأبي ذرٍّ وعمَّار ونظرائهم في العصر الّذي يليهم في كلَّ عصر الي يوم القيامة فينقضون() عليهم كالبزاة والصقور ويتناولونهم كما يتناول البزاة والصقور صيدها فيزفرونهم الى الجنة ز فا() واتالنبعث على آخرين من مُحبّينا خيار شيعتنا كالحمام فيلتقطونهم من العرصات كما يلتقط الطّير الحبِّ وينقلونهم الى الجنان بحضرتنا ؛ وسيؤتي بالواحد من مقصَّري شيعتنا في أعماله بعد ان قد حاز الولاية والتقيَّة وحقوق أخوانه ويوقف بازائه مائة واكثر من ذلك البي مائة الف من النَّصاب فيقال له هؤلاء فداؤك من النَّار فيدخل هؤلاء المؤمنون الجنَّة واولئكَ النَّصَّاب النَّار، وذلكَ ما قالالله عزَّوجلَّ ربَّما يودَّ الَّذين كفروا يعنىبالولايةلو كانوا مسلمين في الدَّنيا منقادين للامامةليجعل مخالفوهم من النَّار فداءهم [وَإِذْسَجَّينا كُمَّ] اذكروا اذنجينا اسلافكم [مِنْ آلِفِرْعَوْنَ يَشُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ ] من سامه الامركلفه وقلما يستعمل في غير التشرُّ والمراد بسوء العذاب الاعمال الشاقيَّة الخارجة عن الطَّاقة كانوا يأمرونهم بنقل الطِّين واللَّبن على السلاليم معان كانوا يقيدونهم بالسلاسل اوقوله تعالى [ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاتَكُم ] بيان لسوء العذاب كانوا يقتلون الذكور من اولاد بنبي اسرائيل طلباً لقتل من أخير الكهنة والمنجّمون بأن خراب ملك فمرعون بيده وجعل الله رغم أنفه تربية موسى بيده [ وَ يَسْتَحْيُونَ نِسَائَكُمْ ] يستبقون بناتكم للاسترقاق بقرينة المقابلة لذبح الابناء أويفتَّشون حياء نسائكم يعنى فروجهن " لتجسَّس العيب كالاماء اولتجسَّس الحمل ، وروى انَّه ربتماكان يخفيف العذاب عنهم ويسلم ابناؤهم من الذَّبح وينشؤن في محلٍّ غامض ويسلم نساؤهم من الافتراش بما أوحى الله الى موسى (ع) من التوسل بالصَّلوة على محمَّد (ص) وآله (ع) الطَّيَّبين [ وَ فِي ذَٰلِكُم ْ] الانجاء اوسوم سوء العذاب اوالمذكور من الانجاء وسوم سوء العذاب [ بَلاُّعُ ] نعمة اونقمة اوامتحان بالنَّعمة والنقمة كليهما [ مِنْ رَبِّكُمْ عَظيمٌ ] والمقصود تذكير بني اسرائيل بالبلاء العظيم الّذي ابتلي به اسلافهم وتخفيفه بالصَّلوة على محمَّد(ص) وآله(ع) الطَّيَّبين ليتنبِّهوا انَّ منكان التَّوسُّل بأسمائهم والصَّلوة عليهـم رافعاً لعدابهـم و مورثاً لنجاتهـم و بركاتهم فالتَّوسُّل بأشخاصهم (ع)كـان اولى في ذلكت و تنبيه الامَّة على شرافة محمد (ص) وآله (ع) [ وَإِذْ فَرَقْنَابِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ ] من جنود فرعون ومن الغرق [وَأَغْرَقْنَا آلَ فِرْعَوْ نَ ] اي فرعون وقومه فان مسبة أمرالي قوم بسبب الانتساب الي رئيسهم تدلّ على ان المنتسب اليه

, انتمض الطير بتشديد الضاد هوى ليتم .
۲ - زنّ العروس = هديها .

This file was downloaded from QuranicThought.com



اولى بذلك الامر [ وَ أَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ] اليهم وهم يغرقون وقد ورد فى اخبارنا ان نجاتهم ونعمهم كانت بتوسلهم بمحمد(ص) وآله(ع) والمقصود من ذكر نجاتهم ونعمهم تذكيرهم بتوسلهم بمحمد(ص) وآله الطليّبين حين عدم ظهورهم حتى يتذكروا بأن من كان نجاتهم من البلايا ونعمهم بتوسلهم به حين لم يكن موجوداً فالتوسل به حين ظهوره اولى وفيه تعريض بالامة وبنجاتهم ونعمتهم بمحمد (ص) وآله (ع) وبان لا ينبغى التخلف عن قوله و معاندة آله الذين كان السلف بتوسلهم بهم ينجون و يتعمّمون ، و قصة خروج موسى(ع) مع بنى اسرائيل من مصر، وخروج فرعون وجنوده على اثرهم ، وعبور السبطى وغرق القبطى مذكورة فى المفصّلات ولعلنا نذكر شطراً منها فيما يأتى .

[ وَإِذْوا اعَدْنا مُوسى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ] كان موسى بن عمران يقول لبني اسرائيل: إذا فرّجالة عنكم أتيتكم بكتاب من ربَّكم مشتمل على ماتحتاجون اليه في دينكم ، فلمَّا فرَّج الله عنهم امره الله عزَّوجلَّ ان يأتي للميعاد ويصوم ثلاثين يوماً فلماً كان في آخر الايّام استاك قبل الفطر فأوحى الله عزّوجلَّ اليه ياموسي: اما علمت ان ّ خلوف فمالصّائم أطيب عندي من ريحالمسكث ، صُم عشراً آخرولاتستكث عندالافطار ؛ ففعل ذلكت موسى فكان وعدالله تعالى ان يعطيه الكتابه بعد اربعين ليلة فأعطاه ايناه فجاء السامري فشبته على مستضعفي بني اسرائيل وقال وعدكم موسى ان يرجع اليكم بعد اربعين ليلة وهذه عشرون ليلة وعشرون يوماً تمتّت اربعون أخطأ موسى ربَّه وقد اتاكم ربَّكم ان بريكم انَّه قادرٌ على ان يدعو كم بنفسه الى نفسه وانَّه لم يبعث موسى لحاجة منه اليه فأظهرلهم العجلالذي كان عمله ، فقالوا له : كيف يكون العجل أكهنا ؟\_ قال لهم: انَّما هذاالعجل يكلَّمكم منه ربكم كماكلهم موسى من الشجرة فالاله في العجل كماكان في الشجرة فضَّلوا وعبدوه . ونقل انَّه صنع صورة العجل ووضعه بحيث كمان مؤخره المي حائط وحبص خلف الحائط بعض مردته فوضع قاه على دبره وتكلم بما تكلُّم فتوهَّموا إنَّ العجل يكلُّمهم ، وفقل إنَّ السَّامريَّ كان قد أخذ من تراب اثرقدم رَمكة جبرئيل يوم غرق فرعون وكان التواب في صرّة ٍ عنده وكان يفتخرعلي بني اسرائيل بذلك وكان موسى قد وعدهم ان يأتي بالكتاب بعد الثَّلاثين فلمَّا انقضى الثَّلاثون ولم يرجع موسى اتي الَّشيطان بصورة شيخ وقال لهم : انَّ موسى قد هرب ولا يرجع اليكم فاجمعوا لي حليَّكم حتَّى اتَّخذ لكم أآلهاً فصاغ لهم العجل وقال للَّسامريَّ : هات التَّـراب الَّذي عندك فأتاه به فألقاه في جوف العجل فتحرَّك وخار ونبت لـه الـوبر والَّشعر [ شُمَّ اتَّخَذْتُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَ أَنْتُمْ ظَالِمُونَ ] نقل ان انتخاذهم العجل كان بتهاونهم بالصّلوة على محمد (ص) وآله (ع) وبترك التوسل بهم [ ثُمَّ عَفَوْنًا عَنْكُمْ ] بتوسلكم بمحمّد (ص) وآله من بعد ذلك [ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ] نعمة العفو و نعمة التوسل بمحمّد (ص) وآله (ع) [ وَ إِذْ آتَيْنا ] و اذكروا اذآتينا [ مُوسَى الْكِتَابَ وَالْفُرْقَانَ ] ما به يفرق بين الحقَّ والبـاطل والمحقَّ والمبطل والمراد بالكتـاب النَّبوَّة والتوراة صورتها وبالفرقان الرسالة اوالمراد بالكتاب النتبوة والرسالة وبالفرقان الولاية فانتهما الفارقة بين الخير والشرآ والخيّر والسّرير والتّوراة صورتهما و لذا فسّر الكتاب بالتّوراة او النّبوّة يعنى الّتي كانت في موسى (ع) والفرقان بالاقرار بمحمّد(ص) والطّيّبين من آله (ع) فانّه كالولاية فارق ، فقل انّه لمّا أكرمهم الله بالكتاب والايمان به أوحى الله الى موسى هذاالكتاب قد أقرّوا به وقد بقي الفرقان فرق مابين المؤمنين والكافرين فجدّد عليهمالعهد به فانتي آليت على نفسيقسماً حقّاً لاأتقبّل من أحدهمايماناً ولاعملاً الا به، قال موسى(ع) : ماهو



ياربَ ؟ ـ قال الله : يا موسى تأخذ عليهم انَّ محمَّدا(ص)خيرالنَّبيَّين وسيَّد المرسلين، وانَّ أخاه ووصيّه عليّاً خير الوصيِّين ، و أنَّ اولياءه الَّذين يقيمهـم سادة الخلق ، و انَّ شيعته المنفادين له ولخلفائه نجوم الفردوس الا على وملوك جنّات عدن ٍ فأخذ عليهم موسى ذلك؛ فمنهم مناعتقده حقّاً ومنهم منأعطاه بلسانه دون قلبه ، فالفرقان النَّور المبين الَّذي كان يلوح على جبين من آمن بمحمَّد(ص) وعلىَّ (ع) وعترتهما وشيعتهما وفقده من جبين منأعطي ذلك بلسانه دون قلبه ا**قول** : الاقرار بهذه المعاني والمراتب المذكورة ليس الا بقبول الولاية فانه بالولاية يتبين مراتب الوجود وأن بعضها افضل من بعض ومراتب الرّسل والاوصياء وان بعضهم أكمل من بعض لا بغيرها [لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ] الى مقامات الانبياء والرّسل ومراتب الوجود ومراحل التسلوك وعوالى العوالم [ وَإِذْقُالَ مُوسى لِقَوْمِهِ ] عدّ نعمة أخرى فان توجه موسى البهم وتذكيرهم بالتوبة وتعليمهم طريق التوبة نعمة عظيمة كما ان قبولهم لقوله(ع)وتوبتهم بقتل أنفسهم كانت نعمة عظيمة [ يُاقَوْم ِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنْفُسَكُمْ بِاتِّخْاذِكُمُ الْعِجْلَ] آلها [فَتُوبُوا] عن ظلمكم وضلالكم بما برأتم [اللي بارِنِكُمْ] التعليق على الوصف للاشعار بعلَّة التَّوبة والتَّنبيه على غاية الغباوة بالانصراف عن الباري المي المبروء[ فَاقْتُلُوا اَنْفُسَكُمْ ] الّتي اقتضت الانصراف عن الباري الى المبروء الّذي هوغاية الحماقة؛ فالمراد بالأنفس الأنفس المقابلة للعقبول ، اوفاقتلوا وأفنوا أنانياتكم المتى اقتضت الاستقلال بالآراء الكاسدة ، اواقتلوا ذواتكم بقتل بعضكم بعضاً . و ما ورد في الاخبار من أنتهم أمروا ان يقتلوا أنفسهم بالسيوف وأنتهم كانوا سبعين ألفاً شهروا السيوف على وجوههم يدلَّ على ذلك ، مثل ماورد إن العابدين كانوا ستَّمائة الف الااثني عشر الفاً وهم البَّذين لم يعبدوا العجل أمرالله اثنى عشر ألفاً لم يعبدوا العجل أن يقتلوا الذين عبدوا العجل فشهروا سيوفهم وقالوا : نحن أعظم مصيبته من عبدة العجل نقنل آباءنا وقراباتنا بأيدينا فنزل الوحي على موسى (ع) أن قل لهم : توسَّلوا بالصَّلوة على محمَّد (ص) وآله (ع) حتَّى يُسهل عليكم ذلك فتوسَّلوا فسهل عليهم ذلك فلمَّا استمرَّ القتل فيهم وهمم ستتماثة الف الا اثنى عشر الفآ واستسلموا لذلك وقف الله التذين عبدوا العجل على مثل ذلك فتوسَّلوا فتابالله عليهم فرفع القتل . وفقل انَّه قتل منهم عشرة آلاف فوقفوا فرفع القتل [ ذَٰلِكُمْ ] القتل [ خَيْرُ لَكُمْ عِنْدَ بْارِئِكُمْ ] كرّر البارى للنَّذذ والتَّمكين واحضار الله بالوصف المخصوص تأكيداً لنسبة الغباوة اليهم بالانصراف عن عبادة الباري الى عبادة المبروء .

اعلم ان اسم الله وسائر اسمائه تعالى قد تكرّر في الكتاب كثير تكوار، والوجه العام التّمكين في القلوب وتلذّذ الموحى اليه بسماعه وذكره ويوجد في خصوص المقامات دواع خاصّة غير ذلك سواء اقتضت الدّواعي اسماء خاصّة مثل اقتضاء مقام التّهديد الاسماء القّهريّة كالاسماء الدّالة على الغضب والانتقام وسرعة الانتقام ومثل اقتضاء مقام الوعد الاسماء اللّطفيّة اولا .

ا [ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَالتَّوْابُ الرَّحِيمُ ] .

[ وَ إِذْقُلْتُمْ يَا مُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لن نَدَعْنَ لَكَ بِالنّبوّة حَتّى نَموى اللهَ جَهْرَةً فَاَخَذَتْكُمُ الصّاعِقَةُ ] بجرأتكم على نبيتكم وعلى ربتكم وسوء أدبكم [ وَ أَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ] الى الصّاعقة تنزل بكم همتم/[ ثُمَّ بَعَثْنا كُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ ] اشارة الى ان البعثة كانت عن موتٍ لا عن اغماءٍ ، وهذه الآية تدل



ŧ

٩٦

على جواز الرّجعة كما ورد الاخبار بهـا وصارت كالضّروريّ فـي هذه الامَّة و قد احتجّ اميرالمؤمنين (ع) بها على ابن الكوّاء في انكاره الرّجعة ، وورد انّه سئل الرّضا(ع)كيف يجوز ان يكونكليمالله موسى بن عمران لا يعلم انَّ الله لايجوز عليه الرَّؤية حتَّى يسأله هذا السَّوَّال؟ ـ فقال : انَّ كليم الله علم أنَّ الله منزّه عن ان يرى بالابصارولكنَّه لمَّاكلَّمه وقرَّبه نجيًّا رجع الى قومه فأخبرهم أنَّ الله كلَّمه وقرَّبه وناجاه فقالوا : لن نؤمن لك حتّى نسمع كلامه كما سمعته ؛ وكان القوم سبعمائة الف فاختار منهم سبعين الفاً ثمَّ اختارمنهم سبعة آلاف ثم اختارمنهم سبعمائة ثم ّ اختارمنهم سبعين رجلاً لميقات ربَّه؛ فخرج بهم الى طورسيناء فأقامهم في سفح الجبل وصعدموسي الى الطّور وسأل الله ان يكلّمه و يسمعهم كلامه وكلّمه الله وسمعواكلامه من فوق وأسفل ويمين وشمال ووراء واماملان الله أحدثه في الشجرة ثم ّ جعله منبعثاً منها حتّى سمعوه من جميع الوجوه فقالوا: لن نؤمن يأنَّ هذا الَّذي سمعناه كلامالله حتَّى نرىالله جهرة ، فلمَّا قالوا هذاالقول العظيم واستكبروا وعنوا بعثالله عليهم صاعقة ٌ فأخذتهم الصَّاعقة بظلمهم فماتوا ، فقال موسى(ع) : ما أقول لبني اسرائيل اذا رجعت اليهم وقالواانك ذهبت بهسم فقتلتهم؛لانكث لم تكن صادقاً فيما ادّعيت من مناجاة الله ايّاك؟ فأحياهم و بعثهم فقالوا : انكث لوسألت الله ان يريك تنظر اليه لاجـابك فتخبرناكيف هو ونعرفه حقَّ معرفته فقال موسى(ع): يا قوم انَّ الله لايري بالابصار ولاكيفيَّة له وانسَّما يعرف بآياته ويعلم بأعلامه فقالوا: لن نؤمن لك حتَّى تسأله ، فقال موسى (ع) : يا ربَّ انْكَ قد سمعت مقالة بني اسرائيل و أنت أعلم بصلاحهم فأوحى الله اليه يا موسى (ع) : سلني ما سألوك فلمأء اخذك بجهلهم فعندذلك قال موسى: ربَّ أرني أنظراليك ، قال: لنتراني ولكن انظرالي الجبل فاناستقرَّ مكانه وهويهوىفسوف تواني فلما تجلَّى ربَّه للجبل بآية من آياته جعله دكمَّ وخرَّموسي صعقاً فلمَّا أفاق قال: سبحانك تبت اليك يقول رجعت الى معرفتي بك عن جهل قومي وأنا اوّل المؤمنين منهم بأنَّك لاتري .

وفع اختياره على الافسد مع ظنة أنتهم الاصلحون و إذاكان اختيار مثل موسى (جلا من خيار القوم بزعمه وقد وقع اختياره على الافسد مع ظنة أنتهم الاصلحون و إذاكان اختيار مثل موسى (ع) رسولا من اولى العزم واقعاً على الافسد علمنا إن اختيار الخلق معزول عن تعيين الامام الذى ينبغى ان يكون أصلح الخلق . وورد إن موسى (ع) لما اراد إن يأخذ عليهم عهد الفرقان فرق ما بين المحقين والمبطلين لمحمد (ص) بنبوته ولعلى (ع) والائمة بامامتهم قالوا لن نؤمن لك إن هذا امر ربك حتى نرى الله عباناً يخبر نا بذلك فأخدتهم الصاعقة معاينة فقال موسى : للباقين الذين لم يصعقوا انقبلون و تعترفون و الا فأنتم بهؤلاء لاحقون فقالوا : لاندرى ما حل بهم فان كانت انما اصابتهم لودهم عليك في أمر محمد (ص) وعلى (ع) فاسال الله ربك بمحمد (ص) وآله (ع) ان يحييهم لنسألهم لماذا أصابهم ماأصابهم ، فدى الله موسى فأحياهم فسألوهم فقالوا : الندرى ما حل بهم فان ان يحييهم لنسألهم لماذا أصابهم ماأصابهم ، فدى الله موسى فأحياهم فسألوهم فقالوا : أصابنا ما أصابنا لابائنا وتحكومية و جنانه و نيرانه فعا رأينا أنفذ أمراً فى جميع الممالك و أعظم سلطانا من سمواته وحجبه وعرشه وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) وانا لما منا بعد موتنا هذا ممالك ربينا من سموته وعرشه وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) وانا لما منا بهذه الصاعقة ذهب بنا الى النيران فناداهم محمد (ص) و وكرسية و جنانه و نيرانه فعا رأينا أنفذ أمراً فى جميع الممالك و أعظم سلطانا من محمد (ص) وعلى (ع) وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) وانا لما مننا بهذه الصاعقة ذهب بنا الى النيران فناداهم محمد (ص) وعلى (ع) كفوا عن هؤلاء عذابكم فانيهم يحون بمسئلة سائل سأل ربيا عز وجل بنا وبالنا الطيتيين (ع) قال الذ ومالمة (ع) كفوا عن هؤلاء عذابكم فانيهم يحون بمحملة سائل سأل ربيا عز وجل بنا وبالنا الطيتيين (ع) قال الق وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) وانا لما مننا بهذه الصاعقة ذهب بنا الى النيران فناداهم محمد (ص) وعلى (ع) كفوا عن هؤلاء عذابكم فانيهم يحون بمحملة سائل مال ربيا عز وجل بنا وبالنا الطيتيين (ع) قال الة وعلى (ع) كفوا عن هؤلاء عذابكم فانيهم يحون بمحملة ال مال ربيا عز وجل بنا وله ألمية أسلافكم المعمور وي وعلى (ع) كفوا عن هؤلاء عذابكم فانيهم يحون وله الم ما ال وبنا عز وجل بنا وما مانه أسلافكم المعمور وي وعلى وعلى أي كان اللهما معلكوا به الى ال وحيا مي اله

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة

و لمآكان الشكر بمعنى ملاحظة المنعم في النّعمة اوصرف النّعمة فيما خلقت لاجله وكلّ منهما لا يمكن للمحتجب بالانانية والمقيد بالحيوة الدّانية عقب البعث الذي هو الحيوة الآلهيَّة بعد الاماتة عن الحيوة الدّانية والخروج منالانانيَّة بترقَّب الشكر [ وَ ظَلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَّامَ ] جينكونكم تاثهين في التَّيه ليقيكم من ضرّحرّالشمس وبرد الفمر [وَأَنْزَلْنا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ] مُسرّالمن بالتّرنجيين [وَالسَّلُوى] بالعسل وبالطّائر المشوى وبالسماني و هو طيرٌ يشبه الحمام أطول ساقاً و عنقاً منه [كُلُوا] اى قائلين كلوا [ مِنْ طَيِّباتِ مَا رَزَقْنْاكُمْ ] والامر في أمثال المقام أعمم من الاباحة والوجوب والرّجحان بحسب اعداد الاشخاص واحوال المشخصالواحد ومقدار الآكل لشخص واحدفي حال واحدة والمراد بمارز قهالله هيهنا انكان المن والسلوي فاضافة الطّيبات للتّبيين لا للتّقييد ، وإن كان المراد مطلق مارزقه الله العباد فالاضافة للتّقييد أي تقيبد المضاف اليهبالمضاف، اونقول:انكان المراد بالمرزوق المن ّ والسّلوي فطيبوبته وعدمطيبوبته بذكراسمالله عليه وعدمه والمعنى كلوا مما ذكر اسم الله عليه ولا تأكلوا مماً لم يذكر اسم الله عليه وحينئذ فالاضافة للتقييد وفي تفسبر القميَّ لمَّا عبر موسى(ع) بهم البحر نزلوا في مفازة فقالوا : يا وسي أهلكتنا وأخرجتنا من العمران الي مفازة لاظل ّ فيها ولا شجرولاماء فكانت تجيىء بالنّهار غمامة تظلّهم من الّشمس وتنزّل عليهم باللّيل المن ّ فيأكلونه وبالعشيَّ يجيىء طائر مشوَّىٌّ فيقع على موائدهم فاذا أكلوا وشبعوا طار عنهم وكان مع موسى(ع) حجرٌ يضعه في وسط العسكر ثم ّ يضربه بعصاه فينفجر منه اثنتا عشرة عيناً فيذهب الماء الىكلّ سبط وكانوا اثني عشرسبطاً فلماً طال عليهم ملوًا وقـالوا : يا موسى لن نصبر على طعام واحد [ وَ مَا ظَلَمُونًا ] بكفران النّعمة واستبدال الادني بالـذي هو خيرٌ اوما ظلمونا بالاعتراض على موسى(ع) وعدم مراعاة تعزيزه وتوقيره وهو تعريض ٌ بأمَّة محمد (ص) وكفرانهم النّعمة وعدم تعظيم محمد (ص) والاثمة (ع). وعن الباقر (ع) انّه قال : انّ الله أعظم وأعزوأجل وأمنع من ان يظلم ولكنَّه خلطنا بنفسة فجعل ظلمنا ظلمه وولايتنا ولايته حيث يقول : انَّما وليَّكمالله ورسوله والذين آمنوا يعنى الائمة منا [وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ] باستبدال الادني بالذي هوخيرٌ، اوبازالة النّعمة بالكفران ، اوبظلم الاثمَّة الَّذين هم أنفس الخلائق وذواتهم حقيقة ، اوبظلم الاثمَّة المسبَّب او السبب لاهلاك أنفسهم [ وَ إِذْقُلْمَا ] واذكروا يا بني اسرائيل اذقلنا لكم حين خرجتم من التيه [ ادْخُلُوا هٰذِهِ الْقَرْيَةَ ] وهي بيت المقدّس او اريحا من بلادالشام [فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَداً] واسعاً بلانعب [ وَادْخُلُوا الْبَابَ ] اى باب القرية او باب القبة التي في بيت المقدِّس كانوا يصلُّون البها [ سُجَّداً ] ساجدین نذ او خاضعین متواضعین للـشکر علمی خروجکم من النّــه ذکر أنَّه مثّل الله تعالمی علمی الباب مثال محمدٌ (ص)وعليٌّ (ع)وأمرهم ان يسجدوا تعظيماً لذلكت ويجدَّدوا علىأنفسهم بيعتهما وذكرموالاتهما ويذكروا العهد والميثاق المأخوذين عليهم [ وَ قُولُوا ] بألسنتكم هذه الفعلة من السجود والتّعظيم لمثالُ محمّد (ص) وعلىَّ(ع) [ حِطَّةٌ ] لذنوبنا اوقولوا بألسنة قلوبكم اواعتقدوا ذلك اوهومصدرٌ مبنيَّ للمفعول اى قولوا بألسنة اجسادكم اوقلوبكم لنا حطَّة وسفلية بالنَّسبة الى المثال المذكور وهي فعله من حطَّة اذا أنزله وألقاه وقرئ حطته بالنتصب مفعولاً لفعـل محذوف وعلى أيّ تقدير فهذه الكلمة امّا جزء جملة محذوفة المبتدأ اومحذوفة الخبر أوقائمة مقام جملة محذوفة وعلى التَّقاديرفهي امَّا انشائيَّة دعائيَّة اوخبريَّة [نَغْفِرْ لَكُمْ خَطْاياكُمْ]



لمن كان مخطئاً منكم [ وَ سَنَزَيدُ الْمُحْسِنِينَ ] منكم الجملة مستأنفة لبيان حال المحسن مخطياً كان اوغير مخطى [ فَبَدَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوامِنْهُمْ قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قَيلَ لَهُمْ] اى لم يسجدوا كما أمروا ولا قالوا ماأمروا بل دخلوا الباب بأستاههم وقالوا بدل حطَّة : حنطة حمراء نتقوَّنها أحبَّ الينا من هذا الفعل وهذاالقول ، اوقالوا حنطة في شعير. وروى أنَّه كان خلافهم انَّهم لمَّا بلغواالباب رأوا باباً مرتفعاً وقالوا: مابالنا نحتاج ان نركع عند الدّخول هيهنًا ظنَّنا أنَّه باب متطأ من لابدً من الرَّكوع فيه وهذا باب مرتفع والى متى يسخربننا هـؤلاء يعنون موسى ثم ّ يوشع بن نون ويسجدوننا في الاباطيل وجعلوا أستاههم نحوالباب وقالوا بدل قولهم حطَّة: ما معناه حنطة حمراء فذلك تبديلهم [ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الَّذينَ ظَلَمُوا ] وضع الظّاهرموضع المضمروتكرارالموصول لتمكين قبح الظُّلم في قلوب المستمعين والاشعار بسببيَّته للزِّجركما انَّ تعليق التَّبديل على الموصول كان للاشعار بسببيَّته لتبديل قول النَّبيَّ (ص) الَّذي هو قول الله والمقصود التَّعريض بأمَّة محمَّد (ص) وظلمهم لاهل البيت (ع) وتبديلهم قول النَّبيُّ (ص) ونسب الى الباقر (ع) أنَّه قال : نزل جبرتيل (ع) بهذه الآية فبدّل الَّذين ظلموا آل محمَّد(ص) حقَّهم غيرالَّذي قيل لهم فأنزلنا على الَّذين ظلموا أل محمَّد(ع) وهذا باعتبار المعرّض به والمقصود من الآية [رِجْزاً مِنَ السَّمَاء] الرِّجزبالكسروبالضَّم بمعنى العذاب اوالنَّجاسة اومطلق ما يعاف عنه كالرَّجس [ بِـمَا كَانُوايَفْسُقُونَ ] بحزجون من امرالله وطاعته ذكر انَّ الرِّجز الَّذي أصابهم انّه مات منهم في بعض يوم بالطّاعون مائة وعشرون ألفاً وهم الذِّين كانوا في علم الله أنَّهم لا يؤمنون ولا يتوبون ولم يتزل على من علم أنه ينوب اويخرج من صلبه ذرية طيبة [ وَ ] اذكروا [ إذاستُسْقَى مُوسى لِقَوْمِهِ ] لم يقل لكم بالخطاب كما أتى بخطاب الحاضرين من بني أسرائيل في السابق واللاحق تجديداً للاسلوب واشعاراً بأنَّ استسقاء موسى كان لبني اسرائيل من حيث كونهم قومه وموافقين له متضرَّعين اليه مستحقَّين لطلب الرَّحمة لهـم وليس الحاضرون اسناخاً لهـم من هذه الجهة حتّى يخاطبوا من هذه الحيثيَّة فانتَّهم لما عطشوا في التَّيه التجأوا الى موسى وتضرَّعوا عليه واستسلموا لأمره فاستسفى لهم [ فَقُلْنَا اضْرِبْ بِعَصَّاكَ الْحَجَرَ ] وكان ذلك الحجر حجراً مخصوصاً فضربه بها داعياً بمحمد (ص) وآله الطيَّبين (ع) نسب الى الباقر (ع) انه قال نزلت ثلاثة احجار منالجنة؛ مقام ابراهيم (ع)، وحجربني اسرائيل، والحجر الاسود . وعنه اذا خرج القائم من مكَّة ينادى مناديه : الالا يحملن ۖ أحدٌ طعاماً ولا شراباً وحمل معه حجر موسى بن عمران وهو وقربعيرٍ ولاينزل منزلاً الاانفجرت منه عيونٌ ؛ فمن كان جائعاً شبع، ومن كان ظمأن روى، ورويت دوابتُهم حتَّى ينزلوا النتَّجف من ظهر الكوفة [ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتْا عَشْرَةَ عَيْناً قَدْعَلِمَ كُلُّ أُنَّاسٍ ] من الاسباط الاثنى عشر من اولاد يعقوب [ مَشْرَبَهُمْ ] ولايز احمونالآخرين في مشربهم، وكأن مشرب كلُّ كان معلوماً معيَّزاً عن مشارب الآخرين قائلين لهم [كُلُوا ] من المن ً والسَّلوي ، اوكانت العيون تنبع بما فيه غذاؤهم وشرابهـم كما أشاراليه الخبر السّابق[ وَ اشْرَبُوا مِنْ رِزْقِ اللهِ وَلا تَعْتَوْا فِي الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ] حال مؤكّدة فان العنو بمعنى الافساد [ وَ إِذْقُلْتُمْ ] و اذكروا اتى بالخطاب لمجانسة الحاضرين للماضين في الانكار والكفران [ يا مُوسى



سورة البقرة

لَنْ نُصَّبِرَ عَلَى طَعَامٍ واحِدٍ] يعنى قال اسلافكم في التَّبه لن نصبرعلى المن والسَّلوي ولابد لنا من غذاء آخر معهما [فَادْعُ لَنا رَبَّكَ يُخْرِجْ لَنامِمّا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِها] البقل مايؤكل من نبات الارض خضراً مثل الكرَّات والنَّعناع والكرفس ونحوها ويطلق على مطلق نبات اخضرَّت به الارض [وَ قِشَّائِها ] بالمدَّ وتشديد الثَّاء وكسرالقاف وقد يضمَّ الخيار ، وبعضهم يطلق القشَّاء على نوع شبه الخيار { وَفُومِهْا ] الحنطة او الخبز او مطلق الحبوب المأكولة و قيل النَّوم وقرء بالنَّاء [ وَ عَدَسِها وَ بَصَلِها ] قال الله تعالى اوموسى (ع) [ أَتَسْتَبْدِلُونَ الَّذي هُوَ أَدْنى] وادون مرتبة من المن والتسلوى [بالَّذي هُوَ حَيْرً] فانتهما ألمَّذ وأقوى وألطف [ الهبطُوا ] من هذه التيه [ مِصْراً ] من الامصار اوالمراد المصر العلمي وصرفه لسكون اوسطه [ فَإِنَّ لَكُمْ ] فيها [ ما سَكَلْتُمْ ] من البقول والقناء والفوم وغيرها [ وَ ضُرِبَتْ عَلَيْهمُ الذِّلَّةُ ] الهوان شبَّه الذَّلَّة المضروبة عليهم بالقبَّة لاحاطتها بهم من جميع الجوانب اوبالطَّين المضروب الملصق على الجدار شمَّ استعمل الضَّرب فيها [ وَالْمَسْكَنَةُ ] هي اسوء من الفقروهذا عذابهم في الحيوة الدَّنيا وذلك انَّه ماينفكت اليهود عن الحرص والطّمع وهما أعظم أسباب الذّلة والحاجة وهم في الظّاهر أسوأ حالاً من النّصاري [ وَ بِأَوُّا بِغَضَّبٍ مِنَ اللهِ ] رجعوا عن مقامالُسؤال متلبَّسين بغضبٍ عظيمٍ من الله ، اوصاروا أحقاء بغضب من الله في الآخرة [ ذُلِّيكَ ] المذكور من ضرب الذَّلة والمسكنة والرَّجوع بالغضب يا أمَّة محمَّد (ص) فانته للتعريض بهم [بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ] نخلت كانوا الإشارة إلى أنَّ الكفر صارسجية لهم وكذا قتل الانبياء [ بآيات الله ] صغريلها وكبريلها في العالم الصغير والكبير، والآيات الكبرى هم الانبياء (ص) والاولياء (ع) [ وَ يَقْتُلُونَ النَّبِيِّينَ ] المخبرين من الله سواءكانوا انبياء اوخلفاءهم اوالنّبيِّين المخصوصين الذين هم غير الاوصياء [بغَيْر الْحَقِّ] لمحض ألبيان فانه لايقتل نبيٌّ بالحق [ذٰلِكَ] الكفر بالآيات والقتل [بما عَصَوْ ا] الله وخلفائه [وَكُانُوا يَعْتَدُونَ] علىالخلفاء اويتجاوزون أمرالله، وتخلّل كانوا للاشارة الىتمكّنهم في الاعتداء والمقصود إنَّ العصيان صار سبباً للاعتداء والتَّمكُّن فيه ، والتَّمكُّن في الاعتداء صارسبباً للكفر والقتل ، وهما صارا سبباً للذكة والمسكنة والغضب؛ فاحذروا يا امَّة محمَّد (ص) من مقارفة صغارالذَّنوب حتى لاتؤدَّى إلى كبارها والى العقوبة بالذَّلَّة والمسكنة في الدَّنيا والغضب في الآخرة ، اوبكلَّ منها فيهما ونسب الى النبيَّ(ص) انَّه قال : ياعبادالله فاحذروا الانهماك في المعاصي والتَّهاون بها فانَّ المعاصي يستولى بها الخذلان على صاحبها حتّى توقعه فيماهوأعظم منها؛ فلايزال يعصى ويتهاون ويخذل ويوقع فيما هوأعظم ممّا جني حتّى توقعه في ردّ ولاية وصيَّ رسول الله (ع) و دفع نبوَّة نبيَّ الله (ص) ، ولا يزال انضاَّ بذلك حتّى توقعه في دفع توحيد الله والالحاد في دين الله ، **وعن الصّادق(ع)** انَّه قال: والله ما ضربوهم بأيديهم ولاقتلوهم بأسيا**فه**م ولكن سمعوا أحاديثهم فأذاعوها فأخذوا عليها فقتلوا فصار قتلاً باعتداء ومعصية وبهذا المضمون أخباركثيرة .

[ إِنَّ الَّذيبِنِ آمَنُوا ] بالايمان العام " الَّذي هونفس البيعة العامَّة اوالحاصل بالبيعة العامَّة اوالتشبيه



1...

بالحالة الحاصلة منالبيعة العامّة كما سبق مفصّلاً والحاصل أنَّ المراد بالايمان هذا هومعنىالاسلام [ وَالْخَدِينَ هُادُوا ] هاد وتهوّد وسائر متصرّفاتهما من المشتقّات الجعليّة المأخوذة من اليهود بمعنى دخل في اليهوديّة اوانتحلها ، ويهود اماً عربي من هاد اذا تاب ؛سمَّوا به لأنتهم تابوا على يد نبيتهم ، اولأنتَّهم تابوا عن عبادة العجل ، واماً معرَّب يهودا أكبر اولاد يعقوب سمَّوا باسمه [ وَالنَّصْارُي] والَّذين تنصَّروا عدل عن الموصول وصلته لان أنصر لم يستعمل مأخوذاً من النّصرانيَّة ومعناه اللّغويَّ غير مقصود وتنصّروا ان كان من المشتقّات الجعلية المأخوذة من النّصرانيّة لكنّ الاغلب استعماله في انتحال النّصرانيّة لا في الدّخول فيها ، والنّصاري جمع النّصران كالسكاري والسكران وصف مأخوذ من نصر؛ سمّوا به لأنتّهم نصروا عيسي (ع) ، اومأخوذ جعليٌّ منالنّاصرة ، اومن النّصرانة اسم قرية نزلتها مريم وعيسى(ع) بعد رجوعهما منمصر، واجتمع النّصاري فيها، والياء في النّصرانيّ للمبالغة اوللنّسبة على الاخير [ وَ الصَّابِعَينَ ] عبدةالكواكب سمّوا به لأنتهم صّبوا اى مالوا الى دين الله اوعن دين الله ان قرء بدون الهمزة اولانهم صِبْوا عن دين الله اوصبؤا الى دين الله اى خرجوا ان قرأ بالهمزه وعدل عنالموصول لما ذكرفي النَّصاري [ منَّ آمَنَ ] منهم [ بِاللَّهِ ] بالايمان الخاص الحاصل بالبيعة الخاصّة الولويّة وقبول الدّعوة الباطنة ودخول الايمان فيالقلب ودخول الانسان في دارالايمان وقبول الولاية واحكام القلب اوالمراد بالايمان معناه اللَّغويَّ اي من أذعن بالله اوبعليَّ (ع) لانَّه مظهره ، اوالمراد بالايمان الاسلام اي من آمن بالبيعة العامة وقبول الذَّعوة الظّاهرة بالله ، [وَالْيَوْم الْآخِرِ وَعَمِل صَّالِحاً] اي عمل الاعمال المأخوذة عليه في بيعته على المعنى الأول للايمان ، اوالمراد بالعمل الصَّالح على المعنيين الأخيرين للايمان البيعة الخاصّة الولويّة فانلُّها اصل الاعمال الصَّالحة و بدونها لا يكون عمل صالح اصلاً [ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ ] اى الاجر الذى ينبغي أن يكون لهم ولا يمكن معرفته الا بالاضافة اليهم [ عِنْدَ رَبِّهمْ ] والتقييد بكونه عند ربتهم تعظيم آخر للاجر والمقصود ان الاسلام واليهودية والنصرانية والصّابنيَّة متساوية في ثبوت الاجر العظيم اذا انتهىكلٌّ منها الى الولاية وقبول الدَّعوة الباطنة ودخول الايمان في القلب ، و اذا لم ينته الى الولاية فالعبارة تدلَّ بمفهوم المخالفة على ان لا اجرعند ربَّهم لشيىء منها سواء لم يكن أجراو كان ولكن لم يكن عند ربُّهم ، وتفصيل هذا الاجمال كما يستفاد من الآيات والاخباران من أنكر الولاية فله عقوبته ، ومن لم ينكر ولم يذعن فهومرجىء لأمرالله ؛ امَّا يعذَّبه وامَّا يتوب عليه سواءكان المنكرمسلماً اوغيره ، ومن لمينكرولم يذعن ولكن كان في زمان الرّسول ووقف على البيعة العامّة كان ناجياً ببيعته العامّة مع الرّسول فانّ الله لا بِلبته من أعماله شيئًا [ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ] قد مضى بيان مفصّل لهذه الآية فلا نعيده [ وَإِذْاَخَذْنُامِيثُاقَكُمْ ] اى على أبدى أنبيائكم اوخلفائهم ، والمراد بالميثاق هو العهد المأخوذ في البيعه العامَّة اوالخاصَّة ، والاضافة للعهد أي الميثاق المأخوذ بنبوَّة محمَّد(ص) وولاية عليٍّ (ع) اوالميثاق المأخوذ بالتَّوحيد والنَّبوَّة والاقرار بماجاء به نبيَّهم ومنه نبوَّة محمَّد (ص) وولاية عليٍّ (ع) وان يؤدُّوه الى اخلافهم ولذا ورد تفسير الميثاق بهما امًا لكونهما مذكورين في البيعة اولكون الاقرار بنبوَّة كلَّ نبيٍّ وولاية كلَّ وليّ اقراراً بنبوّة محمّد (ص) وولاية عليّ (ع) لكون نبوّة الانبياء وولاية الاولياء رقائق لنبوّة محمّد ٍ (ص) وولاية عليّ (ع) والرَّقيقة جزئيَّة من الحقيقة كما انتهاكلَّ بالنَّسبة اليها والاقرار بالجزئيَّ اقرار بالكليّ كما انّ الاقرار



1.1

بالكلِّ اقرار بالجزء [ وَرَفَعْنًا فَوْقَكُمُ الطُّورَ ] اي الجبل امرالله جبرتيل ان يقلع من جبل فلسطين قطعة على قدر معسكو بني اسرائيل فقلعها ورفعها فوق رؤسهم قائلين على لسان نبينا [ خُذُوا ما آ تَيْناكُمْ ] منالاحكام مطلقة او من الاحكام التي آتيناكم في الميثاق بحسب القالب اوالقلب اومن التَّوراة او من نبوَّة محمَّدٍ (ص) وولاية عليٍّ (ع) [ بِقُوَّةٍ ] من قلوبكم وابدانكم. قبل: قال لهم موسى : امَّا ان تأخذوا بما أمرتم وامَّا ان ألقي عليكم هذا الجبل فألجئوا الى قبوله كارهين الامن عصمه الله شمَّ لمَّا قبلوا سجدوا وعفروا وكثير منهـم عفر حديَّه لالارادة الخضوع لله ولكن نظراً الى الجبل هل يقع ام لا [وَاذْكُرُوا مَا فَيهِ] اي في الميثاق من الشروط اومن الاحكام القالبيَّة اوالقلبيَّة اومن ثواب الموافق وعقاب المخالف، اواذكروا ما في رفع الطَّور ووقوعه ، اواذكروا ما فيما آتيناكم من الشُّواب والعقاب اوالاحكام ، ونسب الى الصَّادق(ع) انَّه قال : واذكروا ما في تركه من العقوبة [ لَحَلَّكُمْ تُتَّقُونَ ] اى اذكروا ما أمرناكم لعلكم تتقون المخالفة [ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ مِنْ بَعْلِ ذٰلِكَ ] عن الذَّكر اوعن الأخذ او عن المبشاق او عن الـوفاء بشروط الميثاق [ فَلَوْ لَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَ رَحْمَتُهُ ] الفضل هوالرَّسالة والنَّبوَّة بوجه الرَّسالة والرَّحمة هي الولاية والنَّبوَّة يوجه الولاية ، ولذأ فسَّرا في بعض الآيات بمحمَّد (ص) وعليٍّ (ع)لاتّحادهما معهما ولكون النُّبيُّ والوليُّ في الخلق سبباً لنزول رحمته وبركته عليهم ودفع العذاب عنهم [ لَكُنْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ ] المضيِّعين بضاعتكم لكن وجودهما فيكم سبب لتدارك خسرانكم وتوفيق توبتكم وانابتكم ، والآيات كما مضي تعريض بالامّة فكأنَّها خطاب لهم وتذكير لهم بمخالفتهم وتداركها بوجود محمَّدٍ (ص) وعلى ﴿) فيهم [ وَ لَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذَينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ ] فلا تعتدوا ابتها البهود ولا تعتدوا با المة محمد (ص) فتعاقبوا بمثل عقوبتهم [فَقُلْنا لَهُمْ كُونُوا] بالامر التَّكوينيَّ [ قِرَدَةً خُاسِئينَ ] بعدين من كلَّ خير اوصاغرين اوبمعنيَّ أعمَّ منهما [ فَجَعَلْناها ] اي المسخة اوالعقوبة التي أخزيناهم بها اوالامَّة الممسوخة كما فيالخبر [ نَكْالاً ] زجرة وعبرة مانعة عنالاعتداء والمخالفة [ لِما بَيْنَ يَكَيْها ] للامم الماضية فان الامة الممسوخة الحاضرة بتوجَّههم الى الآخرة ووجود الامم الماضية فيالآخرة وعالم المثال متوجَّهون الى الامم الماضية وهم بين أيديهم ، وكونها عبرة لهم باعتبار أخبار أنبيائهم عنالاممالآتية واعتدائهم؛ وعلى هذا فقوله تعالى [ وَمَاخَلْفُهُا] عبارة عن الامم الحاضرة في زمان الممسوخة والامم الآتية فان الممسوخة بتوجَّههم فطرة الى الآخرة مستدبرون عن الدَّنيا ومن فيها ومن سيقع فيها وانكانوا متوجَّهين الى الدَّنيا اختياراً ، اوالمراد بما بين يديها الاممالحاضرة في زمان المسخ والاممالآتية فان الحاضرة حاضرة بين أيديهم والآتية باعتبار مرور الممسوخة على الزّمان واستقبالهم عليهاكأنّها حاضرة بين أيديهم فقوله تغالى : و ما خلفها ؛ عبارة عن الأمم الماضية ، اوالمراد بما بين يديها الحاضرون في زمان الممسوخة وبما خلفها الآتون؛ اوالمراد القري القريبة والبعيدة ، اوالمراد بالنكال العقوبة التي هي معناه حقيقة ؛ والمعنى جعلناها عقوبة لمعصيتهم الحاضرة والماضية [ وَمَوْعِظَةً] تذكيراً وتنبيهاً على العواقب اوعبرة اونصحاً اوحثاً على التَّقوى والطَّاعات اوتخويفاً عن المعاصي والاغتراربالدَّنيا [ لِـلْـمُتَّقـينَ ] فان َّ غيرهم لايتنبتهون



1 • ٢

ولا يتعظون فلا ينتفعون فلا ينظر اليهم . ويأتى قصّة المعتدين في السبت ومضى في اوّل السورة تحقيق معنى التّقوى [ وَ] اذكروا يا بنى اسرائيل اويا أمّة محمّد(ص) اوذكّر بنى اسرائيل اوأمّتك قصّة القتيل واحياءه على يد موسى(ع) حتى تعلموا ان ماقاله موسى(ع) حقّ وان اخباره بنبوّة محمّد(ص) وولاية على (ع) ليس ممّالا يكترث به [ إِذْقَالَ مُوسى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهُ يَأْمُرُ كُمْ ] لاحياء المقتول وإخباره بقاتله [ أَنْ تُذْبَكُو ا بَقَرَرَةٌ ] فتضربوا ببعضها هذا المقتول .

وقصّته أنهكان في بني اسرائيل امراة "حسناء ذات شرف وحسب ونسب كثر خُطّابها وكان لهابنو أعمام ثلاثة فرضيت بأفضلهم فاشتذ حسدا بنى عمة الآخرين فعمدا اليه فدعواه وقنلاه وحملاه الى محلة مشتملة على اكثر قبيلة من بنى اسرائيل فألقياه فبها ليلاً فلماً أصبحوا و جدوا قتيلاً وعرفوه فجاء ابنا عمَّه القاتلان ومزقا على أنفسهما واستعديا عليهم فأحضرهم موسى(ع) وسألهم فأنكروا قتله وقاتله فالزم موسى (ع) اماثل القبيلة ان يحلف خمسون منهم بـالله القوىَّ الـشديد آله بني اسرائيل مفضَّل محمَّدٍ (ص) وآله الطَّيَّبين على البرايا اجمعين انباً ما قتلناه ولا علمنا له قاتلاً فان حلفوا غرموا دية المفتول وان نكلوا نصّوا على القاتل او اقرّ القاتل فيقاد منه ، فان لـم يحلفوا حبسوا فـي مجلس ضنكت الـي ان يحلفوا اويقروا اويشهدوا على القاتل ، فقالوا : يا نبيَّ الله اما وَقَبَّت ايماننا اموالنا ولا اموالنا ايماننا ؟ ـ قال : لا ؛ هذا حكم الله ، فقالوا : يا نبيّ الله عزم " ثقيل" ولاجناية لنا وأيمان ٌ غليظة ولاحق ٌ في رقابنا ، فادعالله عزَّوجل َّ ان يبيَّن لنا القاتل وينكشف الامر لذوى الالباب وينزَّل به ما يستحقُّه فقال موسى : انَّ الله قد حكم بذلك وليس لي ان اقترح عليه غير ما حكم به بل علينا ان نسلم حكمه وهم ّ بأن يحكم عليهم بذلكت فأوحى الله تعالى اليه ان أجبهم وسلني ان أبيّن لهم القاتل فانتي اريد ان أوسع باجابتهم الرّزق على رجل من خيار أمنتك دينه الصَّلوة على محمّد(ص) وآله الطّيّبين (ع) ليكون بعض ثوابه عن تعظيمه لمحمد (ص) و آله (ع) ونسب الى الصّادق (ع) ان الرّجل كان له سلعة وجاء قوم يطلبون سلعته وكمان مفتاح بيته في تلكث الحال تحت رأس أبيه وهو نائم فكزه ان ينبتهه وينغتص عليه نومه فانصرف القوم ولم يشتروا سلعته فلمَّا انتبه أبوه قال : يا بنيَّ ما صنعت في سلعتكث ؟\_ قال : هي قائمة لم أبعها لان المفتاح كان تحت رأسك فكرهت ان أزعجك من رقدتك وانغَّص عليك نومك قال له ابوه: قد جعلت هذه البقرة لكتُ عوضاً عمًّا فاتكتْ من ربح سلعتكتْ وشكرالله تعالى للابن مافعل بأبيه فأمرالله جلَّ جلاله موسى (ع) ان يأمر بني اسرائيل بذبح تلكث البقرة بعينها ليظهر قاتل ذلك الرَّجل الصَّالح فلمَّا اجتمع بنواسرائيل الي موسى (ع) وسألوه ، قال : ان الله يأمر كم ان تذبحوا بقرة ليحيى ذلك القتيل تعجبواو [قالُوا] باموسى [ أمَّتَّخِذُنا هُزُواً قْالَ أَعُوذُ بِاللَّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ] فان الاستهزاء من صفات الجاهل ونسبة امر إلى الله لسم يكن منسوباً الله ليسب من وصف العاقل [ قَالُوا ادْعُ لَنا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنا ماهِي ] ما وصفها فان ماهي كما هو سؤالٌ عن حقيقة الشيي و مهيَّته يكون سؤالاً عن صفة الشيبي، ومميَّزاته العرضيَّة [ قَالَ إِنَّه يَقُولُ إِنَّها بَقَرَةٌ لأَفْارِضٌ ] اي لا مسنة ولغلبة الاسمية عليه لم يأت بناء التأنيث [ وَلَابِكُرٌ ] لا صغيرة [ عَوانٌ بَيْن ذٰلِيكَ ] المذكور من الفارض والبكر [ فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ ] ولا تكثروا السَّوال عنها حتى يشدّد عليكم [ قَالُوا ادْعُ لَنا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنا مالَوْنُها قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّها بَقَرَةً صَفْراء فاقِع كَوْنُها ] شديد



سورة البقرة

الصّفرة مستحسناً بحيث لايضرب الى السواد ولا الى البياض [ تَسُرُّ النَّاظِرِينَ ] لحسنها وبريقها [ قُالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنْ لَنَا مَاهِيَ ] زيادة على ما وصفت بحبث لا يبقى لنا التباس فيها [ إنَّ الْبَقَرَ تَشْابَهَ عَلَيْنًا وَإِنَّا إِنْ شَاءَ اللهُ لَمُهْتَذُونَ ] ببيانك روى أنتهم لولم يستثنوا لما بيّنت لهم آخر الابه [ فُالَ إنَّهُ يَقُولُ إِنَّها بَقَرَةٌ لإذَلُولٌ تُشْبِرُ الْأَرْضَ] لاتكون مروّضة مذللة لاثارة الارض [وَلاتَسْقِبي الْحَرْثَ] ولا تكون مروّضة "تسقى الحرث بالدَّلاء [مُسَلَّمَةٌ] من العيوب [لأشِيَةَ فيها] لالون فبها غير الصّفرة بخالطها [ قَالُوا الآنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ ] من أوصاف البقرة وحقيقتها التي بها تمتاز عن غيرها وقد عرفناها هي بقرة فلان واشير في بعض الأخبار انهم لوذبحوا أيَّ بقرة عمدوا اليها أجزأهم لكنَّهم شدَّدوا على أنفسهم فشدَّدانله عليهم . وفي تفسير الامام(ع) فلماً سمعوا هذه الصَّفات قالوا: ياموسي فقد أمرنا ربَّنا بذبح بقرة ٍ هذه صفتها؟-قال : بلى ولم يقل موسى في الابتداء إنَّ الله قد أمركم لانَّه لوقال : إنَّ الله قد أمركم لكانوا أذقالوا ادع لنا ربكك يبيِّن لنا ماهي ومالونهاكان لايحتاج الى ان يسأله عزَّوجل َّ ذلك ولكن كان يجيبهم هو بأن يقول امركم ببقرة فاي شيىء وقع عليه اسمالبقرة فقد خرجتم من أمره اذا ذبحتموها فلما استقر الامرعليهم طلبوا هذه البقرة فلم يجدوها الا عند شابٍّ من بني اسرائيل أراه الله في منامه محمَّداً (ص) وعليًّا (ع) وطيَّبي ذرَّيَّتهما فقالا انكئ كنت لنا محبّاً مفضّلاً ونحن نريد ان نسوق اليكث بعض جز ائكث في الدّنيا فاذا راموا شراء بقرتكت فلاتبعها الا بأمرأم كث فان الله يلقم نهاما يغنيك به وعقبك، ففرح الغلام وجاء القوم يطلبون بقرته فقالوا: بكم تبيع بقرتك هذه ؟ ـ قال: بدينارين والخيار لامتي قالوا : رضينا بدينار فسألها ، فقالت : بأربعة ، فأخبرهم فقالوا ، نعطيك دينارين ، فأخبر أمَّه، فقالت : ثمانية ، فما زالوا يطلبون على النَّصف ممَّا تقول أمَّه ، ويرجع الى أمَّه فتضعف الشمن حتى بلغ ثمنها ملأمسك ثورٍ أكبر ما يكون ملادناتير ، فأوجبت لهم البيع [ فَذَبَحُوها وَ مَا كَادُوا يَفْعلُونَ] لغلاء ثمنها وثقله عليهم لانٌ ثمنها بلغ الى ملأجلدها على بعض ما نقل، اوملأجلد ثوراكبر ما يكون ديناراً وكان ثقيلاً عليهم فانه بعد ماقبلوه بلغ مقداره الى خمسة آلاف الف دينار ولجاجهم حملهم على أدائها وافتقرالقوم كلُّهم واستغنى الَّشابِّ، و فقل أنَّه لم يفتقر أحد من أولاده الى سبعين بطناً . وفي تفسيرالامام(ع) انَ أصحاب البقرة ضجَّوا الى موسى(ع)وقالوا : افتقرت القبيلة وانسلخنا بلجاجنا عن قليلنا وكثيرنا فأرشدهم موسى (ع) الى التّوسّل بنبيّنا فأوحى الله اليه ليذهب رؤساؤهم الى خربة بني فلان ٍويكشفوا عن موضع كذا ويستخرجوا ماهناك فانله عشرةآلاف ألف دينار ليردوا على كلٍّ من دفع في ثمن هذه البقرة مادفع لتعود أحوالهم على ماكانت . ثمَّ ليتقاسموا بعد ذلكتُ ما يفضل وهو خمسة آلاف ألف دينار على قدر ما دفع كلَّ واحد منهم ليتضاعف أموالهم جزاء على توسُّلهم بمحمَّد (ص) وآله (ع) واعتقادهم لتفضيلهم [ وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْساً ] خطاب الجمع للحاضرين مع ان القتل كان من واحد اواثنين من الماضين لوجو د القتل فيهم ولتعيير الكل بوقوع مثل ذلك الامر السَّشنيع فيهم ولان القاتلكان منهم ولان الحاضرين كانوا مشابهين للماضين ، وكان حقَّ هذا ان يذكر مقدّماً على قوله و اذقال موسى لقومه الى آخرالآية لكنَّه فكَّك و قدّم ذلك و أخَّر هذا لانَّ المقام لبيان مساويهم وبيان المساوى في ذلك كان أتم ونوعها أكثرفان فيه ذكراً لانكارهم لموسى (ع) واستهزائهم بالامربقياسهم الفاسد حيث قالوا :كيف يكون ملاقات عضو ميّت لميّت سببالحيوة؟ والاستقصاء في السَّوَّال



والتواني في الامتثال والتداني من تراة الامتثال [فَادُّ أَرَ أَتُمْ فيهام] تخاصمتم فانَّ المخاصمة تستلزم المدافعة اوتدافعتم على حقيقته لان كلادفع قتلها عن نفسه الى صاحبه [ وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَا كُنْتُمْ تَكْتُمُونَ ] من خبر القاتل وارادة تعجيز موسى والاستهزاء به وهي جملة حالية اومعطوفة على ادارأتم اومعترضة واعمال مخرج لكونه حكاية حال ماضية متصوّرة بصورة الاستقبال بالنّسبة الى جملة فادّارأتم فيها [ فَقُلْنَا اضْربُوهُ ] اى المقتول [ ببَعْضِها ] ببعض أعضاء البقرة فضربوه بذنبها روى أنتهم أخذوا قطعة وهي عجز الذَّنب الآذي منه خلق ابن آدم وعليه يركب اذا أعيد خلقاً جديداً فضربوه بها وقالوا : اللَّهمَّ بجاه محمَّد (ص) وعليَّ (ع) وآله الطّيّبين لماً أحييت هذا الميّت وأنطقته ليخبر عن قاتله فقام سالماً سويّاً وقال : يا نبيّ الله قتلنبي هذان ابنا عمّى حسداني على بنت عمّىفقتلاني وألقياني فيمحلَّة هؤلاء ليأخذا ديتي فأخذ موسى(ع)الرَّجلين فقتلهما. وروى انَّ المقتول المنشور نوسَّل الى الله سبحانه بمحمَّد(ص) وآله(ع) ان يبقيه في الدَّنيا متمتَّعاً بابنة عمَّه ويجزى عنه أعداءه ويرزقه رزقاً كثيراً طيبًا؛ فوهب الله له سبعين سنة ً بعد انكان قد مضى عليه ستَّون سنة قبل قتله صحيحة حواسة فيها قوينة شهواته فنمتع بحلال الذنيا وعاش معها لم يفارقها ولمم تفارقه وماتا جميعاً معاً وصارا الى الجنَّة وكانا فيها زوجين ناعمين [كَذَلِّكَ يُحْيِ اللهُ الْمُوْتَى ] اى قلنا اضربوه ببعضها فضربوه فحي فقلنا كذلكث يحى الله الموتى فلا تستغربوا الحيوة بعد المماة اوقلنا اضربوه ببعضها قاتلين بعد ضربه وحيوته كذلك يحي الله الموتى ، اوهومستأنف لبيان كيفيَّة إحياء الموتى في الرِّجعة اوفي المعاد فانتَّهم كانوا مستغربين لاحياء الموتى ورجعتهم الىالدّنيا ، اواعادتهم في الاخرى وبعد حيوة الميّت صار المقام مقامالسّوّال عن كيفيّة احياء الموتى كأنتهم قالوا : هل يحى الله الموتى مثل احياء هذا الميت؟ فقال تعالى : كذلك يحيى الله الموتى [ وَ يُريكُمْ آياتِهِ ] عطف على بحي الله أي مثل إراءة هذه الآية العجيبه من احياء الميت بالتقاء ميت آخر يريكم سائر آياته النفسانية العجيبة والخارجية الغريبة [لُعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ] اي تدركون جواز المعاد والرَّجعة ، اوتدركون صحة نبوّة موسى (ع)وصحة قوله في تفضيل محمد (ص)وعليّ (ع)وآلهما (ع)اولعلكم تصيرون عقلاء خارجين عن مقام الجهل الى مقام العقل [تُمَّمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُمَّ] لاتلين بالرّحمة والخير [مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ] يعنى ما جعلناه سبباً لرقَّة قلوبكم صار سبباً لقسوته فان َّ تعقيب القساوة لاراءة الآيات يشعر بسببيَّتها لها ، وهذا ذمَّ بِلِيغ لهم لأنَّه يشعر بأن خباثة طينتهـم جعلت ما كـان سبباً لهدايتهم و ادراكهم سبباً لقساوتهـم و بلاهتهـم [ فَهِي كَالْحِجارَةِ] اي فصارت كالحجارة لكنَّه عدل إلى الاسميَّة اشعاراً بتمكَّنهم في القسوة اوفعلم أنتها كالحجارة فيكون عطفاً باعتبار لازم الحكم [أَوْ ٱشَلَّ قَسْوَةً] بل أشدَ قسوة وقرء أشدّ بالفتح عطفاً على مُحلّ الحجارة [ وَإِنَّ مِنَ الْحِجارَةِ لَما يَتَفَجَّرُ مِنْهُ الْأَنْهَارُ ] عطف في موضع التعليل اوحال كذلك [ وَإِنَّ مِنْها لَما يَشَّقَّقُ فَيَخْرُجُ مِنْهُ الْماء] الذي هودون النهر مثل العيون القلبلة الماء [وَإِنَّ مِنْها لَمايَهْيِطُ مِنْ خَشْيَةٍ اللهِ ] ينهار فينحدرمن أعلى الجبل الى أسفله انقياداً لأمرالله التكوينيّ اويتناثر فيهبط من أطراف الاحجار الباقية في الجبل فيهبط انقياداً للامر التَّكوينيَّ ، واستعمال الخشية مجازٌ او محمولٌ على انَّ كبلّ الممكنات لها علم وشعور وشوق وخوف وخشية [ وَ مَااللَّهُ بِخَافِل حَمَّا تَعْمَلُونَ] توعيد لهم ثم صرف

1.2



الخطاب عنهم بعد ما وبَّخهم الى المؤمنين فقال [أفَتَطْمَعُونَ] بعد ما سمعتم من أحوال أسلافهم الموافقين لهم في السَّوْن [ أَنْ يُؤْمِنُوا ] اي هؤلاء الموجودون المشابهون لهم [ لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ ] اي من اسلافهم [ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللهِ ] في اصل جبل طورٍ حين ذهابهم مع موسى(ع) لسماع كلامالله والشهادة لبنىاسرائيل بسماع كلامالله تعالى اويسمعون كلامالله منالتوراة اوالانجيل اومن لسان الانبياء والاولياء اوالمراد افتطمعون ان يؤمن هؤلاء الموجودون لكم وقدكان فريق من هؤلاء يسمعون كلامانة منالكتاب النَّازل عليكم ، اومن لسان محمَّد (ص)اومن التّوراة في وصف محمَّد (ص)وعليٍّ (ع)وطريقهما [ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ] التّحريف جعل السَّبييء في طرفٍ من الحرف بمعنىالطَّرف وتحريف الكلام جعله في طرفٍ من موضعه الَّذي وضع فيه و تحريف الكلم من بعد مواضعه بمعنى جعله في طرف بعد وقوعه في موضعه و يلزم تحريف الكلم تغييره ؛ ولذلكت قد يفسّر به ، وتحريف كلام الله امَّا بتغيير لفظه باسقاطٍ وزيادة ٍ وتقديم وتأخير حتَّى يظَّنَّ به غير معناه المقصود ، اوبتفسيره و تبيينه بغيرالمعنى المقصود منه حتَّى يشتبه على من لا خبرة له [ مِنْ بَعْدِ مَا عقَلُوهُ ] ادركوه بعَقُولهم { وَهُمْ يَعْلَمُونَ ] انتهم يحرّفونه اوهم العلماء ومن شأن العالم وخصوصاً اذا عقل أمراً ان لا يحرَّفه فهم أشدَ عذاباً من غيرهم حيث خالفوا مقتضي علمهم وتعقَّلهم [ وَ إِذًا لَقُوا الَّذينَ آ مَنُوا ] عطف على يسمعون [ قَالُوا آ مَنَّىا ] اظهـاراً للموافقة للمؤمنين كسلمـان و مقدادٍ و غير همـا من غير مواطاة للقلب ولم يؤكَّدوا كلامهم لعدم اقبال قلوبهـم عليه ولاظهار أن أيمانهم لا ينبغي ان يشكَّتُ فيه فلا ينبغي ان يؤكَّد [ وَإِذَا خَلاً بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ قَالُوا ] اى قال بعضهم للآخرين [ أَتُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ ] من صفات محمَّد (ص) و شريعته و موطنه و مهاجره،و ذلك ان قوماً من اليهود الَّذين لم ينافقوا مع المسلمين كانوا اذا لقوا المسلمين أخبروهم بما في التَّوراة من صفة محمَّدٍ (ص) و دينه وكان ذلك سببًا لغضب الآخرين المنافقين فقالوا في الخلوة للمحدِّثين : اتحدَّثونهم بنعت محمَّد ( ص) و وصبَّه ( ع) ودينه [لِيُحْاجُوكُمْ بِهِ عِنْدَ رَبِّكُمْ] ليحاج المسلمون بما أخبرتموهم ممّا فتحالله عليكم عند ربّكم فيقولوا عند ربَّكم انكم علمتم حقّيَّة ديننا ونبيَّنا وما آمنتم وعاند تمونا ، وقد زعم هؤلاء لحمقهم وسفاهتهم أنَّهم ان لم يحدّثوهم بما عندهم من دلائل نبوّة محمّد (ص)لم يكن لهم عليهم حجّة عند ربّهم ، واذا لميكن لهم عليهم حجَّة عند ربُّهم لم يؤاخذهمالله ، وهذاكماتري قياس اقترانيَّ فاسد صغراه وكبراه ، لا يتَّفوه بمثله آلا السَّفيه والصَّبِيَّ [ أَفَلا تَغْقِلُونَ ] انْ فيما تخبرون حجَّةٍ عليكم وهذا خطاب من منافقي القوم للآخرين - [ أَوَلا يَعْلَمُونَ ] اى هؤلاء الذين قالوا لاخوانهم : اتحدَّثونهم [أَنَّاللَهُ يَعْلَمُ ما يَسِرُّونَ وَما يُعْلِنُونَ ] فما أظهروه مماً فتحالله عليهم وما أسرُّوه كان حجَّة عليهم عنده سواء أظهروه اولم يظهروه ، وسواء حاجَّهم المؤمنون اولم يحاجوهم [ وَ مِنْهُمْ أُمَّيُّونَ ] عطف على قدكان فريق منهم يسمعون كمانه قال : افتطمعون ان يؤمنوا لكم ومنهم علماء يسمعون كلامالله ثم "يحرّفونه ، ومنهم امّيون لايعلمون الحق من الباطل ولايدر كون من الكتاب والشريعة ابتداء ً الا الاماني التي يحرّف الكتاب علماؤهم بعد تعقّل المقصود اليها يعنى ان فريقاً منهم يعرفون المقصود من الكتاب لكنتهم يحرّفونه الي ما اقتضته أنفسهم وفريقاً منهم لايعرفون من الكتاب

1.0



1.7

الا ما يوافق أهويتهم ، والامتي هوالمنسوب الى الام بمعنى انه لم يزد على نسبته الىالام شيئاً من الكمالات الكسبيَّة من القواءة والكتابة ، وخصَّص في العرف بمن لايقرأ ولا يكتب والمراد به ههنا من لم يزدد على مقام التتابعيَّة للامَّ وهو مقام الصّباوة واتّباع الشهوات والامانيّ شيئاً منالانسانيَّة الّتي اقتضت التّميز بين الحقّ والباطل واختيار الحقِّ ورفض الباطل ولذا فسَّره بقوله [لايَعْلَمُونَ الْكِتَابَ إِلاَّ أَمَّانِيٌّ] والمراد بالكتاب مطلق أحكام النّبوَّة ، اومطلق الكتاب السماويَّ ، اوشريعةموسي (ع) ، او التّوراة، اوأحكام شريعة محمَّدٍ (ص) ، اوالقرآن . والامانيُّ جمع الامنيَّة وهي مايتمنَّى الانسان سواءكان ممكناً اومحالاً والمعنى افتطمعون ان يؤمنوا لكم ومنهم امّيّون متّبعون للاهوية والآمال غير متّصفين بالانسانيّة ومقتضياتها من التّميز بين الحقّ والباطل والادراك للجهة الحقانية من الاشياء والاحكما والكتب ، ومنزَّلون للاحكم والكتب على ما يوافق أهويتهم وأمانيتهم ؛ مثلاً لايعلمون من الصَّلوة الا ما يوافق آمالهم من حفظ الصَّحة ورفع المرض وكثرة المال والجاه وحفظهما وغيرذلك منالاماني الكثيرة؛ فان أماني النَّفوس غيرواقفة على حدٍّ، اومقدَّرون ان ظهور الاحكام والكتب منالانبياء ظهور آمالهم ووصولهم الى أمانيتهم منالتبسيط فيالبلاد والتسليط علىالعباد والمجاه والمال غير مدركين منها ظهور الامر الآلهي وبروز عبودينة الانبياء ولا يدركون شيئاً من الحكم والمصالح المندرجة فيها ، فالتقدير على المعنى الاوّل لايعلمون الكتاب الا أمانيّ لهم ، وعلى المعنى الثّاني لايعلمون الكتاب الا أمانيَّ للانبياء **ويحتمل** ان يكون المعنى لايدر كونالكتاب الا أمانيّ رؤسائهم التي يحرّفون الكلم اليها ويبيّنون يهاكما مضي في بيان الامّيّ، ويمكن ان يراد معنيًّ اعم ً منهـا اي لا يعلمون الكتاب الا أمانيّ للانبياء ولهـم ولرؤسائهم ، ومن لايدرك من الحقِّ الا الباطل لايدعن للحقَّ بما هو حقَّ فلا يؤمن هؤلاء علماؤهم وجهَّالهم لكم من حيث انتم علىالحق فعلم من هذا البيان إن الاستنباء متصل مفرِّغ وليس منقطعاً كما ظنَّه بعض العامَّة وقلده على ذلكتُ بعض الخاصّة رضوانالله عليهم، ولمَّا توهمُم من النَّفي والاثبات ثبوت العلم متعلَّقاً بالامانيّ لهم حصرتعالى ادراكهم حصر افراد في الظن فقال تعالى : [وَإِنَّ هُمُ إِلَّا يَظُّنُونَ] ولاعلم لهماصلا ولعلك تفطَّنت بوجه حصرادراكهم في الظَّن َّ ممَّا أسلفنا من انَّ ادراك النَّفوس لجواز تخلُّف المدرك عنالادراك شأنه شأن الظّن فقط .

نقل انه قال رجل للصّادق (ع): فاذاكان هؤلاء العوام من اليهود لا يعرفون الكتاب الا بما يسمعونه من علمائهم لاسبيل لهم الى غيره فكيف ذمتهم بتقليدهم والقبول من علمائهم وهل عوام اليهود الاكعوا منا يقلدون علماءهم فان لم يجز لاولئك القبول من علمائهم لم يجز لهؤلاء القبول من علمائهم ؟ فقال (ع): بين عوامنا وعلمائنا وبين عوام اليهود وعلمائهم فرق من جهة وتسوية من جهة ، اماً من حيث استووا فان الله قد ذم عوامنا بعلمائنا وبين عوام اليهود وعلمائهم فرق من جهة وتسوية من جهة ، اماً من حيث استووا فان الله قد ذم عوامنا وعلمائنا وبين عوام اليهود وعلمائهم فرق من جهة وتسوية من جهة ، اماً من حيث استووا فان الله قد ذم عوامنا وعلمائنا وبين عوام اليهود وعلمائهم ، واماً من حيث افتر قوا فلا، قال البيتي في ذلك ياابن رسول الله (ص)، عوامنا بتقليدهم علماءهم كما قدذم عوامهم، واماً من حيث افتر قوا فلا، قال البيتي في ذلك ياابن رسول الله (ص)، قال (ع) : ان عوام اليهود كانوا قد عرفوا علماءهم بالكذب الصراح وبأكل الحرام والرشا ، وبتغيير الاحكام عن وجهها بالشفاعات والعنايات والمصانعات ، وعرفو هم بالتعصب التشديد الذى يفارقون به أديانهم ، وأنهم عن وجهها بالشفاعات والعنايات والمصانعات ، وعرفو هم بالتعصب التشديد الذى يفارقون به أديانهم ، وأنهم اذا تعصبوا أز الوا حقوق من تعصبوا عليه و أعطوا ما لا يستحقه من تعصبوا له من أموال غيرهم وظلموهم من أجلهم ، وعرفو هم يقارفون المحرمات واضطروا بمعارف قلوبهم الى ان من فعل مايفعلونه فهوفاسق لا يجوزان أجلهم عليهم يالد ولا على الوسائط بين الخلق وبين الله فلذلك ذمتهم لما قلدوا من قد عرفوا ومن قد علموا انه يصدق على الله ولا على الوسائط بين الخلق وبين الله فلذلك ذمتهم لما قلدوا من قد عرفوا ومن قد علموا اله يصدق على الله ولا على الوسائط بين الخلق وبين الله فلذلك ذمتهم ما ما قلدوا من قد عرفوا ومن قد علموا اله يصدق على الم ولا تصديقه في حكايته ، ولا العمل بما يؤديه اليهم عمن لم يشاهدوه ، ووجب عليهم النظر

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة

أنفسهم في أمر رسول الله (ص) اذكانت دلائله أوضع من ان تخفى وأشهر من ان لانظهر لهم ، وكذلك عوام أمّتنا اذا عرفوا من فقهائهم الفسق الظاهر والعصبية المّديدة والتكالب على حطام الدّنيا وحرامها ، واهلاك من يتعصّبون عليه وانكان لاصلاح أمره مستحقاً ، والرّفق والبرّ والاحسان على من تعصّبوا له وانكان للاذلال والاهانة مستحقاً ، فمن قلد من عوامنا مثل هؤلاء الفقهاء فهم مثل اليهود الذين ذمّهم الله بالتقليد لفسقة فقهائهم ، فأمّا منكان من الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالفاً على هواه مطيعاً لامر مولاه فللعوام ان يقلدوه ؟ وذلك لايكون الافي بعض فقهاء الشيعة لاجميعهم فان من يركب من القبائح والفواحش مراكب فسقة فقهاء العامة فلا تقبلوا منهم عناً شيئاً ولاكرامة لهم .

[ فَوَيْلٌ ] تفريعٌ على قوله يسمعونكلام الله ثمَّ بحرَّفونه يعنى انَّ الَّذين يسمعونكلام الله ثمَّ يحرِّفونه يكتبون الكتاب بأيدى أنفسهم اي بأيدٍ منسوبة إلى أنفسهم لا الى الله ولا الى أمرالله فويل [ لِلَّذينَ يَكْتُبُونَ الْكِتَّابَ بِأَيْديبِهِمْ ] اوتفريع على مجموع سماع كلاما لله وتحريفه وعدم ادراك جهة حقَّانية إ منالكتاب وانحصارادراكهم فيالجهة الباطلة يعنى ان الذين لايعلمون منالكتاب الا الجهة الموافقة لآمالهم لايكتبون الكتاب علىالصّحائف الجسمانيَّة الا بأيديهم المسخَّرة لانفسهم ، اولايكتبون الكتاب على صحائف أذهانهم الابأيد مسخرة لأنفسهم الامارة بالسوء لابأيد منسوبة إلى الله، اوالى أمرالله فويل ً للَّذين يكتبون الكتاب بأيدى أنفسهم من دون مدخلية لله ولأمرالله فيه [تُسَمَّ يَقُولُونَ] افتراء ظاهراً [هٰذا] المكتوب بأبدينا المسخَّرة تحت الانفس المسخَّرة للَّشيطان [ مِنْ عِنْدَاللَّذِ ] وليس من عندالله بل هو من عند الَّشيطان فانته جرى اولاً منه على الأنفس المحكومة له ثمَّ منها على الأوهام ثمَّ على الألسن اوالأيدي فهو من عند الشيطان وهم يفترون بان يقولوا : هذا من عندالله [ لِيَشْتَرُوا بِـهُ تُمَمَّا قَلْمِلاً ] من الاعراض الدُّنبويسة والاعراض الاعتبارية والاغراض النفسانية من التبسُّط والجاه والتحبُّب وغيرها [فَوَيْلُ لَهُمْ مِمَّا كَتَبَتْ أَيْدَيهِمْ] من الالفاظ والنَّقوش الملقاة من الشبطان على صدورهم فانتَّها أسباب تمكَّن السَّيطان منهم [ وَوَيُلُ لَهُمْ مِمَّا يَكْسِبُونَ ] من الشمن القليل فانه أشدّ حرمة من كلّ حرام لانتهم توسّلوا بآلات الدّين الى الاغراض النَّفسانيَّة وجعلوا آلة الدِّين شركاً للدَّنيا ، وصاروا أضرَّعلى ضعفاء العقول والدِّين من جيش يزيد على أصحاب الحسين (ع) [ وَقُالُوا ] عطف على قد كان فريق [ لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً ] بعني افتطمعون ان يؤمنوا لكم والحال أنبهم قائلون بأن النارلن تمسننا الا اباماً معدودة ليتمكنوا منآمالهم وانتم داعون لهم الى ترك المِّشهوات ورفض الآمال [ قُلْ ] يا محمِّد(ص) لهم : انَّ هذا القول لا يكون الا عن مشاهدة النّار وأصحابها وأنَّهم ما مستَّهم النَّاراً لا ايَّاماً ، ولستم أهل المشاهدة ، اوعن عهدٍ من الله وصل البكم بلاواسطة ٍ، اوبواسطة الانبياء، اوعن افتراء على الله تعالى فسلهم [أَتَّخَذْتُمْ عِنْدَاللَّهِ عَهْداً فَلَنْ يُخْلِفَ الله عَهْدَهُ] بعنى ان اتَّخذتم عهداً فان يخلف الله عهده او المعنى فسلهم الن يخلف الله عهده [أمَّ تَقُولُونَ عَلَى اللهِ ما لا تَعْلَمُونَ] لكن ليس لكم عهد عندالله ولستم مدّعيه فبقي انكم تفترون علىالله وتستحقُّون به شدَّة العذاب فضلاً عن دوامه [ بَلْي] جواب عن ادّعائهِم انّ العذاب ليس بدائم [ مَنْ كَسَبِ سَيِّئَةً ] اصله سبوء على وزن فيعل والتّاء

This file was downloaded from QuranicThought.com



## بيان السّعادة

للنَّقل مثل تاء الحسنة ، وسيَّنة الانسان مالايلائم انسانيَّته سواءكان ملائماً لنفسه وحيوانيَّته ام لا ، وأتى بالكسب المشير المي بقاء التسيئة دون الاتبان والفعل والعمل الدالة على حدوثها للاشارة الى ان المستلزم لدخول النتار والخلود فيها هوالاثر الحاصل فيالنّفس من فعل السينَّة لاالحركات والافعال الغيرالقارَّة زمانين [وَ أَحْاطَتْ بِهِ خُطِيئَتُهُ ] و لمّاكان كسب السيئة والاثر الباقي منها في النَّفس غيركاف في استلزام الخلود ما لم يسدّ طرق الخروج الى الجنان بتمامها أضاف اليه احاطة الخطيئة والخطيئة الاثم عدل الى الاسم الظاهر لاقتضاء مقام الوعيد التَّطويل وتكرار لفظ القبيح والاتيان بالالفاظ العديدة القبيحة [ فَأُولْتِكَ أَصْحَابُ النَّار ] مصاحبين مجانسين لها ولمم يكتف بالصّحابة المشعرة بالمسنخيّة المشيرة الى الخلود وصرّح بالخلود مؤكّداً للتَّطويل والتَّشديد فقال تعالى : [ هُمْ فيبِها خَالِدُونَ ] لمَّاكان المقام ههنا مقتضياً للاهتمام بالوعيد للرّة على المغرورين بانكار الخلود قدّم الوعيد وأتي بلفظ من المشتركة بين الشرطيّة والموصولة وأتي في الخبر بالفاء المؤكّدة للتّلازم وأتى في الوعد بصريح الموصول ولم يأت بالفاء في الخبر بخلاف ماسبق من قوله تعالى: فمن تبع هداى فلا خوفٌ عليهم ولاهم يحزنون · والذين كفروا و كُذبوا بآياتنا اولئك أصحاب النَّار هم فيها خالدون ؛ فان المقام هناك يقتضي الاهتمام بالوعد دون الوعيد [ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ ] قد من بيان للابعان والعمل الصالح [ أولَتِكَ آصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فيها خالِدُونَ وَ] /اذكروا يا بني اسرائيل او يا امة محمد (ص) اوالخطاب عام لمن يتأتى منه الخطاب اوذكر يا محمد (ص) بني اسرائيل اوأمّتك اومطلق الخلق [ إذْأَخَذْنا مَبِثَاقَ بَنْبِي إِسْرَائيبِلَ ] على أيدى أنبياتهم في ضمن البيعة العمة اوالخاصة ، وقد سبق انه كلّما ذكر عهد وعقد وميثاق فالمراد هواللّذي يكون في ضمن البيعة [لا تعبُّدُون] إِلَّا اللهُ] امثال هذه العبارة تستعمل على ثلاثة أوجه بعد ذكر أخذ الميثاق؛ الاوّل \_ ان تكون على صورة الاخبار ايجاباً اونفياً . والثاني - أن تكون على صورة الانشاء امراً أونهياً . والثالث - أن يكون الفعل عقيب لفظ أن وقد قرء ههنا بالوجوه الثلاثة فانكان على صورة الاخبارفاما ان يكون بمعنى الانشاء بتقدير القول اي أخذنا ميثاق يني اسرائيل قائلين : لاتعبدوا ، ويؤيِّد هذا الوجه عطف قولوا ، واقيموا ، وآتوا ؛ عليه ، وامَّا بمعنى الاخبار بتقدير ان المصدريَّة والمعنى أخذنا ميثاقهم على ان لا يعبدوا ، او لان لايعبدوا ؛ أو يكون بدلاً من الميثاق ولا اشكال على قراءة لايعبدون بالياء ، وامَّا على قراءة لاتعبدون بالتَّاء فهو على حكاية الحكاية الماضية من غير تغيير اوهوبمعنى الاخبارعلى الحالية والمعنى أخذنا ميثاقهم حالكونهم لايعبدون اوحالكوننا قاثلين لهم لاتعبدون الاالة [وَ] تحسنون [ بِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ] .

اعلم ان الأنسان ذومراتب كثيرة وكلّ مرتبة منه ذات اجزاء كثيرة طولية وعرضية ، ولكلّ مرتبة منه سبب ومعدّ لوجودها غيرالسبب والمعدّ لوجود الاخرى؛ فالمعدّ لوجود والنسبة الروحانية مرتبته الجسمانية هووالداه الجسمانيان وكلّ من انتسب اليهما بتلك النسبة كان مناسباً له ومناسبته تسمّى بالاخوة ، والسبب لوجود مرتبة صدره المنشرح بالكفر هو الشيطان اومن يناسب الانسان من جنود الشيطان الذين هم اهل عالم الظلمة والمنسوبون الى الجان ابى الجان ، ومرتبة نفسه القابلة المستعدّة لتصرّف الشيطان وبتصرّف الشيطان وتأثر نفسه يفاض من الرّحمن قوة مناسبة لتلك النّسيطان وكلّ

۱۰۸

This file was downloaded from QuranicThought.com



من يناسبه من هذه الجهة فهواخ له ، وسبب وجود مرتبة صدره المنشرح بالاسلام هوالملكث ومرتبة نفسه القابلة المستعدَّه لذلك ، وبتصرَّف الملك وتأثَّرنفسه يفاض منالله قوَّة مناسبة لتلك النَّفس هذا بحسب التَّكوين واماً بحسب التَّكليف فأبوا مرتبة صدره المنشرح بالكفر هما اللَّذان يبايعان البيعة العامَّة معه من غير اذن واجازة لكن الانسان في تلك المرتبة بتلك النّسبة ولد لغية ومنفي النّسبة كما انَّه بحسب التَّكوين في مرتبته الجسمانيَّة ايضاً كذلك ، وأبوا مرتبة صدره المنشرح بـالاسلام همـا اللَّـذان يبايعان معه البيعة العامَّة بـالاذن والاجازة منالله اومن خلفائه ، وكلَّ من يناسبه من جهة تلكتُ النُّسبة فهو أخ له ، وسبب وجود مرتبة قلبه جيرثيل العقل ومريم النمفس المنشرحة بالاسلام ، وبنفخ جبرئيل العقل في جيب مريم النمفس ينعقد عيسي القلب ويتولد من ساعته ويتكلّم في المهد صبيّاً ؛ هذا بحسب التكوين ، وأمَّا بحسب التكليف فأبوا مرتبة قلبه هما اللّذان يبايعان معه البيعة الخاصَّة الولويَّة والمناسب للانسان من جهة تلك النسبة أخ له ، وهكذا المراتب الأخرَمنه ، ونسبة كلَّ نسبةٍ إلى ما فوقها كنسبة الجسم الى الرَّوح واللَّغية الرَّوحانيَّة كاللُّغية الجسمانيَّة منفيَّة النسبة ومنفيَّة الحكم وقد يعتبر النّسبة الفاسدة ويطلق الابوّة عليها بحسب اصل النّسبة لأصحّتهاكما اعتبر النّسبة في قوله تعالى : وإن جاهداك على إن تشرك بي ما ليس لك به علم ٌ وفسرٌ الأبوان المجاهدان فيه بالسَّيطان والنَّفس على طريقة الاستخدام فيضميرجاهداك، ولماكان اطلاق الابوَّة والبنوَّه باعتبار تلكثالنَّسبة فكلَّماكانت النَّسبة اقوى كاناطلاقهما عليها اولى، وتبادر النّسبة الجسمانية مناطلاقهما؛ لكونهما مدركة مشاهدة لكلّ احد بحسب العلائم والمقارنات لالاولويَّة اطلاقهما عليها ، ولعدم اعتبار النَّسبة الفاسدة في التَّشريعة المطهرَّة كان اطلاق الوالدين والابوين في لسان المشارع منصرفاً الى من كان نسبته صحيحة لا فاسدة فلا يدخل الوالدان الفاسدان النّسبة تحت الامر بالاحسان ، والولادة الجسمانية عبارة عن انفصال مادّة الولد عن الوالد لا انفصال صورته عن صورته ، والولادة الروحانية عبارة عن تنزل صورة الوالد وظهورها بصورة الولد وتقيدها وتعينها بتعينات المرتبة النَّازلة عن مرتبتها كالشمس المنعكمة في المرابا العديدة التي لا تخلَّ كثرتها في وحدة السَّمس ، فالولد الروحاني هوالوالد والوالد هوالولد لكن في المرتبة النازلة فلوار تفع التعيّنات النازلة لم يبق الا الوالد الواحد ونعم ماقال المولوي قدَّس سرَّه في بيان هذه النَّسبة وذلكتُ الاتّحاد :

| تومجو این اتّحاد از جان باد  | جان حيواني ندارد أتُحاد            |
|------------------------------|------------------------------------|
| متّحد جانهای شیران خداست     | جان کر کان و سکان از هم جداست      |
| صد بود نسبت بصحن خانه ها     | همچو آڻ يک نور خو رشيد سما         |
| چونکه برگیری تودیوار از سیان | لیک یک باشد همه انوار شان          |
| مؤمنان مائند تفس واحده       | چو <b>ن</b> نماند خانه ها را قاعده |

و على هذا فالاخوّة ههنا تنتهى الى الاتّحاد فى الصّورة و انكان المادّة متعدّدة بخلاف الاخوّة الجسمانيّة فانتها لا اتّحاد فيها لا فى الصّورة ولا فى المادّة بل الوحدة فيمن ينفصل عنه المادّة و من ههنا يعلم وجه شدّة حرمة غيبة المؤمن بحيث نقل انّه اشدّ من سبعين زنية مع الامّ تحت الكعبة ، وكذا شدّة حرمة ذكره بسوء فى حضوره وغيبته ، وشدّة حرمة الاهانة والاستهزاء به فانّ الكلّ راجع الى والده ، ويعلم ايضاً وجه المبالغَة فى الدّعاء للاخوان بظهر الغيب ، والسّعى فى حاجاتهم وقضائها ، والمواساة معهم ، ووجه قوله : من زار أخاه المؤمن فى بيته من غير عوض ولا غرض فكانّما زارالته فى عرشه ؛ فانّ زيارة المؤمن زيارة الله لكن فى المرتبة النّازلة ، ووجه قوله : اذاً تصافح المُؤمنان يتحاط الذّنوب عنهماكما يتحاط الورق عن الشجر ،

This file was downloaded from QuranicThought.com

1.9



وقوله : اذا تصافح المؤمنان كان يدالله بين أيديهما اوفوق أيديهما ، اوينظرالله اليهما بالرّحمة ، فان تصافحهما سبب لقوّة ظهوروالدهما فيهما وبقدر ظهور الوالد يكون انمحاء الذّنوب من الولد ويظهر من ذلك سرّالاهتمام باحسان الوالدين الرّوحانيين بحيث جعلهالله تعالى قريناً بتوحيده حيثما ذكر ففى سورة النّساء و اعبدواالله ولا ـ تشركوا به شيئا وبالوالدين احساناً وفى سورة الانعام : قل تعالوا أتل ماحرّم ربّكم عليكم الّا تشركو ا به شيئاً و بالوالدين احساناً ، وفى سورة الانعام : قل تعالوا أتل ماحرّم ربّكم عليكم الّا تشركو ا به شيئاً و بالوالدين احساناً ، وفى سورة بنى اسرائيل : و قضى ربّك الا تعمدوا الا أياه و بالوالدين احسانا ، والوالدان الجسمانيان بمظهرينتهما و مناسبتهما للوالدين الرّوحانيين وكثرة حقوقهما وشفقتهما على الحسانا ، والوالدان الجسمانيان بمظهرينتهما و مناسبتهما للوالدين الرّوحانيين وكثرة حقوقهما وشفقتهما على الولاد وتحملهما للزّحمات الشاقة مثل الرّوحانيين فى التعظيم والاشفاق والاحسان ، ويعلم أيضاً أن الاحسان الي الوالدين الرّوحانيين احسانا الى نفسه ، وان الطاعات كلماكانت أتم وأكثر كان الاحسان الى الوالدين المي الوالدين الرّوحانية الى نفسه ، وان الطاعات كلماكانت أتم وأكثر كان الاحسان الى الوالدين أتم وأكثر ؛ فان الطاعات احسان الى نفسه ، وان الطاعات كلماكانت أتم وأكثر كان الاحسان الى الوالدين أتم أواكثر ؛ فان الطاعات احسان الى ذاته التى هي ظهوروالده ؛ وكلماكان سبباً لشدة ظهور الوالد فى الولد

ويستفاد مما ذكر وجه كون النتبى (ص) أولى بالمؤمنين من أنفسهم وكونه (ص) مع على (ع) أبوين لهذه الامّة بحصب مرتبة الصّدر والقلب ، وأما بحسب الجسد فانّه انكان بما هو هو منفصلاً عن الغير غير اولى به وغيراب له فهو بما هو مستنير بنور الصّدر والقلب محكوم بحكمهما واولى بالمؤمنين من أنفسهم وأب لهم ، ولذلك صارت أزواجه اللاتى هن ازواج مرتبة بدنه أمّهاتهم وبتلك الاستنارة والمحكومية سرى بجسده الى عالم الارواح ، وكان يبصر من خلفه كماكان يبصر بيصره ، ولم يكن له ظلّ ، ولو لم يكن هذه المحكومية والمغلوبية لم يظهر على جسده حكم الرّوح روى عن رسول الله (ص) انّه قال : افضل والديكم وأحقهما المكركم محمد (ص) وعلى (ع) ، وقال على بن ايطالب (ع) سمعت رسول الله (ص) انّه قال : افضل والديكم وأحقهما لشكر كم محمد (ص) وعلى (ع) ، وقال على بن ايطالب (ع) سمعت رسول الله (ص) يقول : انا وعلى أبوا هذه الامة ولحقنا عليهم أعظم من حق أبوى ولادتهم ، فانا نتقذهم ان اطاعونا من النّار الى دار القرار ، ونلحقهم من المودية بخيار الاحرار ، والاحسان اليهما والى سائر من أمر الله باحسانهم أما بحسن صحابتهم والتواضع من المودية بغيار الاحرار ، والاحسان اليهما والى سائر من أمر الله باحسانهم أما بحسن صحابتهم والتواضع من المودية معار الرحرار ، والاحسان اليهما والى سائر من أمر الله باحسانهم أما بحسن صحابتهم والتواضع من المودية بغيار الاحرار ، والاحسان اليهما والى سائر من أمر الله باحسانهم أما بحسن صحابتهم والتواضع من المودية بغيار الاحرار ، والاحسان اليهما والى سائر من أمر الله باحسانهم أما بحسن صحابتهم والتواضع من المودية معار الرحرار ، والاحسان اليهما والى سائر من أمر الله باحسانهم أما بحسن صحابتهم والتواضع من المودية معار الرحرار ، والاحسان اليهما والى سائر من أمر الله باحسانهم أما بحسن صحابتهم والتواضع م المو والم

[وَذِي الْقُرْبِي] اى لهما اولكم ويظهر مما مر أنّه لا اختلاف بينهما وانّه لا اختصاص لذى القربى بالمرتبة الجسمانية بل يعمّها وغيرها من المراتب الرّوحانية ؛ قال رسول الله (ص) من رعى حق قرابات أبويه أعطى فى الجنة ألف ألف درجة ، ومن رعى حق قرب محمّد (ص) وعلى (ع) أوتى من فضائل الدّرجات وزيادة المثوبات على قدر زيادة فضل محمد (ص) وعلى (ع) أوتى من فضائل الدّرجات من فقد ألمه المراتب الرّوحانية ، قال مرعى أبوى نسبه [واليّتامي] الين من فضائل الدّرجات من في الجنة ألف ألف درجة ، ومن رعى حق قرب محمد (ص) وعلى (ع) أوتى من فضائل الدّرجات من فقد أياه المثوبات على قدر زيادة فضل محمد (ص) وعلى (ع) على أبوى نسبه [واليّتامي] اليتيم الجسماني من فقد أباه الرّوحاني ولم يصل اليه سواء مات اوكان من فقد أباه ما لم يبلغ مبلغ الرّجال ، واليتيم الرّوحاني من فقد أباه الرّوحاني ولم يصل اليه سواء مات اوكان حياً لكن لم يصل اليتم بعد أليه اووصل ثم انقطع عنه بالغيبة عنه و سواء باع معه وصحة الابوة والبنوة بينه حياً لكن لم يصل مالية موالية والبنوة بينه من فقد أباه الرّوحاني ولم يصل اليه سواء مات اوكان حياً لكن لم يصل اليتم بعد أليه اووصل ثم انقطع عنه بالغيبة عنه و سواء باع معه وصحة الابوة والبنوة بينه حتى صار من ذوى القربي اولم يبع ولم يصدق النّسبة لكن كان يستعد لوقوع النسبة والبيعة وفى الغير وبينه حتى صار من ذوى القربي اولم يبع ولم يصدق النّسبة لكن كان يستعد لوقوع النّسبة والبيعة وفى الغير وبينه حتى صار من ذوى القربي اولم يبع ولم يصدق النّسبة لكن كان يستعد لوقوع النّسبة والبيعة وفى الغير وبينه من مار من ذوى القربي اولم يبع ولم يصدق النّسبة لكن كان يستعد لوقوع النّسبة والبيعة وفى الغير وبينه معه والبيعة ولي ألمه لايقدر على الومول اليه ولايدري كيف وبينه ما ومن شرة من يتم هذا اليتيم من يتم <sup>(١</sup>)</sup> عن المامه لايقدر على الومول اليه ولايدري كيف من المرابي عنه ما مامه لايقدر على الومول اليه ولايدري كيف وحكمه فيمايبلى به من شرائع دينه ، الافمن كان من شيعتنا عالماً بعلومنا فهذاالجاهل بشريعتناالمنقطع عن مشاهدتنا حكمه فيمايبلى به من شرائع دينه ، الافمن كان من شيعتنا عالماً بعلومنا فهذاالجاهل بشريعتناالمنقطع عن مشاهدتنا ما من شرعا ولمن الم ما من شرائع دينه ، الافمن كان من شيعتنا عالماً بعلومنا فهذاالباليمليم عن شرما من شرعنا ما مم من من شرائم من المولي ما من

١- يتم كضرب وعدم يتم بالضم وتديفتح الياء مع تحريك الاوسط كثيراً ومع سكوندقليلاً .

۱۱.



سورة البقرة

يتيم في حجره الا فمن هداه وأرشده وعلَّمه شريعتنا كان معنا في الرَّفيق الاعلى [ وَالْمَسْاكينِ ] جمع المسكين وزن المفعيلُ من السَّكون عن الحركة وهو مبالغة في السَّكون بحيث لم يبق له قوَّة الحركة فهو أسوأ حالًا من الفقيرلانة المحتاج الَّذي يمكنه الحركة في رفع حاجاته اوهو أعمَّ من المسكين والمراد مساكين المؤمنين كاليتامي اوأعم منهم؛ ومسكنة الفقر معلومة ، و اما مسكنة الايمان والعلم فهي عبارة عن سكون رجل النَّفس عن السير في اراضي الآيات والاخبار وسير الاخيار ، وسكون بصرها عن ادراك دقائق الامور ، ولسانهـا عن الاحتجاج على أعدائه ، ويدها عن البطش علىالاعداء ، **ونقل أنَّه** من واساهم بحواشي ماله وسَّعالله عليه جنانه وأناله غفرانه ورضوانه ، ثم قال : إنَّ من محبَّى محمَّد (ص) مساكين مواساتهم أفضل من مواساة مساكين الفقر؛ وهمالة ين سكنت جوارحهم وضعفت عن مقابلة أعداءالله الة ين يعيّرونهم بدينهم ويسفُّهون أحلامهم، الا فمن قوّاهم بفقهه وعلمه حتّى أزال مسكنتهم ثمَّ سلّطهم علىالاعداء الظّاهرين من النواصب وعلى الاعداء الباطنين ابليس و مردته حتّى يهزموهـم عن دينانة و يذودوهم عن اولياء آل رسول الله (ص) حوَّل الله تلكتُ المسكنة الى شياطينهم وأعجزهم عن إضلالهم وقضىالله بذلك قضاء ٌ حقًّا على لسان رسولالله(ص) [وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً ] قرىء بالضمَّ وبالتّحريك والمعنى واحدٌ فانَّ اظهار حسنالقول واظهار القول الحسن واحد والمراد بالنّاس جملة الاناسيّ قريبهم و بعيدهم ويتيمهم ومسكينهم فهو أعمّ مطلقاً ممّا تقدّمه ، و بين القريب و اليتيـم مثل المسكيـن عمومٌ من وجه و حسن القـول أمر إضافيَّ يختلف بـاختلاف الاشخاص و الاحوال والمقامات فان الصدق حسن ما لمريكن فيه شين والاكان قبيحا والكذب حسناً؛ فما يخاطب به الاطفال حسنه بوجه ان يناسب مقتضياته وبوجه ان يردعه عمَّا يضرَّه، وما يخاطب به التَّاجر والزَّارع و سائر أرباب الحرف حسنه بوجه ان يناسب حرفهم ومذاقهـم وبوجه ان يناسب انسانيَّتهـم لكن في المقام والـشأن الَّـذي هم فيه ، وما يخاطب يه أرباب الصَّناعات العلميَّة حسنه أن يناسب صناعاتهم ، وهكذا حال ارباب الحكم والمناصب ، وحسن القول مع السالكة المنجذب الذي يخاف فوت سلوكه ان يخاطب بما يشغله بالسلوك ، ومع السالكة الواقف ان يخاطب بما يهيَّجه الى الانجذاب ، ولوخوطبالاطفال بخطابالعقلاء ، والجُّهال بخطابالعلماء ، والحَّلاج بخطاب الحدَّاد ، اوبالعكس؛كان قبيحاً ، روى عنالصَّادق (ع) : قولوا للنَّاس حسناً كلُّهم مؤمنهم ومخالفهم ، امَّاالمؤمنون فيبسط لهم وجهه وبشره ، وامَّاالمخالفون فيكلَّمهم بالمداراة لاجتذابهم الى الابمان فان يبأس من ذلك يكمّف شرورهم عن نفسَه واخوانه المؤمنين ثمَّ قال : انَّ مداراة أعداء الله من أفضل صدّقة المرء على نفسه و اخوانه ،كان رسول الله (ص) في منز له أذن استأذن عليه عبدالله بن أبيَّ بن أبي سلول فقال رسول الله ( ص ) : بئس أخوالعشيرة الذنوا له فلمَّا دخل أجلسه و بشَّر في وجهـه فلمَّا خرج قالت عائشه : يارسولالله(ص)قلت فيه ما قلت وفعلت فيه من البشر ما فعلت؟! فقال رسولالله(ص): يا عويش ياحميراء انَّ شرَّ النَّاس عندالله يوم القيامة من يكرم اتقاء شرَّه [وَأَقْيِبُمُواالصَّلُوةَ] أخرالامرباقامةالصَّلوة لشدّةالاهتمام بالاحسان مع الخلق ارحاماً كانوا اوغير ارحام ، وقد مضي بيان لاقامة الصَّلوة وقد فسَّر في الخبر اقامة الصَّلوة باتمام ركوعها وسجودها وحفظ مواقيتها واداء حقوقها الَّتي اذا لم تؤدَّ لم يتقبِّلها ربِّ الخلائق وقال: اتدرون ما تلك الحقوق؟! هواتباعها بالصَّلوة على محمَّدٍ (ص) وعليٍّ (ع) وآلَهما منطوباً على الاعتقاد بأنَّهم أفضل خيرة الله والقوَّام بحقوق الله ، والنَّصَّار لدين الله تعالى ؛ قال (ع) : وأقيموا الصَّلوة على محمَّد (ص) وآله (ع)



عند أحوال غضبكم ورضاكم وشدّتكم ورخاكم ، وهمومكم المعلّقة بقلوبكم [ وَ آ تُوا الزَّكُوةَ ] قد مضي بيانه [ ثُمَّ تَوَلَّيْتُمْ ] لماكان أخذ الميثاق ههنا مستعقباً للصّفات الانسانية قال أخذنا ميثاق بني اسرائيل الَّذين هم بنو آدم حقيقة وأتى بقوله : ثم ّ تولَّيتم المشعر بصفة النَّقص ، وبقوله اذ اخذنا ميثاقُكم المستعقب لقوله ورفعنا فو قـكم الطُّور المشعربعدم الطَّاعة والقبول منهم وبقوله الآتي : اذ أخذنا ميثاقـكم المستعقب لقوله لا تسفكون دماءكم المشعر بشانيَّة سفك الدَّماء بخطاب الحاضرين اشعاراً بذمَّهم و نقصهم بالنَّسبة الى بني اسرائيل [ إِلَّا قَلْيهِلاً مِنْكُمْ وَ أَنْتُمْ مُعْرِضُونَ ] اي والحال ان عادتكم الاعراض عن العهد اوهو حال مؤكّدة [ وَ إِذْ أَخَذْنا ميتاقَكُمْ ] اي ميثاق اسلافكم يا بني اسرائيل على أيدي أنبيائهم وخلفاء أنبيائهم، اوميثاق أنفسكم على أيدى المتشبِّهين بخلفاء الانبياء فان َّ رسم البيعة لم يكن متروكاً بالكلِّيَّة فيهم ، فعلى هذا فهوتعريض بأمَّة محمَّد(ص)كما فيالاخبار من تفسيره بهم ، اوالخطاب لهم ابتداء ، والمعنى واذكروا يا أمَّة محمدٍ (ص) وقت البيعة مع محمدٌ (ص) واخذه ميثاقكم [لاتُسْفِكُونَ دِماءَ كُمّ] قد مضى بيان محلَّ الجملة الواقعة بعد أخذ الميثاق [ وَلا تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُمْ ] بجعل قتل الغير و اخراجه قتلاً و اخراجاً لنفس الرّجل لاتحاده معه في المعاشرة اوالقرابة اوالدَّين اوالموطن اولادَّاته الى القصاص المفني لنفس الرَّجل والمكافاة المورثة لاخراج الغير له ، اوالمعنى لا ترتكبوا فعلاً يؤدّي الى قتل انفسكم واخراجها من ديارها ، اوالمعنى لاترتكبوا فعلاً يؤدّى الى قطع الحيوة الابديّة والاخراج من الدّيار الحقيقيّة الّتي هي الجنّة [ مِنْ دِيْارِ كُمْ ثُمَّ أَقْرَرْتُمْ] بالميثاق [وَأَنْتُمْ نَشْهَدُونَ] على أنفسكم بذلك الميثاق وهذا الاقرار [تُمَّ أَنْتُمْ] يا [هُؤُلاء] الحمقي على أن يكون هؤلاء منادى وهذا أدل على ما هوالمقصود من اظهار حمقهم وسفاهتهم ، أوهو منصوب علىالاختصاص ، اوهومنصوب بفعل مضمرأعني أعنى ، اوهو تأكيد لانتم اوهو خبرانتم [تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقاً مِنْكُمْ مِنْ دِيارِهِمْ ] غضباً عليهم [تَظاهَرُونَ عَلَيْهِمْ] تتعاونون على قتل المقتولين و اخراج المخرجين[ بِالْإِثْم ِوَالْغُدُوانِ ] والحال انَّكم مأمورون بالتَّظاهر على البرَّ والتَّقوى ومنهيُّون عن التظاهر على الاثم والعدوان [ وَإِنْ يَأْتُوكُمْ ] اى المقتولون المخرجون [ أُسْار ى] جمع الاسرى جمع الاسير وقيل هو جمع الاسير ابنداء [تُفْادُوهُمْ ] يعنى ليسقتلكم واخراجكم لهم عنغيرة ٍ دينية ٍ وأمرٍ آلهيّ بل عن أهوية نفسانيَّة وأغراض فاسدة لأنَّه انكان عن أمرٍ آلَهيَّ كنتم راضين به سواءكان ذلك منكم اومن غيركم والحال انه اذا فعل ذلك غيركم وأسروهم تعصّبتم لهم وفد يتموهم بأموالكم [وَهُوَمُحَرَّمٌ عَلَيْكُمْ إِخْرَاجُهُمْ ] هو ضميرالشأن اومبتدءٌ راجع الى اخراجهم المذكور في ضمن تخرجون واخراجهم بدل منه اوهومبتدم مبهم مفسر باخراجهم [أفَتُؤْمِنُونَ] تذعنون [بِبَعْضِ الْكِتَّابِ] ببعض المكتوب عليكم اوببعض التوراة اوببعض القرآن؛ على ان يكون الخطاب لمنافقي الامة ، وذلك البعض هو فريضة المفاداة [وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ] وهو حرمة القتل والاخراج يعنى انَّكم لاتكترثون بالكتاب وتتَّبعون أهواءكم فما وافقها منه تتّبعونه

111



سورة البقرة

وما خالفها تتركونه [فَما جَزْاءُ مَنْ يَفْعَلُ ذَلِيكَ مِنْكُمْ] با معاشر اليهود اوبا امَّة محمَّد (ص) [الأخزري فِي الْحَيْوةِ الدُّنْياٰ وَ يَوْمِ الْقِيمَةِ يُرَدُّونَ ] قرئ علىالخطاب والغيبة باعتبارمنكم ومن يفعل [الى أشَدَّ الْعَذَابِ وَمَااللهُ بِغَافِلٍ عَمّا تَعْمَلُونَ أولئِكَ الَّذِينَ أَشْتَرَوُ الْحَيوةَ الدُّنْيابِ الآخِرَةِ] كان الآخرة كانت مملوكة لهم وهي كذلك فباعوها وجعلوا مكانهاالحبوة الدنيا التي كانت عارية لهم والآخرة كانت دائمة والدَّنيا دائرة ، والعاقل لايبيع الدَّائم المملوك بالدَّائر المعار [ فَلا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ ] لانه لم يبق لهم مقام وموطن ٌ في دارالرّاحة حتّى يستريحوا اليها [وَلَاهُمْ يُنْصَرُونَ] بعني لايخفّف عنهم العذاب بنفسه ولامن قبل المو كلين عليه ولا ينصر هم ناصر فيغلب على مو كلي العذاب ويدفع العذاب عنهم، فسب المي رسوك الله (ص) أبته (ص) قال لممّا نزلت الآية في اليهود اي الذين نقضوا عهدالله وكذّيوا رسل الله وقتلوا أولياءالله: افلا أنبشكم بمن يضاهيهم من يهود هذه الامَّة ؟.. قالوا : بلي يا رسول الله (ص) ، قال : قوم من امَّتي ينتحلون أنَّهم من اهل ملتي يقتلون أفاضل ذرّيتي وأطائب أرومتي ، ويبدّلون شريعتي وسنّتي ، ويقتلون ولديّ الحسن والحسين (ع) كماقتل أسلافاليهود زكريًا ويحيى(ع)، الاوان الله يلعنهم ويبعث على بقاياذر اريهم قبل يومالقيامة هاديًّا مهديًّا منولد الحسين(ع) المظلوم يحرقهم بسيوف أوليائه إلى نارجهنُّم [وَ لَقَدْ آ تَيْنَا مُوسَى الْكِتَّابَ] فلا غروفي ايتاء محمد (ص) الكتاب والمراد بالكتاب النبوة اواارسالة والتوراة صورتها [ وَ قَفَّيْنا مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُل ] بعثنا رسولاً على قفاء رسول [وَآتَيْناعيهمَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيَّنَاتِ] يعنى بعثناه بعدالكلَّ وأعطيناه المعجزات الواضحات كباحياء الموتبي وإبراء الاكمه والابرص وحيوة الطين بنفخة و الاخبار بالمغيبات او الاحكام الواضحات المحكمات اوالاحكام القالبيَّة اواحكام النَّبُوَّة فان البيِّنة قد تطلق على المعجزة ، وقد تطلق على المحكم مقابل المتشابه ، وقد تطلق على احكام القالب مقابل احكام القلب ، وقد تطلق على الرّسالة وأحكامها والنَّبوَّة وأحكامها مقابلالولاية وآثارها ، وقد تطلق مقابل الزَّبر على حروف اسم كلَّ حرفٍ؛ فيقال : بيَّنة العين العين والياء والنَّون؛ وزبرها الملفوظ منالعين ، اوعلى غيراوَّل حروف الاسم كالياء والنون [ وَأَيَّدْنَا هُبِرُوح الْقُدُسِ] الرّوح تطلق على الرّوح الحيوانيَّة الَّتي تنبعث عن القلب وعلى الرّوح النَّفسانيَّة الَّتي تنبعث عن الدَّماغ الى الاعصاب ، وعلى الفوَّة المحرَّكة الحنوانيَّة ، وعلى القوَّة الْشهوبيَّة ، وعلى القوَّة الغضبيَّة ، وعلى اللطيفة الايمانية ، وعلى الرُّوح المجرَّدة عن المادَّة وعن التَّعلَّق بها ، وعن التَّقدَّر وهي الَّتي تسمَّى بروح القدس ، وهي التي ذكر في الاخبار أنَّه أعظم من جبرائيل وميكائيل ولم تكن مع أحدٍ من الانبياء وكانت مع محمد (ص) وكانت مع الاثمة (ع) وسماها الفهلويتون من أهل الفرس بربّ النوع الانساني وقالوا : انه أعظم منجميع الملائكة والكلِّ مسخَّرله ، وتطلق الرَّوح على جملة المجرَّدات **وفي الخبر :** يامفضَّل ان الله تبارك وتعالى جعل في النّبيّ خمسة أرواح ٍ روحالحيوة؛ فبه دبٍّ ودرج ، وروحالقوَّة؛ فبه نهض وجاهد ، وروحالّشهوة؛ فبه أكل وشرب واتبي النّساء من المحلال ، وروح الايمان فبه آمن وعدل ، وروح القدس لاينام ولا يغفل ولا يلهو ولايزهو [ أَفَكُلُّما جَاءَكُمٌ ] يعنى بعثناالرّسل بعضهم علىقفاء ٍ بعض ٍ فاستكبرتم وكذَّبتم فريقاً وقتلتم فريقاً الا ترعوون عماً فعلتم سابقاً من الشنائع فكلما جاءكم [رَسُولٌ بِما لاتَهْولي أَنْفُسُكُمْ] من فعل الطاعات



و نرك الشهوات [اسْتَكْبَرْ تُمْ] عن الانقياد للرّسول وانتباعه بعد ذلك مثل مافعلتم سابقاً [فَفَر يهقاً كذَّبْتُمْ] اى تكذَّبون وأتى بالماضي لفظاً للدَّلالة على تحقَّقه كأنَّه وقع والا فهو مستقبل معنيَّ [ وَ فَريقاً تَقْتُلُونَ ] اتي هنا بالمضارع لكونه الاصل ولمراعاة رؤس الاي؛ والمقصود توبيخهم على شيمتهم الذَّميمة وتقريعهم على الماضي وردعهم في الأتي ؛ عن **الباقر(ع)** أنه قال : ضرب الله مثلاً لامَّة محمَّدٍ(ص) فقال لهم: فان جاءكم محمَّد(ص) بما لانهوى أنفسكم بموالاة على (ع) استكبرتم ففريقاً من آل محمَّد(ص) كذَّبتم وفريقاً تقتلون قال : فذلك تفسيرها في الباطن [وَقُالُوا] التفات من الخطاب الىالغيبة تبعيداً لهم عن ساحة الخطاب وعطف باعتبارالمعنى كأنَّه قيل على مابيَّن في الخبر السابق استكبروا عن محمَّد(ص) وكذَّبوه وقالوا في مقامالاستهزاء والاستكبار [ قُلُوبُنا عُلْفٌ ] جمعالاغلف اي قلوبنا فيغلافٍ وحجاب ممَّا تدعونا اليه فهي في اكنتَه لايصل اليهما قولكث ونصحك ، اوجمع الغلاف و أصله غلف بالضمَّتين كما قرىء به فخفَّف باسكان العين والمعنى قلوبنا أوعية للعلوم فلاحاجة لنا الى ما جئت به اوليس في علومنا خبرمنك ولا اثر وفي تفسيرالامام(ع)بعد ذكر قراءة غلف بضمتين واذا قرىء غلف فانتهمقالوا قلوبنا غلف في غطاء فلانفهم كلامك وحديثك نحوماقال الله تعالى: وقالواقلوبنا في اكنَّة ممَّاتدعونااليه وفي آذاننا وقر، ومن بيننا وبينكُّ حجاب، وكلتا القرائتين حقَّ وقدقالوا بهذا وبهذا جميعاً فرَّد الله عليهم وقال : ليس الامركما يقولون [ بَلْ لَعَنَّهُمُ اللهُ بِكُفْرِ هِمْ ] بمحمد (ص) ولذا لايتأثرون ولايدر كون مايصدق محمدة (ص) [ فَقَلْيِلاً ما ] لفظ ما زائدٌ او صفة لقليلاً لتأكيد القلة وقليلا صفة مصدر محذوف إى ايماناً قليلاً اى قليل 1 يُؤْمِنُونَ وَ لَمَّ اجْاءَهُمْ ] اى البهود وهو عطف على قالوا قلوبنا غلف [كِتاب] القرآن [مِنْ عِنْدِ اللهُ مُصَدِّق لمامَعَهُم] من التوراة التي فيهانعت محمد (ص) و على إلى وآلهما ومبعثه و مهاجره [ وَكَانُوا ] أَنْ هَؤَلاءَ البِهود [ مِنْ قَبْلُ ] اى قبل ظهور محمد إص) بالرسالة [يَسْتَفَنْتُحُونَ] بمحمدٌ (ص) وعلى (ع) وآلهما [ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا ] بمحمدٌ (ص) اوبنبوه الانبياء او ينبوَّة موسى (ع) ودينه وكانوا يظفرُون على اعدائهم الكفرة بالاستفتاح والاستنصار بهم ، وقصص استفتاحهم مسطورة في المطوّلات مثل الصّافي وغيره [ فَلَمَّ أَجْاءَهُمْ مَا عَرَفُوا ] تأكيد للاوَّل وزيادة الفاء في التأكيد مبالغة وتأكيد في التأكيد والمراد بما عرفوا امَّاالقرآن اومحمَّد(ص)وعليَّ(ع)ونعوتهما ، ولاينافي التراكيد هذه المخالفة فان مجيء الكتاب المصدق في قوَّة مجيء صاحب الكتاب وقوله تعالى [كَفَرُو إبهِ ] جواب لمَّاالاولى ، اوجواب لمَّاالاولى محذوف بقرينة جواب لمَّاالثَّانية أي لمَّا جاءهم كتاب مصدَّق لما معهم كذَّبوه فلمَّا جاءهم ما عرفوا من نعوت محمَّدٍ (ص) وعليٍّ (ع) وآلهما واصحابهما كفروا به ، اولمَّا الثَّانية مع جوابها جواب لما الاولى وهذا على جوازاتيان الفاء في جواب لما وقد منعه البصريون وجوزه الكوفيون [فَلَعْنَةُ اللهِ عَلَى الْكُافِرِينَ ] تقريع على الكفر بما عرفوا انه حقَّ وأتني بالمظهر موضعُ المضمر للتطويل والتّصريح بوصفهم القبيح الّذين يقتضيهما مقام المسخط وللاشعار بعلّة الحكم؛ونسب الى عليّ(ع) انّه قال بعد ذكر استفتاح اليهود واستنصارهم على أعدائهم : فلما ظهرمحمد (ص) حمدوه اذكان من العرب وكذَّبوه ئم ً قالٍ رسول الله(ص) هذه نصرة الله لليهود على المشركين بذكرهم لمحمَّد (ص) وآله الافا ذكروا يا أمَّة

This file was downloaded from QuranicThought.com

۱١٤



سورة البقرة

محمَّدٍ محمَّداً(ص)وآله عند نوائيكم وشدائدكم لينصرالله به ملائكتكم علىالتشياطين الذين يقصدونكم فانَّ كلّ واحدٍمنكم معه ملكٌ عن يمينه يكتب حسنانه وملكتٌ عن يساره يكتب سيّثانه ومعه شيطانان من عند أيليس يغويانه فاذًا وسوسا في قلبه وذكرالله تعالى وقال: لاحول ولاقوَّة الابالله العليَّ العظيم وصلَّى الله على محمَّد (ص) خنس السَّيطانان واختفيا [ بِئْسَمَا اشْتَرَوْا بِهِ أَنْفُسَهُمْ ] لفظ ما نكرة موصوفة تميزُ عن الفاعل المستتر و اشتروا صفته والتقدير بئس هوشيئاً اشترواً به أنفسهم ، اولفظ ما معرفة ناقصة فاعل بنس واشتروا صلته وامَّا ما يتراءى صحبته من كون ما نكرة تامة اومعرفة تامة واشتروا مستأنفاً فبعبد جداً ، اوالشرى يستعمل في البيبع والاشتراء والقياس يقتضي استعمال الاشتراء فيكليهما لكن ّ الاغلب استعماله في مقابل البيع فانكان المراد به ههنا معنى البيع فلا اشكال لأنَّ بيعهم أنفسهـم بالكفر واشتراء الَّشيطان لهـا في مقابل بيعهم أنفسهـم بالجنَّة واشتراء الله لها ولأموالهم بأنَّ لهم الجنبَه ، وانكان المراد به معنى الاشتراء فالمقصود أنتهم اشتروا الانانيَّة التي هي بالاصالة حقَّ المشيطان باللُّطيفة الآلَهيَّة على ان يكون الباء في به للسببيَّة لا للبدليَّة وما في تفسير الامام(ع) يشعر بأنَّه بمعنى البيع وانَّ المخصوص بالذَّمَّ محذوف وهو قوله اشتروها بالهدايا والفضول الَّتي تصل اليهم وكان الله أمرهم بشرائها من الله بطاعتهم له ليجعل لهم أنفسهم والانتفاع بها دائماً ( الى آخره ) [ أَنْ يَكْفُرُوا ] مخصوص بالذَّمَّ او تعليل و المخصوص محذوف كما يشعر به تفسير الامام (ع) اي بنس ما اشتروا به أنفسهم هداياهم وفضولهم التي تصل اليهم [ بِحاً أَنْزَلَ اللهُ ] بـالـّذي أنزل الله او بشيء أنزل الله في كتابهم من أمر محمّد (ص) وعلى (ع) وآلهما اوبما أنزل الله من القرآن اومن قرآن فضل على (ع) [بَغْياً] لبغيهم وعدم انقيادهم لمحمَّد (ص) خليفة الله اوباغين على محمَّ (ص) [ أَنْ يُنَزِّ لَ اللهُ ] لأن ينزَّ الله او هو بدل من ما أنزل الله نحو بدل الاشتمال ، ويجوز إن يكون ما في بما أنزل الله مصدريَّة وإن يكون أن ينزَّل الله تعليلا اوبدلا منه [من فَضْله] بعضاً من فضله او كتاباً من فضله [على مَن يُشاءمن عباده] بعني محمداً (ص) واتي بالموصول وصلته اشعاراً بأنَّ المكروه لهم حيثيَّة مشيَّةالله للمبالغة في تهديدهم وذمَّهم ، ولمَّاكانتالآية تعريضاً بمنافقي الامّة وكراهتهم لما نزل في خلافة عليّ(ع) صحّ تفسيرهاكما في الاخبار بان يقال بما أنزلالة فى على (ع) بغياً على على إع) ان يتر لالله من فضله على من يشاء يعنى علياً (ع) [فَباؤُ ابِغَضَبٍ عَلَى غَضَب هذه العبارة تستعمل لمحض التكثيروالمعنى باؤا بغضب كثيرمتعاقب متراكم وقد تستعمل لبيان العدد يعنى باؤا الى الله اوباؤا عن حضور محمد (ص) بغضبٍ من الله لكفرهم بمحمد (ص) على غضب آخر من الله لكفرهم بعيسي(ع) ، اوفباؤا بغضب منالله لكفرهم بما أنز لالله على محمَّد (ص) على غضب لكفَّرهم بما أنز لالله على موسى(ع) في نعت محمَّد(ص) ، اوفباؤا بغضب منهم لما انزل الله على محمَّد(ص) على غضبٍ منهم لما اتزل الله على موسى (ع) في وصف محمد (ص) هذا بحسب التنزيل و التصريح ، و امَّا بحسب التأويل والتَّعريض فباء منافقوا أمَّة محمَّد (ص) بغضب من الله اومنهم على غضب لكفرهم بمحمَّد (ص) وعليَّ (ع) [ وَ لِلْكَافِرِينَ ] وضع الظّاهر موضع المضمر للتّطويل المطلوب في مقام الغضب وللتّصريح بوصف الذّم ّ لهم وللاشعار بعلة الحكم في الآخرة [عَذَّابٌ مُهينٌ ] مذل لا مغرَّ كبلاء الانبياء ، اوالمقصود تأكيد العذاب و المبالغة فيه [ وَ إِذًا قَبِلَ لَهُمْ ] عطف باعتبار المعنى كأنَّه قبل: انتهم كفروا بما أنزل الله عليهم لان يُنزَّل الله



بيان السّعادة

على محمَّد (ص)واذا قيل ، اوعطف على جملة باؤا بغضب ، اوحال عن فاعل ان يكفروا ، اوعن فاعل باؤا ، اوجملة مستأنفة على جواز مجيء الواو للاستيناف لابداء ذم آخروتسجيل سفاهتهم باتيان التّناقض في دعواهم، وهذه العبـارةكثيراً ما تستعمل في مقام المدح والذّمّ منسلخة عن خصوص زمان الاستقبال مفيدة للاستمرار في الماضي والحال والاستقبال كأنَّه قبل : شيمتهم انَّه كلَّما قبل لهم [آمِنُوا بِـمَّا أَنْزَلَ اللهُ] على محمّد (ص) من القرآن اوعلى الانبياء من الكتب السماويَّة والوحي الآلهيَّ كذَّبوا صريحاً [ وَقَالُوا نُؤْمِنُ بِـمَا أُنْزِلَ عَلَّيِنًا ] يعنى التوراة [ وَيَكْفُرُونَ بِـمًا وَراءَهُ ] ولوكانوا يؤمنون بالتّوراة لم يكفروا بالقرآن ولا بسائر الكتب لان في التوراة اثباتاً لحقيَّة القرآن وسائر الكتب السَّماويَّة [ وَهُوَ الْحَقُّ ] اي ماوراءه و هو القرآن حق"، ناسخ للتوراة ولجميع الكتب الأُخر لاحق بعد نسخه للكتب سواه [ مُصَدِّقاً لِما مَعَهُمْ ] من التوراة [ قُلْ ] ردّاً لادّعائهم الباطل من الايمان بالتّوراة انكنتم مؤمنين بالتّوراة وفيها وجوب تعظبم الانبياء وحرمة قتلهم [ فَلِمَ تَقْتُلُونَ أَنْبِياءَاللهِ ] نسبة فعل الاسلاف الى الحاضرين والاتيان بالمستقبل مع التقييد بالمضيّ للاشعار بمجانسة الحاضرين للماضين وأنَّ قتل الانبياءكان سجيَّة لهم قدروا عليه ام لم يقدروا [ مِنْ قَبْلُ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ] بالتوراة ومخالفتها ندل على عدم الايمان بها [وَ] قل [لَقَدْ جَاءَ كُمْ مُوسى بالْبَيِّناتِ] اى بالمعجزات الدّالة على صدقه وحقبة نبوّنه فلم تؤمنوا به [ شُمَّ اتَّخَذْتُمْ الْعِجْلَ] آلها [ مِنْ بَعْدِهِ] اى من بعد مجيء موسى (ع) بالبيَّنات اومن بعد ذهابه الى جبل الطَّور وهو دليل ٌ على انَّكم مفطورون على تكذيب الحقِّ واتباع الباطل[ وَ أَنْتُمْ ظْالِمُونَ ] واضعون الباطل موضع الحقَّ او ظالمون على انفسكم [وَإِذْاَخَذْنا مِيتاقَكُمْ وَرَفَعْنافَوْقَكُمُ الطُّورَ] قاتلين على لسان موسى (ع) [خُذُوا ما آتَينا كُمْ بقُوَّةٍ] من قلوبكم وأبدانكم قدمضت الآية فلا تعيد تفسيرها ، وكرّره لاقتضاء مقام الذّمّ تكرار الذّمائم والشطويل بها [ وَاسْمَعُوا ] مايقال لكم من تفضيل محمَّد(ص) وعلى (ع)على سائر الانبياء والاوصياء اومن أحكام التَّوراة و اقبلوه [ قَالُوا ] بعد ذلك [ سَمِعْنًا ] ولم نقبل بل [عَصَبِينًا] اوقالوا حين الخطاب سمعنا وأردنا العصيان اوعصينا بقلوبنا [ وَ أُشْرِبُوا فِي قُلُوبِهِمُ الْعِجْلَ ] ادخلوا باشرابهم الماء الّذي فيه برادة العجل في قلوبهم اللّحمانيَّة جرمالعجل وفي قلوبهم الرّوحانيَّة وبال عبادته ، وذلك أنَّه لمَّا نزل توبة العابدين للعجل بالقتل انكر بعض عبادة العجل ووشى بعضهم ببعض فقال الله عزَّ و جلَّ ابرد هذا العجل الذَّهب بالحديد برداً ثـمَّ ذرَّه فى المحرفمن شرب من العابدين ماءه اسود شفتاه وأنفه ان كان ابيض اللون وابيضا ان كان اسود وبان ذنبه ، ففعل فبان العابدون وكانوا ستّماتة ألف آلا اثنى عشر الفآ و هم الّذين لم يعبدوا العجل فأمرالله الاثنى عشر الفآ ان يخرجوا على الباقين شاهرين سيوفهم وعن الباقر (ع) في حديث: فعمد موسى (ع) فبرد العجل من انفه الي طرف ذنبه ثمَّ أحرقه بالنَّار فذرَّه في اليمَّ فكان أحدهم ليقع في الماء وما به اليه من حاجة فيتعرَّض لذلكتُ الرَّماد فيشريه وهو قولالله تعالى وأشربوا في قلوبهم العجل وعلى الخبر الاوّل فالمعنى ادخلوا باشراب موسى(ع) لهم الماء المخلوط ببرادة العجل جرم العجل في قلوبهم الجسمانيَّة ووباله في قلوبهم الرَّوحانيَّة . وعلى النَّاني أدخلوا

۱۱٦



باشراب حبَّ العجل لهم الماء المخلوط ببرادته جرم العجل في قلوبهم وقيل : المعنى وأشربوا في قلوبهم حبَّ العجل [بِكُفْرِهِمْ قُلْبِتْسَمايَةُمُوْكُمْ بِهِ إيمانُكُمْ] تتلكم لانبياءالله واتخاذكم العجل ألمها اوكفركم م [ إِنْ كَنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ] بموسى (ع) والتّوراة ، ولمّاكان زعم البهود أنَّ دينهم حقٌّ وما سوى دينهم باطل وأنتهم اولياء الله دون غيرهم وان الدَّار الآخرة خالصة لهم قال الله [ قُلْ ] يا محمَّد(ص) لهم [ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِنْدَ اللهِ خَالِصَةً مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صادِقينَ ] في دعويكم فان من كان وليآ لله يطلب ملاقاته و من كان متيقـّناً بالآخرة و نعيمها يستعجل الوصول اليهما نظيره قوله تعالى : قل ياا يهاا لذين هادواان زعمتم أ أنكم اولياء الله من دون النّاس فتمنُّوا الموت ان كنتم صادقين و في تفسير الامام (ع) قل انكانت لكم الدَّار الآخرة الجنَّة و نعيمها خالصة من دون النَّاس محمَّد (ص) وعلى (ع)والاثمة (ع)وسائر الاصحاب ومؤمني الامة وانكم بمحمدٍ وذريّته ممتحنون وان" دعاءكم مستجاب عيرمردود فتمنُّوا الموت للكاذب منكم ومن مخالفيكم فانَّ محمَّداً (ص)وعليّاً (ع)وذرَّيَّتهما يقولون : انتهم اولياءاته مزدون الناس الذين يخالفونهم فيدينهم وهمالمجاب دعاءهم انكنتم صادقين انكم انتم المحقون المجاب دعاءكم على مخالفيكم ثم ّ قال لهم رسولالله (ص) بعد ما عرض هذا عليهم لايقولها أحد منكم ألا غصّ بريقه فمات مكمانه فكانت اليهود علماء بأنَّهم الكاذبون وانَّ محمَّداً ( ص) وعليًّا ( ع ) و مصدَّقيهما هم الصّادقون فلم يجسروا أن يدعوا بذلك فقال الله [ وَلَنْ يَتَمَنَّوْهُ أَبَداً بِما قَدَّمَتْ أَيَّديهم ] من الرّشا علىالاحكام والحكم لغير المستحق بالمصانعات والشفاعات وتحريم المحللات وتحليل المحرمات من الاموال والفروج والذماء، وتحريف الكتاب والكفر بِما يعرفونه [ وَاللهُ عَلَيهُ بِالظَّالِمِينَ ] وضع الظّاهر موضع المضمر اظهاراً لوصفهم المذموم واشعاراً بأنتهم ظالمون في يجميع ماوقع منهم وفي دعويهم ما ليس لهم وهو تهديدٌ لهم [ وَ لَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيْوةٍ ] حقيرة دانية لاينظر البها حتى تعرف، وهذا دليل على أنهم مقبلون على الدُّنيا ومدبرون عن الآخرة ونعيمها فلايريدونها فكيف يتمنُّونها [وَمِنَ الَّذيبَ أَشُرَ كُوا] عطف على النَّاس فانَّه بتقدير من وتخصيص المشركين بعد النَّاس لانَّهم احرص من سائر النَّاس على الحيوة الدِّنيا [ يَوَدُّ أحدُهُمْ ] كلِّ واحد منهم فان الاضافة تفيد العموم البدلي [ لَوْ يُعَمَّرُ ] لو مصدرية [ ألف سَنَةٍ ] غفلة عنالله وعن الآخرة ونعيمها واطمئناناً بالدَّنيا ونعيمها ولبس هذا شأن أولياء الله ولا أصحاب الآخرة ونعيمها [وَ مَا هُوَ بِمُزَحْزِحِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرَ] هوراجع الى أحدهم وان يعمّر فاعل مزحزحه اوهو راجع الى التعمير المستفاد من يعمروفاعل مزحزحه راجع الى مرجع هوومفعوله راجع الى أحدهم وان يعمر يدل منه ؛ اوهو ضمير مبهم كضمير السَّنَّان وان يعمَّر تفسيره [ وَ اللَّهُ بَصِيبُ بِـمَّا يَعْمَلُونَ ] تهديدٌ لهم على مخالفة أفعالهم لاقوالهم .

واعلم أنّه كان من أقوال اليهود انّ جبرئيل عدوٌّ لنا فانّه ملك موكّلٌ علىالفتل والسَّدَّة والحرب والجدب وأنّه أعان على خراب بيت المقدّس لانّه منع دانيال عن قتل بختنصّر وأعان على قتل بنى اسرائيل و خراب بيت المقدّس و قالوا لمحمّد (ص) على اختلافٍ في الرّوايات : انكان ميكائيـل يأتيك نؤمن بك



وانكان جبرثيل يأتيك لا نؤمن بكث فانه عدوٌّ لنا فقال الله تعالى [ قُلْ ] يا محمّد(ص) لهم [مَنْ كَانَ عَدُوّاً لِجِبْرِيلَ ] فليعاد الله [ فَـإِنَّهُ ] اي جبرثيل [ نَزَّلَهُ ] اي الفرآن والاتيان بضمير الشأن من غير سبق ذكر له صريحاً يدلَّ على تفخيمه وأنَّه غنيٌّ عن سبق ذكره لتعرفه بنفسه [ عَلَى قَلْبِكَ بِـإِذْنِ اللهِ ] ومن بعاد الرّسول فقد عادىالمرسل اومن كان عدواً لجبريل فليختنق ؛ فان " جبر ثيل نزَّل الفرآن المصدَّق لكتابكم في اثبات نبوتي ونسخ دينكم على قلبي وأعانني على ذلك باذنالله ، اومن كان عدوًّا لجبر ثيل فلاوجه له فان ّ جبر ثيل نزَّل القرآن المصدّق لكتابكم والمصحّح لدينكم على قلبي فيلزمكم المحبّة له لا العداوة فقوله فانّه نزّله على قلبك من قبيل اقامة السبب مقام المسبَّب ؛ وكان حقَّ العبارة أن يقول : على قلبي لكنَّه عدل إلى حكاية قول الله كأنَّه قال من كان عدومًا لجبريل فان الله يقول انبه نزَّله على قلبك؛ ، اوالجزاء محذوف وقوله فان الله نزَّله على قلبك من كلام الله لتعليل الأمر بالقول اولتعليل الجزاء المحذوف **و في جبريل لغات عديدة ق**رئ بشمان ٍ منهبا جبرئيل كسلسبيل بفتح الجيم وكسرها ، و جبريل كقنديل بالفتح والكسر ، و جبرئل كجحمرش ، و جبرائيل كميكائيل بكسر الجيسم وفتحه ، و جبراثل بالكسر والفتح ، وجبرال بالكسر والفتح وهكذاً جبرعيل باللغات المذكورة وقد يبدِّل اللَّام بالنَّون و اسماء العجمة اذا عرَّبت تغيَّر تغييراً كثيراً [ مُصَدِّقاً لِـما بَيْنَ يَكَيْبِ ] من كتبالله ومنها التوراة [ وَ هُدى وَبُشْرى] عدل الى المصدر للمبالغة [ لِلْمُؤْمِنِينَ مَنْ كَانَ عَدُوًا لِلَّهِ ] استيناف من الله اومن جملة ما أمره الله ان يقوله لهم روى أنَّ المنافقين لمَّا سمعوا ماقال النَّبيَّ (ص) في عليّ (ع) من أن جبرثيل عن يمينه وميكاثيل عن يساره واسرافيل من خلفه وملك الموت امامه والله تعالمي من فوق عرشه ناظر بالرَّضوان اليه قال بعض النَّصَّاب : أنا أبرأ من الله وجبر ثيل وميكاثيل والملائكة الَّذين حالهم مع على (ع) ماقاله محمّد (ص) فقال الله : من كان عدو أنه [وَعَلاَ يُكَتِه وَ رُسُلِهِ وَجِبْرِ بِلَ وَمِيكَالَ] فليحذرمن معاداة الله اوفليتهيَّأ لمعاداة الله [ فَــاِنَّاللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَافِرِينَ ] وضع الظّاهر موضع المضمر ايماء الى أنه كافر واظهاراً لوصفه المذموم واشعاراً بعلة الحكم [وَلَقَدْ أَنْزَلْنا إِلَيْكَ آيات] معجزات اواحكام بحسب القالب والقلب اوآياتٍ من القرآن اوآياتٍ من آيات الانفس اوآيات الآفاق الظّاهرة في نفسك [بَيُّنَّاتٍ] واضحات دا لات على صدقك ورسالتك وامامة عليٍّ (ع) وصيَّك وفي تفسير الامام (ع) : دا لاتٍ على صدقك في نبوتك مبيَّنات عن امامة على (ع) اخيك ووصيتك وصفيتك ، موضحات عن كفر من شكت فيك اوفي أخيك، وذكر الدَّالات والمبيِّنات والموضحات في ذيلالبيِّنات ليس تفسيراً للبيِّنات بل هي تفسيرٌ للآيات فان ً الآية بما هي آية مايدل ً على شيء آخر ويوضحه اوهى تفسير للبينات [ وَمَا يَكْفُرُ بِـهَا إِلَّا الْفَاسِقُونَ ] وقوله ولقد أنزلنا البك الي آخر الآية اشارة الى صغرى قياس من الشكل الاول وقوله : و ما يكفر بها (الى آخرها) اشارة الى كبرى قياس آخرمنالتشكل الاول ترتيبها هكذا : انت رسول منالله بالآبات ، وكلَّ رسول معه آيات ، عدوَّه كافرٌ به وبآياته من حيث رسالته فأنت عدوَّك كافرٌ بكث وبآياتكث وكلَّ كافر بكث وبآياتك فاسق ، فأنت عدوَّك فاسق والفسق الخروج عن طاعة العقل و هو الرّسول الدّاخليّ وعن طاعة الرّسول و هو العقل الخارجيّ و في تفسير الامام(ع) قال عليَّ بن الحسين عليهما السَّلام في تفسير هذه الآية : وذلك أنَّ رسولاالله(ص)لمَّاآمن به عبدالله بن سلام



بعد مسئلته التي سألها رسولاالله(ص) وجوابه(ص) ايّاه عنها قال : يامحمّد بقيت واحدة وهي المسئلة الكبري والغرض الاقصى منالذي يخلفك بعدك ويقضى ديونك وينجز عدانك ويؤدى اماناتك ويوضح عنآ ياتك وبيِّناتك؟- فقال رسولالله(ص) : اولئك أصحابي قعود ، فامض اليهم فيبدولك النُّورالسَّاطع في دائرة غرَّة وليَّ عهدي و صفحة خدّيه وسينطق طومارك بأنَّه هوالوصيَّ و سيشهد جوارحك بذلك فصار عبدالله الي القوم فرأى عليّاً يسطع من وجهه نور يبهر نور السَّمس و نطق طوماره و أعضاء بدنه كلَّه يقول : يا ابن سلام هذا عليَّ بن ابي طالب(ع) الماليُّ جنانالله بمحبَّيه ونيرانه بشانئيه ، الباتَّ دينالله في أقطار الأرض وآفاقها ، والنَّافي للكفر عن نواحيها وارجائها فتمسَّك بولايته تكن سعيداً ، واثبت على التَّسليم له تكن رشيداً ، فقال عبدالله بن سلام : أشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له ، و أشهد ان محمّداً (ص) عبده و رسوله المصطفى ، وأمينه المرتضى ، وأميره على جميع الورى ، ( الى ان قال ) وأشهد أنَّكما اللَّذان يشرَّ بكما موسى(ع) ومن قبله من الانبياء ودلَّ عليكما المختارون من الاصفياء ثمَّ قال لرسول الله(ص) : قد تمَّت الحجج ، وانزاحت العلل ، وانقطعت المعاذير، فلاعذر لي ان تأخرت عنك، ولاخير لي انتركت التّعصّب لك، ثمّ قال: يارسول الله (ص) ان اليهود ان سمعوا باسلامي وقعوا فيَّ فاخبأ بي عندك فاذا جاؤك فاسئلهم عنَّى تسمع قولهم فيَّ قبل ان يعلموا باسلامي ويعده لتعلم أحوالهم فخبأه رسول الله فبي بيته ثم َّ دعا قوماً من اليهود فحضروه و عرض عليهـم أمره فأبوا فقال: بمن ترضون حكماً بيني وبينكم ؟- قالوا : بعبدالله بن سلام ، قال (ص) : وايَّ رجل هو؟- قالوا: رئيسنا وابن رئيسنا ، و سيَّدنا وابن سيَّدنا ، و عالمنا وابن عالمنا ، و ورعنا وابن ورعنا ، وزاهدنا وابن زاهدنا ، فقال رسول الله (ص) : أرأيتم ان آمن بي اترضون ؟\_ قالوا : قد أعاذه الله من ذلك ، فقال : اخرج عليهم يا عبدالله وأظهرماقد أظهرهانة لكث من أمرمحمة (ص)فخرج عليهم وهويقول : أشهد ان لااله الاالله وحده لاشريك له ، وأشهد ان محمداً (ص) عبده ورسوله المذكور في التوراة والانجل وصحف ابراهيم وسائر كتب الله المدلول فيها عليه وعلى أخيه عليَّبن ابيطالب(ع)، فلمَّا سمعوه يقول ذلك قالوا : يا محمَّد(ص)سفيهنا وابن سفيهنا، وشرَّنا وابن شرَّنا ، وفاسقنا وابن فاسقنا ، وجاهلنا وابن جاهلنا ، كَانَ غائباً عنَّا فكرهنا ان نغتابه فقال عبدالله : هذا الَّذِي كَنْتَ أَخافَهُ يَا رَسُولَاللهُ(ص) (الى آخرماروى) [ أَوَ كُلُّما عَاهَدُوا ] اي الايرعوى هؤلاء اليهودالذين أنكروا رسالة محمّد (ص)وخلافة على (ع)بعدالآيات الواضحات الدّا لات على الرّسالة والامامة وكلّما عاهدوا [عَهْداً] مع الرّسول بمحاكمة واحد منهم مثل عبدالله بن سلام مثلاً أوهؤلاء النّصّاب كلّما عاهدوا بمبايعة محمِّد(ص)مثل بيعةالرَّضوان بالتَّسليم في جميع أوامره وتركالرَّدَّ عليه وترك مخالفته ومثل البيعة معمحمَّد(ص) بغديرخم ٌ بخلافة على (ع)ومع علىَّ بخلافته ، وكلَّما عاهدوا بدون البيعة ان لايخالفوا محمَّدٱ (ص)وان يسلموا لعليٍّ (ع) [ نَسَبَذَهُ فَريقٌ مِنْهُمْ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَيُؤْمِنُونَ ] اى في مستقبل أعمارهم لايرعوون ولايتوبون مع مشاهدتهم للآيات ومعاينتهم للدلالات ، اوالمعنى بل اكثرهم لايصدقون ولايذعنون حينالمعاهدة ، والاتيان بالشرطيَّة كلَّيَّة يدلَّ على أنَّ هذه عادتهم قديماً وجديداً لاتنفَّك عنهم ، نسب الى رسول الله(ص)انَّه قال : اتبقوا عبادالله واثبتوا على ما أمركم به رسولالله (ص) من توحيدالله ومن الايمان بنبوَّة محمَّد (ص) رسولالله، ومن الاعتقاد بولاية على (ع)ولي الله ، ولا يغرَّنكم صلوتكم وصيامكم وعباداتكم السالفة أنَّها تنفعكم إن خالفتم العهد والميثاق فمن وفي وفي له ، ومن نكث فاندَّما ينكث على نفسه ، والله وليَّ الانتقام منه، واندَّماالا عمال بخواتيمها [ وَلَمَّا جَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْعِنْدِاللهِ ] عطف باعتبارلازم قوله او كُلُّما عاهدوافاته يفيد أن هذه ديدنهم



فكأنَّه تعالى قال : لمَّاكان هذه ديدنهم استمرَّوا عليه ولمَّا جاءهم رسول من عندالله وضميرجاءهم راجع الى اليهود لكنَّه تعريض بمنافقي الامَّة ، اوهوراجع الىاليهود الَّذين سبق ذكرهم والى منافقي الامَّة ابتداء ، ولمَّا كان مجيء الرّسول (ص)مستلز ما للاتيان بالاحكام التي أرسل بها وقدسبق ان ّ تلك كتاب الله سواء كانت مكتوبة في كتاب اولم تكن ظهروجه صحّة التّفسير المنسوب الي الصّادق(ع) من قوله : ولمّا جاءهم جاء اليهود ومن يليهـم من النَّواصب كتاب من عندالله القرآن مشتملاً على وصف محمَّدٍ (ص) وعليٍّ (ع) وايجاب ولايتهمـا وولاية أولياتهما وعداوة أعداتهما [ مُصَدِّقٌ لِما مَعَهُمْ ] مع اليهود ممَّا في التوراة وممَّا وصل اليهم من أسلافهم من أوصافهما وأخبارهما ، ولما مع منافقي الامَّة من الدِّلائل الواضحة الدَّالَّة على صدق محمَّد (ص) وصدق كتابه وفضل على (ع)، وممَّا في كتاب محمَّد (ص)من الآيات المصرَّحة بفضل على (ع) وخلافته، وممَّا قاله محمّد (ص) في فضله و خلافته [ نَبَذَ فَرِيقٌ مِنَ الَّذَبِنَ أُوتُو االْكِتَّابَ ] و هم اليهود و منافقو الامّة فانتَّهم أوتوا أحكام الرَّسالة والكتاب التَّدوينيَّ الَّذي هوالتَّوراة والقرآن [كِتْأَبَّ اللهِ] اي المنزل في وصف محمد (ص) وعلى إع) في التوراة والقرآن اوجملة التوراة والقرآن [وَرَاءَ ظُهُورِ هِمَّ] النَّبَدُ الطَّرح والتقييد بقوله وراء ظهورهم اشارة الى الاعراض عنه وعدم الاعتداد به [كَأَنَّهُمْ] اليهود ونواصب الامّة [لا يَعْلَمُونَ] انَ الكتاب اومحمّداً (ص)ونبوّته اوعليّاً وامامته حقَّ منالله مع أنَّهم يعلمون ذلك فهم أشدَّ ممَّن خالف من غيرعلم أوكأنتهم ليس لهم علم وادراك حتى يميزوا يعلمهم أنته حقَّ أوباطل [وَ أَتَّبْعُوا] عطف على نبذ فريق يعنى أعرضوا عن الحق واتبعوا [ ما تَتْلُو الشَّيَّاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمانَ ] تلا يتلو تلو آ تبعه تبعآ وتلا عليه يتلو تلاوة قرأه عليه وتلا عليه يتلوكذب عليه .

حكاية ملك سليمان اعلم أن اكثر قصص سليمان كان من مرموزات الأواتيل وأخذها المتأخرون بطريق الأسمار وأخذوا منها ظاهرها الذى لايليق بشأن الانبياء وورد عن المعصومين (ع) تقرير ما أخذوه أسماراً نظراً الى ما رمزها الاقدمون؛ وامثال هذه ورد عنهم تكذيبها نظراً الى ورمزذلك ظاهر ما أخذها العوام، وتصديقها نظراً الى ما رمزوا اليه فقد نسب فى مجمع البحرين

الى الصّادق(ع) انّه قال : جعل الله تعالى ملك سليمان فى خاتمه فكان اذا لبسه حضرته الجن والانس والطير والوحش وأطاعوه ، و يبعث الله رياحاً تحمل الكرسى بجميع ما عليه من الشياطين والطيّر والانس والدّواب والخيل ؛ فتمرّ بها فى الهواء الى موضع يريده سليمان وكان يصلّى الغداة بالشام والظّهر بفارس ، وكان اذا دخل الخلاء دفع خاتمه الى بعض من يخدمه فجاء شيطان فخدع خادمه وأخذ منه الخاتم ولبسه فخرّت عليه الشياطين والجن والانس والطيّر والوحش فلما خاف الشيطان ان يفطنوا به ألتى الخاتم فى البحر فبعث الله ممكة فالتقمه ثم ان مليمان خرج فى طلب الخاتم فلم يجده فهرب ومرّ على ماحل البحر تائباً الى الله تعالى ممكة فالتقمه ثم ان مليمان خرج فى طلب الخاتم فلم يجده فهرب ومرّ على ماحل البحر تائباً الى الله تعالى فمرّ بصيّاد يصيد السمك فقال له : ا<sup>م</sup>ينك على ان تعطينى من السمك شيئاً فقال : نعم فلما اصطاد دفع الى مليمان ممكّة فالتقمه ثم ان مليمان وجنوده الذين كانوا معه فقتلهم وحبس بعضهم فى جوف الى ورجع الى مكانه فطلب ذلك الشيطان والوحش والوحش فى بطنها ، فلبسه فخرّت عليه الشياطين والوحش والوحش ورجع الى المياطين والجن أن مليمان خرج فى طلب الخاتم فلم يجده فهرب ومرّ على ماحل البحر تائباً الى الله تعالى ممكنة فالتقمه ثم ان مليمان خرج فى طلب الخاتم فى بطنها ، فلبسه فخرّت عليه الشياطين والوحش ورجع الى معرّ بصيّاد يصيد السمكة فقال له : ا<sup>م</sup>ينك على ان تعطينى من السمك شيئاً فقال : نعم فلماً اصطاد دفع الى مكانه فطب ذلك الشيطان وجنوده الذين كانوا معه فقتلهم وحبس بعضهم فى جوف الماء وبعضهم فى جوف مكانه فطلب ذلك الشيطان وجنوده الذين كانوا معه فقتلهم وحبس بعضهم فى جوف الماء وبعضهم فى جوف الاستخرة؛ فهم محبوسون الى يوم القيامة . و نقل أنه كان عسكر مليمان مائة فرسخ ؛ خمسة و عشرون من الانس ،

۱۲۰



مع سليمان من ببت المقدَّس ستَّمائة الف كرسيٍّ عن يمينه وشماله وأمر الطَّير فأظَّلتهم وأمر الرَّيح فحملتهم حتَّى وردت بهم مدائن كسرى ثم ً رجع فبات في فارس فقال بعضهم لبعض ٍ : هل رأيتـم ملكاً اعظم من هذا اوسمعتم ؟ \_ قالوا : لا ؛ فنادى ملك من السماء : تسبيحة في الله أعظم مما رأيتم ونسب الى الباقر (ع) انه قال : لما هلك سليمان (ع) وضع ابليس السحر ثم كتبه في كتابٍ فطواه وكتب على ظهره : هذا ما وضع آصف بن برخيا لملكث سليمان (ع)بن داود (ع)من ذخائر كنوز العلم من أرادكذا وكذا فليفعل كذا وكذا ، ثم دفنه تحت · السّرير ثمَّ استبان لهم فقرأه فقال الكافرون : ماكان يغلبنا سليمان(ع)الا بهذا ، وقال المؤمنون : بل هوعبدالله ونبيَّه فعلى ماسبق من سلطنة السَّبياطين وفرار سليمانكان معنى الآيةكما في تفسيرالامام(ع) : ان ً هؤلاء اليهود الملحدين والنَّواصب المشاركين لهم لمَّا سمعوا من رسولالله(ص) فضائل علىَّ بن ابي طالب (ع)وشاهدوا منه (ص) ومن علىَّ (ع) المعجز ات الَّتي أظهرها الله تعالى لِهم عليهما نبذوا التَّوراة والقرآن وأفضى بعض اليهو د والنصاب الى بعض وقالوا : ما محمد (ص) الا طالب الدُّنيا بحيل ومخاريق وسحرونير نجات تعلُّمها وعلَّم عليّاً بعضها فهويريد أن يتملَّك علينا في حيوته ويعقد الملك لعليٍّ (ع) بعده ، وليس ما يقول عن الله بشيء انَّما هو قوله ليعقد علينا وعلى ضعفاء عبادانله بالسحر والنَّيرنجات الَّتي يستعملها ، وكان أوفر النَّاس حظًّا من هذا السحر سليمان(ع) بن داود (ع) الذي ملك بسحره الدَّنياكلُّها والجنَّ والانس والَّشياطين ونحن اذا تعلَّمنا بعض ماكمان يعلمه سليمان تمكَّنا من اظهار مثل ما يظهره محمَّد (ص) و على (ع) و ادَّعينا لأنفسنا ما يدَّعيه محمَّد (ص) و يجعله لعليٍّ (ع) واتَّبعوا ما تتلوه الَّشياطين اي تتبعه او تكذبه او تقرأه مستولين على مملكة سليمان (ع) او غالبين على سلطنته من السحر والنَّيرنجات السِّتي لا يدرك مداركها أحد، او اتَّبعوا ما تفتري السْياطين على سلطنة سليمان(ع)من أنَّه بالسَّحراللَّذي نحن عالمون به ، اواتسِّعوا ما تقرأه السَّياطين من السَّحر والأوراد التبي بها يقع تمزيج القوى الروحانية والطبيعية ويظهر به الخوارق التبي يعجزعن مثلها البشر وتنفثه على مملكة سليمان لادامته لهم، وزعم هؤلاءاليهود والتواصب والشياطين ان سليمان كفر [وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ] ولا استعمل السحر كما قال : هؤلاء الكافرون [ وَلَكِنَّ الشَّيْ اطينَ كَفَرُوا ] حالكونهم [يُعَلَّمُونَ النَّ أُس السِّحْرَ] اوكفروا لتعليمهم السحرعلي ان يكون جواباً لسؤال مقدّر .

والسحر والسحر الم لقول اوفعل اونقش فى صفحة يؤثّر فى عالم الطبّع تأثيراً خارجاً عن الأسباب تحقيق السحر والمعتاد و ذلك التأثير يكون بسبب مزج القوى الروحانية مع القوى الطبيعية ، او بتسخير القوى الروحانية بحيث تتصرّف على ارادة المسخر الساحر و هذا أمر واقع فى نفس الأمر ليس محض تخييل كما قيل ، وتحقيقه ان يقال : ان عالم الطبّع واقع بين الملكوت السفلى والملكوت العلياكما مر، وان لاهل العالمين تصرّفاً باذن الله فى عالم الطبّع بأنفسهم اوبأسباب من قبل النفوس البشرية ، وان النفوس البشرية اذا تجرّدت من علاقها وصفت من كدوراتها بالرياضات السُّرعية اوغير السّرعية وناسبت المجرّدات العلوبة اوالسفلية تؤثر بالأسباب اوبغير الأسباب فى أهل العالمين بتسخيرها اياهم وجذبها لهم الى عالمها وقد يسمى ذلك التأثير والأثر الحاصل به سحراً ، واذا كان التأثيرمن أهل العالم السفلى تسمّى أسبابه سحراً وقد يسمى ذلك التأثير والأثر الحاصل به سحراً ، واذا كان التأثيرمن أهل العالم السفلى تسمّى أسبابه سحراً وقد يسمى ذلك التأثير والأثر الحاصل به سحراً ، واذا كان من أهل العالم الملوى يسمى ذلك التأثير والاثر وقد يسمى ذلك التأثير والأثر الحاصل به سحراً ، واذا كان من أهل العالم السفلى تسمى أسبابه سحراً والمولية والمالي المالي والأثر الحاصل به سحراً ، واذا كان من أهل العالم العالم السفلى تسمى أسبابه سحراً وقد يسمى ذلك التأثير والأثر الحاصل به سحراً ، واذا كان من أهل العالم الملوى يسمى ذلك التأثير والاثر فى الارواح ويسمى ذلك التأثير والاثر ايضاً سحراً ومعجزة ، فالسلوبية فتوثر بنفسها من دون حاجة الى التأثير



## بيان السّعادة

الَّذى خفى سببيَّته اوتأثير تلكئ الارواح وآثارها فى عالم الطَّبع بحيث خفى مدركها ثمَّ أطلق على كلَّ علم وبيان دقيق قلّما يدرك مدركه ، ويطلق علىالعالم يذلكثالعلم اسم السّاحر ؛ومنه : ياليُّهاالسُّا حر اد ع لنار بُكُ على وجه ٍ فيستعمل السّاحر على هذا فى المدح والذَّمَّ .

حكاية هاروت حكاية هاروت وماروت ورموزها <sup>ما نافية</sup> وهو عطف على ماكفر سليمان ، اوحال عن السّحر اى لم ينزل السّحر [عَلَى الْمَلَكَيْنِبِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ] هما اسمان أعجميّان ولذا لم ينصرفااوعربيّان

مأخوذ ان من هرت ومرت كما قيل بمعنى كسرولا وجه حينئذ ٍ لعدم صرفهما ، وقيل من هرى بمعنى انضج اللّحم، ومن مرى من المرية اومنالمماراة ، ووزنهما فلعوت مقلوب هريوت ومريوت مثل طاغوت ، ويجوزان يكون من ماريموربمعنى تحرّك وتموّج ، اومن ماريميربمعنى جلب الطّعام الى اهله ، اومن هار الجُرْف بمعنى انصدع ووزنهما حينئذ فلعوت من غيرقلب ، ومنع صرفهما لمكان النَّاء والعلميَّة . وعن الصَّادق (ع) أنَّه قال كان بعد نوح قدكثر المسحرة والمموهون فبعث الله ملكين الى نبي ذلك الزمان بذكرمايسحر به المسحرة وذكرمايبطل به سحرهم ويردّ به كيدهم فتلقّاه النّبيّ عن الملكين وأدّاه الى عبادالله بأمرالله عزّوجلّ وأمرهم ان يقفوا به على السحروان يبطلوه ونهاهم أن يسحروا به النَّاس وهذا كما يدلَّ على السمَّ ماهو، وعلى مايدفع به غائلة السمَّ، ثم ] يقال لمتعلّم ذلك : هذا السم ]؛ فمن رأيته سم ] فادفع غائلته بكذا؛ وايّاك ان تقتل بالسم ] أحداً ، قال : وذلك النّبيّ أمر الملكين ان يظهرا للنّاس بصورة بشرين ويعلّماهم ما علّمهما الله من ذلك ويعظاهم و نسب الى أبى جعفر (ع) انته قال : ان الملائكة كانوا ينز لون من السماء إلى الارض (الى ان قال) فقالت طائفة من الملائكة : يا ربَّنا اما تغضب ممَّا يعمل خلقك في أرضك وممَّا يصفون فيك الكذب (الي ان قال) فأحبَّ الله ان يرى الملائكة القدرة ونفاذ أمره في جميع خلقه فأوحى الله الى الملائكة ان انتدبو منكم ملكين حتّى أهبطهما الى الارض ثم أجعل فيهما من طبائع المطعم والمشرب والتشهوة والحرص والأمل مثل ما جعلته في ولد آدم ثم ّ أختبرهما في الطّاعة لي، قال: فندبوا لذلك هاروت وماروت وكانا من أشدَّ الملائكة قولاً في العيب لولدآ دم (ع) فأوحىالله اليهما : ان اهبطا الى الارض فقد جعلت لكما مثل ما جعلت لولد آدم ثمَّ أوحىالله اليهما : انظرا الا تشركابي شيئآ ولاتقتلا النّفس الّتي حرّمانله ولا تزنيا ولاتشربا الخمر ؛ فهبطا ناحية بابل فرفع لهما مشرف فأقبلا نحوه و اذا يحضرته امرأةٌ جميلة حسناء متزيَّنة عطرة مسفرة مقبلة نحو هما ، قال : فلمَّا نظرا اليها و ناطقاها و تأمَّلاها وقعت في قلوبهما موقعاً شديداً فرجعا اليها رجوع فتنة وخذلان و راوداها عن نفسها ، **و اجمال الخبر** أنَّها أمرتهما بسجود الصَّنم وشرب الخموليتوسَّلا بهما الى الزَّنا معها ، فتوامرا بينهما وقالاً : هذه ثلاثة خصال مماً نهينا عنه ، فغلبت عليهما الـشهوة فأجاباها فشربا الخمر وسجدا الصَّنم فلماً تهيَّأت لهما وتهيَّشالها دخل عليهما سائلٌ يسأل فلمّا ان رآهما ورأياه ذعرا منه فقال لهما: انكما لمريبان ذعران قدخلوتما بهذه المرأة انكما لرجلا سوء وخرج عنهما ، فقالت لهما ؛ لا وا لهي ماتصلان الان الي وقد اطلع هذا الرّجل على حالكما و يخبر بخبركما ولكن بادرا الى هذا الرّجل واقتلاه قبل ان يفضحكما ثمَّ دونكما فاقضيا حاجتكما فقتلا الرّجل ثمَّ رجعا اليها فلم يرياها وبدت لهما سوآتهما قال الله : اختارا عذاب الآخرة اوعذاب الدُّنيا ، فاختارا عذاب الدَّنيا وكانا يعلمان الناس السحرفي أرض بابل ثم لما علما الناس السحررفعا منالارض الىالهواء فهما معذبان منكسّان معلّقان في الهواء الى يوم القيامة وقيل: ان ً هذه القضيَّة وقعت بعد رفع ادريس(ع) الى السّماء فقالت

This file was downloaded from QuranicThought.com

122



سورة البقرة

الملائكة : مايصنع هذا الخاطى فينا فلم يرضه الله تعالى منهم وجعلهم معرضاً لامتحانه ثم قال : اختاروا من بينكم من هو أصلح منكم فاختاروا ثلاثة من الملائكة أحدهم عزرائيل فهبطوا الى الارض واختلط بهم طباع أهلها ولبسوا لباسهم ثم استعفى عزرائيل من الحكومة فى الارض فقبل الله منه ورفعه الى السماء وبقى هاروت وماروت فى الارض بناحية بابل يحكمان بين الناس فى النتهار واذا جاء الليل خلع منهما طباع البشر و رفعا الى السماء فجاءت ذات يوم امرأة حسناء لمهم لها عندهما فوقعت فى قلوبهما فراوداها الى ان قتلا السائل وعلما الاسم الاعظم لها فلما أرادا الاختلاط بها صعدت الى السماء بو اسطة الاسم الاعظم ومسخت كو كباً وهى هذه الزهرة المعروفة والزهرة كانت اسماً لها ، وبقيا فى الارض بعد التنبية بأنتهما عصيا واختارا عذاب الدنيا على عذاب المعروفة والزهرة كانت اسماً لها ، وبقيا فى الارض بعد التنبية بأنتهما عصيا واختارا عذاب الدنيا على عذاب المعروفة والزهرة كانت اسماً لها ، وبقيا فى الارض بعد التنبية بأنتهما عصيا واختارا عذاب الدنيا على عذاب المعروفة بوالزهرة كانت اسماً لها ، وبقيا فى الارض بعد التنبية مانتهما عصيا واختارا عذاب الدنيا على عذاب عذاب الدنيا كان بمشورة الهم أنها ، وبقيا فى الارض بعد التنبية بأنتهما عصيا واختارا عذاب الدنيا على عذاب عذاب الدنيا كان بمشورة ادريس (ع) ومسئلته منابل . وقيل : كانت القضية فى عهد ادريس (ع) واختيار عذاب الدنيا كان بمشورة ادريس (ع) وسئلته من الله . وقيل اليهما كانت القضية فى عهد ادريس (ع) واختيار بينهم وسميا ملكين لصلاحهما ، ويؤينده قراءة الملكين بكسر اللام .

اعلم أن أمثال هذه من مرموزات الانبياء والحكماء السلف ولذا اختلف الأخبار وكتب السيرفي نقلها ولمّاكانت من المرموزات وقد حملهما العامّة على مفاهيمها العرفيّة التي لايمكن تصحيحها بالنّسبة الي مقام الانبياء والملاتكة المعصومين عنالخطاء قررها المعصومون تارة وأنكروها أخرى فانكه نسب الىالامام الحسن العسكري(ع) انَّه سئل عن هاروت وماروت ومانسب اليهما ممَّا ذكر سابقاً فقال الامام(ع): معاذاته من ذلكتُ ان" ملائكةالله معصومون من الخطاء محفوظون من الكفر والقبائح بألطاف الله ( الـي آخر ما قال فيهم ) ووجه صحّتها ان المراد بالملكين القوّتان العّلامة والعمّالة اللَّتَان أنزلهما الله من عالم الأرواح وجعل فيهما ما جعل في البشر من الطبائع المتضادة والشهوات المتخالفة والآراء المتناقضة وابتلاهما بالمرأة المتعطّرة المتزيّنة الَّتي هي النَّفس الانسانيَّة وقد عبَّر عنها في الأخبار بالمرأة ودعت النَّفس القوَّتين الى متابعتها و قد افتتنتا بشهواتها ولذاتها ولم يتيسر لهما التمتع بهما الإبشوب خمو الغفلة وسجدة وثن الهوى وقتل الملكث الزاجر لهما الَّذي أنزلهالله تعالى معهما زاجراً لهما عن متابعة النَّفس في أوَّل الامرثم َّ لمَّا عزمتا على مخالطة النَّفس واستحكم ذلك فيهما زال عنه قوّة الزّجروالمنع بغلبتهما عليه فصارسائلاً متضرّعاً ، ولمّا لم يتيسّرلهما النّمتع بها مع مسئلته فتلتاه بأمرها ثم ً وضعتا للوصول المي شهواتها الطرائق الخفيَّة الَّتي بها تتصرَّفان في الطَّبيعيَّات باستمداد منالارواح الخبيثة وبهذا الاعتباريسمتي سحرا ثم تعلمت منهما ماترتقي به عن عالم الملكئ وتتنصل بروحانيات الكواكب العلوية خصوصاً روحانية الزّهرة التي هي المربّية للنّسأ والمزيّنة والمراد بالمسخ المسخ الملكوتيَّ لاالملكيَّ ، ولمَّا اتَّصلت بروحانيَّة الزَّهرة قالوا مسخت بها وبقيتا في عالم الطَّبع معذَّبتين بأمره تعالى في خدمة الجسد ولوازمه في بثرٍ له سبعمائة درجة ٍ باعتبارٍ وفي الهواء باعتبارٍ [ وَ مَا يُحَلِّمان مِنْ أَحَدٍ] من ذلك السّحر وابطاله [ حَتَّى يَقُولُا إِنَّمَانَحْنُ فِتْنَةُ ] امتحان للخلق جعلنا الله امتحاناً لهم حتى يعلم من يجاهد في سبيله ولا يتعلُّم ما يضرُّ بدينه اولا يستعمل ما يتعلَّمه ممَّا يضرَّ ممَّن لايجاهد [ فَلأَتَكُفُرْ ] بترك المجاهدة وتعلم مايضرك اواستعماله وبادعاء الانانية لنفسكك ونسبة ماتعلمته اليها مع انه عارية منالله لها [ قَبِيَتَعَلَّمُونَ ] بترك نصحهما [ مِنْهُمًا ] من الملكين او من الصّنفين اى السّحر و ما أنزل على الملكين [ مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَ زَوْجِهِ ] من الاعمال والاقوال والرَّقي ويتركون نصائح الملكين ويضرّون



بعبادالله [ وَمَاهُمٌ بِضَارًينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ ] وما المتعلمون بضارين بما يفرقون به بين المرء وزوجه او بما يتعلَّمونه [ اِلَّا بِـاِذْنِ!للَّهِ ] لمَّا توهم من نبذ الكتاب و اتَّباع ما تتلو الشياطين على ملكت سليمان و تلاوة التشيطان واستيلائه على ملكث سليمان بماتلاه وتعليم التشيطان النتاس التسحر وبالجملة من انتساب الافعال الى المذكورين استقلالهم بها واستبدادهم فبها رفع ذلكت التوهم بان هذه ابتلاءات منالله على أيدى هؤلاء وليس يقع بدون اذنه شيءٌ [وَيَتَعَلَّمُونَ] من الملكين اومن الصَّنفين [مايَضُرُّ هُمْ] من انواع السَّحر والنّبر نجات سوى مايفرَّقون به بين المرء وزوجه ، اوالمراد أنَّهم يتعلَّمون مايضرَّهم أعمَّ منالتَّفريقَ وغيره من قبيل ذكر العام ّ بعد الخاصّ للاهتمام بالخاصّ ولتطويل مقام الذّم ّ ولذا أتى بالعاطف ، اوالمراد أنّهم يتعلّمون من غير الملكين ومن غير الصّنفين ما يضرّهم منالعلوم والحرف ، اوأنَّهم يتعلَّمون من كلَّ مايتعلَّمون جهته الدَّنيويَّة الِّتي تضرَّهم في دينهم وفي دنياهم تبعاً لدينهم ، ولا بتعلَّمون الجهة الِّتي تنفعهم في دينهم فتنفعهم في دنياهم أيضاً [ وَلَا يَنْفَعُهُمْ ] مع أنَّهم أمروا بالتَّعلُّم لينتفعوا والملكين أنز لا ليتعلَّموا منهما ماينفعهم [وَلَقَدْ عَلِمُوا لَمَن اشْتَرْيِهُ ] اى اشترى ما تنلو الشياطين بكتاب الله كأن كتاب الله بحسب فطرته كان مملو كمَّ له بخلاف ما تتلو الـشياطين لان التـدوينيّ من كتاب الله صورة كتابه التـكوينيّ والصّورة الانسانيَّة مختصرة من التكوينيّ وماتتلو التشياطين ليس منسوباً الى الانسانيَّة بل هو ضدَّ ونافرَّمنها فاشتراءه بكتابالله شراء مبيع خسيس رديء بثمن نفيس مملوك له مملوكية ذات الشيء للشيء وللنا قال بُعَبَّد ذلك وليئس ماشروا به أنفسهم، اوالمعنى انتهم علموا لمن اشترى ما يضرَّه بما ينفعه كأن ما ينفعه مملوكٌ له فجعله ثمناً [مالَهُ فِي الْآخِرَةِ مِنْ خَلاق] نصب [ وَلَبِئْسَ ماشَرَوْ ابِهِ أَنْفُسَهُمْ ] كتاب الله فانه أنفسهم كما عرفت ، اوما ينفعهم فانه أيضاً من شؤن أنفسهم وشأن الشيء هوالشيء بوجه ، اوالمقصود أنتهم باشتراء ما تتلو السياطين بكتاب الله عرضوا أنفسهم في معرض البيع للشيطان فباعوها منه بالأعراض والأغراض الفانية ، اوالمعنى لبنس ما اشترواً به انانيتهم كما سبق في نظيرالآية [ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ ] لانتهوا عمَّا ارتكبوه اولما اشتروه ، اوالمعنى على التّمنّي

اعلم ان العلم ومصاديقه و سواءكان جزئيّاً اوكليّاً تصوّراً اوتصديقاً ، ولا يطلق على ادراك الظّاهرة اوالباطنة ، و حقيقته

ليس مطلق الادراك بل الادراك المأخوذ في مفهومه الشعور بالشعور في عرف العام والادراك الموصوف بالاشتداد أي المستعقب لادراك آخر فوق ذلكث الادراك في طريق الانسان في عرف الشارعين ، ويطلق على الادراك الكلّي اوالمركّب مقابل المعرفة التي تطلق على الادراك الجزئي اوالبسيط ، وعلى التصديق ظنياً أوعلمياً تقليدياً أوعادياً أوبرهانياً ، وعلى الفنون العلمية والصّناعات والحرف العلمية من دون اعتبار ادراك مدرك لها ، وعلى الملكة الحاصلة للانسان من ممارستها ومدارستها علماً ومواظبتها عملاً التمي يقتدر بها على تفصيلً مسائلها و انقان عملها ، ولماكان العلوم والادراكات متخالفة متضادة والفنون والصّناعات مختلفة والعلوم والجهالات متشابهة غير متمايزة الاعند من له بصيرة بدارى العلم والجهل ، وان أي الادراكات صدر من دارالعلم وأيتها من دارالجهل ، وأيّها يؤدى إلى العلم وأيّها يؤدى الى الجهل ، وهذا والصّناعات صدر من دارالعلم وأيتها من دارالجهل ، وأيّها يؤدى الى العلم وأيّها يؤدى الى الجهل ، وهذا أي الادراكات صدر من دارالعلم وأيتها من دارالجهل ، وأيّها يؤدى الى العلم وأيّها يؤدى الى الجهل ، وهذا والصّناعات صدر من دارالعلم وأيتها من دارالجهل ، وأيّها يؤدى الى العلم وأيّها يؤدى الى الجهل ، وما



الحقَّ ويحسب العلم في الجهل واليقين في الظَّنَّ حتَّى أنَّه بحسب ان ليس وراء مظنونه علم و ادراككان التحرِّض لتحقيق العلم و أقسامه وتمييزه عن الجهل و أفنانه من المهمَّات فنقول : العلم كالوجود وكذا سائر الصِّفات الحقيقيَّة الآلَهيَّة حقيقة مشكَّكة ذات مراتب عديدة ٍ فمرتبة منه واجب الوجود تعالى شأنه ، ومرتبة منه فعله المسمَّى بالمشيَّة والحقيقة المحمَّديَّة (ص) وعلويَّة على (ع) ونفس الرَّحمن ومقام المعروفيَّة وهو الواسطة بين الخلق والحقِّ ولذا سمَّى بالحقَّ المخلوق به ، ومرتبة منه الاقلام العالية بأنواعها ومراتبها ، ومرتبة منه الالواح النُّوريَّة بمراتبها الكلَّيَّة والجزئيَّة ، ومرتبة منه الالواح العينيَّة بسماواتها وسماويَّاتها وارضيها وارضيَّاتها والعلم في المراتب العالية لظهور الوجود فيها وخفاء المهيَّات وانغمارالتَّعيِّنات وانمحاء الكثرات وظهورها بأنفسها وانكشاف غيرها لها وانكشافها لدى غيرها وادراكها لادراكها يسمى علماً وعقلاً كما يسمى وجوداً و نوراً ، واماً في مراتب الماديّات وخصوصاً الأرضيّات فلخفاء الوجود و غلبة الاعدام و التّعيّنات وغيبتها عن أنفسها وعن غيرها بحقائقها لايسمي شعورها الضّعيف الخفي علماً فان للكلّ شعوراً بقدر وجوده ولكن لاشعورله بشعوره كما في قوله تعالى : وإن من شيءٍ الا يسبح بحمده ولكن لا يفقهون تسبيحهم يعنى انَّ للكلِّ تسبيحاً وشعوراً ولكن لاشعوراتهم بتسبيحهم (على قراءة لايفقهون بالغيبة) وهكذا الحال في ادراك الحيوان مع ان له احساساً بالمدارك الظاهرة وادراكاً بالمدارك الباطنة لعدم شعوره بشعوره ، والسرّ في ذلك انَّ المادَّة الاولى فعليَّة وجوده عين القوَّة وعدمالوجود الشأنيَّ فليس لها وجودٌ في نفسها حتَّى يكون لها وجود لنفسها ، اويكون لغيرها وجود لها فلا يكون لها علم بنفسها ولا بغيرها لان العلم بالشيء عبارة عن وجود ذلكئ السِّشيء للعالم به وحضوره عنده، والمادَّة النَّانية الَّتي هي الامتداد الجسمانيَّ والصَّور المنطبعة فيها من صور العناصر والجمادات والنباتات لها فعلية ما ووجود في أنفسها ووجود لأنفسها لكن فعليتها مختفية تحت القوّة ووجوداتها في أنفسها عين أعدامها وتكوّناتها نفس تصرّماتها على ما تقرّر عند الصّوفيّة وبعض من قلّدهم من الفلاسفة من الحركات الجوهرية والتجدُّدات الذَّ اتية وإنَّ موجودات عالم الطّبع بتمامها موادَّها وصورها وأوصافها وأعراضها من قبل أنفسها في الفناء والعدم ومن قبل موجدها في البقاء والوجود ، ووجوداتها لانفسها بعينها أعدامها وغيبوبتها عن أنفسها ، على انَّ الامتداد الجسمانيَّ كلَّ جزءٍ من أجزائه الغير المتناهية المفروضة في الغيبة عمّا سواه وعن الكلِّ والكلِّ في الغيبة عن الاجزاء ، وماكان كذلكتُ لم يكن له حضور عند غيره ولالغيره حضورعنده ، فلم يكن عالماً بنفسه ولا بغيره ولا معلوماً لغيره الالمن كان الامتداد الجسمانيّ متقوّماً به ومتبدلاً غيبته بالحضور وتجدده بالثبات عنده ، وغير الانسان من الحيوان لتجرّد نفسه الحيوانيّة عن المادّة تجرّداً ماكان له وجود في نفسه ولنفسه فكان عالماً ومعلوماً لنفسه وكان لغيره أيضاً وجودٌ ماله بصورته المجرّدة عن المادّة تجرداً مثل تجرد النَّفس الحيوانيَّة فكمان عالماً بغيره أيضاً لكن لمَّاكمان علمه وادراكه مجرَّداً عن الشعور بالشعوروعن الاشتداد لايسمي علماً بل احساساً وادراكاً ، والانسان من اوَّل انفصال مادَّته واستقرارها في مقرَّها حاله حال الجماد البرزخ بين الجماد والنّبات ، وبعد ذلك يصير نباتاً ، وبعد ذلك يصير حيوانياً كالخراطين له قوَّة ضعيفة للحركة الخفيفة وادراك ضعيف بالكلامسة ، فاذا تولَّد صارحيواناً كاملاً بحسب المدارك الظَّاهرة لكن مداركه الباطنة الحيوانيَّة بعد في ضعف حتَّى بلغ الى عامين اوثلاثة فيصير حينتذ حيواناً كاملاً في مداركه الظاهرة والباطنة ، ولافرق بينه وبين الاجناس الثلاثة في تلكث المراتب آلا أنَّه واقع في طريق الانسان غيرواقف على شيءٍ من المراتب الثلاث ووجوده لابشرط شيءٍ بخلافها فانتَّها واقفة في مقاماتها غير مستعدَّة للتَّجاوز عنها لكن شعوره البسيط في المراتب كشعورها لايسمني علماً وانكان في الاشتداد؛ لماعرفت ان " الجماد والنبات

This file was downloaded from QuranicThought.com



## بيان السعادة

شعور هما كلا شعور ولا يسمى ادراكاً و شعوراً فكيف يسمى علماً ، وإن الحيوان و إنكان شعوره شعوراً و ادراكاً لكن لانفكاك الاشتداد والشعور بالشعور عنه لا يسمى علماً فاذا بلغ او ان التعيز وادراك المعقولات من البديهيات سمى عالماً وادراكه علماً لحصول الشعور بالشعور له مع الاشتداد لادراكه في الطريق الانساني فعلم من ذلك ان اسم العلم وقع على الادراك بعد ما سلب عنه حين صيرورته قريناً للشعور بالشعور حالكونه مشتداً في الطريق الانساني ، ودوران اطلاق العلم على الادراك وسلبه عنه على وجود الشعور بالشعور وعدمه دليل على اعتباره في اطلاق العلم ، واعتبار اشتداد الادراك في صدق العلم يستفاد من اشارات الآيات والاخبار وان الفطرة قاضية بأن العلم ، واعتبار اشتداد الادراك في صدق العلم يستفاد من اشارات الآيات والاخبار وان الفطرة قاضية بأن العلم يقتضى العمل بمقتضاه لان الانسان العطشان اذا علم ان خلف الجدار ماء وعلم أنه لايصل اليه الا بالحركة اليه ؛ فعلمه يدعوه الى الحركة اليه ، على أن في الاخبار اشارات اليه والعمل يورث وات قلولية و يعلم من ذلك العلم على العراكة الله علم ما مي مناد اذا علم ان خلف الجدار ماء وعلم وات الفطرة قاضية بأن العلم يقتضى العمل بمقتضاه لان الانسان العطشان اذا علم ان خلف الجدار ماء وعلم وات قوالة أن و يعلم كم الله علم بقام مع ما لم يعلم ، وباشارات الكتاب مثل قوله تعالى : في معورة التقوي يعلم كم الله حيث جعل التعليم المورث للعلم ميراث التقوى ، فالعلم على علما يورث وا تقواللة و يعلمكم الله حيث جعل التعليم المورث للعلم ميراث التقوى ، فالعلم على مثل قوله تعالى : في سورة التكاثر صريح في اقتضاء العام الاستداد والازدياد من قوله تعالى : كلالو تعلمون علم اليقين «لترون

| که نمی پرد ببستان یقین    | اين عجبظنىاستدرتواىمهين     |
|---------------------------|-----------------------------|
| میزند اندر تزاید بال و پر | هرگمان تشنه يقين است اي پسر |
| مريقين را علم او جويا شود | چون رسد درعلم پس پویا شود   |
| وین بقین جویای دیدستوعیان | علم جویای بقین باشد بدان    |

فاذا سع الانسان نباح الكلب مثلاً وانتقل منه إلى تسخره للغضب ومنه إلى تسخر الغضب لرب توعه ، ومنه الى تسخره لرب الارباب كان سماعه علما ، واذا سمع نبى وقنه يقول : يا قوم اتقوا الله وأطيعونى فان فى طاعتى وسماع قولى فلاح الدنيا والآخرة ، وأدرك منه لموافقة شاكلته أن فلاح الدنيا بكثرة المال والترآم على العباد والتبسقط فى البلاد سواء حمل ذلك القول من النبى على طلبه ذلك أو لم يحمل لم يكن ادراكه علماً بل كان جهلاً ، وهكذا المحال فى تعلم الصناعات العلمية فاته اذا تعلم السحر للاطلاع على طرقه الخفية علماً بل كان جهلاً ، وهكذا المحال فى تعلم الصناعات العلمية فاته اذا تعلم السحر للاطلاع على طرقه الخفية علماً بل كان جهلاً ، وهكذا المحال فى تعلم الصناعات العلمية فاته اذا تعلم السحر للاطلاع على طرقه الخفية علماً بل كان جهلاً ، وهكذا المحال فى تعلم الصناعات العلمية فاته اذا تعلم السحر للاطلاع على طرقه الخفية علماً ، و اذا تعلم الفي ومعفاء عبادانة وابطال السحر به ، او تعلم الشطرنج للتنبة على كيفية السير فى البيوت والغلية على الخصم منتقلاً به الى سيرقواه فى مدارج الآخرة والغلبة على الخصم الذى هو الشيطان وجنوده كان ادراكه على الخصم منتقلاً به الى ميرقواه فى مدارج الآخرة والغلبة على الخصم الذى هو الشيطان وجنوده كان ادراكه على الخصم منتقلاً به الى سيرقواه فى مدارج الآخرة والغلبة على الخصم الذى هو الشيطان وجنوده كان ادراكه والنواهى وتبديل الأخلاق او علم العائد الدينية ولم يكن المقصود مال كان مقصوده التحجب والنواهى وتبديل الأخلاق ولا الترقى من حضيض العلم الى اوج اليقين والشهود بل كان مقصوده التحجب الى الناس اوالتراً مى عليهم اوالصيت فى بلادهم اوانة صرف فى الاوقاف والوصول الى المناصب الشرعية وغير الشرعية اوغير ذلك من الأغراض النفسانية كان ادراكه جهلاً لا علماً فمدار علمية الاراك وجهليته شاكلة الانسان لا صورة المدرك والصياحات فرب متعلم الماقة كان ادراكه علماً فمدار علمية الاراك وجهليته شاكلة الانسان لا صورة المدرك والصناعات فرب متعلم الن ادراكه علماً وي المارما وانقياده كان المراك ورجه منعلم شاكلة الانسان لا صورة المارك والصالي العمان ادراكه علماً وي الشيطان بل ابناً من داك ومعلم شاكلة والانقياد للكامل صار فى وجود متعام وعله ، وما أخذه الكامل اوالناقص باذن الكامل وانقياد كالاً الاذن والانياد للكامل صار فى وجوده نقصاً وعلمًا، وما أخذه الك

| زانکه اندر دام تکلیف است و ریو | دست ناقص دست شيطان است و ديو |
|--------------------------------|------------------------------|
| ناقص ار زر برد خاکستر شود      | کاملی گر خاك گیرد زر شود     |

This file was downloaded from QuranicThought.com



144.

جهل آید پیش او دائش شود جهل شد علمی که در ناقص رو د هر چه گیرد علّتی علّت شود کفر گیرد ملّتی ملّت شود

والحاصل أن كل ادراك يكون سبباً للادبار عن الذّنيا والاقبال على الآخرة يسمّى عند أهل الله علماً ، وكل ادراك لم يكن كذلك لم يكن علماً ، والعالم من كان يعلم ما يحتاج اليه في معاشه ومعاده مع اقباله على الآخرة ، والمتعلم من كان طالباً لادراك مايحتاج اليه مع اقباله على الآخرة ، ومن كان مقبلاً على الدّنيا لم يكن عالماً ولو كان مدر كا لجميع المسائل الشرعية والمطالب الخلقية والعقائد الدّينية بالبرهان المتقن ؛ ونعم ماقيل: ان العلم هوالذى لم يجتمع مع الأغراض الدّنيوية والاهواء النفسانية ؛ وما اجتمع مع تلك فهو جهل مشابه ان كان مع الجلوس فقول المعصوم (ع) : طلب العلم فريضة على كل مسلم ومسلمة ؛ اشارة الى هذا الادراك سواء كان مع الجلوس في المدرسة او مع الاكتساب للمعيشة والاكان أكثر النّاس محروماً من هذه الفضيلة ، وكذا قوله (ع) : كن عالماً اومتعلماً ولاتكن ثالثاً فتهلك ، اشارة الى هذا الامراب المحولة العلم وطلبه والاكان الأمر به أمراً بالمعلم فريضة على كل مسلم ومسلمة ، المارة الى هذا الادراك سواء كان مع الجلوس في المدرسة او مع الاكتساب للمعيشة والاكان أكثر الناس محروماً من هذه الفضيلة ، وكذا قوله (ع) : كن عالماً اومتعلماً ولاتكن ثالثاً فتهلك ، اشارة الى هذا العلم وطلبه والاكان الأمر به أمراً بالمحال

و ما و ر د فی أخبار کثیرة من أقسام العلم و طلبته و أقسام العالم يدّل على ما ذكرمثل ما ر و ى: انَّ رسولاالله (ص) دخل المسجد فاذاً جماعة قد أطافوا برجل فقال (ص) : ما هذا ؟- فقيل : عَّلامة ، فقال (ص) : وما العلَّامة ؟ فقالوا : أعلم النَّاس بأنساب العرب ووقائعها وأَيَّام الجاهليَّة والاشعار العربيَّة ، فقال النّبيّ (ص) : ذاك علم لايضرَّ من جهله ولا ينفع من علمه ، ثمَّ قال النَّبِيَّ (ص) : انَّما العلم ثلاثة ؟ آية محكمة ، اوفريضة عادلة ، اوسنة قائمة ، وماخلاهن فهو فضل". فانه اشارة الى الاقسام الثلاثة للعلم العقلاني والنقساني والجسماني بحيث يكون مشتملاً على الاقبال على المعلوم والعمل المستارم للاشتداد فان الآية المحكمة عبارة عن العلوم العقلانية التي يجد العالم شيئاً من حقائق المعلومات ويستلذَّبه والا لـم تكـن آيات ومراثى ، والتي لـم يكن للرّب والتشكت والزّوال مجالٌ فيها والالم تكن محكمة ، وهذا بخلاف العلوم الخيالية التي حصّلها الفلسفي والمتكلم باستخدام الخيال للعاقلة و جعلتهما أنفسهم الزَّائغة وسائل لمآربها النَّفسانيَّة من الأعراض الدَّنيويَّة اوالأغراض النفسانية من الرّاحة عن كلفة الطّاعات السّرعيّة فانتهاليست آيات ولامحفوظة عن الرّيب والتشكّت والزّوال لكونها مأخوذة بالتّقليد من أمثالهم ، والفريضة العادلة عبارة عن العلوم النّفسانيّة المتعلّقة بالرّذائل والخصائل بحيث يصير العالم بها متخلياً عنالرَّذائل متحلَّياً بالخصائل لانَّ اطلاق الفريضة على هذاالعلم انَّما هو ياعتبار تلكث التخلية والتحلية وكذا اطلاق العادلة فان معنى العلم العادل ان يكون العالم به عادلاً اومعلومه متوسَّطاً ولا يكون المعلوم من الاخلاق متوسَّطاً الا إذا صار جزئيًّا موجوداً في وجود العالم به ، وهذا معنى استلزام العلم للعمل المستلزم لعلم آخر الكازم للاقبال على الآخرة ، والسنَّة القائمة عبارة عن العلوم القالبيَّة المأخوذة من النّبيّ (ص) اوخليفته العامل صاحبها بها بحيث ينتصب عن اعوجاجه او يعتدل عن الافراط والتَّفريط، اوتكفي مهام ّ صاحبها في الدّنيا والآخرة لانَّ السّنَّة بحسب العرف واللّغة لها معان عديدة لكنَّها في عرف المشارعين اسم للعلوم المتعلقة بالاعمال الجسمانية بحيث تؤدّى صاحبها الى العمل لان تسمية العلوم بالسنة ليست الا باعتبارالعمل ، والقائمة اماً من قام بمعنى انتصب اواعتدل وبكلاالمعنيين تكون وصفاً بحال المتعلق اي سنَّة قائم صاحبها، اومن قام المرأة وعليها بمعنى مأنها وكفي أمورها وبهذاالمعنى يكون وصفاً بحال الموصوف فالعمل والاقبال الى الآخرة مأخوذ ان في مفهوم الكلمتين . ومثل ما روى عن الصّادق(ع) في أقسام طلبة العلم من قوله(ع)طلبة العلم ثلاثة فاعرفهم بأعيانهم وصفاتهم ؛صنف يطلبه للجهل والمراء ، وصنف يطلبه للاستطالة



والختل(') ، و صنفٌ يطلبه للفقه والعقل ، فصاحب الجهل والمراء موذ ممارٍ متعرِّض للمقال في أندية الرَّجال بتذاكرالعلم وصفة الحلم قد تسربل بالخشوع وتخلَّى منالورع فدَّقالله من هذا خيشومه وقطيع منه حيز (\*)ومه ، وصاحب الاستطالة والختل ذوخيبٌ (\*) وملق يستطيل على مثله من أشباهه ويتواضع للاغنياء من دونه فهو لحلواتهم (\*) هاضم ولدينه حاطم ، فأعمىالله على هذا خبره وقطع منآثارالعلماء اثره، وصاحب الفقه والعقل ذوكأبة وحزن وسهرقد تحنَّك في برنسه وقام اللَّيل في حندسه ، يعمل وبخشي وجلاً داعياً مشفقاً مقبلاً على شأنه ، عارفاً بأهل زمانه ، مستوحشاً من أوثق اخوانه ، فشدالله من هذا أركانه ، وأعطاه الله يوم القيامة أمانه . وهذا الحديث يدل على **ما ذكرنا** من ان اعتبار جهليّة الادراك و علميّته انّما هوبشأن المدرك ونيّته لا بحال المدرك المعلوم وشرافته وخساسته فان المراد بالعلم في قولة (ع) : طلبة العلم ؛ مطلق الادراك المطلق عليه العلم بمفهومه العرفيّ، وقوله (ع) صنف يطلبه للجهل يعنى يطلب العلم اى الادراك اوالمدرك للجهل يعنى يجعل غاية طلبه للعلم الجهل و هذا بظاهره متناقض وبيانه بحيث لا يتوهم تناقض ان نقول : انَّ الانسان له قوَّة درَّاكة و يعبَّر عنها بالقوَّة العَّلامة والقوَّة النظريَّة ، وقوَّة عمليَّة و يعبَّر عنها بالقوَّة العمَّالة ، والقوَّة العمَّالة تنشعب الى المشهويَّة التي تجذب المنافع والملاذ والغضبية التي تدفع المضار والمولمات وهذه الثلاث اما مسخرة للعاقلة وخادمة لها ولايكون تسليمها للعاقلة التي هي رسول باطني آلا اذا صارت منقادة لولي أمره الذي هوعقل خارجي اومسخَّرة للشيطان و خادمة له فانكانت خادمة للعاقلةكان ادراك العَّلامة علماً و مورثاً للعمل الاخرويَّ و للعلم الآخر وكان عمل العمَّالة للآخرة سواءكان شهويًّا اوغضبيًّا ، ومورثاً لعلم آخرغيرالعلم الَّذي صار محرَّكاً له على العمل ، وان كانت مسخَّرة للشيطان كان أدراكه مورثاً لاز دياد جهله فان الجهل الحقيقي هو ملكث الشيطان وليس المراد به الجهل الذي هو عدم لملكة العلم بل المراد به ازدياد الإدراك الذي يصير سبباً لسعة النَّفس التي سعتها قبل التسليم سعة ملك الشيطان ، وكثيراً ما يورث هذا الأدراك أدراكاً آخر هو جهل آخر . وقول علي عليها السلام في حديث اقسام النّاص : انّ الناس آلوا بعد رضو لانة (ص) إلى ثلاثة ( الى عالم على هدى من الله قد أغناه الله بما علم عن علم غيره ، وجاهل مدّع للعلم لا علم له معجب بما عنده قد فتنته الدُّنيا وفتن غيره ، ومتعلَّم من عالم على سبيل هديٌّ منالله ونجاة ؛ (الى آخر الحديث) اشارة الى ما ذكرنا؛ فانَّ المراد بالجاهل المدَّعي للعلم المعجب بما عنده المفتتن بالدّنيا ؛ والمفتّن غيره ليس الجاهل الساذج بل الّذي سمّاه أشباه النّاس عالماً واكتنز من قشر العلوم كنوزاً وجعلها لمآربه معدَّة ، ولا علم له بالمعنى الَّذي ذكر مع انَّه مليءٌ بالادراكات الجهليَّة المورثة لازدياد ملكئ الَّشيطان الَّذي هو ملكئ الجهل ، وكان عمله بتسخير الَّشيطان جلباً لما اشتهته نفسه ، ودفعاً لما لايلاثم نفسه من غيراعتبار للتنَّادية الى الآخرة وهذا المسخَّر للتشيطان بقوَّته الدَّراكة وحيلته التشيطانيَّة يريد مداماً اراثة مدّخراته للخلق فيتعرّض للمقال في أندية الرّجال ويؤذي جليسه باعجابه بنفسه وإظهاره مزخرفاته ويمارى من يظنُّه مثله أوفوقه؛ وتعم ماقال المولويَّ قدَّس سرَّه :

علم تقلیدی و تعلیمی است آن کز نفو ر مستمع دارد فغان

١- الختل كالضرب من باب ضرب ونصرالخديمة ؛ ختل ختل وختلاناً .

 -- الحيزومة الصدر أو وسطه أو ما استدار على الظهر والبطن و ما أكتنف الحلقوم من الصدر ، والخب بالكسر الخداع و الخبث والغش .

۳- الحلواء متصوراً و ممدوداً معروف ، و الحاوان بضم الحاء و بالنون اخره الدلال و الكاهن و مهر المرأة ، او ما تعطى على متعتها او مايعطى من تحو رشوة ومثلها .



| همچو طالب علم دنیای دنیاست  | چون پىدانش نەبير روشنىاست   |
|-----------------------------|-----------------------------|
| نىكه تايابد ازاين عالم خلاص | طالب علم أست يهرعام وخاص    |
| عاشق روی خریداران برد       | علم وگفتاری که آن بیجان بود |
| چون خريدارش نباشد مردو رفت  | كرچەباشدوةت بحث اين علم زفت |
|                             |                             |

و علامة العلم ان يكون العالم طالباً للخلوة مع معلومه نافراً من هذه الجهة من أوثق اخوانه فكيف بغيرهم ، وانكان من جهة الحبّ في الله طالباً للسّلاك الى الله بل لتمام خلق الله قائلاً :

> مشتری" من خدای است و مرا میکشد بالا که اند اشتری خونبهای من جمال ذوالجلال خونبهای خود خورم کسب حلال

وبقوّته السبعيّة يريد الاستطالة على من يمكن له الاستطالة عليه فيستطيل على أمثاله الذين لا يظن حصول ملائمات قوّته البهيميّة منهم ويتملّق لمن يظنّ حصول ملائماتها منه سواءكانوا أدنى منه في التشرف اوأمثاله اوأشرف منه ، فمعنى الحديث صنفٌ من طلبة العلم يطلبه لازدياد مدركاته الحاصلة باستمداد الشيطنة الموجب لاز دياد جهله؛ وصفة هذا الصَّنف ماذكره(ع)، وصنفٌ يطلبه لتقوية قوَّته الغضبيَّة الظَّاهرة بالاستطالة علىالخلق ولتقوية قوّته البهيميّة الظّاهرة بالختل مع الخلق والتملّق ، وصنفٌ يطلبه للفقه واز ديادالعلم الاخرويّ واشتداده ، والعقل يعنى كمال الادراك الذي هو التعقل مقابل نقصان الادراك الذي هو الشيطنة والجهل . وروى عن اميرالمؤمنين (ع) في عبّاد العامّة وجهّالهم الذين سمّاهم أشباه النّاس عالمين انه قال : انّ من أبغض الخلق الى الله تعالى لرجلين ، رجل وكله الله تعالى الى نفسه و هو جاثر عن قصد السبيل مشعوف بكلام بدعة قدلهج (') بالصّوم والصّلوة فهوفتنة لمنافتتن به ، ضال عن هدي؟ من كان قبله، مضل ً لمن اقتدى به في حيوته وبعد موته ، حمّال خطايا غيره ، رهن مخطيئته ، ورجل قمش (٢) جهلا في جهمال النّاس عان بأغباش (٢) الفتنة قد سمّاه أشباه النبَّاس عالماً ولم يغن فيه يوماً سالماً ، بكَّرفاستكثرما قلَّ منه خير ممَّاكثرحتي اذا ارتوى من ماء آجن واكتنز من غير طائل جلس بين النَّاس قاضياً ضامناً لتخليص ما التبس على غيره ، وان خالف قاضياً سبقه لم يأمن ان ينقض حكمه من يأتي بعده لفعله بمن كان قبله ، وان نزلت به احدى المبهمات المعضلات هيآلهاحشواً من رأيه ثم قطع به فهومن لبس الشبهات في مثل غزل العنكبوت لايدري أصاب ام أخطأ ، لا يحسب العلم في شيء مماً أنكر، ولايرى ان وراء مابلغ فيه مذهباً، ان قاس شيئاً بشيء لم يكذَّب نظره وان اظلم عليه امر اكتتم به لما يعلم من جهل نفسه لكيلا يقال له : لا يعلم ، ثم جسر فقضي فهو مفتاح عشوات (\*) ركاب شبهات خبّاط جهالات ، لايعتذر ممَّا لا يعلم فيسلم ، ولا يعضَّ في العلم بضرس قاطع فيغنم ، يذرى الرَّوايات ذروالرَّيح الهشيم ، تبكي منه المواريث وتصرخ منه الدّماء، يستحلّ بقضائه الفرج الحرام، ويحرّم بقضائه الفرج الحلال، لامليء "باصدار ما عليه ورد ، ولا هو أهلٌ لما منه فرط من ادَّعائه علم الحقَّ . والاوَّل من الرَّجلين اشارة الى من لم يدخل في بابالهدي ولم يأخذ علمه من أهله الذين أمراللهالعباد بالأخذ منهم ، فصارحر يصاً على الصّوم والصّلوة فافتتن النَّاس بهم من حيث انَّهم رأوهم متعبَّدين فظنَّوا أنَّهم من خواصَّ أهل الله فاقتدوا بهم ، والنَّاني اشارة الي علمائهم التذين لميدخلوا في باب الولاية ولم يأخذوا علمهم من أهله بل جمعوه من الصّحف وأخذوه من الرّجال

١- لهج به اى اولع به . - به الهدى بالفتح والسكون والهدية بالفتح أو بالكسرو السكون السيرة والطريقة . ٣- قمش كنصر جمع ، واغباش جمع غبش كأسباب جمع سبب بقية الليل اوظلمة آخره . ٤- المشوات جمع العشوة والعشوة بتثليث العين ركوب الامر من غيربيان ، وبالفتح الظلمة .



فهم جمعوا سواقط خيالات النَّاس و لذا استعمل فيه القمش الَّذي هو جمع القماش الَّتي هي ما سقط على وجه الارض ، وسمَّى سواقط خيالات النَّاس ممَّا سمَّوه مسائل علميَّة بالجهل فقال : قمش جهلاً في جهَّال النّاس اى جمع ما سمّوه علماً في بين علماء النّاس الّذين سمّاهم أشباه النّاس علما ، فمعنى الآية على ما عرفت من معنى العلم وإطلاقاته، و لقد علموا اى أدركوا ادراكاً يسمّى في عرف أهل الله بالجهل لمن اشتراه ماله في الاخرة من خلاقٍ ولبنس ماشروا به أنفسهم لوكانوا يعلمون حقيقة لا متنعوا [ وَلَوْ أَنَّهُمْ آمَنُوا ] ولوان اليهود ومن يليهم من النواصب آمنوا بالايمان العام اوبالايمان الخاص اوأقروا وأذعنوا بالكتاب الذي نبذوه وراء ظهورهم وهو عطفٌ على لمن اشتراه ، اوعلى سائرالجمل السَّابقة لكن عطفه على قوله لمن اشتراه أوفق بحسب أجزاء مابعده [ وَاتَّقَوْا ] مخالفة من بايعوا معه او اتباع ماتتلو السياطين [ لَمَشُوبَةً ] لهم [ مِنْ عِنْدِ اللهِ خَيْرٌ ] و نكر المثوبة للاشعار بان ما يصدق عليه المثوبة أيَّ شيء كان يسيراً اوكثيراً خيرٌ ولم يأت بالجملة الفعليَّة للاشعار بأنَّ لزوم المثوبة أمر مفروغ عنه و المحتاج الى البيان لزوم خيريَّة المثوبة لا نفس المثوبة ، ولم يأت بالمفضَّل عليه لعدم الاعتداد به وليذهب ذهن السامع كلَّ مذهب [ لَوْ كَانُو ا يَعْلَمُونَ ] لوللتمني اوللشرط [ يُاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ] بالايمان العام والبيعة العامة روى أنه ليس في القرآن ياأيتها الذين آمنوا الا وهي في التوراة يا أيتها المساكين [ لا تَقُولُوا راعنا ] كانوا يقولون للنبيّ (ص): راعنا اي لاحظنا محسناً الينا ، اواستمع لمقالنا ، وكان تلك الكلمة سيرٍّ في لغة اليهود بمعنى اسمع لاسمعت كما في الصَّافي فكان اليهود يتوسلون بتلك الكلمة الى شتم رسول الله (ص) قنهى الله المؤمنين عن تلك الكلمة [ وَ ] قال: [قُولُو ا انْظُرْنا ] فانها ليست شتماً في لغتهم حتى يتوسلوا بها الى شتم الرّسول (ص) [ وَاسْمَعُوا ] اذقال لكم رسول الله (ص) قولاً و أطيعوا ، او المعنى : و استعوا تهني لكم عن هذا القول ، و أمرى لكم بهذا القول ، [ وَلِلْكَافِرِينَ ] بعني اليهود الشانمين [عَذَابُ اليهُ مَا يَوَدُّالَّذِينَ كَفَرُوا] ابتداءكلام لبيان مرام آخر و لذا قطعه عمَّا قبله [مِنْ أَهْلِ الْكِتَّابِ ] اليهود والنصاري [ وَلَا الْمُشْرِكِينَ ] ولا من المشركين الذين منهم النَّواصب والمنافقون بمحمَّدٍ (ص) وعلىٍّ (ع) اومنافقوا الامَّة داخلون في اهل الكناب [ أَنْ يُنُوِّلَ عَلَيْكُمْ مِنْ خَيْرٍ مِنْ رَبِّكُمْ ] من الآيات المزيدات في شرف محمد (ص) وعلى (ع) و آلهما الطيّبين (ع) أومن نعمة من نعم الدُّنيا ، اومن غلبة وغنيمة من الخصم [ وَ اللهُ يَخْتَصُّ] بميز [بِرَحْمَتِهِ] اى ولاية على (ع) فانتها رحمته تعالى اونبوّته اوتصديق نبيّه اوولايته وامامته [مَنْ يَشْاءُ مِنْ عِبْادِهِ] ودّوا ذلكـْ اوكرهوا [وَاللَّهُ ذُوالْفَضْلِ الْعَظيم ] على من يختصُّه برحمته .

بيان النسخ واقسامه [مانَنْسَخْمِنْ آيَة] النسخ لغة الازالة والتغيير والابطال واقامة شيء آخرمقام المبطل والمسخ ، ونسخ الكتاب وانتسخه واستنسخه كتبه ، وشرعاً رفع حكم ثابت في النشريعة بعدالعمل به سواءكان الناسخ والمنسوخ من شريعتين اومن شريعة واحدة ، وسواءكان بالنسبة الى عامة الخلق اوبالنسبة الى أشخاص مخصوصين ، اوبالنسبة الى شخص واحدٍ بحسب أحواله المختلفة ؛ والاوّل هو النسخ



الكلتي والثاني والثالث النسخ الجزئي والنسخ في الكتاب هو النسخ الكلتي والنسخ في الاخبار الولوية نسخ جزئي بحسب الاشخاص ، اوبحسب أحوال شخص واحد ، والنسخ في الاخبار النبوية يجوز فيه الامران لان الكتاب الآلهي مشرع كل الامة وأحكامه المنصوصة مشرع للكل ، ومنسوخه منسوخ عن الكل وناسخه ناسخ للكل ، وما يجرى فيه النسخ الجزئي من الآيات فهو لا يعد من الناسخ والمنسوخ بل يعد من الكل وناسخه ناسخ الاخبار الولوية فالنسخ المذكور فيها لا يجوز ان يكون نسخا بالنسبة الى كل الأمة والا لزم ان يكون الاثمة مؤسسين للشريعة لاحافظين لشريعة محمد (ص) والحال أنتهم حافظون للشريعة ، والنسخ الجزئي عبارة عن رفع حكم عن شخص كان ذلك الحكم تأبئاً له بأمر شرعي ، اورفع حكم ثابت بالامر النسرعي من الحافظين للشريعة لومن النسرة الحافظين لم يعد من الاتيات الموضوع ، اورفع حكم ثابت بالامر النسرعي من الحافظين

وفي الاخبار اشارات وتصريحات بذلك ونذكر شطراً منهالمزيد الاستبصار؛ فنقول: روى في الكافي عن سليمين قيس الهلالي انه قال ، قلتلامير المؤمنين (ع) : انتي سمعت من سلمان و المقداد وأبي ذرَّر حمهم الله شيئاً من تفسير القرآن وأحاديث عن نبي الله (ص)غير ما في أبدى النَّاس ثمَّ سمعت منك تصديق ماسمعت منهم ورأيت في أيدي النّاس أشياء كثيرة من تفسير القرآن وأحاديث عن نبيَّ الله (ص) أنتم تخالفونهم فيها وتز عمون أنَّ ذلك كلَّه باطل أفتري النَّاس يكذبون على رسولالله ( ص ) متعمَّدين ؟ ويفسَّرون القرآن بآرائهم؟.. قال : فاقبل عليّ فقال : قد سألت فافهم الجوابٍ ؛ إن في ايدى النَّاس حقًّا وباطلاً وصدقاً وكذباً وناسخاً ومنسوخاً وعاماً وخاصاً ومحكماً ومتشابهاً وحفظاً ووهماً وقدكذب على رسولالله (ص) على عهده حتّى قام خطيباً فقال : ايَّها النَّاس قدكثرت علىَّ الكذَّابة فمن كذب علىَّ متعمَّداً فليتبوَّأ مقعده من النَّار شمَّ كذب عليه من بعده و اقتما أتاكم الحديث من أربعة ليس لهم خامس ؛ رجل منافق يظهر الايمان متصنّع بالاسلام لايتأثم ولا يتحرّج ان يكذب على رسول الله (ص) متعمّداً فلو علم النَّاس أنَّه منافق كَذْ أَبّ لم يَقْبِلوا منه ولم يصدّقوه ولكنَّهم قالوا : هذا قدصحب رسول الله (ص) ورأه وسمع منه؛ وأخذوا عنه وهم لا يعرفون حالة وقد أخبر هالله عن المنافقين بما أخبرهم و وصفهم فقال تعالى : واذا رأيتهم تعجبك أجسامهم وإن يڤولوا تسمع لقولهم ، ثم ّ بقوا بعده فتقرّبوا الى اثمّة الضكلالة والدعاة الى الناّر بالزّور والكذب والبهتان فولنوهم الأعمال وحملوهم على رقاب الناّس وأكلوا بهم الدَّنيا وانَّما النَّاس مع الملوك والدَّنيا الا من عصماته؛ فهذا أحد الاربعة ، ورجل سمع من رسولالة (ص) شيئاً لـم يحفظه على وجهه ووهم فيه ولـم يتعمَّدكذباً فهو في يده يقول به ويعمل به ويرويه فيقول : أنا سمعته من رسول الله (ص) فلو علم المسلمون أنَّه وهم لم يقبلوه؛ولو علم هو أنَّه وهم لرفضه ، و رجل ثالث سمع من رسول الله (ص) شيئًا أمر به ثمَّ نهى عنه وهو لا يعلم ؛ اوسمعه ينهى عن شيء ثمَّ أمر به و هو لا يعلم فحفظ متسوخه ولم يحفظ النَّاسخ؛ فلوعلم أنَّه منسوخ لرفضه ؛ ولوعلم المسلمون اذسمعوه منه أنَّه منسوخ لرفضوه ، وآخور ابع لم يكذب على رسول الله (ص) مبغضٌ للكذب خوفاً من الله وتعظيماً لرسول الله (ص) لم ينسه بل حفظ ما سمع على وجهه فجاء به كما سمع لم يز دفيه ولم ينقص منه ، وعلمالنَّاسخ من المنسوخ فعمل بالنَّاسخ ورفض المنسوخ فان أمر النُّبيّ (ص) مثل القرآن ناسخ ومنسوخ ، وخاصّ وعامّ ، ومحكم ومتثابه ، قدكان يكون من رسولالله(ص) الكلام له وجهان وكلام عام ّ وكلام خاصّ مثل القرآن وقال الله تعالى في كتابه : وماآتاكم الرَّسول فخذوه ، وما نهاكم عنه فانتهوا ؛ فيشتبه على من لم يعرف ولم يدرما عنىالله به ورسوله ليس كلَّ أصحاب رسول الله (ص)كان يسأله عن الشيء فيفهم وكان منهم من يسأله ولا يستفهمه حتّى انكانوا ليحبُّون ان يجيء



الاعرابي والطارى فيسأل رسول الله (ص) حتى يسمعوا وقد كنت أدخل على رسول الله (ص) كل يوم دخلة وكل ليلة دخلة فيخلينى فيها ادور معه حيث دار وقد علم أصحاب رسول الله (ص) انه لم يصنع ذلك بأحد من الناس غيرى فربماكان فى بيتى يأتينى رسول الله (ص) اكثر ذلك فى بيتى وكنت اذا دخلت عليه بعض منازله اخلانى وأقام عنى نساءه فلا يبقى عنده غيرى واذا اتانى للخلوة معى فى منزلى لم يقم عنى فاطمة (ع) ولا أحداً من بنى ، وكنت اذا سألته (ص) أجابنى واذا سكت عنه وفنيت مسائلى ابتدأنى ، فما نزلت على رسول الله (ص) آية من القرآن الا أقرأنيها و أملاها على فكتبتها بخطى و علمنى تأويلهما و تفسيرها و ناسخها و منسوخها و محكمها ومتشابهها وخاصها وعامها ودعا الله ان يعطينى فهمها وحفظها فما نسيت آية من كتاب الله تعالى ولا علماً أملاه على وكتبته منذ دعا الله لى بما دعا ، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حوام ولا نهى كان اويكون على وكتبته منذ دعا الله لى بما دعا ، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حوام ولا نهى كان اويكون على وكتبته منذ دعا الله لى بما دعا ، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حوام ولا أمر ولا نهى كان اويكون على وكتبته منذ دعا الله لى بما دعا ، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حوام ولا أمر ولا نهى كان اويكون على وكتبته منذ دعا الله لى بما دعا ، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حوام ولا أمر ولا نهى كان اويكون على وكتبته منذ دعا الله لى بما دعا ، وما ترك شيئاً علمه الله من حلال ولا حوام ولا أمر ولا نهى كان اويكون على وكتاب مزل على أحد قبله من طاعة اومعصية الاعلمينه وحفظته فلم أنس حر فاً واحداً ثم وضع (ص) يده (ص) على صدر ى ودعائلة لى ان يملأ قلبى علماً وفهماً وحكماً ونوراً ، فقلت : يا نبى الله بأبى انت وامى منذ دعوت الله على صدر ي ودعائلة لى ان يملأ قلبى علماً وفهماً وحكماً ونوراً ، فقلت : يا نبى الله بأبى ان والله في اند وسما قلب

و قد دلَّ هذا الخبر على أنَّ في أخبار الرَّسول ( ص ) مثل القرآن ناسخاً و منسوخاً و عامّاً و خاصّاً ومحكماً ومتشابهاً وقلَّ من يعرف النَّاسخ من المنسوخ والعام من الخاصَّ وموارد ورود الخاصَّ والمحكم من المتشابه و تأويل المتشابه ، و موارد تعلَّق النَّاسخ و موارد ارتفاع المنسوخ ، و ليس ألَّا من كان له بصيرة بمراتب الرّجال واختلاف أحوالهم واقتضاء أحوالهم الإحكام الكلائقة بها ، وفي الاخبار الدَّاليَّة على تفويض أمر العباد الى رسول الله (ص) ثمَّ اليهم اشعار بأنَّهم ينظرون إلى أحوال العباد فيأمرونهم بحسب أحوالهم ، و في نسبة ايقاع الخلاف بين أتباعهم الى أنفسهم دلالة على ذلك وقال محمّد بن مسلم : قلت لأبى عبدالله (ع) : ما بال أقوام يروون عن فلان وفلان عن رسول الله (ص) لايتهبون بالكذب فيجيئني منكم خلافه؟ ـ فقال (ع) ان الحديث ينسخ كما ينسخ القرآن . وقال منصوربن حازم قلت لأبي عبدالله (ع) : ما بالي أسألك عن مسئلة فتجيبني فيها بالجواب ثمَّ يجيئك غيري فتجيبه فيها بجواب آخر ؟\_ فقال : انَّا نجيب النَّاس على الزِّيادة والنَّقصان ، قال قلت : فأخبرني عن أصحاب رسولالله(ص)صدقوا على محمَّد (ص)ام كذبوا ؟ ـ قال : بل صدقوا ، قلت : فما يالهم اختلفوا؟- قال: أما تعلم انَّ الرَّجل كان يأتي رسولالله (ص) فيسأله عن المسئلة فيجيبه فيها بالجواب ثمَّ يجيئه بعد ذلك ما ينسخ ذلك الجواب فنسخت الأحاديث بعضها بعضاً . وعن أبي عبدالله (ع) انَّه قال : إنَّ الله رفيق يحبِّ الرَّفق فمن رفقه بعباده تسليله أضغانهم ومضادَّتهم لهواهم وقلوبهم ، ومن رفقه بهم انَّه يدعهم علىالامر يريد ازالتهم عنه رفقاً بهم لكي يلقى عليهم عُرى الايمان ومثاقلته جملة واحدة فيضعفوا فاذا اراد ذلكت نسخ الاموبالآخر فصارمنسوخاً . وعن زرارة ؛ أنَّه قال سألت أباجعفر (ع) عن مسئلة ٍ فأجابني ثم َّ جاء رجل فسئله عنها فأجابه بخلاف ما أجابني ثمَّ جاء آخر فأجابه بخلاف ما أجابني و أجاب صاحبي ، فلمَّا خرج الرَّجلان قلت : يابن رسولالله (ص)رجلان من أهل العراق من شيعتكم قدما يسألان فأجبت كلَّ واحد بغيرما أجبت به صاحبه؟! فقال: يازرارة ، إنَّ هذا خيرٌ لنا ولكم ولواجتمعتم على أمرٍ واحد لصد قكم النَّاس علينا وكان اقلَّ لبقائنا وبقائكم. وعن أبي جعفر (ع)ان المؤمنين على منازل منهم على واحدة ، ومنهم على اثنتين ؛ وقال هكذا الى سبع ، فلو ذهبت تحمّل على صاحب الواحدة اثنتين لم يقو؛ وهكذا الى السبع .. وفي بعض الأخبار عبّر عن المراتب بعشروعبّر في خبربتسعة وأربعين جزء كلَّ جزء عشرة أجزاءً ، وكلَّ هذه يدلَّ على اختلاف الاحكام باختلاف الاشخاص



و أنتهم يأمرون وينهون على حسب أحوال النَّاس ، اوعلى حسب أحوال شخص واحد لانتَّهم أطبَّاء النَّفوس والطبيب يراعي أمراض المرضى وأحوالهم ، وبحسب أمراضهم وأحوالهم يجيب مسائلهم ويدبّر غذاءهم ودواءهم. وقولهتعالى: قل هذه سبيلي أدعو الى الله على بصيرة أنا و من اتَّبعني يدلَّ على ذلك فان معنى البصيرة الرَّؤية الباطنة والرَّؤية الباطنة مرثيَّتهما أحوال المدعوَّ والدَّعوة الَّلاثقة بحاله والمدعوَّ اليه ، والطَّريق الذي يكون السلوك عليه . والآية فعلة بالسكون اوبالشحريك اوهي مخففة فاعلة بمعنى العلامة جمعها آيات وآيٌ وآياء وزن أفعال ، وتطلق على آيات الكتاب التَّدوينيَّ فانتَّها علاماته تعالى وعلامات رسالة رسوله ، وعلى أحكام الرّسالة والنبوّة فانبها ايضاً علاماته وعلامات الرّسالة والرّسول ، وعلى آيات الآفاق والانفس فانتها أيضاً علاماته تعالى وخصوصاً الآيات العظمي فانتها علاماته التي تحاكي تمام أسمائه وصفاته تعالى ولا اختصاص للنتسخ بالآيات التدوينية والاخبار النبوية والولوية فانتهكما يجرى في تلكث بمعنى رفع الحكم المستفادمنها يجرى في آيات الآفاق بمعنى رفعها وازالتها اوتغييرها لكنَّ النَّسخ لايجري الا في الآيات النَّازلة الي عالم الطبع سواء فيه تدوينياتها وتكوينياتهافانهاآيات متشابهات يجرى فيها النسخ لاالآيات العلوية فانتها محكمات هن أمَّ الكتاب وقوله تعالى [أوْنُنْسِهْا] من باب الافعال وقرء ننسخ من باب الافعال وننسها بفتح النون والتسين والانساء عبارة عن محوها عن القلوب مع بقائها في الواقع اومحوآثارها عن القلوب مع بقائها اوبقاء حكمها في الواقع [ نَـأَتِ بِخَيْرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ] لا اشكال في اتيانه تعالى بخيرٍ منها اومثلها في الآيات التدوينية وأحكام الرسالة والآيات الصغرى الآفاقية وأماً الآيات العظمي فان الاتيان بالخير اوالمثل لايتصوّر في الانبياء بطريق الكليّة فانه كان بمضمون تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض اكثر الاخلاف أدنى مرتبة من الاسلاف فان كلِّ من يأتي بعد اولى العزم لم يكن في مرتبتهم لكن نقول خيريَّة الآيات انَّما هي بالاضافة الي من تكون آيات لهم ولا شكَّتْ في اختلاف الازمان و أهلها وان يعضهم أقوباء يقدرون على قبول الأحكام من نبي أقوى وبعضهم ضعفاء لا يقدرون على قبول الاحكام آلا من نبي أضعف فخيريَّة نبيٍّ في نفسه لا ينافي عدم خيريَّته بِالاضافة الى أمَّة نبيٍّ آخر؛ ونعم ماقال المولويَّ قدَّس سرَّه :

| تاقیاست آزمایش دائم است       | پس بهر دو ری ولیگ قائم است   |
|-------------------------------|------------------------------|
| آن وليِّ كم از او تنديل او    | او چو نور است و خرد جبریل او |
| نور را در مرتبت ترتيبهاست     | وآنكهزين قنديل كممشكوة ماست  |
| پرده های ِ تور دان چندین طبق  | ژانکه هفصد پردهٔ دارد نورحق  |
| صف صفند اين پرده هاشان تاامام | از پس هر پرده قومی را متام   |
| چشمشان طاقت ندارد نور پیش     | اهل صفّ آخرين از ضعف خويش    |
| تاب نارد روشنائی بیشتر        | وان صف پیش از ضعیفی بصر      |

وفي نفسيرالامام عليه السلام اشارة الى ما ذكرنا [ أَلَـمْ تَعْلَـمْ ] يا محمّد (ص) ، او يا منكر النّسخ ومستغربه منالله ، اوالمرادكلّ من يتأتّى منه الخطاب [ أَنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَلديرٌ ] وسبب نزول الآيةكما في الاخبار ان الرّسول (ص)كان يتوجّه الى بيت المقدّس في صلوته مدّة اقامته بمكة ثلاث عشر سنة وبعد هجرته الى المدينة الى سبعة عشر شهراً وجعل قوم من مردة اليهود بعيّرونه باستقبال بيت المقدّس فاشتدّ ذلك



عليه(ص) وكره قبلتهم فصعد جبرتبل(ع)بعد اخباره ايّاه بذلكت ثمَّ عاد فقال اقرأ : قدنري تقلُّب وجهك في السُّماء (الآيات) نقالت اليهود : ماوليُّهم عن قبلتهم الَّتي كانوا عليها فأجاب تعالى بقوله : قل لله المشرق والمغرب فعيَّروه بأنَّه انكان الاولى حقَّة ۖ فالثَّانية باطلة ، وانكان الثَّانية حقَّة ۖ فالاولى كانت باطلة ، فنز لت هذه الآية يعنى ان الله يقدر على نسخ حكم والاتيان بحكم آخر بكون أصلح لكم وانفع بحالكم [ أَلَمْ تَعْلَمُ أَنَّ اللهُ لَهُ مُلْكُ السَّمواتِ وَالأَرْضِ] فيتصرف فيهما على ما انتضته حكمته [ وَما لَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ ] بنفسه بحسب نفس الأمروبتوسلط خلفائه بحسب ظاهر الأمر اومن دون ذاته بحسب التكوين ومن دون خلفائه بحسب التكليف ، اومن دون الله في مظاهره العالية والدَّانية تكويناً وتكليفاً [ مِنْ وَلَيٌّ وَلَانَصيبِ ] . ا اعلم ان الانسان خلق محتاجاً في بقائه واستكماله في ذاته وصفاته ومعرضاً لَما يفني ذاته تحقيق الولى والنتصير وكمالاته الحاصلة ولما يمنعه عن الوصول الى كمالاته المترقبة له فاحتاج الى مايجذب اليه مايحتاج اليه في بقائه واستكماله ، والي ما يدفع عنه ما يفنيه ويمنعه عن كماله وكان سنَّةالله ان يجري الاشياء بالاسباب فخلق تعالى فيه قوّة شوقيّة خادمة للشهويّة والغضبيّة الخادمتين للمدركة المنشعبة المي قوىّ عديدة بأعثة على الحركة مستخدمة للقوّة المحركة المودعة في الاعصاب المستخدمة للاعصاب والرّباطات وبتوسيّطها للاعضاء فتجذب بسببالاعضاء وحكمالفوة التشهوية مايلائمه وتدفع بسببالاعضاء والقوة الغضبية مايضره؛ هذا بحسب مقام جسمه ، وأمَّا بحسب مقام روحه فله ماينفعه وما يضرَّه واصل النَّافعات الملكئ الزَّاجرالموكَّل عليه منالله ، واصل الضَّارَّات السَّيطان المغوى الموكِّل عليه فجعل الله تعالى له حكمة نظريَّة "يبصربها ببصيرته تصرّف الملك وزجره ، وتصرّف الشبطان واغوائه ، وحكمة عمليّة تخدم القوّتين اللَّثين بهما الحبّ في الله والبغض فيالله بازاء الشهوية والغضبية وهما تخدمان الحكمة التظرية ، ولمَّا جعل العالم الصَّغير نسخة موجزة عن الكبير و حاكية عمًّا في الكبير والتكليف مطابقاً للتكوين كان في الكبير لا محالة قوَّة جاذبة لنافع الانسان وقوَّة رادعة لضارَّه سواءكانت تانكث القوَّتان في شخص واحد أوفي شخصين ، والوليَّ هوالَّذي يكون مربَّياً بجذب ما ينفع المولمي عليه في بقاء ذاته وحصول كمالاته ، والنَّصير هوالَّذي يكون دافعاً عنه ما يضرَّه وبوجه آخرالوليَّ من يكون داخلاً في ملكه ، والنصيرمن يكون خارجاً حامياً ، والقوَّة الشهويَّة والقوَّة المورثة للحبّ في الله في الدّاخل كالوليّ في الخارج ، والقوَّة الغضبيَّة والقوَّة الموجبة للبغض في الله كالنَّصير ، وكلَّ رسول بولايته وليَّ لأمَّته وبرسالته نصير ؛ وهكذا كان حال الاوصياء فانتَّهم كانوا بولايتهم اولياء وبخلافتهم أنصار آ وكلّ رسول في زمانه كان وليًّا وخليفته نصيراً فان َّ الرَّسول (ص) في زمانه مربٍّ وخليفته حام فمحمَّد (ص) في حيوته كان اماماً ناطقاً بشيراً وليّاً هادياً مربّياً رحيماً ، وعلى (ع)اماماً صامتاً منذراً نصيراً حامياً قتالاً ؛ ولذا قال (ص) : أنا وعلىَّ أبوا هذه الامَّة ، وقوله (ص) : أنا المنذر وعلىُّ الهاد ؛ اشارة َّ الى حيثيَّة رسالته وولاية علىّ (ع) ؛ انَّما انت منذرَّياعتبارشأن الرَّسالة ، ولكلَّ قوم هاد؛ باعتبارشأن الولاية ، ولاقتضاء تعدَّد العنوان تعدَّد المظهر كانت الدّعوة في الاغلب بتظاهر نفسين احداهما مظهر عنوان الوليَّ والاخرى مظهر عنوان النَّصير .

[ اَمْ تُريدُونَ ] ام معادلة لهمزة الم تعلم أن الله على كلّ شيىءٍ قدير ، و الم تعلم أن الله له ملك السّموات و الارض ؛ تأكيد له او بدل عنه بدلا تفصيلياً والاتيان بخطاب الجمع في قوله و ما لكم



و تريدون يدل على ان الخطاب فى الم تعلم لمحمد (ص) والمقصود هو وامته اختص بالخطاب لكونه أشرف وأصلا ، اوالخطاب لغير معين حتى يفيد العموم البدلي ويوافق المعاد لان فى المسند اليه والمعنى الم تعلموا أن الله على كلّ شيء قديرالم تعلموا ان الله مالك الكلّ والمالك يتصرّف فى ملكه كيف يشاء ، ام تعلمون ذلك وتريدون [ أنْ تَسْتُلُو ا رَسُو لَكُمْ ] وتحاجوه عالمين عامدين [ كَما سُئِلَ مُوسى مِنْ قَبْلُ] فأخذت السائلين الصاعقة فأهلكوا وفيه تهديد لهم بمثل العقوبة التى عوقب بها أصحاب موسى (ع) حيث قالوا : لن نومن لك حتى نرى الله جهرة [ وَمَنْ يَتَبَدَّلُ الْكُفُرُ بِالْايمانِ ] بعد العلم الذى من شأنه ان يكون صاحبه مقرآ مؤمناً اوبعد جواب الرسول له ان ما ماله لا يصلح اقتراحه ، اوبعد ما أظهر هائلة له ما اقترح ، اوبعد ما شاهد آيات الرسول والنجملة حال الوعطف على جملة مانسخ من آية [ فَقَدُ ضَلَّ سُواً السَّبِيلَ] يعنى ان الآخذ الكفر بعد ما ذكر كأنّه كان على السبيل المستوى وضل عنه ولذا استعمل التبك الذى يشعر بأنه كان على الإيمان او مشرفاً على الايمان فتركه و أخذ الكفر [ وَدَّ كَشِرُ مِنْ الله والذا لن على الكفر بعد ما ذلك يله من الماستوى وضل على من الا عليمي الا المعر الما علي الرسول والنجملة حال الوعطف على جملة ماننسخ من آية والموا التعمل الترك الكفر من النه لا المند على الماهد الموا الموا والنجملة حال الوعطف على جملة مانسخ من آية والماك الكفر بي الايموا الته ما الذى من شأنه ان يكون عام الموا والنجامة حال الوعطف على جملة مانسخ من آية والما العمو الذلي الكفر ما شرا الموسى من أنه كان على المون الما والنجامة حال الوعطف على المستوى وضل عنه ولذا استعمل التبدل الذى يشعر بأنه كان على

اعلم انه كلَّ من اختار سيرة َّحقَّة "اوباطلة يودَّان يكون النَّاس كلُّهم على سيرته وهذا أمر مفطور َّ عليه للانسان بل لكلِّ شيءٍ منالملائكة والجنَّه والتشياطين والعناصر والمواليد فانكان الانسان واقفاً في جهنَّام النَّفس والحسد من جنودها ولاينفكت عنهاكان حسده إيضاً بإعثاً عليه ، وانكان من أرباب القلوب كان رحمته باعثة عليه أيضاً ولذا أضاف اليه قوله تعالى [حَسَلَاً] مفعول له أوحال [مِنْعِنْدِ أَنْفُسِهم] يعنى ودوا ذلك من حسدهم ومن اقتضاء فطرتهم على ان يكون الظرف متعلَّقاً بقوله تعالى ودَّ ، اوالمعنى ودَّوا من حسد حاصل لهم من أنفسهم الخبيثة من دون سبب آخر على أن بكون ظرفاً مستقرآ صفة لحسداً [ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ا لْحَقُّ ] بالدَّلائل المعلومة لهم من كتبهم وأخبارهم وبالمعجزات المشهودة لهم من محمَّد(ص) [ فَاعْقُوا وَاصْفَحُوا ] الفاء سببية كأنَّه قال : هذه الفعلة صارت سبباً للامو بالعفو والصَّفح فكأنَّه جزاء او هو جزاء حقيقة لشرط مقدّر تقديره هكذا : أن فعلوا ذلك فاعفوا ، والعفوترك الانتقام من الجاني ، والصّفح تطهير القلب من حقده ، وكأنَّهما كالفقراء والمساكين ؛ اذا افترقا يجوز ان يراد بكلٍّ مجموع المعنيين ، واذا اجتمعا يراد بكل معناه المذكور، والمقصود الأمربترك مقابلة حسدهم وتثريبهم بالحسد والتشريب وتطهيرالقلب من الحقد عليهم ، فان مقابلة الجّهال بمثل جهلهم يستلزم تنزّل الانسان الى مقامهم وصيرورته مثلهم وازدياد جهلهم وعنادهم ، واللَّبيب لايرضي التَّماثل معهم ولا ازدياد الجهل والعناد من العباد ، والحقد على الكافر والمؤمن يمنع القلب عن التوجَّه الى امورالآخرة ويذهب براحة القلب ويأكل ما اكتسبه منالخيرات ويمنع عن النَّصح المطلوب من كلَّ أحدٍ والتَّرحم المأمور به ، ويوجب الاضلال المنهيَّ عنه على انَّ تثريبالعباد والحقد عليهم يرجع الى تثريب صنعالله ، وتثريب الصَّنع تثريب للصَّانع [حَتَّى ٰ يَأْتِّسِيَ اللَّهُ بِأَمْرِهِ] فيهم بالقتل يوم فتح مكته كما في تقسير الامام ، اوبالهداية لهـم ، او بضرب الـجزية عليهـم ، او بالقتل والأسر والاجلاء فيهـم [ إنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } فيقدر على ذلك كلَّه [ وَأَقَيمُوا الصَّلُوةَ ] يعنى بعد ما سلم مدار ككم وجوارحكم



عن المعارضة وقلوبكم عن الحقد يتأنَّى لكم اقامة الصَّلوة فأقيموها ، اوالمقصود وأقيموا الصَّلوة حتَّى يتأتَّى لكم العفووالصّفح [وَآتُو االزَّكُوةَ] قد مضى في اوّل السورة بيان اقامة الصّلوة وايتاء الزّكوة [وَماتُقَدَّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ] عطف باعتبارالمعنى كأنَّه قال : وقدَّموا لانفسكم اذالمقصود من مثله التَّعريض بالأمر والايجاب على المخاطب والمراد بالخير امَّا الاحسان إلى المسيئين كأنَّه قال : فاعفوا واصفحوا وأحسنوا ، اوالمرادمنه كلَّ فعل حسن فيكون ذكراً للعام بعدالخاصَّ ويكون ، الاحسان المطلوب بعد مقام الصَّفح مشاراً اليه بذكر اقامة الصّلوَّة وابتاء الزّكوة فانَّ الاحسان لا يكون الا بكسر سورة انانيَّة النَّفس والتَّسليم الخالص لأمرالله ولبسا الاالزكوة والصلوة [تَجِدُوهُ عِنْدَاللهِ] مدّخراً لكم بنفسه على تجسّم الأعمال اوبحقيقته اوجزائه [ إِنَّاللَّهَ بِما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ] فلا يشدّ عنه شيء لايدّخر عنده [ وَ قَالُوا ] اى اهل الكتاب من اليهود والنصاري وهو عطف على ود [ لَنْ يَدْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَّا مَنْ كَانَ هُوداً ] اسم جمع بمعنى البهود ابتداء ، اوكان في الاصل جمعاً لهائدٍ بمعنى التَّائب ، اوبمعنى الرَّاجع الي الحقَّ ، اوبمعنى الدَّاخل في اليهو ديَّة ، على ان يكون من المشتقّات الجعليَّة كالتَّهويد والتَّهوَّد كعوذ جمع عائذ من دون تغيير ، اوكان اصله هوود بواوين ثم محفقف فصار هودا [أوْنُصارى] لفظة اوللتقصيل ايكان قولهم هذا وذاك وقد مضى وجه تسمية النّصاري [ تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ ] المشاراليه مجموع ما سبق من عدم ودادهم نزول خيرٍعلىالمؤمنين ، وودادهم ارتدادهم عن الايمان ، وادَّعاثهم انَّ الجنَّة ليست الا لأهل ملَّنهم ، والامانيَّ جمع الأُمنيَّة مغيَّر الامنوية كالاضحوكة بمعنى التّمنّي و ترقب حصول امرٍمن دون تهيَّو أسبابه وادْعانه من دون حجّة ولذا قال : يا محمّد (ص) [ قُلْ ] لهم ان لم يكن مدّعاكم محض تمني النفس فاثبتوه بالحجة [ وَهاتُوا بُرْهانكُمْ ] على دعواكم [ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ] في دعواكم [بَلْي] النات لما نفوه بقولهم: أن يدخل الجنَّة الامن كان هودا اونصاري [ مَنْ أَسْلَمَ ] اخلص [ وَجْهَةُ ] الوجه العضو المخصوص وما يتوجّه التشيء به و نفس التشيء والمعنى من أخلص جهة توجَّهه اوذاته [ لِلَّهِ وَ هُوَ مُحْسِنٌ] في أفعاله اومحسن الى خلقه [فَلَهُ أَجْرُهُ] الكلائق به الذي لا يمكن تعيينه الا بالاضافة اليه [عِنْدَ رَبِّهِ ] كَانَتْه للاهتمام به لم يكل أجره الي غيره [ وَلاخَوْفٌ عَلَيْهِمْ ] جمع الضّمير مع الافراد في الضّمائر السّابقة باعتبار لفظ من ومعناه [ وَلاَهُمْ يَحْزَنُونَ ] قدمضي بيان هذه الآية في اول السورة [وَ قَالَتِ الْيَهُودُ] عطفٌ على قالوا ، اوعلى ماعطف هوعليه وهواظهارً لدعوى باطلة أخرى لهم من غير حجَّة تفضيحاً لهم بغرورهم وحمقهم وانَّ ما قالوا في انكار رسالة رسولالله (ص) من هذا القبيل ولا يقولون قولاً عن حجة [لَيْسَتِ النَّصْارَى عَلَى شَيْء] من الدّين [ وَقَالَتِ النَّصْارَى لَيْسَتِ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ ] يعنى قالوا ذلك والحال أنَّهم علماء تابعون للتشرائع اوعلماء قارؤن الكتب الآلهيَّة والعالم لا يبرز دعوى بلا حجَّة وفي الكتب الآلهيَّة تأديبات وتعليمات لكيفيَّة اظهارالدّعوى فالعاقلالعالم الفارئ للكتاب التآبع للتشرائع لايظهر دعوى بلاحجة وليس المقصود تكذيبهم في اصل دعويهم بل كلا الفريقين مصدِّقان في اصل الدِّعوى بعد نسخ أديانهما بدين محمَّد (ص)، اوالمقصود



تكذيبهم في اصل الدّعوي وتثريبهم في طريق اظهاره فان كلّا بانكار كون صاحبه على دين حقٌّ ينكر كون نبيٌّ صاحبه ودينه وشريعته وكتابه علىالحق" وهذا دعوى باطلة في نفسها باطلة من حيث عدمالاتيان بالبرهان عليها ، ولمّاكان عامّة النّاس بل عامّة الحيوان ديدنهم ان ينكروا ماوراء معتادهم وماوراء مارأوه منآبائهم، ويحسبوا ان الحق هو ما اعتادوه من غير حجة علبه سوى قولهم اناً وجدَّنا آباءنا على امَّة قال تعالى : [كَذْلُلِكَ] اى مثل قولهم [قُالَ الَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ] اى لا بكون لهم علم [مِثْلَ قَوْلِهم] فهو تأكيد لقوله تعالى كذلك والمقصود تفضيح آخر لهم بان تشبتهوا بالجمال يعنى ان اتباعهم للشرائع وقراءتهم للكتب لم يكن يورثهم علماً بلكان ذلك ايضاً محض التقليد والاعتياد والا فما قالوا شيئاً يشبه قول الجّهال وكأنَّ الامَّة المرحومة أخذوا هذه الشيمة مناليهود والنّصاري فأخذكلٌ في انكار صاحبه من غير سلطان كبر مقتاً عندالله ان يقولوا ما لا يعلمون لكن بماكان كلَّ حزب بما لديهم فرحين لايتركون انكار ما لا يعلمون [ فَاللهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمُ] بين الجماعتين او بين المختلفين من اليهود و النّصاري والَّذين يحذوحذوهم في هذا القول [ يَوْمَ الْقِبِاُمَةِ فيماكُانُوا فيهِ يَخْتَلِفُونَ ] من غير حجَّة وعلم . وذكرفي نزول الآبة انتها نزلت في طائفتين من اليهود والنِّصاري جاؤا الى رسولالله(ص)وعرضوا علبه هذين الفولين وقالوا بامحمَّد اقض بيننا [وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسْاجدَاللهِ أَنْ يُذْكَرَ فيها اسْمُهُ ] عطف على جيلة كذلك قال الَّذين لا يعلمون فانتها تشعر بأنتهم يمنعون عباد الله عن الاسلام و عن مساجدهم الصّوريَّة وعن مساجدهمالحقيقيَّة النَّذين همالرَّسول وخلفاؤه ، ومن أظلم استفهام انكاريٌّ في معنى النَّفي فكأنه قال كذلك بمنع الذين لا يعلمون مساجد الله ولا أظلم ممّن منع مساجداته، ومنع ضد أعطى وهويتعدي إلى المفعولين بنفسه، والى الاوّل بمن والى الثّاني بنفسه ، والى الاوّل بنفسه والى الثَّاني بعن اوبمن ، ومساجدالله ههنا مفعول أوَّل وأن يَذكر مُفعولٌ ثان إومساجدالله مفعولٌ ثان وأن يذكر بدل منه بدل الاشتمال و المفعول الاوّل محذوف والتّقدير : من اظلم ممَّن منع النَّاس عن مساجد الله عن اللذكر فيها .

فوالظلم فوالظلم وضع الشيء فى غيرما وضع له ومنعه عماً وضع له ولذا فسرباعطاء الحق لغير تحقيق الظلم المستحق ومنع الحق من المستحق وهوينشأ من ظلمة النفس وعدم استنارتها بنور العقل، و لذا اشتق اسمه منها ، لان من أظلم نفسه ولم يستضيى بضياء العقل ولم يكن تابعاً لولى الامر لا يتميز الحق والمستحق عنده ، ومن لم يميز الحق والمستحق لا يمكنه اعطاء الحق للمستحق ويعطى الحق لغير المستحق و يمنع المستحق عنده ، ومن لم يميز الحق والمستحق لا يمكنه اعطاء الحق للمستحق ويعطى الحق لغير المستحق مستحقاً هو حق له وينبغى اعطاءه لذلك المستحق وهو العقل المنقاد لولى الامر ، واذا صار ظالماً فى عالمه مستحقاً هو حق له وينبغى اعطاءه لذلك المستحق وهو العقل المنقاد لولى الامر ، واذا صار ظالماً فى عالمه مستحقاً هو حق له وينبغى اعطاءه لذلك المستحق وهو العقل المنقاد لولى الامر ، واذا صار ظالماً فى عالمه عن المستحق الذي هو ولى أمره ويتدرّج فى هذه الظلم حتى ينتهى امره الى منع المستحق الذى هو منع نفسه عن المستحق الذي هو ولى أمره ويتدرّج فى هذه الظلم حتى ينتهى امره الى منع المستحق الذى هو غاية الفايات الذى هو ولى الامر نبيباً كان ام وصيباً عن الحق الذي هو غاية الحقوق و نهاية الذى هو منا يفسه الفايات الذى هو ولى أمره ويتدرّج فى هذه الظلم حتى ينتهى امره الى منع المستحق الذى هو غاية الفايات الذى هو ولى الامر نبيباً كان ام وصيباً عن الحق الذى هو غاية الحقوق و نهاية العادات و هو ذكر عن المستحق الذى هو ولى الامر نبيباً كان ام وصيباً عن الحق الذى ماماؤا السوحى ان كذّبوا باً يات الذه وكا نوا الفايات الذى هو والى الامر نبيباً كان ام وصيباً عن الحق الذى هو عاية المقوق و نهاية العادات و هو ذكر اسم الله تعالى عنده وفيه وله كما قال تعالى: ثم كان عاقبة الذين اساؤا السوحى ان كذّبوا باً يات الله وكا نوا



بعد له مستنيراً بنوره وان لم يكن مستنيراً بنفسه .

والمساجد وهوغاية الخضوع تحقيق المسجد فتمام الارض مسجد بهذاالمعنى لأن جملة ما فيها ليس لها الاالتذلّل فجملة وجه الارض محل لتذلّل ما فيها وقال النبي (ص) : جعلت لى الارض مسجداً وطهوراً لشهوده (ص) سجود الكل في كل الارض وبهذا المعنى صارت الصدور المنشرحة بنور الاسلام والقلوب المستنيرة بنور الايمان مساجد حقيقية لسجود كل ما فيهما وتذلّلها حقيقة ، وامتياز لمساجد الصورية من بين بقاع الارض باسم المسجد واسم بيت الله ليس بهذا المعنى ولا لخصوص المقعة ولالخصوص اللبنة والطين والجصّ وسائر آلات البناء ، ولا لخصوص ليس بهذا المعنى ولا لخصوص المقعة ولالخصوص اللبنة والطين والجصّ وسائر آلات البناء ، ولا لخصوص ليس بهذا المعنى ولا لخصوص المقعة ولالخصوص اللبنة والطين والجصّ وسائر آلات البناء ، ولا لخصوص ليس بهذا المعنى ولا لخصوص المقعة ولالخصوص اللبنة والطين والجصّ وسائر آلات البناء ، ولا الحصوص ليته صحيحة خالصة لوجهانة غير مشوبة بأغراض النفس صار صدره منشرحاً وقليه مستنيراً وصارا مسجدين نظ وبتوجّهه الى تلكث البقعة تصير البقعة مستنيرة وتمتاز بالمسجدية وبكونها بيت الله ، فاذا كان في ذلك الانشراح والاستنارة صار مسجداً ويتاً تله على الاطلاق ، وإن لم يكن متحكناً فيهما كان مسجداً وبيتاً نله وقت الاتصاف بهما ، وكلما ازداد و اشتد الاتصاف به ازداد واشتدت المسجدية و وكن ما بيت الله ، وكل النسان متمكناً مسجديته بنه اشتد مسجدية ما بناه نله ؛ واليه أشار المولوى قدس مرة بقوله :

| لاجرم بيبوسته رونقها قزود | آن بنای انبیا بی حرص بود   |
|---------------------------|----------------------------|
| ليك نبود مسجد أقصاش تام   | ای بسا مسجد برآورده کرام   |
| آن ز اخلاصات ابراهیم بود  | كعبه راكه هرزمان عز سيفزود |

فالمساجد حقيقة والبيوت التي أذن الله ان ترفع هي الصّدور والقلوب المنشرحة المستنيرة وبعدها صاحب تلك الصّدوروالقلوب ، وامّاالمساجد الصّورية فهي مساجد حقيقة باعتبارالمعنى الاوّل الّذي به تكون جملة بقاع الارض مساجد لكن امتيازها عن سائر بقاع الارض باسم المسجدية فليس الا بتوجّه المساجد الحقيقيّة التي همالواقفون لها ولذلك فسّروا المساجد والبيوت الّتي اذن الله ان ترفع في أخبار كثيرة بأنفسهم، ونعم ماقال المولوي قدّس سرّه مشيراً إلى الانبياء والاولياء (ع) .

| چيستباايشان خسانراأينحسد    | گرنه پیدایند پیش نیک و بد     |
|-----------------------------|-------------------------------|
| گرهمي دانند کاندر خانه کيست | بر دراین خانه گستاخی زچیست    |
| درجفای اهل دل جدّ میکنند    | ابلهان تعظيم سسجد ميكنند      |
| نیست مسجد جز درون سر وران   | آن مجاز است ابن حقيقت ای خران |
| سجددكاه جمله استآنجا خداست  | مسجدی کو اندرون اولیاست       |

وعلى هذا اذاكان الدّاعى على البناء الاغراض السّيطانيّة لم يكن البناء مسجداً وان سمّى بالمواضعة مسجداً ، والبانى الغير المستنير بنفسه والغير المنقاد لولى امره قلّما ينفكّ عن الاغراض فانّه اذا بالغ في الاجتهاد جعل قرب نفسه لله تعالى غاية لبناءه وداعياً عليه وصحة مثله في غاية الاشكال ، وامّا ماقالوه في صحّة الوقف من التقرّب الى الله اوعدم الانتفاع به فالمقصود ان يكون قرب البانى واقتضاء قربه الاشتداد في الغراض الأخر لاان النّفس ارادت الاجرة عليه وجعلت القرب أجرته فانّه نحو انتفاع للنفس بالوقف ، وامّا الاغراض الأخر كالصّيت والمراءاة والتّمدّح وغيرها من الاغراض فتجعل البناء بيتاً للسّيطان ، واذاكان الانسان له قرب وقربه يقتضى ذلّك لكنّه لم يمت المُنفس ويشاركه النّفس في اغراضه كان البناء مسجداً وبيتاً لله بمشاركة الشيطان ،

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة

و اذا أراد البانى اختبار نفسه فلينظر هل ترضى باعطاء ثمن البقعة و أجرة بنائها لرجل غيرمعروف و بان يأمره ان يبنى المسجد من غير اطلاع أحد على ذلك فان ترض و تستر بذلك فالبناء نذ والا فللنفس أوبمشار كنها [وَسَعَى فِي خُرابيها] اى خراب سقوفها وجدرانها اومنع أهلها عن الرّجوع اليها وخرابها بتعطيلها عن ذكر اند وإقام الصلوة ونزول الآية فى مشركى مكة ومنع المسلمين بعد هجرة النبي (ص) عن دخول مساجدهم ، وتخريب مساجدهم لا ينا فى عمومها وعموم المساجد و المانعين والممنوعين وعموم تخريبها [ أوليُرلكَ ] المحضرون بالاوصاف المذمومة الاذلون [ ماكانَ ] ينبغى [لَهُمْ آنَ يُلَّحُلُو هَا إِلاَّحاتَ فِينِيَ] خاشعين متذلكين اوخائفين من المؤمنين فضلاً عن ان يجترؤا على تخريبها او منع المومنين عنها او ماكان فى علم اند ان يدخلوها بعد الا خائفين ؛ وحينذ يكون وعداً للمؤمنين بغلبتهم والخافتهم المشركين كما فعل بهم يوم فتح مكة وسيقع ذلك حين خائفين ؛ وحينذ يكون وعداً للمؤمنين بغلبتهم والخافتهم المشركين كما فعل بهم يوم فتح مكة وسيقع ذلك حين غلور القائم عجل اند فرجه [لَهُمْ فِى الدُّنْيَاخَرْتَ عنها او ماكان فى علم اند ان يدخلوها بعد الا عذاب عظهور القائم عجل اند فرجه [ لَهُمْ فِى الدُّنْيَاخِرْتَ ] فعل وفي في فعل بهم يوم فتح مكة وسيقع ذلك حين غلور القائم عجل اند فرجه [ لَهُمْ فِى الدُّنْيَاخِرْتَ ] علم منوا ماكان فى علم اند ان يدخلوها بعد الا نقور القائم عجل اند فرجه [ لَهُمْ فِى الدُّنْيَاخِرْت ] عطف على قوله ومن أظلم باعتبار المعنى فان المقصود افادة عذاب عظهور القائم عجل اند فرجه [ لَهُمْ فِى الدُّنْياخِرْت ] عطف على قوله ومن أظلم باعتبار المعنى فان المقصود افادة نفور المشركين أومطلق الكفار منعوا مساجداند فكانه قال هم منعوا مساجداند وماهم بضارين بذلك المؤمنين ان المشركين أومطلق الكفار منعوا مساجداند فكانه قال هم منعوا مساجدانة والم بني المؤمنين بذلك المؤمنين ان المشردق والمغرب اى وجه الارض كلمها [ فَاَيْنَما تُوَلُّواً ] ايتها المؤمنون اى فى اى يقعة من بقاع ان من من مواق الهر اله والمغرب اى وجه الارض كلمها [ فَاَيْنَما تُوَلُّواً ] ايتها المؤمنون اى فى اى يقعة من بقاع وان من م تولوا اليه [ فَشَمَ موات اللهما منها له يقعة دون بقعة والو من من من من مل ور الشيء

اعلم ان الحق الاول تعالى بحسب مقام ذاته الغيبية غيب مطلق ومجهول مطلق لا اسم له ولا رسم ولا خبر عنه ولا اثرلكنَّه بحسب مقام ظهوره وفعله لا خير عن شيء آلا وهوخبرعنه ، ولا أسم ولارسم لشيء اً لا وهواسم ورسم له ، ولاظهورنشيء الا وهوظهوره فهوبفعله محيط بكلَّ الاشياءكما قال تعالى : وهوبكلَّ شيء محيطٌ وهو معكم و هو الاوَّل والآخر والظَّاهر والباطن و هو بكلَّ شيء عليهم وكما قال (ع) : داخل فيالاشياء لاكدخول شيء في شيء بل كدخول المقوم في المتقوم فلااختصاص لبقعة دون بقعة بالعبادة والتوجَّه الىالمعبود في نفسها لكن قد يعرض لبعض امتيازعنالاخرى بامورخارجة مثل توجّهكامل الى بعض دون بعض او توطّنه اوتولّده اوتعميره او دفنه ومثل نيَّة صادقة تبرزها و تميزها للعبادة فانَّ بيت المقدّس امتاز واختصّ بالعبادة وبالتوجِّه اليه في العبادة بكلَّ هذه الوجوه؛ وهكذا مكَّة ، واختصاص المساجد انَّما هوبالنيَّة الصَّادقة [ إِنَّ اللَّهُ وَاسِعٌ ] لا يخلومنه مكانٌ ومقام شيء وفيء كماعرفت [ عَلَيهُمْ ] فيعلم منكم ما تفعلونه كيف تفعلونه وفي ايّ مكان تفعلونه فعليكم بتصحيح الأعمال لاتعيين المحلّ والجهة لها وفي الاخبار انتها نزلت فيالصّلوة النافلة تصليها حيث توجهت واماالفرائض فنزل فيها قوله تعالى وحيثما كنتم فولوا وجو هكم شطره وسئل الصَّادق(ع) عن رجل يقوم في الصَّلوة ثمَّ ينظر بعد ما فرغ فيرى انَّه قد انحرف عن القبلة يميناً وشمالاً فقال: قد مضت صلوته وما بين المشرق والمغرب قبلة ، ونزلت هذه الآية في قبلة المتحيَّر: وللهُ المشرق والمغرب؛ الآية . وفي حديث الجائليق الّذي سأل عن وجه الرّبّ انته دعا عليّ(ع)بنارٍ وحطبٍ فأضرمه فلمّا اشتعلت قال عليَّ (ع) : أين وجه هذهالنَّار؟ قال النَّصرانيَّ : هي وجه منجميع حدودها، قال عليَّ (ع) : هذهالنَّار مدبَّر ةمصنوعة لايعرف وجهها وخالفها لايشبهها، ولله المشرق والمغرب فأينما تُو لُوا فَتُم وجه الله لا تخفي على ربَّنا خافية

This file was downloaded from QuranicThought.com



و على هذا الوجه فمعنى الآية الى انَّ جهة ٍ توجَّهتم فئم َّ وجه الله[ وَ قَالُوا ] اليهود والنَّصاري والمشركون [ اَتَّخَذَاللَّهُ وَلَـداً ] حين قالوا : عزير ابنالله ، والمسيح ابنالله ، والملائكة بناتالله ، وهوعطف على أقوالهم السابقة واظهارٌ لحمق آخر لهم [ سُبْحانَهُ ] مصدرسبح كمنع بمعنى تنزَّه بعني تنزَّه عن نسبة الولد والنقائص اللازمة منها من الحاجة والتّحديد والاثنينيَّة تنزَّها [ بَلْ لَهُ ] من حيث انَّه مصدر الكلُّ ومنتهاه ومالكه [ مُا فِي السَّمواتِ وَالْأَرْضِ] اى السماوات والارض ومافيهما فلا يكون شيء فيهما ولداً له وعلى تعميم السماوات لسماوات الارواح والاراضي لجملة عالم الطّبع فلايكون ممّا سوى الله ولد له فان الولد نسبته الى الوالد ليست نسبة المملوكية [كُلٌّ لَهُ قَانِتُونَ ] القنوت الدّعاء والطّاعة والتواضع وهذه شأن العبيد لاالاولاد الذين اذا بلغواكانوا مماثلين مجانسين للوالد [بَكَيْحُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ] منشئهما من غير مثال سبق ولامادة ولازمان ولاآلة ولا أسباب ، بدع كمنع وأبدع وابتدع خلق من غيرمثال وتهيَّة اسبابٍ و [ إذاقَضي أَمُّراً ] عطف على جملة سبحانه، او له مافي السَّموات او كلَّ له قانتون اوبديع السَّموات والمعنى بل هواذا قضي امرأ [فَـإنَّـما يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ] وليس شأنه شأن النّاقصين في التوالد المحتاجين الى زوج وحركات وانفصال مادة وانقضاء مدَّة ، ولا شأن النَّاقصين فيالافعال المحتاجين اليمثال ومادَّة ومدَّة وآلات واسباب في فعلهم وهذه العبارة كثيرة الورود في الكتاب والسنة ووردت بلفظ الارادة والمشيَّة والقضاء والمقصود واحد لان كلَّ هذه من مقدّمات الفعل فانّه لايكون شيء الا بعلم ومشيَّة وارادة وقدر وقضاء وامضاء وقدينحل الامضاء الىالاذن والكتاب والاجل وقد يؤدّى بلفظ الامضاء الذي هو اجمال هذه الثلاثة ولمّاكان العلم الذي قبل المشيّة من صفات ذاته تعالى وعين ذاته ولم يعدّ الفاعل من مقدِّمات الفعل بل المقدَّمات هي الَّتي تحتاج الفعل اليها حين ايجاد الفاعل له لم يعدُّ العلم في الاخبار من مقدَّمات الافعال وليست هذه في الحقِّ الاوَّل تعالى كالاناسيَّ تحدث بعد ما لم تكن و نفني بعد ما تحدث فان ً مشيَّته تعالى وكذا ارادته وقدره وقضاءه وامضاءه از ليَّة ابديَّة و انتَّما الحدوث من قبلالحادثات لان ً هذه بالنّسبة الىالله كالاشعَّة بالنّسبة الىالتشمس وإذا فرضت التشمس في وسط السماء ثابتة وفرضت الاشعة ايضأ دائمة بدوامها وكانت السطوح متدرّجة في المقابلة للاشعة كان الحدوث لاستضاءةالمسطوح بالاشعمة لاللاشعة فان الله اذا شاء واراد وقدروقضي شيئاً فانتمايقول لهوقوله اذنه: كنَّ وكلمة كن منه كتابه فيكو نالمفعول ويوجد، فقوله تعالى «اذاقضي » اشار ةالى القضاءالذي هو بعدالقدر وينتز ع الإيجاب منه و «يقول «اشارةاليالاذناللذي هوجزء منالايجاداللذي ينحل اليالاذنو الكتاب والاجل و «كن «اشارة الي الكتاب والاجل ، وقوله ليس بنداء يسمع ولا بصوت يقرع [وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ] من المشركين وكذا من اليهود والنّصاري وهو عطف على أقوالهم الّسابقة و اظهار لسفاهة أخرى لهم و مفعول الفعل امّا منسيّ او مقدّر اي لايعلمون ان الخلقلايطيقون استماع كلاماللهتعالى ولوسمعوا لهلكوا مالم يصف نفوسهم عن رين المادة وان الآية المقترحة لعلمهم لايطيقونها اولايكون صلاحهم فيها [ لَوْلا يُكَلَّمُنَا اللهُ ] حتى نسمع كلامه ونؤمن به [أوْتَأْتيبنا آيَةٌ ] حتى نشاهدها ونؤمن بها [كَذْلِكَ قَالَ الَّذَيِنَ مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ ] كما قال أمة موسى (ع) له

This file was downloaded from QuranicThought.com



ارنا الله جهرة وكما قال امَّة عبسي (ع) هل يستطيع ربُّك ان ينزَّل علينا مائدة من السَّماء [ تَشَابَهَتْ قُلُوبُهُمُ ] في الجهل والعمى عمًّا ينفعُهم والعناد واللَّجاج [ قَدْ بَيَّنَا الْآياتِ لِقَوْم يُوقِنُونَ ] استيناف بباني كأنَّه قيل الم يظهر حقيَّة الحقَّ ورسوله حتّى سألوا مثل هذا السَّوَّال فقال تعالى : قد بيَّناالآيات ولم نتر كهم بلا بيِّنة لكنِّهم أهل شكِّتُ وريبة وليسوا أهل عقل وايقان حتَّى أيقنوا بما من شأنه ان يوقن به ولوجئناهم بكلُّ آية مقترحة اوغير مقترحة لما أيقنوا و ما قبلوا [ إنَّ أَكُرْ سَلَّنْ أَكَ ] استيناف بياني ايضاً كأنَّه قال (ص): فما أصنع مع هؤلاء وليس من شأنهم الايقان وقد أمرتني بدعوتهم؟. فقَال : انَّا ارسلناك [ بِالْحَقِّ ] برسالة حقَّة اومتلبَّساً بالحق اومسبّباً رسالتك عنالحق [بَشير أَوَنَذير أَ] يعنى شأنك التبشير والانذار قبلوا اوردوا أيقنوا اوشكوا، و ليس من شكَّهم و ردَّهم وبال ٌ و عقوبة عليك [ وَلا تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيم ] قرء بالنَّفي مبنيًّا للمفعول وبالنتهى مبنيآ للفاعل وعلى قراءة النتهى فالمقصود تهويل عذابهم ونارهم لاماقاله بعض العامة انه نهي للرَّسول(ص)عنالسَّوال عن حال أبويه العياذبالله والجحيم النَّارالمشديدة التَّأجُّج وكلَّ نارِبعضها فوق بعض وكلَّ نارٍ عظيمة فيمهواتها ، والمكان الشديد الحرُّوجحم من باب منع بمعنى اوقد ، ومن باب كرم وفرح بمعنى اضطرم [وَلَنْ تَرْضِّى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلَا النَّصْارَى] عطف على جملة لاتسأل اوجملة انَّا أرسلناك [ حَتّى تَتَّبِحَ مِلَّتَهُمْ ] اقناط له (ص) عن رضاهم بأنتهم لايرضون عنه الإ بما هومحالٌ عنده وردع للمؤمنين عن طلب رضاهم [ قُلْ ] للمؤمنين [ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ الْهُدَى ] لا استرضاء اليهود والنّصارى ورضاهم ، اوقل لليهود والنّصاري : إنَّ هدى الله هو الهدى لا ما اعتدتموه من الملَّة المأخوذة من الآباء المهويَّة لكم بسبب اعتيادها [ وَلَئِن اتَّبَعْتَ أَهْوَاءَ هُمْ ] آراء أنفسهم من غير مداخلة العقل اومهوياتهم [ بَعْدَ الَّذِي جاءك مِنَ الْعِلْم ] بحقية ملتك و بطلان ملتهم وآرائهم [مالك مِنَ اللهِ مِنْ وَلِي وَلانَصير ] لم يأت بالفاء لكونه جواباً للقسم لا للتشرط وهوعلى ٩ ايمَّاك اعنى واسمعي ياجارة ٩ تعريض بأمَّته (ص) [ أَلَّذَيِنَ آ تَبِنا هُمُ الْكُتَّابَ ] لاللَّذين اوتواالكتاب فأشارالي امتيازهم من أهل الكتاب بتشريف نسبة الايتاء الى نفسه يعنى الَّذين استعدوا بفطرتهم ويقابليتهم المكتسبة لايتاء الكتاب فآتيناهم أحكام النبوة وصور الكتب السماوية مشتملة على معانيها الواقعيَّة والجملة مستأنفة جواب لسؤال مقدَّر كأنَّه قيل : فلا يؤمن أهل الكتاب بمحمَّد (ص) ورسالته اوبكتابهم اوبكتابه(ص) اوبجنس الكتاب ولايتلوه وهو تسلية للرّسول والمؤمنين بأنَّ الَّذين آتاهمالله الكتاب وكلَّ واحد منهم خير من الف الف من الَّذين آناهم الَّشيطان كتاباً [ يَتْلُونَهُ ] خبراوحال اومعترضة جواب لسؤال مقدّر قبل تمام الكلام كأنَّه قبل : ما يفعل من شرفته بايتاء الكتاب ؟ \_ فقال تعالى : يتلونه [ حَقَّ تِلاُوَتِهِ] نسب الى الباقر (ع) أنَّه قال : ينلون آياته ويتفقَّهون فيه ويعملون بأحكامه ويرجون وعده و يخافون وعيده ويعتبرون بقصصه ويأتمرون بأوامره وينتهون بنواهيه ما هو والله حفظ آياته ودرس حروفه وتلاوة سوره ودرسأعشاره وأخماسه؛ حفظوا حروفه وأضاعوا حدوده ، وانتَّما هوتدبَّرآياته والعمل بأحكامه؛ قالالله تعالى: كتاب أنزلناه اليكث مبارك ليدبر واآياته فالذين آتاهمالله الكتاب وشرقهم بذلكث يحزنهم ترك الرعاية والقصور



والتقصير في مراعاته والذين آتاهم الشيطان الكتاب اوأخذوه من الآياء بحسب ما اعتادوه اوتلقفوه من الرّجال بحسب ما تدارسوه فانتهم يعجبهم حفظ الرّواية ولا يبالون بترك الرّعاية [ أُولَيَّكَ ] العظماء [ يُوْمِنُونَ بِهِ ] بالكتاب اوبمحمد (ص) اوبالله على ان يكون في الكلام التفات ومحل الجملة يعلم بالمقايسة الى الجملة السّابقة [ وَمَنْ يَكْفُرُ بِهِ فَأُولَتُكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ] لاخاسر سواهم [ يابَنبي إسْر أشيل اذْ كُرُوا فِعْمَتِي التّم انْعَمْتُ عَلَيْكُمُ وَ آنَى فَضَّلْتُكُمْ عَلَى الْعَالَمِينَ وَاتَقُوا يَوْماً لا تَجْزِي فَفْسٌ عَنْ فَفْسٍ وَلَا يَقْبَلُ مِنْها عَدْلُ وَلا تَنْفَعُها شَفَاعَة وَلاهُمْ يُنْصَرُونَ ] عدمي الاقار التي الا الا الا الا وفلا يُقْبَلُ مِنْها عَدْلُ وَلا تَنْفَعُها شَفَاعَة ولا هُمْ يُنْصَرُونَ ] عدمي الا تعان و من الا تعبر من الا فيما مضى هكذا ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ولاهم ينصرون وكر الآيتين لكمال الا مالا الما الا الا الا ال فيما مضى هكذا ولا يقبل منها شفاعة ولا يؤخذ منها عدل ولاهم ينصرون وكر الآيتين لكمال الا منام بالنصح وللاشعار بأن أصل جملة النصائح تذكير النعموالموت والتهديد منه بجعلها مقدة للنصائح وفذلكة لها.

تحقیق ابتلاء [وَإِذِابْتَلْی إِبْرَاهیمَ رَبَّهُ بِكَلِمات] ابتلیته اختبرته وامتحنته اواستخبرته فأبلانی ای ابرهیم بكلمات أخبرنی وكلا المعنیین صحیح همهنا والمعنی امتحنه بسبب عرض كلمات علیه هل یعلمه او پتحمله ام لا او استخبره كذلك و قرئ ابرهیم ربّه برفع ابرهیم ونصّب ربّه بمعنی

سأل ابرهيم ربِّه على ان يكون ابتلى بمعنى استخبر المستلزم للُّسؤال ، والكلمات جمع الكلمة وهي في عرف الادباء لفظ موضوع لمعنى مفرد ، وفي اللّغة اللّفظة والقصيدة وتستعمل في كلّ لفظ موضوع مفرداً كان ام مركّباً، ناقصاً ام تاماً ، و في الكلمات النّفسيّة كذلك ، و في عرف الشرع تستعمل في الكلمات اللّفظيّة و النّفسيّة كاللغة ، وفي الكلمات الوجوديَّة التي هي مراتب الوجود طولاً وأنحاء الوجودات عرضاً ، فان خصو صيَّات المصاديق غيرمعتبرة فيمفاهيمها عندهم فان القلم مثلا اسم لما يكتب به وليس كونه قصباً اوحديداً اوغير ذلك معتبراً في مفهومه ، والكلمة ما دل على معنى من دون اعتبار خصوصية اللفظ او النقش او الوضع من واضع بشريٍّ فيها ، و قد كثر اطلاق الكلمات في الآيات و الأخبار على أنحاء الوجودات و المراد بالكلمات مراتب الوجودات التي هي شؤن انسانية الانسان المستلزمة للكمالات الانسانية النّفسيّة و الاضافيّة من الاخلاق والنّبوّات والرّسالات والامامات ، والمراد بالابتلاء بهن ّ عرضهن عليه بايداع الموذج من كلٌّ في وجوده بحيث يستشعرو يلتذَّبه ويشتاق الى أصله فيجول بشوقه حتّى يبلغ الى حقيقته وتُمكّن وتحقَّق بها فانّه اذا ازادالله يعبد ان يظهرمنه خيراً اوشراً ابتلاه بشيءٍ منالغيب بمعنى انبَه ينبِّهه على انِّ ماوراء السِّهادة شيءٌ فيظن اوآلاً ذلك الشيء ويشتاقه فقد يجول حول ظنَّه وقد يسكن عن الحركة إلى مآرب نفسه حتَّى يصير ظنَّه علماً فيشتد شوقاً فقد يجول حول علمه أكثر من جولانه حول ظنَّه وقد يسكن عن الحركة الى ما اقتضته نفسه حتَّى يصير علمه وجداناً بايداع انموذج ذلكث الامر في نفسه شاعراً كان في تلكث المراتب بظنَّه و علمه و وجدانه او غير شاعر فيجول حول وجدانه اكثر من جولانه السابق حتمي يصير وجدانه شهوداً فيجول حول مشهوده اكثر منالسابق حتَّى يتَّصل فيلازم المتَّصل به حتَّى يتَّحد فيلازم حتَّى يبقى المتّحد به وحده وكلَّ من تلكَ المراتب له درجات بحسب اشتداده وضعفه وللسالك في الدّرجات حالات بحسب تلوينه وتمكينه ، وان سكن المتنبَّه وحام حول نفسه عن مظنونه و معلومه کان کمن آتاهاند آیاته فانسلخ منها و ظهر شرّه ، والمراد باتمام الکلمات اتمامها من حيث الاضافة اليه عليه السلام لا من حيث أنفسهما فانتها تامَّات من حيث أنفسهما بل فوق التَّمام و تماميَّته اضافتها بالتمكن فيالتحقق بها وهو آخرالمراتب والدرجات ، فالمعنى واذكرحتي تكون على بصيرة فيأمرك



او في أمر من تعلّمه السلوك الى الآخرة اوذكر حتى يعلم من يريد السلوك الى الله وقتا ابتلى ابرهيم (ع) ربّه باذاقة طعم من اللّطائف الوجودية الغيبية واشمام رائحة منها فوجد والتذ واشتاق واهتروا نمات وطاب ووصل واتصل واتحد [فَاتَمَهَّقُنَّ] وصار واحداً متحققاً متمكّناً ولماكان ظهور لطائف الانو ارالخمسة محمد (ص) وعلى (ع) وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) اوالاثنى عشر اوالاربعة عشر من لوازم اتمام تلك الكلمات ، وحلى (ع) وفاطمة (ع) والحسن (ع) والحسين (ع) اوالاثنى عشر اوالاربعة عشر من لوازم اتمام تلك الكلمات ، وهكذا الحال في الامتحان بذبح الولد فسر الكلمات في الإخبار بها ، ولماكان ابرهيم (ع) بالنسبة الى محمد (ص) محمد (ص) حيث قال فاتر بنا الانياء تام الكلمات أتى بالجمع السالم خالياً عن اللام مفيداً للقلة بخلاف محمد (ص) حيث قال فآمنوا بالله ورسوله النبي الامي الذي يؤمن بالله وكلماته فأتى بالكلمات مضافة مفيدة للعموم ، ولما أتم "الكلمات وأتمت له العبودية والنبوة والرسالة والحلة فاتهاكان من لوازم تمام تلك الكلمات وبتعاميتهن تكون تماميتها

تحقيق مواتب الخلق [قال] تشريفاً له [ إنّى جاعِلُكَ لِلنَّاسِ إماماً] وهذه الامامة غيرامامة امام القوم تحقيق مواتب الخلق من النبوّة والرّسالة الامامة الحقّة الجزئيّة التي اتّصف بها مثايخ الاجازة في الرّواية اوفي الهداية ، وغير والخلّة والامامة الامامةالحقّةالجزئيّة التي اتّصف بهاكلّ نبيّ ووصيّ بل هي فوق كلّ المراتب الانسانيّة

وهي مقام النَّفويض الكلَّى الحاصل بعد الولاية والرَّسالة الكلَّيَّتين ولذا ورد عن الصَّادق (ع) : أنَّ الله تبارك و تعالى اتَّخذ ابراهيم عبداً قبل ان يتَّخذه نبيًّا ، وانَ الله اتَّخذه نبيًّا قبل ان يتَّخذه رسولاً ، وانُ الله اتَّخذه رسولاً قبل ان يتخذه خليلاً ، وان الله اتخذه خليلاً قبل ان يجعله اماماً ، فلما جمع له الاشياء قال: انتي جاعلك للناس اماماً فالامامة آخرجميع مراتب كمالات الانسان قان أول كمالاته العبودية من اولى درجاتها ، وهي اولى درجات السلوك الى الطريق متدرّجاً فيه الى الوصول إلى الطّريق متدرّجاً في السلوك على الطّريق الى الله الي ان خرج من انانيته ورقية نفسه ودخل في زمرة عباده واستكمل العبودية وصارعبداً خالصاً ، فان ادركته العناية وأبقاه الله بعد فنائه وأحياه بحبوته لتكميل خلقه فاماً ان بوكله باصلاح قلبه اللذي هو بيت الله حقيقة وباصلاح اهل مملكة نفسه من غير اذن له في الرّجوع الى خارج مملكته وهو مقام النبوّة المفردة عنالرّسالة ، اويأذن له مع ذلك باصلاح المملكة الخارجة وهوالرَّسالة المفردة عنالخلَّة ، اويختاره مع ذلك لنفسه ممتازاً به عن سائر رسله معيداً له كرَّة أخرى غير العود الاوَّل فانَّ العود الاوَّل كان بطرح كلَّ ما أخذ وبهذا العود بعود مغه جميع ما أعطاهالله وهوجميع ما سواه وهو الخلَّة ، فان استكمل مقام الخلَّة بانكان مقامه مع المحقَّ هومقامه مع الخلق مع التمكن في ذلك اختاره للامامة وتفويض جملة الاموراليه بحيث لايسقط ورق من شجر آلا باذن وكتاب و اجل منه ، وليس وراء هذه مقام و مرتبة . وقد علم من هذا ان َّكلَّ امام خليل ، وكلَّ خليل رسول ، وكلَّ رسول نبيٍّ ، وكلَّ نبيٌّ عبد؛ وليس بالعكس ، وانَّ الامامة بهذا المعنى هوالجمع بين المقام في الخلق والمقام عند الحقِّ من غير قصورٍ في شيءٍ منهما مع التَّمكُّن في ذلك ولمَّا نظرابراهيم(ع)الي مقام الامامة وشرافتها وكان حافظاً للخلق مع المقام عند الحق اقتضى مقامه في الخلق مراعاة أرحامه الجسمانيَّة والرَّوحانيَّة فتبجَّح بما أعطاه الله و سأل ذلك لاعقابه ، و لما علم أنَّ جميع ذراريه لا يمكن ان يكونوا بهذا السَّأن [ قَالَ وَمِنْ ذُرَّيَّتِي] بمن التبعيضيَّة عطفاً علىضمير الخطاب في جاعلك ، وقديفعل مثل ذلك المتخاطبان فيعطف أحدهما



شيئاً من قوله على شيءٍ من قول الآخر مثل ان يقال : سأكرمك فيقول المخاطب : وزيداً ، اوعطفاً على جملة ا أبي جاعلك للنَّاس اماماً بتقديرواجعل منذرَّيتني ، واعتبارمعني الانشاء : في انَّى جاعلك كأنَّه قال: لاجعلك، للنَّاس اماماً ، قال : واجعل من ذرَّيْتَي ، ولفظ قال في المراتب الثلاث جواب لسؤال ٍ مقدَّرٍ ويجوز أن يكون اذابتلى ظرفاً متعلّقاً بقال الاوّل لا مفعولاً لمقدّرٍ والذرّيّة مثلَّثة الذّال وقرء بالضمَّ والكسرنسل الرّجل فتُعْيِيلّة اوفُعْنوِلَة منالذَّربمعنىالتَّفريق واصله ذريرة اوذرروة قلبت الرَّاء الاخيرة ياء جوازاً مثل احسيت في احسست ثم ٌ تصرّف فيه بحسب اقضاء الصّرف اومنالذ ّرأ بمعنى الخلق اوبمعنى التّكثيرواصله ذريئة اوذروثة فتصرّف فيه على حسب اقتضاء الصّرف [قالُ لأيَنَّالُ عَهْدي الظَّالِمِينَ] اجابة لمسؤله و تعيين ٌ للمعطى و المحروم وتنبيه له على أنَّ من ذرَّيتَه من يكون ظالماً ، وعلى انَّ المتَّصف بالظُّلم لايصلح للامامة ، وابطال لامامة كلّ ظالم الى يوم القيامة ، وقد اعترف بعض مفسَّري العامَّة بأنَّ الآية تدلَّ على عصمة الانبياء منالكبائر قبل البعث وان الفاسق لايصلح للامامة ، والعهد الوصيَّة والتَّقدَّم الىالمرء في شيءٍ والموثق والكتاب الَّذي يكتبللولاة مشتملاً على ماينبغي ان يعملوا بالنّسبة الىالرّعيّة مأخوذ منالوصيّة والحفاظ ورعاية الحرمة والامان ، والمراد بألعهد المذكورالامامة السابقة فان الاضافة للعهد ويناسبهاكل منالمعانىالمذكورة ، ومضى بيانللظلم وقدور د في الأخبار أنَّ محمَّداً (ص) والائمَّة (ع) هم المقصودون بدعوة ابراهيم (ع) [ وَإِذْجَعَلْنَا الْبَيْتَ ] الكعبة فان ً اللام للعهد الخارجيّ اوالقلب فانه المعهود بينالمتخاطبين المنظوراليه لهما والمتراجع اليه ومحلّ الجزاء له (ص) وللخلقحقيقة ، والكعبة لمّاكانت صورته جعلت بالمواضعة متراجعاً اليها ومحَّلا لجزاء الرَّاجع اليها [ مَثْابَةً ] محلَّ ثواب وجزاء و محلَّ رجوع [لِلنَّاسِ وَأَمْنِاً] لا يصطاد صيدها ولايعنف الجاني المستجير بها ، والبلد الطبِّب ، والحوم بحسب التأويل صورة النَّفس المطمئنة والصَّدرالمنشرح ، ويسرى حكم البيت الىالمسجد والحرم بمجاورتهما له ، وهكة إحال النفس والصدروسيأتي تحقيق البيت ومظهريته للقلب والمناسبة بين مناسك الكعبة ومناسك القلب [ وَاتَّخِذُوا ] عطف على جعلنا بتقدير قلنا اوعطف على عامل اذاو معترضة معطوفة على مقدّر كأنَّه قيل بعد ماقال جعلناالبيت مثابة وأمناً فما نصنع؟\_ قال: ارجوا اليه واتَّخذوا [مِنْ مَقْام إبْر هيم ] هوالحجر الذي عليه أثر قدم ابراهيم (ع) [ مُصَلّى ] محالاً للدّعاء أو للصّلوة التي هي فريضة الحجَّ ، أوللصَّلوة النَّافلة؛ روى عن الباقر (ع) أنَّه قال (ع) : ما فرية اهل الَّشام علىالله تعالى يز عمون ان الله تبارك وتعالى حيث صعد الى السماء وضع قدمه على صخرة بيت المقدَّس ولقد وضع عبد من عبادالله قدمه على مصخرة فأمرنـا الله ان نتّخذه مصلّى ، وروى أنَّه نزلت ثلاثة احجار من الجنَّة ، مقـام ابراهيم (ع) ، و حجر بني اسرائيل ، والحجر الأسود [وَعَهِدْنًا ] اوصبنا [ إلى إبْرُهيمَ ] عليهالتسلام [ وَ إِسْمُعيلَ ] عليه السلام [أَنْ طَهَّرا بَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَّع السُّجُودِ] ولعلتك تفطنت بتعميم البيت والتطهير والطَّائف والعاكف والرَّاكع والسَّاجد وروى عنالصَّادق(ع)ان المعنى نحيًّا عنه المشركين وروى أنَّه سئل يغتسلن النّساء اذا أتين البيت ؟\_ قال : نعم انَّ الله يقول : طهَّرا بيتي؛ الآية ، فينبغي للعبد ان لايدخل اكا وهو طاهر قد غسل عنه العرق والأذى وتطهتر [ وَإِذْقَالَ إِبْرَ هَيهِمُ رَبِّ اجْعَلْ هٰذًا ] البلد الذي هومكة اوهذا الصِّدر اللذي صار مكة مظهراً له على ما سبق الاشارة اليه [ بَلَداً آمناً ] من تغلُّب المتغلِّبين بمحض الارادة



ومن اقتصاص الجاني الملتجيُّ اليه ومن اصطياد صيده بالمو اضعة التَّكليفيَّة ومن شرَّ النَّشياطين من الانس والجنّ ومن استراق السمع بحافظيتك إذا اربد البلد الذي هو الصّدر المنشرح [وَارْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ الشَّمَرُ ات ] اهل بلد مكة من ثمرات الدّنياكما نقل انه يوجد فيه ثمرات الصّيف والشَّتاء في وقت واحد . وروى إنَّ ابراهيم لما دعا بهذا الدّعاء أمرائة تعالى بقطعة من الاردن (١) فسارت بشمارها حتمى طافت بالبيت ثم أمرها ان تنصرف الى هذاالموضع الذي سمي بالطائف ولذلك سمي طائفاً . وعن الباقر (ع) إنَّ الشَّمرات تحمل اليهم من الآفاق وقداستجابالله له حتّىلاتوجد في بلادالمشرق والمغرب ثمرة لاتوجد فيها حتّى حكى انله يوجد فيها في يوم واحد فواكه ربيعيَّة وصيفيَّة وخِريفيَّة وشتائيَّة وعن الصَّادق (ع) يعنى من ثمرات القلوب اي حبَّهم الي النَّاس ليأتوا اليهم ويعودوا ، وهذا بيان لتأويل الشمرات وعلى تأويل البلد فالمعنى وارزق أهله من ثمرات العلوم ومن ثمرات الفلوب وثمرات القلوب ان تتوكاهم وتقبَّل ولايتهم [ مَنْ آ مَنَ مِنْهُمْ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ] بدل من أهله نسب الى السجّاد (ع) أنَّه قال : إنَّ المقصود منهم الاثمَّة من آل محمَّد (ص) وشيعتهم [ قَالَ وَمَنْ كَفُرَ ] عطف على من آمن على ان يكون البدل بدل الكلِّ من الكلِّ بدلاً تفصيليًّا يكون تتميمة من الله وبكون قوله تعالى: [فَأُمَتُّعُهُ] اوّل كلام من الله، او من كفر ابتداء كلام من الله معطوف على مقدّر جو اب لمسؤل ابر اهيم (ع) كأنه تعالمي قال اجابة لمسؤله من آمن أرزقه و من كفر فانا أمتعه؛ على ان يكون من شرطية و دخول الفاء في المضارع المثبت مع عدم جوازه بتقديرأنا ، ورفعه لكون التشرط ماضياً ، اومن موصولة ودخول الفاء في الخبر لتضمن المبتدأ معنى الشرط ، وترتّب التّمتيع علىالكفر باعتبار التقييد بالقلّة وتعقيب الاضطرار الى العذاب [ قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُّهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَبَشْسَ الْمُصَيرُ ] نسب الى السجاد (ع) انه قال : عنى بذلك من جحد وصبة ولم يتبعه من أمنه كذلك والله هذه الأمة [ وَ إِذْ يَنْ فَعُ إِبْرُهْهِمُ الْقُوْعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ] قاتلين [رَبِّناتَقَبَّلْ مِنّا] بناء البيت بأمرك طلباً لرضاك [إنَّكَ أَنْتَ السَّميعُ] لدعاتنا [الْعَليهُ] بأعمالنا ونيَّاتنا ، عن الصَّادق(ع) انَّ اسماعيل(ع) لمَّا بلغ مبلغ الرِّجال أمرالله ابراهيم (ع) ان يبني البيت فقال : يا ربّ في أيّ بقعة ؟ - قال : في البقعة الّتي أنزلت بها على آدم ، القبَّة ، فأضاء لها الحرم فلم يدر ابر اهيم (ع) في ايَّ موضع يبنيه فانَّ القبَّة الَّتي أنزلها الله علىآدم كانت قائمة إلى ايَّام الطَّوفان فلمَّا غرقت الدَّنيا رفع الله تلك القبَّة وبقى موضعها لم يغرق ولهذا سمَّى البيت العنيق لأنَّه أعتق عن الغرق ، فبعثالله جبرتيل(ع)فخط له موضع البيت فأنزلالله عليه القواعد من الجنَّة وكان الحجر لمَّا أنزله الله على آدم(ع) أشدَّ بياضاً من الشَّلج فلماً مَسَنَّتُهُ أيديالكفاراسودٌ ، فبني ابراهيم(ع)البيت ونقل اسماعيلالحجرمن ذي طوي(") فرفعهفيالسماء تسعة أذرع ثمَّ دلَّه على موضع الحجر فاستخرجه أبراهيم(ع)ووضعه في الموضع الَّذي هوفيه الآن فلمَّا بني جعل له بابين ، باباً الى المشرق وباباً الى المغرب يسمّى المستجارثم ً القي عليه الشجر والاذخر (") وعلّقت هاجر علىبابه كساءكان معها ، وكانوا يكتسون تحته . وفي خبرات قال(ع): يا بنيَّ قدأمرناالله ببناء الكعبة وكشفا عنها

- ١- الاردنُ ، بضم الالف و الدال وشدٌ النون كورة من الشام.
  - ٣\_ ذوطوي ، بتثليت الطاء وقدينون موضع قرب مكة .
  - ۹- الاذخر، الحشيش الاخضر و نيات طيب الرائحة.



فاذا هو حجر واحد أحمر فأوحى الله اليه ضع بنائهاعليه وأنز ل الله اربعة املاك يجمعون اليه الحجارة فكان ابر اهيم (ع) واسماعيل(ع) يضعان الحجارة والملائكة تناولهما حتَّى تمَّت اثنى عشر ذراعاً وهيَّئاله بابين . وفي حديث فنادي ابوقبيس ابراهيم (ع)ان ً لك عندى وديعة فأعطاه الحجر فوضعه موضعه . وفي خبر آخر: كان البيت درَّة بيضاء فرفعه الله الى السَّماء وبقى أسَّه فهو بحيال هذا البيت بدخله كلَّ بوم سبعون الف ملك لا يرجعون اليه أبدأ ، وفي خبرٍ ان اسماعيل (ع)اول من شق لسانه بالعربية [ رَبَّنا وَاجْعَلْنا مُسْلِمَيْن لَكَ ] من أسلم بمعنى انقاد اومن أسلم بمعنى اخلص يعنى صار ذاسلامة منآفات النَّفس وشرورها ، وامَّا أسلم بمعنى صارمسلماً وداخلاً في ملَّة الاسلام فانه من المشتقات الجعليَّة المأخوذة بعد اشتهار ملَّة الاسلام [وَمِنْ ذُرَّ يَّتِنا ] الجسمانيّ والرّوحانيَّة او الجسمانيَّة فقط فانتَّهم أولى بالسَّفقة ومن للتَّبعيض و هو مع قوله تعالى [ أُمَّةً مُسْلِمَةً لَكَ ] عطف على مفعولي اجعل اومن للبيان وامنة ومسلمة عطف علىمفعولي اجعل ومن ذرَّيتنا حال عن الامنة اومسلمة صفة أمَّة ولك في مقام المفعول الثنَّاني و من ذرَّيَّتنا حال عمَّا بعده . وفي بعض الأخبار انَّ المراد أهل البيت الَّذين أذهب الله عنهم الرِّجس وفي رواية أراد بنيهاشم خاصَّة [ وَاَرِنْا ] أعلمنا [ مَنْاسِكَنْا ] محال اعمالنا للحج ً اومحال ً عباداتنا على ان يكون جمع المنسك اسم المكان ، اوعباداتنا على ان يكون جمع المنسك مصدر أ ميميّاً والنّسك بتثليث النّون و اسكان الّسين او بضمَّتين العبادة او اعمال الحجّ مخصوصاً [ وَتُبْ عَلَيْناً إِنَّكَ أَنْتَ التَّوْابُ الرَّحيمُ] قد مضى بيان لتوبة العبد وتوبة الرّبّ عند قوله تعالى : أنه هو التواب الرحيم [رَبّْناوَابْعَتْ فيهم رَسُولاً مِنْهُم] هذا يدل على أن المراد من الذرية من بعث فيهم محمد (ص)ولذلك قال (ص) على ما نسب اليه (ص) إذا دعوة أبي ابراهيم [ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آ يَاتِكَ ] يقرأ عليهم آياتك التدوينية [ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَّابَ وَالْحِكْمَةَ ] قدمضي بيان للكتاب والحكمة وان المراد بالكتاب أحكام الرّسالة والنبوة من العقائد الدّينيَّة و علم الاخلاق النَّفسيَّة و علم الاعمال البدنيَّة ، وانَّ الحكمة قد تستعمل في كمال القوّة النَّظريَّة ، وقد تستعمل في كمال القوَّة العمليَّة ، والمراد بها ههنا كمال القوَّة العمَّالة والمعنى يعلَّمهم العلوم التي ينبغي تعلّمها والاعمال الدّفيقة المتفنة التي لا تتعلّم الا بكثرة المواظبة والممارسة عليها [وَيُزَ كَيهمْ] بعد تعليمالمسائل وتعليم اتقان العمل لسهولة الشركية ، وهذا يدلُّ على انَّ السَّالكِ يُنبغي ان يكون تحت أرادة السَّشِيخ بلغ ما بلغ في العلم والعمل ؛ وهو كذلك فانَّ الخلاص من الرَّذائل وآفات النَّفس والسَّيطان لا يكون اكا بامداد التشيخ واعانته لان" الانسان العليل كلَّما ازال علَّة من نفسه ازداد علَّة أخرى في نفسه ، وكلَّما ظنّه مقوّياً لصحته صار سبباً لزيادة مرضه اولحدوثه ، وسيأتى عند قوله تعالى يتلو عليكم آ ياتنا و يزكّيكم بيان للتزكية ولتقديم التّعليم ههنا وتأخيره هناك [إنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ] الّذي لايمنعك مانع عمَّا تريد [الْحَكيمُ] العالم بدقائق المعلومات القادر على دقائق المصنوعات ، وكأنَّه اقرار بعجزه عن درك مصالح مسؤله وتعليق للسوال علىاقتضاء حكمة كأنَّه قال : وابعث فيهم رسولاً كذا ان اقتضته حكمتك؛ وهذا غاية الادب في السوَّال [ وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَّةٍ إِبْرُهيمَ ] استعاد وانكار [ إلاَّ مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ] سفه نفسه بالحركات النلاث في عين سفه يعنى حملها على السفاهة ونصب نفسه علىضم الفاء وفتحه للتشبيه بالمفعول كما في الحسن الوجه

This file was downloaded from QuranicThought.com



وعلى الكسر قبل: إنه متعد، وقيل: إنه كذلك [وَلَقَدِ إصْطَفَيْناة] حال في موضع التعليل [في الدُّنْيا وَإنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ ] فلا ينبغي الرَّغبة عنه وعن ملَّته [ إِذْقَالَ لَهُ رَبُّهُ ] تعليل لاصطفائه وصلاحه [ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ وَوَصَّى بِهَا ] اى بالملة او بكلمة الاسلام [ إبْرهيم بَنيه وَ يَعْقُوبُ يا بَنبي إِنَّالله اصطفى لَكُم الدّين فَلا تَمُوتُنَّ إِلّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ ] يعنى ينبني ان يكون اسلامكم ثابتاً راسخاً حتى لا يزول عند الموت ؟ والآية تعريض َّ بانكار التهوَّد والتَّـنصَّر و انَّ ابراهيـم ما أمر باليهوديَّة ولا بالنَّصرانيَّة بل أمر بالاسلام و وصيَّ هو و يعقوب بنيهما بالاسلام لا بالتهوَّد والتنصّر/[ أمْ كُنْتُمْ شُهَداءَ ] ام منقطعة متضمّنة للهمزة والمقصود اظهار انّ بني يعقوب أقرّوا بعبادة الله وتوحيده تعريضاً باليهود و النِّصاري في عبادة العزير و المسبح ، و أقرَّوا بالاسلام تعريضاً بنفي التهوَّد و التنصَّر [ إِذْ حَضَسَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْقَالَ ] بدل من اذحضر [لبَنيهِ ماتَعْبُدُونَمِنْ بَعْدى] سأل (ع) عمّا يعبدونه تذكيراً بالتوحيد وتقريراً لهم عليه وعلى الاسلام [ قَالُوا نَعْبُدُ إِلْهَكَ وَ إِلَهَ آبَائِكَ إِبْرَهِيمَ وَ إِسْمَعِيلَ] عدوه من الاباء لان العم كالأب و يسميه العرب ابا [ وَ إِسْحَقَ إِلْها وَاحِداً ] صرّح بالتوحيد تعريضاً باليهود والنّصاري في القول بأنَّ عزيراً ابن الله والمسيح ابن الله اوثالث ثلاثة [ وَتَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ] لايهو ديتون ولانصر انيتون [ تِلْكُ أُمَّةٌ ] جماعة قاصدون لمقصود واحد [ قَدْ خَلَبَ ] والمراد ابراهيم (ع) ويعقوب وبنوهما [ لَها ما كَسَبَتْ وَ لَكُمْ ما كَسَبْتُمْ وَلا تُسْتَلُونَ عَمّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ] يعنى ان انتسابكم اليهم لا ينفعكم به حسناتهم ولا يضرَّكم به سبَّناتهم فانظروا الى أعمال أنفسكم لا إلى انسابكم وآبائكم [وَقَالُوا] عطف باعتبار المعنى كأنه قال ، قال ابراهيم (ع) ويعقوب (ع) كونو المسلمين وقالوا [كُونُوا هُوداً أَوْ نَصْارى] اي قالت اليهود: كونوا هوداً وقالت النّصاري : كونوا نصاري فلفظة اوليست للتّخيير والاباحة بل هي للتفصيل [تُهْتَدُوا قُلْ ] لهم يا محمّد [ بَلْ ] كونوا مسلمين واتّبعوا [ مِلَّةَ إِبْرُهيمَ ] أوكونوا اهل ملّة ابراهيم او على ملّة ابراهيم [ حَنيهاً ] مستقيماً او ماثلاً عن الاديان المعوّجة و هو حال عن الملّة اوابراهيم ولم يقل حنيفة لكون الملة بمعنى الدّين اولكسبه التذكير من المضاف اليه وروى ان الحنيفية هي الاسلام [وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْر كينَ] تعريض بالمشركين كما ان قوله تعالى بل ملَّة ابر هيم كان ردَّاً لاهل الكتاب فان المشركين أكثرهم مقرَّون برسالة ابراهيم (ع) [ قُولُو ا آ مَنَّ إباللهِ ] خطاب للمؤمنين او للائمة خاصَّة كما ورد عن الباقر (ع) انتما عنى بذلك عليتاً (ع) وفاطمة (غ) والحسن (ع) والحسين (ع) وجرت بعدهم في الاثمة . ثم يرجع القول من الله في الناس فقال تعالى: فان آمنوا يعنىالنَّاس بمثل ماآمنتم به ؛ الآية [وَمَا ٱنْزِلَ إِلَيْنَا] منالاحكام والقرآن [وَمَاٱنْزِلَ إلى إبْراهيهم وَإِسْمَعيلٍ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ] وهم اولاداولاد بعقوب . سنل الباقر (ع) : هل كان ولد يعقوب انبياء؟ قال: لاولكنهم كانوا اسباطاً اولاد الانبياء؛ ولم يكونوا فارقو االدَّنيا الاسعداء ، تابو اوتذكروا

توفيت الديني الذكر التركي THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT بيان السعادة

١٤٨

ماصنعوا، وهذايدل على أن السبط أعم من الولد وولد الولد [وَمَا أُوتِي مُوسى وَعيسى وَمَا أُوتِي النَّب يَوُنَ] المذكورون وغير المذكورين يعنى قولوا آمنًا بالله وما أنزل الينا من الاحكام والكتاب تفصيل أوآمنًا بما أنزل على ساثر النّبيتين من النّشرائع والكتب اجمالاً لعدم اطّلاعهم على ما أنزل الى الانبياء تفصيلاً [ مِنْ رَبِّهمْ لْانُفُرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍمِنْهُمْ] اضيف بينالى احدٍ لوقوعه في سياق النَّفي وعمومه [وَنَحْنُ لَهُ] لله [مُسْلِمُونَ] روى ان أمير المؤمنين (ع) علم اصحابه ان اذا قرأتم قولوا: آمناً فقولوا آمناً بالله، الآية ، وهذا يدل ً على ان القارئ ينبغي ان يقدّر لسانه لسان الله وان يتصوّران الامر الجارى على لسانه انثما هوجارٍ من الله وفرض نفسه مأمورة وأوقعها موقع الامتثال والايتمار فانكان المأمور به قولاً ذكره وكرَّره ، وانكان عملاً عمله مثل الأمر بالسجدة في آيات السجدة [ فَإِنَّ آ مَنُوا ] اي النَّاس غير الاثمَّة أو أهل الكتاب غير المسلمين [ بـمِثْل ِما آمَنْتُهُمْ بِهِ ] الباء للآلة او للسببية والمعنى فان اتّصفوا بالايمان بايمان اوبسبب ايمان مثل ايمان آمنتم به او للمصاحبة والمعنى فسان آمنوا مصاحبين بايمان مثل ايمان آمنتم به اوالباء للآلة والمعنى فان آمنوا بطريق مثل طريق ما آمنتم به، اولفظ الباء زائده ولفظ المثل مقحم ، اوالكلام محمول علىالمبالغة بفرض المثل والمعنى فانآمنوا بمثل ما آمنتم به منالله وما أنزل الله على الانبياء لوفرض له مثل [فَقَلِ اهْتَكَوْا] فكيف يكون حالهم اذا آمنوا به نفسه [وَإِنْ تَوَلَّوْا] فلا تستغربوه [فَـإِنَّمَاهُمْ فِي شِقْاقٍ] لكم اوللايمان وليس لهم بسبب كونهم في شقاق الاالتولي والانكار فهومن اقامة السبب مقام الجزاء اوالمعنى ان تولوا يقعوا في شقاق لكم اوللاهتداء والتأدية بالجملة الاسمية للاشارة الى التأكيد والشِّبات، والشقاق المخالفة والعداوة [ فَسَيَكُفْ يَكُهُ مُ اللهُ ] وعدله (ص)وللمؤمنين بالنَّصر وكفايته تعالى مؤنة دفعهم وقد وفي [وَهُوَ السَّميـعُ] لما قلتم وقالوا [الْعَليـمُ] بكم وبأعمالكم ونياتكم ، وبهم وبأعمالهم ونيَّاتهم [ صِبْغَةَ الله ] اى صبغناالله صبغة فحذف الفعل وأضيف المصدر الى الفاعل بعد تأخيره والجملة خال أومستأنفة جواب عن سؤال مقدَّر كأنتَهم بعد ما قالوا : آمنًا بالله قيل : ما فعل الله بكم ؟ \_ قالوا : صبغنا الله صبغة ً وفسَّرت الصَّبغة بالاسلام وبالايمان لان ً الصَّبغ كما يظهر على الشوب وينفذ فيه كذلك الاسلام والايمان يظهر أثرهما على البدن ويؤثر في القلب ، او للتشبيه بما يفعله النّصاري بأولادهم منالغمس في ماء أصفريسمونه بالمعمودية وبه يتحقق نصرانيتهم [وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةً] تبجّحوا وباهوهم بهذه العبارة [ وَ نَحْنُ لَهُ عَابِدُونَ ] لسنا مشركين في عبادته مثلكم [ قُلْ ٱتُحاجُونَنا] اتخاصموننا مع علمكم بأن ديننا حق وان دينكم منسوخ او مع جهلكم بحقيّة ديننا و بطلانه يعنى هل تكون محاجتكم محض الغلبة علينا من غيراعتبارحقية ماتحاجون به اوبطلانه فان المحاجة لاتستعمل الافي المبالغة في المخاصمة [ فِي اللهِ ] اضاف اليه قوله في الله ليكون من القضايا الّتي قياساتها معها بالنّسبة الى انكار المحاجَّة يعنى انتم تخاصمون فيفضل الله وانعامه على عباده ، وكلَّ من يخاصم في فضل الله على عباده مطرود عن الخير؛ فأنتم مطرودون عن الخبر و لذا أضاف اليه قوله تعالى [وَهُوَ رَبُّنًا وَرَبُّكُمْ ] يعنى ينبغي لنا ولكم التوافق والتسليم لأمره لاالمحاجة في أمره [وَلَنَّا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ] بعني ان كنتم تحاجوننا في الله



فهور بتكم كما أنّه ربتنا ، وإن كنتم تحاجّوننا لانكار كم علينا إعمالنا فلا ضررمن إعمالنا عليكم حتى تخاصموننا بل نفعها لنا و ضررها علينا ولا تنقصكم من أعمالكم شيئاً حتى تحاجّونا لذلك [ وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ] واقتضاء الاخلاص إن لا يتضرر أحد بعملنا وإن لا يخاصمنا من انتسب اليه تعالى [ اَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهْيِمَ قَرَ إِسْمَعِيلَ وَ إِسْحَقَ وَ يَعْقُوبَ وَ الْأَسْبَاطَ كَانُوا هُوداً أَوْنَصارى] اى تعتقدون ذلك وتثبتون بذلك على دينكم وتذكرون ماوراءه وتحتجّون علينا فيه [قُلْءَ أَنْتُمْ أَعْلَمُ أَم اللهُ ] وقداً خبرناالله بان ابراهيم ماكان على دينكم وتذكرون ماوراءه وتحتجّون علينا فيه [قُلْءَ أَنْتُمْ أَعْلَمُ أَم اللهُ ] وقداً خبرناالله بان ابراهيم ماكان يهودياً ولا نصرانياً واحتج عليه بما لامرة له من قوله ما انزلت التوراة والانجيل الا من بعده وبهذين الكتابين بها اسلافهم [ مَنْ أَظْلَمُ مِمَّنُ كَتَمَ شَهَادَةً عِنْدَهُ مِنَ اللهِ إلى ممتن كتم شهادة ثابتة من الدى التوراة من الله إلى أظلماً مِمَنْ كَتَمَ شَهادَةً عَنْدَهُ مِنَ اللهِ إلى معنه واخبرهم من الله ليس متعلقاً بكتم بل هو صفة لشهادة ولنظة من ابتدائية داخلة على فاعل المصدر مثل زعماً منهم [ و ] ما الذلي منالة ليس متعلقاً بكتم بل هو صفة لشهادة ولفظة من ابتدائية داخلة على فاعل المصدر من زعماً منهم [ و ] في الله بِغافِل عمّاً تَعْمَلُونَ ] لتهديدهم اوقوله ومن اظلم من كتم ابتداء قول منالة [ تِلْكَ أُمَّةً قَدْ في الزّجر عن الافتخار بالآباء والاتكال على الاساب فائه كان ديدن العامة قديماً و جديداً كان المحاجة بالآبه، والتصر لدينهم ديدنهم .



, [سَيَقُولُ السُّفَهَاء مِنَ النَّأْسِ ] نَجارَ مِن اللَّذَ مِن المَافَقِن والمراد بالسَفها من خفت احلامهم واعادوا مارأوا من آباتهم ولم ينظروا بعقولهم ولم ينقادوا الذي نظر من المنافقين والمشركين واهل الكتاب [ما وَلَبُهُمْ عَنْ قِبْلَيْهِمُ الَّتي كَانُوا عَكَيْها] يعنى بيت المقدّس [قُلْ] بعد ما قالوا ذلك [يلُّوالْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ يَهْدى مَنْ يَشْاء إلى صراط مُسْتَقبِم] وهومنالله مااقتضت حكمته ومن الخلق التسليم لأمره والم مؤدي والله مُسْتَقبِم] وهومنالله مااقتضت حكمته ومن الخلق التسليم لأمره وي وَالْمَغْرِبُ يَهْدى مَنْ يَشْاء إلى صراط مُسْتَقبِم] وهومنالله مااقتضت حكمته ومن الخلق التسليم لأمره ووى أنه جاء قوم من اليهود بعد انصرافه (ص) الى الكعبة فقالوا : يا، حمد (ص) هذه القبلة بيت المقدّس قد صليت ووى أنه جاء قوم من اليهود بعد انصرافه (ص) الى الكعبة فقالوا : يا، حمد (ص) هذه القبلة بيت المقدّس قد صليت ووى أنه جاء قوم من اليهود بعد انصرافه (ص) الى الكعبة فقالوا : يا، حمد (ص) هذه القبلة بيت المقدّس قد صليت ووى أنه الي عثرة منة ثم تركتها الان افحقاً كان ماكنت عليه فقد تركته الى باطل فان مايخالف الحق فهوباطل، وكان باطلاً فقد كنه باطل ؟ فقال رسول الله (ص) بل ذلك على الحل من عثرة منة ثم تركتها الان افحقاً كان ماكنت عليه فقد تركته الى باطل فان مايخالف الحق فهوباطل، وكان باطلاً فقد كنت عليه طول هذه المدة فما يؤمننا ان تكون الان على باطل ؟ فقال رسول الله (ص) بل ذلك على الحال بعنه وقد الله العال ، في قاد من أمركم به ، واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ، واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ؛ واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ، واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ؛ على من من النه الى عراط مستقبع المان مان من ما مالي عنه ما ومثل صلاحكم يا المياد فى استقبال المغرب أمركم به ، واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ؛ ومن على الموالة المعاد فى استقبل المشرف أمركم به ، واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ، واذا على باقل الى المور المغرب أمركم به ، واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ؛ واذا عرف صلاحكم فى استقبال المغرب أمركم به ، واذا على المي والمي المغرب أمركم المان بالله الى تر العلي إلى المزل المغان بائل على المواط المستقبي المنول الى مائم بائله اله الهذا إلى المواط المس



10.

واحداً كاناوجماعة وتطلق علىمن يؤتم ّ به واحداً كان ام جماعة ّ، وفي اللّغة الامّة بالضمّ الرّجل الجامع للخير والامام وجماعة أرسل اليهم رسول والجماعة من كل حيٍّ والجنس ومن هو على دين الحق والعالم ، ومن الرَّجل قومه؛ والامَّةههنا امَّا بمعنى الآثمَّةاوبمعنىالأمَّين [ وَسَطَأً ] متوسَّطة بين المفرطين والمفرَّطين كماورد: نحن النمرقة الوسطى بنايلحق التالي والينا يرجع الغالي [لِتَكُونُوا شُهَداء عَلَى النَّاس] وهذا يدلَّ على ان المراد بالامَّة الأثمَّة (ع)ومن يحذو حذوهم من مشايخهم نسب الى الباقر (ع) انَّما أنز ل الله وكذلكت جعلنا كم اثمَّة وسطاً لتكونوا شهداء على النّاس ويكون الرّسول شهيداً عليكم ، قال : ولايكون شهداء على النّاس الاالأنمة والرّسل فأمَّا الامَّة فانَّه غير جائز ان يستشهدهاالله وفيهم من لانجوز شهادته في الدُّنيا على حزمة بقلٍ. ونسب البه(ع) وأيمالله لقد قضى الامران لا يكون بين المؤمنين اختلاف ولذلك جعلهم شهداء على النَّاس ليشهد محمَّد (ص) علينا ، ولنشهد على شيعتنا ، وليشهد شيعتنا على النَّاس ، والَّشهداء جمع الَّشهيد وقد يكسر شينه بمعنا الحامل للِّشهادة اوالمؤدِّي لها فيكون فعيل بمعنىالفاعل والنَّشهيد بمعنىالقتيل في سبيلالله فهو فعيل بمعنىالمفعول لانَّه مشهودٌ عليه يعنى حضرته الملائكة اوشهدالله عليه وملائكته بالجنة [وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهيداً] والمراد بالتشهادة عليهم اظهار ما هم عليه منالخيروالتشرّ فنكون اعم ّ منالَّشهادة عليهم ولهم وانتَّماً عدَّى العبارة بعلي للاشعار بأن شهادتهم ليست كشهادةالنَّاس بعضهم على بعض ٍ بل السَّهادة هناك عبارة عن احاطة السَّاهد بالمشهود عليه وله واظهاره ماللمشهود عليه وما عليه ، لاالأخبار باللسان فقط وانكان لهم هناك اخبار بلسان موافق لذلكت العالم وهذا لا يكون الا باستبلاء الشاهد المستفاد من لفظ على [ وَ مَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْها ] يعنى ببت المقدّس كنت عليها مدّة اربع عشرة منة [ إلاّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنْ يَنْقَلِبُ عَلْي عَقِيبَيْهِ ] يرتد عن دين محمد (ص)بعد التدين به ، شبَّه المرتد عن الدّين بمن يرجع الفهقرئ ، واسناد العلم بنحو الحدوث في المستقبل اوفي المحال اليالة اماً باعتبار مظاهره وخلفاته اوباعتبار العلم الآدي هومع المعلوم لا العلم الَّذي هوقبل المعلوم كما نسب الى الامام ( ع ) انَّه قال يعني الا لنعلم ذلكت منه وجوداً بعد ان علمناه سيوجد واتمصاف العلم المذي هومع المعلوم بالحدوث انما هوباعتبار تعلق معلوم به لا باعتبار انتسابه الىالعالم فان الواجب بالذات واجب منجميع الجهات ، اوالمعنى الاليظهر علمنا اولتميز ، وقوله تعالى ممن ينقلب دليل هذاالمعنى فان لفظة من ههنا هي التي تستعمل بعد التميّز فان كان نزول الآية قبل صرفهم الى الكعبة كان المعنى وما جعلنا القبلة الـتي كنت عليها في مكّة الا لنعلم من يتبّع الرّسول ومن يتبّع الهوى فان أهل مكّة لألفهم الي مكنَّة كان هواهم فيالكعبه ، وانكان بعد صرفهم إلى الكعبة يحتمل ان يراد بالقبلة الكعبة وبيت المقدَّس نسب الى الامام (ع) انه قال : وذلك ان هوى أهل مكَّة كان في الكعبة فأرادالله تعالى ان يبيَّن متبع محمَّد (ص) ممنَّن خالفه باتباع القبلة التي كرهها ومحمَّد(ص) بأمربها ، ولمَّاكانُ هوي أهل المدينة في بيتالمقدَّس امرهم بمخالفتها والتوجة الى الكعبة لتبيَّن ان من يوافق محمَّداً فيما يكرهه فهو مصدَّقه و موافقه [ وَإِنْ كَانَتْ] القبلة التي كنت عليها أو الصَّلوة إلى تلك القبلة في ذلك الوقت [ لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الَّذِينَ هَدَى الله ] لا علىاللَّذين بايعوا محمَّداً(ص)لأغراض نفسانيَّة ٍ من دون هداية منالله ، ولفظة ان مخفَّفة من المثقَّلة [ وَ مُا كَانَاللهُ لِيُضبِعَ ايهمانَكُمْ ] اى صلونكم سمتى الصّلوة ابماناً لأنها أعظم آثاره و بدونها لم يكن الايمان



ايماناً [إنَّ اللهُ بِالنَّاسِ لَرَؤُفٌ رَحيهُمْ] تعليلٌ للسابق والرَّأفة كالرّحمة لفظاً و معنىَّ لكنتهما هنا أشدّ الرّحمة اوأرقتها اوالاثرالظّاهر من الرّحمة وفي حديث: قال المسلمون للنّبيّ بعد ما انصرف الىالكعبة ارأيت صلواتنا التي كناً نصلي الى بيت المقدّس ماحالنا فيها وحال من مضي من أمواتنا وهم بصلُّون الى بيت المقدّس فأنز ل وماكانالله ليضيع ايمانكم [ قَدْنُر في تَقَلُّبَ وَجْهِكَ فِي السَّماء ] ابتداءكلام منه تعالى لابداء حكم و لذا لم يأت بأداة الوصل كأنَّه (ص) بعد ما انزجر من اليهود وماقالوه فيه وفي توجَّهه في صلونه الى قبلتهم كان يسأل ربَّه تحويل وجهه في الصَّلوة و من شأن السائل المتضرَّع ان يقلُّب وجهه في جهة المسؤل وكأنَّه كمان يريد الكعبة لأنتها كانت قبلة ابراهيم (ع) وبناءه ومولد على (ع) وموطنه وموطن نفسه [فَكَنُوَلِّيَنَّكَ قِبْلَةً تَرْضيها] في صلوتكئ وهي الكعبة واندما يرضيها للميل الفطريَّ الذي يكون للانسان بالنَّسبة الى موطنه ومولده وموطن آبائه وآثار أجداده ولأنهاكانت مرجعاً للعرب والتُّوجِّه البها يقتضي رغبتهم الى دين الاسلام [ فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمُسْجِدِ الْحَرْام ] اى الحرام هنكه ، والحرام اممّا مشترك بين المصدر والصّفة او في الاصل مصدرٌ يستعمل فيمعنى الصفة والمسجد الحرام جزء من الحرم كما ان الكعبة جزء من المسجد ، والكعبة قبلة اهل الحرم والحرم قبلة أهل العالم كما روى فالمراد بالمسجد الحرام امَّا تمام المحرم من باب استعمال الجزء في الكلّ اوالمسجد نفسه، ولميقل شطرالكعبة لأنَّ المعتبر من القبلة للبعيد هو استقبال الجهة التي يكون البيت فيها لااستقبال عينالبيت وهذا المعنى يستفاد من شطر المسجد مع ان فيه تطبيقاً للتنزيل علىالتأويل والمعنى ول ً وجه بدنك شطر المسجد الحرام الصوري ووجه نفسك شطر المسجد الجرام الذي هوالصدر المنشرح بالاسلام الذي فيه كعبة القلب في حال الصَّلوة البدنيَّة وفي حال الصَّلوة النَّفسيَّة التَّلي هي كلَّ الاحوال . وفي الخبر ان النّبيّ (ص) بعدٍ ما اغتمَّ بقول اليهود إنَّ محمَّداً (ص) تابع لقبلتنا خرج في بعض اللَّيل يقلُّب وجهه في السَّماء فلمَّا أصبح صلى الغداة فلما صلى منالظهرر كعتين جاء جبرتيل فقال له: قد نرى تقلب وجهك فيالسماء فلنولينك قبلة "ترضيها فول" وجهكت شطر المسجدالحرام ثم أخذ بيد النبيّ (ص)فحوّل وجهه الىالكعبة وحوّل من خلفه وجوههم حتى قام الرّجال مقام النّساء و النّساء مقام الرّجال فكان أوّل صلوته الى بيت المقدّس وآخرها الى الكعبة فسمتى ذلك المسجد مسجد القبلتين [ وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ] خصّه (ص) اولاً بالخطاب تعظيماً لشأنه (ص) وتنبيهاً على اجابة مسؤله و على مراعاة رغبته و انَّ الحكم له (ص) بالأصالة و لامته بالتابعية ثم عمم الحكم والخطاب للأمة والأمكنة كلمها انكان الرسول (ص) داخلاً في المخاطبين اوصرف الخطاب عنه الى أُمَّته وخاطبهم للاشارة الى عموم الحكم وأنَّه ليس له(ص) خاصَّة ؛وهذا الوجه هو الانسب ، لأنه تعالى كرّرهذا الحكم وفي كلٍّ من مراتب التكرار ذكر الرّسول (ص)وحده ثمَّ ذكر الأمَّة وعلق الحكم حين ذكر الرّسول(ص) على ما يناسب شأنه وحين ذكرالامّة على ما يناسب شأنهم كما سنذكره [ وَ إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتْابَ ] والمراد بالكتاب الشريعة الآلهيَّة من ايَّ نبيٍّ كانت اوكتاب التَّوراة والانجيل والجملة حال اوعطف باعتبار المعنى كأنَّه قال: فانَّه حقَّ من ربَّكم وانَّ الَّذين اوتو االكتاب [لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ] اى التحويل اوالتوجَّه اوشطر المسجد اوالمسجد من حيث التوجَّة [ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِمْ ] لأنتهم أهل شرائع آلَهيتَه وكلَّ من دخل في شريعة إآلهيَّة يعلم ان احكام كلَّ شريعة مغايرة لشريعة إخرى ، وبعض ما في شريعة

This file was downloaded from QuranicThought.com



ينسخ بشريعة اخرى على ان اهل الكتاب قرأوافي كتبهم وسمعوا من أحبارهم بأخبار أنبياثهم أن محمدًا (ص) بصلى الى القبلتين [ وَمَا اللهُ بِغَافِل عَمّا تَعْمَلُونَ ] وعد و وعد للمقرّ والمنكر ، و قرى يَعْمَلُونَ بالغيبة [ وَلَئِنْ آتَيْتَ الَّذِينَ أُوتُواالْكِتْابَ بِكُلِّ آيَةٍ ] معجزة مفترحة لهم اوغير مفترحة [ماتَبعُواقِبْلَتَك] لأنبهم أصحاب النفس والنفس كالشيطان من فطرتها عدمالانقياد، وطلب الآية ليس الالملفر ارمن الانقيادولواتيت بالآية المقترحة لما انقادت واعتذرت بعذر آخروافترحت آية أخرى وهذا قطع لأطماع المؤمنين عن اتباع أهل الكتاب لهم [ وَمَا أَنْتَ بِتَابِيعٍ قِبْلَتَهُمْ ] قطع لأطماعهم عن متابعته (ص) قبلتهم فانهم قالوا : لوكنت ثابتاً على قبلتنا لكنَّا نرجو أن تكون صاحبنا الذي ننتظره [وَمَابَعْضُهُمْ] كالنَّصاري بتابع [قِبْلَةَ بَعْضٍ] كاليهود فان اليهودكما قيل تستقبل الصّخرة والنّصارى مطلع النشمس [ وَلَكِنِ اتَّبَعْتَ آهُوا عَهُمْ ] خطابٌ له (ص) والمقصود أمته (ص) كسابقتها فان المؤمنين لرغبتهم في اسلام اهل الكتاب كانوا يودون لوكان رسول الله (ص) بقى على قبلتهم حتى يسلموا [مِنْ بَعْدِماجاً تَكَمِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَمِنَ الظَّالِمِينَ] قطع لاطماع المؤمنين عن بقائه (ص) على قبلتهم واتباعه (ص) لأهوا مهم [ألَّذينَ آتَيْنا هُمُ الْكِتَّابَ] جواب لسؤال مقدّر ولذالم بأت بأداة الوصل كأنَّه قبل: الايعرف أحدٌ منهم محمَّداً (ص) وقبلته؟\_ فقال الَّذين آتينا هم الكتاب يعنى أحبار هم ولذا نسب الفعل الىنفسه تشريفًا لهم ونسب الكتمان الى فريقٍ منهم [ يَعْرِفُونَهُ ] اى محمّداً (ص) اوتحويله الى قبلة اخرى في صلوته [كمايَعْرِ فُونَ أَبْناءَهُمْ] في منازلهم بحيث لا بمكن الشكف والرببة لهم [وَإِنَّ فَرِيقاً مِنْهُمْ] وهم الذين عاندواالحق عن علم لمحض اللبجاج [لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ] الحق أوان معمد أ(ص) نبيَّ، اوالمراد أنتهم علماء على ان يكون المفعول منسبة [ ] أَلْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ ] مبتدأٌ و خبرٌ جواب لسؤال مقدر كَأَنَّه(ص) قال فما أفعل؟ ـ فقال تعالى: الحقَّ مَن رَبِّكَ أَي البُّتَ عليه ولا تغتمَّ بكتمانه وقرى الحقِّ بالنّصب ؛ على ان يكون مفعول يعلمون [ فَلا تَكُونَنَّ مِنَ الْمُمْتَرِينَ وَلِكُلِّ وِجْهَهُ هُوَمُوَلَّيْهِما ] الضميراته اولكل والتولية بمعنى الاقبال والادبار وبمعنى التوجيه و قرى لكلَّ وجهة ِ بالاضافة وقرى هُوَ مُوَلَّيْهُما بالألف اسم مفعول ؛ والآية بتنزيلها ردَّ على من أنكر التَّوجَّه إلى الكعبة في الصَّلوة من أهل الكتاب ومن ضعفاء المسلمين والمعنى لكلَّ أمنا قبلة مخصوصة بهما تلك الامة ، والله مولَّيها اليهما ، فاستبقوا الخيرات ولا تشتغلوا بالقول في أمرالقبلة ، وبتأويلها ردّ على من أنكر الولاية و توجَّه النَّفوس الىالقلب وصاحبالقلب كالعامَّة ، وترغيب في التوجّه من الجهات النّفسانيّة الفانية الى الجهة القلبيّة الاخرويّة الولويّة الباقية والمعنى لكلّ صنف اوفرد وجهة ٌ يتوجّه البها ولا ينفكّ احدٌ منكم عنالتّوجّه الى جهة منالجهات فتوجّهوا الى ماينفعكم ويبقي معكم و هو جهة القلب التي لا يمكن التوجَّه اليها الا بقبول الولاية فاستبقوا الولاية التي هي اصل جميع الخيرات ولذا فسرّ الخيرات بالولاية في الخبر، وسيأتي بيان للخيروأن أصل الخبرو الحسن والحق والصلاح هي الولاية، وكلِّ ماكان مرتبطاً بالولاية كان خيراً وحسناً كاثناً ماكان ، وكلَّما لم يرتبط بالولاية لم يكن خيراً كاثناً ماكان. [ أَيْنَمَا تَكُونُوا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَميعاً ] استينافٌ في مقام التعليل يعنى اينما تكونوا من جهات النفس ومقامات الانسان والشيطان والسباع والبهائم يأت بكم الله ؛ وهذا يقتضي استباق الخيرات او الأمر بالاستباق



سورة البقرة

حتّى تكونوا مرضيّين عنده ، وورد فيأخبار كثيرة إنَّ المراد أصحاب القائم (ع) وأنَّهم المفتقدون منفراشهم المصبحون بمكَّة وهذا وجه من وجوه تأويله [ إِنَّاللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] فيقدر على جمعكم في مكان واحدٍ و مقامٍ واحدٍ ومحشرٍ واحدٍ مع اختلافكم في المكان والمقام [ وَمِنْ حَيْثُ خَرَجْتَ ] للسفر في البلاد وللحركة في الشؤن والتقلب في الاحوال [ فَوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَّام وَإِنَّهُ] اي شطر المسجد اوالمسجد من حيث التوجة اليه اوالتوجة الى شطر المسجد [لَلْحَقُّ] انَّ الثَّابِت [مِنْ رَبِّلْتَ] اوالحق الذي هو غير الباطل حالكونه من ربَّك على ان لا يعتبر فيه معنى الوصفيَّة والجملة حاليَّة ، اومعطوفة على مقدَّر ، اوباعتبار المعنى والتقدير فانته فرضك وانته للحقِّ من ربَّك وهذا المعنى مستفادٌ من السَّابق [ وَمَا اللهُ بغُافِل عَمَّا تَعْمَلُونَ ] قرى بالباء وبالنَّاء [ وَ مِنْ حَبْثُ خَرَجْتَ فَوَلَ ۖ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرْامِ وَ حَيْثُ مَا كُنْتُمْ فَوَلُّوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ ] و لماكان المقام مقام السخط على أهل الكتاب الكاتمين لوصف محمد (ص) وموطنه ومهاجره وقبلتيه وكان ترك القبلة التي كانوا عليها مدَّة أربع عشرة سنة وأشهراً مظنيَّة الإنكار من ضعفاء المسلمين و مورد الحجيَّة المرضيَّة عند ضعفاء العقول من المعاندين والمسلمين ناسبه التآكيد والتكرار ووضع الظاهرموضع المضمركما فعل تعالى شأنه بتكرار الامر بالتولية نحوالمسجدالحرام وتكرارقوله من حيث خرجت ، وحيث ماكنتم ، وماالله بغافل عماً تعملون ، وعلم أهلالكتاب مع كتمانهم وأتى تعالى حين أمر الرَّسول (ص) بتولية وجهه شطر المسجد بقوله : من حيث خرجت ، وحين أمر الأمَّة بقوله: حيث ماكنتم للاشعار بأنَّ محمَّداً(ص) لامقام له في مقام وشأن بل هو دائم السيروالحركة وأنَّ أمَّته(ص) بالنّسبة اليه كأنه لاحركة لهم من مقام الى مقام آخر، ومن هذا يعلم أن الخطاب في قوله : وحيث ماكنتم خاصٌ بأمَّته من غير مشاركته لهم [ لِتُلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةُ ] تعليل للأمر بالتولية اوللتولية والمعنى أمرناكم بالتَّوجِّه الىالكعبة لثَّلا يرد عليكم من معانديكم حجَّة صحيحة وهي انَّ من علامات النَّبيَّ المبعوث في آخر الزّمان الصّلوة الى الكعبة او الى القبلتين ، وحجَّة كاسدة وهي انَّه لوكان نبيباً لما تبع قبلة الغيروانة لوكان ديننا باطلا كان قبلتنا باطلة [ إلَّا لَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمُ ] اي وضعوا الشيء في غير موضعه فانتهم يوردون عليك حجة باطلة هي أنَّه لو كان الصَّلُوه الى بيت المقدَّس باطلة لكان صلوتهم في المدَّة الماضية باطلة ، ولو كان صحيحة لكانت صلوتهم الى الكعبة بـاطلة [ قَلاً تَخْشُوْهُمْ ] فـانّ حجّتهـم داحضة و مطاعنهم غير ضارّة [ وَاخْشَوْنِي] فانظروا الى أمرى ونهيي ولاتنظروا الى غيرى [ وَلِأْتِمَّ فِعْمَتِي عَلَيْكُمْ ] باقبالكم الى الكعبة المّتي هي ظهور القلب و صورته كما سيأتي ان شاءالله والاقبال الي الكعبة منَّبه ٌ على الاقبال الي القلب ، و مؤدٍّ اليه وتمام النّعمة في الاقبال إلى القلب ولذا قال : [ وَلَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ] إلى القلب الذي هوعرش الرّحمن من الاقبال الى الكعبة التي هي صورته [كَما أرْسَلْنا] بعني أتم تعمني اتماماً مثل ارسال الرّسول ، اوتهتدون اهتداء مثل الأهتداء بارسال الرّسول ، او هومتعلَّق بقوله : فاذكروني ، اواذكركم ، و الفاء زائدة ، او متعلَّق بمحذوف يفسر هالمذكور والمعنى اذكر ونى ذكرا يوازى نعمة ارسال الرسول المستتبع لجميع الخيرات، اواذكر كم مثل ذكركم بارسالنا [ فيكُمُّ ] لا في غيركم [ رَسُولاً مِنْكُمٌ ] يشابهكم في الجسد والبشريَّة لا من غيركم



من أصناف الملاتكة وغيرهم حتى تستوحشوا منه يستتبع نعماً جليلة فانَّه [ يَتْلُمو عَلَيْكُمْ آياتِنَا ] التدوينية فينبتهكم بها ويعلمكم بهاآياتنا الآفاقية والانفسية اويتلوعليكم آياتناالتدوينية والاحكام الشرعية ويتلوعليكم وبذكر لكم آباتنا الآفاقية والانفسية [وَيُزَكِّيكُمْ] يطهر كم منالاخلاق الرَّذيلة والنَّقائص البشريَّة اويحملكم على الطِّهارة عن النِّجاسات الـشرعيَّة والادناس العرفيَّة بتأسيس آداب النَّظافة اوينميكم في ذاتكم وصفاتكم اويحملكم على تأديةز كوةأمو الكم وأبدانكم ،اويصلحكم وبجعلكم متنعمين اويعطشكم لامور الآخرة [وَيُعَلَّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ ] قد سبق بيان الكتاب والحكمة [ وَيُعَلِّمُكُمْ ] من الامور الغيبية [ ما لَمْ تَكُونُوا ] بِقُوْتَكُم البشرية [ تَعْلَمُونَ ] بالفكر والنظر والتعلم البشريّ ممًّا ذكر من اوصاف الجنَّات الصَّورية التي أنكرها أكثر الفلاسفة ومن دقائق الحكم المودعة في الأحكام التشرعيَّة من العبادات والمعاملات ومن كيفيَّة ارتباط الأعمال البدنية بالامور الغيبية والاخلاق النفسية فانه لاطريق للبشر الى ادراك هذه الابطريق الوحى ولذا أنكرالفلاسفةالذين يعدون أنفسهم من العلماء أكثرالعوالم الغيبية وأكثرالاحكام الشرعية وأنكرالدهرية والطبيعيَّة كلَّ الامور السَّرعيَّة والعوالم الغيبيَّة . وقدَّم التَّزكيَّة على تعليم الكتاب والحكمة ههنا وفي سورة آل عمران في قوله تعالى: لقد من الله على المؤمنين ؛ الآية ، وفي سورة الجمعة في قوله تعالى: هو الَّذي بعث في الأمِّيِّين؛ الآية بخلاف دعوة ابراهيم(ع) التي سبقت للاشعار باجابة دعاء ابراهيم(ع) والتفضُّل عليه (ع) بالزيادة على مسؤله فان التعليم الذي هو قبل التزكية ليس الا بالعلم التقايدي الذي يكون عادية للعالم به بخلاف التعليم الّذي هوبعد التّزكية فانَّه يكون بالعلم التحقيقي بمراتبه من علماليقين وعين اليقين وحقَّ اليقين ولهذا أضاف على دعائه قوله تعالى: ما لم تكونوا تعلمون.

[ فَاذْ كُرُونِي] بِاللَّسَانَ جَهْرَاً وَ دَوْنَ الْجَهْرَ وَ بِالْجَنَانَ سَرَّاً وَ عَنْدَ الْفَعَالَ بِتَذَكَرَ الأَمَرِ تحقيق الذكرومواتبه والنّهى وعندالنّعمبالشكر [اَذْكُرْ كُمْ] الذكربالكسرحفظ الشيء فىالخاطرويستعمل فى اجرائه علىاللّسان وفى الصّيت والشرف وقوله و انّه لذكر لك ولقو مك يحتملهما

واطلاقه على المعانى الشلائة بمناسبة التذكار في الخاطر، والآيات والاخبار الدّالة على فضيلة ذكر الله كثيرة وكنى في فضله هذه الآية الدّالة على ايراث ذكر العبد لله ذكر الله له ؛ ولا شرف أشرف منه ، وما ورد في عدّة اخبار قدسية من قوله تعالى : انا جليس من ذكرنى ؛ يدل على أنّه لا شرف أشرف منه وروى عن الصّادق (ع) انّه قال: من كان ذاكراً لله على الحقيقة فهو مطيع ، ومن كان غافلاً عنه فهو عاص ، والطّاعة علامة الهداية والمعصية علامة الفتلالة ، وأصلهما من الذكر والغفلة ، وهذا الخبر يدل على ان الطّاعات بذكر الله طاعات والمعصية خالية عن ذكر الله بان كان العابد غافلاً عن العبادة كانت معصية ، وروى عن المات والعات والمعصية ماده تن كان ذاكراً لله على الحقيقة فهو مطيع ، وهن كان غافلاً عنه فهو عاص ، والطّاعة علامة الهداية والمعصية علامة الفتلالة ، وأصلهما من الذكر والغفلة ، وهذا الخبر يدل على ان الطّاعات بذكر الله طاعات واذاكانت المؤمن في صلوة ما كان العابد غافلاً عن الله حين العبادة كانت معصية ، وروى عن الباقر (ع) انّه قال : لايز ال قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكر ون في خلق السماوات والارض ربّنا ماخلقت هذا باطلاً سبحانك قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكر ون في خلق السماوات والارض ربّنا ماخلقت هذا باطلاً سبحانك أكبر من الصلوة ، والميايدات على ان ذكر الله هو الصلوة اوهو حقيقة الصلوة وروحها ، والصلوة قالبه ولذاكانت فقنا عذاب النّار وهذا يدل على ان ذكر الله هو الصلوة اوهو حقيقة الصلوة وروحها ، والصلوة قالبه ولذاكانت ذكر من الصلوة ، والآيات الدّالة على النّهى عن أكل ما لم يذكر اسمالة عليه والامرالأكل اواباحة الأكل معا ذكر اسمالله عليه اذا عمم الأكل والأسما ول تدل على ان ذكر الله مو المحلل والمبيع للاشياء والافعال



سورة البقرة

وبدونه لايحلّ شيء منهما فذكرالله حقيقة الطاعات وغايتها ومصحّح العبادات ومحلّل الاشياء ومبيحالافعال ، وغاية الـذكرظهورالمذكور في ملك الـذاكر وفناء اللذاكر بحيث لايبقى منه ذات وأثر وذكر ويبقى المذكور في ملك اللذاكر قائلاً : لمن الملك اليوم؟ـ مجيباً : لله الواحد القهار .

وللمذكر بحسب القرب والبعد من تلك الغاية مراتب وامتهاتها اربع ولكلّ منها مراتب ودرجات :

واولى المواتب الاربع الذكر اللساني وهواجراء المذكور باسمائه وأوصافه على اللسان ومراتب هذا الذكر اذا لم يكن غلافاً للشيطان بحسب غفلة الذاكر عن المذكور وتذكره له بدرجات التذكر و حضور المذكور في قلب الذاكروحضور الذاكر عند المذكور باستيلاء المذكور عليه بحيث يكون المذكور اصلاً والذاكر تابعاً ، وبحسب اتحاده مع المذكوروفنائه التام فيه وبقاء المذكوروحده وبقاء الذاكربعد الفناء ببقاء المذكور ، وكذا بحسب اقترانه بالذكر القلبي كثيرة ، ودرجات كل مرتبة منها ايضاً كثيرة .

وثانيتها الذكر القلبي الذى هومصطلح الصوفية ويسمّونه بالذكر الخفيّ ويسمّون الذكر اللسانيّ بالذكر الجليّ وله أيضاً مراتب و درجات بحسب اقترانه بالذكر اللّسانيّ و عدمه ، وتذكّر الذاكر للمذكور وعدمه ، وبحسب الحضور والاتّحاد والفناء في المذكور والبقاء بعد الفناء وعدمه .

وثالثتها الله كو النفسي وهو تذكر المذكور في النفس وهو ايضاً له مراتب ودرجات بحسب الاقترانات المذكورة وعدمها .

ورابعتها تذكر المذكور عندكل فعل ونعمة بتذكر أمره ونهيه وشكره وله ايضاً مراتب ودرجات.

والذكر اللساني والقلبي لماكانا من العبادات والعبادات لابد من أخذها من صاحب الاجازة التشرعية اذا لم يكن العابد مجازاً والا لم تكن مقبولة وافقت ام خالفت كما تقرُّر في الفقه اذا لم يؤخذا من صاحب الاجازة لم يكن فهما اثر بل نقول : ان الشيطان قد يترصّد العابد والذاكر الغير الآخذ من صاحب الاجازة فيخلى الاسماء الآلهيَّة الجارية على لسانه من معناها ويجعل نفسه فيها فيصبو الذاكر فاكراً للشيطان وهو يحسب أنَّه ذاكرنة و يلوى لسانه بألفاظ يظنُّها اسماءً لله وماهي بأسماء لله بل هي أسماءً للُّشيطان فيطرد بالَّذكر من باب الرَّحمن و هو يحسب انه يحسن صنعاً ، فالذي ينبغي للعابد الاهتمام بتصحيح تقليده اولاً ثم الاقبال علىالعبادة به واماً الاحتياط فشروط صحّةالعمل بهكثيرة، وسببيّة ذكر العبدلله لذكرالله للعبدكمايستفادمن الآية ومن الاخبار القدسيّة وغيرها مع أنَّه ما لم يذكرانه العبد لايذكر العبدانة انَّما هي باعتبار مرتبة ٍ من ذكرانة للعبد نظير ما مضي في توَّابيَّة تعالى فان ذكره تعالى للعبد بالتَّوفيق سببٌ لذكر العبد لله ، وذكر العبد لله سببٌ لذكرًالله له بالجزاء ، وذكرالله له بالجزاء سبب لاشتداد ذكره لله ، و اشتداد ذكره لله سبب لذكر آخر من الله ، و هكذا ، وذكر العبد لله متقوَّم بذكرانله للعبد فهو ذكرمنانله للعبد لكن في مقام العبد وقد ذكر فيالاخباروفي كلمات الابرارتفاضل فيالاذكار الخفيَّة والجليَّة فليعلم انَّ التفاضل قد يعتبر بحسب اضافة الاذكار الىالاشخاص المختلفة والاحوال المختلفة لشخص واحدٍ ، وقد يعتبر بينها بحسب اعتبارها في أنفسها فقد يكون الَّذكرالفاضل في نفسه غير فاضل بالنَّسبة الى شخص ولمّاكان بناء الدّين وبناء السلوك على التّبرّي والتولّي كان المذكر المشتمل على النّفي والاثبات أفضل منغيره فينفسه ، وأفضل الأذكار المشتملة على النَّفي والايجاب: لا الله الاالله ؛ فانته جامع للنَّفي والاثبات وحافظ لجميع مراتب الوجود معنفىالاستقلال عنها واثبات للواحدالاحد بجميع صفاته وليس هذاآلا شأن النبي المذى هو خاتم الكل كماقال (ص) : اوتيت جو امع الكلم ؛ ونقل إنَّ لا الله الاالله خاصَّة بهذه الامَّة [وَ اشْكُرُوا لمي]



بيان السّعادة

الشكر ملاحظة انعام المنعم في النّعمة وملاحظة حقّ المنعم في الانعام ، ولذا فسر بتعظيم المنعم لاجل الانعام ويلزم ملاحظة حقّ المنعم في الانعام وفي النّعمة صرف النّعمة لما أنعمها لاجله ، ولهذا قد يفسر بصرف النّعمة فيما خلقت لأجله [ وَلاَتَكُقُرُونِ ] المراد بالكفر ههنا كفر النّعم و هو ستر الانعام و حقّ المنعم في النّعمة ، وايرات الشكر ازدياد النّعم وايجاب الكفرزوالها مماكثرت به الآيات والاخبار والحكايات والامثال فليداوم العاقل الشكر وليحذر الكفران [ يا اَيُّهَا الَّذينَ آمَنُو ا ] تشريف للمؤمنين بالخطاب لهم بعد اظهار الامتان عليهم بنعمة الرسول واستناعه للنّعم الجليلة [ استَّعينُو ا ] في ذكرى وشكرى اوفي جملة ما ذكرمن ترك القبلة عليهم بنعمة الرسول واستناعه للنّعم الجليلة [ استَّعينُو ا ] في ذكرى وشكرى اوفي جملة ما ذكرمن ترك القبلة من الله والا متداء والذكر والشرات على الحق واستباق الخيرات وعدم الخشية من الناس والخشية من الذو والا هذاء والذكر والشكر، اوفي جملة ما يهمكم من معاشكم ومعادكم و جملة ما ذكرمن ترك القبلة من التقو الاهتداء والذكر والشكر، اوفي جملة ما يهمكم من معاشكم ومعادكم و جملة ما ذكرمن ترك القبلة من الله والاهتداء والذكر والشكر، اوفي جملة ما يهمكم من معاشكم ومعادكم و جملة ما يحزنكم ويجز عكم من الله والاهتداء والذكر والشكر، اوفي جملة ما يهمكم من معاشكم ومعادكم و معملة ما يحزنكم ويجز عكم من الله والاهتداء والذكر والشكر، اوفي جملة ما يهمكم من معاشكم ومعادكم و معملة ما يحزنكم ويجز عكم من الله والاهتداء والذكر والشكر، اوفي جملة ما يهمكم من معاشكم ومعادكم و معملة ما يحزنكم ويجز عكم من الله والاهتداء والذكر والشكر، اوفي جملة ما يهمكم من معاشكم ومعادكم و معلة ما يحزنكم ويجز عكم من الله والاهتداء والذكر والشكر، ولي تعنه قوله : واستعنوا بالصبر ؛ الآية [ إنَّ اللهُ مَعَ الصابر بي آ ما كر مؤمن بايع ولى أمره و لكل مسلم بايع نبي وقته فان الانسان كلما ازداد قربه من الله حصل نه معه معية أخرى غير مؤير غير في الفارسية :

> بیزارم از آن کهنه خدائی که تو داری . ۱۰ مر روز سرا تازه خدای که تو داری . ۱۰ مال میکور از آن کهنه خدایی در از است

اشارة الى تجدّد معيّته وتعدّدها وليسالمراد تجدّد الآلهة روى عنالصّادق(ع)انّه قال في كلام له: فمن صبر كُرهاً ولم يشكك الى الخلق ولم يجزع بهتك ستره فهو من العام ؟ ونصيبه ما قال الله تعالى : وبشَّر الصّابرين اىبالجنَّة ، ومناستقبل البلايا بالرَّحب وصبر على سكينة ٍ ووقارٍ فهومن الخاصِّ ؛ ونصيبه ماقال الله تعالى: ان الله مع الصابرين/[ وَلا تَقُولُوا لِمَنْ يُقْتَلُ في سَبِيل الله ] كلّ عمل ينتهى به الانسان الى الله تعالى فهو سبيلالله ، وكلَّما ينتهي به الى الَّشيطان فهو سبيل الشيطان و سبيل الَّشيطان سبيل الله بوجه ٍ و بحسب التَّنزيل فالمراد بالظرف ظرفية مجازية اوظرفية حقيقية بتقدير مضاف اي في زمان سبيل الله اومكانه ؛ فقل أنَّ الآية نز لت في شهداء بدر وكانوا اربعة عشر ؛ستَّة من المهاجرين و ثمانية منالانصاروكانوا يقولون : مات فلانٌ وفلانٌ فأنزل الله الآية وبحسب التأويل فالسبيل الىالله هوالولاية وطريقالقلب والمعنى على هذا : ولا تقولوا لمن يقتل عن الحيوة الحيوانيَّة حالكونه في سبيل الله اولا تقولوا لمن يقتل عن الانانيَّة والجيوة الَّشيطانيَّة في سبيل الله على ان يكون ظرفاً لهذا القتل [أَمُواتُ بَلْ أَحْياءٌ وَلَكِنْ لْاتَشْعُرُونَ ] لان حيوتهم حيوة أخروبة وشعور كم شعوردنيوي ولاسنخية بينالمدارك الدّنيوبة والمدركات الاخروية [وَلَنَبْلُوَنَّكُمْ] لنختبرنكماولنصيبنكم [بِشَىْءٍ مِنَالْخُوفِ وَالْجُوعِ وَنَقْصٍ مِنَالْأَمُوال وَالْأَنْفُسِ وَالشَّمَراتِ وَبَشِّ الصَّابِرِينَ] سب الى عليّ (ع) انَّه قال : انَّ الله يبتلي عباده عند الاعمال المسيَّنة تنقص من السَّمرات و حبس البركات واغلاق خزائن الخيرات ليتوب ثائبٌ و يقلع مقلعٌ ويتذكّر متذكّر ويز دخرمز دجرٌ . وعن الصّادق (ع) ان ً هذه علامة قيام القائم (ع) تكون منالله تعالى عزَّوجلَّ للمؤمنين قال بشيءٍ من الخوف من ملوك بني اميَّة في آخرسلطانهم والجوع بغلاء اسعارهم ونقص من الاموال فساد التّجارات وقلّة الفضل، ونقص من الانفس الموت الّذريع ونقص ٍ منالثمرات بقلَّة ربع مايزرع ، وبشرَّ الصَّابرين عند ذلك بتعجيل خروجالقائم (ع)ثم َّ قال: هذاتأويل َّ



سورة البقرة

قال الله تعالى : وما يعلم تأويله الاالله والرَّاسخون في العلم [الَّذينَ إذًا أَصْابَتْهُمْ مُصيبَةً] بشيء يؤذبه وأقله ان شاكته الشوكة خرجوا من انانيتهم و استسلموا لخالقهم و [قُالُوا] بلسان أبدانهم وأحوالهم [ إنَّا لِلَّهِ ] مبدءً وملكاً [وَ إِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ] في المنتهي والاخبار في فضل الصّبر على المصيبة والاسترجاع عندهاكثيرة جداً ، ولمّاكان المصائب الواردة على الانسان لامداخلة لنفسه واختياره فيها حتّى يجعل مآربه النّفسانيَّة غاية لها كان انموذج اجرها مشهوداً له منكسر انانيَّته وكبريائه والتضرَّع الى ربَّه والالتجاء اليه والقرب منه بخلاف العبادات التي يعملها الانسان باختياره وينظرفيها الى أغراض نفسه فانته لايجد فيها أجراً وقرباً ولنَّذة . [أولُئِكَ عَلَيْهِمْ صَلَواتٌ مِنْ رَبِّهِمْ] جمع الصّلوة بمعنى الثناء من الله والتشريف والتعظيم منه يعنى تشريفات وتفضيلات وهذا لظاهره واجر قبوله الرَّسالة [ وَرَحْمَةٌ ] وهذا لباطنه واجر قبول الولاية [ وَ أُولَٰيِّكَ هُمُ الْمُهْتَذُونَ ] الى ما ينبغي ان يهتدي اليه اوالي تسهيل المصيبة بالتسليم لأمرائة [ إِنَّ الصَّفا وَالْمَرْوَةَ ] ابتداءكلام منقطع بظاهره عن سابقه لبيان حكم من الأحكام التكليفية ولذا قطعه من سابقه، والصَّفا والمروة جبلان بمكَّة يسعى بينهمانحوالهرولة وهومن مناسكئالحج" ، والصَّفا الحجرالاملس يذكّرويؤنَّتْ ويستعمل في المفرد وفي الجمع ، والمروالحجارة البيض البراقة اوأصلب الحجارة ، وفي الخبر انما سمتي الصفاصفاً لأنَّ آدم المصطفى هبط عليه فقطع للجبل اسم من اسم آدم(ع) وهبطت حوًّاء على المروة فسميَّت مروة لان المرأة هبطت عليها فقطع للجبل اسم من اسم المرأة؛ وهذا يناسب التأويل فان الصَّفاكما سيجيء في تفسير: أنَّ أوَّل بيتٍ وضع للنَّاس؛ في سورة آل عمران الجهة العليا من النَّفس ، والمروة الجهة السَّفلي منها الَّتي تلى الحيوانيَّة والطَّبع وهما باعتبار مهبط لآدم (ع) وحوّاء و باعتبار متحدثان معهما و لعذا الاتحاد اخذ اسم لهما من اسمهما ، وباعتبار هذا التأويل يرتبط الآية بسابقها ، والسِّعي في المسعى كناية عن لزوم تردَّد الآنسان مضطرباً بين صفا النَّفس الانسانيَّة ومروة النَّفس الحيوانيَّة فانَّه بالتردَّد بينهما وقضاء وطر قواهما يبقى الانسان في هذا البنيان وبذلك البقاء يستكمل في ذاته وصفاته واتباعه ، وبهذاالاستكمال يستحقّ الحضور عندالرّحمن والخلّة والامامة فكماان الصّفا والمروة والسعي بينهما من مناسكت حج ّ البيت المبنيّ منالاحجار كذلك الصّفا والمروة النَّفسانيَّتان والتّردّد بنحوالاضطراب بينهما لاصلاح حال أهلهما وقضاء وطرهم [ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ ] السِّعائر جمع الشعاربكسر الشين بمعنى العلامة، اوجمع الشعار بالكسروالفتح بمعنى الثوب الملزق بالبدن؛ اوجمع شعار الحج ً بالكسربمعني مناسكه ، اوجمع الشعيرة بمعنى معظم المناسك التي ندب الله اليها [ فَمَنْ حَجَّ الْبَيْتَ أواعْتَمَرَ ] الحج القصد والكف والقدوم والتردد وقصد مكنة للنسك ، وفي الشرع اسم للنسكة المخصوصة المقرّرة التي هي في مقابل العمرة ويناسبه كلَّ من معانيه اللَّغويَّة ، والعمرة الزِّيارة وفي الَّشرع اسم للمناسكُ المخصوصة الَّتي هي في مقابل الحج [فَلا جُناحَ عَلَيْهِ أَنْ يَطَّوَّفَ بِهِما] قيل كان على الصَّفا والمروة صنمان لقربش كانوافي الجاهليّة اذاسعوا بينهما مسحواالصنمين فلما جاء المسلمون وكسرالاصنام تحرج المسلمون ان يطوفوا بهما لذلك فنزلت الآية ولا دلالة للآية على نفى الوجوب فانسَّها تفيد الجواز والجواز أعمَّ من الوجوب و يستفاد الوجوب من الاخبار فالتمستك بالآية على نفي الوجوب كما تمستك بها بعض العامَّة ليس في محلَّه ، ونسب الىالصَّادق (ع) انَّه



سئل عن السِّعي بينالصَّفا والمروة فريضة ام سنَّة؟ فقال(ع) : فريضة ، قيل: اوليس قالالله عزَّوجلَّ : فلاجناح عليه ان يطوِّف بهما ؟ ـ قال : كان ذلك في عمرة القضاء ان رسول الله ( ص ) شرط عليهم ان يرفعوا الاصنام من الصِّفا والمروة فتشاغل رجل عن السعى حتّى انقضت الايّام وأعيدت الاصنام فجاؤ االيه فقالوا: يارسول الله (ص) انَّ فلاناً لم يسع بين الصَّفا والمروة وقد أعيدت الاصنام فأنز ل الله عزَّوجلَّ انَّ الصَّفا والمروة الى قوله : فلاجناح عليهان يطوِّف بهمااي وعليهماالاصنام ونسب اليه (ع) أيضاً ان المسلمين كانو ايظنُّون ان السعي بين الصَّفاو المروة شيء صنعه المشركون فأنزلاالله هذه الآية ولايبعدان يقال: ان السعى بينهما بطريقالهرولة شيءٌ يستقبحهالعقول الجزئية ويستنكف منه النَّفوس الأبيَّة فكان مظنَّة للتَّحرَّج لمن لأيدرك من الاشياء الاظواهرها فرفع ذلك التّحرّج [وَ مَنْ تَطَوَّعَ] تنفتل [ خَيْراً ] صفة مفعول مطلق محذوف ، اوالمعنى نطوّع بخيرٍ ، اوهومبنيّ على التَّجريد اي من عمل خير ، او المراد بالخير الطَّواف و الَّسعي ، او مطلق مناسك الحجَّ و العمرة ، او مطلق الاعمالالحسنة فرضاً كان ام ندباً [ فَإِنَّ اللهُ ] يجزيه بالخير لأنه [ شاكِرً] لا يدع العمل الخير من العباد بلا جزاء [ عَليهم ] لا يعزب عنه عمل عامل [ إنَّ الَّذيبَ يَكْتُمُونَ ما أَنْزَلْنا مِنَ الْبَيِّناتِ ] اعلم أن أمثال هذه الآيات ما مضى منها وما يأتي نازلة في شأن علي (ع) وولايته سواءكان نزولها في أهل الكتاب اوفي غيرهم فان المقصود منها التّعريض بولاية عليّ (ع) فالمعنى ان الّذين يكتمون ما أنزلنا على محمّد (ص) من دلائل ولاية على (ع) التي لم يخف على احد بعد وفاة محمّد (ص) [وَالْهُدَى] المطلق الله على (ع) فانه حقيقة الهدى ، وكلَّما يدلَّ على الولاية فهو هدى باعتبار انتهائه الى الهدى المطلق [مِنْ بَعْدِ ما بَيَّسْأَهُ] اى الهدى الذى هوالولاية [ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ ] اى القرآن وأخبار الرَّسول [ أولَيْكَ يَلْعَنُهُمُ الله وَ يَلْعَنُهُمُ اللَّاعِنُونَ ] اي الذين يتأتى مهم اللِّعن من الملائكة والثقلين حتى أنفسهم فانتهم يقولون : لعن الله الكافرين كما في تفسير الامام (ع) اومن كلَّ شيء فأنَّ الكُلُّ باعتبار شعورهم بقدر وجودهم يلعنون الملعونين، وهذا لاينافي جريانه في أهل الكتاب الكاتمين لامر محمَّدٍ (ص) وعليٍّ (ع) وفي سائر العلماء الكاتمين لمطلق الحقَّ وفيمن علم شيئًا منالحقٌّ فكتمه ، ونسب الى ابي مُحمَّد (ع) انَّهُ قال : قيل لامير المؤمنين (ع) : من خير خلقائلة بعد اثمَّة الهدى ومصابيح الدَّجي؟ ـ قال: العلماء إذا صلحوا ، قيل: فمن شرَّخلقائله بعد ابليس وفرعون ونمرود وبعد المتسمّين بأسمائكم والمتلقّبين بألقابكم والآخذين لامكنتكم والمتأمّرين في ممالككم ؟ ـ قال: العلماء اذا فسدوا؛ هم المظهرون للاباطيل الكاتمون للخقائق وفيهم قال الله عزّوجلَّ : او لئكت يلعنهم الله ويلعنهم المُلاعنون ، ونسب الى الباقر (ع) انَّه قال : انَّ رجلاً اتي سلمان الفارسيَّ رحمهالله فقال: حدَّثني فسكت عنه؛ ثم ّ عاد فسكت ثم ّ عاد فسكت فأدبرالرّجل وهويتلوهذه الآية : انَّ الَّذين يكتمون ( الى آخره ) فقال له : أقبل آت لو وجدنا أميناً حدّثناه ( الحديث ) ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا ] عن الكنمان [ وَأَصْلَحُوا ] ما أفسدوه بالجبران [ وَ بَيِّنُوا ] ماكتموه [ فَأُولْئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَ أَنَاالتَّوَّ إِبَّ الرَّحيمُ إِنَّالَّذينَ كَفَرُوا ] استبناف في مقام التّعليل ولذا قطعه عمًّا قبله والمراد اصالة الكفربولاية على [ع) [وَمَاتُوا وَهُمْ كُفًّ أَرًّ] يعنى ان الكفّار حين الموت وظهور عليٍّ (ع) عليهم يعرض عليهم الولاية فيقبل بعضهم وبردٍّ بعضهم فلا يعلم حال الكافر بعد الموت آلا المطلّع على خفايا الاحوال ، فلايجوزلعن الكاف بعد موته آلا لمن يعلم حاله ، والالمن سمع ممنّ

This file was downloaded from QuranicThought.com



سورة البقرة

يعلم حاله جوازلعنه ، ولمَّاكان هذا الحكم تعليلاً للَّسابق ومن متعلَّقاته والمتكلَّم في مقام السَّخط كلَّماازداد ذمَّه للمغضوب عليه اشتدَّ غضبه ، وكلَّما اشتدَّ غضبه از داد في بسط الكلام وتغليظ الحكم وتأكيده بسط تعالى فى الكلام وأكد فقال تعالى : [أولْئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللهِ وَالْمَلائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ خالدين فيها] في اللعنة اوفي نارجهنم [لايُحَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَّابُ] بعد دخولهم في العذاب [ وَلَاهُمْ يُنْظَرُونَ ] يمهلون قبل دخول العذاب اولايمهلون في العذاب برفع العذاب اوتخفيفه ليعتذروا ، اولاينظر اليهم [ وَالْـهُكُمْ الْـهُ جملة مستأنفة لابداء حكم آخرعلي مجيء الواو للاستيناف اوحالية والمعنى أنتهم مخلدون في العذاب لايخفتف عنهم ولا يمهلون و الحال ان لا اله سوى الاله المعذَّب يدفع عنهم العذاب و يخلِّصهم من الاله المعذَّب، والاله مأخوذ من اله بفتح العين بمعنى عبد فهو فعال بمعنى المفعول وجاء اله كفرح بمعنى تحيَّر ، وعليه ؛ اشتدّ جزعه عليه، واليه؛ فزع ولاذ، واآلهه أجاره وآمنه، ويصحَّ جعله مشتقًّا من الجميع؛ ومعنى آلهكم اله أنَّ ماجعلتموه معبوداً مستحقٌّ للعبادة لاانَّه غير مستحقٌّ للعبادة [واحِدٌ] لامتعدَّد [لا إلهُ إلاُّ هُوَ] يعنى لامستحق للعبادة سواه حتى يكون معبوداً لغير كم اويدافعكم عنا آلهكم [الرَّجْمْنُ] المفيض لوجود الاشياء كلُّها والمبقى لها والمعطى لما تحتاج هي اليه في بقائها [ الرَّحيمُ ] المفيض للكمالات الاختياريَّة البشريَّة فاثبت الالاهة للآله المضاف الىالمخاطبين ثم التوحيد ثم حصر الأنكمة فيه وأثبت له المبدئية والمنتهائية والمالكية/وهذه هي امتهات صفائه تعالى وأقام البرهان عليه بقوله : [ إِنَّ فِي خَلْقٍ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ ] فهو استيناف في مقام التعليل وجمع السماوات لنعددها حقيقة بخلاف الارض وآيات خلق السماوات الدالة علىصانع حكيم عليم قادرذي عناية بالخلق رحمن رحيم كثيرة خارجة عن احصاء البشروما أحصوه منها لايحبط به البيان من وضع أفلاكها الكليّة والجزئية المحيطة وغير المحيطة وحركاتها الجزئية والكلية المختلفة بالسرعة والبطوء والاقامة والاستقامة والرجعة والشرقية والغربية المنضبطة فياختلافها المنوط بها نظام مواليد الارض من توليدها وبقائها واستكمالها فىذاتها وصفاتها ووضع كواكبها واختلافها بالقرب والبعد منالارض وشدّة النّوروضعفه وعظمالجرم وصغره والتتسخين والتبريد وظهورآ ثارمنها في الارضيّات وغير ذلك ممّا فصّل في علم الهيئة والنّجوم وأحكام النّجوم وكذا آيات خلق الارض من تحيّزها حول المركز بحيث يمكن تأثير السماويّات فيها من جوانبها و دورانها حولها و تحيّز الماء حواليها و خروج بعض سطوحها عن الماء لامكان توليد المواليد البرّيّة عليها وتوليد الماء في جوفها ووضع الجبال عليها وانحدار سفوحها لامكان جريان العيون عليها وامكان اجراء القنوات فيها وجعلها غير لينة غامرة وغير صلبة صعبة البناء عليها متماسكة يتماسك البناء عليها وغير ذلكت من المنافع الكثيرة التي لا يحصيها الاالله والآيات المستنبطة من كيفيَّة تعانقهما ومحبِّتهما وتأثير كلَّ وتأثَّرها منالاخرى كثيرة ايضاً . [ وَاخْتِلاْفِ اللَّيْلِ وَالنَّهْار ] اي تعاقبهما و مجيءكل خلف الآخر اواختلاف كلٍّ منهما في اذمان السنة بالزيادة والنبقصان او اختلافهما بزيادة أحدهما على الآخر في أغلب الاوقات و باختلافهما في الصَّفات والآثار آيات عديدة دالة على صانع حكيم فادر رحس رحيم [ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النُّـاْسَ] يعنى في جعل الماء مائعة سائلة وجعل موادَّ الفلك بحيث تطفو على وجه الماء وهدايتكم الي ترتيبها بحيث يجريها الرّياح على وجه الماء غير خارجة عن اختياركم و في الآثار المترتّبة على الفلك وسرعة سيرها



17.

مععدم احتياجها الى مؤنة من حمل اثقال كثيرة الى بلاد بعيدة آيات عديدة دالة على صانع حكيم قدير ذي عناية بالخلق [ وَ مَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ ] من جهة الفلك او من جهة العلو [ مِنْ مَاءٍ فَـَاحَيْابِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ] بتهبيج قواها و انبات نباتها و توريق أشجارها [وَبَثَّ] عطف على أنز لالله اى فيما بثَّ من الحشرات والانعام والأسباع وأصناف الانسان ، اوعطف على أحيا اي فيما أنزل منالسماء فأحيا بسببه الارض وبث بسببه [ فيها مِنْ كُلِّ دابَّةٍ ] ولفظة من على الاوّل بيانية ، وعلى الثّاني تبعيضية ووجة سببيَّة المطرلبث الدّواب ان توليد المتولدات من الحشرات انما يكون برطوبة الارض والهواء الممتزجة بحرارة الشمس المختلطة بالاجزاء الارضية المتعفنة بسببالحرارة وبقائها وبقاء المتولدات وتعبّشها انمايكون بسبب كثرة نباتالارض الحاصلة من كثرة رطوبة الارض والهواء الحاصلة من كثرة المطر [ وَتَصْرِيفُ الرِّياح ] الذي به تبديل الهواء حتى لايركن فيتعفن فيفسد أمزجة الحيوان والنبات وحتى يذهب بالهواء العفن ويبرد ابدان الحيوان والنبات بتبديل الهواء المجاور المتسخّن بالمجاورة والركون، وتنتفعون به فيمعايشكم باجراء الفلك واقلال السّحاب وتمييز الحبوب من الاتبان [ وَالسَّحاب الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّماءِ وَالْأَرْضِ] بحيث يحمل الاجزاء الرَّشيَّة الماتيّة ويستحيل اليها اجزاء هواثية فيذهب بها الىمواضع أمرهالله بالامطارفيها فيمطربحيث ينتفع الارض به من أنواع المطر لابحيث يفسد الارض وعماراتها ومواليدها وقد يأتي بالثِّلج في وقته او بالبرَد في محلَّ ينتفع به وقد يأتي بالمطراوالشلج اوالبرد بحيث يكون ضررها اكثرمن نفعها إذا أرادانة بقوم ضرًّا [لَآيات] دالة على صانع عليم حكيم قادر لايشد عن علمه شيء رحمن رحيم كما اشيراليها [لِقَوْم يَعْقِلُونَ] بدركون بالعقول لابالمدارك الحيوانية اولقوم صائرين عقلاء ، والاتيان بالمضارع للدَّلالة على حدوث العقل بعد أن لم يكن لا لغير العقلاء ممنَّن كانوا كالانعام أوهم أضلَّ فان العاقل يدرك من الأشياء دقائق الحكم المودعة فيها واسبابها ومسبَّباتها لاغيره [ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ ] عطف على جملة الهكم الله واحد ، اوحال [ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَاداً ] قد فسر الآية الـشريفة في الاخبار بمنافقي الأمَّة والانداد برؤسائهـم وعلى هذا فمعنى الآية من النَّاس من يتَّخذ انداداً لولي الامر حالكون الانداد بعضاً من غيرالله تعالى في مظهره اومن يتخذ من غيراذنالله انداداً ، اومن غيراذنالله انداداً لله في مظهره [يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ وَالَّذِينَ آ مَنُوا] بالبيعة الخاصة الولوية وقبول الدّعوة الباطنة [أشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ] في مظهر اللّذي هو على (ع) من غير هم انَّ محبَّتهم نفسانيَّة عرضيَّة لأنَّ شأن النَّفس العداوة والبغضاء ومحبِّةالمؤمنين عقلانيَّة ذاتيَّة [ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا] انفسهم بمنعها عن حقوقها التي هي التّسليم للولاية والقبول والتأثر منها و اتّباع وليّ الامر والاستنارة بنوره ، و لفظ لوللـشرط و هوالظاهر اوللتمنّي [ إذْيكرَوْنَ الْعَذَابَ] اذظرفاواسم خالص مفعول به ليرى وعلىالاوّل فقوله تعالى [أَنَّ الْقُوَّةَ لِلْهِ جَميعاً] مفعول به ليرى اوبدل منالعداب على ان يكون مفعول يرى محذوفاً وعلى الثاني يكون بدلاً من اذ يرون اومن العذاب ومعنى كون القوَّة جميعاً لله ان " قدرة كل" ذي قدرة رقيقة منالقدرة المطلقة والرِّقائقمتقوَّمة بالمطلق، ونسبتها الي الممكنات اعتباريَّة لاحقيقة لها وقرىء ترى بالخطاب ويرون مبنيًّا للمفعول من ارى وانَّ القوَّة بكسرانَّ وكذا قوله تعالى



[وَإِنَّ اللهُ شَديدُ الْعَذَابِ إِذْتَبَراأً الَّذِينَ اتَّبِعُوا] اذ ظرف لشديد العذاب، او لقو له ته ، او ليرون ، او بدل من العذاب، اومناذالاولى؛ والمعنى لويرى الدَّنين ظلموا اذتبر أالَّذين اتَّبعوا المتبوعون، اوالاتباع على قرأة المجهول و المعلوم [ مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا ] الاتباع اوالمتبوعين على القراءتين [ وَرَأُوُّا الْعَذَابَ ] حال بتقدير قد او عطف على تبرَّأ اوعلى انتَّبعوا الاوَّل اوالثَّاني [ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ ] جمع النَّسب وهوالحبل الّذي يشد به الشيء ويجر والاسباب استعارة للوصلات التي بينهم من القرابات وصور المبايعات الدينية الناشئة من مقام أنفسهم السيطانية والتمناسبات الدنبوية ، و لفظ بهم اماصلة تقطّعت على ان يكون الباء للتّعدية والمعنى شتّتهم الاسباب التي كانت بينهم وكانت سبباً لاجتماعهم وتؤلّفهم في الدّنيا فانتها كانت لإغراض فانية وبين نفوس هالكة وكانت مانعة عن الالفة الرّوحانيّة الباقية فصارت اسباباً للفرقة في الآخرة اولفظ بهم حال عن الاسباب نقدتم عليه والباء للالصاق [ وَقَالَ الَّذَيِهَنَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَناكَرَّةً ] الى الدَّنيا لوللتمنتي ولذا نصب الفعل بعد الفاء في جوابه [ فَنَتَبَوَّأَ مِنْهُمْ ] هناك [كَما تَبَرَّؤُا مِنَّا ] ههنا [كَذْلِكَ ] اي مثل اراءة اتباعهم للرّؤساء المضلين حسرة عليهم [ يُربِهِمُ اللهُ أعْمالَهُمْ ] جميعاً [ حَسَر اتٍ عَلَيْهِمْ ] يعنى كما ان أصل اتباعهم لرؤسائهم كان سببآ لبعدهم عنانله وقربهم الىدار العذاب فتحسروا عليه جميع أعمالهم التي عملوهاكانت سببآ لبعدهم وحسرة وندامة عليهم، ونسب الى الصَّادق(ع) أنَّه قال في قوله عزَّوجلَّ : يريهما لله أعمالهم حسرات عليهم ، هوالرّجل يدع ما له لاينفقه في طاعةالله بخلاًّ ثم يموت فيدعه لمن يعمل فيه بطاعة الله اومعصيةالله فان عمل به في طاعةالله رآه في ميزان غيره فرآه حسرة "وقد كان المال له، وان كان عمل به في معصيةالله قوَّاه بذلك المال حتى عمل به في معصية الله عزَّوجلَّ، وهذا اشعاريوجه من وجوه التَّأويل فانَّ الممسكُّ بخلاًّ ليس الا من اتباع الجهل وانكان بحسب الظاهر مؤمناً [ وَمَاهُمْ بِخَارِ جِينَ مِنَ النَّارِ ] حال عن فاعل قال اوفاعل اتْبعوا اومفعول يريهم وفيه ردٌّ لتمنَّاهم وتشديد عليهم بذكر تأبيد عذابهم .

[ يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الْأَرْضِ] من انواع المأكول والمشروب ولا بأس بتعميم الاكل والآكل والمأكول فان القوى كلّها لها أكل ومأكول خاصّان بها ، والمراد نفى البأس اوايجاب الاكل اواستحابه بحسب الاشخاص بالنّسبة الى الاكل بالفم وسماع الاصوات الحسنة والنّظر الى الامور المعجبة وشم الرّواثح الطيبة ولمس الملموسات الشهيبة وهو تعريض بمن يتحرّج عن اكل الطيبّات ولبس الملابس البهية وعن النكاح وغيرها من حظوظ النفس تعم صرف المهم اليها وجعلها غاية للخلقة اوترك اتباع الخلفاء اواتتباع من لايستأهل للاتباع والعداوة مع من يستأهل للاتباع كلّها حرام وكلّما فعل هذا التارك للاتباع كان حراماً، سواء اكل الجريش اوالسّهي ، و سواء لبس الخرق اوالجميل ، وسمع الصوت المنكر اوالحسن وهكذا لكن لبس الحرة بحسب ظاهر الشريعة ، والتابع للامام (ع) اذا وجد ان ارتكاب شيء من ملاذ النفس يقوى دواعيه النفسانية ويضعتف داعى العقل كان عليه الاجتناب منه وسنبيتن وجه اختلاف هذه الآية مع قوله تعالى يا أيها الذين آمنو اكلوا من طببات مارز قناكم [ حكلالاً طيبًا ولا تعبي وجه اختلاف هذه الآية مع قوله تعالى يا أيها الذين آمنو اكلوا من المترات مارز قناكم [ حكلالاً طيبياً وَلا تَسَبِّعُوا خُطُوا أن الشّيني أن منوا كلوا من الترب عرادة مع من يستأهل للاتباع كلم منهم اليها منه من مالاذ النفس يقوى دواعيه النفسانية ويضعتف الاتباع مالالشريعة ، والتابع للامام (ع) اذا وجد ان ارتكاب شيء من ملاذ النفس يقوى دواعيه النفسانية ويضعتف التربة مارز قنا كم [ حُلالاً طيبياً وَلا تَسَبُّعُوا خُطُوا أن الشّيني ألمان ] في ترك الأكل والتحرج بالطيبات التي لم يحظرها الشريعة اوفى الاكل كما نبيته .



بيان خطوات المشيطان بيان خطوات المشيطان الفاسدة والاهوية الكاسدة الناشئة منها واتمّباع خطواته في المأكول تحصيله من غيروجهه و في الاكل ان يؤكل المأكول حين كون الاكل تابعاً لائمة الضّلالة اومعانداً لائمة الهدى اوغافلاً عن الاتّباع

لائمة الهدى وائمة الضلالة او تابعاً لائمة الهدى غافلاً عن التبعية وعن ذكرالله آكلا لمحض تشهتى النفس من غير ملاحظة أمر منالله وقوة للبدن وابقاء لمركب الروح للعبادة وبالجملة الآكل اذاكان مسلماً حقيقة اومؤ منا بالايمان الخاص وكان متذكراً لله وآكلا لامره تعالى واباحته تعالى لتقوية ظهره وبقاء بدنه للعبادة وتفريح نفسه سبب الوصول الى حظوظها وكان المأكول مما أبياح الشريعة كان أكله من غير اتباع لخطوات الشيطان ، وانكان غير ذلك كان أكله باتباع خطوات الشيطان وكان غذاؤه مقوياً للشيطان المغوى ومضعقاً للملك الزاجر وقد ذكروا أن الاكل مع تشتت البال يورث التفرقة في الخاطرومع جمعيته يورث الاطمئنان وجمعية الخاطر، فاحلووا الحوافي من اتباع خطوات الشيطان فان التباعه يجعله متمكناً منكم بحيث لا يمكنكم الفرار منه ، وقد ذكروا أن الاكل مع تشتت البال يورث التفرقة في الخاطرومع جمعيته يورث الاطمئنان وجمعية الخاطر، وانكان غير ولك كان أكله باتباع خطوات الشيطان فكان عنداؤه مقوياً للشيطان المغوى ومضعقاً للملك الزاجر وقد ذكروا أن الاكل مع تشتت البال يورث التفرقة في الخاطرومع جمعيته يورث الاطمئنان وجمعية الخاطر، وقد ذكروا أكان خوافي من اتباع خطوات الشيطان فان اتباعه يجعله متمكناً منكم بحيث لا يمكنكم الفرار منه ، وقد يؤول خطوات الشيطان بأثمة الضلالة فان الم المتحققون بخطوات الشيطان كانه لما في محنكم الفرار منه ، وقد يؤول خطوات الشيطان بأثمة الضلالة فان الماء ومنا ما منحيناً منكم بحيث لا يمكنكم الفرار منه ،

اعلم ان الشيطان من عالم الظلمة و أن الظلمة ضد للنورومفنية له كما ان النورضد لها و مفنيها وان الانسان ببدنه ونفسه واقع بين عالمى النورو الظلمة وقابل لتصرفها وان كل شيء يقتضى بالفطرة ان يصبر مجاورة سنخه و ان كل ذيشعور يقتضى بفطرته السعة والاحاطة بما يمكن له الاحاطة به ولهذا كان كل عاقل يطلب الاحاطة العلمية بما لم يعلمه و ان اللطيفة السيارة الانسانية طليعة من عالم النور تنزلت منه و أشرقت على النفس الحيوانية والانسانية وهذه الطليعة ما دامت باقية لا يتيستر للشيطان التصرف التام في الانسان ، واذا على النفس الحيوانية والانسانية وهذه الطليعة ما دامت باقية لا يتيستر للشيطان التصرف التام في الانسان ، واذا انطفت صار ملك الانسان ملكاً للشيطان من غير معارض ، فاذا تحقق ذلك علم ان الشيطان عداوته للانسان انطفت صار ملك الانسان ملكاً للشيطان من غير معارض ، فاذا تحقق ذلك علم ان الشيطان عداوته للانسان واعن علمة ظاهرة على من كانت هذه اللطيفة فيه يافية [ أنهم أكثر كم يالسوع] جواب للسوال عن حاله مع الانسان اوعن علمة النهى عن التباع خطواته ، والسوء كل ماعدة الشرع أوالعقل اوالعرف قبيحاً لكن المراد منه ههنا ما لم ينته في القبح [وَ الْفَحْشَاء] وهو ما انتهى من ذلك في القبح [ واَن تَقُولُوا علَى الله ما لا تعلم في النون ] ما لم ينته في القبح [وَ الْفَحْشاء] وهو ما انتهى من ذلك في القبح [ واَن تَقُولُوا على الله ما لا تعالم معنا تعلموا أنه ضار اونافع .

وعلى هذا اذا علم الانسان أن هذا الدّواء بحسب الإسباب الطبيعيّة مضرًّ لشخص خاصّ تحقيق القول على الله اولعموم النّاس لامانع له من ان يقول : هذا حرام من الله لهذا الشخص اولعموم النّاس،

وانكان هذا يرجع الى ماعلم حرمته من السريعة بالضرورة ، اوان تقولوا وتفتروا على الله ما لا تعلمون انتسابه الى الله من الاحكام السرعية والاخلاق النفسية والعقائد الدينية و علم ذلك اما بالوحى اوبالاتصال الى عالم الامر اوبالتقليد من صاحب الوحى اوصاحب الاتصال ، فصاحب الوحى لاينطق عن الهوى بل ينطق عن وحي يوحى ، وصاحب الاتصال هوالذى علم حقيقة الامر وآثاره فلا ينطق عن الهوى افتمارو نه على ما يرى وصاحب التقليد شأنه التسليم يقول:كلّ من عند ربّنا ، واما غير الشلائة فلايجوزله القول فى الضار والنافع من الاشياء ولا القول بالحلّ والحرمة فيها والظنّ لايقوم ههنا مقام العلم الا ان يدلّ دليل على خروجه من القضية الكليّية القائلة بأن الظنّ لا يغنى من الحق شيئاً و العامة العمياء القائلة بالظنّ والرأى والقياس



والاستحسان قائلون علىانله مالايعلمون واما الخاصة فليس شأنهم الا التسليم واتباع صاحبالوحي والانتصال وتقليدهم ، نعم ان خرجرا منالتّسليم والتّقليد واتّبعوا الرّأى والقياس واجترؤا علىالفتيا من غير اذن واجازة من صاحب الاجازة كانوا مثلهم من غير فرق ٍولا يستعمل العلم في الظِّنَّ حتَّى يجوز ادَّعاء الظَّنَّ من العلم ههنا وظنيَّة الطريق لايفيد الاالظَّنَّ بالحكم ، والقطع بجواز العمل بالمظنون غير القطع بالحكم فنسبة المظنون الىالله قولٌ علىالله بما لايعلم والتَّصويب ليس من مذهب الَّشيعة وقد صرّح بعضالعامَّة بأنَّ في هذه الآية منعاً من اتَّباع الظَّنَّ في المسائل الدَّينيَّة ولاحاجة لمن تأمَّل فيها ادني تأمَّل إلى بيان آخر ولكن لمزيد التّوضيح نذكر قليلاً مماورد من المعصومين(ع) فنقول : نسب الى الصَّادق(ع) أنَّه قال : ايَّاك وخصلتين ففيهما هلك من هلك؛ إيَّاك أن تفتى النَّاس برأيك أوتدين بما لاتعلم ، وعنه (ع) : أنهاك عن خصلتين فيهما هلكُ الرَّجال، أنهاك ان تدين الله بالباطل وتفتى النَّاس بما لاتعلم ، وعنه (ع) انَّ الله خصَّ عباده بآيتين من كتابه ان لا يقولوا حتّى يعلموا ولايردّوا ما لم يعلموا ، قالالله تعالى : ألم يؤخذ عليهم ميثاق الكتاب ان لايقولوا علىالله الاالحقَّ وقال بلكذَّبوا بما لم يحيطوا بعلمه ولمَّا يأتهم تأويله ، وعنالباقر (ع) من أفتى الناس بغير علم ولاهدى لعنته ملائكة الرِّحمة وملائكة العذاب ولحقه وزر من عمل بفتياه ، وعنه (ع) انَّه سئل ما حقَّ الله علىالعباد ؟ ـ قال : ان يقولوا مايعلمون ويقفوا عند مالايعلمون ، وعن الصَّادق (ع) انَّه قال: قال رسول الله (ص) : من عمل بالمقائيس فقد هلكث وأهلك ومن أفتى الناس بغير علم وهولايعلم الناسخ منالمنسوخ والمحكم من المتشابه فقد هلك وأهلك ، وأمثال هذه الاخبار كثيرة جداً [ وَإِذًا قَيْلَ لَهُمُ ] عطف على محذوف جواب لسؤال مقدّر كأنَّه قيل فما يفعل الذين بأمرهم التشيطان؟ فقال: يتبعونه، وإذا قيل لهم [اتَّبعُوا ما أنْزَلَ اللهُ] في ولاية علي (ع) على ما هوالمقصود من بيان حال المنافقين مع على (ع) [قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آ باءنا] ويجوز ان يكون عطفاً على محذوف جواباً للسؤال عن حال السوء والفحشاء والقول على الله على ما سبق من التأويل [ أَوَلَوْ كَانَ آباؤُهُمْ لايَعْقِلُونَ شَيْئاً ] انكار وتوبيخ على تقليد من لا بميّزه الانسان ولا يعلم حاله بأنه من أهل التّحقيق والعلم الّذين أغناهم الله يعلمهم من غيرهم ، اومن أهل التّقليد العاقلين الّذين لايستقبح تقليدهم لاتباعهم للعاقل فان قوله تعالى [ وَلا يَهْتَدُونَ ] نفى للاهتداء الى العاقل ، وهذه الآية بيان " لحال الناس من أهل كلٌّ مذهب الامن شدٌّ وندر فان الكلِّ ينادون بأعلى الاصوات بلسان الحال: انَّا لانقدر على ترك اتَّباع ماوجدنا عليهآباءنا ، لاتكالهم على التقليد وعلىمار أوه من آبائهم واقرانهم وممنّ سمّوه عالماً منزمان صغرهم منغير اعمال رويتة وتميزٍ ونعم ما قيل :

خلق را تقليدشان برباد داد ای دوصد نعنت براين تقليدباد [وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا] عطف علی جملة اذا قبل (الی آخرها) و وضع الظّاهر موضع المضمر اشعاراً بأن من كان هذا جوابه كان كافراً ، اوحال والمعنی انّهم قالوا بل نتّبع ما ألفينا عليه آباءنا والحال أنّهم كالبهائهم او آبائهم كالبهائم فی عدم التّفطّن [كَمَثُل الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ إِلاَّ دُعَاءً وَ نِداً؟] نعق بغنمه كمنع وضرب نعقاً ونعيقاً ونعاقاً ونعقاناً صاح بها وزجرها والمعنی مثل هؤلاء القائلين او آبائهم فی عدم قصد المعنی من كلماتهم كمثل داعی البهائم اورادعهم فی عدم قصد المعنی من ألفاظه سوی الدّعاء اوالنّداء والزّجر

This file was downloaded from QuranicThought.com



او مثل القائلين او آبائهم في عدم تفطّن المعنى من كلمات الغير كمثل بها ثمَّ الّذي ينعق بالبهائم الّتي لا تسمع منالالفاظ الا دعاء وزجراً، والمقصود ان مثلالكافرين بولاية عليٍّ (ع)في دعائك لهم الىولايته كمثل بهائم الدَّاعي التي لاتسمع الادعاء ونداء ، روى عن الباقر (ع) أنه قال: اي مثلهم في دعائك ايَّاهم الي الايمان كمثل الناعق فيدعائه المنعوق به منالبهائم التيلانفهم وانتما تسمعالصّوت ولايلزم فيالتشبيهات المركّبة ان يصح التشبية بين اجزاء الطّرفين فضلاً عن التطابق في الترتيب [صُمَّ بُكُمُّ عُمْيّ] قد مضى بيان لهذه في اوّل السورة [ فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ] لتنزّلهم الى مقام المدارك الحبوانية وسدّهم روازنها الى العقل [يٰاأَيُّهَاالَّذينَ آمَنُوا كُلُوا مِنْ طَيِّباتٍ ما رَزَقْناكُمْ ] نادىالمؤمنين خاصّة بعد نداءالنّاس اجمعين تشريفاً لهم كأن نداءالنّاس كان تقدمة لندائهم و لذلكت غيرًا اسلوب الامر بالاكل بنسبة الرَّزق الى نفسه وايقاعه عليهم كأنتهم المقصودون بايجاد المأكول وتقديم الطيبات وافادةكون الامر بالاكل للوجوب اوالندب ههنا بافادة الاباحة من رزقناكم بخلاف سائر النآس فانه لايستفاد من امرهم الا الاباحة وبالترغيب الىالشكربعد الامربالأكل كأنتهم لاحاجة لهم الى التّحذير ولاخطوة للّشيطان فيهم ، والاتيان بالّشرط التّهييجيّ بعدالامر بالتشكر وتعيين المحرّمات كأنّه لاحاجة لهم الى التحذير منها انَّما الحاجة الى تشخيص مايحترز منه [ وَاشْكُرُوا بِلَّهِ ] المراد بالتشكر ههنا صرف النّعمة فىوجهها لاستفادة ملاحظة المنعم والانعام فيالنّعمة من رزقناكم ولذا التفت من التكلّم الى الغيبة كأنَّه قال بعد ملاحظة انعامنا في النَّعمة ينبغي التَّوجَّه إلى ما خلقت له بالانصراف من الحضور والتَّوجَّه إلى ماخلقت لاجله [ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ] شرط تهيجي وتنبيه على أن المؤمن ينبغي ان يكون كون عبادته مقصورة على معبوده لاينظر في عبادته الى غيره من الرَّضا والقرب والنَّعيم والخلاص من الجحيم والاغراض المباحة الفانية والاغراض الفاسدة المحرمة من الريا والسمعة والمناصب والجاه والتحبّب الى النبّاس وغير ذلكئ مسلماًمفروغاً عنه [ إِنَّما حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ ] والحصرههنا ضافي بعني لاماحر متموه بأهو اثكم من البحيرة والسائبة والوصيلة والحام وغير ذلك مما لم يرد به نهى منالله [ وَالدَّمَ وَ لَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَ مَا أُهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ ] وما رفع الصّوت بسببه لغيرالله يعنى ما ذكراسم غيرالله عليه وقوله لاتأكلوا ممّاً لم يذكراسمالله عليه اعم ممما ذكراسم غيرالله عليه فالتخصيص ههنا بما ذكراسم غيرالله عليه اما للاهتمام بحرمة هذا القسم لشدته اولان عدم ذكر اسمالة لا ينفكّ عن ذكر اسم غيرالله فان النَّفس ان لم تكن مؤتمرة بأمرالله كانت مؤتمرة بأمرالتشيطان و اذا لم تكن متذكرة بذكرالله كانت متذكرة بذكرالتشيطان لعدم خلوّها من أيتمارٍ ما و ذكرٍ ما ، والتَّفسير بذبيحة ذكر اسم غيرالله عليها بيان لتنزيل الآية ، ولا يخفى على من استبصر اجمالاً بطريق التأويل تعميم ما أهلَّ به لكبلَّ ما يدخل تحت اليد ولكلَّ فعل من افعال القوى يعنى لا تأخذوا ولا تأكلوا ولا تنكحوا ولا تفعلوا صغيراً ولاكبيراً ذكر اسم غيرانله اولم يذكر اسمانله عليه ، وفسَّريما ذكراسمانله اواسم غيرانله لأجل غيرالله يعنى ما ذبح لأجل الاصنام اولأجل ما نصبوه للعبادة سوى الاصنام [ فَمَنِ اضَّطُوَّ ] الى شيء من هذه المحرَّمات [ غَيْرُ باغ وَلاعاد ] من البغية بمعنى الطلب اومن البغي بمعنى الفجور والزَّنا ، أومن البغي بمعنى الاستطالة وفسّر في الخبر بطالب الصّيد لهواً وبطالب اللَّذَّة وبالباغي المستطيل على الامام والعادي المتجاوز عن الحدَّ سواءكان التّجاوز عن الحدّ في الامامة بان يقول بامامة امام باطل اوبتشريك امام باطل للامام الحقِّ



او بالغلوَّ فيالامام الحقَّ بان يقول فيه ما لم يقله هوفي حقَّه اوفي سائر الحقوق الآلهيَّة والخلقيَّة ، اوفي جملة الافعال الصّادرة منالمدارك والقوى العمّالة فان المفرط والمفرّط فيها متجاوز عنالحدّ وعاد ، وقدفسّربكلّ منها في الاخبار [ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ] في الاكل عن هذه [ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ ] يستر عليكم ما هو نقص وشين لكم [ رَحيهمٌ ] يرحمكم بالاذن في المخمصة ان ترتكبوا ماحرَّمه عليكم في غيرها ، عن الصَّادق(ع): من اضطرَّ الي الميتة والدّم ولحم الخنزير فلم يأكل شيئاً من ذلك حتى يموت فهو كافرٌ [إِنَّ الَّذيبِنَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ] امَّا المقصود منافقو الامَّة و اسقاطهم منالكتاب مناقب على (ع) و مثالب أحزابهم ولذا أتى بالمضارع اخباراً بما يقع بعد، او المراد أعم من اهل الكتاب ومنافقي الامة و «من الكتاب » صلة أنزل اي ماأنزل الله من اللُّوح المحفوظ او من مقام النَّبوَّة و هو مقام القلب الى الصَّدر و عالم الطَّبع اوحال متَّ أنزل الله ، و من للتبعيض على ان يكون المراد بالكتاب التَّدوينيَّ اواعم منه ومن احكام النَّبوَّة [ وَيَشْتَرُونَ بِهِ تُمَنأ قَليبِلاً ] قد مضي بيان مبسوط لاشتراء الثمن القليل بالآيات في اوَّل السَّورة عند قوله ولا تشتر وا بَآ ياتي ثمناً قليلاً [أولْئِكَ ما يَأْكُلُونَ] اىمايدخلون بالأكل من الاعواض التي يأخذونها بماأنزل [في بُطُونِهمْ إلَّا النّ ومثل هذه قد تكرَّر في الكتاب والكلِّ مبنى على التَّضمين [ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيامَةِ ] كناية عن عدم الاعتدادبهم لشدّة الغضب [ وَلَا يُزَكِّبِهِمْ ] لا يطهّرهم، اولايثني عليهم بأنّهم ازكياء، او لا ينعم عليهم من ز كى الرِّجل اذاصلح وتنعم [ وَلَهُمْ عَذَابٌ ٱلبِهُ أَوَلَتُكَ الْذِينَ اشْتَرُو االضَّلالَةَ بِالْهُدْي] اي استبدلوا الضِّلالة التي هي ملك الشيطان بالهدي البِّذي كان لهم ملكاً في الدِّنيا [ وَ الْعَذَّابَ بِالْمَغْفِرَةِ ] في الآخرة [فَما أَصْبَرَهُمْ عَلَى النَّارِ] فما أجرأهم على فعل يدخلهم في التارويبقيهم فيها فهوتعبير عن الشيء باللازم ولذا اختلف الاخبار في تفسيرها واختلف المفسَّرون في بيانها/[ذٰلِكَ] المذكور من الحكم على كاتمي ماانزل الله بادخال النآار وعدم تكليمهم الله وعدم تزكيتهم وثبوت العذاب الاليم لهم واستبدال الضلالة بالهدى والعذاب بالمغفرة [بِأَنَّ الله ] بسبب أن الله فهو خبر لذلك لاحاجة له الى تقدير مبتد، أو خبر أو فعل ناصب [ زَزَّ لَ الكِتاب بِالْحَقِّ ] بسبب الحقَّ المخلوق به وهو المشيَّة الَّتي خلق الاشياء بها ، اومتلبَّساً بالحقِّ موصوفاً به ، اومع الحقّ مقارناً له فالكاتم له كاتم للحق ومستحق ٌ لما ذكر، والمراد بالكتاب أحكامالنَّبوَّه والتَّوراة والانجيل والقرآن صورتها [وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَقُوا] عطف على أنَّ الَّذِين بِكَتِمون واختلف ضدَّ اتَّفق اوبمعنى ترددوعلى الأول فالمعنى انَّ اللّذين اختلفوا معكث او انَّ اللّذين وقع الاختلاف بينهـم و على الثّاني فالمعنى انَّ اللّذين تردّدوا [ فِي الْكِتْابِ ] لاستنباط الاحكام الشرعيَّة ولان يقيسوا ما لم يكن فيه بما يجدونه فيه والمراد بالكتاب أحكام النَّبوَّة والتَّوراة والانجيل والقرآن صورتها [ لَفَى شِقًّاقٍ ] لفي ظرف منكم او من الله [ بَعيدٍ ] او لفي عناد معكم وعداوة .

اعلم ان من استسلم وانقاد لنبيّ (ص)اووصيّ ليس من شأنه ان يخالف امثاله في حكم من الاحكام لانه ليس له رأى في شيء من نفسه وانسما هومنقاد لغيره بخلاف من لم يكن منقاداً لنبيّ ( ص ) اووصيّ فانّ



السَّيطان متمكن منه لامحالة الا ان يكون في حكم المنقاد ، ومن تمكن السَّيطان منه لايمكن له التوافق مع احد بل كان شأنه الاضطراب في الآراء وعدم الشبات على شيء منها والخلاف والعناد مع كل النتّاس فالمؤمنون ان كان أحكامهم مختلفة كانوا متوافقين مترافقين متّحدين ، وغير المؤمنين ان كانوا متوافقين في الاحكام كانوا متخالفين متعاندين غير خارجين من العناد ، وما نقل من اختلاف أصحاب الائمة مع بعض لاينافىمرافقتهم مع كل النتّاس لأن المخالفة التي ظهرت فيهم لاستلزام المخالفة من طرف ظهورها في طرف آخر .

[لَيْسَ الْبُرَّ ] كلام مستأنف لابداء حكم آخر اوجواب سؤال ناش من السابق كأنَّه قيل : فما بالنا اختلفنا في القبلة بالصَّلُوة الى بيت المقدَّس تارة والى مكَّة أخرى وأمر القبلة من الكتاب؟ ـ فقال : ليس الطَّاعة [ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ رَإِلْمَغْرِبِ ] على ان الاختلاف في العمل من باب التسليم لأمر الآمر الآلمي اتفاق في الاعتقاد والقول بخلافَ الأختلافَ مَن آراء مختلفة، والبرّبكسرالباء مصدر بمعنى الصّلة والخير والاتّساع في الاحسان والصّدق والطّاعة ، والاحسان الىالغيرضد العقوق وفعلهُ من باب علم وضرب وهذا ردّ على من خاض من اهلالكتاب في أمر القبلة بعد تحوَّل المسلمين الى الكعبة وعلى من خاض من المسلمين في أمر ها بعد صرف وجوههم الىالكعبة ، روى عنالسَّجَّاد(ع)انَّه قال: قالتاليهود قد صليَّنا علىقبلتنا هذه الصَّلوات الكثيرة وفينا من يحيى اللَّيل صلوة َّ البِها وهي قبلة موسى الَّتي أمرنا بها ، وقالت النِّصاري : قد صليَّنا اليقبلتنا هذه الصِّلوات الكثيرة وفينا من يحيى اللَّيل صلوة " البها وهي قبلة عيسي التي أمرنا بها ، وقال كلَّ واحدٍ من الفريقين : اترى ربّنا يبطل|عمالنا هذهالكثيرة وصلوتنا الىقبلتنا لأنالانتبع محمّداً(ص) على هواه فينفسه وأخيه فأنزلالله يا محمّد(ص) قل : ليس البرّ والطّاعة التي تنالون بها الجنان وتستحقّون بها الغفران ان تولّوا وجوهكم قبل المشرق يا أيَّها النَّصاري وقبل المغرب يا أيَّها اليهود وانتم لأمرالله مخالفون وعلى وليَّالله مغتاظون [ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَن] حمل النّذات على المعنى مثل حمل المعنى على النّذات محتاج الى تصرّف فهو امّا بتقدير مضاف في الاوّل اوفي الثّاني اوبجعل البرّ بمعنى البارّ اوبادّعاء الاتّحاد بين المعنى والّذات للمبالغة في اتّصاف الّذات بالمعنى [ بِاللَّهِ] يعنى انَّ البرَّ الايمان والاذعان بالله والتَّسليم له وهوروح العمل لا صورة العمل واعتبارالجهة فيه [ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ] يعنى الاقرار بالمبدأ والمعاد [ وَالْمَلَائِكَةِ وَالْكِنَابِ ] الذي هو الشريعة الآلهية [ وَالنَّبِيَّينِ وَ آتَى الْمالَ عَلَى حُبِّهِ] اي مشتملاً على حبِّ الله اوعلى حبِّ المال اوعلى حبِّ الايناء وعلى الشّلائة يجوزان يكون الضّمير المجرور فاعلاً راجعاً الى منآمن وواحد من هذه الثلاثة مفعولاً مقدّراً، ويجوز ان يكون راجعاً الى واحدٍ من هذه الثلاثة مفعولاً والفاعل محذوفاً ، ويجوزان يكون راجعاً الى الله فاعلاً [ ذَوِي القُرْبِي] ذوى قرباه اوذوى قربى النّبيّ (ص) يعنى يعطى من ماله ندباً اومن الخمس فرضاً واماً الزّكوة الفرض فانتها تذكر بعد [ وَالْيَتْامَى] عطف على القربي على عدم جواز اعطاء الصَّدقات المستحبَّة للأيتام أنفسهم ، اوعلى تقدير كون المال من الحقوق الواجبة ، اوعطف على ذوى القربي و هو جمع اليتمان بمعنى اليتيم و يتم من باب ضرب وعلم بمعنى انفرد لانظير له وفقد الاب في الاناسي والأم في سائر الحيوان اذا لم يبلغ [وَ الْمُساكين] المسكين أسوأ حالاً من الفقير لكن اذا افترقا اجتمعا [ وَابْنَ السَّبِيلِ] اي المسافر الَّذي انقطع نفقته وكان



من قرابات الرّسول انكان المال مال الخمس اومطلقاً انكان غيره والعرب يسمّىكلّ من يباشر أمراً أبا ذلكتُ الامر وابنه [ وَالسَّائِلِينَ ] الذين بتعفَّفون عن السؤال صريحاً ويسألون في ضمن اظهار الحال كنابة حتى لاينافيالحقوقالواجبة علىفرض عدم جوازاعطائها السائل بالكفِّ، أوالمراد أعم من السَّوَّال بالكفَّ ان اريد الايتاء ندبهاً [ وَ] مالك الرِّقاب اوالعبيد أنفسهم [ فِي الرِّقَابِ ] في استخلاصها سواءكانوا مكانبين اوتحت السُدَّة او لم يكونواكذلك [وَاقَامَ الصَّلُوةَ وَ آتَى الزَّكُوةَ] يعنى ان البرِّالإيمان والادعان بالله وترك مافيه خيره لخير الغير والتوجّه النامّ الى الله والتّسليم والخروج من الانانيّة و لوازمها الّتي هي خلاف التّسليم من الخلاف والنتزاع والرأى من النّفس وغير ذلك من دواعيالانانيّة لاتوجيه وجه البدن الىالمشرق اوالمغرب والرَّأى فيه والتَّوقَّف عليه . وقد مرَّبيان للصَّلوة والزَّكوة في اوَّل السَّورة من أراد فليرجع اليه [ وَ الْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ ] عطف على من آمن وجعله خبرمبتدء محذوف اومبتد، خبر محذوف تقديرٌمن غيرحاجة ، والعدول الى الاسم للاشعار بان الوفاء بالعهد امر يطلب فيه الاستمرار والتَّبوت بخلاف الايمان فانتَّه يحدث سواء أريد به الاقرار اوالبيعة وبقاء الحالة الحاصلة منه ليس ايماناً انتما هو بقاء الايمان ، وبخلاف الزَّكوة والصَّلوة فانتَّهما لا**تكونان الامت**جددتين ، وامّا الوفاء بالعهدفانة ليس الاالبقاء على العهد؛ وهكذا الحال في الصّبر ، والمراد بالعهد العهدالحاصل في ضمن البيعة اومطلق العهد [إذاعا هَدُوا وَالصَّابِرِينَ] علم وجه العدول الى الاسم والعدول الى النّصب لقصد المدح بتقدير فعل [ فِي الْبَأْسَاءِ ] اللِّس العذاب والشدّة في الحرب بؤس ككرم فهوبتيس شجاع ، وبئس كسمعاشتدّت حاجته ، والبأساء الدّاهية والمناسب ههنا ان يفسّريشدّة الحاجة والدّاهية فيالمال [ وَالضَّرَّ اءِ ] في الانفس [ وَحينَ الْبَأْسِ] شدة القتال [ أو لَتَرِكَ ] العظماء المحصرون بتلك الاوصاف العظام [ الَّذِينَ صَدِدَقُوا ] لاصادق سواهم في أقوالهم بتصديق أفعالهم لأقوالهم وفي أفعالهم وأحوالهم لتصديق آثار الافعال والاحوال صدقها [ وَأُولْئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ] لامتقىغيرهم وقد فسّر بعليّ (ع)لان الجامع بين الاوصاف بحقائقها لايكون الا محمَّداً (ص) وعليّاً(ع) واولاده الطّاهرين وامَّا غيرهم من الانبياء والاوصياء فان لهم حظاً من هذه وبقدر حظّهم تصدق عليهم .

ر[ يا أيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ] بالايمان العام و قبول الدَّعوة الظّاهرة و البيعة العامة النبوية [كُتِب عَلَى عَلَيْكُمْ ] فى اللَّوح المحفوظ اوفى صدر النبَّى (ع) والمعنى فرض ولذلك وللاشعار بتضرّرهم عدَّاه بعلى عَلَيْكُمْ ] فى اللَّوح المحفوظ اوفى صدر النبَّى (ع) والمعنى فرض ولذلك وللاشعار بتضرّرهم عدَّاه بعلى [ الْقَصْاصُ] ان يفعل بالجانى مثل ما فعل بالمجنى عليه ، وكونه فرضاً على الحكام بعد مطالبة ولى المجنى عليه لا ينا فى كون الولى مخبراً بين القصاص والدية والعفو [ في القَتْلَى] متعلق بكتب [ الْحُرُّ بِالْحُرُّ بِالْحُرُّ بالْحُرُّ عليه مثل ما فعل بالمجنى عليه ، وكونه فرضاً على الحكام بعد مطالبة ولى المجنى عليه لا ينا فى كون الولى مخبراً بين القصاص والدية والعفو [ في القَتْلَى] متعلق بكتب [ الْحُرُّ بِالْحُرُّ بالْحُرُّ بالْحُرُّ بالْحُرُ الله عليه لا ينا فى كون الولى مخبراً بين القصاص والدية والعفو [ في القَتْلَى] متعلق بكتب المار الحرُّ بالْحُرُّ بالْحُرُ بالْحُرُّ بالله منها للخطاء والآية مثل سائر الآيات اي يقتل الحرّ الحراب الحرّ ال المار المالة القبل عمداً لاخطاء ولاشبها للخطاء والآية مثل سائر الآيات اي يقتل الحر المالي المالي قلب القلم المار الآيات محملة محتاجة الى البيان فلا يرد ان المسئلة بخلاف مفهوم مخالفة القيد فان مفهوم القيد غير معتبر قطعاً ههنا معها المحملة محتاجة الى البيان فلا يرد ان المسئلة بخلاف مفهوم مخالفة القيد فان مفهوم القيد غير معتبر قطعاً ههنا وتان وتصيل المسئلة موكول الى الفقه [ وَ الْعَبْدُ وَ الْأُنْشَى بالْأُنْشَى بالْأُنْشَى الله المالة من علي معالي وكان معليا المسئلة بخلاف مفهوم محالفة القيد فان مفهوم القيد غير معتبر قطعاً ههنا وتفصيل المسئلة موكول الى الفقه [ وَ الْعَبْدُ وَ الْأُنْشَى بالْأُنْشَى بالمالة القيد ما وكان حيان من العرب وكان وتصيل المسئلة موكول الى الفقه [ وَ الْعَبْدُ وَ الْأُنْشَى بالْأُنْشَى بالْقُنْشَى الفل ما عليه ما من العرب وكان وتصيل ولمال على الالمال على الماله الفيه والربلين ، والرّجلين من العرب وكان مالول على الول على الولائي ، والرّجلين ما لول وكان بالمواضعة بينهما ان يقتل ذوالطول الحر بالعبد ، والذكر بالانهى ، والرّجلين ما لول المالي ما له مالول المالة والمول المي المالي والما ويقتل ذوالطول الحر بالموال على ماله والائي ، والررجلين ما لول المالي والنها



بالرَّجل فلمَّا جاء الاسلام تحاكموا الى رسولالله ( ص ) فنزلت فأمرهم بالتكافؤ [ فَمَنْ عُفِي َ لَهُ ] اىالجانى الَّذي عفي له [ مِنْ ] قبل [ أَخيبِهِ ] الَّذي هو وليَّ الدَّم اومن دم اخيه المقتول وأدَّاه بلفظ الاخوّة للاشعاربان العفو يقتضي ويقتضيه التّعاطف فالمناسب في المقام اللّفظ الَّذي يقتضي ويقتضيه التعاطف [ شَيْءٌ ] من العفو وهوالعفو من القصاص دون الدّية اوشيءٌ من العفو بان عفي وارث واحد [قَمَاتُّبْاعٌ] اي فليكن من العافي اتتباع اوفحكمه اتباع اوفعليه اتباع للعفو فيمطالبة الدّية [ بِالْمَعْرُوفِ ] بطريق يستحسنه العقلاء ويعرفونه بالحسن يعنى لا يكون في مطالبة الدّية تعنَّف ولا اضرار ولا زيادة على القدر المقرَّر وليكن من الجاني [أداءُ ] للَّدية [ اِلْكَيْدِ ] الى العافي [ بِاحْسانٍ ] متلبتساً بنحو من الاحسان وصيَّة للعافي بالمداراة وعدم التعنّف وعدم التعدي وللجاني بعدمالمماطلة وعدمالخدعة والبخس والاكراه [ذٰلِك] اي الاذن في العفو مع الانتقال الى الدَّية اوبدونه يعنى التَّخيير بينالثلاثة فانَّ العفو عن الدَّية يستفاد بطريق اولى من العفو عن القصاص المستفاد من قوله فمن عمى له من اخيه (الى آخرها) [تَخْفيف] نيما فرضنا عليكم من المؤاخذة بالجناية [مِنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةً ] منه عليكم بتجويز العفو المستلزم لبقاء النُّفوس وعدم تكليف وليَّ المقتول بالعفو بلاعوضٍ ، فقل انَّه كان لاهل التوراة القصاص اوالعفو ، ولاهل الانجيل العفواوالدّية ، ولهذه الامّة التخييربينالثّلاثة ونسب الىالرّواية انّ القصاص كان في شرع موسى (ع) والدّية كانت في شرع عيسى(ع) فجاءت الحنيفيَّة السمحة بتشريع الامرين [ فَمَنِ اعْتَكُنَّى] تجاوز عما حد له من اولياء الدم ومن الجاني [ بَعْدَ ذَلِكَ ] المذكور من القصاص اوالعفو او الدية [ فَلَهُ عَذَّابٌ ٱلمِيمُ ] قدمضي وجه توصيف العذاب بالالم ، ولمَّا جاز أن يتوهم من تشريع القصاص ان فيه افناء للنفوس البشرية وافناء النفوس البشرية خلاف الحكمة الآلهية كما عليه الملل الباطلة رفع ذلكت لتوهم بأن في القصاص ابقاء للنفوس لاافناء لها لان مي تشريع القصاص ردعاً لجملة النفوس عن التجرّي على القتل ففيه افناء نفوس قليلة وابقاء نفوس كثيرة بخلاف تركه فقال : [ وَلَكُمْ فِبِي الْقِصْاصِ حَيْوةٌ] وذكروا وجوهاً من الترجيح لهذا الكلام على مقابله الذي هو قول القائل القتل انفي للقتل [ياأوليبي الألباب] خصّ اولى الالباب بالنداء تشريفاً لهم ، ولأنتهم يعرفون وجه كون الحيوة في القتل ، ولأنتهم المخصوصون يتشريع الاحكام والمنظور اليهم في خلق الاشياء المعتني بهم للبقاء دون غيرهم [لَحَلَّكُم] يا اولى الالباب [تَتَّقُونَ] ترجَّىناش منذكرالقصاصاومنايداعالحيوة فيالقصاص؛ اومنذكر الحيوة؛ فانكان الاوَّلان فالمعنى شرعالله الكم القصاص اوجعل الحيوة في القصاص لعلكم تتنقون القتل اوتتنقون المعاصي اوتتنصفون بالتنقوي ، وانكان الثَّالثكان المعنى استبقاءكم لعلَّكم تتَّقون المعاصي او تتَّصفون بالتَّقوي والتَّرجَّى من الله ليس على حقيقته لان التّرجي لايكون الا من جاهل مترقّب لحصول مرغوب خارج عن اختياره والحق ليس كذلك فهومنه تعالى بمعنى التعليل اولجريه تعالى شأنه على شاكلة الملوك و الاكابر من الخلق حيث يعدون مواعيدهم التي ينجّزونها بليت ولعلَّ وعسى حتّى لا يتَّكل من يعدونه على الوعد ويكونوا بين الخوف والرِّجاء ، اولملاحظة حال العباد وان َّ شأنهم شأن الرِّجاء والاطماع فالتَّرجَّى باعتبار حال المخاطب .

[كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ ] استبناف لاظهار حكم آخر غير مرتبط بسابقه



سورة البقرة

ولذا قطعه عن سابقه ، وعامل إذا فعل الشرط كما هوقول المحقِّقين في جميع موارد إذا لاكتب كما قيل؛ لأنَّه للماضي واذا للمستقبل، ولاالوصية لعدم جوازتقدَّم معمولالمصدرالمعرَّف بالكَّام وانكان ظرفاً عليه ، وجوابه محذوف و هو جملة معترضة بين الفعل و مرفوعه اى اذا حضر أحدكم الموت فليوص ، او جوابه قوله تعالى [ إِنْ تَرَكَ خَيْراً ] على القول بعدم لزوم الفاء في جواب اذا ، اوجوابه قوله تعالى [ الْوَصِيَّةُ لِلْو البِدَيْن ] على هذا القول ، وعلى هذا فجملة اذا حضر احدكم الموت نائب فاعلكتب لان فيه معنى القول و جملة ان ترك ضراً معترضة كماكانت معترضة على تقدير حذف جواب اذا ؛ والمراد بالخير اماً مطلق المال اوالمال الكثير كما نسب الى اميرالمؤمنين(ع) انه دخل على مولىَّ له في مرضه وله سبعمائة درهم اوستَّمائة فقال : الا اوصي ؟\_ قال : لا انَّما قالالله تعالى ان ترك خيراً وليس لك كثير مال وروى هذا الخبر وغيره بهذا المضمون عن طريقالعامة أيضاً ، والوصية نائب فاعل لكتب وتذكير الفعل لكون الوصية مؤنَّثاً مجازيّاً ، ويجوز ان يكون الوصيَّة مبتدء و للوالدين خبره والجملة نائب فاعل كتب [ وَالْأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ ] بوصيَّة بعرفها العقل والعرف حسناً فان "المعروف صار اسماً لما استحسنه العرف يعنى بوصية لايكون فيها حيفٌ واضرار بالوارث مثل ان كان له كثيرمال يستغنى وارثه ببعضه ويكون الوالدان والاقربون محتاجين ويوصى لهم بما لايحوج الوارث [ حقّاً ] حقّ حقيّاً مفعول مطلق مؤكّد لنفسه ان جعل مؤكّداً لمضمون كتب ، ومؤكّد لغيره ان جعل مؤكّداً لمضمون الوصيَّة للوالدين [ عَلَى الْمُتَّقيبنَ ] بدل من عليكم اومتعلَّق بحقًّا وعلى انَّ تقدير فهو تنبيه على ان المنظور في تشريع الاحكام أولو الالباب وهم المؤمنون المبائعون بالبيعة الخاصة وأمَّا غيرهم فلانظر اليهم في شيء من أحكامالبشرومنافعه وأيجاد الاشياء لاجله الاتبعال، وماورد في الاخبار من نسخ هذه الآية بآية المواريث يدل على أنه كان المقصود من الكتب الفرض و أن المنسى خ هوالوجوب لا الجواز والا ففي آية المواريث ذكر من بعد وصيَّة وهويؤكَّد ثبوت الوصيَّة لا أنَّها تنسَّخها ، ونسبَّ الى امير المؤمنين (ع) انَّه قال : من لم يوص عند موته لذوى قرابته ممِّن لا يرث فقد ختم عمله بمعصية ٍ ، ونسب الىالصَّادق (ع) انَّه شيءٌ جعله الله تعالى لصاحب هذا الامر قيل : هل لذلك حدَّ ؟\_ قال : ادني مايكون ثلث التَّلث ، وعنه (ع) انَّه حقَّ جعله الله تعالى في أموال النَّاس لصاحب هذا الامر قيل : لذلكتُ حدَّ محدودٌ ؟ \_ قال : نعم ، قيل : كم ؟ \_ قال : أدناه السدس وأكثره النَّلث [ فَمَنْ بَدَّلَهُ ] اي كتب الوصيَّة بان لا يعمل به ويترك الايصاء للوالدين والاقربين اومن بدل الوصيَّة الثَّابتة من المحتضر سواءكان المبدَّل الوصيِّ اوالوارث اوالَّشهود اوالحاكم ، وتذكير الضَّمير باعتبار الايصاء [ بَعْدَ مَا سَمِعَةُ ] اى فرض الله وحكمه على الاوّل والايصاء على الثّاني والتّقييد به اشارة الى انته مثل سائرالتكاليف لامؤاخذة عليه قبل العلم به [فَإِنَّما إِثْمَةُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ] وضع الظّاهر موضع المضمر اشعاراً بعلَّة الحكم وزيادة زجرٍ منه بتكريره والحصر ههنا حصر قلبُ ادْعاثيَّ فرضيٌّ فانته تعالى جرى على طريقة المخاطبات العرفيَّة واهل العرف اذا ارادوا المبالغة في المنع عن شيء إوالتَّرغيب في شيء يقولون : لا تفعله فليس وباله الا عليك ، اوافعله فليس أجره الا لك كأنَّ المتكلَّم يدَّعي انَّ فاعل هذاالقبيح يعلم انَّ على هذا الفعل عقوبة لكن يحسب أنَّ عقوبته على غير الفاعل فيفعله فيقول : ليسكما زعمت ليس وباله الا عليك وهكذا الحال في الترغيب [ إِنَّ اللهُ سَميه ع ] لما قاله الموصى حين الايصاء او المبدَّلون حين التبديل [عليم ]

This file was downloaded from QuranicThought.com



بيان السّعادة

بأغراضهم فيجازى كلا بحسب قوله وغرضه وهوتهديد للمبدِّلين [ فَمَنْ خُافَ ] الفاء للتَّعقيب باعتبار لازم الحكم اي العلم بالحكم كأنَّه قال بعد ما علم الائم على مبدَّل الوصيَّة فاعلم انَّه لااثم علىمبدَّل خاف [ مِنْ مُوصٍ جَنَفاً ] ميلا عن الحق خطأ كما فسر في الخبر [ أَوْ إِثْماً ] ميلاً عنه عمداً والمراد الزّيادة عن التلف، اواضرار الوارث بانكان المال قليلاً والوارث محتاجاً اوحرمان بعض الوارث اوكلَّهم [فَأَصْلُحَ بَيْنَهُمْ] بينالوارث والموصىله اوبينالموصىوالورثة بان غيرالوصية بعد وفاة الموصىاوبان منعالموصي عنالوصية بنحو الاضرار حال حيوته و منع الوارث عن ان يمنعوا الموصى عن الوصيَّة إلى الثَّلْث [ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ] في التَّبديل اوفي المنع المذكور [ إِنَّ اللَّهُ غَفُورٌ ] يغفر مايتوهم من الاثم على التَّبديل بعد التّسجيل بالاثم على المبدِّل [ رَحيبمٌ ] يرحم ويتفضَّل على المصلح رفع للحرج عن المصلح ووعدله بالرَّحمة ، والاشكال بأن الخوف من المحتمل الوقوع ، لامماً وقع وتعلَّق خاف ههنا بما وقع من الوصيَّة والجنف فيه مدفوع "بأن" المعنى: من خاف من موص ٍمن حيث انه موص ٍجنفاً او اثماً حين ارادة الـوصيَّة ، او المعنى : من علم من موص ٍ فانَّ استعمال الخوف في العلم كثير ولاحاجة الى بعض التكلُّفات والاخبار تدلَّ على المعنى الاخير، فعن الباقر (ع) أنَّه سئل عن قولاالله تعالى : فمن بَّدله قال نسختها الآية الَّتي بعدها فمن خاف من موص جنفاً او اثماً فاصلح بينهم فلا اثم عليه قال (ع) يعنى الموصى اليه ان خاف جنفاً من الموصى فيما اوصى به اليه فيما لايرضي المتعالى به من خلافالحق فلا اثم علىالموصىاليه ان يرده إلى الحقَّ والى مايرضيانله تعالى به من سبيل الخيرويجوز ا حمل هذا الخبرعلىالتَّبديل حال الحيوة ، وعن الصَّادق (ع) إذا أوصى الرَّجل بوصيَّة فلا يحلَّ للوصي أن يغيَّر وصيَّته بل يمضيها على ما أوصى الا ان يوصى بغيرما أمرانة تعالى فيعصى في الوصيَّة ويظلم ، فالموصى اليه جائز له ان يردِّها الى الحقِّ مثل رجل يكون له ورثة فيجعل المال كلَّه لبعض ورثته و يحرم بعضها فالوصيَّ جائز ان يردِّها الى الحقِّ فالجنف الميل الى بعض ورثتك دون بعضٍ ، والاثم ان تأمر بعمارة بيوت النَّيران و اتَّخاذ المسكرفيحل للوصيَّ ان لايعمل بشيء من ذلكت .

[ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ] لماكان هذا الحكم نوعاً آخر من التكليف غير التكليف الاول الذى كان في المعاملات وكان من أشق العبادات صدّره بالنداء ليتدارك كلفة التكليف بلذ ة المخاطبة، وعن الصّادق (ع) ان لذ ة المنداء ازال تعب العبادة والعناء وقد سبق مكرّراً ان المراد بالايمان في امثال المقام الايمان العام الحاصل بالبيعة العامة وقبول الذعوة الظاهرة وعن الصّادق (ع) انته سئل عن هذه الآية وعن قوله سبحانه : كتب عليكم بالبيعة العامة وقبول الذعوة الظاهرة وعن الصّادق (ع) انته سئل عن هذه الآية وعن قوله سبحانه : كتب عليكم بالبيعة العامة وقبول الذعوة الظاهرة وعن الصّادق (ع) انته سئل عن هذه الآية وعن قوله سبحانه : كتب عليكم القتال فقال (ع) : هذه كلّية العامة وقبول الذعوة الظاهرة وعن الصّادق (ع) انته سئل عن هذه الآية وعن قوله سبحانه : كتب عليكم القتال فقال (ع) : هذه كلّيها تجمع الضّلال والمنافقين وكلّ من أقر بالذعوة الظاهرة [ كُتِبَ ] اى فى اللوت المحفوظ اوفى صدر النبي (ص) اوفى الكتاب التدويني الآلهي اوفرض [ عَلَيْكُمُ الصَّيْامُ ] الصّوم والصيّام المحفوظ اوفى صدر النبي (ص) اوفى الكتاب التدويني الآلهي اوفرض العكر من ألكوت ألمنافين وكلّ من أقر بالذعوة الظاهرة [ كُتِبَ ] اى فى اللوت معمدر اصام يصوم موماً بعني الامساك المطلق لغة وبمعنى الامساك المخصوص شرعاً [ كَما كُتِب عَلَى الَّذينَ معدر اصام يصو مصوماً بعني الامساك المطلق لغة وبمعنى الامساك المخصوص شرعاً [ كَما كُتِب عَلَى الَّذينَ من قَبْلِكُمُ ] يعنى انتها عبادة قديمة كانت واجبة من لدن آدم (ع) فانة لم يكن نبي الاكان في شريعته امساك من قبل قبل أي العرب الماروع لا في جميع من المالي المساك المحصوص المشروع لا في جميع من ماء روى عن امير المؤمنين (ع) ان اولهم آدم فالتشبيه في اصل الامساك المخصوص المشروع لا في جميع ماء روى عن امير المؤمنين (ع) ان اولهم آدم فالتشبيه في اصل الامساك المحصوص المشروع لا في جميع من ماء روى عن امير المؤمنين (ع) ان أولهم آدم فالتشبيه في اصل الامساك المخصوص المشروع لا في جميع ماء روى عن اميرالمؤمنين (ع) ان من أولهم آدم فالقالم اليهود والنتصارى فى الوقت وعد الايتام والمسك عنه [ لَعَلَّكُمُ

This file was downloaded from QuranicThought.com



تَتَّقُونَ ] تتّصفون بالتّقوى و تصيرون اتقياء او لعلكم تتقون المعاصى و دواعي النّفس لان امساك النّفس عن المأكول والمشروب مدّة ّ غير معتادة يضعّفها وفي ضعفها ضعف دواعيها و مقتضياتها وقوّة العقل واقتضائه للتَّقوى عمَّا هوشرَّ للانسان، نسب الى النَّبيَّ (ص) انَّه قال: خصاء امَّتي الصَّوم، وفي الخبر: من لم يستطع الباءة فليصم فانَّ الصَّوم له وجاء . وعن الصَّادق (ع) انَّه قال : انَّما فرض الصَّيام ليستوى به الغنيَّ والفقير وذلك ان الغنيّ لم يكن ليجد مسّ الجوع فير حم الفقير فأر ادالله سبحانه ان يذيق الغنيّ مسّ الجوع ليرق على الضعيف ويرحم الجائع [ أَيُّاماً مَعْدُوداتٍ ] قلائل فان العرف تكنى عن القلَّة بالمعدودات وهومتعلَّق بتَّتقون ومتعلّق الصّيام محذوف بقرينة هذا والمراد بها ايّام الدّنيا اوايّام الصّوم وامّا تعلّقه بكتباوالصّيام فغيرمستقيم لاخلال الاوّل بالمعنى والثّاني باللّفظ لوقوع ألفصل بين المصدر ومعموله بالاجنبيّ الّذي هولعلّكم تتّقون و هو غير جائز الضعفه في العمل [فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً] يعنى في تلك الايام المقرّرة للصوم [ أَوْ عَلَى سَفَرٍ ] وقد بيّن الفقهاء رضواناند عليهم حدّ السفر فيه وشرائطه وشرائط القصروالافطار به وحدّ المرض والافطاربه [ فَعِدَّةُ مِنْ أَيَّام أُخَرَ ] فبدلها عدّة ايّام اوفعليه عدّة ايّام من ايّام اخر وفرئ بالنّصب بتقدير فليصم عدّة من اينام اخر وهذا بظاهره يدل ّ على لزوم الافطارلكليهما والانتقال الى البدل فانه تعالى اتي بالمشرطية وجعل لازم الآشرط الذي هوالمرض اوالتسفر استبدال أيَّام الصَّوم بأيَّام أخرمن دون قيدٍ وافاد ان ً هذا الجزاء لازم لهذا الشرط المطلق . وعن طريق العامَّة اخبار كثيرة دالة على الافطار في السفروتقديرشرط بان يقال فعدَّة من ايّام اخران افطرخلاف الظّاهرومع ذلك فنقول : ان لمبكن فيها حجّة لنا عليهم كانت من المجملات المحتاجة الى البيان و قد بيَّنوها لنا مثل سائر مجملات القرآن فإن الحذ الاحكام من محض الالفاظ خصوصاً مجملات القرآن لبس الا محض التَّفسير بالرَّأى فـان إصاب الحقَّ فقد أخطأ و ليتبوَّء مقعده من النَّار [ وَ عَلَى الَّذينَ يُطيقُونَهُ فِدْيَةٌ ] طاقالتشيء طوقاً واطاقه وعليه قدر ؛ وعلى هذه القراءة قيل : انه كان النَّاس في بدوالاسلام لم يتعوّدوا الصّوم فخيّر همالله تعالى بين الصّوم والفدية ثم "نسخت ، او كان المراد على الّذين يطيقو نه من المرضي والمسافرين ثمَّ جاءت العزيمة بعد ، اوكان المراد على الَّذين يطيقون الصَّيام من المفطر المريض او المسافر عوضاً عماً أفطر ثم ّ نسخ التّخيير وبقى الصّوم فقط اوالفدية ان لم يصم الى شهررمضان الَّذي بعد هذاالتّشهر البذي أفطره ، اوالمراد على البدين يطيقونه من امثال الشيخ والمشيخة والمرضعة وذي العطاش فانتهم ان لم يطيقوه أفطروا وجوباً ، وان أطاقوه كانو مخيَّرين بين الصَّوم والفدية ، وأشيرفيالاخبار الى اكثرهذه الوجوه ، وقرئ يطوقونه من التّفعيل ويتطوّقونه من التفعّل ويطّوقونه منه بادغام النّاء في الطاء بعدالابدال وطيقونه ويطّيقونه ملحقاً بالفعللة والتَّفعلل اصلهما يُطَيَّوقونه ويَتَطيوقونه كلَّ ذلك من الطَّوق بمعنى القدرة ، اوبمعني القلادة معافادة معنىالتكلف والجهد وعلىهذه القراءة فالمعنى علىالذين يتكلفون الصوم ويتعبون بسببه مثلالمشايخ و المراضع و ذوى العطاش ولا اشكمال فيه بعد ذلك فالآية مجملة مثل سائر المجملات [ طَعْامُ مِسْكَينِ] مدٌّ من الطِّعام اومدَّ ان كما قيل [ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً ] اي عمل خيراً علىالتَّجريد اومن عمل بطريق الطّاعة خيراً في اداء الفدية إبان يزيدٍ فيها اوبان بجمع بين الصّوم والفدية ، اومن تطوّع خير من جملة الطّاعات الدّينيّة [ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَأَنْ تَصُومُوا] ايتهاالناس المخيرون بين الصّوم والفدية اوالمرضى والمسافرون اوالقاضون

This file was downloaded from QuranicThought.com



المخيرون اوالمعذورون اوالمتكلفون بسبب الصّوم اوالمؤمنون على ان يكون كلاماً مستقلاً ترغيباً فى الصّوم من غير نظر إلى ماتقدمة [خَيْرُ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ] ان كنتم من اهل العلم اوان كنتم تعلمون أنّه أفضل اخترتموه. تحقيق نزول الكتاب تحقيق نزول الكتاب جملة ونجوماً اى هذه الايام او خبر مبتدء محذوف اى هذه الأيام شهر رمضان ، او بدل من الصّام بتقدير مضاف اى صيام شهر ومضان ووجه نزول القرآن فى شهر ومضان مع أنّه نزل

فى طول ثلاث وعشرين سنة أن القرآن جملة نزل من مقام الجمع ومن عند الحكيم الخبير إلى البيت المعمور الذى هو فى السماء الرّابعة بحذاء الكعبة ومقام قلب النّبيّ (ص) ومنه نزل مفصّلاً فى تلكث المدة على صدر النّبيّ (ص) وينزل فى كلّ سنة من البيت المعمور على صدر النّبيّ (ص) اووصيّه من تأويل القرآن ومتشابهاته ماشاءالله من نسخ منسوخه واثبات مثبته ، واطلاق مطلقه وتقييد مقيّده ، وتعميم عامّه وتخصيص خاصّه ، وعلى ماروى نزل أكثر الصّحف السماويّة فى شهر رمضان لائه شهر حبس النّص عن التوجّة الى القوى والمدارك الظاهرة وعن المشتهيات النّفسيّة وما لم يحبس النفس المعبّر عنها بالصّدر عن التوجّة الى القوى والمدارك للانتقاش بنقوش الغيب ولاللمشاهدة والسماع منه وباعتبار التآويل ، شهر ومضان عبارة عن مقام ظهور النفس بالامساك عن غيرالله والتوجّة الى الله ولذا سمّى بشهو رمضان فان " رمضان اسم لله تعارية عن مقام به والمدارك

تحقيق كون القرآن [هُدى لِلنَّأْسِ وَبَيَّنَاتِ مِنَ الْهُدَى وَ الْفُرْقَانِ] من بيانية ، اعلم ان الرّسل متفاضلون تحقيق كون القرآن فى المقامات و الدرجات فان مقامات لطائف الرّسالة و درجاتها غير متناهية و أمّهاتها بيّنات من الهدى قد تحدّ بمأة الف وقد تحدّ بمأة وعشرين الفا وقد تحدّ بمأة أربعة وعشرين الفاً ، وتلك

المقامات والدرجات بعضها فوق بعض وكل عال منها محطاً بمادونه بمعنى ان مادونه يكون من جملة شؤنه ، و لكل مقام صاحب من الرسل لان كل مقام يقتضى لطيفة خاصة من لطائف الرسالة وكل لطيفة من تلك الملطائف يظهر فى رسول من الرسل وكل رسول بلغ الى مقام عال يكون محيطاً بمن دونه من الرسل وهم يكونون من جملة شؤته، وكل كتاب وشريعة من الرسول العلى يكون محيطاً بالشرائع والكتبالتى دونه وانتهما المشان من جملة شؤته، وكل كتاب وشريعة من الرسول العلى يكون محيطاً بالشرائع والكتبالتى دونه وانتهما المقام الذى هو فوق الامكان وهو مقام الجمع المطلق الذى لامقام فوقه بخلاف سائر المقامات فان فيها فرقا بوجه ولوبالتقييد بالامكان وهو مقام الجمع المطلق الذى لامقام فوقه بخلاف سائر المقامات فان فيها فرقا و شريعته وكان حلاله حلالاً الى يوم القيامة وحرامه حراماً الى يوم القيامه ، ولم يتطرق الاندراس والنسخ الى و شريعته وكان حلاله حلالاً الى يوم القيامة وحرامه حراماً الى يوم القيامه ، ولم يتطرق الاندراس والنسخ الى من قرأ قرآناً بمعنى تلا تلاوة فانه المقامة وحرامه حراماً الى يوم القيامه ، ولم يتطرق الاندراس والنسخ الى من قرأ قرآناً بمعنى تلا تلاوة فانه المقامة وحرامه حراماً الى يوم القيامه ، ولم يتطرق الاندراس والنسخ الى من قرأ قرآناً بمعنى تلا تلاوة فانه الما ماخوذ من قرأ بمعنى جمع والتاشى من مقام الخوذاً الماؤ الكتب ، فانتها تمن مقامات الامكان التى لا يحظوشيء " منها من الفرق والكتاب الذى نرم مقام عال الى مقام الصدر، والطبع له وجهان ؛ وجه الى عالم المقام العالى ووجه الى عالم المقام الذاى ، وباعتباروجهه الى المالى لكتب ، فانتها نشأت من مقامات الامكان التى لا يخطوشيء " منها من المقام الذان ، وباعتباروجهه ين قرأ قرآناً بمعنى تلا تلاوة فانة ايضاً ماخوذ من قرأ بمعنى جمع والتاشى من مقام الجمع المطلق هو كتابه (ص) من قرأ قرآناً بعنى تلا تلاوة فائمات الامكان التى لايخلوشيء " منها من المقام الدائم ، وباعتبار وجهه الى المعال الذرى ، والمالمالي النازل الى ذلك المقام العالى ووجه الى يكون مقام المائون ، وباعتبار وجهه الى الى المعام المال وألكال المالم النازل الى ذلك المقام العالى ووجه الى يالمقام الدائل، وأعبار المعالم الانزل ، ويكون بنفاصيل ذلك المقام وظاهور ذلك المقام وفاوقاً بين اسناخ المقام الدائي وأسباح العالم الانزل،



سورة البقرة

[ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشُّهْرَ ] تفريع على السّابق يعنى اذاكان شهر رمضان شهر نزول الفرآن فبلزم عليكم فيه الامسالة عن غيرالله و عن مشتهيات مقامكم الدّاني وهومقام النّفس حتّى يفتح عليكم مشتهى الرّوح و باب الغيب، فمن كان منكم حاضراً لامسافراً كما فسَّره الصَّادق(ع)رداً على من خيَّر في السَّفربين الصَّوم والافطار حيث قال: ما ابينها.. ! من شهد فليصمه ومن سافر فلايصمه، فاعتبر (ع)مفهوم المخالفة فان المفاهيم وان لمتكن حجة " لكنتها معتبرة في مقام الخطابة [ فَلْيَصُمْهُ ] فليصم فيه [وَمَنْ كَانَ مَرِيْضاً] مرضاً يضرّ الصّوم بسببه [ أَوْ عَلَى سَفَر فَعِدَّةً مِنْ أَيَّام أُخَرَ ] تصريحٌ بمفهوم المخالفة يعنى من لم يكن حاضراً في الشهر فلا بصمه و عليه ان يصوم عدد الايمّام الفائنة من الشهر أيمّاماً أخر من غيره ، وقد أكمّد الامر بالافطار في المرض والمسفر بالتنصريح اولا" والاشارة ثانياً وتأكيد مفهوم المخالفة ثالثاً [يُريدُ اللهُ بِكُمْ الْيُسْرَ] جواب لسؤال مقدّركأنه قيل: مايريدانة من الامربالصّوم تارة ، ثم ّ بالافطار والصّوم بعد الأفطار أخرى؟ فقال: يريد البسر حالكونه ملصقاً بكم [ وَلا يُريدُ بِكُمُ الْعُسْرَ ] وفي الصّوم في المرض والسفر عسرٌ شديدٌ و في ترخيص الافطار فيهما تيسيرٌ لكم [ وَ لتُكْملُوا الْعِدَّةَ ] عطفٌ باعتبار المعنى كأنَّه قال لنَّلا يعسر الصَّوم عليكم ولتكملوا العدة وانتما عدل الى قوله يريدانله للتّصريح بارادةانله ذلك تشريفاً لهم وتلطّفاً بهم فالاوّل علّة التّرخيص فيالافطار وهذا علّة الامر بالصَّوم في ايَّام أخر [ وَلِيُّكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مَا هَدَيْكُمْ ] علَّة للامر بالصَّوم مطلقاً فان الصَّوم صورة التبري وبالتبري يرتفع موانع القلب عن التوجة اليافة وعظمته، وبالتوجَّه يظهر عظمةافة وكبرياؤه، وبظهور عظمته وكبريائه يرتفع الغفلة والنُّسيان فانتَّهما ليسا الامن استتار عظمته كما قال المولوي قدَّس سرَّه : لا تؤاخذ ان نسينا شدكواه محمد كمبودنسيان بوجهي هم كناه

زانكه استكمال تعظيم اونكرت ورند نسيان درنيا وردى نبرد

وبعدم الغفلة والنسيان عن المنعم فى النعمة يحصل الشكر ولذلك عقبه بقوله [وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ] يعنى تنظرون الى المنعم فى نعمة وهو من أجل مقامات الانسان ولما كان الصوم موجباً لتكبير الله وتعظيمه سن الله تعالى فى آخر الصوم اعنى ليلة الفطر بعد الصلوة الى صلوة العيد التكبير بالكيفية المخصوصة المذكورة فى الكتب الفقهية [ وَإذًا سَأَلَكَ عِبادى عَنَى ] جملة مستأنفة على مجيء الواوللاستيناف ولكن مجيء الواوللاستيناف المحض من غير ارتباط ما بالسابق بعيد جداً فان شئت فسمة استينافاً شبيها بالعطف اوعطفاً باعتبار المعنى كأنه قيل ؛ إذا سألوا عن طاعتى فقل : كتب عليكم الصيام ، وإذا سألوا عن نسبتى فان المراد بالسؤال عنه السوال

قطبتی آفَانّی قَریبٌ] یعنیفأجبهم بأنّه قریب لأنّیقرب فهومناقامة الّسبب مقام المسبّب و قربه تعالی یحد ولاکیف حتّی یعرف بالرّسم، وانّما هوقرب قبّومیٌ نظیرقرب ما به قوام الاشیاء منالاشیاء بل نظیرقرب

يحد ولا كيف حتى يعرف بالرسم، واسما هوفرب فيومى تطيرفرب ما به قوام الاسياء من الاسياء بل تطيرفرب الوحدة من مراتب الاعداد فانه اذا نظر الى مراتب الاعداد لا يوجد فيها الا الوحدة الصرفة من دون ضميمة ضمت اليها مع أنها غيرالوحدة وآثارها وخواصها غيرآثارالوحدة وخواصها فالوحدة أقرب الاشياء الى الاعداد مع أنها أبعد الاشياء عنها حتى قبل : انهما ضدّ لها ، فما أقربك يا من لك وحدانية العدد وأبعدنا موصوفين



بالكثرات وتعم ما قيل :

۱۷٤

دوستنزدبكتراز من بمناست وين عجبتركه منازوى دورم وللاشارة الى هذا القرب قال(ع): داخل فى الاشياء لاكدخول شيء فىشيء ؛ اشارة الى عدم تكييّفه ايضاً وهذاالقرب نتيجةالرّحمة الرّحمانيّة التى يستوى فيهاكلّ الأشياء، وله قربّ آخرهو نتيجة الرّحمةالرّحيميّة وبهذا القرب يتفاضل المتفاضلون وفيه تنافس المتنافسين وتسابق المتسابقين ، وبه يتجلّىانة على عباده كلّ يوم فى شأن ٍ جديدٍ والى هذه القربات أشار بعض المطايبين لقوله :

بيزارم از آن كهنه خدائى كه تو دارى هر روز سرا تازه خدائى دگر استى وهذا القرب لمن اقرضالله من كثراته النفسانية باختياره شيئاً وجزاه الله من وحدته شيئاً ومن لم يكن له من هذا القرب شيءكان ملعوناً مطروداً مبغوضاً ومن كان له حظٌ منهكان مرحوماً مدعواً مرضياً ، ولذاّة هذا القرب واقتصاءه الاشتداد سهتلت على السّلاك الرياضات والمجاهدات وسهرالليالى وظماً الهواجرولولالذاّة ـ هذاالقرب لماغلب أحدٌ النّفس وشهواتها ، روى أنّ اعرابياً سأل رسول الله (ص) أقريبٌ ربّنافنناجيه ؟\_ ام بعيدٌ فنناديه ؟\_ فنزلت ، وقيل : أنّ قوماً سألوا رسول الله (ص) كيف ندعوالله ؟\_ فنزلت .

تحقيق اجابته تعالى [أجيبُ دَعُوَةَ الدَّاع إِذَا دَعَانِ] اجيب خبرٌ بعد خبر اومستأنف جواب لِسؤال و عدم اجابته للعباد مقدَّر، والدَّعوة بمعناهاالمصدري اوبمعنىالمدعوّ له، والدّاع وصل بنيّةالوقف ، واسقاطً الياء للاشعار بأنّ دعاءكلّ داع قاصر عنالبلوغ الى مقام الذّات بان يكون المدعوّ هو

الذات من غيرعنوان له ، وإذا دعان شرط محذرف الجزاء بقرينة سابقه ، واسقاط ياء المتكلّم والاقتصار على نون الوقاية وكسرته للأشعار المذكور ، وليس إذا ظرفاً للاجابة سواءكان متضمناً لمعنى الشرط بان يقدّر اجيب جواباً له اولم يكن بان يكون متعلقاً بأجيب المذكور لكثرة الاخبار الذالة على تأخر الاجابة عن وقت الذعاء بل هومنصوب بدعان اونقول: هو ظرف للاجابة لكن المراد ان الذاعى اذاد عان لاغيرى سواءكان الغير منأسمائى اومن غير أسمائى اجبته بلامهلة لامحالة ، فان الانسان اذاكان مظهراً للشيطان كان داعياً له سواءكان الغير منأسمائى ومتحدداً بحد والرّحيم اوغيرها ، وإذا لم يكن مظهراً للشيطان كان داعياً له سواءكان الغير منأسمائى والرّحمن والرّحيم اوغيرها ، وإذا لم يكن مظهراً للشيطان وكان متوجهاً إلى الرّحمن فان كان واقفاً فى مقام والرّحمن والرّحيم اوغيرها ، وإذا لم يكن مظهراً للشيطان وكان متوجهاً إلى الرّحمن فان كان واقفاً فى مقام والرّحمن والرّحيم اوغيرها ، وإذا لم يكن مظهراً للشيطان وكان متوجهاً إلى الرّحمن فان كان واقفاً فى مقام ومتحدداً بحد فدعاؤه لا يتجاوز عن ذلك الحد بل كان داعياً لله بعنوان ظهوره فى ذلك المقام وكان الاسم منا الذى ظهرالله به عليه مسمي فى ذلك المقام فكان داعياً لله بعنوان طهوره فى ذلك المقام وكان الاسم ومتحدداً بحد فدعاؤه لا يتجاوز عن ذلك المقام فكان داعياً لله بعنوان الموره فى ذلك المقام وكان الاسم ومتحدداً بحد فدعاؤه لا يتجاوز عن ذلك المقام فكان داعياً لله بعنوان الموره فى ذلك المقام وكان الاسم ومتحدداً بحد فدعاؤه لا يتجاوز عن ذلك المقام فكان داعياً لله بعنوان الموره فى ذلك المقام وكان الاسم ومتداد لا يتأخر العنوان الذى يدعوانة به مسمى بل كان اسماً وكان الداعى داعياً للمسمى بايقاع الاسماء عليه وحيند لا يتأخر العنوان الذى يدعوانة به مسمى بل كان اسماً وكان الداعى داعياً للمسمى بايقاع الاسماء عليه فى مقام في المان الما مرائد من الدام عن دائم عن من من المولوى قدس سرة :

چون خدا از خود سؤال وکدکند پس دعای خویش را چون ردکند

وشروط استجابة الدّعاء المستفادة من الاخبار الكثيرة تدلّ على هذا المعنى وانّه يجيب دعوة الدّاعى اذادعا ذاته لاغير ذاته يعنى اذا صار الدّاعى آلهياً لاشيطانياً اوواقفاً على حدّ فاته روى عن الصّادق (ع) : انّه قرأ ام من يجيب المضطرَّ اذا دعاه ؛ فسئل مالنا ندعو ولايستجاب لنا؟ فقال : لاَنّكم تدعون من لاتعرفون ، وتسألون مالانفهمون، فالاضطرار عين الدّين ، وكثرة الدّعاء مع العمى عن الله من علامة الخذلان من لم يشدّ ذلّة نفسه وقلبه وسرّه تحت قدرة الله حكم على الله بالسَوّال وظن آن سؤاله دعاء والحكم على الله من الدّين ؛ الله ، فانّ قوله: من لاتعرفون ؛ اشارة الى الاحتجاب عن الله بالحدود ، وقوله : فالاضطرار عين الدّين ؛ اشارة الى انّ المتدين



سورة البقرة

من انقطع وسائله واضطرَّ في التَّوسُّل اليالله وليس ذلكُ اللا اذا خرج منانانيَّته وحدوده تماماً وقوله: وكثرة الدَّعاءمعالعمي عنالله منعلامة الخذلان؛ اشارة اليصيرورته مظهراً للشيطان لامظهراً للرَّحمن، وقوله : من يشدّ ذلَّة نفسه ( الى آخر الحديث ) استشهد بذلك على انَّ كثرة الدَّعاء مع العمي عن الله علامة كونه مظهراً للمشيطان فان من لم يظهر سلطان قدر ةالله عليه لم يخرج من انانيمة ، ومن لم يخرج من انانيمة كان مظهراً للمشيطان ويحكم علىالله بحكم الشيطان ، فالمعرفة وفهمالمسؤل وانقطاع الوسائلالذي هوالدّين وغلبة سلطانالله على انانية العبد من شروط الدّعاء المستفادة من هذا الخبروالكلَّ يدلَّ على انَّ العبد اذالم يخرج من انانيته لم يدع الله بل يحكم علىالله اويدعوغيرالله ، وفيخبر آخرعنه(ع): من أطاعالله عزَّوجلَّ فيما أمره ثمَّ دعاه من جهة الدَّعاء اجابه ، قيل : وماجهة الدَّعاء؟\_قال تبدأ فتحمدالله وتذكرنعمه عندك ، ثمَّ تشكرَ ثمَّ تصلَّى علىالنَّبيّ تذكر ذنوبك فتقرّبها ، ثم ّ تستعيذ منها ؛ فهذه جهةالدّعاء . وفي خبرٍ آخر عنه (ع)انَّه قال في جواب من سأل عن عدم الاستجابة : لأنَّكم لاتوفون بعهده ، وفي خبرٍعنه(ع) : من سرَّه أن يستجاب له فليطيُّب مكسبه ، وفي خبرِ عنه(ع)فليبأس من النَّاس كلَّهم ولايكون له رجاء ألَّا عندالله عزَّوجلَّ، وكلَّ ذلكتْ يدلَّ على ان شوط الدَّعاءُ الخروج من الانانيَّة والتذلُّل تحت قدرةالله حتَّى يصير المدعوَّ هوالله اونقول : هوظرف للاجابة لكنَّ المراد ان الدّاعي اذا دعان بان يكون المطلوب بدعائي هو ذاتي لا امرأ آخر من امور الدَّنيا او الآخرة ، اوالمراد ان الدّاعي اذادعان لاغيري بان يكون مظهراً للتشيطان وداعياً له بصورة دعائي اجبته فيمدعوّه مدخراً له اوواصلاً اليه انكان في اجابته صلاحه ، وان لم يكن صلاحه فيها أجبته بشيء آخر فيه صلاحه ، وفي خبر ان العبد ليدعو فيقول الله للملكين قد استجبت له ولكن احبسوه بحاجتم وفي خبر آخرما يدعوأحدٌ الا استجاب له امَّا الظَّالم فدعاؤه مردود الى ان يتوب ، واممَّا المحقَّ فاذا دعاه استجاب له وصرف عنه البلاء من حيث لا يعلمه اوادَّخر له ثواباً جزيلاً ليوم حاجته اليه ، وان لم يكن الامر الذي سأل العبد خيراً له ان اعطاه أمسك [فَلْيَسْتَجيبُوا لى وَلْيُؤْمِنُوا بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ] ولما ذكرانة تعالى كتب الصّيام وليس الصّيام الاالامساك عن مشهتيات الحيوان صارالمقام مقام ان يسأل عن الجماع والاكل والشرب هي حلال ام حرام باللّيل كماأنتها حرام بالنّهار؟. فاجاب ذلك بقوله تعالى : [ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيام ] اى ليلة يوم الصّيام [ الرَّفَتُ اللّي نِسائِكُمْ ] الرِّفْ الجماع والفحش وتعديته بالي لتضمين معنى التَّقرَّب اوالتوجَّه [هُنَّ لِبُاسٌ لَكُمْ] تعليل لاحلال الجماع والتشبيه باللباس للتلازم بين النساء والرّجال و شدّة الاحتياج بينهما والمقصود التّنبيه على قلّة الصّبر عنهن وصعوبة اجتنابهن ٓ [ وَٱنْتُمْ لِبِاسٌ لَهُنَّ ] وكون هذه الجملة جواباً لسؤال ٍ مقدّر مبتن على ظاهراللفظ وامّا على ما روى ان " المضاجعة كانت حراماً في شهر الصّيام في اللّيل والنّهار وانَّه كان من نام في اللّيل كان الاكل والتشرب حراماً عليه بعدُ اوكانالحكم ان من كان ينام في اللَّيل كان الاكل والشرب والمقاربة حراماً عليه فالآية · مستأنفة لابنداء حكم آخرناسخ للحرمة و قوله تعالى: [ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ ] يؤيد هذا الوجه ، وخيانةالله ورسوله فيعدم الوفاء بما شرط عليه فيعهده خيانة لأنفسهم لتقوية عدوها عليها [فَتْأبَ عَلَيْكُمْ ] بالترخيص فيما نهى عنه من الجماع في ليلة الصِّيام والاكل والتشرب بعدالنَّوم [وَعَفَى عَنْكُمْ] يعنى عمَّا فعلتموه قبل التَّرخيص [ فَـالْآنَ بْأَشِرُوهُنَّ ] في ليلة الصِّيام فلفظ الآن ظرفٌ للتَّرخيص المستفاد



## بيان السّعادة

من هيئة الامر ، وليلة الصّبام ظرفٌ للمباشرة فانته ليس المراء تقييد المباشرة بالآن الحاضر ولاتبتغوا بالمباشرة قضاء السِّهوة فقط [ وَابْتُغُوا مَاكَتَبَ اللهُ لَكُمْ ] من الصِّيام اي حفظه وامتثاله اوابتغوا ماكتب الله وجعله في المضاجعة منالمؤانسة والتسكون اليهن" وفراغالقلب باستفراغ الشهوة ، اوماكتبالله لكم منالولد فانته فرض تكويني لان أيداع الشهوة فيالرّجال والنّساء بحيثلايطيقون الصّبرعنها فيالاغلب وجعل الآنها بحيث يتولّد الولد من قضائها أمرَّبالولد وفرضٌ له وعلى أيَّ تقديرٍ فالمعنى لاتنسوا امرائله في المضاجعة [وَ كُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ] يظهراند ظهود [لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِمِنَ الْفَجْرِ] الظاهر المتبادران يكون من الفجر تعليلاً اويكون من للابتداء و لذلك كانوا في الصّدر الاوّل ينظرون الى الخيطين فيمسكون عن الاكل والسَّشرب حين تميَّز الخيطين من الفجر ، ويحتمل ان يكون من تبعيضيًّا اوبيانيًّا والجارُّوالمجرور حال من الخيط الابيض فالآية كسائر الآيات منالمجملات وبينوها لنا بأنَّ المراد البياض المعترض المكتنف به سواد اللَّيل وهما في اوَّل ما يبد و انكالحباين الممتدِّين لكنَّه تعالى شبَّههما بالخيطين للمبالغة في الامساك في اوّل ظهورهما وقدذكرعدّة اخبار في وجه نزول الآبة في التّفاسير، وحتّى يتبيّن، غاية لباشروهن وكلو اواشربوا جميعاً [ شُمَّ أَتِمُّوا الصِّيامَ ] كأنه قال : فصوموا ثم أتمو الصّيام واكتفى عن صوموا بمفهوم الغاية وبين آخروقت الصّيام [ إِلَى اللَّيْلِ] واوّل اللّيل اوّل الغروب كما عليه أكثر الهيويّين والمنجّمين وأهل العرف اواول المغرب الشرعي كما عليه أهل التشرع من الشيعة [وَلَا تُبْاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ عَا كِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ] بيان حدّ آخرمن حدود المضاجعة وهوالمحرّمة وقت الاعتكاف الشرعي ليلاً ونهاراً واقتصر على هذا من بين محرَّمات المضاجعة لمناسبة الاعتكاف للصَّوم لكون الصَّوم شرطاً له [تِلْكَ] الاحكام المذكورة من اوَّل قوله تعالى: كتب عليكم الصَّيام [حُدُودُ الله] أي حدود جعلها الله لحماه لنالا يتجاوز عنها المؤمنون فيقعوا في الهاوية والعذاب ، نسب الى النَّبيَّ(ص) انَّه قال : انَّ لكلَّ ملكتُ حمى وانَّ حمى الله محارمه فمن ربَّع حول الحمي يوشك ان يقع فيه [ فَلاتَقْرَبُوها ] مبالغة في النّهي عنها مثل نهي آدم (ع) عن قرب الشجرة [كَذْلُيْكَ] التَّبِين لآيات الاحكام وحدود الحمى [ يُبَيِّنُ اللهُ آ يَاتِهِ ] المطلقة من احكام القالب و القلب وآيات الآفاق والانفس وخصوصاً الآيات الكبرى التي هي ذوات الانبياء (ع) والاوصياء (ع) [لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُونَ] يتمصفون بالتقوى اويتقون الحدود والمحرمات .

/[ وَلَا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُمْ ] عطفٌ على السابق وابداء لحكم آخر حالكونها [بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ] يعنى لاتأكلوا الأموال التى جعلها الله بينكم سواء لا اختصاص بشيء منها بشخص منكم بذاته بل الاختصاص ليس الا بالاعتباروكل وجه اعتبره الشارع للاختصاص فهوحق وكلّ وجه لم يعتبره الشارع فهوباطل ضائع لعدم استناده الى اعتبار معتبر حقّ، فأخذ الاموال وأكلها بوجه لم يعتبره الشارع منهى عنه ، اولا تأكلوا الاموال المشتركة بينكم بالوجوه الحقّة بداع باطل وباعث غير حقَّ بان تبتغوا التصرّف فيها بما لم يأذن به الشارع ويدخل فى الاموال المشتركة المائدة والقصعة والخبز والمياه والفواكه والمجالس المشتركة والوجه الرّاجع فى التصرّف فيها الايثار و المباح المواساة والمرجوح التفاضل مع علم الشريك ورضاه والمنهى الخدعة

This file was downloaded from QuranicThought.com



فى التفاضل وهكذا الحال فى سائر الاموال المشتركة ، او لاتأكلوا أموالكم بنية باطلة وداع شيطانى بأن تأكلوا أموال أنفسكم لان تتقوّوا على اضرار النّاس اولمحض تشهتى النّفس اولاتأكلوا أموال أنفسكم مثلبّسين بالباطل الذى هو ولاية غير ولى الامر او لا تأكلوها متلبّسين بالغفلة عن التذكر أينها المؤمنون ، او لاتأكلوها غافلين عن الولاية أيتها المسلمون ؛ اولاتأكلوها غافلين عن اتباع النبوّة ايتها النّاس [وَتُمُدُلُوا بِها إلَى الْحُكَمُام عطفٌ على المنهى او منصوب بتقدير ان وهذا من قبيل ذكر الخاص بعد العام قان الادلاء بمعنى الالقاء ادلى بماله الى فلان دفعه والقاه اليه ؛ والمراد لاتلقوا امر الاموال الى الحكام الآلهية الدلكوما على الحكام الآلهية وتستظهروا بسبب الرسوة بالحكام الغير الآلهية ؛ فان الاخذ بلعنى الالقاء ادلى الحكام الآلهية وتستظهروا بسبب الرسوة بالحكام الغير الآلهية ؛ فان الاخذ بالتدليس على الحكام الآلهية من تحرمة من السرقة حيث جعل آلة الدين شركاً للدّنيا ، والاستظهار بالحكام الغير الآلهية تحاكم الى العباغوت ومن تحاكم اليهم فأخذ بحق فقد أخذ سحتاً فكيف حال من أخذ بباطل [لِتَاكُلُوا فَريقاً مَنْ أَمُوالي النّاس بِالْإِنْمُ إِلَى الدَى هو التراس والرشوة الحكام الغير الالهية؛ فان الاخذ بالتدليس على الحكام الآلهية ومن تحاكم اليهم فأخذ بحق فقد أخذ سحتاً فكيف حال من أخذ بباطل [لِتَاكُلُوا فَريقاً مِنْ أَمُوالي النّاس بِالْإِنْمُ إِلَالَة من النّولاة إلى والاستظهار بالحكام الغير الآلهية ، والالناس

[ يَسْأَلُو نَلْكُ عَنِ الْأَهْلَة ] مستأنف مقطوع عنسابقه ولذلك لم يأت بأداة الوصل ، والقمر في اوّل الشهر الى ليلتين هلال ، وقيل : الى ثلاثة ، وقيل : الى سبعة ، وكانوا يسألون عن الهلال ما باله يبد و في اوّل الشهر ضعيفاً ثم يتزايد حتى يصير بدراً ثم يتناقص حتى يصير ضعيفاً ومختفياً الى ان يظهر في اوّل الشهر الآخر هلالا ، وكان مقصو دهم الاستفسار عن سبب ذلك ولما لم يكونوا اهل نظرولم يقتدروا على ادر اك دقائق اسباب ذلك ولم يكن علم ذلك نافعاً لهم فى دنياهم ولا في آخرتهم أعرض تعالى شأنه عن الجواب المطابق للسؤال وامر نبية (ص) ان يجيب بالحكم والغايات المترتبة عليه فقال : [ قُلْ هِي مَواقيت ] جمع الميقات و هو مايقذر به الوقت ويعلم يعنى أن الاهلة واختلافها سبب لمعرفة الاوقات ومعرفة مايعرف بالاوقات من الزراعات والمر نبية (ص) ان يجيب بالحكم والغايات المترتبة عليه فقال : [ قُلْ هِي مَواقيت ] جمع الميقات و هو مايقذر به الوقت ويعلم يعنى أن الاهلة واختلافها سبب لمعرفة الاوقات ومعرفة مايعرف بالاوقات من الزراعات والتجارات والذيون وعدد النساء و الحج و الصوم و الفطر [ لِلتَـأس] اى لانتفاع الناس [ وَالْحَجَّ ] اى لمناسكه خص هذا بالذكر للاهتمام به لان اكثر مناسكه موقت من الشهر، ويعرف هذه الغايات المترتبة على المناسكه خص هذا بالذكر للاهتمام به لان اكثر مناسكه موقت من الشهر، ويعرف هذه الغايات المترتبة على اختلاف الاهلة بادنى تذكر ، وفي معرفتها فوائد كثيرة من معرفة فاعل حكيم مدبتر عليم قدير معن بخلقه ولاسيسم و التجارات والديون وعد المتسام به لان اكثر مناسكه موقت من الشهر، ويعرف هذه الغايات المترتبة على والمناسكه خص هذا بالذكر وفي معرفتها فوائد كثيرة من معرفة فاعل حكيم مدبتر عليم قدير معن بخلقه ولاسيسم المناسك ومعرفة انعامه واحسانه المستلزم لتعظيمه وشكره والتوجه اليه والتضرع عليه في الجليل واليسيروالقليل

تحقيق اتيان البيوت [وَلَيْسَ الْبِرُ] عطف على هىمواقيت اوعلى يسألونك بطريق الالتفات من الغيبة الى من الابواب ومنع الاتيان الخطاب و وجه المناسبة بينهما حتى أتى بأداة الوصل ان السؤال عن اختلاف الاهلة من الظهور من غير اطلاع على هيئة الافلاك و مناطقها و مقادير حركاتها و حقيقة القمر و اكتسابه من الظهور الضوء من الشمس دخول فى بيت طلب هذا العلم اوفى هذا العلم من ظهره لا من بابه فان باب العلم بما ذكر [بِأَنْ تَـأَتُوا الْبُيُوتَ] لا اختصاص للبيوت بما يسميّه العرف بيوتا كما عرفت [مِنْ ظُهُورِ هَا وَلَكِنَّ الْبِيرَ مَنِ اتَّى الاتيان من الظهور وقد مضى فى مثل الآية ان حمل الذات على المعنى اما بتصرّف فى الاول او فى الثانى او فى النسبة [وَأَتُوا ] عطف على محذوف مستفاد من قوله تعالى : ليس البر



( الى آخرها) اى فلا تأتوها من ظهورها وَأَنوا [ الْبَيُوتَ مِنْ أَبُوابِها ] كان الظّاهر ان يقول : وأثنيها من ابوابها لكنة عدل الى صيغة الامر ووضع الظاهر موضع المضمر للاشعار بأن اتيان البيوت اي امور المعاش والمعاد مأمورٌ به و منظورٌ اليه في نفسه ولو قال : وأ`تها من ابوابها لتوهم انَّ المنظور اليه في النَّفي والإيجاب كليهما هوالقيد وان المعنى لوأردتم اتيان البيوت فا توها من أبوابهما لا من ظهورها يعنى ان المقصود النهي عن الذّخول من الظّهور لا الامر بالدّخول في البيوت ، وباب الامور وجهة الاشياء كلّها هوالولاية ، نسب الي الباقر (ع)انه قال: يعنى ان يأتي الامرمن وجهه ايَّ الامور كان ، فهو أمرَّ باتيان الامور الدُّنيويَّة والاخروية جميعاً من وجوهها مثل إن يأتي الحرف والصَّناعات من وجوهها الَّتي هي اخذ علمها من عالمها وتحصيل الاقتدار على عملها بالممارسة والتكرار عند عاملها ، ومثل ان يأتي الصَّناعات العلميَّة من وجوهها الَّتي هيالاخذ من عالمها والمدارسة عنده ، ومثل ان يأتي العلوم والاعمال الآلهيَّة من وجوهها التي هي الاخذ من عالم آلهيَّ والمدارسة والممارسة عنده وباذنه وتعليمه فالعمدة في طلب الامور طلب الوجوه المذكورة ، والعمدة في طلب الآخرة والعلوم الآلمهيَّة طلب عالم آلمهيَّ منصوب مجازٍ من الله بلا واسطة او بواسطة او بوسائط و بعد معرفته التسليم والانقياد له لا الاخذ من الأباء والأقران والمشاهدات والعمل بالرسوم والعادات ، فقد ورد في الاخبار والآيات ذمّ من قال: انَّا وجدنا اباءنا على امَّةٍ وانَّا على آثارهم مهتدون فمن لم يتأمَّل في علمه وعمله وفيمن أخذهما منه ولم يميِّز العالم الا لهيَّ بأدنى مرتبة التمييز وهو كون فعله موافقاً لقوله كان مذموماً مطروداً مبغوضاً سواء عد عالماً مفتياً مقتدى أوجاهلاً معدوداً من السَّواقط ، نسب إلى الباقر (ع) إنَّه قال في نزول الآية : إنتهم كانوا إذا أحرموا لميدخلوا بيوتهم منأبوابها ولكنتهم كانوا ينقبون فيظهوربيوتهم اي فيمؤخرها نقبآ يدخلون ويخرجون منه فنهوا عن التدين بها [وَاتَّقُو الله] في الانحراف عن الأبواب والدّخول من الظهور [لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ وَقَاتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ] وسبيل الله هو الولاية ، وجميع الإعمال الشرعية من حيث صدور هاعن الولاية او ايصالها الى الولاية سبيل الله لانتها سبل سبيل الله ، وطريق الكعبة لكونها بالمناسك المشروعة فيها سبيل الله ولكونها مظهراً للقلب الذي هوسبيل الله حقيقة سبيل الله فقوله: في سبيل الله ظرف لقاتلوا حقيقة اومجازاً اوحال عن فاعل قا تلو ا ظرفاً حقيقياً اومجازياً والمعنى : قاتلوا في حفظ سبلانة اوفي ترويجه واعلائه اوفي ارتكابه والاتِّصاف به او في طريق الكعبة [الَّذينَ يُقَاتِلُونَكُمْ] هذه الآية منسوخة بحسب مفهوم قيده الذي هوعدم تجاوز المقاتلة عن المقاتلين بقوله : واقتلوهم حيث ثقفتموهم ، وناسخة بحسب الأمر بالمقاتلة لقوله تعالى : ولا تطع الكافرين والمنافقين ودع اذاهم ولقوله كفَّوا أيديكم كما روى ، وكان النَّبيَّ (ص) قبل ذلك لايقاتل احداً ، و نقل انه نزل هذه الآية بعد صلح الحديبية وذلك ان ّ رسول الله (ص) لمَّا خرج هوواصحابه في العام الَّذي أرادوا فيه العمرة فساروا حتمى نزلوا الحديبية صدّهم المشركون عنالبيت الحرام فنحروا الهدى بالحديبية ثمآ صالحهم المشركون على ان يرجع في عامه ويعود في العام القابل ويخلوا مكنَّة ثلاثة اينَّام ٍ فيطوف بالبيت و يفعل مايشاء فيرجع الىالمدينة من فوره ، فلمَّاكان العام المقبل تجهَّز النَّبِيَّ (ص) واصحابه لعمرة القضاء وخافوا ان لايفي لهم قريش بذلكت وان يقاتلوهم وكره رسولالله(ص) قتالهم في السَّهر الحرام وفي الحرم فأنزلالله تعالى هذه الآية [ وَلا تَعْتَدُوا ] بابتداء القتال وبالتّجاوز عمّن أمرتم بقتاله وبالتّعدّي عن القتل الي قطع الاطراف والتمثيل [ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ] نفى الحبِّ وانكان أعم َّ منالبغض لكنَّه في أمثال المقام يستعمل في البغض



[ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِيفُتُمُوهُمْ] وجدتموهم وعلى ما ذكر من أنَّه ناسخ للآية الاولى فنزوله كان بعدها بتراخ [وَأَخْر جُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُم] يعنى من مكّة كما كانوا أخرجو كم وقد فعل ذلك بمن لم يسلم [ وَالْفِيْنَنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْلِ] لمّا عاب بعض المؤمنين رجلاً من الصحابة قتل رجلاً من الكفّار في الشهر الحرام وكرهوا القتال فيالحرم والشهر الحرام فيعمرة القضاء قال تعالى الفتنة اىالكفر بالله والافساد في الارض التبي ارتكبها المشركون أشد من القتال فارتكاب القتال لدفع محذور أشد ممدوح لا أنه موجب للذم والعقوبة ولكناحفظوا حرمةالحرم وحرمة النشهر الحرام [وَلاتُقاتِلُوهُمْ عِنْدَالْمَسْجِدِالْحَرام حِتّى يُقاتِلُوكُمْ فيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ ] تصريح بمفهوم الغاية [ فَاقْتُلُوهُمْ ] حتى يكون القتل منكم دفاعاً والدّفاع في الحرم حفظ لحرمته لاهتك لها [كَذَلِك] القتل بعد المقاتلة [جَزْ اتُحالُكُ افِرِينَ] بحرمة الحرم اوبالله [فَإن انْتَهَوْ ا] عن القتال في الحرم فلا تتعرَّضوا لهم فيه [فَإِنَّاللَّهُ غَفُورٌ] يسترما فرط منهم [رَحيهمٌ] برحمهم بترك عقوبتهم على كفرهم في الحرم [وَقُاتِلُو هُمْ] عطف على اقتلوهم يعنى فان قاتلو كم وبدؤكم بالقتال في الحرم فاقتلوهم وقاتلوهم اوعطف على لاتقاتلوهم عند المسجد يعنى لا تقاتلوهم فيالحرم اكا ان يبدؤكم بالقتال فيه وقاتلوهم مطلقاً في غيره بقرينة المقابلة [ حَتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ ] شرك وافساد [ وَ يَكُونَ الدَّينُ ] اى سيرة الخلق اوعبادتهم اوطاعتهم اوملَّتهم [ يَلْهُ فَإِنَّ إِنْسَهَوْا ] عن المُقاتِلة في الحرم اوعن الشرك مطلقاً فانتهوا عن القتال [ فَلا عُدُوانَ ] اى لا عقوبة والعدوان مصدر عدا بعدو عدواً بمعنى الظِّلم والعقوبة من غير استحقاق لكنَّه جرَّد ههنا عن قيد عدم الاستحقاق و استعمل للمشاكلة [ إلاَّ عَلَى الظُّالِمِينَ] المقاتلين اوالمشركين [ الشَّهْرُ الْحُرامُ بالشَّهْر الْحُرام ] سمتى بالشهر الحرام لحرمة القتال فيه حتى لو ان رجلا لفي قاتل ابيه اواخيه فيه لم يتعرَّض له بسومٍ ، و الاشهر الحرم كانت اربعة ؛ ثلاثة متوالية ؛ ذوالقعدة و ذوالحجَّة والمحرَّم ، وواحدٌ فردٌ و هو رجب ، وسمَّى ذوالقعدة بذى القعدة لقعودهم عن القتال فيه ولمَّاكانوا متحرَّجين بالقتال في عام عمرة القضاء وكان المشركون تعرّضوا لقتالهم في العام السابق فرفع التحرّج عنهم بأنَّ قتال المشركين في الَّشهر الحرام بازاء قتالهم ايّاكم فيالسَّهرالحرام ، اوالمراد تهنئة المؤمنين وتسليتهم بأنَّ دخول مكَّة في ذيالقعدة بازاء صدّ المشركين في ذي القعدة في العام السابق فالتقدير قتال الشهر الحرام يقتال الشهر الحرام اودخول مكة في الشهر الحرام بازاء صدَّهم عنها في النَّشهر الحرام [ وَالْحُرُمَّاتُ ] جمع الحرمة بالضَّم والسكون وبضمَّتين وكهمزة ما لا يحلَّ انهتاكه والذَّمَّة والمهابة والنصيب [ قِصْحاصٌ] قيل :كان المشركون فخروا بردَّهم رسولالله(ص)في عام الحديبة فقال تعالى: تهكَّماً بهم: والحرمات فيها قصاص ونسب هذا الى الباقر (ع)، وقبل: انه ايضاً رفع لتحرّج المسلمين بالقتال في عام القضاء ، يعنى ان ً الحرمات يجب حفظها ولايجو زهتكها ولكن يجوز الاقتصاص فيها وجمع الحرمات باعتبار حرمة التشهر وحرمة الاحرام وحرمة الحرم وقوله تعالى [فَمَن اعْتَدْي عَلَيْكُمْ] بِؤيد هذاالوجه واعتدى وعدى وتعدّى بمعنى ظلم [فَاعْتَدُواعَلَيْهِ] بعنى في الشهر الحرام وفي الحرم او مطلقاً واستعمال الاعتداء مع أنَّه ليس من المؤمنين اعتداء من باب المشاكلة والتَّجريد



۱۸.

مثل ما مضى فى العدوان [بِمِثْل مَا اعْتَدَلَى عَلَيْكُمْ وَ اتَّقُوا الله] فى الابتداء بالاعتداء وفى التّجاوز الى الزّيادة فى الانتصار ولما كان النفوس غير واقفة على قدر ما يفعل بهم فى الاقتصاص بل هى طالبة لان تفعل بالجانى اضعاف ما جنى عليها خوفاً من اجتراء الجانى وغيره على التعدّى عليها واطفاء لاشتعال غضبها رفع ذلك الخوف واطفاً هذا الاشتعال بقوله [وَاعْلَمُواأَنَّ اللهُ مَعَ الْمُتَّقِينَ] فلا تخافوا من تعدّى عليكم وتسلّوا بالله لاباله لا

اعلم ان النفوس في مراتب التسليم والانقياد مختلفة ؛ فنفس لاتقوى على الانقياد اصلاً فلاتقبل من الله تعالى امراً ولا نهياً و تعتدى على الغير ابتداء ً وتقتص من الجانى عليها بما تقدر عليه ولاكتاب معها ولا خطاب وامرها موكول الى وقت المماة ، ونفس تقدر على قبول الامر والنهى لكنها لاتقدر على ترك القصاص فرخصها الله تعالى ونهاها عن التجاوز عن قدر الجناية وقال لمثلها على سبيل التلطف : و ان تصبروا فهو خير لكم ، ونفس تقدر على ترك الاقتصاص لكن لا تقدر على الصفح الذى هو تطهير القلب عن الحقد على الجانى فأمرها تعالى بكظم الغيظ والعفو عن الجانى ، ونفس تقدر على الصفح الذى هو تطهير القلب عن الحقد على الجانى فأمرها تعالى المسفح وآخر المراتب القدرة على الاحسان الى الصفح لكن لا تقدر على الاحسان الى الجانى فكلفها تعالى المسفح وآخر المراتب القدرة على الاحسان الى الجانى والله يحب المحسنين ، فتكليف الله تعالى على قدروسع النفوس لايكلف الله نفساً الاوسعها ، وماورد من المعصومين (ع) صريحاً واشارة أن للإيمان درجات فلوحمل النفوس لايكلف الله نفساً الاوسعها ، وماورد من المعصومين (ع) صريحاً واشارة أن للإيمان درجات فلوحمل وان أنكل أنفس تكليفاً من الله ، وان المغتى ينظر الى التائية على الشائلة وهكذا هلكن ؛ الهاد من والم على هذا المعنى وان أنكل أنفس تكليفاً من الله ، وان المغتى ينظر الى احوال الاشخاص ويكلف بحسب احوالهم .

[ وَ أَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ] قد مضى ببان مفصّل للانفاق في اوّل السورة وقد مرّ قبيل هذا بيان سبيل الله والظرف لغواً وحال عن فاعل انفقوا ظرفاً مجازياً او حقيقياً والمعنى انفقوا من اموالكم الدَّنيوية و اعراضكم و اغراضكم و ابدانكم و قواكم وشهو انكم وغضباتكم وانانياتكم وبالجملة من كلّ ما ينسب الى انانيّاتكم فيالولاية وكلّما ينتسب الى الولاية من الاعمال القالبيّة والقلبيّة وسبيلالحج والجهاد [ وَلَا تُلْقُوا بِـأَيْديكُمْ ] يعنى من غير سبب منالخارج فان ۖ قوله بأيديكم بمنزلة قولهم فلان فعل بنفسه يعنى من غيرواسطة فانته في الحقيقة لنفي الواسطة لا لاثبات وساطة النَّفس [ إِلَى التَّهْلُكَةِ ] يعنى في الانفاق بان تنفقوا من كلّما ذكر ما لايتحمَّله النَّفْس فهو في الحقيقة "امر" بالاقتصاد في الانفاق [ وَأَحْسِنُوا ] امَّا تأكيد للاقتصاد المستفاد من الجمع بينالامربالانفاق والنّهي عناهلاك المال رأساً ، اوامرباصلاح المال بعدالانتقاص بالانفاق كأنَّه قال: انفقوا متدرّجين في الانفاق حتّى لا يبقى لكم كثير ولا قليل ثمَّ ارجعوا الى ماوراءكم و اصلحوا ماضاع منكم بان تأخذوا مما أنفقتم في سبيله فيكون اشارة الى مقام البقاء بالله بعدالفناء في الله [إنَّ اللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنين] ولما وقع هذا بعدآية الترخيص فيالقصاص جاز ان تخصص الكلمات بالانفاق مزالقوة المقتضية للاقتصاص والنهى عن ترك القصاص المستلزم للحرج والاحسان الى المقتص منه بتخفيف القصاص والىالنةفس بامضاء بعض من غضبها [وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِلَّهِ] باتمام مناسكهما وترك المحرّمات فيهما ، ونسب الى الباقر (ع) انَّه قال تمام الحج لقاء الامام (ع)، وعن الصَّادق (ع) اذا حج احدكم فليختم حجَّه بزيار ثنا لان ذلك من تمام الحجِّ ، وعلى هذا فيجوز ان يقال : معنى قوله : وانفقوا في سبيلالله أنققوا ممَّا ينسب الى انانيَّانكم فيسبيل الحج ّ الصوريّ والحجّ المعنويّ و اقتصدوا في الانفاق حتّى لا تهلكوا انفسكم قبل استكمالها ، وأتمُّوا نلحج



ألصوريَّ بلقاء الامام بحسب الصَّورة والحجَّ المعنونيَّ بلقائه المعنويَّ فيكون امرأ بالفكر الَّذي هو مصطلح الصوفية وهوعبارة عنالمجاهدة فيالعبادة والاذكار القلبية واللسانية حتى يصفو النفسمن الكدورات فيتمثل الامام على الجاهد [ فَـانْ أُحْصِرْتُهُمْ ] الحصر والاحصار الحبس والمنع لكنَّه خصَّص في الحجَّ بمن منعه غيرالعدوَّ عن امضاء حجَّه والصَّدَّ بمن منعه العدوَّ و احكامهما موكولة إلى الكتب الفقهيَّة [ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي ] اى فعليكم ما استيسر من الهدى [ وَلا تَحْلِقُوا رُؤُسَكُمْ حَتّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَن كانَ مِنْكُمْ مَريضاً ] مرضاً بحوجه الى الحلق قبل وصول الهدى محلَّه [ أَوْبِهِ أَذَىَّ مِنْ رَأْسِهِ ] بحتاج بسببه الى حلقه [ فَفِيدْيَةٌ ] أي فعليه حلقه وفدية [ مِنْ صِيبام أوْصَدَقَةٍ أوْنُسُكِ ] نسب الى الصّادق (ع) أنه قال : اذا أحصر الرِّجل بعث بهديه فان اذاه رأسه قبل ان ينحر هديه فانَّه يذبح شاة في المكان الَّذي أحصر فيه او يصوم او يتصدّق و الصّوم ثلاثة ايّام و الصّدقة على ستّة مساكين نصف صاع لكلّ مسكين [ فَـبِاذًا أَمِنْتُمْ ] اي اذاكنتم آمنين من الحصر والصد [فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ] تلذ ذ بالمحلّلات في العمرة بان احل من احرامها اوپسبب احلال العمرة اوبنفس العمرة تلذَّذا ووحانيًّا فان العبادات ولاسيَّما مناسك الحج َّ الَّتي هي صورمناسك بيتالله الحقيقيَّ فيها لذَّة روحانيَّة لاتقاس باللَّذات الجسمانيَّة [إِلَى الْحَجَّ] اي احرام الحج اومنصرفاً الى الحج ّ اومستمرًّا تمتّعه الى اتمامالحج ۖ [فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي] فعليه ماتيستر له من دم وأقلّه شاة يعني ان من احرم بحج ّ التّمتّع بان يقدّم العمرة على الحج فاحرم من الميقاّت ودخل مكّة وطاف بالبيت وصلّى وسعى واحلَّ ثمَّ احرم بالحجَّ منالحرم يجب عليهالهدي وهذاالنَّوع منالحج َّ فرض النَّائي عن مكَّه وهومنكان بين منزله لوبين مكة اثنا عشرميلا اوثمانية واربعون ميلا اوثمانية عشرميلا اوازيد منتلك المقادير على خلاف في الاخبار والفتاوي [ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ ] الهدي ولا ثمنه [ فَصِيامُ ثَلَثَةِ أَيَّام فِي الْحَجِّ ] اي فعليه ان يصوم ثلاثة ايمّام في ايمّام الحج والافضل ان يصوم قبل العاشر بثلاثة أيّام والمجوَّز من اوّل العشرة فان لم يصم قبل فبعد ايمّام التشريق [ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ ] الى اهاليكم لا من منى كما قيل [ تِلْكَ عَشَرَةٌ كْمَامِلَةٌ ] الاتيان بالفذلكة من عادة المحاسبين فجرى تعالى على عادتهم والتوصيف بالكاملة امَّا للاشارة الي انهاكاملة كمال الاضحيَّة لثلًا يتوهُّم متوهَّم انَّ الصوم ينقص من الاضحيَّة و هذا مروىً عن الصَّادق ( ع ) وعلى هذا فالتعديل بالاضحية وجه آخر للاتيان بالفذلكة وقيل: الاتيان بالفذلكة والتأكيد بالكاملة لرفع توهم كون الواو بمعنى اوللاباحة اوالتَّخيبر [ ذَٰلِكَ ] التَّمتَّع بالعمرة الى الحجَّ لا الصَّيام بدل الاضحيَّة ولاالهدي [لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرٍ ى الْمَسْجِدِ الْحَرّ ام ] قد مضى انه فرض النائي [وَاتَّقُوا الله] اى سخطه في تغيير أحكامه ومخالفة أوامره ونواهيه [ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهُ شَدِيدُ الْعِقَّابِ ] في موضع النكال والنقمة ، [ الْحَجُّ ٱشْهُرٌ ] مستأنفٌ لبيان حكم من احكامالحج ّ كأنَّه قيل: ايَّ وقت وقت الحجّ ؟. فقال: وقت الحج اشهر [ مَعْلُوماتٌ ] وفي حمل الذَّات على المعنى مامرٌ من انته بالمجاز في اللَّفظ اوفي الحذف اوفي النَّسبة والاشهر المعلومات شوّال وذوالفعدة وذوالحجَّة الى التَّاسع اوالي العاشر للمختار والمضطرَّ [ فَمَنْ فَرَضَ



فيبِهِنَّ الْحَجَّ ] نسب الى الصّادق (ع) انه قال: الفرض التّبلية والاشعار والتّقليد، واستعمال الفرض مع ان الحكم جار في النَّدب والفرض للاشعار بأنَّ النَّدب بعد الاحرام يصير كالفرض في وجوب الاتمام والقضاء لواخلَّ بالوطى قبل المشعر وقيل : من احرم لزمه الاتمام مطلقاً واجباً كان اوندباً شرط لنفسه العدول اولا [فَلا رَفَتُ] لاجماع ولا نظر بشهوة ولا قبلة ولا مواعدة [وَلا فُسُو قَ] الكذب والسّباب اومطلق مايخرج الانسان من الحق [ وَلَاجِدْ الَ ] لامخاصمة بحق ً اوباطلٍ وفسَّرت بالجماع وبالكذب والسِّباب وبقول : لاوالله ، وبلي والله ، [ فِي الْحَجِّ وَ مَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللهُ ] ترغب في العمل لله والمقصود أنه يجازيكم لأنه عالم وعادل لايهملكم من غير مجازاة [ وَتَزَوَّدُوا ] كانوا لا يتزوّدون في طريق الحج ً و يلقون كلُّهم في الطّريق علىالغير فنهاهمالله تعالى عن ترك التتروّد بالطّعام وقيمته والتّزوّد بالتوكّل والقاء الكلّ علىالغير [فَـإِنّ خَيْرَ النُّ أدِالتَّقُوْى] عن السَّوَّال والقاء الكلَّ على الغير لاالتَّوكُّل على الله والتذلُّل على النَّاس اوالمراد تزوَّدوا في مناسكُ الحجِّ لمعادكم بالتَّقوي عمًّا نهينم عنه ظاهراً ممَّا يترك فيالحجَّ و باطناً من النيَّات والاغراض موى امرالله [ وَاتَّقُونِ ] اى سخطى وعذابي في مخالفة أمرى ونهيي [ يا أولِي الْأَلْبَابِ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ] كانوا يتأثمون بالتّجارة في طريق الزّيارة كماكانوا لايتروّدون لذلك وكما ان المترهّدين في زماننا يتحرّجون بالنّجارات في طريق الزّيارات وهكذا حال السلاك في طريق بيتالله الحقيقيّ يتحرّجون بالالتفات الى ماوراءهم وبالتجارات الرّاثجة فيحقّ حرثهم ونسلهم وقد كفلهماند القيام بأمرالنسل وحفظ الحرث فنفي تعالى الجناح عنهم في التّجارة بل أمرهم بها فان ففي التأثُّم في امثال المقام عن شيء يستعمل في الامربه فقال:. ليس عليكم جناح [ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلاً مِنْ رَبِّكُمْ ] بالتَّجارات الظاهرة والباطنة [ فَإِذًا أَفَضْتُمْ ] أفاض الماء أفرغه والنَّاس [ مِنْ عَرَفًاتٍ ] دفعوا أنفسهم او رجعوا و تفرَّقوا او أسرعوا او اندفعوا من عرفات اسم لابعد مناسك الحجَّ من مكَّة سمَّيت بعرفات لارتفاعها وارتفاع جبالها ، اولانَّ ابراهيم(ع) عرفها بماوصفها به جبرئيل ، اولان جبرئبل قال لآدم(ع) في هذا الموضع: اعترف بذنبك واعرف مناسكك ، اولان آدم(ع) وحوًّاء التقيا فيها وعرف كلَّ صاحبه ، اولان ً يومالوقوف بها يوم عرفة وسمَّى يوم عرفة بعرفة لان ً ابراهيم (ع) عرف في هذا اليوم أنَّ رؤياء ذبح الولدكانت رحمانيَّة لا شيطانيَّة والاتيان بالفاء الدَّاليَّة على التعقيب وباذا الدَّالَة على الوقوع بعد الامر بايتغاء الفضل يومي الى انَّ الافاضة من عرفات الدَّالَة على الوقوع فيها متحقَّقة مسلمة مفروغ عنها ولاجاجة الى ان يحكم بها وهذا يناسبالتأويل فان السالك الىالله والحاج للبيت الحقيقي الآذي هوالقلب يتحزَّج بحمل الزَّاد وبابتغاء الفضل ، واذا ابتغىالفضل بسبب أمره تعالى يتنزَّل الى ابعد مراتب النِّفس من القلب كما مرَّ سابقاً واذا وقع الى انزل مواتبها لايمكنه القرار فيها بل يفيض منها كأنَّه يدفعه دافع الي طريقه لكنَّه لايصل الىالبيت من دون وقوفٍ في الطَّريق فيقف في المز دلفة ثمَّ في مني ثمَّ يفيض منه الي مكّة القلب فكانالوقوع فيعرفات والوقوف لازم لابتغاء الفضل والافاضة منها لازمة للوقوع فيها ، وهكذأالوقوف بالمزدلفة والمنى [ فَاذْ كُرُوا اللهُ عِنْدَالْمَسْعَرِ الْحَرْامِ ] بالوقوف فيه ليلة النّحر وباداء الصّلوة الفريضة والادعية والاذكار المأثورة وغير المأثورة، وفي تفسير الامام (ع)أنَّه قال: بآلائه ونعمائه والصَّلوة على سيَّد انبيائه



وعلى سبتد اصفياته [وَاذْ كُرُوهُ كَما هَدَيْكُم] اى مثل الذكر الذى هديكم اليه على لسان نبيته (ص) او من اجازة نبيته (ص)، وهذا يدل على ماقالته العلماء الاعلام وعرفاء الاسلام ان العمل اذا لم يكن بتقليد عالم حيّ لم يكن مقبولاً ولوكان مطابقاً . وقال الصوفيَّة : انَّ الـذكراللسانيَّ اوالقلبيَّ اذا لم يكن مأخوذاً من عالم مجازٍ من اهل الاجازة وعلماء اهل البيت لم يكن له أثر ولاينتفع صاحبه به ، ويحتمل ان يكون ما مصدريَّة " او كافتة " والمعنى اذكروه ذكراً يوازى هدايته لكم وعلى ايَّ تقدير يستنبط التَّعليل من اعتبار حيثيَّة الْهداية ولذلك قيل: ان هذه العبارة للتعليل [ وَ إِنْ كُنْتُمْ ] ان مخففة من المثقلة [ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِّينَ ] الجملة حالية [شُمَّ أفيضُوا مِنْ حَيْثُ أفاضَ النَّاس] يعنى افيضوا من عرفات والافاضة منها مستلزمة للوقوع فيها فكأنته قال : قفوا بعرفات ثمَّ افيضوا منها ولانقتصروا علىالوقوف بالمزدلفة والافاضة منها ، فانَّه كانت قريش لايرون للوقوف بعرفات فضلا وكانوا يقفون بالمشعر الحرام وبه يفتخرون على الناس فنهاهم الله عن ذلك وأمرهم يالوقوت بعرفات والافاضة منها ، وعلىهذا فالاتيان بثم للتّفاوت بينالامرين يعنى بعد ماعلمتم الوقوف بالمز دلفة ينبغي لكم الوقوف بعرفات مثلالنَّاس فلا تستنكفوا منه ولاتفتخروا بالوقوف بالمزدلفة ، وقيل : انَّ الآية على التَّقديم والتَّأخيراي ليس عليكم جناح ان تبتغوا فضلاً من ربَّكم ثم ً افيضوا من حيث افاضالنَّاس فاذا افضتم من عرفات ، وروى عن الباقر (ع) أنَّه قال :كأنت قريش وحلفاؤهم من الحمس(") لايقفون مع النَّاس بعرفات ولايفيضون منها ويقولون : تحن اهل حرم الله فلا نخرج من الحرم فيقفون بالمشعر ويفيضون منه فأمرهماظه ان يقفوا بعرفات ويفيضوا منها ، وعن الحسين (ع) انَّه قال: في حجَّ النَّبيَّ (ص) ثمَّ غداو النَّاس معه وكانت قريش تفيض من المزدلفة وهي جمع و يمنعون النَّاس ان يفيضوا منها فأقبل رسول الله (ص) و قريش ترجوا ان تكون افاضته (ص)من حيث كانوا يفيضون، فأنز ل الله، ثم أفيضوا من حيث أفاض النَّاس يعنى ابر اهيم (ع) واسماعيل (ع) واسحاق(ع) ، ويجوز بحسب اللفظ ان يكون المراد بالافاضة ههنا الافاضة من المشعر الحرام بل لاتدل الآية يظاهرها الا عليه و في تفسير الامام (ع) ما يُدُلُّ عَليه قان فيه ثمَّ افيضوا من حيث افاض النَّاس اي ارجعوا من المشعر الحرام من حيث رجع النَّاس من جمع، قال والنَّاس في هذا الموضع الحاج ّ غير الحمس فانَّ الحمس كانوا لا يفيضون من جمع ، و فيه دلالة على ان َّ جمعاً اسم لموضع خاصَّ من المشعر و أنَّ المراد من الأفاضة من حيث افاض النَّاس الافاضة من موضع خاصٌ من المشعر الحرام لكنَّه مخالف لما روته العامَّة و الخاصَّة حن انِّتهم كانوا لايفيضون من عرفات فأمرهم الله ان يقفوا بعرفات ثم ً يفيضوا منها [وَ اسْتَغْفِرُوا اللهُ] ممَّا فعلتم بآرائكم الزّائغة و أهوائكم الباطلة من تغيير المناسك والاستنكاف من الوقوف بعرفات مثل النَّاس [ إنَّالله غَفُورٌ] يغفربعدالاستغفاروالاعتراف والدّخول تحت طاعة خليفتهالذ نوب والنّقائص الّلازمة لكم منانانيّتكم [رَحِيهُ] يرحمكم بعد مغفرتكم بفتح باب القلب وادخالكم في دار رحمته [ فَبِإذًا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ ] جملة افعال الحجِّ الى الثَّالث عشرمن ذيالحجَّة [فَـاذْكُرُوا اللهُ] حيثماكنتم اومناسككم بعرفات والمزدلفة فاذكرواالله بمنى ومكته لواذا قضيتم مناسككم فبهما وفىمنى بالحلق اوالترقصير فاذكرواالله بمكته اواذا قضيتم في هذه المواضع وفي مكنَّة فاذكرواالله في اينَّام مني، ويؤيَّده تفسير النَّذكر بالتكبيرات في آينَّام مني [كَذِكْر كُمْ

<sup>، -</sup> الحمس بالضم و السكون لتُّب به قريش وكنانة وجديلة و من تابعهم في الجاهلية لتحسُّهم في دينهم وتصليهم .



آباء كُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكُواً ] نسب الى الباقر (ع) انته قال :كانوا اذا فرغوا من الحج يجتمعون هناك و يعدّون مفاخر آبائهم ومآثر هم فأمر الله سبحانه ان يذكروه مكان ذكر آبائهم فى هذاالموضع اواشد ذكراً [فَمِنَ النَّأْسِ] عطف نحو عطف التفصيل على الاجمال باعتبار المعنى كأنته قيل النّاس فى ذكر الله أصناف اوقائم مقام جزاء شرط محذوف كأنته قال : واذا ذكرتم الله فأخلصوا نيّاتكم عن طلب الدّنيا لأنّ من النّاس [مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنا فِي الذَّنيا ] ولم يذكر المسؤل للاشعار بأنته من جنس الدّنيا فلا حاجة الى ذكره بخلاف المؤمن فانته لايطلب فى الدّنيا الا ماهو مطلوب للآخرة ولذلك ذكر مطلوبة .

اعلم ان الدّنيا معبرالكل لاوقوف لاحد فيها قدو كل الله على كل نفس جنوداً كثيرة يعنفونه السلوك الى الآخرة لا يدعونه يقف آناً واحداً في مقام ، فالاحمق من يظن المقام فيها ويطلب من القادر الغنى ما يتركه ويذهب هو عنه فالطلب للدّنيا من غاية العمى عنها وعن الآخرة ، ولماكان الناظر الى الدّنيا اعمى عنها وعن ذهابها عنه وكان لايطلب فيها للآخرة شيئاً ومايطلب للدّنيا لايبقى معه فيخرج من الدّنيا صفر اليد من متاع الدّنيا والآخرة قال تعالى [ وَ مُالَهُ فِي الآخرة مِنْ حَلَّاقي ] نصيب من الخيرفانية يستعمل فى الخير [ وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ وبالعلم ، والعبادة ، وبالمدأة العمالية في الدّنيا لايبقى معه فيخرج من الدّنيا صفر اليد من متاع الدّنيا والآخرة وبالعلم ، والعبادة ، وبالمرأة الصالحة ، وباللّسان الشاكر والقلب الذاكر والزوجة المؤمنة ، بل روى ان من اوتى تلكث الثلاثة فقد اوتى حسنة الدّنيا والآخرة ، والعلب الذاكر والزوجة المؤمنة ، بل روى ان من اوتى تلكث الثلاثة فقد اوتى حسنة الدّنيا والآخرة ، والوجه فى ذلك ان المراد بحسنة الدّنيا ما يرجع الى القوى التّسانية وحظوظها بحيث لايعاوقها عن سلوكها إلى وينها ، وينعم ماقال المولوى قدس من سرّه :

آتنا فی دار دنیانا حسن آتنا فی دار عقبانا حسن راه را برسا چوبستان کن لتلیف مقصد ما باش هم توای شریف

[وَفِى الْآخِرَةِ حَسَنَةً] بعلم حسنة الآخرة بمقايسة ما ذكر فى حسنة الدّنيا [وَقِنْاعَذَاب النّار] لماكان كلّ ما يسوء الأنسان من حيث انسانيته من مظاهر الجحيم والامها سواء كانت من ملايمات الحيوانية اولا فسرّ عذاب النّار بالمرأة السوء والشهوات والذّنوب وبالحمى وسائر الالام [ أولُتُبِكَ ] العظام [ لَهُمْ نَصِيبٌ مِمَّاكَسَبُوا ] يعنى من جملة ماكسبوا ومنها سؤالهم حسنة الدّنيا والآخرة يعنى لا يضاع عمل عامل منهم، والمعنى لهم نصيب ناش مماكسبوا اونصيب هو بعض مماكسبوا و هذاالمعنى يشعر بصحة تجستم الاعمال منهم، والمعنى لهم نصيب ناش مماكسبوا اونصيب هو بعض مماكسبوا و هذاالمعنى يشعر بصحة تجستم الاعمال كماعليه اهل المذهب وهو حقَّ مثبت بالاخبار الكثيرة ويشعر به الآيات ويحكم به العقل ، فان التحقيق ؛ ان العلم ليس بصورة عرضية هى كيف للنفس كما عليه المشاؤن ، ولا باضافة بين العالم والمعلوم كما قبل ، ولا بمحض مناهدة رب النّوع اوصورة المعلوم فى عالم المثال ، بل هو شأن من النفس به يحصل سعتها والنفس وشؤنها من عالم المتقدرات والاجسام التورية ياعتبار موكبها المثالي وكلّ عمل يعمله الانسان لابدً ان يتصوره فى مقامه المجرد اجمالاً و يُصد ق النفس كما عليه المثال ، بل هو شأن من النفس به يحصل معتها والنفس وشؤنها من عالم المتقدرات والاجسام التورية ياعتبار موكبها المثالي وكلّ عمل يعمله الانسان لابدً ان يتصوره فى مقامه المجرد اجمالاً و يُصد ق المعلوم فى عالم المثال ، بل هو شأن من النفس به يحصل معتها والنفس وشؤنها من عالم المتقدرات والاجسام التورية ياعتبار موكبها المثالي وكلّ عمل يعمله الانسان لابدً ان يتصوره فى مقامه المجرد اجمالاً و يصد ق بالغاية النافعة المتر تبة عليه ثم يترله من مقامه العالي الى مقامه الخيالي فيتصوره المجرد المعني والجزئية ويصدق فى ذلك المقام بغايته ثم يحدث له ميل اليه ثم عز اداده فتهيج الارادة المورة الشروقية وهي تبعث القوة المحركة وهي تحرك العصاب ثم الوتارش العضاد ثم الاعضاء ثم يتدرج



سورة البقرة

الىالخيال والواهمة ثم" الىالعاقلة فيعود الى ما منه بدأ ، فكلَّ عمل يحصل صورته في المقامات العلميَّة للانسان نزولاً وصعوداً و قد عرفت انَّ بعض مقاماته العلميَّة غيرخارج عن التقدَّر والتَّجسَّم فالعمل يتصوَّر في مقام تجسم النَّفس فيصح أن يقال أنَّ العمل تجسم ولتجسَّم الاعمال وجه آخروهو أنَّ الله تعالى يوجد بعمل العبد من الاجسام الاخروييَّة مايشاء من الانهار والاشجار والاثمار والحور والقصور، بمعنى انَّ الاعمال تكون مادَّة هذه يعنى ان الاعمال تتجسّم في عالمه الصّغير و ينشأ في الكبير امثال صورها في العالم الصّغير فان العالم الكبير كالمرآة للعالم الصّغير [ وَاللَّهُ سَريعُ الْحِسَّابِ ] عطف فيه دفع توهم فانه قد يتوهم أنَّ أعمال العباد كثيرة متدرّجة لايمكن ضبطها حتّى يجزى بها العباد فقال تعالى دفعاً لهذا الوهم: ان الله يحاسب علىالجليل والحقير والقليل والكثيرولايعزب عنه شيء لانه سريع الحساب ومن سرعة حسابه انله ينظرالي حساب الكلّ دفعة واحدة وكما انَّ الكلِّ منظور اليه دفعة واحدة كلَّ الاعمال من صغيرها وكبيرها يقع في نظره دفعة واحدة فلا يفوته حساب احدٍ ولا يعزب عنه شيء من عمل احدٍ، وانموذج محاسبةالله ومكافاته ومجازاته يكون مع العباد من اوَّل التَّكليف ولا يشدُّ من اعمالهـم حقير ولا جليل الا يظهـر شيءٌ من مجازاته عليهم لوكانوا متنبُّهين لا غافلين ولمعرفة هذاالامرأمروا العباد بالمحاسبة قبل محاسبةانة فان العبد اذا حاسب نفسه بان يكون مراقباً لها ومحاسباً لاعمالها يظهرعليه ان كلُّ فعل من الخير والنُّشرُّ يستعقب فعلاً آخرا وعرضاً من اعراض النَّفس اوخلقاً من اخلاقها ، فحاسبوا عبادالله قبل ان تحاسبوا حتّى تعلموا ان الله لايدع شيئاً من اعمال العباد الايجازيه ولايشغله عمل عامل منكم عن عامل آخر، ولايشد عنه حقير لحقارته [وَاذْكُرُوا الله] عطف على قوله واذكر والله كذكر كم آباءكم [في أَيَّام مَعْدُودات] فسرت الايّام المعدودات بايّام التشريق وهي ثلاثة ايّام بعدالتحر والتذكر بالمأثور من التكبيرات عقيب الصّلوات الخمس عشرة من ظهر يوم التحر الى صبح الثّالث عشرلمن كان بمني ولغيره الى عشر صلوات الى صبح الثاني عشر والتكبيرات المأثورات: الله اكبر، الله إكبر، لااله الاالله والله اكبر، الله اكبر وبتعالحمد، الله كبر، على ماهدينا، الله كبر على مارزَقناً من بهيمة الآنعام. وقوله تعالى [ فَمَنْ تَعَجَّلَ في يَوْمَيْنِ] يدلآ على هذا التّفسيرللايّام المعدودات فلا يعبأ بغيره والمراد التّعجيل فيالنّفر فياليوم الثّاني عشروالتأخير الىالثالث عشرسواء قدّرمن تعجّل فيالنّفراوفيالذكر، والمراد بتعجيل الّذكرتعجيل اتمامه فيمني فيالثّاني عشر و بتأخيره تأخير اتمامه الى الثَّالث عشر [ فَلاَ إِنَّمَ عَلَيْهِ ] ردَّ على من اثنَّم المتعجَّل من اهل الجاهليَّة فان بعضهم كانوا يؤثّمونالمتعجّل [وَمَنْ تَأْخَرَ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ] ردّ علىجماعة اخرى كانوا بؤثمون المتأخّر [ لِمَن اتَّقَى] اي هذا الحكم والتّخيير في النَّفر بين الثَّاني عشر والثَّالث عشر لمن اتَّقي الصَّيد في احرامه فان اصابه لم يكن له ان ينفر فيالنَّفرالاوَّل وهذا مدلول بعضالاخبار، وفي بعضالاخبار لمن أتَّقي منهم الصَّيد واتقى الرَّفتْ والفسوق والجدال و ما حرَّمانة عليه في احرامه ، وفي بعض الاخبار ليس هو على ان ذلك واسع ان شاء صنع ذا وان شاء صنع ذا؟ لكنَّه يرجع مغفوراً له لااثم عليه ولاذنب له يعنى ليس المقصود بيان التّخبير فقط يل بيان تظهيره من الذَّنوب كيوم ولدته امَّه ان اتَّقي ان يواقع الموبقات فانَّه ان واقعها كان عليه اثمها ولم يغفرنه تلكئالذ نوب السالفة بتوبة قد أبطلها بموبقاته بعدها واندما تغفر بتوبة يجدّدها ، وفي بعض الاخبار : من مات قبل ان يمضى الى أهله فلا اثم عليه ومن تأخر فلااثم عليه لمن اتمقى الكباثر اولمن اتمقىالكبر وهوان يجهل الحق ويطعن على أهله ، ونسب الىالصَّادق(ع)انتُه قال: انسَّما هي لكم والنَّاس سواء وانتم الحاجَّ وفي خبرِانتم والله هم ان



بيان السّعادة

رسول الله (ص) قال لايثبت على ولاية على (ع) الاالمتقون [وَاتَّقُو االله] بعد تلك الايّام ان تواقعوا الموبقات حتى لاتحملوا اثقال ذنوبكم المسالفة مع ثقل الذَّنب المَّذي اتيتموه ولاتحتاجوا الى توبة اخرى اوالامربالتقوي مطلق اى اتقوا سخط الله في نرك المأمورات و ارتكاب المنهيّات [ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ] فيجازى كذلاً على حسب عمله ترغيب و تهديد [ وَمِنَ النَّالِسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ ] تَخْلُل الاجنبي يمنع من عطفه على قوله من النَّاس من يقول: ربَّناآ تنا (الى آخرها) ، وانشائيَّة الجمل الَّسابقة تمنع من عطفه عليها ، وكون الواو للاستيناف مماً يمنع منه السليقة المستقيمة فبقي ان يكون عطفاً على محذوف مستفاد من السابق فكأنه قال : فمن النَّاس من يذكر الله من غير نفاق لمحض الدَّنيا ، ومنهم من يذكره للدَّنيا والآخرة ، ومنهم منافق لايذكرالله الاللتدليس وهوبحيث يعجبك قوله [في الْحَيُّوةِ الدُّنْيُّا] حال عن مفعول بعجبك اومتعلق بقوله اوحال عنه اوعن الضّمير في قوله يعنى اذا تنزلّت في مقام الحيوة الدّنيا ونظرت من ذلك المقام الى مقاله تعجّبت منه اوهو اذا تكلّم فيامر الحيوة الدّنيا اوحفظها تعجّبت منه لااذاكنت فيمقام الحيوة الاخرى ، او لا اذا تكلّم في الحيوة الاخرى [وَيُشْهِدُاللَّهُ عَلَى لَما في قَلْبِهِ] ادْعاء بادْعاء انَّ ما فيقلبه هوالحقَّ الموافق لقوله لا على مافي قلبه حقيقة فانه يدلّس باظهار ما لم يكن في قلبه والمراد بالاشهاد جعله متحمَّلاً للَّشهادة اومؤدَّياً لها وهذا ديدن الكذاب فانه لما لم يجد من يصدقه ولاما يحتج به يحلف بالله ويشهد بالله وصار قولهم: الكذَّاب حكاف مثلاً، وقد اشارتعالى بقوله: ولا تُطع كُلُّ حَلَّافٍ مَهْنِ إلى انَّه كَذاب [وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَّام ] اللهُ افعل مثل احمر وليس للتفضيل مثل افضل بمعنى الخصم الشحيح الذي لابزيغ الى الحق"، والخصام مصدر"، اوجمع " لخصم والآبة عامة لجملة المنافقين وان ورد في نزولها انتها في معاوية ومن وافقه [ وَإِذًا تَوَلَّىٰ ] ادبر عنك اوتولي امراً من امورك اوامور الدُّنيا اوصار والياً على الحلق [تسعني] اي اسرع في السير [فيي الأرْض] ارض العالم الصّغير اوالعالم الكبير، اوارض القرآن، اوالاخبار، اوالسير الماضية من الانبياء (ع) وخلفائهم (ع) [لِيُفْسِد] ليوقع الفساد [فيهما] والافساد تغيير الشيء عن الكمال الذي هوعليه ، اومتعه عن الوصول الي كماله ، واللام لامالغاية اولامالعاقبة فانَّ المنافقين يظنُّون انتَّهم يصلحون ، وإذا قيل لهم : لا تفسدوا في الارض قالوا: أنَّما نحن مصلحون الا انهم هم المفسدون ولكن لا يشعرون [وَيُهْلِكَ] اي يفني اصلا [الْحَرْثَ] مايزرعه الناس من نبات الارض اوماأنبته الله من مطلق نبات الارض [وَالنَّسْلَ] الولد الصّغير من المتو الدات اومن الانسان. اعلم ان ّ عالم الطّبع بسماواته وسماويّاته وارضه وارضيّاته متجدّد ذاتاً وصفة " وفي كلّ تحقيق الافسادفي الارض آن له فناء من قبل نفسه وبقاء من قبل موجده ، وحاله بالنسبة الى موجده حال شعاع واهلاك الحرثو النسل الشمس بالنسبة الى الشمس فان الشعاع الواقع على السطح لابقاء له في آنين بدليل انه اذا وقع الشعاع من روزنة بعيدة على سطح ينعدم عنه بمحض سدَّالرَّوزنة ولا يبقى بعد سدَّها آنين والمبقى للاشياء على سبيل الاتِّصال بحبث يختفي تجدَّدها هو المشيَّة بوجه كونها رحمة رحمانيَّة عامَّة ، وانَّ الكائنات لها قوَّة واستعداد وبحسب تفاوت الاستعدادات تتدرَّج فيالخروج من القوَّة الى الفعل سريعاً او بطيئاً ، وتجدَّد الفعليات عليها ليس الا بالمشية بوجهكونهما رحمة رحيمية والمتحقق بالمشية بوجهكونها رحمة رحمانية



سورة البقرة

محمِّد(ص) من حيث رسالته والمتحقِّق بها بوجه كونها رحمة رحيميَّة هو (ص) من حيث ولايته فبقاء الاشياء بالرَّسالة واستكمالها بالولاية فكلَّ شيء بلغ الىآخر كمالات نوعه كان قابلاً للولاية على ما ينبغي له وما لم يبلغ انتقص من قبوله الولاية بحسبه ، وكلَّما لم يستكمل فينوعه بشيءٍ من كمالاته لم يكن يقبل شيئاً من الولاية كما وردعنهم (ع)في الاراضي المسبخة والمياه المرَّة اوالمالحة والبطيحة انتها لمتقبل ولايتنا اهل البيت ، هذا بحسب التَّكوين ولوانقطع هذه الرّحمة الرّحيميَّة التكوينيَّة عنالاشياء لم يستكمل شيء منها في شيءٍ من مراتب كمال نوعه كما انه لوانقطعالرَّحمة الرَّحمانيَّة عنالاشياء لما بقيشيء آنين ، والى هذا الانقطاع اشاروا(ع)بقولهم: لوارتفع الحجَّة من الارض لساخت الارض بأهلها ، وامَّا بحسب التَّكليف فالنَّاس مكلَّفون بالاقبال والنَّوجَّه علىالولاية كما ان ً صاحبالولاية متوجَّه اليهم وبهذاالاقبال وذلك التوجَّه يستكمل الحرث والنَّسل في العالم الصّغير ويزرع ما لم يكن يزرع بدون قبول الولاية والبيعة والمعاهدة ويتولّد ما لم يكن يولد بدونها ، وكلّما ازداد التوجمه منالخلق ازدادالتوجمه من صاحبالامروبازدياد التوجمهين يزدادالحرث والنسل واستكمالهما في العالم الصّغير و بازديادهما و ازدياد استكمالهما في الصّغير يزداد وجودهما و استكمالهما في العالم الكبير فكلِّ من جاهد في استرضاء صاحبه ازداد بحسب جهاده توجِّه صاحب الوقت و رضاه عنه ، وبحسب ازدياد توجَّهه ورضاه يزداد البركة في الحرث والنَّسل في العالم الصَّغيروالكبير ؛ واليه اشاربقو لهتعالى : ولو أن اهل القرى آمنوا واتَّقوا لفتحنا عليهم بركاتٍ من السَّماء في العالم الصَّغير والارض في العالم الكبير ؛ اومن كليهما في كليهما ، وبقوله تعالى: ولوانتَّهم أقاموا التَّوراة والانجيل وماانزل اليهم من ربَّهم لأكلوا منفوقهم ومن تحت ارجلهم يعنى في الصّغير وفي الكبير؛ ونعم ما قال المولوي فدس سرّه :

| تا توی گردد کند در صید جوش   | A 5 12 41 1 1 10-            |
|------------------------------|------------------------------|
|                              | تا توائی در رضای قطب کوش     |
| کز کف عقل است چدین رزق خلق   | چون برنجد بينوا كردند خاق    |
| بستلد عقل است تدبير بدن      | او چو عقل و خلق چون اجزای تن |
| ضعف در کشتی بود در نوح نی    | ضعف تطب ازنن بود از روح نی   |
| گر غلام خاص و بنده گشتیش     | بارٹی دہ در سرّمۂ کشتیش      |
| گفت حق : ان تنصرو الله بنصرو | یاریت در تو فزاید نی در او   |
|                              |                              |

ومن هذا يعلم ان التوجة التكليفي وازدياده مورث لقوة الولاية التكوينية ، وازديادالحرث والنسل وازدياد استكمالهما في الصغير والكبير ، والاعراض عن الولاية التكليفية مورث لافسادهما واهلاكهمافي الصغير والكبير ، وكلمااز دادالاعراض از داد الافساد والاهلاك واذاانجر الاعراض الى منع الغير از داد اشد ازدياد واذاانجر الى التكذيب والاستهزاء كان غاية الافساد والاهلاك ؛ وقوله تعالى : ثم كان عاقبة الذين اساؤ السوعى ان كذبوا بآيات الله وكانوا بها يستهزؤن اشارة الى هذا ؛ وعلى هذا يجوزان يقال : واذاتولتى عن الولاية سعى في الارض ولكن غاية سعيه الافساد في المادة الى هذا ؛ وعلى هذا يجوزان يقال : واذاتولتى عن الولاية سعى في الارض ينفض الفساد وان كان بحسب مفهومه اعم منه [ وَ اللهُ لا يُحبُ الْفُ سَادَ] ومثله يستعمل في معنى يبغض الفساد وان كان بحسب مفهومه اعم منه [ وَ إذا قيل لَهُ اتَّق اللهُ ] التى سخط الله في الاضاد والاهلاك إستنكف من نصح الناصح لائه لايظن من نفسه سوى الأصلاح يعنى [ أخذَتُهُ الْعزَّة] المائعة والاستادات المتنكف من نصح الناصح لائه لايظن من نفسه سوى الأصلاح يعنى [ أخذَتُهُ الْعزَقُ ] المائعة والاستنكاف



ازدياد الافساد والاهلاك للجاجته [فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبِئْسَ الْمِهٰادُ] المهاد ككتاب الفراش والموضع الذي يهيى للسكون عليه [ وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِ ي] يبيع [ نَفْسَهُ ابْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ ] يعنى لالنفسه اولنفسه ولكن من غير استشعار بالابتغاء فانه انكان ابتغاء مرضات الله لنفسه بالاستشعاركان مناقضاً لقوله يشرى نفسه ، ونزول هذه الآية في عليّ (ع) وبينوتنه على فراش النّبيّ (ص) ليلة فراره(ص) كما روى بطريق العامّة والخاصّة وتجري الآية الاولى في كلِّ منافق ٍلايتوسَّل الىربَّه والثَّانية في كلَّ من قام عن نفسه وطرح انانيَّته وفني في ربَّه وبينهما مراتب و درجات ادرجها تعالى في صنفين الاوّل من توسَّل بالله لتعمير دنياه بمراتبه والثَّاني من توسَّل بالله لدنياه وآخرته واشاراليهما بقوله: فمنالناس من يقولالى آخرالآية [ وَاللَّهُ رَؤُفٌ بِالْعِبَّادِ ] فبرأفته يمهل المنافق ويحفظ الفاني ويجزى طالباللآنيا والآخرة والرأفة والرّحمة متقاربتان اذاجتمعتاً فان الرّحمة امرنفسانيّ والرأفة ما يشاهد من آثارها على الاعضاء [ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آَ مَنُوا ] بعد ما بين اصناف النَّاس نادى المؤمنين اى الدَّاعين لله للدَّنيا او للدَّنيا والآخرة او لذاته تهييجاً لهُم بلذَّة النَّداء ثمَّ امرهم بالدّخول في مرتبة الصَّنف الاخير فقال [ ادْخُلُوا فِي السَّلْم ] بالكسر والفتح الصلح وقرئ بهما والمراد بالايمان هوالاسلام الحاصل بالبيعة العامة وقبول الدّعوة الظاهرة ، والمراد بالسلم الولاية والبيعة الخاصة وقبول الدّعوة الباطنة سميّت بالسلم لان الدّاخل في الايمان الحقيقي بقبول الدّعوة الباطنة و قبول الولاية بحصل له تدريجاً الصلح الكلّي مع كلّ الموجودات ولا ينازع شيئًا منها في شيءٍ من الامور [كَافَةٌ] جميعًا حال عن فاعل ادخلوا اوعن السَّلْم بمعنى الدّخول في جميع مراتب السلم ، ويجوز أن يكون أسم فاعل من كفٍّ بمعنى منع ويكون التاء للمبالغة ويكون حالاً من السَّلم أي ادخلوا في السَّلم حالكونه مانعاً لكم عن الخروج أو عن الشين والنَّقص [ وَلا تَتَّبعُوا تُحطُو ات الشَّيْطان] عن الصّادق (ع) السّلم والمبقعلي (ع) والاصة رع) والاوصياء من بعده، وخطو ات الشيطان ولايةاعدائهم . وعن تفسير الامام (ع) يعنى في السلم والمسالمة الى دين الاسلام كافَّة جماعة ادخلوا فيه في جميع الاسلام فاقبلوه واعملوا فيه ولا تكونواكمن يقبل بعضه ويعمل به ويأيى بعضه ويهجره، قال(ع) ومنه الدّخول في قبول ولاية على (ع) كالدَّخول في قبول نبوَّة محمَّد (ص) فانَّه لايكون مسلماً من قال : ان محمَّد (ص) رسول الله فاعترف به ولم يعترف بان ّ عليّاً (ع) وصيّه وخليفته وخيرامّته ، وقد مضي بيان لخطوات الـشيطان واتباعها عند قوله تعالى: كلوا ممّا في الارض حلالا طيباً ولاتتبعوا خطوات الشيطان [إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوتُ مُبِينٌ] قد مضى بيانه هذا لك [ فَإِنْ زَكَلْتُمْ ] عن الدّخول في السلم [ مِنْ بَعْدِ ما جاءتْكُمُ الْبَيِّناتُ ] الحجج الواضحات على مادعيتم اليه [ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ] لا يمنعه عن الانتقام مانع [ حَكيمٌ ] في علمه يدرك دقائق ماصدرمنكم، وحكيم في عمله لايدع شيئاً منها بلامكافاة، ولاسبب للعفو عنكم حتّى يعفو عن بعض أعمالكم، او المراد فان زللتم من بعد دخولكم في السلم و من بعد ماجاءتكم البيّنات اي الواردات و الحالات الآلمهيّة المشهودة لكم فاعلموا ان الله عزيزٌ لايمنعه من العفو او لا يمنعه من الانتقام مانبع حكيم يجعل السلم بحكمته سبباً للعفو، او يكافئ القليل والكثير [ هَلْ يَنْظُرُونَ ] ثم صرف الكلام الى المنافقين بعد نداء الفرق التلاث منالمسلمين فقال تعالى : هل ينظرهؤلاء المنافقون المتزيَّنون في ظاهرحالهم [ إِلَّا أَنْ يَـأْتِيَـهُمُ اللهُ] اي امرالله



او بأسه او يأتيهم الله بحسب مظاهره فان "اتيان المظاهراتيان الله بوجه كما قال ولكن "الله قتلهم ، ولكن "الله رمى، ويعذ بهم الله بأيديكم وقدقال على (ع) : ياحار همدان من يمت يرنى ؛ والمراد من وقت اتيان الله وقت نزع الرّوح [ في ظُلَل ] جمع الظلّة وهى ما اظلّكك [ مِنَ الْغَمَام ] على التُشبيه فان "الاهوال عند الموت ترى كالغمام وسمتى الحساب غماماً لايراثه الغم فيناسبه الاهوال [ وَالْمَلائِكَةُ ] قرئ بالرّفع والجرّعطفاً على الة للل اوالغمام . وعن الرّضا (ع) الا ان يأتيهم الله بالملائكة في ظلل من الغمام قال : وهكذا نزلت [وَ قُضِيَ الْأُمُو] امرا هلاكهم وهو عطف على ان يأتيهم واتى بالماضى تأكيداً في تحقق وقوعه ، ويجوزان يكون حالاً بتقدير قد، ويجوز ان يراد بالآية المحاسبة يوم القيامة اوالرّجعة ، وقد اشير في الاخبار الى الكل.

تحقيق معنى الرّجوع الامور الى الله تعالى كانت بيدانة ولم يكن لاحديد عليها وانماكانت أيدى الغير اكماماً ليده تعالى ، ولضعف الامور الى الله تعالى الابصار فى الذنياكانو الايشاً هدون الا الاكمام ، و بعد ارتفاع الحجب عن الابصار وقوتها تشاهد ان الكل كانت اكماماً والفاعل كان يده تعالى وان لا امربيد غيره تعالى، واستعمال الرّجوع الذى هو الانتهاء الى الابتداء تدريجاً للاشارة الى هذا المعنى يعنى كلّما ارتفع حجاب عن ابصارهم شاهدوا فاعلاً آخر للامور الى الابتداء تدريجاً للاشارة الى هذا المعنى يعنى كلّما ارتفع حجاب عن ابصارهم شاهدوا فاعلاً آخر للامور الى الابتداء تدريجاً للاشارة الى هذا المعنى يعنى كلّما ارتفع حجاب عن ابصارهم شاهدوا فاعلاً آخر للامور الى الابتداء تدريجاً للاشارة الى هذا المعنى يعنى كلّما ارتفع حجاب عن ابصارهم شاهدوا فاعلاً آخر للامور فلامة على طريق التعريض فان الكناية والتعريض ابلغ من التصريح .

خوشتر آن باشد که سر" دلبران 💦 گفته آید در حدیث دیگران

[كَمْ آتَيْنْاهُمْ ] على ايدى انبيائهم او مطلقا [ مِنْ آيَة بَيَّنَة ] حجة واضحة على صحة نبوة البيائهم (ع) كما آتينا امتك آيات بيتات دالات على صحة نبوتك وخلافة خليفتك او كم آتيناهم من آية تدوينية في كتبهم دالة على صحة نبوة انبيائهم وصحة نبوتك وخلافة وصيك كما آتينا امتك آيات دالة على صحة نبوة انبيائهم وصحة نبوتك وخلافة وصيك كما آتينا امتك آيات دالة على ذك فكانته قال : سل بنى اسرائيل كم آتيناهم من آية دالة على ولاية على ولاية على (ع) فانها التيجة حتى تذكر من ذك فكانته قال : سل بنى اسرائيل كم آتيناهم من آية دالة على ولايته على (ع) فانتها النتيجة حتى تذكر امتك فكانته قال : سل بنى اسرائيل كم آتيناهم من آية دالة على ولاية على (ع) فانتها النتيجة حتى تذكر امتك بالآيات التكوينية و التدوينية و اخبارك الذالة على ولايته ، ثم هددهم بان من بدل ولاية على (ع) امتك بالكفران فله العقوبة فلا تبدلوا ولايته كما بدل بنو اسرائيل [ وَ مَنْ يُبَدِّلُ نِعْمَةَ اللهُ ] الآيات الهاديات بتبديل حينية هدايتها بحينية اضلالها ، ولماكان اصل النتعمة وحقيقتها وفرعها ومنبعها ولاية على (ع) جاز ان يقال : ومن ببدل مدلول الآيات الذى هوولاية على (ع) وهى النعمة بحقيقتها بالكفران [من يتيد ماجزات الهاديات بتبديل من عذاب الذ [ فَانَ اللهُ شَديدُ الحقاب] فهو من اقامة السب مقام الجزاء [ زُيَّن كَلَّد بن كَفَرُوا] بالولاية من عذاب الذ [ فَانَ اللهُ شَديدُ الحقاب] فورعا ومند وا وبدلوا مع مجيء الآيات الذى هوولاية على (ع) وهى النعمة بحقيقتها بالكفران [من يتيد ماجاءته أ] فلايامن من عذاب الذ [ فَانَ اللهُ شَديدُ الحقاب] فهو من اقامة السب مقام الجزاء [ زُيَّن كَفَرُوا] بالولاية من عذاب الذ [ فَانَ اللهُ شَديدُ الحقاب] فهو من اقامة السب مقام الجزاء [ زُيَّن كَفَرُوا] بالولاية من عذاب الذ [ فَانَ للذي تكنووا [ الْحَيوة أله قال النعمة بحقيقتها بالكفران [ من يتيكور وا] بالولاية من عذاب الذ [ من ين يتين للذين كنووا [ الْحَيوة أله قُنْها ] و بتزينها صرف انظارهم عن الآجات وعقوبة المبدل?. معد وضوح الحجة استيناف جواب لسؤال من توعَل في امر فانه لايستشعر بمن رآه وما رآه مع كمال ظهور فال النها : لانة زين للذين تكنووا [ الْحَيوة ألكُنْينا ] و بتزينيا صرف انظارهم عن رآه وما رآه مع كمال ظهور النه المبدي المرقي في من وانه النه وي النهو وا الفوو ما ما وما والورة وال من الظارهم وما



بيان السعادة

والاتيان بالمضارع مع ان توافق المتعاطفين اولى من تخالفهما للاشعار بأن التزيين وقع و بقى اثره في انظارهم و اما السخرية فهي أمر متجدّد على سبيل الاستمرار [ وَالْكَدِينَ اتَّقَوْا ] اي المؤمنون بالولاية فان التقوي الحقيقيَّة ليست الا لمن قبَّل الولاية ودخل في الطَّريق الى الله كما حقَّق في اوَّل السَّورة ووضع الظَّاهرموضع المضمر لذكرهم بوصف آخر والتّعريض بالمنافقين والاشعار بعلّة الحكم وهي جملة حاليَّة او معطوفة على يسخرون. والتّخالف للتّأكيد والثّبات في الثّانية، اوالّذين اتقواعطف على الّذين آمنو اعطف المفرد، وقو له تعالى [ فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِيبامَةِ ] حال منه يعنى انكانوا في الدَّنيا تحت حكمهم في بعض الاوقات فهم في الآخرة فوق المنافقين حكماً وشرفاً و منزلاً [ وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشْاءُ بِغَيْرِحِسَّابٍ ] اي يرزقهم فان الاتيان به في هذا المقام اظهار للامتنان على المؤمنين بان الفوقيَّة بالنَّسبة إلى المنافقين ادني شأن لهم فان الله يرزقهم من موائد الآخرة مالايقدر على حسابه المحاسبون ، وعلى هذا فوضع الظّاهر موضع المضمر للاشعار بتشريفهم بكونهم مرضيتين بنه، وقيل: فيه اشياء أخر [كمانَ النَّاسُ أُمَّةً وأحدادةً ] جواب لسؤال ناش من السابق كأنته قيل: هل كانالنَّاس متَّفقين؟- ومزاين وقع هذاالاختلاف؟- فقال تعالى :كانالنَّاس أُمَّة " واحدة " تابعة لمشتهياتهم محكومة لأهويتهم غافلة عن ربتهم ومبدئهم ومعادهم كما يشاهد من حال الاطفال فياتباع المشهوات من غيرز اجرعنها ، وكما يشاهد من حال اهل العالم الصّغير قبل ايجاد آدم ( ع ) واسكانه جنَّة النَّفس فانتَّهم يكونون امَّة واحدة محكومة بحكمالتشياطين [فَبَعَثَ اللهُ النَّبِيِّينَ] في العالم الكبيروالصِّغير [مُبَشِّرينَ] للمنقادين بجهة ولايتهم [ وَمُنْذِيرِينَ ] للكافرين بجهة رسالتهم فاختلفوا بالانكاروالاقرار، واختلف المنكرون بحسب مراتب الانكار، والمقرّون بحسب مواتب الاقرار [ وَأَنْزَلَ مَعَهَمُ الْكُتَّابَ ] بعنى الاحكام الآلهية اللازمة للرّسالة، او الكتاب التدويني المشتمل على الاحكمام فانته لا يصدق الرَّسالة الا إذا كان مع الرَّسول احكام ارسل بها [ بِالْحَقِّ ] بسبب الحقَّ المخلوق به الَّذي هو علويَّة على (ع) وولايته المطلقة ، اومع الحقَّ اوالباء للآلة وعلى أي تقدير فالجّار والمجرور ظرف لغومتعلَّق بأنزل وجعله حالاً محتاجاً الىتقدير عامل مستغنىً عنه بعيد جدًا [لِيَحْكُمَ] الله على لسان النّبيّين اوليحكم الكتاب على طريق المجاز العقليّ وقرئ ليحكم مبنيّاً للمفعول [بَيْنَ النّسأسِ فيهمَا اخْتَلَقُوا فيهمِ ] يعنى بعد بعث النّبيّين اختلفوا فأنزل الكتاب لرفع الاختلاف وهودليل تقدير ، فاختلفوا بعد قوله تعالى منذرين فان عدم انفكاك الاحكام منالر سالة مع كونها لرفع الاختلاف وكون الناس قبل الرّسالة امَّة واحدة دليل حدوث الاختلاف بالرَّمالة والمراد بما اختلفوا فيه هوالحقَّ الَّذي انزل الكتاب به و هوالنَّبأ العظيم المَّذي هم فيه مختلفون [وَمَا اخْتَلَفَ فَيهِ] في الحقِّ او الكتاب المَّذي انزل بالحقِّ [إِلَّا الَّذينَ أو تُوهُ] وامًا غيرهم فحالهم في الغفلة وكونهم امَّة واحدة حال النَّاس قبل البعنة [ مِنْ بَعْدِ مَاجًاءَتَهُمُ الْبَيِّناتُ] الحججالو اضحات لاقبل اتمام الحجة فليس اختلاف المنكر معالمقر الاعنعناد ولجاج لاعن شبهة واحتجاج ولذا قال تعالى [ بَغْياً ] ظلماً واستطالة واقعة [بَيْنَهُمْ ] بعني ان المنكرين لـم ينكروا الحقَّ بشبهة سبقت الي قلوبهم ولالعنادهم للحق بلالانكارانها هوللاستطالة والتعديات التي بينهم فاقرار المقرصار سببآ لانكار المنكر [ فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا ] بعدالهداية اوكان فيهم قوَّة الاذعان والموافقة لاالذين كان فيهم قوّة الاستطالة

19.



سورة البقرة

والطِّغيان والمخالفة [ لِيمَا اخْتَلَغُوا فيهِ مِنَ الْحَقِّ ] من بيانيَّة والظرف مستقرَّ حال من ما اومن ضمير فيه والعامل فيه عامل ذى الحال [بِــاِذْنِهِ] بترخيصه واباحته التَّكوينيَّة ظرف لغو متعلَّق باختلفوا اوبآمنوا اوبهدى و تفسيره بالاباحة و التّرخيص اولى من تفسيره بالعلم كما فسّره بعض [ وَ اللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ الْمي صِرْ اط مُسْتَقيبهم ] تأكيد لماسبق ودفع لتوهم الشريك لهتعالىفي الهداية فان تقديم المسند اليه يفيدالحصر والتأكيد، وتنبيه على أنَّ مناط هدايته تعالى ليس من قبلاالعبد بل هومشيَّته تعالى حتَّى يخرج العباد من مشيَّتهم ولاينظروا الى أعمالهم و تصريح بكون المؤمنين مرضيَّين كماكانوا مُهديَّين وكون ما اختلفوا فيه هو الصَّراط المستقيم [أَمْ حَسِبْتُمْ ] ام منقطعة متضمَّنة للاستفهام الانكاري اومجرَّدة عن الاستفهام والاضراب عن انزجارهم بسبب الاختلاف وعن انكارهم جواز الاختلاف بعد بعث الرّسل كأنَّه قيل: لاينبغي الانزجار منالاختلاف والانزعاج من اذي المختلفين وانكارجواز الاختلاف بسبب بعث الرَّسل فكأنَّه قال: هلضجرتم منالاختلاف وانكرتموه بعد بعث الرَّسل؟! بل ظننتم [أَنْتَدْخُلُواالْجَنَّةَ] يعني لا ينبغي لكم مثل هذا الظِّنَّ فان الرَّاحة بدون العناء لا تكون الا نادراً فوطنوا أنفسكم على الاختلاف السَّديد والاذي الكثير من المخالفين حتَّى تفازوا بالجنَّة [ وَلَمَّا يَـأْتِكُمْ ] جملة حالية [مَتَلُ الَّذينَ خَلَوْ ا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ الْبَأْسَاءُ] مستأنفة جواب لسؤال مقدّر اوحال بتقدير قد [وَالضَّرُّ الْحَالَ البأساء الضّرر الّذي يكون من قبل الخلق على سبيل العداوة نفسيّاً كان ام ماليّاً ، والضّرّاء مايكون من قبل الله، اومن قبل الخلق لاعلى سبيل اعلان العداوة، ويستعمل كلَّ في كُلَّ وفي الاعم [ وَزُلُولُوا] اضطربوا اضطراباً شديداً في معاشهم ودنياهم من إذي المخالفين اوفي دينهم ايضاً من مشاهدة غلبة المخالفين ومغلوبيتهم [حَتّى يَقُولَ الرَّسُولُ] قرى بالنّصب بتصوير الحال الماضية حاضرة بتصوير الزّلز ال حاضراً والقول بالنسبة اليه مستقبلاً ، وبالرّفع بتصوير القول حاضراً أوماضياً [وَالَّذِينَ آمَنُو امَعَهُ مَتَّى نَصْرُ اللهِ] استبطاء لنصره تعالى و هذا بالنّسبة الى المؤمنين جائز الوقوع فان الاضطراب في الدّين او الدّيا قد يقع منهم لمضعفهم وعدم تمكينهم وامآ بالنتسبة الىالرسول فيكون علىسبيلالمشاكلة ، اوهذا الكلام منه ومنهم علىسبيل المسئلة لاالاستبطاء والانزجار [ أَ لَا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ ] كلام من الله جواب لسؤال مقدّر تقديره هل بكون النّصر بطيئاً؟- فقال : إلا إنَّ نصر الله قريب ، أو التّقدير فما قال الله لهم؟- فأجيب: قال الله: إلا أن نصر الله قريبٌ، فحذف قال اوكلام منهم كأنَّه قيل: أفما قالوا غير ذلك؟ . فقيل: قالوا بعد ماتأمَّلوا فيما شاهدوا من فضل المتعليهم: الاان تصرالله قريب، اوالكلام من قبيل قالوا كونوا هوداً او نصارى بان يكون القول الاوّل من الامة وهذا من الرَّسولُ [ يَسْأَلُونَكَ ] مستأنف منقطع عمَّا قبله [ماذا] انَّ شيء أو ما الَّذي [يُنْفِقُونَ] وعلى الأولِ فماذا في موضع نصب مفعول لينفقون [ قُلْ مَا أَنْفَقَتْهُمْ مِنْ خَيْرٍ] مايصدق عليه اسم الخير من المالكاتناً ماكان قليلا اوكثيراً جيداً اوغيرجيد، ولا يصدق اسم الخير على المال الاً اذاكان كسبه بقلب صاف ونية صادقة والتصرف فيه كذلك ومامفعول أنفقتم ولاحاجة الىجعله مبتدءً حتمَّى يحتاح الىتقدير العائد [فَلِلْوْ البِدَيْن] كأن سؤالهم عن المنفق فأجاب تعالى بالمصرف تنبيهاً على ان الاهتمام في الانفاق بان يقع فيموقعه ويصلر عن قلب صاف ونيَّة صادقة كما اشيراليه بعنوان الخبر لابعين المنفق فانَّه قد يقع النمرة فيموقعه فيفضل القنطار [وَالْأَقْرَبِيبَنَ



## بيان السّعادة

وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ] بِين المصرف بالتربيب الاولى فالاولى [ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَـإِنَّ اللهُ بِهِ عَلْمِهُمْ ] ترغيب في الانفاق بان مطلق فعل الخيرمعلوم له تعالى ولايدعه من غير مجازاة ٍ؛ ومامفعول تفعلوا [كُتِبَ عَلَيْكُمْ الْقِيْـالُ ] مستأنف منقطع عماً قبله مثل سابقه ولا حاجة المي تكلّف الارتباط بينهما فان كلاً من هذه بيان لحكم من احكام الرّسالة غير الحكم الآخر [ وَ هُوَ كُرْهُ لَكُمْ وَ عَسَىٰ أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئاً وَ هُوَ شَرٌّ لَكُمْ ] اعلم ان ملائمات النفس كلتها مطلوبة محبوبة للانسان فيمرتبته البشرية ومولمات النَّفس كاثنة ماكانت مكروهة له فيمرتبته البشريَّة ، وكثيراً مايكون الانسان جاهلاً بان ملائمات النّفس ومكروهاتها ملائمة لقوّته العاقلة او غيرملائمة ، والقتال من حيث احتمال النَّفس تلفها وتلف اعضائها وتعبها في الطَّريق وحين البأس والخوف من العدوَّ وسماع المكروه من المقاتلين وغبر ذلك مكروه لها ، لكنَّه من حيث تقوية القلب و الاتَّصاف بالتشجاعة و التَّوكُّل على الله و التَّوسُّل به وتحصيل قوَّة السِّخاء وقطع النَّظر عنالآمال وغيرذلكت منالمحامد الحاصلة بسببه خيرٌللانسان ، وهكذاالحال في سائر ملائمات النّفس ومولماتها؛ ولذلك قال تعالى : [ وَاللَّهُ يَعْلَمُ ] انْ في القتال و في سائر ماكر هنموه الذي أمركماته به خيراً لكم ولذلك بأمركم بها [وَأَنْتُمْ لْأَتَعْلَمُونَ] ولذلك تكرهون [يَسْأَلُونَكَ عَن السُّهْرِ الْحَرْام ِ] قد مضى الاشهر الحرم والتَّوصيف بالحرام لحرمة القتال فيه و لذا ابدل عنه بدل الاشتمال قوله تعالى [ قِتْالٍ فيهِ قُلْ قِتْالٌ فيهِ كَبِيرً ] ارادة الجنس و التوصيف بالظرف مسوّغ للابتداء بقتال [ وَصَدَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ] مبتدء خبره اكبروالجملة عطف على مقول القول اوهو عطف على كبيراوعلى قتال عطف المفرد [وَ كُفُرُّ بِهِ] عطف على صد [وَ الْمُسْجِد الْحَرْ أَم ] عطف على سبيل الله وليس عطفاً على المجرور بالباء لعدم اعادة الجار أوعطف عليه على قول من اجازه [وَإِخْرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ] عطف على صدَّ ان جعل مبتدء و آلا فمبتدء خبره [ أَكْبَرُ عِنْدَاللَّهِ وَالْفِتْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ] وهو نع لتحرّج المسلمين بالقتال في الاشهر الحرم [وَلايَزْالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ] في الاشهر الحرم وغيرها هومن كلامه تعالى عطف على يسألونك اومقول قوله تعالى عطف على جملة قتال فيه كبير [حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطْاعُوا] فقاتلوهم مااستطعتم فى الاشهر الحرم وغيرها فانَّه لا يجوز التَّواني في المقاتلة اذاكانت مدافعة عن النَّفس والمال والعيال فكيف اذاكانت مدافعة عنالدّين فلا يمنع منها شهرحرام ولامكان محترم [وَمَنْ يَرْتَدِدْمِنْكُمْ عَنْ ديبَيهِ] من كلامه تعالى وعطف على لا يزالون اوعلى يسألونك اومقول قول الرَّسول (ص) اوجملة حاليَّة [فَيَهُمُتْ] عطف على يرتدد [وَهُوَ كَافِرٌ] تقييدالموت بالكفر في ترتب العقوبة للاشعار بان من مات وكان كافراً قبل الاحتضار لا يحكم عليه بالعقوبة لجواز ان يقبل الولاية حين الاحتضاز وظهورعليّ(ع) عليه فان ظهر عليه عليّ(ع) حين الاحتضار وأنكرهو ؛ كان موته علىالكفروا لا فلا ، ومن لايعلم حال المحتضر من القبول والرّدّ لايجوز له المحكم عليه باسلام ولاكفر، ولاينبغيالتَّفوَّه باللِّعن عليه [ فَـأُولُثِلِكَ] تكرارالمبتدء باسمالاشارة البعيدة لاحضارهم ثانياً باوصافهم



الذَّميمة ولتحقيرهم حتى يكون ابلغ في الزَّجروالرَّدع [ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ ] قد مضى قبيل هذا ان الاعمال القالبيَّة الَّتي هي عبارة عن الحركات والهيئات والإذكار المتجدَّدة الَّتي لا يجتمع جزء منها مع جزء ولا يبقى جزء منها آنين لايحكم عليها بالثِّبات ولابالتَّجسُّم ، وامَّا حقائقها الدَّاعية الى تلكئ الاعمال والمكتسبة منها فهى شؤن النفس الجوهرية وهي ثابنة متمصفة بالتقدر والتجسم والحبط ، وحبط العمل عبارة عن بطلانه وزواله عن صفحة النِّفس ، ولمَّاكان النَّفس ذات جهتين جهة دنيويَّة وهي جهة اضافتها الى الكثرات وجهة أخرويَّة وهي جهة اضافتها الىعالمالتّوحيد والارواح واذا صدرعنها عمل جسماني اونفساني تتكيّف النّفس بجهتيها؛ وثمرة كيفية جهتها الدّنيوية الخلاص من عذاب الاوصاف الرّذيلة ، وُثمرة كيفيّتها الاخرويّة الفراغ منالخلق والتلذ ذ بمناجاة الله ، فمن ارتد حبطت اعمالهم [في الدُّنْسِاو] من يمت وهو كافر حبطت اعمالهم في [الْآخِرَةِ] هذا على ان يكون الظرف ظرفاً للحبط ، ويجوز ان يكون حالاً من اعمالهم والمعنى من يرتدد منكم عن دينه فيمت وهوكافرحبطت اعمالهم حالكونها ثابثة فيجهاتهم الدنيوية وثابتة فيجهاتهم الاخروية ، ومن يرتدد منكم عن دينه و يمت على الايمان ثبتت اعماله فيهما [ وَأُولَئِكَ ] كرّر اسم الاشارة البعيدة لما ذكر [ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فيهاخالِدُونَ ] قبل في نزول الآية ان المسلمين قتلوا في اوّل غزاة غزوها مع المشركين قبل البدر ومن المشركين في اوّل رجب فسأل المشركون محمّداً (ص) عن الشهر الحرام ، وقيل سأل المسلمون عن ذلكت [ إِنَّ الَّذَبِنَ آمَنُوا ] كلام مستأنف لتشريف المؤمنين ورفع الجناح عن المسلمين المقاتلين فانه كما قيل: نزل في السرية التي قاتلوا وقتلوا في اوّل رجب ، وكثر القول فيه وعاب المشركون والمسلمون ذلك كأنه بعد مانزل الآية الاولى سأل سائل : هل يكون اجر لهؤلاء المقاتلين في رجب؟ فقال مؤكّداً لكون المخاطبين في الشكُّث من ذلك: إنَّ البَّذين آمنوا إي اسلموا فإنَّ المراد بالإيمان في أمثال المقام هو احد معاني الاسلام وقد مرّ في اوّل السورة معانى الاسلام والايمان مفصّلة [ وَالَّذَيِنَ هَاجَزُوا ] كَرْرالموصول اهتماماً بشأن الهجرة كأنتها أصل برأسه مثل الايمان ولاسيما الهجرة عن مقام النفس الذي هو دار الشرك حقيقة الى مقام القلب الذي هو دار الايمان حقيقة [ وَجُاهَدُوا ] لم يأت بالموصول للاشارة الى التَّلازم بين الهجرة والجهاد كأنَّهما شيء واحد فان الانسان بعدالاسلام مالم يهجر الوطن لم يظهر مغايرته للمشركين ومالم يظهر مغايرته لم يكن قتال ومخالفة [في سَبِيل اللُّه] قد مضي نظيره وأنه ظرف لغو ظرفية مجازية اوحقيقية، اوظرف مستقرَّ كذلك [ أُولْ شِكَ ] كرَّر المبتدأ باسم الاشارة البعيدة للاحضار والتَّفخيم [ يَرْجُونَ ] قد مضي ان َّ عادة الملوك تأدية الوعد بأدوات التَّرجّي و ان وعدالملوك لايتخلف ولوكان بلفظ الترجي ووعيدهم كثيرا مايتخلف ولوكان بنحو الجزم [رَحْمَتَ الله وَالله غَفُورٌ ] يغفرمساويهم [ رَحْيِهِمٌ ] يغشيهم برحمته بعد الغفران [ يَسْأَلُونَكَ عَنَ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ ] استيناف لابداء حكم آخر من احكام الرّسالة [قُلْ فيهِما إثْمٌ كَبيرٌ] و قرئ كثير بالثاء المنلَّثة [وَمَنافِعُ لِلنَّاس] لما اتني بالاثم مفرداً و بالمنافع جمعاً توهم ان نفعهما غالب على اثمهما فرفع ذلك التوهم بقوله تعالى : [وَإِثْمُهُمَا آكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا] .

ŗ



اعلم ان الانسان قبل هبوط آدم(ع)في العالم الصّغيروبعث الرّسول الباطنيّ كافرمحض تحقيق مراتب كمال الانسان مسخّراً له لكنّه اماً لا يستشعر بهذا الاقرار اصلاً ويحتاج الى منبّه خارجيّ ينبّهه على

فطرته ، اويستشعر استشعاراً ضعيفاً مغلوباً في غفلاته وهذا في قليل من الناس وقد يستشعراً ستشعاراً قويتاً يحمله على الطلب ولايدعه حتى يوصله الى مطلوبه ، مثل الكبريتية تكاد تشتعل ولولم تمسسها ناروهذا في غاية الندرة ؛ والقسمان الاولان اماً يبقون في كفرهم الصراح ولا يتنبقهون من المنبقات الخارجية والرّسل الآلمية و ليس لهم هم <sup>3</sup> الا قضاء شهواتهم ومقتضيات نفوسهم ، وهؤلاء عامة الناس سواء دعاهم رسول خارجي اوتوابهم الى الله والاً وسواء قبلوا الذعوة الظاهرة وبايعوا البيعة العامة الولا ؛ غاية الامر ان من قبل الذعوة الظاهرة ودخل في الإلا<sup>3</sup> وسواء قبلوا الذعوة الظاهرة وبايعوا البيعة العامة اولا ؛ غاية الامر ان من قبل الذعوة الظاهرة ودخل في الاسلام ان مات في حال حيوة الرسول اونائبه الذى بايعه كان ناجياً نجاة ماوكل ً هؤلاء مرجون لامرانة ، لكن البيعين ليسوا مرجين لأمرانة بحسب اول درجات النتجاة بل بحسب كمال درجات النجاة اويتنبقون فيطلبون والعامل اما يبقى في الكفر بحسب الحال اويتجاوز الى الشرك الحالي أو الى الشرك الته ويتنابقهون في الايعمل، والعامل اما يبقى في الكفر بحسب الحال اويتجاوز الى الشرك الحالي أو الى الشرك التمودي أو يتجاوز الى من يدليهم على مبدئهم فاماً لايصلون اويصلون ، والواصل الى الذليل اماً يعمل بمقتضى دلالة الدليل اولايعمل، والعامل اما يبقى في الكفر بحسب الحال اويتجاوز الى الشرك الحالي أو الى الشرك الشهودي اويتجاوز الى من يدليهم على مبدئهم فاماً لايصلون اويصلون ، والواصل الى الذليل اماً يعمل بمقتضى دلالة الدليل اولايعمل، والعامل اما يبقى في الكفر بحسب الحال اويتجاوز الى الشرك الحالي أو الى الشرك الشهودي اويتجاوز الى مقامات العبودية وتمامية الفقر وحينئذ يحصل له يداية مقامات الرابوبية ان ابقاه الله تعالى بعنايته وان بقى على مقامات العبودية وتمامية الفقر وحينئذ يحصل له يداية مقامات الربوبية ان ابقاه الله تعالى بعنايته وان بقى على هذه الحديث العروبية العد فنائه لم يكنً له عين ولا اثر فلم يكن له اسم ولا رسم ولاحكم ؛ وهذا احد مصاديق هذه الحالة ولم يبقاماته به يكنً له عين ولا اثر فلم يكن له اسم ولارسم ولاحكم ؛ وهذا احد معاديق ما مدين الحديث القدسي ؛ بن الايل بي يه منها ما الري والي والامام (ع) كما نيسينه .

وان ابقاهانة بعنايته بعد فنائه وتفصّل عليه بالصّحو بعد المحو صار وليّاً نه وهذه الولاية تحقيق الولىّ والنّبييّ روح النّبوّة والرّسالة ومقدّمة عليهما وهي الامامة الّتي تكون قبل النّبوّة والرّسالة ، فان تفضّل عليه و أرجعه الى مملكته و أحيى له إهل مملكته بالحيوة النّانية الاخرويّة وهذه

هى الرّجعة التي لابد منها لكلّ احد اختياراً في حال الحيوة او اضطراراً بعد المماة وهى الرّجعة في العالم الصّغير صارنيباً اوخليفة للنبيّ، وللنبوّة وخلافتها مراتب ودرجات لا يحصيها الاالله، وتطلق الامامة عليهما اوعلى خلافة النبوّة وهى النبوّة التي هى روح الرّسالة ومقدّمة عليها فان وجده الله اهلا لاصلاح مملكته بان لم يكن مفر طاً ولا مفرّطاً فى الحقوق وأرجعه الى الخلق لاصلاحهم صار رسولاً اوخليفته و تطلق الامامة عليهما اوعلى خلافة الرّسالة ومراتب الرّسالة وخلافتها ايضاً لا تحصى وهذه الاربعة أمتهات مواتب الكمال ولكلّ من هذه حكم واسم غير ماللاخرى . فان الاولى تسمى بالعبودية لخروج السالكث فى تلكث المرتبة من انانيته ومالكيته وحربّته من اسر نفسه ، وبالولاية لظهور ولاية الله وسطانه هنالك الولاية لله مولاهم الحق ومحبّه الخالصة ونصرة الله له وقربه منه، وبالامامة لوقوعه امام السالكين، وبالفقر لظهور افتقاره الله اتي حينذ وغير ذلك من الاوصاف والقافية تسمى بالامامة لوقوع العبد فيها امام الكلّ أيضاً ، ولكونها امام التبوّة و الرّسالة وبمقام التحديث والتكليم لتحديث الملائكة للعبد فيها من عزر ويتهم نوماً ويضاً ، ولكونها امام التبوّة و الرّسالة وبمقام التحديث والتكليم لتحديث ما مامه لوقوع العبد فيها مام الكلّ أيضاً ، ولكونها امام التبوّة و الرّسالة وبمقام التحديث والتكليم لتحديث ما منه، وبالامامة لوقوع العبد فيها من غير ويتقار ، والفقر لظهور افتقاره الله اتي حينذ وغير ذلك من الاوصاف والقافية تسمى منه الملائكة للعبد فيها من غير ويتهم نوماً ويقظة ، وبالولاية لماذكر فى المقام الترفي وغير ذلك من الاصاه كالصّحو يعد المحو والبقاء بعد الفناء والبقاء بالله ، والقافة تسمّى بالتبوّة لكون العبد فيها خبيراً من الله ومخبراً عنه والمبلا ويتلك المرتبة يسمع صوت الملك فى النوم واليقظة ويرى فى المنام شخصه ولايرى فى القطة وسمّى فى تلكر فى تلك المرتبة الخبير والفناء والقالية تسمّى بالتبوّة لكون العبد فيها خبيراً من الله ومخبراً عنه والمبلد فى تلك المرتبة المائنة والفتاء والماك فى القطة ويرى فى المنام شخصه ولايرى فى القطة وينكم فى تلك فى تلك المرتبة المارتكة والقلي من دون اخبار الملائكة بالوحى والالهام لابالتحديث والتكليم الفرق بينها وبن سابقتها، بانه لين فى السابقة الاالتحديث من دون مشاهدة الملك المحاليماليه منالله، والتربوالل منورسالة ويسال



لرسالةالعبد فيها منافله الىالخلق وفيها يرى العبد ويسمع منالملائكة يقظة ونومآ ويسمني ما به رسالته الىالخلق شريعة وسنَّة ومن ههنا يعلموجه ماوردفي اخبار كثيرة من الفرق بين الرَّسول والنَّبيَّ (ص)والمحدَّث اوالامام: بأنّ الرّسول يسمع من الملكث و يرى شخصه في المنام و يعاينه في اليقظة ، والنُّبيَّ يسمع و يرى في المنام ولا يعاين والمحدَّث اوالامام يسمع ولايري ولايعاين ، فان المحدَّث كماعلمت هوالمَّذي يبقى بعد فنائه منغير رجوع الي مملكته ومن غيراحياء لاهلمملكته بالحيوة الملكية الاخروية حتمي يصيراهل مملكته اسناخا للملائكة فلم يكن له مدرك ملكي حتّى بدرك شيئاً منهم لكن ً السامعة لقوّة تجرّدها و موافقتها لذات الانسان كأنَّها لاتنفكتُ عنه فاذا استشعر بذاته بعد صحوه استشعر بالسامعة ايضاً وحبيت بحيوته الاخروية ، واذا استشعر بالسامعة سمع بقدر استشعاره منالملك والنّبيّ هوالّذي رجع بعدحيوته الىمملكته واحيىاته تعالى له اهل مملكته بالحبوة التّانية الاخروية المناسبة لاهل الآخرة منالملائكة من وجهتهم الاخروية لامن وجهتهم الدّنيوية فيري فيالمنام يعنى بالوجهةالاخروية للباصرة ويسمع في النَّوم واليقظة لقوَّة تجرَّداتسامعة ومناسبتهالاهل الآخرة ولايعاين ولايلامس، و الرَّسول هوالَّذي رجع بعد رجوعه الي مملكته الي خارج مملكته لاصلاح اهل العالم الكبير ولابدً ان يكون اهل مملكته مناسبينلاهلالآخرة منالوجهة الاخروية والوجهة الدّنيوية حتى يتم ّ له الدّعوة بالوجهة الدّنيوية فيسمع ويرى ويشم ً ويذوق ويلامس في النَّوم واليقظة ، ولا يذهب عليكك انَّ المراد بالرَّسالة أعمَّ من الرَّسالة وخلافتها ، والمراد بالنّبوّة أعمّ منالنّبوّة وخلافتها حتّىيشكل عليك ماورد منالاتمّة (ع)انَّ الملائكة يطأون بسطنا ، ويلاعبون اطفالنا ، ويصافحوننا ، وتلتقط زغب الملائكة ، وانتَّهم يزورون في ليلة القدر وليَّ الأمر، بل نقول : ان السالك الناقص قد يطروعليه تلك الحالات من الافاقة والرّجوع الى مملكته والى مملكة الخارج بلاالتكميل لا يتم " الا بطرو تلك الاحوال ، فالنُّبي والرُّسُول لابد لهما من حفظ مراتب كلَّ من اهل الملك الصّغير او الكبير و مراعاة حقوقهم و ابقاءكلّ بحيث يرجع الىالله والنّهي عن تضبيع الحقوق و تعطيلها وافناء اهلها ومنعهم عن السير الى الله والامر بما يوجب خفظ الحقوق و مايعين على السير المزبور . والانسان خلق ذامراتب عديدة وفي كلٌّ مرتبة منها له جنود وكلٌّ منها في بقائه محتاج إلى اشياء ففي مرتبته النباتيَّة والحيوانيَّة يحتاج قواه النباتية والحيوانية وبقاء بدنه وبقاء نفسه النباتية والحيوانية والانسانية الى المأكول والمشروب والملبوس والمسكن والمركوب والمنكوح، وفي التَّواني في كلَّ منها تضييع لحقَّ ذي حقَّ اوافناء لذي حقَّ، وفيالافراط فيها تعطيل لحقتها ولحق المراتب الاخرايضا فالرسول لابد ان ينهى عنالطرفين ويأمربالوسط فيها مثل قوله تعالى: كلوا فانه امربالأكل ونهى عن تركه ، ولاتسرفوا فانه نهى عنالافراط ، وهكذا الحال في الجميع ولمماكان الانسان بالفطرة جاذبأ لما يحتاج اليه دافعاً لمن منعه عنه فلولم يكن قانون يرجع الكلَّ اليه فيالجذب والدفع وقع التدافع بينهم بحبث يكون تضييع الحقوق وافناء ذوى الحقوق اكثرمن ترك الجذب والدفع فلابد ان يؤسَّس الرَّسول(ص)قانوناً يكون ميزاناً للجذب والدَّفع ، وان يؤسَّس لتأديب من خرج من ذلكت القانون قانوناً و ان يمنع عن جذب ما في يد الغير بلاعوض ٍ وبما فيه خديعة النَّاس فانَّها من رذائل النَّفس المانعة عن سيرها الىالله، وبما فيه ذلَّة النَّفس مثل التملَّق والسَّوَّال والسَّرقة وغيرذلك ممَّا فيه رذيلة منالرَّذائل، وبما فيه تعطيل الارض عن التعمير وبما فيه افناء المال رأساً ، والقمار فيه خديعة النَّاس وتعطيلالارض وافناء المال من احدالطّرفين رأساً بلاعوضٍ ، وفي مرتبة الانسانيّة خلق ذاقوّة عاقلة مدبّرة لامور أهل مملكته مسخّرةللواهمة المسخرة للخيال المسخر للمدارك والقوى المشوقية المسخرة للقوى المحركة المسخرة للاعصاب والاوتار والعضلات والاعضاء فهومحتاج الى بقاء العاقلة بهذه الكيفيَّة حتَّى يحفظ الحقوق فالرَّسول (ع) لابدَّ ان يأمر



بما يحفظ هذه الكيفية بحيث يؤدّى بالانسان الى السلوك الى الله وينهى عماً يزيل تلك الكيفية ، والمسكرات تماماً لماكانت مزيلة لتسخير العاقلة كان شأن الرسول (ع) النهى عنها كماورد : انه لم يكن شربعة من لدن آدم (ع) الاكانت ناهية عن الخمر ، وفي زوال تدبير العاقلة و تسخيرها مفاسد عديدة ولذا سميّت الخمر بأم ّ الخبائث ولكن فيها منافع عديدة من تسمين البدن و تحليل الغذاء وجلاء الاعضاء وتفتيح السدد و تشحيد الذّهن وصفاء القلب وتهييج الحبّ والشوق وتشجيع النّفس ومنع السّم عنها وغير ذلك .

و اممّا شرب دخان الافيون الّـذى شاع فى زماننا فانَّ فيه ازالة المتدبير العاقلة و تسخيرها تدريجاً بحيث لا يعود ان ، بخلاف ازالة الخمر فانَّ عاقلة السكران بالخمر بعد الافاقة دخان الافيون فى غاية التّـدبير وسائر القوى فيه فى غاية القوّة والسّرعة فى امتثال امر العاقلة ، وبشرب

دخان الافيون ينبو العاقلة عن التدبير ذاتاً و ينبو الواهمة التي خلقت مدركة للمعاني الجزئيَّة لان تدرك الالام واللبَّذَات الاخرويَّة لتحرَّك السَّشوقيَّة للتحريك الىالآخرة عن ادراك المعاني ، والمتخيَّلة الَّتي خلقت متصرَّفة في المعاني والصور بضم ً بعضها الى بعضلاستتمام الجذب والدّفع فيمعاشه ومعاده والخيال الَّذي خلق حافظًا للصور لحسن تدبير المعاش وتحصيل المعاد وحسن المعاملة مع العباد، والشوقيَّة التي هيمر كب سيره اليالآخرة ومعينة امره في الدَّنيا والمحرَّكة الَّتي هي مركب الشوقيَّة والاعصاب الَّتي هي مركب المحرَّكة وفي نُبُو كلِّ تعطيل لحقوق كثيرة ؛ على ان " فيه اضراراً بالبدن واتلافاً للمال ، واضرار البدن محسوس لكل " احد بحيث يعرفون بسيماهم لايحتاجون الىمعرّف وسببه ان دخان الافيون بكيفيته ضد للحيوة وانبه مطفىء للحرار ةالغريزية مجفتف للرطوبة الغريزية مسدد لمسام الاعضاء التي تنشف الرطوبات الغريبة والرطوبة الغريزية معينة ومبقية للحرارة الغريزية التيىهىمعينة للحيوة ومبقية لها والرطوبة الغريبة مفنية للحرارة الغريزية وان الله تعالى بحكمته جعل جرمالرية جسما متخلخلا ذامسام لينشف الرطوبات الحاصلة في فضاء الصدرمن الابخرة المتصاعدة من المعدة والكبد والقلب حتى لاتجتمع تلكثالر طوبات فتتعفن فتصبر سببأ للبرسام والخراج وذات الجنب وذات الصدر وذات الكبد وذات الرّية ، ودخان الافيون يُجعَّل الرّيَّة متكائفة ومسامَّها ضيَّقة فلا تنشف الرَّطوبات كما ينبغي فيحدثالامراضالمذكورة، ولقد شاهدناكثيراً منالمبتلين به قدابتلوا بهذهالامراض وهلكوا ، ففي دخانالنَّرياق مفاسد الخمرموجودة وفيه مضار كاخرعوض المنافع التي ذكرت في الخمر فهو أشد حرمة بوجوه عديدة من الخمر فلعنةالله عليه وعلى شاربه . والاثم قد يطلق على ارتكاب المنهيَّ و هوالاثم الشرعيَّ وقد يطلق على ما فيه منقصة النَّفس وهوالمراد ههنا لانَّ الآية من مقدَّمات النَّهي لا انتها نزلت بعد النَّهي عنالخمر والميسر وقد بيَّنا وجه متقصة النَّفس الانسانيَّة بارتكابهما ، وشأن نزول الآية والاخبارالواردة فيها مذكورة فيالمفصَّلات من أرادها فليرجع اليها .

[وَيَسُأَلُونَكَ] اتى ياداة الوصل لمناسبته مع سابقه بخلاف يسألونك عن الخمر والميسر [ ماذًا يُنْفِقُونَ قُلُ الْعَفْوَ ] والعفوترك تعرّض المسيء بالسّوء ، اوالصّفح وتطهير القلب من الحقد عليه ، وأطيب المال وخياره، وفضله وزيادته عن الحاجة، والمعروف والوسط بين الاقتار والاسراف، والميسور لاالمجهود، وما يفضل عنقوت السنة ، والكلّ مناسب يجوز ارادته ههنا [كَذَلِكَ] التّبيين للمنفق بحيث لايفسد مال المنفق ولانفسه [يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الآياتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ فِي الدُّنيا وَالآخيرَةِ] متعلق بقوله تنفكرون اى في الدُنيا وشأنها فان في مثل هذه الآيات والاحكام الشرعية حفظاً للدّنيا من وجه وطرحاً لها من وجه وتوجها



الى الدَّنيا بوجه والى الآخرة بوجه ولكن يستفاد من كلَّ ماورد في إمر الدَّنيا وتحصيلها وحفظها انَّ المراد منه ليس اكاستكمال الآخرة باستبقاء الدَّنيا فشرع لكم الاحكام القالبيَّة بحيث اعتبر فيها الدَّنيا تقدمة للآخرة واخذها تقدمة لطرحها والآخرة اصلاً ومقصودة لعلكم تتفكّرون في امر هما فلا تتعلقون بالدَّنيا ولاتغفلون عن الآخرة، اولعلكم تتفكّرون في دنيا الاحكام وآخرتها يعنى في جهتها الدَّنيويَّة وجهتها الاخروية حتّى تعلموا ان جهتها الدَّنيويَّة ليست منظوراً اليها الا مقدّمة لجهتها الاخرويَّة ، اوالظرف متعلق بقوله ببيّن ولعلكم تتفكّرون جملة معترضة اى يبيّن الله لكم الآيات والاحكام في امر الدَّنيا وفي امر الاَّنيويَة وجهتها الاَخروية على م

[وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتْامَى] اى عن امر اليتامى والقبام بأمرهم و أموالهم و مخالطتهم فانته ليس المقصود السَّوَّال عن ذوات البتامي فانَّه كما قيل وروى بعد نزول قوله : أنَّ الَّذين يأ كلون أموال البتامي ظلماً، وقوله تعالى : ولا تقربوا مال اليتيم الابالتي هي أحسن اشتد ذلك على من كان عنده يتيم " فسألوا رسول الله (ص) عن ذلك فقال الله تعالى له (ص) [قُلْ] با محمَّد [إصْلاحُ لَهُمْ] بحفظ نفوسهم وتربيتهم وتكميلهم وحفظ أموالهم وتنميتها وتوفيرها [خَيْرٌ] منالاهمال والاعراض حتى يهلك نفوسهم ويتلف اموالهم [ وَإِنْ تُخْالِطُوهُمْ ] في المسكن والمعاشرة أوفي المأكول والمشروب أوفي الأموال [فَالِخُو أَنْكُمْ] في الدين اي فهم اخوانكم ومن حقَّ الاخ على الاخ المخالطة وعدم الفرق بينه وبين نفسه بل ترجيحه علىنفسه في حفظ النَّفس والممال والأكل والنَّشرب ، فاحذروا من الخيانة وترجيح أنفسكم عليهم وافسادهم فيأنفسهم وأموالهم فان خنتم اوأصلحتم فلكم الجزاء على حسبه [وَاللهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَمِنَ الْمُصْلِحِ ] فلابعزب شيءٌ عن علمه حتى لم تجزوا بحسبه و قد ورد السؤال كثيراً عن امر الايتام و مخالطتهم والدّخول على من عنده ايتام و اكل الغذاء معهم وخدمة خادم الايتام لهم وغير ذلك وكانوا يجيبون يما حاصله انه انكان فيه صلاحالايتام فلابأس والافلا ، بلاالانسان على نفسه بصيرة " فيعلم قصده ونيَّته من المخالطَة والدَّخول والأكل وغير ذلك [وَلَوْ شَاءاللهُ لَإَعْنَتَكُمْ ] في امر الايتام بعدم التّرخيص في المخالطة والامربحفظ اموالهم وأنفسهم مع المداقّة في امرهما [إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ] لايمنعه مانع ممّا يشاء وممّا يحكم [حَكيهمٌ] لايفعل الا مااقتضته الحكمة واستعداد النّفوس واستحقاقها والجملة استيناف بياني تعليل لتلازم الجزاء للشرط ولرفع المقدم كأنئه قال: لوشاءالله لاعنتكملأنه عزيزٌ لايمنع من مراده ولكنَّه لم يشأ لانَّه حكيم لايفعل ما فيه مُشقَّة الانفس من غيراستحقاق [ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكْاتِ ] عطف باعتبار المعنى فان قوله تعالى : قل اصلاح لهم خيرُو قوله تعالى : و ان تخالطُوهم فاخوانكم معناه : أصلحوا لهـم و خالطوهم نحو مخالطة الاخوة و وجه المناسبة أنَّهم كانوا يتكفَّلون اليتيمة و يخالطونها في بيوتهم للنكاح أنكانت ذات مال ، وأن لم تكن ذات مال أعرضوا عنها ، وربسماكانت تجتمع عند الرَّجل عدَّة نساءٍ من البتامي لم يكن يقوم بحقوقهن فقال تعالى بطريق العموم : ولا تنكحوا المشركات من اليتامي وغيرهن ٓ [ حَتَّى ٰ يُؤْمِنَّ ] ولا منافاة بين هذه الآية و بين آية احلال الكتابيَّات حتَّى بكون احداهما ناسخة للاخرى [ وَلَاَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ ] بجمالها او مالها او حسبها او نسبها [ وَلا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدُ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ أُولَئِكَ ]



المشركونوالمشركات [يَدْعُونَ إِلَى النَّارِ] اىالىالَشركالمؤدّىالىالنَّار فحقّهم عدمالمخالطة والمصاهرة [وَاللَّهُ يَدْعُوا إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ] حقَّ العبارة ان يقول : والمؤمنون والمؤمنات يدعون الىالجنّة لكنّه عدل عنه اشعاراً بانّ دعاء المؤمنين دعاءالله .

اعلم ان نفس الانسان قبل ان تستكمل و تتمكّن في شيء من السعادة و المشقاوة قابلة تحقيقتكيّف النّفوس محضة تتأثّرمن كلّ ما تجاوره كالمرآة الصّافية الّتي ينطبع فيهاكلّ مايواجهها والمسلم والمسلمة والمؤمن والمؤمنة بواسطة الاتّصال بالنّبيّ (ص) والوليّ (ع) بالبيعة العامّة

اوالخاصة ينطبع فى نفس كل منهم فعلية ما من النبى (ص) او الولى (ع) وكل من يجاوره يتأثر مما انطبع في والمشرك والمشركة سواءكان الشرك بالله اوبالرسالة او بالولاية ينطبع من الشيطان فعلية ما فى نفس كل منهما وكل من يجاوره يتأثر مما انطبع فيه وينطبع فيه شيء ما منه ، ومنه يعلم وجه خيرية العبد المسلم والامة المسلمة من المشرك والمشركة فانهما مظهران للنبي (ص) وهما مظهران للشيطان ، ويعلم ايضاً وجه العدول الى قوله تعالى: الله يدعو الى الجنة فان فعلية النبي (ص) بما هو نبي فعلية من الله ويظهر وجه نسبة الذعوة الى المشركين يطريق العموم وتأدية الفعل بالمضارع الدال على الاستمرار مع ان اكثر المشركين لا يدعون احداً و من يدعو يطريق العموم وتأدية الفعل بالمضارع الدال على الاستمرار مع ان اكثر المشركين لا يدعون احداً و من يدعو يطريق العموم وتأدية الفعل بالمضارع الدال على الاستمرار مع ان اكثر المشركين لا يدعون احداً و من يدعو والمقصود ان دعاء المعلم بالمضارع الدال على الاستمرار مع ان اكثر المشركين لا يدعون احداً و من يدعو والمقصود ان دعاء المعلم بالمضارع الدال على الاستمرار مع ان اكثر المشركين والاستماع بل قد يكون اللسان والسماع معدين له [باذي ي على الاستمرار مع ان اكثر المشركين ين يدعون المان والاستماع بل قد والمقصود ان دعاء المشركين والمسلمين لان هذا التأثر والانطباع لايكون باللسان والاستماع بل تنظيم فيها فعلية مجاورها وفعلية الشيء بحيث تؤثر فيماتجاور اذن الله تعالى و ترخيصه لان جعله تعالى التفوس بحيث تنظيم فيها في معاد الذي المشركين والمسلمين ليس بلون اذن الله تعالى و ترخيصه لان جعله تعالى التفوس بحيث تنظيم فيها فعلية مجاورها وفعلية الشيء بحيث تؤثر فيماتجاورها تماهو بجعلمة تعالى وتأثر المجاوروظهور تنظيم فيها فعلية مجاورها ونعلية الشيء بحيث تؤثر فيماتجاورها تعالى و ترخيصه لان جعله تعالى التفوس بحيث تمال عنوق في يتكركون إلى المراد الته يبين احكامه الشرعية بلسان أنيائه (ص) وأوصيائهم (ع) [للنائس تلك الدعوة فيه بيان للآيات ، اوالمراد الته يبين احكامه الشرعية بلسان أنيائه (ص) وأوصيائهم (ع) أوليناً أس تلك الدعوة فيه بيان للآيات ، اوالمراد اله يبين احكامه الشرعية بلسان أنيائه (ص) وأوصيائهم (ع) أولي أسلم تلك ألم من المسلم والمسلمة فيهم اوبساع الم والاحكام من الانبياء مان السلم والمشر كه وآية الاسلام من المسلم والمسلمة فيهم اوبساع الآيات والاحك

[وَيَسْأَلُونَكَعَنِ الْمُحيض] منحيث المجامعة بقرينة الجواب ؛ كانو ايجتنبون النساء في الشرائع السابقة حال الحيض أشد اجتناباً من هذه الشريعة على مانقل ، والانسانية تكره مضاجعتهن في تلك الحالة فكانوا يسألون بعد بعثته (ص) عن ذلك [قُلْ هُوَ أَذَى] للانسانية من حيث استقذاره ولنفس الانسان من حيث تأثر ها وغلبة الحيوانية عليها حتى تستلذ المضاجعة ولا تكرهها حيننذ ، ولبدن الرّجال من حيث تأثر الالة من اثر الدّم وكيفيته حتى يورث بعض الامراض ولبدن النساء بوجه [ فَاعْتَز لُوا النِّساء في الْمُحيض] كناية عن ترك وكيفيته حتى يورث بعض الامراض ولبدن النساء بوجه [ فَاعْتَز لُوا النِّساء في الْمُحيض] كناية عن ترك المجامعة كما ان المجامعة والمضاجعة والمقاربة كلها كنايات عن النكاح [ وَلا تَقَر بُو هُنَ حَتّى يُطْهُرُن] من الدتم بالانقطاع وقرى يطهر و بالتشديد من التطهر فيكون المراد التطهر بالاغتسال اوالوضوء اوغسل الفرج من الذم بالانقطاع وقرى الحقر و بالتشديد من التطهر فيكون المراد التطهر بالاغتسال اوالوضوء اوغسل الفرج الفرج منصوصاً وحكمين بعد القطاع الدم وقبل ذلك مجملاً، وان قرئ الاوق بالتشديد كان حكم مابعد ذلك



اباحة المقاربة وحكم ما قبله الاعترال وجوباً اواستحباباً وكيف كان فالآية مجملة محتاجة الىالبيان [فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْتُ أَمَرَ كُمُ اللهُ ] اي من مكان وثقبة أمر كم الله بالاتيان منه ولا تأتوهن من مكان لم يأمر كم الله بالاتيان منه ، فعلى هذاكانت الآية دالة بمنطوقها على اباحة الاتيان منالفروج وبمفهومها علىعدم اباحة الاتيان من غير الفروج ، اوالمعنى فأتوهن ّ من حيثيَّة امره تعالى لامن حيثيَّة محض الشبق اونهيه ، اومن حيث أمره يعنى غاية أمره مثل الاستيلاد واستفراغ البدن و فراغ البال من الخطرات الناشئة من امتلاء الاوعية و الاستيناس و سكون النتَّقس والمقصود من هذاالقيد أن يكون النَّظر في المضاجعة الي نفس أمره أوغاية أمره من دون غفلة ٍ عنه تعالى فان ً المضاجعة مع الغفلة لاتكون الا بشركة السَّيطان اواستقلاله؛ وعلى هذا فالآية تدلُّ بمفهومها على السَّهي عن اتيان المحرَّمات بالذَّات اوبالعرض وعنالاتيان منالادبار وعنالاتيان مع الغفلة عن الامر وغاياته ، وقوله تعالى [ إِنَّ اللهُ يُحِبُّ التَّو ابينَ ] يدل على هذا فان التواب من كان كثير المراجعة الى الله في الكثرات فكأنه قال : كونواكثيري النَّظر الى الامر وكثيري الرَّجوع في جميع أحوالكم اليه تعالى والى أمره حتَّى في أخسَّ أحوالكم المَّذي هواتيان النَّساء لان الله يحبَّ كثيري الرَّجوع الى الله والى امره [وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرين] من الاقذار الجسمانيَّة بـالماء فانَّ الطَّهـارة الكاملة من الاقذار لا تحصل الا بالماء و من الادناس النَّفسانيَّة و الفضلات السَّيطانيَّة بماء الامر الآلَهيَّ ، نسب الى الصَّادق (ع) انَّه قال :كان النَّاس يستنجون بالكرسف والاحجار ثمَّ احدث الوضوء وهوخلق كريم فأمر به رسولالله (ص) وصنعه فأنزلالله في كتابه ان الله يحبُّ التَّوَّابين و يحبُّ المتطهَّرين ، وعنه (ع)انَّ الآية نزلت في رجل منالانصار إكل الدَّباء فلان بطنه فتطهَّر بالماء ولم يكن ديدنهم قبل ذلكت التَّظهير بالماء [نِسْاؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ] الحرك له معان لكن المناسب ههنا معنىالزَّرع ، وحمل المعنى على الذَّات بأحد الوجوه الَّتي ذكرت في حمل المعنى على الذَّات، والمقصود المبالغة في كونهن "محل " الزّراعة بحيث كأنهن ۖ لا شأن لهن َ الا الزَّرَعِ [ فَأَنُّو احَرْ ثَكُمْ ] من حيث كونهن َّ حرثًا لكم وبعدماذكرعند قوله تعالى: فاتوهنمن حيث أمركمالله من مفهوم المخالفة واعتبار حيثيَّة وصف العنوان ههنا لايبقي شكَّ لاحدٍ في عدم اباحة الادبار اوكون حكمه من المجملات لاان اباحته مستنبطة من الآية [ أَنَّىٰ شِئْتُهُمْ ] كيف شئتم، اوفيايَّ ساعة ٍ شئتم ، اوفيايَّ مكان ٍ شئتم ، وامَّا معنى من ايَّ مكان ٍ شئتم و ارادة الثَّقبتين منه فيجوز استعمال اتمى شئتم فيه لكن ينافيه تعليق الاتيان على عنوان الحرث ولوسلم عدم المنافاة بسبب عدماعتبارحيثية العنوان فيالحكم كانت الآية بالنّسبة الىالادبارمجملة متشابهة فالاستدلال علىالاحلال بهذه الآية ليس فيمحله ، تسب الىالرَّضا(ع)انه قال : إنَّ اليهودكانت تقول: إذا اتي الرَّجل المرأة من خلفها خرج ولده احول فأنزل الله تعالى نساؤكم حرث لكم فاتوا حر ثكم التي شئتم من خلف وقدام خلافاً لقول اليهود ولم يعن في ادبارهن"، فقوله من خلف وقدّام اشارة الى جعله(ع)انكي شنتم بمعنى من انكي شنتم لكن نفي ارادة الادبار، وقيل أنكرت اليهود الوطياذاكانت المرأة قائمة اوقاعدة فردالله عليهم [وَأَقَدَّمُوا] امرالله على امرالشيطان اوعلى امرالنَّفس اوعلى العمل في اتيان النّساء اوفي كلّ عمل [ لِأَنْفُسِكُمْ ] اي لانتفاع أنفسكم الّتي هي مقابلة عقو لكم و طبائعكم والمقصود انكم اذاقدمتم في اتيان النساء الامرالا لهي واتيتموهن من جهة الامركان انتفاعه للانفس المقتضية لمخالفة الامروالغفلة عنه اولانتفاع ذواتكم فانآه اذاكان الفاعل والمفعول واحدآ فيغيرباب علم يتخلل الانفس



۲.,

بين الفعل ومفعوله اوالمعنى قدّموا أنفسكم بزيادة لام التّقوية يعنى قدّموا ذواتكم على الّشيطان اوعلىالنّفوس المقتضية لمخالفة الرّحمن في الاعمال ولا سيّما الاعمال الموافقة للنّفوس كاتيان النّساء حتّى لا تغلب عليكم فتلهيكم عن أمره اويكون قدّموا بمعنى تقدّموا اي تقدّموا علىالبّشيطان اوعلىالانفس لانتفاع انفسكم اوذواتكم [وَاتَّقُوا اللهُ] في تقديم أمر الشيطان او امر النَّفس او تقدَّم واحد منها عليكم [وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلأقُوهُ] فيالآخرة اوفى الحال الحاضر ولذا أتي باسم الفاعل المتبادر منه الزّمان الحاضر يعنى اذا علمتم انكم فيحال العمل ملاقوالله او في حال الجزاء ملاقوه اجتنبتم القبيح و تقديم المشيطان وهوى النَّفس [وَبَشَّرِ الْمُؤْمِنيينَ] صرفالخطاب منهم اليه (ص)لانة اهل التّبشير اوالخطاب عام وهذاالكلام أمرونهي ووعدو وعيد [وَلَا تَجْعَلُوا اللهُ عُرْضَةً] معرضاً [لِأَيْمانِكُمْ] جمع اليمين بمعنى الحلف يعنى لاتكثروا الحلف بالله صادقاً اوكاذباً اولغواً تأكيداً للكلام اولاتجعلوا الله حاجزاً عن أعمال الخير لاجل ايمانكم على تركها وكلاهما مرويتان [أَنْتُبَرُوا] لان لاتبرُّوا او كراهة ان تبرُّوا اوارادة ان تبرُّوا اولان تبرُّوا اوعلى ان تبرُّوا او في ان تبرُّوا اي في حقَّ البرَّ، اوهو بدل عن الايمان على ان يكون المراد بها الامور المحلوف عليها [ وَ تَتَّقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللهُ سَمِيعٌ عَليهُ ] يسمع ما تنفو هون به من الايمان بالله يعلم سرائر كم فيؤ اخذكم انكان ايمانكم كاذبة ونياتكم غيرصادتة [ لأيُوّ اخِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمانِكُمْ ] اي بالانيان بكلام غير معتد به في الايمان او بالخطاء في الايمان وعلى أيَّ تقدير فالظِّرف لغو متعلَّق باللّغو لكونه مصدراً مقتضياً لهذا الظِّرف ولا حاجة الي جعله ظرفاً مستقرًّا حالاً من اللّغو والمراد به الايمان التّأكيديَّة التي ليست مرادفة للنذروالعهد ولامثبتة لحق ً اومبطلة لحقَّ ، وقيل: المراد باللُّغوفيالايمان الخطاء فيها بان يحلف صادقاً ثمَّ تبيَّن انَّه اخطأ وكان كاذباً فلا اثم عليه ولاكفارة ، وقيل : المراد اليمين التي يحلف بها الغضبان فلم يكن فيهاكفارة ان حنث ، وقيل كلَّ يمين ليس له الوفاء بها ولايكون في حقٌّ ولا كفَّارة فيها فهي لغو [وَلَكِنْ يُؤَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ] بالذي كسبته اويكسب قلويكم .

اعلم ان العمل فعلا كان اوقولا اذا لم يكن عن نية قلبية واعتقاد جازم بالغاية المترتبة عليه كان لغوا ولا يثبت منه أثر معتد به في القلب ولا يصدق عليه انه كسب القلب منه شيئاً واذا كان من نيئة قلبية واعتقاد جازم بالغاية منه حصل صورة ذلكث العمل في مقام اجمال النفس اولا ثم عن مقام تفصيلها ثم حرك الشوقية ميلا و عزماً و ارادة ثم حركت الارادة القوة المحركة ثم حركت المحركة الاعصاب ثم الاوتار و العضلات والاعضاء ثم يحدث الفعل ثم ينتقل ذلك العمل من طريق الباصرة اوالاسامعة الى الحس المشترك ثم الى الخيال والواهمة ثم الى مقام اجمال النفس ، في انتقاش الفعل مرتين في النفس والاته يحصل الرثابت فيها فيصدق عليها والواهمة ثم الى مقام اجمال النفس ، فبانتقاش الفعل مرتين في النفس والاته يحصل اثر ثابت فيها فيصدق عليها والواهمة ثم الى مقام اجمال النفس ، فبانتقاش الفعل مرتين في النفس والاته يحصل اثر ثابت فيها فيصدق عليها والواهمة ثم الى مقام اجمال النفس ، فبانتقاش الفعل مرتين في النفس والاته يحصل اثر ثابت فيها فيصدق عليها والواهمة ثم الى مقام اجمال النفس ، فبانتقاش الفعل مرتين في النفس والاته يحصل اثر ثابت فيها فيصدق عليها والواهمة ثم الى مقام المال النفس ، فبانتقاش الفعل مرتين في النفس والاته يحصل اثر ثابت فيها فيصدق عليها والواهمة ثم الى مقام المال النفس ، فبانتقاش الفعل مرتين في النفس والاته يحصل اثر ثابت فيها فيصد ورث اثر أ من قلوبكم بسبب العزم عليها من قلوبكم وانتقاشها فيها وفي الاتها مرتين [ والله عُقُور ] يغفر لغو الايمان ولا يؤ اخذ كم به [حليم] لايم من قلوبكم وانتقاشها فيها وفي آلاتها مرتين [ والله عُقُور ] يغفر لغو الايمان ولا يؤ اخذكم به [حليم] العزم عليها من قلوبكم وانتقاشها فيها وفي آلاتها مرتين [ مالله عام الايمان التي يؤ اخذ يؤ اخذكم به المام الايمان التي يؤ اخذ كم عليه ثم ذكر تعالى قسماً واحداً من اقسام الايمان التي يؤ اخذ يؤ اخذكم به أنقال [ لِلَذُين يُولُون ] يعدلون بالحليها ولا يمان يحلوه الاليمان التي يؤ اخذ أشهُري ] من النساء وأهلهن ومن حكام الحرف المام و مشيء من المضاجعة والطلاق [ فَيانٌ فاؤًا] في نلك



1.1

المدّة بحنث ايمانهم وكفّارتها فلا شيء عليهم [ فَــاِنَّاللَّهُ غَفُورٌ ] يغفر مافرط منهم بعد الكفّارة [ رَحيهمٌ ] يرحمهم بترخيص المراجعة بعد الحلف [وَ إِنْ عَزَمُوا الطَّلاٰقَ فَــاِنَّاللَّهُ سَميهـعٌ] لطلاقهم [عَليهمٌ] بنيّاتهم واراداتهم من انتها افساد اواصلاح .

اعلم انَّه تعالى كرَّر ههنا ذكرالجلالة بأوصافٍ مختلفة في اربعة مواضع ؛ والوجه العام ً كمامرٌ اقتضاء محبة المخاطب والتذاذه تكرار ذكر المحبوب واقتضاء محبة المتكلم للمخاطب تطويل الكلام بالبسط والتكرار واختلاف الاوصاف انما هو باقتضاء خصوصية المقام ، فان النهى عن جعله تعالى عرضة للايمان يقتضي التهديد بانيه تعالى يسمع كليما ينطق به الانسان ومن جملتها كثرة الايمان وابتذال اسمالله يجعله مقدّمة لهوى النيّفس ويعلم مافي الجنان من الحقِّ والباطل والكذب والصدق ومقام الامتنان بترك المؤاخذة باللُّغو في الايمان ، والمؤاخذة على ماكسبت القلوب تقتضى ذكر المغفرة بالنّسبة الى ترك المؤاخذة والحلم بالنّسبة الىالمؤاخذة وترك العجلة والفيء بعد النُّظر الى مساوى المرأة والغضب عليها والحلف على اضرارها الى الاحسان اليها ، و غضَّ البصر عن ذنوبها يقتضي ذكرمغفرة الله ورحمته تعالى وعزم الطِّلاق ببقاء الغضب عليها والنُّظرالي ذنوبها ، والتَّفوَّة بصيغة الطلاق يقتضى ذكرالسماع والعلم بنية المطلق وغضبه والعلم بمساويه لعله يتنبته ويغفرطلبآ لغفران انله ونسب الى الصّادقين (ع) انتهما قالا : اذا الى الرّجل ان لايقرب امرأتة فليس لها قول ولاحق في الاربعة أشهر ولا الم عليه في كفَّه عنها في الاربعة أشهر فان مضت الاربعة اشهر قبل ان يمسُّها فسكنت ورضيت فهو في حلَّ وسعة وان رفعت امرها قيل له امَّا ان تفيءَ فتمسُّها ، وامَّا ان تطلَّق وعز مالطَّلاق ان يخلَّى عنها فاذا حاضت و طهرت طلّقها و هو أحق ّ برجعتها ما لم تمض ثلاثة فروء فهذا الإيلاء أنزل الله تبارك و تعالى في كتابه وسنّته [وَالْمُطَلِّقُاتُ] لما انجر الكلام الى ذكر الطِّلاق ذكر تعالى بعض أحكامه و لفظ المطلِّقات يشمل جميع اقسام الطلاق وجميعالمطلقات المدخول بهن ياتسات وغيربائسات خاطلات وغيرحاملات ذوات اقراء وغير ذوات الاقراء ٍ وهن " في سن " ذوات الاقراء ، والغير المدخول بهن " لكن " المراد ذوات الاقراء المدخول بهن الغير الحوامل فالآية مثل سائر الآيات منالمجملات المحتاجة الىالبيان [يَتُوَيُّصْنَ] اخبار في معنىالامرواشعار بان هذا ديدنهن لإحاجة لهن الى الامر به ولا يمكنهن غيره و المقصود التَّأكيد في التَّربُّص [بـأَنْفُسِهنُّ] الباء للتَّعدية اي يحملن انفسهن َّ على انتظار وجوع الازواج اوللسببيَّة مثل ضرب الاميربنفسه يعنى(') لابواسطة غلامه فانته ليس للدَّلالة على وساطة النَّفس بل على نفي وساطة الغير وكلاهما يدَّلان على المبالغة وانَ النَّساء كان انفسهن ّ لاتطبعهن ّ في التّربُّص اولفظ الباء مثله فيقولهم ربص بفلان وتربِّص به خيراً اوشرّاً يعني انتظر الخير اوالشر له فهو للالصاق كأن التربيص من المتربيص ملصق بالمتربيص به والمعنى ان المطلقات يتربيصن رجوع ازواجهن [ تُمُلْثَةَ قُرُوءٍ ] القرء من الاضداد للطِّهر والحيض والمشهور من الاخبار والفتوي ان المراد به ههنا الطّهر [ وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ ما خَلَقَ اللهُ في أَرْحامِهنَّ ] يعنى انهن مصدقات في كونهن طاهرات و في انقضاء العدّة وفي الحمل وعدمه ولايحل لهن أن يكتمن مافي ارحامهن من الدّم والحمل لتعجيل العدَّة او لتعجيل الطِّلاق او لعدم ردَّ الولد على والده [ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِي ] شرط تهبيج

. يعنى انهن يحتجن ان يتكلفن ويحملن أنفسهن على التربص بعدم طاعة الانفس او يحتجن لهن ان يعاون بانفسهن لتربص انفسهن وان يتكلفن في ذلك لعدم طاعة انفسهن للتربص .

سورة البقرة



بيان السّعادة

[ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقٌّ بِرَدِّهَنَّ] بارجاعهن الى النكاح من غير عقد كما بين لنا [ في ذلك ] الزمان وامابعد ذلكت الزِّمان يعنى زمان العدَّة فالبعولة وغيرهم سواء بحسب الحكم الـشرعيَّ وانكانوا بحسب بعض الدَّواعي اولى بنكاحهن معقد جديد مثل ان يكون بينهما اولاد صغار لم يكن احد يتكفّل تربيتهم وغير ذلك [إنْأرْادُوا إِصْلاَحاً ] اشارة الى ان من لم يرد اصلاحاً لم يكن اولى في نفس الامر ولم يكن له رجوع في نفس الامر وان كان الحكم كلّيّيّاً في ظاهر النّشرع وكان له الرّجوع ولا يخفى ان ً هذه الآية مثل سابقتها مطلقة مجملة و لكن ً المراد المعتدة بالعدة الرجعية لاالباينة [ وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ ] يعنى في مدّة العدة كما هوالظاهريعني كما ان للزوج حقَّ الرجوع في العدَّة من غير رضيٌّ منها فلها عليه النفقة والمسكن في تلك المدَّة ، اوالمراد انَ للنَّساء حين بقاء الزوجيَّة وعدم الطِّلاق مثل الحقَّ الَّذي عليهنَّ من الرِّجال فيكون بياناً لحقوق الطرفين في زمن الزُّوجيَّة يعني انَّ حقَّ الزوج على المرأة ان تطيعه ولاتمنعه من تمتَّعاته ولا تخرج من بيتها ولا تدخل في بيتها احداً ولانتصرَّف في ماله ولاتتصدَّق من بيته ولاتصوم تطوَّعاً ولا تزور حيّاً اوميَّتاً الا باذنه ، وتحفظه في نفسها و ماله كذلك لها عليه ان ينفق عليها و يكسوها ويسكنها ويوفي حقٌّ قسامتها كلٌّ ذلك بحسب حالها واستطاعته [بالْمَعْرُوفِ] بما لم يكن فيه ضرر واضرار يمنعه الشرع [وَلِلرِّجْالِعَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ] بما فضّلهم الله بزيادة العقل وبماكفً لهم الله القيام بامر هنَّ، عن الباقر (ع) انتهاجاءت امرأة الى رسول الله (ص) فقالت: يارسول الله ما حقَّ الزَّوج علىالمرأة ؟\_ فقال لها ان تطيعه ولاتعصيه ولاتتصدَّق من بيته بشيءٍ الا باذنه ولاتصوم تطوَّعًا الا باذنه ولا تمنعه نفسها وانكانت على ظهر قتب ولا تخرح من بيتها الا باذنه فان خرجت بغير اذنه لعنتها ملائكة السماء وملائكة الارض وملائكة الغضب وملائكة الرَّحمة حتى ترجع الى بيتها ، فقالت : يارسولاندمن أعظم النَّاس حقًّا علىالرجل؟\_ قال : والداه ، قالتَ: فعن أعظم الشَّاس حقًّا علىالمرأة؟.. قال: زوجها قالت: فمالي من الحقَّ عليه مثل ماله على؟ ـ قال: ولامن كلَّ مائة واحد، فقالت: والَّذي بعثك بالحقِّ نبيًّا لا يملك رقبتي رجل ابداً [ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ] يعنى لاينبغي للرِّجال ان يؤاخذوا النَّساء بجهالاتهن ً وقصورهن َّ في الافعال بعد ان فضَّلهم الله علىالنّساء فان الله عزيزٌ لايمنعه مانع منارادته ولايؤ اخذكم بقصوركم وتقصيركم [حكيمٌ] لايجعل فيجبلة الرجال الفضيلة على النّساء ولا يأمر بقيامهم بأمرهن ولافىجبلتهن المحكوميّة الا لحكم ومصالح فلاتخرج المحكومات عن طريق محكوميتهن ولا يتعدّ الحاكمون في حكومتهم [ اَلطَّلاقُ مَرَّتْهانِ ] هذه العبارة من المتشابهات المحتاجة الى البيان فانتها بظاهرها تدل على انتها لاتحل للزوج بعد الطلقتين اولايجو زطلاقها بعد الطِّلقتين بل يجب امساكهـا اولايقع الطِّلاق دفعة َّ الا مرَّتين ولوقال : زوجتي طالق ثلاثاً اوكرَّر الصّيغة ثلاثاً وليس شيءٌ منها مقصوداً والمقصودان الطِّلاق الجاري على سنَّة الطِّلاق وهي ان يكون للزَّوج رجعة في العدَّه مرَّتين [ فَجامْسُاكُ بِمَعْرُوفٍ ] بعد هما بان لابطلق ويمسك المرأة بشيء من المعروف لابجهة الاضرار [أوْ] تطليق [وَتَسْرِيحٌ بِاحْسْانٍ] اي متلبّس بشيء من الاحسان وهذا الذي فسرّ الآية في الاخبار به [وَلاَيَحِلُّ لَكُمُ أَنْ تَأْخُذُوامِمًا آتَيْتُمُوهُنَّ ] من المهر وغيره [شَيْئاً] حق العبارة ان يقول: لا يحلّ لهم اى لبعولتهن المذكورين سابقاً لكن لماكان الغالب ان أخذ المهر او ازيد او اقل من النّساء لايكون الا بمعونة المصلحين

This file was downloaded from QuranicThought.com

1.1



1.4

او الحكّام اتبي بخطاب الجمع لثَّلا يتوهَّم من ضمير الغائب انَّ المراد البعولة فقط و أنَّ الحرمة خاصَّة بهم وليجبر كراهة ترك المهر بلذآة المخاطبة و نسبة الايتاء الى الجميع مع انَّ المؤتى الزَّوج فقط من باب التّغليب و لان الايتاء ايضاً في الاغلب يكون بمعونة الغير و اصلاحه [ إِلَّا أَنْ يَخْافًا ] اي الزَّوجان وللاشارة الي ان المخاطبينالازواج والحكّام والمصلحون لاالنّساء والبعولة ، نسب الخوف الىالزّوجين ههنا بطريقالغيبة ولانّ الاصل في ظن عدم اقامة الحدودالزُّوجان واماالحكَّام والمصلحون فانتهم يظنُّون ذلك بعد ماظنَّاه [الأَيْقيما حُدُودَاللهِ] بالنِّشوز من الطَّرفين وعدم امتثال الزَّوج الامر بالقيام بحقوقها و قسامتها والزَّوجة الامر بتحصُّنها وتمكينه وحفظه فيغيبته فينفسها وماله [فَإِنْ خِفْتُمْ] خاطب الجماعة دون الزّوجين لان المصلحين والحكّام يظنُّون ذلك ايضاً ولان خطاب الحرمة كان معهم فخطاب نفي الحرج ينبغي ان يكون معهم [ ألَّا يُقيما ] نسب عدمالاقامة ههنا الىالزوجين بطريق الغيبة بعد نسبة الخوف الىالجماعة بطريق الخطاب اشعاراً بان الخوف وانكان يشمل الحكّام والمصلحين تبعاً للازواج لكن اقامة حدود الزوجيّة ليست آلا من الازواج [ حُدُودَالله فَلا جُناحَ عَلَيْهِما] حقَّ العبارة بعد نسبة عدم الاحلال الى الجماعة و نسبة الخوف اليهم بطريق الخطاب ان يقول : فلاجناح عليكم حتّى ينفي الحرج عمَّن نسب عدم الاحلال اليهم لكنَّه نفي الحرج عن الزَّوجين للاشارة الى ان المتحرّج بالاصالة هماالزّوجان وحرج غيرهما انّما هوتابع لحرجهما [فيماافْتَدَتْبهِ تِلْكَ] الاحكام المذكورة من احكام القصاص ومابعده او ما قبلة ومابعده اومن احكام الزوجية فقط [ حُدُو دُالله ] حدود حمى الله [فَلا تَعْتَدُوها وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولْتِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ] لا ظلم خارجاً من التعدى فانَّ الظُّلم الَّذي هو منع الحقَّ عن المستحقِّ و إعطاؤه لغير المستحقَّ تجاوز عن حدَّانة كما أنَّ التّجاوز غن كلَّ حدَّ منع عن الحقَّ واعطاء لغير المستحق [ فَـَإِنَّ طَلَّقْتُها ] هذا ايضامُن المجملات لكنَّ المراد ان طلقها بعد الثانية [ فَلا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ ] اي بعدالطلاق الثالث [ حَتّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَبْرَهُ فَإِنْ طَلّقَها ] الزّوج الثاني [ فَلا جُناحَ عَلَيْهِما ] اي على الزّوج الاوّل والزّوجة [ أَنْ يَتَر اجَعا ] بالزّواج [ إنْ ظَنّ يُقيما حُدُودَ اللهِ وَ يَلْكُ ] الاحكام المذكورة من الحرمة بعد الطّلاق الثّالث وحلّيتها بعد نكاح الغيرلها بشرط ظن اقامة الحدود [حُدُودُالله يُبَيِّنُها لِقَوْم يَعْلَمُونَ] اي بعدون من العلماء لامن البهائم وغير العقلاء و تفصيل الطِّلاق الموجب للحرمة بعد الثَّالئة و شروطه مذكورة في الكتب الفقهيَّة [ وَ إِذًا طَلَّقْتُمُ النِّسْاء فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ] اي آخر عدتهن بحيثماخرجن من العدة ولذافسر والمفسرون بقرب آخر المدة [فَأَمْسِكُوهُنّ بِـمَعْرُوفٍ ] بشيء مايعرفه الـشرع والعقلحسناً يعنى راجعوهن ّ وامسكوهنَّ بنحوامساك الازواج واداء حقوق الزوجيَّة [ أَوْسَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ] والتَّسريح بالمعروف ان يخلَّى سبيلهن " ولايمنعن عمَّا يفعلن في انفسهن " ويعطين مايسر ون به [وَلا تُمسيكُو هُنَّ ضِبر اراً] لمضارتهن اوامساك ضرار اومضارين اومضارات بان تراجعوهن لان تحسبوهن آن ينكحن ولاتقوموا بحقوقهن [ لِتَعْتَلُوا ] عليهن "بمنعهن عن نكاح الغيروعن حقوق الزوجيَّة



اوالجائهن الى الافتداء كماهو ديدن اهل الزّمان اذاكر هوا الازواج ، عن الصّادق (ع) انّه سئل عن هذه الآية فقال: الرّجل يطلق حتى اذاكادت ان يخلو اجلها راجعها ثم طلقها يفعل ذلك ثلاث مرّات فنهى الله عن ذلك أوَمَنْ يَفْحَلُّ ذَلِيكَ فَقَدٌ ظَلَمَ نَفْسَهُ ] فان ظلمه للمرأة يضر المرأة في دنياها والاغلب انّه ينفعها في عقباها لكن هذا الظّالم يضرّ بدنيا نفسه و عقباها ولا ينتفع في شيء منهما فهو من الاخسرين اعمالاً [ وَلا تَتَّخِذُوا آ يُاتِ اللهِ ] احكمامه الشرعية القالبية وآياته التدوينية وآياته الآفاقية والانفسية و خصوصاً الآيات الكبرى [ هُزُواً وَاذْ كُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ ] النّعمة اما مصدر بمعنى الانعام اى انعامالاً [ وَلا تَتَّخِذُوا الما مصدر بمعنى ماينم به والمعنى واذكروا نعمةالة واردة عليكم منالة فالظرف حال وعلى اى تقدير فالمعنى اواسم مصدر بمعنى ماينعم به والمعنى واذكروا نعمة الله واردة عليكم مناقذ فالظرف حال وعلى اى تقدير فالمعنى الانظروا الى الآيات من حيث انفسها حتى تتخذوها هز وا واذكروا انعام الله بها عليكم وكونها آيات الله حتى تشكروا وجودها ، اوالمعنى واذكروا نعمالة عليكم من غير التفات الى النه يها الله على ما يوني الله حتى تشكروا والنام من حيث انفسها حتى تتخذوها هز وا واذكروا انعام الله بها عليكم وكونها آيات الله حتى وارسم مصدر بمعنى ماينعم به والمعنى واذكروا نعمالة واردة عليكم من الله الله بها عليكم وكونها آيات الله حتى واراسم مصدر بمعنى ماينعم به والمعنى واذكروا نعمالة واردة عليكم من الله الله بها عليكم وكونها آيات الله حتى وارسم مصدر بمعنى ماينو والمعنى واذكروا نعمالة عليكم من غير التفات الى النتهى الله بها عليكم وكونها آيات الله حتى مشكروا وجودها ، اوالمعنى واذكروا نعمالة عليكم من غير التفات الى النتهى السابق ومن غير اختصاص للنعم مرتبة منه منافراً لمرتبة اخرى منه كان تحقيق الناعمة ويكرهه ، ولماكان الانسان ذامر اتب وقد يكون مايوافق

ان الانسان بما هوانسان عبارة عن اللَّطيفة السيَّارة الانسانيَّة المتَّحدة في كلَّ مرتبة مع تحقيق النعمة ومراتبها تلكئالمرتبة بوجه والمغايرة لها بحسبالذات والآثاربوجه ،فان كلّ مرتبة منه محدودة بحسب مراتب الانسان بحدود خاصّة موقوفة على تعيّن خاصّ بخلاف تلك اللّطيفة فانتها غير محدودة وغير واقفة على شأن من الشؤن ، بل لها السيرالي مالانهاية له من الولاية المطلقة فمو افقات المراتب ان كانت مو افقة لتلك اللطيفة كانت نعما للانسان بما هو انسان والاكانت نقما له فجعل الشهوة في الرّجل والمرأة وخلق آلات التناسل بالوضع المخصوص وتقاضى الشهوة للابوين وتحريكها لهما وتقاربهما وايصال النبطفة الى المقر المخصوص وامتزاج النطفتين وجعل الرَّحم عاشقاً لها حافظاً إيَّاها ممسكاً لها ، وجعل الدَّم في الرَّحم غذاء ً لها وتوجمه نفس الام الىحفظها وتربيتها وايصال الغذاء اليها وجعله سبباً لنموها نعم من الله على الانسان ؛ وهكذاجميع ما ينفعه ويلزمه الى أو أن البلوغ وبعدالبلوغ كلَّما يعينه في سيره الى الله من القرناء والنَّاصحين والانبياء والزَّاجرين و بالجملة كلَّما ينفعه في سيره الى الله سواءكان نافعاً في مقام بشريَّته او غير نافع ، وسواء عدَّ نعمة اونقمة نعم منالله تعالى عليه فتوفير الاموال وتصحيح الانفس وانذار الانبياء وتبشير الاولياء(ع) نعمة من الله تعالى كما ان الابتلاء في الاموال والانفس و زجر الاشقياء واذاهم للمؤمنين كان نعمة منه تعالى ولذا قال تعالى : لتُبلُّون في أموالكم و أنفسكم ولتسمعن من الذين او توا الكتاب من قبلكم و من الذين اشر كوا اذى كثيراً ، وان تصبروا وتتقوا فأن ذلك من عزم الامور بطريق التوكيدو القسم، فموسى (ع) ودعوته ولطفه كانت نعمة كما ان فرعون وقهره وشدَّته كانت ايضاً نعمة للمؤمنين ، ونعم ماقال المولويَّ قدَّس سرَّه مشيراً إلى ان اللطف والقهر كليهما نعمة للمؤمنين ;

| موسیئی با موسیئی در جنگ شد | چونکه بی رنگی اسیر انگ شد     |
|----------------------------|-------------------------------|
| موسی و فرعون دارند آشتی    | چون ببیرنگی رسی کان داشتی     |
| همچوجنگ خرفروشان صنعت است  | يانەجنگاستاين براىحكىتىت      |
| گنج بایدگنچ درویرانی است   | با نەاينىست و نەآن حيرانى است |

This file was downloaded from QuranicThought.com

۲۰٤



1.0

فكلما اعانالانسان بحسب التكوين اوبحسب التكليف على السير الىمقامه اللذي هوالولأية المطلقة التبي لاحد لهاكان نعمة له ، و اذا وصل الانسان الى ذلك المقام تم "النّحمة عليه بل صار بنفسه نعمة تامّة فان الولاية هي النّعمة لاغير الولاية ، وماكان متصلاً بالولاية بانكان ناشئاً منها اوراجعاً اليهاكان نعمة بسبب اتّصاله بها ، وما لم يكن كذلك لم يكن نعمة كاثناً ماكان ، والمراد بالنَّعمة ههنا امَّانعمة الآيات اومطلقما يعين الانسان في انسانيته فيكون قوله تعالى : [ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ ] من قبيل ذكر الخاص بعد العام او خصوص الانبياء و الاولياء فبكون قوله : و ما انزل عليكم من الكتاب والعكمة من قبيل عطف المغاير والمراد بالكتاب النبوة والرسالة واحكامهما والكتاب التدويني منآثارهما وبالحكمة الولاية وآثارها [ يَعِظُكُمْ بِهِ ] مستأنفٌ جواب لسؤال عن حال ما انزل او عن علَّة النَّزول او حال عن ما او عن فاعل انزل [وَاتَّقُواالله] اى سخطه في الغفلة عن حيثية النّعمة وفي عدم الاتعاظ [وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْء عَليهم] فيعلم استهزاءكم وغفلتكم واتماظكم وعدمها وعدو وعيد، ولمّاكان النَّفوس ضنينة بتخليَّة النَّساء بعدالطَّلاق وانقضاء العدة وبتز ويجهن قدم النميى عن الاستهزاء بالاحكام وعدم الاعتداد بها والامر بتذكر النعم وأحكام السَّشريعه و حكمها و مصالحها حتَّى بكون معيناً على امتثال الاوامر والنَّواهي ثمَّ عقبَه بالامر بالتَّقوي والوعد و الابعاد بذكر احاطة علمه بالجليل و الحقير ثمَّ قال : [ وَ إِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلْغَنَ أَجَلَهُنَّ ] اى وصلن الى آخر العدّة من غير انقضاء لها اوبلغن اخرها بحيث القضب العدّة [ فَلا تَعْضُلُو هُنَّ ] اى لاتمنعوهن آيتها الازواج [ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْواجَهُنَّ ] النَّذِين خطبوهن وكانوا غيركم او لا تعضلوا ايتها الاولياء على ان يكون الخطاب النبّاني غير الاوّل ، او على ان يكون الخطاب الأوّل للاولياء أيضاً باعتبار انتهم كانوا معينين للطّلاق ان ينكحن ازواجهن الَّذين كمانوا ازواجهم قبل الطَّلاق [ إذا تُر أَضُوًّا ] اى الخطَّاب والنِّساء اوالازواج السَّابِقة والنَّساء [بَيْنُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ ذَٰلِكَ] المذكور من الاحكام والآبات السَّابِقة المذكورة جعلة أومن منع عضل النّساء [ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَمِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ] فان من لم يذعن بالله حالاً ولا باليوم الآخر كانت الآيات في الوعد والوعيد اسماراً له [ذٰلِكُمْ] اتمي بأداة خطاب الجمع ههنا بخلاف سابقه لكون الحكم متوجّهاً ههنا الى جميع المخاطبين بخلاف السابق يعنى ان ً تخلية النّساء وعدم منعهن ّعن الازواج كان خاصاً بالازواج اوالاولياء اوكان الخطاب خاصاً بمحمّد(ص) [أزْكُي لَكُمْ] من الزّكوة بمعنى النّمو والتنعم اوالصَّلاح [وَأَطْهَرُوَاللَّهُ يَعْلَمُ] ماينفعكم ممَّا يضرَّكم ولذا يأمركم بما تكرهونه وينهاكم عماتحبونه لنفع ذلك ومضرة هذا [وَأَنْتُمْ لَاتَعْلَمُونَ] ولذا تحبُّون الضار وتكرهون النَّافع [وَالْوالبداتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَا دَهُنَّ ] بعد ذكرالنكاح وذكران النّساء حرث للولد وانجراره الىذكرالطّلاق ذكرتعالىالاولادوكيفية ارضاع الوالدات والجملة خبرٌ في معنى الأمر اواخبارٌ عن مدَّة الارضاع واشعارٌ بعدم وجوب الارضاع عليهن ً فكأنَّه تعالى قال: والوالدات ان اردن ان يرضعن اولادهن ً يرضعنهم [حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ] التَّأكيد به لان تكثيراً مايتسامح فيقال: حولين لحول كامل وجزء من الحول الثَّاني ، روى انتَّها لا تجبر الحرَّة على ارضاع الولد وتجبر



## بيان السعادة

. ४०२

ام الولد ، وروى انه ليس للصبي لبن خيرٌ من لبن امة [ليمَنْ أرادَ أَنْ يُتِمَّ الرُّضاعَة] يعنى هذا الحكم لمن اراد من النّساء اوالرّجال ان يتمّ الرضاعة والاجازالاقتصار على اقلّ من ذلك اويرضعن للآباء الَّذين ارادوا ان يتموَّا الرضاعة [ وَعَلَى الْمَوْلُودِلَهُ ] اىالاباء والتأدية بهذه العبارة للإشارة الى ان الاولاد للآباء ولاشركة للامتهات فيهم وللاشارة الى علَّة الحكم [رزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ] بالنّسبة الى المعطى بان لايكون بسحو يضره وبالنسبة الى المنفق عليها بان لايكون غيرموافق لما يقتضيه شأن امثالها ، ظاهر الآية وجوب الأرضاع على الامِّهات كنَّ في بيوت الآباء اولاً ، ووجوب الانفاق على الآباء كنَّ في بيوتهم او في بيوت ازواج غيرهم ولكن الاخبار والفتاوي غير ذلك [لاتُكَلَّفُ نَفْسُ إلّا وُسْعَهْا] قدفسر الوسع بالجدة وبالطّاقة لكن المراد به في القرآن كلَّما استعمل هو ما تسعه النَّفس سواءكان من الاموال اومن الافعال فهواسم مصدر بمعنى ما تسعه النَّفس اي مال يسعه مال النَّفس بمعنى انَّه لايظهر بالانفاق النَّقصان فيه اوفعل تسعه النَّفس بمعنى انّه لايظهر على النَّفس منه كلفة فوسع النَّفس دون طاقتها في الفعال ، ودون التضرَّر به في الاموال ، و هو تعليل للتقييد بالمعروف كما ان قوله تعالى [الأتُضَّارَ والدِكَةُ بِوَلَكِها] بدل تفصيلي من قوله لا تكلَّف نفسٌ الا وسعها على قراءة رفع لاتضارًوامًا على قراءة فتحها فهي منقطعة عمًّا قبلها مستأنفة [ وَلَامَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ ] ويبجوز جعللا تضارمبنيآ للفاعل ومبنيآ للمفعول ولافرق فيهما بحسب المعنى، والمضارَّة بالولد اعم َّمن التمانع عن حقوق الزوجيَّة خوفاً علىالولد ، اوالتقتير في الانفاق عليها بنجسب ماله اوبحسب حالها ، والاجحاف في ماله كذلك ، اومنعها منارضاع الولد معميلها ذلك، اواباتها عنه مع انلم يوجد بدلها، اولم بألف الولد بغيرها، عن الصَّادق (ع) : اذا طلتىالرجل المرأة وهي جبلي أنفق عليها حتى تضع حملها فاذا وضعته اعطاها اجرها ولايضارها الاان يجد من هوأرخص اجراً منها فان هي رضيت بذلك الأجرعهي احق بابنها حتى تفطمه [وَعَلَى الْوارث مِثْلُ ذَلِكَ] وهذا منالمجملات المحتاجة الىالبيان يعنى علىوارث المولود له الانفاق والكسوة للمرضعة بعدموت المولود له لكن بقدر اجرة الرّضاع من مال الولد انكان له ارتُّ [ فَــاِنْ أَرْادًا فِصَّالاً ] أي قبل الحولين و آلا فبعد الحولين لاحاجة الىالتقييد بقوله تعالى [عَنْ تَرْ أَضٍ مِنْهُمًا] يستفاد من هذا القيد ان رضيالام شرط في فطام الولد وهو كذلكت قبل الحولين لان لهاالحضانة في الحولين وهي تقتضي ان يكون الفطام قبلهما برضاها [وَتَشَاوُرِ] منهما طلباً لماهوصلاح الولد ، والامربمشورة الام َّ ههنا مع كراهة مشورة النَّساء لكونها ابصربحال الولد [فَلأ جُناحَ عَلَيْهِماً] في الفطام قبلهما و هذا توسعة في الرّضاع بعد تحديده بالحولين و التّضييق فيه ، ولمّا قال والوالدات يرضعن اولادهن و على المولود له رزقهن وكسوتهن توهم من ظاهره وجوب ارضاع الوالدات ووجوب انفاق الآباء فأراد رفع ذلكك النَّوهُم وانَّ هذا أمر غيرواجب الا بعوارض فقال : [وَإِنَّ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا ] تطلبوا من برضع [أولادَكُم ] غير الامتهات [فَلا جُناحَ عَلَيْكُم ] وهذاايضاً من المجملات فانته يظاهره يدل على جواز الاسترضاع من غير الامتهات مع وجودهن و ارضاعهن بلا اجرة او باجرة مثل اجرة الغيرو كفاية لبنهن لهم وليس كذلك لانه ينافى حضانتهن الواجبة على القول به [إذاسكمُّشُمْ ما آتَيْتُم] ما اردتم أو ينبغي ايتاؤه المراضع أو الامتهات على حسب التشرط أوعلى حسب أمرالله تعالى يعنى أن للامتهات

This file was downloaded from QuranicThought.com



2.1

سورة البقرة

حقاً عليكم من النفقة والكسوة اذاكن ازواجكم ومن التسريح باحسان اذاكن مطلقات وللمرضعات غير الامتهات حقاً عليكم بسبب ارضاع اولادكم فاذا آتيتم كل ذات حق حقها بحيث يكن راضيات منكم فلاجناح عليكم وللاشارة الى استرضائهن اضاف قوله تعالى [بالمُعُوُوف] والاخبار في ان المرضعة كيف ينبغى ان تكون وان اللتن يؤتر في نفس الرضيع وان لبن الامتهات خير الالبان للاولادكثيرة [وَاتَّقُوا الله] تحذير للآباء عن التجدى على الامتهات اوالاولاد بسبب اللجاج اوضح التفوس اوالخطاب للآباء والامتهات جميعاً [ وَاعْلَمُوا انَّ اللَّمَ بِماتَ عُمِلُونَ بَصِيرً] فأطبعوه ولا تخالفوا أمره ونهيه ترغيب وتهديد [وَاتَّقُوا الله] تحذير للآباء عن التجدى بيماتَ عُملُونَ بَصيرً] فأطبعوه ولا تخالفوا أمره ونهيه ترغيب وتهديد [وَالَّذَينَ يُتَوَفَّونَ مِنْكُم] توفى الشيء اخذه بتمام اجزائه و توفى الانسان اخذ روحه بتمام فعلياتها ، واستعمال التوفى في قبض الروح للاشعار بأنة لا يبقى بعد الموت في الذينا من الانسان اخذ روحه بتمام فعلياتها ، واستعمال التوفى في قبض الروح للاشعار بأنة لا يقى بعد الموت في الدنيا من الانسان اخذ روحه بتمام فعلياتها ، واستعمال التوفى في قبض الروح للاشعار بأنة يتربص بأنفهسن [ اَرْبَعَة الله من الانسان الا مادة قابلة لا مدخلية لها في الانسان لا في حقيقته ولا في نشخصا يتربص بأنفهسن [ اَرْبَعَة الله من الانسان الا مادة قابلة لا مدخلية لها في الانسان لا في حقيقته ولا في نشخصا يتربص بأنفهسن [ اَرْبَعَة اَشْهُر وَ عَشُراً ] اى عشرة ايتم لكنة انت العشر لتقدير الليالى جمع الليلة تميزاً .

بيان حكمة الرّغبة من الطّرفين بمضيّ مدّة لم يتضاجعا و حصول المراجعة و المواصلة بينهما فان عدّة النّساء الطّلاق والفرقة مبغوضان نله ، والوصال والالفة محبوبان له ، والثّالث تبرئة الرّحم من

الحمل، والرّابع مراعاة تعلّق قلبالمرأة بالزّوج وقطعه فانبّها تسكن حرقةالمرأة بعدالطّلاق في ثلاثة اشهر وحرقة المتوفتي عنها زوجها لاتسكن الافياربعة اشهر وعشراكما فيالخبر، والخامس مراعاة صبر المرأة عنالجماع وطاقتها فان المرأة تصبر عنه اربعة اشهر و لذلك تقرر ذلك في القسم والايلاء و هذا ايضاً مذكور في الخبر و قد يتخلّف بعض ذلك في بعض الموارد فان المطلّقة الغيرالملخولة والمطلّقة اليائسة لاعدّة لهما ، والامة والمتعة تعتد إن في الطِّلاق وفي انقضاء المدَّة اوهبتهانصف الحرَّة الدَّائمة وفي الوفاة كالحرَّة الدَّائمة على خلاف، وذات الاقراء تعتد بالاقراء ، وذات الاشهر بالاشهر بعد التربيص قبل الطلاق بثلاثة اشهر، وتعتد من طلاق الغائب من حين الطِّلاق ومن وفاته من حين وصول الخبر ، روى عن الباقر (ع) انَّه قال: كلَّ النَّكاح اذامات الزَّوج فعلى المرأة حرَّة كانت اوامة وعلى ايَّ وجه كان النَّكاح منه متعة او تزويجاً اوملك يمين فالعدَّة اربعة اشهر و عشراً وقد اشرنًا إلى إنَّ في بعض هذه خلافاً [ فَــَاذًا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ ] اي آخر مدَّة عدَّتهنَّ بعني اذا انقضت العدَّة [ فَلا جُناحَ عَلَيْكُمْ ] ابتهاالاولياء اوالازواج اوالاولياء والازواج جميعاً [ فيما فَعَلْنَ في أَنْفُسِهنَّ ] من النِّكاح واجابة الخطاب والتَّعرُّض لهم [بِالْمَعْرُوفِوَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ] فاحذروا ولا تمنعوا النّساء ِ بعد انقضاء العدّة من التزويج ولماً علّق تعالى نفى الحرج بسبب الخطبة والنكاح على انقضاء العدّة توهم من مفهوم المخالفة انه قبل انقضاء العدّة يكون الحرج ثابتاً علىالرُّجال المذكورين ولايكون الا بسبب اثم النّساء في التّحرّض للخطاب حينتذ واثمهن في ذلكث يلزمه اثم الخُطّاب فيذلك فرفع ذلك التّوهم بقوله تعالى [ وَلاجُناحَ عَلَيْكُمْ فِيماعَرَّضْتُمْ ] ابتهاالخُطَّاب [بِهِ] لا فيما صرّحتم به [مِنْ خِطْبَةِ النِّساء] واكتفى بنفي الجناح عن الخطَّاب عن ذكر انتفاعه عن النَّساء والرَّجال المذكورين، والتَّعريض ان يذكرشيئاً للمرأة ويشيرالى ارادة نكاحها بعد انقضاء عدّتها والرّغبة فيها حتّى لاتجيب غيره وتحبس نفسها له [ أَوْ أَكْنَنْتُهُمْ فبي



ኛ•አ

أَنْفُسِكُمْ] من غبراظهارٍ بألسننكم لانصريحاً ولاتلوبحاً [عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ] فأباح لكم التعريض بخطبتهن ۖ لاالتَّصريح بهافانَّه خلاف حفظ حرمةالمؤمن [وَلَكِنْ لَاتُوْ اعَدُوهُنَّ سِرّاً] استدراك عن محذوف مستفاد من قوله علمالله أنَّكم ستذكر ونهنَّ اىفاذكروهن ولكن لاتو اعدوهن سرًّا اىفى مكان خال اومو اعدة مكان خال ، اوهو منفسه مفعول مطلق نوعيَّ من غير لفظ الفعل فانَّ الخلوة مع الاجنبيَّة المرغوبة تدعو الي ما لا يرضيه الـشرع ، اولاتواعدوهن جماعاً وفعلاً يستتربه فانته كثيراً ما يكنّى عن الجماع وما يستقبح بالسرّ اي لاتواعدوهن المضاجعة والملاعبة، اولاتواعدوهن العقد قبل انقضاء العدَّة، اوكثرةالمضاجعة معهن بعدالنَّكاح حتّى لايملن الىغيركم بان تصفوا أنفسكم بكثرة المضاجعة ، اولاتواعدوهن خلوة بان تقول قبل انقضاء العدّة للمرأة التي تريد نكاحها: موعدك بيتآل فلان وقد أشيراشارة مااليالكلُّ فيالاخبار [إلَّا أَنْ تَقُولُوا] استثناء متّصل في كلام تام "بدل منَّالسّر" اواستثناء مفرَّغ اي لاتواعدوهن "سرّاً بشيء ٍ اولشيء ٍ اوفي حال اومواعدة شيء ٍ الا ان تقولوا [ قَوْلاً مَعْرُو فاً ] من النَّعريض المرخَّص فيه [ وَلَا تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النَّكَاح ] اي عقده والفرق بينهما كالفرق بين المصدر واسمه، والنتهى عن العزم عليهامبالغة في النتهى عنها [حَتّى يَبْلُغُ الْكِتَابُ] اي المفروض من العدة [أجَلَهُ وَاعْلَمُوا أَنَّاللهُ يَعْلَمُ ما فِي أَنْفُسِكُمْ] من العزم على العقد او الرّفث او الفسوق [فَاحْذَرُوهُ] اىالله، اومافىأنفسكم من العزم المذكور، اووعد السرّ [وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهُ غَفُورٌ] يغفر مافي نفوسكم اذا لم تفعلوا [حَليهم] لايعاجل عقوبة من يرتكب ما نهى عنه فلاتغتروا بعدم المؤاخذة سريعاً [لاجُناحَ عَلَيْكُمْ] استيناف جواب لسؤال مقدر كأنه قبل بعد ذكر الطّلاق و ذكر احكام المطلقات: ماللمطلقة على المطلق؟ ـ فقال تعالى: لاتبعة عليكم من المهر وغيره [ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّساءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ ] كناية عن الجماع [ أو تَفْرِضُوا ] الاانتفرضوا اوحتّى تفرضوا، اولفظةاوبمعنى الواو [لَـهُنَّ فَرْيِبْضَةً] فعيل بمعنى المفعول والتبّاء للنقل اومصدر فذكر تعالى حكم المطلقات بالمنطوق والمفهوم تفصيلا واجمالا من حيث المهر فنفى الحرج و غرامة المهر عمن طلق زوجته الغير الممسوسة و الغير المفروض لهما بمنطوق الآية و اثبت غرامة ما لمن طلق الممسوسة اوالمفروض لها والمفروض لها الغير المدخول بها لها نصف مافرض لهاكما سيأتى، والممسوسة الغير المفروض لها ، لها مهرامثالها والممسوسة المفروض لها لها ما فرض لها [ وَمَتَّغُوهُنَّ ] اي فطلتَّقوهن ومتعوهن استحباباً او وجوباً [عَلَى الْمُوسِع ] اى الّذى كان ذاسعة ٍ في ماله فان ً همزة الافعال في مثله للصيرورة [قَدَرُهُ] ما يقدر عليه و يطبقه ، او ما يقدّر على حسب سعته [وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ] و يستفاد من الاخبار ان مناط تقدير المتعة ليس حال المطلق فقط بل ينظر الى حال المطلق وشأن المطَلّقة ويقدّر المتعة بحسب حالهما جميعاً فان تمتيع الَّتي لها حسبٌ و نسبٌ و شرفٌ ليس كتمتيع من ليس لها ذلك و انكان المطلَّق واحداً [ مَتْاعاً ] مصدر من غير لفظ الفعل او مفعول به اي تمتيعاً [ بـ الْمَعْرُوفِ ] على الاوّل ، او جنساً متلبُّساً بالمعروف على الثّاني ، او يكون الظرف حيننذ متعلقاً بقوله متعوهن و التقييد بالمعروف يدلُّ على مراعاة حال الطَّرفين [ حَقًّا ] صفة متاعاً او مصدر مؤكَّد لغيره [ عَلَى الْمُحْسِنِينَ ] اى لمريدى الاحسان الى النَّاس ، و مطلَّقاتهم اولى ياحسانهم اوعلى من ديدنهم الاحسان الى النَّاس ، أو على المحسنين في فعالهم واتي بهذا الاسم الظَّاهر مع ان



1.9

حقَّ العبارة ان يقول حقًّا عليكم ترغيبًا لهم في التَّمتيع ، اوالمقصود انَّه حقَّ على المحسنين منكم وانَّه شأنهم فينبغى لكم ان تطلبوا هذا المشأن ولاتحديد في الاخبار لمتعة المطلقة المذكورة كما فيالآية و في بعض الاخبار ذكروجوبها، وقيل: يقدّربقدرنصف مهر امثالها [وَإِنْ طَلَّقْتُمُو هُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّو هُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً] فعليكم { نِصْفُ مَافَرَضْتُمْ ] وهذا بيان لاحد شقوق مفهوم المخالفة من الآبة السابقة وبقي شق طلاقهن بعد المسيس مع الفرض وحكمه ظاهر فانه بالعقد يثبت الفريضة ويفرض والمسقط للنتصف هو الطِّلاق قبل المسيس وقد فرض الطِّلاق بعد المسيس وشق طلاقهن بعد المسيس مع عدم الفرض [إلا أَنْ يَعْفُون] اى المطلقات عن النصف الذى هو حقيهن [ أَوْ يَعْفُوَ الَّذي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النَّكَّاح ] اى الاب او الجد او الوكيل المطلق لهن"، اوالوكيل في امرنكاحهن" وطلاقهن"، اوالمراد من الَّذي بيده عقدة النَّكاح الازواج والمعنى الا ان يعفو الازواج عن النّصف المّذي كان حقّ النّساء وصار بالطّلاق قبل المسيس حقّاً لهم وقد أشير في الاخبار الىالكل ويؤيدالمعنى الاخير قوله تعالى [وَأَنْ تَعْفُوا] خطاباً للازواج بظاهره، ويحتمل ان يكون خطاباً للمطلقين والمطلِّقات تغليباً، اولأولياء النَّكاح، اوللجميع [ أَقْرَبُ لِلتَّقُوٰى] عن الظِّلم فان مطالبة الحق النَّابت قلّما تنفحت عن انكسار مالقلب المطلوب منه [وَلاتَنْسَوا الْفَضْل] المالفضل الذي أنعم الله به على بعضكم فيكون خطاباً للازواجفانتهم فضّلهمالله علىالنّساء ، ومعنى عدم نسيان الفضل تذكّرالفضل الّذي فضّلهم به علىالنّساء حتّى يكون ذلكت التذكّر داعيًّا لهم الى العفو فان ذا الفضل إولى بالعفو والاعطاء ، اوالمعنى لاتنسوا تحصيل الفضل دائرا [ بَيْنَكُمْ ] فان العفو والاعطاء سبب لحصول الفضل و زيادة الدّرجات فليكن كلّ من الازواج والنساء والاولياء متذكراً للفضل طالباً له فالآية ترغيب في العفو للازواج فقط على المعنى الاوّل وللجميع على المعنى الثّاني ، روى عن على (ع) انه قال: سيأتي على النَّاس زمان عضوض يعضَّ المؤمن على ما في بده ولم يؤمر بذلك قال الله تعالى : ولاتنسوا الفضل بينكم [ إِنَّ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ] فما يفو تكم بالعفو لايفو ته فيجازيكم بعشرة امثاله الى سبعماثة الف ِ .

[ حافظُوا ] ابتداء كلام للترغيب في الصلوة والتوجة الى الله بعد ذكر النساء واحكامهن والطّلاق و احكامه في الصّلوة و التوجة الى الله بعد ذكر النساء و احكامهن و الطّلاق و احكامه في المحافظة عن جهة الوحدة و التوجة الى الله فو اظبوا ] عكلي الصَّلوة على مواقيتها و حدودها و أركانها و قد مضى في اول السورة بيان للصّلوة و مراتبها وانتها ذات مراتب كمر الناب و العكام و أركانها و قد مضى في اول السورة بيان للصلوة إلى المحلوم المحلوم المالي الله فو الله و حدودها و أركانها و قد مضى في اول السورة بيان للصلوة إلى المحلوم و مراتبها و التركي و المحلوم و أركانها و قد مضى في اول السورة بيان المحلوة و مراتبها و انتها ذات مراتب كمر اتب الانسان و الصلوات القالبية لكون كلّ في عرض الاخرى لافي طولها لا تفاضل و مراتبها و انتها ذات مراتب كمر اتب الانسان و الصلوات القالبية لكون كلّ في عرض الاخرى لافي طولها لا تفاضل بينها و ان مراتب الصلوة الطولية كلّ عالية منها محيطة بالدانية و مقومة لها و حكمها بالنسبة الى دانيتها حكم الرابية الكرم و منومة بيان المحلوم و المولونية المولية كلّ عالية منها محيطة بالدانية و مقومة لها و حكمها بالنسبة الى دانيتها حكم المولية كلّ ماله معنولة المولية المولية المولية كلّ في عرض الاخرى لافي طولها لا تفاضل بينها و ان مراتب الصلوة الطولية كلّ عالية منها محيطة بالدانية و مقومة لها و حكمها بالنسبة الى دانيتها حكم الروح بالنسبة الى الجسد متوسلة معتدلة فقوله تعالى:

بيان بيان الصّلوة الوسطى الصلوة الوسطى الواردة من طريق الشيعة لكونها مظهراً للصّلوة الوسطى بوجه كما ان ليلة القدروالاسم الواردة من طريق الشيعة لكونها مظهراً للصّلوة الوسطى بوجه كما ان ليلة القدروالاسم الاعظم عبارة عن ليلة هى روح بالنسبة الى الليالى العرضية وعن اسم كذلك وقد فتّسروهما بشيء من الليّالى



والاسماء العرضية لكونهما مظهرين لهمامظهرية خاصة غير المظهرية العامة المشترك فيهاجميع الليالي والاسماء وقد فسروها بصلوة العصر والمغرب اوالعشاء اوالصّبح ، وقد نقل انتها مختفيةفي الصّلوات الخمس لم يعيّنهاالله وأخفاها في جملة الخمس ليحافظوا على جميعهاكما انه اختفى ليلة القدرفي ليالي شهر رمضان اوفى ليالى السنة والاسمالاعظم فيجميع الاسماء، وساعة الاستجابة فيساعات يومالجمعة [وَقُومُوا] في الصّلوة [لِلَّهِ قَانِتين] ای داعین بوضع قنوت الصَّلوة او خاشعین او طائعین او ساکتین عن هواجس النَّفس او عن کلام غیر ذکراللہ اوقوموا اىاعتدلوا لله اوقوموا بامور الكثرات واكفوامهمات اهليكم، ولفظ لله اماً متعلَّق بقوموا اوبقانتين وكان التقديم للحصر والاهتمام [فَبِانْخِفْتُمْ] من عدو ولص وسبع [فَ] حافظوا عليها [رِجالاً] جمع راجل اورجيل اورجلان او رجل بكسر الجيم اوضمة يعنى لا يلزم القيام والتَّوقَّف في الصَّلوة وقت الخوف [ أَوْرُ كُبْاناً ] جمع راكب ولااختصاص له بركوب الجمل وغيره وعن الصّادق(ع)انه قال : اذا خاف من سبع أولصّ يكبّر ويومى ايماء[ فَـاِذًا ٱ مِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللهَ ] فصلوا ، اوالمراد مطلق الذكر ، اوالمراد الذكر القلبي الذي هوصلوة الصّدر [كَمّا عَلَّمَكُمْ] ذكراً يكون مثل تعليمه ايّاكم يعنى يوازى تعليمه ايّاكم ، اوكذكرعلّمكم بلسان خلفائه ، او كالمذكر المذي علمكم بلسان خلفائه على ان يكون ما مصدرية ً اوموصوفة ً اوموصولة ً وعلى الاخيرين فقوله تعالى [ مما لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ] يكون بدلا [وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ] اى يظنون التوفي بظهور آثاره او يعلمون التوفي في المستقبل [ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوا جاً وَصِيَّةً ] قرء بالنّصب بتقدير يوصون خبر أ للنَّذين و بالرَّفع بتقدير عليهم وصبَّة [ لِأَزُو اجِهِمْ مَتْاعاً ] مصدر لمحذوف جواب لسؤال مقدَّر كأنه قيل : مايفعلون بالوصية فقال: يمتعون ازواجهم متاعاً [إلى الحول] اوبدل عن وصية نحوبدل الاشتمال، اومنصوب ينزع الخافض اي يوصون وصيّة بمتاع [غير إخر أجم] بدل نحو بدل البعض من الكلّ، اوحال عن الازواج مؤوَّلًا باسم المفعول، اوعن فاعل يذرون مؤوَّلًا باسم الفاعل، وقيل في اعراب اجزاء الآية اشياء أخر اجودها ماذكرنا ، وفي الاخبار : انَّ الآية منسوخة بآية عدَّة الوفاة وآية مير اثهن ً فانَّه كان الحكم في اوَّل الاسلام ان ينفق الوارث على المرأة الى الحول ثمَّ تخرج من غير ميراث؛ فنسختها بكلا حكميها آية العدَّة وآية ميراثهنَّ؛ وان كانت آية العدّة متقدّمة في النظم فانتها كانت متأخرة في النّزول [فَيانْخُوَجْنَ] من مناز ل الازواج يعني بعد الحول على ان يكون الحكم بعدمالاخراج في الحول واجباً اوقبل الحول على ان يكون غير واجب [فَلاُجُناحَ عَلَيْكُمْ] ايتهاالوراث اوالخطاب لاولياء النساء اوللحكم [فيمافَعَلْنَ فِي أَنْفُسِهِنَّ مِنْ مَعْرُوف] كالتزيين والتعرض للخطَّاب واجابة خطبتهم والنَّكاحلهم [ وَاللَّهُ عَزَيِزٌ ] لا يمنع ممَّا يريد فاحذروا انتقامه في مخالفته و احذروا الظلم على من تحت ايديكم [حكيم] لايأمر ولاينهى الابمانيه صلاحكم [وَلِلْمُطَلَّقاتِ مَتَّاعٌ بِالْمَعْرُ وفِ] تعميم بعد تخصيص وبيان حكم ندب بعد الحكم الفرض فان حكم التمتيع فيماسبق كان للمطلقات الغير الممسوسات الغيرالمفروض لهنَّ، وفي الخبر : متعة النِّساء واجبة دخل اولم يدخل؛ وتمتَّع قبل ان تطلق ؛ وفي بيان هذه الآية عن الصّادق (ع) : متاعها بعد ما تنقضي عدّتها على الموسع قدره وعلى المقتر قدره ، قال: وكيف يمتّعها وهي في عدَّتها ترجوه ويرجوها ويحدثالله بينهما ما يشاء [ حقًّا ] مفعول مطلق مؤكَّدٌ لغيره اوحال [ عَلَى الْمُتَّقْيِنَ

۲۱.



كَذَلِيكَ ] التّبيين لاحكام النّساء في توفّي ازواجهن ً و في طلاقهن ً [يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آياتِهِ] الثّابتة فيحق أنفسكم وفي حقَّ مخالطيكم ومخالطاتكم [لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ] تصيرون عقلاء اوتدر كون بعقو لكم كونها آيات وأحكام لله وتدركون مصالحها وحكمها [ألَمْ تَرَ] استفهام انكاري وكان حقَّ العبارة أن يقول الم تذكر لكنَّه اتي بالرَّؤية الدَّالة على جواز الرَّؤية لهم للاشعار بأنَّهم وانكانوا قد مضوا ولايراهم المقيَّدون بالزَّمان لكنَّهم بالنسبة اليه (ص)حاضرون فان الازمان بالنسبة اليه (ص) منطوبة ولافرق عنده (ص) بين الماضي والمستقبل والحال لكونه (ص) محيطاً بالزمان والزمانيات [إلَى الَّذِينَ خَرَجُو امِّنْ دِيارِ هِمْوَهُمْ ٱلُوف حَذَرَ الْمَوْتِ فَقال] قولاً مناسباً لشأنه لابنداء يُسمع ولابصوت بُقرع بل بارادة مي ظهورفعله [ لَمُهُمُ اللهُ مُوتُوا ثُمَّ آحْياهُمْ ] روى ان هؤلاءكانوا اهل مدينة من مدائن السَّشام وكانوا سبعين الف بيت وكان الطَّاعون يقع فيهم في كلَّ او ان فكانوا اذا أحسروا به خرج من المدينة الاغنياء الموتهم و بقي فيها الفقراء لضعفهم فكان الموت يكثر في الذين اقاموا ويقلُّ في الَّذين خرجوا، فيقول الَّذين خرجوا: لوكنَّا اقمنا لكثرفيناالموت، ويقولاالَّذين اقاموا: لوكنَّا خرجنا لقلَّ فيناالموت ، قال : فاجتمع رأيهم جميعاً انَّه اذا وقع الطَّاعون وأحسَّوا به خرجواكلُّهم منالمدينة فلماً أحسُّوا بالطَّاعون خرجوا جميعاً و تنحُّوا عن الطَّاعون حذر الموت فسافروا في البلاد ماشاءالله ثم أنتهم مرُّوا بمدينة خربة قد جلا اهلها عنها وأفناهم الطَّاعون فنزلوا بها ، فلمَّا حطَّوا رحالهم واطمأنُّوا قال لهمالله: موتوا جميعاً فماتوا من ساعتهم وصاروا رميماً يلوح وكانوا علىطريق المارّة فكنستهم المارّة فنحوّهم وجمعوهم في موضع فمرَّبهم نبيَّ من انبياء بني اسرائيل يقال له حرقيل فلمَّا رأى تلكث العظام بكي واستعبر و قال : يا ربّ لوشئت لأحبيتهم الساعةكما أمتهم فعمروا بلادك وولدوا عبادك وعبدوك مع من يعبدك من خلقك، فأوحىالله اليه افتحبِّ ذلك؟ . قال: نعمياربٍّ ؛ فأحياهم الله ، قال: فأوحى الله عزَّ وجلَّ ان قل كذا وكذا ؛ فقال الذي أمر هالله عزَّوجلَّ ان يقوله قال ، قال ابوعبدالله(ع): وهو الأسم الأعظم؛ قامَّا قال حز قيل ذلك نظر الى العظام يطير بعضها الى بعض فعادوا احياء ينظر بعضهم الى بعض يسبَّحون الله عزَّوجلَّ ويكبَّرونه ويهلُّلونه ، فقال حز قيلٌ عندذلك: اشهد انَّ الله على كلّ شيء قدير ، و ذكر في نيروز الفرس انَّ النّبيّ (ع) أمره الله ان صبّ الماء عليهم فصبّ عليهم الماء في هذا اليوم فصار صبِّ الماء في يوم النَّبروز سنَّة ماضية لايعرف سببها الَّلا الرَّاسخون في العلم ، و روى ان الله ردَّهم الى الدَّنيا حتَّى سكنوا الدُّور و اكلوا الطِّعام ونكحوا النَّساء و مكثوا بذلكتُ ماشاءالله ثمَّ ماتوا بآجالهم [ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضْل عَلَى النَّـأْسِ] تعليل للاحياء بعد الاماتة اولمجموع الاماتة والاحياء بعدها اى أماتهم ثمَّ أحياهم ليستكملوا بذلك لانَ الله ذوفضل على النَّاس اوليعتبر غيرهم بهم لانَّ الله ذوفضل على النَّاس فيجعل بعضهم عبرة للآخرين [وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَايَشْكُرُونَ] فضله عليهم فلاينظرون الى انعامه ولا يصرفونُ نعمته فيما خلقت لاجله [وَقَاتِلُوا] عطف على مقدَّرِ مستفادٍ ممَّا سبق كأنَّه قال: فلاتحذر واالموت وكلوا أمركم الى القدر فانَّه لا ينجى الحذر من القدر و قاتلوا [ فبي سَبيهل الله ] قد مضى بيان سبيل الله وانّ الظرف لغو أومستقر والظرفية حقيقية اومجازية وان المعنى قاتلوا حالكُونكم فىسبيلالله اوفىحفظ سبيلالله واعلانه وان سبيل الله الحقيقي هو الولاية وطريق القلب وكل عمل يكون معيناً على ذلكت اوصادراً منه فهو سبيل الله [ وَاعْلَمُوا انَّ اللهُ سَمِيحٌ ] لما بقوله المجاهدون والقاعدون والمشطون والمرغبون [ عَليمٌ ] بالمتخلف



ونيئه والمجاهد ومراده؛ ترغيب وتهديد ووعدو وعيد .

بيان قوض الله [ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهُ قَرْضاً حَسَناً ] القرض ماتعطيه لتقاضاه ، وأقرضه أعطاه و تحقيقه قرضاً ، والأقراض لايكون الامماكان مملوكاً للمقرض فلوكان شيء عارية ووديعة عند التشخص فان ردّه الى صاحبه لم يكن ذلك ، الردّ قرضاً وان اعطاه غيرصاحبه كان حراماً و تصرَفاً غصبياً لااقراضاً ، و ما للانسان من الاموال العرضية الدّنيوية و القوى النباتية و الحيوانية و الآلات والاعضاء الجسمانية والمدارك والشؤن الانسانية كلّها مما أعارها الله ايناه فان ردّ شيئاً منها الى الله كان ذلك ردّ العارية الى صاحبها لا اقراضاً وان أعطى شيئاً منها غير صاحبهاكان حراماً وتصرّفاً في مال الغير من دون اذن ماحبه ، والله تعالى من كمال تلطّفه بعباده ورحمته عليهم يستقرض منهم ماأعاره ايناهم ليشير بمادة القرض الى اعطاء العوض ولا اختصاص لما استقرضه الذيوي بل يجرى في جميع ماللانسان بحسب نشأته الدّنيوية والاخروية من الاموال والقوى والاعضاء ؛ ونعم ماقال المولوى قدّس سرّه في بيان عموم ما استقر ضه الله تعالى :

| شاخ جان در برگ ریز است و خزان | تن چو بابرگ است روز و شب از آن |
|-------------------------------|--------------------------------|
| زين بيايد كاستن وانرا فزود    | برگ تن بی برگی جانست زود       |
| تا بروید در عوض در دل چمن     | أقرضوا انله قرض ده زين برگ تن  |
| تا نمايد وجد لاعين رأت        | قرض ده کم کن ازین لقمه تنت     |
| پر ز گوهر های اجلالی کند .    | تن ز سرگین خو یش چون خالی کند  |
| تا که صد دولت ببینی پیش رو    | قرض ده زین دولئت در اقرضوا     |
|                               |                                |

وحسن الاقراض ان لا يطلب به عوضاً ولوكان قربه تعالى [فَيَضْماعِفَهُ لَهُ أَضْعافاً كَثِيرة] الاضعاف جمع الضعف بكسر الضّاد واقل معناه مثلى مايضاف البدوأكثره لاحد له، وهو مفعول ثان ليضاعفه اوحال اومصدر عددي على أن يكون الضعف اسم مصدر ، ويصدق الاضعاف الكثيرة على عشرة امثاله إلى ما لايعلمه الا الله ، وعن الصّادق (ع) انه قال : لما نزلت هذه الآية من جاء بالحسنة فله خير منها قال رسول الله (ص) ربّ زدني فأنز لالله سبحانه من جاء بالحسنة فاله عشر امثالها، فقال رسول الله (ص) : ربِّ زدني فأنز ل الله سبحانه: من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً فيضاعفه لهاضعافاً كثيرة فعلم رسول الله (ص)ان الكثير من الله لا يحصى وليس له المنتهى، و منه يستفاد ان كلِّ طاعة لله اقراض لله سواءكانت فعلاً او تركَّ و هوكذلك فانَّ الطاعة ليست الا بتحريك القوى المحركة وامساك القوىالشهوية والغضبية وكسرسورتهما فطاعةالله اقراض منالقوى [وَاللَّهُ يَقْبِضُ وَيَبَسُطُ ] جملة حاليّة وترغيب في الاقراض لان المعنى من ذاالَّذي يقرض الله فيضاعفه له فأقرضوا ولاتمسكوا خوف الفقروالافناء لان الله لاغيره يقبض الرزق مناقوام ويبسط علىاقوام ، اويقبض فيحال ويبسط فيحال ولايكون الامساك سبباً للبسط ولا الانفاق سبباً للقبض ، اوالمراد فيضاعفه له فأقرضوا ولاتمسكوا لان الامساك حينئذ إممالخوف عدماطلاع الله اولخوف عدم الوصول الىالله والحال انآلله تعالى هويقبضالقرض لاغيرالله ويبسط الجزاء [وَ إِلَيْهِ] لاالى غيره [تُرْجَعُونَ] فتستحقّون رضاه عنكم وقربكم له زيادة على مضاعفة العوض. وقيل : المعنى ان الله يقبض بعضاً بالموت ويبسط من ارئه على وارثه؛ وهو بعيد جداً ، وروى ان الآية نزلت في صلة الامام ، وروى: ما من شيء إحبَّ الى الله من اخراج الدّراهم إلى الامام وإنَّ الله ليجعل له الدّرهم في الجنَّة مثل جبل احدٍ ؛ وعلىهذا فقوله تعالى والله يقبض ويبسط بطريقالحصريكون مثل قوله ان الله هويقبل التوبة عن عباده

This file was downloaded from QuranicThought.com

212



ويأخذ الصّدقات فان معناه هو يقبل التّوبة فيمظاهر خلفائه فيكون معنى والله يقبض ويبسط ان الله لاغيره في مظاهر خلفائه يقبض الفرض ويبسط الجزاء [اكَمْ تَوَ إِلَى الْمَلَأَ مِنْ بَنبي إِسْرَ أَئيبِلَ] اى اشرافهم ومتكلميهم قد مضى قبيل هذا وجه الاتيان بالرَّؤية مع انَّ حقَّ العبارة ان يقال الم تذكر [مِنْ بَعْلِمُوسَى إِذْقَالُوا] اذ اسم خالص بدل من الملأ بدل الاشتمال اوظرف للرَّوْية [لِنَّبِيٌّ لَهُمُّ] اسمه شمعونين صفيتٌ من ولد لاوي ، اواسمه يوشعبن نون من ولد يوسف(ع)، اواسمه اشمو ثيل وهو بالعربيَّة اسماعيل و هو المروىَّ عن الصَّادق(ع)وعليه اكثر المفسّرين [ابْعَثْ] ارسل واجعل [لَنْامَلِكاً] اميراً [نُقَاتِلْ في سَبيهل الله] روى انه كان الملك في ذلك الزَّمان هو الَّذي يسير بالجنود والنَّبيَّ يقيم له امره وينبئه بالخبر من عند ربَّه [قُالَ] النّبيّ [هَلْ عَسَيْتُمْ] هل ترقبتم عسى يستعمل فيترقب المرغوب واستعماله ههنا معطلبهم للقتال ورغبتهم فيه اشارة الى انتهم كانوا اصحاب نفوس كارهة للقتال راغبة فيترك الجهاد ولم يكن لهم عقول راغبة فيالجهاد ومقصوده منالاستفهام تذكيرهم بكراهة القتال وتثبيتهم عليه بتعاهدهم على القتال [إنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِيَّالُ أَنْ لاتُقاتِلُوا ومالناان لانفات لمنعاب فيسبيل الله وقد أخرجنام ويادنا وآبنا بنائنا فلما كتب عليهم القينال تولوا إِلاَّ قَلْيالاً مِنْهُمْ وَاللهُ عَلْيهُ بِالظَّالِمِينَ] وضع الظاهر موضع المضمر للاشارة الى انتهم فى ذلك التولى ظالمون [وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّاللَّهُ قَدْبَعَتَ لَكُمْ طَالُوتَ مَلِكَاقَالُوا اَنِّي يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ] كانت النبوة في ولد لاوي والملكت في ولد يوسف ولم يجتمع النبوة والملك في بيت واحد وطالوت كان من ولدين يامين وسمتي طالوت لطول قامته بحيث اذاقام الرّجل وبسط يده رافعاً لها نال رأسه قيل: كان سقاء ، وقبل: كان دبّاغاً، وكان سبب سؤالهم أن يبعث المنهم ملكاً أن بني اسر اثيل بعد موسى عملوا بالمعاصي وغيروا دينالله وعنوا عنامرربتهم وكان فيهمنبي يأمرهم وينهاهم فلم يطيعوه ، وروى انَّه كان ارمياالُّنبيُّ (ع) فسلتط الله عليهم جالوت وهومن القبط فآذاهموقتل رجالهم وأخرجهم منديارهم واخذ اموالهم واستعبد نساءهم ففزعوا الىنبيّهم وقالوا: استلالله ان يبعث لناملكاً، فلمّاقال انَّ الله بعث لكم طالوت ملكاً انكروا وقالوا: هومن ولدبنيامين وليسمن بيت النبوَّة ولامن بيت الملك، فلايجوز ان يكون له السلطنة علينالاتَّامن بيت النبوَّة والملك، [وَلَـمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْمَالِ] وشرط السلطنة السعة في المال حتى يتيسر له القيام بلوازم السلطنة ، تعريض بوجه آخر لاستحقاقهم الملك دونه وهو كثرة مالهم [قُالَ إِنَّ اللهُ اصْطَفْيَهُ عَلَيْكُمْ] جواب اجمالي بعني ليس الملكئ بقياسكم وتدبير كمبل هوفضل منالله يؤتيه من يشاء واماالجواب التفصيلي فأن السلطان ينبغي أن يكون عظيم الجثة يهابه النّاس، وكثير العلم ينظر عاقبة الامور؛ وتفضّل الله بهما عليه [وَزْ أَدَةُ بَسْطَةً فبي الْعِلْم وَ الْجِسْم وَاللَّهُ يُؤْتِى مُلْكَةُ مَنْ يَشْاءُ ] و ليس الابناء موقوفاً على بيت دون بيت كما زعمتم فالمقتضى لاعطاء الملك موجود من قبل طالوت وهواصطفاؤه بالبسط فيالعلم والجسم والمانع للمعطى مفقود فانته امتا خارجي اوكون طالوت من غيربيتالملكئ اوكونه غيرذي سعة في المال اوجهله تعالى بأهليته للملكئ وليس كذلك فانه يؤتى ملكه من يشاء من غير مانع لامن الخارج ولامن قبل المعطى له [وَاللَّهُوا سِعٌ] يجبر قلَّة سعة طالوت بسعته [عَليهم]



يعلم من يستأهل للملك ليس جاهلاً يكون فعله وحكمه عن قياس ظنيّ وحجّة تخمينيّة فقوله: والله يؤ تمي ملكه من يشاء امّا عطف على معمولي انّ، اوعلى مجموع أنّ الله اصطفّاه ، اوحال .

بيان التسابوت بيان التسابوت والسكينة أَنْ يَأْتِيكُمُ النَّابُوتُ] امافعلوت من تاب اذا رجع فانه كان سبباً لكثرة مراجعة صاحبه الى الله ولكثرة مراجعة الله عليه ، اوفلعوت مثل طاغوت من تبى يتبوا ذاغز ا اوغنم فانه كان

سبب الغلبة والغنيمة فيالغزاء ، ويجوزان يكون وزنه فاعولا وانكان نحوسلس وقلق قليلا ً فان بتَّوتاً مثل تنتَّور بمعنىالتَّابوت يدلُّ على انَّه فاعول وكان ذلك التَّابوتهوالصَّندوق الَّذي انز لهالله علىام َّ موسىفوضعته فيه وألقته في اليم " وكان في بني اسرائيل يتبركون به فلماً حضرموسي (ع) الوفاة وضع فيه الالواح ودرعه وماكان عنده من آيات النبوة وأودعه يوشع وصيّه فلم يزل التّابوت بينهم حتّى استخفُّوا به وكان الصّبيان يلعبون به في الطّرقات فلم يزل بنواسرائيل فيعز وشرف مادام التابوت بينهم فلما عملوا بالمعاصي واستخفروا بالتابوت رفعهالله تعالى عنهم فلماً سألوا النّبيّ وبعثاللة تعالىطالوت اليهم ملكاً يفاتل ردّالله عليهم التّابوت كما قال الله تعالى ان آية ملكه ان يأتيكم التَّابوت [فيهِ سَكيبُنَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ] قد اختلف الاخبار في بيان السَّكينة وفي خبرٍ انتها ريح منالجنة لها وجه كوجه الانسان وكان أذا وضع التابوت بين ايدي المسلمين والكفار فان تقدّم التابوت رجل لايرجع حتّى يقتل اويغلب ، ومن رجع عن التّابوت كفروقتله الإمام، وفي خبرٍ، السَّكينة روحالله يتكلُّم كانوا اذا اختلفوا في شيء كلمتهم واخبرهم ببيان ما يريدون ، وفي خبران السكينة التي كانت فيه كانت ريحاً هفافة من الجنَّة لها وجه كوجه الانسان ، وفي خبر انتها ربح تخرج من الجنة لها صورة كصورة الانسان ورائحة طيبة وهي التي نزلت على ابراهيم(ع) فأقبلت تدور حول أركان البيك وهويضع الاساطين ، وفي خبرِ ان السكينة لها جناحان ورأس كوأس الهرَّة من الزَّبرجد [وَبَقِيَّةٌ مِمَّاتَرَكَةُ آلَ مُوسَى وَآلَ هُوُونَ] يعنى موسى (ع) و هارون (ع) و آلهما فانته يرادكثيراً باضافة شيء إلى امر ذلك الامروالمضاف جميعاً خصوصاً إذاكان حيثية الاضافة منظوراً اليها ، واختلف الاخبار في تفسير تلكُّ البقيَّة ففي بعض الاخبار انتها ذرَّيَّة الأنبياء، وفي بعض ذرَّيَّة الانبياء ورضراض الالواح فيهاالعلم والحكمة ، وفي بعضالاقوال العلم جاء مناتسماء فكتب فيالالواح وَجعل في التَّابوت ، وفي بعض: فيه الواح موسى المتي تكسرت والطَّست التي يغسل فيها قلوب الانيباء ، وفي بعض كان فيه عصاموسي (ع) ، وفي بعض الاقوال كان التّابوت هو الَّذي أنزل الله على آدم (ع) فيه صور الانبياء فتوارثه اولادآدم (ع) [تَحْمِلُهُ الْمَلَائِكَةُ] قبل : انَّ الملائكة كانوا يحملونه بين السَّماء والارض ، و في الخبر كان التَّابوت في ايدي اعداء ينياسرائيل من العمالقة غلبوهم لمَّا برح امر بنياسرائيل وحدث فيهم الاحداث ثمَّ انتزعهالله من ايديهم وردَّه على بني اسرائيل ، و قبل : لمَّا غلب الاعداء على التَّابوت ادخلوه بيت الاصنام فأصبحتِ اصنامهم منكَّبة فاخرجوه و وضعوه ناحية من المدينة فأخذهم و جع ٌ في أعناقهم وكلَّ موضع وضعوه فيه ظهر فيه بلاء وموت ووباء؛فتشأ موا به فوضعوه على ثورين فساقتهما الملائكة الىطالوت ، وفي خبرستل(ع): كم كان سعته؟ ـ قال : ثلاثة اذرع في ذراعين . ويستفاد منجملة الاخباروبيان السكينة والبقيَّة انَّه كانالمراد بالتَّابوت الصَّدر المستنير بنورالامام (ع) الظّاهرفيه صورة غيبيَّة من الجنَّة و الصَّدر الظّاهر فيه صورة غيبيَّة مصاحب للنَّصرة والظَّفر وتحمله الملائكة وفيه الطست التي يغسل فيها قلوبالانبياء وفيه ذراري الانبياء وصورهم وبقيَّة آل موسى (ع)



وهارون (ع) ، وفيه العلوم والحكمة وهذه الصورة كانت مع ابراهيم (ع) وتدور حول اركان البيت ، وظهورهذه الصورة بشارة من الله بالنبوة والولاية لو تمكنت في الانسان فانتها ربح تفوح من الجنة و تبشر بالعناية من الله وهذه سبب استجابة الدّعاء ونزول النّصرة والتأييد من الله ولذلك ذكرت السكبنة في القرآن قرينة للنّصر والتأييد يجنود لم تروها وقد اصطلح الصوفية على تسمية هذه الصّورة بالسكينة فانتها سبب سكون النّفس واطمئنانها، وبها يرتفع كلفة التكليف ويتبدّل الكلفة باللذّة، ويحصل الاحسان الذي هو العرادة ؛ بحيث كان العابد يرى الله فان رؤيتها كرؤية الله، وقول الصادق (ع) : الست تراه في مجلسك؛ اشارة الى هذه الروية، وقوله تعالى كونوامع الصادقين، وابتغوا اليه الوسيلة، و جاهدوا في سبيله ، و اهدنا الصّراط المستقيم وقوله (ع) : انا الصّراط المستقيم ، وقول المولوى (قدّه) :

> چونکه با شیخی تو دو ر از زشتینی روزو شب سیاری و در کشتینی و توله : هیچ نکشد نفس را جز ظل" پیر دامن آن نفس کش را سخت گیر

وامثال ذلكت كليها اشارة الىهذاالظلهوروتلك المعيّة ولماكان المعاني تقتضي الظيهورفي المظاهر الدانية جاز ان يكون التّابوت في الظّاهر صندوقاً من خشب الّشمشاد مموّهاً باللّذهب محموساً للكلّ دارمعه الملكئ اوالنَّبوة كلَّما داروكانَّه كان كثير من بني اسرائيل يظهرالتَّابوت والسَّكينة وبقيَّة آل موسى (ع) وهارون(ع) بحسب المعنى والتأويل علىصدورهم لتأثير قوة نفوس آبائهم فيهم وتفضل الله عليهم بسبب آبائهم ولذلك كان فيهم انبياء كثيرون بحيث قتلوا منهم فى يوم واحد الى الضَّحى جماعة كثيرة ولم يتغيَّر حالهم كأنَّهم لم يفعلوا شيئآء ولمآ عملوا بالمعاصى ارتفع ذلك الفضل عنهم وحرموا التشرّف بالتّابوت والسكينة وبعد ما اضطرّوا والتجاؤا الى نبيتهم تفضَّل الله عليهم به وجعله الله آية ملك طالوت وقال [ إنَّ فِي ذَلِيكَ لَأُ يَةً لَكُمْ] ويجوز ان بكون هذا من تتمة كلام نبينهم [إنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنين] شرط تهييجي و بعد ظهور التّابوت و الاقرار بطالوت جمعوا له الجنود وخرجوا الى قتال جالوت [فَلَمَّ أَفَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ] يعنى لمَّا أخرجهم من مواطنهم قيل كان الجنود ثمانين الفاً و قيل سبعين وذلك أنَّهم لماً رأوا التَّابوت وآثار النَّصر تبادروا الى الجهاد [قُالَ إِنَّاللَّهُ مُبْتَلِيكُمْ بِنَهَرٍ] كما هو عادته في حقَّ المؤمنين و ابتلاؤهم لتثبينهم على الايمان [فَمَنْشَرِبَمِنْهُ فَلَيْسَ مِنَّى] اىمن أنباعى [وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ] الطّعم عام في المشروب والمأكول [فَـإِنَّهُ مِنَّى إِلّاً مَنِ اغْتَرَ فَ غُوْفَةً بِيكِوا] وقرى غرفة بفتحالغين والفرق بينهما ان مضمومالفاء اسم للمصدر ومفتوحهامصدر عددي وهواستثناء من من شوب منه و تقديم الجملة المعطوفة عليه للاهتمام بها [فَشَرِبُوا مِنْهُ الْأَقَلْيهِلْأُمِنْهُمْ] الاثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً من جملة الثمانين الفاً منهم من اغترف و منهم من لم يطعمه و من لم يطعمه استغنى عنه و من اقتصر على الغرفة كفته لشربه واداوته ومن لم يقتصر غلب عطشه واسوّدت شفته ولم يقدران يمضى ، وملكهم كان علم ذلك الابتلاء بالوحي والالهام او باخبارنبيتهم ، وكان ذلك صورة الدَّنيا تمثَّلت لهم لتنبُّههم ان الدَّنيا هكذا كان حالها لمن اجتنبها ولمن ارادها [فَلَمَّاجاوَزَةُهُوَوَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ] يعنى الّذين لم يشربوا او اغترفوا غرفة و رأواكثرة جنود جالوت و قلة عددهم [قَالُوا]اي الذين اغترفوا [ لا طَاقَةَ لَنَّا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِفَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ] اي يعلمون و قد مرّ انّ العلوم الحصوليّة لمغابرة معلومها لها حكمها حكم

وفَفَنَيْنَا المَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمَنْتَا الْمُنْتَا الْمُعْلَقَةُ الْمُنْت THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT بيان السّعادة

الظِّنون وكثيراً ما يطلق عليها الظِّنون وان علوم النَّفوس لتغيَّرها وعدم ثباتها كالظِّنون [أنَّهُمْ مُلأقُوا اللهِ] وهمالمذين لم يغترفوا [كَمْمِنْ فِنَة وَقَلْيلَة عَلْبَتْ فِنَة كَثْبِرَة بِبِإِذْنِ الله ] اى بترخيصه وامداده فان الاذن في امثال المقام ليس معناه التّرخيص فقط [وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ] قد مضى ان ّ هذه المعيّة ليست مثل المعيّة في قوله تعالى: هو معكم اينما كنتم ، ومثلها في قوله (ع) مع كلَّ شيء لابالممازجة فانَّ هذه معيَّة رحيميَّة وتلكث معيَّة رحمانيَّة وعنالرَّضا(ع): أوحىالله تعالى الى نبيَّهم ان َّجالوت يقتله من يسوَّى عليه درع موسى(ع) وهو رجل من ولد لاوي بن يعقوب (ع) اسمه داودبن آسي وكان آسي راعياً وكان له عشرة بنين أصغرهم داود فلماً بعث طالوت الى بنياسرائيل وجمعهم لحرب جالوت بعث اليآسي ان احضر واحضر ولدك فلمًا حضروا دعا واحداً واحداً من ولده فألبسه الدرع درع موسى (ع) فمنهم من طالت عليه ومنهم من قصرت عنه فقال لآسي هل خليفت من ولدك احداً ؟ \_ قال : نعم أصغرهم تركته في الغنم راعياً فبعث اليه فجاء به فلماً دعي أقبل و معه مقلاع قال : فناداه ثلاث صخراتٍ في طريقه فقالت : ياداود خذنا فأخذها في مخلانه وكان شديد البطش قويًّا في بدنه شجاعاً فلما جاء الى طالوت البسه درع موسى (ع) فاستوت عليه ففصل طالوت بالجنود وقال لهم نبيتهم: يابنياسرائيل انآانله مبتليكم بنهوفىهذه المفازة فمنشرب منه فليسمنحزبالله ومن لميشرب فهومن حزبانله الامناغترف غوفة بيده فلما وردوا النهراطلقالة لهم ان يغترف كل واحدمنهم غرفة فشربوا منه الاقليلا منهم فالتذين شربوا منه كانوا ستّين الفاً وكان هذا امتحاناً امتجنوا به كما قال الله عزّوجل [وَلَمَّ أَبَرَزُوا لِجالُوتَ وَجُنُودِهِ فَالُوا] ملتجنين الى الله مستنصرين به كما هوديدن كلَّ من وقع في شدَّة وأضطرار [رَبَّنا أَفْرِغْ عَلَيْنا صَبْراً] افرغ الماء صبة وكأنتهم طلبواكثرة الصبر تشدّة حوفهم وتوحشهم ولذلك استعملوا الافراغ [وَثَبِّتْ ٱقْدامَنا وَ انْصُرْنا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ فَهُرْمُوهُمْ بِإِذْنِ اللهِ وَقَتَلَ داوُدُ جالُوت ] في خبر عنالصادق(ع): ان داود جاء فوقف بحذاء جالوت وكان جالوتعلىالفيل وعلى رأسه التاجوفي جبهته ياقوتة يلمع نورها وجنوده ببن يديه فأخذ داود من تلككالاحجار حجراً فرمي به ميمنة جالوت فمرّ في الهواء ووقع عليهم فانهزموا ، وأخذ حجراً آخر فرمي به ميسرة جالوت فانهزموا ، ورمي جالوت بحجر فصكَّ الياقوتة في جبهته ووصلت الى دماغه ووقع على الارض ميتاً [وَ آتَاةُ اللهُ الْمُلْلُكَ] اي السلطنة الصورية اوالرّسالة [وَ الْحِكْمَةَ] النظريَّة و العمليَّة فتكون اعمَّ من الرَّسالة و احكامها و النَّبوَّة و الولاية وآثارهما ، او المراد بالحكمة الولاية وآثارها انكان المراد بالملكث الرسالة ويكون المراد بتعليم مايشاء تعميم حكمته ، او المراد بالحكمة الحكمة العملية وقوله تعالى [وَعَلَّمَهُ مِمَّايَشاء] كان اشارة الى الحكمة النظرية اوبالعكس [وَلَوْ لادَفْعُ اللهِ النّ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ] بعضهم بدل من النَّاس بدل البعض والمعنى لولادفع الله البلاء عن النَّاس عن البعض ببعض آخريعني عن الكفّار بالمؤمنين، اوعن بعض المؤمنين القاصرين بالبعض الكاملين في الاعمال، اولولادفع الله النّاس أنفسهم بعضهم الكفاربالبعض الآخرمن الكفار اوبالمسلمين، اولولادفع الله الناس بعضهم ببعض آخر كالحكام والسلاطين فان اصلاح النَّاس ودفع الاشرار عن العباد بالسلطان اكثر من الاصلاح بالرَّسل ، والى الكلَّ اشير فى الاخبار [ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللهَ ذُوفَضْل عَلَى الْعَالَمِينَ ] حيث جعل صلاح الصّالح سبباً لعدم





سورة البقرة

418

هلاك الفاسد بل مصلحاً لفساده او دفع شرّ الاشرار بالاخيار او بالاشرار [تَلْلُكُ] التي ذكرت من اماتة الالوف ووقوعهم على ما فرّوا منه و احياءهم بعد اماتتهم واستقراضه ممّن اعاده ما اعاده ابتاهم ومضاعفة العوض لهم وتسليط طالوت الفقير على الاغنياء والاشراف وابتلاء بنى اسر اثيل بالنتهر وشرب الكثير وعدم شرب القليل وغلبتهم مع قلتهم على جنود جالوت الكثيرة وقتل داود (ع) جالوت وايتائه الملك مع كونه راعياً والحكمة والعلم ، وجعل دفع النّاس بعضهم ببعض الذى هوسبب فسادالارض سبباً لصلاحها [آيتات الله] التكوينية الدّالة على كمال قدرته وحكمته وانته لا ينظر فى عطائه الى شرف وحسب ونسب المبنية بآياته التدوينية [نَتْلُوها] من التلاوة قدرته وحكمته وانته لا ينظر فى عطائه الى شرف وحسب ونسب المبنية بآياته التدوينية [نَتْلُوها] من التلاوة [عَلَيْكُ] خبر بعد خبر اوخبر ابتداء وآيات الله بدل من تلك اوحال اومستأنف جواب لسؤال مقدر [يالُحَقّ] فرف مستقرّ حال عن الفاعل او المفعول اى حالكوننا ظاهرين بالحق او حالكوننا متلبسين بالحق أى الصدق وظرف مستقرّ حال عن الفاعل او المفعول اى حالكوننا ظاهرين بالحق اوحالكوننا متلبسين بالحق أى الصدق او ظرف لغو متعلق بنتلوا اى نتلوها بسبب الحق المخلوق به فان افعال الله تعالى لا تصدر الا يتوسط الحق الذي هو المشية [وَإنَّ لَكُلُمِنَ الْمُرْسَلينَ] عطف على قوله تلك آيات الله اوحال عن الآيات او عن مفعول الذى هو المشية [وَإنَّ لَكُلُمِنَ الْمُرْ سَلينَ] عطف على قوله تلك والحال انك من الدولي في معلول الذى هو المشية (وازنَّ لما يعنو المعمول اى حالكوننا ظاهرين بالحق أو حال اومانة تعالى لا تصدر الا يتوسط الحق الذى هو المشية [وازنَّ لكَلُمِنَ الْمُرْسَلينَ] عطف على قوله تلك آيات الله اوحال عن الآيات او عن مفعول الذى هو المشية (وازنَّ لهو المعمول اى حالكوننا ظاهرين بالحق آو حال الموسلين فبلغها حتى منعول الوظرف لغو معلق القرين الذي الذي الاتي الله والمانة مالى لا تصدر الا يتوسط الحق الذى هو المشية (وازنَّ لكَن ألُمُرْ سَلينَ] عطف على قوله تلك آيات الله اوحال عن الآيات او عن مفعول الذى هو المشية موارضا في معادو المقور الذي الهي الايات عليك والحال انك من الموسلين فبلغها حتى يعمول المرك والحال الك من المرسلين فبلغها حتى يعلموا

[الجزء الثَّالث]

[تِلْكَالرُّسُلُ] جواب لسؤال مقدّر عن حال الرسل وتساويهم وتفاضلهم وتمهيد لبيان تفضيله (ص) على الآخرين [فَضَّلْنَابَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضَ] في منفة دون منتية كأكثر الانبياء الذين لم يكونوا اولى العزم اونى اكثر المناقب كاولى العزم وغير هم من ذوى الدرجات منهم اوفى الكلّ كخاتم الانبياء (ص) [مِنْهُمْ مَنْ كَلَّم اللَّهُ] نجر بعد خبر ان جعل تلكثالر سل مبتدء ، او تلك مبتدء و الرسل خبره، او هو خبر ابتداء ان جعل فضلنا حالاً او معترضاً المع من على المعتر ان جعل تلكثالر سل مبتدء ، او تلك مبتدء و الرسل خبره، او هو خبر ابتداء ان جعل فضلنا حالاً او معترضاً او هو مستأنف جواب لسؤال مقدر او بيان لفضلنا بعضهم على بعض نظير عطف البيان في المفردات و هذا بيان المعمول و ليس حالاً ولا قائماً مقام المصدر كما قبل للاحتياج الى كلفة التآويل حينئذ، عن النبي (ص) انّه قال ماخلق المنحول أو ليس حالاً ولا قائماً مقام المصدر كما قبل للاحتياج الى كلفة التآويل حينئذ، عن النبي (ص) انه قال المفعول و ليس حالاً ولا قائماً مقام المصدر كما قبل للاحتياج الى كلفة التآويل حينئذ، عن النبي (ص) انه قال ماخلق المنحول أو ليس عالي ملاكة معلم منى، قال على (ع) فقلت يارسول الله افأنت افضل أم جبر ثيل؟ فقل الا ماخلي المنحول من المعدر و لااكر معليه منى، قال على (ع) فقلت يارسول الله افأنت افضل أم جبر ثيل؟ فقل الله فضل انبياءه المرسلين على ملائكة المقربين و فضلين على جميع النبيتين و المرسلين، والفضل بعدى لك ياعلى وللا ثمة من بعدك وان الملائكة لخداما وخدا ممحبينا [وَ آنَيْننا عبسكي بْنَ مَرْ يَمَ الْبيينات] المعجز ات الظاهرة فقل انبياءه المرسلين على ملائكة المقربين وفضلين على جميع النبيتين و المرسلين، والفضل بعدى لك ياعلى ولكلام من النيبة الى التكلم ش منه الى الغينة على منها الى التكلم م منه الى الغيرات] المعجز ات الظاهرة فى الكلام من الفيبة الى التكلم ش منه منه الى التكلم م منه الى التكم م منه الى الغيرات] معدي معن ولما المام فى الاللام من الفيبة الى التكلم ش منه منه الى التكلم م منه الى الغيرات] وتعد يد نما ما ويوجد فى فى الكلام من الفيبة الى التكلم ش منه منه الى التكلم م منه الى الغيرات] معدي في ما ولما موار لمناما مائونيا ومام فى الالتفات ايقاظ المحاطب للتوجة الى الكلام من وجعها أنم من التوجة السابق وتجديد نشاطه ، ويوجد فى فى المام مووجا فى المون ويرب في أن منا مائر

This file was downloaded from QuranicThought.com



بيان السّعادة

اى الذين كانوا موجودين من بعد مجيئهم اومن بعد وفاتهم فيكون تعريضاً بالاختلاف والقتال الواقع فى زمان محمد (ص) او بعد وفاته (ص) وتسلية له (ص) : ولأوصيائه [مِنْ بَعْدِما جَاءَتْهُمُ الْبَيِّناتُ] اى المعجزات او الدلائل الواضحات او الموضحات [وَلَكِنِ اخْتَلَهُوا] قياس استثنائى مشير الى رفع التّالى المستلزم لرفع المقدم اعنى مشية عدم الاقتتال و هو بمفهومه اعم من مشية الاقتتال لكنه بحسب الواقع مستلزم له [فَمِنْهُمُ مَنْ آمَنَ] المفاء سببية او عاطفة للتفصيل على الاجمال و المراد الايمان العام الحاصل بالبيعة العامة [وَمِنْهُمُ مَنْ كَفَرَوَلَوْ شَاءَاللهُ مَا اقْتَتَلُوا] لما نسب الاختلاف اليهم وكذاالايمان العام الحاصل بالبيعة العامة [ومن لافعال مَنْ كَفَرَوَلَوْ شَاءَاللهُ ما اقْتَتَلُوا] لما نسب الاختلاف اليهم وكذاالايمان والكفرتوهم منها اتهم هم الفاعلون الفعالهم من دون فاعلية الله تعالى وسبية مشيته فكر الشرطية السابقة دفعاً لهذاالتوهم وتأكيداً لنسبة الافعال

تحقيق الجبرو القلر اختلفوا وليس الاختلاف منهم ولا بمشاركتهم بل الله فعل الاختلاف في مظاهرهم وقد اشار اختلفوا وليس الاختلاف منهم ولا بمشاركتهم بل الله فعل الاختلاف في مظاهرهم وقد اشار و الامر بين الامرين تعالى الى كبرى قياس من السكل الاول مستنبط صغراه من المقد مات المسلمة المشهورة و تحقيق بعض و مى كل شيء من افعال العباد وصفاتهم وغير هامما له سمة الامكان فهومرا ده تعالى لتسليم المطالب كل من اقر بالمبدء الاول إن لاشي في عالم الامكان الا بعلمه ومشيئته وارادته ، وكل

مراده فهو مفعول له لالغيره لابالاستقلال ولابالشراكة فكل شيء من الذّوات والاعراض وافعال العباد مفعول له تعالى لالغيره فعلى هذا يكون افعال العباد فعل الله لكن في مظاهرالعباد .

و تحقيق افعال العباد بحيث لايلوم من تسبيها الى الله جير للعباد ولامن نسبتها الى العباد تفويض اليهم ولاتعد د في النّسبة يستدعي ذكر مقد مات :

الاولى ـ ان الوجودكما تكرّرسابقاً حقيقة واحدة ذات مراتب كثيرة متفاوتة بالشدّة والضّعف والتقدّم والتأخر بحيث لاينثلم بكثرتها وحدة تلك الحقيقة كالنّور العرضيّ فانّه حقيقة واحدة متكثّرة بحسب المراتب القريبة والبعيدة من منبعه وبحسب السطوح المستنيرة به ، فان النّوريتكثّر بكثرة السطوح بالعرض فاذا ارتفع السطوح وحدود المراتب واعتبارها لم يبق الاحقيقة واحدة من دون اعتباركثرة فيها .

والثانية .. أن تلكئالحقيقة بذاتهاتقتضي الوجوب لضرورة اتتصاف المشيء بذاته وامتناع سلبه عن ذاته.

والثالثة ـ ان الوجوب بالذات يقتضى الاحاطة بجميع انحاء الوجودات ومراتبها بحيث لوكان شيء منهامغايراً للواجب وخارجاً منه تلكئ الحقيقة لزم تحدّد الحقيقة الواجبة بذلكئ الشيء ولزم من التحدّد الامكان فلم يكن حقيقة الوجود حقيقة الوجود بل نحواً من انحائها ، ولا الواجب واجباً بلكان ممكناً .

ٍ والرّابعة ـ أنَّ تلك الحقيقة كما تقتضي الوجوب بذاتها تقتضي الاصالة في التّحقّق وفي منشأيّة الآثار لاقتضاء الوجوب الاصالة ، واقتضاء الاصالة منشأيّة الآثار وكون غيرها من التعيّنات اعتباريّاً .

والخامسة ـ انّ مراتبالوجود وانحاءه بحكم المقدّمة الثّالئة عبارة عن تلكث الحقيقة متحدّدة بحدود وتعيّناتٍ وبتلكث الحدود وقع التّميز بينها وليست تلكث الحقيقة جنساً لها ولانوعاً .

والسادسة - أن الآثار الصادرة من انحاء تلك الحقيقة صادرة من تلك الحقيقة مقيدة بحدود تلك

This file was downloaded from QuranicThought.com

214



سورة البقرة

الانحاء بحيث يكون التقييد داخلا والقيود خارجة وليست صادرة من تلك الحقيقة مطلقة ؛ واكا لاتحدت ولامن الحدود لأنتها اعدام والعدم لاحكم له الا يتبعيَّة الوجود فلامنشأيَّة له لاللوجوديَّ ولاللعدميَّ ولا من المجموع المركّب من تلك الحقيقة والحدود، لان الحدودكما لا تكون منشأ اللآثار منفردة لاتكون منشأ منضّمة لان اعتبار الانضمام لايفيدها شيئاً لم يكن لها قبل ذلك ومايقال: ان عدم العلَّة علَّة لعدم المعلول كلام على سبيل المشاكلة و الا فالعدم ليس معلولاً و مجعولاً حتَّى يحتاج الى علَّة و ما يتراءى من انَّ حدود الآثار و اعدامها المنتزعة منها ناشئة من حدود المؤثّرات واعدامها المنتزعة منها وقد تفوّه به بعض الفلاسفة خال عنالتّحصيل لان حدود الآثارمن جملة لوازم وجوداتها وليست من حيثهي مجعولة ومن حيث الجهات المنتزعة هي منهافهي مجعولة بمجعوليَّة وجود ألآثار وبتبعيَّتها لا بجعل آخر حتَّى تستدعي علَّة اخرى ، وإذا عرفت ذلك فاعلم ان افعال العباد الاختياريَّة صادرة عنهم بعد تصوَّرها والتَّصديق بغاياتها النَّافعة لهم ، و بعد الميل والعزم والارادة والقدرة منهم وهذا معنى كون الفعل اختيارياً واماكون الاختيار بالاختيار والارادة بالارادة فليس معتبراً في كون الفعل اختيارياً والفاعل مختاراً، لكن نقول على ماسبق من المقدَّمات افعال العباد آثار حقيقة الوجود المحدودة يحدود العباد من غيراعتبار الحدود فيها ، والعباد عبارة عن تلكث الحقيقة معتبراً معها تلكث الحدود فهي منسوبة الى حقيقة الوجود اولاً وبالذَّات والىالعباد ثانياً و بالعرض من غير تعدَّدٍ في النَّسبة بالذَّات انَّما التعدَّد والتغاير الاعتباريَّ في المنسوب اليه وليست الافعال مفوَّضة الى العبادكما قالته المعتزلة المدعوَّة بمجوس هذه الأمَّة لان التفويض يستدعى استقلالا بالفاعلية فيالمفوض اليه وقد علمت ان اسم العبد يطلق على حقيقة الوجود باعتبار انضمام حدٍّ عدميَّ اليها غير موجود فضلاً عن استقلاله بالوجود و الفاعليَّة لكن عامَّة النَّاس و ان لم يكونوا مقرِّين بالتفويض لساناً قائلون به حالاً مشاركون للمعترلة فعلاً فان المحجوبين عن الوحدة المبتلين بالكثرة المشاهدين للكثرات المتباينة المتضادة لايمكنهم تصورمبنيه واحد لافعال العباد وآثارغيرهم فلا يدركون الا استقلال العباد بافعالهم بل لا يتصوّرون تفويضاً و مفوّضاً في الافعال وهذا من عمدة اغلاط الحواس والخيال ولكون الخيال مخطئاً في ادراكه كان الاولياء الغطام يأمرون العباد بالمذكر اللساني اوالقلبي المؤدّى الى الفكر المخصوص المخرج عندار الكثرة والغيبة والخطاء الىدارالوحدة والمشهود والصواب ، وليس العباد مجبورين فيالفعال لان الجبريقتضي جابراً مغايراً للمجبور ومجبوراً مستقلاً في الوجود مريداً مختاراً مسلوباً عنه الاختيار متحركاً على حسب ارادة الجابر المخالفة لارادة المجبور وليس هناك جابر مغاير للمجبور ولا مجبور مستقلٌّ فيالوجود ولافي الفعال ولاسلب الارادة المجبور ولاارادة مستقلة مغايرة لأرادة الجابر فالجبر يقتضي مفاسد التَّفويض مع شيء آخر من المفاسد ولذا قيل (مولوى) :

در خرد جبر از قدر رسوا تراست زانکه جبری حسّ خود را منکراست

علاوة على نسبة الاستقلال الى العباد وليس الافعال بتسخيرانة ايضاً لما ذكر فانة لافرق بين التسخير والجبر الا بسلب الارادة و عدمه فان المسخر ارادته باقية تابعة لارادة المسخر بخلاف المجبور فان ارادته تكون مسلوبة وحركته تكون بارادة الجابر المخالفة لارادة المجبور بل الامر أدق وألطف من الجبر والتسخير ومعنى الامربين الامرين أن نسبة الافعال الى العباد امراجل واعظم من ان يكون يطريق التفويض ، وادق واخفى من ان يكون بطريق الجبر والتسخير ، واعلى واسنى من ان يكون بطريق التفاعل كما يظن ، واشرف من ان يكون بطريق توسط العباد بين الفعل والفاعل كتوسط الآلات بين الافعال والفاعلين كما يظن ، واشرف حقيقة الوجود الظاهرة بحدود العباد و توجه اللوم والتعزير والحد والامر و النهى ان كان ذلك مما يعاتب



به العوام فلتخليص الانسانية اى تلك الحقيقة عن الحدود المخالفة لحدود الانسانية ، وانكان مما يخاطب به الانبياء(ع)والاولياء(ع) فلتخليص الانسانية عن الحدود جملة وايصالها الى الظهور من غير حد ، ومن هذا يعلم ان اللوم واجراء الحدود والامرؤالنهى لا يجوز الا ممن له شأنية التخليص بان يكون ممن خلص نفسه اولا من حد يريد تخليص الغير منه وأبصر ذلك الحد وقوى على التخليص ولوفاته شيء من هذه لم يجز منه ذلك ، و لما لم يكن الانسان يدرك بنفسه ان له هذا المقام احتاج الى اجازة البصير المحيط به على ان الاجازة بها ينعقد قلب المأمور على أمر الآمر ولولا الاجازة لا ينعقد ، ولماكان الافعال منسوبة الى القتعالى اولا وبالذات والى انحاء الوجودات ثانياً وبالعرض صع سلب أفعال العباد عنهم واسنادها الى الله مثل قوله تعالى : فلم تقلوهم ولكن الله انحاء الوجودات ثانياً وبالعرض صع سلب أفعال العباد عنهم واسنادها الى الله مثل قوله تعالى : فلم تقلوهم ولكن الله من حدث نفى القتل الصادر منهم عنهم وأثبته لله بطريق حصر القلب اوالافراد، وهكذا قوله تعالى : ومارميت افر ميت ولكن الله رمى، و لماكان اقرار اللسان من دون موافقة الجنان كذباً و مذموماً انكر تعالى على من تفره منه هذا من غير تحصيل بقوله سيقول الذين الشركوا لو شاء الله ما السركنا ولا آباؤنا ولاحر منا من شيء كذلك كذب الذين من قبلهم حتى ذاقوا بأسناقل هل عند كم من علم فتخر جوه لنا ان تتبعون الا الظن وان انتم الا تخرصون على أنهم ارادوا بذلك دفع اللوم عن أنفسهم بتعليق الاشراك والغير على الطن وان انتم الا محرون على أنهم ارادوا بذلك دفع اللوم عن أنفسهم بتعليق الاشراك والنعر على المشية وقد علم سما سبق ان التعليق على المشية لا يوجب الجو ولا يدفع اللوم عن الفاعل ان كان الفعل مما يلام عليه ولذا البساني الالخان العلي على المشية لا يوجب الجو ولا ينفي القتم الما الا كان الفعل

واعلم ان للآثار ثلاثة اعتبارات : اعتبارالاطلاق ؛ وبهذا الاعتبار اسنادها الى الحقيقة المطلقة اولى ، واعتبارالتقييد بالحدود من دون اعتبار الحدود معها؛ وبهذا الاعتبار اسنادها الى الحقيقة المقيّدة اولى ، واعتبار التقييد بالحدود و اعتبار الحدود معها ؛ و بهذا الاعتبار اسنادها الى الحقيقة المقيّدة الع معتبر معها التعيّنات والحدود التى هى الموجودات اولى ، و لمّاكان الاتسان فى طاعاته منسلخاً من انانيته و حدودها متوجّهاً الى مولاه و امرهكان اسناد طاعاته الى الله اولى ، و لمّاكان فى معصيته متحدّداً بحدود انانيته ما عنب معاصيه الى نفسه اولى كما اشير اليه فى الحديث القدمى ، و من هذا يعلم ان العابد لوكان غرضه من العبادة انتفاع نفسه ولو بالقرب من الله لم يكن طاعته طاعة حقيقة لان قصد انتفاع النفس ليس الا ياقتضاء الانانية .

[ياأيَّهَاالَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوامِمَّأَرَزَقْنَاكُمْ] بعد حصر الافعال في الله تعالى كأنّه قيل: فمالنالاترى الافعال الا من العباد؟ ومن اين يعلم ان الفاعل هو الله؟ فناداهم وقال: ان اردتم ان تعلموا ان الافعال منحصرة في الله فأنفقوا ممّا رزقناكم من الاموال والقوى والاعراض و بالجملة كلّما يزيد في انانياتكم و حدودها التي تحجبكم عن مشاهدة الموجوداتكما هى ، و لمّاكان الانفاق من اصعب العبادات جبر كلفته بلذ ة النداء [مِنْقَبْل إَنْ يَنَأْتِي يَوْمُ لَا بَيْعٌ فيه] يعنى لامال فيه يفتدى به من العذاب [وَلَا خُلَّةً] نافعة فان يوم الموت وهوالمراد هُهنا لا ينفع فيه خليل خليلاً، ويوم القيامة يكون الاختلاء فيه بعضهم لمعض عدو آلا الخليل في الله ، ولا يكون الا بعد انفاق الحدود و الحجب [وَلَا شَفَاعَةً] وهذا يدل على ان المراد به يوم الموت ولا يكون الاغتلاء فيه منهم لمعض عدو الا الخليل في الله ، وهو المراد هُونا لا ينفع فيه خليل خليلاً، ويوم القيامة يكون الاختلاء فيه بعضهم لمن عدو الا الخليل في الله ، ولا يكون الا بعد انفاق الحدود و الحجب [وَلَا شَفَاعَةً] وهذا يدل على ان المراد به يوم الموت والا فيوم القيامة تنفع فيه شفاعة الشافعين [وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ] امّا عطف على لابيع فيه بتقدير العائد اى من منها منه يوم ينه مناه اله المائي من العائد المائور من المؤامي المؤالي من المو الموت والا يوم ولا يكون الا بعد انفاق الحدود و الحجب [وَلا شَفَاعَةً] وهذا يدل على ان المراد به يوم الموت والا فيوم ولا يكون الا بعد انفاق الحدود و الحجب [وَلا شَفَاعَةً] وهذا يدل على ان المراد به يوم الموت والا فيوم القيامة تنفع فيه شفاعة الشافعين [وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ] اما عطف على لابيع فيه بتقدير العائد اى من

11.



المعنى [اَللَّهُ لا إِلْهَ إِلَّا هُوَ] ابتداءكلام منقطع عمَّا قبله لابداء توحيده في معبو ديَّته او في مرجعيّته ان اخذ الآله من اله بمعنى عبد او التجأ او في خالقيَّته ان اخذ من لاه يلوه بمعنى خلق ولاثبات بعض صفاته الاُخر الثبوتيَّة والسلبية والحقيقية والاضافية ، اوجواب لسؤال ناش عنقوله لكن الله يفعل ما يريد كأنته قيل اذا لم يكن فاعل سواه فما حاله ؟ اوقيل: لم لم يكن سواه فاعل؟ وماورد في فضل قراءة آية الكرسي يشعر بكونه مقطوعاً عماً قبله وفى فضل آيةالكرسيَّوقراءتها دبر الصَّلوات الفريضةاخبار كثيرة فعنرسول الله(ص)انَّه قال: أيَّ آية في كتاب الله أعظم؟\_ قالالرّاوي : فقلت: الله لاالله الا هوالحيّ القيّوم قال : فضرب (ص) في صدري ثمَّ قال : لهناك العلم ؛ والمَّذي نفس محمَّدٍ (ص)بيده أنَّ لهذه الآية لساناً وشفتين يقدَّسالملك عندساق العرش. وفي المجمع باسناده قالالنَّبيَّ (ص): من قرأ آيةالكرسيَّ في دبر كلَّ صلوة مكتوبة كان الَّذي يتولَّى قبض نفسه ذاالجلال والاكرام، وكانكمن قاتل مع انبيائه حتّى استشهد ، وعن عليَّ(ع) انَّه قال : سمعت نبيَّكم على اعواد المنبر وهو يقول : من قوأ آيةالكرسيَّ في دبر كلَّ صلوة مكتوبة لم يمنعه من دخول الجنَّة الاالموت ، ولايواظب عليها إلاصدّيق اوعابد، ومن قرأها اذااخذ مضجعه آمنهالله على نفسه وجاره وجارجاره، وعنه (ع) انَّه قال: سمعت رسول الله (ص) يا على سيّد البشر آدم (ع) إلى أن قال : وسيّد الكلام القرآن وسيّد القرآن البقرة ، وسيّد البقرة آية الكرسي ، يا على إن فيها لخمسين كلمة و في كل كلمة خمسون بركة ، وعن ابي جعفر (ع) : من قرأ آية الكرسي مرَّة صرفائله عنه الف مكروه ٍ من مكاره الدُّنيا ، والف مكروه من مكاره الآخرة ؛ أيسرمكروه الدَّنيا الفقر، وأيسر مكروه الآخرة عذاب القبر ، و عن ابن عبدالله (ع) : انْ لَكُلَّ شيء ذروة وذورة القرآن آية الكرسيَّ ، والسرّ في ذلك ان فيها اصول الصَّفات الآلمية وامَّهات الإضافات الربوبية [الْحَيُّ] خبرٌ بعد خبر اوخبر مبتدء محذوف اومبتدء خبره القيوم، اوما بعد القيوم اوخبر ابتدام، ولا الدجملة حالية اومعترضة مدحية كالجمل الدّعاثية المعترضة ، والحيوة صفة مستلزمة للادراك والمشيَّة والإرادة والقدرة والإختياروالفاعليَّة الاراديَّة فهي مشيرة الى كثير من الصّفات الآلهيَّة [الْقُبُّومُ] صفة اوخبر أوخبر بعد خبر وهو من قام المرأة وعليها مأنها وكفي أمورها، وهومن أسمائه الخاصّة به تعالى ومعنى قيّوميّته تعالى للاشياء ايجاده لها وكفايتها فيجميع مالها الحاجة اليه من جميع ما به اضافاته اليها واضافاتها اليه فهي جامعة لجميع صفاته الاضافية، ولمَّاكانالفائم بأمرغيره كثيراً مايختل" اموه بالغفلة عن أمره وكان عمدة اسباب الغفلة السِّينة والنَّوم نفي هذين عنه تعالى فقال [ لأتَأْخُذُهُ سِنَةً ] السنة كعدة والوسن محركة والموسنة ثقل النوم اواوله اوالنمعاس والجملة جواب لسؤال مقدر اوخبراوخبربعدخبر اوحال اومعترضة مدحيَّة [وَلْانُوْمٌ] وهوردٌ علىاليهود وغيرهم الَّذين قالوا: انَّ الرَّبِّ فرغ منالإمرواستراح اواستلفى على ظهر مكما اشير اليه في الاخبار [لَهُ مَافِي السَّمُوُاتِ وَمَافِي الْأَرْضِ] وهذه كسابقتها في وجوه الاعراب والآلام في مثل المقام يستعمل في المبدئيَّة و المرجعيَّة و المالكيَّة والمراد منه معنى عام ً للثَّلاثة فهو تصريح بما استفيد اجمالاً من القيَّوم وكثيراً ما يقال لزيد ما في الصِّندوق و يراد به الصِّندوق و ما فيه خصوصاً اذاكان ما في الصّندوق غالياً [مَنْ ذَاالَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ] تأكيد لقبوميته تعالى ولها الوجوه السابقة مقطوعة ومرتبطة ويجوز تقدير القول بالوجوه السابقة [ إلا بِاذْنِهِ يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ] هذه إيضاً كسوابقها في الوجوه المذكورة وهوايضاً تأكيد لما استفيد التزاماً منالقيَّوم، والمراد بما بين ايديهم طولاً الدَّنياوالآخرة، وعرضاً



## بيان السّعادة

ما يأتى او ما مضىكما مضى الاشارة البه عند قوله فجعلناها نكالاً لما بين يديها وماخلفها [وَمَاخَلْفَهُمْ] يعلم بالمقايسة [وَلايُحيطُونَبِشَىْءِمِنْعِلْمِهِ الآلِبِمَاشَاءَ] .

اعلم ان العلم بمعنى ظهور الشيء عند شيء آخر له معنى مصدرى هومن المفاهيم العامة ومعنى ينتزع ذلكث الظهور منه وهو صورة المعلوم التى حصلت عندالعالم هذافى العلوم شاءالله من علمه الحصولية واما العلم الحضوري فليس هناك ما به الظهور غير الظاهر، بل المعلوم بذاته

حاضر عند العالم لا بصورة ينتزع منها المعنى المصدريّ للعلم فالعلم والمعلوم فيه متّحد ان و اذاكان المعلوم بالعلم الحضوريّ ذات العالم كان العلم والمعلوم والعالم متّحدة وعلى ما قيل وهوالحقّ ؛ انَّ العلوم الصوريَّة شؤن للعالمين وليست كيفيَّات نفسانيَّة ولا اضافات كما قيل كان العلم و العالم فيها متَّحدين ، و اذاكان العلوم الحضورية شؤن العالمين كما قبل وهوالحق كان العلم الحضوري والعالم والمعلوم متحدة مطلقا ، ولممّاكان علمالله بالاشياء عالياتها ودانياتها بحضور وجوداتها عنده لابحصول صورها فيه او في لوح حاضر عنده كما قيل كان جملة ما سوى الله علومه تعالى كما انها معلومات له لانتحاد العلم و المعلوم كما علمت و الصّور الحاصلة في النَّفوس و الحاضرة عندها من جملة معلوماته تعالى وعلومه تعالى ، وعلى ما ذكر انَّ العلم شأن من النَّفس الانسانية كان الانسان محيطاً بعلمه حضوريماً كان امحصو ليماً ولماكانالعلوم حادثة وكلّ حادث مسبوق بمشيّته تعالى لم يكن يحدث علم الابمشيَّته تعالى فتبيَّن معنى قوله تعالى لايحيطون بشيء من علمه الا بماشاء وان المعنى لايحدث لاحد شيء من علمائله آلا بمشيَّته تعالى [وَسِيعَ] هذه كالجمل السَّابقة في الوجوه المحتملة [كُرْسيُّهُ السَّمُواتِوَالْأَرْضَ] المشيَّة بوجهها الى الله عرش وبوجهها الى الخلق كرسيَّ، ويسمَّى الفلك الثامن لكونه مظهراً للكرسيّ بالكرسيّ كما يسمّيالفلك المحيط بالعرش ، ولمّاكانت المشيّة فعله تعالى وهولابشرط شيء ويجتمع مع كلّ شرط وفيها جميع صفاته وأسمائه بوجود واحد جمعي جاز تفسير الكرسي بالعلم وتفسير العرش بجملة الخلق وصح ورود الاخبار بالاختلاف في تفسيرهما؛ فعن النَّبيَّ(ص) : ما السَّموات السَّبع والارضون السبع معالكرسيَّ الاكحلقة ملقاة في فلاة ، وفضل العرش على الكرسيَّ كفضل تلك الفلاة على تلك الحلقة ، وعن الصّادق(ع) انّه قال : حين سئل عن العرش والكرسيّ ماهما ؟- العرش في وجه ٍهوجملة الخلق والكرسيّ وعاؤه، وفي وجه آخر: العرش هو العلم الذي اطلع الله عليه الانبياء (ع) ورسله (ع) وحججه (ع) والكرسيَّ هو العلم الَّذي لم يطلُّع عليه احداً من انبيائه (ع) ورسله (ع) وحججه (ع) [وَلَا يَؤُدُهُ حِفْظُهُما] لا يثقله حفظه لهما [وَهُوَالْعَلِيُّ الْعَظِيمُ] حال بمنزلة التعليل [لا إكراهَ فِي الدّين] استيناف منقطع عن سابقه والدّين الجزاء والاسلام والعادة والعبادة والطاعة والغلبة والسلطان والملكئ والحكم والسيرة والتوحيد واسم لجميع مايتعبدائله به والملة والعزَّة والذَّلة والمراد به ههنا الاسلامالحقيقيَّ الَّذي هوالطَّريق الى الايمان الَّذي هوطريق الآخرة، اوالمراد الايمانالحقيقيَّ الَّذي هوالبيعة الخاصَّة الولويَّة الَّتي يعبَّرعنها بالولاية ، اوالمراد السلوك اليالآخرة بالايمان ، ولذلك نفىالاكراه عنه والا فالدّين بمعنىمطلقالاسلاماوالعبادة اوالطّاعة اوالسيرة اوالملّةكثيراًما كان يحصل بالسيف كما قال (ص) : انا نبيَّ السيف ، و امَّا الاسلام الحقيقيَّ و الإيمان الحقيقيَّ والسلوك الي الآخرة فلايمكن الاكراه فيها لأنبها امرمعنوي لايتصور الاكراه الجسماني فيها ، اونقول: ليس الدّين الا الولاية التيهي البيعة الخاصّة الولويّة وقبول الدّعوة الباطنة ، وماسواها يسمّى بالدّين لكونه مقدّمة لها ، اومسببّاً عنها،

111



. 114

سورة البقرة

او مشاكلاً لها ، ولااكراه في الولاية ، اوالمعنى لااكراه في الدِّين بعد تماميَّة الحجَّة بقبول الرَّسالة و تنصيص الرسول ( ص ) على صاحب الدين [قَدْتَبَيَّنَ] اي تميز [الرُّشْدُمِنَ الْغَيِّ] استيناف في مقام التعليل او حال والمعنى لايكره أحد في الدّين بالنّفي او لايكره بالنّهي على ان يكون الاخبار فيمعنى النّهي لتميّز الرّشد اوحالة تميَّز الرَّشد من الغيَّ وفي الاخبار اشارات الى انَّ المراد لااكراه في ولاية عليَّ (ع) [فَمَنْ يَكْفُرْ] عطف على سابقه والفاء للتّرتيب في الاخبار اي فنقول : من يكفر اوجزاء لشرط مقدّروالتّقدير اذا تبيّن الرّشد فمن يكفر [بِالطَّأْغُوتِ] فقد توسَّل بالرَّشد المعلوم له فلايزول ولا ينفصم توسَّله لعلمه التَّحقيقيَّ الَّذي لا زوال له ، والطّاغوت في الاصل طغيوت من الطّغيان فقلب فصار فلعوت والتّاء زائدة لغير التأنيث فيه و في نظائره ولذا تكتب بالتاء وتثبت فيالجمع فيقال طواغيت وطواغت وقد تكتب بالهاء مثلجبروة وطاغوة وتسقط مزالجمع مثل طواغ وحينئذ تكون للتأنيث ويجرى علىالفاظها احكامالتأنيث وهذه الهيئة للمبالغة فيمعنىالمصدرسواء جعلت مصدراً مثل رحموت و رهبوت ورغبوت و جبروت او اسم مصدر ، وسواء استعملت في معنى الحدث او في معنى الوصف مثل الطّاغوت ، وفسّر الطّاغوت بالَّشيطان والكاهن والسَّاحروالمارد من الجنَّ والانس والصَّنم وكلَّ ماعبد من دونالله تعالى والحقَّ انَّ الطَّاغوت يشمل النَّفسالامَّارة الانسانيَّة وكلَّما يتبعه تلكث النَّفس من السَّيطان والاصنام والجنَّة والكهنة والسَّحرة ورؤساء الضَّلالة جميعاً والآية في شأن ولاية عليَّ (ع) والمقصود من قوله تعالى [وَيُقَوْمِنْ بِاللهِ] الابمان الخاصّ المَّذي لا يحصل الابالبيعة على يد عليّ (ع) فان الايمان العام الذي يحصل بالبيعة العامة النَّبوية لا يدخل به شيء في القلب فلا يتوسَّل بشيء حتَّى يصح أن يترتَّب عليه قوله تعالى [فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَلْي لَا انْفِصْامَ لَها] جملة حالبة اوجواب لسؤال مقدر.

تحقيق الاستمساك اعلم ان امرالولاية التي هي عبارة عن البيعة الخاصة الولوية والاتصال بولي الامربعقد اليمين اجل وارفع من ان يوصف لان صورتهاوان كانت من الاعمال الجسمانية المحسوسة بالعروة الوثقى لكن الاتصال الروحاني الحاصل بها امر غيبي لا يدرك بالابصار ولا يتوهم بالامثال وبيان العروة الوثقى ولا يتعقل بالعقول لأنه لاحد له ولا رسم ولاكيف له ولاكم بل هوكما قال المولوي قد س سرة :

اتّصالى بى تكيّف بى قياس هست رب النّاس راباجان نامى وللاشارة الى انّ هذا الاتّصال ليس الا لمن قبل الولاية بالبيعة الخاصّة الولويّة قال المولوى :

لیک گفتم ناس من نسناس نی نام غیر جان جان اشناس نی

فلا بد من التمثيل و التشبيه اذا اربد التنبيه عليه فنقول : ان الانسان يز داد في جوهر ذاته من اوّل تولده و ليس استكماله بمحض الازدياد في كيفياته كما قيل وكلما از داد في ذاته وحصل له فعلية من فعليات طريقه المؤدى الى فعليات انسانيته صار اسم الانسانية و اسم شخصه اسماً لتلك الفعلية و صارت الفعليات السابقة فانية ومغلوبة لتلك الفعلية فاذا بلغ الى مقام عقله الذى هو مناط التكليف والتدبيرصار قابلاً لتصرف السابقة فانية ومعلوبة لتلك الفعلية فاذا بلغ الى مقام عقله الذى هو مناط التكليف والتدبيرصار قابلاً لتصرف الشيطان وتصرف الملك والرحمن ولاينعقد قلبه على شيء منهما بمعنى انه لا يتمكن الشيطان من التصرف فيه ولاالملك ما لم يرد الولاية فتنعقد فعلياته بتصرف الشيطان اولم يقبلها فتنعقد فعلياته بولى امره فهو حينند كالنيخلة التي لاتشرا لابالتأبير وكشجرة الفستق الذى لا يصير فستقه ذالب آلا بالتلقيح، اوكاللبن الذى لاينعقد



الا بالانفحة فاذا انعقد قلبه على الولاية صاركل فعل وفعلية له منعقداً بالولاية وجميع فعلياته مغلوباً ومحكوماً بحكم فعلية الولاية وصار اسم الانسانية واسم شخصه اسماً لفعلية الولاية وفعلية الولاية كما سبق تحقيقها عند قوله : و بالوالدين احساناً ؛ نازلة ولى الامر ، وبتلك النازلة يتحقق نسبة الابوة والبنوة بين التابع والمتبوع ، ونسبة الاخوة بين الاتباع ، وبهذه النسبة قال عيسى (ع) : انااين الله ، وقال:كلّ من حصل له تعميد التوبة على يدى اوايدى خلفائى فهواين الله ، ولذلك قالت النصارى : نحن ابناء الله ولولا تنزل ولى الامرفى وجو دالمولى عليه لم يتحقّق شيء لتصحيح تلك النسبة وقد اشار المولوى الى حصول تلك وتصحيحها بقوله :

| کل گشاداندرگشاد اندر گشاد  | هست اشارات محمد المراد      |
|----------------------------|-----------------------------|
| بر قدوم و دور فرزندان او   | صد هزاران آفرین برجان او    |
| زاده اند از عنصر جان و دلش | آن خليفه زادگان مقبلش       |
| بی مزاج آب و گل نسل ویند   | گر ز بغداد و عری یا از ریند |
| هم بستَّاری خود ای کردگار  | عيبجويانرا ازاين دمكوردار   |

ولكون الفعليّات والافعال بدون الولاية قشورا خالية منالالباب وردلوان عبدا عبدالله تحت الميزاب سبعينخريفاً قائماً ليله صائماً نهاره ولم يكن له ولاية ولي امره اوولاية عليَّبن ابيطالب(ع)لاً كبَّهالله علىمنخريه في النّار وغير ذلك من الاخبار المفيدة لهذا المضمون ، و لكون تلك الولاية عبارة عن الاعمال البدنيَّة جعلت قرين الصّلوة والزّكوة والحجّ والصّوم في الاخبار الدَّاليَّة على انَّ الاسلام بني على خمس ، ولكو نها اصل الكلَّ و اصل جميع الخيرات كما عرفت ورد في بعض الاخيار انَّها افضل وانَّها مفتاحهنَّ والوالي هوالدَّليل عليهن ، وفي بعضها : لم يناد بشيء مانودي بالولاية؛ فاخذ النَّاس بأربع وتركوا هذه يعنىالولاية ، وفي بعضها: من مات ولم يعرف امام زمانه مات مينة الجاهلية، وأحوج ما يكون الى معرفته اذا بلغت نفسه ههنا ؛ و أهوى بيده الى صدره ، و في بعضها : ان الله فرض على حلقه خمساً فرخص في اربع ولم يرخص في واحدة ، وفي بعضها: حبَّ عليٍّ حسنةٌ لايضرٍّ معها سيَّنةٌ ، وفي بعضها : اذا عرفت فاعمل ماشنت من قليل الخير وكثيره ، وغير ذلك من الاخبار الدَّالة على فضائل الولاية ، و نقل عن ابن أبي يعفور في بيان آخرالآية انه قال : قلت لأبي ـ عبدالله(ع)اني اخالط الناسفيكثرعجبي مناقوام لايتولونكم ويتولون فلاناً وفلاناً لهم امانة وصدق ووفاء، واقوام يتولونكم ليست لهمتلك الامانة ولاالوفاء ولاالصدق قال: فاستوى ابوعبدالله جالساً فأقبل على كالغضبان ثم ّ قال: لادين لمن دانالله بولاية امام جائرٍليس منالله ، ولاعتب على من دانالله بولاية امام عادل منالله، قلت: لادين لاولنك ولا عتب على هؤلاً. ؟ ـ قال : نعم ، ثم َّ قال (ع) : الا تسمع لقول الله : عزَّ وجلَّ الله ولي الذ إن آمنوا يخرجهم منالظَّلمات الى النَّور يعنى من ظلمات الذَّنوب الى نورالتَّوبة والمغفرة لولايتهم كلَّ امام عادل منالله عزوجل وقال والذين كفروا اولياؤهم الطاغوت يخرجونهم منالنورالي الظلمات انتما عني بهذا انبَّهم كانوا على نورالاسلام فلمَّا ان تولُّوا كلَّ امام جائرٍ لبس من الله خرجوا بولايتهم من نور الاسلام الي ظلمات الكفر فأوجب لهم النبَّار مع الكفَّار و في خبر : فأعداء عليَّ (ع) اميرالمؤمنين هم الخالدون في النبَّار وانكانوا في اديانهم على غاية الورع والزَّهد والعبادة ، والحاصل انَّ وليَّعليَّ لا يأكل الاالحلال وعدوَّ عليٍّ (ع)لا يأكل الا الحرام ، ومن لم يكن ذاولاية وعداوة لايحكم عليه بحلّيَّة ولا حرمة؛ وكان مرجى لأمر الله ، وقوله ثعالى : اوفوا بالعقود احدت لكم بهيمة الانعام بتعليقاحلالالبهيمة علىالوفاء بالعقوداشارةالىالبيعة مع على بالخلافة فيغدير خم ّ وجمع العقود لانَّهم عقدوا البيعة في ذلك اليوم في ثلاثة مواطن وورد في عشرة مواطن للتأكيد

This file was downloaded from QuranicThought.com

225



المطلوب في هذا الامر وقوله تعالى : اليوم يئس الذين كفروا من دينكم، والبوم ا كملت لكم دينكم و اتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام ديناً ، واليوم احلَّ لكم الطُّيبات والمحصنات من النَّساء بتعليق يأسالكفآر واكمال الدين واتمام النعمة والرّضا بالاسلام دينآ واحلال الطيّبات والمحصنات من النّساء على يومالبيعة مع عليٌّ(ع)في غدير خمٌّ بدلٌّ على ان لاحليَّة لشيء بدون الولاية ، وقد مرَّ مواراً انَّه كلَّما ذكر عهدوعفد وميثاق ويمين فالنسَّظر اوَّلاً الى عقد البيعة وخصوصاً البيعة الخاصَّة الولويَّة ، وكلَّما ذكرنقض عقد وعهد وميثاق فالمقصود عقدالبيعة ولاسيتما الولاية ؛والحاصل ان الانسان بمنزلة المادة للولاية ، والولاية صورته وفعليّته فما لم ينعقد بالولاية لم يكن له فعليّة الانسانيّة ، واذا انعقد بالولاية حصل له الانسانيّة وتم ّ له الفعليّة فكأنَّه قبل الولاية لم ينفخ فيه روح الحيوة وكان ميتاً افمن كان ميتاً فأحييناه يعنى بالولاية اشارة الي ما ذكر ، وقوله(ع): النَّاس موتى واهلالعلم أحياء؛اشارة اليه فانَّ اهليَّة العلم منحصرة بهموبشيعتهم كما قالوا : شيعتنا العلماء بطريق الحصر فكلّ نعمة وخير وصلاح نعمة وخير وصلاح بالولاية ، والاكان نقمة وشرآ وفسادأكائناً ماكان ، و بالولاية احياء النّسل والحرث و اصلاح الارض وعمارتها ، و بردّها اهلاك النّسل والحرث وافساد الارض وخرابها ، وهي ذروة الامروسنامه ومفتاح الاشياء وباب الابواب ورضي الرّحمن وجنّة الرضوان واصل الخيرات و اساس الحسنات ، وهي الحكمة الَّتي من اوتيها فقد اوتي خيراً كثيراً ، وهي رحمة الله و بها يكون فضلالله وقوام النّبوّة والرّسالة ، ومن عرف من امّة محمَّد ( ص ) واجب حقَّ ولايته وجد طعم حلاوة ايمانه وعلم فضل طلاوة اسلامه ، بها دين العباد و بنورها استهلال البلاد ، و ببركتها تموَّ التلاد ، وهي حيوة الانام ، ومصباحالظلام ، ومفتاح الكلام ، ودعامة الاسلام ، وبالمجملة الانسان غاية خلقالعالم والولاية غاية خلقالانسان [وَاللهُ سَميعٌ] جملة حالية للتّرغيب في الايمان بالله كأنة قال: فقد استمسك بالعروة الوثقي مع ان الله الذي آمن به سميع لاقواله [ عَليهم ] بافعاله فيجزيه بها [ الله وَلِي الَّذِينَ آمَنُوا ] جملة حالية مكتفية عن الرابط بتكرارذي الحال اومستأنفة جواب لسؤال مقدَّر كأنَّه قيلٌ : ماشأنالله مع من آمن به وما يفعل بهم؟ ـ فقال تعالى : هووليتهم وقدم الله ههنا بخلاف القرين الآني حيث اختر الطاغوت لشرافته والالتذاذ والتبجح بذكره والدّلالة على انَّه ليس في قلبه ( ص ) سواه [يُخْرِجُهُمْ] خبر بعد خبر، اوحال عن المستتر في الخبر ، او عن الموصول اوعنهما ، او مستأنفٌ جواب لسؤال ٍ عن حاله معهم ، اوعن علَّة اثبات ولايته ، و أتى بالخبر الاوَّل وصفأ لعدم التجدّد والحدوث في الولاية بعد ثبوته بالبيعة الولويَّة بخلاف اخراجه تعالى للمؤمنين من الظَّلمات فانَّه امر يتطرِّق التجدَّد والحدوث فيه آناً فاناً [مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ] .

اعلم ان الليّطيفة السيّارة الانسانية المعبّر عنها بالانسان ليست في بدوحصول مادّتها واستقرارها في الرّحم الاقوّة محضة وعدماً شأنياً ثم تتدرّج في الخروج من القوّة والعدم الى الفعلية والوجود الى زمان بلوغها مبلغ الرّجال فيصير الانسان انساناً بالفعل واقعاً بين دار النّور ودار الظلّمة مختلطاً فيه نور الانسانية بظلمة الحيوانية والطّبع والمادّة والّشيطنة ، وظلمة الحيوانية تنشعب الى شعب كثيرة فان ادر كته العناية الآلهية وبلغ الى من دعاه الى الاسلام وأسلم بالتسليم والانقياد للنبي (ص) ونوابه وبايع البيعة الاسلامية وحصل له الحالة الحاصلة بالبيعة از داد نوريته واشتدت بو اسطة نور الاسلام و اخرجه الله قليلاً من الظلّمات المذكورة الى النور ، فان ادر كته العناية والمواتة الحوالية المي والانقياد للنبي (ص) ونوابه وبايع البيعة الاسلامية وحصل له الحالة الحاصلة بالبيعة الرداد نوريته واشتدت بو اسطة نور الاسلام و اخرجه الله قليلاً من الظلّمات المذكورة الى النور ، فان ادر كته العناية مرّة أخرى ودخل في الايمان بقبول الولاية والبيعة الخاصة الولوية وحصل له الحاصلة بالبيعة الرائد



أخرجهالله من قواه واعدامه متدرّجاً الى نور الايمان ، ثمَّ يتفضَّل الله عليه بدوام الاخراج التجدّديّ و يتدرّج هو في الخروج الى ان يخرج من تمام القوى والاعدام والحدود الى تمام الفعليَّة والنَّور ، و لمَّاكان النَّور حقيقة واحدة ليس اختلافها الابالشدة والضعف الذي يؤكد الوحدة وسعتها اوباختلاف الحدود والمهيّات ولايؤثر اختلاف الحدود فيذاته وكانت الظلمات اي القوى والخدود والاعدامالشأنية متكثرة مختلفة بذواتها ومورثة للكثرة في النُّوراني بالنُّور مفرداً وبالظُّلمات جمعاً [وَالَّذَينَ كَفَرُوا أَوْلِياؤُهُمُ الطَّاغُوتُ] قد مضي بيان الطّاغوت قبيل هذا ، وتأخير الطّاغوت عن الاولياء مع انَّه مبتدء بقرينة حمل الوليُّعلىالله في قرينه لعدم الاعتداد به ، وجمع الاولياء معافراد الطّاغوت امّا لارادة الجنس منالطّاغوت والاشعار بتعدّد الطّواغيت كالظّلمات ، او لِلاشارة الى تعدّد جهات ولاية كلّ طاغوت كأنَّه مع وحدته اولياء للكافر [ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إلَى الظُّلُماتِ] فسرّ في اخبارنا النّور في الفقرتين بنور الاسلام والظَّلمات بظلمات الكفر وبآل محمّد (ص) وأعدائهم وبنور التوبة وظلمات الذنوب [أولْشِكَ] الكافرون اوالطواغيت اوالمجموع [أصْحابُ النَّارِ هُمْ فيهاخالِدُونَ] الاتبان بماسم الاشارة واسميَّة الجملة و تأكيد الخلود المستفاد من صحابة النَّار بالتَّصريح به للتخليظ و التطويل و التآكيد المطلوب في مقام الذَّم [اَلَمْ تَرَ] الـم بنته رؤيتك [اِلَى الَّذِي حَاجً إبْر هيمَ في رَبِّهِ ] التّعدية بالي للتّضمين المذكور المشعر ببعد المفعول عن الرَّؤية و الادراك و الجملة جواب لسؤال مقدَّرِ كَأَنَّه قيل : ما الْشاهد على الاخراجين ؟\_ فقال تعالى اخراج نمرود حين المحاجَّة فيالله من نور التّسليم لربوبية الله الىظلمات انكار الرّبّ والمغالطة في المحاجّة والتّحبّر حين المغلوبيّة واخراج النّبيّ الّذي مرّعلي القرية من ظلمة الشكِّث والحيرة وحجاب العلم الى نور الشهو د والعيان لكنَّه أخرجه في صورة الاستفهام التعجيبيّ تفضَّلا في الجواب بالمبالغة في استغراب القضيَّتين، ونمرود حاج ابراهيم (ع) قبل القائه في النَّار كماقيل اوبعد القائه و خروجه سالماً من النَّار كما نسب إلى الصَّادق (ع) [ أَنْ آتُنِيهُ] اى ابراهيم [اللهُ الْمُلْكَ] ملك النّبوة والطّاعة او نمرود الملك الصوري و هو بتقدير لام التعليل [إدْقال] إبر هيم] بدل من الذي حاج تحو بدل الاشتمال ، اوظرف لحاج ّ والمقصود اذقال ابراهيم بعد ما قال نمرود له من ربَّك يا ابراهيم ؟- [رَبِّي)الَّذِي يُحْيِمِيوَ يُمَيِتُ] اتى بوصف الاحياء اللَّذي بعجزعنه غيرالله وذكرالاماتة ليس للتَّعجيز بل لمناسبة التضاد اوهي ايضاً للتعجيز فان الاماتة از هاڨالرّوح من دون فعل منالمميت بالنّسبة الى بدن الميّت اوروحه ، وهذا خاصّ بالله فان كان الازهاق بسبب فعل فاعل كان قتلا لااماتة [قُال] مثل هذا يكون جواباً لسؤال مقدر [أنَاأُحْيبي] بان لااقتل من وجب القتل عليه و انجيه من الحبس [وُأُميتُ] بقتل من اردت قتله، وهذا مغلطة منه في الجواب تمويهاً على العوام ً لان ابقاء الحيوة الحاصلة من الله ليس احياء ً على انه ليس ابقاء ً للحيوة بل هو ترك لفعل يؤدّى الى ازهاق الرّوح؛وهكذا الحال في الاماتة ، ولمَّاكان الزامه ببيان مغلطته في الجواب لم يكن يظهر على العوام عدل عن الالزام ببيان المغلطة الى التعجيز بوصف آخر، روى عن الصّادق(ع): ان ّ ابراهيم(ع) قال له فأحى من قتلته أن كنت صادقاً و [قال َ إِبْراهيم فَإِنَّ اللهُ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشُّوق] لما ادعى الربوبية لنفسه بالاشارة الى قياس مستفاد من ادّعاء حصر الاحياء و الامانة في نفسه بتقديم المسند اليه في قوله انا احيى واميت تصويره هكذا ربكثالة في يحيى ويميت وكلَّ محيي ومميت آناً فاناً ربنك، وموَّه ذلك على العوام



عدل عن اسم الرّبّ وقال : فانّ الله بأتي؛ باسم الجلالة حتى لايتأتي له التّمويه بوصف المسند اليه ولابوصف المسند [فَأْتِبِهُامِنَ الْمَغْرِبِفَبُهتَ] البهت كالنّصر الانقطاع و التحيّر و فعلهما كعلم ونصر وكرم و عنى والوصف مبهوت لاباهت و قرء مبنيًّا للفاعل و مبنيًّا للمفعول والمعنى فانقطع حجَّته او تحيَّر [الَّذيكَقُرَ] اى نمرود [وَاللَّهُ لا يَهْدى] جملة حاليَّة والمعنى فانقطع حجَّته والحال انَّه لم يكن له معينٌ بعينه فأن المعين ليس الا الله والله لا يهدى [ الْقُوْمَ الظُّالِمينَ ] على أنفسهم ثمَّ على الخلق ثمَّ على خلفاءالله [ أوْكَالَّذي] عظف على صلة الموصول اى المتر الى الذي كالذي [مَرَّعَلْي قَرْيَة] وقيل في اعرابه وجوه "أخر والماركان عزير النّبيّ (ع)اوارمياء (ع)وهما مذكوران في الاخبار، وقيل :كان خضراً والقرية بيت المفدّس حين خرابه بجنود بختنصُّر، وقيل: الارض المقدَّسة أي الشام ، وقيل: القرية الَّتي خرج منها الألوف فقال لهمائلة: موتوا [وَهِيَ خْاوِيَةٌ ] خالية اوخربة وعليهما فقوله تعالى : [ عَلَى عُرُوشِهْما ] حال او ساقطة على سقوفها بمعنى ان سقوفها سقطت ثم سقطت جدرانها على سقوفها ، [قَالَ أَنَّى يُحْيِي هُذِهِ] اي اهل هذه القرية او انتي يعمر هذه القرية [اللهُ بَعْدَمَوْ تِها] اى موت اهلها اوخرابهاوانها قال ذلك استعظاماً لأمر هالاانكاراً لقدر ةالله عليها [فَأماتَهُ الله مِائَةَ عام ثُمَّ بَعَنَهُ قَالَ كَمْ لَبِثْتَ قَالَ لَبِثْتُ يَوْماً أَوْبَعْضَ يَوْم قَالَ بَلْ لَبِثْتَ مِائَةَ عام فَانْظُرْ إلى طَعامِكَ وَشَرابك] يعنى انظر الى قدرة الله وعجيب صنعه في ان طعامك و شرابك [لَمْ يَتَسَنَّهْ] في طول هذه المدَّة ، والهاء للسكت والمعنىلميتغيَّر [وَانْظُرْ إِلَى حِمَّارِكَ] كيف صار رميماً و تفرَّقت عظامه مع بقاء طعامك وشرابك [وَ] فعلنا ذلك بك [لنَجْعَلَكَ] اوفعلنا ذلك بك لتصير موقناً مشاهداً ولنجعلك [آيَةً لِلنَّاسِ وَانْظُرْ إِلَى الْعِظَام ] عظام بدنك و عظام حمارك [ كَيْفَ تُنْشِرُها ] نرفعها و نركب بعضها على بعض وقرء بالرّاء المهملة من باب الافعال ومن الثلاثي المجرّد [شُمَّنكْسُو هٰالَحْماًفَلَمّاتَبَيَّنَكَهُ] و شاهد ما علمه سابقاً بعد امائته مائة عام [قَالَ] النّبيّ [أعْلَمُ] علىقوائة المضارع اوقال الله اعلم على قراءة الامروقد ذكر فيالاخباروجوه لاماتة هذا النَّبيَّ (ع) وتفاصيل لكيفيَّتها منأراد فليرجع الىالمفصَّلات [أَنَّاللَّهُ عَلَى كُلّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ] ومنه الاحياء بعد الامانة [ وَ إِذْقَالَ إِبْرُهْمِهُ ] عطف على مجموع الى الذي حاج ابراهيم اوعلىالموصول المجرور بالى واشارة الى وجه آخر لاخراج المؤمن من ظلمات حجاب العلم الى تورالعيان ، او عطف على قوله اذقال إبر اهيم على ما نقل انَّه قال بعد قول نمرود انا أحيى وأميت انَّ احياءالله بردَّ الرُّوح الى بدن الميَّت فقال نمرود : وهلْ عاينته ؟ ـ فلم يقدر ان يقول : نعم ، فسأل الله بعد ذلك في الخلوة و قال [رَبِّ أَرْنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَلي] حتى أجيبُ به نمرود [قُالَ] الله [أوَلَمْ تُؤْمِنْ ] اولم تذعن بانتي اقدر علىذلك وافعل ذلك في الآخرة؟ [قَالَ بَلْي] اذعنت بذلك وايقنته [وَلْكِنْ] اسأل ذلك [لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي] بالعيان بعدالببان ، اعلم ان الظنُّ كما سبق يطلب العلم بالمظنون والعلم يطلب الشهود والعيان ، والعيان يجذب التّحقّق ويحرّك كلّ صاحبه ولايدعه يسكن عن الطّلب حتّى يوصله الى ما فوقه ، فقال : ابر اهيم (ع) بعد العلم بذلك : ان علمي يهيّجني ويجعل قلبي مضطرباً في طلب العيان فأطلب العيان ليطمئن قلبي [ قَالَ فَخُذْ ] الفاء



جزائية لشرط مقدر يعنى ان اردت ذلك فخذ [أرْبَعَةَ مِنَ الطَّيْرِ] جمع الطّائر اواسم جمع له كصحب وصاحب [فَصُرْ هُنَ إلَيْكَ] حتى لا يلتبس عليك قرى بضم الصّاد وكسرها من صار يصور وصار يصير بمعنى أمال وبضم الصاد وكسرها و شدّ الرّاء من صرّ مشدّد الرّاء من باب نصر وضرب ، وبفتح الصّاد وشدّ الرّاء وكسرها من التصرية والجميع بمعنى الجمع فاقتلهن وقطّعهن ومزّجهن وجزّتهن [تُمَّ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَل] من الجبال العشرة، وقيل: كانت الجبال اربعة وقيل كانت سبعة [مِنْهُنَّ جُزْءاَتُمَ ادْعُهُنَ بِأُتَيِنَكَ سَعْياً] اتيان سعى اوهو مفعول مطلق من غير لفظ الفعل اوهو حالٌ بمعنى ساعياتٍ .

اعلم انَّه قد اختلف الاخبار في سبب سؤال ابراهيم (ع)ذلك؛ ففي بعضها انَّه لمَّا رأى ملكوت السماوات والارض رأى جيفة على ساحل البحر نصفها فيالبحر ونصفها فيالبر تأكلها سباعالبحر وسباعالبر ثم يحمل بعض السباع على بعض فيأكل بعضها بعضاً فتعجّب ابراهيم (ع)وسأل ذلك ، وفي بعض إنَّ الله أوحى الى ابراهيم (ع)انتى متتخذ من عبادى خليلاً ان سألنى احياء الموتى أجبته فوقع في نفسه أنه ذلك الخليل فسأل ذلك ليطمئن آنه ذلك الخليل ، وقد مضي وجه آخر إنَّ نمرود قال : هل رأيت احياء الميَّت بردَّ الرَّوح الي بدنه؟ فسألذلك منالله، واختلف الاخبار في تعبين الطيور؛ ففي بعضها أخذابر اهيم نسراً وبطناً وطاووساً وديكاً ، وفي بعض إنَّه اخذالهدهد والصَّرد والطَّاووس والغراب ، وفي بعضهاالدِّيك والحمامة والطَّاووس والغراب ، وفي بعضها: الذّيك والطّاووس والوزّة والنّعامة ، وقد إختلف الاخبار إيضاً في كيفيّة مزجها وتجزيتها ؛ وفي بعض الاخبار: هذا تفسيره في الظرّاهر وتفسيره في الباطن: حذ اربعة ممَّن يحتمل الكلام فاستو دعهن علمك ثمَّ ابعثهن في اطراف الارضين حججاً على النَّاس ، وإذا اردت أن يأتوك دعوتهم بالاسم الاكبر يأتونك سعياً باذن الله ، واختلاف الاخبار فيتعيين الطّيوروكيفيّة قتلها ومزجها وتجزيتها ودعوتها واحيائها ، واختلافها فيعددالجبال و اشارتها الى بعض وجوه التأويل يدل على أن ليس المراة من هذه الحكاية ظاهر القصة فقط بل كان ظاهرها مراداً للتنبيه على اطنها وان المقصود من الطيور الاربعة الشيطنة والشهوة ؛ والغضب والحرص المتولد منهما ، اوطول الامل المتولّد منها فانتهمامتلازمان فانتها امتهات جنو دالنّفس والجهل ، والمراد بقتلها اماتتهاءن الحبوة النتفسانية وباحيائها احيائها بالحيوة العقلانية حتتى تصيرمن جنود العقل فان الطاووس مظهر للشيطنة المقتضية للانانيَّة الباعثة للتجلَّى كلَّ آن بلون على نفسه وعلى غيره والدَّاعية لتعجيب نفسه وغيره ، والدَّيك للغضب ، والحمام للشهوة ، والبطّ للحرص ، ولمّاكانت هذه الصّفات تظهر من طيور أخر ايضاً اختلف الاخبار في تعيين الطبور وقد ذكرفي تعيينالصفات وتأويل الطيورنظما ونثرآ وجوه غيرهذا، والتعبير بالطيور مع ان في الدّوابّ ما هو مظاهر الصّفات بل هي اشد ظهوراً في بعض الدّواب من الطّيور لان النّفس و جنودها لكونها كشجرة خبيثة اجتثت من فوق الارض مالها من قرارٍ لائبات لها على شيءٍ بل هي كالطّير كلّ آن على غصن فبالشبطنة ً تعرض نفسها على نفسها وعلى غيرهاكل ساعة بلون وصفة ، وبالشهوة تتمنى كلَّ آن مشتهى ، وبالغضب يعضَّ كلٌّ حين على سليم ، وبالحرص والامل يتبع كلَّ آن مأمولًا ، وبعد القتل يتبدَّل الاوصاف وتصير من جنود العقل منقادة مطيعة كلَّما دعاها العقل يسرعن فيالاجابة .

[وَاعْلَمْ) منقبيلعطف المسبّب على السبب كأنّه قال حتّى تعلم بعداحياء الموتى [أنَّاللَّهُ عَزَيْزٌ] لايمنعه شيءٌ من مراده [حَكيمُ] لا يفعل شبئاً من الامانة والاحياء الا لحكم ومصالح ولايعطى شيئاً من القوى



سورة البقرة

والاعضاء جنداً للجهل اوللعقل آلا لمصالح عديدة ، اوالمعنى واعلم انَّ الله عزيزٌ حكيم حتَّى لاتقول : لم امر بقتل الحيو ان وايذاته؟! [مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ] جو اب لسؤال ناش من السابق كأنَّه قيل: مالمن قتل الطّير التي هي من جنود الجهل سوى احيائها بحيوة العقل؟ فقال : مثل الدَّين يقتلون جنودالجهل في ابتغاء العقل وينفقون [أَمُوالَهُمْ] الحقيقية التي هي قواهم [في سَبيبل اللهِ كَمَثَل حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَّابِلَ في كُلّ سُنْبُكَةٍ مِانَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضاعِفُ لِمَنْ يَشَاءً] اي ما لاحدٌ له والتفاضل في عوض الانفاق واجره انتما هو بالتفاوت فيحال المنفق ونيبّته وشأنه والمال المنفق وحال المنفق عليه ، وفي الخبر اذا احسن العبد المؤمن عمله ضاعف الله له عمله بكلّ حسنة سبعماثة ضعف ، وذلك قولالله تعالى والله يضاعف لمن يشاء ، وفي هذا الخبر دلالة على ان المراد بالاموال في الآية اعم من الاعراض الدَّنيوية والقوى والاعضاء البدنية حيث اشهد بها على تضعيف اجرالاعمال مناتله وليست الاعمال آلا انفاق القوى البدنية والحركات العضوية والاعضاء البدنية وان المراد بقوله: والله يضاعف لمن يشاء ، حصر تضعيف الاجر الى سبعمائة في الله لاتكثير الضعف فوق السبعمائة ولاتقييد التَّضعيف بمن يشاء وهووجه من وجوه الآية [ وَاللَّهُواسِعُ ] عطف في معنى التَّعليل انكان المراد بقوله والله يضاعف لمن بشاء تكثير التضعيف فوق المسبعمائة، او المراد به تكثير التضعيف فوق المسبعمائة ان كان المرادبذ لك حصر التّضعيف في اللهاو تقييده بمن يشاء [عَليهمٌ] بانفاقكم وقدر المنفق ونيَّة المنفق وحال المنفق عليه فيضاعف بقدر استعدادكم واستحقاقكم ليس فعله وأرادته جزافاً من دون نظر الى استحقاقكم فربٍّ منفق يبطل انفاقه اويعذ بهالله عليه، وربِّ منفق يجاز به بالاحسن الى العشرة ، الى السَّبعين، الى السَّبعمائة، الى السَّبعة الآلاف، الى السَّبعين الفا الى ماشاءات الى مالانهاية له [ألَّذين يُنْفِقُون] جواب مؤال مقدّر كأنه قيل : هذا لكلَّ من أنفق اولبعض دون بعض؟ فقال تعالى تفصيلا للمنفقين : الدِّينَ يَنفَقُونَ [أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيل اللَّهُ ثُمَّ لا يُتْبِعُونَ ماأَنفَقُوا مَنَّاً] العطف بثم للتفاوت بينالاخبارين ، والمن أن تنظر الىالمنفق عليه معتداً بانفاقك [ وَلَا آذَىَّ ] وهو ان تتطاول عليه و تستحقره و تستقدمه و تستقبله بكلام ٍ خشن ٍ و تعدَّ احسانكتُ عليه ، و من اقبح الخصال الاعتداد باحسانكث الىالغير وباساءة الغير اليكث ونسيان احسان الغير اليكث ونسيان اساءتكث الىالغير، ومن اجمل الخصال كمال الاعتداد باحسان الغير اليكث والتندّم على اساءتك اليه ونسيان احسانك الىالغير ونسيان اساءته اليكث ، والاعتداد بالاحسان يورث الانانيَّة المخالفة للانفاق والوبال للنَّفس معابطال الاحسان ، وفي الاخبار: ان المراد المنَّ والاذي لمحمَّد (ص) وآله(ع) [ لَهُمْ أَجْرُهُمْ ] لم يأت بالفاء ههنا وأتى به في قوله : الَّذين ينفقون اموالهم بالليل والنهارسراً وعلانية فلهماجرهم؛ الآية لان المقصود ههنا بيان بطلان الصّدقة بالمن والاذي و لذلك بسط بعداً في الانفاقات الباطلة ولم يكن المقصود ترتّب الاجرعلى الانفاق حتّى يأتي بالفاء المؤكّد للترتب بخلاف ما يأتي فان ً المقصود هناك بيان ترتب الاجر وناسبه الاتيان بمؤكَّدات التلازم واضافة الاجر اليهم لتفخيم الاجر واللاشارة البي اختلاف الاجر بحسب اختلاف المنفقين بحيث لايمكن تحديد حدّاله الا بِالْاضافة الى المنفقين [ عِنْدَرَبِّهِمْ ] تشريف آخر لهم بان ّ امر اجرهم غيرمو كول الى غيرهم [ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ] قد مضى وجه اختلاف القرينتين في اوّل السّورهُ/[قَوْلُ مَعْرُوفٌ] جواب سؤال



مقدَّر كأنَّه قيل : ما يفعل من لايقدر على ترك المن والاذي في انفاقه ؟ \_ فقال : قول معروف يعني ما لا ينكره العرف والعقل مع عدم اجابة السَّائل وعدم الاحسان اليه [ وَمَغْفِرَةٌ ] يعنى اغماض المسؤل عن قبائح السّائل وقبائح الحاجة اوسترعلى السائل وسؤاله ، اوادراك مغفرة الله بازاء القول المعروف [خَيْرٌ مِنْ صَدَكَقَة يَتْبَعُهَا اذَىٌّ ] اكتفىعنالمن بذكرالاذي فانَّه نحواذي، وأتى باداة التَّفضيل بناء علىمخاطبات العرف والافلافضيلة للصَّدقة الَّتي يتبعهااذي بل لهاوبال كمامضي [وَاللَّهُ غَنِيٌّ] عن صدقاتكم ليس امره بهالاجلحاجة له الي انفاقكم على عياله وانسَّما افقر بعض عباده لابتلاء بعض آخر لا لعدم قدرته على اغنائه [حَليهُم] لايعجل بعقوبة من يمن ويوذى في انفاقه وهويدل على وبال المان ۖ بالانفاق [ يَاأَيُّهَا الَّذَيِنَ آَ مَنُوا ] اي اسلموا بالبيعة العامة وقبول الدّعوة الظّاهرة بعد ما مدح الانفاق و ذمَّ المنَّ والاذي عليه نادي المؤمنين خاصَّة تلطَّفاً يهم و اعتناءً بشأنهم ثم ما المام عن الانفاق المذموم كأن غيرهم ليسو امكلتفين حتى يتوجه النهى اليهم فقال: [لاتُبْطِلُو اصَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِّ وَالْأَذِي ] اعلم ان الانفاق اذاكان الدَّاعي اليه صدق المنفق في امتثال الامر الآلهيَّ من دون شراكة أغراض النفس كان صدقة ، وابطالها من حيث انتهاصدقة بان لم يكن هذا الصّدق في الانفاق اوكان لكن يذهب يه بعده فقوله : لا تبطلوا صدقا تكم معناه: لاتذهبوا بصدقكم في انفاقكم، والاتيان بعنو ان الصّدقات مقام الانفاق للتنبيه على ان المؤمن ينبغي ان يكون انفاقه قريناً للصّدق لكن قد بطروعليه ما يذهب بصدقه [كَالْذَى يُنْفِقُ مالَهُ رِثّاء النَّاسِ } مفعول له اوحال. اعلم ان العبادات اذاكان الدّاعي اليها قرب العابد من الله بمعنى ان القرب المستلزم لشدة الحب المستلزم لخدمة المحبوب صار سببا للعبادة والقيام بخدمة المعبود وامتثال أمر المحبوب كانت عبادة ، وإذا كان الدّاعي انتفاع النَّفس من الله ولوبقرب الله لم تكن عبادة حقيقة ، وإذا كان الدّاعي انتغاع النَّفس من الغير لم تكن عبادة لاحقيقة ولاصورة بل كانت محرَّمة ووبالا ولذلك قالوا : ان المرائاة في الصّلوة مبطلة ٌ لها بل المرائي اشرَّمن تارك الصَّلوة بمراتب فانَّه مستهزء بالله ومنافق ومشرك اوكافرويحسب انَّه محسن ويعجب بنفسه بخلاف التارك فانه متوان في أمره تعالى ويعلم انه تارك؛ وكثيراً مايتبة ويلوم نفسه [ولايُؤْمن] لا يدعن [ بِالله وَ الْيَوْم الْآخِر ] حين المراناة أو مطلقاً [ فَمَنْلُهُ كَمَثَل صَفُوان ] أعلم أن التشبيهات التمثيليّة المركّبة لايلزم ان يكون جميع اجزاء المشبّه والمشبّه به مذكورة ولايلزمالترتيب بيناجزاتهما في الآذكر ولا ذكرتمام اجزائهما فقوله فمثله يحتمل ان يكون المراد به مثل المنفق المراثي فيصلابة قلبه وقساوته وعدم انبات النبات فبه واستتار قلبه تحت صورة الانفاق البذي هومن وجوه الخير البذي يدل علىصلاح قلبه وصلاحيته لبذر الآخرة وانباته ونموه كمثل صفوان [عَلَيْهِ تُرابُ] صالح للزَّرع ونموه وابطال المرائاة الصلاحية المتراياة من ظاهر الانفاق كابطال المطر العظيم القطر الصلاحية المتراياة من ظاهر تراب الصَّفوان و ان يكون المراد به مثل المال المنفق في ذهابه عن المنفق وعدم الانتفاع به بشيء من وجوه الانتفاع لابطال الرّياء له مع انته بحسب صورة الانفاق يتراثى ان المنفق بنتفع به كمثل بذر وقع علىصفوان عليه تراب [فَكَصَّابَةُوابَلْ فَتَرَكَهُ صَلْداً] عنالتراب والبذر جميعاً [لايَقْدِرُونَ] حال عنفاعل ينفق اوعن الضّمير المضاف اليه للمثل فان المثل يصح حذفه وجمع الضّميرمع افراد الضّمير الّذي هوذوالحال باعتبار لفظ ، الّذي ، ومعناه فان معناه

۲۳.



الجنس العام الشامل لكل فرد ، اوجواب لسؤال مقدّر كأنّه قيل: ماحال المنفق المراثى فى انفاقه؟ ـ اولم قلت كمثل صفوان ؟ ـ اوكانّه قيل: ماحال المبطل انفاتَه بالمن والمراثى فى انفاقه ؟ ـ فقال : لايقدرون [ عَلَى شَيْءٍ مِمَّ كَسَبُوا] فلا اشكال حينئذ فى جمع الضّمير وهذا يدل على ان المراد بالانفاق مطلق الاعمال فان الكسب اعم مما يكسب بالانفاق [وَاللَّهُ لَايَهْدِى الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ] عطف على لايقدرون والاهتمام باند منع من مراعاة التناسب بين المتعاطفين اوحال والمعنى انتهم بأنفسهم لايقدرون ولامعين لهم سوى الله والله لا يهديهم ووضع الظاهر موضع المضمر للتصريح بانتهم كافرون ولتعليل الحكم .

بيان ابتغاء موضات الله [وَمَثُلُ الَّذَبِنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَكُهُمُ ابْتَغَاءَ مَرْضَاتِ اللَّهِ وَتَشْبِيتاً مِنْ اَنْفُسِهِمْ] بعيث لا يخل بحيث لا يخل في المسند اليه مغتفر ههنا لانه تابع و يغتفر في الثواني ما لا يغتفر في الاوائل ، او داخلة على المفعول بتضمين التنبيت معنى الطلب اي طلباً للشبات من أنفسهم ، أومن للتبعيض

قائمة مقام المفعول به اي تثبيتاً لبعض أنفسهم كأن أنفسهم موزّعة على المال والرّوح ومن يجاهد بالمال يثبّت بعض نفسه على الطّاعة اوعلى الانفاق ، ومن يجاهد بنفسه يثبّت البعض الآخر . اعلم انَّ الانفاق مثل سائر الطّاعات اذاكان الدّاعي عليه امراً زائداً على شاكلة الانسان مقصوداً انتفاعه به سواءكان قرباً من الله او رضاه او نعيمه او الخلاص من جحيمه او غير ذلك من الدّواعي الرّاجحة والمباحة المأذون فيها والغير المأذون فيها لم يكن طاعة بل معاوضة وايتجاراً ، واذاكان شاكلة الانسانغيرا ألهية كان اعماله غيرا آلهية مواء قصد منها أمراً اخروياً اوغيراخروي ؛ اولم يقصد أمراً سوى شاكلته وكان الذَّاعي نفس شاكلته ، واذاكان شاكلته أمراً أكميتاً قرباً من الله اوابتغاء مرضاته او التذاذا بأمره و امتئاله اوالنشأ ن بحبة و ابتغاء خدمته اوغير ذلك من الشؤن الآلهية وكان تلكث الشاكلة داعية على العمل من غير قصد لأمرز الذو كانبت الغاية اشتداد الدّاعي فان ّ كلّ هذه بذاتها تقتضي الاشتداد وتقتضى القيام بأمره تعالى كان العمل طاعة وعبادة وخالصاً لوجهالله، فعلى هذا يكون معنى الآيةمثل التذين ينفقون أموالهم لحصول ابتغاء مرضاةاته الذي هوشاكلتهم ولحصول تثبيت أنفسهم الذي هوشاكلتهم وتمكينها في شاكلتها يعنّى لاقتضاء ابتغاء المرضاة الحاصل لهم اولتحصيل الابتغاء الّذي هواشتداد شاكلتهم لكن من غير قصد زائد على اقتضاء الابتغاء الاشتداد ، بل بقصد بسيط حاصل في نفس الاقتضاء الاشتداد فات اذاكان الانفاق لتحصيل اشتداد الابتغاء بقصد مركّب عن شعورتر كيبي وقصد زائد لحصول امر للنّفس نافع لها لميكن حاصلاً" كان المقصود به انتفاع النّفس الذي يفسد العبادة [كَمَثَل جَنَّة] اي كمثل غارس جنّة وقدمضي ان التشبيهات المركّبة لايلزمها ان يكون ترتيب اجزاء المشبّه به مثل اجزاء المشبّه ولا ان يكون التّالي للمثل اولاداة التّشبيه نفس المشبَّه به ، ولا أن يصح التَّشبيه بين اجزاء الطَّرفين [بِرَبُوَقٍ] الرَّبو مبتليث الرَّاء، المكان المرتفع ؛ وقرئ بالتثليث ، شبَّه المنفق في زرع القلب بزراعة الآخرة بغارس جنَّة واقعة في مكان مرتفع في انتَّها محفوظة عن الاغبرة الكثيرة الواردة علىالامكنة المنخفضة وعنصدمةالسيل وعنضياع ثمرها باحتباسالهواء ، وفي نضارتها وطراوتهابمجاورة الهواء الصّافي ورطوبة الهواء المرتفع، وفي تضعيف ثمرها بذلك [أصابكهاو ابل] لاالسيل [فَآتَتَ أَكُلَهُا] اى شرها [ضِعْفَين] بما ذكر من اسباب حسنها [فَإِنْ لَمْ يُصِبْها وأَبِلُ فَطَلٌّ] بواسطة



مجاورة الهواء المرتفع الرَّطب ، والطَّل ما يقع في اللَّيل على النَّبات شبه التَّلج [وَاللُّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ بَصيرً] تحذير عن ابطال الانفاق بالمن" والرّياء وترغيب في اخلاص الانفاق للهُ [أَيَوُدُّأَحَدُ كُمّ] تمثيل آخر لمن انفق ثم "ابطل انفاقه بالمن" والاذي بعده كما ان" المثال السابق كان لمن كان ابطاله مع الانفاق فانه شبه الانفاق الذي هوغرس فيجنآه القلب للآخرة بجناة كذا وصاحبه بصاحب الجناة فيحال شداة الاحتياج مناصابة الكبروكونه معيلاً وعياله ذرّيّة ضعفاء و منّه و اذاه بناوأنت فاحترقت جنّته حالكونه لا يرجوغيرهما لكنته ادّاه بالاستفهام الانكاري تجديداً للاسلوب لتنشيط السامع وتهبيجه للاستماع وتأكيداً في التحذير عن المن والاذي [أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةٌ مِنْ نَحْيِلٍ وَأَعْنَابٍ نَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُلَهُ فيها مِنْ كُلِّ التَّمَر اتِ] بعني تكون الجنة منهما لكن كان في خلالهما سائرانواع الاشجار، ويجوز ان يراد بالشَّمرات مطلقالمنافع من الشَّمرات والحبوب وغيرها [وَأَصْابَهُ الْكِبَرُ] حتى يضعف عن القيام بأمر ذرَّيته ويكون كفاية ذرَّيته من تلكئ الجنَّة [وَلَهُ ذُرَّيَةٌ صُعَفَّاءً] عجزة عنالاكتساب [أَفَكُصابُهُا إِعْصارً] الاعصارالرّيحالمثيرة للسحاب، اوالتي فيهانار، اوالتي تهبَّ من الارض كالعمود نحو السماء مستديرة ، اوالتي فيها العصار اي الغبار الشديد [ فيهِ نُارٌ فُحَاحْتَرَ قَتْ كَذَلِكَ ] اى مثل بيان هذه الامنال للانفاق الخالص ولابطاله [ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْآيَاتِ ] الانفسية و غيرها [لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ] وتنتقلون من ظاهر الأمثال التي هي الآيات الآفاقية الى الممثل لها التي هي الآيات الانفسيَّة [ياالَيُّهَاالَّذينَ آمَنُوا] اراد ان يذكرجال المنفق بعد ما ذكر الاخلاص في الانفاق وان المنفق ينبغي ان يكون جيّداً محبوباً للنّفس لا خبيثاً مكروها لها، فنادي المؤمنين تهييجاً لهم بلدّة المخاطبة والنّداء وقال: [أَنْفِقُوامِنْ طَيِّباتِ ما كَسَبْتُم] حلاله وجياده [وَمِعْلاً خُرَجْ الكُمْ مِنَ الأَرْضِ] اي من طيبات حبوبكم واثماركم والمستخرجات من معادنكم ، عَن الصَّادق (ع)كَان القوم قدكسبوا مكاسب سوء في الجاهليَّة فلمَّا اسلموا ارادوا ان يخرجوها مناموالهم ليتصدقوا بها فأبي الله تبارك وتعالى الاان يخرجوا من طيّبات ماكسبوا [ وَلَا تَيَمَّمُوا الْخُبِيثَ ] تيمَّم قصده وكأنَّه مبدل الياء من الهمزة و قرء تؤمَّموا وتيمَّموا من باب التفعيل والخبيث الردي [مِنْهُ] مما كسبتم اومما اخرجنا لكم اومن كل واحدٍ على ان يكون متعلقاً بتيمة موا اومن الخبيث على إن يكون متعلقاً بقوله تعالى [تُنْفِقُون] والجملة حال اومستأنفة [وَلَسْتُمْ بآخِذَيه إِلَّا أَنْ تُغْمِضُوا فيه] نزلت في اقوام لهم اموال من ربوا الجاهلية وكانوا يتصدقون منها، وفي خبر آخرانتها نزنت في اقوام كانوا يجيئون بالحشف فيدخلونه في تمر الصَّدقة ، وفي خبر آخراذا امرر سول الله (ص) بالنَّخل ان يزكّي يجيئ قوم بألوان من التّمرهومناردي التّمريؤدّونه من زكوتهم ثمرة ، يقال له الجعروروالمعافارة قليلة اللّحا عظيمة النّوي وكان بعضهم يجيء بها عنالتَّمر الجيَّد فقال رسولالله(ص) لانخرصوا هاتين التَّمرتين ولاتجيئوا منهما بشيء ٍ وفي خبر آخر انتها نزلت في صدقة الفطر كانوا يأتون بها الى مسجد رسول الله (ص) وفيها أردى التّمر ويستفاد من مجموع الاخباران لااختصاص للطبّب بالحلال ولاللخبيث بالحرام ولاللصدقة بالواجبة ولاللواجبة بزكوةالمال [وَاعْلَمُواآنَ اللَّهُ غَنِبِيٌّ] يعنى انْ المحتاج قد يقبل الرديّ لحاجته والله غنيّ لا يقبل الرديّ اصلا [حَميدً]



سورة البقرة

يعنى الغنى الذميم قد يقبل الردى بخلاف الحميد فهما كتابة عن عدم قبول الردى اصلا [[الشَّيْطَانُ يَعِدُ كُم] جواب لسؤال مقدر كأنة قيل : ما بالنا لانقدر على انفاق الطيب وترك تيمم الخيث في الانفاق ?. فقال : لان الشيطان يعدكم [الُّفَقُر] اى يوعدكم و يخوفكم [وَيَأْمُرُ كُمْ بِالْفَحْشَاء] اى البخل بالطيب فان البخيل يسمى يالفاحش فى لغة العرب وحينئذ لم يكن ما بعده جزءاً من الجواب او التقدير لم أمر ناالة بالانفاق من الطيب ونها تا عن تيمم الخبيث؟. فقال: لان الانفاق من الطيب ليس الابالخروج من انانية النفس وحكومته والدخول في حكومة الله والدغول تحت ما وحينئذ لم يكن ما بعده جزءاً من الجواب او التقدير لم أمر ناالة بالانفاق من الطيب في حكومة الله والدخول تحت امره في حكومة الله والدخول تحت امره والشيطان يخوفكم بالفقر ثم يأمركم بالفضاء [والله يعد كم مغفر وقوف الى ما ذكر لاستنباط الامر بالمعروف من الفقرتين ان يقول والله يعدكم الغنى و يأمركم بالمعروف لكنة عدل الى ما ذكر لاستنباط الامر بالمعروف من وقدم المنفرة لانيها وعد الغنى و يأمركم بالفضاء [والله يعد كم مغفر وقوف الا ما ما ذكر لاستنباط الامر بالمعروف من وقدم المنفرة لانيها وعد الخلى و يأمركم بالمعروف لكنة عدل الى ما ذكر لاستنباط الامر بالمعروف من وقدم المنفرة لانيها وعد الخروي بخلاف الفضل ، ونكرهما للتفخيم ، واتى بالفضل مقام الغنى لا يتجاوز عن الدتيا، الموعود ليس كالغنى الموهوم الذى ليس الا الفقر والخو و بالدنيا والذي والمن عدل الى ما ذكر لاستنباط الامر بالمعروف من وقدم المنفرة لانيها وعد اخروي بخلاف الفضل ، ونكرهما للتفخيم ، واتى بالفضل مقام الغنى للاشعار بان الغنى وقدم المنفرة لانيها وعد اخروي بخلاف الفضل ، ونكرهما للتفخيم ، واتى بالفضل مقام الذي لا يتجاوز عن الدتيا، وقدم المنفرة ولانيها وعد اخروي بخلاف الفضل ، ونكرهما للتفخيم ، واتى بالفضل ما من الغان وقدم المنفرة ولانيها وعد اخروي بخلاف الفضل ، ونكرهما للتفخيم ، واتى بالغنى الاشعار بان الغنى ولا ينفذ و المياه الغني الموهوم الذي ليس الا القر والحاجة والعناء بل هومن فضل الله الذى لافقر في ولانصب ولا نماد وقدم ابعاد الخيطان لكون المقام لذم الذين تيما والخيث فاقتضى المقام الامتام ما يعاد الشيطان ولا نماد [واللله واسع الا عن والمقام لذم الذين تيما وعدانة الى يا عارحكمة والخروج عن مقام ذكر الوعد والايعاد [واللله واسع] لايخاف الضي

بيان الحكمة [يُوُنِي الْحِكْمَة] جواب لسؤال مقدّر كان الرّسول (ص) بعد ما أيقن وشاهد المفاسد وعواتيها المترتبة على طاعة الشيطان و المصالح اللازمة لطاعة الله قال : ما للنّاس لا يتأمّلون

ولاينظرون الى تلك المفاسد والمصالح؟! ولاير تدعون عن تلك ولا يرغبون فى هذه ٢-فقال : لان النظر فى دقائق هذه والعمل بمقتضاها من شعبى الحكمة النظرية و العملية ولا يؤتى الله الحكمة لكل احد بل يؤتيها [مَنْ يَشْاءً] ويجوز ان تكون الجملة حالية اوخبراً بعد خبر مفيدة لهذا المعنى ، والحكمة كمامرَ عبارة عن ادراك دقائق المصنوع الآلهي وغاياته المترتبة عليه ؛ وهى الحكمة النظرية ، وعن القدرة على صنع مصنوع مشتمل على دقائق المصنوع الآلهي وغاياته المترتبة عليه ، وهى الحكمة النظرية ، وعن القدرة على وهى الحكمة العملية ، وتطلق المصنوع الآلهي وغاياته المترتبة عليه ، وهى الحكمة النظرية ، وعن القدرة على منع مصنوع مشتمل على دقائق الصنع والغايات المترتبة الى غاية هى اشرف الغايات بالنسبة الى مقام الصانع ؛ وهى الحكمة العملية ، وتطلق الحكمة على كل واحد منهما وعلى المجموع ، ولما كان ادراك الدقائق المودعة فى المصنوعات و اعمال الدقاتق المتصورة لها خاصين باللة فالحكيم على الاطلاق هو الله تعالى و سائر الناس حكماء بقدرادرا كهم وقدرتهم على الصنع ، وتلكث الحكمة اى ادراك دقائق المصنوع الآلهي والغايات المترتبة عليه والقدرة على صنع مصنوع مشتمل على غايات منتهية الى غاية هى اشرف الغايات لا يمكن حصولها الا بعد عليه والقدرة على صنع مصنوع مشتمل على غايات منتهية الى غاية هى اشرف الغايات لا يمكن حصولها الا بعد الميه والقدرة على منع مصنوع مشتمل على غايات منتهية الى غاية هى اشرف الغايات لايمكن حصولها الا بعد معه والقدرة على صنع مصنوع مشتمل على غايات منتهية الى غاية هى اشرف الغايات لايمكن حصولها الا بعد عليه والقدرة على صنع مصنوع مشتمل على غايات منتهية الى غاية هى اشرف الغايات لايمكن الادراك فتح باب القلب بالولاية لانة مالم يفتح باب القلب لم يفتح عين القلب ، ومالم يفتح عين القلب أم يمكن الادراك الا بعين الخيال ، والخيال مخطئ فى ادراكه و غير متجاوز عن الغايات الدريوية ، واذا في عامي الهمان حملوا الا بعد يلرك الانسان اولا دقائق المودعة فى نفسه وعالمه الصغير ، و يلرك حيل الشيطان فى اغوائه ، و لطائف الملك فى تصرفه ، و يقدر على دفع حيل الشيطان و ثقوية تصرف الملك ، فاذا استقام فى ذلك وخلص من تمرض الشيطان تمكن من ادراك دقائق الصنع فى العالم الكبير والغايات المترتبة على مصنوعاته تعالى ، ويقلد

جزء ۳



## بيان السّعادة

على التصرّف فيها بقدر قوّته قليلاً اوكثيراً، وادر الثالد قائق في عالمه الصّغير والقدرة فيه عبارة عن النّبوّة وخلافتها، وذلكئ الادراك والقدرة فيالعالم الكبيرعبارة عنالرسالة وخلافتها واساس ذلك هيالولاية كما عرفت فيجوز تفسير الحكمة بكل منالولاية والنبوة والرسالة وبمعرفة الامام وطاعته وبمعرفة الامام واجتناب الكباثر وبالكتاب وبالشبات عنداواثل الامور والوقوف عند عواقبها وبهداية الخلق الىانلة وبمعرفة الامام والفقه فيالدين، والحكمة سبب عمارة البيوت فما من بيتٍ ليس فيه شيءٌ من الحكمة الاكان خراباً، وقد فسّرت بالتشبُّه بالآله علماًوعملاً وهيغاية خلقالانسان بلغاية عالمالامكان ولذلك قال تعالى : [وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْأُوتِي خَيْراً كَثيراً وَمَايَذٌ كُرُ] بالحكمة او باستلزامها للخير الكثير [إلا أولُوا الْآلْباب] اعلم ان الانسان بتمام عباداته و عظيم طاعاته ما لم ينعقد قلبه بالولاية كان كشجرة اللّوزوالفستق الّتي كانت كَثيرة اللّوزوالفستق اللَّذِين لم يكن لهما لبٌّ وينبغي إن يوقد في النَّار ولا يبصر شيئاً من دقائق المصنوع ولا من دقائق حيل السَّيطان فلا يُقدر على دفع شيء منحبله ، واذا انعقد قلبه بالولاية صار اثمار أعماله ذوات ألباب وأبصر من الدّقائق والحيل بقدره فمالم ينعقد قلبه بالولاية لا يتذكر ذلك واذا انعقد تذكر [وَمَاأَنْفَقْتُمْ مِنْ نَفَقَةٍ] ممَّا يطلق عليه اسم النفقة قليلاً كان ام كثيراً في حقَّ ام باطل صحيحاً اوفاسداً مبطلاً اومبقيَّ سرّاً اوعلانية [أَوْنَذَرْتُمْ مِنْ نَذْرٍ] كذلك تجزوا به [فَإِنَّ اللهُ يَعْلَمُهُ] و يقدر على المجازاة ولا مانع من مجازاته [وَمَالِلظَّ الْمِينَ] اي مانعي الحقوق من اهاليها ومعطيها لغيراهاليها فيالانفاق والنذراوفي مطلق الموارد ومنها الانفاق والنذر [مِنْ ٱنْصَّارِ] يدفعون عقوبةالله عنهم [إِنْ تُبْدُواالصَّدَكُوَّات] جواب لسؤال مقد كأنَّه قبل : ابداء الانفاق خيراواسراره؟- فقال: ان تبدوها [فَنبِعِمْ أَهِيَ] اي فنعم شيئًا اونعم الشيء الصَّدقات المبدءات وجعل المخصوص ههنا الصَّدقات للاشعاريأن مدح الابداء انتما هو لمدح الصَّدقات بخلاف الحفائها فانته ممتوج في نفسه و ممدوح لمدح الصَّدقات ايضاً [وَإِنْ تُخْفُوها وَ تُؤْتُوها الْفُقَراء فَهُوَ] اى الاخفاء [خَيْرُ لَكُم] كما ان نفس الصّدقة خبر لكم ، وجعل المخصوص بالمدح في الفقرة الاولى ابداء الصَّدقات كما قدَّروا يذهب باللَّطف المندرج في العبارة . في الخبر: ان كلَّما فرضائله عليك فاعلانه أفضل من اسراره ، وماكان تطوَّعاً فاسراره أفضل من اعلانه ، ولو ان رجلاً حمل زكوة ماله على عاتقه فقسمها علانية كان ذلك حسناً جميلاً ، وفي خبر ، انهم يعنى اصحاب الرّسول (ص) كانوا يستحبُّون اظهار الفرائض وكتمان النَّوافل، والوجه في ذلك أنَّ الفرائض بعيدة عن المراءاة فيها والعجب والانانيَّة بخلاف النَّوافل، لكن نقول: هذا كسائر الاحكام بِختلف باختلاف الاشخاص والاحوال فربَّ صدقة ِ نفل يكون اعلانها افضل بمراتب من اعلان الزَّكوة الفرض ، وربَّ زكوة فرض يكون اسرارها افضل من اسرار النفل [وَيُكُفُّرُ] اى الله او الاخفاء قرى بالرّفع عطفاً على مجموع جملة النَّشرط والجزاء، اوعلى الجزاء ولم يجزم لكون المعطوف عليه جملة اسمية غيرظاهرفيها الجزم ، اولتقديرمبتدم حتّى يصيرالمعطوف علىالجزاء جملة اسميَّة ، وقوى بالنَّون وبالتَّاء المثنَّاة من فوق على ان يكون الفعل للصَّدقات مرفوعاً ومجزوماً [ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّئَاتِكُمْ وَاللَّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ] ترغيب فيالاسرار بعد التنبيه على انه افضل بجعله محكوماً عليه بالخير دون الابداء [لَيْسَ عَلَيْلُكَ هُديلُهُمْ] كانالنّبي (ص) بعد مااظهرالله تعالى ابطال الصّدقة بالمن والاذي وابطالها بالرّياء وان لاناصر لمن ظلم في الانفاق والنَّذر تحرّج (ص) من عدم اهتداء امّته وقومه الى وجوه الخير في الانفاق



سورة البقرة

والى مافىالبخل وابطال الانفاق منالوبال والحرمان حتّى لم يهتدوا بسببه الىالاسلام والايمان وقال: فماأصنع حتى يهتدوا الى ذلك؟ - فقال تعالى: ليس عليك هداهم حتى تتحرَّج من عدم هداهم [وَلَكِنَّ اللهُ يَهْدِي مَنْ يَشْاءُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ] [فَ] هو نافع [ لِأَنْفُسِكُمْ ] فمابالكم تمنُّون به على غير كم اوتؤذون به من تنفقون عليه او غيره [وَماتُنْفِقُون] اى لاينبغى لكم ان تنفقوا [إلاً ابْتِغاتوَجْهِ الله] لكنَّه ادَّاه بصورة الاخبار عن الانفاق لوجهالله تهييجاً لهم على ذلك [وَمَاتُنْفِقُو أمِنْ خَيْرٍ] اى من مال حلال مكتسب من جهة حليته التي هي الولاية فانتهاجهة حليَّة المحلَّلات كما سبق وكما بأتي عند قُوله تعالى: اليوم أكملت لكم دينكم فان خيريَّة المال ان يكون مكتسباً من الحلال ، وخيريَّة النَّفقة ان تكون خالصة لوجه الله كما اشبراليه بقوله تعالى : وما تنفقون الاابتعاء وجه الله يعنى نفقة غير مشوبة بالمن والاذى والرّياء وغيرمدنسة بالاغراض النّفسانيّة وان تكون سرّآ كما اطلق الخير في السابق عليه [يُوَفَّ إِلَيْكُمْ] التوفية تكون باداء تمام ماينبغي ان بؤدى [وَأَنْتُم لأتُظْلَمُونَ] بنقص فيما يؤدّى اليكم جزاء انفاقكم [لِلْفُقَرْاءِ] جواب لسؤال ٍ تقديره قد علم فضل الانفاق وكيفيّته فلمن الانفاق ؟- فقال : الانفاق للفقراء [الَّذينَ أُحْصِرُ وافِي سَبِيلِ اللهِ] اى حبسهمائة في السبيل بحيث لا يمكنهم السير والترقى اواحصر همالله بالامراض البدنية والشؤن المنفسانية عن المكاسب ، اوأحصر هم الرّسول (ص) اوأنفسهم عنالمكاسب، اوالمعنى احصروا حالكونهم في سيبلالله بالتعلُّم والعبادة والتهيُّوء للجهاد ، في الخبر: انتها نزلت في اصحاب الصّفة وقيل: ان اصحاب الصّفة كانوا نحواً من اربعمائة كانوا في صفّة المسجد لم يكن لهم في المدينة مأوى ولاعشائر ، اشتغلوا بالتعلُّم والعبادة وكانوا يخرجون في كلَّ سريَّة يبعثها رسول الله (ص) فحثّ الله النّاس على الانفاق عليهـم و للاهتمام بهم و الحثّ عليهـم اقتصر في بيان مصارف الصّدقة عليهـم [لايَسْتَطيعُونَ ضَرْباًفِي الأرْضِ] للساوك الى الآخرة اوللمكاسب [يَحْسَبُهُمُ الْجاهِل] بحالهم أومطلقا [أَغْنِيهٰا يَمِنَ] اجل [الْتَعَفُّف ] عن السؤال [تَعْرِفُهُمْ] الخطاب للرّسول ( ص ) اوعام لكلّ من يتأتى منه الخطاب [بنسيبما أهُم] السومة بالضم والسيمة والسيما بالقصر والسيماء بالمدّ والسيمياء بزيادة الياء والمدّ، وبالكسرفي الاربعة بمعنى العلامة يعنى ان علامة الفقر عليهم ظاهرة من رثاثة الحال وصفرة الوجه واغبرار اللّون [لايَسْتَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً] سؤال الحاح اومفعول مطلق من غير لفظ الفعل اوحال [وَمَاتُنْفِقُوامِنْ خَيْرٍ] كرّره لتأكيد الشرطيّة السّابقة فان توفية تمام المنفق تقتضي العلم بتمامه و للاهتمام و التّأكيد في حق هؤلًاء الفقراءكانة قال : وماتنفقوا من خبرٍ عليهم [ فَجَانَّ اللهُ بِهِ عَلَيهُمْ ] فيجازيكم عليه [ الَّذيهنَ يُنْفِقُونَ ] جواب لمؤال ناش من قوله: أن تبدو االصَّدقات ؛ تقديره : ماحال من جمع بين السرَّو العلانية في الانفاق؟ - فقال: الذين ينفقون [أمُوألَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهار] وهذا من قبيل الفضل في الجواب اوعلى امكان منشأية السَّابق للسوَّال عنالجمع بينالسرَّ والعلانية فيالانفاق وعناستغراق الانفاقالجميعالاوقات [سِرَّ أَوَ عَلاَّنِيبَةً] لم يعطفه للاشارة الى عدم مغايرة السرّ والعلانية لما في اللَّيل والنَّهار [فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ] اشار الى تفخيم الاجر باضافته اليهم كما مضى [عِنْدَرَبِّهِمْ] اشارة اخرى الى تفخيم الاجر [وَلَاخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ] في المجمع ان الآية

جزء ۳



نزلت في على (ع) كانت معه اربعة دراهم فتصدّق بدرهم ليلاً، وبدرهم نهاراً، وبدرهم سرّاً، وبدرهم علانية ً. وليس المزاد من مثل هذا الخبر تعيين درهم واحد للّيل، و درهم واحد للنّهار حتّى يغاير درهم السّرّ درهم العلانية بل المراد انّه (ع) تصدّق بشيء في اللّيل وبشيء في النّهاروبشيء في السّرّ ليلاً اونهاراً وبشيء في العلانية ليلاً اونهاراً، وقيل: انّ الآية اذا نزلتُ في شيء فهي منزَّلة في كلّ ماتجرّى فيه، والاعتقاد في تفسيرها أنّهانزلت في أمير المؤمنين (ع) وجرت في النّهة على الخيل وأشباه ذلك ، و في خبر: انتها ليست من النّر كوة .

[الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرَّبُوا] منقطعة عن السابق لابداء حكم آخر او جواب سؤال ناش عن سابقه كأنه قبل : قد علم حال المنفق فماحال آخذ مال الغير ؟ اوفما حال آخذ الرَّبوا ؟ فقال : الذين يأكلُون الرَّبوا والأكل ههنا و في كثير من الآيات بمعنى الاخذ و التصرّف سواءكان التصرّف بالأكل اللّغوى ام لا ، وذكر الأكل لأنه عمدة منافع المال وعمدة مقاصدهم منه ، والرَّبوا بالكسر الزِّيادة على رأس المال ورسم ان يكتب يالواو والالف اشعاراً بمادته وتشبيها لواوه بواو الجمع وسيجيء بيانه ووجه حرمته [لأيقومُونَ] عن قبورهم او عن قعود او بامور معاشهم [إلا كَمايَقُومُ الَّذي يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ] تخبيط السَّيلوان فلاناً مسه بأذي اوأفسده اوأفسدعاله [من المناسب هناماذكر الرَّبوا مالكس بعنى الجنون لكن المال ورسم الاكل

بيان الخبط من اعلم ان الانسان واقع بين عالم الجنّة والتشياطين وعالم الملائكة وقابل لتصرّف الارواح الخبيئة والارواح الطبّبة فيه ، وقوله (ع): لكلّ انسان شيطان يغويه وملكئ يزجره ؛ مسّى التشيطان يشير اليه فاذا بلغ مبلغ الرّجال و حصل له العقل الّذي هومناط التّكليف والتّدبير وقع

في تصرّف الملكث والشيطان ، واسباب غلبة كل منهما داخلة وخارجة كثيرة مثل اختلاف الاستعدادات بالذات وتخيل المتخيلات الممدة لكل ومدد مركب النفس بالاغذية المباحة اوالمشتبهة والاغذية المأكولة على تذكر وجمعيَّة البال ، اوعلى غفلة وتفرقة ، ومثل إدراك مدرك موافق لكلَّ بالمدارك الظَّاهرة ، والمجالسة مع الاخيار والاشرار والاشتغان بأعمال الابرار والفجار وغير ذلك وتصرف الشيطان في اغلب الناس بالغلبة عليهم بحيث يصدرافعالهم مزالتشيطان اوبمشاركته من غيراستشعار لهم بذلكث مع بقاء العقلالذى هومناط تدبيرهم وكونه خادماً للتشيطان ، وقد يغلب على بعض بحيث يذهب العقل منه فانكان في قلبه و مداركه قويًّا يبقى التُشعور له والا يغشىعليه ، وقد يظهرصورة الجنَّ عليه في حال ذهاب العقل شاعراً اومغشيًّا عليه وقد لايظهر اولايستشعر، وقد يخبر بالامور الغائبة ابتداءً وقد يستنطق عن المغيبات ويستخبر فيخبرشاعراً اوغير شاعر، وقد يقع المناسبة بينه وبين الارواح الخبيئة بحيث يشاهد عالمها ويشاهد صورعالمالطبع فيه من دون زوال عقله فيخبر بالمغيبات والآتيات ، اويظهر عليه بعض من المشياطين والجنَّة فيخبره بخبر السماء والارض فيغترَّ بأنَّه من عالم الارواح الطيِّبة وقد زعم المغترّون بهذا العالم وأهله ان عالم الارواح واحد وان طريق الوصول اليه متعدّد وان أقرب الطرق للوصول اليه طريق الرباضات الغير الشرعية وارتكاب منافيات الشرائع الآلهية من سفك الدماء المحرّمة وخصوصاً دم الانسان وشربها والزّنا لا سيّما مع المحارم وانهتاك حرمة الكتب التسماويّة ، وما اشتهرمنهم من تعليق القرآن وسائرانكتبالسماوية فيالمزابل صحيح، وقد يظهرأنواع الخوارق والاخباربالمغيبات والآنيات منهم ، وعن الباقر (ع) في بيان ما ذكراتُه ليس من يوم ولا ليلة الاوجميعالجن والتشياطين تزور اثمَّة الضَّلالة ويزور امام الهدى عددهم من الملائكه حتى اذا انت ليلة القدر فيهبط فيها من الملائكة الى وليَّ الامر خلقالة او قال قيِّضالله عزَّ و جلَّ من الَّشياطين بعددهم ثمَّ زاروا وليَّ الضَّلالة فأنوه بالافك والكذب جتَّى يصبح



فيقول : رأيت كذا وكذا فلوسأل ولى الامر عن ذلك لقال رأيت شيطاناً اخبرك بكذا وكذا حتّى يفسّرله تفسيراً ويعلمه الضّلالة الّتي هو عليها ، وهؤلاء لايدخلون في طريقهم من ارادوا ادخاله الا بعد أخذ الميثاق عنه بماهو مقرّر عندهم ، وهكذا الحال في انواع تصرّف الملائكة وغلبتهم ، وقد قال المولوى قدّس سرّه في بيان غلبة السّباطين والملائكة :

| شحنهٔ بیچاره در کنجی خزید   | عقل خود شحنه است چون سلطان رسيد |
|-----------------------------|---------------------------------|
| گم شود از مرد وصف مردمی     | چون پری غالب شود بر مردمی       |
| زین سری نه زان سری گفته بود | هرچه گوید او پری گفته بود       |
| کردگار آن پری خود چون بود   | چون پری را این دم و قانون بود   |

وانكار الفلاسفة لذوات الجنَّة والتشياطين وتأويلهم لهاغيرمسموع في مقابل المشهود ، وعن الصَّادق (ع) ان رسول الله (ص) قال لما اسرى بي الى السماء رأيت قوماً يريد احدهم ان يقوم فلايقدر ان يقوم من عظم بطنه فقلت : من هؤلاء يا جبرئيل ؟ \_ قال : هؤلاء النَّذين يأكلون الرَّبوا لا يقومون الاكما يقوم النَّذي يتخبَّطه السيطان من المسّ واذا هم بسبيل آل فرعون يعرضون على النَّار غدواً وعشيّاً يقولون ربَّنا متى تقوم الساعة ، وفي خبر : أكل الرّبوا لايخرج من الدّنيا حتى يتخبُّطه السّبيطان ، اوالمقصود ان أكل الرّبوا لايكون في الدّنيا الاكالمجنون فان" المجنون أفعاله وأقواله خارجة عن ميزان عقل المعاش و هو خارج عن ميزان عقل المعاد ، فلا فرق بينهما الا بشيء غير معتدً به [ذٰلِكَ] الأكل منهم بواسطة مغلطة وقعت منهم او ذلك العقاب لهم [بــَانَـهُمْ] قاسوا الربوا بالبيع حيث رأوا جوازالبيع بضعفي القيمة السوقيَّة للسَّلعة فقاسوا هذا البيع في زيادة الشِّمن عن قيمة السِّلعة بالبيع الرِّبويِّ في زيادة العوض عن إصل المال و [قُالُو إِنَّمَا الْبَيْعُ] بزيادة الشِّمن [مِثْلُ الرِّبُوا ] في الزّيادة فيصح الرّبواكما يصح هذا البيع فالتشبيه انّما وقع في زيادة العوض والاصل في ذلك هوالرّبوا لافي الصّحة حتّى يرد ان الاصل في الصّحة هوالبيع فيتبغى ان يقول انّما الرّبوا مثل البيع وانتما شبّه البيع بالزيادة عن القيمة بالرّبوا كناية عن تشبيه الرّبوا بالبيع في الصّحة ليكون ابلغ فأبطل تعالى قياسهم بقوله تعالى [وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ] حال بتقدير قداوعطف [وَحَرَّمَ الرِّبوا] يعنى ان الصّحة والفساد ليسا بالتماثل في الصّورة انهاهما بأمرالله ونهيه ، قيل: كانالرَّجل منهم اذاحلَّ دينه علىغريمه فطالبه به قالالمطلوب منه : زدني في الاجل وازيدك في المال فيتراضيان عليه ويعملان به ، فاذا قيل لِهم: هذا ربواً قالوا: هما سواءٌ يعنون بذلك ان الزيادة في الشّمن حال البيع و الزّيادة فيه بسبب الاجل عند محلَّ الدّين سواء . اعلم انّهم كانوا في الجاهليَّة بتّجرون ويستربحون بان يدينوا مالاً الى اجل بربح معلوم كما هو ديدن اهل زماننا وكانوا يقولون : هذا الرّبح عوض تعطيل مالنا عن التّجارة ، اويدينوا جنساً من مثل الحنطة والتّشعيرالي اوان بلوغه بازيد من ذلكت الجنس وكانوا يقولون ان كان قيمته عشرة معجَّلاً صحَّ ان نبيعه بخمسة عشر مؤجَّلاً فصحَّ ان نقرضه عشرة بخمسة عشر مؤجَّلاً، ولمّاكان في ذلك الاتّكال على الرّبح وترك التّوكّل على الله و تعطيل الاعضاء والقوى عن الحركة في طلب المعاش التيهي اعظم اقسام العبادات وتعطيل النّفس عن التّضرّع والالتجاء الى الله والمسئلة منه واضرار المدين يأخذ ماله بلاعوض وترك اصطناع المعروف بالقرض الحسن وكلَّ ذلك كان مخالفاً لما اراده تعالى من عباده نهيالله تعالى عنه وشدّد على فاعله، وفي الخبر در هم ربوا اشدّ عندالله من سبعين زنية "كلّها بذات محرم، وفي خبر زيد : في بيتالله الحرام ، وعن امبرالمؤمنين ( ع ): لعن رسولالله (ص) الرّبوا و أكله و بائعه و مشتريه وكاتبه

جزء ۲



وشاهديه ، وقد ذكر في الاخبار طريق الفرار من الرّبوا وماتداولوه من المبايعة على شيء وجعل الرّبح اجرة ذلك السَّشيء او نقله بصلح و نحوه نحو فرار صحيح ، وماقالوا : انَّ العقود تابعة للقصود و ليس المقصود من ذلك الا تصحيح الرّبوا فليست المبايعة صحيحة غير صحيح لان قصد الفرار من الرّبوا بالعقد قصد صحيح للعقد مأذون في الشريعة نعم اذاكانت المرابحة خارجة عن قانون الانصاف كانت من هذه الجهة مذمومة ً و ممحوقة ً ومايشاهد من محق اموال المرابحين انسماهو لعدم مبالاتهم بالمبايعة وقولهم: انسما البيع مثل الرّبوا ، اولخروجهم عن قانون الانصاف [فَمَنْ جُاءَةُمُوْعِظَةً] الموعظة التَّذكير بمايلين القلب والزَّجرعمَّا يفسى القلب [مِنْ رَبِّهِ فَانْتَهُى] عمَّا نهى عنه [فَلَهُ مأسَلَف] ممَّا أخذ من الرّبوا يعنى إنَّ الانتهاء عند بلوغ نهى الله اليه محلّل لما أخذه قبلذلك ، ولايستردّ منه شيء وهذا يدلّ على انَّ من لم بعلمالتَّحريم وأخذ فاذا علم كان المأخوذ حلالاً وفي الخبر عنهما (ع): إنَّ الموعظة التَّوبة لكنَّ المراد بها التَّوبة عمَّا فعل بجهالة لا التَّوبة عمَّا فعل عن علم، فانته لايكونالتوبة محللاً لما أكله من مال الغير محرَّما [وَأَهْرُهُ إِلَى الله ] لاالى الحكَّام حتّى يحكموا عليه بردما اخذه قبل الموعظة [وَمَنْ عاد] إلى الربوا بعد ماجاءه الموعظة [فَاولَتِكَ آصْحابُ النَّارِ هُمْ فيها خالِدُون] وفي الخبر: الرَّبواكبيرة بعدالبيان، والاستخفاف بذلك دخول في الكفر. قيل : أَكل الرَّبوا اسوء حالاً من جميع مرتكبيالكبائرلانيَّه معتمد في رزقه على نفسه وتعيينه ، محجوب عن ربَّه ، غيرمتو كتَّل عليه ، ومع ذلكتْ يرى انتَّه محسن في فعله مع انَّه مخالف لربَّه ويو كَله الله في الدَّنيا إلى نفسه وتعيينه ، ولذا ترى امو الهم ممحوقة في حيوتهم اوبعد مماتهم [يَمْحَقُّ اللهُ الرَّبُوا] بمحوه يعنى العال الحاصل من نفس الرَّبوا ، اوالمال الدَّدي فيه الرّبوا ، وافناء المال الرّبويّ مشهود و ان خذل الله واحداً من النَّاس ولم يمحق ماله الرّبويّ يمحق دينه ثمَّ يمحق بعده ماله ، و نسب الي الصّادق (ع) انَّه قيل له : قد رأى من يأكل الرَّبوا يربو ماله فقال : فأيَّ محق امحق من درهم ربوا يمحق الدين وان تاب منه ذهب ماله وافتقر [وَيُرْبِي الصَّدَقَاتِ] يعنى في الآخرة اويربي عوضها فيما خرجت منه ، وفيالاخبار اشارة اليهما ففي خبر إن الله يأخذه يعنى مال الصَّدقة بيده ويربيه كما يربى احدكم ولده حتّى تلقاه يوم القيامة وهي مثل أحدٍ ، وفي خبر آخر : مانقص مال من صدقة [وَ اللهُ لا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّ أر ] بأمرالله ونهيه والقيد الواقع في سياق النَّفي قد يعتبر قيداً للنَّفي وقد يعتبر قيداً للمنفيَّ وارداً عليه النَّفي والتقَيِّيد بالكلَّ ههنا من قبيل الاول [أثيبم] منهمك في ارتكاب مناهيه [إنَّ الَّذِينَ آمَنُوا] بالبيعة العامة فيكون قوله تعالى [وَعَمِلُوا الصَّدال حات] اشارة الى الايمان الخاصّ الحاصل بالبيعة الخاصّة الولويَّة فانَّ الولاية التي هي البيعة الخاصّة اصل جميع الصّالحات ولاصالح الا بها ولافاسد معها ، ومنها الايتمار بالاوامروالانتهاء عن المنهيّات [وَأَقَاهُوا الصَّلُوةَ وَآتُواالزَّكُوةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَرَبِّهِمْ وَلَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ] قد مضى الآية بتمام اجزائها في اوَّل السَّورَهُم[ياً]يُّهَاالَّذينَآ مَنُوا] بعد ما ذمَّ الرَّبوا واهله وأمدح الايتمار بالاوامر و الانتهاء عن المناهي نادي المؤمنين تلطَّفاً بهم حتى يجبر كلفة النَّهي بلذَّة المخاطبة [اتَّقُو االله] اي سخطه في مخالفة جميع اوامره ونواهيه خصوصاً في ألرَّبوا [وَذَرُو الْمَابَقِيَ مِنَ الرَّبُو ]] بعنىلاتردُّوا ما أخذتم منه ولكن مابقي منه على المدينتين فلاتطالبوه [إنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنينَ] شرط تهييجيّ، في الخبر: انَّ الوليدين المغيرة كان يربي في الجاهليّة

ኘሞለ



سورة البقرة

جزء ۳

وقد بقى له بقايا على ثقيف فأراد حالد بن الوليد المطالبة بعد ان أسلم فنزلت [فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا] ترك مابقى من الرّبوا [ فَاذَنُوا ] اى اعلموا [بِحَرْبٍ] عظيمة [مِنَ الله وَرَسُولِهِ] و هذا غابة التهديد قلّما بهدد بمثله [وَإِنْ تُبْتُمْ] بعد ماعلمتم بالحرب من مطالبة مابقي من الرّبوا واعتقاد حلّه [فَلَكُمْ رُؤُسُ أَمْوْ الِكُمُ] ليس للمدينين ان يحاسبوا رؤس الاموال فيما أخذتموه من الرّبوا قبل البيّنة [ لاَ تَظْلِمُونَ ] بأخذ الزّيادة على رأس المال [وَلا تُظْلَمُونَ] بنقصان رأس المال/[وَإِنْ كَانَ] اى وجد [ذُوعُسُرَةٍ] في غرماتكم [فَنَظِرَةً] فله امهال [إلى مَيْسَرَةٍ] قرئ بكسو السّين وضمتها وبناء التأنيث و قرئ بضم "السين واضافتها الى الهاء [وَأَنْ تَصَدَّقُوا] على الغريم مليّاً كان اوذاعسرة اوعلى ذي العسرة بابراته من الدّين [خَيَّرُ لَكُمُّ إِنَّ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ] شرط تهييجي اوتقييد لخيرية التصدق فان الجاهل مطالبته وتصدقه كلاهما وبال عليه ، اوالمعنى ان كنتم تعلمون ان التصدق خيرلكم تصدَّقتم ، والاخبار في فضل انظار المعسروفضل التَّصدَّق عليه كثيرة [وَاتَّقُوا] عطف على نظرة فانتها بمعنى أنظروه ، والمقصود التَّقوي عن المداقَّة في المحاسبة والتعنيف في المطالبة خوفاً من مداقَّة الله في المحاسبة يوم يكون النَّاس اشدَّ اعساراً من كلَّ معسر كأنَّه قال: تساهلوا في المحاسبة مع المعسر وانتَّقو ابذلك مداقة اللمعكم [يَوْماَتُرْجَعُونَفِيهِ إِلَى اللهِ ثُمَّ تُوَفّى كُلُّ نَفْسٍ ما كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ] بنقص الجزاء او تضعيف العقاب ، نقلانها آخر آيةٍ نزل بهاجبر ثيل [يُااَيُّهَاالَّذِينَ آمَنُوا] بالايمان العام والبيعة النّبوية وقبول الدّعوة الظاهرة فان الاحكام الشرعية القالبية كلمها متوجَّهة إلى المسلمين بالبيعة العامة [إذاتُدايَنْتُمْ بدَيْن] تداين القوم دان بعض واستدانآ خر ، اودان كلَّ من الآخر ، اوتعاملوا بنسيئة ٍ يعنى اذا دان بعض منكم واستدانآ خر، اواذا وقع منكم معاملة بنسيئة وعلى هذا فالامر بالكتابة عام للدامن والمدين ولغيرهم ، امَّا للدَّاين والمدين فلرفع التّخالف والاشتباه ، وامّالغيرهم فللاعانةعلىالبرّوالتّقوي ، وذكرالدّين امّاللامتياز عنالتّداين بمعنىالمجازاة، او لكون التَّداين بمعنى مطلق المعاملة ، اولابتناء الكلام على التَّجريد والدَّين خاصَّ بالقرض المؤجَّل او هو بمعنى مطلق القرض فقوله تعالى [الِلْيَأَجَلْ] امَّا للنَّأَكَيد ، او مبتن على التَّجريد ، او على اعتبار كون الدّين بِمعنى مطلق القرض [مُسَمّى] معيّن [فَاكْتُبُوهُ] ليكون ابعد من الاشتباه والاختلاف واضبط لقدر الدّين ومدّته [ وَ لْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلِ ] الباء للآلة و العدل صفة للقلم المقدّر اي بالقلم العدل فانته ينسب الاعوجاج والاستقامة الى القلم والطَّرف متعلَّق بكاتب او بليكتب ، اوالباء للآلة ، والعدل بمعنى استواء الميل الىالطَّرفين اوبمعنى حفظ الحقوق ، اوالباء للملابسة ، والظَّرف مستقرَّصفة لكاتب [وَلاَيَأْبَ كَاتِبٌ] احد من الكاتبين [أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ الله] اي كتابة مثل كتابة علمهاالله وهي الكتابة بالعدل او كتابة تماثل تعليم الله الكتابة له ، اومطلق تعليمانله له يعنى يكون تعليمالله نصبالعين فيالكتابة حتّى يكون الكتابة شكراً لتعليمه وهذا المعنى يفيد التعليل فيكون المعنى : ولا يأب كاتب ان يكتب لاجل تعليم الله [فَلْيَكْتُبْ] و للاهتمام بالكتابة أكدها بالامربها اربع مرّات [ وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ ] لانه المقرّ المشهود عليه [ وَلْيَتِقَّ اللهُ رَبَّهُ ] في تلقين ما يضرَّ بصاحب الحقِّ [وَلَايَبْخَسْ مِنْهُ] لا ينقص من الحقِّ او ممَّا املي [شَيْئَاً فَإِنْ كَانَ الَّذِي



بيان السعادة

عَلَيْهِ الْحَقُّسَفِيهاً] محجوراً عليه [ أَوْضَعيفاً ] غير محجور عليه لكن لا يميز بين الالفاظ الَّني هي عليه وله كما ينبغي [أوْلَايَسْتَطِيحُ أَنْيُمِلَّ هُوَ] تأكيد للمستتر وفائدته نفي الاستطاعة عنه نفسه لا عمَّن يقوم مقامه [فَلْيُمْلِلْوَلِيُّهُ] اى ولى الّذى عليه الحق أوولى الحق [بالْعَدْلِوَ اسْتَشْهدُوا] ادب آخر للمعاشرة والمعاملة فانه اذاكانت المعاملة والمداينة بالاستشهاد ، لم يقع اشتباه واختلاف بين المعاملين [شَهيدَيْن مِنْ رَجْالِكُمْ] بالغين مسلمين حرّين ، امّا البلوغ فيستفاد من مفهـوم الرّجل ، و امّا الاسلام فيستفاد من اضافة الرّجل ، وكذا الحرِّيَّة هكذا فسَّر الآية ، ونسب الى تفسيرالامام(ع) : لكن اذا تحمَّلالعبد السَّهادة فشهادته مسموعة اذاكان مسلماً [فَإِنْلَمْ يَكُونا] اىالشاهدان [رَجُلَيْن فَرَجُلُ] اى فليكن رجل [وَامْرَ آتَانِ] شهداءاوفليشهد رجل اوفالتشاهد رجل وامرأتان [مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاءِ] يعنىممن ترضون دينه بان يكون على دينكم، وصلاحه بان يكون عَادلاً مأموناً، وبصبرته بالاموربان لايكون ممَّن يخدع [أَنْ تَضِلَّ إِحْدِيْهُما] علَّة لاءتبار امرأتين مقام رجل واحد [فَتُذِ كُرَ إحْديلُهُمَا الْأُخْرَى] وكيفية شهادات الرّجال والنّساء بالانفر اداوبالانضمام ومحلتها و مقبولها ومردودها واعتبار عدد الشهود مذكورة في الكتب الفقهية [وَلايَأْبَ الشُّهَدَاء] اي من كان اهلا ليحمل الشهادة [إذامادُعُوا] لتحملها اومن كان متحمَّلا اذادعوا لادائها ، اوالمراد بالشهداء معنى اعم منهما، وقد اشيرفيالاخبارالي كلّ منهما ، وفي بعضها ان المراد إذا دعوا للتحمّل، وامّا حرمة الاباء عن الاداء فتستفاد من قوله : ومن يكتمها فانه آثم قلبه [وَلاتَسْأَمُوا] إنها المتداينون و الشهداء والكتاب [أنْتَكْتُبُوهُ] اىالدّين اوالحق اوالكتاب نهى المتداينين عن السامة لأن الكتابة حقتهم، ونهى الشهداء والكتّاب لان الكتابة من المعاونة على البرَّ و النَّقوى [صَغيراً] كان [أوَ كَبِيراً إلى أَجَلِهِ] متعلَّق بمحذوف حال عن الحق اي موقتًا الىاجله فيكون اشارة الى تعيين الحق ومدَّته في الكتابة ، أومتعلَّق بقوله تكتبوه اي لاتسأموا ان تكتبوه من جميع علاماته ومعيَّناته الى اجله او متعلَّق بلا تسأموا اى لا تسأموا من اوَّل وقوعه الى اجله من الكتابة [ذَلِكُمْ ٱقْسَطُحِنْدَاللَّهِ] اىابعد منالافراط بأخذالو ثيقةباضعافالحق مع الكتاب ومنالتَّفريط باهمال الكتابة والاشهاد [وَأَقْوَمُ] من قام المزأة بمعنى كفي امور ها اي اكفي [لِلشَّهْادَةِ] من تذكر دقائقها وقدر الحق ومدّته وغير ذلك [وَأَدْنَى الْأَتَرْ تَابُوا إِلَّا أَنْ تَكُونَ بِجَارَةً] استثناء مفرَّخ من قوله تعالى : فا كتبوه اي فاكتبوا الدّين في كلُّ حال الا ان تكونالنهجارة تجارة [حاضِرَةً] علىقراءة نصب تجارة وتقدير اسم تكون ضمير أراجعاً الى التّجارة المذكورة بالتضمن، اوالا ان تكون تجارة حاضرة [تُديرُونُهُا] على قراءة الرّفع و تقدير تجارة فاعل تكون تامياً او اسمه ناقصاً وكون تديرونها خبره ، و يجوز ان يكون عامل المستثنى محذوفاً جواباً لسؤال تقديره كل تجارة تكتب الا ان تكون التّجارة تجارة حاضرة تديرونها [بَيْنَكُمْ] وتوصيف التّجارة بالحضور وبالادارة من قبيل الوصف بحال المتعلق اي حاضراً مابه الشجارة وتديرون مابه التجارة ، اوالمراد بالتجارة مابه التجارة و معنى الادارة ان يأخذ البائع الشمن من المشترى و المشترى المبيع من البائع [ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ أَنْ لاتَكْتُبُوها] وهذا يدلّ على ان الاوامر السابقة كانت للوجوب [وَأَشْهِدُوا إِذَاتَبْا يَعْتُم ] فانته ادفع للنزاع

This file was downloaded from QuranicThought.com

12.



سورة البقرة

وامنع لمكر الماكرين [وَلاَيُضْارَّ كَاتِبٌ وَلَاشَهِيدٌ] نبى محتمل لبناء الفاعل ولبناء المفعول والمعنى لايضر الكاتب ولا الشهيد بالدائن ولا بالمديون اولا يضر الدائن ولا المديون بالكاتب و الشهيد حين الدِّعاء للكتابة اوتحمل الشهادة اوادائها بتعطيل وقت الكتاب والمشهود عن معيشتهم من غيرجعل وعلى هذا لم يكن الجعالة علىالكتابة والشهادة اذاكاننا ممَّا يستحقَّا عليهما جعالة حراماً ، اوبتعطيل ايديهم عن اشغالهم الَّتي يتضرَّرون بتركها [وَإِنْ تَفْعَلُوا] المضارة عوقبتم [فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ وَاتَّقُوا الله] في المضارة اوفي جملة أوامره ونواهيه [وَيُحَلِّمُكُمُ اللهُ] امثال هذه الواو ممَّا لايمكن جعلها واوالعطف لعدم ماتعطف عليه فيالكلام؛ اولعدم ارادة معنىالعطف منها ، ولاجعلها بمعنى معلعدم انتصاب المضارع بعدهاجعلوها واوالاستيناف مثل لنبين لكم و نقر في الارحام ، ومثل لاتأكل السمك وتشرب اللبن، على رفع تشرب والمقصود من جعلها للاستيناف المهاليست من حيث اللّفظ مرتبطة بسابقتها لاانتها من حيث المعنى منقطعة عمًّا قبلها فانَّ المعنى في مثل لاتأكل السمك وتشرب اللبن على النهى عن الجمع بين أكل السمك وشرب اللبن سواءكان تشرب بالرّفع اوبالنّصب وهذا المعنى لايستفاد الا اذاكانت الواو بمعنى مع لكن لم يقدر بعدها ان اذاكان مابعدها مرفوعاً كما يقدر في صورة النّصب و مثلها الواو ههنا فانَّ هذه العبارة تفيد ترتَّب العلم على التَّقوى سواء قيل اتَّقوا الله يعلَّمكم الله أم و يعلِّمكم الله بالنِّصب او بالرَّفع فالواو تفيد ههنا معنى المعيَّة الَّتي هي نحومعيَّة الغاية للمغيًّا ، ولمَّا لم يكن ما بعدها منصوباً على نحو الواو الّتي بمعنى مع قالوا انتها للإستيناف مثل حتّى الدّاخلة على المضارع المرفوع فانته يقال انتها للاستيناف مع انتها مربوطة بما قبلها ، والمكاكان التقوى بجميع مراتبها ادباراً عن النفس التي هي معدن الجهل و اقبالاً على العقل الَّذي هو باب العلم كانت مستلزمة للعلم و ازدياده كما في قوله تعالى : ان تُتقوا الله يجعل لكم فو قاناً وقوله: ومن يُتق الله بجعل له مخرجاً و يرزقه من حيث لا يحتسب [وَاللهُ يكُلِّشَيْءٍعَليهم ] فيعلم منكم المضارة والتقوى ؟ ترهيب وترغيب ، قيل في سورة البقرة خمسمائة حكم، وفي هُد مالآية خاصة حمسة عشر حكما [وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ] يعنى حين التداين [وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِباً] يكتب لكم وثيقة [فَرِهْانٌ ] فالوثيقة رهان اويقدّر مايناسب المقام مثل المأخوذ و مثله وقرى رهن بضمّتين و رهن بضم الرّاء و اسكان العين و الجميع جمع الرهن [مَقْبُوضَمةٌ] وقد اتّفق الاماميّون على ان شرط اللّزوم في الرّهن القبض [فَبِإِنْ أَمِنَ بَعْضًكُمْ بَعْضاً] في السفراو مطلقاً في التَّداين بترك الكتابة وترك الرِّهان اوفي اعطاء الرِّهان او في مطلق الامانات [فَلْيُؤَدِّ الَّذي انْتُمِنَ] اي المديون او مطلق الامين [أمانَتَهُ] دينه سمَّاه امانة لائتمان الدَّان المديون عليه او مطلق الامانة [وَلْيَتَّقِ اللهُ رَبَّةُ] في الخيانة و الخديعة [وَلَا تَكْتُمُواالشُّهادَةَ ] خاطب المشهود [وَمَنْ يَكْتُمُها] من غير داع شرعيّ مبيح لكتمانها [فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُهُ] وفي نسبة الاثم الى القلب مبالغة في الاثم فانَ الاثم من النَّفس يظهر على الاعضاء و امَّا القلب المقابل للنَّفس فانَّه بريءٌ من الاثم ، والقلب بمعنى النَّفس وانكان منشأ ً للاثم لكن لاينسب الاثم اليه بل الى الشخص اوالي اعضائه ، وفي نسبته الى القلب ايهام ان الاثم سرى من اعضائه الى نفسه ، ومنها الى قلبه البرئ من الاثم ، وعنالنَّبيَّ (ص)انَّه نهىعن كتمان السَّشهادة وقال: من كتمها اطعمهالله لحمه على رؤس الخلائق وهو قول الله عزَّوجلَّ : ولا تكتموا السُّهادة ومن

جزء ۳



يكتمهافانه آثم ٌ قلبه { وَاللُّهُ بِمَاتَعْمَلُونَ ] مناداء الامانة والخيانة فيها واداء الشهادة وكتمانها [عليم ] وعد ووعبد [يلهِ ما فِي السَّمُواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ] مستأنف في مقام التعليل لاحاطة علمه [ وَإِنْ تُبْدُوا ما فِي أَنْفُسِكُمْ] ومنه ابداء السِّهادة ولكن لااختصاص له بها بل يجرى في كلِّ ما في النَّفوس من العقائد والنيَّات والارادات بل يجرى بوجه في مكمونات النَّفوس الَّتي لاشعور لصاحبها بها وابداء تلك المكمونات بظهورها على صاحبها وشعورهم بها [أَوْتُخْفُوهُ] ومنه كتمان السِّهادة ويجرى في كلَّ خطرة وخيال ونيَّة وارادة وشأن بل في المكمو تات التي لاشعور لصاحبيها بها مماً بقي في النَّفوس قواها واستعداداتها ولم تصربالفعل بعدُ حتى يستشعر بها صاحبوها فانتها بمضمون اخرجت الارض اثقالها ويومئذ تحدث اخبارها يوم القيامة يظهرجميع المكمونات ولايعزب عنه تعالى شيءٌ منها [يُحاسِبْكُمْ بِهِ اللهُ] وماورد في الاخبار من عدم المؤاخذة على عزم المعاصي اوعلى الخطرات اوعلى الوسوسة انبَّما هو بحسب المؤاخذة الدَّنيوية والعقوبات الاخرويَّة ولايتا في ذلك المحاسبة وعدم ارتفاع الذرجة ، وماورد في جواب من ذكر الخطرات من عدم استواء ريح الطيِّب وريح المنتن بدلَّ على انَّ فيها محاسبة ما ، وعن رسولالله(ص) : وضع عن امَّتي تسع خصال ِ: الخطاء ، والنَّسيان، وما لايعلمون ، ومايطيقون، ومااضطرُّوا اليه، وما استكرهوا عليه، والطَّيرة، والوسوسة في التفكُّر في الخلق، والحسد ما لم يظهربلسان إويد [ فَيَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ] قرئ بالرِّفع وبالجزم مع الفاء و بدونه [وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍقَدِيرٌ آمَنَ الرَّسُولُ ] ابتداء كلام بل ابتداء آية منقطعة عمّا قبلها كما سيجيء [بمأأنْز ل إلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ] وهذا تبجيل وتنصيص من الله على محمَّد (ص) بايمانه [وَ الْمُؤْمِنُونَ] عطف على الرّسول اوابنداء كلام كما سيجيء [كُلُّ آمَنَ بالله وَمَلائِكَتِه] من المقرّبين والصّافات صفاً والمدبّرات امراً واولى الاجنحة والرَّحَم والسَّجدار ضيِّين كانوا ام سماويَّين [وَكُتُبه ] مَنَ الكتاب المبين والكتاب المحفوظ وكتاب المحو والاثبات العلميَّ والعينيَّ [وَرُسُلِهِ] من الملائكة ومن البشر في الكبير والصَّغير [لأنُّفُرَّقّ] اي قائلين و قرئ لايفرق بالباء حملاً على لفظ كلَّ ولايفرَّقون حملاً على معناه [بَيْنَ أَحَدٍ] اضافة بين الى احدٍ امَّا لعمومه لوقوعه في سياق النَّفي اولتقدير غيره معه اي بين احدٍ وغيره [مِنْ رُسُلِهِ] والمقصود عدم التَّفريق في التَّصديق لا في التفصيل [ وَقَالُواسَمِعْنا وَاطَعْنا غُفْرانَكَ ] اغفر اونطلب غفرانك [ رَبَّنا وَ إِلَيْكَ الْمَصِيرُ ] اظهار لاقرارهم بالمعاد بعد اظهار اقرارهم بالمبدأ [لايُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً] بشيء من تكاليف المعاد والمعاش والجملة جواب لسؤال مقدّر كأنه قيل: هل بخرجون من عهدةالتكليف بعد ماقالو اسمعنا وأطعنا؟. فقال: لا يكلّف الله نفساً [إِلاَّ وُسْعَهْا] حتّى لا يخرجوا من عهدته وبجوز ان تكون الجملة حالاً مفيدة لهذا المعنى والمراد بالوسع مايسعه قدرتهم وتفضل هي عنه [لَهاماكَسَبَتْ] حال او جواب لسؤال مقدر [وَعَلَيْهامَا اكْتَسَبَتْ] يعنى ان تفع حسناتها عائدة اليها لاالي غيرها وكذا ضرَّ سيَّئاتها ، وكسب المال بمعنى اصابه من غير اعتبار تعمَّل في تحصيله بخلاف اكتسب فان المعتبر فيه التعمرًا, والاجتهاد واستعمال الكسب في الطّاعات والمعاصي للاشارة الي ان الحركات الصّادرة من الاندان بوفاق الامر الآلهيَّ و بخلافه مورثة لحصول شؤن نورانيَّة أو ظلمانيَّة للنّفس



هي كالاموال الحاصلة بالحركات المعاشيَّة و استعمال الكسب في جانب الخير للاشعار بان الانسان لمَّاكانت فطرته فطرة الخيركان كلما بحصل له من طريق الخير يبقى للنَّفس والنَّفس اذاخليَّت وطبعها لاتتعمَّل في كسب الخير بخلاف السَّشرَّ فانَّه اذا لمم يتعمَّل الانسان في تحصيله لم يبق اثره لنفسه و انَّ النَّفس اذا خليَّت و طبعها لاتحصل الشر الا بالتعمُّل [رَبُّنَّالاتُوَّاخِذْنًا] جزء مقول المؤمنين وقوله تعالى: لايكلُّفالله؛ كانت معترضة [إِنْ نَسِينا] شيئاً من المأمور بها [أو أخْطَأْنا] في شيء من المنهيات، والخطاء كالنسيان يكون في الفعل الذي لم يكن الفاعل على عزيمة فيه [رَبَّنْاوَلَاتَحْمِلْعَلَمْنْالِصْراً] الاصربالكسر العهد والذنب والثقل وقد يضم ويفتح فيالكل والمرادبه هنا الثقل اوالحمل الثقيل وحمل الاصرمنانة عبارة عن التكاليف الشاقة التي كانت فيالامم المسالفة كما سيأتي وعنالواردات المتي كان تحملها شاقماً مثل الواردات المتي كانت في بني اسرائيل على ما روى انَّ القبطي كانوا يقيِّدونهم بالاغلال ثمَّ يكلِّفونهم نقل الطِّين واللِّبن على السِّلاليم ، وعن الواردات النفسانية التيكان تحملها شاقياً قبل الاسلام والايمان من مهيّجات الغضب والشهوة ومن المصاتب الواردة [كَماحَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنا] من الامم السالفة والجنود النفسانية [رَبَّنا وَلاتُحَمَّلْنا ما لاطاقَة لَنْابِهِ] منالتكاليف والبلايا التيهي فوق الطّاقة ، ووجه استعمال التّحميل الدّال علىالمبالغة ههنا والحمل الدَّالَ على مطلق الحمل هناك يستفاد من مفعولهما [وَاعْفُ عَنَّا] عفي عنه ذنبه ترك العقوبة عليه اوطهر القلب من الدهد عليه، وقد يستعمل العفو في المحو والامحاء [وَإَغْفِرْ لَنَّا] واسترذنو بنا عن خلقك اوعن انفسنا لانتفاعنا [وَارْحَمْنَااَنْتَمَوْلِينَا] تعليل و استعطاف [ فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ] من السّباطين الانسية والجنية في خارج وجودنا اوداخله فانه حقيق على المولى ان بنصر مواليه على اعدائه . وفي الاخبار ان مذه الآية مشافهةالله لنبيَّه (ص)حين أسرى به الىالسماء فأوحى إلى عيده ما اوحي فكان فيما اوحي اليه هذه الآية : لله ما فىالسموات وماقى الارض وان تبدوا مافي أنفسكم او تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله على كُلُّ شيءٍ قدير وكانت الآية قد عرضت على الانبياء من لدن آدم(ع) الى ان بعث الله تبارك اسمه محمّداً (ص)وعرضت علىالامم فأبوا ان يقبلوها من ثقلها وقبلها رسول الله (ص)وعرضها على امّته فقبلوها فلماً رأى الله عزَّوجلَّ منهم القبول على انَّهم لايطيقونها فلماً ان سار الى ساق العرش كرَّر عليه الكلام ليفهمه فقالآمنالرسول بما انزلاليه فأجاب مجيباً عنه وعنامته فقال: والمؤمنونكل آمنيانة وملائكته وكتبه ورسله لانفرق بين احد من رسله ، فقال جلَّ ذكره لهم الجنَّة والمغفرة على ان فعلو اذلك، فقال النَّبيَّ (ص) امَّا اذافعلت ذلك بنا فغفرانك ربَّنا واليك المصيريعني المرجع في الآخرة ، قال فأجابه الله عزَّوجلَّ وقد فعلت ذلك بك وبامتك، ثم قالعزوجل امّااذاقبلت الآية بتشديدها وعظم مافيها وقد عرضتهاعلىالامم فأبوا ان يقبلوها وقبلها امتك فحق على إن ارفعها عن امتك، وقال: لا يكلُّف الله نفساً الله وسعها لها ما كسبت من خبرو عليهما ما ا كتسبت من شرَّفقال النَّبيّ (ص) لمَّاسمع ذلك امَّا اذا فعلت ذلك بي وبأمَّتي فز دني، قال: سل، قال: ربنا لا تؤاخذنا إن نسينااو أخطأنا. قال الله تعالى: لست اؤاخذام تك بالنّسيان والخطاء لكرامة منك على، وكانت الامم السالفة اذا نسوا ما ذكّروا به فتحت عليهم ابواب العذاب وقد رفعت ذلك عن امّتك ، وكانت الامم السالفة إذا أخطأوا اخذوا بالخطاء وعوقبوا عليه؛وقدرفعت ذلك عنامتك لكرامتك على فقال النبي (ص):

جزء ۳



بيان السعادة

اللهم إذا اعطيتني ذلك فزدني فقال الله تعالى له سل، قال: ربَّنا ولا تحمل علينا اصراً كما حملته على الذين من قبلنا يعنى بالاصر الشدائد التي كانت على من كان قبلنا فأجابه الله تعالى الى ذلك فقال تبارك اسمه: قدر فعت عن امتحك الآصار التي كانت على الامم التسالفة كنت لااقبل صلوتهم الا في بقاع من الارض معلومة اخترتها لهم وان بعدت وقد جعلت الارض كلُّها لامَّتك مسجداً وطهوراً ؛ فهذه من الآصار التي كانت على الامم قبلكت فرفعتها عن امتكث ، وكانت الامم السالفة اذا اصابهم اذي من نجاسة قرضوها من اجسادهم وقد جعلت الماء طهوراً لامّتك؛ فهذه من الآصارالتي كانت عليهم فرفعتها عن امّتك ، وكانت الامم السالفة تحمل قرابينها على أعناقها الى بيت المقدِّس فمن قبلت ذلكت منه ارسلت اليه ناراً فأكلته فرجع مسروراً ، ومن لم اقبل ذلكت منه رجع مثبوراً و قد جعلت قربان امَّتك في بطون فقرائها و مساكينها فمن قبلت ذلك منه اضعفت ذلك له اضعافاً مضاعفة ، ومن لماقبل ذلك منه رفعت عنه عقوباتالدَّنيا وقد رفعت ذلك عزامتَك؛ وهي منالآصار التي كانت على الامم قبلكث ، وكانت الامم السالفة صلوتها مفروضة عليها في ظلم الليل وأنصاف النهاروهي من الشدائد التي كانت عليهم فرفعتها عن امتكك ، وفرضت عليهم صلوتهم في أطراف الليل والنهاروفي اوقات نشاطهم (الى ان قال) وكانت الامم السالفة حسنتهم بحسنة وسيَّنتهم بسيَّتة وهي من الآصار التي كانت عليهم فرفعتها عن امّتكت و جعلت الحسنة بعشر و السيّئة بواحدة ، وكانت الامم السّالفة اذا نوى احدهم حسنة ثمَّ لم يعملها لم تكتب له و ان عملهاكتبت له حسنة و ان َّ امْتَكَتْ اذا همَّ احدهم بحسنة ولم يعملهاكتبت له حسنة وأن عملهاكتبت له عشر (الى أن قال) وكانت الامم السالفة اذاهم احدهم بسيَّنة ثمَّ لم يعملها لم تكتب عليه وان عملها كتبت عليه سيَّنة "، وان " امتَّك اذاهم "احدهم بسيَّنة ثم " لم يعملها كتبت له حسنة (الى انقال) وكانت الامم السالغة اذا اذنبواكتبت ذنوبهم على ابو بهم وجعلت توبتهم من الذنوب ان حرّمت عليهم بعد التوبة احب الطّعام اليهم وقد رفعت ذلك عن امّتك وجعلت ذنوبهم فيما بيني وبينهم وجعلت عليهم ستورأ كثيفة وقبلت توبتهم بلاعقوبة ، ولااعاقبهم بان احرَّم عليهم احبَّ الطِّعام اليهم ، وكانت الامم السَّالفة يتوب احدهم من الذَّنب الواحد مائة سنة اوثمانين سنة اوخمسين سنة ثمَّ لا اقبل توبته دون ان اعاقبه في الدَّنيا بعقوبة (الي انقال) وان الرّجلمنامتك ليذنب عشرين سنة اوثلاثين سنة اواربعين اومائة سنة ثم ّيتوب ويندم طرفة عين فأغفر ذلكت كله، فقال النَّبيّ (ص) : اللَّهم أذا اعطيتني ذلك كله فزدني، قال: سل، قال: ربُّنا و لا تحمُّلنا مالاطاقة لنابه قال تبارك اسمه : قد فعلت ذلك يك وبامّتك وقد رفعت عنهم عظيم بلايا الامم وذلك حكمي في جميع الامم ان لا اكلُّف خلقاً فوق طاقتهم، قال: واعف عنَّا واغفرلنا وارحمنا انت مولينا ، قال الله عزَّ وجلَّ : قد فعلت ذلكت بتائبيامتك،قال:فانصرنا علىالقوم الكافرين قال اللهجل اسمهان امتك في الارض كالشامة البيضاء في التور الاسود ، همالقادرون وهمالقاهرون ويستخدمون ولايستخدمون لكرامتك على وحقَّ على أن اظهر دينك على الاديان حتى لايبقى في شرق الارض وغربها دين ا ّلادينكث اويؤدّون الى اهل دينكث الجزية .

والاخبارفىفضل هذه الآية والـتى قبلها وانـّهما من كنوزالعرش كثيرة ، **وروى** انزلالله آيتين من كنوز الجنـّة كتبهما الرّحمن بيده قبل ان يخلق الخلق بألفى سنة من قرأهما بعد عشاء الآخرة اجزئتاه عن قيام اللّيل ، و فى رواية : من قرء الآيتين من آخر سورة البقرة كفتاه .

۲££



[آلم أللهُ لا إله الأهوالْحَيُّ الْقَيُّومُ] قد مضى اوله في اول سورة البقرة مفصّلاً و ما بعده في آية الكرسيِّ [نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدَّقاً لِمَابَيْنَ يَدَيْهِ] من الكتب والشرائع [ وَأَنْزَلَ التَّوْرِينَةَ ] هواسم لکتاب موسی(ع)اعجمی ودخول الام علیه لتعریبه ، او هو عربی من وری الزند اذاظهرت ناره، اومن واراه اذا ستره؛ واصله وورية مثل دحرجة مصدر الفعل الملحق بدحرج فأبدلت الواوتاء والياء الفا [وَالْإِنْجِيهِلَ] بكسر الهمزة وفتحها وهوايضاً عجمي ودخول اللام لتعريبه اوعربي مأخوذ منالنةجل بمعنى الولد اوالوالد او الرّمي بالشيء ، اوالعمل، اوالجمع الكثير، اوالسبر الشديك، اوالمحجة اومحو الصبيّ لوحه اومن النّجل بالتّحريك بمعنى سعة العين [مِنْ قَبْل] اى قبل القرآن او هذا الزَّمَان [ هُلاي كَلِلسَّالِي وَأَنْزَ لَ الْفُرْ قَانَ] اى القرآن ، ويعلم من هذا إن المراد بالكتاب في أوَّل الآية جملة الكتاب التي نزلت على قلبه (ص) في ليلة القدر، أوجملة احكام الرَّسانة ، اوآثار الولاية التي فصَّلت بالسَّنزيل على مقام صدره وبالتَّعبير بالعبارات النَّفسيَّة واللّفظيَّة بالفاظ الكتاب الآلهيَّ و الاخبار القدسيَّة والنَّبويَّة فعلى هذا يكون الفرقان مصدراً بمعنى المفروق المفصَّل او بمعنى الفارِق المفصِّل و قد فسَّر في اخبار كثيرة القرآن بجملة الكتاب ، والفرقان بالمحكم الواجب العمل به؛وهو يشعربماذكرنا وقدمضي بيان للقرآن والفرقان ويستنبط مما ذكروجه التعبير بالتنزيل في تنزيل الكتاب وبالانزال في انزال التَّوراة و الانجيل والفرقان؛ فانَّ نزول الكتاب كان من مقام الاطلاق الي مقام التَّقييد وكان محتاجاً الى كثير تعمَّل من جانب القابل المستعدَّ لنزوله بخلاف نزول التَّوراة والانجيل والفرقان فانتَّها نزلت من مقام التقييدالاجماليَّ الىمقامالتَّقيبد التَّفصيليُّ فلم تكن محتاجة الىكثيرتعمَّل ولذلكتْ لم يأت فيها بالتّنزيل الدَّالّ على المبالغة ولماً صار المقام مقام السَّوَّال عن حال من كفر بالكتب اجاب تعالى بقوله [إنَّ الَّذينَ كَفَرُوا بِآياتِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدً] مؤكّداً بالتأكيدات ، والآيات اعم من الآيات الانفسية والآفاقية والتدوينية فان شوْنات النفوس ووارداتها الجسمانية والنَّفسانية وموجودات العالم الكبير كلَّها آيات جماله وجلاله تعالى، و المراد بالكفر بالآيات الكفر بها من حيث كونها آيات لا من حيث ذواتها في انفسها فان كثيراً من الكافرين بالآيات مشاهدون لذواتها غبر ساترين لها مع انتهم كافرون بها من حيث انتها آيات [وَاللهُ عَزيبزٌ] جملة حاليّة

This file was downloaded from QuranicThought.com



بيان السّعادة

اومعطوفة في مقام التعليل والتأكيد ومعنى عزّته تعالى انه لا يمنعه مانع من مراده [ذُو انْتِهْام ] من شأنه الانتقام ممَّن خالفه وعصاه [إِنَّاللَّهُ لا يَخْفُى] استيناف في مقام التَّعليل اوجواب للسُّوال عن علمه تعالى بهم وبكفرهم كأنه قيل: هل يعلم كفر هم؟ فقال انه لا يخفى [عَلَيْهِ شَيْ تَفِي الْأَرْضِ وَلا فِي النسَّماء] اى في جملة ماسوى الله لان الارض تعم العوالم الثلاثة : عالمالاقدارالنّورانيَّة والاقدارالظِّلمانيَّة والاجسادالطّبيعيَّة ، والسماء تعم الارواح المدبرة والارواح المجرّدة [هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُ كُمْ] حال اومستأنف جواب لسؤال تقديره؛ هل يعلم بواطن الاشياء فيهما ؟- اوجواب لسؤال عن علَّة اثبات الحكم يعنى انَّه يعلم ظواهر ما في العالم لانَّه هوالَّذي يصوركم [فِي الْأَرْحَام كَيْفَكَيْشاءً] فهو يعلم بواطن الاشياء وما لم يوجد بعد فكيف لايعلم ظواهرها التي وجدت في العالم ، ولا اختصاص للارحام بأرحام الامّهات الجسمانيَّة فإنَّ النَّفوس الحيوانيَّة والبشريَّه ارحام للسَّطيفة السيَّارة الانسانيَّة الَّتي يكون خطابالله متوجَّها اليها بل الموادَّ البعيدة من الحبوب واللّحوم والبقول والفواكه التي تصير اغذية الاناسي والكيلوس والكيموس والدماء الجارية في العروق والاعضاء والدّماء المتشبّهة بالاعضاء ارحام للنّطف التي هي في المراتب الجنينيّة ارحام للنَّفوس الحيوانيّة والبشريّة واللّطيفة الانسانيّة والمراتب العالية للنّفس الانسانيّة كلّ بوجه رحم للاعلى منها ولذلك فسرّ البطن فيماورد من ، ان السّعيد سعيد في بطن امَّه؛ بالولاية ، فانَّ الانسان ما لم يدخل تحت الولاية التَّكليفيَّة بالبيعة الخاصَّة الولويَّة وقبول الدّعوة الباطنة حاله حال النبطفة في صلب الرَّجل و بعد الدَّخِول في الولاية بالبيعة الخاصَّة حاله حال النبطغة المستقرَّة في الرَّحم ولا يظهر السعادة والشقاوة الا بعدالة حول في الولاية ، ولذلك كان على (ع) قسيم الجنَّة والنَّار، ومن لم يدخل في الولاية لايخرج من الدَّنيا الا بعد عرض الولاية عليه وظهور على (ع) لديه حتَّى ينكر اويقبل؛ فيشقى اويسعد ، روى عن الصّادق (ع) : إنَّ الله إذا أراد أن يُخلق خلفاً جمع كلِّ صورة بينه وبين آدم (ع) ثمَّ خلقه على صورة احديثهن فلايقولن احدهذا لايشبهني ولايشيه شيئامن آبائي، وفي حديث خلق الانسان وتصوير هفي الرّحم ؛ ثم يبعثالله ملكين خلاقين يخلقان فيالارحام مايشاءالله يقتحمان في بطن المرأة من فم المرأة فيصلان الي الرّحم وفيها يعنى فيالنسطفة الرّوحالقديمة المنقولة فياصلاب الرّجال وارحامالنساء فينفخان فيها روحالحيوة والبقاء ويشقَّان له السَّمع والبصروجميع الجوارح وجميع ما في البطن باذن الله تعالى ثمَّ يوحيالله الى الملكين : اكتبا عليه قضائي وقدري ونافذا أمري واشترطا لى البداء فيما تكتبان، فيقولان: ياربّمانكتب؟ قال:فيوحى الله عزّوجل اليهما: ان ارفعار وسكما الى رأس أمَّه فيرفعان رؤسهما فاذا اللَّوح يقرع جبهةامَّه فينظران فيه فيجد ان في اللَّوح صورته وزينته واجله وميثاقه شقياً اوسعيداً وجميع شأنه ، قال: فيملى احدهماعلىصاحبه فيكتبان جميع مافي اللوح ويشترطان فيه البداء فيما يكتبان ثم "يختماناالكتاب ويجعلانه بينعينيه ثم" يقيمانه قائماً في بطن امَّه قال: فربَّما عتا فانقلب ولا يكون ذلك الا في كلَّ عات اومارد ، واذا بلغ اوان خروج الولد (الى ان قال) فيزجره الملكث زجرة فيفزع منها الولد فينقلب فيصيررجلاه فوق رأسه ورأسه في اسفل البطن ليسهل الله علىالمرأة وعلىالولد الخروج ؛ الىآخر الحديث . واقتحامالملكين من فم المرأة كناية عن دخولهما عن الجهة التي بها بقاء الام وهي الجهة الغيبية والا فلاجهة لدخول الملكئ وخروجه فيعالمالطبع لانه خارج عن الجهات فلايتحدد بالجهات، وكتابة القضاء والقدر من اللوح القارع جبهة الام كناية عن استنباط احوال ما بالفوَّة عن المحلَّ البَّذي تلكتُ القوَّة فيه وتأثَّر ما بالقوَّة عن المحلِّ بآثاره ، واشتراط البداء لكون ما بالقوَّة قد يتأثَّر من الاسباب الخارجة عن

This file was downloaded from QuranicThought.com



المحل [الا إله الله فو] حال او مستأنف في موضع التعليل [ الْعَزِيزُ ] اللذي لا يمنعه مانع عن تصوير ما يشاء في الرّحم [الْحَكيمة] الذي لايصوره الا بصورة اقتضاها استعداده وتستعقب مصالح عائدة اليها او الى العالم [هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَاب] حال اومستأنف وبيان لحكمته ، والكتاب ههنا عبارة عن جملة ماسوى الله فان ماسواه كتابه كما مضى في اوّل الكتاب ، ونزوله عبارة عن ظهوره على مقام محمد (ص) مقامه النبّازل بصور مناسبة له في ذلك المقام ، اوظهوره على مقام رسالته (ص) بماأرسل به من الاحكام، اوظهوره بالالفاظ والعبارات والنبقوش والكتابات التي هي كتابه التدويني منه .

بيان المحكم المنه المحكم المنه آيات مُحْكَمات ] احكم الامر والبناء اتقنه بحيث لا يتطرق الانثلام و الزّوال اليه ، و احكم الحكم اتقنه بحيث لا يتطرق المحو والنّسخ اليه ، و احكم اللّفظ اتقنه بحيث لايتطرق الاحتمال اليه ، والمتشابه في كلّ من هذه مقابل المحكم وكلّما ورد من

المعصومين(ع) ونقل منغيرهم في بيانالمحكم والمتشابه راجع الى هذه المعاني ، والكتاب التَّكوينيَّ الكبير آبانه العقلانية والنفسانية منحيث وجوهها العقلانية محكماتها واصول متشابهاتها وآبانه العينية الطبيعيّة و العلميَّة الملكوتيَّة العالية و السَّافلة من حيث تطرَّق المحو و الزَّوال اليهـا متشابهاتها ، و الكتاب التكوينيّ الانسانيَّ المختصرمنالكتاب الكبير ؛ آياته الرّوحيَّة والعقليَّة محكماته ، وآياته النَّفسيَّة والطَّبيعيَّة متشابهاته ، و من حيث نشأته العلميَّة علومه العقلانيَّة محكماته لعدم تطرَّق الزَّوال اليها وعدم تخلَّف معلوماتها عنها؛لانَّ معلوماتها من حيث انمو ذجاتها نفس تلك العلوم و علومة النّفسانية كلّيّاتها و جزئيّاتها تصديقاتها و تصوّراتها يقينياتها وظنياتها متشابهاته لانمحاثها عن النفس ومغايرتها لمعلوماتها وجواز تخلف معلوماتها عنها ولذلكث سميَّت بالظَّنون ، ومن حيث افعاله الاراديَّة جميع افعاله واقواله وتخطراته ولمَّاته متشابهاته لزوالها وعدم بقائها ، ومن جهة ٍ اخرى ماكان صدورها عن الله تعالى ورجوعها اليه تعالى معلوماً محكماته ، و ماكان صدورها من الله غير معلوم اوصدورها من الشيطان معلوماً متشابهاته ، وهكذا حال ماكان رجوعه الى الله معلوماً ؛ وحال ما لم يكن رجوعه الى الله معلوماً ، ومن الاحكام التَّكليفيَّة ما لم يتطرَّق النَّسخ اليه كان محكماً ، وماكان منسوخاً اويتطرَّق النِّسخ اليه كان متشابهاً ، و ماكان عاماً جارياً على كلِّ مكلِّف كان محكماً ، و ماكان خاصًّا غير جار على كلّ مكلِّف كان متشابهاً ، ومن الكتاب التَّدوينيَّ ماكان واضح الدَّلالة غير محتمل غير مدلوله اوماكان ناسخاً اوماكان حكمه عاماً اوماكان ثابتاً غيرمنسوخ اوماكان متعيّنالتأويل بعد تعيّن تنزيله كان محكماً ، وماكان خلاف ذلك كان متشابهاً ، ولمَّاكان علىَّ(ع)بجميع اجزائه محكوماً بحكم الرَّوح وراجعاً الىالله ومتحقَّقاً بالارواح العالية ومخالفوه بعكس ذلك صح تفسير المحكمات بعليٍّ (ع) والاثمَّة (ع)، وتفسير المتشابهات بمخالفيهم كماورد عن ابي عبدالله (ع) في قوله تعالى : منه آيات محكمات ، و لمَّاكان المحكمات اصلاً و عماداً للكتاب قال : [هُنَّ أُمُّ الْكِتَّاب] ولم يقل امَّهات الكتاب مع ان قياس الحمل على الآيات يقتضي الجمع لانَّه تعالى فرض المجموع المسمى بالكتاب امرأ وحدانياً وهذا الفرض يقتضي الوحدة فيماينسب اليه لاالجمعية ، ولان مجموع المحكمات منحيثالاجتماع يكون اصلا واحدا للكتاب وليس كل واحد منهااصلا برأسه [وأخر مُتَشابِهات فَكَمَّاالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ] ميل عن الحق وانحراف عن جهة القلب والآخرة [فَيَتَّبِعُونَ] من العالم الكبير متشابهاته التي هي موجودات دارالدَّنيا وزينتها الزَّائلة الفانية بسرعة ٍ ، والَّتي هي موجودات الملكوت السفلي

جزه ۲



وتمويهاتها ، ومن العالم الصّغير متشابهاته الّتي هي السَّهوات الفانية الممزوجة بالآلام والادراكات السَّيطانيَّة و الافعال و الاقوال الزَّائغة اوالمشتبهة بالزَّائغة ، ومن الاحكام مشتبهاتها الموافقة لآرائهم الكاسدة ، اوالَّسائغة التأويل اليها ، و من القرآن المتشابهات الموافقة لاوهامهم او الجائزة التأويل اليها فهم يدعون المحكمات من الكتاب و يتبعون [ماتَشابَهَ مِنْهُ ابْتِغاءَ الْفِتْنَةِ] شاعرين بالابتغاء اوغير شاعرين؛ فان ً ابتغاء الفِتنة كابتغاء مرضاة الله قد يكون من قصد اليه وقد يكون من غير قصد لان الواقعين في دارالنَّفس و جهنَّام الطَّبِع لا يكون منهم الا افساد ارض العالم الصّغيراوالكبيرواهلاك حرثها ونسلها وبكلّ فعل اوقول منهم يشتد ذلكت الافساد، وذلكئ الاشتداد هوالابتغاء للافساد سواء لم يكونوا شاعرين باصلاح وافساد اوكانواعالمين بانه افساد قاصدين ا له ، اوكانوا ظانَّين انَّهم مصلحون غير مفسدين كما تفوَّهوا و قال : انَّما نحن مصلحون [وَابْتِخَاءَتَأُو يَلِهِ] الى مايوافق آرائهم [وَمايَعْكَمُ تَأُويلَهُ] جملة حالية على جواز دخول الواو على المضارع المنفيّ بما ، اومعطوفة والتأويل امَّا بمعنى المأوَّل اليه او بمعناه المصدريَّ يعنى لا يعلم ما هو تأويله في نفس الامر [إلَّا اللهُ] اعلم أنَّ تأويل الشيء بمعنى ارجاعه لايصدق الا اذا اعيد الى ما منه بدئ ، ولمَّاكان مبدأ الكلمات الآلَهيَّة التّكوينيَّة والتدوينية مقام ظهوره تعالى الذي هومقام المشيَّة لم يكن يعلم تأويلها بنحوالاطلاق اكالله [وَالرَّ اسِخُونَ فِي الْعِلْم ] رسوخاً تاماً وهم الذين بلغوا الىمقامالمشيَّة وارتقوا عن مقامالامكان وهم محمَّد(ص)واوصياؤه الاثنا عشر لا غيرهم كما بلغ الينا ، وامَّا غيرهم من الانبياء والاولياء فلمَّا لم يرتقوا عن مقام الامكان لم يعلموا تأويلها التمام بل بقدرمقامهم وشأنهم ، ولممّاكانت الكلمات بوجه ناشئة عن مقام الغيب صحّ ان يقال : لايعلم تأويلها التمام آلا الله ، و امما الرّاسخون في العلم فلا يعلمونه و [يَقُولُونَ] من باب التسليم [آمَنّابه] وعلى هذا فالوقف على الاالله وقوله الرَّاسخون في العلم ابتداء جملةُ اخرى فصح أن يقال: لايعلم تأويل القرآن الاالله، اويقال: علم تأويل القرآن منحصر في النُّبي (ص)والاثمة (ع) ولا يعلمه غيرهم ، اويقال : علمه منحصر فيهم وفي خواص َّشيعتهم، وقد اشير الي كلِّ من هذه في الاخبار [كُلُّ] من المحكم والمتشابه [مِنْ عِنْدِرَ بِّنا] في خبر نحن الرَّاسخون في العلم ، وفي رواية ٍ: فرسولالله(ص) افضل الرَّاسخين ، و في خبر : انَّ الرَّاسخين في العلم من لايختلف في علمه ، وفي خبر، ثمَّ انَّ الله جلَّ ذكره بسعة رحمته و رأفته بخلقه و علمه بما يحدثه المبدَّلون من تغيير كلامه قسمٌ كلامه ثلاثة اقسام: فجعل قسماً منه يعرف العالم والجاهل ، وقسماً لايعرفه الا من صفا ذهنه ولطف حسّه وصح ّ تميزه ممنّ شرحالله صدره للاسلام ، وقسماً لايعرفه اّلا الله وانبياؤه والرّاسخون في العلم ، وانسما فعل ذلك لئلًا يدّعي اهل الباطل من المستولين على ميراث رسولاالله(ص)من علم الكتاب ما لم يجعله لهم ، وليقودهم الاضطرار الى الايتمار عن ولاة امرهم فاستكبروا عن طاعته تعزَّزاً و افتراء على الله عزَّوجلَّ . واغتراراً بكثرة من ظاهرهم وعاونهموعاندانله جلَّ اسمه ورسوله [وَمَايَذٌ كُرُ] انَّ في الكتاب محكماً ومتشابهاً، وان المتشابه لايعلمه الاالله اومن كان خليفة لله ، وان الكتابلايتصورايجاده وانزاله الا بالاشتمال على المتشابه.

| [الأأولُواالْألْبَاب] اللّذين صارت اعمالهم وعلومهم ذوات الباب بتعقيد قلوبهم على الدينية أمالا يتعام المالا الم | بيان صيرورة   |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| الو في على أيلناني أولياء ألا مرحما مصي وهو معطوف من الله الحاكي على المحكي من                                 | الانسان ذالبّ |
| قولهم ، أو هو من المؤمنين القائلين ، و الاشكال بأنَّ الاتيان بالكلام المتشابه المحتمل                          |               |



الجزء الثالث

الوجوه غير ظاهرالمرام ليس من دأب الحكيم ليس فيمحله ؛ لان المعنى ان كان من جنس المحسوسات ومماً يدركه العوام يمكن الاتيان بالكلام نصاً في المرام و ما بمكن الاتيان به غير محتمل لغيره قد يؤتي به لاغراض صحيحة عقلانيَّة محتمل الوجوه العديدة و قد عدّوا الاتيانَ بالكلام محتمل الوجهين او الوجوه من محسَّنات الكلام وانكان من الامور الغيبيَّة التي لاشبيه لها في هذا العالم فانتَّها بمقدَّراتها ومجرَّداتها نورانيَّة وما في هذا العالم بجملتها ظلمانية ولامناسبة بوجه من الوجوه بين النوراني والظلماني بل النوراني اذا ظهر افني الظلماني ولذلك قال تعالى: ولوانز لنا ملكاً لقضي الامر لان الموجودات النورانية إذا ظهرت في هذاالعالم بوجوداتها افنت ما فيها لايمكنالتعبيرعنها الا بالامثال ، والتَّصويربالامثال لايمكن الا بالعبارات المتشابهة المحتاجة الي التأويل كالرَّويا المحتاجة إلى التَّعبير فانتَّها تصوير ما في ذلك العالم عند المدارك الاخرويَّة بالامثال وليست الا محتاجة الىالتعبير ولايجو زذلك التأويل وهذاالتعبير الامن بصيرناقد بوجوه المناسبة بين الامثال والممثل لها نسب الى امير المؤمنين (ع) انَّه قال: اعلم انَّ الرَّاسخين في العلم هم المَّذِّين اغناهم الله عن الاقتحام في السدد المضروبة دون الغيوب فلزموا الاقراربجملة ما جهلوا تفسيره منالغيب المحجوب فقالوا : آمناً بهكلٌّ من عند ربنا ؛ فمدحالله عزّوجل اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علماً وسمّى تركهم التعمَّق فيما لم يكلّفهم البحث عنه منهم رسوخاً فاقتصر على ذلك ولاتقدّر عظمةالله علىقدر عقلك فتكون من الهالكين [رَبَّنْالاتُز غْ قُلُوبَنْا] عن الاستقامة على طريق الاعتراف بالعجز فيما لانعلم وترك التّصرّف في المتشابه الّذي لانعلم تأويله والاقرار بأنه من عندانة الى التّصرّف فيما لانعلم والتفوّه بالآراء وتأويل المتشابه من عند انفسنا واتّباع مايوافق منه اهواءنا [بَعْدَاِذْهَدَيْتَنا] الى التّسليم وترك الاستبداد بالاراء بقبول الولاية والبيعة الخاصّة [وَهَبْلُنامِنْ لَدُنْكَرَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّاتِ] سألوا الابقاء على التبري وازدياد التولي ، والهبة الاعطاء من غير عوض وهذا المعنى على التّحقيق خاصٌ بالله اومن تخلَّق باخلاقه ، عن الكاظم (ع) انَّ الله قد حكى عن قوم صالحين انتهم قالوا ربّنا لانزغ قلوبنا بعد اذهديتنا وهب لنا من لدنك رحمة انتكث انت الوهتاب ، حين علموا ان القلوب تزيغ وتعود الىعماها ورداها انَّه لم يخف الله من لم يعقل عنالله ، ومن لم يعقل عنالله لم يعقد قلبه على معرفة ثابتة يبصرها ويجد حقيقتها في قلبه ، ولا يكون احدكذلكث الامن كان قوله لفعله مصدقاً و سرّه لعلانيته موافقاً لان الله لم يدلُّ على الباطن الخفيُّ من العقل الا يظاهر منه وناطق عنه [ رَبَّنا إِنَّكَجامِعُ النَّاسِ لِيَوْم اى في يوماولحساب يوم [لارَيْبَ فيه إنَّ الله لايمخْلِفُ الْميهاد] تعليل نقوله تعالى : لاريب فيه اولفوله تعالى انَّكْ جامع النَّاس ، والميعاد وقت الوعد اومحلَّه [إنَّالَّذينَ كَفَرُوا] ابتداءكلام من الله منقطع عن سابقه ، ويجوز ان يكون من جملة مقول المؤمنين تعليلا ً للسابق والمراد بالكفر الكفر بالولاية فان ّ الآية تعريض ّ بالامّة ويدل عليه قوله تعالى كُذَّبوا بَآ ياتنا [لَنْتُغْنِي عَنْهُمْ] اغنى زيداً عن عمروجعله غنياً عن الاحتياج الى عمرو، واغنى العذاب عن زيد جعل العذاب غنيّاً عن الاحتياج الى زيدكان العذاب محتاج اليه في وروده فجعله غنيّاً عنه كناية عن دفعه عنه فالمعنى لن تدفع عنهم [أمْوْ الْهُمْ وَلْا أَوْ لا دُهُمْ مِنَ اللهِ] حال عن قوله تعالى [ شَيْئاً ] اى لن تدفع شيئاً حالكونه نازلاً من الله [وأولْئِكَهُمْ وَقُودُ النَّارِ] في الجحيم كما انتهم في الدّنيا وقودنار الغضب والحرص والحسد وغيرها [كَدَأْبَآلِفِرْعَوْنَ] أي شأنهم و ديدنهم و هو متعلَّق بلن تغنى ، اوبوقود النَّار ،



## بيان السّعادة

201

او خبر لمحذوف [وَالَّذَينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوابَ آياتِنا] بالرَّسل و اوصيائهم وسائر الآيات [فَاخَذَهُمُ اللهُ] التفات من التكلم إلى الغيبة لأنَّ المُؤَاخذة لاتكون الا في المظاهر الدَّانية لله بخلاف الآيات فانتها منسوبة اليه تعالى باعتبار المقام العالى [بِذُنُوبِهِمْ وَاللهُ شَديدُ الْعِقَّابِ قُلْ] بامحمد (ص) [لِلَّذينَ كَفَرُ واسَتُغْلَبُونَ] في الدَّنيا وحال الموت وفي البرازخ وفي المحشر [وَتُحْشَرُونَ] بعد الانتهاء الى المحشر [ إِلَى جَهَنَّم وَبِئْسَ الْمُهَادُ ] نسب الى الرّواية انه لما اصاب رسول الله (ص)قريشاً ببدرٍ وقدم المدينة جمع اليهود في سوق قينقاع فقال : يامعشراليهود احذروا منالله مثل مانزل بقريش يوم بدروأسلموا قبل ان ينزل بكم مانزل بهم فقد عرفتم انَّى نبيَّ مرسل تجدون ذلك في كتابكم فقالوا : يامحمَّد (ص) لا يغرَّنك انَّك لقيت قوماً اغماراً لا علم لهم بالحرب فأصبت منهمفرصة اما والله لوقاتلتنا لعرفت انا نحن الناس فأنزل الله هذه الآية وقد فعلءالله ذلكث بهم وصدق وعذه بقتل بنى قريظة واجلاء بنى النتضير وفتح خيبر ووضع الجزية على من بتمىمنهم وغلب المشركين وهومن دلائل النبوَّة [قَدْ كَانَ لَكُمْ] اينهااليهود اومطلق الكفَّار اومطلق النَّاس من المسلمين والكفَّار [ آيَةً ] علامة دالة على صدق محمة (ص)في رسالته [فبي فِشَتَيْنِ الْتَقَتّا] ببدر [فِيَّةٌ] قليلة عددهم ثلاثمانة وثلاثة عشر [تُقَاتِلُ فِي سَبِيل اللهِ وَأُخْرى كَافِرَة ] كثيرة عددهم قريب من الالف وهم مشر كوا مكة [يَرَوْنَهُم ] الفاعل راجع الى ألفئة المسلمة اوالكافرة والمفعول اما راجع الى مرجع الفاعل اوالى مقابله وهكذا ضمير قوله تعالى [مِثْلَيْهِمْ] راجع الى مرجع الفاعل او مقابله و الكلُّ صحيح بحسب المعنى و بحسب اللَّفظ فان ً المسلمين رأوا المشركين قليلين ليجترؤا عليهم ولعلمهم رأوهم قبل الغزو كثيرين ليلتجنوا الى الله ولا يتكلوا على عددهم وقوَّتهم ، والمشركين رأواالمسلمين قليلين قبل الغزو ليقدموا على المقاتلة ثمَّ رأوهم كثيرين حين الغزوليجنبوا ويهزموا [رَأْىَ الْعَيْن] لارأى الخيال [وَاللَّهُ يُؤَيِّدُ بِنَصْرٍ هِمَنْ يَشْاءُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ] التقليل والتكثير والغلية من القليل على الكثير [لَعِبْرَةٌ لِأُولِي الْأَبْصَارِ] المدركة من الاشياء مايعتبرون به ولما صارالمقام مقام ان يسأل ماكان سبب توقيف النباس عن القبول بعد وضوح الآيات اجاب بانته [زُيُّن لِلنَّاس] اي ذوى النسيان لاالانسان [حُبُّ الشُّهَوْاتِ] السُّهوة هي المحبِّة النفسانيَّة والحبَّ اعم منها ، وتزيبن الَّشيء اراءته بحيث يكون مرغوباً فيه للرَّائي وتعليق التَّزيين على الحبِّ للاشارة الى ان تزيَّن السَّبيء وتزيينه ليس الامن حيث نفس الحبّ لامن حيث شيء آخرولامن حيث خصوصيَّات المحبَّة من كونها شهوة اوحبَّا آلَهيَّا اوعشقاً اوشوقاً ، واضافة الحبّ الىالسَّهوات للاشارة الى أنَّ المانع منالاعتبار هوالحبَّ الحاصل في ضمن الَّشهوة وعلى هذا فالحبَّ والتشهوة على معانيهما المصدريَّة وقوله تعالى [مِنَ النِّساءِ] حال من السَّهوات ولفظة من ابتدائيَّة وتقديم النّساء لكونهن اتم في الاشتهاء من سائر المشتهيات [وَالْبَنْبِينَ] بل مطلق الاولاد لكن لكراهة بعض النَّفوس للبنات على الاطلاق وكراهة بعضها لهن قبلوجودهن ونموَّهن لم يذكرهن في المشتهيات [وَالْقَنْاطيرِ] جمع القنطاروهو اربعون وُقيتة ( ) من الذهب ، او الف و مائتادينار ، او ثمانون الف در هم ، او مأة رطل من ذهب ، او فُضَّة ، أو الف و مائتا أقيقة ( ) اوسبعون الف دينار اومل مسك ثور ذهباً او فضة [الْمُقَنْطَرَةِ] التامة المكملة [مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَّةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ] المرعاة او المعلمة او الحسنة من السيماء [وَالْأَنْعَام ] الشَّلالة البقر والغنم والابل [وَالْحَرْث]

<sup>،</sup> وج- الاقيدٌ بضم الالف وكسرالقاف وتشديدالياء المفتوحة وكذاالوقيد عبارة عنسبعة مثاقيل، جمع اواق واواقي ووقايا .



الجزء الثالث

الكسب اوجمع المال اوالزَّرع [ذَلِيكَمَتْاعُ الْحَيْوةِ اللَّنْنِيا] جواب لسؤال مقدَّر كأنَّه قيل : ماحالها؟- ومنى يكون التمتع بها؟ وما لمن تركها ؟ [وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الْمَآبِ] لمن تركها [قُلْ] بامحمة (ص) للترغيب عنها والتحريص فيما عندالله [أونكبتُكُمْ بِخَيْرٍ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَوْ اعِنْدَرَ بِّهِمْ] للذين التقو اخبر مقدم والجملة بيان للخير مع الزّيادة ولذا لم يأت باداة الوصل اوهو مثل سابقه متعلّق بخير و [جَنَّـاتٌ] مرتفع خبراً لمبتدءٍ محذوف [تَجْرىمِنْ تَحْتِهَاالْأَنْهَارُ] اي من تحت عماراتها اومنتحت اشجارها اومنتحت طبقاتها فان الجنة اذاكانت ذات طبقات و يجرى تحت كل طبقة نهر كانت احسن منظراً [خالدين فيها] فان تمام النِّعمة بان لاتزول [وَأَزُوا جُمُطَهَّرَةٌ] ممَّا يستقذر من النِّساء من الاحداث والاخباث وكثافات الاخلاط وممَّا يستكره من رذائل الاخلاق [ وَرضُّوانُ مِنَ اللهِ ] الرّضوان بالكسر والنّضم مصدر و رضوان الله آخر مقامات النِّعم لانعمة فوقه وهو يستلزم رضي العبد عنالله ، و في تقدَّم رضاالله عن العبد على رضا العبد عن الله اوتأخَّره مثل سائر صفات الله الظّاهرة في العباد اشكال وقد تقدّم في اوّل سورة البقرة في بيان توابيّته تعالى بيان لذلك وقداشارتعالى الىمراتبالنَّعم؛ اوليها اصناف متاع الحيوة الدَّنيا ، وثانيتها الجنَّات الصوريَّة ، وثالثتهاالازواج المطهرَّة ، ورابعتها رضوانَ الله و ليس فوقه مقام [وَاللَّهُ بَصِيرُ بِالْعِبَّادِ] فيبصر مقام كلَّ و درجات شقاوته اوسعادته فيجزى كلاً بحسبها [الَّذينَ يَقُولُونَ] بلسان حالِهم اولسان قالهم فان المتقى لتعلُّقه بالله بسبب قبوله الولاية يضطر الىقول ربّناحالا وقالا ولذلك جعله بيانا للذين اتقوا ، ويجوزان يكون مقطوعاً بالرّفع اوالنّصب للمدح فعلى هذاكان شأن اللّذين اتقوا ان يقولوا [رَبَّنا إِنَّنا آمَيّا] كأن مقصودهم من اظهار الايمان عرض حالهم عليه تعالى لاالمنَّة بايمانهم فانَّ عرض الحال من العباد مرغوب كما انَّ المنَّة بالاعمال مكروهة وتمهيد لسؤال المغفرة والحفظ من النَّار [فَاغْفِرْ لَنَاذُنُو بَنَّا] قان ظهر الذَّنوب علينا شين لنا وشين لصاحبنا [وقنا عَذَابَ النَّارِ ] لان ابلامنا ابلام صاحبنا [آلصَّابرين] وصف آخر للمتقين [ وَالصَّادِقينَ وَالْقَانِتينَ وَالْمُنْفِقِينَوَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ] توسيط العاطف بينالاوصاف لتعدّد مباديها، وللاشارة الى استقلال كلَّ وانفراده بالمدح أوالذَّمَّ أوغير ذلك من الاغراض ، والصَّبر أقدم صفات الايمان ولذا ورد انته من الايمان كالرأس من الجسد ، وبه يحصل الصِّدق الَّذي هو الاستقامة في الاقوال والافعال والاحوال، وبالاستقامة المذكور ة يتم الطبَّاعة المَّني هي القنوت وبتمام الطَّاعة يسهل الانفاق الَّذي هو بذل فعليَّات النَّفس ، وبه يحصل القرب من يومالدين والدّخول في محربو مالدّين وسترمساوي ليل الطّبع ، ولمّاكان التكليف مطابقاً للتكوين والظّاهر عنواناً للباطن كلِّفالله العباد بالاستغفار اللُّساني في اسحار ليالي الطَّبع منفرداً اوفي مطلق الصَّلوة أوفي صلوة الوثر. [شَهدُاللهُ] كلام منقطع عمّاً قبله و الْشهادة حفظ القضيَّة المشهودة او ما في حكمها

كيفية شهادة الله [سهدالله] كلام منقطع عما قبله والشهادة خطط الفضية المسهودة أو ما في محمها المعادة الله الأحبار بها واخبار الله بالتوحيد لجملة الاشياء عبارة عن خلقها مفطورة على التوحيد واقتضاء التوحيد معمايجاورها وهذا اخبارمن الله لها عن توحيدصانعها ووحدته واحديته

واخباره تعالى بالتموحيد لذوى العقول فيمقامالعلم بخلقالآيات الآفاقيّة وجعلها بحيث يدركها العقول الصّافية داليّة على وحدة خالقها و خصوصاً الآيات الكبرى الدّاليّة بالسنة اقوالهم و احوالهـم على التّوحيد المشاراليه



بقوله تعالى : سنر يهم آ يا تنافى الافاق وبانشاء الآيات الانفسية وجعلهادالة على وجود الحقَّ وصفاته المشاراليه بقوله تعالى : و في انفسهم حتّى يتبيّن لهم ا نه الحقُّ و في مقام المشاهدة بظهوره تعالى في كلَّ شيء و فيء المشاراليه بقوله تعالى او لم يكف بربك انه على كلَّ شيء شهيد [ أَنَّهُ لا إِلٰهَ إِلا هُوَوَ الْمَلائِكَةُ وَ أولُوا الْعِلْم ] بذواتهم والسنة احوالهم ، واقوالهم و بجوزان يكون عطفاً على المستثنى بحيث لايكون منافياً للتوحيد ولامستلزماً لتعدّد الآلهة، وقوله تعالى: [قَائِماًبِالْقِسْطِ] قائم بالمجموع اوبالله معنيَّ وهو بحسب الاعراب صفة لاسم لا اوحال عن المستثنى او المستثنى منه و المعنى شهدالله كافياً للخلق بسبب القسط او مقيماً للقسط و قول الباقر (ع) ان أولى العلم الانبياء (ع)و الاوصياء (ع)وهم قيام بالقسط يؤيَّد قيامه بالمجموع، ولرفع توهم تعدَّد الآلَهة على احتمال عطف الملائكة على المستثنى اكَّدالتَّوجيد بقوله تعالى [لاإله إلا هُوَ] من دون عطف كأنه قيل : يلزم من ذلك تعدّد الآلهة المنافي للتّوحيد فقال : لاآله الاهو لان آآلهة الملائكة و اولى العلم ليست الا ظهورا آلهة الله وليست آلهتهم مغايرة حتى بلزم تعدّد الآلهة [الْعَزِيزُ] الغالب الّذي لامجال لا آلهة غيره معه [الْحَكِيمُ] الّذي لا يجعل احداً مظهر ألا تهينته الا بحكم ومصالح [إنَّ اللَّينَ] له معان والمراد به ههنا الطّريق الىالآخرة والى الله [عِنْدَاللهِ الْإِسْلاَمُ] يعنى بعد ظهورالاسلام انحصرالطّريق الىالله في الاسلام وانقطع ماكان حقاً من سائر الاديان وقد مضى بيان للاسلام والايمان في اول سورة البقرة [ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِينَ أُو تُوا الْكِتْ ابَ] من اليهو دو النصارى في حقيته اوفي انحصار الدّين فيه [الأمن بُعْدَما جاءَهُمُ الْعِلْم] بظهوره وبعنة محمد (ص) الاتي به يعني كانوا متّفقين على حقّيّة محمّد(ص)ودينه وانحصار الدّين في دينه قبل مبعثه الى ان بعث وايقنوا انَّه النبيِّ الموعود فاختلفوا فيحقَّيَّته بان اقرَّ بعض والمكربعض بعد يقينهم ببعثته [بَغْياً بَيْنَهُمْ] استطالة وطلباً للرياسة في اهل ملتهم اوطلباً للمآكل المقررة أنهم في اهل ملتهم أومَنْ يَكْفُرْ حال اوعطف [بآيات الله] التَّدوينيَّة والتَّكوينيَّة كآيات التَّوراة والانجيل النَّاطقة بحقّيَّة دين الاسلام وصدق محمّد (ص) وآيات القرآن الدَّالَةعلى حقَّيَّته وحقَّيَّة وصيَّه وكمحمَّد (ص)وعلى (ع)واولادهما (ع)فان الله بعدَّ به على كفره لانه لايدع عملاً بلاجزاء ولا يفوته كفر الكافر [فَـاِنَّاللَّهُسَريعُ الْحِسَّابِ] وعيد لمن كفر منهم ومن يكفر بعليّ (ع) بعد محمد (ص) من امته [فَـاِنْحَاجُّولَكَ] في حقيّة الاسلام او في انحصار الدّين فيه [فَقُلْ] الاسلام اخلاص الوجه نة و [ أَسْلَمْتُ ] اى اخلصت عن الشرك والخديعة اوسلّمت [وَجْهِي َ لِلَّهِ] بسبب الاسلام و هذا وصف لاينكره احد فلا وجه لمحاجّتكم ليفيدينالاسلام والمراد بالوجه الذات فان شيثية الشيء بصورته لابمادته وصورة كلَّ شيءٍ فعليَّته الاخيرة ، وفعليَّته الاخيرة ما به توجَّهه كما إنَّ وجهالبدن ما به توجَّهه [وَمَن اتَّبكَعَن] عطف على الضَّمير المرفوع ولم يؤكَّد بالضَّمير المنفصل للفصل بينه و بين المعطوف عليه او عطفَ على الله اىأخلصت وجهى لله ولمن اتبّعن ، اوسلّمت وجهى الى الله والى من اتّبعن ، فانَّ المسلم والمؤمن له وجهان وجه الىالله ووجه الىالخلق، والاسلام كما يقتضىاخلاص الوجه لله وتسليمه اليه يقتضي اخلاصالوجه لخلقالله وتسليمه اليهم [وَقُلْ لِلَّذِينَ أُو تُواالْكِتْابَ وَالْأُمَّيِينَ] الذين لاكتاب لهم ولانبيَّ يعني الذين ما حصل لهم من الكمالات الانسانية شيء سوى الانتساب الى الام [أأسْلَمْتُمْ] يعنى بعد ماذكرت لهم ان الاسلام يقتضي



الجزء الثالث

اخلاص الوجه لله وهو وصف مطلوب لكل عاقل صار المقام مقام السؤال عن اتصافهم بالاسلام والمعنى اصرتم مسلمين او مخلصين وجو هكم لله [فَكَانُ اَسلَمُوا] صاروا مسلمين او مخلصين وهو تهييج لهم على الاسلام [فَقَلُو اهْتَدَوا] لان الاسلام اهتداء ووصول الى طريق الايمان ، واخلاص الوجه لله اهتداء الى الكمالات الانسانية [وَإِنْ تَوَلَّوْاً] عن الاسلام اواخلاص الوجه فليس عليك وباله [فَانَّ ما عَلَيْكَ الْبَلاغ] اى النبايغ وقد بتغت وليس عليك قبولهم حتى يكون وبال عدم قبولهم عليك ، والبلاغ اسم مصدر من الابلاغ اوالتبليغ [وَاللهُ بَصِيرٌ بِالْعِبْادِ] فيجازى كلاً بعمله ؛ وعدووعيد [ إنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِآيات الله ]. استيناف بيانى جواب لسؤال مقدر [وَيَقَتْلُونَ النَبيتينَ بِغَيْرِ حَقً] للتبيين لا للتقييد [وَيَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بِآلع الله ]. النوال مقدر [وَيَقَتْلُونَ النَبيتينَ بِغَيْرِ حَقً] للتبيين لا للتقييد [ويَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالقسط مِن وجوده [ فَبَشَرُهُمْ بِعَذاب البياء والمبتاعين بالبيعة الخاصة فان البائع بالبيعة الخاصة يأمر والقسط في من ماعة واحدة فقام مائة رجل والنا عشر رحق من البيعة الخاصة فان البائع بالبيعة الخاصة يأمر ونَ بِالقسط في ماعة واحدة فقام مائة رجل والنا عشر رجلاً من عبّاد بني اسرائيل الذين قتلوا ثلاثة واربعين نبياً من اول النتهاد في مناعة واحدة فقام مائة رجل وائنا عشر رجلاً من عبّاد بني اسرائيل الذين قتلوا ثلاثة واربعين نبياً من اول النتهاد في مناعة واحدة فقام مائة رجل وائنا عشر رجلاً من عبّاد بني اسرائيل فامروا من قتلهم بالمعروف ونهوهم عن المنكر مناعة واحدة فقام مائة رجل وائنا عشر رجلاً من عبّاد بني الذين قتلوا ثلاثة واربعين نبياً من اول النتهاد في ماعة واحدة فقام مائة رجل وائنا عشر رجلاً من عبّاد وي من وسرول الله والن المعروف ونهوهم عن المنكر ماعة واحدة فقام مائة رجل وائنا عشر رجلاً من عبّاد بني الواعي المروا من قتلهم بالمعروف ونهوهم عن المنكر منتون منتهم وكل من قتل نبية الباطني و اتباعه و ان لم يقتل نبياً في الخارج ولا تابعاً لنبي ، و تعريض بمن تعرض لقتل الائية واتباعهم بعد وفاة الرسول (ص) [أولُ تُولُ الَّذَينَ حَرِيلَان في الخارج والاتا من المائم ما الم

اعلم ان العمل مقابل العلم عبارة عمَّا يظهر على الإعضاء مسبَّوقاً بقصد من العامل قولاً كان اوفعلاً اومايصدر من النَّفس في الباطن من المجاهدات الباطنية، وكلَّ منهما لايبقي بنفسه لكنَّ النَّفس تتجوهر بكيفيَّة تكون مصدراً لهما ثم "تتزايد تلك الكيفية منهما و تكون تلك الكيفية باقية معها في الدَّنيا و الآخرة و ثمرتها في الدُّنيا الخلاص من عذاب الاوصاف الرَّذيلة وفي الآخرة التلذَّذ بالامور الاخرويَّة وبمناجاةالله ، وبعبارة اخرى النَّفس تتكيَّف منهما بجهتيها ، جهتها الدُّنيويَّة الَّتي يحصل بها للانسان الاضافة إلى الخلق وجهتها الاخرويَّة المّني بها يحصل الاضافة الى عالم الارواح، وثمرة كيفيّة جهتها الدّنيويّة الفراغ من رذائل تلكث الاضافة ومتاعبها، و ثمرة كيفيَّة جهتها الاخرويَّة التلذَّذ بالامور الاخرويَّة و بمناجاة الله ؛ و على هذا فقوله تعالى : [ فِي اللُّنْيا وَالْآخِرَةِ] حال من اعمالهم اوظرف للحبط [وَمالَهُمْ مِنْ نَاصِر بِنَ] بدفعون عنهُم العذاب المَّذي تبشّرهم به [أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُو تُو انصيباً مِنَ الْكِتاب] المتر الى كذا كلمة تعجب وتعجيب، والرَّؤية اعم من رؤية البصر ورؤية القلب ، ونزول الآية انكان في احبار اليهود فهي جارية في كلِّ من أقرَّبشريعة وكتاب ثمَّ اعرض عن شريعته وكتابه فانَّ الكتباب عبارة عن احكام الرَّسالة والنَّبوَّة ، والكتب التَّدوينيَّة السَّماويَّة صورة تلك الاحكام وظهورها ، والمنظور منافقوا الامَّة حيث أقرَّوا بمحمَّد(ص)وشريعته وكتابه واعرضوا عنكتابه بعد وفاته [يُلدْعُونَ إلى كِتْنَّابِ اللهِ] حال أو جواب لسؤال مقدَّرٍ ، و انكان المراد به التَّوراة فالتّعريض بالامة والقرآن [لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ] قرى بفتح الياء وضمتها وفتح الكاف [تُم يَتَوَلّى فَريق مِنْهُمْ] عن كتاب الله عطف على يدعون والاتيان باداة التّراخي اشارة الي ان التولّي وقع منهم بعدالدّعاء الىالكتاب بمهلة فانته (ص) على ماقيل دخل مدرسهم ودعاهم الى الاسلام فقالوا: على ايَّ دين انت ؟ ـ قال : على ملَّة ابراهيم (ع)فقالوا :

This file was downloaded from QuranicThought.com



ان ً ابراهيم كان يهو ديّاً ، فقال: ان ّبينناوبينكم التّوراة فأبوا من الرّجوع اليهابعد محاجّاتٍ وقعت بينهم، ونسب في مجمع البيان الى ابن عبَّاس انَّه قال : ان رجلاً وامرأة من اهل خيبر زنيا وكانا ذوى شرف فيهم وكان في كتابهمالرّجم فكوهوا رجمهما لشرفهما ورجوا ان يكون عندرسولالله(ص)رخصة في امرهما، فرفعوا أمرهما الى رسولالله(ص) فحكم عليهما بالرَّجم فقالوا جرت يا محمَّد ليس عليهما الرَّجم فقال (ص) : بيني وبينكم التوراة ، قالوا قدأنصفتنا قال : فمن أعلمكم بالتوراة؟\_ قالوا : ابن صورياساكن فدك فارسلوا اليه فقدمالمدينة وكان جبرئيل قد وصفه لرسولانة (ص) الى ان قال فدعا رسول الله (ص) بشيءٍ من التُّوراة فيها الرَّجم مكتوب فقال له : اقرء فلماً اتى على آية الرّجم وضع كفّه عليها وقرأ مابعدها فقال ابن سّلام يارسول الله قدجاوزها وقام الى ابن صوريا ورفع كفة عنها ثمَّ قرأ على رسولالله(ص) وعلىاليهود بانَّ المحصن والمحصنة اذازنيا وقامت عليهما البيّنة رجما ، فأمررسولالله(ص) باليهوديّين فرجما ، فغضب اليهود وأنكروا على ابن صوريا فأنزل الله هذه الآية [وَهُمْ مُعْرِضُونَ] و الحال ان سجيتهم الاعراض عن الحق مطلقاً [ ذٰلِكَ ] التولّي و الاعراض [بُـأَيُّهُمْ] سهتلوا على أنفسِهم عقوبة الآخرة و [قَالُوالَنْ تَمَسَّنَاالنَّارُ إِلَّا آيَّاماًمَعْدُوداتٍ] قبل يعنى عدد ايام عبادة اسلافهم العجل اربعين يوماً اوسبعة ايام وقيل اياماً منقطعة [وَغَرَّهُمْ فِي دِينِهِمْ مَا كَانُو ايَفْتَرُونَ] من انقطاع العذاب اوقولهم : نحن ابناء الله واحبَّاؤه ، او ان ابَّاثهم الانبياء يشفعون لهم ، او انَّ الله وعد يعقوب ان لايعذَّب اولاده [فَكَيْفَ] حالهم تهويل لهم وتفخيمٍ لعذابهم [إذاجَمَعَنَّاهُمْ لِيَوْمِ] في يوم اولمجازاة يوم [الأرَيْبَ فيهِ] لاينبغي الرّيب فيه روى ان اوّل راية ترفع يوم القيامة من رايات الكفار راية اليهو دفيفض جهم الله على رؤس الاشهاد ثم يأمربهم إلى النار [وَوُفِّيَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ] ادّيت اليها تمامما كسبت على تجسم الاعمال اوتمام جزاء ماكسبت [وَهُمْ لأَيُظْلَمُونَ] بنقص ثواب اوزيادة عقاب .

اعلم ان النفوس البشرية تكسب فعلية من الأعمال البدنية والريّاضات النّفسية وتلك الفعلية ليست كبفية عرضية كما يظن بل هى شأن جو هرى من شؤن النفس على ما حقّى فى الفلسفة من الحركات الجو هرية و ذلك السلمان ان يبق للنفس بعد رفع حجب الطّبع بالموت الاختياري او الاضطراري يتمثّل بصورة موافقة له مملوكة للنفس و هذا معنى تجسم الاعمال و يتفضّل الله على صاحبها بمثل تلك الصورة او يضعف عذابها بمثلها على اختلاف الكسب وهذا احد وجوه الجنّتين فى قوله تعالى : ولمن خاف مقام ربّه جنّتان واحد وجوه قوله لكل ضعف ولكن لا تعلمون و التّوفية تأدية تمام ما ينبغي ان يؤدى و على هذا جاز ان يقال أعطاه الله نفس ماكسبت وان يقال أعطاه الله جزاء ماكسبت وحبط الاعمال ومحو السيئات عبارة عن يطلان تلك الفعلية والمحاؤ ها عن منعف ولكن لا تعلمون و التّوفية تأدية تمام ما ينبغي ان يؤدى و على هذا جاز ان يقال أعطاه الله والمحاؤ ها عن صفحة النقس ، وتبديل السيئات حسنات عبارة عن محو السيئات عبارة عن يطلان تلك الفعلية والمحاؤ ها عن صفحة النفس ، وتبديل السيئات حسنات عبارة عن تسخير تلكالفعلية للعاقلة بعد ان كانت مسخرة لفس ماكسبت وان يقال أعطاه الله جزاء ماكسبت وحبط الاعمال ومحو السيئات عبارة عن يطلان تلك الفعلية والمحاؤ ها عن صفحة النفس ، وتبديل السيئات حسنات عبارة عن تسخير تلكالفعلية للعاقلة بعد ان كانت مسخرة للشيطان والعفو عن السيئات و غفرانها عبارة عن بقاء تلك الفعلية مع سترها عن الانظار و عدم تمثلها وعدم ظهورها بصورة مناسبة لها .

[قُلُ اللَّهُمَّ] اصله باالله حذف اداة النداء واتى بالميم المشدّدة فى الآخر عوضاً عنها تعظيماً لاسمه السَّريف ان يؤتى بصورة النّداء وتفخيماً للفظه واشعاراً باشتداد المحبّة فان َ شدّةالحبّ كشدّة الغضب تقتضى التّشديد فى اللّفظ وقيل اصله ياالله أمَّ بخير فخفّف بحذف حرف النّداء وهمز ةالقطع وعدم التفوّه بهذا الاصل



الجزء الثالث

و عدم اجتماع الميم مع حرف النَّداء دليل الأوَّل [مالِكَ الْمُلْكِ] صفة اللَّهم َّ اومنادي بحذف حرف النَّداء والاتيان به قبلالحكم للبراعة، وليكون مشعراً بعلَّة الحكم، والمرادبالملكئ عالم الملكئالمقابل للملكوت ويقال لعالم الطبع عالم الملك لانه ليس فيه الا حيثية المملوكية بخلاف الملكوت والجبروت لان فيهما حيثية المالكية اظهر من حيثية المملوكية والملك بتثليث الميم وبالفتحتين وبالضمّتين ما تملكه وتستبدأ بالتصرّف فيه ، اوالمراد به مطلق عالم الامكان من الملكئ والملكوت والجبروت ، اومطلق مراتب العالم الصّغبروالكبير حتى يشمل ملك القلوب و دولة الرَّسالة والنَّبوَّة وخلافتهما [تُؤْتِي الْمُلْكَ] حال اومستأنف جواب لسؤال مقدَّرِ اومستأنف للمدح و المراد بالملكة الثَّاني امَّا عين الاوَّل كما هو المتبادر من تكرار المعرفة ، او المراد به بعض معانى الاوّل [مَنْ تَشْاءُ] ان تؤتيه من غير مانع وعجز [ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَمِمَّنْ تَشْاءُوَ تُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ ] اعزازه و العزَّة ههنا مقابل الذلَّة والمراد به امَّا عزَّ الملكث فيكون تأكيداً لمفهوم الاوَّل ، اوغيرالعزَّة اللازمة للملك فيكون تأسيساً [وَتُلْإِلُّمَنْ تَشْاءُبِيكِكَ] لابيدغيرك جنس [الْخَيْرُ] اوجميع انواعه وافراده وهذه الجملة حال او مستأنف جواباً لسؤال مقدّر او للمدح و تخصيص الخير بالدّكر امّا لكون المقام للتّرغيب فيما عنده والمنامب له ذكرالخير ، اولان الشرّ عدميّ راجع الى العدم والعدم لا شيء محض لا يجرى عليه حكم الـشيء [إِنَّكَ عَلَى كُلِّشَيْءِقَدِيرٌ] تعميم بعد تخصيص والجملة كالجمل السّابقة في الاعراب/[تُولِجُ اللَّيْلَ فِي النُّهار ] وهذه كالجمل السابقة في الاعراب والمراد بايلاج اللَّيل في النَّهار ايلاج بعضه بنقصان اللَّيل والزّيادة في النَّهار ، او المراد تعقيبه للنَّهار فيكون المراد ايلاج اللَّيْلِ مكان النَّهار ولا اختصاص للَّيل بليل الزّمان بل يشمله ويشمل عالم الارواح الخبيثة وعالم الطبع ومادة الأنسان وطبيعته ومرضه وغمة وألمه و رذائله وكفره وجهله ، وذكر هذه بعد تعميم القدرة للاشارة الى صعوبتها كأنبها معدودة من الممتنعات الغير المقدور عليها فانتها جمع بين الاضداد [وَتُولِيجُ النُّهارَ فِي اللَّيْلِ] هذه تعلم بالمقايسة [وَتُخْرِجُ الْحَيَّمِنَ الْمَيِّتِ] الحيوان من الجماد ، اوالمؤمن من الكافر ، اوالعالم من الجاهل ، اوالنَّفس الانسانيَّة من النَّفس الحيوانيَّة ، اوالنَّفس الحيَّة من الطَّبع الميَّت ، اوالباقي من الفاني ، فان فناء الانسان موت حقيقيَّ له وبقاءه بعد الفناء حيوة حقيقيَّة بحيوة الله تعالى ، او المراد تميَّز الحيَّ من الميِّت بالمعاني السَّابقة [وَتُخْرِجُ الْمَيِّتَمِنَ الْحَيّ بالمقايسة [ وَ تَرْزُقُ مَنْ تَشْاءُ بِغَيْرٍ حِسَّابٍ ] ذكر هذه بعد تعميم القدرة لاقتضاء مقام الترغيب فيما عنده التكرير و التأكيد بامثاله [لايَتَّخِذِالْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِياءَ] اي اولياء المودة او اولياء التصرف [مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ] قد مضي بيان معنى من دون في اول البقرة عند قوله وادعوا شهداءكم من دون الله وان ً دون بمعنى الغير ولفظة مناللةبعيض والظرف مستقرّحال والمعنى حالكون الكافرين بعضاً من غبرالمؤمنين والتّقييد به للاشعار بعلَّة الحكم ولتحريكُ الغيرة في العؤمنين ، وقيل في مثله اشياء اخر [وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِيكَ] اي اتّخاذ الكافرين اولياء [فَلَيْسَمِنَ اللهِ فِيشَيْءٍ] اي ليس في شيء من النّسب والولايات حالكونها ناشئة من الله اوليس في شيءٍ من المراتب و المعارج حالكونهـا بعضاً من الله لان الله ذوالمعارج [ إِلَّا أَنْ تَتَّقُوا] استئناء مفرّغ من قوله: لايتخذالمؤمنون، اومنقوله: ومن يفعل ذلك اي الالان تتقوا، اوفي ان تتقوا، وفي الكلام التفات من الغيبة

This file was downloaded from QuranicThought.com



الى الخطاب [مِنْهُمْ] اى من شرَّهم واضرارهم [تُقَينة] قرى بكسرالقاف والياء المشدَّدة وبفتح القاف والالف وهومفعول مطلق اومفعول به في معنى اسم المفعول يعنى ان خاف احد من الكمافرين على نفسه او ماله او عياله أوعرضه اواخوانه المؤمنين جاز له اظهاز الموالاة معالكافرين مخالفة لما في قلبه لا انته يجوز موالاتهم حقيقة فان التقيَّة المشروعة المأمور بها ان تكون على خوف من معاشرك ان اطلُّع على ما في قلبك فنظهر الموافقة له بماهوخلاف ما في قلبك ولااختصاص لها بالكافر فانَّه ذكر في حديثٍ انَّه ذكر التقيَّة عند عليَّبن الحسين (ع) فقال : لوعلم ابوذر ما في قلب سلمان لكفره [وَيُحَذَّرُ كُمُ اللهُ نَفْسَهُ] فلا تتجاوزوا في موالاتهم عن موضع الرّخصة [ وَ إِلَى اللهِ ] لا الى غيره [ الْمَصِيرُ ] فلا ينبغي الموالاة لغيره ولا الحذر من غيره الا باذنه/[ قُلْ إِنْ تُخْفُوا مافى صُدُرٍ كُمْ] من المودّة للكافرين وغيرها [أوْتُبْدُوهُ يَعْلَمُهُ اللهُ وَيَعْلَمُ مافِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ] تعميم بعد تخصيص [وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍقَدِيرٌ] فيقدرعلى اعزازكم من دون موالاة الكافرين واذلالكم بموالاتهم فلا تتعرَّضوا لمانهاكم عنه ظنّاً منكم ان عزّتكم تحصل منه [يَوْمَ تَجدُ] ظرف لتوداو لقدير على معنى ظهور قدرته في ذلك اليوم ، اوليعلم ما في السماوات ، اوليعلمه الله على هذا المعنى ، اولاذ كر مقدَّراً [كُلُّ نُفْسِ] خيره وشريره [ماعَمِلَتْ] صورة ماعملت على تجسم الاعمال كما سبق تحقيقه اوجزاء ماعملت اوصحيفة ما عملت [مِنْ خَيْر مُحْضَر أوَمَاعَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ] عطَف على ما عملت من خير او لفظة ما شرطية وجمله [تَوَدُّ] جزاؤهاوارتفاعه لكونالتشرط ماضياً غيرظاهر فيهالجزم، اولفظة ماموصولة متضمّنة لمعنى التشرط مبتد ، خبر ، جملة تود [لَوْ أَنَّ بَيْنَهُ أَوَ بَيْنَهُ أَمَداً] غابة [بَعيداً] ولفظة لوهذه مصدرية محذوفة الفعل اوشرطية محذوفة الفعل والجواب اى لوثبت ان بينها وبينه امداً بعيداً تو دذلك [وَيُحَذَّرُ كُمُّ اللهُ نَفْسَهُ] كرره للتوكيد والتَّذكير والتَّطويل في مقام التَّهديد [وَاللَّهُرَؤُفُ بالْعِبادِ] ولذا لايعجَّل العقوبة للمسبئين ويحذَّرهم رأفة بهم جمع بين صفتى اللُّطف و القهر للتَّرهيب و التَّرغيب [قُلْ] ابتداء خطاب للهداية الى حقَّ وصواب [إنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهُ] جملة شرطيّة وفعل التشرط محبّة العباد مقيّدة بالانتساب الى الله والتّمكين فيهاالمستفاد من تخلَّل قوله كنتم فان الاتيان بلفظ كان في امثال المقام للاشارة الىالاستمرار وكون الفعل كالسجيَّة ومفهوم مخالفته انتفاء المحبَّة المتعلَّقة بالله الصائرة كمالسجيَّة و انتفاؤها امَّا بانتفاء المقيَّد او بانتفاء كلَّ من القيدين [فَاتَّبِعُونِي] جزاء للسَّرط المذكور [ يُحْبِبْكُمُ اللهُ ] جزاء للسَّرط المقدّر المستنبط من الاتباع اللازم للمحبِّة المقيَّدة المذكورة والمقصود ان محبوبيَّتكم لله لازمة لاتباع الرَّسول (ص) بعدالمحبَّة الثَّابتة الرَّاسخة تله فمن لم يكن له محبَّة كأكثر اهل الجبال والرَّسانيق والاكراد والأعراب وغيرهم ممَّن لايعرفون من المحبَّة الاحبّ المأكول والمشروب والوقاع ، اوكان له محبَّة ما ؛ لكن كان محبَّته للارواح الخبيثة فقط اوللارواح الخبينة والطيبة شاعراً بان محبّته للارواح الخبينة كالابليسيّة والكهنة والثنويّة يعنى المحقّقين المكاشفين منهم اوغير شاعر كالهنود المرتاضين بالمخالفات المشرعيَّة الظَّانَّين انَّ عالم الارواح واحد وقالوا: ان طريق الوصول اليه اماً طريق التأسيسات الشرعيَّة و هذا أبعد الطريقين ، او طريق مخالفة النَّواميس الَّشرعيَّة و هذا اقرب الطريقين ، وكالمبايعين بالبيعة الخاصّة مع من لم يكن اهلا للبيعة مثل اهل السلاسل الباطلة الباقية آثارهم



الجزء الثالث

الحقة فيايدىالمبطلين المتشبة ين بالمحقّين فان المبايعين لهؤلاء المبطلين كانت لهممحبة صادقة وبعدانحر افهم الى المبطلين صارت محبّتهم محبّة شيطانيّةو كلّ هؤلاء الفرق محبّتهم للارواح الخبيئة ولمظاهر هاالانسيّة شديدة وليست محبَّة المهيَّة وهؤلاء ومن لم يكن لهم محبَّة اصلاً لا يصيرون محبوبين لله سواء اتبعوا الرَّسول (ص) ظاهراً اولم يتبعوا ، ومن كان له محبَّة أ آلهيَّة لكن لم يكن محبَّته راسخة كأكثر افراد الانسان الَّذين لم يستهلك فطرتهم تحت البهيمية والسبعية والشيطنة فانتهم قد يتشأ نون بشأن المحبة الآلهية ويتألمون من بعدهم عن الحضرة الآلهيَّة ويتحسَّرون على تضييع أعمارهم فيغير الطِّلب لتلكث الحضرة لم يفوزوا بالمحبوبيَّة ما لم يتمكنوا في تلك المحبَّة باتباع رسول حقَّ منالله ، نعم أن تمكنوا فيها بسبب اتباع رسول حقَّ فاز وابالمحبوبيَّة لله تعالى ومن كان متمكَّناً في المحبَّة الآلَهيَّة كالمجذوبين والمبتاعين بالبيعة الخاصَّة مع من كان اهلاً للبيعة لكن لم يكونوا ذوى عناية بالشريعة و اتباع من كان اهلا لبيان احكام الكثرة لم يكن محبوباً لله تعالى و ان لم يكن مبغوضاً له ايضاً ، ومن كان متمكناً في المحبِّة الآلهيَّة ثابتاً في اتَّباع السَّريعة كان محبوباً لله تعالى مغبوطاً لجملة المقربين وهذا تأديب منالله تعالى لاكثر السلاك البائعين بالبيعة الخاصة معمن كان اهلا للبيعة المغترين بالآيات و الاخبار المثيرة للغرور مثل آية ثُم اور ثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا (الىآخرالآية) ومثلآية : الله وليَّ الَّذين آمنوا يخرجهم من الْظْلمات الى النَّور ومثل:حبَّ عليَّ حسنة لا يضرَّمعهاسيَّته ، ومثل وليَّ عليَّ (ع) لايأكل الا الحلال ، ومثل : اذا عرفت فاعمل ماشئت من قليل الخيروكثيره ، ومثل : لادين لمن دان الله بولاية امام جاثر ليس من الله ، ولاعتب على من دانالله بولاية امام عادل ، ومثل قوله ( ع ) : قال الله تعالى : لأعذ بن كلِّ رعيَّة في الاسلام دانت بولاية كلَّ امام جائر ليس منائلة وإن كانت الرَّعيَّة في اعمالها برَّة تقيّة ولا عفون عن كلّ رعيتة في الاسلام دانت بولاية كلّ إمام عادل من الله وإن كانت الرعيّة في انفسها ظالمة مسيئة " وغير ذلكت منامثال ما فيه شبهة غرورفان مؤلاء وان فرضانتهم لمبكونو امخوضين لكن اين هؤلاء من المحبوبين فالسالك ينبغي له أن يكون تمام اهتمامه باتّباع المشريعة المطهّرة بحيث لايشذ عنه ادب من آدابه المستحبّة ولا يقنع بعدم المبغوضيَّة حتى فاز بدرجات المحبوبيَّة [وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُو بَكُمْ] .

اعلم ان اقتضاء المحبوبية ان لايبقى فى نظر المحب نقص وشين من المحبوب بل كل مافعل الحبيب كان حبيباً عنده ولذلكك كان تعالى يجزيهم بأحسن ما كانو ايعملون لان تمام افعال الحبيب وجميع اوصافه واخلاقه تظهر فى نظر المحب مثل احسن افعاله و اوصافه و هذا احد وجوه تبديل السيئات حسنات ، و هذا احد معانى غفران الذّنوب فمن اراد ان يكون بجميع اعماله واوصافه محبوباً لله فليتبع الرّسول بشر أتُط المتابعة ومواثيق المبايعة بعد ما نكت فى قلبه نقطة المحبة وليحذر من مخالفة دقيقة من دقائق الشريعة [وَاللهُ غَفُورٌ رَحيمٌ] حملة حالية مؤكدة مشعرة بعلة عفرانه لمحبوبه و المعنى انه من شيمته المنفرة والرّحمة بالنسبة الى كل احد جملة حالية مؤكدة مشعرة بعلة غفرانه لمحبوبه و المعنى انه من شيمته المنفرة والرّحمة بالنسبة الى كل احد فكيف يكون مغفرته لمن يكون محبوبه [قُلْ أطيعُوا الله] يعنى بعد ماقلت لهم ان محبوبية الله في متابعتك بعد فكيف يكون منفرته لمن يكون محبوبه [قُلْ أطيعُوا الله] يعنى بعد ماقلت لهم ان محبوبية الله في متابعتك بعد محبة الله قل لهم اطبعوالله [والرَّسُولَ] لم يكرُر اطبعوا اشعاراً بان اطاعة الله تتكل في الرسول الا طاعة الرسول لاان طاعة كل مستقلة منايرة لطاعة الآخر [فَإنْتَوَلُّواً] لفظ تولوا هذا مشترك بين المضى والمضارعة [فَإنَّاللهُ



وانكان نفى الحبَّ اعم من البغض فانَّه يستعمل في امثال المقام في احد فرديه ووضع الظَّاهر موضع المضمر للاشارة الى عليَّةالحكم والى انَّ التولَّى عن الطَّاعة كَفر [إنَّ اللهُ اصْطَفْي] في موضع تعليل للامر بطاعة الرّسول وسببيَّة اتَّباعه (ص) للمحبوبيَّة كأنَّه قال (ص) : فاتَّبعوني واطيعوني لانتي نبيَّ من ذرِّيَّة ابراهيم ومن آله وانَّ الله اصطفى [آدَمَ وَنُوحاًوَ آلَ إِبْرَهْيِمَ وَآلَ عِمْرُ انَ] لنبوتهم [عَلَى الْعَالَمِينَ] وقد ورد في اخبار كثيرة انتهم قرؤا آل ابراهيم وآل عمران وآل محمّد على العالمين، وفي بعض آل ابراهيم وآل محمّد (ص) بدل آل عمران وقال (ع)فوضعوا اسماً مكان اسم والمراد بآل عمران موسى (ع)وهارون (ع)واولادهما ، اوعيسي (ع) ومريم ابنة عمران، ولعلَّ هذا هوالمرادكما سيجيء اوالمجموع لصدقآل عمران علىالمجموع ، وقيل بينالعمرانين كان الف وثمانمائة سنة والمراد بآل ابراهيم ، ابراهيم وآله كما سبق الاشارة اليه ، والعدول من ابراهيم اليآل ابراهيم ليعم الانبياء(ع) والاوصياء(ع) بعده بلفط واحد فان الكل منسوبون اليه بالنسب الجسمانية كماانتهم منسوبون اليه بالنَّسب الرَّوحانيَّة و ذكر آل عمران وآل محمَّد (ص) بعده من قبيل ذكر الخاصِّ بعد العامّ للاهتمام بالخاصّ كأنَّه قال: إنَّ الله اصطفى آل ابراهيم واصطفى منهم آل عمران وآل محمَّد(ص) [ذُرَّيَّةً] حال من نوح وآل ابراهيم ومابعده، اومنصوب بفعل محذوف للمدح ، اوبدل من ماقبله، والذَّريَّة بالضمَّ والكسر ولد الرّجل للواحد والجمع [بَعْضُها] ناش [مِنْبَعْضٍ] ولا ينافى كون بعضها من بعض تشعّبها من ابراهيم بشعبتين [وَاللَّهُ سَميعٌ] لاقوال عباده بلسان استعدادهم و لسان قالهم فيعطى كَلاً من المصطفى و غيره بحسب استعداده [عَليهمُّ] بمكمونات العباد من القوى البعيدة من الاستعدادات القريبة من الفعل فينظرمنهم الى قواهم البعيدة من الفعل ولا يعطى جز افاً كما لا يمنع جز افاً فاصطفى هؤلاء باستحقاقهم واستعدادهم والجملة حال اوعطف على جملة أن الله اصطفى اوعلى معمولي أن في مقام التعليل لاصطفاء هؤلاء ، أوهى في مقام التعليل لاصطفاء آل عمر ان كأنة كان وجه اصطفاء آدم وتوح وآل ابراهيم معلوماً بخلاف اصطفاء آل عمران فقال في بيان وجهه: ان الله اصطفى آل عمر ان لانه كان سميعاً لاقوال امرأة عمر ان عليماً باستحقاقها [إذْقالَتِ آمْر أَة عِمْر أن] فعلى هذا لفظ اذكان ظرفاً لسميع وعليم اومفعولاً به لهما باعتبارالمضاف اليه نظيرالوصف بحالالمتعلق ، اوظرف لاصطفىالمقدّر قبلآل عمران وعلى الوجه الاوّل قوله والله سميع ٌ عليم ٌ كان مفعولاً لاذكر مقدّراً وكان منقطعاً عماً قبله واسم امرأة عمران كان حدّة وكانتا اختين احداهما عند عمران بن اشهم من ولد سليمان (ع) بن داود (ع) وقيلعموان بن ماثان وكان بنوماثان رؤساء بني اسرائيل ، والاخرى عند زكريًّا وكان اسمها اشياع، وفي اخبارنا ان ً زوجة زكريًّاكانت اخت مريم لااخت امَّها وكانت حنَّة قد امسكتُ عنها الولد حتَّى اسنَّت فبينا هي تحت شجرة اذرأت طائراً يزق فرخاً له فتحرَّكت نفسهاللولد فدعت الله ان يرزقها ولداً فحملت بمريم ونذرت ولدها لخدمة بيت المقدّس وروى إن الله أوحى اليعمران انتي وأهب لك ذكراً سويّاً مباركاً يبرء الأكمه والأبرص ويحيى الموتى باذنالله وجاعله رسولا الى بنياسرائيل فحدَّث امرأته حنَّة فلمَّاحملت بهاكان حملها عند نفسها غلاماً فلماً وضعتها قالت ربَّ انتي وضعتها انثى وليسالمُذكر كالانثى لايكون البنت رسولاً يقولانله تعالى والله اعلم بما وضعت فلمًا وهب الله لمريم عيسى(ع)كان هوالَّذي بشَّر به عمران و وعده ايًّاه فاذا قلنا في الرّجل منّا شيئاً وكان في ولده اوولد ولده فلا تنكروا ذلك، ولمَّا ظُنَّت ان حملها الذكر الموعود نذرته لخدمة بيت المقدّس وقالت [رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَمَافِي بَطْنِي مُحَرَّراً] معتقاً من خدمتنا لخدمة المتعبّدات او مختاراً



آل عمسران

الجزءالثالث

اومهذآبا مقوماً من الحريبة مقابل الرقيبة اوبمعنى كون السَّميء مختاراً اومن تحرير الكتاب بمعنى تقويمه وذكروا ان المحرّر اذاحرّر جعل في الكنيسة يقوم عليها ويكنسها ويخدمها لايبرح حتّى يبلغ الحلم ثمّ يخيّر فان احبّ ان يقيم فيه المام وان احبّ ان يذهب ذهب حيث شاء [فَتَقَبَلُ مِنّى] نذرى [إنَّكَ أَنْتَ السَّميعة] لقولى ونذرى [الْعَليمُ] بنيتى وانتى لااريد بنذرى سواء رضاك [فَلَمَّ أَوَضَعَتْها] وكانت ترجوا ان تضع ذكراً ورأتهااننى حجلت واستحيت و [قالَتْ] منكّمة رأسها مظهرة لخجلتها [رَبِّ إنَّى وَضَعْتُها أَنْتَّى] او لمَّا وضعتها انثى وكانت ترجو ان الولد ذكر وخابت عن متمنَّاها قالت اظهاراً لخببتها ربَّ انتَّى وضعتها انثى او لمَّا وضعتها ورأت انها انثى و علمت ان الانثى تكون ضعيفة في عقلها قالت تقدمة لسؤال استعاذتها رب انتى وضعتها انثى والانثى تكون ضعيفة فأعيذهابك منالسميطان ، اوقالت ربَّ انتَّى وضعتها انثى تقدمة لعدولها عن نذرها يعني ان الانثى لاتصلح لخدمة المعابد فلااقدر علىالوفاء بنذري قيل: مات عمران حين حملها ووضعتها بعد وفات عمران [وَاللهُ أَعْلَمُ بِماوَضَعَتْ] جملة معترضة منالله لتبجيل ما وضعت يعنى هواعلم بشأن ماوضعت ومقامها العالى وتحسرهاعلى كونهاانثي كان لجهلهابمقامها وقرئ بضم التماء على ان يكون من كلامها تسلية لنفسها وبكسرالتماء على ان يكون من كلامها خطاباً لنفسها تسلية لها وعلى ان يكون من كلامالله تعالى خطاباً لها وتسلية لها وقوله تعالى [وَلَيْسَم إلذَّكُر كَالْأُنْشَى] من كلامه تعالى تسلية لها يعنى ليس الذكر المتمنّى مثل هذه الانثىالمولودة في الشرف والمقام او هو من كلامها تعليلاً لتمنّيها وتحسّرها على الانثي اي ليس جنس الّذكر مثل جنس الانثي في الخسَّة والممنوعيَّة من الرَّسالة والمعابد بواسطة الأنونة والحيض ، اوليس الَّذكر الموعود مثل هذه الانثي في الخسَّة والممنوعيَّة وقيل فيه غير هذا [وَإِنَّلَى سُمَّيْتُهُامَّرْ يَكُمَّ] تفؤلا فان مريم كانت بمعنى العابدة [وَإِنَّى أُعيدُ هابِكَوَ ذُرِّيَّتَهامِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيم ] نسب إلى النّبي (ص) انه ما من مولود الا والشبطان بمسته حين ولد فيستهل صارخاً من مسَّ الشيطان آياه الامريم وأبنها [فَتَقَبَّلُهارَبُّها] مع انوثتها من المنذور لخدمة بيت المقدِّس ولم يقبل قبلها انثى في ذلك او المعنى تقبِّلها و تكفَّل امرها بحيث ما عرتها علَّة ساعَةً من ليل اونهار اوتقبِّلها بتكفيل نبيَّه لها [بقُبُول حَسَن ] الباء فيه مثل الباء في قوله فتستجيبون بحمده فالباء فيه للمصاحبة اوللآلة وحسن قبولها اخذها مقام الذكر وحفظها منالآفات وتسلمها عقيب ولادتها قبل ان تكبر وتصلح للخدمة وتكفيلها زكريبا نسب الىالرواية انآ حنية لمبا ولدتها لفيتها فيخرقة وحملنها الىالمسجد ووضعتها عندالاحبار وقالت : دونكم هذه النذيرة فتنافسوا فيها لانتَّهاكانت بنت امامهم وصاحب قربانهم فانَّ بني ماثانكانوا رؤس بني اسرائيل و ملوكهم فقال زكريًّا : انا احقَّ بها عندي خالتها فأبوا الا القرعة وكانوا سبعة وعشرين فانطلقوا الى نهر فالقوا فيه اقلامهم فطفى قلم زكريًّا و رسبت اقلامهم فتكفِّلها [وَأَنْبَتَهُا] من حنَّة او انماها في نفسها [نَبِاتاً] اما مصدر من غير لفظ الفعل اوحال موطنة للتَّوصيف يعني انبتها حالكونها نباتاً [حَسَناً] بان سوَّى خلقها اوبان جعلها بحيث كانت تنمو في يوم ما ينمو غيرها في عام، اوجعلها بحيث صامت نهارها وقامت ليلها وتبتلت الى الله حين بلغت حتى فاقت الاحبار [وَكَفَّلُها] الله [زَكَريًّا] كماسبق وقرئ بتخفيف الفاء وزكرياً كان من ولد سليمان و فيه ثلاث لغات المد والقصر وتشديد الياء بدون الالف و لمّاكفُّل زكريًّا مريم بني لها يبتاً و استرضع لها اوضمتها الى خالتها ام ّ يحيى حتّى اذا شبّت و بلغت مبلغ النّساء بني لها محراباً في المسجد



وجعل بابه في وسطه لا يرقى اليها الا بسلّم مثل باب الكعبة ولا يصعد اليها غيره وكان يأتيها بطعامها و شرابها ودهنهاكل يوم [كُلُّمادَخُلَ عَلَيْهازَ كَرِيَّاالْمِحْرُابَ] اي بيتها سمّىمحراباً لكونه معبدهاومحل محاربتها للشيطان [وَجَدَعِنْدَهُارزْقاً] فاكهة فيغيرحينها غضّاً طريّاً والجملة جواب كلّما [قال] جواب سؤال مقدّر كأنته قيل : ما قال لهاكلما وجد عندها رزقاً ؟. فقال تعالى: قال [يأمَرْ يَهُمَّ أَنَّى لَكُوهُذا] كيف لك او من اي مكان لك هذا الرّزق وهو للتعجّب [قَالَتْ هُوَمِنْ عِنْدِاللَّهِ إِنَّ اللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشْاءُ بِغَيْرٍ حِسّاب] استيناف في مقام التعليل [هُنالِك] في ذلك المكان او في ذلك الزّمان [دَعازَ كُريّازَبَّهُ] بعني بعد ماشاهد من مريم ماشاهد من اكرام الله لها حن الى ولدكريم على الله مثلها فدعا ربَّه [قُالَ رَبِّ هَبْ لِي] لانتفاعي [مِنْ لَكُذْكَ] لامن لدن غيرك من الملائكة اوالشياطين حتى يكون عوده الى حضر تك [ذُرَّ يَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَميعُ الدُّعاء] اي مجيبه فان السماع في امثال المقام يستعمل في الاجابة والجملة مستأنفة لبيان علَّة الدَّعاء اولبيان حاله تعالى في مقام الدّعاء [فَ] أجاب الله تعالى دعاءه و [نمادَتْهُ الْمَلْئِكَةُ وَهُوَقَائِمٌ يُصَلّى فِي الْمِحْرَابِ] في مصلاه [إنَّ الله يَبُشِّرُكَ بِيَحْيى مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِنَ اللهِ] هذا اجابة منه تعالى لدعائه (ع) فان التصديق بكلمة الله دليل الطيبوبة والمراد بكلمة الله هو المسيّح فانته لفنائه في نفسه و بقائه بربته صار كالكلمة الغير القارّة الغير المستقلّة بنفسها القائمة بالمتكلّم [وَسَيِّداً] للخلق في الشرف ولقومه في الطّاعة [وَحَصّوراً] مبالغاً في منع النّفس عن السّهوات و لذلك فسر بمن لايأتيه النساء [وَنَبييّاًمِنَ الصّالحين] واتتصافه بالاوصاف الثلاثة من الفضل في الاجابة [قُالَ] قد مضى مكرّراً أنّ امثال هذا جواب لمؤال مقدر كانه قيل: ماقال بعد البشارة من الله بالولد؟ ـ قال قال [رَبِّ أَنَّى] كيف [يَكُونُ لِي عُلامٌ وَقَدْبَلَغِنَى الْكَبِرُ] والكبير لايصلح نطفته لانعقاد الولدكان الظاهر ان يقول وقد بلغت الكبرلكة نسب البلوغ الى الكبر للاشعاريان الهرم كالطالب الاتى إلى الانسان [وَامْر أَتِّبي عاقِرٌ] ماكان يصلح رحمها لانعقاد الولد قبل الكبر فكيف بعد الكبر وهذا تعجب واستبعاد منه للولد بحسب الاسباب الطبيعية ولذلكث اتى بعده بانقطاع الاسباب الطبيعية وتبجرح منه بافضال الله و اكرامه مع عدم الاسباب لا انته انكارمنه لفعلالله بدون الاسباب حتّى يكون مخالفاً لمقام الانبياء(ع) قبل كان زكريًّا يوم بشّربالولد ابن عشرين وماثة وكانت امرأته بنت ثمان وتسعين سنة [قُالَ] الله اوالملك المنادي [كَذْلِكَ] خبر مبتدء محذوف اي الامر كما بشرَّت به اومتعلَّق بيفعل يعنى مثل اعطاء الولد من غيروجود الاسباب الطبيعيَّة [اللهُ يَفْحُلُ ما يَشاء] كانت اسبابه موجودة اولمتكن ، وقيل:كان استفهامه علىسبيل التعرّف ايعطيهماالولد علىحال الشيخوخة ام يجعلهما شابتين ثم يعطيهما ، وقيل: يحتمل ان يكون اشتبه الامر عليه ايعطيه من امرأته العجوز العاقر ام من امرأة أخرى شابة صالحة للولد، وقيل: انَّما سأل ذلك ليعرف ان البشارة كانت حقَّة وكانت من الملك ام كانت من الشيطان ولذلك [قُالَرَبِّ اجْعَلْ لِمِيٓ آيَةً] و قبل انتما قال ذلك ليتعرف بها وقت الحمل ليزيد في العبادة و التشكر اولبتعجل السرور به [ قَالَ آ يَتُكَ أَلا تُكَلِّمَ النَّاسَ] لا تقدر على التكلّم [ تُلافَةَ آ يّام إلا رَمْز أ] استناء مفرَّغ منقطع أي لكن ترمز اليهم رمزاً ، أو المراد بالتكلُّم الأفهام والاستثناء متَّصل والمعنى آيتك أن لا تفهم النَّاس



الجزء الثالث

ما في ضميرك نحواً من الافهام الا افهام رمزا وفي حال منالاحوال الا رامزاً اورامزين وانسَّما حبس لسانه عن مكالمتهم خاصَّة دون ذكرالله ليخلص في تلك المدَّة لشكره وذكره قضاء لحق ّ النّعمة ، و هذا دِليل على انَّ طلب الآيةكان لمعرفة وقت الحمل طلباً لازدياد السُكر والنَّذكر .

[وَاذْكُرُرَبِّكُ كَثَيْهِراً] يعنى في تلك الايّام عرّفه ان حبس لسانه عن الكلام بغير ذكر الله لاعن ذكر الله ليكثر ذكر الله في تلك المدّة [وَسَبِّحْ بِالْعَشِيَّ] قيل من الزّوال الى الغروب ، وقيل من العصر الى ذهاب صدر اللّيل و هذا هو المتبادر ، وقيل : من الغروب الى ذهاب صدر اللّيل [وَالْإِبْكُارَ] من طلوع الفجر الى الضّحى والتسبيح بمعنى التّنزيه والتّطهير لكنّه اذا نسب الى اللهيراد به تنزيهه من النّقائص مع عدم اعتبار تنزّهه عن النّسب والاضافات ، او مع اعتبار النّسب والاضافات الى الكثر اتكما سبق تحقيقه وتحقيق الفرق بينه وبين التقديس في اوّل سورة البقرة عند قوله ونحن نسبَّح بحملك ونقدّس لك

اعلم ان في كلّ فود من افراد بني آدم بل في كلّ جزء من اجزاء العالم لطيفة آلهيّة هي تحقيق تسبيح الرّب تربيّه وتحرّكه الى كمالاته الشّانويّة وتخرجه من القوى والاستعدادات المودعة فيه الى فعليّاته ، و تلكث اللّطيفة بوجه ربّه وبوجه اسم ربّه وقول الّشاعر : دل هرذرة راكه بشكافى آفتاييش در ميان بينى وقول الآخر :

> یکی میل است با هر ذرّه رقّاص کشاند ذرّه را تا متصد خاص رساند گلشنی را تا بگاشن دواند گلختی را تا بگاخن

المدارة الى هذه اللطيقة وهذه محتجبة تحت اعتدام الطبع ورذائل النفس، وتنزيهها عبارة عن تطهيرها عن الاعدام والنقائص والرذائل ولا يمكن ذلك الابكن ق الذكر المأخوذ ممن كان مجازاً من الله بلا واسطة اوبالعلم اوبوسائط، ولذا أمربه بعد الامر بالذكر الكثير وكلما ذكر تسبيح مطلقاً اومقيداً باسم الرّب اوبالرّب وبالله واقعاً عليها بنفسه او متعلقاً بها باللام او بالباء فالمراد تنزيه تلك اللطيفة لانتها اسم للرّب ورب و نازلة من الله والعراد بالعثى والابكار اما تمام الاوقات فانة قد يراد بذكر طرفى النتهار استغراق جميع الاوقات فى من الله والمراد بالعثى والابكار اما تمام الاوقات فانة قد يراد بذكر طرفى النتهار استغراق جميع الاوقات فى ووسط النتهار فانتهما وقت كلال النفس وفتور القوى ولاتقربوا الصلوة وانتم كسالى [و]ذقالكَت المُملائيكةً] ووسط النتهار فانتهما وقت كلال النفس وفتور القوى ولاتقربوا الصلوة وانتم كسالى [و]ذقالكَت المُملائيكةً] مواسط النهار فانتهما وقت كلال النفس وفتور القوى ولاتقربوا الصلوة وانتم كسالى [و]ذقالكَت المُملائيكةً] راتهم ام لم تواشخاصهم لانتهاكانت محدثة والمحدث قديرى وقد لايرى كما سبقالامارة اليه عند قوله والمهما المر من نفعهما [يأمريثم إنَّ الله اصطفيلك] من ذرية الانبياء [وكلهورك] من السفاح إلى ولع المواء يسأء المحارمين ألله أصطفيلكي] من ذرية الانبياء [وكلهورك] من السفاح [له عند قوله والمهما بالا صطفاء الأول اصطفارهم بالنتهاكانت محدثة والمحدث قديرى وقد لايرى كما سبقالاشارة اليه عند قوله والمهما بالم صلفال الموري من ألله أصطفيلكي] من ذرية الانبياء [وكلهورك] من السفاح [واصطفيلكي على نساء المولي المولياتهم الماري نفسها واستعدادها واستحقاقها وبالاصلوة والذاتي المواد المراد بساء والألمان الموليات محدينة والمحدث قديرى وقد لايرى كما سبقالانوا إلى فيه المياء نوام مولي ألمواد المولي الموليات ماديرة الما والما فنهما والما مولياء [وكلهور وقبل فيه المياء أخر، ولعل المراد نساء والمولة الحمين] المام والناد ما بالنظر الى نفيها واستحقاقها وبالاصلوا والمن موليا فيه الناء بساء والمولي من نقائص الكثرات وقربك اليه وافناك مما ينبغى ان يفنى عنه م ابقاك بقائه وأحياك بحيوته واحياك براء موليرك من نقائص الكثرات وقربك اليه وافناك مما ينبغى ان يفى عنه ثم ابقاك وليا وأحياك بحيوته ووالياك

171

This file was downloaded from QuranicThought.com



القيام في العبادة اوادعي اواسكتي [لِرَبِّلْثِوَاسْجُدي] اخضعي اوانحني [وَارْكَعي] صلّى اوكبّى على وجهك واماً معنى القنوت والسجود والركوع الشرعيَّة فغير مراد قطعاً اذالحقائق الشرعيَّة على فرض ثبوتها انتَّما هي في شريعتنا لا في السَّرائع السَّابقة على انَّ قنوت صلوة شريعتنا وسجودها وركوعها غير ثابتة في شريعتها وعلى هذا فلا حاجة الى بعض التوجيهات ولا الى القول بان الآية مماً قدَّم وأخرَّ بعض اجؤ اثها [مَعَ الرُّ اكِعين] اى المصلِّين الاتيان باسم الفاعل الدال" على دوام الفعل وثباته دون الَّذين ركعوا للأشارة الى ان الامر امربدوام الركوع فان المصاحب بفعله لدائم الفعل لابد أن يكون دائم الفعل، والأتيان بجمع المذكّر للاشارة الى تشريفها بجعلها في عداد الرّجال [ذلك] الاخبار باخبار ام مريم (ع) وزكريًا (ع) ومريم (ع) [مِنْ أَنْباء الْغَيْب] اي من الانباء التي كانت في غيب منكث اومن انباء الغانبين والغانبات منك [نُوحيه إِلَيْكَ] خبر بعد خبر اوحال اوخبر ابتداء او مستأنف جواب لسؤال مقدر [وَمَا كُنْتَ لَكَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلامَهُمْ أَيُّهُمْ يَكْفُلُ مَرْ يَمَ] قد مضى حكاية القرعة في كفالة مريم [وَمَاكُنْتَلَدَيْهِمْ إِذْيَخْتَصِمُونَ] في كفالة مريم حين لفتها امتهافي خرقة واتت بها الى الاحبار اوحين كبرها وعجز زكريًّا عن تربيتهاكما قيل ، وبجوز ان يراد اذيختصمون عند ولادة عيسى(ع) [إذْقَالَتِ] بدل من قوله اذيختصمون اومن قوله اذقالت الملائكة يامر يم أن الله اصطفيك وقوله وما كنت لديهم اذيلقون اقلامهم وما كنت لديهم اذ يختصمون اذقالت [الْمَلائِكَةُ] تعليل لكون الاخبار في غيب منه [يامَرْيَمُ إِنَّ اللهُ يُبَشِّرُكُ بِكَلْمَةٍ مِنْهُ] قد مضى وجه تسمية عيسى (ع) لكلمةالله [اسْمُهُ الْمَسيحُ] وهوبالعربية بمعنى المبارك وله معان اخرتناسب التسمية بها وقيلهومعرّب مشيحابالسريانية بمعنى المبارك [عَيْسَى بْنُ مَرْيَم] خبر بعد خبر اوخبر مبتدء محذوف [وَجِيها] حال مقدرة من كلمة والجاه والوجاهة رفعة المتزلة [في الدُّنْياوَ الآخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرَّبِينَ] مناقة [وَيُكَلُّمُ النَّاسَ فِي الْمَهْدِ] هومايمهدلمضجع الصبيَّ [وَكَهُلاً] بعني يكلُّم النَّاس في طفوليَّة كما تكلُّم حين السَّهادة لنفسه ولأمَّه بالطُّهارة عن السفاح بقوله انتي عبدالله اتانى الكتاب اويكلم النّاس في طفو ليّته بالرّسالة والمحاجّة عليهافانه بعث في ابن خمس اوابن سبع و في زمان بلوغه مبلغ الكمال لاالكهولة العرفيَّة على ما قيل انَّه رفع في شبابه و قيل : انَّ المراد بتكلَّمه كهلاً تكلُّمه حين نزوله من السَّماء [وَعِنَ الصَّمالِحِينَ قَالَتْ ] مثل زكريًّا (ع) مستغربة بحسب الاسباب الطبيعية [رَبِّ أَنَّى] كيف [يَكُونُ لِي وَلَدُوَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ] ويجوز ان يكون استفهاماً وسؤالا لتعلم ان الولد يكون بلازوج او يكون بعد تزوّجها [قال كَذْلِكِ] الولد من غيرمسيس البشر [اللهُ يَخْلُقُ ما يَشْاءً إذا قَضْبِي أَمْراً] استيناف جواب سؤال مقدَّر عن كيفية خلقه مابشاء [فَبانَّما يَقُو لُلَّهُ كُنْ فَيكُونُ] من غير اسباب كما جرى سنّته بان يخلق الاشياء الطبيعيّة تدريجاً بالاسباب [وَيُعَلَّمُهُ] قرئ بالنون وبياء الغيبة وهوعطف على يخلق اوعلى الله يخلق اوعلى كذلك الله يخلق مايشاء ، ويجوز ان يكون عطفاً على ما قبل قوله تعالى: قالت رب ا أنى يكون لى ولد ويكون هذا القول معترضاً حتى يكون تعليمه الكتاب ممَّا بشَّرت به والمعنى ان الله يبشَّرك بكلمة يعلّمه [الْكِتْأْبَ] قد مضي تحقيق الكتاب في اوّل الكناب ويجوز ان يراد به الكتابة هنا فانته قيل ان الله

ZI TRUST HOUGHT

الجزء الثالث

أعطى عيسى (ع) تسعة اجزاء من الخطَّ و سائر النَّاس جزءاً و احداً [ وَالْحِكْمَةَ ] آثار الولاية [ وَالتَّوْرية وَالْإِنْجِيلَ] خصَّ الكتابين لشر فهما بالنَّسبة الى سائر الكتب الَّسالفة/[وَرَسُولاً] عطف على يعلَّمه الكتاب على ان يكون هو عطفاً على ما قبل قالت ربَّ انَّى يكون لي ولد اوعطف عليه بتقدير يرسله او يكلُّم رسولاً [إلى بَنبي إِسْرَائيبِلَ] خصَّ بني اسرائيل لانَّه كان رسولا " اليهم، اولانَّهم كانوا اشرف المرسل اليهم ، اولان " المراد بيني اسرائيل من لم ينقطع نسبته الفطريَّة الى الانبياء فانتَّهم المنتفعون بهم والمرسل اليهم حقيقة [أنَّى قَلْ جئْتُكُمّْ] باني قد جنتكم على تقدير التكلُّم والنَّطق قبل رسولا ً اوتضمين رسولا معنىالنَّطق [بَآيةٍ مِنْرَبِّكُمْ] حجّة لاتشكُّون انتهاليست من قوَّة البشر على صحَّة نبوَّتي [أنَّى أَخْلُقُ] بدل من آية من ربَّكم اوبدل من انتي قد جنتكم او خبر مبتدء محذوف اي هي انبي اخلق [ لَكُمْ مِنَ الطَّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ فَأَنْفُخُ فَيهِ ] اي في هذا الطّين اوفي المخلوق من الطِّين اومماثل هيئة الطَّير على ان يكون الكاف اسماً [فَيَكُونُ طَيُّراً] اي حيًّا ذا لحموعظم وجناح وطيران ولماكان صيرورة الطآين لحمآ و عظماً و جناحاً وذاحيوة مماً يخرج من قدرة البشر قيده بقوله تعالى [بِــاِذْنِ اللهِ] لئلا يتوهَّم متوهَّم ماتوهَّمه النَّصاري في حقَّه والمعروف انه الخفَّاش المعروف [وَأُبْرِيءُ الأكمة] الاعمى اوالذى ولد اعمى اوالممسوح العين [وَالأَبْرَصَ وَأُحْيِي الْمَوْتَى بِإِذْنِ اللهِ] تكر ارباذ نالله للاهتمام بدفع ذلك التوهم، ولمَّاكان الغالب في زمان عيسي(ع)والمعتبر في انظار اهله الطَّبابة والمعالجات الغريبة التي يعجز عن امثالها اكثر اطبّاء الامصار اعطى الله تعالى عيسي (ع) آية من سنخ ماكان معتبراً عندهم خارجة عن قدرة البشر حتّى يعترفوا بعد ما عرفوا بحداقتهم انها خارجة عن قدرتهم بأنَّها مناللة [وَأُنْبَشْكُمْ بِماتَ أَكْلُونَ وَماتَدَّخِرُونَ في بُيُوتِكُم إيني اختِركم بأحوالكم التي هي معلومة لكم و غائبة عنى حتى تعلموا انتي اعلم المغيبات [[إنَّفِي ذٰلِكَ] المذكور من خلق الطَّير من الطَّين الى قوله وما تدّخرون اوفي ذلك الانباء [لَآيَةً] عظيمة [لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنينَ] اي انكان سجيتكم الاذعان والتّصديق بما يذعن به او ان كنتم مؤمنين بالانبياء السلف ، نسب الى الباقر (ع) انه قال: ان َّ عيسى (ع) كان يقول لبني اسر اثيل: انتي رسول الله اليكم وانتي اخلق لكم من الطَّين كهيئة الطَّير فانفخ فيه فيكون طيراً باذنالله وابرئ الاكمه والابرص ، والاكمه هوالاعمى قالوا : ما نرى الَّذي تصنع الاسحراً فأرنا آية أنعلم انَّكْ صادق قال : أرأيتكم ان اخبرتكم بما تأكلون وماتدخرون في بيوتكم يقول ما أكلتم في بيوتكم قبل ان تخرجوا وماادّخرتم باللّيل تعلمون انتي صادق؟\_ قالوا : نعم وكان يقول : انت اكلت كذا وكذا ، و شربت كذا وكذا ، و رفعت كذا وكذا ، فمنهم من يقبل منه فيؤمن ، ومنهم من يكفر ، وكان لهم في ذلك آية انكانوا مؤمنين [ وَمُصَـدِّقاً ] عطف على رسولاً او على قد جئتكم بتقدير جئت او عطف على اخلق بتقدير كنت او جئت بان جعل تصديقه للتّورية آية صدقة والمعنى انتي قد جنتكم بآية من بتكم انتي كنت مصدقاً [لِمابَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرِيَةِ وَلِأُحِلَّ لَكُمْ] عطف على مصدقاً باعتبار المعنى فان المقصود منه التعليل اوعطف على جئت مصدقاً بتقديرجئت اوعطف على قد جئت بآية من ربَّكم يتقدير جئت لاحل لكم [بَعْضَ الَّذِيحُوَّمَ عَلَيْكُمْ] ببغيكم مثل كلِّ ذي ظفر و شحوم البقر و الغنم



وبعض الاعمال فى يوم السبت وغير ذلك، نسب الى الصادق (ع) انه قال كان بين داود (ع) وعيى بن مريم (ع) اربعمائة و كانت شريعة عيسى (ع) انه بعث بالتوحيد والاخلاص وبما اوصى به نوح (ع) وابر اهيم (ع) وموسى (ع) وأنزل عليه الانجيل وأخذ عليه الميئاق الذى أخذ على النبيتين وشرع له فى الكتاب اقام الصلوة مع الدين والامر بالمعروف والنهى عن المنكر وتحريم الحرام وتحليل الحلال وانزل عليه فى الانجيل مواعظ وامثال وحدود وليس فيها قصاص ولا احكام حدود ولا فرض مواريث وأنزل عليه تخفيف ماكان على موسى فى التوراة وهو وليس فيها قصاص ولا احكام حدود ولا فرض مواريث وأنزل عليه تخفيف ماكان على موسى فى التوراة وهو قول الله عزوجل فى الذى قال عيسى بن مريم (ع) لبنى اسرائيل ولاحل تكم بعض الذى حرم عليكم و امر عسى (ع) من معه ممن الذى قال عيسى بن مريم (ع) لبنى اسرائيل ولاحل تكم بعض الذى حرم عليكم و امر عسى (ع) من معه ممن المعرمات فى شريعة ثابتة مصدقة محكلاً للانكار وموهماً لكذب المحلل واراد أن يأمر بطاعته لمتاكان احلال المحرمات فى شريعة ثابتة مصدقة محكلاً للانكار وموهماً لكذب المحلل واراد أن يأمر بطاعته يعد ما اتى بعا هو وهر من وارية من ربكم ليكونوا على ذكرمن معجزاته فلاينكروا ولاينكروا لمتاكان احلال المحرمات فى شريعة ثابتة مصدقة محكلاً للانكار وموهماً لكذب المحلل واراد أن يأمر بطاعته يعد ما اتى بما هومو هم لكذبه كرر قوله جنتكم بآية من ربكم ليكونوا على ذكرمن معجزاته فلاينكروا ولاينكروا المتاكان احلال المحرمات فى شريعة ثابتة مصدقة محكلاً للانكار وموهماً لكذب المحلق وأراد أن يأمر بطاعته يعد ما اتى بما هومو هم لكذبه كرر قوله جنتكم بآية من ربكم ليكونوا على ذكرمن معجزاته فلاينكروه ولاينكروا امره [فَاتَقُواالله] يعنى إذاكنت جنتكم بآية من ربكم ليكونوا على ذكرمن معجزاته فلاينكروه ولاينكروا مره الماته التي من الدي بنا مي من ربكم مالة على رسالتى منه فاتقو اسخطه فى مخالفتى [واطيعُون] فيما أدعوكم اليه وفيما أمرتكم به ونهيتكم عنه .

اعلم انَّ اللَّطيفة السيَّارة الانسانيَّة خلقت مفطورة التعلُّق بمعنى انَّ التعلُّق ذاتيَّ لها تحقيق كون الانسان لا انَّه عرضيَّ لها كسائر الاعراض بل نقول : ذاتها ليست الا التعلُّق وكلَّما كان سواها فطري التعلق واقتضاء فهو ليس ذاتاً ولا ذاتياً لها بل هو عرضيٌّ مانع لها منظهورها بذاتها وعائق لها عن قربها ذلك الايتمام باعر من اصلها وكمالها بطرح ماسوي التعلَّق وظهور التعلَّق بدون قيد من القيود ولذلكت قال تعالى حين تماميَّة كمال محمَّد ( ص ) وكمال قريد من مبدئه دنا فتدلَّى يعنى انتهى في دنَّوه حتَّى لم يبق له الاالتدلَّى الَّذي هوذاته والا فالتدلَّى كان له من أوَّل وجوده ، وقولهم : القيد كفرولوبالله؛ اشارة الى ان ذات الانسان تعلّق محض من دون ضميمة قيد اليها وكلّما ضم ّ اليه قيد من القبود ولوكان تقيّداً بالله اقتضى ذلكت القيدالاثنينية والاستقلال في الوجود وحجبه عن ذاته وعن مشاهدة ريمه، وهذا بخلاف سائر الموجو دات الامكانية فانتهاكلتها متحددات بحدود مخصوصة يكون كمالها ببلوغها الى تلكئ الحدود و وقوفها في تلكئ المواقف واستقلالها بحدودها فهىوانكان مقتضية للتعلق لكن التعلق فيهامختفية تحت التحدد والاستبداد وكانت ارباب انواعهاتحت رب نوع الانسان لتحددها واطلاقه ولماكانت تلكث اللطيفة بذاتها مقتضية للتعلق وكان التكليف مطابقاً للتكوين امروا العباد بالاقتداء و التعلُّم والايتمام و الطَّاعة و ذكروا انَّ طاعة الامام اصل كلَّ الخيرات فانته نسب الى ابى جعفر (ع) انتَّه قال: زروة الامر وسنامه ومفتاحه وباب الاشياء ورضى الرَّحمن تبارك وتعالى الطّاعة للامام بعد معرفته ثمَّ قال : انَّ الله تبارك وتعالى يقول : من يطع الرَّسول فقد أطاع الله؛ وفي هذا المعنى اخبار كثيرة . ونسب الى علىَّ (ع) انَّه قال : اعلموا انَّ صحبة العالم واتَّباعه دين يد ان الله به ، وطاعته مكسبة للحسنات ، ممحاة للسيِّئات ، وذخيرة للمؤمنين ، ورفعة فيهم فيحيوتهم ، وحيل بعد مماتهم ، بل ورد فياخبار كثيرة صراحة واشارة الى ان لا خير ولاحسنة لغيرالمطيع ، ولاذنب للمطيع، وان اتى غيرالعارف المطيع للامام بجميع اعمال الخير والعارف المطيع بجميع اعمال الشَّر ، والاخبار الدَّالَّة على انَّ من مات ولم يكن له امام مات مينة الجاهليَّته اومينة كفر ؛ تدلُّ علىفضلالطَّاعة للامام ، ولذلك امرالانبياء اممهم اوَّل دعوتهم بالنَّقوي الَّني هي قبل الاسلام ثمَّ بالطَّاعة لهم وقال الكبار من المشايخ(ره): انكنت تحت طاعة عبد حبشيَّ كان خيراً لكث من ان تكون تحت طاعة نفسك، وقال الفقهاء رضوان الله عليهم : من عمل من المقلَّدين بطاعة ربَّه من



الجزء الثالث

غبر تقليد لعالم وقته وكان عمله مطابقاً لحكم الله كان باطلاً غير مقبول انكان مقصّراً في ترك التقليد ، والاخبار الدَّالَّة على وجوب طلب العلم مثل : طلب العلم فريضة على كلِّ مسلم و مسلمة ، و مثل : لويعلم النَّاس ما في طلب العلم لطلبوه ولوبسفك المهج وخوض اللَّجج والاخبار الدَّالَّة على أنَّ أصناف النَّاس ثلاثة: عالم ومتعلَّم وغثاء ، اوهمج، اوسواقط ، كلُّها تدلَّ علىوجوبالطَّاعة فإنَّ العلم على التَّحقيق ليس بمحض انتقاش النَّفوس بنقوش المحسوسات و المظنونات و المعلومات ، بل هو من شــؤن النَّفوس و فعليَّاتها في طريق الانسان لانَّ اننقاش النفوس بنقوش المدركات وفعلياتها وشؤنها اذا لم تكن فيطريق الانسان بلكانت فيطريقا لشيطان اوالحيوان لم بكن علماً بل يسمني جهلاً عند اهل الله ، والحق انه لا يحصل فعليَّة في طريق الانسان بعد بلوغ الانسان مبلغ الرّجال الا باتباع صاحب الطّريق وطاعته، فان الانسان لاتوجّه له اختياراً من أوّل طفو ليّته الا الي البهيميّة والسبعية، واذا بلغ اوان التكليف يز دادعليهما الشيطنة وانكان يحصل له حيننذ زاجرٌ آ لَهيٌّ ايضاً لكن ً الزّاجر الآلهيَّ بكون في غايةالضعف وهذه الثِّلاثة في غاية القوَّة ولا يمكنه الخلاص من حكومة هذه والسبر على الطريق المستقيم الانساني الا بالتمستكث يولاية صاحب الولاية التي هي العروة الوثقي التي لاانفصام لها ، وقوله تعالى ضربت عليهم الذلة اينما ثقفوا الابحبل من الله وحبل من الناس اشارة الى الزّاجر الآلهيّ اعنى الولاية التكوينية والى الولاية التكليفيَّة يعنى لايكفي الحبل مزالله الا بضميمة الحبل من النَّاس الَّذي هوالولاية والطَّاعة لوليّ الامر، ولعدم حصول العلوم والفعليَّات في طريق الانسان الا باتَّباع الامام اومن اجازه للاقتداء قالوا بطريق الحصر : نحن العلماء وشيعتنا المتعلَّمون وسائر النَّاس غثاء ، ولعلَّ بعضهم لم يتعلَّموا ساعة بطريق المعروف بلكان جمالاً اوراعياً اومحترفاً ، ولماكان حصول الفعليات والعلوم في طريق الانسان بسبب الاتتصال المعنوي اللذي عبر عنه بالحبل وكان الاتصال الصورى سبباً للاتصال المعنوى وقنطرة له كان الانبياء (ع) واوصياؤهم (ع) من لدن آدم (ع) الى الخاتم (ص) مهتميّن بأمر البيعة وعقد الآيمان و معانين فيها ولم يكونوا ليدعوا احداً من تابعيهم بدون اخذ البيعة والميثاق عنه [إنَّاللَّهُ رَبِّي وَرَبُّكُمْ] جواب لسؤال مقدّر في مقام التعليل للامربتقوى الله و لما اراد تعليل الامر بالتقوى بالآلهة و بالمرسلية و بربوبيتهم اتى بهذه العبارة فكأنه قال : جئتكم بآية من ربكم دالة على صدقي في ادّعاني الرّسالة فاتقوا الله في مخالفتي لا آلهته وربوبيّته لكم وارساله ايّاي لان صاحب الآلَهة هو ربَّكم و ربَّكم مرسلي البكم [فَاعْبُدُوهُ] اي اذاكان الله ربَّكم فاعملوا له اعمال العبيد او صيروا عبيداً له خارجين من عبوديَّة أنفسكم [هٰذا] المذكور من العبادة واعتقاد الربوبيَّة اومن التَّقوي والطَّاعة للنّبيّ [صِبرُ اطٌ مُسْتَقيهُ] فان العبادة والخروج منالانانية والدّخول تحت امرالآمرالآلهيّ صراط مستقيم انسانيّ كما سبق وكذا التَّقوى الَّتي هي الخروج من الانانيَّة والاستقلال بالرَّأي والطَّاعة أي الدَّخول تحت أموالآمر الآلهي صراط مستقيم انساني [فَلَمَّ أَحَسَّ عيسى مِنْهُمُ الْكُفْرَ] بعد مادعاهم الى الله وأتم لهم الحجة والمراد باحساس الكفر ادراكه اوَّل الادراك ولذا فسرَّ في الخبر بقوله (ع) لمَّاسمع ورأى انَّهم يكفرون [قُالَ] معرضاً عنهم مقبلاً علىالله داعياً لمن يريد الموافقة له [مَنْ أَنْصَارِي] حمل الجمع على لفظ من باعتبار معناه اي من الدِّنِي يذهبون معي بالاعانة لي [إلَّى الله] اومنانصاري معالله لاظهار الدِّين واعلانه؟ اومن انصاري معالله على معاداة الكفَّارومقاتلتهم ؟ ويجوز أن يكون معيَّةالله مع الانصارومع المنصور ؛ هكذا فسَّرت الآية ، لكنَّ الأوَّل هو المراد لانَّه كما نقل كان كلَّما احسَّ من قوم كفراً ومعاداة "اعرض عنهم و فرَّ منهم الى قوم آخر [ قُالَ

This file was downloaded from QuranicThought.com



بيان السّعادة

الْحُوارِيُّونَ] سمُّوا به لأنتهم كانوا قصَّارين يبيِّضون الثيَّاب روى انتهم اتبعوا عيسى (ع) وكانوا اثني عشر وكانوا اذا جاعوا قالوا : يا روح الله جعنا فيضرب بيده علىالارض سهلاً كان اوجبلاً فيخرج لكلَّ انسان منهم رغيفين يأكلهما ، واذا عطشوا قالوا: ياروحالله عطشنا فيضرب بيده علىالارض سهلاً كان اوجبلاً فيخرح ماءً فيشربون؛ قالوا : يا روح الله من أفضل مناً إذا شئنا اطعمتنا ، وإذا شئنا سقيتنا ، وقدآ مناً بكث واتَّبعنا قال: افضل منكم من يعمل بيده ويأكل من كسبه، فصاروا يغسلون الشياب بالكرى اولانتهم كانوا مبيِّضي الشّياب، اولانتهم كانو اانصاراً له فان الحواري يطلق على الناصر وعلى ناصر الانبياء، اولانهم كانوا مبيضي القلوب مخلصين في أنفسهم ومخلصين غيرهم مندنس الذنوب واصله الحوار اتبصل بهالياء المشددة للمبالغة وكأنبه لميستعمل فيهذه المعاني بدون الياء [نَحْنُ أَنْصُارُ الله ] كان اقتضاء التوافق في الجواب ان يقولوا : نحن انصارك الي الله لكنتهم عدلوا الى هذا للاشعار بان أنصرته نصرة الله من غير فرق [ آمَنْ أَبِاللَّهِ] استيناف بياني في مقام التعليل او لبيان حالهم [وَاشْهَدْبِأَنَّامُسْلِمُونَ] منقادون مطيعون ، اوالمراد بالايمان الاذعان وبالاسلام البيعة العامة، اوالمراد بالايمان والاسلام كليهماالبيعة العامّة النبويّة وقبول دعوةالظّاهرة ثمّ صرفواالخطابعن عيسى (ع)وخاطبوا انته بقولهم [رَبَّنا آمَنَّابِما آنْزَلْت] على عيسى (ع) او بجملة ما انزلت [وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ] يعنى عيسى (ع) [فَاكْتُبْنامَعَ الشّاهِدِينَ] بوحدانيتك ورسالة رسولك اومعمحمة (ص) وامّته فانتهم الشهداء على النّاس بقوله تعالى، لتكونوا شهدا على النَّاس و يكون الرَّسول عليكم شهيداً [ وَمَكَّرُوا ] اي البهود الذين احس عيسي (ع) منهم الكفر مكروا لقتله بما سيجيء والمكر اخفاء المقصود واظهار غيره للعجز عن امضاء المقصود جهاراً وبهذا المعنى لايجوز اطلاقه على الله الا من باب المشاكلة [وَمَكَرَ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْماكرين] من حيث المكر لكون الاخفاء والاعلان بيده وفي حكمة بخلاف غيره من الماكرين ، اولكون المكرمته عدلاً ومن غيره ظلماً ، اولكون مكره واستدراجه ماضياً لامحالة دون غيره .

نقل ان ّعيسى(ع) بعد اخراج قومه اياّه من بين اظهر هم عاد اليهم معالحواريّين وصاح فيهمبالدّعوة فهمّوا يقتله وتواطؤواعلىالقتلفذلك مكرهم به، ومكرالله بهمالقاؤه شبهه ا**خذه وصلبه** على صاحبه الّذى اراد قتل عيسى(ع) حتّى قتل وصلب ورفع عيسى (ع) الى ألّسماء

وقيل : لما اراد ملك بنى اسرائيل قتل عيسى (ع) دخل خوخته وفيها كوّة فرفعه جبرتيل من الكوّة الى السماء وقال الملك لرجل منهم خبث: ادخل عليه فاقتله فدخل الخوخة فألقى الله عليه شبه عيسى (ع) فخرج الى اصحابه يخبر هم انه ليس فى البيت فقتلوه وصلبوه وظنّوا انه عيسى (ع) وقيل اسرّوه ونصبوا له خشبة ليصلبوه فأظلمت الارض وارسل الله الملائكة فحالوا بينه وبينهم فأخذوا رجلاً يقال له يهودا وهوالذى دلبهم على المسبح وذلك ان عيسى (ع) جمع الحواريين تلك الليلة وأوصاهم ثم قال: ليكفرن بى احدكم قبل ان يصيح الديك بدراهم ويسرة ؛ فخرجوا و تفرّقوا ، وكانت اليهود تطلبه فاتى احد الحواريين اليهم فقال: ما تجعلون لى ان ادلكم عليه؟ فجعلواً له ثلاثين در هماً فاخذها ودلبهم عليه فالتى احد الحواريين اليهم فقال: ما تجعلون لى ان ادلكم عليه؟ فقال: انا الذى دللتكم عليه فلم يلفتوا الى قوله وصلبوه وهم يظنون انه عيسى (ع) فلماً صلب شبه عيسى (ع) فأخذ فقال: انا الذى دللتكم عليه فلم يلفتوا الى قوله وصلبوه وهم يظنون انه عيسى (ع) فلماً صلب شبه عيسى (ع) فأخذ فقال: ان الذى دللتكم عليه فلم يلفتوا الى قوله وصلبوه وهم يظنون انه عيسى (ع) فلماً علماً الد فقال: ان الذى المي منه عليه فالتى اله وله وصلبوه وهم يظنون انه عيسى (ع) فلماً عليه اله الملك المالية المالية عليه عليه عليه الله اله عليه شبه عيسى (ع) لماً دخل البيت ورفع عيسى (ع) فأخذ واتى على ذلك سبعة اياً مقال الله عزوجل لعيسى (ع) : اهبط على مريم لتجمع لك الحواريين فهبط واشتعل واتى على ذلك سبعة اياً مقال الله عزوجل لعيسى (ع) : اهبط على مريم لتجمع لك الحواريين فهبط واشتعل



الجزء الثالث

يدّخر فيها النّصاري فلمّا اصبح الحواريُّون حدَّث كلَّ واحد منهم بلغة من ارسله عيسي(ع) اليهم فذلكت قوله عزَّوجلٌ ، ومكروا و مكرانة والله خير الماكرين ، وذكر في الانجيل ان يهودا الذي دلُّهم على عيسي ( ع ) ندم على فعله والقيالدّراهم اليسيرة وكانت ثلاثين قطعة منالفضّة فيمعبدهم وقتل نفسه . وورد في اخبارنا انَّه القي شبه عيسى (ع) على شابٍّ من ثابعيه ليكون معه في درجته . وفي الانجيل انَّ الَّـذي كفر به اللَّيلة الَّتي أخذ فيها ثلاث مرّات قبل ان يصبحالة يك كان شمعون وانه كفر به ، وانكره ثلاث مرّات، وفي الانجيل انَّ اليهو دصلبوا عيسي(ع) والتمس رجل من تابعيه من الملكث ان يدفن جنَّته فأذن له ودفنه في قبر نحته من الحجر لنفسه والقي على بابه حجراً عظيماً ثم ّ رفع من القبر بعدالموت واجتمع له الحواريُّون وعلَّم كلَّ بلغة من ارسل البهم، وروى عن النَّبيَّ(ص) انَّه قال بعث الله عيسيين مريم(ع) واستودعه النَّور والعلم والحكم وجميع علوم الانبياء قبله وزاده الانجيل وبعثه الى بيت المقدَّس الى بني اسرائيل يدعوهم الىكتابه وحكمته و الى الايمان بالله و رسوله فابي اكثرهم الاطغياناً وكفراً فلما لم يؤمنوا دعا ربِّه وعزم عليه فمسح منهم شياطين ليريهم آية فيعتبروا فلم يزدهم ذلكك الاطغيانا وكفرأ فاتي بيتالمقدس فمكث يدعوهم ويرغبهم فيماعندالله ثلاثة وثلاثين سنة حتمي طلبته اليهود وادّعت انّها عنّذبته ودفنته فيالارض حيّاً ، وادّعي بعضهم انّهم قتلوه وصلبوه وماكانالله ليجعل لهم سلطاناً عليه وانَّما شبَّه لهم ، وروى عن الباقر ( ع ) انَّ عيسى (ع) وعد اصحابه ليلة رفعهالله اليه فاجتمعوا اليه عند الماموهم اثنا عشر رجلاً فأدخلهم بيتاً ثم ّخرج عليهم منعين فيزاوية البيت وهوينفض رأسه منالماء فقال ان آاله اوحي الي انه رافعي اليه الساعة ومطهري من اليهود فايكم يلقى عليه شبحي فيقتل ويصلب فيكون معي في درجتي؟- فقال شابٍّ منهم : انا ياروحالله قال فأنت هو فقال لهم عيسي (ع) اما ان منكم من يكفر بي قبل ان يصبح اثنتي عشرة كفرة فقال له رجل منهم انا هو يا نبي الله فقال عيسي (ع) اتحس بذلك في نفسك فلتكن هو ثم َّ قال لهم عيسى(ع)اما انَّكم ستفرقون بعدي على ثلاث فرق ، فرقتين مفتريتين على الله في النَّار و فرقة تتمَّبع شمعون صادقة علىالله في الجنَّة ، ثمَّ رفع الله عيسى (ع) اليه من زاوية البيت وهم ينظرون اليه ثمَّ قال ان اليهود جائت في طلب عيسي(ع)من ليلتهم فأخذوا الرَّجل الَّذي قال له عيسي(ع): انَّ منكم لمن يكفر بي قبل ان يصبح اثنتي عشرة كفرة ، وأخذوا الشابّ الَّذي القي عليه شبه عيسي (ع) فقتل وصلب وكفر الَّذي قال له عيسى (ع) يكفر بي قبل ان يصبح اثنتي عشرة كفرة ً .

[إذْقَالَ اللهُ ياعيسى إنّى مُتَوَفيك] اى قابضك من الارض بحيث لم ينالو امنك شيئاً من غير قبض روحك من توفيت مالى بمعنى أخذته بتمامه اومتوفيك توفى منام على ما روى انّه رفع نائماً نظيره قوله هو الذى يتوفاكم بالليل اى ينيمكم اومتوفيك توفى مماة ؛ على ما نقل انّه اماته ثلاث ساعات او على ما نقل فى الانجيل انه صلب وقتل ودفن اوهو على التقديم والتأخير معنى بناء على انّ الواو لايفيد ترتيباً أى انّى رافعك ثم متوفيك [ور أفيعُك إلى] اى الى سماتى وسمى رفعه الى السماء رفعاً الى نفسه تشريفاً للسماء لانتها بمنزلة حضرته [ومُطَهَر لكَمن الذين كَفَرُوا] من لوث مجاورتهم و معاشرتهم او من منقصة قصدهم و قتلهم ايتاك حضرته [ومُطَهَر لكَمن الذين كَفَرُوا] من لوث مجاورتهم و معاشرتهم او من منقصة قصدهم و قتلهم ايتاك عفرته إو غير كافرين الذين كفروا] من لوث مجاورتهم و معاشرتهم او من منقصة قصدهم و قتلهم ايتاك غير مكذ ابن له وغير كافرين به بل هم الذين انتبعوه حقيقة فى اخباره ببعثة محمد (ص) فهم ايضاً فوق الذين كفروا بالحجة والغلبة فى الذين والآخرة ، واتى باسم الفاعل فى الاوصاف المذكورة الدال على الذين



للإشارة الى انها واقعة منه من حين التكلُّم وعلى هذا يجوز إن يكون [[الي يَوْم الْقِيلامَةِ] متعلقاً بالجميع على سبيل التنازع لابجاعل الذين اتبعوك فقط [تُمَّ إلَىَّ مَرْجِعُكُمْ] الخطاب لعيسي (ع) وتابعيه ومكذَّبيه [فَاكَحْكُمُ بَيْنَكُمْ فِيما كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ] ثمَّ بين الحكم بينهم بقوله تعالى [ فَاَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَأَعَذَّبُهُمْ عَذَابِأَشَدِيدِأَفِي الدُّنْيا] كون هذه الجملة تفصيلا لقوله تعالى فاحكم بينكم وترتبقوله فاحكم بينكم على قوله تعالى ثمَّ الى مرجعكم وتعقيبه لقوله تعالى وجاعل ألذين أتبعو لدُفوق ألَّذين كفروا إلى يوم القيامة يدل على ان الرَّجوع الى الله بعد اتمام جعلهم فوق الكفَّاربالوصول الى يوم القيامة والتَّعذيب في الدَّنيا يكون بعد رجوعهم الى الله و هو يدلَّ على انَّ الرَّجوع الى الله يجوز ان يقع حين كونهـم في الحيوة الدَّنياكما عليه محققوا العلماء والعرفاء يعنى اذا تم فوقيَّة المؤمنين علىالكفَّاربوصولهم الى يومالقيامة حالكونهم فيالحيوة الدَّنيا انقلب ابصارهم و رأوا رجوع الكلَّ الى الله و انَّه في المحاكمة بينهم بتعذيب الكفَّار في الدَّنيا برذائل النآفوس ووارداتها ومخوفاتها بحيث يحسبونكل صيحة عليهم وبالواردات الغير الملائمة من القتل والاسر والنَّهب وغير ذلك [وَالْآخِرَةِ] بأنواع عذابالجحيم اوفيالدَّنيا بالواردات الغير الملائمة البدنيَّة وفي الآخرة بالاوصاف والواردات الغير الملائمة النفسانية [وَمَالَهُمْ مِنْ نَاصِرِ بِنَ] لافي الدَّنياولافي الآخرة [وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ فَيُوَفَّيهِمْ أَجُورَهُمْ ] في الدَّنيا والآخرة بقرينة المقابلة [وَاللهُ لا يُحِبُّ] اي يبغض كما مرَّ مراراً [الظُّالِمينَ] ابدل الظّالمين من الكافرين للاشعار بذم آخر لهم [ذٰلِك] المذكور من قوله ان الله اصطفى آدم ونوحاً ألى قوله والله لايحب الظَّالمين واتى باسم الاشارة البعيدة مقدًّ للاشعار بتعظيمه [نَتْلُوهُ عَلَيْكَ مِنَ الْآيات] من بيانية والمراد بالآيات الآيات التدوينية اوالآيات العظام من الانبياء المذكورين وام مريم ومريم وزكرياً ويحيى (ع) وعيسى (ع) وابناؤهم المذكورة [وَالدُّكْرِ الْحَكيم] تعبير عن الآيات بوصف آخرفانها كلمها ذكرند لانفسها ولغيرها بحيث لايتطرق النسيان والغفلة ولاالابطال والافساد اليها ، اومن في قوله من الآيات ابتدائية اي نأخذها من الآيات العظام التي هي الذكر الحكيم والكتاب المبين واللوح المحفوظ والقلم الاعلى ولماً كان خلق عيسى (ع) بلااب محمَّلاً للشكِّك و الانكار وموهماً للريبة والبهتان كما وقع ذلك لليهود والنّصاري فقال بعضهم انَّه منالَّسفاح وبعضهم انَّه من يوسف النَّجَّارالَّذي كانت مريم (ع) في خطبته كماكان موهماً للغلوّ و الآلهة حتّى قالوا : انَّه آله وكان مورثاً للسؤال عن حاله هل له مثال ردَّ الله تعالى هذا الوهم واجاب عن هذا السَّوال فقال : [ إِنَّ مَثَلَ عَبِسُي عِنْدَاللَّهِ كَمَثَلَ آَ دَمَ ] فلا غروفي خلقه بلا اب لان آدم (ع) خلق بلااب وام وهم يقرّون به مع انه اغرب [خَلَقَهُ مِنْ تُراب] مستأنف جواب لسؤال مقدّر اوحال بتقدير قد وبيان لوجه السُّبه بعني خلق عيسي(ع)من الرَّبح مثل خلق آدم من التَّراب ، ونكَّر التَّراب للاشعار بأنَّه كمان تراباً خاصاً لا يمكن تعريفه [ثُمَّةالَلَهُ] اي لآدم والاتيان بثم َ للتفاوت بين الاخبارين فان ً التّفصيل مرتبة بعد الاجمال اوالمعنى قدّر خلقه من تراب ثم قال له [كُنّ] اوصورصورته من تراب ثم قال له كن بشراً تاماً [فَيَكُونُ] وقد مرّ هذه الكلمة وبيانها عند قوله بديع السماوات والارض وإذاقضي امراً فانما يقول له كن فيكون من سورة البقرة [أَلْحَقُّ] اي هذا المذكور من خلق عيسى (ع) بلااب وعدم كونه من سفاح ، اومن



الجزء المثالث

ابِ وكونه مخلوقًا لله لاا آلهاً هو الحقُّ [مِنْرَكِّلُكَ] اوالحقُّ مبتدء ومن ربَّكُ خبرعنه والمعنى ان جنسالحق اوجميع افرادهمن ربيحث فلاحق من غيره وكلماكان مغايراً لماهومن ربيحك فهو باطل [فَلاَتُكُنْ مِنَ الْمُمْتَر ين] في توحيدالله بسبب قولهم انه ثالث ثلاثة ، ولافيرسالتك بانكارهم رسالتك ، ولافي امرعيسي (ع) بقولهم أنه ولد من اب اومن سفاح او انه ربّ او انه ابن الله [فَمَنْ حَاجَّكَ فَيه ] اى في عيسى (ع) اوفي الحق الله من ربَّك من التوحيد ورسالتك وخلق عيسى(ع) وكونه بنفخ من الله من غير سفاح و من غير اب و في كونه عبداً غيررب [مِنْ بَعْلِماجاءً الْحَمِنَ الْعِلْم ] من بيانية اوتبعيضية ولم يقل من بعد مااخذت اوتعلَّمت العلم للاشعار بان العلم اجل وارفع من ان يحصل بالكسب وانما هونوريقذفه الله في قلب من يشاء والتمفسير بمجيء البيّنات الموجبة للعلم كما عن العامَّة تفسير مستغنى عنه [فَقُلْ] لهم بعد ان لم ينجع فيهم الحجَّة ولم يرتدعوا بالبيان والبرهان [تُعالَوْا] الينا اوالي مجتمع النَّاس حتَّى نجيء نحن للحجَّة الفارقة الَّتيلايشكُّ احد عند مشاهدتها في الغالب والمغلوب والمحقَّ والمبطل وتلكك الحجَّة هي الابتهال الَّذي هوالاجتهاد في الدَّعاء بخير اوبشرِّ ليلحق لعزالحق تعالى وعقوبته للمبطل منا ويظهربطلانه ، ودعاء الخصم الى مثلهذا الامرلايكون اكا مزالعلم يصدق نفس الدّاعي وبطلان خصمه واليقين باجابةالله له ، فانَّ الشاكَّ في امره لا يجترئ على مثل هذاالامر ، والشاكّ فيالاجابة يتخوّف من بطلان الدّعوى بعدم الاجابة ، ولكونه على يقين من أمره أمر بدعاء أعزّة المالهم فان الانسان لايقدم على اهلاك اهله معه بل يخاطر بنفسه دونهم ويجعل نفسه غرضاً للبلايا والقتل لحفظهم ولذلكت قدَّم الاهم ّ فالاهم ّ فان الابناء اعزّ الانفس علىالرّجل ثمَّ النّساء لان ّغيرة النّاموس تقتضي الدّخول في المهالك؛ لحفظهن ومن ثم َّكانوا يسوقون الظَّعائن في الحروب معهم لتمنعهم من الهرب وقال : تعالوا .

[ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَ أَبْنَاءَ كُمْ ] هذا من قبيل قالواكونوا هوداً اونصارى [ وَ نِسَاءَنَا تحقيق شرافة من كان معمحمد في المباهلة [فَنَجْعَلْ] بدعاننا [لَعْنَةَ اللهِ] طردالله وابعاده من رحمته وهو كناية عن العقوبة [عَلَى

الكاذيبين] هذه الآية من أدل الذلائل على صدقه في نبوته ، وعلى شرافة من أتى يهم للمباهلة وكونهم أعزة اهله وأصحابه، ولاخلاف بين الفريقين انه (ص) لم يأت بأحد معه للمباهلة سوى الحسنين (ع) وفاطمة (ع) وعلى (ع) . روى عن الصادق (ع) ان نصارى نجران لما وفدوا على رسول الله (ص) وكان سيدهم الاهتم والعاقب والسيد وحضرت صلوتهم فأقبلوا يضربون بالناقوس وصلوا فقال اصحاب رسول الله (ص) : يارسول الله (ص) هذا في مسجدك؟ فقال : دعوهم ، فلما فرغوا دنوا من رسول الله (ص) فقالوا الى ماتدعو؟ فقال: الى شهادة ان لاآ آله مسجدك؟ فقال : دعوهم ، فلما فرغوا دنوا من رسول الله (ص) فقالوا الى ماتدعو؟ فقال: الى شهادة ان لاآ آله الااللة وانتى رسول الله وان عيسى عبد مخلوق يأكل ويشرب ويحدث ، قالوا : فمن ابوه ؟ فنزل الوحى على رسول الله (ص) فقال : قل لهم ماتقولون في آدم (ع) اكان عبداً مخلوقاً يأكل ويشرب ويحدث وينكح ؟ فسألهم النتبى (ص)، فقالوا : نعم ، قال: فمن أبوه ؟ فبهتوا فأنزل الله : ان مثل عيسى عندالله كمثل آدم الى قوله فنجعل رسول الله (ص)، فقالوا : نعم ، قال: فمن أبوه ؟ فبهتوا فأنزل الله : ان مثل عيسى عندالله كمثل آدم الى قوله فنجعل على الله الله على الكاذين، فقال رسول الله (ص) ، فقالوا الى ماتدعو؟ فقال: الى شهادة ان لاآ له معى منها اله ماتقولون في آدم (ع) اكان عبداً مخلوقاً يأكل ويشرب ويحدث ، قالوا : فمن ابوه ي فنزل الوحى على معلى منهم اله المان : قل لهم ماتقولون في آدم (ع) اكان عبداً مخلوقاً يأكل ويشرب ويحدث وينكح ؟ فسألهم النبي (ص)، فقالوا : نعم ، قال: فمن أبوه ؟ فبهتوا فأنزل الله : ان مثل عيسى عندالله كمثل آدم الى قوله فنجعل على منها له على الكاذبين، فقال رسول الله (ص) : فباهلونى فان كنت صادقاً انزلت اللمانة علي مؤانه الزلي فنه الله على المانة (ص) : فباهلونى فان كنت مثل عيسى عندالله كمثل آدم الى قوله فنجعل على منها المان بنه على المانه فلما رجعوا الى مناز لهم قال رؤساؤهم : النابه مان المانه فات ليس

This file was downloaded from QuranicThought.com



۲٧.

رسولاالله(ص)ومعه أمير المؤمنين (ع)وفاطمة (ع)والحسن (ع)والحسين (ع)فقال النّصاري : من هؤلاء ؟۔ فقيل لهم: ان هذاابن عمة ووصية وختنه على بن ابي طالب (ع) وهذه بنته فاطمة (ع) وهذان ابناه الحسن (ع) والحسين (ع) ففرقوا وقالواالرَّسولالله (ص) : نعطيك الرَّضا فاعفنا عن المباهلة فصالحهم رسول الله (ص) على الجزية وانصر فوا، وفي الكشَّاف روى : انَّه (ص) لمَّا دعاهم الى المباهلة قالوا: نرجع وننظر فلمَّا تخلُّوا قالوالعاقب وكان ذار أيهم: يا عبد المسيح ما ترى ؟ - فقال : والله لقد عرفتم يا معشر النّصاري ان محمّداً (ص) نبيٌّ مرسل ولقد جاءكم بالفصل من أمرصاحبكم والله ما باهل قوم نبيًّا قطَّ فعاش كبيرهم ولانبت صغيرهم ولئن فعلتم لنهلكن ً فان ابيتم الا الف دينكم والاقامة على ما انتم عليه فوادعوا الرَّجل وانصرفوا الى بلادكم ، فأنوا رسولالله(ص)وقدغدا محتضناً الحسين آخذاً بيد الحسن وفاطمة تمشي خلفه وعليَّ(ع) خلفها وهويقول : إذا إنا دعوت فأمَّنوا ، فقال اسقف نجران : يا معشرالنِّصاري انتي لأرى وجوهاً لوسألوا الله ان يزيل جبلاً من مكانه لازاله بها ، فلاتباهلوا فتهلكوا ولايبقي على وجه الارض نصراني الى يومالقيامة ، فقالوا : ياابالقاسم رأينا ان لانباهلك وان نقرَّك على دينك و نثبت على ديننا ، قال: فاذا ابيتم المباهلة فأسلموا يكن لكم ما للمسلمين وعليكم ما عليهم ، فأبوا قال: فانتى اناجز كم ، فقالوا : مالنا بحرب العرب من طاقة ٍ ولكن نصالحك على ان لانغزونا ولاتردَّنا عن ديننا على ان نؤدي اليك كلّ عام ألفي حلّة الف في صفر والف في رجب وثلاثين درعاً من حديد؛ فصالحهم على ذلك ، وقال : والمَّذي نفسي بيده أنَّ الهلاك قد تدلَّى على أهل نجران ولولاعنوا لمسخوا قردة وخنازير، ولااضطرم عليهم الوادي ناراً ولا استأصل الله نجران وأهله حتَّى الطير على رؤس الـشجر . وعن عائشة رضي الله عنها ان رسولالله(ص) خرج وعليه مرط مرحَّل من شعر اسود فجاء الحسن( ع ) فأدخله ثمَّ جاء الحسين( ع ) فأدخله ثم فاطمة (ع) ثم على (ع) ثم قال : انتما يريدانة ليذهب عنكم الرّجس اهل البيت ، فان قلت : ماكان دعاؤه الي المباهلة الا لتبيين الكاذب منه ومن خصمه وذلك أمريختص به وبمن يكاذبه فما معنى ضم الابناء والنساء ؟\_ قلت: ذلك. اكد في الدَّلالة على ثقته بحالة واستيقانه بصدقه حيث استجرأ على تعريض اعزَّته وافلاذكبده واحبّ النباس اليه لذلكث ولم يتمتصر على تعريض نفسه له وعلى ثقته بكذب خصمه حتى يهلك خصمه مع احبته واعزته هلاك الاستيصال ان تمّت المباهلة وخص الابناء والنّساء لانتّهم أعزّ الاهل وألصقهم بالقلوب، و ربّما فداهم الرّجل بنفسه وحارب دونهم حتمى يقتل ومن ثم كانوا يسوقون مع أنفسهم الظعائن في الحروب لتمنعم من الهرب وقدّمهم فيالآذكر علىالانفس لينبه على لطف مكانهم وقرب منزلتهم وليؤذن بأنتهم مقدمون علىالانفس مفدون بها ، وفيه دليل لاشيء اقوى منه علىفضل اصحاب الكساء(ع)، وفيه برهان واضح على صحَّة نبوَّة النَّبيَّ (ص). تمَّ مانقل منالكشَّاف ، وقد نقلناه بطوله ليعلم انتَّهم مقرَّون بفضل اصحاب الكساء وانتَّهم علىَّ (ع) وفاطمة (ع) والحسن(ع)والحسين(ع)، وانه لم يكن احد اعزَّ عليه من هؤلاء و انَّ من منعهم حقَّهم اوآذاهم كان اشدَّ على نفسه ممنَّن منع حقَّة وآذاه والحمدانة [إنَّ هٰذَا] المذكور من بناء عيسي(ع) وحمل مريم(ع) به و تولَّده الي آخرماذكر فيحقة [لَهُوَ الْقُصَصُ] مصدر قصصت الحديث واقتصصته رويته على جهته وهو بمعناه المصدري اى بمعنى المقصوص و هذا يفيد الحصر سواءكان الضَّمير للفصل او اسماً مبتدء ثانياً والمراد الحصر الاضافي بالنّسبة الى ما قالوه في حقّ عبسى (ع)فانته لا يخلو من شوب باطل بخلافه فانه القصص [الْحَقُّ] المّدى لا يشوبه باطل [وَمَامِنْ إِلَٰهِ إِلَّا اللَّهُ] تصريح ببعض ما يستفاد منالحصر السابق يعنى هذا هو الحقَّ لاماقالوه في حقَّه ومن جملة ما قالوه انه آله وانه ثالث ثلاثة وما من آله الا الله [وَإِنَّ اللهُ لَهُوَ الْعَزِيزُ] الغالب الذي لايمنع من مراده



الجزء الثالث

[الْحَكِيمُ] في علمه وعمله وهو عطف في معنى التَّعليل يعني انَّ الآلَه ينبغي ان يكون عزيزاً وحكيماً حتى بعلم غايات الامورعلى ماينبغي، ويتمكّن من العمل على ماينبغي ، وحتّى لايغلب في مراده؛ وهذه الاوصاف منحصرة في الله فما من آله الاالله لاعبسي (ع) متفرَّداً اومشاركاً [فَإِنْ تَوَلَّوْ ]] يعنى هؤلاء المحاجَّون عنك اوعن دينك اوعن قصص عيسى (ع) على ما ذكر فليحذروا [فَـإِنَّ اللَّهُ عَلَيْهُ بِالْـمُفْسِدِينَ] اى بهم ووضع الظّاهر موضع المضمر للاشعار بأنتهم في التَّولتي مفسدون في عالمهم الصَّغير والكبير [قُلْ] يا محمَّد ( ص ) بعد ما اتممت لهم الحجَّة بتقرير حال عيسي(ع) واثبات المخلوقيَّة والعبديَّة له من بيان احواله ثمَّ بالزامهم بالمباهلة بعد ان لم تنجع فيهم الحجَّة البيانيَّة و انقيادهم شيئاً من الانقياد مع بقائهم على دينهم لعموم اهل الكتاب من اليهود والنّصارى بطريق اللّطف في المحاجة والمداراة فيها [ياام هُلَ الْكِتَّاب تَعْالُو ا] من الخلاف والشقاق [ إلى ] الاتفاق والاجتماع في [كَلِّمَةٍ] واحدة هي توحيدالله في العبادة وفي الآلمة وفي الطَّاعة [سَوَّ إيجَبْنُنْ أوَبَيْنُكُمْ] يعنى حتمي تصير تلكث الكلمة متساوية النسبة فيالقبول بيننا وبينكم فلفظ سواء مصدربمعني اسم الفاعل للزّمان الاتي [أَنْلانَحْبُدَ إِلَّا اللهُ] بخلاف عبدة عزيرٍ باعتقاد انه ابن الله من اليهود ، وعبدة المسبح باعتقاد انه الله اوانه ابن الله من النّصاري وهوخبر مبتدء محذوف اوبدل من كلمة [وَلانُشْرِكَبِهِشَيْئًا] في الآلهة بخلاف من قال من النصارى إن الله ثالث ثلاثة [وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنا بَعْضِاً أَرْباباً مِنْ دُونِ الله] في الطَّاعة بخلاف من اتخذ الاحبار والرِّهبان والرَّوْساء ارباباً فيالانقياد والطَّاعة ثابتين بعضاً من غيرالله ، اوناشئة ربوبيتهم من غيرالله، اومن غيراذنانله فلفظ منالتبعيض والظرف مستقر وصف لاربابا ، اولفظ من للابتداء والظرف لغو، اومستقر وصفة لارباباً ، وطاعة المخلوق في الدّين من غيراذنالله وأمره به نحوعبادة للمطاع من حيث لايشعر ؛ ولذلك قال في سورة التوبة: اتَّخدوا احبارهم ورهبانهم ارباباً من هو نالله والمسيح بن مريم وما امروا الاليعبدوا المها واحداً يعنى انَّ طاعتهم للاحبار من غير نظرٍ إلى اذن الله وأمره عبادة لهم و ما أمروا الا بالعبادة للآله الواحد وروى انه لما نزلت آية اتخدوا احبارهم ورهبانهم ارباباً من دونالله قال عدى بن حاتم : ماكناً نعبدهم يا رسول الله (ص) ؟ ـ قال : اليس كانوا يحلُّون لكم ويُحرِّمون فتأخذون بقولهم ؟ ـ قال : نعم ، قال : هو ذاك [فَإِنْ تَوَلَّوْا] عن الاتفاق في الكلمة معكم مع ان الانبياء و اممهم كانوا متفقين في تلك الكلمة [فَقُولُوا] جمع الامَّة معه(ص) في الخطاب لانَّ هذا الكلام امريالموادعة معهم بعد اتمام الحجَّة والزامهم ، وهذالجميع الامة بخلاف الكلمات السّابقة فانتهاكانت دعوة واحتجاجاً وليسا الا شأنه ( ص ) و لذلك خصَّه في السّابق بالخطاب [اشْهَدُوا] يعنى تبجّحوا و تفاخروا بالانقباد لتلك الكلمة و قولوا لمن تولّوا عن الانقياد : اشهدوا علينا [بِأَنَّامُسْلِمُونَ] منقادون لتلك الكلمة [يااَهْلَ الْكِتَّابِ] نداء من محمد (ص) وامنته لهم على سبيل التبجيحُ وما بعده من كلامهم اومستأنف من الله تعالى اوالنَّداء منَّ الله لهم وعلى انَّ تقديريدلَّ الاتيان باداة نداء البعيد على كمال غفلتهم وحاجتهم الى نداء البعيد [لِمَ تُحاجُونَ فَهِي إِبْر هيم] اى في شريعته وملته وانته على اي ملَّة كَان على ما قيل ان َّ احبار اليهود ونصاري نجران اجتمعوا عند رسولالله (ص) فتنازعوا في ابراهيم (ع) ققالت اليهود : ماكان الا يهوديّاً ، وقالت النّصارى : ماكان الا نصرانيّاً فأنزل الله هذه الآية [ وَمَا أُنْز لَت



بيان السّعادة

التَّوْرِيَةُ وَالْإِنْجِيلُ إِلَّامِنْ بَعْدِهِ] يعنى انَّ ملَّة التهوَّد و شريعته كانت من التَّوراة و شريعة التّنصر كانت من الانجيل ونزلت التوراة بعد ابراهيم نحواً من الف سنة ونزل الانجيل بعده نحواً من الفين [ أفَلاً تُعْقِلُونَ] ان مذه دعوى برهان بطلانهامعها ولايد عي مثلهاالعاقل [هٰاأَنْتُمْ هٰؤُلاءٍ] منادى اوبدل اوخبروالاتيان به وبأداتي التَّنبيه للاشعار بانتِّهم من حمقهم وبلادتهم لا يتنبُّهون بدون التأكيد في التَّنبيه وبدون النَّداء، وإذاكان هؤلاء بدلاً او خبراً كان كالتّصريح ببلادتهم فانَّ المعنى انتم هؤلاء الحمقي الَّذين ادّعوا دعوى برهان بطلانها معها [حاجَجْتُمْ فيهما لَكُمْ بهِ عِلْمٌ] من امر موسى (ع) وشريعته وامرعيسي (ع) وشريعته يعني كان في ذلك علم اجماليّ لكم وشأنكم ان يكون ذلكتُ معلومًا لكم فحاججتم وصرتم مغلوبين في المحاجّة [فَلِمَ تُحاجُّونَ فيهما لَيْسَ لَكُمْ بِهِعِلْمٌ ] من امر ابراهيم وشريعته يعنى ان العاقل اذاصارمغلوماً حينالمحاجّة في امريكون معلوماً له اومن شأنه أن يكون معلوماً له ينبغي ان يتحرّ زعنالمحاجَّة فيما ليس له به علم ، ومن لم يتحرّ زعنالمحاجَّة فيما ليس من شأنه العلم به كان سفيهاً غير عاقل [وَاللَّهُ يَعْلَمُ] فيعلَّم نبيته [وَأَنْتُمْ لاتَعْلَمُونَ] فمحاجتكم مع الرَّسول محاجَّة الجاهل مع العالم وليست وصف العاقل [ماكان] متعلَّق بيعلم ولا تعلمون على سبيل التَّنازع وعلتمهما لفظ ماعنالعمل ، اوابتداءكلام منالله للودّ علىاليهود والنّصاري والمشركين فيدعاويهمالباطلة فانته بعد ماسفتهم تلويحاً وتصريحاً صرّح بالمدّعي وابطال دعواهم فقال: ماكان [ إبر هيم ينهو دِيّاً وَلا نَصْر انِيّاً وَلَكِنْ كَانَ حَنبِهاً] مستقيماً اوماثلاً الىالدين الحقِّ من الاديان الباطلة ولمناسبة احد المعنيين فستر بالخالص وهوتعريض بهم [مُسْلِماً] منقاداً لله اوصابراً ذاسلامة من عيوب النَّفس وبهذاالمعنى فسَّربالمخلِّص وهوايضاً تعريض بهم [وَمَا كَانَمِنَ الْمُشْرِكِينَ] وَوَعَلَى الْمَشْرِكِينَ لانته ادْعِي مشركوا مكة ان ملتهم ملة ابواهيم (ع) ولمناكان نفى الاشراك خارجاً ممَّاكان البحث والمحاجَّة فيه كرَّر النَّفي والفعل للاشعاربكونه نفياً آخر، نسب الى اميرالمؤمنين(ع) انبه قال : لا يهوديناً يصلّى الى المغرب ولا نصرانيناً يصلّى الى المشرق ولكن كان حنيفاً مسلماً على دين محمد (ص) [إنَّ أوْلَى النَّاسِ] جواب لسؤال مقدَّر كأنته قيل: إذا لم يكن اليهو ديَّة والنصر انبّة وملة الشرك منسوبة الى ابراهيم فمن كان اقرب الخلق اليه؟ ـ فقال: ان اقرب الناس واحقتهم [برابر هيم كَلَّذينَ اتَّبَعُوهُ] في زمانه وبعده الى بقاء امته [وَهْذَاالنَّبِيُّوَالَّذِينَ آمَنُوا] اي اسلموا بالبيعة العامة على بده تعريض بهم ونفى لاولويتهم به فانتهم ادَّعوا اولويتهم بهكلَّ بوجه فقال تعالى: انَّ الاولى به في زمانه امته ، وفي هذا الزَّمان محمَّد(ص) وامَّته لانَّهم احبوا ملَّته وما خالفوه في اصول العقائد ، واولى النَّاس بالانبياء اعملهم بما جاؤا به ، عن الصَّادق (ع) هم الاثمَّة ومن اتَّبعهم يعني الَّذين آمنوا فأراد من الايمان ، الايمان الخاص الحاصل بالبيعة الخاصةالولوية وقبول الدعوة الباطنة المورثة دخول الايمان في القلب والباعثة لمعرفة هذاالامروالدّخول في أمرهم وعن عمربن يزيد عنه قال : انتم والله من آل محمَّد(ص) فقلت : من أنفسهمَّ جعلت فداك ؟\_ قال : نعم والله من أنفسهم ثلاثاً ثمَّ نظر التي ونظرت اليه ، فقال : يا عمر انَّ الله يقول في كتابه : انَّ اولي النَّاس ؛ الآية ، وعن اميرالمؤمنين(ع) انَّ اولى النَّاس بالانبياء أعملهم بما جاؤا به ، ثمَّ تلاهذه الآية : قال : انَّ وليّ محمَّد(ص)من أطاع الله وإن بعدت لحمته ، وإن َّ عدوَّ محمَّد(ص)من عصى الله وإن قربت قرابته [وَ اللَّهُ وَلِيُّ

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزء الثالث

الْمُؤْمِنِينَ] تشريف آخرلهم وتعريض بأهل الكتاب حيثةالوا: نحن ابناءالله واحبَّاؤه [وَدَّتْ] كلام منقطع عن سابقه كأنَّه اراد بعدتسفيه اهل الكتاب وتشريف المؤمنين ان يهيِّجهم لتَّلا يغترُّوا باضلال اهل الكتاب فقالت ;ودّت [طائيفَة] قليلة لان أكثرهم كالبهائم لايتنبتهون بضلال واضلال وهداية [مِنْ أَهْلِ الْكِتَّابِ لَوْ يُضِلُّونَكُمْ] اى اضلالكم [وَما يُضِيلُونَ] بارادة اضلال المؤمنين [ إِلااً أَنْفُسَهُمْ ] فان الضّال اذا اراد اضلال الغير اشتد ضلال نفسه فهو باضلال الغير يضلَّ نفسه [وَمَايَشْعُرُونَ] انتهم في اضلال الغيرومنعه عن الخير يضلُّون أنفسهم ويمنعونها عن خيرها ، اوما يضلُّون منالمؤمنين الا أسناخهم فانَّ من لم يكن من سنخهم من المؤمنين لايضلَّ باضلالهم ، ومن يضلَّ باضلالهم كان من سنخهم لانَّه كان كافراً مثلهم وكان الإيمان عرضاً معاراً لهم، اومايضلُّون و ما يزيدون بارادة اضلال المؤمنين الا في ضلال امثالهم من الكفرار فان الكافر اذا رأى و سمع اضلال قرينه للمؤمنين اشتد ضلاله [ياأهْلَ الْكِتْاب] ناداهم بنداء البعيد تحقيراً وتبعيداً لهم عن ساحة الحضوروتنبيهاً على كمال غفلتهم [لِمَ تَكْفُرُونَ بِآياتِ الله] التدوينية الثابتة في التوراة والانجيل والقرآن في نعت محمد (ص) ووصيَّه (ع) و في الاحكام المشروعة لكم فيها ، اوالتَّكوينيَّة الثَّابتة في العالم الكبيرمن موسى (ع) وعيسي (ع) ومحمِّد(ص)، أوالثَّابتة في العالم الصَّغير من العقول الزاجرة عن اتَّباع الهوى والواردات الزاجرة والمرغَّبة [وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ] تعلمون آيات الله اوحاملون للسِّهادة لآيات الله ، والكفر والكتمان بعد العلم اشدّ ، اوانتم تؤدّون الشهادة بصدق الآيات اذا خلوثم مع امثالكم ، اوانتم تشاهدون وتعاينون الآيات من حيث اندّها آيات ، وهذه الآية مثل الآية الآتية تعريض بأمة محمد وكفرهم بآيات اته التدوينية والتكوينية مع تحملهم للشهادة على خلافة على (ع) [يا أهْلَ الْكِتاب] كرّ النّداء لماذكرمن وجه الاتيان بنداء البعيد [ليمَ تَكْبسُونَ] تخلطون [الْحَقَّ بِالْبُاطِل] والمراد به ماكانوا يفعلونه من تحريف التوراة والانجيل وكتمان مافيهما من نعت محمة (ص) ووصيَّه (ع) ومن اظهارالاسلام صدرالنَّهاروالرَّجوع منهآخره تدليساً علىالمؤمنين وتشكيكاً لهم ، ومن اظهار الكفر بمحمّد(ص) وابطان التّصديق به ومن اظهار تصديق موسى(ع) وعيسى(ع) ، وابطان انكارماورد منهما فينعت محمّد (ص) ويجرى ذلك الخلط والكتمان في اهل الكتاب ممّن اسلم على يد محمّد (ص) بالبيعة العامَّة اوآمن بالبيعة الخاصَّة فانَّه يقال لهم : لم تلبسون العقائد الحقَّة المأخوذة بالآراء الكماسدة النَّفسانيَّة ، واللمِّيَّاتِالآلَهِيَّة باللَّمَّاتِالسَّيطانيَّة ، والزاجراتِالملِكيَّة بالسَّهواتِالحيوانيَّة، والعبادات القالبيَّة والقلبيَّة بالاغراض الفاسدة ، ولو كانت قرباً من الله اورضاه من العابد او انعامه عليه [وَتَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَأَنْتُم تَعْلَمُونَ] الحقَّ او اللَّبس والكنمان ، او انتم العلماء وكون الآية تعريضاً بالامَّة ظاهر [وَقُالَتْ طَائِفَةٌ] قليلة لما ذكر في السابق من ان اكثرهم كالبهائم لايهتدون الى الحيل الشيطانية [مِنْ أَهْلِ الْكِتْ ابِ آمِنُوا] اي اظهروا ايمانكم [بِالْذِي أُنْزِلَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُو اوَجْهَ النَّهْار] لتتمكنوا من الانكار و القاء الشبه في قلوب الذين آمنوا فان المقرَّ بشيء إذا انكره كان انكاره اوقع واشدَّ تأثيراً من انكار من لايعرف ذلك الـشيء لان السامع يظن انَّه ابصر خللاً فيه وانكره [ وَاكْفُرُوا آخِرَهُ ] اي آخر النَّهار [لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ] روى في نزول الآبة ان رسولالله (ص) لماً قدم المدينة وهو يصلّى نحوبيت المقدّس اعجب ذلكئالقوم فلمّاصر فهالله عن بيتالمقدَّس



بيان السعادة

الى بيتالله الحرام وجدت اليهود من ذلك وكان صرف القبلة صلوة الظّهر فقالوا : صلّى محمّد (ص) الغداة و استقبل قبلتنا فآمنوا بالنَّذي انزل على محمَّد (ص) وجه النَّهار و اكفروا آخره ، يعنون القبلة حين استقبل رسول الله (ص) المسجد الحرام لعليهم يرجعون الى قبلتنا [وَلَا تُؤْمِنُوا]] من كلام تلك الطَّائفة وعطف على آمنوا والمعنى لا تظهروا ايمانكم اللساني مع ابطان التهود اوالتنصر [إلال مَنْ تَبعَ دينكُمْ] اي الا لمن كان على دينكم قبل اسلامه فانتهم اقرب الىقبول قولكم ولايكون رجوعهم الا الى دينكم فيتقوى به دينكم واهل دينكم بخلاف غيرهم فانتهم لاينجع فيهم قبولكم وانكاركم ، ولو نجع لاتنتفعون برجوعهم عن دين الاسلام لعدم دخولهم في دينكم ، اوالمعنى لاتصدَّقوا اللا لمن تبع دينكم ، او لاتظهروا اقرار كم بان يؤتى احد مثل ما اوتيتم الا لمن تبع دينكم ، او قبوله تعالى ولا تؤمنوا خطاب من الله للمؤمنين يعنى لا تغترُّوا ايُّها المؤمنون يقول اهل الكتاب بمحض أظهارالايمان ولاتصدقوا لاحد اكالمن تبع دينكم حتتي يظهرصدق قوله بآثار فعله وعلى اي تقدير فقوله تعالى : [قُلْ إِنَّ الْهُدْى هُدَى اللهِ] معترضة وقوله تعالى [أَنْ يَؤْتِّي] متعلَّق بلاتؤمنوا والمعنى لاتؤمنوا بان يؤتى، اوقوله قل انَّ الهدى ابتداءكلام من الله وهدى الله بدل من الهدى ، اوخبر له وان يؤتى خبر له على الاوَّل وخبر بعد خبر على الثاني والمعنى ان الهدى اعتقادان يؤني [أحَدُمِثْلَ مَاأُو تيبَتُمْ] من الكتاب والتشريعة [أوْيُحاجُوكُمْ عِنْدَرَبِّكُمْ] بان يحاجوكم اوحتى يحاجوكم وضمير يحاجوكمراجع الى احد لعمومه معنى وقرئ ان يؤنى بالمدِّ بهمزة الاستفهام وتخفيف همزة ان على معنى اتذكرون ان يؤتى احد مثل ما اوتيتم حتَّى يحاجَّوكم عند ربَّكم وقرى بكسر همزة ان على معنى النَّفي [قُلْ] لاهل الكتاب ليس فضل الله بأيديكم حتَّى تؤتوه وتمنعوه بحيلكم [إنَّ الْفَضْلَ بِيكِ الله] والمراد بالفضل اعم من الكتاب و الحكمة والرَّسالة والنَّبوَّة و الهداية والسّعة فى الصّدروالدنيا [يُؤْتيه مَنْ يَشْاءُو الله والسّح] لانفاد في فضله بايتانه لموسى (ع) وعسى (ع) وامتهما حتى لا يؤتيه غير هماكما زعمتم و ادّعيتم [ عَليهمٌ ] بمن كان اهلاً لايتائه فكلّما وجد أهلاً له اعطاه ولوكر هتموه تبهِ مَنْ يَشْاءُ] اي يميز برحمته من يشاء منغبره ولمَّاكان الفضلعبارة عن الرَّسالة وعن قبولها بالبيعة العامة النبوية وقبول الدعوة الظاهرة وكان الرّحمة عبارة عنالولاية وعنقبونها بالبيعة الخاصة الولوية وقبول الدّعوة الباطنة اتى في جانب الفضل بالايتاء الدالّ على مطلقالاعطاء لعموم دعوة الرّسالة وعموم قبولها وفيجانب الرّحمة بالاختصاص المشعر بالامتياز والاختيار [ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظَيْبِم ] بحيث لانفاد في فضله ولاضنة له في اعطائه [وَمِنْ أَهْلِ الْكِتْاب] عطف باعتبار المعنى كأنَّه قال: من اهل الكتاب من يحتال بالحيل السبطانية ومنهم من يكون سالماً من الحيل، ومن اهل الكتاب في مقام الامانة والخيانة [مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بقِنْطار] الباء للتّعدية والقنطار اربعون وقيّة من الدَّهب اوالف ومأتا دينار اوثمانون الف درهم ، اوماثة رطل من الدَّهب اوالفضَّة ، اوالف دينار اوملء مسكث ثور ذهباً اوفضَّة ، اوالف ومأتا وقيَّة ، اوسبعون الف دينار والمراد مدح بعضهم بأنَّك ان تأمنه بكثيرٍ من المال لا يخنه و [يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ] قيل : المراد بهذا البعض النّصاري [وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَـأَمَنْهُ بِدِينًا إِ] اصله دنّاربدليل دنانير والمقصود المال القليل يخنه و [لاَيُؤَدِّهِ إلَيْكَ إلّا مادُمْتَ حَلَيْهِ قَائِماً] اي الا ما لم تغب عن نظره وقيل: المراد بهذا البعض اليهود والحقِّ انَّه لااختصاص لشيء منهما



آل عمت ان

الجزء الثالث

بفرقة منهما [ذليك] المذكور من عدم الاداء [بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنافِي] حق [ الْأُمَّيَّينَ سَبيل ] بعنى ليس علينا عقوبة فيالتقصير فيحقوق من ليسوا من اهل الكتاب والمراد بالاميّين امّا اهلمكة اواهل الاسلام لانتسابهم الى محمّد(ص) المبعوث من مكّة ، او محمّد(ص) الّذي لم يقرأ ولم يكتب ، او المراد كلّ من لم يكن لهكتاب وشريعة وملَّة ألَّهيَّة و ذلكت انتَّهم استحلُّوا ظلم من خالفهم و قالوا : لم يجعل لهم في التَّوراة حرمة وعن النَّبيَّ (ص) انه لما قرأ هذه الآية قال :كذب اعداء الله ما من شيء كان في الجاهليَّة الا وهو تحت قدمي الاالامانة فانها مؤدّاة إلى البروالفاجر [وَيَقُولُون] إن بعلقون بقولهم هذا [عَلَى الله الْكَذِبَ وَهُم يَعْلَمُون] انه كذب وهذا تعريض بالامّة وما أحدثوه بعد وفاة الرّسول (ص)من الاختلاف وانكار كلّ فرقة حرمة الاخرى كما هو واقع في زماننا بين المنتحلين للتَّشيِّع و المقرِّين بالاثمَّة الاثني عشر حيث يكفَّر و يلعن بعضهم بعضاً ويستحلّون أموالهم ودماءهم وفروج المحصنات من نسائهم بادّعاءكلٍّ إنَّ المخالف لمذهبنا لاحرمة له في نفسه وماله وعرضه [بَلْبي] عليهم سبيل فان الله لايدع ظلامة العباد [مَنْ أَوْفَى] ابتداءكلام تعليل لجملة تضمنتها بلي يعنى عليهم سبيل لان "كلّ من اوفي [بِعَهْلِهِ] اللَّذي عاهده مع نبيَّ (ص) اووصيَّ نبيَّ (ع) بالبيعة العامة او الخاصّة والوفاء بسائر العهود من الوفاء بهذا العهد فانته مأخوذ فيه [وَاتَّقْلَى] من مخالفة ماعاهديه في بيعته والامانة جزء ما عاهد به سواء كان امباً او من اهل الكتاب [ فَإِنَّ الله يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ ] وضع الظّاهر موضع المضمر للاشعار بعليَّة الحكم فكأنَّه قال: فإنَّ الله يحبُّه والمحبِّ ينتقم ممَّن ظلم محبوبه ويجوزان يكون بلي تقريراً لسابقه على مرجوحية و يكون المعنى : بلي لا سبيل على المؤمن المعاهد بشرط الوفاء بالعهد وانتَّقاء مخالفة ما وصف في عهده لان من او في بعهده واتقى المخالفة صار محبوباً لله والمحبوب لايناله مكروه من المحبِّ ولايؤاخذه المحبِّ على ما فرط منه بالنُّسبة الى عدوَّه [إنَّ الَّذَينَ يَشْتُرُونَ] كان اقتضاء المتابلة أن يقال : ومن لم يوف بعهده ولم يتبَّق فان الله يبغضهم لكنَّه ابرزه في صورة الجواب لسَّوَّال مقدَّر ليكون اوقع ، واكَّده بمؤكَّدات و بسط في الكلام لاقتضاء مقام المسخط ذلك فكأنَّه قيل : قد علم حال الوافي بالعهد المتَّقي فما حال هؤلاء الناقضين النّاكثين ؟- فقال: أنَّ الَّذين يشترون [بِحَهْدِاللهِ] الَّذي عاهدوه في البيعة [وَأَيْمَا نِهِمْ] جمع اليمين بمعنى القسم و انسّما سمّى يميناً لانتهمه كانوا حين الحلف يعقدونه بايمانهم ، او المراد عقود البيعة فان البيعة لاتعقد الا بالايمان [تُمَنأُقَليلاً] من اعراض الدَّنيا واغراضها فان الدَّنيا برمّتها ثمن بخس عند من يرتضيها، واماً من كان متوجَّهاً الى الآخرة متلذ ذا بلذائذها فهو نافر منهاكل النفرة منزجر عنهاكل الانزجار ، وان توقَّف عليها بأمرمن الله كان كمن حبس في مزبلة كثيرة الحشرات خبيثة الموذيات [أُولْعُلْكَ] تكرار المبتدأ باسم الاشارة البعيدة للتآكيد وللاحضّار بالاوصاف الذميمة وللتبعيد عنساحة الحضور [لاخَلاُقَلَهُمْ] لانصيب لهم [في الْآخِرَةِ وَلا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ وَلا يَنْظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ ] عدم التكليم و عدم النظر كناية عن سخطه تعالى عليهم [وَلاَيُزَ كَيهِمْ] لابنني عليهم ولابذكرهم بخير، اولايطهرهم من ذنوبهم [وَلَهُمْ عَذَابُ ٱلْمِيمُ] اثبت العذاب الاليم بعد ما نفي الاوصاف التي فيها تشريف بترتيب الاشرف فالادون عنهم ، نسب الى النَّبيَّ ( ص ) انَّه من حلف على يمين يقطع بهامال اخيه لقي الله عزَّ وجلَّ وهو عِليه غضبان فأنز ل الله تصديقه في كتابه، انَّ الْذين



## بيان السّعادة

يشترون ؛ الآية [وَإِنَّمِنْهُمْ لَفَريقاًيَلُوُونَ اَلْسِنَتَهُمْ بِالْكِتَّابِ ] عطف على قوله : من اهل الكتاب من ان تأمنه و اتى بأداتى التأكيد فى المعطوف لأنه ابلغ فى الذم ويتطرق الشكت والانكارفيه ، ولواه فتله وثناه ، ويشبه ان يكون الكلام على القلب والتقدير يلوون الكتاب بألسنتهم و مثل هذا القلب كثير ، او هو على الاصل بناء على تشبيه اللسان بالمفتول و الكتاب بآلة الفتل ، او على كون المعنى يحركون السنتهم بالكتاب ، والمقصود انتهم يحرفون الكلام على القلب والتقدير يلوون الكتاب بألسنتهم و مثل هذا القلب كثير ، او هو على والمقصود انتهم يحرفون الكتاب بحسب اللفظ بالزيادة والنقيصة والتبديل ، وبحسب المعنى بالتغيير عن معناه والمقصود انتهم يحرفون الكتاب بحسب اللفظ بالزيادة والنقيصة والتبديل ، وبحسب المعنى بالتغيير عن معناه والحمل على المعنى الغير المراد ، اوالمعنى يفتلون الكتاب بالسنتهم لا بلسانانة اويحركون السنتهم لا لسانانة والحمل على المعنى الغير المراد ، اوالمعنى يفتلون الكتاب بالسنتهم لا بلسانانة اويحركون السنتهم لا لسانانة بالكتاب [لِتَحْسَبُوهُ] اى الذى جرى على السنتهم [مِنَ الْكِتَاب] لتشابهه صورة بما فى الكتاب يعنى أنهم بارائهم وانانياتهم يقرؤن شيئاً من التوراة والانجيل ، اويذكرون شيئاً من أحكام شريعة موسى (ع) وعيسى (ع) بناء على عدم اختصاص الكتاب بصورة التوراة والانجيل المقرو المقرو اوالمذكورايتها السامعون من التوراة والانجيل ، اومن الشريعتين .

تحقيق التواء الكتاب [ وَمَاهُوَمِنَ الْكِتَابِ] لان الكتاب هوالذي يجرىعلى لسان صار لسان الله لخلوّصاحبه باللسان المضاف من نسبة الوجود إلى نفسَه وصيرورته وصيرورة اعضائه الات الله ، وهذا المقرّو وان كان

الى النَّفس بصورة الكتاب لكنَّه جار على لسان لانسبة بينه وبينائله ، ونقوش الكتاب وحروفه وان كانت كلّيَّة لا اختصاص لهما بنقش كُتاب مخصوص ولا بحرف لسان مخصوص لكن

شرط صدق الكتاب عليها ان تكون صادرة عن يد منتسبة إلى الله، اولسان منسوب اليه كأيدى الانبياء (ع) وألسنتهم، غاية الامر أن يكون نسبة التّابع اضعف من نسبة النَّبي (ص) المتبوع، ونظير هذه الآية قوله تعالى: فو يل للَّذين يكتبون الكتاب بأيديهم يعنى لابيدانه ثم يقولون هذا من عندالله ليشتروا به ثمناً قليلاً ؛ الآية ، وللاشارة الى انه ينبغي ان يكون لسان العبد حين القراءة وكذلك يده حين الكتابة لسان الله ويده امرالله تعالى عباده بتلاوة القرآن وامر المعصومون ان يقولوا: لبَّيك اللَّهم "لبَّيك ؛ عند قولهم: باا يها الَّذين آمنوا، وإن يقولو اكذلك الله ربني؛ عند قرأةالتموحيد، وإن يسبّحوا ويحمدوا ويستغفرواالله؛ عند قراءة اذاجاء نصرالله، وإمثال ذلك ممّايدل على انته ينبغي ان يفوض لسان القارى لسان الله ثم عومل مع المقروَّ نحو معاملة مقرَّوالله كثيرة [وَيَقُو لُو نَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَمَا هُوَمِنْ عِنْدِ اللهِ] بل هو من عند أنفسهم ومن عند الشبطان [ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ] بهذا القول [وَهُمْ يَعْلَمُونَ] انَّه كذب ، اوهم المعدودون من العلماء ، او المعنى يقولون على الله الكذب غير مايفتلونه بالسنتهم وهم يعلمون انَّه كذب [ماكانَ] جواب لسؤال مقدَّر كأنَّه قيل: هل بجو زلنبيَّ (ص)ان يدعو النَّاس الى نفسه ؟\_ اوهو جواب لسؤال كان مذكوراً ولم يحكث لنا على ما قيل : انَّ ابا رافع القرظيَّ والسيّد النجرانيَّ قالا : يا محمّد(ص) أتريد أن نعبدك ونتّخذك ربّاً؟ ـ فقال : معاذاته أن نعبد غيرالله وأن نأمر بعبادة غيرالله فما يذلك بعنني ، ولابذلك أمرني ، فنزل ماكان اي ماصح [لِبَشَر أَنْ يُؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتَّابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوُّةِ] والمراد بالكتاب الرّسالة و احكامها والكتاب التّدوينيّ صورتها وبالحكم الولاية وآثارها و النّبوّة برزخ بينهما و لذلك أخرها [ ثُمَّ يَقُولُ لِلنَّالِسِ كُونُواعِبَّاداً لِي] لانه ما لم يخرج من انانيته ولم يحي بانانيَّة الله ولم يبق بالله لم يؤت الكتاب ، وإذا خرج من انانيَّته لم يكن له نفسيَّة حتَّى يقول : كونوا عباداً لي



الجزء الثالث

[مِنْ دُونِ اللهِ] بل ان قال كونوا عباداً لى كان قوله متحداً مع قوله كونوا عباداً لله فانه ان قال انتاكان اناه من الحق جارياً علىلسانه لامن نفسه كما اشاراليه المولوي قدِّس سرَّه :

> گفت فرعونی انّاالحق گشت پست کفت منصوری انّاالحق و برست این انّاهو بود در سرّای فضول ز انّحاد نور نزراه حلول بود انا الحق در لب منصور نو ر برد انّا انته در لب فرعون زور آن آنا بی وقت گفتن لعنت است وین انّا دروتت گفتن رحمت است

وكما انة لايجوز الذعوة الى نفسه لمن بقى عليه من انانيته شيء كذلك لايجوز ذلك اذاكان المدعو محجوباً عن مشاهدة الحق تعالى فى المظاهر فان المحجوب اذا دعى الى المظاهر كان اضلالا ودعوة الى عبادة الاسم دون المعنى ، ولهذا طرد الصادق (ع) ابا الخطّاب بعد ماكان يدعو العريدين ممّن لايرى الله فى المظاهر الى آلهة الصادق (ع) ، واذا خرج الدّاعى من انانيته ويقى بانانية الله كان الدّاعى هو الله لان الدّعوة كانت من الله بآلة لسان الدّاعى واذاكان المدعو ايضاً لايرى فى مظهر النّبي (ص) الاالله كان النّبي اسماً محضاً من غير شوب كونه مسمى ، فاذا دعا هذا الدّاعى الى نفسه كان دعاؤه الى الله واذا لم ير المدعو فى مظهر الدّاعى الالله لم يكن توجتهه الا الى المسمى لالاسم فلم يكن عبادته الا للمسمى بايقاع الاسم عليه ، وبهذا الوجه قبل بالفارسية :

اگر کافر زیت آگاه بودی چرا در دین خود گمراه بودی اگر مؤمن بدانستی که بت چیست یقین کردی که دین در بت پرستی ست

[وَلَكِنْ] بِقول [كُونُوارَبُّ أُنِيِّينَ] هو منسوب إلى الرّبِّ بزياده الالف والنّون وهذه الزّيادة تدل على المبالغة في النّسبة الى الربّ ، والمبالغ في الانتساب الى الربِّ من لايري في المظاهر الا الربّ وخصوصاً في المظاهر الفانية من أنفسهم فلا يرى للدَّاعي نفسيَّة حتى يكون دعوة الى نفسه فيقول النَّبيَّ (ص) :كونوا خارجين عن حجب انانيَّانكم حتى ترواالله في كلَّ المظاهر [بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَّابَ] يعني كونوا تعلَّمون الكتاب وتدرسونه حتى تكونوا ربانيين بماكنتم تعلمون الكتاب امثالكم على قراءة تشديد اللام [وَبِماكُنْتُمْ تُذْرُسُونَ] اي تقرؤن الكتاب على قراءة تخفيف الراء لان الاشتغال بالكتب السماوية والتدبير في السّرائع الآلَهيَّة وتذكّرها يخرجكم تدريجاً من ظلمات انانيَّاتكم ويدخلكم في نورظهورعبوديَّتكم وبروزربوبيَّتكم و قرء تعلمون بتخفيف اللام و تدرسون من باب التفعيل اوالافعال [وَلايَ أُمُو كُمّ] ايتها الناقصون المؤتمون قرء بالرَّفع وحينئذ فالفاعل امَّا راجع الى الله والجملة عطف على ماكان لبشرٍ فانتَّه في معنى لا يأمر الله بشرآ ان يدعوالنَّاس الىعبادته ، اوحال بتقدير مبتدء لعدم جوازالواو في المضارع المنفى بلا ، اوراجع الى بشر بالوجهين السابقين في اعرابه ، وقرى بالنَّصب والفاعل ايضاً امَّا راجع الى الله فيكون الواوبمعنى مع ، اوالي بشر فيكون الفعل عطفاً على يقول ، ولفظة لاز ائدة لتأكيد النفي السابق ، او يكون الواو بمعنى مع اى مع ان لا يأمر كم والمقصود ان الله لا يأمر الانبياء ان يدعوا النَّاس بعبادتهم ولا يأمر العباد ان يعبدوا الانبياء والملائكة تعريضاً بالنَّصاري واليهود في عبادة عيسى (ع) وعزيرٍ وبعبادة الملائكة فلايأمر كم [أَنْ تَتَخِذُوا الْمَلَائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْباباً] لماكان الخطاب للامم الناقصين الذين لايرون منالمظاهر الا المظاهر ولا يتمكنون من رؤيةًالله في المظاهر لم يأت بقيد من دون الله لعدم الاحتياج الىذكره ، اوترك ذكره بقرينة السَّابق وبقرينة قوله تعالى : [أَ**يَأْمُرُ كُمْ** 

This file was downloaded from QuranicThought.com



بِالْكُفْرِ بَعْدَاذَانْتُمْ مُسْلِمُونَ] بقبول النبوَّة من الانبياء والبيعة معهم بالبيعة العامَّة النبويتُم [وَإِذْ أَخَذَ اللهُ] اذكر اوذكرهم ويجوز ان يكون اذهذه عطفاً على اذفييقوله بعد اذانتم مسلمون والمعنى ايأمركم بالكفربعد اذانتم مسلمون منقادون وبعد اذ اخذالله [ميثاق) النَّبيِّين] مبناق كلَّ على يد النِّبي السَّابق أووضيته أوفي عالم الَّذَرَّ على ايمان كلَّ بالآخر أو على أيمان الكلَّ بمحمَّد ( ص ) أو بعد إذ أخذ الله ميثاق أمم النَّبيّين على أيدى انبياتهم اوفيعالم الذرّعلي ان يؤمن كلَّ امَّة بللنَّبيَّ الَّذي يأتي بعد نبيَّهم اوبمحمَّد (ص)ان ادركوا زمانه (ص) يعني انه اخذ ميثاق كلٍّ من الانبياء علىالايمان والنّصرة لمن يأتي بعده اولمحمّد(ص)وكذلك اممهم فكيف يأمر الانبياء بالاستقلال و الرّبوبيَّة و الامم باتَّخاذهم ارباباً و قد اشير الـي كلِّ من المعاني في الاخبار و قيل : اذ اخذالله عطف على قوله اذقالت الملائكة وهو في غاية البعد ولوقال هوعطف علىقوله اذقال الله ياعيسي كان اقرب ، والميثاق العهدالـذي يثقالمتعاهد به شبه العهد بالرَّهن ثمَّ استعملالاخذ استعارة تخييليَّة وترشيحاً للاستعارة [لَـمَا آ تَيْتُكُمْ] كان حقَّه ان يقول : لما آتاهم لكنَّه اتى بالتكلُّم والخطاب حكاية لحال الخطاب [ مِنْ كِتْابٍ وَحِكْمَةٍ ] قرئ بكسر اللام صلة للاخذ و ما مصدرية او موصولة و اذاكانت موصولة فالعائد محذوف من الصّلة والعائد فيالجملة المعطوفة تكرارالموصول اعنى لما معكم ، ولفظة من تبعيضيَّة علىتقدير كونمامصدرية ، وبيانية على تقدير كونهاموصولة ، وقرئ بفتح اللام فالكلام تكون موطنة وماشرطية اوموصولة ، واذاكانت موصولة فالعائد مثل السابق ، والمراد بالكتاب أحكام الرّسالة والكتاب التدويني صورتها وبالحكمة آثار الولاية [شُمَّجاء كُمْ رَسُولٌ مُصَدِّقٌ لِمامَعَكُمْ] من الكتاب والاحكام القالبية والحكمة التي هي العقائد الحقَّة الدَّقيقة التيلاندرك الا بالمشاهدة بعينالبصيرة [لَتُؤْمِنُنَّ به] اللَّام للقسم والجملة منقطعة عن سابقها على قراءة كسر لام لما آتيتكم وتكون بمتزلة جواب القسم لقوله؛ الذاخذ الأميثاق النبيين فانته بمنزلة القسم وهىخبولما علىقراءة فتحاللام وكون ماموصولة وجواب للقسم والشرط علىتقديركون ماشرطية ، والضّمير المجرور راجع الى ما فيما آ تيتكم ، اوالى محمَّد(ص)اوالى نبيَّ بأتي بعدالنَّبيَّ الاوَّل يعنى اخذائد ميثاق كلّ نبي لمن يأتي بعده او الي نبي كلَّ امة على ان يكون التقدير اخذالله ميثاق امم النَّبيَّين من كلَّ امة لنبيتها وقدنسب الى اميرالمؤمنين(ع)ان الله اخذ الميتاق علىالانبياء(ع)قبل نبيتنا (ص) ان يخبروا الممهم بمبعثه ونعته ويبشروهم به ويأمروهم بتصديقه **ونقل** : انَّ الله اخذ الميثاق على الانبياء على الاوَّل والآخر فأخذ الله ميثاق الاوَّل لتؤمنن بما جاء به الآخر، وعنالصَّادق(ع)انته قال تقديره: اذاخذالله ميثاق امم النّبيتين كلَّ امَّة بتصديق نبيتها والعمل بماجاءهم به وانتهم خالفوهم ممًّا بعد وماوفوا به وتركواكثيراً من شريعته وحرَّفواكثيراً منها [وَلَتَنْصُبُرُنَّهُ] الضَّمير المفعول راجع الى مرجع الضَّمير المجرور السَّابق ، او الى اميرالمؤمنين(ع)على ما روى عنهم فانَّه نسب الى الصّادق (ع) انَّه قال: ما بعث الله نبيةً من لدن آدم فهلم مَّجراً الآلويرجع الى الدَّنياوينصر امير المؤمنين (ع) وهو قوله لتؤمنن بهولتنصر أنه يعنى اميرالمؤمنين(ع) ، وعن الباقر(ع) عن اميرالمؤمنين(ع) في حديث طويل ٍ يبيَّن كيفيَّة خلقهم انَّه قال: واخذ ميثاقالانبياء بالايمان والنَّصرة لنا وذلك قوله عزَّوجلَّ: وإذاخذالله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كناب وحكمة ثم جاءكم رسو لُمصدق لمامعكم لتؤمننَ به ولتنصر له يعنى لتؤمننَ

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزء الثالث

بمحمَّد (ص)ولتنصرن وصبَّه وسينصرونه جميعاً وإنَّ الله اخذ ميثاقي مع ميثاق محمَّد (ص) بنصرة بعضنا لبعض فقد نصرت محمَّداً و جاهدت بين بديه و قتلت عدوَّه و وفيت لله بما أخذ عليَّ من الميثاق و العهد و النَّصرة لمحمَّد ( ص ) ولم ينصرني احد من انبياء الله ورسله و ذلك لما قبضهم الله اليه وسوف ينصرونني و يكون لي ما بنين مشرقها الى مغربها وليبعثهم الله احياء ً من آدم( ع ) الى محمَّد( ص ) كلَّ نبيٍّ مرسل يضربون بين يلت بالسيف هام الاموات والاحياء والنَّقلين جميعاً ( الى آخر الحديث بطوله ) [قُالَ] الله [أَأَقُرَرْتُمْ] ايتهاالانبياء او ايتها الانبياء مع الامم او ايتها الامم [وَاَخَذْتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي] الاصر بالكسر وقد بضم ويفتح العهد و الذنب والشقل والمراد به العهد [قَالُوا] اي الانبياء او الانبياء وأممهم اوالامم [أَقْرَرْنَاقًالَ] الله للملائكة [ فَاشْهَدُوا ] على الانبياء و اممهم او قال الله للانبياء فاشهدوا على امدكم [ وَأَنَّامَعَكُمْ مِنَ الشَّأْهِدينَ ] عن الصّادق (ع) قال لهم في النَّذرَّ: اقررتم واحْدَتم على ذلكم اصرى اي عهدي؟ ـ قالو ااقررنا، قال الله للملائكة فاشهدوا ، وعنامير المؤمنين (ع)قال الله للانبياء فاشهدوا على اممكم [فَمَنْ تَوَلَّى بَعْدَذَلِكَ] الميثاق عن نبيّه وشريعته ووصيَّته في حقَّ محمَّد(ص) ووصيَّه أوفمن تولَّى منكم ايِّها الحاضرون عنالايمان بمحمَّد( ص ) بعد ذلك؛ الميثاق اوبعد ما ذكر من ميثاق الانبياء على الايمان بمحمَّد ( ص ) وهو عطف على فاشهدوا ليكون محكيّاً بالقول ، اوعطف على قال ليكون ابتداءكلام مع الموجودين ، أوهوجزاء شرطٍ محذوف اي اذا علمتم ذلك فمن تولي بعدذلك [فَاولْ عِلْكَهُمُ الْفُاسِقُونَ] الخارجون عن عهدالله وميئاقه [أ] لايؤمنون بمحمد (ص) بعد ما تذكّروا ان الله اخذ ميثاق جميع الانبياء على الايمان به واخذ الانبياء ميثاق اممهم عليه وبعد ماعلموا ان دين الله هوالايمان بمحمد (ص) [فَغَيْر دين الله يَبْغُونُون] الحال انه [له] اى لله اولمحمد (ص) [أسْلَم] انقاد [مَنْ فِي السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ] في عالم الذر أو بحسب التكوين أو له اسلم بحسب التكليف من في السماوات تماماً ومن في الارض صفوتهم وخلاصتهم الذين هم المقصودون العاقلون ، وامَّا غيرهم فسواقط معدودون في عداد البهائم ، اوله اسلم من في الارض تماماً حينظهور الدّولة الحقّة بظهور القائم عجَّلاً لله فرجه، اوله أسلم من في الارض في الدُّنيا قبل الموت ، اوحين الموت والتَّعبير بالماضي لتحقَّق وقوعه [طَوْعاًوَ كَرْهاً] الاسلام طوعاً وكرهاً فرقاً من السيف بحسب التكليف ظاهر ، و اماً بحسب التكوين فانقياد اجسام المواليد واتّحادها مع طبائعها و نفوسها ليس الاقسراً وكرهاً والكره في عالم النّذرّ يكون بحسبه ، عن الصّادق (ع) ان اسلامهم هو توحيدهم الله عزُّوجلَّ وهو اشارة الى اسلامهم التَّكوينيَّ اواقرارهم في عالم النَّذرَّ و في خبر آخر عنه(ع)ان معناه أكرم اقوام علىالاسلام وجاء اقوام طائعين قالكرها أي فرقاً من السيف وهو اشارة الىالاسلام الشَّكليفيَّ وعنه(ع) انَّها نزلت فيالقائم وفي رواية تلاها فقال : اذا قامالقائملايبقي ارض الا نودي فيها شهادة ان لاآله الا الله ، وان محمّداً( ص ) رسول الله [وَ إِلَيْهِ يُرْجَعُونَ] يعنى انّ اسلامهم عبارة عناقرارهم بأنه تعالى خالقهم و مبدئهم و رجوع الكلَّ يكون اليه فلا ينبغي ان يبغوا غير دين من يكون مبدئهم ومعادهم [قُلْ] يا محمّد(ص)على سبيل المتاركة بعدما اتممت لهم الحجّة من قبل نفسك وامّتك نحن : [آمَنَّ إباللَّهِوَمَا أننز ل عَلَيْنا وَماأَنْز ل عَلَى إبْراهيهَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَاأُوتِي مُوسَى وَعِي



وَالنَّبِيُونَمِنْ رَبِّهِمْ لأَنْفَرَقَ بَيْنَ اَحَدٍمِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ] يعنى نحن آمنا واسلمنا فانتم ان شتم اسلمتم وان شئتم لم تسلموا [وَمَنْ يَبْتَغ غَيْر الْإِسْلام] المذكور فيكون اللام للعهدالذكرى اوغير دين الاسلام فيكون اللام للعهدالذهني [ديناً] ملة اوطريقاً الى آخرته [فُلَنْ يُقْبَلَ مِنَهُ] ابتغاؤه وجهده [وَهُوَفِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخُاسِرِينَ] حيث انفق بضاعته من القوى والمدارك وانفد عمره في طلب ما لاينفعه بل يضرّه.

تحقيق اصناف النساس اعلم انه تعالى اشار فى هذه الآيات الى اقسام النسّاس التسعة بالمنطوق و المفهوم لان تحقيق اصناف النساس الانسان امما طالب لدين او غير طالب ، و الطمّالب اممّا يبتغى الاسلام ديناً فجهده مقبول بحسب طلب الدين و البقاء عليه و الارتداد ديناً و هو منطوقه ، و غير الطمّالب اممّا داخل فى الاسلام او غير داخل سواءكان داخلاً منه

فى دين وملة اخرى اوكان واقفاً فى جهنام الطّبع ، وغير الدّاخل فى دين الاسلام كافر وهو اما يموت على الاسلام حين ظهور الولاية عليه حال الاحتضار اوعلى الكفر وقد اشار اليهما بمنطوق قوله انّ الذين كفروا وماتواوهم كفّار وبمفهومه، والدّاخل فى الاسلام اما يرتدّعن ملة الاسلام اويبقى عليهامن غير ازدياد فيها ، و المرتد العلى اما يتوب او يبقى على ارتداده من غير ازدياد فيه و من غير انجراره الى الارتداد الفطري ، و قد اشار الى هذه الثّلاثة بمنطوق قوله كيف يهدى الله قوماً الى قوله الا الذين تابوا و مفهومه و قد اشار الى الباقى على الارتداد مع انجراره الى الارتداد الفطري الذي لا توبة له ، و الى الباقى على الاسلام مع الفطري ، و قد اشار الى هذه الثّلاثة بمنطوق قوله كيف يهدى الله قوماً الى قوله الا الذين تابوا و مفهومه و قد الفطري ، و المرتداد مع انجراره الى الارتداد الفطري الذي لا توبة له ، و الى الباقى على الاسلام مع الراد الي الباقى على الارتداد مع انجراره الى الارتداد الفطري الذي لا توبة له ، و الى الباقى على الاسلام مع

واعلم ايضاً ان الانسان له اتّصال بالارواح الطِّيَّة واباته العلويَّة بحسبُ الفطرة والخلقة وهذا الاتّصال يورث استعداده للارتقاء الى اوائل علله و هذا هو الحبل من الله المذكور في الكتاب و هو الفطرة التي فطرالله النّاس عليها فان اتّصل مع ذلك بخلفاء الله بالبيعة العامّة أو الخاصّة صار مسلماً أومؤ مناً ويعبّر عن هذاالاتّصال والدّخول تحتالاحكام الآلهيّة القالبيّة اوالقلبيَّة بالإسلام والايمان والملَّة والدّين ، وهذا الاتَّصال هوالحبل منالناًس المذكور في الكتاب ، والمتصل بهذا الاتّصال ان ارتدّ عن هذا الاتّصال وقطع هذاالاتّصال بانكار الله او خلفائه او احكامه ولم يؤدّ ارتداده الى قطع الفطرة صار مرتدّاً ملّيّاً بمعنى انّه ارتدّ عن الملّة و قطع الحبل من النَّاس لا عن الفطرة و هذا المرتدَّ لبقاء الحبل من الله و عدم قطع الفطرة ان تاب يقبل توبته لبقاء استعداده للانتصال ثانياًوالارتقاء الىالارواح وهذا هوالمرتد الملكي، وان ارتد وزاد في ارتداده حتى ينجر الى قطع الفطرة وابطالها وقطعالحبل منالله صارمرتداً فطريناً لارتداده عنالاتصال الفطريّ، وهذاالمرتدّ لبطلان فطرته واتّصاله الَّذي كان صبب استعداده للاتِّصال التَّكليفيَّ لايقبل توبته ولذاقيل بالفارسيَّة: «مردود شيخيرا اكَّرتمام مشابخ عالم جمع شوند و خواهند اصلاح نمايند نتوانند ٥ ، وما ورد في الاخبار وأفتى الفقهاء رضوان الله عليهم به من الاشارة الى ان المرتد الملكي من ولد علىالكفر ونشأ عليه ثم ً دخل في الاسلام ثم ً ارتدً منه ، والمرتد الفطري من ولد على الاسلام ونشأ عليه ثمَّ دخل فيه ثمَّ ارتدَ منه ، اشارة الى انتَّهما كاشفان من الارتدادين فان المتوقَّد علىالاسلام والناشيُّ عليه اندّاخل فيه لكون اسلامه كالذاتيَّات قلَّمايخرج منه ما لم يقطع الفطرة ، والمتولَّد على الكفر النّاشي عليه الدّاخل في الاسلام لكون اسلامه مثل العرضيّات كثيراً ما يخرج من الاسلام من غير ابطال الفطرة وحينئذ لاحاجة لنا الىتكلَّف قبول توبة المرتدَّ الفطريَّ باطناً وعدم قبوله ظاهراً؛ إذاعرفت ذلك فقوله



الجزءالثالث

[كَيْفَكِيْهَدِياللُّهُ] اشارة الى المرتدَّ الملتيَّ اي لا يهدي الله الي الايمان فان ً الاسلام طريق الايمان و هداية اليه او الى الآخرة و الجنان [قَوْماً كَفَرُوا] بالله او بالرَّسول او بما جاء به من الاحكام او بقوله في حقَّ خليفته [بَعْدَ إيهانِهِم] ايماناً عاماً بالبيعة العامة أو أيماناً خاصاً بالبيعة الخاصة [وَشَهدُواأَنَّ الرَّسُولَ حَقًّ] عطف على ايمانهم بتقدير اداة المصدر اوعلى كفروا او حال بتقدير قد [وَجْاءَهُمُ الْبَيِّنَّاتُ] المعجزات او الادلة الواضحات على حقيّة الرّسول [ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ] جملة حالبة في مقام التعليل والمعنى لايهديهم لانتهم ظلموا أنفسهم وقواهم وظلموا الاسلام وصاحب الاسلام بخروجهم عنه والله لايهدى القوم الظَّالمين فهو اشارة الى قياس اقتراني من التشكل الاوّل هكذا : انتهم ظالمون وكلّ ظالم لا يهديه الله فانتهم لايهديهم الله [أولْشِكَجَزْ أَوُهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَةَ اللهِ وَالْمَلاٰثِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ] بعنى تبعيدالله اودعاءالله باللمعنة عليهم [خالدين فيها] في اللمعنة اوفي الجحيم المستفادة بالالتزام [لايُخفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذابُ وَلاهُمْ يُنْظَرُونَ] بتأخيرالعذاب عنهم مدّة ولاقتضاء مقام الغضب البسط والتغليظ والتشديد بسط الله تعالى في الكلام وشدّد عليهم [ إِلَّا الَّذِينَ تَأْبُوا مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ ] الكفر بعد الاسلام [وَأَصْلَحُوا] ما افسدوه حين الكفر و هو استثناء من قوماً او من أولئك لا عن فاعل خالدين ولا عن المجرور في قوله عنهم ولا عن مرفوع ينظرون لايهام الكلّ خلاف المقصود والمعنى اولئكث عليهم لعنةالله الإالذين تابوا منهم لانتُّهم كما سبق ماقطعو االحبل من الله المقتضى لاستعداد التوبة ويقبل الله توبنهم [فَإِنَّ اللهُ عَقُورٌ] بغفر مساويهم بعد رجوعهم اليه [رَحيم] يتفتضل عليهم ويرحمهم بعد مغفرتهم. روى ان نزول الآية في حل من الانصار ارتد بو اسطة قتل وقع منه ولحق بمكّة ثمٌّ ندم وارسل الىقومه ان سألوا رسول الله (ص) فنزلت فرجع الى المدينة وحسن اسلامه ، لكنَّها تجرى في كلَّ من ارتدَّ بانكارالله اوالرَّسول او بعض احكَامَه أو بعض أقوالُه [ إِنَّ الَّذْيِن كَفَرُوا] ببان للمرتد الفطريّ [بَعْدَايهمانِهِمْ] العامَّ او الخاصَّ [تُمَّ أَزْدادُواكُفُراً] بحيث بؤدَّى الى ابْطال الفطرة و قطع حبل الله [لَنْ تُقَبِّلُ تَوْبِتُهُمَّ] الاتيان باداة نفىالتآبيد للاشعار بأنتهم ما بقي لهماستحقاق التّوبة وقبولها لقطع ما به الاستعداد والاستحقاق [وَأُولْشِكَهُمُ الضَّالْدُونَ] بعني ان الضِّلال على الاطلاق منحصر بمن قطع الفطرة واماً من لم. يقطع الفطرة وان ارتد عن الاسلام لم يكن ضاً لا على الاطلاق لبقاء الهداية التكوينية له [إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا] بيان لحال من بقى على الكُفر [وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّ أَرّ] التقييد بهذا القيد للاشعاريان الكافريمكن أن يموت على الاسلام فلايجوز بغض الكافرمن حيث ذاته فيحال كفره وحيوته ، ولالعنه بعد مماته الا لمن علم حاله فيحيوته وانبه يموتعلىالكفر، اومن سمع منصادق بصيربحاله انه مات ويموتعلى الكفر، وللاشارة اليدقال المولوي قدمر ، سرآه :

هیچ کافر را بخواری منگرید که مسلمان مردنش باشد امید چه خبر داری زختم عمر او تا بگردانی از او یکباره رو لکن ان ماتوا علی الکفر [ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلْءُ الْأَرْضِ ذَهَباً ] تمیز محوّل عن الفاعل او منصوب بنزع الخافض ای ملء الارض من ذهب [ وَلَوِ افْتَدَى بِهِ ] نفسه ای ولو بالغ فی الافتداء به فان

This file was downloaded from QuranicThought.com



## بيان السّعادة

الافتعال اذا لم يفد المطاوعة يدل على المبالغة وعلى هذا فلا حاجة الى التكلّف في توجيه صحّة الاتيان به ههنا لان ما بعد لو هذه يكون اخفى افر ادالتشرط [أولَ يُلكَ لَهُمْ عَذَاب اليم ومالَهُم مِنْ نَاصِر بن] واتى فى هذه بالفاء فى خبر الموصول تأكيداً للزوم الجزاء للشرط ، وترك الفاء فى خبر الموصول فى القرين السابق مع انه كان اولى بالتأكيد و البسط و التغليظ لان المرتد الذى از داد فى كفره لوضوح عقابه و شدة عذابه كأن عذابه كان من المسلميات فلاحاجة له الى التأكيد والتغليظ والبسط ولذلك اقتصر فيه على ذكر عدم قبول التوبة وكونهم من المسلميات فلاحاجة له الى التأكيد والتغليظ والبسط ولذلك اقتصر فيه على ذكر عدم قبول التوبة وكونهم من المسلميات فلاحاجة له الى التأكيد والتغليظ والبسط ولذلك اقتصر فيه على ذكر عدم قبول التوبة وكونهم من الماليين من دون ذكر عذاب وكيفية عقاب لهم بخلاف السابق عليه واللاحق به ، ولذلك ولكون المقلالة من اوصافهم لابياناً لعقابهم الى بالعاطف فى قوله واولئك هم الضالون بخلاف قوله فى السابق اولئك جزاؤهم من وصافهم لابياناً لعقابهم الى بالعاطف فى قوله واولئك هم الضالون بخلاف قوله فى السابق اولئك مناوط في ان عليهم ، الآية، وبخلاف قراله فى اللاحق: اولئك لهم عذاب اليم ومعدود من اوصافهم المعلومة وليس المقام مقام سؤال حتى يجعل جواباً لي أن الاتيان بالعاطف المارة الى الخريين.

## [الجزء الرّابع]

[لَنْ تَنْالُواالْبُرَّ] منقطع عن سابقه لفظاً و معنى اوجواب لسؤال ٍ ناش ٍ عن سابقه كأنَّه بعد ما ذكر الاصناف الاربعة من المنحرفين والمرتدّين والكافرين سأل سائل: بم ننال الايمان والشّبات فيه ومقام الاحسان؟-فقال : لن تنالوا البرّ اي الجنَّة اوالخير اوالاتساع في الاحسان اوالصَّدق اوالطَّاعة اوخصلة الاحسان الي الغير فان الكلِّ معانى البرَّ والكلِّ مناسب لمقام السَّوَّال [حَتَّى تُنْفِقُوا] قد مضى معنى الانفاق في اوَّل سورة البقرة [مِمَّ أَتُحِبُّونَ] اى بعض ماتحبون فان الاحسان والمحبوبية للانسان لا يحصل الا بالتوسط في الاخلاق ولما كان محبوب الانسان في كلِّ مرتبة شيئًا غير ما في المرتبة الاخرى ولعلَّ محبوبه في مرتبة يكون مبغوضاً له بحسب مرتبة اخرى ومحبوب كلّ مرتبة لايكون بالنَّسبة الى جميع الافراد محبوباً بل قد يكون محبوباً لبعض ومبغوضاً لبعض آخر، وقد يكون محبوباً لشخص في حال مبغوضاً له في حال آخر فلايكون الانفاق ولا المنفق مخصوصاً بشيءٍ ولا واقفاً على حدٍّ بل نقول : محبوب الانسان في كلٍّ مرتبة نفسه ولوازم نفسه وموافقاتها في تلكث المرتبة و الاصل في كلَّ انفاق ان يكون ناشئاً او مورثاً لانفاق شيءٍ من انانيَّته حتَّى يكون مقبولاً فانَّ المنفق اذا انفق لابقاء افانيته اولازدياد انانيته مثل المرائي والمعجب بنفسه والمنفق لابقاء الباطل اوابطال الحق كم يكن انفاقه مقبولاً ولا مورثاً للبر والاحسان بل يكون مردوداً ومورثاً للبعد من البر [وَمَاتُنْفِهُوامِنْشَىْء] احقر ما بكون فلا يفوت عن الله [فحيانَّ اللهُ به عَليهمٌ] فيجازيكم باضعافه فلا تخافوا من فوته و افنائه [كُلُّ الطُّعام ] الطّعام المطعوم بالفعل او بالقوة كالبرّ و الشَّعير والمراد تعميم الطَّعام بالاضافة الي ما قالت اليهود اتَّه كان حراماً على الانبياء السابقة لابالنسبة الىكلما يمكن ان يطعم ، وهذا ردَّ على اليهود وجواب لانكارهم تحريم الطّيّبات عليهم ببغيهم فان اليهود بعد ما نزل وسمعوا قوله تعالى فبظلم من الذين هادوا حرَّمنا عليهم طيَّباتٍ احلَّت لهم و قوله تعالى : وعلى الَّذين هادوا حرَّمنا كلَّ ذي ظفرٍ و من البقر والغنم حرَّمنا عليهم شحومهما الا ماحملت ظهور هما اوالحوايا اوما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وانالصادقون، قالوا: لسنا باوّل من حرَّمت غليه وقد كانت ملحرَّمة على نوح (ع) وأبراهيم (ع) و منْ بعده من بني اسْرائيل الي ان انتهى الصّحريم



الجزء الرابع

الينا فكذَّبهمالله واجابهم بقوله : كلَّ الطَّعام [كُانَ حِلًّا لِبَنبي إسْر الميل] وليس كما قالت البهود ان الطيبات كانت محرَّمة من زمن نوح [إلأماحَرَّ مَ إِسْرائبيهِ] بسبب مرضه [عَلَى نَفْسِهِ] من لحوم الابل فانته كما روى كان به وجع الخاصرة اوعرق النّساء وكان اذا اكل لحم الجمل هيّج الوجع به فحرّم على نفسه لحم الابل [مِنْ قَبْلٍ أَنْ تُنَزَّلُ التَّوْرُيَّةُ] متعلَّق بقوله حَلاً اوبحرْم اوبكليهما علىسبيل التَّنازع يعنى كلّ المطاعم كان حَّلاً لبني اسرائيل سوى لحمالابل الذي حرّمه اسرائيل على نفسه قبل نزول التوراة وبعد نزول التوراة حرّم الطيبات عليهم ببغيهم [ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرِيَةِ فَاتْلُو هٰالِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ ] حاجتهم بكتابهم حتى يتبين كذبهم في ادَّعاثهم وصدقه (ص) فيما نزل عليه من كتابهم ، وقيل: لم يجسروا على اتيان التَّوراة وبهتوا ، وهذا دليلصدقه في نبوته حيث تمسيَّك بكتاب خصمه في صدقه [فَمَنِ افْتَرْ ىعَلَى اللهِ الْكَذِب] بادِّعاء ان " المحرَّمات كانت محرَّمة من زمن نوح [مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ] المذكور من المحاجة والزام الحجة [قَاول لمُؤكَّهُمُ الظَّالِمُونَ] تأكيد وحصرادهاء مبالغة ، وظلمهم عبارة عن وضع الانكار موضع التصديق والاقرار [قُلْ صَدَقَ اللَّهُ] كأن المقصود ان يقول : ظهر صدقي فاتبعوا ملَّتي لكن لما كان نسبة الصَّدق الى الله في المقام مستلزماً لصدقه (ص) لانته مدّع ان أقواله ملقاة من الله تعالى اليه فاذاكان الأقوال الملقاة من الله صادقة كان هو صادقاً وكان الكناية بصدق الله عن صدقه ابلغ من التّصريح و أبعد من الشغب واللّجاج واقرب الى الانصاف كني به عنه ، وهكذا الحال في الامر باتباع ملة ابراهيم فانه (ع) لما كان معلناً بان ملته ملة ابراهيم وملة ابراهيم ملته كني باتباع ملة ابراهيم (ع) عن اتباع ملته (ص) فقال [ فَاتَّبعُوامِلَّةَ إِبُرْهيهم حَنيفاًوَها كَانَ مِنَ الْمُشْر كينَ ] قد مضت هذه العبارة قبيل هذا .

تحقيق كون البيت [[اِنَّاَوَّلَ بَيْتٍ] بالزَّمَان كما في الخبر ان موضع البيت اوّل بقعة خلقت من الارض على تحقيق كون البيت اختلاف في مضمونها ثم دحيت الارض من تحتها ، وكما في الاخبار ان الله أنزله لآدم اوّل بيت وضع وكونه من الجنّة وكانت درّة بيضاء فرفعه الله الي السماء وبقى اسه ، او بالشرف كما في الخبر : ان الله اختار من كلّ شيء شيئًا؛ اختار من الارض موضع الكعبة ، او للعبادة على ما قيل

ان لم يكن قبله موضع مخصوص للعبادة [وُضِع] خلق اوبني [لِلنَّأْسِ] لانتفاعهم بالمكاسب فيه للكاسبين، اوبغفرانهم لقاصدبه ، اوبراحتهم وامنهم عن القاصدين لملتجئيه ، اوبهدايتهم لناظريه وناظرى آياته ، اوبكفايتهم وقيامه بأمر معاشهم لساكنيه ومجاوريه ولوكانو اكافرين ، او ببقائهم وعدم هلاكهم على ما روى من ان لوهدم البيت وتركوا الحج لهلك اهل العالم [لَلَّذَى] للبيت الذي [يبكَّة] بكة ومكة مترادفتان ، اوبكة موضع البيت و مكة تمام البلد و سميّت بكة لان الناس يبكّون فيها يعنى يز دحمون اولبكاء الناس حولها و فيها ، البيت و مكة تمام البلد و سميّت بكة لان الناس يبكّون فيها يعنى يز دحمون اولبكاء النّاس حولها و فيها ، الإنها ترجل والنساء والمرأة تصلّى بين يديك وعن يمينك وعن شمالك وعن يسارك و معك ولابأس بذلك لائة انها يكره في ماثر البلدان [مُبارَكاً] ذابركة لمجاوريه حيث يرزقون من ثمرات الاشجار تمامً مع انه لائة انهم تر المراة وسميّ والائمار اله وعن يمينك وعن شمالك وعن يسارك و معك ولابأس بذلك لائه المرابة في مناثر البلدان [مُبارَكاً] ذابركة لمجاوريه حيث يرزقون من ثمرات الاشجار تمامً مع انه



بالرَّحمة ، ويقبل توبتهم ، ويخلف ما أنفقوا في سبيله ، وللطِّيور وسائر الحيوان حيث انتَّها مأمونة منالاصطياد ولطيور المسجد لكونها مأمونة ومرزوقة ، و للاشجار والنَّبات في ارض الحرم حيث انتَّها مأمونة عن القطع في الجملة ، ولاهل العالم حيث انتهم باقون مرزوقون به كما سبق الاشارة اليه [وَهُديُّ لِلْعَالَمينَ] في حمل المعنىعلىاللذات مامرَّمراراً ، وهدايته امَّابكون وجوده سبباً لهيجان النَّفوسللتَّوجَّه والسَّلوك اليه ، اوبكونه سبباً لقرب زائريه الى الله، اوبكونه قبلة ومتعبَّداً لهم من زمن ابراهيم(ع)اومن زمن آدم(ع)، اوبكونه ذاآيات دالات على تشريف الله ايَّاه وعلى كونه في حماية الله ، وعلى صدق الانبياء(ع)المَّذين امروا بتعظيمه والطُّواف حوله والنّسكث لديه ، وصدقهم في ذلكت يدلّ على صدق رسالتهم وليس رسالتهم الا بالاقرار بالمبدأ والمعاد وتوحيدالمبدأ وتوحيد العبادة ، وتلك الآيات مثل اهلاك من قصد خرابه مثل ابرهة صاحب الفيل وجنوده ، ومثل شبوع الموت في قبائل اخذوا الحجرالاسود حتّى ردّوه اليه ، ومثل تنطّق الحجرالاسودكماروي عندمحاجّة محمّد الحنفيّة مع علىَّ بن الحسين(ع)، ومثل انحراف الطّيورمن محاذاته في طيرانهم ، وبكونه ذاآيات باقية من آثار الانبياء ومعجز انهم (ع) مثل مقام ابراهيم فان غوص القدم في الحجر الصَّلب آية "دالة" على ان "صاحبه ذوقوة خارجة ٍ عنطوق البشرا آلهية ، وكذاكونه محفوظاً على مدىالاعصارمع كثرة اعدائه الذين كانوا بصدد محو مثل تلكث الآثار و لذلك علمه بقوله تعالى [ فيهِ آ يُاتُ بَيِّناتٌ ] جملة مستأنفة جواب للسؤال عن علمة الهداية ، اوحال مترادفة ، اومتداخلة للتَّعليل ، اوصفة كذلك ، اوخبربعد خبروقد سبق الاشارة الىالآيات والي ظهورها [مَقَامُ إِبْرَهْسِمَ] بدل من الآيات بدل العض من الكل او مبتدأ خبر محذوف او خبر مبتدء محذوف لى هي مقام أبراهيم (ع) فانته باعتبار غوص القدم في الحجر وبقاء اثر القدم ومحفوظيته في دهورطويلة آيات عديدة وحكاية مقام ابراهيم (ع) قد اختلف الاخبار في بيانها من اراد فليرجع الىالاخبار وكتب التقاسير [وَكُنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً] عطف على مقام ابراهيم (ع) أو على جعلة فيه آيات بينات ، او على جعلة أن أوَّل بيت وضع للنَّاس لَّذي بِكُمَّ ، اوحال ولفظة من موصَّولَة اوشرَّطيَّة والدَّاخل فيه آمن من عذاب يوم القيامة بشرط الايمان والدَّاخل في الحرم آمنٌ بالمواضعة الآلَهيَّة عن المؤاخذة بجناية يؤاخذ عليها والضَّميرراجع الىالبيت ، اوالي مقام ابراهيم ، والمراد بمقام ابراهيم (ع) هوالحجر الَّذي فيه اثر قدم ابراهيم (ع) اوالموضع الَّذي فيه ذلكت الحجر الان ، او الموضع الَّذي بينه و بين البيت ، اوالمسجد ، اوالحرم تمامَّاكما قيل ، وكون امن من دخله منجملة الآيات انكان المراديه امنهم من تعرّض الجبابرة مع كثرتهم وهلاك من تعرّض له ولهم مثل اصحاب الفيل فواضح ، وانكان المراد به امنهم بالمواضعة الآلهيَّة ، اوامنهم منعذاب يومالقيامة ، اوامن من دفن فيه من العذاب ففيه خفاء .

اعلم ان جميع الاعمال الشرعية الفرعية والمنامك الظاهرة القالبية صور لاعمال اللطيفة الانسانية السالكة الى الله والمناسك الباطنة القلبية وجميع المساجد وبيوت الله الصورية صور للمعابد الباطنة الانسانية. من مواقف السالك فى سلوكه وصور لبيوت الله الحقيقية التي هى قلوب السالكين الى الله الداخل فيها الايمان الممتازة من الصدور المنشرحة بالاسلام بدخول الايمان فيها، وان الكعبة لماكانت بناء ابر اهيم الذي كان متحققاً بالقلب وكان بيت الله حقيقة كانت مظهراً للقلب بجميع مناسكه و معابده و لذلك اجرى عليها جميع ما للقلب من الأوصاف والآثار فان القلب الله مناك الول نقطة خلقت من بدن الانسان لكونه مظهراً للقلب المعنوي



الجزء الرابع

النَّذي خلق قبل جملة العوالم الرَّوحانيَّة باعتبار ربَّ النَّوع النَّذي خلق قبل كلِّ المخلوقات أجري الله حكمه على الكعبة وقال: اوَّل بيت وضع للنَّاس للَّذي ببكته ومن قال إنَّ الكبد اوَّل نقطة خلقت من بدن الانسان لانته منبت النفس النباتية واحتياج بدن الحيوان ليس اولا الاالى القوى النباتية غفل عن ان الجنين من اوَّل استقراره في الرّحم قد استفاد ضعيفاً من كلّ من القوى النّباتيّة الّتي لنفس الامّ وانّه من اوّل استقراره في الرّحم يغتذي وينمو بتدبير النَّفس النَّباتيَّة التي في الأمَّ ، وتصوير الاعضاء ايضاً ليس الا باعانة نفس الامَّ لأنَّها حريصة على ايجاد مثلها وبقائه وهي لاتصور اولاً الا ماكان مظهراً لمثلها لالجنودها وهوالقلب ، ولمَّاكان القلب قبل تترَّله الى ارض العالم الصّغير كالدّرّة البيضاء و بعد تنزّله و اختلاطه باهل العالم الصّغير صار متلوّناً وكان دحوارض العالم الصّغيرمن تحته وكان في وسط هذاالعالم من حيث لحمته الصّنوبريّة ومن حيث روحانيّته باعتباراستواء نسبته الى جميع اجزاء البدن وكان مولد الولاية و متوجَّها اليه لجميع اهل العالم الصَّغير في مناسكهم ومآربهم وكان مأمناً لمن دخله و دخل حريمه وكان قائماً بامور اهل مملكته و مقوّماً لهم وكان بركة و رازقاً من جميع الشّمرات من كان من اهله ومن لم يكن من اهله ، وكان مثابة ومرجعاً لهم ، وكان اصل جميع القرى في مملكته، وكان على الجميع الرّجوع اليه والتجرّد من ثياب الانانيَّة لديه ، والطّواف حوله والتردّد عنده والوقوف في حريمه وقتل انانيَّته وقربانها قبل الوصول اليه ، اخبروا عن الكعبة بمثل ذلك و جعل الله لها من المناسك مثل ذلك ولعلَّكُ تتفطَّن اجمالاً بحكم جميع احكام الحج و مناسكه بعد التفطُّن بما ذكر ، و قد أشرنا الى بعضها فيما سبق و نشير الى بعض منها فيما يأتى والغافل عمًّا ذكرنا النَّاظر الى ظاهر ما ورد في الاخبار من اوصاف البيت والرَّائي صور ما جعل له منالمناسك لايرىلهاصحة وحكمة عقلانيَّة بل يريهاكذباً ولغواً ، ولولم يخف منالله او من اهل الاسلام يطعن فيها كما يطعن الكفار فيما ورد فيها [ وَ لِلَّهِ عَلَى النَّاس حِبجُ الْبَيْتِ ] قرئ بالفتح وبالكسروهمامصدرا حج بمعنى قصد مطلقاء اوبمعنى قصد مكة للمناسك المخصوصة، اوبالفتح مصدر وبالكسر اسمه، ولمَّاكان اهل العالم الصَّغير مفطورين على قصد بيت القلب وكان ذلك حقًّا من حقوق الله عليهم وكان رجوعهم الىالقلب رجوعا الىالله كلف الله الناس بزيارة الكعبة التيهي مظهر ذلك البيت، وادى هذاالتكليف يصورة الخبر تأكيداً واشعاراً بان ّ هذاكان في فطرتهم وحقّاً لله عليهم وليس كسائر الحقوق الخلقيَّة اوالا لهيئة ففيه تأكيد الوجوب من وجوه عديدة: اداء الامريصورة الخبر، وانَّه منالامورالتي تقع لا محالة ولا حاجة الي الامريه ، وتأكيده باسميَّة الجملة ، وكونه حقًّاعلى النَّاس وكونه حقًّا لله ، لاكسائر الحقوق الرَّاجعة الى الخلق، وحصر ذلك الحقِّ في الله من غير شراكة الغير فيه [مَنْ اسْتَطْاعَ] بدل منالنَّاس و في هذا الابدال تأكيدآ خر للحكم من حيث التّخصيص بعد التعميم والتّوضيح بعد الاجمال فكأنَّه كرَّره وقال: فله على النَّاس حج َّ البيت لله على من استطاع [إلَيْهِ سَبِيهِلاً] حجَّه وهل الاستطاعة بالبدن او بالبدن والمال اوالكسب بحيث يكفى لنفقته ونفقة منكان واجباً نفقته عليه ذهاباً واياباً ، اوبحيث يكفىلذلك ويرجع الىمايكفي بعده ، وتحقيقه موكول الى الكتب الفقهيَّة [وَمَنْ كَفَرَ] بالحجَّ اوبالله في ترك الحجِّ اوباحكام الله فيتركه ، وفي تسمية تركه كفراً تأكيد آخر لوجوبه فكأنَّه قال : تارك الحبج على حدَّ الكفر والسَّرك بالله فكما أنَّه لايغفر ان يشرك به لا يغفر ان يترك الحجِّ و يغفر ما دون ذلك فمن ترك الحجَّ لايعباً الله به [فَـبِانَّاللَّهُ غَـنِيٌّ] عنه و ذكر الغنى في مثل المقام يدلّ على المقت والخذلان وقال غنيَّ [عَنِ الْعَالَميهِنَ] بدل غنيَّ عنه مبالغة في الاستغناء ليدلُّ على المبالغة في المقت



والخذلان ولماكان حج ً بيتالله عبادة جامعة بين اتعاب البدن وكسرانانيَّة النَّفس وقطع علاقتها عن متمنَّياتها و تجرِّدها عن مشتهياتها مع بذل المال وانفاقه ولم يكن سائر العبادات كذلك ندب الله تعالى البه واكَّده بأنواع التأكيدات ثم أمر نبية ان بخاطب اهل الكتاب بالتقريع على الكفر بالآيات تعريضاً بامّته في ترك الحج والكفر بعلى (ع) فقال [قُلْ] با محمد (ص) [يااَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآياتِ الله ] التدوينية من آيات القر آن والتوراة و الانجيل و التكوينيَّة و الاحكام الآلهيَّة الثَّابنة في السَّرائع الثَّلاث [وَاللَّهُشَهيد] حاضر او حافظ [عَلَى ماتَعْمَلُونَ] فبجازيكم على كفركم بالآيات ولاينفعكم التحريف والاستسرار [قُلْ يااَهْلَ الْكِتَاب] تكرار الخطاب والنَّداء للتَّأكيد في التَّقريع وللاشارة الى ان كَلاَّ بكفي في التَّقريع [لِـمَ تَصُدُّونَ] تمنعون [عَنْسَبِيلِ اللهِ] عن الحج أو الجهاد أومطلق المخير أو الولاية أو الأسلام [مَنْ آمَن] حصل له الأسلام أومن ارادالاسلام، قيل كانوا يمنعون المسلمين عن الايتلاف والاتفاق وكانوا يحرّشون بينهم حتّى اتو االاوس والخزرج فذكروهم مابينهم في الجاهليَّة من التَّعادي والثقاتل ليعو دوا لمثله ، أو المعنى لم تمنعون من آمن بتحريف الكتب وتغيير صفة النَّبيُّ (ص) وكتمان ما دلَّ صريحاً على حقيَّة الاسلام [تَبْغُونَها]] حال عن فاعل تصدَّون اوعن سبيل الله اوعن كليهما او مستأنف جواب لسؤال مقدٍّ و المعنى تبغون لها [ عِوَجاً ] او تبغونها معوَّجة او تبغون عوجها على ان يكون مفعولاً به اوحالاً اوتميزاً يعنى تتجسَّسون الاختلاف والمناقضات المتراثاة فيها لتوهنوها على اهلها اوترغبون فيها انكانت معوّجة لانكم ذووعوج ولا تطلبونها حالكونها مستقيمة ، والعوج بالفتحتين والعوج بكسر العين مصدر اعوج كفرح ، اوالاوَّل مصدر والشَّاني اسم مصدر ، اوالاوَّل في المنتصبات مثل الجدار والعصا والثناني فيغيرها مثل الارض والدّين، والعوجة، كلُّ شيء بحسبه فالعوج في الدّين ان يكون في احكامه اختلاف وتناقض بحيث يشمئز منه الطّبائع السليمة ، اويكون موصلاً الى ضدّ ما يكون مطلوباً منه ، اولايكون موصلاً الى المطلوب منه ، فان المطلوب من سبيل الله والتدين بدين الله ان توصل المتوسل بها الى الله والى دار نعيمه ، فان توصل الى المشيطان ودار جحيمة أولم توصَّل إلى الله كانت معوَّجة [وَأَنْتُهُمْ شُهَدْاءً] جمع المشهيد يمعني الحامل للسِّهادة اوالمؤدِّي لها او الأمين فيها ، اويمعني العالم ، و على أيَّ تقدير فهو أمَّا منسيّ المفعول او منويَّه اي انتم اللَّذين يستشهد بكم اهل ملَّتكم في قضاياهم ، اوانتم الامناء في شهاداتهم وعليكم اعتمادهم ، اوانتم علماء ملّتكم، اوانتم تشهدون بان السبيل سبيل الله، اوتشهدون انَّكم تصدُّون عن سبيل الله [وَمَا اللهُ بغافِل عَمَّأْتَعْمَلُونَ] وعبد لهم ولمّاكان القبيح في الآية الاولى الكفر الَّذي كانوا يجهرون به وفي هذه الآية حيلتهم في صدَّ المسلمين عن الاسلام وكانوا يخفونه اتي في الاولى بقوله والله شهيد على ما تعملون و في هذه الآية بقوله وماالله بغافل لان اخفاء القبيح كان مظنَّة للغفلة عنه .

وهذه الآية كسابقتها تعريض بالامة وبكفرهم بعلى (ع) وما جاء الرسول به من عندائلة في تفسير حجة الوداع حقة وماقاله لهم في حجة الوداع في مسجد الخيف وغدير خم من الوصية في حقة وما امرهم وغدير خم به من البيعة معه في عشرة مواطن اوثلاثة مواطن وبصد هم المسلمين عن البيعة معه والطاعة له ، ولماكان الخطاب في الآيتين الاوليين مع اهل الكتاب امر نبية ان يخاطبهم توهيناً وتبعيداً لهم عن تشريف الخطاب ولماكان الخطاب في الآية الآنية مع المؤمنين خاطبهم بنفسه تشريفاً لهم فقال [يااَيُّهَا الَّذينَ آ مَنُوا] الخطاب ولماكان الخطاب في الآية الآنية مع المؤمنين خاطبهم بنفسه تشريفاً لهم فقال [يااَيُّها الَّذينَ آ مَنُوا] الخطاب ولماكان الخطاب في الآية الآنية مع المؤمنين خاطبهم بنفسه تشريفاً لهم فقال [يااَيُّها الَّذينَ آ مَنُوا]



الجزءالرابع

وهم الذين يصدُونكم عن سبيل الله ويبغونها عوجاً بالاستماع اليهم وقبول مفترياتهم [يَرُدُّو كُمْ بَعْدَا يمانِكُمْ] عن ايمانكم وعن السبيل الموصل الى الله [كَافِرِينَ] بعد تقريع اهل الكتاب على حيلتهم وخدعتهم للمؤمنين نبة المؤمنين حتى لايغتروا بهم وباقوالهمالمموَّهة قبل : نزلت في نفر من الاوس والخزرج كانوا جلوساً يتحدَّلون فمرّبهم واحد من كبار اليهود فغاظه تأليفهم واجتماعهم فأمرشابياً من اليهود ان يجلس اليهم ويذكيّرهم ما يينهم من القتال وينشد لهم بعض ما قيل فيه ففعل فتنازع القوم وتفاخروا وتغاضبوا وقالوا : السلاح السلاح واجتمع من القبيلتين خلق عظيم فتوجَّه اليهم رسولالله ( ص ) و اصحابه فقال : اتدَّعون الجاهلية و انابين اظهركم بعد اذأكرمكم الله بالاسلام و قطع به عنكم امرالجاهليَّة والَّف بين قلوبكم ، فعلموا انَّها نزعة من النَّسطان وكيد من عدوَّهم فألقوا السلاح و استغفروا و عانق بعضهم بعضاً [وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ] لاينبغي لكم ذلك [وَأَنْتُهُ تُتْلَى عَلَيْكُمْ آياتُ اللهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ] بعني ان الكفر في جميع الاحوال قبيح خصوصاً في تلك الحالة فان ً تلاوة الآيات ووجود الرُّسول كليهما يميتان الكفر ويحييان فطرة الايمان ولا يكفر في مثل تلك الحال ا لا من بلغ في الشقاوة منتهاها [وَمَنْ يَعْتَصِمْ بِاللهِ فَقَدْ هُدِي إِلَى صِرْ اطْمُسْتَقْبِم ] ومن اهتدى الى الضّراط المستقيم الموصل له الى مطلوبه الذي لامطلوب له سواه لايرجع منه البتَّة؛ وهذا وجه " آخر لاستغراب الرَّجوع الىالكفريعني انكم اعتصمتم بالله بالبيعة مع رسوله (ص)فان البيعة تورث التمسكث بمن قبل البيعة والتمسكث بالرسول (ص) تمسكك بالله لكونه مظهراً تامراً له ، ومن اعتصم بالرّسول (ص) يهتد الى الصّراط المستقيم الموصل الى الله لان الرَّسُول (ص) هو الصّراط المستقيم ومن اهتدى لاير جع الااذا كان بالغا في العمى غايته [يا أيُّها الُّذين آمَنُوا] كررالنداء لتشريفهم وتهييجهم على الشبات على الإيمان والارتداع عنالكفرولان يجبر كلفة التكليف بالتقوى بلدة النداء [اتَّقُو الله] اتقوا سخطة [حَقَّ تُقْماتِه] قد مضى تحقيق معنى التقوى ومراتبها في اول سورة البقرة وحق التقوى على الاطلاق ان لايبقي من المتنقى عين ولا اثربطيّ جميع مراتب التنقوي والانتهاء الى التقوى عن ذاته وعن تقواه في جنب ذات الله ولمَّاكان التَّقوي بهذا المعنى لاتتيسر الا لقليل قالوا : ان هذه الآية منسوخة بقوله تعالى في سورة التغابن فاتَّقو االله ما استطعتم لكنَّ الحقَّ انَّ حقَّ التَّقوي تختلف بحسب اختلاف الاشخاص وبحسب اختلاف مراتب الشخص الواحد فان حق التقوى بالنسبة الى اصحاب النقوس الامّارة وبالنّسبة الى من لم يدخل بعد في دين ولم يبايع البيعة العامّة مع نبيٍّ اوخليفته ان يحتاط في عمله ويطلب من بأخذ منه دينه ويترك ما ينافى طلبه وحقَّ التَّقوي بالنَّسبة الى من دخل في دين ان يمتثل ما أمربه ، ويترك مانهي عنه ، ويطلب من يدلُّه على حقٌّ دينه وروح اعماله ، ويترك ماينافي هذاالطَّلب، وحقَّ التَّقوي بالنَّسبة الي من دخل في الايمان و دخل بذر الايمان في قلبه ان يمتئل ما امر به و ينتهي عمًّا نهىعنه بحسب ايمانه ، ومراتب التّقوي للدّاخل في الايمان كثيرة بحسب مراتب المؤمنين ودرجاتهم كما سبق مفصّلاً ، وهكذا الحال في التّقوي بحسب مراتب الشخص الواحد من بشريَّته الى فنائه فانَّ حقَّ التَّقوي بحسب البشريَّة غيرها بحسب الصَّلير و القلب والرَّوحوهكذا؛ فالآيةعلى هذاامر للجميع بالاتيان بحق التَّقوي وكانت موافقة لقوله تعالى: فاتَّقو اللهُما استطعتم؛ لان حقَّ التقوى من كلَّ احد ما استطاعه لان الله لا يكلُّف نفساً الا وسعها ، وعن الصَّادق (ع) انته سئل عن هذه الآية فقال: يطاع فلا يعصى ، ويذكر فلا ينسى ، ويشكر فلا يكفر، ولعلك تفطَّنت بصحبَّة تعميم الطَّاعة

This file was downloaded from QuranicThought.com



بيان السّعادة

والذكر والشكر والعصيان والنسيان والكفر بحسب مراتب المؤمنين [وَلَا تَمُو تُنَّ إِلَا وَٱنْتُمْ مُسْلِمُونَ] يعنى اديموا الاسلام الى حال الموت فالنتهى وارد على الفيد لاالمقيد ولاالمجموع وقرء فى قراءة اهل البيت مسلمون بالتشديد يعنى لاتموتن الا وانتم مسلمون لرسول الله (ص) ثمّ للامام من بعده ، ونسب الى الكاظم (ع) انه قال لبعض اصحابه : كيف تقرأ هذه الآية : يا أيها الذين آمنوا اتقو الله حتَّى تقاته ولاتموتن الا وانتم ماذا ؟ ـ قال : مسلمون يعنى يتخفيف اللام فقال : سبحان الله يوقع عليهم الايمان فيسميهم مؤمنين ثمّ يسألهم الاسلام ؟ والايمان فوق الاسلام ؟! قال : هكذا يقرأ فى قراءة زيد قال : انما فى قراءة على (ع) وهو التيزيل الذي نزل به جبرتيل على محمد (ص) الا وانتم مسلمون لرسول الله (ص) ثمّ الامام من بعده ، ونسب الى الكاظم الاسلام ؟

تحقيق حبل الله و [وَاعْتَصِمُوابِحَبْل الله] يطلق حبل الله على القرآن لانه كالحبل المحسوس الممدود حبل الناس من الله الى الخلق طرفه النّدى هومقام المشيّة وعلويّة على (ع) بيدائله ، و طرفه الآخر بيد النّاس وهونقشه وكتابته ولفظه وعبارتهويطلق على الكامل من النّبيّ (ص) او الوليّ (ع)

فانته ايضاً حبل ممدود من الله الى الخلق طرفه المشيئة كالقرآن وطرفه الآخر بشريته ، ويطلق على الولاية التكوينية والولاية التكليفية فانتها ايضاً حبل ممدود طرفه المشيئة لان الكل متحدة في المقامات العالية ، والتَّغرقة انتما هى في عالم الفرق وطرفه الآخربشريَّة الكامل وصدرقابل الولاية وبشريَّته ، وهكذا الحال في النَّبوَّة والرَّسالة والشريعة المقررة منهما وقوله تعالى بمعيد هذا: ضربت عليهم الدُّلَّة إينما تقفوا الإيصل من الله وحل من النَّاس اشارة الى الولايتين اوالى القرآن والولاية التكليفية كما في الخبر ان الحبل من الله القرآن والحبل من الناس على بن ابيطالب (ع)، ونسب الى النبيّ (ص) انه قال في مقام وصف الكتاب والعترة : حبلين ممدودين طرف منهما بيدالله وطرف بايديكم وانسهما لن يفترقا بالكن بعدما سبق في اوّل سورة البقرة من تحقيق معنىالكتاب و تعميمه يعلم ان الولاية التكوينية كتاب من الله كما ان الولاية التكليفية ايضاً كتاب من الله و المراد به ههنا محمَّد(ص)بنبوَّته اورسالته اوولايته، اوالمراد شريعته ودينه الَّذي هوالاسلام، اوالمراد على (ع)بولايته؛ فان المقصود من تلكك الآيات التّعريض بالامّة في انتباع الولاية ، وعلى تعميم الامر بالاعتصام يراد جميع معاني الحبل بالنسبة الىمراتب الخلق فكأنَّه قال: اعتصموا ايَّها المسلمون بمحمَّد(ص)وشريعته وكتابه واعتصموا ايمها المؤمنون بعلى (ع) وولايته [جَميعاً] اي مجتمعين على الاعتصام [وَلَا تَفُرَّقُوا] في الاعتصام بان تمستك بعضكم بحبل الله وبعضكم بحبل التشيطان من الاديان المنسوخة والباطلة ومن ولاية المنافقين، نسب الى الباقر (ع) انَّه قال في بيان انَّ الآية تعريض بالامَّة واختلافهم في الولاية بعد نبيَّهم(ص) انَّ الله تبارك وتعالى علم انتهم سيفترقون بعد نبيَّهـم و يختلفون فنهاهم عن التفرَّق كما نهى منكان قبلهـم فامرهم ان يجتمعوا على ولاية آل محمة (ص) ولا يتفرقوا [وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْكُنْتُهُمْ أَعْدَاءً فَبَالَّفَ بَيْنَ قُلُو بِكُمْ ] بالاسلام [فَلَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْواناً] في الدّين متحابّين متفقين، لمّاكان العداوة بين النّاس بلاء عظيماً لهم والالفة نعمة عظيمة في الدَّنيا ومورثاً للنَّعمة في الآخرة ذكر من بين النَّعم الَّتي انعمالله تعالى بها عليهم دفع هذاالبلاء و اعطاء هذه النّعمة ، قيل: كان الاوس والخزرج اخوين لابوين فوقع بين اولادهم العداوة وتطاولت الحروب ماثة وعشرين سنة حتى أطفأهاالله بالاسلام والتف بينهم، وقيل : افتخررجلان من الاوس والخزرج فقال الاوسيَّ: منَّاخزيمة بن ثابت ذوالسَّهادتين ، ومنَّا حنظلة غسيلالملائكة ، ومنَّا عاصم بن ثابت حميَّ الدِّين ، ومنَّا سعدبن



الجزء الرابع

معاذالةذي اهتزَّعرش الرَّحمن له ورضي الله بحكمه في بني قريظة ، وقال الخزرجيَّ : منَّا اربعة احكموا القرآن؛ ابيَّبن كعب ومعاذبن جبل وزيدبن ثابت وابوزيدٍ ، ومنَّا سعدبن عبادة خطيبالانصارورثيسهم ؛ فجرى الحديث بينهما فغضباوتفاخرا وناديا فجاء الاوس الى الاوسي والخزرج الى الخزرجي ومعهم السلاح فبلغ ذلك النسي (ص) فركب حماراً وأتاهم فأنز لالله الآيات فقرأ عليهم فاصطلحوا [وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَاحُفُرَ وَمِنَ النَّارِ فَاَنْقَذَكُمْ مِنْهُا] ذكر نعمة اخرى اخرويَّة هي دفع بلاء الوقوع في النَّار والنَّجاة منها و بيان لما يورثه العداوة و الالفة [كَذْلِكَ] التّبيين لآياته المودعة في البيت و المقام و احكامه المقرّرة في باب حج ً البيت وآياته المذكورة في مواعظكم [ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آياتِهِ ] الاخر التكليفية والوعظية والتكوينية [ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ ] الي مصالحكم ومضار كماوالى ولاية ولى امركم فانتهاغاية كل هداية وتلويح كل آية كما ان قوله تعالى [وَلْتَكُونُ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ] تعريض بالامر بطلب الولاية وبالاجابة لولي الامر فان المقصود ان كون امة منكم داعية الىالخيرامرحتم فاطلبوهم واجيبوا دعوتهم، وقرء فيقراءة اهلالبيت اثمَّة، وعنالباقر (ع)في هذه الآية قال: فهذه لآل محمّد(ص)ومن تابعهم يدعون الى الخيرويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر [وَيَسْأَهُرُونَ بِالْمَعْرُوفِوَيَنْهَوْنَعَنِ الْمُنْكَرِوَ أولْئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ] الكاملون في الفلاح فان كمال الفلاح بالبقاء بعدالفناء في الله وهو مقام الدّعوة إلى الخير والامر بالمعروف والنَّهي عن المنكر، وعن الصَّادق (ع) : الامر بالمعروف والنَّهي عن المنكر خلقان من خلقالله تعالى فمن نصرهما أعرَّ والله ومن خذلهما خذله الله ، وعن النَّبيَّ (ص) انته قال : لايزال النَّاس بخير ما أمروا بالمعروف و نهوا عن المنكر و تعاونوا على البرَّ فاذا لم يفعلوا ذلك نزعت منهم البركات وسلط بعضهم على بعض ولم يكن لهم ناصر في الأرض ولا في السماء ، ونسب الى الباقر (ع) انه قال : يكون في آخر الزَّمان قوم يُتبع فيهم قوم مراؤن يتقرَّون ويتنسَّكون حدثاء سفهاء لا يوجبون امرأ بمعروف ولانهيأ عن منكراً لا اذا امنوا الضرريطلبون لأنفسهم الرَّخص والمعاذيريتبعون زكات العلماء وفساد علمهم يقبلون على الصّلوة والصّيام ومالايكلّهم في نفس ولامال ، ولواضرّت الصّلوة بسائرمايعملون بأموالهم وأبدانهم لرفضوهاكما رفضوا اسمي الفرائض واشرفها ان الامربالمعروف والنهى عن المنكرفريضة عظيمة بها تقام الفرائض هنا لك يتمّ غضب الله عليهم فيعمّهم بعقابه فيهلك الابرار في دارالفجّار والصّغار في دار الكبار ، انَّ الامربالمعروف والنَّهي عنالمنكرسبيل الانبياء ومنهاجالصَّالحين ، فريضةعظيمة بها تقامالفرائض وتؤمن المذاهب وتحل المكاسب وترد المظالم وتعمر الارض وينتصف من الاعداء ويستقيم الامر فأنكروا بقلوبكم والفظوا بالسنتكم وصكموا بهاجباههم ولانخافوا فيالله لومة لائم فان اتمعظواوالىالحق رجعوا فلاسبيل عليهم اتما السبيل على الذين يظلمون الناس ويبغون في الارض بغير الحق اولنك لهم عذاب اليم هنالك فجاهدوهم بابدانكم وابغضوهم بقلوبكم غيرطالبين سلطانأ ولاباغين مالا ولا مريدين بالظلم ظفرا حتى يفيئوا الىامرانة ويمضوا الىطاعته . وقد مضى تحقيق واف في اوّل البقرة عند قوله تعالى: اتأمر ونالنَّاس بالبرَّوتنسون انفسكم للامر بالمعروف والنتهىءن المنكر [وَلَا تَكُونُوا] يعنى فاجتمعواعلى التمستك بتلك الامة ولاتكونوا [كَالَّذينَ تَفَرَّقُواوَا خْتَلَفُوا] كاليهود والنّصارى تركو االتّمسك باوصياء مومى (ع) وعيسى (ع) وتفرقوا غاية التفرّق واختلفوا غاية الاختلاف [مِنْبَعْلِماجاءَهُمُ الْبَيِّناتُ] كما جاءتكم البيّنات والحجج الدّالات



بيان السّعادة

على وجوبالتمسكك وعلىمعرفة من تتمسكون به [وَأُولَٰئِكَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ] توعيد للمتفرَّقين و تهديد بليغ للمتشبِّهين بهم من هذه الامَّة و لهذا التهديد البليغ أكَّد عذابهم باسميَّة الجملة والانيان بها ذات وجهين فانته في قوّة تكرار النّسبة والاتيان باسم الاشارة البعيدة و تأكيد العذاب بالعظيم [يَوْمَ تَبْيَضُّ وُجُوهُ وَتَسْوَكُ وُجُوهُ] بياض الوجه و سواده كنايتان عن بشاشة السرور و نضارته وكابة الحزن والخوف وكدورته ، او يظهر البياض حقيقة في وجوه والسواد في وجوه لان يوم القيامة يوم ظهور الباطن فيظهر نور هؤلاء وظلمة اولئك علىظاهرهم [فَاَهَّاالَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ] فبقال لهم [أكَفَرْتُمْ بَعْدَايهمانِكُمْ] فحذف فاءجواب امّا مع القول ، ونزول الآية كما عن علىّ (ع)وغيره من الخاصّة والعامّة في منافقي الامّة الَّذين ارتدّوا على أدبارهم بعد ايمانهم بمحمّد(ص) اوعليّ(ع) فانَّه روى انَّهم اهل البدع والاهواء من هذه الامَّة وهذا التفسير يناسب الآباتالسابقةبحسب تعريضها [فَذُوقُواالْعَذٰابَبِماكُنْتُمْ تَكْفُرُونَ] بعد ايمانكم [وَاَمَّاالَّذينَ ابْيَضَّتْ وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمْ فيها خَالِدُونَ] لم يقل ففي رحمة الله خالدون لتأكيد دخولهم في الرّحمة وللبسط فلىمقام المحبّة وانتما لميأت بالنشر مطابقا للف لان بكون فتيح الآية وختمها بالرّحمة واهلها وخالف بين الفقرتين فان التوفيق بينهمًا ان يقول واماً اللَّذين ابيضَّت وجوههم ابقيتم على ايمانكم فادخلوا الرَّحمة بماكنتم تؤمنون لكن لماكان التقريع على السيِّنة اسوء عقوبة للمسىء اراد ان يبيِّن انتهم يقرَّعون اوَّلاً ثمَّ يدخلون العذاب ولما كان العذاب لايحسون به الا في الآخرة وانكانت جهتم محيطة بهم لكنتهم لايدخلونها ولايحسون بالمها الا فيالآخرة لكون اعضائهم خدرة في الدَّنيا وليقانهم في أبواب الرَّحمة خارج جهنَّم رحمة بهم لعلَّهم يتنبَّهون ويرجعون ما لم يبطلوا فطرتهم الانسانيَّة ولذلك بقال لهم في الآخرة : ادخلوا ابواب جهنَّم لانتَّهم لم يدخلوا ابوابها بعدُ قال تعالى في حقَّهم تفريعاً على تقريعهم في الآخرة : فذوقوا العذاب؛ بخلاف المؤمنين لان التهنئة علىالبقاء علىالايمان ليست تشبه الجزاء لهم وانتهم داخلون فيالرحمة منحين كونهم فيالدنيا فاسقط التذكرة بالبقاء علىالايمان في جزائهم وأتى بالرّحمة مشعراً بدخولهم فيها من غيرانتظار الآخرة ولم يقل بماكنتم تؤمنون لان دخول الرّحمة ليس ألا بمحض الفضل بخلاف دخول العذاب فانه بفعل العباد ، وروى عن النّبيّ (ص) ما يدل على ان المراد بهم مخالفو على (ع) ومتبعوه فانه (ص) قال : يرد على امتى يوم القيامة على خمس رايات؛ فراية مع عجل هذه الامَّة فأسألهم ما فعلتم بالشَّقلين من بعدي ؟ \_ فيقولون : أمَّا الاكبرفحرَّفتاه و نبذناه وراء ظهورنا ، وامَّا الاصغر فعاديناه وابغضناه وظلمناه ، فاقول : ردوا النَّار ظماءً مظمئين مسوَّدةً وجوهكم ، ثم ً يرد عليَّ راية مع فرعون هذه الامَّة فاقول لهم : مافعلتم بالشَّقلين من بعدي ؟- فيقولون: امَّا الاكبر فحرَّفناه ومزَّقناه وخالفناه؛ وامَّا الاصغر فعاديناه وقاتلناه فاقول: ردواالنَّارظماء مظمئين مسوَّدة وجو هكم ، ثم ّ يرد عليّ راية مع سامريَّ هذه الامَّة فاقول لهم : مافعلتم بالثَّقلين من بعدي؟\_ فيقولون : امَّا الاكبرفعصينا وتركنا ؛وامَّا الاصغر فخذلنا و ضبِّعنا ، فاقول : ردوا النَّارظماء مظمئين مسوَّدة وجوهكم ، ثمَّ يرد علىَّ راية ذي الثديَّة مع اوَّل الخوارج واخرهم فاسألهم : ما فعلتم بالشَّقلين من بعدي ؟\_ فيقولون : امَّا الاكبر فمزَّقناه وبرثنا منه ، وامَّا الاصغرفقاتلنا وقتلنا ، فاقول: ردواالنارظماء مظمئين مسوّدة وجوهكم ، ثم ً يرد على راية امامالمتقين وسيّل المسلمين وقائد الغرّ المحجِّلين ووصيَّ رسول ربَّ العالمينفاقول لهم: ماذافعلتم بالتَّقلين من بعدى؟ فيقولون: اماً الاكبر فاتبعناه واطعناه؛ واماً الاصغر فاحبيناوواليناونصر ناحتمي اهريقت فيه دمائنا، فاقول: ردوا الجنَّة رواء ً

This file was downloaded from QuranicThought.com

14.



الجزء الرابع

مرويين مبيضة وجوهكم ثم تلارسول الله (ص) . يوم تبيض وجوه الى قوله خالدون [تِلْك] المذكورات من كونالبيت اول بيت وضع للناس الىانجرار التفرق فيالاعتصام والاختلاف الى اسوداد الوجوه وظهور الظلمة من الباطن فيالظاهر والى دخول العذاب و انجرار الاجتماع في الاعتصام بحبل الله و وليَّ الامر الى اييضاض الوجوه ودخول الرّحمة [ آ ياتُ الله] الدّالة على حقيّته ومجازاته على الاعمال [ نَتْلُوها] في الآيات التدوينية [ عَلَيْكَ ] او تلك الآيات المفرّوة آيات كتاب الله نتلوها عليك [بـالْحَقِّ] متلبّــة بالحقَّ او بواسطة الحقّ المخلوق به [وَمَااللَّهُ يُربِكُظُلْمَالِلْعَالَمِينَ] باسوداد الوجوه و ذوق العذاب بل هو نتيجة أعمالهم المنجرة اليهم، ولمَّاكان تقديما لفاعل وادخال النَّفيعليه مفيداً لنفي الفعل عن الفاعل مع اثباته لغيره فهو في قوَّة ان يقال : ولكنتهم يريدون الظلم للعالمين [وَ لِلْعِمَافِي السَّمَوُ اتِ وَمَافِي الْأَرْضِ] جملة حالية اومعطوفة لرفع ماتوهم من نسبة الافعال السابقة الى العباد من استقلالهم في الوجود و في الافعال ولتعليل نفي الظلم عنه فان الظلم اماً لجهل الظّالم بقبح الظلم اولكون المظلوم ومايملكه مما يظلم به خارجاً عن ملكِ الظّالم واراد ادخاله في ملكه، واللَّام في مثله يدخل على الفاعل مثل ان يقال: هذا البناء للبنَّاء الفلاني ، ويدخل على المالك مثل ان يقال : هذا البستان لفلان اي ملكه، وعلى الغاية مثل ان يقال: هذا البناء للعبادة [وَ إِلَى اللهُ تُرْجع الْأُمُور] لانه غاية الغايات ونهاية الطَّلبات لان كلَّ فعل يستعقب فعليَّة وكلَّ فعليَّة تنتهى الى فعليَّة اخرى حتَّى تنتهى الى فعليَّة لا فعليَّة فوقها وهي الرّبوبيّة سواء تنتهى الفعليّات على طريق المظاهر اللّطفيَّة اوعلىطريق المظاهر القهريّة الي الفعليَّة الاخيرة وغايةالخلقة لجميع الموجودات الانسان ، وغاية الانسان الربوبية كما في الحديث القدسي: خلقت الاشياء لاجلك وخلقتك لاجلى، وهذا رجوع بطريق العود في نفس الامر، أواليه ترجع الامور لانه مبدء المبادي ومصدر المصادروكل موجود جوهر اوعرض مخلوق وكل مخلوق ذومصدر، وكل مصدر ذومصدر آخرالي ان ينتهى الى المصدر الاخير كحركة القلم فان مصدرها حركة اليد، ومصدرها حركة الاعصاب والرّباطات، ومصدرها حركة القوَّةالمحرَّكة، ومصدرها حركةالقوَّة الفكريَّة، ومصدرهاالنَّفس، ومصدرها العقل، ومصدره المشيَّة، ومصدرهاالرّبوبيّة ، وهذا انتهاء ورجوع بطريقالنّظر، وهذاالرّجوع اشارة الى مبدئيّته تعالى وذلكتُ يدلّ على منتهائيته [كُنْتُمْ خَيْرُأُمَّةٍ] استيناف جواب لسؤال مقدّر كأنه قيل منالمبيّض الوجوه ؟. فقال: كنتم مبيّضي الوجوه، وقال: خيرامَّة للاشارة الى وصفِّ آخرلهم، ولفظ كان لمحض التَّأكيد منسلخ عن الزَّمان اوالمقصود انَّكم كنتم في النَّشئات السَّابقة خير امَّة [ أُخُرجَتْ ] من العدم الى الوجود او من العوالم العالية و الحجب الغيبية الى عالم الشهادة [لِلنَّاس] لانتفاعهم [تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ] جواب لمؤال مقدّر أو صفة أو حال اوخبربعد خبروعلى اىّ تقدير فالمقصود تعليل كونهم خيرامّة ويجوز ان يكون مستأنفاً لقصد المدح [وَتَنْهَوُنَ عَنِ الْمُنْكُرِ ] و لمّاكان المخاطبون الاثمَّة المعصومين (ع)كما روى عنهم بطرق كثيرة ٍ و الفاظ متخالفة ومتوافقة وكانوا مناول تميزهم واوان طفوليتهم معصومين وآمرين قواهم وجنودهم فطرة بالمعروف وناهين لهاعنالمنكرالي زمان تعلق التكليف بهم بحسب الظاهرواوان بيعتهم ودخولهم فيالايمان ثم صاروا باقتضاء العصمة وظهورالولاية آمرين وناهين لاهل مملكتهم ولمن خرج عن مملكتهم بحسب التكليف الالهي والامر والنتهى المشرعيمين اخبر عنهم بالمضارع الدَّال على الاستمرار مسبوقاً بكان الدَّال على انتَّمكان شأنهم وشغلهم



بيان السّعادة

Ċ,

الامر بالمعروف والنَّهي عن المنكر قديماً ، و قدَّمهما على الايمان لانَّ حدوث الايمان المذكوركان بعد الامر والنتهى المذكورين ، اولان الامربالمعروف والنّهيعن المنكريد لانعلى الايمان فطريتهماعلى فطرية وتكليفيتهما على تكليفية [ وَتُؤْمِنُونَ بِاللهِ ] و لمّاكان للايمان بالله درجات و المؤمن السالك الى الله يحصل له كلّ يوم درجة من الايمان غير ما في السابق اتي بالايمان ايضاً مضارعاً دالاً على التجدد ، وما قيل : انسما اخر الايمان مع انه حقَّه ان يقدَّم لانه قصد بذكره الدَّلالة على انتَّهم امروا بالمعروف ونهوا عن المنكرايماناً بالله وتصديقاً به و اظهاراً لدينه **ليس في محلّه** لان " هذا المعنى يستفاد من التّقديم ايضاً بل مقتضي التّرتيب الّذكريّ الدّلالة على انتهم آمنوا بالله لكونهمآمرين بالمعروف و ناهين عن المنكركما بيِّناه خصوصاً مع ملاحظة ما ورد عنهم ان الواوفي القرآن يفيد الترتيب مع ان الاغلب ان الترتيب الذكري يكون للترتيب المعنوي. وعن الصّادق (ع) انته قرء عليه كنتم خير أمَّةٍ فقال : خير امَّة يقتلون امير المؤمنين(ع) والحسن (ع) والحسين بن علىَّ(ع) فقال القارى: جعلت فداك كيف نزلت ؟ - فقال: نزلت كنتم خير ائمة اخرجت للنَّاس الاترى مدحالله لهم: تأمرون بالمعروف و تنهون عن المنكر و تؤمنون بالله و الاخبار في ان النازل من الله خير اثمة و ان المراد بهم محمِّد(ص)واوصياؤه كثيرة ، ولمَّاكانت الامَّة تطلق علىمن يؤتمَّ به وعلىمن يأتمَّ بغيره يجوز ان يراد بالامَّة معنى الاثمَّة ، و يجوز أن يكون مرادهم من خير اثمَّة أنَّ الآية بهذا المعنى نزلت لا بالمعنى الَّذي توهموه [وَلَوْ آمَنَ اَهْلُ الْكِتَّابِ] عطف على قوله كنتم خير امتَّ اوعلى قوله تأمرون على ان يكون مستأنفاً وكان المناسب ان يقول ولوامر اهل الكتاب بالمعروف ونهوا عن المتكرو [منوا [لَكُمَانَخَيْرِ أَلَهُمْ] لكن لمَّا لم يكن فطرتهم فطرة الامربالمعروف قبل الايمان ولاتكليفهم الامربالمعروف بعد الايمان الابعدالكمال في الايمان وارادتعالى ان يقول: لوحصل لهماصل الايمان من دون التفات الى الاستكمال فيه اقتصر على الايمان [مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُون] كأنة قيل : اما آمن منهم احد ؟\_ فقال جواباً له : منهم المؤمنون الَّذين آمنوا بمحمَّد (ص) قبل مبعثه و بعد بعثته مثل الانصار من يهود مدينة ومثل بعض النّصاري من اهل الحبشة واهل اليمن [وَأَكْثَرُهُمُ الْفَاسِقُونَ] الخارجون من مقتضى دينهم وكتابهم ووصيَّة نبيَّهم و للاشارة الى هذا المعنى لم يقل اكثرهم الكافرون [لَنْ يَضُمُرُوكُم ] جواب نسؤال مقدر كانته قبل : هل يضر الفاسفون منهم بنا ؟ \_ فقال : لن يضرّوكم [ إِلاَّ أَدْى] الا ضرراً يسيراً هوالاذي فالاذي مفعول مطلق نوعيَّ من غير لفظ الفعل و الاستثناء مفرِّغ [وَإِنْ يُقْاتِلُوكُمْ] يعنى ان فرض ضرر المقاتلة فالعاقبة لكم لانتهم ان يقاتلوكم [يُوَلُّوكُمُ الْأَدْبَارَتُمَّ لايُنْصَرُون] عطف على مجموع لن يضرُّوكم ( الىآخره ) اوعلى جملة التشرط والجزاء يعنى بعد الضَّرر اليسير والمقاتلة لا ينصرون ، اوبعد المقاتلة لاينصرون، ويجوز ان يكون ثم ً للترتيب فيالاخبار وقرئ لاينصروا مجزوماً معطوفاً علىالجزاء والآية منالاخبارالآتية وتدل على نبوة النبي (ص)لوقوع المخبرعنه بعد الاخبار كما اخبر [ضُربَتْ عَلَيْهِمُ الدُنَّكَةُ] المحيطة بهم كالبيت المضروب عليهم في الدَّنيا بالصِّغار و الجزية كاليهود و النَّصاري الَّذين رضوا بالجزية او في الانظار كاليهود الدِّين لا يوجدون الا ذليلين في الدَّنيا في الامصار والانظار او بالمغلوبيَّة بالحجَّة ، او في الآخرة و الانبان بالماضي لتحقق وقوعه [أَيْنَهُما ثُقِفُوا] وجدوا [ إِلَّا بحَبْل مِنَ الله ] هوالفطرة التي

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزءالرابع

فطرافله النام عليها التبي يعبرعنها بالولاية التكوينية التيهيالكتاب التكويني الالهي الذي كتابه الشدويني ظهوره وبيانه [وَحَبْل مِنَ النَّأْسِ] هوالاتّصال بالنّبيّ(ص) بالبيعة العامّة او بالوليّ (ع) بالبيعة الخاصّة الولويّة ويعبّر عنه بالولاية التكليفية ، نسب الى الصّادق (ع)انه قال : الحبل من الله كتاب الله والحبل من النّاس على بن ابيطالب(ع) [وَبِاؤُا] اي برجعون اليالآخرة والتأدية بالماضي للمشاكلة معالافعال السابقة والآتية ولتحقّق وقوعه [بِغَضَبٍ] عظيم [مِنَ اللهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ] مشتق جعليّ من المسكين وهو الذي أسكنه الفقر من ألحركة في معاشه وهو اسوء حالًا من الفقير الَّذي لايكون له ما يكفيه لمؤنته وتلكث الاوصاف جارية على اليهود من زمن النّبيّ(ص) الى زماننا هذا فيجميع البلاد فانته قلّما يوجد يهوديّ الا وهو ذليل ، والآيات نازلة في اهل الكتاب لكنَّها تعريض بالامَّة المعرضة عن على (ع) [ذَٰلِكَ] المذكور من ضرب الذَّلَّة والمسكنة والبوء بالغضب [ بِـ أَنَّهُمْ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآياتِ اللهِ ] التدوينية و الاحكام الآلهية التي كانت في كتبهم وشرائعهم وبآيات الله التَّكوينيَّة من محمَّد (ص) وعلى (ع)ومعجزاتهما وانبياثهم فانَّ كفرهم باقوال أنبيائهم في محمد (ص) وعلي (ع) كفر بهم والاتيان بالمضارع مع تخلُّل كانوا للاشعار بان "هذه كانت سجيتهم وانتهم مستمرّون عليها لايمكنهم الانفكاكعنها [وَيَقْتُلُونَ الْأَنْبِيا تَبِيعُيْرِ حَقٍّ] التّقييد به للتّبيين اوللتقييد باعتقادهم يعنى يتيقنون ان قتلهم كان بغير حق لاانهم كانوا يشكّون اويظنون اويوقنون انه بحق [ذلكك] الكفروالقتل [بِمْاعَصَوْاوَكَانُوايَعْتَدُونَ] اي بسبب عصيانهم وكريم معتدين لان الاصرار على الصّغائر يفضي الى الكبائر و الكبائر تؤدّى الى الاكبر [لَيْسُواسَوا؟] اى ليس اهل الكتاب المذين آمنوا و الفاسقون سواء في احوالهم واعمالهم [ مِنْ أَهْلِ الْكِتَّابِ ] مستأنفة جواباً لسؤال مقدر مثل الجمل السابقة والآتية كأنه قيل : ما حالهم المختلفةالغير المتساوية؟اولم قلت: ليسواسواء؟ فقال: منهم [المُقُوَّاتِمَةُ] معتدلة في احوالهم واخلاقهم واعمالهم او قائمة للعبادة و يكون حينند آنًا، اللَّيل مننازعاً فيه [يَتْلُونَ] صفة بعد صفة اوحال اومستأنف [آياتِ اللهُ ] يعني يرغبون في آيات الله وينظرون اليها ويتدبَّرون فيها من كتبهم ومن القرآن [ آناءً اللَّيْلِ] جمع الأني بفتح الهمزة اوكسرها وسكون النّون او جمع الانو بالكسر و السكون بمعنى الساعة من اللّيل [وَهُمْ يَسْجُدُونَ] يخضعون لله وللخلق اوتلاوة الآيات ، والسجودكناية عن صلوة العتمة اوصلوة اللَّيل وقوله تعالى [يُؤْمِنُونَ بالله وَالْبِيَوْمِ الْآخَيِرِ] جملة مستأنفة اوصفة بعد صفة اوحال في مقام التعليل، ويجوز ان يكون تأخيره عنالتلاوة والسُجُود للاشعار بأنَّه مسبَّب عنهما والمعنى يؤمنون بالله على يد محمَّدٍ (ص) بسبب تلاوة الآيات والسَّجود [وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ] وللاشارة إلى انتهم ليسوا معصومين ومفطورين على الامر بالمعروف والنتهى عن المنكر بلهما يحصلان لهم بعدالايمان التكليفي بالله اخرهماههناعن الايمان بالله بخلاف الآية السابقة فانتهاكانتفي وصف الاثمة المفطورين على الامربالمعروف قبل الايمان [وَيَنْهَوْنَعَنِ الْمُنْكَرِ وَيُسْارِ عُونَ فِي الْخَيْر اتِ] من العبادات والاحسان الى العباد [ وَأُولْتُلِكَ ] العظماء الموصوفون بتلك الاوصاف [ مِنَ الصَّالِحينَ وَما يَفْعَلُوا مِنْخُير فَلَنْ يُكْفَرُوهُ] بعني في الآخرة و آلا فالمؤمن مكفر و ذلك ان معروفه يصعد إلى السماء



فلا ينتشر في النَّاس، والكافر مشكور وذلك أنَّ معروفه للنَّاس ينتشر في النَّاس ولا يصعد الى الَّسماء و تعدية يكفروه الىالمفعوليناما لتضمين معنىالحرمان اولتشبيه المنصوب الثاني بالمفعول مثل زيدحسن الوجه بنصب الوجه وقرء تفعلوا ويكفروه بالخطاب والغيبة [وَاللَّهُ عَلَيهِمُ بِالْمُتَّقَيبِنَ] وضع الظَّاهر موضع المضمر للاشعار بمدح آخرلهم و للاشارة الى ان فعل الخبر لايكون الا عن التقوى و هو بشارة للمؤمنين بان افعالهم الحسنة لاتعزب عن علمالله تعالى فيجارى لامحالة عليها [إنَّ الَّذينَ كَفُرُوا] مستأنف جواب للسَّوال عنحال الصَّنف الآخر من اهل الكتاب كأنَّه قبل : قد عرفنا حال الامَّة القَائمة المؤمنة من اهل الكتاب فما حال الامَّة الكافرة منهم؟ اوانتما اخرج الكلام بصورة الجواب للسؤال المقدّرمع ان ّحقّه ان يقول: ومنهم امّة معوّجة يكفرون بالله حتّى يتم التعديل مع قوله من اهل الكتاب امّة قائمة اكتفاء ً ببيان حالهم عن التّصريح بالتفسيم وتعميماً للحكم لجميع الكفّار مع الايجاز [لَنْ تُغْنِي عَنْهُمْ] اي لن تجاوز عنهم بالاغناء بتضمين مثل معنى المجاوزة [أمُو الَهُمْ وَلْا أَوْلَا دُهُمْ] اقتصر ممّا يغترّ به الانسان فيكفر بالله عليهما لانتّهما اعزّ الاشياء عليه ولان" اعتماده واستظهاره بهما اقوى واشدٌ من غيرهما [مِنَ اللهِ] اي من سخط الله [شَيْشاً] من الله حال مقدَّم ان كان شيئاً مفعولاً به ، اوقائم مقام الموصوف الذي هو مفعول " به ان كان شيئاً مفعولا مطلقاً ولفظة من للتبعيض [وأولْتَكَ أصحاب النَّار هُمْ فيها خالدُونَ ] بمناسبة مقام السخط بسط في الكلام وغلَّظ واكد بمؤكَّدات عديدة (مَشَلُ مايُنْفِقُونَ] اي الكفرة جواب لسؤال مقدر والمعنى مثل القوى والمدارك والاعمار والاموال التي ينفقها هؤلاء الكفرة لان تكون ذخيرة وزرعاً لآخرتهم فيانفاقها فيغيرمو اقعها وفي جعلها فيمحل لايصل نفعها اليهم، وفي هلا كها وفناءها قبل بلوغها مبلغ الانتفاع [في] زمان [هذه المحدوة الدُّنْسا] اوفى حفظهااوا بقائها [تحمَثل ريسح فيها صِرً] برد شديد [أصابَتْحَرْثَقَوْم ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ] بجعل الزَّرع في موضع يهلك ويفني قبل بلوغه ولايصل نفعه البهم ، اوبزرعه في غيروقته حتّى يدركه البرد فيهلكه والمعنى كمثل حرث اصابته ريح وقد مضي مكرَّراً ان التشبيه التمثيلي لابلزم الترتيب بين اجزاء المشبَّه والمشبَّه به ولادخول اداة التشبيه على المشبَّه به اوالمعنى مثل ما ينفقون من اموالهم و اعمارهم وقواهم في زمان الحيوة الدَّنيا او في حفظها في اهلاك الحرث الاخرويّ التكويني التذى زرعالله بذره فىوجودهم كمثل ريح فبها برد شديد اصابت حرث قومظلموا انفسهم بالمعاصي عقوبة لهم، اوبوضع الحرث في غير محلَّه او في غير وقته [فَـاَهْلَكَتْهُ] وافنته [وَمَاظَلَمَهُمُ اللهُ] اي ماظلم الكفَّار في فناء منفقاتهم بلا منفعة لهم [وَلَكِنْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ] بانفاقهم في محل ً اوعلى وجه إوبنية لايصل منفعته البهم ، اوالمعنى وماظلمانة قوماً اهلك الرَّيح حرثهم ولكنَّهم ظلموا انفسهم بزرع الحرث فيغيرمحلَّه اوفي غير وقته اومع اسخاط الله بمعصيتهم لامعارضائه بطاعتهم، وكان حقَّ العبارة ان يقول: وماالله ظلمهم ولكنَّهم يظلمون لانه اذا اريد نفى الفعل عن فاعل مع اثباته لغيره ينبغي ان يقع الفاعل المتفيَّ عنه عقيب اداة النَّفي والفاعل مثبت له عقيب اداة الاستدراك لكنَّه اراد ان يقول انَّه لاظلم في ايطال الانفاق ولا في اهلاك هذا الحرث فأدخل النَّفيعلىالفعلدون الفاعل افادة لهذا المعنى ، واثنت ظلماًمالهم باعتبار منع انفسهم وقواهم عن حقوقها ، وحصر وقوع الظلم على انفسهم اشعاراً بهذا المعنى [ياأيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا] بالايمان العام والبيعة العامة النبوية وقبول الدَّعوة الظّاهرة [لاتَتَّخِذُوابِطْانَةٌ] البطانة بكسرالباء خاصّة الرّجل من الرّجال اومن يتّخذه معتمداً عليه من



الجزء الرابع

غير اهله يستوى فيه المذكّر والمؤنَّث والواحد وغيره [مِنْدُونِكُمْ] متعلّق بلاتتّخذوا ، ولفظة منابتدائيّة ، اوصفة لبطانة ولفظة من تبعيضية ؛ والمعنى لا تتخذوا حليلا "بعضاً من غير كم [لا يَـأْلُو نَكُمْ خَبْالاً] اى لا يقصرون الخبال و الفساد فيكم اولايتوانون في الخبال فيكم و على ايّ تقدير فخبالاً تميز وضمير الخطاب مفعول به على الاول ومنصوب بنزع الخافض على الثَّاني ، اوهما مفعولان بتضمين معنى المنع ومثله [وَدُواماً عَنِتُّمَّ] اي عنتكم وهوشدة الضرّ والمشقة [قَدْبَكَتِ الْبَغْضَاءُمِنْ أَفُوا هِمِهِمْ] في ضمن كلامهم لعدم تمالكهم من شدة البغض معانتهم بنفاقهم يريدون ان يظهروا التودد لكم والجمل الثلاث اوصاف لبطانة اواحوال مترادفة اومتداخلة عنه لتخصّصه بقوله من دونكم اوعن فاعل لاتتخذوا اوعن كلبهمااومستأنفة في مقام التعليل [وَمَاتُخْفِي صُلُورُ هُمْ] من البغضاء عليكم [أكْبَرُ] ممَّا يظهر من افواههم [قَدْبَيَّنا لَكُمُ الْآياتِ ] والعلامات الدَّالَة على بغضائهم لكم و شدّة عداوتهم فما لكم تتخذونهم بطانة [إنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ] ذوى عقول إو تدركون بعقولكم تلك العلامات اجتنبتم موالاتهم [هٰاكَنْتُمْ أُولاً عِتُحِبُّو نَهُمْ] انتم مبتدأ واولاء خبره وتحبُّونهم حينئذ خبربعد خبر اوحال او مستأنفٌ اوانتم مبتدأ واولاًء مفعول من بآب الاشتغال وخبره الفعل المقدّر و تحبُّونهم مفسَّرٌ او انتم مبتدأ وتحبونهم خبره واولاء بدل اومنادى، اواولاء بمعنى الآذين خبره وتحبونهم صلة اولاء [وَلاَيُحِبُّو نَكُمّ] تقريع لهم على موالاتهم [وَتُؤْمِنُونَبِالْكِتَّابِ كُلَّهِ] إي الكتاب المنزل عليكم ولستم كمن آمن ببعض وكفر ببعض وقد تكرّر فيالكتاب الآلهيّ النّهي عن اتّخاذ الكافرين اولياء لانّ من يتو ّلاهم فهومنهم والامرباتّخاذ المؤمنين اولياء فما لكم تؤمنون بالكتاب كلَّه ولا تتبعون هذا النَّهي والامر فهوتهييج لهم على ترك موالاتهم، و ما قاله مفسّروا العامّة من انَّ المعنى تؤمنون بكتابهم وكتابكم وهم لايؤمنون بكتابكم بعيد من سياق اللّفظ [وَإِذَالَقُوكُمْ قَالُوا آمَنَّا] وجه آخرلردعهم عنَّموالاة الكفَّار المخالطين لهم بانتهم بعاشرونهم على النّفاق ولا ينبغي للمؤمنين ان يو الى المنافق الذي يكون ذالسانين [وَإِذْ اخَلَوْ ا] عنكم [عَضَّواعَلَيْكُمُ الْأَنا مِلَ مِنَ الْغَيْظِ] لعصبيتهم لدينهم [قُلْمُوتُو ابغَيْظِكُمْ] الخطاب لمحمّد (ص) اولكل من يتأتى منه الخطاب وهو دعاء عليهم بزيادة الغيظ و شدّته حتى يهلكوا به ، أوبدوام الغيظ لقوّة الاسلام الى آخراعمارهم ، او زجر لهم على غيظهم [إِنَّ اللهُ عَليهم بذات الصَّدُور] بما صحب الصّدور وازمها فكيف لايعلم ما يظهر على الاعضاء في الخلوات من مثل عضّ الانامل وهومن جملة مقول القول في مقام تعليل الموت بالغيظ اوهو منالله وجواب لسؤال مقدّر كأنَّه قبل: كيف يعلمانه عضَّهمالانامل؟. فقال: أنَّ الله يعلمماهو اخفىمنه، اوقيل: كيفعلمت يامحمَّد(ص)؟-فقال: إنَّ الله يعلم ماهواخفي منه فيخبرني به [إنْتَمْسَسْكُمْ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمْ] وجه آخر لردعهم عن موالاتهم [وَإِنْ تُصِبْكُمْ سَيِّنَةٌ يُفْرَحُوا بِها] وهذه حالة العدو وحق العداوة لاالموالاة [وَإِنْ تَصْبِرُوا] عن موالاتهم مع خوفكم عن ايذائهم وعلى ايذائهم ان آذوكم [وَتَتَقُوا] الله في موالاتهم اوتتقوا عنهم بان تكونواعلى حذر منهم حتى لا يصل اليكم اثر احتيالهم [لايضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئاً] فنقوا بالله ولا تكلوا على موالاتهم في دفع مضر اتهم [إنَّ اللهُ بما يَعْلَمُونَ مُحيطٌ] في موضع التعليل قرء بالخطاب و بالغيبة [وَإِذْغَدَوْتَ] عطف على



لاتتّخذوا اي و اذكروا يا محمّد (ص) ويا امّة محمّد (ص) اوذكّرهم يا محمّد(ص) بنصرة الله وتأييده في مواطن عديدة حتى تقويهم فلا يخافو من الكفَّار ولا يو لوهم الادبار خوفاً منهم اذخر جت بالغداة [مِنْ أَهْلِكَ] الي جبل احد [تُبَوِّى مُالْمُوْمِنين] تنزل كلا في مقامه اللائق به [مَقاعِد] امكنة مناسبة [لِلْقِتال ] فان المقعد وانكان مأخوذاً من القعود يستعمل في معنى الموقف والمقام من غير اعتبار قعود فيه كاستعمال المقام في مطلق الموقف والمكان من غير اعتبار قيام فيه [وَاللهُ سَميم عُ] والحال ان الله كان سبيعاً لاقو الكم حين التشاور [عَليم] بنيَّاتكم حين ترجيح بعضكم القتال فيالمدينة وسككها وبعضكم الخروج الى خارج المدينة ، اوالمعنى انَّ الله سميع لاقوالكم حين الفشل و الفرار عليم باحوالكم و نيَّاتكم وهووعيد للمنافقين ووعد للصَّادقين . نسب الي الصّادق(ع) أنَّه قال سبب غزوة احد إنَّ قريشًا لمَّا رجعت من بدر إلى مكَّة وقد أصابهم ما أصابهم من القتل والاسرلانة قتل منهم سبعون واسرمنهم سبعون قال ابوسفيان : يامعشرقريش لاتدعوا نساءكم يبكين علىقتلاكم فان الدَّمعة إذا خرجت إذهبت الحزن والعداوة لمحمَّد (ص)، وخرجوا من مكَّة في ثلاثة آلاف فارس والفي راجل واخرجوا معهمالنَّساء فلمَّا بلغ رسولالله(ص)ذلك جمع اصحابه وحثَّهم على الجهادفقال عبدالله بن أبيَّ: يا رسولالله لاتخرج من المدينة حتى نقاتل في ازقتها فليقاتل الرّجل الضّعيف والمرأة والعبد والامة على افواه السَّككُ وعلى السَّطوح فما ارادنا قوم قطَّ فظفروا بنا ونحن في حصوننا و دورنا وما خرجنا على عدوٍّ لنا قطَّ الاكان لهمالظفرعلينا ، فقام سعدبن معاذ وغيره منالاوس فقال : يا رسولالله ماطمع فينا احدمنالعرب ونحن مشركون نعبد الاصنام فكيف يظفرون بنا وانت فينا؟ إ لاحتمى نخرج اليهم نقاتلهم؛ فمز,قتل منَّاكان شهيداً ومن نجا منّاكان مجاهداً في سبيلالله ، فقبل رسولالله(ص) رأيه وخرج مع نفرٍ من اصحابه يتبوَّؤن موضع القتال كما قال سبحانه: واذغدوت من اهلك وقعد عنهم عبدالله بن ابي وجماعة من الخزرج اتبعوا رأيه، ووافت قريش الي احد وكان رسولالله (ص) عبًّا اصحابه وكانوا سبعمانة رجل فوضع عبدالله بن جبير في خمسين من الرَّماة على باب السَّمعب واشفق ان يأتيهم كمينهم من ذلك السَّعب فقال رسول الله(ص) لعبدالله واصحابه : ان رأيتمونا قد هزمناهم حتّى أدخلناهم مكنَّة فلا تبرحوا من هذا المكان ، وان رأيتموهم قد هزمونا حتّى ادخلونا المدينة فلا تبرحوا و الزموا مراكزكم ، ووضع ابوسفيان خالدين وليد في مأتي فارس كميناً؛ وقال: اذا رأيتمونا قد اختلطنا فاخرجوا عليهم من هذا الشعب حتّى تكونوا وراءهم (الى آخرماروى)/[إذْهَمَّتْ] بدل من اذغدوت اوظرف لسميع وعليم [طائيفُتُانِمِنْكُمْ] هما بنوسلمة من الخزرج وبنوحارثة من الاوس وكانا جناحي العسكر وقيل: كانتا طائفة من الانصار و طائفة من المهاجرين وكان سبب همتهم بالفشل ان عبدالله بن ابيَّبن سلول دعاهماالي الرّجوع الى المدينة عن لقاء المشركين يوم احد فهمتًا به ولم تفعلاه [أَنْ تَفْشَلا] تضعفا وتجبنا [وَاللهُ وَليتُهُما] فلا يدعهما ان نفشلا وتفرًّا وهوجملة حاليَّة ، اوالمعنى والله وليَّهما فلاينبغي لهما ان تفشلا [وَعَلَى اللهِ] لاعلى غيره كعبد الله بن ابني [ فَلْيَتَوَكُّلُ الْمُؤْمِنُونَ وَ لَقَدْ نَصَرَ كُمُ اللهُ ] عطف على قوله والله وليتهما او حال والمقصود الاشارة الى تعليل الامر بالتَّوكُّل وتعليل ولايته [بِبَكْرٍ] موضع بين المدينة ومكَّةكان لرجل يسمَّى بدراً فسمَّى به [وَاَنْتُمْ آذِلَّةٌ] في انظار النظار من حيث العدَّة والعَدَّة اذكنتم قليلين ثلاثماثة وثلاثة عشر رجلاً وكنتم رثَّ الهيئة من حيث اللبَّاس ولم يكن فيكم سلاح ولا مراكب الا قليلاً [فَاتَّقُواالله] في الاعتماد على



الجزء الرّابع

الغير والاستمداد من الغير [لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ] تتّصفون بمقام التّشكر اوتشكرون نعمة نصرته لكم اوتنعّمون بنعمة اخرى منالنتصر وغيره فتشكرون على ان يكون تشكرون قائماً مقام تنعمون من قبيل اقامة المسبّب اوالسبب مقام السبب او المسبِّ [ إِذْتَقُولُ ] ظرف لنصر كم اوبدل من قوله اذهمت اوبدل ثان من قوله اذغدوت يعنى انَ الله كانسميعاً اذتقول [لِلْمُؤْمِنِينَ ٱلَنْ يَكْفِيَكُمْ] في مقام الاستدلال على صدق النّبيّ (ص) ووعده ، اوفي مقام المحاجة على الاعداء، اوفي مقام المقاتلة مع الاعداء، والاتيان بلن الدَّالة على تأبيد النَّفي للإشار ةالي انتهم ظنَّوا بحسب غفلتهم وعدم نفكّر هم وضعف انتقالهم اوبحسب قلّة عددهم وعُددهم انّه لن يكفيهم ابدأ [أنْ يُبَمِدَّ كُمْ رَبُّكُمْ بِثَلاثَةِ آلافٍ مِنَ الْمَلاثِكَةِ مُنْزَليهنَ بَلْي] محكم لقول النبيّ (ص) اوابتداء كلام من الله خطاباً لمحمد (ص)وامته كأنَّه قالالله تعالى بلي يكفيكم فهي ايجاب للكفاية وليس قوله تعالى [إِنْ تَصْبِرُ واوَ تَتَّقُوا] بياناً لما افادته بلي بل هووعد لهم بالزّيادة على هذا العدد في الامداد بشرط الثّبات والتّقوي عن الفشل والفرار فان تصبروا [وَيَهأَتُوكُم مِنْ فَوْرِهِمْ هٰذا] الفور مصدر فار اذا غلى استعبر للسّرعة ثم " استعمل في الزّمان الحاضر المَذي لاتراخي فيه اصلاً، اومن فوران الغضب بعني ان يأتو كم من اجل شدة غضبهم [يُمْدِ دْكُمْ رَبّْكُمْ بخُمْسَةِ آلافٍ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُسَوَّمينَ] معدّمين بعلامات يمتازون بها عنغيرهم وقرئ بكسرالواومن سوّم على القوم اغار عليهم ويستفاد من بعض الاخبارات كماكان النّصر ببدركان هذا الوعد ايضاً ببدر و ان الملائكة النّازلة كانت اولاً ثلاثة آلاف ثمَّ لحق بهم الفان ، وفي بعض الاخبار إشارة إلى انَّ هذا الوعدكان في غزوة احد [وما جَعَلَهُ الله ] اى امدادكم بالملائكة [إلابُشرى لَكُم وَلِتَظْمَينَ قُلُوبُكُم ] عن الاضطراب [به] يعنى ماكان المقصود من الأمداد بالملائكة الا البشارة لكم لتسرُّوا قبل الظِّفر ولتطمئن قلوبكم قبل ان تقرَّعيونكم بالغلبة والقتل لان الانظار البشريَّة على الاسباب الحسيَّة [وَمَاالَنَّصُوُ إِلَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ] من غير توسُّط اسباب وآلات ومن دون الحاجة الى امداد واستعداد [الْعَزِيزِ] الَّذي لا يمنع من مراده [الْحَكيم ] الَّذي لاينصر ولايخذل الا لحكم ومصالح عائدة اليكم [لِيَقْطَعَ] متعلق بقوله لقد نصر كمالله اوبقوله يمددكم اوبالنّصرفي قوله وما النَّصر الا من عندالله او متعلَّق بمحذوف اي جعل هذا النَّصر لكم ليقطع [طَرَفاًمِنَ الَّذيبَ كَفَرُوا] بالقتل والاسركما وقع في بلر [أوْيَكْبِتَهُم] كبته صرعه و اخزاه وصرفه وكسره ورده بغيظه و اذله والكلّ مناسب و لفظة او للتنويع [فَيَنْقَلِبُوا] يرجعوا [خائِبين] غير نائلين من آمالهم شبئاً [ لَيْسَ لَكَمِنَ الْأَمْرِشَي ْعُ جملة معترضة بين المتعاطفات وقطع لظن المؤمنين في ان امراهلاك المشركين اواحياءهم بايمانهم منوطً بمسئلة النَّسِيَّ(ص) [أَوْيَتُوبَعَلَيْهِمْ] الظَّاهرانة عطف على ما قبل قوله ليس لك من الامر شيء ويجوز ان يكون عطفاً على الامر اوعلى شيءٍ بتقدير ان ويجوز ان يكون اوبمعنى حتّى بتقدير ان اى ليس لكث من امرهم شيءٍ حتّى يتوب الله عليهم بمسئلتك ، اويكون بمعنى الا بتقدير ان اى ليس لك من امرهم شيء الا ان يتوب الله عليهم فتسرُّ بتوبنه وعلى النِّقادير الاربعة فقوله ليس لك من الامريكون منقطعاً جواباً لسؤال مقدَّر [أوْيُعَذَّبَهُمْ فَجَانَّهُمْ ظَالِمُونَ] نسب الى الباقر (ع)انه قرء ان تتوب عليهم اوتعذَّبهم باظهار ان ولفظ الخطاب ونسب اليه



ايضاً انه قرء ان يتبعليهماويعدَّ بهم وعنه(ع) انه قرئ عنده ليس لكث منالامرشيء قال بلي والله ان له منالامر شيئاً وشيئاً وليس حيث ذهبت ولكنَّى اخبرك ان ً الله تعالى لمَّا اخبر نبيَّه(ص)ان يظهر ولاية علىَّ(ع)ففكّرفي عداوة قومه له فيما فضَّله الله به عليهم في جميع خصاله و حسدهم له عليها ضاق عن ذلك فاخبرالله انَّه ليس له من هذا الامر شيء انهما الامر فيه الى الله ان يصيرً عليّاً وصيَّه ووليَّ الامر بعده فهذا عنيالله وكيف لا يكون له منالامرشيء وقد فوّض الله اليه ان جعل مااحل فهوحلال وماحرّم فهوحرام قوله تعالى مااتاكم الرّسول فخذوه ومانهاكم عنهفانتهوا، وروى عنه (ع) ايضاً أن رسول الله (ص) كان حريصاً على ان يكون على (ع) من بعده على الناس وكان عندالله خلاف ما اراد فقال له : ليس لك من الامر شيء يا محمّد (ص) في عليّ (ع) الامر اليّ في عليّ (ع) وفيغيره الم انزل عليك يامحمّد(ص)فيما انزلت من كتابي البك الم احسب النَّاس ان يتركوا ان يقولوا آمنًا وهم لا يفتنون قال ففوض رسول الله (ص) الامر اليه [وَ لِلَّهِ] من حيث كونه فاعلاً وغاية ومالكاً [ ما في السَّمُواتِ وَمَافِي الْأَرْضِ] بعد مانفي كون الامربيده اثبت مخلوقيَّة الجميع ومملو كيَّتها ورجوعها اليهتعالي { يَخْفِرُ لِمَنْ يَشْاءُوَ يُعَذَّبُ مَنْ يَشَاءُ ] بعنى امر منفرتهم وتعذيبهم بيده تعالى [ وَاللهُ غَفُور رُحيهم ] ترجيح لجانب الغفران و ردع له ( ص ) و للمؤمنين عن التّبادر الى الدّعاء و اللّعن عليهم وتغليب للرّجاء على الخوف [يْأَايُّهَاالَّذِينَ آمَنُوا] ابتداء كلام لابداء حكم من احكام السياسات واندما صدّره بالنداء ليجبر كلفةالنهي عماهم عليه من الرّباء بلذاة الندّاء والخطاب [لأتَبْأَكُمُ االرَّبُو ا] لاتأخذوها وقد شاع استعمال الأكل في مظلق الاخذ و التصرّف اماً لان الأكل عمدة افراد التصرّف او لان كل تصرّف اكل لقوة من القوى [أضْعافاً] جمع الضِّعف بمعنى مثلى النَّشيء [مُضَّبًّا عَفَةً] تأكيد للتضعيف والمعنى امثال ماعيَّنتموه فيالمدَّة الاولى اومن شأنه ان يصير امثال اصل المال في يسير رُمان بتكرار الأجل و تكرار الزّيادة كماكانوا في السّابق يربى الرّجل منهم الى اجل ثم ً يزيد فيه زيادة اخرى وهكذا حتى يستوفي بالشيء اليسير في الزّمان القليل جميع مال المديون فهونهيءن اقبح افراده اونهىءنه مطلقاً ببيان قبحه التشأني حتى يكون عليَّة للنَّهي وليس تقييداً للنَّهي حتَّى يكون بمفهوم مخالفته منافياً لما سبق في سورة البقرة من النّهي عنه مطلقاً ضمناً ولما يأتي في سورة النّساء من التّصريح بالنَّهى عنه مطلقاً [وَاتَّقُواالله] في ارتكاب ما نهيتم عنه من الرَّبوا [ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ وَاتَّقُبوا النَّارَ الَّتِي أُعِدَّتْ لِلْكُافِرِينَ] بالتجنّب عن مثل افعالهم من اكل الرّبوا و غيره و قد سبق وجه تحريم الرّبوا في سورة البقرة عند قوله تعالى واحلَّ الله البيع وحرَّم الرَّبوا ، وبعد مانهيعماً بضرَّ الانسان ويجرَّه الىالنّيران اغراه الى ما ينفعه و يجرُّه الى الجنان فقال [وَأَطْيِعُوااللَّهُ] بطاعة الرُّسولُ فيما امركم به و نهاكم عنه و لذلك لم يكرَّر اطيعوا وقال [ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ] قد سبق ان الاتيان بادوات الترجي من عادة الكبار من الناس وأن الترجمي منالله واجب غير متخلف عنه [وَسَارِ عُوا] بالمسارعة الى طاعة الرّسول والاهتمام بها [إلى مَغْفِرَةٍ مِنْرَبِّكُمْوَجَنَّةِ عَرْضُهَاالسَّمْواتُوَالْأَرْضَ] .



الجزء الرابع

وجه التعبير عن المجسّمات عبارة عن اقصر الامتدادات التلاثة واطولها ، والعرض في الاسطوانيات وجه التعبير عن المجسّمات عبارة عن اقصر الامتدادات التلاثة واطولها ، والعرض في الاسطوانيات عرض الجنّة بعرض والمخروطيّات عبارة عن امتداد قواعدها والطول فيهاعبارة عن امتداد سهامها، ولمّاكان السموات والارض عدم تطرّق الكثرة اليها منتهية الى عالم الاجسام الذي هو لكثرته مثل قاعدة المخروط شبّة التي هي كالنقطة في بالمخروط المنتهي من طرف الى النقطة ومن طرف الى الفاعدة، ولمّاكان عالم الطبّع بكثرته مثل قاعدة المخروط في كثرتها وقد علمت ان عرض المخروط عبارة عن قطر قاعدته ولمّاكان عالم الطبّع بكثرته مثل قاعدة المخروط من غير تخليل اداة التشبيه ، ولمّاكان هذه كليها على طريق تشبيه المعقول بالمحسوس قال في سورة الحديد : ما بقوا الى مغوة من ربّكم وجنّة عرضها كم ض السّماء والارض بتخليل اداة التشبيه .

ثم اعلمان معةعالم الطبع ومكانه وعاءلسعة العوالم العالية كما ان زمانه وعاءلامد بقائها وكماان سعة الدهر الذي هو امديقاء العو الم العالية بالنّسبة الى الزّمان اضعاف الزّمان بالف او بخمسين الفاّ لانّ يوماًمن الذّهر الذي وعاءه ومظهره يوممن الزمان كالف سنةفى المرتبة الاولى او كخمسين الف سنةفى المراتب الانخر كذلكث سعةوعاء العوالم العالية الآذي هوبمنزلة مكان عالم الطبع بالنسبة الىالمكان الآذي هووعاء ومظهرلوعاء العوالم العالية اضعافه بالفاوخمسين الفأ ، وهذه السعة غيرالسعة بحسبالكثرة فلاينافي تشبيه عالمالطبع بالقاعدة في الكثرة والعوالم العالية بالنّقطة في الوحدة [أُعِدَّتْ] صفةبعد صفةاوحال بتقدير قداومستأنف جواباً لسؤال مقدر كأنّه قيل، لمن هذه الجنة؟ - فقال: اعدّت [لِلْمُتَّقيبن] قد مضى في اول سورة البقرة ببان مراتب التقوى فان التقوى الحقيقية هي التي تكون بعد الايمان و اوَّل مراتبها التَّقوي عن نسبة شيء من الاموال و الافعال الي نفسه وآخر مراتبها التقوى عن ذاته بحيث لا يبقى لهذات وانانية وهي آخر مراتب العبودية واول مراتب الرّبوبية [الَّذين يُنْفِقُون] من الاموال والابدان والاعراض والقوى والاوصاف والانانيات [في السَّر اءو الضَّر اء] اى في جميع الاحوال لا يمنعهم حال من الاحوال من الانفاق وهذا بيان للمتَّقين و ليس تقييداً له كما عرفت [وَالْكُاظِمينَ الْغَيِظَ] المحابسين له، والاوصاف النَّلائة بيان لبعض مراتب الانفاق لان َّكظم الغيظ في الحقيقة انفاق من سورة القوَّة الغضبية كما ان العفوعن النَّاس وطهارة القلب عن الحقد عليهم والانزجار من اساءتهم ثم الاحسان البِهم بعد اساءتهم انفاق من سورة كبرياءالنفس وانانيتها [وَالْعَافينَ عَنِ النَّاسِ] العفو ههنا بمعنى الصّفح فانتهما كالفقراء والمساكين لان كظم الغيظ بمعنى العفو وترك الانتقام وقد ذكر فالعفو بممنى الصّفح الّذي هو تطهير القلب عن الحقد على المسيء .

[والله يُحصِنُ المُحسنين] حقّ العارة ان يقول و المحسنين لكنّه عدل اليه لافادة تحقيق مواتب النّاس فى القصاص وتركه و ماكان منها صادراً عن سجية اتى بها اسماء بخلاف الانفاق فان المقصود والممدوح منه حدوث الفعل وطرح الفضول ونفع الغيروانكان سجيته ايضاً ممدوحة ولذلك اتى به فعلاً دالاً على التّجدد الاستمرارى وقد اشار تعالى بهذه العبارة الوجيزة الى مراتب التقوى ومنازل السلوك؛ فان اولى مو اتب التقوى و السلوك الانزجار عن فضول الدّنيا و مساوى النّفس وهو نحو انفاق من تشهيات النفس ثم انفاق الفضول



۳. .

وطرح شهوات النّفس و في هذه المرتبة يباح له القصاص عن المسيء لكنَّه ينهى عن الزِّيادة على قدر الاساءة وهو ايضاً تقوى و انفاق من القوَّة الغضبيَّة وامضائها فانتَّها لاتقف في مقام مكافاة المسيء على حدٍّ وهذه المرتبة لهادرجات عديدة، وثانيتها مقام كظم الغيظ وترك امضاء الغضب على المسىء ولهذه المرتبة ايضاً درجات ، وثالثتها العفوعن المسيء وتطهير القلب عن الحقد عليه ولا يكون الااذا حصل للسالك مقام الشهود والعيان وشاهد الحق الاول فيمظهر من مظاهره ولهذه المرتبة ايضاً درجات وفي هذه المرتبة مهالك عديدة ومفاسد غير محدودة وكلٌّ من زاغ وانحرف البي مذهب من المذاهب الباطلة نشأ انحرافه من هذه المرتبة و آخرة درجاتها آخرة درجات العبودية واول ظهور الربوبية وهو مقام الاحسان و مقام المحبوبية لله [وَ الَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فأجشَةً] عطف على اللّذين ينفقون و الفاحشة تطلق على الزَّنا مخصوصاً وعلى ما يشتدَّ قبحه مطلقاً و على كلَّ ما نهى الله عز وجل َّ عنه [أَوْظُلُمُواأَنْفُسَهُمْ] الظَّاهر المتبادر ان يكون المراد بالفاحشة البالغ في القبح و بظلم النّفس مطلق القبيح حتمى يكون من قبيل ذكر العام بعد الخاص ً اوالغير البالغ في القبع حتمى يكون قسيماً للفاحشة لكنَّه نسب الى النَّبيَّ (ص) انَّه فسَّر الفاحشة بالزَّنا وظلم النَّفس بارتكاب ذنب اعظم من الزَّنا وانَّ الآية نزلت في شابِّ كان ينبش القبور سبع سنين حتَّى نبش قبر جارية من بنات الانصار و اخدْكفنها ثمَّ جامعها فسمع صائتا يقول من ورائه : يا شاب ويلك من ديمان يوم الدين يوم بقفني وايماك كماتر كتني عريانة في عساكر الموتي ونز عتني منحفرتي وسلبتني اكفاني وتركتني اقوم جنبة ً الي حسابي فويل لشبابكتُ من التَّارِ، فندم واتي النَّبيِّ (ص)باكياً متضرَّعاً ولماً علم النَّبيَّ(ص) بحاله بعد استعلام حالة نحاًه من عنده فينس وخرج الى بعض الجبال وتضرَّع علىالله اربعين صباحاً حتّى انزل الله تعالى قبول توبته وانزل هذه الآية علىنبيّه (ص)فخرج مع اصحابه في طلبه فدلوه عليه فجاء اليه ودنا منه واطلق يديه من عنقه ونفض التراب من رأسه وقال: يا بهلول ابشرفانكث عتيقالله من النَّار [ذَكُرُواالله] يعنى لم بكن الفاحشة أو ظلم النَّفس من التَّمكُّن في الجهل بلكان من اللَّمم النَّازلة بالعباد المغفورة لانتها لم تكن كبيرة كما سبق أن الكبيرة ماكان صادراً من التمكن في اتباع الطاغوت واما اذاكان الانسان متمكَّناً في اتَّباع علىَّ ( ع ) و ولايته فكلَّما صدر عنه من المساوى فهو من قبيل اللَّمَّات ومن الصّغائر وهذا الانسان كلّما يوقعه المشيطان في قبيح يتذكّرانله لامحالة ويندم على قبيحه ويستغفر ربّه و ما ورد في الاخبارمن ان الاصرار ان يذنب الدُّنب فلا يستغفرانه ولا يحدَّث نفسه بتوبة ، ومن قوله (ع) ; لاصغيرة مع إلاصرار ولاكبيرة معالاستغفار، ومن قول النَّبيَّ(ص) : ما اصرَّ من استغفر وان عاد في اليوم سبعين مرَّة ، وغير ذلكت مممّا ورد في بيان الكبائر والصّغائر يشعربما ذكرنا فصاحبوا الصّغيرة هم الّذين اذا فعلوا فاحشة ايّ فاحشة كانت ذكرواالله [فَاسْتَغْفَرُوالِذُنُوبِهمْ] وصاحبوا الكبيرة هم الذين اذافعلوا فاحشة لم يتذكروا ولم يستغفر االله لذنوبهم، وماورد من تعداد الكبائر وحصرها في السبعة اواكثرانها هوللاشارة الى الكبارة بنسبة بعضها الى بعض [وَمَنْ يَغْفِرُ الذَّنُوبَ إِلَّا اللهُ] معترضة اوحاليَّة والمقصود تأييس العباد عن التوجَّه الىغيره تعالى والاستغفار ممنن سواه وتوصيفه تعالى بسعة المغفرة مع حصرها فيه [وَلَمْ يُصِيرُ واعَلْى مَا فَعَلُّوا] عطف على قوله استغفروا للذنو بهم، والاصرارعلى المعصية كما علم سابقاً توطين النَّفس على المعصية من دون احداث توبة سواء صدرت عنه مكرَّرة ام لاكما انَّ الكبيرة هي المعصيه الصَّادرة عن تمكين النَّفس في الجهل واتَّباع الطَّاغوت [وَهُمْ ي**َعْلَمُونَ]** يعنى لم يصرّوا على الفاحشة اوظلم انفسهم و الحال انتهم كانوا يعلمون بقبح فعلهم يعنى ان مناط



3.1

الجزء الرابع

صدق الاصرار على القبيح هوعلم الفاعل بقبحه لاقبحه في نفض الامر فلو اشتبه الاجنبية واصرً على المضاجعة معها لم تكن معصية ولا الاصرار عليها اصراراً على القبيح [أولُتُمِكُ] الاتيان باسم الاشارة البعيدة لاحضارهم باوصافهم العظيمة ولتفخيم شأنهم [ جَزْ أَؤُهُمْ مَغْفِرِ ةُمِنْ رَبِّ هِمْ وَجَنَّاتٌ ] هذه الجملة تأكيد لما استفيد من قوله اعدَّت للمتقين فانه افاد أن الجنَّة والمغفرة جعلت نزل المتقين لانتهاكانت جزاءهم و لكونها في مقام التأكيد اتيبها مؤكدة باسمية الجملة وتكرار النسبة بجعلهاذات وجهين كبري وصغرى وبسط فيالكلام ولم. يكتف بذكر المغفرة والجنة وجمع الجنات ووصفها بقوله تعالى [تَجْرِي مِنْ تَحْتِيهَا الْأَنْهارُ خُالِدِينَ فَيهِهُا] و مدحها بما يرتفع المنَّة به عنهم وانتها اجرعملهم فقال : [وَنِعْمَ اَجْرُ الْعَامِلِينَ] المغفرةوالجنّات،روىانته لماً نزلت هذه الآية صعد ابليس جبلاً فصُرخ بأعلى صوته بعفاريته فاجتمعوا اليه فقالوا : ياسيَّدنا لما دعوتنا؟-قال : نزلت هذه الآيه فمن لها ؟ ـ فقام عفريت من المشيطان فقال : انالها بكذا وكذا ، قال لست لها ، فقام آخر فقال مثل ذلك، فقال : لست لها ، فقال الوسواس الخنَّاس : افالها ، قال بماذا ؟ ـ قال اعدهم وامنَّيهم حتّى يواقعوا الخطيئة فاذا واقعوا الخطيئة انسبتهم الاستغفارفقال : انت لها ، فوكله بها الى يومالقيامة [قَدْخَلَتْ] استيناف جواب لسؤال مقدّر كأنَّه قيل : هذا للمتَّقين فما لغيرهم ؟- فقال : قد خلت اى مضت [مِنْقَبْلِكُمْ سُنَنَّ"] جمع السّنة وهي السيرة والطّريقة والمقصود انه مضت طرائق كانت عليها الامم الماضية من المتقين المصدقين والفاسقين المكذابين [فَسير وافرى الأرض] إي ارض عالم الطبع لاستعلام سير المصدقين والمكذ بين حتى تعلموا حالهما وعملهما وصنعالله فيهما وفي اغقابهما في الدَّنبا والآخرة بمشاهدة آثار صنعالله بهما وباستعلام اخبارالانبياء بحالهما في الآخرة ثم تفكروا [قَانْظُرُوا كَيْفَ كَانْحَاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ] حتى تعتبروا من حالهم وتجتنبوامثل افعالهم، اوسير وافي ارض القرآن والكتب المساوية، اوفي ارض اخبار الانبياء واوصيائهم، اوفي ارض السير والتواريخ ، اوفيارض وجودكم وعالمكم الصغير فان اهلءالمكم الماضين كلِّ منهم فيمُقامهم كانوا مدّعين للانانيّة والاستقلال ومكذّبين بلسانهم الحاليّ لمن يقول انتم فيالطّريق والهلاك منهذه الحيوة ولابدّ لكم الفناء من هذا الوجود ثم البقاء والحيوة بوجود آخر اشرف واكمل [هذا] القرآن بآياته اوهذا المذكور من ذكرحال المتقين ومآلهم وذكر المكذّبين والاشارة الىعاقبتهم الفضيحة ، اوهذا المذكور من السنن الماضية من المتقين والمكذَّبين، اوالسير فيالارض، اوفضيحة عاقبة المكذَّبين [بَيْانٌ] اي ظاهر او مظهر أو اظهار [لِلنَّاسِ] عامة [وَهُدى] هاد اوهداية [وَمَوْعِظَةٌ] واعظ اووعظ [لِلْمُتَّقبِنَ ] خاصة فان شرط الهداية والوعظ قبول القابل لانتهما امران اضافيًان [وَلاتَهنُوا] عطف على سارعوا لان الفاصل بينهما من متعلّقات المعطوف عليه اي لانضعفوا عن الجهاد بمااصابكم يوم احد وقداصبتم مثلبه يوم بدر [وَلاَتَحْزَ نُوا] على تتلاكم لانتهم بلغوا بالقتل مقاماتهم العالية من الجنان وعانقوا ازواجهم منالحور العين، ولاعلى مافات منكم منالغنيمة [وَأَنْتُهُ الْأَعْلَوْنَ] بالصّعود على الجبل اوانتم الاعلون شأناً لانتكم على الحقّ وعدوكم على الباطل وقتلاكم في الجنَّة و قتلاهم في النَّار ، اوانتم الاعلون في العاقبة بالغلبة عليهم وعلى ايَّ تقدير فهو تسلية قيل: نزلت الآية تسلية كلمؤمنين لمانالهم يوم احد منالقتل والجراح، وقيل: لمَّا انهزم المسلمون اقبل خالدين وليد بخيل من



المشركين يريد أن يعلو عليهم الجبل فقال النّبيّ ( ص ) لايعلن ّ علينا ووثب نفررماة فصعدوا الجبل ورموا خيل المشركين حتى هزموهم وعلاالمسلمون الجبل ونزلت الآية ، وقيل: نزلت بعد يوم احدٍ حين امرالله رسوله (ص) يطلب القوم وقد أصابهم من القتلى والجراح ما أصابهم وقال رسولالله(ص) لايخرج آلا من شهد معنا بالامس فاشتد ذلك على المسلمين فبزلت الآية [إنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ] يعنى انكنتم باقين على الايمانكنتم اعلون اوهو شرط تهييجي لقوله : لاتهنوا [إنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ] قرى بالفتح والضّم وهمامصدران ، اوالقرحبالفتح مصدر وبالضم اسم المصدر بمعنى الم الجراح [فَقَدْمَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ] ببدر او في تلك الغزوة [وَتِلْكَ الْآيام] اي ايّامالغلبة والسّروروالنّعمة فانّه يكنّى بالايّام عنالنّعمة والسّرورفيقال: هذه ايّام فلان يعنى وقت سروره ونعمته [ نُدْاولُها ] اى نديرهابالنّوبة [ بَيْنَ النَّـاسِ ] فنعطى السّرور والظَّفروالغنيمة يوماً للمؤمنين و يوماً للكافرين لئتلا يغتر المؤمنون ويسكنوا الى الدنيا ويجعلوا ايمانهم وسيلة لراحة دنياهم ولئتلا يدخل المنافقون في الاسلام طلباً للدَّنيا فيزاحموا الانبياء و يفتنوا المؤمنين [وَلِيَعْلَمَ اللهُ اللَّذِينَ آمَنُوا] اي ليظهر علمه بالَّذين اسلموا حقيقة اوليعلم نبيته الذي هو مظهر اسمه الجامع الذي هو الله ولذلك التفت من التكلم الى الغيبة [وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ ] بالابتلاء والامتحان [ شُهَدًاءَ عَلَى النَّـأْسِ ] او امناء في انَّشهادة او رجالاً لا يغيب عن علمهم شيء كالاوصياء والاولياء اوقتلي في سبيل الله و يظهر ظلم الظلمة منكم ومن الكفار بسبب الغلبة والمغلوبية واكتفى عنه بقوله [وَاللهُ لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ] فانته يدلَّ عليه مع شيء زائد والمراد بنفي المحبَّة في مثل المقام اثبات الغضب عليهم كما مرّ مراراً [وَلِيُمَحُّصَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا] من الاهوية والاغراض الفاسدة بسبب المغلوبية و من الذَّنوب بسبب تحمَّل الاذي ، اوليميز الله الدَّني آمنوا من الَّذين كفروا ممَّن انتحل الاسلام ، اوليميزالله الَّذين آمنوا من الَّذين كانوا كافرين باعلان كلمة المؤمنين [وَيَمْحَقُّ الْكُافِرِينَ] من حيث ذواتهم باهلاك بعض واسربعض و اجلاء بعض ، او من حيث كفرهم بادخالهم طوعاً او كرهاً في الاسلام [أمْحَسِبْتُمْ] اضراب عماً يستفاد من تلكث التسلية سواء جعل ام بمعنى بل معالهمزة اوبمعنى بل فقط كأنَّه قال: ماتشَّتَّم على الايمان وعلى الجهاد بلحسبتم [أَنْ تَدْخُلُو االْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَم اللهُ الَّذِينَجَاهَدُوامِنْكُمْ] لمَّا يظهرجهاد منكم فلم يظهر على الله بجهادكم او لم يعلمالله الجهاد منكم في مقام مظاهره الذين هم الانبياء(ع)واوصياؤهم والفرق بين لم و لمَّا انَّ لم لنفي الماضي من غير التفات إلى استمراره الى الزَّمان الحاضر و من غير ترقَّب وقوع المتفيَّ بعد الزَّمان الحاضر، ولمَّا لنفي الماضي مع الاستمر ارالي الزَّمان الحاضروتر قتَّب وقوع المنفيَّ بعده؛ والجملة حاليَّة، [وَيَعْلُمُ الصَّابِرِينَ] على الجهاد او عن الجهاد و قرىء بالنّصب باضمار ان بعد الواو بمعنى مع ، و بالرّفع على ان يكون الجملة حالاً بتقدير مبتدء أوعلى أن تكون معطوفة على لمّا يعلم الله ، ويكون المعنى ويعلم الصّابرين عن الجهاد و لما بعلم المجاهد [وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمَنُّوْنَ الْمَوْتَ] بالشهادة والجملة حالية، روى ان المؤمنين لما اخبرهم الله تعالى بالذي فعل بشهدائهم يوم بدر في منازلهم في الجنَّة رغبوا في ذلك فقالوا : اللَّهم ارنا قتالاً نستشهد فيه فاراهمالله يوم احد ايَّاه فلم يثبتوا الامن شاء الله منهم وانهزموا وفرَّوا عنالقتل والموت فقال تعالى: ولقد كنتم تمنُّون الموت ببدر [مِنْقَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ فَقَدْرَ أَيْتُمُوهُ] بمشاهدة قتلاكم من اخوانكم

This file was downloaded from QuranicThought.com

۳•۲



آل عمران

الجزء الرابع

المؤمنين وضمير تلقوه و دأيتموه راجع الى الموت باعتبار لقاء اسبابه ورؤية اسبابه [وَأَنْتُهُمْ تُنْظُرُونُ] ترون الموت باعينكم فيكون تأديداً لرأيتموه لرفع احتمال ان يكون المراد رؤية القلب او تتفكّرون او تتأنُّون [وَمَا مُحَمَّدُ إِلاَّرَسُولُ قَدْ حَلَتْ] اى مضت [مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ ] بالموت اوالقتل فبخلو لا محالة [أفَان مات] باجله من دون اسباب خارجيَّة وآلات قتَّالة إفان المتبادر من الموت هذا خصوصاً حين استعماله مقابل القتل وقد اشير في الاخبار وصرّح بأنه غير القنل [أوْقُتِلَ أَنْقَلَبْتُمْ] عن الدّين [عَلَى أَعْقَابِكُمْ] شبّه الرّاجع عن الدِّين الَّذي هوطريق النَّفس بالرَّاجع عن الطَّريق الظَّاهر وانَّما قال على اعقابِكم للاشارة الى ان الانسان ان ارتد عندينه كان وجهه الىمقصده بحسب فطرته مثل من ارتد عن طريق على عقبه حيث يكون وجهه الى مقصده الاوّل و ذكر في نزول الآية انَّه لمَّا فشا يوم احدٍ في النَّاس انَّ محمَّداً ( ص ) قتل قال بعض المسلمين ليت لنا رسولاً الىعبدالله بن ابيَّ فيأخذ لنا اماناً من ابي سفيان ، وبعضهم جلسوا والقوا مابايديهم وقال اناس من اهل النِّفاق : ان كان محمَّد (ص) قد قتل فالحقوا بدينكم الأوَّل فقال انس بن نضرعمَّ انس بن مالكت : با قوم ان كان قد قتل محمّد (ص) فان ربّ محمّد (ص) لم يقتل وما تصنعون بالحيوة بعد رسول الله (ص) فقاتلوا على ما قاتل عليه رسول الله (ص) وموتوا على مامات عليه ، ثم أن رسول الله (ص) انطلق الى الصّخرة وهويد عو الناس فاوَّل من عرف رسول الله ( ص ) كعب بن مالك قال : فناديت بأعلى صوتي : يا معاشر المسلمين ابشروا فهذا رسولالله (ص) فاشار اليَّ ان اسكت فانحازت اليه طائفة من اصحابه فلامهم النَّبيَّ ( ص) على الفرار فقالوا : فديناك بآبائنا و امّهاتنا اتانا الخبر بانَّكْ قتلت فرعبت قلوبنا فولّينا مدبرين فأنزل الله تعالى : وما محمّد الا رسول قد خلت من قبله الرسل (الى آخرالآية) وكان سبب هزيمة المسلمين يوم احد ان رسول الله (ص) لما سمع اجتماع المشركين لحربه وكانوا ثلاثة الاف فارس والفي راجل واخرجوا معهم النساء جمع اصحابه وحثهم على الجهاد و منع عبدالله بن ابيَّ اصحابه عن الخروج و قال سعدين معاذ و امثاله : نخرج من المدينة و قبل رسولالله(ص)رأيه وخرج من المدينة ووضع رسولالله عبدالله بن جبيرعلي باب الشعب واكَّد عليهم في ثباتهم فيمراكزهم ووضع ابوسفيان خالدبن وليد فيمأتي فارس كميناً وقال: اذا اختلطنا فاخرجوا عليهم من هذاالشعب حتى تكونوا وراءهم وعبًّا رسولالله(ص)اصحابه ودفع الرَّاية الى امير المؤمنين (ع) فحمل الانصار على مشركي قريش فانهزموا هزيمة قبيحة ووقع اصحاب رسولالله ( ص ) في سوادهم وانحطِّ خالدبن وليد في مأتي فارس علىعبدالله بن جبير فاستقبلوهم بالسهام فرجع ونظراصحاب عبداللهبن جبير الىاصحاب رسولالله(ص)ينهبون سوادالقوم فقالوا لعبدالله: قد غنمأصحابنا ونبقىنحن بلاغنيمة..!؟فقاللهم عبدالله: اتَّقواالله فانَّرسولالله(ص) قد تقدِّم الينا ان لانبرح فلم يقبلوا منه واقبلوا ينسل َّ رجل فرجل حتَّى خلُّوا مراكز هم وبقى عبدالله بن جبير في اثنى عشر رجلاً و انحطّ خالدبن وليد على عبدالله بن جبير و اصحابه فقتلهم على باب السَّعب ثمَّ أتى المسلمين في ادبارهم ونظرت قريش في هزيمتها الى الرَّاية قد رفعت فلاذوا بها وانهزم اصحاب رسول الله (ص) هزيمة عظيمة واقبلوا يصعدون في الجبال وفي كلَّ وجه [وَمَنْ يَنْقَلِبْ] عن دينه [عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهَ تَسَيْسًا] بل يضر نفسه ويهلك حرثه ونسله [وَسَيَجُزيَ اللهُ الشَّاكَرِينَ] يعنى ومن يثبت على دينه ويذهب على استقامة طريقه فهو شاكر ورابح وسيجزى الله الساكرين و انسما اقتصرعلى هذا لافادته ايساه مع شيء زائد باخصر لفظ وانتماكان الثبابت التذاهب مستقيماً شاكراً لصرفه نعم الله التي هي مداركه وقواه وبدنه واعضاؤه وعلمه وشعوره



بيان السّعادة

فيما خلقت لاجله ، ولحفظه حقَّ المنعم وعظمته في انعامه حين صرف نعمه فيما خلقت له ، والمراد بالشاكرين ههناعلى (ع)ونفريسير بقواعندر سول الله (ص)حين انهز مالمسلمون، روى عن الصَّادق (ع) انَّه لمَّا انهز مالمسلمون يوماحد عنالنيي انصرفاليهم بوجهه وهويقون انامحمدانارسول اللهلم اقتل ولم امت، فالتفت اليهبعض الصحابة فقال: الان يسخربناايضاً وقد هزمنا وبقى معه على (ع)وابود جانة رحمهالله فدعاه النُّبيُّ (ص)فقال: يااياد جانة انصرف وانت في حلٍّ من بيعتك فامًّا علىَّ (ع) فهو انا وانا هو فتحوَّل وجلس بين يدى النَّبيَّ و بكي و قال : لاوالله و رفع رأسه الى السماء وقال : لا والله لاجعلت نفسي في حلٍّ من بيعتي ، انَّى بايعتكث فالي من انصرف يا رسولالله(ص)؟! الى زوجة ٍ تموت ؟ اوولدٍ يموت؟ اودار تخرب ؟ ومال يفني ؟ واجل قد اقترب ؟ فرق له النَّبيِّ فلم يزل يقاتل حتّى قتل فجاء به علىَّ (ع) الى النَّبيَّ(ص) فقال : يا رسول الله ( ص ) اوفيت ببيعتي ؟ ـ قال : نعم ، و قال له النُّبيَّ (ص) خيراً وكان النَّاس بحملون على النَّبيَّ (ص) الميمنة فيكشفهم عليَّ (ع) فاذا كشفهم اقبلت الميسرة الى النّبيّ (ص) فلم بزل كذلك حتّى تقطّع سيفه بثلاث قطع فجاء الى النّبيّ (ص) فطرحه بين يديه وقال : هذا سيفي قد تقطَّع فيومنذ إعطاه النَّبيَّ(ص) ذاالفقار ولمَّا رأى النَّبيَّ (ص) اختلاج ساقيه من كثرة القتال رفع رأسه الىالتسماء وهويبكي وقال : يا ربٍّ وعدتني ان تظهر دينكث وان شئت لم يعيك فأقبل على (ع) الى النّبيّ (ص) فقال : يا رسول الله (ص) اسمع دويناً شديداً واسمع اقدم ياحيز وم وما اهم ً اضرب احداً الاسقط ميَّناً قبل ان اضربه فقال: هذاجبر ثيل وميكاثيلواسر افيل والملائكة ثمَّ جاء جبر ثيل فوقف الىجنب رسول الله (ص) فقال : يا محمَّد (ص) ان " هذا لهي المواساة فقال النَّبي (ص) : ان " عليّاً (ع) منتى وانامنه فقال جبر ثيل: وانا منكم (الى آخر الحديث) ونزل وسيجزى الله الشاكرين وهذامضمون ماروى عن الصّادق أيضاً ، وفي حديث عن النبيّ (ص) الا وان علياً (ع) هو الموضَّوف بالصَّبو والشكر ثمّ من بعده ولدى من صلبه ، ويظهر من الاخباران الآية تعريض بمااحدث المنافقون من بعده من رجوعهم من على (ع) وتركهم وصيَّته (ص) في حقَّه فعن على (ع) في حديث حتى إذا دعاالله نبية ورفعة البه لم يكُّ ذلكُ بعده الاكلمحة من خفقة إو ميض من برقة الي ان رجعوا علىالاعقاب وانتكصوا علىالادبار وطلبوا بالاوتارواظهروا الكتائب وردموا الباب وفلوا الدياروغبروا آثار رسول الله (ص) ورغبوا عن احكامه و بعدوا من انواره واستبدلوا بمستخلفه بديلاً وعن الباقو (ع) انبه قال كان النَّاس اهل ردَّة بعد رسولالله(ص) الا ثلاثة قيل ومن الثَّلاثة ؟۔ قال : المقداد و ابوذرَّ و سلمان الفارسيَّ ثم َّ عرف اناس بعد يسير فقال : هؤلاء الَّذين دارت عليهـم الرَّحا و ابوا ان يبايعوا حتَّى جاءوا بامير المؤمنين مكرهاً فبايع وذلك قول الله ما محمَّد الارسول (الآية) وعن الصَّادق(ع) في موت النّبيّ(ص)وقتله انّه قال : اتدرون مات النّبيّ (ص) اوقتل ان الله يقول: افان مات اوقتل انقلبتم على اعقابكم (الي آخر الحديث) [وَمَا كُانَ لِنَفْسِ أَنْ تُمُوتَ ] كأن المراد بالموت ههنا معنى اعم من القتل [ إلاب إذْنِ الله ] اي باباحته وهذا تقوية لقلوب المؤمنين وتسلية لهم بانبه ما اصابهم من القتل وما يصيبهم ماكان ولايكون الا بعلمه و ترخيصه لخروح الرّوح ولولم يخرج ارواح المقتولين بالقتل لخرجت بالموت فمالهم يتوانون من الجهاد ويخافون من القتل ويتحسر ون على القتلى [كِتْلُباً] حال من ان تموت فانته بتأويل الموت او مفعول مطلق لفعل محذوف [ مُؤَجَّلاً ] موقتاً لايتخلُّف عن وقنه بتأخيران فرْت وتقديم ان قاتلت [وَمَنْ يُوِدْ نُوابَ الدُّنْيانُوّْ تِهِ مِنْها] تعريض بمن شغلته الدّنيا و منعه تعلّقه بها عن القتال و بمن شغلته الغناثم يوم احدٍ عن امتثال الامر كاصحاب عبدالله بن جبيرٍ وعن

3.5



4.0

الجزءالرابع

القتال كبعض الانصار وبمن فرعن القتال ذلك اليوم وترك الرسول (ص) [وَمَنْ يُرد ثُواب الآخر وَنُوْتِهِ مِنْها] تعريض بمن ثبت علىالامتثال كبعض أصحاب عبدالله بن جبيرو بمن ثبت على القتال حتّى قتل اونجا [وَسَنَجْزى الشَّاكِرِينَ] من قبيل وضع الظَّاهر موضع المضمر او المراد بالنَّشاكرين من بذل جهده في سبيل الله وترك الدَّنبا والآخرة وراء ظهره امتثالاً لامرالله واعلاء ككلمته وحماية ً لدينه كعليَّ (ع) فكأنَّه قال : ومن يرد وجهالله وطرح ثواب الدُّنيا والآخرة فهوشاكر وسنجزى الـشاكرين ، نسب الى الباة, (ع)انته قال : اصاب عليًّا (ع) يوم احد ستّون جراحة وانَّ النّبيُّ(ص) امر امَّ سليم وامَّ عطيَّة ان تداوياه فقالتا : انَّا لانعالج منه مكاناً ألا انفتق منه مكان وقد خفناعليه ودخل رسولالله(ص)والمسلمون يعودونه وهو قرحة واحدة ٌ فجعل يمسحه بيده ويقول: ان ّ رجلا ً لقى هذا في الله فقد أبلى وأعذر ، فكان القرح الَّذي يمسحه رسول الله ( ص ) يلتئم فقال على (ع) : الحمدانه اذ لم افرَّ ولم اولَّ الدَّبر فشكرالله له ذلكت في موضعين من القرآن وهو قوله وسيجزى الله الـشاكرين و سنجزى السَّاكرين [وَكَايَنْ مِنْ نُبِيٍّ قَاتَلَ] قرىء قتل مبنياً للمفعول ، وقاتل من باب المفاعلة و هو خبر كايتن اوصفة نبيٍّ و مرفوعه امًّا ضمير نبيٍّ و حينئذ فقوله [مَعَهُ رِبِّيُّونَ] مبتدء مكتف بمرفوعه و مرفوع مغن عن الخبر ، اومبتدء مؤخَّر وخبر مقدَّم والجملة حال أوصفة بعد صفة إوخبرٌ بعد خبر اوخبرابتداء و [كَثيرُ] صفة بعد صفة إوخبربعد خبر اوخبر ابتداء وعلى بعض الوجوه اللذي لايبقي معه خبر لكايس يكون الخبر محذوفاً اومرفوع قاتل ربتيون وحينثذ يكون معه متعلقاً بقاتل والجملة صفة او خبر وكثير صفة بعد صفة و يكون حينئذ خبر كأيّن محذوفاً او خبر بعد خبر او خبر ابتداء والرّيّيون مسوب الى الرّبيّ وكسر الرّاء من تغييرات النّسب وقد قرىء يفتح الرّاء على الاصل ويضم الرّاء مثل الكسر معيراً عن هيئته اوهو جُمع الرّبتي منسوب الربثة بالكسر بمعنى الجماعة الكثيرة ، او بمعنى عشرة الاف ، و بهذا المعنى قد يضم ۖ الربَّة و فسَّر في الخبر بعشرة آلاف ، وهذا ايضاً تقوية للمؤمنين وتسلية لهم وتعريض بقشلهم عند الارجاف بقتل النّبيّ (ص) في احد [فَماوَهَنُوا] اى مافتروا في رأيهم عن القتال وعن القيام بأمر دينهم [لِيمْا اَصْحَابَكُهُمْ] من قتل النَّبيَّ (ص) اوقتل بعضهم ومن الجرح والنَّهب [في سَبيل الله] ظرف لاصابهم اومتنازع فيه لقاتل و وهنوا و اصابهم [ وَ مَا ضَعُفُوا ] في ابدائهم او المراد بالوهن الضّعف في الابدان و بالضّعف الوهن في الرّأي [وَمَااسْتَكْأَنُوا] ماتذلّلو! افتعل من المسكنة بمعنى الذَّلَّة اشبع فتحة الكاف او استفعل من كان له بمعنى انقادله وهو تعريض بما قالو اعند ما ارجف بقتل النَّبيّ (ص): اذهبوا بنا إلى عبدالله بن أبيٍّ ليأخذ الامان لنا من أبي سفيان يعني انتَّهم ما وهنو اكما و هنتم و انهزمتم و ما تذلَّلوا عند العدو كما أردتم التذلُّل و صبروا على القتال [وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابرينَ ] تعريض ببغضهم لاجل الفرار وعدمالشبات واكتفى عنقوله وصبروا بقوله والله يحبُّ الصّابرين لافادة سابقهَ ايَّاه واستفادته منه مع شيء زائد هو اثبات محبَّته لهم والتَّعريض ببغضه للفارّين عن القتال [وَمَا كَانَقُوْ لَهُمْ] مع ثباتهم في دينهم وكمال جهدهم لرضا ربَّهم [إلاَّانْقْالُوا] قالا اوحالا [رَبَّنَااغْفِرْلَنْاذُنُوبَنْاوَإِسْرَافَنَا فبي أمْرِنَا وَتُبَّتْ أَقْدامَنا وَانْصُرْنا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ] بعني انتهم مع تصلبهم في دينهم وبذل وسعهم فيسبيل ربَّهم خافوا من ذنوبهم واستغفروا ربَّهم والتجأوَّا اليه واستضروه على أعدائهم وأعداء ربِّهم بخلافكم حيث



اغتررتم ونسيتم ذنوبكمواردتم الالتجاء الى اعدائكم كابي سفيان وعبدالله بن أبيٍّ [ فَمَآتَيْهُمُ اللهُ ] بسبب ثباتهم على القتال والتجاثهم الى الله واستغفارهم منه واستنصارهم له [تُواب الدُّنْيا] من الظّفر والغنيمة والهيبة والرّعب في قلوب الاعداء وحسن الصّيت والرّاحة منالقتال بسبب علو كلمتهم وتسليم عدوّهم لهم وفوق الكلّ الالتذاذ بڤرب الله و مناجاته [ وَحُسْنَ ثُوابِ الْآخِرَةِ ] من المراتب العالية من الجنَّات العالية مثل جنَّة عدن و جنَّة الرّضوان و نعيمها مماً وصف و مما كم يوصف ولم بخطرعلى قلب بشر و انّما أتى بالهضّن في ثواب الآخرة للاشعاربان ثواب الآخرة ذومراتب كثيرة بعضها حسن وبعضها أحسن وآتاهمالله احسنها لان الحسن المضاف الى امر ذي مراتب كلُّها حسن يراد به حسن الاحسن منهاكان الاحسن حسن بالنُّسبة و غير الاحسن غير حسن بالنَّسبة الىالاحسن ، اوالمراد ثواب الآخرة مطلقاً والنَّواب مطلقاً حسن لكُنْتُه اضاف الحسن الى ثوابالآخرة دون ثواب الدِّنيا للاعتناء بنواب الآخرة دون ثواب الدِّنيا كأنَّه ليس له حسن [ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنينَ ] اى يحبِّهم ووضع الظَّاهر موضع المضمر ايماء إلى انتهم محسنون واشعاراً بعلَّة المحبَّة [ياأَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا] بالبيعة العامة وقبول الدّعوة الظّاهره ناداهم بعد ما عرّض بهم تلطّفاً بهم وجذباً لقلوبهم حتّى يتّعظوا بوعظه ويقبلوا نصحه [إنْ تُطيعُو االَّذينَ كَفَرُو ايَرُدُّوكُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ] قد مضى وجه التعبير بالرد على الاعقاب وانته تمثيل للردّ عن الدّين مع بقاء الفطرة بالرّدّ عن الطّريق مع توجّه الوجه الى المقصد الاوّل [فَتَنْقَلِبُوا خُاسِرِينَ] نسب الى مولاى و مولى كلَّ مؤمن ومؤمنة امير المؤمنين (ع) انَّه قال : نزلت في المنافقين اذ قالوا للمؤمنين يوم احد عند الهزيمة ارجعوا الى اخوانكم وارجعوا الى دينكم [بَلِ اللهُ مَوْليكُم] يعنى ليس هؤلاء المنافقون المذين يردونكم عن دينكم مولاكم بل الله مولاكم [ وَ هُوَ خَيْرُ النَّاصِرينَ ] فلاتستنصروا بمثل عبدالله بن ابي ولا بمثل ابي سفيان [سَنُلْقُبِي فَي قُلُوبِ الَّذَينَ كَفُرُو االرُّعْبَ] بعد ما تلطّف بهم و قوّاهم يكونه مولاهموناصرهم وعدهم الرّعب فيقلوب اعدائهم استتمامآ للنّصرة واستكمالا للتقوية وقد انجزوعده بعد هزيمة المسلمين في احد بنصرتهم على اعدائهم والقاء الخوف فيقلوبهم بحبث انهزموا وماوقفوا الى مكَّة من خوف تعاقب المسلمين [بِمُاكَشُرَكُوابِاللهِ] باشراكهم في الطّاعة وفي الوجود [مالَمْ يُنَزِّلْ بِهِسُلْطاناً] الباء في به ظرفيَّة او سببيَّة او للالصاق و المعنى بنما اشركوا بالله شريكاً لم ينزَّل بسببه من حيث شركته برهاناً وحجَّة دالَّة على جواز الاشراك به في الطَّاعة وعلى جواز التوجَّه والنَّظراليه .

تحقيق الأشراك بالله المراهقةوالبلوغ فان ساعده التوفيق وانجذب الى الانقياد لنبي وقته والاعتقاد بالتروحيد باذفه و برهانه صار مسلماً موحداً اعتقاداً وكان كافرا حالاً لانة حينئذ في دار الكثرة ومقام النفس التي لاترى الاالكثرات ولاتتذكر في الفاعلين فاعلاً وحدانياً بل لاتعتقد فاعلاً وحدانياً فان ساعده التوفيق وانجذب من دار الكثرة الى دار الوحدة التي هي دار القلب و دار الايمان فان بايع البيعة الخاصة الولوية ودخل الايمان في قلبه و هاجر من دار الحرب التي هي دار النفس و دار الايمان فان بايع البيعة الخاصة الولوية ودخل الايمان في قلبه و هاجر من دار الحرب التي هي دار النفس و دار الكفر الى مدينة القلب التي هي دار الكامن و الامان في قلبه و هاجر من دار الحرب التي هي دار النفس و دار الكفر الى مدينة القلب التي هي دار الامن و الامان الشهودي ثم العياني حتى يخرج من دار النشرك الى دار التوحيد بحيث لايرى في المانة ما من

3.1



**۳**•۷

الجزء الرابع

لاحول ولا قوَّة الا بانله ، ثمَّ معنى لا الله الله ، وهنا لك يخرج من التشرك ويصيرموحدًا فالانسان مادام في دارالكفر والسَّشرك لايخرج من الاشراك بالله في الوجود ولا في الطَّاعة لانه ان لم يطع انساناً يطع هواه وشيطاناً فانكان ما اشرك به لله انزل الله تعالمي حجَّة و برهاناً في صحَّة اشراكه كان المشرك موحَّداً من طريق الاشراك وكان اشراكه مأذوناً فيه ومأجوراً فيه، وان لم ينزَّل في اشراكه برهاناً وسلطاناً كان اشراكه كفراً ومنهبناً عنهومورثاً لعقوبة الآخرة فقوله تعالى : بما أشركوا بالله ما لم ينزَّل به سلطاناً يفيد بمفهوم مخالفته انه ان اشرك بالله من نزَّل الله به سلطاناً لم يكن مذموماً وقد فسَّر الاشراك في الاخبار بالاشراك بالولاية وبالاشراك بعليَّ (ع) وذلكت لظهور الآلمة بالولاية و ظهورالله بعلى (ع) [وَمَأْوَيْهُمُ النَّارُوَبِشْسَ مَثْوى الظَّالِمِينَ] النّار و في وضع الظّاهر موضع المضمر اظهار لذمّ آخر و اشعارٌ بعلَّة الحكم [وَلَقَدْصَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعُدَهُ] ايَّاكم بقوله بلي ان تصبروا و تتقوا و يأتو كم من فورهم هذا يمدد كم ربكم اوبقوله وانتم الاعلون اوبقوله بل الله موليكم و هو خير النَّاصرين تعريضاً اوبقوله سنلقى في قلوب الَّذين كفروا الرَّعب او بقول نبيَّه (ص) لاصحاب عبدالله بن جبير لانبرحوا من هذا المكان فانبًا لانز ال غالبين ماثبتُم مكانكم ولقد تحقّق صدق وعده حين كنتم غالبين ماكنتم غيرمخالفين لامرالرسول بنبات اصحاب عبدالله بن جبير في مراكز هم [إذْتُحُسُّو نَهُمْ] تقتلونهم من الحسَّ بمعنى القتل اوالحيلة اوالاستيصال [بِــاِذْنِـهِ] بترخيصه واباحته تكويناً وتكليفاً على لسان نبيته (ص) [حَتَّى إِذَافَشِلْتُم ] ضعفتم عن القنال والشبات في مراكز كم [وَتَنازَعْتُم فِي الْأَمْرِ] بان قال بعضكم : غنم اصحابنا، وقال بعضكم: لانبرح من أمكنتنا فان الرسول (ص) قدَّم البنا إن لانبرح [وَعَصَيْتُم"] امر الرسول (ص) بان لا تبرحوا عن امكنتكم سواء انهزم المسلمون أو هر موا إمن بعد ماأر يكم ] الله [ ماتُحِبُّونَ ] من الظفر والغنيمة وجواب اذا محذوف و هو امتحنكم أو منعكم انجاز وعده لمنعكم شرط وعده و هو الصّبر والتّقوى والثَّبات في المراكز [مِنْكُمْ مَنْ يُريدُ الدُّنْيا] جواب لسؤال مقدَّر كأنَّه قبل لما يقع النَّزاع منا ؟ ـ فقال : لان منكم من يريد الدَّنيا وهم النَّذين تركوا مراكزهم من اصحاب عبدالله بن جبيرللحرص علىالغنيمة وارادة عرض الدنيا [وَمِنْكُمْ مَنْ يُريدُ الْآخِرَةَ] وهم الذين ثبتوا حتى تتلوا [ثُم صَروَ فَكُمْ عَنْهُمْ] اي عن مقاتلتهم بالجبن و الفرار حتّى غلبو كم [لِيَبْتَلِيَكُمْ] يمدحنكم بالبلايا فيخلصكم مزالهوى وارادة الدّنيا [وَلَقَدْعَفْا عَنْكُمْ] بعد ما ندمتم على مخالفتكم تفضَّلاً منه عليكم فادالكم عليهم ثانياً بحيث غلبتموهم وارعبتموهم حتّى لم يمكنوا الى مكة وكانوا مسرعين خانفين [وَاللَّهُ ذُوفَضْل عَلَى الْمُؤْمِنِينَ] فلاينظر الى اعمالهم واستحقاقهم بل يريد استكمالهم في الاحوال كلُّها سواء ابتلاهم اوانعم عليهم [الْدَّتُصْعِدُونَ] على الجبل في فراركم اوفي وجه الارض فان الاصعاد الذَّهاب في الصعيد و هو وجه الارض و الصعود بمعنى الارتقاء و الظَّرف متعلَّق بصر فكم او بيبتليكم اومفعول لذكرهم مقدراً منقطعاً عماً قبله [ وَلا تَلْوُونَ عَلَى أَحَدٍ ] لا تنظرون على اعقابكم في فراركم لشدة خوفكم [وَالرَّسُولُ] والحال ان الرّسول [يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرِيكُمْ] في جماعتكم المتأخرة اى في أعقابكم كان يقول : اليَّ عباد الله اليَّ عبادالله انا رسول الله [فَـ أَثْمَابَكُمَّ] اي جازاكم الرّسول



٣.٨

اوالله [غُماً] هوالقتل موصولا [بغَم] هوالمغلوبية والفراراوغماً هوالفرار والقتل موصولاً بغم هوالارجاف يقتل الرّسول (ص) اوغموماً متنالية هي القتل والهزيمة والارجاف والجرح فان مدده الكلمة قد تستعمل في الكثرة المتتالية ، اواثابكم غمًّا هوالهزيمة والارجاف والقتل بدل غم إوبسبب غم إصاب الرُّسول (ص)حين خلافكم قوله (ص)وعدم ثباتكم في مراكز كم [لِكَيْلاتَحْزَنُواعَلَى ما فاتَكُمْ] بعد ذلك يعنى ان اثابة الغم على ترك امر الرسول (ص) واذاقة مرارة الهزيمة والقتل ليكون ذلك في ذكركم فلاتخالفوا بعد ذلك امر الرسول (ص) لعرض الدِّنيا ولا تحزنوا على ما تصوّرتم فواته من الغنيمة [وَلا] على [ماأصابكُم] من السَّدائد في سبيل الله فان البلية اذاكانت في طاعة الله وطاعة رسوله لم تؤثر اثراً بل تلذ لبعض، اوالمعنى الأبكم غمّاً بغم ليستكملكم بذلك فلا تحزنوا بعد الاستكمال على مافاتكم ، اوالمعنى ليشغلكم حزنكم على مخالفة امرالنَّبيَّ (ص) عن الحزن على ما فاتكم [وَاللهُ حَبِيرٌ بِمَاتَعْمَلُونَ] فيجازيكم على اعمالكم على حسب مصالحكم، وفيه ترغيب في الطّاعة وترهيب عنالمعصية [شُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمِّ أَمَنَةٌ نُعاساً] لتعلموا ان ليس الابتلاء والامنة الخارجان عن طويق المعتاد الاعن الله وتكلوا اموركم الى الله ، وامنة مفعول انزل ونعاساً بدل منه بدل الاشتمال ، أوامنة حال من نعاساً اومن المخاطبين بان تكون جمع آمن اويتقدير آمنين ، و نعاساً مفعول . نقل عن بعض الغازين في احد انه قال غشينا النّعاس في المصاف حتى كان السيف يسقط من يد احدنا فيأخذه ثم يسقط فيأخذه [يَغْشى طَائِفَةً مِنْكُمْ ] وهم المؤمنون الخالصون [ وَطَائِفَةً ] اخرى ولتقدير الصّفة جاز الابتداء به وهذه الطّائفة هم المنافقون [قَدْأَهَمَّتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ] اوقعتهم انفسهم في الهموم اوجعلتهم ذوى اهتمام بأنفسهم منغير التفات الى الدين اوالرسول (ص) والمسلمين والجملة خبر عن طائفة اوصفة لها [يَظُنُّونَ بالله] خبر بعد خبر اوصفة بعد صفة او خبر ابتداء او حال او مستأنف جواب المؤال مقدو [ غَيْر الْحَقّ ] غير الظّن الحق على ان يكون مفعولاً مطلقاً اوغير المظنون الحقَّ على ان يكون قائماً مقام المفعولين [ظَنَّ] الملَّة [الْجاهِلِيَّةِ] بدل منغير الحقَّ اومفعول مطلق [يَقُولُونَ] عند انفسهم او لاقرانهم والجملة بدل عن يظنُّون اوهي مثل الجملة السابقة في الوجوه المحتملة [هَلْ لَنْامِنَ الْأَمْرِ] اي من امرالدّين اومن امرالوعد بالنّصروالظّفراومن امرأنفسنا وتدبير خلاصنا من هذه البليَّة ، او هل لنا نجاة فنكون مسلَّطين على امر انفسنا [ مِنْشَىْءٍ ] يعنى يظهرون اضطرابهم وعدم اعتقادهم بنبوّة محمّد(ص)علىانفسهم بكلامهم النّفسانيّ اوعلىغيرهمبكلامهم اللّسانيّ [قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّه] اىامرالغلبة والنّصر اوامرالتدبيراوعالمالامروالقضاء والجملة معترضة انكان قوله تعالى [يُحْفُونَ في أَنْفُسِهِمْ ] حالاً اوصفة اوخبراً واماً اذاكان مستأنفاً جواباً لسؤال مقدّر فيكون قوله قل ان الامر كله لله منقطعاً مستأنفاً والمعنى يخفى هؤلاء الطَّائفة المنافقة في انفسهم من الانكار و التَّكذيب و ارادة اللَّحوق بالكفَّار [مُا لإيُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ] الجملة كالجمل السابقة في وجوه الاعراب [لَوْ كَانَ لَنْامِنَ الْأَمْرِشَي ثُمّ] باحدالمعاني المذكورة ، او لوكنا بالمدينة باختيارنا ولم نبرح من المدينة كماكان رأى ابن ابي وغيره [ماڤُتِلْنا] ما غلبنا وما قتل المقتولون منا [هُهُناقُلْ] ردّاً لهذا الزّعم الفاسد والخيال الكاسد [لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ] متحصّنين



٣•٩

الجزءالرابع

[لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِب] في اللوح المحفوظ اوفرض [عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إلى مَضْاجِعِهِمْ] ومصارعهم لم ينفعهم التَّحْصَن ، او المعنى قل لهم ايِّهاالمضطربون انَّشاكُون : لوكنتم في بيوتكم لبرزالمؤمنون الَّذين فرض الله عليهم الفتال الى مضاجعهم [وَ] فعل ذلك الخروج والقتال و المقتوليَّة و المغلوبيَّة بكم [لِيَبْتَلِيَ اللهُ مُافِي صُدُورِ كُمْ] و بمتحنه حتى يظهر كونه فاسداً غير موافق ٍ لما في اللسان [وَلِيُمَحُّصَمًا فِيقُلُوبِكُمْ] لما كان الصّدر يطلق على النَّفس باعتبار جهتها السفليَّة والقلب يطلق عليها باعتبار جهتها الى القلب الحقيقيّ نسب الابتلاء الَّذي هواستعلام حال الرَّديَّ واظهار ردائته الىالصَّدروالتَّمحيص الَّذي هو تخليص الجبَّد منالرَّديّ و الصّحيح من الفاسد إلى القلب لأنَّ صدر المنافق لا يكون فيه الا النَّفاق و الفاسد من العقائد و ما لم ينقطع الفطرة الانسانية منه ولم يرتد فطرياً لا يخلو قلبه من امرحق ولوكان اجمالياً [والله عَليم بذات الصَّدور] فلا يكون الامتحان منه لاستعلام الممتحن كامتحان الجاهلين بل لاستكمال الممتحن اوظهورحاله على معاشريه ممَّن لم يعلم حاله اواستنزاله [إنَّالَّذيهنَ تَوَلَّوْ امِنْكُمْ] جواب لسؤال مقدَّرٍ عنحال المتولِّين عن القتال ولمَّا ذمتهم الله تعالى بابلغ ذمّ وصار الاعتذار عنهم باستزلال التشيطان والعفوعنهم محّلاً للتشكّت اتى في الجواب بتأكيداتٍ فقال : ان الذين تولُّوا منكم [ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ ] جمَّع المؤمنين وجمع المشركين في احد [إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُم] طلب زلتهم اوازلتهم [الشَّيْطانُ ببَعْضِ ما كَسَبُوا] من ذنوبهم السالفة وقيل: من خلافهم لقول الرسول وتركهم مراكزهم وقيل : بذكر بعض مأكسبوا فكرهوا القتال لتلا يقتلوا قبل التوبة وهماينافيان ما وقع من فرار الكلِّ وانَّ الفارِّين أكثرهم كانوا منافقين غافلين منالمعصية بل غيرعادّين المعصية معصية وقد ذكر انَّه لم يبق يوم احدٍ مع النَّبيَّ ( ص ) الا ثلاثة عشر نفراً حمسة من المهاجرين و ثمانية من الانصار وكان المهاجرون عليّاً وابابكر وطلحة وعبدالرّحمن بنَّ عوف وسعدين إبي وقاص وقد اختلف في الجميع آلا في على وطلحة ، وروى عن عمربن الخطَّاب انَّه قال ورأيتني أصعد في الجبل اردى ولم يرجع عثمان من الهزيمة الابعد ثلاث [وَلَهَدْعَفَى اللهُ عَنْهُمْ] لمَّا تابوا و اعتذرواكرَر ذكر العفو تطميعاً و ترغيباً للمذنبين في العفو ومنعاً لهم عن البأس وتحسيناً لظنون المؤمنين [إنَّ اللهُ عَقُورٌ] يغفر لمن يعتر ف ويندم [حَليمٌ] لا يعاجل بالمؤاخذة انتظاراً للتوبةواتماماًللحجة [ياأيُّهَاالَّذينَ آمَنُوا لاتَكُونُوا كَالَّذينَ كَفَرُوا] كفرنفاق اومطلقاً [وَقَالُوا لِإِخْوُ أَنِيهِمْ] اى لاجل اخوانهم وفى حقَّتهم ومعنى اخوتهم مناسبتهم لهم في النَّفاق وضعف الاعتقاد اوالكفر [إذاضَرَبُوا] اى الاخوان [فِي الْأَرْضِ] سافروا للتّجارة وغيرها ولم يقل اذضربوا بلفظ اذالتىهىللماضى لتصوير الماضي حلاً حاضراً [ أَوْ كَانُواغُزًى ] غاذين [ لَوْ كَانُواعِنْدَنَا مَامَاتُوا وَمَاقُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللهُ ذٰلِكَ حَسْرَةٌ فِي قُلُو بِهِمْ] متعلَّق بقالوا [وَاللهُ يُحْيِبِي] اي يحدث الحيوة في النَّطفة الَّتي لاحيوة لها ويبقيها في الحيوة لا الاقامة في البيوت [ وَيُميتُ ] لاالسفر والغزا [ وَاللهُ بِما تَعْمَلُونَ بَصيرٌ ] ترغيب و ترهيب [وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ أَوْمُتَّمْ] في سببله [ لَمَغْفِرَةٌ ] عظيمة [ مِنَ اللهِ وَرَحْمَةً ] عظيمة حاصلة لكم [حَيْرُ مِمَّاكَجْمَعُونَ] اي هؤلاء المنافقون اوالكفار اوسائر النّاس منحطامالدّنيا واعراضها في الحيوة الدّنيا



والجملة جواب القسم وجواب الأشرط محذوف وهذا تسلية للمؤمنين و تقوية لقلوبهم وتسهيل للموت والقتل عليهم وترغيب لهم في الجهاد/[وَلَشِينْ مُتَّمَّ أَوْقُتِلْتُمْ لَإِلَى اللهِ] اللَّذي هومو لاكم وولى امركم وحبيب قلوبكم ومنتهى طلبتكم [تُحْشَرُونَ] فمالكم تكرهون الموت اوالقتل ، وقدَّمالقتل في الآية الاولى للاهتمام به في ترتَّب الجزاء بخلاف الآية الثانية فان ترتب الجزاء فيها لاخصوصية للقتل فيه والموت هوالفرد الشائع من الشرط فالاهتمام بتقديمه اكثر [فَبهمارَحْمَةٍ مِنَ اللهِ] الفاء للترتيب في الاخبار والباء سببيَّة وما زائدة للتأكيد و تنكير الرّحمةللتّفخيم [لِنْتَلَهُمْ] يعنى برحمة عظيمة نازلة منالله عليك لنت لهم فكن شاكراً لنعمه [وَلَوْ كُنْتَ فَظَّأً] سيَّ، الخلق خشن الكلام [غَليظُ الْقَلْب] لارقة ولارأفة فيه [ لَأَبْفَضُّوا ] لتفرقوا [مِنْ حَوْلِكَ ] ولم يسكنو الرَكَ [فَاعْفُ عَنْهُمْ] يعنى اذاعلمت ان ليزالجانب ولين الكلام رحمة وتعمة من الله، وان سوء الخلق وقساوة القلب بالنسبة اليهم مورث لتفرقهم فاجتهد في المداراة معهم واعف عن اساءتهم بالنسبة اليكث [وَاسْتَغْفِرْلَهُمْ] ما بيني وبينهم حتى يرغبوا فيك اشد رغبة و بسكنوا اشد سكون [وَشْأورْهُمْ فِي الأَمْر] اى في الحرب مخصوصاً او في كلِّ مايصح ً المشاورة فيه تطييباً لنفوسهم وتحبيباً لهم اليكث و استظهاراً برأيهم و تسنيناً لسنة المشاورة في امّتك لان في المشاورة رفعاً للملامة والنّدامة في العمل وجلباً للبركة فيه لان في اتَّفاق النَّفوس اثراً ليس في انفرادها بالامر بل نقول : ان لم يكن فيالامر الَّذي يشاور فيه ويتَّفق نفوس عليه خير يجعل الله فيه خيراً لامحالة فلا ينبغي ترك المشاورة في الامور [فَــإذْاعَزَمْتَ] بعد المشاورة والاتّفاق على امر [ف] لا تعتمد على الشورى واتفاق الآراء فإن الصَّلاح والفساد في الاموربيد الله [تُوَكَّلْ عَلَى الله] فاعتمد على الله بأخذه وكبلاً في امورك و اصلاحها [إنَّ اللهُ يُحبُّ الْمُتَوَ كَلِّينَ] ولا شرف فوق محبَّة الله ؛ ترغيب في التوكيل .

اعلم ان التوكل والتسليم والتفويض متقاربة المفهوم ويستعمل كلّ فى معنى الآخرين والفرق بينها فى غاية الدِّقة لان التوكل اخذالة وكيلاً فى امورك ، والتسليم عرض امورك عليه ، والتفويض الخروج من نسبة الاموريل من نسبة الانانية الى نفسك ، ففى التسليم تبجيل ليس فى التوكيل ، وفى التفويض تبجيل لايدع فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ] اى بعد خذلانه [ وَعَلَى اللهُ فَلَّيْتَوَكَل الْمُؤْمِنُونَ] تخلل الفاء بين فَمَنْ ذَا الَّذي يَنْصُرُكُم مِنْ بَعْدِهِ] اى بعد خذلانه [ وَعَلَى اللهُ فَلَيْ يَوَكُل الْمُؤْمِنُونَ] تخلل الفاء بين فريد المعمول مع صدارتهما الما بتقدير اما او بتوهمه ، او لفظة الفاء فى امثاله زائدة ، او العامل محذوف بقرينة المذكور [ وَما كُانَ لِنَبِي أَنْ يَعُلَ ] تخلل كان لتأكيد النّفى والمعنى ما وجد لاحد من الانبياء الغلول لمنافاة النبوة والخيانة وقرى يغل بصيغة المعلوم من الثلاثي وبصيغة الفاء فى امثاله زائدة ، او العامل محذوف لمافاة النبوة والخيانة وقرى يغل بصيغة المعلوم من الثلاثي وبصيغة الفاء فى الماله ذائدة ، او العامل محذوف لمافاة النبوة والخيانة وقرى يغل بصيغة المعلوم من الثلاثي وبصيغة المام بعنى ما ينه بين عالم الغلول لمافاة النبوة والحيانة وقرى يغل بصيغة المعلوم من الثلاثي وبصيغة المعنى ما وجد لاحد من الانبياء الغلول لمافاة النبوة والحيانة وقرى أن ينه من أغلة نسبه الى الخيانة ، الامعنى ما وجد لاحد من الانبياء الغلول لمنافاة النبوة مالخيانة وقرى أن من أغلة نسبه الى الخيانة ، والمعنى ما ويخان معه من أغلة بمعنى عليه ، لاحد من الانبياء ان ينسب الى الخيانة من أغلة نسبه الى الخيانة ، والمعنى ان يخان معه من أغلة بمعنى غله ، ومن التلاثي ، والجملة الما مقطوعة عن سابقتها على ماورد انهانزلت فى قطيفة حمراء فقدت يوم بدر من المغنم فقال بعضهم : لعل النبي (ص) الخذها ، ونسب الى الصادق ( ع ) ان رضا النام من وما الناس لامنين معه من أغلة بمعنى غله ، ومن التلاثي ، والجملة الما مقطوعة عن سابقتها على ماورد انهانزلت فى قطيفة حمراء فقدت يوم بدر من المغنم المناه النبي المناه النبي النه منه منا غله بعضهم لا تضبط اومن الناب الرائين من المنه من المغنم من المغنم من منه منه من المغنم قبلينة حمراء حتى اظهره التعلي والسنهم لا تضبط



الجزء الرابع

من الخيانة ، وانزل في كتابه وماكان لنبيَّ ان يغلَّ (الآية) اوعلى مانقل انَّ رجلاً غلَّ بابرة عظيمة من غنائم هوازن يوم حنين فنزلت الآية ، وامَّا موصولة على ما قبل: انَّ الآية نزلت في غنائم احدٍ حيث ظنَّ اصحاب عبدالله بن جبير ان الرَّسول (ص) يقسم الغنيمة في الغانمين ولم يقسم لهم وظنُّوا انَّه يقول : من اخذ شيئاً فهوله ، اوعلى ماقيل : انه قسم المغنم ولم يقسم للطِّلائع فنزلت تنبيهاً للرَّسول ( ص ) على التَّسوية في المغنم ، و سمتي ترك القسمة للطّلائع غلولاً وعليهما فالآية معطوفة على ماقبلها [وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَاغَلَّ يَوْمَ الْقِيلَمَةِ] الباءللتعدية اوللمصاحبة والمعنى انه يأتي به بحيث يعرف النَّاس انَّه غلَّه ليفضح على رؤس الاشهاد، نسب الى الباقر (ع) انه قال : من غلَّ شيئاً رآه يوم القيامة في النَّارثم يكلَّف إن يدخل اليه فيخرجه من النَّار، ونقل عن النّبي (ص) انه قال: الالايغلن احد بعيراً فيأتي به علىظهره يومالقيامة ، الالابغلن احد فرساً فيأتي به علىظهره يومالقيامة فيقول : يا محمَّد (ص) يا محمَّد(ص) فاقول : قد بِلْغت قد بلَّغت لا املك لك من الله شيئاً ، ولا اختصاص للغلول بالخيانة في الاموال بل كلَّ معصية من كلَّ عاص نحو غلول مع نفسه اومعالله [تُمَّ تُوَفَّى كُلَّ نَفْسِ] يعني بعد مااني من غلَّ بماغلُه وجمعوا في القيامة توفَّى كلَّ نفس مطيعة وعاصية [ما كَسَبَتْ] بعينه على تجسُّم الاعمال كما سبق تحقيقه في سورة البقرة عند قوله: اولئك لهم نصيبٌ ممّا كسبوا أو جزاء ما كسبت [وَهُمْ لْإِيُظْلَمُونَ] بنقص ثواب اوزيادة عقاب ثم بعد ما عمّم حكم الغلول لكلّ من غلٌّ وبيّن حكم كلٌّ نفس من المطيعة والعاصبة عطف عليه انكار التسوية بين المطيعة والعاصية ليكون ابلغ فيالزّجر عن المعصية والتّرغيب في الطّاعة فقال تعالى [أفَمَنِ اتَّبَعَرِ ضْمو انَ اللهِ] الرّضوان بكسر الرّاء وضمتها والرضي مقصوراً بالكسر والضم مصدرا رضى عنه وعليه والرّضاء بكسر الرآء ممدودا مصدور اضاه ، واتباع رضوان الله لايكون الاباتباع امرالله ونهيه بالفعل والترك، ولا يكون الا باتباع الرّسول (ص) في امره ونهيه [كَمَنْ بات] رجع الى الله [بسَخَطِ مِنَ اللهِ ] بترك ما أمر به وفعل ما نهى عنه [وَمَ أُوَيْهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصْبِرُ ] جهنم.

الفرق بين المصير والمرجع ان ّ المصير ما ينتهى اليه مع تغيّر عمّاً هو عليه والمرجع مطلق عن ذلك و لمّاكان المتحقّق برضوان الله عليّاً (ع) و المتحقّق بسخط الله كلّ من خالفه صح ّ تفسير التّابع لرضوان الله بالتّابع لعليّ(ع) والبائي بسخط الله بمن اتّبع مخالفه .

تحقيق كون المؤمنين [هُمْ ذَرَجُاتٌ] اى التّابعون رضوان الله و البائون بسخط الله درجات [عِنْدَ الله] وان تحقيق كون المؤمنين كانوا يرون متساوين عندالنّاس ، و لمّاكان عالم الارواح الطيّبة عالماً وسيعاً ذا مراتب درجات و ذوى و درجات وكذلك عالم الارواح الخبيثة الّذى فيه الجحيم وآلامها ، وكلّ من انتَصل درجات بواحد من هذين العالمين تحقّق بمرتبة منه وليس المتصلون بعالم الارواح الطيّبة متساوين

فى المرتبة والدرجة ولا المتصلون بعالم الارواج الخبيئة بل لكلّ واحد مرتبة ودرجة ليست لغيره ممّن لم يكن بشأنه ، نعم ، اذاكان جماعة متوافقين فى الطّاعة و السلوك او فى المخالفة والمعصية من جميع الجهات كانوا متوافقين فى المرتبة و الدّرجة وكلّ من اتصل بدرجة من درجات الجنان او بدركة من دركات النّيرانكان متصلاً بالدّرجات السابقة او الدّركات السابقة ، وكلّ من اتصل بدرجة صار متحققاً بتلك الدّرجة فصح ان يقال: ان المؤمنين بحسب عدد اشخاصهم درجات المعذ بين بحسب عدد اشخان ، والمعان ، وان يقال :كلّ واحد منهم بحسب سعة وجوده درجات من الجنان ، و ان المعذ بين بحسب عدد اشخاصهم دركات ، وكلّ واحد



منهم بحسب وجوده دركاتٌ من النّيران فلاحاجة في الآية الي بعض التّقديرات و التأويلات، روى عن الصّادق (ع) انَ النَّذين اتَّبعوا رضوان الله هم الائمَّة عليهمالَّسلام وهم والله درجات عندالله للمؤمنين وبولايتهم ومعرفتهم لنا يضاعف الله لهم اعمالهم وبرفع الله لهم الدرجات العلى ، والذين باؤا بسخط مزالله همالذين جحدوا حقَّ على (ع) و حقَّ الاثمة منا اهل البيت فباؤا لذلك بسخط من الله [وَاللَّهُ بَصبيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ] فيعلم عمل كل و درجته على حسب عمله فيجازيه على حسبها وهذا تهديد و ترغيب [لَقَدْمَنَّ اللهُ] انعم الله [عَلَى الْمُؤْمِنيينَ إِذْبَعَثَ فَبِهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ ] بشراً مثلهم ومن سنخهم [ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آياتِهِ ] او بقرأ عليهم آيات كتابه بعد ماكانوا جهـالاً لا بعرفونكتاباً ولا شريعة ً [ وَ يُزَ كَيْبِهِمْ ] يطهّرهم ممّاً بنبغي للانسان ان يطهّرعنه [وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَوَ الْحِكْمَةَ] قد مصى بيان التَّزكية و تعليم الكتاب والحكمة و وجه تأخير التقليم عن التَّزكية ههناً وفي قوله كما ارسلنا فيكم رسولًا الآية ووجه تقديمه على التَّزكية في قولهوابعث فيهم رسولًا منهم الآبة من سورة البقرة [وَإِنْ كَانُوا] أي انتهم كانوا [ مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبِينِ ] ظاهر واضح اظهار لمنَّه عليهم بنعمة وجود الرَّسول (ص) ليتنبَّهوا لها ويهتَّموا باتَّباع الرَّسول (ص) شكراً لنعمة وجوده [أوَلَمَّأ أَصْابَتُكُمَّ] قد اختلف الاقوال عند اجتماع همزة الاستفهام واداة العطف وتقديم الهمزة على العاطف فقيل: انه على التقديم والتأخير وانما قدّمت الهمزة لقوّة صدارته ، وقبل : انَّ الهمزة في التقدير داخلة على محذوف حذف واتمصل الهمزة بالعاطف والتقدير ههنا انكرتم البلية التي وردت عليكم بتقصيركم في أعمالكم ولماً اصابتكم [مُصيبَةً] يوم احد بقتل سبعين رجلاً منكم [قَدْأَصَبْتُمْ مِثْلِيها] في بدر بقتل سبعين واسر سبعين [ قُلْتُمْ أَنَّى هذا ] من ابن اوكيف هذا [قُلْ هُوَمِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ] باختيار كم الفدى عن الاسارى يوم بدر و قد اخبر كم الرّسول ( ص ) ان الحكم فيهم القتل وماكان لنبيّ إن يكون له اسرى حتّى ينخن في الارض فأصررتم في الفداء دون القتل حتى اباح الله لكم الفداء بشرط ان يقتل منكم في العام القابل بعدد من تأخذون منه الفداء فقبلتم ذلك واخذتم الفداء عن الاساري المسبعين [إنَّ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرً] لما تو هم من نسبة المصيبة الى انفسهم إنتَّها خارجة من قدرة الله و صار المقام مقام ان يسأل هلكان المصيبة بقدرة الله ام كانت خارجة من قدرته فقال : ان الله على كلَّ شيء ٍ قديرٌ فيقدر على اصابتكم واصابة عدوكم وقد يخذلكم لمصالح راجعة الى استكمال نفوسكم [وماأصابكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ] بعني يوم احد من الهزيمة والقتل والجرح [فَ] كان [بِإِذْنِ اللهِ] باباحته التكوينية وترخيصه ليمتحنكم [وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا] ليتميز الفريقان بظهورايمان هؤلاء ونفاق اولنكث فيظهر علمه بهما اوليعلم النبي الذي هومظهره فان علمه علمالله ولم يقل ليعلم المنافقين للاشعار بان" نفاق المنافقين حدث عند قتال احد ولم يكن ثابتاً وليناسب المعطوف في قوله تعالى [وَقَيْلُلَهُمْ] عطف على نافقوا وداخل في الصّلة [تُعْالُوْ ا قَاتِلُوا] بدل عن تعالوا نحويدل الاشتمال [ فمي سَبِيل اللهِ ] من دون نظر الى انفسكم و حفظكم انفسكم وعيالكم [ أَوْ إِدْفَعُوا ] عن انفسكم وعيالكم واموالكم من دون نظر الى امرالله وسبيله [ قَالُوا لَوْنَعْلَمُ قِتَالاً لَا تَبْعَنا كُمْ ] يعنى لوكنا نعلم ان ماانتم فيه قتال لاتبعناكم وليس بقتال فان القتال ماكان فيه احتمال الغلبة ولوفي بعض الاحيان وليس الامركذلك لانته



الجزء الرابع

ليس فيه الا المغلوبيَّة والهلكة ، اولفظة لوليست للنَّفي في الماضي انَّما هوللَّشرط في المستقبل يعني اذا علمنا بالمقاتلة لاتبعناكم فيها وانتما قالوه استهزاءً بهم او دفعاً لهم في الحال الحاضر و قصداً لعدم الانكار صريحاً [ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْ مَئِذٍ ٱقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْإِيمَانِ ] جواب لسؤال مقدَّر او حال والمعنى انتهم كانوا على الاسلام لكنَّهم بظهور نفاقهم كأنتهم وقعوا بين الكفر والايمان وصاروا اقرب إلى الكفر [يَقُولُونَ بَأَفُوا هِهم ] يعنى لابالكتابة ولا بالاشارة ولا بالسيرة والاحوال ، اويقولون بافواههم لابقلوبهم ، اويقولون بأفواه انفسهم لابأفواه غيرهم [مُالَيْسَ في قُلُوبِهمْ] من قولهم لونعلم قتالاً لاتبعناكم اي وقت اطلاعنا على القتال وافقناكم وليس هذا مطابقاً لاعتقادهم، اومن أظهار نبوَّة النبيّ (ص) وليس في قلوبهم ذلك الاعتقاد [وَاللَّهُ أَعْلَمُ بما يَكْتُمُونَ] من الاعتماد علىالاسباب وعدم الاعتقاد بالله وبنبوَّة النَّبيَّ(ص) ، نسب الىالصَّادق(ع) انَّه قالٌ في مقام تثريب بعض من ضعفاء الاعتقاد ومنضعف يقينه تعلق بالاسباب ورخص لنفسه بذلك واتتبع العادات واقاويل الناس بغير حقيقة ٍ و السَّعي في امور الدَّنيا و جمعها وامساكها ، يقرَّ باللَّسان انَّه لا مانع ولا معطى آلا الله و ان ّ العبد لايصيب الامارزق وقسم له ، والجهد لايزيدفيالرَّزق وينكرذلك بفعله وقلبهقالالله تعالى: يقولون باقواههم ما ليس في قلوبهم والله أعلم بما يكتمون [ألَّذينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ] اى في حقَّهم والجملة مستأنفة جواب لسؤال مقدر محذوفة المبتدأ، اومحذوفة الخبر اي هم الذين قالوا ، أوالذين قالوا هؤلاء المنافقون ، اومفعول لفعل مُحذوف على الذمّ ، اوبدل من فاعل يكتمون ، او ضمير قلوبهم ، اوخبر بعد خبر للضّمير في قوله : هم للكفر، اوصفة للذين نافقوا [وتقعَدُوا] عطف على قالوا اوحال بتقدير قد [لَوْ أَطْاعُوناً] في القعود وعدم الخروج من المدينة [ماقُتِلُوا] وقد كان ديدن النساء والرّجال الكذين هم كالنساء في ضعف الاعتقاد والتوسل بالاسباب ان يكرّروا بعد وقوع قضية اسباب عدم وقوعها ويؤدونه بلوكان كذا لماكان كذا ويكون ذلكت اشدة في تحسرهم [تُمُلْ] لهم [ فَادْرَؤُا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنَّ كُنْتُم صَادِقِينَ ] ان تدبير كم ابقاكم و ان اخوانكم لما خرجوا من تدبير كم وقولكم هلكوا [وَلاتَحْسَبَنَّ] عطف على قل اوعلى فادرأوا ، اوالخطاب لمحمّد(ص) اولكلَّ من يتأتَّى منه الخطاب ، وقرئ بالياء على اسناده الى الرَّسول (ص) اوالى من يتأتَّى منه الحسبان ، اوالي الظاهر بعده اى لايحسبن [الَّذين تَقْتِلُوا فِي سَبِيبِل اللهِ] انفسهم [أمُواتاً] بحذف المفعول الاوّل و هذا ردّ على المنافقين حيث قالوا: لو كانو اعندنا ماماتو اولو اطاعونا ماقتلوا [بَكْ] هم [أَحْياعً] حيوة اتم واكمل واشرف و اعلى من هذه الحيوة الدَّانية [ عِنْدَ رَبِّهمْ يُرْزَقُونَ ] بالرَّزق المناسب لمقامهم عند الرّب [ فَرِحينَ بِما آتَيْهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ] فَضل الله يطلق على نعمه التي يفيضها على عباده من جهة كثراتهم مثل احكام الرّسالة والنَّعم الَّتي يجازي الله العباد بها بسبب قبول احكام الرَّسالة والعمل بهاكما انَّ الرَّحمة تطلق علىالنَّعم الّتي يفيضها على العباد من جهة وحدتهم مثل الولاية وآثارها والمجازاة بها [وَيَسْتَبْشِرُونَ] يفرحون اويطلبون الفرح اويبشرون انفسهم اوغيرهم [بِالَّذينِلَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ] بحسب الزّمان كالمؤمنين الَّذين لم يقتلوا ولم يموتوا اوبحسب الرّتبة كالمؤمنين الدين لم يلحقو ابرتبتهم ودرجتهم [مِنْ خَلْفِهِمْ ٱلْأَخَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَ نُونَ] قد مضى وجه الاختلاف بين القرينتين في اوَّل البقرة [ يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ الله ] النَّعمة كالرّحمة الولاية



بيان السّعادة

وكلَّما صدر منه او انتهى اليها [وَفَضْل] منه قد مضي ان الفضلالرَّسالةوقبول احكامهاوالمجاز اةبهاولذلك فسَّرالنَّعمة بعليَّ (ع) والفضل بمحمَّد (ص) والتَّنكير فيهما للنَّفخيم [وَإِنَّ اللَّهُ لا يُضيبِعُ آجْرَ الْمُؤْمِنِينَ] قرى بفتح الهمزة للعطف على نعمة و قرى بكسر الهمزة للعطف على يستبشرون او لكونها حالاً [ ٱلَّـدْيِنَ اسْتَجْابُوا لِتَّهِوَالرَّسُولِمِنْبَعْدِما أَصَابَهُمُ الْقَرْحُ] صفة للمؤمنين اوخبرمبند، محذوف، اومفعول فعل محذوف للمدح، اومبتدء خبره جملة [ لِلَّذين أَحْسَنُو امِنْهُمْ وَاتَّقَوْ أَأَجْرٌ عَظِيمٌ ] و الجملة مستأنفة جواب لسؤال مقدّر، روى انَّ الرَّسول(ص) لمَّا دخل المدينة من وقعة احد نزل عليه جبر ثيل وقال : يا محمَّد (ص) انَّ الله يأمرك ان تخرج في اثرالقوم ولا يخرج معك الَّلا من به جراحة فأمررسولالله(ص) مناديًّا ينادي يامعشر المهاجرين والانصار منكانت به جراحة فليخرج ومن لم يكن به جراحة فليقم فأقبلوا يضمدون جراحاتهم ويداوونها فخرجوا على ما بهم من الالم والجراح فلماً بلغ رسولالله (ص) حمراء الاسد وهو على ثمانية اميال من المدينة و قريش قد نزلت الرّوحاء قال عكرمة بن ابي جهل والحارث بن هشام وعمروبن العاص و خالدبن وليد نرجع ونغيرعلىالمدينة قد قتلنا سراتهم وكبشهم يعنون حمزة فوافاهم رجل خرج منالمدينة فسألوه الخبر فقال : تركت محمّداً (ص) واصحابه بحمراء الاسد يطلبونكم جدّ الطلب فقال ابوسفيان : هذا النّكد والبغي فقد ظفرنا بالقوم وبغينا والله ما افلح قوم قطٌّ بغوا فوافاهم نعيم بن مسعود الاشجعيُّ فقال ابوسفيان : اين تريد؟\_ قال المدينة لامتارلاهلي طعاماً ، فقال : هل لكث ان تمرَّ بحمراء الاسد وتلقى اصحاب محمَّد(ص)وتعلمهم ان حلفاءنا وموالينا قدوافونا منالاحابيش حتّى يرجعوا عنَّا ولك عندي عشرة قلائص املأها تمرآ و زيبياً ، قال نعم؛ فوافي من غد ذلك اليوم حمراء الاسد فقال لاصحاب رسول الله (ص) اين تريدون ؟ \_ قالوا : قريشاً قال : ارجعوا ان قريشاً قد اجتمعت اليهم حلفاؤهم ومن كان تخلّف عنهم وما اظن الا اوائل خيلهم يطلعون عليكم السَّماعة فقالوا : حسبنا الله ونعم الوكيل ما تُبَالي، فنزل جبر ثيل على رسول الله(ص) فقال : ارجع يامحمة (ص) فان الله قد ارعب قريشاً ومرّوا لايلوون على شيءٍ، فرجع رسولالله(ص)وانزل الله : الَّذين استجابوا؛ الآية ، و قبل: نزلت الآية في بدر الصّغري و ذلك إن اباسفيان حين اراد إن يتصرف من احد قال : يا محمّد (ص) موعدنا موسم بدرالصّغري من قابل ، فلمَّاكان العام المقبل خرج ابوسفيان في اهل مكَّة فالقي الله عليه الرّعب فبدا له فلقي نعيم بن مسعود الاشجعيَّ فقال له ابوسفيان : انَّى واعدت محمَّداً (ص) ان نلتقي بموسم بدر و انَّ هذه عام جدب وبدا لي ان لااخرج اليه واكره ان يزيدهم ذلك جرأة فالحق بالمدينة فتبطهم ولك عندي عشرة من الابل اضعهاعلى يد سهيل بن عمرو، فأتى نعيم المدينة فوجد النَّاس يتجهَّزون فتبتَّط وأرعب أصبحاب الرَّسول فقال رسولالله(ص): والبَّذي نفسي بيده لاخرجن ولووحدي فانحرف الجبان وتأهَّبِ السَّجاع وقال: حسبناالله ونعمالو كيل، فخرج رسولالله(ص)في أصحابه حتّى وافوا بدراً الصّغرى وكانت موضع سوق لهم في الجاهليَّة يجتمعوناليهافي كل عامثمانية ابام فاقام ينتظر اباسفيان وقد انصرف ابوسفيان فسماهم اهل مكمة جيش السويق وقالوا: خرجتم تشربون السويق ، ووافق رسول الله (ص) السوق وكانت لهم تجارات فباعوا واصابوا للدّرهم درهمين وانصر فواالى المدينة سالمين غانمين [ألَّذينَ قُالَ لَهُمُ النَّاس] صفة الَّذين استجابوا ، اوصفة الَّذين احسنوا منهم اومبتدء خبره فزادهم إيمانا ودخول الفاء فيالخبرلكون المبتدأ متضمنا معنىالشرط ، اوخبره فانقلبوا بنعمة من الله ، اوخبر مبتدء محذوف ، اومبتدء خبرٍمحذوف ، اومفعول فعل محذوف للمدح والمراد

This file was downloaded from QuranicThought.com



الجزءالرابع

بالنَّاس نعيم بن مسعود على ما نقل من حكايته اوركب من عبد القيس على ما قيل انَّه لقي اباسفيان بعد ما علم بخروج محمَّد(ص) من المدينة على اثرهم ركب من عبد القيس فقال : اين تريدون ؟ \_ فقالوا : نريد المدينة فقال : هل انتم مبلَّغون محمَّداً(ص) رسالتي واحمل لكم ابلكم هذه زبيباً بعكاظ غداً اذا وافيتمونا ؟ ـ قالوا : نعم ، قال: فاذ اجتمعوه فأخبروه انَّا قد اجمعنا للكرَّة عليه و على اصحابه لنستأصل بقيَّتهم ، او المراد بالنَّاس منافقوا اصحاب الرّسول(ص) [إِنَّالنَّـأُسَ] يعنى اباسفيان و اصحابه [قَدْجَمَعُوالَكُمْ فَاخْشُوْ هُمْ فَزَادَهُمْ ايمأناً] لان المتوسل بالله بعد الاتصال بخلفاته بسبب الايمان اذا دهمته بلية يزداد اتتصاله الايماني ويتقوى توسله و ايمانه [وَقُالُواحَسْبُنَااللهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ فَانْقَلَبُوا] من حمراء الاسد او من بدر الصّغرى [بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ] اى مع نعمة من الله وهي عافيتهم من القتال و سلامتهم من اثر الجراح الَّذي كان بهم و قوَّة من القلب والإيمان [وَفَضَّل] السَّرف والصّيت وارعاب قلوب الاعداء اوبنعمة مي ما أصابوا من الشَّجارات ببدر وفضل هو الرّبح الذي اصابوه من ضعفي ماكان لهم اوبنعمة هو على (ع) وفضل هو محمّد (ص) [لَمْ يَمْسَسْهُمْ سُوعً] لامن عدوهم ولامن جراحاتهم [وَاتَّبَعُوارضْوانَاللَّهِ] حيث امتثلوا امره مع ما بهم من الجراح [وَاللَّهُ ذُو فَضْلِ عَظيم ] فيتفضّل عليهم في الآخرة بما لاحدٌ له وما لا عين رأت وفيه تحسير للمتخلَّفين وتخطئة لهم و ترغيب في الجهاد [إنَّماذلِكُمُ الشَّيْطانُ] الشيطان خبر ذلكم اوصفته والخبر [يُخَوِّفُ أَوْلِياءَهُ] والمرادبالمشاراليه تعيم بن مسعود المثبِّط او ابوسفيان او المثبِّط من ركب عبد القيس و اولياءه مفعول اوَّل او مفعول ثان [فَلا تَخْأَفُوهُمْ] اى الشيطان ومن معه اواولياء الشيطان [وخافُونِ] فان الضررمن كلِّ ضار لايصل الى احد الا باذني [إنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ] فان شأن الايمان والاعتقاد بتوحيد الله ان لايرجو المؤمن ولايخاف آلا الله [ولا. يَحْزُنْكَ الَّذِبِن يُسارِ عُونَ فِي الْكُفْرِ ] في الذَّهاب إلى الكفر لخوفك إن بضروك اويضروا المؤمنين بتقوية الكافريناومقاتلةالمؤمنين والمراد بهم المنافقون المتخلفون عن الجهاد [إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا الله] في مقام التعليل والمعنى لن يضروا اولياءالله ومظاهره في الارض [شَيْئاً] من الضررعلى ان يكون شيئاً قائماً مقام المصدرويجوز ان يكوِن بدلاً منالله نحو بدل الاشتمال بتقدير لن يضرُّوا الله شيئاً منه ، ويجوز ان يكون منصوباً بنزع الخافض اى بشيءٍ من الله [ يُريدُ اللهُ ] جواب لسؤال مقدَّرٍ او حال [ اَلَّا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًّا فِي الْآخِرَةِ ] وفيه تسلية للرسول (ص) ودلالة على أن تسرَّعهم الى الكفر أنَّما هو بارادة الله وأن لم يكن برضاه [وَلَهُمْ عَذُابٌ عَظيم] في الدَّنيا والآخرة فان التعبير بالجملة الاسميَّة الدَّاليَّة على الاستمرار الشَّبوتيَّ بدلَّ على كونه ثابتاً لهم من حين النكلم [ إِنَّ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الْكُفْرَ بِالْإِيمَانِ ] تأكيدُ للاول اوتعليل له وتعميم للحكم لجميع الكفار بعد تخصيصه بالقاعدين المنافقين [لَنْ يَضُرُّوا اللهُ شَيْئاًوَلَهُمْ عَذابُ ٱلدِمُ وَلا يَحْسَبَنَّ الَّذينَ كَفَرُوا] قرى تحسبن بالخطاب وبالغيبة [أَنَّمانُمْلبي] ان الذي نملي اوان الاملاء [لَهُمْ خَيْرٌ لِأَنْفُسِهِمْ] لهم متعلق بنملي و اندَّما نملي مفعول ثان ليحسبن أو بدل من المفعول الأوَّل مغن عن المغِعُول الثَّاني و على كون الدَّين كفروا فاعلا فهوقائم مقام المفعولين والاملاء الامهال اواطاعة العمر [إِنَّمَا تُمْلِي لَهُمْ لِيَزْ دَادُوا إِثْماً] جواب لسؤال

This file was downloaded from QuranicThought.com



مقدّر و ماكافة اومصدرية ا وموصولة [وَلَهُمْعَذَابٌ مُهينٌ] في الدّنيا و الآخرة من حين التكلُّم و لمَّاكان المقام مقام السخط والغضب ناسبه البسط والتغليظ والتكرير ولذلك كررنفي الضرروثبوت العذاب باوصاف مختلفة واتى في الاوّل بوصف العظيم للعذاب للاشعاربان عذاب المنافق اشد واعظم من عذاب سائر الكفارو [ ماكانَ اللهُ لِيدَرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى ماأَنْتُمْ عَلَيْهِ ] اي على الحال التي انتم عليهامن اختلاط المخلص بالمنافق والمحقق بالمنتحل بلكان شيمته القديمة الابتلاء والامتحان بالتكاليف المخالفة للهواء [حَتّى يَميز الْخَبيث مِنَ الْطَيِّبِوَمَا كَانَ اللهُ] كأنَّه قبل : إن اطلعناالله على ما في القلوب من الاخلاص والنَّفاق اجتنبنا عن المنافق فقال : وما كانالله [لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ وَلَكِنَّ اللهُ يَجْتَبِي مِنْ رُسُلِهِ مَنْ يَشْاءُ] من بيانية والظرف حال من من يشاء يعنى ان الله يختار من يشاء حالكونه عبارة من رسله للاطِّلاع على المغيبات عنكم بارائتها لهم او اخبارهم بها بتوسُّط الملائكة او بلا واسطة فلا تقولوا برأيكم فيما هوغيب عنكم من قولكم لوَّكَان كذا لكان كذا ، ومن نسبة الخير والـشرّ الىالعباد [فَـآمِنُوا] اذعنوا اواسلموا حقيقة كمااسلمتم ظاهراً ، اوآمنوا بالايمان الخاص والبيعة الخاصة وقبول الدّعوة الباطنة [بالله وَرُسُلِه] اي خلفاته من الرّسل واوصياتهم [وَإِنْ تُؤْ مِنُوا] تذعنوا او تسلموا بالبيعة العامَّة اوتؤمنوا بالبيعة الخاصَّة [وَتَتَّقُّوا] سخط الله باتّباع خلفاته فيما أمروا به ونهوا عنه؛اوتتمقوا الانحراف عنالطّريق بالبيعة الخاصّة ، اوتتقوا الخروج عنالطّريق بعد البيعة الخاصّة والدّخول فيه [فَلَكُمْ أَجْرُ عَظيمٌ] لمّاكان عظمالاجر خاصًا بمن قبلولاية على (ع) بالبيعة الخاصة وقبول الدّعوة الباطنة فالشرط لابد وان يفسّر بما يشمل الايمان الخاص [ولايَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ] قرئ بالغيبة فالفاعل ضمير راجع الى الرسول اوالى من يتأتى منه الحسبان والمفعول الأول الذين يبخلون بتقدير مضاف ليطابق المفعول الثَّاني اوالفاعل الَّذين يبخلون والمفعول الأوَّل محذوف وقرى بالخطاب خطاباً للرَّسول (ص) او لكلَّ من يتأتى منه الخطاب والَّذين يبخلون مفعوله الاوَّل بتقدير مضاف اى لا تحسبن بخل الَّذين يبخلون [ بِـمَا آتَيْهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ خَيْراً لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرَّلَهُمْ ] لان البخل يستجلب العقاب عليهم وليس الامساك يبقى المال ولا الانفاق يفنيه [سَيُطَوَّقُونَ مَابَخِلُوابِهِ يَوْمَ الْقِيلْمَةِ] عن الصَّادقين(ع): ما من احدٍ يمنع زكوة ماله شيئاً آلا جعل الله ذلك يوم القيامة ثعباناً من نار مطوّقاً في عنقه ينهش من لحمه حتّى يفرغ من الحساب و هو قول الله تعالى : سيطو قون مابخلوا: وعن الصّادق(ع) عن رسول الله(ص) : ما من ذى زكوة مال نخل اوزرع اوكرم يمنع زكوة ماله آلا قلدهالله تعالى ترية ارضه يطوّق بها من سبع ارضين الى يوم القيامة ، اعلم ان البخل لايكون الالتعلق القلب بما يبخل البخيل به وكلَّما تعلَّق القلب به بكون بملكوته حاضراً في القلب و ثابتاً فيه وكلماكان ثابتا فيالقلب يتمشل عندالقلب يوم تبلى المسرائر، وبتفاوت التعلق يكون حضوره متفاوتاً بنحو الطوق او بنحو اللّباس مشتملاً على جميع البدن ، اوبنحوالبيت وغير دلك من انواع الحضور سواءكان ذلك اللّذي يبخل به من الاموال او القوى و الابدان ، او العلوم النَّفسانيَّة الَّتي بخلوا بها ولـم يظهروها لاهلها مثل اليهود والنِّصاري بخلوا بما علموا من اوصاف محمَّد(ص) وعلى (ع) الَّتي كانت في كتبهم واخبار اسلافهم ، ومثل المنافقين منالامة بخلوا بما علموا من حقيّة محمّد(ص) ومن بعده بما علموا من حقّيّة على (ع)فان من كتم



الجزء الرابع

علماً الجمه الله تعالى يوم القيامة بلجام من النَّار [وَ لِلْيِمِير اتْ السَّمُو اتِ وَالْأَرْضِ] يعنى له ما في السماوات والارض واداه بلفظ الميراث للاشعار بانًا ما فيها يبقى من بعض و يرثه بعض آخر ، وهكذاكان حاله و ماكان حاله هكذا فلا ينبغي للعاقل ان يبخل به ولا يعطيه بيده و قال الله للاشارة المي انَّ الكلِّ ملكه فلا ينبغي للعاقل ان يبخل بملك الغير ولا يعطيه بأمره او المعنى لله ميراث هي السماوات و ما فيها والارض و ما فيها من العالم الكبيروالصّغيريعني يفنىالكل ّويبقىاللهالواحدالقهـّاروارناً لها ولمافيها؛ فمابال متروك ٍبه المرء ببخل؟! [وَاللهُ بمايَعْمَلُونَ] من البخل والاعطاء [خَبييرٌ] وعد و وعيد وقرى بالخطاب بطريق الالتفات من الغيبة الى الخطاب [لَقَدْسَمِعَ اللهُ] لمّا ذمَّ البخل والمنع توهمُم انَّ الله يحتاج في اصلاح حال الفقواء الى الاغنياء وكأنته قيل: هل له حاجة الىانفاقالمنفق؟. فقالتعالى ردّاً لهذا الوهم وسدّاً لهذا الخيال: لقد سمع الله [قَوْلَ الَّذينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ فَقَيرُ وَنَحْنُ أَغْنِياتُ ] قالت اليهود ذلك لما سمعوا : من ذا الذي يقرض الله قرضاً حسناً وقبل كتب النّبيّ(ص)مع أبي بكرالي يهود بني قينقاع(') يدعوهم الى الاسلام وما عليه المسلمون من اقام الصّلوة وايتاء الزّكوة وان يقرضواالله قرضاً حسناً، فلخل ابوبكربيت مدارستهم فوجد ناساً كثيراً منهم اجتمعواالي رجلمنهم، فدعاهم الى الاسلام والصَّلوة والزَّكوة وان يقرضواالله قرضاً حسناً فقال ذلك الرَّجل : فانَّ الله فقير والا لما استقرضنا اموالنا فلطمه ابوبكر و نزلت الآبة [سَنَكْتُبُ مَاقَالُوا وَقَنْلَهُمُ الْأَنْبِياءَ بِغَيْرِ حَقًّ] قرئ سنكتب بالتكلم وبالغيبة على صيغة المجهول وقتلهم بالنَّصب وبالرَّفع [وَنَقُولُ] قرى بالتكلُّم وبالغيبة [ ذُوقُوا عَذَابَ الْحَريق ] وفيه تأكيدفي التهديدمن حيث اقتران ماقالو هبقتل الانبياء (ع) وكتابته وضبطه بنفسه ثم ذكر الجزاء بالعذاب الحريق والاخبار باستهزائه بهم حين العذاب ، والذوق ادر الدالمطعوم ثمَّ اتَّسع فيه فاستعمل في كلَّ ادراك ملذَّ اومولم ، وانسما اختار البذوق البذى يكون في المطعوم همتا لان العذاب مرتب على قولهم وهذا القول ناش عنالبخل والتمها لكث على المال وغالب حاجة الانسان الى المآل تكون لتحصيل المطاعم ولذلك كثر ذكر الاكل مع المال [ ذٰلِكَ ] العذاب [ بما قَدَّمْتَ أَيْديكُمْ ] خصص الايدى بالذكر لان معظم الاعمال البدنية تصدر منها [وَأَنَّ اللَّهُ لَيْسَ بِظَلًّا م لِلْعَبِيدِ] الظِّلام كالتَّماروالخيَّاط للنَّسبة وليس للمبالغة وهومعطوف علىماقدمت ايديكم وسببية نفى الظلم عنه تعالى للعذاب بواسطة ان ففي الظلم مستلزم للعدل و الفضل و العدل يقتضي عقوبة المسيءكما يقتضي اثابة المحسن ، اوالمقصود التّنبيه على انَّ المسيء اذا صار متمكَّناً في الاساءة صار فعليته الاخيرة هى قوَّته المسيئة المناسبة للجحيم و آلامها و تلك القوَّة كما تكون مناسبة للجحيم تكون منافية للنَّعيم ، والانسانيَّة في هذا الانسان تكون مغلوبة خفيَّة غير ظاهرة باقتضائها فلولم يدخل هذا الانسان في الجحيم لكان ظلماً على قوّته المفتضية لها وانكانت الجحيم عذاباً لانسانيّته لكن انسانيّته مختفية غير مقتضية لشيء [ٱلَّذِينَ قَالُوا] صفة للذين قالوا أن الله فقير او بدل منه و يجوز ان يكون مقطوعاً مستأنفاً للذمّ خبر مبتدء محذوف، اومفعول فعل محذوف، اومبتدء خبر محذوف [إنَّ الله عَهدَ إلَيْنا] اى في التوراة لان القائلين القول الاوّل كانوا من البهودكما سلف اوعلى لسان نبيّه (ص) وخلفاء نبيّه [اَلَّا نُوَّمِنَ لِرَسُو لِحَتّى ا

٨- قينقاع بغنع الغاف ويتلثيث النون شعب اليهود من يهود المدينة .



تَنْأَكُلُهُ النّارُ] يعنى عهد الينا ان لا نؤمن الا برسول يأتى بهذه المعجزة التي كانت لانبياء بنى اسرائيل وهى ان يقرب(ع) بقربان فيفوم النّبي (ع) فيدعو فيأتى نارمن السماء فتحيل القربان الى طبعها بالاحراق [قُلْ] لهم [قَدَدُجاً تَكُمْ] اى اسلافكم الذين كنتم اسناخاً لهم [رُسُلَّمِنْ قَبْلِي بِالْبَيِّنَاتِ] و المعجزات الكثيرة غير ماقلتم [وَبِالَّذِي قُلْتُمْ فَلَم مَقَتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ] فى هذه الدّعوى [فَإِنْ كَذَّبُوكَ] فلا تحزن فان المكذ بيتُ كانت سيرة الانبياء [فَقَدْ كُذَّبَ رُسُلَّمِنْ قَبْلِكَ جاؤًا] صفة او حال بتقدير قد او مستأنف فان المكذ بيتُ كانت سيرة الانبياء [فقَدْ كُذَّب رُسُلَّمِنْ قُبْلِكَ جاؤًا] صفة او حال بتقدير قد او مستأنف على صدق رسالتهم اوالاحكام القالية الذالة على صدقهم [وَالزُّبُر] الحكم والمواعظ التي هي آثار الولاية الدالاتعلى حقيتهم وصدقهم [وَالْكِتَاب الْمُنبِر] احكام الرّسالة و مصدقاتها او الحجج الدالة على صدق رسالتهم اوالاحكام القالية الذالة على صدقهم [وَالزُّبُر] الحكم والمواعظ التي هي آثار الولاية الدالاتعلى حقيتهم وصدقهم [وَالْكِتَاب الْمُنبِر] احكام الرّسالة التي مي من آثار الرّسالة و مصدقاتها او الحجج الدالات على حدق رسالتهم اوالاحكام القالية الذالة على صدقهم المالة التي تفيء قلوب العاملين بها وتنير صدق على صدق رسالتهم اوالاحكام القالية الذالة على صدقهم الوَالزُّبُورًا الحكم والمواعظ التي هي آثار الولاية الدي الات على حقي قلوب الماين المالية الذالة على صدقهم الوَالزُّبُورًا الحكم والمواعظ التي هي آثار الولاية الدي الاحكام .

اعلم ان البيّنة من بان بمعنى ظهرواظهر لازم ومتعدّ تطلق علىالمعجزة لوضوح كونها منالله وايضاحها ما تدل عليه من صدق من أتى بها ، وعلى احكام الرّسالة لانتها احكام القالب الظّاهرة على كلٍّ ذي حسَّ والمظهرة لصدق من أتى بها و المظهرة طربق من عمل بها ، وعلى الحجج و البراهين الدَّالَّة على صدق الدَّعوي ، وعلى الِّشاهد المظهرينطقه صدق الدّعوي ، وعلىالحروف الملفوظة من اسماء الحروف ، اوعلى غير الحرف الأوَّل من حروف اسماء الحروف مقابل الزّبر المطلقة على الحروف المكتوبة منها ، والزّبر جمع الزّبوربالفتح بمعنى الكتاب لكن المراد بها ههنا الاحكام القلبية وآثار الولاية من المواعظ والنّصائح والآتار المّني تظهر للّسالكين فيطريقالولاية فانتهاكلتها التعبيرعنها ليس الإبالكنابة والاشارة كمدان الكتابة فيالحقيقة تعبير عما فيالقلب بنحو اشارة و المراد بالكتاب ههنا احكام الرَّسالة الفالبيَّه [كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ الْمَوْتِ] جواب لسؤال مقدّر وتسلية للرّسول(ص)وللمؤمنين وتهديد للمكذّبين كأنَّه قيل؛ فما لنا لاترى الفرق بينالمصدّقين والمكذّبين؟-فقال تعالى: كلَّ نفس ذائقة الموت [وَإِنَّماتُوَفَّوْنَأُجُورَكُمْ] توفية التَّشيء اعطاءه بتمام اجزائه يعنى تعطون اجوركم بتمامها من دون نقيصة شيءٍ منها [يَوْمَ الْقِيهُمَةِ] اي يوم قيامكم عندالله ، اوقيامكم من قبوركم واشار بمفهوم القيد الى انه يعطى شيء من الاجور قبل القيامة بعد الموت و في الحيوة الدَّنيا لانَّ انموذج الاجر في الاعمال الّتي لها اجرَّ ان وقعت على ما قرَّرها السَّارع يكون مع العمل و يصل شيء من الاجر الى العامل بعد العمل في الدَّنيا و في القبر لكن تمام الاجر بحيث لا يشدَّ منه شيء يعطى يوم القيامة [فَمَنْزُ حُزْ حَ] اي بوعد [عَنِ النَّـارِ] تفصيل لاقسام الاجر و اربابها [وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ] بالنّجاة و نعيم الآخرة [وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيا إلاَّمُتَاعُ الْغُرُور] جمع الغار أو مصدر وهذا واقع موقع من ادخل النَّار وزحزح عن الجنَّة فقد هلك و اكتفى بهذا للاشعار بان الغرور بالحيوة الدَّنيا مادّة دخول النّار فكأنَّه قال : و من اغترَّ بالحيوة الدَّنيا ادخل النَّار، ومن ادخل النَّار فقد هلك ، في الحديث القدسيِّ: فبعزَّتي حلفت وبجلالي اقسمت انته لايتو لتي عليًّا (ع) عبد من عبادي الا زحزحته عن النَّاروأدخلته الجنَّة ، ولا يبغضه احد من عبادي الا ابغضته [لَتُبْلُوُنَّ] مستأنفة



الجزء الرّابع

منقطعة عماً قبلها ، اوجواب لسؤال مقدّر كأنَّه قيل : ما لنا يرد علينا البلايا في أموالنا وأنفسنا ؟ ـ فقال : أقسم بالله على سبيل التراكيد بالقسم ولامه ونون التراكيد لتبلون ولتمتحنن حتى يخرج ما ينافىالابمان من وجودكم و يخلص ايمانكم مماً خالطه منالاغراض الفاسدة الشيطانيَّة والاهوية الكاسدة النَّفسانيَّة فأشار بلفظ لتبلون الى ان الابتلاء [في أَهُوْ البِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ] لان يخلصكم ممَّا لا ينبغي ان يكون خليط ايمانكم ، و الابتلاء فيالاموال بتكليف اخراج الحقوق منها اوتكليف قضاء الحواثج وحفظ النفوس والحقوق وصلة الارحام بها، اوباتلافها بآفات ارضيَّة وسماويَّة ، والايتلاء في النَّفوس بتكليف الجهاد والحجَّ وسائر العبادات ، اوبالآفات البدنيَّة و النَّفسيَّة [وَلَتَسْمَعُنَّ] ذكر للخاصَّ بعد العام للاهتمام به فان سماع الاذي ابتلاء في الانفس [مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ] البهود والنصارى [وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا أَذِي كَثير أ] اى تولا فيه اذى كثير لكم كهجاء الرّسول (ص) والطّعن في دينكم ولمز المؤمنين والتّخويف بالقتل والاسروالنّهب والّشماتة بكم وغير ذلك ، وهذا اخبار على سبيلالتاكيد حتى يوطّنوا انفسهم عليه فلايضطربوا فيدينهم ولافيانفسهم حين ورودها عليهم [وَ إِنْ تَصْبِرُوا] ولاتضطربوا في الدّينولاتخرجوا بالجزع عن الثّبات في الدّين ولاتتبادروا الى المكافاة بالالسن اوالايدى [وَتَتَّقُّوا] عن المكافاة بالاساءة اليهم وعمًّا يخالف رضيافة تتمكَّنوا في دينكم وتتفضِّلوا بصفة العزيمة والثِّبات [فَـاِنَّ ذَلِـكَ] الصَّبر و النَّفوي [مِنْعَزْم الْأُمُورِ] ممَّا يعزم عليه من الامور اى مما ينبغي ان يعزم و يوطن النفوس عليه [و] اذكروا يا امة محمد (ص) [ إذْ أَخَذَ اللهُ ميشاقَ الَّذينَ أوتُو االْكِتْاب] حتى تكونوا على ذكر منه فلا تصيروا مناهم بان تتركوا الميثاق الذي بأخذه محمد (ص) عليكم بولاية على (ع) وبان تبيّنوا ولايته لمن غاب عنكم بقوله (ص) : الا فليبلغ الشاهد الغائب منكم فربّ حامل فقه لِيس بفقيه ، وربِّ حامل فقه الى من هو افقه منه ، فهو تعريض بالات وعطف باعتبار المعنى كأنَّه قال: ولتسمعن ّ من الذين اوتوا الكتاب اذى كثيراً فكونوا ذاكرين له و اذكروا أذ أخذالله ميثاق الذين اوتوا الكتاب على ايدى انبياتهم و خلفاء انبيائهم [لَتُبَيِّنُنَّهُ] اللّام لام جواب القسم لأنَّ اخذ الميثاق قائم مقام القسم ، و الهاء راجع الى الكتاب او الى الميثاق ، و في اخبارنا انَّه راجع الى محمَّد(ص) وانَّ التَّقدير اذاخذالله ميثاق اهل الكتاب في محمّد (ص) لتبينن محمّد (ص) اذا خرج [لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ] وقرئ الكلمتان بالغيبة وقراءة الخطاب على حكاية حال التّخاطب [فَنَبَذُوهُ] اىالكتاب اوالميثاق اونبيين محمّد (ص) [وَرَا يَظُهُورِ هِمّ] فلم يراعوه و هذه الكلمة صارت مثلاً في العرب و العجم لترك الاعتداء بالمنبوذ [وَاشْتَرَوْ إَبِهِ ثَمَناً قُلْبِلاً] من اعراض الدَّنيا واغراضها وهذا من قبيل الاضراب منالادني الي الابلغ في الذَّمَّ فكأنَّه قال : بل لم يكتفوا بالنبذ وجعلوه آلة التوسِّل الى حطام الدَّنيا [فَبِئْسَمْايَشْتَرُونَ] في نفسه فان حطام الدَّنيا لو لم يكن وسيلة الىالآخرة كان مذموماً ومن حيث الاشتراء والاستبدال حيث استبدلوا بالنَّفيس المقصود الخسيس الغير المقصود [لأتَحْسَبَن] جواب لسؤال ِ ناش ٍ من سابقه كأنَّه قبل : ما حال هؤلاء ؟. فقال : لاتحسبتُهم بمفازة ٍ من العذاب وانَّما وضع الظاهر موضع المضمر للاشارة الى ذم آخرلهم [اَلَّذينَ يَفْرَحُونَ بِمااتَوا ] اىعملوا كانوا يعجبون بأعمالهم الفاسدة منل اهل هذاالزمان ويباهون بافعالهم الكاسدة وكان الضّعفاء يحسبون انتهم على شيء ويحمدونهم على



ما قالوه من افعالهم فردع الله الضّعفاء عن ذلكت الحسبان و اثبت لهم العذاب بأعمالهم واعجابهم وذلكت لانّ الاعمال ان كانت من قبيل العبادات فان نقصت من انانيَّة العامل شيئًا صارت عبادة ، وان لم تنقص منها اوز ادتها كانت وبالا وعصياناً ، وإن كانت من قبيل المباحات ؛ فإن لم تز د في الانانية بقيت على اباحتها ، وإن ز ادتها لم تبق على اباحتها بل صارت وبالا" ، و انكانت من قبيل المرجوحات مكروهة كانت اومحرَّمة ؛ كانت بذاتها ويالا" و عصياناً ، و الاعجاب بالعمل ليس الامن زيادة الانانيَّة ورؤية النَّفس وعملها ، فالمعجب بالعمل يجب عليه الاستغفار من ذلك العمل لا الافتخار و الفرح به حيث انته عمل عملاً جرَّه الى النَّار و انكان بصورة العبادة [وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَالَمْ يَفْعَلُوا] من الطّاعات والافعال المرضبة [ فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ ] تأكيد لزيادة الرَّدع عن هذاالحسبان وقرى لاتحسبن بخطاب المفرد في كليهما على ان يكونالخطاب لمحمَّد (ص) اولكلَّ من يتأتَّى منه الخطاب و قرى بخطاب الجمع في كليهما على ان يكون الخطاب له و للمؤمنين و حينئذ ٍ يكون المفعول الاوّل الَّذين يفرحون و المفعول الثناني قوله تعالى [ بِمَفْازَةٍ مِنَ الْعَذَّابِ ] وقوله فلا تحسبنَّهم تأكيد للاوّل وقرئ بالغيبة في كليهما معالافراد فيالاوّل والجمع في الثّاني على ان يكون الّذين يفرحون فاعلاً للاوَّل وضمير الجمع فاعلاً للنَّاني [وَلَـهُمْ عَذَابٌ] جملة حاليَّه بلحاظ النَّفي لا المنفيَّ والمعنى لاتحسبنَّهم في منجاة إوناجين من العذاب حالكونهم لهم عذاب [أليم] باعجابهم بأعمالهم الفاسدة المردودة وانكانت بصورة العبادات [ وَبِلَّهِ مُلْكُ السَّمُواتِ ] اى سماوات الارواح [ وَالْأَرْضِ] اى ارض الاشباح النّورانية والظلمانية فان كلماكان فيه جهة الفاعلية اظهروجهة القبول اخفىكان باسم السماء اجدر ، وماكان بالعكس فباسم الارض احرى ، والجملة امّا حال عن فاعل الشتروا به ثمناً قليلاً اوعطف عليه،وجملة لا تحسبن الذين يفرحون (الى آخرها)معترضة والمعنى انتهم انحرفوا عن الله واشتروا بميثاقه ثمناً قليلاً من اعراض الدَّنيا والحال ان لله ملك السماوات والارض فمن انحرف عنه لطلب ما في ملكه كان مخطئاً في طلبه لانه من كان يريد حرث الدَّنيا فعندالله حرث الدَّنيا و الآخرة [وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍقَدَيِرٌ] فيقدر على اعطاء ما يشترون بالميثاق من دون الاشتراء ويقدرعلى اتلاف مايشترون بميثاقه [إنَّ فِيخَلْقِ السَّمُواتِ وَالْأَرْضِ] استيناف جواب لسؤال مقدَّر للتعليل على مالكيته وعموم قدرته لان فيهما وفي تنضيدهماوتعانقهما وتعاشقهما واختلاف حركات السماوات واوضاع كواكبها واختلاف أوضاعها وظهور الآثار المختلفة منها في الارض [وَإِخْتِلافِ اللَّيْل وَالنَّهْار] بتعاقبهماو تخالفهما بالزيادة والنقيصة وبالآثار المترتبة عليهما من اختلاف فصول الارض وتوليد المركّبات التاميّة والنيَّاقصة [لَآيات] دالة على علمه تعالى وحكمته وعموم قدرته ومالكيَّته وكمال عنايته بخلقه [لأولِبي الألباب] وهم الَّذين بايعوا البيعة الخاصَّة الولويَّة وقبلوا الدَّعوة الباطنة واقرَّوا بولاية علىَّ(ع)فانَّ غيرهم وان بلغ مابلغ في العلم والزَّهد والتَّقوي والعبادة بحيث لوعبدالله سبعين خريفاً قائماً ليله صائماً نهاره لم تكن منه مقبولة ولأكتبه الله على منخريه في النَّار لانَّه لم يكن له لبَّ ولا لعمله مقدار، واولوالالباب هم الَّذين يستدلُّون بدقائق الصَّنع على دقائق الحكمة الدَّالة على عموم القدرة و عموم المالكيَّة لله [أَلَّذَيِنَ يَذْ كُرُونَ اللَّهَ] في جميع احوالهم فان صاحب اللّب اللّدى قبلالولاية وصارذالبّ بتلقيح الولاية لايخلوفي احواله من ذكرالله وان أنساه المشيطان ذكر ربته حيناً مانذكتر فاستغفر على اي حال كان [قِيرا مأوَقُعُوداً] يجوز في كلَّ منها ان يكون مصدراً وان يكون جمعاً



الجزء الرابع

[وَعَلَى جُنُوبِهِمْ] قد مرَّ بيان للذكر و اقسامه و شطر من الاخبار في اوَّل البقره عند قوله تعالى : فاذ كروني اذكركم، وفي هذه الآية دلالة علىحسن ذكرالله على كلَّ حال ولا بأس بذكرالله في كلَّ حال وفي خبرٍ: لابأس بذكرالله وانت تبول ، و في خبر عن النَّبيَّ (ص) : من احبَّ ان يرتع في رياض الجنَّة فليكثر ذكرالله ، وفي خبر : ذاكرالله في الغافلين كالمقائل في الغازين ، و في خبر عن النَّبيَّ ( ص ) يقول الله تعالى : انا مع عبدي ما ذكرني و تحرَّكت به شفتاه ، و في خبر : ما عمل ابن آدم من عمل انجي له من عذاب الله تعالى من ذكر الله ، قالوا : يا رسولالله (ص)ولاالجهاد في سبيل الله؟ ـ قال (ص)ولاالجهاد في سبيل الله ولا ان تضرب بسيفك حتى تقطّع ، ثم ٌ تضرب به حتّى تقطّع ثلاثاً ، و في حديث قدسيَّ : يا موسى (ع) لو انَّ المُسماوات السّبع و عامريهن عندى والارضين السبع في كفة ولاا لها لاالله في كفَّة مالت بهن ، وفي قدسيَّ آخر: اذا كان الغالب على عبدي الاشتغال بی جعلت همَّه و لذَّته فی ذکری ، و اذا جعلت همَّه و لذَّته فی ذکری عشقنی و عشقته ، و اذا عشقته رفعت الحجاب بيني و بينه ، لا يسهو اذا سهى النَّاس ، اولئكتْ كلامهم كلام الانبياء ، اولئكتْ الابدال حقًّا ، اولئكتْ الَّذين اذا اردت باهل الارض عقوبة أو عذاباً ذكرتهم فيهم فصرفته بهم عنهم ، و في قدسي آخر : ايَّما عبد اطلعت على قلبه فرأيت الغالب عليه التمسكك بذكرى تولَّيت سياسته وكنت جليسه ومحادثه ، و نسب الى اميرالمؤمنين(ع) انبه قال : انَّ الله يتجلَّى على عباده الَّذاكرين عند الَّذكر وعند تلاوة القرآن من غير ان يروه و يويهم نفسه من غير ان يتجلّى لهم لانّه اعزّ من ان يرى و اظهر من ان يخفى فتفرّدوا بالله سبحانه و استأنسوا بذكره ، ونسب اليه (ع) في هذه الآية انه قال : الصّحيح يصلّي قائماً والمريض يصلّي جالساً ، و على جنوبهم اللدي يكون أضعف من المربض الذي يصلمي جالبة

بيان الفكر ومراتبه كما ان الفقه هو العلم الذيني الذي ينتقل منه الى علم آخر والعلم عندهم ليس الا بهذا ومراتبه المستقل منه الى علم آخر والعلم عندهم ليس الا بهذا

المعنى كما ان الفكر عندهم هو السير من المعلومة الى المعلومة الى المقاصد المعلوية للاسان اى المقاصد الذافعة فى الآخرة ، والفكر بهذا المعنى من اجل العبادات واعظم القربات و فى مدحه بهذا المعنى ورد انجار كثيرة ؛ منها : تفكر ساعة خير من عبادة ستين سنة ، و لهذا الفكر مراتب ودرجات بحسب اختلاف احوال الاشخاص فمنها التفكر فى حال الخربة المنظورة والانتقال منها الى فناء بانيها وساكنيها ، ومنه الى فناء نفس المتفكر التى هى مماثلة البانين والساكنين ، ومنه الى اعدادالنفس للبقاء بعدالفناء ، ومنه الى لزوم التوسل بعن يستعلم منه كيفية ذلك الاعداد ، ومنه الى اعدادالنفس للبقاء بعدالفناء ، ومنه الى لزوم التوسل وتصال اركانه بحيث ينتفع منه الانسان بابلغ وجه ، ومنها الذى هومركب روحه وكيفية ارتباط اجز ائه واتصال اركانه بحيث ينتفع منه الانسان بابلغ وجه ، ومنها التفكر فى نفسه وتعلقها ببدنه بحيث تؤثر فى بدنه وتتأثر منه مع الانتقال منه الى المصالح والحكم المودعة فى انتضاد نفسه وبدنه وقواهما واجزائهما و رجوعها الى غاية هى المالم الكبير وكيفية ارتباطهما وتأثير السماوات فى الارض و تأثر الارض منها ، وفى وضمهما والمنابي منه كان يتقال منه الى المصالح والحكم المودعة فى انتضاد نفسه وبدنه وقواهما واجزائهما و رجوعها ووضع كواب الاستقال منه الى المصالح والحكم المودعة فى انتضاد نفسه و ونائير الارض منها ، وفى وضمهما والو أبي ألي منه منه الناسان بابلغ وجه ، ومنها التفكر فى نفسه و وتلقها بدنه بحيث تؤثر فى بدنه وتأثر منه مع الانتقال منه الى المصالح والحكم المودعة فى انتضاد نفسه و و التي الما واجزائهما و رجوعها وتأثر منه مع الانتقال منه الى المصالح والحكم المودعة فى انتضاد نفسه و و تأثر الارض منها ، وفى وضمهما والم عني العالم الكبير وكيفية ارتباطهما وتأثير السماوات فى الارض و تأثر الارض منها ، وفى وضمهما ووضع كواك السماء واختلافها فى المتعرو والكبر والضو ، وفى الحركة بالبطوء والسرعة والمناطق والشرقية والغربية والاستقامة والرجوع والوقوف ، و فى وضع الارض بالنتسبة الى مناطق الكواكب بحيث يلز مه طلوعها وغروبها وتعاقب الليالى و الايام و تخالفهما بالكيفية والزيادة والنتيصة و منا وتعاقب الفصول الاربعة و فى انتفاع



الانسان بتلكك الاوضاع ، وفى ان كلاً من هذه الحكم ودقائق الصّنع فى السماوات والارض راجع الى الانسان ونافع له ، وفى ان الانسان الذى هو غاية الكل لايقاء له ببدنه وحيوته الحيوانية وان الفاية ليست انتفاع الانسان من حيث حيوته الحيوانية الفانية فلايد أن يكون المقصود غير هذه الحيوة و ان يكون بعد هذه الحيوة حيوة اشرف و اتم وأكمل من هذه الحيوة اوعذاب اتم و ابقى و اشد من هذا العذاب فيتضرع عليه تعالى و يلتجى اليه و يسأله ان يحفظه من عذاب ما بعد هذه الحيوة وان يوصله الى حيوة اتم و يقول [رَبَّنْ أَمَا خَلَقْتْ هَذْأً] المخلوق من السد اوات والارض ومافيهما [بأطلاً] غير منته الى غاية وغير مندرج فيه حكم ومصالح كمايقوله الدهرى و الطبيعي ، وهنها التفكر فى عمائه واقواله وانتها من أى مصدر صدرت و الى أن عانة ترجع فيحترز مما يصدر من مصدرغير آلهى اويرجع الى غاية غيرانسانية ، ومنها التفكر فى خطراته وخيالاته وانتها من أى مما يصدر و إلى أى غاية ، وهنها التفكر فى عمائه واقواله وانتها من أى مصدر صدرت و الى أن عاية ترجع فيحترز فى السموات والاراضى فى العالم الصغير والكبير ، ومنها التفكر فى عطراته وخيالاته وانتها من أى معا يصدر و إلى أى غاية ، وهنها التفكر فى صفاته واقواله وانتها من أى مصدر صدرت و إلى أى غاية ترجع فيحترز فى السموات والاراضى فى العالم الصغير والكبير ، ومنها التفكر فى صفاته الاضافية وخصوصاً جباريته تعالى وانة ما اخذ من موجودات هذا العالم شيئاً ألا واعطى خيراً مناي دار ، ومنها التفكر فى آيات الله و نعمه وانة ما اخذ من موجودات هذا العالم شيئاً ألا واعلى خيراً منها أو مالها ، وازته ما ينسخ من آية أو ينسها يأت كل آن من لبام وصورة وتصوره بصورة الكمل و اشرف الى أوان بلوغه و رشده ، ومنها التفكتر فى الند خر المأخوذ من صاحب الاجازة وفياستعقبه من ألواردات والاستبصارات والوجانيات الذكر والسلاخه واليه اشار المولوى قدس سرة بقوله :

فکر آن باشد که بگشاید رهی راه آن باشد که پیش آید شهی

و منها التّفكر في الفكر المصطلح للصوفية و هو تمثّل شيخ السالك عنده من قوّة اشتغاله بذكره بحيث لايرى فيما يرى غيره وبحيث يطلّع تدريجاً على تصرّفاته في ملكه وفي ملك العالم الكبير، وهذا الفكر هو غاية الغايات ونهاية الطلبات وهو السكينة القرينة بالتصروالتاييد وهو الرّيح الفائحة من الجنّة لهاوجه كوجه الانسان وهو الامام الظاهر في العالم الصّغير واشرقت الارض بنور ربّها اشارة اليه ويوم تبدّل الارض غير الارض بظهوره ، واليه اشار الشيخ الكامل قدّس سرّه بقوله :

كرد شهنشاه عشق در حرم دل ظهو ر قد زميان برفراشت رايت الله نور والمنظور من قوله تعالى: كونُوا مع الصَّادقين هذه المعيّة ، وابتغوا اليه الوسيلة حقيقتها هذه الوسيلة، وكيف مدَّ الظُلَّ بيانه هذاالظَّلَ .

| کو دلیل نو ر خو رشید خداست | کیف مدَّ الظَّل نقش اولیاست     |
|----------------------------|---------------------------------|
| تا رهی از آفت آخر زمان     | دامن او گیر زو تر بیکمان        |
| لا احتب الافلين كوچون خليل | اندر این و ادی مر و بی این دلیل |

واذا وصل السالكون الى شيخهم يقولون حالاً وقالاً [سُبُحانَـكَ] اللّـهم ّ من معرفة امثالنا ووصول اشباهنا الى ساحة جلالكث وعمّاً يتصوّره المتصوّرون ويظهر عليهم عالم الظّلمة والنّور و يذوقون و يشاهدون آلام دار الفتنة و الغرور ، ولذّات نعيم الجنان وراحات دارالسرور ، و يعرفون انّ الانسان برزخ بين الجحيم والجنان [فَ] يستعيذون بربّهم من النّيران ويقولون [قِـنْـاعَذْابَ الـنّـأْرِ] منادين لربّهم متضرّعين عليه بقولهم





الجزءالرابع

[رَبَّنْاإِنَّكَمَنْ تُدْخِل النَّارَفَقَدْ آخْزَيْتَهُ] اعترافاً بان ادخال النار ليس الابحكمه [وَمالِلظّ المين مِنْ أَنَصْارٍ ] وضعوا الظّاهر موضع المضمر اشعاراً بان فعله تعالى ليس جزافاً وليس ادخال الدّاخلين في النّار الا لظلمهم وذلك ايضاً سبب انتفاء النّصرة عنهم، ويجوز ان يكون هذه الجملة من كلامالله معترضة اومعطوفة علىقولهم ثم يستبصرون بمساويهم الكلازمة لذواتهم منانانياتهم ولوازمها فيستظهرون بالايمان الذى به يغفر المَّذنوبويسترويذكرونه مقدّمة لسؤالالمغفرة منادين لربتهم مستغيثين به [رَبَّنا إِنَّناسَمِعْنامُنَّادِياً] منوجودنا هوالعقل الَّذي يدعونا الى التَّسليم والانقياد ومنادياً من خارج وجودنا هو نبيَّ عصرنا وخليفته [يُنْادِي] عبادك [لِلْإِيمَانِ] لاجل الايمان أوالى الايمان [أَنْ آمِنُوابرَبَّكُمْ] [فَ] أجبناه و [آمَنّا] بك والنجأنا اليك وحصّلنا مادة الغفران التي هي الايمان [رَبِّنْافَاغْفِرْكَنْا دُنُوبَنْا] واسترعلينا وعلى غير ناآثامنا التي لهاتبعات ومشاهدتها وتذكرتها تستنبع عقوبة والما [وَكَفِّرْ] اي ازل [عَنَّاسَيِّتْاتِنا] جمع السيَّة من ساء بمعنى قبح و الفرق بين الذنب والسيئة بالشدة والضّعف فان الذنب هوالسيّنة التي هي بنفسها توذي الإنسانيّة والها تبعة وعقوبة هي ايضاً تؤذى والسيئة هي الذنب الذي هو بنفسه يؤذى الانسانية من دون تبعة له ولذلك نسب الغفران الى الذنوب و التَّكفير الَّذي هو بمعنى الازالة الى السبِّئات ، و يستعمل كلَّ في كلَّ [وَ] بعد غفران ذنوبنا و تكفير سبَّتاننا [تُوَفَّنا] اي خذ بجميع فعليَّاتنا [ مَعَ الْأَبْر ارِ ] ظرف مستقرَّ حال عن المفعول او ظرف لغو متعلّق بتوفّنا ، و الابرار جمع البرِّ بمعنى المحسن الى الخلق مقابل المسيء اليهم ، اوبمعنى المحسن في حاله و هوالمراد ههنا كما سيأتي الاشارة اليه ، ثمَّ التجأوا اليه بعد ماسألوه التوفي والافناء التامَّ ونادوه متضرَّعين اليه وسألوه البقاء التام بعد الفناء وقالوا : [رَبِّناو آتِناماو عَدْتَنا] من الاستخلاف في الارض والبقاء بخلافتك والشمكين في الدِّين و تبديل الخوف بالامن كما قلت : وعدالله الَّذِين آعنوا منَّكم و عملوا الصَّالحات ليستخلفُتُهم في الارض كما استخلف الذين من قبلهم وليمكِّننَّ لهم دينهم الَّذي ارتضى لهم وليبدلنُّهم من بعد خوفهم أمناً يعبدونني لايشر كون قالاً ولاحالاً ولاشهوداً بي شبئاً [عَلَى رُسُلِك] هذه الكلمة مجملة محتاجة الي تقدير مضاف فهواما متعلق بوعدتنا فالتقدير آتنا ماوعدتنا علىالسنة رسلك اومتعلق بآتنا فالتقدير آتنا ماوعدتنا على طريقة رسلك ، اي طريقة اعطاء رسلك من كمال البقاء في الكثرات بحيث لاتهمل شيئاً من حقوق الكثرات ومن لحاظ التوحيد بحيث لا يشغلنا شأن التوحيد عن شأن التكثير ولا شأن التكثير عن شأن التوحيد ، و انسما سألوه ماوعده تعالى والحال أنبه لاخلف لوعده خوفاً من تقصيرهم فيمايعدّهم لوعده فالسؤال لجبران التقصير في الاعداد لا لمحض التعبِّدكما قاله مفسَّروا العامَّة [وَلَا تُخْزِنْ إِيَوْمَ الْقِيلِمَةِ] لا تفضحنا ببقاء نقيصة حتّى يظهر تلك النقيصة فنفتضح بها [إنَّكَ لأتُخْلِفُ الْميعاد] استيناف في مقام التعليل ، اوجواب للسؤال عن حاله تعالى مع العباد .

اعلم ان الانسان ما لم يصر بذاته وافعاله ذالبٌ بتلقيح التّوبة والبيعة الخاصّة الولويّة و قبول الدّعوة الباطنة بقبول الولاية،كانكاللّوزوالجوز والفستقالخاليات مناللّب ولا اعتداد به ولاقرب له عندالله ولوأجهد نفسه في عبادة الله بقيام اللّيل وصيامالنّهارطول عمره لأكتّبه الله في النّار، واذا صارذالبٌ بقبول الولاية وقبول



بيان السّعادة

الدّعوة الباطنة صارمتذكراً لله على كلَّ حال ومتفكَّراً في خلق نفسه وفي الفانيات من الأرض والأرضيَّ والسماء والسماوي فينظر فيكون نظره عبرة ، و يتكلُّم فيكون كلامه حكمة ، و يسكت فيكون سكوته فكرة بقدرمرتبته في الايمان ، فينظر الى آلام الدُّنيا مثلاً ويعتبر وينتقل الى آلام الآخرة وشدَّتها فيستعيذ منها ويتوب الى الله ممَّا يجرِّها بحسب حاله وانكان لا يقول بلسانه ، ثمَّ ينظر الى لُبَّه ولطيفة ايمانه الَّتي هي نازلة وليَّ امره فيستظهر بها ويستغفر لذنوبه التي هي حاصلة له من نسبة الصَّفات الي نفسه ويسأله تكفيرسيَّتاته التي هي حاصلة له من نسبة الصَّفات الى نفسه ، ثمَّ يسأله ان يتوفَّاه ويأخذ جميع فعليَّاته بحيث لايبقي له نسبة فعليَّة الىذاته ولانسبة ذاتهالي ذاته حتى يحصل له الفناء التام عن افعاله وصفاته وذاته ، ثم يسأله بلسان غير منسوب اليه البقاء بعد الفناء على نحوبقاء الرّسل بحفظ الوحدة في الكثرة وهذه آخرة مراتب السالك وهي الرّبوبيّة بعدالعبوديّة ، وكلّ ذلك بلسان حاله سواءكان قريناً بلسان القال اولم يكن وسواءكان باستشعاره ام بغير استشعاره ، فالآية مشيرة الىمراتب السير لان قوله تعالى : الَّذين بذكرون الله الى قوله فآمنًا اشارة الى السيرمن الخلق الى الحق، وقوله فاغفر لنا ذنو بنا الى قوله و تو فَّنا مع الابر ار اشارة الى السير من الحق الى الحقِّ بمراتبه من توحيد الافعال و الصَّفات والذاتوالي السيرفي الحقّ، وقوله: آتناماوعدتنا إلى قوله لا مخلف الميعاد اشارة إلى السير بالحقّ في الخلق ، ولكون الآية اشارة الى مراتب الانسان في الكمال كرر النداء وكرر ربّنا بحسب المراتب وتفاوت ظهور الرّبّ وتفاوت حال السالك وكأن المنادي والمناديفي كل مرتبة غير المنادي والمنادي في المرتبة السابقة ولذلك ورد عن النبي (ص) ويل لمن لا كهابين فكّيه و لم يتأمّل مافيها، وروى: من حزنه امر فقال خمس مرّات: ربّنا ؛ أنجاه الله مسابحاف [ فَاسْتَجابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ أَنَّى] المان [ لا أضبع عَمَلَ عامِل مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْشى ] فاعطيكم من الوقاية والمغفرة والتكفير و التوفية والايتاء بقدر استعدادكم بأعمالكم [بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ] جواب لسؤال مقدّر كأنَّه قبل : انكان لا يضبع الله عمل عامل فما بال الرّجال يذكرون في الدَّنيا بالمدائح مثل الهجرة وغيرها دون النّساء ؟ \_ فقال : بعضكم من بعض ٍ فمديحة الرّجال مديحة للنّساء ايضاً او جواب لسؤال مذكور على ما روى انَّ امَّ سلمة قالت : يا رسول الله (ص)ما بال الرِّجال يذكرون في الهجر دون النِّساء ؟ ـ ومعنى كون بعضهم من بعض ان يعضهم تاش من بعض بالتوالد ، الرّجال ناشون من النّساء ، والنّساء من الرّجال ، او بعضهم من سنخ بعض ، او من مادّة بعض ، فلفظة من ابتدائيَّة اوتبعيضيَّة ، ولم يكتف تعالى شأنه بالجواب الاجمالي واني بالتفصيل في الاجابة بطريق عطف التفصيل على الاجمال فقال : [فَالَّذينَ هُاجَرُوا] من الاوطان الصّوريَّة المانعة من اقامة العبادة وإظهار الدِّين الى مدينة الرّمول (ص) طلباً للدِّين اوللتمكِّن من اظهار الدّين والعبادة ، او الى بلد ايّ بلدكان يطلب فيه الدّين ، او يتمكَّن فيه من اظهار الدّين ، او اقامة مراسمه ، او هاجروا من دار السَّرك الباطنيَّ التي هي النَّفس الامارة ثمَّ اللوَّامة لان المهاجر الحقيقيَّ من هجر السيَّئات التي اصلها النفس الامارة [وَأُخُرجُوا] الواوبمعنى او، اوهوعطف في معنى التعليل [مِنْ دِيارهِمْ] الصّورية والمعنوية و هو متنازع فيه لهاجرواً و اخرجوا [وَأُوذُوا فِيسَبِيلِي] اي سبيل المدينة او سبيل الرَّسول ( ص ) ، او سبيل تحصيل الدّين ، واضافه الى نفسه تشريفاً له ، أوالمراد من السبيل نفس الدّين اوالرّسول (ص) او طريق القلب والولاية فانتها سبيل الله حقيقة [وَقَانَلُوا] بالجهادالصوري اوبالجهاد المعنوي [وَقُتِلُوا] من حيوتهم الحيوانية



الجزء الرابع

باسياف الاعداء الظّاهرة اومنانانيّاتهم [لَأُكَفِّرَنَّعَنْهُمْ سَيَّئَاتِهِمْ] لازيلن عنهمانانيّاتهم ولوازم انانيّاتهم منالسيّئات القالبيّة [وَلَأُدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِىمِنْ تَحْتِبِهَاالْأَنْهارُ] اى من تحت اشجارها او عماراتها او قطعها .

اعلم ان أضافات الحق الأول تعالى ليست اعتبارية بل اضافات حقيقية اشراقية بعبَّر عنها بالانهار وكلِّ مرتبة من العاليات محلٌّ لظهور اضافاته فيها و بروزها منها الى غيرها ، و جهتها الَّتي تلي الحقَّ الواجب تعالى عالية ومحيطة بالجهة التي تلى الخلق ، و بروز اضافاته تعالى الى الخلق من الجهة الَّتي تلى الخلق فصح ّ ان يقال : ان الانهارالجارية الىالخلق جارية من تحت تلك المراتب التي هي الجنان بوجه [ أَوْ اباً] اي جزاء مفعول مطلق منغير لفظ الفعل اومفعول له اوالتتقدير ادخال ثواب اوهو حال من الفاعل اوالمفعول اي حالكونهم مجزيتين [مِنْعِنْدِاللَّهِوَاللَّهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوْ اب] عطف اوحال فيه تحسين للثواب الَّذي من عندالله تشريفاً لهم؛ روى ان الآية نزلت في على (ع) حين هاجر من مكة ومعه الفواطم، فاطمة بنت اسد وفاطمة بنت رسول الله (ص) وفاطمة بنت الزّبيروقد قارع الفرسان من قريش حين جاؤا من عقبه ليمنعوه فسار ظاهراً قاهراً حتّى نزل ضجنان فلزم بها يوماً وليلة ولحق به نفر من ضعفاء المؤمنين و فيهم امَّ ايمن مولاة رسول الله ( ص ) وكان يصلَّى ليلته تلكث هووالفواطم ويذكرون الله قياماً وقعوداً وعلىجنوبهم فلم يزالواكذلك حتىطلع الفجرفصلتي بهمصلوة الفجر ثم َّ سار لوجهه فجعل هو وهنَّ يصنعون ذلك منز لاَّ بعد منزل يعبدون الله عزَّوجلَّ ويرغبون اليه كذلك حتى قدم المدينة وقد نزل الوحى بماكان من شأنهم قبل قدومهم الَّذين يذكرون الله الى قوله من ذكر اواننى؛ الذكر على (ع) والانثى الفواطم ، وتلك الآيات بل جميع الآيات القرآنية ان كان نز ولها خاصّاً فهي جارية في كلَّ من اتَّصف بالصِّفات المذكورة فيها [لأيَغُرَّ ذَلْك] مقطوع عن سابقه ودفع لتوهم نشأ من قوله انتي لااضيع عمل عامل منكم من الله كيف لايضاع عمل العاملين والحال أن المؤمنين مع كمال طاعتهم في ضيق من العيش و بلاء كثير و الكافرون و المنافقون مع عدم طاعتهم في سعة من العيش و راحة من البلاء و الخطَّاب خاص بالنَّبيَّ (صِ) على طريق ايَّاك اعنى و اسمعي يا جارة ، اوعام لكلَّ من يتأتَّى منه الخطاب ، وروى انَّ بعضهم تفوَّهوا بهذا الوهم بعد ماكانوا يرون المشركين في رخاءٍ و لين عبش فيقولون : أعداء الله فيما نرى من الخير وقد هلكنا من الجوع فنزل لا يغرّنك [تَقَلَّبُ الَّذينَ كَفَرُوافِي الْبِلاٰدِ] التقلّب كناية عن سعتهم و راحتهم وتجاراتهمالرّابحة وتمكّنهم ممّا ارادوا ، ذلك التقلّب [مَتَّاعٌ قَليلٌ] جواب سؤال محذوف في مقام التّعليل وخبر مبتدء محذوف اومبتدء خبر محذوف اي فيه متاع قليل و المتاع بمعناه المصدري او بمعنى ما به التّمتّع وقلته عبارة عن قلبة ما به التَّمتَّع في الدُّنيا اوعن قلَّة مدَّة التَّمتَّع فيها ، فانَ جميع الدَّنيا في جنب الآخرة مثل ما يجعل احد اصبعه في اليم ّ كما في الخبر ، و مدَّة الدَّنيا في جنب الدَّهر ليسَت الا مثل ذلك [تُـهُمُّكأُوينهُم جَهَنَّمُ] ولامدى له ولا شدَّة مثل شدَّته [وَبِتُّسَ الْمِهْادُ] جهنتم والمهاد كالمهد مايهيَّي للصبيّ وراحته ونومه و استعماله هذا للتهكم [لكرنَّ الَّذين اتَّقَوُّ ارَبَّهُمْ لَهُمْ جَنَّ أَتَّ استدراك ممّا استفيد من قوله تفلّب الذين كفروا فانه يستفاد منه ان الكفار متنعَّمون دون المؤمنين فقال لكن المؤمنين لهم جنَّات [تَجْرىمِنْ تَحْتِبِهَا الْأَنْهُارُ خَالِدِينَ فِيهُا] من غير زوال [نُزُلاً] تشريفاً لهموالنَّزل ما يعدَّ للنَّازل من طعام وشراب وصلة مثلاً



لان يكون حاضراً عند نزوله [مِنْعِنْدِ اللهِ وَمَاعِنْدَ اللهِ حَيْرٌ لِلْآبُر ار] ممّا يتقلّب فيه الفجّار، وضع الظّاهر موضع المضمر اشارة الى مديحة اخرى لهم [وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ] عطف باعتبار المعنى فانته كماقيل: نزلت آية لا يغرُّ نك ( الى آخرها ) في غبطة المسلمين لليهود حيث رأوهم متقلَّبين متنعَّمين وتوهَّموا من ضعفهم ان ً لهم خيراً فقال الله : لايغرّنكم تقلّبهم فانَّ ذلك التقلّب متاع قليل وله عاقبة سيَّنة فكأنَّه قال : انَّ بُعض اهل الكتاب لمن يكفر بالله ولهم جهتم وان منهم [لَمَنْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ] من الكتاب والشريعة [وَمَا ٱنْزِلَ إِلَيْهِمْ] من كتابيهم وشرائعهم [خاشِعينَ لِلهِ لايَشْتَرُونَ بِآياتِ اللهِ تَمَنا أَقَليداً] مثل الكفاد منهم ومثل منافقي امة محمد (ص) فهو تعريض بالكفار من اهل الكتاب وبالمنافقين من اهل الاسلام [أولْشِلْكُلْهُم أجْرُ هُم] اضافة الاجر اليهم تفخيم للاجركانة لايمكن معرفته الابالاضافة اليهم [عِنْدَرَبُّهِمُّ] تفخيم آخر لهم وتعريض بالكفّار والمنافقين [إِنَّاللَّهُسَرِيعُ الْحِسَابِ] جوابِلسؤال مِقدَّرٍ كَأَنَّه قبل: انَّ للكفّارجزاء ً بقدراستحقاقهم وبحسب اعمالهم وللمؤمنين جزآء بقدراستعدادهم وأعمالهم ، والنَّفوس البشريَّة غبر متناهية فكيف يحاسب تلكث النَّفوس واعمالها وجزاءها؟\_ فقال: انَّ الله سريع الحساب لانَّه لايشغله حسابٌ عن حسابٍ ولايشذَّ عن عمله شيء ولايغيب عنه شيء فيحاسب الكلّ دفعة واحدة في طرفة عين [ياأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا] بالايمان العام والبيعة العامة النبوية اوبالايمان الخاص والبيعة الخاصة الولوية وقبول الدعوة الباطنة [اصبر وا] الصبر حبس النفس و منعها عن مقتضاها ، و لمَّاكانت مقتضيات النَّفس بحسب قواها الـدَّاخلة و وارداتها الخارجة مختلفة صار اقسام الصّبر مختلفة بحسب المتعلّق وقد جعل الصّبو في الاخبار ثلاثة اقسام: احدها الصّبر عن المعاصي وهو حبس النّفسعن مقتضى قواها لنّشهوية والغضبية والشيطانية من غبر اذن واباحة منالله ، وثانيها الصّبر على الطّاعات و هو حبس النَّفس عن الخروج عن مفام التَّسليم و الانقياد فإنَّ النَّفس بقوَّتها الَّشيطانيَّة تقتضي الاستبداد والانانية ، وثالثها الصّبر على المصائب وهو حبس النّفس عن الجزع حين ورود الامر الغير الملائم عليها لانتها تقتضي الجزع والاضطراب والالتجاء الى غيرها والتماس الدفع منه عند ورود المنافى عليها اذا لم تتمكّن من دفعه اومنالانتقام له اذاكان ممَّا ينتقم له ولمَّاكانت الآيات ذوات وجوه بحسباللَّفظ وبحسبالمعنى وكانت الائمة (ع) يفسّرون الآيات بالوجوه المناسبة لمقامات الكلام بحسب احوال الاشخاص فسّروا الآية بوجوه مختلفة كما سنشير اليها [وَصْابِرُوا] من المصابرة بمعنى حمل كلِّ واحد كلًّا على الصَّبر على المصائب اوعلى الطّاعات او عن المعاصي اوبمعنى المغالبة في الصّبر أي صابروا عدوكم في الغزاء فانكم أولى بالصّبروالثّبات في الجهاد منهم حيث ترجون من الله ما لا يرجون ، او صابروهم علىالتَّقيَّة ، اوعلىالفتنة ، وقد اشير الىكلَّ في الخبر كما فسَّر اصبروا في الخبر بالصَّبر على الفرائض والصَّبر على المصائب ، وعلى الَّدين ، وعن المعاصي، بحسب اختلاف احوال السائلين والمخاطبين وكثرة وجوه القرآن وجواز ارادة كل منها بحسب اقتضاء المقام كما اشرنا اليه [وَرْا بِطُوا] المرابطة في الظّاهر ملازمة ثغر العدوّ او ان يربط كلَّ من الفريقين خيولهم في ثغره اوالمراد بها الاتِّصال بالامام بالبيعة الخاصَّة الولويَّة ، اوبالتبعيَّة والانقياد في الاحكام ، اوالاتَّصال بملكوت الامام ، او المراد انتظارالصَّلوة بعد الصَّلوة كما اشير الى كلَّ في الاخبار ، وقد فسَّرت المرابطة في اخبار كثيرة بالمرابطة علىالامام مع اختلاف يسير في اللَّفظ ، وقداستشهد الصَّوفيَّة بامثال هذه الآية على ماقالوه ان السالك



37Y

الجزء الرابع

ينبغى ان يجاهد فى الرياضات و الذكر والفكر المأخوذة من صاحب الاجازة فى الشريعة او الطّريقة بحيث يصفو مرآة قلبه من غبار الكثرات و يتجلّى فيها صورة شيخه ولا يغيب عنه و يسمّون هذا الاتّصال و النجلّى بالمرابطة والحضور والفكركما يسمّون ذلك المتجلّى بالسكينة ويقولون: ان السالك ما لم يتّصل بملكوت شيخه كان سالكا الى الطّريق لا الى الله ، فاذا اتّصل بملكوت شيخه وصل الى الطّريق وصارسالكا الى الله على الطريق ، وقبل هذاالاتّصال يكون العبادة منه كلفة وعناء وكرهاً وبعدالوصول تصيرلذ أة وراحة و طوعاً ؛ وقول المولوى قدّس سرّه :

جهدكن تا نور تو رخشان شود تا سلوك و خدمت آسان شود اشارة الى هذا الظلّهورو التّجلّى ، وبهذا الاتّصال تصدق المعيّة مع الصّادقين التي امرالله بها في قوله تعالى : كو نوا مع الصّادةين و هذا الظاهر هو الوسيلة التي امرالله بابتغائها بقوله : ابتغوا اليه الوسيلة و بهذا يتبدل الارض غير الارض واشرقت الارض بنورر بّها ، واخر جت الارض اثقالها و تحدّث اخبارها و تبلى مر اثر ها وهذا الظاهر هو النور الساعى بين أيديهم وبأيمانهم ، روى عن سيّد الساجدين (ع) ان الآية نزلت في العبّاس وفينا ولم يكن الرّباط الذي أمرنا به وسيكون ذلك من تسلنا المرابط ومن نسله المرابط [وَاتَّقُوا الله] المسخطه وعذابه في ترك مامرتم به من الصّبر والمصابرة والمرابطة ، واتقوا الله بعد المرابط قى الغلة او الألموا عن المتجلّى لائه من يكفر بعد فيعذ به الله عذاباً لا يعذبه احداً من العالمين [لَعَلَّكُمْ تُشْلِحُونَ] قد مضى ان الترجي من الله واجب والله يجرى في وعده على عادة الكبار من الناس .







.



صفحة

۲۳

۲٥

۳Y

۳۷

۳۸

۳۸

٣٩

٤o

٤٦

٤٦

٤٦

٤٧

٤٨

٤٨

٤٩

۵.

۵.

عنوان صفحة خطبة الفصل الرَّابع عشر ـ في ان القرآن نزل تمامه في الائمة ا الفصل الاول \_ في حقيقة العلم والجهل المشابه للعلم ٣ الاثنى عشر (ع)بوجه ونزل فيهم وفي اعداثهم بوجه الفصل الثاني في شرافة هذا العلم وخساسة الجهل ٤ ونزل اثلاثآ، ثلث فيهم وفي اعدائهم، وثلث سنن وامثال الفصل الشالث - في ان العلم كلما از داد ضعفت الانانية وثلثفر أتض واحكام بوجه اوثلث فيهم وفي احبّاتهم والجهلكلما ازداد زادتالانانية و ثلث في اعدائهم وثلث سنَّة و مثل بوجه ، ونز لُ الفصل الرابع \_ في تلاز مالعلم والعمل و اقتضاءالعلم الحيرة ارباعاً ، ربع فيهم وربع في علوهم وربع سنن وامثال وربع فرائض واحكام بوجه وقد ورد الاشعار لكل والخشية والعزلة الفصل الخامس - في فضل قراءة القرآن وفضل توسل به فىالاخبار سورة الفاتحة بای نحوکان الفصل السادس \_ في آداب القراءة وكيفيتها ومراتب تفسير بسمائله الرّحمن الرّحيم سورة البقرة - تحقيق مراتب الوجود وانه حقيقة واحدة الغراء الفصل السّابع \_ في جواز تفسير آيات القرآن و اخبار مشككة المعصومين (ع) والنَّظر فيها والتَّأمَّل في مفاهيمها تحقيق معنى بسيط الحقيقة كل الاشياء والتمكر فيمعانيهاوالمرادبها والتدبتر فيمقاصدها تجقيق جريان الحروف المقطعةعلى لسان المنسلخ عن مدالينيان والغايات المؤول اليها واستعلام تنزيلها اواستنباط تأويلها لقدر استعداد المفسر الناظر معنى تأويل القرآن وبطونه ۱۲ الفصل الشَّامن - في الفرق بين الظُّهر والبطن والتَّيَّنوَ بِلَ في الوجوه المحتملة في اعراب فواتح السور و عدم أعرابها والتأويل والمحكم والمتشابه والناسخ والمنسوخ والعام والخاص تحقيق كون جميع الكتب المدونة حقه و باطله صور ۱۳ الفصل التاسع فى تحقيق التفسير بالرّ أى اللّ فى ورد حرمته الكتاب الحقيقي الذي هوحقيقة القرآن تحقيقالكتاب ومصاديقه ومذمته في الاخبار 10 الفصل العاشر \_ في ان علم القرآن بتمام مراتبه منحصر تحقيق معنى الكلام فىمحمد (ص)واوصياته الاثنىعشروليس لغيرهم الفرق بينالكتاب والكلام آلا لقدرمقامه تحقيق ان الانسان ما لم يخرج من اسر نفسه لايدرك من ۱٦ الفصل الهادى عشر ـ في تحقيق ان القرآن ذو وجوه ١٧ القرآن آلا اللفظ والعبارة الفصل التآنى عشر في جوازنزول القرآن بوجوه مختلفة تحقيق معنىالهداية تحقبق معنىالتقوي ومراتبها فيالفاظه ۲۸ الفصل الثالث عشر في وقوع الزّيادة والنّقيصه والتّقديم بيان سر ظهور بعض الشطحيات من السلاك والتأخير والتحريف والتغيير في القرآن البذي بين تحقيق قوله تعالى لبس على الذين آمنوا وعملوا اظهرنا الآلمي امرنا بتلاوته وامتثال اوامره ونواهيه الصالحات واقامة احكامه وحدوده تحقيق الايمان ومراتبه 11



| بفحة  | عنوان ع                                                    | فمحة        | عنوان م                                                          |
|-------|------------------------------------------------------------|-------------|------------------------------------------------------------------|
| 141   | تحقيق الولي والنّصير                                       | 03          | تحقيق الصلوة ومراتبها                                            |
| 144   | تحقيق الظلم                                                | 07          | تحقيق استمرار الصلوة والزكوة للانسان تكوينا                      |
| ۱۳۸   | تحقيق المسجد                                               | ٥٤          | بيانالكفرواقسامه                                                 |
| 127   | تحقيق ابتلاء ابراهيم (ع) بكلمات                            | ب           | تحقيق مراتب القلب واطلاقاته وتحقيق ختم القل                      |
|       | تحقيق مراتب الخلق منالنتبوة والرسالة والخلة                | 65          | والبصر                                                           |
| 114   | والامامة                                                   | 1.          | بيان اشتراء الضلالة بالهدى                                       |
| 159   | الجزء الشاني                                               | 11          | تحقيقالرعد والبرق والسحاب والمطر                                 |
| 102   | تحقيقالآذكر ومراتبه وفضائله                                | 70          | تحقيق معنى من دونانله                                            |
| 177   | بيان خطوات التشيطان                                        | 70          | الاشارةالي وجوه اعجازالقرآن                                      |
| 178   | تحقيقالقول علىالله بمالايعلمه                              | ٦٩          | بیان قطع ما امرانله به ان یو صل                                  |
| 141   | تحقيق نز ولالكتاب جملة ونجوماً                             | ٦٩          | تحقيق افساد في الأرض                                             |
| 171   | تحقيق كونالقرآن بيننات منالهدي                             | v٠          | تحقيق تكرارالاحياء والاماثة للانسان                              |
| ۱۷۳   | تحقيق قربه تعالى                                           | سموم        | تحقيق خلق جمعالاشياء حتتي السموم وذوات ال                        |
| ۱۷٤   | تحقيق اجابته تعالى وعدم اجابته للعباد                      | ٧١          | لنفع الانسان                                                     |
|       | تحقيق انيان البيوت منالابواب ومنع الاتيان                  | -744        | تحقيق مادة الملكئ واقسامالملمتكة                                 |
| 144   | منالظهور                                                   | ٧٣          | تحقيق كيفية قولاالله وامره للملآئكة                              |
| ۱۸٦   | تحقيق الافسادفي الارض واهلاك الحرث والنتسل                 | NT 10 17 17 | تحقيق معنىالتسبيح والتقديس والفرق بينهما                         |
| 184   | فحقليق معنى الرّجوع الامورالي الله تعالى                   | ، کلٹھا     | تحقيق معنى الاسم وبيان تعليم آدم (ع ) الأسماء                    |
| 198   | تحقيق مراتب كمال الانسان                                   | ۷٥          | وبيان اللطائف مندرجة فيالآيةالشريفة                              |
| 198   | تحقيق الوليَّ والنَّبِيَّ والرَّسول والامام(ع)             | بن ۷۸       | تحقبقمراتبالعالم وكيفيةخلقالاجنآة والشياط                        |
| 197   | ييان حرمة شرب دخان الافيون                                 | 74          | تحقيق توبة العبد                                                 |
| ۱۹۸   | تحقيق تكيَّف النَّفوس من مجاور ها                          | ٨٣          | تحقيق توبة الرّبّ في توبة العبد                                  |
| ۲۰٤   | تحقيق النبعمة ومراتبها بحسب مراتبالانسان                   | عليهم       | تحقيق بيان اختلاف الفقرتين من قوله فلاخوف                        |
| ۲.۷   | بيان حكمة عدّة النّساء                                     | ۸۳          | ولاهم يحزنون                                                     |
| ۲.٩   | بيان الصلوة الوسطى                                         | ۸v          | تحقيق وتفصيل لاشتراء الشمن القليل بالآيات                        |
| * 1 * | بيان قرضالله وتحقيقه                                       | 4+          | تحقيق الامر بالمعروف وموارده                                     |
| 212   | بيان التابوت والسكينة                                      | ۱۰۸<br>۱۰   | تحقيق الوالدين ونسبة الرّوحانيّة                                 |
| 115   | الجزء الشالث                                               |             | حكاية ملكث سليمان وكونه فيخاتمه ورمز ذلكت<br>معتد مان            |
|       | تحقيق الجبر والقدر والامربين الامرين وتحقيق ب              | 171         | تحقيقالآسحر<br>كلة باستقبال متعديدة ا                            |
| ۲۱۸   | تحقيق الجبر والعدر والا مريين لا مرين وتعطيق يا<br>المطالب | 177         | . حكاية هاروت وماروت ورموزها<br>تربية تاليا بربيم ادبته برجة تتن |
| 111   |                                                            | 145         | تحقيق العلم ومصاديقه وحقيقته                                     |
| 111   | بيان الاحاطة بماشاء الله من علمه                           | 14.         | بيان النسخ واقسامه                                               |



عنوان صفحة صفحة عنوان تحقيق التواء الكتاب باللسان المضاف الى النفس ٢٧٦ تحقيق الاستمساك بالعروة الوثقي وبيان العروه تحقيق اصناف الناس بحسب طلب الدين والبقاء عليه 117 الوثقى بيانابتغاء مرضاةاتقبحيث لايخل باخلاص العمل ٢٣١ والارتدادمنه ۲۸۰ بيانالحكمة ومراتبها ۲۳۳ الجزء الرايع 171 يبان الخبط من مس الشيطان 177 تحقيق كونالبيت اول بيت وضع وكونه مأمنآ ኘለ۳ سورة آلعمران 720 تفسير حجة الوداع وغديرخم የለጓ بيان المحكم والمتشابه ۲٤٧ تحقيق حبلالله وحبل الناس ۲۸۸ بيان صيرورة الانسان ذالب ۲٤٨ وجه التعبير عن ارض الجناة بارض السموات كيفية شهادة الله بان لاآله الاهو 101 444 والارض تحقيق تسبيح الرآب وتسبيح اسم الرآب 171 تحقيق كون الأنسان فطري التعلق واقتضاء ذلك الايتمام تحقيق مراتب الناس في القصاص وتركه 144 3.1 تحقيق الاشراك بانله باذنه وبرهانه 172 بامر تحقيق كون المؤمنين درجات وذوى درجات تفصيل حال عيسى(ع)واخذه وصلبه 311 111 بيان الفكرومراتبه تحقيق شرافة من كان مع محمدً (ص) في المباهلة ٢٦٩ 341

+K3834 +K3834



í

