



لأبر ت مح تمدين عَبْدالله المعروف بابن لع ربي ۵۲۳ - ۲٦۸ هوټة

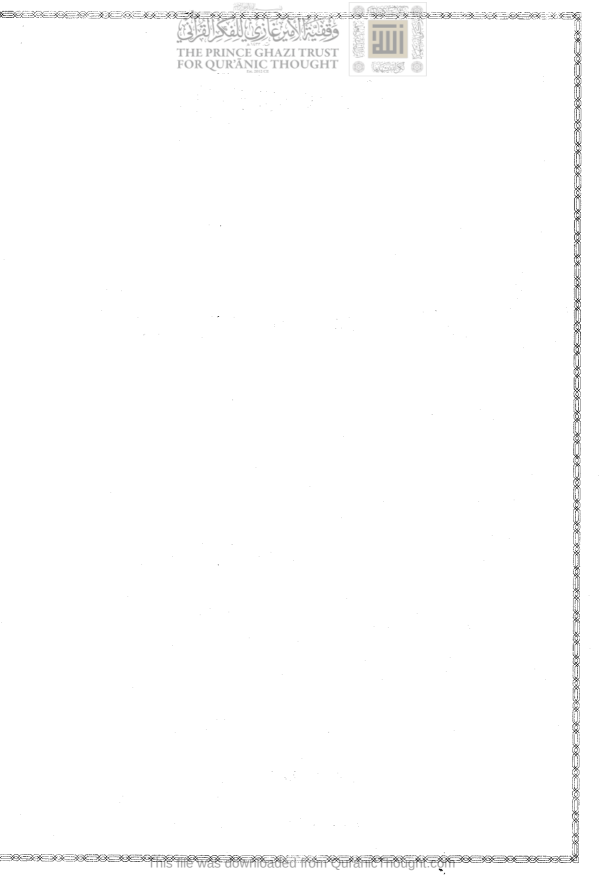
راجع أصوله وخرَّج أحاديثه وعلَّق عليه ممتدهيد لفاوز وط

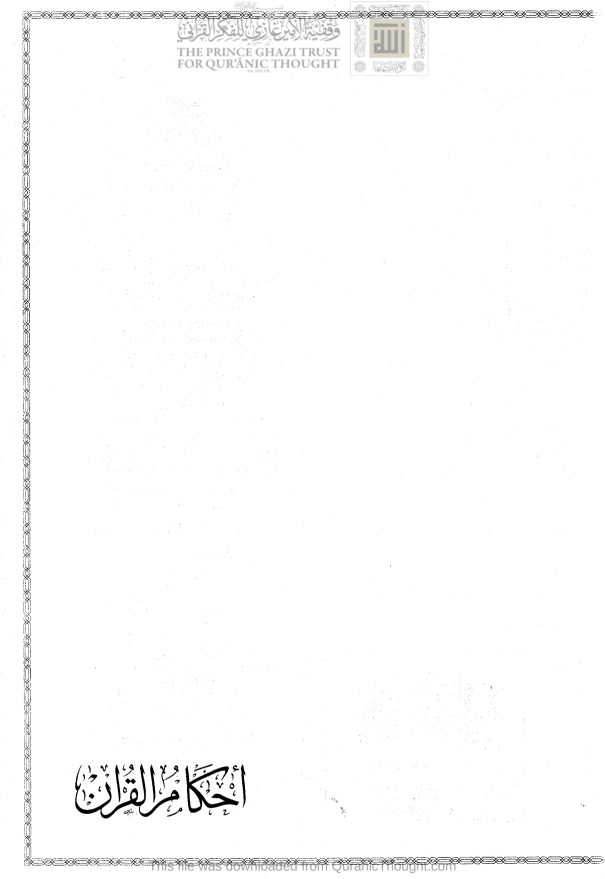
القسم الأول

طبعة جديدة فيها زيادة شرح وضبط وتحقيق

مختر صلى سادار .) لنشر كتب الشنة والجماعة دارالکنب **العلمیة.** جزرت نگرو

This file was downloaded from QuranicThought.com





# THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT



XXX XXX XXX

XXXXXX

XXXXXX

جميع ال<u>حقوق</u> محفوظــد Copyright All rights reserved Tous droits réservés

جميع حقسوق المكيسة الأدبيسة والفنيسة محفوظسسة للسدار الكتسسب العلميسة بيسروت لينسان. ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملاً أو مجزأ أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخساله على الكمبيوتسر أو برمجتسه على اسطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشسر خطياً

#### Exclusive rights by

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

#### Droits exclusifs à

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beyrouth - Liban

Il est interdit à toute personne individuelle ou morale d'éditer, de traduire, de photocopier, d'enregistrer sur cassette, disquette, C.D, ordinateur toute production écrite, entière ou partielle, sans l'autorisation signée de l'éditeur.

> الطبعة الثالثية ٢٠٠٣هـ ١٤٢٤هـ

سيبرُوت - ليسسنكان

رمل الظريف – شارع البحتري – بناية ملكارت الإدارة المامة: عرمون – القبة – مبنى دار الكتب العلمية هاتف وفاكس: ١١/١١/١٢/١٢ (٥ ٢٦٠+) صندوق بريد: ١٢٢٤ – ١١ بيروت – لبنان

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah

Beirut - Lebanon Raml Al-Zarif, Bohtory Str., Melkart Bldg. 1st Floor **Head office** Aramoun - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg. Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.O.Box: 11-9424 Beirut - Lebanon

Dar Al-Kutub Al-ilmiyah

Beyrouth - Liban Raml Al-Zarif, Rue Bohtory, Imm. Melkart, 1er Étage

> Administration général Aramoun - Imm. Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.P: 11-9424 Beyrouth - Liban



http://www.al-ilmiyah.com/

e-mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun@al-ilmiyah.com



بسم الله الرحمن الرحيم

تقديم

إن الحمد لله نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له. وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله.

أما بعد .. فقد مر على الإنسانية حين من الدهر وهي تتخبط في مهمه من الضلال متسع الأرجاء ، وتسير في غمرة من الأوهام وفوضى الأخلاق وتنازع الأهواء . ثم أراد الله لهذه الإنسانية المعذبة أن ترقى بروح من أمره وتسعد بوحي من السماء .

وكانت البداية هي نهاية خلوة طويلة في غار بعيد عن مكة حيث لم يكن يسمع غير جلال الصمت، أو زمجرة العواصف، أو زئير الوحش. ولم يكن يرى غير وعورة الجبال وأغوار الوديان، وكل ما تحتويه البيئة من ظواهر العنف والقوة الفطرية التي لم تعبث بها يد الإنسان، وفوق كل ذلك جلال السماء والكواكب، روعة الظلام المطبق حينما يحتويه قلب الغار، حيث يرتد كل ما حوله من مظاهر الجلال إلى ذاته الداخلية بالاستجاع واستصحاب آيات الله في الآفاق إلى رحلة عميقة داخل النفس.

ومن خلال هذا العنف برز الجمال، ومن خلال هذا الظلام انبجس النور، ومن بطن الغار كانت آخر مرحلة من مراحل إعداد النبي العالمي لمهمته التي خرج ليواجهها في إصرار نادر، وقوة غالبة.

من هنا ، في هذا المكان ، وهذا الزمان انطلقت دعوة الحق ودعوة النور التي محا الله بها الظلمات ، وظلم البشر للبشر . وقف تتألو يرتجا زع الفلالة

لقد اصطفى الله سبحانه وتعالى رسوله الكريم، وأعده إعداداً كاملاً ليتحمل أسمى رسالة. فأنزل على نبيه كتاباً لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه. وأشرق ذلك الكتاب المبين يحمل دليل صدقه ذاتياً، وهو الدليل الخالد على صدق الرسول يتليم في كل ما جاء به، وكان المعجزة الكبرى، وأمره بتبليغه، وتكفل الله سبحانه وتعالى بعصمة الرسول وإمداده بالوحي وعصمته عن الخطأ والهوى في كل ما يأتي به من قرآن وسنة فيها بيان للقرآن<sup>(۱)</sup>.

لقد نزل القرآن الكريم على نبي أمي وقوم أميين، ليس لهم إلا ألسنتهم وقلوبهم. وجرياً على سنة الله تعالى في إرسال الرسل، نزل القرآن بلغة العرب وعلى أساليبهم في كلامهم. فألفاظ القرآن عربية، وكان من الطبيعي أن يفهم النبي ﷺ القرآن جملة وتفصيلاً، أن تكفل الله تعالى له بالحفظ والبيان.

كما كان طبيعياً أن يفهم أصحاب النبي ﷺ القرآن في جملته ۔ أي بالنسبة لظاهره وأحكامه ۔ أما فهمه تفصيلاً فهذا غير ميسور لهم بمجرد معرفتهم للغة القرآن، بل لا بد لهم من البحث والنظر والرجوع إلى النبي ﷺ فيا يشكل عليهم فهمه.

فقد كان الصحابة يعتمدون في تفسيرهم للقرآن الكريم على ثلاثة مصادر : الأول : القرآن الكريم ، والثاني : النبي ﷺ ، والثالث الاجتهاد وقوة الاستنباط .

أما المصدر الأول، وهو القرآن الكريم، فإن الناظر فيه يجد أنه قد اشتمل على الإيجاز والإطناب، وعلى الإجمال والتبيين، وعلى الإطلاق والتقييد، وعلى العموم والخصوص. فها أوجز في مكان قد يبسط في مكان آخر، وما أجمل في موضع قد يبين في موضع آخر، وما جاء مطلقاً في ناحية قد يلحقه التقييد في ناحية أخرى، وما كان عاماً في آية قد يدخله التخصيص في آية أخرى.

لهذا كان لا بد لمن يتعرض لتفسير كتاب الله تعالى أن ينظر في القرآن أولاً ، فيجمع ما تكرر منه في موضوع واحد ، ويقابل الآيات بعضها ببعض ليستعين بما جاء

(1) إحياء أفعال الرسول عليه ، عبد القادر أحمد عطا ٥.

مسهباً على معرفة ما جاء موجزاً، وبما جاء مبيناً على فهم ما جاء مجمّلاً ، وليحمل المطلق على المقيد ، والعام على الخاص ، وبهذا يكون قد فسر القرآن بالقرآن .

أما المصدر الثاني، وهو النبي مُتَالِيةٍ ، فقد كان الصحابة يرجعون إلى النبي مُتَالِيةٍ في تفسير آيات القرآن، فيبين لهم ما خفي عليهم.

أما المصدر الثالث، وهو الاجتهاد، فقد كان الصحابة رضوان الله عليهم أجمعين إذا لم يجدوا التفسير في كتاب الله، ولم يتيسر لهم أخذه عن رسول الله ﷺ رجعوا في ذلك إلى اجتهادهم وإعمال رأيهم.

غير أن الصحابة كانوا متفاوتين في معرفتهم بالاجتهاد، فلم يكونوا في مرتبة واحدة، السبب الذي من أجله اختلفوا في فهم معاني القرآن، وإن كان يسيراً بالنسبة لاختلاف التابعين.

وقد اشتهر بالتفسير من الصحابة عدد قليل، قالوا في القرآن بما سمعوه من رسول الله ﷺ مباشرة أو بالواسطة، وبما شاهدوه من أسباب النزول، وبما فتح الله به عليهم من طريق الرأي والاجتهاد.

ومن أشهر هؤلاء : الخلفاء الأربعة ، وابن مسعود ، وابن عباس ، وأُبَيَّ بن كعب ، وزيد بن ثابت ، وأبو موسى الأشعري ، وعبدالله بن الزبير ، رضي الله عنهم .

وبانتهاء عهد الصحابة بدأ عصر التابعين الذين تتلمذوا للصحابة فتلقوا غالب معلوماتهم عنهم. ومن أشهر هؤلاء سعيد بن جبير، ومجاهد، وعكرمة وطاوس بن كيسان الياني، وعطاء بن أبي رباح، وأبو العالية، ومحمد بن كعب القرظي، وزيد بن أسلم، وعلقمة بن قيس، ومسروق، والأسود بن يزيد، ومرة الهمداني، وعامر الشعبي، والحسن البصري، وقتادة.

بعد عصر الصحابة والتابعين خطا التفسير خطوة ثانية، وذلك حيث ابتدأ تدوين حديث رسول الله ﷺ، فكانت أبوابه متنوعة، وكان التفسير باباً من هذه الأبواب التي اشتمل عليها الحديث.

ثم خطا التفسير خطوة ثالثة انفصل بها عن الحديث، ووضع التفسير لكل آية من

القرآن، ورتب ذلك على حسب ترتيب المصحف وتم ذلك على أيدي طائفة من العلماء منهم ابن ماجه، وابن جرير الطبري وأبو بكر بن المنذر النيسابوري، وابن أبي حاتم، وأبو الشيخ بن حبان وغيرهم من أئمة هذا الشأن. وكل هذه التفاسير مروية بالإسناد إلى رسول الله عظيمة ، وإلى الصحابة، والتابعين، وتابع التابعين، وليس فيها شيء من التفسير أكثر من التفسير بالمأثور، اللهم إلا ابن جرير الطبري فإنه ذكر الأقوال ثم وجهها، ورجح بعضها على بعض، واستنبط الأحكام التي يمكن أن تؤخذ من الآيات القرآنية.

ثم خطا التفسير خطوة رابعة لم يتجاوز بها حدود التفسير بالمأثور . ثم خطا التفسير بعد ذلك خطوة خامسة هي أوسع الخطا وأفسحها . فبعد أن كان تدوين التفسير مقصوراً على رواية ما نقل عن سلف هذه الأمة ، تجاوز بهذه الخطوة الواسعة إلى تدوين تفسير اختلط فيه الفهم العقلي بالتفسير النقلي .

أشهر ما دون في التفسير :

تنقسم كتب التفسير إلى أربعة أقسام : أ**ولاً :** التفسير بالمأثور :

- من أهم المصنفات في التفسير بالمأثور :
- ١ جامع البيان في تفسير القرآن، لابن جوير الطبري <sup>(١)</sup>.
   ٢ بحر العلوم، لأبي الليث السمرقندي <sup>(٢)</sup>.
   ٣ الكشف والبيان عن تفسير القرآن، للثعلبي <sup>(٣)</sup>.
   ٤ معالم التنزيل، للبغوي <sup>(٤)</sup>.
   ٥ تفسير القرآن العظيم، لابن كثير <sup>(٥)</sup>.

(١) طبع بالمطبعة الأميرية ١٣٢٣ هـ. (٢) مخطوط في ثلاثة مجلدات كبار. وقد يسر الله لي تحقيقه وسيصدر قريباً بدار الكتب العلمية ببيروت. (٣) مخطوط بالمكتبة الأزهرية تحت رقم [ ١٣٦ ] ٥٦١. (٤) طبع مع تفسير ابن كثير، ومع تفسير الخازن. (٥) طبع عدة طبعات.

×=x=xx

 ١٠ – روح المعاني في تفسير القرآن العظم والسبع المثاني، للالوسي<sup>(1)</sup>. **ثالثاً: التفسير بالرأي المذموم:**١ – الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، للزمخشري<sup>(1)</sup>.
٢ – هميان الزاد إلى دار المعاد . لمحمد بن يوسف أطفيش<sup>(1)</sup>.
٣ – حقائق التفسير ، لأبي عبدالرحن السلمي<sup>(1)</sup>.
٣ – حقائق التفسير الفقهي:
٣ – حقائق التوات في التفسير الفقهي :
٢ – من أهم المصنفات في التفسير الفقهي :
١ – أحكام القرآن، للجصاص<sup>(٥)</sup>.
٣ – أحكام القرآن، للكيا الهراسي الشافعي<sup>(1)</sup>.
٣ – أحكام القرآن، للكيا الهراسي الشافعي<sup>(1)</sup>.
٣ – أحكام القرآن، للكيا الهراسي الشافعي<sup>(1)</sup>.
٣ – أحكام القرآن، للكيا المراسي الشافعي<sup>(1)</sup>.
٣ – أحكام القرآن، المراسي المالي المراسي الشافي (<sup>1)</sup>.
٣ – أحكام القرآن، المراسي المالي المراسي المالي المراسي المالي المراسي المالي المراسي المراسي المراسي المالي المراسي المالي المراسي المالي المراسي المالي المراسي المراسي المالي المراسي المراسي المالي المراسي المالي المراسي المالي المراسي المراسي المالي المراسي المراسي المالي المراسي المريسي المراسي المراسي المراسي المراسي ا



كتاب أحكام القرآن ومؤلفه

نزل القرآن الكريم مشتملاً على آيات تتضمن الأحكام الفقهية التي تتعلق بمصالح العباد في دنياهم وأخراهم، وكان المسلمون على عهد رسول الله صليتيم يفهمون ما تحمله هذه الآيات من الأحكام الفقهية بمقتضى سليقتهم العربية. وما أشكل عليهم من ذلك رجعوا فيه إلى رسول الله عينيم .

ولما توفي رسول الله ﷺ جدت للصحابة من بعده حوادث تتطلب من المسلمين أن يحكموا عليها حكماً شرعياً صحيحاً، فكان أول شيء يفزعون إليه لاستنباط هذه الأحكام الشرعية هو القرآن الكريم؛ وإلا لجأوا إلى سنة رسول الله ﷺ فإن لم يجدوا فيها حكماً اجتهدوا وأعملوا رأيهم على ضوء القواعد الكلية للكتاب والسنة، ثم خرجوا بحكم فيا يحتاجون إلى الحكم عليه.

غير أن الصحابة في نظرهم لآيات الأحكام كانوا يتفقون أحياناً على الحكم المستنبط، وأحياناً يختلفون في فهم الآية، فتختلف أحكامهم في المسألة التي يبحثون عن حكمها. ومع هذا الخلاف فقد كان كل واحد من المختلفين يطلب الحق وحده، فإن ظهر له أنه في جانب من خالفه رجع إلى رأيه وأخذ به.

وظل الأمر على هذا إلى عهد ظهور الأئمة الأربعة وغيرهم. ثم خلف من بعد هؤلاء الأئمة خلف سرت فيهم روح التقليد لهؤلاء الأئمة، التقليد الذي يقوم على التعصب المذهبي، ولا يعرف التسامح، ولا يطلب الحق لذاته ولا ينشده تحت ضوء البحث الحر، والنقد البريء <sup>(۱)</sup>.

وقد ألف كثير من العلماء على اختلاف مذاهبهم في التفسير الفقهي المصنفات.

التفسير والمفسرون، للدكتور محمد حسين الذهبي . بتصرف.

فمن الحنفية ألف أبو بكر الرازي العروف بالحصاص كتابه أحكام القرآن، ومن الشافعية ألف أبو الحسن الطبري المعروف بالكيا الهراسي كتابه أحكام القرآن، ومن المالكية ألف أبو بكربسن العربي كتابه الذي بين أيدينا أحكام القرآن. **ابن العربي في سطور:** 

هو القاضي أبو بكر: محمد بن عبدالله بن محمد بن عبدالله بن أحمد المعافري، الأندلسي، الإشبيلي، الإمام العلامة، المتبحر، ختام علماء الأندلس وآخر أئمتها وحفاظها. كان أبوه من فقهاء إشبيلية ورؤسائها.

ولد سنة (٤٦٨ هـ ـ ١٠٧٦م) وتأدب ببلده، وقرأ القراءات، ثم رحل إلى مصر ، والشام، وبغداد، ومكة.

كان يأخذ عن علماء كل بلد يرحل إليه حتى أتقن الفقه، والأصول، وقيد الحديث، واتسع في الرواية، وأتقن مسائل الخلاف والكلام، وتبحر في التفسير، وبرع في الأدب والشعر، وعاد إلى بلده إشبيلية بعلم كثير، لم يأت به أحد قبله، ممن كانت له رحلة إلى المشرق.

وعلى الجملة، فقد كان رحمه الله من أهل التفنن في العلوم، والاستبحار فيها والجمع لها، متقدماً في المعارف كلها، متكلماً في أنواعها، نافذاً في جمعها، حريصاً على أدائها ونشرها، ثاقب الذهن في تمييز الصواب منها، ويجمع إلى ذلك كله آداب الأخلاق، مع حسن المعاشرة، وكثرة الاحتمال، وكرم النفس، وحسن العهد، وثبات الود.

سكن بلده وشوور فيه، وسمع، ودرس الفقه والأصول، وجلس للوعظ والتفسير، ورحل إليه للسماع.

قال القاضي عياض، وهو ممن أخذوا عنه: «استقضى ببلـده فنفـع الله بـه أهلهـا لصرامته، وشدة نفوذ أحكامه، وكانت له في الظالمين سورة مرهوبة، وتؤثر عنه في قضائه أحكام غريبة، ثم صرف عن القضاء، وأقبل على نشر العلم وبثه».

وقد ألف رحمه الله تصانيف كثيرة مفيدة ، منها :

- العواصم من القواصم جزآن THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ١ عارضة الأحوذي في شرح الترمذي. ۲ أحكام القرآن، وهو الكتاب الذي نحن بصدده. ٣ القبس في شرح موطأ ابن أنس. ٤ ۵ \_ الناسخ والمنسوخ. المسالك على موطأ مالك. ٦ الإنصاف في مسائل الخلاف. عشرون مجلداً. ٧ \_ أعبان الأعبان. ٨ المحصول، في أصول الفقه. 9 \_ كتاب المتكلمين. 1. \_ قانون التأويل. ۱۱ ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامض النحويين. 11 وبالجملة فقد خلف لنا كتباً كثيرة انتفع بها الناس بعد وفاته. وقد كانت وفاته سنة (٥٤٣ هـ ـ ١١٤٨م). في مدينة فاس ودفن بها <sup>(١)</sup>

كتاب أحكام القرآن ونسخة المخطوطة :

يعتبر هذا الكتاب من أهم مصنفات ابن العربي بل من أهم المصنفات التي دونت في التفسير الفقهي في المذهب المالكي. ويتعرض هذا الكتاب لسور القرآن كلها ، ولكنه لا يتعرض إلا لما فيها من آيات الأحكام فقط.

ويعتبر هذا الكتاب مرجعاً مهماً للتفسير الفقهي عند المالكية، لأن مؤلفه مالكي تأثر بمذهبه، فظهرت عليه في تفسيره روح التعصب له، والدفاع عنه، غير أنه لم يشتط

أنظر: (طبقات الحفاظ للسيوطي. ووفيات الأعيان ٤٨٩/١. ونفح الطيب ٢/١٣٤، والمغرب في حلى المغرب ال

في تعصبه إلى الدرجة التي يتغاضى فيها عن كل زلة علمية تصدر من مجتهد مالكي. ولم يبلغ به التعسف إلى الحد الذي يجعله يفند كلام مخالفيه إذا كان وجيهاً ومقبولاً .

ثم ان المؤلف كثيراً ما يحتكم إلى اللغة في استنباط المعاني من الآيات، كما انه شديد النفرة من الخوض في الإسرائيليات ومن الأحاديث الضعيفة. وبالجملة فهو كتاب يعتبر مرجعاً هاماً للتفسير الفقهي عند المالكية، بل عند كافة المذاهب الفقهية.

نسخ الكتاب المخطوطة والمطبوعة:

# ۱ ـ النسخة الأولى:

وهي من مخطوطات دار الكتب المصرية تحت رقم ( ٣٢٤). وهي في ثلاثة مجلدات.

المجلد الأول في ١٣٣ ورقة يبدأ من الفاتحة، وينتهي إلى الآية ٢١ من سورة النساء، وقد نقل عن نسخة عبدالله بن هبة الله بن إسماعيل المالكي كما هو واضح في نهاية المجلد. أما المجلد الثاني فهو في ٩٠ ورقة. يبدأ من سورة التوبة، الآية ٣٩، وينتهي إلى الآية ٢٢ من سورة النور. أما المجلد الثالث فهو في ١٦٠ ورقة، يبدأ من الآية ٨٩ من سورة الشعراء وينتهي إلى الآية ٧ من سورة الشرح.

وقد رمزت إلى هذه النسخة بالرمز (أ).

٢ \_ النسخة الثانية:

وهي أيضاً من مخطوطات دار الكتب المصرية تحت رقم (٢٢). وهي في مجلد واحد، وعدد أوراقها ١٤٥ ورقة، تبدأ من الآية ١٧٨ من سورة البقرة، وتنتهي إلى الآية ١٧٦ من سورة النساء.

وقد رمزت إليها بالرمز (ب).

٣ \_ النسخة الثالثة:

وهي أيضاً من مخطوطات دار الكتب المصرية تحت رقم (٢) ش. والموجود منها الجزء الرابع فقط. وعدد أوراقه ٢٣١ ورقة. وهي نسخة مقابلة ومضبوطة ومصححة. وقد رمزت إليها بالرمز (ج). وهي النسخة المطبوعة بمطبعة السعادة في مجلدين وقد رمزت إليها بالرمز (د). **النسخة الخامسة:** 

GHAZI TRUST

FOR OUR'ÂNIC THOUGHT

وهي النسخة المطبوعة بدار إحياء الكتب العربية بمصر ، بتحقيق علي محمد البجاوي . وهي نسخة جيدة ومحققة ومضبوطة ضبطاً كاملاً . إلا أن أغلب أحاديثها غير مخرجة ، لذلك كانت مهمتي الرئيسية هي تخريج الأحاديث الواردة . وقد اعتمدت على نسخة البجاوي كأصل في إخراج هذه الطبعة .

# عملي في الكتاب:

النسخة الرابعة:

قمت بمراجعة الكتاب على النسخ الخطية والنسخة المطبوعة بمطبعة السعادة وأَثبتً الفروق الجوهرية في الهامش، وقمت بتخريج الأحاديث الواردة وإثبات أماكنها من كتب الحديث والتفسير والفقه حتى يتيسر على الباحثين الرجوع إليها عند الحاجة. وعلقت على بعض النقاط ولم أكثر من التعليقات حتى لا يتضخم الكتاب بلا داعي.

ثم قمت بوضع دراسة عن تطور علم التفسير وأهم الكتب التي دونت في التفسير .

وإنني إذ أحمد الله تعالى الذي وفقني إلى إخراج هذا الكتاب بهذه الصورة، والله أسأل أن يوفقني إلى أعمال قادمة، وأن يخلص عمله لوجهه، وأن ينتفع به العالم الإسلامي، وأسأله الخير كله عاجله وآجله، ما علمت منه وما لم أعلم، وأعوذ به من الشر كله، عاجله وآجله، ما علمت به وما لم أعلم. ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحة إنك أنت الوهاب.

#### محد عبدالخالق عبدالقادر عطا

٢٨ محرم سنة ١٤٠٧ هـ الأهرام في ٢١ سبتمبر سنة ١٩٨٤ م



لأبر ت مح تمدين عَبْدالله المعروف بابن لع ربي

۵۲۳ - ۲۶۸ هجر<del>ب</del>یة

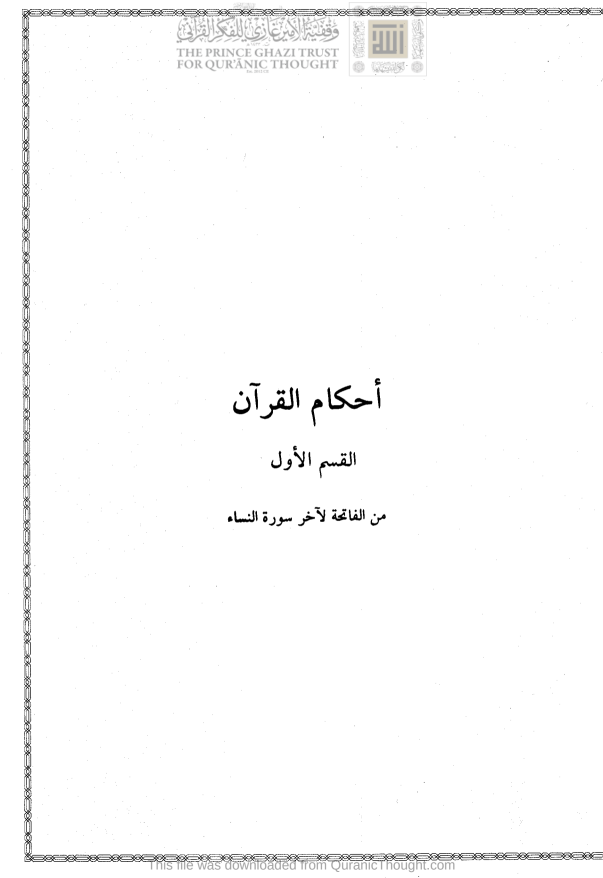
راجع أصوله وخرّج أحاديثه وعلّق عليه ممتدهد لفاور بحطا

القسم الأول

طبعة جديدة فيها زيادة شرح وضبط وتحقيق

لنشر كت الشنة والمحماعة ارالكنب العلمية،

This file was downloaded from QuranicThought.com





بسم الله الرحمن الرحيم

#### مقدمية

...<sup>(۱)</sup> الطبَري شيخ الدين<sup>(۲)</sup>، فجاء فيه بالعجب العجّاب، ونثر فيه ألباب الألباب، وفتح فيه لكلِّ مَنْ جاء بعده إلى معارفِه البـابَ؛ فكلَّ أحد غرف منه على قَـدْرِ إِنائه، وما نقصَتْ قطرةٌ مـن مـائه، وأعظم مـن انتقى منهُ الأحكام بصيرة: القاضي أبو إسحاق، فاستخرج دُررها، واستحلـب دِرَرَهـا، وإنْ كـان قـد غيّـر أسانيدَها لقد ربط معاقِدَها، ولم يأتِ بعدهما مَنْ يلحق بها.

ولما مَنَّ اللهُ سبحانه بالاستبصار في استثارة العلوم من الكتاب العزيز حسب ما مهَدته لنا المشيخة الذين لقينا، نظرناها من ذلك المطرح، ثم عرضناها على ما جلبه العلماء، وسبرناها بعيار الأشياخ، فما اتفق عليه النظرُ أثبتناه، وما تعارض فيه شَجَرْناه<sup>(٢)</sup>، وشحذناه<sup>(٤)</sup> حتى خلص نُضَاره وورق عرارُه<sup>(٥)</sup>، فنذكر الآية، ثم نعطف

- (٢) الطبري: هو محمد بن جرير بن يزيد الطبري أبو جعفر. المؤرخ المفسر الإمام. ولد في آمل طبرستان عام (٢٢هـ = ٨٣٨م) واستوطن بغداد وتوفي بها. وعرض عليه القضاء فامتنع. والمظالم فأبي. من أهم مصنفاته: تاريخ الطبري، وتفسيره.
   انظر: (تذكرة الحفاظ ٢١٢/٢٢. والبداية والنهاية ١٤٥/١١ . ولسان الميزان ١٠٠/٥ . وتاريخ بغداد ٢٢ . ويناي بغداد ٢٢/٢
- (٣) شجرناه: شَجَرة شَجْراً: ربطه. وشَجَرة عن الأمر يَشْجُره شجراً: صرفه. والشَّجْرُ: الصرف. يقال: ما شجرك عنه؟ أي: ما صرفك. وشَجَرَ عن الشيء إذا نَحَّاهُ. انظر: (لسان العرب، لابن منظور، ٢١٩٩).
  - (٤) شحذناه: الشحذ : التحديد . شحذ السكين والسيف يشحذه شحذاً : أحده بالمسن .
     انظر : (لسان العرب، لابن منظور ، ٢٢٠٦).
     (٥) في ا : عزاره ـ تصحيف .

مقدمة المصنف THE PRINCE GHAZI TRUST مقدمة المصنف FOR QURANIC THOUGHT

على كلماتها بل حروفها، فنأخذ بمعرفتها مفردة، ثم نركبها على أخواتها مضافة، ونحفظ في ذلك قسم البلاغة، ونتحرّز عن المناقضة في الأحكام والمعارضة، ونحتاط على جانب اللغة، ونقابلها في القرآن بما جاء في السَّنَة الصحيحة، ونتحرّى وجْة الجميع؛ إذ الكلُّ من عند الله، وإنما بُعِث محمد عَيَّالَةٍ ليبيّن للناس ما نُزِّل إليهم، ونعقَّبُ على ذلك بتوابع لا بد من تحصيل العلم بها منها، حرصاً على أن يأتي القولُ مستقلاً بنفسه، إلا أن يخرج عن الباب فنحيل عليه في موضوعه مجانبين للتقصير والإكثار، وبمشيئة الله نستهدي، فمن يهدي الله فهو المهتدي لا ربَّ غيره.



**سورة الفاتحة** فيها خس آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى

[ قوله تعالى ](•): ﴿بسم الله الرحمن الرحم ﴾ . فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قوله تعالى : ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ .

اتفق الناسُ على أنها آيةٌ من كتاب الله تعالى في سورة النمل، واختلفوا في كونها في أول كلِّ سورة، فقال مالك وأبو حنيفة: ليست في أوائل السُّوَر بآية، وإنما هي استفتاحٌ ليُعْلَم بها مبتدأها.

وقال الشافعي: هي آيةٌ في أول الفاتحة، قولاً واحداً؛ وهل تكون آيةً في أول كلّ سورة؟ اختلف قولُه في ذلك؛ فأما القَدْرُ الذي يتعلَّق بالخلاف من قسم التوحيد والنظر في القرآن وطريق إثباته قرآناً، ووجْهُ اختلاف المسلمين في هذه الآية منه، فقد استوفيناه في كتُب الأصول، وأشَرْنا إلى بيانه في مسائل الخلاف، ووَدِدْنا أنَّ الشافعي لم يتكلَّم في هذه المسألة، فكلُّ مسألة له ففيها إشكال عظيم، ونرجو أنَّ الناظرَ في كلامنا فيها سيَمْحِي<sup>(۱)</sup> عن قلبه ما عسى أن يكونَ قد سدل من إشكال ٍ به.

- (\*) ما بين المعقوفتين: ساقط من المطبوعة.
  - (1) في ا : سيمسح، وما أوردناه من ب.

( ۱ ) من THE PRINCE GHAZI TRUST الفاتحة الآية ( ۲ ) THE PRINCE GHAZI TRUST الفاتحة الآية ( ۲ ) THE PRINCE GHAZI TRUST

### فائدة الخلاف:

..... ٦

وفائدةُ الخلاف في ذلك الذي يتعلقُ بالأحكام أنَّ قراءة الفاتحة شرط في صحة الصلاة عندنا وعند الشافعي، خلافاً لأبي حنيفة حيثُ يقول: إنها مستحبَّة، فتدخُلُ **(بسم الله الرحمن الرحم)** في الوجوب عند مَنْ يراه، أو في الاستحباب، [كذلك]<sup>(٢)</sup>. ويكفيك أنها ليست بقرآن للاختلافِ فيها، والقرآنُ لا يُخْتَلَفُ فيه، فإنَّ إنكارَ القرآن كُفْر.

فإن قيل: ولو لم تكن قرآناً لكان مُدْخِلِها في القرآن كافراً .

قلنا : الاختلافُ فيها يمنعُ من أن تكونَ آيَةً، ويمنع مِنْ تكفير مَنْ يَعُدُّهَا مِنَ القرآن؛ فإنّ الكُفْر لا يكونُ إلا بمخالفة النص والإجماع في أبواب العقائد .

فإنْ قيل: فهل تجبُ قراءتُها في الصلاة ؟

قلنا : لا تجبُ، فإنَّ أنس بن مالك رضي الله عنه روَى أنه صلَّى خَلْف رسول اللهِ مَلِيَّةٍ وَأَبِي بكر وعمر ، فلم يكن أحدٌ منهم يقرأ : ﴿ **بسم الله الرحمن الرحم ﴾ ؛** وَنحوه عن عبد الله بن مغفّل<sup>(٣)</sup> .

فإنْ قيل: الصحيحُ من حديث أنس؛ فكانوا يفتتحون الصلاةَ بالحمد لله ربّ العالمين. وقد قال الشافعي: معناه أنهم كانوا لا يقرأون شيئاً قبل الفاتحة.

قلنا : وهذا يكونُ تأويلاً لا يَلِيقُ بالشافعي لعظيم فقهه ،وأنس وابن مغفّل ؛ إنما قالا هذا ردّاً على مَنْ يرى قراءةَ : بسمَ الله الرحمن الرحيم .

فإن قيل: فقد رَوَى جماعةٌ قراءتها، وقد تولى الدارقُطني جميعَ ذلك في جُزْءٍ صحَّحه.

قلنا ، لَسْنا نُنْكِرُ الرواية ، لكن مذهبنا يترجَّحُ بأنّ أحاديثَنا ؛ وإنْ كانت أقلَ؛ فإنها أصحَّ وبوَجْهٍ عظيم وهو المعقول في مسائل كثيرة من الشريعة ، وذلك أنّ مسجدَ

- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ١.
- (٣) الحديث أخرجه البيهقي في السنن الكبرى ( ٥٢/٢).

سورة الفاتحة الآية (١)

رسول الله ﷺ بالمدينة انقضت عليه العصور ، ومرّتْ عليه الأزمنةُ من لَدُنْ زمان رسول الله ﷺ إلى زمان مالك، ولم يقرأ أحدّ [ قط]<sup>(١)</sup> فيه بسم الله الرحمن الرحمِ ، اتّباعاً للسنة؛ بَيْدَ أَنَّ أصحابَنا استحبُّوا قراءتَها في النَّفْل، وعليه تخمّل الآثارُ الواردة في قراءتها .

المسألة الثانية:

ثبت عن النبيّ عَلَيْكُم أنه قال: «قال الله تعالى: قُسِّمَت الصلاة بيني وبين عَبْدِي نِصْفين، فنصفُها لي، ونصْفُها لعبدي، ولِعَبْدِي ما سأل. يقول العبدُ: الحمد لله رب العالمين، يقول الله تعالى: حَمدَني عَبْدِي. يقول العبد: الرحمن الرحم. يقول الله تعالى: أَثنَى علي عبدي. يقول العبد: مالكِ يوم الدِّين. يقولُ تعالى: مجَّدني عَبْدي. يقول العبد: إياك نَعْبُدُ وإياك نَستعين. يقول الله تعالى: فهذه الآيةُ بيني وبين عَبْدي ولِعَبْدي ما سأل. يقول العبد: اهْدِنا الصراطَ المستقم. صِرَاطَ الذين أَنْعَمْتَ عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين. يقول الله: فهؤلاء لعبدي ولعَبْدي ما سأل».

فقد تولَّى سبحانه قِسْمَة القرآن بينه وبين العبد بهذه الصفة، فلا صلاةً لِمَنْ لم يقرَأ بفاتحة الكتاب.

وهذا دليلٌ قويّ، مع أنه ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ ، أنه قال: « لا صلاةَ لمن لم يقرأ بفاتحة الكتاب » <sup>(1)</sup> .

- (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ا
- (٦) انظر: (صحيح البخاري ٩٢/١ . وصحيح مسلم، كتاب الصلاة، الباب ١١، حديث ٣٤ . و منن
   أبي داود ٨٢٢ . وسنن الترمذي ٢٤٧، ٣١١ . وسنن النسائي ٢٧/٢، ١٣٨، ومسند أحد
   ٣١٤/٥ . والسنن الكبرى ٢٨/٢ ، ٦١ ، ١٦٤، ٣٧٥ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٠/١٣ . وسنن

وثبت عنه أنه قال: « مَنْ صلَّى صلاةً لم يقرأ فيها بفاتحة الكتاب فهي خِدَاجٌ ۔ ثلاثاً \_ غير تمام » <sup>(v)</sup> .

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة الفاتحة الآية (٢) FOR QURANIC THOUGHT

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ الْحَمْدُ للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ [ الفاتحة : ٢ ].

0 14445 0

٨

اعْلَموا \_ علَّمكم الله المشكلات \_ أنَّ البارىء تعالَى حمد نفسَه، وافتتح بحَمْدِه كتابَه، ولم يأذن في ذلك لأحدٍ من خَلْقه، بل نهاهُمْ في مُحْكَم كتابه، فقال: ﴿ فَلاَ تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ﴾ [النجم: ٣٢]، ومنَعَ بَعْضَ الناسِ من أن يسمعَ مَدْح بعضٍ له، أو يَرْكَن إليه، وأمرَهم بردّ ذلك.

وقال: « احْتُوا في وجوه المدّاحين التراب » (^) . رواه المِقْداد وغيره.

- الدارقطني ٢٢١/١، ٣٢٢، وتغليق التعليق لابن حجر ١٩٠٤. ومسند أبو عوانة ١٢٤/٢.
  ومشكاة المصابيح للتبريزي ٨٢٢. وشرح السنة للبغوي ٨٣/٣. ونصب الراية للزيلعي ٣٦٥/١.
  وفتح الباري ٢٣٧/٢. والدر المنثور للسيوطي ٦/١ . وإرواء الغليل للألباني ٢/١٥١٠. والبداية والنهاية ١١٥٠/٢.
- (٧) انظر: (صحيح مسلم، كتاب الصلاة، حديث ٣٨، ٤، ٤، ٤، وسنن الترمذي ٣١٣، ٣٩٥٣.
   وسنن النسائي ٢٨٥/٢. وسنن أبي داود ٨٢١. وسنن ابن ماجه ٨٣٨. ومسند أحد بن حنبل ٢٠٠٣
   ٢٢/٦، ٣٨٥، ٢٨٥، ٢٨٦، ١٢٦٦. والسنن الكبرى ٢٩/٢٥، ٤، ١٥٩، ١٥١، ١٦٦. وصحيح ابن خزيمة ٢٨٨، ٢٨٥، ٢٨٥، ٢٨٥، ٢٨٩، ٢٥٥، ٢٦٠. وصحيح ابن خزيمة ٢٩٨، ٢٥٥، ٢٨٥، ٢٨٥، ٢٨٥، ٢٥٥، ٢٥٠، ٢٥٥، ٢٥٠، ٢٥٥، ٢٥٠، ٢٥٠
   ٣٤٦. وإتحاف السادة المتقين للزبيدي ١٥١٣٣. ومصنف عبد الرزاق ٢٧٤٤. وتجريد التمهيد ٢٢٠
   ٣٤٦. وإتحاف السادة المتقين للزبيدي ١٥١/٣. ومصنف عبد الرزاق ٢٧٤٤. وتجريد التمهيد ٢٢٠
   ٣٤٦. وإتحاف السادة المتقين للزبيدي ١٥١/٣. ومصنف عبد الرزاق ٢٧٤٤. وتجريد التمهيد ٢٢٠
   ويتما المادة المتقين الزبيدي ٢٥١/٣.
   ويتما المادة المتقين الزبيدي ٢٥١/٣.
   ٢٢/٦
   ويتما المادة المتقين الزبيدي ٢٢٠
- (٨) انظر: (مسند أحد بن حنبل ٥/٦. وموارد الظآن ٢٠٠٨. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢١٤/٧.
   والكامل لابن عدي ٢٥٤٥/٢. وإتحاف السادة المتقين ٧/٣٧. والكنى والأسماء للدولابي
   ٢٦٠/٢، وإحياء علوم الدين ٢٥٤/٢. وعلل الحديث لابن أبي حاتم ٢٠٠٥. ولسان الميزان لابن
   حجر ٢٥٤/٢. وتاريخ بغداد ٢٨/٢. وحلية الأولياء ٢٩/٦ ، ٢٢٠ والأحاديث الصحيحه
   للألباني ٢/٢٢٦، ٦١٦. والضعفاء الكبير للعقيلي ٢٥١/٣. والدرر المنتثرة للسيوطي ٢٠.
   وأسباب ورود الحديث ١٢٠ وأسنى المطالب ٦٥. والمقاصد الحسنة ٣٣. وتمييز الطيب من

سورة الفاتحة الآية (٥)

وكأن في مدح الله لنفسه وحَمْده لها وجوهاً منها ثلاث أمهات:

الأول: أنه علَّمنا كيف نحمده، وكلَّفنا حَمْدَه والثناء عليه؛ إذْ لم يكن لنا سبيلٌ إليه إلا به.

الثاني: أنه قال بعضُ الناس معناه: قولوا الحمد لله، فيكون فائدة ذلك التكليف لنا.

وعلى هذا تخرّج قراءةُ مَنْ قرأ بنَصْب الدال في الشاذ .

الثالث: أن مَدْح النفس إنما نُهِي عنه لما يُدْخِل عليها من العُجْب بها ، والتكثَّر على الْخَلْق من أجلها ، فاقتضى ذلك الاختصاص بمَن يلحقه التغيّر ، ولا يجوزُ منه التكثر وهو المخلوق ، ووجب ذلك للخالق لأنه أهلُ الحمد .

وهذا هو الجواب الصحيح، والفائدة المقصودة.

### الآية الثالثة

قوله تعالى : ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ . [ الفاتحة : ٥ ] فيها مسألتان : المسألة الأولى :

يقول الله تعالى: فهذه الآية بيني وبين عَبْدِي، وقد روَيْنَا عن النبي ﷺ وأسندنا لكم، أنه قال<sup>(١)</sup>: «قال الله تعالى: يآبن آدم، أنزلتُ عليكَ سبعاً، ثلاثاً لي، وثلاثاً لك، وواحدةً بيني وبينك؛ فأما الثلاث التي لي: فـ ﴿ الحمد لله رب العالمين. الرحمن الرحم. مالك يوم الدِّينَ ﴾. وأما الثلاثُ التي لك فَـ ﴿ اهْدِنَا الصراطَ المستقمَ. صِرَاطَ الذين أَنْعَمْتَ عليهم. غَير المغضوب عليهم ولا الضالين ﴾. وأما الواحدةُ التي بيني وبينك فـ ﴿ إياك نعبد وإيَاك نستعينَ ﴾.

يعني من العَبْد العبادة ، ومن الله سبحانه العَوْن .

٩) في د : وأسند لكم، قال:

**المسألة الثانية: أقوال العلماء في قراءة المأموم الفاتحة:** قال أصحابُ الشافعيّ: هذا يدلُّ على أنَّ المأموم يقرأها ، وإن لم يقرأها فليس <sup>له</sup> حظٍّ في الصلاةِ لظاهرِ هذا الحديث.

... سورة الفاتحة الآيات (٦ و٧)

ولعلمائنا في ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: يقرأها إذا أسرّ خاصة. قاله ابنُ القاسم.

الثاني: قال ابن وَهْب وأشهب في كتاب محمد: لا يقرأ .

الثالث: قال محمد بن عبد الحكم: يقرأها خَلْف الإمام، فإن لم يفعل أُجْزَأُه، كأنه رأى ذلك مستحبّاً.

والمسألة عظيمةُ الخطَر، وقد أمضينا القول في مسائل الخلاف في دلائلها بما فيه غُنْية.

والصحيحُ عندي وجوبُ قراءتها فيما يُسِرَّ وتحريمُها فيما جهر إذا سمع قراءة الإمام، لما عليه من فَرْض الإنصات له والاستماع لقراءتِه؛ فإن كان عنه في مقام بعيدٍ فهو بمنزلة صلاةِ السرّ؛ لأنّ أمْرَ النبيّ يَتَلَيْكُم بقراءتها عامٌّ في كل صلاةٍ وحالـة، وخَصَّ من ذلك حالةَ الْجَهْر بوجوب فرْضِ الإنصات، وبقي العمومُ في غير ذلك على ظاهره، وهذه نهايةُ التحقيق في الباب. والله أعلم.

## الآية الرابعة والخامسة

قوله تعالى: ﴿ اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ. صِرَاطَ الَّذِيـنَ أَنْعَمْـتَ عَلَيْهِـمْ. غَيْـرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّالِّينَ﴾ [ الفاتحة: ٦ ، ٧ ]. فيها سبع مسائل: المسألة الأولى: في عدد آياتها:

لا خلافَ أنَّ الفاتحة سبعُ آيات، فإذا عددْت فيها ﴿ **بسم الله الرحمن الرحم ﴾** آية اطّرد العَدَد، وإذا أسقَطتهَا تبيَّن تفصيلُ العدد فيها.

قلنا : إنما الاختلافُ بين أهل العدد في قوله : ﴿ أَنْعَمْتَ عَلَيْهُمْ ﴾ - هل هو خاتمةُ

آية أو نصف آية ؟ ويركب هذا الخلاف في عَدَّ ﴿ **بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ .** والصحيح أنَّ قوله : ﴿ **أنعمْتَ عليهم ﴾** خاتمة آية ؛ لأنه كلام تامّ مستوفى . فإنْ قيل : فليس بِمقَفّى على نحو الآيات [ قبله ] <sup>(١٠)</sup> .

قلنا : هذا غيرُ لازم في تعداد الآي ، واعتَبِره بجميع سوَر القرآن وآياته تجده صحيحاً إن شاء الله تعالى ، كما قلنا .

المسألة الثانية : التأمين خلف الإمام :

ثبت عن النبيّ يَتَلِينَهُ أنه قال: « إذا قال الإمام: ﴿ غَيْرِ المغْضُوبِ عَلَيْهِم ولا الضَّالِّينَ﴾ فقولوا: آمين؛ فإنه مَنْ وافق قولُه قولَ الملائكة غَفَرَ الله له ما تقدّم مِنْ ذَنْبِه » (١١).

وثبت عنه أنه قال: « إذا أمّن الإمام فأمّنوا ، فإنه مَنْ وافق قولُه قولَ الملائكة غُفرَ له ما تقدم من ذنبه » <sup>(١٢)</sup>.

فترتيبُ المغفرة للذنب على أربع مقدمات ذكر منها ثلاثاً وأمسك عن واحدة، لأن ما بعدها يدلّ عليها :

- (١٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ا
- (١٢) انظر: (صحيح البخاري ١٩٨/١. وصحيح مسلم، الصلاة، حديث ٧٢. وسنن أبي داود، استفتاح الصلاة، الباب ٥٧. وسنن الترمذي ٢٥٠. وسنن النسائي، الباب ٣٣. والسنن الكبرى للبيهقي ٢/٥٥، ٥٧. وسنن ابن ماجه ٨٥٢. وصحيح ابن خزيمة ٧٥٠، ١٥٨٣. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٤٤/١٤. ونصب الراية للزيلعي ٣٦٨/١ والتجريد لابن عبد البر ٣٨٥. وتفسير ابن كثير ٢٨/١ . وتاريخ بغداد، للخطيب ٣٢٧/١١ . وفتح الباري لابن حجر ٢٦٢/٢ . ومسند الشافعي ٣٣، ٢١٢. والبداية والنهاية لابن كثير ٥٣/١).

PRINCE GHAZITIR سيورة الفاتحة الآيات (٦ و٧)

المقدمة الأولى : تأمين الإمام . الثانية : تأمين مَنْ خلفه . الثالثة : تأمين الملائكة . الرابعة : موافقة التأمين .

فعلى هذه المقدمات الأربع تترتَّبُ المغفرة. وإنما أمسك عن الثالثة <sup>(١٣)</sup> اختصاراً لاقتضاء الرابعةِ لها فصاحةً؛ وذلك يكونُ في البيان للاسترشاد والإرشاد، ولا يصحُّ ذلك مع جَدَل أهل العناد، وقد بيناه في أصول الفقه.

المسألة الثالثة:

اختلف في قوله: ﴿ آمين ﴾ ، فقيل: هو على وزن فاعيل، كقوله: يا مين.

وقيل فيه: أمين على وزن يَمين؛ الأولى ممدودة، والثانية مقصورة، وكلاهما لغة، والقَصْر أفْصَح وأخْصر، وعليها من الْخَلْق الأكثر.

المسألة الرابعة: معنى لفظ آمين:

في تفسير هذه اللفظة : وفي ذلك ثلاثة أقوال : قيل : إنها اسمٌ من أسماء الله تعالى ، ولا يصح نقلُه ولا ثبت قولُه . الثاني : قيل معناه اللهم استَجِبْ ، وُضِعَتْ موضعَ الدعاءِ اختصاراً . الثالث : قيل معناه كذلك يكون ، والأوْسط أصحّ وأوسط .

المسألة الخامسة:

هذه كلمةٌ لم تكن لِمَنْ قَبْلَنا ، خَصَّنا اللهُ سبحانه بها ، في الأثر عن ابن عباس ، أنه قال : « ما حسدكم أهلُ الكتابِ على شيء كما حسدوكم على قولكم : ﴿ **آمين ﴾ » .** 

(١٣) في ا: عن الرابعة، وما أورده محقق المطبوعة أصح.

سورة الفاتحة الآيات (٦ و٧) ..

# المسألة السادسة: تأمين المصلى:

في تأمين المصلِّي، ولا يخلو أن يكون إماماً أو مأموماً أو منفرِداً ، فأما المنفرِدُ فإنه يؤمِّن <sup>(١٢)</sup> اتِّفَاقاً .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأما المأمومُ فإنه يؤمِّنُ في صلاةِ السرّ لنفسه إذا أكملَ قراءته، وفي صلاة الْجَهْرِ إذا أكمل القراءةَ إمامُه يؤمِّن.

وأما الإمامُ فقال مالك: لا يؤمِّن، ومعنى قوله عنده إذا أمَّن الإمام: إذا بلغ مكانَ التأمين، كقولهم: أَنْجَدَ الرجل إذا بلغ نَجْداً.

وقال ابنُ حبيب: يؤمِّن.

قال ابن بكير: هو بِالْخَيار، فإذا أُمَّنَ الإمام فإنَّ الشافعيّ قال: يؤمِّنُ المأموم جَهْراً.

وأبو حنيفة وابن حبيب يقولان: يؤمِّنُ سرًّا .

والصحيحُ عندي تأمينُ الإمام جَهْراً؛ فإنَّ ابن شهاب قال: «وكان رسولُ الله عَلِيَّةٍ يقول آمين»، خرّجه البخاري ومسلم<sup>(١٥)</sup> وغيرهما.

وفي البخاري: حتى إنَّ للمسجد لَلَجَّة من قول الناس آمين.

وفي كتاب الترمذي: « وكان رسولُ الله ﷺ يقول آمين، حتى يُسْمَع من الصفَّ». وكذلك رواه أبو داود <sup>(١٦)</sup> .

وروي عن وائل بن حجر : « أَنَّ النبيّ ﷺ لما فرغ من قراءة الفاتحة قال : آمين ، يَرْفَعُ بها صوته » <sup>(١٧)</sup> .

- (١٤) في ١: فليؤمن .
- (10) انظر: (صحيح مسلم، الباب ١٨، حديث ٧٢ من كتاب الصلاة. والتمهيد، لابن عبد البر ٨/٧.
   وفتح الباري ٢٦٢/٢٢. وتفسير القرطبي ١٢٩/١ . وتاريخ بغداد ٣٢٨/١١).
  - (١٦) انظر: (سنن ابن ماجه، الباب ١٤ من الإقامة. وسنن الدارمي، الباب ٣٩ من كتاب الصلاة).
    - (١٧) سيأتي تخريجه .

المسألة السابعة: فضل الفاتحة: المسألة السابعة: فضل الفاتحة: ليس في أمّ القرآن حديث يدلُّ على فَضْلِها إلا حديثان: أحدهما: حديث: « قسَّمَت الصلاةُ بيني وبين عَبْدِي نِصْفينِ ... » <sup>(٨)</sup>. الثاني: حديث أبيّ بن كعب: « لأعلمنك سورةً ما أُنْزِلَ في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الفرقان مِنْلُها » <sup>(١١)</sup>. لا ينبغي لأحدٍ منكم أنْ يلتَفِتَ إليها.

\* \* \*

سىق تخرىچە.

 $(\Lambda\Lambda)$ 

## سورة البقرة

۱٥

اعلموا \_ وفَقكم الله \_ أنَّ علماءنا قالوا : إنَّ هذه السورة من أعظم سُوَر القرآن؛ سمعتُ بعضَ أشياخي يقول: فيها ألفُ أمر ، وألف نَهْيٍ ، وألف حُكْمٍ ، وألف خَبَر .

ولعظيم فِقْهِها أقام عبدُ الله بن عمر ثماني سنين في تعلّمها، وقد أوردنا ذلك عليكم مشروحاً في الكتاب الكبير في أعوام، وليس في فَضْلها حديث صحيح إلاَّ من طريق أبي هريرة، عن النبي ﷺ أنه قال: «لا تجعلوا بيوتَكم مقابِرَ، وإنَّ البيتَ الذي تُقْرَأُ فيه سورة البقرة لا يدخله شيطان». خرّجه الترمذي <sup>(۱)</sup>.

وعدم الْهُدَى وضعف القوى وكلّب الزمان على الخلق بتعطيلهم وصَرْفهم عن الحق. والذي حضر الآنَ من أحكامها في هذا المجموع تسعون آية:

### الآية الأولى:

قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْغَيْبِ ﴾ [ الآية : ٣ ] . فيها مسألتان :

فيها مسالتان:

سورة البقرة الآية (٣)

المسألة الأولى: ﴿ يُؤْمِنُونَ ﴾ :

قد بيّنا حقيقةَ الإيمان في كتب الأصول ومنها تؤخذ .

المسألة الثانية: حقيقة الغيب واختلاف العلماء فيه:

قوله: ﴿بِالْغَيْبِ﴾. وحقيقتُه ما غاب عن الحواسّ مما لا يُوصَل إليه إلاَّ بالخبر دون النَّظَر ، فافهموه.

انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٧٨/٢. وتفسير ابن كثير ٥١/١ . والدر المنثور، للسيوطي
 ١٩/١).

THE PRINCE GHAZI TRUST (۳) مورة البقرة الآية (۳)

وقد اختلف العلماء فيه على أربعة أقوال:

الأول: ما ذكرْناه كوجوب البعْث، ووجود الجنة ونعيمها وعذابها والحساب. الثاني: بالقَدَر .

الثالث: بالله تعالى.

17

الرابع : يؤمنون بقلوبهم الغائبة عن الْخَلْق لا بألسنتهم التي يشاهدها <sup>(٢)</sup> الناس؛ معناه ليسوا بمنافِقين.

وكلها قويّة إلا الثاني والثالث؛ فإنه يُدْرَك بصحيح النظر ، فلا يكون غيباً حقيقة ، وهذا الأوسط وإن كان عاماً فإنّ مخرجه على الخصوص .

والأقوى هو الأول؛ أنه الغيب الذي أخْبَر به الرسولُ عليه السلام مما لا تهتدي إليه العقول، والإيمانُ بالقلوب الغائبة عن الخلق، ويكون موضعُ المجرور على هذا رفعاً، وعلى التقدير الأول يكون نصباً، كقولك: مررت بزيد.

ويجوز أن يكون الأول مقدّراً نصباً ، كأنه يقول : جعلْتُ قلبي محلاً للإيمان ، وذلك الإيمانُ بالغيب عن الْخَلْق .

وكلُّ هذه المعاني صحيحةٌ لا يُحْكَمُ له بالإيمان ولا بحمى الذمار ، ولا يوجب له الاحترام ، إلاّ باجتماع هذه الثلاث ؛ فإن أخلّ بشيء منها لم يكن له حرمةٌ ولا يستحقّ عِصْمَة .

# الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ ﴾ [ الآية : ٣ ] .

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قال علماؤنا : في ذِكْر الصلاةِ في هذه الآية قولان :

(٢) في أحد النسخ: شاهدها.

أحدُهما : أنها مُجْمَلة ، وأنَّ الصلاة لم تكُنْ معروفة عندهم حتى بيَّنَها النبيُّ عَلَيْكُم . الثاني : أنها عامّة في متناول الصلاة حتى خصَّها النبيُّ عَلَيْكُم بِفِعْله المعلوم في الشريعة . وقد استوفَيْنا القولَ في ذلك عند ذكْرِ أُصول الفِقْهِ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

۱۷

والصحيحُ عندي أنَّ كلَّ لفُظ عربيَّ يَرِدُ مَوْرِدَ التكليف في كتاب الله عزَّ وجل مُجْمَلٌ موقوفٌ بيانُه على رسول الله يَتَلِينَهِ ، إلاَّ أنَ يكونَ معناه محدوداً <sup>(١)</sup> لا يتطرَّقُ إليه اشتراكٌ؛ فإنْ تطرَّق إليه اشتراكٌ، واستأثر اللهُ عزَّ وجلَّ برسوله يَتَلِينَهِ قبل بيانِه، فإنه يجبُ طلَبُ ذلك في الشريعةِ على مُجْمله، فلا بدَّ أنْ يُوجَد، ولو فرضْنَا عدمه لارتفع التكليفُ به، وذلك تحقَّقَ في موضعه.

وقد قال عُمر رضي الله عنه في دون هذا أو مِثْله: « ثلاث ودِدْتُ أَنَّ رسولَ الله يَلْنِيْمَ كان عَهِد إلينا فيها عَهْداً ننتهي إليه: الْجَدّ، والكَلاَلَة، وأبواب من أبواب الرِّبا » <sup>(٤)</sup>

فتبَيِّنَ من هذا أن النبي ﷺ لما أُسْرِيَ به، وفُرِضَ عليه الصلاة، ونزل سحَراً جاءه جبريل عليه السلام عند صلاة الظهر فصلًى به وعلَّمه، ثم وردت الآياتُ بالأمر بها والحثِّ عليها؛ فكانت واردةً بمعلوم على معلوم، وسقط ما ظنَّه هؤلاء من الموهوم. **المسألة الثانية \_ ﴿ويقيمونْ﴾:** 

فيه قولان:

سورة البقرة الآية (٣)

الأول: يُدِيمون فِعْلَها في أوقاتها ، من قولك: شيء قائم، أي دائم.

والثاني: معناه يُقِيمونها بإتمام أركانها واستيفاء أقوالها وأفعالها ، وإلى هذا المعنى أشار عمر بقوله: « مَنْ حَفِظَها وحافظ عليها حفِظَ دينه ، ومَن ضَيَّعها فهو لما سِواها أَضْيَع » .

# الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ [ الآية: ٣ ].

- ٣) في الأصل: متحداً، وكذا في باقي النسخ، وما أوردناه يوافق السياق.
- (٤) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٥ من الأشربة. وصحيح مسلم، حديث ٢ من الفرائض. وسنن أبي داود، الباب ١ من الأشربة).

فيها مسألتان:

۱۸

المسألة الأولى: في اشتقاق النفقة:

وهي عبارة عن الإتلاف، ولتأليف «نَفَقَ» في لسان العرب مَعان ، أصحَّها الإتلاف، وهو المراد هاهنا، يقال نَفِق الزادُ ينفق إذا فنِي، وأَنْفَقَه صاحِّبُه: أفناه، وأنفق القومُ: فَنِي زادهم، ومنه قولُه تعالى: ﴿إِذاً لأَمْسَكْتُمْ خَشْيَةَ الإِنْفَاقِ ﴾ [الإسراء: ١٠٠].

THE PR سورة البقرة الآية (٣)

المسألة الثانية: في وَجْهِ هذا الإتلاف:

وذلك يختلف، إلا أنَّه لما اتَّصلَ بالْمَدْح تخصَّص <sup>(٥)</sup> من إجماله جملة. وبعد ذلك التخصيص اختلف العلماء فيه على خمسة أقوال: الأول: أنه الزكاة المفروضة، عن ابن عباس. الثاني: أنه نفقةُ الرجل على أهْلِهِ، قاله ابن مسعود. الثالث: صدقة التطوَّع، قاله الضحاك. الرابع: أنه وفاء الحقوق الواجبةِ العارضةِ في المال باختلاف الأحوال ما عدا الزكاة. الخامس: أنَّ ذلك منسوخٌ بالزكاة.

التوجيه:

أما وجهُ منْ قال: « إنه الزكاة » فنظر إلى أنه قُرِن بالصلاة ، والنفقة المقترنةُ [ في كتاب الله تعالى ] <sup>(٦)</sup> بالصلاة هي الزكاة .

وأما مَنْ قال: إنه النفقةُ على عِياله فلأنه أفضلُ النفقة. رُوِي عن النبيّ ﷺ أنه قال له رجلٌ: عندي دينار . قال: « أَنْفِقْه على نَفْسك » . قال: عندي آخر . قال: « أَنْفِقْه على أهلك » ، وذكر الحديثَ ، فبدأ بِالأهل بعد النفس <sup>(v)</sup> .

- (٥) في ١: تخصيص.
- (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ
- (٧) انظر: (السنن الكبرى للبيهقي ٢٦٦/٧، ٢٧٧، وموارد الظمآن ٨٢٨. ومسند الحميدي ١١٧٦.

وفي الصحيح أنَّ النبي ﷺ جعل الصدقةَ على القرابة صَدَقَةً وصِلَة <sup>(٨)</sup>. وأما مَنْ قال: إنه صدقةُ التطوَّع فنظر إلى أنَّ الزكاة لا تأتي إلا بلفظِها المختصِّ بها، وهو الزكاة، فإذا جاءت بلفظ الصدقة احتملت الفَرْض والتطوَّع، وإذا جاءت بلفظ الإنفاق لم يكن إلاَّ التطوع.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأما من قال: إنه في الحقوق العارِضَةِ في الأموال ما عدا الزكاة فنظر إلى أنَّ الله تعالى لَمّا قَرنه بالصلاة كان فَرْضاً ، ولما عدل عن لَفْظها كان فَرْضاً سِواها .

وأما من قال: إنه منسوخ فنظر إلى أنه لما كان بهذا الوَجْه فَرْضاً سوى الزكاة، وجاءت الزكاةُ المفروضة فنسخت كلّ صدقة جاءت في القرآن، كما نسخ صَوْمُ رَمضان كلّ صوم، ونسخَتِ الصلاةُ كلّ صلاة، ونحو هذا جاء في الأَثَرِ. **التنقيح:** 

إذا تأمَّل اللبيبُ المنصِفُ هذه التوجيهات تحقَّقَ أن الصحيحَ المراد<sup>(١)</sup> بقوله: ( يُوَمِنُونَ بالغيبِ : كلُّ غَيْبٍ أخبر به الرسولُ ﷺ أنه كائن.

وقوله: **﴿ ويقيمون الصلاة ﴾ :** عامٌّ في كل صلاة فَرْضاً كانت أو نَفْلاً .

وقوله: ﴿ **وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾:** عامَّ في كلَّ نفقة، وليس في قوّة هذا الكلام القضاء بفرضيَّة ذلك كلّه، وإنما عَلِمْنا الفرضيَّة في الإيمان والصلاة والنفقة من دليل ٍ آخر، وهذا القولُ بمطلقه يقتضي مَدْح ذلك كله خاصة كيفها كانت صِفَته.

ومشكاة المصابيح، للتبريزي ١٩٤٠. وتفسير ابن كثير ٣٧٤/١ ومسند الشافعي ٢٦٦. وتفسير القرطبي ١٤٦/١٨. وبدائع المنن للساعاتي ١٧٢١. وزاد المسير لابن الجوزي ٢٣٣/١ وشرح السنة، للبغوي ١٩٣٦، ١٩٤، ٣٦٧/٩ وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢١/٣. والأدب المفرد، للخباري ٧٥٩، ٧٥٠. والكنى والأسماء للدولاني ٩/٢).

 (٨) انظر: (سنن الترمذي، الباب ٢٦ من كتاب الزكاة. وسنن النسائي، الباب ٢٢، ٨٢ من الزكاة، وسنن ابن ماجه، الباب ٢٨ من كتاب الزكاة. ومسند أحد بن حنبل ١٧/٤، ١٨، ٢١٤. وسنن الدارمي، الباب ٣٨ من الزكاة).

(٩) في أ : أن الصحيح أن المراد.

سورة البقرة الآبة (٣)

# الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ﴾ [ الآية: ٨ ].

المراد بهذه الآية:

۲٠

المراد بهذه الآية وما بَعْدها المنافقون الذين أظْهَروا الإيمان، وأسرَّوا الكُفْر، واعتقدوا أنهم يَخْدَعون الله تعالى، وهو منزَّهٌ عن ذلك؛ فإنه لا يخفَى عليه شيء. وهذا دليلٌ على أنهم لم يعرفوه، ولو عرفوه لعرفوا أنه لا يُخدَعُ، وقد تكلمنا عليه في موضعه.

والْحُكْمُ المستفاد هاهنا أن النبيَّ ﷺ لم يقْتُل المنافقين مع علمه بهم وقيام الشهادة عليهم أو على أكثرهم.

> اختلاف العلماء في سبب عدم قتل المنافقين: واختلف العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه لم يقتلهم؛ لأنه لم يعلم حالهم سواه، وقد اتفق العلماء عن بَكْرَةِ أبيهم<sup>(١٠)</sup> على أن القاضي لا يقْتُل بعلمه، وإن اختلفوا في سائرِ الأحكامِ هل يحكم بعلمه أم لا؟

الثاني: أنه لم يقتلهم لمصلحةٍ وتألُّف القلوب عليه لئلا تنفر عنه (١١).

وقد أشار هو ﷺ إلى هذا المعنى، فقال: «أخاف أن يتحدّث الناسُ أنّ محمداً ﷺ يقتل أصحابه » <sup>(١٢)</sup> .

الثالث: قال أصحاب الشافعي: إنما لم يقتلهم لأنَّ الزنْدِيق \_ وهو الذي يُسِرُّ الكُفْرَ

(١٠) في أ : أتفق العلماء على بكرة أبيهم.
 (١١) في د : لم يقتلهم مصلحة ولتأليف القلوب عليه فلا تنفر عنه.
 (١٢) سبق تخريجه .

سورة البقرة الآية (٨) .....

ويُظْهر الإيمان \_ يُسْتَتاب ولا يُقْتَل (١٣) .

O GERIS

وهذا وَهُمَّ من علماء أصحابِه؛ فإن النبي ﷺ لم يَسْتَتِبْهُم، ولا يقول أحد إن اسْتِتَابَةَ الزنديق غَيْرُ واجبة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

۲١

وكان النبيُّ مَثْلِثَهُ مُعْرِضاً عنهم، مع علمه بهم، فهذا المتأخِّرُ من أصحاب الشافعي الذي قال: إن استتابَة الزنديق جائزة <sup>(١٢)</sup> ، قال ما لم يَصِحّ قولاً واحداً .

وأما قول مَنْ قال إنه لم يقتلهم لأن الحاكم لاَ يَقْضي بعلمه في الحدود، فقد قتل بالمجذَّرِ بـن ذِياد ـ بعِلمه ـ الحارثَ بن سُوَيد بن الصامت، لأن المجذَّر قَتَل أباه سُوَيداً يوم بُعاث، فأسلم الحارث، وأغفله يوم أُحُد الحارث فقتلَه، فأخبر به جبريلُ النبي ﷺ فقتله به؛ لأن قتله كان غِيلة، وقَتْلُ الغِيلة حدٌّ من حدود الله عزّ وجل<sup>(10)</sup>.

القول الصحيح:

والصحيح أن النبيّ عَلَيْكُمْ إنما أعرَضَ عنهم تألَّفاً ومخافة من سوءِ المقالَة الموجبة للتنفير، كما سبق من قوله. وهذا كما كان يُعْطي الصدقَة للمؤلَّفة قلوبُهم مع علمه بسوء اعتقادهم تألَّفاً لهم، أجْرَى الله سبحانه أحكامَه على الفائدة التي سنَّها إمضاءً لقضاياه بالسنة <sup>(١٦)</sup> التي لا تبديل لها.

- (١٣) قال الكيا الهراسي في أحكامه ٢٦/١ : وكان رسول الله عليه مأموراً في ابتداء الإسلام بالصفح - أي عن المنافقين لا عن الكفار - عنهم، والدفع بالتي هي أحسن، وفرض القتال بعد ذلك للمصلحة. فيجوز أن يقتل من يظهر الكفر دون من يسر للمصلحة، ويجوز خلافه، ويجوز أن يرد الشرع بقتل النسوان، وأن يرد بخلافه، والعقل لا يمنع من ذلك. ومن هنا تفهم الحكمة في عدم قتل المنافق مع قتل الكافر، وهي أن العقوبات في الدنيا ليست على قدر الجرائم، بل على قدر المصالح.
- (١٤) قال الكيا الهراسي في أحكامه ٢٣/١ : قوله تعالى في شأن المنافقين وإظهارهم الإيمان مع إضمار الكفر ، وعدم الأمر بقتلهم يدل على جواز استتابة الزنديق ، فإنه تعالى ما أمر بقتلهم . انظر أيضاً : (أحكام القرآن للشافعي ٢٩٣/١).

(١٥) انظر الخبر في: (الإصابة ٣٤٣/٣، والإكمال ٢٤٢/٢).

(١٦) في أ : وإمضاء للقدر بالسنة .

#### الآية الخامسة

IE PRINCE GHAZI TRUST والتورة البقرة الآية ( ۲۲ ) FOR QUR'ANIE THOUGHT

قوله تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشاً ﴾ [ الآية: ٢٢ ]. قال أصحاب الشافعي: لو حلف رجلٌ لاَ يَبِيتُعلى فرَاش، ولا يَسْتَسْرِجُ سراجاً،

فبات على الأرض، وجلس في الشمس لم يحنَتْ، لأنّ اللفظ لا يرجع إليهما عُرْفاً <sup>(١٧)</sup>. وأما علماؤنا <sup>(١٨)</sup> فبنَوْه على أصلهم في الأيْهان أنها محمولة على النية، أو السبب، أو البساط، التي جرت عليه اليمين، فإن عُدِمَ ذلك فالعُرْف، وبعد أن لم يكن ذلك على مطلق اللفظ في اللغة، وذلك محقَّقٌ في مسائل الخلاف <sup>(١١)</sup>.

والأصل في ذلك قولُ النبي ﷺ : « الأعمال بالنية ، ولكل امرىء ما نَوَى » <sup>(٢٠)</sup> . وهذا عامٍّ في العبادات والمعاملات ، وهذا حديثٌ غريب اجتمعت فيه فائدتان :

- (١٧) انظر : (أحكام القرآن لإلكيا الهراسي ٢٧/١).
  - (١٨) أي: المالكية.

27

- (١٩) فالأيمان محمولة على المعتاد المتعارف من الأسماء، إلا إذا قصد في نفسه بالفراش الأرض، فيكون اصطلاحاً قصده وحلف على أساسه.
- (٢٠) انظر: (صحيح البخاري ٢١/١، ٢١/٣، ١٩١/٣، ٥/٧٧، ٥/١٧، والسنن الكبرى للبيهقي ٢٣٥/٤. وصحيح ابن خزيمة ١٤٣. ونصب الراية للزيلعي ٣٠٢/١ وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٤٧/٦. وفتح الباري ١٢/١، ١٣٥، ٥/١٦، ١٦١، ١٦٦/١، ٣٢٦/٩، ولسان الميزان لابن حجر ١٨٢٢/٢ . وتفسير ابن كثير ٤٣/٣).

وانظر بلفظ: « إنما الأعمال بالنيات»: (صحيح البخاري ٢/١، ٢٧٥/٨، ٢٧٩، وسنن أبي داود ٢٢٠١. وسنن الترمذي ١٦٤٧. وسنن النسائي، كتاب الطهارة، الباب ٥٩، وكتاب الإيمان والنذور، الباب ١٩. وسنن ابن ماجه ٢٣٧٧. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥/١. والسنن الكبرى ٢/١٤، ٢١٥، ٢٩٨، ٢/١٤، ٣٦/٦، ٣٢١/٣، ٣٤١/٧. والترغيب والترهيب ٢٥/١. وتفسير ابن كثير ٢٢٥/٢، ٣٤٦، ٢٤/٢، ٣٦/٦، ٣١/١٠، ٢٠١٩٩، ومعاني الآثار للطحاوي ٣٢٥٠. وحلية الأولياء ٢٢/٢٤، ٢٤٢/٨، وشرح السنة، للبغوي ٢٢١/١ ومسند الحميدي ٢٨، وفتح الباري ٢/٩. ومشكاة المصابيح ١. والزهد لابن المبارك ٢٢. وإتحاف السادة المتقين ٢/٠٨، والبداية والنهاية لابن كثير ٢٤/١٠، ٢٤٥/١، ٢٤٦، وتلخيص الجبير ٢٥/١٠. ومايل المادة المتالين الباري ٢٢/٩، ومشكاة المصابيح ١. والزهد لابن المبارك ٢٢. وإتحاف السادة المتقين ٢/٠٨٠ والبداية والنهاية لابن كثير ٢٤٥/١، ١١٨/١٠، ١٨/١٢، وجامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر ٣٢٦/٩، ١٣٢/١، ٢٤٢/١، ١١٨٠١، ٢٤/١، ١٣٢٩، ١٣٢/١٠. إحداهما : تأسيس القاعدة . والثانية : عموم اللفظ ، في كلّ حكم مَنْويّ .

سورة البقرة الآية (٢٩)

والذي يقول إنه إن حلف ألآً يفترش فراشاً وقصد بيمينه الاضطجاع، أو حلف ألا يستصبح، ونَوَى <sup>(٢١)</sup> أَلاَّ ينضاف إلى نورِ عينيه نورٌ يعضده، فإنه يحنَتُ بافتراش الأرض والتنوُّرِ بالشمس، وهذا حكمٌ جارٍ على الأصل.

۲٣

### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعاً ﴾ [ الآية: ٢٩ ].

لم تزل هذه الآية مخبوءةً تحت أستار المعرفة حتى هتكها الله عز وجل بفضْله لنا ، وقد تعلَّق كثير من الناس بها في أن أصلَ الأشياء الإباحة، إلا ما قام عليه دليلٌ بالحظر ، واغترَّ به بعض المحققين<sup>(٢٢)</sup> وتابعهم عليه.

وقد حققناها في أصول الفقه بما الإشارة إليه أن الناس اختلفوا في هذه الآية على ثلاثة أقوال:

> الأول: أن الأشياء كلَّها على الْحَظْر حتى يأتي دليلُ الإباحة. الثاني: أنها كلّها على الإباحة حتى يأتي دليل الحظر <sup>(٢٢)</sup>. الثالث: أنْ لاَ حُكْمَ لها حتى يأتيَ الدليل بأي حكم اقتضى فيها.

والذي يقول بأن أصلها إباحةٌ أو حظرٌ اختلف منزعُه في دليل ذلك؛ فبعضهم تعلق فيه بدليل العقل، ومنهم من تعلق بالشرع.

والذي يقول: إن طريق ذلك الشرع قال: الدليل على الْحُكْم بالإباحة قوله تعالى:

- (٢١) في أ: وقصد ألا ينضاف.
- (٢٢) في أ: دليل بالنظر واعتبر به بعض المحققين.
- (٢٣) كذا قال إلكياالهراسـي في أحكامه ٢٧٠/١ : يدل على إباحة الأشياء في الأصل إلا ما ورد فيه دلبل الحظر .

المسلم المسلم المعامة المعامة المعامة المعامة المحرة المقرة الآية (٢٩) FOR QURANIC THOUGHT

هو الذي خلق لَكُمْ ما فِي الأَرْضِ جميعاً ، فهذا سياقُ القولِ في المسألة إلى
 الآية.

فأما سائر الأقسام المقدمة فقد أوضحناها في أصول الفِقْه، وبيَّنا أنه لا حُكْمَ للعقل، وأن الحكم للشرع؛ ولكن ليس لهذه الآية في الإباحة ودليلها مَدْخَل ولا يتعلق بها محصل.

وتحقيق ذلك أن الله تعالى إنما ذكر هذه الآيةَ في معرض الدلالة، والتنبيه على طريق العِلْم والقُدْرة وتصريف المخلوقات بمقتضى التقدير والإتقان بالعلم وجريانها في التقديم والتأخير بحكم الإرادة.

وعاتَبَ اللهُ تعالى الكفار على جهالتهم بها ، فقال : ﴿ أَيُنَّكُم لَتَكْفُرون بِالَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ في يومَيْن وتجعلونَ له أَنْدَاداً ذلك رَبُّ العالمين . وَجَعَـلَ فيها رَوَاسِيَ من فَوْقِها وباركَ فيها وقدرَ فيها أقواتَها في أربعة أيام سواءً للسائلين﴾ [ فصلت : ٩ ، ١٠ ].

فَخَلْقُه سبحانه وتعالى الأرض، وإرساؤها بالجبال، ووَضْع البركة فيها، وتقدير الأقوات بأنواع الثمرات وأصناف النبات إنما كان لبني آدم؛ تقدمةً لمصالحهم، وأُهْبَةً لسدّ مَفَاقِرهم، فكان قوله تعالى: **﴿هو الذي خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾** مقابلة الجملة بالجملة؛ للتنبيه على القُدْرة المهيَّئة لها للمنفعة والمصلحة، وأن جميع ما في الأرض إنما هو لحاجة الْخَلْق ؛ والبارىء تعالى غنيٍّ عنه متفضِّل به، وليس في الإخبار بهذه العبارة<sup>(٢١)</sup> عن هذه الجملة ما يقتضي حكمَ الإباحة، ولا جوازَ التصرُّف ؛ فإنه لو أُبيح جميعُه جميعهم جلة منثورةَ النظام لأدَّى ذلك إلى قطع الوصائل والأرحام، والتهارش<sup>(٢٠)</sup> في الْحُطام.

(٢٤) في أا: وليس في الإخبار بهذه القدرة.

٢٤

(٢٥) التهارش: الإختلاط. والمَهاَرَشة، كالمحارشة. والتهـريش التحـريش. والتهـارش: التقـاتـل. وفي الحديث: « يتهارشون تهارش الكلاب، أي: يتقاتلون». انظر: ( لسان العرب ٤٦٥٢ ).

والحطم: الكسر في أي وجه كان. وقيل: هو كسر الشيء اليابس خاصة، كالعظم ونحوه. حَطَمهُ 🛛

سورة البقرة الآية (٢٥) .....

وقد بيّن لهم طريقَ الملك، وشرح لهم مَوْرِد الاختصاص، وقد اقتتلوا وتهارَشُوا وتقاطعوا؛ فكيف لو شملهم التسلُّط وعَمَّهم الاسترسالُ؛ وإنما يجبُ على الخلق ـ إذا سمعوا هذا الندء ـ أن يخرُّوا سجَّداً؛ شُكْراً لله تعالى لهذه الحرمة لحق ما ذلك من نِعَمِهِ، ثم يَتَوَكَفوا <sup>(٢٦)</sup> بعد ذلك سؤالَ وَجْه الاختصاص لكلّ واحدٍ بتلك المنفعة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

۲0

ونظيرُ هذا من الْمُتَعارَفِ بين الْخَلْق على سبيل التقريب لتفهيم الحقّ ما قال حكيم لبنيه: قد أعْدَدْتُ لكم ما عندي من كُرَاعٍ وسِلاَح ومَتَاعٍ وعَرض وقرض لما كان ذلك مقتضياً لتسليطهم عليه كيف شاؤوا حتى يكونَ منه بيانٌ كيفيةِ اختصاصهم.

وقد قال الله سبحانه: «أعدَدْتُ لعبادي الصالحين ما لا عيْنٌ رَأَتْ، ولا أَذُنّ سمعت، ولا خَطَر على قلب بَشَر » <sup>(٢٧)</sup> ـ يعني في الجنة. فلا يصل أحدٌ منهم إليه إلاّ بتبيان حظِّه منه وتعيين اختصاصه به.

### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ **وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ﴾ [ الآية: ٢٥ ] .** قال علماؤنا: البِشَارَةُ هي الإخبارُ عن المحبوب، والنِّذَارة هي الإخبارُ بالمكروه، وذلك في البِشَارة يقتضي أول مُخبر بالمحبوب، ويقتضي في النِّذارة كلَّ مخبر .

- يحَطِمُهُ حطماً، أي: كسره. والحطام: ما تحطم من ذلك. وقال الأزهري: الحُطام: ما تكسر من اليبس، والتحطيم التكسير. انظر: (لسان الميزان ٩١٦).
- (٣٦) يتوكفوا : ينتظروا . وتوكف الأثر : تتبعه . والتوكف : التوقع والإنتظار . يقال : يتوكف الخبر ، أي : يتوقعه . وتقول : ما زلت أتوكفه حتى لقيته . انظر : ( لسان العرب ، لابن منظور ٤٩٠٩ ).
- (٣٧) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢/٣٨٢. والتـرغيـب والترهيب ٢٢١/٤، ٥٥٧، وإتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥٦٨/٨. والبعث والنشور ١٧٩، ١٨٠، ١٨١، ٥٦١. ومجمع الزوائد ١٢/١٠٤.
   ومصنف ابن أبي شيبة ١٠٩/١٣. والمعجم الصغير للطبراني ٢٦/١٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٦١
   ٥٩منف ابن أبي شيبة ١٠٩/١٣. والمعجم الصغير للطبراني ٢٦/١٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٦١
   ٥٩منف ابن أبي شيبة ١٠٩/١٣. والمعجم الصغير الطبراني ٢٦/١٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٦١
   ٥٩منف ابن أبي شيبة ١٠٩/١٣. والمعجم الصغير الطبراني ٢٦/١٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٦١
   ٥٩منف ابن أبي شيبة ١٠٩/١٣. وفتح الباري، لابن حجر ١٥/٨٥. والزهد، لابن المبارك ٢٦/٢
   ٥٩مند الحميدي ١١٣٣. وحلية الأولياء، لأبي نعيم ٢٦٢٢٢، ٢٦/٩، ٢٦/٢).

وترتّب على هذا مسألة من الأحكام،وذلك كقولالمكلّف: مَنْ بَشرني من عَبِيدي بكذا فهو حُرٌّ <sup>(٢٨)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST ورة البقرة الآية (٢٧)

فاتفق العلماء على أنَّ أول مُخبِر له به يكون عَتِيقاً دون الثاني.

O GENIS

ولو قال: مَنْ أخبرني مِنْ عبيدي بكذا فهو حُرٌّ، فهل يكون الثاني مثل الأول أم لا؟

اختلف الناس فيه؛ فقال أصحابُ الشافعيّ: يكون حرّاً؛ لأن كل واحدٍ منهم مُخبِر . وعند علمائنا لا يكون به حرّاً؛ لأن الحالف إنما قصد خبراً يكونُ بِشَارة، وذلك يختصّ بالأول، وهذا معلوم عُرْفاً، فوجب صرفُ اللفظِ إليه.

فإن قيل: فقد قال الله تعالى: ﴿ فَبَشَرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [آل عمران: ٢١]، فاستعمل البِشارةَ في المكروه.

فالجواب: أنّهم كانوا يعتقدون أنهم يحسنون، وبحسب ذلك كان نظرُهم للبشرى، فقيل لهم: بِشارَتُكُم على مُقْتَضَى اعتقادكم عذابٌ أليم. فخرج اللفظُ على ما كانوا يعتقدون أنهم محسنون، وبحَسَب ذلك كان نظر له على الحقيقة، كقوله تعالى: **﴿أصحابُ الجنةِ يومئذ خَيْرٌ مستقَرّاً وأحسن مَقِيلاً ﴾** [ الفرقان: ٢٤ ].

### الآية الثامنة

قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ ﴾ [ الآية : ٢٧ ]. العَهْدُ على قسمين :

(٢٨) قال الهراسي: وهو دليل على أنه أول مبلغ إليهم.
وقال العلماء: إذا قال أي عبد بشرني بولادة فلان فهو حر، أن الأول من المشرين يعتق دون الثاني؛ لأن البشارة حصلت بخبره دون غيره – وذلك بخلاف ما لو قال: «أي عبد أخبرني بولادتها وذلك بخلاف ما لو قال: «أي عبد أخبرني الثاني؛ لأن البشارة حصلت بخبره دون غيره – وذلك بخلاف ما لو قال: «أي عبد أخبرني بولادتها ودن الثاني؛ لأن البشارة حصلت بخبره دون غيره – وذلك بخلاف ما لو قال: «أي عبد أن عبد أخبرني الثاني؛ لأن البشارة حصلت بخبره دون غيره – وذلك بخلاف ما لو قال: «أي عبد أخبرني بولادتها ودن الثاني؛ لأن البشارة حصلت بخبره دون غيره – وذلك بخلاف ما لو قال: «أي عبد أخبرني بولادتها ولادتها فهو حر، فإن كل من يخبره يعتق، لأن عقد اليمين في الإخبار على خبر مطلق، وعقده في البشارة على خبر معطق، وعقده في يفهر أولاً في بشرة الوجه من سرور أو غم، إلا أنه وقيل: هو عام فيا سر وغم، لأن أصله فيا يظهر أولاً في بشرة الوجه من سرور أو غم، إلا أنه كثر فيا يسر، فصار الإطلاق اخص به منه بالشر. (أحكام القرآن ٢٧/١، ٢٨).

27

أحدهما : فيه الكفَّارة، والآخر لا كفَّارة فيه، فأما الذي فيه الكفَّارة فهو الذي يُقْصَد به اليمينُ على الامتناع عن الشيء أو الإقدام عليه.

سورة البقرة الآيات ( ٣٤ - ٣٥) .

GHAZI TRI

27

وأما العهدُ الثاني: فهو العَقْد الذي يرتَبِطُ به المتعاقدان على وَجْه يجوزُ في الشريعة ويلزم في الحكم، إما على الخصوص بينهما، وإما على العموم على الْخَلْق، فهذا لا يجوزُ حَلَّه، ولا يحلَّ نقْضُه، ولا تدخله كفَّارة، وهو الذي يُحشَرُ ناكِثُه غادِراً، يُنْصَبُ له لواء بقَدْرِ غَدْرَتِه <sup>(٢٩)</sup>، يقال: هذه غَدْرة فلان.

وأما مالك فيقول: العهد باليمين، لم يَجُزْ حلَّه<sup>(٣٠)</sup> لأجل العقد، وهو المراد بقوله تعالى:

ولا تَنْقُضُوا الأَيْهانَ بعد تَوْكِيدها، وقد جعلتُهم اللهَ عليكم كَفِيلاً ﴾
[ النحل: ٩١ ]. وهذا ما لا اختلاف فيه.

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلاَئِكَةِ اسْجُدُوا لاَدَمَ فَسَجَدُوا إلاَّ إبْلِيسَ﴾ [الآية: ٣٤].

اتفقت الأمة على أن السجودَ لآدم لم يكن سجودَ عبادةٍ، وإنما كان على أحد وجهين: إما سلام الأعاجم بالتكفِّي والانحناء والتعظيم، وإما وَضْعه قِبْلةً كالسجود للكعبة وبيت المقدس، وهو الأقْوَى؛ لقوله في الآية الأخرى: ﴿ فَقَعُوا لَـهُ سَاجِدِينَ﴾ [الحجر: ٢٩]. ولم يكن على معنى التعظيم؛ وإنما صدَرَ على وجه الإلزام للعبادة واتخاذه قِبْلة، وقد نسخ الله تعالى جميعَ ذلك في هذه الملَّة.

### الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْرَبَا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّالِمِينَ﴾ [ الآية: ٣٥ ]. فيها مسألتان:

- (۲۹) إشارة إلى حديث.
- (٣٠) في أ : وذلك هذا العهد باليمن لم يجز حده.

السألة الأولى:

**F** V

جاء في كتاب التفسير أنَّ إبليسَ حاول آدمَ على أَكْلِها ، فلم يَقْدِر عليه ، وحاول حوّاء ، فخدعها فأكلت فلم يُصِبْها مكروه ، فجاءت آدمَ فقالت له : إن الذي تكرَهُ من الأكل قد أتيتُه فما نالني مكروه .

فلما عاين ذلك آدمُ اغترَّ فأكل، فحلَّت بهما النِّقْمَة والعقوبة، وذلك لقول الله سبحانه: **﴿وَلاَ تَقْرَبَا هٰذِهِ الشَّجَرَةَ﴾؛** فجَمَعَهُما في النَّهْيِ، فلذلك لم تنزل بهما العقوبةُ حتى وُجِدَ المنهيُّ عنه منهما جميعاً.

واستدلَّ بهذا بعضُ العلماء على أن مَنْ قال لزوجتيه أو أَمَتَيْه: إن دخلتُها عليّ الدار فأنتها طالقتان أو حُرَّتان، أنَّ الطلاق والعتْق لا يقع بدخول إحداهما .

وقد اختلف علماؤنا رحمة الله عليهم في ذلك على ثلاثة أقوال:

فقال ابن القاسم <sup>(٣١)</sup>: لا تَطْلُقان ولا تَعْتِقان إلا باجتماعهما في الدار في الدخول، حَمْلاً على هذا الأصل، وأخْذاً بمقتضى مُطْلَق اللفظ.

وقال مرةً أخرى: تَعْتِقان جميعاً ، وتَطْلُقان جميعاً بوجودِ الدخول من إحداهما ؛ لأن بعض الحِنْثِ حِنْث، كما لو حلف ألاَّ يأكل هذين الرغيفين، فإنه يحنث بأكل أحدهما ، بل بأكْل لقمة منهما حسبا بيَّنَّاه في أصول المسائل.

وقال أشهب <sup>(٣٣)</sup> : تَعْتِق وتَطْلُق التي دخلت وحْدَها ؛ لأنّ دخولَ كل واحدةٍ منهما شرطٌ في طلاقها أو عتقها .

وقد قال مالك في كتاب محمد بن الموَّاز فيمن قال لزَوْجَتِه : إن وضعت فأنت طالق

(٣١) في أ: قال ابن القاسم.
 (٣٢) أشهب، هو: أشهب بن عبد العزيز بن داود القيسي العامري الجعدي، أبو عمرو. فقيه الديار (٣٢) أشهب، هو: أشهب بن عبد العزيز بن داود القيسي العامري الجعدي، أبو عمرو. فقيه الديار المصرية في عصره. كان صاحب الإمام مالك. قال الشافعي: ما أخرجت مصر أفقه من أشهب لولا طيش فيه. قيل اسمه مسكين، وأشهب لقب له. ولد عام (١٤٥هـ = ٢٢٢م) وتوفي عام (١٤٥هـ = ٢٢٢م).
 (٢٠٣) انظر: (تهذيب التهذيب ٢٥٩/١. وفيات الأعيان ٢٥/١ . وفي الأعلام ١٣٣٧).

وهي حامل، فوضعت ولداً وبقي في بطنها آخر : إنها لا تَطْلُق حتى تضع الآخر . وقال مرة أخرى : تَطْلُق بوَضْعِ الأول.

29

والصحيحُ أَنَّ اليمين إن لم يكن لها نيَّة وبساط يقتضي ذلك من الجمع بينهما أو بساط أو نيَّة، فإن القولَ قولُ أشهب، ويُشْبِه أن يكونَ هذا من علمائنا اختلاف حال لا اختلافَ قول؛ فأما الحكم بطلاقهما أو عتْقهما معاً بدخول واحدة منهما فبَعيد؛ لأنَّ بعضَ الشرط لا يكون شرطاً إجماعاً، وأما [الحكم]<sup>(٢٣)</sup> بِالحَنْث بأكْل بعض الرغيفين فلأنه محلوفٌ عليه، وبعضُ الحِنْث حِنْث حقيقة؛ لأن الاجتناب الذي عقدهَ لا يوجَد منه<sup>(٢٢)</sup>.

المسألة الثانية:

سورة البقرة الآية ( ٣٥)

قوله تعالى : ﴿ هٰذِهِ الشَّجَرَة ﴾ : اختلف الناس كيف أكلَ آدَمُ من الشجرة على خسة أقوال : الأول : أنه أكلَها سَكْرَان <sup>(٣٥)</sup> ، قاله سَعِيد بن المسيّب <sup>(٣٦)</sup> .

الثاني ـ أنه أكل من جِنْس الشجرة لا من عَيْنِها، كأن إبليس غَرَّه بالأخذ بالظاهر، وهي أولُ معصية عصى الله بها على هذا القول فاجتنبوه؛ فإنّ في اتباع الظاهر على وجهه هَدْمَ الشريعة <sup>(٣٧)</sup> حسبا بيَّنَّاه في غير ما موضع، وخصوصاً في كتاب «النواهي عن الدواهي».

- (٣٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
  - (٣٤) في د : لا يوجد منها .
- ( ٣٥ ) على هامش أ : مسألة في أفعال السكران.
- (٣٦) هو: سعيد بن المسيب بن حزن بن أبي وهب المخزومي القرشي، أبو محمد. سيد التابعين وأحد الفقهاء السبعة بالمدينة. جمع بين الحديث والفقه والزهد والورع، وكان يعيش من تجارة الزيت، وكان أحفظ الناس لأحكام عمر بن الخطاب وأقضيته. مولده عام (١٣هـ = ١٣٤م) وفاته عام (٩٤هـ – ٢١٣م). انظر: (طبقات ابن سعد ٨٨/٥. وصفة الصفوة ٢/٤٤. وحلية الأولياء ١٦١/٢).
  - (٣٧) في أ: فإن في اتباع الظاهر على وجه هذه الشريعة.

الثالث: أنه حمّل النهْيَ. على التنزيه دون التحريم.

الرابع: أنه أكل متأوِّلاً . لرغبة الخلد ، ولا يجوز تأويل ما يعودُ على المتأول بالإسقاط .

THE ورة البقرة الآية ( ٣٥ )

الخامس: أنه أكل نَاسِياً.

فأما القول الأول بأنه أكلها سَكْران: فتعلَّق به بعضُ الناس في أن أَفعالَ السكران معتَبَرَةٌ في الأحكام والعقوبات، وأنه لا يُعْذَر في فِعْلٍ ؛ بل يلزمه حكم كلِّ فِعْل، كما يلزم الصاحي، كما الزم الله تعالى آدَم حُكْمَ الخلاف في المعصية مع السُّكْر. وقد اختلف علماؤنا في أفعال السَّكْران على ثلاثة أقوال:

- أحدهما : أنها معتبرة .
  - الثاني: أنها لغو.
- الثالث: أنَّ العقودَ غيرُ معتبرةٍ كالنكاح، وأن الحِلَّ معتبر كالطلاق.

ولذا إذا أكل من جنسها فدليلٌ على أنه إذا حلف أَلاَّ يأكل من هذا الخبز فأكل من جنْسه حَنِث <sup>(٢٨)</sup>.

وتحقيقُ المذاهب فيه أن أكثر العلماء قالوا : لا حِنْث عليه . وقال مالك وأصحابه : إن اقتضى بساط اليمين تعيينَ المشار إليه لم يحنَتْ بأَكْل جنسه ، وإن اقتضى بساط اليمين أو سببها أو نيّتُها الجِنسَ حُمِلَ عليه ، وحَنِثَ بأَكْلَ غيره ، وعليه حُمِلَت قصةُ آدم ؛ فإنه نهيَ عن شجرةٍ عُيَّنَتْ له ، وأُريد به جنسها ، فَحَمَلَ القول على اللفظ دون المعنى كما تقدم .

وقد اختلف علماؤنا في فَرْعٍ مِنْ هذا ، وهو أنه إذا حلف ألا يأكل هذه الحِنْطة فأكل خبزاً منها على قولين :

فقال في الكتاب: إنه يَحْنَث؛ لأنها هكذا تؤكل.

(٣٨) على هامش أ : مسألة فيمن حلف ألا يأكل من شيء فأكل من جنسه .

سورة البقرة الآية (٣٥)

وقال ابن الموّاز : <sup>(٣٩)</sup> لا شيء عليه، لأنه لم يأكل حِنْطة، وإنما أكل خبزاً، فراعَى الاسم والصفة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

31

ولو قال في يمينه: لا آكلُ من هذه الحِنْطة لحنِثَ بأَكْلِ الخبز المعمولِ منها.

وأما حَمْلُ النهي على التنزيه فهي \_ وإن كانت مسألة من أصول الفقه \_ وقد بيَّنَّاها في موضعها، فقد سقط ذلك هاهنـا فيهـا لقـولـه تعـالى: ﴿فَ**تَكُـونَـا مِـنَ الظَّالِمِينَ**﴾ فقرَن النَّهْيَ بالوعيد<sup>(11)</sup>؛ ولا خلافَ مع ذلك فيه. وكيف يصحُّ أن يُقال له لا تأكلها فتكون من الظالمين، ويرجو أن يكونَ من الخالدين.

> وأما قوله: إنه أكلها ناسياً فسيأتي في سورة طه إنْ شاء الله تعالى. **التنقيــح:**

Rhumph

أما القول بأنَّ آدم أكلها سكران ففاسدٌ نَقْلاً وعقلاً : أما النقل فلأنَّ هذا لم يصح بحال، وقد نُقِل عن ابن عباس: « أنَّ الشجرةَ التي نُهِيَ عنها الكَرْم »، فكيف يُنْهَى عنها ويوقِعه الشيطانُ فيها، وقد وصف الله خَمْرَ الجنة بأنها لا غَوْل<sup>(١)</sup> فيها، فكيف تُوصَفُ بغير صفتها التي أخبر اللهُ تعالى بها عنها في القرآن.

وأما العَقْلُ <sup>(٢٦)</sup> فلأنَّ الأنبياء بعد النبوة منزَّهُون عما يوَّدِّي إلى الإخلال بالفرائض واقْتِحام الجرائم.

وأما سائرُ التوجيهات فمحْتَمَلَة، وأظهرُها الثاني، والله أعلم.

- (٣٩) ابن المواز، هو: محمد بن إبراهيم بن زياد المواز، أبو عبدالله. فقيه مالكي من أهل الإسكندرية. انتهت إليه رياسة المذهب في عصره. من تصانيفه: «الموازية» في فقه الإمام مالك. مات عام (٢٨١هـ = ٩٨٤م). انظر: (شذرات الذهب ١٧٧/٢ . الوافي ٣٣٥/١ . الأعلام ٢٩٤/٥). في أ: فتقرر النهي بالوعيد.
- (٤١) الغَوْل: الصداع. وقيل: السكر. وقال أبو عبيدة: الغول أن تغتال عقولهم. قال أبو الهيئم: غالت الخمر فلاناً إذا شربها فذهبت بعقله أو بصحة بدنه. انظر: (لسان العرب، لابن منظور ٣٣١٩).
  - ( ٢٢ ) على هامش أ : مسألة في تحسين العقل .

سورة البقرة

### الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَطَفِقًا يَخْصِفَانٍ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ ﴾ (٢٠).

رُويَ أنه لما أكَلَ آدمُ من الشجرة سُلِخ عن كسوته، وخُلِع من ولايته، وحَطَّ عن مَرْتبته، فلما نظر إلى سَوْأَتِه منكَشِفَةً قَطَعَ الوَرَقَ من الثهار وسترها.

وهذا هو نَصُّ القرآن.

وفي ذلك مسألتان:

[المسألة الأولى \_ بأي شيء سترها ؟ ] (٤٤) :

فقالت طائفة: سترَها بِعقْله حين رأى ذلك من نفسه منكشفاً ، منهم القدرية <sup>(٤٥)</sup> ، وبه قال أقضى القضاة الماوردي <sup>(٤٦)</sup> .

> ومنهم مَنْ قال: إنه سترها استمراراً على عادَتِه. ومنهم من قال: إنما سترها بأمر الله.

فأما مَنْ قال: إنه سترها بعقله فإنه بناها على أن العقلَ يُوجِب ويحظر ويحسِّن

(٤٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

(٤٥) القدرية: قوم يجحدون القدر وينسبون إلى التكذيب بما قدر الله من الأشياء. وكانوا يخوضون في القدر والإستطاعة.

انظر : (التبصير في الدين، للأسفراييني ١٣ ، ٣٧ ) .

(٤٦) الماوردي، هو: علي بن محمد بن حبيب، أبو الحسن الماوردي. أقضى قضاة عصره. من العلماء الباحثين أصحاب التصانيف الكثيرة النافعة. ولد بالبصرة عام (٣٦٤هـ = ٩٧٤م) وولي القضاء في بلدان كثيرة، ثم جعل أقضى القضاة في أيام القائم بأمر الله العباسي. وكان يميل إلى مذهب الاعتزال، وله مكانة رفيعة عند الخلفاء. نسبته إلى بيع ماء الورد، تسوفي ببغداد عام (٢٤ هـ = ٢٥٨م) والاعتزال، وله مكانة رفيعة عند الخلفاء. نسبته إلى بيع ماء الورد، تسوفي ببغداد عام (٢٤ هـ وكان يميل إلى مذهب الاعتزال، وله مكانة رفيعة عند الخلفاء. نسبته إلى بيع ماء الورد، تسوفي ببغداد عام (٢٤ هـ والاعتزال، وله مكانة رفيعة عند الخلفاء. نسبته إلى بيع ماء الورد، تسوفي ببغداد عام (٢٤ ما والاعتزال، وله مكانة رفيعة عند الخلفاء. نسبته إلى بيع ماء الورد، تسوفي معاد والحاي، والعتزال، والعاري، والعمرة ما ومناته، أدب الدنيا والدين، والاحكام السلطانية والحاوي، والأمثال والحكم وغيرها.

ويقبّح، وهو جَهْلٌ عظيم بيَّنَّاه في أصول الفقه، وقد وَهِيَ <sup>(٢٧)</sup> أقضى القضاة في ذلك، إلا أنه يحتمل أنه سترها من ذاتِ نفسهَ من غير أن يُوجِبَ ذلك عليه شيء، فيرجع ذلك إلى القول الثاني أنه سترها عادة.

0 653357

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وأما من قال: إنه سترها بأَمْرِ الله، فذلك صحيح لا شكَّ فيه؛ لأن الله تعالى لما خلق آدم عليه السلام علَّمه الأسماء وَعَرَّفَه الأحكامَ فيها، وأَسْجَل له بالنبوة، ومن جملة الأحكام سَتْرُ العورة.

المسألة الثانية: مِمَّنْ سترها ؟

سورة البقرة

ولم يكن معه إلا أَهْله الذين ينكشف عليهم وينكشفون عليه<sup>(١،)</sup> ؟ وقد قدمنا في مسائل الفِقْه وشرح الحديث وجوبَ سَتْرِ العورة وأحكامها [ ومحلها <sup>(١،)</sup> ] ، ويحتمل أن يكون آدمُ ستَرها من زَوْجه بأَمْرٍ جازم في شرعه، أو بأمر نَدْب، كما هو عندَنا.

ويحتمل أن يكون ما رأى سَتْرَها إلا لعدم الحاجة الى كَشْفها ، لأنه كان من شرعه أنه لا يكشفها إلاَّ للحاجة .

ويجوز أنه كان مأُموراً بسترها في الخلوة، وقد أُمر النبيُّ ﷺ بسترها في الخلوة، وقال: « الله أحقُّ أن يُسْتَحَى منه <sup>(٥٠)</sup> »، وذلك مبيّن في موضعه.

وبالجملة فإن آدمَ لم يَأْتِ من ذلك شيئاً إلا بأمرٍ من الله لا بمجرَّد عقل، إذ قد بيَّنَا فسادَ اقتضاء العقل لحكم ٍ شرعي.

- (٤٧) العبارة هنا في الأصول مضطربة.
   (٤٨) على هامش أ : مسألة ستر العورة.
   (٤٩) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ .
   (٤٩) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ .
   (٥٥) انظر : (صحيح البخاري ٧٨/١ . وسنن الترمذي ٢٧٦٦ ، ٢٧٩٤ . وسنن ابن ماجه ١٩٢٠ . ومسند (٥٠) انظر : (صحيح البخاري ١٩٢٠ . وسنن الترمذي ١٩٦٦ ، ٢٧٩٤ . وسنن ابن ماجه ١٩٢٠ . ومسند و .
   (٢٠ ) ونظر : (صحيح البخاري ١٩٢٠ . وسنن الترمذي ١٧٦٦ ، ٢٧٩٤ . وسنن ابن ماجه ١٩٢٠ . ومسند (٥٠) انظر : (صحيح البخاري ١٩٢٠ . وسنن الترمذي ١٩٦٦ ، ٢٧٩٤ . والمعجم الكبير ، للطبراني ١٩٢٠ ، ١٩٢ .
   وفتح الباري ١٨٥/١ ، ٣٨٦ . ومشكل الآثار للطحاوي ١٥٧/٢ . والدر المنثور ، للسيوطي وفتح الباري ١٩٥/١
  - ٥/ ٤٠ . وشرح السنة للبغوي ٩/٢٥ ، ٢٢/٥ ).

INCE GHAZITRU FOR QURANIC THOUG

## الآية الثانية عشرة

قـولـه تعـالى: ﴿ وَأَقِيمُـوا الصَّلَاةَ وَآتُـوا الزَّكَــاةَ وَارْكَعُــوا مَــعَ الرَّاكِعِينَ﴾ [الآية: 21].

كان من أَمْرِ الله سبحانه بالصلاة والزكاة والركوع أمرٌ بمعلوم متحقِّق سابق للفعل بالبيان، وخصَّ الركوع؛ لأنه كان أَثْقَل عليهم من كل فعل.

وقيل: إنه الانحناء لغة، وذلك يعمُّ الركوعَ والسجودَ، وقد كان الركوعُ أثقلَ شيء على القوم في الجاهلية، حتى قال بعضُ مَنْ أسلم للنبي ﷺ : على ألاَّ أخرَّ إلا قائماً، فمن تأوَّله: على أَلاَّ أركع، فلما تمكّن الإسلام من قلبه اطمأنَّت بذلك نفسه <sup>(٥١)</sup> .

ويحتمل أن يكونوا أمروا بالزكاة لأنها معلومة في كل دين من الأديان، فقد قال الله تعالى مُخْبِراً عن إسماعيل عليه السلام: ﴿وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلَاةِ وَالزَّكَاةِ وَكَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيًاً ﴾ [ مريم: ٥٥ ]. ثم بيّن لهم مقدارَ الجزء الذي يلزم بَذْلُه من المال.

والزكاةُ مأخوذة من الناء، يُقال: زكاة الزَّرْع إذا نَمَا، ومأخوذة من الطهارة، يُقال: زكاة الرجُل، إذا تطهّر عن الدناءات.

### الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ فَبَدَّلَ الَّذِين ظَلَمُوا قَوْلاً غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ﴾ [ الآية: ٥٩ ].

قال بعضُ علمائنا : قيل لهم قولُوا حِطَّة ، فقالوا : سُقهاثاه أزَهُ هَذْبا ، معناه حبةٌ مقلوةٌ في شعرةٍ مربوطة ، استخفافاً <sup>(٥٢)</sup> منهم بالدِّين ومعاندةً للنبي عُظِيَّةٍ والحقّ.

وقد قال بعض مَنْ تكلَّم في القرآن: إن هذا الذمَّ يدلُّ على أن تبديلَ الأقوال المنصوص عليها لا يجوز <sup>(٥٣)</sup>.

- (٥١) في أ: فمن تأول على ألا أركع قائراً يمكن الإسلام من قلبه.
  - (٥٢) في أ : إستهزاء .

(٥٣) قال الهراسي في أحكامه ٢٩/١ : يدل على أنه لا يجوز تغيير الأقوال المنصوص عليها، وأنه يتعين =

وهذا الإطلاقُ فيه نَظَر ؛ وسبيلُ التحقيق فيه أن نقول: إن الأقوالَ المنصوصَ عليها في الشريعة لا يخلو أن يقع التعبَّد بلَفْظِها ، أو يقَع التعبَّد بمعناها ؛ فإن كان التعبَّد وقع بلفظها فلا يجوز تبديلها . وإن وقع التعبَّدُ بمعناها جاز تبديلُها بما يؤدّي ذلك المعنى، ولا يجوز تبديلُها بما يخرج عنه ، ولكن لا تبديلَ إلا باجتهاد .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

۳٥

سورة البقرة الآبة (٥٩)

ومن المستقلّ بالمعنى <sup>(٥٥)</sup> المستَوْفى لذلك العالم بأنّ اللفظين الأول والثاني المحمول عليه طبق المعنى، وبنو إسرائيل قيل لهم قولوا : حِطَّة، أي اللهم احطط عنَّا ذنوبَنا . فقالوا \_ استخفافاً : حبة مقلوّة في شعرة، [ فبدّلوه بما لا يعطى معناه] <sup>(٥٥)</sup> .

ولو بدّلوه بما لا يُعْطى معناه جدّاً لم يَجُزْ؛ فهذا أعظمُ في الباطل وهو الممنوعُ المذموم منهم.

ويتعلَّق بهذا المعنى نَقْلُ الحديث بغير لفظه إذا أدَّى <sup>(٥٥)</sup> معناه. وقد اختلف الناسُ في ذلك؛ فالْمَرْوِيُّ عن واثلة بن الأَسْقَع جَوَازُه؛ قال: ليس كل ما أخبرنا به رسولُ الله صَلِيْتُه ننقله إليكم بلَفْظِهِ؛ حَسْبُكم المعنى.

وقد بيَّنا في أصول الفقه؛ وأذكر لكم فيه فَصْلاً بديعاً؛ وهو أنَّ هذا الخلاف إنما يكون في عصر الصحابة ومنهم، وأما مَنْ سِواهم فلا يجوزُ لهم تبديلُ اللفظ بالمعنى، وإن استوفى ذلك المعنى؛ فإنَّا لو جَوَّزناهُ لكُلِّ أحدٍ لما كنَّا على ثقةٍ من الأخذ بالحديث؛ إذ كلَّ أحد إلى زماننا هذا قد بدَّلَ ما نقل، وجعل الحرف بدل الحرف فيا رواه؛ فيكون خروجاً من الإخبار بالجملة. والصحابةُ بخلاف ذلك؛ فإنهم اجتمع فيهم أمران عظيان:

أحدها : الفصاحة والبلاغة؛ إذ جِبِلْتُهم عربية، ولُغتهم سليقة (٥٧) .

- = اتباعها.
   (٥٤) في أ: ومن المستبدل في المعنى.
   (٥٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، وأوردناه من أ، وهو مثبت في المطبوعة.
   (٥٦) على هامش أ: مسألة في نقل الحديث بالمعنى.
   (٥٢) السلمة: الطبيعة والسحية وفلان بقداً بالسلمة أي بالفصاحة مقا بيال.
- (٥٧) السليقة: الطبيعة والسجية. وفلان يقرأ بالسليقة، أي بالفصاحة. وقيل: بالسليقة، أي: بطبعه الذي نشأ عليه ولغته. والسليقة: طبع الرجل.

والثاني: أنهم شاهدوا قَوْلَ النبي ﷺ وفِعْله، فأفادتهم المشاهدةُ عَقْل المعنى جملة، واستيفاءَ الْمَقْصِد كله؛ وليس مَنْ أَخبَرَ كَمَنْ عايَن.

0 1454151 (0)

THE PRINCE ورة البقرة الآية (٦٧) FOR OURAN

أَلاَ تراهم يقولون في كل حديث: أمر رسولُ الله ﷺ بكذا، ونهى رسولُ الله ﷺ عن كذا، ولا يذكرون لَفْظه، وكان ذلك خبراً صحيحاً ونَقْلاً لازماً؛ وهذا لا ينبغي أَنْ يَسْتَرِيبَ فيه مُنْصِف لبيانه.

### الآية الرابعة عشرة

قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً، قَالُوا أَتَتَخِذُنَا هُزُواً؟ قَالَ أَعُوذُ بِاللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِيَ﴾ [ الآية: ٦٧ ].

هذه الآية عظيمةُ الموقع، مشْكِلَةٌ في النَّظَر؛ لتعلَّقها بالأصول ومن الفروع بالكلام في الدم، وفي كل فصل إشكال، وذلك ينحصر في خمس مسائل:

### المسألة الأولى: في سبب ذلك:

3

رُوِيَ عن بني إسرائيل أنه كان فيها مَنْ قَتَلَ رجلاً غِيلَةً بسبب مُختلَفٍ فيه؛ وطرَحه بين قوم، وكان قَرِيبَه، فادَّعى به عليهم، وترافعوا إلى موسى عليه السلام، فقال له القاتِلُ: قتَلَ قريبي هذا هؤلاء القومُ، وقد وجدته بين أَظْهُرِهم، فانتفوا من ذلك، وسألوا موسى عليه السلام أنْ يحكُمَ بينهم برغبةٍ إلى الله تعالى في تبيين الحقّ لهم؟ فدعا موسى عليه السلام ربَّة تعالى؛ فأمرهم بذَبْح بقرةٍ وأخْذِ عُضْوٍ من أعضائها يُضْرَبُ به الميتُ فيحيا فيخبرهم بقاتِله؛ فسألوا عَنْ أوصافها وشدَّدُوا فشدَّد الله سبحانه عليهم حتى انتهَوْا إلى صِفَتِها المذكورة في القرآن، فطلبوا تلكَ البقرة فلم فبذلوه فيها ، فاستغنى ذلك الرجلُ بعد فقَرْه، وذبحوها فضربُوه ببعضها ، فقال : فلان فبذلوه فيها ، فاستغنى ذلك الرجلُ بعد فقُرْه، وذبحوها فضربُوه ببعضها ، فقال : فلان قتلنى، لقاتِله.

انظر : (لسان العرب، لابن منظور ٢٠٧١).

المسألة الثانية: في الحديث عن بني إسرائيل (٥٠):

كَثُر استرسالُ العلماءِ في الحديث عنهم في كلّ طريق، وقد ثبت عن النبيّ ﷺ أنه قال: « حَدِّثوا عن بني إسرائيل ولا حرَج<sup>(\*)</sup> <sub>» .</sub>

ومعنى هذا [ الخبر ] <sup>(٥٩)</sup> الحديثُ عنهم بما يُخبرُون [ به ] <sup>(١٠)</sup> عن أنفسهم وقصصهم لا بما يُخبرون به عن غيرهم؛ لأن أخبارهم عن غيرهم مفتقرةً إلى العدالة والثبوت إلى منتهى الخبر ، وما يُخبرون به عن أنفسهم، فيكون من باب إقرارِ الْمَرْءِ على نفسه أو قومه؛ فهو أعلم بذلك <sup>(١١)</sup> .

وإذا أخبروا عن شَرْع لم يلزم قولُه؛ ففي رواية مالك، عن عمر رضي الله عنه، أنه قال: رآني رسول الله ﷺ وأنا أمْسِك مصحفاً قد تشرَّمَتْ حواشيه، فقال: «ما هذا؟» قلْتُ: جزءٌ من التَّوراة؛ فغضب وقال: «والله لو كان موسى حيّاً ما وسعه إلا اتِّباعى» (١٢).

المسألة الثالثة <sup>(١٢)</sup> : أخبرهم سبحانه في هذه القصة عن حُكم جرى في زمن ِ موسى عليه السلام، هل يلزمُنا حُكْمُه أم لا؟:

- (٥٨) على هامش أ : مسألة في الحديث عن بني إسرائيل.
- (\*) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١١ من كتاب العلم. وسنن الترمذي ٢٦٦٩. ومسند أحمد بن حنبل ٢٩٢٠، ٢٥٢، ٢٥٤، ٢٥٢، ٢٥٥، ٢٥٦، ٥٦. ومسند الحميدي ١٦٦٥. والمطالب العالية لابن حجر ٦٨٨: ٣٤٧٨، ٢٥٤، ٥٥٢، والدر المنثور ٧/٣. وموارد الظمآن للهيثمي ١٠٩. ومشكل الآثار للطحاوي ٢٠/١، ١٦٩، ٢٦٩. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٢/٩. وبدائع المنن للساعاتي ١٥. وتحذير الخواص ٢٢. ومسند الشافعي ٢٤٠. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٢٨/٢. وشرف أصحاب الحديث، للبغدادي ٢١، ١٨، ١٩. وتفسير ابن كثير ٣٢/٢٧. وتاريخ بغداد ١٣/١٢. وتاريخ أصبهان لأبي نعيم ١٤٩/١١. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٤٥/٣. وكشف الخفا ٢٦/١٢. والبداية والنهاية ٢٣/٢).
  - (٥٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
  - (٦٠) ما بن المعقوفتين: ساقط من أ.
    - (٦١) في أ: فهو أخبر بذلك.
- (٦٢) انظر: (مختصر العلو، لعلي الغفاري ٦١، والدر المنثور ٤٨/٢، ١٤٧/٥. وتفسير القرطبي ٣٥٥/١٣. والأسرار المرفوعة، لعلي القاري ٨٣، ٢٩٢).
  - (٦٣) على هامش أ : مسألة في شرع من قبلنا .

اختلف الناس في ذلك، والمسألة تلقب بأن شرع مَنْ قبلنا مِنَ الأنبياء هل هو شَرْعٌ لنا حتى يثبت نَسْخُه أم لا؟ في ذلك خمسة أقوال:

THE PRINCE GHAZI ورة البقرة الآية ( ٦٧ )

الأول: أنه شرع لنا ولنبيِّنا؛ لأنه كان متعبِّداً بالشريعة معنا، وبه قال طوائفُ من المتكلمين، وقوم من الفقهاء؛ واختاره الكرخي<sup>(١٢)</sup>، ونصّ عليه ابن بكير القاضي<sup>(٢٥)</sup> منْ علمائنا.

وقال القاضي عبد الوهاب<sup>(١٦)</sup> : هو الذي تقتضيه أصولُ مالك ومنازعُه في كتبه، وإليه مَيْل الشافعي رحمه الله.

الثاني: أن التعبُّد وقع بشَرْعِ إبراهيم عليه السلام، واختاره جماعةٌ من أصحاب الشافعي.

الثالث: أنا تعبَّدْنا بشَرْعِ موسى عليه السلام.

الرابع: أنا تعبَّدْنا بشرع عيسى عليه السلام.

۳۸

الخامس: أنَّا لم نتعبّد بشَرْعِ أحد، ولا أُمِر النبيَّ ﷺ بشر، وهذا الذي اختاره القاضي أبو بكر.

وما من قول من هذه الأقوال إلا وقد نزع فيه بآية، وتلا فيها من القرآن حَرْفاً ؛ وقد مَهَّدْنا ذلكً في أصول الفقه، وبيَّنَّا أن الصحيح القولُ بلزوم شَرْع مَنْ قبلنا لنا مما أخبرنا به نبيّنا عُلِيَّتْم عنهم دون ما وصل إلينا من غيره، لفساد الطُّرُق إَليهم؛ وهذا هو

- (٦٤) هو: عبيدالله بن الحسن الكرخي، أبو الحسن. فقيه، انتهت إليه رياسة الحنفية بالعراق. مولده في الكرخ عام (٦٢هـ = ٨٧٤م) ووفاته ببغداد عام (٣٤هـ = ٩٥٢م). من مصنفاته: شرح الجامع الصغير، وشرح الجامع الكبير.
   الجامع الصغير، وشرح الجامع الكبير.
   انظر: (الفوائد البهية ١٠٢ والأعلام ١٩٣٤ و ١٩٣٤ و ٢٥٤ ).
   (٦٤) هو: يحيى بن عبدالله بن بكير القرشي المخزومي بالولاء، أبو زكريا. راوية للأخبار والتاريخ، من (٦٤) حفاظ الحديث.
   (٦٤) مو: يحيى بن عبدالله بن بكير القرشي المخزومي والولاء، أبو زكريا. راوية للأخبار والتاريخ، من حفاظ الحديث. مصري. ولد عام (١٥٩ ٢٧٩ ) وتوفي عام (٢٣١هـ = ٢٤٥م).
  - انظر : ( تهذيب التهذيب ٢٣٧/١١ . والأعلام ١٥٤/٨ ).
    - (٦٦) في أ : فقال القاضي عبد الوهاب .

٣٩ .

صَرِيح مذهب مالك في أصوله <sup>(١٧)</sup> كلها، وستراها مورودة بالتبيين حيث تصفَّحْت المسائل من كتابنا هذا أو نميره.

ونُكْتَةُ ذلك أنَّ الله تعالى أخبرنا عن قصص النبيين <sup>(١٨)</sup> ، فها كان من آيات الإزدجار وذِكْر الاعتبار ففائِدتُه الوَعْظ، وما كان من آياتِ الأحكام فالمرادُ به الامتثالُ له والاقتداء به.

قال ابنُ عباس رضي الله عنه: قال الله تعالى: ﴿ **أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَدَى الله،** فَبَهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ﴾ [ الأنعام: ٩٠ ].

فنبيَّنا ﷺ ممن أُمِرَ أنْ يقتديَ بهم، وبهذا يقعُ الردُّ على ابن الجويني <sup>(١١)</sup> حيث قال: إن نبيَّنا لم يُسمع قط أنه رجع إلى أحد منهم ولا باحثَهم عن حُكْم، ولا استفهمهم؛ فإن ذلك لفسادِ ما عندهم. أمّا الذي نزل به عليه الملك فهو الحقُّ المفيد للوجه الذي ذكرناه، ولا معنى له غيره.

### المسألة الرابعة:

سورة البقرة الآية (٦٧) .....

لما ضرب بنو إسرائيل الميتَ بتلك القطعة من البقرة قال: دَمِي عند فلان؛ فتعيّر قَتْلُهُ، وقد استدلَّ مالك في رواية ابن القاسم وابن وهب عنه على صحة القول بالقَسَامة (٧٠) بقول المقتول: دَمِي عند فلان بهذا، وقال مالك: هذا مما يبيّنُ أن قول الميت: دَمِي عند فلان مقبول ويقسم عليه.

فإنْ قيل: كان هذا آية ومعجزة على يَدي موسى عَظِّيتُهُ لبني إسرائيل.

- (٦٧) في أ: في مسائله.
- (٦٨) في أ : قصص الماضين .
- (٦٩) ابن الجويني، هو: إمام الحرمين عبداللك بن عبدالله بن يوسف بن محمد الجويني، أبو المعالي، ركز الدين. أعلم المتأخرين من أصحاب الشافعي، ولد في جوين عام (٤١٩هـ = ١٠٢٨م)، ورحل إلا بغداد فمكة، وذهب إلى المدينة فأفتى ودرس. ثم عاد إلى نيسابور. مات (٤٢٨هـ = ١٠٨٥م).
   انظر: (وفيات الأعيان ٢٨٧/١. وطبقات السبكي ٢٤٩/٣. ومفتاح السعادة ٢٤٠/١م).

(٧٠) على هامش أ : مسألة في القسامة بقول المقتول.



فإن قيل: فإنما قتله (٢٢) موسى إليه بالآية.

قلنا: ليس في القرآن أنه إذا أخبر وجب صدقُهُ، فلما أمرهم بالقسامة معه، أو صدقه جبريل فقتله موسى بِعِلْمه، كما قتل النبيُّ يَتَالِكُم الحارث بن سُويد، بالمجذَّر بن ذِياد بإخبار جبريل عليه السلام له بذلك حسبا تقدَّم، وهي مسألةُ خلافٍ كبرى قد بيناها في موضعها.

وروى مسلم وفي الموطّأ، وغيره، حديث حُوَيِّصَة ومُحَيِّصَة قال فيه: فتكلَّم مُحَيِّصَة فقال: يا رسولَ الله، وذكرَه إلى قوله: فقال رسول الله عَيَّلَيَّم لحويِّصة ومحيِّصة، وعبد الرحمن: «أتحلِفُون وتستحقّون دمَ صاحبكم» (٢٣).

وفي مسلم: « يحلف خمسون رجلاً منكم على رجل منهم فيُدْفَع إليكم برُمَّته » <sup>(٧٤)</sup>.

وروى أبو داود، عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جـده أنه قتل رجلاً بالقَسامة من بني نَصْر بن مالك <sup>(٧٥)</sup> . وقال الدارقُطْني <sup>(٢٧)</sup> : نسخة عَمْرو بن شعيب عن

- (٧١) في أ: كسائر كلام الناس.
   (٧٢) في أ: إنما قبله. تصحيف.
   (٧٣) انظر: (صحيح البخاري، ٩٤/٩ . وشرح السنة، للبغوي ٢١٥/١٠ . وفتح الباري ١٨٤/١٣.
   (٧٣) انظر: (صحيح البخاري، ٩٤/٩ . وشرح السنة، للبغوي ٢١٥/١٠ . وفتح الباري ١٨٤/١٣.
   (٧٣) انظر: (صحيح البخاري ٩/٩٩ . وفتح الباري ٥/٨٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١٢١/٨.
   (٧٤) انظر: (صحيح البخاري ٩٠/٩ . وفتح الباري ٥/٢٨٠ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١٢١/٨
   (٧٤) انظر: (صحيح البخاري ٩٠/٩ . وفتح الباري ٥/٢٨٠ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١٢١/٨ .
  - (٧٥) في أ : نصر بن ملك .
- (٧٦) الدارقطني، هو: علي بن عمر بن أحمد بن مهدي، أبو الحسن الدارقطني الشافعي. إمام عصره في الحديث، وأول من صنف القراءات،وعقدلها أبواباً. ولد بالدار القطن (من أحياء بغداد) عام (٣٠٦هـ = ٩١٩م). ورحل إلى مصر، وعاد إلى بغداد فتوفي بها عام (٣٨٥هـ = ٩٩٥). من

سورة البقرة الآية ( ٦٧ ) 🐻 🖬 المعلم THE PRINCE GHAZI TRUST 🔅 المعلم المعام المع

أبيه عن جده صحيحة، وقد بيَّنا ذلك في أصول الفِقْه، واستبعَدَ ذلك البُخاري والشافعيّ وجماعةٌ من العلماء، وقالوا : كيف يُقْبَل قولُه في الدم، وهو لاَ يُقْبَلُ قولُه في دِرْهم.

21

وإنما تستحق بالقَسامة الدِّيَة، وقد أحكمنا الجوابَ والاستدلال في موضعه، ونشير إليه الآن بوجهين:

أحدهما : أنَّ السنَّة هي التي تمضي وتردُ لا اعتراضَ عليها ولا تناقضَ فيها ، وقد تلَوْنا أحاديثها .

الثاني: أنه مع أنَّ قوله: لا يُقْبَل في درهم قد قلتم إنَّ قتيلَ المحلة يُقسم فيه على الدّية، وليس هنالك قولٌ لأحد، وإنما هي حالةٌ محتملة للتأويل والحق والباطل، إذ يجوز أن يقتله رجلٌ ويجعله عند دار آخر؛ بل هذا هو الغالب من أفعالهم، وباقي النظر في مسائل الخلاف وشرح الحديث مستطر.

المسألة الخامسة (٧٧):

في هذه الآية دليل على حَصْرِ الحيوان [ في المعيّن ] <sup>(٧٧)</sup> بالصفة خلافاً لأبي حنيفة حيث يقول: لاَ يُحْصَر الحيوان بصفة ولا يتعيّنُ بحلْيَة.

قال ابن عباس: لو أنَّ بني إسرائيل لَمّا قيل لهم: اذبحوا بقرةً بادَرُوا إلى أيّ بقرة كانت فذبحوها لأَجْزَأَ ذلك عنهم وامتثلوا ما طُلِب، ولكنهم شدَّدوا فشدَّد الله عليهم، فها زالوا يسألون ويوصَف لهم حتى تَعَيَّنَتْ. وهذا كلامٌ صحيح، ودليل مليح، والله أعلم.

- تصانيفه: السنن، والعلل الواردة في الأحاديث، والمجتبى من السنن المأثورة. والضعفاء. انظر: (وفيات الأعيان ١١/١٣. ومفتاح السعادة ١٤/٢. وتاريخ بغداد ٣٤/١٢. وطبقات الشافعية ٢/٣١٠. والأعلام ٣١٤/٤).
  - (٧٧) على هامش أ: مسألة السلم في الحيوان.
  - (٧٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول.

### الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانَ، وَمَا كَفَرَ سُلَيْمَانُ وَلَكِنَّ الشَّيَاطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ، وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ بِبَابِلَ هَارُوتَ وَمَارُوتَ وَمَا يُعَلِّمَان مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولاَ إِنَّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ، فَلاَ تَكْفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ وَمَا هُمْ بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ

فيها تسع مسائل:

المسألة الأولى:

ذكر الطبري وغيره في قصص هذه الآية، أنَّ سليمانَ يَتَلِيَّهُ كانت له امرأةٌ يقال لها : الجرادة، تكُرُم عليه ويَهْوَاها، فاختصم أهلُها مع قوم فَكان صَغْوُ<sup>(٧٧)</sup> سليمان عليه السلام إلى أن يكون الْحُكْم لأهل الجرادة، فَعُوقِبَ، وكان إذا أراد أن يدخلَ الخلاء أو يَخْلُو بإحدى نسائه أعطاها خاتمه، ففعل ذلك يوماً فألقى الله تعالى صورتَه على شيطان، فجاءها فأخذ الخاتم فلبسه، ودَانَت<sup>°(٨٠)</sup> الجنُّ والإنسُ له، وجاء سليمان عليه السلام بعد ذلك يطلُبه، فقالت: ألم تأخُذُه؟ فَعَلِم أنه ابتُلِيَ، وعلمت الشياطينُ أن ذلك لا يدومُ لها به فاغتنمت الفُرْصَة فوضعت أوضاعاً من السحر والكُفر وفنوناً من النيرجات وسطّروها في مَهَارق<sup>(٨١)</sup>، وقالوا : هذا ما كَتب آصف بن برخيا كاتب نبيّ

- (٧٩) صغا إليه، يصغي، ويصغو صغوا: مال. صغى صغياً: مال. قال ابن السكيت: صغيت إلى الشيء صغياً إذا ملت وصغا إلى سمعي، يصغو صغواً، وصغى يصغي صغاً: مال وأصغى إليه رأسه وسمعه: أماله.
  - انظر : (لسان العرب ٢٤٥٤).
    - (۸۰) دانت: قربت.
- (٨١) المهارق: قيل الطَّرُقُ. وقيل: المهرق ثوب حرير أبيض يسقى الصمغ ويصقل، ثم يكتب فيه. وهو بالفارسية مهر كرد، وقيل: مهره، لأن الخرزة التي يصقل بها يقال لها فارسية كذلك والمهارق: الصحائف.

إنظر : ( لسان العرب ، لابن منظور ٤٦٥٦ ) .

الله سليان، فدفنوها تحت كرسيّه: وعاد سليان إلى حاله، واستأثر الله تعالى به، فقالت الشياطين للناس: إنما كانَ سليانُ يملككم بأمور أكثرُها تحت كرسيِّه، فيها عُلومٌ غريبة؛ فدونكم فاحتفرُوا عليها، ففعلوا واستثاروها <sup>(٨٢)</sup>، فنفذ عليهم القضاء فصار في أيديهم، وتناقَلَته الكَفَرَة والفلاسفة عنهم حتى وصل ذلك إلى يهود الحجاز، فكانوا يعملونه ويعلِّمونه ويصرِّفونه في حوائجهم ومَعايِشهم؛ وكانوا بين جاهلية جَهْلاء وأُمَّة عمياء؛ فلما بعث الله تعالى محمداً عَلَيْتَم بالحق، ونَوَّرَ القلوب، وكشف قناع الألباب <sup>(٨٢)</sup>، لجأت اليهودُ إلى أن تُعلِّقَ ما كان عندها من ذلك لسليان عليه السلام، وتزعم أنه مما نزل به جبريل وميكائيل عليها السلام على سليان عَيَّنَهُم، وكان ذلك قد حمل قوماً قبل البَعْث على أن يتبرأوا من سليان عليه السلام، فأنزل الله تعالى الآية.

PRINCE GHAZI TRUST OURANIC THOUGHT

٤٣

### المسألة الثانية:

سورة البقرة الآية (١٠٢)

هذا الذي ذكَرْنا آنفاً مما فيه الحرَجُ في ذكره عن بني إسرائيل لما قدّمناه من أنه إنما أَذِنَ لنا أن نتحدَّث عنهم في حديث يعود إليهم، وما كنا لنذكر هذا لولا أن الدواوين قد شُحِنت به.

أما قولهم: إن سليمان كان صَغْوُه صحةَ الحكم لقوم الجرادة، فباطلٌ قَطْعاً؛ لأن الأنبياء صلواتُ الله عليهم لا يجوزُ ذلك عليهم إجماعاً؛ فإنهم معصومون عن الكبائر باتّفاق.

وأما قولُهم بأن شيطاناً تصوَّرَ في صورة ملك أو نبيّ، فأخذ الخاتم، فباطل قطعاً؛ لأن الشياطين لا تتصوَّرُ على صُوَر الأنبياء؛ وقد بيّنا ذلك مبسوطاً في « كتاب النبيّ».

وأما دَفْنُها تحت كرسيّ سليمان عليه السلام، فيمكـن ألآ يعلم بذلك وتبقى حتى يفتَتنَ بها الْخَلْقُ بعده.

وقد رُوِيَ أن سليمان عليه الصلاة والسلام أخذها ودفنها تحت كرسيَّه وذلك مما

- ( ۸۲ ) في د : ففعلوها واستأثروها .
  - (٨٣) في د: قناع الألباس.

لا يجوزُ عليه <sup>(١</sup>٨) وأنه لم يكن سِحْراً . أما لو علم أنها سِحْر فحقُّها أن تحرَقَ أو تغرق، ولا تَبقَى عُرْضة للنقل والعمل.

المجتلحة البقرة الآية ( ۱۰۲ )

المسألة الثالثة:

... 22

قوله تعالى : ﴿ واتَّبِعوا ﴾ :

0 1.1.2.15

قيل: يهود زمان سليمان، وقيل: يهود زماننا، واللفظُ فيهم عامّ، ولجميعهم محتَمِل، وقد كان الكلُّ منهم متبِعاً لهذا الباطل.

المسألة الرابعة:

قوله تعالى : ﴿ مَا تَتْلُو الشياطِينُ ﴾ .

اختلف الناسُ في حَرْف «ما»: فمنهم من قال: إنه نَفْي، ومنهم من قال: إنه مفعول، وهو الصحيح.

ولا وَجْهَ لقول مَن يقول: إنه نَفْي، لا في نظام الكلام ولا في صحّةِ المعنى، ولا يتعلقُ من كونه مفعولاً سياق الكلام بمحال عَقْلاً ولا يمتنع شرعاً، وتقريره<sup>(٥٨)</sup>: واتَّبَع اليهودُ ما تَلَتْه الشياطينُ من السِّحْرِ على مُلْكِ سليمان، أي نسَبَتْه إليه وأخبرَتْ به عنه، كقوله تعالى: **﴿وما أرسلْنَا من قبلكَ مِنْ رسول ولا نبيَّ إلا إذا تمنَّى أَلْقَى** الشيطانُ في أَمْنِيَّتِهِ﴾ [الحج: ٥٢]، أي إذا تلا ألقى الشيطانُ في تِلاَوته ما لم يُلْقِ النبيُّ، يحاكيه ويلبَس على السامِعين به حسبا بيّناه.

وما كفر سليان قطُّ ولا سَحر، ولكنَّ الشياطينَ كفروا بسِحْرِهم، وأنهم يعلَّمونه الناسَ؛ ومعتَقِدُ الكُفْرِ كافر، وقائِله كافر، ومعلَّمه كافر، ويعلِّمون الناسَ ما أُنْزِلَ على الْمَلَكَيْنِ ببابل هاروت وماروت، وما كان الملكان يعلِّمان أحداً حتى يقولاً : ﴿ إَنما نحن فتْنَةٌ فلا تكفُرْ، فيتعلَّمُون منهما ما يفرِّقُون به بين الْمَرْءِ وَزَوْجه، وما هُمْ بِضَارِّينَ به مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بإذْنِ اللهِ، ويتعلمون ما يضرَّهُمْ ولا يَنْفَعُهُمْ ﴾ .

- (٨٤) في أ : وذلك يجوز عليه .
  - (٨٥) في أ : وتقديره .

فإن قيل: وهي المسألة الخامسة: كيف أنزل الله تعالى الباطِل والكُفْر ؟

O GERRA

سورة المقرة الآبة (١٠٢)

قلنا : كلُّ خيرٍ أو شَر أو طاعةٍ أو معصية أو إيمان أو كفر منزَّلٌ من عند الله تعالى ؛ قال النبي عَلَيْكُمْ في الصحيح : «ماذا فتح الليلة من الخزائن ؟ ماذا أنزل الله تعالى من الفِتَن ؟ أيقظوا صواحبَ الْحُجَر ، رُبَّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة » <sup>(٨)</sup> . فأخبر عليه السلام عن نزول الفتن على الْخَلْقِ .

HAZI TRUST

20

### السألة السادسة:

فإن قيل: وكيف نزل الكفر على الْمَلَكَيْن وهم يفعلون ما يُؤمرون، ويسبِّحُون الليل والنهارَ لا يفْتُرون، فأنَّى يصحُّ أنْ يتكلموا بالكُفْرِ ويعلِّموه؟

قلنا : هذا الذي أَشْكَلَ على بعضهم حتى رُوي عن الحسن أنه قرأ الملِكين ـ بكسر اللام، وروي أنه كان ببابل عِلْجان<sup>(٨٧)</sup> ، وقد بلغ التغافُل أو الغفلة ببعضهم حتى قال : إنما هما داود وسليان.

> وتأوّل الآية : ﴿ **وما أُنزِلَ على الْمَلَكَيْنِ ﴾ ،** أي في أيامهما . وقوله تعالى : ﴿ **وَمَا يُعَلَّمَان مِنْ أَحَدٍ ﴾ ،** يعني : الشياطين .

وقد روَى <sup>(٨٨)</sup> المفسرون عن نافع قال: قال لي ابنُ عمر: أَطَلَعت الحمراء؟ قلت: طلعت. قال: لا مرحباً بها ولا أهلاً، وأراه لعنها. قلت: سبحان الله! نَجْم مسخَّر مُطيع تَلْعَنُه؟ قال: ما قلتُ لك إلا ما سمعتُ من رسول الله عَلَيْكِيم. قال رسول الله عَلَيْكِيمَ : إن الملائكة عجَّتْ من معاصي بني آدم في الأرض، فقالت: يا رب، كيف

- (٨٦) انظر: (صحيح البخاري ٢٠/١ ، ٢٠/٢ ، ٢٤١/٤ ، ٢٧/٧ ، ٨/٢٠ ، ٢٢/٩ . وفتح الباري . وتجريد التمهيد ، لابن عبد البر ٧٢٩ ).
- ( ٨٧) العِلْجُ: الرجل الشديد الغليظ. وقيل: الرجل من كفار العجم. يقال للرجل القوي الضخم من الكفار: علج.
  - انظر : ( لسان العرب ، لابن منظور ٣٠٦٥ ) .
    - (٨٨) انظر: (تفسير القرطبي ٥١/١).

صَبْرُك على بني آدم في الخطايا والذنوب؟ فأعلَمهم الله سبحانه أنهم لو كانوا مكانهم ويحل الشيطان من قلوبهم محلّه من بني آدم لعملوا بعملهم، وقد أعطيت بني آدم عشراً من الشهوات فبها يَعْصُونني. قالت الملائكة : ربنا لو أعطَيْتَنا تلك الشهوات، وابتليتنا، لحكَمْنا بالعدل وما عصيناك.

٤٦

فأمرهم سبحانه أنْ يختاروا منهم مَلَكين من أفضلهم، فتعرَّض لذلك هاروت وماروت وقالا: نحن ننزل؛ وأعْطِنا الشهوات، وكلِّفنا الْحُكم بالعدل.

فنزلا ببابل، فكانا يحكمان حتى إذا أَمْسَيا عرّجا إلى مكانهما، ففُتِنا بامرأة حاكَمَتْ زوجَها اسمها بالعربية «الزُّهرة»، وبالنبطية «بَيْرخت»، وبالفارسية «اقاهيد»؛ فقال أحدهما لصاحبه: إنها لتُعْجِبُني. قال له الآخر: لقد أردتُ أن أقولَ لكَ ذلك، فهل لك في أن تَعْرض لها؟ قال له الآخر: كيف بعذاب الله. قال: إنا لنرجو رحةَ الله. فطلباها في نفسها. قالت: لا، حتى تقضيًا لي على زَوَّجي؛ فقضيا لها وقصداها وأرادا مواقعتَها، فقالت لهما: لا أجيبكما لذلك حتى تُعلِّماني كلاماً أصعد به إلى السماء، وأنزلُ به منها؛ فأخبراها، فتكلَّمت فصعدت إلى السَّماء فمسخها الله تعالى كوكباً، فلما عذاب الدنيا، فعلَقا ببابل فجَعلا يكلَّمان الناس كلامَهما، وهو السحر.

ويقال: كانت الملائكةُ قبل ذلك يستغفرون للذين آمنوا، فلما وقعا في الخطيئة استغفروا لمن في الأرض.

قال القاضي: وإنما سُقْنا هذا الخبر، لأن العلماء روَوْه ودوّنوه فخشينا أن يقعَ لمن يضلّ به.

وتحقيقُ القول فيه أنه لم يصح سَنَدُه، ولكنه جائز كله في العقل لو صحّ في النقل، وليس بممتنع أن تقعَ المعصيةُ من الملائكة، ويوجد منهم خلاف ما كُلِّفوه، وتُخْلَق فيهم الشهوات؛ فإن هذا لا ينكره إلا رجلان: أحدهما: جاهل لا يدري الجائزَ من المستحيل، والثاني: من شمَّ وَرْدَ الفلاسفة، فرآهم يقولون: إن الملائكة روحانيون، وإنهم لا تركيب فيهم، وإنما هم بسائط، وشهواتُ الطعام والشراب والجماع لا تكون إلا في المركبات من الطبائع الأربع، وهذا تحكّم في القولين من وجهين:

أحدهما : أنهم أخبروا عن الملائكة وكيفيتهم بما لم يعاينوه، ولا نُقل إليهم، ولا دلَّ دليل العَقْل عليه.

٤٧

والثاني: أنهم أحالوا على البسيط أن يتركّب، وذلك عندنا جائز؛ بل يجوزُ عندنا بلا خلاف أن يأكل البسيط ويشرب وَيَطَأ، ولا يوجد من المركب شيء من ذلك. وهذا الذي اطَّرد في البسيط مِنْ عَدَم الغذاء، وفي المركَّب من وجود الغذاء عادة إلا أنه غاية القدرة، وقد مكَّنَّا القول في ذلك ومهَّدناه في الأصول، وخبَّر الله تعالى عنهم بأنهم يسبِّحون الليلَ والنهار لاَ يَفْتُرُونَ، ويفعلون ما يُوُمَرون، صِدْق لا خلاف فيه، لكنه خبَّر عن حالهم، وهي ما يجوزُ أن تتغيّر <sup>(٨٨)</sup> فيكون الخبر عنها بذلك أيضاً، وكل

وقد قال علماؤنا : إنه خَبَرٌ عامٌّ يجوزُ أن يدخله التخصيص، وهذا صحيح أيضاً . وقد روى سُنَيْد في تفسيره أنه دُخِل إليهما في مغارِهما وكُلَّما ، وتعلِّم منهما في زمن الإسلام، وليس التعلَّم منهما إلا سماع كلامهما ، وهما إذا تكلَّما إنما يقولان : إنما نحن فتنة فلا تكفر ؛ أي لا تجعل ما تسمع منا سبباً للكُفر ، كما جعل السامريَّ ما اطَّلع عليه من أثر <sup>(١١)</sup> فرس جبريل سبباً لاتِّخاذِ الْعِجْلِ إلٰهاً مِنْ دُونِ الله.

وفي هذا من العِبْرة الخشيةُ من سوء العاقبة والخاتمة، وعدمُ الثقة بظاهر الحالة، والخوفُ مِنْ مَكْرِ الله تعالى، فهذا بلعام في الآدميين كهاروت وماروت في الملائكة المقرَّبين، فأنزلوا كل فَنّ في مرتبته<sup>(٩٢)</sup>، وتحقَّقوا مقدارَه في درجته حسبا روَيناه، ولا تَذْهَلُوا عن بعضه فتجهلوا جميعه.

> (۸۹) في د: ما يجوز أن يتعين. (۹۰) في أ: فيكون الخبر عنها أيضاً حق، وكل صدق لا خلاق فيه. (۹۱) في د: ما اطلع عليه من أمر. (۹۲) في أ: في منزلته.

THE PRINCE GHAZI TRUS OF OTTRANTCE THOUTGH

المسألة السابعة:

٤٨

قوله تعالى : ﴿ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهَا مَا يُفَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ الْمَرْءِ وَزَوْجِهِ ﴾ .

وقد أوردنا في كتاب « المشكلين » القولَ في السحر وحقيقته ومنتهى العمل به على وَجْه يشفي الغليل، وبيَّنا أنَّ من أقسامه فِعْلَ ما يُفَرَقُ به بين المرء وزوجه <sup>(١٣)</sup> ، ومنه ما يجمَعُ بين المرء وزَوْجِه، ويسمى التُّولة <sup>(١٤)</sup> ، وكلاهها كُفر <sup>(١٥)</sup> ، والكلّ حرام، كفر . قاله مالك.

وقال الشافعي: السحر معصيةٌ إنْ قَتَل بها الساحر قُتِل، وإن أضرَّ بها أَدِّب على قَدْرِ الضرر.

وهذا باطل من وجهين:

أحدهما : أنه لم يعلم السحر ، وحقيقته أنه كلام مؤلَّف يعظَّم به غير الله تعالى ، وتُنسب إليه فيه المقادير والكائنات.

والثاني: أن الله سبحانه قد صرَّح في كتابه بأنه كفر، لأنه تعالى قال: ﴿وَاتَّبَعُوا مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ على مُلْكِ سليمان﴾، من السحر، وما كَفَر سليمان بقول السحر، ولكن الشياطين كفروا به وبتعليمه، وهاروت وماروت يقولان: إنما نحن فِتْنَةٌ فلا تكفر، وهذا تأكيد للبيان.

المسألة الثامنة:

# قوله تعالى : ﴿ وَمَا هُمْ بِضَارِينَ بِهِ مِنْ أَحَدٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ ﴾ .

( ٩٤ ) التولة: الداهية. قال ابن الأعرابي: إن فلاناً لذو تولات إذا كان ذا لطف وتأت حتى كأنه يسحر صاحبه.

قال ابن الأثير : والتولة ضرب من الخرز يوضع للسحر ، فتحبب بها المرأة إلى زوجها . وقيل : هي معادة تعلق على الإنسان .

انظر : ( لسان العرب ، لابن منظور ٤٥٧ ) .

(٩٥) في أ : وكلها كفر .

سورة البقرة الآية (١٠٤) 👯

يعني: بِحُكْمِهِ وقضائه لا بأمره؛ لأن الله تعالى لا يأمر بالفحشاء، ويقضي على الخلْق ِ بها، وقد مهدنا ذلك في موضعه.

GHAZI TR

£٩

المسألة التاسعة:

قوله تعالى: ﴿ وَيَتَعَلَّمُونَ مَا يَضُرُّهُمْ وَلاَ يَنْفَعُهُمْ ﴾ .

هم يعتقدون أنه نفع لما يتعجّلون به من بلوغ الغرض، وحقيقتُه مضرَّة، لما فيه من عظيم سوء العاقبة؛ وحقيقةُ الضرر عند أهل السُّنَّة كلُّ ألَمٍ لا نَفْع يوازيه، وحقيقةُ النفع كل لذَّة لا يتعقَّبها عقاب<sup>(١٦)</sup>، ولا تلحق فيه ندامة. والضررُ وعدمُ المنفعة في السحر متحقِّق.

### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُـولُـوا انْظُـرْنَـا وَاسْمَعُـوا ﴾ [الآية: ١٠٤].

كانت اليهود تأتي النبيَّ ﷺ فتقول: يا أبا القاسم، رَاعِنَا، توهِمُ أنها تريد الدعاءَ ، من المراعاة <sup>(١٧)</sup> ، وهي تَقْصِدُ به فاعلاً من الرعونة.

ورُوي أن المسلمين كانوا يقولون: راعنا، من الرعي، فسمعتهم اليهودُ، فقالوا: يا رَاعِنا كما تقدم، فنهى الله تعالى المسلمينَ عن ذلك، لئلا يَقْتَدِي بهم اليهودُ في اللفظ، ويقصدوا المعنى الفاسدَ منه.

وهذا دليل على تجنَّب الألفاظ المحتملة التي فيها التعرض للتنقيص والغَضّ، ويخرج منه فهم التعريض بالقَذْف وغيره.

وقال علماؤنا : بأنه ملزِمٌ للحَدّ ، خلافاً للشافعي وأبي حنيفة حيث قالا : إنه قول محتَمِل للقَذْف وغيره ، والحدَّ مما يسقطُ بالشبهة .

- (٩٦) في د: عذاب.
- (٩٧) في أ: إلى المراعاة.

ودليلُنا أنه قولٌ يفهم منه القَذْفُ، فوجب فيه الحدّ كالتصريح (٩٨).

وقد يكون في بعض المواضع أبلغَ من التصريح في الدلالة على المراد ، وإنكارُ ذلك عنادٌ ، وقد مهَّدْنا ذلك في مسائل الخلاف .

### الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا، أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إَلاَّ خَائِفِينَ، لَهُمْ في الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ في الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيٍّ﴾ [الآية: ١١٤].

فیها خمس مسائل <sup>(۹۹)</sup> :

المسألة الأولى:

٥٠

- فيمن نزلت؟
- فيه أربعة أقوال:
- الأول: أنه بُخْتُ نَصَّرَ.

الثاني: أنهم مانِعُو بيت المقدس من النصارى اتخذوه كِظامة (١٠٠<sup>)</sup>. والثالث: أنه المسجد الحرام عامَ الْحُدَيبية.

الرابع: أنه كلّ مسجد؛ وهو الصحيح؛ لأنَّ اللفظ عامٌّ وَرَدَ بصيغة الجمع؛ فتخصيصهُ ببعض المساجد أو بعض الأزمنة محال، فإن كان فأمْثَلُها الثالث. المسألة الثانية: فائدة الآية:

فائدة هذه الآية تعظيمُ أَمْرِ الصلاة؛ فإنها لَمَّا كانت أَفْضَلَ الأعمال وأعظمَها أَجْراً

- - انظر : ( لسان العرب ، لابن منظور ٣٨٨٧ ) .

كان منْعُها أعظمَ إثماً، وإخرابُ المساجد تعطيلٌ لها وقطعٌ بالمسلمين في إظْهَارِ شعائرهم وتأليفِ كلمتهم. **المسألة الثالثة:** 

O WEEKS

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

01

إن قوله تعالى: ﴿ مَسَاجِدَ اللهِ ﴾ يقتضي أنها لجميع المسلمين عامة، الذين يعظّمون الله تعالى، وذلك حُكْمُها بإجماع الأمة؛ على أنَّ البُقْعَة إذا عُيَّنَت للصلاة خرجت عن جُمْلَة الأملاك المختصة بربها <sup>(١٠١)</sup>، فصارت عامةً لجميع المسلمين بمنفعتها ومسجديَّتِها، فلو بَنَى الرجلُ في داره مسجداً وحجزه <sup>(١٠٢)</sup> عن الناس، واختصَّ به لنفسه لبقي على مِلْكِهِ، ولم يخرج إلى حَدًّ المسجدية، ولو أباحه للناس كلهم لكان حكمه حُكْمَ سائرِ المساجد العامة، وخرج عن اختصاص الأملاك.

قوله تعالى : ﴿ أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْخُلُوهَا إِلاَّ خَائِفِينَ ﴾ .

يعني إذا استولى عليها المسلمون، وحصلَتْ تحت سُلْطانهم فلا يتمكَّنُ الكافرُ حينئذ من دخولها، يعني إنْ دخلوها <sup>(١٠٢)</sup> فعلى خَوْفٍ من إخراج المسلمين لهم منها وأذيَّتهم على دخولها؛ وهذا يدلُّ على أنه ليس للكافر دُخُولُ المسجد بحال<sup>(١٠٤)</sup>، وسيأتي ذلك إن شاء الله تعالى.

### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَللهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمَّ وَجْهُ اللهِ﴾ [الآية: ١١٥].

(١٠١) أي: صاحبها.

سورة البقرة الآية (١١٥)

- (١٠٢) في د: وحجره. والمعنى واحد.
  - (١٠٣) في أ : بل إن دخلها .
- (١٠٤) يقول الهراسي في أحكامه ٣٤/١ : ويدل على مثل ذلك ـ أي منعهم من المساجد وطردهم منها إذا دخلوها ـ قوله تعالى: ﴿ما كان للمشركين أن يعمروا مساجد الله﴾ التوبة: ١٧ . وعمارتها تكون من وجهين: أحدهما بناؤها وإصلاحها ، والثاني: حضورها ولزومها .

فيها أربع مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك سبعة أقوال:

07

الأول: أنها نزلت في صلاة النبيِّ ﷺ قِبَل بيت المقدس، ثم عاد فصلَّى الى الكعبة؛ فاعترضتْ عليه اليهود، فأنزلها اللهُ تعالى له كرامةً وعليهم حجَّة، قاله ابن عباس <sup>(١٠٥)</sup>.

PRINCE GHAZI TRUST المؤرّة البقرة الآية (١١٥) For QURANIC THOUGHT

الثاني: أنها نزلت في تَخْيِير النبيّ ﷺ وأصحابه ليُصَلُّوا حيث شاؤوا من النواحي، قاله قتادة <sup>(١٠٦)</sup> .

الثالث: أنها نزلت في صلاة التطوُّع، يتوجَّهُ المصلّي في السفر إلى حيث شاء فيها راكباً، قاله ابن عمر.

الرابع: أنها نزلت فيمن صلَّى الفريضةَ إلى غير القِبْلة في ليلةٍ مظلمة ، قال عامر بن ربيعة (١٠٠٠) .

الخامس: أنها نزلت في النجاشي، آمنَ بالنبيَّ ﷺ ولم يُصَلِّ إلى قَبْلَتنا، قاله قتادة. السادس: أنها نزلت في الدعاء.

السابع: أنَّ معناها أينما كنْتُم وحيثها كنتم من مَشْرِق أو مغرب فلكم قِبْلةٌ واحدة تستقبلونها.

قال القاضي: هذه الأقوال السبعة لقائليها تحتملُ الآية جميعها؛ فأما قولُ ابن عباس فيشهدُ له قوله سبحانه وتعالى: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا، قُلْ للهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ...﴾ [ البقرة: ١٤٢ ].

- (١٠٥) في أ : ابن عياش، خطأ . (١٠٦) في أ : قال قتادة . (١٠٧) هو : عامر بن ربيعة بن كعب العنزي . م
- (١٠٧) هو : عامر بن ربيعة بن كعب العنزي . صحابي من الولاة ، قديم الإسلام ، شهــد المشاهد كلها مع رسول الله ﷺ واستخلفه عثمان على المدينة . مات بعد مقتل عثمان بأيام عام (٣٣ هـ = ٦٥٣ م) . انظر : ( حلية الأولياء ١٧٨/١ وتهذيب ابن عساكر ١٣٥/٧ ).

سورة البقرة الآية (١١٥) ...

وأما قولُ ابن عمر، فسند صحيح، وهو قويٍّ في النظر، وقد رُوِيَ عن النبي عَلِيَهِ : « أنه كان يَحْرِم في السفَر على الراحلة، مُسْتَقْبِل القبلة، ثم يصلي حَيث توجَّهَت به بقيةَ الصَّلاة » <sup>(١٠٨)</sup>، وهو صحيح.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

03

وأما قول عامر بن ربيعة، فقد أُسند إلى النبي ﷺ ولم يصح عنه، وإن كان المصنِّفون قد رَوَوْهُ.

وقد اختلف العلماء في ذلكَ؛ فقال أبو حنيفة ومالك: تُجْزِئه، بَيْدَ أن مالكاً رأى عليه الإعادَة في الوقت استحباباً.

وقال المغيرة <sup>(١٠٩)</sup> والشافعي: لا يُجْزِنُه؛ لأن القِبْلة شرط من شروط الصلاة، فلا ينتصب الخطأ عُذْراً في تركها، كالماء الطاهر والوقت.

وما قاله مالكٌ أصحُّ؛ لأن جِهَة القِبْلة تبيح الضرورةُ تركَها في المسايفة<sup>(١١٠)</sup>، وتبيحها أيضاً الرُّخصة حالةَ السفرَ، فكانت حالة عُذْرٍ أشْبه بها؛ لأن الماء الطاهر لا يبيح تركَه إلى الماء النجس ضرورةٌ فلا يبيحه خطأ. **المسألة الثانية:** 

معنى قوله تعالى : ﴿ وَلَهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ ﴾ :

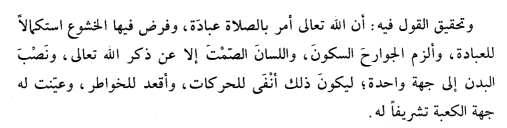
أي : ذلك له مِلْكٌ وخَلْقٌ لجواز الصلاة إليه وإضافته إليه تشريفاً وتخصيصاً . المسألة الثالثة:

قوله تعالى : ﴿ فَشَمَّ وَجْهُ اللهِ ﴾ .

قيل: معناه فثمَّ الله، وهذا يدلُّ على نَفْي ِ الجهة والمكان ِ عنه تعالى، لاستحالةِ ذلك عليه، وأنه في كل مكان بِعِلْمِهِ وقدرته.

وقيل: معناه فثمَّ قِبْلة الله، ويكون الوَجْهُ اسمَّا للتوَجُّه.

(۱۰۸) انظر: (صحيح مسلم ٤٨٦). (۱۰۹) في د: المعتزلة. (۱۱۰) في أ: المسابقة، تصحيف .



E.PRINC علمورة الآية ( ١٢٤ ) FOR QURA

وقيل له: إن الله سبحانه قِبَل وَجْهك، معناه أنك قصدْتَ التوجُّه إلى الله تعالى، وقد عُيّن لك هذا الصَّوْب <sup>(١١١)</sup>، فهنالك تجد ثوابَك، وتحمد إيابك.

المسألة الرابعة؛ في تنزيل الآية على الأقوال المتقدمة؛

لا يخفى أنَّ عمومَ الآية يقتضي بمُطْلَقه جوازَ التوجَّه إلى جهتي المشرق والمغرب بكل حال، لكنّ الله سبحانه خصَّ من ذلك جوازَ التوجَّه إلى جهة بيت المقدس في وقت، وإلى جهة الكعبة في حال الاختيار في الفَرض وَالْحَضر فيها أيضاً، وبقيت على النافلة في السفر؛ وقد تقدَّمَ بيانُ ذلك في القسم الثاني من « الناسخ والمنسوخ ».

### الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إبْرَاهِيمَ رَبَّهُ بِكَلِمَاتِ فَأَتَمَّهُنَّ قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ للنَّاسِ إمَاماً. قالَ: وَمِنْ ذُرِّيَّتِي. قَالَ: لاَ يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ﴾ [ الآية: ١٢٤ ].

الآية فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

ابْتَلَى معناه اخْتَبر، وقد تقدم بيانُه في كتاب المشكلين، وبيّنا أنّ معناه أمر ليَعْلَم من الامتثال أو التقصير [ مشاهدةً ] <sup>(١١٢)</sup> ما عَلِم غَيْباً، وهو عالِمُ الغيب والشهادة، تختلف الأحوال على المعلومات، وعِلْمُه لا يختلف، بل يتعلق بالكلِّ تعلقاً واحداً .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ بِكَلِمَاتٍ ﴾ هي:

جمع كَلِمة، يرجع تحقيقها إلى كلام الباري سبحانه، لكنه تعالى عَبَّر بها عن

- (١١١) الصوب: القصد .
- ( ١١٢ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

الوظائف التي كلّفها إبراهيم عليه السلام، ولما كان تكليفها بالكلام سُمّيت به، كما يسمَّى عيسى عليه السلام كلمةً؛ لأنه صدر عن الكلمة <sup>(١١٢)</sup>، وهي: كُنْ، وتسميةُ لشيء بمقَدّمته أحَدُ قسْمَي المجاز الذي بيّناه في موضعه.

CE GHAZI TRUST

00

لمسألة الثالثة: ما تلك الكلمات؟

وقد اختلف العلماء فيها اختلافاً كثيراً ، لُبَّابُه قولان:

سورة البقرة الآية ( ١٢٤ ). EOR QURANIC THOUGHT.

أحدهما : أنها شريعةُ الإسلام، فأكملها إبراهيمُ عليه السلام. قال ابن عباس : وما قام أحَدٌ بوظائفِ الدين مثله، يعني \_ والله أعلم \_ قَبْله؛ فقد قام بها بعده كثير من الأنبياء، وخصوصاً محمداً عَلَيْكَ وعليهم.

الثاني: أنها الفِطْرَة التي أوعز اللهُ تعالى بها إليه، ورتَّبها عليه، وروَتْ عائشة رضي الله عنها في الصحيح، عن النبيّ عَيَّلَيْكُم أنه قال: «عَشْرٌ من الفِطرة: قَصّ الشارب، وإعفاء اللِّحْية، والسِّواك، واستنشاقُ الماء، وقصّ الأظفار، وغَسْل البراجم، وحَلْق العانَة، وَنَتْف الإبط،وانتقاص الماء.»ونَسِيتُ العاشرة إلا أن تكون المضمضة <sup>(١١٤)</sup>.

وروى عَمّار بن ياسر الحديث، وقال: «المضمضة، والاستنشاق»، وزاد: «الخِتَان»، وذكر «الانتضاح» بدل «انتقاص الماء» (١١٥).

وقد قال بعض علمائنا: إن معنى قوله هنا: « من الفِطْرَة » يعني من السنّة، وأنا أقول: إنها من المِلّة. وقد رُوِي أن إبراهيم ابتُلِي بها فَرْضاً، وهي لنا سُنَّة، والذي

- (١١٣) في أ؛ لأنه صدر عن كلمة.
- (١١٤) انظر: (صحيح مسلم، كتاب الطهارة ٥٦. وسنن أبي داود ٥٣. وسنن الترمذي ٢٧٥٧. وسنن ابن ماجه ٢٣٣. وسنن النسائي، الباب ١ من كتاب الزينة. ومسند أحد بن حنبل ١٣٧/٦. والسنن الكبرى ٢٩٣. ٣٦، ٣٥، ٣٥، مند أبي عوانة ١٩١١. ومصنف ابن أبي شيبة ١٩٥/١.
   وتلخيص الحبير ١٦/١٦. ومشكل الآثار، للطحاوي ١٩٧/٥. ومشكاة المصابيح للتبريزي ٣٧٩، وتنخيص الحبير ١٦٢١. وسنن النار، للطحاوي ١٩٧/٥. ومشكاة المصابيح للتبريزي ٢٧٩، وماد ويتاخيص الحبير ١٦٢٠. ومشكل الآثار، للطحاوي ١٩٥/٥.
   ٣٢٨ وشرح السنة، للبغوي ١٩٨/١. وإتحاف السادة المتقين ٢٧٥٠، ٣٥٩. وسنن الدارقطني ١٤/١٩.
   ٣٢٨ ونصب الراية للزيلمي ١٦/١٢. والدر المنثور ١١٢/١. ومناهل الضعف، للسيوطي ٢٤
   وتفسير ابن كثير ٢٣٨/١. والبداية والنهاية ١٩٧١).
  - (١١٥) سيأتي تخريحه.

يصحُّ أن إبراهيم عليه السلام ابتُلِي بها تكليفاً غير معيَّن من الفرض أو الندب في جميعها أو انقسام الحال فيها .

GHAZI TRUST

THE PRINC ورة البقرة الآية (١٢٤)

وقد اتفقت الأمةُ على أنها من المِلَّة ، واختلفوا في مراتبها؛ فأما قصَّ الشارب وإعفاءُ اللحية فمخالفة للأعاجم؛ فإنهم يقصَّون لِحاهم، ويوفّرون شواربَهم، أو يوفرونها معاً، وذلك عكس الجمال والنظافة <sup>(١١٦)</sup>.

> وأما السواكُ والمضمضة والاستنشاق فلتنظيف الفَمِ من الطعام والقَلَح. وأما قصَّ الأظفار فلتنزيه الطعام ِ عما يلتئم من الوسخ فيها والأقذار .

> > وأما غسل البَرَاجم فلِمَا يجتمع من الأوساخ في غُضونها .

وحَلْق العانة ونَتْف الإبط تنظيفاً عما يتلبّد من الوسَخ فيهما على شعرهما ومما يجتمع من الرَّحص فيهما<sup>(١١٧)</sup> ، والاستنجاء لتنظيف ذلك المحلّ وتطبيبه عن الأذى والأدواء .

وأما الخِتَان فلنظافة القُلْفَة عمّا يجتمعُ مِنْ أَذَى البَوْل فيها، ولم يَخْتَتِن أحدٌ قَبْلَ إبراهيم عليه السلام؛ ثبت في الصحيح: «أنه اختتن بالقَدُوم وهو ابنُ مائةٍ وعشرين سنة » <sup>(١١١)</sup>.

وقد اختلف العلماء فيه، فرأى الشافعي <sup>(١١١)</sup> أنه سُنَّة لما قُرِنَ به من إخوته في هذا الحديث، ورأى مالك <sup>(١٢٠)</sup> أنه فَرْض؛ لأنه تُكْشف له العورة ولا يباحُ الحرامُ <sup>(١٢١)</sup> إلا للواجب، وقد مَهَّدْناه في مسائل الخلاف، فلما أتم إبراهيم عليه السلام هذه الوظائف أَنْنَى الله سبحانه عليه، فقال: **﴿وإبْرَاهِيمَ الَّذِي وَفَّى﴾** [ النجم: ٣٢ ].

- (١١٦) في د: عكس الكمال والنظافة.
   (١١٧) في د: الرمص.
   (١١٨) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٨ أنبياء، والباب ٥١ من الإستئذان. وصحيح مسلم، حديث
   (١١٨) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٨ أنبياء، والباب ٥١ من الإستئذان. وصحيح مسلم، حديث
   (١١٩) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٨ أنبياء، والباب ٥١ من الإستئذان. وصحيح مسلم، حديث
   (١١٩) في أ: فرأى مالك.
   (١٢٩) في أ: ورأى الشافعي.
  - (١٢١) في د: الحريم.

٥٦

سورة البقرة الآية (١٢٥) ......

سمعت بعضَ العلماء يقول: وإبراهيم الذي وفّى بماله للضّيفان، وببَدنه للنيران، وبقَلْبه للرحمن.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

۵v

# الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وأَمْناً ﴾ [ الآية: ١٢٥ ].

0 1323193

هذا تنبية من الله تعالى لعبادِه على فَضْلِه، وتعديدٌ لنعَمِه <sup>(١٢٢)</sup> التي منها أنْ جعل البيتَ الحرامَ ــ للعرب عموماً ولقريش خصوصاً ــ مثابةً للناس؛ أي مَعَاداً في كل عام لاَ يَخْلُو منهم، يقال: ثاب إلى كذا؛ أي: رجع وعاد إليه.

فإن قيل: لَيس كلُّ مَنْ جاءه عاد إليه.

قلنا : لا يختصُّ ذلك بِمَنْ ورد عليه ، وإنما المعنى أنه لا يخلو من الجملة ، ولم يعدَم قاصداً من الناس ؛ وكذلك جعله تبارك وتعالى أمْناً يَلْقَى الرجلُ فيه قاتلَ وليَّه فلا يروِّعه .

وهذا كقوله تعالى: ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً﴾ [آل عمران: ٩٧]. وكذلك: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا حَرَماً آمِناً وَيُتَخَطَّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ﴾ [العنكبوت: ٦٧]. وهذا لِمَا كان الله تعالى قد ركَّب في قلوبهم من تعظيم البُقْعَة وتَفْضِيل الموضع على غيره من الأرضِ المشابهة له في الصفة، بهذه الخِصِّيصَى المعظمة <sup>(١٢٢)</sup>.

وقد سمعتُ أنَّ الكلبَ الخارج مِنَ الحرَم لا يروِّعُ الصيدَ بها ، وَهذا من آيات الله تعالى فيها ؛ وهذا اللفظُ وإن كان ورد بالبيت ، فإن المرادَ به الحرَمُ كلَّه ؛ لأن الفائدةَ فيه كانت وعليه دَامَت .

وقد اختلف العلماء في تفسير الأمْن على أربعة أقوال:

الأول: أنه أَمْنٌ من عذاب الله تعالى في الآخرة، والمعنى أنَّ مَنْ دخله معظَّماً له،

- ( ۱۲۲ ) في د : وتقرير لنعمه.
- (١٢٣) في د: فهذه الخصيصة المعظمة.

وقصده مُحْتَسباً (١٢٤) فيه لمن تقدّم إليه. ويعضده ما رُوي في الصحيح عن النبي عُقِيَّهِ أنه قال: « مَنْ حَجَّ فلم يَرْفُثْ ولم يَفْسُقْ رجع كيوم ولدته أمه » <sup>(١٢٥)</sup>.

0 131151 0

٥٨

HE PRINCE CHAZI TRUST والبقرة البقرة الآية ( ١٢٥ ) FOR QURANIC THOUGHT

الحج.

. 10.

الثاني: معناه مَنْ دخله كان آمناً من التشفّي والانتقام، كما كانت العربُ تفعَلُه فيمَنْ أناب إليه منْ تَركها لحقٍّ يكونُ لها عليه.

الثالث: أنه أمْنٌ من حَدٍّ يُقَام عليه، فلا يقتَلُ به الكافر، ولا يُقْتَصُّ فيه من القاتل، ولا يقامُ الْحَدُّ على المحصن والسارق؛ قاله جماعة من فقهاء الأمصار، ومنهم أبو حنيفة، وسيأتي عليه الكلام.

الرابع : أنه أمْنٌ من القتال؛ لقوله صلايته في الحديث الصحيح : « إن الله حبس عن مكة الفيل أو القتل وسلَّط عليها رسولَه والمؤمنين، لم تحل لأحَدٍ قبلي، ولا تحلَّ لأحدٍ بعدي ، وإنما أُحِلَّتْ لي ساعةً من نهار <sup>(٢١١)</sup> ».

والصحيحُ فيه القولُ الثاني، وهذا إخبار من الله تعالى عن مِنَّتِهِ على عباده، حيث قرَّر في قلوب العَرَب تعظيمَ هذا البيت، وتأمينَ مَنْ لجأ إليه؛ إجابةً لدعوة إبراهيم صالته ، حين أنزل به أهلَه وولَده، فتوقَّع عليهم الاستطالَة، فدعا أن يكونَ أَمْناً لهم فاستُجيب دعاؤه.

٤ من كتاب الحج. وسنن أبي داود ٢٠١٧. ومسند أحمد بن حنبل ٢٣٨/٢ . والسنن الكبرى ١٧٧/٢ ، ٥٢/٨ . وسنن الدارمي ٢٦٥/٢ . ونصب الراية، للزيلعي ٣/٤٤، ٤٦٧، ٢٥٠/٤ . والمحدث الفاصل، للرامهرمزي ٣١٤. وفتح الباري ٢٠٥/١١، ٢٧/٨، ٢٧/٨، ٢٠٠/١٢، ٢٠٥/١٢، وسنن الدارقطني ٩٧/٣ والشفا للقاضي عياض ٣٣٤/١ والـدر المنثور، للسيوطي ١٢٢/١. ومناهل الضعف، للسيوطى ٣٠. وتفسير ابن كثير ٥١١/٨. ودلائل النبوة، للبيهقي ٨٤/٩. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٨٤/٤ ، ٤٨٥ ). وأما مَنْ قاله: إنه أَمْنٌ من عذاب الله تعالى، فإن الله تعالى نبَّه بجعله مَثَابَةً للناس وأمْناً على حُجَّته على خَلْقه، والأمنُ في الآخرة لا تُقَام به حجّة.

PRINCE GHAZI TRU QURĂNIC THOUGH

09

وأما امتناعُ الحدّ فيه فقولٌ ساقطٌ؛ لأن الإسلامَ الذي هو الأصل، وبه اعتصم الحرَم، لا يمنَعُ من إقامة الحدودِ والقصاص؛ وأمرٌ لا يقتضيه الأصل أَحْرَى أَلاّ يقتضيَه الفرع.

وأم الأمْنُ عن القتـل والقتـال [ فقـولٌ لا يصـحُّ؛ لأنـه قـد كـان فيـه الْقَتْـلُ والقتال ] <sup>(١٢٧)</sup> بعد ذلك ويكون إلى يوم القيامة، وإنما أخبر النبيُّ عَقَلِيهِ عن التحليل للقتال، فلا جَرَمَ لم يكن فيها تحليل قَبْلَ ذلك اليوم، ولا يكون لعدم النبوة إلى يوم القيامة، وإنما أخبر النبيّ عِقْلَيْهِ عن امتناع تحليل القتال شرعاً لا عن مَنْع وجوده حِسَاً.

# الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى : ﴿ واتَّخِذُوا مِنْ مَقَامِ إِبْرَاهِيمَ مُصَلًّى ﴾ [الآية : ١٢٥]. فيها مسألتان :

المسألة الأولى: في تحقيق الْمَقَام:

سورة البقرة الآية (٢٥)

هو مَفْعَل ـ بفتح العين، من قام، كمضرب ـ بفتح العين أيضاً، من ضرب؛ فمن الناس مَنْ حَمَله على عُمومه في مناسك الحج؛ والتقدير: «واتخِذُوا مِنْ مناسك إبراهيم في الحجّ عبادةً وقُدْوَة». والأكثر حَمْلُه على الخصوص في بعضها.

واختلفوا فيه:

فقال قوم: هو الْحَجَرُ الذي جعل إبراهيمُ عليه رِجْلَه حين غسلَتْ زوجُ إسماعيل عليهما السلام رَأْسَه. وقد رأيتُ بمكة صندوقاً فيه حَجَر، عليه أثَر قدم قد انمحى واخْلَوْلَق<sup>(١٢٨)</sup>، فقالوا كلهم: هذا أثر قَدَم ِ إبراهيم عليه السلام، وهو موضوع بإزَاء الكعبة.

- (١٢٧) ما بين المعقوفتين : ساقط من د ، والإضافة من أ.
- (١٢٨) اخلولق: بلي. يقال: خلق الثوب خلوقاً. وأخلق الدهر الشيء: أبلاه.

وقال آخرون: هو الموضع الذي دَعا إبراهيمُ عليه السلام فيه ربه تعالى حين استودع ذرّيته.

GHAZI TRUST

VĀNIC THOUGHT

٦.

THE PRI OROUT

فمَنْ حمله على العموم قال: معناه \_ كما قدّمنا \_ مُصَلَّى: مَدْعَى أي موضعاً للدعاء. ومَنْ خصَّصَه قال: معناه موضعاً للصلاة المعهودة؛ وهو الصحيح؛ ثبت مِن كلِّ طريق أنَّ عُمر رضي الله عنه قال: وافقتُ ربي في ثلاث: قلت: يا رسولَ الله؛ لو اتخذتَ من مقام إبراهيم مصلَّى، فنزلَتْ: واتَخِذُوا من مَقَام إبْراهِيمَ مُصَلَّى... الحديث، فلما قضى النبي عَيَّالَيْهُ طوافَه مشى إلى المقام المعروف اليوم، وقرأ: ﴿وَاتَخِذُوا مِن مَقَام إبْراهِيمَ مُصلًى فيه ركعتين (١٢١)، وبَيَّن بذلك أربعة أمور: الأول: أن ذلك الموضع هو المقام المراد في الآية.

الثاني: أنه بيَّن الصلاة وأنها المتضمنةُ للركوع والسجود لا مُطْلَق الدعاء.

الثالث: أنه عرّف وقت الصلاة فيه وهو عَقِب الطواف، وغيرُه من الأوقات مأخوذٌ من دليل آخر.

الرابع: أنه أوضح أَنَّ ركعتي الطواف واجبتان، فمن تركها فعليه دَم.

#### الآية الثانية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُ السُّفَهَاءُ مِنَ النَّاسِ مَا وَلاَّهُم عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا ﴾ [الآية: ١٤٢].

قال علماؤنا : المرادُ بذلك اليهود ، عابُوا على المسلمين رجوعَهم الى الكعبة عن بيت المقدس ، وكان النبيُّ عَلَيْكَمْ يحبُّ أولاً أن يتوجَّه إلى بيت المقدس ، حتى إذا دانَى اليهودَ في قِبْلَتِهِم كان أقربَ إلى إجابتهم ، فإنه عليه السلام كان حريصاً على تأليف الكلمة وجَمْع الناس على الدين ، فقابلت اليهودُ هذه النعمةَ بالكُفْران ، فأعلمهم الله تعالى أنَّ الجهاتِ كلَّها له ، وأن المقصودَ وَجْهُه ، وامتثالُ أمره ، فحيثها أمر بالتوجّه إليه تَوَجَّه

- = ( لسان العرب، لابن منظور ١٢٤٦ ).
  - (١٢٩) انظر: (تفسير القرطبي ١١٢/٢).

سورة البقرة الآية (١٤٣)

إليه؛ وصحّ ذلك فيه. وتمامُ الكلام في القسم الثاني، وهو قريبٌ من الذي تقدّم من قبل.

71

# الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ﴾ [ الآية : ١٤٣ ] . الوسط في اللغة : الخِيَار ، وهو العَدْل.

وقال بعضهم: هو مِنْ وسط الشيء ، وليس للوسط الذي هو بمعنى مُلْتَقَى الطرفين ههنا دخول؛ لأن هذه الأمةَ آخِرُ الأمم؛ وإنما أراد به الخيار العدل، يدلُّ عليه قوله تعالى بعده: ﴿لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ .

فأنبأنا ربَّنا تعالى بما أنعم به علينا من تفضيله لنا باسم العدالة، وتوليته خطَّة الشهادة على جميع الخليقة، فجعلنا أولاً مكاناً وإن كنَّا آخِراً زماناً، كما قال النبيّ ﷺ : « نحن الآخرون السابقون» <sup>(١٣٠)</sup>.

وهذا دليلٌ على أنه لا يشهدُ إلا العدول، ولا ينفذ على الغير قولُ الغير إلا أن يكون عَدْلاً <sup>(١٣١)</sup>، وذلك فيا يأتي بعد إن شاء الله تعالى.

#### الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى : ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ﴾ [الآية : ١٤٣].

(١٣٠) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٤٩/٢ ، ٢٤٢ ، ٣١٢ ، ٣٤١ ، ٣٤٢ ، ٣٤٢ ، ٥٠٢ ، ٥٠٠ . وسنن الدارقطني ٣/٣ . وبدائع المن ، للساعاقي ٢٢٨ . ودلائل النبوة ، لأبي نعيم ٩/١ . تغليق التعليق، لابن حجر ٣٥٦ . وفتح الباري ٢٥٥/١ ، ٣٥٤/٢ ، ٣٥٤/٢ ، ٣٨٢ ، ١١/١١ ، ٢١٢ ، ٢٢٢ وشرح السنة ، للبغـوي ٢٠/١٠ ، ٢٩/١٠ . وتجريد التمهيد ٨٨٥ . ودلائـل النبـوة ، للبيهقي وشرح السنة ، للبغـوي ٢٠/١ ، ٢٠/١٠ . وتجريد التمهيد ١٨٥ . ودلائـل النبـوة ، للبيهقي والزهد ، لابن المبارك ٢٠/١٢ . والدر المنثور ، للسيوطي ٢٤/٢٤ . وتاريخ بغداد ، للخطيب ٢١٠/٢ . والبداية والنهاية ٣٢٢/٢٢ . وغريب الحديث للهروي ١٣٤/١ . ( ١٣١ ) على هامش أ : مسألة العدالة شرط في الشهادة . اتفق العلماء على أنها نزلَتْ فيمن مات وهو يصلِّي إلى بيت المقدس، واختلفوا في تأويلها؛ فمنهم مَنْ قال: وما كان الله لِيُضِيع إيمانَكم بالتوجُّه إلى القبلة وتصديقكم لنبيكم، قاله محمد بن إسحاق، وتابعه عليه معظمُ المتكلمين <sup>(١٣٢)</sup>، والأصوليون.

0 6446 0

. 77

THE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية ( ١٤٣ ) FOR QURANIC THOUGHT

وقد روى ابنُ وَهْب، وابن القاسم، وابن عبد الحكم، وأشهب، عن مالك: أن المراد به صلاتكم ، زاد أشهب، وابن عبد الحكم: قال مالك: «أقام الناس يصلُّون نحو بيت المقدس ستة عشر شهراً؛ ثم أُمِرُوا بالبيت، فقال الله سبحانه وتعالى: وما كان الله ليُضِيعَ إيمانكم؛ أي: في صلاتكم إلى البيت المقدس».

قال: وإني لأذكر بهذه الآية قول الْمُرْجِئة: إن الصلاة ليست من الإيمان.

فإن قيل: فإن كانت الصلاةُ من الإيمان فلِمَ قال مالك: إنّ تاركها غَيْرُ كافر. وهذا تناقض، فحقّقوا وَجْه التقصي عنه.

فالجواب: إنَّا وإن قُلْنا إن الصلاة من الإيمان لم يبعد ذلك تسمية، وقد جاء ذلك في القرآن؛ قال الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُوَمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجلَتْ قُلُوبُهُمْ ... ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يُقَيمُونَ الصَّلاَةَ ... ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ [ الأنفال: ٢ : ٤ ].

وكذلك لا يبعد أن يسمَّى تاركُها كافراً . قال النبيّ ﷺ : « بين العبد وبين الكُفر تَرْكُ الصلاة » <sup>(١٣٢)</sup> .

وقد قال علماؤنا الأصوليون: في ذلك وجهان:

(١٣٢) في د: المسلمين. تحريف. (١٣٣) إنظر: (سنن الترمذي ٢٦١٩، ٢٦٢٠. وسنن أبن ماجه ١.٧٨. والسنن الكبرى ٣٦٦/٣. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٢٦/٤. والترغيب والترهيب، للمنذري ٣٧٨/١، ٣٨٢. ومشكاة المصابيح للتبريزي ٥٦٩ . وشرح السنة للبغوي ١٧٩/٢ . وتلخيص الحبير ١٤٨/٢ . وحلية الأولياء ٢٥٦/٨ . وتاريخ بغداد ١٨٠/١٠ . والإيمان لابن أبي شيبة ٤٤ . وتاريخ جرجان، للسهمي ٤٦١ . وسنن الدارقطني ٥٣/٢ . ومسند أبي عوانة ٦١/١ . وتفسير ابن كثير ٢٤٣/٢ ، ٢٣٨ ).

سورة البقرة الآية (١٤٣)

أحدهما : أن تكون تسمية الصلاة إيماناً وتركها كُفراً مجازاً (١٢٢) .

O GENS

الثاني: أنْ يرجعَ ذلك إلى اعتقادِ وجوبِ الصلاة أو اعتقاد نَفْي وجوبها؛ وهذا لا يُحتاج إليه؛ بل يقول علماؤنا من الفقهاء: إنها تسمّى إيماناً، وهي من أركان الإيمان وعَهْد الإسلام.

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

ولكنَّ الفرق بين علماء الأصول والْمُرْجِئة أن الْمُرجئة قالت: ليست من الإيمان وتاركها في الجنة، وهؤلاء قالوا: ليست من الإيمان وتاركها في المشيئة، وعلماؤنا الفقهاء قالوا: هي من الإيمان وتاركها في المشيئة، قَضَتْ بذلك آيُ القرآن وأحاديثُ النبي عُلَيْهِمُ

قال الله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ [النساء: ١١٦].

وقال النبي ﷺ : « خمسُ صلواتٍ كتبهنَّ الله على عباده في اليوم والليلة ، مَن جاء بهنَّ لم يضيع شيئاً منهن استخفافاً بحقهن كان له عند الله عهد أن يُدخِلَه الجنة ، ومَن لم يأت بهن فليس له عند الله عَهْدٌ إن شاء عذَّبه وإن شاء غَفَر له <sub>»</sub> <sup>(١٢٥)</sup> .

فقضت هذه الآيةُ وهذا الحديثُ ونظائرهما على كل متشابه جاء معارِضاً في الظاهر لهما؛ ولم يمتنع أنْ تُسمى الصلاةُ إيماناً في إطلاق اللفظ،ويُحْكَم لتاركها بَالمغفرة تخفيفاً ورحمة.

- ( ١٣٤ ) في أ : أن يكون تسمية الإيمان صلاة ، والصلاة إيماناً ، وتركها كفراً مجازاً .
- (١٣٥) انظر: (سنن أبي داود ١٤٢٠. وسنن النسائي ٢١٠/١٠. ومسند أحد بن حنبل ١٣١٥/٥، ١٣٠. والسنن الكبرى ١٣٦١/١، ٢٨/، ٤٦٧، ١١٧/١٠. وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ٢٢٥. ونصب الراية للزيلعي ٢٤٢/١، ١١٥. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٣٣٤، ٢٢٥. والترغيب والترهيب، للمنذري ٢٤٢/١، ١١٥. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٣٣٤، ٢٥٥. والترغيب الباري ٢٢٢/٢ . والتمهيد، لابن عبد البر ٢٣٩/٤. وتلخيص الحبير ٢٢٧/٢. ومصنف عبد الرزاق ٢٥٧٥. ومسند الحميدي ٣٨٩. وتفسير القرطبي ٢٢٣٢. والتاريخ الكبير للبخاري الرزاق ٢٥٧٠. والتمهيد الابن عدي ٢٩٦٠. وحلية الأولياء ١٣٥/٢. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٢٧/١ . والكامل في الضعفاء لابن عدي ٢٩٣٢.

ويُحْمَل ما جاء من الألفاظ المكفّرة؛ كقوله عليه السلام: « من ترك الصلاة فقد كفر » <sup>(١٣٦)</sup> ونحوه على ثلاثة أوجه:

THE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية ( ١٤٤ ) FOR QURANIC THOUGHT

> الأول: على التغليظ. الثاني: أنه قد فَعَلَ فِعْل الكافر . الثالث: أنه قد أباح دمَه، كما أباحه الكافِرُ؛ والله أعلم.

Charles (

## الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْـرَ الْمَسْجِـدِ الْحَـرَامِ ، وَحَيْثُمَـا كُنْتُـمْ فَـوَلُّـوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ﴾ [ الآية: ١٤٤ ].

الشَّطْرِ في اللغة يقال على النِّصْفِ من الشيء، ويقال على الْقَصْد، وهذا خطابٌ لجميع المسلمين، مَنْ كان منهم معايِناً للبيت ومَنْ كان غائباً عنه.

وذَكر الباري سبحانه المسجد الحرام، والمرادُ به البيت، كما ذكر في قوله تعالى: **وَإِذْ جَعَلْنا البيتَ مثابَةً للنَّاس وأَمْناً ﴾** [ البقرة: ١٢٥ ]. الكعبة، والمراد به الْحَرَم، لأنه تعالى خاطَبنا بلغة العرب، وهي تعبِّرُ عن الشيء بما يجاوره أو بما يشتمل عليه؛ وإنما أراد سبحانه أن يعرِّف أن مَنْ بَعُد عن البيت فإنه يَقْصِد الناحية <sup>(١٢٢)</sup> لا عَيْنَ البيت، فإنه يعسر [ نظره و ] <sup>(١٢١)</sup> قَصْده؛ بل لا يمكن أبداً إلاَّ للمُعَايين، وربما التفت المعاينُ عيناً أو شمالاً فإذا به قد زَهَق عنه، فاستأنف الصلاة؛ وأضيقُ ما تكون القبْلَة عند معاينة القبلة.

وقد اختلف العلماء (١٣٩) : هل فَرْضُ الغائب عن الكعبة استقبال العين؟ [أو

- (١٣٦) انظر: (موارد الظرآن للهيثمي ٢٥٦. والترغيب والترهيب، للمنذري ٣٨٥/١. والدر المنثور ٢٩٨/١ . وتَذكرة الموضوعات للفتني ٣٨. وكشف الخفا ٢/٣٣٠. ومجمع الزوائد ٩٥/١ ).
  - (١٣٧) في أ: يقصد .

72

- (۱۳۸) ساقط من د.
- (١٣٩) على هامش أ : مسألة : هل الفرض استقبال عين الكعبة أو الجهة .

استقبال الجهة؟ فمنهم من قال: فَرضه استقبال العَيْن]<sup>(١٤٠)</sup>؛ وهذا ضعيف؛ لأنه تكليف لما لا يَصِلُ إليه. ومنهم مَنْ قال الجهة؛ وهو الصحيح لثلاثة أمور : أحدها: أنه المكن الذي يرتَبطُ به التكليف.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

٦٥

الثاني: أنه المأمورُ به في القرآن، إذ قال: ﴿ فَوَلِّ وَجْهَكَ شَطْرَ المسجدِ الحرامِ ، وحيثها كنتم فوَلُّوا وجوهَكم شَطْره ﴾ . [ البقرة: ١٤٤ ]. فلا يُلْتَفَتُ إلى غير ذلك.

الثالث: أنّ العلماء احتجَّوا بالصفّ الطويل الذي يُعلم قطعاً أنه أضعاف عرض البيت، ويجب أن يعوَّل على ما تقدم؛ فإن الصفَّ الطويل إذا بَعُد عن البيت أو طال وعرض أضعافاً مضاعفة لكان ممكناً أنْ يقابل [ جميع ] <sup>(١٤١)</sup> البيت.

# الآية السادسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلٍّ وِجْهَةٌ هُوَ مُوَلِّيهَا ﴾ [ الآية: ١٤٨ ].

وهي مُشْكِلةٌ لُبَابُ الكلام فيها في مسألتين:

المسألة الأولى:

سورة البقرة الآية (١٤٨)

أنَّ الوجهة هي هيئة التوجّه كالقِعْدة \_ بكسر القاف: هيئة القعود، والجِلسة: هيئة الجلوس، وفي المراد بها ثلاثةُ أقوال:

الأول: أن المرادَ بذلك أهلُ الأديان؛ المعنى لأهل كل مِلَّة حالةٌ في التوجُّه إلى القِبْلة؛ رُوي عن ابن عباس.

الثاني: أنَّ المعنى لكلٍّ وجْهَة في الصلاة إلى بيت المقدس، وفي الصلاة إلى الكعبة؛ قاله قتادة.

الثالث: أن المرادَ به جميعُ المسلمين (١٤٢) ، أي لأهل كل جهة من الآفاق وجهة ممَّنْ

- (١٤٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.
- (١٤١) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.
- (١٤٢) في د: أن المراد به في جميع المسلمين.

( ۱٤٨ ) البطرة البقرة المالية ( ۱٤٨ ) The PRINCE GHAZI TRUST ( البقرة الآية ( ۱٤٨ ) For QURANIC THOUGHT ( المحدة المالية ( ۱٤٨ )

بمكة وممن بَعُد <sup>(١٤٣)</sup>، ليس بعضُها مقدَّماً على البعض في الصواب؛ لأن الله تعالى هو الذي ولّى جميعها وشرع جملتها، وهي وإن كانت متعارضة في الظاهر والمعاينةِ فإنها متفقةٌ في القَصْد وامتثال الأمر.

وقُرِيَّ : هو مُوَلاَّها ، يعني المصلِّي؛ التقدير المصلى هو مُوَجَّة نحوها ، وكذلك قبل في قراءة مَنْ قرأ هو مُوَلِّيها ؛ إن المعنى أيضاً أن المصلِّي هو متوجِّة نحوها ؛ والأول أصحُّ في النظر ، وأشهرُ في القراءة والخبر .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ ﴾ .

معناه، افعلوا الخيرات، من السَّبْق، وهو المبادَرَةُ إلى الأوّلية، وذلك حثَّ على المبادرة والاستعجال إلى الطاعات، ولا خلافَ فيه بين الأمة في الجملة.

وفي التفضيل اختلاف؛ وأعظم مُهِـــمٍّ اختلفوا في تفضيلــه الصلاة؛ فقــال الشافعي <sup>(١١٤)</sup>: أول الوقت فيها أفضلُ من غير تفصيل؛ لظاهر هذه وغيرها، كقوله تعالى: ﴿و**َسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِن رَبِّكُمْ ﴾** [ آل عمران: ١٣٣ ].

وقال أبو حنيفة: آخِرُ الوقت أفضل؛ لأنه عنده وقت الوجوب حسبًا مَهَـ دنـاه في مسائل الخلاف.

وأمّا مالك ففصّل القول؛ فأما الصبح والمغرب فأول الوقت فيهما أفضلُ عنده من غير خلاف.

وأما الظهرُ والعصر فلم يختلف قوله: « إن أول الوقت أفضل للفَذّ ، وإن الجهاعة تؤخَّرُ » <sup>(١٤٥)</sup> على ما في حديث عُمَر رضي الله عنه؛ والمشهورُ في العشاء أن تأخيرها أفضل لمن قَدَر عليه، ففي صحيح الحديث أن النبي عَلَيْكَمْ أخَّرها ليلةً حتى رقد الناسُ

(١٤٣) في أ : وممن يليه .

77

- ( ١٤٤ ) على هامش أ : مسألة التفضيل يتعلق بأول الصلاة .
- (١٤٥) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٣٠ من الآذان. وصحح مسلم، حديث ٢٤٩ من المساجد. وسنن النسائي، الباب ٤٩ من الإمامة ومسند أحمد بن حنبل ٢/٦٦، ١١٢، ٤٧٥، ٤٨٥، ٥٠١، ٥٢٥، ٥٢٥، ٤/٩٦)

واستيقظوا ، ثم قال : « لولا أن أَشُقَّ على أمتي لأخَّرتها هكذا » <sup>(١٤٦)</sup> .

وأما الظهر فإنها تأتي الناسَ على غَفْلَةٍ فيُستَحَبُّ تأخيرها قليلاً حتى يتأهَّبُوا ويجتمعوا .وأما العصر فتقديمها أفضل.

٦٧

ولا خلافَ في مذهبنا أنَّ تأخيرَ الصلاة لأجل الجماعة أفضلُ من تقديمها؛ فإنّ فضل الجماعة مقدَّر معلوم، وفضل أول الوقت مجهول، وتحصيل المعلوم أوْلَى.

وأما الصبح فتقديمها أفضل، لحديث عائشة رضي الله عنها في الصبح: «كان النبي مَالِنَهُ يصلي الصبح فينصر ف النساء ملتفّات بِمُرُوطِهِنَّ ما يُعْرَفْن من الغَلَس» <sup>(١٤٧)</sup>.

ولحديث جابر رضي الله عنه [ في الصبح أيضاً ] <sup>(١٤٨)</sup> : « كان النبي ﷺ إذا رآهم في صلاة العشاء قد اجتمعوا عجَّل، وإذا رآهم أبطأوا أخَّر » <sup>(١٤١)</sup>. والصبح كــانــوا أو كان النبي ﷺ يصلّيها بغَلَس؛ معناه كانوا مجتمعين أو لم يكونوا مجتمعين كان يُغلّس بها.

وأما المغرب فلمواظبة النبي عَيَّطْتُهُ فيها على الصلاة عند غروب الشمس اقْتُدِيَ به في ذلك أو امْتُثِل أمره.

وبالجملة فلا يعادل المبادرة إلى أول الوقت شيء .

قال الله تعالى - مخبِراً عن موسى ﷺ : ﴿ وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبِّ لِتَرْضَى ﴾ [طه: ٨٤].

- (١٤٦) انظر: (صحيح البخاري ١٨٠/١ . وسنن الترمذي ١٦٧ . وسنن النسائي ٢٦٦/١ . ومسند أحمد ابن حنبل ٢٢١/١ ، ٣٣٦ ، ٢٨/٢ . والسنن الكبرى ٤٤٩/١ . وصحيح ابن خزيمة ٣٤٢ . والمعجم الكبير ، للطبراني ١٨٠/١١ . ومصنف عبد الرزاق ٢١١٢ . وشرح السنة للبغوي ٢١٩/٢ . مشكاة المصابيح ، للتبريزي ٦١١ . والدر المنثور ١١٤/١ . وفتح الباري ٤٢/٢ ، ٢٩ ، ٥٠).
- (١٤٧) انظر: (صحيح البخاري ٢٢٠/١ وصحيح مسلم، الباب ٤، حديث ٢٣٣ من المساجد. وإرواء الغليل ٢٧٨/١. وفتح الباري ٣٥١/٢).
  - (١٤٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
  - ( ١٤٩ ) ` انظر : ( صحيح مسلم، الباب ٤٠ ، حديث ٢٣٣ من المساجد . ومسند أحمد بن حنبل ٦٩/٢ ) .

الله العلمة المحمدة المحمدة المحمدة المحمدة الآية ( ١٥٤ ) For QURANIC THOUGHT المحمدة ال

وروى الدارقُطْني، عن أبي بكر الصديق رضي الله عنه، أنه لما سمع قول النبي يُسْبَدُ : « أول الوقت رضوانُ الله، وآخره عَفْوُ الله». قال: رضوانُ الله أحبُّ إلينا من عَفْوِه؛ فإن رضوانه للمحسنين، وعَفْوَه للمقَصّرين <sup>(١٥٠)</sup>.

٦٨

وفي الصحيح، عن أنس بن مالك رضي الله عنه: « أن النبي ﷺ كان يصلي الظهر إذا زالت الشمس » <sup>(١٥١)</sup> . ولعله في السفر إذا اجتمع أصحابه، إذ قد صحّ عنه أنه قال: « أَبْرِدوا حتى رأينا فَيْءَ التلول» <sup>(١٥٢)</sup> .

## الآية السابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقُـولُـوا لِمَـنْ يُقْتَـلُ فِي سَبِيـلِ اللهِ أَمْـوَاتٌ بَـلْ أَحْيَـا ٤﴾ [الآية: ١٥٤].

وفي السورة التي بعدَها : **﴿وَلاَ تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتاً ﴾** [ آل عمران : ١٦٩ ] . تعلَّق بعضُهم في أن الشهيدَ <sup>(١٥٢)</sup> لا يُغَسَّل ولا يُصَلَّى عليه بهذه الآية ؛ لأن الميت هو الذي يُفْعَلُ ذلك به ، والشهيدُ حَيٍّ ، وبه قال مالك والشافعي .

وقال أبو حنيفة: لا يُصَلَّى عليه، وكما أن الشهيد في حكم الحيِّ فلا يُغَسَّل، فكذلك لا يُصَلَّى عليه؛ لأن الغُسْلَ تطهير، وقد طُهِّر بالقَتل، فكذلك الصلاة شفاعة وقد أَغْنَتْهُ عنها الشهادة، يؤكِّده أَنَّ الطهارة إذا سقطت مع القُدْرة عليها سقطت

- (١٥٠) انظر: (السنن الكبرى ٤٣٥/١ ، ٤٣٦. والكامل، لابن عدي ٥٠٩/٢. والتمهيد، لابن عبد البر والعلل المتناهية، لابن الجوزي ٢٩/١ . وسنن الدارقطي ٢٤٩/١ ، ٢٤٩).
- (١٥١) انظر: (سنن أبي داود ٣٩٨. وسنن النسائي، الباب ٢٧ من المواقيت. ومسند أحمد بن حنبل ١٦٩/٣، ١٦٩، والسنن الكبرى ٤٥٥/١ . ومجمع الزوائد ٣٠٣/١، والدر المنثور ١٩٥/٤. وتفسير الطبراني ٢٠/١٥. وتفسير القرطبي ١٦٦/٢).
- 101) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٩، ١٠ من مواقيت الصلاة. وصحيح مسلم، حديث ١٨٤ مساجد. وسنن أبي داود، الباب ٤ من كتاب الصلاة. وسنن الترمذي، الباب ٥ من كتاب الصلاة. ومسند أحمد بن حنبل ١٥٥/٥، ١٦٣، ١٧٦).

سورة البقرة الآية (١٥٨) .....

الصلاة؛ لأنها شرطُها، وسقوطُ الشرط دليلٌ على سقوط المشروط، وما رُوِيَ «أن النبي ﷺ صَلَّى عليهم <sup>(١٥٢)</sup>. لا يصحُّ فيه طريقُ ابن عباس ولا سواه، وقد استوفيناها في مسائل الخلاف.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

## الآية الثامنة والعشرون

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الصَّفَا وَالْمَرْوَةَ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ ﴾ [ الآية : ١٥٨ ] . فيها ستّ مسائل :

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى شعبة عن عاصم، قال: سألتُ أنس بن مالك عن الصفا والْمَرْوَة، فقال: كانا مِنْ شعائر الجاهلية، فلها كان الإسلام أمسكوا عنهها، فنزلت الآية <sup>(١٥٥)</sup>. المسألة الثانية:

قال علماء اللغة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ ﴾؛ يعني من معالم الله في الحجّ، واحِدَتها شَعِيرة، ومنه إشعار الْهَدْي، أي إعلامه بالْجَرْح وما يصدق عليه<sup>(٢٥١)</sup>، والمعنى فيه عندي: ما حصل به العلم لإبراهيم عليه السلام وأَشْعَرَ به إبراهيم، أي أَعْلَم. **المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِ ﴾**.

الجناح في اللغة عبارة عن الميل كيفها تصرّف، ولكنه خُصَّ بالْمَيْل إلى الإثم، ثم عبَّرَ به عن الإثم في الشريعة، وقد استعملته العربُ في الهمِّ والأذَى، وجاء في أشعارها وأمثالها.

المسألة الرابعة:

قوله تعالى : ﴿ أَنْ يَطَّوَّفَ بِهِمَا ﴾ .

- (١٥٤) سيأتي تخريجه.
- (١٥٥) انظر : (أسباب النزول للنيسابوري ٢٨).
  - (١٥٦) في أ : وما يعلق عليه .

وفيت البري وي الكرام الكري المحمد محمد المحمد ا

وهي معارضة الآية، وروى ابن شهاب عن عُرُوَة قلت لعائشة رضي الله عنها: أرأيت قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِن الصَّفَا والْمَرُوة من شعائر الله...﴾ الآية؛ فوالله ما على أحد جُناح ألا يطَّوَف بها. قالت عائشة رضي الله عنها: بئس ما قلت يا بن أختي، إنها لو كانت على ما تأوَّلتها لكان فلا جُنَاح عليه ألا يطَّوَف بها، إنما كان هذا الحيَّ من الأنصار قبل أن يُسْلِمُوا يهلُّون لِمَناة الطاغية التي كانوا يعبدون عند الْمُشَلَّل، فكانَ مَنْ أَهَلَّ لمناة يتحرَّجُ أَنْ يطوفَ بالصَّفَا والْمَرُوة، فلما أسلموا سألوا والْمَرُوة، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الصفَا والْمَرُوة... الآية؟ والْمَرُوة، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّ الصفَا والْمَرُوة... الآية؟ من رسول الله عَلَيْنَ الله عنها الله عنها الله عنها أحد من المؤا يها أن يطوف ألما الما الموا الله عنها الله عنها الله عنها الله عنها أسلموا الله المؤلمة الموا الله عنها الموا الله عنها المؤلمة المؤلمة الما الموا الله الموا الله عنها المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة الموا الله عنها المؤلمة المؤلمة المؤلمة الله عنها المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة الموا الله عنها الله عنها المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة الله عنها الله الله المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة الموا الله الله المؤلمة الله المؤلمة الله الله المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة الله المؤلمة المؤلمة المؤلمة الله المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة الله المؤلمة الله الله المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة الله المؤلمة المؤلمة

قال ابنُ شهاب: فذكرتُ ذلك لأبي بكر بن عبدالرحمن، فقال: إنَّ هذا العلمُ، أي ما سمعت به.

#### تحقيق هذا الحديث وتفهيمه:

اعلموا وفَقتكم الله تعالى، أنَّ قول القائل: لا جُناحَ عليك أن تفعل، إباحةٌ لِلْفعل. وقوله: ﴿ فلا جناح عليك ألاّ تفعل﴾ إباحةٌ لتَرْك الفعل؛ فلما سمع عُرْوَة رضي الله عنه قولَ الله سبحانه: ﴿ فلا جُناح عليه أن يطَّوَّف بها ﴾، قال: هـذا دليل على أن تَرْكَ الطواف جائز، ثم رأى الشريعة مُطبِقة <sup>(١٥٨)</sup> على أنَّ الطواف لا رُخْصَة في تركه، فطلب الْجَمْع بين هذين المتعارضين، فقالت له عائشة رضي الله عنها: ليس قوله تعالى: ﴿ فلا جُنَاحَ عليه أن يطَوَّف مها ﴾ دليلاً على تَرْك الطواف بإنما كان يكونُ الدليل على تركه لو كان: ﴿ فلا جناح عليه ألاّ يطوف ﴾ . فلم يأت هذا اللفظ لإباحة تَرْك الطواف، ولا فيه دليلٌ عليه، وإنما جاء لإفادة إباحةِ الطواف لِمَنْ كان

> (۱۵۷) انظر : (المرجع السابق والصفحة). (۱۵۸) في د : الشريعة منطبقة.

يتحرَّجُ منه في الجاهلية، أو لمن كان يطوف به في الجاهلية قَصْداً للأصنام التي كانت فيه؛ فأعلمهم الله تعالى أنّ الطوافَ ليس بمحظور إذا لم يقصد الطائفُ قَصْداً باطلاً.

0 6233

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فأدت الآية إباحةَ الطواف بينهما، وسلَّ سخيمة الحرج التي كانت في صدور المسلمين منها قبل الإسلام وبعده، وقال الله تعالى: **﴿ إن الصفا والْمَرْوَة من شعائر الله ﴾؛** أي من معالم الحجِّ ومناسِكه ومشروعاته، لا مِنْ مواضع الكفر، وموضوعاته؛ فمن جاء البيت حاجَّاً أو معتمراً فلا يجد في نفسه شيئاً من الطواف بهما.

#### وهم وتنبيه:

[ قال الفراء ] <sup>(۱۵۹)</sup> : معنى قوله : ﴿لا جُناح عليه أَلاَّ يطّوفَ بها ﴾ معناه أن يطوّف، وحَرْف « لا » زائدة <sup>(۱۱۰)</sup> .

وهذا ضعيف من وجهين :

سورة البقرة الآية (١٥٨)

أحدهما : أنَّا قد بيَّنا في مواضع أنه يَبعُد أن تكون « لا » زائدة.

الثاني: أنه لا لغويّ ولا فقيةٌ يُعادِل عائشه رضي الله عنها ، وقد قررَتْها غير زائدة ، وقد بيّنت معناها ، فلا رأي للفراء <sup>(١٦١)</sup> ولا لغيره .

المسألة الخامسة:

اختلف الناس في السعْي ِ بين الصفا والْمَرْوَة<sup>(١٦٢)</sup> : فقال الشافعي : إنه رُكْن .

وقال أبو حنيفة: ليس بركن.

ومشهورُ مذهب مالك أنه ركْن، وفي العتبية: يجزىء تاركه الدم.

- (١٥٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من د . (١٦٠) انظر : (معاني القرآن للفراء ٩٥/١ ). (١٦١) في أ : لا رد للفراء .
- (١٦٢) على هامش أ : مسألة السعي ركن من أركان الحج.

ومعَوَّلُ مَنْ نفى وجوبه وركنيّتـه أنّ الله تعالى إنما ذكره في رَفْع الحرَج خاصة كما تقدم بيانه.

HE PRINCE GHAZI TRUST ورة البقرة الآية (١٥٩ ) FOR OURANIC THOUGHT

ودليلُنا ما رُوي عن النبيّ ﷺ ، أنه قال: « إنّ الله كتب عليكم السعْي فاسعوا » . صححه الدارقطني <sup>(١٦٢)</sup> . ويعضده المعنى؛ فإنه شعارٌ لا يخلو عنه الحجّ والعُمْرة، فكان رُكْناً كالطواف، وما ذكروه مِنْ رَفْع ِ الحرج أو تَرْكِه فقد تقدّم القولُ فيه .

المسألة السادسة:

۷۲

قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً ﴾ .

تعلَّق به من يَنْفِي ركنيَّة السَّعْي كأبي حنيفة وغيره، قال: إنَّ الله تعالى رفع الحرَج عن تركه. وقال تعالى بعد ذلك: وَمن تطَوَّع خيراً بفِعْله فإنَّ الله يأجره. والتطوُّع هو ما يأتيه المر<sup>ء</sup> من قِبَل نفسه. وهذا ليس يصحُّ؛ لأنا قد بينا إلى أي معنى يعود رَفْعُ الجناح. وقوله تعالى: **﴿وَمَنْ تطوَّع﴾،** إشارة إلى أن السعْي واجب، فمن تطوَّع بالزيادة عليه فإن الله تعالى يشكرُ ذلك له.

#### الآية التاسعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ ما أَنْزَلْنا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَاهُ لِلنَّاسِ في الْكِتَابِ أولَٰئِكَ يَلْعَنُهُمُ اللهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللآَعِنُونَ﴾ [ الآية: ١٥٩ ].

استدلَّ بها علماؤنا على وجوب تبليغ الحقَّ وبيان العِلْم على الجملة.

وللآية تحقيقٌ هو أنَّ العالِم إذا قصد الكِتْهان عصى، وإذا لم يقصده لم يلزمه التبليغ إذا عرف أن معه غيره.

قال عثمان رضي الله عنه: لأحدَّثَنَّكم حديثاً لولا آيةٌ في كتابِ الله عزَّ وجل ما حدثتكموه:

(١٦٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٤٢٢/٦. والمعجم الكبير، للطبراني ١٨٣/١١. ومجمع الزوائد بعم الزيلي ٢٥/٣١، ٢٤٧، ٢٤٨. ونصب الراية، للزيلمي ٥٥/٣ .والدر المنثور ١٦١/١). قال عُروة: الآية ﴿ إِنَّ الذين يكتُمونَ ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيَّناه للناس في الكتاب...﴾ الآية. قال أبو هريرة: إنّ الناس يقولون أكْثَرَ أبو هريرة، ووالله لولا آيةٌ في كتاب الله ما حدّثت شيئاً، ثم تلا هذه الآية.

THE PRINCE GHAZI TRUST

۷۳

سورة البقرة الآية (١٥٩)

وكان أبو بكر وعُمر رضي الله عنهما لا يحدّثان بكل ما سَمِعا من النبي عَقِلِكَم إلاّ عند الحاجة إليه.

وكان الزبير أقلَّهم حديثاً مخافة أنْ يواقع الكذب؛ ولكنهم رأوا أنَّ العلم عَمَّ جميعهم فسيبلِّغ واحدٌ إنْ ترك آخر .

فإن قيل: فالتبليغُ فضيلةٌ أو فَرْض، فإن كان فرضاً فكيف قصَّر فيه هؤلاء الجِلّة كأبي بكر، وعمر، والزبير، وأمثالهم، وإن كان فضيلةً فلِمَ قعدوا عنها؟

فالجوابُ: أَنَّ من سُئل فقد وجب عليه التبليغُ لهذه الآية؛ ولما رَوى أبو هريرة وعمرو بن العاص، أنّ النبي ﷺ قال: «مَن سُئل عن علم فكتمه أُلْجِم بلجام من نار » <sup>(١٦٢)</sup>. وأما من لم يُسْأَل فلا يلزمه التبليغ إلا في القرآن وحده. وقد قال سحنون <sup>(١٦٥)</sup>: إن حديث أبي هريرة وعمرو هذا إنما جاء في الشهادة.

(١٦٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢/ ٣٦٣، ٣٠٥، ٤٩٥. والمعجم الكبير للطبراني ٢/٤٠، ١٢٥/١٠. ومجمع الزوائد ١٦٣/١. والمطالب العالية، لابن حجر ٣٠٢٧. الترغيب والترهيب ١٢١/١ . إتحاف السادة المتقين، للزبيدي ١٠٨/١ . والزهد، لابن المبارك ١٩٢٢. والدر المنثور للسيوطي ١٦٢/١ . وتفسير القرطبي ١٨٤٢ . وتفسير ابن كثير ١٨٨/١ ، ١٩٧٢ . وتاريخ بغداد ٢٦٨/٢، ١٦٠/٥ ، ١٦٦/٨ . وتاريخ الشريعة لابن عراق ٢/٢٨٨ ، ٢٠٢٧. والعلل المتناهية ١٩٧١ . وتاريخ أصبهان، لابي نعيم ١٩٧٢ . وجامع مسانيد أبي حنيفة ١٩٦٩. البر ١٨٤ .

(١٦٥) سحنون، هو: عبد السلام بن سعيد بن حبيب التنوخي، الملقب بسحنون، قاض، فقيه، إنتهت إليه رياسة العلم في المغرب، كان زاهداً لايهاب سلطاناً في حق يقوله، أصله شامي من حمص، ومولده في القيروان عام (١٦٥هـ = ٧٧٧م). ومات بها عام (٢٤٥هـ = ٥٨٤م). روى المدونة في فروع المالكية. انظر: (الوفيات ١/١٦١. ومعالم الإيمان ٤٩/٢ والأعلام ٥/٤). والصحيحُ عندي ما أشرنا إليه من أنه إنْ كان هناك من يبلّغ اكتُفي به، وإنْ تعيَّن عليه لزمه، وسكت الخلفاء عن الإشارة بالتبليغ؛ لأنهم كانوا في المنصب مَن يردُّ ما يسمع أو يُمْضِيه مع علمهم بعموم التبليغ فيه، حتى إن عمر كَرِهَ كثرةَ التبليغ، وسَجَنَ مَن كان يُكْثِرُ الحديثَ عن رسول الله عَلَيْكَمْ ي وقد بينا تحقيقه في شرح الحديث الصحيح.

THE PRI OB BOR معرورة البقرة الآية (١٦١)

وقد ثبت عن النبي عَلَيْكُمْ في فضيلة التبليغ أنه قال: « نَضَّرَ الله آمْرَءاً سَمِعَ مقـالتي فوَعَاها فأدَّاها كما سَمِعها » <sup>(١٢١)</sup> . والله أعلم.

#### الآية الموفية ثلاثين

قـوله تعـالــى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفَّارٌ أُولَٰئِكَ عَلَيْهِمْ لَعْنَةُ اللهِ وَالْمَلاَئِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ﴾ [الآية: ١٦١].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الاولى:

.... V£

قال لي كثيرٌ من أشياخي: إنَّ الكافرَ المعيَّن لا يجوز لعْنُه؛ لأن حاله عند الموافاة لا تُعلم، وقد شرط الله تعالى في هذه الآية في إطلاق اللعنة الموافاةَ على الكُفر .

وقد رُوِيَ عن النبي عَلَيْتُهُ لَعْنُ أقوام بأعيانهم من الكفَّار .

وفي صحيح مسلم، عن عائشة رضي الله عنها : « دخل على النبي ﷺ رجلان فكلّماه بشيء فأغضباه فلعنهما » <sup>(١٦٢)</sup> ؛ وإنما كان ذلك لِعِلْمِهِ بِمَالِها .

والصحيح عندي جواز لَعْنِه لظاهر حاله، كجواز قتالِه وقَتْلِه.

وقد رُوِيَ أنه ﷺ قال: «اللهم إن عَمْرو بن العاص هجاني، قد علم أني لستُ بشاعر فالْعَنْه، اللهم واهْجُه عددَ ما هجاني» <sup>(١٦٨)</sup>، فلعنه. وقد كان إلى الإسلام والدين والإيمان مآلُه، وانتصف بقوله: «عدد ما هجاني». ولم يَزِد ليعلّم العدل والإنصاف والانتصاف، واضاف الْهَجْو إلى الباري سبحانه وتعالى في باب الجزاء دون الابتداء بالوصف له بذلك، كما يضافُ إليه الاستهزاءُ والمكر والكيد، سبحانه وتعالى عما يقولُ الظالمون عُلُوَّاً كبيراً.

الالتيتانا ا

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

V٥

وفي صحيح مسلم: « لَعْن المؤمن كقَتْلِه » <sup>(١٦١)</sup> . وكذلك إن كان ذمّياً يجوز إصغاره فكذلك لعنه .

تركيب، وهي المسألة الثانية:

سورة البقرة الآية (١٦١)

فأما العاصي المعنَّن، فلا يجوز لَعْنُه اتفاقاً، لما رُوِيَ أن النبي ﷺ جيء إليه بشارب خمرِ مراراً، فقال بعضُ من حضره: ما لَهُ لعنه الله! ما أكثر ما يُوُتَّى به! فقال النبي ﷺ : « لا تكونوا أعواناً للشيطان على أخيكم » <sup>(١٧٠)</sup>؛ فجعل له حُرْمة الأخوّة، وهذا يوجب الشفقة. وهذا حديث صحيح.

وأما لَعْنُ العاصِي مطلقاً، وهي المسألة الثالثة: فيجوز إجماعاً، لما رُوِيَ في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: « لعن الله السارق يسرق البيضة فتُقْطَع يده » (١٧١٠).

- (١٦٨) انظر: (تفسير القرطبي ٢١/٢. وميزان الاعتدال ٦٥٨٣. وكنز العمال ٣٧٤٣١).
- (١٦٩) انظر: (صحيح البخاري (٣٢/٨، ٣٢/٨ وصحيح مسلم، باب ٤٧، حديث ١٧٦ من كتاب الإيمان. ومسند أحد بن حنبل ٣٣/٤. والسنن الكبرى ٢٣/٨، ٣٠/١٠. والمعجم الكبير للطبراني ٢/٦٦، ٦٨، ٩٩٤/١٨، ومسند أبي عوانة ٤٤/١ ومجع الزوائد ٧٣/٨. والمطالب العالية، لابن حجر ٢٦٩٦. والأدب المفرد ٣٦٣. والترغيب والترهيب ٤٦٥/٣. وفتح الباري . ٥١٤/١٠ . ٥١٤/١١، ٥١٤/١٠ وأذكار النووي ٣١٣).
  - (١٧٠) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٥ من كتاب الحدود ومسند أحمد ٤١٩/١ ، ٤٣٨).
- (٧١) انظر: (صحيح البخاري ١٩٩/٨، ٢٠٠، وصحيح مسلم، الباب ١، حديث ٧ من كتاب الحدود. وسنن النسائي ٦٥/٨. وسنن ابن ماجه ٢٥٨٣. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥٣/٢. والسنن الكبرى ٢٥٣/٢. والمتدرك ٢٥٨٣. ومشكاة المصابيح ٣٥٩٢. وفتح الباري ٢١/١٢، ٩٧.
   وتفسير ابن كثير ٣/١٠٠. وتفسير القرطبي ٢/١٩٠، ١٦/٦).

وقد قال بعضُ علمائنا في تأويل هذه الآية : إن معناه عليهم اللعنة يوم القيامة ، كما قال تعالى : ﴿ **ثم يوم القيامة يكْفُر بعضُكم ببعض ويَلْعَـنُ بعضُكم بَعْضاً ﴾** [ العنكبوت : ٢٥ ].

والذي عندي صحةُ لَعْنِه في الدنيا لمن وَافَى كافراً بظاهرِ الحال، وما ذكر اللهُ تعالى عن الكَفَرَةِ مِنْ لعنتهم وكُفْرِهم فيا بينهم حالةُ أخرى، وبيان لحكم آخر وحالةٍ واقعةٍ تعضد جوازَ اللعن في الدنيا؛ وتكون هذه الآية لجواز اللعن<sup>(١٧٦)</sup> في الدنيا، فيكون للآيتين معنيان.

فإن قيل: فهل تحكمون بجوازِ لعنة الله لِمَنْ كان على ظاهر الكفر، وقد علم الله تعالى مُوافاته مؤمناً ؟

قلنا : كذلك نقولُ، ولكن لعنة الله له حكْمه بجواز لَعْنِه لعباده المؤمنين أَخْذاً بظاهر حاله، والله أعلم بمآله.

# الآية الحادية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَلاَ إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورِ رَحِيمٌ﴾ [الآية: ١٧٣].

- فيها خمس عشرة مسألة:
  - المسألة الأولى:

٧٦

قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا ﴾ :

وهي كلمة موضوعة للحَصْر تتضمَّنُ النفيَ والإثباتَ؛ فتُثْبِت ما تناوله الخطاب وتَنْفِي ما عَداه؛ وقد بيّنا ذلك في ملجئة المتفقهين ومسائل الخلاف.

وقد حصرت هاهنا المحرَّم <sup>(۱۷۲)</sup> لا سيا وقد جاءت عَقِبَ المحلل؛ فقال تعالى: ﴿ **يُأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُوا مِن طَيِّباتِ ما رزقناكم** ﴾ [ البقرة: ۱۷۲ ]. فأدت هذه الآية الإباحةَ على الإطلاق، ثم عقّبها بالمحرم بكلمة « إنما » الحاصرة؛ فاقتضى ذلك الإيعاب

(١٧٢) في د: وتكون منها الآية بجواز اللعن. (١٧٣) في أ: التحريم.

سورة البقرة الآية (١٧٣) ...

للقِسْمَيْن ؛ فلا محرّم يَخْرُجُ عن هذه الآية، وهي مَدَنِيَّة، وأكَدَتُها الآية الأخرى التي رُوِيَ أنها نزلت بعَرَفة: **﴿قُل لا أَجدُ فيا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً ...﴾** إلى آخرها [الأنعام: ١٤٥]. فاستوى البيانُ أولاً وَآخراً.

٧V

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ الْمَيْتَةَ ﴾ .

وهي الإطلاق عُرفاً ، والمراد بالآيات حكماً ما مات من الحيوان حَتْفَ أَنفِه من غير قَتْل بذَكاةٍ <sup>(١٧٤)</sup> ، أو مقتولاً بغير ذكاة ، كانت الجاهلية تستبيحُه فحرَّمه اللهُ تعالى ؛ فجادلوا فيه فردَّ الله تعالى عليهم على ما يأتي بيانُه في الأنعام إنْ شاء الله تعالى . **المسألة الثالثة : في شَعْرِها وصوفِها وقَرْنها :** 

ويأتي في سورة النحل إن شاء الله تعالى.

المسألة الرابعة: في عموم هذه الآية وخصوصها:

رُوِي عن النبيّ ﷺ أنه قال: « أُحِلَّت لنـا مَيْتَنَـان وَدَمَـان، فـالميتـان السمـك والجراد، والدَّمان الكَبِد والطحال». ذكره الدارقطني وغيره <sup>(١٧٥)</sup>.

واختلف العلماء في تخصيص ذلك.

فمنهم من خصَّصه في الجراد والسمك، وأجاز أَكْلَهها من غير معالجة ولا ذكاة، قاله الشافعي وغيره <sup>(١٧٦)</sup>.

ومنهم مَنْ منعه في السمك وأجازه في الجراد ، وهو أبو حنيفة .

ومع اختلاف الناس في جواز تخصيص عموم الكتاب بالسنة فقد اتفقوا على أنه

- (١٧٤) في أ: من غير ذكاة.
- (١٧٥) انظر: (سنن الدارقطني ٢٧٢/٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢٧/٢. وسنن ابن ماجه ٣٣١٤. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٤/١ / ٢٥٤، وشرح السنة للبغوي ٢٤٤/١١. ونصب الراية، للزيلعي ٢٤٤/١٠
   ٢٠٢، ٢٠٢، ٢٥٤، وكشف الحفا ٢٠/١. وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١٥٢٤. وتضمير ابن كثير ٢٤٤/١
   ٢٠٢، ٢٠٢، ٢٥٢، وكشف الحفا ٢٠/١. وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١٥٢٤. وتضمير ابن كثير ٢٤٤/١
   ٢٠٢، ٢٠٢، ٢٥٦، ويدائع المنن، للساعاتي ١٧٣٤. والدر المنثور ٢٤٤/١
   ٢٠٢، ٢٠٢٩. وفتح الباري وفتح الباري والدر المنثور ١٦٨١٠. وفتح الباري وفتح الباري ونتح الباري والدر المنثور ١٦٨٠
   ٢٢/٩ . وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٢٥٤/٣، ٢٧/٢، ١٢/٢، ١٢٢٧٢).

( ١٧٣ مَكْرَة البقرة البقرة الآية ( ١٧٣ )

٧٨

وروي عن مالك، عن النبيّ ﷺ أنه قال: « هو الطَّهورُ ماؤه الحِلُّ مَيْتَتُه » <sup>(١٧٨)</sup>. فهذا الحديث يخصِّصُ بصحةِ سَنده عمومَ القرآن في تحريم الميتة على قول مَن يرى ذلك، وهو نصِّ في المسألة.

(١٧٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٧ من كتاب الصيد. وسنن أبي داود ٣٨٤٠. ومسند أحمد بن حنبل ٣١٢/٣. والسنن الكبرى ١٩٤/٦، ٩/٢٥١. وصحيح البخاري ٤٩/٤، ٧/١١٠. وسنن الترمذي ٨٤٨. وبدائع المنن، للساعاتي ٩٨٢. وموارد الظرآن ٩٨٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٦٩٢، ٤١٠٨. وفتح الباري ٦١٣/٩. وسنن الدارقطني ٢٦٦٤).

(١٧٨) انظر : (سنن الترمذي ٦٩ . وسنن أبي داود ٨٣ . وسنن النسائي ١/٥٠، ١٧٦ . وسنن ابن ماجه ٣٨٦، ٣٨٦، ٣٨٩ . ومسند أحد بن حنبل ٢/٣٧/ ، ٣٦١، ٣٣٦/ ، ٣٦٥/٥ . وسنن الدارمي ١٤/١ . ١٤/٢ . ٩١/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١/٢٥٤، ٣٥٢/٩ ، ٢٥٢ والمستدرك ١/١٤٠ ومصنف ابن أبي شيبة ١/١٣٠ . وموارد الظبآن، للهيثمي ١٩، ١٢٠ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢/٣٢ . ومصنف عبدالرزاق ٢٦٨ . وبدائع المنن، للساعاتي ٢٥ . ومسند الشافعي ٧ . وصحيح ابن خزيمة ١١١، ١٢ . وسنن الدارقطني ٢/٣٣، ٣٥ ، ٣٦، ٣٦، وغريب الحديث للهروي (٢٣/١ . والتمهيد لابن عبد البر ١/٣٢ . وتلخيص الحبير ١/٩ . وغريب الحديث للهروي ٢/٣٠ . والتمهيد لابن عبد البر ١/٣٢ . وتلخيص الحبير ٢/٩ . وغريب الحديث الهروي ٢/٣٠ . وحميلة الأولياء ٢٢٩/٩ . وإرواء الغليل ٢/٢١ ، ١٢٨ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٠٣٢ . وشرح السنة، للبغوي ٢٢٥/٥، ٢١/١٢ . وتاريخ بغداد، للخطيب ٢٣٩/٧، ١٣٦٩ . والبداية والنهاية ٢٢٩/١ . ٣٠ . وكشف الخفا ٢٢ . وتاريخ بغداد، للخطيب ١٣٩/٧، ويعضده قولُ الله تعالى: ﴿ **أَحِلَّ لَكُم صَيْدُ البَحْرِ وطعامُه** ﴾ [المائدة: ٩٦]. فَصَيْدُه ما صِيد وتكلف أخذه، وطعامُه ما طفا عليه، أو جَزَر عنه <sup>(١٧٩)</sup>.

Y٩

ومنهم من خصَّصه في السمكِ خاصة، ورأى أكْلَ ميتته، ومنَعَ من أكْل الجراد إلا بذكاة؛ قاله مالك وغيره؛ وذلك لأنّ عمومَ الآية يَجْرِي على حاله حتى يخصِّصَه الحديثُ الصحيح، أو الآية الظاهرة، وقد وُجد كلاهها في السمك، وليس في الجراد حديث يعوَّلُ عليه في أكل مَيْتته

أما أكْلُ الجراد فجائز بالإجماع، وفيه أخبار منها حديث ابن أبي أوفى: « غزَوْنا مع رسول الله ﷺ سبع غزوات نأكلُ الجراد معه » <sup>(١٨٠)</sup>.

وروَى سَلْمان، أنّ النبي عَظِيلَةٍ قــال: « هــو أَكْثَــرُ جنــود الله، لا آكلــه ولا أحرّمه » <sup>(١٨١)</sup>، ولم يصحّ. بيد أن الخلفاء أكلته، وهو مِنْ صَيْد البر فلا بدَّ فيه من ذكاة على ما يأتي في سورة المائدة إن شاء الله تعالى.

فإن قيل: قد قال كعب: إنه نَتْرَة حوت.

سورة البقرة الآية (١٧٣)

قلنا : لا ينبني على قول كعب حُكم. لأنه يحدِّث عما يلزمنا تصديقه، ولا يجوز لنا تكذيبه، وقد بيناه فيا تقدّم.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَالدَّم ﴾:

اتفق العلماء على أن الدمَ حرام نَجِس لا يُوْكَل ولا يُنْتَفَع به، وقد عيّنه الله تعالى هاهنا مطلقاً، وعيّنه في سورة الأنعام مَقَيَّداً بالمسفوح، وحَمَل العلماءُ هاهنا المطلَق على المقيّد إجماعاً.

وروي عن عائشة أنها قالت: لولا أن الله تعالى قال: أو دماً مسفوحاً لتتبَّع الناس ما في العروق؛ فلا تلتفتوا في ذلك إلى ما يُعْزَى إلى ابن مسعود في الدَّم.

(۱۷۹) الجَزْرُ: ضد المد، وهو رجوع الماء إلى الخلف. انظر : (لسان العرب، لابن منظور ٦١٣). (۱۸۰) انظر : (صحيح مسلم ١٥٤٦). (۱۸۱) انظر : (سنن أبي داود ٣٨١٣. وسنن ابن ماجه ٣٢١٩. والسنن الكبرى، للبيهقى ٢٥٧/٩. ثم اختلف الناس في تخصيص هذا العموم في الكِبِد والطحال. فمنهم من قال: إنه لا تخصيص في شيء من ذلك؛ قاله مالك. ومنهم من قال: هو مخصوص <sup>(١٨٢)</sup> في الكبد والطحال؛ قاله الشافعي. والصحيح أنه لم يخصّص، وأن الكبد والطحال لحمّ، يشهد بذلك العيان الذي لا يُعارِضُه بيان ولا يفتقر إلى بُرْهان.

. سورة البقرة الآية (١٧٣)

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ ولحم الخنزير ﴾ .

اتفقت الأمةُ على أن [ لحم] <sup>(١٨٣)</sup> الخنزير حرام بجميع أجزائه. والفائدة في ذكر اللحم أنه حيوان يُذْبَح للقَصْد إلى لحمه، وقد شغفت المبتدعة بأن تقول: فما بال شَحْمِه، بأي شيء حُرِّم؟ وهم أعاجم لا يعلمون أنه مَنْ قال لحماً فقد قال شحماً، ومن قال شحماً فلم يقل لحماً؛ إذ كلَّ شحم لحم، وليس كل لحم شحماً من جهة اختصاص اللفظ؛وهو لحمّ من جهة حقيقة اللحمية، كما أن كل حَمْد شكر، وليس كل شكر حداً من جهة ذكر النعم، وهو حَمْد من جهة ذكر فضائل المنعم.

ثم اختلفوا في نَجَاسته :

فقال جمهور العلماء: إنه نجس.

وقال مالك: إنه طاهر، وكذلك كلَّ حيوان عنده؛ لأنَّ علةَ الطهارة عنده هي الحياة. وقد قرَّرْنا ذلك عند مسائل الخلاف بما فيه كفاية، وبَيّناه طَرْداً وعكساً، وحققنا ما فيه من الإحالة [ والملاءمة ] <sup>(١٨٤)</sup> والمناسبة على مذهب مَنْ يرى ذلك ومَنْ

- = والمعجم الكبير للطبراني ٣٠٩/٦ . وتفسير ابن كثير ٤٥٩/٣ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤١٣٤ . وتاريخ بغداد ٢٢/١٤ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ١٩٠/٦ . والدر المنشور ٣/١٠٩ . ومسند أبي حنيفة ١٤٤ . وجامع مسانيد أبي حنيفة ٢٥/١ ، ٢٩ ، ١٠٠ ).
  - (١٨٢) في أ: هو مخصص.
  - ( ۱۸۳ ) مابين المعقوفتين : ساقط من د .
  - ( ١٨٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

سورة البقرة الآية (١٧٣)

لا يراه بما لا مَطْعَن فيه، وهذا يشير بكَ إليه، فأما شَعْرُه فسيأتي ذكره في سورة النحل إن شاء الله تعالى.

۸١

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ ﴾ .

وموضعها سورة الأنعام.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ فَمَن اضْطُرَّ ﴾ .

وتصريفه افتعل من الضرر <sup>(١٨٥)</sup>، كقوله: افتتن من الفتنة، أي: أدركه ضرر، ووُجد به. وقد تكلَّمنا في حقيقة الضَّرَر والمضطر في كتاب « المشكلين » بما فيه كفاية.

بيانه: أنَّ الضرر هو الألم الذي لا نَفْعَ فيه يُوازِيه أو يُرْبي عليه <sup>(٢٨١)</sup> ، وهو نقِيضُ النَّفْع، وهو الذي لا ضرر فيه؛ ولهذا لم يُوصَفُ شرب الأدوية الكريهة والعبادات الشاقة بالضرر ، لما في ذلك من النَّفْع <sup>(١٨٧)</sup> الْمُوَازِي له أو الْمُرْبي عليه، وحققنا أنَّ المضطرَّ هو المكلَّف بالشيء الْمُلجَأً إليه، الْمُكْرَهُ عليه، ولا يتحقَّقُ اسمُ الْمُكْرَه إلا لمن قدر على الشيء ، ومَنْ خلق الله فيه فعلاً لم يكن له عليه قُدْرَة، كالمرتعش والمحموم، لا يسمّى مضطراً ولا مُلْجاً ، وأشرنا إلى أنه قد يكونُ عند علمائنا المضطرَّ ، وقد يكون [ المضطر] <sup>(١٨١)</sup> المحتاج، ولكن الملجاً مضطرٌ حقيقة ، والمحتاج مضطر مجازاً .

وقال الجبائي وابنه <sup>(١٨٩)</sup> : إن المضطر هو الذي فعل فيه غيرُه فعلاً ، وهذا تنازُعٌ

- (١٨٥) على هامش أ: مسألة: في المضطر والمكره واشتقاقها.
  - (١٨٦) أي: يزيد عليه.
  - (١٨٧) في أ : لما فيه من النفع .
  - (١٨٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.
- (١٨٩) الجبائي، هو: محمد بن عبد الوهاب بن سلام الجبائي، أبو علي من أئمة المعتزلة، ورئيس علماءالكلام في عصره. وإليه نسبة الطائفة الجبائية. له مقالات وآراء انفرد بها في المذهب. نسبته إلى جبى من قرى البصرة. اشتهر في البصرة، ودفن بجبى. له تفسير حافل مطول، رد عليه الأشعري. انظر: (وفيات الأعيان ١/٨٥٠ . المقريسزي ٢٨/٢٢ . البـدايـة والنهـايـة ١٢٥/١١ . والبـاب ٢٠٨/١ . ومفتاح السعادة ٢٥/٢ . والأعلام ٢٥٦/٦ ).

العلية ( ١٧٣ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ( )

يرجعُ الى اللفظ، وما ذَهَبْنا إليه هو اللغة، وهو المعروف عند العرب، والمرادُ في كتاب الله تعالى بقوله: ﴿فَمَنِ ا**ضْطُرَّ﴾:** أي خاف التلف، فسماه مضطراً، وهو قادرٌ على التناول.

ويَرِدُ المضطرُّ في اللغة على معنيين: أحدهما: مكتسب الضرر <sup>(١٩٠)</sup>، والثاني: مكتسب دَفْعه، كالإعجام يَرِدُ بمعنى الإفهام وبمعنى نَفْيه، فالسلطانُ يضطره أي يلجئه للضرر، والمضطر يبيع منزله، أي يدفع الضررَ الذي يلحقه بامتناعه من َبيْع ماله.

وكلا المعنيين موجودٌ في مسألتنا؛ فإنه مضطر بما أدركه من ألم الجوع، مضطرٌّ بدفْعِه ذلك عن نَفْسه بتناول الْمَيْتَة؛ وهو بالمعنى الأول مشروط، وبالمعنى الثاني مأمور.

المسألة التاسعة:

٨٢

هذا الضررُ الذي بَيَّناه يلحقُ إمّا بإكراهٍ من ظالم، أو بجوع في مَخْمصَة <sup>(١٩١)</sup>، أو بفَقْر لا يجدُ فيه غيره؛ فإنَّ التحريمَ يرتفع عن ذلك بحكم الاستثناء، ويكون مُباحاً، فأما الإكراهُ فيُبيح ذلك كله إلى آخر الإكراه.

وأما الْمَخْمَصَةُ فلا يخلو أن تكون دائمة فلا خلاف في جواز الشبع منها، وإن كانت نادرة فاختلف العلماء في ذلك على قولين:

أحدهما : يأكلُ حتى يشبع ويتضلّع ، قاله مالك .

وقال غيره: يأكل على قَدْرِ سَدِّ الرَّمَق<sup>(١٩٢)</sup> ، وبه قال ابن حبيب وابن الماجشون؛ لأن الإباحة ضرورة فتتقدّرُ بقَدْرِ الضرورة.

وقد قال مالك في مُوَطَّئه الذي ألَّفه بيده، وأملاه على أصحابه، وأقرأه وقرأه

(١٩٠) في أ: مكتسب للضرورة.
 (١٩٩) الخَمْصُ، والخَمَصُ، والمخمصة: الجوع، وهو خلاء البطن من الطعام جوعاً. والمخمصة: المجاعة.
 والخمصة: الجوعة. وفلان خميص البطن عن أموال الناس، أي عفيف عنها.
 انظر : (لسان الميزان، لابن منظور ١٢٦٦).
 (١٩٢) في أ: يأكل بمقدار سد الرمق.

عُمْرَه كلّه: « يأكل حتى يشبع » <sup>(١٩٢)</sup> .

ودليله أن الضرورة ترفع التحريم فيعود مباحاً (١٩٤) ، ومقدار الضرورة إنما هو من حالة عدم القُوت إلى حالة وجوده حتى يجدَ، وغيرُ ذلك ضعيف.

۸٣

ي . شيخ ). ومات المسألة العاشرة:

سورة البقرة الآية (١٧٣)

من اضطر إلى خَمر (١٩٥) ، فإن كان بإكراهِ شَربَ بلا خلاف، وإن كان لِجُوعٍ أو عطش فلا يشرب، وبه قال مالك في العتبية، وقال: لا تزيده الخمر إلا عطشاً، وحجَّتُه أن الله تعالى حرَّم الخمر مطلقاً، وحَرَّم الْمَيْتَة بشَرْط عدم الضرورة، ومنهم من حمله على الميتة.

وقال أبو بكر الأبْهَرِيُّ (١٩٦) : إن رَدَّت الخمر عنه جُوعاً أو عطشاً شربها . وقد قال الله تعالى في الخنزير : ﴿ فإنه رَجْسٌ ﴾ [الأنعام: ١٤٥]، ثم أباحه للضرورة، وقال تعالى أيضاً في الخمر: إنها رجْسٌ (١٩٧)، فتدخل في إباحة ضرورة الخنزير؛ فالمعنى الجليّ الذي هو أقوى من القياس؛ ولا بدَّ أن تروي ولو ساعة وتردّ الجوع ولو مدّة. المسألة الحادية عشرة:

> إذا غصّ بلقمة فهل يجيزها [ بَخَمْر ] (١٩٨) أم لا ؟ قيل: لا يُسيغها بالخمر مخافةً أن يَدَّعى ذلك.

وقال ابن حبيب: يسيغها لأنها حالةُ ضرورة.

٨٤

وقد قال العلماء : من اضطرّ إلى أكلِ الميتة والدم ولحم الخنزير فلم يأكل دخلَ النار ، إلا أنْ يعفوَ اللهُ تعالى عنه .

والصحيحُ أنه سبحانه حرَّم الميتة والدمَ ولحم الخنزير أعياناً مخصوصة في أوقات مطلقة، ثم دخل التخصيصُ بالدليل في بعض الأعيان، وتطرّق التخصيص بالنص إلى بعض الأوقات والأحوال، فقال تعالى: ﴿ فمن اضْطُرَّ غَيْرَ باغ ولا عادٍ﴾؛ فرَفَعَتِ الضرورةُ التحريم، ودخل التخصيصُ أيضاً بحال الضرورة إلى حال تحريم الخمر لوجهين:

أحدهما : حملاً على هذا بالدليل كما تقدّم من أنه محرّم، فأباحته الضرورة كالميتة.

والثاني: أنَّ مَن يقول: إنَّ تحريم الخمر لا يحلُّ بالضرورة ذَكر أنها لا تزيدُه إلا عطشاً ولا تدفع عنه شَبعاً؛ فإن صحَّ ما ذكره كانت حراماً، وإن لم يصح ـ وهو الظاهر ـ أباحَتْها الضرورةُ كسائر المحرمات.

وأما الغاصُّ بلقمة فإنه يجوزُ له فيما بينه وبين الله تعالى ، وأما فيما بيننا فإن شهدْناه فلا يخْفَى بقرائن الحال صورةُ الغُصّة من غيرها ، فيصدّق إذا ظهر ذلك ، وإن لم يظهر حدَدْناه ظاهراً وسَلم من العقوبة عند الله تعالى باطناً .

> المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ غَيْرَ باغ وَلاَ عَادٍ ﴾ . فيها أقوال كثرة نُخْتَها اثنان (١٩٩) :

الأول: أنَّ الباغيَ في اللغة، هو الطالب لخير كان أو لشَرّ، إلا أنه خُصّ هاهنا بطالب الشر، ومِنْ طالب الشر الخارجُ على الإمام المفارِقُ للجهاعة. وهو المراد بقوله تعالى: ﴿ فإن بِغَتْ إِحْدَاَهُها على الأخرى﴾ [ الحجرات: ٩ ].

والعادي، وهو : المجاوز ما يَجُوزُ إلى ما لا يَجُوزُ، وخصّ هاهنا بقاطع السبيل، وقد قاله مجاهد، وابن جُبير.

(١٩٩) على هامش أ : مسألة : الباغي والعادي .

سورة البقرة الآية (١٧٣) ...... RANIC THOUGHT

الثاني: أن الباغيّ: آكل الميتة فوق الحاجة، والعادِي: آكلها مع وجود غيرها، قاله جماعةٌ منهم قتادة، والحسن، وعكرمة.

۸٥

وتحقيقُ القول في ذلك أنَّ العادي باغ، فلما أفرد اللهُ تعالى كلَّ واحد منهما بالذكر تعيَّن له معنَى غَيْرَ معنى الآخر، لئلا يكون<sup>(٢٠٠)</sup> تكراراً يخرجُ عن الفصاحة الواجبة للقرآن.

والأصحُّ والحالةُ هذه أنَّ معناه غَيْر طالب شرَّاً ولا متجاوز حدَّاً ؛ فأما قوله : « غير طالب شراً » فيدخل تحته <sup>(٢٠١)</sup> كلُّ خارج علَّى الإمام ، وقاطع للطريق ، وما في معناه . وأما « غير متجاوز حداً » فمعناه غير متجاوزٍ حدَّ الضرورة إلى حد الاختيار .

ويحتملُ أن تدخلَ تحته الزيادة على قَدْرِ الشبع، كما قاله قتادة وغيره، ولكن مع الندور لا مع التمادي؛ فإنَّ أبا عبيدة وأصحابه قد أكلوا حتى شبعوا مما اعتقدوا أنه مَيْتَة حتى أخبرهم النبيُّ ﷺ بأنه حلال؛ لكن وَجْه الحجَّة أنهم لما أخبروه بحالهم جوَّز لهم أَكْلَهم شبعاً وتضلُّعاً مع اعتقادِهم لضرورتهم (٢٠٣). **المسألة الثالثة عشم ة:** 

ولأجْل ذلك لاَ يَسْتَبِيحُ العاصي بسفره رُخَص السفَر؛ وقد اختلف العلماءُ في ذلك؛ والصحيح أنها لا تُباح له بحال؛ لأن الله تعالى أباح ذلك عَوْناً، والعاصي لا يحلُّ أَنْ يُعان، فإن أراد الأكلَ فليَتُب ويأكل، وعجباً ممن يبيحُ ذلك له مع التمادي على المعصية، وما أظنَّ أحداً يقوله؛ فإن قاله أحد فهو مخطىء قطعاً.

المسألة الرابعة عشرة:

إذا وَجَدَ المضطر مَيْتة ودَماً ولَحْمَ خنزير وخَمْراً وصَيْداً حرمياً أو صيداً وهو محرم، فهذه صورتان:

- (٢٠٠) في أ: ولا يكون.
- (٢٠١) في أ : فيدخل فيه كل .
- (٢٠٢) إشارة إلى حديث ورد في المسألة الرابعة، هامش رقم (١٧٧).

( ١٧٣ ) البقرة الآية PRINCE GHAZI TRUST ( البقرة الآية ( ١٧٣ ) FOR QURANIC THOUGHT

الأولى: الحلال يجدها، والثاني الحرام؛ فإن وجد ميتة وخمراً قال ابن القاسم: يأكل الميتة حلالاً بيقين، والخمر محتملة للنظر؛ وإنْ وجد ميتة وبَعِيراً ضالاً أكل الميتة، قاله ابن وهب. فإن وجد مَيْتةً وكنزاً أو ما في معناه أكل الكَنْزَ، قاله ابن حبيب. فإن وجد ذلك تحت حِرْز أكل الميتة. ولو وجد مَيْتةً وخنزيراً، قال علماؤنا: يأكل الميتة، فإن وجد لَحْمَ بني آدم والميتة أكل الْمَيْتَة؛ فإنها حلال في حال، والخنزير وابن آدم لا يحلّ بحال، ولا يأكل ابنَ آدم ولو مات، قاله علماؤنا.

وقال الشافعي : يأكل لحم ابن آدم .

۸٦

الصورة الثانية: إذا وجد الْمُحْرِم صَيْداً، ومَيْتَة؛ قال علماؤنا: يأكل الميتة ولا يأكل الصيد.

والضابط لهذه الأحكام أنه إذا وجد ميتة ولحم خنزير قدَّم الميتة، لأنها تحلَّ حيّة والخنزير لا يحلّ، والتحريم المخفّف أولى أن يُقْتَحَم من التحريم المثقل، كما لو أكره أن يطأ أخته أو أجنبية وطىء الأجنبية، لأنها تحلّ له بحال، وإذا وجد ميتة وخمراً فقد تقدّم، وإذا وجد ميتة ومال الغير، فإنْ أمِنَ الضررَ في بدنه أكل مال الغير، ولم يحل له أكلُ الميتة، وإن لم يأمن أكَلَ الميتة، وأمْنه إذا كان مال الغير في الثمار أكثَرُ من أمْنِه إذا كان في الْجَرين؛ وقد تقدم القول في الميتة والآدمي.

والصحيح عندي ألآ يَأْكُلَ الآدميّ إلاّ إذا تحقق أن ذلك يُنْجِيه ويُحْييه. وإذا وجد الْمُحْرِمُ صيداً ومَيْتة أكل الصيد، لأن تحريمه مؤقت، فهو أخف وتُقْبَل الفِدْية في حال الاختيار، ولا فِدْية لآكل الْمَيْتة.

المسألة الخامسة عشرة:

إذا احتاج إلى التَّدَاوِي بالميَّة <sup>(٢٠٣)</sup>، فلا يخلو أنْ يحتاجَ إلى استعهالها قائمة بعينها، أو يستعملها مُحْرَقَة؛ فإن تغيَّرَت بالإحراق، فقد قال ابنُ حبيب: يجوز التداوِي بها والصلاة، وخفَّفه ابن الماجشون بناء على أن الْحَرْق تطهير لتغير الصفات.

(٢٠٣) على هامش أ : مسألة التداوي بالميتة .

سورة البقرة الآية ( ١٧٧) .....

وفي العتبيّة من رواية مالك في المرْتك <sup>(٢٠٤)</sup> يُصْنَع من عظام الميتة إذا جعله في جرحه لا يصلّي به حتى يغسله.

٨٧

وإن كانت الميتة بعينها فقد قال سحنون: لا يتداوى بها بحال ولا بالخنزير .

والصحيحُ عندي أنه لا يُتَدَاوى بشيء من ذلك؛ لأن منه عوضاً حلالاً، ولا يوجد في المجاعة من هذه الأعيان عِوَض، حتى لو وَجَد منها في المجاعة عوضاً لم يأكلها، كما لا يجوزُ التداوي بها لوجودِ العِوَض، ولو أحرِقت لبقيت نَجِسة؛ لأن العين النجسة لا تَطْهُر إلا بالماء الذي جعله الشرعُ مُطَهِّراً للأعيان النجسة.

وقد رَوى مسلم أن النبي ﷺ سُئل عن الخمر أَيُتَداوَى بها ؟ قال: « ليست بدَوَاءِ ، ولكنها داء » <sup>(٢٠٥)</sup> .

#### الآية الثانية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿وَآتَى الْمَالَ عَلَى حُبَّهِ ذَوِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنَ السَّبِيل وَالسَّائِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ الصَّلاَةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدوا وَالصَّابِرِينَ فِي الْبَأْسَاءَ وَالضَّرَّاءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ المَتَّقُونَ﴾ [الآية: ١٧٧].

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

قد قدَّمْنا فيا قَبْلُ أنه ليس في المال حقَّ سِوَى الزكاة، وقد كان الشعبيّ فيا يُؤثَر عنه يقول: في المال حقَّ سِوَى الزكاة، ويحتجّ بحديث يروى عن فاطمة بنت قيس أن النبيّ ﷺ قال: « في المال حقَّ سوى الزكاة » <sup>(٢٠٦)</sup>. وهذا ضعيف لاَ يَثْبُت عن

- (٢٠٤) المرتك: ضرب من الأدوية.
  - (٢٠٥) سيأتي في تخريجه.
- (٢٠٦) انظر: (الدر المنثور ١٧٢/١ ، وتفسير ابن كثير ٩٨/١ . وتفسير الطبـري ٥٧/٢ . وشرح معاني الآثار ، للطحاوي ٢٧/٢ ).

الشعبي، ولا عن النبيّ ﷺ ، وليس في المال حقّ سوى الزكاة، وإذا وقع أداء الزكاة ونزلت بعد ذلك حاجةٌ فإنّه يجبُ صَرْف المال إليها باتفاقٍ من العلماء .

THE PRINCE GHAZI TRUST ، البقرة الآية ( ۱۷۷ ) FOR QURANIC THOUGHT

وقد قال مالك: يجبُ على كافّة المسلمين فداء أسراهم وإن استغرق ذلك أموالَهُم، وكذا إذا منع الوالي الزكاة، فهل يجبُ على الأغنياء إغناءُ الفقراء؟ مسألة فيها نظر، أصحُّها عندي وجوبُ ذلك عليهم.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿والمساكينَ ﴾ :

٨٨

يعني : الذي لا يسألون ، والسائلين يعني الذين كشفوا وجوهَهم ، وقد صحَّ عن النبيّ مَطْلَمُهُ أنه قال : « ليس المسكين الذي تردُّه اللَّقمة واللقمتان والتمرة والتمرتان ، ولكن المسكينَ الذي لا يجدُ غِنًى يُغْنِيه ، ولا يُفطنُ له فيتصدّق عليه » <sup>(٢٠٧)</sup> .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وفي الرقاب ﴾ :

هم عبيد يُعْتَقون قُرْبةً ، قاله مالك والشافعي .

وقال أبو حنيفة : والقول الآخر للشافعي: أنهم المكاتَبون يعانُون في فكِّ رقابهم، وذلك محتَمَلٌ. والصحيحُ عندي أنه عام.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وِآتَى الزكاة ﴾ .

قيل: المراد بإيتاء المال في أولها التطوّع أو غيره مما قدرناه، وبالزكاة هاهنا الزكاة المعروفة.

(٢٠٧) انظر: (صحيح البخاري ٢٠٣/٢، ٢/٥٧، ٢/٤. وصحيح مسلم، الباب ٣٤، حديث ١٠٢ من كتاب الزكاة. وسنن أبي داود ١٦٣١، ١٦٣٢. وسنن النسائي ٨٥/٥ . ومسند أحد بن حنبل ٢/٢٦، ٣٩٥ . والسنن الكبرى للبيهتي ١٩٥/٤، ١١/١٧. وفتح الباري ٢٠٢/٨ . ومصنف عبد الرزاق ٢٠٠٢٧ . والدر المنثور ١١٨/٣، ٣٥٨/١ . وتفسير الطبري ١١/١١، ٢٦/٢٦٢، وتفسير القرطي ٣٤٣/٣ . وتفسير ابن كثير ١٩٧١ ، ٤٨٠ . وأمالي الشجري ١٤٤١، ٢٥/٢٢ . وتاريخ أصبهان ٢/١١١. والترغيب والترهيب ٥٨٩/١ . والتمهيد، لابن عبد البر ٥٨٨٠ . وبجع الزوائد ٣٢٣٢ . وصحيح ابن خزيم ٢٣٦٣). وقيل: المراد بإيتاء الزكاة هاهنا تفسير لقوله تعالى: ﴿ وَآتَى المالَ على حُبِّه﴾؛ فبيَّن المالَ المؤتى ووَجْهَ الإيتاء فيه وهو الزكاة.

NCE GHAZI TRUST

٨٩

والصحيح عندي أنها فائدتان: الإيتاء الأول في وجوهِه، فتارةً يكون نَدْباً، وتارة يكون فرضاً؛ والإيتاء الثاني هو الزكاة المفروضة.

# الآية الثالثة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُّ بِالْحُرِّ، وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ، وَالأَنْثَى بِالأَنْثَى، فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتِّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ، ذٰلِكَ تَخْفِيفٌ مِّنْ رَبِّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذٰلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [ الآيةً: ١٧٨ ].

فيها إحدى عشرة مسألة :

سورة البقرة الآية (١٧٨)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

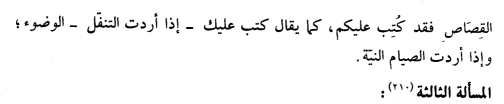
قالها الشعبي وقتادة في جماعة من التابعين: إنها نزلت فيمن كان من العرب لا يَرْضَى أن يأخذَ بِعَبْدٍ إلا حُرَّاً، وبوضِيع إلا شريفاً، وبامرأة إلا رجلاً ذكَراً، ويقولون: القتلُ أَنْفَى للقتل، فردّهم الله عزَّ وجل عن ذلك إلى القصاص، وهو المساواةُ مع استيفاء الحق، فقال: ﴿ كُتِبَ عليكم القصاص في القَتْلَى﴾ (٢٠٠ . وقال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاص حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ﴾ [ البقرة: ١٧٩ ]. وبين الكلامين في الفصاحة والعدل بَوْنٌ عظيم.

المسألة الثانية:

قال علماؤنا: معنى **﴿كُتِبِ﴾** فُرِض وأَلْزِم، وكيف يكون هذا والقصاصُ غَيْرُ واجب! وإنما هو لخيرة الوليّ؛ ومعنى ذلك كُتِب وفُرِض إذا أردتم [ استيفاء ] <sup>(٢٠٩)</sup>

(٢٠٨) إنظر: (الدر المنثور ١٧٣٦٦). وصفوة التفاسير ١١٧٦١).

(٢٠٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.



٩٠

PRINCE G علورة البقرة الآية ( ۱۷۸ ) FOR QURANIC

اختلف الناس في قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ فِي الْقَنْلَى﴾؛ فقيل: هو كلام عامّ مستقِلٌّ بنفسه؛ وهو قولُ أبي حنيفة.

وقال سائرهم: لا يتمَّ الكلامُ هاهنا؛ وإنما ينقضي عند قوله تعالى: ﴿**الأنثى** بالأنثى﴾، وهو تفسيرٌ له، وتتميمٌ لمعناه، منهم مالك والشافعي. فائـدة:

ورد علينا بالمسجد الأقصى سنة سبع وثمانين وأربعمائة فقية من عظماء أصحاب أبي حنيفة يُعْرَف بالزوزني <sup>(٢١١)</sup> زائراً للخليل صلوات الله عليه، فحضرنا في حرم الصخرة المقدسة طهَّرها الله معه، وشهد علماء البلد، فسئل على العادة عن قَتْل المسلم بالكافر، فقال: يُقْتَل به قِصَاصاً؛ فطُولِب بالدليل، فقال: الدليل عليه قوله تعالى: (كُتِبَ عليكم القِصاص في القتلى). وهذا عام في كلّ قَتيل.

فانتدب معه للكلام فقيهُ الشافعية بها وإمامهم عطاء المقدسي (٢١٢)، وقال: ما استدلَّ به الشيخُ الإمام لا حجَّة له فيه من ثلاثة أوجه:

أحدها : أن الله سبحانه قال : كُتِبَ عليكم القِصَاص ، فشرط المساواة في المجازاة ، ولا مساواةَ بين المسلم والكافر ؛ فإن الكُفْر حَطَّ منزلته ووضع مَرْتَبته .

- (٢١٠) على هامش أ : مسألة قتل الحر بالعبد . (٢١١) الزوزني، هو : حسين بن أحمد بن حسين الزوزني، أبو عبدالله. عالم بالأدب، قاض من أهل زوزن
- (بين هراة ونيسابور) من مصنفاته: شرح المعلقات السبع والمصادر . وترجمان القرآن. مات عام (٤٨٦هـ = ١٠٩٣م).
  - انظر : ( هدية العارفين ٢١٠/١ . بغية الوعاة ٢٣٢ . الأعلام ٢٣١/٢ ).
- (٢١٢) عطاء المقدسي: نصر بن إبراهيم بن نصر بــن إبراهيم بن داود النابلسي المقدسي، أبو الفتح. شيخ الشافعية في عصره. انظر: (الأعلام ٢٠/٨).

الثاني: أنَّ الله سبحانه ربط آخر الآية بأولها، وجعل بيانها عند تمامها، فقال: **(كُتِبَ عليكم القِصَـاصُ في الْقَتْلى الحرَّ بـالحرِّ، والعَبْـد بـالعبـد، والأنثـى بالأنثى):** فإذا نقص العبد عن الحرّ بالرّق، وهو من آثار الكفر، فأحْرى وأوْلَى أَنْ ينقص عنه الكافر.

GHAZI TRU IC THOUGI

۹ ۱

الثالث ـ أنَّ الله سبحانه وتعالى قال: ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ مَنْ أَخَيْهُ شَيْء فَاتَبَاعُ بالمعروف﴾؛ ولا مؤاخاةَ بين المسلم والكافر؛ فدلَّ على عدم دخوله في هذا القول.

فقال الزوزني: بل ذلك دليلٌ صحيح، وما اعترضت به لا يلزمني منه شيء .

أما قولك: إن الله تعالى شرَط المساواة في المجازاة فكذلك أقول. وأما دعواك أنّ المساواة بين الكافر والمسلم في القصاص غَيْرُ معروفة <sup>(٢١٣)</sup> فغير صحيح؛ فإنها متساويان في الْحُرْمة التي تكفي في القِصاص، وهي حُرْمة الدَّم الثابتة على التأبيد؛ فإن الذميّ مَحْقُون الدم على التأبيد، والمسلم محقون الدم على التأبيد، وكلاها قد صار مِنْ أهل دار الإسلام، والذي يحقِّق ذلك أنَّ المسلمَ يقطعُ بسرقةِ مال الذميّ؛ وهذا يدل على أنَّ مالَ الذِّمي قد ساوى مالَ المسلم؛ فدلَّ على مساواته لدمه؛ إذ المالُ إنما يحرم بحُرْمة

وأما قولك: إن الله تعالى ربط آخر الآية بأولها فغيرُ مسلَّم؛ فإن أول الآية عامَّ وآخرها خاصّ، وخصوصُ آخرها لا يمنع من عُموم ٍ أولها؛ بل يجري كلٌّ على حُكْمِه من عموم أو خصوص.

وأما قولك: إن الْحُرَّ لا يُقْتَل بالعَبْد، فلا أسلّم به؛ بل يُقْتَل به عندي قصاصاً، فتعلَّقْتَ بدعوى لا تصحُّ لك.

وأما قولك: فمن عُفِيَ له مِنْ أَخِيه شيء، يعني المسلم، فكذلك أقول، ولكن هذا خصوص في العَفْو؛ فلا يمنع من عموم ورُودِ القصاص، فإنها قَضِيَّتان متباينتان؛ فعمومُ إحداهما لا يمنعُ من خصوص الأخرى، ولا خصوص هذه يناقض عمومَ

(٢١٣) في أ: غير معدومة.

سورة البقرة الآية (١٧٨)

اللغة ( ١٧٨ ) PRINCE GHAZI TRUST المؤرّة البقرة الآية ( ١٧٨ ) For QURANIC THOUGHT

تلك. وجرت في ذلك مناظرة عظيمة حصلْنا منها فوائد جَمَّة أثبتناها في «نُزْهة الناظر »، وهذا المقدار يكفي هنا منها.

السألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ الْحُرُّ بِالْحُرِّ ﴾ .

97

تعلَّق أصحابُنا على أصحاب أبي حنيفة بهذا التنويع والتقسيم على أنَّ الحرَّ لا يُقْتَلُ بالعبد؛ لأن الله تعالى بيّنَ نظير الحرّ ومُساويَه وهو الحرَّ، وبيَّنَ العَبْد ومساويَه وهو العَبْدُ، ويعضده ما ناقض فيه أبو حنيفة من أنه لا مساواةَ بين طرف الحرِّ وطرف العبد، ولا يَجْرِي القصاصُ منها في الأطراف، فكذلك لا يجب أن يَجْرِيَ في الأنفس، ولقد بلغت الجهالةُ بأقوام أن قالوا: يُقْتَلُ الحرَّ بعبد نفسه، ورَوَوْا في ذلك حديثاً عن الحسن عن سَمُرة قال النَّبي عَلَيْكَمُ: « مَن قَتَلَ عَبْدَهُ قتلناه». وهذا حديث ضعيف (٢١٤).

ودليلُنا قوله تعالى: ﴿ **وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيَّهِ سُلْطاناً فَلاَ يُسْرِفْ** في الْقَتْلِ ﴾ [ الإسراء: ٣٣ ].والوليَّ هاهنا السيِّدُ، فكيف يجعل له سلطان على نفسه! فإن قيل: جعله إلى الإمام.

قيل: إنما يكون للإمام إذا ثبت للمسلمين ميراثاً، فيأخذه الإمام نيابةً عنهم، لأنه وكيلهم، ونيابتُه هاهنا عن السيد محالٌ فلا يُقَادُ به.

فإن قيل: وهي المسألة الخامسة:

فقد قال تعالى : ﴿ والأُنْثَى بِالأُنْثَى ﴾ ، [ فلم يُقْتَل الذكر بالأنثى ] (٢١٠) .

قلنا : ذلك ثابت بالإجماع، وهو دليلٌ آخر ، ولو تركنا هذا التقسيم لقلنا : لا يُقْتَل الذكر بالأنثى .

(٢١٤) انظر: (سنن الترمذي ١٤١٤. وسنن النسائي ٢٠/٨، ٢١، ٢٦. ومسند أحمد بن حنبل ١٠/٥، ١١، ١٢، ١١، ١٨، ١٩. ومصنف ابن أبي شيبة ٣٠٣/٩، ١٨٧/١٤. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٣٨/٧ ، ٢٣٩، ٢٧٠ وشرح السنة، للبغوي ١٧٧/١٠. وسنن الدارمي ٢/١٩١. والدر المنثور ٢٨٨/٢ . وتفسير القرطبي ٢٤٨/٢). (٢١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، وكتب على هامشها: « مسألة قتل الذكر بالأنشى».

سورة البقرة الآية (١٧٨)

فإن قيل: إذا قتل الرجلُ زَوْجَه لِمَ لم تقولوا: ينتصِبُ النكاح شبهةً في دَرْءِ القصاص عن الزوج كما انتصب النَّسَب الذي هو فَرْعُه شبهةً في دَرْءِ القصاص عن النسب؛ إذ النكاح ضَرْبٌ من الرقّ، فكان يجبُ أن ينتصبَ شبهةً في دَرْءِ القصاص.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

93

قلنا: النكاحُ ينعقدُ لها عليه كما ينعقِدُ له عليها، بدليل أنه لا يتزوَّج أختها ولا أربعاً سِوَاها، ويحلُّ لها منه ما يحلُّ له منها، وتطالبه من الوَطْءِ بما يطالبها، ولكن له عليها فَضْل القوامية التي جعلها الله له عليها بما أَنْفَقَ من ماله، أي بما وجب عليه من صداق ونفقة، فلو أورث شُبهة لأورثها من الجانبين.

فإن قيل: فقولوا كما قال عثمان البَتّي <sup>(٢١٦)</sup> : إنّ الرجل إذا قتل امرأته فَقَتَلَهُ وليُّها لم يكن هنالك شيء زائد . ولو قتلـت امـرأة رجلاً قُتِلـت ، وأُخِـذَ مـن مـالها نصـف العَقْل <sup>(٢١٧)</sup> .

قلنا : هو مسبوقٌ بإجماع الأمة محجوجٌ بالعموميات الواردة في القصاص دون اعتبار شيء من الدّيّة فيهما .

وقد قال مالك في هذه الآية؛ أحسنُ ما سمعت في هذه الآية؛ ان الحرَّة تُقْتَل بالحرة، كما يُقْتَل الحر بالحر، والأمَةُ تُقْتَل بالأمة كما يقتل العَبْدُ بالعبد، والقصاصُ أيضاً يكون بين الرجال والنساء الأحرار والعبيد في النفس والطرف بقوله تعالى: (وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ ﴾ [المائدة: 20]. وهذا بَيِّن، وسنزيده بياناً إن شاء الله تعالى في سورة المائدة.

وهذه هي .

المسألة السادسة:

لأن الآية بعمومها تقتضي الجملة بالجملة والبعض بالبعض. وقد قال أبو حنيفة: لا يُؤْخَذُ طرف الحرّ بطرف العبد، وتؤخذ نَفْسُه بنفسه، فيقول: شخصان لا يجري بينهما القِصَاص في الأطراف مع الاستواء في السلامة والخِلْقَة فلا يجري بينهما في الأنفس.

(٢١٦) في أ: عثمان البستي. (٢١٦) أي: نصف الدية.

وقال الليث <sup>(٢١٨)</sup> : يؤخذ طَرَف العبد بطَرَف الحرّ ، ولا يؤخذ طَرَف الحر بطَرَفِ العبد ، وهذا ينعكس عليه ، ويلزمه مثلُه في النفس .

٩٤

HE PRINC المقرة الآية ( ۱۷۸ ) FOR OURA

وقال ابنُ أبي ليلى: القصاص جار بينهما في الطَّرَف والنَّفْس، والتمهيد الذي قدَّمناه في صَدَرِ الآية يُبْطله، وقد حققنا في مسائل الخلاف أن الله سبحانه وتعالى شَرَط المساواة في القتلى، ولا مساواة بين الحر والعبد؛ لأن الرِّق الذي هو من آثار الكُفْر يُدْخله تحت ذُلَّ الرق، ويسلِّطُ عليه أيدي المالكين تسليطاً يمنَعُه من المطاولة، ويصدَّه عن تعاطي المصاولة <sup>(٢١٩)</sup> الموجبة للعداوة الباعثة على الإتلاف، كدخول الكافر تحت ذُلَّ العهد وإن كانت فيه الحياةُ التي هي معنى الآدمية، فإن مَذَلَّة العبودية تُرْهِقه كمذلَّة الكُفر المرهقة للذمي.

المسألة السابعة: هل يُقْتَل الأب بولده مع عموم آيات القصاص؟

قال مالك: يُقْتَلُ به إذا تبيَّن قصدُه إلى قتله بأن أُضْجَعَه وَذَبَحَه، فإنْ رَماه بالسلاح أدباً وحَنَقاً لم يُقْتَل به، ويُقْتَل الأجنبي بمثل هذا. وخالفه سائرُ الفقهاء، وقالوا: لا يُقْتَل به.

سمعتُ شيخنا فَخْرَ الإسلام أبا بكر الشاشي<sup>(٢٢٠)</sup> يقول في النظر : لا يُقْتَل الأبُ بابْنِهِ؛ لأن الأب كان سببَ وجَوده، فكيف يكون هو سببَ عَدَمِه! وهذا يَبْطُل بما إذا زنى بابنته فإنه يُرْجَم وكان سببَ وجودِها، وتكون هي سببَ عدمه؛ ثم أيّ فقْهٍ تحت هذا ؟ ولم لا يكون سببَ عدَمِه إذا عصى الله تعالى في ذلك!

وقد أُثِر عن رسول الله عَلَيْتُهُ أنه قال: « لا يُقاد والد بولده» (٢٢١). وهو حديث

(٢١٨) في أ: فقال الليث.
 (٢١٩) في أ: المطاولة.
 (٢٢٩) أبو بكر الشاشي، هو: محمد بن أحمد بن الحسين بن عمر، أبو بكر الشاشي القفال الفارقي، الملقب فخر الإسلام المستظهري. رئيس الشافعية بالعراق في عصره. ولد عام (٢٢٩هـ = ١٠٣٢م) ومات عام (٢٥٩هـ = ١١٢٢م).
 انظر: (وفيات الأعيان ٢١٤/٢٤. وطبقات السبكي ١٩/٤ . والأعلام ٢١٦٥٥).
 (٢٢١) انظر: (السنن الكبرى ١٩/٨. والمستدرك ٢٦٩/٤. وشرح السنة، للبغوي ١٨/١٠ . وكشف =

باطل. ومتعلّقهم أنَّ عمر رضي الله عنه قضى بالدِّيَة مغلَّظة في قاتل ابْنِه، ولم ينكر أحَدٌ من الصحابة عليه، فأخذ سائرُ الفقهاء المسألة مسجَّلة، وقالوا لا يُقْتَلُ الوالد بولده، وأخذها مالك محكمة مفصَّلة، فقال: إنه لو حَذَفَه بسيف، وهذه حالةٌ محتملة لقصْد القتل وغيره <sup>(٢٢٢)</sup>، وشفقة الأبوة شبهة منتصبة شاهدة بعدم القَصْد [ إلى القتل] <sup>(٢٢٢)</sup> تسْقِطُ القَوَد، فإذا أضْجعه كشف الغطاءَ عن قَصْدِه فالتحق بأصله.

٩٥

احتجّ علماؤنا رحمةُ الله عليهم بهذه الآية، وهي قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِصَاصُ في الْقَنْلَى﴾ على أحمد بن حنبل في قوله: لا تُقتل الجماعةُ بالواحد، قال: لأن الله تعالى شَرَط في القِصاص المساواة، ولا مساواةَ بين الواحد والجماعة، لا سيم وقد قال تعالى: ﴿ وَكَتَبْنا عَلَيْهِمْ فيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ [المائدة: ٤٥].

الجوابُ: أنَّ مراعاة القاعدة أوْلَى من مُراعاة الألفاظ، ولو علم الجهاعةُ أنهم إذا قَتَلُوا واحداً لم يُقْتَلوا لتعاوَنَ الأعداء على قَتْلِ أعدائهم بالاشتراك في قتلهم، وبلغوا الأملَ من التشفِّي منهم.

جواب آخر: وذلك أن المرادَ بالقصاص قَتْلُ مَنْ قَتَلَ، كائناً مَنْ كان، ردّاً على العرب التي كانت تُرِيد أن تقتُل بمن قتِل مَنْ لم يَقتُل، وتقتُل في مقابلة الواحد مائة افتخاراً واستظهاراً بالجاه والْمَقْدِرَة؛ فأمر الله تعالى بالمساواة والعدل، وذلك بأن يُقتَل مَنْ قَتَلَ.

جواب ثالث: أما قوله تعالى: ﴿وَكَتَبْنا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ فالمقصود هناك بياناً للمقابلة في الاستيفاء أنَّ النفسَ تـؤخـذ بـالنفس، والأطـراف بالأطراف، رَدَّاً على مَنْ تبلُغ به الحمِيَّة إلى أنْ يأخذ نَفْس جانٍ عن طَرَفِ مجنيًّ عليه، والشريعةُ تبْطِل الحميَّة وتعضد الحِاية.

- = الخفا ٢٢/٢٢ . ونصب الراية ، للزيلعي ٣٣٩/٤ ، ٣٤١ . والمعجم الكبير ، للطبراني ٦/١١ ).
  - (٢٢٢) في أ: بقصد القتل وعدمه.

سورة البقرة الآية (١٧٨)

- (٢٢٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٢٢٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من د وعلى هامش أ : مسألة قتل الجهاعة بالواحد .

THE PRINCE GHAZI TRUST ، البقرة الآية (١٧٨ ) FOR QURANIC THOUGHT

**المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْ<sup>ن</sup>ٍ . . . ﴾ إلى آخرها:** قال القاضي رضي الله عنه: هذا قولٌ مُشْكِل تبلَّدَتْ فيه ألبابُ العلماء ، واختلفوا في مُقْتَضاه.

فقال مالك في رواية ابن القاسم: مُوجب العَمْد القَوَد خاصة، ولا سبيل إلى الدية إلا برضاً مِنَ القاتل، وبه قال أبو حنيفة.

وروى أشهب عنه أَنَّ الوليَّ مخيَّرٌ بين أحدِ أمرين إن شاء قتَل، وإن شاء أَخذ الدِّية، وبه قال الشافعي.

وكاختلافهم اختلف مَنْ مَضى من السلف قبلهم. ورُوي عن ابن عباس: « العَفْو أن تُقْبَل الديةُ في الْعَمْدِ ، فيتبع بمعروف وتؤدَّى إليه بإحسان» ، يعني يُحْسن في الطلب من غير تضييق ولا تَعْنيف، ويحسن في الأداء من غير مَطْل ولا تَسويف.

ونحوه عن قتادة ومجاهد وعطاء والسَّدّي، زاد قتادة: بلغنا أنَّ النبيَّ مُتَلِيَّهِ قال: « مَنْ زاد أو ازداد بعيراً، يعني في إبل الدِّية، فمِنْ أمْرِ الجاهلية » <sup>(٢٢٥)</sup>، وكأنه يَعْني فاتباع بالمعروف لا يُزَاد على الدية المعروفة في الشرع.

وقال مالك: تفسيرُه مَنْ أُعْطِي مِنْ أخيه شيئاً من العَقْل فليُتْبِعْه بالمعروف؛ فعلى هذا الخطابُ للوليّ. قيل له: إنْ أعطاك أخوك القاتل الدية المعروفة فاقْبَلْ ذلك منه واتبعه.

وقال أصحابُ الشافعي: تفسيرُه إذا أسقط الوليُّ القِصاصَ، وعيّن له من الواجبَيْن له الدية فاتبعه على ذلك أيّها الجاني على هذا المعروف، وأدّ إليه بإحسان.

وهذا يدورُ على حَرْف، وهو مَعْرِفةُ تفسير العَفْو، وله في اللغة خمسة موارد: الأول: العطاء، يقال: جاد بالمال عَفْواً صَفْواً، أي مبذولاً من غير عِوَض.

الثاني: الإسقاط، ونحوه: **﴿واعْفُ عَنَّا﴾** [البقرة: ٢٨٦]، وعفوت لكم عن صدقَة الخيل والرقيق.

(٢٢٥) انظر: (تفسير الطبري ٢/٦٥).

97

44 .

الثالث: الكثرة، ومنه قوله تعالى : ﴿ حتى عَفَوا ﴾[ الأعراف: ٩٥]، أي كُثُروا، ويقال: عفا الزرع، أي طال.

الرابع: الذهاب، ومنه قوله: عَفَتِ الديار .

0 13233

سورة البقرة الآية ( ١٧٨)

الخامس: الطلب، يقال: عفيته واعتفيته، ومنه قوله: ما أكلت العافيةُ فهو صدقة، ومنه قول الشاعر <sup>(٢٢٦)</sup>:

تطــوف العُفَــاةُ بِــأَبْــوابـــه [كطَوْف النصارى ببيت الوثَـنْ ] (٢٢٧

وإذا كان مشتركاً بين هذه المعاني المتعددة وجب عَرْضُها على مَساق الآية، ومقْتَضى الأدلة؛ فالذي يليقُ بذلك منهـا العطـاء أو الإسقـاط؛ فـرجَّـح الشَـافعـيُّ الإسقاطَ؛ لأنه ذكر قَبْله القِصَلِص، وإذا ذكر العَفْو بعد العقوبة كان في الإسقاط أظهر.

ورجَّح مالكٌ وأصحابُه العطاء؛ لأن العفو إذا كان بمعنى الإسقاط وُصِل بكلمة «عن»، كقوله تعالى: **﴿واعْفُ عنا﴾** [ البقرة: ٢٨٦ ]، وكقوله: عفوت لكم عن صدقة الخيل. وإذا كانت بمعنى العطاء كانت صلته له؛ فترجَّحَ ذلك بهذا <sup>(٢٢٦)</sup>؛ وبوَجْه ثان، وهو أن تأويلَ مالك هو اختيار خَبر القرآن ومن تابعه كما تقدم؛ وبوجه ثالث، وهو أن الظاهر في الجزاء أن يعودَ على ما كان عليه الشرط، والجزاء عائدٌ إلى الوليّ، فليَعُد إليه الشرط، ويكون المراد بمن، مَنْ كان المراد بالأمر بالاتباع.

الرابع: أنه تعالى قال: ﴿ شيء ﴾ ، فنكّر ، ولو كان المراد القصاص لما نكّره، لأنه معرَّف؛ وإنما يتحقّق التنكير في جانب الدِّيّة وما دونه. وينفصل أصحابُ الشافعي عن ترجيح المالكية بأنَّ العلة تتحقق<sup>(٢٢٩)</sup> إذا كان معنى عفا أسقط؛ لأن تفسيره «ترك» وكلمة « له » تتصل بترك ، كما تتصل بأخذ.

- (۲۲٦) هو الأعشى، انظر ديوانه ۲۱ .
- (٢٢٧) ما بين المعقوفتين: غير موجود بالأصول.
  - (٢٢٨) في أ: فرجح بهذا.
  - (٢٢٩) في د : بأن الصلة تتحقق تصحيف.

وأما قولُ ابن عباس فقد اختلف في ذلك؛ فرُوي عنه أنه قال بمثْل قولنا. وأما الجزاء فقد يعودُ على مَن لا يعود عليه الشرط، فتقول: مَنْ دخل منْ عَبيدي الدار فصاحبُه حُرّ، وإن دخل عَمرو الدار فعبدي حر. وأما فَصْلُ النكرة فغير لازم؛ فإن القصاص قد يكون نكرة وهو إذا عفا أحدُ الأولياء فتبعضَ القِصاص فيعود البعض مُنكَراً.

FPRINCE GHAZI TRUST ، البقرة البقرة الآية (١٧٨ ) FOR QURANIC THOUGHT

وهذا كما ترون تعارضٌ عظيم، وإشكال بَيِّن، وترجيحٌ من الوجهين ظاهر، إلا أنَّ رواية أشهب أظهر لوجهين: أحدهما الأثر، والآخر النظَر؛ أما الأثر فقوله عليه السلام: « فمن قُتِل له قَتيلٌ فهو بخير النظَرَيْن؛ إما أن يفدى وإما أن يَقْتُل » <sup>(٢٣٠)</sup>.

وقد ذكرنا في شرح الصحيح كيفية الروايات واستيفاء ما يتعلّق بالحديث. ولبابهُ هاهنا أنَّ الحرف الأول فيه روايتان:

> إحداهها : فمَنْ قتِل له قتيل فهو بخَيْر النظرين . والرواية الثانية : فمن قتل فهو مخيَّر . وفي الحرف الثاني ست روايات : الأولى : إما أن يعقل وإما أن يُقَاد . الثانية : أن يعقل أو يقاد . الثالثة : إما أن يفدى وإما أن يقْتل . الرابعة : إما أن يعفو أو يقتل . الخامسة : إما أن يعفو أو يقتل . السادسة : إما أن يقتل أو يقاد .

0 14445 0

4 8

وإذا نزلت الروايةُ الأخرى على الأولى جاء منها اثنا عشر تنزيلاً :

( ٣٣٠ ) انظر : (صحيح البخاري ١٦٥/٣ ، ١٦٩ . وصحيح مسلم، حديث ٤٤٧ ، ٤٤٨ من كتاب الحج. وسنن الترمذي ١٤٠٥ . وسنن النسائي ٣٨/٨ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٥٢/٨ ، ٥٣ . وبدائع المن اللساعاتي ٢٠ . وسنن الدارقطني ٩٧/٣ . ومسند الشافعي ٢٤٣ . والكنى والأسماء، المدولابي ١٦٠ . ٤٥/١ . ونصب الراية، للزيلعى ١٥٠/٤ . وإرواء الغليل ٢٥٨/٧ ). سورة البقرة الآية ( ١٧٨ ) ..... FHE PRINCE GHAZE TRUST...... FOR QURANIC THOUGHT المحققة الم

الأول: فمن قُتِل له قتيلٌ فهو بِخَيْر النظرين؛ إما أن يعقل أو يقاد، ويكون معناه: إما أن يأخذَ الدية وإما أن يتفقّ مع صاحبه على مفاداةٍ معلومة.

٩٩

التنزيل الثاني: في قوله: يعقل أو يقاد ، ويكون معناه: إما أن يأخذ الدية أو يأخذ القوَد .

التنزيل الثالث: في قوله: يفدى أو يقتل مثله.

التنزيل الرابع: في قوله: إما أن يُعْطى الدية أو يقاد أهل القتيل، يكون معناه إما أن يعطي الدية له أو يقاد: يمكَّن من القود، وكذا أهل القتيل؛ لأنه الحقيقة، وما تقدم من العبارة عنه إنما كان مجازاً في الإخبار به عن وليّه.

التنزيل الخامس: في قوله: إما أنْ يعفو أو يقتل، وهي رواية الترمذي، وهي صحيحة مُتْقَنَة مضبوطة مفهومة جلية، وتكون العبارة عنه بأنه يفعل ذلك إنْ كان جريحاً حقيقة، أو يعبّر عن وليه به مجازاً؛ لأنه سلطان الأمر. قال الله سبحانه: ﴿ وَمَنْ قُتِلَ مَظْلُوماً فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيِّهِ سُلْطاناً ﴾ [ الإسراء: ٣٣].

التنزيل السادس: في قوله: يقتل أو يُقاد، تقديره إما أن يقاد به القاتل برضاه أو يقتل، وكذلك تتنزل التقديراتُ الستة على الرواية الثانية بإسقاط قوله: له قتيل، ويكون قوله: مَنْ قتل عبارة عن فِعْله في حال جرحه قبل موته، أو يُعَبَّر عن وليه به، فهذا وَجْه الادكار من الأثَر بالنظر.

وأما طريقُ المعنى والنظر، فإن الوليّ أو القاتل إذا وقع العَفْوُ منهما بالدية، فإنه واجبّ على القاتل قَبُولُه دون اعتبار رضا القاتل؛ لأنه عَرَض عليه بقاءَ نَفْسِه بثمن مثله، كما لو عرض عليه بقاء نفسه في الْمَخْمَصَة بقيمة الطعام للزمه، يؤكّده أنه يلزمه إبقاءُ نفسه بمال الغير إذا وجده في المخمصة فأوْلَى أن يلزمه إبقاءُ نَفْسِه بماله. **المسألة العاشم ة:** 

قال الطبري: في قوله تعالى: ﴿ **فَاتَّبَاعٌ بِالْمَعْرُوفِ ﴾** دليلٌ على عموم الوجوب مَّنْ وقع، يُرِيد أنَّ مَن ذكر الدية وجب قبولُها على الآخر من وليٍّ أو جانٍ ، ثم رأى أنَّ هذا لا يستمر فعقّبه بعده بما يدلُّ على أنّ الدية إنْ عرضها الجاني استحبَّ قبولها ، وإنْ عرضها المجنيّ عليه أو وليّه وجب على الجاني قبولُها ، ولما رجع إليه استغنينا عن الاعتناء به <sup>(۱۳۱)</sup>.

GHAZI TRUST في والالقاقة الأيات (١٨٢ - ١٨٢) FOR QURANIC THOUGHT

وفي الآية فصولٌ وأقوال لم نتفرغ لها .

0 13315 0

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَٰلِكَ ﴾:

المعنى أن الله سبحانه عَفَا عما كان في الجاهلية لمن أسْلَم الآن، وقد بيّن له وحُدَّت الحدود <sup>(٢٢٢)</sup>، فإن تجاوزها بعد بيانها فله عذابٌ أليم، بالقَتْل في الدنيا وبالعذاب في الآخرة.

# الآية الرابعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَّةَ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ بِالْمَعْرُوفِ حَقَّاً عَلَى الْمُتَّقِينَ. فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَ مَا سَمِعَهُ فَإَنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ. إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ. فَمَنْ خَافَ مِنْ مُوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْمَا فَأَصْلَحَ بَيْنَهُمْ فَلَا إِثْمَ عَلَيْهِ، إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الآيات: ١٨٠ – ١٨٢]. فيها أربع عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عليكم ﴾:

وقد تقدَّم، وبديع الإشارة فيه ما أشرنا إليه في كتاب <sup>(٢٢٣)</sup> « المشكلين » المحفوظ . المعنى ثبت عليكم في اللَّوْح الأول الذي لا يدخله نَسْخٌ ولا يلحقه تبديل ؛ وقد بيّنا قبلُ أنَّ الفروضَ على قسمين : فرض مبتدأ ، وفرض يترتَّب على الإرادة ، وقد بينا أنّ هذا فَرْضٌ مبتدأ .

- (٢٣١) في أ : الإغتناء به . تصحيف .
  - (۲۳۲) في د: وحدد الحدود.
- (٢٣٣) في أ: ويدفع الإشارة ما أشرنا إليه.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ ﴾:

سورة البقرة الآيات (١٨٠ - ١٨٢)

قال علماؤنا : ليس يريد حضورَ الموتِ حقيقة ؛ لأن ذلك الوقت لا تُقْبَل له توبة ، ولا له في الدنيا حِصّة ، ولا يمكن أن ننظم من كلامها لفظة ، ولو كان الامر محمولاً عليه لكان تكليف محال لا يتصوَّر ؛ ولكن يرجعُ ذلك إلى معنيين :

THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أحدهما : إذا قرُبَ حضورُ الموت ، وأمارة ذلك كِبَرُه في السن ؛ أو سفر ؛ فإنه غَرَر أو توقّع أمرٍ طارىء غير ذلك ؛ أو تحقّق النفس له بأنها سبيلٌ هو آتيها لا محالة <sup>(٢٣٤)</sup> ، [ إذ الموت ربما طرأ عليه اتفاقاً ] <sup>(٢٣٥)</sup> .

الثاني: أن معناه إذا مرض؛ فإن المرضَ سببُ الموت، ومتى حضر السبب كنَّت به العرَبُ عن المسبَّب، قال شاعرهم:

وقل لهم بادِرُوا بالعُـذْرِ والتمسوا قـولاً يُبَـرَّئكــم إني أنــا الموتُ المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ الْوَصِيَّةُ ﴾:

هي القول الْمُبين لما يستأنف عمله والقيام به، وهي هاهنا مخصوصة بما بعد الموت، وكذلك في الإطلاق والعُرْف.

#### المسألة الرابعة:

تأخيرُ الوصية الى المرض مذموم شَرْعاً، روى مسلم والأئمة أن النبيَّ ﷺ سئل: أيُّ الصدقة أَفْضلُ؟ قال: «أَنْ تتصدَّقَ وأنت صحيح حريص تأمُل الغِنَى وتخشى الفَقْرَ، ولا تُمْهِل حتى إذا بلغت الحلقومَ قلت: لفلان ٍ كذا، ولفلان كذا، وقد كان لفلان كذا » <sup>(٢٣٦)</sup>.

- ( ٣٣٤) في د : في موانيها .
- ( ٢٣٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٣٣٦) انظر (مسند أحمد بن حنبل ٤١٥/٢ . ٤٤٧ . وصحيح البخاري ١٣٧/٢ . وصحيح مسلم، حديث ٩٣ ، ٩٣ من كتاب الزكاة. وسنن النسائي ١٨/٥ ، ٣٣٧/٦ . وسنن أبي داود ٢٨٦٥ . وسنن ابن ماجه ٢٧٠٦ . والسنن الكبرى ١٩٠/٤ . وفتح الباري ٢٧١/١١ . والأدب المفرد، للبخاري ٧٧٨ . وتفسير القرطبي ٢٧١/٢ . وصحيح ابن خزيمة ٢٤٥٤ . وشرح السنة، للبغوي

GHAZI.TRUST - معروة البقرة الآيات ( ١٨٢ - ١٨٢) FOR QURANIC THOUGHT

> **المسألة الخامسة: في حُكمِها:** وقد اختلف الناسُ في ذلك على قَوْلىن:

0 133315 0

1.7

قال بعضهم: إنها واجبة لما رواه مسلم وغيره، عن ابن عُمَر، عن النبي ﷺ أنه قال: « ما حقُّ امرىءِ مسلم له شيء يُوصِي فيه يبيت ليلتين \_ وفي رواية ثلاث ليال \_ إلا ووصَّيتُه مكتوبةٌ عنده » <sup>(١٢٧)</sup>.

وقال آخرون: هي منسوخة؛ واختلفوا في نَسْخِها؛ فمنهم من قال: نسخ جميعها. ومنهم من قال: نسخ بعضُها، وهي الوصية للوالدين؛ والصحيح نَسْخُها وأنها مستحَبَّة إلا فيا يجب على المكلَّف بيانُه أو الخروج بأداء عنه <sup>(٢٢٨)</sup>، وعليه يدلُّ اللفظُ بظاهره، وذكر حديث ابن عمر بلفظ الحقّ الذي يقتضي الحثَّ، ويشملُ الواجب والندب. **المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ إِنْ تَرَكَ خَيْراً ﴾:** 

يعني مالاً ، وقد اختلف الصحابةُ رضوان الله عليهم في تقديره ، وذكر المفسرون والأحكاميون أقوالاً كلها دعاوى لا برهان <sup>(٢٢٩)</sup> عليها ، والصحيحُ أنَّ الحكم لم يختلف ولا يختلف بقلَّة المال وكثرته ، بل يُوصِي من القليل قليلاً ، ومن الكثير كثيراً ، وحيث ورد ذِكْرُ المال في القرآن فهو يسمى بالخير ، وكذلك في الحديث . روى أبو سعيد الخدري أن النبي عُضَيَّةٍ قال : « إن أخوفَ ما أخافُ عليكم ما يفتحُ الله تعالى عليكم من بركة الدنيا » . فقال الرجل : يا رسول الله ، أوَ يَأْتِي الخير بالشر ؟ قال النبي عُمَّلِيَّةٍ : « لا

- = ١٧٢/٦ . وزاد المسير لابن الجوزي ٢٠/١١ . والكاف الشاف، لابن حجر ١٣ . والترغيب والترهيب، للمنذري ٣٢٩/٤).
- (٣٣٧) انظر: (صحيح البخاري ٢/٤. وصحيح مسلم، حديث ١، ٤ من الوصية. وسنن النسائي ٢٣٩/٦ . ومسند أحمد بن حنبل ٢/٨، ١٢٧ . والسنن الكبرى ٢٧٢/٦ . وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ٥٧٧ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٧٠ . وحلية الأولياء ٢/٣٢/٦ . وسنن الدارقطني ١٥٠/٤ . وفتح الباري ٣٥٧/٧ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٠٣/١١ . وتفسير ابن كثير ٣٠٣/١ والدر المنثور ١٧٤/١).
  - (٢٣٨) في أ : الخروج بالأداء عنه. (٢٣٩) في د : كلها دعاء لا برهان.

يأتي الخيرُ إلا بالخير، وإنَّ مما يُنْبت الربيع ما يَقتل حَبَطاً أو يُلِمُّ إلا آكِلَة الْخَضِرِ أكلَتْ حتى إذا امتلأت خاصِرَتاها استقبلت الشمس فثلَطَت وبالَتْ؛ ثم عادَتْ فأكلت» <sup>(٢٤٠)</sup>.

المسألة السابعة: في كيفية الوصية للوالدين والأقربين:

وقد اختلف الناسُ في ذلك اختلافاً كثيراً، لبابُه ما صحَّ عن ابن عباس رضي الله عنه أنه قال: كان المالُ للولد، وكانت الوصيةُ للوالدين، فنسخ الله تعالى من ذلك ما أحبَّ، فجعل للذكر مثلَ حظِّ الأنثيين، وجعل للوالدين لكلِّ واحد منها<sup>(٢٢١)</sup> السدس، وفرض للزوج وللزوجة فَرْضَيهما؛ وهذا نصِّ لا مَعْدَل لأحد عنه، فمن كان من القرابة وارثاً دخل مَدْخل الأبوين، ومن لم يكن وارثاً قيل له: إن قَطْعَك من الميراث الواجب إخراجٌ لك عن الوصية الواجبة، ويبقى الاستحبابُ لسائر القرابة. المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ بِالْمَعْروف ﴾:

يعني: بالعَدْل الذي لا وَكس فيه ولا شطَط؛ وقد كان ذلك موكولاً إلى اجتهاد الميّت ونَظَر الموصي، ثم تولّى اللهُ تعالى تقدير ذلك على لسان رسول الله ﷺ ، فقال لِسَعد بن مالك: « الثلـث والثلثُ كثِير » <sup>(٢٤٢)</sup> ؛ فصار ذلك مقداراً شرعياً مبيّناً حكمه

- (٢٤٠) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٩١/٣ . والسنن الكبرى ١٩٨/٣ . وفتح الباري ٢٤٨/١١ . والدر المنثور ٢٦٣/٣ ، ٨٦ . وصحيح البخاري ١١٣/٨ . وصحيح مسلم، الباب ٤١ ، حديث رقم ١٢٢ من كتاب الزكاة».
  - ( ٢٤١ ) في أ : والوالدين كل واحد منهما .
- (٢٤٢) انظر: (صحيح البخاري ٢٠٣/٢، ٢٠٣/٢، ٢، ٢، ٢، ٢، ٢، وصحيح مسلم، حديث ٥، ٨، ٩، ١٠ من كتاب الوصية. وسنن أبي داود، الباب ٣ من الوصايا. وسنن النسائي، الباب ٣ من الوصايا. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢/٨٦، ٢٦٩، ٢/٩٩، وسنن ابن ماجه ٢٧٠٨، ٢٧١١. ومسند أحمد بن حنبل ١٦٨/١، ٢١، ١٧، ١٧٢، ١٧٤، ٢٧١، ١٧٢، ١٧٩، ١٨٤. وسنن الدارمي لما ٢٠٧٢. والمعجم الكبير، للطبراني ١٢٠/١٠، وصحيح ابن خزيمة ٢٥٥٥. ونصب الراية، للزيلعي ٢٠١٤. والدر المنثور، للسيوطي ٢/١٢٩. وتفسير القرطبي ٢/٢٢٢، ٢٦٤، وتفسير ابن كثير ٢/٤٢١، وبدائع المن، للساعاتي ١٣٨٣. والأدب المفرد ٤٩٩، ٢٥٠ وفتح الباري السنة، للبغوي ٢/٢٣، ٢٩٩، ١٣٥، ١٢/١٠، ١٢٩٢، ١٩٩. وإرواء الغليا ٢/ ٢٠

وفنيت (١٨٢ - ١٨٢) وفنيت (١٨٢ - ١٨٢) وفنيت (١٨٢ - ١٨٢) ومنيت (١٨٢ - ١٨٢) ومنيت (١٨٢ - ١٨٢) ومنيت (١٨٢ - ١٨٢)

بقوله عليه السلام : « إن الله أعطاكم ثلث أموالكم عند وفاتكم زيادةً في أعمالكم » <sup>(٢١٢)</sup> . وقد أخبرنا ابنُ يوسف من كتابه ، عن أبي ذرّ ، أخبرنا أحمد بن الحسن <sup>(٢١٢)</sup> ، بن أحمد بن محمد بن حفص القاضي الحيْرى بشاغور قراءة عليه : أنبأنا أبو العباس محمد بن يعقوب بن يوسف ، حدثنا محمد بن عبدالملك ، أخبرنا عبدالله بن يوسف ،سمعت طلحة ابن عمر المكي ، سمعت عطاء بن أبي رَبَاح ، سمعت أبا هريرة يقول : « إن الله أعطاكم ثلثَ أموالكم عند وفاتكم زيادة في أعمالكم » <sup>(٢١٢)</sup> .

## المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ حقّاً ﴾:

يعني ثابتاً ثبوتَ نظر وتخصيص، لا ثبوت فَرْض ووجوب، وهكذا ورد عن علمائنا حيث جاء في كتاب الله تعالى أو في سنة رسول الله ﷺ .

وتحقيقهُ أنَّ الحق في اللغة هو الثابت، وقد ثبت المعنى في الشريعة ندباً، وقد ثبت فرضاً، وكلاهها صحيحٌ في المعنى.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ على المتَّقينَ ﴾:

فهذا يدُلُّ على كونه نَدْباً؛ لأنه لو كان فرْضاً لكان على جميع المسلمين، فلما خصَّ اللهُ تعالى مَنْ يتَّقي، أي يخاف تقصيراً، دلَّ على أنه غيرُ لازم، وقد بَيَّنـ اأنه يتصور أن تكون الوصيةُ واجبةً على المسلمين إذا كان عليه دين وما يتوقع تلفه إن مات فتلزمه فَرْضاً المبادرة بكَتْبه، ولكن ليس من هذه الآية، وإنما هو من حديث ابن عمر، ومما صحَّ من النظر، وأنه إن سكت عنه كان تضييعاً له.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فمن بدَّله بعدما سَمِعَه ﴾ :

يعني اسمعه من الْمُوصي، أو سمعه ممن ثبت به عنده، وذلك عَدْلاَن.

- (٢٤٣) انظر: (السنن الكبرى ٢٩٦/٦. ونصب الراية، للزيلعي ٤٠٠/٤. وتلخيص الحبير ٩١/٣. وتاريخ بغداد ٣٤٩/١. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٣٥/٤. ومجمع الزوائد ٢١٢/٤).
  - (٢٤٤) في أ : أحمد بن الحسين.
    - (٢٤٥) سبق تخريجه مرفوعاً.

مورة البقرة الآيات ( ١٨٠ - ١٨٢) البقرة الآيات ( ١٨٢ - ١٨٢)

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِمَّا إِنَّهُ عَلَى الَّذِينَ يَبِدَّلُونَهُ ﴾:

المعنى: أن الْمُوصي بالوصية خرج عن اللوم وتوجَّه على الوارث أو الوليّ <sup>(٢٤٦)</sup>.

THE PRINC

قال بعض علمائنا: وهذا يدلُّ على أن الدَّيْنَ إذا أوصى به الميتُ خرج عن ذمته وصار الوليّ مطلوباً به، له الأجْرُ في قضائه، وعليه الوِزْرُ في تأخيره؛ وهذا إنما يصح إذا كان الميت لم يفرّط في أدائه، وأما إذا قدر عليه وتركه، ثم وصَّى به فإنه لا يزيله عن ذمته تفريطُ الوليِّ فيه.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فمن خاف مِنْ مُوصٍ جَنَفاً أَوْ إِثْمَاً ﴾:

الخطاب بقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ خَافَ﴾، لجميع المسلمين، قيل لهم: إن خِفْتُم من مُوص مَيْلاً في الوصية، وعدُولاً عن الحقّ، ووقوعاً في إثم، ولم يخرجها بالمعروف، فبادِرُوا إلى السَّعْي في الإصلاح بينهم؛ فإذا وقع الصلحُ سقط الإثمُ على المصلح، لأن إصلاحَ الفساد فرضٌ على الكفاية، فإذا قام به أحدهُم سقَطَ عن الباقين، وإن لم يفعلوا أَثِم الكلَّ.

قال علماؤنا \_ وهي:

المسألة الرابعة عشرة:

وفي هذا دليل على الحكم بالظنِّ؛ لأنه إذا ظنَّ قَصْد الفسادِ وجب السَّعْيُ في الصلاح، وإذا تحقّق الفساد لم يكن صُلْحٌ، إنما يكونُ حكم بالدفع <sup>(٢</sup>٢٧) وإبطال للفساد وحَسْمٌ له.

### الآية الخامسة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يٰأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ، أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةً مِنْ

- (٢٤٦) في أ: وتوجهت على الوارث والولي.
- (٢٤٧) في د: إما يكون حكم بالرفع. تصحيف.

أَيَّامِ أَخَرَ، وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ، فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْراً فَهُوَ لَهُ، وَأَنْ تَصُوَّمُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ١٨٣ ، ١٨٤ ]. فيها ست عشرة مسألة:

السورة المقرة الآيات (١٨٢ - ١٨٤)

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ كُتِب عليكم ﴾: وقد تقدّم (٢٤٨).

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ الصِّيام ﴾:

وهو في اللغة [عبارة عن]<sup>(٢٤٩)</sup> الإمساك الْمُطْلَق لا خلافَ فيه ولا معنى له غيره، ولو كان القولُ هكذا خاصة لكان فيه كلامٌ في العموم والإجمال، كما سبق ذِكْرُه في الصلاة، فلما قال تعالى: **﴿ كما كُتِب على الذين مِنْ قبلكم ﴾** كان تفسيـراً له وتمثيلاً به.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلَكُم ﴾:

فيه ثلاثة أقوال: قيل: هم أهلُ الكتاب. وقيل: هم النصارى. وقيل: هم جيعُ الناس.

وهذا القولُ الأخيرُ ساقط؛ لأنه قد كان الصومُ على مَنْ قَبْلنا بإمساك اللسان عن الكلام، ولم يكن في شَرْعِنا؛ فصار ظاهرُ القول راجعاً إلى النصارى لأمرين: أحدهما: أنهم الأَذْنَوْن إلينا <sup>(٢٥٠)</sup>. الثاني: أن الصوم في صدْرِ الإسلام كان إذا نام الرجل لم يفطر، وهو الأشبه بصومهم.

(٢٤٨) انظر : المسألة الثانية من الآية ١٧٨ من سورة البقرة.

- ( ٢٤٩ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ .
  - ( ٣٥٠ ) أي: الأقربون إلينا .

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ كَمَا كُتِّبَ﴾:

وَجه التشبيه فيه محتمل لثلاثة أوجه:

الزمان، والقَدْر، والوَصْف، ومحتمل لجميعها، ومحتمل لاثنين منها؛ فإن رجع إلى الزمان فقد رُوي أن النصارى كانوا يصومون رمضان، ثم اختلف عليهم الزمان فكان يأتي في الحرِّ يوماً طويلاً، وفي البرد يوماً قصيراً؛ فارتَأَوْا برأيهم أن يردّوه في الزمان المعتدل.

وإن رجع إلى العدد ففيه ثلاثة أقوال:

الأول: أنه ثلاثة أيام، وقد روي أنه كان ذلك في صَدْر الإسلام.

الثاني: أنه يوم عاشُوراء، روي في الصحيح «أن النبيَّ ﷺ لما قدِم المدينة وجد الناسَ يصومون عاشوراء، فقال: ما هذا؟ قالوا: هذا يوم أنجَى الله فيه موسى عليه السلام، وأغْرَق فيه فِرْعَـون؛ فقـال: نحن أحـقُّ بموسى منكـم، فصـامَـهُ وأمـر بصيامه » <sup>(٢٥١)</sup>، فكان هو الفريضة، حتى نزل رمضان؛ فقال رسول الله ﷺ : « هذا يوم عاشوراء، ولم يكتب اللهُ عليكم صيَامَه، مَنْ شاء صامه ومن شاء أفطره » <sup>(٢٥٢)</sup>.

الثالث: أنه ثلاثون يوماً ، كما فُرِض على النصارى في أول الأمر ، ثم غيَّرُوه لأسباب مرويَّة .

وإن رجع إلى الوَصْفِ، فقد رُوِي عن النبيّ ﷺ أنه قال: « مَنْ لم يَدَعْ قول الزُّور والعمل به فليس لله حاجةٌ في أن يدَعَ طعامَه وشرابَه <sup>(٢٥٣)</sup> »، وقد كان شَرْع مَنْ قبلنا

- (٢٥١) انظر: (فتح الباري ٢٧٤/٧ . وسنن ابن ماجه ١٧٣٤ . ومسند الحميدي ٥١٥ . وأمالي الشجري ١٨٣/١ . والدر المنثور ٦٩/١ ، ٣٤٤/٦ . والبداية والنهاية ٢٢٥/٣).
- (٢٥٢) انظر: (صحيح البخاري ٥٧/٣ . وصحيح مسلم، حديث ١٢٦ من كتاب الصيام. وشرح السنة، للبغوي ٣٣٧/٦ . وفتــح البـاري ٢٤٤/٤ . ومسنــد الشــافعـي ١٦١ . والمعجــم الكبير، للطبراني ٣٢٨/١٩ ، ٣٢٨، ٣٢٩ ، ٢٤٨ . ومصنف عبد الرزاق ٧٨٣٤).
- (٢٥٣) انظر: (سنن أبي داود ٢٣٦٢. وسنن الترمذي ٧٠٧. وسنن ابن ماجه ١٦٨٩. وشرح السنة، للبغوي ٢٧٣/٦. وتلخيص الحبير ٢٠١/٢. والزهد، لابن المبارك ٤٦١. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ١٩٩٩. والدر المنثور، للسيوطي ٢٠١/١، والزهد، لاحد بن حنبل ٤٥. وأمالي

يصومون عن الكلام كلّه، وفي شَرْعِنا الأمْرُ بالصيام عن قول الزُّور متأكّدٌ على الأمر به في غير الصيام.

> والمقطوع به أنه التشبيه في الفَرْضية خاصة؛ وسائرهُ محتمل، والله أعلم. المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾:

> > فيه ثلاثة أقوال:

1.1

الأول: لعلكم تَتَّقُون ما حُرِّم عليكم فِعْلُه.

الثاني: لعلكم تضعفون فتتقون؛ فإنه كلما قلَّ الأكلُ ضعفت الشهوة، وكلما ضعفت الشهوةُ قلّت المعاصي.

الثالث: لعلكم تَتَّقُون ما فَعَلَ مَنْ كان قبلكم. رُوي أن النصارى بدّلته إلى الزمان المعتَدِل، وزادت فيه كفّارة عشرة أيام؛ وكلها صحيحة ومرادةٌ بالآية، إلا أن الأول [ حقيقة، والثاني مجازٌ حسن، والأول والثاني معصية ] <sup>(٢٥٢)</sup>، والثالث كُفْر.

وقد حذّر النبيَّ ﷺ عن صيام يوم الشكّ على معنى الاحتياط للعبادة <sup>(٢٥٥)</sup> ؛ وذلك لأنّ العبادةَ إنما يُحْتاطُ لها إذا وجبت، وقَبْل ألآ تجب لا احتياط شرعاً، وإنما تكونُ بدْعة ومكروها.

وقد قال ﷺ مُنَبِّهاً على ذلك : « لا تقدِّموا الشهرَ بيوم ولا بيومين خوفاً أنْ يقولَ القائل : أتلقَّى رمضان بالعبادة » <sup>(٢٥٦)</sup> . وقد رُويت عنه ﷺ فيه عدم الزيادة فقال : « إذا

- الشجـري ٢/٢٢ . وتفسير القـرطبي ٢٧٣/٢ ، ٣٣٠ ، ٩٨/١١ . وصحيـح البخــاري ٣٣/٣ ، ٢١/٨ . وفتح الباري ١٠٤/٤ ، ١١٦ ، ٤٧٣/١٠ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ، ٢٧٠/٤ ).
  - ( ٢٥٤ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
    - (٢٥٥) في أ : الاحتياط المعتاد .
- (٢٥٦) انظر: (سنن أبي داود ٤٣٢٧ . وسنن الترمذي ٦٨٤ . وشرح السنة، للبغوي ٢٣٧/٦ . والدر المنثور ١٩٣/١ . ومسند أحد بن حنبل ٤٣٨/٢ ، ٤٩٧ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٠٧/٤ وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٨٤/٢ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٣/٣ . ونصب الراية، للزيلعي ٤٤٠/٢).



سورة البقرة الآيات ( ١٨٣ – ١٨٤)

انتصف شعبان فلا يصُم أحدٌ حتى يدخلَ رمضان » <sup>(٢٥٧)</sup> . وقد شنَّع أهلُ الجهالة بأن يقولوا نشيّع رمضان؛ ولا تُتَلَقَّى العبادة ولا تُشَيَّع ، إنما تحفظُ في نفسهـــا وتحرس من زيادة فيها أو نقصان منها .

ولذلك كره علماء الدين أن تُصامَ الأيامُ الستة التي قال النبيَّ عَلَيْكَمْ فيها : « مَنْ صام رمضان وستاً من شوال، فكأنما صام الدهرّ كله » <sup>(٢٥٨)</sup> ـ متصلة برمضان مخافة أن يعتقد أهلُ الجهالة أنها من رمضان، ورأوا أن صومَها من ذي القعدة إلى شعبان أفضل؛ لأن المقصود منها حاصلٌ بتضعيف الحسنة بعشرة أمثالها متى فعلت؛ بل صَوْمها في الأشهر الحرم وفي شعبان أفضلُ، ومَن اعتقد أنّ صومَها مخصوص بثاني يوم العيد فهو مبتدعٌ سالك سُنَن أهل الكتاب في الزيادات، داخلٌ في وَعِيد الشرع حيث قال: « لتركبن سنَن مَنْ كان قبلكم » <sup>(٢٥١)</sup> ... الحديث .

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ أَيَّاماً مَعْدُودَاتٍ ﴾ :

وهذا يدلّ على أن المرادَ به رمضان، لا يوم عاشوراء، ومَنْ قال: إنه صوم ثلاثة أيام في كل شهر فقد أبعد؛ لأنه حديث لا أصْلَ له في الصحة.

- (٢٥٧) أنظر: (سنن أبي داود، الباب ١٢ من كتاب الصيام. والسنن الكبرى ٢٠٩/٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ١٩٧٤ وتجريد التمهيد ٨٢١. وتــذكـرة الموضــوعــات للفتي ١١٧. وأمــالي الشجـري ١٠٤/٢٠. والكامل في الضعفاء، لابن عدي ٢٦/٢٤، ٢١٧/٤ وكشف الخفا ٨٧/١).
- (٢٥٨) انظر: (صحح مسلم، حديث ٢٠٤ من كتاب الصيام. والمعجم الكبير للطبراني ١٦١/٤. وسنن أبي داود، الباب ٥٧ من كتاب الصيام. وسنن الترمذي ٧٥٩. وسنن ابن ماجه ١٧١٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٩٧/٣. ومسند أحد بن حنبل ٤١٧/٥ يا ٤١٩ والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٩٢/٤. وشرح السنة للبغوي ٣٣١/٣. ومشكاة المصابيح ٢٠٤٧. ومشكل الآثار، للطحاوي ١١٨/٣. ومصنف عبد الرزاق ٢٩٢٠. وتلخيص الحبير ٢١٤/٢. ومجمع الزوائد ١٨٣٣. وتاريخ بغداد ٥٧/٣ ومسند الحميدي ٣٨٠ وفتح الباري ٢٣٣/٤. والدر المنثور، للسيوطي ٦٦/٣. وأمالي الشجري ٢٧/٢. وتفسير القرطي ٢٣١/٢. وإرواء الغليل ١٦٢/٢).
- (٢٥٩) انظر: (المستدرك ٢٩/١، ٤٥٥/٤. ومسند أحمد بـن حنبل ٢١٨/٥، ٣٤٠. ومسند الحميدي ٨٤٨. والسنة لابن أبي عاصم ٢٣٧/١. ودُلائل النبوة، للبيهقي ٢٢٥/٥. والأحاديث الصحيحة ١٣٤٨. وفتح الباري ٣٠١/١٣. ومجمع الزوائد ٢٦١/٧. والدر المنثور ٥٦/٦. وتفسير القرطبي ٢٧٩/١٩. وتفسير ابن كثير ٣٨٤/٨، ٣٨٤/٢).

**المسألة السابعة:** ظنّ قومٌ أن هذا بظاهره يقتضي الوصال، وهذا لا يصح لوجهين: أحدهما : أن فيه تكليف ما لا يُطاق.

الثاني: أنه لو اقتضى وصالاً غَيْرَ محدود لما تحصّل لأحد تَقْدِيرُه، لاختلاف أحوالهم

مورة القرة الآيات (١٨٣ - ١٨٤)

والصحيحُ أنه خرّج على العُرْف، أي أن تصوموا الأيام وتُفْطِرُوا منها زمناً مخصوصاً، وكان عندهم متعيِّناً إما بالعُرْف المتقدم، فيكون الخطاب نَصّاً، وإما ببيانٍ من النبيّ عليه السلام، فيكون الخطابُ مجملاً، حتى بيَّنه الشارعُ عَيْشَهُ .

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مَنْكُمَ مَرِيضاً أو على سَفَرٍ ﴾:

للمريض ثلاثة أحوال <sup>(٢٦٠)</sup> :

أحدُها : ألا يُطيق الصومَ بحال، فعليه الفِطْرُ واجباً .

الثاني: أنه يَقْدِرُ على الصَّوْم بضَرَرٍ ومشقَّة؛ فهذا يُستحبُّ له الفطْرُ، ولا يصومُ إلاّ جاهل.

وقد أنبأنا أبو الحسن الأزدي، أنبأنا الشيخ أبو مسلم عمر بن علي الليثي الحارثي، قال: أخبرنا الحيري، أخبرنا أبو عبد ربه محمد بن عبدالله الحاكم، حدثني أبو سعيد النَّسَوي أحمد بن محمد، حدثني أبو حسان صهيب بن سليم، قال: سمعْتُ محمد بن إسماعيل البخاري يقول: اعتللتُ بنيسابور عِلَّةً خفيفة، وذلك في شَهْر رمضان، فعادني إسحاق بن راهَوَيه في نفرٍ من أصحابه، فقال لي: أفطرْتَ يا أبا عبد الله! فقلت: نعم. فقال: خشيت أن أضعُف عن قبول الرخصة.

قلت: أنبأنا عبدان، عن ابن المبارك، عن ابن جريج، قال: قلت لعطاء: من أيَّ الْمَرَضِ أُفطر؟ قال: مِنْ أيِّ مرض كان، كما قال الله تعالى: ﴿ فَمَنْ كَانَ مِنْكُم مَرِيضاً ﴾ .

(٢٦٠) على هامش أ : مسألة : في صوم المريض .

قال البخاري: ولم يكن هكذا الحديث عند إسحاق، وهو الثالث. الثالث: <sup>(٢٦١)</sup>: المسافر: والسفَرُ في اللغة مأخوذ من الانكشاف والخروج مِنْ حال إلى حال؛ وهو في عُرْف اللغة عبارة عن خروج يُتكلَّف فيه مؤنة، ويفصل فيه بُعْدٌ في المسافة، ولم يَرِد فيه من الشارع نصٌّ، ولكن ورد فيه تنبيه، وهو قوله عليه السلام في الصحيح: «لا يحلُّ لامرأةٍ تؤمنُ بالله واليوم الآخر تسافر مسيرةَ يوم وليلة إلاّ ومعها ذو مَحْرَم منها » <sup>(٢٦٢)</sup>.

وفي تقديره اختلاف كثير <sup>(٢٦٢)</sup> بيناه في المسائل.

والعمدةُ فيه أنَّ العبادة تثبت في الذميَّة بيَقين، فلا براءةَ لها إلا بيقين مُسْقِط؛ وقَدْرُ السفر مشكوكٌ فيه حتى يكونَ سفراً ظاهراً، فيسقط الأصل على ما بيّناه في أصول الفقه، وبحثُه فيا يتعلق بمسألتنا أن الله تعالى لما علَّقَ الحكم بالسفر عَلِمَت العربُ ذلك بفَضْل عِلْمِها بلسانها، وجَرْي عادتها في أعمالها؛ فلما جاء الأمرُ اقتصرنا فيه على العربية، وعلى هذا الأمر مَبْنى الخلاف؛ فقال مالك والشافعي: أقل السفر يوم وليلة.

وقال أبو حنيفة : أقلَّه ثلاثة أيام، وثبت عن النبيّ عَلَيْكُمْ أنه قال : «لا يحلُّ لامرأةٍ تُوَمَّنُ بالله واليوم الآخر أن تسافر سفَر يوم وليلة». وفي حديث : «وسفر ثلاثة أيام»، وفي آخر وذكر تمامه؛ فرأى أبو حنيفة أنَّ السفرَ يتحقق في ثلاثة أيام : يومّ يَتَحَمَّلُ فيه عن أهله، ويوم ينزلُ فيه في مستَقَرّه، واليوم الأوسط هو الذي يتحقّق فيه السير المجرّد، بتحمّلٍ لا عن موضع الإقامة، ونزولٍ لا في موضع الإقامة.

وقلنا له : إذا كان السفرُ متحقَّقاً في اليوم الثاني كما سردْتَ فاليوم الأول مثله ، وَلا عِبْرَة

- (٢٦١) في الأصول: الثاني.
- (٢٦٢) أنظر: (صحيح البخاري ٥٤/٢ وصحيح مسلم، الباب ٧٤، حديث ٤٢١، ٤٢١ وبدائع المنن، للساعاتي ٧٥٧. وتغليق التعليق ٤٢٣ وشرح السنة للبغوي ٢٠/٧. ونصب الراية، للزيلعي ١١/٣، ٢٤٩/٤ ومسند أحمد بن حنبل ٢٣٦/٢، ٢٥١ وسنن أبي داود، الباب ٢ من كتاب المناسك. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٩/٣، ٢٢٧/٥ وفتح الباري ٢٦/٣٠ وإرواء الغليل ١٦/٣).
  - (٢٦٣) في د : وفي تقريره اختلاف كثير .

بالتحمّل عن الأهل والوطن، وإنما المعوَّلُ في تحقيق السفر على الْمَبيت في غير المنزل، ثم التحديد بستة وثلاثين ميلاً، أو ثمانية وأربعين ميلاً مراحلُ لا تُدْرَك بتحقيق أبداً، وإنما هي ظُنُون؛ فَرَجُلٌ احتاط وزاد، ورجلٌ ترخّص، ورجل تقصّر، والله أعلم. **المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ﴾:** 

GHAZI من المقرة الآيات (١٨٣ - ١٨٤)

قال علماؤنا : هذا القولُ من لطيف الفصاحة ، لأن تقريره <sup>(٢٦٤)</sup> : فأفطَر فعِدَّةٌ من أيام أُخَر <sup>(٢٦٥)</sup> ، كما قال تعالى : **﴿فَمنْ كان منكم مَرِيضاً أو به أذّى مِنْ رَأْسِه** فَفِدْيةٌ ﴾ [ البقرة : ١٩٦ ] . تقديره فَحَلَق ففِدْيَة .

وقد عُزِي إلى قوم : إنْ سافر في رمضان قضاه، صامه أو أفطره، وهذا لا يقولُ به إلاّ ضعفاء الأعاجم، فإن جزالة القول وقوة الفصاحة تقتضي « فأَفْطَر »؛ وقد ثبت عن النبيَ ﷺ : « الصومُ في السفر » قَوْلاً وَفعلاً <sup>(٢٦٦)</sup> . وقد بينا ذلك في شرح الصحيح وغيره.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فعدَّةٌ من أيام أُخَر ﴾ :

111

يُعْطِي بِظاهرِه قَضَاءَ الصوم متفرقاً، وقد رُوِي ذلك عن جماعة من السلف، منهم أبو هريرة.

وإنما وجب التتابعُ في الشهر لكونه معيّناً ، وقد عدم التعيين في القضاء فجاز بكلِّ حال.

(٢٦٤) في أ: لأن تقديره.
 (٢٦٤) فعدة: مبتدأ، والخبر محذوف، أي: فعليه عدة، وفيه حدف مضاف. أي: صوم عدة، ولو قرى.
 (٢٦٥) فعدة: مبتدأ، والخبر محذوف، أي: فعليه عدة، وفيه حدف مضاف. أي: صوم عدة، ولو قرى.
 بالنصب لكان مستقياً، ويكون التقدير: فليصم عدة، وفي الكلام حذف تقديره: فأخطر فعليه.
 ومن أيام: نعت لعدة.
 ومن أيام: المام: كالكبرى والحدل عن الألف واللام، لأن الأصل في فعلى صفة أن تستعمل في الجمع بالألف واللام، كالكبرى والكبر، والصغرى والصغر.
 انظر: (انوار التنزيل، للبيضاوي ١٠٠٥/١. واملاء ما من به الرحن، للعكبري ١٠٨. الطبري (٢٦٦)

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَعِدَّةٌ من أيام أُخَرَ ﴾ :

سورة البقرة الآيات (١٨٣ - ١٨٤)

يقتضي وجوبَ القضاء من غير تعيين لزمان، وذلك لا يُنَافي التراخي، فإنَّ اللفظَ مسترسل على الأزمنة لا يختصُّ ببعضها دوَّنَ بعض.

GHAZI TRUST IC THOUGHT

وقد ثبت عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: إنْ كان ليكون عليَّ الصومُ من رمضان فما أستطيع قضاءَه إلاَّ في شعبان للشغل برسول الله ﷺ ؛ فكانت تصومُ بصيامِه؛ إذ كان صومُه ﷺ أكثر ما كان في شعبان » <sup>(١٦٧)</sup> .

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وعلى الذين يُطِيقونَه فِدْيَةٌ طعامُ مِسْكِينٍ ﴾:

وفي هذه الآيات قراءات وتأويلات واختلافات، وهي بيضة العُقْر (٢٦٨) .

قرىء يطيقونه بكسر الطاء وإسْكان الياء، وقرىء بفتح الطاء والياء وتشديدهما، وقرىء كذلك بتشديد الياء الثانية، لكن الأولى مضمومة، وقرىء يطوقونه، والقراءة هي القراءة الأولى، وما وراءها \_ وإن رُوي وأُسْند \_ فهي شواذ، والقراءةُ الشاذة لا ينبني عليها حكم؛ لأنه لم يثبت لها أصل، وقد بينا ذلك في القسم الثاني من علوم القرآن بياناً شافياً.

المسألة الرابعة عشرة:

أن الآية منسوخة كذلك، روي عن ابن عمر وسلمة، وثبت ذلك عنهما.

وتحقيقُ القول أنَّ الله تعالى قال: مَنْ كان صحيحاً مُقياً لَزِمَهُ الصوم، ومن كان مسافراً أو مريضاً فلا صَوْمَ عليه، ومن كان صحيحاً مُقياً ولزمه الصوم، وأراد تركه، فعليه فِدْية طعام مسكين، ثم نَسَخَ الله تعالى ذلك بقوله: ﴿ شَهْرُ رمضانَ الذي أَنْزِلَ فيه القُرْآنُ، هُدًى للناس وَبَيِّناتٍ من الْهُدَى والفُرْقان فمَنْ شَهِدَ منكم الشَّهْرَ فلْيَصُمْه، ومن كان مريضاً أو على سَفَرٍ فعدَّة من أيامَ أَخَرَ ﴾ [ البقرة: 100 ] مطلقاً.

- (٢٦٧) على هامش أ: مسألة في قضاء رمضان.
- (٢٦٨) انظر: (املاء ما من به الرحمن، للعكبري ٨١. وتفسير البيضاوي ١٠١/١. وتفسير الطبري ٧٩/١، وما بعدها).

( ۱۸٤ – ۱۸۳) العلق الآيات ( ۱۸۶ – ۱۸٤) المالة الآيات ( ۱۸۶ – ۱۸٤)

ولهذا المعنى كرَّرَه، ولولا تجديدُ الفَرْض فيه وتحديدُه وتأكيدُه ما كان لتكرار ذلك فائدة مقصودة، وهذا مُنْتَزع عن الناسخ والمنسوخ فليُنْظَرْ فيه. **المسألة الخامسة عشرة: قوله تعالى: ﴿فمن تطوَّعَ خَيْراً فهو خيْرٌ له﴾:** 

فيه قولان:

أحدهما مَنْ زاد على طعام ِ مسكين.

وقيل: مَنْ صام؛ وهذا ضعيفٌ لقوله تعالى بعد ذلك: ﴿ **وأن تصوموا خَيْرٌ** لكم﴾ معناه الصومُ خيرٌ من الفطر في السفر، وخيرٌ من الإطعام.

وتحقيقُ ذلك أنَّ الصومَ الفرض خيرٌ من الإطعام النَفْل، والصدقة النفل خيرٌ من الصوم النفل.

فإن قيل: بل معناه أنَّ الصوم الفرض خَيْرٌ من الإطعام الذي هو بدله وهو فرض، لأنه خُيِّر بين شيئين.

قلنا قوله تعالى: **﴿ وأَنْ تصومـوا خيرٌ لكـم﴾** مـرتبـطٌ بما قبلـه مـن الأقـوال والتأويلات، فيحتمل أن يكونَ معناه: وصومُكم خيرٌ من إطعامكم الفرض وتطوّعه الزائد عليه، ويحتمل أن يكونَ معناه: وصومُكم خير من إطعامكم البدل له.

ويحتملُ أن يكونَ معناه: وصومكم خيرٌ لكم من تطوّعكم الزائد عليه وبدله. ويحتمل أن يكون معناه: وصومُكم خيرٌ لكم من الزائد عليه، فربما رغب في تكثير الإطعام، وتَرْك الصيام، فأُعلم أن الصومَ خير له.

فإن قيل: كيف يقال: الفرض خيرٌ من التطوع، ولا يستويان في أصْل الوَضعِ ، وحُكمُ التخيير بين الشيئين أن يستويا في أصل التخيير ، ثم يتفاضلا فيه؟

قلنا : الصوم خَيْر من الفطر ، وهو مخيَّر بين فعله وتركه ، فصار فيه وصف من النفل ، فكأنه قيل : تقديمه أو فعْلُه خير من الإطعام .

المسألة السادسة عشرة:

الصومُ خيْرٌ من الفِطْر في السفر ، قاله مالك وأبو حنيفة وقال الشافعي الفِطْرُ

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT أفضل، ولعلمائنا مثله، ولهم قولٌ ثالث: إن الفِطْرَ في الغَزْو أفضل؛ وتعلَّق الشافعي بالحديث الصحيح: «ليس من البرِّ الصومُ في السفَر» <sup>(٢٦٩)</sup>. وصحَّ أنه كان آخر الأمرين من رسول الله عَظَّيْتُهِ الفِطرُ في السفر، قال ابن شهاب: وكانوا يأخذون بالأحدث فالأحدث من أمْرٍ رسول الله ﷺ ، وتعلُّق أصحابُنا في أنَّ الفطر في الغَزْو أفضلُ بالحديث الصحيح: « إنكم مُصْبِحو عدوتكم، والفِطْرُ أقرى لكم، فأفطروا» (٢٧٠).

والصحيح أن الصوم أفضل ، لعموم قوله تعالى : ﴿ وَأَنْ تصوموا خير لكم ؟ ؛ وأما فِطْر النبي عَيَالِي فَإِنه رُوِي في الصحيح « أنه قيل له: إنَّ الناسَ قد شقَّ عليهم الصيام، وإنما ينتظرون فِطْرَك، فأَفْطَر » <sup>(٢٧١)</sup>. ولا خلاف في أنّ مَنْ شقّ عليه الصوم فلَهُ الفطّ .

وقد رَوى أبو سعيد الْخُدْري رضي الله عنه أنه قال: « كنا نَغْزُو مع رسول الله صَالِهُ فِي رمضان فمِنَّا الصائم ومِنَّا الْمُفطِر، مَنْ وجد قوةً فصام فذلك حسّن، ومَن

- (٢٦٩) انظر: (صحيح البخاري ٤٠٤/٣ وصحيح مسلم، الباب ١٥، حديث ٩٢ من كتاب الصيام. وسنن أبي داود، الباب ٤٣ من كتاب الصيام، وسنن النسائي ١٧٦/٤، ١٧٧. وسنن ابن ماجه ١٦٦٤، ١٦٦٥. وسنن الترمذي ٧١٠. ومسند أحمد بن حنبل ٣١٩/٣، ٤٣٤/٥ والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٤٣/٤، ٢٤٣ وسنن الدارمي ٩/٢. والمستدرك ٢٣٣/١ والتمهيد لابن عبد البر ٣٠٣/٤، ٢٥/٩. والمعجم الكبير، للطبراني ١٨٧/١١، ٣٧٤/٣٧، ٣٧٩، ٤٤٦، ١٧١/١٩، ١٧٢، ١٧٣، ١٧٤، ١٧٥. ومصنف ابن أبي شيبة ١٤/٣. ومسند الحميدي ٨٦٤. وموارد الظمآن ٩١٢. ومجمع الزوائد ١٦١/٣. ومصنف عبدالرزاق ٤٤٦٧، ٤٤٦٩، ٤٤٧٠، وفتح الباري ١٨٤/٤ . والترغيب والترهيب ١٣٤/٢ . تلخيص الحبير ٢/٥٠، ٢٠٤ . والدر المنثور ١٩١/١ . وتفسير ابـــن كثير ٣١٩/١ . وتفسير الطبري ٩١/٢ . وحليــة الأوليـــاء ٢٠٢/٣ . ١٥٩/٧ . والتـاريـخ الكبير، للبخـاري ١٩٠/١، ٢٦٩ . والضعفـاء الكبير، للعقيلي ٣١٨/٣، ٣٨٨/٤. والكامل، لابن عدي ٣٤٠/١ ، ٣٤٠/٤ ، ١٧٢٥/٥ ، ١٨٤٩ ، ٢١٧٧/٦ . وشرح معاني الآثار ، للطحاوي ٢ / ٦٢ ، ٦٣ ) .
- (٢٧٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٠٢ من كتاب الصيام. ومسند أحمد بن حنبل ٣٥/٣. وفتح البارى ٤/١٨٤).

(۲۷۱) آنظر : (صحيح مسلم ۷۸۶).

سورة المقرة الآيات (١٨٣ - ١٨٤)

وجد ضَعْفاً فأفطر فذلك حَسَن» <sup>(٢٧٢)</sup>. فأما عند القُرْب من العدوّ فلا ينبغي أن يكون في استحباب الفِطْر اختلافٌ، قاله ابن حبيب، وبه أقَولُ.

HE PRINCE GHAZLIKUP التورة البقرة الآية ( ۱۸۵ ) FOR QURANIC THOUGHT

#### الآية السادسة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ ، فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كانَ مَرِيضاً أَوْ عَلَى سَفرِ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَ وَلاَ يرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ [الآية: ١٨٥].

فيها تسع مسائل:

117

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ﴾:

تفسيرٌ لقوله تعالى : ﴿ كُتِبَ عليكُم الصِّيامُ ﴾ .

ثبت في الصحيح، عن طلحة أنَّ رجلاً أتى رسولَ الله ﷺ من أهل نَجْد ثائِرَ الرأس يُسْمَع دَوِيٌّ صَوْته ولا يُفْقَه ما يقولُ، فإذا هو يَسأَلُ عن الإسلام، فقال: أخبرني بما فرض اللهُ عليّ من الصلاة؛ فقال: « خمس صلواتٍ في اليوم والليلة ». قال: هل عليّ غَيْرُهن؟ قال: « لا ، إلا أنْ تَطوّع »، وذكر شَهْرَ رمضان قال: هل عليّ غيره؟ قال: « لا ، إلاَّ أن تطوَّع » <sup>(٢٧٢)</sup> ... الحديث.

فجاء هذا تفسيراً للمفروض وبياناً له.

(۲۷۲) انظر: (صحیح مسلم ۷۸۷).

(٢٧٣) انظر: (صحيح البخاري ١٨/١، ٣٣٥/٣. وصحيح مسلم، الباب ٢ حديث ٨ من كتاب الإيمان. وسنن النسائي ٢٢٧/١، ١١٨/٨. وسنن أبي داود ٣٩٦. والسنن الكبرى ٢٦١/١، ٢٨/١، ٢٦٧. والتمهيد لابن عبدالبر ٢٤٦/٩. ومشكل الآثار، للطحاوي ٣٥٦/١. وتجريد التمهيد لابن عبد البر ٦١٩. ونصب الراية، للزيلعي ٢٠٨/٢. ومشكاة المصابيح ١٦. والدر المنثور ٢٩٣١. وبدائع المنن، للساعاتي ٢٢٦/١ ومسند الشافعي ٢٤، ٢٣٤. وشرح السنة، للبغوي ١٩/١. وصحيح ابن خزيمة ١٣٦١. ونفتح الباري ١٦٠/١، ١٠٢٧ وزاد المسير ٩٩٦. وتفسير ابن كثير ٢٤٦/١ ، ٢٨٦/٢ وتفسير القرطبي ٣٥/١٠، ٣٥/٧٥. وزاد المسير عساكر ٢٥/٧). V ....

سورة البقرة الآية ( ٨٥) الطلقة ( ١٩٤٠) المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة المعاركة CHT

### المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ شَهْرُ رمضان ﴾:

يعني: هلال رمضان، وإنما سُمِّي [الشهر]<sup>(٢٧٤)</sup> شهراً لشُهْرَته، ففرَضَ اللهُ علينا الصومَ عند رؤية الهلال.

وهذا قولُ النبي ﷺ : «صومُوا لرؤيته وأَفْطِرُوا لرؤيته، فإن غُمَّ عليكم فأَكْمِلوا عدَّةَ شعبان ثلاثين » <sup>(٢٧٥)</sup> . ففرَضَ علينا عند غمّة الهلال إكمالَ عِدَّة شعبان ثلاثين يوماً ، وإكمالَ عدَّة رمضان ثلاثين يوماً عند غمّة هلال شوال ، حتى يدخلَ في العبادة بيقين ، ويخرجَ عنها بيقين .

وكذلك ثبت عن النبيّ ﷺ مصرّحاً به أنه قال: «لا تصومُوا حتى ترَوا الهلالَ، ولا تُفْطروا حتى تَرَوْه » <sup>(٢٧٦)</sup>.

وقد روى الترمذي ، عن أبي هريرة عن النبي ﷺ أنه قال : « احصوا هلال شعبان لرمضان » <sup>(۲۷۷)</sup> .

- (٢٧٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٢٧٥) انظر: (صحيح البخاري ٣٥/٣ وصحيح مسلم، الباب ٢، حديث ٤، ٥، ١٨، ١٩ من كتاب الصيام. وسنن الترمذي ٢٨٤، ٨٨٢. وسنن النسائي ٢٣٣/٤، ١٣٥، ١٣٦، ١٥٤. ومسند أحد ابن حنبل ٢٢٦١، ٢٥٨، ٢٢٢ ٢٢٤، ٢٢٨، ٤٥٤، ٢٥٤، ٢٦٩، ٢٦٩، ١٥٤. والسنن الكبرى ٤/٢٥٦، ٢٠٦، ٢٢٢، ٢٥٨، ٢٢٢، ٤ ٢٢٨، ٤٥٤، ٢٥٤، ٢٦٩، ٢١١/١٢، ٢٧٨، والتمهيد لابن عبد البر ٣٦/٣، ١٥٢، ٢٥٢، والمعجم الكبير، للطبراني ٢/١٠، ١١/١٢، ٢٧٨، والتمهيد وشرح السنة للطحاوي ٣٦/٣٦. والمعجم الصغير، للطبراني ٢٠/١٠، وأمالي الشجري ٢٥/٣، ٤٤ وشرح السنة للطحاوي ٢٣٢/١٢، ١٩٤، ١٩٣، ٢٣٢، ٢٦٦، وأمالي الشجري ٢٥/٣، ٤٤ ا/٢٩٩، ١٩٤، ومشكل الآثار، للطحاوي وترح السنة الطحاوي ٢٢٢٦٦، ١٦٨، ١٦٢، ٢٦٦، ٢٦٦، ومشكل الآثار، للطحاوي وترح السنة الطحاوي ٢٢/٣٢، والمعجم الصغير، الطبراني ٢٠/١، ١٩٤، ومشكل الآثار، الطحاوي وشرح السنة الطحاوي ٢٢٢٢٦، ١٩٤، ١٦٢، ٢٦٦، ١٢٦، ومشكاة المصابيح ٢٩٢٠. وفتح وشرح السنة الطحاوي ٢٢٩٣٦، ١٩٤، ١٦٢، ٢٦٦، ١٦٢، ١٦٦، ومشكل الآثار، الطحاوي الباري ٢٠٩٦، وسنن الدارقطني ٢٢٨، ١٦٢، ١٦٢، ١٦٦، ومشكاة المصابيح ١٩٤٠. وفتح وتفسير القرطبي ٢٢٩٣٢، وحلية الأولياء ٣٢٢، ١٣٢، وزاد المسير ١٩٠٩، وتسير ابن كثير ٢٧/٣٦٠. وتفسير القرطبي ٢٢٣٦٠، وحلية الأولياء ٣٢٢/٣، ومصنف ابن أبي شيبة ٢٢/٣٠).
- (٢٧٦) انظر: (صحيح البخاري ٣٤/٣. وصحيح مسلم، الباب ٢، حديث ٣، ٣، ٩، من كتاب الصيام. وسنن أبي داود، الباب ٤، ٧ من كتاب الصيام. وسنن النسائي ٤/١٣٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢٣٢٦، ٢٥٦، ٣٤١/٣، ٢٤١/٣. وسنن الدارمي ٣/٢. والسنن الكبرى للبيهقي ٢٠٤/٤، ٢٠٨. وشرح السنة للبغوي ٢٢٧/١. وبدائع المنن للساعاتي ٦٦٥. وسنن الدارقطني ٢١٦١٢. ومشكاة المصابيح ١٩٦٩. وفتح الباري ١١٩/٤).

(٢٧٧) انظر: (سنن الترمذي ٦٨٧. والمستدرك ٤٢٥/١ . وعلل الحديث لابن أبي حاتم ٦٧٠، ٧١٨.



المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مَنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمُّه ﴾ :

محمول على العادة بمشاهدة الشهر ، وهي رؤية الهلال، وكذلك قال صلاقة : « صوموا لرؤيته وأَفْطروا لرؤيته ».

وقد زلَّ بعضُ المتقدمين فقال: يعوَّلُ على الحساب بتقدير المنازل، حتى يدلّ ما يجتمع حسابُه على أنه لو كان صَحْو لَرُنِّي؛ لقوله مَيَّلِيَّهُ: « فإن غُمَّ عليكم فاقْدُروا له » <sup>(٢٧٨)</sup>. معناه عند المحقِّقين فأكْملوا المقدار ، ولذلك قال: « فإنْ غُمَّ عليكم فأكملوا عدَّة شعبان ثلاثين يوماً » <sup>(\*)</sup>. وفي رواية: « فإن غُمّ عليكم فأكملوا صومَ ثلاثين ثم أفطروا » ، رواه البخاري ومسلم <sup>(٢٧٩)</sup>. وقد زلَّ أيضاً بعضُ أصحابنا فحكى عن الشافعي أنه قال: يعوّلُ على الحساب وهي عَثْرَةٌ لا لَعاً لها <sup>(٢٨٠)</sup>.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ ﴾ .

فيه قولان: الأول: مَن شَهِدَ منكم الشَّهْرَ، وهو مُقيم، ثم سافر لزمه الصومُ في بقيَّته <sup>(٢٨١)</sup>، قاله ابنُ عباس، وعائشة.

- = وسنن الدارقطني. والدر المنثور ١٩٣/١ . ومصنف عبد الرزاق ٧٣٠٣ . وكشف الخفا ٥٩/١ . وشرح السنة للبغوي ٢٤٠/٦).
- (٢٧٨) انظر: (سنن النسائي ١٣٤/٤. ومسند أحمد بن حنبل ٦٣/٢. وسنن الدارمي ٤/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٠٤/٤، ٢٠٥. وإرواء الغليل ٨/٤. وفتح الباري ١١٣/٤. ومعاني الآثار ١٢٣/٣. ومسند الشافعى ١٨٧).
  - (★) انظر : (السنن الكبرى، للبيهقي ٢٠٥/٤).
- (٢٧٩) انظر: (صحيح مسلم ٧٥٩. وفتح الباري ١١٩/٤. وسنن النسائي ١٣٤/٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢٨١٢، ٢٥٩٢، ٢٨١. والسنن الكبرى ٢٠٦/٤، ٢٠٧).
- ( ٢٨٠ ) لعاً : كلمة يدعى بها للعاثر بأن ينتعش ، معناها الإرتفاع . قال أبو زيد : إذا دعي للعاثر بـأن ينتعش قيل : لعاً لك عالياً . ومثله : دَعْ دَعْ ـ قال أبو عبيدة : من دعائهم لا لعاً لفلان ، أي : لا أقامه الله . والعرب تدعو على العاثر من الدواب إذا كان جواداً بالتعس ، فتقول تعساً له : وإن كان بليداً كان دعاؤهم له إذا عثر : لعاً لك .
  - انظر : ( لسان العرب ٤٠٤٦ ) .
    - (٢٨١) في أ: لزمه الصوم في نفسه.

الثاني: مَنْ شَهد منكم الشهرَ فليصُمْ منه ما شَهد وليُفْطِرْ ما سافر .

وقد سقط القولُ الأول بالإجماع من المسلمين كلِّهم على الثاني، وكيف يصحُّ أن يقولَ ربُّنا سبحانه: « فمن شَهِد منكم الشهرَ فليصُمْ منه ما لم يشهد »، وقد رُوِيَ « أن النبي عُيَالِهُ سافر في رمضان فصام حتى بلغ الكَدِيد، فأَفْطَر وأَفْطَر المسلمون » <sup>(٢٨٢)</sup>. **المسألة الخامسة:** 

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

11

إذا صام في المِصْر، ثم سافر في أثناء اليوم لزمَه إكمالُ الصوم، فلو أفطر قال مالك: لا كَفَّارَةَ عليه؛ لأنَّ السفر عُذْرٌ طرأ، فكان كالمرض يَطْرَأُ عليه.

وقال غَيْرُه: عليه الكفَّارَة، وبه أقول؛ لأنَّ العُذْر طَرَأ بعد لزوم العبادة، ويُخالف المرض والْحَيْض؛ لأنَّ المرضَ يُبيح له الفِطْر يُحَرَّم عليه الصوم، والسفر لا يُبيح له ذلك؛ فوجبَتْ عليه الكفَّارَة لهَتْكِ حُرْمَتِه.

المسألة السادسة:

سورة البقرة الآية (١٨٥)

لا خلافَ أنه يصومُه مَنْ رآه، فأما مَن أُخبر به فيلزمُه الصوم؛ لأنّ رؤيته قد تكون لمحة، فلو وقف صَوْمُ كلّ واحد على رؤيته لكان ذلك سبباً لإسْقاطه، إذ لا يمكنُ كلَّ أحدٍ أن يراه وقْتَ طلوعه، وإنَّ وقت الصلاة الذي يشتركُ في دركه كلُّ أحد ويمتدَّ أَمَدُه يُعْلَمُ بخبر المؤذّن، فكيف الهلال الذي يَخْفَى أمرهُ ويقصُر أمَدُه؟

وقد اختلف العلماء في وَجْهِ الخبر عنه؛ فمنهم مَنْ قال: يجزِي فيه خَبَرُ الواحد كالصلاة، قاله أبو ثور؛ ومنهم مَن أجْراه مجرى الشهادة في سائر الحقوق، قاله مالك؛ ومنهم من أجْرَى أوله مجرى الإخبار وأجرى آخره مَجْرى الشهادة، وهو الشافعي؛ وهذا تحكَّم ولا عُذْرَ له في الاحتياط للعبادة، فإنه يحتاط لدخولها كما يحتاط لخروجها، والاحتياطُ لدخولها ألا تلزم إلا بيقين <sup>(١٨٢)</sup>.

وأما أبو ثور فاستظهر بما رُوي عن ابن عباس، قال: جاء أعرابيٌّ إلى رسول الله

- (۲۸۲) سيأتي تخريجه.
- (٢٨٣) في أ: لا تلزم إلا بيقين.

(۱۸۵) THE PRINCE GHAZI TRUST ( البقرة الآية (۱۸۵) OR QURANIC THOUGHT ( البقرة الآية (۱۸۵)

عُطِّلَةٍ فقال: أبصرتُ الهلال الليلة، فقال: «أتشهدُ أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً عبده ورسوله؟ » قال: نعم. قال: «يا بلال؛ أذِّنْ في الناسِ فلْيَصُوموا غداً ». خرّجـه النسائي والترمذي وأبو داود <sup>(١٨٢)</sup>.

وقال أبو داود : قال ابنُ عمر رضي الله عنه : « أخبرتُ رسولَ الله ﷺ أنِّي رأيتُ الهلالَ، فصام وأمر الناسَ بالصيام » <sup>(٢٨٥)</sup> .

واعترض بعضُهم على خَبرِ ابْنِ عباس أنّه رُوي مُرْسَلاً تارة وتارة مُسْنَداً ؛ وهذا مما لا يقدحُ عندنا في الإخبار ، وبه قال النظام؛ لأن الراويَ يسنده تارة ويرسله تارة أخرى ، ويسنده رجلٌ ويرسله آخر .

وقيل: يحتمل حديثُ ابن عمر أن يكونَ رآه غيرُه قبله، وهذا تحكّم وزيادة على السبب، ولو كان هذا جائزاً لبطلَ كلُّ خَبَر بتقدير الزيادة فيه. فإن قيل: نؤيّدُه بالأدلة <sup>(٢٨٦)</sup>.

> قلنا : لا دليل، إنما الصحيحُ فيه قبولُ الخبر من العَدْل ولزوم العَملِ به. المسألة السابعة :

إذا أخبر مُخْبر عن رؤية بلد فلا يخلـو أنْ يقرُبَ أو يبعد؛ فإن قَرُب فالحكم واحد، وإن بَعُد فقد قال قوم: لأهلِ كلِّ بلدٍ رؤيتهم <sup>(٢٨٧)</sup>.

وقيل: يلزمُهم ذلك.

وفي الصحيح، عن كُرَيب، « أن أُمَّ الفضل بعثته إلى معاوية بن أبي سفيان بالشام، قال: فقدمْتُ الشام فقضيتُ حاجتَها، واستُهِلَّ عليّ هلال رمضان وأنا بالشام، فرأيتُ

- (٢٨٤) آنظر: (سنن الترمذي ٩٦٠، ٩٦١. وسنن النسائي، الباب ٨ من كتاب الصيام. وسنن أبي داود، الباب ١٤ من كتاب الصيام. وإتحاف السادة المتقين ٣٠٢/٤. ومشكل الآثار ٢٠٢/١ . وإرواء الغليل ١٥/٤. ونصب الراية ٢٣٥/٢ ، ٤٤٣ . وتفسير الطبري ١٥٥/٨ ).
  - (۲۸۵) سيأتي تخريجه.
  - (٢٨٦) في أ: نزيده.
  - (٢٨٧) على هامش أ : مسألة هل يصوم أهل قطر برؤية غيره.

سورة البقرة الآية ( ٨٥) الملك في في المركزي في المكر العربي FOR OURANIC THOUGHT

171

الهلال ليلة الجمعة، ثم قدِمت المدينة في آخر الشهر، فسألني ابن عباس، ثم ذكر الهلال فقال: متى رأيتَه؟ فقلت: ليلة الجمعة، [فقال: أنت رأيتَه؟ قلت: نعم، ورآه الناس وصامُوا وصام معاوية]، قال: لكنّا رأيْناه ليلةَ السبت، فقلت له: أوَ لاَ تكتفي برؤية معاوية؟ قال: لا؛ هكذا أمرَنا رسولُ الله عَلَيْكُمْ » (٢٨٨).

واختلف في تأويل قول ابن عباس هذا، فقيل: ردَّه لأنه خبرُ واحد، وقيل: ردّه لأنَّ الأقطارَ مختلفةٌ في المطَالع، وهو الصحيح، لأن كُرَيْباً لم يشهد، وإنما أخبر عن حُكْم ثبت بشهادة؛ ولا خلافَ في أنَّ الحكم الثابت بالشهادة يُجزى فيه خبرُ الواحد؛ ونظيرُ ما لو ثبت أنّه أهلَّ ليلة الجمعة بأغْمات<sup>(٢٨٩)</sup>، وأهلّ بإشبيلية <sup>(٢٩٦)</sup> ليلة السبت، فيكون لأهل كل بلد رؤيتهم؛ لأنَّ سُهَيلاً <sup>(٢٩٦)</sup> يُكشف من أغمات ولا يُكْشف من إشبيلية، وهذا يدلُّ على اختلاف المطالع.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَّةَ ﴾:

معناه عدَّة الهلال، كان تسعة وعشرين أو ثلاثين، قال ابن عمر : سمعتُ رسول الله عَلَيْتَهِ يقولُ: « الشهر تسعٌ وعشرون، فإذا رأيتُـم الهلالَ فصُـومُـوا، وإذا رأيتمـوه فأَفْطِرُوا » . أخرجه مسلم <sup>(٢٩٢)</sup> .

- (٢٨٨) انظر: (صحيح مسلم ٧٦٥. وتفسير القرطبي ٢٩٥/٢).
  - (٢٨٩) أغمات: ناحية في بلاد المغرب، قرب مراكش.
    - (٢٩٠) أشبيلية: مدينة كبيرة بالأندلس.
      - (٢٩١) سهيل: أحد الكواكب.

. PRINCE GHAZI TRUST المترة البقرة الآية ( ١٨٥ ) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ وَلِتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾:

0 Rimis 0

177

قال علماؤنا <sup>(٢٩٣)</sup> : معناه تكبّروا إذا رأيتم الهلال، ولا يزالُ التكبيرُ مشروعاً حتى تصلّى صلاةُ العيد، وقد كان النبيَّ ﷺ يكبِّر إذا رأى الهلالَ، ويكبِّرُ في العيد، فأمّا تكبيرُه إذا رأى الهلالَ فلم يثبت، أما إنه روَى أبو داود وغيرُه عن قتادة بلاغاً عن النبيّ ﷺ حديثين متعارضين:

أحدُهما : « أن النبي ﷺ كان إذا رأى الهلالَ أَعْرَض عنه » <sup>(٢٩٤)</sup> . الثاني : « أنه كان إذا رآه قال : هلال خَيْرٍ ورُشْد ، آمنتُ بالذي خلقك ـ ثلاث مرات ، ثم يقول : الحمدُ لله الذي ذهب بشهر كذا وجاء بشَهْر كذا » <sup>(٢٩٥)</sup> .

قال القاضي: ولقد لُكْته فما وجدتُ له طعماً .

وقد أخبرنا المبارك بن عبدالجبار ، أخبرنا ابن زَوْج الحرة ، [ أنبأنا النجي ]<sup>(٢٩٦)</sup> ، أنبأنا ابن محبوب ، أنبأنا ابن سَوْرة ، أنبأنا محمد بن بشار ، أنبأنا أبو عامر العَقَدي ، أنبأنا سليان بن سفيان المدني ، أنبأنا بلال بن يحيى بن طلحة بن عبيد الله ، عن أبيه ، عن جدّه طلحة بن عبيد الله أنّ النبي ﷺ كان إذا رأى الهلال قال : « اللهم أهلّه علينا باليُمْن والإيمان والسلامة والإسلام » <sup>(٢٩٢)</sup>.

- (٢٩٣) على هامش أ : مسألة تكبير العيدين لرؤية الهلال.
- (٢٩٤) انظر: (سنن أبي داود ٥٠٩٣. المستدرك ٢٨٥/٤. والتاريخ الكبير، للبخاري ١٠٩/٢. وتاريخ بغداد ٣٢٤/١٤. ومصنف عبدالرزاق ٢٠٣٣٩، ٢٠٣٣٩).
- (٢٩٥) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١٠ من كتاب الأدب. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٢٩/٤. ومجمع الزوائد ١٣٩/١٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٤٥١. ومصنف عبد الرزاق ٧٣٥٣، ٢٠٣٣٨ وعمل اليوم والليلة، لابن السني ٦٣٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٤٠٠/١٠. وشرح السنة، للبغوي ١٢٩/٥).
  - (٢٩٦) ما بين المعقوفتين ساقط من د .
- (٢٩٧) انظر: (سنن الترمذي ٣٤٥١. والمستدرك ٢٥/٤. ومسند أحمد بن حنبل ١٦٣/١. وعمل اليوم والليلة، لابن السني ٦٣٥. وموارد الظمآن، للهيئمي ٢٣٧٤. وتاريخ بغداد ٣٢٤/١٤. وميزان الاعتدال ٣٤٦٩. وإتحاف السادة المتقين ١٠١/٥، ١٠٢. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٤٢٨. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٥٦/٢. والكامل، لابن عدي ٣/١٢١١. والضعفاء، للعقيلي ر ١٣٦/٢).

سورة البقرة الآية ( ١٨٥ ) معطى THE PRINCE GHAZI TRUST المورة البقرة الآية ( ١٨٥ ) معطى المعام المعام المعام الم

قال ابن سَوْرة: حسن غريب. قال القاضي: وهو أثبت من المتقدم <sup>(٢١٨)</sup>. وأما تكبيرُه عليه السلام في العيد فهي مسألة مُشْكِلَةٌ ما وجدتُ فيها شفاءً عند أحد، ومقدارُ الذي تحصَّل بعد البحْثِ أنّ للتكبير ثلاثةَ أحوال: حال في وقت البروز إلى صلاةِ العيد، وحال الصلاة، وحال بعد الصلاة.

۱۳۳ ....

فأما تكبير البروز، فأخبرنا أبو الحسن: المبارك بن عبدالجبار الأزدي، أنبأنا أبو الطيب الطبري أنبأنا أبو الحسن علي بن عمر، أخبرنا أبو عبدالله الأملي <sup>(٢٩٦)</sup>، حدثنا علي بن محمد بن إسماعيل، حدثنا عبيد الله بن محمد بن حبيش، حدثنا موسى بن محمد، عن عطاء، حدثنا الوليد بن محمد، حدثنا الزهري، أخبرني سالم بن عبدالله، أنَّ عبدالله ابن عمر أخبره: «أنَّ رسول الله عَيَّيْنَدٍ كان يكبِّرُ يَوْم الفِطْر مِن حين يخرجُ من بيته حتى يَأْتِي المصلى» <sup>(٢٠٠)</sup>.

وذُكِر عن ابن عمر مثله، وعن علي رضي الله عنه «أنه كان يكبِّر حتى يأ**تي** الجبَّانة » <sup>(٣٠١)</sup> ، يريدُ حين يبرز .

وروي عن أبي عبدالرحمن السلمي أنهم كانوا في التكبير في الفِطْرِ أشد منهم في الأضحى.

وأمــا تكبيـرُه في صلاةِ العيد فقد اختلف في ذلك العلماء سلفاً وخلفاً ، ورَوَيْنا في ذلك الأحاديثَ والأخبار عن النبي ﷺ وأخباراً عن السلف.

فأما الأحاديثُ، فروى عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، وابن لهيعة، عن أبي الزبير، عن جابر، وأبو الأسود محمد بن عبد الرحمن، ومحمد بن مسلم بن شهاب عن عُرْوَة، عن عائشة، وعمار بن ياسر، وكثير بن عبدالله بن عمرو بن عوف، عن أبيه، عن جده، وعبدالله بن عامر الأسلمي، وغيره، عن نافع عن ابن عمر، واللفظُ واحد:

(٢٩٨) في د: وهو أشبه من المتقدم. (٢٩٩) في أ: أبو عبدالله الأثلي. (٣٠٠) انظر: (سنن الدارقطني ٤٤/٢ . ومصنف عبدالرزاق ٥٦٨٤ . وتفسير القرطبي ٣٠٧/٢). (٣٠١) سبق تخريحه. (۱۸۵) THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST

« أَنَّ رسولَ الله صَلِيْتُهُ كان يكبِّر في الفِطْرِ سبعاً في الأولى وخساً في الثانية » <sup>(٢٠٢)</sup> .

وأما أخبارُ السلَف فرُوِي عن عليّ رضي الله عنه: « يكبّر إحدى عشرة تكبيرة، ستاً في الأولى، وخمساً في الآخرة، ويكبرّ في الأضحى خمس تكبيرات، ثلاثاً في الأولى وثنتين في الثانية».

ورَوى أيوب، عن نافع، عن أبي هريرة رضي الله عنه، «أنه كان يكبِّر اثنتي عشرة تكبيرة، سبعاً في الأولى، وخساً في الثانية، سوى تكبيرة الإحرام وتكبيرة الركوع».

وقد روى عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده: « ثنتي عشرة تكبيرة مثله »، ورُوِيَ عن ابن عباس رضي الله عنه: « ثلاث عشرة تكبيرة؛ سَبْعاً في الأولى وسِتاً في الثانية ».

وروي عنه: « إن شئتَ سبعاً ، أو إحدى عشرة ، أو ثلاث عشرة ».

ورُوِي عن ابن مسعود : « يكبّر تسعاً : خمساً في الأولى، وأربعاً في الثانية » ؛ ومثله عن حُدَيفة وأبي موسى؛ وروي عنهما : « يكبّر في العيدين أربعاً كتكبير الجنائز » .

وقد أرسل سعيد بن العاصي أميرُ المدينة إلى أربعةٍ من أصحاب الشجرة، سألهم عن<sup>(٢٠٣)</sup> التكبير في العيدين، فقالوا: ثماني تكبيرات، فذكره لابن سيرين، فقال: صدق، ولكنه أَغْفَل تكبيرةَ فاتحةِ الصلاة.

واختلف رأيُ الفقهاء؛ فقال مالك والشافعي والليث وأحمد بن حنبل وأبو ثور: سبعاً في الأولى، وخمساً في الثانية.

إلا أنَّ مالكاً قال: سَبْعاً في الأولى بتكبيرة الإحرام. وقال الشافعي: سوى تكبيرةِ الإحرام.

(٣٠٢) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٦٥/٦، ٧٠. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٨٦/٣. وشرح معاني الآتار للطحاوي ٣٤٤/٤). (٣٠٣) في أ: يسألهم عن.

سورة البقرة الآية ( ١٨٥ )

قال أحمد وأبو ثور : سوى تكبيرة القيام . وقال الثَّوْرِي وأبو حنيفة : يكبرَ خمساً في الأولى ، وأربعاً في الثانية ، ستّ فيها زوائد ، وثلاث أصليات بتكبيرة الافتتاح وتكبيرتي الركوع ، لكن يُوالي بين القراءتين ، ويُقَدِّم التكبير في الأولى قبل القراءة ، ويقدِّم القراءة في الثانية قبل التكبير .

CE GHAZI TRUST ANIC THOUGHT

140

وروى أصحابُ أبي حنيفة أنّ عمرَ رضي الله عنه جمعَ الصحابةَ فاتفقوا على مذهبهم. وظنّ قوم أنّ هذا كأعداد الوضوء وركعات صلاة الليل، وهو وَهُم مِنْ قائله ليس في الوضوء أعداد، وقد بيّناها، ولا في قيام الليل ركعات مقدّرة؛ وإنما هو اختلافُ روايات في صلاةِ جاعات، فهي كاختلافِ الروايات في صلاة الخوف؛ وإنما يترجَّح فيها عند النظر إليها:

أحدها : أن يُقال : إنّ المرء مخيَّر في كل رواية ، فَمَنْ فعل منها شيئاً تمّ له المرادُ منها ؛ لأنَّ الفَرْضَ نفسُ التكبير لا قَدْره <sup>(٢٠٤)</sup> .

وإمّا أنْ يُقال: إنَّ روايةَ أهل المدينة أرجحُ لأجل أنهم بالدِّين أقعد؛ فإنهم شاهدوها، فصار نَقْلُهم كالتواتر لها.َ

ويترجَّحُ قولُ مالك على قول الشافعي؛ لأنّ مالكاً رأى تكبيراً يتألَّفُ من مجموعِهِ وِتْرٌ، والله وِتر يحبُّ الوتر، [ وإليه أميل ] <sup>(٢٠٥)</sup>.

وقد يمكن تلخيصُ بعض هذه الروايات بأن يقال: إنه يحتملُ أن يكونَ الراوي عَدَّ الأصولَ والزوائدَ مرةً وأخَبر عنها، في أتي من مجموعها ثلاث عشرة، أو يقتصر على الزوائد في الذِّكْرِ ويحذف الأصليات الثلاث فيَظْهر هاهنا التباينُ أكثر، ولكن يَفْضُل الكلَّ ما قدَّمنا من الرجوع إلى أعمالِ أهلِ المدينة، والله أعلم.

وأما تكبيرُهمن بعد الصلاة، فروَى أبو الطفيل، عن عليّ، وعهار : « أنَّ النبيَّ ﷺ كان يكبِّرُ في دُبُر الصلوات المكتوبة من صلاةِ الفَجْرِ غداة عَرَفة إلى صلاة العصر آخر

(۳۰٤) في أ: لأن الفرض تعيين التكبير لا قدره.

(٣٠٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من د، وهـ، وكتبت على هامش هـ.

أيام التشريق يوم دَفْعَة الناس العظمى » <sup>(٣٠٦)</sup> .

O LEADS

١٢٦

ومن حديث أبي جعفر ، عن جابر : « أنَّ النبي ﷺ كان إذا صلَّى الصبح من غداة عَرَفة ، وأقبل على أصحابه يقول : على مكانكم ، ويقول : الله أكبر لا إله إلا الله ، والله أكبر الله أكبر ولله الحمد » <sup>(٣٠٧)</sup> .

THE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية ( ١٨٥ ) FOR QURANIC THOUGHT

ورُوي، عن نافع، عن ابن عمر: «أنهم كانوا يكبِّرون في صلاةِ الظهر، ولا يكبِّرون في صلاة الصبح»، كذلك فعل عثمانُ رضي الله عنه وهو محصور .

وروى ربيعة بن عثهان، عن سعيد بن أبي هند، عن جابر بن عبدالله: سمِعْته يكبِّرُ في الصلوات أيام التشريق: الله أكبر \_ ثلاثاً.

واختار الشافعيُّ رواية أبي جعفر [ عن جابر ] <sup>(٣٠٨)</sup> ، أن يجمعَ بين التهليل والتكبير والتحميد ، وذكرها ابن الجلاب من أصحابنا .

واختار علماؤنا التكبير المطلَق، وهو ظاهِرُ القرآن، وإليه أميل. والله أعلم.

وكانت الحِكمةُ في ذلك على ما ذكره علماؤنا رحمةُ الله عليهم الإقبالَ على التكبير والتهليل، وذِكْر الله تعالى عند انقضاء المناسك شُكْراً على ما أَوْلَى من الهداية وأنقذ به من الغواية، وبدلاً عما كانت الجاهليةُ تفعلُه من التفاخرِ بالآباء، والتظاهرِ بالأحسابِ، وتعديدِ المناقبِ، على ما يأتي تبيانه في موضعه إن شاء الله تعالى.

#### الآية السابعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَتُ إِلَى نِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ وَأَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتِمَّوا الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَلاَ تُبَاشِرُوهُنَّ وَأَنْتُمْ

> (٣٠٦) سيأتي تخريجه. (٣٠٧) انظر: (سنن الدارقطني ٢/٥٠ . وإرواء الغليل ٣/١٢٤ ، ١٢٥). (٣٠٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.

سورة البقرة الآية ( ۸۲) أنسبة في المعالية ( ۸۲) المعالية في المعالية ( ۸۲) المعالية المعالية ( ۸۲) المعا

عَاكِفُونَ في الْمَسَاجِدِ. تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلاَ تَقْرَبُوهَا، كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ آيَاتِهِ لِلنَّاس لَعَلَّهُمْ يتَّقُونَ﴾ [ الآية: ١٨٧ ].

فيها تسع عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رَوَى الأَئمة : البخاري وغيره : عن البراء : أنَّ أصحابَ رسولِ اللهِ عَيَّلِيَّهُ كانوا إذا حضر الإفطارُ فنام الرجلُ منهم قبل أن يُفْطر لم يأكل ليلته ولا يومَه حتى يُمْسِي ، وأن قيس بن صِرْمَة الأنصاري كان صائماً ، فلما حضر الإفطار أتى امرأته ، فقال : أعندكِ طَعَام ؟ قالت : لا ، ولكني أنطَلق فأطلب ، وكان يعملُ يومه ، فغلَبَتْه عيناه ، فجاءتْه امرأتُه ، فلما رأته قد نام قالت : خيبةً لك ؛ فلما انتصف النهارُ غُشِيَ عليه ، فذكرَتْ

وروى الطبري نحوه، وأنَّ عمر رضي الله عنه رجع من عند النبي ﷺ وقد سمَر عنده ليلةً، فوجد امرأتَه قد نامَتْ فأرادها فقالت: قد نِمْتُ، فقال: ما نِمْتِ، ثم وقع عليها، وصنع كعب بن مالك مثله. فَغَدَا عُمَرُ رضي الله عنه على النبي ﷺ ، فقال: أعتذر إلى الله وإليك؛ فإنَّ نفسي زيَّنَت لي مواقعةَ أهلي، فهل تجدُ لي من رُخْصة؟ فقال له: «لم تكن بذلك حقيقاً يا عمر»! فلما بلغ بيتَه أرسل إليه فأنبأه بعُذْرِه في آية من القرآن <sup>(٢١٠)</sup>.

وقد روى أبو داود في أبواب الأذان قال: « جاء عمرُ رضي الله عنه فأراد أهله، فقالت: إني قد نمتُ: فظنَّ أنها تعتلٌ، فأتاها، فلما أصبح نزلت هذه الآية » <sup>(٢١١)</sup>.

- (٣٠٩) انظر: (صحيح البخاري ٣٤/٣. وسنن أبي داود الباب ١ من كتاب الصوم. وسنن الترمذي، سورة ٢ من كتاب التفسير. وسنن الدارمي، الباب ٧ من كتاب الصوم. ومسند أحمد بن حنبل ٥٩٢/٦).
  - (٣١٠) انظر: (الدر المنئور ١٩٧/١ . وتفسير القرطبي ٣١٥/٢).
    - (٣١١) انظر : (سنن أبي داود ، الباب ٣٨ من الصلاة).

( ۱۸۷ ) معتقد البقرة الآية ( ۱۸۷ ) FOR QURANIC THOUGHT ( البقرة الآية ( ۱۸۷ )

المسألة الثانية: في « الرَّفَث » :

۱۲۸

الرَّفَتُ يكونُ الإفحاش في المنطق، ويكون حديث النساء، ويكون مباشرتهنّ. والمرادُ به هاهنا المباشرة <sup>(٢١٢)</sup>.

وقد رُوي عن ابن عباس أنه قال: المباشرةُ الجمع، ولكنَّ الله تعالى كريم يُكَنِّي، وهذا يعضد قولَ مَنْ قال: إنّ معنى قوله تعالى: **﴿ كما كُتِب على الذين من** قبلكم﴾ أنهم أهلُ الكتاب؛ فإنهم كذلك يصومون، ثم نسخ الله تعالى ذلك بهذه الآية.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ هُنَّ لِبَّاسٌ لَكُم ﴾ :

المعنى هُنَّ [ ستر ] <sup>(٢١٣)</sup> لكم بمنزلة الثوب، ويُفْضِي كلُّ واحدٍ منكم إلى صاحبه، ويستترُ به ويسكُنُ إليه.

والفِقْهُ فيه أنَّ كلَّ واحدٍ منكم لا يقدِرُ على الاحتراز من صاحبه لمخالطته إياه ومباشرتِه له.

وقيل: المعنى أن كلَّ واحدٍ منكم متعفَّفٌ بصاحبه مستترَّ به عما لا يحلُّ له من التعرِّي مع غيره.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ ﴾:

وهذا يدلُّ على قوةِ روايةِ عمر وكَعْب رضي الله عنهما؛ فإنه سبحانه أخْبَر أنه عَلِم الخيانةَ ، ولا بدَّ من وجودِ ما علم موجوداً . وإن كان على حديث قيس بن صِرْمة الذي رواه البخاري فتقديره: عَلِم الله أنكم كنتم تختانون أنفسكم فرخَّص لكم <sup>(٣١٤)</sup> .

(٣١٢) في أ: المراد به هنا المباشرة. ما بين المعقوفتين: ساقط من د ، هـ ، هي من أ . ( 717) (٣١٤) سبق تخريج حديث قيس بن صرمة، في هامش ٣٠٩.

# المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾:

قد بيّنا في كتاب الأمر توْبةَ اللهِ تعالى على عباده<sup>(٢١٥)</sup> ومعنى وصفه بأنه التوّاب. وقد تاب علينا ربنا هاهنا بوجهين:

أحدهما : قبوله تَوْبة من اخْتَانَ نفسه .

والثاني: تخفيف ما ثقُل، كما قال تعالى: ﴿ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ [المزمل: ٢٠]؛ أي رجع إلى التخفيف.

قال علماءُ الزهد : وكذا فلتكن العنايةُ وشرف المنزلة ، خان نفسه عمرُ فجعلها الله تعالى شريعة ، وخفّف لأجْلِه عن الأمة ، فرضي الله عنه وأرضاه .

# المسألة السادسة [ قوله تعالى] (٢١٦) : [ فالآنَ بإِشرُوهُنَّ ﴾ :

معناه: قد أحلَّ اللهُ لكم ما حرّم عليكم، وهذا يدلُّ على أن سَبَبِ الآية جماعُ عمر رضي الله عنه لا جُوع قيس؛ لأنه لو كان السبب جوع قيس لقال: فالآن كلوًا، ابتدأ به لأنه المهم الذي نزلت الآية لأجله.

> المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَابْتَغُوا مَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ ﴾: فيه ثلاثة أقوال:

> > الأول: ما كتب الله لكم من الحلال. الثاني: ما كتب اللهُ لكم من الولد.

> > > الثالث: ليلة القدر.

فالقولُ الأول عامٌّ يشهدُ له حديث قيس، والثاني خاص يشهدُ له حديث عمر، والثالث عام في الثواب والأجر.

(٣١٥) في د ، هـ : توبة الله على الخلق . وما أوردناه من أ .

(٣١٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.

TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا ﴾:

O REED O

هذا جوابُ نازلةِ قيس بن صِرْمة، والأول جواب نازلة عمر رضي الله عنه؛ وبدأ بنازلة عمر، لأنه المهم فهو المقدّم.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ﴾:

رَوى الأئمةُ بأجمعهم: قال عديّ بن حاتم: « لما نزلت هذه الآية عمدت إلى عِقالين لي أسود وأبيض، فجعلتُهما تحت وسادتي، وجعلتُ أنظرُ في الليل إليهما فلا يستبينُ لي فعمدتُ إلى رسول الله عُمَيْلَيْهِ فذكرتُ ذلك، فقال: « إنما ذلك سوادُ الليل وبياض النهار »، ونزل قوله تعالى: ﴿ **من الفَجْر ﴾** <sup>(٢١٧)</sup>.

وروى الأئمة: قال النبي ﷺ : « لا يمنعنكم أذانُ بلال من سحوركم، فإنه يؤَذِّنُ بلَيْلِ ، ليرجعَ قائمكم، ويوقظَ نائمكم، وليس أن يقول هكذا ـ وصوَّب يده ورفعَها ـ حتى يقول: هكذا ـ وضرب بين أصابعه » <sup>(٣١٨)</sup>.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَتِمُّوا الصِّيَّامَ إلى الليل﴾:

فشرط ربَّنا تعالى إتمامَ الصوم حتى يتبيَّن الليلُ، كما جوّزَ الأكْلَ حتى يتبينَ النهار ، ولكن إذا تبيَّنَ الليلُ فالسنَّةُ تعجيلُ الفِطْر .

وقد روى الأئمة منهم البخاري، عن عبدالله بن أبي أوفى، قال: كنَّا مع النبيَّ عَيْشِهُم

- (٣١٧) انظر: (صحيح البخاري ٧٦/٣. وسنن الترمذي ٢٩٧. ومسند أحمد بن حنبل ٤٧٧/٤. وفتح الباري ١٣٢/٤. وكنز العمال ٢٩٧٠).
- (٣١٨) أنظر: (صحيح البخاري ١٦٠/١، ١٦٠/٧، ١٦٠/١، وصحيح مسلم، الباب ٨، حديث ٣٩ من كتاب الصيام. وسنن أبي داود، الباب ١٧ من كتاب الصيام. وسنن ابن ماجه ١٦٩٦. والسنن الكبرى ١/٣٨٠، ٣٨١، وصحيح ابن خزيمة ٢٠٢ ومسند أبي عوانة ١/٣٣٣، ومصنف ابن أبي شيبة ٩/٣. وفتح الباري ١٠٣/٢ ومسند أحد بن حنبل ١/٣٨١، ٣٩٣، ٢٥٥ والمعجم الكبر، للطبراني ٢/٣/١٠ والكامل في الضعفاء، لابن عدي ٢/٢٢٦، ٢٥٦. وإرواء الغليل ١٦/٢ . ومجع الزوائد ١٥٣/٣ . ونصب الراية، للزيلعي ٢/٢٢١، ٢٥٦ . وإرواء الغليل ٣٠/٤

في سفَر ؛ فصام حتى أَمسى، فقال لرجل: « انْزِل فاجْدَحْ لي ». قال: لو انتظرتَ حتى تمسي. قال: « انزلْ فاجْدَحْ لي إذا رأيت الليل قد أقبل من هاهنا وأدبر من هاهنا فقد أفطر الصائم » <sup>(٣١٩)</sup>.

171

المسألة الحادية عشرة:

كما أنّ السنة تعجيلُ الْفِطْر مخالفةً لأهل الكتاب كذلك السنةُ تقديم الإمساك ــ إذا قرب الفَجْر \_ عن محظورات الصيام.

ومن العلماء مَنْ جَوَّزَ الأكلَ مع الشك في الفجر حتى يتبيَّن؛ منهم ابن عباس والشافعي، لقوله تعالى: ﴿ح**تى يتبيَّنَ﴾،** ولأن النبي ﷺ قال: « وكلُوا واشربوا حتى ينادي ابْن امّ مكتوم » <sup>(٢٢٠)</sup>، وكان ابنُ أم مكتوم رجلاً أعْمَى لا ينادي حتى يقال له: اصبحت أصبحت.

وتأوّله علماؤنا : قاربت الصباح، وقاربت تبيّن الخيط، وهو الأشبه بوَضْع الشريعة وحُرْمَة العبادة، لقوله ﷺ : « يُوشِكُ مَنْ يَرْعَى حول الحِمَى أن يقعَ فيه » <sup>(٢٢١)</sup> . وإذا جاء الليلُ فأكلت لم تَخَفْ مواقعةَ محظور ، وإذا دنا الصباحُ لم يحلّ لك الأكل لأنه ربما أوقعك في المحظور غالباً .

المسألة الثانية عشرة:

إذا تبيَّن الليلُ سُنَّ الفِطْرُ شَرْعاً، أكل أو لم يأكل؛ فإنْ ترك الأكل لعُـذُر أو

- (٣١٩) انظر: (صحيح البخاري ٤٣/٣ ، ٤٧ ، ٢٦/٧ . وصحيح مسلم، حديث ٥٢ من كتاب الصلاة. وسنن أبي داود، الباب ١٩ من كتاب الصيام. ومسند أحمد بن حنبل ٣٨١/٤. والسنن الكبرى ٢١٦/٤. وتفسير الطبري ١٠٣/٢ . ومصنف عبد الرزاق ٧٥٩٤. وفتح الباري ١٧٩/٤، ١٩٩، ٤٣٦/٩ . وتغليق التعليق ٦٩١ . ومسند الحميدي ٧١٤).
- (٣٢٠) انظر: (صحيح البخاري ٣٧/٣. ومسند أحمد بن حنبل ١٣٢/٢، ٥٤/٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٩/٣. وطبقات ابن سعد ١٥٢/١/٤. والتمهيد، لابن عبد البر ٥٧/١٠. وفتح الباري ١٣٦/٤، ٢٦٤/٥. وعلل الحديث لابن أبي حاتم ١٤٦١. ومسند الشافعي ١٠. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٧/٣٠٠).

( ٣٢١) أهو جزء من حديث: « إنما الأعمال بالنيات » وقد سبق تخريجه .

( ۱۸۷ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( البقرة الآية ( ۱۸۷ ) FOR OURANIC THOUGHI

لشُغْل جاز، وإن تركه قَصْداً لموالاة الصيام قُرْبةً اختلف العلماء؛ فممَّنْ رآه جائزاً عبدُ الله بن الزبير، كان يصومُ الأسبوع ويُفْطر على الصبر، ورآه الأكثر حراماً لما فيه من مخالفةِ الظاهر والتشبَّهِ بأهل الكتاب.

134

والصحيحُ أنه مكروه؛ لأن علَّة تحريمه معـروفـة، وهـي ضعـف القُـوَى وإنهاك ا الأبدان.

وروى الأئمةُ، أنَّ النبيّ ﷺ نهى عن الوِصَال، فقال رجل من المسلمين: فإنك تواصِلُ، فقال رسولُ الله ﷺ : « وأيّكم مثلي؟ إني أبيتُ يُطْعمني ربي ويسقيني ». فلما أبَوْا أن ينتهوا عن الوصال واصَل بهم يوماً ويوماً ، ثم رأوا الهلال ، فقال: « لو تأخَّر الهلال لَزِدْتكم » <sup>(٣٢٣)</sup> ، كالْمُنْكل لهم حين أبَوْا أن ينتهوا وهذا يدلُّ على أنّ ذلك لم يكن محرَّماً ، وإنما كان شفقةً عليهم ، فلذلك لم يقبلوه ، ولو كان حراماً ما فَعَلُوه .

وروَى البخاري، عن أبي سعيد الْخُدْري، أن النبي يَتَلِيُّهُ قال: «لا تُواصلوا؛ فأَيَّكُم أرادَ الوصال فليواصِلْ، حتى السَّحَر» <sup>(٣٢٣)</sup>. وهذه إباحةٌ لتأخير الفطر، ومَنْعٌ من إيصال يوم بيوم.

المسألة الثالثة عشرة: لما قال الله تعالى: ﴿ فَالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وَابِتغُوا مَا كَتَبَ الله لكم، وكلُوا واشْرَبُوا حتى يتبيَّن لكم الخيطُ الأبيضُ من الخيطِ الأسودِ من الفَجْرِ ﴾:

- (٣٢٢) انظر: (صحيح البخاري ٢١٦/٨، ٤٩/٣، ٢١٦/٨، ١٩، وصحيح مسلم، الباب ١١، حديث ٥٧. ومسند أحمد بـن حنبـل ٢٨١/٢، ٥١٦. والسنـــن الكبرى ٢٨٢/٤. وتلخيــص الحبير ٢٠٠/٢. ومصنف عبد الرزاق ٧٧٥٣. وفتح الباري ١٣٩/٤، ٢٠٦، ١٢٦/١٢، ٣٢٥/١٣، ٢٢٥/ ٢٧٥، ٢٧٨، ٢٧٩. وتفسير ابن كثير ٣٢٣/١٣، وتفسير القرطبي ١٣٩/٢، ٣٢٩/٢).
- (٣٢٣) انظر: (صحيح البخاري ٤٨/٣ ، ٤٩ ، ١١٩/٩ . وسنن الترمذي ٢٢ ، ٧٧٨ . وسنن أبي داود ٢٣٦١ . ومسند أحد بن حنبل ٢٨١/٢ ، ١٧٥/٣ ، ١٧٠ ، ١٧٣ ، ٢١٨ ، ٢١٦ ، ٣٢٥ ، ٣٢٥ وسنن الدارمي ٨/٣ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ٢٨٢/٤ . ومصنف عبد الرزاق ٧٧٥٣ ، ٧٧٥٥ . والدر المنثور ٢٠٠/١ . وفتح الباري ٢٠٢/٤ ، ٣٧٥/١٣ . ومسند الحميدي ١٠٠٨ . وشرح السنة ، للبغوي ٢٦٤/٦ ).

سورة البقرة الآية (١٨٧)

بيّن بذلك محظوراتِ الصيام؛ وهي الأكلُ، والشرب، والجماع. <sup>(١٨٧)</sup>. فأما ظاهِرُ المباشرة التي هي اتصال البشرة بالبشرة فاختلف العلماء فيها على أربعة أقوال <sup>(٢٢٤)</sup>:

184

الأول: أنها حرام.

الثاني: أنها مُباحة.

الثالث: أنها مكروهة.

الرابع: أنها منقسمةٌ بين مَن يخاف على نفسه التعرُّض لفسادِ الصوم وبين مَنْ يأمنُ ذلك على نفسه.

وتحقيقُ القول فيها: أنها سببٌ وداعيةٌ الى الجماع، وذريعةٌ داعيةٌ اليه، فيختلف في حكمها كاختلافهَم في تحريم الذَّرائع التي تَدْعُو إلى المحظورات؛ فأما علماءُ المالكية فاعتبروا حالَ الرجل وخَوْفَه على صَوْمِه وأمْنَه عليه من نفسه، وقد ثبت: « أنَّ النبي مَتَالِيَهُ كان يقبِّل أزْواجه ـ عائشة وغيرها، وهو صائم، ويأمرُ بالإخبارِ بذلك » <sup>(٢٢٥)</sup>؛ لكن النبي كان أَمْلَكنا لإرْبِه.

وقـد خـرَّج مسلم: « أنَّ النبي ﷺ أفتى عمـر بـن أبي سلمــة بجوازِهــا وهــو شاب» <sup>(٢٢٦)</sup> ، فدلَّ أنَّ المعوَّل فيها ما اعتبر علماؤنا من حال ِ المقبّل، لكن منهم مَنْ تجاوزَ في التفصيل حدّ الفُتيا ، ونحن نضبط بحول الله تعالى .

(٣٢٤) على هامش أ : مسألة مباشرة الصائم دون جماعه .

(٣٢٥) انظر: (صحيح البخاري ٣٩/٣. وصحيح مسلم، الباب ١٢ من كتاب الصيام، حديث ٦٥، ٦٦، ٧، ١١، ٢٢، ٢٧، ٣٧. وسنن ابن ماجه ١٦٨٤، ١٦٨٥. ومسند أحد بن حنبل ٢/٢٤، ٤٤، ٩٨، ٢٦٦، ٢٥٦، ١٩٢، ١٩٢، ٢٠١، ٢٤١، ٢٥٦، ٢٥٨، ٢٥٨، ٢٥٦، ٣٠٥، ٣٢٥. ومصنف عبد الرزاق ٨٤٠٦، ٨٤٠٧، ٢٥٦، ٤٨٦، ٢٥٦، ٢٥٨، ٢٥٦، ٢٧٥، وسنن الدارقطني ١/٣٥١، ١٣٦، ١٤١، ١٤١، ١٨١، وتفسير القسرطبي ٢٢٤/٣. فتسح البساري ١٤٩/٤).

(. ۳۰) انظر: (صحیح مسلم ۷۷۸).

نقول: أما إنْ أفضَى التقبيلُ والمباشرةُ إلى الْمَذْي فلا شيءَ فيه؛ لأنَّ تأثيرَه في الطهارة الصغرى، وأما إن خِيفَ إفضاؤه إلى المنيّ فذلك الممنوع، والله أعلم. اله **ألة الرابعة عشرة:** 

THE PRI مبورة البقرة الآية (١٨٧)

إن قيل: كيف يجوزُ أن يكون المرادُ بقوله تعالى: ﴿ الخيط الأبيض﴾ الفَجْر، ويتأخر البيان مع الحاجة إليه؟ وتأخيرُ البيانِ عن وقت الحاجة إليه مع بقاء التكليف حتى يقعَ الخطأ عن المقصود لا يجوز <sup>(٢٢٧)</sup>.

فالجواب: أنَّ البيان كان موجوداً فيه، لكن على وَجْهٍ لا يُدْرِكه جميعُ الناس؛ وإنما كان على وَجْهٍ يختصّ به بعضُهم أو أكثرهم، وليس يلزم أن يكون البيان مكشوفاً في درجة يطَّلع عليها كلَّ أحدٍ؛ ألا ترى أنه لم يقع فيه إلا عديّ وحده، وأيضاً فإنّ النبي يُطْلِيَهِ لم يعنّف عَدِيّاً، وأنزل الله تعالى البيانَ فيه جليّاً.

وقد رُوي في حديث عديّ، أنّ النبي ﷺ قال له: « إنك لعريض القَفا » <sup>(٣٢٨)</sup> ، وضَحِك ؛ ولا يضحك إلا على جائز ، وليس فيا ذكر له إلا تعريضه للغباوة . **المسألة الخامسة عشر ة:** 

إذا جوَّزْنا له الوَطْءَ قبل الفجر ففي ذلك دليلٌ على جواز طلوع الفَجْر عليه، وهو جُنُب <sup>(٢٢٩)</sup>؛ وذلك جائز إجماعاً؛ وقد كان وقع فيه بين الصحابة رضوان الله عليهم أجعين كلامٌ، ثم استقرّ الأمرُ على أنه مَنْ أصبح جُنُباً فإنَّ صوْمَه صحيح، وبهذا احتجَّ ابنُ عباس عليه، ومن هاهنا أخذه باستنباطه، وغَوْصه، والله أعلم.

المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ولا تُباشروهنَّ وَأَنْتُمْ عاكِفُونَ في المساجد ﴾:

الاعتكاف في اللغة هو اللَّبْث، وهو غير مقدَّر عند الشافعي وأقلُّه لحظة، ولا حدّ

- (٣٢٧) على هامش أ: مسألة تأخير البيان عن وقت الحاجة.
- (٣٢٨) انظر: (صحيح البخاري ٣١/٦. والمعجم الكبير، للطبراني ٧٩/١٧. وتفسير ابن كثير ٣١٩/١. وتفسير الطبري ٢/١٠٠. وفتح الباري ١٣٣/٤، ١٢٣/٨. والدر المنثور ١٩٩/١).
  - (٣٢٩) على هامش أ : مسألة صوم الجنب .

١٣٤

لأكثره <sup>(٣٣٠)</sup>. وقال مالك وأبو حنيفة: هو مقدَّر بيوم وليلة، لأنَّ الصومَ عندهما من شرْطه.

180

قال علماؤنا: لأن الله تعالى خاطب الصائمين، وهذا لا يلزمُ في الوجهين. أما اشتراطُ الصوم فيه بخطابه تعالى لِمَنْ صام فلا يلزم بظاهره ولا بأطنه؛ لأنها حالٌ واقعة لا مشترطَة.

وأما تقديرُه بيوم وليلة لأنّ الصوم من شَرْطِه فضعيف؛ فإنّ العبادةَ لا تكون مقدَّرة بشرطها؛ ألا ً ترى أنَّ الطهارة شَرط في الصلاة، وتنقضي الصلاةُ وتبقى الطهارة، وقد حققنا في مسائل الخلاف دليلَ وجوب الصّوْم فيه، ويُغْنِي الآن لكم عن ذلك ما روي أن النبي عَظِيلَهُ قال لعمر : « اعتكفْ وصُمْ» <sup>(٢٣١)</sup>. وكان شيخنا فخر الإسلام أبو بكر محمد بن أحمد الشاشي <sup>(٢٣٦)</sup> إذا دخلْنا معه مسجداً بمدينة السلام لإقامة ساعة يقول: انووا الاعتكاف تربحوه.

وعوَّل مالك على أنَّ الاعتكاف اسم لغويٌّ شرعي، فجاء الشرْعُ في حديثِ عمر رضي الله عنه بتقدير يَوْم وليلـة، فكـان ذلـك أقلـه <sup>(٢٢٢)</sup>، وجـاء فِعْـلُ النبي ﷺ باعتكاف عشرة أيام، [ فكان ذلك المستحب فيه ] <sup>(٢٣٤)</sup>.

المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فِي الْمَسَاجِدِ ﴾ :

مذهب مالك الصريح \_ الذي لا مذْهَبَ له سواه \_ جوازُ الاعتكاف في كل مسجد؛ لأنه تعالى قال: ﴿ **وَأَنْتُمْ عَاكِفُونَ فِي الْمَسَاجِدِ ﴾،** فعمَّ المساجد كَلَّها؛ لكنه

- (٣٣٠) على هامش أ : مسألة في تقدير مدة الاعتكاف.
- (٣٣١) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٧٩ من كتاب الصيام. والمستدرك ٤٣٩/١. وسنن الدارقطني ٢٠٠/٢. والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٧٦/١. ونصب الراية، للزيلعي ٤٨٧/٢. والكامل، لابن عدى ١٥٢٩/٤).
  - (٣٣٢) سبق الترجمة له في هامش (٢١٤).
    - (٣٣٣) في أ : وكان ذلك أقله .
    - (٣٣٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

۱۳۹ مسورة البقرة الآية (۱۸۷) The prive GHAZI TRUST (۱۸۷) FOR QURANIC THOUGHT

إذا اعتكف في مسجد لا جُمْعَة فيه<sup>(٣٣٥)</sup> للجمعة، فمِنْ علمائنا مَنْ قال: يَبْطُلُ اعتكافه، ولا تقول به؛ بل يشرف الاعتكاف ويعظم. ولو خرج من <sup>(٣٣٦)</sup> الاعتكاف مِنْ مسجد إلى مسجد لجاز له؛ لأنه يخرج لحاجةِ الإنسان إجماعاً، فأيَّ فرق بين أن يرجع إلى ذلك المسجد أو الى سواه؟

المسألة الثامنة عشرة: وهي بديعة:

فإن قيل: قلم في قوله تعالى: ﴿ **فالآن باشِرُوهُنَّ ﴾:** إن المراد به الجماع، وقلّم في قوله تعالى: ﴿ **ولا تُبَاشِرُوهُنَّ ﴾:** إنه اللمْسُ والقُبْلة، فكيف هذا التناقض؟

قلناً: كذلك نقول في قوله تعالى: **﴿ فَالآن بَاشِرُوهنَّ ﴾:** إنها المباشرة بأسْرِها صغيرها وكبيرها؛ ولولا أنَّ السنة قضَتْ على عمومها ما روَتْ عائشة وأم سلمة في جواز القبلة للصائم مِنْ فعل النبي عَيَّضَةٍ وقوله، وبإذن النبي عَيَّلِيَّهِ لعمر بن أبي سلمة في القُبْلة وهو صائم فخصصناها.

فأما قولُه تعالى: **﴿ولا تُبَاشِرُوهُنَّ﴾** فقد بقيَتْ على عمومها وعضدتها أدلَّة سواها؛ وهي أنَّ الاعتكافَ مبنيٌّ على ركنين: أحدهما: تركُ الأعمال الْمُباحة بإجماع. الثاني: تركُ سائر العبادات سواه مما يقطعه ويخرجُ به عن بابه<sup>(٢٣٧)</sup>، فإذا كانت العباداتُ تؤثّر فيه، والمباحاتُ لا تجوزُ معه فالشهواتُ أَحْرَى أن تُمْنَع فيه.

المسألة التاسعة عشرة: قسول تعالى: ﴿ ولا تباشروهُ نَّ وأنتم عاكِفُون في المساجد ﴾:

فحرَّمَ اللهُ تعالى المباشرةَ في المسجد، وذلك يحرم <sup>(٢٣٨)</sup> خارجَ المسجد، لأن معنى الآية: ولا تباشروهُنَّ وأنتم ملتزمون الاعتكافَ في المسجد معتقدون له، فهو إذا خرج لحاجة الإنسان وهو ملتزمٌ للاعتكاف في المسجد معتقِدٌ له رُخّص له في حاجة الإنسان للضرورة الداعية إليه، وبقي سائرُ أفعالِ الاعتكاف كلِّها على أصْلِ الْمَنْع.

(٣٣٥) على هامش أ : مسألة خروج المعتكف. (٣٣٧) في د : مما يقطع به ويخرج عن بابه. (٣٣٦) في د ، هــ ، ولو خرج في. (٣٣٦) في د : وكذلك تحرم.

#### الآية الثامنة والثلاثون

سورة البقرة الآية (١٨٨) سيرين

PRINCE GHAZI TRUST QURĂNIC THOUGHT

177

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بِيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ وَتُدْلُوا بِهَا إلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوَالِ النَّاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ١٨٨]. فيها تسع مسائل: **المسألة الأولى:** 

هذه الآية، من قواعد المعاملات، وأساسُ المعاوضات ينْبني عليها <sup>(٢٣٩)</sup>، وهي أربعة: هذه الآية، وقوله تعالى: **﴿وأحَلَّ الله البَيْعَ وحَرَّم الرِّبَا ﴾** [ البقرة: ٢٧٥ ]، وأحاديث الغَرَر، واعتبار المقاصد والمصالح، وقد نبَّهنا على ذلك في مسائل الفروع. **المسألة الثانية:** 

اعلموا، علَّمكم الله، أن هذه الآية متعلق كلَّ مؤالف ومخالف في كلَّ حُكْم يدَّعونه لأنفسهم بأنه لا يجوزُ، فيستدلَّ عليه بقوله تعالى: **﴿ولا تأكلوا أموالكمَ بينكم بالباطل﴾ .** 

فجوابُه أن يقال له: لا نسلّم أنه باطل حتى تبيّنه بالدليل، وحينئذ يدخلُ في هذا العموم؛ فهي دليلٌ على أنَّ الباطلَ في المعاملات لا يجوز، وليس فيها تعيينُ الباطل. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ﴾:

المعنى: لا يأكلُ بعضُكم مالَ بعض، كما قال تعالى: ﴿وَلاَ تَقْتَلُوا أَنْفُسَكُمْ﴾، [النساء: ٢٩]، وكقوله تعالى: ﴿ فسلّموا على أنفسِكم﴾ [النور: ٦١]: المعنى: لا يقتل بعضُكم بعضاً. وليسلّم بعضكم على بعض.

ووَجْه هذا الامتزاج أنَّ أخا المسلم كنَفْسِهِ في الْحُرْمة؛ والدليلُ عليه الأثر والنظَر؛ أما الأثَر فقولُه عليه السلام: « مثَلُ المسلمين في تَراحُمهم وتوادّهم وتعاطُفهم كمَّثل الجسدِ إذا اشتكى عضوٌ منه تداعى سائرهُ بالحمَّى والسهر » <sup>(٢٤٠)</sup>.

(۳۳۹) في د : تبنى عليها .

( ٣٤٠ ) انظر : (تاريخ بغداد ٦٢/١٢ . وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٤٣٣/٤ ).

وأما النَّظَر فلأنَّ رقَّة الجنسية تقتضيه وشفقةَ الآدمية تستَدْعِيه. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا ﴾:

معناه: ولا تأخذوا ولا تتعاطوا. ولما كان المقصودُ من أخْذِ المال التمتع <sup>(٢٤١)</sup> به في شهوتي البَطْن والفَرْج، قال تعالى: **﴿وَلاَ تَأْكُلُوا ﴾، ف**خصَّ شهوةَ البطن؛ لأنها الأولى المثيرة لشهوةِ الفَرْج.

RQURANICTHOUGHT فكررة البقرة الآية (١٨٨)

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ بِالْبَاطِلِ ﴾:

۱۳۸

يَعْنِي: بما لا يحلُّ شرعاً ولا يفيد مقصوداً ؛ لأنّ الشرعَ نَهى عنه ، ومَنَع منه ، وحرّم تعاطيه ، كالربا والغرَر ونحوهما . والباطل ما لا فائدة فيه . ففي المعقول هو عبارة عن المعدوم ، وفي المشروع عبارة عما لا يُفيد مقصوداً .

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَتُدْلُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ ﴾:

أي: توردون كلامكم فيها: ضرَب للكلام المورود <sup>(٢٤٢)</sup> على السامع مثلاً بالدَّلُو المورودة على الماء ، ليأخذ الماء <sup>(٢٤٢)</sup> .

وحقيقةُ اللفظ: وتُدْلُوا كلامكم. أو يكون الكلام ممثّلاً بالْحَبْل، والمال المذكور مثّلاً بالدّلو؛ لتقطعوا قطعةً مِنْ أموال غيركم، وذلك الغَيْرُ هو المخاصم.

- **﴿ وأنمّ تعلمونَ ﴾ :** تحريم ذلك .
- وبلفظ: «المؤمنين» انظر: (صحيح مسلم، حديث ٦٦ من كتاب البر والصلة. ومسند أحمد بن حنبل ١٧٠/٤. والسنن الكبرى، للبيهتي ٣٥٣/٣. وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ١٣٣/١، ٢٥٣/٦. وتفسير القرطبي ٢٢٧/٨. وتفسير ابن كثير ١١٥/٤. وأمالي الشجري ١٣٥/٢. وشرح السنة، للبغوي ٤٦/١٣).
  - (٣٤١) في د، هــ: المتاع. وما أوردناه من أ.
    - (٣٤٢) في د : ضربه للكلام المورود .
      - (٣٤٣) في أ: ليأخذه الماء .

سورة البقرة الآية (١٨٩)

## المسألة السابعة:

قال علماؤنا: هذا النهيُ محمول على التحريم قطعاً غير جائز إجماعاً، وقد ثبت، عن أم سَلَمَة، عن النبي ﷺ أنه قال: « إنما أنا بشَرَّ وإنكم تختصمون إليّ، ولعلّ بعضَكم أن يكونَ ألْحَن بحجّته من بعض فأقْضي له على نحو ما أسمع منه، فمن قضيتُ له بشيء مِنْ حقّ أخيه فلا يأخذه، فإنما أقطعُ له قطعةً من النار » <sup>(٢١١)</sup>. **المسألة الثامنة:** 

0 13313 0

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

189

إذا ثبت هذا فإنّ مدارَ حُكْم الحاكم [ هو في الظاهر ] <sup>(٢٤٥)</sup> على كلام الخصمَيْن لا حظَّ له في الباطن؛ لأنه لا يبلُغه عِلْمُه، فلا ينفذ فيه حكمه؛ وإنما يحكم في الظاهر والباطن الظاهرُ الباطنُ سبحانَه، وهذا رسول الله عَيَّلِيَّمُ المصطفَى للاطلاع على الغيب يتبرَّأُ من الباطن، ويتنصَّلُ من تعدِّي حكمه إليه، فكيف بغيره من الخلق؟ **المسألة التاسعة:** 

هذا يدلُّ على أنَّ الحاكم مُصيب في حكمه في الظاهر وإنْ أخطأ الصوابَ عند الله تعالى في الباطن، لأنه سبحانه قال: **﴿وتُدْلُوا بِها إلى الحكام لتأكلوا ﴾** بحكمهم **﴿وأنتم تعلمون**﴾ بُطْلان ذلك، والحاكم في عَفْو الله وثوابه، والظالم في سُخْطِ الله تعالى وعِقَابه.

### الآية التاسعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يَسْئَلُونَكَ عَنِ الأَهلَّةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ، وَلَيْسَ الْبِرُّ بأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا، وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى، وَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ أَبْوَابِهَا، وَاتَّقَوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [الآية: ١٨٩].

(٣٤٤) انظر: (صحيح البخاري ٣٢/٩، ٣٦، ٥٦. وسنن أبي داود ٣٥٨٣. والسنن الكبرى ١٤٩/١٠. وبدائع المنن للساعاتي ١٤٠٠. وتلخيص الحبير ١٩٢/٤. وفتح الباري ١٣٩/١٢، ١١٥٧/١٣، وشرح السنة، للبغوي ١١٠/١٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٧٦٦. والأدب المفرد، للبخاري ٦٩٦. ومسند الشافعي ١٥٠. والدر المنثور ٢٠٣/١ . وتاريخ بغداد ١٠٠/٤، ١٧٩/٧. وحلية الأوليا- ٣٢٥/٣. (۱۸۹) THE PRINCE GHAZI TRUST

فيها اثنتا عشرة مسألة: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيه قولان:

۱٤۰

أحدُهما : أنَّ ناساً سألوا عن زيادةِ الأهلَّةِ ونُقْصانها فنزلَتْ هذه الآية (٣٤٦) .

الثاني: رُوي عن قتادة: « أَنَّ النبي يَتَلِيلُهُ سُئل لِمَ جُعِلت الأَهلَّة ؟ فأنزل الله تعالى الآية » (٣٤٧).

والحكمةُ فيه أنَّ الله تعالى خلق الشمسَ والقمر آيتين. وفي الأثَّر أنه وكل بها ملَكَيْن؛ ورتَّب لها مَطْلَعَين، وصرّفها بينها لمصلحتين: إحداها دنياوية وهي مقرونة بالشمس، والأخرى دينية وهي مبنية على القمر؛ ولهذه الحكمة جعل [أهل]<sup>(٢٤٨)</sup> تأويل الرؤيا الشمس ملكاً <sup>(٢٤٦)</sup> أعجمياً والقمر ملكاً عربياً.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ ﴾:

يعني: في صَوْمِهم وإفطارهم وآجالهم في تصرفاتهم ومنافع كثيرة لهم. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَالْحَجَّ﴾:

ما فائدة تخصيص الحجّ آخراً مع دخوله في عموم اللَّفْظِ الأول؟ وهي أنَّ العربَ كانت تحجُّ بالعدد وتبدّل الشهور؛ فأبطل اللهُ تعالى فِعْلَهم وقولَهم، وجعله مقروناً بالرؤية.

المسألة الرابعة :

إذا ثبت أنه ميقات فعليه يعوَّل؛ لقوله ﷺ : « صوموا لرؤيته وأفْطِرُوا لرؤيته »<sup>(٣٥٠)</sup> ، فإن لم يُرَ فليرجع إلى العدد المرتّب عليه ، وإنْ جُهِلَ أول الشهر عوّل على عدد الهلال (٣٤٦) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٣٢). (٣٤٧) انظر المرجع السابق والصفحة. (٣٤٩) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ. (٣٤٩) من هنا تبدأ النسخة المودعة بدار الكتب المصرية ، برقم ٢٢ ، وقد رمزنا لها بحرف (ب).

(۳۵۰) سبق تخریجه.

سورة البقرة الآية ( ۴۸۹) البلية ( ۴۸۹) مورة البقرة الآية ( ۴۸۹) البلية ( ۴۸۹) FOR QURANIC THOUGHT ا

قبله، وإن علم أولُه بالرؤية بُنِي آخره على العدد المرتب على رؤيته، لقوله ﷺ : «فإنْ نُحمّ عليكم فأكملوا عِدّة شعبان ثلاثين » <sup>(٢٥١)</sup> .

121

وروي: « فإن غُمَّ عليكم فعدُّوا ثلاثين، ثم أفطِرُوا ». المسألة الخامسة: إذا رأى أحدّ الهلالَ كبيراً:

قال علماؤنا: لا يعوَّل على كبره ولا على صغَرِه، وإنما هو من ليلته، لما رُوي عن عمر رضي الله عنه أنه قال: « إن الأهلَّة بعضها أكبر من بعض، فإذا رأيتموه بعد ما تزولُ الشمس فهو للَّيْلَة المستقبلة ».

وقد رَوَى مالك: أنَّ هلال شوال رئي بعَشِيّ فلم يُفْطِر عثهان رضي الله عنه حتى أمسى.

وروي عن أبي البَخْتَرِي <sup>(٢٥٢)</sup> ، قال: قدمنا حُجاجاً حتى إذا كُنا بالصَّفَاح رأينا هلال ذي الحجة كأنه ابنُ خمس ليال، فلما قدمنا على ابن عبّاس سألناه فقال: جعل الله الأهِلَّة مواقيت يُصَامُ لرؤيتها ويفطر لرؤيتها .

المسألة السادسة؛ إذا رئي قبل الزوال فهو للَّيلة المستقبلة؛

وقال ابن حبيب، وابن وهب، وغيرُهما: هو للماضية. ورُوِي في ذلك أثرٌ ضعيف عن عمر رضي الله عنه. والصحيح عن عمر: «أنّ الأهلّة بعضُها أكبر من بعض، فصوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته».

#### المسألة السابعة:

قال قوم: إن المناسكَ من صَوْم وحج تنبني على حساب منازل القمر ، وقد تقدّم الردُّ عليهم. المسألة الثامنة:

وقفية العربي (ع) الفي القراري القال المحمد PRINCE GHAZI TRUST المحرة البقرة الآية ( ۱۸۹ ) FOR QURANIC THOUGHT

وتعلّق بعضُ علمائنا بقوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَهِلَةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ﴾، فجعل جميعها ميقاتاً للحجّ، وذلك لا يجوزُ، لأنّ هذه الآية أفادت بيانَ حِكْمَة الأهلَّة في الجملة، فأما تخصيصُ الفوائد بالأهلة وتعيينها فإنما تُؤخذ من دليل آخر؛ ألا ترى أنه لا يُصام لجميعها <sup>(٢٥٣)</sup>، فكذلك لا يحجّ لجميعها. وقد بيّن الله تعالى ذلك في آيةٍ أخرى، فقال: ﴿**الحجَّ أشهر معلومات ﴾** [ البقرة: مسائل الخلاف.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبُيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا ﴾:

كان سببُ نزولها فيا رَوى الزَّهري: أنَّ أناساً من الأنصار كانوا إذا أَهلُّوا بالعُمْرَة لم يحُلْ بينهم وبين السماء شيء، فإذا خرج الرجلُ منهم بعد ذلك من بيته فرجع لحاجة لا يدخلُ من باب الْحُجْرة من أجل سَقْفِ البيت أن يحولَ بينه وبين السماء؛ فيقتحم الجدار من ورائه؛ ثم يقومُ في حجرته فيأمرُ بحاجته، فتخرج إليه من بيته، حتى بلَغنا أنَّ النبي عَيَّلِيَّهُ أهلَّ بالْعُمْرَةِ زمن الْحُدَيبية فدخل حُجْرته، فدخل رجلٌ من الأنصار على أثره كان من بني سلمة، فقال له النبي عَيَّلِيَّهُ: « إني أحْمَسِي ». قال الزهري: وكانت الْحُمْس لا يبالون ذلك. قال الأنصاري: وأنا أحسِيّ – يعني على دينك – فأنزل الله تعالى الآية <sup>(٢٥٢)</sup>.

المسألة العاشرة: في تأويلها ثلاثة أقوال:

الأول: أنها بيوتُ المنازل.

121

(٣٥٣) في أ: لا يصام لجميعها. (٣٥٤) حس الأمر حساً: اشتد. وتحامس القوم تحامساً وحماساً: تشادوا واقتتلوا. والتحمس: التشدد. والأحس والحمس والمتحمس: الشديد. والأحمس أيضاً: المتشدد على نفسه في الدين. وعام أحمس، وسنة حساء: شديدة. والحُمْسُ: قريش، لأنهم كانوا يتشددون في دينهم وشجاعتهم فلا يطاقون. والأحْمَسُ: الورع من الرجال الذي يتشدد في دينه. والأحمس: الشديد الصلب في الدين والقتال. انظر : ( لسان العرب ٩٩٥ ) .

سورة البقرة الآية ( ١٩٠) .....

الثاني: أنها النساء أُمِرْنا بإتيانهنّ من القُبُل لا من الدُّبُر. الثالث: أنها مَثَلٌ؛ أُمِر الناسُ أن يأتوا الأمورَ من وجوهها .

المسألة الحادية عشرة: في تحقيق هذه الأقوال:

أما القولُ إنَّ المرادَ بها النساء : فهو تأويلٌ بَعِيدٌ لا يُصَارُ إليه إلاَّ بدليل، فلم يوجد ولا دعَتْ إلىه حاجةً.

GHAZI TRU IC THOUG

127

وأما كونُه مثلاً في إتيان الأمور من وجوهها : فذلك جائز في كل آية ؛ فإنَّ لكل حقيقة مَثَلاً منها ما يَقْرِب ومنها ما يَنْعُد .

وحقيقةُ هذه الآية البيوتُ المعروفة، بدليل ما رُوي في سبب نزولها من طرق متعددة ذكرْنا أَوْعَبها، عن الزهري، فحقَّقَ أنها المراد بالآية، ثم ركَّب من الأمثال ما يحمله اللفظ ويقرب، ولا يعارضُه شيء.

# المسألة الثانية عشرة:

قال علماؤنا : هذا دليلٌ على مسألةٍ من الفِقْه، وهي أن الفِعْل بنيَّةِ العبادة لا يكونُ إلا في المندوبات خاصة دون المباح ودون المنهيِّ عنه. واقتحامُ البيوت من ظهورها عند التلبُّس بالعُمْرة لم يكن نَدْباً فيُقْصد به وَجْه القُرْبة؛ ولذلك لا يتعلَّق النذرُ بمباح ولا منهيَّ عنه، وإنما يتعلَّق بكل مندوب؛ وهذا أصلٌّ حسن.

# الآية الموفية أربعين

قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ، وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [الآية: ١٩٠].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في مقدمة لها:

إنَّ الله سبحـانه بعث نبيَّه عَلَيْتُهُ بِالبَيَانِ والحجَّة، وأوعزَ إلى عبادِه على لسانه بالمعجزة والتذكرة، وفسح لهم في المهل، وأرْخَى لهم في الطِّيَل (<sup>٢٥٥)</sup> ما شاء من المدة بما

( ٣٥٥) الطيل: حبل تشد به قائمة الدابة ويسك طرفه وترسلها ترعى.

اقتضَتْه المقاديرُ التي أنفذها، واستمرت به الحكمةُ، والكفارُ يقابلونـه بـالجحـود والإنكار، ويعتمدونه وأصحابه بالعداوة والإذاية، والباري سبحانه يأمر نبيَّه عليه السلام وأصحابه باحتمال الأذَى والصَّبْرِ على المكروه، ويأمرهم بالإعراض تارة وبالعفو والصفح أخرى، حتى يأتيَ اللهُ بأمره، إلى أن أذِنَ الله تعالى لهم في القتال.

فقيل: إنه أنزل على رسوله: ﴿ **أَذِنَ للذينَ يُقَاتلُونَ بأَنَّهُم ظُلِمُوا ﴾** [ الحج: ٣٩ ]، وهي أول آية نزلت، وإن لم يكن أحدّ قاتل، ولكن معناه أذن للذين يعلمون أنَّ الكفار يعتقدون قتالهم وقَتْلهم بأن يقاتلوهم على اختلاف القراءتين <sup>(٢٥١)</sup>، ثم صار بعد ذلك فَرْضاً، فقال تعالى: ﴿ **وَقَاتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾**.

ثم أمر بقتال الكلّ، فقال: ﴿ فَاقْتُلُوا المشركين ﴾ . . الآية [ التوبة: ٥ ] . وقيل: إن هذه الآية أول آية نزلت .

والصحيح ما رتَّبناه؛ لأن آية الإذن في القتال مكيَّة، وهذه الآية مدنية متأخَّرة. المسألة الثانية: في سبب نزولها:

رُوي أن النبي ﷺ لما سار إلى العُمْرَةِ زمن الْحُدَيبية فصدَّه المشركون عنها ، فأُمِرَ بقتالهم ، فبايع على ذلك ، ثم أَذِن له في الصلح إلى أمرٍ ربَّك أعلم به <sup>(٣٥٧)</sup> . **المسألة الثالثة:** 

قال جماعة: إنَّ هذه الآية منسوخة بآية براءة، وهذا لا يصحَّ؛ لأنه أُمرِ هاهنا بقتال مَنْ قاتل، وكذلك أُمرَ بذَا بَعْدَه، فقال تعالى: ﴿ وقاتلوا المشركين كافةً كما يُقاتِلُونكم كافَّة﴾ [التوبة:٣٦]، بَيْدَ أن أشهب رَوى، عن مالك أنّ المراد هاهنا أهلُ المدينة، أُمِرُوا بقتال مَنْ قاتلهم.

وقال غيره: هو خطابٌ للجميع، وهو الأصحّ؛ أُمِرَ كل أحد أن يُقاتِل مَنْ قاتله، إذ لا يمكنُ سواه؛ ألا تراه كيف بيّنها تعالى في سورة براءة بقوله: ﴿ قَاتِلُوا الَّذينَ

- (٣٥٦) في ب: على اختلاف القولين.
- (٣٥٧) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ٣٤).

**يَلُونَكُم من الكُفَّار ﴾** [ التوبة: ١٢٣ ]؛ وذلك لأنَّ المقصودَ أوَّلاً كان أهلَ مكة فتعيّنت البدايةُ بهم وبكلّ مَنْ [ عرَضَ ] <sup>(٢٥٨)</sup> دونهم أو عاونهم؛ فلما فتح الله تعالى مكة كان القتالُ لمن يلي ممن كان يُؤذي ، حتى تعمَّ الدعوة وتبلغَ الكلمة جميعَ الآفاق ، ولا يبقى أحدٌ من الكَفَرَة <sup>(٢٥٦)</sup> ، وذلك مُتمَاد إلى يوم القيامة ، ممتدَّ إلى غاية هي قولُ النبي عَلَيْكَمُ : « الخيلُ معقودٌ في نواصيها الْخَيْرُ إلى يوم القيامة : الأجر والغنيمة <sup>(٢٦٢)</sup> ». وذلك لبقاء القتال ؛ وذلك لقوله تعالى : **﴿ وقاتِلُوهم حتى لا تكونَ فِتْنَةٌ ويكونَ الدّين**ُ

120

وقيل غايتُه نزولُ عيسى بن مريم عليه السلام. قال عَلَيْهُم: « ينزلُ فيكم ابنُ مريم

- (٣٥٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (٣٥٩) في د: أحد من الكفر .

سورة البقرة الآية ( ٩٠ ]

(٣٦٠) أنظر: (صحيح البخاري ٣٤/٤ ، ٢٥٢ ، ٢٥٢ . وصحيح مسلم، الباب ٦ ، حديث ٢٦ من كتاب الزكاة، والباب ٢٦، حديث ٩٧، ٩٨ من كتاب الإمارة. وسنن الترمذي ١٦٣٦. وسنن النسائي، الباب ١، ٧ من أبواب الخيل. وسنن ابن ماجه ٢٧٨٨ . ومسند أحمد بن حنبل ٤٩/٢ ، ٥٧، ١٠١، ١١٢، ٢٦٢، ٣٩/٣، ٣٥٢، ٤٠٤/٤، ٣٧٥، ٣٧٦. وسنن الدارمي ٢١٢/٢. والسنن الكبرى ٨١/٤، ٣٢٩/٦، ١٥٦/٩. والمستــدرك ٢/٥، ١٩١. والمعجـــم الكبير، للطبراني ٣٨٥/٢ ، ١٩/٦ ، ١٧/١٥٥ ، ١٥٧ ، ١٥٨ ، ١٥٩ ، ١٨٨ . ومجمع الزوائد ٥/٢٥٨ ، ٢٥٩ ، ٢٨٠ . وشرح السنة، للبغوي ٣٨٦/١٠ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢/٤٨٠ ، ٤٨١ ، ٤٨٢ ، ٤٨٤ . ومسند الحميدي ٨٤١، ٨٤٢. وسنن سعيد بن منصور ٢٤٢٨، ٢٤٢٩. وصحيح ابن خزيمة ٢٢٥٢، ٢٢٩١. ومشكل الآشار للطحباوي ٨٥/١، ٨٦، ١٣٢. والكنبي والأمياء للمدولابي ١١٢/١ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٨٦٧ . وبدائع المنن للساعاتي ١١٩٩ ، ١١٩١ . والمطالب العالية ١٩٣٣ ، ١٩٣٢ . وفتح الباري ٥٤/٦ . وموارد الظمَّان ١٦٣٥ . وتلخيص الحبير ١٠٦/٣ . وتغليق التعليق ٩٤٦ . وطبقات ابن سعد ٢١/٦ ، ١٤٧/٧ ، ٢٧٩ . والأسماء والصفات، للبيهقي ٤١٣ . والترغيب والترهيب ٢/ ٢٥١ . وتفسير ابسن كثير ٢٦/٤ ، ٢٩٧ . وتفسير القسرطي ٢/٣٥٠، ١٩٤/١٥. والدر المنثور، للسيوطي ١/ ٣٦٣، ٣٩٥/٣. ١٩٧. والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٢٤/٢، ٣١/٧، ٩٥/٨. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٣/١. وتاريخ بغداد ٥/ ٥٩/١١، ٢٦٠/٦، ٢١/٥٩. وتاريخ أصبهان ٣٣/١، ١٥٣، ٢/ ١٠٩. وحلية الأولياء، لأبي نعيم ٣/٣ ، ١٢٧/٨ ، ٢٦١ . والكامل، لابن عدي ٣/ ١١٩٧ ، ٢٥٥٧/٧ . والضعفاء الكبير، للعقيلي ٢١٧/٢ ، ٤٥١/٤ . وعلل الحديث لابن أبي حاتم ١٢٦ ).

حَكَماً مُقْسِطاً يَكْسِرُ الصَّليب، ويقتلُ الخنزير، ويَضَع الجزْية» <sup>(٢٦١)</sup>. وذلك موا**فقٌ** للحديث قبله؛ لأن نزولَ عيسى عليه السلام من أشراط الساعة. وسيقاتل الدجالَ، ويأجوجَ ومأجوج، وهو آخرُ الأمر.

O Without

THE PRINCE ورة البقرة الآية ( ١٩٠ )

وقال جماعةٌ من الفقهاء : إن الجهاد بعد فتح مكة ليس بفَرْض إلا أن يستنفرَ الإمام أحداً منهم <sup>(٢٦٢)</sup> ، [قاله] سفيان الثوري <sup>(٣٦٣)</sup> : ومال إليه سحْنُون ، وظنه قومٌ بابن عمر حين رَأَوْه مواظباً على الحجّ تاركاً للجهاد ، وقد قال النبيَّ عَلَيْكَمَ : « لا هِجْرَة بعد الفتح ، ولكن جهاد ونيّة ، وإذا استُنْفِرْتُم فانفروا » <sup>(٢٦٣)</sup> . ثبت ذلك عنه .

وهذا هو دليلنا، لأنه أخبر أن الجهاد باق بعد الفتح، وإنما رفع الفَتْح الهجرة، وذلك لقوله تعالى: **﴿وقاتلوهم حتى لا تكوَّنَ فتنة﴾ إي**عني كُفْراً [ويكون الدينُ لله]<sup>(٢٦٥)</sup>.

ومواظبةُ ابن عمر رضي الله عنه على الحجّ لأنه اعتقد الحقّ، وهو أن الجهادَ فَرْضٌ

- (٣٦١) انظر: (الدر المنثور ٢٤٢/٢. وميزان الاعتدال ٩٩٠٠. ومسند أحمد بن حنبل ٤٨٢/٢. ومصنف عبد الرزاق ٢٠٨٤٣).
  - (٣٦٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ ، د ، واوردناه من ب.

127

- (٣٦٣) سفيان الثوري، هو: سفيان بن سعيد بن مسروق الثوري، من بني ثور بن عبد مناة، من مضر، أبو عبدالله. أمير المؤمنين في الحديث. كان سيد أهل زمانه في علوم الدين والتقوى. ولد عام (٩٧هـ = ٢١٢م). ومات عام (١٦١هـ= =٧٧٢م). انظر: (دول الإسلام ١٨٤/١ وابن النديم ١٢٥/١٢. والجواهر المضية ١٨٥/١٢. وطبقات ابن سعد ٦٦/٧٦٦. وحلية الأولياء ٣/٣٥٦، ٣/٣. وتاريخ بغداد ١٥١/٩ . وتهذيب التهذيب ١١١/٤: ١١٥ . والأعلام ١٩٥/٣).
- (٣٦٤) انظر: (صحيح البخاري ١٨/٣، ١٨/٤، ٢٨، ٢٢، ٢٢، ٢٧، وصحيح مسلم، حديث ٨٥، ٨٦ من كتاب الإمارة. وسنن ابن ماجه ٢٧٧٣. ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٦/١، ٣١٦، ٥٥٥، ١٦/٣ . ٤٠١/٣ والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٥/٥، ١٦/٩، ١٦/٣ والمعجم الكبير، للطبراني ١٢/١٠ ٤١/١١، ٣١، ١١/١٠٠ وتفسير ابن كثير ٢٦٢٢، ٥٣١/٨ والمعجم والتمهيد، لابن عبد البر ٣٨٩/٨، وسنن سعيد بن منصور ٢٣٥٢. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٥٢/٣).
  - (٣٦٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ ، د ، وأثبتناه من ب.

على الكفاية إذا قام به بعضُ المسلمين سقط عن الباقين.

ويحتمل أن يكونَ رَأَى أنه لا يجاهد مع وُلاةِ الجور .

والأول أصحّ؛ لأنه قد كان في زمانه عدول وجائرون، وهو في ذلك كلّه مُؤْثِر للحجّ مواظبٌ عليه.

121

المسألة الرابعة:

سورة البقرة الآية (١٩٠)

لما أقام النبيَّ عَلَيْكُم يَدْعو عشرة أعوام أو ثلاثة عشر عاماً أو خمسة عشر عاماً على اختلاف الروايات في مدَّةِ مقامه بمكة، ثم تعيَّن القتالُ بعد ذلك، سقط فَرْضُ الدعوةِ إلاّ على الذين لم تبلغهم، وبقيت مستحبَّة. فأما الآن فقد بلغت الدعوةُ وعمّت وظهر العِناد، ولكن الاستحباب لا ينقطعُ.

رَوَى مسلم، وغيره، أن النبي ﷺ قال: «ادْعُهم إلى ثلاث خصال، فإن أجابوك إليها فاقْبَلْ منهم وكفَّ عنهم»<sup>(٢٦٦)</sup>، فذكر الدعاء إلى الشهادة، ثم إلى الهجرة أو إلى الجِزْية، وهذا إنما كان بعد نزول آية الجِزْية، وذلك بعد الفتح.

وصحّ أنّ النبيّ ﷺ أغار على بني المصْطَلق من خُزاعة وهم غارّون فَقَتَلَ وسَبَى، فعلم ﷺ الجائز والمستحب.

المسألة الخامسة؛ قوله تعالى: ﴿ وَلا تَعْتَدُوا ﴾:

فيها ثلاثة أوجه:

أحدها: لا تقتلوا مَنْ لم يقاتل، وعلى هذا تكون الآية منسوخة بقوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَةً﴾ [التوبة:٣٦]، و ﴿فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ﴾ [التوبة: ٥].

الثاني: أنَّ معنى قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْتَدُوا ﴾؛ أي لا تقاتلوا على غَيْر الدين، كما

(٣٦٦) انظر: (صحيح البخاري ١٣٠/٢ . ومسند أحمد بن حنبل ١٣٣/١ . وسنن سعيد بن منصور ٢٤٧٢). المعنى المعرفي في المعرفة المع EDR OUR ANIC THOUGHT

قال تعالى : ﴿ وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾ ؛ يعني ديناً (٢٦٧) .

الثالث: ألا يقاتَل إلاّ مَنْ قاتل، وهم الرجال البالغون؛ فأما النساء والوِلد ن والرهبان [والْحَشْوة]<sup>(٢٦٨)</sup> فلا يُقْتلون؛ وبذلك أمر أبو بكر الصديق رضي الله عنه يزيدَ بن أبي سفيان حين أرسله إلى الشام إلاّ أن يكون لهؤلاء إذاية. وفيه ستّ صُوَر :

الأولى: النساء <sup>(٣٦٩)</sup>: قال علماؤنا: لا تَقْتُلُوا النساء إلاّ أن يقاتِلْنَ؛ لنَهْي النبي ﷺ عن قَتْلهن <sup>(٣٧٠)</sup>؛ خرّجه البخاريّ ومسلم والأئمة، وهذا ما لم يقاتلْنَ، فإن قَاتَلْنَ قُتِلْنَ. قال سحنون: في حالة المقاتلة.

والصحيح جوازُ قَتْلهن، إذا قاتَلْنَ على الإطلاق في حالة المقاتلة وبعدها لعموم قوله تعالى: **﴿وَقَاتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ ﴾،** وقوله تعالى: **﴿واقتلوهم** حَيْثُ فَقِفْتُموهُمْ ﴾ [ البقرة: ١٩١ ]، وللمرأة آثار عظيمة في القتال؛ منها الإمدادُ بالأموال، ومنها التحريضُ على القتال، فقد كنَّ يخرِجْنَ ناشرات شعورهن، نادبات، مُثيرات للثأر، معيّرات بالفرار، وذلك يبيح قَتْلهن <sup>(٢٧١)</sup>.

(تفسير القرطبي ٧٢٣).

سورة البقرة الآية ( ٩٠) .....

الثانية: الصبيان<sup>(٢٧٢)</sup>؛ فلا يقتل الصبيَّ لنَهْيِ النبيّ ﷺ عن قتل الذرية، خرّجه الأئمة كلهم<sup>(٢٧٢)</sup>، فإن قاتل قُتِل حالةَ القتال، فإذا زال القتالُ ففي سماع يحيى في العتبية يُقْتَل، وكذلك المرأة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

129.

والصحيحُ أنه لا يُقْتل، فإنه لا تكليفَ عليه، وفي ثمانية أبي زيد: لا تُقْتَل المرأة ولا الصبيُّ إذا قاتلا، وأُخِذَا بعد ذلك أَسِيرَيْن إلاّ أن يكونا قَتَلا، وهذا لا يصحّ لأن القتل هاهنا ليس قصاصاً، وإنما هو ابتداء وحدّ.

والذي يقوِّي عندي قَتْل المرأة لما فيها من الْمُنَّةِ، والعفو عن الصَّبي لعَفْو الله سبحانه عنه في مسائل الذنوب.

الثالثة: الرهبان<sup>(٢٧٤)</sup>: قال علماؤنا: لا يُقْتَلُون ولا يُسْتَرَقُّون؛ بل يُترك لهم ما يعيشون به من أموالهم، وهذا إذا انفردوا عن أهل الكفر، لقول أبي بكر رضي الله عنه ليزيد بن أبي سفيان: «وستَجِدُ أقواماً حَبَسُوا أَنفسهم فَذَرْهُمْ وما حَبَسوا أنفسهم له، فإن كانوا مع الكفّار في الكنائس قُتِلوا ».

> ولو ترهبت المرأة روى أشهب عنه أنها لا تُهاج <sup>(٣٧٥)</sup> . وقال سحنون: لا يغير الترهبُ حُكْمها .

والصحيح عندي رواية أشهب؛ لأنها داخلة تحت قوله: فَذَرْهم وما حَبَسُوا أَنفُسَهم

الرابعة : الزَّمْنَى (٢٧٦) : قال سحنون : يقتلون ، وقال ابن حبيب : لا يُقْتَلُون .

والصحيحُ عندي أن تُعتبر أحوالهم؛ فإن كان فيهم إذاية قُتِلوا ، وإلاّ تُرِكوا وما هم بسبيله من الزَّمانة ، وصاروا مالاً على حالهم [ وحشوة ] <sup>(٣٧٧)</sup> .

- (٣٧٣) على هامش أ : مسألة في قتل الصبيان . (٣٧٣) انظر : (السنن الكبرى ٧٧/٩ . صحيح البخاري ، الباب ٣٨ ، ٣٠ من كتاب المغازي) . (٣٧٤) على هامش أ : مسألة في قتل الرهبان . (٣٧٥) تهاج : تزعج .
  - (٣٧٦) على هامش أ : مسألة في قتل الزمني . والزمني هو : صاحب العاهة .
  - (٣٧٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د، هـ، ومثبتة في ب، في القرطبي ( ٧٢٤).

مر البقرة الآية (١٩٠) بعد المعنية المعنية المعنية المعنية (١٩٠) بعد المعنية المعنية (١٩٠) المعنية (١٩٠) المعني الخامسة : الشيوخ : قال مالك في كتاب محمد : لا يُقْتَلُون ، ورأيي قَتْلُهم <sup>(٢٧٨)</sup> لما روى النسائي عن سُمرة بن جُنْدَب أن النبي عَلَيْكَم قال : « اقْتُلُوا الشيوخَ المشركين واستحْيُوا

شَرْخَهم» (۲۷۹). وهذا نصِّ، ويعضده عمومُ القرآن ووجود المعنى فيهم من المحاربة والقتال، إلاّ أن يدخلهم التشيخ والكبر في حَدّ الهرم والفَنَد <sup>(۲۸۰)</sup>، فتعود زَمانة، ويلحقون بالصورة الرابعة وهي الزَّمْنى، إلاّ أن يكونَ في الكل إذاية بالرأي، ونكاية بالتدبير فيقتلون أجعون، والله أعلم(۲۸۱).

السادسة : الْعُسفاء : وهم الأَجَراء والفلاحون، وكلُّ مِن هؤلاء حشوة . وقد اختُلف فيهم ؛ فقال مالك في كتاب محمد : لا يُقْتَلون .

وفي وصيَّة أبي بكر الصديق رضي الله عنه ليزيد بن أبي سفيان: «لا تقتلنَّ عَسِيفاً » <sup>(١٣٨٢)</sup>

والصحيحُ عندي قتلُهم؛ لأنهم إن لم يقاتِلوا فهم رِدّْ للمقاتلين، وقد اتفق أكثر العلهاء على أن الرِّدْءَ يحكم فيه بحكم المقاتل، وخالفهم أبو حنيفة؛ وقد مهَّدْنا الدليل في المسألة، وأوضحْنا وجوبَ قَتْلِه في مسائل الخلاف بما فيه غُنْية، والله أعلم.

- (٣٧٨) في أ: ورأى قتلهم. (٣٧٩) انظر: (سنن أبي داود ٢٦٧٠. وسنن الترمذي ١٥٨٣. ومسند أحمد بن حنبل ١٢/٥، ٢٠. والسنن الكبرى ٩٢/٩. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٧٢/٧. وتلخيص الحبير ١٠٣/٤ ونصب الراية، للزيلعي ٣٨٦/٣. وشرح السنة، للبغوي ٤٨/١١. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٩٥٢. والدر المنثور ٢٦٢٤. ومصنف ابن أبي شيبة ٣٨٨٢).
  - ( ۳۸۰ ) آلفند : ذهاب العقل لهرم أو مرض .
- ( ٣٨١) يرى جمهور الفقهاء أنه إن كان شيخاً كبير هرماً لا يطيق القتال، ولا ينتفع به في رأي ولا مدافعة فإنه لا يقتل، وبه قال مالك، وأبو حنيفة. وللشافعى قولان: أحدهما مثل قول الجماعة. والثاني: يقتل هو والراهب.
- (٣٨٢) وقال عمر بن الخطاب: «اتقوا الله في الذرية والفلاحين الذين لا ينصبون لكم الحرب». وكان عمر بن عبد العزيز لا يقتل حراثاً. (القرطبي ٧٢٤).

101

# الآية الحادية والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوهُمْ وَأَخْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَخْرَجُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أَشَدُّ مِنَ الْقَتْل ، وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ، كَذٰلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ، فَإِنِّ انْتَهَوْا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [الآية: ١٩١، ١٩٢].

فيها أربع مسائل:

سورة المقرة الآيتان ( ١٩١ - ١٩٢)

المسألة الأولى:

المعنى حيثُ أَخَذْتموهم، وفي هذا دليلٌ ظاهر على قَتْل الأسير، وقد روَى الترمذيّ عن عليّ « أَنَّ رسول الله عَيَّلَيْكَم هبط عليه جبريلُ عليه السلام، فقال: خيّرهم \_ يعني أصحابَك \_ في أُسْرَى بَدْر : القَتْل أو الفِداء على أن تقْتلَ منهم قاتلاً مثلهم. قالوا : الفداء، ويُقتل منّا » <sup>(٢٨٣)</sup>. وقد ثبت عن أنس « أن النبي عَيَّلِيَّم دخل مكة عام الفتح وعلى رَأْسِهِ الْمِغْفَر ؛ فقيل له: إن ابْنَ خَطَل متعلَّق بأستار الكعبة، فقال: اقتلوه » <sup>(٢٨٢)</sup>.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تُقَـاتِلُـوهُـمْ عِنْـدَ الْمَسْجِـدِ الْحَـرَامِ حَتَّـى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ﴾:

فيه قولان:

أحدها : أنه محكم، قاله مجاهد وأبو حنيفة.

الثاني: أنه منسوخ بقوله تعالى: ﴿ فَاقْتُلُـوا المشركين حيـث وجَـدْتُمـوهـم﴾ [التوبة: ٥]. وقال قتادة: هو منسوخ بقوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ ﴾ [البقرة: ١٩٣].

- (۳۸۳) انظر: (کنز العمال ۳۷۹۶۱).
- (٣٨٤) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٤٨ مغازي. وسنن أبي داود، الباب ١١٧ من الجهاد. وسنن الترمذي، الباب ١٨ جهاد).



قال القاضي أبو بكر بن العربي: وقد حضرت في بيت القدس طهَّره الله بمدرسة أبي عتبة الحنفي والقاضي الريحاني <sup>(٥٨٦)</sup> يُلْقي علينا الدرس في يوم جعة، فبينا نحن كذلك إذ دخل علينا رجل بَهيَّ المنظر على ظهره أطهار، فسلَّمَ سَلام العلهاء، وتصدَّر في صَدْر المجلس بمدّارع <sup>(٢٨٦)</sup> الرِّعاء، فقال له الريحاني: من السيّد ؟ فقال له: رجل سلَبَهُ الشطَّارُ أمس، وكان مقصدي هذا الحرم المقدس، وأنا رجل من أهل صاغان من طلبة العلم. فقال القاضي مبادراً: سَلُوه، على العادة في إكرام العلهاء بمبادرة سؤالهم. ووقعت القُرْعة على مسألة الكافر إذا التجأ إلى الحرم <sup>(٢٨٦)</sup>، هل يُقْتَل فيه أم لا ؟ فأفتى بأنه لا يُقتل، فسئل عن الدليل، فقال: قوله تعالى: **﴿وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى** فسئل عن الدليل، فقال: قوله تعالى: **﴿وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عِنْدَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى** نصَّى وإن قرىء ولا تقاتلوهم ولا تقاتلوهم، فإن قرىء ولاَ تقتلوهم فالسألة نصَّى، وإن قرىء ولا تقاتلوهم فهو تنبيه؛ لأنه إذا نهى عن القتال الذي هو سَبُبُ

فاعترض عليه القاضي الريحاني منتصراً للشافعي ومالك وإن لم ير مذهبهها على العادة، فقال: هذه الآية منسوخة بقول تعالى: ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ﴾ . فقال له الصاغاني <sup>(٢٨٨)</sup>: هذا لا يليقُ بمنصب القاضي وعِلْمه، فإن هذه الآية التي اعترضت بها عليّ عامّةٌ في الأماكن، والآية التي احتججتُ بها خاصة، ولا يجوزُ لأحدٍ أن يقول إن العامَّ ينسخ الخاص، فأبهَتَ القاضي الريحاني. وهذا من بديع الكلام.

وقد سأل بعضُ المتأخرين من أصحابنا أهل بلادنا، فقال لهم: إنَّ العامَّ عند أبي

(٣٨٥) في د: الزنجاني. في أ: فقال القاضي . في ب: فقال القاضي الريحاني. في القرطبي : بمدرسة أبي عقبة الحنفي ، والقاضي الزنجاني . في أ: بمدراع . (٣٨٣) في أ: بالصغاني . (٣٨٨) في أ: الصغاني .

حنيفة يَنْسَخ الخاصَّ، وهذا البائس ليته سكت عما لا يَعْلَم، وأمسك عما لا يفهم،

107

وقد رَوى الأئمةُ عن ابن عباس أنَّ النبيَّ ﷺ قال يوم فَتْح مكة: « إنَّ هذا البلدَ حرَّمه الله تعالى يوم خَلَقَ السموات والأرض، فهو حرام بحُرْمَة الله تعالى إلى يوم القيامة ، وإنه لم يحلُّ القتالُ فيه لأحدٍ قبلي ، وإنما أُحِلَّت لي ساعةً مِنْ نهار » <sup>(٣٦٠)</sup> .

فقد ثبت النهْي عن القتال فيها قرآناً وسنة؛ فإن لجأ إليها كافرٌ فلا سبيل إليه. وأما الزاني والقاتِلُ فلا بدَّ من إقامة الحدِّ عليه؛ إلا أن يبتدىء الكافرُ بالقتال فيها فيقتل بنصِّ القرآن.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ قَـاتَلُـوكُمْ فَـاقْتُلُـوهُمْ، كَـذَلِـكَ جَـزَا ُ الْكَافِرِينَ ﴾:

هذا يبيِّن أنَّ الكافرَ إذا قاتل قُتِل بكل حال، بخلاف الباغي الْمُسْلِم فإنَّه إذا قاتل يُقاتَل بنيَّة الدَّفْع، ولا يُتْبَع مُدْبر، ولا يُجْهَزُ على جريح؛ وهذا بيّن. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ انْتَهَوْا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾:

يعني انتهوا بالإيمان فإنَّ اللهَ يغفرُ لهم جميعَ ما تقدم، ويرحم كُلاًّ منهم بالعَفْو عما اجترم. وهذا ما لم يُؤْسَر، فإن أسِر منعَه الإسلام عن القَتْل وبَقِي عليه الرقّ، لما رَوَى مسلم وغيره، عن عمران بن حُصَين، أنَّ ثقيفاً كانت حلفاء لبني عقيل في الجاهلية، فأصاب المسلمون رجلاً من بني عَقيل ومعه ناقةً له، فأتَوا به النبيُّ عَلِيْكُم، فقــال: يا محمد ؛ بم أخذتني وأخذت سابِقة الحاجّ ؟ قال : « أخذتُك بجَرِيرة حُلَّفائك ثقيف » ، وقد كانوا اسَرُوا رَجُلَيْن من المسلمين، فكان النبي ﷺ عِرٌّ به وهو محبوس، فيقـول:

(٣٨٩) في د: وأقبل على مسائله المجردة.

وأقبل على مسائل مجردة (٢٨٩).

(٣٩٠) انظر: (صحيح مسلم ٩٨٦. وسنن النسائي ٢٠٤/٥. ومسند أحمد بن حنبل ٣١٥/١. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٥/٥، ١٩٩/٦. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٠/١١. وشرح السنة، للبغوي ٢٩٤/٧ . ومشكساة المصبابيسح، للتبريسزي ٢٧١٥ . والدر المنشسور ١٢٢/١ . وتفسير ابسن كثير .(111/1.77/7.477.10)/1

يا محمد، إني مُسْلم. قال: «لو كنتَ قلْتَ ذلك وأنت تَمْلك أمرَك أفلحْتَ كلّ الفلاح»، ففدّاه رسولُ الله عَلَيْتُهُ برجلين من المسلمين، وأمسك الناقةَ لنفسه <sup>(۳۱۱)</sup>.

FOR QURANIC THOUGHT البقرة الآية (۱۹۳) FOR QURANIC THOUGHT

## الآية الثانية والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ للهِ فَإِنِ انْتَهَوْا فَلاَ عُدْوَانَ إِلاَّ عَلَى الظَّالِمِينَ﴾ [ الآية: ١٩٣ ].

فيها أربع مسائل:

102

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ ﴾:

0 1312118 0

يعني كُفُر، بدليل قوله تعالى: **﴿والفتنةُ أَشَدَّ من القتل﴾ [البقرة: ١٩١]،** يعني الكُفْر، فإذا كفروا في المسجد الحرام، وعبَدُوا فيه الأصنامَ، وعذَّبُوا فيه أهلَ الإسلام ليردُّوهم عن دينهم، فكلُّ ذلك فِتنة؛ فإن الفتنةَ في أصل اللغة الابتلاء والاختبار، وإنما سُمِّيَ الكُفْر فتنة لأنَّ مآلَ الابتلاء كان إليه، فلا تُنْكِرُوا قَتْلَهم وقتالهم؛ فما فعلوا من الكُفْرِ أشدَّ مما عابوه. **المسألة الثانية:قوله تعالى: ﴿وَيَكُونَ الدِّينُ للْهِ۞:** 

قال النبي عَرَّلِيَّةٍ : « أُمِرْتُ أَن أُقَاتِلَ الناسَ حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عَصَمُوا مني دِماءَهُم وأموالَهم إلاَّ بحقِّها ، وحسابُهم على الله؛ فإن لم يفعلوا قُوتِلوا وهم الظالمون لا عُدْوان إلاَ عليهم » <sup>(٢٩٢)</sup>.

- (٣٩١) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٨ في النذر . والمنتقى، لابن الجارود ٩٣٣).
- (٣٩٣) أمرت أن أقاتل الناس انظر : (صحيح البخاري ١٠٩/١، ١٣١/٢، ١٣١/٤، ١٩/٩، وصحيح مسلم، حديث ٣٣، ٣٣، ٣٥ من كتاب الايمان. وسنن النسائي ٧/٧/٧ ٨، ٧٩، ١٨، وسنن أبي داود ١٥٥٦، ٣٦٤٠. وسنن الترمذي ٢٦٠٦، ٢٦٠٧، ٣٣٤١، وسنن ابن ماجه ٣٩٢٧، ٣٩٢٨، ٣٩٢٩، ٩٦٩٩، ومسند أحمد بن حنبل ١١/١، ١٩، ٣٥، ٨٨، ٣٧/٧، ٢٢٤، ٤٧٥، ٥٠٢ ٨٢، ٣٩٢٥، ٢٦٥، ٣٠٠/٣، ٣٣٦، ٢٩٤، ١٩، ٣٥، ٨٨، ٢/٧٧، ٤٢٠، ٤٧٥، ٢٠٥، ٢٥٥، ٢٥٥، ٣٠٠/٣، ٣٣٢، ١٩٣٩، ٢٨، ١٩، ٣٥، ٢٨، ٢٥، ٢٥، ٢٠٥، ٢٥٥، ٢٥٠، ٣٠٢، ٣٠٠، ٢٥، ١٩، ١٩، ٣٥، ٢٥، ٢٨، ٢٥، ٢٧، ٢٠٥، ٢٥٥، ٢٥، ٣٠٢، ٣٠٠/٣، ٢٥، ٢٩٦، ١٩، ٣٦، ٢٥، ٢٧، ٢٥، ٢٥، ٢٧، ٢٠٥، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ٣٠٢، ٢٥، ٣٢٦، ٢٥، ٢٩، ٢٥، ٢٦، ٢٥، ٢٥، ٢٠، ٢٥/٨٤. ومصنف عبد الرزاق ٢٩٦٦، ٢٥٠٢، ٢١٠٢١، ٢٠٢١، ٢٥٠١، ٢٠٢١، ٢٥، ٢٠ المصابيح ١٩٩٠. والبداية والنهاية، لابن كثير ٢٠/٤٢، ٣٢٤، والأسماء والصفات، للبيهقي ٩٦.

100 .....

المسألة الثالثة:

سورة البقرة الآية (١٩٣)

أن سببَ القتل هو الكُفْر بهذه الآية؛ لأنه تعالى قال: ﴿ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ ﴾؛ فجعل الغايةَ عدمَ الكفر نصّاً، وأبانَ فيها أنَّ سببَ القَتْل الْمُبيح للقتال الكفر.

GHAZI TRUST IC THOUGHT

وقد ضلَّ أصحابُ أبي حنيفة عن هذا، وزعموا أنَّ سببَ القتل المبيح للقتال هي الْخَرْبَة، وتعلَّقوا بقول الله تعالى: ﴿وَقَا**تِلُوا في سَبِيلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُم ﴾** [البقرة: ١٩٠]، وهذه الآية تَقْضِي عليها التي بَعْدَها؛ لأنه أمَرَ أولاً بقتال مَنْ قاتل، ثم بيَّن أن سببَ قِتالِه وقَتْلِه كُفْرُه الباعث له على القتال، وأمر بقتاله مطلقاً من غير تخصيص بابتداء قتالِ منه.

فإنْ قيل: لو كان المبيحُ للقتل هو الكفر لقُتِل كلُّ كافر وأنت تَتْرُكُ منهم النساء والرهبان ومَنْ تقدَّم ذِكْرُه معهم.

فالجواب: أنَّا إنما تركناهم مع قيام المبيح بهم لأجْلِ ما عارض الأمر من منفعة أو مصلحة:

أما المنفعةُ فالاسترقاقُ فيمن يسترقّ؛ فيكون مالاً وخدَماً ، وهي الغنيمةُ التي أحلَّها الله تعالى لنا من بين الأمم.

وأما المصلحةُ فإن في استبقاء الرهبان باعثاً على تخلِّي رجالهم عن القتال فيضعف حَرْبهم ويقلّ حِزْبُهم فينتشر الاستيلا<sup>ي</sup>ة عليهم.

وجامع مسانيد أبي حنيفة ١٣٥/١ . وفتح الباري، لابن حجر ١٢٨/١٣، ٣٦٢، ١٦٢/٣، ١٧٤/١، ٢٥٠، ٣٣٩ . ومسند أبي حنيفة ٦. وطبقات ابن سعد ١٢/١٨/١، ٢٩ . ومسند أبي بكر، للمروزي ١٤٦. والمحدث الفاصل، للرامهرمزي ٥٥١. وتاريخ بغداد ٣١٥/٩، ١٤٢٤، ٢٠١/١٢ . ونصب الراية، للزيلعي ٣٨٠/٣، ٤٨٠، ٢٨٤، ٢٢٤/٤، ٣٣٩. وأمالي الشجري ١٣/١، ١٥، ٣٣ . والدر المنثور ٢٧٤/٥، ٣٣٣/٦، ٢٨٤، وزاد المسير، لابن الجوزي ٩/١٠٠. والمعجم ١٦٠ . الكبير، للطبراني ٢٠١/١٦، ٣٤٧، ٢٦/١٦، ٣٢٢/١، والتاريخ الكبير، للبخاري ٣٦٢/٣، ١٢٠ / ٢٥٠. وسنن سعيد بن منصور ٢٩٠١، ٣٩٣٢، ومصنف ابن أبي شيبة ١٢٢/١٠، ٢٢٤، ١٢٤/١٠ . ١٢٤، ٢٤٠، ٢٢٣، ٣٥٠، والتمهيد، لابن عبد البر ١٣٢٤، ٢٤٠، ٢٤٠، ٢٤١، ١٢٤/١٠ . ١٢٤، ٢٤٠، ٣٢٧، ٢٥٠، ١٢٥، ١٢٥، ١٢٢، ٢٠٢٠، ١٢٢، ١٢٢، ١٢٢، ٢٤٠، ٢٤٠، ١٢٢٠



المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ ﴾:

إباحة لقتالهم وقَتْلِهِم إلى غايةٍ هي الإيمان؛ فلذلك قال ابن الماجشون <sup>(٢٩٢)</sup> وابن وهب <sup>(٢٩٤)</sup>: لا تُقْبَلُ من مشركي العرب جِزْيَة.

وقال سائرُ علمائنا : تُؤخَذُ الجِزْيَة من كلّ كافر ؛ وهو الصحيح.

وسمعتُ الشيخ الإمام أبا على الرفاء بن عقيل الحنبلي <sup>(٣٦٥)</sup> إمامهم ببغداد يقول في قوله تعالى: ﴿ قاتلوا الذينَ لا يُؤمِنونَ بِاللهِ ولا بِاليومِ الآخِر، ولا يُحَرِّمونَ ما حرّم الله ورسولُه، ولاَ يَدِينون دِينَ الْحَقَّ مِنَ الذينَ أُوتُوا الكِتَابَ حتى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عن يَدٍ وهُمْ صاغِرُونَ﴾ [التوبة: ٢٩].

إنّ قوله تعالى : ﴿ **قاتِلُوا ﴾** أمرّ بالقَتْل.

وقوله تعالى: ﴿ **الذين لا يؤمنون بالله ﴾** سبب للقتال.

وقوله تعالى : ﴿ ولا باليوم الآخر ﴾ إلزام للإيمان بالبعث الثابت بالدليل .

وقوله تعالى: **﴿ولا يُحرِّمُونَ ما حرَّم اللهُ ورسولُه﴾** بيان أنَّ فروعَ الشريعة كأصولها وأحكامها كعقائدها.

وقوله تعالى: **﴿ولا يدينون دِيـنَ الحق﴾** أمـرّ بَخَلْـع الأديـان كلهـا إلاّ ديـن الإسلام.

وقوله تعالى: ﴿ مِنَ الذين أُوتُوا الكِتابَ﴾ تأكيدٌ للحجة، ثم بيَّن الغايةَ وبيَّن إعطاء الجزية.

وثبت «أن النبيّ ﷺ أخذ الجزية من مجوس هجَر » <sup>(٢٩٦)</sup> . خرّجه البخاري وغيره . وقال المغيرة بن شعبة في قتاله لفارس : « إن النبيّ ﷺ أمرنا أنْ نقاتِلَكُم حتى

> ٣٩٣) في د: ابن الماجسون. (٣٩٤) في د: ابن وهيب. (٣٩٥) من د: أبا علي الرفاء الحنبلي. (٣٩٦) سيأتي تخريجه.

تعبدوا الله وحْدَه ولا تُشْرِكُوا به شيئاً ، أو تؤدُّوا الجزية <sup>(٣٩٧)</sup> . وقال النبيُّ عليه السلام لبُرَيْدَة : « ادْعُهم إلى ثلاث خصال . . وذكر الْجِزيَة » <sup>(٣٩٨)</sup> . وذلك كلّه صحيح . فإن قيل : فهل يكونُ هذا نسخاً أو تخصيصاً ؟

104

قلنا : هو تخصيص؛ لأنه سبحانه أباح قتالَهم وأمر به حتى لا يكون كُفْر .

ثم قال تعالى: حتى يُعْطوا الجزْية عن يَدٍ؛ فخصَّصَ من الحالة العامة حالةً أخرى خاصة، وزاد إلى الغاية الأولى غايةً أخرى، وهذا كقوله ﷺ : «أمِرْت أن أقاتلَ الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله».

وقال في حديث آخر : « أمِرْتُ أن أقاتلَ الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله ويُقيموا الصلاة ويُؤتوا الزكاة». ثم ذكر في حديث آخر الصوم والحجّ، ولم يكن ذلك نَسْخاً، وإنما كان بياناً وكمالاً . وكذلك : « لا يحلُّ دمُ امرىء مُسْلم إلا بإحدى ثلاث : كُفْرٌ بعد إيمان، أو زناً بعد إحْصان، أو قَتْل نفس بغير حق» <sup>(٣٩٩)</sup>، ثم بيَّن القتل في مواضع لعشرة أسباب سنبينها في موضعها إن شاء الله تعالى.

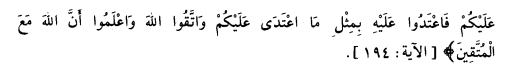
### الآية الثالثة والأربعون

قُولُه تعالى: ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُمَاتُ قِصَاصٌ فَمَنِ اعْتَدَى

(۳۹۷) سيأتي تخريجه.

سورة البقرة الآية (١٩٣)

- (٣٩٨) الحديث: سبق تخريجه. وفي أيزيد.
- (٣٩٩) في ب: قتل نفس بنفس. والحديث أنظره في: (صحيح البخاري ٢/٩. وصحيح مسلم، الباب ٢، حديث ٢٥ من القسامة. وسنن أبي داود ٢٥٠٤، ٣٥٣٤. وسنن الترمذي ١٤٠٢. وسنن النسائي، الباب ٥ من المحاربة، والباب ٧ من القسامة وسنن ابن ماجه ٢٥٣٤. ومسند أحمد بن حنبل ١٦/١٦: ٦٣، ٢٠، ٣٨٢، ٤٤٤، ٢٦٥، ٢٨٦، ٢٨٥، ٢٢٤. وسنن الدارمي ١٧١/٢. والسنن الكبرى، للبيهتي ١٩٤/٨، ١٩٤٢، ٢٦٢. وسنن الدارقطني ٣٢٨، ٨٤، والمستدرك ٢٥٠٤. ومصنف ابسن أبي شيبة ١٤٤٩، ٢١٣، ٢٥٤. ونصب الراية، للزيلعي ٣٦٨، ٢٣/٤، ٢٣/٤، وإرواء الغليل ٢٥٣/٢، وطبقات ابن سعد ٢٢/١٣. والدر المنثور ، ٢٧٨/٢. وشرح السنة، للبغوي ١٤٨/١٥.



فيها أربع مسائل:

۱٥٨

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قيل: إنها نزلت سنة سَبْع حين قضَى النبيُّ عَلَيْكُم عُمْرَتَه في ذي القعدة عن التي صدَّه عنها كفارُ قريش سنةَ ست في الحديبية في ذي القعدة، فدخل النبيُّ عَلَيْكُم مكة، وقد أخْلَتْها قريش، وقَضَى نسكه، ونزلت هذه الآية <sup>(...)</sup>.

المعنى: شَهْر بشهر وحُرْمَة بحرمة، وصار ذلك أصلاً في كل مكلّف قطع به عذر أو عدوّ عن عبادةٍ ثم قضاها، أن الحرمة واحدة والْمَثُوبَة سواء.

وقيل: إن المشركين قالوا : أَنُهِيتَ يا محمد عن القتال في شهر الحرام ؟ قال: نعم. فأرادوا قتالَه فيه، فنزلت الآية <sup>(٢٠١)</sup> .

المعنى إن استحلُّوا ذلك فيه فقاتِلْهم عليه، فإنَّ الحرمة بالحرمة قصاص.

قال علماؤنا : وهذا دليل على أن لكَ أن تُبيح دم من أباح دمك ، وتحل مالَ من استحلَّ مالك ، ومَنْ أخذ عِرْضك فَخُذْ عِرْضه بمقدار ما قال فيك ، ولذلك كله تفصيل :

أما مَنْ أباح دمك فمباح دمُه لك، لكن بِحُكْمِ الحاكم لا باستطالتك وأخْدٍ لثأرك بيدك، ولا خلاف فيه.

وأما مَنْ أخذَ مالك فَخُذْ ماله إذا تمكنت منه، إذا كان من جنسمالك :<sup>(٤٠٢)</sup> طعاماً بطعام، وذَهباً بذَهب، وقد أَمِنْتَ مِن أَنْ تُعَدَّ سارقاً.

وأمَّا إن تمكَّنت من ماله بما ليس من جِنْس مالك فاختلف العلماء ؛ فمنهم من قال:

(٤٠٠) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٤٣). (٤٠١) انظر : (الموضع السابق والصفحة). (٤٠٢) على هامش ا : مسألة من ظفر بجنس حقه. لا يؤخذ إلاَّ بحكم حاكم، ومنهم من قال: يتحَرَّى قيمته <sup>(٤٠٣)</sup> ويأخذ مقدارَ ذلك، وهو الصحيح عندي.

0 13131151 0

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT سورة البقرة الآية (١٩٤)

وأما إنْ أخذ عِرْضك فخذ عِرْضه لا تتعدّاه إلى أبويه ولا إلى ابنه أو قريبه <sup>(٢٠٤)</sup> .

لكن ليس لك أن تكذب عليه، وإن كذب عليك، فإنَّ المعصية لا تقابل بالمعصية؛ فلو قال لك مثلاً: يا كافر، جاز لك أن تقولَ له: أنتَ الكافر؛ وإن قال لك: يا زان، فقصاصُك أن تقول: يا كذّاب، يا شاهد زُور. ولو قلت له: يا زان، كنتَ كاذباً فأَثِمْتَ في الكذب، وأخذْتَ فيا نُسِبَ إليكَ من ذلك، فلم تربح شيئاً، وربما خسرت.

وإن مَطَلك وهو غنيٌّ دون عُذْر قل: يا ظالم، يا آكل أموال الناس. قال النبي ﷺ في الصحيح: « لَيُّ الواجد يحلّ عِرْضه وعقوبته <sup>(٤٠٥)</sup>. أما عِرَّضه فبما فسرناه، وأما عقوبتُه فبالسجن حتى يؤدِّي.

وعندي أن العقوبةَ هي أخذُ المال كما أخذ ماله، وأما إنْ جحدك وَدِيعةً وقد استودعك أخرى فاختلف العلماءُ فيه؛ فمنهم من قال: اصبر على ظُلْمِه، وأَدّ إليه أمانته، لقول النبي مُثلِيَّةٍ : « أَدِّ الأمانة إلى من ائتمنك، ولا تَخُنْ مَنْ خانك » <sup>(٢٠٦)</sup>.

- (٤٠٣) في أ، د: تحرى قيمته. وما أوردناه من د، والقرطبي (٧٣٠).
- ( ٤٠٤) على هامش أ: مسألة فيمن أخذ عرض رجل، هل له أن يأخذ عرضه.
- (٤٠٥) اللي: المطل. وانظر الحديث في: (صحيح البخاري ١٥٥/٣. وسنن أبي داود ٣٦٢٨. وسنن النسائي ٣١٦/٧، ٣١٦، ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٢/٤، ٣٨، ٣٨٩. والسنن الكبرى ٥١/٦. والمستدرك ١٠٢/٤. والمعجم الكبير، للطبراني ٧/ ٣٨٠. وموارد الظمآن، للهيثمــي ١١٦٤. ومشكل الآثار، للطحاوي ٤١٣/١ . وتغليق التعليق ٨٢٨، ٢٢٩، ومشكاة المصابيح ٢٩١٩. وفتح الباري ٦٢/٥. وتفسير القرطبي ٢٦/٢٣، ١٢١/٤، ٥/١٢١، ٣٣٩/١٦، ٣٣٩/١٠
- (٤٠٦) انظر: (سنن أبي داود ٣٥٣٤. وسنن الترمذي ١٣٦٤. ومسند أحمد بن حنبل ٤١٤/٣. والسنن الكبرى، للبيهقـي ٢٧١/١٠، المستـدرك ٢٤/٢. وسنــن الدارقطني ٣٥/٣. والمعجــم الكبير، للطبراني ١٣٤/١، ١٥٠/٨ والمعجم الصغير، للطبراني ١٧/١. وشرح السنة، للبغوي ٢٠٦/٨. ومشكاة المصابيح ٣٩٤٣. ونصب الراية، للزيلعي ١٩٩٤. ومجمع الزوائد ١٤٥/٤. وحلية الأولياء ١٣٢/٦. ولسان الميزان ٣٤٧/٤. وميزان الاعتدال ٤٠٢٦. وكشف الخفا ١٥/٢. وعلل

( ۱۹٤ فالبقرة البقرة الآية ( PRINGE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

17.

ومنهم من قال: اجحده، كما جحدك؛ لكن هذا لم يصح سنده، ولو صح فله معنى صحيح، وهو إذا أودعك مائةً وأودعتَه خمسين فجحد الخمسين فاجْحَدْه خمسين مثلها، فإن جحدت المائة كنْتَ قد خُنْتَ مَنْ خانك فيا لم يَخُنْك فيه، وهو المنهيّ عنه. وبهذا الأخير أقول. والله أعلم.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿فَمَنِ اعْتَدى عَلَيْكُم فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ﴾:

هذه الآية عمومٌ متَّفَقٌ عليه وعمدةٌ فيما تقدم بيانه وفيما جانسه <sup>(٤٠٧)</sup>.

- الحديث، لابن أبي حاتم ١١٤. والدر المنثور، للسيوطي ١٧٥/٢. والكنى والأسهاء، للدولابي ١/ ٦٣. ومكارم الأخلاق، للخرائطي ٣، والتاريخ الكنبر للبخاري ٣٦٠/٤، وتفسير ابن كثير ٢٩٨/٢. وتفسير الطبري ٩٣/٥. والعلل المتناهية ١٠٢/٢، ١٠٣. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٢٦/٧).
- (٤٠٧) أي: إما بالمباشرة إن أمكن، وإما بالحطام. واختلف العلماء فيمن استهلك أو أفسد شيئاً من الحيوان أو العروض التي لا تكال. ولا توزن. فقال الشافعي، وأبو حنيفة وأصحابهما وجماعة من العلماء: عليه في ذلك المثل، ولا يعدل إلى القيمة إلا عن عدم المثل.

واحتجوا بقُوله تعالى: ﴿ فَمَن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم﴾. وقوله تعالى: ﴿وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به﴾.

قالوا : وهذا عموم في جميع الأشياء كلها ، وعضدوا هذا بما اخرجه أبو داود ، عن أنس رضي الله عنه ، أن رسول ﷺ كان عند بعض نسائه ، فأرسلت إحدى أمهات المؤمنين مع خادمها قصعة فيها طعام . قال : فضربت بيدها فكسرت القصعة . قال ابن المثنى : فأخذ النبي ﷺ الكسرتين ، فضم إحداهما إلى الأخرى ، فجعل يجمع فيها الطعام ويقول : «غارت أمكم » وزاد ابن المثنى : «كلوا » فأكلوا حتى جاءت قصعتها التي في بينها .

وأخرج أبو داود أيضاً عن عائشة رضي الله عنها أنها قالت: ما رأيت صانعاً طعاماً مثل صفية، صنعت لرسول الله ﷺ طعاماً، فبعثت به، فأخذ مني أَفْكَلَّ – أي ارتعدت من شدة الغيرة – فكسرت الإناء، فقلت: يا رسول الله، ما كفارة ما صنعت؟ قال: « إناء مثل إناء، وطعام مثل طعام ».

وقال مالك وأصحابه: عليه في الحيوان والعروض التي لا تكال ولا توزن القيمة لا المثل؛ بدليل تضمين النبي ﷺ الذي اعتق نصف عبده قيمة نصف شريكه، ولم يضمنه مثل نصف عبده. ولا خلاف بين العلماء على تضمين المثل في المطعومات والمشروبات، لقوله ﷺ : ﴿ طعام بطعام ﴾.

171

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْل مَا اعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾:

هذه مسألة بِكْر . قال علماؤنا رحمة الله عليهم: إنما سُمِّي الفعل الثاني اعتداء، وهو مفعول بحقّ، حَمْلاً للثاني على الأول على عادة العرب. قالوا : وعلى هذا جاء قوله تعالى : ﴿ **وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهَا ﴾** [ الشورى : ٤٠ ] .

والذي أقولُ فيه: إنّ الثاني كالأول في المعنى واللفظ؛ لأن معنى الاعتداء في اللغة مجاوزةُ الحدّ، وكلا المعنيين موجودٌ في الأول والثاني؛ وإنما اختلف المتعلّق من الأمر والنهي؛ فالأول منهيٌّ عنه، والثاني مأمور به، وتعلَّقُ الأمرِ والنهي لا يغيِّر الحقائق ولا يَقْلِب المعاني؛ بل إنه يكسب ما تعلّق به الأمر وَصْفَ الطاعة والحسن، ويكسب ما تعلق به النهي وَصْفَ المعصية والقُبْح؛ وكلا الفعلين مجاوزة الحدّ، وكِلاَ الفعلين يسوءُ الواقعَ به: وأحدهما حقٌّ والآخر باطل.

المسألة الرابعة:

تعلَّق علماؤنا بهذه الآية في مسألة من مسائل الخلاف؛ وهي المهاثلة في القِصاص، وهو متعلّق صحيح وعمومٌ صريح؛ وقد اختلف العلماء فيها على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه لا قوَد إلاّ بجديدة؛ قاله أبو حنيفة وغيره، واحتجُّوا بالحديث: إنّ النبي ﷺ قال: «لا قوَد إلاّ بجديدة ولا قَوَد إلاّ بالسيف» <sup>(٢٠٠)</sup>. الثاني: أنه يقتصّ منه بكلّ ما قتل، إلاّ الخمر وآلة اللواط، قاله الشافعي. الثالث: قال علماؤنا: يُقْتَل بكلّ ما قتل إلا في وجهين وصِفَتين: أما الوجه الأول: فالمعصيةُ كالخمر واللواط.

(٤٠٨) انظر: (سنن ابن ماجه ٢٦٦٧، ٢٦٦٨، والسنن الكبرى ٦٢/٨، ٦٣، والمعجم الكبير، للطبراني ١٠٩/١٠. ومصنف ابن أبي شيبة ٣٥٤/٩. وسنن الدارقطني ١٠٩/٣، ١٠٦، ومجمع الزوائد ٢٩١/٦. وتلخيص الحبير ١٩/٤. ونصب الراية، للزيلعي ٣٤١/٤ ، ٢٤٣، وفتح الباري ٢٠٠/١٢. وإرواء الغليل ٢٨٥/٧، ومعاني الآثار، للطحاوي ٣٤٤٣، ١٨٤مل، لابن عدي ٢٠٠/٣، ١١٠٢/٣، ١٩٧٨/٥، ٢٥٤٣/٢، والعلل المتناهية ٢٠٧/٢. وعلل الحديث لابن أبي حام ١٣٨٨). بالبقرة البقرة الآية ( ۱۹٤ ) IF RRINCE GHAZI TRUST ( البقرة الآية ( ۱۹٤ ) FOR QURANCE THOUGHT ( ) ( المحمد ا

وأما الوجه الثاني: فالسمّ والنار لا يُقْتَل بهما .

١٦٢

قال علماؤنا : لأنه من المثل ؛ ولستُ أقوله ؛ وإنما العلَّةُ فيه أنه من العذاب . وقد بلغ ابنَ عبّاس أنَّ عليّاً حرق ناساً ارتدُّوا عن الإسلام ؛ فقال ابن عباس : لم أكُنْ لأحرقَهم بالنار ؛ لأنّ النبي عَيَالِيَّهُ قال : « لا تُعَذَّبوا بعذاب الله » <sup>(٢٠١)</sup> ، ولقَتَلْتُهم لقول النبي عَلَيْكَهُ : « مَنْ بدَّلَ دينَه فاقتلوه » <sup>(٢١٠)</sup> . وهو الصحيح . والسمُّ نارٌ باطنة نعوذُ بالله من الناريْن ، ونسألُ الله تعالى الشهادةَ في سبيله .

وأما الوَصْفان فرَوى ابنُ نافع عن مالك: إن كانت الضربةُ بالحجر مُجْهِزَةً قُتل بها ، وإن كانت ضربات فلا .

وقال مالك أيضاً: ذلك إلى الوليّ. وروى ابن وهب يُضْرَب بالعصا حتى يموت، ولا يطول عليه. وقاله ابن القاسم.

- (٤٠٩) انظر: (صحيح البخاري ٧٥/٤. وسنن أبي داود ٤٣٥١ . وسنن الترمذي ١٢٥٨ ، ١٢٥٨ . وسنن النسائي، الباب ١٤ من المحاربة. ومسند أحمد بن حنبل ٢١٧/١ ، ٢٢٠ ، ٢٢٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٠٢/٨ ، ٢١٧٩ . والمستدرك ٣٩٣٣ . ونصب الراية، للزيلعي ٣٧٦٣ ، ٤٠٧ ، ٤٥٦ . ومصنف ابن أبي شيبة ١٥/١٩٣ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ٣٥٣٣ . وسنن الدارقطني ١٠٨/٣ . والدر المنثور ، للسيوطي ٢٩٩٢ . والأدب المفرد ١٨٨ . وإرواء الغليل ٢٨٢٢ ، ٢٤/٨ ).

سورة البقرة الآية (١٩٤)

وقال أشهب: إن رُجِي أن يموتَ بالضرْب ضُرِب، وإلا أُقيد منه بالسيف. وقال عبد الملك: لا يُقْتَلُ بالنبل ولا بالرَّمْي بالحجارة؛ لأنه من التعذيب.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

178

واتفق علماؤنا على أنه إذا قطع يده ورجله وفَقَأَ عينه قَصْدَ التعذيب فُعِل ذلك به، كما فعل النبي ﷺ بقتله الرّعاء <sup>(٤١١)</sup> حسبا رُوِي في الصحيح، وإن كان في مُدافعة ومضاربة قُتِل بالسيف.

والصحيح من أقوال علمائنا أنَّ الماثَلَة واجبةٌ، إلا أن تدخلَ في حدَّ التعذيب فلتُتْرَك إلى السيف.

وإلى هذا يرجع جميعُ الأقوال.

وأما حديث أبي حنيفة، فهو عن الحسن، عن أبي بكر، عن النبيّ ﷺ ؛ ولا يصحُّ لوجهين بينّــاهما في شَرْحِ الحديث الصحيح. وكذلك حديث عبدالله بن عمر رضي الله عنه في شِبْهِ العَمْد بالسوط والعصا لا يصحُّ أيضاً .

والذي يصحُّ ما رواه مسلم، وغيرُه، عن علقمة بن وائل، عن أبيه، قال: إني لقاعدٌ عند النبي ﷺ إذا رجل يقُودُ آخر بِنِسْعَة. فقال: يا رسول الله؛ هذا قَتَلَ أخي. فقال رسول الله ﷺ: « أَقَتَلْتَهُ؟ » فقال: إنه لو لم يَعترِف لأقمتُ عليه البيِّنة. قال: نعم، قَتَلْتُه. قال: « كيف قَتَلْتَه؟ » قال: كنتُ أنا وهُوَ نحتَطِبُ من شجرة فسبّني فأغضبني فضربتُهُ بالفأس على قَرْنِهِ فقتلته.

وروى أبو داود : ولم أرد قَتْلَه . فقال له النبي يَتَالِيه : « هل لك من شيء تُوَدِّي عن نَفْسِك ؟ » فقال : ما لي مال إلاَّ كِسائي وفأسي . قال : « فترى قَوْمَك يشترونك ؟ » قال : أنا أَهُوَنُ على قومي مِنْ هذا . قال : فرمَى إليه بنسْعَتِه ، وقال : دُونَك صاحبك . فانطلق به الرجلُ ؛ فلما ولَّى قال رسول الله مُتَالية : « إنْ قتلَه فهو مِثْله » . فرجع . فقال : يا رسولَ الله ، بلغني أنك قُلْتَ كذا وأخذتُه بأمرك . قال : « أما تُريدُ أنْ يَبوءَ بإثمك وإثم صاحبك ؟ » قال : فلما ولَتَى قال : بل من يتبوء با م

( ٤١١ ) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٤٣ وما بعدها). ( ٤١٢ ) انظر : (صحيح مسلم ١٣٠٧)

والحديث مشكل وقد بيّناه <sup>(٢١٢)</sup> في شرح الحديث الصحيح، والذي يتعلّق به من مسألتنا أنّ النبيّ ﷺ أوجب عليه القَتْلَ، وقد قَتل بالفأس.

Contraction (C)

PRINCE GHAZI TRUST والتورة البقرة الآية (١٥) For QURANIC THOUGHT

وروى الأئمةُ أنَّ يهوديّاً رضخ<sup>(٤١٤)</sup> رأسَ جاريةٍ على أوضاح <sup>(٤١٥)</sup> لها، فأمر به النبي ﷺ ، فاعترف فرضَّ رأسه بين حجرَين اعتماداً للماثلة وحكماً بها <sup>(٤١٦)</sup> .

## الآية الرابعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلاَ تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلُكَةِ وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ [ الآية: ١٩٥ ].

فيها أربع مسائل:

172

# المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى الترمذيّ وصحّحه، عن يزيد بن أبي حبيب، عن أسلم أبي عمران التَّجِيبي، قال: كنّا بمدينة الروم، فأخرجوا إلينا صفّاً عظياً من الروم، فخرج إليهم من المسلمين مثلُهم أو أكثر، وعلى أهل مصر عُقْبَةُ بن عامر، وعلى الجماعة فَضَالة بن عبيد، فحمل رجلٌ من المسلمين على صفّ الروم حتى دخل فيهم، فصاح الناسُ وقالوا : سبحان الله ! يُلْقِي بيده إلى التَّهْلُكة ! فقام أبو أيوب فقال : يأيها الناس، إنكم لتتأوّلون هذه الآية هذا التأويل، وإنما أُنزِلت هذه الآية فينا مَعْشَرَ الأنصار لما أعزَّ اللهُ الإسلام وكَثُر ناصروه.

فقال بعضُنا لبعض سِرَّاً دون رسول الله ﷺ : إنَّ أموالَنا قد ضاعَتْ، وإنَّ اللهَ قد أعزَّ الإسلام وكَثُر ناصروه، فلو أقمنا في أموالنا فأصْلَحْنا ما ضاع منها. فأنزل الله تعالى على نبيه يردُّ علينا ما قُلْنا : **﴿وأَنْفِقُوا في سبيل الله ولا تُلْقُوا بأيديكم إلى** 

> (٤١٣) في د: أوقد بيناه. تحريف. (٤١٤) رضخ: كسر. (٤١۵) أوضاح: جع وضح، وهي نوع من الحلسي يصنع من الفضة. (٤١٦) في ب: للمهائلة وحكايتها. والحديث.

التَّهْلُكَةِ ﴾، وكانت التهلكةُ الإقامةَ على الأموال وإصلاحَها، وتَرْكنا الغزو؛ فما زال أبو أيوب شاخصاً في سبيل <sup>الله</sup> حتى دُفِنَ بأرض الروم <sup>(١١٧)</sup>. المسألة الثانية: في تفسير النفقة:

THOUGHT

170

فيها ثلاثة أقوال:

سورة البقرة الآية ( ٩٥ ٨

الأول: أنه ندبهم إلى النفقة في سبيل الله. قال النبي ﷺ : « من أنفق زَوْجَيْن في سبيل الله نودِي من أبواب الجنة الثهانية ، أي هَلُمّ <sub>»</sub> <sup>(٤١٨)</sup>.

> الثاني: أنها واجبة لقوله تعالى: ﴿ **ولا تُلْقُوا بأيديكم إلى التَّهْلُكَة ﴾ .** الثالث: أن معناه لا تخرجوا بغير زادٍ توكُّلاً واتّكالاً .

وحقيقةُ التوكّل قد بيَّناها في موضعها ، والاتكالُ على أموال الناس لا يجوزُ .

والقول الأول صحيح؛ لأنه دائم، والثاني: قد يتصوَّر إذا وجب الجهاد. والثالث صحيح لأنَّ إعدادَ الزادِ فَرْض.

المسألة الثالثة: في تفسير التَّهْلُكَة:

فيه ستة أقوال:

الأول: لا تتركوا النفقة.

الثاني: لا تَخْرُجوا بغير زاد، يشهَدُ له قوله تعالى: ﴿و**تَزَوَّدُوا فإنَّ خَيْرَ الزادِ** التَّقْوَى﴾.[البقرة: ١٩٧].

- (٤١٧) انظر: (سنن الترمذي، سورة ٢، من كتاب التفسير).
- (٤١٨) في أ: د: أي فل هلم. وما أثبتناه من ب، هـ.
   وانظر الحديث في: (صحيح البخاري ٣٢/٣، ١٣٥، ٧/٥. وصحيح مسلم، حديث ٨٥، ٨٦ من كتاب الزكاة. وسنن الترمذي ٣٦٧٤. وسنن النسائي ١٦٨/٤، ٢٢/٦، ٤٧، ٤٩ ومسند أحد بن حنبل ١٣٦٤. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٧/٥. وتجريد التمهيد، لابن عبد البر أحد بن حنبل ١٦٢/٤. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٧/٥. وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ١٩٣٠. والترغيب والترهيب ٧/٣٠. وإحياء علوم الدين ١٢/٦، ١٣٤. وشرح السنة، للبغوي ١٣٤٨. والتمهيد، لابن عبد البر ١٩٨٢.

HE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية ( ١٩٥ ) FOR QURANIC THOUGHT 177 0 131315 0 الثالث: لا تتركوا الجهاد. الرابع: لا تدخلُوا على العساكر التي لا طاقةً لكم بها . الخامس: لا تَيْأَسُوا من المغفرة؛ قاله البرّاءُ بن عازب. قال الطبري: (٤١٩) : هو عامٌّ في جميعها لا تناقض فيه، وقد أصاب إلاَّ في اقتحام العساكر؛ فإن العلماءَ اختلفوا في ذلك. فقال القاسم بن مُخَيْمرة (٤٢٠)، والقاسم بن محمد <sup>(٢١١)</sup>، وعبد الملك من علمائنا : لا بأسَ أن يَحْمِلَ الرجلُ وحدَهُ على الجيش العظيم إذا كان فيه قوةٌ وكان لله بنيَّةٍ خالصة؛ فإن لم تكُنْ فيه قوةٌ فذلك من التهلكة. وقيل: إذا طلب الشهادة وخلصت (٢٢٠) النيةُ فليَحْملُ؛ لأنَّ مقصدَه واحدً منهم<sup>(١٢٣)</sup>، وذلك بَيِّن في قوله تعالى: **﴿ومِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَه ابِتغا**ءَ مَرْضَاة الله ﴾ [ البقرة: ٢٠٧ ]. والصحيحُ عندي جوازُه؛ لأنَّ فيه أربعة أوجه: الأول: طلب الشهادة. الثاني: وجودُ النِّكاية. الثالث: تجرية المسلمين عليهم. الرابع: ضعْف نفوسهم ليرَوْا أنَّ هذا صُنْعُ واحدٍ، فما ظنَّك بالجميع، والفَرْضُ لقاء واحدٍ اثنين، وغير ذلك جائز (٢٢٠)؛ وسيأتي بيانُه في موضعه إنْ شاء الله تعالى. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَأَحْسِنُوا ﴾ . فيه ثلاثة أقوال: (٤١٩) سبقت الترجمة له. (٤٢٠) ستأتي ترجمته. (٢١) ستأتي ترجمته. (٤٢٢) في د: وحصلت النية. (٤٢٣) في ب: لأن مقصوده واحد منهم.

(٤٢٤) في ب: والغرض إذا وجد لشيء وغير جائز .

سورة البقرة الآية (١٩٦) . THOUGHT 💿 🕼

الأول: أحْسنوا الظنَّ بالله؛ قاله عكرمة. الثانى: في أداء الفرائض، قاله الضحاك. الثالث: أحْسِنُوا إلى مَنْ ليس عنده شيء.

قال القاضي: الإحسانُ مأخوذ من الْحُسْن، وهو كلُّ ما مُدِح فاعِلُه. وليس الْحُسْن صفةً للشيء؛ وإنما الْحُسْن خبر من الله تعالى عنه بمدْح فاعله. وقد بيّن جبريلُ عليه السلام أصْلَه للنبي عَيالَهُ حين قال له: « ما الإحسانُ؟ قال: أنْ تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك» (٤٢٥).

IAZI TRUST

177 ..

# الآبة الخامسة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ وَأَتِمُّوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ للهِ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي وَلاَ تَحْلِقُوا رُمُوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَدًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أَوْ صَدَقَةٍ أَوْ نُسُكٍ فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إلَى الْحَجّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَثَةٍ أَيَّامٍ في الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إذا رَجَعْتُمْ تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ذٰلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَام وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَديدُ الْعَقَابِ﴾ [ الآية: ١٩٦ ].

فيها اثنتان وثلاثون مسألة :

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَأَتَمُّوا ﴾ :

فيه سبعة أقوال:

الأول: أُحْرموا بها من دياركم؛ قاله عمر، وعلىّ، وسُفيان. الثاني: أتمُّوهما إلى البيت؛ [قاله ابن مسعود] (٤٢٦).

( ٤٢٥ ) أنظر : ( صحيح البخاري ٢٠/١ . وصحيح مسلم، حديث ١ ، ٥ من كتاب الإيمان . وسنن النسائي ١٠٢ ، ٩٩/٨ . وسنن الترمذي ٢٦١٠ . وسنن أبي داود ، الباب ١٦ من كتاب السنة. ومسند أحمد ابن حنبل ١١/١، ٥٣، ٢٦/٢، ٢٩/٤، ١٢٩/٤، ١٦٢ . وارواء الغليل ٣٢/١ ، ٣٣. وفتح الباري ٢٧١/١٠، ١١٤/١٠ وحلية الأولياء ٣٣٨/٨). (٤٢٦) ما بن المعقوفتين : ساقط من ب.

174

الثالث: بحدودهما وسُنَنِهما ؛ قاله مجاهد . الرابع: ألآ يجمع بينهما ؛ قاله ابنُ جُبير . الخامس: ألآَ يُحْرِم بالعُمْرة في أشهر الحجّ ؛ قاله قتادة . السادس: إتمامهما إذا دخل فيهما ؛ قاله مسروق . السابع: ألا يتَجر معهما .

O GENE

قال القاضي رضي الله عنه: حقيقةُ الإتمام للشيء استيفاؤه بجميع أجزائه وشروطه، وحِفْظُه من مُفْسداته ومنقصاته.وكلُّ الأقوال محتملٌ في معنى الآية؛ إلاّ أنَّ بعضَها مختلف فيه.

TIE PRIN FOR QUR

أما قوله: أُحْرِمْ بها من دُوَيْرَةِ أهلك، فإنها مشقّة رفعَها الشَّرْعُ وهدمَتْها السَّةُ بما وقَّت النبيُّ عَلِيلَهُ من المواقيت.

وأما قولُ ابن ِ مسعود إلى البيت، فذلك واجب، وفيه تفصيـلٌ، وله شروطٌ بَيانُها في موضعها .

وأما قولُ مجاهد فصحيح.

وأما ألاّ يجمع بينها فالسنةُ الجمعُ بينها، كذلك فعل النبيُّ عَيَّلِيَّهُ ، وقد بيّناه في مسائل الخلاف

وأما ألآ يحرم بالعُمْرَة في أشهر الحج فهو التمتّع.

وأما إتمامهما إذا دخل فيهما فلا خلافَ بين الأُمَّةِ فيهما حتى بالغوا فقالوا : يَلْزَمُه إتمامهما ، وإنْ أفسدهما .

وأما ألاّ يتّجر فيها فهو مذهبُ الفقراء ألا تمتزج الدنيا بالآخرة، وهو أخلَصُ في النية وأعظم للأجر، وليس ذلك بحرام؛ والكلُّ يبين في موضعه بحَوْل الله وعَوْنِه <sup>(٢٢٧)</sup>.

(٤٢٧) في ب: في موضعه إن شاء الله.

سومه البقرة الآية ( ۴۹ 🖒 🚺 🚛 🐨 THE PRINCE GHAZI TRUST المحصل المحصل THE PRINCE GHAZI TRUST المحصل ا

179 .....

المسألة الثانية: الحج:

وهو في اللغة عبارة عن القَصْد، وخصَّه الشَّرْعُ بوقْتٍ مخصوص وبمَوْضِع مخصوص على وَجْهٍ معيَّن على الوجه المشروع، وقد كان الحجَّ معلوماً عند العرب، لكنَّها غيَّرتُه، فبيَّن النبيُّ عَظِيرَةٍ حقيقتَه، وأعاد على ملَّة إبراهيم عليه السلام صِفتَه، وحثَّ على تعلَّمه، فقال: « خُذُوا عني مناسِكَكم» <sup>(١٢٨)</sup>. المسألة الثالثة: العُمْرَة:

وهي في اللغة عبارة عن الزِّيارَةِ، وهي في الشريعة عبارة عن زيارة البيت، خصّصَتْه الشريعةُ ببعض موارِده، وقصَرَتْهُ على معنى من مُطْلَقه، على عادتها في أَلفاظها على سيرة العرب في لُغَاتها، وقد بيّنها النبيّ عَيَّلِيَّهِ بيانَ الحج. **المسألة الرابعة: وجوب العمرة:** 

اختلف العلماء في وُجوب العمرة، فقال الشافعي: هي واجبة، ويُؤْثَر ذلك عن ابن عباس.

وقال جابر بن عبدالله: هي تطوَّع، وإليه مال مالك وأبو حنيفة.

وليس في هذه الآية حجة للوجوب؛ لأن الله سبحانه إنما قرنها بالحج في وجوب الإتمام لا في الابتداء، فإنه ابتدأ <sup>(٤٢٩)</sup> إيجاب الصلاة والزكاة، فقال تعالى: **﴿وأقيموا الصلاةَ وآتُوا الزكاةَ ﴾** [ البقرة: ١١٠ ]. وابتدأ بإيجاب الحج فقال تعالى: **﴿ولاً على الناس حجَّ البيتِ مَن استطاع إليه سَبيلاً ﴾** [ آل عمران: ٩٢ ]. ولما ذكر العمرة أمر بإتمامها لا بابتدائها، فلو حجَّ عَشْر حِجَج أو اعتمر عشر عُمَر لزمَهُ الإتمام في جيعها، وإنما جاءت الآية لإلزام الإتمام لا لإلزام الابتداء، وقد مَهَّدْنا القولَ فيها في مسائل الخلاف.

(٤٢٨) انظر: (السنسن الكبرى ١٢٥/٥ . والتمهيسد، لابسين عبسد البر ٢٩/٢، ٩١، ٩١، ٩٠، ٣٣٣/٤، ٧٧٢/٧، ٢٧٢/٧ . وفتح الباري ٢١٧/١، ٤٩٩ . ونصب الراية، للزيلعي ٥٥/٣ . وإر الغليل ٢٧١/٤. وجامع بيان العلم وفضله، لابن عبد البر ١١٣/١ . وتفسير القرطبي ١/ ، ١٨٣/٢، ٤١٠، ٥٥/٣، ٥٥/٥ . والبداية والنهاية ١٨٤/٥، ٢١٥). في ب: لأنه ابتدأ. المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ لَلهِ ﴾:

الأعمالُ كلّها لله، خَلْق وتقـديـر، وعلم وإرادة، ومَصْــدَر ومَـوْرِد، وتصريـف وتكليف؛ وفائدةُ هذا التخصيص أنَّ العربَ كانت تقصِدُ الحجَّ للاجتماع والتظاهر، والتناضل والتنافرِ، والتفاخرِ وقضاء الحوائج، وحضورِ الأسواق؛ وليس لله فيه حظٌّ يُقصد، ولا قُرْبة تعتقد؛ فأمر الله سبحانه بالقَصْدِ إليه لأداء فَرْضِه وقضاء حقّه، ثم سامح في التجارة على ما يأتي بيانه إن شاء الله.

المسألة السادسة: قوله: ﴿ الحج والعُمْرة ﴾ :

رُوي عن ابن عباس أنه قرأ « والعُمْرَةُ » بالرفع للهاء ، وحَكَى <sup>(٢٠)</sup> قومٌ أنه إنما فَرَّ من فَرْضِ العمرة؛ وهذا لا يصحُّ من وجهين:

أحدهما : أنَّ القراءةَ ينبني عليها المذهب، ولا يُقْرَأُ بحكم المذهب.

الثاني: أنَّا قد بيَّنا أنَّ النَّصبَ لا يقتضي ابتداء الفَرْض ، فلا معنى لقراءة الرفع إلاَّ على رأي مَنْ يقول: يقرأ بكل لغة، وقد بيّنا ذلك في موضعه من القسم الأول من علوم القرآن.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَحْصِرْتُمْ ﴾:

هذه آية <sup>(٤٣١)</sup> مشكلة عُضْلة من العُضَل، فيها قولان: <sup>(٤٣٢)</sup> أحدهما : مُنعتم بأَيِّ عذر كان؛ قاله مجاهد، وقتادة، وأبو حنيفة.

الثاني: [ منعتم ] <sup>(٢٢٢)</sup> بالعدوّ خاصة؛ قـالــه ابــن عمــر، وابــن عبــاس، وأنس، والشافعي؛ وهو اختيارُ علمائنا، ورَأْيُ أكثر أهلِ اللغة ومُحَصّليها على أنَّ أُحْصِر عُرّض للمرض، وحُصِر نزل به الحصر.

> (٤٣٠) في د: وظن قوم. (٤٣١) في د: هذه مسألة، وهي في القرطبي (٧٤٤) آية. (٤٣٢) قال القرطبي: لا إشكال فيها، ونحن نبينه غاية البيان، فانظره في تفسيره (٧٤٤). (٤٣٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د، وأثبتناه من ب، هـ.

سورة البقرة الآية (١٩٦) ...

وقد اتفق علما<sup>ع</sup> الإسلام على أنَّ الآية نزلَتْ سنةَ ستّ في عُمْرَةِ الحديبية حين صدَّ المشركون رسولَ الله ﷺ عن مكةَ، وما كانوا حبسوه ولكن حبسوا البيتَ ومنعوه، وقد ذكر اللهُ تعالى القصةَ في سورة الفتح فقال: ﴿وَ**الْهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلغَ مَحِلَّه**﴾ [ الفتح: ٢٥ ].

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

111

وقد تأتي أفعالٌ يكون فيها فعل وأفعل بمعنى واحد ، والمراد بالآية رسول الله ﷺ وأصحابه ، ومعناها : فإن مُنِعْتُم . ويقال : مُنع الرجل عن كذا ؛ فإنّ المنع مضاف <sup>(١٣٤)</sup> إليه أو إلى الممنوع عنه .

وحقيقة المنع عندنا العَجْزُ الذي يتعذّرُ معه الْفِعلُ، وقد بيناه في كُتب الأصول ، والذي يصحّ أن الآية نزلت في الممنوع بعُذْرٍ ، وأنَّ لفظَها في كل ممنوع، ومعناها يأتَي إن شاء الله.

المسألة الثامنة: في تحقيق جواب الشرط من قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أُحْصِرْتُمْ ﴾ :

وظاهره قوله: ﴿ فَمَ**ا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي ﴾ ،** وبهذا قال أشهب في كتاب محمد عن مالك ، وروى ابن القاسم أنه لا هَدْي عليه با لأنه لم يكن منه تفريط بو إنما الْهَدْيُ على ذي التفريط بوهذا ضعيفٌ من وجهين :

أحدهما : أنَّ الله تعالى قال: ﴿ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْيِ ﴾؛ فهو تَرْكٌ لظاهر القرآن، وتعلَقٌ بالمعنى.

الثاني: أن النبيَّ عَلَيْكِمْ أَهْدَى عن نفسه وعن أصحابه البدَنة عن سبعة، والبقرة عن سبعة. ولهم أن يقولواً: إنَّ النبي عَلَيْكَمْ حمل الْهَدْي تطوَّعاً، وكذلك كان؛ فأما ظاهِرُ القرآن فلا كلام فيه. وأما المعنى فلا يمتنع أن يجعلَ الباري تعالى الْهَدْي واجباً ــ مع التفريط ومع عَدَمِه ــ عبادةً منه لسببٍ ولغير سبب في الوجهين جميعاً.

ومِن علمائنا مَنْ قال، وهو ابن القاسم: إنَّ الذي عليه الْهَدْي من أَحْصِر بمرض فإنه يتحلَّل بالعمرة ويُهْدِي .

( ٤٣٤ ) في د : فإن المنع كان مضاف إليه .

المجترعة الآية ( ١٩٦ ) THE PRINCE GHAZI TRUST (أو البقرة الآية ( ١٩٦ ) FOR QUIVANIC THOUGHT ( المجترعة المحققة المحققة المحققة المحققة المحققة المحققة المحققة المحققة المحققة المحققة

وقال أبو حنيفة : يتحلَّل بالمرض في موضعه .

وهذا ضعيف من الوجهين: أحدهما: لا معنى للآية إلاّ حصر العدوّ، أو الحصر مطلقاً، فكيف يَرجع الجواب إلى مقتضى الشرط، أمّا أنه إنْ رجع إلى بعضه كان جائزاً لدليل، كما تقدَّم من أقوال علمائنا.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَحْلُقُوا رُءوسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ ﴾:

قال ابنُ عمر رضي الله عنهما : خرجْنا مُعْتَمِرِين مع رسول الله عَقَلِيَّم ، فحال كفَّارُ قُرَيْش ٍ بيننا وبين البيت ، فنحر رسولُ الله عَقَلِيَّم (٤٢٥) بدَنَةً وحلَق رأسه.

### المسألة العاشرة:

۱۷۲

إن قدّم الْحَلْقَ على النَّحْرِ لم يكن مُسيئاً ، لما رَوَى الأَئمةُ أَنَّ النبيَّ عَيَّيْتَم سأله رجل فقال: حلقْتُ قبل أن أنحر . قال: « أنحر . ولا حَرَج » <sup>(٢٦١)</sup> .

### المسألة الحادية عشرة:

الحِلاَق نسكٌ مقصود. وقال الشافعي: هو إلقاء تَفَتُ. وما قلناه أصحّ؛ لأن الله تعالى ذكره ورَتَبه على نسك. وأيضاً فإنه في الصحيح ممدوح. قال رسولُ الله عَيْنَةٍ: « يرحمُ الله المحلّقين. قيل: والمقصّرين يا رسول الله؟ قال: يرحم الله المحلّقين. قيل: والمقصِّرين يا رسول الله؟ قال: يرحم الله المحلّقين. قيل: والمقصرين يا رسول الله؟ قال: والمقصِّرين» (٢٢٢).

- ( ٤٣٥ ) في د : فنحر النبي ﷺ .
- (٤٣٦) انظر: (صحيح البخاري ٤٣/١ . وصحيح مسلم، حديث ٣٢٨ من كتاب الحج ومسند أحمد بن حنبل ٢٦/١ ، ٢١٢/٢ ، ٢١٧ . وفتح الباري ٢٢٣/١ . وتغليق التعليق ٦٠٧ . وسنن الدارقطني ٢٥١/٢ ).
- (٤٣٧) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٥٣/١، ٣٥٣/١، ٢٠/٢، ٤٠٢/٦، والسنن الكبرى ١٣٤/٥. ومسند الحميدي ٩٣١. ومشكل الآثار، للطحاوي ١٤٤/٢. وتهذيب تـاريـخ ابــن عسـاكـر ١٠١/٢. والبداية والنهاية ١٦٩/٤، ١٨٩/٥، وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٥٥/٢).

سورة البقرة الآية (١٩٦)

المسألة الثانية عشرة: في تأكيد معنى قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّ أَحْصِرْتُمْ ﴾ وتتميمه:

174

وقد بينا أنَّ معنى قوله تعالى: ﴿**أَحْصِرْتُمْ**﴾ مُنِعتم؛ فإنْ كان الْمَنْعُ بعدو ففيه نزلت الآية كما تقدم، وهو يحلّ في موضعه، ويحلق رأسه، ويَنْحَرُ هَدْياً إن كان معه، أو يستأنف هَدْياً كما تقدَّم.

وإن كان المنع بمرض لم يحله عند علمائنا إلاّ البيت، فخلافاً لأبي حنيفة، حيث أجرى الآيةَ على عمومها أخْذاً بمطلق المنع. وزاد أصحابُه ـ ومَن قال بقَوْلِه عن أهلِ اللغة ـ أنه يقال: حصره العدوّ وأحْصَره المرض؛ قاله أبو عبيدة، والكسائي <sup>(٢٢٨)</sup>.

قلنا: قال غيرهما عَكْسَه، وقد بيناها في ملجئة المتفقهين. وحقيقتُه هاهنا مَنْعُ العدوّ؛ فإنه منعهم ولم يحبسهم، والْمَنْعُ كان مضافاً إلى البيت، فلذلك حَلَّ في موضعه، وهذا المريض المنع مضاف إليه، فكان عليه أن يصبِرَ حتى يَصِيرَ إلى مَوْضِع الحلّ.

وللقوم أحاديث ضعيفة، وآثارٌ عن السَّلَفِ أكثَرُها مُعَنْعَنٌ؛ وقد بيَّنا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة الثالثة عشرة:

- لا خلافَ بين علماء الأمصارِ أنَّ الإحصار عامّ في الحج والعُمْرة. وقال ابنُ سيرين <sup>(٢٦١)</sup> : لا إحصارَ في العُمْرة، لأنها غير مؤقَّتة.
- (٤٣٨) الكسائي، هو: علي بن حمزة بن عبدالله الأسدي بالولاء، الكوفي، أبو الحسن، وإمام في اللغة والنحو والقراءة. من أهل الكوفة، ولد في إحدى قراها وسكن بغداد، وتوفي بالري عام (١٨٩هـ = ٥٠٨م). من تصانيفه: معاني القرآن. انظر: (الأعلام ٢٨٣/٤. وغاية النهاية ١/٥٣٥. وانباه الرواة ٢٥٦/٢). (٤٣٩) ابن سيرين، هو: محمد بن سيرين البصري، الأنصاري بالولاء، أبو بكر. إمام وقته في علوم الدين
- بالبصرة. تابعي من أشراف الكتاب. ولد عام (٣٣هـ = ٢٥٣م) في البصرة، وتوفي بها عام بالبصرة. تابعي من أشراف الكتاب. ولد عام (٣٣هـ = ٢٥٣م) في البصرة، وتوفي بها عام (١١٠هـ = ٢٢٩م). انظر: (تهذيب التهذيب ٢١٤/٩. وحلية الأولياء ٢٦٣/٢ . ووفيات الأعيان ٢٥٣/١ . والأعلام (١٥٤/٦).

قلنا: وإن كانت غَيْرَ مؤقتة، لكن في الصبر إلى زوال العدوّ ضرر؛ وفي ذلك نزلت الآية، وبه جاءت السنَّةُ فلا مَعْدل عنها.

THE PRINCE GHAZI TRUST والمقرة الآية (١٩٦ ) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الرابعة عشرة:

175

إذا منعه العدوُّ يحلُّ في موضعه ، ولا قضاءَ عليه ؛ وبه قال الشافعيّ .

وقال أبو حنيفة: عليه القضاء؛ لأن الله سبحانه أوجب عليه ما استَيْسَرَ من الْهَدْي خاصة، ولم يذكر قضاءً . ومتعلقُهم أمران:

أحدهما : أن النبيُّ عَلَيْكُم قضى عُمرَةَ الْحُدَيبيَةِ في العام الآخر .

0 [153]

قلنا: إنما قضاها؛ لأن الصلْحَ وقع على ذلك إرغاماً للمشركين، وإتماماً للرؤيا، وتحقيقاً للموعد، وهي في الحقيقة ابتداء عُمرةٍ أخرى؛ وسميت عُمرة القَضِيّة، من المقاضاة<sup>(١٤٠)</sup> لا من القَضَاء.

الثاني: المعنى قالوا تحلَّل مِن نُسْكِهِ قَبلَ تَهامِه؛ فلم يكن بدٍّ من قضائه كالفائت والمفسد.

قلنا : الفاسد هو فيه مَلُوم، والفائت هو فيه منسوب إلى التقصير ؛ وهذا مغلوب، ولا فائدةَ في اتباع المعنى مع ما قلناه من ظاهر الآية.

المسألة الخامسة عشرة:

لا يَخْلُو أن يكونَ الحاصرُ كافراً أو مسلماً؛ فإن كان كافراً لم يَجُزْ قتالُه ولو وثق بالظهور؛ ويتحلّل في موضعه، ولو سأل الكافر جعلاً لم يَجُز، لأنّ ذلك وَهْن في الإسلام، وإن كان<sup>(21)</sup> الحاصرُ مسلماً لم يَجُزْ قِتاله بحال، ووجب التحلّل، فإن طلب شيئاً ويتخلّى عن الطريق جاز دفْعُه، ولم يحلّ القتالُ؛ لما فيه من إتلاف الْمُهَج، وذلك لا يلزم في أداء العبادات، فإن الدِّينَ أسمح. وأما بَذْل الْجُعْلِ فلِما فيه من دَفْعِ أعظم الضرَرَيْن بأهونها؛ ولأنّ الحجَّ مما يُنْفَقُ فيه المالُ، فيعدّ هذا من النفقة.

- (٤٤٠) في ب: وسميت قضاء المقاضاة.
  - ( ٤٤١ ) في ب: ولو كان.

المسألة السادسة عشرة:

سورة البقرة الآية (١٩٦)

إذا حلَّ الْمُحْصَر نحر هَدْيَه حيث حلَّ؛ كما فعل النبيّ ﷺ بِالْحُدَيْبِية، لأن الْهَدْي تابع للمهدي والمهديّ حلّ بموضعه، فالْهَدْي أيضاً يحلّ معه.

CE GHAZI TRU ANIC THOUGI

140

فإن قيل: فقد قال الله تعالى: ﴿ حتى يبلغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ ﴾ . ومَحِلَّه البيت العتيق. وقـال الله تعـالى في قصـة الحديبيـة: ﴿ والْهَـدْيَ مَعْكُـوفاً أَنْ يَبْلُـغَ مَحِلَّـهُ ﴾ [ الفتح: ٢٥ ].

قلنا : كذلك كان صاحب الهدي ، وهو المهديّ مَعْكُوفاً أن يبلغَ مَنْسكه <sup>(٤٤٢)</sup> ، ولكن حلّ في موضعه ، كذلك هَدْيه يجبُ أن يحلَّ معه .

فإن قيل: فقد رُوي أنَّ ناجِيَة بن جندب صاحب بُدْن النبيّ ﷺ قال للنبي ﷺ ابعَتْ معي الهدْيَ أنحره في الحرَم. قال: « فكيف تصنَعُ به؟ » قال: أُخرجه في أَوْدِيةٍ لا يقدِرُون عليه؛ فانطلق به حتى نحره في الحرم <sup>(٢١٢)</sup>.

قلنا هذا حديثٌ لم يصحّ.

#### المسألة السابعة عشرة:

إذا عقد الإحرام فَصَدَّه العدوّ، فلا يخلو أن يعلم أنهم يمنعونه أوْ لا يَعْلَمُ، فإنْ تحقّق أنه لا يصِلُ إلى البيت فإحرامُه ملزِمٌ له ألاَّ يحل إلاَّ بالبيت أبداً، وإن لم يعلم حلّ بمَنعِهم له، فإن شكَّ لم يحل إلا أنْ يسترط ذلك. وقد أحرم ابنُ عمر بالحجّ، ثم قيل له: إنه كائن هذا العام بين الناس قِتال، فقال: إنْ صُددْنا عن البيت صَنَعْنا كما صنعنا مع رسول الله يَتَالِيَهِ، فأحْرَم النبيُّ يَتَالِيهِ وهو لا يعلم، فحلّ حين منع، وأحرم ابنُ عمر على الشك، ولكنه لم يمنع.

- (٤٤٢) في ب معلوماً أن يبلغ نسكه.
- (٤٤٣) انظر: (صحيح مسلم، الحديث ٨٠، ٥٨ من كتاب الحج. وصحيح البخاري، الباب ٣٥ مغازي، وسورة ٢ من كتاب التفسير، الباب ١٦ من كتاب الطب. وسنن الترمذي، سورة ٢، الباب ٢١ من كتاب التفسير. وسنن ابن ماجه، الباب ٨٦ من كتاب المناسك. ومسند أحمد بن حنبل (٢٤٢/٤).

المسألة الثامنة عشرة:

177

إنْ مُنِع من الطريق خاصّةً فليأخُذْ في أخْرى إن كانت آمنة وكان الْمَنْعُ متطاولاً ، وإن كان قريباً صبرَ حتى يَنْجَلي ، وإن كان حاجاً فلا يحلّ حتى يعلم أنّ الحجّ قد فات . وقال أشْهَبُ: يحلُّ يوم النحر ، وهذا فيمن كان في المناسك ، وأما اليائس فيحلُّ إذا تحقّق يأسه.

HEPRINC ملورة البقرة الآية (١٩٦) OR OURA

المسألة التاسعة عشرة:

إذا صُدَّ عن عَرَفة في الحجّ لزمه أنْ يَصِل إلى البيت ويتحلَّل بعُمرة، ولو صُدَّ عن البيت ومُكِّن من عَرَفَةَ فإنه يجزئه، وعليه عُمْرَةٌ وهَدْي في مشهور القولين.

وقيل الحجَّ باطل، وهذا إذا كانت حَجَّةَ الإسلام أو كان الحجَّ مضموناً ، فأما إن كان التطوّع فلا شيء عليه في الحالين، وقد تقدم.

السألة الموفية عشرين:

إذا كان الإحصارُ عن الحجّ ومعه هَدْيٌ نحرَه في موضعه حينئذ كما تقدّم.

وقال أبو يوسف، ومحمد، وسفيان: لا ينحر إلاّ يوم النَّحْرِ مراعاةً لظاهر قوله تعالى:

﴿ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ ﴾ بكسر الحاء، وهو وقْتُ الحل.

ونحن نقول: إنَّ وقته وقْتُ حلَّ المهديّ، وقد حلَّ باليأس عن البلوغ. ألا ترى أنه تعالى قال: ﴿ **ثم مَحِلَّها إلى الْبَيْتِ العَتِيقِ ﴾** [ الحج: ٣٣ ]. وأنتم تقولون يوم النحر، وإذا سقط المنصوص عليه فسقوطُ الاستقراءِ أَوْلَى.

المسألة الحادية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ مِنْكُمْ مَرِيضاً أَوْ بِهِ أَذًى مِنْ رَأْسِهِ فَفِدْيَةٌ ﴾:

هذه الآية نزلت في كَعْب بن عُجْرة قال: مرّ بي النبيّ عَيَّظَيَّم زَمَن الْحُدَيْبِيةوانا أُوقِد تحت قِدْرٍ لي والقَمْلُ يتناثَرُ من رأسي، فقال: أيُوُّذيك هَوَامّك؟ قلت: نعم.



فكلُّ مَنْ كان مريضاً واحتاج إلى فِعْل محظور من محظوراتِ الإحرام <sup>(٤٤٤)</sup> فعلَه وافتدى، كما قال النبي ﷺ لكعب بن عُجَّرة؛ وهو حديثٌ صحيح متَّفَقٌ عليه من أوله إلى آخره: « أُطْعِمْ فَرَقاً بين ستة مساكين، أو أَهْدِ شاةً، أو صُم ثلاثة أيام ».

وفي الحديث خلافٌ وكلام بيَّناه في شرح الصحيح.

المسألة الثانية والعشرون

سبحانه وتعالى الآية.

قال الحسن وعكرمة: هو صَوْم عشرة أيام. قالوا : لأنَّ الله تعالى ذَكَرَ الصيامَ هاهنا مطلقاً ، وقيَّده في التمتّع بعشرةِ أيام ، فيُحْمَل المطلَق على المقيد .

قلنا : هذا فاسِدٌ من وَجْهين :

أحدهما : أن المطلَق لا يحمَلُ على المقيَّد إلاّ بدليل في نازلةٍ واحدة حسبًا بيَّناه في أصول الفقه؛ وهاتان نازلتان.

الثاني: أنَّ النبي ﷺ قد بيَّنَ في الحديث الصحيح قَدْرَ الصيام، وذلك ثلاثة أيام. المسألة الثالثة والعشرون:

قال علماؤنا : يُجْزىءُ [ الطعام ] <sup>(٤٤٥)</sup> في كلّ موضع . وقيل : لا يختصُّ منها بمكّة إلاّ الْهَدْي ، وبه قال أبو حنيفة .

وقال الشافعيّ: الطعام كالْهَدْي، لأنَّ منفعة الْهَدْي لمساكين مكة؛ فالطعامُ الذي هو عوضُه كذلك.

وإذا قلنا: إنه على الفَوْر فيختصُّ بمكة، وإن قُلْنا إنه على التَّراخِي فيأتي بها حيث شاء؛ وهو الصحيح.

وأما الْهَدْي فإنما جاء القرآن فيه بلَفْظ النَّسُك، وهذا يقتضي أن يذبح حيث شاء؛ فإن لفظ النَّسُك عامّ في كل موضع.

(٤٤٤) في ب: محظورات الحج. (٤٤٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

وقــد رُوِي عن النبيّ ﷺ في الأثَر : « مَنْ وُلِدَ له فأحبَّ أَنْ يُنْسَكَ عنه فَلْمَغْعَلْ» <sup>(٤٤٦)</sup> .

0 6666

THE PRINC والبقرة الآية (١٩٦) POR QURA

وفي الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ قال لكعب بن عُجْرة: «أو انْسُكْ بشاةٍ»، فحُمِل هذا اللفظ هاهنا \_ وهو الْهَدْي \_ على أنه إن شاء أن يجعل هذا النُّسك هَدْياً جعله، وذلك لأنّ الْهَدْي لا يجوزُ أن يجعل نُسكاً، والنَّسكُ يجوزُ أن يُجْعَلَ هَدْياً. **المسألة الرابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى** 

الْحَجِّ ﴾:

قال كثيرٌ مِنْ علمائنا : هذا يدل على أنَّ قول تعالى في أول الآية : ﴿ فَإِن أَحْصِرْتُمْ ﴾ إنه إحصار العدوّ ؛ لأنَّ الأمْنَ يكون من خَوْفِ العدو ، والبُرْ ء يكون من المرض ، وإليه مال من احتجَّ عن ابن القاسم بأنْ لا هَدْيَ عليه كما تقدم . ولا نقولُ هكذا ، بل زوال كلِّ ألم من مرض ، وهو أمن ، وجاء بلفظ الأمْن وهو عامٌ ، كما جاء بلفظ « أحصر » وهو عامّ في العدوِّ والمرض ؛ ليكونَ آخرُ الكلام على نظام أوله . المسألة الخامسة والعشرون: قوله تعالى : ﴿ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجَّ ﴾ :

المعنى أكْمِلُوا ما بدأْتُم به من عبادةٍ، من حجِّ أو عُمرة، إلا أن يمَنعَكم مانع؛ فإن كان مانع حلَلَتُم حيث حبستم وتركتم ما مُنعتم منه، ويجزيكم ما استيسر من الْهَدْي بعد حَلْق رؤوسكم؛ فإذا أمنتم ـ أي زال المانعُ، وقد كنتم حللْتم عن عُمْرة فحججتُم، فعليكم ما استيسر من الْهَدْي. والتمتّع يكون بشروط ثمانية: الأول: أنْ يجمع بين العُمْرة والحج.

> الثاني : في سَفَرٍ واحد . الثالث : في عام ٍ واحد . الرابع : في أشهُر الحجّ .

174

(٤٤٦) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ١٩٤/٢ والتمهيد، لابن عبدالبر ٣٠٤/٤، ٣١١. وفتح الباري ٥٨٨/٩ وسنن أبي داود، الباب ٢٠ من الضحايا. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤١٥٦ وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ٨٩). الخامس: تقديم العُمْرة. السادس: ألآ يجمعهما ؛ بل يكون إحرامُ الحجّ بعد الفراغ من العُمْرة. السابع: أن تكون العُمْرَة والحجَّ عن شخص واحد. الثامن: أن يكونَ من غير أهل مكة.

114

ومن هذه الشروط ما هو بظاهرِ القرآن، ومنها مستنْبَطٌ؛ وذلك أنَّ قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ تَمَتَّعَ﴾، يعني: من انتفع بضَمَّ العُمْرة إلى الحج؛ وذلك أنَّ عليه أن يأتيَ مكة للحجِّ والعُمْرة مرَّتَيْن بقصدَيْن مُتَغايِرين، فإذا انتفع باتحادهما، وذلك في سفرٍ واحد؛ وهذه الشروطُ كلها انتفاع إلاَّ قوله تعالى: ﴿ ذٰلِكَ لِمَنْ لَـمْ يَكُنْ أَهْلُـهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾؛ فإنه نَصَ

المسألة السادسة والعشرون:

سورة البقرة الآية (١٩٦)

اختلف الناسُ فيا استيسر مِنَ الْهَدْي؛ فقال قوم: هو بَدنةٌ، منهم عائشة، وابن عمر، ومجاهد، وعُرْوة. ومنهم من قال: هو شاة، وهو قولُ أكثر الفقهاء، ومالك، والشافعي. ومنهم مَنْ قال: هو شاة أو بَدَنة أو شرك في دَم، وبه قال ابنُ عباس، والشافعي.

فأما من قال: إنه بَدَنَة فاحتجَّ بأن الْهَدْيَ اسمٌ في اللغة للإبل، تقولُ العرب: كم هَدْي فلان، أي إبله.

ويقال في وصف السنَة : هلك الْهَدْي وجَفَّ الوادي .

فيقـال له: إنْ كَنْتَ تَجْعَلُ أَيْسَرَ الْهَدْي بَدَنة وأكثره ما زاد من العدد عليه مِنْ غير حَدٍّ فيلزمك ألاّ يجوزَ هَدْيٌّ بشاة. وقد أَهْدَى النبيُّ عَيَّالِهُ الغَم وأَهْدَى أصحابُه، ولو كان أيسره بَدَنة ما جازَتْ شاة.

وما ذكروه عن العرب فإنما سمّت الإبل هَدْياً ؛ لأنَّ الْهَدْي يكون منها في الأغلب أو لأنها أعْلاه.

وأما مَنْ قال: إنَّ أَيْسَرَ الْهَدْيِ شرك في دَم، فاحتجَّ بأنَّ النبيَّ عَلِيَّهِ نحرَ عامَ

الترة الآية (١٩٦) HE PRINCE GHAZI TRUST البقرة البقرة الآية (١٩٦) FOR QURANIC THOUGHT

الْحُدَيْبِية البدنَةَ عن سَبْعَة، والبقرة عن سبعة. رواه جابر. ورَوَى مسلم عن جابر قال: خرَجْنا مع النبيّ ﷺ مهلِّين بالحجّ، فأمَرَنا أن نشترِكَ في الإبل والبقرة، كلُّ سَبْعَةٍ مِنَّا في بَدَنَةٍ <sup>(١٤١)</sup>. وهذا لا غبارَ عليه ولا مَطمَعَ فيه.

المسألة السابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ﴾:

۱۸۰

يعني انتفع، وقد رُويت مُتْعَتان: إحداهما : ما كان من فَسْخ الحجّ في العمرة. والثانية: ما كان من الجمع بين الحج والعمرة في إحرامٍ أو سفَرٍ واحد .

فأمًا فَسْخُ الحجّ إلى العمرة فروَى الأئمةُ عن ابن عباس قال: كانوا يرَوْنَ العمرة في أشهر الحرم من أفجر الفجور ، ويقولون: إذا برأ الدَّبَر ، وعفا الأثر ، وانسلخَ صفر حلَّت العُمْرَة لمن اعْتَمَر .

فلما قدم النبيُّ ﷺ صُبح رابعة مهلِّين بالحج أمرهم أن يجعلوها عُمرة؛ فتعاظم ذلك عندهم، وقالواً: يا رسولَ الله، أَيُّ الحلِّ؟ قال: الحلّ كله.

وهذه الْمُتعةُ قد انعقد الإجماع على تَرْكِها بعد خلاف يسير كان في الصدر الأول ثم زال.

وأما مُتعة القِرَان فقد رُوِي أن النبيّ يَتَلِيُّهُ كان عليها في حجِّه وكثير من أصحابه. وقال أبو حنيفة: هي السنّة. وقال مالك والشافعي: لم يكن النبيَّ يَتِليُّهُ إلا مُفْرِداً، وهو الأفضل؛ لأنه لا دمَ فيه ولا انتفاع بإسقاط عملٍ ولا سفَر.

وتعلَّق أصحابُ أبي حنيفة بأدلَّة منها : أنَّ عليَّا شاهد عثهان رضي الله عنهما يَنْهَى عن الْمُتْعة ، وأن يجمع بينهما ، فلما رأى ذلك عليٌّ أهلَّ بهما ، وقال : ما كنتُ أدَعُ سنَّة النبي عُليَكُم لقول أحد .

(٤٤٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٨ من كتاب الحج، وحديث ٣٥٠، ٣٥١، ٣٥٣ من كتاب الحج أيضاً. وسنن أبي داود، الباب ٦ أضاحي، وسنن الترمذي، الباب ٦٦ حج، والباب ٨ أضاحي. وسنن ابن ماجه، الباب ٥ أضاحي. ومسند أحمد بن حنبل ٢٩٣/٣، ٢٩٤، ٣١٦، ٣٢١، ٣٣١، ٣٥٣، ٣٦٣، ٣٦٤، ٣٦٣، ٣٧٨، ٣٩٩).

سورة البقرة الآية (١٩٦)

وقال له عليّ: ما تريد أن تَنْهَى عن أمرٍ فعله رسول الله ﷺ \_ رواه الأئمة كلهم (٤١٨).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

۱۸۱ ..

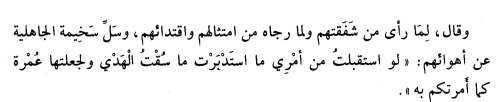
وتعلَّق مالك والشافعي بحديث جابر وعائشة رضي الله عنهما أنَّ النبيَّ ﷺ أَفْرَدَ الحجَّ.

ومعنى ما روي عن عليّ أنَّ النبي عليه السلام فعله، أي أَمَرَ بفعله، وقد حققنا المسألة في كتب شرح الحديث.

وأما المسألة الثالثة، وهي الْجَمْع بين الحج والعمرة في سَفَرٍ واحد فقال أحمد: إنها الأفضل؛ لقوله عليه السلام: « لو استقبلتُ من أمري ما استَدْبَرْتُ ما سُقْتُ الْهَدْي ولجعلتُها عُمْرة». رواه الأئمة <sup>(٤١١)</sup>.

وقال علماؤنا: إنما أَشْفَقَ النبيَّ عَيَّلِيَّهِ على تَرْكِ الأَرْفَق لا على تَرْك الأُولى، والأَرفَق؛ لأنه ﷺ لما أمرهم أن يجعلوها عُمرة شقَّ عليهم خلافهم له في الفعْل، فقال: « إني لبدت رَأْسي، وقلّدت هَدْيِي، فلا أحلٌّ حتى أَنْحَر الْهَدْي » <sup>(٤٥٠)</sup>؛ معتذراً إليهم مبَيِّناً حالَه عندهم.

- (٤٤٩) انظر : (صحيح مسلم، الباب ١٧، حديث ١٤١ من كتاب الحج. وصحيح البخاري ١٩٦/٢، ٣٥، ١٠٣/٩، ١٠٣/٩، ١٢، وسنن أبي داود ١٧٨٤. وسنن النسائي ١٤٣٥، ومسند أحد بن حنبل لام ٢٥٣/١، ٢٥٩، ١٩٨، ١٤٨/٣، ٢٦٦، ٣٦١، ٣٦٩، ٣٦٦، ٣٩٦، ٢٢٦٦. والسنن الكبرى، للبيهقـي ٢٣٨٤، ١٩/٥، ٥٩، ٢٨٦، ٣١٧، ٣٢٠، ٢٢٦، ٢٩٩، ٢٦٦، ٢٩٦، ٢٠
- (٤٥٠) انظر: (صحيح مسلم ٩٠٢، ٩٠٣، وسنن النسائي ١٣٦/٥ ، ١٣٢، وسنن أبي داود ١٨٠٦. وسنن
   ابن ماجه ٣٠٤٦. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٣٤/٥. وفتح الباري ٣٦٠/١٠. وشرح السنة،
   للبغوي ٧٨/٧. وتجريد التمهيد ٥٩٩. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢١٤٤٢، ١٩٦.
   والبداية والنهاية ١٦٦/٥، ١٣٨. ومسند أحمد بن حنبل ٢٨٤٦، ٢٨٥).



0 144410

PRINC علورة البقرة الآية (١٩٦) FOR QURA

والذي يقتضيه لَفْظُ الآية من هذه الأقسام إضافةُ العمرة إلى الحجّ بقوله تعالى: **﴿ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالعُمْرة إلى الْحَجّ** ﴾، ولا يصلح هذا اللفظ لفَسْخ الحج إلى العمرة، وإذا امتنع هذا في الآية لم يَبْق إلاّ الجمع بين الحجّ والعُمْرة، فالآية بَعْدُ محتملة للقِرَان، والجمع بينها إما في لفْظٍ واحد أو في سفَرٍ واحد؛ لأنهم كانوا معتمرين فصدّهم العدوُّ فحلوا؛ وذلك في أشهر الحجِّ التي مَن اعتمر فيها، ثم حجّ مِنْ عامِه في سفرِه ذلك على ما بيّناه من الشروط؛ فيكون متمتّعاً؛ فبيّن الله تعالى ذلك له.

وكأنّ المعنى أنْتُم قد اعْتَمَرْتُم في أشهر الحج، فلو حجَجْتُم في هذا العام لكنتم متمتعين، وإن كنتم قد صُدِدْتم؛ لأنَّ عُمْرَتَكم مع حِلِّكم قبل البلوغ إلى البيت عُمْرَةٌ صحيحة كاملة تكون إضافةُ الحج إليها مُتْعةً.

### المسألة الثامنة والعشرون:

۱۸۲

قال علماؤنا: لا يلزمُ المكيَّ دمُ مُتْعَةٍ؛ لأنه لم يترفَّه بإسقاط أحدِ السفَرين، فإن ذلك بلده.

وقال أبو حنيفة: لا يتمتّع ولا يقرنُ مَن كان مِن حاضِرِي المسجد الحرام، فإنْ تمتَّع أو قَرن فهو مخطىء وعليه دَمّ لا يأكل منه.

واحتجّ أصحابُه بقوله تعالى: ﴿ ذٰلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾:

المعنى: أنَّ جمع الحجّ والعمرة ليس لأهْلِ المسجد الحرام، ولو كان المراد به الدم لقال تعالى: ذلك على مَنْ لم يكن أهله حاضرِي المسجد الحرام، وهذا ليس بصحيح لما قَدَّمْناه. [ومعنى الآية أنَّ ذلك الحكم مشروع لمن لم يكُنْ أهلُه حاضري المسجدِ الحرام]<sup>(د٥١)</sup>.

( ٤٥١ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

المسألة التاسعة والعشر ون:

سورة البقرة الآية (٩٦)

قال علماؤنا : يجبُ على المتمتّع الْهَدْي إذا رَمَى جمرةَ العقبة؛ لأنَّ الحجّ حينئذ يتمّ ويصحُّ منه وصف التمتّع، وما لم يتم الحجّ لا يكون متمتّعاً؛ لأنه لا يعلم هل يخلص به أو يقطع دونَه قاطع.

GHAZI TRUST

۱۸۳

وقال أبو حنيفة والشافعي: يجبُ عليه الْهَدْيُ إذا أَحرم بالحج؛ لأنَّ الْهَدْي وجب عليه بضمّ الحجّ إلى العمرة، وإذا أحرم بالحج فأوّلُ الحجِّ كآخره، وهذه دَعْوَى لا برهانَ عليها، وقد قدَّمْنا فسادَها، ولو ذبحه قَبْل النحر لم يُجزهِ، وبه قال أبو حنيفة.

وقال الشافعي: يجزيه بناءً على ما تقدم، وقد قال تعالى: ﴿ **وَلاَ تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمْ** حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ ﴾، ولا يجوز الْحَلْق قبل يوم النَّحْر. وقد قال النبي يَتَلِيَّهِ: « لو استقبلتُ مِنْ أمري ما استدْبَرْت ما سُقْتُ الْهَدْي ولجعلتها عمرة » <sup>(٤٥٢)</sup>. ولو كان ذبح الْهَدْي جائزاً قبل يوم النَّحْرِ لذبحه وجعلها حينئذ عُمرة. وقال: « إني لبّدتُ رأسي وقلَّدْتُ هَدْيي فلا أحلّ حتى أنحر ».

### المسألة الموفية ثلاثين:

إذا لم يجد الْهَدْي فصيامُ ثلاثة أيام في الحج. قال علماؤنا: وذلك بأنْ يصومَ من إحرامه بالحج إلى يوم عَرَفة، هذه حقيقته.

وقال أبو حنيفة: يصومُه في إحرامه بالعُمْرَةِ؛ لأنه أحدُ إحرامي المتمتع، فجاز صَوْمُ الأيام فيه كإحرامه بالحج

ودليلُنا قوله تعالى: ﴿ فَصِيامُ ثلاثةِ أَيامٍ في الحجَّ، فإذا صامه في العُمْرة فقد أَدَّاه قبل وَقْتِه فلم يُجْزِه.

قال القاضي: إذا ثبت هذا قال علماؤنا: يصومُها قبل يوم عَرفة ليكونَ يومَ عرفة

#### (٤٥٢) سبق تخريجه.

(۱۹٦) THE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIC THOUGHT البقرة الآية (۱۹۲)

مُفْطِراً، فذلك اتّباع للسنة وأقوى على العبادة. ولا يخلو المتمتّع أن يجدَ الْهَدْي أو لا يجده، فإن لم يجده وعلم استمرارَ العدم إلى آخر الحجّ صام من أوله؛ وإن رجاه آخره إلى مقدار ثلاثة أيام قبل عَرفة فيصومه حينئذ لِتَقَع الأيام مَصُومةً في الحج، ويخلو يومُ عرفة عن الصوم.

وهذه المسألة تنبني عندي على أَصْل ؛ وهو ما المراد بقوله تعالى: ﴿ في الحَجّ ﴾ ؟ فإنه يحتمل أيامَ الحجّ ، ويحتملُ موضعَ الحَجّ ؛ فإن كان المرادُ به أيامَ الحجّ فهذا القولُ صحيح؛ لأن آخرَ أيام الحج يوم النّحْر . ويحتمل أن يكون آخر أيام الحج أيام الرَّمْيِ ؛ لأنَّ الرَّمْيَ من عمل الحج خالصاً وإن لم يكن من أركانه.

وإن كان المرادُ به موضعَ الحج صامه ما دام بمكة في أيام مِنى، وهو قول عُرْوَة، ويقوى جداً. وقد رَوى هشام بن عُرْوة قال: أخبرني أبي، قال: «كانت عائشة تصومُ أيّام مِنى، وكان أبي يصومها » <sup>(٤٥٢)</sup>، وروى الزهري عن عُروة، عن عائشة، وعن سالم عن ابسن عمر، قالا: «لم يسرخّص في أيسام التشريسق أن يُصَمْنَ إلاَّ لمن لم يَجد الْهَدْي » <sup>(٤٥١)</sup>. خرّجه البخاري.

والمعنى في ذلك، والله أعلم، لأنه لم يَبْقَ من إقامته إلآ بمقدارها؛ يؤكده قوله تعالى: ﴿وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُمْ﴾ لو كان المراد به أيام الحجّ لقال: إذا أحللتم أو فرغتم، فكان معنى قوله تعالى: ﴿إِذَا رَجَعْتُمَ﴾ عن موضع الحج بإتمام أفعاله. وبذلك يتحقّق وجوبُ الصوم لعدم الْهَدْي كما بيّناه من قبل.

فإن قيل: فقد روي في الصحيح « أنَّ رسولَ الله ﷺ بعث منادياً ينادي أنَّ أيام منى أيام أكْلٍ وشرب» <sup>(٤٥٥)</sup>.

قلنا : إن ثبت النهيُ عامّاً فقد جاء الخبرُ الصحيح بالتخصيص للمتمتع كما قدمناه.

- (٤٥٣) انظر : (صحيح مسلم ٨٠٠).
- ( ٤٥٤ ) انظر : المرجع السابق والصفحه .
- (٤٥٥) انظر : (صحيح مسلم، حديث ١٤٣ ، ١٤٣ من كتاب الصيام. وسنن أبي داود ، الباب ٩ أضاحي . وسنن الترمذي ، الباب ٥٨ صوم . وسنن النسائي ، الباب ١٩٥ مناسك) .

سورة البقرة الآية (١٩٧) .....

**المسألة الحادية والثلاثون: قوله تعالى: ﴿إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾:** يعني إلى بلادكم في قول مالك في كتاب محمد ، وبه قال الشافعي.

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

180

وقال مالك في الكتاب: إذا رجع مِنْ مِنِّي.

قال القاضي: وتحقيقُ المسألة أنّ قوله تعالى: ﴿ إِذَا رَجَعْتُمْ ﴾ ، إن كان تخفيفاً ورُخْصة فيجوزُ تقديم الرخص وتركُ الرّفق فيها إلى العزيمة إجماعاً ، وإن كان ذلك تَوْقيتاً فليس فيه نصٍّ ولا ظاهر أنه أراد البلاد ، وإنما المراد في الأغلب والأظهر فيه أنه الحجّ.

المسألة الثانية والثلاثون:

مَنْ حاضِرُو المسجد الحرام؟ فيه خمسة أقوال: الأول: أهل الحرم. الثاني: مكة وما قَرُب منها كذِي طُوى. الثالث: أهل عَرَفة؛ قاله الزهري. الرابع: من دون الْمِيقات، قاله أبو حنيفة. الحامس: مَنْ هو في مسافة لا تقصرُ الصلاة فيها؛ قاله الشافعي. ولكلِّ وجة سرَدْناه في مسائل الخلاف والفروع. والصحيحُ فيه مَنْ تلزمه الجمعة فهو من حاضِرِي المسجد الحرام. والله أعلم.

الآية السادسة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ الْحَجَّ أَشْهُرٌ مَعْلُوماتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلاَ رَفَثَ وَلاَ فُسُوقَ وَلاَ جِدَالَ فِي الْحَجِّ، وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى، وَاتَّقُونَ يَا أُولِي الأَلْبَابِ﴾ [الآية: ١٩٧]. فيها إحدى عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في تعديدِ أَشْهُرِ الحجّ:

O WERKS

وفي ذلك أربعةُ أقوال:

117

أحدُها : شوّال، وذو القعدة، وذو الحجَّة كلّه؛ قاله ابنُ عمر، وقتادة، وطاوس، ومالك.

FOR QUR'ANICE GHAZI البقرة الآية (١٩٧) FOR QUR'ANIC THOUGHT

> الثاني: وعشرة أيام من ذي الحجة؛ قاله مالك أيضاً، وأبو حنيفة. الثالث: وَعَشْر ليال من ذي الحجة، قاله ابن عباس، والشافعي. الرابع: إلى آخر أيام التشريق؛ قاله مالك أيضاً.

فمن قال: إنه ذو الحجة كلَّه أخذَ بظاهرِ الآيةِ والتعديد للثلاثة.

ومَنْ قال: إنه عشرة أيام قال: إنَّ الطوافَ والرَّمْيَ في العقبة ركنان يُفْعَلان في اليوم العاشر .

ومَنْ قال: عشر ليال، قال إنَّ الحجّ يكْمُل بطلوع الفجر يوم النَّحْرِ لصحَّةِ الوقوف بعرفة وهو الحجُّ كله.

ومَنْ قال: آخر أيام التشريق رأى أَنَّ الرَّمْيَ من أفعال الحج وشعائره، وبعضُ الشهر يسمَّى شهراً لُغَةً.

المسألة الثانية:

فائدة مَنْ جعله ذا الحجَّة كلَّه أنه إذا أخَّر طوافَ الإفاضة إلى آخره لم يكن عليه دَمٌ؛ لأنه جاء به في أيام الحج. المسألة الثالثة:

لا خلافَ في أنَّ أشهر الحجّ شوال وذو القعدة وذو الحجة على التفصيل المتقدم. والفائدة في ذِكْرِ الله تعالى لها وتنصيصه عليها أمران:

أحدُهما : أنَّ الله تعالى وضَعها كذلك في مِلَّة إبراهيم عليه السلام، واستمرَّتْ عليه الحالُ إلى أيام الجاهلية، فبقيت كذلك حتى كانت العربُ ترى أنَّ العُمْرَةَ فيها من أفجر الفُجور، ولكنها كانت تغيِّرها فتُنْسئها وتُقَدِّمها حتى عادَتْ يوم حجة الوداع إلى حدّها، قال رسول الله عَيَّلِيَّهُ في المأثور المنتقى: « إنَّ الزمانَ قد استدارَ كهيئته يوم خَلَقَ اللهُ السموات والأرض، السنة اثنا عشر شهراً...» الحديث <sup>(٢٥١)</sup>.

CE GHAZI TRUST

۱۸۷ ..

الثاني: أنَّ الله سبحانه وتعالى لما ذكر التمتَّع، وهو ضَمَّ العمرة إلى الحج في أشهر الحج بَيَّن أنَّ أشهُر الحج ليست جميعَ الشهورِ في العام، وإنما هي المعلومات من لدن إبراهيم عليه السلام، وبَيَّن قوله تعالى: ﴿ **يَسألونكَ عن الأهلَّة قُلْ هي مواقيتُ** ل**لناس والْحَجِّ** [ البقرة: ١٨٩ ]. أنَّ جميعَها ليس الحجَّ تفصيلاً لهذه الجملة وتخصيصاً لبعضها بذلك، وهي شوال وذو القعدة وجميع ذي الحجة، وهو اختيارُ عُمر رضي الله عنه، وصحيحُ قول علمائنا؛ فلا يكون متمتّعاً مَنْ أحرَم بالعُمْرَة في أشهر العام، وإنما يكون متمتّعاً مَنْ أتى بالعمرة في هذه الأشهر المحصوصة. المسألة الرابعة:

اختلفوا في تقديرها؛ فقال الشافعي وسِواه: تقديرها الحجّ حجُّ أشهرٍ معلومات، وهذا التقديرُ من الشافعي؛ لأنه لا يرى الإحرامَ في غير أشهُرِ الحج كما لا يرى أحدّ الإحرامَ قبل وقت الصلاة بها.

[ وقال مالك وغيره: أَشْهر الحجّ أشهرٌ معلومات] <sup>(٤٥٧)</sup> ، وقد بيَّنا ذلك لغة في ملجئة المتفقهين وعيّناه فِقْهاً [ في مسائل الخلاف أن النية تكفي باطناً في التزامه ] <sup>(٤٥٨)</sup> .

- - (٤٥٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

سورة البقرة الآبة (٩٧)

(٤٥٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

القرة الآية (١٩٧) THE PRINCE GHAZI TRUST البقرة الآية (١٩٧) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ ﴾ :

۱۸۸

المعنى التزمه بالشروع فيه؛ لأنه فُرض عليه بالنية قَصْداً باطناً، وبالإحرام فعلاً ظاهراً، وبالتلبية نُطْقاً مسموعاً؛ قاله ابن حبيب، وأبو حنيفة في التلبية.

وقد بينًا في مسائِل الخلاف أنَّ النيةَ تكفي باطناً في التزامه عن فِعْلِ أو نُطْق، وقد قال جماعة كما قدمنا منهم الشافعي: إنَّ هذا القولَ يقتضي اختصاصَ الإحرامِ بهذه الأشهر، فلا يقدَّمُ عليها، وأباه أبو حنيفة ومالك.

والمسألة مشكلةٌ مُعضِلَة، وقد استوفَيْنا البيانَ فيها، وأوضحنا لُبـابَـه في كتـاب التلخيص، وأنّ القولَ فيها دائر من قِبَل الشافعي على أن الإحرام رُكْنٌ من الحج مختصِّ بزمانه، ومُعَوَّلُنا على أنه شرط فيقدّم عليه<sup>(٤٥٩)</sup>، وهناك تبيّن الترجيح بين النَّظَرين، وظهر أَوْلى التأويلين في الآية من القَوْلَين.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ ﴾ :

الرَّفَتُ: كلَّ قول يتعلق بذكْرِ النساء؛ يقال: رفث يرفِثُ – بكسر الفاء وضمها. وقد يُطلق على الفعل من الجماع والمباشرة؛ قال الله تعالى: ﴿ **أُحِلَّ لكم ليلةَ الصيام الرَّفَتُ إلى نسائكم ﴾** [ البقرة: ١٨٧ ]. وكان ابنُ عمر وابن عباس يَرَيان أنَّ ذلك لا يمتنع إلاّ إذا رُوجع به النساء، وأما إذا ذكره الرجلُ مُفْرَداً عنهنَّ لم يدخل في النهي.

وفيه نظر؛ فإنَّ الحجَّ مُنِعَ فيه من التلفُّظ بالنكاح، وهي كلمةٌ واحدة، فكيف بالاسترسال على القول يُذْكر كلّه، وهذه بديعة.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ رَفَتَ وَلا فُسُوقَ ﴾ :

أراد نَفْيَه مشروعاً لا موجوداً، فإنّا نجد الرَّفَث فيه ونشاهدُه. وخبَرُ الله سبحانه وتعالى لا يجوز أن يقعَ بخلاف مخبره، فإنما يرجعُ النفيُ إلى وجوده مشروعاً لا إلى وجوده محسوساً، كقوله تعالى: **﴿والمطلَّقات يتربَّصْنَ بـأَنفُسهـن ثلاثـةَ قُـرو،﴾** 

(٤٥٩) في ب: فيتقدم عليه.

[ البقرة: ٢٢٨ ]. معناه شَرْعاً لا حسّاً، فإنا نجدُ المطلَّقات لا يتربّصْنَ، فعاد النفيُ الى الْحُكْم الشرعيّ، لا إلى الوجود الحسيّ.

189

وهذا كقوله تعالى: ﴿لا يمسَّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرونَ﴾ [ الواقعة: ٧٩ ]. إذا قلنا: إنه وارد في الآدميين، وهو الصحيح، أنَّ معناه لا يمسَّه أحدٌ منهم بشَرْع؛ فإن وُجدَ المسَّ فعلى خلاف حكم الشرع، وهذه الدقيقة هي التي فاتت العلماءَ فقالوا: إنَّ الخبرَ قد يكونُ بمعنى النهي، وما وُجد ذلك قطَّ، ولا يصح أن يُوجَد؛ فإنهما يختلفان حقيقة ويتضادّان وَصْفاً.

#### المسألة الثامنة:

سورة البقرة الآية (١٩٧)

إذا وقع الوَطْء في الحج أفسده، لأنه محظور كالأكْل في الصوم أو الكلام في الصلاة؛ فإن وقعت المباشرةُ لم تُفْسِده؛ لأنَّ تحريمها لِكَوْنَها داعيةً إلى الجماع، كما حُرِّمَ الطِّيبُ والنكاح، حتى قال النبي ﷺ: «لا ينكح المحرم ولا ينكح ولا يخطب» <sup>(٢٦٠)</sup>، ولو وجد الطيب والنكاح لم يفسد الحج، فكذلك بالمباشرة. **المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ فُسُوقَ﴾:** 

- فيه أقوال كثيرة؛ أمهاتها ثلاث: الأول: جميع المعاصي، قال النبيّ ﷺ : « سِبَابُ المسلم فُسوق، وقتاله كُفْر » <sup>(٢٦١)</sup>.
- (٤٦٠) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٥، حديث ٤١، ٤٧، ٤٥ من كتاب النكاح. وسنن أبي داود، الباب ٣٩ من المناسك. وسنن النسائي ٨٨/٦، ٩٩. ومسند أحمد بن حنبل ٢٤/١ والسنن الكبرى، للبيهقـي ٥/٥٥، ٢١٠/٧ ومجمع الزوائـد ٢٦٨/٤ ومــوارد الظمآن ١٢٧٤. وإرواء الغليــل ٢٦٦/٤، ٣٠١/٦، وبدائع المنن، للساعاتي ٩٦٢. وسنن الدارقطني ٣/٢٦٠، ٢٦١. وشرح السنة، للبغوي ٢٥٠/٧).
- (٤٦١) انظر: (صحيح البخاري ١٩/١، ١٩/٨، ١٩/٩، وصحيح مسلم، الباب ٢٨، حديث ١٦ من كتاب الإيمان. وسنن الترمذي ١٩٨٣، ٢٦٣٥. وسنن النسائي ١٢٢/٧. وسنن ابن ماجه ٦٩، ٣٩٣٩، ٣٩٤٠، ٣٩٤١، ٣٩٤١، ومسند أحمد بن حنبل ١/٣٨٥، ٤١١ ، ٤٣٣، ٤٥٤، والسنن الكبرى، للبيهقـي ٢٠/٨، ٢٠٩/١، والمعجـم الكبير، للطبراني ١/٧١، ١٠١/١٠، ١٩٤، ١٩٤، ١٩٤، يومسند أبي عوانة ٢/١٢، ٢٦، ومشكاة المصابيح ٤/٤. ومشكل الآثار، للطحاوي ٣٦٥/١. والترغيب

الثاني: أنه قَتْل الصيد.

19.

الثالث: أنه الذبح لغير الله تعالى، لأنَّ الحجّ لا يخلو عن ذبح، وكان أهلُ الجاهلية يذبحونه لغير الله فِسْقاً، فشرعه الله تعالى لوجْهِهِ نُسكاً.

THE PRINCE GHAZI TRU FOR QURANIC THOUGH

والصحيح أن المراد بالآية جميعُها ، قال النبيّ ﷺ في الصحيح : « من حجَّ فلم يَرْفُث ولم يفسُقْ رَجَعَ كيوم ولدَتْه أمه » <sup>(٤٦٢)</sup> .

وقال: « الحجَّ المبرور ليس له جَزاء إلا الجنة » <sup>(٢٦٢)</sup>. فقال الفقهاء: الحج المبرور ، هو الذي لم يُعْصَ اللهُ في أثناء أَدَائه.

وقال الفراء <sup>(٢٦٤)</sup> : الحجَّ المبرور هو الذي لم يُعْصَ الله بعده. وقد روينا في الحديث المذكور من طريق أبي ذرّ : « مَنْ حجَّ ثم لم يَرْفُث ولم يَفْسُق ». بقوله : ثم . والله أعلم.

والترهيب، للمنذري ١٩٩/٣، ٢٦٦. وأذكار النووي ٣٢٤. والدر المنثور ١/٢٢٠، ٢٢٥/٢.
وشرح السنة، للبغوي ١٢٩/١٣، ١٢٩/١٣. وإتحاف السادة المتقين ٢٣/٣ . والتاريخ الصغير،
للبخاري ١/٢٩٦. وفتح الباري ١/١٠١، ١/١٢/١٠ ، ١٢/١٢، ١٢/١١، ٢٢/١٢، ٢٢، وتفسير ابن
كثير ١/٥٥٦. وتفسير القرطبي ٢٠٨٢، ٢٥/١٢، ١٢/١٢، ١٢/١٢، ٣٢، ٣٤، ٢٣٥٩،
٢١٥/١٠ . وتاريخ بغداد ٣٩٧، ٢٦/١٠، ١٨٥/١٣، ١٥٥/١٢، والضعفاء الكبير، للعقيلي ٢٠٥،

(٢٦٣) انظر: (صحيح البخاري ٢/٣. وصحيح مسلم، حديث ٢٣٧ من كتاب الحج. وسنن الترمذي ٩٣٣ وسنن النسائي ١١٣/١١، ١١٥ وسنن ابن ماجه ٢٨٨٨ ومسند أحمد بن حنبل ٢٢/٢٢. ٩٣٣ مع وسنن النسائي ١٢٥/٣، ١٦٤، ١٢٤، ٣٢٥/٣ والسنن الكبرى ٢٣٣/٤ ٥/٢٢٦ والمعجم الكبير، للطبراني ١١/١٢٨، ومجمع الزوائد ٢٠٧/٣. ومسند الحميدي ١٠٠٢. وصحيح ابن خزيمة ٢٥١٣، ٣٥٣، وإرواء الغليل ٣/٢١٦. والترغيب والترهيب ٢٠٣٢. والدر المنثور خزيمة ٢٥١٣، ٣٥٣، وإرواء الغليل ٣/٢١٦. والترغيب والترهيب ٢٣/٢٠ والدر المنثور الماري ٢٥٣٣، ٢٥٣، وإرواء الغليل ٣/٢١٦. والترغيب والترهيب ٢٠٣٢، والدر المنثور للبخاري ٢٠٣٣، وتاريخ بغداد ٢٢٩٦. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢/٢٦. وتاريخ أصبهان، للبخاري ٢/٢٦٢. والأحاديث الصحيحة، للألباني ٣/٨٩٢. والضعفاء الكبير، للعقيلي ١٤١٢/١ يا ٤٩٨٤. والكامل، لابن عدي ١١٤٦٢٢. وشرح السنة، للبغوي ٢٩٠٢).

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ جدَالَ فِي الْحَجِّ ﴾ :

أراد لا جِدَال في وَقْتِه؛ فإن الزمانَ قد استدار كهيئته يومَ خلق اللهُ السموات والأرض، فعاد بذلك إلى يومه ووَقْتِه.

وقيل: لا جدالَ في موضعه؛ فإن الوقِوف بعرفة لكل أحدٍ من الناس كان من الْحُمس أو من غيرهم.

وكِلا القولين صحيح. وقد رفع اللهُ تعالى الجدال في الوَجْهين بين الْخَلْق، فلا يكون إلى القيامة؛ ولهذا قرأه العامة وحْدَه بنصب اللام على التبرئة دون الكلمتين اللَّتين قبله.

وقد بينًا ذلك في كتاب « ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامض النحويين » . المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى﴾ .

أمر الله تعالى بالتزوَّدِ مَن كان له مال ومَن لم يكُن له مال؛ فإن كان ذا حِرْفَةٍ تنفُق في الطريق، أو سائلاً فلا خطابَ عليه، وإنما خاطب الله تعالى أهلَ الأموال الذين كانوا يتركون أموالَهم ويخرجون بغير زاد، ويقولون: نحن المتوكّلون؛ والتوكلُ له شروط بيانُها في موضعها يخرج مَن قام بها بغير زاد ولا يدخل في الخطاب، [ ومن لم يكن له مال]<sup>(10)</sup> فإنه خرج على الأغلب من الْخَلْق وهم المقصّرون عن درجة التوكل الغافلون عن حقائقه. والله أعلم.

# الآية السابعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلاً مِنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ فَاذْكُرُوا الله عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ ، وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِّينَ﴾ [الآية: ١٩٨].

فيها عشر مسائل:

( ٤٦٥ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

البقرة الآية (١٩٨) IE PRINCE GHAZI TRUST. البقرة البقرة الآية (١٩٨) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

197

ثبت في الصحيح، عن ابن عباس رضي الله عنه، أنه قال: «كانت عُكاظ ومِجَنَّة وذو المجاز أسواقاً في الجاهلية فتأثّموا في الإسلام أن يتَّجِروا فيها، فنزلت الآية: ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلاً مِنْ رَبِّكُمْ﴾ »؛ يعني: في مواسِم الحجّ. المسألة الثانية:

قال علماؤنا: في هذا دليل على جواز التجارة في الحجّ للحاجّ مع أداء العبادة، وانَّ القَصْد إلى ذلك لا يكون شِركاً، ولا يَخْرِج به المكلّف عن رسم الإخلاص المفترض عليه، خلافاً للفقراء أن الحج دون تجارة أفضل أجراً.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ ﴾ :

الإفاضة: السرعةُ بالدَّفع، هذا أصله في اللغة، لكن المرادَ به هاهنا دفع، وهي حقيقة الإفاضة، والإسراع هيئة في الإفاضة لا حقيقةَ لها، ثبت عن النبيّ عَطَّلَهُم أنه «كان إذا دفعَ يسير العَنَق، فإذا وجد فَجْوة نَصّ (٢٦٦) ».

وروي عنه عليه السلام أنه دفع من عَرفة فسمع وراءه زَجْراً شديداً ، فقال : « يا أيها الناس ؛ إنّ البر ليس بالإبضاع ، عليكم بالسكينة » <sup>(١٢٧)</sup> . **المسألة الرابعة : قوله تعالى : ﴿مِنْ عَرَفَاتٍ ﴾ :** 

موضع معلوم الحدود، مشهورٌ عظيمُ القَدْر . روَى الترمذي، والنسائي، عن النبي عَلَيْهِمُ أنه قال: « الحجُّ عرفة ثلاثـاً ، مَـن أدرك عـرفـة قبـل أن يطلـع الفَجْـر فقـد أدرك » <sup>(٤٦٨)</sup> . ورويا ومعها أبو داود أنَّ عُرْوة بن مضرِّس الطائي قال: أتيتُ النبيَّ

- (٤٦٦) انظر: (صحيح مسلم ٩٣٦).
- (٤٦٧) انظر: (صحيح البخاري ٢٠١/٢. والسنن الكبرى ١١٩/٥. وإتحاف السادة المتقين ٣٨٦/٤. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٧٢/١٨).
- (٤٦٨) انظر: (سنن الترمذي ٢٩٧. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٣/١٠. وحلية الأولياء ١١٦/٥. وسنن الدارقطني ٢٤١/٢. ومجمع الزوائد ٢٥٤/٣، ٢٥٥. ونصب الراية، للزيلعي ٩٣/٣، ١٤٥. ومسند الحميدي ٨٩٩).

سورة البقرة الآية ( ٩٨ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT O DESIS عَلَيْهِمْ بِالمُوقف يعني بجَمْع فقلت: جئتُ يا رسول الله من جبل طبىء، أكْلَلْتُ مَطِيَّتِي،

وأتعبتُ نفسي، والله ما تركت مِنْ جَبل إلاَّ وقفْتُ عليه، فهل لي من حجَّ؟ فقال رسول الله ﷺ : « مَنْ أَدْرِك معنا هذه الصلاة، وأتى عرفة قبل ذلك ليلاً أو نهاراً فقد تمّ حجُّه، وقضى تَفَثَه » (\*) .

۱۹۳ .

وهذا صحيح يلـزم البخـاري ومسلماً إخـراجـه حسبا بينـاه في شرح الصحيـح، وسترَوْنه هنالك إن شاء الله تعالى.

## المسألة الخامسة:

هذا القول بظاهر القرآن والسنة يقتضي جوازَ عموم الوقوف بعرفة كلها وإجْزاءَه، وقد قال ﷺ : « وقفت هاهنا وعرفةُ كلها موقف. ونحرتُ هاهنا ومِنَّى كلها مَنْحَر ، ووقفت هاهنا وجَمْع كلها مَوْقِف» خرّجه مسلم <sup>(٤٦٩)</sup> .

وروى النسائي، والترمذي، عن عليّ رضي الله عنه، أنَّ النبيُّ عَطِّلَتْهُ وقف على قُزَح، فقال: « هذا قُزَح، وهذا الْمَوْقِف، وجَمْع، كلّها موقف» (٤٧٠).

وروى مسلم أن قبة النبيُّ ﷺ ضربت له بنَمِرة، فنزل بها حتى إذا زاغت الشمسُ خرج، فَرُحِلَتْ له، فأتى بَطْنَ الوادي فخطب الناس ... الحديث » ((٧٠) .

وروي أنَّ النبي عَظِّيلًا قال: « عرفة كلُّها مَوْقف وارتفعوا عن بَطْن عُرَنة <sup>(٢٧٢)</sup> ».

- انظر: (سنن أبي داود، الباب ٦٩ من كتاب المناسك. ومسند أحمد بن حنبل ٢٦١/٤. (\*) والمستدرك ١/٣٢٧ . وتلخيص الحبير ٢٥٦/٢ . والتمهيد ، لابن عبد البر ٢٧٤/٩ ).
- انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٤٩ من كتاب الحج. وسنن أبي داود ١٩٣٦. ومسند أحمد بن ( 279) حنبل ٣٢٠/ ٣٢١. والسنن الكبرى، للبيهقى ١١٥/٥، ٣٣٩. وصحيح ابن خزيمة ٢٨١٥. والبداية والنهاية ٢٨١٥ ).
- ( ٤٧٠ ) انظر: (سنن أبي داود ١٩٣٥ . وسنن الترمذي ٨٨٥ . ومسند أحمد بن حنبل ١٥٧/١ . وإتحاف السادة المتقين ٢٩٢/٤ . والدر المنثور ١٢٣/١ . وتفسير القرطي ٢٨/٢ ).
  - (٤٧١) انظر : (صحيح مسلم ٨٨٩).
- (٤٧٢) انظره باللفظ المذكور في: (المعجم الكبير، للطبراني ١٩/١١). وبلفظ: «ارتفعوا على بطن عرفة» في: (المعجم الصغير، للطبراني ٥٩/١ . ومجمع الزوائد ٣/٢٢٢.

## المسألة السادسة:

192

لم يبيّن اللهُ سبحانه وَقْتَ الإفاضة، وبيّنَها النبيُّ عَلَيْكَمٍ بِفِعْله، فإنه وقف حتى غَرُبت الشمس قليلاً، وذهبت الصُّفْرَة، وغاب القُرْص. خرّجه الأئمة واللفظ لمسلم<sup>(٤٧٢)</sup>؛ فكان بياناً لقول الله سبحانه، فقالت المالكية: الفرض الوقوف بالليل. وقال الشافعي وأبو حنيفة: الوقوف بالنهار. وقال ابن حنبل: ليلاً أو نهاراً على حديث عروة. وقد مهدناه في مسائل الخلاف وغيرها.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَاذْ كُرُوا الله ﴾:

روى جابر بن عبدالله في الصحيح، أن النبي ﷺ وقف بعرفة حتى غابت الشمس، ثم دفع فأتى الْمُزْدَلفَة فصلّى فيها المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين لم يُسَبِّحْ بينها، ثم اضطجع رسولُ الله ﷺ حتى طلع الفجر، فصلى الفَجْر حين تبيّن الصبح بأذان وإقامة، ثم ركب القَصْواء حتى أتى الْمَشْعَر الحرام فاستقبل القِبْلَة ودعا وكبَّر وهلَّل ووَحَسد، فلم يزل واقفاً حتى أَسْفَر جِداً، ثم دَفَعَ قبل أنْ تطلع الشمس -خرّجه مسلم <sup>(١٧١)</sup>.

المسألة الثامنة: قال قوم: قوله تعالى: ﴿ فَاذْ كُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ ﴾:

إشارة إلى الصلاة به دون أن تفعل في الطريق؛ فإن الوقت أخذه بعرفة وتمادى عليه الوجوب في الطريق، فكان من حقه أن يُصَلِّي، وكذلك قال أسامة: الصـلاة يا رسول الله. قال له النبي ﷺ: « الصلاة أمامك »، حتى نزل الْمُـزْدَلِفَـة فجمع بين الصلاتين <sup>(٢٧٥)</sup> فيها، خرجه الأئمة، حتى قال علماؤنا وأبو حنيفة: إنْ صلاَّها قبل ذلك لم تَجُزْ لقول النبي ﷺ: « الصلاة أمامك »، فجعله لها حَدّاً.

- = وتاريخ بغداد ٥٥/٥٥. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٢/١٠. والمعجم الكبير، للطبراني ٤٩/١١، ١٧٦).
  - (٤٧٣) انظر: (صحيح مسلم ٨٩٠).
  - (٤٧٤) انظر: (صحيح مسلم ٨٩١).
- ( ٤٧٥ ) انظر : (صحيح البخاري ٤٧/١ ، ٤٧/١ ، ٢٠١ . وصحيح مسلم، حديث ٢٦٦ ، ٢٧٦ ، ٢٧٨ ، ٢٧٩ ، ٢٨٠ . وسنن أبي داود ، الباب ٦٤ من المناسك . وسنن النسائي ٢٥٩/٥ . وسنن ابن ماجه

المسألة التاسعة:

سورة المقرة الآبة (١٩٩)

قال علماؤنا : ليس المبيت بالمزدلفة ركناً في الحج . وقال الشعبي والنخعي : هو ركن لقوله تعالى : ﴿ **فاذْكُروا اللهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الحرام﴾ ؛** وهذا لا يصلح لوجهين :

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

190

أحدهما : أنه ليس فيه ذِكْرُ المبيت ، وإنما فيه مجرد الذكر .

الثاني: أن النبي ﷺ بيّن لعروة بن مُضرّس في الحديث المتقدم إجزاء الحج مع الوقوف بعرفة دون المبيت بالمزدلفة.

المسألة العاشرة:

الْمَشْعَر الحرام كلّه موقف إلا بطن محسِّر، لقول النبي ﷺ : جَمْع كلها مَوْقِف، وارتفعوا عن بطن مُحسَّر . رواه مالك بلاغاً، وأسنده جماعة منهم عبدالرزاق قال: أخبرنا معمر عن محمد بن الْمُنْكَدِر ، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ : عَرَفَة كلّها موقف، وارتفِعُوا عن بطن عُرَنة، ومزدلفةُ كلّها موقف، وارتفِعُوا عن بَطْن محسِّر، ومِنِّي كلها منحر وفِجَاج مكة كلها مَنْحَر .

# الآية الثامنة والأربعون

قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ ﴾ [ الآية : ١٩٩ ] . فيها مسألتان :

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى الأئمة عن جابر ، قال: « فلما كان يوم التَّرْوِية <sup>(٢٧٦)</sup> توجَّهُوا إلى مِنَّى ، فأهَلُّوا بالحج ، وركب رسولُ الله ﷺ وصلّى بها الظهر والعصر والمغرب والعشاء والصبح ، ثم

٣٠١٩. ومسند أحمد بن حنبل ٢٠٠/٥ ، ٢٠٢ ، ٢٠٨ ، ٢١٠ . وسنن الدارمي ٥٧/٢ . والسنن الكبرى، البيهقى ٨٣/١، ١٢٠/٥، ١٢٢، ١٢٢. وصحيح ابن خزيمة ٢٨٤٧، ٢٨٥٠، ٢٨٥١. وفتح الباري ٢٤٠/١ . وشرح السنة، للبغنوي ١٦٧/٧ . وإتحاف السادة المتقين ٢٨٧/٤ . ومستند الحميدي ٥٤٨ . وتفسير القرطبي ٥٤/ ٣٥). ( ٤٧٦ ) التروية، هو اليوم الثامن من ذي الحجة.

اللغة (١٩٩) عليلة PRINCE GHAZI TRUST البقرة الآية (١٩٩) FOR OURANIC THOUGHT

مكث قليلاً حتى طلعت الشمس، وأمر بقيّة من شَعَر فضُرِبت له بنَمِرة، فسار رسولُ الله ﷺ ، ولا تشكَّ قريش إلا أنه واقف عند الْمَشْعَر الحرام كما كانت قريش تصنَعُ في الجاهلية، فأجاز رسول الله ﷺ حتى أتَى عَرَفة فوجد القُبّة قد ضُرِبت له بنَمِرة فنزل بها...» وذكر الحديث.

المسألة الثانية:

197

اختلف الناسُ في المراد بهذه الإفاضة على قولين: أحدهما : أنَّ المرادَ به من عرفات مخالفةً لقريش ؛ قاله الجهاعة .

الثاني: المراد به من المزدلفة إلى منى؛ قاله الضحاك. وإنما صار إلى ذلك لأنه رأى الله تعالى ذكَر هذه الإفاضة بعد ذِكْره الوقوف بالْمَشْعَر الحرام، والإفاضةُ التي بعد الوقوف بالمشعر الحرام هي الإفاضةُ إلى مِنّى.

وأجاب عن ذلك علماؤنا بأربعة أجوبة .

الأول: أنَّ في الكلام تقديماً وتأخيراً ، التقدير ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس، فإذا أفضتم من عرفات مع الناس فاذكروا الله عند الْمَشْعَر الحرام. والتقديمُ والتأخير كثير في القرآن؛ قاله الطبري.

الثاني: أن ﴿ ثُمَّ﴾ بمعنى الواو، كما قال تعالى: ﴿ ثُم كان مِنَ الذين آمَنُوا وتواصَوْا بالصَّبْرِ وتواصَوْا بالْمَرْحَمة﴾ [البلد: ١٧].

الثالث: أن معناه: ثم ذكرنا لكم أفيضوا من حيث أفاض الناس، فيرجع التعقيب إلى ذكر وجود الشيء لا إلى نفس وجوده، كقوله تعالى: ﴿ **ثم آتينا موسى الكتاب** مماماً على الَّذي أحسنَ﴾ [ الأنعام: ١٥٤ ]. المعنى: ثم أخبرناكم آتينا موسى الكتاب؛ فيكون التعقيبُ في الإخبار لا في الإيتاء.

الرابع: وهو التحقيق، أن المعنى فإذا أفَضْتُم من عرَفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام: يا معشر مَنْ حلّ بالْمَشْعَرِ الحرام أفيضوا من حيث أفاض الناس. وأخَّر اللهُ تعالى الخطابَ إلى المشعر الحرام ليعُمَّ مَنْ وقف بعرفة ومَن لم يقف حتى يمتثلَه مع مَنْ وقف. سورة البقرة الأيات (٢٠٠ - ٢٠٣) ....

# الآية التاسعة والأربعون

197 .

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكَكُمْ فَاذْكُرُوا اللَّهَ عِنْدَ الْمَشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كَمَا هَدَاكُمْ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِّينَ﴾ (\*) [ الآية: ٢٠٠ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قد بيَّنا في غير موضع حقيقةَ القضاء والأداء ، وخصوصاً في رسالةِ نزول الوافد ، وقد يُستعمل في الأداء ؛ وهو ما كان من العبادات في وقتها ، وهي حقيقتُه التي خَفِيت على الناس.

المسألة الثانية:

اختلف العلماء في المراد بالمناسك هاهنا على قولين:

أحدهما : أنه الذبح .

الثاني: أنها شعائرُ الحجّ.

والأظهـرُ عنـدي أنها الرَّمْـي أو جميـع معـاني الحج، لقـولـه ﷺ : خُـذُوا عني مَناسِككم. والمعنيّ بالآية كلها : إذا فعلتم مَنْسِكاً مِنْ مَناسك الحج فاذكروا الله تعالى ؛ كالتلبية عند الإحرام، والتكبير عند الرَّمْي، والتسمية عند الذَّبح.

# الآية الموفية خمسين

قوله تعالى: ﴿ وَاذْكُرُوا اللهَ فِي أَيَّامٍ مَعْدُودَاتٍ ﴾ [ الآية: ٢٠٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

لا خلافَ أنَّ المرادَ بالذِّكْرِ هاهنا التكبير . وأما التلبيةُ فاعلموا أنها مشروعةٌ إلى رَمْي الجمرة بالعقبة؛ لأنه ثبت «عن النبي ﷺ أنه لم يزل يُلَبِّي حتى رمى جَمْرة العَقَبَة».

(\*) الآية تضمنت جزءاً من الآية: ٢٠٠ ، وجزءاً من الآية: ١٩٨ .

المسألة الثانية: في تحديد هذه الأيام وتعيينها ، وهي مسألة غريبة:

Riccia (

قال علماؤنا: أيامُ الرَّمْي معدوداتٌ، وأيام النَّحْر معلوماتٌ؛ فاليوم الأول معلوم غيرُ معدود، واليومان بَعْدَ يوم النحر معلومان معدودان، واليومُ الرابع معدودٌ غير معلوم؛ والذي أصارهم إلى ذلك أنهم قالوا: المرادُ بقوله تعالى: ﴿وَا**ذْكرُوا اللهَ فِي** أَيَّامٍ مَعْدُوداتٍ﴾ بعد قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيْتُ أَفَاضَ النَّاسُ﴾ أنها أيامُ مِنى، وأن المراد بالذكر التكبير عند الرَّمْي فيها.

THE PRINCE GHAZI TRUST قلورة البقرة الآية (٢٠٣) FOR QURANIC THOUGHT

واعلموا أن أيامَ منى ثلاثة ، روى الترمذي والنسائي عن النبي ﷺ أنه قال : « من أدرك عَرفة قبل أنْ يَطلع الفجر فقد أدرك، أيامُ منى ثلاثة، فمن تعجّل في يومين فلا إثْمَ عليه، ومَنْ تأخَّر فلا إثم عليه (٢٧٧)، فلما قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ عَرَفَاتٍ ﴾ , وذلك بعد غروب الشمس من يوم عَرَفة ، فاذكُروا الله عند الْمَشْعَر الحرام، وذلك الغد من يوم النحر، كما فعل النبيُّ ﷺ حسبا تقدّم، ثم أفيضوا ــ يعنى إلى مِنِّي على التقدير المتقدم في المسألة الثانية من الآية قبل هذه الآية (٢٧٠) ، فصار ذلك اليوم أوله للمَشْعَر الحرام وآخره لمني، فلما لم يختصّ بمنى لم يعدّ فيها، وصارت أيامُ منى ثلاثةً سوى يوم النحر؛ لأنه أقلّ الجمع في الأظهر عند الإطلاق حسبًا بينَّاه في كتب الأصول، وبيَّن النبيُّ عَلَيْتُهِ ذلك بالعمل الذي يَرْفَعُ الإشكال، قال حينئذ علماؤنا : اليوم الأول غير معدود ، لأنه ليس من الأيام التي تختصُّ بمنى في قوله تعالى : ﴿ وَاذْكُرُوا اللهَ فِي أَيَّام مَعْدُوداتٍ ﴾ ، ولا مِنَ التي عَنى النبيُّ عَنَّيْنَ اللهِ فَي أَيْلُهُ بقوله: « أيامُ منى ثلاثة»، وكان معلوماً لأنَّ الله تعالى قال: ﴿ وِيَذْكُرُوا اللَّمَ اللَّهِ فِي أَيَّام معلوماتٍ على ما رزَقهم من بَهيمَةٍ الأنعام﴾ [ الحج: ٢٨ ]. ولا خلاف أنَّ المرادَ به النّحر، وكان النحرُ في اليوم الأول وهو يومُ الأضحى والثاني والثالث، ولم يكن في الرابع نَحْرٍ؛ فكان الرابعُ غَيْرَ مراد في قوله تعالى: ﴿معلومات﴾ ؛ لأنه لا يُنْحَرُ فيه؛ وقد بيَّنا ذلك في موضعه، وكان مما يُرْمَى فيه؛ فصار معدوداً في ذلك لأجل الرَّمْي، غَيْرَ معلوم لعدم النحر فيه.

(٤٧٧) سبق تخريجه.

۱۹۸

(٤٧٨) وهي الآية: ١٩٩.

سورة البقرة الآية (٢٠٣) THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٠٣) المعادية المعادية (٢٠٣) المعادية المعادية (٢٠٣) المعادية ا

والحقيقةُ أنَّ يَوْمَ النحر معدودٌ بالرَّمي معلوم بالذبح، لكنه عند علمائنا ليس مراداً في قوله تعالى: **﴿وَاذْكُرُوا اللهَ في أَيَّامٍ مَعْدُوداتٍ﴾**.

فإن قيل: فلم لا يكونُ ــ كما قلتم ــ يَوْم النَّحْرِ مراداً في المعدودات وتكون المعدودات أربعة والمعلومات ثلاثة؟ وكما يعطي ذكر الأيام ثلاثة كذلك يقتضي أربعة.

فالجوابُ: أنَّا لا نمنع أن يسمَّى بمعدود ولا بمعلوم؛ لأنَّ كلَّ معدود معلوم، وكلَّ معلوم معدود، لكن يمنع أن يكونَ مُراداً بذكْرِ المعدودات هاهنا من وجهين: أحدُهما أنَّ يومَ النحر كما قدمنا قد استحقَّ أوله الوقوف بالمشْعَر الحرام، ومنه تكونُ الإفاضة إلى منى؛ فصار ذلك اليومُ يومَ الإفاضة، وبعده قال الله تعالى: ﴿وَاذْكُرُوا اللهَ فِي أيَّامٍ مَعْدُوداتٍ النساني: أن النبسي يَتَالِيُهُ قال: « أيامُ منى ثلاثة فمن تعجَّل في يومين فلا إثْم عليه » <sup>(٢١٦)</sup>. ولو كان يوم النحر معدوداً منها لاقتضى مطلقُ هذا القول لمن نفر في يوم ثاني النحر أن ذلك جائز، ولا خلاف أن ذلك ليس له، فتبيَّن أنه غَيْرُ معدود فيها لا قرآناً ولا سنة، وهذا منتهى بديع.

وقال أبو حنيفة والشافعي: الأيامُ المعلومات أيام العشر ، وروَوْا ذلك عن ابن عباس، وظاهرُ الآية يَدْفَعُه؛ فلا معنى للاشتغال به.

المسألة الثالثة: في المراد بهذا الذَّكر:

لا خلافَ أنَّ المخاطبَ به هو الحاجّ، خُوطب بالتكبير عند رَمْي الجمار، فأما غَيْرُ الحاجّ فهل يدخل فيه أم لا؟ وهل هو أيضاً خطابٌ للحاجّ بغير التكبير عند الرمي؟ فنقول: أجمعَ فقهاءُ الأمصار والمشاهير من الصحابة والتابعين رضي الله عنهم على أنَّ المرادَ به التكبير لكل أحدٍ، وخصوصاً في أوقات الصلوات؛ فيكبّر عند انقضاء كلِّ صلاة، كان المصلي في جماعة أو وَحْده يكبِّر تكبيراً ظاهراً في هذه الأيام. لكن اختلفوا في ذلك على أربعة أقوال:

(٤٧٩) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٠٩/٤، ٣١٠، والتمهيد، لابن عبد البر ٢٣/١٠. وطبقات ابن سعد ١٢٩/١/٢). الأول: أنه يكبِّر من صلاة الصبح يوم عرفة إلى صلاة العصر من آخر أيام التشريق؛ قاله عليّ بن أبي طـالـب رضي الله عنـه، وأبـو يـوسـف ومحمد صـاحبـه، [ والمزني ] <sup>(٨٠٠)</sup>.

GHAZI TRUST

۲..

THE PRI ورة البقرة الآية (٢٠٣) FOR OUI

والثاني: مثله في الأول، ويقطع العصر من يوم النَّحْر؛ قاله ابن مسعود، وأبو حنيفة.

الثالث: يكبِّر من ظُهْر يوم النَّحْرِ إلى عصر آخر أيام التشريق؛ قاله زيد بن ثابت. الرابع: يكبِّر مِن صلاة الظهر يوم النحر إلى بعد صلاة الصبح من آخر أيام التشريق؛ قاله ابن عمر، وابن عباس، ومالك، والشافعي.

فأما من قال: إنه يكبِّرُ عَرَفة ويقطع العصر يوم النحر فقد خرج عن الظاهر ؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ فِي أَيَّامٍ مَعْدُوداتٍ﴾ وأقلَّها ثلاثة، وقد قال هؤلاء: يكبِّرُ في يومين ؛ فتركوا الظاهِرَ لغير دليلِ ظاهرة.

وأما مَن قال يوم عَرفة وأيام التشريق فقال: إنه تعالى قال: ﴿ **فَإِذَا أَفَضْتُمْ مِنْ** عَرَفاتٍ فاذْكُرُوا اللهَ﴾، فذِكْر عرفات داخِلٌ في ذِكْرِ الأيام، وهذا كان يصحُّ لو قال يكبِّرُ من المغرب يوم عَرَفة، لأنَّ وقْتَ الإفاضة حينئذ، فأما قبل ذلك فلا يقتضيه ظاهِرُ اللفظ.

وأما من قال: يكبِّرُ يوم عَرَفة من الظهر، فهو ظاهر في متعلق قوله تعالى: ﴿ فِي أَيَّامٍ مَعْدُوداتٍ﴾، لكن يلزمه أن يكونَ من يوم التروية عند الحلول بمنى.

ومَن قصره على صلاةِ الصبح من اليوم الرابع فقد بيّنا مأْخَذَه في مسائل الخلاف.

والتحقيقُ أنَّ التحديدَ بثلاثة أيام ظاهر ، وأن تَعَيَّنَها ظاهر أيضاً بالرمي ، وأن سائر أهل الآفاق تبعٌ للحاجِّ فيها ، ولولا الاقتداءُ بالسلف لضعف متابعة الحاجّ من بين سائر أهل الآفاق إلاّ في التكبير عند النَّبْحِ ، والله عز وجل أعلم.

(٤٨٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

الآية الحادية والخمسون

1.1

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ ﴾ [ الآية: ٢٠٤ ] .

فيها ثلاث مسائل:

سورة البقرة الآية (٢٠٤)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قال قوم: نزلَتْ في الأخْنَس بن شَرِيق الثقفي حليف بنــي زُهرة: وفد على النبيّ مُتَالِّهُمُ بالمدينة، وأظْهَر الإسلام، ثم خرج، وقال: الله يعلمُ إني لصادق، ثم خرج ومرَّ بِزَرْعٍ لقوم وحُمُر، فأحرق الزَّرْعَ وعقر الحمر، فنزلت هذه الآية فيه <sup>(١٨١)</sup>.

وقال آخرون: هي صفةُ المنافقِ ، وهو أقْوَى <sup>(٤٨٢)</sup> . • أبتريدين ت

المسألة الثانية:

في هذه الآية عند علمائنا دليلٌ على أنَّ الحاكم لا يعمل على ظاهر أحوال الناس، وما يَبْدُو من إيمانهم وصلاحهم حتى يبحثَ عن باطنهم؛ لأنَّ الله تعالى بيّن أن من الخلق مَنْ يُظهر قولاً جميلاً وهو يَنْوِي قبيحاً.

وأنا أقول: إنه يخاطبُ بذلك كلَّ أحد من حاكم وغيره، وإن المرادَ بالآية ألا يُقبل أحد على ظاهر قَوْل أحَد حتى يتحقَّق بالتجربة حالَه، ويختبر بالمخالطة أمره.

فإن قيل: هذا يعارضُه قوله ﷺ : « أُمِرْتُ أن أقاتلَ الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله » <sup>(١٨٢)</sup> . وفي رواية : « إنما أُمِرْتُ بالظاهرِ والله يتولَّى السرائرَ » <sup>(١٨٤)</sup>

- (٤٨١) ذكر القرطبي هذا الحديث وقال عقبه: قال المهدوي: «وفيه نزلت: ﴿ولا تطع كل حلاف مهين هماز مشاء بنميم﴾. ﴿ويل لكل همزة لمزة﴾ وقال القرطبي: قال ابن عطيه: ما ثبت قط أن الأخنس أسلم.
- (٤٨٢) ذكر القرطبي أن ابن عباس قال: نزلت في قوم من المنافقين تكلموا في الدين قتلوا في غزوة الرجيع: عاصم بن ثابت، وخُبَيب، وغيرهم، وقالوا: ويح هؤلاء القوم لا هم قعدوا في بيوتهم، ولا هم أدوا رسالة صاحبهم. انظر: (القرطبي ٨٢٣). (٤٨٣) سبق تخريجه.

THE PRINCE GHAZI TRUE FOR QUR'ANIC THOUGHT GHAZI TRUST Distant D

فالجواب: أنَّ هذا الحديث إنما هو في حقَّ الكفَّ عنه وعصمته، فإنه يكتفي بالظاهر منه في حالته، كما قال في آخر الحديث: « فإذا قالوها عَصَمُوا منى دِماءهم وأموالَهم إلا بحقّها».

وأما في [ حديث ] (٤٨٥) حق ثبوت المنزلة بإمضاء قوله على الغير فلا يكتفي بظاهره حتى يقعَ البَحْثُ عنه، ويختبر في تقلُّباتِه وأحواله.

جواب آخر : وذلك أنه يحتملُ أنَّ هذا كان في صَدْر الإسلام حيث كان إسلامُهم سلامتهم؛ فأما وقد عمّ الناسَ الفسادُ فلا .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَام ﴾:

يعنى: ذا جدال إذا كلَّمك وراجعَك رأيتَ لكلامه طلاوة وباطنه باطل؛ وهذا يدلُّ على أنَّ الجدالَ لا يجوزُ إلا بما ظاهرُه وباطنُه سواء. وقد رَوَى البخاري وغيره أَنَّ النبيَّ عَلِيهُ قال: « أبغضُ الرجال إلى الله الألد الخصم » (٤٨٦).

# الآية الثانية والخمسون

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضاةِ اللهِ وَاللهُ رَمُوفٌ بالْعِبَادِ ﴾ [الآية: ٢٠٧].

فىها مسألتان:

المسألة الأولى: في سبب نزولها أربعة أقوال: الأول: نزلَتْ في الجهاد.

الثاني: فيمن يقتحِمُ القتال؛ أرسل عمر رضي الله عنه جَيْشاً فحاصَرُوا حِصْناً

(٤٨٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب. (٤٨٦) انظر: (صحيح البخاري ٣٥/٦، ٩١/٩. وسنن الترمذي ٢٩٧٦. والسنن الكبرى ٨/١٠. ومسند أحمد بن حنبل ٥٥/٦ . والغيبة والنميمة لابن أبي الدنيا ١٨ . والأسماء والصفات، للبيهقي ٥٠١ . وتفسير ابن كثير ٣٦٠/١ . وفتح الباري ١٨/٨ ، ١١/١٠ ، ١٨٠/١٣ . والدر المنثور .(189/1

سورة البقرة الآية (٢٠٧)

فتقدّم رجلٌ عليه فقاتل فقُتِل، فقال الناس: أَلْقَى بيده للتَّهْلُكَة، فبلغ ذلك عمر رضي الله عنه فقال: كذبوا؛ أوليـس الله تعالى يقول: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضاةِ اللهِ ﴾ .

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

وحمل هشام بن عامر على الصفّ حتى شقّه، فقال أبو هريرة: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضاةِ اللهِ ﴾ .

الثالث: نزلت في الهجرة وتَرْك المال والديار لأجلها؛ رُوي أن صُهيباً أخذه أهله وهو قاصد النبيّ ﷺ ، فافتدى منهم بماله، ثم أدركه آخر فافتدى منه <sup>(٤٨٧)</sup> ببقية ماله، وغيره عمل عمِلَه فأثنى عليهم.

الرابع: أنها نزلت في الأمْرِ بالمعروف والنهي عن المنكر؛ قاله عمر، وقرأ هذه الآية واسترجع، وقال: قام رجل يَأْمُر بالمعروف ويَنْهَى عن المنكر فقُتِل.

ويُرُوَى أَنَّ عمر رضي الله عنه كان إذا صلّى الصبح دخل مِرْبَداً له، فأرسل إلى فتيان قد قرأوا القرآن، منهم ابنُ عباس وابن أخي عنبسة فقرأوا القرآن، فإذا كانت القائلة انصرفوا. قال: فمرَّوا بهذه الآية: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللهَ أَخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبِئْسَ الْمِهَادُ. وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشَرِي نَفُسَهُ ابْتِعَاء مَرْضَاقَ اللهِ وَاللهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾. فقال ابنُ عباس لبعض مَن كان إلى جانبه: قرَضَاقَ اللهِ وَاللهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ ﴾. فقال ابنُ عباس لبعض مَن كان إلى جانبه: اقتتَل الرجلان. فسمع عمر رضي الله عنه ما قال، فقال: أيّ شيء قلت؟ قال: لا شيء. قال: ماذا قُلْتَ؟ قال: فلما رأى ذلك ابنُ عباس قال: أرى هذا أخذَتُهُ العِزَّةُ بالإِثْم مِنْ أمره بِتقْوَى الله، فيقول هذا: وأنا أَشْرِي نَفْسِي ابتغاءَ مرضاةِ اللهِ فيُقاتله،

المسألة الثانية:

هذا كلّه من الأقوال ، لا امتناع في أن يكون مُراداً بالآية، داخلاً في عمومها، إلاّ أنّ منه متَّفَقاً عليه، ومَنه مختلف فيه؛ أمّا القولُ: إنها في الجهاد والهِجْرة فلا خلافَ فيه.

( ٤٨٧ ) في ب: فأدر كه آخر فافتدى منهم ببقية .

The BRINCE GHAZI TRUST ..... قَالَ المَوْرَةَ البَقَرَةَ المَوْرَةَ البَقَرَةَ المَوْرَةَ البَقَرَةَ المَوْرَةَ FOR QURANIC THOUGHT

وأما اقتحامُ القتال فمختلفٌ فيه تقدَّمَ أنَّ الصحيح جوازُه، وكذلك الأمر بالمعروف والنهي عن المَنكر إذا خاف منه المرء على نفسه سقط فَرْضُه بغير خلافٍ، وهل يستحَبُّ له اقتحامُ الغرر فيه وتعريضُ النَّفْسِ للإذاية أو الْهَلَكة ؟ مختلَفٌ فيه. وعمومُ هذه الآية دليلٌ عليه، وسيأتي بيانُه في موضعه إن شاء الله تعالى.

### الآية الثالثة والخمسون

قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ؟ قُلْ مَـا أَنْفَقْتُـم مِـنْ خَيْـرٍ فَلِلْـوالِدَيْـنِ وَالأَقْرَبِينَ وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ لِفَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمٌ﴾َ [ الآية: ٢١٥ ].

فيها قولان:

۲۰٤

أحدهما : أنها منسوخةٌ بآية الزكاة كما تقدّم في غيرها ؛ فإنَّ الزكاة [كانت] <sup>(٢٨١)</sup> موضوعة أوَّلاً في الأقْرَبين، ثم بيَّن اللهُ مَصْرِفها في الأصنافِ الثهانية.

الثاني: أنها مبيِّنة مصارف صدقة التطوّع، وهو الأَوْلَى؛ لأنَّ النسخ دعوى، وشروطُه معدومة هنا؛ وصدَقَة التطوع في الأقربين أفضلُ منها في غيرهم، يدلُّ عليه ما رَوَى الأئمةُ عن النبي عَيَّلِيَّهِ أنه قال: «يا معشرَ النساء؛ تصدَقُنَ ولو من حَلْيِكنّ. فقالت زينب \_امرأة عبدالله لِزَوْجها: أراك خفيفَ ذاتِ اليد، فإن أجزأت عنِّي فيك صرفتُها إليك. فأتَت النبي عَيَّلِيَّهِ فسألته، فقالت: أتجزىء الصدقة مِنّي على زوجي وأيتام في حِجْري؟ فقال لها النبي عَيَّلِيَّهِ: «لكِ أَجْران: أجرُ الصدقة، وأجر القرابة». وفي رواية: «زوجك وولدك أحقٌ مَنْ تصدقتِ عليهم» (<sup>(١٨)</sup>.

وروى النسائي وغيره أنَّ النبيَّ عَيَّلَيْهِ قال: « يَدُ الْمُعْطِي العُلْيَا : أُمَّــك وأباك، وأختك وأخاك، وأدناك أدناك » <sup>(٤٩٠)</sup>.

- (٤٨٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٤٨٩) انظر: (سنن الترمذي ٦٣٥. وصحيح ابن خزيمة ٢٤٦٣. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ١٨٠٨. ومجمع الزوائد ١١٦/٣ . والدر المنثور، للسيوطي ١٧١/١ . وتفسير القرطبي ١٩١/٨).
- (٤٩٠) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٢٦/٢ ، ٢٤/٤ ، ١٦٣ ، ٣٧٧/٥ . وسنن النسائي ٦١/٥ . والسنن 🗧

وروى مسلم، عن جابر أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « ابْدَأْ بنفسك فتصدَّق عليها » <sup>(٤١١)</sup> ولا شكَّ أن الحنوَّ على القرابة أبلغُ، ومراعاة ذي الرحِم الكاشِح أوْقَعُ في الإخلاص. وتمام المسألة يأتي بعد هذا إن شاء الله تعالى.

## الآية الرابعة والخمسون

قوله تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتالُ وَهُوَ كُرْهٌ لَكُمْ، وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٢١٦].

اختلف الناس في هذه الآية :

سورة البقرة الآية (٣١٦)

فمنهم من قال: إنها نزلتْ في الصحابة وهم المخاطبون والمكتوبُ عليهم القتال؛ قاله عطاء، والأوزاعي.

الثاني: أنه مكتوب على جميع الْخَلْق ، لكن يختلفُ الحالُ فيه؛ فإن كان الإسلامُ ظاهراً فهو فَرْضٌ على الكفاية، وإن كانَ العدوُّ ظاهراً [ على موضع ] <sup>(٢٤٤)</sup> كان القتالُ فَرْضاً على الأعيان، حتى يكشفَ اللهُ تعالى ما بهم؛ وهذا هو الصحيح، روى البخاري وغيره عن مجاشع، قال: أتيتُ النبيَّ عَيَّلِيَّهُ أنا وأخي فقلت: بايعْني على الهجرة. فقال: « مضَتِ الهجرة لأهلها ». قلت: علامَ تُبايعنا ؟ قال: « على الإسلام والجهاد » <sup>(٢٤١)</sup>.

- الكبرى، للبيهقي ٨٨٨٨. والمستدرك ٦١٢/٢ وموارد الظمآن ٨١٠. وتغليق التعليق ٧٤٤. وإرواء الغليل ٣١٩/٣. وسنن الدارقطني ٤٥/٣. وتفسير ابن كثير ٥/٢٤. والدر المنثور، للسيوطي ١٧٧/٤. وإتحاف السادة المتقين ٣١٢/٩).
- (٤٩١) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٤١ من كتاب الزكاة. وسنن النسائي، الباب ٥٩ من كتاب الزكاة، والباب ٨٤ من كتاب البيوع. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٧٨/٤، ٢٠٩/١٠، وفتح الباري ٧٢/٤، ٥/٢٢، وتلخيص الحبير ١٨٤/٢. ونصب الراية، للزيلمي ٣٠٩/١٣، وإتحاف السادة المتقين للزبيدي ٣٣٦/١، ١٦٩/٤، والدر المنثور، للسيوطي ٢٥٤/١ وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٤١١/٢).
  - ( ٤٩٢ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من م، د، والمثبت من ب، وهـ.
- (٤٩٣) انظر: (صحيح البخـاري ٦١/٤، ١٩٣/٥. وفتـح البـاري ٢٥/٨. ومسند أحمد بـن حنبـل

وروى الأئمة أنَّ النبي ﷺ قال: « لا هِجْرَة بعد الفتح، ولكن جهاد ونيَّة، وإذا استُنْفِرتم فانْفِروا » <sup>(٤١٤)</sup>، وهذه الآيةُ كانت في الدرجة الثانية من إباحة القتال والإذْن فيه، كما تقدم.

PRINCE GHAZI TRUST علورة البقرة الآية (۲۱۷) For QURANAGE THOUGHT

# الآية الخامسة والخمسون

قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالَ فِيهِ قُلْ قِتَالَّ فِيهِ كَبِيرٌ وَصَدَّ عَنْ سَبِيلُ اللهِ وَكُفْرٌ بِهِ والمسْجَدِ الحرامِ وإخَرَاجُ أَهْلِهِ مِنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَ اللهِ وَالْفِنْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلاَ يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُم حَتَّى يَرُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطاعُوا ﴾ [الآية: ٢١٧].

اختلف الناسُ في نَسْخ ِ هذه الآية؛ فكان عطاء يحلِفُ أنها ثابتةٌ؛ لأنَّ الآياتِ التي بعدها عامّةٌ في الأزمنة وهذا خاصٌ؛ والعامُّ لا يُنْسَخُ بالخاص باتفاق.

وقال سائر العلماء : هي منسوخةٌ ؛ واختلفوا في الناسخ؛ فقال الزهري : نسخَها قولُه تعالى : ﴿ **وقاتِلُوا المشركينَ كافَّةً كما يُقاتِلُونَكُم كافَّة ﴾** [ التوبة : ٣٦ ] .

وقال غيره: نسخَتْها: ﴿ قاتِلوا الَّذينَ لا يُوْمِنُونَ بالله ولا باليَوْمِ الآخِرِ ﴾ [التوبة: ٢٩].

وقال غيره: نسخها غَزْوُ النبيّ ﷺ ثَقِيفاً في الشهرِ الحرام وإغزاؤه أبا عامر إلى أَوْطاس في الشهر الحرام؛ وهذه أخبارٌ ضعيفة.

وقال غيره: نسخَتْها بيعةُ الرِّضُوان على القتال في ذي القعدة؛ وهذا لا حجَّةَ فيه؛ لأنَّ النبيَّ عَيَيْكَم بلغه أنَّ عثهان قُتِل بمكة، وأنهم عازمون على حَرْبه، فبايع على دَفْعِهم لا على الابتداء.

وقال المحققون: نسخها قولُه تعالى: ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُم فَاقْتُلُوا

= ٤٦٨/٣ . والحاكم ٦١٦/٣ . ومصنف ابن أبي شيبة ٥٠٠/١٤ . وتغليق التعليق ٢١٧٤ . والبداية والنهاية ٢٢٠/٤ . وتاريخ أصفهان ٧٠/١).

سورة البقرة الآية (٢١٧) الطقيق المشركين حَيْثُ وَجَدْتُموهُمْ ﴾ [ التوبة: ٥ ]، يعني أشهر التسيير، فلم يجعل حُرْمةً إلا لزمان التسيير.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والصحيح أنَّ هذه الآيةَ ردٍّ على المشركين حين أعظموا على النبي عَلَيْتُ القتالَ والحمايةَ في الشهر الحرام؛ فقال الله تعالى: وصَدُّ عن سبيل الله وكُفْنٌ به والمسْجِدِ الحرام وإخراجُ أهلِه منه أكبرُ عند الله، والفتنةُ \_ وهي الكفر \_ في الشهر الحرام أشدّ من القتل؛ فإذا فعلتم ذلك كلَّه في الشهر الحرام تعيَّن قِتِالُكم فيه.

### الآية السادسة والخمسون

قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولَئُكَ حَبِطَتْ أعمالُهم في الدُّنيا والآخرةِ وأولئك أصحابُ النارِ هم فيها خالدونَ﴾ [ جزء من الآية: .[ ٣١٧

اختلف العلماء رحمة الله عليهم في المرتد، هل يُحْبِط عملَه نفسُ الردّة أم لا يحبط إلاّ على الموافاة على الكُفْر ؟

فقال الشافعي: لا يحبط له عَمَلٌ إلاَّ بالموافاة كافراً. وقال مالك: يحبط بنفس ال دَّة.

ويظهر الخلافُ في المسلم إذا حجَّ ثم ارتدَّ ثم أسلم، فقال مالك: يلزمُه الحجُّ لأنَّ الأوّلَ قد حبط بالردّة. وقال الشافعي: لا إعادةَ عليه لأنَّ عمله باق ِ

واستظهر عليه علماؤنا بقول الله تعالى: ﴿ لَئِسْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ﴾ [ الزمر : ٦٥ ] . وقالوا هو خطابٌ للنبي عَلِيتُهُ ، والمراد به أُمَّتهُ لأنه عَلِّيتُهُ يستحيلُ منه الددة شرَّعاً.

وقال أصحابُ الشافعي: بل هو خطابٌ للنبي عَلَيْهُ على طريق التغليظ على الأمة، وبيان أنَّ النبي عَظِّيمًا على شرَفِ منزلته لو أشرك لحبط عملُه، فكيف أنتم؟ لكنه لا يُشْرِك لفَضْل مرتبته، كما قال الله تعالى: ﴿ يَا نِساءَ النَّبِيِّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفاحشةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضاعَفْ لها العذابُ ضِعْفَيْنِ ﴾ [ الأحزاب: ٣٠ ]؛ وذلك لشرف منزلتهن،

۲ ...... ۲ FOR QURANIC THOUGHT المترة البقرة الآية (۲۱۹)

وإلا فلا يتصوَّرُ إتيانُ فاحشة منهن، صيانةً لصاحبهنَّ المكرَّم المعظَّم.

قال ابنُ عباس، حين قرأ : ﴿ **ضرب اللهُ مثلاً لِلَّذين كَفَروا امرأةَ نُوح وامرأة لُوطٍ كانَتا تحتَ عَبْدَيْنِ مِن عِبادِنا صالِحَيْن فخانَتاهُا ﴾** [التحريم : ١٠]؛ والله ما بغَت امرأةُ نبيّ قط، ولكنها كفَرتا.

وقال علماؤنا: إنما ذكر الموافاة شرطاً هاهنا، لأنه علَّقَ عليها الخلودَ في النار جزاءً، فَمَنْ وافَى كافراً خلّده الله في النار بهذه الآية، ومَنْ أشرك حبط عملُه بالآية الأخرى، فهما آيتان مُفيدتان لمعنيين مختلفين وحُكْمين متغايرين، وما خُوطِب به النبي يُؤليني فهو لأمته حتى يثبت اختصاصُه به، وما ورد في أزواجه يُؤليني فإنما قيل ذلك فيهنَّ ليبيّن أنه لو تُصوّر لكان هَتْكاً لحرمة الدين وحُرْمَةِ النبي يُؤليني ، ولكلِّ هَتْكِ حرمةٍ عقابٌ، وينزّل ذلك منزلة مَنْ عصى في شهر حَرام، أو في البلد الحرام، أو في المسجد الحرام، فإن العذاب يضاعف عليه بعدد ما هتَك من الحرمات، والله الواقي لا رَبَّ غيره.

### الآية السابعة والخمسون

قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِما إِثْمَ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُما أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾ [ الآيةَ: ٢١٩ ].

فيها تسعُ مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها أقوال:

الأول: ما رواه الترمذي، عن أبي ميسرة، عن عَمرو بن شُرَحْبيل عن عُمر – والصحيح مرسل دون ذِكْر «عن»، وقال بدلها: إنّ عمر رضي الله عنه قال: «اللهم بيِّنْ لنا في الخمر بيانَ شفاء». فنزلت الآية التي في البقرة: ﴿ يُسْلُونُكُ عَن الْخَمْرِ والْمَيْسِرِ ﴾، فَدعِيَ <sup>(11)</sup> عُمَرُ فقرئت عليه، فقال: «اللهم بَيِّنْ لنا في الخمر بيانَ شِفاء»، فنزلت الآية التي في النساء: ﴿ يُلَيُّها الذين آمنوا لا تَقْرَبُوا الصلاة

( ٤٩٥ ) في ب: فدعا.

**وأنتُم سُكَارى** [ النساء : ٤٣ ] ، فدُعي عمر رضي الله عنه فقُرئت عليه ، فقال : « اللهم بَيِّن لنا في الخمر بَيان شِفاء » ، فنزلت الآية التي في المائدة : ﴿ إَنْمَا يُريد الشيطانُ أن يُوقِعَ بينكم العداوةَ والبغضاءَ في الْخَمْرِ والْمَيْسر ... ﴾ الآية [ المائدة : ٩١ ] . فَدُعِي عمر رضي الله عنه ، فقرئت عليه ، فقال : انْتَهَيْنا <sup>(٤١٠)</sup> . وقد اختلف العلماء في ذلك على قولين :

أحدهما : أنَّ الخمرَ شرابٌ يُعتصر من العنب خاصة، وما اعْتُصِرَ من غير العنب كالزبيب والتمر وغيرهما يقال لهما نَبيذ ؛ قاله أبو حنيفة ، وأهل الكوفة .

الثاني: أن الخمرَ كلُّ شراب ملذَّ مُطرب، قاله أهلُ المدينة وأهلُ مكة؛ وتعلَّق أبو حنيفة بأحاديث ليس لها خُطُم ولا أزمّة ذكرناها في شرح الحديث ومسائل الخلاف فلا يُلتفت إليها.

والصحيحُ ما رَوَى الأئمة أنَّ أنساً قال: « حُرِّمت الخمرُ يوم حُرمت وما بالمدينة خمر الأعناب إلاّ قليل، وعامةُ خمرها البُسْر والتمر » <sup>(٢٩١)</sup>. خرّجه البخاري، واتفق الأئمة على رواية أن الصحابةَ إذ حُرمت الخمر لم يكن عندهم يومئذ خَمْر عِنَب؛ وإنما كانوا يشربون خَمْر النبيذ، فكسَرُوا دِنانَهُم <sup>(٢٩١)</sup>، وبادروا الامتثالَ لاعتقادهم أنَّ ذلك كلَّه خَمْر.

وصَح عن عمر رضي الله عنه أنه قال على المنبر : « إنَّ تحريم الخمر نزل، وهي من خسة : العنب، والتمر، والعسل، والحنطة، والشعير ».

والخمر ما خامر العقلَ، وقد استوفينا القولَ في المسألة في مسائل الخلاف اشتقاقاً وأصولاً وقُرْآناً وأخْباراً.

#### المسألة الثالثة:

(٤٩٧) سيأتي تخريجه.

الْمَيْسىر : ما كنّا نَشتغل به بعد أنْ حَرَّمه الله تعالى، فما حرَّم الله فِعْلَه وجهلناه حمدنا اللهَ تعالى عليه وشكرناه.

(٤٩٦) انظر: (تفسير ابن كثير ٢٦٢/١).

(٤٩٨) في ب: دناهم.

المحالية (٢١٩) THE PRINCE GHAZI TRUST البقرة البقرة الآية (٢١٩) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الرابعة: هل حُرمت الخمر بهذه الآية أم لا؟

قال الحسن: حُرِّمت الخمر بهذه الآية. وقالت الجهاعة: حـرِّمـت بـآيـة المائـدة. والصحيحُ أنَّ آيةَ المائدة حرَّمَتْها.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ ﴾:

وقد احتجَّ بعضُ علمائنا بهذه الآية على تحريم الخمر؛ لأنَّ الله تعالى قال: ﴿ فيهما إثمَّ كبير ﴾ . وقال في سورة الأعراف: ﴿ قُلْ إِنمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الفُواحشَ مَا ظَهرَ منها وما بطَن والإثْمَ ﴾ [ الأعراف: ٣٣ ] . فلما تناول التحريمُ الإثم، وكان الإثمُ من صفات الخمر وجب تحريمُها .

وهذا إنما كان يصحُّ التعلَّق به لو كان نزول قوله تعالى: ﴿ قُلْ إَنْمًا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُواحِشَ﴾ [ الأعراف: ٣٣ ] . فلا يُقضى عليه من ذلك بتحريم . المسألة السادسة: ما هذا الإثم؟

فيه قولان:

۲١.

أحدهما : أنَّ الإثْمَ ما بعد التحريم ، والمنفعة قبل التحريم . الثاني : أنَّ إثمها كانوا إذا شربوا سكروا فسبُّوا وجرَحُوا وقتلوا . والصحيح أنها إثم في الوجهين ، وتمامها فيا بعد إن شاء الله .

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ ومَنافِعُ لِلنَّاسِ ﴾ :

في ذلك ثلاثة مذاهب:

الأول: أنها ربحُ التجارة.

والثاني : السرورُ واللذة .

والثالث : قال قوم من المبتدعة : ما فيها من منفعة البَدَن ؛ لِحِفْظ الصحة القائمة أو جَلْبِ الصحة الفانية بما تَفْعَلُه من تقوية المعدة وسريانها في الأعصاب <sup>(٤٠٩)</sup> والعروق ،

( ٤٩٩ ) في ب: وسريانها في الأعضاء .

سورة البقرة الآية (٢١٩)

وتوصّلها إلى الأعضاء الباطنة الرئيسية، وتجفيف الرطوبة، وهَضْم الأطعمة الثّقال وتلطيفها.

NCE GHAZI TRUST VANIC THOUGHT

211

والصحيحُ أنَّ المنفعةَ هي الربح؛ لأنهم كانوا يجلبونها من الشام برخص فيبيعونها في الحجاز بربح كثير.

وأما اللذةُ: فهي مضرَّة عند العقلاء ؛ لأنَّ ما تجلبُه من اللذة لا يَفِي بما تُذْهِبِه من التحصيل والعقل، حتى إنَّ العبيدَ الأدنياءَ وأهل النقص كانوا يتنزَّهون عن شُرْبِها لما فيها من إذهابِ شريفِ العقل، وإعدامها فائدة التحصيل والتمييز .

وأما منفعةُ إصلاح البَدن : فقد بالغ فيها الأطبّاء حتى إني تكلّمْتُ يوماً مع بعضهم في ذلك، فقال لي : لو جُمع سبعون عقاراً ما وَفى بالخمر في منافعها، ولا قام في إصلاح البدن مقامَها.

وهذا مما لا نشتغل به لوجهين:

أحدهما : أنَّ الذين نزل تحريمُ الخمرِ عليهم لم يكونوا يَقْصِدُون به التداوِيَ حتى نعتذِرَ عن ذلك لهم.

الثاني: أنَّ البلادَ التي نزل أصلُ تحريم الخمر فيها كانت بلادَ جفوف وحرّ؛ وضررُ الخمر فيها أكثرُ من منفعتها؛ وإنما يصلح الخمرُ عند الأطباء للأرياف والبطاح والمواضع الرطبة، وإن كانت فيها منفعة من طريق البدَن ففيها مضرَّةٌ من طريق الدِّين، والباري تعالى قد حرَّمها مع عِلْمه بها فقدرها كيف شئت، فإنَّ خالِقَها ومصرفها قد حرَّمها.

وقد رَوَى مسلم عن طارق بن سُويد الْجُعْفيّ أنه سأل رسولَ الله ﷺ عن الخمر فنهاه وكرِهَ أن يصنعها. قال: إنما أصنعها للدواء. قال: «ليس بدواء، ولكنه داء»<sup>(...)</sup>.

وروى أيضاً ، عن أنس أنَّ النبي عُلَيْتُه سُئل عن الخمر : اتُتَّخَذ خَلاًً ؟ قال: لا . وروى ذلك عن جماعة <sup>(٥٠١)</sup> .

(۵۰۰) سبق تخریجه . (۵۰۱) انظر : (صحیح مسلم ۱۵۷۳).

THE PRINCE GHAZI TRUST (البقرة البقرة الآية (۲۱۹) For QURANIC THOUGHT (المجمع المحمد المحم المحمد ا

فإن قيل: وكيف يجوزُ أن يَرِدَ الشرْعُ بتحريم ما لا غِنى عنه ولا عِوَض منه؟ هذا مناقضٌ للحكمة .

فالجواب عنه من ثلاثة أوجه:

1:1

أحدها : أنَّا لا نقولُ إنه لا غِنى عنها ولا عِوَض منها ؛ بل للمريض عنها ألفُ غنى، وللصحيح والمريض منها عِوَضٌ من الخلَّ ونحوه.

الثاني: أن نقول: لو كانت لا غِنى عنها ولا عِوَض منها لما امتنع تحريُها، ولا استحال أنْ يمنَع الباري تعالى الْخَلْق منها لثلاثة أدلّةٍ <sup>: (٥٠٢)</sup> .

الأول: أنَّ للباري تعالى أنْ يمنَع المرافِقَ كلَّها أو بعضها، وأن يُبيحها، وقد آلم الحيوانَ وأمْرَض الإنسان.

الثاني: أنَّ التطبّب غيرُ واجبٍ بإجماعٍ من الأمّة، ثبت عن النبي مُثلّيْةٍ من طُرُق أنه قال: « يدخل الجنةَ من أُمتي سبعون ألفاً من غير حساب، وهم الذين لا يكْتَوُون ولا يَسْتَرْقُون ولا يتطيَّرون، وعلى رَبّهم يتوكَّلون» <sup>(٥٠٣)</sup>.

الثالث: أنه لو كان فيها صلاحُ بدَن لكانت فيها ضَرَاوة وذريعة الى فساد العقل، فتقابل الأمْران، فغلب الْمَنْعُ لما لنا في ذلَّك من المصلحة المنبَّه عليها في سورة المائدة. **المسألة الثامنة:** 

اختلف العلماء فيما لو استهلكت في الأطعمة والأدوية؛ هل يجوزُ استعمالُ ذلك الطعام أو ذلك الدواء أم لا؟ فأجازه ابنُ شهاب، ومنعه غيرُه، وتردّد علماؤنا في ذلك.

(٥٠٢) في ب: لثلاثة أوجه.

(٥٠٣) انظر: (صحيح البخاري ١٢٤/٨. وصحيح مسلم، حديث ٣٧١، ٣٧٢، من كتاب الإيمان. ومسند أحمد بن حنبل ١/١، ٣، ٢١/٢، ٤٠٠، ٤٥٦، ٤٣٦/٤، ٤٤١، ٣٣٥/٥، ٣٣٥/٥ والسنن الكبرى للبيهقي ٣٤١/٩. والمعجم الكبير، للطبراني ٢/٢٢، ٢٢٣، ٢٢٢. درسند أبي عوانة ١/١٤٠. وفتح الباري ٣٠٥/١١. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ١٦٧/٢. شرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٠/٢٣. والبداية والنهاية ٢٢٧٦. ولسان الميزان ١٠٥٢/٤). والصحيح أنه لا يجوزُ، لقوله ﷺ : « إنها ليست بدَواءٍ ، ولكنها داءً» <sup>(٥٠٤)</sup>. المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

212

وفي تأويل ذلك قولان:

سورة البقرة الآبة (٢١٩)

أحدهما : أنَّ الإثْم بعد التحريم أكبرُ من المنفعة قبل التحريم ؛ قاله ابنُ عباس .

الثاني: أنَّ الإثم فيا يكونُ عنها من فساد العمل عند ذهاب العَقْل أكثرُ من منفعة اللذَّة والربح؛ قاله سعيد بن جُبير، وزاد بأنَّ ذلك لما نزل تورَّعَ عنها قومٌ من المسلمين وشرِبَها آخرون للمنفعة، يعني لأجْل المنفعة المذكورة فيها لا لمنفعة البدن كما قدمنا، حتى نزلت: **﴿لا تقرَبُوا الصلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى﴾** [ النساء: 2٣ ].

فإن قيل: كيف شُرِبَتْ بعد قول الله تعالى: ﴿ فِيهِما إِثْمٌ كَبِيرٌ ﴾، وبعد قوله: ﴿وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾؟ وكيف تعاطى مُسْلم ما فيه مَأْثم؟

فالجواب من وجهين:

أحدهما : أنَّ الله تعالى إنما أراد بالإثم في هذه الآية ما يؤول إليه شُربها لا نفس شُرْبها . فمن فعل حينئذ ذلك الذي يؤول إليه فقد أَثِمَ بما فعل من ذلك لا بِنَفْسِ الشرب، وإن لم يفعل ذلك الذي يؤول إليه لَها كان عليه حينئذ إثمّ ؛ فكان هذا مقصدً القول على وجه الوَرَع لا على وَجْه التحريم ؛ فَقَبِله قومٌ فتورَّعوا ، وأقدم آخرون على الشرب حتى حقَّقَ الله تعالى التحريم ، فامتنع الكلَّ، ولو أراد ربَّك التحريم لقال لعُمَر أولاً ما قال له آخراً حتى قال : انتهينا .

الثاني: أن الله سبحانه لما ذكر ما فيها من الإثم الموجب للامتناع وقرنَه بما فيها من المنفعة المقْتَضِيَة للإقدام فَهِم قومٌ من ذلك التخيير بين الحالين، ولو تدبَّرُوا قوله تعالى: (وَإَثْمَهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نَفْعِهِمَا ﴾ لغلَب الوَرَع؛ فأقدم مَنْ أقدم، وتورَّع مَنْ تَوَرَّع، حتى نزلت آية التحريم الباحثة الكاشفة لتحقيقه، ففهمها الناس، وقال عمر رضي الله عنه: انتهينا، وأمر النبيُّ عَيَّلِيْهِ منادِيَهُ فنادى بتحريم الخمر.

(٥٠٤) سبق تخريجه .

الآية الثامنة والخمسون

(٢٢٠ - ٢١٩) والقرة الآيات (٢٢٠ - ٢٢٠)

قوله تعالى : ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفُوَ ﴾ [ الآية : ٢١٩ ]. اختلف العلماء فيها على ستة أقوال : الأول : أنه ما فضل عن الأهْل ؛ قاله ابن عباس . الثاني : الوسط من غير تَبْذِير ولا إسراف ؛ قاله الحسن . الثالث : ما سمحت به النفس ؛ قاله ابن عباس أيضاً . الرابع : الصدقة عن ظَهْرِ غِنَى ؛ قاله مجاهد . الحامس : صدقة الفَرْض ؛ قاله مجاهد أيضاً . السادس : أنها منسوخة بآية الزكاة ؛ قاله ابن عباس أيضاً . التنقيح:

212

قد بيناً أقسامَ العَفْو في مورد اللغة عندما فسرْنا قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مَن أخيه شيء ﴾ [ البقـرة: ١٧٨ ]، فليُنْظَـرْ هنـــالــك. وأسعـــد هـــذه الأقــوال [ بالتحقيق ] <sup>(٥٠٥)</sup> وبالصحة ما عضدته اللغة، وأقواها عندي الفَضْل، للأثر المتقدم.

[ وللنظر ] <sup>(٢٠٥)</sup> ، وهو أن الرجل إذا تصدّق بالكثير ندم واحتاج ، فكلاهها مكروهٌ شَرْعاً ، فإعطاءُ اليسير حالةً بعد حالة أوقعُ في الدّين وأنفع في المال؛ وقد جاء أبو لُبابة إلى النبي ﷺ بجميع ماله ، وكذلك كعب ، فقال لهما : الثلث .

# الآية التاسعة والخمسون

قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلاَحٌ لَهُمْ خَيْرٌ وَإِنْ تُخَالِطُوهُمْ فَإِخُوانُكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ، وَلَوْ شاءَ اللهُ لأَعنَتَكُمْ إِنَّ اللهَ عَزِيز حَكِيمٌ ﴾ [ الآية: ٢٢٠ ].

- (٥٠٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د، وأوردنا من ب، هـ.
  - (٥٠٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

فيها ستّ مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

سورة البقرة الآية ( ٢٢٠

رُوي أنه لما نزلت: **﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى ظُلْمًا...﴾** الآية [النساء: ١٠] تحرَّج الناس عن مخالطتهم في الأموال واعتزلوهم، فأنزل الله تعالى هذه الآية: **﴿ويسأَلُونَكَ عَنِ اليتامى قُلْ إصلاحٌ لهم خير ﴾** يعني قصْدُ إصلاح أموالهم خيرٌ من اعتزالهم: فكان إذناً في ذلك مع صِحَّة القَصْدِ في أن يكون المقصد رِفْقَ اليتيم لا أنْ يقصد رِفْقَ نفسه.

المسألة الثانية: في البحث عن اليتم:

هو في اللغة عبارة عن المنفرد من أبيه، وقد يطلق فيها على المنفرد من أمه؛ والأول: أظهر لغةً، وعليه وردت الأخبار والآثار، ولأن الذي فقد أباه عَدِمَ النَّصْرَة، والذي فقد أُمَّه عدِمَ الحضانة، وقد تَنْصُرُ الأمّ لكن نُصرة الأب أكثر، وقد يحضنُ الأب لكن الأم أرفق حضانةً.

#### المسألة الثالثة:

إذا بلغ اليتيم زال عنه اسمُ اليتم لغة، وبقي على حُكْمِ اليتم في عدم الاستبداد بالتصرف حتى يُؤنَسَ منه الرُّشْد؛ ويأتي بيانه في سورَةِ النساء . ا**لمسألة الرابعة:** 

لما أَذِنَ الله تعالى للناس في مخالطة الأيتام مع قَصْدِ الإصلاح بالنظر لهم وفيهم – كان ذلك دليلاً على جواز التصرّف للأيتام كما يُتصرَّفُ للأبناء، وفي الأثر : « ما كنْتَ تؤدِّب منه ولدك فأدَّبْ منه يتيمك »، ولأجل ذلك قال بعض علمائنا : إنه يجوز للحاضن أن يتصرف في مال اليتيم تصرّف الوصيّ في البيع والقسمة وغير ذلك، وقد بيناه في مسائل الفروع، وبه أقول وأحكم، فينفذ بنفوذ فِعْله له في القليل والكثير على الإطلاق لهذه الآية . والله أعلم.

المسألة الخامسة:

117

إذا كفل الرجلُ اليتيم وحازَه وكان في نَظرِه، جاز عليه فعلُه، كما قدمناه، وإن لم يقدمه وَال عليه؛ لأن الآيةَ مطلقة، ولأن الكفالة ولايةٌ عامة.

المج سورة البقرة الآية (٢٢٠)

واعلموا أنه لم يُؤْثَر على أحد من الخلفاء أنَّه قدم أحداً على يتيم مع وجودهم في أزمنتهم؛ وإنما كانوا يقتصرون على كَوْنهم عندهم.

وقد رُوِي عن عمر رضي الله عنه أنه قال في اللّقيط: « هو حرٌّ ، لك ولاؤه ، وعلينا نفقتُه » ، يعني بالولاء الولاية ، ليس الميراث ، كما توهمه قَوْم . المسألة السادسة:

فإنْ قيل: فإذا جعلْتُم للوليّ أن يتصرفَ في مال اليتيم تصرفَه في مال ابنه بولاية الكفالة كما قدمتم بيانه إنْ كان بتقديم وال عليه، فهل ينكح نفسه من يتيمته أو يشتري من مال يتيمته؟

قلنا : إن مالكاً جعل ولايةَ النكاح بالكفالة والحضانة أقوى منها بالقرابة ، حتى قال في الأعْراب الذين يسلّمون أولادهم في أعوام المجاعة إلى الكفَلة : إنهم ينكحونهم إنكاحهم. فأما إنكاحُ الكافِل من نفسه فسيأتي في تفسير سورة النساء إنْ شاء الله تعالى .

وأما الشراء منه فقال مالك وأبو حنيفة: يشتري في مشهور الأقوال إذا كان نظراً له، وهو صحيحٌ؛ لأنه من باب الإصلاح المنصوص ِ عليه في الآية.

وقال الشافعي: لا يجوزُ ذلك في النكاح ولا في البيع؛ وقد مهَّدْناه في مسائل الخلاف. فأما ما نزعه الشافعي مِنْ مَنْع النكاح فله فيها طرقٌ بيانها في موضعها هنالك؛ وأما الشراء فطريقُه فيها ضعيف جدّاً إلاّ أن يدخلَ معنا في مراعاة الذرائع والتهم فينقض أصله في تَرْكها.

فإن قيل: فلِمَ ترك مالك أصلَه في التهمة والذرائع، وجَوَّز له ذلك من نفسه مع يتيمته؟

قلنا: إنما نقول يكون ذريعةً لما يؤدّي من الأفعال المباحة إلى محظور منصوص

سورة البقرة الآية ( ۲۲۱) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۲۱) مسورة البقرة الآية ( ۲۲۱)

عليه، وأما هاهنا فقد أذن الله سبحانه في صورة المخالطة، ووكَل الحاضنين في ذلك إلى أمانتهم بقوله تعالى: **﴿وَاللهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ﴾،** وكلّ أمرٍ مخوف وكل الله تعالى فيه المكلَّف إلى أمانته لا يُقال فيه أنه يتذرعُ إلى محظور فيمنع منه <sup>(٥٠٥)</sup>، كما جعل الله سبحانه النساء مؤتَمنات على فروجهن، مع عظم ما يتركب على قولهن في ذلك من الأحكام، ويرتبط به من الحِلّ والْحُرمة والأنساب، وإن جاز أن يكذبُنَ. وهذا فنّ بديع فتأمَّلوه واتخذوه دستوراً في الأحكام وأمْلُوه، والله الموفق للصواب برحته.

## الآية الموفية ستين

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَّ وَلأَمَةٌ مُؤْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتْكُمْ، وَلاَ تُنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا، وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إلَى النَّارِ وَاللهُ يَدْعُو إلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

اختلف الناسُ فيها على ثلاثة أقوال:

الأول: لا يجوز العَقْدُ بنكاحٍ على مُشرِكةٍ كانت كتابيّة أو غير كتابية؛ قاله عمر في إحدى روَايَتَيْه، وهو اختيار مالك والشافعي إذا كانت أمّةً.

الثاني: أنَّ المرادَ به وَطْءُ مَنْ لا كتابَ له من المجوس والعرب؛ قاله قَتادة.

الثالث: أنه منسوخ بقوله تعالى: ﴿وَ**الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكتابَ مِنْ** قَبْلِكُمْ﴾ [المائدة: ٥].

قال القاضي: ودَرَسنا الشيخ الإمام فخر الإسلام أبو بكر: محمد بن أحمد بن الحسن الشاشي<sup>(٥٠٨)</sup> بمدينة السلام، قال: احتجَّ أبو حنيفة على جواز نكاح الأمةِ الكتابِيَّة بقوله \_\_\_\_\_\_\_(٥٠٩) في ب: فيمنع به. (٥٠٨) في ب: أبو بكر: محمد بن أحد بن الحسين. THE PRINCE GHAZI TRUST (THE PRINCE GHAZI TRUST ) البقرة الآية (۲۲۱)

تعالى: ﴿ **وَلاَمَةٌ مُؤَمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ ﴾؛** ووجْهُ الدليل من الآية أنَّ الله تعالى خايرَ بين نكاح الأمةِ المؤمِنة والمشركة، فلولا أنَّ نكاح الأمّةِ المشركة جائز لما خايَر اللهُ تعالى بينها؛ لأنَّ المخايرة إنما هي بين الجائزَيْن، لا بين الجائز والممتَنع، ولا بين المتضادَّيْنِ ؛ ألا ترى أنك لا تقولُ: العسل أحلى من الخلّ.

والجواب عنه من ثلاثة أوجه:

الأول: أنه تجوزُ المخـايـرةُ بين المتضـادّيـن لغـة وقـرآنـاً؛ لأنَّ الله تعـالى قـال: < أصحابُ الجنَّةِ يومئذٍ خَيْرٌ مُسْتَقَرّاً وأَحْسَنُ مَقِيلاً ﴾ [ الفرقان: ٢٤ ]. ولا خيرَ عند أهل النار.

وقال عمر رضي الله عنه في رسالته إلى أبي موسى: «الرجوعُ إلى الحقّ خير من التمادي في الباطل».

الثاني: أنه تعالى قال: ﴿**ولَعَبْدٌ مؤمنٌ خيرٌ مِنْ مُشْرِكِ﴾،** ثم لما لم يَجُزْ نكاحُ العَبْدِ المشرِك للمؤمنةِ كذلك لا يجوزُ نكاحُ المسلم للمشركة؛ إذْ لو دلَّ أحدُ القسْمَين على المراد لدلَّ الآخرُ على مِثْلِهِ؛ لأنها إنما سيقتا في البيانِ مَسَاقاً واحداً.

الثالث: قوله تعالى: **﴿ولاَمَةٌ ﴾** لم يُرِدْ به الرقيق المملوك؛ وإنما أراد به الآدمية والآدميات، والآدميُّون بأجمعهم عَبِيد الله وإماؤه؛ قاله القاضي بالبصرة أبو العباس الْجُرْجاني<sup>(٥٠٥)</sup> رحمه الله.

كلَّ كافر بالحقيقة مُشْرِك؛ ولذلك يُرْوَى عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه كرِهَ نكاحَ اليهودية والنصرانية، وقال: أيَّ شِرْكٍ أعظم ممن يقول: عيسى هو الله أو ولده، تعالى اللهُ عما يقول الظالمون عُلُوَاً كبيراً.

فإنْ حمَّلْنا اللفظَ على الحقيقة فهو عامّ خصصَتْه آية سورة النساء ولم تنسخه؛ وإنْ حملناه على العُرْفِ فالعُرْفُ إنما ينطلقُ فيه لفظ المشرك على مَنْ ليس له كتاب من

(٥٠٩) في ب: أبو عباس الجرجاني.

418

المجوس والوثنيين من العرب، وقد قال الله تعالى: ﴿ مَا يَوَدُّ الذين كَفروا مِنْ أَهلِ الكتاب ولا المشرِكينَ أن يُنَزَّلَ عليكم مِنْ خَيْرٍ مِنْ رَبِّكُم ﴾ [البقرة: ١٠٥]. وقال: ﴿ لَمْ يَكُنِ الذين كفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكتاب والمشركين مُنْفَكِّينَ ﴾ [البينة: ١]. فلَفْظُ الكفْرِ يجمعهم، ويخصهم ذلك التقسيم.

219

فإن قيل: إن كان اللفظ خاصّاً كما قلتم فالعلَّةُ تجمعهم، وهي معنى قوله تعالى: ( **أولئك يَدْعُونَ إلى النار ﴾؛** وهذا عامٌّ في الكتابيّ والوثنيّ والمجوسي.

قلنا : لا نمنعُ في الشَّرْعِ أن تكون العلةُ عامّةً والحكم خاصاً أو أزيد من العلّة ؛ لأنها دليل في الشرع وأمارات ، وليست بموجبات .

ويحتمل أن يكون معنى قوله تعالى: ﴿ **أُولئك يَدْعُونَ إلى النار**﴾ يرجع إلى الرجال في قوله تعالى: ﴿ **وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكِ**﴾ لا إلى النساء؛ لأن المرأة المسلمةَ لو تزوَّجَتْ كافراً حكم عليها حُكْمَ الزوج على الزوجة، وتمكّن منها ودعاها إلى الكُفْر، ولا حُكْمَ للمرأة على الزَّوْج؛ فلا يدخل هذا فيها، والله أعلم.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ :

قال بعضهم: معناه وإن أعجبكم، وإنما أوقعه في ذلك عِلْمَه بأنَّ « لو » تفتقرُ إلى جواب، ونسي أنَّ « إن » أيضاً تفتقر إلى جزاء.

وتأويل الكلام: لا تنكِحُوا المشركات ابتداء ولو أعجبكم حُسْنُهنَّ، كما تقول، لا تكلم زَيْداً وإن أعجبك مَنْطِقُه.

المسألة الثالثة (٥١٠):

سورة البقرة الآية (٢٢١)

قال محمد بن علي بن حسين: النكاح بوليّ في كتاب الله تعالى؛ ثم قرأ: ولا تُنكحوا المشركين ــ بضم التاء، وهي مسألة بديعة ودلالةٌ صحيحة.

### الآية الحادية والستون

قوله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُـلْ هُـوَ أَدًى فَـاعْتَـزِلُـوا النِّسَـاءَ في

(٥١٠) في هـ : المسألة الثانية.

الْمَحِيض وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَكُمُ اللهُ إنَّ الله يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ﴾ [ الآية : ٢٢٢ ].

PRINC سورة البقرة الآية ( ۲۲۲ )

فيها اثنتان وعشرون مسألة:

المسألة الأولى: سبب السؤال:

11.

وقد اختلف العلماءُ فيه على قولين:

فر ى أنس بن مالك: «كانت اليهودُ إذا حاضت المرأةُ منهم لم يؤاكلوها ولم يشارِبُوها ولم يجامِعُوها في البيوت، فسئل النبيَّ ﷺ عن ذلك، فأنزل الله تعالى: **﴿وَيَسْأَنُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى﴾**.

فأمرهم رسول الله عَيْلِيَّةٍ أن يؤاكِلُوهن ويشارِبُوهنّ، وأن يكونوا في البيت معهنّ، وأن يفعلوا كلَّ شيء ما خلا النكاح.

فقالت اليهود : ما يريدُ محمد أن يَدَعَ من أمْرِنا شيئاً إلاَّ خالَفَنا فيه ، فجاء أُسَيْد بن الْحُضَيْرِ ، وعباد بن بشر ، فقالا : يا رسول الله ؛ ألا نخالِفُ اليهود فنطأ النساء في المحيض ؟ فتغير وجْهُ رسول الله عَيَالَتْه حتى ظنناً أنه قد وَجَد عليها . قال : فقاما فخرجا عنه فاستقبلتها هديَّةٌ من لَبَن إلى النبي عَيَالَتْه ، فبعث في آثارها فسقاها ، فعلما أنه لم يَجِدْ عليها <sup>(١١٥)</sup> . وهذا حديث صحيح متفَقٌ عليه من الأئمة . المسألة الثانية :

كان غضبُ النبي عَيَّلِيَّهِ عليهما لأحدِ أمرين؛ إما كراهية من كثرةِ الأسئلة، ولذلك كان عليه السلام يقول: « ذَرُوني ما تركْتُكم، فإنما هلك مَنْ كان قَبْلكم بكَثْرةِ سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم » <sup>(٥١٢)</sup>.

- (٥١١) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ٤٦ وما بعدها).
- (٥١٢) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٣٧، حديث ١٣١ من كتاب الفضائل، والباب ٧٣، حديث ٤١٢ من كتاب الحج. وسنن النسائي، الباب ١ من كتاب الحج. وسنن ابن ماجه ٢. ومسند أحمد بن حنبل ٢٤/٢٦، ٣١٣، ٤٢٨، ٤١٧، ٤٥٧، ٤٥٧، ٤٨٢، ٤٩٥، ٥٠٨، ٥١٧. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٨٨/١، ٣٥٣٢، ٣٢٦/٤، ١٠٣/٧، ومجمع الزوائد ١٥٨/١، والتمهيد، لابن عبد البر

وإما أن يكون كرِهَ الأطباعَ المتعلقة بالرذائل، وإن كانت مقترنة باللذات؛ والوطْءُ في حالة الحيض رذيلةٌ يستدعي عزوفُ النفس وعلوّ الهمة الانكفافَ عنه لو كان مباحاً، كيف وقد وقع النهْيُ عنه لا سيا ممن تحقّق في الدين عِلْمُه، وثبت في المروءة قدَمُه كأُسَيْد وعَبّاد.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

221

وقد روي عن مجاهد قال: كانوا يأتون النساءَ في أدبارهنّ في المحيض فسألوا رسولَ الله ﷺ ، فأنزل الله تعالى الآية <sup>(١٢٥)</sup> . وهذا ضعيف يأتي القولُ فيه إن شاء الله تعالى .

المسألة الثالثة: في تفسير المحيض:

سورة البقرة الآبة (٢٢٢)

وهو مَفْعِل، مِنْ حاضَ يَحيض إذا سال حَيْضاً، تقول العرب: حاضت الشجرةُ والسمُرة: إذا سالت رطوبتها، وحاض السيلُ: إذا سال، قال الشاعر:

أَجَالَت حصاهن الذواري وحَيَّضت عليهنَّ حَيْضَاتُ السَّيُولِ الطَّواحِمِ وهو عبارة عن الدم الذي يرخيه الرَّحم فيفيض، ولها ثمانية أسماء :

الأول: حائض. الثاني: عارك. الثالث: فارِك. الرابع: طامس. الخامس: دارِس. السادس: كابر. السابع: ضاحك. الثامن: طامث.

قال مجاهد في قوله تعالى: ﴿ فَضَحِكَتْ﴾ [ هود: ٧١ ]، يعني حاضت. وقال الشاعر:

### ويهجرها يومـأ إذا هي ضاحك

وقال أهلُ التفسير : **﴿فلها رأَيْنَه أَكْبَـرنَـهُ﴾** [ يـوسـف: ٣١ ]؛ يعني حِضْـن، وأنشدوا في ذلك:

- = ١٤٨/١ والدر المنثور، للسيوطي ٣٣٥/٢ ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٠٢/٢ وصحيح ابن خزيمة ٢٥٠٨ وشرح السنة، للبغوي ١٩٧/١، ١٩٨ ونصب الراية، للزيلمي ٣/٣ وإرواء الغليل ١٨٣/١، ١٤٩/٤ ومسند الحميدي ١١٢٥ وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٤٢٤/٢، ١٩٧/٩).
  - (٥١٣) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ٤٦ وما بعدها).

THE PRINCE GHAZI TRUST (البقرة البقرة الآية ( ۲۲۲ ) THE PRINCE GHAZI TRUST (البقرة الآية ( ۲۲۲ )

يأتي النساءَ على أطهارهــنّ ولا يأتي النساءَ إذا أَكْبَـرْن إكبـارا المسألة الرابعة:

222

الْمَحِيض، مفعل، من حاض، فعَنْ أي شيء يكون عبارة عن الزمان أم عن المكان أم عن المصدر حقيقة أم مجاز ؟

وقد قيل: إنه عبارةٌ عن زمان الْحَيْض وعن مكانه، وعن الحيض نفسه.

وتحقيقُه عند مشيخة الصنعة قالوا: إن الاسمَ المبنيّ من فعل يفعل للموضع مَفْعِل بكسر العين كالمبيت والمقيل، والاسم المبنيَّ منه على مَفْعَل بفتح العين يعبَّرُ به عن المصدر كالمضرَب، تقول: إنّ في ألف درهم لمضْرَبا، أي ضربا ومنه قوله تعالى: **(وجَعَلْنا النَّهَارَ مَعَاشاً)** [النبأ: ١١]؛ أي عيشاً. وقد يأتي المفعِل – بكسر العين – للزمان، كقولنا: مَضْرِب الناقة؛ أي زمان ضِرَابها.

وقد يُبْنَى المصدرُ أيضاً عليه، إلاّ أنَّ الأصلَ ما تقدم. وذلك كقوله تعالى: ﴿ إلى اللهِ مَرْجِعُكُم ﴾ [ المائدة: ٤٨ ]، أي رجوعكم، وكقوله تعالى: ﴿ يسألونك عن اللهِ مَرْجِعُكُم ﴾ ، أي عن الحيض.

وإذا علمْتَ هذا من قولهم، فالصحيحُ عندي أنّ كل فعل لا بد لكل متعلق مِنْ متعلّقاته من بناء يختصُّ به قَصْداً للتمييز بين المعاني بالألفاظ المختصة بها، وهي سبعة: الفاعل، والمفعول، والزمان، والمكان، وأحوال الفعل الثلاثة من ماض، ومستقبل، وحال، ويتداخلان، ثم يتفرَّعُ إلى عشرة وإلى أكثر منها بحسب تزايد المتعلقات.

وكلُّ واحدٍ من هذه الأبنية يتميزُ بخصيصته اللفظية عن غيره تميّزه بمعناه، وقد يتميزُ ببنائه في حركاته وتردّداته المتصلة وتردّداته المنفصلة، كقولك: معه، وله، وبه، وغير ذلك.

فإذا وَضع العربيَّ أحدهما مـوضـعَ الآخـر جـاز، وهـذا على جهـة الاستعـارة، وهـذا بيِّـن للمنصـف استقصينـاه مـن كتــاب« ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامض النحـويين»؛ فـإذا ثبـت هـذا وقلـت معنـى قـولـه تعـالى: ﴿ يسـألُـونـكَ عــن

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (a) (3)(3)(4) المحييض ﴾ زمان الحيض صَحّ، ويكون حينئذ مجازاً على تقدير محذوف دلَّ عليه

222

السببُ الذي كان السؤالُ بسببه، تقديرُه: ويسألونك عن الوَطْء في زمان الْحَيض. وإن قلت: إنَّ معناه مَوْضعُ الحيض كان مجازاً في مجاز على تقدير محذوفين تقديرُه: **﴿ويسألونَكَ عن المحِيضِ﴾،** أي: عن الوَطْءِ في موضع الحيض حالَة الحيْض، لأنَّ أصلَ اسم الموضع يبقى عليه وإنْ زال الذي لأجْله سُمِّي به؛ فلا بد من تقدير تحقيق في هذا الاحتمال، لظهور المجاز فيه.

وإن قلْتَ معناه: ويسألونك عن الْحَيْض، كان مجازاً على تقدير محذوف واحد، تقديره: ويسألونك عن مَنْع الحيض؛ وهذا كلُّه متصوَّر متقرِّرٌ على رواية مجاهد وثابت ابن الدَّحْداح، وحديثُ أَنَس متقدِّرٌ عليها كلِّها تقديراً صحيحاً؛ فيتبين عند التنزيل فلا يُحتاج إلى بسطه بتطويل.

المسألة الخامسة:

سورة البقرة الآية (٢٢٢

في اعتباره شرعاً الدماء التي تُرخيها الرحم دم عادة، وهو المعتبر، ودم علَّة يعتبر غالباً عند علمائنا، وفيه خلافٌ؛ وكلاهما معروف؛ والأرحام التي ترخيها ثنتان؛ حامل، وحائل؛ [والحائل] (١٥٠) تنقسم إلى أربعة: مبتدأة، ومعتادة، ومختلطة، ومستحاضة، ثم تتفرَّعُ بالأحوال والزمان إلى ثلاثين قسماً، بيانها في كتاب المسائل، ولكلٍّ حال منها حُكْم.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو أَذًى ﴾:

فيه أربعة أقوال: الأول: قَذَر ؛ قاله قتادة، والسدّي. الثاني: دم؛ قاله مجاهد. الثالث: نجس. الرابع: مكروه يُتَأَذَّى بريحه وضرره أو نجاسته.

(٥١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من د ، هـ .

والصحيح هذا الرابع، بدليلين: أحدهما: أنه يعمُّها. الثاني: قوله تعالى: ﴿ **إنْ كان بكم أذّى مِنْ مَطَرٍ ﴾** [ النساء: ١٠٢ ].

0 1353157 0

ويصح رجوعُه إلى الاحتمالات الثلاثة المتقدمة، وتقديره: يسألونك عن موضع الحيض، قل: هو أذًى؛ فيكون رجوعه إلى حقيقة المحيض مجازاً، ويكون رجوعه إلى مجازه حقيقة، وهذا من بديع التقدير.

THE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة البقرة الآية ( ۲۲۲ ) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة السابعة:

272

اختلف علماؤنا في دَمِ الحيض؛ فقال بعضهم: هو كسائر الدماء يُعفى عن قليله. ومنهم من قال: قليلُه وكَثيره سواء في التحريم، رواه أبو ثابت عن ابن القاسم وابن وهب وابن سيرين <sup>(٥١٥)</sup> عن مـالـك، وجـه الأول عمـوم قـولـه تعـالى: **﴿أو دماً مسفوحاً﴾ ﴿**الأنعام: ١٤٥]، وهذا يتناول الكثير دون القليل.

ووجه الثاني قوله تعالى: ﴿ قُلْ هو أَذًى﴾. وهذا يعمُّ القليلَ والكثير، ويترجَّحُ هذا العمومُ على الآخر بأنه عموم في خصوص عُيِّن. وذلك الأول هو عموم في خصوص حال، وحال المعين أرجحُ من حال الحال، وهذا من غريب فنون الترجيح، وقد بيناه في أصول الفقه، وهو مما لم نُسْبَق إليه ولم نزاحَمْ عليه. المسألة الثامنة: جملة ما يَمْنَع منه الحيض ويترتَّبُ عليه من أحكام الشرع:

وجملة ذلك خمسة :

الأول: أنه يمنع من كل فعل يُشترط لجوازه الطهارة. الثاني: دخول المسجد . الثالث: الصوم . الرابع: الوطء . الخامس: إيقاع الطلاق.

(٥١٥) في ب: وابن أشرس. تحريف.

سورة البقرة الآية (٣٢٢) .....

وينتهي بالتفصيل إلى ستة عشر حُكْماً تفسيرها في كتب الفروع. المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ في الْمَحِيض ﴾:

معناه افعلوا العَزْل أي اكتسبوه، وهو الفَصْل بين المجتمعين عارضاً لا أصلاً . **المسألة العاشرة:** 

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

270

اختلف العلماء في مورد العَزْل ومتعلقه على أربعة أقوال:

الأول: جميع بدنها . فلا يباشرُه بشيء من بدنه؛ قاله ابن عباس، وعائشة في قول ، وعَبيدة السَّلْماني <sup>(٢١٥)</sup> .

الثالث: الفرج؛ قالته حفصة، وعكرمة، وقتادة، والشعبي، والثوري، وأصبغ. الرابع: الدّبر ؛ قاله مجاهد، ورُوي عن عائشة معناه.

فأما من قال: إنه جميع بدنها فتعلَّق بظاهر قوله تعالى: ﴿ النساء ﴾؛ وهذا عام فيهن في جميع أبدانهن، والمرويَّ في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت: «كان رسول الله ﷺ يضطَجعُ معي وأنا حائض وبيني وبينه ثَوْبٌ » <sup>(١٥٥)</sup>. وقالت أيضاً: «كانت إحدانا إذا كانت حائضاً، أمرها رسول الله ﷺ أن تأتزر في فَوْر حيضتها ثم يباشِرُها ». قالت: «وأيكم يَمْلِكُ إرْبَه كما كان رسول الله ﷺ يملك إرْبَه <sup>(١٥٥)</sup> »؟

وهذا يقتضي خصوص النبيِّ عَظَّيْتُهُ بهذه الحالة.

وقد رُوِي عن بدرة مولاة ابن عباس قالت: بعثتني ميمونة بنت الحارث وحَفْصة بنت عمر إلى امرأة ابن عباس رضي الله عنهم، وكانت بينهما قرابة من جهة النساء. فوجدْتُ فراشه معتزلاً فراشها، فظننتُ أن ذلك عن الهجران، فسألتها فقالت: إذا طمنْتُ اعتزل فراشي؛ فرجعتُ فأخبرتها بذلك فردَّتني إلى ابن عباس وقالت: تقول لك أمَّك: أرغِبْت عن سنَّةِ رسول الله عَيْسَةٍ ! لقد كان رسول الله عَيْسَةٍ ينامُ مع المرأة

- (٥١٦) عبيدة السلماني، ساقط من ب.
- (٥١٧) انظر : (صحيح مسلم، الباب ٢، حديث ٤ من كتاب الحيض . والسنن الكبرى للبيهقي ٣١١/١. ومسند أبي عوانة ١٠/١١. وإتحاف السادة المتقين ٣/٨٠).
  - (٥١٨) انظر: (صحيح البخاري ٨٣/١ . والتمهيد، لابن عبد البر ١٦٨/٣ . والدر المنثور ٢٥٩/١).

(۲۲۲) معن البقرة الآية (۲۲۲) PRINCE GHAZITRUST بتورة البقرة الآية (۲۲۲) FOR QURĂNIC THOUGHT

من نسائه وإنها حائض، وما بينها وبينه إلآ ثوبٌ ما يجاوِزُ الركبتين (٥١١).

وهذا إنْ صحّ عن ابن عباس فإنما كان ذلك على معنى الراحة من مضاجعة المرأة في هذه الحالة .

وأما من قال: ما بين السرَّة إلى الركبة فهو الصحيح، ودليلُه قوله ﷺ في جواب السائل عما يحلّ من الحائض. فقال: « لِتَشُدّ عليها إزارَها ثم شأنَه بأعْلاها » <sup>(٥٢٥)</sup>.

وأما من قال: إنه الفرج خـاصـة فقـولـه في الصحيح: « افعلـوا كـلَّ شيء إلا النكـاح» <sup>(٢٥٥)</sup>. وأيضاً فإنه حمل الآية على حماية الذرائع، وخصَّ الحكم – وهو التحريم – بموضع العِلّة وهو الفَرْج؛ ليكون الْحُكْمُ طبقاً للعلّة يتقرَّر بتقرُّر العلة إذا أوجبته خاصة، فإذا أثارت العلةُ نطقاً تعلَّق الحكم بالنطق وسقط اعتبار العلة، كما بينا في السعي من قبل؛ فإنه كان الرمل <sup>(٢٢٥)</sup> فيه لعلة إظهار الجلّد للمشركين؛ ثم زالت، ولكن شرعه النبي عَيَّنِيَّهُ دائباً يثبت بالقول والفعل مستمراً، ولذلك أمثلة في الفروع وأدلة في الأصول.

وأما من قال: الدبر ، فروى المقصّرُون الغافلون عن عائشة رضي الله عنها : « إذا حاضت المرأة حرم حجراها » <sup>(٥٢٣)</sup> ، وهذا باطل ذكرناه لنبيِّن حاله .

وأما مَنْ قال: «افعلوا كلَّ شيء إلا النكاح»، فمعناه الإذْنُ في الجماع؛ ولم يبين محلّه، وقوله: « شأنك بأعلاها »، بيان لمحلّه.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ النِّسَاءَ ﴾:

فذكَرَهُنَّ بِالألف واللام المحتملة للجنس والعَهْد، وقد بينًا حكمَها في أصول الفقه، فإن حملتها على العهد صحَّ؛ لأن السؤال وقع عن معهودٍ من الأزواج، فعاد

- (٥١٩) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٣٢/٦ . وتفسير الطبراني ٢٢٥/٢). (٥٢٠) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ١٩١/٧ . والتمهيد، لابن عبد البر ٢٦٠/٥ . والدر المنثور ١٦٠/١ . وتفسير القرطبي ٨٧/٣). (٥٢١) انظر: (شرح السنة، للبغوي ١٢٥/٢). (٥٢٢) أي: الإسراع في المشي.
  - (٥٢٣) لم أعثر عليه فيا لدي من مصادر ..

سورة البقرة الآية ( ۲۲۲) HE PRINCE GHAZITRUST ( THOUGHT.....

\*\*\*

الجواب عليه طبقاً. وإن حملتها على الجنس جاز ويكون الجوابُ أعمَّ من السؤال، فيكون قوله تعالى: ﴿ فاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ ﴾ عامّاً في كل امرأة زوجاً أو غير زوج، خاصاً في حال الحيض، وتكون الزوجة محرَّمة في حال الحيض بالحيض، وتكون الأجنبيات محرمات في حال الحيض بالأجنبية وبالحيض جميعاً، ويتعلق التحريمُ بالعلتين، وقد بينا في أصول الفقه ومسائل الخلاف جوازَ تعلق الحكم الشرعيّ بعلّتَينِ . المسألة الثانية عشرة: ﴿ في الْمَحِيضِ ﴾:

> وهو مرتّبٌ على الأول في جميع وجوهه، فاعتبرْه بما فيه. المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْرَبُوهُنَّ﴾:

سمعْتُ فخر الإسلام أبا بكر محمد بن أحمد الشاشي في مجلس النظر يقول: إذا قيل لا تقرَب \_ بفتح الراء \_ كان معناه لا تلبَّس بالفعل، وإذا كان بضم الراء كان معناه لا تَدْنُ منه.

وأما مورده فهو مورد **﴿ فاعتزلوا النساء ﴾ ،** وهو محمولٌ عليه في جميع وجوهه ، لكن بإضمار بَعْدَ إضمار ، كقولك مثلاً : فاعتزلوا النساء في المحيض ، أي في مكان الْحَيْض ، ولا تقربوهن فيه ، وركّبوا عليها باقيها .

المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى يَطْهُرُنَ ﴾:

حتى بمعنى الغاية، وهو انتهاء الشيء وتمامه، وفرق بينهما وبين القاطع للشيء قبل تمامه كثير، مثاله أنَّ الليل ينتهي بإقباله الصومُ، وبالسلام تنتهي الصلاة، وبوطء الزوج الثاني ينتهي تحريمُ النكاح على الزوج الأول كما تقدم بيانه في سورة البقرة، وتحقيقه في مسائل الخلاف.

المسألة الخامسة عشرة: في حكم الغاية:

وهو أن يكون ما بعدها مخالفاً لما قبلها، وقد تردد في ذلك علماؤنا، والمسألة مشكلة جداً، وقد بيناها في موضعها من أصول الفقه، والله أعلم المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿حَتَّى يَطْهُرُنَ﴾: (۲۲۲) THE PRINCE GHAZI TRUST (Thur I have a start of the start of the

والمسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ﴾:

وها ملتزمتان، وقد اختلف الناس فيه اختلافاً متبايناً نطيل النفَس فيه قليلاً ؛ وفيه ثلاثة أقوال:

الأول: أن معنى قوله تعالى: ﴿حَتَّى يَطْهُرْنَ﴾؛ حتى ينقطع دمُهن؛ قاله أبو حنيفة، ولكنه ناقض في موضعين؛ قال: إذا انقطع دَمُها لأكثر الحيض حينئذ تحلّ، وإن انقطع دمُها لأقل الحيض لم تحل حتى يمضي وقْتُ صلاةٍ كاملٌ.

الثاني: لا يطؤها حتى تغتسلَ بالماء غُسل الجنابة؛ قاله الزهري وربيعة والليث ومالك وإسحاق وأحمد وأبو ثور .

الثالث : تتوضأ للصلاة ؛ قاله طاوس ومجاهد .

فأما أبو حنيفة فيُنْقَض قوله بما ناقض فيه؛ فإنه تعلق بأن الدم إذا انقطع لأقلّ الحيض لم يؤمَنْ عَوْدَتُه.

قلنا : ولا تُؤْمَنُ عوْدَتُه إذا مضى وَقْتُ صلاة ، فبطل ما قُلْته .

والتعلُّقُ بِالآية يُدْفع من وجهين:

أحدهما : أن الله تعالى قال : **﴿ولا تَقْرَبُوهُنَّ حتى يَطْهُرُنَ ﴾ ،** مخففاً . وقُرىء حتى يَطَّهَّرْن مشدداً . والتخفيفُ وإن كان ظاهراً في استعمال الماء فإن التشديد فيه أظهر ، كقوله تعالى : **﴿وإنْ كُنتم جُنُباً فاطَّهَرُوا ﴾** [المائدة : ٦]؛ فجعل ذلك شرطاً في الإباحة وغاية للتحريم .

فإن قيل: المراد بقوله تعالى: ﴿حَتَّى يَطْهُرِنَ﴾ حتى ينقطع عنهن الدم؛ وقد يستعمل التشديد موضع التخفيف، فيقال: تطهر بمعنى طهر، كما يقال: قطّع وقطع، ويكون هذا أولى، لأنه لا يفتقر إلى إضمار، ومذهبكم يفتقرُ إلى إضمار قولك بالماء.

قلنا : لا يقال اطّهرت المرأة بمعنى انقطع دمُها ، ولا يقال قطع \_ مشدداً بمعنى قطع مخففاً ، وإنما التشديد [ بمعنى ] <sup>(٢٢٥)</sup> تكثير التخفيف.

(٥٢٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د، وأوردناه من ب، هـ.

سورة البقرة الآية ( ۲۲۲ ) THE PRINCE GHAZI TRUST GRAURANIC THOUGHT......

جواب آخر : وهو أنه قد ذكَر بعده ما يدلُّ على المراد ، فقال : فإذا تطهَّرن ، والمراد بالماء .

والظاهرُ أن ما بعد الغاية في الشرط هو المذكور في الغاية قبلها، فيكون قوله تعالى : **حتى يَطْهُرْنَ** محففاً، وهو معنى قوله يطَّهرن – مشدداً – بعينه، ولكنه جع بين اللغتين في الآية، كما قال تعالى : **فيه رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا والله يُحِبُّ المطَّهَرِينَ ﴾** [ التوبة : ١٠٨ ]. وقال الكميت :

وما كمانيت الأبصارُ فيهما أذلةً ولا غُيَّباً فيهما إذا النماسُ غُيَّب

وقيل: إن قوله تعالى: ﴿ **فَإِذَا تَطَهَّرْنَ** ﴾ ابتداء كلام لا إعادة لما تقدم، ولو كان إعادةً لاقتصر على الأول فقال: حتى يطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله خاصة، فلما زاد عليه دل على أنه استئناف حُكْم آخر.

فالجوابُ: أن هذا خلاف الظاهر؛ فإنّ المعادَ في الشرط هو المذكور في الغاية، بدليل ذكره بالفاء، ولو كان غيرَه لذكره بالواو. وأما الزيادةُ عليه فلا تُخْرجه عن أن يكونَ بعينه؛ ألاَ ترى أنه لو قال: لا تُعْطِ هذا الثوب زيداً حتى يدخُلَ الدار، فإذا دخل فأعْطه الثوب ومائة درهم، لكان هو بعينه، ولو أراد غيره لقال: لا تعطه حتى يدخل الدار، فإذا دخل وجلس فافعل كذا وكذا؛ هذا طريقُ النظم في اللسان.

جواب آخر : وذلك أن قولهم : إنَّا لا نفتقر في تأويلنا إلى إضار ؛ وأنتم تفتقرون إلى إضمار .

قلنا : لا يقَعُ بمثل هذا تَرْجِيحٌ ؛ فإن هذا الإضمارَ من ضرورة الكلام ، فهذا كالمنطوق . به .

جواب ثالث: وهو المتعلق الثاني من الآية: إنا نقول: نسلم أن قوله تعالى: ﴿حَتَّى يَطْهُرُنَ﴾ أن معناه حتى ينقطع دمهنَّ، لكنه لَمّا قال بعد ذلك: فإذا تطهرن، معناه فإذا اغتسلْنَ بالماء تعلق الحكم على شرطين:

أحدهما : انقطاع الدم .

- DE 2012 (E 1997)

الثاني: الاغتسال بالماء.

14.

فوقف الْحُكْمُ وهـو جـوازُ الوطء على الشرطين، وصـار ذلـك كقـولـه تعـالى: **﴿وابْتَلُوا اليَتَامَى حتى إذا بَلَغُوا النَّكَاحَ، فَإَنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْداً فَادْفَعُوا إليهم أموالَهم﴾** [ النساء : ٦ ]، فعلّق الحكم وهو جوازُ دَفْع المال على شرطين : أحدهما : بلوغ النكاح. والثاني : إيناس الرَّشْد .

مورة المقرة الآية (٢٢٢)

فوقف عليهما ولم يصح ثبوته بأحدهما ، وكذلك قوله تعالى في المطلقة ثلاثاً : ﴿ فَلا تحِلُّ لَه مِنْ بَعْدُ حتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَةُ﴾ [البقرة: ٣٣٠]. ثم جاءت السنّة باشتراط الوطء ؛ فوقف التحليل على الأمرين جميعاً ، وهما انعقادُ النكاح ، ووقوع الوَطْء، وعلى هذا عوَّل الْجُوَيني .

فإن قيل: هذا حجةُ عليكم؛ فإنه مدّ التحريمَ إلى غايةٍ، وهي انقطاعُ الدم، وما بعد الغاية مخالفٌ لما قبلها، فوجب أن يحصل الجوازُ بعد انقطاع الدم لسبب حكم الغاية.

قلنا : إنما يكونُ حكْمُ الغاية مخالفاً لما قبلها إذا كانت مطلقة ، فأمّا إذا انضَمّ إليها شرطٌ آخر فإنما يرتبطُ الحكم بما وقع القولُ عليه من الشرط ، كقوله تعالى : ﴿ حق إذا بلَغُوا النكاح﴾ [النساء : ٦] ؛ وكقوله تعالى : ﴿ حتى تَنْكحَ زوجاً غيره ﴾ ، وكما بيناه.

فإنْ قيل: ليس هذا تجديدَ شرط زائد، وإنما هو إعادةٌ للكلام، كما تقول: لا تُعْطِ زيداً شيئاً حتى يدخل الدار، فإذا دخل فأَعْطِه؛ وحَمْلُه على هذا أَوْلَى من وجهين: أحدهما: أنه يحفظ حكْمَ الغاية ويُقِرَّها على أصلها.

> والثاني: أنَّ الظاهرَ من لفْظِ الشرط أنه المذكور في الغاية. فالجواب عنه من تسعة أوجه:

أحدها : أنا نقولُ : روى عطيةُ ، عن ابن عباس أنه قال : « فإذا تطهَّرْنَ بالماء » ، وهو قولُ مجاهد وعكرمة . سورة البقرة الآية ( ۲۲۲ ) ﷺ. THE PRINCE GHAZI TRUST المعرفة الآية ( ۲۲۲ ) المعالي المعالي المعالي المعالي المعا FOR QURANIC THOUGHT المعالي الم

الثاني: أنَّ تَطَهَّر لا يستعمل إلاّ فيما يكتسبه الإنسانُ وهو الاغتسالُ بالماء، فأما انقطاعُ الدم فليس بمكتسب.

221

فإن قيل: بل يستعمل تَفَعَّل في غير الاكتساب، كما يقال: تقطَّع الحبل، وكما يقال في صفات الله سبحانه: تجبَّر وتكبّر، وليس في ذلك اكتساب ولا تكلُّف.

فالجواب عنه من أوجه: أحدها: أنَّ الظاهرَ من اللغة ما قلناه، وقوله: تقطَّعَ الحبل نادِر ، فلا يقاس عليه حكم.

جواب آخر : هَبْكم سلّمْنا لكم أنه مستعمل، ففي مسألتنا لا يستَعْملُ، فلا يقال تطهَرت المرأة بمعنى انقطع دمُها. وإذا لم يجز استعالُه في مسألتنا لم يقع استعالُه في غيرها، وهذه نكْتَةً بديعة من المجاز ؛ وذلك أنه إنما يُحْمَل اللَّفْظُ على الشيء إذا كان مستعملاً على سبيل المجاز . وأما مجاز استعمل في موضع آخر فلا يجوز أن يُجْعَلَ طريقاً إلى تأويل اللفظ فيا لم يستعمل فيه ؛ وفي ذلك الموضع إنما حلناه على ذلك للضرورة، وهو أنَّ الجادات <sup>(٥٢٥)</sup> لا توصَف بالاكتساب للأفعال وتكلّفها ، ولذلك يستحيلُ في صفات الله تعالى وفي أفعاله التكلَّف، فحُمِل اللفظُ على ما وُضع له من أجل الضرورة، وهذا لا يوجب خروجه عن مقتضاه لغير ضرورة. وهذا جواب القاضي أبي الطيب الطبري <sup>(٢٢٥)</sup>.

جواب ثالث: قال تعالى في آخر الآية: **﴿ وِيُحِبّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ ،** فمدحهنَّ وأثنى عليهن، فلو كان المرادُ به انقطاعَ الدم ما كان فيه مَدْح؛ لأنه من غير عملهنّ، والباري ـ سبحانه ـ قد ذَمَّ على مثل هذا فقال: **﴿ وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُوا بما لم يَفْعَلُوا ﴾** [ آل عمران: ١٨٨ ].

فإن قيل: هذا ابتداء كلام، وليس براجع إلى ما تقدّم، بدليل قوله تعالى: قلنا: سيأتي الجوابُ عنه إن شاء الله.

- (٥٢٥) في د : أن الجمادات. تحريف.
- (٥٢٦) أبو الطيب الطبري، سبقت ترجمته.

۲۳۲

جواب رابع عن أصل السؤال: وهو قولهم: إنما حَمَلْنا الآية على هذا كما قد حفظنا موجب الغاية ومقتضاها، فهذا لو اقتصر على الغاية، فأما إذا قُرِن بها الشرط فذلك لا يلزم كما تقدّم.

جواب خامس: وهو أنّا نقول: إنْ كنّا نحن قد تركنا موجبَ الغاية فقد حملتُم أنتم اللفظَ على التكرار ، فتركْتُم فائدة عَوْده، وإذا أمكن حَمْلُ اللفظ على فائدة مجدّدة لم يُحمل على التكرار في كلام الناس، فكيف كلامُ العليم الحكيم؟

جواب سادس: ليس حملكم قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ﴾ على قوله: ﴿حَتَّى يَطْهُرُنَ﴾ بأَوْلَى من حملنا قـولـه تعـالى: ﴿حتى يَطْهُرنَ﴾ على قـولـه: ﴿ فـإذا تطهَّرُنَ﴾؛ فوجب أن يُقرَن كل لفظ منه على مقتضاه؛ هذا جوابُ أبي إسحاق الشيرازي (٢٢٠).

جواب سابع: وذلك أنَّا إذا حملنا اللفظَ على الطهارة بالماء كُنَّا قد حفظنا الآية من التخصيص والأدلة من التناقُض ؛ وإذا حملنا **﴿تطهَّرنَ﴾** على انقطاع الدم كُنَّا قد خصصنا الآية وتحكمْنا على معنى لفُظِها بما لا يقتضيه ولا يشهد له فرق فيه<sup>(٢٥٥)</sup>، وتناقَضْنا في الأدلة؛ والذي قلناه أولى. هذا جواب الإمام أبي بكر بن العربي.

وجواب ثامن : وهو أنّ المفسّرين اتفقوا على أنّ المرادَ بالآية التطهَّرُ بالماء ؛ فالمعوَّلُ عليه هنا جواب الطوسي <sup>(٥٢٩)</sup> وهو أضعفها ؛ وقد كانت المسألة عنده ضعيفةً عند لقائنا له ، وقد حصلنا فيها القوة والنصرة بحمد الله تعالى من كلِّ إمام وفي كل طريق .

جواب تاسع: قولهم: إنّ الظاهرَ من اللفظ الْمُعادِ في الشرط أن يكونَ بمعنى الغاية إنما ذلك إذا كان مُعاداً بلَفْظِ الأول؛ أما إذا كان مُعاداً بغير لفظه فلا، وهو قد قال هاهنا: حتى يطْهُرْن، مخففاً، ثم قال في الذي بعده: إذا تطهّرن، مشدّداً، وعلى هذه القراءة كان كلامنا، فوجب أن يكون غيرَه كما في آية التيمُّم.

- (٥٢٧) أبو إسحاق الشيرازي، سبقت ترجمته. (٥٢٨) في ب: ولا يشهد للفرق فيه.
  - (٥٢٩) الطوسي، ساقط من ب.

سورة البقرة الآية ( ٢٢٢ ) ( HAZI TRUST ) سورة البقرة الآية ( ٢٢٢ )

فإن قيل ـ وهو آخرُ أسئلة القوم وأعمدها ـ : القراءتان كالآيتين، فيجب أن يُعمل بهما، ونحن نحملُ كلَّ واحدة منهما على معنى فتُحْمل المشدّدة على ما إذا انقطع دَمُها للأقل، فإنا لا نجوِّز وَطْأَها حتى تغتسل، وتُحْمل القراءة الأخرى على ما إذا انقطع دَمُها للأكثر، فنجوِّز وطأها وإن لم تغتسل.

222

قلنا: قد جعلنا القِراءَتَيْن حجّةً لنا، وبيَّنا وَجْهَ الدليل من كل واحدة منهما؛ فإن قراءةَ التشديد تقتَضي التطهُّر بالماء، وقراءة التخفيف أيضاً موجبة لذلك كما بيناه.

جواب ثان: وذلك أنَّ إحدى القراءتين أوجبت انقطاعَ الدم، والأخرى أوجبت الاغتسالَ بالماء، كما أنَّ القرآن اقتضى تحليلَ المطلقة ثلاثاً للزوج الأول بالنكاح، واقتضت السنةُ التحليلَ بالوطء، فجمَعْنا بينهما.

فإن قيل: إذا اعتبرْتُم القراءتين هكذا كنْتُم قد حملتموها على فائدةٍ واحدة، وإذا اعتبرناها نحن كما قلنا حملناها على فائدتين متجدّدتين، وهي اعتبارُ انقطاع الدم في قوله تعالى: ﴿ **تَطَهَّرْنَ**﴾ في أكثر الحيض، واعتبار قوله: يَطْهُر في الأقل.

قلنا : نحن وإن كنا قد حملناهها على معنًى واحد فقد وجدنا لذلك مثالاً في القرآن والسنة ، وحفظنا نُطْقَ الآية ولم نخصه <sup>(٥٣٠)</sup> ، وحفظنا الأدلةَ فلم ننقضها ؛ فكان تأويلنا يترتّبُ على هذه الأصول الثلاثة ؛ فهو أولى من تأويل آخر يخرج عنها .

جواب آخر: وذلك أنَّ ما ذكرتموه من الجمع يقتضي إباحةَ الوطء عند انقطاع الدم للأكثر، وما قلنا يقتضي الحظر؛ وإذا تعارض باعثُ الْحَظْر وباعث الإباحة غلِّب باعثُ الْحَظْرِ، كما قال عثمان وعليَّ رضي الله عنهما في الجمع بين الأختين بملك اليمين: « أُحلَّتُهُا آيةٌ وحرَّمَتْهُا آيةٌ، والتحريم أولى ».

فإن قيل: قوله تعالى: **﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ ﴾، ثم ق**ال: **﴿فَاعْتَزِلُوا** النِّسَاءِ في الْمَحِيضِ ﴾، وهو زمانُ الحيض، ومتى انقطَع الدَّمُ لدُون أكثر الحيض فالزمانُ باق، فبقي النهي، وهذا اعتراضُ أبي الحسن القدوري <sup>(٥٣١)</sup>.

- ( ٥٣٠ ) في ب: ولم نخصص به.
- (٥٣١) أبو الحسن القدوري، ستأتي ترجمته.

أجاب القاضي أبو الطيب الطبري فقال: [المحيض]<sup>(٢٢٥)</sup> هو الْحَيْضُ بِعَيْنِهِ، بدليل أنه يقال: حاضت المرأة تحيض حيضاً ومحيضاً، فلا يكون لهم فيه حجّة.

GHAZI TRUST

C) Winds

272

THE PRING سورة البقرة الآية ( ۲۲۲ )

وأجاب عنه أبو إسحاق الشيرازي بأن قال: أراد بقوله: الْمَحِيض نَفْسَ الْحَيْض، بدليل قوله تعالى: ﴿ قُلْ هو أَذًى﴾.

فإن قيل: بهذا نحتجٌ؛ فإنه إذا زال الدمُ زال الأذى؛ فجاز الوطء؛ فإنَّ الحكم إذا ثبت لعلَّةٍ زال بزوالها.

قلنا: هذا ينتقضُ بما إذا انقطع الدم لأقلَّ الحيض؛ فإنه زالت العلةُ ولم يَزُل الحكم؛ وذلك لِفِقْه؛ وهو أن الله تعالى بيَّن علَّةَ التحريم، وهو وجودُ الأذى، ثم لم يربط زوالَ الحكم بزوال العلة حتى ضمَّ إليه شرطاً آخر، وهو الغسلُ بالماء؛ وذلك في الشرع كثير.

وأما طاوس ومجاهد فالكلام معهما سَهْل؛ لأنه خلافٌ لظاهرِ القرآن<sup>(٢٢٠)</sup> على القولين جميعاً، وهما تفسير الطهر بالانقطاع أو الاغتسال؛ ولذلك حمَّلنا قوله تعالى: **﴿فاطَّهَرُوا ﴾** [المائدة: ٦]. على الاغتسال في الجملة؛ فأيُّ فرقٍ بين اللفظين أو المسألتين؟

ويدلُّ عليهما من طريق المعنى أن نقولَ: الحيضُ معنًى يمنع الصوم؛ فكان الطهر الواردُ فيه محمولاً على جميع الجسد أصلُه الجنابة.

وأما داودُ فإنا لم نراع خلافَه؛ لأنه إنْ كان يقول بخَلق القرآن ويضلَّل أصحاب محمد في استعمالهم القياس كُفَّرناه؛ فإن راعينا إشكال سؤاله، قلنا : هذا الكلام هو عَكْسُ الظاهر ؛ لأن الله تعالى قال : ﴿ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ وهذا ضميرُ النساء ؛ فكيف يصحُّ أن يسمَع الله تعالى يقول : ﴿ حَتَّى يَطْهُرْنَ ﴾ فيقول : إنَّ وَطْأَها جائز ، مع أنَّ الطهارةَ عليها واجبة ؛ فيبيح الوَطْءَ قبل وجود غايتِه التي عُلَّق جوازُ الوط عليها . واعتبِرْ ذلك بعطف قوله تعالى : ﴿ وَلا تَقْرَبُوهُونَ ﴾ على قول

- ( ٥٣٢ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب.
- (٥٣٣) في ب: ولا خلاف لظاهر القرآن.

تعالى: **﴿فاعتزلوا النساء ﴾** تجدْه صحيحاً؛ فإن كان المراد اعتزلوا جلة المرأة كان قوله تعالى: **﴿ولا تقربوهنّ ﴾** عامّاً فيها، فيكون قوله تعالى: **﴿حتى يطهرن ﴾** راجعاً إلى جملتها، وإن كان المراد بقوله تعالى: **﴿فاعتزلوا ﴾** أسفلَها من السرَّة إلى الركبة وجب عليه أن يقولَ: حتى يطهر ذلك الموضعُ كلّه؛ ولا يصح له؛ لأنه كان نظامُ الكلام لو أراد ذلك حتى يُطَهِّرْنه، وكذلك لو كان المراد فاعتزلوا الفَرْج سواء بسواء.

220

فإن قيل: قال اللهُ تعالى: ﴿ قُلْ هُوْ أَذًى ﴾ ، فإذا زال الأذى جاز الوَطْ . قلنا : عنه جوابان :

أحدهما : أنه لو كان الاعتبارُ بزوال الأذى ما وجب غَسْل الفَرْج عندك، لأنَّ الأذى قد زال بالْجُفوف أو القَصَّة البيَضَّاء، فغَسْلُ الفرج إذ ذاك يكونُ وقد زالت العِلَّةُ ولم يَبْقَ له أثر، فلا فائدةَ فيه، فدلَّ أنَّ الاعتبار بحكم الْحَيْضِ لا بوجوده.

الثاني: أنه علّل بكونه أَدًى، ثم منع القُرْبان حتى تكونَ الطهارةُ من الأذى، وهذا بيّن.

المسألة الثامنة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَأُتُوهُنَّ ﴾ :

معناه فجيئوهن، أو يكون ذلك كناية عن الوطء، كما كَنى عنه بالملامسة في قول ابن عباس: « إنَّ اللهَ حَيٍّ كريم يَعْفُو ويكني، كَنَّى باللمْسِ عن الجماع».

وأما مورده فقد كان يتركَّب على قوله تعالى: ﴿ فَ**اعْتَزِلُوا ﴾** لولا قولُه: من حيث أمركم الله، فإنه خصّصه وهي:

المسألة التاسعة عشرة:

وفيها ستة أقوال: الأول: من حيث نُهُوا عنهنّ. الثاني: القُبُل؛ قاله ابن عباس ومجاهد في أحَد قوليه. الثالث: من جميع بَدَنِها؛ قاله ابن عباس أيضاً. THP PRINCE GHAZT TRUST ، المقررة البقرة الآية (٢٢٢)

الرابع: من قَبْلِ طُهرهن؛ قاله عِكْرِمة وَقَتادة. الخامس: من قبل النكاح؛ قاله ابن الحنفية.

227

السادس: من حيث أحلَّ اللهُ تعالى لكم الإتيان، لا صائمات ولا مُحْرمات ولا مُعْتكفات؛ قاله الأصم.

أما الأول: فهو قول مُجْمَل؛ لأنّ النَّهْيَ عنه مختلَف فيه، فكيفها كان النهيُ جاءت الإباحةُ عليه؛ فبقي تحقيقُ موردِ النَّهْيِ .

وأما قولُه: القبل، فهو مذهَبُ أصبغ وغيره؛ ويشهد له قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُو أذًى﴾ . وقد تقدّم بيانه.

وأما الثالث: وهو جميعُ بدنها فالشاهدُ له قوله تعالى: ﴿ فاعْتَزِلُوا النساءَ ﴾ ؛ وقد تقدم.

وأما الرابع: وهو قولُه: ﴿ **من قبل طهرهن ﴾؛ ف**يعني به إذا طهرن؛ وهو قول مَنْ قال بالفَرْج؛ لأنَّ اشتراطَ الطهارةِ لا يكونُ إلاّ بالفَرْج على ما تقدّم من صحيح الأقوال ، وإنْ شئت فركِّبْه على الأقوال كلها يتركب؛ فما صحَّ فيها صحَّ فيه.

وأما الخامس: وهو النكاح، فضعيف لما قدمناه من أن قوله تعالى: ﴿ **النِّسَاءَ ﴾ إنما** يريدُ به الأزواج اللواتي يختصّ التحريمُ فيهن بحالة الحيض.

وأما السادس: فصحيحٌ في الجملة، لأنّ كلّ من ذُكِرَ نَهى اللهُ تعالى عن وطئه، ولكن عُلم ذلك من غير هذه الآية بأدلتها؛ وإنما اختصت الآيةُ بجال الطَّهْرِ، كما اختص قوله تعالى: **﴿ولا تباشِرُوهنَّ﴾** يعني: في حالةِ الصوم والاعتكاف، ولا يقال: إن هذا كله يخرجُ من هذه الآية، وإنها مرادةٌ به، وإن كان محتملاً له؛ فليس كلُّ محتمل في اللفظ مراداً به فيه، وهذا من نفيس عِلْم الأصول، فافْهَمْه.

> المسألة الموفية عشرين: قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّ ﴾: محبةُ الله هي إرادتُه ثوابَ العبد، وقد تقدم في كتب الأصول ِ بيانُه.

سورة البقرة الآية (٢٢٣) .....

# المسألة الحادية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ التَّوَّابِينَ ﴾:

التوبة: هي رجوعُ العَبْد عن حالة المعصية إلى حالةِ الطاعة؛ وقد بيناها في كتب الأصول بشروطها.

المسألة الثانية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ :

وفيها ثلاثة أقوال:

الأول: المتطهِّرين بالماء للصلاة.

الثاني: الذين لا يَأْتُون النساء في أدبارهن؛ قاله مجاهد.

الثالث: الذين لا ينقضون التوبةَ، طهَّروا أنفسهم عن العَوْدِ إلى ما رجعوا عنه من الباطل الذي كانوا فيه؛ قاله مجاهد.

واللفظُ وإنْ كان يحتمل جميعَ ما ذُكر فالأول به أخصّ، وهو فيه أظهر، وعليه حَمَلهُ أهلُ التأويل، وهو المنعطِفُ على سابق الآية المنتظم معها، والله أعلم.

### الآية الثانية والستون

قوله تعالى: ﴿نِسَاوُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَّى شِئْتُمْ وَقَدِّمُوا لأَنْفُسِكُمْ وَاتَقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ مُلاَقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [ الآية: ٢٢٣ ].

فيها مسألتان:

# المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك روايات:

قال جابر : «كانت اليهودُ تقول : مَنْ أَتَى امرأتَه في قُبُلها من دُبُرِها جاء الولد أحْوَل ، فنزلت الآية » . وهذا حديثُ صحيح خرّجه الأئمة <sup>(٢٢٥)</sup> .

(٥٣٤) انظر: (صحيح البخاري، سورة ٢، باب ٣٩ من كتاب التفسير. وصحيح مسلم، حديث ٧، ٨ من كتاب الطلاق. وسنن أبي داود، الباب ٤٥ من كتاب النكاح. وسنن الترمذي، سورة ٢، الباب ٢٥ من كتاب التفسير. وسنن ابن ماجه، الباب ٢٥ من كتاب النكاح. ومسند أحمد بن حنبل ٣٠٥/٦). الثانية: قالت أمَّ سلمة، عن النبي ﷺ في قوله تعالى: ﴿ نِسَاوُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ﴾ قال: « يأتيها مُقْبِلة ومُدْبِرة إذا كانت في صِامٍ واحدٍ ». أخرجه مسلم وغيره <sup>(٥٣٥)</sup>.

سورة البقرة الآية (٢٢٣)

الثالثة: روى الترمذي، أنَّ عمرَ رضي الله عنه جاء الى النبيّ عَيَّلِيَّهُ فقال له: هلكْت. قال: « وما أهلكك؟ » قال: حوَّلْتُ رَحْلي البارحة. فلم يردّ عليه النبيّ عَيَّلِيَّهُ شيئاً حتى نـزلـت: ﴿ نِسَــاؤُكُــمْ حَــرْتٌ لَكُــمْ﴾: فقــال: « أَقْبِــل وأدْبِــر، واتــق الدُّبر » <sup>(٢٦٥)</sup>.

#### المسألة الثانية:

اختلف العلماء في جواز نكاح المرأة في دُبُرها؛ فجوَّزَه طائفة كثيرة، وقد جمع ذلك ابنُ شعبان في كتاب « جماع النسوان وأحكام القرآن » وأسْنَد جوازَه إلى زُمْرَة كريمة من الصحابة والتابعين وإلى مالك من روايات كثيرة، وقد ذكر البخاري، عن ابن عَوْن، عن نافع، قال: «كان ابنُ عمر رضي الله عنه إذا قرأ القرآن لم يتكلم حتى يفرغ منه، فأخذت عليه يوماً فقرأ سورة البقرة حتى انتهى إلى مكان قال: أتدري فيم نزلَتْ؟ قلت: لا. قال: أُنزِلتْ في كذا وكذا، ثم مضى، ثم أتبعه جديث أيوب عن نافع عن ابن عمر: فأُتُوا حَرْثَكُمْ أنى شئتم. قال: يأتيها في ... ولم يذكر بعده شيئاً (٢٥٠).

ويروى عن الزهري أنه قال: « وَهَل العبدُ » <sup>(٥٣٥)</sup> فيما روى عن ابن عمر في ذلك. وقال النسائي، عن أبي النضر، أنه قال لنافع مولى ابن عمر: « قد أكثر عليك القول، إنك تقول عن ابن عمر إنه أفتى بأن يأتوا النساء في أدبارهن. قال نافع: لقد

- (۵۳۵) انظر: (صحيح مسلم ۱۰۵۹).
- (٥٣٦) انظر: (سنن الترمـذي ٢٩٨٠. ومسنـد أحمد بـن حنبـل ٢٩٧/١. والسنـن الكبرى، للبيهقـي ١٩٨/٧. وموارد الظمآن، للهيئمي ١٧٢١. وتفسير ابن كثير ٣٨٢/١ . وتفسير الطبري ٢٣٥/٢. وفتح الباري ١٩١/٨. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣١٩١. وزاد المسير ٢٥١/١. والدر المنثور، للسيوطى ٢٦٢/١).

(۵۳۷) انظر: (تفسیر ابن کثیر ۲٦۱/۱).

(٥٣٨) وَهَلَ العبد : ذهب وهمه إليه.

كذبوا عليّ، ولكن سأخبرك كيف كان الأمر؛ إنَّ ابنَ عمر عرض المصحف يوماً وأنا عنده حتى بلغ **﴿ نساؤكم حَرْثٌ لكم فأتُوا حَرْثكم أنَّى شُئْتُم ﴾**. قال: يا نافع، هل تعلم ما أمْرُ هذه الآية؟ قلت: لا. قال لنا: كنا مَعْشَر قريش نجيء النساء، فلما دخلنا المدينة ونكحنا نساءَ الأنصار أردنا منهن ما كنا نريد من نسائنا وإذا هنّ قد كرِهْنَ ذلك وأعظمنه، وكانت نساءُ الأنصار إنما يؤتين على جنوبهن، فأنزل الله تعالى: **﴿ نِسَاؤِكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْفَكُم أَنَّى شِئْتُمْ ﴾** (<sup>٥٢٩)</sup>.

239

قال القاضي: وسألتُ الإمام القاضي الطوسي عن المسألة فقال: لا يجوز وطءُ المرأة في دبرها بحال؛ لأنّ الله تعالى حرَّم الفَرْج حال الحيض لأجل النجاسة العارضة، فأولى أن يحـرم الدبر بالنجاسة اللازمة.

#### الآية الثالثة والستون

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَجْعَلُوا اللهَ عُرْضَةً لأَيْهانِكُمْ أَنْ تَبَرُّوا وَتَتَّقُوا وَتُصْلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [ الآية: ٢٢٤ ].

فيها ثلاث مسائل:

سورة البقرة الآية (٢٢٤)

# المسألة الأولى: في شرح العُرْضة:

اعلموا وفَقَكم الله تعالى أن «عرض» في كلام العرب يتصرَّفُ على معان ، مرجِعُها إلى الْمَنْع، لأنَّ كلَّ شيء اعترض فقد منع، ويقال لِما عَرضَ في السماء من السحاب عارِض، لأنه منع من رؤيتها، ومن رؤية البدرَيْن والكواكب. وقد يقال هذا عرضه لك، أي عُدَّةٌ تبتذله في كل ما يعنّ لك. قال عبدالله بن الزبير: «فهذي لأيام الحروب، وهذه للهوى، وهذه عُرْضَةٌ لارتحالنا».

المسألة الثانية: في المعنى:

قال علماؤنا : في ذلك ثلاثة أجوبة :

الأول: لا تجعلوا الحلفَ بالله عِلَّةً يعتلُّ بها الحالف في بر أو حنث؛ وفي الصحيح أن

(۵۳۹) انظر: (تفسير ابن كثير ۲٦١/۱).

النبي عَلَيْكُم قال: « لأَنْ يَلَجّ أحدُكم بيمينه في أهْله آثَمُ عند الله تعالى مِنْ أَنْ يُعْطِي عنها كفَّارة». قال ذلك قتادة وسعيد بن جُبير وطاوس.

EPRIL . FOR QUR . FOR QUR

الثاني: لا يمتنع مِنْ فِعْلِ خَيْر بأن يقول: عليّ يمين أن لا يكون.

الثالث لا تُكْثِرُوا من ذِكر الله تعالى في كل عرض يعرض؛ قال تعالى: ﴿**ولا تُطِعْ** كُلَّ حَلاَّفٍ مَهِينَ﴾ [ القلم: ١٠ ]، فذَمّ كثرة الحلف.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ أَنْ تَبَرُّوا ﴾:

15.

وقال بعضهم: لا تجعلوا اليمين مانعاً من البر ، وهو معنى الحديث: « لأَنْ يلَجَّ أحدُكم بيمينه في أهله آثمُ عند الله تعالى مِنْ أَنْ يعطي كفارة عنها ».

وتحقيقُ المعنى أنه إنْ حلف أوّلاً كان المعنى أن تبرُّوا باليمين، وإن لم يحلف كان المعنى أن تصلحوا وتتقوا، ويدخل أحد المعنيين على الآخر فيجتمعان، وبيانُ ذلك يأتي في سورة النور عند قوله تعالى: **﴿ولا يأْتَلِ أُولُو الفَضْلِ منكم والسَّعَة ﴾** [النور: ٢٢] إن شاء الله.

وقد قَال ﷺ : « مَنْ حَلفَ على يمين ٍ فرأى غَيْرَها خَيْراً منها فليَأْتِ الذي هو خَيْرٌ وليكفِّرْ عن يمينه » <sup>(٤١٥)</sup> .

- ( ٥٤٠ ) انظر : (صحيح البخاري ١٦٠/٨ . وصحيح مسلم، الباب ٦، حديث ٢٦ من كتاب الإيمان . والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٢/١ . وتفسير القرطبي ٢٨١/٦ . وتفسير ابن كثير ١/٣٩٠ . والدر المنثور ، للسيوطى ٢٦٨/١ ).
- (٥٤١) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١١، ١٢، ١٢، ١٤ من كتاب الإيمان. وسنن الترمذي ١٥٣٠. وسنن النسائي، الباب ١٥، ١٦ من النذور. وسنن ابن ماجه ٢١٠٨. وسنن الدارمي ١٨٦/٢. ومسند أحمد بن حنبل ١٨٥/٢، ٢٠٤، ٢١١، ٢١٢، ٣٦١، ٣٦، ٣٣، ٢٥٢، ٢٥٧، ٣٧٨، ٣٧٨، والسنن الكبرى، للبيهقي ١٨/٥، ٥٣، ٢٣٢/٩، ٢١/١٠، ٣٣، ٣٣، ٣٤، ومجمع الزوائد ١٨٣/٤، ١٨٣/٢، وفتح الباري ٢١/١١، ٢٢٢/٩، ١٦/١٠، والمطالب العالية ١٧٣٠، ١٧٣١، ١١٠، ٢/٧٣٦، ٢٨٤. وتفسير ابن كثير ٢٩٠١، ٣٩٤، والمطالب العالية ١٧٣٠، ١٧٣١،

سورة البقرة الآية (٢٢٥)

وعلى الوجه الثالث يكون المعنى أنْ تبرُّوا ، أي إن الله ينهاكم عن كثرة الحلف بالله لما في ذلك من البرِّ والتقوى .

251

### الآية الرابعة والستون

قوله تعالى: ﴿لاَ يُؤَاخِذُكُم اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْهانِكُمْ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ﴾ [الآية: ٢٢٥].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

اللَّغْو في كلام العرب مخصوصٌ بكلِّ كلام ٍ لا يُفيد ، وقد ينطلق على ما لا يضرّ . **المسألة الثانية: في المراد بذلك:** 

وفيه سبعةُ أقوال:

الأول: ما يَجْري على اللسان من غير قَصْد، كقوله: لا والله، وبلى والله؛ قالته عائشة، والشافعيّ.

الثاني: ما يُحلّف فيه على الظنَّ، فيكون بخلافه، قاله مالك.

الثالث: يمين الغضب.

الرابع : يمين المعصية .

الخامس: دُعاء الإنسان على نفسه، كقوله: إنْ لم أفعل كذا فيلحق بي كذا ونحوه. والسادس: اليمين المكفر.

السابع : يمين الناسي .

المسألة الثانية \_ في تنقيح هذه الأقوال:

اعلموا أنّ جميعَ هذه السبعة الأقوال لا تخلو من قسمي اللَّغُو اللَّذين بيَّناهما ، وحملُ الآية على جميعها ممتنعٌ، لأنّ الدليلَ قد قام على المؤاخذةِ ببعضها ، وفي ذلك آياتٌ وأخبار وآثار لو تتبَعْناها لخرجنا عن مقصودِ الاختصار بما لا فائدةَ فيه من الإكثار ، ٢٢٦ .... والذي يَقطع به اللبيبُ أنه لا يصح أن يكونَ تقدير الآية: لا يؤاخِذُكم الله بما لا والذي يَقطع به اللبيبُ أنه لا يصح أن يكونَ تقدير الآية: لا يؤاخِذُكم الله بما لا مضرة فيه عليكم، إذ قد قصد هو الإضرارَ بنفسه، وقد بيَّن المؤاخذة بالقصد، وهو كَسْبُ القلب، فدلَّ على أنَّ <sup>(130)</sup> اللغوَ ما لا فائدة فيه، وخرج من اللفظ يمنُ الغضب ويمين المعصية، وانتظمت الآية قسمين: قسم كسبه القلب، فهو المؤاخَذُ به، وقسم لا يكسبه القلبُ، فهو الذي لا يؤاخذُ به، وخرج من قسم الكَسْب يمينُ الحالف ناسياً، فأمَّا الحانتُ ناسياً فهو بابٌ آخر يأتي في موضعه إن شاء الله، كما خرج من قسم الكسب أيضاً اليمينُ على شيء يظنَّه، فخرج بخلافه، لأنه مما لم يقصده، وفي ذلك نظر طويلٌ بيانُه في المسائل.

### الآية الخامسة والستون

قوله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ يُوْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبَّصُ أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ فَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيٌّ وَإِنْ عَزَفُوا الطَّلاَقَ فَإِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيٌّ﴾ [ الآية: ٢٢٦ ]. فيها ست عشرة مسألة: المسألة الأولى: في سبّب نزولها:

وهي آيةٌ عظيمةُ الموقِع جدّاً يترتَّبُ عليها حكمٌ كبير اختلف فيه الصحابةُ والتابعون وفقهاءُ الأمصار ، ودقَّتْ مَدارِكُها حسبا ترونها من جملتها إن شاء الله.

قال عبدُ الله بن عباس: «كان إيلاءُ أهل الجاهلية السنَةَ والسنتَيْن وأكثرَ من ذلك، فوفَّت لهم أربعة أشهر » <sup>(١٢٠)</sup>؛ فمن آلى أقلّ من أربعة أشهر فلَيس بإيلاء حكْمِي.

المسألة الثانية:

الإيلا<sup>م</sup> في لسان العرب هو الحلف، والفَيُّْ هو الرجوع، والعَزْم هو تجريدُ القلْبِ عن الخواطر المتعارِضة فيه إلى واحدٍ منها .

- (٥٤٢) في ب: وهو كسبه، فدل على أن.
- (٥٤٣) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٤٣).

المسألة الثالثة: نظم الآية:

0 135335

سورة البقرة الآبة (٢٢٦)

للذين يعتزلون مِن نسائهم بالألِيَّةِ، فكان من عظيم الفصاحة أن اختصر، وحُمل آلَى معنى اعتزل النساء بالألية حتى ساغ لغةً أن يتصل آلى بقولك من<sup>(٥٤٥)</sup>، ونظمُه في الإطلاق أن يتَّصل بآلَى قولك على، تقول العرب: اعتزلت مِنْ كذا وعن كذا، وآليت وحلفت على كذاً، وكذلك عادة العرب أن تحمِلَ معانيَ الأفعال على الأفعال ليا بينها من الارتباط والاتصال، وجهلت النحويةُ هذا فقال كثير منهم: إنّ حروف الجر يُبْدَل بعضُها من بعض، ويحمِلُ بعضُها معاني البعض، فخفِيَ عليهم وَضْعُ فِعْلٍ مكان فِعْل، وهو أوسَعُ وأقيس، ولجوا بجهلهم إلى الحروف التي يضيق فيها نطاق [الكلام]<sup>(٥٤٥)</sup> والاحتمال.

222

# المسألة الرابعة: فيا يَقَعُ به الإيلاء:

قال قوم: لا يقَعُ الإيلاء إلاّ باليمين بالله وَحْدَه، وبه يقول الشافعيّ في أحد قوليه. الثاني: أنَّ الإيلاء يقعُ بكل يمين عقَدَ الحالفُ بها قولَه، وذلك بالتزام ما لم يكُنْ لازماً قبل ذلك.

وأصحابُ القول الأول بنَوْه على الحديث: «مَنْ كان حالفاً فليحلف بالله أو لِيَصْمُت » <sup>(٢١٥)</sup>. وقد بيناً في مسائل الفقه أنَّ الحديث إنما جاء لبيان الأوْلى، لا لإسقاط سواه من الأيمان؛ بل في هذا الحديث <sup>(٧١٥)</sup> من نص كلامنا ما يوجبُ أنها كلّها أيمان؛ لقوله عليه السلام: «مَنْ كان حالفاً ». ثم إذا كان حالفاً وجب أن تَنعقِد يمينُه.

- (٥٤٤) في ب: آلى بقولك في.
- (٥٤٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (٥٤٦) انظر: (صحيح البخاري ٣٣/٨، ٣٣٥/٢، ٢٤، وصحيح مسلم، حديث ٣ من كتاب الإيمان. ومسند أحد بن حنبل ٢٠/٢٢. وسنن الـدارمي ١٨٥/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٨/١٠. والترغيب والترهيب ٦٠٥/٣. ونصب الرايـة، للزيلعـي ٢٩٥/٣ وفتـح الباري، لابـن حجـر ١٣٦/١، ٢٨٨، ١٥٦/١٠، ١٥٦/١٠، ونصب الرايـة، للزيلعـي ٢٩٥/٣. وتنه الباري، لابـن حجـر ٥/٢٨، ٣٨٧، ١٥٦/١٠، ١٥٦/١٠، ٢٢٥/١٠، ٥٣٠. وتاريخ بغداد ١٣٦/١٣. وتفسير القرطبي ٥/٤، ٢/٤٥٣، ١٠٣/٣، ١٠٣/٣. ومسند الحميدي ٦٨٦).
  - (٥٤٧) في ب: بل هو هذا الحديث.

HE PRINCE GHAZI TRUST المقرة الآية (٢٢٦) FOR QURANIC THOUGHT وأما أصحابُ القول الثاني، وهو الصحيح، فيقولون: كلُّ يمين ألزمها نفسَه مما لم تكن قَبل ذلك لازمة له على فِعْلِ أو تَرْك، فهو بها مُول ؛ لأنه حالف، وذلك لازم صحيح شريعة ولغة.

المسألة الخامسة: فيا يقَعُ عليه الإيلاء:

122

وذلك هو تَرْكُ الوطْء ، سواء كان في حال الرضا أو الغَضَب عند الجمهور .

وقال الليث والشعبي: لا يكونُ إلاّ عند الغضب؛ والقرآنُ عامٌّ في كل حال، فتخصيصُه دونَ دليل لا يجوز .

وهذا الخلافُ انْبَنى على أصل ، وهو أنَّ مفهومَ الآية قَصْدُ المضارَّة بالزوجة وإسقاطُ حقَّها من الوطء، فلذلك قال علماؤنا: إذا امتنع من الوطء قصْداً للإضرار من غير عذر ِ: مرض أو رضاع وإن لم يحلف \_ كان حكْمُه حكم الْمُولي، وترفَعُه إلى الحاكم إن شاءت، ويُضرب له الأجَلُ من يوم رفعه، لوجودِ معنى الإيلاء في ذلك؛ فإن الإيلاء لم يَرِدْ لعينه، وإنما وردَ لمعناه؛ وهو المضارَّةُ وتَرْك الوطء، حتى قال عليٌّ وابن عباس: لو حلف ألا يَقْرَبها لأجْل الرضاع لم يكن مُولِياً، لأنه قَصْدٌ صحيح لا إضرار فيه.

المسألة السادسة:

إذا حلف على مَنْع الكلام أو الإنْفاق، اختلف العلماء فيه. والصحيح أنه مول؛ لوجود المعنى السابق بيانُه من المضارّة، وقد قال تعالى: ﴿ وعاشِروهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ [النساء: ١٩].

المسألة السابعة: إذا حلف بالله ألا يَطأها إنْ شاء الله :

قال ابنُ القاسم : يكون مُولياً . وقال عبدُ الملك بن الماجشُون (٤٢٠) : ليس بمُول . وهذا الخلافُ يَنْبنى على أصل، وهو معرفةُ فائدةِ الاستثناء؛ فرأى ابن القاسم أنَّ

(۵٤٨) ستأتي ترجمته.

سورة البقرة الآية (٢٢٦) ..... THE PRINCE GHAZT TRUST FOR QURANIC THOUGHT

الاستثناء لا يحلَّ اليمين، وإنما هو بدَلَّ من الكفَّارة، ورأى ابن الماجشون أنه يحلَّها، وهو مذهَبُ فقهاء الأمصار، وهو الصحيح؛ لأنه يتبيَّنُ به أنه غَيْرُ عازم على الفعل، ولهذه النكتة قال مالك: إنه إذا أراد بقوله: « إن شاء الله » معنى قوله: ﴿ ولا تقولَنَّ لَشَيْءٍ إِنِي فَاعِلٌ ذَلكَ غَداً. إلاَّ أَنْ يَشاءَ اللهُ ﴾ [ الكهف: ٢٣، ٢٢].، وموردُ الأشياء كلّها إلى مشيئة الله تعالى فلا تُنْيَا له، لأنَّ الحالَ في الحقيقة كذلك، وإن أراد وقصد بهذا القول حلَّ اليمين فإنها تنحلُّ عنه (٥٤٩):

اختلف العلماء فيها على قولين:

أحدهما : قال الأكثر : الأربعة الأشهر فسحةٌ للزوج ، لا حَرَج عليه فيها ولا كلامَ معه لأجلها ؛ فإن زاد عليها حينئذ يكونُ عليه الْحُكْم ، ويوقّت له الأمَد ، وتعتَبر حالُه عند انقضائه .

وقال آخرون: يمين أربعة أشهر موجبٌ الحكم.

وظاهرُ الآية يقتضي أنها لمن آلَى أكثر من أربعة أشهر؛ لأنها لا تَخْلُو من ثلاثة تقديرات:

الأول: للذين يُؤْلُون مِن نِسائهم أكثر من أربعة أشهر ؛ تربّصُ أربعة أشهر . الثاني: للذين يُؤْلون من نسائهم أربعة أشهر تربُّص أربعة أشهر .

الثالث: للذين يُؤْلُون من نسائهم أقلّ من أربعة أشهر تربَّص أربعة أشهر . فالثالثُ باطل قطعاً ، والأول مرادٌ قطعاً ، والثاني محتمل للمراد احتمالاً بعيداً ؛ والأصلُ عَدَمُ الحكم فيه ؛ فلا يُقْضَى به بغير دليل يدلُّ عليه ، وللزوج أن يقولَ : حلفتُ على مدةٍ هي لي ، فلا كلامَ معي ، وليس عن هذا جواب .

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ فَاءُوا ﴾ :

والمعنى: إنْ رَجَعُوا ، والرجوعُ لا يكونُ إلاّ عن مرجوع عنه ، وقد كان تقدَّمَ منه يمينّ واعتقاد ؛ فأما اليمينُ فيكون الرجوعُ عنها بالكفّارة ، لأنها تحلُّها ، وأما الاعتقاد فيكون الرجوعُ عنه بالفعل ؛ لأن اعتقاده مستَتِرٌ لا يظهر إلا بما يكشف عنه من فِعْل

, ٥٢) في ب: فإنها تنحل بيمينه عنه.

يعدُّ فيئاً؛ وإذا ثبت هذا التحقيق فلا معنى بعده لقول إبراهيم وأبي قِلابة: إنَّ الفَيْءَ قولُه رجعت، أمّا أنه تبقى هنا نكتة وهي أنْ يحلف فيقول: والله لقد رجعْتُ فهل تنحلّ اليمين التي قبلها أم لا؟

قلنا : لا يكُونُ فيئاً ، لأنَّ هذه اليمينَ توجبُ كفَّارةً أخرى في الذمة ، وتجتمعُ مع اليمين الأول ، ولا يُرْفَع الشيء إلا بما يضادُّه. وهذا تحقيق بالغ .

### المسألة العاشرة:

إذا كان ذا عُذْرٍ من مرض أو مَغِيب فقولُه: رجعْت \_ في ¥؛ قاله الحسن وعكرمة.

وقال مالك: يقال له كفِّر أو أوْقِع ما حلفْتَ عليه؛ فإن فعل، وإلاَّ طُلِّقت عليه.

وعن ابن القاسم أنه يكفي في اليمين بالله قوله: رجَعْت، ثم إذا أمكنه الوَطْء، فلم يطَأ طلّق عليه، ولو كفَّر ثمَّ أمكنه الوَطْء لزوال العذر لم تطلق عليه.

وقال أبو حنيفة: تستأنفُ له المدة إذا انقضَتْ، وهو مغيب أو مريض ثم زال عُذْره.

قلنا لأبي حنيفة: لا تستأنَفُ له مدَّةٌ؛ لأنَّ هذا العذْرَ لا يمنعه عن الكفارة؛ فإن كـان فعلاً لا يقـدِرُ عليـه إلا بـالخروج فيفعلـه عنـد خـروجـه. وقـد بينـاهـا في كتاب« المسائل» مستوفاةَ الْحُجَج.

### المسألة الحادية عشرة:

إذا ترك الوطْءَ مضاراً بغير يمين فلا تظهرُ فيئته عندنا إلا بالفعل، لأنَّ اعتقادَ الكراهةِ قد ظهر بالامتناع، فلا يظهر اعتقادُه للإرادة إلاّ بالإقدام؛ وهذا تحقيق بالغ. المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ﴾:

اختلف الصحابةُ والتابعون في وقوع الطلاق بمضيِّ المدة، هذا وهُمُ القُدْوَةُ الفصحاء اللسْنُ البلغاء من العرب العُرب، فإذا أشْكلَتْ عليهم فمن ذا الذي تتَّضحُ له منا بالأفهام المختلفة واللغة المعتلّة، ولكن إنْ ألقينا الدَّلو في الدِّلاء لم نعدم بعَوْن الله الدواء، ولم نُحْرَم الاهتداء في الاقتداء. سورة البقرة الآية ( ۲۲٦ ) 🛄 THE PRINCE GHAZI TRUST مورة البقرة الآية ( ۲۲٦ )

قال علماؤنا : قوله تعالى : **﴿وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَاقَ﴾** دليلٌ على أنَّ مُضِيَّ المدةِ لا يُوقِع فُرْقَةً ؛ إذ لا بدَّ من مراعاة قَصْدِه واعتبار عَزْمه .

٢ ٤

وقال المخالفُ، وهو أبو حنيفة وأصحابُه: إنَّ عزيمةَ الطلاق تُعْلَم منه بتَرْك الفيئة مدى التربّص.

أجاب علماؤنا بأنّ العَزْم على الماضي مُحال، وحكم الله تعالى الواقع بمضيِّ المدة لا يصح أنْ يتعلَّق به عزيمةٌ منا .

وتحقيقُ الأمرِ أنَّ تقرير الآية عندنا: «للذين يُوْلُون من نسائهم تربَّصُ أربعة أشهر ، فإنْ فاؤوا بعدانقضائها فإنَّ اللهَ غفورٌ رحيم ، وإنْ عزَمُوا الطلاق فإنَّ الله سميعٌ علِيٍّ ».

وتقريرُها عندهم: «للذين يُؤْلُون من نسائهم تربَّصُ أربعة أشهر ، فإن فاؤوا فيها فإنَّ الله غفور رحيم، وإنْ عزموا الطلاقَ بتَرْكِ الفيئة فيها فإنَّ الله سميع عليم».

وهذا احتمالٌ متساوٍ، ولأجْل تساوِيه توقَّفَت الصحابةُ فيه، فوجب والحالةُ هذه اعتبارُ المسألة من غيره، وهو بَحْر متلاطِم الأمواج، ولقد كنتُ أقمتُ بالمدرسة التاجية مدة لكَشْفِ هذه المسألة بالمناظرة، ثم تردّدْتُ في المدرسة النظامية آخِراً لأجْلها.

فالذي انتهى إليه النظرُ بين الأئمة أنَّ أصحابَ أبي حنيفة قالوا : كان الإيلا<sup>م</sup> طلاقاً في الجاهلية ، فزاد فيه الشرْعُ المدةَ والمهلة ، فأقرَّه طلاقاً بعد انقضائها .

قلنا : هذه دعوي .

قالوا : وتغييرها دَعْوى .

قلنا: أما شَرْعُ مَنْ قَبْلَنا فربما قُلْنا إنه شرعٌ لنا معكم أو وَحْدَنا وأما أحكام الجاهلية فليست بمعتبرة، وهذا موقف مشكل جداً، وعليه اعتراضٌ عظيم بيانُه في كتب المسائل، الاعتراض حديث عائشة: «كان النكاح على أربعةِ أنحاء، فأقرَّ الإسلامُ واحداً».

وأما علماؤنا فرأوا أَنَّ اليمين على تَرْكِ الوطء ضررٌ حادث بالزوجة؛ فضُرِبَتْ له في

٢٤٨ ..... فإنْ رُفع الضَّررُ وإلاّ رَفَعه الشرعُ عنها؛ وذلك يكون بالطلاق كما يحكم وفعه مدةً، فإنْ رُفع الضَّررُ وإلاّ رَفَعه الشرعُ عنها؛ وذلك يكون بالطلاق كما يحكم في كل ضرر يتعلَّق بالوَطء كالجبّ والعُنّة <sup>(٥٥٠)</sup> وغيرهما، وهذا غايةُ ما وقف عليه البيانُ هاهنا؛ واستيفاؤه في المسائل، والله أعلم.

المسألة الثالثة عشرة:

قال أصحابُ الشافعي: هذه الآيةُ بعمومها دليل على صِحَّةٍ إيلاءِ الكافر .

قلنا: نحن نقولُ بأنّ الكفّار مخاطَبُون بفروع الشرع بلا خلاف فيه عند المالكية، ولكن لا عِبْرَة به عندنا بفِعْل الكافر حتى يُقَدَّمَ على فعله شَرْطَ اعتبار الأفعال، وهو الإيمان، كما لا ينظر في صلاَتِه حتى يقدَّم شرطها؛ لأن زوجته إنْ قدَّرَت مسلمة لم يصح بحال، وإن قدرت كافرة فما لنا ولهم؟ وكيف ننظر في أنكحتهم؟ ولعل الْمُولى فيها هي الخامسة أو بنت أخيه أو أُخْته؛ فهذا لَغْوٌ من قول الشافعي ولا يُلْتَفَت إليه. **المسألة الرابعة عشرة:** 

قال علماؤنا : إذا كفَّر الْمُولِي سقط عنه الإيلاء ، وفي ذلك دليلُ على تقديم الكفَّارة على الحِنْث في المذهب ، وذلك إجماعٌ في مسألة الإيلاء ، ودليلٌ على أبي حنيفة في غير مسألة الإيلاء ؛ إذ لا يَرَى جوازَ تقديم الكفَّارة على الحنث .

المسألة الخامسة عشرة:

ثبت في الصحيح « أنَّ النبيّ ﷺ آلَى من نسائه شَهْراً ، وصار في مَشْربةٍ له ، فلما أكمل تسعاً وعشرين نزل على أزْواجه صبيحةَ تسع وعشرين ، فقالت له عائشة رضي الله عنها : إنك آلَيْتَ شَهْراً . فقال : إنّ الشَّهْرَ تسع وعشرون » <sup>(٥٥١)</sup> .

أخبرني محمد بن قاسم العثماني<sup>(٥٥٠)</sup> غير مرة: وصلتُ الفُسْطاط مرةً، فجئت مجلسَ الشيخ أبي الفضل الجوهري<sup>(٥٥٣)</sup>، وحضرت كلامَه على الناس، فكان مما قال في أول سورة البقرة الآية ( ٣٢٦ ) الملكة...... THE PRINCE GHAZI TRUST...... ٢٤٩ FOR QURANIC THOUGHT

مجلس جلستُ إليه: إنَّ النبيَّ عَلَيْتَهُ طلَّق وظاهرَ وآلَى، فلما خرج تبعْتُه حتى بلغْتُ معه إلى منزله في جماعةٍ، فجلس معنا في الدَّهْليز، وعرَّفهم أمْرِي، فإنه رأى إشارَةَ الغُرْبَة ولم يعرف الشخصَ قبل ذلك في الواردين عليه، فلما انفضّ عنه أكثرهم قال لي: أراكَ غريباً، هل لك مِن كلام؟ قلت: نعم. قال لجلسائه: أفْرِجُوا له عن كلامه. فقاموا وبقيتُ وحدي معه. فقلت له: حضرتُ المجلس اليومَ مُتَبَرَّكاً بك، وسمعتُك تقول: آلَى رسولُ الله عَيَّلِيَهُ وصدقت، وطلَّق رسول الله عَيَّلِيَهُ وصدَقْتَ. وقلت: وظاهرَ رسولُ الله عَيَّلِيهُ ، وهذا لم يكن، ولا يصح أن يكونَ؛ لأنَّ الظهار مُنكر من القول وزورٌ؛ وذلك لا يجوزُ أن يقعَ من النبي عَيَّلِيهُ . فضمَّي إلى نفسه وقبَّل رأسي، وقال لي: أن تائِبٌ من ذلك، جزاك الله عني مِنْ مُعَلَّمٍ خيراً.

ثم انقلبت عنه، وبكّرت إلى مجلسه في اليوم الثاني، فألفيتُه قد سبقني إلى الجامع، وجلس على المنبر، فلما دخلت من باب الجامع ورآني نادى بأعلى صوته: مَرْحَبًا بمعلمي؛ أفسحوا لمعلمي، فتطاولَتِ الأعناقُ إليّ، وحدّقت الأبصارُ نحوي، وتعرفني: يا أبا بكر \_ يشير إلى عظيم حيائه، فإنه كان إذا سلّم عليه أحد أو فاجأه خَجل لعظيم حيائه، واحرَّ حتى كأن وجهه طُلي بجلّنار \_ قال: وتبادَرَ الناسُ إليّ يرفعونني على الأيدي ويتدافعوني حتى بلغتُ المنبر، وأنا لعظم الحياء لا أعرفُ في أي بُقْعة أنا من وقال لهم: أنا معلَّمُكم، وهذا معلمي؛ لما كان بالأمس قُلْتُ لكم: آلى رسولُ الله وقال لهم: أنا معلَّمُكم، وهذا معلمي؛ لَمَا كان بالأمس قُلْتُ لكم: آلى رسولُ الله وقال لي كذا وكذا؛ وأعاد ما جرى بيني وبينه، وأنا تائبٌ عن قوْلي بالأمس، وراجعٌ عنه إلى الحقّ؛ فمن سمعه ممن حضر فلا يعوّل عليه. ومن غاب فليبلَّغه من حضر؛ فجزاهُ الله خيراً؛ وجعل يَحْفِلُ في الدعاء، والخُلُقُ يؤمّنون.

فانظروا رَحمكم الله إلى هذا الدِّين المتين، والاعتراف بالعلم لأهْله على رؤوس الملاِ من رجل ظهرَتْ رياستُه، واشتهرت نَفَاستُه، لغريب مجهول العَيْن لا يعرف مَنْ ولا مِنْ أين، فاقتدوا به ترشدوا. **المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ فَاءُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِمٌ ﴾:** يقتضي أنه قد تقدم ذنبٌ، وهو الإضرارُ بالمرأة في الْمَنْع من الوطء، ولأجل هذا قلنا: إنَّ المضارّة دون يمين توجِبُ من الحكم ما يوجبُ اليمين إلا في أحكام المرأة. والله أعلم.

# الآية السادسة والستون

قوله تعالى: ﴿وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ ما خَلَقَ اللهُ في أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ، وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقَّ بِرَدِّهِنَّ في ذٰلِكَ إِنْ أَرَادُوا إصْلاَحاً، وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ، وَلِلرِّجَالَ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِمٌ ﴾ [ الآية: ٢٢٨ ].

هذه الآية من أشكل آيةٍ في كتاب الله تعالى من الأحكام، تردَّد فيها علماء الإسلام، واختلف فيها الصحابةُ قديماً وحديثاً، ولو شاء ربَّك لبيَّن طريقَها وأوضح تحقيقَها، ولكنه وكَل دَرْكَ البيان إلى اجتهاد العلماء ليظهر فَضْلُ المعرفة في الدرجات الموعود بالرَفْع فيها؛ وقد أطال الْخَلْقُ فيها النَفس، فها استضاؤوا بقبَس، ولا حلُّوا عقدةَ الجلْس؛ والضابطُ لأطرافها ينحَصِرُ في إحدى عشرة مسألة: المسألة الأولى:

ينظمها ثلاثة فصول:

# الفصل الأول:

كلمة القُرْء كلمة محتملة للطَّهْر والحيض احتمالاً واحداً، وبه تشاغَلَ الناسُ قديماً وحديثاً من فقهاء ولغويين في تقديم أحدهما على الآخر؛ وأوصيكم ألاَّ تشتغلوا الآن بذلك لوجوه؛ أقربها أنَّ أهلَ اللغة قد اتفقوا على أن القُرء الوقت، يكفيك هذا فَيْصَلاً بين المتشعبين وحَسْماً لداء المختلفين؛ فإذا أرحْتَ نفسك من هذا وقلت: المعنى: والمطلقاتُ يتربَّصْنَ بأنفسهن ثلاثةَ أوقاتٍ، صارت الآيةُ مفسرة في العدد محتملة في المعدود، فوجب طلَبُ بيان المعدود من غيرها، وقد اختلفنا فيها؛ ولنا أدلَّة ولهم

سورة البقرة الآية (٢٢٨) .

أدلةً استوفيناها في تلخيص الطريقتين على وَجْهٍ بديع ، وخلصْنا بالسَّبْك منها في تخليص التلخيص ما يُغْني عن جمعه اللبيب ؛ وأقْرَبُها الآن إلى الغَرض أن تُعْرِض عن المعاني لأنها بحارٌ تتقامَس أمواجُها <sup>(٥٥٤)</sup> ، وتُقْبِل على الأخبار ؛ فإنها أول وأَوْلَى ، ولهم خَبَرٌ ولنا خَبَرٌ .

101

فأما خبَرُهم، فقولُ النبي ﷺ في الصحيح المشهور : « لا توطأ حامِلٌ حتى تضَع، ولا حائِل حتى تَحيض » <sup>(٥٥٥)</sup> والمطلوبُ من الْحُرَّة في استبراء الرحم هو المطلوب من الأمة بعينه؛ فنصَّ الشارعُ ﷺ على أن براءةَ الرحم الْحَيْض، وبه يقَعُ الاستبراءُ بالواحد في الأمة، فكذلك فليكن بالثلاثة في الْحُرَّة.

وأما خَبَرُنا فالصحيحُ الثابت في كلِّ أَمْرٍ أَنَّ ابنَ عمر رضي الله عنهما طلَّق امرأتَه وهي حائض، فأمره النبيُّ ﷺ أن يراجعَها، ثم يمسكها حتى تحيضَ وتطهر، ثم تحيض وتطهر، ثم إنْ شاء أمسك وإن شاءَ طلَّق <sup>(٢٥٥)</sup>، فتلك العِدَّةُ التي أمر اللهُ تعالى بها أن يطلَّق لها النساء، وهذا يدلُّ على أنَّ ابتداءَ العدة طهر فمجموعها أطهار.

[ والتنقيح ] <sup>(٥٥٧)</sup> والترجيح: خبَرُنا أولى من خَبَرهم؛ لأنَّ خَبرنا ظاهر قويٌّ في أنَّ الطُّهْرَ قبل العدَّةِ واحدُ أعْدادِها لا غُبار عليه، فأما إشكال خبرهم فيرفعه أنَّ المرادَ هنالك أيضاً هو الطُّهْر، لكن الطهرَ لا يظهَرُ إلاّ بالحيض؛ ولذلك قال علماؤنا: إنها تحلُّ بالدم من الحيضة الثالثة.

(٥٥٤) أي: تضطرب أمواجها .

- (٥٥٥) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٦٢/٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٥٩/٥، ٣٥٩/٧، ١٢٤/٩، ١٢٤/٩. والمستدرك ١٩٥/٢. وتلخيص الحبير ١٧١. والتمهيد، لابن عبد البر ١٤١/٣، ١٤٣، ١٧٩. ومشكاة المصابيح ٣٣٣٨. وإرواء الغليل ٢٠٠/١، ٢١٤/٧. وفتح الباري، لابس حجر ٤٢٤/٤).
- (٥٥٦) انظر: (صحيح البخاري، الباب ١، ٢، ٢، ٣، ٤٥ من كتاب الطلاق. وصحيح مسلم، حديث ١٤ من كتاب الطلاق، وسنن أبي داود، الباب ٤ من كتاب الطلاق. وسنن الترمذي، الباب ١ من كتاب الطلاق.

(٥٥٧) ما بين المعقوفتين: من ب، هـ.

THE PRINCE GHAZI TRUST ( البقرة الآية (۲۲۸ ) وي وي البقرة الآية (۲۲۸ )

الفصل الثاني:

101

مِن علمائنا مَنْ زاحم على الآية بعدد ، واستند فيها إلى رُكْن ، وتعلَّقَ منها بسبب متي ؛ قالوا : يصحُّ التعلقُ بهذه الآية من أربعة أوجه :

الأول: أنَّ القُرْء اسمَّ يقع على الحيض والطهر جميعاً ، والمراد أحدهما ، فيجب إذا قعدت ثلاثَة قروءٍ ينطلق عليها هذا الاسم أنْ يصحّ لها قضاء التربّص.

الثاني: أنَّ الحكمَ يتعلَّق بأوائل الأسماء \_ كما قلنا في الشفقين واللمسين والأبوين: إنَّ الحكم يتعلَّق بالشفَق الأوّل، والوضوء يجبُ باللّمس الأوّل قبل الوطء، وإنَّ الْحَجْب يكون للأب الأول دون الثاني وهو الجدّ؛ وهم مخالِفُون في ذلك كله، وقد دللنا عليه أجعه في موضعه.

الثالث: أنه تعالى قال: ﴿ **ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ ، ف**ذكَّره وأثبت الهاء في العدد ، فدلَّ على أنه أراد الطهر المذكّر ، ولو أراد الحيضةَ المؤنثة لأسقط الهاء ، وقال: ثلاث قُروء ؛ فإنّ الهاء تثبت في عدد المذكر من الثلاثة إلى العشرة وتسقط في عدد المؤنث.

الرابع: أنَّ مطلقَ الأمْرِ عندنا وعند أصحاب أبي حنيفة محمول على الفَوْرِ ، ولا يكون ذلك إلاّ على رأينا في أنّ القُرْءَ الطُّهْر ؛ لأنه إنما يطلق في الطهر لا في الحيض ، فلو طلَّق في الطهر ولم تعتدَّ إلا بالحيض الآتي بعده لكان ذلك تراخياً عن الامتثال للأمر ؛ وهذه الوجوهُ وإن كانت قوية فإنها تفتَحُ من الأسئلة أبواباً ربما عَسُر إغلاقُها ، فأَوْلَى لكم التمسك بما تقدم .

الفصل الثالث:

قالوا : إذا جعلتم الأقراء الأطهار فقد تركتُمْ نَصَّ الآية في جَعْلها ثلاثة ، لأنه لو طلَّق في طُهْرٍ لم يمسّها فيه قبل الحيض بليلة لكان عندكم قرءاً معتداً به وليس بعدد .

قلنا له: أما إذا بلغنا لهذا المنتهَى فالمسألة لنا، ومأْخَذُ القول في المسألة سهل؛ لأن البعضَ في لسان العرب يطلق على الكلّ في إطلاق العدد، وغَيره لغة مشهورة عند العرب، وقرآناً: قال الله تعالى: ﴿الحجَّ أَشْهُرٌ مَعْلُوماتٌ﴾ [ البقرة: ١٩٧ ]، وهي عندنا وعندهم شوال وذو القعدة وبعض ذي الحجة، فالمخالِفُ إنْ راعَى ظاهرَ العدد سورة البقرة الآية ( ٢٢٨ ) .....

فمراعاةُ ظاهر حديثِ ابن عمر أَوْلَى . المسألة الثانية :

هذه الآيةُ عامةٌ في كل مطلَّقة، لكن القرآنَ خصَّ منها الآيسة والصغيرة في سورة الطلاق بالأشهر، وخصَّ منها التي لم يدخل بها؛ لقوله تعالى: ﴿ فها لكُمْ عليهنَّ مِنْ عِدَةٍ تعتدُونَها ﴾ [ الأحزاب: ٤٩ ].

104

وعرضت هاهنا مسألة رابعة وهي الأمّة، فإنَّ عدتها حيضتان، خرجت بالإجماع. المسألة الثالثة:

قال جماعة: قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ ﴾: خبرٌ معناه الأمر، وهذا باطل؛ بل هو خَبَرٌ عن حكم الشرع؛ فإنْ وُجدت مطلقة لا تتربّص فليس من الشَّرْع، فلا يلزم من ذلك وقوعُ خبَرِ الله تعالى خلاف مخبره، وقد بينّاه بياناً شافياً.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمُنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ ﴾:

فيها ثلاثة أقوال:

الأول: الحيض.

الثاني: الحمْل.

الثالث: مجموعهما. وهو الصحيح؛ لأنَّ الله تعالى جعلها أمينةً على رَحِمها، فقولُها فيه مقبول؛ إذ لا سبيلَ إلى علمه إلاَّ بخبرها، وقد شكّ في ذلك بعضُ الناس لقصور فهْمِه، ولا خلافَ بين الأمة أنَّ العملَ على قولها في دَعْوَى الشغْلِ للرَّحِم أو البراءة، ما لم يظهر كَذِبُها، وقد اختلفوا فيمن قال لامرأته: إذا حِضْت أو حملت فأنت طالق؛ فقالت: حضْتُ أو حمْتُ، هل يعتبر قولها في ذلك أم لا؟ فمن قال مِنْ علمائنا بوقُوفِ الطلاق عليه اختلف قوله: هل يعتبر قولها في ذلك أم لا؟ والعدةُ لا خلافَ فيها، وهو المرادُ هاهنا. المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾:

هذا وَعِيدٌ عظيم شديد لتأكيد تحريم الكتمان وإيجاب أداء الأمانة في الإخبار عن الرَّحم بحقيقة ما فيه، وخرج مخرج قوله تعالى: **﴿ولا تأخُذُكم بِهما رَأْفَةٌ في دين الله** إن كُنْتُمْ تُؤمنون بالله واليَوْم الآخر كالنور: ٢]؛ وقد بيّنا ذلك في تفسير قوله يَتَنِيَّهُ : « مَنْ كَان يؤمن بالله واليَوم الآخر فليُكُرم جاره» <sup>(٥٥٥)</sup> في شرح الحديث. وفائدةُ تأكيد الوعيد هاهنا أمران:

THE PR .... البقرة الآية (٢٢٨)

أحدهما : حقّ الزوج في الرجعة بوجوب ذلك له في العدة أو سقوطه عند انقضائها . [الثاني:]<sup>(٥٥٩)</sup> مراعاةُ حقِّ الفراش بصيانةِ الأنساب عن اختلاط المياه.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ ﴾:

فيه ثلاث فوائد :

102

الفائدة الأولى: أن قوله تعالى: ﴿**والْمُطَلَّقَاتُ﴾** عامٌّ في كل مطلَّقة فيها رَجعة أوْ لا رَجْعَة فيها.

الثانية: أن قوله تعالى: ﴿**وَبُعُولَتُهُنَّ﴾** يقتضي أنهنَّ أزواجٌ بعد الطلاق. وقوله تعالى: ﴿**بِرَدِّهِنَّ**﴾ يقتضي زوالَ الزوجية، والجمعُ بينهما عسير، إلا أنَّ علماءنا قالوا: إنَّ الرجعيةَ محرِّمة للوطء، فيكون الرد<sup>ّ (٥٦٠)</sup> عائداً إلى الحل.

وأما الليثُ بن سعد وأبو حنيفة ومَنْ يقول بقولها في أن الرجعية محلَّلة الوطء،

(٥٥٨) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٧٤ من كتاب الإيمان. ومسند أحمد بن حنبل ٣١/٤، ٣٨٥/٦. وسنن الدارمي ٩٨/٢ . والسنن الكبرى للبيهقي ١٩٧/٩ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢٧/٤ . ومجمع الزوائد، للهيشمي ٢٧٨/١، ٢٧٨/١، ٢٦٦، ٢٦٦، ١٦٩، ٢٧٦، ١٠١/١٠ . وموارد الظآن مرح السنة، للبغوي ٣٣٦/١١، والمطالب العالية، لابن حجر ١٩١. والترغيب والترهيب ١٤٣/١ . وتفسير القـرطبي ٦٤/٩ . وفتـح الباري ٤٤/١٠ . ومسند أبي عـوانـة (٣٤/١).

(٥٥٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول.

(٥٦٠) في ب: فيلزم الرد.

فيرَوْن أنَّ وقوعَ الطلاق فائدتُه تنقيصُ العدد الذي جُعل له، وهو الثلاثة خاصة، وأن أحكام الزوجية لم ينحلّ منها شيء ولا اختلَّ، فيعسر عليه بيانُ فائدة الرد؛ لكونهم قالوا: إن أحكامَ الزوجية وإن كانت باقيةً فإن المرأةَ ما دامت في العِدّةِ سائرةٌ في سبيل الرد، ولكن بانقضاء العدة<sup>(٢٥٥)</sup> فالرجعةُ ردِّ عن هذه السبيل التي أخذت في سلوكها وهو ردِّ مجازي، والردُّ الذي حكمنا به ردِّ حقيقي؛ إذ لا بدَّ أن يكون هناك زوال مُنْجز يقع الردّ عنه حقيقة.

الفائدة الثالثة : قوله تعالى : ﴿ فِي ذَلِكَ ﴾ : يعني في وقت التربُّص ، وهو أَمَدُ العِدَّة .

المسألة السابعة:

يتركّب عليه إذا قالت المرأة: انقَضَت عِدَّتي قُبِل قولُها في مدةٍ تنقضي في مثلها العِدَّة عادةً من غير خلاف. فإن أَخْبَرَتْ بانقضائها في مُدَّةٍ تقع نادراً فقولان:

قال في المدونة: إذا قالت: حِضتُ ثلاث حِيَض في شهر صُدِّقت إذا صدَّقها النساء.

وقال في كتاب محمد : لا تصدَّق في شهر ولا في شهر ونصف، وكذلك إنْ طوّلت ؛ فقال في كتاب محمد ، في المطلقة تقيم سنة لتقول لم أُحِضْ إلاّ حيضةً : لم تصدَّق وإنْ لم تكن ذكرت ذلك وكانت غير مرضع .

قال ابن مزین <sup>(۱۲۰)</sup> : إذا ادَّعَتْ تأخُّر حَيْضِها بعد الفطام سنةً حلفت بالله ما حاضت ، وهذا إذا لم تُعْلَم لها عادة .

قال القاضي: وعادةُ النساء عندنا مرة واحدة في الشهر، وقد قلَّتْ الأديانُ في الذُّكْرَان فكيف بالنَسْوان؟ فلا أرى أن تمكَّن المطلقةُ من الزواج إلاّ بعد ثلاثة أشهر من يوم الطلاق، ولا يسأل عن الطلاق كان في أول الطُّهْر أو آخره.

(٥٦١) في ب: سائرة في سبيل الزوال بانقضاء العدة.

(٥٦٢) ابن مزين: سِتَأْتِي ترجمته في المجلد الثاني.

( ۲۲۸ ) HE PRINCH GHAZI TRUST البقرة البقرة الآية ( ۲۲۸ ) FOR QURANIC THOUGHT ( البقرة الآية ( ۲۲۸ )

المسألة الثامنة (٢٢٥):

207

إذا قال: أخبرتني بانقضاء عدّتها فكذّبَتْه حلفَتْ وبَقِيت العدَّة، فإن قال: راجعتُها فقالت: قد انقضت عِدّتي لم يُقْبل ذلك منها بعد القول. وقيل قُبِل ذلك، وهذا تفسيرُ علمائِنا.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَرَادُوا إِصْلاحاً ﴾:

المعنى إن ْقصدَ بالرَّجْعَةِ إصلاحَ حالِه معها، وإزالةَ الوَحْشة بينها، لا على وَجْهِ الإضرار والقَطْع بها عن الخلاص من رِبْقةِ النكاح، فذلك له حلال، وإلا لم تحلّ له. ولما كان هذا أمراً باطناً جعل اللهُ تعالى الثلاث عَلَماً عليه، ولو تحققنا نحن ذلك المقصد منه لطلَّقنا عليه.

> المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ﴾: يعنى مِنْ قَصْدِ الإصلاح ومعاشرةِ النكاح.

المعنى أنّ بعولتهنَّ لما كان لهم عليهن حقّ الردّ كان لهن عليهم إجمالُ الصحبة، كما قال تعالى بعد ذلك في الآية الأخرى: ﴿ **فإمساكٌ بمعروفٍ أو تسريحٌ بإحسانٍ ﴾** [ البقرة: ٢٢٩ ]، بذلك تفسيرٌ لهذا المجمل.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ ﴾:

هذا نصِّ في أنه مفضَّلٌ عليها مقدَّمٌ في حقوق النكاح فوقها ، لكنَّ الدرجة هاهنا مجملةٌ غير مبيَّنٍ ما المرادُ بها منها ، وإنما أُخِذت مِنْ أَدِلَّةٍ أخرى سِوَى هذه الآية ، وأَعْلَم الله تعالى النساءَ هاهنا أنَّ الرجالَ فوقهنَّ ، ثم بيَّن على لسان ِ رسولِه ذلك .

وقد اختلف العلماء في المراد بهذه الدرجة على أقوال كثيرة؛ فقيل: هو الميراث. وقيل: هو الجهاد. وقيل: هو اللّحية؛ فطُوبَى لعبدٍ أمسكَ عما لا يَعْلَمُ، وخصوصاً في كتاب الله العظيم. ولا يَخْفَى على لبيب فضلُ الرجال على النساء، ولو لم يكن إلا أنّ المرأة خلِقت من الرجل فهو أَصلُها. لكن الآية لم تأتِ لبيان درجةٍ مُطْلَقة حتى

(٥٦٣) من هنا حتى المعقوفة التي في المسألة الثالثة من الآية ١٥ من سورة آل عمران ساقط من أ.

يُتصرَّف فيها بتعديد فضائل الرجال على النساء؛ فتعيَّن أنْ يطلبَ ذلك بالحقّ في تقدمهن في النكاح؛ فوجدناها على سبعة أوجه: الأول: وجوب الطاعة، وهو حقٌّ عام.

YOV

الثاني: حقّ الخدمة، وهو حقٌّ خاص، وله تفصيلٌ، بيانُه في مسائل الفروع. الثالث: حَجْر التصرف إلاّ بإذْنِه.

الرابع: أن تقدِّمَ طاعتَه على طاعةِ الله تعالى في النوافل، فلا تصومُ إلا بإذنه، ولا تحج إلاّ معه.

الخامس: بَذْل الصداق.

سورة البقرة الآبة (٢٢٩)

السادس: إدْرَار الإنفاق.

السابع: جواز الأدب له فيها. وهذا مبيَّنٌ في قوله تعالى: ﴿ **الرجالُ قَوَّامُون على** النساء ﴾ [ النساء: ٣٤ ] إن شاء الله تعالى.

### الآية السابعة والستون

قوله تعالى: ﴿ الطَّلاَقُ مَرَّتَانَ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانِ ، وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئاً إلاَّ أَنْ يَخَافَا أَلاَّ يُقِيماً حُدُودَ اللهِ، فَإِنْ خِفْتُمُ أَلاَ يُقِيما حُدُودَ اللهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِما فِيما إفْتَدَتْ بِهِ، تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلاَ تَعْتَدُوها. وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [الآية: ٢٢٩].

فيها ثماني عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في سببها:

ثبت أنَّ أهلَ الجاهلية لم يكن عندهم للطلاق عدد، وكانت عندهم العِدَّة معلومة مقدَّرة، فروى عُروة قال: كان الرجلُ يطلق امرأته ثم يراجعُها قبل أن تَنْقَضِي عدَّتُهَا، فغضب رجلٌ من الأنصار على امرأته، فقال: لا أَقْرَبُكَ ولا تحلِّين مني. قالت له: كيف؟ قال: أطلقك حتى إذا جاء أَجَلُك راجَعْتُك، فشَكَتْ ذلك إلى النبي عَظِيْتُهُ السلة (۲۲۹) PRINCE GHAZI TRUST البقرة البقرة الآية (۲۲۹) FOR QURANIC THOUGHT (المجمعة المحمد المحم

> فأنزل الله تعالى : ﴿ **الطَّلاَقُ مَرَّتَانَ ﴾** (٢٠<sup>٥)</sup> . المسألة الثانية : في مقصود الآية :

قال البخاري: باب جواز الثلاث، لقوله تعالى: ﴿ **الطَّلاَقُ مَرَّتانَ ﴾** إشارة الى أنَّ هذا التعديد إنما هو فسحةٌ لهم، فمن ضيَّق على نَفْسِه لزمه.

المسألة الثالثة:

101

قال بعضُهم: جاءت هذه الآيةُ لبيان عدد الطلاق؛ وقيل: جاءت لبيان سنَّة الطلاق. والقولان صحيحان؛ فإنَّ بيانَ العدد بيان السنَّة في الردّ، وبيان سنَّة الوقوع بيانُ العدد.

وتحقيقُ هذا القول أنَّ الطلاق كان في الجاهلية فِعْلاً مهملاً كسائر أفعالها ، فشرع الله تعالى أُمَدَه ، وبيَّن حدَّه ، وأوضح في كتابه حُكْمَه ، وعلى لسان رسولهِ تمامَه وشَرْحَه ، فقال علماؤنا [ رحمة الله عليهم] <sup>(٥٦٥)</sup> : طلاقُ السنَّة ما اجتمعت فيه ثمانية شروط ، بيانها في كتب الفروع : أحدها : تفريق الإيقاع ومَنْع الاجتماع ، تولّى الله سبحانه بيانه في هذه الآية ، وهذا يقتضي أنْ تكون طَلْقَتين متفرقتين ؛ لأنها إنْ كانتا مجتمعتين لم يكن مرتين.

ورأى الشافعي أنَّ جَمْعَ الثلاثة مُباحٌ، وذلك يدلُّ عليه قوله تعالى: ﴿**لا تَدْرِي** لعلَّ اللهُ يُحْدِثُ بعد ذلك أَمْراً﴾ [ الطلاق: ١ ].

وكذلك يقتضي حديثُ ابن عمر المتقدم سياقُه أمرَيْن:

أحدهما : تفريق الإيقاع .

والثاني: كيفية الاستدراك بالارتجاع،وهي أيضاً تفسير المراد بالكتاب لقوله: فتلك العدَّةُ التي أمر الله تعالى أنْ يطلَّق لها النساء.

> (٥٦٤) انظر : (تفسير القرطبي ١٢٦/٣). (٥٦٥) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب .

المسألة الرابعة:

سورة البقرة الآية (٢٢٩)

إن هذه الآية عُرِّف فيها الطلاقُ بالألف واللام؛ واختلف الناسُ في تأويل التعريفِ على أربعة أقوال:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

209

الأول: معنــاه الطلاقُ المشروعُ [ مـرَتــان] <sup>(٢٢٥)</sup> ، فها جــاء على غيرِ هـــذا فليس بمشروع؛ يُرْوَى عن الحجاج بن أَرْطَاة <sup>(٢٢٥)</sup> والرافضة قالوا : لأنَّ النبيّ عَيَّظِيَّهُ إنما بُعِث لبيان الشرع، فها جاء على غيره فليس بمشروع.

الثاني: معناه الطلاق الذي فيه الرجْعةُ مرَّتان ؛ وذلك لأنَّ الجاهلية كانت تطلِّقُ وتردُّ أبداً، فبيَّنَ اللهُ سبحانه أنَّ الردَّ إنما يكون في طلقتين، بدليل قوله تعالى: ﴿ فإمْساكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بإحسانَ﴾.

الثالث : أنَّ معناه الطلاقُ المسنونُ مَرَّتان ؛ قاله مالك .

الرابع : معناه الطلاقُ الجائزُ مرَّتان ؛ قاله أبو حنيفة .

فأما مَن قال: إنَّ معناه الطلاق المشروع فصحيح؛ لكن الشرع يتضمَّن الفَرْض والسنَّة والجائز والحرام، فيكون المعنيُّ بكونه مشروعاً أحدَ أقسام المشروع الثلاثة المتقدمة، وهو المسنون؛ وقد كنا نقولُ بأنَّ غيره ليس بمشروع، لولا تظاهرُ الأخبار والآثار وانعقادُ الإجماع من الأمَّة بأن مَن طلَّق طَلْقتين أو ثلاثاً أنَّ ذلك لازِمٌ له، ولا احتفالَ بالحجّاج وإخوانه من الرافضة، فالحقُّ كائنٌ قَبْلَهم. فأما مذهبُ أبي حنيفة في أنه حرام فلا معنى للاشتغال به هاهنا؛ فإنه متفق معنا على لزومه إذا وقع. وقد حققنا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة الخامسة: في تحقيق القول في قوله: ﴿ مَرَّة ﴾:

وهي عبارة في اللغة عن الفَعْلة الواحدة في الأصل، لكن غلب عليها الاستعمالُ،

- (٥٦٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (٥٦٧) في ب: يروى عن الحجاج والرافضة.
  - (٥٦٨) في د : وقد تحققنا ذلك.

فصارت ظَرْفاً، وقد بيَّنا ذلك في كتاب «ملجئة المتفقهين إلى معرفة غَوامِضِ النحوين».

THE PRINCE GHAZI TRUST والمقرة الآية ( ۲۲۹ ) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة السادسة : قوله تعالى : ﴿ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحسانٍ ﴾ :

0 100000

قيل: الإمساكُ بالمعروف الرجْعَةُ الثانية بعد الطَّلْقة الثانية، والتسريحُ الطلقة الثالثة.

وقيل: التسريح بإحسان الإمساك حتى تنقضيَ العدة، وكلاهما ممكنٌ مرادٌ، قال الله تعالى: ﴿**فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾ [الطلاق: ٢]؛ يعني: إذا قارَبْنَ انقضاءَ العدة فراجعوهنَّ أو فارقوهنّ.** 

وقد يكونُ الفراقُ بإيقاع الطلاق الذي قاله حيئنذ. وقد يكون إذا راجعها وقال بعد ذلك، وقد يكون بالسكوت عن الرجعة حتى تنقضي العدّةُ؛ فليس في ذلك تناقض.

وقد قال قوم: إنَّ التسريحَ بإحسانِ هي الطلقةُ الثالثة، وورد في ذلك حديث أنَّ النبي ﷺ قال: « التسريحُ بإحسانٍ هي الطلقة الثالثة » <sup>(٢٥٥)</sup> . ولم يصحّ . **المسألة السابعة:** 

هذه الآية عامة في أنَّ الطلاق ثلاث في كل زَوْجَين، إلا أنَّ الزوجين إن كانا مملوكَيْن فذلك من هذه الآية مخصوص، ولا خلاف في أنّ طلاق الرقيق طلقتان؛ فالأولى في حقه مرة، والثانية تسريح بإحسان، لكن قال مالك والشافعي: يُعْتَبَرُ عدده برق الزوج. وقال أبو حنيفة: يعتبر عدَدُه برق الزوجة.

وقـد قـال الدارقُطْني: ثبـت أنَّ النبيَّ عَلَيْتَهُم قـال: «الطلاقُ بـالـرجـال والعـدّةُ بالنساء » <sup>(٥٧٠)</sup>. والتقدير: الطلاق معتبر بالرجال، ولا يجوز أن يكون معناه الطلاق موجود بالرجال، لأنّ ذلك مشاهَد، لا يجوز أنْ يعتمده النبيَّ عَلَيْتَهُمُ بالبيان.

فإن قيل: فقد رَوى الترمذي، وأبو داود أن النبيَّ ﷺ، قال: «طلاقُ الأمَة

(٥٦٩) انظر: (تفسير ابن كثير ١/٣ . وتفسير الطبري ٢٧٨/٢).

(٥٧٠) سيأتي تخريجه.

27.

سورة البقرة الآية (٢٢٩) .....

طلقتان، وعِدتها حَيْضَتان » <sup>(۷۷)</sup>.

قلنا: يَرْوِيه مظاهر بن أسلم، وهو ضعيف؛ ألاَ ترى أنه جعل فيه اعتبار العدَّة والطلاق بالنساء جميعاً، ولا يقولُ السَّلَفُ بهذا؛ فقد رَوَى النسائي، وأبو داود، عن ابن عباس أنه سأل [ عن مملوك] <sup>(٢٧٥)</sup> كانت تحته مملوكة فطلَّقها طلقتين ثم أُعتقا: أيصلح له أن يتزوَّجها؟ قال: نعم، قَضَى بذلك رسولُ الله يَشْتِرُ <sup>(٢٧٥)</sup>. ولأنَّ كل مِلْك إنما يعتبَرُ بحال المالك لا بحال المملوك. وبيانُه في مسائل الخلاف.

171 .

قال الشافعي: يؤخذ من هذه الآية أنَّ السراحَ من صريح ألفاظِ الطلاق الذي لا يفتقر إلى نِيَّة، وليس مأخوذاً من هذه الآية، وإنما يؤخذ من الآية التي بعدها. ويأتي الكلام عليه إن شاء الله تعالى.

ولا يمتنع أن يكونَ المرادُ بقوله تعالى: ﴿ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانَ ﴾ الطَّلْقَةَ الثالثةَ كما بيّنا، ويكون قوله تعالى بعد ذلك: ﴿ فإنْ طَلَّقَها ﴾ بياناً لحكم [ الحرةِ ] <sup>(٧٥)</sup>الواقع عليها، وهو الشرطُ الأول بعينه – كما قال الله تعالى في تفسيرنا وتفسير الشافعي من أنّ الأول هو الثاني.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ ﴾:

ظنَّ جَهَلَةٌ من الناس أنَّ الفاء هنا للتعقيب، وفسّر أنّ الذي يَعْقُب الطلاق من الإمساك الرَّجْعَة؛ وهذا جهلٌ بالمعنى واللسان:

- (٥٧١) انظر: (سنن أبي داود، ٢١١٩. وسنن الترمذي ٨١٨٢ والمستدرك ٢٠٥/٢. وتلخيص الحبير ٤١٢/٣ . وإرواء الغليل ١٥٠/٧ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٢٨٩. والدر المنثور ٢٧٥/١. وتفسير القرطبي ١١٨/٣. وتفسير ابن كثير ٢٩٦/١ . وسنن الدارقطني ٣٨/٤، ٣٩. والعلل المتناهية ١٥٧/٢).
  - (٥٧٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
    - (٥٧٣) سيأتي تخريجه.
  - (٥٧٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

أما جَهْلُ المعنى فليست الرجعةُ عُقَيْب الطَّلْقَتَين، وإنما هي عُقيب الواحدة كما هي عُقيب الثانية، ولو لزمت حكم التعقيب في الآية لاختصَّتْ بالطلقتين.

GHAZI TRUST

171

HEPRINC FOR QURA

وأما الإعراب فليست الفاء للتعقيب هنا، ولكن ذكر أهلُ الصناعة فيها معاني، أمّهاتها ثلاثة:

أحدها : أنها للتعقيب ، وذلك في العطف ، تقول : خرج زيد فعمرو .

الثاني: السبب، وذلك في الجزاء، تقول: إن تفعل خيراً فالله يجزيك؛ فهو بعده؛ لكن ليس معقباً عليه.

الثالثة : زائدة ، كقولك : زيد فمنطلق ، كما قال الشاعر :

وقائلةٍ خَوْلان ف انكِحْ فت اتَهم [واكرُومة الحيين خلو كماهيا]<sup>(٥٧٥)</sup> وهذا لم يُصَحِّحه سيبويه.

والذي قاله صحيح من أنَّ الفاء هاهنا ليست بزائدة، وإنما هي في معنى الجواب للجملة، كأنه قال: هذه خَوْلان فانْكِحْ فتاتهم.

كما تقول: هذا زيد فقُمْ إليه، ويرجع عندي إلى معنى التسبَّب، فيكون معنيين. المسألة العاشرة:

قال علماؤنا : إذا وطىء بنيَّةِ الرجْعَةِ جاز ، وكان من الإمساك بالمعروف؛ لأنه إذا قال : قَدْ راجعْتُكِ كان معروفاً جائزاً ، فالوطْء أَجْوَز .

> فإنْ قيل: هي محرَّمةٌ بالطلاق، فكيف يُباحُ له الوَطْء؟ قلنا: الإباحةُ تحصل بنيَّةِ الرَّجعة، كما تحصلُ بقولها.

فإنْ قيل: فقد قال الله تعالى: **﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾** [ الطلاق: ٢ ]؛ والإشهادُ يتصوَّرُ على القول ولا يتصوَّرُ على الوَطْء . قلنا: يتصوَّر الإشهادُ على الإقرار بالوَطْء .

(٥٧٥) قال البغدادي في خزانة الأدب ٤١٠/١ : البيت من أبيات سيبويه التي لم يعرف لها ناظم.

سورة البقرة الآية (٢٢٩) .....

فإن قيل: إنما يشهد على الإقرار بِفِعْله بعد فِعْله. وظاهرُ الآية أنَّ الوطء لا يحلُّ إلا بعد الإشهاد.

THE PRINCE GHAZI TRUST

**FOR OURĂNIC THOUGHT** 

777 .....

قلنا : ليس في الآية إيقافُ الحلِّ على الإشهاد ، إنما فيه إلزامُ الإشهاد ، وذلك يتبيَّنُ عند ذِكْرِ الآية إنْ شاء الله تعالى .

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا ﴾:

قال قومٌ: يعني مِنْ الصَّدَاق؛ وعندي أنه من كلِّ شيء أعطاها؛ فإن الصَّدَاقَ وإن كان نِحْلَة شرطية فها نَحَلها بعده مثلُه؛ لكونه نِحْلَة عن نيَّة، عام في كل حالة من نكاح أو طلاق ، عام في كل وَجْهٍ من ابتداء أخْذِ الزوج له أو إعطائها هي إياه له على الخلاص مِنْ نِكاحِه.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَخَافَا أَلاَّ يُقِيا حُدُودَ اللهِ ﴾ .

وفي ذلك تأويلاتٌ كلّها أباطيل، وإنما المرادُ به أنْ يظنَّ كلُّ واحدٍ منهما بنفسه ألا يُقيَمَ حقَّ النكاح لصاحبه حسبا يجبُ عليه فيه لكراهيةٍ يعتقدُها ، فلا حرجَ على المرأة أن تفتدِيَ ولا على الزوج أن يأخذ .

وقد أكَد الله تعالى المنع حالة الفراق بقوله تعالى : ﴿ وإن أردتُم اسْتِبْدالَ زَوْج مكانَ زَوْج وآتيتُم إحداهُنَّ قِنْطاراً فلا تأخذُوا منه شيئاً أتأخذونَه بُهْتاناً وإثماً مُبِيناً ﴾ [ النساء : ٢٠ ] ؛ وذلك لأنها حالة تَشْرَه النفوسَ فيها إلى أن يأخذ الزوج ما نحله الزوجة في حالة النكاح ؛ إذْ يخطر له أنَّ لك إنما كنْت أعطيت على النكاح ، وقد فارقت فأنت معذور في أخذك ؛ فمنع الله تعالى ذلك بقوله : ﴿ ولا تعضُلُوهُنَّ لتذهَبُوا ببَعْض ما آتيتموهنَّ ﴾ [ النساء : ١٩ ] ، وجوَّزَه عند مساحة المرأة به فقال تعالى : ﴿ فإنْ طِبْنَ لَكُم عن شَيْء منه نَفْساً فكُلُوهُ ﴾ [ النساء : ٤ ] ، وحلّلَ أخذ النصف بوقوع الفراق قبل الدخول بقوله تعالى : ﴿ وإنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ من قَبْلِ أن تَمَسُّوهُنَّ ، وقد فرضَتُم هن قريضة فني منه نفساً فكُلُوهُ ﴾ [ النساء : ٤ ] ، وحلّلَ أخذ النصف بوقوع الفراق قبل الدخول بقوله تعالى : ﴿ وإنْ طَلَقْتُمُوهُنَ من **يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾** [ البقرة: ٣٣٧ ]. على ما يأتي بيانُه في موضعه إن شاء الله تعالى. المسألة الثالثة عشرة:

272

THE PRI سورة البقرة الآية (۲۲۹)

تعلَّق مَنْ رأى اختصاص الْخُلْع بحالة الشقاق بقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُم أَلاَ يُقِيما حُدُودَ الله ﴾ فشرط ذلك، ولا حجَّة لهم فيه ؛ لأنَّ الله تعالى لم يذكره على جهة الشَّرْط ؛ وإنما ذكره لأنه الغالب من أحوال الخلْع ؛ فخرج القول على الغالب ولحق النادر به ، كالعدَّة وُضِعت لبراءة الرحم ، ثم لحق بها البريَّةُ الرحم وهي الصغيرة واليائسة ، والذي يقطع العُذْرَ ويوجبُ العِلم قوله : ﴿ فَإِنْ طِبْنَ لَكُم عَن شيء مِنْهُ فَفُساً فَكُلُوه هَنيئاً مَريئاً ﴾ [ النساء : ٤] ؛ فإذا أعطَتْك مالَها برِضاها مِنْ صَداق وغيره فَخُدْه.

هذا يَدُلُّ على أنَّ الْخُلْعَ طلاق، خلافاً لقول ِ الشافعي في القديم إنه فَسْخٌ.

وفائدةُ الخلافِ أنه إن كان فسخاً لم يعدَّ طلقة. قال الشافعي: لأنَّ الله تعالى ذكر الطلاق مرتين، وذكر الْخُلْع بعده، وذكر الثالث بقوله تعالى: ﴿ فإنْ طَلَقها فلا تحل له من بعد حتى تنكع زوجاً غيره ﴾. وهذا غَيْرُ صحيح، لأنه لو كان كلُّ مذكور في معرض هذه الآيات لا يُعَدَّ طلاقاً لوقوع الزيادة على الثلاث لما كان قوله تعالى: ﴿ أَوْ تَسرِيحٌ بإحْسان ﴾ طلاقاً، لأنه يزيدُ به على الثَّلاث، ولا يفهم هذا إلاّ غبي أو مُتَغاب؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ الطلاقُ مرَّتان فإمساكٌ بمعروف أو تسريحٌ بإحسان ﴾، فإنْ وقعَ شيء مِنْ هذا الطلاق بِعوض كان ذلك راجعاً إلى الأولى والثانية دون الثالثة التي هي ﴿ أو تسريح بإحسان ﴾؟ حسبا تقدَّم؛ فلا جناحَ عليه فيه، فإنْ طلَقها ثالثةً فلا تحلّ له من بعد حتى تنكحَ زوجاً غيره كان بفدية أو بغير فدية، وقد بينا فسادَ قولِهم: إنَّ الْخُلْعَ فسخٌ \_ في مسائل الخلاف.

المسألة الخامسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلاَ تَعْتَدُوهَا ﴾: فيه قولان:

الأول: قيل: هي في النكاح خاصَّة، وهو قولُ الأكثر .

الثاني: أنها الطاعة، يُرْوَى عن ابن عباس وغيره. وهو الأصح، لأنه إذا كان أحدُ الزَّوْجَين لا يُطِيعُ الله تعالى ولا يطِيعُ صاحبَه في الله فلا خيْرَ لهما في الاجتماع، وبه أقول.

570

### المسألة السادسة عشرة:

سورة البقرة الآبة (٢٢٩)

قال مالك: المبارئة المخالعة <sup>(٢٧٥)</sup> بمالها قبْلَ الدخول، والمخالعة إذا فعلت ذلك بعد الدخول، والمفتديةُ المخالعة ببعض مالها، وهذا اصطلاحٌ يدخُلُ بعضُه على بعض. وقد اختلف الناسُ في ذلك؛ فالأكثرُ أنَه يجوزُ الْخُلْعُ بالبَعْض من مالها، وبالكلِّ بأنْ تزيده على مالها عليه من مالِها المختصّ بها ما شاءت إذا كان الَضرَرُ من جهتها.

وقال قوم: لا يجوزُ أنْ يأخذَ منها أكثر مما أعطاها، منهم الشعبي وابن المسيّب، ويُرْوَى عن عليّ مثله، ونصّ الحديث في قصةِ ثابت بن قيس يدلُّ على جواز الْخُلْع بجميع ما أعطاها، وعمومُ القرآن يَدُلُّ على جوازِه بأكثر من ذلك لقوله تعالى: ﴿ فَلاَ جُناحَ عَلَيْهِما فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ ﴾؛ فكلُّ ما كان فَداءَ فجائزٌ على الإطلاق. المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَعْتَدُوها ﴾.

بَيَّن تعالى أحكامَ النكاحِ والفِراق، ثم قال تعالى: تلك حدودي التي أمـرتُ بامتثالها فلاتعتدوها، كما بيَّنَ تحريمات الصيام في الآية الأخْرَى، ثم قال: تلك حدُودِي فلا تَقْرَبُوها، فقسَّمَ الحدودَ قسمين: منها حدودُ الأمْر بالامتثال، وحدودُ النهي بالاجتناب.

# المسألة الثامنة عشرة:

احتجَّ مشيخةُ خُراسان من الحنفية على أنَّ المختلعة يلحَقُها الطلاق بقوله تعالى: **﴿ فَإِنْ طَلَّقَها فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾** [ البقرة: ٣٣٠ ]. قالوا : فشرع اللهُ سبحانَه وتعالى صريحَ الطلاقِ بعد المفاداة بالطلاق؛ وإنما قلنا بعدها لأنَّ الفاء حرْفُ تعقيب.

<sup>(</sup>٥٧٦) في ب: المفادية المخالعة.

قلنا : معناه فإنْ طلقَها ولم تعتد ، لأنه شرع قبل الابتداء بطلاقين فيكون الابتداء ثالثة <sup>(٥٧٥)</sup> ، ولا طلاق بعدها ليكونَ مرتّباً عليها ، ويكون معقّباً به ، فالصريح المذكور على سبيل المعاقبة معناه إن لم يكن فداء ولكن كان صريحاً ، ودليله أن الله تعالى شرع طلْقتين صَرِيحتين ، ثم ذكر بعدهما إمساكاً بمعروف أو تسريحاً بإحسان ، إما بالترك ليتبين ، وإما بالطلقة الثالثة ، فيكون تمليكاً للثالثة ؛ فإن افتدت فلا جناح عليها فيه ، وإن لم تفتد وطلّقها كان كذا ، كما أخبر به ، فيكون بياناً لكيفية التصرف فيا بقي من ملك الثالثة .

Constant Co

THE PRINCE GHAZI TRUST ورة البقرة الآية (۲۲۹) FOR QURANIC THOUGHT

فإن قيل: حرفُ الفاء يقتضي الترتيب وقد رتّب الصريح على الفداء فلا يعدل عنه، وذلك أنه تعالى قال: ﴿ **الطلاقُ مَرَتانَ ﴾،** ثم قال: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَت بِه ﴾ أي فيا فدَتْ به نَفْسَها من نكاحها بمالها، ولا بُدَّ في ذلك من طلاق فتكون المفاداةُ طلاقاً بمال، وذلك هو المذكور في قوله تعالى: ﴿ **الطلاقُ مرتان ﴾** حتى لا يلزمنا تَرْكُ القولَ بالترتيب الذي يقتضيه حرفُ الفاء، وعليه يدل مساقُ الآية، لأنها سيقَتْ لبيان عدد الطلاق وأحكام الواقع منه ب فبيَّنَ تعالى أنَّ العددَ ثلاث، وأنَّ الصريحَ لا يمنعَ وقوع آخر ب لقوله تعالى: ﴿ مرتّان ﴾، وبيّن أنه لا يقطع الرجعةَ بقوله تعالى في في ماك معروف ﴾ ولا إيقاع الثالثة، لقوله تعالى بعده : ﴿ أَوْ سَرْيحَ بِإحسان ﴾ لو لم يذكر الوقوعَ ببدل ولا حكم ما بعده، فتبيَّن بقوله تعالى : فُولا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِه أَنَّ الافتداء بالمال عن النكاح جائز ، وطلاق شريع بإحسان ﴾ لو لم يذكر الوقوعَ ببدل ولا حكم ما بعده، فتبيَّن بقوله تعالى : فولا جمان المادة مالاقًا فيما المُتدت بِه ؟ فولا جامان ما لا منه ما يقاه العده المائة مقوله تعالى المائة والمائة مقوله تعالى المائة والمريح بال يقطع الرجعة بقوله تعالى النه لا ينه لا يقطع الثالثة مقوله تعالى المائة مقوله تعالى المائة مقوله تعالى في فائون فولا جناع المائة مقوله تعالى المائة منه مائه ما يذكر الوقوعَ بنه منه فله منه منه فرين بقوله تعالى المائة مؤلال من النكاح جائز ، وطلاق في الجملة، وأنه لا رَجْعَة بعده، فإنه لم يذكر بعده رجعة بنائي المائية سيقَتْ لبيان جلة، فيكون التَرْكُ بَياناً.

ثم قال تعالى: ﴿ فَإِنْ طَلَّقَها ﴾ ، فبيَّن أنَّ الصريحَ يقعُ بعد الطلاق بمال .

قلنا : هذا تطويلٌ ليس وراءه تحصيل؛ إنما قال الله تعالى : ﴿ **فإمساك بمعروف**﴾ بما قد تردد في كلامنا ، جُمْلَتُه أنَّ الطلاقَ محصور في ثلاث، وأنَّ للزوج فيا دون الثلاثة الرجعة، وأن الثالثة تحرمها إلى غاية، وتبيّنَ مع ذلك كلِّه تحريم أخْذِ الصداق

(٥٧٧) في ب: فيكون الاقتداء ثالثة.

277

سورة البقرة الآية (٢٣٠)

إلاّ بَعْدَ رِضا المرأة لِما قد استوفى منها واستحلَّ من فَرْجِها، وأحكم أنه لا حجَّةَ له في أن يقولَ: تأخذُ بمقدار مُتْعَتي، وآخُذ بما بقي لي. وأوضَح أنَّ للمرأة أنْ تَفُكَّ نفسها من رِقِّ النكاح بما لها منه ومن غيره، وسواء أخذه في الأولى أو الثانية؛ أو الثالثة، لقوله تعالى بعد ذكر أعداد الطلاق الثلاث والمرتين والتسريح: ﴿ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فيما افْتَدَتْ بِهِ ﴾ كيفا كان الفداء؛ فكان بياناً لجواز الفِداء في الجملة كلّها لا في محلٍّ مخصوص منها بأولى أو ثانية أو ثالثة.

HAZI TRUST

225

جواب آخر : وأمَّا تحريمُ الرجْعَةِ في طلاق الْخُلْعِ فليس من هذه الآية، إنما اقتضت الآيةُ تحريمها بالثالثة، أو بالثلاث، فأمّا سقوطُ الرَجعةِ في الْمُفاداة فهأخوذٌ من دليلٍ آخر ، وهو حديثُ النبي ﷺ في شأن ثابت بن قيس فمعناه وفرقه.

جواب ثالث: أما قولهم: إن الصريح يقعُ بعد الطلاق، فنقول: نعم، ولكن في محلّه؛ ألاَ ترى أنَّ العدَّة لو انقضت لم يَقع طلاقٌ ثان، ولا يقع إذا خالعها في الأولى ولا في الثانية.

جواب رابع: قد بينًا قبل هذا تقدير الآية ونَظْم مساقها بما يقتضيه لفْظُها، لا بما لا يقتضيه ولا يدلُّ عليه كما فعلوا؛ فقارِنوا بين الأمْرَيْن تجدوا البَوْنَ بيّناً إن شاء الله تعالى.

#### الآية الثامنة والستون

قوله تعالى: ﴿فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ، فَإِنْ طَلَقَهَا فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ﴾ [ الآية: ٢٣٠ ].

وفيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ ﴾:

قال سعيد بن المسيّب : تحلُّ المطلَّقة ثلاثاً للأول بمجرد العَقْدِ من الثاني وإنْ لم يطأها الثاني ؛ لظاهر قوله تعالى : ﴿ فَلاَ تَحِلَّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾ ، والنكاح العَقْد . قال: وهذا لا يصحُّ من وجهين: أحدهما أن يقال له: بل هو الوطء ، ولفظ النكاح قد ورد بهما في كتاب الله تعالى جميعاً ، فها بالُه خصَّصَه هاهنا بالعَقْد .

E.PRINC المتورة البقرة الآية ( ۲۳۰ ) FOR QURA

فإن قيل: فأنتم لا تقولون به؛ لأنه شرط الإنْزالِ وأنتم لا تشترطونه.

إنما شرط ذَوْقَ العُسَيْلة، وذلك يكون بالتقاء الختانين، هذا لُبابُ كلام علماننا.

قال القاضي: ما مرَّ بي في الفقه مسألة أَعْسَر منها؛ وذلك أنَّ مِنْ أصول الفقه أنَّ الحكم هل يتعلق بأوائل الأسماء أو بأواخرها؟ وقد بينا ذلك في أصول الفقه، وفي بعض ما تقدم.

فإنا قلنا : إنَّ الحكم يتعلق بأوائل الأسماء لزمنا مذهبَ سعيد بن المسيب .

وإن قلنا: إنَّ الحكم يتعلق بأواخر الأسماء لزمنا أن نشترط الإنزالَ مع مَغِيب الحشفةِ في الإحلال، لأنه آخر ذَوْق العسيلة، ولأجل ذلك لا يجوزُ له أن يعزل عن الحرة إلا بإذنها؛ فصارت المسألةُ في هذا الحد من الإشكال، وأصحابُنا يهملون ذلك ويمحون القولَ عليه، وقد حققناها في مسائل الخلاف.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجاً غَيْرَهُ ﴾:

دليلٌ على أنَّ المرأة تزوِّج نفسَها؛ لأنه أضاف العقْدَ إليها، ولنا لو كان سعيد بن المسيّب يَرَى هذا مع قوله: إنّ النكاحَ العقد لجاز له؛ وأمّا نحن وأنتم الذين نرى أنَّ النكاحَ هاهنا هو الوَطْء فلا يصحُّ الاستدلالُ لكم معنا بهذه الآية.

فإن قيل: القرآنُ اقتضى تحريمها إلى العَقْد، والسنَّة لم تبدِّلْ لفظَ النكاح ولا نقَلَتْه عن العقد إلى الوطء، إنما زادت شرطاً آخر وهو الوطء.

قلنا : إذا احتمل اللفظُ في القرآن معنَيَيْنِ فأثبتت السنةُ أنَّ المرادَ أحدُهما فلا يقال إنَّ القرآن اقتضى أحدهما وزادت السنة الثانيَ ؛ إنما يقال : إنّ السنة أثبتت المرادَ منهما ، والعدولُ عن هذا جَهْلٌ بالدليل أو مُرَاغَمة <sup>(٨٧٥)</sup> وعنادٌ في التأويل .

(٥٧٨) المراغمة: الخروج.

277

### الآية التاسعة والستون

279

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَـأَمْسِكُـوهُـنَّ بِمَعْـرُوفٍ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ، وَلاَ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِتَعْتَدُوا، وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ، وَلاَ تَتَّخِذُوا آَيَاتِ اللهِ هُزُواً﴾ [الآية: ٢٣١ ]. فيها ستٌ مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ بَلَغْنَ ﴾:

سورة المقرة الآبة (٢٣١)

معناه قارَبْنَ البلوغَ؛ لأنَّ مَنْ بلغ أجلَه بانت منه امرأتُه وانقطعت رَجْعَته؛ فلهذه الضرورة جُعِلَ لفظ بلغ بمعنى قارَب، كما يقال: إذا بلغْتَ مكةَ فاغتسل.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾ :هو الرَّجْعَةُ مع المعروف محافظَةً على حدود الله تبارك وتعالى في القيام بحقوق النكاح.

# المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾ :

يعني طلّقُوهنَّ .

قال الشافعي: هذا من ألفاظ التصريح في الطلاق، وهي ثلاثة: طلاق، وسراح، وفِراق. وفائدتها عنده أنها لا تفتقرُ إلى النية؛ بل يقعُ الطلاقُ بذِكْرِها مجردةً عن النية.

وعندنا أنَّ صريحَ الطلاق الذي لا يفتقر إلى النية نَيَّف على عشرة ألفاظ، ولم يذكر اللهُ تعالى هذه الألفاظَ ليبيِّنَ بها عددَ الصريح؛ وإنما دخلت لبيان أحكامٍ عُلقت على الطلاق، فلا تستفادُ منه، ما لم يذكر لأجله ولا في موضعه.

وقد بينًا ذلك في المسائل، ولا يصح أن يُجْعَلَ قولُه هاهنا: ﴿ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ﴾ صريحاً في الطلاق قَطْعاً؛ لأنَّ اللهَ تعالى إنما أراد بقوله: ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾، أي أرجعوهن قولاً أو فعلاً على ما يأتي بيانُه في سورة الطلاق، إن شاء الله تعالى. ومعنى ﴿ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ ﴾؛ أي اتركوا الارتجاع، فستسرح عند انقضاء العِدَّة بـالــطـلاق الأول، وليس إحداث طلاق بحال، وقد يكونُ الطلاقُ الذي كانت عنه العدة مكانه <sup>(٥٧٩)</sup>، فلا يكونُ لقوله تعالى: ﴿ **سَرّحُوهُنَ ﴾ مع**نى.

PRINC علمورة البقرة الآية ( ۲۳۱ ) For QURA

المسألة الرابعة: حكم الإمساكِ بالمعروف:

District O

أنَّ للزوج إذا لم يجِدْ ما ينفقٌ على الزوجة أن يطلِّقها؛ فإن لم يفعل خرج عن حدِّ المعروف، فيطلقها عليه الحاكم من أجل الضررِ اللاحقِ لها في بقائها عند منْ لا يقدِرُ على نفقَتِها.

فإن قيل: فإذا كان هذا العاجزُ عن النفقة لا يُمْسِك بالمعروف، فكيف تكلّفونه أنتم غَيْرَ المعروف، وهو الإنفاق، ولا يجوزُ تكليفُ ما لا يطاق؟

قلنا : إذا لم يُطِق الإنفاقَ بالمعروف<sup>(٨٠)</sup> أطاق الإحسانَ بالطلاق، وإلاَّ فالإمساكُ مع عدم الإنفاق ضِرِار .

وفي الحديث الصحيح للبخاري: «تقول لك زوجك: أَنْفِق عليّ وإلاّ طلّقني. ويقول لك عَبْدُك: أَنْفِق عليّ وإلاّ بِعْني. ويقول لك ابنُك: أنفق عليّ، إلى مَنْ تَكِلُنِي » <sup>(٨٥٥)</sup>.

### المسألة الخامسة:

1.1.

هذا يدلُّ على أنَّ الرجعةَ لا تكونُ إلا بقصد الرغبة، فإن قصد أنْ يمنعها النكاح ويقطع بها في أملها من غير رَغبة اعتداء عليها فهو ظالم لنفسه، فلو عرفنا ذلك نقضنا رَجْعته، وإذا لم نعرف نفذت، والله حسيبه.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللهِ هُزُواً ﴾:

قال علماؤنا : معناه لا تأخذوا أحكامَ اللهِ في طريق الهزء ، فإنها جدٍّ كلها ، فمن هزأ بها لزمَتْه .

- (٥٧٩) في ب: كانت عنده العدة مكانه.
  - (٥٨٠) في د : الإتفاق بالمعروف.
- (٥٨١) انظر : (تفسير القرطبي ١٥٦/٣ ، ١٥٦/٣ ، ٣٢٢/١٨ . والدر المنثور ٢٥٣/١ . وصحيح البخاري ٨١/٧).



وهذا اللفظُ لا يستعمَلُ إلاَّ بطريق القَصْد إلى اتخاذها هزُواً؛ فأما لزومُها عند اتخاذها هُزُواً فليست من قوةِ اللفظ؛ وإنما هو مأخوذٌ من جهة المعنى على ما بيَّناهُ في مسائل الخلاف.

ومِن اتخاذِ آياتِ الله هُزُواً ما رُوي عن ابن عباس أنه سُئِل عن رجل قال لامرأته: أنْتِ طالق مائة. فقال: يكفيك منها ثلاث، والسبعةُ والتسعون اتخذتَ بها آيات الله هُزُواً. فمن اتخاذها هُزُواً على هذا مخالفةُ حدودِها فيعاقب بإلزامها، وعلى هذا يتركب طلاقُ الهازل؛ ولست أعلمُ خلافاً في المذهب في لزومه؛ وإنما اختلف قول مالك في نكاح الهازل؛ فقال عنه علي بن زياد: لا يلزم، ومن أراد أن يخرّج على هذا طلاق الهازل فهو ضعيفُ النظر؛ لأنَّ إبطالَ نِكاحِ الهازل يُوجب إلزامَ طلاقهِ؛ لأنَّ فيه تغليب التحريم في البُضْع على التحليل في الوجْهَيْن جميعاً، وهو مقدم على الإباحة فيه إذا عارضته.

# الآية الموفية سبعين

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ﴾ [الآية: ٣٣٢].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ ﴾:

والبلوغُ هاهنا حقيقة لا مجازَ فيها؛ لأنه لو كان معناه قارَبْنَ البلوغ كما في الآية قبلها لما خرجت به الزوجةُ عن حكم الزوج في الرجْعَة، فلما قال تعالى: ﴿ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ﴾ تبيَّـن أنَّ البلوغَ قد وقع في انقضاء العدة، وأنَّ الزوجَ قد سقط حقُّه من الرجعة.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ ﴾:

العَضْل يتصرف على وجوهٍ مرجعُها إلى الْمَنْع، وهو المرادُ هاهنا؛ فنهى الله تعالى أولياءَ المرأة من منعها عن نكاح مَنْ ترضاه. وهذا دليلٌ قاطع على أنَّ المرأةَ لا حقّ لها في مباشرة النكاح، وإنما هو حقَّ الوليِّ، خلافاً لأبي حنيفة، ولولا ذلك لما نهاه الله عن مَنْعها.

0 1.2219

HE PRIN المقررة البقرة الآية ( ٢٣٣) For our

وقد صحَّ أنَّ معقل بن يسار <sup>(٨٨٠)</sup> كانت له أختٌ فطلقها زوجُها، فلما انقضت عِدَّتُها خطبها، فأبى معقل، فأنزل الله تعالى هذه الآية، ولو لم يكن له حقٌّ لقال الله تعالى لنبيه عليه السلام: لا كلامَ لمعقل في ذلك.

وفي الآيةِ أسئلةٌ كثيرة يقطعها هذا الحديث الصحيح، خرّجه البخاري.

فإن قيل: السببُ الذي رَوَيْتم يبطل نَظْم الآية؛ لأن الوليّ إذا كان هو الْمُنْكِح فكيف يُقال له: لا تمتنع من فعل نفسك، وهذا محال.

قلنا : ليس كما ذكرتم ، للمرأة حقَّ الطلب للنكاح ، وللوليِّ حقَّ المباشرة للعقد ؛ فإذا أرادت مَنْ يُرْضَى حاله ، وأَبَى الوليُّ من العَقْد فقد منعها مرادَها ، وهذا بيّن . المسألة الثالثة : قوله تعالى : ﴿ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوفِ ﴾ :

يعني إذا كان لها كفؤاً ، لأن الصداقَ في الثيب المالكة أمرَ نفسها لا حقَّ للوليِّ فيه ، والآيةُ نزلت في ثَيّب مالكةٍ أمرَ نفسِها ، فدلَّ على أنَّ المعروفَ المراد بالآية هو الكفاءة ، وفيها حقٌّ عظيم للأولياء ، لما في تَرْكِها من إدخال العارِ عليهم ؛ وذلك إجماعٌ من الأمة .

### الآية الحادية والسبعون

قوله تعالى: ﴿وَالوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسْوَتُهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ لاَ تُكَلَّفُ نَفْسٌ إلاَّ وُسْعَهَا لاَ تُضَارَ وَالِدَة بِوَلَدِهَا وَلاَ مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ، وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذٰلِكَ، فَإِنْ أَرَادَا فِصَالاً عَنْ تَرَاض مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا وَإِنْ أَرَدْتُمُ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَوْلادَكُمْ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِذَا سَلَّمْتُمْ مَا آتَيْتُمْ بِالْمَعْرُوفِ ( الآية: ٣٣٣ ].

( ٥٨٢ ) في ب: معقل بن بشار .

222

سورة البقرة الآية (٢٣٣)

هذه الآية عُضْلة ولا يتخلص منها إلا بجُرَيْعة الذَّقَن مع الغصص بها بُرْهةً من الدهر ؛ وفيها خس عشرة مسألة : **المسألة الأولى:** 

6 135338

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قال عليُّ بن أبي طالب رضِيَ الله عنه: أقلُّ الْحَمْلِ ستةُ أشهر؛ لأن الله تعالى قال: **﴿وَحَمْلُهُ وفِصَالُه ثلاثون شهراً ﴾** [ الأحقاف: ١٥ ]. ثم قال تعالى: **﴿والوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَة ﴾،** فإذا أسقطْتَ حولين من ثلاثين شهراً بقيت منه ستةُ أشهر؛ وهي مدّةُ الحمل؛ وهذا من بديع الاستنباط.

المسألة الثانية: قسال الله تعسالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُسرُضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَـوْلَيْنَ ِ كَامِلَيْنِ ﴾:

واختلف الناسُ في فائدةِ هذا التقدير على قولَيْن:

فمنهم من قال: معناه إذا ولدت لستة أشهر أرضعت حولين، وإن ولدت لتسعة أشهر أرضعت واحداً وعشرين شهراً، وهكذا تتداخلُ مدّةُ الحمل ومدة الرضاع، ويأخذُ الواحدُ من الآخر.

ومنهم من قال: إذا اختلف الأبَوان في مدة الرضاع فالفصلُ في فِصاله من الحاكم حَوْلان.

والصحيحُ أنه لا حدَّ لأقلُّه، وأكثرُه محدودٌ بحولين مع التراضي بنصَّ القرآن.

المسألة الثالثة:

إذا زادت المرأةُ في رضاعها على مدة الحولين؛ وقع الرضاع موقعه إلى أن يستقلّ الولد .

وقال الشافعيُّ وغيره: لو زادَتْ لحظة ما اعتبر ذلك في حكم، ولو كان هذا حدّاً مؤقتاً لا تجوز الزيادةُ عليه، ولا تُعْتبر إنْ وُجدت لما أوقفه اللهُ تعالى على الإرادة كسائر الأعداد المؤقتة في الشريعة. وقال أبو حنيفة: يريد ستةَ أشهر . وقال زُفَر : ثلاث سنين ؛ وهذا كلَّه تحكّم . والصحيحُ أنَّ ما قرب من أمَد الفِطام عُرْفاً لحق به وما بَعُدَ منه خرج عنه من غير تقدير ؛ وفي مسائل الفروع تَتِمَّة ذلك .

HE PRINC المورة البقرة الآية ( ۲۳۳) FOR QURA

المسألة الرابعة: قـولـه تعـالى: ﴿وَعَلَى الْمَـوْلُـودِ لَـهُ رِزْقُهُـنَّ وَكِسْوَتُهُـنَّ بِالْمَعْرُوُفِ﴾:

دليل على وجوب نَفقةِ الولد على الوالد لعَجْزِه وضَعْفِه؛ فجعل اللهُ تعالى ذلك على يدي أبيه لقرابته منه وشفَقَتِه عليه؛ وسَمَّى الله تعالى الأمّ لأنَّ الغذاءَ يصل إليه بوساطتها في الرضاعة، كما قال تعالى: **﴿وإنْ كُنَّ أُولاَتِ حَمْلٍ فأَنْفِقُوا عليهن﴾** [ الطلاق: ٦ ]؛ لأنَّ الغذاء لا يصلُ إلى الْحَمْلِ إلاَّ بوساطتهن في الرضاعة؛ وهذا بابّ من أصول الفقه، وهو أنَّ ما لا يتمَّ الواجبُ إلاَّ به واجبّ مثله.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ بِالْمَعْرُوفِ ﴾:

۲۷٤

يَعْنِي على قَدْرِ حال الأب من السَّعَةِ والضيق، كما قال تعالى في سورة الطلاق: **(لِيُنْفِقْ ذو سَعَةٍ مِن سَعَتِهِ؛ ومَن قُدِرَ عليه رِزْقُه فلينفِقْ مما آتـاه الله)** [ الطلاق: ۷ ] . ومن هذه النكتة أخذ علماؤنا جوازَ إجارة الظئر بالنفقة والكسْوة، وبه قال أبو حنيفة، وأنكره صاحباه، لأنها إجارةٌ مجهولة فلم تجز، كما لو كانت الإجارة به على عمل الآخر، وذلك عند أبي حنيفة استحسانٌ، وهو عند مالك والشافعي أصلٌ في الارتضاع، وفي كل عمل، وحُمل على العُرْف والعادة في مثل ذلك العمل. ولولا أنه معروف ما أدخله الله تعالى في المعروف.

فإن قيل: الذي يدلُّ على أنه مخصوص أنه قُدِّر بحال الأب من عُسْرٍ ويُسر ، ولو كان على رَسْمِ الأجرة لم يختلف كبدل سائرِ الأعواض.

قلنا : قَدَّرُوه بالمعروفِ أصلاً في الإجارات، ونوعه باليسار والإقتار رِفْقاً ؛ فانتظم الْحُكْمان، واطردت الحكمتان.

وفي مسائل الخلاف ترى تمام ذلك إن شاء الله تعالى.

المسألة السادسة: في قوله تعالى: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَ ﴾: اختلف الناسُ هل هو حقّ لها أم هو حقّ عليها ؟

واللفظُ محتملٌ، لأنه لو أراد التصريح بقوله ﴿ عليها ﴾ لقال: وعلى الوالدات إرضاعُ أولادِهنَّ حوْلَيْن كاملين. كما قال تعالى: ﴿ وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ ﴾، لكن هو عليها في حال الزوجيَّة، وهو عليها إن لم يقبل غَيْرُها، وهو عليها إذا عدم الأب لاختصاصها به. وقد قدَّمْنا أنَّ في صحيح البخاري عن النبي يُؤاليَّم : « تقول لك المرأة: أنْفِقْ عليّ وإلاّ طلِّقني، ويقول لك العبد: أطْعمني واستعملني، ويقول لك ابنك: أنفق عليّ ؛ إلى مَنْ تَكِلُني » <sup>(٥٨٥)</sup>.

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

TVO

ولمالكٍ في الشريفةِ رَأْيٌ خصص به الآية فقال: إنها لا تُرضع إذا كانت شريفة. وهذا من باب المصلحة التي مهّدناها في أصول الفقه.

المسألة السابعة:

سورة البقرة الآية (٢٣٣)

قال علماؤنا : الْحَضانَة \_ بدليل هذه الآية \_ للأمّ والنصرة للأب ، لأنَّ الحضانةَ مع الرضاع ، ومسائلُ الباب تأتي في سورة الطلاق إن شاء الله تعالى .

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ لاَ تُضَارَّ والِدَةُ بِوَلَدِهَا وَلاَ مَوْلُودٌ لَهُ بِوَلَدِهِ﴾:

المعنى لا تَأْبَى الأمّ أَنْ ترضِعه إضراراً بأبيه، ولا يحلُّ للأب أن يمنع الأمّ من ذلك؛ وذلك كلُه عند الطلاق؛ لوجهين:

أحدهما : أن ذِكْرَ ذلك جاء عند ذكْر الطلاق، فكان بياناً لبعْضِ أحكامه المتعلقة به.

الثاني: أنَّ النكاحَ إذا كان باقياً ثابتاً فالنفقةُ واجبةٌ لأجله، ولا تستوجب الأمَّ زيادةً عليها لأجل رضاعه.

المسألة التاسعة:

إذا أراد الأبُ أن يُرْضِعَ الابنَ غَيْرَ الأَمِّ وهي في العِصْمَة لِتتفرَّغ له جاز ذلك، \_\_\_\_\_\_ (۵۸۳) راجع تخريجه في هامش (۵۸۱). ولم يَجُزْ لها أن تختص به إذا كان يقبلُ غيرها ، لما في ذلك من الإضرار بالأب ؛ بل لما في ذلك من غيال الابْن <sup>(٥٨٤)</sup> ، فاجتماعُ الفائدتين يوجب على الأمّ إسلام الولد إلى غيرها ، ولما في الآية من الاحتمال في أنه حقٌّ لها أو عليها .

المسألة العاشرة: قوله: ﴿ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ﴾ :

قال ابنُ القاسم – عن مالك: هي منسوخةٌ، وهذا كلامٌ تشمئزٌ منه قلوبُ الغافلين، وتحارُ فيه ألباب الشادين، والأمرُ فيه قريبٌ؛ لأنا نقولُ: لو ثبتت ما نسخها إلاَّ ما كان في مَرْتَبتها، ولكن وجهه أنَّ علماءَ المتقدمين من الفقهاء والمفسرين كانوا يسمُّونَ التخصيصَ نَسْخاً؛ لأنه رَفْعٌ لبعض ما يتناوله العمومُ ومسامحة، وجرى ذلك في ألسنتهم حتى أشكل ذلك على مَنْ بَعْدَهم، وهذا يظهَرُ عند من ارْتاضَ بكلام المتقدمين كثيراً.

وتحقيقُ القول فيه أنَّ قوله تعالى: **﴿وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ﴾** إشارة إلى ما تقدم؛ فمن الناس مَنْ رَدَّهُ إلى جميعه من إيجاب النفقة وتحريم الإضرار، منهم أبو حنيفة من الفقهاء، ومِنَ السلف قَتادةُ والحسن، ويُسْنَد إلى عمر رضي الله عنه، فأوجبوا على قرابةِ المولودِ الذين يرثونه نفقَتَه إذا عدم أبوه في تفصيل طويلٍ لا معنى له.

وقالت طائفة من العلماء : إن قَوْلَه تعالى : ﴿ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ ﴾ لا يَرْجِعُ إلى جميع ما تقدّم كلّه ؛ وإنما يرجعُ إلى تحريم الإضرار . المعنى : وعلى الوارث من تحريم الإضرار بالأمّ ما على الأبِ.

وهذا هو الأصلُ؛ فمن ادّعى أنه يرجع العطفُ فيه إلى جميع ما تقدم فعليه الدليل؛ وهو يدَّعي على اللغة العربية ماليس منها، ولا يُوجَد له نَظِيرٌ فيها. **المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَرَادَا فِصالاً عَنْ تَرَاضٍ مِنْهُمًا ﴾:** المعنى أنّ الله تعالى لَمّا جعل مُدّةَ الرضاع حولين بيَّنَ أنَّ فِطامها هو الفطام،

( ٥٨٤ ) . الغيل: رضاع المرأة ولدها وهي حامل.

سورة البقرة الآية (٣٣٣) الطلق

وفصالها هو الفصال، ليس لأحدٍ عنه مَنْزع، إلا أن يتفق الأبَوان على أقل من ذلك العدد من غير مضارّة بالولد؛ فذلك جائزٌ بهذا البيان.

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

777

المسألة الثانية عشرة:

هذا يدلَّ على جوازِ الاجتهاد في أحكام الشريعة؛ لأنَّ الله تعالى جعل للوالدين التشاوُر والتراضي في الفطام فيَعْمَلان على موجب اجتهادهما فيه، وتترتّب الأحكامُ عليه.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَرَدْتُمْ أَنْ تَسْتَرْضِعُوا أَوْلاَدَكُمْ ﴾:

هذا عند خيفة الضَّيْعَة على الولد عند الأم والتقصير أو الإضرار بالولد في اشتغال الأمّ عن حقه بولدها، أو الإضرار بالولد في الاغتيال ونحوه؛ فإن اختلفوا نُظر للصبي، فإن أوجب النظرُ أن يُسْتَرضع له استرضع، إذا أعطى المرضع حقَّه من أم أو ظِئْر.

## المسألة الرابعة عشرة:

قال علماؤنا : إذا كانت الحضانةُ للأمّ في الولد تمادت إلى البلوغ في الغلام وإلى النكاح في الجارية؛ وذلك حقٌّ لها ، وبه قال أبو حنيفة.

وقال الشافعي: إذا عقل ميَّز وخيَّر بين أبوَيْه، لما روى النسائي وغيره عن أبي هريرة أنّ امرأةً جاءت إلى النبي عيَّلِيَّه فقالت له: زَوْجي يريد أن يذهبَ بابني، وقد نفعني وسقاني من بئر أبي عنبة. فجاء زوجُها فقال: مَنْ يحاقّني في أبني؟ فقال له النبي عَلَيْكَمْ : «يا غلام؛ هذا أبوك، وهذه أمك؛ فخذ بِيَدِ أيها شئت». فأخذ بيد أمه<sup>(٥٨٥)</sup>. وعند أبي داود أنَّ النبيَّ عَلَيْكَمْ قال: اسْتَها عليه. فلما قال زوجُها: من يحاقّني عليه؟ خيَّره النبيُّ عَلِيْكَمْ ؛ فاختارَ أُمَّه.

(٥٨٥) انظر: (سنن النسائي ١٨٦/٦ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٤٦/٢ . وسنن الدارقطني ٢٣٥١ . وسنن الدارمي ١٧٠/٢ . ومصنف عبد الرزاق ١٢٦١١ ، ١٢٦١٢ . ومسند الحميدي ١٠٨٣ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ١٧٦/٤ . والمستدرك ٩٧/٤ ). EPRIN علورة البقرة الآية ( ۲۳٤ ) FOR QUR وروى أبو داود أنَّ النبيَّ عَيَّاتٍ قالت له المرأة: إنَّ ابني كان ثَدْيي له سقاء، وحِجْري له حواء ؛ وإنَّ أباه طلَّقني ، وأراد أن ينتزعَه مني . فقال لها النبي عَيْلِيُّه : « أنتِ

وقد ثبت أنَّ النبيَّ ﷺ قضى في ابنة حمزة للخالة من غير تخيير، والأمّ أحقَّ به منها. والمعنى يعضده؛ فإن الابنَ قد أُنِس بها فنَقْلُه عنها إضرارٌ به. والله أعلم. المسألة الخامسة عشرة:

مُعْضَلَة، قال مالك: كلُّ أم يلزمها رضاعُ ولدها بما أخبر اللهُ تعالى من حُكْم الشريعة فيها، إلا أنَّ مالكاً \_ دون فقهاء الأمصارِ \_ استثنى الحسيبة، فقال: لا يلزمها إرضاعه، فأخرجها من الآية، وخصَّها فيها بأصلٍ من أصول الفقه، وهو العملُ بالمصلحة ، وهذا فنٌّ لم يتفطَّنْ له مالكي .

وقد حققناه في أصول الفقه. والأصلُ البديع فيه هو أنَّ هذا أمرٌ كان في الجاهلية في ذوي الْحَسَب، وجاء الإسلامُ عليه فلم يغيِّرْهُ؛ وتمادى ذوو الثروة والأحساب على تفريغ الأمهاتِ للمُتْعة بدفع الرضعاء إلى المراضع إلى زمانه، فقال به، وإلى زماننا؛ فحقَّقناه شَرْعاً.

# الآية الثانية والسبعون

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَاجاً يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُرِ وَعَشْراً فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ في أَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ، وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [ الآية: ٢٣٤ ].

فيها اثنتا عشرة مسألة:

۲۷۸

أحقُّ به ما لم تَنْكحي » <sup>(٨٥)</sup>.

(٥٨٦) انظر: (سنن أبي داود ٢٢٧٦. ومسند أحمد بن حنبل ١٨٢/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٥/٨. وسنسن الدارقطني ١٥٥/٢ . والمستـدرك ٢٠٧/٢ . وفتسح البـاري ٤٠٢/١٠ . وتفسير القـرطبي ١٦٤/٣ . وإرواء الغليل ٢٤٤/٧ . ومشكاة المصابيح ٣٣٧٨ . وتلخيص الحبير ١١/٤ . وشرح السنة، للبغوي ٣٣٣/٩ . ومجمع الزوائد، للهيثمي ٣٢٣/٤).

المسألة الأولى: في نسخها قولان:

0 132315

سورة المقرة الآية (٢٣٤)

أحدهما : أنها ناسخة لقوله تعالى : ﴿ **مَتَاعاً إلى الْحَوْل غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾،** [ البقرة : ٢٤٠ ] ، وكانت عِدّةُ الوفاةِ في صَدْرِ الإسلام حَوْلاً ، كما كانت في الجاهلية ، ثم نَسخَ اللهُ تعالى ذلك بأربعة أشهر وعَشْرٍ ، قاله الأكثر .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

244

الثاني: أنها منسوخةً بقوله تعالى: ﴿ **مَتَاعاً إلى الْحَوْل غير إخراج؛ فإنْ خرجْنَ** فلا جُناحَ عليكم فيا فَعَلْنَ في أَنْفُسِهِنّ من معروف﴾، تعتدُّ حيث شاءت؛ رُوي عن ابن عباس وعطاء.

والأصحُّ هو القولُ الأول كما حققناه في القسم الثاني من «الناسخ والمنسوخ» على وجهٍ نكتتُه على ما روى الأئمةُ في الصحيح أنَّ ابْنَ الزبير قال لعثهان رضي الله عنه: قوله تعالى: **﴿وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَـذَرُونَ أَزْوَاجاً وَصِيَّةً لأَزْوَاجهِمْ ﴾** [ البقرة: ٢٤٠ ] نسخَتْها الآيةُ الأخرى فَلِمَ تكتبها ؟ قال: يا بْنَ أخي؛ لا أُغَيِّرُ منه شيئاً عن مكانه، وقد قال الأئمةُ إنَّ النبي عَيَّالِيَّهِ قال للفُرَيْعَة بنتِ مالك بن سنان حين قُتِلَ زوجها: « امكُثي في بيتك حتى يبلغَ الكتابُ أُجَلَه » <sup>(٥٨)</sup>.

فتقرّرَ من هذا أنَّ المتوفَّى عنها زوْجُها كانت بالخِيار بين أن تخرجَ من بيتها وبين أن تَبْقَى بآية الإخراج، ثم نسخها الله تعالى بالآية التي فيها التربُّص، ثم أكَّد ذلك رسولُ الله ﷺ بأمْره للفُريعة بالْمُكْث في بيتها؛ فكان ذلك بياناً للسكنى للمتوفّى عنها زوجها قرآناً وسنة.

#### المسألة الثانية:

هذا لفظه لفظُ الخبر، ومعناه أيضاً معنى الخبر كما تقدم. المعنى: «والذين يُتَوَفَّون منكم وَيَذَرُون أزواجاً يتربَّصْنَ بأنفسهن أربعة أشهر وعَشْراً، يعني شَرْعاً؛ فما وُجِد من (٥٨٧) انظر: (السن الكبرى، للبيهقي ٣٣٤/٧، ٣٣٥. وسن الدارمي ١٦٨/٢. وموارد الظمآن ١٣٣٢. وتلخيص الحبر ٣٣٩/٣. وتفسير ابن كثير ٢٣٩/١ . وتفسير القرطي ١٣٧٢، ونصب الراية، للزيلعي ٢٢٣/٣. وشرح السنة، للبغوي ٣٠١/٩. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٣٣٢. ومسند الشافعى ٢٤٢. وطبقات ابن سعد ٢٦٨/٢).

his file was downloaded from Quranic Thought.com

متوفَّى عنها زوجُها لم تتربَّصْ فليس ذلك من الشرع»، فجرى الخبرُ على لَفْظِه، وثبت كلامُ الله سبحانه على صِدْقه، كما تقدم في التربُّص بالقُرْء. والله أعلم. المسألة الثالثة:

PRINCE GHAZI TRUST والمترة البقرة الآية ( ٢٣٤ ) For QURANIC THOUGHT

التربّص: هو الانتظار ، ومتعلَّقُه ثلاثة أشياء : النكاح ، والطيب والتنظّف ، والتصرف والخروج.

أما النكاح، فإذا وضَعت المتوفَّى عنها زوجُها ولو بعد وفاتِه بلحظة اختلف الناسُ فيها على ثلاثة أقوال:

الأول: أنها قد حلَّت.

۲۸۰

الثاني: أنها لا تحل إلاَّ بانقضاء الأشهر؛ قاله ابن عباس.

0 14545 0

الثالثُ: أنها لا تحِلُّ إلاّ بَعْدَ الطُّهر من النفاس؛ قاله الحسن وحماد بن أبي سليان والأوزاعي.

وقد كان قولُ ابن عباس ظاهراً لولا حديث سُبَيعة الأسلمية أنها وضعَتْ بعد وفاة زوجها بليال ، فقال لها النبيُّ عَلِيْتَهِ : «قد حللت ، فانْكِحي مَنْ شئت » . صَحَّت روايةُ الأئمةِ له <sup>(٨٨٥)</sup> .

والذي عندي أنَّ هذا الحديثَ لو لم يكن لما صحّ رَأْيُ ابن عباس في آخر الأجَلَين؛ لأنَّ الحملَ إذا وضع فقد سقط الأجَل بقوله تعالى: ﴿ **أَجَلُهنَّ أَنْ يَضَعْنَ حْلَهُنَّ ﴾** [ الطلاق: ٤ ]، وسقط المعنى الموضوع لأجله الأجَل، وهو مخافَةُ شَغْل الرَّحِم؛ فأيَّ فائدة في الأشهُر ؟ وإذا تمت الأشهرُ وبقي الحمل فليس يقول أحدٌ: إنها تحلُّ؛ وهذا يدلك على أنَّ حديث سُبَيعة جلاءٌ لكلِّ غُمة، وعلا على كل رأي وهمة.

وأما قولُ الأوزاعي فيردّه قوله تعالى: ﴿ **وأُولاَتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ** حَمْلَهُنَّ﴾ ولم يشترط الطهارة.

فإن قيل: المراد بقوله تعالى: ﴿ وأُولاتُ الأحمالِ أَجَلُهِنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾

(٥٨٨) انظر: (تلخيص الحبير ٢٣٢/٣).

سورة البقرة الآية (٢٣٤)

المطلقات؛ لأنه فيهنَّ وَرَدَ، وعلى ذكْرِهنَّ انعطف.

قلنا : عَطْفُه على المطلّقة لا يسقط عمومَه ، ويشهدُ له ما بينَّاه من الحكمة في إيجاب العدَّةِ من براءةِ الرحم ، وأنها قد وجدت قَطْعاً .

GHAZI TRUS IC THOUGH

۲۸۱

#### المسألة الرابعة:

قد يزدحم على الرَّحِم وطآن فتكونُ العدَّة فيها أقصى الأجَلَيْن في مسائل: منها المنعيّ لها يقدم ثم يموت وهي حاملٌ من الثاني؛ فلا بدَّ من أقصى الأجَلَين، وكذلك لو قدم وهي حامل فطلَّقها الأول فلا يبرئها الوضْعُ، ولتأتنف ثلاث حيض بعده، وهو أمر بيِّنٌ.

#### المسألة الخامسة:

أما الطِّيب والزينة :

فقد رُوي عن الحسن أنه جوّز ذلك لها احتجاجاً بما رُوِي أنَّ النبيَّ عَلَيْتُم قال لأسماء بنت عُميس حين مات جعفر: « أَمْسِكي ثلاثاً ، ثم افعلي ما بَدا لك » <sup>(٨٥٥)</sup>. وهذا حديثٌ باطل. روَى الأئمةُ بأجعهم عن زينب بنت أبي سلمة عن أُمَّ سلمة عن النبي عَلَيْتَم ، أَنَّ امرأةً جاءت إليه فقالت له: إن ابنتي توفِّي عنها زوجُها ، وقد اشتكت عينيها أفتكحلها ؟ فقال رسول الله عَيَيْتَم : «لا ، مرتين أو ثلاثاً ». ثم قال: « إنما هي أربعة أشهر وعَشْر . وقد كانت إحداكنَّ ترمي بالبَعْرة على رأْس الحول». قالت زينب : وكانت المرأة إذا توفي عنها زوجها لبست شرَّ ثيابِها ، ودخلت حفْشاً فلم تمس طيباً حتى تمرَّ بها سنَة ، ثم تُؤتَى بدابَّة ، حمارٍ أو شاة أو طير فتفتض به ، فقلّ ما تفتضً وغيره <sup>(٥٩٥)</sup>.

- (۵۸۹) انظر: (سبق تخریجه).
- ( ٥٩٠) انظر : (مسند الشافعي ٣٠٠ ومشكاة المصابيح ٣٣٢٩ . وصحيح البخاري ٧٧/٧، وصحيح مسلم، حديث ٥٨ من كتاب الطلاق . وسنن أبي داود، الباب ٤٣ من كتاب الطلاق . وسنن الترمذي ١١٩٧ . وسنن النسائي ١٨٩/٦ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٧/٧٤، ٣٧٤ . وتفسير ابن كثير ٢٠/١ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ٢٧/٢ . ومسند الحميدي ٣٧١٢ . وفتح الباري ٤٨٤/٩ ).

ولو صحَّ حديثُ أسماء فقد قال علماؤنا : إنّ التسلّب هو لباسُ الْحُزْنِ ، وهو معنى غير الإحداد .

THE PRI ....

وأما الخروجُ فعلى ثلاثة أوجه:

271

الأول: خروج انتقال، ولا سبيلَ إليه عند عامَّة العلماء إلاَّ ما رُوِي عن ابن عباس وعطاء وسفيان الثوريّ؛ لاعتقادهم أنّ آية الإخراج لم تُنْسَخ، وقد تقدَّم بيانُ ذلك.

الثاني: خروج العبادة، كالحجّ والعُمْرة، قال ابن عباس وعطاء: يحججْنَ لأداء الفَرْضِ عليهن، وقد قال عمر وابن عمر: لا يحججْنَ؛ وقد كان عمر رضي الله عنه يردّ المعتدات من البيداء يمنعهنَّ الحجّ؛ فرأْيُ عمر في الخلفاء ورأي مالك في العلماء وغيرهم أنّ عمومَ فَرْض التربُّص في زمن العدَّةِ مقدَّمٌ على عموم زمان فَرْض الحج، لا سيا إنْ قلنا إنَّه على التراخي. وإن قلنا على الفَوْرِ فحقُّ التربُّص آكَدُ من حق الحج؛ لأن حقَّ العدة لله تعالى ثم للآدمي في صيانة مائِه وتحرير نَسَبه؛ وحقُّ الحج خاصٌ لله سبحانه.

الثالث: خروجُها بالنهار للتصرف ورجوعُها بالليل؛ قاله ابنُ عمر وغيره، ويكون خروجُها في السحَر ورجوعُها عند النوم، فراعوا المبيتَ الذي هو عُمْدة السكنى ومقصوده، وإليه ترجع حقيقةُ المأوى.

فإن قيل، وهي:

المسألة السادسة:

لم يَــرَ أَحَدٌ مبيتَ ليلة أو ثلاثٍ سكْنى للبائت حيث بات، ولا خروجاً عن السكنى، فها بالهم في العدَّةِ قالوا : خروج ليلة خروج؟

قلنا : المعنى فيه ـ والله أعلم ـ أنَّ حقَّ الخروج متعلَّق المبيت فاحْتِيطَ له ، والحي يحمي شَوْلَه <sup>(٥٩١)</sup> معقولاً ، فلم يعتبر ذلك فيه .

(٥٩١) الشائلة من الإبل: التي أتى عليها من حملها أو وضعها سبعة أشهر، فجف لبنها. من هامش القرطبي، والمطبوعة. ۲۸۳ .

#### المسألة السابعة:

سورة البقرة الآية (٣٣٤)

الآيةُ عامةٌ في كل متزوِّجةٍ، مدخول بها أو غير مدخول بها، صغيرة أو كبيرة، أمَةٍ أو حُرَّة، حامل أو غير حامل كما تُقدم. وهي خاصّةٌ في المدة؛ فإن كانت أمَةً فتعتدُّ نِصْفَ عدَّة الحرة إجماعاً، إلا ما يُحْكَى عن الأصم؛ فإنه سوَّى فيه بين الحرّة والأمَة، وقد سبقه الإجماعُ، لكن لصَممه لم يسمَعْ به، وإذا انتصف فمن العلماء مَنْ قال: إنها شهران وخس ليال، وهو مالك، ورأيتُ لغيره ما لم أرْضَ أن أحكِيَه. **المسألة الثامنة:** 

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

إذا مات الزوجُ ولم تعلم المرأةُ بذلك إلاَّ بعد مضيّ مدة العدة فمذهبُ الجماعةِ أنَّ العدَّةَ قد انقضَتْ، ويُرْوَى عن عليّ أنَّ العدَّةَ من يوم علمت، وبه قال الحسن. وقال نخُواً منه عُمَرُ بن عبد العزيز والشعبي إنْ ثبت الموتُ ببيَّنَةٍ.

ووجهُه أن العدَّة عبادةٌ بتَرْكِ الزينة، وذلك لا يصح إلا بقَصْد، والقَصْدُ لا يكونُ إلاَّ بَعْدَ العلم، يؤكّدهُ أنها لو علمت بموته فتركت الإحداد لانْقَضَت العِدَّة؛ فإذا تركت الإحدادَ مع عدم العلم فهو أهْوَن؛ ألا تَرى أنَّ الصغيرةَ تنقضي عدَّتها ولا إحداد عليها.

#### المسألة التاسعة:

إن لم تَحِضْ في الأربعة الأشهر فلا عدَّةَ لها عندنا في أشْهَر الأقوال. وقال أبو حنيفة والشافعي وغيرهما : لا تفتَقِرُ إلى الْحَيْض.

ودليلُنا أنَّ تأخيرَ الْحَيْضِ رِيبةٌ توجِبُ أن تستظهر له، إلا أنَّ علماءنا قالوا : إذا لم يكن لها عادةٌ بتأخير الحيض وَلم تخْشَ رِيَبة بقيت تسعةَ أشهر من يوم وَفاته.

وكيفيةُ الاستظهار عندنا تكون بحَيْضة واحدة على ما بيناه في مسائل الفروع. **المسألة العاشہ ة:** 

> إن كانت الزوجةُ كتابيَّة فلمالِك فيها قولان: أحدهما: أنها كالمسلمة.

الثاني: أنها تعتدُّ بثلاث حيض؛ إذ بها يَبْرَأُ الرحم؛ وهذا منه فاسدٌ جداً؛ لأنه أخرجها مِنْ عُموم آيةِ الوفاة، وهي منها، وأدخلها في عموم آية الطلاق، وليست

المطلقة البقرة الآية ( ٣٣٤ )

المسألة الحادية عشرة: في تنزيل هذه الأحكام:

۲۸٤

منها.

اعلموا وفَقَكم الله أنَّ المقصود بهذه العدَّة براءةُ الرحمِ من ماءِ الزوج؛ فامتناعُ النكاح إنما هو لأجْل الماءِ الواجب صيانتُه أولاً .

وامتناعُ عقد النكاح إنما هو لاستحالةِ وجودِه شرعاً على محلٍّ لا يفيدُ مقصودَه فيه وهو الحلّ.

وامتناعُ الطيب والزينة لأنه من دَوَاعيه، فقطعت الذريعة إليه بمَنْع ما يُحــرص عليه. وامتناعُ الخطبة لأنَّ القولَ في ذلك والتصريح به أقْوَى ذريعة وأشدَّ داعِية من الطيب والزينة، فحرِّم من طريق الأولى.

وامتناع الخروج لبقاء الرقبة الموجب غاية <sup>(٥٩٢)</sup> الحفيظة والعِصْمة. وحقَّ أمر السكنى لكونه في الدرجة الخامسة من الْحُرْمة، فأسقط وجوبَه أحبارٌ من الأمَّة، ثم رخَص الله تعالى في التعريض على ما يأتي بيانه إن شاء الله.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ ﴾:

يعني انقضت العِدَّة فلا جناحَ عليكم فيا فعلْنَ في أنفسهن.

هذا خطـابٌ للأوليـاء، وبيـان أنَّ الحقَّ في التـزويـج لهنَّ فيما فعلْـنَ في أنفسهـن بالمعروف؛ أي من جائز شرعاً، يريد من اختيار أعيان الأزواج، وتقدير الصداق دون مباشرة العَقْد، لأنَّه حقٌّ للأولياء، كما تقدم دون وَضْع نفسها في غير كُفْء، لأنه ليس من المعروف، وفيه الضررُ وإدخالُ العار.

### الآية الثالثة والسبعون

قوله تعالى: ﴿وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ أَوْ أَكْنَنْتُمْ فِي

(٥٩٢) في ب: الموجب عامة.

سورة البقرة الآية (٣٣٥) بيبية (٣٣٥) بيبية (٣٣٥) بيورة البقرة الآية (٣٣٥) بيبية (٣٣٥) سورة البقرة الآية (٣٣٥)

أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ سَتَذْكُرُونَهُنَّ، وَلَكِنْ لاَ تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًاً إِلاَّ أَنْ تَقُولُوا قَوْلاً مَعْرُوفاً وَلاَ تَغْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكَاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابُ أَجَلَهُ﴾ [ الآية: ٢٣٥ ].

فيها عشر مسائل:

المسألة الأولى:

حَرَّمَ اللهُ تعالى النكاحَ في العِدَّةِ، وأوجب التربُّصَ على الزوجة، وقد علم سبحانَه أنَّ الْخَلْقَ لا يستطيعون الصَّبْرَ عن ذِكْرِ النكاح والتكلم فيه، فأذِنَ في التصريح بذلك مع جميع الْخَلْق، وأذِنَ في ذِكر ذلك بالتعريض مع العاقد له، وهو المرأةُ أو الوليّ؛ وهو في المرأة آكد.

والتعريضُ هو القولُ الْمُفْهِم لمقصودِ الشيء، وليس بنصّ فيه. والتصريحُ هو التنصيصُ عليه والإفصاحُ بذكره، مأخوذ مِنْ عرْضِ الشيء وهو ناحِيَتُه، كأنه يَحُوم على النكاح ولا يسف عليه ويَمْشِي حَوْلَه ولا ينزل به.

المسألة الثانية: في تفسير التعريض:

وقد رُوي عن السلف فيه كثير ، جمَاعُه عندي يرجع إلى قسمين : الأول : أنْ يذكرها للوليّ ؛ يقول لاَ تسبقني بها . الثاني : أن يُشير بذلك إليها دون واسطة . فإن ذكر ذلك لها بنفسه ففيه سَبْعَةُ ألفاظ : الأول : أنْ يقول لها : إني أريدُ التزويج . الثاني : أن يقول لها : لا تسبقيني بنفسك ؛ قاله ابن عباس . الثالث : أن يقول لها : إنك لجميلة ، وإنَّ حاجتي في النساء ، وإن الله لسائقٌ إليك خيراً .

الرابع : أن يقول لها : إنك لنافِقة (٥٩٣) ؛ قاله ابن القاسم .

(٥٩٣) في ب: إنك نافقة. وعلى هامش هـ : النفاق: الزواج.

الخامس: إنَّ لي حاجةً، وأبْشري فإنَّكِ نافقةٌ، وتقول هي: قد أسْمع ما تقول؛ ولا تزيد شيئاً؛ قاله عطاء.

0 13545 0

THE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية ( ٣٣٥ ) FOR QURANIC THOUGHT

السادس: أن يُهْدي لها. قال إبراهيم: إذا كان من شأنه. وقال الشعبي مثله في: السابع: ولا يأخذ مِيثاقها.

قالت سكينة بنت حَنْظَلَة بن عبدالله بن حنظلة : دخل عليّ أبو جعفر وأنا في عدّتي فقال : يا بنت حنظلة ، قد علمْتِ قَرَابتي من رسول الله ﷺ وحقّ جدّي عليّ . فقلت : غفر الله لك أبا جعفر ، تخطبني في عدّتي وأنت يُؤخَذُ عنك؟

فقال: أوَقد فعلت! إنما أخبرتُك بقرابتي مِنْ رسول الله عَظَّيْتُه وموضعي.

وقد دخل رسولُ الله ﷺ على أمّ سَلَمَة ۔ وكانت عند ابن عمها أبي سلمة فتوقّيَ عنها ، فلم يزَلْ رسولُ الله ﷺ يذكُرُ لها منزلَته من الله ، وهو متحاملٌ على يده حتى أثّر الحصيرُ في يده من شدة تحامُله ، فها كانت تلك خطبة .

فانتحل من هذا فصلان:

271

أحدهما : أن يذكرَها لنفسها .

الثاني: أن يذكرها لوليِّها أو يفعل فِعْلاً يقوم مقامَ الذكْرِ كأن يُهْدِي لها.

والذي مال إليه مالك أن يقول: إني بك لمعْجَب، ولك محبّ، وفيك راغب. وهذا عندي أقوى التعريض، وأقربُ إلى التصريح.

والذي أراه أنْ يقولَ لها: إنَّ الله تعالى سائقٌ إليكِ خيراً ، وأُبْشِري وأنت نافقة. فإن قال لها أكثر فهو إلى التصريح أقرب.

ألا ترى إلى ما قال أبو جعفر الباقر (٥٩٤) ، وإلى ما رُوِيَ عن رسول الله ﷺ .

وأما إذا ذكرها لأجنبيّ فلا حرجَ عليه ولا حرجَ على الأجنبيّ في أن يقول: إنَّ فلاناً يريدُ أن يتزوجَك إذا لم يكن ذلك بواسطة.

(٥٩٤) أبو جعفر الباقر : ستأتي ترجمته في المجلد الثاني .

وهذا التعريضُ ونحوه من الذرائع المباحة؛ إذْ ليس كل ذريعة محظوراً، وإنما يختص بالحظر الذريعة في باب الرّبا، لقَوْل عمر رضي الله عنه: فدَعُوا الرِّبَا والريبة وكلّ ذريعة ريبة؛ وذلك لعظيم حُرْمة الرِّبا وشدة الوعيد فيه من الله تعالى. **المسألة الثالثة:** 

۲۸۷ ..

لما رفع الله تعالى الحرّج في التعريض في النكاح قال علماء الشافعية : هذا دليل على أنَّ التعريض بالقَنْف لا يُوجب الحدّ ؛ لأن الله تعالى لم يجعل التعريض في النكاح مقام التصريح ؛ فأوْلَى ألاّ يكون هاهنا ؛ لأنّ الحدّ يسقط بالشبهة . وهذا ساقطّ ؛ فإنّ الله تعالى لم يأذن في التصريح في النكاح بالخطبة ، وأذِنَ في التعريض الذي يُفْهم منه النكاح ؛ فهذا دليلٌ على أن التعريض به يُفهم منه القَذْف ، والأعراضُ يجب صيانتُها كما تجبُ صيانة الأموال والدماء ، وذلك يوجبُ حدَّ الْمُعَرِّض ، لئلا يتطرَّق الفَسَقَةُ إلى أخذ الأعراض بالتعريض الذي يُفْهَم منه ما يُفْهَم بالتصريح . إلى أخذ الأعراض بالتعريض الذي يُفْهَم منه ما يُفْهَم بالتصريح .

يعني: ستَرْتُم وأخفيتم في قلوبكم من ذِكْرِهنّ، والعزيمةِ على نكاحهن؛ فرفع الله تعالى الحرجَ في ذلك؛ لعلمه بأنه لا بدَّ منه تفضَّلاً منه حين علم أنه لا بدَّ من ذكرهن، ثم قال تعالى وهي:

المسألة الخامسة: ﴿ وَلَكِنْ لاَ تُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا ﴾:

المعنى قد مُنِعْتُمْ التصريحَ بالنكاح وعَقْده، وأَذِنَ لكم في التعريض؛ فإياكم أنْ يقعَ بينكم مواعدةٌ في النكاح، حين مُنِعْتُمْ العقْدَ فيه.

its file was downloaded from Ourante Provint com

وقد اختلف العلماءُ في السرّ المراد هاهنا على ثلاثة أقوال:

- الأول: أنه الزنا.
  - الثاني: الجماع.
- الثالث : التصريح .
- واختار الطبري أنه الزنا؛ لقول الأعشى:

فلا تقربنَ جارةً إنَّ سرَّهَا عليكَ حرامٌ فانْكِحَنْ أَوْ تَأَبَّدا <sup>(610)</sup> والسرُّ في اللغة يتصرَّفُ على معان : أحدها : ما تكلَّم به في سرِّه وأخْفَى منه ما أَضْمَر . الثاني : سِرَ الوادِي ؛ أي شَطَّه . الثالث : سِرَ الشيء : خِياره . الزابع : أنه الجماع . السادس : أنه فَرْج المرأة . السابع : سَرَرَ الشهر : ما استسر الهلالُ فيه من لياليه .

0 1333157

FOR QUR'ANIC THOUGHT المؤرة البقرة الآية ( ۲۳۵ )

وهذه الإطلاقاتُ يدخلُ بعضُها على بعض، ويرجع المعنى إلى الخفاء، فيعمّ به تارةً ويخصّ أخرى، وترى سِرَّ الشيء خياره إنما هو لأنه يُخْفَى ويضَنُّ به، وترى أنَّ سرَّ الوادي شطَّه؛ لأنه أشرفه؛ لأنَّ حسن الوادي إنما يكون بالجلوس عليه لا فيه، ومنه سُميت السرية لأنها تتّخذُ للوَطْء، إذ الخدمُ يتخذون للتصرف والوَطْء، فسميت المتَّخذَة للوطء سريّة من السرور، ومنه سمي فَرْج المرأة سرّاً لأنه موضعه.

فالمعنى هاهنا : لا تواعِدُوهن نكاحاً ولا وطئاً ، فهو الذي حُرِّم عليكم في العدّة ، لأنه حرم عليهن النكاحُ في العدة إلى وقت محرَّم عليهن ضَرْب الوعْدِ فيه ؛ وهذا بيِّنَّ لمن تأمَّلَه .

المسألة السادسة:

قال علماؤنا : إذا حُرِّم الوَعْدُ في العِدَّةِ بالنكاح لأنه لا يجوزُ كان ذلك دليلاً على تحريم الوَعْدِ في التقابض في الصَّرْف في وقت لا يجوز إلى وقت يجوزُ فيه التقابض . ومنه قولُ عمر رضي الله عنه : وإن استنظرك إلى أَنْ يلجَ بَيْتَه فلا تنظِرْه ؛ وهذا

(٥٩٥) انظر : (ديوان الاعشى ١٣٧).

سورة البقرة الآية (٢٣٦) .....

بيِّنَّ، فإن الربا مثل الفَرْج في التحريم، وهذا بيِّن عند التأمل. المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ أَنْ تَقُولُوا قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾:

وهو التعريض الجائز .

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَعْزِمُوا عُقْدَةَ النِّكاحِ حَتَّى يَبْلُغَ الْكِتَابِ أَجَلَهُ ﴾:

789

فهذه عامة للبيان؛ أيْ لا تواعِدُوا نكاحاً، ولا تَعْقِدوه، حتى تَنْقَضِيَ العدّة. **المسألة التاسعة:** 

لو واعَدَ في العدَّة ونكح بعدها استحبَّ له مالك الفِراق بطَلْقة تورَّعاً ، ثم يستأنف خِطْبتها ، وأَوْجَبَ عليه أَشهب الفِرَاق ؛ وهو الأصحّ . **المسألة العاشر ة:** 

إذا نكح في العدَّة وبنى فَسَخ ولم ينكحها أبداً ، [ قاله مالك وأحمد والشعبي ] <sup>(٢٥٥)</sup> ، وبه قضى عُمَر ؛ لأنه استحلَّ ما لا يَحِلُّ له فحُرِمه ، كالقاتل في حرمان الميراث .

وقد استوفيناها في مسائل الخلاف دليلاً ، وفي كُتُبِ الفروع تفريعاً .

## الآية الرابعة والسبعون

قوله تعالى: ﴿لاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَفْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ مَتَاعاً بِالْمَعْرُوفِ حَقاً عَلَى الْمُحْسِنِينَ﴾ [ الآية: ٣٣٦ ] .

فيها مسألة واحدة:

اختلف الناسُ في تقديرها؛ فمنهم مَنْ قال: معناها لا جُناحَ عليكم إنْ طلقتُم النساءَ المفروضَ لهنّ الصداق من قَبْل الدخول ما لم تمسوهنّ، وغير المفروض لهنّ قبل الفَرْض؛ قاله الطبري واختاره.

(٥٩٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

..... HILL. و PRINCE GHAZI TRUST البقرة البقرة الآية ( ۲۳٦ ) FOR QURANIC THOUGHT

ومنهم من قال: معناها إنْ طلّقْتُم النساءَ ما لم تمسوهنّ ولم تفرضوا لهنّ فريضة. وتكون أو بمعنى الواو .

الثالث: أن يكون في الكلام حذفٌ، تقديرُه لا جناحَ عليكم إنْ طلقتم النساء فرضتم أو لم تفرضوا.

> وهذه الأقوال ترجع إلى معنيين: أحدهما : أن تكون أو بمعنى الواو .

الثاني: أن يكون في الكلام حذْفٌ تقدَّرُ به الآية، وتَبْقَى أو على بابها، وتكون بمعنى التفصيل والتقسيم والبيان، ولا ترجع إلى معنى الواو، كقوله تعالى: ﴿ **ولا تُطِعْ منهم آثِماً أو كَفُوراً ﴾** [ الإنسان: ٢٤ ]. فإنها للتفصيل.

واحتجّ من قال إنها بمعنى الواو بأنه عطفَ عليها بعد ذلك المفروض لهن. فقال تعالى: ﴿ **وإنْ طلَّقْتموهنَّ من قبل أَنْ تَمَسَّوهُنَّ وقد فرضْتُم لهن فَرِيضةً فنِصْفُ ما فَرَضْتُم ﴾،** فلو كان الأولُ لبيان طلاق المفروض لهنّ قبل المسيس لما كرَّره، وهذا ظاهر. وقد بيَّنا في كتاب « ملجئة المتفقهين » ذلك.

ولا فَرْقَ في قانون العربية بين تقدير حذْف، أو تكون أو بمعنى الواو؛ لأنّ المعاني تتميّز بذلك، والأحكام تتفصّل؛ فإن المطلَّقة التي لم تمس ولم يُفْرض لها لا تَخْلُو من أربعة أقسام:

الأوَّل: مطلقة قبل المسّ وبعد الفَرْض.

الثاني: مطلَّقة بعد المسيس والفَرْض.

الثالث: مطلَّقة قبل المسيس وبعد الفرض.

الرابع : مطلقة بعد المس ، وقَبْل الفرض .

وقد اختلف الناسُ في الْمُتَّعة على أربعة أقوال دائرة مع الأربعة الأقسام.

والصحيحُ أنَّ الله تعالى لم يذكر في هذا الحكم إلاَّ قسمين: مطلَّقة قبل المسِّ وقَبْل الفَرْض، ومطلّقة قبل المسِّ وبعد الفَرْض؛ فجعل للأولــى المتْعة، وجعل للثانية نصف الصداق، وآلت الحالُ إلى أنَّ المتْعة لم يبيِّن اللهُ سبحانه وتعالى وجوبَها إلا لمطلَّقةٍ قبل المسيس والفَرْض. وأما مَنْ طُلِّقت وقد فُرِض لها فلها قبل المسيس نِصْفُ الفَرْض، ولها بعد المسيس جميعُ الفَرْض أو مَهْرُ مثلها.

**HAZI TR** 

191

والحكمةُ في ذلك أنَّ اللهَ سبحانه وتعالى قابل المسيس بالمهْر الواجب ونصفه بالطلاق قبل المسيس، لما لحق الزوجة من رحض العَقْد، ووصم الحلّ الحاصل للزوج بالعقد، فإذا طلقها قبل المسيس والفرض ألزمه اللهُ المتعةَ كفؤاً لهذا المعنى؛ ولهذا اختلف العلماء في وجوب المتْعَة؛ فمنهم من رآها واجبةً لظاهر الأمْر بها، وللمعنى الذي أبرزناه من الحكمة فيها.

وقال علماؤنا : ليست بواجبةً لوجهين :

سورة البقرة الآية (٢٣٦)

أحدهما : أنَّ الله تعالى لم يقدرها ، وإنما وكَلها إلى اجتهاد المقدِّر ، وهذا ضعيف ؛ فإن الله تعالى قد وكل التقدير في النفقة إلى الاجتهاد ، وهي واجبةٌ ، فقال : ﴿ **عَلَى الْمُوسِعِ قَدَرُهُ وَعَلَى الْمُقْتِرِ قَدَرُهُ ﴾ .** 

الثاني: أنّ الله تعالى قال فيها: ﴿ حَقّاً علَى الْمُحْسِنِينَ ﴾: حقّاً على المتقين، ولو كانت واجبةً لأطلقها على الْخَلْـق أجمعين؛ فتعليقُهـا بـالإحسـان وليس بـواجـب، وبالتَّقُوَى \_ وهو معنى خفِيّ \_ دلَّ على أنها استحباب، يؤكدُه أنه قال تعالى في العفو عـن الـصداق: ﴿ وأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقُوَى ﴾ [ البقرة: ٣٣٧ ]، فأضافَه إلى التَّقوى وليس بواجب؛ وذلك أنَّ للتقوى أقساماً بيّناها في كُتب الفقراء؛ ومنها واجبّ، و [ منها ] (٢٩٠) ما ليس بواجب؛ فلينظر هنالك.

فإن قيل: فقد قال تعالى: ﴿ **وللمُطَلَّقات مَتَاعٌ بالمعروف** ﴾ [البقرة: ٢٤١] فذكرها لكلّ مطلقة ؟

قلنا : عنه جوابان :

أحدهما : أنَّ المتاعَ هو كلٌّ ما يُنتَفَعُ به؛ فمن كان لها مَهْرٌ فمتاعُها مَهْرُها ، ومَنْ لم يكن لها مَهْرٌ فمتاعُها ما تقدم.

(٥٩٧) ما بين المعقوفتين : ساقط من د ، وأثبتناه من ب ، هـ .

الثاني: أنَّ إحدى الآيتين حقيقة دون الأخرى، وذلك بيِّنٌ في مسائل الخلاف، فلينظر هنالك إنْ شاء الله تعالى.

THE PL و البقرة الآية ( ٢٣٧ )

### الآية الخامسة والسبعون

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النكَاحِ وَأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى، وَلاَ تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ﴾ [الآية: ٣٣٧].

فيها ثماني مسائل:

المسألة الأولى:

297

هذا القِسْمُ هو أحدُ الأقسام المتقدمة، وهو مطلّقة قبل المسيس وبعد الفَرْض، فلها نِصْفُ المفروضِ واجباً، كما أنَّ للمتقدمة الْمُتْعَة مستحبّة. **المسألة الثانية:** 

إنَّ المطلقةَ قبل المسيس لها نِصْفُ المهر ، وإن خَلا بها ، ولا تضرّ الخلْوَةُ بالمهر ، إلاّ أنْ يقترن بها مسيسٌ في مشهور المذهب ؛ وبه قال الشافعي .

وقال أبو حنيفة: يتقرَّرُ المهْرُ بالخلوة؛ وظاهرُ القرآن يدلُّ على ما قُلْناه.

فإن قيل: الآية حجّةٌ عليكم؛ لأنه لو خلا وقبَّل ولَمَس قلتم لا يتقرّر المهر .

قلنا : المسيسُ هاهنا كنايةٌ عن الوَطْءِ بإجماعٍ ؛ لأنّ عندكم أنه لو خلا ولم يلمس ولا قبّل يتقرر المهر ، ولم يوجَد هنا مسّ ولا وَطْء ؛ وهذا خلافُ الآية ومراغمة الظاهر . المسألة الثالثة:

لما قسم الله تعالى حالَ المطلقة إلى قسمين؛ مطلَّقة سُمِّيَ لها فَرْض، ومطلَّقة لم يُسَمَّ لها فرض دَلَّ على أنَّ نكاحَ التفويض جائز، وهو كلُّ نكاحٍ عُقِد من غير ذِكْرِ الصداق؛ ولا خلافَ فيه؛ ويُفْرَض بعد ذلك الصداق. فإن فرض التحق بالعقد وجاز، وإن لم يفرضْ لها وكان الطلاقُ لم يَجِبْ صداقٌ إجماعاً، وإن فُرِض بعد عَقْدِ النكاح وقبل وقوع الطلاق، فقال أبو حنيفة؛ لا يتنصف بالطلاق؛ لأنه لم يجب بالعقد، وهذا خلافُ الظاهر من قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ طَلَقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾. وخلافُ القياسُ أيضاً؛ فإن الفَرْض بعد العَقْدِ يلحق بالعقد؛ فوجب أنْ يتنصف بالطلاق أصْلُه الفَرْض المقترن بالعقد (٥٩٠).

المسألة الرابعة:

فإنْ وقع الموتُ قبل الفَرْض فقال مالك: لها الميراثُ دون الصداق. وخالف في ذلك الشافعيُّ وأبو حنيفة، فقالوا: يجبُ لها الصَّداق والميراث، واحتجُّوا بما رَوى جماعةٌ منهم النسائي، وأبو داود «أنّ النبيّ ﷺ قضى في بَرْوَع بنت واشِق وقد مات زوجُها قبل أن يُفْرَض لها – بالمهر والميراث والعدة » <sup>(٥٩٩)</sup>.

والحديثُ ضعيف؛ لأن راويه مجهول؛ ودليلُنا أنه فراقٌ في نكاح قبل الفَرْض فلم يجبْ فيه صداقٌ أصله الطلاق، وقد خرَّج الحديثَ المتقدم أبو عيسىَّ، وقال: حديثُ ابن مسعود حديثٌ حسن صحيح، وقد روى عنه من غير وَجْه.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَعْفُـونَ ۖ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾:

الواجبُ لهنَّ من الصـداق أَذِنَ الله تعالى لهنَّ في إسقاطِه بعد وجُوبِه؛ إذ جعله خالصَ حقّهنَّ يتصرفْنَ بالإمضاء والإسقاط كيف شِئْنَ إذا ملكْنَ أمر أنفسهن في الأموال ورَشَدْن.

المسألة السادسة: ﴿ أو يَعْفُوَ الذي بيده عُقْدَةُ النكاح ﴾ :

وهي معضلة اختلف العلماء فيها :

فقيل: هو الزوج؛ قاله عليّ وشريح وسعيد بن المسيّب وجُبَير بن مطعم ومجاهد والثوري؛ واختاره أبو حنيفة والشافعي في أصحّ قوليه.

- (٥٩٨) في ب الفرض والمقترن بالعقد .
- (۵۹۹) انظر : (سنن سعید بن منصور ۹۲۹).

ومنهم مَنْ قال: إنه الوليّ؛ قاله ابن عباس، والحسن، وعِكْرَمة، وطاوس، وعطاء، وأبو الزناد، وزيد بن أسلم، وربيعة، وعَلْقمة، ومحمد بن كعب، وابن شهاب، وأسود ابن يزيد، وشريح الكندي، والشعبي، وقتادة.

THE PRINC THE PRINC THE PRINC THE PRINC

واحتجَّ مَنْ قال إنه الزوج بوجوه كثيرة، لبابُها ثلاثة:

192

الأول: أن الله تعالى ذكر الصداق في هذه الآية ذِكْراً مُجْمَلاً من الزوجين، فحُمِل على المفسَّر في غيرها، وقد قال الله تعالى: **﴿وآتُوا النِّساءَ صَدقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فإنْ طِبْنَ** لَكم عَنْ شيء منْهُ نَفْساً فكلُوهُ هنيئاً مَريئاً ﴾ [النساء: ٤]؛ فأذِنَ الله تعالى للزوج في قبول الصداق إذا طابت نفسُ المرأة بتركه.

وقال أيضاً : ﴿ وإن أردتُم اسْتِبْدالَ زَوْجٍ مكانَ زَوْجٍ وآتيتُمْ إحداهنَّ قِنْطاراً فلا تأخُذوا منه شيئاً أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتاناً وَإِثْماً مُبِيناً ﴾ [النساء : ٢٠].

فنهى الله تعالى الزوجَ أن يأخذ مما أتى المرأة إن أراد طلاقها .

الثاني: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ ﴾:

يعني النساء، أو يَعْفُوَ الذي بيده عُقْدة النكاح: يعني الزوج، معناه يبذل جميع الصداق. يقال: عفا بمعنى بَذَل، كما يقال: عفا بمعنى أسقط.

ومعنى ذلك وحكمتُه أنَّ المرأةَ إذا أسقطت ما وجب لها من نِصْفِ الصداق تقولُ هي: لم يَنَلْ مني شيئاً ولا أدرك ما بذل فيه هذا المال بإسقاطه، وقد وجب إبقاءً للمروءة واتقاءً في الديانة. ويقول الزوج: أنا أترك المالَ لها لأني قد نِلْتُ الحلَّ وابتذلتها بالطلاق فتركُه أقربُ للتقوى وأخْلَصُ من اللائمة.

الثالث: أنه تعالى قال: ﴿ وَلاَ تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ :

وليس لأحَد في هبة مال لآخر فَضْل؛ وإنما ذلك فيا يهبه الْمُفْضل من مال نفسه، وليس للولي حقٌّ في الصداق.

واحتجّ مَنْ قال: إنه الوليُّ بوجوه كثيرة؛ نُخبَتُها أربعة:

الأول: قالوا الذي بيده عُقْدَة النكاح الوليُّ، لأن الزوجَ قد طلَّق؛ فليس بيده

سورة البقرة الآية (٢٣٧)

عقْدة، ومنه قوله تعالى: **﴿ولا تَعْزِمُوا عقْدَةَ النكاحِ حتى يَبْلُغَ الكتابُ أَجَلَه**﴾ [البقرة: ٣٣٥]، وهذا يستمرّ مع الشافعي دون أبي حنيفة الذي لا يرى عُقْدَةَ النكاح للوليّ.

0 035335

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الثاني: أنه لو أراد الأزواج لقال: إلاّ أن تَعْفُوا أو تَعْفُون، فلما عدل من مخاطبة الحاضر المبدوء به في أول الكلام إلى لفْظِ الغائب دلَّ على أن المرادَ به غَيْرُه.

الثالث: أنه تعالى قال: **﴿إِلاَ أَن يَعْفُونَ﴾:** يعني يسقطْنَ. وقوله تعالى: ﴿**أَو يَعْفُوَ الذي بيده عُقْدَة النكاح ﴾** لا يتصوَّر الإسقاط فيه إلاّ مِنَ الوليِّ؛ فيكون معنى اللفظ الثاني هو معنى اللفظ الأول بعينه، وذلك أنْظم للكلام.

الرابع: أنه تعالى قال: **﴿إِلاّ أَن يَعْفُونَ﴾،** يعني يسقطن، أو يَعْفُو الذي بيده عُقْدَة النكاح، يعني يسقط؛ فيرجع القولُ إلى النصف الواجب بالطلاق الذي تُسْقِطهُ المرأة، فأما النصفُ الذي لم يجب فلم يَجْرِ له ذِكْر.

المسألة السابعة: في المختار:

والذي تحقّق عندي بعد البحث والسَّبْرِ أن الأظْهرَ هو الوليّ لثلاثة أوجه:

أحدها: أنّ الله تعالى قال في أول الآية: ﴿ وَإِنْ طَلَّقْتُمُوهُنَّ ... ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَ فَرِيضَةً فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمْ ﴾ ، فذكر الأزواج وخاطبَهم بهذا الخطاب، ثم قال: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ ﴾ فذكر النسوان... ﴿ أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾ فهذا ثالث؛ فلا يردُّ إلى الزوج المتقدِّم إلاَّ لو لم يكن لغيره وجودٌ، وقد وُجِد وهو الوليّ، فلا يجوزُ بعد هذا إسقاط التقدير بجَعْل الثلاث اثني من غير ضرورة.

الثاني: أن الله تعالى قال: ﴿ **أَوْ يَعْفُوَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾،** ولا إشكال في أنَّ الزوجَ بيده عُقْدَةُ النكاح لنفسه، والوليّ بيده عقدةُ النكاح لوليته، على القول بأن الذي يباشِرُ العقدَ الوليُّ؛ فهذه المسألةُ هي أصولُ العَفْو مع أبي حنيفة، وقد بينّاها قَبْلُ، وشرحناها في مسائل الخلاف.

فقد ثبت بهذا أنَّ الوليَّ بيده عُقْدَةُ النكاح، فهو المراد؛ لأنَّ الزوجين يتراضَيان فلا

( ۲۳۷ ) Trist Prince Ghazi Trust ( ۲۳۷ ) Trist ( ۲۳۷ )

ينعقِدُ لها أَمْرٌ إلاَّ بالوليَّ، بخلاف سائِر العقود، فإنَّ المتعاقدَين يستقلان بعقدهما.

297

الثالث: إنَّ ما قلْنَا أَنْظَمُ في الكلام، وأقرَبُ إلى المرام، لأن الله تعالى قال: ﴿ **إلاَّ** أَنْ يَعْفُونَ﴾ . ومعلومٌ أنه ليس كلُّ امرأةٍ تعفو، فإنّ الصغيرةَ أو المحجورة لا عَفْوَ لها، فبيَّن الله تعالى القسمين، وقال: ﴿ **إلاَ أَنْ يَعْفُونَ ﴾** إنْ كُنّ لذلك أهلاً، أو يَعْفُو الذي بيده عُقْدَة النكاح؛ لأنَّ الأَمْرَ فيه إليه.

وكذلك رَوى ابن وَهْب، وابنُ عبد الحكم، وابن القاسم، عن مالك أنه الأبُ في ابنته البِكْر ، والسيِّد في أمَتِه؛ لأن هذين هما اللذان يتصرَّفان في المال وينفذُ لهما القول.

فإن قيل: إنما يتصرّف الوليّ في المال بما يكونُ حظّاً لابنته، فأما الإسقاط فليس بحظّ ولا نَظَر .

قلنا: إذا رآه كان؛ فإنا أجَعْنا على أنه لو عقد نِكاحَها بأقلّ مِنْ مَهْرِها نفذ؛ وهذا إسقاط مَحْض، لكنه لما كان نظراً مضي.

فإن قيل: فهو عامّ في كل وليّ، فلم خصَصْتموه بهذين؟

قلنا: كما هو عامّ في كل زوجة وخُصّ في الصغيرة والمحجورة.

وأما متعلّق مَنْ قال: إنه الزوجُ فضعيف، أمّا قولهم: إنّ الله سبحانه ذكر الأزواجَ في الآيتين اللتين استشهدوا بهما فقد ذكر الوليّ في هذه الآية، فجاءت الأحكامُ كلُّها مبينة والفوائدُ الثلاثة معتبرة، وعلى قولهم يسقطُ بعضُ البيان.

وأما قولهم الثاني فلا حجّةَ فيه، لأنَّ مجيءَ العَفْوِ بمعنى واحد من الجهتين أبلغُ في الفصاحة وأَوْفَى في المعنى من مجيئه بمعنيين، لأنّ فيه إسقاطَ أحدِ العافِيَيْن، وهو الوليَّ المستفادُ إذا كان العفو بمعنى الإسقاط. وأما نَدْبُ الزوج إلى إعطاء الصَّدَاق كله في الآيتين اللتين ذَكَرُوا فذلك معلوم من دليل آخر.

وأما الثالث فلا حُجة لهم فيه؛ لأنَّ الله تعالى أراد أن يميِّز الوليّ عن الزوج والزوجة بمعنى يخصّه، فكنى عنه بقولـه تعـالى: ﴿ **الَّذِي بِيَـدِهِ عُقْـدَةُ النِّكـاحِ** ﴾ بكنـايـة مستحسنة، فكان ذلك أبلغَ في الفصاحة، وأتمّ في المعنى، وأجمعَ للفوائد. وأما الرابع وهو قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَنْسَوُا الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ﴾ وتعلَّقهم بأنَّ الإفضال لا يكونُ بمال أحدٍ، وإنما الإفضالُ يكون بأحد وجهين: أحدهما يكون ببَذْل ما تملكه يدُه. والثاني بإسقاط ما يملك إسقاطَه، كما يتفضل عليه بأن يزوِّجه بأقلّ من مَهَر المثل.

4 9 V

#### المسألة الثامنة:

سورة البقرة الآية (٢٣٨)

هذه الآية حجةٌ على صحَّةِ الْمُشَاع، لأنَّ اللهَ تعالى أوجب للمرأة بالطلاق نصْفَ الصداق، فعَفْوُها للرجلِ عن جميعه كعَفْو الرجل، ولم يفصل بين مشاع ومقسوم.

وقال أبو حنيفة: لا تصحُّ هِبَةُ المشاع إلاّ بعد القِسْمَة، والذي انفصل به المهْرُ عن عموم الآية أنَّ الله سبحانه إنما بيَّن تكميلاً ثبت بنفس العفو دون شَرْطِ قَبْض ذلك في عَفْو المرأة؛ والمهْرُ دَيْنٌ؛ أو في عَفْو الرجل، والمهرُ مقبوض دَيْنٌ على المرأة. فأما الْمُعَيَّنُ فلا يكمل العَفْوُ فيه إلاّ بقَبْض متصل به، أو قَبْض قائم ينوبُ عن قَبْض الهبة، ولئن حملت الآيةُ على عَفْوٍ بشرطً زيادة القبض، فنحن لا نشترِطُ إلاّ تمامَه، وتمامُه بالقسمة، فآلَ الاختلافُ إلى كيفية القَبْض.

قال القاضي ابن العربي: هذا الانفصالُ إنما يستمرُّ بظاهره على أصحاب الشافعي الذين يشترطون في الهبة القَبْض. فأما نحن فلا نرى ذلك؛ فلا يصحُّ لهم هذا الانفصالُ معنا، فإنَّ نَفْسَ العفوِ ممن عفا يخلصُ مِلْكاً لمن عُفي له.

وأما أصحابُ الشافعي فلا يصحّ لهم هذا معهم من طريق أخرى، وهي أنَّ الآية بمطلقها تفيدُ صحَّةَ هبة المشاع، مع كونه مشاعاً، وافتقارُ الهبةِ إلى القَبْض نظر يؤخذ من دليل يخصّ تلك النازلة؛ فمشترط القِسْمة مفتقرٌ إلى دليل، ولما يجدوه إلا من طريق المعنى ينبني على اشتراط القَبْض؛ ونحن لا نسلِّمُه، وليس التمييز من القَبْض اصلاً في وِرْدٍ ولا صَدَر، فصحَّ تعلقنا بالآية وعمومها وسلمَتْ مِنْ تشغيبهم.

### الآية السادسة والسبعون

قوله تعالى: ﴿ حَافِظُوا عَلَى الصَّلَواتِ والصَّلَاةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا للهِ قانِتينَ ﴾ [ الآية:

.[ ٣٣٨

۲۹۸ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT ورة البقرة الآية (۲۳۸

فيها سبع مسائل: المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ حَافِظُوا ﴾ :

المحافظة: هي المداوَمةُ على الشيء والمواظَبة، وذلك بالتمادي على فِعْلها ، والاحتراس من تَضْييعها ، أو تضييع بَعْضها .

وحِفْظُ الشيء في نفسه مراعاةُ أجزائه وصفاته، ومنه كتاب عمر: من حَفِظَها وحافَظَ عليها حفِظَ دينه؛ فيجب أولاً حِفْظُها ثم المحافظة عليها؛ بذلك يتُّ الدينُ. المسألة الثانية:

لا شكَّ في انتظام قوله تعالى الصلوات للصلاة الوسطى، لكنه خصّصها بعد ذلك بالذكر تنبيهاً على شَرَفها في جنسها ومقدارِها في أخواتها. كما قال الله تعالى: ﴿ مَنْ كان عَدُواً لله وملائكته ورُسُله وجبريل وميكال﴾ [ البقرة: ٩٨ ] تنبيهاً على شرف الملكين، وكما قال تعالى: ﴿ فيهما فاكِهَةٌ وَنَخْلٌ وَرُمَّانَ﴾ [ الرحن: ٦٨ ]؛ تنبيهاً على وَجْه الزيادة في مقدارهما بين الفاكهة.

المسألة الثالثة: في معنى تسميتها وُسطَى:

وفي ذلك احتمالات:

الأول: أنها وُسطى من الوسط، وهو العَدْلُ والخيار والفَضْل، كما قال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسَطاً﴾ [ البقرة: ١٤٣ ]. وقوله تعالى: ﴿قال أَوْسَطهم: أَلَمَ أَقُلُ لَكُم لولا تُسَبِّحُونَ﴾ [ القلم: ٢٨ ]، يعني الأفضل في الآيتين.

الثاني: أنها وسَط في العدد ؛ لأنها خمس صلوات تكتنِفُها اثنتان من كل جهة.

الثالث: أنها وَسَط من الوقت. قال ابن القاسم: قال مالك: الصبح هي الوُسْطى لأنّ الظهر والعصر في النهار ، والمغرب والعشاء في الليل ، والصبح فيا بين ذلك ، وهي أقلُّ الصلوات قَدْراً .

والظهرُ والعَصْرُ تُجْمعان، والمغربُ والعشاء تجمعان، ولا تجمع الصبحُ مع شيء من الصلوات، وهي كثيراً ما تفوتُ الناسَ وينامون عنها. وقال نحوه زيد بن أسلم في توسط الوقت. سورة البقرة الآية (٢٣٨) (٢٣٨ معني المعني OR QURANIC THOUGHT

ورُوِي عن ابن عباس أنها الوُسْطى؛ لأنها تصلَّى في سوادٍ من الليل وبياض من النهار ، وكثيراً ما تفوتُ الناسَ. قال ابن عباس أيضاً ــ وقد قَنَت في الصُّبح: هذه هي الصلاة الوسطى؛ قال الله تعالى: **﴿وقُومُوا للهِ قانِتِينَ﴾ .** 

المسألة الرابعة: في تحقيقها:

يبعدُ في الشريعة أن تسمَّى وُسْطى بعددٍ أو وقت وما العددُ والزمان من الحظَّ في الوسط والتخصيص عليه، وقد كان اللبيبُ يمكنه أن يبدىء في ذلك ويُعيد ، إلا أنه تكلّـف، والحقُّ أحقُّ أن يُتَّبَع. قال الله تعالى: **﴿ حافِظُوا على الصَّلَوات﴾،** معناه لفضلهنّ، وخُصُّوا الفضلى منهن بزيادةِ محافظة؛ أي الزائدة الفَضْل، وتعيينها متعذّر.

وقد اختلف العلماء فيها على سبعة أقوال:

الأول: أنها الظُّهر؛ قاله زيد بن ثابت. الثاني: أنها العَصْر ؛ قاله عليّ في إحدى روايتيه. الثالث: المغرب؛ قاله البراء. الرابع: أنها العشاء الآخرة.

الخامس: أنها الصبح؛ قاله ابن عباس، وابن عمر، وأبو أمامة، والرواية الصحيحة عن عليّ.

> السادس: أنها الجمعة. السابع: أنها غَيْرُ معيَّنة. وكل قول ٍ من هذه الأقوال مستنِدٌ إلى ما لا يستقلُّ بالدليل: أمَا مَنْ قال: إنها الظهر ، فلأنها أول صلاةٍ فُرضَتْ.

وأما من قال: إنها العصر ، فتعلَّقَ بحديثِ عليٍّ رضي الله عنه: « شغلونا عن الصلاة الوُسْطى صلاة العصر ، ملأ اللهُ قبورَهم وبيوتهم ناراً » <sup>(٦٠٠)</sup>.

(٦٠٠) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٣٦، حديث ٢٠٢، ٢٠٥، ٢٠٦. وسنن النسائي ٢٣٦/١. ومسند أحمد بن حنبل ١١٣/١، ١٢٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ١/٢٦، ٤٩٠، ٢٢٠/٢. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٨٤/١١. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٨٨/٤، ٢٩١، ٢٩١. ومسند أبي عوانة ١٥٥/١. ومصنف ابن أبي شيبة ٥٠٣/٢. وفتح الباري ١٩٥/٨. ومصنف عبد الرزاق ٢١٩٢. وأما مَنْ قال: إنها المغرب، فلأنها وِتْر بين أشفاع. وأما مَنْ قال: العشاء، فلأنها وُسْطَى صلاةِ الليل بين المغرب والصبح.

وأما من قال: إنها الصبح؛ فلأنها في وقتٍ متوسط بين الليل والنهار؛ قاله مالك وابن عباس.

THE PRINCE GHAZI TRUST ورة البقرة الآية ( ۲۳۸ ) FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقال غيرُهما : هي مشهودةٌ ، والعَصْرُ وإن كانت مثلها فتزيد الصبحُ عليها بوجهين : أحدُهما : أنها أثْقَل الصلوات على المنافقين .

والثاني: أنَّ في الموطَّأ عن عائشة: « حافِظوا على الصلوات والصلاة الوسطى وصلاة العصر ، وقوموا لله قانتين » <sup>(١٠١)</sup> . وهذا يدلُّ على أنَّ الصلاةَ الوسطى غيرُ صلاةِ العصر ، ويعارِض حديثَ علي رضي الله عنه ويبيِّنُ أنَّ المرادَ به أنها كانت وسطى بين ما فات وبَقِي.

وأما من قال: الجمعة: فلأنها تختصُّ بشروط زائدة؛ وهذا يدلُّ على شَرَفِها وفَضْلِها.

وأما من قال: إنها غَيْرُ معينة، فلتعارض الأدلّةِ وعدم الترجيح؛ وهذا هو الصحيح؛ فإنَّ الله خبأها في الصلوات كما خبأ ليلة القَدْر في رمضان، وخبأ الساعة في يوم الجمعة، وخبأ الكبائر في السيئات؛ ليحافظ الْخَلْقُ على الصلوات، ويقوموا جميعَ شَهْر رمضان، ويلزموا الذِّكْر في يوم الجمعة كلِّه، ويجتنبوا جميعَ الكبائرِ والسيئات.

- والدر المنثور، للسيوطي ٣٠٣/١، ٣٠٣، وصحيح ابن خزيمة ١٣٣٧. وشرح السنة، للبغوي ٥ الدر المنثور، للسيوطي ٣٠٣/١، ٣٠٤، وصحيح ابن خزيمة ١٣٧٧، وشرح السنة، للبغوي ٢٣٣/٢. وزاد المسير، لابن الجوزي ٣٢٤/١، ١٩٠٩، وحلية الأولياء ١٦٥/٤، ٥/٥٥ والبداية والنهاية ٢٦/٧. وتفسير الطبري ٣٤٤/٢، وتفسير ابن كثير ٢٩/١١. وتفسير القرطبي ٢١٣/٣. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٠/١١. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٦٠/١٠. ودلائل النبوة، للبيهقي ٢٢/٣٠، ٤٤٤، ٤٤٤).
- (٦٠١) انظر: (مسند أحد بن حنبل ٨/٥، ٧٣/٦. وموارد الظمآن، للهيثمي ٢٨٢. والمعجم الكبير، للطبراني ١٣١/٥. والدر المنثور ٢٩٥/١. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٧٣/٤، ٢٨١، ٢٨٢).

سورة البقرة الآية (٢٣٨) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT المسألة الخامسة: قال بعض علمائنا : في هذه الآية فائدةٌ ؛ وهي الردُّ على أبي حنيفة في قوله : إن الوتْرَ واجبٌ؛ لأنَّ الوسط إنما يُعَدّ في عدد وتر؛ ليكون الوسط شفْعاً يحيطُ به من جانبيه؛ وإذا عُدَّت الصلواتُ الواجبات ستاً لم تكن الواحدةُ وسطاً؛ لأنها بين صلاتين من جهة، وبَيْنَ ثلاث صلوات من أخرى؛ وهذا مبنيٌّ على أن الوسط معتبَر بالعدد أو بالوقت؛ وقد بيّنا أن ذلك محتمل لا يدلَّ على تعيينه دليل. المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَقُومُوا لله قَانتينَ ﴾ : اعلموا وفقكم الله تعالى أنَّ القنوتَ يَرْدُ على معان، أمَّهاتها أربع: الأول: الطاعة؛ قاله ابنُ عباس. الثاني: القيام؛ قاله ابنُ عمر، وقرأ: ﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتٌ آنَاءَ الليلُ ساجداً **وقائماً ﴾** [ الزمر : ٩ ] . وقال النبي عَلِيْتُهِ : « أفضلُ الصلاة طولُ القُنُوت » <sup>(٦٠٢)</sup> . الثالث: إنه السكوت، قاله مجاهد. وفي الصحيح قال زيد: « كنا نتكام في الصلاة حتى نزلت: ﴿ وقُومُوا لله قانتينَ﴾، فأمرْنا بالسكوت» <sup>(٢٠٢)</sup>. الرابع : أنَّ القنوت الخشوع .

وهذه المعاني كلها يصحّ أن يكون جميعُها مراداً؛ لأنَّه لا تنافُرَ فيه إلا القيام، فإنه يبعد أن يكون معنى الآية: وقوموا لله قائمين، إلاّ على تكلَّف. وقد صلَّى ابنُ عباس الصبح وقنت فيها، فلما فرغ منها قال: هذه هي الصلاةُ الوُسطى، وقرأ الآية إلى قوله تعالى: **﴿قانِتينَ﴾**.

- (٦٠٢) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٦٤ من صلاة المسافرين. والسنن الكبرى، للبيهقي ٨/٣. ومشكاة المصابيح ٤٦ ، ٢٠٠. والدر المنثور ٣٠٦/١).
- (٦٠٣) انظر: (سنن النسائي، باب الكلام في الصلاة من السهو. وسنن الترمذي ٤٠٥. وإرواء الغليل (١١٨/٢).

والصحيحُ رواية زيد بن أرقم لأنها نصٌّ ثابتٌ عن النبي ﷺ ، فلا يُلْتَفت إلى محتمَل سواها . **المسألة السابعة:** 

. سورة القرة الآية (٢٣٩)

إذا ثبت أنَّ المرادَ بالقنوت هاهنا السكوت، فإذا تكلَّم المصلّي فلا يخلو أن يتكلَّمَها ساهِياً أو عامِداً؛ فإنْ تكلَّمَ ساهياً لم يخرج عن الصلاة ولا زال عن امتثال الأمر؛ لأنَّ السهوَ لا يدخلُ تحت التكليف؛ وهذا قويّ جداً.

وقد عارضه بعضُ العلماء بأنَّ الفِطْر المنهيّ عنه في الصوم إذا وقع سهواً أبْطَلَه، فينتقض هذا الأصل. فأجابوا عنه بأنَّ الفِطْر ضدَّ الصوم، وإذا وُجِد ضد العبادة أبطلها، كان سهواً أو عمداً كالحدَث في الصلاة، بخلاف مسألتنا؛ فإنَّ الكلامَ في الصلاة محظورٌ غيرُ مضادٌ، فكان ذلك معلقاً بالقَصْد، وقد حققنا ذلك في كتاب « تلخيص مسائل الخلاف».

وإما من تكلم عامداً ، فإن كان عابثاً أَبْطَل الصلاة ، وإن كان لإصلاحها \_ كتنبيه الإمام \_ جاز عند علمائنا .

وقال الشافعي: لا يجوز .

ودليلُنا حديثُ ذي اليدين المشهور الصحيح: «تكلموا فيه لإصلاح الصلاة فلم تبطل صلاتُهم» <sup>(٦٠٤)</sup>. وقد حققناه في مسائل الخلاف وكتب الحديث، فليُنْظَر هنالك ففيه الشفاء إن شاء الله.

## الآية السابعة والسبعون

قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْبَاناً فَإِذَا أَمِنْتُمْ فَاذْكُرُوا اللهَ كَمَا عَلَّمَكُمْ مَّا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٢٣٩].

أمر الله سبحانه بالمحافظة على الصلوات في كل حال مِنْ صِحَّةٍ ومرض، وحَضر وسَفر، وقُدْرَة وعجز، وخَوْف وأمْن، لا تسقُط عن المُكلف بحال، ولا يتطرَّقُ إلى فرضيتها اختلال.

(٦٠٤) انظر: (موطأ مالك ٩٤).

وقد قال ﷺ : « صَلِّ قَـائهاً ؛ فـإنْ لم تستطع فقـاعـداً ، فـإن لم تستطـع فعلَـى جَنْبٍ » <sup>(١٠٥)</sup> .

سورة البقرة الآية (٢٤٣)

وقال في الصحيح من رواية ابن عمر في حال الخوف: « فإن كان خوف أكثر من ذلك صَلّوا قياماً ورُكباناً مستَقبِلي القبلة وغَيْرَ مستقبليها » <sup>(٢٠٦)</sup>.

وقد صلَّى رسولُ الله عَيَّالَةٍ صلاةَ الخـوف مراراً متعددة بصفات مختلفة <sup>(١٠٧)</sup> ، وقد مهّدناها في كتب الحديث .

والمقصودُ من ذلك أن تُفْعَل الصلاةُ كيفا أمكن، ولا تَسْقُط بحال حتى لو لم يتفق فِعْلها إلا بالإشارة بالعين لَلزِمَ فِعْلُها؛ كذلك إذا لم يقدر على حركة سائر الجوارح، وبهذا المعنى تميَّزت عن سائر العبادات؛ فإنّ العبادات كلّها تسقط بالأعذار، ويترخّص فيها بالرخص الضعيفة؛ ولذلك قال علماؤنا، وهي مسألة عُظْمَى: إنَّ تاركَ الصلاة يُقْتَل؛ لأنها أشبهت الإيمان الذي لا يسقط بحال. وقالوا فيها: إحدى دعائم الإسلام، لا تجوز النيابة فيها ببدَن ولا مال، يقتل تاركها، وأصله الشهادتان.

وقد قال أبو حنيفة: إنَّ القتالَ يفسد الصلاة؛ وقد قدمنا من طريق ابن عمر الردّ عليه، وظاهرُ الآية أقوى دليل عليه.

#### الآية الثامنة والسبعون

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَهُمْ أَلُوفٌ حَذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوتُوا ثُمَّ أَحْياهُمْ إِنَّ اللهَ لَذُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ﴾ [الآية: ٢٤٣].

- (٦٠٥) انظر: (صحيح البخاري ٢٠/٢ . وسنن أبي داود ٩٥٢ . وسنن الترمذي ٣٧٢ . وسنن ابن ماجه ١٢٣٣ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٦/٤ . والتمهيد، لابن عبد البر ١٣٥/١ . وتلخيص الحبير ١٢٥/١ . والدر المنثور ١٣٦٦ ، ٢١٠/٢ . وسنن الدارقطني ١/٣٨٠ . وشرح السنة، للبغوي ١٩/٤ . وفتح الباري ٥٨٧/٢ . وزاد المسير ٥٢٧/١ ، ٢٣٢٤ . وتفسير ابن كثير ٢/١٦٠ وتفسير القرطي ٢٢/٢٤ . وإرواء الغليل ٣٤٤/٢).
- (٦٠٦) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٦/٣ . وبدائع المنن، للساعاتي ١٨٠ . ومسند الشافعي ٢٣٥).
  - (٦٠٧) انظر: (سنن سعيد بن منصور ٢٥٠٤. ومصنف ابن أبي شيبة ٥٣٨/١٤).

THE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية ( ٢٤٣ ) FOR QURANIC THOUGHT الالتحقيا ال فيها مسألتان: المسألة الأولى: في سبب نزولها: فيه قولان: أحدهما : أنَّ بني إسرائيل لما سُلِّط عليهم رجز الطاعون، ومات منهم عددٌ كثير، خُرجوا هارِبين من الموت، فأماتهم الله تعالى مدةً، ثم أحياهم آيةً؛ وميتةُ العقوبة بعدها حياةً، وميتة الأجل لا حياةً بعدها (٦٠٨). الثاني: روي أنه كُتب عليهم القتالُ فتركوه وخرجوا فارّين منه (٦٠٩). المسألة الثانية: الأصحُ والأشهر أنَّ خروجَهم إنما كان فراراً من الطاعون، وهذا حُكْمٌ باق في ملتنا لم يتغيّر . قال عبدُ الرحمن بن عوف: سمعتُ رسولَ الله عَظَّمَ يقول: « إذا سمعتُم به بأرض فلا تقدموا عليه، وإذا وقع بأرض ٍ وأنتم بها فلا تخرجوا فراراً منه» <sup>(٦١٠)</sup>. واختلف العلماءُ في وَجْهِ الحكم في ذلك: أما الدخولُ ففيه الخلافُ على أربعة أقوال: الأول: ما فيه من التعرُّض للبلاء؛ وذلك لا يجوزُ في حكم الله تعالى، فإنَّ صيانةَ النفس عن كل مكروه مخُوف واجب. الثاني: إنما نهي عن دخوله لئلا يشتغل عن مهمَّات دِينه بما يكون فيه من الكرْب (٦٠٨) في د : ليس بعدها حياة. (٦٠٩) في د : خرجو منه فارين . (٦١٠) انظر: (صحيح البخاري ١٦٩/٧، ٣٤/٩. وصحيح مسلم، حديث ٩٨، ١٠٠ من السلام. وسنن أبي داود ٣١٠٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٧٦/٣، ٢١٨/٧. ومصنف عبد الرزاق ٢٠١٥٩. والمعجم الكبير، للطبراني ٩١/١، ٩٢، ٩٤. وإتحاف السادة المتقين ٥٣١/٩. وتجريد التمهيد

٣٦٥. وتفسير ابن كثير ٤٤٦/١ . والدر المنثور ٣١٢/١٢. وفتح الباري ١٧٩/١٠، ٣٤٤/١٢. والتمهيد، لابن عبد البر ٢١٠/٦، ١٥/١٠).

سورة البقرة الآية (٢٤٤) .....

والْخَوْف، بما يرى من عموم الآلام وشمول الأسقام.

الثالث: ما يُخاف من السخط عند نزول البلاء به، وذهاب الصبْرِ على ما ينْزلَ من القضاء.

الرابع: ما يخاف عليه من سوء الاعتقاد ، كأن يقول: لولا دخولي في هذا البلد لما نزل بي مكروه.

وأما الخروجُ فإنما نُهي عنه لما فيه من تَرْك الْمَرْضى مهمَلين مع ما ينتظم به مما تقدم. والله أعلم.

# الآية التاسعة والسبعون

قوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيـمٌ ﴾ [الآية: ٢٤٤].

قال قومٌ من علمائنا : هذه الآيةُ مجملة وهو خطأ ؛ بل هي عامة . قال مالك : سُبُل اللهِ كثيرة .

قال القاضي: ما مِن سبيل من سبل الله تعالى إلاّ يُقاتل عليها وفيها، وأولُها وأعظمها دِينُ الإسلام، قال الله سبحانه: **﴿قُلْ هَذَهِ سَبِيلِي أَدْعُوا إلى الله على** بَصِيرَةٍ﴾ [ يوسف: ١٠٨ ]؛ وزاد ﷺ تماماً فقال: « مَنْ قاتل لتكونَ كلمةُ اللهِ العُلْيا فهو في سبيل الله » <sup>(١١١)</sup>.

وبعد هذا فليس شيءٌ من الشريعة إلاّ يجوز القتالُ عليه وعنه، فقد صحَّ العموم وظهر تأكيد التخصيص.

(٦١١) انظر: (صحيح البخاري ٢٤٣/١ ، ٢٥/٤ ، ٢٥/٤ ، ١٦٦/ . وصحح مسلم، حديث ١٤٩ ، ١٥١ ، ١٥١ من كتاب الإمارة. وسنن الترمذي ١٦٤٦ . وسنن أبي داود ، الباب ٢٥ من كتاب الجهاد . وسنن النسائي ٢٣/٦ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ١٦٧/٩ ، ١٦٨ . وسنن ابن ماجه ٢٧٨٣ . ومسند أحد بن حنبل ٢٣٦/٤ ، ٣٩٧ ، ٢٠٢ ، ٤٠٥ ، ٤١٧ . ومصنف عبد الرزاق ١٩٦٧ . والترغيب والترهيب ٢٩٦/٢ . وشرح السنة ١١٦/١٠ . والدر المنثور ٢٤٦٣ . وإتحاف السادة المتقين ٥/٥١ ، ٢٦٦/٨ ، ٢٤٢/٩ ، ٩/١٠ ، ٣٢ . وحلية الأولياء ١٢٨/٧ . والأسماء والصفات ، للبيهتي ١٨٣ ). فإن قيل: فمنْ قاتل دون مالِه؟ قلنا: هو في سبيل الله، لقوله ﷺ : « مَنْ قُتِل دون مالِه فهو شَهِيد » <sup>(١١٢)</sup> .

## الآية الموفية ثمانين

الله البقرة الآية ( ٢٤٥ )

قوله تعالى: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً فَيُضَاعِفَهُ لَهُ أَضعافاً كَثِيرَةً، واللهُ يَقْبِضُ وَيَبْسطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ [الآية: ٢٤٥ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى :

3.1

القَرْض في اللغة: القَطْع، والمعنى مَنْ يُقْطِع الله جزءاً من ماله فيضاعف له ثوابَه أضعافاً كثيرة، إلاّ أنه في الشرع مخصوص بالسلَف على عادة الشَّرْع في أن يَجْرِي على أسلوب اللغة في تخصيص الاسم ببعض محتَملاته، كما أنّ القِرَاض مخصوص بالمضاربة؛ كأنّ هذا سلف ماله، وهذا سلف عمله فصارا متسالفَيْن، فسمي قراضاً. وقيل متقارضان.

### المسألة الثانية:

جاء هذا الكلامُ في معرض الندْبِ والتحضيض على إنفاق المال في ذاتِ الله تعالى

(٦١٢) انظر: (صحيح البخاري ١٧٩/٣. وصحيح مسلم، حديث ٢٤٦ من كتاب الايمان. وسنن أبي داود ٢٧٧٦. وسنن الترمذي ١٤١٨، ١٤١٩، ١٤٢١، ١٢٢٠ وسنن النسائي ١١٥/١، ١١٦٠ ومسند أحد بن حنبل ٢٦٩/١، ١٨٧، ١٨٨، ١٨٩، ١٩٩، ١٩٠، ٣٠٥، ٢٦٣/١، ٢٠٦، ٢٠٦، والسنن الكبرى، للبيهتي ٣/٢٦، ٢٦٦، ١٨٧/٨، ٣٥٥. والمستـدرك ٣/٣٩٦، والمعجـم الكبير، للطبراني ١١٥/١. وبدائع المنن ١٣٥٧. ومسند الشافعي ٢٠١، ٣١٣. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٥٦٩. وفتح الباري، لابن حجر ١٣٣٥، ١٣٣٩، ومسند أبي عوانة ٢/٤١. ومعنا ابن أبي شيبة ٢/٢٤، ٢٤٤، ٢٤٤، ومن علمان ١٣٥٧، ١٣٣٥، ومسند أبي عوانة ٢/١٤. ومعنا ابن أبي شيبة والبراني ٢٤٤٠، ٢٤٥، وشرح السنة، للبغوي ٢٢٨/١٣٢، ٩٦٢، ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٥١٣. والترغيب والترهيب ٢٩٩٢. ونصب الراية، للمزيلعي ٢٤٩/٢٤، وإرواء الغليسل ٣٦٢٢. والمالب العالية، لابن حجر ١٨٦٤، ٢٦١، ٢٦١، ٢٦٢، ٢٦٣، وتاريخ بغداد ٢٢٩٣. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ١٨٦٤، ١٥٤، ٢٦١، ٢٦١/٢، ٢٦١، ١٣٣٠، وحلية الأولياء ٣٥٣٣٠. والبداية والنهاية ٨/٨٨، ١٣٥٤، ٢٥٤، ٢٦١/٢، ٢٦١٢، ٢٠٣٠، وحلية الأولياء ٣٥٣٠. على الفقراء المحتاجين، وفي سبيل اللهِ بنُصْرة الدين، وكنى الله سبحانه عن الفقير بنفسه العليّة المنزَّهةِ عن الحاجات ترغيباً في الصدقة، كما كنى عن المريض والجائع والعاطش بنفسه المقدّسة عن النقائص والآلام؛ فقال رسول الله صلّيّيّهُ: « يقولُ الله تعالى، عَبْدِي مرضتُ فلم تَعُدْني، يقول: وكيف تمرضُ وأنتَ ربَّ العالمين؟ فيقول: مرض عَبْدِي فلان ولو عُدْتَه لوجدتني عنده، ويقول: جاع عبدي فلان ولو أطعمته لوجدتني عنده؛ ويقول: عَطِش عبدي فلان ولو سقَيتَه لوجدتني عنده» (<sup>111)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ÀNIC THOUGHT

وهذا كلَّه خرج مخرج التشريف لمن كنى عنه ترغيباً لمن خُوطِبَ به. المسألة الثالثة:

قال قومٌ: المرادُ بالآية الإنفاقُ في سبيل الله تعالى؛ لأنه قال قَبْلها: ﴿ **وقاتِلُوا في** سبيل الله ﴾ [ البقرة: ٢٤٤ ]؛ فهذا الجهادُ بالبدن، ثم قال بعده: ﴿ مَنْ ذَا الَّذي **يُقْرِضُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾؛** فهذا الجهادُ بالمال.

وقد قال النبيَّ ﷺ : « مَنْ جَهَّزَ غازياً فقد غَزَا ، ومَنْ خلفه في أهله بخير فقد غزا » <sup>(١١٤)</sup> .

والصحيحُ عندي ما قاله الحسن من أنه في أبواب البرِّ كلِّها ولا يردُّ عمومَه ما تقدَّمه من ذِكْرِ الجهاد .

#### المسألة الرابعة:

سورة المقرة الآية (٢٤٥)

انقسم الْخَلْق بحُكْم الخالق وحكمته وإرادته ومشيئته وقضائه وقدرِه حين سمعُوا هذه الآية أقساماً وتفرَّقُوا فِرقاً ثلاثة:

- (٦١٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٤٠٤/٢).
- (٦١٤) انظر: (سنن النسائي ٢٦/٦ . ومسند أحمد بن حنبل ١٩٣/٥ . وتلخيص الحبير ٨٩/٤ . وصحيح البخاري ٢٢/٤ . وصحيح مسلم، حديث ١٣٥ ، ١٣٦ من الإمارة. وسنن الترمذي ١٦٢٨، ١٦٣١ . ومسند أحمد بن حنبل ١١٥/٤ ، ١١٦ ، ١١١ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٨/٤، ٤٧، ١٦٣١ . ومسند أحمد بن حنبل ١١٥/٤ ، ١٦٦ ، ١١٧ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١٨/٢، ٤٠ والترغيب والترهيب ٢٤/٢٢ . وللمر المنثور ٢٣٦/١ . والمعجم الصغير، للطبراني ٢٥/٢ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٧٩٢ . وتفسير القرطبي ١٥٢/٢ . وأمالي الشجري ٢٦/٢ . والتاريخ الكبير، للبخاري ٣/٣١ ، ٢٣٠ . وجمع الزوائد ٢٣٣٥) .

فَقَنْنَا أَنْنَا أَنْنَا اللَّهُ عَنَى الْعَانَ اللَّهُ اللَّهُ (٢٤٥) عَلَى اللَّهُ (٢٤٥) المَورة الآية (٢٤٥) ٣٠/ For QURANIC THOUGHT ( المقرة الآية (٢٤٥)

الفرقة الأولى: الرذلى؛ قالوا: إنَّ ربَّ محمدٍ فقيرٌ محتاج إلينا، ونحن أغنياء؛ وهذه جهالةٌ لا تَخْفَى على ذي لُبّ؛ وقد ردَّ الله تعالى عليهم بقوله: ﴿ **لقد سمِعَ اللهُ قَوْلَ الذين قالوا إنَّ اللهَ فقيرٌ ونحن أغنياءُ، سنكتُبُ ما قالوا ﴾** [ آل عمران: ١٨١ ]؛ والعجبُ مِنْ مُعاندتهم مع خِذْلانهم؛ وفي التوراة نظيرُ هذه الألفاظ.

الفرقة الثانية: لَمّا سمعَتْ هذا القول آثرت الشحَّ والبُخْل، وقدمت الرغبةَ في المال؛ فها أنفقَتْ في سبيل الله، ولا فكَّت أسيراً، ولا أغاثَتْ أحداً؛ تكاسُلاً عن الطاعة ورُكوناً إلى هذه الدار .

الفرقة الثالثة: لما سمعَتْ بادرَتْ إلى امتثاله، وآثَرَ المجيبُ منهم بسرعةٍ بماله، أوَّلهم أبو الدَّحْداح لما سمع هذا جاء إلى النبي عَظِيْرٍ قال: يا نبيَّ الله؛ ألا أرى ربَّنا يستقرِض مما أعطانا لأنفسنا، وَلي أرضان: أرض بالعالية وأرض بالسافلة، وقد جعلتُ خيرَهما صدقة. فقال النبيُّ عَظِيْرٍ: « كم عَذْقٍ مذَلَل لأبي الدحداح في الجنة » <sup>(110)</sup>.

فانظروا إلى حُسْنِ فهمه في قوله: يستقرضُ مما أعطانا لأنفسنا، وجودِه بخيرِ ماله وأفضلِه؛ فطوبَى له! ثمَ طوبى له! ثم طوبى له، ثم طوبى له! **المسألة الخامسة:** 

القَرْض يكون من المال ويكون من العِرض، قال النبي ﷺ في مشهور الآثار: «أيعجزُ أحــدكم أن يكونَ كأبي ضَمْضَم، كان إذا خرج من بيته قال: اللهم إني قد تصدقت بعِرْضي على عبادِك » <sup>(١١٦)</sup>.

وروي عن ابن عمر : أقْرِضْ مِن عِرْضِك ليوم فَقْرِك، يعني مَنْ سَبَّكَ فلا تأخُذْ منه حقّاً، ولا تُقِمْ عليه حدّاً، حتى تأتيَ يوم القيامة مُوَفِّر الأجْر .

وقال أبو حنيفة: لا يجوزُ التصدُّقُ بالعِرْض؛ لأنه حقٌّ لله تعالى، وهذا فاسد؛ قال النبي ﷺ في الصحيح: « إنّ دماءكم وأموالَكم وأعراضَكم عليكم حرام كحُرْمَةِ يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا» <sup>(١١٧)</sup>.

- (٦١٥) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٨٩ من كتاب الجنائز. ومسند أحمد بن حنبل ١٤٦/٣، ٩٠، ٩٥).
  - (٦١٦) انظر: (ارواء الغليل ٣٢/٨. وموضع أوهام الجمع والتفريق، للخطيب ٣٢/٨).
- (٦١٧) انظر: (صحيح البخاري ٢٦/١، ٢١٥/٢. وصحيح مسلم، حديث ٢٩، ٣٠، ٣١. والسنن =

مورة البقرة الآية ( ۴٤٩) ..... A ...... For QURANIC THOUGHT ...... المورة البقرة الآية ( ۴٤٩) معني الم

وهذا يقتضي أنّ هذه المحرماتِ الثلاث تجري مَجْرى واحداً في كونها باحترامها حقّاً للآدمي؛ وقد بينّا ذلك في مسائل الخلاف، فلينظر هنالك.

### الآية الحادية والثمانون

قوله تعالى: ﴿ ... وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ فَإَنَّهُ مِنِّي ... ﴾ [ الآية: ٢٤٩ ]. .

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

إنَّ الماءَ طعامٌ بقوله تعالى: ﴿ **وَمَنْ لَمْ يَطْعَمْهُ ﴾ ،** وإذا كان طعاماً كان قُوتاً لبقائِه واقْتِيات البدَن به؛ فوجب أن يجري فيه الربا ، وهو الصحيح من المذهب؛ ولم لا يجري فيه الربا وهو أجلَّ الأقواتِ ، وإنما هان لعموم وجودِه ، وإنما عمَّم اللهُ تعالى وجودَه بفَضْلِه ؛ لعظم الحاجة إليه . ومِنْ شَرَفِه على سائر الأطعمة أنه مهيّاً مخلوق على صفة لا صَنْعة لأحدٍ فيها لا أولاً ولا آخراً .

### المسألة الثانية:

قال أبو حنيفة: مَنْ قال: إنْ شرب عَبْدي من الفرات فهو حرّ؛ فلا يعتق إلاّ أنْ يكرع فيه؛ فإنْ شرب بيده أو اغترف بإناء منه لم يعتق؛ لأنَّ الله تعالى فرّق بين الكَرْع في النهر وبين الشرب باليد .

وهذا فاسد؛ فإذا أجرينا الأيمانَ على الألفاظ، وقُلْنا به معهم؛ لأن شُربَ الماء ينطلقُ على كل هيئة وصفةٍ في لسان العرب من غَرْفٍ باليد أو كَرْع بالفم انطلاقاً واحداً، فإذا وُجد الشربُ المحلوف عليه لغةً وحقيقة حنث فاعلُه.

الكبرى، للبيهقي ١٦٦/٥ . والترغيب والترهيب ٥٠٢/٣ . وتفسير ابن كثير ٧/٣٦٠ . وتلخيص الحبير ٥٣٦٠ . وقتح الباري ١٥٨/١ ، ١٩٩ ، ١٩٦ . وإرواء الغليل ٥/٢٢ . والتاريخ الكبير ، للبخاري ١٦٦/٢ . وقتح الباري ١٥٨/١ ، ١٩٩ ، ١٩٦ . وإرواء الغليل ١٩٢ . والتاريخ الكبير ، اللبخاري ١٦٦ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٥/٢٦ . والدر المنثور ١٦٦/١ ، ١٦٦ . ودلائل النبوة، للبيهقي ٥٦/٢ ، ٢٢٦ ، ٤٤٢ . وطبقات ابن سعد ١٢/١/١٢ . والبداية والنهاية ١٩٤ ، ١٩٤ ، ١٩٤ . ومسند أحد بن حنبل ٣/١٣٠ ، ٢٨٥ ، ١٦/٢ ، ٢٦٦ . وتما يوما مين الدارمي ٦٠/٢ . ومسند أحد بن حنبل ٣/٢٣ ، ٢٥٥ ، ٢٦/٤ ، ٢٦٦ .

وأما هذه الآيةُ فلا حجَّةَ فيها؛ فإنَّ الله تعالى جعل ما لزمهم من هذه القصة مِعْياراً لعزائمهم وإظهار صَبُّرهم في اللقاء؛ فكان مَنْ كسر شهوته عن الماء، وغلب نفسَه على الإمعان فيه إلاّ غَرْفة واحدة يطفىء بها سَوْرَتَه <sup>(١١٨)</sup>، ويسكن غَلِيله، موثوقاً به في الثبات عند اللقاء في الْحَرْب وكَسْر النفس عن الفرار عن القتال، وبالعكس مَنْ كَرَعَ في النهر واستوفى الشُّرْبَ منه.

PR mere ألبقرة الآية (٢٥٦)

وهذا منزَعٌ معلوم ليس من اليمين في وَرْد ولا صَدَر .

### الآية الثانية والثمانون

قوله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّينَ ﴾ [ الآية: ٢٥٦ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قيل: إنها منسوخة بآية القتال؛ وهو قولُ ابن ِ زيد.

الثاني: أنها مخصوصةٌ في أهل الكتاب الذين يُقَرَّون على الجِزْيَة؛ وعلى هذا فكلَّ مَنْ رأى قبولَ الجِزْيَة من جنس تحمَل الآية عليه.

الثالث: أنها نزلَتْ في الأنصار؛ كانت المرأةُ منهم إذا لم يَعِشْ لها ولد تجعل على نفسها إنْ عاش أن تهوِّدَه تَرْجُو به طولَ عمره، فلما أَجْلَى اللهُ تعالى بني النضير قالوا: كيف نصنعُ بأبنائنا؟ فأنزل الله تعالى الآية: ﴿لاَ إكراهَ في الدِّينَ﴾.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ لاَ إِكْرَاهَ ﴾:

عموم في نفي إكراه الباطل؛ فأما الإكراه بالحقّ فإنه من الدين؛ وهل يقتل الكافر إلا على الدين؛ قال ﷺ : « أُمِرْتُ أن أقاتلَ الناس حتى يقولوا : لا إله إلا الله» <sup>(١١٩)</sup>. وهو مأخوذ من قوله تعالى : **﴿ وقاتِلُوهُمْ حتى لا تكون فِتْنَةٌ ويكون الدِّين للهُ ﴾** [ البقرة : ١٩٣ ].

- (٦١٨) سورته: غضبه وثورانه.
  - (٦١٩) سبق تخريجه.

سورة البقرة الآية ( ۲۹۷ ) THE PRINCE GHAZI TRUST .....

311

وبهذا يستدلُّ على ضَعْف قول مَنْ قال: إنها منسوخة.

فإن قيل: فكيف جاز الإكراهُ بالدين على الحق. والظاهر من حال المكْرَه أنه لا يعتقد ما أظهر .

الجواب: أنَّ الله سبحانه بعث رسولَه محمداً ﷺ يدْعُو الْخَلْق إليه، ويوضِّح لهم السبيلَ، ويبصرهم الدليل، ويحتمل الإذابة والهوانَ في طريق الدعوة والتبيين، حتى قامت حجَّةُ الله، واصطفى الله أولياءَه، وشرح صدورَهم لقبول الحق؛ فالتفّت كتيبةُ الإسلام، وائتلفت قلوبُ أهل الإيمان، ثم نقله من حال الإذابة إلى العصمة، وعن الهوان إلى العزّة، وجعل له أنصاراً بالقوة، وأمره بالدعاء بالسيف؛ إذ مضى من المدّة ما تقومُ به الحجةُ، وكان من الإنذار ما حصل به الإعذار.

جواب ثان: وذلك أنهم يؤخذون أوّلاً كرهاً، فإذا ظهر الدين وحصل في جملة المسلمين، وعمَّت الدعوةُ في العالمين حصلت لهم بمِثافَنَتِهِم<sup>(١٢٠)</sup> وإقامة الطاعة معهم النية؛ فقوي اعتقادُه، وصحَّ في الدين وداده، إنْ سبق لهم من الله تعالى توفيق، وإلاَّ أخَذْنا بظاهره وحسابُه. على الله. **المسألة الثالثة:** 

إذا كان الإكراهُ بغير حقّ لم يثبت حُكْماً ، وكان وجودُه كعدمه ، وفي ذلك تفريعٌ كثير قد بينّاه في كتاب« الإكراه من المسائل » <sup>(١٦٢)</sup> ، وستأتي منها مسألة إكراه الطلاق والكُفُر في قوله تعالى : **﴿ إلاَّ مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنِ بِالإِيمانِ ﴾** [ النحل : ١٠٦ ] إن شاء الله تعالى .

### الآية الثالثة والثمانون

قوله تعالى: ﴿ يٰأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيَّبَاتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الأَرْضِ ، وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ، وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ، وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ غَنِيٍّ حَمِيدٌ ﴾ [ الآية: ٢٦٧ ].

- (٦٢٠) أي: بملازمتهم ومصاحبتهم.
  - (٦٢١) في ب: في كتاب المسائل.

فيها ست مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

لا خلافَ بين أهل التفسير أنها نزلَتْ فيما روى أبو داود وغيره أنَّ الرجل كان يَأْتي بالقِنْو <sup>(١٦٢)</sup> من الْحَشَف فيعلّقه في المسجد يأكل منه الفقراء، فنزلت: ﴿**وَلاَ** تَيَمَّمُوا **الْخَبيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ**﴾ <sup>(١٢٢)</sup>.

THE P مسورة البقرة الآية (٢٦٧)

المسألة الثانية: في المراد بالنفقة:

وفيه قولان:

317

أحدهما : أنها صدَقة الفَرْض ؛ قاله عبيدة السلماني وغيره .

الثاني: أنها عامَّة في كل صدقة؛ فمن قال: إنها في الفرض تعلَّقَ بأنها مأمور بها، والأمرُ على الوجوب، وبأنه نهي عن الرديء، وذلك مخصوص بالفرض.

والصحيحُ أنها عامَّةٌ في الفَرْض والنَّفْل؛ والدليلُ عليه أنَّ سببَ نزول الآية كان في التطوع.

الثاني: أن لفظ أفعِلْ صالح للندب صلاحيته للفرض، والرديء منهيِّ عنه في النفل، كما هو منهيّ عنه في الفَرْض، إلا أنه في التطوّع ندب في «أفْعِل» مكروه في «لا تَفْعَل» وفي الفرض واجبٌ في «أَفْعِل» حرام في «لا تفعَلْ». المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ﴾:

قال بعضُ علمائنا : هذا دليلٌ على أنَّ الآيةَ في الفَرْض ؛ لأنَّ قوله تعالى : ﴿ **بِآخِذِيهِ** إلاَّ أَنْ تُغْمِضُوا ﴾ لفظ يختصُّ بالدَّيون التي لا يتسامحُ في اقتضاء الرديء فيها عن الجيد ، ولا في أخْذ المعيب عن السلم ، إلاّ بإغماض ، وهذه غَفْلةٌ ، فإنها لو كانت نازلة في الفرض لما قال : **﴿ ولستُم بآخِذيه إلاّ أن تُغْمِضُوا فيه ﴾ ،** لأنّ الرديء والمعيب لا يجوز أخذُه في الفرض بحالٍ ، لا مع تقدير الإغماض ولا مع عدمه ، وإنما يؤخذ بإغماض في النفل.

(٦٢٢) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ٤٨).

سورة البقرة الآية (٢٦٧) .....

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿مِن طَيِّباتِ مَا كَسَبَّتُمْ وَمِمَّا أَخْرَجْنَا لَكُم مَن الأرض﴾ قال علماؤنا: قوله تعالى: ﴿ما كسبتم﴾ يعني التجارة، ﴿ومما أخرجنا لكم من الأرض﴾ يعني النبات.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

212

وتحقيقُ هذا أنَّ الاكتسابَ على قسمين: منها ما يكون من بَطْن الأرض وهو النباتاتُ كلَّها، ومنها ما يكونُ من المحاولة على الأرض كالتجارة والنتاج والمغاورة في بلاد العدو، والاصطياد؛ فأمَرَ اللهُ تعالى الأغنياء من عباده بأن يُؤتوا الفقراءَ مما آتاهم على الوَجْهِ الذي فعله رسول الله عَلَيْكَمْ

المسألة الخامسة:

قال أصحابُ أبي حنيفة: هذا يدلُّ على وجوب الزكاة في كل نباتٍ من غير تقدير نصابٍ ولا تخصيص بقوت، وعضدوه بقوله ﷺ : « فيما سقَتِ السماءُ العُشْر ، وفيما سُقي بَنَضْح أو دالية نصف العُشر » <sup>(١٢٢)</sup>.

وهذا لا متعلَّق فيه من الآية، لأنها إنما جاءت لبيان محلَّ الزكاة لا لبيان نِصابِها، أو مقدارها، وقد بيَّن النبيُّ عَلِيْكَم النَّصب بقوله: « ليس فيا دون خمس ذوْد صدَقة، وليس فيا دون خَمْس أَوَاق من الورق صدقة، وليس فيا دون خمسة أوْسُق من التمر صدَقة » <sup>(١٢٢)</sup>.

- (٦٣٣) انظر: (صحيح البخاري ١٥٥/٢. ومسند أحمد بن حنبل ٣٤١/٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٣٠/٤. والتمهيد، لابن عبد البر ٢١٢/٩. وصحيح ابن خزيمة ٢٣٠٨. ومجمع الزوائد، للهيثمي ٢٢/٣. وتلخيص الحبير ١٦٩/٢. والدر المنشور، للسيوطي ٢٤١/١. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ١٧٩٧. وشرح السنة، للبغوي ٢٢/٦ . وإرواء الغليل ٢٧٣/٣ . وسنن أبي داود ١٥٩٦. وسنن الترمذي ٦٣٩. وسنن ابن ماجه ١٨١٦، ١٨١٧، ومصنف عبد الرزاق ٦٨٥٥، ٢٢٤٠. وتفسير القرطبي ٣٤٤/١).
- (٦٢٤) انظر: (صحيح البخاري ١٣٣/٢، ١٣٣، ١٤٣، وصحيح مسلم، حديث ١، ٢، ٣، ٢ من كتاب الزكاة. ومسند أحمد بن حنبل ٦/٣. ومصنف ابن أبي شيبة ١١٧/٣. وصحيح ابن خزيمة ٢٢٩٣، ٢٢٩٤، ٢٣٠٢، ٣٣٠٢، ٣٠٣٩. وسنن الدارقطني ٢/٩٢٩. ومجمع الزوائد، للهيثمي٣/٧٠. وتفسير القرطبي ٣٢١/٣، ٢١١/٧، ١٠١٠، والتاريخ الكبير، للبخاري ٢١٨/١. والكامل، لابن عدي ٢٤١٨/٦. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٤/٤، ١٠٧، ١٠٠، ١٢١، ١٢٣، ١٣٤، والدر المنثور ٢٤١٨/١. وسنن النسائى ١٨/٥).

۲۷۱) PRINCE GHAZI TRUST البقرة الآية (۲۷۱) FOR QURANIC THOUGHT () (۲۷۱)

وقد حققنا ذلك في موضعه من مسائل الخلاف، وتقصَّينا القول على الحديث. المسألة السادسة:

في هذه الآية فائدةً؛ وهي معرفةُ معنى الخبيث، فإنّ جماعة قالوا : إنّ الخبيثَ هو الحرام، وزلَّ فيه صاحبُ العين فقال: الخبيثُ كلُّ شيء فاسد، وأخذه ـ والله أعلم ـ من تسمية الرَّجيع خبيئاً.

- وقال يعقوب: الخبيثُ: الحرام، وهذا تفسيرٌ منه للغة بالشرْع، وهو جهلٌ عظيم. والصحيحُ أنَّ الخبيثَ ينطلق على معنيين: أحدهما: ما لا منفعةَ فيه، كقوله عَلَيْتُهُ: «كما ينفي الكير خَبَثَ الحديد » <sup>(١٢٥)</sup>.
- الثاني: ما تُنْكِرُه النفس، كقوله تعالى: ﴿وَلاَ تَيَمَّمُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ﴾ . الآية الرابعة والثهانون

قوله تعالى: ﴿ إِنْ تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ، وَإِنْ تُخْفُوهَا وَتُوْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ مِنْ سَيِّئَاتِكُمْ، وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ﴾ [ الآية: ٢٧١ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: اختلف الناسُ في الآية على قولين:

أحدُهما : أنها صَدَقَةُ الفَرْض . الثاني : أنها صدقةُ التطوُّع .

312

قال ابنُ عباس في الآية: جعل اللهُ تعالى صَدقةَ السرِّ في التطوع تَفْضُلُ صدقةَ العلانية بسبعين ضعفاً، وجعل صدقةَ العلانية في الفرض تفضلُ صدقةَ السر بخمسة وعشرين ضِعفاً.

(٦٢٥) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٤٥، ٤٧، ٥٠ من كتاب الأحكام، والباب ١٦ من الاعتصام. وصحيح مسلم، حديث ٥٣ من كتاب البر. وسنن أبي داود، الباب ١ من كتاب الجنائز. وسنن النسائي، الباب ١٢ من كتاب الحج. ومسند أحد بن حنبل ٢٥/١، ٣٨٧، ٢٣٧/٢، ٢٤٧، النسائي، الباب ١٢ من ٣٣٥، ٣٨٥، ٣٩٦، ٣٤٤، ٤٤٢، ١٨٤/١، ١٨٢، ١٨٢، ١٨٢). 310 .

المسألة الثانية:

أما صدقة الفَرْض فلا خلافَ أنَّ إظهارها أفضل؛ كصلاة الفرض وسائر فرائض الشريعة؛ لأن المرء يحرزُ بها إسلامَه، ويعْصِم مالَه.

سورة البقرة الآية ( TV۲) المعطي المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلم سورة البقرة الآية ( TV۲) المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلمين المعلم

وليس في تفضيل صدقة العلانية على السر ولا في تفضيل صدقة السر على العلانية حديث صحيح يعوَّل عليه، ولكنه الإجماع الثابت.

فأما صدقةُ النَّفْل فالقرآنُ صرَّح بأنها في السر أفضلُ منها في الجهر ؛ بيد أنَّ علماءنا قالوا : إنّ هذا على الغالب مخرجه .

والتحقيقُ فيه أن الحالَ في الصدقة تختلف بحال المعطي لها ، والمعطّى إياها ، والناسِ الشاهدين لها .

أما المعطي فله فائدةُ إظهار السنة وثوابُ القُدْوَة ، وآفَتُها الرياءُ والمنَّ والأذى .

وأما المعطَى إياها فإنَّ السرَّ أسلم له من احتقارِ الناس له أو نسبته إلى أنه أخذَها مع الغِنَى عنها وترك التعفَّف.

وأما حالُ الناس فالسرَّ عنهم أفضلُ من العلانية لهم، من جهة أنهم ربما طعَنُوا على المعطي لها بالرياء، وعلى الآخذ لها بالاستثناء؛ ولهم فيها تحريكُ القلوب إلى الصدقة، لكن هذا اليومَ قليل.

### الآية الخامسة والثمانون

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلأَنْفُسِكُمْ. ومَا تُنْفِقُونَ إلاَّ ابْتِغَاءَ وَجْهِ اللهِ، وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُوَفَّ إلَيْكُمْ وأَنْتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ﴾ [الآية: ٢٧٢].

فيها ثلاث مسائل:

المسالة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك قولان:

أحدُهما : أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « لا تَصَدقوا إلا على أهلِ دينكم » <sup>(١٢١)</sup> ، فنزلت : (**لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ ﴾** .

THE PRINCE GHAZI TRUST QURALLA ST STORE THOUGHT..

الثاني: قال ابن عباس: كانوا لا يرضخون لقراباتهم من المشركين، فنزلت الآية (١٢٧).

وهذا هو الصحيح لوجهين: أحدهما: أنَّ الأول حديث باطل.

الثاني: أنَّ أسهاء سألت النبيَّ عَلَيْكُمْ ، قالت: يا رسول الله: إنَّ أُمِّي قدمَتْ عليَّ راغبةً وهي مشركة ، أفَأصلِها ؟ قال: « صلِي أُمَّك » <sup>(١٢٨)</sup> ؛ فإنما شَكُوا في جواز الموالاة لهم والصدقة عليهم، فسألوا النبيَ عَلَيْكُمْ ؛ فأذنَ لهم.

المسألة الثانية:

.... ۳۱٦

قال علماؤنا رحمة الله عليهم: لا تُصْرَفُ إليهم صدقةُ الفرض؛ وإنما ذلك في التطـوع؛ لقـولـه ﷺ : « أُمِـرْتُ أن آخـذَ الصـدقـةَ مـن أغنيـائكـم وأردّهـا على فقرائكم» (١٢٩) .

وقال أبو حنيفة: تصرَفُ إليهم صدقةُ الفِطْرِ ، لحديثٍ يُرْوَى عن ابن مسعود أنه كان يُعْطي الرهبان من صدقة الفطر ؛ وهذا حديثٌ ضعيف لا أصْلَ له.

ودليلُنا أنها صدقة طهر واجبة، فلا تُصْرَف إلى الكافر كصدقة الماشية والعين. وقد قال النبي ﷺ : « أغنُوهم عن سؤال هذا اليوم ـ يعني يَوْمَ الفِطْر » <sup>(١٣٠)</sup> .

- (٦٢٦) أنظر: (مصنف ابسن أبي شيبـة ١٧٧/٣ . ونصـب الرايـة، للـزيلعـي ٣٩٨/٢ . والدر المنشـور ٣٥٧/١).
  - (٦٢٧) انظر: (الدر المنثور ٣٥٨/١).
- (٦٢٨) انظر: (صحيح البخاري، الباب ١ من كتاب الأدب وصحيح مسلم، حديث ٥٠ من كتاب الزكاة. والسنن الكبرىللبيهقى ١٢٤/٦، ١٢٩/٩ . والآداب، للبيهقى ١٢).
  - (٦٢٩) انظر: (تفسير القرطبي ٣٣٧/٣، ١٦٨/٨، ١٧٢).
- (٦٣٠) انظر: (نصب الراية، للزيلعي ٢٢١/٢ ، ٢٣٢ . وتلخيص الحبير ١٨٣/٢ . وإرواء الغليل (٦٣٠)

۳۱۷ .

المسألة الثالثة:

سورة البقرة الآية (٢٧٣)

إذا كان مسلماً عاصياً فلا خلاف أنّ صدقّة الفَرْض تُصْرَف إليه، إلا أنه إذا كان يتركُ أركانَ الإسلام من الصلاة والصيام فلا تُصرَفُ إليه الصدقةُ حتى يتوبَ، وسائرُ المعاصي تُصْرَفُ الصدقّةُ إلى مرتكبها لدخولهم في اسم المسلمين.

وفي الحديث الصحيح: «أنَّ رجلاً خرج بصدقته فدفعها، فقيل تصدَّق على سارق، فقيان : معن سرقته...» سارق، فقال: عَلى سارق؟ فأوحى الله تعالى: لعله يستعفّ عن سرقته...»

## الآية السادسة والثهانون

قوله تعالى: ﴿لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ لاَ يَسْتَطِيعُونَ ضَرْباً فِي الأَرْضِ يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَاءَ مِنَ التَّعَفَّفِ، تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ لاَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيٌّ﴾ [الآية: ٢٧٣].

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ الَّذِينَ أُحْصِرُوا ﴾:

سيأتي تحقيق الفَقْر في آية الصدقة.

المسألة الثانية: مَنْ هُمْ؟

قيل: هم فقراء المهاجرين. والصحيحُ أنهم فقراء المسلمين. المسألة الثالثة:

لا خلافَ في هذه الآية وغيرها أنَّ الصدقةَ على فقراء المسلمين أفضلُ من غيرهم. ويحكى عن جابر بن زيد أنَّ الصدقةَ لا تُعْطَى لكافرٍ ، ومعناه صدقةُ الفرض. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ تَعْرِفُهُمْ بسِيمَاهُمْ لاَيَسْأَلُونَ النَّاسَ ﴾ قيل:

هو الخشوع. وقيل: الْخَصَاصة؛ وهو الصحيح؛ لأنَّ الخشوعَ قد يكونُ على الغنى؛

(٦٣١) سيأتي تخريجه.

THE PRINCE GHAZI TRUST المعلمة المعامة المعامة المعامة المحرة الآية (۲۷۳) THE PRINCE GHAZI TRUST (المعامة المحرة الآية (۲۷۳)

قال تعالى: ﴿ سِ**ياهُمْ في وجوههم مِنْ أَثَرِ السَّجودَ ﴾** [الفتح: ٢٩]؛ فعمَّ الفقير والغني.

المسألة الخامسة: ﴿لاَ يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً ﴾ :

ثبت عن النبيّ ﷺ أنه قال: « ليس المسكين الذي تردَّه اللقْمةُ واللقمتان والتمرة والتمرتان، وإنما المسكين الذي لا يجد غِنَّى يُغْنيه، ولا يفطَنُ له فيُتصدّق عليه، ولا يقوم فيسأل الناس» <sup>(١٣٢)</sup>.

المسألة السادسة:

الواجب على مُعْطِي الصدَقَةِ كان إماماً أو مالكاً أن يراعِيَ أحوالَ الناس، فمن علم فيه صَبْراً على الخصاصة وتحلِّياً بالقناعة آثر عليه من لا يستطيع الصبر، فربما وقع في التسخط، قال النبي عُيْشَةٍ في الصحيح: « إني لأعْطِي الرجل وغيرُه أحبُّ إليّ منه مخافةً أن يكبّه اللهُ في النار على وَجْهِه » <sup>(١٣٢)</sup>.

# المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ إِلْحَافاً ﴾:

معناه الشمول بالمسألة إمّا للناس وإما في الأموال؛ فيسأل من الناس جماعةً، ويسأل من المال أكثر مما يحتاج إليه وبناء « لحف » للشمول، ومنه اللحاف؛ وهو الثوبُ الذي يُشْتَمَل به، ونحوه الإلحاح؛ يقال: ألحف في المسألة إذا شمل رجالاً أو مالاً، وألحَّ فيها إذا كرّرها.

وروى المفسرون عن قتادة أنه قال: ذُكر لنا أنَّ النبي ﷺ قال: « إن الله يحبُّ الحليم الحييَّ الغنيَّ النفس المتعفِّف، ويُبْغِضُ الغنيَّ الفاحش البذيَّ السائل الْمُلْحِف» <sup>(١٣٤)</sup>. ولم يصح لهذا الحديث أصل، ولا عُرِف له سَند، لكن روى مسلم عن معاوية قال:

- (٦٣٢) سبق تخريجه.
- (٦٣٣) انظر: (صحيح مسلم ١٣٢. وسنن ابي داود، الباب ١٥ من كتاب السنة. وتفسير ابن كثير ١٠٧/٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي. وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ٣٩٤٦).
- ( ٦٣٤ ) انظر : ( إتحاف السادة المتقين ٣١/٨ . والدر المنثور ٣٥٩/١ . وتفسير الطبري ٣٦/٣ . والأحاديث الصحيحه، للألباني ٣١١/٣ . والحلم، لابن أبي الدنيا ٤٨ . والمعجم الكبير ، للطبراني ٢٤١/١٠).

سورة البقرة الآية (٢٧٣) ...... FOR QURANIC THOUGHT

قال رسول الله ﷺ : « لا تُلْحِفُوا في المسألة ، فوالله لا يسألني أحدٌ منكم شيئاً فتُخْرِج له مسألته مني شيئاً وأنا كارِهٌ فيبارك الله له فيما أعطيته » <sup>(١٣٥)</sup>

وروى مالك عن الأسدي أنه قال: نزلْتُ أنا وأهلي ببَقِيع الغَرْقَد <sup>(٢٣٦)</sup>، فقال لي أهلي: اذهَب إلى رسول الله ﷺ فسَلْه لنا شيئاً نأكله، وجعلوا يذكرون من حاجتهم. فذهبتُ إلى رسول الله ﷺ فوجدتُ عنده رجلاً يسأله، ورسولُ الله ﷺ يقولُ: «لا أجدُ ما أُعْطيك». فولَى الرجلُ عنه وهو مغضَبٌ، وهو يقول: لعَمْرُك إنَّكَ لتُعْطي مَنْ شِئْتَ.

فقال رسول الله مَلِلَيْهِ : « إنه ليعُضَب عليّ ألاَّ أجد ما أعْطيه! مَنْ سأل منكم وله أوقية أو عِدْلها فقد سأل إلحافاً . فقال الأسدي : للقْحَة لنا خَيْرٌ من أوقية » <sup>(١٣٧)</sup> .

وروى عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده أنَّ رسول الله عَيْشَيْمَ قال: « مَنْ سأل وله أوقية فهو مُلْحِف» <sup>(١٣٨)</sup>.

فتبيَّن بهذا أن الْمُلْحِفَ هو الذي يسألُ الرجلَ بعدما ردَّه عن نفسه، أو يسألُ وعنده ما يُغْنِيه عن السؤال، إلا أن يسأل زائداً على ما عنده، ويُغْنيه وهو محتاج إليه؛ فذلك جائز.

وسمعتُ بجامع الخليفة ببغداد رجلاً يقول: هذا أخوكم يحضُر الجمعةَ معكم، وليس له ثياب يقيم بها سنَّةَ الجمعة، فلما كان في الجمعة الأخرى رأيت عليه ثياباً جدُداً، فقيل لي: كساه إياها فلان لأخْذِ الثناء بها .

ويكرر المسألة إذا ردّه المسؤول والسائل يعلمُ أنه قادرٌ على ما سأله إياه أو جاهلٌ

- (٦٣٥) انظر: (صحيح مسلم ٧١٨).
- (٦٣٦) بقيع الغرقد : مقبرة النبي ﷺ .
- (٦٣٧) انظر : (سنن النسائي ٩٨/٥ . وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ١٦٠/٤ . والتمهيد، لابن عبد البر ٩٣/٤ . وشرح معاني الآثار ، للطحاوي ٢١/٢ ).
- (٦٣٨) أنظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٢٤/٧. وموارد الظمآن ٨٤٦. وسنن أبي داود، الباب ٢٤ من كتاب الزكاة. وسنن النسائي ٩٨/٥. ومسند أحمد بن حنبل ٣٦/٣، ٩، ٣٦/٤، وسنن الدارقطني ١١٨/٢. وفتح الباري ٢٠٣/٨. والدر المنثور ٣٥٩/١. وشرح معاني الآثار للطحاوي ٢٠/٢. وصحيح ابن خزيمة ٢٤٤٧. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ١١٣/٦. وسنن الدارقطني ١٢٢/٢).

بحاله، فيعيد عليه السؤال إعذاراً أو إنذاراً ثلاثاً لا يزيد عليه، وذلك جائز، والأفضل تركُه. والله أعلم.

PRINCE GHAZI TRUST المؤرة البقرة الآية ( ۲۷۵ ) For QURANIC THOUGHT

### الآية السابعة والثهانون

قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا ... ﴾ [ الآية : ٢٧٥ ].

هذه الآية من أركان الدين، وفيها خمس مسائل:

C Listia

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

ذكر مَنْ فسر أن الله تعالى لما حرَّم الربا قالت ثَقيف:وكيف نَنْتَهي عن الربا، وهو مثلُ البيع، فنزلت فيهم الآية <sup>(١٣٩)</sup>.

المسألة الثانية:

37.

قال علماؤنا قوله تعالى: ﴿ **الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرِّبَا﴾:** كناية عن استجابةٍ في البَيْع وقبْضِه باليد؛ لأن ذلك إنما يفعلُه المربي قصْداً لما يأكله، فعبَّر بالأكْل عنه، وهو مجازٌ من باب التعبير عن الشيء بفائدته وثمرته، وهو أحدُ قِسْمَي المجاز كما بيّناه في غَيْر موضع.

قال علماؤنا: الربا في اللغة هو الزيادة، ولا بدّ في الزيادة من مَزِيد عليه تظهَرُ الزيادةُ به؛ فلأجل ذلك اختلفوا هل هي عامّة في تحريم كلّ ربا، أو مجملة لا بَيان لها إلا من غيرها؟

والصحيح أنها عامّة؛ لأنهم كانوا يتبايعون ويُربون، وكان الربا عندهم معروفاً، يُبايعُ الرجلُ الرجلَ إلى أجَلٍ ، فإذا حلَّ الأجَلُ قال: أتقضي أمْ تربي؟ يعني أم تزيدني على مالي عليك وأصْبر أجَلاً آخر. فحرَّم الله تعالى الربا، وهو الزيادة؛ ولكن لما كان كما قلنا لا تظهرُ الزيادة إلا على مَزِيد عليه، ومتى قابل الشيءُ غيرَ جنسه في المعاملة لم تظهر الزيادة، وإذا قابل جنْسَه لم تظهر الزيادة أيضاً إلا بإظهار الشرع، ولأجل هذا صارت الآيةُ مشكلة على الأكثر، معلومة لمن أيّده اللهُ تعالى بالنُّورِ الأظهر.

(٦٣٩) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ٥٨ وما بعدها).

سورة البقرة الآية ( ٢٧٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٧٥) مسورة البقرة الآية ( ٢٧٥) THE PRINCE GHAZI TRUST

وقد فاوضْتُ فيها علماء، وباحثتُ رفعاء، فكلٌّ منهم أعطى ما عنده حتى انتظم فيها سلكُ المعرفة بدُرره وجوهرته العليا .

إنَّ من زعم أنَّ هذه الآية مجملةٌ فلم يفهم مقاطع الشريعة؛ فإنَّ الله تعالى أرسل رسولَه ﷺ إلى قوم هو منهم بلغتهم، وأنزل عليهم كتابَه ـ تيسيراً منه ـ بلسانه ولسانهم؛ وقد كانت التجارةُ والبَيْعُ عندهم من المعاني المعلومة، فأنزل عليهم مبيِّناً لهم ما يلزمهم فيها ويعقدونها عليه، فقال تعالى: ﴿ **يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا** أموالَكُمْ بينكم بالباطل إلاّ أن تكونَ تجارةً عن تَواضٍ مِنْكُمْ ﴾ [ النساء: ٢٩ ].

والباطلُ، كما بيناه في كتب الأصول، هو الذي لا يفيد وقْعُ التعبير به عن تناول المال بغير عِوَض في صورة العوَضَ <sup>(١٤٠)</sup>.

والتجارةُ هي مقابلةُ الأموال بعضها ببعض. وهو البيع؛ وأنواعه في متعلقاته بالمال كالأعيان المملوكة، أو ما في معنى المال كالمنافع، وهي ثلاثة أنواع: عَيْن بعَيْن، وهو بيع النقد؛ أو بدَيْن مؤجَّل وهو السّلم، أو حالّ وهو يكون في التمر أو على رسم الاستصناع. أو بيع عَيْن بمنفعة وهو الإجارة.

والربا في اللغة هو الزيادة، والمراد به في الآية كلُّ زيادة لم يقابِلْها عِوَض؛ فإنَّ الزيادةَ ليست بحرام لعَينِها، بدليل جواز العَقْد عليها على وجهه، ولوكانت حراماً ما صحَّ أن يقابِلَها عِوَض، ولا يَرِد عليها عَقْد كالخمر والميتة وغيرها.

وتبيَّن أنَّ معنى الآية: « وأحلَّ اللهُ البَيْعَ المطلقَ الذي يقعُ فيه العِوَضُ على صِحَةِ القصد والعمل، وحَرَّم منه ما وقع على وجه الباطل » .

وقد كانت الجاهليةُ تفعلُه كما تقدم، فتزيدُ زيادةً لم يقابلها عِوَض، وكانت تقولُ: إنما البيعُ مثل الرِّبا؛ أي: إنما الزيادةُ عند حلول الأجل آخراً مثل أصْل الثمن في أول العقد؛ فردَّ اللهُ تعالى عليهم قولَهم، وحرَّم ما اعتقدوه حلالاً عليهم، وأوْضَحَ أنَّ الأجل إذا حلّ ولم يكن عنده ما يؤدي أُنْظِر إلى الْمَيْسرة تخفيفاً، يحققه أنَّ الزيادةَ إنما تظهرُ بعد تقدير العوَضَيْن فيه، وذلك على قسمين: أحدهما : توّل الشرع تقدير العِوَض فيه، وهو الأموال الرِّبَوية، فلا تحلّ الزيادةُ

0 10000

222

HEPRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية ( ۲۷۵) FOR QURANIC THOUGHT

وأما الذي وكلّه إلى المتعاقدين فالزيادةُ فيه على قَدْرِ مالية العوضين عند التقابل على قسمين:

أحدهما : ما يتغابَنُ الناسُ بمثله فهو حلالٌ بإجماع. ومنه ما يخرج عن العادة؛ واختلف علماؤنا فيه، فأَمْضاهُ المتقدِّمون وعدُّوه من فنَّ التجارة، وردَّه المتأخرون ببغداد ونظرائها وحدُّوا المردود بالثلث.

والذي أراه أنه إذا وقع عن علم المتعاقدين فإنه حلال ماض ؛ لأنها يفتقران إلى ذلك في الأوقات، وهو داخل تحت قوله تعالى: ﴿ **إِلاَّ أَنْ تكونَ تجارة عن تراضٍ** منكم﴾[ النساء: ٢٩ ] . وإن وقع عن جَهْلٍ من أحدهما فإنَّ الآخرَ بالخيار .

وفي مثله ورد الحديث أنَّ رجلاً كان يخدع في البيوع فذكِرَ لرسول الله عَيَّلِيَّةٍ : فقال له رسول الله عَلَيْكَةٍ : « إذا بايعْتَ فقل: لا خِلاَبة ». زاد الدارَقُطْني وغيره: « ولك الخيـار ثلاثاً » <sup>(١٦٢)</sup>، وقد مهَّدناه في شرح الحديث ومسائل الخلاف؛ فهذا أصل علم هذا الباب.

فإن قيل: أنكرتُم الإجمالَ في الآية، وما أوردتموه من البيان والشروط هو بيانُ ما لم يكن في الآية مبيَّناً، ولا يوجَدُ عنها من القول ظاهراً.

قلناً : هذا سؤال مَنْ لم يحضر ما مضى من القول، ولا أَلْقَى إليه السمعَ وهو شَهِيد، وقد توضَّح في مسائل الكلام أنَّ جميعَ ما أحلّ الله لهم أو حرَّم عليهم كان معلوماً عندهم؛ لأن الخطابَ جاء فيه بلسانهم، فقد أطلق لهم حِلَّ ما كانوا يفعلونه من بَيْع وتجارة ويعلمونه، وحرَّم عليهم الربا وكانوا يفعلونه، وحرَّم عليهم أكْلَ المال بالباطل

(٦٤١) انظر: (صحيح البخاري ٣٥٧/٣، ١٥٧/٨ تعليقاً، ٣١/٩. وسنن أبي داود ٣٥٠٠ والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٦٢/٥. وشرح السنة، للبغوي ٤٦/٨. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٨٠٣. ونصب الراية، للزيلعي ٦/٤، ٧، ٨. وتلخيص الحبير ٢١/٣. والتاريخ الكبير ١٧/٨. وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ١٩٠. ومنحة المعبود، للساعاتي ١٣٣٧). وقد كانوا يفعلونه ويعلمونه ويتسامحون فيه؛ ثم إنّ الله سبحانه وتعالى أوحى إلى رسول الله ﷺ أن يُلْقي إليهم زيادةً فيا كان عندهم من عَقْد أو عوض لم يكن عندهم جائزاً، فألقى إليهم وجوة الرّبا المحرمة في كل مُقْتات، وثمن الأشياء مع الجنس متفاضلاً، وألحق به بَيْع الرطب بالتمر، والعنب بالزبيب، والبيع والسلف، وبَيَّن وجوة أكل المال بالباطل في بَيْع الغرر <sup>(٢١٣)</sup> كله أو ما لا قيمة له شرعاً فيا كانوا يعتقدونه متقوّماً كالخمر والميتة والدم وبيع الغشّ، ولم يبق في الشريعة بعد هاتين الآيتين بيانٌ يُفْتقر إليه في الباب، وبقي ما وراءهما على الجواز؛ إلاّ أنه صحَّ عن النبي عُلَّنِيْسُ: « ما لا يصحّ ستة وخسون معنى نهى عنها » <sup>(٢١٢)</sup>.

222

الأول والثاني ثمن الأشياء جنساً بجنس، والثالث والرابع والخامس والسادس والسابع بَيْع الْمُقْتَات أو ثمن الأشياء جنْساً بجنس متفاضلاً ، أو جنساً بغير جنسه نسيئةً ، أو بيع الرطب بالتمر ، أو العنب بالزبيب ، أو بيع المزابنة على أحد القولين ، أو عن بيع وسلف؛ وهذا كلَّه داخلَّ في بيع الربا ، وهو مما تولَّى الشرعُ تقديرَ العوض فيه ، فلا تجوز الزيادةُ عليه . الثامن بيعتان في بيعة . التاسع بيع الغرر ، وردّ بيع الملامسة والمنابذة والْحَصَاة ، وبيع الثُنْيا ، وبيع العُرْبان وما ليس عندك ، والمضامين ، والملاقيح ، وحبَّل والْحَصَاة ، وبيع الثُنْيا ، وبيع العُرْبان وما ليس عندك ، والمضامين ، والملاقيح ، وحبَّل مَتَلَة ؛ ويتركَّبُ عليها من وَجْهٍ بَيْع الثار قبل أن يَبْدُوَ صلاحها وبَيْع السنبل حتى يشتد ، والعنب حتى يسود ، وهو مما قبله ، وبيع المحاقلة والمعاومة والمخابرة والمحاصرة ، يشتد ، والعنب ما لم يقبض ، وربح ما لم يضمن ، وبيع الطعام قبل أن يستوفيي من بعض ما تقدم ، والخمر والميتة وشحومها ، وثمن الدم ، وبيع الطعام قبل أن يستوفيي من بعض ما تقدم ، والخس والميت والما فردين ، أو الأخ والأن الكاهن ، وبيع المولاء ، والكلب والخس والميت والموا يربع ما لم يضمن ، وبيع الطعام قبل أن يستوفيي من بعض ما تقدم ، والخس والميت والما فردين ، أو الأخ والأخ فردين ، وكراء الأرض والما والكلب والسَنَّور ، وكسب الحجام ، ومَهْن الدم ، وبيع العام قبل أن يستوفيي من بعض ما تقدم ، والنستور ، وكسب الحجام ، ومَهْن المام ، وبيع العام قبل أن يستوفي من بعض ما تقدم ، والنستور ، وكسب الحجام ، ومَهْن المام ، وبيع العام قبل أن يستوفي من بعض ما تقدم ، والسَنَور ، وكسب الحجام ، ومَهْن المام ، وبيع العام قبل أن يستوفي من بعض ما تقدم ، والسَنور ، وليت الولاء ، والكلب والسَنور ما لم قردين ، أو الأخ والأخ فردين ، وكراء الأرض والماء والكلب والما ما واليات .

فهذه ستة وخمسون معنى حضرت الخاطرَ ممّا نهى عنه أوردناها حسب نسقِها في

(٦٤٢) بيع الغرر : ما كان له ظاهر لغير المشتري ، وباطن مجهول.

om OuraniéThéumhtéór

(٦٤٣) سيأتي تخريجه .

سورة البقرة الآية (٢٧٥)

(۲۷۵) THE PRINCE GHAZI TRUST والبقرة الآية (۲۷۵) Trust (۲۷۵) (۲۷۵)

الذكر. وهي ترجعُ في التقسيم الصحيح الذي أوردناه في المسائل إلى سبعة أقسام: ما يرجعُ إلى صفة العَقْد، وما يرجعُ إلى صفة المتعاقدين، وما يرجعُ إلى العوَضَيْن، وإلى حال العقد، والسابع وقت العقد كالبيع وقت نداء يوم الجمعة، أو في آخر جُزْء من الوقت المعيّن للصلاة.

ولا تخرجُ عن ثلاثة أقسام؛ وهي الربا، والباطل، والغَرَر .

ويرجع الغَرَرُ بالتحقيق إلى الباطل فيكونُ قسمين على الآيتين، وهذه المناهي تتداخلُ ويفصلها المعنى.

ومنها أيضاً ما يدخل في الربا والتجارة ظاهراً ، ومنها ما يخرج عنها ظاهراً ؛ ومنها ما يدخلُ فيها باحتمالٍ ، ومنها ما يُنهى عنها مصلحةً للخَلْقِ وتألُّفاً بينهم لما في التدابر من المفسدة.

المسألة الرابعة:\_

قد بينًا أنَّ الربا على قسمين: زيادة في الأموال المقتاتة والأثمان، والزيادة في سائرها؛ وذكرْنَا حدودَها؛ وبينَّا أن الرِّبا فيا جُعِلَ التقدير فيه للمتعاقدين جائز بعلمهما؛ ولا خلافَ فيه، وكذلك يجوزُ الربا في هِبَةِ الثواب.

وقد قال عمرُ بنُ الخطاب رضي الله عنه: « أيما رجل وهب هِبَةً يرى أنها للثواب فهو على هِبَتِه، حتى يَرْضَى منها »؛ فهو مستثنىً من الممنوع الداخل في عموم التحريم، وقد انتهى القولُ في هذا الغرض هاهنا وشَرْحه في تفسير الحديث ومسائل الخلاف، ومنه ما تيسَّر على آيات القرآن في هذا القسم من الأحكام.

المسألة الخامسة: من معنى هذه الآية:

وهي في التي بعدها قوله تعالى: ﴿ ... وإنْ تُبْتُمْ فلكم رؤُوسُ أموالِكم﴾ [الآية: ٢٧٩].

ذهب بعض الغُلاة من أرباب الوَرَع إلى أنَّ المالَ الحلال إذا خالطه حَرام حتى لم يتميز ، ثم أُخرج منه مقدارُ الحرم المختلط به لم يحلَّ، ولم يطِبْ؛ لأنه يمكن أن يكونَ الذي أُخرِج هو الحلال، والذي بَقي هو الحرام، وهو غُلُوٌّ في الدين؛ فإن كلَّ ما لم THE PRINCE GHAZI TRUST المسلحة المسلحة المسلحة المسلحة المحمد المسلحة المسلحة المسلحة المسلحة المسلحة المسلحة ا سورة البقرة الآية ( ۲۸۰ )، المسلحة المس

يتميز فالمقصودُ منه ماليَّتُه لا عَيْنُه، ولو تلف لقام المِثْلُ مقامه، والاختلاط إتلافٌ لتميزه، كما أنَّ الإهلاكَ إتلافٌ لعينه، والمثل قائمٌ مقامَ الذاهب، وهذا بيّنٌ حسّاً بَينٌ معنى، والله أعلم.

# الآية الثامنة والثمانون

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظْرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٢٨٠ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قد تقدم أنها نزلت في الرِّبا عند ذكر الآية قبلها.

# المسألة الثانية: في المعنى المقصود بها:

فيها ثلاثة أقوال:

الأول: أنَّ المقصودَ بها رِبا الدَّيْن خاصة، وفيه يكون الإنظار ؛ قاله ابن عباس وشريح القاضي والنخعي.

الثاني: أنه عام في كل دَين، وهو قول العامة.

الثالث: قال متأخِّرُو علمائنا: هو نصٌّ في دَيْن الرَّبا، وغيرُه من الديون مَقِيسٌ عليه.

# المسألة الثالثة: في التنقيح:

أما من قال إنه في دَيْن الربا فضعيف، ولا يصحُّ عن ابن عباس؛ فإنَّ الآية وإن كان أولها خاصاً، فإنَّ آخرَها عام، وخصوصُ أولها لا يمنع من عموم آخرها، لا سيا إذا كان العامُّ مستقلاً بنفسه.

ومن قال: إنه نصٍّ في الربا، وغيرُه مَقِيس عليه فهو ضعيف؛ لأنَّ العموم قد يتناول الكل فلا مدخل للقياس فيه. THE PRINCE GHAZI TRUST IN THE PRINCE GHAZI TRUST

فإن قيل: فقد قال في غيره من الديون: ﴿ لاَ يُوَدِّهِ الَيْكَ إلاَّ مَا دُمْتَ عليه قَائِماً ﴾ [ آل عمران: ٧٥ ].

> قلنا : سنتكلم على الآية في موضعها إن شاء الله تعالى . فإن قيل : وبِمَ تُعْلم العُسْرَة ؟

قلنا : بأن لا نجدَ له مالاً ؛ فإن قال الطالب : خبأ مالاً . قلنا للمطلوب : أَثْبِتْ عُدْمك ظاهراً ويحلف باطناً ، والله يتولى السرائر .

المسألة الرابعة: ما الْمَيْسَرة التي يؤدّى بها الدين؟ (٢٤٤):

وقد اختلف الناسُ فيها اختلافاً مُتَبايناً بيناه في مسائل الفقه. تحرير قول علمائنا . أنه يُتْرَك له ما يَعِيش به الأيام وكسوة لباسِه ورُقاده، ولا تُباع ثيابُ جُمعته، ويباع خاتمه. وتفصيل الفروع في المسائل.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ تَصَدَّقُوا خَيْرٌ لَكُمْ ﴾:

قال علماؤنا : الصدقةُ على الْمُعْسر قُرْبة ؛ وذلك أفضلُ عند الله من إنظارِه إلى الميسرة ، بدليل ما رَوى حُديفة عن النبي ﷺ قال : « تلقّت الملائكةُ روحَ رجل ممن كان قبلكم ، قالوا : عملْتَ من الخير شيئاً ؟ قال : كنتُ آمُر فِتْياني أن يُنْظِروا الْمُوسِرَ ويتجاوزوا عن المعسر . قال الله عز وجل : تجاوَزُوا عنه » <sup>(١٤٥)</sup> .

وقد روي عن أبي اليَسَر : كعب بن عمرو ، أنه قال : « من أَنْظَر مُعْسِراً أو وضع عنه ، أَظَلَه الله في ظِلّه »؛ وهذا مما لا خلافَ فيه .

( ٦٤٤ ) في ب: التي يؤدى إليها الدين.

(٦٤٥) انظر: (صحيح البخاري ٥٧/٣ . وصحيح مسلم، حديث ٢٦ مـن المسـاقــاة. وسنــن الدارمـي ٢٤٩/٢ . والسنــن الكبرى، للبيهقــي ٣٥٦/٥ . وفتـح البـاري ٣٠٧/٤ . والترغيـب والترهيـب ٤٢/٢ . وتغليقالتعليق ٧٢٢ . وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١١٣٥ ).

### الآية التاسعة والثانون

O GENE

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

37Y

قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنَ إِلَى أَجَل مُسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْل ، وَلا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ الله، فَلْيَكْتُب وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ، وَلْيَتَّق الله رَبَّهُ وَلا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً، فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ وَلْيُمْلِل الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقَّ، وَلْيَتَّق الله رَبَّهُ وَلا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً، فَإِنْ كَانَ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهاً أَوْ ضَعِيفاً، أَوْ لا يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَّ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدْل وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنَ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَان مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهداء أَنْ تُضِيلاً إِنْ مَعْيَا أَوْ ضَعِيفاً، أَوْ لاَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُمِلَ هُوَ فَلْيُمْلِلْ وَلِيَّهُ بِالْعَدُل وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْن مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلٌ وَامْرَأْتَان مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهداء أَنْ تَضَلِقا أَنْ تَصَلِقًا إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إحْدَاهُمَا الأُخْرَى وَلا يَأْبَ الشَّهَدَاء إذَا مَا وَأَقُومُ لِلشَّهَدَاء وَالْا تَسْأَمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيراً أَوْ كَبِيراً إِلَى أَجَلِهِ إِنْكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ الله وَأَقُومُ لِلشَهَدَاء وَالا تَسْأَمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيراً أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً حَامِرَةً تُسُ مِنْهُ يَنْكُمْ وَأَنْ كَانَ اللَّهُ مَا اللَهُ وَاللَّهُ وَالا يَعْنَا مَا أَنْ تَكْتُبُوهُ مَعْنَا وَاللَهُ وَالا تَعَانَ مَن وَالْنُو تَنْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقًا بِكُمْ وَاتَقُوا إِلَا أَنْ تَكُونَ تِعَارَةً مُنْعَلُوا فَا يَعْنَا مُو اللهُ وَاللهُ وَلا يُضَارَ تَعْنَى وَا مَا مَا وَاللَهُ وَا مَنْ وَا مَا يَعْتَلُهُ مَا مُ يَكُونَ عَاجَا مَا مَنْ وَلا يَعْتَ

هي آية عُظْمَى في الأحكام، مبيِّنة جُمَلاً من الحلال والحرام، وهي أصلٌ في مسائل البيوع، وكثير من الفروع، جماعُها على اختصارٍ مع استيفاء الغرض دون الإكثار في الثنتين وخمسين مسألة:

### المسألة الأولى: في حقيقة الدَّيْن:

سورة البقرة الآية (٢٨٢)

هو عبارةً عن كل مُعاملة كان أحدُ العِوَضَيْن فيها نَقْداً والآخر في الذمّة نسيئة، فإنَّ العينَ عند العرب ما كان حاضراً ، والدَّين ما كان غائباً ، قال الشاعر :

وعـدتنـا بـدرهمينـا طلاء وشـواءً معجّلاً غَيْـرَ ديـن

والمداينة مُفاعلة منه؛ لأنَّ أحدهما يرضاه والآخر يلتزمه، وقد بيَّنه الله تعالى بقوله: ﴿ **إلى أَجَلٍ مسمَّى ﴾ .** 

المسألة الثانية:

قال أصحابُ أبي حنيفة: عمومُ قوله تعالى: ﴿ إِذَا تَدَايَنْتُمْ بِدَيْنٍ إلى أَجَلٍ مُسَمَّى﴾ يدخلُ تحته الْمَهْر إلى أجَلٍ، والصَّلْح عن دم العمد، ويجوز فيه شهادة ۲۲۸ ..... ۲۲۸ For QURANIC THOUGHT (۲۸۲) (۲۸۲) (۲۸۲) (۲۸۲)

النساء؛ وهذا وهمٌ، فإن هذه الشهادة إنما هي على النكاح المشتمل على المهر وعلى الدم الْمُفْضِي إلى الصَّلْح، والمهرُ في النكاح، والمالُ في الدم بَيْع؛ وإنما جاءت الآية لبيان حكم حال دَيْنِ مجرد ومال مفرد؛ فعليه يُحمل عموم الشهادة وإليه يرجع. **المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَاكْتُبُوهُ﴾:** 

يريد يكون صَكاً ليستذكَرَ به عند أجله، لما يتوقع من الغَفْلة في المدة التي بين المعاملة وبين حلول الأجل، والنسيان موكل بالإنسان، والشيطانُ ربما حمل على الإنكار، والعوارضُ من موت وغيره تطْرَأ ؛ فشُرع الكتابُ والإشهاد، وكان ذلك في الزمان الأول.

وروى أحمد بن حنبل وغيره، عن ابن عباس، أنَّ النبي يَتَلِيَّهُ قال: «أولُ من جحد آدم – قالها ثلاث مرات: إن الله تعالى لما خلقه مسح ظهره، فأخرج ذريَّته فعرضهم عليه، فرأى فيهم رجلاً يَزهر، فقال: أي رب مَنْ هذا ؟ قال: هذا ابنُك داود. قال: كم عُمره ؟ قال: ستون سنة. قال: رَبّ زِدْ في عمره. قال: لا ، إلاّ أن تزيده أنتَ من عمرك، فزاده أربعين من عمره، فكتب الله تعالى عليه كتاباً وأشْهَد عليه الملائكة، فلما أراد أن يقبض رُوحه قال: بقي من أجلي أربعون سنة. فقيل له: إنك قد جعلتَها لابنك داود. قال: فات وأتَّ

المسألة الرابعة: في قوله تعالى: ﴿ فَاكْتُبُوه ﴾ :

إشارةٌ ظاهرة إلى أنه يكتبه بجميع صفاته المبيّنة له المعْرِبة عنه المعرّفة للحاكم بما يَحْكُم عند ارتفاعها إليه.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَلَيَكْتُبْ بَيْنَكُمْ كَاتِبٌ بِالْعَدْلَ ﴾:

فيه وجهان

(٦٤٦) انظر : (مسند أحد بن حنبل ٢٥١/١ ، ٢٥٩ . ومجمع الزوائد ، للهيثمي ٢٠٦/٨ . ومصنف ابن أبي شيبة ١١٨/١٤ . ١١٩). أحدهما : أنَّ الناسَ لَمّا كانوا يتعاملون حتى لا يشذَّ أحدٌ منهم عن المعاملة ، وكان منهم مَنْ يَكْتُب ومَنْ لا يكتب ، أمر سبحانه أن يكتُبَ بينهم كاتبٌ بالعدل.

344

الثاني: أنه لما كان الذي له الدَّيْنُ يُتَّهم في الكتابة للذي عليه، وكذلك بالعكس، شرع اللهُ سبحانه كاتباً يكتبُ بالعَدْل، لا يكون في قلبه ولا في قلمه هَوادةٌ لأحدهما على الآخر.

**المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ يأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَّمَهُ اللَّـ﴾:** فيها أربعة أقوال: الأول: أنه فَرْضٌ على الكفاية كالجهادِ والصلاة على الجنائز؛ قاله الشعبي.

الثاني : أنه فَرْض على الكاتب في حَال فراغِه ؛ قاله بعضُ أهل الكوفة . الثالث : أنه نَدْب ؛ قاله مجاهد وعطاء .

الرابع : أنه منسوخ؛ قاله الضحاك.

سورة البقرة الآية (٢٨٢)

والصحيح أنه أمرُ إرشاد ؛ فلا يكتب حتى يأخذَ حقَّه .

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿وَلْيُمْلِلِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ وَلْيَتَّقِ اللهَ رَبَّهُ وَلاَ يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً ﴾:

قال علماؤنا: إنما أمْلَى الذي عليه الحقَّ؛ لأنه المقِرُّ به الملتزم له، فلو قال الذي له الحق: لي كذا وكذا لم ينفع حتى يقرّ له الذي عليه الحق، فلأجل ذلك كانت البداءة به؛ لأنَّ القولَ قولُه، وإلى هذه النكتة وقعت الإشارةُ بقوله عَبَّلِيَّمٍ : «البينة على من ادَّعى (١٢٠) واليمينُ على من أنْكَر »، على نحو ما تقدم في قوله تعالى : **﴿ولا يحلَّ لهنَّ** 

(٦٤٧) انظر: (السنن الكبرى ١٢٣/٨. وتفسير القرطبي ١/٤٥٩، ٣٨٨/٣. وسنن الدارقطني ٢١٨/٤. والكامل، لابن عدي ٢٣١٢/٦. وسنن الترمذي ١٣٤١. وشرح السنة، للبغوي ١٠١/١٠. وتلخيص الحبير ٣٩/٤، ٢٠٨. والمطالب العالية، لابن حجر ١٣٣٠. ومشكاة المصابيح ٣٧٦٩. ونصب الراية، للزيلعي ٢٥/٤، ٣٦، ٣٩٠. وفتح الباري ٢٨٢/٥. وإرواء الغليل ٣٥٧٧٦. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٤٧/٢ . وبدائع المن للساعاتي ١٤٠١. وكشف الخفا ٣٤٢١). THE PR سورة البقرة الآية ( ۲۸۲ ) أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ الله في أرحامِهِنَّ﴾ [ البقرة: ٢٢٨ ]. وفي هذه الآية أيضاً نحوّ منه، وهو قوله تعالى: ﴿ **وَلاَ تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ ﴾** لما كان القول قولهنَّ في الذي تشتملُ عليه أرحامهنَّ، وقول الشاهد أيضاً فيا وعاهُ قلْبُه من علم ما عنده مما بينهما من التنازع. المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ كَانِ الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقُّ سَفِيهاً أَوْ ضَعِيفاً ﴾: أما السفية ففيه أربعة أقوال: الأول: أنه الجاهل؛ قاله مجاهد. الثاني: أنه الصبي. الثالث: أنه المرأة والصبيٍّ؛ قاله الحسن. الرابع : المبذِّر لمالِه الْمُفْسد لدينه ؛ قاله الشافعي . وأما الضعيفُ فقيل: هو الأحمق. وقيل: هو الأخرس أو الغبيّ، واختاره الطبري. وأما الذي لا يستطيع أن يُمِلٍّ، ففيه ثلاثة أقوال: أحدها : أنه الغبيّ ؛ قاله ابن عباس . الثاني: أنه الممنوع بحُبْسَة أو عيّ. الثالث: أنه المجنون.

وهذا فيه نظر طويل نُخْبَتُه أنَّ الله سبحانه جعل الذي عليه الحق أربعة أصناف: مستقل بنفسه يُملّ، وثلاثة أصناف لا يملُّون، ولا يصح أن تكونَ هذه الأصناف الثلاثة صنفاً واحداً أو صنفين؛ لأن تعديد الباري سبحانه كأنه يَخْلُو عن الفائدة، ويكون من فين الْمثَبَّج [ من ] <sup>(١٤٨)</sup> القول الركيك من الكلام، ولا ينبغي هذا في كلام حكم، فكيف في كلام أحكم الحاكمين.

فتعيَّن والحالةُ هذه أن يكونَ لكل صنف من هذه الأصناف الثلاثة معنى ليس لصاحبه حتى تتمَّ البلاغة، وتكملَ الفائدة، ويرتفع التداخل الموجب للتقصير؛ وذلك

(٦٤٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

سورة البقرة الآية (٢٨٢) .....

بأن يكونَ السفيهُ والضعيفُ والذي لا يستطيع، قريباً بعضُه من بعض في المعنى؛ فإن العرب تطلِقُ السفية على ضعيف العَقْل تارة وعلى ضعيف البدن أخرى، وأنشدوا: مشَيْنَ كما اهتزَّتْ رماحٌ تسفَّهَتْ أعاليَها مـرُّ الريـاح النـواسمِ أي: استضعفتها واستَلانتْها فحركَتْها.

347

وكذلك يُطلق الضعيفُ على ضعيفِ العقل، وعلى ضعيف البدَن.

وقد قالوا : الضعف ـ بضم الضاد في البدن، وفتحها في الرأي، وقيل هما لغتان، وكلُّ ضعيف لا يستطيعُ ما يستطيعه القويّ ؛ فثبت التداخل في معنى هذه الألفاظ.

وتحريرُها الذي يستقيمُ به الكلام ويصحُّ معه النظام أنَّ السفية هو المتناهي في ضَعْف العقل وفساده، كالمجنون والمحجور عليه، نظيرُه الشاهد له قولُه تعالى: ﴿ **ولا تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أموالَكم التي جعل الله لكم قياماً ﴾** [ النساء: ٥ ] على ما سيأتي في سورة النساء إن شاء الله تعالى.

وأما الضعيفُ فهو الذي يغلبه قلَّةُ النظر لنفسه كالطفل نظيره، ويشهدُ له قوله تعالى: ﴿ وَلْيَخْشَ الذين لو تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعافاً خافُوا عليهم﴾. [النساء: ٩].

وأما الذي لا يستطيع أن يُمِلَّ فهو الغبيّ الذي يفهم منفعته لكن لا يلفق العبارة عنها.

والأخرسُ الذي لا يتبين منطقه عن غَرضه؛ ويشهدُ لذلك أنه لم ينف عنه أنه لا يستطيع أنْ يملّ خاصة.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ فَلَيُمَٰلِلْ وَلِيُّهُ بِالْعَدْلِ ﴾:

اختلف الناسُ على ما يعود ضمير وليّه على قولين:

الأول: قيل يعود على الحق؛ التقدير فلْيُمْلِل وَلِيّ الحق.

الثاني: أنه يعود على الذي عليه الحق؛ التقدير فليملل وليُّ الذي عليه الحق الممنوع من الإملاء بالسفَه والضعف والعَجْز .

327

والظاهرُ أنه يعود على الذي عليه الحق؛ لأنه صاحبُ الوليِّ في الإطلاق، يقال: وليّ السفيه ووليّ الضعيف، ولا يقال وليّ الحق، إنما يقال صاحبُ الحق.

وهذا يدل على أن إقرار الوصيِّ جائز على يتيمه؛ لأنه إذا أملى فقد نفذ قولُه فيا أملاه.

المسألة العاشرة:

إذا ثبت هذا فإنْ تصرَّف السفيهُ المحجور دون وليٍّ فإنَّ التصرفَ فاسد إجماعاً مفسوخ أبداً، لا يوجبُ حكماً ولا يؤثر شيئاً. وإن تصرّف سفيهٌ لا حَجْر عليه فاختلف علماؤنا فيه؛ فابنُ القاسم يجوِّز فعله، وعامة أصحابنا يُسقطونه.

والذي أراه من ذلك أنه إن تصرَّفَ بسداد نفذ ، وإن تصرَّفَ بغير سداد بطل .

وأمّا الضعيف فربّها بخس في البيع وخُدع، ولكنَّهُ تحت النظر كائن، وعلى الاعتبار موقوف.

وأمَّا الذي لا يستطيع أن يُملَّ فلا خلاف في جواز تصرَّفه.

وظاهر الآية يقتضي أنّ من احتاج منهم إلى المعاملة عاملَ، فمن كان من أهل الإملاء أملى عن نفسه، ومن لم يكن أملى عنه وليَّه؛ وذلك كلّه بيِّن في مسائل الفروع. **المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿وَاسْتَشْهِدُوا ﴾:** 

اختلف النَّاس هل هو فرض أو ندْب؟ والصحيح أنه نَدْب كما يأتي إن شاء الله تعالى

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ شَهِيدَيْنَ ﴾:

رتّب الله الشهادات بحكمته في الحقوق الماليّة والبدنيّة والحدود ، فجعلها في كل فنّ شهيدين ، إلاّ في الزنا فإنّه قَرَن ثبوتها بأربعة شهداء ، تأكيداً في الستر ، على ما يأتي بيانه في سورة النور إن شاء الله .

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾ :

قال مجاهد : أراد من الأحرار . واختاره القاضي أبو إسحاق وأطنب فيه .

سورة البقرة الآية ( AT ) المسلم العربي المحالية ( The prince Ghazi Trust..... For QURANIC THOUGHT

وقيل المراد: من المسلمين، لأنّ قوله تعالى: ﴿ مِنَ الرِّجَالَ ﴾ كان يُغني عنه، فلا بدّ لهذه الإضافة من خصيصة، وهي إمّا أحراركم وإمّا مؤمنوكم، والمؤمنون به أخصَّ من الأحرار؛ لأنَّ هذه الإضافة هي إضافة الجماعة، وإلاّ فمن هو الذي يجمعُ الشتات، وينظم الشمْل النظم الذي يصحُّ منه الإضافة.

والصحيح عندي أنَّ المراد به البالغون من ذكوركم المسلمون؛ لأنَّ الطفل لا يُقال له رجل، وكذا المرأة لا يُقال لها رجل أيضاً . وقد بيَّن الله تعالى بعد ذلك شهادة المرأة، وعيَّن بالإضافة في قوله تعالى : **﴿مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾** المسلم؛ ولأنَّ الكافر لا قول له؛ وعَنَى الكبير أيضاً ، لأنَّ الصغير لا محصول له .

وإنَّما أمر الله تعالى بإشهاد البالغ، لأنَّه الذي يصح أن يؤدِّي الشهادة؛ فأمَّا الصغير فيحفظ الشهادة؛ فإذا أدَّاها وهو رجلٌ جازت؛ ولا خلاف فيه.

وليس للآية أثرّ في شهادة العبد يرد، وسيأتي القول فيها في تفسير قوله تعالى: • كونُوا قوَّامِينَ بِالقِسْطِ شُهَدَاءَ لله ﴾ [ النساء: ١٣٥ ] إن شاء الله.

### المسألة الرابعة عشرة:

عمومُ قوله تعالى: ﴿ **مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾** يقتضي جواز شهادة الأعمى على ما يتحققه ويعلمه، فإنَّ السمعَ في الأصوات طريقٌ للعلم كالبصرِ للألوان، فها علمه أداه، كها يطأ زوجته باللمس والشم، ويأكل بالذَّوق، فلم لا يشهد على طعام اختلف فيه قد ذاقه.

المسألة الخامسة عشرة:

قال علماؤنا: أخذ بعضُ النَّاس من عموم هذه الآية في قوله تعالى: ﴿ **مِنْ** رِجَالِكُمْ﴾ جواز شهادة البدويّ على القرويّ. وقد منعها أحمد بن حنبل ومالك في مشهور قوله.

وقد بيَّنا الوجوه التي منعها أشياخنا من أجلها في كُتب الخلاف، والصحيح جوازها مع العدالة كشهادة القرويّ على القرويّ. وقد ثبت أنَّ النبيّ ﷺ شهد عنده أعرابيّ على هلال رمضان؛ فأمر بالصيام. ( ۲۸۲ ) The prince Ghazi Trust ( البقرة الآية ( ۲۸۲ ) The prince Ghazi Trust ( ) The prince Ghazi Tru

### المسألة السادسة عشرة:

قال علماؤنا قوله تعالى: ﴿ **فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلٌ وَامْرَأَتَانِ** ﴾ من ألفاظ الإبدال، فكان ظاهره يقتضي ألاَّ تجوز شهادة النِّساء إلاَّ عند عدم شَهادة الرجال، كحكم سائر إبدال الشريعة مع مبدلاتها؛ وهذا ليس كما زعمه، ولو أراد ربنا ذلك لقال: فإن لم يوجد رجلان فرجل: فأمَّا وقد قال: فإن لم يكونا فهذا قولٌ يتناول حالة الوجود والعدم. والله أعلم.

#### المسألة السابعة عشرة:

قال أصحابنا : لما جعل الله تعالى شهادة امرأتين بدل شهادة الرجل وجب أن يكون حكمها حكمه ، فكما يحلف مع الشاهد واليمين عندنا وعند الشافعي ،كذلك يجب أن يحلفَ مع شهادة امرأتين بمطلق هذه العوضية ، وقد بيّناه في مسائل الخلاف .

### المسألة الثامنة عشرة:

قال أصحاب أبي حنيفة: لما قال الله تعالى: ﴿ وَاسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ فَإِنْ لَمْ يَكُونَا رَجُلَيْن فَرَجُلٌ وَاهْرَأَتَان ﴾ فقسم الله تعالى أنواع الشهادة وعدّدها، ولم يذكر الشاهد واليمين فلا يجوز القضاء به، لأنَّه يكون قسماً ثالثاً فيا قد قسمه الله تعالى قسمين.

وسلك علماؤنا في الرَّد عليهم مسلَكين: أحدُهما: أنَّ هذا ليس من قسم الشهادة، وإنَّما الحكم هنالك باليمين، وحطُّ الشاهد

ترجيح جنبة المدعي، وهو الذي اختاره أهل خراسان.

وقال آخرون: وهو الذي عول عليه مالك \_ إنَّ القوم قد قالوا يُقضى بالنكول، وهو قسمٌ ثالث ليس له في القرآن ذِكْرٌ، كذلك يحكم بالشهادة واليمين وإن لم يَجْرِ له ذِكْرٌ لقيام الدليل.

والمسلك الأوَّل أسلوب الشرع. والمسلك الثاني يتعلَّق بمناقضة الخصم، والمسلك الأوَّل أقوى وأولى. **المسألة التاسعة عشرة:** فضَّل الله تعالى الذَّكر على الأنثى من ستة أوجه:

0

الأوَّل: أنَّه جُعِلَ أصلها وجُعلت فرعه، لأنَّها خُلقت منه، كما ذكر الله تعالى في كتابه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

3770

الثاني: أنَّها خُلقت من ضلعه العوجاء ، قال النبي عَلَيْكُم : « إنَّ المرأةَ خُلقت من ضلع أعوج ، فإن ذهبت تقيمها كسرتها ، وإن استمتعت بها استمتعت بها على عوج ، وقال: وكسْرُها طلاقها » <sup>(١٤٩)</sup> .

الثالث: أنه نقص دينها.

سورة البقرة الآية (٢٨٢)

الرابع: أنه نقص عقلها. وفي الحديث: « ما رأيتُ من ناقصات عَقْل ودين أَذْهَب لِلُبِّ الرجل الحازم منكنَّ ». قلن: يا رسول الله؛ وما نُقْصان ديننا وعقلنا ؟ قال: « أليس تمكث إحداكنَّ الليالي لا تصومُ ولا تصلِّي، وشهادة إحداكنَّ على نصف شهادة الرجل؟ » <sup>(١٥٠)</sup>.

الخامس: أنه نقص حظِّها في الميراث. قال الله تعالى: ﴿ لِلذَّكَرِ مَثْلُ حَظٍّ الأُنْثَيَيْنِ ﴾ [النساء: ١١].

السادس: أنها نقصت قوّتها؛ فلا تقاتِل ولا يسهم لها، وهذه كلها معان حكمية. فإن قيل: كيف نسب النقص إليهنّ وليس مِنْ فعلهنّ؟

قلنا: هذا من عَدْلِ الله يحطُّ ما شاء ويرفع ما شاء، ويقضي ما أراد، ويمدح ويلوم

- (٦٤٩) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٨/٥. ومجمع الزوائد ٣٠٤/٤. والبداية والنهاية ٢٩٤/١١. وعمل اليوم والليلة، لابن السني ٦٠٣. وسنن الترمذي ١١٨٨. وصحيح مسلم، حديث ٦٥ من الرضاع. وسنن الدارمي ١٤٨/٢. وموارد الظمآن ١٣٠٨. والترغيب والترهيب ٤٩/٣).
- (٦٥٠) انظر: (صحيح البخاري ٨٣/١ ، ١٤٩/٢ ، وفتح الباري ٢٠٥/١ . وصحيح مسلم، الباب ٣٤، حديث ٣٢ من كتـاب الإيمان. وإرواء الغليـل ٢٠٤/١ . والسنـن الكبرى ١٨/١ ، ١٥١، ١٣٥/٤ . وسنن أبي داود ، الباب ١٥ من كتاب السنة. وسنن ابن ماجه ٢٠٠٣ . والسنة، لابن أبي عاصم ٢٣٦/٢ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ٣٠٥/٣ . والتمهيد ، لابن عبد البر ٣٢٦/٣ . والدر المنثور ، للسيوطي ٢٧١/١ . وصحيح ابن خزيمة ٢٤٦١ . وحلية الأولياء ٢٤٩/٩ ).

ولا يسأل عما يفعل وهم يسألون؛ وهذا لأنه خلق المخلوقات منازلَ، ورتَّبها مراتب؛ فبين ذلك لنا فعلمنا وآمنا به وسلَّمناه.

EPRINC المورة البقرة الآية ( ۲۸۲ ) FOR QURA

المسألة الموفية عشرين: قوله تعالى: ﴿ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ ﴾:

هذا تقييدٌ من الله سبحانه على الاسترسال على كل شاهد، وقصر الشهادة على الرضا خاصة؛ لأنها ولاية عظيمة؛ إذ هي تنفيذ قول الغَيْرِ على الغير؛ فمن حكمه أن يكون له شمائلُ يَنْفَرِد بها، وفضائلُ يتحلّى بها حتى يكون له مزيّة على غيره توجبُ له تلك المزيةُ رتْبَةَ الاختصاص بقبول قولِه على غيره، ويقضى له بحسن الظن، ويحكم بشغل ذمة المطلوب بالحق بشهادته عليه، ويغلب قول الطالب على قوله بتصديقه له في دعواه.

المسألة الحادية والعشرون: قولُه: ﴿ مِمَّنْ تَرْضَوْنَ مِنَ الشُّهَدَاء ﴾:

دليلٌ على تفويض القبول في الشهادة إلى الحاكم؛ لأنَّ الرضا معنًى يكون في النفس بما يظهر إليها من الأماراتعليه، ويقوم من الدلائل المبينة له، ولا يكون غير هذا؛ فإنَّا لو جعلناهُ لغيره لما وصل إليه إلا بالاجتهاد، واجتهادُه أولى من اجتهاد غيره. **المسألة الثانية والعشرون:** 

قال علماؤنا : هذا دليلٌ على جوازِ الاجتهاد والاستدلال بالأمارات والعلامات على ما خَفِيَ من المعاني والأحكام .

المسألة الثالثة والعشرون:

377

هذا دليلٌ على أنه لا يُكْتَفَى بظاهر الإسلام في الشهادة حتى يقعَ البحثُ عن العدالة؛ وبه قال الشافعي.

وقال أبو حنيفة: يُكْتَفَى بظاهر الإسلام في الأموال دون الحدود؛ وهذه مناقضة تُسقط كــلامَه وتُفْسِد عليه مَرامَه، فيقول: حق من الحقوق، فلا يكتفى في الشهادة عليه بظاهر الدين كالحدود، وقد مهَّدْتُ المسألة في مسائل الخلاف. **المسألة الرابعة والعشر ون:** 

هذا القولُ يقتضي ألاّ تقبل شهادة ولد لأبيه، ولا أب لولده. قال مالك: ولا كل

ذي نَسَبِ أو سبب يُفْضِي إلى وصْلَة تَقَعُ بها التهمة، كالصداقة والملاطفة والقرابة الثابتة.

77V

وفي كلّ ذلك بين العلماء تفصيلٌ واختلافٌ، بيانُه في إيضاح دلائل مسائل الخلاف، بيانُه في إلزام وصف الرضا المشاهد في هذه الآية الذي أكّده بالعدالة في الآية الأخرى، فقال تعالى: ﴿ **وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلِ مِنكم ﴾، [**الطلاق: ٢]، ولا يجتمع الوَصْفان حتى تنتفي التهمة. والله أعلم.

المسألة الخامسة والعشرون:

إذا شرط الرضا والعدالة في المداينة فاشتراطُها في النكاح أولى، خلافاً لأبي حنيفة حيث قال: إنّ النكاحَ ينعقد بشهادةِ فاسِقَيْن، فنفى الاحتياط المأمور به في الأموال عن النكاح، وهو أولى لما يتعلَّق به من الحلّ والحرم والجدّ والنَّسب.

# المسألة السادسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى ﴾:

فيه تأويلان وقراءتان:

إحداهما : أن تجعلها ذِكْراً ، وهذه قراءة التخفيف .

الثاني: أن تنبهها إذا غفلت وهي قراءة التثقيل؛ وهو التأويلُ الصحيح، لأنه يعضده قوله تعالى: ﴿**أَنْ تَضلَّ إحْدَاهُمَا ﴾ .** والذي يصحّ أن يعقب الضلالَ والغفلة الذكر ، ويدخل التأويل الثاني في معناه.

فإن قيل: فهلاً كانت امرأة واحدة مع رجلٍ فيذكِّرها الرجل الذي معها إذا نسِيَتْ؛ فما الحكمة فيه؟

فالجوابُ فيه أن اللهَ سبحانه شرع ما أراد، وهو أعلمُ بالحكمة وأوفى بالمصلحة، وليس يلزم أنْ يعلم الْخَلْقُ وجوهَ الحكمة وأنواع المصالح في الأحكام، وقد أشار علماؤنا أنه لو ذكّرها إذا نسيت لكانت شهادةً واحدة، فإذا كانت امرأتين وذكَّرت إحداهما الأخرى كانت شهادتهما شهادة رجل واحد، كالرجل يستذكر في نفسه فيتذكّر. المسألة السابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ أَنْ تَضِلَّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا الأُخْرَى﴾:

Contractal (

THE PF منورة البقرة الآية ( ٢٨٢ )

فكرَّر قوله: « إحداهما »، وكانت الحكمةُ فيه أنه لو قال : أن تضلَّ إحداهما فتذكِّرَ الأخرى، لكانت شهادةً واحدة، وكذلك لو قال: فتذكِّرها الأخرى لكان البيانُ من جهة واحدة لتذكرة الذاكرة الناسية، فلما كرَّر إحداهما أفاد تذكرة الذاكرة للغافلة وتذكرة الغافلة للذاكرة أيضاً لو انقلبت الحالُ فيهما بأنْ تذكر الغافلة وتغفُل الذاكرة؛ وذلك غايةٌ في البيان.

المسألة الثامنة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَأْبَ الشَّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا ﴾:

اختلف الناسُ فيه على ثلاثة أقوال: أحدُها : لاَ يَأْبَ الشهداءُ عن تحمُّل الشهادةِ إذا تحملوا . الثاني : لاَ يَأْبَ الشهداء عن الأداء . الثالث : لاَ يَأْبَ الشهداءُ عنهما جميعاً ، لا يأب الشهداء عن التحمل إذا حمّلوا ولا يأبوا عن الأداء إذا تحمَّلوا .

وكذلك اختلفوا في حكم هذا النهي عن ثلاثة أقوال:

أحدها: أنَّ فِعْلَ ذلك ندب.

٣٣٨

الثاني: أنَّ ذلك فرضٌ على الكفاية.

الثالث: أنها فرض على الأعيان مطلقاً؛ قاله الشافعي.

والصحيح عندي أنَّ المرادَ هاهنا حالة التحمل للشهادة؛ لأن حالة الأداء مبيَّنة بقوله تعالى: **﴿وَمَنْ يَكْتُمُهَا فَإِنَّهُ آثِمٌ قَلْبُه** [ البقرة: ٢٨٣ ]. وإذا كانت حالة التحمّل فهي فَرْض على الكافية إذا قال به البعض سقط عن البعض، لأن إبايةَ الناس كُلِّهم عنها إضاعةٌ للحقوق، وإجابةُ جميعهم إليها تضييع للأشغال؛ فصارت كذلك فرضاً على الكفاية؛ ولهذا المعنى جعلها أهلُ تلك الديار ولاية فيقيمون للناس شهوداً يعيِّنُهم الخليفة ونائبه، ويقيمهم للناس ويُبْرزهم لهم، ويجعل لهم من بيت المال كفايتهم. فلا يكون لهم شغل إلا تحمّل حقوق الناس حفظاً، وإحياؤها لهم أداء.

سورة البقرة الآية (٢٨٢) .....

## فإن قيل: فهذه شهادة بالأجرة.

قلنا : إنما هي شهادةٌ خالصة من قوم استوفوا حقوقهم من بيت المال، وقد بيَّناه في شرح الحديث ومسائل الخلاف.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

المسألة التاسعة والعشرون:

قال علماؤنا: قوله تعالى: ﴿**وَلاَ يَأْبَ الشَّهَدَاءُ إِذَا مَا دُعُوا**﴾ دليلٌ على أنَّ الشاهد هو الذي يمشي إلى الحاكم، وهذا أمرٌ انبنى عليه الشرع، وعُمِل به في كل زمن، وفهمَتْه كلُّ أمة. ومن أمثال العرب: « في بَيْتِه يُوْتَى الْحَكَم».

### المسألة الموفية ثلاثين:

كيفها ترددت الحال بالأقوال فهذا دليلٌ على خروج العَبْدِ من جملة الشهداء؛ لأنه لا يمكنه أن يجيبَ، ولا يصحّ له أن يأْبَى؛ لأنه لا استقلال له بنفسه؛ وإنما يتصرّفُ بإذن غيره، فانحطّ عن منصب الشهادة كما انحطَّ عن منصب الولاية، نعم وكما انحط عنه فَرْضُ الجمعة، وقد بيّناه في مسائل الخلاف.

### المسألة الحادية والثلاثون:

قال علماؤنا : هذا في حالة الدعاء إلى الشهادة ، فأما مَن كانت عنده شهادة لرجل لم يعلم بها مستحقُّها الذي يَنْتفعُ بها فقال قوم : أداؤها نَدْبٌ ؛ لقوله تعالى : ﴿ **وَلاَ يَأْبَ** الشُّهَدَاءُ إذا ما دُعُوا ﴾ ، ففرضَ الله تعالى عليه الأداء عند الدعاء ، وإذا لم يُدْعَ كان نَدْباً ؛ لقوله يَؤَلِيَّهُ : « خَيْرُ الشهود الذي يَأْتي بشهادته قبل أن يُسْأَلَها » <sup>(١٥١)</sup> .

والصحيح عندي أنَّ أداءها فَرْض، لما ثبت عنه عَلَيْهَم أنه قال: « انْصُرْ أخاك ظالماً أو مظلوماً » (١٥٢). فعد تعيَّن نَصْرُه بأداء الشهادة التي هي عنده؛ إحياء لحقِّه الذي أماته الإنكار.

- (٦٥١) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ١٩٢/٥، ١٩٣. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٦٦/٥. وتفسير ابن كثير ٣٨٥/٣، ٣٨/٣، ٢٢. وسنن الترمذي ٢٢٩٧. وسنن ابن ماجه ٢٣٦٤).
- (٦٥٢) انظر: (صحيح البخاري ٦٨/٣، ١٦٨/٩. وسنن الترمذي ٢٢٨٢. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥٩ ٩٩/٣ . ٢٠١ . والسنن الكبرى، للبيهقى ٩٤/٦ ، ١٠/١٠ . وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٧٧/٢ .

المسألة الثانية والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَسْأَمُوا أَنْ تَكْتُبُوهُ صَغِيراً أَوْ كَبِيراً إِلَى أَجَله﴾:

GHAZI TRU

TAT ) البقرة الآية ( ۲۸۲ ) FOR QURA

هذا تأكيدٌ من الله تعالى في الإشهاد بالدَّيْن، تنبيهاً لمن كسل، فقال: هذا قليل لا أحتاجُ إلى كتْبِه والإشهاد عليه، لأنّ أمر الله تعالى فيه والتخصيص عليه واحد، والقليل والكثير في ذلك سواء.

قال علماؤنا : إلاَّ ما كان من قيراط ونحوه لنزارته وعدم تشوّف النفوس إليه إقراراً أو إنكاراً .

المسألة الثالثة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ ﴾:

0 132319

يريد أعدل، يعني أن يكتب القليل والكثير ويشهد عليه بالعدل عموم ذلك فيه. المسألة الرابعة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ أَقَوْمَ لِلشَّهَادَةِ ﴾:

يعني أدْعَى إلى ثبوتها ؛ لأنه إذا أشْهد ولم يكتب رُبما نَسِي الشاهد .

المسألة الخامسة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ وَأَدْنَى أَلاَّ تَرْتَابُوا ﴾:

بالشاهد إذا نسي أو قال خلافَ ما عند المتداينين.

المسألة السادسة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ أَقُوْمُ لِلشَّهَادَةِ ﴾ :

دليلٌ على أنَّ الشاهدَ إذا رأى الكتابَ فلم يذكر الشهادة لا يؤدِّيها؛ لما دخل عليه من الريبة فيها ولا يؤدِّي إلاَّ ما يعلم، لكنه يقول خذا خطِّي، ولا أذكرُ الآن ما كتبْتُ فيه.

وحلية الأوليا، ٩٤/٣ . وتلخيص الحبير ٨٤/٤ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٩٤/١ ، ٢٤١/٤ ، ٢٥٨ . ومجمع الزوائد ٧/٢٦ . وموارد الظمآن للهيثمي ١٨٤٧ . وشرح السنة، للبغوي ٩٧/١٣ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٦٥٧ . وتفسير ابن كثير ١٠٠٣ ، ٣٥٤/٧ . والمعجم الصغير، للطبراني ٢٠٨/١ . وتفسير القسرطبي ٣٥٥/٣ ، ٣٩٩٣ ، ٢/٢ ، ١٧/١٢ . وفتـح الباري ٥/٨٩ ، ٢٦٤/١٢ ، ٢٢٣/١٢ . وإرواء الغليل ٩٧/٨ . والترغيب والترهيب ١٩١/٣ . والدرر المنتثرة ٥١ ).

> وقد اختلف فيه علماؤنا على ثلاثة أقوال: الأول: قال في « المدوّنة » : يؤديها ولا ينفع ذلك في الدين والطلاق . الثاني : قال في « كتاب محمد » : لا يؤديها .

الثالث: قال مطرف: يؤدّيها وينفع إذا لم يشك في كتاب، وهو الذي عليه الناس؛ وهو اختيارُ ابن الماجِشُون والمغيرة.

وقد قرّرْناه في كتب المسائل، وبيّنا تعلّق مَنْ قال: إنه لا يجوز؛ لأنّ خطَّه فَرْع عن علمه، فإذا ذهب علمُه ذهب نَفْع خطّه، وأجَبْنا بأنّ خطه بدل الذكرى، فإن حصلت وإلاّ قام مقامها.

المسألة السابعة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ ﴾ .

قال الشعبي : البيوع ثلاثة : بَيْعٌ بكتاب وشهود . وبيع بِرِهان . وبيع بأمانة ؛ وقرأ هذه الآية ؛ وكان ابنُ عمر إذا باع بنقد أشْهَد ، وإذا باع بنسيئة كتب وأشْهَد ، وكان كأبيه وقَافاً عند كتاب الله تعالى مُقْتَدِياً برسول الله صَلِيَتْمٍ .

# المسألة الثامنة والثلاثون:

ظَنَّ مَنْ رأى الإشهادَ في الدَّين واجباً أنَّ سقوطَه في بيع النقد رَفعٌ للمشقَّة لكَثرةِ تردده.

والظاهرُ الصحيح أن الإشهاد ليس واجباً، وإنما الأمرُ به أمرُ إرشاد للتوثق والمصلحة، وهو في النسيئة محتاجٌ إليه لكون العلاقة بين المتعاقدين باقية؛ توثقاً لما عسى أن يَطْرَأ من اختلاف الأحوال وتغيّر القلوب، فأما إذا تفاصلا في المعاملة وتقابضا، وبانَ كلَّ واحد منهما مِنْ صاحبه فيقلّ في العادة خوْفُ التنازع إلاّ بأسباب عارضة، ونبه الشرع على هذه المصالح في حالتي النسيئة والنقد.

المسألة التاسعة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَلاَّ تَكْتُبُوهَا ﴾:

يدلُّ على سقوط الإشهاد في النقد، وأنَّ قوله تعالى: ﴿ **وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمُ ﴾** أمرُ إرشاد، ويدلّ على أنّ عليه جناحاً في ترك الإشهاد في الدَّيْن من دليل الخطاب. TAT ) البقرة الآية ( ۲۸۲ ) TE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

ونحن لا نقولُ به في هذا النوع، وقد بينّاه في أصول الفقه ومسائل الخلاف. والجناحُ هاهنا ليس الإثم، إنما هو الضرر الطارىء بتَرْكِ الإشهاد من التنازع. المسألة الموفية أربعين:

اختلف الناسُ في لفظ أَفْعِل في قوله تعالى : ﴿ وَأَشْهِدُوا إِذَا تَبَايَعْتُمْ ﴾ على قولين : أحدهما : أنه فرض ؛ قاله الضحاك .

الثاني: أنه ندب؛ قاله الكافّة؛ وهو الصحيح؛ فقد باع النبيُّ مَثَلِثَهُ وكتب ونُسْخَةُ كتابه:

« بسم الله الرحمن الرحيم . هذا ما اشترَى العَدَّاء بن خالد بن هَوْذَة من محمد رسول الله صلاية ، اشترى منه عَبْداً أو أمّة لأداء ولا غــائِلَــة ولا خِبْثــة، بَيْــعَ المسلم للمُسْلِم » <sup>(١٥٢)</sup> .

وقد باع ولم يُشهِد، واشترى ورهن دِرْعَه عند يهودي ولم يُشْهد، ولو كان الإشهاد أمراً واجباً لوجب مع الرَّهْن ِ لخوف المنازعة.

المسألة الحادية والأربعون: قوله تعالى: ﴿ وَلا يُضَارَّ كاتِبٌ وَلاَ شَهِيدٌ ﴾: فه ثلاثة أقوال:

الأول: أن يكتبَ الكاتِبُ ما لم يملّ عليه، ويشهد الشاهدُ بما لم يشهد عليه قاله قتادة والحسن وطاوس.

الثاني: يمتنع الكاتبُ أنْ يكتبَ، والشاهد أن يشهد؛ قاله ابن عباس ومجاهد وعطاء.

الثالث: أن يُدْعى الكاتبُ والشهيدُ وهما مشغولان معذوران ٍ؛ قاله عكرمة وجماعة.

وتحقيقه أنَّ يُضَار تفاعل من الضرر. قوله تعالى: ﴿ **يُضار ﴾** يحتمل أن يكون تفاعل بكسر العين، ويحتمل أن يكون بفتحها، فإن كــان بكسر العين فالكاتبُ

(٦٥٣) انظر : (سنن ابن ماجه ٧٥٦).

سورة البقرة الآية ( ٢٨٣) الملك The prince Ghazi trust for guranic thought

والشاهد فاعلان، فيكون المرادُ نهْيهما عن الضرر بما يكتبان به أو بما يشهدان عليه، وإن كان بفتح العين فالكاتِبُ والشاهدُ مفعول بهما، فيرجع النهْيُ إلى المتعاملين ألاَ يضرآ بكاتب ولا شهيد في دعائه في وَقْتِ شغل ولا بأدائه وكتابته ما سمع؛ فكثيرٌ من الكتّاب الشهداء يفسقون بتحويل الكتابة والشهادة أو كَتْمها، وإما متعامل يطلب من الكاتب والشاهد أن يدَع شُغله لحاجته أو يبدّل لَهُ كتابته أو شهادته؛ قال الله سبحانه: فروَإِنْ تَفْعَلُوا فَإِنَّهُ فُسُوقٌ بِكُمْ ﴾.

المسألة الثانية والأربعون: قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهَانٌ مَقْبُوضَةٌ﴾ [الآية: ٢٨٣].

اختلف الناسُ في هذه الآية على قولين:

فمنهم من حملها على ظاهرِها ولم يجوِّز الرهن إلاَّ في السفر ؛ قاله مجاهد .

وكَافَة العلماء على ردّ ذلك؛ لأن هذا الكلام؛ وإنْ كان خرج مخرج الشرط، فالمرادُ به غالبُ الأحوال.

والدليلُ عليه أنَّ النبي ﷺ ابتاع في الحضَر ورهَن ولم يكتب.

وهذا الفِقْه صحيح، وذلك لأنَّ الكاتب إنما يعدم في السفر غالباً ، فأما في الحضر فلا يكون ذلك بحال.

المسألة الثالثة والأربعون: قوله تعالى: ﴿ فَرِهانٌ مَقْبُوضَةٌ ﴾ :

دليلٌ على أنَّ الرهن لا يحكم له في الوثيقة <sup>(١٥٤)</sup> إلاّ بعض القَبْض، فلو رهنه قولاً ولم يَقْبِضْهُ فعلاً لم يوجبْ ذلك له حُكْماً. قال الشافعي: لم يجعل اللهُ الحكمَ إلاّ لرهن موصوف بالقَبْض، فإذا عُدِمت الصفةُ وجب أن يعدم الحكم.

وهذا ظاهر جداً ، لكن عندنا إذا رهنه قولاً وأبى عن الإقباض أُجْبِر عليه ، وقد بيناً ذلك في مسائل الخلاف .

(۲۸۳) THE PRINCE GHAZI TRUST (THOUGHT) (۲۸۳)

المسألة الرابعة والأربعون: قوله تعالى: ﴿ فَرِهانٌ مَقْبُوضَةٌ ﴾:

يقتضي بظاهره ومطلّقه أنَّ الرهن إذا خرج عن يدِ صاحبه فإنه مقبوض صحيح يوجبُ الحكم ويختصُّ بما ارتهن به دون الغُرَماء عند كافة العلماء .

وقال عطاء وغيره: لا يكونُ مقبوضاً إلا إنْ كان عند المرتهن، وإذا صار عند العدل فهو مقبوض لغةً مقبوض حقيقة؛ لأنَّ العدلَ نائب عن صاحب الحق وبمنزلة الوكيل له. وهذا ظاهر.

المسألة الخامسة والأربعون: قوله تعالى: ﴿ فَرِهانٌ مَقْبُوضَةٌ ﴾ :

يقتضي بظاهره ومُطْلَقه جوازَ رَهْنِ المشاع، خلافاً لأبي حنيفة؛ لأنه لو لم يصح رَهْنُه لم يصح بَيْعُه؛ لأنَّ البيعَ يفتقِرُ إلى القَبْضِ افتقارَ الرهن بل أشدَّ منه، وهذا بيِّن، والله أعلم.

### المسألة السادسة والأربعون:

322

إذا قبض الرهن لم يجز انتزاعُه من يده خلافاً لبعض أصحاب الشافعيّ؛ لأنه إذا انتزعه من يَدِه فقد خرج عـن الصفـةِ التي وجبَتْ له من القَبْض، وترتَّب عليها الحكم، وهذا بيِّنٌ ظاهر.

المسألة السابعة والأربعون:

كما يجوز رَهْنُ العين كذلك يجوزُ رَهْنُ الدَّيْن، وذلك عندنا إذا تعاملُ رجلان لأحدِهما على الآخر دَيْنٌ فرهنَهُ دَيْنَه الذي له عليه، وكان قبضه قَبْضاً. وقال غيرنا من العلماء: لا يكونُ قبضاً.

وكذلك إذا وهبت المرأةُ كالِنَّها لزوجها جاز، ويكون قبولُه قَبْضاً. وخالفنا فيه أيضاً غيرُنا من العلماء؛ وما قلناه أصح؛ لأنَّ الذي في الذّمة آكد قَبْضاً من المعيَّن؛ وهذا لا يَخْفَى.

سورة البقرة الآية (٢٨٣)

المسألة الثامنة والأربعون: إن الله سبحانه قال: ﴿وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبًا فَرِهانٌ مَقْبُوضَةٌ﴾:

GHAZI TRUST IC THOUGHT

320

فجعل اللهُ تعالى الرهن قائماً مقامَ الشاهد؛ فقال علماؤنا: إذا اختلف الراهِنُ والمرتهن فالقولُ قولُ المرتهن ما بينه وبين قيمةِ الرهن.

وخالَفنا أبو حنيفة والشافعيّ وقالا : القولُ قولُ الراهن .

وما قُلْناه يشهدُ له ظاهرُ القرآن كما قدمناه.

وعادةُ الناس في ارتهانهم ما يكون قَدْر الدين في معاملتهم. فإذا قال المرتهن: ديني مائة، وقال الراهن: خمسون، صار الرهن شاهداً يحلف المدعي معه كما يحلِفُ مع الشاهد. وإن قال المرتهن: ديني مائة وخمسون صار مدَّعياً في الخمسين.

ولو هلك الرَّهْنُ فقد قال أصحاب الشافعي: لا يسقط الدين؛ لأنَّ الرَّهْنَ وثيقة، وظنُّوا بنا أنَّ الدَّيْنَ يسقط بهلاك الرهن، ونحن نقول: إنما نستوفي به إذا هلك، وكان مما يعاب عليه، وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة التاسعة والأربعون: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضاً ﴾:

معناه إن أسقط الكتاب والإشهاد والرهن، وعوَّل على أمانة المعامِل، فليوَّدِّ الذي ائتُمِنَ الأمانة ولْيَتَّق اللهَ ربَّه.

وقد اختلف العلماء في ذلك كما بيناه، ولو كان الإشهادُ واجباً لما جاز إسقاطه، وبهذا يتبيَّن أنه وثيقة، وكذلك هو عندنا في النكاح.

وقال المخالفون: هو واجبٌ في النكاح، وسيأتي في سورة الطلاق إن شاء الله تعالى.

وقد قال بعضُ الناس : إنَّ هذا ناسخ للأمر بالإشهاد ، وتابعهم جماعةٌ ؛ ولا منازعةَ عندنا في ذلك؛ بل هو جَائز ، وحبذا الموافقة في المذهب ، ولا نُبالِي من الاختلاف في الدليل.

وجملةُ الأمر أن الإشهادَ حَزْم، والائتمان وثيقةٌ بالله من المداين، ومروءة من



المدين، وفي الحديث الثابت الصحيح، عن أبي هريرة قول النبي يَتَلِيَّمَ : « ذُكِر أَنَّ رجلاً من بني إسرائيل سأل بَعْضَ بني إسرائيل أن يسلفه ألْفَ دينار ، فقال : ائتني بالشهداء أشهدهم، فقال : كفى بالله شهيداً . قال : فأتني بالكَفِيل . قال : كفى بالله كَفيلاً . قال : صَدَقْتَ . فدَفَعَها إليه إلى أجل مسمى . فخرج الرجلُ في البحر فقضى حاجتَه، ثم التمس مركباً يركَبها يقدم عليه للأجل الذي أجَله فلم يجد مركباً ، فأخذ خشبة فنقرها فأدخل فيها ألف دينار وصحيفةً منه إلى صاحبه ، ثم زَجَّج موضعها ، ثم أتى بها إلى البحر ، فقال : اللهم إنك تعام أني تسَلَّفْت فلاناً ألف دينار ، فسألني كفيلاً فقلت : بذلك ، وإني جهدت أن أجد مركباً أبعت أليه الذي له فلم أقدر . وإني أستودعتكها . بذلك ، وإني جهدت أن أجد مركباً أبعت أليه الذي له فلم أقدر . وإني أستودعتكها . بذلك ، وإني جهدت أن أجد مركباً أبعت أليه الذي له فلم أقدر . وإني أستودعتكها . بذلك ، وإني جهدت أن أجد مركباً أبعت م اليه الذي له ما أله منه أله معله م بذلك ، وإني جهدت أن أجد مركباً أبعت أليه الذي له فلم أقدر . وإني أستودعتكها .

فخرج الرجلُ الذي كان أسلفه ينظرُ لعلَّ مركباً قد جاء بماله، فإذا بالخشبة التي فيها المالُ، فأخذها لأهله حطَباً، فلما نشرها وجد المالَ والصحيفة، ثم قدمَ الذي كان أسْلَفه فأتى بالألف دينار، وقال: والله ما زِلْتُ جاهداً في طلب مركب لآتيك بمالك، فها وجَدْت مركباً قَبْلَ الذي أتيتُ فيه. قالَ: هل كنتَ بعثت إليّ شيئاً؟ قال: أخبرك أنّي لم أجد مركباً قبل الذي جئتُ به. قال: فإنَّ اللهَ قد أدَّى عنك الذي بعثت في الخشبة، فانْصَرِفْ بالألف دينار راشداً»<sup>(100)</sup>.

وقد روي ، عن سعيد الْخُدْري أنه قرأ هذه الآية ، فقال : نَسْخٌ لكلّ ما تقــدم ؛ يعني من الأمر بالكتاب والإشهاد والرهن .

المسألة الموفية خسين: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَكْتُمُوا الشَّهَادَةَ ﴾:

هذا تفسير لقوله تعالى: ﴿وَلاَ يُضَارَ كَاتِبٌ وَلاَ شَهِيدٌ ﴾ بكسر العين؛ نهيه الشاهد عن أن يضرّ بكتمان الشهادة، فإنَّ ذلك إثمّ بالقلب كما لو حوَّلها وبدَّلها لكن كذباً، وهو إثمّ باللسان.

( ٦٥٥) انظر : (تفسير ابن كثير ٣٣٤/١).

#### المسألة الحادية والخمسون:

إذا كان على الحق شهود تعيّن عليهم أداؤها على الكفاية، فإنْ أدَّاها اثنان واجتزأ بهما الحاكم سقط الفَرْض عن الباقين، وإن لم يجتزىء بهما تعيَّنَ المشيُ إليه حتى يقع الإثبات، وهذا يعلم بدعاء صاحبها، فإذا قال له: أحْيِ حقي بأداء ما عندك لي من شهادة تعيَّنَ ذلك عليه.

#### المسألة الثانية والخمسون:

قال علماؤنا رحمة الله عليهم: لما أمر اللهُ سبحانه بالتوثيق بالشهادةِ على الحقوق كان ذلك دليلاً على المحافظة في مراعاة المال وحفْظِه، ويعتضد بحديث النبي ﷺ : « نهى عن قيل وقال وكَثْرةِ السؤال وإضاعة المال » <sup>(١٥٦)</sup>.

## الآية الموفية تسعين

قوله تعالى: ﴿ لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لا تُوَاخِذْنَا إنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إصْراً كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا﴾ [الآية: ٢٨٦].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا ﴾:

هذا أصْلٌ عظيم في الدين، ورُكْنٌ من أركان شريعة المسلمين شرَّفَنا الله سبحانه على الأُمَم بها، فلم يحملنا إصْراً ولا كلفنا في مشَقَّةٍ أمراً، وقد كان مَنْ سلَف مِنْ بني إسرائيل إذا أصاب البَوْلُ ثوب أحدهم قرضه بالمقراض، فخفَّف اللهُ تعالى ذلك إلى وظائف على الأمم حملوها، ورفعها الله تعالى عن هذه الأمّة، وقد قال النبي يُؤَلِّدٍ : « إذا أمرتكم بأمْرٍ فأتُوا منه ما استطعتم وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه » <sup>(١٥٢)</sup>.

- (٦٥٦) انظر: (غريب الحديث، للهروي ٤٨/٢ . وصحيح مسلم ١٣٤١).
- (٦٥٧) انظر: (صحيح البخاري ١١٧/٩. ونصب الراية، للزيلعي ١٦٠/١. والدر المنثور ٣٣٥/٢. وتفسير ابن كثير ٢٠٢/٣. وتفسير الطبري ٥٤/٧. وصحيح مسلم، حديث ٤١٢ من كتاب

وقفية الديني إن الفكر الفكن THE PRINCE GHAZI TRUST البقرة الآية ( ۲۸٦ ) OURANIC THOUGHT البقرة الآية ( ۲۸٦ )

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ ﴾:

ذكر علماؤنا هذه الآية في أنَّ القوَد واجبٌ على شريك الأب، خلافاً لأبي حنيفة، وعلى شريك الخاطىء خلافاً للشافعي وأبي حنيفة، لأنَّ كلَّ واحدٍ منهما قد اكتسب القتل؛ وقالوا : إن اشتراك مَنْ لا يجبُ عليه القصاص مع مَنْ يجِبُ عليه القصاص شبْهةٌ في دَرْءِ ما يُدْرأ بالشبهة. وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لا تُؤاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾:

تعلَّق بذلك جماعةٌ من العلماء في أنَّ الفِعْلَ الواقع خطأ أو نسياناً ــ لَغْوٌ في الأحكام، كما جعله الله تعالى لَغْواً في الآثام، وبيّنَ النبيُّ عُلِيْتِهِ عندهم بقوله: « رُفع عن أمتي الخطأ والنسيان، وما استكرهوا عليه » <sup>(١٥٨)</sup>.

وهذا لا حجَّةً فيه؛ لأنَّ الحديثَ لم يصحّ، والآية إنما جاءت لرفْع الإثم الثابت في قوله تعالى: **﴿وإنْ تُبْدُوا ما في أنفسكم أو تُخْفُوه يحاسِبْكُم به اللهُ ﴾** [ البقرة: ٢٨٤ ]. فأما أحكام العباد وحقوق الناس فثابتةٌ حسب ما يبيَّن في سورة النساء إن شاء الله تعالى. والله أعلم.

\* \* \*

- الحج، وحديث ١٣١ من الفضائل. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٣/١ ، ٢٥٣/٤ . ومسند أحمد بن حنبل ٢/٢ ، ٢١٤ ، ٢٥٨ ، ٤٤٨ ، ٥٠٨ . وسنن الدارقطني ٢٨١/٢ . وتلخيص الحبير ١٥٦/١ وفتح الباري ٢٦١/١٦ ، ٥٨٨/٢ ).
- (٦٥٨) انظر: (فتح الباري ١٦٠/٥، ١٦١. والدر المنثور، للسيوطي ٣٧٧/١. وتاريخ أصبهان ٢٥٠/١، ٢٥١. وكشف الخف ٥٢٢/١ والكامل، لاب عدي ٥٧٣/٢. وتلخيص الحبير ٢٨١/١. والدرر المنتثرة، للسيوطي ٨٧. وطبقات ابن سعد ٢٩/٢/٤).



# سورة آل عمران فيها ست وعشرون آية

GHAZI TRUST

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْفُرُونَ بَآيَاتِ اللهِ ويقتلون النبيِّين بغير حقَّ ويَقْتُلُونَ الَّذِينَ يَأْمُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ النَّاسِ فبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [ الآية: ٢١ ].

قال بعض علمائنا : هذه الآية دليلٌ على الأمْرِ بالمعروف والنهْي ِ عن المنكـرِ ، وإنْ أدَّى إلى قَتْلِ الآمِرِ به .

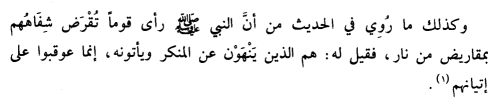
وقد بينًا في كتاب« المشكلين» الأمر بالمعروف والنهيَ عن المنكر وآياته وأخباره وشروطَه وفائدتَه. وسنشيرُ إلى بعضه هاهنا فنقول:

المسلمُ البالغ القـادِرُ يلـزمـه تغييرُ المنكـر؛ والآيـاتُ في ذلـك كثيرة، والأخبـارُ متظاهرة، وهي فائدة الرسالة وخلافة النبوة، وهي ولايةُ الإلهية لمن اجتمعت فيه الشروطُ المتقدمة.

وليس من شرطه أن يكونَ عَدْلاً عند أهل السنة.

وقالت المبتدعة: لا يغيِّر المنكرَ إلاَّ عَدْل، وهذا ساقط؛ فإن العدالة محصورة في قليل من الْخَلْق والنهيُ عن المنكر عامٌّ في جميع الناس.

فإن استدلُّوا بقوله تعالى: ﴿**أتأمرون الناسَ بالبِرِّ﴾** [البقرة: ٤٤]. وقوله تعالى: ﴿ كَبُر مَقْتاً عند الله أنْ تقولُوا ما لا تفعلون﴾ [الصف: ٣] ونحوه. قلنا: إنما وقع الذمّ هاهنا على ارتكاب ما نُهِي عنه، لا عن نَهْيه عن المنكر.



30.

۲۳ مران الآية (۲۳)

ولا شكَّ في أن النهْيَ عنه مَتَّن يأتيه أقبح ممن لا يأتيه عند فاعله فيبعد قبولُه منه.

وأما القدرة فهي أصلٌ، وتكون منه في النفس وتكون في البدن إن احتاج إلى النهْي عنه بيده، فإن خاف على نفسه من تغييره الضربَ أو القتل، فإن رجا زوالَه جاز عند أكثر العلماء الاقتحام عند هذا الغَرَر، وإن لم يَرْجُ زوالَه فأيّ فائدة فيه؟

> والذي عنده: أنَّ النية إذا خلصت فليقتحم كيفها كان ولا يُبالي. فإن قيل: هذا إلقاء بيده إلى التَّهْلُكة.

قلنا : قد بينا معنى الآية في موضعها ، وتمامها في شَرْح المشكلين ، والله أعلم . فإن قيل : فهل يَسْتَوِي في ذلك المنكر الذي يتعلَّق به حقُّ الله تعالى مع الذي يتعلَّق به حقُّ الآدمى ؟

قلنا : لم نر لعلمائنا في ذلك نصّاً . وعندي أنَّ تخليص الآدمي أوجب من تخليص حَقِّ الله تعالى ؛ وذلك ممهَّد في موضعه .

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيباً مِنَ الْكِتَابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كَتَـابِ اللهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ يَتَوَلَّى فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَهُم مُعْرِضُونَ﴾ [ الآية: ٢٣ ].

قال علماؤنا: في هذا دليلٌ على وجوب ارتفاع المدعوّ إلى الحاكم؛ لأنه دُعِي إلى كتاب الله، فإنْ لم يفعل كان مخالفاً يتعيَّنُ عليه الزَّجْرُ بالأدب على قَدْر المخالف والمخالف.

(۱) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٦٢ من الوضوء. وصحيح مسلم، حديث ٧٤ طهارة. ومسند أحمد
 ۱بن حنبل ٢٩٦٤، ١٩٦٦، ٤١٤، ٣٨٢/٥).



الآمة الثالثة

مُعْرضون» [ النور : ٤٨ ].

قوله تعالى: ﴿ لاَ يَتَّخِذ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أَوْلِياءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ في شَيْءٍ ...﴾ [ الآية: ٢٨ ].

هذا عمومٌ في أنَّ المؤمنَ لا يتخِذُ الكافرَ وليَّا في نَصْره على عدوِّه ولا في أمانة ولا بطانة. من دونكم: يعني من غيركم وسِواكم، كما قال تعالى: ﴿ **أَلاَّ تَتَخِذُوا مِنْ دُونِي وَكِيلاً ﴾** [ الإسراء: ٢ ].

وقد نهى عمرُ بن الخطاب أبا موسى الأشعري عن ذِمّيّ كان استَكْتبه باليمن وأمره بعَزْلِه، وقد قال جماعةٌ من العلماء يقاتِلُ المشرك في معسكر المسلمين معهم لعدوهم، واختلف في ذلك علماؤنا المالكية.

والصحيح مَنْعه لقوله عليه السلام: « إنا لا نستعينُ بمشرك » <sup>(٢)</sup> . وأقول: إن كانت في ذلك فائدة محقّقة فلا بأس به .

### الآية الرابعة

قوله تعالى : ﴿ . . . إِلاَّ أَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً . . . ﴾ [ الآية : ٢٨ ] . فيه قولان :

أحدهما : إلا أن تخافوا منهم، فإن خِفْتُم منهم فساعدوهم ووَالُوهم وقُولُوا ما يصرِف عنكم من شرهم وأذاهم بظاهرٍ منكم لا باعتقادٍ ؛ يبيِّن ذلك قوله تعالى : ﴿ **إلاَّ مَنْ أَكْرِه وقَلْبُه مُطْمَئِن بالإيمان**﴾ [ النحل : ١٠٦ ] على ما يأتي بيانه إن شاء الله. الثاني : أنَّ المرادَ به إلا أن يكونَ بينكم وبينه قرابة فصلُوها بالعطية ، كما روي أنَّ

(٢) انظر: (مشكل الآثار، للطحاوي ٢٣٧/٣).

GHAZLTRUST. تورة الع عمران الآيات (٣٥ - ٣٦) FOR QURANIC THOUGHT 0 135318 أسهاء قالت للنبي عَلِيهُمْ : « إن أمي قدمت عليَّ وهي مشركة وهي راغبة أَفَأُصِلُها ؟ قال:

وهذا وإن كان جائزاً في الدين فليس بقويٍّ في معنى الآية وإنما فائدتها ما تقدّم في القول الأول. والله أعلم.

### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ إِذْ قَالَتِ امْرَأَةُ عِمْرَانَ: رَبِّ إِنِّي نَذَرْتُ لَكَ مَا في بَطْني مُحَرَّراً فَتَقَبَّلْ مِنِّي، إِنَّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ. فَلَمَّا وَضَعَتْهَا قَالَتْ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أُنْثَى وَاللّه أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالأُنْثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَـمَ وَإِنِّي أُعِيـدُهَـا بِـكَ وَذُرَّيَّتَهَا مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِمِ ﴾ [الآية: ٣٥ ـ ٣٦].

فيها عشر مسائل:

نعم. صِلِي أُمَّكِ » <sup>(٣)</sup>.

207

المسألة الأولى: في حقيقة النَّذْر:

وهو التزام الفِعْل بالقول مما يكونُ طاعة للهِ عزَّ وجل، من الأعمال قُرْبة.

ولا يلزم نَذْر المباح. والدليل عليه ما روي في الصحيح أنَّ النبي عَطِّلَم رأى أبا إسرائيل قائماً: فسأل عنه فقالوا: نذر أن يقومَ ولا يقعد ولا يستظلُّ ويصوم، فقال النبي عَلَيْتُم : « مروه فليَصُم وليقعد وليستظل » <sup>(١)</sup> ؛ فأخبره بإتمام العبادة ونهاه عن فِعْل الْمُباح.

وأما المعصية فهي ساقطة إجماعاً؛ ثبت عن النبيِّ ﷺ أنه قال: « مَنْ نذر أن يُطيع الله فليطِعْه، ومن نذر أن يعصيَ الله فلا يَعْصِه » <sup>(٥)</sup>.

- (٣) سىق تخرىجە.
- انظر: (سنن أبي داود، الباب ٢٢ من الايمان والنذور. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٠/٢ . والدر (٤) المنثور، للسيوطي ٣٥٢/١. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٤٣٠. وتفسير القرطبي ٣٤٦/٢. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٢٠/١١ . ومشكل الآثار، للطحاوي ٤٤/٣).
- انظر : (صحيح البخاري ١٧٧/٨ . وسنن أبي داود ٣٢٨٩ . وسنن الترمذي ١٥٢٦ . وسنن النسائي (0) ١٧/٧ . وسنن ابن ماجه ٢١٢٦ . ومسند أحمد بن حنبل ٣٦/٦ ، ٤١ ، ٢٢٤ . وسنن الدارمي =

سورة آل عمران الآيات ( ۳۵ ـ ۳۲)

## المسألة الثانية: في تعليق النَّذْر بالحمل:

اعلموا \_ علمكم الله \_ أنَّ الحمل في حيِّز العدم؛ لأنَّ القضاء بوجوده غير معلوم لاحتمال أن يكون نفخ في البطن لعلَّة وحركة خلط يضطرب، وريح ينبعث، ويحتمل أن يكون لولد؛ وقد يغلب على البطن كلُّ واحد منهما في حالة، وقد يشكل الحال؛ فإن فرضنا غلبة الظنّ في كونه حملاً فقد اتفق العلماء على أنَّ العقودَ التي تَرِدُ عليه وتتعلَّق به على ضَرْبَين:

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

202

أحدهما : عقد معاوضة .

والثاني: عقد مُطْلَق لا عوضية فيه.

فأما الأول \_ وهو عَقْد المعاوضة \_ فإنه ساقط فيه إجماعاً ، بدليل ما روي عن النبي عَلِيْتُهُ « أنه نهى عن بَيْع حَبَل الْحَبلة » <sup>(1)</sup> .

والحكمةُ فيه أنَّ العقدَ إذا تضمَّنَ العوَض وجب تنزيهُه عن الجهالة والغَرَر في حصول الفائدة التي بذل المرُّ فيها ماله، فإذا لم يتحقَّقْ حصولُ تلك الفائدة كان مِن أكل المال بالباطل.

وأما الثاني: وهو العقد المطلق المجرَّدُ من العِوَض كالوصية والهِبَة والنذْرِ فإنه يرِدُ على الحمل؛ لأنَّ الغرر فيه مُنْتف إذ هو تبرُّع مجرّد؛ فإن اتفق فيها ونعمت، وإن تعذّر لم يستضر أحَد.

= ٢١٨٤. والسنن الكبرى للبيهقي ٢٣١/٩، ٢٣١/٠، ٥٧. وبدائع المنن، للساعاتي ١٢١٧. ومسند الشافعي ٣٣٩. وتلخيص الحبير ١٧٥/٤. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢/٧٧، ٢٧، ٣٧/٣، ٣٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٤٢٧. والتمهيد، لابن عبد البر ٢/٢٣، ٩٠، ٩١، ٩٠، ٩٠، ٩٣. وفتح الباري ٢١/٩٥، ٥٨١، ٥٨٥، ٢١٢. ونصب الراية، للزيلعي ٣/٠٠٠. وشرح ١٣. السنة، للبغـوي ٢١/١٠. والدر المنشور ٢/١٥٠. وإرواء الغليل ٤/١٤. وحلية الأولياء ١٣. وتفسير ابن كثير ٣١٣/٨. وشرح معاني الآثار ١٣٣٣٢).

(٦) انظر: (سنن الترمذي ١٢٢٩. وسنن ابن ماجه ٢١٩٧. ومسند أحد بن حنبل ٥٦/١، ٥/٢،
 (٦) انظر: (سن الترمذي ١٢٩٩. وسنن ابن ماجه ٢١٩٧. ومسند الحميدي ٦٨٩. وحلية الأولياء
 ٢٠/٦ . وتاريخ بغداد، للخطيب ١٣٢/١٤).

GHAZI TRI علران الآيات ( ٣٥ - ٣٦) FOR OURANIC THOUG

## المسألة الثالثة: في معنى الآية:

302

قال علماؤنا: كان لعمران بن ماثان ابنتان: إحداهما حِنَّة والأخرى يملشقع، وبنو ماثان من ملوك بني إسرائيل من نسل داود عليه السلام، وكان في ذلك الزمان لا يحرَّرُ إلا الغِلْمان، فلما نذرت قال لها زوجها عمران: أرأيتك إن كان ما في بطنك أنثى كيف نفعل؟ فاهتمّت لذلك فقالت: إني نذرتُ لك ما في بطني محرَّراً، فتقبل مني إنك أنت السميع العليم. وذلك لأنها كانت لا ولدَ لها، فلما حملَتْ نذرت إن اللهُ أكْمَلَ لها الْحَمْلَ ووضعته فإنه حَبْسٌ على بيت المقدس.

المسألة الرابعة:

قال أشهب عن مالك: جعلَتْه نَذْراً تفي به. قالوا: فلما وضَعَتْها ربَّتْها حتى ترعرعَتْ، وحينئذ أرسلَتْها.

وقيل: لفَّتْها في خِرَقِها وقالت: رَبِّ إني وضعتُها أنثى، وليس الذكَرُ كالأنثى، وقد سَمَّيْتُها مريم، وإني أعيذُها بك وذرِّيَّتَها من الشيطان الرجيم، وأرسلَتْها إلى المسجد وفاءً بنذرها، كما أشار إليه مالك، وتبريّاً منها حين حررَتْها للهِ، أي خلصتها.

> والمحرر والحرّ : هو الخالص من كل شيء . .

المسألة الخامسة:

لا خلاف أنَّ امرأة عمران لا يتطرَّقُ إلى حملها نذر لكونها حُرَّةً، فلو كانت امرأتُه أَمَةً فلا خلافَ أنَّ المرء لا يصحُّ له نَذْر ولده كيف ما تصرفَتْ حاله؛ فإنه إنْ كان الناذر عَبْداً لم يتقرر له قولٌ في ذلك، وإن كان الناذرُ حرّاً فولدُه لا يصحُّ أن يكونَ مملوكاً له؛ وكذلك المرأة مثله؛ وأي وَجْه للنذر فيه؟

وإنما معناه \_ والله أعلم \_ أنَّ المرء إنما يريد ولدَه للأنس به والاستبصار والتسلّي والمؤازرة؛ فطلبت المرأةُ الولدَ أُنساً به وسكوناً إليه، فلما مَنَّ الله تعالى عليها به نذرت أنَّ حظَّها من الأُنس به متروكٌ فيه؛ وهو على خدمة الله تعالى موقوف. وهذا نذْرُ الأحرارِ من الأبرار، وأرادَتْ به محرّراً من جهتي، محرراً من رِقِّ الدنيا وأشغالها. فتقبَّلْه مِنَى. وقد قال رجل من الصوفية لأمّه: يا أمّاه؛ ذَرِيني لله أتعبّد له وأتعلَّم العلم. فقالت: نعم، فسار حتى تبصّر ثم عاد إليها فدقّ الباب، فقالت: مَنْ؟ قال: ابنك فلان. قالت: قد تركناك لله ولا نعوذ فيك.

800

المسألة السادسة: قوله: ﴿ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالأُنْثَى ﴾ :

سورة آل عمران الآيات (٣٥ ـ ٣٦)

يحتمل أن تُرِيدَ به في كونها تحيض ولا تَصْلُحُ في تلك الأيام للمسجد ، ويحتمل أن تريد بها أنها امرأة فلا تصلُح لمخالطة الرجال؛ وعلى كلّ تقدير فقد تبرَّأتْ منها ، ولعلَّ الحجابَ لم يكن عندهم كما كان في صدر الإسلام .

وفي صحيح الحديث: « أنَّ امرأة سوداء كانت تَقُمَّ <sup>(٧)</sup> المسجد على عَهْد رسول الله مُتَالِمَهِ ». وفيه اختلافٌ في الرواية كثير .

المسألة السابعة:

رواية أشهب عن مالك تدلَّ على أنَّ مذهبَه التعلَّق بشرائع الماضين في الأحكام والآداب؛ وقد بيّناه في أصول الفقه.

#### المسألة الثامنة:

لو صح أنها أسْلَمَتْها في خِرَقِها إلى المسجد فكفَلَها زكريّا لكان ذلك في أنَّ الحضانة حَقٌّ للأم أصلاً.

وقد اختلفت فيه روايةُ علماننا على ثلاثة أقوال:

أحدها : أنَّ الحضانةَ حقٌّ لله سبحانه .

الثاني: أنها حقٌّ للأم.

الثالث: أنها حقَّ للولد . وقد بيناه في مسائل الفروع بواضح الدليل . المسألة التاسعة:

على أيّ حال كان القول والتأويل فإنَّ الآية دليلٌ على جواز النذْرِ في الْحَمْلِ ، وكل عقد لا يتعلق به عوض بدليل إجماعهم على نفوذ العتْق فيه ، والنذْرُ مثله.

(٧) تقم، أي: تكنس.

المسألة العاشرة:

301

قال بعضُ الشافعية: الدليل على أنَّ المطاوعَة في نهار رمضان لزوجها على الوطء لا تساويه في وجوب الكفّارة عليهم قوله تعالى: ﴿ وَلَيْسَ الذَّكَرُ كَالأُنْثَى﴾.

THE PRINCE GHAZI TRUST أل عمران الآية ( ۳۹ ) FOR QURANIC THOUGHT

قال القاضي ابنُ العربي: وعجباً لغَفْلَتِه وغَفْلة القاضي عبدالوهاب عنه حين تكلم عليه وحاجّه فيه، وهذا خَبرٌ عن شَرْع مَنْ قبلنا؛ ولا خلافَ بين الشافعية عن بكْرَة أبيهم أنَّ شرعَ من قبلنا ليس شرعاً لنا، فاسكُتْ واصمت.

ثم نقول لأنفسنا: نحن نعلم من أصول الفِقْهِ الفَرْقَ بين الأقوال التي جاءت بلفظ العموم وهي على قصد العموم، والتي جاءت بلفظ العموم وهي على قَصْد الخصوص. وهذه الصالحةُ إنما قصدَتْ بكلامها ما تشهدُ له بينةُ حالها ومقطعُ كلامها؛ فإنها نذَرتْ خِدْمَة المسجد في ولدها، ورأته أنثى لا تصلُح أن تكونَ بَرْزَة، وإنما هي عَوْرَة؛ فاعتذرَتْ إلى ربها من وجودها لها على خلاف ما قصدَتْه فيها، وقد بيناً في أصول الفقه العمومَ المقصودَ به العموم وغيره، وساعدنا عليه ابن الجويني<sup>(٨)</sup>، وحققناه؛ فلينظر هنالك.

المسألة الحادية عشرة:

قالت: إني أعيدُها بك وذريتها من الشيطان الرجيم، فكانت المعادّةُ هي وابنها عيسى، فبهما وقع القبولُ من جملة الذرية، وهذا يدلُّ على أن الذرية قد تقعُ على الولد خاصة، وقد بينًا ذلك في مسألة العقب من الأحكام. وفي سورة الأنعام. والله أعلم.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ فَنَادَتْهُ الملاَئِكَةُ وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرَابِ أَنَّ اللهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَ مُصَدِّقاً بِكَلِمَةٍ مِنَ اللهِ وَسَيِّداً وَحَصُوراً وَنَبِيَّاً مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ [ الآية: ٣٩ ].

- اختلف العلماء في ذلك على قولين:
- أحدهما : أنَّ الحصُور هو العنَّين وهم الأكْثر ، ومنهم ابن عباس .
  - (٨) الجويني: سبقت الترجمة له.

سورة آل عمران الآية (ع) المناقي (ع) المناقي المحمر المعران الآية (ع) المحمر المحم

ومنهم من قال: هو الذي يكفُّ عن النساء ولا يأتيهنّ مع القُدْرة، منهم سعيد بن المسيّب؛ وهو الأصح لوجهين:

TOV.

أحدهما : أنه مَدْحٌ وثناء عليه، والْمَدْح والثناء إنما يكون على الفَضْل المكتسب دون الجِبِلَّة في الغالب.

الثاني: أن حصوراً فعولاً ؛ وبنا ُ فعول في اللغة من صيغ الفاعلين.

قال علماؤنا : الْحَصُور : البخيل، والْهَيُوب الذي يحجِم عن الشيء ؛ والكاتم السر ؛ وهذا بناء فاعل. والحصور عندهم : الناقة التي لا يخرج لبنها من ضيق إحليلها .

وهذا فيه نظر، وقد جاء فعول بمعنى مُفْعَل، تقول: رسول بمعنى مُرْسَل، ولكن الغالب ما تقدم.

وإذا ثبت هذا فيحيى كان كافاً عن النساء عن قُدْرة في شَرْعِه، فأما شَرْعُنا فالنكاح. رُوِي أنَّ النبي عَيَّلِكَم نهى عثمان بن مظعون عن التبتّل<sup>(١)</sup>، قال الراوي: ولو أذِنَ له لاختَصَيْنَا، ولهذا بالغ قوم فقالوا: النكاح واجب، وقصَّر آخرون فقالوا مباح، وتوسَّطَ علماؤنا فقالوا: مندوب.

والصحيح أنه يختلف باختلاف حال الناكح والزمان، وقد بينا ذلك في سورة النساء، وسترونه إن شاء الله.

#### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاءِ الغَيْبِ نُوحِيهِ إلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ أَقْلاَمَهُمْ أَيَّهُمْ يَكْفُلُ مَرْيَمَ، وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَخْتَصِمُونَ﴾ [ الآية: ٤٤ ]. فيها أربع مسائل: **المسألة الأولى: في كيفية فعلهم:** واختلف فيه نَقْلُ المفسرين على روايتين:

(٩) انظر حديث النهي عن التبتل في: (سنن ابن ماجه ١٨٤٩. ومسند أحمد بن حنبل ١٧٥/١،
 (٩) انظر حديث النهي عن التبتل في: (سنن ابن ماجه ١٨٤٩. والدر المنثور ٣١٠/٢، ١٥/٤).

الأولى: رُوي أن زكريا قال: أنا أحقُّ بها ، خالتُها عندي . وقال بنو إسرائيل: نحن أحقُّ بها ، بنْتُ عالمنا ، فاقترعوا عليها بالأقلام ، وجاء كلُّ واحد بقلمه ، واتفقوا أن يجعلوا الأقلام في الماء الجاري ، فمن وقف قلمه ولم يَجْرِ في الماء فهو صاحبها <sup>(١٠)</sup> .

، سورة آل عمران الآية (٤٤)

قال النبي عليه السلام: « فجرَت الأقلام وعال قلم زكريا »؛ كانت آية، لأنه نبي تجري الآيات على يده.

الثاني: أنَّ زكريا كان يكفلُها حتى كان عام مَجَاعة فعجز وأراد منهم أنْ يقترعوا ، فاقترعوا ، فوقعت القُرْعةُ عليهم لما أراد الله من تخصيصه بها .

ويحتمل أن تكون أنها لما نذرتْها لله تخلَّت عنها حين بلغت السعْيَ، واستقلَّت بنفسها، فلم يكن لها بدٌّ مِنْ قيِّم، إذ لا ميكن انفرادُها بنفسها، فاختلفوا فيه فكان ما كان.

#### المسألة الثانية:

301

القرّعة أصلٌ في شريعتنا؛ ثبت أن النبي عليه السلام كان إذا أراد سفراً أقْرَع بين نسائه فأيتهنَّ خرج سهْمُها خرج بها <sup>(١١)</sup>، وهذا مما لم يره مالك شرعاً.

والصحيح أنه دين ومنهاج لا يتعَدى، وثبت عنه أيضاً ﷺ : «أن رجلاً أعتق عَبيداً له ستةً في مرضه لا مالَ له غيرهم. فأقرع النبيُّ ﷺ بينهم، فأعتق اثنين وأرقّ أربعة » <sup>(١٢)</sup>.

- (١٠) انظر: (تفسير القرطبي ٨٦٤. وتفسير ابن كثير ٣٦٣/١).
- (١١) انظر: (صحيح البخاري، الباب ١٥ من الهبة، والباب ٦٤ جهاد، والباب ١٥، ٣٠ شهادات، والباب ٣٤ مغازي، وسورة ٢٤، الباب ٦ من كتاب التفسير، والباب ٩٧ من كتاب النكاح. وصحيح مسلم، حديث ٨٨ فضائل الصحابة، وحديث ٥٦ توبة، والحديث ٣٨ من كتاب النكاح.. وسنن ابن ماجه، الباب ٤٢ من النكاح. ومسند أحمد بن حنبل ١١٤/٦، ١١٧، ١٩٧، ٢٦٩).
- (١٢) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٥٦ أيمان. وسنن أبي داود، الباب ١٠ عتاق. وسنن الترمذي، الباب ٢٧ من كتاب الأحكام. وسنن النسائي، الباب ٦٥ جنائز. ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٦/٤، (٢٢١/٥ ٢٤٦، ٤٢٩، ٤٤٠، ٤٤١، ٤٤١، ٤٤١).

وهذا مما رآه مالك والشافعي؛ وأباه أبو حنيفة؛ واحتج بأنَّ القرعة في شأن زكريا وأزواج النبيّ عليه السلام كانت مما لو تراضوا عليه دون قرعة لجاز .

وأما حديث الأعْبُد فلا يصحُّ التراضي في الحرية ولا الرضا؛ لأن العبودية والرق إنما ثبتت بالحكم دون قرعة فجازت، ولا طريق للتراضي فيها، وهذا ضعيف؛ فإنّ القرعةَ إنما فائدتها استخراج الحكم الخفي عند التشاحّ <sup>(١٢)</sup> فأما ما يخرجه التراضي فيه فباب آخر، ولا يصحُّ لأحدٍ أن يقول: إنَّ القرعة تجري في موضع التراضي، وإنها لا تكون أبداً مع التراضي فكيف يستحيل اجتماعها مع التراضي؟ ثم يقال: إنها لا تجري إلاّ على حكمه ولا تكون إلاّ في محلّه؛ وهذا بعيد.

#### المسألة الثالثة:

قد رُوي أنّ مريم كانت بنت أخت زَوْج زكريا، ويروى أنها كانت بنْتَ عمه، وقيل من قرابته؛ فأما القرابةُ فمقطوعٌ بها، وتعيينُها مما لم يصح.

وهذا جرى في الشريعة التي قَبْلَنا، فأما إذا وقع في شريعتنا فالخالة أحقَّ بالحضانة بعد الجدة من سائر القرابة والناس؛ لما رُوِي أن النبي عليه السلام قضى بها للخالة، ونص الحديث – خرجه أبو داود – قال: « خرج زَيْدُ بن حارثة إلى مكة فقدم بابنة حزة – قال ابن العربي: واسمها أمّة الله، وأمها سلمى بنت عُميس أخت أسهاء بنت عُميس – فقال جعفر: أنا أحق بها؛ ابنةُ عمي، وعندي خالتها، وإنما الخالة أمّ. وقال علي: أنا أحقَّ بها وعندي ابنةُ رسول الله يُقَلِيْهِ ؛ فأنا أحقَّ بها . وقال زيد: أنا أحقَّ بها، خرجْتُ إليها وسافرتُ وقدِمْتُ بها، فخرج رسول الله يُقلِيْهِ وذكر شيئاً، وقال: أمّا الجارية فأقضِي بها لجعفر تكون مع خالتها، وإنما الخالة بمنزلة الأم<sup>(11)</sup>.

هذا إذا كانت الخالةُ أَيِّماً ، فأما إن تزوَّجت ، وكان زوجها أجنبياً فلا حضانةَ لها ؛ لأنَّ الأمَّ تسقُط حضانتُها بالزوج الأجنبي ؛ فكيف بأختها وبأمها والبدَل عنها .

- (١٣) تشاح الخصان: اراد كل منها أن يكون الغالب.
- (١٤) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٣٥ من كتاب الطلاق. والسنن الكبرى، للبيهتي ٦/٨. وفتح البارى ٥٠٦/٧).

فإن كان وليّاً لم تسقط حضانتها كما لم تسقط حضانةُ زوْج جعفر ؛ لكون جعفر وليّاً لابنة حمزة وهي بنوّة العم.

PRINCE GHAZI TRUST عواة آل عمران الآية ( ٦١ ) FOR QURANIC THOUGHT

وذكر ابن أبي خيثمة أن زَيْد بن حارثة كان وصيّ حمزة فتكون الخالة على هذا أحقَّ من الوصيّ، ويكون ابنُ العم إذا كان زوجاً غير قاطع للخالة في الحضانة وإن لم يكن محرّماً لها .

وقد بينا في شرح الحديث اسم الكل ووصْفَ قرابته.

0 131315 0

#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللهِ عَلَى الْكاذِبِينَ﴾ [ الآية: ٦١ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رَوَى المفسِّرون أنَّ النبي ﷺ ناظر أهل نَجْران حتى ظهرَ عليهم بالدليل والحجّة ، فأبوا الانقيادَ والإسلام؛ فأنزل الله عزَّ وجل هذه الآية، فدعا حينئذ فاطمة والحسن والحسين، ثم دعا النصارى إلى المباهَلة <sup>(١٥)</sup> .

المسألة الثانية:

هذا يدلُّ على أن الحسن والحسين ابناه، وقد ثبت عنه عَلَيْهُمْ أنه قال في الحسن: « إنَّ ابني هذا سيِّد، ولعل الله أن يُصْلِح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين » <sup>(١٦)</sup> .

- (۱۵) انظر: (تفسير ابن كثير ۳٦٩/۱).
- (١٦) انظر: (صحيح البخاري ٢٤٤/٣ ، ٢١/٩، ومسند أحمد بن حنبل ٣٨/٥. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٨/٢، ٢٦، والبداية والنهاية ١٧/٨، ٣٦، وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٢٦/٤.
   وأذكار النووي ٣٢١. ودلائل النبوة ٢٤/٢٦. وفتح الباري ٣٥/٥٥. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٦١٧٥. وتفسير القرطبي ٢٧/٤، ١٤، ١٣/٧، وشرح السنة، للبغوي ١٣٦/٤،

وَقَفْتُنْهُا لَا يَنْ أَرْكَا لِفَكُرُ لِعَانَ THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

371

سورة آل عمران الآية (٧٥)

فتعلَّق بهذا مَنْ قال: إن الابن من البنت يدخل في الوصية والحبس، ويأتي ذلك في موضعه إن شاء الله.

وليس فيها حجة، فإنه يقال: إنَّ هذا الإطلاق مَجازٌ، وبيانه هنالك.

### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَمِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِنْطارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ، وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِدِينَارٍ لاَ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ إِلاَّ مَا َدُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً. ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الأُمَيِّينَ سَبِيلٌ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [ الآية: ٧٥ ].

فيها إحدى عشرة مسألة:

## المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قيل: نزلت في نصارى نجران. وقال ابن جريح: نزلت في قوم من اليهود تابَعهم جماعةٌ من العرب، فلما أسلموا قال لهم اليهود: تركتم دينكم، فليس لكم عندنا حقّ (١٧). المسألة الثانية:

الدينار أربعة وعشرون قيراطاً، والقيراط ثلاث حبات من شعير، والقنطار أربعة أرباع، والربع ثلاثون رطلاً، والرطل اثنتا عشرة أوقية، والأوقية ستة عشر درهماً، والدرهم ست وثلاثون حبة من شعير، وقد بينا ذلك مشروحاً في مسائل الفقه. المسألة الثالثة:

فائدتها النَّهيُ عن ائتمانهم على مال. وقال شيخنا أبو عبدالله العربي: فائدتها ألا يؤتمنوا على دين؛ يدلُّ عليه ما بعده من قوله: **﴿وإنَّ منهم لفريقاً يَلْوُون ألسِنَتَهُمْ بالكتاب لتَحْسَبُوه من الكتاب﴾** [آل عمران: ٧٨]: فأراد ألاّ يؤتمنوا على نَقْلِ شيء من التوراة والإنجيل.

قال القاضي: والصحيحُ عندي أنها في المال نصٌّ، وفي الدين سنَّة؛ فأفادت المعنيين بهذين الوجهين.

المسألة الرابعة:

777

في قوله تعالى : ﴿ مَنْ إِنْ تَأْمَنْهُ بِقِنْطَارٍ يُؤَدِّهِ إِلَيْكَ ﴾ :

هذا يدلُّ على أن أداءَ الأمانةِ في الدينار بالنص أو بالسنة أو بالقياس، وقد بيناه في أصول الفقه.

... سورة آل عمران الآية (٧٥)

والصحيحُ أنه قياس جَلِيّ، وهو أعلى مراتبه، وهناك تجدونه. المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ إلاّ ما دُمْتَ عَلَيْهِ قَائِماً ﴾:

تعلّق به أبو حنيفة في ملازمة الغريب للمُفْلِس؛ وأباه سائرُ العلماء؛ ولا حجّةَ لأبي حنيفة فيه؛ لأن ملازمة الغريم المحكوم بعُدْمه لا فائدة فيها؛ إذ لا يرجى ما عنده. وقد بيناه في مسائل الخلاف هناك.

وقد قال جماعة من الناس: إن معنى **﴿لا يؤدَّه إليك إلا ما دمتَ عليه قائماً ﴾** أي حافظاً بالشهادة، فلينظر هنالك.

#### المسألة السادسة:

أقسام هذه الحال ثلاثة:

قسم يؤدى، وقسم لا يؤدّى إلا ما دمتَ عليه قائماً، وقسم لا يؤدى وإن دمتَ عليه قائماً، إلا أن اللهَ سبحانه ذكر القسمين، لأنه الغالب المعتاد، والثالث نادر؛ فخرج الكلام على الغالب

المسألة السابعة :قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِي الأُمِّيِّيـنَ سَبِيلٌ ﴾ :

المعنى فعلوا ذلك لاعتقادهم أنَّ ظُلْمَهُم لأهل الإسلام جائز ، تقديرُ كلامهم ليس علينا في ظلم الأميّين سبيل؛ أي إثم. وقولهم هذا كذبّ صادرٌ عن اعتقاد باطل مركب على كُفْر ، فإنّهم أخبروا عن التوراة بماليس فيها ، وذلك قوله تعالى : **﴿ ويقولون على** اللهِ الكَذِ**ب وهم يعلمون**﴾ .

المسألة الثامنة:

الأمانة عظيمة القَدْرِ في الدين، ومِنْ عظيم قَدْرِهَا أَنَّها تقفُ على جنبَتي الصراط،

ولا يمكَّنُ من الجواز إلاّ من حفظها، وقد بيناه في شرح الحديث وكتاب شرح المشكلين؛ ولهذا وجب عليك أن تؤدّيها إلى من ائتمنك ولا تَخُنْ من خانك؛ فتقابِل معصية فيك بمعصية فيه، على اختلاف بيناه في مسائل الخلاف.

ولذلك لم يَجُزْ لك أن تغدر بمن غدر بك. قال البخاري: « باب إثم الغادر البرّ والفاجر ».

فإن قيل: فقد قال الشعبي: من حلَّ بك فاحلل به. قال ابراهيم النخعي: يعني أنَّ المحْرِم لا يُقتَل، ولكن من غرض لك فاقتله وحلَّ أنت به أيضاً ، من خانك فخنه.

قلنا : تحريم المحرم كان بشرط ألا يعرض له في أصل العقد ، والأمانة يلزم الوفاء بها مِن غير شرط.

المسألة التاسعة:

قال رجل لابن عباس: إنَّا نُصيب في الغزو من أموال أهل الذمةالدجاجةَ والشاةَ ونقول: ليس بذلك علينا بأس.

فقال له: هذا كما قال أهل الكتاب: ليس علينا في الأمِّيين سبيل؛ إنَّهم إذا أدَّوُا الجِزِية لم تُحِلَّ لكم أموالُهم إلاّ عن طِيب أنفسهم.

المسألة العاشرة؛ قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ :

هذه الآية ردِّ على الكفَرَة الذين يحلَّلُون ويحرَّمون من غير تحليل الله وتحريمه، ويجعلون ذلك من الشرع، ومن هذا يخرج الرَّد على من يحكم بالاستحسان من غير دليل، ولستُ أعلم أحداً من أهل القبلة قاله.

### الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللَهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلِيلاً أُولَئِكَ لاَ خَلاَقَ لَهُمْفِ الآخرة ولا يكلِّمُهم اللهُ ولا ينظُرُ إليهم يَومَ القيامةِ ولا يُزَكِّيهم ولهم عذابٌ أليِّ﴾ [الآية: ٧٧].

فيها مسألتان:

(۷۷) PRINCE GHAZI TRUST. المعران الآية PRINCE GHAZI TRUST. (1987) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

377

قال قوم: نزلَتْ في اليهود؛ كتبوا كتاباً وحَلفوا أنه من عند الله (١٠).

وقيل: نزلت في رجُل حلف يميناً فاجرة لتنفق سِلْعَته في البيع؛ قاله مجاهد وغيره <sup>(١١)</sup>.

والذي يصحُّ أنَّ عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله عَلَيْكَمْ : « من حلف على يمين صَبْرِ ليقتطعَ بها مالَ امرىء مسلم لقِيَ الله وهو عليه غضبان» ؛ فأنزل الله تعالى تصديق ذلك : ﴿ إِنَّ **الَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَأَيْمَانِهِمْ ثَمَناً قَلِيلاً ... ﴾** الآية. قال : فجاء الأشعث بن قيس فقال : فيَّ نزلتْ ، كان لي بئر في أرض ابن عمر ، وفي رواية : كان بيني وبين رجل من اليهود أرض فجحدني. قال النبي عليه السلام : « بيَّنتك أو يمينه ». فقلت : إذاً يحلف يا رسول الله . فقال النبي عَيْنَةٍ ... وذكر الحديث <sup>(٢٠)</sup>.

المسألة الثانية:

قال علماؤنا : هذا دليلٌ على أنَّ حُكْمَ الحاكم لا يُحِلّ المالَ في الباطن بقضاء الظاهر ، إذا عَلِمَ المحكوم له بُطلانَه .

وقد روَتْ أُمَّ سلمة في الصحيح أنَّ النبي ﷺ قال: « إنما أنا بَشَر، وأنتم تختصمون إليَّ، ولعلَّ بعضكم أن يكون ألْحَنَ بحجَّتِه من بعض، فأقضي له على نحو ما أسمع منه، فمن قضيْتُ له بشيء من حقٍّ أخيه فلا يأخذه؛ فإنما أقطع له قِطْعةً من النار » <sup>(٢١)</sup>.

> (۱۹،۱۸) انظر: (صحیح مسلم ۱۲۲، وتفسیر ابن کثیر ۲۷۵/۱). (۲۰) انظر: (محید البخارم ۲۳/۵۵، ۲/۳۵، ۸/ ۱۷،

 (٢٠) انظر: (صحيح البخاري ١٤٥/٣، ١٤٥/٢، ٢٧١/٨، ١٧١، وصحيح مسلم، الباب ٦٦ من كتاب الإيمان. ومسند أحد بن حنبل ٤٤٢/١ . ومجمع الزوائد ١٨٠/٤. وإتحاف السادة المتقين
 ٥١٧/٧ . وفتح الباري ٢١٣/٨. وتفسير القرطبي ٢٦٨/٦. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٠٥/١، ٢٠٥،
 ٢٠٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٤/٧ . والأسماء والصفات، للبيهقي ٥٤. ومسند أبي عوانة ٢٨/١،
 ٣٩. والسنن الكبري للبيهقي ٢٠/١٥، ٢٥٢، ونصب الراية، للزيلمي ١٥/٢٠).

سورة آل عمران الآيات ( ٧٩ ـ ٨٠ )

وهذا لا خلافَ فيه بين الأمة، وإنما ناقض أبو حنيفة وغَلا، فقال: إنَّ حَكْمَ الحاكم المبنيّ على الشهادة الباطلة يحلّ الفَرْج لمن كان محرَّماً عليه، وسيأتي بُطْلان قوله في آية اللعان إن شاء الله تعالى.

GHAZI TRUST

FOR OUR'ÂNIC THOUGHT

370

### الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللهُ الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولُ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَاداً لِي مِنْ دُونِ اللهِ، ولَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ. وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلاَئِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَاباً أَيَأْمُرُكُمْ بِالْكُفْرِ بَعْدَ إِذْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [الآية: ٧٩، ٨٠].

فيها ست مسائل:

## المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قيل: إنها نزلت في نصارى نَجْران، وكذلك رُوي أنَّ السورة كلها إلى قوله: **﴿وإذ غَدَوْتَ من أهلك﴾** كان سبب نزولها نصارى نَجْران، ولكن مُزِجَ معهم اليهود؛ لأنهم فَعَلُوا من الْجَحْد والعناد مثل فِعْلهم<sup>(٢٢)</sup>.

المسألة الثانية: في قوله تعالى: ﴿ رَبَّانِيِّينَ ﴾ :

وهو منسوب إلى الربّ، وقد بيّنا تفاصيلَ معنى اسم الرب في « الأمد الأقصى».، وهو هاهنا عبارة عن الذي يُرَبِّي الناسَ بصغار العلم قبل كباره، وكأنه يقتدي بالرب سبحانه وتعالى في تيسير الأمور المجملة في العَبْد على مقدار بَدَنِه من غذاءٍ وبلاء.

المسألة الثالثة: قـول تعالى: ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ ﴾:

المعنى: وإنَّ عِلْمَهم بالكتاب، ودَرْسَهم له يوجِبُ ذلك عليهم؛ لأنَّ هذا من المعاني التي شُرِحت فيه لهم.

(۲۲) انظر : (تفسير ابن كثير ۲۷۷/۱).

GHAZI TRUST ، سورة الموعمران الآيات ( ۷۹ ـ ۸۰ ) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَّخِذُوا الْمَلاَئِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرْبَاباً ﴾:

0 13319 0

المعنى: ولا آمرُ الْخَلْقَ أَنْ يتخذوا الملائكة والنبيين أرباباً يعبدونهم؛ لأنَّ اللهَ سبحانه لا يأمر بالكُفْر مَنْ أسلم فعلاً، ولا يأمر بالكُفْر ابتداء؛ لأنه محال عقلاً، فلما لم يتقدر ولا تصوّر لم يتعلق به أمر .

المسألة الخامسة:

277

حرَّم الله تعالى على الأنبياء أنْ يتخذوا الناسَ عباداً يتألُّهون لهم، ولكن ألزمَ الْخَلْقَ طاعتهم.

وقد ثبت عن النبيِّ ﷺ أنه قال: « لا يقولنَّ أحدكم عبدي وأمَتي، وليقُلْ فَتاي وفتَاتي، ولا يَقُلْ أحدكم رَبِّي وليقل سيِّدي » <sup>(٢٢)</sup>.

وقد قال الله تعالى ـ مُخْبراً عن يوسف: ﴿ **اذْكُرْنِي عند ربك**﴾ [ يوسف: ٤٢ ]. وقال: ﴿ **والصالحين مِنْ عبادِكم وإمائِكم ﴾** [ النور : ٣٢ ]. وقال النبي ﷺ : « مَنْ أعتق شِرْكاً له في عَبْدٍ ... <sup>(٢٤)</sup> » فتعارضت.

فلو تحققنا الناريخ لكان الآخر رافعاً للأول أو مبيِّناً له على اختلاف الناس في النسخ. وإذا جهلنا التاريخ وجب النظرُ في دلالة الترجيح.

وقد مهَّدْنا ذلك في شَرْح الحديث بما الكافي منه الآن لكم ترجيحُ الجواز؛ لأنّ النهي إنما كان لتخليص الاعتقاد مِن أنْ يعتقد لغير الله عبوديةً أو في سواه ربوبيةً، فلما حصلت العقائدُ كان الجواز

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ ﴾:

قرأ ابنُ عامر وأهلُ الكوفة بضم التاء، وكأنَّ معناه لا تتخذوهم عباداً بحقَّ

(٢٣) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٣، حديث ١٣، ١٤ من الألفاظ من الأدب. ومسند أحمد بن حنبل ٢٣/٢ ، ٢٥٢، ٤٨٤، ٤٩١، ٤٩٦، ٤٩٦، ٥٠٨ . وشرح السنية، للبغيوي ٣٥٢/٢. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٧٦٠ . وسنن أبي داود ٤٩٧٥ . والأدب المفرد، للبخاري ٢١٠). (٢٤) انظر: (صحيح مسلم ١٢٨٦). سورة آل عمران الآية (٩٣) اللية (٩٣) معران الآية (٩٣) FOR QURANIC THOUGHT

تعليمكم، فإنه فَرْضٌ عليكم أو إشراك في نيَّتكم، أو استعجال لأجركم، أو تبديل لأمْرِ الآخرة بأمر الدنيا؛ واختاره الطبري على قراءة فتح التاء.

قال شيخنا أبو عبدالله العربي: كذلك يقتضي صفةَ العلم وقراءته؛ لأنَّ العلم إنما هو للتعليم لتحريم كِتْمان ِ العلم، والأمر في ذلك قريبٌ؛ وليس هذا موضع تحريره.

## الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمٌ﴾ [ الآية: ٩٢ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ لَنْ تَنَالُوا الْبِرَّ ﴾:

معناه تُصيبوا ، يقال: نالني خير ينُولُني ، وأنالني خيراً ؛ ويقال: نِلتُه أنوله معروفاً ونولته ، قال الله تعالى: ﴿ **لن ينالَ اللهَ لحومُها ولا دِماوُها ﴾ [**الحج: ٣٧]؛ أي لا يَصِلُ إلى الله شيء من ذلك لتقديسه عن الاتصال والانفصال.

المسألة الثانية: ﴿ البر ﴾ :

وقد بيناه في كتاب « الأمد الأقصى » وشَفَينا النفسَ من إشكاله.

قيل: إنه ثوابُ الله، وقيل: إنه الجنة؛ وذلك يصل البرُّ إليه لكونه على الصفات المأمور بها.

المسألة الثالثة: ﴿ حَتَّى تُنْفِقُوا ﴾ :

المعنى حتى تهلكوا ، يقال : نَفِق إذا هلك . المعنى حتى تقدّموا من أموالكم في سبيل الله ما تتعلَّقُ به قلوبُكم .

المسألة الرابعة: في تفسير هذه النفقة:

قال ابن عمر : وهي صدقةُ الفَرَّض والتطوّع. وقيل : هي سبُل الخير كلها ، وهو الصحيح لعموم الآية. وقد رَوَى الأئمةُ كلهم أنَّ أبا طلحة قال: يا رسول الله، إني أسمعُ الله تعالى يقول: ( **لَنْ تَنَالُوا الْبرَّ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ ﴾ ،** وإنَّ أحبَّ أموالي إليَّ بَيْرَحاء ، وإنها صدقةٌ للهِ أَرْجُو برَّها وذُخْرَها عند الله، فضَعْها يا رسولَ الله حيث أراك الله، قال رسول الله يُظلير : « بَخ ، بَخ . ذلك مالٌ رابح، ذلك مال رابح. وقد سمعت ما قلْتَ فيها ، وإني أرى أنْ تجعَلها في الأقربين » ؛ فقسَّمَها أبو طلحة في أقاربه وبني عمه <sup>(٢٥)</sup>.

0 112119

PRINGE GHAZI TRUST والعقاق آل عمران الآية (٩٣) FOR QUR'ANIC THOUGHT

وروى الطبري: أنَّ زَيْدَ بن حارثة جاء بفرس له يُقال له سَبَل إلى رسول الله يَوْلِنَهُ ، فقال: تصدَّقْ بهذا يا رسول الله، فأعطاه رسُولُ الله مُؤْلِنَهُ أسامةَ بـن زيد بن حارثة ، فقال: يا رسول الله؛ إنما أردتُ أن أتصدق به. فقال رسول الله عُوَلِنَهُ : « قد قبلتُ صدَقَتك » <sup>(٢٦)</sup>.

المسألة الخامسة:

قال العلماء : إنما تصدَّق به النبيّ ﷺ على قرابة المصدق لوجهين : أحدهما : أن الصدقةَ في القرابة أفضل؛ لأنها كما قال في غير هذا الحديث صدقة وصلة.

الثاني: أنَّ نَفْس المتصدِّق تكون بذلك أطيب وأسلم عن تطرُّق الندَم إليها .

## الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ كُلُّ الطَّعَامِ كَانَ حِلاً لِبَنِي إِسْرَائِيلَ إِلاَّ مَا حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرَاةُ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوْرَاةِ فَاتْلُوهَا إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ [الآية: ٩٣].

(٢٥) انظر: (صحيح البخاري ٢/٨١، ١٤٨/٢، ١٣٤/٣، ٢/٢٤، ٢٦/٦، وصحيح مسلم، حديث ٢٤ من كتـاب الزكـاة. ومسنـد أحد بـن حنبـل ١٤/٣٣. والسنـن الكبرى، للبيهقي ٢٧٥/٦. وفتح الباري ٢٩٣/٤، ٢٩٦/٥، ٧٤/١٠. وتفسير ابن كثير ٢/٥٨. والتمهيد لابن عبد البر ١٩٨/١. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٨٩/٣. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٠/٦. وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٢١/١٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ١٩٤٥، وشرح السنة، للبغوي ٦٩٠/٦).

(٢٦) انظر: (تفسير الطبري ٢٤٧/٣).

فيها ثلاث مسائل:

سورة آل عمران الآية (٩٣)

المسألة الأولى: سبب نزولها، وفيه ثلاثة أقوال:

الأول: رُوِي أنَّ اليهود أنكروا على رسول الله ﷺ تحليلَ لحوم الإبل، فأخبر اللهُ بتحليلها لهم حتى حرَّمها إسرائيلُ على نفسه <sup>(٢٧)</sup>.

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

279

المعنى إني لم أحرِّمْها عليكم، وإنما كان إسرائيل هو الذي حرَّمها على نفسه. الثاني: أنّ عصابةً من اليهود جاؤوا إلى النبي عَيَّالِكُم ، فقالوا له: يا أبا القاسم؛ أخبرنا أيّ الطعام حرَّم إسرائيلُ على نفسه من قبل أن تنزل التوراة؟ فقال: « أنشدكم بالله الذي أنزل التوراة على موسى، هل تعلمون أنَّ إسرائيلَ مرض مرضاً شديداً طال سقمه فيه فنذر لئِنْ عافاه اللهُ مِنْ سقمه ليحرِّمَنَّ الطعام والشراب إليه، وكان أحبُّ الطعام والشراب إليه لحوم الإبل وألبانها؟ » فقالوا : اللهم نَعَمْ. قال: « فأتوا بالتوراة فاتْلُوها إنْ كنتم صادقين في دعواكم أنَّ الله سبحانه أنزل تحريمَ ذلك فيها ». رواه

الثالث: أنها نزلَتْ في نَفَرٍ من اليهود جاؤوا إلى النبي ﷺ برجل وامرأة زَنَيا، فرجمها النبيُّ ﷺ على ما يأتي بيانُه في سورة المائدة إن شاء الله تعالى <sup>(٢١)</sup>.

فأما نزولُها في رَجْم اليهود فيأباه ظاهرُ اللَّفْظ، وأما سائرها فمحتمَل، والله أعلم. المسألة الثانية:

اختلفوا في تحريم إسرائيل على نفسه؛ فقيل: كان بإذْن الله تعالى.

وقيل: كان باجتهادٍ، وذلـك مبنيٌّ على جـواز اجتهـادِ الأنبيـاء؛ وقــد بينَــاه في موضعه.

- (٢٧) انظر: (أسباب النزول: للنيسابوري ٦٥).
- (٢٨) انظر: (مسند أحد بن حنبل ٢٧٣/١، ٢٧٣، وتفسير ابن كثير ١١٨/١، ٢١/٢، ١٠٧/٣. وتفسير الطبري ٥/٤، ٦٦/١٦. والدر المنثور ٩٠/١ . وطبقات ابن سعد ١٥/١١/١ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢٤٧/١٢، والبداية والنهاية ١٩٦/٦ . وسنن أبي داود ٤٤٥٠).
  - (٢٩) انظر: (تفسير ابن كثير ٣٨١/١ . وأسباب النزول للنيسابوري ٦٦ ).

PRINCE GHAZI TRUST. ..... المحمران الآية ( ۹۳ ) FOR OURANIC THOUGHT

واختلف في تحريم اليهود ذلك. فقيل: إنَّ إسرائيلَ حرَّمها على نفسه وعليهم. وقيل: اقتدوا به في تحريم ذلك، فحرَّم اللهُ تعالى عليهم بَغْيهم، ونزلت به التوراة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ **فَبِظُلْم من الذين هادُوا حرَّمْنا عليهم طيباتٍ أُحِلَّتْ لهم ﴾** [النساء: ١٦٠].

والصحيحُ أنَّ للنبي أن يجتهد؛ وإذا أدَّاه اجتهادُه إلى شيء كان دِيناً يلزمُ اتّباعُه لتقريرِ اللهِ سبحانه إياه على ذلك، وكما يُوحَى إليه ويلزم اتباعه، كذلك يُوُّذن له ويجتهد، ويتعيّن موجبُ اجتهاده إذا قُدر عليه.

والظاهر من الآية ـ مع أنّ الله سبحانه أضاف التحريم إليه بقوله إلاَّ ما حرّم إسرائيلُ على نفسه مِنْ قَبْلِ أن تنزَّلَ التوراة ـ أنَّ الله سبحانه أَذِنَ له في تحريم ما شاء، ولولا تقدّم الإذن له ما تسَوَّر على التحليل والتحريم، وتقدم ما يقتضي ذلك على القول بجواز الاجتهادَ فحرّمه مجتهداً فأقرَّه اللهُ سبحانه عليه.

وقد حرَّم النبيُّ يَتَلَيَّهُ العَسَل على الرواية الصحيحة أو جاريته مارية فلم يقر الله تحريمه، ونزل قوله تعالى: ﴿ **يْأَيّها النبي لِمَ تحرِّمُ ما أحلَّ اللهُ لك﴾** [التحريم: ١] وكان ذلك من النبي يَتَلِيَّهُ اجتهاداً أو بأمْرٍ على ما يأتي بيانُه إن شاء الله تعالى. **المسألة الثالثة:** 

حقيقةُ التحريم الْمَنْع؛ فكلُّ من امتنع من شيء مع اعتقاده الامتناع منه فقد حرّمه، وذلك يكونُ بأسباب؛ إما بنَذْرٍ كما فعل يعقوب في تحريم الإبل وألبانها؛ وإما بيمينٍ كما فعل النبيُّ عَلَيْكُمُ في العَسل، أو في جاريته؛ فإن كان بِنَذْرٍ فإنه غير منعقد في شَرْعنا.

ولسنا نتحقّق كيفيةَ تحريم يعقوب؛ هل كان بنَذْرِ أو بيمين؛ فإنْ كان بيمين فقد أحلَّ الله لنا اليمين بالكفارة أو بالاستثناء المتصل رخصة منه لنا، ولم يكن ذلك لغيرنا من الأمم.

فلو قال رجل: حرَّمتُ الخبْزَ على نفسي أو اللحم لم يَحْرُم ولم ينعقد يميناً؛ فإن قال: حرمت أهلي فقد اختلف العلماء فيه اختلافاً كثيراً يأتي بيانه في موضعه إن شاء الله تعالى. والصحيح أنه يلزمه تحريمُ الأهل إذا ابتدأ بتحريمها كما يحرمها بالطلاق، ولا يلزمه تحريمٌ فيا عدا ذلك؛ لقوله سبحانه: ﴿لاَ تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا ﴾[المادة: ٨٧].

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

## الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكاً وَهُدًى لِلْعَالَمِينَ. فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَقَامُ إبْرَاهِيمَ، وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً، وَلَهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً، وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنِيٍّ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾ [ الآية: ٦٦، ٩٧ ].

فيها ست مسائل:

سورة آل عمران الآيات (٩٦ - ٩٧)

المسألة الأولى:

أنَّ النبيَّ ﷺ قيل له: أيُّ المسجدين وُضع في الأرض أول؟ المسجد الحرام أو المسجد الأقصى؟ قال: «المسجد الحرام». وذكر أنه كان بينها أربعون عاماً <sup>(٣٠)</sup>؛ وهذا ردِّ على مَن يقول: كان في الأرض بَيْتٌ قبله تحجُّه الملائكة.

- المسألة الثانية: في بركته:
- قيل: ثوابُ الأعمال.
- وقيل: ثواب القاصِدِ إليه.
- وقيل: أَمْن الوحْش فيه.
- وقيل: عزُوف النفس عن الدنيا عند رؤيته.

والصحيحُ أنه مبارك من كلِّ وجْهٍ من وجوه الدنيا والآخرة، وذلك بجميعه موجود فيه.

(٣٠) انظر: (صحيح البخاري ١٧٧/٤، ١٩٧، وصحيح مسلم، حديث ١، ٢ من كتاب المساجد، والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٣/٢ . والدر المنثور، للسيوطي ٢٢/٢ . وتفسير ابن كثير ٢٣/٢، ٤٠٩/٥ . وتفسير القرطبي ١٣٧/٤ . وتفسير الطبوري ٢/٤ . وحلية الأوليداء، لأبي نعيم ٢١٦/٤ . GHAZI TRIIST.... ويرقام عمران الآيات ( ۹۲ - ۹۷ ) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثالثة: فأما قوله: « ببكَّةَ » ، ففيها ثلاثة أقوال:

الأول: بَكَّة: مكة.

777

الثاني: بَكَّة: المسجد، ومكة سائر الحرم.

وإنما سُمِّيت بَكَة لأنها تبكُّ أعناقَ الجبابرة، أي تقطعُها <sup>(٣١)</sup>. وقال أبو جعفر وقتادة: إنَّ الله سبحانه بَكَّ بها الناسَ؛ فتصلِّي النساءُ بين يدي الرجال، ولا يكون في بلدٍ غيرها، وصورة هذا أنَّ الناسَ يستديرون بالبيت فيكون وجوهُ البعض إلى البعض فلاَ بدَّ من استقبال النساء من حيث صلُّوا <sup>(٢٢)</sup>.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ مَقَامُ إِبْرَاهِمَ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أنه الحجر المعهود ، وإنما جُعِل آيةً للناس؛ لأنه جماد صَلْد وقف عليه إبراهيم ، فأظهر اللهُ فيه أثَرَ قدَمِه آيةً باقية إلى يوم القيامة .

الثاني: قال ابنُ عباس: ﴿ **مَقَامُ إبْرَاهِيمَ**﴾ هو الحجّ كلّه؛ وهذا بيِّن، فإنَّ إبراهيم قام بأمْرِ اللهِ سبحانَه، ونادى بالحجِّ عبادَ الله، فجمع اللهُ العبادَ على قَصْده، وكانت شرعة من عَهْده، وحجَّةً على العرب الذين اقتَدَوْا به من بعده.

(٣٣) هكذا في الأصول لم يذكر القول الثالث. وفي القرطبي قال: بكة موضع البيت، ومكة سائر البلد. عن أنس بن مالك. وقال محمد بن شهاب: بكة المسجد، ومكة الحرم كله، تدخل فيه البيوت. قال محمد : بكة هي مكة، فالمي على هذا مبدلة من الباء. كما قالوا: طين لازب ولازم. قاله الضحاك والمؤرج. ثم قيل: بكة مشتقة من البك، وهو الإزدحام. وسميت بكة لازدحام الناس في موضع طوافهم. والبك: دق العنق. وقيل: سميت بذلك لأنها تدق رقاب الجبابرة إذا ألحدوا فيها بظلم. قال عبدالله بن الزبير: لم يقصدها جبار قط بسوء إلا وقصه الله عز وجل. انظر: (تفسير القرطبي ١٣٨٠). سورة آل عمران الآيات (٩٦ ـ ٩٢) .....

وفيه من الآيات أنَّ مَنْ دخله خائفاً عادَ آمِناً؛ فإنّ الله سبحانه قد كان صرفَ القلوبَ عن القَصْدِ إلى معارضته، وصَرَف الأيدي عن إذايته، وجعها على تعظيم الله تعالى وحرمته.

242

وهذا خبرٌ عمَّا كان، وليس فيه إثباتُ حُكْم، وإنما هو تنبيهٌ على آيات، وتقرير نِعَم متعدّدات، مقصودها وفائدتها وتمامُ النعمة فيه بعثه محمداً ﷺ ؛ فمن لم يشهدْ هذه الآياتِ ويرى ما فيها من شرَفِ المقدّمات لحرمة مَنْ ظهر من تلك البقعة فهو من الأموات.

### المسألة الخامسة:

قال أبو حنيفة: إنَّ من اقترف ذَنْباً واستوجب به حدّاً، ثم لجأ إلى الحرَم عصمَه؛ لقوله تعالى: ﴿**وَمَنْ دَخَلَهُ كانَ آمِناً ﴾، ف**أوجب اللهُ سبحانه الأمْنَ لمن دخله، ورُوي ذلك عن جماعةٍ من السلف، منهم ابنُ عباس وغيره من الناس.

وكلّ مَنْ قال هذا فقد وهم من وجهين: أحدهما : أنه لم يفهم معنى الآية أنه خبرٌ عمــا مضى، ولم يُقْصد بها إثباتُ حكم مستقبل.

الثاني: أنه لم يعلم أنّ ذلك الأمْن قد ذهب، وأنَّ القتل والقتال قد وقع بعد ذلك فيها، وخبرُ الله سبحانه لا يقعُ بخلاف مخبره؛ فدلَّ على أنه في الماضي.

هذ ، وقد ناقض أبو حنيفة فقال: إنه لا يُطعم ولا يسقى ولا يعامل ولا يكلَّم حتى يخرج ، فاضطرارُه إلى الخروج ليس يصحّ معه أَمْن .

وروي عنه أنه قال: يقع القِصاص في الأطراف في الحرم، ولا أمْنَ أيضاً مع هذا، وقد مهَّدْناه في مسائل الخلاف.

المسألة السادسة:

قال بعضُهم: مَنْ دخله كان آمِناً من النار ؛ ولا يصحُّ هذا على عمومه، ولكنه « مَن

حجَّ فلم يَرْفُث ولم يفسق خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه » (٢٣) ، « والحج المبرور ليس له جزاء إلاّ الجنة » (٣٣) . قال ذلك كلَّه رسولُ الله عَيَّلِيَّم ؛ فيكون تفسيراً للمقصود ، وبياناً لخصوص العموم ، إن كان هذا القَصْد صحيحاً .

RRIN بيورية آل عمران الآية (٩٧ ) FOR QUR

هذا، والصحيحُ ما قدمناه من أنه قصد به تعديد النعم على مَنْ كان بها جاهلاً ولها مُنْكِراً من العرب، كما قال تعالى: ﴿ أَوَلَم يَرَوْا أَنَّا جعَلْنا حَرَماً آمِناً ويُتَخَطَّفُ الناسُ مِنْ حَوْلِهِم، أفبالباطلِ يُؤْمِنونَ وبِنِعْمَةِ الله يَكْفُرونَ﴾ [العنكبوت: ٦٧].

### الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلَلَهِ عَلَى النَّاسِ حَجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ، وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ الله غَنِيِّ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾ [ الآية: ٩٧ ].

فيها إحدى عشرة مسألة:

## المسألة الأولى:

344

قال علماؤنا: هذا من أوكد ألفاظ الوجوب عند العرب، إذا قال العربي: لفلان عليّ كذا فقد وكَّدَهُ وأوجبه.

قال علماؤنا: فذكر اللهُ سبحانه الحج بأبلغ ألفاظ الوجوب؛ تأكيداً لحقّه، وتعظيماً لحرمته، وتقويةً لفَرْضِه.

#### المسألة الثانية:

كان الحجَّ معلوماً عند العرب مشروعاً لديهم، فخُوطِبوا بما علموا وأُلزمُوا ما عرفوا، وقد حجّ النبيُّ يَتَلِيَّهُ معهم قبل فَرْض الحج؛ فوقف بعَرفة ولم يغيِّر مِنْ شَرْع إبراهيم ما غيَّروا حيث كانت قريش تقف بالْمُزْدَلفة، ويقولون: نحن أهل الحرم فلا نخرج منه ونحن الْحُمْس.

المسألة الثالثة:

سورة آل عمران الآية (٩٧

هذا يدلُّ على أنَّ ركْن الحج القصد إلى البيت. وللحج ركنان: أحدهما: الطواف بالست.

والثاني: الوقوف بعرفة: لا خلاف في ذلك<sup>(٢٢)</sup> ، وكل ما وراءه نازل عنه مختَلف فيه.

TV0

فإن قيل: فأين الإحرام، وهو متّفق عليه؟

قلنا : هو النية التي تلزم كلَّ عبادة ، وتتعيَّن في كل طاعة ، وكل عمل خلافها لم يكن به اعتداد ؛ فهي شَرْط لا رُكْن . **المسألة الرابعة :** 

قال علماؤنا: إذا توجّه الخطاب على المكلفين بفرض، هل يكفي فيه فعلُه مرة واحدة، أو يحمل على التكرار؟

وقد بيناه في أصول الفقه دليلاً ومذهباً .

والمختار أنه يقتضي فِعْلَه مرة واحدة، وقد ثبت أن النبي ﷺ قال له أصحاب. يارسول الله؛ أحجّنا هذا لعامنا أم للأبد؟ فقال: «لا، بل لأبد الأبد». رواه جماعة منهم عليّ؛ قال: لما نزلت: ولله على الناس حِجَّ البيت ـ قالوا: يا رسول الله؛ أو في كل عام؟ قال: لا ـ ولو قلت: نعم، لوجبت<sup>(٢٥)</sup>.

وروى محمد بن زياد، عن أبي هريرة: خطَبنا رسولُ الله ﷺ فقال: « إن الله سبحانه كتب عليكم الحجَّ ». فقال محصن الأسدي: أفي كلَّ عام يا رسول الله؟ قال: « أما إني لو قلت نعم لوجبت، ثم لو تُرِكتم لضللتم؟ اسكتوا عني ما سكتّ عنكم، إنما

(٣٤) إلى هنا ساقط من أ، وبداية السقط من المسألة الثامنة من الآية: ٦٦ من سورة البقرة.

(٣٥) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٠٥/٣، ٣٦٦، ٣٨٨، ٣٦٣، ٤٠٥. والمعجم الكبير، للطبراني ١٤٩/١٤، ١٤٩، وبدائع المنن ٩٠٦). PRINCE GHAZI TRUST عورة آل عمران الآية ( ۹۷ ) FOR QURANIC THOUGHT 0 13315 0 هلك مَن كان قبلكم بكثرة سؤالهم واختلافهم على أنبيائهم <sup>(٣٦)</sup> »؛ فأنزل الله تعالى: إنام الذين آمنوا لا تَسْأَلُوا عن أشياء إن تُبْدَ لكم تَسُو كُمْ ﴾ [المائدة: ١٠١].

المسألة الخامسة:

371

إذا ثبت أنه لا يتعيَّنُ لامتثال الخطاب إلا فَعْلة واحدة من الفعل المأمور به فقد اختلف العلماء ؛ هل هي على الفَوْر أم هي مسترسلة على الزمان إلى خَوْف الفَوْتِ ؟ ذَهب جهور البغداديين إلى حَملها على الفور . ويضعفُ عندي . واضطربت الروايات عن مالك في مطلقات ذلك.

والصحيحُ عندي من مذهبه أنه لا يحكم فيه بفَوْر ولا تراخ كما تراه؛ وهو الحقّ، وقد بيناه في أصول الفقه.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ عَلَى النَّاس ﴾:

عامٌّ في جميعهم، مسترسل على جميعهم من غير خلافٍ بين الأمَّة في هذه الآية، وإن كان الناسُ قد اختلفوا في مطلق العمومات، بَيْدَ أنهم اتفقوا على حمل هذه الآية على جميع الناس ذكَرهم وأنثاهم، خلا الصغير؛ فإنه خارج بالإجماع عن أصول التكليف، فلا يقال فيه: إنَّ الآية مخصوصة فيه، وكذا العبد لم يدخل فيها؛ لأنه أخْرَجَه عن مطلق العموم الأول قولُه سبحانه في تمام الآية: ﴿ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ ، والعبْدُ غير مستطيع؛ لأنَّ السيد يمنعه بشَغله بحقوقه عن هذه العبادة؛ وقد قدَّم الله سبحانه حقَّ السيدِ على حقه رفقاً بالعباد ومصلحةً لهم.

ولا خلافَ فيه بين الأمة ولا بين الأئمة، ولا نهرف (٢٧) بما لا نعرف، ولا دليل عليه إلا الإجماع.

- سبق تخريجه. (٣٦)
- نهرف: نهذي. ( ٣٧)

777

## توجيه وتعليم

تساهل بعضُ علمائنا فقال: إنما لم يثبت الحجُّ على العبد وإن أذِن له السيد لأنه كان كافراً في الأصل، ولم يكن حجُّ الكافِر معتداً به، فلما ضرب عليه الرقُّ ضرباً مؤبّداً لم يخاطَبْ بالحج، وهذا فاسد \_ فاعلموه \_ من ثلاثة أوجه:

أحدها : أنَّ الكفارَ عندنا مخاطبون بفروع الشريعة ، ولا خلافَ فيه في قول مالك وإن خَفِي ذلك على الأصحاب .

الثاني: أنَّ الكفْرَ قد ارتفع بالإسلام فوجب ارتفاعُ حكمه.

الثالث: أنَّ سائرَ العبادات تلزمُه من صلاة وصوم مع كونه رقيقاً، ولو فعلها في حال الكفر لم يعتدَّ بها، فوجب أن يكون الحجُّ مثله؛ فتبين أنَّ المعتمد ما ذكرنا من تقدم حقوق السيد.

المسألة السابعة:

سورة آل عمران الآية ( ٩٧ )

قال جماعة من فقهاء الأمصار ، منهم أبو حنيفة والشافعي وعبدالعزيز بن أبي سلمة : السبيل : الزادُ والراحلة ، ورفعوا في ذلك حديثاً إلى النبي ﷺ ، لا يصح إسناده ، وقد بيناه في مسائل الخلاف .

وهو أيضاً يَبْعُد معنى؛ فإنه لو قال: الاستطالة الزاد والراحلة لكان أولى في النفس، فإن السبيل في اللغة هي الطريق، والاستطاعة ما يكْسِب سلوكها، وهي صحةُ البدن ووجود القُوت لمن يقدر على المشي، ومَنْ لم يقدر على المشي فالركوبُ زيادة على صحة البدن ووجود القوت.

وم. روى ابنُ القاسم، وأشهب، وابن وهب، عن مالك أنه سئل عن هذه الآية فقال: « الناس في ذلك على طاقتهم ويسرهم وجلَدهم ».

قال أشهب: أهو الزاد والراحلة؟ قال: لا والله، وما ذلك إلا قدر طاقة الناس، وقد يجد الزاد والراحلة ولا يَقدر على السير، وآخر يقدرُ أن يمشي على رجليه، ولا صفة في ذلك أَبْين مما أنزل الله، وهذا بالغٌ في البيان منه. وقال علماؤنا: لو صحّ حديثُ الخوزي: الزاد والراحلة لحملناه على عموم الناس، والغالب منهم في الأقطار البعيدة، وخروج مطلق الكلام على غالب الأحوال كثيرٌ في الشريعة، وفي كلام العرب وأشعارها.

PRINCE GHAZI TRUST تقورة آل عمران الآية ( ۹۷ ) FOR QURANIC THOUGHT

#### المسألة الثامنة:

343

إذا وُجدت الاستطاعة توجَّه فَرْض الحج بلا خلافٍ إلا أن تعرض له آفةً، والآفات أنواع:

منها الغَريم يمنعُه من الخروج حتى يؤدِّي الدَّين، ولا خِلاف فيه.

Co Windia

ومن كان له أبوان، أو من كان لها من النساء زَوْج، فاختلف العلماء فيهم. واختلف قولُ مالك كاختلافهم.

والصحيحُ في الزوج أنه يمنعُها لا سيما إذا قلنا: إن الحج لا يلزم على الفور، وإن قلنا إنه على الفور فحقَّ الزوج مقدَّم، وأما الأبوان فإن كانا منعاه لأجل الشوق والوَحشة فلا يُلتفَتُ إليه، وإن كان خوف الضيعة وعدم العوض في التلطف فلا سبيلَ له إلى الحج؛ وذلك مبيَّن في مسائل الفقه.

#### المسألة التاسعة:

إن كان مريضاً أو مغصوباً لم يتوجَّه عليه المسير إلى الحج بإجماع من الأمة؛ فإن الحجَّ إنما فرضه الله على المستطيع إجماعاً؛ والمريضُ والمغصوبُ لا استطاعة لهما؛ فإنْ رووا أنَّ الصحيح قد تضمَّن عن النبي عَيَّلِيَّهُ أنَّ امرأةً قالت: يا رسولَ الله، إن فريضةَ الله على عباده في الحج أدركَتْ أبي شيخاً كبيراً لا يستطيعُ أن يثبت على الراحلة، أفأحُجُّ عنه؟ قال: «نعم، حجِّي عنه». وقال النبي عَيَّلِيَّهُ: « أرأيتِ لو كان على أبيك دَيْن أكنتِ قاضيته؟ قالت: نعم. قال: فدَيْنُ اللهِ أحقُّ أن يُقضَى» (٢٨).

(٣٨) انظر: (صحيح البخاري ٢٦/٣ . وصحيح مسلم، الباب ٢٧، حديث ١٥٤، ١٥٥ من كتاب الصيام. وسنن أبي داود، الباب ٢٦ من الإيمان والنذور. وسنن النسائي، الباب ١٠ من كتاب الحج. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٥/٢ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢٢/٤، ١٠/١٢، ٢٥، ٥٠، ٧٢. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٦/٩، ١٣٢. وتفسير القرطبي ١٥١/٢. والدر المنثور وقد قال بهذا الحديث جماعةٌ من المتقدمين، واختاره الشافعي من المتأخرين، وأبَى ذلك الحنفية والمالكية، وهم فيه أعدل قضية؛ فإنَّ مقصود الحديث الحثُّ على بِرِّ الوالدين والنظر في مصالحهم دِيناً ودُنْيا، وجَلْب المنفعة إليهما جبّلة وشَرْعاً؛ فإنه رأى من المرأة انفعالاً بيِّناً، وطواعية ظاهرة، ورَغْبَة صادقة في بِرِّ أبيها، وتأسفت أن تفوتَه بَرَكَة الحج، ويكون عن ثواب هذه العبادة بمعْزل، وطاعَتْ بأنْ تحج عنه؛ فأذِنَ لها النبي يَؤْلِيْهِ فيه.

TV9

سورة آل عمران الآية (٩٧)

وكأن في هذا الحديث جواز حجِّ الغير عن الغير ؛ لأنها عبادة بدنيّة مالية ، والبدنُ وإن كان لا يحتملُ النيابةَ فإنَ المالَ يحتملها فرُوعي في هذه العبادة جهة المال ، وجازت فيه النيابة .

وقد صَرَّح النبيُّ عَلَيْكُم بجواز النيابة في غير هذا الموضع، وضرب المثلَ بأنه لو كان على أبيها دَيْنُ عَبْدٍ لسعت في قضائه، فدَيْنُ اللهِ أحقٌ بالقضاء، وإن كان لا يلزمُها تخليصُه من مأثم الدين وعارِ الاقتضاء، فدَينُ الله أحق بالقضاء؛ وهذه الكلمة أقوى ما في الحديث، فإنه جعله دَيْناً، ولكن لم يُرِدْ به هذا الشخص المخصوص، فإنما أراد به دَيْنِ الله إذا وجب فهو أحقّ بالقضاء، والتطوع به أولى من الابتداء.

والدليلُ على أنَّ الحجَّ في هذا الحديث ليس بفَرْض ما صرَّحت به المرأةُ في قولها : « إنّ فريضةَ الله على عباده في الحج أدركَتْ أبي شيخاً كبيراً لا يستطيعُ أن يثبُت على الراحلة »، وهذا تصريحٌ بنفي الوجوب ومَنْع الفريضة، ولا يجوز ما انتفى في أول الحديث قَطْعاً أن يثبت في آخره ظناً. يحققه أنّ دَيْن الله أحق أن يُقْضى ليس على ظاهره بإجماع؛ فإنَّ دَيْن العبد أوْلى بالقضاء، وبه يُبْدَأ إجماعاً لفَقْر الآدمي واستغناء الله تعالى، فيتعيَّن الغرَض الذي أشرنا إليه، وهو تأكيدُ ما ثبت في النفس من البر حياةً وموتاً وقُدْرة وعجزاً، والله أعلم.

= 100/0. وفتح الباري ١٩٢/٤، ١٩٢/٩. ونصب الراية، للزيلعي ٢/٤٦٤. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٢٢/٢٦، ٢٢٦. وسنن الدارقطني ١٩٦/٢. وتغليق التعليق ٧٠١).

المسألة العاشرة:

۳۸۰

إذا لم يكن للمكلَّف قوت يَتزوَّدُه في الطريق لم يلزمه الحجُّ إجماعاً ، وإن وهب له أجنبي مالاً يحجّ به لم يلزمه قبولُه إجماعاً ، ولو كان رجل وهب أباه مالاً قال الشافعي : يلزمُه قبولُه ؛ لأنَّ ابن الرجل من كسبه ولا منَّةَ عليه في ذلك منه ، لأنَّ الولدَ يُجازِي الوالدَ عن نعمه لا يبتدئه بعطية .

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

RINC شورة آل عمران الآية (۱۰۳) Forgura

قال مالك وأبو حنيفة: لا يلزمه قبوله؛ لأنَّ هبةَ الولد لو كانت جزاءً لقُضِيَ بها عليه قبل أن يتطوَّع بها، ثم إنْ لم تكن فيه منَّةٌ ففيه سقوط الحرمة، وحق الأبوة؛ لأنه نوع منه؛ لأنه لا يقال قد جزاه وقد وفاه.

المسألة الحادية عشرة:

لا يسقط فَرْضُ الحج عن الأعمى لإمكان وصوله إلى البيت محمولاً؛ فيحصلُ له وَصْفُ الاستطاعة، كما يحصل له فَرْض الجمَعة بوجود قائدٍ إليها، ويلزم السعْيُ لقضائها.

### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعاً وَلاَ تَفَرَّقُوا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إذْ كُنْتُمْ أَعَدَاءً فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النَّارِ فَأَنْقَدَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ [الآية: ١٠٣]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

الْحَبْل: لفظٌ لغوي يَنْطلِق على معان ٍ كثيرة؛ أعظمها السبّبُ الواصل بين شيئين.

وهو هاهنا مما اختلف العلماء فيه؛ فمنهم من قال: هو عَهْد الله، وقيل: كِتابُه، وقيل: دِينُه؛ وقد روَى الأئمة في الصحيح أنَّ رجلاً جاء إلى النبيّ ﷺ فذكر له حديث رؤيا الظلَّة التي تَنْطُفُ عسلاً وسَمْناً، وفيه قال: « ورأيتُ شيئاً واصلاً من السماء سورة آل عمران الآية (۱۰۳) THE PRINCE GHAZI TRUST (۱۰۳) المعران الآية (۲۰۳) THE PRINCE GHAZI TRUST

إلى الأرض...»<sup>(٢٩)</sup> الحديث إلى آخره، وعبَّر الصدِّيق بحضرته عليه السلام، فقال: وأما السبَبُ الواصل من السماء إلى الأرض فهو الحقُّ الذي أنْتَ عليه، فضرب اللهُ تعالى على يدي ملك الرؤيا مثلاً للحقِّ الذي بُعِثَ به الأنبياء بالْحَبْلِ الواصل بين السماء والأرض، وهذا لأنها جميعاً ينيران بمشكاةٍ واحدة.

# المسألة الثانية:

إذا ثبت هذا فالأظهر أنه كتابُ اللهِ، فإنه يتضمَّن عَهْدَه ودينه. المسألة الثالثة:

التفرق الْمَنْهيّ عنه يحتمل ثلاثة أوجه :

الأول: التفرق في العقائد، لقوله تعالى: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِنَ الدِّينِ مَا وَصَّى بِه نُوحاً والذي أوْحَيْنا إليكَ وما وصَّيْنا به إبراهيمَ ومُوسَى وعِيسَى أنْ أقِيمُوا الدِّينَ ولا تَتَفَرَّقُوا فيه﴾ [الشورى: ١٣].

الثاني: قوله عليه السلام: «لا تحاسَدُوا ولا تَدَابَرُوا ولا تَقَاطَعُوا وكونوا عبادَ الله إخواناً »<sup>(..)</sup>، ويعضده قوله تعالى: **﴿وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَا**ءَ **فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَاناً ﴾**.

الثالث: تَرْكُ التخطئة في الفروع والتبرِّي فيها، وليمض كلُّ أحد على اجتهاده؛ فإنَّ الكلَّ بحَبْل الله معتصم، وبدليله عامل؛ وقد قال مَثلِيَّهِ : « لا يصلينَّ أحدٌ منكم العَصْر إلاّ في بني قُريَظة » <sup>(11)</sup>؛ فمنهم من حضرَتِ العَصْرُ فأخَّرها حتى بلغ بني قريظة أخْذاً بظاهر قول النبي عُيَّلِيَّهِ . ومنهم من قال: لم يُرِدْ هذا منّا، يعني وإنما أراد الاستعجال فلم يعنف النبيُّ عليه السلام أحداً منهم.

- ( ٤٠ ) انظر : (ضحيح مسلم ١٩٨٣ ).
- (٤١) انظر: (صحيح البخاري ١٩/٢، ١٩/٢، وصحيح مسلم، الباب ٢٣، حديث ٦٩ من كتاب
   الجهاد. والسنن الكبرى، للبيهقي ١١٩/١٠. ودلائل النبوة، للبيهقي ٢/٤، ٧. وطبقات ابن
   سعد ٢/١/٢٥. وشرح السنة، للبغوي ١١/١٤. وتغليق التعليق ٣٧٧. وفتح الباري ٤٣٦/٢،

والحكمةُ في ذلك أنَّ الاختلافَ والتفرقَ المنهيّ عنه إنما هو المؤدِّي إلى الفتنة والتعصَّب وتشتيت الجماعة؛ فأما الاختلافُ في الفروع فهو مِنْ محاسن الشريعة. قال النبي ﷺ: «إذا اجتهد الحاكم فأصاب فلَهُ أجْران، وإذا اجتهد فأَخطأ فله أجْرَ واحد » (٢<sup>1)</sup>. ورُوي أنَّ له إنْ أصاب عشرة أُجور.

0 19449 0

RINCE GHAZI TRUST ورقال عمران الآية (١٠٤) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الرابعة:

344

قال بعضُ علمائنا قوله: ﴿**وَلاً تَفَرَّقُوا ﴾** دليل على أنه لا يصلِّي الْمفْتَرِض خَلْفَ المتنفِّل؛ لأنَّ نيتَهم قد تفرقت، ولو كان هذا متعلقاً لما جازت<sup>(٢٢)</sup> صلاةُ المتنفِّل خلْفَ المفترض؛ لأنَّ النيةَ أيضاً قد تفرقت؛ وفي الإجماع على جواز ذلك دليلٌ على أنَّ منزعَ الآية ما قدمناه لا ما تعلَّق به هذا العالم.

# الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [ الآية: ١٠٤ ]. فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ أُمَّةً ﴾:

كلمة ذَكَر لها علماءُ اللسان خمسة عشر معنى، وقد رأيتُ مَن بَلَّغها إلى أربعين، منها أنَّ الأمةَ بمعنى الجهاعة، ومنها أنَّ الأمةَ الرجل الواحد الداعِي إلى الحقّ.

- (٤٢) انظر: (صحيح البخاري ١٣٣/٩ . وصحيح مسلم، حديث ١٥ من كتاب الأقضية. وسنن أبي داود ٢٠٤/٢. وسنن النسائي ٢٢٤/٨ . وسنن ابن ماجه٢٣١٤ . ومسند أحد بن حنبل ٢٠٤/٢.
   والسنن الكبرى ١١٨/١٠ ، ١١٩ . وشرح السنة، للبغوي ١١٥/١٠ . ومشكاة المصابيح ٣٧٣٣ . والسنن الكبرى ١١٨/١٠ ، وتاريخ بغداد ونسح السنة، للبغوي ١١٥/١٠ . ومشكال المابيح ١٢٩٣ . وتاريخ بغداد ونصب الراية، للزيلعي ٢٣/٤ . ومشكل الآثار ١٣٦/١ . وفتح الباري ٣١٨/١٣ . وتاريخ بغداد المابيح ٢٣٢٣ . ونصب الراية، للزيلعي ٢٣/٤ . ومشكل الآثار ١٣٦/١ . وفتح الباري ٣١٨/١٣ . وتاريخ بغداد ونصب الراية، للزيلعي ٢٣٢٤ . ومشكل الآثار ١٣٦/١ . وفتح الباري ٣١٨/١٣ . وتاريخ بغداد المابيح ٢٣٢٢ . ومن الدارة من الراية . للزيلي ٢٣٢٨ . وتاريخ بغداد المابي ٢٣٦/٢ . وسنن الدارة طني ٢١١٢ . وتلخيص الحبير ٢٠/١٢ . ودلائل النبوة ١٨٥/٢ . وتفسير ابن كثير ٣٨٠/٢ .
  - (٤٣) في د: ولو كان هذا متعلقاً تفرقاً لما جازت.

THE PRINCE GHAZI TRUST.... (1.) المجارية (1.) FOR QURANIC THOUGHT

#### المسألة الثانية:

في هذه الآية وفي التي بعدها وهي قوله: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [آل عمران: ١١٠] دليلٌ على أنَّ الأمْرَ بالمعروف والنهْيَ عن المنكر فرْضُ كفاية، ومن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر نصرةُ الدين بإقامة الحجَّةِ على المخالفين، وقد يكون فَرْضَ عين إذا عَرَف المراء من نفسه صلاحيةَ النظرِ والاستقلال بالجدال، أو عُرف ذلك منه.

۳۸۳

المسألة الثالثة: في مطلق قوله تعالى: ﴿ وَلُتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ ﴾ :

دليلٌ على أنَّ الأمر بالمعروف والنهْيَ عن المنكر فَرْضٌ يقومُ به المسلم، وإن لم يكن عَدْلاً ، خلافاً للمبتدعة الذين يشترطون في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر العدالة.

وقد بينًا في كتب الأصول أنَّ شروطَ الطاعات لا تثبت إلا بالأدلَّة، وكلُّ أحد عليه فرْضٌ في نفسه أن يُطيعَ، وعليه فَرْضٌ في دينه أن ينبِّه غيرَه على ما يجهله من طاعةٍ أو معصية، وينهاه عما يكون عليه من ذَنْب. وقد بيناه في الآية الأولى قبلها.

المسألة الرابعة: في ترتيب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر:

ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ رأى منكم مُنْكراً فليغيِّرْهُ بيده، فإنْ لم يستَطِعْ فبِلسانِه، فإن لم يستطع فبِقَلْبه، وذلك أضعَفُ الإيمان»<sup>(٤٤)</sup>. وفي هذا الحديث من غريب الفِقْهِ أنَّ النبيَّ ﷺ بدأ في البيان بالأخير في الفعل، وهو تغيير المنكر باليد، وإنما يُبْدأ باللسان والبيان، فإن لم يكن فباليد.

يعني أن يحولَ بين المنكر وبين متعاطيه بنَزْعه وبجَذْبِه منه، فإن لم يقدِرْ إلا بمقاتلة وسلاح فليتركه، وذلك إنما هو إلى السلطان؛ لأن شَهْرَ السلاح بين الناس قد يكون مُخْرِجاً إلى الفتنة، وآيِلاً إلى فسادٍ أكثر من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، إلا أن

(22) انظر: (صحيح مسلم ٦٩. وسنن الترمذي ٢١٧٣. وسنن النسائي ١١١/٨، ١١٢، ومسند أحمد
 ابن حنبل ٢٠/٣، ٤٩، ٥٢، ٥٢، ٥٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥١٣٧. والتمهيد، لابن
 عبد البر ٢٦/١٠ والبداية والنهاية ٢٥٨/٨. والأحاديث الضعيفة ٢٩).

يَقْوَى المنكر؛ مثل أن يرى عدوّاً يقتل عدوّاً فينزعه عنه ولا يستطيع ألآ يدفعه، ويتحقّق أنه لو تركه قتله، وهو قادر على نَزْعه ولا يسلمه بحال، وليخرج السلاح. وقد سناه في موضعه.

RING FORQUR

> ويعني بقوله: **«وذلك أضعف الإيمان»** أنه ليس وراءه في التغيير درجة. المسألة الخامسة:

في هذه الآية دليلٌ على مسألةٍ اختلف فيها العلماء؛ وهي إذا رأى مسلمٌ فَحْلاً يصولُ على مسلم فإنه يلزمه أن يدفَعَه عنه، وإنْ أدّى إلى قَتْلِه، ولا ضمانَ على قاتله حينئذ؛ سواء كان القاتل له هو الذي صال عليه الفَحْل، أو مُعِيناً له من الْخَلْق؛ وذلك أنه إذا دفعه عنه فقد قام بفَرْضٍ يلزمُ جميعَ المسلمين؛ فناب عنهم فيه؛ ومن جملتهم مالِكُ الفحل؛ فيكف يكون نائباً عنه في قَتْل الصائل ويلزمه ضمانُه؟

وقال أبو حنيفة: يلزمه الضمان؛ وقد بيناها في مسائل الخلاف.

المسألة السادسة:

"ለ ٤

في هذه الآية دليلٌ على تعظيم هذه الأمة؛ وكذلك في قوله سبحانه: ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أَمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ ﴾ [ آل عمران:١١٠]، وإشارةٌ لتقديمها على سائر الأمم. وفي الأثر ينمي إلى النبي ﷺ : « إنكم تتمُّون سبعين أمة أنتم خَيْرُها » <sup>(١٥)</sup>.

#### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تَبْيَضٌ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وجُوهٌ ﴾ [ الآية : ١٠٦ ] . أورد العلماء فيه خمسة أقوال : الأول : أنهم المنافقون ؛ قاله الحسن . الثاني : أنهم المرتدون ؛ قاله مجاهد .

( ٤٥ ) انظر : (مسند أحمد بن حنبل ٦١/٣ . والدر المنثور ، للسيوطي ٦٤/٢ ).

الثالث: أهل الكتاب؛ قاله الزجاج (٢١) .

الرابع: أنهم جميع الكفار؛ أقرّوا بالتوحيد في صُلْب آدم ثم كفَرُوا بعد ذلك؛ قاله أُبيّ بن كعب.

340

الخامس: رواه ابن القاسم عن مالك أنهم أهل الأهواء . قال مالك: وأي كلام أبْيَنُ مِنْ هذا ؟

وهذا الذي قاله ممكن في معنى الآية ، لكن لا يتعيَّنُ واحدٌ منها إلا بدليل.

والصحيح أنه عامّ في الجميع؛ وعلى هذا فإنّ المبتدعة وأهلَ الأهواء كفَّار ، وقد اختلف العلماءُ في تكفيرهم.

والصحيح عندي ترتيبهم، فأما القدَرية فلا شكَّ في كُفْرهم، وأما مَنْ عداهم فنستقرىء فيهم الأدلة، ونحكمُ بما تقتضيه، وقد مهَّدنا ذلك في كتب الأصول، ففيهم نظر طويل؛ وإذا حَكَمْنا بكفرهم فقد قال مالك: لا يصلَّى على مَوْتاهم، ولا تعاد مرضاهم. قال سُحْنون: أَدَباً لهم.

قال بعضُ الناس: وهذه إشارة من سحنون إلى أنه لا يكفرهم، وليس كما زعم؛ فإنَّ الكافر من أهل الأهواء يجبُ قَتْلُه؛ فإذا لم تستطع قَتْلَه وجب عليك هِجْرته، فلا تسلّم عليه، ولا تَعُدْه في مرضه، ولا تُصَلّ عليه إذا مات حتى تلجئه إلى اعتقاد الحق، ويتأدَّب بذلك غيرُه من الْخَلْق؛ فكأنَّ سحنون قال: إذا لم تَقْدِر على قتله فأدَّبْه.

وقد سُئل مالك: هل تزوّج القَدَرية؟ فقال: قد قال الله تعالى: ﴿ وَلَعَبْدٌ مَؤْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكٍ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ ﴾ [ البقرة: ٢٢١ ].

## الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ لَيْسُوا سَوَاءً مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ أُمَّةٌ قَائِمَةٌ يَتْلُونَ آيَاتِ اللهِ آنَاءَ اللَّيْلِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ﴾ [ الآية: ١١٣ ].

(٤٦) الزجاج، هو: إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج. عالم بالنحو واللغة ولد عام (٢٤١هـ = ٨٥٥م) ببغداد، ومات بها عام (٣١١هـ = ٩٢٣م). من مصنفاته: معاني القرآن وخلق الإنسان. قال ابنُ وهب : قال مالك : يعني قائمة بالحق ، يريد قَوْلاً وفعلاً ؛ فيعودُ الكلام إلى الآية المتقدمة : ﴿ **ولْتكن منكم أمَّةٌ يَدْعُونَ إلى الْخَيْرِ ﴾ .** 

سورة آل عمران الآية (١١٣)

FOR OUR'AN

وقد اتّفق المفسِّرون أنها نزلت فيمن أسلم من أهْلِ الكتاب، وعليه يَدُلُّ ظاهرُ القرآن؛ ومفتتح الكلام نَفْيُ المساواة بين مَنْ أسلم منهم وبَين مَنْ بَقِيَ منهم على الكفر، إلاّ أنه رُوي عن ابن مسعود أنَّ معناه نفْيُ المساواة بين أهل الكتاب وأمة محمد مِيَالِيَّهِ.

وقد رُوي عن ابن عباس أنها نزلَتْ في عبدالله بن سلام ومَنْ أسلم معه من أهل الكتاب.

وقوله: ﴿ لَيْسُوا سَوَاءً ﴾ تمامُ كلام ، ثم ابتدأ الكلامَ بوصْفِ المؤمنين بالإيمان والقرآن والصلاة؛ وهذه الخصالُ هي من شعائر الإسلام، لا سيا الصلاة وخاصة في الليل وَقْتَ الراحة.

وقيل: إنها الصلاة مطلقاً .

371

وقيل: إنها صلاة المغرب والعشاء الآخرة.

قال ابنُ مسعود : خرج النبيُّ عَيَّالَةٍ ليلةً وقد أخَّر الصلاة فمنَّا المضطجع . ومنا المصلي ؛ فقــال النبيُّ عَيَّالَةٍ : « إنــه لا يصلي أحــدٌ مـــن أهــل الأرض هـــذه الصلاة غيركم » <sup>(٢٧)</sup> .

والصحيحُ أنه في الصلاة مطلقاً . وعن أبي موسى عنه عليه السلام : « ما مِنْ أحد من الناس يُصَلِّي هذه الساعة غيركم » <sup>(١٨)</sup> . وهـذه في العَتَمـة تـأكيـد للتخصيـص وتبيين للتفضيل .

- انظر: (معجم الأدباء ٤٧/١ . وانباه الرواة ١٥٩/١ . وابن خلكان ١١/١ . وتاريخ بغداد ٨٩/٦ . والأعلام ٤٠/١).
- (٤٧) انظر: (المعجم الكبير، للطبراني ١٦٢/١٠. ومجمع الزوائد ٣١٢/١. وحلية الأولياء ١٨٥/٤. والدر المنثور ٢٥/٢).
  - (٤٨) سبق تخريجه.

۳۸۷ .

الآية الموفية عشرين

FOR OUR'ÂNIC THOUGHT

قوله تعالى: ﴿ يٰأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ لاَ يَأْلُونَكُمْ خَبَالاً وَدُوا مَا عَنِتُمْ قَدْ بَدَتِ الْبَغْضَاء مِنْ أَفْوَاهِهِمْ وَمَا تُخْفِي صُدُورُهُمْ أَكْبَرُ قَدْ بَيَّنَا الآيَاتِ إنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ﴾ [الآية: ١١٨].

قد تقدم بيانها في قوله تعالى: ﴿لاَ يَتَّخِذِ المؤمنون الكافرين أولياءَ مِنْ دون المؤمنين﴾ [ آل عمران: ٢٨ ].

فيها مسألتان:

سورة آل عمران الآبة (١١٨) .

المسألة الأولى:

لا خلافَ بين علمائنا أنَّ المرادَ به النهيُ عن مصاحبة الكفار مِن أهل الكتاب، حتى نهى عن التشبُّه بهم.

قال أنس: قال النبي ﷺ : «لا تستَضِيئوا بِنارِ أَهْلِ الشرك، ولا تنقشوا في خواتيمكم عربياً » <sup>(٤١)</sup> .

فلم نَدْرِ ما قال حتى جاء الحسَنُ فقال: لا تستضيئوا: لا تشاوروهم في شيء من أموركم. ومعنى لا تنقشوا عَرَبياً: لا تنقشوا: محمد رسول الله.

قال الحسن: وتصديقُ ذلك في كتاب الله تعالى: ﴿ **يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنوا لاَ تَتَّخِذُوا** بطانَةً من دونكم...﴾ الآية.

> وقد صحَّ عن النبي عَلَيْتُهُ النهي عن التشبه بالأعاجم <sup>(٥٠)</sup>. المسألة الثانية:

حسنة، وهي أنَّ شهادة العدوّ على عدوِّه لا تجوزُ، لقوله تعالى: ﴿ قَدْ بَدَتِ

(٤٩) انظر: (سنن النسائي، الباب ٤٨ من الزينة. ومسند أحمد بـن حنبل ٩٩/٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٧/١٠. والدر المنثور ٢٦/٢. وتاريخ بغداد، للخطيب ٢٧/١٠. والتاريخ الكبير الكبير
 ١٦/٤ . ٤٥٥/١ . وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٦٣).
 (٥٠) في ب: التشبه بالعجم.

**البغُضاءُ مِن أَفْوَاهِهِم وما تُخْفِي صدُورُهم أكبر ﴾** وبذلك قال أهلُ المدينة وأهل الحجاز .

وقال أبو حنيفة: تجوزُ شهادةُ العدوِّ على عدوه، والاعتراضات والانفصالات قد مهَّدناها في مسائل الخلاف.

# الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَنَّقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ فَوْرِهِمْ هَٰذَا يُمْدِدْكُمْ رَبَّكُمْ بِخَمْسَةِ آلاَفٍ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ﴾. [الآية: ١٢٥ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

قيل نزلت يوم أُحد ، وقيل يوم بدر ، والصحيح يوم بدر ، وعليه يدل ظاهر الآية . المسألة الثانية:

قال علماؤنا : أول أمر الصّوف يوم بدر قال النبي عَبَّلِيَّةٍ : « تسوّموا فإنَّ الملائكةَ قد تسوّمت » <sup>(٥١)</sup> ، وكان على الزبير ذلك اليوم عمامة صفْراء ، فنزلت الملائكةُ ذلك اليوم على صِفَته ؛ نزلوا عليهم عمائم صُفْر ، وقد طرحوها بين أكتافهم.

وقال ابنُ عباس: نزلت الملائكة مسوّمين بالصوف؛ فأمر محمدٌ عَيَّالَهُمُ أصحابَه فسوَّمُوا أنفسهم وخيْلَهم بالصوف.

> وقال مجاهد : جاءت الملائكةُ مجزوزة أذنابُ خَيْلهم ونواصيها . المسألة الثانية :

الاشتهار بالعلامة في الحرب سنَّة ماضية، وهي هيئة باهِيَة قُصد بها الهيبة على العدوّ، والإغلاظ على الكفار، والتحريض للمؤمنين. والأعمال بالنيات. وهذا من باب الجليات لا يفتقر إلى برهان.

(٥١) انظر: (الدر المنثور ٧٠/٢. الحبائك في أخبار الملائك، للسيوطي ١١٥. وتغسير الطبري ٥٤/٤. وزاد المسير ١/٤٥٢).

المسألة الرابعة:

سورة آل عمران الآية (١٥٩)

هذا يدلُّ على لباسِ الثوب الأصفر وحُسْنِه، ولولا ذلك لما نزلت الملائكةُ به.

C THOUGHT

344

وقد قال ابنُ عباس: من لبس نَعْلاً أصفر قُضِيت حاجتُه. ولم يصح عندي فأنظر فيه، غير أنَّ المفسرين قالوا : إنَّ الله قضى حاجةَ بني إسرائيل على بَقرةٍ صفراء. **المسألة الخامسة:** 

أما قول مجاهد في جَزّ النواصي والأذناب فضعيف لم يصحّ؛ كيف وقد قال النبيّ عليه السلام في الخبر الصحيح: «الخيل معقودٌ بنواصيها الخير إلى يوم القيامة الأجر والمغنم<sup>(٥٢)</sup> » . وهذا إنْ صح تعضُده المشاهدةُ فيها . والله أعلم .

# الآية الثانية والعشرون

- قوله تعالى : ﴿ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ . . . ﴾ [ الآية : ١٥٩ ] . فيها ثلاث مسائل :
  - فيها فارف مسافل

المسألة الأولى:

إن المشاورة هي الاجتماعُ على الأمر ليستشيرَ كلُّ واحد منهم صاحبَه ويستخرجَ ما عنده، من قولهم: شُرْت الدابة أشورها إذا رُضْتَها لتستخرجَ أخلافها. **المسألة الثانية: فياذا تقع الإشارة؟:** 

قال علماؤنا : المرادُ به الاستشارةُ في الحرْب، ولا شكّ في ذلك؛ لأنَّ الأحكام لم يكن لهم فيها رأيٌ بقول ، وإنما هي بوحْي مطلق مِن الله عز وجل، أو باجتهادٍ من النبي يَؤَلِيَّهُ على مَن يجوز لَه الاجتهاد .

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال في حديث الإفك حين خطب: « أُشِيروا عليَّ في أناس ِ أَبَنُوا أهلي، والله ما علمتُ على أهلي إلاّ خيراً » <sup>(٥٢)</sup>، يعني بقوله « أبَنُوهم » عيَّروهم.

(٥٢) سبق تخریجه

(٥٣) انظر: (صحيح البخاري ١٣٤/٦ . وصحيح مسلم، حديث ٥٨ من كتاب التوبة. وتهذيب تاريخ =

وفي المربح في المحكمة المربح في المحكمة FOR QURANIC THOUGHT (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104) (104)

ولم يكن هذا من النبي ﷺ سؤالاً لهم عن الواجب، وإنما أراد أن يستخرجَ ما عندهم من التعصَّب لهم وإسلامهم إلى الحق الواجب عليهم؛ فقال له رجل من الأنصار، من الأوس: يا رسول الله؛ أنا أعذرك منه إن كان من الأوس ضرَبْنا عنقه، وإن كان من أخواننا من الخزْرَج أمرتَنا فيه بأمرك.

فقام سعد بن عبادة سيد الخزرج، وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً ولكن اجْتَهَلَتْهُ الحميّة، فقال لذلك الأوسي: كذبت، لعَمْرُ الله لا تقتله، ولا تقدر على قَتْله.

فقام أُسَيْد بن حُضَير، وهو ابن عم الأوسي المتكلم أولاً، فقال لسعد بن عبادة: كذبت، لعمر الله لنقتلنَه؛ فإنك رجلّ منافق تجادِلُ عن المنافقين، فتثاور الحيَّان الأوس والخزرج حتى همُّوا أن يقتتلوا، ورسولُ الله عَيَّلِيَّهُ قائمٌ على المنبر؛ فلم يزلْ رسولُ اللهِ عَيَّلِيَّهُ يَخْفَضهم حتى سكتوا.

وكانت هذه فائدةٌ لمن بعده ليُسْتَنَّ بالنبي عَيَّلِكُم في المشاورة.

وقد روى أبو عبيدة بن عبدالله بن مسعود عن أبيه قال: لما كان يوم بَدْر جي، بالأسارى، قال رسول الله يُسْتَرْج : «ما تقولون في هؤلاء الأسارى» ؟ فذكر في الحديث قصة طويلة، فقال رسول الله يُشْتِر : «لا يفلُتني أحد منهم إلاّ بفداء أو ضَرْب عنق». قال عبدالله بن مسعود : فقلت : يا رسول الله، إلاَّ سهيل بن بيضاء فإني قد سمعته يذكر الإسلام، فسكت رسول الله يُشْتِر ، قال : فما رأيتني في يوم أخوف أن يقع عليَّ حجارة من الساء منّي في ذلك اليوم، حتى قال رسول الله يُشْتَر : « إلا سهيل بن بيضاء » . . فال يكون له أَسْرَى... الآية [ الأنفال : ٢٢ ].

- = ابن عساكر ٢/٦٦ . وتفسير ابن كثير ٢١/٦ . وتفسير الطبري ٧٤/١٨ . ومسند أحمد بن حنبل ٥٩/٦).
- (٥٤) انظر: (سنن الترمذي ١٧١٤، ٣٠٨٤. ومصنف ابن أبي شيبة ٤١٧/١٤، ٤١٧/١٤، ومسند أحمد بن حنبل ٣٨٣/١. ومجمع الزوائد ٨٦/٦. وأسباب النزول، للواحدي ١٦٠. والبداية والنهاية، لابن كثير ٢٩٧/٣).

قال القاضي : وهذا حديثٌ صحيح ، وهو على النحو الأول أراد أن يختبر ما عندهم في قرابتهم وحال ِ أنفسهم فيما يفعلُ بهم . ا**لمسألة الثالثة :** 

391

المراد بقوله: ﴿ **وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ ﴾ ج**ميع أصحابه؛ ورأيتُ بعضَهم قال: المراد به أبو بكر وعمر .

ولعَمْر الله إنهم أهل لذلك وأحقُّ به، ولكن لا يُقصر ذلك عليهم، فقَصْرُه عليهم دعوى.

وقد ثبت في السير أنَّ رسول الله ﷺ قال لأصحابه: « أشيروا عليَّ في المنزل». فقال الْحُبَابُ بن المنذر لرسول الله ﷺ: أرأيتَ هذا المنزل، أمنزل أنزلكه الله؟ فليس لنا أن نتقدَّمه ولا نتأخره أم هو الرأيُ والحرْب والمكيدة؟ فقال رسول الله ﷺ: « بل هو الرأْيُ والحرْب والمكيدة». قال: فإنَّ هذا ليس بمنزل؛ انطلق بنا إلى أَدْنى ماء القوم...» إلى آخره<sup>(٥٥)</sup>.

#### الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَعُلَّ وَمَنْ يَعْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ﴾ [الآية: ١٦١].

فيها ثماني مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيها ثلاثة أقوال:

الأول: روي أن قوماً من المنافقين اتهمُوا النبي ﷺ بشيء من المغانم، وروي أنَّ قطيفةً حمراء فُقِدَتْ، فقال قوم: لعل رسولَ الله ﷺ أخذَها، وأكثرُوا في ذلك، فأنزل الله سبحانه الآية <sup>(٥٥)</sup>.

- (٥٥) انظر : (دلائل النبوة، للبيهقي ٣/١١٠).
  - (٥٦) انظر: (تفسير ابن كثير ٤٢١/١).

898

الثاني: أنَّ قَوْماً غَلَّوا من المغنم أو همُّوا فأنزل الله الآية فيا همُّوا ونهاهم عن ذلك، رواه الترمذي <sup>(٥٥)</sup>.

FOR OUR'ANIC THOUGHT

سورة آل عمران الآبة (١٦١)

الثالث: نهى اللهُ أن يكتُم شيئاً من الوَحْي . والصحيح هو القول الثاني .

المسألة الثانية: في حقيقة الغلول:

اعلموا \_ وفَّقكم الله \_ أنَّ غلَّ ينصر ف في اللغة على ثلاثة معان : الأول : خيانة مطلقة .

الثاني: في الحقد ، يقال في الأول تغُل بضم الغين ، وفي الثاني يغِل ــ بكسر الغين . الثالث : أنه خيانة الغنيمة ؛ وسمي بذلك لوجهين : أحدهما لأنه جرَى على خفاء . الثاني : قال ابن قتيبة : كان أصله من خان فيه إذا أدخله في متاعه فسترَه فيه .

> ومنه الحديث : « لا إغلال ولا إسلال » <sup>(٥٥)</sup> . وفيه تفسيران : أحدهما : أنَّ الإغلال خيانة المغنم ، والإسلال : السرقة مطلقة .

> > الثاني: أن الإغلال والإسلال السرقة.

والصحيح عندي أن الإغلال خيانة المغنم، والإسلال سرقة الخطف من حيث لا تشعر ، كما يفعلُ سُودان مكَّةَ اليوم.

المسألة الثالثة: في القراءات:

قرأ ابن كثير وأبو عمرو وعاصم يغُل بضم الغين، وفَتَحها الباقون، وهما صحيحتان قراءة ومعنى.

## المسألة الرابعة: في معنى الآية:

فأما مَنْ قرأها بضم الغين\فمعناه: ما كان لنبيٍّ أن يخونَ في مَغْنم؛ فإنه ليس بمتَّهم. ولا في وَحْي، فإنه ليس بظَنين ولا ضَنِين، أي ليس بمتهم عليه ولا بخيل فيه، فإنه إذا

- (۵۷) انظر: (تفسير ابن كثير ۲۱/۱).
- (٥٨) انظر: (الدر المنثور ٢/٢٢ . وكنز العمال ١١٠٥٣ ، ١١٠٨٧).

كان أميناً حريصاً على المؤمنين فكيف يخونُ وهو يأخذ ما أحبَّ من رأس الغنيمة ويكون له فيه سَهْم الصَّفِيّ؛ إذا كان له أن يصطفي مِنْ رأس الغنيمة ما أراد ، ثم يأخذ الْخُمْس وتكون القسمة بعد ذلك؟ فما كان ليفعلَ ذلك كرامةَ أخلاق وطهارةَ أعراق، فكيف مع مَرْتبة النبوة وعصمة الرسالة.

T9T .....

THE PRINCE GHAZI TRUST (171) مورة آل عمران الآية (111) FOR QUR'ANIC THOUGHT.....

ومن قرأ يغَل \_ بنصب الغين فله أربعة معان : الأول : يوجد غالاً ، كما تقول : أحدت فلاناً .

الثاني: ما كان لنبي أن يخونه أحد، وقد روي أنّ هذا تُلِي على ابن عباس، وفسر بهذا عليّ وابن مسعود . فقال: نعم ويقتل.

وهذا لا يصحّ عندنا؛ فإن باعَهُ في العلم والتفسير لا يَبُوعه أحد من الخلق، فإنه ليس المعنى بقوله: وما كان لنبيَّ أن يغل ـ بفتح الغين، أن يخونه أحدّ وجوداً، إنما المرادُ به أن يخونه أحدّ شَرْعاً، نعم يكون ذلك فيهم فُجُوراً وتعدياً، وخص النبي يُلِيَّهُ بالذكر تعظياً لقَدْره، وإن كان غيرُه أيضاً لا يجوزُ أن يَخُون، ولكن هو أعظم حرمة.

الثالث: ما كان لنبيٍّ أن يتهم فإنه مبرَّأ من ذلك، وهذا يدل على بطلان قول مَنْ قال: إنَّ شيطاناً لبَّس على النبي ﷺ الوحْيَ وجاءه في صورة مَلَك، وهذا باطل قَطْعاً .

وقد بيناه في المشكلين، وخصصناه برسالة سميناها بكتاب « تنبيه الغبيّ على مقدار النبي »، وسنذكرها في سورة الحج إن شاء الله تعالى.

الرابع: ما كان لنبي أن يغَل ــ بفتح الغين، ولا يعلم، وإنما يتصوَّر ذلك في غير النبي عَلَيْتُم ؛ أما النبيُّ عَلَيْتُم فإذا خانه أحدٌ أطْلَعه اللهُ سبحانه عليه.

وهذا أقوى وجوه هذه الآية؛ فقد ثبت في الصحيح أنَّ النبي عَلِيْتَهُ كان على ثَقَله رجل يقال له كركرة فمات، فقال النبيّ عليه السلام: « هو في النار »، فذهبوا ينظرون إليه فوجدوه قد غلّ عَباءة <sup>(٥٩)</sup>.

#### (۵۹) 🛛 سبق تخریجه.

وقد رَوَى أبو داود وغيره، في الموطأ أنَّ رجلاً أصيب يوم خَيْبَر فذكروه لرسول الله صَلِيَتِهِ فقال: « صلَّوا على صاحِبكم»، فتغيَّرت وجُوه القوم. فقال عَلَيْتِهُ : « والذي نَفْسي بيده إنَّ الشملة التي أخذها يوم خَيْبَر لم تُصِبها المقاسم لتَشْتَعِلُ عليه ناراً » <sup>(١٠)</sup>.

الما علم أن عمران الآية ( ١٦١ ) .

وفي رواية فقال: « إن صاحبكم قد غَلَّ في سبيل الله ففتشنا متاعَه فوجدنا خرزاً من خرز يهود ما يُساوي درهمين» (\*).

المسألة الخامسة : قوله تعالى : ﴿ وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ القِيامَةِ ﴾ :

روى البخاري وغيره، عن أبي هريرة قال: قام فينا رسولُ الله ﷺ خطيباً فذكر الغلول وعظَّمه، وقال: « لا أَلفِيَنَّ أحدَكم يوم القيامة على رقبته شاة لها تُغَاء، وعلى رقبته فرس لها حَمْحَمة يقول: يا رسول الله، أغِثْني. فأقول: لا أَمْلِكُ لك من الله شيئاً قد بلَّغت...» الحديث<sup>(11)</sup>.

المسألة السادسة:

392

إذا غلَّ الرجل في المغنم فوجدناه أخذناه منه وأدَّبْناه خلافاً للأوزاعي وأحمد وإسحاق من الفقهاء، وللحسين من التابعين، حيث قالوا : يحرق رَحْله إلا الحيوان والسلاح . قال الأوزاعي : إلا السرج، والإكاف؛ لحديث أبي داود، عن ابن عمر، عن عمر، عن النبي ﷺ ؛ قال : « إذا وجدتم الرجل قد غَلَّ فأحْرِقُوا متاعَه واضربوه» <sup>(١٢)</sup> . رواه أبو داود عن عبدالعزيز بن محمد بن أبي زائدة، عن سالم، عن أبيه، عن عمر . ورواه

- (٦٠) انظر: (صحيح البخاري ١٧٦/٥ ، ١٧٩ . وسنن أبي داود ، الباب ١٤٢ من كتاب الجهاد . والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٧/٩ . وطبقات ابن سعد ١٨٠/٢/١ . وفتح الباري ٥٩٢/١١ ).
- (\*) انظر: (السنن الكبرى ١٠١/٩. والمستدرك ١٢٧/٢. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٦٢/٥، ٢٦٣.
   ودلائل النبوة، للبيهتى ٢٥٥/٢).
- (٦١) انظر: (صحيح البخاري ٩٠/٤ وصحيح مسلم، الباب ٦ حديث ٦٤ من كتاب الإمارة. والسنن الكبرى ١٠١/٩ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٩٩٦ . والدر المنثور ٩٢/٢ . والترغيب والترهيب ٣٠٨/٢ . وزاد المسير ٤٩٢/١ . ومصنف ابن أبي شيبة ٤٩٣/٢ . والتمهيد، لابن عبد البر ١٠/٢ . ١١ . وعلل الحديث لابن أبي حاتم ٩٠٢ ).
- (٦٢) انظر: (سنن أبي داود ٢٧١٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٠٣/٩. والمستدرك ١٢٨/٢. وشرح
   السنة، للبغوي ١١٨/١١. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٦٣٣).

 PRINCE GHAZI TRUST
 PRINCE GHAZI TRUST

 QURANIC THOUGHT
 QURANIC THOUGHT

ابن الجارود والدارقُطْني نحوه. قال ابن الجارود، عن الذهلي، عن علي بن بحر القطار. عن الوليد بن مسلم، عن زهير بسن محمد، عسن عمرو بسن شعيب، عسن أبيه، عسن جده فذكره. وذكر البخاري حديث كركرة المتقدم عن عبدالله بن عمر قال: ولم يذكر عبدالله عن النبي عليك أنه أحرق متاعه.

390

وهذا أصحّ. ويحتمل أن يكونَ النبيَّ إنما لم يُحْرِق رَحْل كركرة؛ لأنّ كركرة قد فات بالموت؛ والتحريقُ إنما هو زَجْر ورَدْع، ولا يُرْدَع مَن مات.

والجواب أنه يردع به مَن بقي، ويحتمل أنه كان ثم ترك، ويعضده أنه لا عقوبةَ في الأموال، ولكنه يؤدَّب بجنايته لخيانته بالإجماع.

المسألة السابعة:

قال علماؤنا : تحريمُ الغلول دليلٌ على اشتراك الغانمين في الغنيمة ، فلا يحلُّ لأحد أن يستأثر بشيء منها دون الآخر لثلاثة أوجه :

أحدها : كان للنبيِّ عَلَيْتُهُ سَهْم الصَّفيّ.

الثاني: أنَّ الولي يجوزُ له أن يأخذَ من الْمَغْنَمِ ما شاء، وهذا رُكْنٌ عظيم وأمر مشكل، بيانُه في سورة الأنفال إن شاء الله.

الثالث: في الصحيح، واللفظ لمسلم، عن عبدالله بن مغفل قال: أصبْتُ جراباً من شَحْمٍ يوم خَيْبَر فالتزمته، وقلت: والله لا أُعْطِي اليوم أحداً شيئاً من هذا، فالتفتّ فإذا رسولُ الله عَيَلِيَّهِ يتبسم <sup>(١٣)</sup>.

قال علماؤنا : تبسّمُ النبي ﷺ دليل على أنه رَأَى حقّاً من أخذ الجراب وحقاً من الاستبداد به دون الناس، ولو كان ذلك لا يجوز لم يتبسم منه ولا أقرَّهُ عليه، لأنه لا يُقِرُّ على الباطل إجماعاً كما قرَّرْناه في الأصول.

(٦٣) في ب: فإذا رسول الله عظيم .

الملك المحمد ا

# المسألة الثامنة:

.. ٣٩٦

إذا ثبت الاشتراكُ في الغنيمة، فمن غصَبَ منها شيئاً أدِّب، فـإن وطء جـارية أو سرق نصاباً فاختلف العلماء في إقامة الحدّ عليه، فرأى جماعةٌ أنه لا قَطْع عليه، منهم عبدالملك من أصحابنا، لأنَّ له فيه حقاً وكان سهمُه كالمشترك المعين.

قلنا : الفرقُ بين المطلق والمعين ظاهر ، والدليل عليه بيت المال ، وقد منع بيت المال ، وقال : لا يقطع مَن سَرَق منه ، وقد قال يقطع ، وفَرْق بينهما ، فقال : إنّ حظَّه في المغنم يورَث عنه وحظّه في بيت المال لا يورث عنه ، وهي مشكلة بيناها في الإنصاف .

# الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ هو خَيْراً لهم، بل هو شَرِّ لهم سيُطَوَّقون ما بَخِلُوا به يومَ القيامةِ ولله مِيرَاثُ السمواتِ والأَرْضِ، والله بما تعملون خَبير﴾ [ الآية: ١٨٠ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

اختلف الناس في المراد بهذه الآية على قولين:

أحدهما : أنهم مانِعُو الزكاة.

الثاني: أنهم أهل الكتاب، بَخِلُوا بما عندهم من خَبر النبي ﷺ وصِفَتِه؛ يروى عن ابن عباس.

المسألة الثانية:

قال علماؤنا : البُخْل مَنْع الواجب ، والشحُّ منع المستحبّ . والدليلُ عليه الكتاب والسنة ؛ أما الكتاب فقوله تعالى : ﴿ ويُوْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِم ولو كان بهم خَصاصَةٌ ، ومَـن يُـوقَ شُحَّ نَفْسِه فـأُولئـكَ هـم المفْلِحـونَ ﴾ [ الحشر : ٩ ] . والإيثارُ مستَحَبٌّ ، وسمّي مَنْعُه شحّاً .

سورة آل عمران الآية (١٩١) .....

وأما السنّةُ فئبت برواية الأئمة عن النبيِّ ﷺ أنه قال: « مَثَل البخيل والمنفق كمثل رَجُلَين عليهما جُبَّتان من حديد؛ فإذا أراد المتصدق أن يتصدّقَ سبغَتْ ووفرت حتى تُجنَّ بنانَه وتُعفِّي أثره، وإذا أراد البخيل أن يتصدَّق تقلَّصت ولزمت كلُّ حَلْقة مكانها، فهو يوسع ولا توسع » <sup>(١٢)</sup>. وهذا من الأمثال البديعة، بيانه في شرح الحديث. **المسألة الثالثة في المختار الصحيح:** 

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

**TAV** .

أنَّ هذه الآية دليلٌ على وجوب الزكاة؛ لأنَّ هذا وعيدٌ لمانعها، والوعيدُ المقترِنُ بالفعل المأمور به والْمَنْهيِّ عنه على حسب اقتضاء الوجوب أو التحريم؛ وهذا الوعيدُ بالعقاب مفسَّرٌ في الحديث الصحيح عن النبي يَتَالِيَهُ ؛ روى الأئمة عنه أنه قال: « ما مِن مال لا يؤدَّى زكاتُه إلا جاء يوم القيامة شجاعاً أَقْرَع له زَبيبتان يأخذه بشدقيه يقول: أنا مَالُك، أنا كَنزك »، ثم تلا هذه الآية: ﴿ ولا يَحسَبَنَّ الذينَ يَبْخَلُونَ بما آتاهم اللهُ مِن فَضْلِه...﴾ إلى آخرها <sup>(10)</sup>.

وهذا نصٌّ لا يُعْدَلُ عنه إلى غيره.

أما أنَّ القولَ الثاني يدخل في الآية بطريق الأولى؛ لأنه إذا منع واجباً مما أخبر به صاحبُ الشريعة فاستحقَّ العقاب فَمَنْعه وقطعه لموجب الشريعة ومبلِّغها، وشارحُها أولى بوجوب العقاب وتضعيفهُ.

# الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللهَ قِياماً وَقُعُوداً وَعَلَى جُنُوبِهِمْ ﴾ [ الآية: ١٩١ ]. فيها ثلاث مسائل:

 (٦٤) انظر: (صحيح البخاري ٤٣/٢ ، ١٤٣، ١٤٧/٢ ، ١٨٥، ٤/١٥ . وصحيح مسلم، حديث ٧٦ من كتاب الزكاة. وسنن النسائي ٥٢/٥ . ومسند أحد بن حنبل ٢٥٦/٢ . وتغليق التعليق ٥١٣. وإتحاف السادة المتقين ١٩٣/٨ . والدر المنثور ١٩٨/٦ . وشرح السنة، للبغوي ١٥٧/٦ . وفتح الباري ٤٣٧/٩ ، ٢٦٧/١٠ . وتفسير القرطبي ١٥/١٥، ٢٢١/١٢٢ . والترغيب والترهيب ٢٩/٢).

(٦٥) انظر: (صحيح مسلم ٦٨٤ ، وتفسير ابن كثير ٢٣/١).

المسألة الأولى:

341

فيها أربعة أقوال:

الأول: الذين يذكرون الله في الصلاة المشتملة على قيام وقعود ومضطجعين على جنوبهم

BBING معران الآية ( ۱۹۱ ) FOR OURA

> الثاني: أنها في المريض الذي تختلِفُ أحوالُه بحسب استطاعته؛ قاله ابن مسعود . الثالث: أنه الذِّكْرُ المطلق.

الرابع : قاله ابن فُورك <sup>(١٦)</sup> : المعنى قياماً بحقَّ الذَّكْر وقعوداً عن الدعوى فيه . المسألة الثانية : في الأحاديث المناسبة لهذا المعنى ، وهي خسة :

الأول: روى الأئمة عن ابن عباس قال: «بتّ عند خالتي ميمونة... وذكر الحديث إلى قوله: فاستيقظ رسولُ الله عَبَّلِيَّهِ وجعل يمسحُ النومَ عن وجهه، ويقرأ: إ**نَّ في خلْق السماوات والأرض...﴾** <sup>(١٢)</sup> [ آل عمران: ١٩٠ ] العشر الآيات.

الثاني: روى البخاري وأبو داود والنسائي وغيرهم عن عمران بن حُصين أنه كان به باسور ، فسأل النبيَّ عَيَّنْكُم فقال: « صلَّ قائماً ، فإن لم تستطع فقاعداً ، فإن لم تستطع فعَلَى جَنْب » <sup>(17)</sup>.

الثالث: روَى الأئمةُ منهم مسلم أنَّ النبيَّ ﷺ كان يذكر الله على كلِّ أحيانه (٦١)

الرابع: أنَّ النبيَّ عَلَيْتُهُ لم يكن يحجزه عن قراءة القرآن شيء ليس الجنابة (٧٠).

الخامس: روى أبو داود أنَّ النبيَّ ﷺ لما أسَنَّ وحمل اللحْم اتخذ عموداً في مصلاًه يعتمدُ عليه <sup>(٧١)</sup> .

- (٦٦) ابن فورك، ستأتي ترجمته.
  (٦٧) انظر: (تفسير ابن كثير ٢٨/١).
  (٦٨) سبق تخريجه.
  (٦٩) سيأتي تخريجه.
  (٧٠) في ب: إلا الجنابة.
  - (۷۱) انظر: (صحيح مسلم ۵۱٤).

المسألة الثالثة:

سورة آل عمران الآية (٢٠٠٠)

الصحيح أنَّ الآية عامة في كل ذِكْر ، وقد روي عن مالك : مَنْ قدر صلَّى قائماً ، فإن لم يقدر صلَّى معتمداً على عصا ، فإنْ لم يقدر صلَّى جالساً ، فإنْ لم يقدر صلَّى نائماً على جنبه الأيمن ، فإن لم يقدر صلَّى على جنبه الأيسر – ورُوي على ظهره . والصحيح الجنب ، واختلف قول مالك فيه ، وما وافق الحديث فيه أولى ، وهو مُبَيَّن في المسائل

399

# الآية السادسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا آصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِـطُوا وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [الآية: ٢٠٠ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في شرح ألفاظها:

الصبر : عبارة عن حَبْس النفس عن شهواتها ، والمصابرة : إدامةُ مخالفتها في ذلك ؛ فهي تَدْعُو وهو ينزع. والمرابطة : العقد على الشيء حتى لا يبخل فيعود إلى ما كان صَبَر عنه.

### المسألة الثانية : في الأقوال :

فيها ثلاثة أقوال:

الأول: اصبروا على دينكم، وصابروا وَعْدِي لكم، ورابطوا أعداءكم. الثاني: اصبروا على الجهاد، وصابروا العدوّ، ورابطُوا الخيل.

الثالث: مثله إلا قوله: رَابِطوا؛ فإنه أراد بذلك رابطوا الصلوات.

المسألة الثالثة: في حقيقة ذلك:

وهو أنَّ الصبر : حَبْس النفس عن مكروهها المختصّ بها . والمصابرة : حَمْل مكروهٍ يكونُ بها وبغيرها ؛ الأول كالمرض ، والثاني كالجهاد . وتعليم المرت الكليم التكريم التكريم التكريم التكريم التكريم التكريم التكريم التكريم التكريم ( ۲۰۰ ) For Quranic Thought ( ۲۰۰ )

والرباط: حَمْلُ النفس على النية الحسنة والجسم على فِعْل الطاعة، ومن أعظمه ارتباط الخيل في سبيل الله، وارتباط النفس على الصلوات، على ما جاء في الحديث الصحيح، قال رسول الله مُتَاتِكُم: «الخيلُ ثلاثة: لرجل أَجْر ولرجل سَتْر وعلى رَجل وِزْر ؛ فأما الذي هي له أُجْرٌ فرجُلٌ ربطها في سبيل الله فأطال لها في مَرْج أو روضة، فما أصابت في طيلها ذلك من الْمَرْج أو الروضة كانت له حسنات. ولو أنها مرَّت بنهر فشربت منه ولم يُرِدْ أن يَسقِيها كان ذلك حسنات فهي له أجر »<sup>(٧٢)</sup>. وذكر الحديث.

وقال عليه السلام: « ألا أدلَّكم على ما يمحو اللهُ به الخطايا ويرفَعُ به الدرجات: إسباغُ الوضوء على المكاره، وكَثْرَةُ الْخُطَا إلى المساجد، وانتظارُ الصلاةِ بعد الصلاة، فذلكم الرباط، فذلكم الرِّبَاط، فذلكم الرباط \_ ثلاثاً » <sup>(٧٢)</sup>.

فبيَّن النبيُّ ﷺ أنَّ أولاه وأفْضَله في نوعي الطاعة المتعدي بالمنفعة إلى الغير وهو الأفضل، وإلزام المختصّ بالفاعل وهو دونه، وبعد ذلك تتفاضلُ العقائد والأعمال بحسب متعلّقاتها، وليس ذلك من الأحكام فنفيض منه.

★ . ★ . ★

- (٧٢) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٦، حديث ٢٤ ٢ ٢ من كتاب الزكاة وسنن ابن ماجه ٣٧٨٨.
   والسنن الكبرى، للبيهقي ٨١/٤. والترغيب والترهيب ٥٣٦/١. وتاريخ بغداد، للخطيب ٦٦/٦
   والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٦٢٤. والترغيب والدر المنثور ٣١٩٥٣. وسنن الترمذي ١٦٣٦.
   وصحيح ابن خزية ٢٢٥٢. وتغليق التعليق ٥٣٣. وشرح السنة، للبغوي ٢٤/٦. وصحيح البخاري ٣٤٨٠ ١٦٢٦.
   وصحيح ابن خزية ٢٥٢٢. وتغليق التعليق ١٣٤٠. وشرح السنة، للبغوي ٢٤/٦. وصحيح وصحيح ابن خزية ٢٥٢٠.
- (٧٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٠١/٢، ٣٠٣، ٤٢٨، ٣٠٣. وسنن ابن ماجه ٢٢٧، ٧٧٦. وسنسن الدارمي ١٧٧/١. والمستسدرك ١٩/١١. وصحيح ابسن خميريمة ٥. وتفسير ابسن كثير ١٧٠/٢. ويجمع الزوائد ٣٦/٢. والدر المنثور، للسيوطي ١١٤/٢. ومسند أبي عوانة ٢٣١/١ والمطالب العالية ٨٣. والترغيب والترهيب ٣٠٧/٣. وتفسير الطبري ١٤٨/٤. وتفسير القرطبي ٢٣٣/٤).



# سورة النساء فيها إحدى وستون آية

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ﴾ [ الآية: ١ ]. المعنى اتقُوا اللهَ أن تعصوه، واتَّقوا الأرحامَ أن تَقْطعوها. ومن قرأ والأرحام فقد أكَّدها حتى قرنها بنفسه.

وقد اتفقت الملة أنَّ صلة ذَوِي الأرحام واجبةٌ وأنَّ قطيعتها محرَّمة، وثبت أنَّ أسماء بنت أبي بكر قالت: « إنَّ أُمي قدمت عليّ راغبة وهي مشركة أَفَأصِلُها ؟ قال: نعم، صِلِي أُمَّك <sub>»</sub> <sup>(۱)</sup> .

فلتأكيدها دخل الفَضْل في صلة الرحم الكافرة، فانتهى الحالُ بأبي حنيفة وأصحابه إلى أن يقولوا : إنَّ ذوي الأرحام يتوارثون، ويُعْتَقُون على مَن اشتراهم مِن ذوي رحمهم، لِحُرْمة الرحم وتأكيداً للبعضية، وعضد ذلك بما رواه أبو هريرة وغيره أنَّ النبيَّ عَظِيمَةٍ قال : « مَنْ ملك ذا رَحِم محرَّم فهو حُرّ » <sup>(1)</sup>.

- (۱) سبق تخریجه
- (٢) انظر: (سنن الترمذي ١٣٦٥، ١٣٦٥. وسنن أبي داود ٣٩٤٩. وسنن ابن ماجه ٢٥٢٤، ٢٥٢٥.
   ومسند أحمد بن حنبل ١٥/٥، ٢٠. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٨٩/١٠. والمستدرك ٢١٤/٢.
   والمعجم الكبير، للطبراني ٢٤٩/٧ وشرح السنة، للبغوي ٣٦٤/٩. وتلخيص الحبير ٢١٢/٢.
   ومشكاة المصابيح ٣٣٩٣. وإرواء الغليل ٢٦٩/٦. وتفسير القرطي ٦/٥. وتهذيب تاريخ ابن مساكر ٣٩٤٦.
   عساكر ٣٩/٧. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٣٠٩/١، ١٠٠ ونصب الراية، للمزيلعي

قال علماؤنا: وما بينهم من تعصبة وما يجب للرحم عليهم من صلة معلوم عقلاً مؤكّد شرعاً، لكن قضاء الميراث قد أحكمته السنّةُ والشريعة، وبيَّنت أعيان الوارثين، ولو كان لهم في الميراث حظٍّ لفصّل لهم، أما الحكم بالعِتْق فقد نقضوه، فإنهم لم يعلقوه بالرحم المطلقة حسبا قَضَى ظاهِرُ القرآن، وإنما أناطُوه برحم المحرمية؛ وذلك خروج عن ظاهر القرآن وتعلَّقٌ بإشارة الحديث.

THE سورة النساء الآية (٢)

وقد تكلمنا على ذلك في مسائل الخلاف بما نكتتهُ أنه عموم خصَّصناه في الآباء والأولاد والإخوة على أحَدِ القولين، بدليل المعنى المقرر هنالك.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَآتُوا الْيَتَامَى أَمْوَالَهُمْ وَلاَ تَتَبَدَّلُوا الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَهُمْ إِلَى أَمْوَالِكُمْ إِنَّهُ كانَ حُوباً كَبِيراً ﴾ [ الآية: ٢ ].

فيها ست مسائل:

٤ • ٢

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَآتُوا ﴾ :

معناه وأعطوا ، أي مكَّنُوهم منها ، واجعلوها في أيديهم، وذلك لوجهين :

أحدهما : إجراء الطعام والكُسُوة؛ إذ لا يمكن إلا ذلك لمن لا يستحقُّ الأخْذَ الكلِّي والاستبداد .

> الثاني: رَفْع اليد عنها بالكلية، وذلك عند الابتلاء والإرشاد. المسألة الثانية: قوله ﴿ الْيَتَامَى﴾:

وهو عند العرب اسمٌ لكلِّ مَن لا أبَ له من الآدميين حتى يبلغَ الْحُلُم، فإذا بلغه خرج عن هذا الاسم، وصار في جملة الرجال.

وحقيقة اليتم الانفرادُ؛ فإنْ رشَد عند البلوغ واستقلَّ بنفسه في النظر لها، والمعرفة بمصالحها، والنظر بوجود الأخْذ والإعطاء منها زال عنه اسمُ اليتم ومعناه من الْحَجْر، وإن بلغ الحلم وهو مستمرَّ في غرارته وسَفَهِه مُتَهادٍ على جهالته زال عنه اسمُ اليُتْم حقيقة، وبقي عليه حكم الْحَجْر، وتمادى عليه الاسم مجازاً لبقاء الْحُكْم عليه. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَتَبَدَّلُوا الْخَبِيثَ بِالطَّيِّبِ ﴾:

كانوا في الجاهلية لعدم الدِّين لا يتحرَّجُونَ عن أموال اليتامى، فيأخذون أموالَ اليتامى ويبدِّلونها بأموالهم، ويقولون: اسم باسم ورَأْس برأسَ، مثل أن يكون لليتيم مائة شاة جياد فيبدلونها بمائة شاة هَزْلَى لهم، ويقولون: مائة بمائة؛ فنهاهم الله عنها. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَهُمْ إِلَى أَمُواَلِكُمْ ﴾:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

قال علماؤنا : معنى تأكلوا تَجْمَعُوا وتضمُّوا أموالَهم إلى أموالِكم، ولأجْلِ ذلك قال بعضُ الناس: معناه مع أموالكم.

والمعنى الذي يَسْلَم معه اللفظ ما قلنا : نُهُوا أَنْ يعتقدوا أَنَّ أموالَ اليتامى كأموالهم ويتسلَّطون عليها بالأكْلِ والانتفاع .

المسألة الخامسة:

سورة النساء الآية (٢)

رُوِي أَنَّ هذه الآية لما نزلَتْ اعتزل كلَّ وليٍّ يتيمَه، وأزال ملْكَه عن ملكه حتى آلت الحالُ أن يصنع لليتيم معاشُه فيأكله، فإن بَقِي له شيء فسد ولم يَقْرَبْه أحد، فعاد ذلك بالضرر عليهم، فأرْخَص اللهُ سبحانه في المخالطة قصْداً للإصلاح، ونزلت هذه: **(ويسألونك عن اليتامي قُلْ إصلاحٌ لهم خَيْرٌ وإن تُخالِطُوهـم فـإخـوانُكـم ﴾** [ البقرة: ٢٢٠ ].

المسألة السادسة:

إن كان المعنى بالآية الإنفاق فذلك يكون ما دامت الولاية، ويكون اسمُ اليُّنُم حقيقة كما قدمناه. وإن كان الإيتاء هو التمكين وإسلامُ المال إليه فذلك عند الرشد، ويكون تسميتُه يتياً مجازاً؛ المعنى الذي كان يتياً.

وقال أبو حنيفة: إذا بلغ خمساً وعشرين سنة أُعْطِيَ مالَه على أي حال كان.

وهذا باطل؛ فإنَّ الآية المطلقة مردودة إلى المقيدة عندنا .

والمعنى الجامع بينهما أنَّ العلة التي لأجْلِها مُنِع اليتيم من مالِه هي خَوْفُ التلف عليه بِغَرَارته وسَفَهِه؛ فما دامت العلَّةُ مستمرةً لا يرتفعُ الحكم، وإذا زالت العلَّةُ زال الحكم؛ وهذا هو المعنيَّ بقوله سبحانه: **﴿ فإن آنَسْتُم منهم رُشْداً فادْفَعُوا إليهم أموالَهم ﴾** [النساء: ٦].

THE PRI . FOR QUR

وقد بيَّنا وجوبَ حَمْلِ المطلق على المقيَّد، وتحقيقَه في أصول الفقه والمسائل، وَهَبْكُم أَنَّا لا نحمل المطْلَقَ عَلى المقيد فالحكمُ بخمس وعشرين سنة لا وَجْه له، لا سيا وأبو حنيفة يرى المقدّرات لا تثبت قياساً، وإنما تؤخذ من جهة النص، وليس في هذه المسألة نصِّ ولا قولٌ من جميع وجوهه، ولا يشْهَدُ له المعنى.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ خُفْتُمْ أَلَاَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وَثُلاَثَ وَرُبَاعَ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ذٰلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُوا ﴾ [ الآية: ٣ ].

فيها اثنتا عشرة مسألة:

٤٠٤

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

ثبت في الصحيح أنَّ عُرْوَة سأل عائشةَ عن هذه الآية، فقالت: « هي اليتيمةُ تكونُ في حِجْرِ الرجل تشركه في مالِه، ويُعْجِبه مالُها وجمالها، ويريدُ أن يتزوَّجها، ولا يُقْسِط لها في صداقها، فيعطيها مثل ما يعطيها غيرُه، فنهوا عن أنْ ينكحوهن حتى يقسطوا لهنّ، ويعطوهُن أعلى سنتهن في الصَّدَاق، وأُمِرُوا أن ينكحوا ما طالب لهم من النساء سواهُنَّ.

قال عُروة: قالت عائشة: وإنَّ الناسَ استفْتَوْا رسولَ الله عَيَّالِيمٍ في هذه الآية، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ **ويَسْتَفْتُونك في النساء ﴾** [ النساء: ١٢٧ ].

قالت عائشة رضي الله عنها: وقول الله سبحانه في آية أخرى: **﴿وتَرْغَبُونَ أَنْ** تَنكحوهُنَّ﴾ [النساء: ١٢٧] هي رغبةُ أحدهم عن يتيمته حين تكونُ قليلةَ المال والجمال، فنُهُوا عن أنْ ينكحوا مَنْ رغبوا في ماله وجماله مِنْ يتامى النساء إلا بالقِسْط

سورة النساء الآية (٣) .....

من أجل رغبتهم عنهنّ إنْ كنَّ قليلات المال والجهال» <sup>(٣)</sup> ، وهذا نص كتابي البخاري والترمذي ، وفي ذلك من الْحَشْو رواياتٌ لا فائدة في ذِكْرها هاهنا ، يرجع معناها إلى قول عائشة رضي الله عنها .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ ﴾ :

قال جماعة من المفسرين: معناه أيقنتم وعلمتُم؛ والخوفُ وإنْ كان في اللغة بمعنى الظن الذي يترجَّحُ وجوده على عدمه فإنه قد يأتي بمعنى اليقين والعِلْم.

والصحيح عندي أنه على بابه من الظن لا مِنْ اليقين؛ التقدير مَنْ غلب على ظنه التقصيرُ في القِسْطِ لليتيمة فليَعْدِلْ عنها .

# المسألة الثالثة: دليلُ الخطاب:

وإن اختلف العلماء في القول به؛ فإنَّ دليلَ خطاب هذه الآية ساقط بالإجماع، فإنَّ كلَّ من علم أنه يُقْسط لليتيمة جاز له أنْ يتزوَّج سواها، كما يجوزُ ذلك له إذا خاف ألآ يقسط.

### المسألة الرابعة:

تعلَّق أبو حنيفة بقوله ﴿ **في اليتامى**﴾ في تجويز نكاح اليتيمة قبل البلوغ. وقال مالك والشافعي: لا يجوزُ ذلك حتى تبلغ وتُستأمر ويصحّ إذْنها. وفي بعض روايتنا إذا افتقرت أو عدمت الصيانة جاز إنكاحُها قبل البلوغ. والمختارُ لأبي حنيفة أنها إنما تكون يتيمة قبل البلوغ، وبعد البلوغ هي امرأة مُطلقة لا يتيمة.

قلنا : المراد به يتيمة بالغة ، بدليل قوله : ﴿ **ويستفتونك في النساء ﴾ ،** وهو اسم إنما ينطلِقُ على الكبار ، وكذلك قال : ﴿ في يتامى النساء اللاتي لا تؤتونَهـنَ ما كُتِب لهنَ ﴾ [ النساء : ١٢٧ ] ، فراعى لَفْظ النساء ، ويُحمل اليتم على الاستصحاب للاسم .

(۳) انظر: (تفسير ابن كثير ۱/٤٤٩).



فإن قيل: لو أراد البالغة لما نهى عن حطِّها عن صَدَاق مثلها؛ لأنها تختار ذلك، فيجوز إجماعاً.

> قلنا : إنما هو محمول على وجهين : أحدهما : أنْ تكونَ ذات وصيّ .

والثاني: أن يكون محمولاً على استظهار الوليّ عليها بالرجولية والولاية، فيستضفعها لأجْلِ ذلك، ويتزوجها بما شاء، ولا يمكّنها خلافه؛ فنُهوا عن ذلك إلا بالحق الوافر. وقد وفرنا الكلام في هذه المسألة في التخليص، ورَوَيْنا في ذلك حديث الموطأ: « الثِّيبُ أحَقَّ بنفسها مِن وليها » <sup>(٤)</sup>.

وقد روي عن مالك رضي الله عنه: واليتيمةُ تستأمر في نفسها ولا إذْن لمن لم يبلغ.

وروى الدارقُطْني وغيره، وقال: زوّج قدامة بن مظعون بنت أخيه عثمان بن مظعون، فجاء المغيرةُ إلى أمّها فرغَّبها في المال فرغبت، فقال قدامة: أنا عمَّها ووصيُّ أبيها، زوَّجْتُها ممن أعرف فَضْلَه. فترافعوا إلى النبيّ عُقِيْتُم ، فقال: « إنها يتيمة لا تنكَحُ إلا بإذنها » <sup>(٥)</sup>.

قال أصحاب أبي حنيفة: تحمَلُ هذه الألفاظ على البالغة بدليل قوله: إلاّ بإذنها، وليس للصغيرة إذْنٌ.

وقد أطنبنا في الجواب في مسائل الخلاف، أقواه أنه لو كان كما قالوا لم يكن لذِكْر اليتم معنى؛ لأنَّ البالغة لا يزوِّجها أحَدٌ إلاَّ بإذنها .

- (٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢١٩/١. والسنن الكبرى، للبيهتي ١١٥/٧. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٧٣/١٠، ٣٧٤. وسنن ابن ماجه ٢٠٢. ومسند الحميدي ٥١٧. ونصب الراية، للزيلعي ٣٦٦/٣، ١٩٣، ١٩٥. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٦٦٦٤. وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٨٨/١، ٤٩مع مسانيد أبي حنيفة ٢٣٣٢. وسنن الدارقطني ٢٤٠/٣. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٠/٣).
  - (٥) انظر: (سنن الدارقطني ٣/٣٣٠. وإرواء الغليل ٢٣٣/٦).

٤٠٧ ...

المسألة الخامسة:

سورة النساء الآية (٣)

قال علماؤنا: في هذه الآية دليل على أنَّ مَهْرَ المثل واجبٌ في النكاح لا يسقط إلاّ بإسقاط الزوجة أو مَنْ يملك ذلك منها مِنْ أبٍ؛ فأمّا الوصيُّ فمَنْ دونه فلا يزوِّجُها إلا بمَهْرِ مثلها وسنّتها.

GHAZI TRU IC THOUG

وسُئل مالك رضي الله عنه عن رجل زوَّجَ ابنته غنية من ابن أخ له فقير؛ فاعترضت أمَّها؛ فقال: إني لأرى لها في ذلك متكلّماً، فسوَّغ لها في ذلك الكلام حتى يظهرَ هو في نظره ما يُسْقط اعتراضَ الأم عليه.

ورُوي: ما أرَى لها في ذلك متكلّماً ، بزيادة الألف على النفي ، والأول أصح. المسألة السادسة:

قال علماؤنا : إذا بلغت اليتيمة وأقْسَط الوليّ في الصداق جاز له أن يتزوَّجها ويكون هو الناكح والمنكح؛ وبه قال أبو حنيفة .

وقال الشافعيّ: لا يجوز له أن يتولَّى طرَفي العقد بنفسه، فيكون ناكحاً منكِحاً حتى يقدم الوليّ من ينكحها .

ومال الشافعي إلى أن تعديد الناكح والمنكح والوليّ تعبّد، فإذا اتحد اثنان منهم سقط واحدٌ من المذكورين في الحديث حين قال: «لا نكاح إلاّ بوَلِيٍّ وشاهِدَيْ عَدْل….» الحديث<sup>(7)</sup>.

(٦) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٢٠ من كتاب النكاح. وسنن الترمذي ١١٠١، ١١٠٢، وسنن ابن ماجه ١٨٨٠، ١٨٨١. ومسند أحمد بن حنبل ٢٩٤/٤ ٢٣، ٢١٤، ٢١، ٢٦/٢٦. وسنن الدارمي ١٣٧/٢ . والمستدرك ١٦٩/٢، ١٢٠، ١٢١، ١٢١، ٢١٢، والسنن الكبرى، للبيهتي ١٠٧/٢، ١٠٨. والمغجم الكبير، للطبراني ١٦٩/٣، ١٢/ ٢٢، ٢٢، ٢٢، ١٢، ١٢٤، ومجمع الزوائد ٢٨٦٢، ٢٨٢، وسنن الدارقطني ٢١٩٣٣. ومصنف ابن أبي شيبة ١٣٠٤، ١٣١، ١٢٨/١٢، ١٦٩، وشرح السنة، للبغوي ٢٩٨٣، ٤٠ . وشرح معاني الآثار ٢٦٦، ٨، ٩. وتاريخ أصبهان ١٢٠/١٠، ٢٦٢، ٢/٣٠، ٢٢٨، ١٢٤، وفتح الباري ١٨٤٩، ١٩١، وموارد الظمآن للهيثمي ١٢٤٢، ٢٢٦، والتاريخ الصغير، للبخاري ٢٠٤٠١، وإرواء الغليل ٢٦٥٣. ومصنف عبد الرزاق ١٢٤٣، ١٥٤٥، ٢٤٧٥ ومشكاة المصابيح ٣٦٣٠. والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٣٥٧، ١٩٤٨، وتاريخ جرجان ٢٦، الجواب: إنَّا لا نقولُ: إن للتعبد مَدْخلاً في هذا، وَإنما أَعْلَم الله عزَّ وجل الْخَلْقَ ارتباط العقد بالوليّ، فأما التعدّد والتعبد فلا مَدْخَل له، ولا دليل عليه، ولا نظر له؛ وقد مَهَّدْنا ذلك في مسائل الخلاف.

THE PRI سورة النساء الآية (٣) FOR UU

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ ﴾:

اختلف الناسُ فيه؛ فمنهم مَنْ رَدَّه إلى العقد، ومنهم مَن ردَّه إلى المعقود عليه؛ والصحيح رجوعُه إلى المعقود عليه.

التقدير : انكحوا مَنْ حَلَّ لكم من النساء ، وهذا يدفع قولَ مَنْ قال: إنه يرجع إلى العقد ، ويكون التقدير : انكحوا نكاحاً طيباً .

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ مَثْنَى وَثُلاَتَ وَرُبَاعَ ﴾ :

٤٠٨

قد توهَّمَ قومٌ من الجهَّال أنَّ هذه الآية تبيح للرجل تسع نسوة، ولم يعلموا أنَّ مَثْنى عند العرب عبارة عن اثنين مرتين، وثُلاَث عبارة عن ثلاث مرتين، ورُباع عبارة عن أربع مرتين، فيخرج من ظاهره على مقتضى اللغة إباحة ثماني عشرة امرأة: لأن مجموع اثنين وثلاثة وأربعة تسعة، وعضدوا جهالتهم بأنَّ النبي عليه السلام كان تحته تسع نسوة، وقد كان تحت النبي يَتَالِيْ أكْثر من تسع، وإنما مات عن تسع، وله في النكاح وفي غيره خصائص ليست لأحدٍ، بيانُها في سورة الأحزاب.

ولو قال ربنا تبارك وتعالى: فانْكِحوا ما طاب لكم من النساء اثنتين وثلاثاً وأربعاً لما خرج من ذلك جوازُ نِكاح التسع؛ لأنّ مقصود الكلام ونظامَ المعنى فيه: فلكم نكاحُ أرْبع، فإن لم تعدلوا فثلاثة، فإن لم تعدلوا فاثنتين؛ فإن لم تعدلوا فواحدة؛ فنقل العاجز عن هذه الرتب إلى منتهى قدرته، وهي الواحدة من ابتداء الحِلّ، وهي الأربع، ولو كان المراد تسع نسوة لكان تقديرُ الكلام: فانكحوا تِسْعَ نسوة، فإن لم تعدلوا

١٧٠، ٢٩٧، ٤٩١، ٤٩١. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٨/٢، ٢٨٧/٦، ٢٢٣/٧، وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١٢٢٦، ١٢٢٤. والكامل، لابن عدي ٢٠٥/١، ٣٦٥، ٤١٦، ٤٥٩/٢، ٩٧٩، ١١١٥/٣، ١١١٦، ١٦٢٩، ١١٤٤، ١٥٦٦، ١٥٣٢، ١٥٦٧، ١٥٦٩، ٥/١٧٩٠، ٢/٣٣، ٢٠٤٣، ٢١٣٩، ٢٥٦٧/٢، ٢٥٦٧). فواحدة، وهذا من ركيك البيان الذي لا يليقُ بالقرآن، لا سيا وقد ثبت من رواية أبي داود، والدارقُطْني وغيرهما أنَّ النبيَّ عَلَيْكُمْ قال لغيلان الثقفي حين أسلم، وتحته عشر نسوة: « اخْتَرْ منهنّ أربعاً وفارِقْ سائرهنَّ » <sup>(v)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

المسألة التاسعة:

سورة النساء الآبة (٣) 🐘

من البيِّن على مَنْ رزقه اللهُ تعالى فَهماً في كتاب الله أنّ العَبْدَ لا مَدْخَل له في هذه الآية في نكاح أربع؛ لأنها خطابٌ لمن وَلى وملك وتولَّى وتوصّى، وليس للعبد شيء من ذلك، لأنَّ هذه صفاتُ الأحرار المالكين الذين يَلُون الأيتام تحت نَظرهم؛ ينكح إذا رأى، ويتوقَّفُ إذا أراد. ثم قال الشافعي: لا ينكح إلا اثنتين، وبه قال مالك في إحدى روايتيه، وفي مشهور قوليه إنه يتزوَّج أربعاً من دليل آخر، وذلك مبيَّنٌ في مسائل الخلاف.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُوا ﴾:

0 112115 0

قال علماؤنا: معناه في القَسْم بين الزوجات والتسوية في حقوق النكاح، وهو فَرْض، وقد كان النبيُّ عَلَيْكُم يعتمده ويقدِرُ عليه ويقول، إذا فعل الظاهرَ من ذلك في الأفعال ووجد قَلْبَه الكريم السليم يميلُ إلى عائشة: «اللهم هذه قُدْرتي فيا أملك فلا تَلُمْني فيا تملك ولا أملك، يعني قلبه»<sup>(٨)</sup>؛ لأنَّ الله سبحانه وتعالى لم يكلِّف أحداً صَرَّف قَلْبه عن ذلك، لما فيه من المشقة، وربما فات القدرة؛ وأخَذَ الخلْقَ باعتداد الظاهر لتيسره على العاقل، فإذا قدر الرجلُ من ماله ومن بنْيَته على نكاح أربع فليفعل، وإذا لم يحتمل مالُه ولا بنيته في الباءة ذلك فليقْتَصِرْ على ما يقدِرُ عليه، ومعلوم أنَّ كلَّ مَنْ كانت عنده واحدة أنه إن نالها فحسن وإنْ قعد عنها هان ذلك عليها، بغلاف أن تكونَ

(٧) انظر: (سنن أبي داود ٢٢٤١. وسنن ابن ماجه ١٩٥٢. ومسند أحمد بن حنبل ١٣/٢، ١٤. ومصنف والسنن الكبرى، للبيهقي ١٨٣/٧. والمستدرك ١٩٢/٢. وسنن الدارقطني ٢٧١/٣. ومصنف عبد الرزاق ١٦٦٢. والمعجم الكبير، للطبراني ١٩٥/١٢، ٣١٥/٢ والجمع الزوائد ٢٣٢٤. ومصنف وموارد الظرآن، للهيئمي ١٢٢٢. والدر المنثور ٢١٩/٢. وسنن سعيد بن منصور ١٨٦٤، ١٨٦٥. وتفسير ابن كثير ١٨٦٤. والدر المنثور ١٩٩٢. وسنن سعيد بن منصور ١٨٦٤، ١٨٦٥.
 (٨) انظر: (تفسير القرطبي ١٧٢٤). وطبقات ابن سعد (٣١٥/٢).

عنده أخرى فإنه إذا أمسك عنها اعتقدت أنه يتوفَّر للأخرى، فيقعُ النزاعُ وتذهب الأَلْفَة.

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة النساء الآية (٣) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الحادية عشرة: قوله: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾:

0 11218 0

٤١٠

قال علماؤنا : هذا دليل على أنَّ مِلْكَ اليمين لا حقَّ للوَطْء فيه ولا للقَسْم ؛ لأنَّ المعنى فإنْ خِفْتُم ألاَّ تعدلوا في القسم فواحدة أو ما ملكت أيمانكم ، فجعل ملك اليمين كله بمنزلة الواحدة ؛ فانتفى بذلك أنْ يكون لملكه حقّ في الوَطْ. أو في القسم ، وحقٌ ملك اليمين في العدل قائم بوجوب حسن الملكية والرفق بالرقيق . المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ ذٰلِكَ أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُوا ﴾:

> اختلف الناسُ في تأويله على ثلاثة أقوال: الأول: ألاَّ يكثر عيالُكم؛ قاله الشافعي. الثاني: ألاَّ تضِلُّوا؛ قاله مجاهد. الثالث: ألاَّ تميلوا؛ قاله ابن عباس والناس.

وقد تكلمنا عليه في رسالة « ملجئة المتفقهين » بشيء لم نر أن نختصره هاهنا :

قلنا : أعجب أصحاب الشافعي بكلامه هذا ، وقالوا : هو حجةٌ لمنزلة الشافعي في اللغة ، وشُهْرَته في العربية ، والاعتراف له بالفصاحة حتى لقد قال الجويني : هو أفصح مَنْ نطق بالضاد ، مع غوصه على المعاني ، ومعرفته بالأصول ؛ واعتقدوا أنَّ معنى الآية : فانكِحُوا واحدةً إن خفْتُم أن يكْثُر عيالُكم ، فذلك أقربُ إلى أن تنتفي عنكم كَثْرَةُ العيال .

قال الشافعي: وهذا يدلُّ على أنَّ نفقةَ المرأة على الزوج. وقال أصحابه: لو كان المرادُ بالعول هاهنا الميل لم تكن فيه فائدة؛ لأنَّ الميلَ لا يختلف بكثرة عدد النساء وقلتهنّ، وإنما يختلفُ بالقيام بحقوق النساء؛ فإنَّهنّ إذا كثرْنَ تكاثرت الحقوق.

قال ابن العربي: كلُّ ما قال الشافعي أو قيل عنه أو وُصِف به فهو كلُّه جزءٌ من

مالك، ونَغْبة <sup>(٩)</sup> من بحره؛ ومالك أوْعَى سمعاً، وأثقب فهماً، وأفصح لساناً، وأبرع بياناً، وأبدع وَصْفاً، ويدلَّك على ذلك مقابلة قول بقول في كل مسألة وفَصْل.

٤١١ .

والذي يكشفُ لك ذلك في هذه المسألة البحث عن معاني قولك « عال» لغة حتى إذا عرَفْتَه ركبْتَ عليه معنى الآية ، وحكَمْتَ بما يصحُّ به لفظاً ومعنى.

وقد قال علماؤنا فيه سبعة معان:

سورة النساء الآية (٣)

الأول: الميل؛ قال يعقوب: عال الرجل إذا مال، قال الله تعالى: ﴿ ذلك أدنى ألاً تَعُولُوا ﴾ .

وفي العين<sup>(١٠)</sup> : العَوْل: الميل في الحكم إلى الْجَوْر ، وعال السهم عن الهدف : مال عنه ، وقال ابن عمر : إنه لعائل الكيل والوزن ، وينشد لأبي طالب :

بميزان قسط لا يُغِلُّ شعيرةً له شاهدٌ من نفسه غيرُ عائل الثاني: عال: زاد.

الثالث - عال: جار في الحكم. قالت الخنساء (١٠):

[وليــس بـأولى ولكنـه] ويَكْفِي العَشِيرةَ مـا عـالها

الرابع: عال: افتقر. قال الله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُم عَيْلَةً فَسُوف يُغْنِيكُم اللهُ مِن فَضْلِهِ ﴾ [ التوبة: ٢٨ ].

الخامس: عال: أثقل؛ قاله ابن درید <sup>(۱۲)</sup>، وربما کان ذلك معنی بیت الخنساء، وکان به أقعد.

السادس : قام بمؤونة العائل ، ومنه قوله عليه السلام : « ابدأ بمن تَعُول » <sup>(١٢)</sup> .

- (٩) نغبة: جرعة.
- (١٠) كتاب العين، للإمام اللغوي الجليل الخليل بن أحمد الفراهيدي (١٠٠ ــ ١٧٥ هـ).
  - ( ۱۱ ) انظر : (ديوان الخنساء ٧٦ ).
    - (۱۲) ابن درید ، سبق ترجمته .
- (١٣) انظر: (صحيح البخاري ١٣٩/٢، ١٣٩/٢. وصحيح مسلم، حديث ٩٥، ٩٧، ١٠٦ من كتاب الزكاة. وسنن النسائي، الباب ٥١، ٥٣، ٥٩ من كتاب الزكاة. وسنن الدارمي ٨٩/١. ومسند

THE PRINCE GHAZI TRUST وTHE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

السابع: عال: غُلِب، ومنه عيل صَبْرُه، أي غلب.

0 14445 0

217

هذه معانيه السبعة ليس لها ثامن، ويقال: أعال الرجل كثر عياله، وبناء عال يتعدى ويلزم، ويدخل بعْضُه على بعض، وقد بينًا تفصيل ذلك في « ملجئة المتفقهين »، كها قدَّمنا في مسألة مثنى وثلاث ورباع مفصَّلاً بجميع وجوهه.

فإذا ثبت هذا فقد شَهدَ لك اللفظُ والمعنى بما قاله مالك؛ أما اللفظ فلأنَّ قوله تعالى: ﴿ **تَعُولُوا** ﴾ فعل ثلاثي يستعمل في الْمَيْل الذي ترجعُ إليه معاني « عول » كلها، والفعل في كثرة العيال رُباعي لا مَدْخَل له في الآية، فقد ذهبت الفصاحة ولم تنفع الضاد المنطوق بها على الاختصاص.

وأما المعنى فلأنَّ الله تعالى قال: ذلك أَدْنى، أقرب إلى أن ينتفي العَوْل ـ يعني الميل، فإنه إذا كانت واحدة عُدِم الميل، وإذا كانت ثلاثاً فالميلُ أقل، وهكذا في اثنتين؛ فأرشد الله الْخَلْق إذا خافوا عدم القِسْط والعَدْل بالوقوع في الميل مع اليتامى أنْ يأخذوا من الأجانب أربعاً إلى واحدة؛ فذلك أقرب إلى أن يقلّ الْمَيْل في اليتامى وفي الأعداد المأذون فيها، أو ينتفي؛ وذلك هو المراد، فأما كثْرة العيال فلا يصح أن يقال: ذلك أقرب إلى ألاَّ يكثر عيالكم.

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَآتُوا النِّسَاءَ صَدُقَاتِهِنَّ نِحْلَةً فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْساً فَكُلُوهُ هَنِيئاً مَرِيئاً﴾ [ الآية: ٤ ].

فيها أربع مسائل: **المسألة الأولى: مَن المخاطب بالإيتاء؟:** وقد اختلَف الناسُ في ذلك على قولين: أحدهما : أنَّ المرادَ بذلك الأزواج. الثاني: أنَّ المراد به الأولياء؛ قاله أبو صالح.

(i) (1993) (i)

سورة النساء الآبة (٤)

واتفق الناسُ على الأول؛ وهو الصحيح؛ لأنَّ الضمائرَ واحدة؛ إذ هي معطوفة بعضُها على بعض في نَسق واحد، وهي فيا تقدَّم بجملته الأزواج؛ فهم المراد هاهنا؛ لأنه تعالى قال: **﴿وإنْ خَفْتُم أَلاَّ تُقْسِطُوا في اليتامى فانْكِحُوا ما طابَ لكم من** النساء مَثْنَى وثُلاَت ورُباعَ، فإنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أو ما مَلَكَتْ أيمانُكم، ذلك أَدْنَى أَلاَّ تَعُولُوا. وآتوا النِّساءَ صَدقاتِهِنَّ ... ﴾ [ النساء : ٣ ]. فوجب تناسُقُ الضمائر، وأن يكون الأول هو الآخر فيها أو منها.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

٤١٣ ...

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ نِحْلَةً ﴾ :

وهي في اللغة عبارةٌ عن العَطيَّةِ الخالية عن العوَض، واختُلِفَ في المراد بها هاهنا على ثلاثة أقوال:

الأول: معناه: طِيبُوا نفساً بالصداق، كما تطيبون بسائر النِّحَل والهبات.

الثاني: معناه نِحْلَةً من الله تعالى للنساء؛ فإن الأولياء كانوا يأخذونها في الجاهلية، فانترعها اللهُ سبحانه منهم ونحلها النساءَ .

الثالث: أنَّ معناه عطيةٌ مـن الله؛ فـإنَّ النـاس كـانـوا يتنـاكحـون في الجاهليـة بالشِّغَار <sup>(١٢)</sup> ويُخْلون النكاحَ من الصداق؛ ففرضه اللهُ تعالى للنساء ونحله إياهنَّ.

(١٤) الشغار : هو ان يقول الرجل لآخر : زوجني ابنتك أو أختك على أن أزوجك ابنتي أو أختي، على أن صداق كل واحدة منهما بضع الأخرى. وقد نهى الإسلام عن الشغار .

المسألة الثالثة:

212

قال أصحاب الشافعي : النكاح عَقْد معاوَضة انعقد بين الزوجين ، فكلَّ واحدٍ منها بَدَلٌ عن صاحبه ، ومنفعةُ كلِّ واحدٍ منها لصاحبه عِوَضٌ عن منفعة الآخر ، والصَّدَاقُ زيادةٌ فرضَه اللهُ تعالى على الزواج لما جعل له في النكاح من الدرجة ، ولأجْلِ خروجه عن رَسْم العوضية جاز إخْلامُ النكاح عنه ، والسكوتُ عن ذِكْرِه ، ثم يُفْرَضُ بَعد ذلكَ بالقول ، أو يجب بالوَطْ .

GHAZI TR

T<u>HE PRIN</u> سورة النساء الآية (٤) FOR QUR

وكذلك أيضاً قالوا: لو فسد الصداق لما تعدّى فسادُه إلى النكاح، ولا يُفسخ النكاح بفَسْخِه لَمّا كان معنى زائداً على عَقْدِه وصلة في حقه، فإن طابت المرأة نَفْساً بعد وجوبه بِهِبته للزوج وحطّه فهو حلالٌ له، وإن أبَتْ فهي على حقها فيه، كانت بكراً أو ثَيّباً حسبا اقتضاه عمومُ القرآن في ذلك.

وقال علماؤنا: إنّ الله سبحانه جعل الصَّدَاقَ عوضاً، وأجراه مجرى سائر أعْواض المعاملات المتقابلات، بدليل قوله تعالى: ﴿ فها اسْتَمْتَعْتُمْ به منهىنَّ فَآتُوهُنَّ أجورَهُنَّ فَرِيضَةً﴾ [النساء: ٢٤] فسماه أجْراً، فوجب أن يُخْرَجَ به عن حكم النِّحَلِ إلى حكم المعاوضات.

وأما تعلَّقهم بأنَّ كلَّ واحد من الزوجين يتمتّع بصاحبه ويقابلُه في عقد النكاح، وأنَّ الصداقَ زيادةٌ فيه فليس كذلك؛ بل وجب الصداقُ على الزوج ليملك به السلطنة على المرأة، وينزل معها منزلة المالك مع الملوك فيا بذل من العوض فيه، فتكون منفعتها بذلك له فلا تصومُ إلاَّ بإذنه، ولا تحجّ إلا بإذنه، ولا تفارق منزلها إلاَّ بإذنه، ويتعلق حكمه بمالها كلِّه حتى لا يكون لها منه إلاَّ ثلثه، فها ظنَّك ببدنها.

وقد رُوي عن مالك أنه قال: يفسد النكاح لفساده، فيُفْسخ قبل وبعد.

والمشهور أنه يفسخ قَبْل الدخول، ويثبت بعده، لما فات من الانتفاع ومضى من الاستمتاع.

> وروي أنه لا يفسخ لا قبله ولا بعده، على ما تقرَّر في المسائل الخلافية. وأما طيب نَفْس ِ المرأة به إنْ كانت مالكةً فصحيحٌ داخل تحت العموم.

سورة النساء الآية (٥) ومسلمة وما المتحد والمتنا المتحد المتحد المتحد المتحد المتحد المعامر البِكْرُ فلم تدخل قيه الصعوم؛ لأنها لا تملك ما لَها، كما لم تدخل فيه الصغيرة عندهم والمجنونة والأمة. وإن كُنَّ من الأزواج، ولكن راعى قيام الرَّشْدِ، ودليل التملك للمال دون ظاهر العموم في الزوجات، كذلك فعلنا نحن في البِكْر ؛ وقد بينا أدلة قصورها عن النظر لنفسها في المسائل الخلافية، وهذه مسألة عظيمة الموقع، وفي الذي أشرناً إليه من النكت كفاية للبيب المنصف.

المسألة الرابعة:

اتفق العلماء على أنَّ المرأة المالكة لأمر نفسِها إذا وهبت صداقَها لزوجها نفذ ذلك عليها ولا رجوع لها فيه، إلا أنَّ شُرَيحاً رأى الرجوع لها فيه، واحتج بقوله تعالى: **( فإنْ طِبْنَ لَكم عَنْ شَيْء مِنْهُ نَفْساً ﴾؛** وإذا قامت طالبةً له لم تَطِبْ به نفساً، وهذا باطل؛ لأنها قد طابت وقد أكل، فلا كلامَ لها؛ إذْ ليس المرادُ صورة الأكل، وإنما هو كنايةً عن الإحلال والاستحلال؛ وهذا بين.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُؤْتُوا السُّفَهَاءَ أَمْوَالَكُمْ الَّتِي جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ قِيَاماً وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ [الآية: ٥].

فيها أربع مسائل:

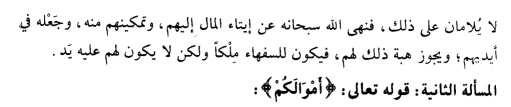
المسألة الأولى: في السَّفَه:

وقد تقدم بيانُه في آيةِ الدَّيْن في سورة البقرة، والمراد به هاهنا الصغيرة والمرأة التي لم تجرّب.

وقد قال بعضُ الناس: إنَّ السفَّه صفةُ ذمَّ، والصغيرة والمرأة لا تستحقان ذمًّا.

وهذا ضعيف؛ فإنَّ النبيّ عليه السلام قد وصف المرأة بنُقْصان الدين والعقل <sup>(١٠)</sup>، وكذلك الصغير موصوف بالغَرَارة والنَّقْص، وإن كانا لم يفعلا ذلَك بأنفسهما، لكنهما

(١٥) سبق تخريج حديث نقصان المرأة الدين والعقل.



E GHAZI TRUST

سورة النساء الآية (٥)

THE PRINC FOR QUR'Ă

اختلف في هذه الإضافة على قولين :

6) (J#2)\$

٤١٦

أحدهما : أنها حقيقة ، والمراد نَهْي الرجل أو المكلّف أن يُؤتي مالَه سفهاءَ أولاده ؛ فيضيِّعونه ويرجعون عيالاً عليه .

والثاني: أنَّ المراد به نَهْي الأولياء عن إيتاء السفهاء من أموالهم وإضافتهما إلى الأولياء؛ لأنَّ الأموالَ مشتركة بين الْخَلْق، تنتقلُ من يَد إلى يد، وتخرج عن ملك إلى ملك، وهذا كقوله تعالى: **﴿ولا تَقْتُلُوا أنفسَكم ﴾** [النساء: ٢٩]. معناه: لا يقتل بعضُكم بعضاً؛ فيُقتل القاتل فيكون قد قَتل نفسه، وكذلك إذا أعطي المال سفيهاً فأفسده رجع النقصان إلى الكل.

والصحيح أنَّ المرادَ به الجميع، لقوله تعالى: ﴿ **الَّتِي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِياماً ﴾،** وهذا عامٌّ في كل حال.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَارْزُقُوهُمْ فِيهَا وَاكْسُوهُمْ ﴾:

لا يخلو أن يكونَ المراد بذلك وليّ اليتيم؛ فهو مخاطَبٌ بالتقدير المتقدّم من اشتراك الْخَلْق في الأموال ، وإن كان المخاطبُ به الآباء ، فهذا دليل على وجوب نفقَةِ الولد على الوالد .

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ .

المعنى: لا تجمعوا بين الحِرْمان وجَفاء القول لهم، ولكن حَسَّنُوا لهم الكلام؛ مثل أن يقولَ الرجل لوليه: أنا أنْظُرُ إليك، وهذا الاحتياط يرجع نَفْعُه إليك. ويقول الأب لابنه: مالي إليك مَصِيرُه، وأنت إن شاء الله صاحِبُه إذا ملكتم رشدكم وعرَفْتُم تصرّفكم.

سورة النساء الآية (٦) .

### الآية السادسة

FOR OUR'ANIC THOUGHT

ENV .

قوله تعالى: ﴿وَابْتَلُوا الْيَتَامَى حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رُشْداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَنْ يَكْبَرُوا وَمَنْ كَانَ غَنِيَّا فَلْيَسْتَعْفِفْ وَمَنْ كانَ فَقِيراً فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيباً ﴾ [الآية: ٦].

فيها خمس عشرة مسألة:

المسألة الأولى:

الابتلاء هنا الاختبار، لتحصل معرفةُ ما غاب من عِلْم العاقبة أو الباطن عن الطالب لذلك.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ الْيَتَامَى ﴾:

قد تقدم بیانه (۱۱).

المسألة الثالثة: في وجْهِ تخصيص اليتامى:

وهو أنَّ الضعيفَ العاجزَ عن النظر لنفسه ومصلحته لا يَخْلُو أن يكونَ له أبّ يَحُوطُه، أو لا أَبَ له؛ فإنْ كان له أبّ فما عنده من غَلَبَةِ الْحُنُوّ وعظيم الشفقة يُغْنِي عن الوصية به والاهتبال <sup>(١٧)</sup> بأمره.

فأما الذي لا أبّ له فخصّ بالتنبيه على أمره لذلك والوصية به، وإلاّ فكذلك يفعل الأبُ بولده الصغار أو الضعفاء فإنه يبتليهم ويختبر أحوالهم. **المسألة الرابعة: فى كيفية الابتلاء:** 

وهو بوجهين:

أحدهما: يتأمَّل أخلاقَ يتيمه، ويستمعُ إلى أغراضه، فيحصل له العِلْمُ بنجابته،

(17) \_ وذلك في المسألة الثانية من الآية التاسعة والخمسون من سورة البقرة.

(١٧) الاهتبال بأمره: الإحتيال.

والمعرفةُ بالسعْي في مصالحه، وضَبْط ماله، أو الإهمال لذلك؛ فإذا توسَّمَ الخير قال علماؤنا: لا بأسَ أنْ يدفعَ إليه شيئاً من ماله، وهو الثاني، ويكون يسيراً، ويبيحُ له التصرف فيه؛ فإنْ تمَّاه وأحسن النظرَ فيه فقد وقع الاختيار، فليسلِّمْ إليه مالَه جميعه، وإن أساء النظر فيه وجب عليه إمساكُ مالِه عنه.

سورة النساء الآية (٦

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النِّكَاحَ ﴾:

511

يعني: القدرة على الوطْءِ ، وذلك في الذكور بالاحتلام ، فإن عدم فالسنّ ، وذلك خمس عشرة سنة في رواية ، وثماني عشرة في أخرى .

وقد ثبت في الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ رَدَّ ابْنَ عمر في أُحُدٍ ابن أربع عشرة سنة، وجوّزه في الخندق ابن خمس عشرة سنة <sup>(١٨)</sup>، وقضى بذلك عمر بن عبدالعزيز، واختاره الشافعي وغيره.

قال علماؤنا: إنما كان ذلك نظراً إلى إطاقة القتال لا إلى الاحتلام، فإن لم يكن هذا دليلاً فكلُّ عددٍ من السنين يُذْكَر فإنه دعوى، والسنّ التي اعتبرها النبيُّ عليه السلام أولى من سنًّ لم يعتبرها، ولا قام في الشرع دليلٌ عليها.

وكذلك اعتبر النبيّ عَلَيْكَمْ الإنْبات في بني قريظة؛ فمَنْ عذيرى ممَّن يترك أمرين اعتبرهما النبيَّ عَلَيْكُمْ ، فيتأوله ويعتبرُ ما لم يعتبره رسولُ الله عَلَيْكُمْ لفظاً ، ولا جعل له في الشريعة نظراً .

وأما الإناثُ فلا بدَّ في شَرْط اختيارِهنَّ من وجود نفس الوطء عند علمائنا ، وحينئذ يقع الابتلاء في الرشد .

وقال الشافعي وأبو حنيفة: وَجْه اختيارِ الرشد في الذكور والإناث واحد، وهو البلوغ إلى القدرة على النكاح؛ والحكمةُ في الفرق بينهما حسبا رآه مالك قد قررناها في مسائل الخلاف؛ نُكْتتُه أنَّ الذَّكَر بتصرُّفه وملاقاته للناس مِنْ أول نشأته إلى بلوغه يحصُل به الاختبار، ويكملُ عقلُه بالبلوغ فيحصل له الغرض.

انظر: (صحيح مسلم ١٤٩٠). · ( 1A )

وأما المرأة فبكَوْنِها محجوبة لا تُعاني الأمورَ، ولا تخالِطُ، ولا تبْرز لأجل حياء البكارة وُقف فيها على وجودِ النكاح، فبِه تُفْهَم المقاصد كلها.

219

قال مالك: إذا احتام الغلام ذهب حيث شاء إلا أن يُخاف عليه فيُقْصَر حتى يؤمَن أمرُه، ولأبيه تجديد الْحَجْر عليه إنْ رأى خَللاً منه.

وأما الأنْثَى فلا بدّ ـ بعد دخول زوجها ـ مِنْ مُضِيّ مدةٍ من الزمان عليها تمارِسُ فيها الأحوال، وليس في تحديد المدة دليلٌ.

وذكر علماؤنا في تحديده أقوالاً عديدة؛ منها الخمسة الأعوام والستة والسبعة في ذات الأب، وجعلوه في اليتيمة التي لا أبَ لها ولا وصيَّ عليها عاماً واحداً بعد الدخول، وجعلوه في المولى عليها مؤبّداً حتى يثبتَ رُشْدها.

وتحديدُ الأعوام في ذات الأب عسير، وأعسرُ منه تحديدُ العام في اليتيمة، وأما تمادي الْحَجْر في المولى عليها حتى يتبيَّن رشدها فيخرجها الوصيّ منه أو يخرجها الحكم منه فهو ظاهرُ القرآن، وأما سكوتُ الأب عن ابنته فدليلٌ على إمضائه لفعْلها، فتخرج دون حكم بمرور مدةٍ من الزمان يحصلُ فيه الاختبار؛ وتقديرُه موكولٌ إلى اجتهاد الوليّ، وفي ذلك تفصيل طويل، واختلافٌ كثير موضعُه كتب المسائل.

والمقصود منه أنَّ ذلك كلَّه دخل تحت قوله سبحانه: ﴿ فَإِنْ آنَسْتُمْ فِنْهُمْ رُشْداً ﴾، فتعيَّن اعتبارُ إيناس الرشد؛ ولكن يختلف إيناسه بحسب اختلاف حال الراشد فاعرِفه، وركبه عليه، واجتنب التحكّمَ الذي لا دليلَ عليه.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ فَادْفَعُوا ﴾ :

- دَفْع المال إلى اليتيم يكون بوجهين:
  - أحدهما : إيناس الرشد .
    - والثاني: بلوغ الْحُلم.

سورة النساء الآية (٦)

فإن وُجد أحدُهما دون الآخر لم يَجُزْ تسليمُ المال إليه، كذلك نص الآية؛ وهي روايةُ ابن القاسم وأشهب وابن وهب عن مالك في الآية أنه إذا احتام الغلامُ أو حاضت الجاريةُ ولم يؤْنَس منه الرشد فإنه لا يُدْفَع إليه مالُه، ولا يجوز له فيه بَيْع ولا شراء ولا هِبَة ولا عِتْق حتى يُؤْنَس منه الرشد ، ولو فعل شيئاً من ذلك قبل أن يدفع إليه ماله ثم دفع إليه ماله لم ينفذ عليه شيء منه.

THE سورة النساء الآية (٦)

المسألة السابعة: حقيقة الرشد: فيه ثلاثة أقوال:

27 -

الأول: صلاحُ الدين والدنيا ، والطاعة لله ، وضَبَّط المال ؛ وبه قال الحسن والشافعي . الثاني: إصلاح الدنيا والمعرفة بوجوه أَخْدِ المال والإعطاء والحفظ له عن التبذير ؛ قاله مالك .

الثالث: بلوغ خمس وعشرين سنة؛ قاله أبو حنيفة.

وعوّل الشافعي على أنه لا يُوثَق على دينه فكيف يؤتَمن على ماله، كما أنَّ الفاسق لما لم يوثَقْ على صِدْق ِ مقالته لم تَجُزْ شهادته.

قلنا له: العيان يردُّ هذا، فإنا نشاهد المتهتَّك في المعاصي حافظاً لمالِه، فإنَّ غرض الحِفْظَين مختلف؛ أمَّا غَرَض الدِّين فخوْفُ الله سبحانه، وأما غرَضُ الدنيا فخَوْفُ فواتِ الحوائج والمقاصد وحرمان اللذات التي تُنالُ به؛ ويخالف هذا الفاسق؛ فإنَّ قبولَ الشهادةِ مَرْتبة والفاسق محطوط المنزلة شَرْعاً.

وعوَّل أبو حنيفة على أن مَنْ بلغ خمساً وعشرين سنة صلح أن يكون جَدّاً فيقبح أن يحجر عليه في ماله.

قلنا : هذا ضعيف لأنه إذا كان جداً ولم يكن ذا جدّ فهاذا ينفعه جد النسب وجدًّ البخت فائت؟ وقد قال ابنُ عباس : إنَّ الرجلَ ليبلغ خمساً وعشرين سنة لتنبت لحيته ليشيب وهو ضعيف الأخذ لنفسه ضعيف الإعطاء .

وقد قال الشافعي: رأيت جدّة لها إحدى وعشرون سنة، ولعل ذلك في النساء أقرب منه في الرجال.

المسألة الثامنة:

إذا سُلّم المالُ إليه بوَجْهِ الرشد ، ثم عاد إلى السفَهِ بظهور تبذير وقلة تدبير عاد عليه الْحَجْرُ .

سورة النساء الآية (٦)

وقال أبو حنيفة: لا يعود؛ لأنه بالغّ عاقل بدليل جواز إقرارِه في الحدّ والسصاص. ودليلنا قوله تعالى: **﴿ولا تُوْتُوا السَّفَهَاءَ أموالَكُم التي جعل اللهُ لكُم قِياماً ﴾** [ النساء: ٥ ].

211

وقال: ﴿ فَإِنْ كَانَ الذي عليه الحقُّ سفيهاً أو ضعيفاً أو لا يستطيعُ أَنْ يُمِلَّ هو فليُملِلْ وَلِيَّه بالعَدْل ﴾ [ البقرة: ٢٨٢ ]، ولم يفرِّق بين أن يكون محجوراً سفيهاً أو يطرأ ذلك عليه بعد الإطلاق.

ويعضد هذا ما رُوِي أن عبدالله بن جعفر اشترى ضَيْعَة [ بستين ألفاً <sup>(١١)</sup> ، فقال عثهان: ما يسرني أنها لي بِنَعْلي ، وقال لعليّ : ألا تأخذ على ابن أخيك وتحجر عليه فِعْل كذا . فجاء عليّ إلى عثهان ليحجر عليه ، فقال الزبير : أنا شريكه ، فقال عثهان : كيف أحجر على رجل شريكُه الزبير ، رواه الدارقطنيّ .

فهذان خليفتان قد نظرًا في هذا وعزما على فِعْله لولا ظهورُ السداد بعد ذلك فيه. المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَنْ يَكْبَرُوا ﴾:

إسرافاً: يعني مجاوزةً من أموالكم التي تنبغي لكم إلى ما لا يحلّ لكم من أموالهم. والإسراف: مجاوزة الحد المباح إلى المحظور .

وبدَاراً: يعني مُبادرة أن يكبروا، واستباقاً لمعرفتهم لمصالحهم، واستئثاراً عليهم بأموالهم.

## المسألة العاشرة:

قال علماؤنا: لما لم يكُنْ لهم عَملٌ في أموالهم وقُبِضَت عنها أيديهَم لم يكن لهم فيها قولٌ، ولا نفَذَ لهم فيها عَقْد ولا عَهْد، فلا يجوز فيها بيعُهم ولا نذرُهم؛ لأنَّ العلّة التي لأجلها قُبِضَت أيديهم عنها الصيانةُ لها عن تبذيرهم والحِفْظُ لها إلى وقت معرفتهم وتبصَّرِهم؛ فلو جاز لهم فيها بَيْعٌ أو هبة أو عهد لبطلت فائدةُ المنع لهم عنها، وسقط مقصودُ حِفْظِها عليهم.

(١٩) ما بين المعقوفتين ساقط من أ، حتى هامش (٤٠).

فأما ما كان في أيديهم من زوجة أو أم ولد تمكّنوا منها فكلامُهم نافذٌ فيها، وينفذ طلاق الزوجة وعِتْق أم الولد عليهم؛ لأنهم تمكَّنُوا من ذلك فِعْلاً فينفذ القولُ فيها شرعاً.

THE سورة النساء الآية (٦)

وهذه نكتةٌ بديعة في الحجة لإنفاذِ الطلاق والعِتْق.

المسألة الحادية عشرة:

277

إذا كان الاختبارُ إلى بلوغ النكاح في الحرة، وقلنا: إنه في ذات الأب ستة أو سبعة، وفي اليتيمة ستة فها عَمِلْنا في أثناء الستة أو السبعة محمول على الردّ وما كان من العمل بعده محمول على الجواز.

وقال بعضُ علمائنا : ما عملت في الستة والسبعة محمول على الردّ ، إلاَّ أن يتبين فيه السداد ، وما عملت بعد ذلك محمولٌ على الإمضاء حتى يتبين فيه السفّه .

ولقد وقعت هذه المسألةُ في زماننا في محجورةٍ أرادت نِحْلَة ابنتها بمال لا تُنْكَح إلاَّ به، فقال بعضهم: لا يجوز فعل المحجور، وقلنا نحن: يجوز؛ لأنَّ إيناس الرشد إنما يكونُ بمثل هذا؛ ومَنْ نظر لولده واهتبل به فهو في غاية السداد والرشد له ولنفسه، فوفق الله متولي الحكم يومئذ وأمضى النِّحْلَةَ على ما أفتيناه.

> المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ كَانَ غَنِيّاً فَلْيَسْتَعْفِفْ﴾: اختلف العلماءُ في هذه المسألة على أربعة أقوال:

الأول: أنه لا يأكلُ من مال اليتيم شيئاً بحال، وهذه الرخصة في قوله سبحانه: ﴿ فَلْيَ**أْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ** ﴾ منسوخة بقولـه تعـالى: ﴿ إِنَّ **الَّذِيـنَ يَـأُكُلُـونَ أَمْـوَالَ** الْيَتَامَى ظُلْماً ﴾ [ النساء: ١٠ ] واختاره زَيْد بن أَسْلَم، واحتجَّ به.

الثاني: أنَّ المرادَ به اليتيم، وإذا كان فقيراً أنفق عليه وَالِيه بقَدْر فَقْرُه من مال اليتيم، وإن كان غنياً أنفق عليه بقَدْرِ غِناه، ولم يكن للوليّ فيه شيء.

الثالث: أنَّ المراد به الوليَّ إن كان غنياً عفَّ، وإن كان فقيراً أكل بالمعروف.

سورة النساء الآية (٦) من The prince Ghazi Trust

الرابع: أنَّ المعروف شُرْبُه اللبن وركوبه الظهر غير مُضِرّ بنَسْل ولا ناهكٍ في حَلْب.

قال ابن العربي: أما مَنْ قال: إنه منسوخ فهو بعيدٌ، لا أرضاه؛ لأن الله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَأْكُلْ بِالْمَعْرُوفِ﴾، وهو الجائز الحسن؛ وقال: ﴿ إِن الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً ﴾ فكيف ينسخُ الظلم المعروف؟ بل هو تأكيد له في التجويز؛ لأنه خارجٌ عنه مغايرٌ له؛ وإذا كان المباحُ غيرَ المحظور لم يصحّ دعوى نَسْخٍ فيه؛ وهذا أبْيَنُ من الإطناب.

وأما مَنْ قال: إن المرادَ به اليتيم فلا يصحُّ لوجهين:

أحدهما : أنَّ الخطابَ لا يصلحُ أنْ يكون له؛ لأنه غيرُ مكلف ولا مأمور بشيء من ذلك.

الثاني: أنه إنْ كان غنياً أو فقيراً إنما يأكلُ بالمعروف؛ فسقط هذا .

وأما مَنْ قال: إنّ الولي إن كان غنياً عفّ وإن كان فقيراً أكل فهو قولُ عمر؛ رُوِي عنه أنه قال: إنما أنا في بيت المال كوليِّ اليتيم إن استغنيتُ تركْتُ، وإن احتجْتُ أكَلْتُ؛ وبه أقول.

وأما استثناء اللبن، ومثْلُه التمر، فهو على قول مالك؛ لقول ابن عباس: اشرب غير مضرّ بنَسْل ولا ناهكٍ للحلب؛ ولأنَّ شرب اللبن من الضرع؛ وأكل التمر من الجذوع أمرٌ متعارف بين الْخَلق متسامحٌ فيه.

فإنْ أكَل هل يَقضي؟ اختلف الناس فيه؛ فرُوِي عن عمر أنه قال: إنْ أكلت قضيت. واختلف في ذلك قول عكرمة؛ وهو قول عبيدة السلماني وأبي العالية، وهو أحَدُ قولي ابن عباس.

فأمًا من نَفَى القضاءَ فاحتجَ بأنَّ الأكْلَ له، كما أنَّ النظرَ عليه؛ فجرى مَجْرَى الأجرة.

وأما مَنْ يرى القضاء فاحتجَّ بقوله سبحانه: ﴿ وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعْفِفْ ﴾

فمنع منه، فإنْ فعل قضى. ومَن كان فقيراً فليأكل بالمعروف، أي بقَدْر الحاجة، ويقضي كما يقضي المضطر إلى المال في المخمصة.

FHE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT 272

سورة النساء الآبة (٦)

قال عبيدة السلماني، في قول الله سبحانه: ﴿ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ ﴾: ذلك دليلٌ على وجوبِ القضاء على مَنْ أكلَ.

المعنى: فإذا ردَدْتُم ما أكلْتُم فأَشهِدوا إذا غرمتم، وسيأتي الكلام على هذا إن شاء الله

والصحيح أنه لا يَقْضِي؛ لأنَّ النظرَ له؛ فيتعيَّن به الأكْلُ بالمعروف، والمعروفُ هو حقُّ النظر؛ وقد قال أبو حنيفة: يقارِضُ في مال اليتيم ويأكل حظَّه من الربح، فكذلك يأخذُ من صميم المال بمقدار النَّظَرَ؛ هذا إذا كان فقيراً؛ أما إذا كان غنياً فلا يأخذُ شيئاً؛ لأن الله سبحانه أمره بالعِفَّة والكفّ عنه.

فإنْ قيل: فقولُ عمر: «أنا كوليَّ اليتيم إن استغنيت تركت» أليس يجوز للغنيّ الأكْلُ من بيت المال؟ كذلك يجوزُ للوصيّ إن كان غنياً الأكلُ من مال اليتيم؟ قلنا عنه جوابان:

أحدهما : أنَّ قولَ عمر : « أنا كوليٍّ اليتيم إنْ استغنيت…» دليلٌ على أنَّ الخليفةَ ليس كالوصيّ، ولكنَّ عمر بوَرَعِه جعل نفسه كالوصيّ.

الثاني: أنَّ الذي يأكلُه الخلفاء والولاة والفقهاء ليس بأُجْرَة، وإنما هو حقَّ جعله الله لهم لنازلهم ومُنْتابِهم؛ وإلا فالذي يفعلونه فَرْضٌ عليهم، فكيف تجب الأُجْرَة لهم؛ وهو فَرْضٌ عليهم، والفرضيةُ تنفي الأجرة، لا سيا إذا كان عملاً غير معيّن كعمل الخلفاء والقُضاة والْمُفْتين والسعاة والمعلّمين، والله أعلم.

المسألة الثالثة عشرة: مَنْ هو المخاطب بهذا كله؟:

قال علماؤنا : كان الأيتامُ في ذلك الزمان على قسمين :

[ الأول ] <sup>(٢٠)</sup> : يتيم معهود به ، كقول سعد : هو ابنُ أخي عُهِد إليّ فيه .

(٢٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. وأضيف لاستقامة المعنى.

THE PRINCE GHAZI TRUST (٦) المسلحة FOR QURANIC THOUGHT.

210

الثاني: مكفول بقرابة أو جوار .

وعند المالكية أنَّ الكافلَ له ناظر كما لو وصى إليه الأب، إلاَّ أنَّ الكافلَ ناظر في حفْظ الموجود، والمعهود إليه قائم مقام الأب في التصرف المطلق؛ فإن كان اليتيم عريّاً عن كافل ووصيّ فالمخاطبُ وليَّ الأولياء، وهو السلطان؛ فهو وليَّ مَنْ لا وليَّ له، وهو وليٍّ على الأولياء، فصار تقديرُ الآية: يا مَنْ إليه يتيم بكفالة أو عهد أو ولاية عامة، افعَلْ كذا.

المسألة الرابعة عشرة:

قال علماؤنا : في قوله تعالى : **﴿ وَابْتَلُوا الْيَتَامَى﴾** دليلٌ على أنَّ للوصيِّ والكافل أنْ يحفظَ الصبيِّ في بدنه وماله؛ إذ لا يصحُّ الابتلاءُ إلا بذلك، فالمالُ يحفظه بضبطه والبدن يحفظه بأدبه.

وروي أنَّ رجلاً قال للنبي ﷺ : إنَّ في حِجْرِي يتياً أآكلُ من ماله؟

قال: « نعم، غیر متأثَّل مالاً ولا واق مالك بماله » . قال: یا رسول الله، أفَأَضْرِبُه؟ قال: « ما كنتَ ضارباً منه ولدَك » <sup>(۲۱)</sup> .

وهذا وإن لم يئبت مسنداً فليس يجد عنه أحدٌ مُلْتَحداً؛ لأنَّ المقصودَ الإصلاح، وإصلاح البدن أوْكَد من إصلاح المال؛ والدليلُ عليه أنه يعلِّمه الصلاةَ، ويضربه عليها، ويكفّه عن الحرام بالكَهر والقهر.

المسألة الخامسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ فَأَشْهِدُوا عَلَيْهِمْ ﴾:

قال علماؤنا : أمر الله تعالى بالإشهاد تنبيهاً على التحصين وإرشاداً إلى نكتة بديعة ؛ وهي أنَّ كلَّ مال قُبض على وَجْهِ الأمانة بإشهاد لا يُبْرَأُ منه إلا بإشهاد على دفعه ؛ لقوله تعالى : ﴿ **فأَشْهِدُوا عليهم ﴾ ،** وهو عنده أمانة ، فلو ضاع قُبِلَ قولُه ، فإذا قال دفعْتُ لم يقبل إلا بالإشهاد ؛ لأنَّ الضياع لا يمكنه إقامةُ البينة عليه وقت ضياعه ، فلا

(٢١) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٢٨٥/٦ . وتفسير القرطبي ٤٥/٥ . وتفسير ابن كثير ١٨٩/٢).

يكلَّف ما لا سبيلَ إليه؛ والبينةُ يقدر أن يقيمَها حالَ الدفع فتفريطُه فيها موجبٌ عليه الضمان.

THOUGH

FOR.QUE سورة النساء الآية (٧)

وقال علماؤنا في الوديعة مثله، وهي عندنا محمولة ونظيرةٌ له. وخالف في ذلك أبو حنيفة والشافعي وقالا : إنها أمانة؛ فكان القولُ قوله. قلنا : لو رضي أمانته بالردّ ما كتب عليه الشهادة بالعقد.

# الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ مَمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴾ [ الآية: ٧ ]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

217

قال قتادة: كان أهلُ الجاهلية يمنعون النساءَ الميراث ويخصُّون به الرجالَ، حتى كان الرجلُ منهم إذا مات وترك ذريَّة ضِعافاً وقرابةً كباراً استبدَّ بالمال القرابةُ الكبار .

وقد روي أن رجلاً من الأنصار مات وترك ولداً أصاغِرَ وأخاً كبيراً، فاستبدَّ بماله، فرُفع أمرُه إلى النبي ﷺ، فقال له العم: يــا رسول الله، إنَّ الولدَ صغير لا يركب ولا يكسب، فنزلت الآية <sup>(٢٢)</sup>.

وكان هذا من الجاهلية تصرفاً بجَهْل عظيم؛ فإن الورثة الصغار الضعاف كانوا أحقَّ بالمال من القوي، فعكسوا الْحُكْم وأبطلوا الحِكْمة؛ فضلُّوا بأهوائهم وأخطأوا في آرائهم.

المسألة الثانية : في هذه الآية ثلاث فوائد :

إحداها : بيان علَّةِ الميراث، وهي القرابة. الثاني : عموم القرابة كيفها تصرَّفت من قُرْب أو بُعْد .

(٢٢) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٨٢).

سورة النساء الآية (٧)

الثالث: إجمال النصيب المفروض؛ فبيَّـن اللهُ سبحـانـه وتعـالى في آيـة المواريـث خصوصَ القرابةِ ومقدارَ النصيب، وكان نزولُ هذه الآية توطئةً للحكم وإبطالاً لذلك الرأي الفاسد، حتى وقع البيانُ الشافي بعد ذلك على سيرة اللهِ وسُنته في إبطال آرائهم وسنَّتهم.

Riteri O

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

٤٣٧

المسألة الثالثة: قوله سبحانه وتعالى: ﴿ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرَ نَصِيباً مَفْرُوضاً ﴾:

كان أشياخُنا قد اختلفوا عن مالك في قِسْمةِ المتروك على الفرائض إذا كان فيه تغييرٌ عن حاله كالحهام وبدء الزيتون والدار التي تبطل منافعها بإبراز أقلِّ السهام منها ؛ فكان ابن كنانة يرى ذلك ؛ لقوله تعالى : ﴿ مما قُلَّ منه أو كُثُر نصيباً مفروضاً ﴾ ؛ وكان ابن القاسم يروي عنه أنَّ ذلك لا يجوز ؛ لما فيه من المضارّة ؛ وقد نفى الله سبحانه وتعالى المضارة بقوله سبحانه : ﴿ غير مُضَارً ﴾ [ النساء : ١٢ ] . وأكّد النبي يُؤْلِنَهِ ذلك بقوله : « لا ضَرَرَ ولا ضِرَارَ » <sup>(٢٢)</sup>.

وهذا بعيد؛ فإنه ليس في الآية تعرَّضٌ للقسمة؛ وإنما اقتضت الآيةُ وجوب الحظّ والنصيب في التركة قليلاً كان أو كثيراً؛ فقال سبحانه وتعالى: ﴿ لِلرِّجَال نَصِيبٌ مِمَّا تَرَكَ الْوَالدَان وَالأَقْرَبُونَ﴾، وهذا ظاهرٌ جدّاً؛ فأما إبراز ذلك النصيب فإنما يؤخذ من دليل آخر؛ وذلك أنَّ الوارث يقول: قد وجب لي نصيبٌ بقَوْل الله سبحانه فمكَّنوني منه. فيقول له شريكه: أمَّا تمكينكَ على الاختصاص فلا يكن؛ لأنه يؤدِّي إلى ضرر بيني وبينك من إفسادِ المال وتغيير الهيئة وتنقيص القيمة، فيقع الترجيح.

(٣٣) انظر: (سنن ابن ماجه ٣٣٤٠، ٣٣٤١، ومسند أحمد بن حنبل ٣١٣/١. والسنن الكبرى، للبيهقي ٦٩/٦، ٧٠، ٤٥٧، ١٣/١٠. والمستدرك ٥٨/٢. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٨/١، ٣٠٢/١١، ومجمع الزوائد ١١٠/٢. وسنن الدارقطني ٣٧٧، ٢٢٧/٤، ٢٢٢، وبدائع المن، للساعاتي ١٣٣٠. ومسند الشافعي ٢٢٤. وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ٣٤٣. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٢٠/١٠. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٥/١٣. وإرواء الغليل ٤٠/٨٠، ٢١٤، ٦٧/٦، ٢٢٠/٢، وحلية الأولياء ٢٩/٩. وتاريخ أصبهان ٢١٤١، وكشف الخما للهروي ٢٢٢، (٧٧). 
> والأظهرُ سقوطُ القسمة فيما يُبطل المنفعة ويُنقص القيمة . الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ أُولُو الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينُ فَارْزُقُوهُمْ مِنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلاً مَعْرُوفاً ﴾ [ الآية: ٨ ].

في هذه الآية ثلاثة أقوال:

الأول: أنها منسوخة؛ قاله سعيد وقتادة، وهو أحدُ قولي ابن عباس.

الثاني: أنها محكمة، والمعنى فيها الإرضاخ للقرابة الذين لا يرثون إذا كان المالُ وافراً، والإعتَذارُ إليهم إنْ كان المالُ قليلاً، ويكون هذا على هذا الترتيب بياناً لتخصيص قوله تعالى: ﴿ **للرجال نصيبٌ ﴾**؛ [ النساء: ٧ ]؛ وأنه في بعض الورثةِ غيرُ معيَّن؛ فيكون تخصيصاً غَيْرَ معيَّن، ثم يتعيَّن في آية المواريث.

وهذا ترتيبٌ بديع؛ لأنه عمومٌ ثم تخصيصٌ ثم تعيين.

الثالث: أنها نازلة في الوصية، يُوصِي الميتُ لهؤلاء على اختلافٍ في نَقْل الوصية لا معنى لها <sup>(٢٢)</sup>.

وأكثر أقوال المفسرين أضغاث (٢٥) وآثار ضعاف.

والصحيحُ أنها مبيَّنةٌ استحقاقَ الورثةِ لنصيبهم، واستحبابَ المشاركةِ لمن لا نصيب له منهم بأن يُسهِمَ لهم من التركة ويذكر لهم من القول ما يوُُنِسهم وتطيبُ به نفوسهم. وهذا محمول على الندب من وجهين:

أحدهما : أنه لو كان فرضاً لكان ذلك استحقاقاً في التركة ومشاركةً في الميراث لأحد الجهتين معلوم وللآخر مجهول؛ وذلك مناقضٌ للحكمة وإفسادٌ لوَجْه التكليف.

- (٢٤) في ب: لا معين له. تحريف.
- (٢٥) أضغاث: الرؤيا التي لا يصلح تأويلها لاختلاطها . والضغث: الحلم الذي لا تأويل له ولا خبر فيه. وضغث الحديث: خلطه . انظر: (لسان العرب، لابن منظور ٢٥٩٠).

▝▝▔▋▓▔▋፼₩▓₺⋥⋬⋵⋥₽₥₡₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽₽

الثاني: أن المقصود من ذلك الصلة، ولو كان فرضاً يستحقونه لتنازعوا منازعة القطيعة.

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافاً خافُوا عَلَيْهِمْ فَلْيَتَّقُوا اللهَ وَلْيَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً﴾ [الآية: ٩].

اختلف علماؤنا فيها على أربعة أقوال:

الأول: أنه نَهْيٌ لمن حضر عند الموت عن الترغيب له بالوصية حتى يخرجَ إلى الإسراف المضِرّ بالورثة.

> الثاني: أنه نَهْيٌ للميت عن الإعطاء في الوصية للمساكين والضعفاء. النالية أنه نَهْ سَلميت عن الإعطاء في الوصية للمساكين والضعفاء.

الثالث: أنه نَهْيٌ لمن حضر عند الميت عن ترغيبه في الزيادة على الثلث.

الرابع: أنَّ الآية راجعةٌ إلى ما سبق مِنْ ذكر اليتامى وأموالهم وأوليائهم، فذكروا بالنظر في مصلحتهم والعمل بما كان يرضيهم أن يُعْمَل مع ذرياتهم الضعفاء وورثتهم.

والصحيح أنَّ الآية عامَّةٌ في كل ضَرَرٍ يعودُ عليهم بأي وجهٍ كان على ذريَّةِ المتكلم، فلا يقولُ إلا ما يريد أن يُقال فيه وله.

## الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللهُ في أَوْلاَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الأُنْثَيَيْنِ ؛ فَإِنْ كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ آثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِنْ كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا النِّصْفُ وَلأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ مِمَّا تَرَكَ إِنْ كانَ لَهُ وَلَدٌ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَهُ أَبَوَاهُ فَلأُمَّهِ الثَّلُث، فَإِنْ كانَ لَهُ إخْوَةٌ فَلأُمَّهِ السَّدُسُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِهَا أَوْ دَيْن آبَاؤِكُمْ وَأَبْنَاؤِكُمْ لا تَدْرُونَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً فَوِيضَةً مِنَ اللهِ إِنَّ اللهَ كانَ عَلَيهًا

اعلموا - علّمكم الله - أنَّ هذه الآية ركْنٌ من أركان الدين، وعُمّدة من عُمُد

الأحكام، وأمَّ من أمهات الآيات: فإنَّ الفرائضَ عظيمةُ القَدْر حتى أنها ثلث العلم، وقد قال ﷺ : « العلم ثلاث: آية محكمة، أو سنَّة قائمة، أو فريضة عادلة » <sup>(٢٦)</sup>.

٤٣٠

بورة النساء الآية (١١)

وكان جلَّ علماء الصحابة وعظم مناظرتهم، ولكنَّ الخلق ضيَّعوه، وانتقلوا منه إلى الإجارات والسلَم والبيوع الفاسدة والتدليس، إمَّا لدِين ناقص، أو عِلْم قاصر، أو غَرَضٍ في طلب الدنيا ظاهر، وربَّك يعلَمُ ما تُكِنُّ صدورُهم وما يُعْلِنون. ولو لم يكن من فضل الفرائض والكلام عليها إلا أنها تَبْهَت منكري القياس وتُخْزِي مُبْطلي النظر في إلحاق النظير بالنظير، فإنَّ عامَةَ مسائلها إنما هي مبنيةٌ على ذلك؛ إذ النصوص لم تستَوْف فيها، ولا أحـاطت بنوازلها، وسترى ذلك فيها إن شاء الله.

وقد روى مطرِّف عن مالك قال: قال عبدالله بن مسعود: مَنْ لم يتعلَّم الفرائضَ والحجَّ والطلاق فَبِم يَفْضُل أهل البادية؟

وقال وهب، عن مالك: كنتُ أسمعُ ربيعة يقول: مَن تعلَّم الفرائضَ من غير علْم بها من القرآن ما أسْرَعَ ما يَنْساها. قال مالك: وصدق. وقد أطَلْنا فيها النفَس في مسائل الخلاف؛ فأما الآن فإنا نُشير إلى نكت تتعلَّقُ بألفاظ الكتاب، وفيها ست عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في المخاطب بها، وعلى مَنْ يعودُ الضمير ؟:

وبيانُه أنَّ الخطابَ عامٌّ في الموتى الموروثين، والخلفاءِ الحاكمين، وجميع المسلمين؛ أما تناولُها للموتى فليَعْلَمُوا المستحقّينَ لميراثهم بعدهم فلا يخالفوه بعَقْد ولا عَهْد؛ وفي ذلك آثارٌ كثيرة عن النبي ﷺ أمهاتها ثلاثة أحاديث:

الحديث الأول: حديث سَعْد في الصحيح: عادني رسولُ الله عَيَّالِلَهُ عامَ حجَّةِ الوداع في مرض اشتدّ بي، فقلتُ: يا رسولَ الله؛ أنا ذو مال ولا يرثني إلاّ ابنةٌ لي؛ أفأتصدَقُ بمالي كله؟ قال: «لا ». قلت: فالثلثان؟ قال: «لا ». قلت: فالشَّطر؟ قال:

(٢٦) انظر : (شرح السنة ، للبغوي ٢٩١/١ . ومشكاة المصابيح ، للتبريزي ٢٣٩ ).

« لا » . الثلث ، والثلث كثير ؛ إنك إنْ تَذَرْ ورثتَك أغنياءَ خيرٌ من أن تَذَرهم عالةً يتكفَّفُون الناس » <sup>(٢٧)</sup> .

231

سورة النساء الآية (١١) ....

الثاني: ما ثبت في الصحيح، قال أبو هريرة: قال رسول الله ﷺ ۔ وقد سُئِل: أيَّ الصدَقَةِ أفضلُ؟ قال: « أن تصدَّقَ وأنتَ صحيحٌ شَحيح، تأمُلُ الغِنَى وتَخْشَى الفَقْرَ، ولا تُمْهل حتى إذا بلغَتِ الحلقوم قلتَ: لفلانٍ كذا، ولفلان كذا، وقد كان لفلان كذا» (٢٨).

الثالث: ما روَى مالك، عن عائشة أنَّ أبا بكر الصديق قال لها في مرض موته: « إني كنتُ نحَلْتُكِ جادَّ عِشْرِين وَسْقاً من تمر، فلو كنت حددته <sup>(٢٩)</sup> لكـان لك، وإنما هو اليوم مالُ الوارث» <sup>(٣٠)</sup>.

فبيَّن الله سبحانه أنَّ المرءَ أحقُّ بماله في حياته، فإذا وُجد أحدُ سببي زواله \_ وهو المرَض \_ قبل وجود الثاني، وهو الموت \_ مُنع من ثلثي ماله، وحُجرَ عليه تفويته لتعلَّق حقِّ الوارثِ به، فعهد الله سبحانه بذلك إليه، ووصَّى به ليعلَّمه فيعمل به؛ ووجوبُ الحكم المعلّق على سببين بأحد سببيه ثابتٌ معلوم في الفقه؛ لجوازِ إخراج

- (٢٧) انظر: (صحيح البخاري ٣/٤، ٥٧/٥، ٢٢٥، ٢٢٥، ١٥٥/١، ٩٩/٨. وصحيح مسلم، حديث ٥ من الوصية. وسنن النسائي ٢٤٢/٦، ٢٤٣، ومسند أحد بن حنبل ١٧٣/١. والسنن الكبرى، للبيهقي ٦/٨٦، ٢٦٩، ٢٦٧/٧ وفتح الباري ٥/٣٦٣. وإرواء الغليل ١٦٦/٣. والتمهيد، لابن عبد البر ٩٩١/٨. وسنن سعيد بن منصور ٣٣٠. وطبقات ابن سعد ١٠٢/١/٣. وتفسير ابن كثير ١٩٤/٢، ٢٩٤/٢، والدر المنثور، للسيوطي ١٢٨/٢).
- (٢٨) انظر: (صحيح البخاري ١٣٧/٢ . وصحيح مسلم، حديث ٩٣ ، ٩٣ من كتاب الزكاة. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٠/٢ . وسنن ابن ماجه ٢٧٧٦ . وسنن النسائي ١٨/٥ ، ٢٣٧/٦ . وسنن أبي داود ٢٨٦٥ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٣١/٢ ، ٤١٥ ، ٤١٧ . وفتح الباري ٢٧١/١١ . والأدب المفرد، للبخاري ٧٧٨ . وتفسير القرطبي ٢٧١/٢ . وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ١٦٨/٤ .
   وصحيح ابن خزيمة ٢٤٥٤ . وشرح السنة، للبغوي ٢٧٢/٦ . وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٢٠/١ .
   والترغيب والترهيب ٢٢٩/٤ .
  - (۲۹) في ب: حزتيه.
    - (۳۰) 🛛 سبق تخریجه 🤇

الكفَّارةِ بعد اليمين، وقبل الحنث، وبعد الخروج، وقبل الموت في القتل، وكذلك صحَّ سقوطُ الشفْعَة بوجود الاشتراك في المال قبل البيع.

سورة النساء الآية (١١)

وأما تناوله للخلفاء الحاكمين فليقضوا به على مَنْ نازع في ذلك من المتخاصمين.

وأما تناوُله لكافَّةِ المسلمين فليكونوا به عالمين، ولِمَنْ جهله مبيّنين، وعلى مَنْ خالفه منكرين؛ وهذا فَرْضٌ يعمُّ الخلـق أجمعين، وهـو فـنٌّ غـريـب مـن تنـاول الخطـاب للمخاطبين، فافهموه واعملوا به وحافِظُوا عليه واحفظوه، والله المستعان.

المسألة الثانية: في سبب نزوها:

وفي ذلك ثلاثة أقوال:

237

الأول: أنَّ أهل الجاهلية كانوا لا يورَّثون الضعفاءَ من الغلمان ولا الجواري، فأنزل الله تعالى ذلك، وبيَّن حُكْمَه وردَّ قولهم <sup>(٢١)</sup> .

الثاني: قال ابن عباس: كان الميراث للولد، وكانت الوصية للوالدين والأقرباء؛ فردَّ الله ذلك وبيَّن المواريث، رواه في الصحيح. <sup>(٣٢)</sup>.

الثالث: أنَّ عبد الله بن محمد بن عقيل، وهو مقارب الحديث عندهم، رَوَى عن جابر بن عبد الله قال: خرجنا مع النبي عَلَيْتَ حتى جئنا امراةً من الأنصار في الأسواق، وهي جدة خارجة بن زيد بن ثابت، فزرناها ذلك اليوم، فعرشت لنا صوراً فقعدنا تحته، وذبحت لنا شاة وعلَّقت لنا قرْبة، فبينا نحن نتحدَّث إذ قال رسول الله عَلَيْتَ : « الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا أبو بكر الصديق فتحدثنا، ثم قال لنا : « الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : « الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : « الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : « الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : و الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : و الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : و الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : و الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فطلع علينا مر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : و الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، فعلي علينا عمر بن الخطاب فتحدثنا، فقال : و الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة »، قال : فرأيته يطأطى رأسة من سعف الصور يقول : و و الآن يأتيكم رجلٌ من أهل الجنة ». قال : فرأيته يطأمل رأسة من معف الصور يقول : و الله م إن شئت جعلته عليَّ بن أبي طالب، فجاء حتى دخل علينا، فهنيئاً لهم بما قال رسول الله يُؤليكُ فيهم، فجاءت المرأة بطعامها فتغدينا، ثم قام رسول الله يُؤليكُ لصلاة الظهر ، فتُمنا معه ما توضاً ولا أحد منا، غير أنَّ رسول الله يَؤليكُ أخذ بكفًه جرعاً من

( ٣١ ، ٣٢ ) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٨٦ ).

الماء فَتَمَضْمَضَ بهنَّ من غَمَر الطعام؛ فجاءت المرأة بابنتين لها إلى رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله؛ هاتان بنتا سعد بن الربيع قُتِل معك يوم أحُد، وقد استفاء عمَّها مالَها وميراثَها كلّه، فلم يدَعْ لها مالاً إلاّ أخَذَه؛ فما ترى يا رسول الله؟ فوالله لا تُنْكحان أبداً إلاَّ ولها مال.

5.88

قال رسول الله يَتَلِيَّكُمِ : « يَقْضِي اللهُ في ذلك »، فنـزلت : ﴿ **يُـوصِيكُـمُ اللهُ في** أَ**وْلادِكُمْ ... ﴾** الآية، فقال رسول الله يَتَلِيَّكُم : . « ادْعُ لي المرأةَ وصاحبَها »، فقال لعمهها : « أعطهها الثلثين، وأعطِ أمّهها الثمن، ولك الباقي ». فقال محمد بن عبدالله بن محمد بن عطاء مقارب الحديث، قال الإمام أبو بكر : هو مقبول لهذا الإسناد <sup>(٢٢)</sup>.

الثالث: ما روَى البخاري عن جابر قلت: يا رسولَ الله؛ ما ترى أنْ أصنَع في مالي؟ فنزلت: **﴿يُوصِيكُمُ اللهُ في أَوْلاَدِكُمْ ﴾** <sup>(٢٤)</sup> , رَدِّ لكل عمل من تلك الأعمال وإبطالٌ لجميع الأقوال المتقدمة، إلا أنّ في حديث جابر الأول فائدة؛ وهو أنّ ما كانت الجاهلية تفعلُ في صدْرِ الإسلام لم يكن شَرْعاً مسكوتاً عنه <sup>(٢٥)</sup> ؛ مقرّاً عليه ؛ لأنه لو كان شَرْعاً مقراً عليه لما حَكَم النبي عليه السلام على عمِّ الصبيتين بِردِّ ما أَخَذَ من مالها ؛ لأنّ الأحكام إذا مضَتْ وجاء النسخ بعدها إنما تؤثّر في المستقبل، ولا ينقضُ به ما تقدّم، وإنما كانت ظلامة وقعت ، أمّا أنّ الذي وقعت الوصيةُ<sup>(٢٠)</sup> به للوالدين والأقربين فأخرجت عنها أهل المواريث .

المسألة الثالثة : قوله : ﴿ فِي أَوْلاَدِ كُمْ ﴾ :

يتناولُ كلَّ ولد كان موجوداً من صُلْب الرجل دُنْياً أو بعيداً ؛ قال الله تعالى : ﴿ **يا** بني آدم﴾ . وقال النبيُّ ﷺ : « أنا سيدُ وَلَدِ آدَم » <sup>(٢٧)</sup> . وقال تعالى : ﴿ **ولكم نِصْفُ** 

- (٣٣) انظر: (لسان الميزان، لابن حجر ٢٨/٤ . وميزان الاعتدال ٥٠٨٥).
  - (٣٤) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٨٣).
    - (٣٥) في ب: مسكوتاً عليه.
    - (٣٦) في ب: الذي رفعت الوصية به.
- (٣٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣ من الفضائل. وسنن الترمذي ٣١٤٨، ٣٦١٥. وسنن أبي داود ٤٦٧٣ . والمستدرك ٢/٤/٣، ٣/١٢٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢/١١/١، ٣/٣. والشفا،

THE PR ورة النساء الآية (١١)

**ما ترك أزواجُكم إنْ لم يكن لَهُنَّ ولد ﴾** [ النساء : ١٢ ]؛ فدخل فيه كلُّ من كان لصُلْب الميت دنيا أو بعيداً .

HAZI TRU

232

ويقال بنو تميم؛ فيعم الجميع؛ فمن علمائنا مَن قال: ذلك حقيقة في الأدنين مجاز في الأبعدين. ومنهم من قال: هو حقيقةٌ في الجميع؛ لأنه من التولد، فإنْ كان الصحيحُ أن ذلك حقيقةٌ في الجميع فقد غلب مجازُ الاستعمال في إطلاقه على الأعيان في الأدنين على تلك الحقيقة.

والصحيح عندي أنه مجازٌ في البعداء بدليل أنه ينفى عنه؛ فيقال ليس بولد، ولو كان حقيقة لما ساغَ نَفيه، ألا ترى أنه يسمي ولد الولد ولداً، ولا يسمي به ولد الأعيان، وكيفما دارت الحالُ فقد اجتمعت الأمةُ هاهنا على أنه ينطلِقُ على الجميع.

وقد قال مالك: لو حبس رجلٌ على ولده لانتقل إلى أبنائهم، ولو قال صدقة فاختلَف قولُ علمائنا ؛ هل تُنقَل إلى أولاد الأولاد على قولين ، وكذلك في الوصية .

واتفقوا على أنه لو حلف لا ولدَ له وله حفَدة لم يحنث. وإنما اختلف ذلك في أقوال المخلوقين في هذه المسائل لوجهين :

أحدهما : أنَّ الناسَ اختلفوا في عموم كلام المخلوقين هل يُحْمَل على العموم كما يُحمل كلامُ الباري؟ فإذا قلنا بذلك فيه (٣٨) على قولين: أحدهما أنه لا يُحْمَل كلامُ الناس على العموم بحالٍ ، وإن حُمل كلام الله سبحانه عليه.

الثاني: أن كلامَ الناس يرتبطُ بالأغراض والمقاصد، والمقصودُ من الْحَبْس التعقيب، فدخل فيه وَلَدُ الولد، والمقصود من الصدقة التمليك؛ فدخل فيه الأدنى خاصة ولم يدخل فيه من بَعُد إلاّ بدليل.

للقاضي عياض ١/٣٩٩. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٧٤١ ، ٥٧٦١. وشرح السنة، للبغوي ٢٠٤/١٣. وتفسير القرطبي ٢٦٢/٣، ٨٤/٤، ٥٦١/٥، ٤٩/١٠، ٣١٠، ٥١/٥. ومناهل الضعف، للسيوطي ٣٢. والترغيب والترهيب ٤٤٢/٤ . وموارد الظرآن، للهيثمي ٢١٢٧. ودلائل النبوة، لأبي نعيم ١٣/١ . ودلائل النبوة، للبيهقي ٤٩٥/٥ ). كذا في الأصول. ( 37) والذي يحقِّقُ ذلك أنه قال بعده: ﴿ **ولأَبَوَيْهِ لِكُلِّ واحدٍ منها السَّدُسُ ﴾، ف**دخل فيه آباءُ الآباء، وكذلك يدخل فيه أولاد الأولاد . المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأُنْثَيَيْنِ ﴾:

IC THOUGHT

540

هذا القول يفيدُ أنَّ الذكر إذا اجتمع مع الأنثى أخذ مثلي ما تأخذُه الأنثى، وأخذت هي نصفَ ما يأخذُ الذكر؛ وليس هذا بنصَّ على الإحاطة بجميع المال، ولكنه تنبية قويّ؛ لأنه لولا أنهم يحيطون بجميع المال إذا انفردوا لما كان بياناً لسَهم واحد منهم، فاقتضى الاضطرارُ إلى بيان سهامهم الإحاطة بجميع المال إذا انفردواً؛ فإذا انضاف إليهم غيرُهم من ذوي السهام فأخَذَ سهْمَه كان الباقي أيضاً معلوماً؛ فيتعيَّن سَهْمُ كل واحد منهم فيه، ووجب حَمْل هذا القول على العموم، إلا أنه خَصَّ منه العمومُ والبيانُ بعد ذلك على أصله.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فِي أَوْلاَدِ كُمْ ﴾:

سورة النساء الآبة (١١)

عامٍّ في الأعلى منهم والأسفل؛ فإن استوَوْا في الرتبة أخذوه بهذه القسمة، وإن تفاوتوا فكان بعضهم أعْلى من بعض حجَب الأعلى الأسفل؛ لأن الأعلى يقول: أنا ابنُ الميت، والأسفل يقول: أنا ابن ابن الميت، فلما استفلتْ درجته انقطعت حُجَّتُه؛ لأن الذي يدْلي به يقطع به، فإنْ كان الولدُ الأعلى ذكَراً سقط الأسفل، وإنْ كان الولدُ الأعلى أنثى أخذت الأنثى حقَّها، وبقي الباقي لولد الولد إن كان ذكراً، وإن كان ولد الولد أنثى أعطيت العُلْيا النصف، وأُعطيت السفلى السدس تكملةَ الثلثين؛ لأنّا نقدرهما بنتين متفاوتتين في الرتبة، فاشتركتا في الثلث بحكم البنتية، وتفاوتتا في القسمة بتفاوت الدرجة؛ وبهذه الحكمة جاءت السنَّةُ.

وإن كان الولدُ الأعلى بنتين أخذَتا الثلثين، فإن كان الولدُ الأسفل أنثى لم يكن لها شيء إلاّ أن يكونَ بإزائها أو أسفل منها ذَكَر فإنها تأخذُ معه ما بقي للذكر مثل حظَّ الأنثيين بإجماع الصحابة، إلا ما يُرْوَى عن ابن مسعود أنه قال: « إنْ كان الذكرُ من ولد الولد بإزائها ردّ عليها، وإن كان أسفلَ منها لم يردّ عليها شيئاً »، مراعياً في ذلك (۱۱) الاسلام الآية (۱۱) HE PRINCE GHAZI TRUST (الساء الآية (۱۱) FOR QURANIC THOUGHT

ظاهر قوله تعالى: ﴿ **فَإِنْ كُنَّ نِساءً فَوْقَ انْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ ﴾، فلم يجعل للبنات وإنْ كثرن شيئاً إلا الثلثين؛ وهذا ساقط، فإنّ الموضعَ الذي قضينا فيه باشتراك بنت الابن مع ابن أخيها واشتراك ابن الابن مع عمته ليس حكماً بالسهم الذي اقتضاه قوله تعالى: ﴿ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ ﴾، وإنما هو قضالا بالتعصيب.** 

والدليلُ عليه اشتراكُها معه إذا كانتا بإزائه، وإنْ كان ذلك زيادة على الثلثين، وهذا قاطعٌ جداً.

ولو قال قائل: إنه لو وازَاها ما ردَّ عليها، ولا شاركتْه مراعاةً لهذا الظاهر لقيل له: لا حجَّةَ لك في هذا الظاهر؛ لأنَّ هذا حقٌّ أُخِذَ بالسهم، وهذا حقٌّ أُخِذَ بالتعصيب؛ وما يؤخذُ بالتعصيب يجوز أن يزيد على الثلثين بخلاف السهم المفروض المعين؛ ألا ترى أنّ رجلاً لو ترك عشر بنات وابناً واحداً، لأخذت البنات أكثر من الثلثين، ولكن ذلك لما كان بالتعصيب لم يقدح في الذي يجب بالسهم؛ وفي ذلك تفصيلٌ طويلٌ بيانُه في الفرائض.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ كُنَّ نِساءً فَوْقَ اثْنَتَيْنَ ﴾:

وهي معضلة عظيمة؛ فإنه تعالى لو قال: فإن كنَّ اثنتين فما فوقهما فلهن ثُلثا ما ترك لانْقَطع النزاع، فلما جاء القولُ هكذا مشكِلاً وبين حُكْم الواحدة بالنصف وحُكْمَ ما زاد على الاثنتين بالثلثين، وسكت عن حُكْم البنتين أشكلت الحالُ، فرُوي عن ابن عباس أنه قال: تُعْطَى البناتُ النصف، كما تُعْطَى الواحدة؛ إلحاقاً للبنتين بالواحدة من طريق النظر؛ لأنَّ الأصلَ عدمُ الزيادة على النصف، وأن ذلك لما زاد على البنتين فتختص الزيادة بتلك الحال.

الجواب: أنَّ اللهَ سبحانه وتعالى لو كان مبيِّناً حالَ البنتين بيانَه لحال الواحدة وما فوق البنتين لكان ذلك قاطعاً، ولكنه ساق الأمرَ مساقَ الإشكال؛ لتتبيَّنَ درجةُ العالمين، وترتفعَ منزلةُ المجتهدين في أي المرتبتين [ في ] <sup>(٣٩)</sup> إلحاق البنتين أحق؟

(٣٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

237

٤٣٧ ....

وإلحاقها بما فوق الاثنتين أولى من ستة أوجه:

الأول: أنَّ اللهَ سبحانه وتعالى لما قال: ﴿ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظَّ الأُنْثَيَيْنِ ﴾ نبَّه على أنه إذا وجب لها مع أخيها الثلث فأَوْلَى وأَحْرَى أن يجبَ لها ذلك مع أختها .

الثاني: أنه رُوي عن ابن مسعود عن النبي ﷺ في الصحيح: أنه قضى في بنتٍ وبنت ابن وأخت بالسدس لبنت الابن ، والنصف للبنت تكملة الثلثين، وما بقي فللأخْتِ، فإذا كان لبنت الابن مع البنت الثلثان فأحْرَى وأولى أن يكون لها ذلك مع أختها.

الثالث: أنَّ النبيَّ عَلِيلَةٍ قضى بالثلثين لابنتي سعد بن الربيع كما قدمنا ، وهو نصّ. الرابع: أنَّ المعنى فيه: فإنْ كُنَّ نساءً اثنتين فما فوقهما ، كما قال تعالى: ﴿ فاضْرِبُوا

**فَوْقَ الأَعْنَاقِ ﴾** [ الأنفال: ١٢ ]؛ أي اضربوا الأعناقَ فما فوقها .

الخامس: أنَّ النصفَ سَهْم لم يُجْعَل فيه اشتراك؛ بل شُرع مخْلَصاً للواحدة، بخلاف الثلثين فإنه سهم الاشتراك بدليل دخول الثلاث فيه فما فوقهن؛ فدخلت فيه الاثنتان مع الثلث دخولُ الثلاث مع ما فوقهنّ.

السادس: أنَّ اللهَ سبحانه قال في الأخوات: **﴿وله أُخْت فلها نِصْفُ ما تركَ؟** [النساء: ١٧٦]. وقال: **﴿فإنْ كانتا اثنتَينِ فلَهُما التَّلُثانِ ﴾، ﴿**النساء ١٧٦]، فلحقت الابنتان بالأختين في الاشتراك في الثلثين، وحُمِلتا عليهما، ولحقت الأخوات إذا زِدْنَ على اثنتين بالبنات في الاشتراك في الثلثين وحُمِلتا عليهنّ.

قال بعض علمائنا : كما حمَّلْنا الابن في الإحاطة بالمال بطريق التعصيب على الأخ، بدليل قوله تعالى : ﴿ **وَهُوَ يَرِثُها إِنْ لَمْ يَكُنْ لَهَا وَلَدٌ ﴾** <sup>(١٠)</sup> . وهذا كلَّه ليتبيَّن به العلماء أنَّ القياسَ مشروع، والنصّ قليل .

وهذه الأوجه الستة بيِّنَةُ المعنى، وإن كان بعضُها أُجْلَى من بعض؛ لكن مجموعها يبيِّنُ المقصود.

(٤٠) إلى هنا ساقط من أ من هامش ١٩.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَلأَبَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السُّدُسُ ﴾:

هذا قولٌ لم يدخُلْ فيه مَنْ عَلا من الآباء دخولَ مَنْ سفل من الأبناء في قوله: ﴿ **أَوْلاَدِكُمْ** ﴾ لثلاثة أوجه:

الأول: أنَّ القول هاهنا مثنى، والمثنَّى لا يحتمل العموم والجمع.

الثاني: أنه قال: فإن لم يكن له ولدّ وورثه أبواه فلأمّه الثلث، والأمّ العليا هي الجدّة، ولا يُفْرَض لها الثلث بإجماع؛ فخروجُ الجدّةِ من هذا اللفظ مقطوعٌ به، وتناوُلُه للأب مختلفٌ فيه.

الثالث: أنه إنما قصد في قوله: ﴿**أولادِكُمْ** ﴾ بيانَ العموم، وقصدَ هاهنا بيانَ النوعين من الآباء وهما الذَّكَرُ والأنثى، وتفصيلَ فرضهما دون العموم؛ فأما الجدَّ فقد اختلف فيه الصحابةُ؛ فرُوي عن أبي بكر الصديق أنه جعله أباً، وحجَب به الإخوة أخذاً بقوله تعالى: ﴿**مِلَّةَ أَبِيكُم إبراهيم** ﴾ [الحج: ٧٨]، وبقوله تعالى: ﴿**يا بني** آ**دم** ﴾، وقد بيناً أنَّ هذا اللفظ مساقُه بيانُ التنويع لا بيان العموم، ومقاصدُ الألفاظ أصلٌ يُرْجَعُ إليه.

والذي نحقِّقُه من طريق النظر والمعنى أنَّ الأخَ أقوَى سبباً من الجدّ؛ فإن الأخَ يقول: أنا ابنُ أبي الميت، والجدّ يقول: أنا أبو أبي الميت، وسببُ البنوّة أقوى من سبب الأبوّة؛ فكيف يُسْقِط الأضعفُ الأقوى؛ وهذا بعيد، والمسألة مشهورة طيولية في مسائل الخلاف، والغرضُ من هذا البيان إيضاحُ أنَّ المسألة قياسية لا مَدْخَلَ لها في هذه الألفاظ؛ فأما الجدّة فقد صحَّ أن الجدة \_ أم الأمّ \_ جاءت أبا بكر الصديق فقال لها: لا أجدُ لك في كتاب الله شيئاً، وما أنا بزائد في الفرائض شيئاً؛ فإن وُجد الأب والأم لم يكن للجد والجدة شيء؛ لأنَّ الأَدْني يحجبُ الأبعد كما تقدم في الأولاد، وإنْ عُدِما ينزَّلُ الأبعد منزلة مَنْ كان قبله.

المسألة الثامنة:

٤ ٣ ٨

قال بعضُ الناس: معناه إنْ كان له ولد ذكر ، وأما إنْ كان الولدُ أنثى أخذت النصف، وأخذت الأمّ السدس، وأخذ الأب الثلث؛ وهذا ضعيف، بل يأخذ الأبُ

السدس سَهْماً والسدسَ الآخر تعصيباً، وهو معنًى آخر لم يقَعْ عليه نصٌّ في الآية، إنما هو تنبية ظاهرٌ، على ما يأتي بيانُه إن شاء الله.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ بَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا السَّدُسُ﴾ إلى قوله سبحانه وتعالى: ﴿النَّلُثُ﴾:

قال علماؤنا : سَوَّى اللهُ سبحانه وتعالى بين الأَبَوَيْنِ مع وجودِ الولد ، وفاضَلَ بينها مع عَدمِه في أنْ جعل سهميهما للذكر مثل حظِّ الأنثيين ، والمعنى فيه أنهما يُدْليان بقرابة واحدة وهي الأبوة ، فاستويا مع وجود الولد ؛ فإنْ عدم الولد فَضَل الأبُ الأمَّ بالذكورة والنصرة ووجوب المؤنة عليه ، وثبتت الأمُّ على سَهْمٍ لأجل القرابةِ . **المسألة العاشرة:** 

إذا اجتمع الآباء والأولادُ قدَّمَ اللهُ الأولادَ؛ لأنَّ الأبَ كان يقدم ولده على نفسه، ويودُّ أنه يراه فوقه ويكتسب له؛ فقيل له: حالُ حفيدك مع ولدك كحالك مع ولدك.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَدٌ وَوَرِثَه أَبَواهُ ﴾:

يقتضي أنه لا وارِثَ له، مع عدم الأولاد إلا الأَبَوان ؛ فكان ظاهر ُ الكلام ِ أن يقول: فإنْ لم يكن له ولد ورثه أبواه فلأمَّه الثلث، ولكنه أراد زيادة الواو ليبيِّن أنه أمر مستقر خَبَّر عن ثبوته واستقراره؛ لأنَّ الأولاد أسقطوا الإخوة، وشاركهم الأب، وأخذ حظَّه من أيديهم؛ فوجب أن يسقط من أسقطوا، بل أولى، وأيضاً فإنَّ الأخ بالأب يُدْلي فيقول: أنا ابنُ أبيه، فلما كان واسطته وسبَبه الذي يريد أن يأخذ به هو الأبُ كان سببُه أولى منه ومانعاً له؛ فيكون حال الوالدين عند انفرادهما كحال الوالدين للذَّكَرِ مثل حظِّ الأنثيين كما تقدم بيانُه، ويجتمع بذلك للأب فَرْضان ِ: السهم، والتعصيب، وهذا عَدْلٌ في الحكم ظاهر في الحكمة.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ كَانَ لَهُ إِخْوَةٌ فَلأُمِّهِ السَّدُسُ ﴾:

المعنى إنْ وُجِدَ له إخوة فلأمه السدس، وإن لم يكن لهم شيء من الميراث فهم يحجبون ولا يَرِثُونَ بظاهر هذا اللفظ، بخلاف الابن الكافر، على ما يأتي بيانه إنْ شاء الله تعالى، وكان دليل ذلك، وعاضَده، وبسطه أنَّ قوله تعالى: ﴿ **فَإِنْ كَانَ لَه إِخْوَةٌ** ﴾ معطوف على ما سبق، فصار تقديرُ الكلام : فإنْ لم يكن له ولدٌ وورثه أبواه فلأمّه الثلث، والباقي للأب، وإن كان له إخوةٌ فلأمه السدس، والباقي للأب، وهكذا يزدوج الكلامُ ويصحُّ الاشتراكُ الذي يقتضيه العَطْف.

الله النساء الآية (١١)

فإن قيل: إنما تقديرُ الكلام فإن كان له إخوةٌ ولا أبّ له فلأمه السدس. قلنا: هذا ساقطٌ من أربعة أوجه:

أحدها : أنه تبطُلُ فائدةُ العطف.

الثاني: أنه إبطالٌ لفائدةِ الكلام من البيان، فإنّا كنا نُعْطِي بذلك الأمّ السدس، وما ندري ما نصنَعُ بباقي المال؟

فإن قيل: يعطى للأخوة.

22.

قلنا : وهم مَنْ؟ أو كيف يُعْطى لهم؟ فيكون القول مشكلاً غير مبيّن ولا مُبِين، وهذا لا يجوز .

الثالث : أنه كان يبقَى قسمٌ من الأقسام غير مبيّن، وهو إنْ كان له إخوةٌ وله أبّ وأمّ فاعتبارُه بالبيان أَوْلى، وما صوّروه من أم وإخوة قد بُيِّن في قوله : ﴿ **وإنْ كانَ** رَجُلٌ يُورِثُ كَلاَلَةً أو امرأةٌ ﴾ [ النساء : ١٢ ]، وهذا من نفيس الكلام، فتأمَّلوه. الرابع : أنه تبيَّن ههنا فائدتان :

إحداها : حجب الأم بالإسقاط لهم (١١) .

الثاني: حَجْب النقصان للأم.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فإن كان له إخْوةٌ فلأمه السُّدُسُ ؟:

هذا قولٌ يقتضي بظاهره أنه إذا كان له ثلاثةُ إخوة أنهم يحجبونها حَجْبَ نقصان بلا خلافٍ، وإن كانا أخوين فرُوِي عن ابن عباس أنها لا يحجبانها؛ وغرَضُه ظاهر؛ فإنَّ الجمْعِ خلافُ التثنية لفظاً وصِيغَةً، وهذه صيغةُ الجمع فلا مَدْخل لها في التثنية.

(٤١) في ب: حجب الأم والإسقاط لهم.

ومن يعجب فعجب أن يخفى على حَبْرِ الأمة وترجمانِ القرآن ودليلِ التأويل عبد الله بن عباس مسألتان:

٤٤١

إحداهما هذه المسألة، والأخرى مسألة العَوْل؛ وعضد هذا الظاهر بأنْ قال: إنَّ الأمّ أخذت الثلث بالنص، فكيف يسقطُ النص بمحتمل. وهذا المُنْحَى مائل عن سنَنِ الصواب.

ولعلمائنا في ذلك سبيلٌ مسلوكة نذكرُها ونبيِّن الحقّ فيها إن شاء الله، وذلك من ثلاثة أوجه:

الأول: أنه ينطلق لفظ الإخْوَة على الأخوَيْن؛ بل قد ينطلق لفظ الجماعة على الواحد، تقول العرب: نحن فعلنا، وتريد القائل لنفسه خاصة. وقد قال تعالى: هذان خَصْمان اخْتَصَمُوا في رَبِّهِمْ ﴾ [الحج: ١٩]. وقال: ﴿ وهَلْ أَتَاكَ نَبَا الْخَصْم َ إذ تَسَوَّرُوا الْمِحْرابَ ﴾ [ص: ٢١] ثـم قال: ﴿ خَصْمان بَغَى بَعْضُنا عَلَى بَعْض ﴾ [ص: ٢٢]. وقال: ﴿ فقد صَغَتْ قلوبُكما ﴾ [التحرم: ٤]. وقال: هوكنًا لِحُكْمِهِم شاهدينَ ﴾ [الأنبياء: ٢٨]. وقال: ﴿ بَمَ يَرْجعُ الْمُرْسَلُونَ ﴾ [النمل: ٣٥]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّون مما يقولون) [النمل: ٣٥]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّون مما يقولون) [النمل: ٣٥]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّونَ مما يقولون) [النمل: ٣٥]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّونَ ما يقولون) [النمل: ٣٥]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّون ما يقولون) [النمل: ٣٥]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّعُونَ ما يقولون) [النمل: ٣٠]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّعُونَ ما يقولون) [النمل: ٣٠]، والرسولُ واحد. وقال تعالى: ﴿ أولئكَ مُبَرَّون ما يقولون] وقال: ﴿ أَفْمَنْ كان مُؤْمِناً كمن كان فاسقاً لا يَسْتَوُونَ ﴾ [الشعراء ١٥]. وقال: ﴿ أَفْمَنْ كان مُؤْمِناً كمن كان فاسقاً لا يَسْتَوُونَ ﴾ [السجدة: ٢٨]. وقال: ﴿ الذين قال لهم الناسُ إنَّ الناسَ قد جعُوا لكم فاخْشَوْهم ﴾ [آل عمران: وقال: ﴿ الذين قال لهم الناسُ إنَّ الناسَ قد جعُوا لكم فاخْشَوْهم ﴾ [آل عمران:

وهذا كلُّه صحيح في اللغة سائغ، لكن إذا قام عليه دليل؛ فأين الدليل؟

الثاني: أنَّ الله تعالى قال في ميراث الأخوات: ﴿ **فَإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا التُّلُثان** مِمَّا **تَرَكَ**﴾ [ النساء: ١٧٦ ]، فحمل العلماء البنتين على الأختين في الاشتراك في الثلثين، وحملوا الأخوات على البنات في الاشتراك في الثلثين، وكان هذا نظراً دقيقاً وأَصْلاً عظياً في الاعتبار، وعليه المعوَّل، وأراد البارِي بذلك أنْ يبيِّن لنا دخولَ القياس في الأحكام.

ورة النساء الآية (١١)

الثالث: أنَّ الكلامَ في ذلك لما وقع بين عثمان وابن عباس؛ قال له عثمان: إنَّ قومَك حجَبُوها، يعني بذلك قريشاً، وهم أهلُ الفصاحة والبلاغة وهم المخاطبون، والقائمون لذلك؛ والعاملون به؛ فإذا ثبت هذا فلا يبقى لنظَر ابن عباس وَجْه؛ لأنه إن عَوَّل على اللغة فغيرُه مِنْ نظائره ومَنْ فوقه من الصحابة أعرفُ بها، وإنْ عوَّل على المعنى فهو لنا؛ لأنَّ الأختَيْن كالبنتين كما بينا، وليس في الحكم بمذهبنا خروجٌ عن ظاهر الكلام؛ لأنَّا بيناً أنَّ في اللغة وارداً لفظ الاثنين على الجميع.

المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصِي بِها أَوْ دَيْنٍ ﴾:

قال علماؤنا: هذا فصلٌ عظيم من فصول الفرائيض، وأصلٌ عظيم من أصول الشريعة؛ وذلك أن الله سبحانه جعل المال قواماً للخَلْق ؛ ويسَّرَ لهم السبب إلى جمعه بوجوه متعبة، ومعان عسيرة، وركَّب في جِلاَّتهم الإكثارَ منه والزيادةَ على القوت الكافي المبلِّغ إلى المقصود، وهو تاركه بالموت يقيناً، ومخلِّفُه لغيره، فمِن رِفْق الخالق بالخلق صَرْفُه عند فراق الدنيا؛ إبقاءً على العبد وتخفيفاً من حسرته على أربعة أوجه:

الأول: ما يحتاج إليه من كَفنِه وجهازه إلى قبره.

الثاني: ما تَبْرَأ به ذمَّته من دَيْنه.

558

الثالث: ما يتقرَّبُ به إلى الله من خيرٍ ليستدرك به ما فات في أيام مهلته. الرابع: ما يَصير إلى ذَوي قرابته الدانية وأنسابه المشتبكة المشتركة.

فأما الأول فإنما قدِّمَ؛ لأنه أوْلَى بماله من غيره، ولأنَّ حاجته الماسَّة في الحال متقدمة على دَينه، وقد كان في حياته لا سبيلَ لقرابته إلى قوته ولباسه، وكذلك في كَفنه.

وأما تقديمُ الدّيْن فلأن ذِمَّتَه مرتهنة بدَيْنه، وفرْضُ الدَّيْن أولى من فعل الخير الذي يُتقرّب به. فأما تقديمُ الصدقةِ على الميراث في بعض المال ففيه مصلحةٌ شرعية وإيالة دينية؛ لأنه لو منع جميعه لفاته بابٌ من البرِّ عظيم، ولو سُلِّط عليه لما أبقَى لورثته بالصدقة منه شيئاً لأكثر الوارثين أو بعضهم؛ فقسَّم الله سبحانه بحكمته المال وأعطى الخلق تُلث أموالهم في آخر أعمارهم، وأبقى سائرَ المال للورثة، كما قال عليه السلام: « إنك إنْ تَذَرْ ورثتَك أغنياءَ خيرٌ من أن تذرَهم عالَةً يتكفَّفُون الناس» (٢٠). مع أنه كَلالة منه بعيد عنه.

CE GHAZI TRUST ĂNIC THOUGHT

٤٤٣ .....

وأراد بقوله : « خير » هاهنا وجُوهاً معظَمُها أنَّ ذلك سبب إلى ذكْره بالجميل، وإحيا<sup>ء</sup> ذِكْره هو إحدى الحياتَيْن ، ومعنى مقصود عند العقلاء ، وقد أثنى الله سُبحانه على الأنبياء في طريقه فقال : **﴿وتَرَكْنا عليه في الآخِرِينَ ﴾** [ الصافات : ٧٨ ]، وأخْبَر عن رغبته فيه فقال : **﴿واجْعَلْ لي لسانَ صِدْقٍ في الآخِرِينَ ﴾** [ الشعراء : ٨٤ ].

وَإِذَا كَانَ وَرِثْتُهُ أَغْنَيَاءً عَظُم قَدْرِهم، وَشَرُف ذِكْرِهم في الطاعة وذِكْرُه.

وقد ذكر الله تعالى الأوْجُهَ الثلاثة وترك الأوّل؛ لأنه ليس بمتروك، وإنما يكون متروكـاً ما فضَلَ عن حاجته ومصلحته؛ ولما جعل الله في القِسْم الثالث الوصية مشروعة مسوّغة له، وكلها إلى نظَره لنفسه في أعيان الموصي لهم، وبمقدار ما يصلُح لهم.

وقد كانت قبل ذلك مفروضةً للوالدين والأقربين غير مقدَّرَة ثم نُسخ ذلك، فروى أبو داود والترمذي أنَّ النبيَّ عَيَّلِيَّهِ قال: « إنَّ اللهَ أَعْطَى لكلِّ ذي حقٍّ حقَّه؛ لا وصيةَ لوارث » <sup>(11)</sup>.

(٤٣) سبق تخريجه.

سورة النساء الآية (١١) .....

(27) انظر: (سنن الترمذي ٢١٢٠، ٢١٢٠، وسنن النسائي، الباب ٥ من الوصايا. وسنن ابن ماجه ٢٧١٢، ٢٧١٢. ومسند أحد بن حنبل ١٨٦/٤، ١٨٧، ٢٣٨. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥/٨، ٢٢٤، ٢٦٢، ٣٦٣، ومصنف ابن أبي شيبة ١٤٩/١١. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٥/١٧. وبدائع المن، للساعاتي ٦٣٨٣. ومسند الشافعي ٣٣٥. وجامع مسانيد أبي حنيفة ٣٣/٢، ٥، ٢٢، ٣٦، وسنن الدارقطني ٢٠/٤، ٩٧، ٩، ٩٩. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٧٤. وتلخيص الحبير ٣٢/٣. والمطالب العالية ١٤٦٧، ١٤٦٨، ونصب الراية، للزيلعي ٤٤٤ ..... وقد روى البخاري عن خبّاب قال: هاجَرْنا مع رسول الله مَتَالَيْهِ ، وذكر الحديث، ثم قال: ومنهم مصعب بن عمير قُتِل يوم أُحُد ، فلم نَجِد له ما نكَفَّنُه فيه إلاَّ نَمِرة كُنَّا

إذا غطَّينا بها رأسَه بدَتْ رِجْلاه، وإذا غطَّينا بها رِجْلَيه بدَا رأسُه. فقال النبي ﷺ : «غطّوا بها رَأْسه واجعلوا عليه من الإذْخِر » <sup>(١١)</sup> ؛ فبدأ بالكفن على كل شيء .

وروى الأئمة، عن جابر أنَّ أباه استشهد يوم أُحُد، وترك ستَّ بنات، وترك دَيْناً، فلما حضر جداد النخل أتيتُ رسول الله عَظِيمَةٍ فقلت: يا رسول الله؛ قد علمت أن والدي استشهد يوم أحُد، وترك عليه دَيْناً، وإني أحب أن يراك الغُرماء. قال: « اذهب فبيْدِر كلّ تمرة على حِدَة »، ففعلت: فلما دعَوْته وحضر عندي ونظروا إليه كأنما أغروا بي تلك الساعة، فلما رأى ما يصنعون طاف حول أعظَمِها بَيْدَراً فجلس عليه، وقال: « ادْعُ أصحابَك؛ فما زال يكيل لهم حتى أدَّى اللهُ أمانةَ والدي. فقدَّمَ الدَيْنَ على الميراث (<sup>13)</sup>.

وروى البخاري، عن سلمة بن الأكوع قال: كنا جلوساً عند النبي ﷺ إذْ أَتِيَ بجنازة فقالوا: صَلَّ عليها، فقال: « هل عليه دَيْن؟ » قالوا: لا، فصلَّى عليه، ثم أُتِيَ بجنازة أُخْرَى فقالوا: يا رسولَ الله، صلَّ عليها. فقال: « هل عليه دَيْن؟ » قالوا: نعم. قال: فهل ترك شيئاً؟ قالوا: ثلاثة دنانير، فصلَّى عليه. ثم أتى بالثالثة فقالوا: صلِّ عليها. فقال: « هل ترك شيئاً »؟ قالوا: لا، قال: « أعليه دَيْنٌ »؟ قالوا: ثلاثة دنانير.

- = ٤٠٤/٤ والتمهيد، لابن عبد البر ٢٣٠. وفتح الباري ٣٧٢/٢. وإرواء الغليل ٧٠/٦. والكامل، لابن عدي ٢٠٢/١، ٣٠٧، ٤/١٥٧، ١٥٧٥/١، ١٨٥٣/٥. والدر المنثور، للسيوطي ١٧٥/١).
- (٤٤) انظر: (صحيح البخاري ١٢٢/٥، ١٣١، وسنن أبي داود ٢٨٧٦. وسنن الترمذي ٣٨٥٣.
   ومسند أحد بن حنبل ١١٢/٥. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٩/٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي
   ٦١٩٦. وتلخيص الحبير ١٠٨/٢. ودلائل النبوة ٣٠٠/٣٠. وفتح الباري ٣٥٤/٣، ٣٧٥.
   والبداية والنهاية ٣٣/٤. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢/٤).
- (20) انظر: (صحيح البخاري ١٧/٤، ١٢٣/٥ . وشرح السنة، للبغوي ٣٠٣/١٣. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٩٠٦. ودلائل النبوة، للبيهقي ١٤٩/٦).

NCE GHAZI TRUST سورة النساء الآية (١١) ..... 220 قال: «صلوا على صاحبكم». قال أبو قتادة: صلِّ عليه يا رسول الله وعليَّ دَيْنه، فصلّى عليه، فجعل الوفاء بمقابلة الدّين (٤٦). ولهذه الآثار والمعاني السالفة قال علي بنُ أبي طالب \_ رواه الترمذي وغيره: إن النبي عَظَّنِهُمْ قضى بالدَّيْنِ قبل الوصية ، وأنتم تقدِّمُون الوصية قبل الدَّيْن . فإن قيل: فما الحكمةُ في تقديم ذكر الوصية على ذكر الدَّيْن، والدَّيْن مقدَّم عليها ؟ قلنا؛ في ذلك خمسة أوجه: الأول: أن «أو» لا توجب ترتيباً، إنما توجبُ تفصيلاً، فكأنه قال: مِنْ بعد أحدهما أو مِنْ بعدهما، ولو ذكرهما بحرف الواو لأوهم الجمع والتشريك؛ فكان ذِكْرُهما بحرف « أو » المقتضى التفصيل أوْلى . الثاني: أنه قدّم الوصية؛ لأن تسبّبها من قبل نفسه، والدَّين ثابت مؤدّى ذكرَه أم لم يذكره. الثالث: أنَّ وجودَ الوصية أكثرُ من وجود الدَّين؛ فقدّم في الذكْرِ ما يقَعُ غالباً في الوجود. الرابع: أنه ذكر الوصيةَ، لأنهَ أَمْرٌ مُشْكِل، هل يقصد ذلك ويلزم امتثاله أم لاً؟ لأنَّ الدَّيْن كان ابتداء تاماً مشهوراً أنه لا بدَّ منه، فقدم الْمُشْكِل، لأنَّه أهم في السان. الخامس: أنَّ الوصيةَ كانت مشروعةً ثم نُسِخَتْ في بعض الصور ، فلما ضَعَّفها النسخ قُوِيَتْ بتقديم الذكْرِ؛ وذِكْرُهما معاً كان يقتضي أن تتعلَّق الوصية بجميع المال تعلُّقَ الدَّيْن. لكن الوصية خصصت ببعض المال، لأنها لو جازت في جميع المال لاستغرقَتْه ولم

(٤٦) انظر: (صحيح البخاري ١٢٤/٣، ١٢٦، ومسند أحد بن حنبل ٢٩٦/٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٧٢/٦، ٧٣، ٧٥. ومصنف ابن أبي شيبة ٣٧١/٣. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٥/٧. وشرح السنة، للبغوي ٢١٢/٨. وفتح الباري ٤٧٢/٤، ٤٧٤ ومشكاة المصابيح ٢٩٠٩. والدر المنثور، للسيوطي ١٨٢/٥. ومجمع الزوائد ٣٩/٣، ٤٠). يوجد ميراث؛ فخصَّصها الشرْعُ ببعض المال؛ بخلاف الدَّيْن، فإنه أمر ينشئه بمقاصد صحيحة في الصحة والمرض، بيِّنة المناحي في كل حال؛ يعمّ تعلَّقها بالمال كله.

THE P FOR O سورة النساء الآية ( ١١ )

ولما قام الدليلُ وظهر المعنى في تخصيص الوصية ببعض المال قدَّرَتْ ذلك الشريعةُ بالثلث، وبيَّنت المعنى المشار إليه على لسان النبيِّ عَيَّلِيَّهِ في حديث سَعْد ؛ قال سعد للنبي مَتَلِيَّهِ : يا رسولَ الله، لي مالٌ ولا يرثني إلا ابنةٌ لي، أفأتصدَّقُ بثلثي مالي... الحديث، إلى أن قال له النبيُّ عَيَّلِيَّهِ : « الثلث والثلث كثير ، إنَّكَ إنْ تَذَرْ وَرَثَتَكَ أَغْنِيَاءَ خَيْرٌ مِنْ أَنْ تَذَرَهُمْ عالَةً يَتَكَفَّفُونَ النَّاسَ » (٢٠).

فظهرت المسألة قولاً ومعنى وتبيَّنَتْ حِكْمَةً وحُكْمًا .

#### المسألة الخامسة عشرة:

227

لما ذكر الله تقديمَ الدَّيْن على الوصية تعلَّقَ بذلك الشافعيُّ في تقديم دَيْن الزكاة والحجِّ على الميراث، فقال: إن الرجلَ إذا فرَّط في زكاته وحجًه أُخِذَ ذلك مِنْ رأسِ ماله.

وقال أبو حنيفة ومالك: إنْ أَوْصَى بها أُدِّيَتْ من ثلثه، وإنْ سكت عنها لم يُخْرَج عنه شيء .

وتعلَّق الشافعي ظاهر ببادىء الرأي، لأنه حقَّ من الحقوق؛ فلزم أداؤه عنه بعد الموت كحقوق الآدميين، لا سيما والزكاةُ مصرفُها إلى الآدميّ

ومتعلَّقُ مالك أنَّ ذلك موجب إسقاط الزكاة أو تركُ الورثة فقراء، لأنه يعتمد تَرْك الكل، حتى إذا مات استغرق ذلك جميعَ ماله؛ فلا يبقى للورثة حقٌّ؛ فكان هذا قَصْداً باطلاً في حقِّ عباداته وحقّ ورثته؛ وكلُّ مَنْ قصَدَ باطلاً في الشريعة نُقض عليه قَصْدُه، تحقَّق ذلك منه أو اتَّهم به إذا ظهرت علامتُه، كما قضينا بحِرْمان الميراث للقاتل، وقد مهّدناه في مسائل الخلاف.

(٤٧) سبق تخريجه ز

سورة النساء الآية (١٢) .....

المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ آبَاؤَكُمْ وَأَبْنَاؤَكُمْ لاَ تَدْرُونَ أَيَّهُمْ أَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعاً ﴾:

FOR OUR'ĀNIC THOUGHT

٤٤٧ .

اختلف العلماء في معناه على قولين :

أحدهما : لا تَدْرُون في الدنيا أنهم أقْرَبُ لكم نَفْعاً في الآخرة؛ لأنَّ كلَّ واحدٍ من الجنسين يشفَعُ في الآخرة يوم القيامة.

الثاني: لا تَدْرُون أيهم أقْرَب لكم نَفْعاً؛ أيهم أرْفَع درجة في الدنيا؛ رُوِي عن ابن عباس.

والمعنى فيه أنه لو ترك الأمر على ما كان في أول الإسلام: الوصية للوالدين والأقربين لم يؤمن – إذا قسم التركة في الوصية، حَيْف أحدكم، لتفضيل ابن على بنت، أو أب على أم، أو ولد على ولد، أو أحدٍ من هؤلاء أو غيرهم على أحدٍ، فتولَّى الله سبحانه قَسْمها بعلْمِه، وأنفذ فيها حكمته بحُكْمه، وكشف لكلِّ ذي حقًّ حقَّه، وعبَّر لكم ربَّكم عن ولاية ما جهلتم، وتـولَّى لكـم بيـانَ ما فيه نَفْعُكـم ومصلحتكم، والله أعلم.

### الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ رَجُلٌ يُورَثُ كَلاَلَةً أَوِ امْرَأَةٌ وَلَهُ أَخٌ أَوْ أُخْتٌ فَلِكُلِّ واحِدٍ مِنْهُما السَّدُسُ، فَإِنْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَاءُ في النُّلُثِ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَى بِهَا أَوْ دَيْنٍ غَيْرَ مُضَارٍّ، وَصِيَّةً مِنَ اللهِ، وَاللهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ ﴾ [ الآية: ١٢ ].

فيها عشر مسائل:

المسألة الأولى: في قراءتها:

قرىء بفتح الراء وكسرها، وقرىء بتشديدها مكسورة <sup>(١،)</sup>، فإنْ كان بالفتح فذلك عائد الميِّت، ويكون قوله: «كلالة» حالاً من الضمير في يورَث.

(٤٨) يريد بها كلمة: «يورث».

وإذا قُرئت بالكسر فمعناه عائد إلى الورثة ، ويكون قوله «كلالةً » مفعولاً يتعدَّى الفعلُ إليه . وكذلك بالتشديد ؛ وإنما فائدته تضعيف الفعل إليه . المعلُ إليه . وكذلك بالتشديد ؛ وإنما فائدته تضعيف الفعل إليه .

ورة النساء الآية (١٢)

اختلف أهلُ اللغة وغيرهم في ذلك على ستة أقوال:

قال صاحب العين: الكَلاَلة: الذي لا وَلَد له ولا والد.

الثاني: قال أبو عمرو: ما لم يكن لَحّاً من القرابة فهو كَلاَلة، يقال: هو ابن عمي لَحَاً ، وهو ابن عَمِّي كلالة.

الثالث: وهو في معنى الثاني: أنَّ الكلالة مَنْ بَعُد، يقال: كلَّت الرحم إذا بعد مَن خرج منها.

> الرابع : أنَّ الكلالةَ مَنْ لا ولدَ له ولا والد ولا أخ . الخامس : أنَّ الكلالةَ هو الميت بعينه ، كما يقال رجل عقيم ورجل أميّ . السادس : أنَّ الكلالة هم الورثة ، والورّاث الذين يحيطون بالميراث.

المسألة الثالثة: في التوجيه:

٤٤٨

أما القولُ الأوَّل والثاني والثالث فيعضده الاشتقاقُ الذي بينَّاه في القول الثالث، ويَقْرُبُ منه توجيه الرابع؛ لأنَّ الأخَ قريب جدّاً حين جمعه مع أخيه صُلْب واحد وارتكضا في رَحِم واحدة، والتقها من ثـدي واحدة، وقد قال الشاعر:

فإنَّ أبا الْمَرْءِ أَحْمَى لــه ومَوْلَى الكَلاَّلَةِ لا يَغْضَـب

وأما من قال: إنه الميت نفسه فقد نزع بقول الشاعر :

ورثتُم قنــاةَ المجـدِ لا عــن كَلاَلَـةٍ عن ابنَيْ منافٍ عبدِ شَمْس وهــاشم ومن قال: إنهم المحيطون بالميراث نزع بأنَّ العرب تقول: كلّله النسب: أحاط به، ومنه سُمِّيَ التاجُ إكليلاً؛ لأنه يحيط بجوانب الرأس.

وقال أبو عبيدة: هو الذي لا والدَ له ولا وَلَد، مأخوذ من تكلَّله النسب، أي أحـاط به؛ كأنه سهاه بضِدِّهِ كالمفازة والسليم على أحدِ الأقوال.

سورة النساء الآية (١٢) .....

#### المسألة الرابعة: في المختار:

دعنا من ترتان، ومالَنا ولاختلاف اللغة وتتبّع الاشتقاق؟ ولسانُ العربِ واسعٌ، ومعنى القرآن ظاهر، وظاهرُ القرآن أنَّ الكلالَة مَنْ فقد أباه وابنه والزوجات وترك الإخوة، [ والدليلُ عليه أن الله تعالى ترك سِهامَ الفرائض مع الآباء والأبناء والزوجات وترك الإخوة]<sup>(11)</sup>؛ فجعل هذه آيتهم وجعلهم كلالة اسماً موضوعاً لغةً بأحد معاني الكلالة مستعمَلاً شرعاً، وكذلك ذكره في آخر السورة في آية الصيف سمّاه كَلاَلةً، وذكر فريضة لا أبَ فيها ولا ابن، فتحقّقنا بذلك مُرادَ الله عزّ وجلَّ في الكلالة.

FOR OUR'ĀN

تبقى هاهنا نكتة تفطَّنَ لها أبو عمرو، وهي إلحاق فقد الأخ للعين أو لعلة بالكلالة؛ لأنها نازلة الآية في سورة النساء الأولى، وهي هذه؛ وفي الآية الأخرى آية الصيف: الكلالة فَقْد الأب والابن؛ فدلَّ على أنَّ الاشتقاقَ يقتضي ذلك كله؛ ومطلَقُ اللغة يقتضيه؛ لأن القرآنَ جاء بها فاستعمله الشَّرْعُ في كل موضع قَصْداً لبيان الأحكام بحسب الأدلة والمصالح، فهذا جريان الأمر على الاشتقاق وتصريف اللغة، فأما اعتبارُ المعنى على رَسْم الفتوى، وهي:

المسألة الخامسة: وأختلف العلماءُ في المراد بالكلالة على ثلاثة أقوال: ﴿

الأول: أنَّ قوماً اختاروا أنَّ الكلاَلَةَ مَنْ لا وَلدَ له ولا والد؛ وهو قول أبي بكر الصديق، وإحدى الروايتين عن عمر .

الثاني: مَنْ لا ولد له وإن كان له أب أو إخوة.

الثالث: قول طريفٌ لم يُذْكر في التقسيم الأول؛ وهو أنَّ الكلالةَ المال.

فأما مَنْ قال: إنه المال، فلا وَجْه له. وأما مَنْ قال: إنه الذي ذهب طرفاه الأسفل فمشكِلٌ تحقيقُ القول فيه؛ وذلك أنَّ عمر أشكلَتْ عليه هذه الآية حتى ألحفَ على

( ٤٩ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ.

فَقَنْتُنَا لَكُنْ أَنْ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكم THE PRINCE GHAZITRUST FOR OURANIC THOUGHT

رسول الله ﷺ في بيانها؛ فقال له: «ألا تكفيك آية الصيف» <sup>(٥٠)</sup>، يعني الآية التي أنزلت في آخر النساء.

وروى مَعْدان بن أبي طلحة قال: خطب عُمَر بن الخطاب يوم الجمعة فقال: إني لا أدَعُ بَعْدِي شيئاً هو أهمّ عندي من الكلالة. وفي رواية: أهمّ عندي من الجد والكلالة، وما راجعْتُ رسول الله يَعْلِيكُم في شيء ما راجعته في الكلالة، وما أغْلَظ لي في شيء ما أغلظ لي فيها حتى طعن بإصبعه في صَدْري، وقال: «يا عمر؛ أما تكفيك آية الصيف»، يعني الآية التي في آخر سورة النساء. قال وإن أعِشْ أقْض فيها بقضية يقضي بها مَنْ يقرأ القرآن ومَن لا يقرأ القرآن.

فإذا كان هذا أمْراً وقَف في وَجْه عمر فمتى يُسْفر لنا عنه وجْهُ النظر ؟

لكن الآن نرد في اقتحام هذا الوَعْر بنيَّة وعِلْم، فنقول فيهما والله الموفق المنعم: إن الكلالة وإنْ كانت معروفة لغة متواردة على معان ٍ متماثلة ومتضادّة فعلينا أن نتبصَّر مواردَها في الشريعة فنقول:

وردت في آيتين: إحداهما هذه، والأخرى التي في آخر سورة النساء كما تقدّم، فأما هذه فهي التي لا ولدَ فيها ولا والد وفيها إخوة لأم. وأما التي في آخر سورة النساء فهي التي لا ولد ذكراً فيها، وهم إخوة لأب وأم أو إخوة لأب أو أخوات لأب وأم وجدّ، فجاءت هذه الآيةُ لبيان حال الإخوة من الأم، وجاءت في آخر سورة النساء لبيان إخوة الأعيان والعلاّت حتى يَقعَ البيان بجميع الأقسام، ولو شاء ربك لجمعه وشرحه.

وكان عمرُ يطلبُ من النبيّ ﷺ النصَّ القاطعَ للعُذْرِ ، وهو عليه السلام يحمله على البيان الواقع مع الإطلاق الذي وُكل فيه إلى الاجتهاد بالأخذ من اللغة ومقاطع القول ومرابط البيان ومفاصله.

(٥٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٧٨ من المساجد. وتفسير القرطبي ٢٩/٦. ودلائل النبوة، للبيهقي ١٩٤/٥. ومسند أبي عوانة ٤٠٨/١ . والتمهيد، لابن عبد البر ١٩٤/٥). 201

وهذا نصٌّ في جواز الاجتهاد ، ونصٌّ في التكلُّـم بـالـرأي المستفـاد عنــد النظـر الصائب.

وإذا ثبت فيه النظرُ فإنَّه يصحُّ في ذلك أنَّ معنى الكلالة مِن « كَلَّ » أي بَعُد ، ومن « تكلَّل » أي أحاط على معنيين:

أحدهما : أن يكون على معنى السلب ، كما يقال فاز في المفازة أي انتفى له الفوز .

والثاني: أن الإحاطة وُجدت مع فَقْد السبب الذي يقتضي الإحاطة وهو قُرْب النسب.

المسألة السادسة:

سورة النساء الآية (١٢

إنما قلنا: إنَّ الكلالة في هذه الآية فَقْدُ الابن والأب؛ لأن الإخوة للأم يُحجبون بالجد، وهم الْمُرَادُون في الآية بالإخوة إجماعاً، ودخل فيها الجدُّ الخارج عن الكلالة؛ لأنه أصلُ النسب كالأبِ المتولّد عنه الابن.

وأما الآيةُ التي في آخر سورة النساء فقد قال المحقِّقون من علمائنا : إنَّ الجدَّ أيضاً خارجٌ عنها ؛ لأنَّ الأختَ مع الجدّ لا تأخذُ نِصْفاً ؛ إنما هي مقاسِمَة ، وكذلك الأخ مقاسِمٌ لها .

فإن قيل: فلم أخرجتم الجدّ عنها؟

قلنا: لأنَّ الاشتقاقَ يقتضي خروجَه عنها؛ إذ حقيقةُ الكلالة ذهابُ الطرفين، وعليه مَبْنَى اللغة، وغيرُ ذلك من الأقوال بعيد ضعيف.

وأفسَدُها قولُ مَّن قال: إنه المال، فإنه غير مسموع لغة ولا مقيس معنى.

الثاني: أنَّ الجدَّ يَرِث مع ذكور ولدِ المتوفَّى في السدس، والإخوة لا يَرِثون معهم، فكيف يشارِكُ من يُسْقط الإخوة كلهم ويكون كأحدهم.

ولهذه العلة قال حَبْرُ الأمة مالك بن أنس: إنَّ امرأةً لو ماتت وتركت زوْجَها وأمّها وإخوتـها لأبيها وإخوتها لأمها وجدَّها: إنَّ النصفَ للزوج، والسدس للأم فريضة، وللجد ما بقي؛ قال: لأنَّ الجد يقول: لو لم أكن كان للإخوة للأم ما بَقِي، ولا يأخذ الإخوة للأب شيئاً، فلها حجبْتُ إخوةَ الأم عنه كنت أنا أحقّ به. وقد روي عن مالك أنه جعل للجدّ السدس، وللإخوة للأب السدس كهيئة المقاسمة، وذلك محقَّقٌ في الفرائض.

THE PRINCE GHAZI TRUST والتساء الآية (١٢) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة السابعة: قوله: ﴿ فَهُمْ شُرَكاء في النُّلُثِ ﴾ :

0 1353187

اتفق العلماء على أنَّ التشريك يقتضي التسويةَ بين الذَّكَرِ والأنثى؛ لأنَّ مطلقَ اللفظ يدلُّ عليه، كما أنَّ الآية التي في سورة النساء في آخرها ما يقتضي التعصيب؛ ولذلك قلنا \_ في مسألة الزوج والأم والأخ من الأم والإخوة من الأب والأم: إنَّ للزوج النصفَ، وللأم السدس، وللأخ للأم السدس، وللإخوة للأب والأم السدس بحكم التعصيب.

## المسألة الثامنة:

204

الأخوات عصبةٌ للبنات، وإذا ترك بنتاً وأختاً أو ابنتين وأختاً فالنصفُ للابنة، وللأخت ما بقي، وهما ذوّاتا فَرْضٍ ، لكن إذا اجتمعا سقط فَرْضُ الأخوات وعاد سَهْمهنَّ إلى التعصيب بقضاء رسول ِ الله عَظِيْمَ فيا رواه ابن مسعود كما تقدَّم.

وقال ابنُ عباس وابن الزبير : الابنةُ تسقط الأخْت؛ لأنَّ الله تعالى يقول : ﴿ **إن** امروُّ هلك ليس له وَلَدٌ وله أخْت﴾ [النساء : ١٧٦]، فتأخذ البنتُ النصفَ وما بقي للعصبة، وقد سبق قضاءُ رسولِ الله عَيَّاتَهِ الذي رواه ابنُ مسعود .

وفي البخاري أنَّ معاذاً قضى باليمن على عَهْد رسول الله ﷺ بأنَّ للابنة النصف، وللأخت النصف؛ وبهذا الحديث رجع ابنُ الزبير عنَ قوله؛ فصار فَرْضُ الأخت والأخوات بالنصّ إن لم يكن وَلد، وصار فرضهنَّ التعصيب إن كان بنتاً، وسقَطْن بالذكر بظاهر القرآن، فخَصَّت السنةُ برواية ابن مسعود عمومَ قوله: ﴿ليس له وَلد﴾.

المسألة التاسعة:

لو كان الورثة أخوين للأم أحدهما ابن عم، أو ابنا عم أحدهما أخ لأم؛ فأما الصورةُ الأولى فاتفقَ الناسُ فيها أنَّ الثلث لهما بسبب الأم، ويأخذُ الثاني ما بقِيَ من المراث بالتعصيب. وأما الثانية: فاختلفوا فيها؛ فقال الجمهور: لمن اجتمعَتْ فيه القرابتان السدس بحكم الأمومة، والباقي بينه وبين الآخر .

GHAZI TRU

204

وقال عمر ، وابن مسعود : المالُ للأخ للأم ، وبه قال شريح والحسن وأبو ثور ، واحتجَّوا بأنه ساواه في التعصيب ، وفَضَله بقرابة الأم ؛ فكان مقدَّماً عليه في التعصيب كالأخ من الأب والأم مع الأخ من الأب .

ودليلُنا أنَّ الإخوةَ من الأم سببٌ يفرض به في السهام، فلا يرجَّح به في التعصيب، كما لو كان زوجها، وبهذا فارق الأخ الشقيق فإنه لا يفرض له بقرابة الأم.

فإن قيل: فقد فرضْتُم له في مسألة المشتركة.

قلنا: إنما يفرض فيها لولد الأم، لا لولَدِ الأب والأم، ثم يدخل معهم فيه ولد الأب والأم.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ غَيْرَ مُضَارٍّ ﴾:

وذلك راجعٌ إلى الوصية والدَّيْن.

سورة النساء الآية (١٢)

أما رجوعه إلى الوصية فبوجهين:

أحدُهما : بأن يزيد على الثلث .

الثاني: بأن يوصي لوارث. فأما إنْ زاد على الثلث فإنه يردّ إلا أن يجيزَ الورثة؛ لأنَّ المنع لحقوقهم لا لحقِّ الله.

وأما إنْ أوصى إلى وارثٍ فإنَّ الورثةَ يحاصُّون به أهلَ الوصايا في وصاياهم، ويرجع ميراثاً.

وقال أبو حنيفة والشافعي: تبطل، ولا يقع به تحاصّ <sup>(٥١)</sup>، ونظرُهما بيِّن في إسقاط ما زاد على الثلث لبطلانه. ومطلع نظر مالك أَعْلَى؛ لأنا نتبيَّنُ بوصيته للوارث مع سائر الوصايا أنه أراد تنقيصَ حـظً الوصـايـا وتخصيـصَ وارثـه، فـإنْ بطـل أحَـدُ

(٥١) التحاص: التقسيم.

القَصْدَيْن، لأنَّ الشرْعَ لم يجوِّزه، لم يبطل الآخر؛ لأن الشرع لم يمنع منه. وقد بيناه في مسائل الخلاف، فيردّ ما أبطل الشرعُ ويمضي ما لم يعترض فيه.

THEP سورة النساء الآية (١٢)

وأما رجوعُ المضارّة إلى الدَّيْن فبالإقرار في حالةٍ لا يجوز فيها لشخص الإقرار له به، كما لو أقرَّ في مرضه لوارثه بدَيْن أو لصديق ملاطف له، فإنّ ذلك لا يجوز عندنا إذا تحققنا المضارّة بقوة التهمة، أو غلب على ظننا.

وقال أبو حنيفة : يبطل الإقرارُ رأساً . وقال الشافعي : يصحّ .

201

ومطلع النظر أنَّا لمحنا أنَّ الموروثَ لما علم أنَّ هِبَتَه لوارثه في هذه الحالة أو وصيَّته له لا تجوزُ ، وقد فاته نَفْعه في حال الصحة عمد إلى الهبة فألقاها بصورةِ الإقرار لتجوّزها ؛ ويعضد هذه التهمة صورة القرابة وعادة الناس بقلة الديانة.

ومطلع نظر أبي حنيفة نحوّ منه؛ لكنه ربط الأمر بصفة القرابة حين تعذر عليه الوقوف على التهمة، كما علقت رخص السفر بصورة السفر حين تعذر الوقوف على تحرير المشقة ووجودها.

وراعى الشافعي في نظره أن هذه حالةُ إخبار عن حقٍّ واجب يضاف إلى سبب جائز في حالة يؤمن فيها الكافر ، ويتَقي فيها الفاجر ، ويتوبُ فيها العاصي ، فأمضاه عليهم ، وجوَّزه .

فإن قال: الإقرار حجة شرعية فلا يؤثّر فيها المرض.

قلنا : وإن كان الإقرارُ حجةً شرعية [ فإن الهبةَ صلةٌ شرعية ] <sup>(٥٣)</sup> ، ولكن حجرها المرض . كذلك تحجر التهمة الإقرار ، وكما ردَّت التهمة الشهادة أيضاً .

وأما نظرُ أبي حنيفة إلى صورة القرابة ففيه إلغاء العلَّةِ في غير محلها وقصرٌ لها على موردها. وينبغي أن تطَّردَ العلة حيث وجدت ما لم يقف دونها دليل تخصيص، فعلى هذا إذا وجدنا التهمة في غير القريب من صديق ملاطِفٍ حكمنا ببطلان الإقرار، وكم من صديق ألصق من قريب وأحكَم عقدة في المودَّة.

(٥٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

200

سورة النساء الآبة (١٢)

#### تكملة:

لما ذكر الله تعالى في هذه الآية فائض السهام، وبقيت بعد ذلك من الأموال بقية مسكوت عنها في كتاب الله عزَّ وجل بيَّنها رسولُ الله يَوَلِيهُ فقال في الحديث الصحيح: « ألحقوا الفرائض بأهلها فما أبقته الفرائض فلأُولي عصبة ذكر » <sup>(ro)</sup> ؛ فلأجل ذلك قدم الأقعد في العصبة على الأبعد، كالأخ من الأب والأم يقدم على الأخ للأب، وابن الأخ من الأب والأم على ابن الأخ للأب ويقدم الأخ للأب على ابن الأخ للأب والأم، هكذا أبداً.

قال الله سبحانه : **﴿يوصيكم اللهُ في أولادِكُم﴾** [ النساء: ١١ ]الفرائض إلى آخرها بسهامها ومستحقيها، ثم ثبت في الصحيح المتفق عليه أنَّ النبي ﷺ قال: «لا يرث المسلمُ الكافر ولا الكافر المسلم»<sup>(٥٥)</sup>. فخرج من هذا العموم توارثُ الكفَّار والمسلمين، فلا يرثُ كافرٌ مسلماً، ولا يحجبه.

وقال ابن مسعود: هوـ وإن كان لا يرث ـ فإنَّه يحجب، وهذا ضعيف؛ فإنَّ المذكور في قوله: **﴿ولأبويه**﴾ [النساء: ١١] هو المذكور في: **﴿وإنْ كان له** 

**وَلَدَ**﴾ [النساء: ١١] فكما أنَّ قوله: ﴿و**َلاَّبَوَيْهِ**﴾ لم يدخل فيه الكفار؛ كذلك قوله: ﴿وإنْ كَانَ لَهُ وَلَدَ ﴾ لا يدخلُ فيه الكافر.

207

ة النساء الآبة (١٢)

تحقيقه أنَّ الشريعةَ جعلته في باب الإرْثِ وإنْ كان موجوداً كالمعدوم، كذلك في باب الحجب فإنَّه أحد حكمي الميراث؛ فلا يؤثر فيه الكافر، أو لا يتعلق بالكافر أصله الميراث، والتعليل بالحجب معضّد لهذه الأقسام في الأبواب.

فَالَ عَلَمَاؤَنَا: الأُسبَابِ التي يُستحقُّ بها الميراث ثلاثة أُسبَابِ: نكاح، ونسب، ووَلاء.

فأمَّا النكاح وَالنسب فهو نصُّ القرآن، وبه قال الشافعي. وقال أبو حنيفة: يستحق الميراث زائداً على هذا بالحلف والمعاقدة والإتحاد في الديوان.

وحقيقةُ المسألة في المذهب أنَّ الميراثَ عندنا يستحقُّ بأربعة معان: نكاح، وَنَسَب، ووَلاء، وإسلام، ومعنى قولنا: « وَإِسْلام » أنَّ بيت المال عندنا وارث.

وقال أبو حنيفة: ليس بوارث. وقد حقَّقناه في مسائل الخلاف، وعوَّل أبو حنيفة على قوله تعالى: **﴿والَذينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبهُمْ﴾** [النساء: ٣٣]، وهي آيةٌ نبيّنها في موضعها إن شاء الله تعالى.

فصل

لَمَّا قدَّر اللهُ سبحانه الفرائض مقاديرها، وقرَّرها مقاريرها، واستمرَّت على ذلك زماناً نَزَلَت في خلافة عمر عارضةٌ، وهي ازدحام أرباب الفرائض على الفرائض، وزيادة فروضهم على مقدار المال، مثال ذلك امرأة تركت زوجها وأختها وأمها. قال ابن عباس: فلما ألقيَتْ عند عمر، وكان امرأ ورِعاً، ودفع بعضهم بعضاً قال: واللهِ ما أدري أيُّكم قدَّم الله ولا أيَّكم أخَّر، فلا أجد ما هو أوسع من أن أقسِّم عليكم هذا المال بالحصص، فأدخل على كلّ ذي سهم ما دخل عليه من عَوْل.

وقال ابن عباس: سبحانَ الله العزيز ! إنَّ الذي أحصى رَمْلَ عالج عدداً ما جعل في المال نصفاً ونصفاً وثلثاً، فهذان النصفان قد ذهبا بالمال، فأين الثلث ؟ فليجيئوا فلنضع أيدينا على الركن فلنبتهل.

قال زُفر بن الحارث البصري: يابْن عباس؛ وأيها قدَّمَ اللهُ؟ وأيُّها أخَّر؟ قال:

كلُّ فريضةٍ لم يهبطها الله إلا إلى فريضة، فهي المقدَّم، وكلُّ فرض ٍ إذا زال رجع إلى ما بقي فهو المؤخَّر .

20V ..

قال القاضي: اجتمعت الأمةُ على ما قال عمر، ولم يلتفت أحد إلى ما قال ابن عباس؛ وذلك أنَّ الورثة استَوَوا في سبب الاستحقاق، وإن اختلفوا في قَدرِه، فأَعْطُوا عند التَضايُق حُكْمَ الحصَّة، أصلُهُ الغُرَماء إذا ضاق مال الغريم عن حقوقَهم، فإنَّهم يتحاصُّون بمقدار رؤوس أموالهم في رأس مال الغريم.

### الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاللاَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ فَإِنْ شَهِدُوا فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ حَتَّى يَتَوَقَّاهُنَّ الْمَوْتُ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ﴾ [الآية: ١٥].

قال القاضي: هذه معضلةٌ في الآيات لم أجد مَنْ يعرِفُها، ولَعلَّ الله أن يُعين على علمها، وفيها ثماني عشرة مسألة: **المسألة الأولى:** 

اجتمعت الأمةُ على أنَّ هذه الآيةَ ليست منسوخةً، لأنَّ النسخ إنَّما يكون في القَولين المتعارضَيْن من كلِّ وجهٍ، اللذين لا يمكن الجمع بينهما بحال، وأمَّا إذا كان الحكم ممدوداً إلى غاية، ثمَّ وقع بيانُ الغاية بعد ذلك فليس بنسخ؛ لأنَّهُ كلامٌ منتظم متَّصل لم يَرْفَعْ ما بَعده ما قبله، ولا اعتراضَ عليه.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ اللَّاتِي ﴾:

هو جمع التي؛ كلمة يُخْبِر بها عن المؤنث خاصة، كما أنَّ قوله: «الذي» يخبر به عن المذكر خاصة، وجمعه الذين، وقد تُحذف التاء فتبقى الياء الساكنة فتجري بحركتها <sup>(٥٥)</sup>، قال سبحانه: **﴿واللائي يَئِسْنَ مِنَ المحيض مِنْ نِسائكم ﴾** [ الطلاق: ٤ ]، فجاء باللغتين في القرآن، وقد قال الشاعر المخزومي:

(٥٥) في أ: فتحرك بحركتها.

مِنَ الَّلاءِ لَمْ يَحْجُجْنَ يَبْغِينَ حِسْبَـة ولكـن ليقتلُــنَ البَــرِيءَ الْمُغَفَّلاَ المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿الفَاحِشَةَ﴾:

( ١٥ ) عتارة النساء الآية ( ١٥ ) COR QURĂNIC THOUGHT

هي في اللغة عبارةٌ عن كلِّ فِعْلِ تَعْظُمُ كراهيَّته في النفوس، وَيَقْبُح ذِكْرُهُ في الألسنة حتى يبلُغَ الغايةَ في جنسه، ودلك مخصوص بشهوة الفَرْج إذا اقتُضيت على الوجه الممنوع شرعاً أو المجتنَب عادةً، وذلك يكون في الزنا إجماعاً، وفي اللواط باختلاف.

والصحيحُ أنَّ اللواط فاحشة؛ لأنَّ الله سبحانه سمَّاه به على ما يأتي ذِكْرُهُ في سورة الأعراف إن شاء الله تعالى.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ يَأْتِيْنَ الْفَاحِشَةَ ﴾:

201

يُقال: أتيت مقصوراً؛ أي جئت، وعبَّر عن الفعل والعمل بالمجيء؛ لأنَّ المجيءَ إليه يكونُ، وهذا من بديع الإستعارة.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ نِسَائِكُمْ ﴾ :

اختلف النَّاس في ذلك؛ فقال الأكثر من الصحابة: إنَّ المراد بذلك الأزواج. وقال آخرون: المراد الجُنْسُ من النساء، وتعلَّقَ من قال: إنَّهن الأزواج بقوله تعالى: ﴿للذين يُؤْلُون مِنْ نسائِهم تربَّصُ أربعة أشْهُر ﴾ [ البقرة: ٢٢٦ ] وقوله: ﴿الذين يُظَاهِرُون منكم من نسائهم ﴾ [ المجادلة ٢ ] . وأراد الأزواج في الآيتين، فكذلك في هذه الآية الثالثة، وإذا كان إضافة زوجية فلا فائدةَ فيها إلاَّ اعتبار الثيوبة ؛ قالوا : ولأنَّ اللهَ سبحانه ذكر عقوبتين : إحداها أكبر من الأخرى، وكانت الأكبر للثيب، والأصغر للبكر.

والصحيح عندي أنَّه أراد جميع النساء؛ لأنَّهُ مطلقُ اللفظِ الذي يقتضي ذلك وعمومُه، فأمَّا الذي تعلَّقوا به من آية الإيلاء والظهار فإنَّا أوقفناه على الأزواج؛ لأنَّ الظِّهار والإيلاء من أحكام النكاح؛ ألا ترى أنَّ الإيلاءَ لما كان مجرَّداً عن النكاح بأن يحلف ألاّ يطأ امرأةً أجنبية فوطئها يحنَتُ إذا وطئها إذا تزوَّجها، وإنَّا وقف على الأجل في الزوجة رفْعاً للضررَ.

وأمَّا قولهم: إنَّه ذكَر عقوبتين فاقتضى أن يكونَ الأغلظ للأعظم والأقلُّ للأصغر ، بناءٌ منهم على أنَّ الآيتين في النساء جميعاً : إحداهما في الثيب ، والأخرى في البكر ، وهذا لا يصحّ ، وسيأتي بيانُه إن شاء الله تعالى .

209

وقد قال المحققون من علمائنا : إنَّ الحكمة في قوله تعالى : ﴿ مِنْ نِسَائِكُمْ ﴾بيانُ حال المؤمنات، كما قال تعالى : ﴿ **واسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رِجَالِكُمْ ﴾** [ البقـرة : ٢٨٢ ] يعني من المؤمنين.

وقال تعالى: ﴿ **ذَوَيْ عَدْلُ مِنْكُمْ ﴾** [ الطلاق: ٢ ]، ويفيد ذلك أنَّ الحاكم لا يحدّ الكافرة إذا زَنَتْ، وذلك يأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَشْهِدُوا عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَـةً مِنْكُمْ ﴾ :

وهذا حكم ثابت بإجماع من الأمَّة، قال تعالى: ﴿ والذينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ، ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شهداء فاجلِدُوهُم...﴾ الآية. [النور: ٤].

فشرطَ غايةَ الشهادة في غاية المعصية لأَعْظَم الحقوق حرمة، وتعديد الشهود بأربعة حكمٌ ثابت في التوراة والإنجيل والقرآن؛ روى أبو داود عن جابر بن عبد الله قال: جاءت اليهودُ برجل وامرأة قد زَنَيَا، فقال النبيَّ ﷺ : « ائتوني بأَعْلَم رجلين منكم »، فأتَوْه بابني صوريا، فنشدهما الله كيف تجدان أمر هذين في التوراةَ؟ قالا : نجدُ في التوراة إذا شهد أربعة أنَّهم رأَوْا ذَكَرَه في فَرْجِهَا مثل الميل في المكحلة رُجمًا. قال: « فها يمنعكما أن ترجوهما؟ » قالا : ذهب سلطاننا وكرِهْنا القتل. فدعا رسول الله يَسْ بالشهود فجاؤوا وشهدوا أنَّهم رأوا ذَكَرَه في فَرْجِها مثل الميل في المكحلة رُجماً. قال: الله يَسْبَقُونُ في من المين الما يُعاني وكرِهُ القتل. فدعا رسول الله يَسْبَقْه الله يُسْبَقُونُ في من الما الما الله عنه الما الما الميل في المكحلة مُوماً الله يُسْبَق

#### المسألة السابعة:

ولا بدّ أن يكون الشهود عدولاً؛ لأنَّ اللهَ عزَّ وجلَّ شرَط العدالةَ في البيوع والرجعة، فهذا أعظم، وهو بذلك أولى، وهو من باب حَمْل المطلق على المقيَّدِ بالدليل، حسبا بينَّاه في أصول الفقه.

(٥٦) انظر: (سنن أبي داود ٤٤٥٢ . وسنن الدارقطني ٢٤٠/٢ . ومجمع الزوائد ٢٧١/٦).

المعادية (١٥) بالتورة النساء الآية (١٥) FOR QUR'ANIC THOUGHT

### المسألة الثامنة:

27.

ولا يكونوا ذمّة، وإن كان الحُكم على ذمَّة، وسيأتي ذلك في سورة المائدة إن شاء الله تعالى

المسألة التاسعة:

فإن قيل: أليس القتلُ أعظمَ حُرْمَةً من الزنا؟ وقد ثبت في الشرع بشاهدين، فما هذا؟.

قال علماؤنا: في ذلك حكمةٌ بديعة، وهو أنَّ الحكمة الإلهية والإيالــة الربانية اقتضت الستر في الزنا بكثرة الشهود؛ ليكون أبلغ في الستر، وجعلَ ثبوتَ القَتْلِ بشاهدَيْن، بل بلَوْثٍ وقسَامة<sup>(٥٥)</sup> صيانة للدماء.

## المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنْكُمْ ﴾ :

المراد به هاهنا الذكور دون الإناث، لأنَّه سبحانه ذَكَرَ أَوَّلاً ﴿ **من نسائكم ﴾**، ثم قال: ﴿ منكم ﴾، فاقتضى ذلك أن يكون الشاهدُ غير المشهود عليه، ولا خلاف في ذلك بَيْنَ الأُمَّةِ.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ شَهِدُوا ﴾:

المعنى: فاطلبوا عليهنَّ الشهداء، فإن شَهدُوا. وليس هذا بأمرِ وجوبِ لطلب الشهادة، وإنَّها هو أمر تعليم كيف يكون الحكمُ بالشهادة، وَصِفَة الشهادة التي يَشهد بها الشاهد ما وردَ في الحديث من شأن ماعز بن مالك الأسلمي على ما رواه أبو داود والنسائي عن أبي هريرة، أنَّ رجلاً من أسلَم جاء الى رسول الله عَقلَيْتُهِ فشهد على نفسه أنَّه أصاب امرأة حراماً أربعَ مرات، كلُّ ذلك يُعْرِض عنه رسول الله عَقلَيْتُهِ، فأقبل عليه في الخامسة، فقال: أنكتها ؟ قال نعم. قال: «حتى غاب ذلك منك فيها » ؟ قال: نعم. قال: «كما يغيب المِرْوَد في المكحلة والرشاء في البئر » ؟ قال: نعم. قال: « هل تدري ما الزنا » ؟ قال: نعم. قال: « أتيت منها حراماً مثل ما يأتي الرجلُ من أهله

(٥٧) اللوث: هو أن يشهد شاهد واحد على إقرار المقتول قبل أن يموت. والقسامة: اليمين.

سورة النساء الآية (١٥) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT 271 O GERIS حلالاً »؟ قال: نعم. قال: « فما تريدُ منِّي بهذا القول»؟ قال: أريد أن تطهِّرني، فأمر به فرجم.<sup>(٥٨)</sup> المسألة الثانية عشرة؛ قوله تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ فِي الْبُيُوتِ ﴾ : أَمرَ الله تعالى بإمساكِهِنَّ في البيوت وحبسهنَّ فيها في صدر الإسلام قبل أن تكثر الجُنَاة، فلما كَثُرَ الجُناة وَخُشِيَ فَوْتهم اتَّخِذَ لهم سجن. واختلف في هذا السجن، هل هو حدٍّ أو توعَّد بالحدَّ على قولين: أحدهما: أنَّه توعّد بالحد. والثاني: أنَّه حدّ. قال ابن عباس والحسن: زاد ابنُ زيد أنَّهم مُنِعوا من النكاح حتى يموتوا، يعني عقوبةً لهم حيث طلبوا النكاح من غير وَجْهِه. ثم نسخ ذلك بالحدّ . وقال ابن عباس: أنزل الله سبحانه بعد ذلك: ﴿ الزانيةُ والزاني ﴾ [ النور: ٢ ]؛ فمن كان مُحصناً رُجم، ومن كان بكْراً جُلِدَ . والصحيح أنَّه حد جعله الله عقوبةً ممدودة إلى غاية مؤذنة بأخرى هي النهاية. وإنَّما قلنا: إنَّه حدّ، لأنَّه إيذاء، وإيلام، ومن الناس<sup>(٥٩)</sup> من يرى أنَّه أشدّ من الْجَلْد، وكلٌّ إيذاء وإيلام حدٌّ، لأنَّه منْعٌ وزَجْر. وإنَّا قلنا: إنَّه ممدود إلى غايةٍ إبطالاً لقول مَن رأى من المتقدمين والمتأخرين: إنَّه نسخ. وقد تقدَّم بيانُه. المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ يَجْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيلاً ﴾ : روى مسلم، وغيره، عن عبادة بن الصامت، أنَّ النبي عَظِّيْمٍ قال: « خُذُوا عنِّي، قد انظر: (صحيح البخاري ٢٠٧/٨ . وسنن أبي داود ٤٤٢٨ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٧٠/١. (0) وسنن الدارقطني ٢/١٩٧٢ . ومشكاة المصابيح ٣٦٢٧ . وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٥٨٠/٨ . وتفسير القرطبي ١٠٤/١٩ . ومصنف عبد الرزاق ١٣٣٤ . وموارد الظمآن ١٥١٣ ). في ب: بل من الناس من يرى. (09) ( ۱۵ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( النساء الآية ( ۱۵ ) FOR QURANIC THOUGHT ( ) ( النساء الآية ( ۱۵ )

جعل الله لهنَّ سبيلاً ، البِكْرُ بالبِكْر جلْدُ مائة ونَفْي سنة ، والثيب بالثيب جَلْدُ مائة والرجم» . <sup>(٦٠)</sup> .

وروى مسلم، أنَّ النبيَّ عَلَيْكُم كان إذا أُنزِلَ عليه الوحي كُرِبَ لذلك واربَدَّ، فأنزل الله عليه ذات يوم فلُقي لذلك، فلمَّا سُرِّيَ عنه قال: « قد جَعل الله لهنَّ سبيلاً، الثيب بالثيب، والبكر بالبكر، الثيب جَلْد مائة ورجم بالحجارة، والبكر جلد مائة ونَفْي سنة ». <sup>(٦٠)</sup>.

وروى مسلم في بعض طرقه: « البِكْرُ تجلد وتُنْفى، والثيب تجلد وتُرْجَم». <sup>(١١)</sup>. فبيَّن ﷺ ثلاثةَ أحوال: بِكْر تزني ببكر، وثيِّب تزني بثيِّب. الثالث بكر تزني بثيِّب، أو ثيِّب تزني ببكر، لقوله: البكر تُجْلَد وتنفى، والثيب تُرْجَم. **المسألة الرابعة عشرة:** 

البكر يجلد ويغرب، وبه قال الشافعي وأحمد.

277

وقال أبو حنيفة وحماد : لا يُقْضَى بالنفي حدّاً إلا أن يراه الحاكم [ تعزيراً ] <sup>(١٢)</sup> ، واحتجًا بقوله تعالى : **﴿ الزانيةُ والزَّاني فاجلدُوا كلَّ واحدٍ منهما مائةَ جلدةٍ ﴾** [ النور : ٢ ] ، ولم يذكر تغريباً ، والزيادةُ على النص نَسْخ .

قلنا : لانسلِّم أنَّ الزيادة على النص نسخ، وقد بيَّناه في غير موضع.

(٦٠) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٣، حديث ١٢ من كتاب الحدود. وسنن أبي داود ٤٤١٥. ومسند أحمد بن حنبل ٨٨/٩. وإرواء الغليل
 (٦٠) أحمد بن حنبل ٣١٣/٥، ٣١٧، ٣١٧ ٤. والتمهيد، لابن عبد البر ٩٨/٩. وإرواء الغليل
 ١٠/٨. والدر المنثور، للسيوطي ٢٢٩/٢. وتلخيص الحبير ١٢/٤. ومسند الشافعي ١٦٤.
 ومشكاة المصابيح ٣٥٥٨. وشرح السنة، للبغوي ٢٢/٢١٠، ٢٧٦، وبدائع المنان، للساعاتي
 ومشكاة المصابيح ٣٥٨٠. وشرح السنة، للبغوي ١٢٩/٢٠، ٢٧٦، وبدائع المنان، للساعاتي
 ١٤٩٢ وراد المسير ٢٥/٣، ٥٥، ٢٥/٢. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ١٣٤٢. وتفسير ابن كثير
 ٢٠٤٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢١٠/٢، ٢٢٢، ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٢٩٢٠. وتفسير الطبري
 ١٩٨/٤. وتفسير الماريسة، للبريليسي ١٥٩٠٠، ١٥٧٠. ونصب الرايسة، للسزيليسي ١٩٤٠.

(٦١) انظر : المواضع السابقة .

(٦٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

جواب ثان: قد رَدَدْتُم البينة بخبرٍ لا يصحُّ على الماء والتراب. جواب ثالث: وذلك أنَّ الله تعالى ذكر الجَلْد، ولم يذكُر الرَّجم، وهو زيادةٌ عليه. جواب رابع: وذلك أنَّ الله تعالى لم يذكر الإحصان ولا الحرية، فتبيَّن أنَّ المقصود من الآية بيانُ جِنْسِ الحدّ، والفرق بين الْمُحْصَن وغير المحصن. **المسألة الخامسة عشر ة:** 

E GHAZI TRU

٤٦٣

المرأة لا تغرَّب خلافاً للشافعي وغيره حين تعلَّقوا بعموم الحديث ، والمعنى يخصّه ؛ فإنَّ المرأة تحتاج من الصيانة والحفظ والقصر عن الخروج والتبرز اللذين يذهبان بالعفة إلى ما لا يحتاج إليه الرجل .

#### المسألة السادسة عشرة:

سورة النساء الآية (١٥)

العبد لا يغرَّب خلافاً للشافعي حيث يقول بعموم الخبر ، ويخصّه قوله عُقَيْلَهُم : « إذا زنت أَمَة أحدكم فَلْيَجْلِدْهَا ، ثم إن زنت فليجلدها ، ثم قال في الثالثة أو الرابعة فليبعها ، ولو بضفير » <sup>(١٢)</sup> . فكرر ذكر الجَلد ، ولم يذكر التغريب ، ولو كان واجباً لكرَّره أو ذكره .

وأيضاً ، فإنَّ المعنى يخصّه؛ لأنَّ المقصود من تغريب الحرِّ إيذاؤه بالحيلولة له بينه وبين أهله ، والإهانة له ؛ ولا يتصوَّر ذلك في العبد .

المسألة السابعة عشرة: في أصل التغريب:

وهو أنَّه أجمع رأي خيار بني اسماعيل على أنَّ منْ أَحْدَثَ في الحرَم حَدَثَاً غُرِّبَ منه، وكان ذلك ممّا بيَّنه لهم أوَّلهم، فصارت سنَّةً لهم فيه يدينون بها، فلأجل ذلك استنَّ الناسُ إذا أحدث أحدٌ حَدَثاً غرّب عن بلده؛ وتمادى ذلك إلى الجاهلية إلى أن جاء الإسلامُ فأقرَّه في الزنا خاصة، لأنَّ المظالم يمكن كفُّ الظالم عنها جهراً، فلا

(٦٣) انظر: (سنن الترمذي ١٤٤٠. وسنن الدارقطني ١٦٠/٣. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٧٥/٥. ومنحة المعبود، للساعاتي ١٥٢٧، ١٥٢٨. والتمهيد، لابن عبد البر ٩٧/٩. والكامل، لابن عدي ١٦٥/٢. وتفسير ابن كثير ٢٣٠/٢. وصحيح مسلم، حديث ٣١ من كتاب الحدود. وصحيح البخاري ١٩٧/٣). يقدر عليها سرّاً ، والزنا ليس الكفّ عنه بكامل حتى يغرّب عن موضعه ، فلا تكون له حيلةٌ في السرّ يتوصَّل بها إلى العودة إليه أو إلى مثله .

THE PRINC معادي المسورة النساء الآية (١٦)

المسألة الثامنة عشرة:

272

لا يُجْمَع بين الجَلْد والرَّجم خلافاً لأحمد وغيره، ومتعلّقهم بقول رسول الله ﷺ وفعل عليٍّ ذلك أيّام خلافته.

وقولنا أصحّ، لأنَّ كلَّ من رجمه النبيُّ ﷺ لم يجلده، فترْكُهُ له عليه السلام فعلاً في كلّ من رجم، وقولاً في قوله في حديث العَسِيف: « واغْدُ يا أنيس على امرأة هذا ، فإن اعترفت فارجمها » \_<sup>(12)</sup> مُسْقِط له.

#### الآية الثالثة عشرة:

قوله تعالى: ﴿ واللَّذانِ يَأْتِيَانِهَا مِنْكُمْ فَآذُوهُمَا فَإِنْ تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُوا عَنْهُمَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ تَوَّابَأَ رَحِيماً ﴾ . [ الآية: ١٦ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

فيها ثلاثة أقوال:

الأوَّل: أنَّ الإذاية في الأبكار ، قاله قتادة والسدي وأبن زيد .

الثاني: أنَّها عامَّةٌ في الرجال والنِّساء.

الثالث: أنَّها عامَّةٌ في أبكار الرجال وثيّبهم، قاله مجاهد؛ واحتجَّ بأنَّ لفظ الآية الأولى مؤنَّث؛ فاقتضى النساءَ؛ وهذا لفظٌ مذكر ، فاقتضى الرجال.

(٦٤) انظر: (صحيح البخاري ٣١٣٤/، ١٣٤/، ٢٥٠، ٢٥١، ٢٠٨/٨ وصحيح مسلم، حديث ٢٥٥ من كتاب الحدود. وسنن النسائي، الباب ٢١ من آداب القضاة. وسنن ابن ماجه ٢٥٤٩. والسنن الكبرى ٢١٣/٨، ٢١٩، ٢٢٢، ٢٢٥، ونصب الراية، للزيلعي ٣١٤/٣، ٣٣٩. وفتح الباري 2/٢٤، ٢٦٤، ٢٢٤، ٢٢٢، ٢٢٢، للطحاوي ٢٢/١ وتفسير ابن كثير ٣/٦. وتلخيص الحبير ٥١/٣. وإرواء الغليل ٢٦٦/٥، ٣٥٢/٧، والتمهيد، لابن عبد البر ١٨٩٦. وشرح معاني الآثار للطحاوي ٣/٥٦/ ١٣٥٩، والبداية والنهاية، لابن كثير ١٠٢/٩. ومسند الحميدي ٢١٨). وردَّ عليه الطبري وأبو عبد الله النحوي وغيرهما وقالوا : إنَّ لفظ الآية الثانية يصلحُ للذكر والأنثى.

270 .

قال ابن العربي: والصواب مع مجاهد؛ وبيانُه أنَّ الآيةَ الأولى نصَّ في النساء بمقتضى التأنيث والتصريح باسمهنَّ المخصوص لهنَّ، فلا سبيلَ لدخول الرجال فيه، ولفظ الثانية يحتملُ الرجالَ والنساءَ، وكان يصحُّ دخولُ النساء معهم فيها لولا أنَّ حُكْمَ النساء تقدَّم، والآية الثانية لو استقلّت لكانت حكماً آخر. معارضاً له، فينظر فيه، ولكِنْ لما جاءت منوطةً بها، مرتبطة معها، محالةً بالضمير عليها فقال: ﴿ **يَأْتِيَانِهَا مِنْكُمْ ﴾** عُلم أنه أراد الرجالَ ضرورة. وإذا ثبت هذا قلنا – وهي:

#### المسألة الثانية:

سورة النساء الآية (١٦)

إن قوله: ﴿**وَاللَّذان يَأْتِيانِهَا مِنْكُمْ فَآذُوهُمَا** ﴾ عامٍّ في البِكْر والثيب، فاقتضى مساقُ الآيتين أنَّ اللهَ تعالَى جعل في زنا النساء عقوبة الإمساك في البيوت، وجعل في زنا الرجال على الإطلاق فيها جميعاً الإيذاء، فاحتمل وهي: المسألة الثالثة.

أن يكونَ الإيذاءُ الذي جعل الله عقوبةً لهم [ عقوبة ] <sup>(10)</sup> دون الإمساك، واحتمل الإيذاء والإمساك حَمْلاً على النساء، والأول أظهر . وإذا ثبت هذا فهاهنا نكتة حسنة وهي:

## المسألة الرابعة:

أنَّ الجلد بالآية والرَّجْم بالحديث نسخَ هذا الإيذاءَ في الرجال؛ لأنه لم يكن ممدوداً إلى غاية، وقد حصل التعارض؛ وعُلم التاريخ، ولم يمكن الجمع، فوجب القضاء بالنسخ؛ وأما الْجَلْد فقرآن نسخ قرآناً، وأما الرجم فخبَرٌ متواتر نسخ قرآناً، ولا خلاف فيه بين المحققين، وقد بيناه في أصول الفقه، وأوعبنا القول في القسم الثاني قبل هذا فيه.

(٦٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

( الله المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة الآية ( ۱۹ ) THE PRINCE GHAZI TRUST

## الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَرِثُوا النِّسَاءَ كَرْهاً وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِبَعْضٍ مَا آتَيْتُمُوهُنَّ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ، وَعَاشِرُوهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ، فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَلَ اللَّهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً [الآية: ١٩].

> فيه تسع مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

> > وفي ذلك أقوال:

الأوَّل: قال ابن عباس: كان الرجلُ في الجاهلية إذا مات كان أولياؤه أحقَّ بزوجته مِنْ وَليَّها، يتزوجها أو يُنْكِحُها لغيره، وربما ألقى أحدٌ من أوليائه عليها ثوباً، فكان أولى بها، حتى مات ابن عامر، فأنزل اللهُ سبحانه وتعالى الآية، ونحوه عن زيد بن أسلم (٦٦).

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ ﴾:

القول في العَضْل قد تقدَّم في سورة البقرة؛ قيل فيها أمروا بتخليةِ سبيلهنَّ إذا لم يَرِثوهنَ .

وقيل: هذا خطابٌ للجاهلية الذين كانوا يمنع الرجل [ منهم ] <sup>(١٧)</sup> امرأةً أبيه أن تتزوج حتى تموت فيرثها؛ رواه ابن وهب عن مالك.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ مَا آتَيْتُمُو هُنَّ ﴾:

قيل: هو خطابٌ للأزواج إذا لم يتَّفِقُوا مع أزواجهِنَّ، نهُوا أن يمسكوهنَّ على غير عِشْرَةٍ جميلة حتى يأخذوا ما أعطوهنّ.

وقيل: هو خطابٌ للأزواج كما تقدم. والجاهلية نهوا أنْ يمنعوا النساءَ من النكاح،

(٦٦) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ٨٤. وتفسير ابن كثير ٢٦٥/١).

(٦٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

٤٦٦

لِمَن أردْنَ إذا مات أزواجهن، ولا يحبسوهن ليَرثُوا منهنّ ما ورثوا من مورثهم، عَبَر عن ذلك بقوله تعالى: ﴿ **آتَيْتُموهُنَّ﴾** ، لأنه إعطاء في الحقيقة على وَجْه الميراث، وهم يريدون أن يأخذُوه على وجْهِ الغصب ميراثاً أيضاً.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ ﴾ :

وفي ذلك أربعة أقوال:

سورة النساء الآبة (١٩)

الأول: قيل: الفاحشة الزنا.

الثاني: قيل: النشوز .

الثالث: قال عطاء: كان الرجلُ من الجاهلية إذا زَنَت امرأتُه أخذ جميعَ مالها الذي ساقه لها ، ثم نسخ اللهُ سُبحانه ذلك بالحدود .

الرابع: قيل: إنه كان في الزنا ثلاثة وجوه، قيل لهم: **﴿لا تقربوا الزنا...﴾** الآية، ثم قيل لهم: **﴿واللاتِي يأتِينَ الفاحشةَ مِنْ نسائكمَ ﴾** [ النساء: ١٥ ]، فجاز له عَصْلها عن حقها وأخْذُ مالها. ثم نزلت: **﴿واللَّذَانِ يأتيانها منكم فآذُوها ﴾** [ النساء: ١٦ ]، فهذا البكران.

المسألة الخامسة: في تحقيق ما تقدَّم من الأقوال:

أما من قال إنه الزنا والنشوز فقد بينا أحكام جواز الْخَلْع وأخذ مال المرأة في سورة البقرة.

وأما قول عطاء فمحتمل صحيح تتناوله الآية، لكنْ لا يقال في مثل هذا إنه نسخ، وإن كان في التحقيق نسخاً؛ لأن محمداً ﷺ نسخ الباطل، ولكنّ اللفظ مجمل ينطلقُ عليه، وشرط يرتبطُ به معلوم عند العلماء مبيّن في موضعه.

وأما مَنْ قال: كان في الزنا ثلاثة أنحاء فتحكُّم مَحْض، ونَقْلٌ لم يصح، وتقديرٌ يَفْتَقِر إلى نَقْلِ ثابتٍ، ولم يكن، فلا معنى للاشتغال به. المسألة السادسة: في تقدير الآية على الصحيح من الأقوال:

وهو أنَّ المعنى لا يحلُّ لرجل أن يحْبس امرأةً كُرْهاً حتى يأخذ مالَها إذا ماتت كانت غير زوجة أو زوجة قد سقَطَ غَرَضُه فيها، وسقطت عِشْرَته الجميلة معها، ولا يحلُّ عَضْلُها عن النكاح لغيرهم حتى يأخذ الزوجُ ما أعطاها صداقاً، أو ليأخذ الغاصبُ ما كان أخذ من مال مورثه؛ إلاَّ أنْ يكونَ منهن ذنب بزنا أو نشوز لا تحسُنُ معه عشرة، فجائز عند ذلك أنْ يَتمسَّك بنكاحها حتى يأخذ منها مالاً، فأولُ الآية عام في الأزواج وغيرهم؛ وآخرها عند الاستثناء مخصوص بالأزواج.

وحقيقة « عشر » في العربية الكمال والتمام، ومنه العَشِيرة، فإنه بذلك كمل أمرهم وصحّ استبدادهم عن غيرهم.

وعشرة تمام العقد في العَدَدِ، ويُعَشّر المال لكَمالِهِ نِصاباً .

فأمر الله سبحانه الأزواج إذا عقدوا على النساء أن يكونَ أَدْمَة ما بينهم وصُحْبتهم على التمام والكمال، فإنه أهدأ للنفس، وأقرّ للعين، وأهنأ للعيش، وهذا واجب على الزوج، ولا يلزمه ذلك في القضاء إلاَّ أن يجري الناسُ في ذلك على سوء عادتهم فيشترطونه ويربطونه بيمين، ومن سقوط العشْرَة تنشأ المخالعة، وبها يقعُ الشقاق، فيصيرُ الزوج في شقٍّ، وهو سببُ الخلع على ما يأتي بيانه إنْ شاء الله تعالى.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿فَإِنْ كَرِهْتُمُوهُنَّ فَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئاً وَيَجْعَل اللهُ فِيهِ خَيْراً كَثِيراً ﴾ .

المعنى: إنْ وَجد الرجلُ في زوجته كراهية، وعنها رَغْبة، ومنها نُفْرة من غير فاحشة ولا نُشُوز فليَصْبِر على أذاها وقلة إنصافها، فربما كان ذلك خيراً له.

أخبرني أبو القاسم بن أبي حبيب بالمهدية، عن أبي القاسم السيوري، عن أبي بكر ابن عبدالرحمن، قال: كان الشيخ أبو محمد بن أبي زيد من العلم والدين في المنزلة المعروفة، وكانت له زوجةٌ سيئة العِشْرَة، وكانت تقصّرُ في حقوقه، وتؤذيه بلسانها، دورة النساء الآية (٢٠) THE PRINCE GHAZI TRUST. ..... ٢٠٠ (٢٠) الآية (٢٠) FOR QURANIC THOUGHT

فيقال له في أمرها فيسدل بالصَّبْر عليها، وكان يقول: أنا رجل قد أكمل اللهُ عليَّ النعمة في صِحَّةِ بدني ومعرفتي، وما ملكَتْ يميني، فلعلها بُعِثت عقوبةً على ديني، فأخاف إذا فارقتها أن تَنْزِل بي عقوبةٌ هي أشدّ منها.

المسألة التاسعة: قال علماؤنا:

في هذا دليلٌ على كراهية الطلاق، وقد تقدم ذِكْرُه قبل هذا

### الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَرَدْتُمُ اسْتِبْدَالَ زَوْجٍ مَكَانَ زَوْجٍ وَآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطاراً فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئاً أَتَأْخُذُونَهُ بُهْتاناً وَإِثْهَا مُبِيناً﴾ [ الآية: ٢٠ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

لما أباح الله الفراق للأزواج والانتقال بالنكاح من امرأةٍ إلى امرأة أخْبَر عن دينه القويم وصراطِه المستقيم في توفية حقوقهن إليهن عند فراقهنَّ؛ فوطأة واحدة حلالاً تقاوِمُ مال الدنيا كله، نهى الأزواجَ عن أن يعترضوهنَّ في صدقاتهن، إذ قد وجب ذلك لهنَّ وصار مالاً من أموالهنّ.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وآتَيْتُمْ إِحْدَاهُنَّ قِنْطاراً ﴾:

فيه جوازُ كثرة الصداق، وإنْ كان النبيَّ ﷺ وأصحابه كانوا يقللونه. وقد قال عمر بن الخطاب على المنبر : « ألا لا تُغالوا في صدقات النساء ، فإنها لو كانت مكرمة في الدنيا وتَقُوَى عند الله لكان أوْلاَكم بها رسولُ الله ﷺ ، ما أصْدَق قطَّ امرأةً من نسائه ولا من بناته فوق اثنتي عشرة أوقية »، فقامت إليه امرأةٌ فقالت : يا عمر، يُعْطينا الله وتحرمنا أنت ؟ أليس الله سبحانه يقول : وآتيتمْ إحداهنَّ قنطاراً فلا تأخذُوا منه شيئاً ؟ فقال عمر : « امرأة أصابَتْ وأمير أخطاً ».

وفي الرواية المشهورة عنه مثله إلى قوله اثنتي عشرة أوقية، زاد: فإنَّ الرجلَ يغلي بالمرأة في صداقها. فتكون حسرة في صَدْرِه فيقول: كلفت إليك عِرْقَ القِرْبة. قال:

٤٧٠

فكنت غلاماً مولوداً لم أدْرِ ما هذا؛ قال: وأخرى يقولون لمن قتل في مغازيكم هذه: قُتِل فلان شهيداً أو مات فلانٌ شهيداً، ولعله أن يكونَ خرج وأفرد دون راحلته أو أعجزها بطلب النجاة، ولكن قولوا كما قال رسولُ الله عَلِيْتَمَم : « مَنْ قُتِلَ في سبيل الله أو مات فله الجنة » <sup>(11)</sup>.

0 13318

(٢٠) THE PRINCE GHAZT TRUE FOR QURĂNIC THOUGHT

وهذا لم يقله عمر على طريق التحريم، وإنما أراد به الندب إلى التعليم؛ وقد تناهى الناسُ في الصدقات حتى بلغ صداقُ امرأةٍ ألف ألف، وهذا قلَّ أن يوجد من حلال.

وقد سُئل عطاء عن رجل غالَى في صداق امرأة أيردُّه السلطان؟ قال: لا .

وقد رُوِي عن عمر أنه خطب إلى عليّ أم كلثوم ابنته من فاطمة، فقال: إنها صغيرة، فقال عمر: سمعتُ رسولَ الله مُؤَلِّكُم يقول: « إن كلَّ نسَب وصهر منقطعٌ يوم القيامة إلاّ نسبي وصهري، فلذلك رغبت في مثل هذا ». فقال علي: إني أرسلها حتى تنظر إلى صغرها، فأرسلها فجاءت، فقالت: إن أبي يقول: هل رضيت الْحُلّة؟ فقال عمر: قد رضيتها.فأنكحهاعليّ فأصدقها أربعين ألف درهم<sup>(١١)</sup>.

وقد رُوي أنَّ صداق النبي ﷺ لأم حبيبة كان أربعهائة دينار، وروي ثمانمائة دينار.

وروي عن عُقبة بن عامر أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « خَيْرُ النكاحِ أيسره» <sup>(٧٠)</sup>.

وقال لرجل: « أَتَرْضى أن أزَوِّجَكَ فلانة؟ » قال: نعم. وقال للمرأة: « أترضين أنْ أزوِّجَك فلاناً؟ » قالت: نعم. فزوَّجها فدخل عليها فلم يكتب لها صداقاً ولا أعطاها شيئاً، وكان ممن شهد الحدَيْبية وله سَهْم بخَيْبَر، فلما حَضَرَتْه الوفاة قال: إنَّ رسولَ الله

- (٦٨) سيأتي تخريجه .
- (٦٩) انظر: (الدر المنثور، للسيوطي ٣٣/٣. والفوائـد المجمـوعـة، للشـوكـاني ٣٣٠. والمستـدرك ١٤٢/٣ . وطبقات ابن سعد ٢٤٠/٨. ومجمع الزوائد، للهيثمي ١٧/١٠ وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٧/٦، ٢٨. والكامل، لابن عـدي ٢٧٠١، وتفسير ابن كثير ٤٩٠/٥).
- (٧٠) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٣٢ من كتاب النكاح. وموارد الظمآن، للهيثمي ١٢٥٧، ١٢٦٢. وإتحاف السادة المتقين ٣٤٥/٥. والكنى والأسماء، للدولابي ١١٠/١. ومصنف عبد الرزاق ١٠٤١٢. وكشف الخفا ٢٥/١١).

صلله زوَّجني فلانة، فلم أعيَّن لها صداقاً، ولم أعطها شيئاً، وإني أعطيها من صداقها يَشْهِمِي بخيبر، فأخَذَتْ سهمه ذلك فباعته بمائة ألف<sup>(٧١)</sup>.

٤٧١

وزوج عُرُوة البارقي بنت هانىء بن قَبيصة على أربعين ألف درهم. وعن غيلان بن جرير أنَّ مطرّفاً تزوَّج امرأة على عشرة آلاف أوقية.

وقد ثبت في الصحيح أن عبدالرحمن بن عوف تزوَّج امرأةً بنواةٍ من ذهب، يُقال هي خسة دراهم. وزوَّج النبي عَلِيْكُم امرأةً بخاتم من حديد.

وعن النبي ﷺ أنَّ رجلاً تزوَّج امرأةً على نعلين، فقال لها النبيُّ ﷺ : « أرضيتِ عن مالك بهاتين النعلين » ؟ قالت : نعم، فأجازه النبي ﷺ <sup>(٢٢)</sup>.

وقال سعيد بن المسيب: لو أصدقها سَوْطاً جاز .

سورة النساء الآية (٢٠) 😸

وقال إبراهيم: يستحبُّ في الصداق الرطل من الذهب، وكانوا يكرهون أن يكون سَهُم الحرائر مثل أُجور البغايا: الدرهم والدرهمين، ويحبُّون أن يكونَ عشرين درهماً، وشيء من هذا لم يصحَ عن النبي يَنظير ولا عن غيره، خلاف حديث عبدالرحمن بن عوفوخاتم الحديد، وسيأتي تقدير المهر بعد هذا إنْ شاء الله تعالى. المسألة الثالثة: قوله سبحانه: ﴿قَنْطَاراً ﴾:

قال علماؤنا : اختلف في القنطار على عشرة أقوال :

الأول: أنه اثنا عشر ألف درهم؛ رُوي عن الحسن وابن عباس. الثاني: أنه ألف ومائتا دينار؛ قاله الحسن. وهو الأوْلَى للصواب. الثالث: أنه دِيَةُ أحدكم؛ رُوي عن ابن عباس.

- ( ٧١ ) انظر : ( سنن أبي داود ٢١١٧ . وموارد الظمآن ، للهيثمي ١٢٦٢ ، ١٢٨١ . والمستدرك ١٨١/٢ . والسنن الكبرى ، للبيهقى ٢٣٢ . وإرواء الغليل ٣٦٦ ، ٣٤٦ ).
- (٧٢) انظر: (سنن الترمذي ١١٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٣٧/٧، ٢٣٩. ومسند أحمد بن حنبل ٤٤٥/٣ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٢٠٦٥. واللآلى، المصنوعة، للسيوطي ٩١/٢. وميزان الاعتدال، للـذهبي ٤٥٥٦. ولسـان الميـزان، لابــن حجـر ٤١٩/٤. والضعفـاء الكبير، للعقيلي ٣٤١/٣).

THE PRINCE GHAZI TRUST Struct الآية (٢١) THE PRINCE GHAZI TRUST

الرابع : أنه ألف ومائتا أوقية ؛ رُوِي عن أبي هريرة . الخامس : أنه اثنا عشر ألف أوقية ؛ قاله أبو هريرة أيضاً . السادس : أنه ثمانون ألف درهم ؛ رُوي عن ابن عباس وابن المسيّب . السابع : أنه مائة رطل ؛ قاله قتادة . الثامن : أنه سبعون ألف دينار ؛ قاله مجاهد . التاسع : قال أبو سعيد الخدري : وهو مل مسْك ثَوْر من ذهب . العاشر : أنه المال الكثير من غير تحديد .

المسألة الرابعة:

هذه الأقوال كلها تحكَّم في الأكثر، وقد روِي بعضُها عن النبي عَلَيْتُهُم، ولا يصحّ في هذا الباب شيء.

والذي يصحُّ في ذلك أنه المال الكثير الوَزْن، هذا عرف عربي، أما أنَّ الناسَ لهم في القنطار عُرْفٌ معتاد، وهو أنَّ القنطارَ أربعة أرباع، والربع ثلاثون رطلاً، والرطل اثنتا عشرة أوقية، والأوقية ستة عشر درهماً، والدرهم ست وثلاثون حبّة، وهي ستة دوانيق، فما زاد أو نقص فبحسَبِ اتَّفاقهم أو بحُكْم الولاة، وقد ردُّوا الدرهمَ من سبعة، والأصل أنه من ستَّةِ دَوانيقَ، وركبوا الدرهم الأكبر من ثمانية دوانيق على الدرهم الأصغر، وهو أربعة دَوانيق، فحملت بنو أمية زيادةَ الأكبر على نُقْصان الأصغر، فجعلوهما درهمين متساويين، كلَّ واحد منهما ستة دوانيق، والدينار

وقد رَوى شريك عن سَعْد بن طريف عن الأصبغ بن نُباتة عن عليّ بن أبي طالب؛ قال: زوَّجني رسولُ الله عَلِيَّكِمْ فاطمة على أربعهائة وثمانين درهماً بوزن ستة؛ وهذا ضعيفٌ، إنما زوّجه إياها في الصحيح على دِرْعه الْحُطَمية.

### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ وَقَدْ أَفْضَى بَعْضُكُمْ إِلَى بَعْضٍ وَأَخَذْنَ مِنْكُمْ مِينَاقاً غَلِيظاً﴾ [ الآية: ٢١ ].

0 12218 0

سورة النساء الآبة (٢١) .....

فيه ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ أَفْضَى ﴾ :

أفعل من الفضاء، وهو كلُّ موضع خال، فقال: وكيف تأخذونه، وقد كانت الخلوةُ بينكم وبينهن؟ وهذا دليل على وجوبِ المهر بالْخَلْوَة، وقد بيّنا ذلك في سورة البقرةِ ومسائل الخلاف.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

٤٧٣

ولِمالكٍ في ذلك ثلاثُ روايات: إحداهنَّ : يستقر المهر بالخلوة. الثاني : لا يستقر إلاَّ بالوَطْءِ . الثالث : يستقرُّ بالخلوة في بيت الإهداء . والأصحُّ استقرارُه بالخلوة مطلقاً ، ويليه في بيت الإهداء . وأما وقوفُه على الوطء فضعيف .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذْنَ مِنْكُمْ مِيثَاقاً غَلِيظاً ﴾:

فيه قولان:

الأول: قاله مجاهد وقتادة وغيرهما قوله: ﴿ فَإِمْسَاكَ بَعَرُوفَ أَو تَسْرِيحٌ بإحْسَانٍ ﴾ [ البقرة: ٢٢٩ ].

الثاني: كلمة النكاح؛ قاله مجاهد، وهي قوله: ﴿ نكحت﴾ . وعن محمد بن كعب نحوه. وقد ثبت عن جابر بن عبدالله، عن النبيّ ﷺ أنه قال: « اتّقُوا اللهَ في النساء فإنكم أخذتموهنَّ بأمانة الله، واستحللتُمْ فُروجَهُنَّ بكلمةِ الله » <sup>(٧٢)</sup>. وقد تقدّم ذلك في سورة البقرة.

المسألة الثالثة:

0 131315 0

575

قال بكر بن عبدالله المزني<sup>(٧٤)</sup>: لا يأخذُ الزوجُ من المختلعة شيئاً لقوله: ﴿ فَلاَ تَأْخُذُوا مِنْهُ شَيْئاً ...﴾ إلى قوله: ﴿ مِيثَاقاً غَلِيظاً ﴾ .

THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QURANIC THOUGHT

قال ابن زيد: رخص بعد ذلك فقال: ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَ يُقِيمًا حُدُودَ اللهِ فَلاَ جُناحَ عليها فِيا افْتَدَتْ بِهِ ﴾ ، فنسخ ذلك.

قال الطبري: بل هي محكمة. ولا معنى لقول بكر إن أرادت هي العطاء، فقد جوَّز النبيَ ﷺ لثابت أنْ يأخذَ من زوجته ما ساق إليها وصدق إنما يكون النسخُ عند تعذُّرِ الجمع والجمعُ ممكن، وبه يتمُّ البيان، وتستمرُّ في سُبلِها الأحكام.

## الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاوُكُمْ مِنَ النِّسَاءِ إلاّ مَا قَدْ سَلَفَ، إنَّهُ كانَ فَاحِشَةً وَمَقْتاً وَسَاءَ سَبِيلاً﴾ [ الآية: ٢٢ ].

فيها تسعُ مسائل:

المسألة الأولى:

قد بينا في غير موضع أنَّ النكاح أصلُه الضمُّ والجمع، فتجتمع الأقوال في الانعقاد والربط كما تجتمع الأفعالُ في الاتصال والضمّ، لكنّ العربَ على عادتها خصّصَتْ اسمَ النكاح ببعض أحوال الجمع وبعض محالّه، وما تعلق بالنساء، واقتضى تعاطي اللذة فيها، واستيفاء الوطَر منها، وعلى ذلك من المعنيين جاءت الآثار والآيات. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ ما نَكَحَ﴾:

اختلف العلماءُ في كلمة «ما» هل يخْبَرُ بها عما يعقل أم لا؟ وقد بينا في رسالة ملجئة المتفقهين أنَّ ذلك مستعمَلٌ في اللغة شائع فيها، وفي الشريعة.

= ٣٠٧٤ والدر المنثور، للسيوطي ٢٢٦/١، ٢٣٥/٣، ٣٥٥٣ وتفسير الطبري ٢٢٢/٤.
وكشف الخفا ٢٧/١ وإرواء الغليل ٢٢٧/٧).
(٢٢) بكر بن عبدالله المزني، ستأتي ترجمته.

وجهل المفسّرون هذا المقدار ، واختلفت عباراتهم في ذلك ، فقالت طائفة : المعنى ولا تنكِحُوا نكاحَ آبائكم ، يعني النكاح الفاسد المخالِفَ لدين الله ؛ إذ الله سبحانه قد أحكم وَجْهَ النكاح ، وفصَّل شروطه .

والمعنى الصحيح: ولا تنكِحُوا نساء آبائكم، ولا تكون ﴿ ما ﴾ هنا بمعنى المصدر ؛ لاتصالها بالفعل، وإنما هي بمعنى الذي، وبمعنى مَنْ، والدليل عليه أمران:

أحدهما : أنَّ الصحابةَ إنما تلقَّت الآيةَ على هذا المعنى، ومنه استدلت على مَنْع نكاح الأبناء حلائل الآباء .

الثاني: أنَّ قوله: **﴿ إنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَمَقْتًاً وَسَ**اء**َ سَبِيلاً ﴾** تعقب النهْيَ بالذم البالغ المتتابع؛ وهذا دليلٌ على أنه انتهاء من القُبح إلى الغاية، وذلك هو خلف الأبناء على حلائل الآباء؛ إذ كانوا في الجاهلية يستقبحونه ويستهجنون فاعِلَه ويسمُّونَه الْمَقْتِي؛ نسبوه إلى المقْت.

فأما النكاحُ الفاسد فلم يكن عندهم ولا يبلغُ إلى هذا الحد .

المسألة الثالثة:

رُوِي عن الحسن وقتادة أنها قالا : ثلاث آيات مبهمات : ﴿ وحلائل أبنائكم ﴾ ، و ﴿ ما نكح آباؤكم ﴾ ، و ﴿ أمهات نسائكم ﴾ .

وقد بينا أنَّ هذه الآية ليست مُبْهَمة، وإنما النهيُ يتناول العقد والوَطْء، فلا يجوز للابن أن يتزوَّجَ امرأةً عَقَدَ عليها أبوه أو وَطئها لاحتمال اللفْظ عليهما معاً .

وقد بينا ذلك في أصول الفقه وفيا تقدم.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ ما قَدْ سَلَفَ ﴾ .

يعني من فِعْل الأعراب في الجاهلية؛ فإن بعضهم كانت الحميةُ تَغْلِبُ عليه، فيكره أن يعمر فراش أبيه غيره، فيَعْلُو هو عليه، ومنهم مَن كان يستمرُّ على العادة وهو الأكثر، فعطف الله تعالى بالعفو عما مضي.

المسألة الخامسة:

587

قال علماؤنا : هو استثناء منقَطِع ، وصدَقوا ؛ فإنه ليس بإباحة المحظور ، وإنما هو خَبَرٌ عن عفْوِ سحب ذيله عما مضى من عملهم القبيح؛ فصار تقديرُه إلاّ ما قد سلَف فإنكم غَيْرُ مؤاخذين به .

المسألة السادسة:

قال علماؤنا: معنى قوله: ﴿كَانَ﴾ أنه صفة للمَقْت والفُحْش، دليله القاطع: ﴿ **وكان الله عزيزاً حكياً ﴾،** وهو يكون كذلك، وإنما أخبر عن صفته التي هو كائن عليها، كذلك فسَّر هذا كله الحبر والبَحْر رضي الله عنه.

وقد وهم القاضي أبو إسحاق والمبرد فقالا : إنَّ ﴿ كَانَ﴾ زائدة هنا ، وإنما المعنى في زيادتها كما قال الشاعر :

فكيف إذا مررت بدارِ قَـوْم وجيران لنـا كـانُـوا كـرام

وهذا جَهْلٌ عظيم باللغة والشعر؛ بل لا يجوزُ زيادة كان هاهنا، وإنما المعنى وجيران كرام كانوا لنا مجاورين، فأبادهم الزمانُ وانقطع عنهم ما كان، وقد بسَطْنا القولَ في مُلْجِئَةَ المتفقهين، وذَكَرْنا مَنْ قالها قبلهما وبعدهما، واستوفينا القولَ في ذلك.

المسألة السابعة:

إذا نكح الأبُ والابن نكاحاً فاسداً حَرُم على كل واحدٍ منها من انعقد لصاحبه عَقْد فاسد عليه من النساء ، كما يحرم بالصحيح.

وتحقيقه أنَّ النكاحَ الفاسدَ لا يخلو أنْ يكونَ متَّفَقاً على فساده أو مختلَفاً فيه؛ فإن كان متفقاً على فساده لم يوجبْ حُكْماً ولا تحريماً، وكان وجودُه كعدمه، وإنْ كان مختلفاً فيه تعلَق به إلى الحرمةَ ما يتعلَّقُ بالصحيح، لاحتمال أنْ يكونَ نكاحاً، فيدخل تحت مُطْلق اللفظ؛ والفروجُ إذا تعارض فيها التحليلُ والتحريم غُلَّب التحريم، والله أعلم.

سورة النساء الآية (٢٢)

المسألة الثامنة:

إذا لمسها الأبُ أو الابن فإنَّ ذلك عندنا في التحريم كالوَطْء.

وقد اختلف الناسُ في ذلك؛ هل يتعلَّقُ باللمْس من التحريم ما يتعلَّقُ بالوطء على قولين؛ فعندنا وعند أبي حنيفة هو مثلُه؛ وتفصيلُ بيانه في المسائل.

277

وقد قال الشافعي: لا يتعلَّقُ باللمْسِ ما يتعلَّق بالوطء؛ لأنَّ النكاحَ اسمٌ مختصّ بالجماع أو العقد؛ وليس ينطلِقُ على المباشرَة لغة ولا حقيقة.

وهذا فاسدٌ؛ فإنَّا قد بينا أنَّ النكاحَ هو الاجتماع، وإذا قبَّلَ أو عانق فقد وجد المعنى من اللفظ حقيقة، فوجب إطلاقُه عليه.

فإنْ قيل النكاحُ في عُرْف الشرع عبارة عن العقد.

قلنا : لا نسلَّمُ ذلك، بل هما سواء، يتصرَّفُ المعنى فيهما تحت اللفظ في كل موضع بحسَبِ أدِلَّتِه واحتمالاته، وانتظام المعنى والحكم معه.

### المسألة التاسعة:

إذا نظر إليها بلذَّةٍ هو وأبوه حَرُمَتْ عليهما عندنا؛ نَصَّ عليه مالك في كتاب محمد؛ لأنه استمتاع، فجرى مَجْرَى النكاح في التحريم؛ إذ الأحكامُ إنما تتعلَّقُ بالمعاني لا بالألفاظ

وقد يحتمل أن يُقال: إنه من الاجتماع بالاستمتاع؛ فإنَّ النظرَ اجتماعٌ ولقاء، وفيه بين المحبين استمتاع؛ وقد بالغ في ذلك الشعراء فقالوا:

أليس الليلُ يجمعُ أمَّ عَمْرِهِ وإيانا، فذاك بنا تَــدَان نعم وتـرى الهــلالَ كما أراه ويَعْلُوها النهارُ كما عَــلاَنيَ فكيف بالنظر والمجالسة واللذة؟ وهذا بيّن.

# الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَخَالاَتُكُمْ

( ٢٣) THE PRINCE GHAZI TRUST الآية ( ٢٣) THE PRINCE GHAZI TRUST

وَبَنَاتُ الأَخِ وَبَنَاتُ الأَخْتِ وَأَمَّهَاتُكُمُ اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ وَأَخَوَاتُكُمْ مِنَ الرَّضَاعَةِ وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ وَرَبَائِبُكُمُ اللاَّتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَائِكُمْ اللاَّتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَ فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلاَئِلُ أَبْنَائِكُم اللَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الأُخْتَيْنَ إلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ اللهَ كَانَ غَفُوراً رَحِياً ﴾ [الآية: ٢٣]. فيها ثلاث عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ ﴾:

٤٧٨

قد بينا – بيَّن الله لكم وبلَّغكم في العلم أملَكم – أنَّ التحريم ليس بصفات للأعيان، وأنَّ الأعيان ليست مورداً للتحليل والتحريم ولا مصدراً، وإنَّما يتعلق التكليفُ بالأمر والنهي بأفعال المكلَّفين من حركة وسكون، لكن الأعيان لما كانت مورداً للأفعال أضيف الأمرُ والنهي والْحُكْم إليها وعلَق بها مجازاً بديعاً على معنى الكناية بالمحلّ عن الفعل الذي يحلُّ به من باب قسم التسبيب في المجاز، وقد بيَّنا ذلك في أصول الفِقْه. **المسألة الثانية:** 

قال ابن عباس: حرَّم اللهُ تعالى في هذه الآية من النَّسَب سبعاً ومن الصِّهْر سبعاً ، وهذا صحيح؛ وهو أصل المحرَّمات، ووردت من جهة مبينة لجميعها بأخصر لفظٍ وأدلَ معنى فهمَتْه الصحابةُ وخَبَرَتْهُ العلماء .

ونحن نفصِّلُ ذلك بالبيان فنقول:

الأمَّ: عبارة عن كل امرأة لها عليك ولادة، ويرتفع نسبُك إليها بالبنوة، كانت منك على عمود الأب أو على عمود الأم، وكذلك مَنْ فوقك.

والبنت: عبارة عن كل امرأةٍ لك عليها ولادةٌ تنتسب إليك بواسطة أو بغير واسطة إذا كان مرجعها إليك.

والأخت: عبارة عن كل امرأةٍ شارَكَتْكَ في أصلَيْك: أبيك وأمك، ولا تحرم أخت الأخت إذا لم تكن لك أختاً؛ فقد يتزوَّج الرجل المرأة ولكلِّ واحدٍ منهما ولد ثم يقدر بينها ولد. meرة النساء الآية (٣٣) ..... FOR QURANIC THOUGHT

٤٧٩

سحنون: هو أن يزوِّج الرجلُ ولده من غيرها بنتها من غيره. وتفسيرُها أن يكون لرجل اسمه زيد زوجتان عمرة وخالدة، وله من عمرة ولد اسمه عمرو، ومن خالدة بنت اسمها سعادة، ولخالدة زوج اسمه عمرو، وله منها بنت اسمها حسناء، فزوَّج زيدٌ ولدَه عمراً من حسناء، وهي أخت أخت عمر، وهذه صورتها لتكون أثبتَ في النفوس.

العمة: هي عبارة عن كلِّ امرأةٍ شاركت أباك ما علا في أصْلَيْه.

**الخالة:** هي كلَّ امرأةٍ شاركَتْ أُمَّكَ ما علت في أصلَيها ، أو في أحدهما على تقدير تعلق الأمومة كما تقدّم ، ومن تفصيله تحريم عمَّة الأب وخالته ؛ لأنَّ عمَّة الأب أخت الجدّ ، والجدُّ أب ، وأخته عمَّة ، وخالة الأب أخت جدّته لأمه ، والجدّة أم ، فأختها خالة ، وكذلك عمّة الأم أخت جدّها لأبيها ، وجدها أب وأخته عمة ، وخالة أمها جدته . والجدة أم وأختها خالة ؛ وتتركّب عليه عمة العمة ؛ لأنها عمة الأب كذلك ، وخالة العمة خالة الأم كذلك ، وخالة الخالة الأم ، وكذلك عمة الأب كذلك ، فتضمّن هذا كله قوله تعالى : **(وعَمَّاتُكُم وَخَالاَتُكُمْ ﴾** بالاعتلاء في الاحترام ، ولم يتضمَّنه آية الفرائض بالاشتراك في المواريث ؛ لسعّة الحجر في التحريم وضيق الإشتراك في الأموال . فَعرْقُ التحريم يسري حيث اطَّرد ، وسببُ الميراث يقف أين ورد ، ولا تحرم أمّ العمّة ولا أخت الخالة ، وصورة ذلك كما قررنا لك في الأخت

**بنت الأخ، وبنت الأخت:** عبارةٌ عن كل امرأةٍ لأخيك أو لأختِك عليها ولادة، وترجع اليها بنسبةٍ؛ فهذه الأصناف النَّسبية السبعة.

**وأمَّا الأصناف الصِّهرية السبعة:** أمهاتكم اللاتي أرضَعْنَكُمْ، وأخواتكـم مـن الرضاعة، وهما محرَّمتان بالقرآن، ولم يذكر من المحرم بالرضاعة في القرآن سواهما. والأمَّ أصلٌ والأخت فرْع؛ فنبَّه بذلك على جميع الأصول والفروع، وثبت عن النبيِّ يَنْتِيْهُ أَنَه قال: « يَحْرُمُ من الرضاع ما يحرم مِنَ الولادة». <sup>(٥٧)</sup>.

(٧٥) انظر: (صحيح البخاري ٢٢٢/٣ . وصحيح مسلم، حديث ٢، ٩، ١٢، ١٣ من الرضاع. وسنن أبي داود ٧. وسنن النسائي ٦٩/٦. وسنن ابن ماجه ١٩٣٧، ١٩٣٨. ومسند أحمد بن حنبل فوفيت المنزع (٢٣) معنية المنزع (٢٣) عني المعرورة النساء الآية (٢٣) THE PRINCE GHAZE TRUST (٢٣) ورة النساء الآية (٢٣) for QURANIC THOUGHT

وثبت في الصحاح عن عليّ أنَّه قال: قُلْتُ: يا رسول الله؛ مالك تَنَوَّق في قريش وتدَعُنَا؟ قال: « وَعِندكم شيء »؟ قلت: نعم، ابنة حمزة، فقال رسول الله عُيَّلِيَّهِ : « إنَّها إبنهُ أخي من الرضاعة » . <sup>(٧٧)</sup> .

ومثلُه في الصحة والمعنى حديث أم حبيبة قالت: يا رسولَ الله؛ إني لست لكَ بِمُخْلِيَة، وأحِبُّ من شَرَكَني في خير أختي. فقال النبي ﷺ : « إنَّ ذلك لا يحلُّ لي » قلت فإنَّا نتحدث أنك تنكح ابنة أبي سلمة. قال: « ابنة أم سلمة »؟ قلت : نعم. قال : « إنَّها لو لم تكن ربيبتي في حجري ما حلَّت لي ، إنَّها ابنة أخي ، أرضعتني أنا وأبا سلمة ثُوَيْبَة، فلا تَعْرِضْنَ عليّ بناتكنَّ ولا أخواتكنَّ » (٧٧).

قال ابن العربيّ: وَثُوَيْبَة هي التي أرضعت حمزة أيضاً ، فروى أنَّ هذا الرضاع كان في وقتٍ واحد .

وروى أنَّه كان في وقتين لاتِّفَاق أهل السَّيَر على أنَّ حمزة كان أكبر من النبي ﷺ بعامين، وقيل بأربع.

- ٢١ ، ٦١ ، ٦١ ، ٦١ ، ٦٦ . وسنن الدارمي ١٥٦/٢ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ١٥٥/٢ ، ١٥١/٧ ، ٤٥١ . وتجريد التمهيد ، لابن عبد البر ٢٠٨ . ومشكاة المصابيح ٣١٦٦ . وشرح السنة ، للبغوي ٧٣/٩ . وزاد المسير ، لابن الجوزي ٢٦/٢ . وإرواء الغليل ٧٢٦/٧ . وتفسير ابن كثير ٢١٦/٢. وتفسير القرطبي ١١١٨ ، ١١١ ).
- (٧٦) انظر: (صحيح البخاري ١٨٠/٥ ، ١٢/٧ ، ٨٧ وسنن النسائي ١٠٠/٦ . ومسند أحمد بن حنبل انظر: (صحيح البخاري ١٨٠/٥ ، ١٢/٧ ، ٢٢/٧ وسنن الكبرى، للبيهتي ٦/٨ . والمستدرك ١٢٠/٣ . والمعجم الكبير، للطبراني ١٣٥/١٠ ، وسنن سعيد بن منصور ٩٤٤ . وشرح السنة، للبغوي ١٤/١٤ .
   وتاريخ بغداد، للخطيب ١٤٠/٤ . وفتح الباري ١٩٩/٧ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٨٩/٤ .
   ٢٩٠ . وطبقات ابن سعد ١٢/١٦ ، ١٣/١٨ . والسنر . ١٢/٣ . وتفسير ابن كثير ١٤٠/٢) .
- (٧٧) انظر: (سنن ابن ماجه ١٩٣٩ . وتفسير ابن كثير ٢١٩/٢ . وسنن النسائي ٥٥/٦ . ومسند أحمد ابن حنبل ٤٢٨/٦ . وصحيح البخاري ١٢/٧ . وصحيح مسلم، الباب ٤ ، حديث ١٥ ، ١٦ من الرضاع. وفتح الباري ١٤٠/٩).

المسألة الثالثة:

سورة النساء الآبة (٢٣) ..

روى مسلم وغيره أنَّ النبيّ عَيَّلِيَّةٍ قال: « لا تحرّم المصّة ولا المصّتان ولا الإمْلاَجَة ولا الإمْلاَجَتَان ــ وهي المصّة » <sup>(٧٧)</sup>.

0 13315 (

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

٤٨١

وروى مالك وغيره عن عائشة قالت: كان فيا أنزل الله من القرآن عشر رضعات معلومات فَنُسِخَت بخمس معلومات، فتوفِّي رسولُ الله ﷺ وهنَّ مما يقرأ من القرآن، <sup>(٢٩)</sup> فقال بها جماعةٌ منهم الشافعي.

ورأى مالك وأبو حنيفة الأخْذَ بمطلق القرآن، وهو الصحيح؛ لأنه عمل بعموم القرآن وتعلَّق به، وقد قوي ذلك بأنه من باب التحريم في الأبضاع والحوطة على الفروج؛ فقد وجب القولُ به لمن يرى العموم ومن لا يراه. وقد رامَ بعضُ حذَّاق الشافعية وهو الإمام الجويني أن يُبطل التعلّق بهذا العموم؛ قال: لأنَّه سِيقَ ليتبيّن بهَ وجهُ التحريم في المحرمات، ولم يقصد به التعميم، وإنما يصحُّ القول بالعموم إذا سِيق قصداً للعموم؛ وذلك يُعْلم من لسان العرب.

قال القاضي: يا لله وللمحققين من رأس التحقيق الجويني، يأتي بهذا الكلام في غير موضعه، وقد عَلِمَ كلّ ناظر في الفقه شادٍ أو منته ـ أنَّ المحرّمات كلها في الآية جاءت مجيئاً واحداً في البيان في مقصود واحد، فلو جاز لقائل أنْ يقول: إنَّه لا يحمل على العموم قوله: ﴿وَأُمَّهَاتُكُمُ اللاَّتِي أَرْضَعْنَكُمْ﴾ لما حُمَّل أيضاً على العموم قوله: ﴿أُمَّهَاتُكُمُ﴾ فيرتقى بهنّ إلى الجدات، ولا بناتكم فيحطّ بهنَّ إلى بنات البنات، وقد رأى أنهنَّ لم يعمهنَّ في الميراث وعَمهنَّ هاهنا في التحرم، وكذلك قوله تعالى:

(٧٨) أنظر: (صحيح مسلم، الباب ٥، حديث ١٧، ٢٠، ٢١، وسنن أبي داود، الباب ١١ من كتاب النكاح. وسنن الترمذي ١٩٤٠. وسنن النسائي ١٩٤٦. وسنن ابن ماجه ١٩٤٠، ١٩٤١، ومسند أحد بن حنبل ٣٣٩/٦. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٥٧. وسنن الدارقطني ١٩٤٢. ومصنف أحد بن حنبل ٢٦/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٥٧. وسنن الدارقطني ١٩٤٠. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٦٨/٢. وزاد المسير ٢٦/٢. وفتح الباري ١٤٧/٩. ويجع الزوائد ٢٦١/٢. وابن أبي شيبة ٢٥/٢٠. وزاد المسير ٢٦/٢. وفتح الباري ١٤٧٩. وسنن الدارقطني ١٩٤٠.
 والمعجم الكبير، للطبراني ٢/٨١. وموارد الظمآن ١٢٥١، ٢٥١٢. والتمهيد، لابن عبد البر والمعجم الكبير، للطبراني ١٤/٢٠. وبدائع المنن ١٥٧٧. ومسند الشافمي ٢٢٦. والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٢٢٢.

HE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QUR'ANIC THOUGHT

**﴿وَأَمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ﴾** كان ينبغي ألا يُحْمَل على العموم أيضاً؛ لأنه لم يقصد به كما قال سياقُ العموم، وكان ذلك لو قُلْنا به سبباً لخرم قاعدة الآية. وقد بينْتُ ذلك في التلخيص والتمحيص.

وأما الأحاديثُ المتقدمة فلا متعلَّق فيها.

£ አተ

أمّا حديث عائشة فهو أضعف الأدلة؛ لأنها قالت: كان مما نزلَ من القرآن ولم يثبت أصلُهُ فكيف يثبت فَرْعُه؟.

وأما حديثُ الإمْلاجة فمعناه كان من المصَّ والجَذْبِ مما لم يدرّ معه لبن ويَصِل إلى الجوف. ويتحقّق وصول اللبن إلى الجوف، فقليلُه وكثيرَه سواء، بنصّ القرآن وبنصّ الحديث في قوله ﷺ : أرضعتني وأبا سلمة ثُوَيْبَة، فإذا مصَّ لبنها وحصل في جَوفه فهي مرضعة، وهي أمّه، وهي داخلةٌ بالآية بِلا مِرْية. واللهُ أعلم. المسألة الو ابعة:

كان قوله تعالى: **﴿وَأَمَّهَاتُكُمْ اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ ﴾** يقتضي بمُطْلَقِه تحريم الرضاعِ في أيّ وقت وُجدَ من صِغَر أو كِبَر ، إلاّ أنَّ الله سبحانه وتعالى بيَّن وقتَه بقوله: **﴿وَالْوَالِدَاتُ يُسَرَّضِعْـنَ أَوْلاَدَهُـنَ**َّ **حَـوْلَيْـنِ كَـامِلَيْـنِ لِمَـنْ أَرَادَ أَن يُتِـمَّ الْرَّضَاعَةَ ﴾**، [ البقرة: ٣٣٣ ] فبيَّن زمانَه الكاملَ؛ فوجب ألاّ يُعتبر ما زاد عليه.

وقد رأت عائشةُ أنَّ رضاع الكبير محرِّمٌ؛ للحديث الصحيح عنها، قالت: جاءَتْ سهلة بنت سهيل إلى رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله؛ إنَّا كنَّا نرى سالماً ولداً، وكان يأوي معي ومع أبي حذيفة في بيتٍ واحد، ويراني فُضُلاً، وقد أنزل الله سبحانه وتعالى فيهم ما علمت، فكيف ترى يا رسول الله فيه؟ فقال النبي ﷺ : « أرضعيه خس رضعات يحرمُ بلبنها » <sup>(٨٠)</sup>.

(٨٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٢٦، ٢٧، ٢٨، ٢٩ من كتاب الرضاع. وسنن أبي داود، الباب ١٠ من كتاب النكاح. وسنن النسائي، الباب ٥١ من كتاب النكاح. وسنن ابن ماجه ١٩٤٣. ومسند أحد بن حنبل ٢١٤٦، ٢٠١، ٢٠١ والمستدرك ٢٢٦٣٢. ومصنف عبد الرزاق ١٣٣٤٥، ١٣٨٤. وتفسير والمعجم الكبير، للطبراني ٧٩/٧، ٥٠. ومجمع الزوائد ٢٢٦/٢. وتضيص الحبير ٢٠٨/٢، ٢٥٨، وتفسير والمعجم الكبير، للطبراني ١٩٤٧، ٥٠. ومجمع الزوائد ٢٠٢٢، ٢٠٠٠ وتفسير والمعجم الكبير، للطبراني ١٩٤٧، ٢٠٠ والمستدرك ٢٢٦/٣
 ٢٠٢ والمعجم الكبير، للطبراني ٧٩/٧، ٢٠٠ ومجمع الزوائد ٢٥٠٢٠ وتامين النكاح. وتفسير ١٩٤٣.

فكانت تراه ابناً من الرضاعة، فبذلك كانت عائشةُ تأخذ، وأباه سائرُ أزواج النبيِّ عَلَيْهُ وقُلْنَ: واللهِ ما نرى ذلك إلا رخصة مِنْ رسول الله عَلَيْتُهُ لسهلة؛ لأنَّهم لم يرَوْه حكماً عاماً ولا قضيةً مطلقةً لكل أحد، لا سيا وقد ردَّه عمر، وأمر بأدَبِ من أرْضَع من النساء كبيراً.

٤ ٨٣

وقد روى الترمذي والنسائي عن أبي سلمة؛ قالت عائشة: قال رسول الله ﷺ: « لا يحرمُ من الرضاعة إلاّ ما فتق الأمعاء من الثَّدي ، وكان قبل الفطام » <sup>(٨١)</sup> .

نظام نشر:

اعلموا ـ وَفَقَكُمُ اللهُ ـ أنَّ كلَّ شخصين التقها ثدياً واحداً في زمان واحد أو في زمانين فهما أَخَوَان، والأصول منهما والفروعُ بمنزلة أصولِ الأنسابِ وفروعها في التحريم.

المسألة الخامسة: في لبن الفَحْل:

ثبت عن النبيِّ عَلَيْهُ مِنْ كل طريق وفي كل فريق عن عائشة أنَّ أَفْلَحَ أَخَا أَبِي القعيس جاء يستأذن على عائشة بعد أن نزل الحجاب، فقالت عائشة: والله لا آذن لأفلح حتى أسأل رسول الله عَلَيْهُمْ، فإن أبا القعيس ليس هو الذي أرضعني، إنما أرضعتني المرأةُ. قالت عائشة: فلما دخل رسول الله عَلَيْهُمْ قلت: يا رسول الله، إنَّ أفلح أخا أبي القعيس جاء يستأذن علي فأبيتُ أن آذن لـه حتى أستأذنَكَ، فقال: « إنَّه عَمَّكَ فَلْيَلِج عليك». <sup>(٢٨)</sup> وهو مذهبُ أكثرِ الأئمة وأعيان العلماء.

- (٨١) انظر: (سنن الترمذي ١١٥٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٤٥٦/٧. وموارد الظمآن، للهيئمي ١٢٥٠. وشرح السنة، للبغوي ٨٤/٩. ومشكاة المصابيح ٣١١/٣. وفتح الباري ١٤٨/٩. وإرواء الغليل ٢٢١/٧. والتاريخ الكبير، للبخاري ٣٧٣/٢. وتاريخ بغداد ٥٥/٧. وبدائع المنن، للساعاتي ١٥٧٨. والكامل، لابن عدي ١٩٨٨/٥).
- ( ٨٢) انظر: (صحيح البخاري ٤٩/٧ ، ٤٥/٨ . وصحيح مسلم، حديث ٦ ، ٧ من كتاب الرضاع. وسنن أبي داود ٢٠٥٧ . وسنن النسائي ١٠٣/٦ . وسنن ابن ماجه ١٩٤٨ ، ١٩٤٩ . والسنن الكبرى ٤٥٢/٧ . وسنن الدارمي ١٥٦/٢ . وشرح السنة، للبغوي ٤٧/٩ . ومشكاة المصابيح ٣١٦٣. وفتح الباري ٣٣٨/٩ . وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ٦٤٨ . وسنن سعيد بن منصور ٩٥١ . والتمهيد، لابن عبد البر ٢٤٠/٨ . ومصنف ابن أبي شيبة ١٩٤/٢٤).

فَقَعَنَ اللَّذِي الْعَكَمَ الْعَكَمَ الْعَكَمُ الْعَكَمَ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ الْعَكَمُ ال The prince GHAZI TRUST المعاد الآية (٢٣) For QURANIC THOUGHT

ورأى سعيد بن المسيب، وأبو سلمة بن عبد الرحمن وإبراهيم النخعي: أنَّ لبن الفحل لا يحرم؛ وصورتُه أن يكون رجلٌ له امرأتان أرضعت إحداهما صبيّاً والأخرى صبية، فيحرُم كلُّ واحدٍ منهما على صاحبه؛ لأنّهما أخوان لأب من لبن؛ فَيَحْرُمان كما يَحْرُمان لو كانا أخوين لأب من نسب، لقول النبي عَيَّاتَهُ: « يَحْرُمُ من الرضاع ما يَحْرُمُ من الولادة » <sup>(٨٢)</sup>. وهذا ظاهرٌ، وحديث عائشة نصّ، فقد تعاضدا فوجب القضاء به.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وأُمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ ﴾:

اختلف الناسُ فيها في الصدْرِ الأول؛ فروي عن عليّ وجابر وابن الزبير وزيد بن ثابت ومجاهد \_ أنَّ العقد على البنت لا يحرِّمُ الأمَّ حتى يدخل بها . كما أن العقد على الأم لا يحرم البنت حتى يدخل بها .

وقال سائر العلماء والصحابة: إنَّ العقد على البنت يحرّم الأم ولا تحرم البنت حتى يدخل بالأم.

واختلف النحاة في الوصف في قوله: ﴿ **اللَّآتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ﴾ ف**قيل: يرجع إلى الربائب والأمهات، وهو اختيارُ أهلِ الكوفة.

وقيل يرجع إلى الربائب خاصة، وهو اختيار أهل البصرة، وجعلوا رجوعَ الوصف إلى الموصوفين المختلفي العامل ممنوعاً كالعطفِ على عاملين. وجوَّز ذلك كلَّه أهلُ الكوفة، ورأوْا أنَّ عاملَ الإضافة غير عاملِ الخفض بحرف الجر.

وقد مهّدنا القول في ذلـك في كتـاب « ملجئـة المتفقهين إلى معـرفـة غـوامـض النحويين» وقد ردَّ القاضي أبو إسحاق الرواية عن زيد بن ثابت، والذي استقرّ أنّه مذهب عليّ خاصة، كما قد استقرَّ اليوم في الأمصار والأقطار أنَّ الربائب والأمهات في هذا الحكم مختلفات، وأنّ الشرْط إنّما هو في الربائب.

واعلموا أنَّ هذه المسألة من غوامض العلم وأخْذها من طريق النَّحو يضعف؛ فإنَّ

(۸۳) سبق تخريجه .

وقفيتا الايتجارى للفكر القرابي

210

سورة النساء الآية (٢٣) FOR QURANIC THOUGHT المراجع المعالية (٢٣) بسورة النساء الآية (٢٣) بسورة النساء الآية (٢٣)

الصحابة العرب القرشيين الذين نزل القرآنُ بلغتهم أعرفُ من غيرهم بمقطع المقصود منهم؛ وقد اختلفوا فيه وخصوصاً على مع مقداره في العِلْمَيْن، ولو لم يسمع ذلك في اللغة العربية لكان فصاحتها بالأعجمية، فإنَّا ينبغي أن يحاول ذلك بغير هذا القصد. والمأخذُ فيه يرجعُ إلى خمسة أوجه:

الأول: أن يقال: إنه يحتمل أن يرجعَ الوصفُ إلى الربائب خاصة. ويحتمل أن يرجع إليها جميعاً؛ فيردّ إلى أقرب مذكور تغليباً للتحريم على التحليل في الفروج، وهكذا هو مقطوع السلف فيها عند تعارُض الأدلة بالتحريم والتحليل عليها.

الثاني: رَوَى عمرو بن شعيب عن أبيه عن جدّه: أيما رجل نكح امرأةً فدخل بها أو لم يدخل فلا يحلَّ له نكاحُ أمها، وأيما رجل نكح امرأة فدخل بها فلا يحل له نكاحُ ابنتها، فإن لم يدخل بها فلينكحها.

وهذا إن صحَّ حجَّةٌ ظاهرة، لكن رواية المثنى بن الصباح تضعف.

الثالث: أنَّ قوله: ﴿ مِنْ نِسَائِكُمْ ﴾ لفظة عربية؛ لأنه جَمْعٌ لا واحد له من لفظه، والواحد منه امرأة. وقولك:امرؤ وامرأة، كقولك: آدمي وآدمية، فقوله: وامرأتك كقوله: وآدميتك، فأضيفت إليك، ولا بدَّ من البحث عن وَجْه هذه الإضافة؛ فيحتمل أن يكون معناه التي تشبهك أو تجاورك أو تملكها أو تملكك، أو تحلّ لها أو تحلّ لك. والإضافة على معنى الشبه والجوار محال، وكذلك لو قسمت ما قسمت لم تَجِدْ وجهاً إلاّ باب التحليل والتحريم الذي نحن فيه وله مساق الآية، وهو المقصود بالبيان؛ فإذا حلت له أو ملكها فقد تحققت الإضافة المقصودة فوجب ثبوت الحُكْم على الإطلاق.

> وكذلك كنّا نقُول في الربائب، لولا التقييد بشَرْط الدخول. فإن قيل: فاحملوا الأمهات على البنات.

قلنا : لو كنّا نطلب الرِّخص لفعلنا ، ولكن إذا تعارض الدليل في التحليل والتحريم في الفروج غلّبنا التحريم ، وكذلك فعل عليٌّ في الأختين من مِلْك اليمين لما تعارض فيهما التحليلُ والتحريمُ غلب التحريم . الرابع: أنَّه قد قيل: إنَّ المراد بالدخول هـا هنـا النكـاح، فعلى هـذا الربـائـب والأمهـات سـواء؛ لكـن الإجماع غلـب على الربـائـب بـاشتراط الوَطْء في أمهـاتهن لتحريمهنّ.

THE PRINC النساء الآية (٢٣) FOR QURA

الخامس: أنَّ كلَّ واحدٍ من الموصوفين قد انقطع عن صاحبه، وخرج منه بوصفه؛ فإنَّه قال: **﴿ وَأُمَّهَاتُ نِسَائِكُمْ ﴾**، ثم قال بعده: **﴿ وَرَبَائِبُكُم اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ** مِنْ نِسَائِكُمْ ﴾، فوصف وكرَّر، وذلك الوصفُ لا يصحُّ أن يرجع إلى الأمهات، وهو قوله: **﴿ اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ ﴾**، فالوَصْفُ الذي يَتْلوه يَتبعه، ولا يرجع إلى الأول لبُعْدِه منه وانقطاعه عنه.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَرَبَّائِبُكُم ﴾

O GENIS

٤٨٦

واحدتها رَبيبة، فَعِيلة بمعنى مفعولة، من قولك: رَبَّها يربّها، إذا تولَّى أمرها، وهي محرَّمةٌ بإجماع الأمّةِ، كانت في حِجْرِ الرجل أو في حِجْرِ حاضنتها غير أمّها، وتبيّن بهذا أنَّ قوله تعالى: ﴿اللَّاتِي فِي حُجُورِكُمْ﴾ تأكيدٌ للوصف، وليس بشرطٍ في الحكم.

فإن قيل: فقد روى مالك بن أوس عن عليَّ أنَّها لا تحرم حتى تكونَ في حِجْرِه. قلنا هذا باطل.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ اللَّاتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ ﴾:

اختلف فيه على ثلاثة أقوال:

الأول: أنَّ الدخول هو الجماع؛ قاله الطبري والشافعي.

وقالت طائفة أخرى: هو التمتُّع من اللمس أو القبل؛ قاله مالك وأبو حنيفة.

والثالث: أنه النظر إليها بشهوة؛ قاله عطاء وعبد الملك بن مروان، وهي مسألة خلاف قد ذكرناها.

وجملة القول فيها أنَّ الجماعَ هو الأصل، ويُحْمَل عليه اللمسُ لأنَّه استمتاعٌ مِثْله، يحلُّ بحله، ويحرم بحرمته، ويدخل تحت عمومه، كما بيناه قبل هذا. دورة النساء الآية (٢٣) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وأما النظر فعند ابن القاسم أنه يحرم. وقال غيره: لا يحرم؛ لأنه في الدرجة الثالثة شبهة في الزنا ذريعة الذريعة، لكن الأموال تارة يغلب فيها التحليل وتارة يغلب فيها التحريم، فأما الفروج فقد اتفقت الأمة فيها على تغليب التحريم، كما أن النظر لا يحل إلا بعقد نكاح أو شراء فكذلك يحرم إذا حلّ، أصلُه اللمس والوطء. المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿وَحَلاَئِلُ أَبْنَائِكُمُ الَّذِينَ مِنْ أَصْلاَبِكُمْ ﴾:

واحدتها حليلة، وهي فَعيلة بمعنى مفعلة، أي محلَّلة. حرَّم اللهُ على الآباء نكاح أزواج أبنائهم، كما حرَّم على الأبناء نكاحَ أزواج آبائهم في قوله تعالى: ﴿وَلاَ **تَنْكِحُوا مَا نَكَحَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النَّسَاءِ إلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ﴾؛ [النساء: ٢٢]؛ فكلُّ** فَرْجِ حَلَّ للابن حُرِّمَ على الأبِ أبداً.

المسألة العاشرة:

الأبناء ثلاثة : ابنُ نسب ، وابنُ رضاع ، وابن تَبَنَّ .

فأمَّا ابنُ النسب فمعلوم، ومعلومٌ حكمه. وأما ابنُ الرضاع فَيَجري مَجْرَى الابن في جملةٍ من الأحكام معظمها التحريم؛ لقوله ﷺ : « يَخْرُم من الرضاعة ما يَحْرُم من النسب » <sup>(٨٤)</sup> .

وأما ابنُ التبنِّي فكان ذلك في صَدْرِ الإسلام؛ إذ تبنَّى رسولُ الله ﷺ زيد بن حارثة، ثم نسخ اللهُ تبارك وتعالى ذلك بقوله: ﴿ **ادعُوهم لآبائِهِمْ هُوَ أَقْسَط عِنْدَ** الله ﴾. [ الأحزاب: ٥ ].

وفي الصحيح أنَّ ابنَ عمر قال: ما كنَّا ندعو زيد بن حارثة إلاَّ زيد بن محمد حتى نزلت: **﴿ادْعُوهم لآبائهم هو أَقْسَطُ عِنْد اللهِ ﴾**؛ وهذه هي الفائدة في قوله تعالى: **﴿مِنْ أَصْلاَبِكُمْ ﴾** لِيَسْقط وَلَدُ التبنِّي، ويذهب اعتراضُ الجاهل على رسول الله ﷺ في نكاح زينب زَوْج زيد، وقد كان يُدْعى له، فنهج اللهُ سبحانه ذلك ببيانه.

(٨٤) انظر: (مسند أحد بن حنبل ٢٧٥/١، ٣٣٩، ١٠٢/٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٩٠/٤. والسنن الكبرى، للبيهقي ٤٥٢/٧ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢٤/٢ ، ١٩٦/٨. ونصب الراية، للزيلعي ١٦٨/٣. وإرواء الغليل ٢٨٢/٦. وتفسير القرطبي ١١٨/٥، ١١١. وتفسير ابن كثير ٢١٦/٢. وطبقات ابن سعد ١٦/١/١، ١١٤/٨). FORQUE

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿وَأَنْ تَجْمَعُوا بَيْنَ الأَخْتَيْنِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَف ﴾ :

حرَّمَ الله سبحانه الجَمْع بين الأختين، كما حرَّم نكاح الأخت، والنهى يتناول الوطء، فهو عامٌّ في عقد النكاح وَمِلْكِ اليمين، وقد كان توقُّف فيها من توقَّف في أول وقوعها، ثم اطَّرد البيانُ عندهم، واستقرَّ التحريم؛ وهو الحق.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وأَن تَجْمَعُوا بَيْنَ الأَخْتَيْنِ ﴾:

٤٨٨

تعلُّق أبو حنيفة به في تحريم نكآح الأُخْت في عدَّةِ الأخت، والخامسة في عدَّةِ الرابعة، وقال: إن هذا محرَّمٌ بعموم القرآن؛ لأنه إنْ لم يكُن جَمْعاً في حلَّ فهو جَمْعٌ في حبس بحكم من أحكام الفرج، وهو إذا تزوَّج أختَها فقد حبس المتزوِّجةَ بحكم من أحِكام النكاح، وهو الحلُّ والوَطْء، وقد حبس أختَها بحكم من أحكام النكاح، وهو استبراء الرحم لحِفْظِ النسب، فحرم ذلك بالعموم (٨٥)؛ وهي من مسائل الخلاف الطيولية، وقد مهدنا القولَ فيها هنالك.

والذي نجتزىء به الآن أنَّ الله سبحانه نهاه عن أن يجمعَ؛ وهذا ليس بجَمْع منه، لأنَّ النكاحَ اكتسبه، والعدَّة ألزمته، فالجامعُ بينهما هو الله سبحانه بخلقه، وليس للعبد في هذا الجمع كَسْب يرجعُ النهي بالخطاب إليه.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَا قَد سَلَفَ ﴾:

ليس هذا من مثل [ قوله ] (٨٦) : ﴿ إِلاَّ مَا قَد سَلَفَ ﴾ في نكاح منكوحات الآباء ؛ لأنَّ ذلك لم يكن قطَّ بشَرْع؛ وإنما كانت جاهلية جهلاء وفاحشة شائعة؛ ونكاحُ الأختين كان شرعاً لِمَنْ قبلنا فنسخه اللهُ عزَّ وجل فينا (٨٧) .

الله \_ ووافق

#### الآية التاسعة عشرة

THE PRINCE GHAZI TRU FOR QUR'ÀNIC THOUGI

٤٨٩ .

قوله تعالى: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إلاَّ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ كِتَابَ اللهِ عَلَيْكُمْ، وَأَحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ فَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ فَرِيضَةً، وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِيضَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيمًا حَكِيماً ﴾ [الآية: ٢٤].

فيها إحدى وعشرون مسألة:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

سورة النساء الآية (٢٤) ...

روى أبو الخليل صالح بن أبي مريم الضبعي عن أبي سعيد الخدري قال: أصَبْنا سبايا يَوْمَ أَوْطاس لهنّ أزواج في قومهن، فكرهتهنَّ رجالٌ، فذكروا ذلك إلى رسول الله يُؤسِنُهُ ؛ فأنزل الله تعالى: **﴿والمحصنات مِــن النساء إلاَّ مــا ملكــت** أيمانكم ... ﴾ <sup>(٨٨)</sup>. وقد خرج عن أبي الخليل مسلم والبخاري. المسألة الثانية: قوله: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ﴾:

بناء « حصن » على الْمَنْع ، ومنه الحِصن ؛ لكن يتصرَّف بحسب متعلقاته وأسبابه ؛ فالإسلام حِصْنٌ ، والحرية حَصن ، والنكاح حصن ، والتعفف حصن ؛ قال الله تعالى : ﴿ فإذا أَحْصِنَّ فإنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ ﴾ [ النساء : ٢٥ ] ؛ وهو الإسلام . وقال تعالى : ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنَاتِ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ [ المائدة : ٥ ] ، فهن الحرائر .

وقال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْعُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُـوا بِارْبَعَـةٍ شُهَـدا ﴾ [النور: ٤] هُنَّ العفائف.

وقال النبي ﷺ : « أحصنت » ؟ يعني تزوَّجت ؟ قال : « نعم **» . وقال ﷺ : « أقيموا** الحدودَ على ما ملكَتْ أيمانُكم ، مَنْ أَحْصنَ منهم ومن لم يُحْصِن » <sup>(٨١)</sup> . خرجه مسلم .

- (٨٨) انظر: (تفسير ابن كثير ٤٧٣/١ . وأسباب النزول، للنيسابوري ٨٥).
- ( ٨٩ ) انظر: (سنن أبي داود ٤٤٧٣ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٤٥/٨ . وسنن الدارقطني ١٤٨/٣ .

وتصريفُه غريب؛ يقال: أحصن الرجل فهو مُحْصَن ــ بفتح العين في اسم الفاعل، وأسهب في الكلام فهو مُسْهَب إذ أطال القولَ فيه، وأَلْفَجَ فهو مُلْفَج إذ كان عديماً، ولا رابع لها. والله أعلم.

(TE) ROLIRA

المسألة الثالثة: في إشكالها:

قال سعيد بن جُبير : كان ابنُ عباس لا يعلمها . وقال مجاهد : لو أعلم أحداً يفسَّر هذه الآية لضربْتُ إليه أكبادَ الإبل، وذلك لا يَدْرِيه إلاَّ من ابْتُليَ بالقرآن ومعانيه، وتصدَّى لضمِّ منتشر الكلام، وترتيب وضعه، وحِفْظِ معناه من لفظه.

المسألة الرابعة: في سَرْدِ الأقوال:

الذي تحصل عندي فيه ستة أقوال:

الأول: أنَّ المحصنات ذواتُ الأزواج؛ قاله ابن عباس، وابن مسعود، وابن المسيب وغيرهم. وقاله مالك واختاره.

> الثاني: ذوات الأزواج من المشركين؛ قاله علي وأنس وغيرهما. الثالث: من جميع النساء الأربع اللواتي حللُنَ له؛ قاله عبيدة. الرابع: أنهنَّ جميع النساء على إلإطلاق؛ قاله طاوس وغيره. الخامس: المعنى لا تنكح المرأةُ زوجَيْن. السادس: أنَّ المحصنات الحرائر؛ قاله عُروة وابن شهاب.

المسألة الخامسة: في سَرْد الأقوال في قوله: ﴿ إِلاَّ ما ملكَتْ أَيمانُكُم ﴾: فيه ثلاثة أقوال:

الأول: قالوا: بَيْعُ الأمَةِ طلاقها؛ ذكره ابن عباس، وأبيّ، وجابر بن عبدالله، وأنس بن مالك، وابن مسعود.

وتفسير الطبري ١٤/٥ . وتلخيص الحبير ٥٩/٤ . وإرواء الغليل ٣٥٧/٧ . ولسان الميزان، لابن حجر ١٣٩/٣ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ١٤/١ ، ٣٩٥/٣ ). وعن عكرمة عن ابن عباس: طلاق الأمَةِ ستَّة: بَيْعها وعِتْقُها وهِبَتُها وميراثها وطلاقُ زَوْجِها، زاد أنس بن مالك: وانتزاع سيِّدها لها من مِلْك زوجها عَبْدِه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

291

الثاني: يعنى به المرأة الحربية إذا سُبِيَتٍ؛ فإنَّ السباء يفسخُ النكاح.

0 12223

الثالث: قوله: ﴿ **إلاَّ ما مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ﴾** إلا الإماء والأزواج، وهو اختيار طاوس؛ وقال: زَوْجُك ما ملكت يمينك.

المسألة السادسة : في تنزيل الأقوال وتقديرها :

سورة النساء الآية (٢٤)

أما مَــنْ قــال: إنهن ذوات الأزواج؛ فــذوات الأزواج على قسمين: مسلمات وكافرات، والمسلمات على قسمين: حرائر وإماء، فيعمهنَّ التحريم على هذا التأويل، ويرجع الاستثناء في قوله: ﴿ **إلا ما ملكَتْ أيمانُكُم ﴾** إلى بعضهن وهُنَّ الإماء، أو إلى بعض البعض وهن المسبيات؛ فإنْ رجع إلى الإماء جملةً فعليه يتركّب أنَّ بيع الأمة المزوَّجة فراق بينها وبين زوجها، وإنْ رجع إلى المسبيات ـ وفيه وردت الآية ـ فيكونُ التقديرُ: حرمنا عليكم كلَّ ذات زوج إلا ما ملكُتُم.

[ وأما مَنْ قال: إنهنَّ جميع النساء فيكون تنزيلُ الآية عنده: حرَّمنا عليكم مَنْ تقدَّم تحريماً مدبراً، وحرَّمنا عليكم جميع النساء إلا بملك نكاح أو شراء، وكلّهن ما ملكت أيمانكم]<sup>(١٠)</sup>.

وأما مَنْ قال: إنهنَّ جميعُ النساء إلا أربع فدعوى أنَّ هذه الآية نزلت بعد الآية الأولى في ابتداء السورةِ في الأربع؛ فإنْ ثبت ذلك تعذَّر ذلك له لفظاً وبطل معنى، على ما نُبَيِّنُه إنْ شاء الله تعالى. وقول مجاهد مقدَّر بنَوْع ونحو مما تقدم.

وأما مَنْ قال: إنهن الحرائر فيكون تقديرُ الآية: وحرَّمْنا عليكم الحرائرَ من النساء، رأحللْنا لكم ما ملكت أيمانُكم.

(٩٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

( ۲٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST النساء الآية ( ۲٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( THOUGHT ( THOUGHT ( THOUGHT ( THOUGHT

المسألة السابعة: في الاعتراض على الأقوال:

297

أما مَنْ خصَّصها في بعض النساء فيُعْتَرض عليه أنَّ البعضَ يبقى حلاًّ، والآيةُ إنما جاءت لبيان المحرمات والمحللات منهن، فإنْ بقي من الأزواج له من الحرائر أو من المسلمات أو كلّ تأويل يقتضي بقاءَ بعضهن فذلك بعيدٌ في التأويل مفسّر للتنزيل.

وأما من عَمّم جميع المسائل إلا الأربع فمبني على دعوى لا برهان **عليها** .

وأما مَن عمَّم في الكل فهو الصحيح، ويقع الاستثناء بقوله: ﴿ إلا ما ملكَتْ أيمانُكُمْ﴾ في الإماء أو في الزوجة والأمَة؛ وهذا موضعُ الإشكال العظيم. المسألة الثامنة: في المختار:

وهذا المشكل هو الذي مِلْنا إليه قديماً وحديثاً، وذلك أنَّ مَنْ قال: إنَّ قوله: (إلا ما ملكَتْ أيمانُكم) راجع إلى الشراء والنكاح فيُعترض عليه بقوله تعالى: على أزُواجهم أو ما مَلَكَتْ أيمانُهم فإنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ [ المؤمنون: ٦ ]، فقد ميَّزَ بينهما، ولم يطلق قطّ أحدٌ من أرباب الشريعة على الحرَّة في ملك النكاح بأنها مِلك اليمين؛ فإنها تَمْلِك منه ما يملك منها، أما إنَّه له عليها درجة، ولكن نقول: إنَّ قوله: (إلاَّ مَا مَلَكَتْ أيمانُكم) يرجعُ إلى الإماء، وقوله: (وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ هَا يرجعُ إلى [ مَنْ ] (١٠) عدًا المنصوص على تحريمهنَّ.

وأما مَنْ قال: إنها في الإماء كلهنّ، فإنَّ مِلْكَ الأمَة المتجدّد على النكاح يُبطله، فموضعُ إشكال عظيم، ولأجله تردّد فيه أصحاب محمد مُتَلِيَّهُم، بَيْدَ أنّ الظاهر أنّ ملكاً متجدداً لا يبطل نكاحاً متأكداً <sup>(١٢)</sup>، ولو أنه ملّك منفعة رقبتها لرجل بالإجارة تم يبيعها ما أبطل الملكُ ملكَ منفعة الرقبة؛ فمِلكُ منفعة البُضْع أولى أن يبقى، فإنَّ أحقَّ الشروط أن يوفى به ما استحلَّت به الفروج، فعقْد الفَرْج نفسه أحقَّ بالوفاء به من عقد منفعة الرقبة.

(٩١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

(٩٢) في ب: لا يبطل النكاح المتأكد.

سورة النساء الآية (٢٤)

والذي يقطعُ العُذْرَ أنّ النبيّ مَثْلِيَّةٍ خيَّر بُريرة ولم يجعل ما طرأ من العِتق عليها، ولا ما ملكت من نفسها، مبطلاً لنكاح زوجها، وعليه يحمل كلُّ ملك متجدَّد. وقد بيّناه في مسائل الخلاف وفيا أشرنا إليه هاهنا من الأثر والمعنى كفاية لمن سدّد النظر، فوضح أنّ المرادَ بالمحصنات الجميع، وأنّ المرادَ بملك اليمين السَّبْي الذي نزلت الآية في بيانه.

294

وأما تحريم الأربع فيأتي بيانه إن شاء الله تعالى . المسألة التاسعة: قوله: ﴿ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُم ﴾ :

هذا عموم متَّفقٌ عليه ممن نفاه وممن أثبته؛ وذلك أنَّ اللهَ تعالى عدَّد المحرَّمات، ثم قال:

- ﴿ وَأُحِلَّ لَكُمْ مَا وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾ ؛ فاختلف الناس في المراد به على ثلاثة أقوال:
  الأول: المراد به مَنْ عدا القرابة من المحرمات المذكورات.
  - الثاني : ما دون الأربع.
  - الثالث: ما ملكت أيمانكم.

المسألة العاشرة:

عجباً للأوائل كلفوا فهَرَفوا <sup>(٢٣)</sup>؛ نظروا إلى السديّ يقول: **﴿وَأَحِلَّ لَكُمْ مَا** وَرَاءَ ذَلِكُم﴾ يعني ما دون الأربع، وكم حرام بَعْدَ هذا، وكأنَّه يشير إلى أنَّ هذا العموم مخصوص فيا زَادَ على الأربع، وكذلك قول عطاء: إنَّه فيا زاد على القرابة، وبقي الأجانب غير مبينات، ومثله قول قُتادة؛ بل أضعف؛ لأنه ردّ التحليل إلى الإماء خاصة.

#### المسألة الحادية عشرة:

اعلموا وفَقكم الله تعالى أنَّا قد بيَّنا أنَّ الشرعَ لم يَأْتِ دَفْعَةً، ولا وقع البيانُ في

(٩٣) هرف: بالغ في المدح إعجاباً.

(٢٤) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

تفصيله في حالة واحدة؛ وإنما جاء نجوماً وشُدِّر شذوراً لمصلحة عامة وحكمة بالغة؛ فلو شاء ربَّك لذكر المحرَّمات معدودات مشروحات في حالة واحدة، ولكنه فرَّقها على السور والآيات، وقسَّمها على الحالات والأوقات؛ فاجتمعت العلماء وكملت في الدين، كما كمل جميعه واستوثق وانتظم واتَّسق، وقد قال النبي عَيَّالَيْم : «لا يحلُّ دَمُ امرىء مسلم إلاّ بإحدى ثلاث» <sup>(١٤)</sup>. وقد بلغ العلماء الأسباب المبيحة للدم إلى عشرة يأتي ذكرها في موضعها إن شاء الله تعالى.

292

وعددُ المحرَّمات في الشريعة عندنا حسبا رتَّبْنا من الأدلَّة في هذا الكتاب وغيره من النساء أربعون امرأة، منهن أربع وعشرون حُرِّمْنَ تحريماً مؤبَّداً، ومنهن ست عشرة تحريمهنَّ لعارض.

فأما الأربعُ والعشرون فهن: الأمَّ، البنت، الأخت، العمة، الخالة، بنت الأخ، بنت الأخت، فهؤلاء سبع. ومن الرضاع مثلهن بالسنة وإجماع الأمة، كملن أربع عشرة، وحليلة الأب، وحليلة الابن، وأم الزوجة، وربيبة الزوجة، المدخول بها. ومن الجمع ثلاث؛ وهن الأختان بنصِّ القرآن، والمرأة وعمتها، والمرأة وخالتها، لقول النبي يُسْبِيهُ وبيانه، وكذلك الملاعنة سنة، والمنكوحة في العدَّة بإجماع الصحابة في قضاء عمر ابن الخطاب، وزوجات النبي عُسِيْبَهُ، وقد سقط هذا الوجه بموتهنَّ.

وأما المحرَّماتُ لعارض فهن: الخامسة، والمزوّجة، والمعتدّة، والمستبرَأة، والحامل، والمطلَّقة ثلاثاً، والمشركة، والأمّة الكافرة، والأمّة المسلمة لواجد الطول؛ وسيأتي بيانُها إن شاء الله تعالى، وأمَةُ الابن، والمحرمة، والمريضة، ومَنْ كان ذا مَحْرَم من زوجه

انظر: (سَنَنَ النسائي ٩٢/٧ ، ١٠٣ . وسَنَنَ ابن ماجه ٢٥٣٣ . وسَنَنَ أبي داود ٤٥٠٢ . ومسند ( 92 ) أحد بن حنب ل ٦١/١ ، ٢٠ ، ٢٠ ، ٣٨٢ ، ٤٤٤ ، ٤٦٥ ، ٢١٤ ، ٢١٤ . وسن الدارم ي ١٧١/٢ ، والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٤/٨ . والمستدرك ٣٥٠/٤ . ومصنف ابن أبي شيبة ٤/٤١٤، ٢٢٠/١٤. ونصب الراية، للزيلعي ٣١٨/٣. وبدائع المنن ١٤٢٢، ١٤٨٨. وإرواء الغليل ٢٥٣/٧. وحلية الأولياء ١٥/٩. وطبقـات ابن سعد ٢٦/١/٣. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٣/١٦٠ . وتاريخ أصبهان ١٣٩/١ ، ٣٠١ ، ٢٠٣/٢ . والبداية والنهاية ١١٨/١٠ ).

سورة النساء الآية ( ٢٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٢٤ ) بسبباء الآية ( ٢٤ ) FOR QURANIC THOUGHT

اللاتي لا يجوز الجمع بينهن وبينها، واليتيمة الصغيرة، والمنكوحة عند النداء يوم الجمعة؛ والمنكوحة عند الخطبة بعد التراكن.

فأما السبع عشرة منهنَّ فدليلهنَّ ظاهر. وأما الملاعنة فمختلفٌ فيها؛ قال أبو حنيفة: ليس تحريمها مؤبَّداً؛ فإنه إذا أكذَب نفسه حلَّ له رجعتُها، وبناء على أنَّ فرقة اللعان طلاقٌ؛ لأجل أنها متعلقة بلفظ الزوج كالطلاق، مفتقرة الى الحاكم كطلاق العِنّين، ولأنه سببٌ أوجبه اللعان، فزال بالتكذيب؛ فنفى بلعانه ويعودُ بتكذيبه.

والنكْتَةُ العظمى لهم أنهم قالوا : أوجب حرمةً لأوجد محرمية كالرضاع.

وبالجملة فالمعاني لهم، والنظائر والأصول معهم، وليس لنا نحن إلاَّ حديث ابن عمر في صحيح مسلم وغيره قال: قال رسول الله ﷺ : « حسابكها على الله، أحدكها كاذب. لا سبيلَ لك عليها ». قال: يا رسولَ الله، مالي ؟ قال: « لا مال لك. إنْ كنت صدقْتَ عليها فهو بما استحللْتَ من فرْجِها، وإنْ كنتَ كذبتَ عليها فذلك أبعدُ لك منها » <sup>(10)</sup>.

وأما المنكوحة في العِدَّة فهو النظَرُ الصحيح؛ لأنه استعجل محرماً قبل حلّه فحرمه أبداً؛ كالقاتل لا يمكّن من الميراث، والمستبرأة معتدة، العلةُ واحدة، والمحلُّ واحد، والسبب واحد؛ فلما اتَّحدا اتَّحد الحكْم والحامل أوقع، والدليل فيها الجمع، والمطلقة ثلاثاً قرآنية، وكذلك المشركة، والأَمَتان تأتيان مبينتين إن شاء الله.

وأما أمَّةُ الابن فكلُّ محرَّمٍ في كتاب الله مما تقدَّم بيانه فإنّ لفظَه ومعناه عامٌّ في النكاح وملك اليمين، فدخل ًفيه تحريمُ مِلْكِ اليمين، وأمةُ الابْن من حلائل الابن لفظاً، أو معنى ولفظاً، أو معنى من غير لفظ، والكلُّ في اقتضاء التحريم درجات، وله مقتضيات؛ وكذلك تحريم الجمع دخل فيه الجمع بملك اليمين لما بيناه.

(٩0) أنظر: (صحيح البخاري ٧١/٧ وصحيح مسلم، حديث ٥ من اللعان. وسنن ابن ماجه ٢٢٥٧. ووسنن النسائي، الباب ٤٥ من كتاب الطلاق. ومسند أحمد بن حنبل ١١/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٧/٢١، ٢٤٠ ٢٥٩. وسنن سعيد بن منصور ١٥٥٦. والتمهيد، لابن عبد البر 100. وفتح البارى ٤٥٩ ٢٥٩ ومشكاة المصابيح ٣٣٠٦. ومسند الحميدي ١٢٢ ومصنف ابن أبي شيبة ٢٢٨٤. وبدائع المن، للساعاتي ١٦٧٣. ومسند الشافعي ٢٥٨).

وأما المحرمة فقال أبو حنيفة والبخاري وجماعة: نكاحُ المحرم جائز بالعقد دون الوطء.

THE PRINCE GHAZI TRUST ورة النساء الآية ( ٢٤ ) For QURANIC THOUGHT

وقال مالك والشافعي: لا يجوزُ، ولا عُمْدَة لهما فيه إلاّ حديث نبيه بن وهب، خرّجه مالك: « لا ينكح المحرم، ولا ينكح » <sup>(٩٦)</sup>. وضعف البخاري نبيه بن وهب، وتعديل مالك وعِلْمُه به أقوى مِنْ علم كلّ بخاري وحجازي، فلا يلتفت لغيره.

وأما حديثُ البخاري في ميمونة أنَّ النبيَّ عَظِيمَ تزوّجها محرماً، فعجباً للبخاري يُدْخله مع عظيم الخلاف فيه ويَتْرُكُ أمثاله، ولا يعارض حديث نبيه المَّفق عليه بحديث ميمونة المختلف فيه. والمسألة عظيمةٌ قد بيناها <sup>(٧٧)</sup> في مسائل الخلاف.

وأما نِكاحُ المريض فمنْ مسائل الخلاف؛ ومَنَعه مالك وجوَّزه أبو حنيفة والشافعي؛ وقد بيناه في موضعه؛ وكذلك اليتيمة الصغيرة لا تزوَّج بحال عندنا وعند الشافعي، وقال أبو حنيفة: يزوِّجُها وَليَّها، ولها الخيارُ إذا بلغت؛ فأفْسًد ما بَنَى وجعل حلاً مترقباً، وهي طيولية قد ذكرناها في التخليص وغيره.

فهذه جمل من المحرَّمات ثبتت في الشريعة بأدِلَّتها وخصّت من قوله: ﴿ وَأَحِلَّ لَكُمْ ما وَرَاءَ ذَلِكُمْ﴾. وتركب على هذا ما إذا زَنى بامرأة، هل يثبت زِناه حرمةً في فروعها وأصولها؟ عن مالك في ذلك روايتان ودَعْ مَنْ روى، وما روى. أقام مالك عُمْرَه كلَّه يقرأ عليه الموطّأ ويقرأه لم يختلف قوله فيه: إنَّ الحرام لا يحرّم الحلال، ولا شك في ذلك، وقد بينّاها في مسائل الخلاف، والله أعلم.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوالِكُمْ ﴾ :

يعني بالنكاح أو بالشراء، فأباح الله الحكيم الفروجَ بالأموال والإحصان دون

- (٩٦) انظر: (سنن النسائي ٨٨/٦، ٨٩، ومجمع الزوائد ٢٦٨/٤. وسنن الدارقطني ٢٦٠/٣، ٢٦١. والتمهيد، لابن عبد البر ١٥٣/٣. وتلخيص الحبير ١٦٣/٣. وفتح الباري ١٦٢/٩، ١٦٥/٩، ومشكاة المصابيح ٢٦٨١. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٦٨/٢. والسنن الكبرى ١٥/٥، (٢١٠/٧).
  - (٩٧) في ب: والمسألة عظيمة بيناها .

297

سورة النساء الآية (٢٤) THE PRINCE GHAZI TRUST. (٢٤) سورة النساء الآية (٢٤) FOR QURANIC THOUGHT

السفاح وهو الزنا؛ وهذا يدلُّ على وجوب الصَّدَاق في النكاح، لكن رخص في جواز السكوت عنه عند العَقْد كما تقدم في التفويض في سورة البقرة، وقد حقّقناه هنالك في مسائل الخلاف.

EAV.

المسألة الثالثة عشرة:

قال الله سبحانه: ﴿ أَنْ تَبْتَغُوا بِأَمْوَالِكُمْ﴾ مطلقاً، فتعلَّق الشافعيُّ بهذا الإطلاق في جواز الصداق بكلّ قليل وكثير، وعضد ذلك بحديث الموهوبة في الصحيح في قوله يُؤاني : « التمِسْ ولو خاتَهاً مِنْ حَدِيد » <sup>(١٨)</sup>.

ولنا فيه طرق؛ أقواها أنَّ الله تبارك وتعالى لَمّا حرّم استباحةَ هذا العضو وهو البُضْع إلاّ ببَدَل وجب أن يتقرَّر ذلك البدل؛ بياناً لِخَطَرِه وتحقيقاً لشرَفِه، لا سيم وهـو حـقُّ الله تعـالى؛ وحقـوقُ الله مقـدَّرة كـالشهـادات والكفَّـارات والزكـاة و [نصب]<sup>(١٩)</sup> السرقة والديات.

وقد مهّدنا ذلك في مسائل الخلاف؛ فوجب أن يتخصَّص هذا الإطلاقُ بهذه الأدلة، لا سيا ومساقُ هذا اللفظ إيجاب البدل، وليس المقصودُ الإشارة بعمومه.

فأما حديثُ خاتم الحديد فخاتم في العرف يتزيّن به، قيمتُه أكثر من ربع دينار، وهذا ظاهر؛ فتأمَّل تحقيقَه في موضعه.

#### المسألة الرابعة عشرة:

لَمّا أمر اللهُ تعالى بالنكاح بالأموال لم يَجُزْ أن يُبْذَل فيه ما ليس بمال، وتحقيقُ المال ما تتعلّق به الأطهاع، ويُعْتَدّ للانتفاع، هذا رسْمُه في الجملة، وفيه تفصيل.

وتحقيقُ بيانِه في كتب المسائل يترتَّب عليه أنَّ منفعة الرقبة في الإجارة مالٌ، وأنَّ

(٩٨) انظر: (صحيح البخاري ٢٢/٧ . وسنن أبي داود ٢١١١ . وسنن الترمذي ١١١٤ . وسنن النسائي ١٢٣/٦ . ومسند أحد بن حنبل ٣٣٦/٥ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٣٦/٧ . ومشكل الآثار، للطحاوي ٣٣٦/٣ . وإرواء الغليل ٣٤٥/٦ . والتمهيد، لابن عبد البر ١٨٨/٢ . ومسند الشافعي ٢٢١ ، ٢٤٧ . وشرح معاني الآثار، للطحاوي ١٦/٣).

(٩٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

HE PRI ورة النساء الآية (٢٤) For QU

منفعةَ التعليم للعلم كله مالٌ، وفي جواز كونِهِ صادقاً كلامٌ يأتي بيانه في سورة القصص إن شاء الله تعالى.

وأما عِتْقُ الأمَّة فليس بمال. وقال أحمد بن حنبل: هو مالٌ يجوزُ النكاحُ بمثله، لأنَّ النبيَّ عَلَيْهُمْ جعله صداقاً في نِكاحه لصفية بنت حيٍّ بن أخْطَب؛ فإنه أعتقها بتزوجها وجعل عِتْقَها صداقَها ، رواه أنس في الصحيح.

وقال علماؤنا : كان النبيُّ ﷺ مخصوصاً في النكاح وغيره بخصائص، ومن جملتها أنه كان ينكح بغير وَليَّ ولا صدَاق، فإنه كان أولى بالمؤمنين من أنفسهم، وقد أرادَ زينب فحرمت على زيْد ، فلا يجوزُ أنْ يستدلَّ بمثل هذا .

وقد حققنا خصائصَه في سورة الأحزاب، وقد عضد ذلك علماؤنا بأنْ قالوا : إن قوله: ﴿ فَإِنْ طِبْنِ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ منه نَفْساً فَكُلُوه هَنِيئاً هَرِيئاً ﴾ [النساء: ٤]؛ وذلك لا يتصوَّر في العِتْق، وقد مهدناه في مسائل الخلاف.

المسألة الخامسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ مُحْصِنِينَ ﴾ :

298

قال بعضُ الغافلين: إنَّ قوله: ﴿ محصنينَ ﴾ يجوزُ أن يكونَ حالاً من النساء، كأنه يريدُ ابتغوهنَّ غير زانياتٍ، ولو أراد كونها حالاً للنساء لقال: محصنات غَيْرَ مسافحات كما في الآية بعدها؛ وإنما المراد بقوله: ﴿ مُحْصِنِينَ ﴾ حثُّ الرِّجال على حظِّهم المحمود فيما أبيح لهم مِنَ الإحْصانِ دون السفاح؛ قيل لهم: ابتغوا بأموالكم نِكاحاً لا سِفاحاً ، والسفاحُ اسم الزنا .

المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ غَيْرُ مُسَافِحِينَ ﴾ :

يعني غير زانِينَ، والسفاح اسم للزِّنا، سُمِّيَ به لأنه يسفح الماءَ أي يصبُّه، والسفح الصبّ، والنكاح سفاح اشتقاقاً؛ لأنَّ في كل واحد منهما الجمع والضمّ، وصبّ الماء؛ ولكن الشريعة واللغة خصَّصَتْ كلَّ واحد باسمٍ من معنى مُطْلَقِه؛ للتعريف به على عادتها فيا تُطْلِقُه من بعض ألفاظها على المعاني المشتركة فيها .

سورة النساء الآية (٢٤)

# المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَمَا اسْتَمْتَعْتُمْ بِهِ مِنْهُنَّ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أنه أراد استمتاعَ النكاح المطلَق؛ قاله جماعة منهم الحسن ومجاهد وإحدى روايتي ابن عباس.

الثاني: أنه مُتْعَةُ النساء بنكاحهنَ إلى أجَل؛ رُوِي عن ابن عباس أنه سئِل عن المتعة فقرأ: فما استمتعتُم به منهنَ إلى أجل مسمى. قال ابن عباس: والله لأنزلها الله كذلك.

ورُوي عن حبيب بن أبي ثابت قال: أعطاني ابنُ عباس مُصْحَفاً ، وقال: هذا قراءة أبيّ ، وفيه مثلُ ما تقدم، ولم يصحّ ذلك عنهما ؛ فلا تلتفتوا إليه، وقول الله تعالى: فما استمتَعْتُم به منهنّ ، يعني بالنكاح الصحيح.

أما إنه يقتضي بظاهره أنَّ الصادقَ إذا لم يُسَمَّ في العقد وجب بالدخول، وقد تقدم بيانه في التفويض، وأما مُتْعَةُ النساء فهي من غرائب الشريعة؛ لأنها أبيحت في صَدْرِ الإسلام ثم حرمت يوم خَيْبَر، ثم أبيحت في غَزْوَةِ أوطاس، ثم حرمت بعد ذلك، واستقرَّ الأمرُ على التحريم، وقد بينا ذلك في شرح الحديث بياناً يَشْفِي الصدور. **المسألة الثامنة عشرة: قوله تعالى: ﴿فاتوهُنَّ أَجُورهُنَّ﴾:** 

سماه في هذه الآية أجْراً، وسمَّاهُ في الآية الأولى في أول السورة نِحْلَة <sup>(...)</sup>، وقد تكلَّمْنا على تلك الآية، وكانت الفائدةُ بهذا ــ والله أعلم ــ البيان لحال الصَّدَاق، وأنه من وجهٍ نِحْلَة ومن وَجْهٍ عوض.

والصحيحُ أنه عِوض، ولذلك قال مالك: النكاحُ أَشْبَهُ شيء بالبيوع، لما فيه من أحكام البيوع، وهو وجوبُ العِوَض وتعريفه وإبقاؤه وردّه بالعيب والقيام فيه بالشفعة إلى غير ذلك مِنْ أحكامه.

المسألة التاسعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَرِيضَةً ﴾ :

يحتمل أن يكون صفة للإتيان ليخلص الأمرُ للوجوب. ويحتمل أن يكونَ صفة

(١٠٠) وهي: الآية: ٤ من سورة النساء.

للأَجْر، فيقتضي التقدير؛ معناه أعْطوها صداقها كاملاً، ولا تأخذوا منه شيئاً، كما قال: ﴿ وآتَيْتُمْ إحداهُنَّ قِنْطاراً فلا تأخذُوا منه شَيْئاً ﴾ [ النساء: ٢٠ ]. المسألة الموفية عشرين: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَاضَيْتُمْ بِهِ مِنْ بَعْدِ الْفَرِيضَةِ ﴾:

HE.PRINC التقورة النساء الآية (٢٥) FOR QURA

إذا وجب المهرُ وعُلِمَ فلا بأْسَ أن يقع فيه التراضي بعد ذلك بين الرجال والنساء في تَرْكِه كله أو بعضه، أو الزيادة عليه، فإنْ كان ذلك بين المرأة والرجل وهما مالكان أمرَهما – فذلك مستمرٌ على ظاهر الآية، وإن كان منهما مَنْ لا يملكُ أمرَ نفسه فذلك إلى الوليّ الذي أوجبه كما تقدم في قوله: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُو اللّذِي بيَدهِ عُقْدَةُ النِّكَاحِ ﴾ [ البقرة: ٣٣٧ ]، وكما توجب امرأةٌ لنفسها صداقَها ثم تُسْقِطه، كذلك يوجبه وليّها لها ثم يسقطه إذا رأى ذلك مصلحةً لها، وقد تقدَّم بيانُ ذلك في موضعه.

وأما الزيادةُ فيه وهي:

المسألة الحادية والعشرون:

فقد قال مالك: إن الزيادة بالثمن في البَيْع وبالصداق في النكاح تلحقها ويجري مجراها في أحد القولين، وبه قال أبو حنيفة. وفي القول الثاني يجري مجرى الهبات، وبه قال الشافعي؛ وهي في مسائل الخلاف مذكورة.

ونكتَةُ المسألة أنهما يملكان فَسْخَ العقد وتجديدَه صريحاً فملكاه عنهما، ولهما أنْ يتصرَّفا فيه كيف شاءا.

## الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكِحَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ فَمِنْ مَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ، وَاللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ [الآية: ٢٥].

فيها اثنتا عشرة مسألة:

سورة النساء الآية (٢٥)

## المسألة الأولى: في حِكْمَةِ الآية:

انظروا رحمكم الله إلى مراعاةِ الباري سبحانه لمصالحنا وحُسْنِ تقديره في تدبيره لأحكامنا؛ وذلك أنه لما ضرب الرّقَّ على الْخَلْق عقوبةً للجاني وخِدْمَةً للمعصوم، وعَلِم أنَّ العلاقة قد تنتظم بالرّق في باب الشهوة الَتي رتَّبها جِبِلَّة، ورتَبَ النكاح عليها في اتحاد القرون وترتيب النظر، وشرَّفه لشرف فائدته ومقصودِه من وجودِ الآدمي عليه – صان عنه محلَّ المملوكية لثلاثة أوجه:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أحدها : أنَّ فيها سببَ الحل وطريق التحريم ، والاستمتاع يكفي . الثاني : وهو المقصود \_ صيانةُ النُّطْفَةِ عن التصوير بصورة الإرقاق <sup>(١٠٠)</sup> .

الثالث: صيانة لعقد النكاح حين كثَّر شروطَه، وأعْلَى درجته، وكَمَّل صِفَتَه؛ وقد كان سَبَق في علمه أنَّ أحوالَ الْخَلْق ستستقيم بقسمته الى ضيق وسعة وضرورة أذن في حال الضرورة للحُرِّ في تعريض نُطْفَتِه للإرقاق، لئلا يكونَ مراعاةَ أمرٍ موهوم يؤدِّي إلى فسادِ حال متوقعة، حتى قال بعضُ العلماء؛ إن الهوى يُجيز نكاح الإماء، وهذا منتهى نظر المحققين في مطالعة الأحكام من بَحْرِ الشرع وساحل العقل؛ فاتخذوها مقدمة لكل مسألة تتعلَّقُ بها.

## المسألة الثانية: في فهم سياق الآية:

اعلموا وفقكم الله تعالى أنَّ العلماءَ اختلفوا في سياق هذه الآية؛ فمنهم مَن قال: إنها سيقت مساقَ الرخص، كقوله: ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شهريْنِ مُتتابِعَيْنِ ﴾ [ النساء : ٩٢ ] وقوله : ﴿ فلم تَجِدُوا ماءً فتيمَّمُوا ﴾ [ النساء : ٤٣ ، والمائدة : ٦ ] ونحوه. فإذا كانت كذلك وجب أن تُلْحَقَ بالرخص التي تكونُ مقرونةً بأحوال الحاجة وأوقاتها ، ولا يُسْتَرْسَلُ في الجواز استرسالَ العزائم؛ وإلى هذا مال جماعةٌ من الصحابة، واختاره مالك؛ ومنهم من جعلها أصلاً ، وجوَّز نكاحَ الأمَةِ مطلقاً ، ومال إليه أبو حنيفة.

(١٠١) في ب: بصفة الإرقاق.

العلية (٢٥) المعامة المعامة المعامة المناه الآية (٢٥) For QURANIC THOUGHT

وقد جَهلَ مساقَ الآيةِ مَنْ ظنَّ هذا فقد قال الله تعالى ما يدلُّ على أنه لم يُبِحْ نكاحَ <sup>(١٠١)</sup> الأمَة إلاّ بشرطين: أحدهما عدم الطَّوْل. والثاني خَوْف العنت؛ فجاء به شَرْطاً على شرْط، ثم ذكر الحرائر من المؤمنات والحرائرَ مِن أهل الكتاب ذِكْراً مطلقاً؛ فلما ذكر الإماءَ المؤمنات ذكرها ذِكْراً مشروطاً مؤكَّداً مربوطاً.

فإن قيل: حلقتم على دليل الخطاب بألفاظ هائلة، وليس في هذه الآية إلا أنَّ الله تعالى ذَكَرَ في نكاح الأمَة وَصْفاً أو وصفين فأردتُم أن يكونَ الآخرُ بخلافه، وهذا دليل الخطاب الذي نازعْناكم فيه مُدْ كنّا وكنتم.

فالجواب عنه من وجهين:

0.7

أحدهما : أنّا نقول : دليلُ الخطابِ أصلٌ من أصولنا ، وقد دلَّلْنا عليه في أصول الفقه وحقَّقْناه تحقيقاً لا قِبَل لكم به ، وَمَن رادَ دَرَاه .

الثاني: أنَّ هذه الآية ليست مسوقةً مساقَ دليل<sup>(١٠٢</sup>) الخطاب كما بينا؛ وإنما هي مسوقة مساقَ الإبدال، وإنما كانت تكون مسوقةً مساقَ شِبْه دليل الخطاب لو قلنا: انْكِحوا المحصنات المؤمنات بطَوْل وعند خوف عَنَت، فأما وقد قال: ومَن لم يستطع منكم؛ فقرنه بالقُدْرَة التي رَتَّب عليها الإبدال في الشريعة وأدخلَها في بابها بعبارتها ومعناها لم يَقْدِرْ أحد أن يخرجها عنها، فليس لرجلٍ حكمه الله واضع.

ومِن غريب دليل الخطاب أنَّ الباريَ تعالى قد يخصُّ الوصْفَ بـالـذكـر للتنبيه، وقـد يخصه بـالعُـرْف، وقـد يخصّه بـاتفـاق الحال، فـالأوَّل كقـولــه تعـالى: **﴿ فلا تَقُلْ لهما أفَّ ﴾** [الاسراء: ٣٣]، وقد قال تعالى: **﴿ ولا تقتلوا أولادكم** خَشْيَةَ إ**ملاق ﴾** [الإسراء: ٣١]؛ فإنه تنبيه على حالة الإثراء، وخصّ حالة الإملاق بالنهْي ٍ؛ لأنها هي التي يمكن أن يتعرَّض الأب لقَتْل ِ الابن فيها. وكذلك قوله تعالى:

- (١٠٢) في ب: لم يجز نكاح.
- (١٠٣) في ب: مسوقة مساق الخطاب.

﴿ لا تأكلوا الربا أضعافاً مضاعفة ﴾ [آل عمران: ١٣٠] خصَّ حالة الإكثار والإثراء التي تتعلق بها النفوسُ بالنهي؛ فأما إذا وقع شَرْطٌ بقُدْرة فهو نصِّ في البدليَّة والرخصة، وإن وقع بتنبيه مقروناً بحالةٍ أو عادة كان ظاهراً، كقوله عَلَيْتَهُ: « من باع نَخْلاً قد أُبِّرَتْ فثمرُها للبائع إلاّ أن يشترطها المبتاع » <sup>(١٠٤)</sup>.

0.5

وقد مهدنا ذلك في مسائل الخلاف، وبينّا أن خمسةً من الأدلة تقتضي في المعنى أنَّ نكاحَ الأمَة رخصة، فلما انتهى النظرُ إلى هذا المقام، ورأى المحققون من أصحاب أبي حنيفة أن نكاحَ الأمة رخصة، وأنه مشروط بعد الطّوْل تحكّم في الطول، وهي: **المسألة الثالثة:** 

فقال: إنَّ الطَّوْل هو وجودُ الحرَّةِ تحته، فإذا كانت تحته حرَّةٌ فهو ذو طَوْل، فلا يجوزُ له نكاحُ الأمة، هذا تأويل أبي يوسف.

وتحقيقُه عندهم أنَّ الطَّوْلَ في لسان العرب هو القدرة، والنكاح هو الوَطْء حقيقة، فمعناه مَنْ لم يقدر أن يطأً حُرَّةً فليتزوج أمَة، وهذا هو حقيقة في الذي تحته حرَّة فلا ينقل إلى المجاز إلا بدليل.

أجاب علماؤنا بأنْ قالوا : الطول هو الغنى والسّعة، بدليل قوله : ﴿ استَأَذَنَكَ أُولُوا آلطَّوْل منهم ﴾ [ التوبة : ٨٦ ] . والنكاحُ هو العَقْد ، فمعناه مَن لم يكن عنده صداق حرَّة فليتزوَّج أمة ، وكذلك فسَّره جماعةٌ من الصحابة والتابعين ، ويعضده قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ العَنَتَ مِنْكُمْ ﴾ [ النساء : ٢٥ ] ، وهذا أقوى ألفاظ الْحَصْر ، كقوله في شروط الْمُتْعَة في الحج : ﴿ ذٰلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلَهُ حاضِرِي الْمَسْجِدِ الْحَرَام ﴾ [ البقرة : ١٩٦ ] .

وأبو حنيفة لا يشترط خَوْفَ العَنت.

سورة النساء الآية (٢٥)

(١٠٤) انظر: (صحيح البخاري ١٠٢/٣، ١٥٠، ٢٤٧. وصحيح مسلم، حديث ٨٧، ٨٠ من البيوع. ومسند أحد بن حنبل ٦/٣، ٣٣، ٨٢. ومصنف ابن أبي شيبة ١١٣/٧. وبدائع المنن، للساعاتي ١٢٨٨. ومسند الشافعي ١٤٢. وشرح السنة، للبغوي ١٠١/٨. وفتح الباري ٢٠١/٤، ١٣٨٨. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٢١/٥. وعلل الحديث لابن أبي حاتم ١١٢٢).

فإن قيل، وهي: .

## المسألة الرابعة:

٥٠٤

فإن قدر على طَوْل كتابيَّة هل يتزوجُ الأمَّة ؟

قلنا : نعم، يتزوّجها .

فإن قيل: كيف هذا ، وهي مِثْلُ المسلمة الحرة؟ والقدرةُ على مثل الشيء قدرةٌ عليه في الحكم.

THE PRI ورة النساء الآية (٢٥)

قلنا: ليسا مثْلَين بأدلَّة لا تحصى كَثْرَةً وقوَّة؛ منها أنَّ إماءَهم لم تَسْتَو فكيف حرائرهـم؟ وما لم يشترطه اللهُ سبحانه لا نشترِطُه نحن، ولا نُلْحِق مسلمةً بكافرة؛ فأمَةً مؤمنة خيرٌ من حرَّةٍ مشركة بلا كلام.

فإن قيل، وهي:

#### المسألة الخامسة:

قال أبو بكر الرازي <sup>(١٠٥)</sup> إمام الحنفية في كتاب « أحكام القرآن » له: ليس نكاحُ الأمَةِ ضرورةً؛ لأنَّ الضرورة ما يُخافُ منه تَلَفُ النفس أو تَلَفُ عُضْو ، وليس في مسألتنا شيء من ذلك.

قلنا : هذا كلامُ جاهل بمنهاج الشرع أو متهكِّم لا يُبالي بما يَرد القول . نحن لم نقل إنه حُكْمٌ نِيطَ بالضرورة ، إنما قلنا : إنه حكم علق بالرخصة المقرونة بالحاجة ، ولكلً واحد منها حكمٌ يختصُّ به ، وحالة يُعتبر فيها ، ومن لم يفرق بين الضرورة والحاجة التي تكونُ معها الرخصة فلا يُعْنَى بالكلام معه ، فإنه معانِدٌ أو جاهل ، وتقدير ذلك إتعاب للنفس عند مَن لا ينتفِعُ به .

فإن قيل، وهي:

(١٠٥) أبو بكر الرازي، سبقت ترجمته.

سورة النساء الآية (٢٥)

المسألة السادسة:

فإذا كانت تحته حرَّة، هل يتزوَّج الأمَّةَ أم لا؟

قلنا : اختلَف في ذلك علماؤنا ؛ فقال مالك : إذا خشي العنَتَ مع حُرَّة واحتاج إلى أخرى ، ولم يقدر على صداقها فإنه يجوزُ له أن يتزوَّج الأمَة ؛ وهكذا مع كلَّ حرَّة وكلِّ أمَة حتى ينتهيَ إلى الأربع بظاهر القرآن.

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

وقال مرة أخرى: إذا تزوّج الأمَّةَ على الحرة رُدَّ نِكاحُه؛ رواه ابن القاسم.

ورواية ابن وهب الأولى أصحَّ في الدليل وأوْلى؛ لأن الله تعالى أباح بشَرطٍ قد وُجد وكمل على الأمر .

فإن قيل، وهي:

المسألة السابعة:

فهل تكون الحرَّةُ بالخيار في البقاء معها أو الفراق؟

قلنا: كذلك قال مالك على الرواية الواحدة، ويجيءُ على مذهبه أنَّ مَنْ رَضِي بالسبب المحقَّق رضي بالمسبب المرتَّب عليه، وألا يكونَ لها خيارٌ؛ لأنها قد علمت أنَّ له نكاحَ الأربع، وعلمتْ أنه إنْ لم يقدر على نكاح حُرَّة تزوَّج أمة، وما شرط اللهُ تعالى عليها كما شرطت على نفسها، ولا يعتبر في شروط الله عِلْمها، وهذا غايةُ التحقيق في الباب والإنصاف فيه.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ ﴾ .

بهذا استدلَّ مالك على أنَّ نكاح الأمَةِ الكافرة لا يحلُّ؛ لأن الله تعالى أباح نكاحَ المؤمنة، فكان شرطاً في نكاح الإماء الإيمان.

> فإن قيل: هذا استدلال بدليل الخطاب ونحن لا نقولُ به. قلنا: ليس هذا استدلالاً بدليل الخطاب مِن أربعة أوجه:

الأول: أنَّ هذا استدلال بالتعليل؛ فإنَّ الله تعالى ذكر الإيمان في نكاحهنَّ، وذكْرُ الصفةِ في الحكم تعليل، كما لو قال: أكْرموا العالم واحفظوا الغريبَ لكان تنصيصاً على الْحُكْم وعلى عِلَّته، وهي العلم والغربة فيتعدَّى الإكرام [والحفظ]<sup>(١٠٦)</sup> لكل عالم وغريب، ولا يتعدَّى إلى سواهما<sup>(١٠٧)</sup>.

0 13318 0

THE PRINCE GHAZI TRUST فتورة النساء الآية ( ٥ FOR QURANIC THOUGHT

الثاني: أن الله تعالى قال: **﴿والْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ﴾** [المائدة: ٥]؛ فكان هذا تعليلاً يمنع من النكاح في المشركات.

الثالث: أن الله تعالى قال: ﴿وَ**الْمُحْصَنَاتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ﴾، فإذا لم** يكن الإيمانُ شرطاً في الإحلال ولا العفّة تبيّن أنَّ المرادَ بالإحصان هاهنا الحرية.

الرابع: أنَّ الله تعالى قال في هذه الآية: ﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطُعْ مِنْكُمْ طَوْلاً أَنْ يَنْكُعَ الْمُحْصَنَاتِ المؤمناتِ﴾ فلينكح الفتيات المؤمنات، فالإحصانُ هاهنا في الحرية قطعاً، فنقلناه من حرة مؤمنة إلى أمَة مؤمنة، وقال في آية أخرى: ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الكتَابَ حِل لكم وطعامُكُم حِل لهم ﴾ [ المائدة: ٥ ]. ثم قال: ﴿ وْالْمُحْصَنَاتُ مِنَ المُوَمِناتِ ﴾، يعني حلِّ لكم، ﴿ وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ حِلِّ لكم أيضاً، يُريد بذلك الحرائر لا معنى له سواه، فأفادت الآية حِلَ الكتابية، وبقيت الأمة الكافرة تحت التحريم.

فإن قيل: فقد قال: **﴿ولاَمَةٌ مُوْمِنَةٌ خَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ ﴾** [البقرة: ٢٢١]، فخايَرَ بينها، والمخايرةُ لا تكون بين ضدّين، وقد تقدم الجواب عنه في سورة البقرة. المسألة التاسعة:

لما أكْمَل اللهُ تعالى بيانَ المحرّمات الحاضرات في ذلك الوقت للتكليف، وقال بعده: ﴿ وأُحِلَّ لَكُمْ ما وَرَاءَ ذَلِكُمْ ﴾ [ النساء : ٢٤ ]، فلو وقع هذا الإحلالُ بنصً لكان ما يأتي بعده من المحرمات التي عدَدْناها نَسْخاً، ولكنه كان عموماً، فجرَى على عمومه إلاَّ ما خصه الدليلُ في ست عشرة مسألة، ولو كانت ألْفاً ما أثَّر في العموم، فكيف وهي على هذا المقدار؟ ألاَّ ترى إلى قوله تعالى: ﴿ فاقتُلُوا المشركين﴾

- (١٠٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
  - (١٠٧) في ب: ولا يقعداهما .

0.7

سورة النساء الآية (٢٥) **المعلم المعالي الم**الم المعام المالي المحمد المعام المالي المحمد المعام المحمد المعام ال

[ التوبة: ٥ ]، وهو عمومٌ خرج منه عشرة أصناف وبقي تحته صنف واحد، وهم المحاربون، ولم يؤثِّرْ ذلك فيه لا فصاحةً ولا حكمة ولا ديناً ولا شريعة. **المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿وَاللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضِ ﴾:** 

0.1

المعنى أنَّ الله لما شرط الإيمانَ، وعلم أنه مخفيّ لا يطَّلِعُ عليه سواه أحال على الظاهر فيه، وقال: **﴿واللهُ أعلم بإيمانكم بعضُكم مِنْ بَعْضٍ ﴾ فيا** أضمَرْتُمْ من الإيمان، كلكم فيه مقبول، وبظاهره معصوم، حتى يحكم فيه الحكيم؛ ولذلك لما جاء الأنصاريَّ فقال له: عليّ رَقَبَة وأريد أن أعتق هذه الجارية. قال لها النبي عَيَيْنَهُم: « أين الله »؟ قالت: في السماء. قال: « مَنْ أنا »؟ قالت: رسول الله. قال: « أعتقها فإنها مؤمنة » <sup>(١٠)</sup> حَمْلاً على الظاهر من الإيمان، نعم وعلى الظاهر من الألفاظ، وقد بينًا ذلك في كتاب المشكلين.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ ﴾ .

قيل: معناه أنتم بنو آدم، وقيل: معناه أنتم المؤمنون إخوة. وفي هذا دليلٌ على التسوية بين الحرّ والعبد في الشرف، وردٌّ على العرب التي كانت تسمّي ولدَ الأمّة هجيناً تعبيراً له بنقصان مرتبة أمه، وهذا أمرٌ أدخلته اليمنية على المضرية من حيث لم تشعر بجَهْلِ العرب وغَفْلتها؛ فإن إسماعيل ابنُ أمّة، فلو كانت على بصيرة ما قبلت هذا التعبير، وإليها يرجع.

المسألة الثانية عشرة:

إذا تزوَّج أَمَة، ثم قدر بعد ذلك على حرَّةٍ فتزوَّجها ثبت نكاحُ الأمَّة ولم ينفسخ.

(١٠٨) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٣ من المساجد. وسنن النسائي، الباب ٢٠ من السهو، والباب ٨ من الوصايا. وسنن أبي داود ٣٢٨٤ ومسند أحمد بن حنبل ٢/١٢، ٥/٤٤٩. ومجمع الزوائد ٢٣٢/ ٢٤ ٢٤ ٢٤ ، والدر المنثور، للسيوطي ٢/٧٤١، وتفسير القرطي ٤٢/١٨، ١٢٢ .ومختصر العلو، لعلي الغفاري ٨١. وتفسير ابن كثير ٣١٧٣ . والتمهيد، لابن عبد البر ١٤٣٧، ١٣٥، ١٥٩٩ . ومصنف ابن أبي شيبة ١١/١٠ وتاريخ بغداد، للخطيب ٣٤٣/٩، وفتح الباري ٢٥٩/١٣ . وشرح السنة، للبغوي ٣٢/١٩، ٢٢٩/٩ . ومسند أبي عوانة ١٢٢١، ١٤٢٠، وبدائع المن، للساعاتي ١٩٦٠ . والسن الكبرى ٣٨٨، ٣٨٩، ٣٨٩. ووفيتا فري في الفراي في المراجع في الماء الآية (٢٥) THE PRINCE GHAZI TRUST والمناء الآية (٢٥) for QURANIC THOUGHT

وقال مسروق <sup>(١٠٩)</sup>: ينفسخ؛ لأنه أمرَّ أُبيح للضرورة، فإذا ارتفعت الضرورةُ ارتفعت الإباحةُ، وهذا لا يصحّ؛ لأنه شَرْطٌ في ابتداء العقد فلا يشترط في استدامته، كالعدّة والإحرام وخوف العَنت. وهذا لا جواب عنه.

> وأما الْمَيْتَة في الضرورة فتفارقُ هذا من وجهين: أحدهما : أنَّ هذا عَقْدٌ لازم، وتلك إباحة مجرَّدة.

الثاني: أنَّ هذا عقد بشروط، فيُعْتَبر بشروطه، بخلاف الإباحة في الميتة، والله أعلم.

# الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ فَانْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ وَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ بِالمعروفِ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ وَلاَ مُتَّخِذَاتٍ أَخْدَانٍ ﴾ [ الآية: ٢٥ ].

- فيها عشر مسائل:
  - المسألة الأولى:

قال إسماعيل القاضي: زعم بعض أهل العراق أنّ السيد إذا زوَّجَ عَبْدَهُ من أُمَتِه أنه لا يجب فيه صدَاق، وكيف يجوزُ هذا ونكاح بغير صداق سفاح ؟ وبالغ في الرد، وبيَّنَ أنَّ اللهَ ذكر نكاح كلِّ امرأةٍ، فقرنه بذكْر الصداق فقال في الأماء: (فانْكِحُوهُنَّ بإذن أهلهنَّ وآتوهُنَّ أُجورَهُنَّ بِالمعرُوفِ . وقال تعالى: والْمُحصَنَاتُ مِنَ المؤمنات والمحْصَناتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ مِنْ قَبْلِكُم إذا آتَيْتُموهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾ [المائدة: ٥]. وقال أيضاً: ﴿وَلاَ جُناحَ علَيكُم أن تَنْكِحُوهُنَّ إذا آتيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ [المائدة: ٥]. وقال أيضاً: فولاً جُناحَ عليكُم أن تربي من أن اللهُ عنه بأنْ يجب في كلًا موان منه، حتى أنه لو سكت في العقد عنه لوجب بالوطه.

قال ابن العربي: وهذا الذي ذكره القاضي إسماعيل هو مذهبُ الشافعي وأبي حنيفة، وقد تعرَّضَ الحنفيون والشافعيون للرد على إسماعيل، فردَّ عليه أبو بكر

(١٠٩) مسروق، ستأتي ترجمته في المجلد الثاني.

الرازي في كتاب « أحكام القرآن» له، وردَّ عليه عليّ بن محمد الطبري الهراس في كتاب« أحكام القرآن»، فتعرَّضوا للارتقاء في صفوفه بغير تمييز.

GHAZI TRUSI IC THOUGHT سورة النساء الآية (٢٥)

قال الرازي: يجب الْمَهْر ويسقط؛ لئلا تكون استباحةُ البُضْع بغير بَدَل، ويسقط في الثاني حين يستحقه المولى، لأنها لا تملكه، والمولى هو الذي يَمْلِك مالَها ولا يَثْبِت للمولى على عبده دَيْن.

وقال الطبري: إنَّ المهر لو وجب لوجب لشَخْص ٍ على شخص، فمن الذي أوجبه ؟ وعلى مَنْ وجب ؟

فإن قلت: وجب للسيد على العَبْد فهذا محال أن يثبت له دَيْنٌ على عبده، ووجوبُه لا على أحد محال، وكما أنَّ العَقْد يقتضي الإيجاب كذلك الملك يقتضي الإسقاط، وليس إيجابه ضرورة الإسقاط، كما يقال إنَّ إثباتَ الملك للابن ضرورة العتق؛ فإنَّ العِنْق لا يُتَصَوَّر بدون الملك، فأما إسقاطُ المهر فلا يقتضي إثباته، فوجب ألاّ يَجِبَ بحال.

وقد دلَّ الدليلُ على أنْ العبدَ لا يملك بالتمليك أصلاً، وإذا لم يملك ولا بدَّ من مالك، واستحال أن يكونَ السيدُ مالكاً؛ فامتنع لذلك، وعاد الكلامُ إلى أصلِ آخر؛ وهو أنَّ العبد هل يملك أم لا؟

قال القاضي أبو بكر : أما قَوْلُ الرازي : إنه يجب ويسقط فكلامٌ له في الشرع أمثلة ، منها متفق عليها ومنها مختلف فيها ؛ فمن المتَّفَق عليه بيننا وبين الشافعية والحنفية هو فيا إذا قال لرجل : أعتق عبْدَك عني على ألف. فقال سيّده : هو حرّ . فإنَّ هذا القول \_ وهو كلمة « هو حُرّ » يتضمَّن عقد البيع ، ووجوب الثمن على المبتاع ، ثم وجوب الثمن للبائع ، ووجوب الملك للمبتاع ، وخروجه عن يَدِ البائع وملكه والعتق ، ويجبُ الملك ثم يسقط . كلُّ ذلك بصحَةِ البيع والعِتْق .

كذلك يلزم أن يقول: يجِبُ الصداقُ هاهنا لحلِّ الوَطْء، ثم يكون ما كان.

ومما اتفقنا عليه نحن والشافعية إذا اشترى الابنُ أباه فإنه يصحُّ عقد الشراء م عُسُلُ المِلْك للابن، ثم يسقط الملك ويعتق، ويجبُ الثمنُ للبائع. وقد قال بعضُ أصحاب الشافعي: إذا قتل الأبُ ابنهُ يجب القصاصُ ويسقط، فوجوبُه لوجودِ علَّةِ القصاص من العدوان وشرطـه مـن المكـافـآت، ويسقـط لعـدم المستحق؛ إذ يستحيل أن يجب للمرء على نفسه.

01.

THE PRI FOR QU

ونحن نقولُ: ينتقل القِصاصُ إلى غير الأب من الورثة، كما لو كان الأبُ كافراً لانتقل الميراث عنه إلى غيره من الورثة.

وكذلك قال أصحاب أبي حنيفة: لو قتل حرِّ عبداً قُتِل به، ولو قتل مكاتباً لم يترك وفاء قتل به، ولو قتل مكاتباً ترك وفاء لم يقتل به؛ لأن الصحابةَ اختلفوا فيه؛ فمنهم من قال: مات عبداً والقصاص لسيده. ومنهم من قال: مات حرّاً ويدفع من ماله كتابته لسيده، ويرث مالَه بقيةُ ورثته، ويرثون قصاصَه، فانتصب اختلافهم في المستحق شبهة في دَرْك القصاص.

وهذا الفقه صحيح؛ وذلك أنَّ الإيجابَ حكم، والاستيفاء حكم آخر مغايرٌ له، وأسبابهها تختلف؛ وإذا اختلفا سبباً واختلفا ذاتاً كيف يصحُّ لمحق أن يُنْكِرَ انفرادَ أحدهها عن الآخر؟ بل هنالك أغرب من هذا؛ وهو أنّ الوجوبَ حُكْمٌ والاستقرارَ حكم آخر؛ فإن الصداقَ يجبُ بالعقد، ولا يستِقرُّ بالوطء؛ إذ يتطرَّقُ السقوط إلى جيعه قبل الوطء بالردة، وإلى نصفه بالطلاق.

وقد انبنى على هذا الأصل أحكامٌ كثيرة من الزكاة، إذا كان الصداق ماشية وغيرها؛ فإذا كان الاستقرار \_ وهو وصف الوجوب حكماً \_ انفرد عن الوجوب بانفراد الاستيفاء منه وهو غَيْرُه أصلاً وصفةً فذلك أولى.

وأما قول الطبري: مَن الذي أوجب عليه؟ ولِمَنْ وجب؟

فيقال له: نَقَصَك قِسْمٌ ثالث عَدَلْتَ عنه أو تعمّدتَ تركَه تلبيساً: وهو أنْ يجب للأَمَةِ \_ وهي الزوج \_ على العبد الذي تزوجها ، كما تجب عليه النفقةُ لها . فإن قال: ليست الأمَة أهلاً للمِلْك ولا للتمليك . قلنا: لا نسلِّم؛ بل العبْدُ أهل للملك والتمليك .

سورة النساء الآية (٢٥) ....

وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف تخليصاً وتلخيصاً وإنصافاً، وحققْنا في الكتب الثلاثة أنَّ علة الملك الحياة والآدمية، وإنما انغمر وَصْفُ العبد بالرقّ للسيد، ولكن العلَّةَ باقية، والحكم قد يتركب عليها مع وجود الغامر لها. وكيف لا تملك الأمة والله تعالى يقول في الإماء : ﴿ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ [ النساء : ٢٤ ]. فأضاف الأجورَ إليهن إضافة تمليك ؟

HE PRINCE GHAZI TRUST OR OUR ANIC THOUGHT

011

وأما قوله: إن العَقْد كما يقتضي الإيجاب كذلك [ الملك ] <sup>(١١٠)</sup> يقتضي الإسقاط . قلنا له: فذكر على كل واحدٍ مقتضاه أوجب بالعقد وأسقط بالملك ووفر على كلِّ سببٍ حُكْمه كما فعلنا في شراءِ القريب .

وأما قوله: إنَّ إيجابه ليس ضرورة للإسقاط بخلاف عِتْقِ القريب فإن إيجابَه هناك ضرورة العتق.

قلنا : وإيجابه الصداق هاهنا ضرورة الحل ؛ إذ جعله الله علماً على الفَرْق بين النكاح والسفاح، ونصَّ على إيجابه في كلِّ نكاح على اختلاف أنواع الناكحين مَن ملك أو مملوك ؛ فيجبُ للأمة، ثم يجبُ للسيد منهاً، وليس يستحيل أن يجبَ للسيد على العبد حق، فلا تغر غروراً بما لا تحصيل فيه ولا منفعة له. وهلاَّ قلْتُم : يجبُ للأمة على العبد ، ثم يجب للسيد من الأمة، ثم يسقط ؛ وسقوط الحق بانتقاله من محلٍّ إلى محل ليس غريباً في مسائل القصاص والشفعة والديون.

وأما قوله: إنَّ العِتْقَ لا يتصوَّر بدون الملك، فكذلك لا يتصوَّر الحلُّ في النكاح بغير صداق.

وأما قولك: إنَّ القولَ عاد إلى أنَّ العَبْدَ لا يملك فيـاحَبّذا عَوْده إلى هذا الأصل الذي ظهرنا فيه عليكم، والحمد لله.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ ﴾:

دليلٌ على أنَّ المملوكةَ لا تُنْكَح إلا بإذْن ِ أهلها ، وكذلك العبد لا ينكَحُ إلا بإذن أهله وسيِّده.

(١١٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

وذلك لأنَّ العَبْدَ مملوك لا أمْرَ له، وبدَنُه كله مستغرق بحقّ السيد؛ لكن الفرق بينها أنَّ الأمَةَ إذا تزوّجت بِغَيْرِ إذْن أهلها فُسخ النكاح ولم يجز بإجازة السيد، وإذا جوَّز السيّدُ نكاحَ الْعَبْدِ جاز لأنَّ نُقْصَان الأنوثة في الأمة يمنع من انعقاد النكاح البتة على ما بينّاه في سورة البقرة.

HE PRINCE GHAZI TRUST والنساء الآية (٢٥) For QURANIC THOUGHT

فإنْ قيل: فهل يجوزُ نكاحها بإذْن ِ أهلها وإن لم يباشر السيد العَقْد .

قلنا: نعم، يجوز؛ ولكن لا تباشره هي، بل يتولآَه منْ تَوَلاَّه. وقد رَوَى ابن جُريج وغيره، عن عبدالله بن محمد بن عقيل، عن جابر بن عبدالله – أنَّ النبيَّ عَيَّلَيْهِ قال: «أيما عبدٍ تزوَّجَ بغير إذن مواليه فهو عاهر» <sup>(١١١)</sup>. خرجه الترمذي. وقال: هو حسن.

وحديثٌ يرويه ابن جريج عن ابن عقيل عن جابر ينبغي أن يكون صحيحاً.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾ : هذا يدلُّ على وجوب المهر في النكاح، وقد تقدم.

0 13533151 0

المسألة الرابعة:

017

هذا نصٌّ على أنه يسمى أجرة، ودليل هذا أنه في مقابلة المنفعة البُضْعية؛ لأنَّ ما يقابلُ المنفعة يسمّى أجرة.

وقد اختلف الناسُ في المعقود عليه النكاح ما هو ؟ بدَن المرأة ، أو منفعة البضع ، أو الحل؟ وقد مهدناه في مسائل الخلاف عند ذِكْرِنا ما تُرَدَّ به الزوجةُ من العيوب .

(١١١) انظر: (سنن الترمذي ١١١١، ١١١١، وسنن ابن ماجه ١٩٦٠. وسنن أبي داود ٢٠٧٨. ومسند أحمد بن حنبل ٣٠١/٣، ٣٧٧، ٢٨٢. وسنن الدارمي ١٥٢/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٢٧/٦. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٩٧/٣. ونصب الراية، للزيلعي ٢٠٣/٣. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٦١/٤. وتاريخ أصبهان ١١/١ . والكامل، لابن عدي ٢٧٢٧/٣، ٣/٥٢٩ . وإرواء الغليل ٢٥١/٦. وتفسير ابن كثير ٢٢٧/٢ . وتغسير القرطبي ١٤٢/١).

المسألة الخامسة:

سورة النساء الآية (٢٥).....

هذا يدلَّ على وجوب المهر للأمة ، وقد أنكر ذلك الشافعيُّ وقال: إنه عوَضُ مَنْفَعَةٍ لا يكون للأمة ، أصله إجازة المنفعة في الرقبة .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

018

وقال علماؤنا: إنَّ السيد إذا زوَّج أمَته فقد ملك منها ما لم يكن يملك؛ لأنَّ السيد لم يكن يملك غِشْيانَها بالتزويج، وإنما كان يملكه بملك اليمين، فهذا العَقْد لها لا له، فعوَضه لها بخلاف منافع الرقبة فإنها والعقد عليها للسيد، وهذا ظاهر لا يفتقر إلى إطناب.

المسألة السادسة: ما يعني بالمعروف؟

يعني الواجب، وهو ضد الْمُنْكَر، وليس يريد به المعروف الذي هو العُرْف والعادة؛ وستراه مبيَّناً في سورة الأعراف إن شاءَ الله تعالى.

> المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ مُحْصَنَاتٍ غَيْرَ مُسَافِحَاتٍ ﴾: يعنى عفائف غير زانيات.

وقد استدلَّ بها مَن حرَّم نكاحَ الزانية، وهو الحسن البصري، وقال إنه شرط في النكاح الإحصان وهو العفَّة، وأيضاً فإنَّ الله تعالى قال في سورة النور : ﴿ **الزَّانِي لا** يَنْكِحُ إِلاَّ زانيةً أو مُشْرِكَة، والزانيةُ لا يَنْكِحُها إِلاَّ زانٍ أو مُشْرِك وحُرِّمَ ذلك على المؤمنين﴾ [ النور : ٣ ].

وقالت طائفة: معنى قوله: محصّنات، أي بنكاح لا بِزنَّى، وهذا ضعيف جدّاً؛ لأنَّ الله تعالى قد قال قبل هذا: ﴿ **فانْكِحُوهُنَّ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَّ﴾، ف**كيف يقول بعد ذلك منكوحات، فيكون تكراراً في الكلام قبيحاً في النظام، وإنما شرط الله ذلك صيانةً للماء الحلال عن الماء الحرام؛ فإنَّ الزانية لا يجوز عندنا نكاحُها حتى تستبرأ.

وقال أبو حنيفة والشافعي: يجوز نكاحُها اليوم لمن زنى بهَا البارحة، ولمن لم يَزْن بها مع شغل رحمها بالماء، فهذه هي الزانية التي حرَّم الله نكاحَها؛ فقد ثبت عن النبي عُلَيْتُهُ

وَقُلْنَةُ الْمَرْعَانِينَ الْعَرَافَةُ الْعَالَى الْعَامَةُ الْعَامَةُ مَنْ الْعَامَةُ اللَّهُ (٢٥) The prince chazi trust الله (٢٥) For QURANC THOUGHT (الله (٣٥)

أنه قال: «مَن كان يؤمِنُ بالله واليوم الآخر فلا يَسْق ماءَه زَرْع غيره» <sup>(١١٢)</sup>. وثبت عنه أنه قال: «لا توطَأ حاملٌ حتى تَضَع» <sup>(١١٢)</sup>، وَلا حائل حتى تحيضَ في وَطء ونسب لها حرمة. وذلك في وطء الكفَّار؛ لكن إنْ لم يكن للهاء المستقرِّ في الرحم حرمة فللهاء الوارد عليه حُرْمة، فكيف يمتزج مالا بماء غير محترم، وفي ذلك خَلْطُ الأنساب الصحيحة بالمياة الفاسدة.

وأما قوله: ﴿**الزاني لا ينكحُ إلا زانية﴾، فه**ي آية مشكلة، اختلف فيها السلَفُ قديماً وحديثاً، والمتحصَّلُ فيها أربعةُ أقوال:

الأول: أنه روي عن عبدالله بن عمر أنَّ رجلاً من المسلمين استًاذنَ رسولَ الله ﷺ في نكاح امرأةٍ كانت تسافح وتشترطُ له أن تُنْفِق عليه، وكذلك كنّ نساء معلومات يَفْعَلْن ذَلَك فيتزوجْن الرجلَ من فقراء المسلمين لتنفقَ المرأةُ منهن عليه، فنهاهم الله عن ذلك (١١١).

الثاني: قال ابن عباس ونحوه عن قتادة ومجاهد عن بغايا كن ينصبْنَ على أبوابهن كَرَايَةِ البيطار، وكانت بيوتهن تسمّى المواخير، لا يدخلُ إليهن إلا زانٍ من أهل القبلة أو مشرك، فحرَّم الله ذلك على المؤمنين.

الثالث: قال سعيد بن جُبير: لا يزني الزاني إلا بزانية مثله أو مشركة، ونحوه عن عكرمة.

الرابع: قال سعيد بن المسيَّب: نسخهما قموله: ﴿ وَأَنْكِحُوا الأَيّامى مِنْكُمْ والصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وإمَائِكُمْ﴾ [النور: ٣٢]. وقال أنس: من أيامى المسلمين.

وقد أكّد رواية ابن عمر ما رواه الترمذي، عن عمر بن شُعيب، عن أبيه، عن جده قال: كان رجل يقال له مرثد بن أبي مرثد، وكان رجل يحمل الأسرى من مكَّة

- (١١٢) انظر: (سنن الترمذي، الباب ٣٥ من كتاب النكاح. وسنن أبي داود، الباب ٤٤ من كتاب النكاح. ومسند أحمد بن حنبل ١٠٨/٤، ١٠٩).
  - (۱۱۳) سبق تخریجه.
  - (١١٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ١٥٩/٢، ٢٢٥).

حتى يأتِيَ بهم المدينة. قال: وكانت امرأة بغي بمكة يقال لها عناق، وكان صديقاً لها، وإنه واعَد رجلاً من أسْرَى مكة يحمله. قال: فجئتُ حتى انتهيت إلى ظلِّ حائط من حوائط مكة في ليلة مُقْمرة قال: فجاءت عناق فأبصرَتْ سوادَ ظِلِّي بجنب الحائط، فلما انتهت إليَّ عرفتني، فقالت: مرثد! فقلت: مرثد. فقالت: مرحباً وأهلاً، هلُمّ فبِتْ عندنا الليلة. قال: قلت: يا عناق، حَرَّمَ الله الزنا، قالت: ياأهل الخيام، هذا الرجل يحمل أَسْراكم... وذكر الحديث. قال: حتى قدمت المدينة فقلت: يا رسولَ الله، أأنكح عناق؟ فأمسك رسولُ الله عَيَالَهُ فلم يردّ عليّ شيئاً، فنزلت: ﴿ الزَّانِي لا ينكِحُ إلا زانية أو مُشْرِكةً... كه الآية [ النور: ٣]. فقال رسول الله عَلَيْنَةٍ : «يا مرثد، الزاني لا ينكح...» وقرأها إلى آخرها، وقال له: « فلا تنكحها » <sup>(11)</sup>.

GHAZI TR

010 .

فأما مَنْ قال: إنها نزلت في بغايا معلومات فكلامٌ صحيح.

سورة النساء الآية (٢٥)

وأما من قال: إنَّ معناه الزاني لا يُزاني إلا زانية فما أصاب فيه غيره، وهي من علوم القرآن المأثورة عن معلمه المعظم ابن عباس.

وأما مَنْ قال: لا ينكح المحدود إلا محدودة، وهو الحسن، يريد أنَّ معنى الآية: الزانية التي تبيّن زناها، ويصحُّ أن يُخْبَر عنها به؛ وذلك لا يكونُ إلا فيمن نفذ عليه الحدَّ ؛ وقبل نفوذ الحدّ هي مُحْصَنة يحدَّ قاذفها، وهو الذي منع من نكاحها ومعه نتكام وعليه نحتج. وإذا قال القائل: إنَّ معناه إذا زنى بامرأة فلا يتزوجها فيُشْبِه أن يكونَ قولاً ، لكن مخرجه ما قدمناه من أنّ تحريم ذلك إنما يكون قبل الاستبراء، وتكون الآية مسوقةً لبيان أنه لا يسترسل على المياه الفاسدة بالنكاح إلاّ زان أو مشرك كما سبق، أو يكون معناه ما اختاره عالم القرآن ؛ قال: المراد بالنكاح الوَطْء، والآية نزلت في البغايا المشركات ؛ والدليلُ عليه أنَّ الزانيةَ من المسلمات حرامٌ على المشرك ، وأنَّ الزانيَ من المسلمين حسرامٌ عليه المشركات ، فمعنى الآية أنَّ الزانيَ لا يسزي إلا بـزانيـة

(١١٥) انظر: (سنن الترمذي ٣١٧٧. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٥٣/٧. وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٤٥/١. وتفسير ابن كثير ٩/٦). لا تستحلّ الزنا أو بمشركة تستحله، والزانية لا يَزْني بها إلاَّ زان لا يستحل الزنا أو مشرك يستحله.

THE PRINCE GHAZI TRUST (\* 10) THE PRINCE GHAZI TRUST (\* 10) THE PRINCE GHAZI TRUST (\* 10)

وأما من قال: إنَّ الآية منسوخة فما فهم النسخ؛ إذ بينًا أنه لا يكون إلا بين الآيتين المتعارضتين من كل وجه؛ بل الآية التي احتجَّ بها عاضدةٌ لهذه الآية وموافقةٌ لها؛ لأنّ الله تعالى حرَّم نكاحَ الزناة والزواني، وأمر بنكاح الصالحات والصالحين. المسألة الثامنة:

هذه الآية وإنْ كانت بصيغة الخبر فكذلك هو معناها، وهي خَبَرَّ عن حُكْم الشرع، فإنْ وُجد خلاف المخبر فليس من الشرع على ما تقدّم بيانه في سورة البقرة. **المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ مُتَخِذَاتِ أَخْدَانٍ ﴾:** 

كانت البغايا. في الجاهلية على قسمين: مشهورات ومتخذات أخدان، وكانوا بعقولهم يحرِّمون ما ظهر من الزنا ويُحِلُّون ما بطن؛ فنهى الله سبحانه عن الجميع.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ فَتَيَاتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ﴾ .

يدلُّ على أنَّ فتًى وفتاة وصفٌ للعبيد، قال النبي ﷺ : « لا يقولنَّ أحدُكم عَبْدي وأمَتي وليقل فتاي وفتاتي » <sup>(١١٦)</sup> . ومن هاهنا قال بعضهم: إنَّ يوشع بن نون كان عَبْداً لموسى عليه السلام لقوله تعالى : **﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِفَتَاهُ ﴾** [ الكهف: ٦ ]؛ والله أعلم.

## الآية الثانية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا أَحْصِنَّ فَإِنْ أَتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَّ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصِنَاتِ مِنَ الْعَذَابِ، ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُم وَأَنْ تَصْبِرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيٍّ﴾[النساء: ٢٥].

فيها سبع مسائل:

(۱۱٦) سبق تخریجه.

..... 017

THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٥) العلمة المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع الم

المسألة الأولى:

معنى الإحصان هاهنا مما اختُلِفَ فيه؛ فقال قوم: هو الإسلام؛ قائله ابن مسعود والشعبي والزُّهري وغيرهم. وقال آخرون: أحصنَّ: تزوجن؛ قاله ابن عباس وسعيد ابن جُبير. وقال مجاهد: هو أن يتزوَّج العبد حرة والأمة حرّاً، ويروى عن ابن عباس. وقال الشافعي: تُحدَّ الكافرة على الزنا، ولا يشترط الإسلام ولا النكاح.

011

وقرىء أحصن بفتح الهمزة وأحصن بضمها ، فمن قرأ بالفتح قال معناه : أَسْلَمْن ، والإسلام أحدُ معاني الإحصان . ومن قرأ أحصن ــ بالضم ــ قال معناه : زُوِّجن .

وقد يحتمل أن يكون أحصن \_ بفتح الهمزة زوجن، فيضاف الفعلُ إليهن لما وُجد

وقد يحتمل أن يكون أحصن بضم الهمزة: أسلمن: معناه مُنِعْنَ بالإسلام من أحكام الكفر . والظاهر في الإطلاق هو الأول.

ومن شرط نكاح الحرّ والحرة لا معنى له ولا دليل عليه.

والإحصانُ هو الإسلام من غير شك؛ لأنَّه أولُ درجات الإحصان، فلا ينزل عنه إلا بدليل، ويكون تقدير الآية: ومَنْ لم يستطع أن ينكح الحرائرَ المؤمنات فلينكح المملوكات المؤمنات، فإذا أسْلَمن فعليهن نصفُ ما على الحرائر من الحدّ. ولا يتنصف الرجم، فليسقط اعتباره. ويكون المرادُ ما يتشطر وهو الْجَلْد، وعلى قول الآخرين يكون التقدير: فإذا تزوَّجْنَ فعليهن نِصْفُ ما على الأبكار من العذاب، وهو الْجَلْد.

ونحن أسدّ تأويلاً لوجهين:

أحدهما : أنَّ قوله : المؤمنات ، يقتضي الإسلام . فقوله : ﴿ فَإِذَا أَحْصِنَ ﴾ يجب أن يُحمَل على فائدةٍ مجردة .

الثاني: أنَّ المسلمة داخلة تحت قوله: ﴿ **الزانيةُ والزاني فاجْلِدُوا كلَّ واحِدٍ مِنها** مائةَ جَلْدَة﴾ [ النور : ٢ ]، فتناولَها عمومُ هذا الخطاب.

فإن قيل: فخُذُوا الكافر بهذا العموم.

THE PRINCE GHAZI TRUST المساء الآية (٢٥) ومرد النساء الآية (٢٥) for our knic Thought المساء الآية (٢٥)

قلنا : الكافر له عَهْد ألآ نعترض عليه . فإن قيل : فالرقيق لا عَهْدَ له .

قلنا : الرقِّ عَهْد إذا ضرب عليه لم يكن بعده سبيلٌ إليه إلا بطريق التأديب والمصلحة لتظاهُرِه بالفاحشة إن أظهرها .

المسألة الثانية:

رَوَى الأئمةُ بأجمعهم، عن أبي هُريرة، وزيد بن خالد الجهني أنَّ النبيَّ ﷺ سُئل عن الأمَة إذا زنَتْ ولم تحصن. قال: « إن زَنَتْ فاجلدوها ثلاثاً ثم بيعوها ولو بضَفير » <sup>(١١٧)</sup>. قال ابنُ شهاب: لا أَدْري بعد الثالثة أو الرابعة.

وروى مسلم وأبو داود والنسائي عن عليّ بن أبي طالب : قال النبي ﷺ : « أقيموا الحدودَ على ما ملكَتْ أيمانكم مَنْ أحصن منهم ومن لم يحصن » <sup>(١١٨)</sup> . وهذا نصَّ عموم في جَلْد مَنْ تزوَّج ومَن لم يتزوج .

المسألة الثالثة:

قال مالك والشافعي : يُقيم السيد الحدَّ على مملوكه دون رَأي الإمام . وقال أبو حنيفة : لا يُقيمه إلا نائبُ الله وهو الإمام ؛ لأنه حقَّ الله تعالى .

ودليلُنا قوله تعالى: ﴿ فعليهنَّ نِصْفُ ما على المحصّنات﴾ ولم يعيِّنْ مَنْ يقيمه؛ فبيَّنه النبيُّ ﷺ ، وجعل ذلك إلى السادات، وهم نوَّاب اللهِ في ذلك، كما ينوبُ آحادُ الناس في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر.

فإن قيل: وكيف يتَّفِقُ للسيد أنْ يُقيم حدَّ الزنا؛ أيقيمه بعِلْمِه أم بالشهود فيتصدَّى منصب قاض وتؤدَّى عنده الشهادة؟

- (۱۱۷) سبق تخریجه.
- (۱۱۸) سبق تخریجه.

سورة النساء الآية (٢٥) ....

قلنا : قال النبي ﷺ : « إذا زنت أَمَةُ أحدِكم فتبيَّنَ زِناها فليجْلِدْها الحدَّ ولا يُثَرِّبْ عليها » <sup>(١١١)</sup> . وهو حديث صحيح عند الأئمة .

GHAZI TRUST IC THOUGHT

019

والزِّنا يتبيَّنُ بالشهادة، وذلك يكونُ عند الحاكم؛ أو بالْحَمْل، ولا يحتاج فيه السيد إلى الإمام، ولكنه يُقيمه عليها بما ظهر من حَمْلِها إذا وضعته وفصَلَتْ من نِفاسها؛ لقول عليّ في الصحيح: إنَّ أمَةً لرسول الله مِيْلِلَهِ زِنَتْ فأمرني أن أجْلِدها الحدَّ، فوجدتها حديثَةَ عَهْد بنفاس، فخِفْتُ إَن أنا جَلَدْتها أن أقتلَها فتركتُها فأخبرته. فقال: أحسنت.

ولهذا خاطب السادات بذكْرِ الإماء اللاتي يتبيَّن زناهنَّ بالْحَمْل، وسكت عن العبيد الذين لا يظهر زِناهم إلاّ بالشهادة.

المسألة الرابعة:

دخل الذكور تحت الإناث في قوله: ﴿ فعليهنَّ نِصْفُ ما على المحصَناتِ من العذاب﴾ بعلّة المملوكية، كما دخل الإماء تحت قوله: مَنْ أعتق شِرْكاً له في عَبْدٍ؛ بعلَّة سراية العِتْق وتغليب حقِّ الله تعالى فيه على حقِّ الملك.

وأَبْيَنُ من هذا أنه فهم من قوله: ﴿والذين يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ، ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بأَرْبَعَةِ شُهَدَاء﴾ [ النور : ٤ ] دخول المحصنين فيه. والله أعلم. المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ذٰلِكَ لِمَنْ خَشِيَ الْعَنَتَ مِنْكُمْ﴾:

> اختلف الناسُ في العنَت على خسة أقوال: الأول: أنه الزنا؛ قاله ابن عباس. الثاني: أنه الإثْمُ.

(١١٩) انظر: (صحيح البخاري ٩٣/٣ ، ٩٣/٩ ، ١٠٩ ، ٢١٣/٨ ، وصحيح مسلم، حديث ٣ من كتاب الحدود.
 ومسند أحد بن حنبل ٢٤٩/٢ . والسنن الكبرى، للبيهتي ٢٤٤/٨ . وسنن الدارقطني ٦٦٣/٣ .
 ومصنف عبدالرزاق ١٣٥٩٩ . وشرح السنة، للبغوي ١٩٢/١٠ . ومشكاة المصابيح ٣٥٦٣ . وبدائع المنن ، للساعاتي ١٥٩١ . وشرح السنة ، لابن حجر ١٩٧/١ . ومضير المنن ، للساعاتي ١٥٠١ . وتلخيص الحبير، لابن حجر ١٩٩٤ . وتفسير ابن كثير ٢٢٩/٢ . ومحمد الباري ١٩٩٢ .

TRUNCE GHAZI TRUST ، الآيات (٣٠ - ٣٠) FOR QURANIC THOUGHT

> الثالث : العقوبة . الرابع : الهلاك .

٥٢.

الخامس: قال الطبري: كل ما يُعْنِت المرء عنت، وهذه كلُّها تعنته، وهذا صحيح؛ فمن خاف شيئاً من ذلك فقد وجد شَرْطه، وأصلُه الزنا كما قال ابن عباس فعليه عوّل.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ تَصْبِرُوا خَبْرٌ لَكُمْ ﴾:

يدلُّ على كراهية نكاح الأمَة؛ لما فيه من خَوْفِ إرقاق الولد وجوازِ خَوْفِ هلاك المرء؛ فاجتمعت فيه مضرَّتان دفعت الأعلى بالأدنى، فقدَّم المتحقق على المتوهم. والله أعلم.

المسألة السابعة:

هذا يدلُّ على أنَّ العَزْل حقُّ المرأة؛ لأنه لو كان حقاً للرجل لكان له أن يتزوَّجَ ويعزل، فينقطع خَوْفُ إرقاق الولد في الغالب، وبه قال مالك.

وقال الشافعي وأبو حنيفة: ليس للمرأة حقّ إلآ في الإيلاج، وهذا ضعيف؛ فإن النكاح إنما عُقد للوطء، وكلُّ واحد من الزوجين له فيه حق، وكما أنَّ للرجل فيه حقَّ الغاية وهو الإيلاج والتكرار فللمرأة فيه غايةُ الإنزال وتمام ذَوْق العُسَيْلة، فبه تتمَّ اللذةُ للفريقين؛ فإن أراد الرجلُ إسقاط حقّه والوقوف دون هذه الغاية فللمرأة حقٌ بلوغها.

## الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يٰأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُم بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ إلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ وَلاَ تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ إِنَّ اللهَ كانَ بِكُمْ رَحِماً. وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ عُدْواناً وَظُلْماً فَسَوْفَ نُصْلِيهِ ناراً وكانَ ذٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً ﴾ [الآية: ٢٩،

الآية فيها إحدى عشرة مسألة:

المسألة الأولى: القول في صَدْر هذه الآية:

سورة النساء الآيات (٢٩

وهو أكلُ المال بالباطل، قد تقدّم في سورة البقرة. المسألة الثانية: قوله: ﴿ إِلاَّ أَنْ تَكُونَ تِجَارَةً ﴾:

التجارةُ في اللغة عبارة عن المعاوضة، ومنه الأجْر الذي يُعطيه الباري عوضاً عن الأعمال الصالحة التي هي بعضٌ من فضله، فكلَّ معاوضة تجارة على أيّ وجه كان العِوَض، إلا أنَّ قوله: ﴿بالباطل﴾ أخرج منها كلَّ عوض لا يجوزُ شَرْعاً مِنْ ربا أو جهالة أو تقدير عوض فاسد كالخمر والخنزير ووجوه الربا، حسبا تقدم بيانه.

فإذا ثبت هذا فكلُّ معاوض إنما يطلب الربح إمَّا في وَصْفِ العوض أو في قدره؛ وهو أمرٌ يقتضيه القَصْدُ من التاجر لا لَفْظ التجارة. المسألة الثالثة:

من جملة أكْل المال بالباطل بَيْع العُرْبان، وهو أن يأخذَ منك السلعة ويعطيك دِرْهماً على أنه إن اَشتراهاتمَّم الثمن، وإن لم يشترها فالدرهمُ لك، وقد رَوَى مالك في الموطَّأ عن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدَّه ـ « أنَّ النبيَّ عَيَيْكُم نهى عن بَيْع العُرْبان» (١٢٠).

#### المسألة الرابعة:

لَمَّا شرط العِوَض في أكْل المال وصارت تجارةً خرج عنها كلَّ عَقْد لا عِوَض فيه يَرِد على المال، كالهِبَةِ والصدقَة، فلا يتناوله مُطْلَق اللفظ، وجازت عقود البيوعات بأدلَّةٍ أُخر من القرآن والسنة على ما عرف، ويأتي ذلك في موضعه إنْ شاء الله تعالى. **المسألة الخامسة:** 

الربح هو ما يكتسبه المرمح زائداً على قيمة معوضه فيأذن له فيه إذا كان معه أصلُ العِوَض في المعاملة، ويكون ذلك الربح بحسب حاجة المشتري والبائع إلى عَقْد الصفقة،

(١٢٠ ) انظر: (سنن ابن ماجه ٢١٩٢ ، ٢١٩٣ . ومسند أحمد بن حنبل ١٨٣/٢ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٠٥/١٤ . وشرح السنة ، للبغوي ١٣٥/٨ ).



فالزيادةُ أبداً تكونُ من جهة المحتاج؛ إن احتاج البائع أعطى زائداً على الثمن من قيمة سلعته، وإن احتاج المشتري أعطى زائداً من الثمن، وذلك يكون يسيراً في الغالب، فإنْ كان الربحُ متفاوتاً فاختَلَفَ فيه العلماء؛ فأجازه جميعهم، وردَّه مالك في إحدى روايتيه إذا كان المغبونُ لا بَصَرَ له بتلك السلعة، ولذا جوّزه فراعَى أنَّ المغبونَ مُفرط؛ إذ كان من حقه أنْ يشتريَ لنفسه ويشاور مَن يعلم أو يوكله، وإذا رددناه فلأنَّه مِنْ أكْل المال بالباطل؛ إذ ليس تبرعاً ولا معاوضة؛ فإنَّ المعاوضة عند الناس لا تخرج إلى هذا التفاوت، وإنما هو من باب الْخَلاَبة، والخلابة ممنوعةٌ شرعاً مع ضعفها ضرَرَ ولا ضِرَار » <sup>(١٢١)</sup>. ألا ترى أن تلقي الركبان يتعلق به الخيار عند تبيّن الحال، كالغلابة . وهو من هذا الناس لا ترى أن تلقي الركبان يتعلق به الخيار عند تبيّن فرَرَ ولا ضِرَار » <sup>(١٢١)</sup>. ألا ترى أن تلقي الركبان يتعلق به الخيار عند تبيّن الحال، كلها.

المسألة السادسة:

٥٣٢

قال عكرمة والحسن البصري وغيرهما : خرج عن هذه الآية التبرُّعات كلها ، وإنما جوَّز الشرْعُ التجارة وبقي غيرُها على مقتضى النهي حتى نسخها قوله : **﴿ليس عليكم** جناح أنْ تأكلُوا ...﴾[ النور : ٦١ ]؛ وهذا ضعيفٌ جداً ؛ فإنَّ الآيةَ لم تَقْتَض تَحرِيمَ التبرعات ؛ وإنما اقتضت تحريمَ المعاوضة الفاسدة ؛ وقد بينا ذلك في القسم الثاني من الناسخ والمنسوخ.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴾:

وهو حَرْفٌ أشكلَ على العلماء حتى اضطربَتْ فيه آراؤهم:

قال بعضهم: التراضي هو التخاير بعد عقد البيع قبل الافتراق من المجلس، وبه قال ابنُ عمر، وأبو هريرة، وشُريح، والشعبي، وابن سيرين، والشافعي، وتعلَّقُوا بحديث ابن عمر وغيره: « المتبايعان بالخيارما لم يفترقا إلاَّ بيع الخيار » <sup>(١٢٢)</sup>.

(۱۲۱) سبق تخریجه.

(١٢٢) انظر: (صحيح البخاري٨٤/٣. وسنن أبي داود ٣٤٥٤، ٣٤٥٦. وسنن النسائي ٢٤٨/٧، =

مورة النساء الآيات (٢٩) من المراجع المحتالة المراجع المحتالة المحتالة المحتالة المحتالة المحتالة المحتالة المحتا FOR QURANIC THOUGHT

وقال آخرون: إذا تواجبا بالقول فقد تراضيا ، يُرْوَى عن عمر وغيره ، وبه قال أبو حنيفة ومالك والصحابة .

واختار الطبري أن يكونَ تأويلُ الآية : إلا تجارة تعاقدتموها وافترقتم بأبدانكم عن تراض منكم فيها ؛ وهذه دعوى إنما يدلَّ مطلَقُ الآية على التجارة على الرضا ، وذلك ينقضي بالعقد ، وينقطع بالتواجب ، وبقاء التخاير في المجلس لا تشهدُ له الآية لا نطقاً ولا تنبيهاً ، وكلَّ آية وردت في ذكْرِ البيع والشراء والمداينة والمعاملة إنما هي مطلقةً لا ذكْر للمجلس فيها ولا لافتراق الأبدان منها ؛ كقوله : ﴿ أَوْفُوا بِالعقود ﴾ [ المائدة : ١ ] ، فإذا عقد ولم يبرم لم يكن وفاء ، وإذا عقد ورجع عن عقده لم يكن بين الكلام والسكوت فرق ، بل السكوت خيرٌ منه ، لأنه تعب ولا التزم ولا أخبر عن شيء ، فتبيَّن الأمرُ ، وتقدَّم العُذْر ، وإذا عقد وحلَّ بعد ذلك كان كلامُه تعباً ولَغُواً ، وما الإنسانُ

وكذلك قوله في آية الدَّيْن: **﴿وليُمْلِل الذي عَلَيهِ الْحَقُّ﴾** [البقرة: ٢٨٢]، فإذا أملى وكتب وأعْطى الأجرة ثم عاد ومحا ما كتـب كـان تلاعُبـاً وفَسْخـاً لعقـد آخر قد تقرَّر.

وكذلك قال: **﴿ولا يَبْخَسْ مِنْهُ شَيْئاً ﴾** [ البقرة: ٢٨٢ ]، وإذا حلَّه فقد بخسه كلّه.

وكذلك قال: **﴿واستَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِنْ رجالِكُمَ﴾** [البقرة: ٢٨٢]، وعلى أي شيء يُشْهِدُون ؟ ولم يلزَمْ عَقْد ولا انبرمَ أمر.

وكذلك قوله: **﴿ولا تسأموا أَنْ تَكْتُبُوه صَغيراً أَوْ كَبيراً إلى أجَله﴾** يلزمُ منه ما لزم من قوله: **﴿وليُمْلِل الَّذي عليه الْحَقَّ﴾**. وكذلك قوله: **﴿فرِهانٌ مَقْبُوضَةٌ﴾** [البقرة: ٢٨٣] فيضيف عقداً إلى غير عقد، ويرتهن إلى غير واجب؛

= ٢٥١. وشرح السنة ٣٨/٨، ٤٠. ونصب الراية ١/٤. وبدائع المنن ١٢٥٩، ١٢٦١. وتلخيص الحبير ٢٥١

ووفيت (٢٠ - ٢٩) من المكتري الم

واعتبارُ خيار المجلس وحْدَه مبطل لهذا كله، فأيَّ الأمرين أولى أن يراعَى؟ وأي الحالين أقوى أن يُعتبر ؟

فإن قيل: أمْرُ الله تعالى بالكتابة والإشهاد محمولٌ على الغالب في أن المتبايعين لا يفترقان حتى يَنْقَضِي ذلك كله.

قلنا : الغالبُ ضِدّه، وكيف يتصوَّر بقاء الشهود حتى يقوم المتعاقدان؟ هذا لم يُعْهد ولم يتفق.

فإنْ تعلَّقُوا بخبر ابن عمر وغيره في خيارالمجلس فهذا خروجٌ عن القرآن إلى الأخبار وقد تكلمنا على ذلك في مسائل الخلاف بما يجبُ، فلا ندخله في غير موضعه.

المسألة الثامنة:

072

هذا نصِّ على إبطال بَيْع الْمُكْرَه لفوات الرِّضَا فيه، وتنبية على إبطال أفعالِه كلِّها حَمْلاً عليه.

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ وَلا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال: الأول: لا تَقْتُلُوا أهلَ ملَّتِكم. الثاني: لا يقتل بعضكم بعضاً. الثالث: لا تقتلوا أنفستكم بفعْل ما نُهيتم عنه؛ قاله الطبري والأكثر من العلماء. وكلّها صحيحٌ وإن كان بعضها أقعد من بعض في الدِّين من اللفظ واستيفاء المعنى. وللذي يصحُّ عندي أن معناه: ولا تقتلوا أنفسكم بفعل ما نُهيتم عنه، فكلُّ ذلك داخلٌ تحته، ولكن هاهنا دقيقة من النظر؛ وهي أنَّ هذا الذي اختَرْناهُ يستوفي المعنى، ولكنه مجازٌ في لفيظ القتـل، وعلى حَمْل الآيـة على صريح القتـل يكونُ قـوله: فأنفسكم بم جازاً أيضاً، فإذا لم يكن بَدِّ من المجاز فمجازٌ يستوفي المعنى ويقومُ فتدبَرَّوه عليه. 080.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ ومَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ عُدُواناً وَظُلْماً ﴾ :

O Lizzis

سورة النساء الآية ( ٣٢ ) ....

دليلٌ على أنَّ فعلَ الناسي والخاطى، والمكْرَه لا يدخلُ في ذلك؛ لأنَّ هذه الأفعال لا تتَّصِفُ بالعُدُوان والظَّلم، إلا فرع واحد منها وهو المكْرَه على القتل، فإنَّ فِعْلَه يتَّصِفُ إجماعاً بالعدوان؛ فلا جرَم يُقْتل عندنا بمن قتله، ولا ينتصب الإكراه مُذْراً، وقد بينّاه في مسائل الخلاف.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ عُدُواناً وَظُلْماً ﴾:

اختلف في مرجعه؛ فقيل إلى ما نهى عنه من قوله: ﴿ **لِمَا الذِينَ آمَنُوا لا يَحِلُّ** لكم أنْ تَرِثُوا النساءَ كرهاً ﴾ [النساء: ١٩] إلى هاهنا؛ لأن ما تقدّم قبله من أول السورة وعيده فيه.

وقيل: إنه يرجع إلى الكلّ؛ لأن كَوْن وعيده جاء معه مخصوصاً لا يمنعُ أنْ يدخلَ في العموم أيضاً؛ إذْ لا تناقضَ فيه؛ بل فيه تأكيد [ له ] <sup>(١٢٣)</sup>. قال ابن العربي: هاهنا دقيقة أغفلها العلماء؛ وذلك أنها إذا نزلَت لا نعلم هل كان ذلك بعد استقرار ما سبقها من أول السورة إلى هنا منزَّلاً مكتوباً، أم نزل جميعه بعد نزولها ؟ وإذا علمنا أنَّ ذلك كلَّه تقدَم نزولاً وكتابة لا يقتضي قوله ذلك إشارة إلى جميع ما تقدم من أول السورة دون ما تقدم من أول القرآن دون جميع ما فيه من ممنوع محرّم.

فالأصح أنَّ قوله: ﴿ **ذلك ﴾** يرجع إلى قوله: ﴿ **ولا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُم ﴾ يقيناً؛** وغيره محتمل موقوف على الدليل، والله أعلم.

# الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَتَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ لِلرِّجَال نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا، وَلِلنِّسَاءِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبْنَ، وَاسْأَلُوا اللهَ مِنْ فَضْلِهُ إِنَّ اللهَ كانَ بِكُـلِّ شَيْءٍ عَلِيماً﴾ [الآية: ٣٢].

(١٢٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

فيها خمس مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

يروى أن أمّ سلمة قالت: يا رسولَ الله، تغزو الرجال ولا نغزو ؟ ويذكر الرجال ولا نذكر ؟ ولنا نِصْفُ الميراث! فأنزل الله سبحانه هذه الآية: ﴿ ولا تتمنَّوْا ما فضَّلَ الله به بعضَكم على بعض﴾ (١٢٤) .

HE PRINGE التورة النساء الآية ( ۳۲) FOR QURAN

المسألة الثانية: في حقيقة التمني:

وهو نوع من الإرادة يتعلق بالمستقبل، كالتلهف نوع منها يتعلق بالماضي. المسألة الثالثة:

نهى الله سبحانه عن التمني؛ لأنَّ فيه تعلقَ البال بالماضي ونسيانَ الآجل، ولأجل ما فيه من ذلك وقع النهْيُ عنه، وتفطَّن البخاري له فعَقد له في جامعه كتاباً فقال: كتاب التمني، وأدخل فيه أبواباً ومسائل هناك ترى مستوفاة بالغة إن شاء الله تعالى. المسألة الرابعة:

المراد هاهنا النهي <sup>(١٢٥)</sup> عن التمني الذي تستحسنه عند الغير حتى ينتقـل إليك، وهو الحسَدُ المنهيَّ عنه مطلقاً في غير هذا الموضع. أما أنه يجوز تمنّي مثله وهي الغِبْطة، فيستحبُّ الغبْط في الخير؛ وهو المراد بقوله عَيَّلِيَّهِ : « لا حسد إلا في اثنتين: رجل يَتْلُو القرآن، وآخر يعمَلُ الحكمة ويعلمها »<sup>(١٢٦)</sup>. هذا معناه. قال: اعملوا ولا تتمنَّوْا، فليتكم قمتم بما أوتيتم، واستطعتم ما عندكم.

وأحسَنُ عبارةٍ في ذلك قول الصوفية: كُنْ طالبَ حقوق مولاك ولا تتبع متعلقات هَوَاك.

- (١٢٤) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٨٥).
  - (١٢٥) في ب: المراد هنا النهي.
- (١٢٦) انظر: (صحيح البخاري ١٨٩/٩. وصحيح مسلم، الباب ٤٧، حديث ٢٦٦ من صلاة المسافرين. وسنن الترمذي ١٩٣٦. وسنن ابن ماجه ٤٢٠٩. وشرح السنة للبغوي ١١٥/١٣. والترغيب والترهيب ٤٣٨/١].

nimics 184224(5)

وقال الحسن: لا يتمنينَّ أحدٌ المال وما يدريه لعل هلاكَه فيه.

وهذا إنما يصح إذا تمنّاه للدنيا، وأما إذا تمناه للخير فقد جوَّزه الشرع كما تقدّم؛ فيتمناه العَبْدُ ليصِلَ به إلى الرب ويفعل اللهُ ما يشاء.

۵YV

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ لِلرِّجالِ نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبُوا وَلِلنِّسَاء نَصِيبٌ مِمَّا اكْتَسَبْنَ﴾:

قال علماؤنا : أما نصيبهم في الأجْر فسواء ؛ كلُّ حسنةٍ بعشرِ أمثالها ، للرجل والمرأة كذلك ، واسألوا الله من فضله .

وأما نصيبهم في مال الدنيا فبحسب ما علِمه الله من المصالح، وركب الخلق عليه من التقدير والتدبير رتَّبَ أنصباءهم، فلا تتمنوا ما حكم اللهُ به وأحكم بما علم ودبّر حكمه.

### الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ وَلِكُلٍّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالأَقْرَبُونَ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ فَآتُوهُمْ نَصِيبَهُمْ إِنَّ اللهَ كانَ عَلَى كَلِّ شَيْءٍ شَهِيداً ﴾ [ الآية: ٣٣ ]. فيها خمس مسائل:

### المسألة الأولى:

سورة النساء الآبة (٣٣)

المولى في لسان العرب ينطلق على ثمانية معان، قد بيناها في كتاب « الأمد » وغيره، وأصلُه من الوَلْي وهو القُرْب، وتختلف درجات القرب وأسبابه.

المسألة الثانية:

معناه مولى العَصَبة؛ قاله مجاهد وابن عباس، وهذا صحيح لقوله بعد ذلك: ﴿ كَمَا تركَ الوالدَان والأقْربونَ ( وليس بعد الوالدين والأقربين إلا العصبة، ويفسِّره ويعضده حديثُ النبي عُلَيْتُم : ألحقوا الفرائض بأهلها، فها أبقت الفرائض فلأَوْلى عَصَبَةٍ ذكر . المسألة الثالثة:

071

المولى المنعم بالعتق في حُكْم القـريـب؛ لقـولـه مَتَلِيَّهُم: « للـولاء لُحْمـةٌ كلُحْمَـة النسب <sup>« (١٢٧)</sup>. وليس المنعم عليه بالعتق نسيباً ولا وارثاً؛ وإنما ثبت حُكْم النسب من إحدى الجهتين، فكأنَّ الولاء أبوة لأنه أوجده بالعتق حكماً، كما أوجد الأبُ ابنه بالاكتساب للوطء حِسّاً.

قال طاوس والحسن بن زياد : هو وارثٌ ؛ لأنَّ حكم النسب إذا ثبت من إحدى الجهتين وجب أن يثبتَ من الأخرى، لا سيما وقد قال النبيّ عُظِيمَةٍ : « مولى القوم منهم » <sup>(١٢٨)</sup> .

واستهان العلماءُ بهذا الكلام، وهي في غاية الإشكال، وقد أجابوا عنه بأنَّ الميراث إنما هو في مقابلة الإنعام بالعتق؛ وهذا فاسد من وجهين: أحدهما : أنَّ النبيَّ عَلَيْهُمْ جعله لحمة كلحمة النسب.

الثاني: أنَّ الإنعام بالعتق لا مقابلَ له إلاّ العتق من النار حسبا قابله [ به ] <sup>(١٢١)</sup> النبي ﷺ حين قال: « أعتق الله بكل عضو منه عضْواً منه من النار » <sup>(١٣٠)</sup>. وليس في المسألة عندي متعلق إلا الإجماع السابق لطاوس فيه ولِمَن قاله بعده.

(١٢٧) أنظر: (سنن الدارمي، الباب ٥٣ من كتاب الفرائض).

- (١٢٨) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٤٠/٣ ، ٣٤٠/٤ ، ٣٤٠/٤ وسنن الدارمي ٢٤٤/٢ والمعجم الكبير، للطبراني ١٩٧/٢ . وتجمع الزوائد ١٩٥/١، ١٠/١٠ . ومشكاة المصابيح ٣٥١ . وتلخيص الحبير ٢١٤/٤ . ونصب الراية، للزيلعي ١٤٨/٤ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٢٤/٢ ، ٣١٢/٥ . وتفسير القوطبي ١٩٢/٨).
  - (١٢٩ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (١٣٠) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١٣ من كتاب العتاق. وصحح البخاري، الباب ٦ من الكفارات، والباب ١ من العتق. وصحح مسلم، حديث ٢٣، ٢٤ من العتق. وسنن الترمذي، الباب ١٤ نذور. ومسند أحد بن حنبل ٢٤/٢٤، ٥٢٥، ٣٥/٣٤، ٤٩١، ١٠٧/٤، ١١٣، ٢٣٥، ٣٢١، ٣٣٥، (٣٤٤، ٣٨٦، ٣٤٤، ٢٩/٥).

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَقَدَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾:

سورة النساء الآية (٣٣)

اختلف الناسُ فيه وابن عباس، فتارة قال: كان الرجلُ يعاقد الرجلَ أيها مات وَرِثَه الآخر، فأنزل الله تعالى: ﴿وَأُولُوا الأَرْحام بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْض في كِتَابِ اللهِ مِنَ الْمُوَمِنِينَ وَالْمُهاجرِينَ إِلاَّ أَنْ تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيائِكُمْ مَعْرُوفاً ﴾ [ الأحزاب: ٦ ]: يعني تؤتُوَهم من الوصية جيلاً وإحساناً في الثلث المأذون فيه. وتارة قال: كان المهاجرون لما قدموا المدينة حالف النبيُّ عَيَالَيْهِ بِينهم، فكان الأنصاري يرتُ المهاجريّ، والمهاجريّ يرِثُ الأنصاري؛ فنزلت هذه الآية، ثم انقطع ذلك فلا تواخي بَيْن أحدٍ اليوم.

وقال ابن المسيب: نزلت في الذين كانوا يتبنون الأبناء، فردّ اللهُ الميراث إلى ذوي الأرحام والعَصَبة، وجعل لهم نصيباً في الوصية <sup>(١٣١)</sup>.

وقد أحكم ذلك ابنُ عباس في الصحيح بياناً بما رواه عن رسول الله ﷺ برهاناً، قال البخاريّ، عن سعيد بن جُبير، عن ابن عباس في الصحيح: ولكُلِّ جعلْنا مواليَ ۔ قال: ورثَة، والذين عقدت أيمانكم، فكان المهاجرون لَمَّا قدموا المدينة يرِثُ المهاجري الأنصاريّ دون ذي رَحمة للأخوة التي آخَى بها النبيُّ ﷺ بينهم، فلما نزلت: ﴿وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ﴾ نسخت. ثم قال: والذين عقدت أيمانكم من النصر والرِّفادة والنصيحة، وقد ذهب الميراث ويوصَّى له، وهذا غايةٌ ليس لها مطلب.

#### المسألة الخامسة:

قال أبو حنيفة: حُكْم الآية باق مَنْ يرث به وبالاشتراك في الديون لاشتراكهما عنده في العَقْد، وهذا بابٌ قد استوفيناه في مسائل الخلاف، وقد بينا هاهنا معنى الآية، وحققنا أنه ليس وراءها معنى.

( ١٣١ ) انظر : (أسباب النزول، للنيسابوري ٨٦ ).

### الآية السادسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ الرَّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى النِّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْض ، وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِهِمْ، فالصَّالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظاتٌ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفَظَ اللَّهُ، وَاللاَّتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ فَعِظُوهُنَّ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي الْمَضَاجِعِ وَاضْرِبُوهُنَّ فَإِنْ أَطَعْنَكُمْ فَلاَ تَبْغُوا عَلَيْهِنَّ سَبِيلاً، إنَّ اللهَ كانَ عَلِيًّا كَبِيراً ﴾ [الآية: ٣٤]. فيها أربع عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

٥٣.

ثبت عن الحسن أنه قال: جاءت امرأةٌ إلى النبي ﷺ فقالت: إنَّ زوجي لطم وجهي. قال: «بينكها القصاص». فأنزل الله عزَّ وجل: **﴿ولا تَعْجَلْ بالقرآن من** قبْلِ أَنْ يُقْضَى إليْكَ وَحْيُه﴾ [طه: ١١٤]. قال حجاج في الحديث عنه: فأمَسك النبيَ ﷺ حتى أنزل الله تعالى: ﴿الرجالُ قَوَّامونَ على النساء﴾.

قال جرير بن حازم: سمعت الحسن يقرأها: ﴿ من قبل أن نَقْضِيَ إليك وَحْيَه ﴾ ، بالنون ونصب الياء من « وَحْيَه ».

المسألة الثانية: قوله: ﴿ قَوَّا مُونَ ﴾:

يقال قَوَّام وقيِّم، وهو فعال وفَيْعل من قام، المعنى هو أمينٌ عليها يتولَّى أمرها، ويصلِحُها في حالها؛ قاله ابنُ عباس، وعليها له الطاعةُ وهي.

المسألة الثالثة:

الزوجان مشتركان في الحقوق، كما قدمنا في سورة البقرة: **﴿وللرِّجَالَ عليهنَّ دَرَجَةَ ﴾** بفَضْل القوامية؛ فعليه أنْ يبذل المهر والنفقة، ويُحْسِنَ العشرة وَيحجبها، ويأمرها بطاعة الله، وينهي إليها شعائر الإسلام من صلاة وصيام إذا وجبا على المسلمين، وعليها الحفظُ لماله، والإحسانُ إلى أهله، والالتزامُ لأمره في الحجبة وغيرها إلا بإذنه، وقبول قوله في الطاعات. سورة النساء الآية ( ٣٤) .....THE PRINCE GHAZL TRUST ....

031

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَىَ بَعْضٍ ﴾:

المعنى إنِّي جعلت القوامية على المرأة للرجل لأجل تفضيلي له عليها ، وذلك لثلاثة أشياء :

الأول: كمال العقل والتمييز.

الثاني: كمال الدين والطاعة في الجهاد والأمر بالمعروف والنَّهي عن المنكر على العموم، وغير ذلك.

وهذا الذي بيَّن النبيُّ ﷺ في الحديث الصحيح: « ما رأيت من ناقصاتِ عَقْلِ ودين أسلب للُبِّ الرجل الحازم منكنَّ » .

قلن: وما ذلك يا رسولَ الله؟ قال: « أليس إحداكنَّ تمكتُ الليالي لا تصلّي ولا تصومُ؛ فذلك من نُقْصان دينها. وشهادة إحداكنَّ على النصف من شهادة الرجل، فذلك من نُقْصان عَقْلها <sup>(١٣١)</sup> ». وقد نصَّ الله سبحانه على ذلك بالنقص ، فقال: ﴿ **أَنْ تَضِلَّ إحداها فتذكّرَ إحداها الأخرى**﴾ [ البقرة: ٢٨٢ ].

> الثالث: بَذْله المال من الصداق والنفقة ، وقد نصَّ الله عليها ها هنا . المسألة الخامسة: قوله: ﴿ فَالْصَالِحَاتُ قَانِتَاتٌ حَافِظَاتٌ ﴾ :

> > يعني مطيعات، وهو أحد أنواع القنوت.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ حَافِظَاتٌ للْغَيْبِ ﴾ :

يعني غيْبَةَ زوجها، لا تأتي في مغيبه بما يكرهُ أن يراه منها في حضوره؛ وقد قال الشعبي: إنّ شريحاً تزوَّج امرأة من بني تميم يقال لها زينب. قال: فلما تزوجتها ندمتُ حتى أردتُ أن أرسل إليها بطلاقها. فقلت: لا أعجل حتى يُجاء بها. قال: فلما جيء بها تشهّدَت ثم قالت: أمّا بعد فقد نَزَلْنا منزلاً لا ندري متى نَظْعَنُ منه، فانظر الذي تكره، هل تكره زيارة الأختان؟ فقلت: أما بعد فإني شيخ كبير، لا أكرَه المرافقة، وإني لأكره ملال الأختان. قال: فما شرطْتُ شيئاً إلا وَفَتْ به، قال: فأقامت سنة ثم

(۱۳۲) سبق تخریجه .

(٣٤) المتعلق المعالي المعامة المتحررة النساء الآية (٣٤) المتورة النساء الآية (٣٤) FOR QURANIC THOUGHT (٢٠)

جئت يوماً ومعها في الْحَجَلة إنْس، فقلت: إنا لله. فقالت: أبا أمية، إنها أمي، فسلّم عليها. فقالت: أنظر فإن رابك شيء منها فأوجع رأسها. قال: فصحبتني ثم هلكَت قبلي. قال: فوددت أني قاسمتها عمري أو مت أنا وهي في يوم واحد. وقال شريح:

رأيتُ رجالاً يضربونَ نساءَهـم فَشَلَتْ مِمِنِي يوم أَضْرِب زينبـا

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ بِمَا حَفِظَ اللهُ ﴾:

077

يعني بحفظ الله، وهو ما يخلقه للعبد من القُدْرة على الطاعة؛ فإنه إذا شاء أن يحفظَ عَبْدَه لم يخلق له إلاّ قدرة الطاعة، فإن توالت كانت له عِصْمة ولا تكون إلا للأنبياء. المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿وَالْلَاتِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَّ﴾:

قيل فيه: تظنون، وقيل تتيقَّنون؛ ولكلِّ وجهٍ معنى يأتي بيانُه في تركيب ما بعده عليه إن شاء الله تعالى.

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ نَشُوزَهُنَّ ﴾ :

يعني امتناعهنَّ منكم؛ عبَّر عنه بالنشوز، وهو من النشز: المرتفع من الأرض، وإن كل ما امتنع عليك فقد نَشز عنك حتى ماء البئر.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ فَعظُوهُنَّ ﴾:

وهو التذكير بالله في الترغيب لِمَا عنده من ثواب، والتخويف لما لديه من عقاب، إلى ما يتبع ذلك ممَّا يعرِّفُها به من حُسْن الأدب في إجمال العشرة، والوفاء بذمَام الصحبة، والقيام بحقوق الطاعة للزوج، والإعتراف بالدرجة التي له عليها؛ فإنَّ النبي يُوَلِيَهُ قـال: «لو أَمَرْتُ أحـداً أن يسجُد إلى أحـد لأمـرتُ المرأةَ أنْ تسجُـدَ لِزُوْجِهَا» (١٣٣).

(١٣٣) انظر: (سنن الترمذي ١١٥٩. وسنن أبي داود، الباب ٤١ من كتاب النكاح. ومسند أحمد بن حنبل ٣٨١/٤، ٣٦٦٦، ٧٦٦٦. وسنن ابن ماجه ١٨٥٢. والمستدرك ١٧٢/٤، ١٨٧، ومجمع الزوائد ٣١٠/٤، ٣١١، ٧/٩، والترغيب والترهيب ٥٦/٣. وشرح السنة، للبغوي ١٥٨/٩. والدر المنثور ١٥٤/٢. وإرواء الغليل ٥٨/٧. وتفسير القوطبي ١٢٥/٣، ١٧١/٥. ودلائل النبوة،

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَاهْجُرُوهُنَّ فِي المضَاجعَ﴾: فيه أربعة أقوال: الأول: يُوليها ظَهْره في فراشه؛ قاله ابن عباس. الثاني: لا يكلِّمُها، وإن وطئها؛ قاله عكرمة وأبو الضحى.

الثالث: لا يجمعها وإياه فراش ولا وَطْء حتى ترجع إلى الذي يُريد؛ قاله ابراهيم والشعبي وقتادة والحسن البصري، ورواه ابن وهب وابن القاسم عن مالك وغيرهم.

الرابع: يكلِّمها ويجامعها، ولكن بقول فيه غلظ وشدة إذا قال لها تعالي؛ قاله سفيان.

قال الطبري: ما ذكره مَن تقدَّم معترض، وذَكَرَ ذلك، واختار أنَّ معناه يُربطن بالهِجَار وهو الحبل في البيوت، وهي المراد بالمضاجع، إذ ليس لكلمة ﴿ا**هجروهنَّ﴾** إلا أحد ثلاثة معان . فلا يصحُّ أن يكونَ من الْهَجْر الذي هو الهذيان، فإنَّ المرأة لا تداوَى بذلك، ولا من الهُجْر الذي هو مستفحش من القول، لأنَّ الله لا يأمرُ به؛ فليس له وَجْه إلا أنْ تربطوهنَ بالهِجار .

قال ابن العربي: يا لها هَفُوة مِنْ عالم بالقرآن والسنة، وإني لأعجبكم من ذلك؛ إنَّ الذي أجرأه على هذا التأويل، ولم يرد أن يصرِّح بأنه أخذه منه، هو حديثٌ غريب رواه ابن وَهْب، عن مالك أنَّ أسماء بنت أبي بكر الصديق امرأة الزبير بن العوّام كانت تخرج حتى عوتِبَ في ذلك. قال: وعتب عليها وعلى ضرّتها، فعقد شعر واحدة بالأخرى، وضربها ضرباً شديداً، وكانت الضرة أحسن اتقاء، وكانت أسماء لا تتقي؛ فكان الضرب بها أكثر وآثر؛ فشكَته إلى أبيها أبي بكر ؛ فقال لها: أي بنيّة اصبري؛ فإنَّ الزبير رجل صالح، ولعله أن يكونَ زوجك في الجنة، ولقد بلغني أنَّ الرجلَ إذا

الأبي نعيم ١٣٨ . والبداية والنهاية ١٥٦/٦ . وعلل الحديث، لابن أبي حام ٢٢٨٢ . ومصنف ابن أبي شيبة ١٣٨ . والبداية والنهاية ١٥٦/٦ . وعلل الحديث، لابن أبي شيبة ٢٩٨/٢ ، ٢٦٢ . وإرواء الغليل ٥٤/٧ . ٥٤ . والمحجم الكبير ، للطبراني ٣٣٥/٢ ، ١٥٢/٧ ، ٢٦٤/١٨ ، ٢٦٤/١٨ . وتفسير ابن كثير ٢٥٧/٢ ، ٣٣٥/٤ ).



ابتكر بالمرأة تزوَّجها في الجنة. فرأى الربط والعقد مع احتمال اللفظ مع فِعْل الزبير ، فأقدم على هذا التفسير لذلك.

وعجباً له مع تبحُّره في العلوم وفي لغة العرب كيف بعُد عليه صوابُ القول، وحاد عن سداد النظر؛ فلم يكن بُدٌّ والحالة هذه من أخذ المسألتين من طريق الإجتهاد الْمُفْضِيَة بسالكها إلى السداد؛ فنظرنا في موارد « هجر » في لسان العرب على هذا النظام فوجدناها سبعة: ضد الوَصْل. ما لا ينبغي من القول. مجانبة الشيء، ومنه الهجرة. هذيان المريض. انتصاف النهار. الشاب الحسن. الحبل الذي يُشدَّ في حقو البعير ثم يشدَ في أحد رُسْغيه. ونظرنا في هذه الموارد فألفيناها تدورُ على حرَّف واحد وهو البعد عن الشيء فالهجر قد بعد عن الوَصْل الذي ينبغي من الألفة وجيل الصَّحبة، وما لا ينبغي من القول قد بَعد عن الوَصْل الذي ينبغي من الألفة وجيل الصَّحبة، وما لا ينبغي من القول قد بَعد عن الوصْل الذي ينبغي من الألفة وجيل الصَّحبة، وما لا والجبل الذي يشد أبي المواء وإمكان التصرف. والشاب الحسن قد بعد عن طرفيه تقده، وهذيان المريض قد بعد عن الظام الكلام، وانتصاف النهار قد بعد عن الموليه والحبل الذي يشدَّ به البعير قد أبعده عن استرساله في تصرُّفه واسترسال ما رُبط عن تقلقله وتحركه.

وإذا ثبت هذا ، وكان مرجع الجميع إلى البُعْد فمعنى الآية : أَبعِدُوهُنَّ في المضاجع . ولا يحتاج إلى هذا التكلف الذي ذكره العالم ، وهو لا ينبغي لمثل السدي والكلبي فكيف أن يختارَه الطبري !

فالذي قال: يُوليها ظهره جعل المضْجَع ظرفاً للهجر، وأخذ القولَ على أظهر الظاهر، وهو حَبْر الأمة، وهو حمل الأمرَ على الأقل، وهي مسألة عظيمة من الأصول.

والذي قال يهجرها في الكلام حَمَلَ الأمرَ على الأكثرِ الموفي، فقال: لا يكلمها ولا يضاجِعها، ويكون هذا القول كما يقول: اهجره في الله، وهذا هو أصلُ مالك، وقد روى ابن وهب عن مالك أنه قال في تفسير الآية: بلغنا أنَّ عمر بن عبد العزيز كان له نساء فكان يُغاضِب بعضهنَّ، فإذا كانت ليلتها يفرش في حجرتها وتبيتُ هي في بيتها،

سورة النساء الآية (٣٤) .....

فقلت لمالك: وذلك له واسع؟ قال: نعم، وذلك في كتاب الله تعالى: ﴿ واهجروهنَّ في المضاجع﴾

070

والذي قال: لا يكلِّمُها وإن وطئها فصرفه نظرهُ إلى أن جعل الأقلَّ في الكلام، وإذا وقع الجماع فتَرْكُ الكلام سخافة، هذا وهو الراوي عن ابن عباس ما تقدَّم من قوله.

والذي قال: يكلمها بكلام فيه غلظ إذا دعاها إلى المضجع جعله من باب ما لا ينبغي من القول.

وهذا ضعيف من القول في الرأي؛ فإنَّ الله سبحانه رفع التثريبَ عن الأمَة إذا زنت وهو العقاب بالقول، فكيف يأمر مع ذلك بالغلظة على الحرَّة.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَاضْرِبُوهُنَّ ﴾

ثبت عن النبي ﷺ أنَّه قال: «أيها الناس، إنَّ لكم على نسائكم حقّاً، ولنسائكم عليكم حقاً؛ لكم عليهنَّ ألا يوطئن فُرُشكم أحداً تكرهونه، وعليهنَّ ألاّ يأتين بفاحشة مبيِّنة، فإن فعلن فإنَّ الله تعالى قد أذن لكم أن تهجروهنَّ في المضاجع وتضربوهنَّ ضرباً غير مبرِّح، فإن انتهين فلهنَّ رزقهنَّ وكسوتهنَّ بالمعروف» (١٣٤).

وفي هذا دليل على أنَّ الناشز لا نفقة لها ولا كسوة، وأن الفاحشة هي البذاء ليس الزنا كما قال العلماء، ففسر النبيَّ ﷺ الضرب، وبيّن أنَّه لا يكون مبرِّحاً، أي لا يظهر له أثرٌ على البدن، يعني من جرح أو كَسْر .

المسألة الثالثة عشرة:

من أحسن ما سمعت في تفسير هذه الآية قول سعيد بن جُبير؛ قال: يعظها فإن هي قبلت وإلا هجرها، فإن قبلت وإلا ضربها، فإن هي قبلت وإلا بعث حَكَماً من أهله وحَكَماً من أهلها، فَيَنظران ممن الضرر، وعند ذلك يكون الخلع.

(١٣٤) انظر: (الدر المنثور، للسيوطي ١٥٦/٢ وسنن الدارمي ٤٨/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٨/٥). ووفيتا هين ري الفرايتري THE PRINCE GHAZI TRUST TOR OURANIC THOUGHI TOR OURANIC THOUGHI

> **المسألة الرابعة عشرة:** قال عطاء: لا يضربها وإنْ أمرها ونهاها فلم تُطِعْه، ولكن يغضب عليها.

037

قال القاضي: هذا من فِقْه عطاء، فإنه من فهمه بالشريعة ووقوفه على مظان الإجتهاد علم أنَّ الأمر بالضرب ها هنا أمْرُ إباحة، ووقف على الكراهية من طريق أخرى في قول النبي ﷺ في حديث عبد الله بن زَمْعة: « إني لأكْرَهُ للرجل يضرِبُّ أمَته عند غضبِه، ولعله أن يضاجِعَها من يَوْمِهِ ». <sup>(١٣٥)</sup>.

وروَى ابن نافع عن مالك عن يحيى بن سعيد أنَّ رسولَ الله عَظِّيْرٍ استؤذن في ضَرْب النساء، فقال: « اضربوا، ولن يَضْرِبَ خِيارُكم ». <sup>(١٣٦)</sup>.

فأباح وندبَ إلى الترك. وإنَّ في الهجر لغاية الأدب.

والذي عندي أنَّ الرجالَ والنساءَ لا يستوون في ذلك؛ فإنَّ العبد يُقْرَع بالعصا والحر تكفيه الإشارة؛ ومن النساء، بل من الرجال مَن لا يقيمه إلا الأدب، فإذا عَلِم ذلك الرجل فله أن يؤدِّبَ، وإن ترك فهو أفضل.

قال بعضهم \_ وقد قيل له ما أسواً أدب ولدك \_ فقال: ما أُحبّ استقامةَ ولدي في فساد ديني.

ويقال: مِنْ حسن خلق السيد سوءُ أدب عبده.

وإذا لم يبعث الله سبحانه للرجل زوجةً صالحة وعبداً مستقيماً فإنه لا يستقيمُ أمره معهما إلا بذهاب جزْءٍ من دينه، وذلك مشاهَدٌ معلوم بالتجربة. فإن أَطَعْنكم بعد الْهَجْرِ والأدب فلا تبغوا عليهن سبيلاً.

- (١٣٥) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٩٤ من كتاب النكاح. وسنن النسائي، الباب ٦١ حديث ٤ من عشرة النساء).
  - (١٣٦) انظر : (الدر المنثور ، للسيوطي ٢ /١٥٥ ).

٥٣٧

## الآية السابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِما فَابْعَثُوا حَكَماً مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَماً مِنْ أَهْلِهَا، إِنْ يُرِيدًا إِصْلاحاً يُوَفِّق اللهُ بَيْنَهُمَا ﴾ ﴿ [ الآية: ٣٥ ].

وفيها خمس عشرة مسألة:

سورة النساء الآبة (٣٥)

وهي من الآيات الأصول في الشريعة، ولم نجد لها في بلادنا أثراً ؛ بل ليتهم يرسلون إلى الأمينة، فلا بكتاب الله تعالى المتمروا، ولابالأقيسة اجتزوًا، وقد نَدبْت إلى ذلك فما أجابني إلى بَعْثِ الحكمين عند الشقاق إلا قاض واحد، ولا إلى القضاء باليمين مع الشاهد إلا قاض آخر، فلما ولآني الله الأمر أجريت السنة كما ينبغي، وأرسلت الحكمين، وقمت في مسائل الشريعة كما علمني الله سبحانه من الحكمة والأدب لأهل بلدنا لما غمرهم من الجهالة؛ ولكن أعجب لأبي حنيفة ليس للحكمين عنده خبر، وهو كثيراً ما يترك الظواهر والنصوص للأقيسة؛ بل أعجب أيضاً من الشافعي فإنه قال ما نصه: الذي يُشْبِه ظاهرَ الآيةَ أنَّه فيا عمّ الزوجين معاً حتى يشتبه فيه حالاهما، وذلك أي وجدْت الله سبحانه أذن في عمّ الزوجين معاً حتى يشتبه فيه حالاهما، وذلك أي وجدْت الله سبحانه أذن في نشوز الزوج بأن يصالحا، وبيَّن رسولُ الله يَشْتَق وبيَّن في نشوز المرأة بالضَرْب، وأذنَ في خوفهما ألا يُقيا حدودَ الله بالخُلُع، وذلك يُشْبه أن يكونَ برضاء المرأة، وحظر أن يأخذَ الرجل مما أعطى شيئاً إن أراد استبدال زوج مكان زوج، فلما أمر فيمَنْ فينا الشقاق بينها بالحكمين دل على أملها، حكمهما غير حكم الأزواج، فلما كان كذلك بعث حكماً من أهله وحكماً من أهلها، ولا يمن بعث الحكمين برضاء المرأة، وحظر أن يأخذ الرجل مما أعطى شيئاً إن أراد استبدال زوج مكان زوج، فلما أمر فيمَنْ فينا الشقاق بينها بالحكمين دلَّ ذلك على أنَّ إذا بنه علم حكم الأزواج، فلما كان كذلك بعث حكماً من أهله وحكماً من أهلها، ولا يبعث الحكمين إلا مأمونين برضا الزوجين وتوكيلهما للحكمين بأنْ يُجمعا أو يُفَرِقا

ووجدْنا حديثاً بإسناد يدلّ على أنَّ الحكمين وكيلان للزوجين.

قال القاضي أبو بكر : هذا منتهى كلام الشافعي ، وأصحابُه يفرحون به ، وليس فيه ما يُلتَفتُ إليه ولا يُشْبِه نصابه في العلم ، وقد تولَّى القاضي أبو إسحاق الردَّ عليه ولم يُنْصِفه في الأكثر .

والذي يقتضى الردَّ عليه بالإنصاف والتحقيق أن نقول: أما قوله الذي يشبه ظاهرَ

(۳۵) معتررة النساء الآية (۳۵) THE PRINCE GHAZI TRUST (۳۵) معتررة النساء الآية (۳۵)

الآية أنه فيا عمَّ الزوجين فليس بصحيح؛ بل هو نَصّه، وهي من أبين آيات القرآن وأوضحها جَلاء؛ فإنَّ الله تعالى قال: الرجال قوَّامُون على النساء. ومَن خاف من امرأته نشوزاً وَعَظَها؛ فإن أنابت وإلاّ هجرها في الْمَضْجَع؛ فإن ارْعَوَتْ وإلاّ ضربها، فإن استمرّت في غُلَوائها مَشَى الحكمان إليهما؛ وهذا إن لم يكن نصّاً، وإلا فليس في القرآن بيانٌ.

ودَعْه لا يكون نصاً يكون ظاهراً، فأما أنْ يقول الشافعي يشبه الظاهر فلا ندري ما الذي يشبه الظاهر؟ وكيف يقول الله: **﴿وإنْ خِفْتُم شِقَاقَ بَيْنِهِما فابعَثُوا حكَماً** من أهله وحكماً من أهلها ؟؛ فنصَّ عليهما جميعاً، ويقول هو: يشبه أن يكون فيا عمَّهما وأذن في خوفهما ألا يقيما حدودَ الله بالْخُلع، وذلك يشبه أن يكونَ برضا المرأة، بل يجب أن يكون كذلك، وهو نصة.

ثم قال: فلما أمر بالحكمين علمنا أنَّ حكمها غَيْرُ حكم الأزواج، ويجب أن يكون غيره بأن ينفّذ عليهما بغير اختيارهما، فتتحقق الغيريَّة.

وأما قوله: لا يبعث الحكَمين إلا مأمونين فصحيح، ولا خلافَ فيه.

وأما قوله: برضًا الزوجين بتوكيلهما فخطأ صُرَاح؛ فإن الله خاطب غير الزوجين إذا خافا الشقاقَ بين الزوجين بإرسال الحكمين، وإذا كان المخاطبُ غيرهما فكيف يكونُ ذلك بتوكيلهما، ولا يصحُّ لهما حكم إلاَّ بما اجتمعا عليه، والتوكيلُ من كل واحد لا يكون إلا فيما يخالفُ الآخر، وذلك لا يمكن هاهنا.

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَإِنَّ خِفْتُمْ ﴾ :

قال السُّدِّي: يخاطب الرجل والمرأة إذا ضربها فشاقَّتْه، تقول المرأة لحكمها: قد ولَّيْتُك أمري وحالي كذا؛ ويبعث الرجل حَكَماً من أهله ويقول له: حالي كذا؛ قاله ابن عباس، ومال إليه الشافعي.

وقال سعيد بن جُبير : المخاطبُ السلطان، ولم ينته رفع أمرهما إلى السلطان، فأرسل الحكمين.

وقال مالك: قد يكون السلطان، وقد يكون الوليين إذا كان الزوجان محجورين.

سورة النساء الآية ( ٣٥) محمد THE PRINCE GHAZI TRUST ....

فأما مَنْ قال: إِنَّ المخاطب الزوجان فلا يفهمُ كتابَ الله كما قدمنا . وأم مَنْ قال: إنه السلطان فهو الحق.

وأما قول مالك: إنه قد يكون الوليين فصحيح، ويفيده لفْظُ الجمع، فيفعله السلطان تارةً، ويفعله الوصيّ أخرى.

049

وإذا أَنْفذَ الوصيان حكَمين فهما نائبان عنهما، فما أنفذاه نفذ، كما لو أنفذه الوصيان.

وقد روى محمد بن سيرين، وأيوب، عن عَبيدة، عن عليّ؛ قال: جاء إليه رجل وامرأةٌ ومعها فِئام من الناس، فأمرهم فبعثوا حكماً من أهلِه وحكَماً من أهلها، ثم قال للحكمين: أتدريان ما عليكما؟ إنْ رأيتما أن تجمعا جعتما، وإن رأيتما أن تفرِّقا فرقتما.

فقالت المرأة: رضيتُ بما في كتاب الله لي وعليّ. وقال الزوج، أما الفُرْقةُ فلا . فقال: لا تنقلِبْ حتى تُقِرَّ بمثل الذي أقرَّت.

قال القاضي أبو إسحاق: فبني على أنّ الأمر إلى الحكَمين اللذين بُعثا من غير أن يكون للزوج والزوجة أمر في ذلك ولا نَهْي. فقالت المرأة بعد ما مضيا من عند عليّ: رضيت بما في كتاب الله تعالى لي وعليّ. وقال الزوج: لا أرْضَى. فردّ عليه عليٌّ تَرْكه الرضا بما في كتاب الله، وأمره أن يرجع كما يجب على كل مسلم، أو ينفّذ ما فيه بما يجب من الأدب، فلو كانا وكيلين لم يقل لهما: أتدريان ما عليكما ؟ إنما كان يقول: أَتَدْرِيان بما وُكِّلْتُها، ويسأل الزوجين ما قالا لهما.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ حَكَمَّ مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمَّ مِنْ أَهْلِهِ ؛

هذا نصِّ من الله سبحانه في أنهما قاضيان لا وَكيلان، وللوكيل اسمَّ في الشريعة ومعنى، وللحكَم اسمَّ في الشريعة ومعنى، فإذا بيَّنَ الله سبحانه كلَّ واحد منهما فلا ينبغي لشاد \_ فكيف لعالم \_ أن يركَبَ معنى أحدهما على الآخر، فذلك تلبيسَّ وإفساد للأحكام، وإنما يسيران بإذن الله، ويُخْلِصان النيةَ لوجه الله، وينظُران فيا عند الزوجين بالتثبَّت؛ فإن رأيا للجَمْع وَجْهاً جَمَعا، وإن وجداهما قد أنابا تركاهما! كما روي أنَّ عقيل بن أبي طالب تزوَّج فاطمةَ بنت عُتبة بن ربيعة، فقالت: اصبر لي النساء الآية ( ۳۵) THE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIG THOUGHT

وأَنْفِق عليك، وكان إذا دخل عليها قالت: يا بني هاشم، لا يحبّكم قلبي أبداً، أينَ الذين أعناقهم كأباريق الفضةِ، ترِدُ أنوفهم قبل شِفاههم! أين عُتبة بن ربيعة؟ أين شيبة بن ربيعة؟ فيسكت حتى دخل عليها يوماً وهو بَرِم. فقالت له: أين عتبة بن ربيعة؟ فقال: على يسارِك في النار إذا دخلت، فنشرت عليها ثيابتها. فجاءت عثمان، فذكرت له ذلك؛ فأرسل ابن عباس ومعاوية. فقال ابنُ عباس: لأفرقنَّ بينهها. وقال معاوية: ما كنتُ لأفرَق بين شيخين من بني عبد مناف. فأتياهما فوجداهما قد سدّا عليهما أبوابهما، وأصلحا أمرهما.

وفي رواية أنها لما أتيا اشتَمّا رائحةً طيبةً وهُدُوّا من الصوت. فقال له معاوية: ارجع فإني أرجو أن يكونا قد اصطلحا.

وقال ابن عباس: أفلا نَمضِي فننظر أمرهما؟ فقال معاوية: فنفعل ماذا؟ فقال ابن عباس: أقسم بالله لئن دخلْتُ عليهما فرأيتُ الذي أخافُ عليهما منه لأحكمنَّ عليهما ثم لأفرقنَّ بينهما .

فإن وجداهما قد اختلفا سَعياً في الأَلْفَة، وذكَّر بالله تعالى وبالصحبة؛ فإنْ أنابا وخافا أن يتمادى ذلك في المستقبل بما ظهر في الماضي، فإن يكن ما طلعا عليه في الماضي يُخاف منه التمادي في المستقبل فرَّقًا بينهما.

> وقال جماعة منهم عليّ وابن عباس والشعبي ومالك – وهي : المسألة الثالثة:

وقال الحسن وابن <sup>(۱۳۷)</sup> زيد : هما شاهدان يرفعان الأمرَ إلى السلطان ، ويَشْهَدان بما ظَهَر إليهما .

> ورُوي ذلك عن ابن عباس، وبه قال أبو حنيفة والشافعي. والذي صحَّ عن ابن عباس ما قدّمنا من أنها حكَمان لا شاهدان. فإذا فَرَّقا بينها وهي:

> > (١٣٧) في ب: وأبو زيد.

021 ...

المسألة الرابعة:

سورة النساء الآية (٣٥)

تكون الفُرْقة كما قال علماؤنا لوقوع الخلَل في مقصود النكاح من الألْفة وحُسْن العِشْرة.

فإن قيل: إذا ظهر الظُّلْم من الزوج أو الزوجة فظهورُ الظلم لا يُنافي النكاح؛ بل يُؤخَذ من الظالم حقَّ المظلوم ويَبْقَى العَقْد .

قلنا : هذا نظرٌ قاصر ، يتصوَّرُ في عقودِ الأموال ؛ فأما عقودُ الأبدان فلا تتمّ إلا بالاتفاق والتآلف وحُسْن التعاشر ؛ فإذا فُقِد ذلك لم يكن لبقاء العقد وَجْهٌ ، وكانت المصلحةُ في الفُرقة ، وبأي وجه رأياها من المتاركة أو أخْذ شيء من الزوج أو الزوجة ، وهي :

المسألة الخامسة:

جاز ونفَّذ عند علمائنا.

وقال الطبري والشافعي: لا يؤْخذ من مال المحكوم عليه شيء إلاَّ برضاه، وبه قال كلُّ مَنْ جعلهما شاهدين، وقد بينا أنهما حكمان لا شاهدان، وأنَّ فعلهما ينفّذ كما ينفذ فعلُ الحاكم في الأقضية، وكما ينفَّذُ فِعْل الحكمين في جزاء الصيد، وهي أختها. والحكمةُ عندي في ذلك وهي:

المسألة السادسة:

أنَّ القاضي لا يَقْضِي بعلمه، فخَصَّ الشرع هاتين الواقعتين ؛تَكَمين؛ لينفذ حكمها بعلمها، وترتفع بالتعديد التهمةُ عنها.

المسألة السابعة:

قال علماؤنا : إذا كانت الإساءةُ من قِبَل الزوج فُرِّق بينهما ، وإن كانت من قبل المرأة ائتمناه عليها ، وإن كانت منهما فَرَّقًا بينهما على بعض ما أصْدَقها ، ولا يستَوْعِبانه له ، وعنده بعضُ الظلم ، رواه محمد ، عن أشهب ، وهو معنى قوله تعالى : ﴿ فَإِن خِفْتُم أَلاَّ يُقيا حدودَ اللهِ فلا جُناحَ عليهما فيا افْتَدَتْ به ﴾ [ البقرة : ٢٢٩ ]. المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ إِنْ يُرِيدا إِصْلاحاً يُوَفِّق اللهُ بَيْنَهُما ﴾:

قال ابنُ عباس ومجاهد : هما الحكَمان إذا أرادا الإصلاحَ وفَقَقَ الله بينهما ، وذلك إذا أمرهما اللهُ سبحانه بتوفيقه فقد صلح أمرهما وأمْر الزوجين ، فكلُّ ما كان بعد ذلك فهو خير ، والأصلُ هي النية ، فإذا صَلُحت صلحت الحالُ كلها ، واستقامت الأفعال وقُبلت .

THE بقورة النساء الآية ( ٣٥ )

المسألة التاسعة:

027

الأصلُ في الحكمين أن يكونا من الأهل؛ والحِكْمَةُ في ذلك أنَّ الأهلَ أعرَفُ بأحوال الزوجين، وأقرب إلى أن يرجع الزوجان إليهما؛ فأحكم الله سبحانه الأمر بأهله.

قال علماؤنا: فإن لم يكن لها أهل، أو كان ولم يكن فيهم مَنْ يصلُحُ لذلك لعدم العدالة أو غير ذلك من المعاني فإنَّ الحاكم يختار حَكَمَيْن عَدْلين من المسلمين لها أو لأحدهما كيفها كان عدم الحكمين منهما أو من أحدهما، ويستحبُّ أن يكونا جارَيْنِ ؛ وهذا لأنَّ الغرض من الحكمين معلوم، والذي فات بكونهما من أهلهما يَسِير، فيكون الأجنبي المختار قائماً مقامهما، وربما كان أوْفَى منهما.

المسألة العاشرة:

إذا حكَما بالفراق فإنه بائن لوجهين: أحدهما كلِّي، والآخر معنوي. أمَّا الكلِّي فكلُّ طلاق ٍ ينفذُه الحاكم فإنه بائن.

الثاني: أنَّ المعنى الذي لأجْله وقع الطلاق هو الشقاق، ولو شُرِعت فيه الرجعةُ لعاد الشقاق، كما كان أول دفعة، فلم يكن ذلك يُفيد شيئاً؛ فامتنعت الرجعةُ لأجله. فإن أوقعا أكثرَ من واحدة؛ قال ابن القاسم وأصبغ: ينفذ. وقال مطرّف وابن الماجِشُون: لا يكون إلا واحدة.

وَجْهُ القول الأول بأنه ينفذ أنها حَكَما فينفَّذ ما حكَما به. ووَجْهُ الثاني أنَّ حكمها لا يكونُ فوق حكم الحاكم لا يطلِّقُ أكثر من واحدة، كذلك الحكمان.

> \*\*\* This file was downloaded from Quranic Photogram with the second sec second sec

وبالجملة فردّه المسألة إلى مسألة خيار الأمة حَزْم، والأصل واحد، والأدلَّة متداخلة ومتقاربة فليطلب في مسائل الخلاف.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

024

المسألة الحادية عشرة:

سورة النساء الآبة (٣٥)

فإن حكم أحدُهما بواحدة، والآخر بثلاث، قال عبد الملك: ينفَّذ الواجب، وهي الواحدة التي اتفقا عليها ويلغو ما زاد.

وقال ابن حبيب: لا ينفذ شيء ، لأنهها اختلفا . وقال محمد : لا ينفذ شيء مثل قول ابن حبيب . ولو طلَّقَ أحدهما طَلْقَةً والآخر طلقتين فعلى قَوْل ابن القاسم تلزمه طلقتان . وقولُ عبدالملك أصحَّ ، كالشاهدين إذا اختلفا في العدد قُضِيَ بالأقلّ . **المسألة الثانية عشرة:** 

إذا حكم أحدُهما بمال والآخر بغير مال لم يكن شيء، لأنه اختلافٌ مَحْض. كالشاهدين إذا شهد أحدهما ببيع والآخر بِهِبَة فإنه لا ينفَّذ اتفاقاً. **المسألة الثالثة عشرة:** 

إذا علم الإمامُ من حال الزوجين الشقاقَ لَزِمَه أن يبعثَ إليهما حكَمين ولا ينتظر ارتفاعَهما ؛ لأنَّ ما يضيعُ من حقوق اللهِ أثناء ما ينتظر رَفْعهما إليه لا جَبْرَ له.

### المسألة الرابعة عشرة:

يجزىء إرسال الواحد؛ لأنَّ الله سبحانه حكم في الزنا بأربعة شهود، ثم قد أرسل النبيُّ ﷺ إلى المرأة الزانية أنيساً، وقال له: إن اعترفَتْ فارْجُمها، وكذلك قال عبدالملك في المدوَّنة.

# المسألة الخامسة عشرة:

لو أرسل الزوجان حَكَمَيْن، وحَكَما نفذ حكمُها؛ لأن التحكيمَ عندنا جائز، وينفذ فعلُ الحكَم في كل مسألة. هذا إذا كان كلُّ واحدٍ منهما عَدْلاً، ولو كان غير قَـْل معند (٣٦) معند المعند المعرد المعر For QURANIC THOUGHT (عليه (٣٦)

قال عبدالملك: حكمُه منقوض؛ لأنهما تخاطرا بما لا ينبغي من الغرَرِ. والصحيح نفوذُه لأنه إنْ كان توكيلاً ففعْلُ الوكيل نافذ، وإن كان تحكيماً فقد قدَّماه على أنفسهما، وليس الغرَر بمؤثَّر فيه، كما لم يؤثر في التوكيل، وبابُ القضاء مبني على الغَرَر كلّه، وليس يلزم فيه معرفةُ المحكوم عليه بما يؤول إليه الحكم.

### الآية الثامنة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَاعْبُدُوا اللهَ وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إحْسَاناً وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى، وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالاً فَخُوراً ﴾ [ الآية: ٣٦ ].

فيها عشر مسائل:

المسألة الأولى:

كما قال الله سبحانه: ﴿ **وَلاَ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئاً ﴾ ق**ال بعضُ علمائنا: لو نوَى تبرُّداً أو تنظُّفاً مع نية الحدَث أو مجمّاً لمعدِته مع التقرّب للهِ أو قضاء الصوم، فإنه لا يُجْزِيه، لأنه مزَج في نيته التقرّب بنيةٍ دُنياوية.

وليس لله إلاَّ الدِّين الخالص .

وهذا ضعيف؛ فإنْ التبردَ لله، والتنظيف وإجمام المعدة لله؛ فإنَّ كلَّ ذلك مندوب إليه أو مباح في موضع، ولا تناقِضُ الإباحةُ الشريعة. ا**لمسألة الثانية:** 

وليس من هذا الباب ما لو أحسَّ الإمام وهو راكعٌ بداخلٍ عليه في الصلاة فإنه لا ينتظرُه، وليس لأمرٍ يعودُ الى نيةِ الصلاة؛ ولكن لأنَّ فيه إضراراً بمن عقد الصلاة معه؛ ومراعاتُه أولى.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً ﴾:

برُّ الوالدين رُكنٌ من أركان الدين في المفروضات كما تقدم، وبرُّهما يكون في

وَقِنْيَةَ الْمَرْيَ إِنِي الْعَرَ الْعَرَانَةِ لَكَانَ The prince chazi trust For QURANIC THOUGHT

020

الأقوال والأعمال؛ فأما في الأقوال فكما قال الله تعالى: ﴿ فَلاَ تَقُلْ لَهُمَا أَفَّ وَلا تَنْهَرْهُمَا ﴾ [ الإسراء: ٣٣ ]، فإنَّ لهما حقَّ الرَّحِم المطلقة، وحقَّ القرابةِ الخاصة؛ إذ أنتَ جزءٌ منه، وهو أصلك الذي أوجدك، وهو القائمُ بك حالَ ضَعْفِك وعَجْزِكَ عن نفسك.

سورة النساء الآية (٣٦) .....

O WERKS

وقد عرض رجلٌ لرسول الله ﷺ في بعض أسفاره، فقال: يا رسول الله، إنْ كنتَ تريد النساء البيض والنوقَ الأَدْم فعليك ببني مُدلج. فقال النبي ﷺ : « إنَّ الله سبحانه منع منِّي سَبْي بني مُدلج لصلتهم الرحم » <sup>(١٢٨)</sup>.

وفي الإسرائيليات: أنَّ يوسف لما دخل عليه أبواه فلم يَقُم لهما قال الله عز وجل: وعِزَّتي لا أخرجت من صُلْبك نبياً، فلا نبيَّ فيهم مِنْ عَقبِه.

وفي الحديث: « إنَّ مِن أبرَّ البرَّ أن يَصِلِ الرجلُ أَهْلَ وُدِّ أبيه » <sup>(١٣١)</sup> ؛ ومن حقه أن يرجع في هِبَته، وأن يأكلَ من مال ولده؛ قال النبي عَرَّلِيَّهُ : « إن أطيَب ما أكل الرجلُ من كَسْبِه، وإن ولده مِنْ كسبه » <sup>(١٤٠)</sup> . وقد بيناه في مُسائل الخلاف.

فإن قيل: إذا أخذ الوالدُ الهِبَة من الولد أغضبه فعقَّه، وما أدَّى إلى المعصية فمعصية.

قلنا: أما إذا عصى أُخِذَ بالشرع فلا لَعاً له <sup>(١٤١)</sup> ولا عُذْر ، إنما يكون العُذْر لمن أطاع اللهَ أو عصى الله فيه.

(١٣٨) انظر: (كنز العمال ٦٩٣٨. وإحياء علوم الدين ٢١٥/٢. ومكارم الأخلاق، للخرائطي ٤٥).

(١٣٩) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١١ من البـر والصلة. وسنن الترمذي ١٩٠٣. وسنن أبي داود ٥١٤٣. ومسنـد أحد بـن حنبـل ٨٨/٢، ٩١. والدر المنشـور ١٧٤/٤. والترغيـب والترهيب ٣٢٣/٣. والأدب المفرد للبخاري ٤١).

(١٤٠) انظر: (سنن النسائي ٢٤١/٧. وسنن ابن ماجه ٢١٣٧. ومسند أحد بن حنبل ٣١/٦، ٤٢، (١٤٠)
 ١٩٣، ١٢٧، والسنن الكبرى ٢٨/٧٤. والدر المنثور ٢٤٧/١٠. وتفسير القرطبي ١٠٨/٨،
 ٢٣٨/٢٠ وإرواء الغليل ٣٢٩/٣، ٣٢٩/٣، ومشكاة المصابيح ٢٧٧٠. وإتحاف السادة المتقين ٣٤/٢٠
 ٣٣٨/٢٠ وإرواء الغليل ٣٢٩/٣، ٣٢٩/٣، ومشكاة المصابيح ٢٧٧٠. وإتحاف السادة المتقين ٣٤/٢٠
 ٣٣٨/٢٠ وإرواء الغليل ٣٢٩/٣، ٣٢٩/٣، ومشكاة المصابيح ٢٧٧٠. وإتحاف السادة المتقين ٣٤/٢٠
 ٢٣٨/٢٠ وإرواء الغليل ٣٢٩/٣، ٣٢٩/٣، ومشكاة المصابيح ٢٧٧٠. وإتحاف السادة المتقين ٣٤/٢٠
 ٢٣٨/٢٠ وأرواء الغليل ٣٢٩/٣، ٣٢٩/٣، ومشكاة المصابيح ٢٧٧٠. وإتحاف السادة المتقين ٣٤/٢٠
 ٢٣٨/٢٠ وأرواء الغليل ٣٢٩/٣، ٣٢٩/٣، ومشكاة المصابيح ٢٧٠٠.
 ٢٣٨/٢٠ ومند أبي حام ٢٣٩٢٠. وموارد الظرآن ١٠٩١، ٢٩٢٠، ومصنف ابن أبي شيبة ١٥٧/٢
 ٢٥٢/ وعلل الحديث، لابن أبي حام ١٣٥٦. وتلخيص الحبير ١٩/٤).
 ٢٤٢) لا لعاً له: لا إقامة له.

فإن قيل: هل مِنْ برِّ الرجل بوالده المشرك ألاَّ يقتله؟

قلنا: من برِّه بنفسه أن يتولَّى قَتْلَه. قال عبدالله بن عبدالله بن أبيّ بن سَلُول ۔ مستأذناً في قَتْل أبيه رسولَ الله ﷺ : إنْ أَذِنْتَ لي في قَتْلِه قتلتُه: وهكذا فعل عمر بن الخطاب رضي الله عنه.

> وللرحم حقَّ، ولكن لَمَّا جاء حقُّ الله تعالى بطل حقُّ الرحم. المسألة الرابعة، والخامسة: اليتامي والمساكين:

> > وقد تقدمتا.

027

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ ﴾:

حرمةُ الجار عظيمةٌ في الجاهلية والإسلام معقولة مشروعة مروءةً وديانة؛ قال النبي عليه : « ما زال جبريل يُوصيني بالجارِ حتى ظننتُ أنه سيورَّثُه » <sup>(١٤٢)</sup>.

وقال: « مَنْ كان يؤمنُ بالله واليوم الآخر فليكرم جارَه » <sup>(١٤٣)</sup> . « والجيران ثلاثة: جارّ له حقٌّ واحد ، وهو المشرك. وجار له حقّان: الجار المسلم. وجار له ثلاثة حقوق: الجار المسلم له الرحم » <sup>(١٤٢)</sup> .

- (١٤٢) انظر : (صحيح البخاري ١٢/٨ . وصحيح مسلم، الباب ٤٢ ، حديث ١٤٠ ، ١٤١ من كتاب البر والصلة . وسنن أبي داود ، الباب ١٣٣ من كتاب الأدب . وسنن الترمذي ١٩٤٢ ، ١٩٤٣ . وسنن ابن ماجه ٣٦٧٣ ، ٣٦٧٤ . ومسند أحمد بن حنبل ١٨/٥٨ ، ٢١ ، ٢٥٩ ، ٢٤٥ ، ٢٥٩ ، ٢٥٥ ، ١٩ ، ٢٥ ، ١٨٧ ، ٣٦٨ . والسنــــن الكبرى ، للبيهقـــي ٢/٥٧٦ ، ١١/٧ ، ٢٧ ، ٢٧ ، ومصنـف ابـــن أبي شيبــة ٢٥٧/٨ . والمعجـــم الكبير ، للطبراني ١٦٢٨ ، ٢٢ ، ٢٢ ، ٢٢ وموارد الظرآن ٢٥٠٢ . ومجمع الزوائـد ١٦/٨٨ . ومصنـف عبـد الرزاق ١٤٤ . والترغيب والترهيب ٢٠٢٣ . وفتح الباري ١٦/١٠ . ومصنـف عبـد الرزاق ١٤٤ . والترغيب والترهيب ٢٠٢٣ . وفتح الباري ١٢٥/٢ . ومصنـف عبـد الرزاق ١٤٤ . والترغيب والترهيب ٢٠٢٣ . وفتح الباري ٢٠١/١٤ . ومضـ والترهيب ٢٦/٢٢ . وفتح الباري ١٢٠ من ٢٠ . ومشرح السنـة ، للبغـوي ١٢/١٧ . وإتحاف ودلائل النبوة ، للبيهتي ٢٥/٢ . والدر المنثور ٢/٨٨ . ومشكاة المصابيح ، للتبريزي ٢٩٤ . وتفسير ابن كثير ٢٦/١٢ . وتجريد التمهيد ١٢٨ ، ١٩٠ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ٢/٥٢ ومكارم الأخلاق ، للخرائطي ٣٦ . وتفسير القرطبي ١٤/١٨ . وحلية الأولياء ٣٠٢٠٣، ٢٠٢٠ . وتاريخ بغداد ٢٢/٨ .
  - (۱٤۳) سبق تخريجه .

(١٤٤) انظر: (مجمع الزوائد ١٦٤/٨ . وفتح الباري ٤٤٢/١٠ . وحلية الأولياء ٢٠٧/٥ . وتفسير القرطبي =

وهما صنفان قريب وبعيد ، وأبعده في قول الزهري مَنْ بينك وبينه أربعون داراً . وقيل : البعيدُ مَنْ يليك بحائط ، والقريبُ مَنْ يليك ببابه ؛ لقول النبي ﷺ لرجل قال له : « إن لي جارين ، فإلى أيها أُهدِي ؟ قال : إلى أقربها منك باباً » <sup>(١٤٥)</sup> . وحقوقُه عشرة يجمعها الإكرام ، وكفّ الأذى .

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

0 £ V

ومن العَشرة الحديث الصحيح: « لا يمنعن أحدكم جارَه أن يغرزَ خشبةً في جداره» (١٤٦).

وقد رأى جميعُ العلماء أن يكونَ ذلك نَدْباً لا فَرْضاً ، وأن يكون مَنْعُه مكروهاً لا محرَّماً ؛ لأنَّ كلَّ أحدٍ أحقُّ بماله . والحائط يحتاجه صاحبُه ؛ فإن أعطاه نقص ماله ، وإن أعاره تكلّف حفْظَه بالإشهاد ، وأضرّ بنفسه ؛ فإن شاء أن يحتمل له ذلك فله الأجْرُ ، وإن أبّى فليس عليه وِزْر .

المسألة السابعة: الصاحب بالجَنْب:

سورة النساء الآية (٣٦)

قيل: إنه الجارُ الْمُلاصِق، والذي قال هذا جعل قوله: ﴿ والجارِ ذِي القُرْبَى﴾ الجار الذي له الرحم.

وقيل: إنه الذي يجمَعُك معه رفاقة السفر، فهو ذِمامٌ عظيم، فإنه يلفّه معه الأُنس والأمن والمأكل والمضجع، وبعضها يكفي للحرمة، فكيف إذا اجتمعت؟

- = ١٨٤/٥ . وتفسير ابن كثير ٢٦٣/٢ . وإتحاف السادة المتقين ٣٠٤/٦ . ومكارم الأخلاق للخرائطي ٤١ . وعلل الحديث ، لابن أبي حاتم ٢٥٨ . وكشف الخفا ٣٩٣/١).
- (١٤٥) انظر: (صحيح البخاري ١١٥/٣، ١١٥/٣، ١٣/٨ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٣٩/٦. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٧٥/٦ . والمستدرك ١٦٧/٤ . ومشكل الآثار ٢٨/٤ . والدر المنثور، للسيوطي ١٥٨/٢ . ومجمع الزوائد ١٦٦/٨ . وتاريخ بغداد، للخطيب ٢٧٥/٢ . وتفسير القرطبي ١٨٤/٥ وتفسير ابن كثير ٢٦٣/٢ . ومنحة المعبود ٢٠٣٢ . وشرح السنة، للبغوي ١٩٧٦. ومشكاة المصابيح ١٩٣٦ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢١/١٩٤ . ٢٢٢ ).
- (١٤٦) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٧٤/٢، ٤٤٧، والسنن الكبرى للبيهقي ٦٨/٦، ٦٩. وسنن الدارقطني ٢٢٨/٤. ومشكل الآثار، للطحاوي ١٥٢/٣. ومكارم الأخلاق، للخرائطي ٤٣. والكامل، لابن عدي ٩٠٥/٣. وتاريخ بغداد ١٥١/٢. ومسند الحميدي ١٠٧٧. وإحياء علوم الدين ٢١٤/٢. وإتحاف السادة المتقين ٢١٠/٦. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٨٥/٦).

المسألة الثامنة:

٥٤٨

ليس من حقّ الجوار الشفْعَة كما قال أبو حنيفة، وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف. قال علماؤنا: لأنَّ الله تعالى في هذه الآية لم يتعرَّضْ للمفروضات، وإنما ذكر الإحسانَ، والمفروض لهم يؤخذ من دليل آخر.

THE PRINCE GHAZI TRUST بتورة النساء الآية (٣٦) FOR QURANIC THOUGHT

وليس كما زعم؛ لأنَّ الإحسان يعمُّ الفَرْض والنَّفْل، ولم يبق شَرْعٌ ولا حقٌّ إلا دخل فيه؛ فعمَّت الوصيةُ فيه، وتفصَّلت منازله بالأدلة؛ وإنما قطعنا شُفْعَة الجوار بعلة أنَّ الشفعة متعلقة بالشركة؛ لقول النبي عُلِّلَةٍ : « الشفعةُ فيا لم يقسم » <sup>(١٤٧)</sup> .

فإن قيل: فقد قال النبيّ عَلَيْتُهِ : « الجار أحقّ بصَقَبه » <sup>(١٤٨)</sup>.

0 14445 0

قلنا : أراد به الشريك ، وهو أخص جوارٍ بدليل ما تقدم .

المسألة التاسعة: ابن السبيل:

قيل: هو الضيف يَنْزِلُ بك.

وقد قال النبي ﷺ : « مَنْ كان يؤمِنُ بالله واليوم الآخر فليُكْرِمْ ضيفَه، جائزته يومّ وليلة وما زاد عليه صدقة، ولا يحلُّ له أنْ يَثُوي عنده حتى يُحْرِجه » <sup>(١٤١)</sup>.

- (١٤٧) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ١٠٣/٦، ١٠٤، ١٠٤، ١٠٦، وموارد الظمآن، للهيثمي ١١٥٢. وشرح السنة، للبغوي ٨/٢٤٠ والتمهيد، لابن عبد البر ٣٩/٧، ٤، ٤١، ٤٠، وإرواء الغليل ٣٧٥/٥. وتلخيص الحبير ٥٦/٣. وبدائع المنن، للساعاتي ١٣٦٢، ١٣٦٣. ومسند الشافعي ١٨١. والأحاديث الصحيحة، للألباني ٣٧٤/٣. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ١١٨/٤. وتفسير القرطي ٤٧/٥).
- (١٤٨) انظر: (صحيح البخاري ٣٥/٩، ٣٦، ٣٧، ومسند أحمد بن حنبل ٣٩٠/٦. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٦/٧. وفتح الباري ٣٤٥/١٢، ٣٤٩، ٣٤٩، وإرواء الغليل ٣٧٦/٥).
- (١٤٩) انظر: (صحيح البخاري ١٣/٨، ٣٩، ١٢٥ . وصحيح مسلم، حديث ٧٤، ٧٥، ٧٦، ٧٧ من كتاب الإيمان وسنن الترمذي ١٩٦٧، ٢٥٠٠ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٠/١، ٢١٧/٢، ٢٢٧، ٢٦٩، ٢٦١، ٣٢٩، ٣٦٤، ٣٦٣، ٢٦٧، ٢٥٩، ١٩، ١٩، ٢٤/٢، ٢٦١، ٢١٤، ٢٩٢، ٢١٤، ٣٤٨، ٣٤٩. وسنن الدارمي ٢/٨٩ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٥/٦٤، ١٦٤/٨. والمجم الكبير، للطبراني ٢٤/١٤، ٢٤٢ . ومجم الزوائد ٢/٨، ٢٧، ١٣٨/٨، ١٧٧، ٢٧٢.

سورة النساء الآية (٣٧) ..... المعطم العامي العام العام المعام المعام

وقد كان قومٌ منهم الليثُ بن سعد يرى أنَّ الضيافة حق.

وقول رسول الله ﷺ : « فليكْرم ضيفَه » ، دليل على أنها كرامة ، وليست بحق ، وبذلك يفسر أنَّ الإحسان هاهنا مستحب وإن كان ابن السبيل الفقير فقد تقدّم بيانه . المسألة العاشرة : ﴿ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾ :

029

أمر اللهُ تعال بالرِّفْق بهم والإحسان إليهم.

وفي الصحيح عن النبيّ ﷺ أنه قال: « إخوانُكم خَوَلكم، ملَّككم الله رِقابَهم، فأطْعموهم مما تأكلون، واكْسُوهم مما تلبسون، ولا تكلّفوهم من العمل ما لا يطيقون، فإنْ كلفتموهم فأعينوهم» <sup>(١٥٠)</sup>.

وقال أبو مسعود: كنت أضرِبُ غلاماً لي فسمعتُ صوتاً من خَلْفي: اعلم أبا مسعود ــ مرّتين، فالتفتّ فإذا رسولُ الله ﷺ ، فألقيت السوطَ، فقال: «واللهِ للهُ اقْدَرُ عليك منكَ على هذا » <sup>(١٥١)</sup>.

### الآية التاسعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ بِالْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَأَعْتَدْنا لِلْكافِرِينَ عَذَاباً مُهِيناً﴾ [ الآية: ٣٧ ].

فيها ثلاث مسائل:

- ومسند الحميدي ٥٧٥. ومسند أبي عوانة ٢٤/١١. وفتح الباري ٤٤٥/١٠ ٤٢٥، ٥٣٢، ٥٣٢، ٥٣٢، ٥٣٢، ٢٤٥/١٠
- (١٥٠) أنظر: (صحيح البخاري ١٤/١. وصحيح مسلم، الحديث ٤٠ من كتاب الإيمان. وسنن أبي داود ٥٨، ٥١. وسنن ابن ماجه ٣٦٩٠. ومسند أحمد بن حنبل ١٥٨/٥، ١٦١. ومشكاة المصابيح ٣٣٤٥. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٣٥٦/٤. وتلخيص الحبير ١٣/٤، ١٣/٦ وفتح الباري ٨٤/١).
- ( ١٥١ ) انظر : (صحيح مسلم، الباب ٨، حديث ٣٦ من كتاب الإيمان. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٠/٨. وشرح السنة، للبغوي ٣٤٨/٩. والأسماء والصفات، للبيهقي ٣٠٩. والدر المنثور ٢/١٦٠. ومسند أحد بن حنبل ٢٠/٤ ، ٢٧٣/٥ ، ٢٧٤ ومصنف عبد الرزاق ١٧٩٣٣ ، ١٧٩٥٩).

المسألة الأولى:

00.

رُوِي عن ابن عباس أنَّ جماعةً من اليهود كانوا يأتون أصحابَ رسول الله ﷺ يزَهِّدُونَهم في نفقةِ أموالهم في الدين، ويخوِّفونهم الفقر، ويقولون لهم: لا تَدْرُون ما يكون؛ فأنزل اللهُ تعالى فيهم: ﴿الذين يبخلُون ويأمرون الناسَ بالبخل..﴾ الآية كلها <sup>(١٥٢)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة النساء الآية (٣٨) FOR OUR ANIC THOUGHT

وقد قدَّمْنا في سورة آل عمران بيانَ البخل<sup>(١٥٣)</sup>، قال جماعة من العلماء : المعنى أنهم بخلوا بأموالهم، وأمرُوا غَيْرَهم بالبخل. وقيل : بخلوا بعلم النبي يُبَلَيْنَ في التوراة، وتَوَاصَوْا مع أحبارِهم بكَتْمِه، فذلك قوله تعالى : ﴿ وَيَكْتُمُونَ مَا آتَاهم اللهُ مِنْ فَضْلُه ﴾، وهي

المسألة الثانية:

وقيل \_ وهي:

المسألة الثالثة:

يكتمون الغِنى ويتفاقَرُون للناس، ليس عندنا وعندهم، ليس معنا ومعهم، وذلك حرام.

وقد قال الله تعالى: ﴿ **وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ﴾ .** وإن الله تعالى إذا أَنْعَمَ على عَبْدٍ نعمةً أحبَّ أنْ يرى أثرَ نعمته عليه .

## الآية الموفية ثلاثين

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ رِئَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ ، وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِيناً فَسَاءَ قَرِيناً ﴾ [ الآية: ٣٨ ].

قيل هم اليهود ، وقيل هم المنافقون ، وقد تقدم شَرْحُه في سورة البقرة ، وبيانُها من

(١٥٢) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ٨٧). (١٥٣) انظر: المسألة الثانية من الآية الرابعة والعشرين من سورة آل عمران. تمام ما قبلها، لأنّ الذي يُنْفِق مالَه رئاء الناس شرٌّ من الذي يبخلُ بالواجب عليه، ونفقةُ الرياء تدخلُ في الأحكام من جهة أنّ ذلك لا يجزى.

NCE GHAZI TRUST

001

### الآية الحادية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يٰأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْرَبُوا الصَّلاَةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلاَ جُنُباً إلاَّ عَابِرِي سَبِيل حَتَّى تَغْتَسِلُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ إِنَّ اللهَ كانَ عَفُواً غَفُوراً ﴾ [الآية: 27].

فيها ثمان وثلاثون مسألة :

### المسألة الأولى:

سورة النساء الآية (٤٣)

خطابُ الله سبحانه وتعالى بالصلاة وإقامتها عامٍّ في المسلم والكافر حسبا بيناه في أصول الفقه؛ وإنما خصَّ اللهُ سبحانه وتعالى هاهنا المؤمنين بالخطاب لأنهم كانوا يقيمون الصلاةَ وقد أخذوا من الخمر، وتلفَتْ عليهم أذهانُهم؛ فخُصَّوا بهذا الخطاب؛ إذ كان الكفّار لا يفعلونها صُحاةً ولا سُكارى. **المسألة الثانية: في سبب نزولها:** 

روى عبدالرحمن بن مهدي ، عن سفيان ، عن عطاء بن السائب ، عن أبي عبدالرحمن السلمي ، عن عمرو – أنه صلَّى بعبد الرحمن بن عوف ورجل آخر فقرأ : ﴿قُلْ لِمَا يَها الكافرون ﴾ ، فخلط فيها ، وكانوا يشربون من الخمر ؛ فنزلت : ﴿لا تَقْرَبُوا الصلاةَ وأنتم سُكارَى ﴾ <sup>(١٥١)</sup> .

وقال عمروبن العاص : صَنَع لنا عبدُالرحمن بن عوف طعاماً ، فدعانا وسقانا من الخمر ، فأخذت الْخَمْرُ منّا ، وحضرت الصلاةُ ، فقدَّموني فقرأت : قُل يأيها الكافرون ، لا أعبُد ما تَعْبُدون ، ونحن نعبد ما تعبدون . قال : فأنزل اللهُ تعالى : ﴿ **يُأيها الذين آمنوا لا تَقْرَبُوا الصلاةَ وأنتم سُكارى . . . ﴾** الآية . خرَّجه الترمذي وصَحَحه <sup>(١٥٥)</sup> .

(١٥٤) انظر : (تفسير ابن كثير ١/٠٠٠ . وأسباب النزول، للنيسابوري ٨٧).

(١٥٥) انظر: (تفسير القرطبي ٥/٢٠٠).

( 12 THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 المساء الآية ( 12 ) FOR QURANIC THOUGHT

وقد رُويت هذه القصة بأبْيَن من هذا ، لكنَّا لا نفتقر إليها هاهنا ، وهذا حديث صحيح من رواية العَدْل عن العَدْل.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لاَ تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ ﴾:

سمِعْتُ الشيخ الإمام فخر الإسلام أبا بكر محمد بن أحمد الشاشي <sup>(١٥٦)</sup> وهو ينتصِرُ لمذهب أبي حنيفة ومالك في مجلس النظَر ؛ قال: يُقال في اللغة العربية: لا تقرَبْ كذا \_ بفتح الراء ؛ أي لا تلبَس بالفعل، وإذا كان بضم الراء كان معناه لا تَدْنُ من الموضع، وهذا الذي قاله صحيحٌ مسموع.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ الصَّلاَةَ ﴾ :

001

وهي في نفسها معلومةُ اللفظِ مفهومة المعنى، لكن اختلفوا فيها قديماً وحديثاً في المرادِ بها هاهنا على قولين:

أحدهما : أنَّ المرادَ بها النهي عن قُرْبان الصلاةِ نفسها ؛ قاله عليٌّ ، وابنُ عباس، وسعيد بن جُبير ، والحسن ، ومالك ، وجماعة .

الثاني: أنَّ المرادَ بذلك موضع الصلاة وهو المسجد؛ قاله ابنُ عباس، في قوله الثاني، وعبدالله بن مسعود، وعطاء بن أبي رباح، وعمرو بن دينار، وعِكْرِمة وغيرِهم.

سمعْتُ فخر الإسلام يقول في الدرس: المرادُ بذلك لا تقربُوا مواضعَ الصلاة، وحَذْفُ المضاف وإقامتُه مقام المضاف إليه أكثر في اللغة من رَمْل يَبْرين – وهي فلسطين – في الأرض، ويكون فيه تنبيه على المنع من قُرْبانِ الصلاة نَفْسِها؛ لأنه إذا نُهِي عن دخول موضعها كرامةً فهي بالمنع أولى.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتُمْ سُكَارَى ﴾ :

السكْرُ : عبارةٌ عن [ حَبْس العقل عن ] التصرُّف على القانون الذي خُلِق عليه في الأصل من النظام والاستقامة ، ومنه قوله تعالى : ﴿ إِنما سُكِّرَتْ أَبِصَارُنا ﴾ [ الحجر :

> (١٥٦) أبو بكر : محمد بن أحمد الشاشي، سبقت ترجمته. (١٥٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة النساء الآية (٤٣) HAZI TRUST NIC THOUGHT

١٥ ]؛ أي حُبِسَتْ عن تصرُّفها المعتاد لها ، ومنه سَكْر الأنهار ؛ وهو محبس مائها ، فكلُّ ما حبّس العقلَ عن التصرف فهو سكر ، وقد يكونُ من الخمر ، وقد يكون من النوم ، وقد يكون من الفرح والجزع.

004

وقد اتفق العلماءُ عن بَكْرَةِ أبيهم على أنَّ المرادَ بهذا السكرِ سكرُ الخمر ، وأنَّ ذلك إبَّان كانت الخمرُ حلالاً ، خلا الضحاك فإنه قال: معناه سكارى من النوم ، فإن كان أراد أنَّ النهى عن سكر الخمر نهيٌّ عن سكر النوم فقد أصاب، ولا معنى له سواه؛ ويكون من باب لا يقضي القاضي وهو غَضْبان: دلَّ على أنه منهيٌّ عن كل قضاءٍ في حال شُغْل البال بنوم أو جوع أو حقن أو حزق، فلا يَفْهم معه كلامَ الخصوم، كما لا يعلم ما يقرأ ، ولا يَعْقِل في الصلاة إذا دافعه الأخْبثان ، أو كان بحضرة طعام ، كما رواهُ مسلم، ولذلك قال: ﴿ حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ ﴾ ، وهي:

المسألة السادسة: العلة في النهي:

فبينَّ العلَّةَ في النهي، فحيثها وُجدت، بأي سبب وُجدت، يترتَّبُ عليها الحكم، وقد أغنى هذا اللفظ عن عِلْم سبب الآية ، لأنه مستقلٌّ بنفسه .

وقد قال النبيُّ عَظِّيتُهِ في الصحيح: «لا يُصَلِّي أحدُكُم وهو نائم؛ لعله يذهبُ يستغفر ، فيسبّ نَفْسه » <sup>(١٥٨)</sup> ، فهذا أيضاً مستقل بنفسه ، والحقُّ يعضد بعضه بعضاً .

فإنْ قيل، وهي:

المسألة السابعة:

وكيف يصحُّ تقدير هذا النفي؟ أتقولون: إنَّ المرادَ به السكر؟ قال النبي ﷺ في الصحيح: « لا يصلِّي أحدُكم وهو نائم، لعله يذهبُ يستغفرُ فيسبّ نفسه » ؛ فهذا أيضاً الذي لا يُعْقَل معه معنى ، وكيف يتوجَّه على هذا خطاب؟

(١٥٨) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٥٣ من الوضوء. وصحيح مسلم، حديث ٢٢٢ مسافرين. وسنن أبي داود، الباب ١٨ من التطوع. وسنن الترمذي، الباب ١٤٦ من المواقيت. وسنن ابن ماجه، الباب ١٨٤ إقامة. ومستد أحمد بن حنبل ٥٦/٦ ، ٢٠٢ ، ٢٠٥ ، ٢٥٩ . وسنن الدارمي، الباب ١٠٧ من الصلاة).

فإن قلْتُم: نهى عن التعرض للسكر إذا كان عليهم فَرْضُ الصلاة. قيل لكم: إنَّ السكر إذا نافَى ابتداء الخطابِ نافى استدامته.

D Litziisi

وإنْ قلتم: إنَّ المرادَ به المُنْتَشِي الذي ليس بسكران نُهي أن يصيِّر نفسه سكران والله تعالى يقول: **﴿لا تَقْرَبُوا الصلاةَ وأَنْتُم سُكَارى﴾؛** أي: في حال سُكْرِكم؛ ولما كان الاضطرابُ في الآية هكذا قال الشافعي: المرادُ به موضع الصلاة. هذا نصُّ كلام بَعْض مَنْ يدَّعى له التحقيق من أئمة الشافعية، وهذه مِنْهُ غَفْلةٌ؛ فإنَّ كلَّ ما لزمه في تقدير الصلاة من توجيه الخطاب يلزمه في تقدير موضع الصلاة.

سورة النساء الآية (٤٣)

والذي يُعتقد أنه يصحُّ أن يكونَ خطاباً للصاحي، يقال له: لا تشرب الخمر بحال؛ فإنَّ ذلك يؤدِّي الى أنْ تصلّي وأنتَ لا تعلم فتخلط كما فعل مَن تقدم ذكْرُه، وهذه إشارةٌ إلى التحريم، فلم يَقْنَعْ بها عُمَر.

والنهْيُ عن التعرض للمحرمات معقول؛ وهذا الخطابُ يتوجّه عليه وهو صاحٍ ، فإذا شرب وعصى وسَكر توجَّه عليه اللومُ والعقاب، ويصحُّ أن يخاطب المنتشي وهو يعقل النهي، لكن استمرارَ الأفعال والكلام وانتظامه ربما يفوتُه؛ فقيل له: لا تفعَلْ وأنتَ منتش أمراً لا تقدرُ على نظامِه كلّه، وحاشا للهِ أن يكونَ الشافعيُّ يأخذُ بهذا من كلام هذا الرجل، وإنما ينسج الشافعيُّ على مِنْوالِ الصحابة، وما في الآية احتمال يأتي بيانُه بعد هذا إن شاء الله تعالى، وهو الإسكار .

> فإن قيل، وهي ا**لمسألة الثامنة:**

005

فقد نرى الإنسانَ يُصلِّي ولا يُحْسِنُ صلاتَه لشغل باله، فلا يشعر بالقراءة حتى تكْمُل، ولا بالركوع ولا بالسجود حتى لا يعلم ما كان عددُه، حتى رُوِي عن عمر أنه قال: « إني لأجهِّزُ جَيْشي وأنا في الصلاة».

قلنا : إنما أَخِذَ على العبد الاستشعار وإحضار النيَّة في حال التكبير ، فإنْ ذهل بعد ذلك فقد سُومح فيه ما لم يكثر ؛ لتعذَّر الاحتراز منه ، وأنه لا يمكن تكليفُ العباد به ؛ وليس حالُ عمر من هذا ، فإنَّ ذلك نظرٌ في عبادةٍ لعبادةٍ مثلها أو أعظم في بعض الأحوال منها ، ومع هذا فإنما يكون ذلك لحظةً مع الغلبة ثم يصحو إلى نفسه ، بخلاف

سورة النساء الآية (٤٣) ..

السكران والنائم والغاضب ومُدافع الأخبثين، فإنه لا يمكنه إحضارُ ذِهْنِه لغلبة الحال عليه.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

000

المسألة التاسعة؛ قوله تعالى: ﴿ وَلاَ جُنُباً إِلاَّ عابري سَبِيلٍ ﴾ :

0 13333

الجنب في اللغة: البعيد، بَعُد بخروج الماءِ الدافق عن حال الصلاة، وقد كان عندهم الْجُنُب معروفاً، وهو الذي غشى النساء، والحديثُ عندَهم معروفاً. وهو ما خرج من السَّبِيلَيْن على الوجه المعتاد، ثم أثبتت الشريعة بعد ذلك زياداته وتفضيلَه، وهو إيلاج في قُبلَ أو دُبُر بشَرْط مغيب الحشَفةِ دون إنزال ، أو إنزال الماء دون مغيب الْحَشفة، أو مجموعها على حسب ما بيناً في كتب الحديث والمسائل، فلينظر هناك.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ عَابِرِي سَبِيلٍ ﴾:

أما من قال: إنَّ المرادَ بقوله: ﴿لا تَقْرَبُوا الصَّلَاةَ﴾ لا تقرَبوا مواضع الصلاة، فتقديرُ الآية عندهم: لا تقربوا المساجدَ وأنتم سُكارى حتى تعلموا ما تقولون، ولا تقربوها جنُباً حتى تغتسلوا، إلاَّ عابِرِي سَبيل؛ أي مجتازين غَيْرَ لابِثين؛ فجوَّزوا العبورَ في المسجد من غير لُبْثٍ فيه.

وأما مَن قال: إنّ المرادَ بذلك نفس الصلاة فإن تقدير الآية: لا تصلُّوا وأنتم سكارى حتى تعلموا ما تقولون، ولا جنُباً إلاّ عابِري سبيل حتى تغتسلوا لها، أو تكونوا مسافرين، فتيمَّموا وتصلّوا وأنتم جنُب حتى تغتسلوا إذا وجدتم الماء.

ورجَّح أهلُ القول الأول مذهبَهم بما رُوِي عن جابر بن عبدالله وابن مسعود أنه كان أحدُنا عِرُّ بالمسجد وهو جنُب مُجْتازاً .

ورجّح الآخرون بما روى أَفْلَت بن خليفة، عن جَسْرة بنت دجاجة، عن عائشة أنّ النبيَّ ﷺ أمر برَدٍّ الأبواب الشارعة إلى المسجد، وقال: « لا أُحِلُّ المسجدَ لحائض ولا جنُب ». خَرّجه أبو داود وغيره <sup>(١٥٩)</sup>.

(١٥٩) انظر: (تلخيص الحبير ١٣٩/١. وإرواء الغليل ١٦٢/١، ٢١٠. والتاريخ الكبير، للبخاري ٦٧/٢). وفقية الارتي في الفكر العالي المعادرة النساء الآية (٤٣) المعادرة النساء الآية (٤٣) For our anic thought (٤٣)

والمسألة تفتقرُ إلى تفصيل تنقيح، وقد أحكمناها في مسائل الخلاف بما نشير إليه هاهنا فنقول:

لا إشكالَ في أن الآيةَ محتملة، ولذلك اختلف فيها الصحابةُ؛ فإن أردنا أن نعلَم المرادَ منها رجَّحْنا احتمالاتِها حتى نرى الفَضْل لمن هو فيها؛ فأما أصحابُ الشافعي فظهر لهم أنَّ العبورَ لا يمكن في نفس الصلاة فلا بدَّ من تأويل؛ وأحسنُه حذْفُ المضاف وهو الموضع، وإقامة المضافِ إليه مقامه، وهو الصلاة؛ وذلك كثير في اللغة، ولا يحتاج بعد ذلك إلى حذْفٍ كثير وتأويلٍ طويل في قوله تعالى: **﴿ولا جُنُباً إلاَّ** عابِرِي سَبِيلَ﴾.

قالوا : وأيضاً فإنَّ ما تأوَّلْتُم في قوله : ﴿**إلاَّ عابِرِي سَبِيل**﴾ يُفْهم من الآية التي بعدها في قوله : ﴿ **فتيمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً ﴾ .** 

وأما علماؤنا فقالوا: إنَّ أوَّل ما يحفظ سببُ الآية التي نزلت عليه في الصحيح، وتحفظ فاتحتها فتحمل على ظاهرها، حتى نرى ما يردُّنا عنها ويحفظ لغتها، فإنه تعالى قال: لا تَقْرَبوها ـ بفتح الراء، وذلك يكون في الفِعْل لا في المكان، فكيف يُضْمَر المكان ويوصل بغير فِعْلِه؟ هذا محال.

وتقدير الآية أنه قال سبحانه: لا تُصَلُّوا سكارى ولا جُنُباً إلاَّ عابِرِي سبيل.

فإنْ قيل: كيف يكونُ العبورُ في نفس الصلاة ؟

قلنا : بأنْ يكونَ مسافراً ، فلم يجد ماءً فيصلِّي حينئذ بالتيمم جُنُباً ، لأنَّ التيمم لا يرفع حَدَثَ الجنابة .

فإن قيل: لا يسمَّى المسافِرُ عابرَ سبيل.

قلنا : لا نسلّم، بل يُقال له عابِر سَبِيل حقيقة واسماً ، والدنيا كلُّها سبيل تُعْبر . وفي الآثار : « الدنيا قَنْطرةٌ فاعبروها ولا تعْمُروها » <sup>(١٦٠)</sup> .

وقد اتفقوا معنا على أنَّ التيمم لا يرْفَعُ الجنابةَ.

(١٦٠) انظر: ( إتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٨٢/٨، ٤١٣/٥).

وأما قولهم: إنَّ ما قلتم يفتقر إلى الإضمار الكثير . قلنا : إنما يفتقر اليه في تفهيم مَنْ لا يفهم مثلك ، وأما مع مَن يفهم فالحالُ تُعْرِبُ عن نفسها كما أعربت الصحابة .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

DDV.

وأما قولهم: إنّ هذا يفهم من الآية التي بعدها في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ كُنْتُم مَرْضَى أوْ على سفَرٍ، أو جاء أحدٌ منكم من الغائط، أو لامَسْتُمُ النساءَ فلم تجدُوا ماءً فتيمَّمُوا صَعيداً طَيّباً ﴾ . فليس يُفْهَم من هذا إلاّ جواز التيمَّم عند عدم الماء؛ فأما أن يكونَ التيمم لا يرفع الحدَث مع إباحةِ الصلاة فليس يُفهم إلاّ مِنْ هذا الموضع قبله؛ وهي فائدة حسنةٌ جداً.

#### المسألة الحادية عشرة:

سورة النساء الآية (٤٣) .....

ثبت عن عطاء بن يسار أنه قال: «كان رجالٌ من أصحاب النبي ﷺ تُصيبهم الجنابةُ فيتوضأون، ويأتُون المسجدَ فيتحدثون فيه <sup>«(١٦١)</sup>، وربما اغترَّ بهذا جاهل فظنَّ أنّ اللبْثَ للجنب في المسجد جائز. وهذا لا حجَّة فيه؛ فإنَّ كل موضع وُضع للعبادة وأكرم عن النجاسة الظاهرة كيف يدْخُله مَنْ لا يُرْضَى لتلك العبادة، ولا يصحُّ له أنْ يتلبَّس بها؟

فإن قيل: يبطل بالحديث، فإنه لا يحلُّ فِعْلُ الصلاة ويدخل المسجد.

قلنا : ذلك يكْثُر وقوعُه فيشقُّ الوضوء له ، والشريعةُ لا حرَجَ فيها ، بخلاف الغُسْل ، فإنه لا مشقةَ في أن يُمْنع من المسجد حتى يغتسل ، لأنها تقع نادراً بالإضافة إلى حدَثِ الوضوء .

فإن قيل: هذا قياس؟

قلنا: نعم؛ هو قياس؛ ونحن إنما نتكلَّمُ مع أصحابٍ محمد الذين يرَوْنَه دليلاً؛ فإن وجدْنا مبتدِعاً ينكره أخذنا معه غيرَ هذا المسلك كما قد رأيتمونا مراراً نَفْعله

(۱٦۱) انظر: (تفسير ابن كثير ٥٠٢/١).

فنَخصمهم ونَبْهتهم؛ وقد روي عن النبيّ ﷺ أنه لم يكن أذِنَ لأحد أن يمرَّ فيه ولا يجلس فيه إلا عليّ بن أبي طالب<sup>(١٦٢)</sup> .

HE BRINCE GHAZI TRUST ورة النساء الآية (٤٣) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ :

وهو لفظٌ معلوم عند العرب يعبِّرُون به عن إمرار الماء على المغسول باليد حتى يزولَ عنه ما كان مَنَعَ منه؛ عبادةً أو عادة.

وظن أصحابُ الشافعي أنَّ الغُسْلَ عبارة عن صَبِّ الماء خاصة لا سيما وقد فرّقت العرَبُ بين الغسل بالماء والغَمْس فيه.

وفي الحديث الصحيح أن النبيّ عَلَيْتُهُ أُتِي بصبي لم يأكُل الطعام فبال على ثوبه فأُتْبَعه بماء ولم يغسله <sup>(١٦٢)</sup> . وهذا نص .

المسألة الثالثة عشرة:

001

لما قال: ﴿ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ اقتضى هذا عمومَ إمرارِ الماء على البَدَن كلَّه باتفاق؛ وهذا لا يتأتَّى إلاَّ بالدَّلْكِ، وأعجَبُ لأبي الفرج الذي رأى وحكَى عن صاحب المذهب أنَّ الغُسْل دون ذلك يُجْزي؛ وما قاله مالك قط نصّاً ولا تخريجاً، وإنما هي مِن أوْهامه؛ فإن اللفظَ إذا كان غريباً لم يخرج عند مالك أو كان احتياطاً لم يُعْدَل عنه، ولو صببتَ على نفسك الماء كثيراً ما عمَّ حتى تمشي يدك؛ لأنَّ البدنَ بما فيه من دهنية يدفعُ الماء عن نفسه.

المسألة الرابعة عشرة:

إذا عمَّ المرءُ نفسه بالماء أجزأه إجماعاً ، إلاَّ أنَّ الأفضلَ له أن يمتثل فِعْلَ النبي عَطِّيَةٍ . وقد ثبت عنه من طرق في دواوين صحاح على السنةٍ عدول قالوا : روَتْ عائشة :

( ۱٦٢ ) انظر : (تفسير ابن كثير ٥٠١/١). (١٦٣) أنظر: (صحيح البخاري، الباب ٩ وضوء، والباب ١٠ طب، والباب ٢١ أدب. وصحيح مسلم، حديث ١٠١، ١٠٤ طهارة، وحديث ٨٧٨٦ سلام. وسنن أبي داود، الباب ١٣٥، ١٣٦ طهارة. وسنن الترمذي، الباب ١٥٤ من الطهارة. وسنن النسائي، الباب ١٨٨ طهارة ومسند أحمد بن حنبل . ( 172 . 12 . 117 . 107 . 100 . 12. . 174 . 1. 1. . 07 . 17/7 . 12/1

سورة النساء الآية (2m) THE PRINCE GHAZI TRUST

«كان رسولُ الله ﷺ إذا اغتسل مِنَ الجنابة بدأ فغسل يدَيْهِ، ثم يفرغ بيمينه على شهاله فيغسل فَرْجه، ثم يتوضأً وضوءَه للصلاة، ثم يأخذ الماء فيدخل فيه أصابعه وفي أُصول الشَّعْر، حتى إذا رأى أنْ قد أرْوَى بشرته حفن على رأسه ثلاثَ حفنات، ثم أفاض على سائر جسده، ثم غسل رجليه <sup>(١٦٤)</sup>. وفي رواية مَيْمونة: ثم غسل جسَده.

وروى أبـو داود والترمـذي، عن أبي هريرة ــ أنَّ النبيّ ﷺ قال: « تحت كل شَعْرَةٍ جَنابة، فاغسلوا الشَّعْر، وأنْقوا البشرة» <sup>(١٦٥)</sup>. قال أبو داود: لم أُدْخِل في كتابي إلاّ الحديث الصحيح، أو ما يقربُ من الصحيح.

المسألة الخامسة عشرة:

لما قال الله سبحانه: ﴿ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾ وفهم الكلّ منه عمومَ البَدَن بالماء والغسْل بالغ قومٌ منهم أبو حنيفة فقال: إن المضمضة والاستنشاق واجبان في عُسل الجنابة؛ لأنها من جملة الوَجْهِ، وحكمُها حُكْمُ ظاهِر الوَجْهِ بدليل غسلها من النجاسة، كما يغسل الخدّ والجبِين؛ وهي مسألةُ خلافٍ كبيرة، وقد بينًا ما فيها.

واللبابُ منها أنَّ الفمَ والأنفَ باطنان حقيقة وحكماً؛ أمّا الحقيقة فإنك تشاهد بطونها في أصل الخِلْقة؛ وأمّا الْحُكْم فمن وجهين:

أحدهما : أنَّ الصائم إذا بلع ما اجتمع من الريق في فمه فلا يُفْطر ، ولو ابتلعه من يَدِهِ لأفطر .

- (١٦٤) انظر: (صحيح البخاري ٧٣/١، ٧٤، وصحيح مسلم، الباب ٩، حديث ٣٥ من الحيض. وسنن أبي داود، الباب ٩٧ من الطهارة. وسنن النسائي، الباب ١٥، ١٦، ١٧ من الغسل، والباب ١٤٩، ١٥٣ من الطهارة. ومسند أحمد بن حنبل ٣٠٧/١، ٣٣٧/٦، ٣٣٠. ومشكاة المصابيح للتبريزي ٤٣٥. وشرح السنة، للبغوي ١٠/١٢. وسنن الدارقطني ١١٣/١. وإرواء الغليل ١٦/١٦، ١٩٩، ١٧٠).
- (١٦٥) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ١٧٥/١. ومشكاة المصابيح ٤٤٣. وتلخيص الحبير ١٤٢/١. وشرح السنة، للبغوي ١٨/٢. ومصنف عبد الرزاق ١٠٠٢. وإتحاف السادة المتقين ٢/٣٨٠، بقداد ٤٠٨، ٣٨١. وتفسير القرطبي ٢١٠/٥. وحلية الأولياء ٣٨٨/٢. وكشف الخفا ٣٥٣/١. وتاريخ بغداد ٢٠٥/٤).

الثاني: أنها لا يَجبان في غَسْل الميت مع أنه يعمَّ جميعَ البدن، والمسألة هناك مستوفاة، فَمَن أرادها وَجَدَها.

HE PRINCE GHAZI TRUST ورة النساء الآية (٤٣) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة السادسة عشرة:

07.

إن اسْمَ الجنابةِ باق عليه حتى يغتسل؛ لأنه حكم مدّة إلى غاية هي الاغتسال، والْحُكْم المعلَّقُ بالغاية يمتدُّ إلى غايته، وقد تكلمنا عليه في كتب المسائل.

المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى تَغْتَسِلُوا ﴾:

O DEDIS

يقتضي النيةَ، خلافاً لما رواه الوليدُ بن مسلم عن مالك، ولِما ذهب إليه الأوزاعي وأبو حنيفة من أنّ الطهارة لا تفتقر إلى نِيّة؛ ولفظُ « اغتسل » يقتضي اكتساب الفِعْل، ولا يكون مكتسباً له إلا بالقَصْد إليه حقيقة، فمن أخرجه إلى المجاز فعليه البينة.

وقد استوفيناها في كتب الخلاف بالإنصاف والتلخيص؛ أعظمُها أنَّ الوضوء عبادةً اشترطتْ فيها النيةُ كالصلاة.

والدليلُ على أنَّ الوضوء عبادة قوله ﷺ : «الوضوء شَطْرُ الإيمان» <sup>(٢١٦)</sup>. ولا يكون شَطْرُ الشيء إلا من جِنْسه. قال: والوضوء نورٌ على نور، ولا تستنير الجوارحُ بالمباحات، وإنما تستنير بالطاعات والعبادات.

وقال: « إذا توضَّأ العبدُ المؤمنُ خرجت خطاياه...» <sup>(١٦٢)</sup> الحديث، ولا يَنْفِي الأوزار إلا العبادات، والقرآنُ يقتضي وجوبَ النية في الوضوء في آية المائدة على ما سترَوْنه مشروحاً إن شاء الله.

المسألة الثامنة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وإِنْ كُنْتُمْ مَرْضى ﴾ :

المرض عبارة عن خروج البَدَن عن الاعتدال والاعتيادِ إلى الاعوجاج والشذوذ؛ وهو على ضربين: يسير وكثير، وقد يخاف المريضُ من استعماله، وقد يعدم مَنْ يناوِله

(١٦٦) انظر: (سنن الترمذي ٢٥٦٧. وشرح السنة، للبغوي ٢٠٣/١ . والدر المنثور ١١٤/١، ١٨١).

(١٦٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٣، ٣٢ طهارة وسنن الترمذي، الباب ٢ طهارة. وسنن النسائي،

الباب ٨٤، ٨٨، طهارة. وسنن ابن ماجه، الباب ٦ طهارة).

سورة النساء الآية (21) .... HE PRINCE GHAZI TRUST

إياه وهو يعجز عن تناوله، ومطلَق اللفظ يبِيحُ التيمّم لكل مريض إذا خاف من استعماله وتأذّيه بالماء.

071

وروي عن الشافعي أنه قال: يُبَاح التيمم للمريض إذا خاف التلَف؛ ونظر إلى أنَّ زيادةَ المرض غير متحققة، لأنها قد تكونُ وقد لا تكون، ولا يجوز تَرْكُ الفرْض المتيقَّن للخوف المشكوك فيه.

قلنا : ظاهرُ الآية يجوِّز له التيمم؛ فليس لكَ في هذا القول أصلَّ تردُّ إليه كلامك؛ بل قد ناقَضْتَ؛ فإنك قلت : إذا خاف التلفَ من البرد يتيمَّم، فكما يبيح التيمُّمَ خوْفُ التلف كذلك يبيحه له خَوْفُ المرض؛ فإن المرض محذور، كما أنَّ التلف محذور، وكذلك يقول: إذا خاف المريض من البردِ يتيمّم فكيف بزيادة المرض؟

وقد روى جابر بن عبد الله قال: خرجنا في سفرٍ فأصاب رجلاً منا حجرٌ في رأسه فشجَّه ثم احتلم، فقال لأصحابه: هل تجدون لي رخصة في التيمم؟ فقالوا: ما نجدُ لك رخصة وأنت تقدر على الماء؛ فاغتسل، فمات؛ فلما قدمنا على النبي عَيَّلِيَّهُ أُخبر بذلك، فقال: «قَتَلوه، قتلهم الله. ألاَ سألوا إذا لم يعلموا! فإنما شفاء العيِّ السؤال؛ إنما كان يكفيه أن يتيمَّم، أو يعصب على جُرْحه خِرْقة ثم يمسح عليها ويغسل سائر جسده» <sup>(١٦٨)</sup>. خرّجه أبو داود وغيره.

وعجباً للشافعي يقول: لو زاد الماءُ على قيمته حبَّةً لم يلزم شراؤه صيانة للمال؛ ويلزمه التيمم، وهو يخاف على بدنه المرض، وليس لهم عليه كلام يساوي سماعَه. ا**لمسألة التاسعة عشرة: قوله تعالى: ﴿أو عَلَى سَفَرٍ ﴾:** 

رُوِيَ أَنَّ أصحابَ رسول الله ﷺ أصابتهم جراحة ففشَت فيهم، ثم ابتُلوا بالجنابة فشكواً ذلك، فنزلت هذه الآية <sup>(١٦١)</sup>.

وقالت عائشة: كنتُ في مسير مع رسول الله ﷺ حتى إذا كنت بذات الجيش ضلَّ عقدٌ لي ...<sup>(١٧٠)</sup> الحديث إلى آخره. قال: فنزلَتْ آيةُ التيمم، وهي مُعْضلةٌ ما (١٦٨) انظر: (سنن أبي داود ٣٣٦، ٣٣٧. وسنن ابن ماجه ٥٧٢. ومسند أحد بن حنبل ٢٣٠/١. والمعجم الكبير، للطبراني ١٩٤/١١. ومصنف ابن أبي شيبة ١٠١/١. والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٨٨/٨. وشرح السنة، للبغوي ١٢٠/٢٠. والمستدرك ١٩٥١). وجدتُ لدائها من دواءٍ عند أحد، هما آيتان فيهما ذكر التيمم: إحداهما في النساء، والأخرى في المائدة، فلا نعلم أية آية عنّت عائشة.

٥٦٢

THE PRINC FOR QURA

وآية التيمم المذكورة في حديث عائشة النازلة عند فَقْد العقد كانت في غَزْوَة الْمُرَيْسِيع<sup>(١٧١)</sup> قال خليفة بن خيّاط، سنة ست من الهجرة. وقال غيره: سنةَ خمس، وليس بصحيح.

وحديثها يدلُّ على أن التيمم قبلَ ذلك لـم يكن معلوماً ولا مفعولاً لهم. فالله أعلم كيف كانت حالُ مَنْ عدم الماءَ ، وحانت عليه الصلاة . فإحدى الآيتين مبينة والأخرى زائدة عليها ، وإحداهما سفَرية والأخرى حَضَرية ، ولما كان أمراً لا يتعلق به حُكْمٌ خبأه الله ولم يتيسَّر بيانُه على يدي أحد ، ولقد عجبتُ من البخاري بوَّب في كتاب التفسير في سورة النساء على الآية التي ذكر فيها التيمم ، وأدخل حديث عائشة فقال : وَإِن كُنْتُمْ مَرْضَى أو عَلَى سَفَر . وبوَّب في سورة المائدة فقال : باب « فلم تجدُوا ماء » ، وأدخل حديث عائشة بعينه ، وإنما أراد أن يدل على أن الآيتين تحتملُ كلُّ واحدة منها قصةَ عائشة ، وأراد فائدةً أشار إليها هي أنَّ قوله : ﴿ يُأْيَها الذين آمنوا لا تَقْرَبُوا الصلاةَ وأنم سكارى حتى تَعْلَمُوا ما تقولون ولا جُنُبًا إلا عابري سبيل حتى تَعْتَسَلُوا ﴾ إلى هذا الحد نزل في قصة عليّ ، وأنَّ ما وراءها قصة أخرى وحُكْمٌ أُخر لم يتعلق بها شيء منه ، فلما نزلت في وقت آخر قُرنت بها .

والذي يقتضيه هذا الظاهرُ عندي أنَّ آية الوضوء يُذْكَرُ التيممُ فيها في المائدة، وهـي النازلةُ في قصةِ عائشة، وكان الوضوء مفعولاً غير متلوًّ، فكمل ذكره وعقب بذكر بدله واستوفيت النواقض فيه، ثم أعيدت من قوله: **﴿وإن كنتمُ مرضى...﴾** إلى آخر الآية في سورة النساء مركبة على قوله تعالى: **﴿ ولا جنُباً إلا عابرِي سبيل حق تغتسلوا ﴾**، حتى تكملَ تلك الآية في سورة النساء جاء بأعيان مسائلها كمالَ هذه، ويتكرَّرُ البيانُ، وليس لها نظيرٌ في القرآن. والذي يدلُّ على أنَّ آيةَ عائشة هي آية المائدة أنَّ المفسرين بالمدينة اتفقوا على أنَّ المراد بقوله تعالى: **﴿ إذا قمتُمْ إلى الصَّلَاةِ ﴾** يعني من النوم، وكان ذلك في قصة عائشة؛ والله أعلم.

( ١٧١ ) المريسيع: بئر لخزاعة، وإليه تضاف غزوة بني المصطلق.

سورة النساء الآية (٤٣) .....

المسألة الموفية عشرين \_ قوله تعالى: ﴿ أَو عَلَى سَفَرٍ ﴾ ها هنا خلاف قوله: ﴿ أو على سَفَرَ ﴾ [ البقرة: ١٨٤ ، ١٨٥ ]في الصيام؛ لأنَّ السفر هناك شرطٌ في الإفطار ، فاعتبرناه وتكلَّمنا عليه، وحدَّدناه، فأما ها هنا فإنَّ التيمم في حالة الحَضَر جائز ، وإنما نصَّ اللهُ سبحانه على السفر ، لأنه الغالب من عدم الماء؛ فأما عدَمُ الماء في الحضَر فنادر ؛ فإنْ وقع فالتيمم جائز عند علمائنا والشافعية.

HAZITRU

078

وفي المدوّنة <sup>(١٧٢)</sup> : يعيد إذا وجد الماء ، وإنما ذلك حيث وقع اتهامّ له بالتقصير كما استقصر فيما إذا نسي الماء في رَحْله وتيمَّم ، والناسُ لا خطاب عليهم إجماعاً .

وقال أبو حنيفة: يتيمم في الحضَر إلا مريض أو محبوس، يقال له، أو طليق طلب الماء فلم يجده حتى خاف خروجَ الوقت فإنه يتيمم؛ لأنَّ معنى المرض والحَبْس عنده هو عدمُ المقدرة، على ما يأتي بيانُه شريفاً بديعاً إن شاء الله تعالى.

وفي الصحيح أنَّ النبيَّ عَظِيمً سلَّم عليه رجلٌ فلم يردَّ عليه السلام حتى تيمَّم في الحائط. وهذا نصٌّ في التيمم في الحضر .

المسألة الحادية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ أَو جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ ﴾ :

وهو المطمئنَّ من الأرض، كانوا إذا أرادوا قضاء الحاجة أتَوْه رغبةً في التستُّر، فكني به عما يخرج من السَّبِيلين، وشرط الوضوء به شرعاً؛ وكأن معنى ذلك : أو كنتم محدثين حَدَثاً معتاداً، ضرب لهم به المثل، وصار تقدير الآية : وإلا إذا كنتم جنُباً أو محدثينَ حتى تغتسلوا ؛ ولكل شيء بيان صفة غسله، ولذلك قال علماؤنا : إنَّ الخارج إذا كان على غير المعتاد لم يتعلَّق به نَقْضُ الوضوء وصار داء، والدليلُ عليه سقوطُ اعتبار دم المستحاضة لأجل أنه دمُ عِلَّة، وقد مهدنا ذلك بتفصيله في كتب المسائل. المسألة الثانية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ ﴾:

فيها خلافٌ كثير، وأقوالٌ متعددة للعلماء، ومتعلقات مختلفات، وهي من مسائل الخلاف الطيولية؛ وقد استوفينا ما فيه بطرقه البديعة، وخذوا الآن معنى قرآنياً بديعاً؛ وذلك أنَّا نقول:

(١٧٢) مدونة الإمام مالك.

حقيقةُ اللمس إلصاقُ الجارحة بالشيء ، وهو عرف في اليد ؛ لأنها آلتُه الغالبة ؛ وقد يستعمل كناية عن الجماع.

HE PRINCE GHAZI TRUST والنساء الآية (٤٣) FOR QURANIC THOUGHT

وقد قالت طائفة : اللَّمْسُ هنا الجهاع.

0 13533187

٥٦٤

وقالت أخرى: هو اللَّمْسُ المطلق لغة أو شرعاً؛ فأما اللغة فقد قال المبرد: لمستم: وطئتم، ولامستم: قبّلتم؛ لأنها لا تكون إلا من اثنين، والذي يكون بقَصْدٍ وفعل من المرأة هو التقبيل، فأما الوطء فلا عمّل لها فيه.

قال أبو عمرو : الملامسة الجماع ، واللمس لسائر الجسد ، وهذا كلُّه استقراء لا نَقْل فيه عن العرب .

وحقيقة النَّقْلِ أنه كله سواء؛ **﴿وإن لمستمَ ﴾** محتملٌ للمعنيين جميعاً، كقوله: لامستم، ولذلك لا يشترط لفِعْل الرجل شيء من المرأة.

وقد قال ابن عباس: أنَّ الله تعالى حَبِّيٌّ كريم يعفَّ: كنى باللمس عن الجماع.

وقال ابن عُمَر : قُبْلة الرجل امرأته وجسّها بيده من الملامسة، وكذلك قال ابن مسعود، وهو كوفي، فما بالُ أبي حنيفة خالفه؟ ولو كان معنى القراءتين مختلفين لجعلنا لكلِّ قراءةٍ حُكْمَها، وجعلناهما بمنزلة الآيتين، ولم يتناقض ذلك ولا تعارض؛ وهذا تمهيد المسألة.

ويكمله ويؤكده ويوضحه أنَّ قولَه: « **﴿ولا جُنُباً ﴾** أفاد الجماع، وأن قوله تعالى: **﴿أَوْ جاءَ أَحَدٌ منكم مِنَ الغائِط ﴾** أفاد الحدَث، وأنَّ قوله: **﴿أو لامَسْتُم ﴾** أفـاد اللمس والقُبَل؛ فصارت ثلاث جمل لثلاثة أحكام، وهذا غايةٌ في العلم والإعلام، ولو كان المرادُ باللمس الجماع لكان تكراراً، وكلامُ الحكم يتنزَّه عنه، والله أعلم.

فإن قيل: ذكر اللهُ سبحانه الجنابةَ ولم يذكُرْ سبَبها، فلما ذكر سبب الْحَدَث ـ وهو المجيء من الغائط ـ ذكَرَ سببَ الجنابة، وهو الملامسةُ للجماع؛ ليفيدَ أيضاً بيانَ حُكْم الحدَثِ والجنابةِ عند عدم الماء، كما أفاد بيانَ حُكْمها عند وجود الماء.

قلنا : لا يمنعُ حَمْل اللفظِ على الجماع واللمس، ويفيد الْحُكْمَيْن، وقد حقَّقْنا ذلك في أصول الفقه.

سورة النساء الآية (٤٣) ......

## المسألة الثالثة والعشرون:

راعَى مالك في اللمس القَصْد، وجعله الشافعي ناقضاً للطهارة بصورته كسائر النواقض، وهو الأصل؛ والذي يدَّعي انضمامَ القَصْد إلى اللمس في اعتبار الْحُكْم هو الذي يَلْزَمُه الدليل؛ فإنَّ الله تعالى أنزل اللمس الْمُفْضِي إلى خروج الْمَذْي منزلَة التقاء الختانَيْن الْمُفضِي إلى خروج الْمَنِيّ. فأما اللمسُ المطلق فلا معنى له، وذلك مقرَّرٌ في مسائل الخلاف.

المسألة الرابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ النِّسَاء ﴾ :

وهذا عامٌّ في كل امرأة بحلال أو حرام كالجنابة، حتى قال الشافعيُّ: إنه لو لمس صغيرةً ينتقضُ طُهْره في أحد قوليه.

وهذا ضعيف؛ فإنَّ لمسَ الصغيرة كلمس الحائط. واختلف قولُه في ذوات المحارم لأجل أنه لا يعتبر اللذة، وإن أخرج ذوات المحارم عنها فقد انتقض عليه جميعُ مذهبه في ذلك. ونحن اعتبَرْنا اللذة، فحيث وجدت وُجِدَ حُكْمها، وهو وجوبُ الوضوء. **المسألة الخامسة والعشرون:** 

يدخل في حُكْم اللمس الرجالُ والنساء كما دخلوا في قوله: ﴿ **وإنْ كَنتم جُنُباً ﴾** سواء، لأنه لا اعتبارَ عندنا بالاسم، وإنما الاعتبارُ بالمعنى؛ وذلكَ بيِّن.

المسألة السادسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تجدُوا ماءً ﴾ :

لما ذكَرَ اللهُ سبحانه اغتسلوا واطّهروا اقتضى ذلك الماء اقتضاءً قطعيّاً، إذ هو الغاسُول والطَّهُور؛ فلذلك قال: فلم تجدُوا ماءً، فصرّح بالمقتضى، وكان عنده سواء التصريح والاقتضاء؛ وهذا في اللغةِ كثير.

المسألة السابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَجِدُوا ماءً ﴾ :

قال علماؤنا رحمةُ الله عليهم: فائدةُ الوجودِ الاستعمال والانتفاع بالقُدْرة عليهما، فمعنى قوله: فلم تجدوا ماءً، فلم تقدِرُوا؛ ليتضمَّنَ ذلك الوجوة المتقدمة المذكورة فيها، وهي المرَضُ والسفر؛ فإنَّ المريض واجدٌ للماء صورة، ولكنه لَمّا لم يتمكن من



استعهاله لضرورةٍ صار معدوماً حُكْماً؛ فالمعنى الذي يجمع نَشْرَ الكلام: فلم تقدروا على استعهال الماء . وهذا يعمُّ المرضَ والصحةَ إذا خاف من أخْذِ الماء لِصَاً أو سبعاً ، ويجمع الحضر والسفر؛ وهذا هو العلمُ الصريح ، والفِقْه الصحيح ، والأصوب بالتصحيح؛ ألا ترى أنه لو وجده بزائدٍ على قيمته جعله معدوماً حُكْماً ، وقيل له تيمَّمْ.

ويتبيَّن أنَّ المرادَ الوجودُ الحكمي، ليس الوجود الحسّي؛ وعلى هذا قلنا : إنَّ مَنْ وجد الماء في أثناء الصلاة، إنه يتمادى ولا يَقطع الصلاة، خلافاً لأبي حنيفة حيث يقول : يبطل تيمَّمه ؛ لأنَّ الوجود لعينه لا يبطل التيمم، كما لو رأى الماءَ وعليه لصَّّ أو سبع، أو رآه بأكثر من قيمته لم يبطل تيمّمه، وإنما يبطل التيمم بوجود مقرون بالقدرة ؛ وإذا كان في الصلاة فلا قُدْرَة له إلا بعد إبطالها ، ولا تَبْطُل إلاّ بعد اقتران القُدْرَة بالماء ، فلا بُطْلان لها ؛ وهي مسألة دورية ، وقد حققناها في «كتاب التلخيص » فلتنظر فيه ؛ وعلى هذا تنبني مسألة ؛ هي إذا نَسِيَ الماء في رَحْله ، وقد اجتهد في طلبه ، إنه يُجْزِئه .

## المسألة الثامنة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ ماءً ﴾:

قال أبو حنيفة: هذا نَفْيٌ في نكرة، وهو يعم لغة؛ فيكون مفيداً جوازَ الوضوء بالماء المتغيّر وغير المتغير؛ لانْطلاق ِ اسْم ِ الماء عليه.

قلنا : استَنْوقَ الجمل<sup>(١٧٣)</sup> ! الآن يستدلَّ أصحابُ أبي حنيفة باللغات ، ويقولون على ألسنة العرب ، وهم ينبذُونها في أكثر المسائل بالعَرَاء !

واعلموا أنَّ النفي في النكرة يعمُّ كما قلتم، ولكن في الجنس؛ فهو عامٌّ في كل ما كان من سماء أو بئر أو عَيْن أو نَهْرِ أو بحر عَذْب أو مِلْح؛ فأما غيرُ الجنس فهو المتغير، فلا يدخل فيه، كما لم يدخل فيه ماء الباقِلاّء.

(١٧٣) إستنوق الجمل: صار كالناقة في ذلها، وهو مثل يضرب للرجل يكون في حديث أو صفة شيء يخلطه بغيره. ( من هامش هـ). وقد مهَّدْنا ذلك في الكلام على منع الوضوء بالماء المتغيّر بالزعفران في «كتاب التلخيص».

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

077

سورة النساء الآية (٤٣)

ومن هاهنا وهم الشافعي في قوله: إنه إذا وجد من الماء ما لا يكفيه لأعضاء الوضوء كلِّها أنه يستعملُه فيما كفاه ويتيمم لباقيه؛ فخالف مقتضى اللغة وأصول الشريعة.

أما مُقْتضى اللغة فإن الله سبحان قال: ﴿إذا قمتُم إلى الصلاة فاغْسِلُوا وجوهَكم وأيديَكم إلى المرافق وامْسَحُوا برءوسِكُمْ وأرْجُلِكُمْ إلى الكَعْبَيْنِ وإنْ كُنْتُم جُنُباً فاطَّهَرُوا ﴾ [المائدة: ٦]، وأراد في جميع البدن، ثم قال: ﴿فَلَمَ تَجدُوا ماءً فتيمَّمُوا ﴾، فاقتضى ذلك الماء الذي يقومُ له بحق ما تقدَّم الأمْر فيه والتكليف له؛ فإنّ آخر الكلام مرتبطٌ بأوله.

وأما مخالفَتُه للأصول فليس في الشريعة موضع يُجْمع فيه بين الأصْل والبَدَل، وقد مهَّدْنا ذلك في مسائل الخلاف، وبهذا تعلَّق الأئمةُ في الوضوء بماء البحر، وهي: **المسألة التاسعة والعشرون:** 

قال ابنُ عمر رضي الله عنه: إنه لا يجوزُ الوضوء به، لأنه ماءُ النار أو لأنه طِين جهنم، وكأنهم يشيرون إلى أنه ماء عَذابٍ فلا يكون ماءَ قُرْبة.

وقد منع النبيُّ ﷺ حين نزلوا بديار ثمود ألاَّ يشرب ولا يتوضأ من آبارهم إلاَّ من بئر الناقة، وأوقفهم عليه؛ وهي إحدى معجزاته ﷺ .

قلنا : قد قال النبيُّ عَلَيْتُهُمْ في ماء البحر : « هو الطَّهُور ماؤه الحِلّ ميتَّتُه » <sup>(١٧٤)</sup> .

(١٧٤) انظر: (سنن الترمذي ٦٩ . وسنن أبي داود ٨٣ . وسنن النسائي ١/٥٠، ١٧٦ . وسنن ابن ماجه ٢٨٦، ٣٨٦، ٩٨٦ . ومسند أحد بن حنبل ٢٣٧/٢، ٢٦١، ٣٧٣/٣، ٥/٣٦٥ . وسنن الدارمي ١/٢٦، ٢٨٦، ٩/١٠ والسنن الكبرى، للبيهقي ١/٢٥٤، ٣/٢٥٢، ٢٥٦ . والمستدرك ١٤١/١ ومصنف ابن أبي شيبة ١/١٣٠ . وموارد الظآن، للهيثمي ١٩٩، ١٢٠ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢٠٣/٢ . ومصنف عبد الرزاق ٨٦٥ . وبدائع المنن، للساعاتي ٢٥ . ومسند الشافعي ٧ . وصحيح ابن خزية ١١١، ١١٢ . وسنن الدارقطني ٢٤/١، ٣٥، ٣٦، ٣٧، وغريب الحديث، للهروي

٥٦٨

وقد رُوِي عن ابن عباس أنَّ ماء البحْرِ هو طهور الملائكة، إذا نزلوا توضَّأوا، وإذا صعدوا توضَّأوا، فيقابَل حديث ابن عمر بحديث ابن عباس ويبقى لنا مطلقُ الآية، وحديثُ النبي مِلْكَمْ

HE PRINCE GHAZI TRUST والمتقررة النساء الآية (٤٣) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الموفية ثلاثين: قوله تعالى: ﴿ فتيمَّمُوا صَعِيداً ﴾ :

معناه فاقصدوا .

وقد روي عن عبدالله أنه قرأها فائتمُّوا ، والأولى أفصح وأملحُ ؛ فإن « اقصدوا » أملح من اتخذوه إماماً ، ومن هاهنا قال أبو حنيفة : تلزم النيةُ في التيمم ؛ لأنه القَصْد لفظاً ومعنى .

قلنا : ليس القَصْدُ إليه للاستعمال بدل الماء هو النية، إنما معناه اجعلوه بدلاً ، فأما قَصْدُ التقرب فهو غيرُه.

جواب آخر : وذلك أنّ قوله : **﴿فتيمَّمُوا ﴾** إن كان يقتضي بلفظه النية فقوله : تطهَّروا واغتسلوا يقتضي بلفظه النيةَ ، كما تقدم .

فإن قيل: الماءُ مطهِّرٌ بنفسه، فلم يفتقر إلى قَصْدٍ إذا وجدت النظافة به على أي وَجْه كانت.

قلنا : وكذلك التراب ملوِّث بنفسه ، فلم يفتقر إلى قَصْد إذا وجد التلوَّثُ به . المسألة الحادية والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ صَعِيداً ﴾ :

> فيه أربعة أقوال: الأوّل: وجه الأرض؛ قاله مالك. الثاني: الأرض المستوية؛ قاله ابن زيد.

الثالث: الأرض الملساء . الرابع : التراب ؛ قاله ابن عباس ، واختاره الشافعي . والذي يعضده الاشتقاق \_ وهو صريح اللغة \_ أنه وجْهُ الأرض على أي وَجْه كان من رَمْل أو حَجَر أو مَدَر أو تراب .

GHAZI TRU

079

# المسألة الثانية والثلاثون: قوله: ﴿ طَيِّباً ﴾:

سورة النساء الآية (٤٣)

قيل: إنه مُنبتٌ، وعُزِي إلى ابن عباس، واختاره الشافعي؛ وعضده بالمعنى فقال: إنه ينتقل مِنَ الماء الذي هو أصْلُ الإحياء إلى التراب الذي هو أصْلُ الإنبات.

وقيل: إنه النظيف. وقيل: إنه الحلال. وقيل: هو الطاهر؛ فهذه خمسة أقوال أصحُّها الطاهر.

فإن قيل: فقد قال مالك: إذا تيمَّم على بُقْعَة نجسة جاهلاً أعاد في الوقت، ولو توضَّأ بماء نجس أعاد أبداً.

قلنا: هما عندنا سواء في أحد القولين الذي ننصره الآن، وكلامُ القول الثاني في كتب المسائل.

فأما قول الشافعيّ: إنه نقل من أصل الإحياء إلى أصل الإنبات فهو دَعْوَى لا بُرْهان عليها؛ على أنّا نقول: نقلنا من الماء إلى الأرض، ومنها خُلِقْنا

المسألة الثالثة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ فَامْسَحُوا ﴾ :

والمسح في اللغة عبارةٌ عن جَرّ اليد على الممسوح خاصة، فإن كان بآلة فهو عبارة عن نَقْل الآلة إلى اليد وجرِّها على الممسوح بخلاف الغسل، وسيأتي تحقيقُ ذلك كله في موضعه إن شاء الله.

> المسألة الرابعة والثلاثون: والخامسة والثلاثون: شرح الوَجْه واليد: والسادسة والثلاثون: دخول الباء على الوَجْه:

والسابعة والثلاثون:

٥٧٠

سقوط قوله « منه » هاهنا وثبوتها في سورة المائدة ، وسيأتي بيانُ ذلك كله في سورة المائدة إنْ شاء الله تعالى <sup>(١٧٥)</sup> .

THE PRINCE GHAZI TRUST وررة النساء الآية (٥٨)

المسألة الثامنة والثلاثون:

دخول العَفْو والغُفْران على ما تقدّم من الأحكام وانتظامها بهما. ووَجْهُ ذلك أنَّ عَفُوَ الله تباركَ وتعالى إسقاطُه لحقوقه أو بَذْله لفَضْله، ومغفرتُه سَتْره على عباده؛ فوَجْه الإسقاط هاهنا تخفيفُ التكليف، ولو رد بأكثر للزم، ووَجْه بدله إعطاؤه الأُجْرَ الكثير على الفِعْل اليسير، ورَفْعُه عن هذه الأمَّة في العبادات الإصْر الذي كان وضَعه على سائر الأمم قبلها، ومغفرته سَتْره على المقصّرين في الطاعات؛ وذلك مستقصًى في آيات الذكر، ومنه نبذة في «شرح المشكلين»، فلتنظر هنالك إنْ شاء الله تعالى.

## الآية الثانية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُوَدَّوا الأَمانَاتِ إَلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاس أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ، إِنَّ اللهَ نِعِمَّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهَ كانَ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ [الآية: ٥٨].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

اختلف الناس في الأمانات؛ فقال قوم: هي كلُّ ما أخذته بإذن ِ صاحبه. وقال آخرون: هي ما أخذته بإذن صاحبه لمنفعته.

والصحيحُ أنَّ كليهما أمانة؛ ومعنى الأمانة في الاشتقاق أنها أمِنَتْ من الإفساد .

(١٧٥) وهي الآية: ٦.

سورة النساء الآية (٥٨)

#### المسألة الثانية:

أمر اللهُ تعالى: بأدائها إلى أربابها، وكان سببُ نزولها أمر السرايا؛ قاله عليّ ومكحول.

011

وقيل: نزلت في عثمان بن أبي طلحة أخذ النبيُّ عَلَيْهِمْ منه المفتاح يوم الفتح ودخل الكعبة، فنزل عليه جبريل بهذه الآية، وخرج النبيّ عَلَيْهُمْ يتلوها، فدعا عثهان، فدفع إليه المفتاح، فكانت ولاية من الله تعالى بغير واسطة إلى يوم القيامة، وناهيك بهذا فَخْراً <sup>(١٧١)</sup>.

ورُوي أنَّ العباسَ عمّ النبي ﷺ سأل النبيّ عليه السلام أن تُجْمَع له السّدانة والسقاية، ونازعه في ذلك شَيْبة؛ فأنزل اللهُ تبارك وتعالى على النبي ﷺ هذه الآية.

#### المسألة الثالثة:

لو فرضناها نزلَتْ في سبب فهي عامَّة بقولها، شاملة بنظمها لكل أمانة؛ وهي أعداد كثيرة، أمهاتُها في الأحكام: الوديعة، واللُّقطة، والرَّهْن، والإجارة، والعارِيَّة.

أما الوديعة: فلا يلزَمُ أداؤها حتى تطلب، وأما اللقطة فحُكْمُها التعريف سنة في مظانّ الاجتماعات، وحيث تُرْجَى الإجابة لها، وبعد ذلك يأكلها حافِظُها، فإنْ جاء صاحبها غَرِمها، والأفضل أن يتصدّق بها.

وأما الرهن: فلا يلزم فيه أداءٌ حتى يؤدي إليه دينه.

وأما الإجارة والعارية: إذا انقضى عمله فيها يلزمه ردّها إلى صاحبها قبل أن يطلبها، ولا يُحوجه إلى تكليف للطلب ومؤنة الردّ.

وقال بعض علمائنا في الإجارة: يردّها أين أخذَها إنْ كان موضع ذلك فيها. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ ﴾:

(١٧٦) انظر: (تفسير ابن كثير ٥١٥/١ . وأسباب النزول ٩٠ ، وتفسير القرطبي ٢٥٦/٥).

قال ابن زيد: قال أبيّ: هم السلاطين، بدأ الله سبحانه بهم؛ فأمرهم بأداء الأمانة فيا لديهم من الفَيءِ، وكلّ ما يدخل إلى بيت المال حتى يوصّلوه إلى أربابـه، وأمرهم بالْحُكم بين الناس بالعدل، وأمرنا بعد ذلك بطاعتهم، فقال: ﴿ **يْأَيّها الذين آمنوا أَطِيعُوا اللهَ وأَطِيعُوا الرسول وأُولي الأَمْرِ منكم﴾ [ النساء: ٥٩ ].** 

OVY

قال القاضي: هذه الآيةُ في أداء الأمانةِ والحكم عامة في الولاية والخلق، لأنَّ كلَّ مسلم عالم، بل كل مسلم حاكم ووال.

وقال النبيَّ ﷺ : «الْمُقْسِطون يوم القيامة على منابر من نُور عن يمين الرحمن، وكلتا يديه يمين وهم الذين يعدلون في أنفسهم وأهليهم وما وَلُوا » <sup>(١٧٧)</sup> .

وقال ﷺ : «كَلَّكُم راعٍ ، وكَلَّكُم مسؤول عن رَعِيته، فالإمامُ راعٍ على الناس وهو مسؤول عنهم، والرجلُ راعٍ في أهل بيته وهو مسؤول عنهم، والعبدُ راعٍ في مال سيده وهو مسؤول عنه : ألاَ كَلَّكُم راعٍ ومسؤول عن رعيته » <sup>(١٧٨)</sup>.

فجعل ﷺ في هذه الأحاديث الصحيحة كلَّ هؤلاء رُعاةً وحُكاماً على مراتبهم، وكذلك العالم الحاكم فإنه إذا أفتى يكون قَضَى، وفَصَل بين الحلال والحرام، والفَرْض والندب، والصحة والفساد؛ فجميعُ ذلك فيمن ذكرنا أمانة تؤدَّى وحُكمٌ يُقْضى، والله عز وجل أعلم.

- (١٧٧) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٨٨/١٠ ، ٨٨ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٠٣/٢ . ومسند الحميدي ٥٨٨ . والمستدرك ٨٨/٤ . والأسماء والصفات، للبيهقي ٣٢٤ . وشرح السنة، للبغوي ٦٣/١٠ . والدر المنثور، للسيوطي ٩٠/٦ . وتفسير ابن كثير ٣٥٥/٧ ، ٤٦٢ . وزاد المسير، لابن الجوزي ٧/٢ . وتفسير القرطبي ١٢/٥ . وموارد الظلآن ١٥٣٨ . وفتح الباري ٣٩٦/١٣).
- (١٧٨) انظر : (صحيح البخاري ٢/٢، ٦/٣، ١٩٦/ ، ٢/٣، ٤١، ٧٧/٩، وسنن أبي داود، الباب ١ من الخراج. وسنن الترمذي ١٧٠٥. ومسند أحمد بن حنبل ٥/٣، ٥٤، ١١١، ١٢١. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢/٢٧/، ٢٩١/ ، ٢٩١/ ، ١٦٠/ . وفتح الباري ٣/٢٨/ ، ١١١/ ، ٢٤/ ولاح. والترغيب والترهيب ٤/٣ ، وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٥/٣١، ٣/٢٧٦، وتاريخ أصبهان، لأبي نعيم ٢/٨٢، والتمهيد، لابن عبد البر ٢/٢٤٢. والدر المنثور، للسيوطي ٣/٣، وتفسير القرطبي ٥/٣١٨، ٢٩٥/١١، ١٩٥/١٠، وتاريخ بغداد، للخطيب ٤/٢٧٠ در ٢/١٢، ٢٥٢/ ، ٢٢٥/١١، ١٩٥/١٠، ٢٠١٩/١٠ والضعفاء، للعقيلي ٤/٢٠ عـدي ١/٢٢٢، ٥/٢٦٢، ١٩٦٠، ١٩٦٧، وزاد المسير، لابن الجوزي ٣١٢٣).

سورة النساء الآية (٥٩

## الآية الثالثة والثلاثون

GHAZI TRUSI

٥٧٣

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُوْمِنُونَ بِاللَهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ ، ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [ الآية: ٥٩ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في حقيقة الطاعة:

وهي امتثالُ الأمرِ ، كما أنَّ المعصيةَ ضدها ، وهي مخالفةُ الأمرِ .

والطاعةُ مأخوذة من طاع إذا انقاد ، والمعصيةُ مأخوذة من عصى وهو اشتد ، فمعنى ذلك امتثلوا أمرَ الله تعالى وأمْرَ رسوله عَقِيْهٍ .

وقد قال النبي ﷺ : « مَنْ أطاع أميري فقد أطاعني ، ومن أطاعني فقد أطاع اللهَ تعالى ، ومن عصى أميري فقد عصاني ، ومن عصاني فقد عصى الله تعالى » <sup>(١٧٩)</sup> . **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَأُولِي الأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾ :** 

فيها قولان:

الأول: قال ميمون بن مهران: هم أصحابُ السرايا ، وروَى في ذلك حديثاً ، وهو اختيار البخاري ، وروى عن ابن عباس أنها نزلت في عبدالله بن حُذَافة ، إذْ بعثه النبيُّ عَلِيهُمْ في سَرِيَّة <sup>(١٨٠)</sup>.

الثاني: قال جابر: هم العلماء، وبه قال أكثرُ التابعين، واختاره مالك؛ قال مطرّف

(١٧٩) انظر: (صحيح البخاري ٧٧/٩. وصحيح مسلم، حديث ٣٣ من الإمارة. وسنن النسائي، الباب ٢٦ من البيعة. ومسند الحميدي ١١٢٣. ومسند أحمد بن حنبل ٢٤٤/٢، ٢٥٣، ٢٥٢، ٣٤٢، ٢٤٢، ٤١٦، ٤٧٦، ٥١١. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٥٥/٨. وطبقات ابن سعد ١/١/١٢. والدر المنثور ١٧٦/٢. وفتح الباري ٢٥٤/٨، ٣٢٨/٩، والسنة، لابن أبي عاصم ٥٠٦/٢، ٥٠٧. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٤٠٤/١. وتفسير القرطبي ٢٦٠/٥. وتفسير الطبري ٩٣/٥.

(١٨٠) انظر : (تفسير ابن كثير ٥١٦/١ . وأسباب النزول، للنيسابوري ٩١).



وابن مسلمة : سمعنا مالكاً يقولُ : هم العلماء . وقال خالد بن نزار ، وقفتُ على مالك فقلت : يا أبا عبدالله ؛ ما تَرى في قوله تعالى : **﴿وأولي الأمرِ منكم ﴾ ؟** قال : وكان مُحْتبياً فحلَّ حبُوَته ، وكان عنده أصحابُ الحديث ففتح عينيه في وجهي ، وعلمتُ ما أراد ، وإنما عَنى أهلَ العلم ؛ واختاره الطبريّ واحتجَّ له بقوله عُيَايَةٍ : « من أطاع أميري فقد أطاعني . . . الحديث ».

والصحيح عندي أنهم الأمراء والعلماء جميعاً، أما الأمراء فلأنَّ أصلَ الأمرِ منهم <sup>(۱۸۱)</sup> والحكم إليهم. وأما العلماء فلأنَّ سؤالهم واجب متعيّن على الخلق، وجوابهم لازم، وامتثالُ فَتُواهم واجب، يدخلُ فيه الزوج للزوجة، لا سيا وقد قدَّمنا أنَّ كلَّ هؤلاء حاكم، وقد سمّاهم اللهُ تعالى بذلك فقال: **( يحكمُ بها النبيّون الَّذِينَ أَسْلَمُوا** ل**لَّذِينَ هادُوا والرَّبَّانِيُّونَ والأحْبَارُ ﴾** [ المائدة: 22 ]. فأخبر تعالى أنَّ النبيّ عُلَيْكُمُ حاكمٌ، [ والربانيُّ حاكم ] <sup>(۱۸۱)</sup>، والْحَبْر حاكم، والأمرُ كله يرجعُ إلى العلماء <sup>(۱۸۱)</sup>؛ لأنَّ الأَمْرَ قد أَفْضَى إلى الجهال، وتعيَّن عليهم سؤال العلماء ؛ ولذلك نظر مالك إلى خالد عن الأمراء لجهلهم واعتدائهم، والعادل منهم مفتقر إلى العالم على العلماء ، وزال عن الأمراء لجهلهم واعتدائهم، والعادل منهم مفتقر إلى العالم كافتقار الجاهل . المسألة الثالثة: قوله تعالى: **( فَإَنْ تَنَازَعْتُمُ فِي شَيْء فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولُ بَار** 

قال علماؤنا: رُدّوه إلى كتاب الله، فإذا لم تجدوه فإلى سنَّة رسول الله ﷺ ، فإنْ لم تجدوه فكما قال عليّ: ما عندنا إلا ما في كتاب الله تعالى أو ما في هذه الصحيفة، أو فَهْمٌ أُوتيَه رجل مسلم، وكما قال النبيُّ ﷺ لمعاذ : « بِمَ تحكم » ؟ قال : بكتاب الله. قال : « فإنْ لم تجدْ ». قال : بسنَّة رسول الله ﷺ . قال : « فإنْ لم تجد ؟ » قال : أجتهد رأيي، ولا آلُو . قال : « الحمد لله الذي وفَّقَ رسولَ رسولِ الله » (١٨٢).

(١٨١) في ب: فإن أصل الأمر . (١٨٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب. (١٨٣) في ب: يرجع إلى الامراء . (١٨٤) انظر : (سنن أبي داود ، الباب ١١ من كتاب الأقضية . وسنن الترمذي ١٣٢٧ . ومسند أحمد بن حنبل ٥/٢٣٠ ، ٢٣٦ ، ٢٤٢ . وسنن الدارمي ١/٢٠ . ونصب الراية ، للزيلعي ٦٣/٤ . وإتحاف ٥٧٥ ..

فإن قيل: هذا لا يصحُّ.

سورة النساء الآية (٥٩) ....

0 11215

قلنا: قد بينا في كتاب «شرح الحديث الصحيح» وكتاب «نواهي الدواهي» صحَّتَه، وأخذَ الخلفاء كلهم بذلك؛ ولذلك قال أبو بكر الصديق للأنصار: إنَّ الله جعلكم المفلحين، وسمَّانا الصادقين؛ فقال: ﴿للفقراء الْمُهاجرين الذين أُخُرجوا مِنْ ديارِهم...﴾ إلى قوله تعالى: ﴿أولئك هم الصادِقُونَ﴾ [ الحشر: ٨ ]. ثم قال: ﴿والذين تبوَّءُوا الدَّارَ والإيمانَ من قبلهم...﴾ إلى قوله: ﴿فأولئك هم الْمُلْفِحُونَ﴾ [ الحشر: ٩ ].

THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QURANIC THOUGHT

وقد أمركم الله سبحانه وتعالى أن تكونوا معنا حيث كُنَّا، فقال: ﴿ يَأْيَهَا الذَين آمنوا اتَّقُوا الله وكونُوا مع الصَّادِقين﴾ [التوبة: ١١٩].

وقال النبي ﷺ: « أوصيكم بالأنصار خيراً . ولو كان لكم من الأمر شيٌّ ما أَوْصَى بكم» . وقال له عمر حين ارتدَّ مـانعو الزكاة : خُذْ منهم الصلاةَ ودَع الزكاةَ . فقال : لا أفعل ؛ فإنَّ الزكاةَ حقُّ المال والصلاة حقّ البدن .

وقال عمر بن الخطاب: نَرْضَى لدُنْيَانَا مَنْ رَضِيه رسولُ الله عَظَّمَ لديننا.

وجاءت الجدةُ الأخرى إليه فقال لها: لا أجدُ لكِ في كتاب الله شيئاً ولا في سنةِ رسول الله ﷺ ، هو السدس؛ فأيتكما خلَتْ به فهُوَ لها ، فإن اجتمعتما فهو بينكما .

وذلك أنَّ رسولَ الله ﷺ قضى بالسدس للجدّة غير معينة؛ فوجب أن يشتركا فيه عند الاجتماع.

وكذلك لما جمع الصحابةَ في أَمْرِ الوبـاء بـالشـام فتكلَّمـوا معـه بـأجمعهـم وهـم متوافرون، ما ذكروا في طلبهم الحق في مسألتهم لله كلمة ولا لرسوله ﷺ حَرْفاً، لأنه لم يكن عندهم، وأفتوا وَحَكَمَ عمر <sup>(١٨٥)</sup>، ونازعه أبو عبيدة، فقال له: أرأيت لو

= السادة المتقين ١٧٢/١١. وشرح السنة، للبغوي ١١٦/١٢. ومصنف ابن أبي شيبة ٢١٣/٧،
 ١٧٧/١٠. وتلخيص الحبير ١٨٢/٤. وطبقات ابن سعد ١٢١/٢/٢ ، ١٢١/٢/٣ . وتفسير ابن
 كثير ٢٣٩/٣، ٢٤٥/٧ . والبداية والنهاية ١٠٣/٥ . والعلل المتناهية ٢٧٣/٢).
 (١٨٥) في د: وحكموا بحكم عمر، وما أوردناه من ب، هـ.

وفي المركز في المركز في المركز في المركز في المركز (٥٩) ومركز النساء الآية (٥٩) ومركز النساء الآية (٥٩) ومركز النساء الآية (٥٩)

كان لك إبل فهبطت بها وادياً له عُدُوتان: إحداهما خصبة والأخرى جدبة؛ أليس إن رعيت الخصبة رعيتها بقدر الله، وإن رعيت الجدبة رعَيْتَها بقدر الله، فضرب المثل لنفسه بالرعي والناس بالإبل، والأرض الوبئة بالعُدُوة الجدبة، والأرض السليمة بالعدوة الخصبة، ولاختيار السلامة باختيار الخصب؛ فأين كتاب الله تعالى وسنّة رسول الله عَيَالِيْهِ من هذا كله؟

أيقال: قال الله تعالى: وقال رسول الله ﷺ فيما لم يقولا، فذلك كُفْرٌ، أم يقال: دَعْ هذا فليس لله فيه حُكم، فذلك كفر، ولكن تُضْرَب الأمثالُ ويُطلب المثال حتى يخرج الصواب.

قال أبو العالية: وذلك قوله تعالى: ﴿ ولو رَدُّوه إلى الرسول وإلى أولي الأَمْرِ منهم لَعَلِمَه الذين يستَنْبِطُونَه مِنْهُمْ ﴾ [ النساء : ٨٣ ].

وقال عثهان بن عفان وأصحابه حين جمعوا القرآن: إنَّ رسول الله يَتَلِينَّم توفي ولم يبيِّنْ لنا موضعَ براءة، وإن قصتها لتشبه قصةَ الأنفال، فنرى أنْ نكتبها معها ولا نكتب بينهما سَطْر **﴿ بسم الله الرحمن الرحيم﴾ . فأنْ**بَتُوا موضعَ القرآن بقياس الشبه.

وقال عليّ: نرى أن مدّةَ الحمل ستةَ أشهر ، لأنَّ الله تعالى يقول: ﴿ **وحَمْلُه وفِصَالُه** ثلاثون شهراً ﴾ [ الأحقاف: ١٥ ].

وقال: ﴿ والوالداتُ يُرْضِعْنَ أولادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ ﴾ [البقرة: ٢٣٣]. فإذا فَصَلْتَها من ثلاثين شهراً بقيت ستة أشهر.

ولذلك قال ابن عباس: صَوْمُ الجنُب صحيح؛ لأنَّ الله سبحانه وتعالى قال: **( فالآنَ بَاشِرُوهُنَّ وابْتَغُوا ما كتَبَ اللهُ لكم، وكلُوا واشْرَبُوا حتى يتبيَّنَ لكم الخيطُ الأبيضُ من الْخَيْطِ الأسوَدِ مِنَ الفَجْرِ ﴾** [ البقرة: ١٨٧ ]؛ فيقع الاغتسالُ بعد الفجر، وقد انعقد جزء من الصوم وهو فاتحته مع الجنابة، ولو سردْنا نَبَط الصحابة لتبيَّنَ خطأ الجهالة، وفي هذا كفاية للعلماء؛ فإن عارضكم السفهاء فالعجلة العجلة إلى كتاب نواهي الدواهي، ففيه الشفاء إن شاء الله تعالى.

#### الآية الرابعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ آمَنُوا بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَنْ يَتَحَاكَمُوا إِلَى الطَّاغُوتِ وَقَدْ أُمِرُوا أَنْ يَكْفُرُوا بِهِ وَيُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُضِلَّهُمْ ضَلاَلاً بَعِيداً﴾ [ الآية: ٦٠ ].

فيها ثلاث مسائل:

سورة النساء الآية ( ٦٠ )

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

يروى أنها نزلَتْ في رجل من المنافقين نازَعَ رجلاً من اليهود ، فقال اليهودي : بيني وبينك أبو القاسم ، وقال المنافق : بيني وبينك الكاهن .

وقيل: قال المنافق: بيني وبينك كعب بن الأشرف، يَفِرُّ اليهودي ممن يقبل الرشوة ويريد المنافق مَنْ يقبلها .

ويروى أن اليهودي قال له: بيني وبينك أبو القاسم. وقال المنافق: بيني وبينك الكاهن، حتى ترافعا إلى النبي يَبَلِيَهُم، فحكم لليهودي على المنافق، فقال المنافق: لا أَرْضَى، بيني وبينك أبو بكر؛ فأتيا أبا بكر فحكم أبو بكر لليهودي. فقال المنافق: لا أرضى، بيني وبينك عُمر. فأتيا عمر فأخبره اليهودي بما جرى؛ فقال: أَمْهِلاَ حتى أدخلَ بيتي في حاجةٍ، فدخل فأخرج سيفَه ثم خرج، فقتل المنافق؛ فشكا أهله ذلك إلى النبي يَتَلِيَّهُ، فقال عمر: يا رسولَ الله؛ إنه ردَّ حُكْمَك. فقال له النبي يَتَلِيَّهُ: « أنت الفارُوقُ» (\*)، وفي ذلك نزلت الآية كلّها إلى قوله: ﴿ ... ويُسَلِّمُوا تَسْلِياً ﴾ [الآية: ٦٥].

ويروى في الصحيح أنَّ رجلاً من الأنصار خاصم الزبير في شراج الحرّة؛ فقال النبيّ عَلَيْكَمَ : « اسق يا زُبير ، وأَرْسل الماء إلى جارِك الأنصاري ». فقال الأنصاري : آن كان ابن عمتك! فتلوَّن وَجْهُ النبي عَلَيْكَم ، ثم قال للزبير : « أَمْسك الماء حتى يبلغَ الجِدْر ، ثم ارْسِله » <sup>(١٨١)</sup>.

(\*) انظر : (تفسير القرطبي ٩٧/٢ . والكاف الشاف، لابن حجر ٤٥).

(١٨٦) انظر: (صحيح البخاري ١٤٥/٣، ١٤٦. وسنن أبي داود، الباب ٣١ من الأقضية. وسنن =

مەرم النساء الآية (٦٠) HE PRINCE GHAZI TRUST (٦٠) النساء الآية (٦٠) FOR QURANIC THOUGHT

قال ابن الزبير عن أبيه: وأحسب أنَّ الآية نزلت في ذلك: ﴿ فلا وَرَبِّكَ لا يؤمنون حتى يُحَكِّموك فيا شَجَر بينهم...﴾ إلى آخره. [النساء: ٦٥]. قال مالك: الطاغوت كلَّ ما عُبِد من دون الله مِنْ صنم أو كاهِنٍ أو ساحِرٍ أو كيفها تصرَّف الشرك فيه.

وقوله: ﴿ **آمَنُوا بما أُنْزِلَ إليكَ ﴾: يعني المنافقين، أَظْهَرُوا الإيمانَ.** 

وبقوله: ﴿ وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ﴾: يعني اليهود؛ آمنوا بموسى، وذلك قوله: ﴿ رَأَيْتَ المنافقين يَصُدُّون عنك صُدُوداً ﴾ [ النساء: ٦١ ] ، ويـذهبـون إلى الطاغوت.

المسألة الثانية:

اختار الطبري أن يكون نزولُ الآية في المنافق واليهودي ثم تتناول بعمومها قصَّة الزبير، وهو الصحيح. وكلُّ من اتهم رسولَ الله عُنَيْنَةٍ في الحكم فهو كافر، لكن الأنصاري زَلَّ زلَّةً فأعرض عنه النبي عُنَيْنَةٍ ، وأقال عَثْرَته لعلمه بصحة يقينه وأنها كانت فَلْنة، وليس ذلك لأحدٍ بعد النبي عُنَيْنَةٍ . وكلّ مَنْ لم يرض بحكم الحاكم بعده فهو عاصٍ آثم.

المسألة الثالثة:

فيها أن يتحاكم اليهوديَّ مع المسلم عند حاكم الإسلام، وسيأتي في سورة المائدة إن شاء الله تعالى.

#### الآية الخامسة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أَوِ اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا

الترمذي ٣٠٣٧، ٣٠٣٧. وسنن النسائي، الباب ١٨، ٢٦ من آداب القضاء. وسنن ابن ماجه ٢٤٨٠. وشرح السنة، للبغوي ٢٨٤/٨. ومشكاة المصابيح ٢٩٩٣. وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١١٨٥. والدر المنثور ٢/١٨٠. وتلخيص الحبير ٣٦/٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٣/٦، ١٠٦/١٠) فَعَلُوهُ إِلاَّ قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْراً لَهُمْ وَأَشَدَ تَنْبِيتاً ﴾ [ الآية : ٦٦ ] .

OVA

فيها مسألتان:

النساء الآيات (٦٦ ـ ٦٩)

المسألة الأولى:

رُوِي أنه تفاخر ثابتُ بن قيس بن شمّاس ويهودي، فقال اليهوديّ: والله، لقد كتب اللهُ علينا أن نقتلَ أنفسنا.

فقال ثابت : والله لو كتب اللهُ سبحانه علينا لفعَلْنا .

قال أبو إسحاق السبيعي: قال رجلٌ من الصحابة لو أمرنا لَفَعَلْنا ، والحمد لله الذي عافانا .

فبلغ ذلك النبي ﷺ فقال: « إنَّ مِنْ أُمَّتِي لرجالاً الإيمانُ أثبت في قلوبهم من الجبال الرواسي» (١٨٣).

قال ابنُ وهب : قال مالك : القائل ذلك أبو بكر الصديق . المسألة الثانية :

حرف «لو» تدلُّ على امتناع الشيء لامتناع غيره، فأخبر اللهُ سبحانه أنه لم يَكْتُب ذلك علينا لعِلْمِهِ بأنَّ الأكْثر ما كان يمتثل ذلك فتركه رِفْقاً بنا؛ لئلا تظهر معصيتُنا، فكم من أمْرٍ قصرنا عنه مع خفّتِه، فكيف بهذا الأمر مع ثقله؟ أمّا والله لقد ترك المهاجرون مساكِنَهم خاويةً وخرجوا يطلبون بها عيشةً راضية، والحمد لله.

#### الآية السادسة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُنَ أُولَئِكَ رَفِيقاً﴾ [ الآية: ٦٩ ]. الآية فيها مسألتان:

(١٨٧) انظر: (الدر المنثور، للسيوطي ١٨١/٢ . وتفسير ابن كثير ٣٠٩/٢).

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك روايات أشبهُها ما رَوَى سعيد بن جُبير أنَّ رجُلاً من الأنصار جاء إلى النبي ﷺ وهو محزون، فقال له النبي ﷺ : «ما لي أراكَ محزوناً »؟ فقال: يا نبيّ الله، نحن نَغْدُو عليك ونروح ننْظُر في وجهك ونجالسك، وغداً تُرْفَع مع النبين، فلا نصل إليك؛ فلم يردّ عليه النبيّ ﷺ شيئاً، فأتاه جبريل بهذه الآية؛ فبعث إليه النبيّ ﷺ يبشره (١٨٨).

GHAZI TRU

THE PRI . For out ....

المسألة الثانية:

٥٨.

قال ابن وهب: سمعْت مالكاً يقول: قال ذلك الرجل، وهو يصف المدينة وفَضْلَها، يُبعث منها أشراف هذه الأمة يوم القيامة، وحولَها الشهداء أهل بَدْر وأُحُد والخندق، ثم تلا مالك هذه الآية: **﴿ فأولئكَ مع الذين أنْعَمَ اللهُ عليهم من النبيين** والصديقين والشهداء والصالحين وحَسُنَ أولئك رفيقاً ذلك الفضلُ من الله وكفى بالله علياً ﴾؛ يريدُ مالك في قوله: **﴿ ومَنْ يُطِع الله والرسولَ فأولئك مع الذين** أنعم الله عليهم ﴾ هم هؤلاء الذين بالمدينة ومَنْ حولها، فبيَّن بذلك فضْلَهم، وفضْلَ المدينة على غيرها من البقاع: مكة وسواها، وهذا فضل مختصِّ بها، ولها فضائل سواها بيَّناها في قبس الموطأ، وفي الإنصاف على الاستيفاء ؛ فلينظر في الكتابين.

## الآية السابعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا خُذُوا حِذْرَكُمْ فَانْفِرُوا ثُبَاتٍ أَوْ انْفِرُوا جَمِيعاً ﴾ [الآية: ٧١].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

النُّبَة: الجهاعة، والجمع فيها ثُبون أو ثُبِين أو ثبات، كما تقول: عِضَة وعضون وعِضاه، واللغتان في القرآن، وتصغير الثبة ثُبَيَّة، ويقال في وسط الحوض ثُبَة؛ لأن الماء

(۱۸۸) انظر: (تفسير ابن كثير ۲ /۳۱۰).

يَثُوب إليه، أي يرجع؛ وتصغير هذه ثُوَيْبَة، لأن هذا محذوف الواو، وثبة الجماعة إنما اشتقت من ثَبَّيْتُ على الرجل إذا أثنيت عليه في حياته وجمعت محاسنَ ذكره، فيعود إلم الاجتماع.

011 .....

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ خُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾ :

أمر اللهُ سبحانه المؤمنين ألاَّ يقْتَحِمُوا على عدوهم على جهالة حتى يتحسَّسُوا إلى ما عندهم، ويعلموا كيف يَرِدون عليهم؛ فذلك أثبتُ للنفوس، وهذا معلومٌ بالتجربة. **المسألة الثالثة:** 

أمر اللهُ سبحانه الناس بالجهاد سرايا متفرقة أو مجتمعين على الأمير، فإنْ خرجت السرايا فلا تخرج إلاّ بإذن الإمام؛ ليكونَ متحسّساً إليهم وعَضُداً من ورائهم، وربما احتاجوا إلى دَرْئِه.

#### الآية الثامنة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ فَلْيُقَاتِلْ فِي سبيل اللهِ الذين يَشْرُون الحياةَ الدنيا بالآخرةِ، وَمَنْ يُقاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيُقْتَلْ أَوْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً﴾ [ الآية: ٧٤ ].

سوَّى اللهُ سبحانه في ظاهر هذه الآية بَيْنَ مَنْ قُتِل شَهِيداً أو انقلب غانماً، وقد ثبت عن النبي يَؤلِيكُم أنه قال: « تكفَّل الله لِمَنْ جاهد في سبيله لا يُخرجُه من بيته إلاَّ الجهاد في سبيله، وتصديقُ كلمته، أن يُدْخِله الجنة، أو يردَّه إلى مسكنه الذي خرج منه مع ما نال من أجْر أو غنيمة » <sup>(١٨١)</sup>. فغايرَ بينها، وجعل الأجْرَ في محلّ والغنيمة في محل آخر.

وثبت عنه أيضاً أنه قال: « أيما سَرِيّة أخفقت كمُل لها الأجْر ، وأيَّما سرِيَّةٍ غنمت ذهب ثلثا أجرها » <sup>(١١٠)</sup> .

(١٨٩) انظر: (صحيح البخاري ١٠٤/٤ . وصحيح مسلم، الباب ٢٨ من الامارة. وسنن النسائي، الباب ١٢ من كتاب الجهاد. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٥٧/٩ . وشرح السنة، للبغوي ٣٤٩/١ . وسنن سعيد بن منصور ٢٣١١ ، ٢٣١٢ . والترغيب والترهيب ٢/٢٧٠ . وسنن الدارمي ٢٠٠/٢ . والدر المنثور ٢٤٤/١ . وتفسير ابن كثير ٩٨/٤ ، ١٥٥ ).

(١٩٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٥٤ من الإمارة. وسنن أبي داود، الباب ١٢ جهاد).

فأما هذا الحديث فقد تكلمنا عليه في شروحات الحديث بما فيه كفاية، وليس يعارض الآية كلَّ المعارضة، لأنَّ فيه ثلث الأجر، وهذا عظم؛ وإذا لم يعارضْها فليؤخذ تمامُه من غير هذا الكتاب.

GHAZI TRUST IC THOUGHT

THE PRINCE ورق النساء الآية (٧٥)

وأما الحديث الأول فقد قيل فيه: إنَّ «أو» بمعنى الواو؛ لأنَّ اللهَ سبحانه يجمع له الأجرَ والغنيمة، فيا أعطى الله الغنائم لهذه الأمة محاسباً لها بها من ثوابها، وإنما خصَّها بها تشريفاً وتكريماً لها؛ لِحُرْمة نبيها. قال النبي عَبَّلِيَّمِ: «جعل رِزْقي تحت ظلً رُمْحِي » <sup>(١٩١)</sup>. فاختار اللهُ لنبيه ولأمَّتِه فيما يرتزقون أفضل وجوه الكسب وأكرمها، وهو أخذ القَهْرِ والغلبة.

وقيل: إنَّ معناه الذي يغنم قد أصاب [ الحظَّيْن ، والذي يُخْفِق له ] <sup>(١٩٢)</sup> الحظّ الواحد وهو الأجر ، فأراد النبيُّ عَلَيْكَمْ أن يقولَ: مع ما نال مِنْ أَجْرٍ وحْدَه أو غنيمة مع الأجر ، والله عز وجل أعلم.

#### الآية التاسعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلَ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيَاً وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيراً ﴾ [ الآية: ٧٥ ].

#### الآية فيها [ ثلاث] مسائل (١٩٢)

#### المسألة الأولى:

..... 087

قال علماؤنا: أوجب الله سبحانه في هذه الآية القتال؛ لاستنقاذ الأسرى من يَدِ

- (١٩١) انظر: (صحيح البخاري ٤٩/٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢/٥٠، ٩٢. وسنن سعيد بن منصور ٢٣٢٠. وإتحاف السادة المتقين ٤١٩/٥. ومصنف ابن أبي شيبة ٣١٣/٥، ٣٢٣. وتغليق التعليق، لابن حجر ٩٥٥. ومشكل الآثار، للطحاوي ٨٨/١. وتفسير ابن كثير ٢١٣/١، ٥٣/٨. وتفسير القرطبي ١٠٨/٨، ١٠/١٤٨/١٠).
  - ( ١٩٢ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب.
  - (١٩٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول.

سورة النساء الآية (٧٥) .....

العدوّ مع ما في القتال مِنْ تَلَفِ النفس، فكان بَذْلُ المال في فدائهم أوجب، لكونه دونَ النفس وأهون منها.

٥٨٣

وقد رَوى الأئمة أنَّ النبي ﷺ قال: «أطعِمُوا الجائع وعُودُوا المريض وفكُّوا العَاني» (١٩٤) .

وقد قال مالك : على الناس أن يفدوا الأسارى بجميع أموالهم ؛ ولذلك قالوا : عليهم أن يواسوهم ، فإن المواساة دون المفاداة ، فإن كان الأسيرُ غنياً فهل يرجع عليه الفادي أم لا ؟ في ذلك لعلمائنا قولان ؛ أصحُّهما الرجوع .

المسألة الثانية:

فإن امتنع مَنْ عنده مالٌ من ذلك ؟ :

قال علماؤنا : يقاتِلُه إنْ كان قادراً على قتاله، وهو قولُ مالك في كتاب محمد .

فإنْ قتل إلمانع الممنوع كان عليه القِصاص، فإنْ لم يكن قادراً على قتاله فتركه حتى مات جُوعاً؛ فإنْ كان المانعُ جاهلاً بوجوب المواساة كان في الميّت الدية على عاقلة المانع، وإن كان عالماً بوجوب المواساة ففي المسألة ثلاثة أقوال:

الأول: عليه القصاص.

الثاني: عليه الدِّيّة في ماله.

الثالث: الدية على عاقلته.

وقد رُوي عن النبيّ ﷺ أنه قال: « إن الأشعرِيِّين إذا أرْمَلُوا في الغَزُو أو قَلَّ طعامهم جمعوا ما كان عندهم في ثَوْبٍ واحد، واقتسموه بينهم في إناءٍ واحد بالسويّةِ فهم منّي وأنا منهم» <sup>(١٩٥)</sup>.

- (١٩٤) انظر: (صحيح البخاري ٨٣/٤ ، ٨٧/٧ . وسنن أبي داود ، الباب ١١ من كتاب الجنائز . ومسند أحمد بن حنبل ٣٩٤/٤ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ٣٧٩/٣ ، ٣٢٦/٩ ، ١٣/١٠ . وفتح الباري ٥٩٧/٩ ، ١١٢/١٠ ، وشرح السنة ، للبغوي ٢١٤/٥ . ومنحة المعبود ٢١٣٦ . ومشكاة المصابيح ، للتبريزي ١٥٢٣ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ٤/٤ ).
- (١٩٥) انظر: (صحيح البخاري ١٨١/٣. وصحيح مسلم، حديث ١٦٨، من فضائل الصحابة. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٣٢/١٠. وشرح السنة، للبغوي ٢١٥/٨. وفتح الباري ١٢٨/٥، ٩٧/٨، ٩٨).

مردة النساء الآية ( ٧٥) THE PRINCE GHAZI TRUST السورة النساء الآية ( ٧٥) FOR QURANIC THOUGHT ( النساء الآية ( ٧٥)

## المسألة الثالثة: في تنقيح هذه المسألة:

قال بعض علماؤنا : روى طلحةُ بن عبدالله أنَّ النبيَّ ﷺ لما علَّم السائلَ معالم الدين وأركانَ الإسلام قـال لـه : والزكـاة ؟ قـال : هـل عليَّ غيرُهـا ؟ قـال : « لا ، إلا أن تطوَّع » (١٩٦) .

> وقال النبي ﷺ : « أَفْلَح إِنْ صَدَق. دخل الجنةَ إِنْ صدق » (١٩٧) . وهذا نصٌّ في أنه لا يتعلق بالمال حقٌّ سِوَى الزكاة.

والصحيح أنّ هذا الحديث لا يمنع من وجوب حقّ في المال غير الزكاة لثلاثة أوجه: أحدها : أنَّ المرادَ بهذا الحديث لا فَرْضَ ابتداءً في المال والبدن إلا الصلاة والزكاة والصيام، فأمّا العوارضُ فقد يتوجّه فيها فرضٌ من جنس هذه الفروض بالنذر وغيره.

الثاني: أنَّ أركانَ الإسلام من الصلاة والصيام عباداتٌ لا تتعدى المتَعبَّد بها. وأما المالُ فالأغراضُ بهُ متعلِّقة، والعوارض عليه مختلفة.

فإنْ قيل: إنما فرض الله سبحانه الزكاة ليقومَ بحقَّ الفقراء أو يسدّ خلَّتهم، وإلاَّ فتكون الحكمة قاصرة.

فالجواب أنْ نقول: هذا لا يلزم لثلاثة أوجه:

أحدها : أنَّ من المكن أن يفرض البارِي سبحانه الزكاة قائمة لسدّ خلَّة الفقراء ، ويحتمل أن يكون فرضَها قائمة بالأكثر ، وترك الأقلّ ليسدَّها بنَذْر العبد الذي يسوقه القَدَر إليه .

الثاني: أنَّ النبيَّ ﷺ قد أخذ الزكاةَ في زمنه فلم تقُم الخلَّة المذكورة بالفقراء حتى كان يندب إلى الصدقة ، ويحثُّ عليها .

- (۱۹٦) سبق تخریجه .
- (١٩٧) انظر: (صحيح البخاري ٣١/٣، ٣١/٣، والدر المنثور ١٨٣/١ . وتفسير القرطبي ٢٣٨/٩. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٦١/١ ، ٢٧٧٦ . ونصب الراية، للزيلعي ٢٠٨/٢ . وفتح الباري ١٦٦/١ ، ١٠٢/٤ ، ١٠٢/٥ ، ٢١٧/١١ ، ٢١٧/١٢ ، ٣٢/١٢ . وإرواء الغليل ٢/٤ . وكشف الحفا ١٧٨/١ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٥٧/٧ . وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ٦١٩).

الثالث: للفضلين: إنَّ الزكاةَ إذا اخذها الوُلاَةُ، ومنعوها من مستحقيها، فبقي المحاويجُ فَوْضى؛ هل يتعلق إثمهم بالناس أم يكون على الوالي خاصة؟ فيه نظر؛ فإن علم أحد بخلَّة مسكين تعيَّن عليه سدُّها دون غيره إلاّ أنْ يعلم بها

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

010

سورة النساء الآيات (٧٨ ـ ٨٤) ...

محيد تصرب عام احمد مجلة مستحيل تعين عليه مدفقا دون عيرة إد أن يعم م سِواه، فيتعلَّق الفَرْض بجميع مَن علمها، وقد بينا ذلك في التفسير .

## الآية الموفية أربعين

قوله تعالى: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكْكُمُ الْمَوْتُ وَلَـوْ كُنْتُـمْ فِي بُـرُوجٍ مُشَيَّـدَة﴾ [الآية: ٧٨].

قال ابن القاسم: سمعتُ مالكاً يقول: ﴿**بروج مشيدة**﴾ هي قصورُ السماء، ألاَ تسمع قول الله سبحانه: ﴿**والسماء ذاتِ البُرُوجِ ﴾** [ البروج: ١ ].

قال علماؤنا: والبروج التي في السماء اثنا عشر برجاً عند العرب، وعند جميع الأمم: الحمل، الثور، الجوزاء، السرطان، الأسد، السنبلة، الميزان، العقـرب، القـوس، الجدي، الدلو، الحوت. وقد يسمون الحمل الكبش، والجوزاء التوأمين، والسنبلة العذراء، والعقرب الصورة، والقوس الرامي، والحوت السمكة. وتسمى أيضاً الدلوَ الرشا.

قال القاضي أبو بكر : خلق اللهُ هذه البروج منازلَ للشمس والقمر ، وقدّر فيها ، ورتّب الأزمنة عليها ، وجعلها جنوبية وشمالية ، دليلاً على المصالح ، وعَلَماً على القبلة ، وطريقاً إلى تحصيل آناء الليل والنهار ، لمعرفة أوقات التهجّد ، وغير ذلك من أحوال المعاش والتعبّد ، وسنستوفي ذلك بياناً في موضعه إن شاء الله تعالى .

وفي هذا دليلٌ على أنَّ ما في السموات والأرض فَانٍ ذاهب كلَّه؛ والله أعلم.

## الآية الحادية والأربعون

قوله تعالى: ﴿ فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لاَ تُكَلَّفُ إِلاَّ نَفْسَكَ، وَحَرَّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَسَى اللهُ أَنْ يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا، وَاللهُ أَشَدُّ بَأْساً وَأَشَدُّ تَنْكِيلاً ﴾ [ الآيةَ: ٨٤ ]. النساء الآية ( ٨٤) THE PRINCE GHAZI TRUST ( النساء الآية ( ٨٤) FOR QURANIC THOUGHT ( النساء الآية ( ٨٤)

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

**۵۸٦** 

ظنَّ قوم أنَّ القتالَ فُرِض على النبي يَتَلَيْكُمُ أولاً وحْده، ونَدَبَ المؤمنين إليه؛ وليس الأمر كذلك؛ ولكنّ المسلمين كانوا سراعاً إلى القتال قبل أن يُفْرَضَ القتال، فلما أمر اللهُ سبحانه بالقتال كاعَ <sup>(١١١)</sup> عنه قوم ، ففيهم نزلت: **﴿أَمْ تَوَ إلى الذين قِيلَ هُم** كُفُوًا أيديكم، وأقيموا الصلاة، وآتُوا الزكاة ﴾ [ النساء: ٧٧] قبل أن يُفْرَض القتال؛ **﴿فلما كُتِب عليهم القتالُ إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو** أشد خشية ﴾، فقال الله تعالى لنبيه: قد بلغت: قاتِلْ وحْدَك، **﴿لا تكلّف إلا** نفسك، وحرّض المؤمنين ﴾ فسيكون منهم ما كتب اللهُ مِنْ فِعْلهم؛ لأنّ اللهَ سبحانه كان وعدَه بالنصر ، فلو لم يقاتل معه أحد من الْخَلْق لنصرَه اللهُ سبحانَه دونهم، وهل نصرُه مع قتالهم إلاَ بجنده الذي لا يهزم.

وفي الحديث الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « إنَّ الله تعالى أمرني أنْ أُحَرِّقَ قُرِيشاً. قلت: أيْ رَبّ؛ إذاً يَثْلَغُوا رَأْسي فيدَّعُوه خُبْزةً. قال: استخرِجْهُم كما استخرجوك، واغْزُهم نُعِنْك، وأنْفِق فسننفق عليك، وابعث جيشاً نبعَثْ خَسةً مثله، وقاتِلْ بمن أطاعَكَ مَنْ عصاك» (١٩٩٠).

وقد قال أبو بكر الصديق في الردّة: أقاتلهم وحْدِي حتى تنفرِدَ سالِفَتي. وفي رواية ثانية: والله لو خالفتني شهالي لقاتلْتُها بيميني.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وحَرِّض المؤمنين ﴾ ، أي على القتال:

التحريض والتحضيض هو نَدْبُ المرء إلى الفعل، وقد يندب المرءُ إلى الفعل ابتداء، وقد يندب إلى امتثال ما أمر اللهُ سبحانه تذكرةً به له.

(۱۹۸) كاع عنه قوم: جبن عنه قوم. (۱۹۹) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٦٣ الجنة. ومسند أحمد بــن حنبل ١٦٢/٤. والسنن الكبرى، للبيهتي ٢٠/٩. وتفسير ابن كثير ٦٦/٣).

## الآية الثانية والأربعون

FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

قوله تعالى: ﴿ مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُنْ لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا وَمَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً سَيِّئَةً يَكُنْ لَهُ كِفْلٌ مِنْهَا وَكَانَ اللهُ عَلَى كَلِّ شَيْءٍ مُقِيتاً﴾ [ الآية: ٨٥ ].

الآية فيها مسألتان:

سورة النساء الآية (٨٥)

المسألة الأولى:

اختلف في قوله: ﴿ **مَنْ يَشْفَع شَفَاعَةً ﴾** على ثلاثة أقوال: الأول: من يزيد عملاً إلى عمل. الثاني: من يعين أخاه بكلمة عند غيره في قضاء حاجة.

6 135338

قال النبي ﷺ : « اشفعوا توُّجَرُوا ، وليقْض اللهُ سبحانه على لسان رسوله ما شاء » <sup>(٢٠٠)</sup> .

الثالث: قال الطبري في معناه: مَنْ يكن يا محمد شفعاً لوتْر أصحابك في الجهاد للعدو يكُنْ لَه نصيبٌ في الآخرة من الأجْرِ . ومن يشفع وتراً من الكفار في جهادِك يكُنْ له كفل في الآخرة من الإثم.

والصحيح عندي أنها عامَّةٌ في كل ذلك، وقد تكون الشفاعة غيرَ جائزة، وذلك فيا كان سعياً في إثم أو في إسقاط حدّ بعد وجوبه، فيكون حينئذ شفاعة سيئة.

وروت عائشة أن قريشاً أهمّهم شأنُ المرأة المخزومية التي سرقت فقالوا : من يكلِّمُ رسول الله ﷺ فيها؟ فقالوا : ومن يجترىء إلا أسامة بن زيد حِبُّ رسول الله ﷺ ؛

 (٢٠٠) انظر: (صحيح البخاري ٢/١٤٠، ١٤، ١٤/٨، ١٥، ١٧١/٩. وسنن أبي داود، الباب ١٢٧ من كتاب الأدب. وسنن النسائي، الباب ٦٤ من الزكاة. ومسند أحمد بن حنبل ٢٠٤٤، ٤٠٩.
 والسنن الكبرى، للبيهقي ١٦٧/٨. وشرح السنة، للبغوي ٢٢/١٣. ومشكاة المصابيح ٤٩٥٦.
 وشرح السنة، للبغوي ٢٢/٢٢. وشرح السنة، للبغوي ٢٢/٢٢. وتفسير ابن كثير ٢٢٤/٢.
 وشرح السنة، للبغوي ٢٠/١٣. وتهديب تاريخ ابن عساكر ٢/٢٢٢. وتفسير ابن كثير ٢٢٤/٢.
 ومكارم الأخلاق، للخرائطي ٢٥، ٢٦. وتاريخ بغداد، للخطيب ٢/٢.
 ١٢٥/١٢. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٢٢٤. والأسماء والصفات، للبيهتي ١٤١). فكلَّمه أُسامة، فقال رسول الله ﷺ : « أتشفَعُ في حدّ من حدود الله؟ وأَيْمُ اللهِ لو أَنَّ فآطمةَ بنت محمد سرقت لقطعْتُ يدَها » \_ مختصراً <sup>(٢٠١)</sup> .

وهذا حديث صحيح.

011

وروى أبو داود وغيره أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « تعافوا الحدود فيا بينكم، فما بلغني من حدّ فقد وجب » <sup>(٢٠٢)</sup>.

## الآية الثالثة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حُيِّيَتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْها أَوْ رُدُّوهَا إِنَّ اللهَ كانَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ حَسِيباً﴾ [ الآية: ٨٦ ].

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى:

التحية تفعلة من حيّ، وكان الأصل فيها ما رُوِي في الصحيح: « أنَّ اللهَ تعالى خلق آدم على صورتِه طوله ستون ذراعاً، ثم قال له: إذهب فسلِّم على أولئك النفَر من الملائكة، فاستَمعْ ما يحيُّونك به، فإنها تحيتُك وتحيةُ ذريتك؛ فقال: السلام عليكم. فقالت له: وعليك السلام ورحمة الله »<sup>(٢٠٣)</sup>. إلاَّ أنّ الناس قالوا: إن كلّ مَنْ كان

- (٢٠١) انظر: (صحيح البخاري ٢١٣/٤، ٢١٣/٨، وصحيح مسلم، الحديث ٨ من كتاب الحدود. وسنن الترمذي ١٤٣٠. ومسند أبي داود، الباب ٤ من كتاب الحدود. وسنن ابن ماجه ٤٥٤٧. وسنن النسائي، الباب ٦ قطع السارق. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٤/٨، ٢٦٢، ٣٣٢. وسنن الدارمي ١٧٣/٢. وطبقات ابن سعد ١٩/١/٤ وتفسير ابن كثير ١٠٤/٣).
- (٢٠٢) انظر : (سنن أبي داود ٤٣٧٦ . وسنن النسائي، الباب ٥ قطع يد السارق . ومشكاة المصابيح ٣٥٦٨ . وفتح الباري ٨٢/١٢ . وشرح السنة، للبغوي ٢٠/١٠ . وتفسير ابن كثير ٦/٦) .
- (٢٠٣) انظر: (صحيح البخاري ٢٠/٤، ١٦٠/٢ . وصحيح مسلم، حديث ١١٥ من كتاب البر والصلة، وحديث ٢٨ من الجنة. ومسند أحمد بسن حنبل ٢٤٤/٢، ٢٥١، ٣١٥، ٣٢٥، ٣٢٤، ٤٢٤، ٤٢٣، ٥١٩. ومسند الحميدي ١١٢٠، ١١٢١، وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٩٥/١. وفتح الباري ٣/١١. والأحاديث الصحيحة، للألباني ١٠٧٧. والأسماء والصفات، للبيهقي ٢٩٠، ٢٩١. والسنة، لابن ابي عاصم ٢٢٨/١، ٢٢٩، ٣٣٠، والدر المنثور، للسيوطي ٤٨/١. ومشكاة

سورة النساء الآية (٨٦) .....

يَلْقَى أحداً في الجاهلية يقول له: اسلم، عِشْ ألف عام، أبيتَ اللَّعْنَ. فهذا دعاً **في** طول الحياة أو طيبها بالسلامة من الذام أو الذم، فجعلت هذه اللفظة والعطية الشري**فة** بدلاً من تلك، وأعلمنا أنَّ أصلها آدم.

019

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حُيِّيْتُمْ ﴾:

فيها ثلاثة أقوال:

الأول: روى ابن وهب وابن القاسم عن مالك أنَّ قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حُيِّيْتُمَ﴾ أنه في العِطَاس والردّ على المشَمِّت.

> الثاني: إذا دُعِيَ لأحدكم بطول البقاء فردُّوا عليه أو بأحسن منه. الثالث: إذا قيل: سلامٌ عليكم، وهو الأكثر.

وقد روى عبدالله بن عبد الحكم، عن أبي بكر بن عبد العزيز، عن مالك بن أنس أنه كتب إلى هارون الرشيد جوابَ كتاب، فقال فيه: بسم الله الرحمن الرحم والسلام لهذه الآية: وإذا حُيَّيْتُمْ بتحيَّةٍ فحيّوا بأحسنَ منها أو رُدُّوها. فاستشهد مالك في هذا بقول ابن عباس في ردّ الجواب إذا رجع الجواب على حقّ. كما روي رجع المسلم.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَحَيُّوا بِأَحْسَن مِنْهَا أَوْ رُدُّوهَا ﴾ :

فيها قولان:

أحدهما : أحْسن منها أي الصفة ، إذا دعا لك بالبقاء فقل : سلام عليكم ، **فإنها** أحسن منها ؛ فإنها سنَّةُ الآدمية ، وشريعة الحنيفية .

> الثاني: إذا قال لك سلام عليك فقل: وعليك السلام ورحمة الله. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ رُدُّوها ﴾:

> > اختلفوا فيها على قولين:

المصابيح 2٦٢٨ . وتفسير القرطبي ٣١٩/١ ، ٣٠٠/٥ . والبـدايـة والنهـايـة ٨٨/١ . والضعفـاء ، للمقيلي ٢٥٢/٢ . ومسند أبي عوانة ١٨٨/١ . وشرح السنة ، للبغوي ٢٥٤/١٢ . ومصنف عبد الرزاق ١٩٤٣٥ ).

HE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT 0 122318 0

أحدهما : حيُّوا بأحسنَ منها أو ردُّوها في السلام .

الثاني: أنَّ أحسن منها هو في المسلم، وأن ردِّها بعينها هو في الكافر؛ واختاره الطبري .

وقد رُوِي عن النبي عَبَّلِيٍّ أنه قال: « إنَّ أهلَ الكتاب إذا سلَّموا عليك قالوا: السَّام عليكم فقولوا عليكم» (٢٠١). كذلك كان سفيان يقولها. والمحدثون يقولون بالواو، والصواب سقوط الواو؛ لأنَّ قولَنا لهم: عليكم ردٌّ، وقولنا وعليكم مشاركة، ونعوذ بالله من ذلك.

وكانت عائشةُ مع النبيُّ عَبَّلْتُم فقالت اليهود للنبي عَبَّلْتُم: عليك السام. فقال النبي صاليه : « عليكم » ، ففهمت عائشةُ قولهم؛ فقالت عائشة : عليكم السلام واللعنة ، فقال النبي ﷺ : « مهلاً يا عائشة » فقالت : أو لم تسمع ما قالوا يا رسول الله؟ قال: « أو لم تسمعي ما قلت عليكم؟ إنه يستجاب لنا فيهم ولا يستجابُ لهم في » <sup>(٢٠٥)</sup>. المسألة الخامسة:

قال أصحاب أبي حنيفة: التحيةُ هاهنا الهدية، أراد الكرامة بالمال والهبة، قال الشاعر :

وقال آخر: (۲۰۷)

والمرادُ بهذا \_ والله أعلم \_ الكرامة بالمال؛ لأنه قال: أو ردُّوها بأحسن منها، ولا يمكن ردّ السلام بعَيْنِه.

- (٢٠٤) انظر: (صحيح البخاري ٢٠/٩. وصحيح مسلم، حديث ٨ من السلام. وسنن الترمذي ١٦٠٣. وسنن أبي داود ٥٢٠٦. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٠٣/٩. وعمل اليوم والليلة، لابن السني ٢٣٨. والأدب المفرد، للبخاري ١١٠٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٥٣١٠. ومصنف عبد الرزاق . ( ٩٨٤٠
- (٢٠٥) أنظر: (صحيح البخاري ١٤/٨، ١٥، ٧١، ١٠٤، ١٠٦، ٢٠٦. ومسند أحمد بن حنبل ١٩٩/٦. وفتح الباري ١٠ /٤٤٩ ، ١١ /٢٠٠ . وشرح السنة، للبغوي ٢٧١ / ٢٧٢ ، ٢٧٢ ).
  - (٢٠٦) في ب : الضميران، وفي د : بضمران، وما أوردناه من ه..
    - (۲۰۷) انظر: (ديوان النابغة ٦٣).

سورة النساء الآية (٨٦)

وظاهرُالآية يقتضي ردَّ التحية بعينها ، وهي الهدية ، فإما بالتعويض أو الرد بعينه ، وهذا لا يمكن في السلام ، ولا يصحُّ في العارية ؛ لأنَّ ردَّ العين هاهنا واجب من غير تخيير .

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ANIC THOUGHT

091

قلنا : التحية تفعلة من الحياة ، وهي تنطلق في لسان العرب على وجوهٍ ؛ منها البقاء ، قال زُهير بن جَنَاب :

من كل ما نال الْفَتَى قد نِلْته إلاَّ التَّحِيَّة

ومنها الملك، وقيل: إنه المراد هاهنا في بيت زهير . ومنها السلام، وهو أشهرها، قال الله تعالى: ﴿ **وإذَا جاءُوكَ حَيَّوْكَ بَا لَم يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ، ويقولون في أنفسهم لولا يُعَذِّبنا اللهُ بما نَقُولُ**﴾ [ المجادلة: ٨ ].

وقد أجمع العلماء والمفسّرون أنَّ المرادَ هاهنا بالتحية السلام حتى ادَّعى هذا القائلُ تأويله هذا، ونزع بما لا دليلَ عليه. وإن العرب عبَّرت بالتحية عن الهدية فإنّ ذلك لمجاز، لأنها تجلب التحية كما يجلبها السلام، والسلامُ أولُ أسباب التحية، ومنه قوله مُوَلِيَّهُ : « ألا أَدلَّكم على شيء إذا فعلتموه تحاببتم؟ أفشوا السلامَ بينكم » <sup>(٢٠٨)</sup>. وقال: « أفْشُوا السلامَ، وأطْعِمُوا الطعام » <sup>(٢٠٩)</sup>.

- (٢٠٨) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٩٣ من الإيمان. وسنن ابن ماجه ٣٦٩٢. ومسند أحد بن حنبل (٢٠٨) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٩٣ من الإيمان. والمستدرك ٢٧/٢٤. والسنن الكبرى، للبيهتي ١٦٥/١٠
   ٥٦/١٠، ٢٦٢/١٠، ٢٤٦، ٤٧٧، ٤٩٥، ٢٥٦، والمطالب العالية ١٦٥٦. وفتح الباري ١١/١٠
   ٢٣٢/١٠، ومصنف ابن أبي شيبة ١٠/١٠٠، ٢٥٢، والمطالب العالية ٢٦٥١. وفتح الباري ١١/١٠
   ٥٦/١٠، ومصنف ابن أبي شيبة ١٠/١٠٠، ٢٥٢، والمطالب العالية ٢٦٥١، وفتح الباري ١١/١٠
   ٢٣٢/١٠، وكثف الخف ١١/١١، وإرواء الغليل ٣٧/٣٠، ٢٢٢، ٢٢٦، وتاريخ بغداد، للخطيب ١٥/١٠
   ٥٦/١٠، وكثف الخف ١١/١٠، وإرواء الغليل ٣٧/٣٠، ٢٢٢، ٢٢٠، وتاريخ بغداد، للخطيب ١٠/١٠
   وكثف الخف ١١/١٠، وإرواء الغليل ٣٧/٣٠، ٢٢٢، وتاريخ بغداد، للخطيب ١٠/١٠
   وكثف المحم الكبر، عساكر ١٠٥٠، ٤٤٧، والدر المنشور، للسيوطي ١٩٩٢، ١٠/١٠
   والتمهيد، لابــن عبد البر ٢٠/١٠، ٢٦٠٠، وحلل الخديث، لابن أبي حام ١٥).
- (٢٠٩) انظر: (سنن الترمذي ١٨٥٤. وسنن ابن ماجه ١٣٣٤، ١٣٣١، ٣٢٥٢. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥١/١ . وتفسير ابن كثير ١٩١/٤. وتلخيص الحبير ١٣٢٤. وإرواء الغليل ٢٣٨/٣. ومشكاة المصابيح ٣٨٢٢. وتاريخ بغداد ٢١٢/٤. وعمل اليوم والليلة، لابسن السني ٢١٦. وزاد المسير ٣١/٨. وأمالي الشجري ٢١٠/١، ٢٢٤/٢، والدر المنثور، للسيوطي ٢٥٦. والكامل لابن عدي ١١٦٦/١. والبداية والنهاية، لابن كثير ٢١٠/٣).

فعلى هذا يصحَّ أن تسمَّى الهديةُ بها مجازاً كأنها حياة للمحبة، ولا يصح **حَمْلُ** اللفظ على المجاز، وإسقاط الحقيقة بغير دليل. فإن قيل: نحمله عليهما جيعاً.

IF PRIMCE GHAZI المتورة النساء الآية (٨٦) For QURANIC THOUGHT

قلنا لهم: أنتم لا ترون ذلك؛ فلا يصحُّ لكم بالقول به، وإذا ثبت هذا بقيت الآيةُ على ظاهرها، وإن حملوه على الهدية على مذهبنا في هِبَة الثواب فنستثني منها الولد مع والده بما قررناه من الأدلّة في مسائل الخلاف، فليطلب هنالك، فصحَّتْ لنا الآية على الوجهين جميعاً، والحمد لله. وبقيةُ الكلام يُنْظَر في مسائل الخلاف فليطلب هنالك.

وقد اختلف في معنى السلام عليكم، فقيل: هو مصدر سَلِمَ يَسْلَمُ سلامةً وسلاماً. كلذاذة ولذاذاً ، وقيل للجنة دار السلام ، لأنها دارُ السلامة من الفناء والتغير والآفات.

وقيل: السلام اسمٌ من أسماء الله تعالى؛ لأنه لا يلحقه نَقْص، ولا يدركه آفات الخلق

فإذا قلت: السلام عليكم فيحتمل الله رقيبٌ عليكم. وإن أردت بيني وبينكم **عقد** السلامة وذمام النجاة.

حدثنا الحضرمي، أخبرنا ابن منير، أخبرنا النَّيْسابوري، [أنبأنا النسائي]<sup>(٢٠٠)</sup>، أنبأنا محمد بن علي، سمعت أبي يقول: قال ابن عيينة: أتدري ما السلام؟ تقول: أنتَ مِنِّي آمِن.

المسألة السادسة:

قال علماؤنا : أكثرُ المسلمين على أنَّ السلامَ سنَّةٌ وردَه فَرْض لهذه الآية .

وقال عبد الوهاب منهم: السلام وردّه فَرْض على الكفاية إنْ كانت جماعة، وإنْ كان واحداً كفّى واحد .

فالسلامُ فَرْض مع المعرفة، سنَّةٌ مع الجهالة؛ لأن المعرفةَ إن لم تسلَّم عليه تغيَّرَتْ

(٢٦٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، ومثبت في ب.

سورة النساء الآيات (٨٨ ـ ٩٠)

نفسُه ، ثم يترتب السلام على حسب ما بيناه في كتب الحديث : مِن قائم على قاعد ، ومارّ على جالس ، وقليل على كثير ، وصغير على كبير ، إلى غير ذلك من شروطه . **المسألة السابعة :** 

إذا كان الردُّ فرضاً بلا خلاف فقد استدلَّ علماؤنا على أنَّ هذه الآية دليل على وجوب الثواب في الهِبَةِ للعَيْن، وكما يلزمه أن يردَّ مثل التحية يلزمُه أن يردَّ مثلُ الهبة.

وقال الشافعي في هبة الأجنبي ثوابٌ، وهذا فاسد ؛ لأن المرءَ ما أعطى إلا ليُعْطَى؛ وهذا هو الأصل فيها، وإنا لا نعمل عملاً لمولانا إلاّ ليعطيَنا، فكيف بعضنا لبعض، وسيأتي بيانُ ذلك في موضعه في سورة الروم إن شاء الله تعالى.

## الآية الرابعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِئَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا أَتَرِيدُونَ أَنْ تَهْدُوا مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ وَمَنْ يُضْلِل اللَّهُ فَلَنْ تَجَدَ لَهُ سَبِيلاً. وَدَوًا لَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً فَلاَ تَتَخِذَوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيل اللهِ، فَإِنْ تَوَلَّوْا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَلاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ حَتَّى يُهَاجِرُوا فِي سَبِيل اللهِ، فَإِنْ تَوَلَّوْا فَخُذُوهُمْ وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَلاَ تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ وَلِيَاً وَلاَ نَصِيراً. إِلاَ الَذِينَ يَصِلُونَ إلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَينهُمْ مِينَاقٌ أَوْ جَاءُوكُمْ حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَنْ يَقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُونَ إلَى قَوْم بَيْنَكُمْ وَبَينهُمْ مِينَاقٌ أَوْ جَاءُوكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِن يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ، وَلَوْ شَاءَ اللَهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ فَإِن فَلَمْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ، وَلَوْ شَاءَ اللَهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَاتَلُوكُمْ أَنْ

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيه خمسة أقوال:

الأول: روى عبدالله بن يزيد الأنصاري عن زيد بن ثابت صاحب عن صاحب ـ أنّ النبيَّ ﷺ لما خرج إلى أحُد رجعتْ طائفة ممن كان معه، فكان أصحابُ النبي**ّ** للله فيهم فرقتين، فرقة تقول: نقتلهم، وفرقة تقول: لا نقتلهم، فنزلَتْ، وهو اختيار البخاري والترمذي. الثاني: قال مجاهد: نزلَتْ في قوم خرجوا من [ أهل]<sup>(٢١١)</sup> مكة حتى أتَوا المدينة، يزعمون أنهم مهاجرون فارتدَّوا واستأذنوا النبيَّ ﷺ في الرجوع إلى مكة ليأتوا ببضائع، فاختلف فيهم المؤمنون، ففرقة تقولُ إنهم منافقون، وفرقة تقولُ هم مؤمنون؛ فبين اللهُ سبحانه وتعالى نفاقَهُمْ.

0 13315 0

BINCE GHAZI TRUST (۹۰ – ۸۸) الآية (۹۰ – ۹۰) FOR QURANIC THOUGHT

الثالث: قال ابنُ عباس: نزلت في قوم كانوا بمكة فتكلَّموا بالإسلام، وكانوا يظاهِرُون المشركين، فخرجوا من مكة يطلبون حاجة، وإنّ المؤمنين لما أُخْبروا بهم قالت فئة: اخرجوا إلى هؤلاء الجبناء فاقتلوهم. وقالت أخرى: قد تكلموا بمثل ما تكلَّمتم به (٢١٢).

الرابع: قال السَّدِّي: كان ناسٌ من المنافقين إذا أرادوا أن يخرجوا من المدينة قالوا: أصابتنا أوجاعٌ بالمدينة، فلعلنا نخرجُ إلى الظهر حتى نتاثَل ونرجع؛ فانطلقوا فاختلف فيهم أصحابُ النبيِّ عَيَيْتَهُم، فقالت طائفة: أعداء الله منافقون. وقال آخرون: بل إخواننا غمّتهم المدينة فاجتوَوْها، فإذا بَرِئوا رجعوا؛ فنزلت فيهم الآية (\*).

الخامس: قال ابنُ زيد: نزلت في ابن أُبيّ حين تكلَّم في عائشة.

واختار الطبري من هذه الأقوال قول مَنْ قال: إنها نزلت في أهل مكة، لقوله تعالى: ﴿ فلا تتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِياءَ حتى يهاجرُوا في سَبِيل الله﴾ .

والصحيح ما رواه زَيْد. وقوله: حتى يهاجِرُوا في سبيل الله، يعني حتى يَهْجُرُوا الأهْلَ والولَد والمالَ، ويجاهدوا في سبيل الله.

المسألة الثانية:

092

أخبر اللهُ سبحانه وتعالى أنَّ الله ردَّ المنافقين إلى الكُفْر، وهو الإركاس، وهو عبارةٌ عن الرجوع إلى الحالة المكروهة، كما قال في الرَّوْثَة إنها رِجْس، أي رجعت إلى حالةٍ مكروهة؛ فنهى الله سبحانه وتعالى أصحابَ محمد عَيَالِيَّهِ أن يتعلّقوا فيهم بظاهر

> (٢١١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب. (٢١٢) انظر: (تفسير ابن كثير ٥٣٢/١ . وأسباب النزول، للنيسابوري ٩٩). (★) في د: فإذا بروا رجعوا.

الإيمان، إذا كان أمرُهم في الباطن على الكفر ، وأمرهم بقَتْلهم حيث وجدوهـم، وأينا ثَقفوهم؛ وفي هذا دليل على أنَّ الزِّنْدِيق يُقتَل، ولا يُستتاب لقوله تعالى: ﴿وَلاَ **تَتَّخِذُوا منهم وَلِيَّا ولا نصيراً ﴾ .** 

**SHAZI TRU** 

090

فإن قيل: معناه ما داموا على حالهم.

سورة النساء الآيات (٨٨ ـ ٩٠)

قلنا : كذلك نقول وهذه حالةٌ دائمةٌ ، لا تذهب عنهم أبداً ؛ لأنَّ مَنْ أسرَّ الكُفْرَ ، وأظهر الإيمان ، فعثر عليه ، كيف تصحّ توبتُه ؟

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ الَّذِيسَ يَصِلُونَ إِلَى قَـوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِ

المعنى إلاَّ من انضاف منهم إلى طائفةٍ بينكم وبينهم عَهْد، فلا تعرضوا لهم؛ فإنهم على عهدهم، ثم نسخت العهود فانتسخ هذا، وقد بينَّاه في القسم الثاني بإيضاحه وبسْطه.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ جَاءُوكُم حَصِرَتْ صُدُورُهُمْ أَنْ يُقَاتِلُوكُمْ أَوْ يُقَاتِلُوا قَوْمَهُمْ﴾:

هؤلاء قوم جاؤوا وقالوا : لا نريدُ أن نقاتلَ معكم ولا نقاتل عليكم.

ويحتمل أن يكونوا مُعاهدين على ذلك، وهو نوع من العهد، وقالوا : لا نسْلُمُ ولا نقاتل، فيحتمل أن يقبل ذلك منهم في أول الإسلام تألّفاً حتى يفتح الله قلوبَهم للتقوى ويشرحها للإسلام. والأول أظهر .

ومثله الآية التي بعدها، وقد بسطناها بسْطاً عظيماً في «كتاب أنوار الفجر » بأخبارها ومتعلّقاتها في نحو من مائة ورقة.

### الآية الخامسة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنِاً إِلاَّ خَطَأً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنِاً خَطَأً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ أَنْ يَصَّدَّقُوا ، فَإِنْ كانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوَّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ، وَإِنْ كانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ ( ۹۳ – ۹۲ ) مسجور قرالتساء الآيات ( ۹۲ – ۹۳ ) FOR QURĂNIC THOUGHT ( ) ( ۲۰۰۰ – ۹۳ )

مُسَلَّمَةٌ إلَى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ، فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْن تَوْبَةً مِنَ اللهِ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَكِيماً. وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِناً مُتَعَمَّداً فَجَزاوُهُ جَهَنَّمُ خَالِداً فِيها، وَغَضِبَ اللهُ عليه ولعنه وأَعَدَّ له عذاباً عظيماً ﴾ [ الآية: ٩٢ ، ٩٣ ].

فيها تسع عشرة مسألة:

097

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَأً ﴾:

معناه: وما كان لمؤمن أن يقتلَ مؤمناً قَتْلاً جائزاً. أمّا أنه يوجد ذلك منه غير جائز فنفى اللهُ سبحانه جوازَه لا وجوده؛ لأن الأنبياء صلواتُ الله عليهم لم يُبْعثوا لبيان الحسيّات وجوداً وعَدماً، إنما بُعِثوا لبيان الأحكام الشرعية إثباتاً ونَفْياً.

فإن قيل: فهل هو جائز للكافر؟ فإن قلتم: نعم، فقد أحلتم. وإن قلتم: لا، فقد أبطلتم فائدةَ التخصيص بالمؤمن بذلك، والكافر فيه مثله.

قلنا : معناه أنَّ المؤمنين أبعدُ من ذلك بِحَنانِهم وأُخوّتهم وشفقتهم وعقيدتهم؛ فلذلك خصّ المؤمن بالتأكيد ، ولِما يترتَّبُ عليه من الأحكام أيضاً حسبا نبيِّنُ ذلك بعد .

## المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ إِلا خطأ ﴾:

قال علماؤنا : هذا استثناء من غير الجنس ، وله يقولُ النحاةُ الاستثناء المنقَطِع إذا لم يكن من جِنْس الأول؛ وذلك كثيرٌ في لسان العرب؛ وقد بينًا حقيقتَه في رسالة الملجئة . ومعناه أنْ يأتِيَ الاستثناءُ على معنى ما تقدَّم من اللفظ، لا على نفس اللفظ، كما قال الشاعر :

[ وَقَفْتُ بِهَا أُصَيْلاناً أُسَائِلُها عَيَّتْ جَوَاباً ] وما بالرَّبْع مِن أَحَدِ إلاّ الأوَارِيّ [ لأياً مـا أُبيَّنُهـا وَالنوْيُ كالحوض بالمظلومة الْجَلَد ]<sup>(٢١٢)</sup> فلم تدخُل الأواريّ في لفظ أحَدٍ، ولكن دخلت في معناه. أراد: وما بالرَّبْع أحَد،

(٢١٣) القائل: النابغة. انظر: (ديوانه ٢).

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT أي [ غير ] (٢١٤) ما كان فيه، أو أثر كله ذاهب، إلا الأواري، وكذلك قوله: ﴿ وِما كان لمؤمن أنْ يقتُلَ مُؤمناً ﴾؛ المعنى ما كان لمؤمن أنْ يفوت نفس مؤمن بكسبه إلا أن يكون بغير قَصْده إلى وصفه؛ فافْهَمْه ورَكِّبْه تجده بديعاً.

المسألة الثالثة:

سورة النساء الآبات ( ٩٢ \_ ٩٣)

أراد بعضُ أصحاب الشافعي أن يُخْرج هذا من الاستثناء المنقطع؛ ويجعله متصلاً لجهله باللغة وكونه أعجمياً في السلف؛ فقال: هو استثناء صحيح. وفائدته أنَّ له أنْ يقتلَه خطأً في بعض الأحوال، فيا لله! ويا للعالمين من هذا الكلام! كيف يصحُّ في عَقْل عاقل أن يقولَ: أبيح له أن يقتلَه خطأ، ومن شرط الإذْن والإباحة المكلُّف وقَصْده، وذلك ضدّ الخطأ، فالكلامُ لا يتحصَّل معقولاً .

ثم قال: وهو أن يرى عليه لبسة المشركين والإنحياز إليهم كقصة حُديفة مع أبيه يوم أحُد .

قلنا له: هذا هو الإستثناء المنقطع؛ لأنَّ القتلَ وقع خلاف القَصْد، وهو قَصَدَ إلى مشرك، فتبيَّن أنَّه مسلم؛ فهذا لا يدخلُ تحت التكليف أمراً ولا نهياً .

ثم قال: وقول الله سبحانه: ﴿ وَمَا كَانَ لَمُؤْمَنُ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَأً ﴾ -يقتضي أن يقال: إنما يُباح له إذا وجد شَرْط الإباحة، وَشَرْط الإباحة أن يكون خطأ، وفي هذا القول من التهافت لِمَنْ تأمَّله ما يغنى عن ردِّه. وكيف يتصوَّر أن يُقال: شَرْط إباحة القتل أن لا يقصد ، لاهُ مَّ إلا أن كون المقلَّد ألمَّ بقول المبتدعة : إنَّ المأمور لا يعلم كونه مأموراً إلاّ بعد تقضِّي الإمتثال ومضائه؛ فالاختلالُ في المقال واحدٌ والردُّ واحدٌ ، فلتلحظه في أصوله التي صنف؛ فإنه من جنسه؛ ثم أبطل هو هذا وكان في غِنَى عن ذكره وإيطاله.

ثم قال: إنَّ أقرب قول فيه أن يقال: إنَّ قولَه سبحانه: ﴿ إِلاَّ خَطَأً ﴾ اقتضى تأثيم قاتله لاقتضاء النهي ذلك، فقوله تعالى: ﴿ إِلاَّ خَطًّا ﴾ رفعٌ للتأثيم عن قاتله؛ وإنما

(٢١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

وتونيبالارتياني الفكرالي (٩٢ - ٩٣) معروة النساء الآيات (٩٢ - ٩٣) معروة النساء الآيات (٩٢ - ٩٣) معروة النساء الآيات (٩٢ - ٩٣)

دخل الاستثناء على ما تضمَّنه اللفظُ من استحقاق المآثم، فأخرج منه قاتل الخطأ، وجاء الاستثناء على حقيقته؛ وهذا كلامُ مَنْ لا يعلم اللغة ولا يفهم مقاطعَ الشريعة، بل قوله: **﴿ وما كان لمؤمن أن يَقْتُل مؤمناً ﴾** معناه كما قلنا جائز ضرورة لا وجوداً؛ فنفى الله سبحانه جواز ذلك لا وجوده، فقول هذا الرجل: إنَّ ذلك يقتضي تأثيمَ قاتله لا يصحُّ؛ لأنَّه ليس ضدّ الجواز التحريم وحدَه؛ بل ضد الندب والكراهية على قول، والوجوب والتحريم على آخر، فلم عيَّن هذا الرجل من نَفْي الجواز التحريم المؤثم. أما إنَّ ذلك عُلِمَ من دليل آخر لا من نفس هذا اللفظ.

ثم نقول: هبك أنَّا أوجبنا عليه بهذا اللفظ، وقلنا له: إنَّ معناه الصريح أَنتَ آثِمٌ إن قتلته، إلاَّ أنْ تقتله خطأ، فإنه يكون استثناء من غير الجنس؛ لأنَّ الإثم أيضاً إنما يرتبط بالعَمْد، فإذا قال بعده: إلاَّ خطأ، فهو ضدّه، فصار منقطعاً عنه حقيقة وصفة ورفعاً للمأثم.

وقوله: فإنما دخل الاستثناء على ما يتضمّنه اللفظ من استحقاق المأثم فقد بيّنا أنَّ اللفظَ ليس فيه لذلك ذكر حقيقة ولا مجازاً؛ وإنما يؤخذ الإثم من دليل آخر، وقد أشرنا نحن إلى حقيقته في أول الأمر.

وقد قال بعض النحارير : إنَّ الآية نزلت في سبب؛ وذلك أنَّ أسامةَ لَقِيَ رجلاً من المشركين في غزاة فعلاَه بالسيف، فقال: لا إله إلاَّ الله؛ فقتله؛ فلما بلغ ذلك النبي صليتُهِ قال: « أقتلته بعد أن قال: لا إله إلا الله؟ »

فقال: يا رسولَ الله، إنما قالها متعوَّداً. فجعل يكرِّرُ عليه: « بعد أنْ قال: لا إله إلا الله؟ » <sup>(٢١٥)</sup>

قال: فلقد تمنَّيت أني لم أكن أسلَمْت قبل ذلك اليوم. فهذا قتل متعمَّداً مخطئاً في اجتهاده؛ وهذا نفيس.

ومثله قتل أبي حُذيفة يوم أُحد، فمتعلَّق الخطأ غير متعلق العمْد، ومحلَّه غير محله؛

(٢١٥) انظر: (صحيح البخاري ١٨٣/٥ ، ٤/٩ . وصحيح مسلم، حديث ١٥٩ ، ١٦٠ من كتـاب الإيمان، وحديث ٣٢ من القسامة، ومسند أحمد بن حنبل ٢٠٠/٥ . وفتح الباري ١٩١/١٢. ومشكاة المصابيح ٣٤٥٠. وتفسير الطبري ١٤٢/٥. وتفسير ابن كثير ٥٩٨/٣. والدر المنثور ٢٠١/٢ . والمطالب العالية، لابن حجر ٣٥٧٧ . وأسباب النزول ٩٩ ) .

This file was downloaded from QuranicThought.com

099

وهو استثناء منقطع أيضاً منه؛ ولذلك قالت جماعة: إنَّ الآيتين نزلت في شأن مِقْيَس ابن صُبابَة، فإنه أسلم هو وأخوه هشام فأصابَ هشاماً رجلٌ من الأنصار من رهط عُبادة ابن الصامت، وهو يرى أنه من العدوّ، فقتله خطأ في هزيمة بني الْمُصْطلق من خزاعة، وكان أخوه مِقْيَس بمكة، فقدم مسلماً فيا يظهر.

وقيل: لم يبرح من المدينة فطلب دِيةَ أخيه، فبعث معه النبيَّ ﷺ رجلاً من فِهْر إلى بني النجار في دِيته، فدفعوا إليه الديَة مائةً من الإبل، فلما انصرف مِقْيَس والفهري راجعين إلى المدينة قتل مِقْيَس الفهري، وارتدَّ عن الإسلام، وركب جلاً منها، وساق معه البقية، ولحق كافراً بمكة، وقال:

شفى النفسَ أنْ قد مات بالقاعِ مسنداً يضرج في شوبيـه دِمـاءَ الأخـادع وكانت همـوم النفس مـن قبَـل قَتْلِـه تلــمّ فتحميني وطــاء المضــاجــع شأرْتُ بـه فِهْـراً وحمَّلْـتُ عَقْلـه سـراةَ بني النجّارِ أربـابَ فــارع حللـت بـه وتُـرِي وأدركت ثـؤرتي وكنْـتُ إلى الأوثــان أوّل راجــع فدخل قتل الأنصاري في قوله تعالى: **﴿وما كان لمؤمن أن يقتلَ مؤمناً إلاَّ خطأَ**»، ودخل قَتْل مِقْيَس في قوله تعالى: **﴿ومَنْ يَقْتُلُ مُؤْمِناً مُتَعَمِّداً فجزاؤه جهم ﴾**، وكل واحدٍ بصفته في الآيتين بصفتها، والله أعلم.

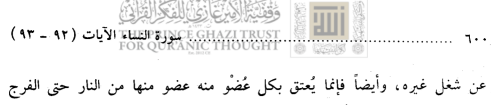
المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً خَطاً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾:

أوجب الله سبحانه في قَتْل الخطأ تحرير الرقبة، وسكت في قَتْلِ العَمْدِ عنها.

واختلف العلماء في ذلك اختلافاً كثيراً قديماً وحديثاً، مآله أنَّ أبا حنيفة ومالكاً قالا : لا كفَّارة في قَتْل العمد . وقال الشافعي : فيه الكفَّارة؛ لأنها إذا وجبت في قتل الخطأ ولا إثم فيه ففي العَمْدِ أولى .

قلنا: هذا يبعدها عن العمد؛ لأنَّ الله سبحانه لم يوجبها في مقابلة الإثْم، وإنما أوجبها عبادةً، أو في مقابلة التقصير، وترْك الحَذر والتوقّي، والعمدُ ليس من ذلك. المسألة الخامسة: قوله: ﴿ مُؤَمِنَةٍ ﴾:

وهذا يقتضي كمالَها في صفات الدين، فتكمل في صفات المالية حتى لا تكون معيبة، لا سيا وقد أتلف شخصاً في عبادة الله سبحانه، فعليه أن يخلِّص آخر لعبادة ربه



بالفرج، فمتى نقص عضوٌ منها لم تكمل شروطها . وهذا بديع . المسألة السادسة:

سواء كانت الرقبة صغيرة أو كبيرة إذا كانت بين المسلمين أو لمسلم فإنه يجوز خلافاً لابن عباس وجماعة من التابعين؛ إذ قالوا : لا يُجْزِئُ إلا من صام وصلَّى وعَقَلَ الإسلام.

قال الطبري : مَنْ ولد بين المسلمين فحكمه حُكْمُ المسلمين في العتق ، كما أنَّ حكمه حكم المسلمين في الجناية والإرْث والصلاة عليه وجميع أحكامه .

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إلى أَهْلِهِ إلاَّ أَنْ يَصَّدَّقُوا ﴾:

أوجب الله تعالى الدِّية في قتل الخطأ جَبْراً. كما أوجب القصاصَ في قتل العمد زَجُراً، وجعل الدِّيَةَ على العاقلة رِفْقَاً؛ وهذا يدلُّ على أنَّ قاتل الخطأ لم يكتسب إثماً ولا محرماً، والكفارة وجَبَتْ زَجْراً عن التقصير والحذَر في جميع الأمور. **المسألة الثامنة:** 

الدِّيَة مائةٌ من الإبل في تقدير الشريعة، وبإجماع الأمَّة؛ فإن عدمت الإبل فاختلف العلماءُ؛ فقال مالك: من الدراهم على أهل الوَرِق اثنا عشر ألف درهم، ومن الذهب ألف دينار، وليست في غيرهما.

وقال أبو حنيفة : عشرة آلاف درهم .

وقال الشافعي : الواجبُ منه الإبل كيف تصرّفت ، فإنها الأصلُ ؛ فإذا عدمت وقْتَ الوجوب فحينئذ ينظر في بدَلها وهو القيمة بحساب الوقت ، كما في كل واجب في الذمة يتعذَّرُ أداؤه.

ودليلُنا أنَّ عمرَ بن الخطاب قوَّمَها بمحضر من الصحابة ذهباً ووَرِقاً، وكتب به إلى الآفاق؛ ولا مخالف؛ ولا ينبغي أن يكون؛ فإنّ بلداً لم يكن قطّ به إبل لا سبيلَ إلى تقويمها فيه، فعلمت الصحابة ذلك فقدّرت نصيبها، واعتبرَتْها في كل بلد بالذهب والفضة؛ إذ لا يخلو بلد منهما. وقال أبو حنيفة، في تقديرها: عشرة آلاف درهم، فبناها على نصاب الزكاة، وعمر مع الصحابة قد علموا نِصابَ الزكاة حين قدّروها باثني عشرة ألف درهم، وقد بينا المعنى في نصاب الزكاة في مسائل الخلاف، وهو بديع، فليَنْظر فيه مَنْ أراد تمام العلم به.

NCE GHAZI TRUST RANIC THOUGHT

المسألة التاسعة: هي في الإبل أخماس:

سورة النساء الآيات ( ٩٢ - ٩٣)

بنات مَخَاض، وبنات لَبُون، وبنو لَبُون، وحِقَاق، وجِدَاع.

وقال أبو حنيفة: هي أخماس، إلا أنَّ منها بني مخاض دون بني لَبُون.

ودليلُنا أنَّ النبي ﷺ ذكر دِيَةَ الخطأ أخماساً، فقال: «عشرون بني لَبُون» <sup>(٢٠٦)</sup>، ولم يذكر بني مَخَاض، أخرجه أبو داود كوفياً من طريق ابن مسعود؛ فلا كلامَ لهم عليه، ولا معنى معهم؛ لأنَّ ما ذكروه شيء لا يجبُ في الزكاة فلم يجب في الدِّية كالثنايا.

### المسألة العاشرة:

وهي مؤجّلة في ثلاثة أعوام، كذلك قضى عُمر وعليّ، وهي ضرورة؛ لأنَّ الإبلَ قد تكونُ في وقتِ الوجوب حوامل فيضرُّ به، ولا يجوز العدول إلى غير ما قال النبيُّ مِلِيَّهِ . وفيه تكون في السنة الثانية لَوَابن، ووجبت مواساة ورِفْقاً ، فتؤخذ منها بذلك! .

وكان النبي ﷺ يعطيها دَفْعةً واحدة لأغراض: منها أنه كان يعطيها صُلْحاً وتسديداً. ومنها أنه كان يعجِّلُها تأليفاً، فلما وُجد الإسلامُ قررتها الصحابةُ على هذا النظام.

#### المسألة الحادية عشرة:

ولا مدخل فيها لغير الذهب والفضة من ثياب أو طعام أو بقر خلافاً لأبي يوسف ومحمد وغيرهما ؛ لأنها قد تمهَّدت في عَصْر الصحابَة على هذا ، وما كان من غيره فقد

(٢١٦) أنظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٧٥/٨. ومصنف ابن أبي شيبة ١٣٣/٩).

سقط بالإجماع على هذا؛ فأما بقيةُ أحكام الدية فهي كثيرة لا يَفِي بها إلاَّ كتُب المسائل، فلا نطوِّلُ بذكرها، فنخرج عن المقصود بها. **المسألة الثانية عشرة: قوله: ﴿إلاَّ أَنْ يَصَّدَقُوا ﴾:** 

E GHAZI TRUST

(a) (3533)

ي الملكة الآيات ( ۹۲ - ۹۳ ) FOR QURA

أوجب اللهُ تعالى الدِّيَةَ لأولياءِ القتيل إلا أنْ يصَّدَّقوا بها على القاتل؛ والاستثناء إذا تعقب جُملاً عاد إلى جميعها إذا صلح ذلك فيها، وإلا عاد إلى ما يصلح له ذلك منها.

والذي تقدّم الكفارةُ والدية، والكفارةُ حقُّ الله سبحانه، ولا تُقبل الصدقةُ من الأولياء؛ لأنَّ الصدقة من المتصدّق عليه لا تنفذ إلا فيما يملكه.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾:

أوجب اللهُ سبحانه الكفَّارة في قَتْلِ المؤمن بين أهل الحرب إذا كان خطأ، ولم يذكر الدية.

وقد اختلف العلماءُ في ذلك؛ فقال أبو حنيفة: لا ديةَ في ذلك، وهو مذهبُ ابن عباس وعِكْرِمة وقَتادة وجماعة من التابعين، وفيه الكفارة:

أمَّا وجوبُ الكفارةِ فلأنَّه أتلف نفساً مؤمنة.

7.1

وأما امتناعُ الديةِ عندهم فاختلفوا في ذلك؛ فقال بعضهم: إنما لم تجِب الديةُ لهم لئلا يستعينوا بها على حَرْب المسلمين.

وقال آخرون: إنما لم تجب لهم دِيَة؛ لأنه ليس بينهم وبين الله عزَّ وجل عَهْد ولا ميثاق.

وأما أبو حنيفة فعوَّل على أنَّ العاصم للعبد في ذمته « لا إله إلا الله »، وأنَّ العاصمَ له في ماله الدار ؛ فإذا أسلم وبقي في دار الْحَرْب فقد اعتصم عِصْمةً قويمة يجبُ بها على قاتله الكفَّارة، وليس له عصمةٌ مقوّمة ؛ فدمُه وماله هدَر ، ولو أنه هاجر إلى أرض الإسلام وترك أهلَه في دار الحرب فلا حُرْمة لهم.

وهذا هو قطعةٌ من مذهب مالك؛ فإن الدارَ عند مالك العاصمة للأهل والمال. وقد مَهّدنا ذلك في مسائل الخلاف. وقال الشافعي: الإسلامُ يعصِمُ مالَ المسلم وأهله ودمَه حيث كانوا .

سورة النساء الآيات ( ۹۲ ـ ۹۳)

والمسألة في نهاية الإشكال، ومذهب الشافعي فيها أَسْلَم، وعلى هذا عند هؤلاء لم يذكر أنه الدية، لأنها لم تجب، وعلى المذهب المالكي لم يذكرها الله سبحانه، لأنها لم يدن لها مستحقّ؛ فلو كان لها مستحقّ لوجبت؛ لأنَّ سبب الوجوب موجود وهو الإسلام، وجَلَّ أن يكونَ الله لم يذكر الدية؛ لأن الهجرة كانت على مَنْ آمَنَ فَرْضاً، ومَنْ أسلم ولم يهاجر فلا إسلام له ولا ولاية، فأما مذ سقط فرض الهجرة بعصمة الإسلام فوجب له الدية والكفارة أينها كان.

7.8

المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوْمِنَةٍ ﴾:

والميثاقُ هو العهد المؤكّد الذي قد ارتبط وانتظم، ومنه الوثيقة ففيه الدية.

قال ابنُ عباس: هذا هو الكافر الذي له ولقومه العهْد، فعلى قاتله الدِّيَةُ لأهله والكفَّارة لله سبحانه، وبه قال جماعة من التابعين والشافعيّ.

وقال مالك وابنُ زيد والحسن: المراد به، وهو مؤمن. واختار الطبري أن يكون المراد به المقتول الكافر من أهل العَهْد؛ لأنَّ الله سبحانه أهمله ولم يقُلْ وهو مؤمن، كما قال في القتيل من المؤمنين ومن أهل الحرْب، وإطلاقه ما قيّد قبل ذلك دليلٌ أنه خلافه.

وهذا عند علمائنا محمولٌ على ما قبله من وجهين:

أحدهما : أنَّ هذه الجملة نسقَت على ما قبلها ورُبِطت بها؛ فوجب أن يكونَ حُكمها حكمه.

الثاني: أنَّ الله سبحانه قال: ﴿ **فَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ ﴾ \_** وقد اختلف الناسُ في دِيَة الكافر، فمنهم مَنْ جعلها كدِيَة المسلم، وهو أبو حنيفة وجماعة؛ ومنهم مَنْ جعلها على النصف، وهو مالك وجماعة، ومنهم من جعلها ثلث دِيَة المسلم، وهو الشافعي وجماعة. والدية المسلَّمة هي الموفرة. وَقَدْيَ الْمَدْيَ الْمَدْيَ الْمَدَى الْمَدَى الْمَدَى الْمَدَى الْمَدَى الْمَدَى الْمَدَى الْمَدَى الْمَدَى ( ۹۳ – ۹۲ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR O'RANIC THOUGHT ( 10 – 91) 10

قال القاضي: والذي عندي أنَّ هذه الجملة محمولةٌ على ما قبلها جَمْلَ الْمُطْلَق على المقيّد، وهو أصلٌ من أصول الفِقْه اختلف الناسُ فيه، وقد أتينا فيه بالعجَب في المحصول، وهو عندي لا يُلحق إلاَّ بالقياس عليه.

والدليلُ على حَمْلٍ هذه الجملة على التي قبلها أمران:

أحدهما : أنَّ الكفارةَ إنما هي لأنه أتلف شخصاً عن عبادة الله؛ فيلزمه أن يخلّص آخر لها .

والثاني: أنَّ الكفّارةَ إنما هي زَجْرٌ عن الاسترسال وتقاة للحذر ، وحَمْلٌ على التثبت عند الرمْي؛ وهذا إنما هو في حق المسلم.

وأما في حق الكافر فلا يلزم فيه مثلُ هذا . ونحرر هذا قياساً فنقول: كلُّ كافر لا كفّارة في قَتْله، [ كالمستأمن وقد اتفقنا على أنه لا كفّارة في قَتْله ] <sup>(٢١٧)</sup> ، ولا عُذْرَ لهم عنه به احتفال.

المسألة الخامسة عشرة:

إذا ثبت أنَّ المذكورَ في هذه الجملة هو المؤمن، فمن قَتَلَ كافراً خطأ، وله عَهْد ففيه الدية إجماعاً.

وقد اختلفوا فيه كما تقدم، وهو أصلٌ بديع في رَفْع الدماء. ونحن نمهِّدُ فيه قاعدة قويةً فنقول:

مَبْنَى الديات في الشريعة على التفاضل في الْحُرْمة والتفاوت في المرتبة؛ لأنه حقّ ماليّ يتفاوتُ بالصفات، بخلاف القتل، لأنه لما شُرع زَجْراً لم يعتبر فيه ذلك التفاوت، فإذا ثبت هذا نظرْنا إلى الدية فوجدنا الأنثى تَنْقصُ فيه عن الذكر؛ ولا بد أن يكون للمسلم مَزِيَّة على الكافر؛ فوجب ألاَّ يساويه في دِيته.

وزاد الشافعي نظراً، فقال: إن الأنثى المسلمة فوق الكافر الذكر، فوجب أن تَنْقُص دِيَتُه عن دِيتها، فتكون ديته ثلث دِيَةِ المسلم.

(٢١٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

سورة النساء الآيات ( ۹۲ ـ ۹۳ )

وقال مالك بقضاء عمر وهو النصف؛ إذْ لم يراع الصحابةُ التفاوت بينهما إلا في درجةٍ واحدة، ولم يتبع ذلك إلى أقصاه، وليس بعد قضاء عمر بمحضر من الصحابة نظرٌ .

7.0

وما رُوِي عن النبي ﷺ أنه أعطى في ذي العَهْدِ مثل ديةِ المسلم فإنما كان على معنى الاستئلاف لقومهم؛ إذ كان يؤدّيه من قِبَل نفسه ولا يرتبها على العاقلة، وإلا فقد استقرّ ما استقر على يَدِ عمر، حتى جعل في المجوسيّ ثمانمائة درهم لنقصه عن أهل الكتاب، وهذا يدلَّ على مراعاة التفاوت واعتبار نقص المرتبة.

المسألة السادسة عشرة: قـول تعالى: ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ ﴾:

ظن قوم أوّلهم مسروق أنَّ الصيامَ بدلٌ عن الدِّية والرقبة، وساعده عليه جماعةٌ؛ وهو وَهْم؛ لأنّ الصيامَ يلزم القاتل فهو بدل عما كان يلزمُه من الرقبة، والديةُ لم تكن تلزمه، فليس عليه بدَلٌ عنها. وهذا أظهر من إطناب فيه.

المسألة السابعة عشرة:

لما قال الله سبحانه: ﴿ومَنْ قَتَلَ مُوَمِّمِناً خَطَاً﴾، ﴿ومَنْ يَقْتُلْ مُوَمِّناً مُتَعَمِّداً ﴾ انحصر القَتْلُ في خَطأ وعمد عند أكثر العلماء، ومنهم من زاد ثالثاً؛ وهو شَبْهُ العَمْد، وجعلوه عَمْداً خطأ، كأنهم يريدون به أنه عمد من وَجْهٍ خطاً من وَجْه. والذي أشارُوا به من ذلك قد جاء في الحديث؛ فروَى عبدُ الله بن عمر أنّ النبيَّ يَتَالِمُ قال في خطبته: « ألاً إنّ في قَتِيل عَمْدِ الخطأ قَتيل السوط والعصا مائةً من الإبل منها أربعون خَلِفة في بطونها أولادها » <sup>(٢١٨)</sup>. رواه أبو داود والترمذي.

قال ابن العربي: هذا حديثٌ لم يصح، وقد [روي]<sup>(٢١٩)</sup> شبْه العَمْدِ عن الصحابة

(٢١٨) انظر: (سنن النسائي ٤١/٨. وسنن ابن ماجه ٢٦٢٨. والسنن الكبرى، للبيهقي ٤٤/٨. ٥٥. وموارد الظآن، للهيثمي ١٥٢٦. وشرح السنة، للبغوي ١٨٦/١٠. ونصب الراية، للزيلعي ٣٣١/٤، ٣٣١، ٤٤٣. ومسند الحميدي ٧٠٢. ومسند الشافعي ١٩٩). (٩٤) باللغة بالمعامة بالمعامة المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة (٩٤) بالمعامة المعامة (٩٤) بالمعامة المعامة (٩٤) بالمعامة المعامة ا معامة المعامة الم

والفقهاء كأبي حنيفة والشافعي، وحكى العلماء عن مالك القول بشبه العَمْد، وأن القتل ثلاثة أقسام، ولكن جعل شبْه العمد في مثل قصّة الْمُدْلجي في نظر من أثبته أنَّ الضرْبَ مقصود والقتل غير مقصود؛ وإنما وقع بغير القَصد فيسقط القود، وتغلظ الدية.

وبالغ أبو حنيفة مبالغة أفسدت القاعدة، فقال: إنَّ القاتلَ بالعصا والحجر شبه العمد فيه ديةٌ مغلَّظَة ولا قوّد فيه، وهذا باطل قطعاً، وقد مهَّدْناه في مسائل الخلاف.

# الآية السادسة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُؤْمِناً تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللهِ مَغَانِمَ كَثِيرَةٌ كَذٰلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَّ اللهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيَّنُوا إِنَّ اللهَ كانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً [الآية: ٩٤].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيه خسة أقوال:

الأول: قال ابن القاسم: سمعتُ مالكاً يقول: إنَّ رجلاً من المسلمين في مغازي النبي مُتَاسَدُ حَمَل على رجُل من المشركين؛ فلما علاَهُ بالسيف قال المشرك: لا إلَه إلا الله. فقال الرجلُ: إنما يتعوَّذُ بها من القَتْل؛ فأتى إلى رسول الله يَتَاسَدُ فأخبره. فقال له النبي يَتَاسَدُ : «كيف لك بلا إله إلا الله؟ » قال: يا رسول الله، إنما يتعوّذ. فما زال يعيدُها عليه: «كيف لك بلا إله إلا الله؟ » فقال الرجل: ودِدْت أني أسلمتُ ذلك اليوم، وأنه يبطل ما كان لي من عمل قبل ذلك، وأني استأنفْتُ العملَ من ذلك اليوم .

قال القاضي: هذا الذي ذكره مالكُ مطلقاً هو أسامة بن زيد، والحديث صحيحٌ، رَوَاه الأَئِمةُ من كل طريق، أصله أبو ظبيان عن أسامة، رواه عنه الأعمش، وحصين

سورة النساء الآية ( ٩٤ ) .....

ابن عبدالرحمن، والحديث مشهور . وذكر الطبري أنَّ اسم الذي قتله أسامةُ ۔ مرداس ابن نهيك .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الثاني: قال عبدالله بن عمر: بعث النبيُّ عَلَيْكَمْ بن جثامة، فلقيهم عامر بن الأضبط، فحيًاهم بتحية الإسلام، وكان بينها إحنةٌ في الجاهلية، فرماه محلم بن جَنَّامة بسهم فقتله، وجاء محلم بن جثامة فجلس بين يدي رسول الله عَلَيْكَمْ ليستَغفرَ الله، فقال: « لا غفر الله لك »! فقام وهو يتلقَّى دموعَه بِبُردته، فما مضت سابعة حتى دفنُوه ولَفَظَتُه الأرض، فذكر ذلك له فقال: « إن الأرض لتقبل مَنْ هو شرَّ منه، ولكن الله أراد أن يعظم من حرمتكم »، فرَمَوْه بين جبلين وألقَوْا عليه من الحجارة، وأنزل الله سبحانه الآية (٢١١).

الثالث: قال ابنُ عباس: لقي ناسٌ رجلاً في غُنيمة له فقال: السلام عليكم، فقتلوه، وأخذوا تلك الغُنيمة، فنزلت الآية.

الرابع: قال قَتَادة: أغار رجلٌ من المسلمين على رجل من المشركين، فقال المشرك: إني مسلم، لا إله إلا الله، فقتله بعد أن قالها.

وعن سعيد بن جُبير أنَّ الذي قتله هو المِقْداد، وذكر نحو ما تقدّم ـ وهو الخامس.

قال القاضي: قد رُوِي عن النبي ﷺ أنه حمل دِيَته، وردَّ على أهله غُنيمته، ويشبه أن يكونَ هذا صحيحاً على طريق الائتلاف وهي المسألة الثانية؛ فإن هذا المقتول الذي نزلَتْ فيه الآية لا يخلو أن يكونَ الذي قال: سلام عليكم، أو يكون الذي قال: لا إله إلا الله، أو يكون عامر بن الأضبط الذي عُلِمَ إسلامه؛ فأما كونه عامر بن الأضبط فبعيد؛ لأنَّ قصةَ عامر قد اختلفَتْ اختلافاً كثيراً لا نطول بذكره، تبيَّنُ أنَّ قتل محلم إنما كان لإحْنَةٍ وحقد بعد العلم بحاله، وكيفها تصوّر الأمر ففي واحدة من هذه نزلت، وغيرها يَدْخُل فيها بمعناها.

(٢٢١) انظر: (الدر المنثور، للسيوطي ٢٠٠/٢ . والبداية والنهاية ٢٢٦/٤ . وسنن ابن ماجه ٣٩٣٠. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٥٨/٤ . وفتح الباري ١٩٥/١٢ . وتفسير القرطبي ٣٣٦/٥). وجملةُ الأمر أنّ المسلم إذا لقي الكافرَ ولا عَهْد له جاز له قَتْلُه؛ فإنْ قال له الكافر : « لا إلٰه إلا الله » لم يَجُزْ قَتْلُه؛ فقد اعتصم بعصام الإسلام المانِع من دَمِه وماله وأهله. فإنْ قتله بعد ذلك قُتِل به.

وإنما سقط القَتل عن هؤلاء لأجْل أنهم كانوا في صَدْرِ الإسلام، وتأوَّلُوا أنه قالها متعوِّذاً، وأنَّ العاصمَ قولُها مطمئناً، فَأخبر النبيُّ عَيَّلِيَّهِ في الحديث الصحيح أنه عاصم كيفها قالها.

وأمّا إنْ قال له: سلامٌ عليكم فلا ينبغي أن يُقْتَل حتى يعلمَ ما وراءَ هذا؛ لأنه موضع إشكال.

وقد قال مالك \_ في الكافر يوجد عند الدرب فيقول: جئتُ مستأمِناً أطلُبُ الأمان: هذه أمور مشكلة، وأرَى أن يُردَّ إلى مَأمنه، ولا يحكم له بحكم الإسلام؛ لأن الكفر قد ثبت له، فلا بدّ أن يظهر منه ما يدلُّ على أنَّ الاعتقادَ الفاسدَ الذي كان يدلُّ عليه قوله الفاسدُ قد تبَدَّلَ باعتقاد صحيح يدلُّ عليه قوله الصحيح، ولا يكفي فيه أنْ يقول: أنا مسلم، ولا أنا مؤمن، ولا أن يصلِّي حتى يتكلم بالكلمة العاصمة التي علق النبيَّ عَيَيِيَيْ الْحُكْم بها عليه في قوله: « أمِرْتُ أنْ أقاتِلَ الناسَ حتى يقولوا لا إله الله، فإذا قالوها عَصَمُوا مِنِّي دماءَهم وأموالَهم إلاّ بحقها، وحسابُهم على الله » (٢٢٢).

> فإنْ صلّى أو فعل فِعْلاً من خصائص الإسلام \_ وهي : المسألة الثالثة :

فقد اختلف فيه علماؤنا، وتباينت الفرق في إسلامه، وقد حررناها في مسائل الخلاف.

ونرى أنه لا يكونُ مُسْلِماً بذلك، أما أنه يقال له: ما وراء هذه الصلاة؟ فإن قال: صلاة مسلم قيل له قل: لا إله إلا الله محمد رسول الله. فإن قالها تبيَّنَ صِدْقُه، وإن أبَى

(٢٢٢) سبق تخريجه.

علمنا أنَّ ذلك تلاعبٌ ، وكانت عند مَنْ يرى إسلامه رِدَّة ويُقْتَل على كفره الأصلي ، وذلك محرَّرٌ في مسائل الخلاف ، مقرَّرٌ أنه كفر أصلي ليس بردَّة .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وكذلك هذا الذي قال: سلامٌ عليكم يُكلف الكلمة، فإن قالها تحقّق رشادُه، وإن أبَى تبيَّن عِنادُه وقُتِل. وهذا معنى قوله: فتبيَّنُوا، أي الأمر الْمُشْكل، أو تثبَّتُوا ولا تَعْجَلُوا، المعنيان سواء؛ فإنْ قتَلَه أحدٌ فقد أتَى مَنْهِيَّاً عنه، لا يبلغ فدية ولا كفَّارة ولا قصاصاً.

وقال الشافعي: له أحكام الإسلام، وهذا فاسد، لأنَّ أَصلَ كُفْرِه قد تيقنَّاه، فلا يُزال اليقين بالشك.

فإن قيل: فتغليظ النبيُّ عَلِّيتُهُ على محلِّم كيف مَخْرِجه ؟

قلنا : لأنه عَلِم مِنْ نيّته أنه لم يُبال بإسلامه ، ولم يحققه ؛ فغضب على هذه النية ، والله أعلم .

## الآية السابعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ إِنْ خُفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنَّ الْكَافِرِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُوّاً مُبِيناً ﴾ [الآية: ١٠١].

فيها ثماني مسائل:

سورة النساء الآية (١٠١) .

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ ﴾ :

اعلموا – وفَقكُم اللهُ – أنَّ بناء «ضرب» يتصرّف في اللغة على معان كثيرة؛ منها السفر، وما أظنه سُمِّي به إلاّ لأنّ الرجل إذا سافر ضرب بعصاه دابَّتَه، ليصرفها في السير على حُكْمه، ثم سُمِّي به كلّ مسافر، ولم يجتمع لي في هذا الباب، ولا أمكنني في هذا الوقت ضَبْطٌ فرأيته تكلّفاً، فتركته إلى أوْبَةٍ تأتيه إنْ شاء الله تعالى. **المسألة الثانية: قوله: ﴿ هُرَاغَماً كَثُبُواً ﴾:** 

هذه لفظة وردَتْ في الآية التي قبلها ، وهي مرتبطةٌ بها سنذكرها معها ، فأردنا أن

نُقَدِّمَ شَرْح اللفظة، لتكونَ إلى جانب أختها. وفيه اختلاف وإشكال، وللعلماء فيه ثلاثة أقوال:

الأول: المراغم: المذهب قال ابن القاسم: سمعتُ مالكاً يقول: المراغم الذهاب في الأرض.

> الثاني : المراغم : المتحوّل ، يُعزى إلى ابن عباس . الثالث : المراغم : المندوحة . قال مجاهد : وهذه الأقوال تتقارب .

71.

واختُلف في اشتقاقها، فقالت طائفة: هو مأخوذ من الرَّغام ـ بفتح الراء والغين المعجمة، وهو التراب. وقالت أخرى: هو مأخوذ منه بضم الراء، وهو ما يسيل من أنْفِ الشاة. والرُّغام ـ بضم الراء ـ يرجع إلى الرَّغام بفتحها؛ لأنَّ من كره رجلاً قصد ذُلَّه، وأن يكبَّه اللهُ على وَجْهه، حتى يقع أنْفُه على الرَّغام، وهو التراب، فضرب المثل به، حتى يقال: أرغم اللهُ أنْفَه، وأفْعَلُ كذا وإن رغم أنفه، ثم سُمِّي بعد ذلك الأنف وما يسيل منه به.

وتحقيقه أنَّ اللفظة تَرْجع إلى الرَّغام \_ بفتح الراء .

المعنى: ومَن يهاجر في سبيل الله يَجِدْ في الأرض مكاناً للذهاب، وضرب الترابَ له مثلاً؛ لأنه أسهل أنواع ِ الأرض.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلَاةِ ﴾:

وقد تقدم بيانه في سورة البقرة.

المسألة الرابعة: في السفر في الأرض:

تتعدَّد أقسامه من جهاتٍ مختلفات، فتنقسم من جهةِ المقصود به إلى هَرِب أو طَلب. وتنقسم من جهةِ الأحكام إلى خمسة أقسام، وهي \_ من أحكام أفعال المكلفين الشرعية: واجب، ومندوب، ومباح، ومكروه، وحرام. وينقسم من جهة التنويع في المقاصد إلى أقسام: الأول: الهجرة، وهي تنقسم إلى ستة أقسام:

سورة النساء الآية ( ٢٠١) سيبين

الأول: الخروج من دار الحرْب إلى دار الإسلام؛ وكانَتْ فرضاً في أيام النبيّ ﷺ مع غيرها من أنواعها بينَّاها في شَرْح الحديث، وهذه الهِجْرة باقيةٌ مفروضة إلى يوم القيامة، والتي انقطعت بالفَتْح هي القَصْد إلى النبيّ ﷺ حيث كان، فمن أسْلم في دارِ الحرب وجب عليه الخروجُ إلى دارِ الإسلام، فإن بقي فقد عصى، ويُخْتَلَف في حاله كما تقدم بيانُه.

CE GHAZI TRUST

711

الثاني: الخروج من أرض البِدْعة. قال ابن القاسم: سمعْتُ مالكاً يقول: لا يحلُّ لأحدٍ أنْ يقيم ببلدٍ سبّ فيها السلف.

وهذا صحيح؛ فإنَّ المنكر إذا لم يقدر على تغييره نزل عنه، قال الله تعالى: ﴿وإذا رأيتَ الذين يخوضون في آياتنا فأَعْرِض عنهم حتى يَخُوضُوا في حديثٍ غيره. وإما يُنسِينَّكَ الشيطانُ فلا تَقْعُدْ بعد الذِّكْرى مع القوم الظالمين﴾ [ الأنعام: ٦٨ ].

وقد كنتُ قلت لشيخنا الإمام الزاهد أبي بكر الفهري <sup>(٢٢٣)</sup>: ارْحَلْ عن أرض مصر إلى بلادِك. فيقول: لا أحبُّ أن أدخلَ بلاداً غلب عليها كثرةُ الجهل، وقلَّة العقل، فأقول له: فارْتَحِلْ إلى مكة أقِمْ في جوار الله وجوار رسولِه؛ فقد علمت أنَّ الخروجَ عن هذه الأرض فرضٌ لما فيها من البدعة والحرام، فيقول: وعلى يدي فيها هُدًى كثير، وإرشادٌ للخلق، وتوحيدٌ، وصدٌّ عن العقائد السيئة، ودعان إلى الله عز وجل؛ وتعالَى الكلامُ بيني وبينه فيها إلى حدٌّ شرحناه في ترتيب [لباب] <sup>(٢٢٢)</sup> الرحلة واستوفيناه.

الثالث: الخروج عن أرضٍ غَلَب عليها الحرامُ؛ فإنَّ طلب الحلال فَرْضٌ على كل مسلم.

- (٢٢٣) أبو بكر الفهري: ستأتي ترجمته .
- ( ٢٢٤ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب.

THE PRINCE GHAZI TRUST (101) المنساء الآية (101) بالمرتبة (101) FOR QURANIC THOUGHT

الرابع: الفرار من الإذاية في البدّن؛ وذلك فَضْلٌ من الله عز وجلَّ أرْخَصَ فيه، فإذا خشي المر<sup>م</sup> على نفسه في موضع فقد أذِنَ اللهُ سبحانه له في الخروج عنه، والفرار بنفسه؛ ليخلصها من ذلك المحذور .

وأول مَنْ حفظناه فيه الخليل إبراهيم عليه السلام لَمّا خاف من قومه قال: ﴿ إِنَّي مهاجر إلى ربي ﴾ . [ العنكبوت: ٢٦ ] . وقال: ﴿ إِنِي ذَاهِبٌ إلى ربي سَيَهْدِينِ ﴾ [ الصافات: ٩٩ ] . وموسى قال الله سبحانه فيه: ﴿ فخرج منها خائِفاً يترقَّبُ قال: رَبِّ نَجِّني مِنَ القَوْمِ الظَّالِمِينَ ﴾ [ القصص: ٢١ ].

وذلك يكثر تعداده.

ويلحق به، وهو :

717

الخامس: خَوْف المرض في البلاد الوخمة، والخروج منها إلى الأرض النزهة.

وقد أذِن النبيَّ عَيَّلِيَّهِ للرِّعاءِ حين استَوْخَمُوا المدينة أن يتنزَّهوا إلى المسْرح، فيكونوا فيه حتى يَصِحَوا، وقد استثنى من ذلك الخروج من الطاعون؛ فمنع الله سبحانه منه بالحديث الصحيح عن النبيَّ عَيَّلِيَّهِ ، بَيْدَ أنِّي رأيتُ علماءنا قالوا هو مكروه.

وقد استوفيناه في شرح الصحيح عن النبيَّ ﷺ .

السادس: الفرار خَوْف الإذاية في المال؛ فإنَّ حرْمَةَ مالِ المسلم كحرمةِ دَمِه، والأهل مثله أو آكد، فهذه أمهات قسم الهرب.

وأما قسم الطلب فينقسم إلى قسمين: طلب دِين وطلب دُنيا؛ فأما طلب الدِّين فيتعدد بتعدد أنواعه، ولكن أمهاته الحاضرة عندي الآن تسعة:

الأول: سفّر العبْرَة، قال الله تعالى: ﴿ أَفَلَم يَسِيرُوا فِي الأَرْض فَينظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقبةُ الذين مِنْ قَبْلِهِمَ ﴾ [ يوسف: ١٠٩ ].

> وهذا كثيرٌ في كتاب الله عزَّ وجل. ويقال: إنَّ ذا القَرْنَيْنِ إنما طاف الأرضَ ليرى عجائبها. وقيل: لينفذ الحقَّ فيهاً.

الثاني: سفَر الحجّ. والأول وإن كان نَدْباً فهذا فرض، وقد بينّاه في موضعه. الثالث: سفر الجهاد، وله أحكامه.

GHAZI TRU

OROUR

الرابع: سفر المعاش؛ فقد يتعذَّر على الرجل معاشه مع الإقامةِ، فيخرج في طلبه لا يزيدُ عليه ولا ينقص من صيد أو احتطاب أو احتشـاش أو استئجار، وهو فَرْضٌ عليه.

الخامس: سفر التجارة والكَسْب الكثير الزائد على القوت؛ وذلك جائزٌ بفضل الله سبحانه. قال الله سبحانه: ﴿ **ليس عليكم جُناحٌ أنْ تبتغُوا فَضْلاً من ربكم**﴾ [البقرة: ١٩٨] – يعني التجارة.

> وهذه نعمةٌ منّ بها في سفر الحج، فكيف إذا انفردت. السادس: في طلب العلم، وهو مشهور .

سورة النساء الآية (١٠١) .....

السابع: قصد البقاع الكريمة، وذلك لا يكون إلا في نوعين: أحدهما المساجد الإلهية، قال رسول الله ﷺ : « لا تُشَدُّ الرحالُ إلاّ إلى ثلاثة مساجد: مسجدي هذا، والمسجد الحرام، والمسجد الأقصى» <sup>(٢٢٥)</sup>.

الثاني: الثغور للرباط بها ، وتكثير سوادها للذبِّ عنها ؛ ففي ذلك فضل كثير . الثامن: زيادة الإخوان في الله ، وقد استوفينا ذلك في شرح الحديث .

التاسع: السفر إلى دار الحرب، وسيأتي بعدُ إن شاء الله تعالى؛ وبعد هذا فالنيةُ تَقْلِبُ الواجبَ من هذا حراماً والحرامَ حلالاً بحسب حُسْن القصد وإخلاص السر عن الشوائب.

٥١١) انظر: (صحيح البخاري ٢٦/٢، ٧٧، ٢٥/٣، ٢٦، وصحيح مسلم، الباب ٩٥، حديث ٥١١ من كتاب الحج، والباب ٧٤، حديث ٢١٥ من كتاب الحج أيضاً. وسنن أبي داود، الباب ٩٧ من كتاب المناسك. وسنن النسائي، الباب ١٠ من كتاب المناسك. وسنن الترمذي ٣٣٦. وسنن ابن ماجه ١٩٦، ١٤٠٩، ١٤٠٠ ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٤/٢، ٢٧٣، ٥١، ٥٦، ٥١، ٧٧، ٧٦، ٢٧، ٣٩٧، والسنن الكبرى، للبيهتي ٥/٢٤٢، ٢/١٠٨. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٠٠/٢ . وشرح السنة، للبغوي ٣٣٧/٢ . ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٤٢/١٤، ٢٤٢، وفت-الباري ٢٤٠٢، ٢٤١، وإرواء الغليل ٣٢٠٦، ٢٤١/٤ . والبداية والنهاية ٣٢٠٣). وقد تتنوَّع هذه الأنواع إلى تفصيل؛ هذا أصلُها التي تتركب عليه.

718

فإذا ثبت هذا فقد اختلف الناسُ في السفر الذي تقصر فيه الصلاة المذكورة هاهنا على ستة أقوال:

GHAZI TRUST

THE PRII OR OF THE PRII ( ۱۰۱ )

الأول: أنها لا تقصر إلا في سفَرٍ واجب؛ لأنَّ الصلاةَ فرضٌ، ولا يُسْقِط الفَرْض إلاّ فرضٌ.

الثاني: أنها لا تقصر إلا في سفر قُرْبة، وبه قال جماعةً، منهم ابن حنبل. وتعلقوا بفعل النبي ﷺ وبحديث عمران بن حصين، قال: إنّ النبي ﷺ لم يكن يقصر إلاّ في حج أو عمرة أو جهاد.

الثالث: أنه يجوز القصر في كل سفر مباح، كما قد بينا أنواعَه، لعموم قوله سبحانه: ﴿وإذا ضربْتُم في الأرض فليس عليكم جُناحٌ أن تَقْصُرُوا من الصلاة﴾، ولم يفرق بين سفَرٍ وسفر.

الخامس: أنه يقصر في كل سفر، حتى في سفر المعصية، وهو قول أبي حنيفة وجماعة، بَنَوْه على أنَّ القصر فرْضُ الصلاة في السفر بعينه. وتعلقوا بحديث عائشة: فرضت الصلاة ركعتين ركعتين فزيدت في صلاة الْحَضَر وأُقِرَّتْ صلاة السفر على أصلها <sup>(٢٢٦)</sup>.

السادس: أنّ القصر لا يجوز إلا مع الخوف، قال به جماعة منهم عائشة، قالت: أتــمُّوا، فقالوا لها: إنَّ رسول الله ﷺ كان يقصر . قالت: إنَّ رسول الله ﷺ كان في حرب، وكان يخاف؛ فهل تخافون أنتم؟

أما القول الأول ففاسد؛ لأن عموم القرآن لم يخص منها واجباً من ندب، وقد قصر النبيَّ عَلَيْكَمْ في غير الواجب، كالعُمْرة في الحديبية وغيرها. وأما مَنْ قال: لا تقصر إلاَّ في سفر قُرْبةٍ فعمُوم القرآن أيضاً يقضي عليه، لأنه عمّ ولم يخصّ قربةً من مباح، وهو القول الثالث الصحيح.

(٢٢٦) انظر: (صحيح البخاري ٢٧٦/٢٥] . وسنن ابن ماجه ٣٣٩).

وأما مَن قال: إنه يقصر في سفر المعصية فلأنها فرض معيّن للسفر . وقد اختلف في ذلك قولُ علماء المذهب ِ وهي مسألة تعلّقت لهم من أقوال العراقيين .

وقد بينا في كتاب « التلخيص » وغيره فسادَها . وقد تكلمنا على هذا الحديث في شرح مسائل الخلاف والحديث ، وبينا أنه خَبر واحد ، يعارضُه نصُّ القرآن والأخبارُ المتواترة ؛ فإنّ الله سبحانه جعل في كتابه القَصْرَ تخفيفاً ، والَّتام أصلاً ، ويعارض أيضاً الأصولَ المعقولة ؛ فإنه جعل الإقامة في القرآن أصلاً ، وهو الواجب وقلبها في الحديث الراوي ؛ وأقواه أنَّ عائشةَ قالت : سافَرْنا مع رسول الله عَيَالَيْهِ فقصر وأتمَّت ، وأفطر وصُمْت ، ولم ينكر ذلك عليّ ، وكانت تتم في السفر .

وأما سفرُ المعصية فأشكل دليل فيه لهم أنْ قالواً : إنَّا بنَيْنا الأمْرَ على أنَّ القَصْرِ عزيمة وليس برخصة ، والعزائمُ لا تتغير بسفر الطاعة والمعصية كالتيمم .

قلنا : قد بينا أنه رخصة ، وعليه تنبني المسألة ، والرخصُ لا تجوز في سفر المعصية كالْمَسْح على الخفين .

#### المسألة الخامسة:

تلاعبَ قومٌ بالدين؛ فقالوا: إنَّ مَنْ خرج من البلد إلى ظاهره قصَر الصلاة وأكل.

وقائلُ هذا أعجميٍّ لا يعرفُ السفر عند العرب، أو مستخفٌّ بالدين؛ ولولا أنَّ العلماء ذكروه ما رضيت أن ألمحه بمؤخر عيني، ولا أن أفكَّر فيه بفضول قلبي؛ وقد كان مَن تقدَّم مِنَ الصحابة يختلفون في تقديره؛ فرُوي عن عمر وابن عمر وابن عباس أنهم كانوا يقدرونه بيوم. وعن ابن مسعود أنه كان يقدِّرُه بثلاثة أيام يعلمهم بأنَّ السفرَ كلُّ خروج تكلِّف له وأدرِكَت فيه المشقة.

المسألة السادسة: قوله: ﴿ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلاَةِ ﴾ :

اختلف العلماء في تأويلها؛ فمنهم من قال: إنَّ القَصْرَ قَصْر عدد، وهم الجمَّ الغفير. ومنهم من قال: إنها قَصْر الحدود وتغيير الهيئات. والذين قالوا: إن القصر في العدد قالت جماعة منهم: أن ينقص من أربع إلى اثنين. وقال آخرون: يقصر من اثنين إلى واحدة. (۱۰۱) بناء الآية (۱۰۱) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وقال علماؤنا : الآية تحتمل المعنيين [ جميعاً ] <sup>(٢٢٢)</sup> ؛ فأما القصر من هيآتها فقد ثبت عن النبيّ ﷺ فعلاً حالةَ الخوف ، وأما القَصْرُ من عددها إلى ثنتين فقد ثبت عنه ﷺ فعلاً في حالة الأمْن.

وأما القَصْرُ في حالة الخوف إلى واحدة فقد رُوي عنه من طريقين: أحدهما قولُ ابن عباس في الصحيح: فرض الله الصلاةَ على لسان نبيه في الحضر أربعاً، وفي السفر ركعتين، وفي الخوف ركعة. ويأتي إن شاء الله بيانه.

المسألة السابعة: قوله: ﴿ إِنْ خِفْتُمْ ﴾:

فشرط اللهُ تعالى الخوْفَ في القَصْر .

وقد اختلف العلماء في الشرط المتصل بالفعل؛ هل يقتضي ارتباط الفعل به حتى يثبت بثبوته ويسقُطَ بسقوطه؟ فذهب بعض الأصوليين إلى أنه لا يرتبط به، وهم نفاةُ دليل الخطاب، ولا علم عندهم باللغة ولا بالكتاب.

وقد بينا ذلك في المحصول بياناً شافياً.

وعجباً لهم. قال يعلى بن أمية لعمر بن الخطاب: إنّ الله تعالى يقول: **﴿ فليس** عليكم جُناح أنْ تَقْصُروا من الصلاة إن خفتم ﴾ فها نحن قد أمنًا. قال: عجبت مما عجبتَ منه. فسألتُ عن ذلك رسولَ الله عَيْنِيَدٍ. فقال: « صدقة تصدَق الله بها عليكم فاقبلوا صَدَقته » (٢٢٨).

(٢٢٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

(٢٢٨) انظر: (صحيح مسلم، الباب ١، حديث ٤ من صلاة المسافرين. وسنن أبي داود ١١٩٩. وسنن الترمذي ٣٠٣٤. وسنن ابن ماجه ١٠٦٥. وسنن النسائي ١١٧/٣. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥/١ ، ٣٥٦. والسنان الكبرى، للبيهقي ١٤١/٣ . ومشكاة المصابيح ١٣٣٥. والدر المنشور ٢٠٩/٢ . وموارد الظمآن، للهيثمي ٤٢٧٥ . وشرح السنة، للبغوي ١٦٨/٤ . وفتح الباري ٢٤/١ ، ٢٩/٢ ، ١٥٤ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٧/٢٤ . ومسند الشافعي ٤٨ . وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٢٥/١١ . وتفسير ابان كثير ٢٢/٢٢ . وتفسير الطبري ١٥٤/٥ . وتفسير القرطي ١٥٤/٥ . وقال أميَّةُ بن عبدالله بن أسيد لعبد الله بن عمر : إنا نجدُ صلاةَ الحضر وصلاةَ الخوف في القرآن، ولا نجد صلاةَ السفر، يعني نجدُ ذلك في هذه الآية. فقال : إنّ الله تعالى بعث محمداً عَيَّالِيَّهِ إلينا ونحن لا نعلم شيئاً، فإنا نفعلُ كما رأيناه يفعل؛ فهذه الصحابةُ الفصح، والعرب تعرفُ ارتباط الشرط بالمشروط، وتسلم فيه وتعجب منه، وهؤلاء يريدون أن يبدِّلوا كلامَ العرب لأغراضٍ صحيحة لا يُحتاج إلى ذلك فيها، فلينظر تحقيقه في كلامنا عليه.

71V .

ولقد انتهى الجهلُ بقوم آخرين إلى أن قالوا: إنّ الكلام قد تمَّ في قوله: ﴿ مِنَ الصَّلاقِ﴾ وابتدأ بقوله: ﴿ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ وإن الواو زائدة في قوله: ﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ ﴾ وهذا كلَّه لم يفتقر إليه عمر ولا ابنه ولا يعلى بن أمية معها.

وفي الصحيح عن حارثة بن وهب قال: صلَّى بنا النبيُّ ﷺ بمنى، آمن ما كان الناس وأكثره ركعتين؛ فهؤلاء لما جهلوا القـرآن والسنـة تكلَّمـوا بـرأيهم في كتـاب الله <sup>(٢٢٩)</sup>.

وهذا نوع عظيم من تكلَّف القول في كتاب الله تعالى بغير علم، وقولٌ مذموم، وليس بعد قول عمر وابن عمر مطلبٌ لأحدٍ إلاَّ لجاهلٍ متعسّفٍ أو فارغ متكلف، أو مبتدع متخلف.

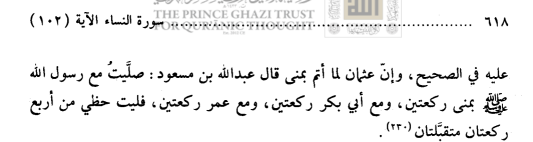
وهذا كله يبيِّن لك أنَّ القصر فَضْلٌ من الله سبحانه ورخصة لا عزيمة ۔ وهي : المسألة الثامنة:

وإذا ثبت ذلك ، فقـد اختلـف النـاسُ ـ بعـد ثبـوتِ القـول بـأن القصر ليس بفرض ـ على قولين : الأول أنَّ المسافر مخيَّرٌ بين القصر والإتمام لحديث عائشة المتقدم ، وبه قال الشافعيّ ، وجماعةٌ من أصحابنا .

ومنهم من قال: إنَّ القَصْر سُنَّة، وعلى هذا جمهور المذهب؛ لأنَّ النبيُّ عَلَّيْتُهِ واظب

(٢٢٩) في د: في القرآن.

سورة النساء الآية ( ١٠١)



# الآية الثامنة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُوا مِنْ وَرَائِكُمْ وَلْتَأْتِ طَائِفَةٌ أُخْرَى لَمْ يُصَلُّوا فَلْيُصَلُّوا مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ، وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُمْ فَيَمِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَاحِدَةً وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَذًى مِنْ مَطَرٍ أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَخُدُوا حِذْرَكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ إِلَا كَانِ مَنْ مَطَرٍ أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَخُدُوا حِذْرَكُمْ إِنْ كَانَ لِكُمْ

وهي وإنْ كانت منفصلة عن التي قبلها عدداً فقد زعم قومٌ كما قدَّمْنا أنها بها مرتبطة. وقد فصَّلْناها خطاباً ونتكام عليها حكماً حتى يتبين الحال دون اختلال.

وذلك أنَّ الله تعالى قال: ﴿ أَنْ تَقْصُرُوا من الصلاة إنْ خِفْتُم ﴾ .

فإن ذلك إن كان شرطاً في القصر ؛ وكان المعنى أن تقصروا من حدودها ، فهذه الآية بيانُ صفة ذلك القصر من الحدود ، وإن كان كلاماً مبتدأ لم يرتبط بالأول ، فهذا بيانه ، فيقول : ثبت عن النبي يَتَشَيْر أنه صلَّى صلاة الخوف مراراً عدّة بهيئآت مختلفة ، فقيل في مجموعها : إنها أربع وعشرون صفة ، ثبت فيها ست عشرة صفة قد شرحناها في كتب الحديث .

والذي نَذْكُرُه لكم الآن ما نورده أبداً في المختصرات، وذلك على ثماني صفات:

الصفة الأولى: روي عن ابن عمر قال: صلى رسولُ الله ﷺ صلاةَ الخوف بإحدى الطائفتين ركعة وسجد سجدتين والطائفة الأخرى مواجهة العدو، ثم انصرفوا فقاموا مقام أصحابهم مُقْبِلين على العدو، وجاء أولئك ثم صلَّى بهم رسولُ الله ﷺ ركعة، ثم سلم، ثم قضى هؤلاء ركعة.

(٢٣٠) انظر: (صحيح البخاري ٢/٢٥٢).

سورة النساء الآية (١٠٢) ...... ووقي المريحين المريحين العربي العربي المريحين المريحين العربي العربي المريحين المريحي For QURANIC THOUGHT

الصفة الثانية: قال جابر بن عبدالله: شهدْتُ مع رسول الله عَلَيْتُ صلاةَ الخوف، فصفَّنا صفَّيْن؛ صفاً خَلْفَ رسول الله عَلَيْتُم، والعدوَّ بيننا وبين القِبْلة، فكبَّرَ النبيَّ عَلَيْتُم فكبَّرْنا جيعاً، ثم ركع وركعنا جيعاً، ثم رفع رأسه من الركوع ورفَعْنا جيعاً، ثم انحدَرْنا بالسجود والصف الذي يليه، وقام الصفَّ المؤخر في نحر العدو، فلما قضى النبيُّ الصف المؤخر وتأخَّرَ الصف الذي يليه انحدر الصف المؤخر بالسجود وقاموا، ثم تقدتَم الصف المؤخر وتأخَّرَ الصف الذي يليه المحدر الصف المؤخر في نعر العدو، فلما قضى النبيُّ الصف المؤخر وتأخَّرَ الصف الذي يليه المحدر الصف المؤخر في السجود وقاموا، ثم تقدتَم الركوع ورفَعْنا جيعاً، ثم العدم، ثم ركع النبيُّ عَيَاتُهُ وركعنا جيعاً، ثم رفع رأسه من الركوع ورفَعْنا جيعاً، ثم الحدرُنا بالسجود والصف الذي يليه كان مؤخراً في الركعة الركوع ورفَعْنا جيعاً، ثم الحدرُنا بالسجود والصف الذي يليه كان مؤخراً في الركعة الركوع ورفَعْنا جيعاً، ثم الحدرُنا بالسجود والصف الذي يليه كان مؤخراً في الركعة المول، وقام الصفُّ المؤخر في نحر العدو، فلما قضى النبيُّ عَيَاتُهُ وسلَّمْنا جيعاً الذي يليه انحدر الصفُّ المؤخر بالسجود، فسجدوا ثم سلّم النبي عَيَاتُهُ وسلَّمْنا جيعاً (<sup>171)</sup>.

الصفة الثالثة: عن ابن أبي خيثمة أنَّ النبيَّ مَثْلِيَّةٍ صلَّى بأصحابه في الخوف، فصفَّهُم خَلْفَه صفَّينٍ، فصلى بالذين يَلُونه ركعة، ثم قام فلم يزل قائماً حتى صلَّى بالذين خلفه ركعة، ثم تقدَّموا وتأخَّر الذين قدامهم، فصلَّى بهم ركعة، ثم قعد حتى صلَّى الذين تخلفوا ركعة ثم سلم.

الصفة الرابعة: يوم ذات الرِّقَاع \_ إن طائفة صلَّتْ معه وجاه العدو فصلًى بالذين معه ركعة، ثم ثبت قائماً فأتَمَّوا لأنَفسهم، ثم انصرفوا فصفَّوا وجاه العدو، وجاءت الطائفة الأخرى وصلَّى بهم الركعة التي بقيت، ثم ثبت جالساً، وأتموا لأنفسهم ثم سلّم بهم.

الصفة الخامسة: قال جابر: اقبَلْنا مع النبيّ ﷺ حتى إذا كنا بذات الرّقاع... فذكر الحديث، ثم قال: فصلَّى بطائفةٍ ركعتين، ثم تأخّرُوا وصلّى بالطائفة الأخرى ركعتين، فكانت لرسول الله ﷺ أربع ركعات وللقوم ركعتين.

الصفة السادسة: عن ابن عمر : يتقدَّمُ الإمامُ وطائفةٌ من الناس فيصلّي بهم ركعة، وتكون طائفةٌ بينهم وبين العدو لم يصلّوا فإذا صلّى بالذين معه ركعةً استأخروا مكان الذين لم يصلوا فيصلون ركعة ثم ينصرف الإمام وقد صلى ركعتين، فيقوم كلُّ واحد

<sup>(</sup>۲۳۱) انظر : (سنن ابن ماجه ۳۹۹ ، وما بعدها).

(۱۰۲) THE PRINCE GHAZE TRUST (مالك المساء الآية (۱۰۲) FOR QURANIC THOUGHT

من الطائفتين فيصلون لأنفسهم ركعة بعد أن ينصرف الإمامُ ويكون كلَّ واحد من الطائفتين قد صلّى ركعتين.

قال ابن عمر : قال النبيَّ ﷺ : فإنْ كان خوفٌ أشدّ من ذلك صلّوا قياماً وركباناً . قال نافع : قال ابن عمر : مستقبلي القبلة وغير مستقبليها ، لا أرى ذكر ذلك عن عمر إلاّ عن النبيِّ ﷺ ؛ فهذه الصفات الست في الصحيح الثابت .

الصفة السابعة: عن ابن مسعود؛ قال: صلى رسول الله ﷺ صلاةً الخوف، فقام صفِّ خَلْفَ رسول الله ﷺ وصفٌّ مستقبل العدو، فصلَّى بهم النبيُّ ﷺ ركعة، وجاء الآخرون؛ فقاموا مقامهم، واستقبل هؤلاء للصلاة فصلَّى بهم رسول الله ﷺ، فقام هؤلاء وصلُّوا لأنفسهم ركعة، ثم سلَّموا، ثم ذهبوا فقاموا مقام أولئك مستقبلي العدو، ورجع أولئك مقامهم، فصلُّوا لأنفسهم ركعة ثم سلَّموا.

الصفة الثامنة ــ عن حُذَيفة عن النبي ﷺ أنه صلَّى صلاة الخوف بهؤلاء ركعة وبهؤلاء ركعة ولم يقضوا ، ومن هذه الصفة الثامنة ما قال ابنُ عباس : فرَض الله الصلاةَ على لسان نبيه في الحضر أربعاً ، وفي السفر ركعتين ، وفي الخوف ركعة ، وقد تقدم .

وهاتان الصفتان مرويّتان في المصنفات خرجهما أبو داود وغيره.

واختلف الناسُ في هذه الصفات وما بقي غيرها من الست عشرة صفة على ستة أقوال:

الأول: قال أبو يوسف: هي ساقطة كلَّها، لقوله عزَّ وجل: ﴿ **وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ** فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ﴾، فإنما أقام الصلاة خوفية بشرط إقامةِ النبي عَيَّلِيَّمَ لها بهم.

قلنا لهم: فالآن ما يصنعون؟ فإنْ قال: نترك الصلاة مع الذكْرِ لها والعلم بها وبوَقْتها كان ذلك احتجاجاً بها واقتداءً بمن فات، وإن قال يفعلها على الحالة المعتادة فيها فلا يمكن، فلم يَبْقَ إلا الاقتداء بقول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ ﴾، والائتمام بالنبيِّ عُلَيْهِمُ

سورة النساء الآية (١٠٢) .....

وقد قال في الصحيح: «صلّوا كما رأيتموني أصلّي» <sup>(٢٣٢)</sup>، والله قال له: ﴿ **وإذا** كُنْتَ فيهمْ فأَقَمْتَ لهم الصلاةَ﴾، وهو قال لنا : صلّوا كما رأيتموني أصلّي.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

771

وقد استوفيناها في مسائل الخلاف.

الثاني: قالت طائفة: أي صلاة صلّى من هذه الصلوات الصحاح المرويَّة جاز ، وبه قال أحمد بن حنبل

الثالث: أن الذي يعلم تقدمه ويتحقَّق تأخُّر غيره عنه؛ فإنَّ المتأخر ينسخ المتقدم، وإنما يبقى الترجيحُ فيما جهل تاريخه.

وقد تكلمنا في نسخ الفِعْل للفعل في الأصول في المحصول، وهذا كان فيه متعلق لولا أنَّا نبقى في الإشكال بعد تحديد المتقدّم.

الرابع: قال قومٌ: ما وافق صفةَ القرآن منها فهو الذي نقولُ به، لأنه مقطوعٌ به، وما خالفها مظنون، ولا يترك المقطوع به له، وعلَّقوه بنسخ القرآن للسنة؛ وهذا متعلق قويٌّ، لكن يمنع منه القطع على أنَّ صلاةَ الخوف إنما كانت ليجمع بين التحرّز من العدو وإقامة العبادة، فكيفا أمكنت فعلت، وصفةُ القرآن لم تأتِ لتعيين الفعل. وإنما جاءت لحكاية الحال الممكنة، وهذا بالغ.

الخامس: ترجيح الأخبار بكثرة الرواة لها أو مزيد عدالتهم فيها، وهو مذهب مالك والشافعي، فرجحنا خبر سهل وصالح، ثم رجَّحنا بينهها بعد ذلك بوجوه من الترجيحات؛ منها أن يكونَ أخفّ فعلاً، ومنها ما يكون أحفظ لأهْبَة الصلاة، وهو:

> السادس: مثال ذلك إذا صلَّى صلاةَ المغرب في الخوف. قلنا: نحن وأبو حنيفة نصلِّي بالأولى ركعتين؛ لأنه أخف في الانتظار .

(٢٣٢) انظر: (صحيح البخاري ١٩٢/١، ١٩٢/١، ١٠٧/٩. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٤٥/٢. والتمهيد، لابن عبد البر ١١٧/٥، وتلخيص الحبير ١٢٢/٢. وسنن الدارقطني ٢٧٣/١، ٣٤٦. ومشكاة المصابيح ٩٨٣. وشرح السنة، للبغوي ٢٩٦/٢ وبدائع المنن، للساعاتي ٣٤٤. وإرواء الغليل ١٨/٢، ٢٨/٢، ومسند الشافعي ٥٥. وفتح الباري ٢١٢/٢، ٤٠٦، ٤٣٠، ١٠٤، ٤٣٨، وقال الإمام الشافعي: يصلّي بالأولى ركعة لأن عليّاً فعلها ليلة الْهَرِير. ومنها الترجيح بالسلام بعد الإمام على ما قبله، وذلك طولٌ لا يكون إلا في موضعه، وهذه نبذة كافية للباب الذي تصدَّيْنا إليه.

O Lizzis

ME PRINC FOR QURA

المسألة الثانية:

إذا صلوا أخَذُوا سلاحَهم عند الخوف، وبه قال الشافعي، وهو نصُّ القرآن.

وقال أبو حنيفة: لا يحملها. قالوا: لأنه لو وجب عليهـم حَمْلُها لبطلت الصلاةُ بتركها.

قلنا: لم يجب عليهم حَمْلها لأجل الصلاة، وإنما وجب عليهم قوة لهم ونظراً، أو لأمر خارج عن الصلاة، فلا تعلّق لصحة الصلاة به نَفْياً وإثباتاً فاعلمه. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَدَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْنِعَتِكُمْ﴾:

روي أنَّ النبيَّ ﷺ صلَّى بعُسْفان صلاةَ الظهر، فرأوه هو وأصحابه يَرْكع ويسجد؛ فقال بعضهم: كان فرصةً لكم. قال قائل منهم: فإنّ لهم صلاة أخرى هي أحبُّ إليهم من أهليهم وأموالهم، فاستعدّوا حتى تُغيروا عليهم، فأنزل الله سبحانه: ﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلَاةَ﴾:

وهذا سقناه لتتبينوا أنها آية أخرى في قصَّةٍ غيرِ قصَّة القصر ، وتتحقَّقوا غباوة مَنْ حذف الواو .

المسألة الرابعة:

قال أبو حنيفة: لا يصلي حال المسايفة؛ لأنه معنًى لا تصحُّ معه الصلاةُ في غير الخوف، فلا يصحُّ معه في الخوف كالرُّعاف.

ودليلُنا حديث ابن عمر المتقدم الصحيح: فإنْ لم تستطيعوا فرجالاً أو رُكْباناً مستقبلي القبلة، وغير مستقبليها؛ وهذا لا يكونُ إلا في حالةِ المسايفة وشدّة الخوف وصفة موقف العدو. وأما الزحاف فإنْ احتيج إليها فعلت كما أنه إن احتيج إلى الكلام في الصلاة فعل، وكلِّ ما كان من ضرورة فإنه ساقط الاعتبار .

GHAZI TRU

777 ...

وما قلناه أرجح؛ لأنا نحن أسقطنا صفةً من صفات الصلاة للضرورة، وهو أسقطَ أصل الصلاةِ، فهذا أرجح، والله عز وجل أعلم.

### المسألة الخامسة:

سورة النساء الآية (١٠٢)

إذا رَأَوْا سواداً فظنوه عَدُوّاً فصلّوا صلاةَ الخوف، ثم بان لهم أنه غير شيء، فلعلهائنا فيه روايتان:

> إحداهما : يعيدون؛ وبه قال أبو حنيفة. والثانية : لا إعادة عليهم، وهو أَظْهَرُ قولَي الشافعي.

وَجْهِ الأول أنهم عملوا على اجتهادهم، فجاز لهم كما لو أخطأوا القبلة.

ووجه الثاني أنهم تبين لهم الخطأ، فعادوا إلى الصواب كحكم الحاكم، والمضاء على الصلاة، وترك الإعادة أولى؛ لأنهم فعلوا ما أُمِرُوا به، واجتهدوا ولم يمكنهم أكثر من ذلك، فلا إعادة عليهم لا في القبلة ولا في الخوف ولا في أمثاله. والله أعلم.

#### المسألة السادسة:

قال الشافعي: إذا تابع الطعْنَ والضرب فسدت الصلاةُ؛ لأنها لا تكون حينئذ صلاة، وإنما تكون محاربة.

قلنا: يا حبذا الفَرْضان إذا اجتمعا، وإذا كانت الحركةُ لعباً لم تنتظم مع الصلاة، أما إذا كانت عبادةً واجبةً وتعيَّنتا جميعاً جمعَ بينهما فيصلي ويقاتل؛ وعمومُ قوله ﷺ: ركباناً، وعلى أقدامهم، ومستقبلي القبلة وغير مستقبليها ـ يُعْطِي جوازَ قليل ذلك وكثيره.

#### المسألة السابعة:

قال المزني <sup>(١٣٣٢)</sup> : لا يفتقر القصر والخوف إلى تجديد نية، وهذه إحدى خطيئاته؛ فله انفرادات يخرج فيها عن مقام المتثبتين.

(٢٣٣) المزني، سبقت ترجمته.

وهذا فاسد ، لأنها صلاةٌ طارئة ، فلا بدَّ لها من تجديد نيَّةٍ كالجمعة . فإن قيل الجمعة بدلٌ عن الظهر ، فلذلك افتقرت إلى نية محدودة .

قلنا : ربما قلبنا الأمر ، فقلنا الجمعة أصلّ والظهر بدل ، فكيف يكون كلامهم ؟

HE PRINC الملكرة النساء الآية (١٠٢) FOR QURA

الثاني: إنا نقول: وَهَبْكُم سلَّمنا لكم أنَّ الجمعة بدل، أليست صلاةُ القَصْرِ بدلاً، وصلاةُ الخوف بدلاً آخر؟ فإنَّ الجمعة إنما قلنا إنها غيرُ صلاة الظهر سواء جعلناها بدَلاً أو أصلاً لأجل مخالفتها في الصفات والشروط والهيئات، وهذا كلَّه موجودٌ هاهنا؛ فوجب أن يكون غير موأنْ تُستأنف له نية.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ جُناحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَذًى مِنْ مَطَرٍ أَوْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَنْ تَضَعُوا أَسْلِحَتَكُمْ وَخُذُوا حِذْرَكُمْ﴾:

نزل عليهم المطر ، ومرض عبدُالرحمن بن عوف من جرح، فرخّص اللهُ سبحانه لهم في تَرْكِ السلاح والتأهَّب للعدو بعذْر المرض والمطر ؛ وهذا يدلُّ على تأكيد التأهّب والحذَرِ من العدوّ وترك الاستسلام ؛ فإنَّ الجيشَ ما جاءه قطّ مُصّابٌ إلا من تفريط في حذَر .

### المسألة التاسعة:

772

قوله تعالى: ﴿ فإذا قَضَيْتُمُ الصلاةَ فاذكُرُوا الله قياماً وقُعوداً وعلى جُنوبِكُمْ فإذا اطمأنَنْتُمْ فأقيموا الصلاةَ إن الصَّلاة كانَتْ على المؤمنينَ كِتاباً مَوْقُوتاً ﴾ [الآية: ١٠٣].

قال قومٌ: هذه الآية والتي في آل عمران سواء، وهذا عندي بعيد؛ فإن القولَ في هذه الآية دخل في أثناء صلاة الخوف، فاحتملَ أن يكونَ قوله سبحانه: ﴿ فِإِذَا قَضَيْتُمُ الصَّلَاةَ﴾ أي فرغتم منها فافزعوا إلى ذِكْرِ الله، وإنْ كنتُمْ في هذه الحال، كما قال: فإذا فرغت فانْصَبْ.

ويحتمل أن يريد فإذا قَضيتُم الصلاةَ إذا كنتم فيها قاضين لها، فَأْتوها قياماً وقعوداً وعلى جنوبكم في أثناء الصلاة ومصافَّتكم للعدوّ وكرّكم وفركم، والله أعلم.

سورة النساء الآية (١٠٢) .

والدليل عليه قوله تعالى بعد ذلك، وهي: المسألة العاشرة: ﴿ فإذا اطْمَأْنَنْتُمْ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾:

يعني بحدودها وأهبتها وكمال هيئتها في السفر وكمال عَدَدها في الحضر؛ ولذلك قال جماعة من السلف، منهم إبراهيم ومجاهد: يصلِّي راحِلاً وراكِباً، كما جاء في سورة البقرة، وما قدر يومىء إيماء كما جاء في هذه السورة ويكون في كل حالةٍ حكم له آية أخرى تدلُّ عليه وحكم ينفرد به.

770

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْتُونِينَ كِتَابً مَوْتُوتاً ﴾:

قال العلماء : معناه مفروضاً ، وزعم بعضُهم أنه من الوقت ، وما أظنه ؛ لأنه استعمل في غير الزمان ؛ فإنّ في الحديث الصحيح : وقّت رسولُ الله لأهل المدينة ذا الْحُلَيْفَة ؛ فدلَّ أنَّ معناه مفروضاً حقيقة .

ومن قال: إنها منوطة بوقْتٍ فقد أخطأ، وقد عوَّلَتْ عليه جماعةٌ من المبتدعة في أنَّ الصلاةَ مرتبطةٌ بوقت إذا زال لم تُفعل، ونحن نقول: إنَّ الوقت مَحلٌّ للفعل لا شَرْطٌ فيه، وإنَّ الصلاة واجبة على المكلف لا تسقُط عنه إلاّ بفعلها مَضَى الوقت أو بَقِيَ. ولا نقول إنَّ القضاءَ بأمر ثان بحال.

وقد ربطنا ذلك على وجهه في أصول الفقه.

وقد قال غيرُهم: إنّ موقوتاً محدوداً بأقوال وأفعال وسُنَن وفرائض؛ وكلُّ ذلك سائغ لغة محتمل معنى.

فإن قيل: فقد قال ابنُ مسعود : إنَّ للصَّلاة وقتاً كوقت الحج.

قلنا : قد قال رسول الله ﷺ : إنَّ وقت الصلاة وقُتَّ للذكر ، وكما دام ذِكْرُها وجب فعلها وأداؤها . (112 - 100) المجامعة التي (112 - 100) المجامعة الآيات (112 - 100) المجامعة الآيات (112 - 100)

## الآية التاسعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنا إلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ لِتَحْكُمَ بَيْنَ النَّاسِ بِمَا أَرَاكَ اللهُ وَلاَ تَكُنْ لِلْخَائِنِينَ خَصِياً﴾ [ الآية: ١٠٥ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

777

هذه الآيةُ نزلَتْ في شأن بني أُبَيْرِق؛ سرقوا طعامَ رفاعة بن زيد، واعتذر عنهم قومُهم بأنهم أهلُ خير، فقال رسول الله مُتَلِيَّةٍ لقتادة بن النعمان ذلك، فطالبهم عن عمه رفاعة بن زيد، فقال رفاعة: الله المستعان، فأنزل اللهُ تبارك وتعالى على رسوله مُتَلِيَّةٍ الآية <sup>(٢٢١)</sup>، ونصر رفاعة وأخْزَى اللهُ بني أبيرق بقوله: ﴿ **بما أراكَ اللهُ ﴾؛** أي بما أَعْلَمك، وذلك بوَحْي أو بنظَر، ونهى الله عز وجل رسولَه مُتَلِيَّةٍ عن عضد أهل التهم والدفاع عنهم بما يقوله خَصْمُهم من الحجة \_ وهي:

المسألة الثانية:

وفي ذلك دليلٌ على أنَّ النيابةَ عن المبطل والمتهم في الخصومة لا تجوزُ ، بدليل قوله تعالى لرسوله ﷺ : ﴿ **واسْتغفِر اللهَ إنّ اللهَ كان غَفُوراً رَحِياً ﴾** [النساء : ١٠٦] وهي : المسألة الثالثة .

### الآية الموفية خمسين

قوله تعالى: ﴿لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْوَاهُمْ إلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إصْلاَحٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللهِ فَسَوْفَ نُوْتِيهِ أَجْراً عَظِيماً ﴾ [الآية: ١١٤].

> هذه الآية آيةٌ بكرٌ لم يبلغني عن أحد فيها ذِكْر . والذي عندي فيها أنَّ الله تعالى أمر عبادَه بأمرين عظيمين :

> > ( ۲۳٤ ) انظر : (تفسير ابن كثير ١/٥٥١).

أحدُهما : الإخلاص، وهو أنْ يستوِي ظاهرُ المرءِ وباطنه. والثاني : النصيحة لكتاب الله تعالى ولرسوك ﷺ ولأئمة المسلمين وعامتهم، فالنجوى خلاف هذين الأصلين، وبعد هذا فلم يكن بدِّ للخَلْق من أمريختصُّون به في أنفسهم، ويخصّ به بعضهم بعضاً، فرخص في ذلك بصفة الأمر بالمعروف؛ والحثَّ على الصدقة، والسعى في إصلاح ذات البَيْن.

FOR OUR'ĀNIC THOUGHT

777

إذا ثبت هذا الأصل ففيها أربع مسائل:

(d) (1)533(s) (d)

سورة النساء الآبة (١١٤) .....

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ لاَ خَيْرَ فِي كَثِيرٍ مِنْ نَجْواهُمْ ﴾ :

يحتمل أن يكون النَّجْوَى مصدَراً، كالبلوى والعَدْوَى، ويحتمل أن يكون اسمًا للمنتجين كما قال: ﴿**وإذ هُمْ نَجْوَى**﴾ [الإسراء: ٤٧ ].

فإن كان بمعنى المنتَجين فقوله: ﴿ **إلاَّ مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ ﴾** استثناء شخـص مـن شخص، وإن كان مصدراً جاز الاستثناء على حذَّفٍ تقديرُه: إلا نجوى مَنْ أمر بصدقة.

المسألة الثانية: في صِفَة النجوى:

ثبت عن ابن عمر أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « إذا كان ثلاثة فلا يتناجَى اثنان دونَ واحد » <sup>(١٣٥)</sup>.

واختلف في ذلك على أربعة أقوال:

(٣٣٥) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٦ سلام. وشرح السنة، للبغوي ٨٩/٣. وتفسير ابن كثير ٣٧٩/١. ومصنف ابن أبي شيبة ٣٩٣/٨). وانظر أيضاً: (صحيح البخاري ٨٠/٨. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٣٢/٣. ومنحة المعبود ٢١٢١. والأدب المفرد، للبخاري ١١٦٨. ومجمع الزوائد ٥/٢٥٥، ٨/٢٢. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٢٤/١٠). وانظر أيضاً: (سنن الترمذي ٢٨٢٥. وسنن ابن ماجه ٣٧٧٥. وسنن الدارمي ٢٨٢/٢ ومسند أحد بـن حنبـل ١٨/٢ ، ٢/١٢. ومصنف عبد الرزاق ١٩٨٠. وشرح السنة، للبغـوي ٣/١٣). الأول: ما جاء في الحديث الصحيح: فإنْ ذلك يحزنه، وهو ضرر؛ والضررُ لا يحلّ بإجماع، وبالنص: لا ضررَ ولا ضِرَار .

0 1333157 0

HE PRINCE GHAZI TRUST والتورة النساء الآية (١١٩) FOR QURANIC THOUGHT

الثاني: أنَّ ذلك كان في صدر الإسلام حين كان الناسُ بين مؤمن وكافر ومنافق ومخلص، حتى فشا الإسلام فسقط اعتبارُ ذلك.

الثالث : أنَّ ذلك في السفَر حيث يتوقّع الرجل على نفسه من حيلة لا يمكنه دفعها . الرابع : أنه من حُسْن الأخلاق وجميل الأدب ؛ وهو راجع إلى الأول.

والصحيحُ بقامُ النهي وتمادي الأمر وعمومه في الْحَضر والسفَر . والدليلُ عليه قوله يُؤلِنَّهُ في الحديث . مخافَة أن يحزنَه . وأيضاً فإنّ ابْنَ عمر كان يمشي مع عبدالله بن دينار ، فأراد رجلٌ أن يكلِّمه فدعا رابعاً ، وأوقفه مع عبدالله بن دينار ريثها تكلّم الرجل .

المسألة الثالثة:

٦٢٨

قال ابن القاسم عن مالك: لا يتناجى ثلاثة دون \_ يعني أربع، وهذا صحيح؛ لأنّ العلة إذا عُلِمت بالنظر اطردت حيثها وُجِدَتْ، وتعلَّق الحكم بها أينها كانت.

وقد بينًا أن علَّةَ النهي تحزِينُ الواحد، وهو موجودٌ في كل موضع، وكلما كثر العدد كان التحزين أكثر، فيكون الْمَنْع آكد.

المسألة الرابعة:

إذا ثبت أنَّ نَهْيَ النبي ﷺ معلَّلٌ بتحزين الواحد فإذا استأذنه فأذن له جاز ولم يحرم. والله عز وجل أعلم.

### الآية الحادية والخمسون

قوله تعالى: ﴿ولأُضِلَّنَّهُمْ ولأَمَنِّيَنَّهُمْ وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيُبَتَّكُنَّ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلاَمُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ، ومَنْ يَتَّخِذِ الشَيْطانَ وَلِيّاً مِنْ دونِ اللهِ فقد خَسِرَ خُسْرَاناً مُبِيناً [الآية: ١١٩].

فيها ثماني مسائل:

المسألة الأولى:

سورة النساء الآية (١١٩) .

روى أبو الأحوص قال: « أتيْتُ النبيَّ عَظَلَيْهِ قَشِف الهيئة، فصعّد في النظر وصوَّبَه فقال: « هل لك من مال؟ » قلت: نعم. قال: « من أي المال؟ » قلت: من كل المال آتاني الله فأكثر وأطيب؛ الخيل والإبل والرقيق والغنم. قال: « فإذا آتاك الله مالاً فلْيُرَ عليك ». ثم قال: « هل تنتج إبل قومك صحاحاً آذانها فتعمد إلى الموسى فتشق آذانها، فتقول: هذه بُحُر ؛ وتشق جلودها، وتقول: هذه صُرُم لتحرَّمها عليك وعلى أهلك؟ » قال: قلت: أجل. قال: « فكُلّ ما آتاك الله حِلّ وموسَى اللهِ أحدّ ، وساعده أشدّ...»

#### المسألة الثانية:

لما كان من إبليس ما كان من الامتناع من السجود والاعتراض على الآمر به بالتسفيه أنفذ الله فيه حُكْمَه وأَحَقَّ عليه لعْنَتَهَ، فسأله النظرَة، فأعطاه إياها زيادة في لعنته، فقال لربه: **﴿لأَتَّخِذَنَّ مِنْ عَبادِكَ نَصِيباً مَفْرُوضاً. ولأُضلَّنَّهُمْ ولاَّمَنِّيَّهُمْ، ولآمُرَنَّهُمْ فليبتكُنَّ آذانَ الأنعام، ولآمُرَنَّهُمْ فليُغَيِّرنَّ خَلْقَ اللهِ كَ**، وكان ما أراد، وفعلت العربُ ما وعَدَ به الشيطان، كما تقدم في الحديث، وذلك تعذيب للحيوان وتحرمٌ، وتخليلٌ بالطغيان، وقولٌ بغير حجة ولا بُرْهان، والآذانُ في الأنعام جالٌ ومنفعة، فلذلك رأى الشيطان أن يغيَّرَ بها خلْقَ الله تعالى، ويركب على والآذان في الأنعام، معناه أن تلحظ الأذُن، لئلا تكون مقطوعة أو مشقوقة؛ فتجتنب من جهة أن فيها أثر الشيطان.

وفي الحديث: « نهى النبيُّ عَلَيْهُمْ عن شريطة الشيطان » <sup>(٢٢٧)</sup> ، وهي هــذه ، وشبَّههــا

(٢٣٦) انظر: (مسند أحمد بسن حنب ل ٤٧٣/٣ . والمستـدرك ١٨١/٤ . والمعجـم الكبير، للطبراني ٢٧٧/١٩ . وموارد الظمآن، للهيثمي ١٠٧٥ . ومشكـل الآثـار، للطحـاوي ١٥٣/٤، ١٥٤. والترغيب والترهيب ١٥٩/٢ . وتفسير الطبري ٥٧/٧ . وتفسير ابن كثير ٢١١/٤ . وتفسير القرطبي ٣٨٩/٥ . والدر المنثور، للسيوطي ٣٣٧/٢).

(٢٣٧) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١٦ من الأضاحي. ومسند أحد بن حنبل ٢٨٩/١ ، ٢١٠/٢).

٦٣

مما وفى فيها للشيطان بشَرْطه حين قال: ﴿ فَلَيُبَتَكُنَّ آذَانَ الأَنْعَامِ وَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ ﴾.

سورة النساء الآية (١١٩)

FOR OUR'Ā

المسألة الثالثة:

ثبتَ أَنَّ النبيِّ ﷺ كان يَسِمُ الغنمَ في آذانها، وكأن هذا مستثنى من تغيير خَلْق الله.

المسألة الرابعة:

كان النبيّ ﷺ يقلّدُ الْهَدْيَ ويشعره؛ أي يشقُّ جِلدَه، ويقلّده نعلين، ويساق إلى مكة نسكاً؛ وهذا مستثنى من تغيير خَلْق الله.

وقال أبو حنيفة: هـو بِـدْعَـةٌ؛ كـأنـه لم يسمـع بهذه الشعيرة في الشريعـة، لهي [ فيها ] <sup>(١٣٨)</sup> أشهر منه في العلماء.

المسألة الخامسة:

وَسْمُ الإبل والدواب بالنار في أعناقها وأفخاذها مستثنىً من التغيير لخَلْق الله تعالى كاستثناء ما سلف.

المسألة السادسة:

« لعن رسول الله ﷺ الواشمة والمستوشمة، والنَّامصة والمتنمصة، والواشرة والموتَشِرة، والمتفلجات للحسن المغيِّرات خَلْقَ الله». <sup>(٢٢٩)</sup>.

فالواشمة هي التي تجرح البدن نقطاً أو خطوطاً، فإذا جرى الدم حشَتْه كحلاً، فيأتي خِيْلاَناً وصوراً فيتزيَّن بها النساء للرجال؛ ورجال صقلية وإفريقية يفعلونه ليدلَّ كلُّ واحد منهم على رُجْلَته في حداثته.

(٢٣٩) انظر: (صحيح البخاري ١١/٣، ١١/٣، ١٨٤/، ٧٩/٧، ٢١٤. وصحيح مسلم، الباب ٣٣، حديث ١١٩ ، ١٧٧ ، ١١٩ من اللباس. وسنن أبي داود ٤١٦٨ . وسنن الترمذي ٢٧٨٢ . وسنن النسائي، الباب ١٣ من كتاب الطلاق، والباب ٢٢، ٣٣، ٥٦، ٩٧ من الزينة. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥١/١ ١٣ ، ٢٣٦، ٢٢٤، ٣٣٩/٣، ٢٨/٤، ٢٥/٥ . ومسند أبي عوانة ٧٤/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١٢ . وتاريخ بغداد، للخطيب ٢٢/١٢، ٢٢٥/١ ). والنامصة : هي ناتفة الشعر ، تتحسَّن به .

سورة النساء الآية (١١٩)

وأهل مصر ينتفون شَعْر العانة، وهو منه؛ فإنَّ السنَّة حَلْق العانة ونتف الإبط، فأمَّا نتف الفرج فإنه يرخيه ويؤذيه ويُبطل كثيراً من المنفعة فيه.

731

والواشرة: هي التي تحدِّد أسنانها .

والمتفلّجة: هي التي تجعلُ بين الأسنان فُرجاً، وهذا كله تبديل للخلقة، وتغييرٌ للهيئة، وهو حرام. وبنحو هذا قال الحسن في الآية.

وقال ابراهيم ومجاهد وغيرهما : التغيير لِخَلق الله يريدُ به دين الله؛ وذلك وإنْ كان محتَمَلاً فلا نقول : إنه المراد بالآية ، ولكنه مما غيَّر الشيطان وحمل الآباء على تغييره ، وكلُّ مولودٍ يولَدُ على الفطرة ، ثم يقع التغيير على يدي الأبِ والكافل والصاحب ، وذلك تقديرُ العزيز العليم .

#### المسألة السابعة:

قال جماعة من الصحابة منهم ابنُ عباس ومن التابعين جملة: توخية الخصاء تغيير خَلْق الله. فأما في الآدمي فمصيبة، وأما في [ الحيوان ] <sup>(٢٤٠)</sup> والبهائم فاختلف الناسُ في ذلك؛ فمنهم من قال: هو مكروه، لأجل قول النبي عَيَّلِيَّهِ: « إنما يفعل ذلك الذين لا يعلمون » (\*).

ورَوَى مالك كراهيته عن ابن عمر . وقال: فيه نماء الخلق، ومنهم من قال: إنه جائز ؛ وهم الأكثر .

والمعنى فيه أنهم لا يقصدون به تعليقَ الحال بالدين لصنَم ٍ يُعْبَد ، ولا لربٍّ يوحَّد ؛

(٢٤٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
 (\*\*) انظر: (سنن أبي داود ٢٥٦٥. وسنن النسائي ٢٢٤/٦٢. ومسند أحمد بن حنبل ٩٨/١، ١٥٨،
 (\*) انظر: (سنن أبي داود ٢٥٦٥. وسنن النسائي ٢٢٤/٦٤. ومسند أحمد بن حنبل ١٥٨٥، ٩٨/١،
 ١٦٢٤. والسنن الكبرى ٢٢/١٠. وموارد الظمآن ١٦٣٩. ومجمع الزوائد ٢٠٥٥/٥٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٨٨٣. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٢/١٥٤، ١٥٤، ١٥٤٠. ومشكل الآثار، للطحاوي المصابيح، للتبريزي ٢٨٨٣. ومضنف ابن أبي شيبة ٢٢/١٢

وإنما يقصد به تطييب اللحم فيا يؤكل، وتقوية الذكَر إذا انقطاع أَمَلُه عن الأنثى، والآدميُّ عكسه إذا خصي بطل قَلْبه وقوّته. المسألة الثامنة:

THE PR مسورة النساء الآية (١٢٧)

روى علماؤنا أنّ طاوساً كان لا يحضر نكاحَ سوداء بأبيض، ولا بيضاء بأسود، ويقول: هو مِنْ قول الله: **﴿فليُغيرِنَّ خَلْقِ الله﴾** [ النساء: ١١٩ ]. وهو أن كان يحتمله عمومُ اللفظ ومطلَقه فهو مخصوصُ بما أنفذه النبيُّ عَلَيْكُم مِنْ نكاحٍ مولاه زيد، وكان أبيض، بِظُنُره بركة الحبشية أم أسامة، فكان أسامة أسود من أبيضَ، وهذا مما خفي على طاوس من عِلْمِه.

### الآية الثانية والخمسون

قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ فِي الْكِتَابِ فِي يَتَامَى النِّسَاءِ اللاَّتِي لاَ تُوَنُّتُونَهُنَّ مَا كُتِبَ لَهُنَّ وَتَرْغَبُونَ أَنْ تَنْكِحُوهُنَ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الوِلْدَانِ وَأَنْ تَقُومُوا لِلْيَتَامَى بِالْقِسْطِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِهِ عَلِيماً ﴾ [ الآية: ١٢٧ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

777

قد تقدَّم بيانُها في أول السورة عند قولنا في آية: ﴿ وَإِنْ خَفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَتَامَى﴾ [ النساء: ٣ ].

وقد روى أشهب عن مالك: كان النبيُّ ﷺ يُسأل فلا يجيب، حتى ينزلَ عليه الوحْيُ، وذلك في كتاب الله، قال الله تعالى: يستفتونك قل اللهُ يُفْتِيكم في الكَلاَلة. ويسألونك عن اليتامى. ويسألونك عن الخمر والميسر. ويسألونك عن الجبال. هذا في كتاب الله سبحانه وتعالى كثيرٌ.

قال علماؤنا : طلبنا ما قال مالك فوجدناه في ثلاثة عشر موضعـاً : قوله : يسألونك عن الشهر الحرام . ويسألونك عن الخمر والميسر . ويسألونك ماذا يُنْفِقُون . ويسألونك سورة النساء الآية (٢٨) ...... FOR QURANIC THOUGHT (٢٢٠٠٠٠....

عن اليتامى. ويستفتونك في النساء. يسألك أهلُ الكتاب أن تنزِّل عليهم كتاباً. يستفتونك قل الله يُفْتِيكم في الكَلالة. يسألونك ماذا أُحِلَّ لهم. يسألونك عن الساعة. يسألك الناسُ عن الساعة. يسألونك عن الأنفال. يسألونك عن ذي القَرْنَين. يسألونك عن الجبال. يسألونك عن المحيض.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْوِلْدَانَ ﴾ :

الذين لا أبّ لهم، أكدَ اللهُ سبحانه أمرَهم وأكد أمْرَ اليتامى، وهم الذين لا أبا لهم؛ فيحتمل \_ وهي:

المسألة الثالثة:

أن يكونوا هم، أكد أمرَهم بلفْظٍ آخر أخصّ به من الضعف، ويحتمل أن يُريد بالمستضعفين مَن كان هو وأبوه ضعيفاً، واليتيم المنفرد بالضعف، ويحتمل أن يريد بالمستضعفين مَنْ رماه أهله ودفعه أبوه عن نفسه لعَجْزِه عن أمره.

### الآية الثالثة والخمسون

قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ امْرَأَةٌ خَافَتْ مِنْ بَعْلِها نُشُوزاً أَوْ إعْرَاضاً فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلَحاً، وَالصَّلْحُ خَيْرٌ، وَأَحْضِرَت الأَنْفُسُ الشَّحَّ وَإِنْ تُحْسِنُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً﴾ [ الآية: ١٢٨ ].

قالت عائشة: هي المرأة تكونُ عند الرجل ليس بمستكثرٍ منها أن يفارِقَها، فيقول: أجعلُك من شأني في حلّ، فنزلت الآية.

قال القاضي رضوان الله عليه وعلى الصديقة الطاهرة: لقد وفت ما حملها ربَّها من العهد في قوله: **﴿واذْكُرْنَ ما يُتْلَـى في بيـوتِكُـنَّ من آيـاتِ اللهِ والحِكْمَـة ﴾** [ الأحزاب: ٣٤ ]. ولقد خرجت في ذلك عن العهد. وهذا كان شأنها مع سَودة بنت زَمعة لما أُسنَت أراد النبيُّ عَلِيْتَهِ أن يطلقها فآثرت الكَوْنَ مع زوجاته. فقالت له: امسكني واجعل يومي لعائشة ، ففعل عَلَيْتَهُ وماتت وهي من أزواجه.

وقد صرح ابنُ أبي مُليكة بذلك فقال: نزلت هذه الآية في عائشة. وفي هذه الآية

ردِّ على الرُّعن الذين يرون الرجلَ إذا أخذ شباب المرأة وأسنت لا يَنْبَغي له أن يتبدَّل بها ، فالحمد لله الذي رفع حرَجاً وجعل من هذه الضيقة مخرَجاً .

## الآية الرابعة والخمسون

قوله تعالى: ﴿وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَمِيلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِنْ تُصْلِحُوا وَتَتَّقُوا فَإِنَّ اللهَ كانَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ [الآية: ١٢٩].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال الأستاذ أبو بكر : في هذه الآية دليلٌ على جواز تكليف ما لا يُطاق، فإن الله سبحانه كلّف الرجالَ العَدْلَ بين النساء ، وأخبر أنهم لا يستطيعونه ، وهذا وَهْمٌ عظيم ، فإن الذي كلَّفهم من ذلك هو العَدْل في الظاهر الذي دلَّ عليه بقوله : ﴿ **ذلك أَدْنَى ألاَّ تَعُولُوا ﴾** [ النساء : ٣ ].

وهذا أمرَّ مستطاع، والذي أخبر عنهم أنهم لا يستطيعونه لم يكلِّفهم قطَّ إياه؛ وهو النسبة في مَيْل النفس؛ ولهذا كان النبيُّ عَيَّلِيَّهِ يَعْدِل بين نسائه في القسم، ويجد نفسه أَمْيل إلى عائشة في الحبّ، فيقول: «اللهم هذه قُدْرتي فيا أملك، فلا تسألني في الذي تملُك ولا أملِك» <sup>(٢٤١)</sup> – يعني قَلْبَه، والقاطعُ لذلك الحاسم لهذا الإشكال أنَّ الله سبحانه قد أخبر بأنه رفع الحرَج عنَّا في تكليف ما لا نستطيع فضلاً، وإنْ كان له أن يُلزمنا إياه حقاً وخَلْقاً.

المسألة الثانية:

قال محمد بن سيرين: سألت عبيدة عن هذه الآية فقال: هو الحبّ والجماع. وصدق؛ فإنَّ ذلك لا يملكه أحدٌ؛ إذ قلبه بين إصبعين من أصابع الرحمن، يصرِّفه

(۲٤۱) سبق تخریجه

كيف يشاء . وكذلك الجماع قد ينشط للواحدة ما لا ينشط للأخرى ، فإذا لم يكن ذلك بقَصْدٍ منه فلا حرجَ عليه فيه ، فإنه مما لا يستطيعه فلم يتعلق به تكليف . المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَلا تَمِيلوا كُلَّ الْمَيْلِ ﴾:

780

قال العلماء : أراد تعمّد الإتيان، وذلك فيما يملكه وجُعل إليه، من حسن العشرة والقسم والنفقة ونحوه من أحكام النكاح.

### الآية الخامسة والخمسون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للهِ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ إِنْ يَكُنْ غَنِيَّاً أَوْ فَقِيراً فَاللهُ أَوْلَى بِهِمَا، فَلاَ تَتَبِعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدِلُوا، وَإِنْ تَلْوُوا أَوْ تُعْرِضُوا فَإِنَّ اللهَ كانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيراً ﴾ [الآية: ١٣٥].

فيها ثلاث عشرة مسألة :

سورة النساء الآية ( ١٣٥)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أنَّ النبيَّ ﷺ اختصم إليه رجلان: غَنِيَّ وفَقِيرٍ ، فكان ضلعه مع الفقير ، يرى أنَّ الفقير لا يَظْلِم الغني ، فأبَى الله إلا أن يقومَ بالقسط في الغني والفقير .

المسألة الثانية: القسُّط:

العدل. بكسر القاف وإسكان العين. والقَسْط بفتحها : الْجَوْر . ويقال : أقْسَط إذا عدل، وقسط إذا جار، ولعله مأخوذ من : قسِطَ البعير قَسَطاً إذا يَبست يَدُه، فلعل أقْسَط سَلْب قسط، فقد يأتي بناء أفعل للسلب. كقوله : أعجم الكتاب إذا سلب عُجْمته بالضبط.

وقيل: نزلت في الشهادة بالحق، وهي عامَّةٌ لكل أحد في كل شيء. **المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿قَوَّامِينَ بالقِسْطِ ﴾:** 

يعني فعَّالين، من قام، واستعار القيام لامتثال الحقِّ؛ لأنه يفعل في مهمات الأمور،

وهي غايةُ الفعل لنا، ومن أسمائه سبحانه الحيّ القيوم، والقائم على كل نفس بما كسبت، فضربه ههنا مثلاً لغايةِ القيام بالعَدْل. المسألة الرابعة: ﴿شُهَداءَ للهِ﴾:

• mercie الآية (١٣٥)

كونُوا ممن يؤدِّي الشهادةَ لله ولوَجْهِه، فيبادر بها قبل أن يُسْأَلها، ويقول الحقَّ فيها، وإن الله يشهد بالحق، والملائكة وأولو العلم وعدول الأمة، وكلّ مَنْ قام بالقسط فقد شهد للهِ سبحانه بالحق، وكل مَن قام لله فقد شهد بالقسط، ولهذا نزلت الآية الأخرى في المائدة بمقلوب هذا النظم، وهو مثله في المعنى كما بينّاه آنفاً.

المسألة الخامسة والسادسة: قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾:

أمرَ اللهُ سبحانه العَبْد بأنْ يشهدَ على نفسه بالحقّ، ويسمي الإقرار على نفسه شهادة، كما تسمَّى الشهادةُ على الغير الإقرار .

وفي حديث ماعز : فلم يرجمه رسولُ الله ﷺ حتى أقرّ على نفسه أربع مرات <sup>(٢٤٢)</sup> ، ولا يبالي المر<sup>ء</sup> أن يقولَ الحقَّ على نفسه لله جلّ وعلا فالله يفتح له. قال الله سبحانه : **(ومَنْ يَتَّق الله يَجْعَلْ له مَخْرَجاً ويرزقه من حيثُ لا يَحْتَسب؟** [ الطلاق : ٣ ] ، إلا أنه في باب الحدود ندب إلى أن يستر على نفسه فيتوبَ حتى يحكمَ الله له ؛ بل إنه يجوز أن يقر على نفسه بالحدّ إذا رأى غيره قد ابتلي به وهو صاحِبُه ، فيشهد على نفسه ليخلّصه ويبرئه .

روى أبو داود والنسائي عن الحلاج أنه كان يعملُ في السوق فرمَت امرأة صبياً. قال: فثار الناس وثُرْتُ فيمن ثار، فانتهيتُ إلى النبي ﷺ وهو يقولُ: «من أبو هذا معك؟ » فقال فتى حذاءها: أنا أبوه يا رسولَ الله. فأقبل عليها فقال: «من أبو هذا معك؟ » فسكتت. فقال النبي ﷺ : « إنها حديثة السنّ حديثة عَهْد بحُزْن »، وليست تكلّمك، أنا أبوه؛ فنظر إلى بَعْض أصحابه كأنه يسألهم عنه، فقالوا: ما علمنا إلا

(۲۲۲) سبق تخریجه .

737

خيراً. فقال له النبي ﷺ: «أحصنت». قال: نعم، فأمر به فرُجم. قال: فخرجنا فحفَرْنا له حتى أمكناه ثم رميناه بالحجارة حتى هدأ محتضراً <sup>(٢٤٢)</sup>. المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿أو الْوَالِدَيْن ﴾:

**GHAZI TR** 

744

أمر الله سبحانه بالشهادة بالحقّ على الوالدين الأب والأم، وذلك دليل على أنَّ شهادةَ الابن على الأبوين لا يمنع ذلك برّهما، بل مِنْ برِّهما أن يشهدَ عليهما بالحق، ويخلّصهما من الباطل، وهو من قـولـه تعـالى: ﴿قُـوا أَنْفُسَكُـمْ وَأَهْلِيكُـمْ نـاراً﴾ [التحريم: ٦] في بعض معانيه.

وقد اتفقت الأمةُ على قبول شهادة الابن ِ على الأبوين، فإن شهد لها أو شهدا له وهي:

المسألة الثامنة:

سورة النساء الآبة (١٣٥)

فقد اختلف العلماء فيها قديماً وحديثاً؛ فقال ابن شهاب: كان مَنْ مضى من السلف الصالح يُجيزون شهادةَ الوالد والأخ لأخيه، ويتأوَّلون في ذلك قول الله سبحانه: **﴿ يأيها الذين آمنوا كونُوا قوَّامِينَ بالقِسْطِ شُهَداءَ لله، ولو على أنفسكم أو الوالدَيْن والأقربين؟؛** فلم يكن أحدَّ يُتَهم في ذلك من السلف الصالح، ثم ظهرت من الناس أمورَّ حمّلت الولاةَ على اتهامهم، فتركت شهادةَ مَنْ يتهم، وصار ذلك لا يجوز في الولد والوالد والأخ والزوج والمرأة، وهو مذهب الحسن والنخعي والشعبي وشُريح ومالك والثوري والشافعي وأحد بن حنبل أنه لا تجوز شهادةُ الوالد للولد، وقد أجاز قومٌ شهادةَ بعضهم لبعض إذا كانوا عدولاً.

وروي عن عمر أنه أجازه، وكذلك روي عن عمر بن عبدالعزيز، وبه قال إسحاق وأبو ثَوْر والمزني.

ومذهب مالك جوازُ شهادة الأخ لأخيه إذا كان عدلاً إلا في النسب.

(٣٤٣) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٢٤ من الحدود. والسنن الكبرى، للبيهتي ٢١٨/٨. والمعجم الكبير، للطبراني ٢١٩/١٩). وروى ابنُ وهب عن مالك أنه لا تجوز إذا كان في عِياله أو في نصيب من مال يرثه، ولا تجوزُ عند مالك شهادةُ الزوج والمرأة أحدهما للآخر؛ وأجازه الشافعي.

THE PR ورة النساء الآية (١٣٥) FOR OT

ولا تجوز شهادة الصديق الملاطف عنده، ولا إذا كان في عياله.

٦٣٨

والمختار عندي أن أصل الشريعة لا تجوز شهادة الوالد للولد ولا الولد للوالد لم بينها من البَعْضية؛ قال النبي عَلَيْكَم : « إنما فاطمة بَضْعة مني يريبني ما رابها ويُوُّذيني ما آذاها » <sup>(٢١٢)</sup>. وشهادة الإنسان لنفسه لا تجوز ، إلا أن مَنْ تقدم قال : إنه كان يسامح فيه ؛ وما روى قطّ أحد أنه نفذ قضاء بشهادة ولد لوالده ولا والد لولده ، وإنما معنى المسائحة فيه أنهم كانوا لا يصرّحون بردَّها ، ولا يحذّرون منها لصلاح الناس ، فلم فسدوا وقع التحذير ، ونَبّه العلماء على الأصل ، فظنَّ من تغافل أو غفل أنّ الماضين جوَّزوها ، وما كان ذلك قط ؛ وقد قال النبي عَرَيْكَم : « إنّ مَنْ أطيب ما أكل الرجل من كسبه ، وإن ولدَه من كسبه » <sup>(٢٢٥)</sup>. وقد جعله الله جزءاً منه في الإسلام ؛ وتبعاً له في الإيمان ، فهو مسلم بإسلام أبيه بإجماع ، ومسلم بإسلام أمه باختلاف ، وماله لأبيه حياً وميتاً ، وهكذا في أصول الشريعة ، ولا بيان فوق هذا .

والأخُ وإن كان بينهما بعضية فإنها بعيدةٌ حقيقة وعادة، فجوَّزها العلماء في جانب الأخ بشرط العدالة المبررة، ما لم تجرّ نفعاً.

وخالف الشافعي فقال: يجوزُ شهادة الزوجين بعضهما لبعض؛ لأنهما أجنبيان؛ وإنما بينهما عقد الزوجية، وهو سببٌ معرَّضٌ للزوال.

وهذا ضعيف: فإنَّ الزوجيةَ توجب الحنان والتعطف والمواصلة والألفة والمحبة، وله حقٍّ في مالها عندنا، ولذلك لا تتصرَف في الهبة إلا في ثلثها.

وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف، ولها في ماله حقَّ الكسوة والنفقة، وهذه شبهة توجب ردّ الشهادة.

(٢٤٤) انظر : (صحيح مسلم، حديث ٩٤ من فضائل الصحابة. وسنن الترمذي ٣٨٦٩ . ومصنف ابن أبي شيبة ١٢٦/١٢ . وحلية الأولياء ٤٠/٢ . وطبقات ابن سعد ١٩١/٨ ). ( ٢٤٥ ) سسق تخريجه .

سورة النساء الآية ( ١٣٥)

### المسألة التاسعة:

ألحق مالك الصديقَ الملاطف بالقرابة القريبة؛ فهي في العادة أقوى منها، وهي في المودة؛ فكانت مثلها في ردّ الشهادة.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

739

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ إِنْ يَكُنْ غَنِيًّا أَوْ فَقِيراً فَاللهُ أَوْلَى بِهِمَا ﴾:

O Lisis

المعنى لا تميلوا بالهوى مع الفقير لضَعْفِه، ولا على الغني لاستغنائه، وكونوا مع الحق؛ فاللهُ الذي أغنى هذا وأفقر هذا أولى بالفقير أنْ يغنيه بفضله بالحق لا بالهوى والباطل، والله أولى بالغنيّ أن يأخذ ما في يده بالعدل والحق، لا بالتحامل عليه؛ فإنما جعل اللهُ سبحانه الحقَّ والعدل عياراً لما يظهرُ من الخبث وميزاناً لما يتبيَّن من الميل، عليه تجري الأحكام الدنياوية، وهو سبحانه يُجْري المقادير بحكمته، ويقضي بينهم يوم القيامة بحكمه.

### المسألة الحادية عشرة:

قال جماعة: قوله تعالى: ﴿ **وَلَوْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ أَوِ الْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ** ﴾ فسوَّى بين الأقربين والأبوين في الأمر بالحق والوصية بالعدل، وإنْ تفاصلوا في الدرجة؛ كها سوَّى بين الخلق أجعين، وإن تفاضلوا أيضاً في الدرجة، وكأنه سبحانه يقول: لا تلتفتوا في الرَّحم قربت أو بعدتْ في الحق كونوا معه عليها، ولولا خوف العدل عنه لها لما خصوا بالوصية بها، وذلك قوله سبحانه – وهي:

المسألة الشانية عشرة: ﴿ فَلاَ تَتَبِعُوا الْهَوَى أَنْ تَعْدِلُوا وإِنْ تَلْـوُوا أَوْ تُعْرِضُوا ﴾:

معناه لا تتبعوا أهواءَكم في طلب العدْل برحمة الفقير والتحامل على الغنيّ، بل ابتغوا الحقَّ فيهما ، وهذا بيان شافٍ.

المسألة الثالثة عشرة \_ قوله تعالى: ﴿ وإن تَلُوُوا أو تُعْرِضُوا ﴾ :

المعنى إنْ مطلتم حقّاً فلم تنفذوه إلاَّ بعد بُطْء، أو عرضتم عنه جملة فاللهُ خبير بعملكم. يقال لويت الأمر ألويه ليّاً وليّاناً، إذا مطلْته، قال غيلان <sup>(٢٤٦)</sup>:

(٢٤٦) هو ذو الرمة، انظر : (ديوانه ٦٥١).

النساء الآية (١٤١) PRINCE GHAZI TRUST النساء الآية (١٤١) FOR QURANIC THOUGHT

تُطِيلين لَيَّــاني وأنـــتِ مَلِيَّــة وأُحْسِنُ يا ذاتَ الوِشاحِ التَّقَاضِيا وقرأ حمزة والأعمش: وإن تَلُوا، والأول أفصح، وأكثر، وقد ردّ إلى الأول بوَجْهٍ عربي؛ وذلك أنْ تبدل من الواو الآخرة همزة فتكون تلوؤا، ثم حذفت الهمزة وألقيت حركتها على الواو، والعرب تفعلُ ذلك.

وقيل: إن معناه تلوا من الولاية، أي استقللتم بالأمر أو ضعفتم عنه فاللهُ خبيرٌ بذلك.

### الآية السادسة والخمسون

قوله تعالى : ﴿ وَلَنْ يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ [ الآية : ١٤١ ].

هذا خبرٌ، والخبرُ من الله سبحانه لا يجوزُ أن يقع بخلاف مخبره، ونحن نرى الكافرين يتسلّطون على المؤمنين في بلادهم وأبدانهم وأموالهم وأهليهم، فقال العلماء في ذلك قولين:

أحدهما : لن يجعلَ الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً في الحجة ، فلله الحجةُ البالغة . الثاني : لن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلاً في الحجة يوم القيامة .

قالالقاضي:أمّا حمله على نَفْي وجود الحجة من الكافر على المؤمن فذلك ضعيف؛ لأنّ وجودَ الحجة للكافر محال، فلا يتصرّف فيه الجعل بنَفْي ولا إثبات.

وأما نَفْيُ وجود الحجة يوم القيامة فضعيفٌ؛ لعدم فائدة الخبر فيه؛ وإن أوهم صدْرُ الكلام معناه؛ لقوله: ﴿ فاللهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القيامة ﴾ فأخَّر الْحُكم إلى يوم القيامة، وجعل الأمرَ في الدنيا دُولةً تُغْلَبُ الكفار تارة وتَغْلِب أخرى بما رأى من الحكمة وسبق من الكلمة، ثم قال: ﴿ وَلَنْ يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُوْمِنِينَ سَبِيلاً ﴾ . فتوهَمَ مَنْ توهمَ أن آخر الكلام يرجع إلى أوله، وذلك يسقط فائدته . وإنما معناه ثلاثة أوجه:

الأول: لَن يجعلَ اللهُ للكافرين على المؤمنين سبيلا يَمْحُو به دولةَ المؤمنين، ويذهب آثارهم، ويستبيحُ بَيْضتهم، كما جاء في الحديث: ودعوتُ رَبي ألاَّ يسلِّط عليهم عدوّاً من غيرهم يستبيحُ بَيْضتهم فأعطانيها. الثاني: أنَّ اللهَ سبحانه لا يجعلُ للكافرين على المؤمنين سبيلاً منه إلا أنْ تتواصَوْا بالباطل، ولا تتناهوْا عن المنكر، وتتقاعدوا عن التوبة؛ فيكون تسليط العدوِّ من قبلكم؛ وهذا نفيسٌ جداً.

PRINCE GHAZI TRUST OUR'ANIC THOUGHT

721

سورة النساء الآبة ( ١٤٢)

الثالث: أنَّ الله سبحانه لا يجعل للكافرين على المؤمنين سبيلاً بالشرع؛ فإنْ وجد ذلك فبخلاف الشرع، ونزع بهذا علماؤنا في الاحتجاج على أنَّ الكافر لا يملك العبد المسلم؛ وبه قال أشهب والشافعي؛ لأنّ الله سبحانه نفى السبيل للكافر عليه، والملكُ بالشراء سبيلٌ فلا يشرع ولا ينعقد بذلك.

وقال ابن القاسم عن مالك، وهو قولُ أبي حنيفة: إنَّ معنى ﴿ لَنْ يَجْعَلَ اللهُ لِلكافِرِينَ على المؤمنِينَ سَبِيلاً ﴾ في دوام الملك؛ لأنَّا نجدُ ابتداءه يكون له عليه، وذلك بالإرْثِ، وصورته أن يُسْلِمَ عبدٌ كافر في يدي كافر فيلزم القضاءُ عليه ببيعه، فقَبْل الحكم ببيعه مات، فيرث العبدَ المسلم وارثُ الكافر، فهذه سبيلٌ قد ثبتت ابتداء، ويحكم عليه ببيعه.

ورأى مالك في رواية أَشْهَب والشافعي أنَّ الحكم بملك الميراث ثابت قَهْراً لا قَصْدَ فيه.

فإن قيل: مِلك الشراء ثبت بقَصْدِ اليد، فقد أراد الكافر تملُّكه باختياره.

قلنا: فإنْ الحكم بعقد بيعه وثبوت ملكه؛ فقد تحقّق فيه قَصْدُه وجعل له سبيل اليد، وهي مسألة طيولية عظيمة، وقد حققناها في مسائل الخلاف، وحكمْنا بالحق فيها في كتاب « الإنصاف لتكملة الإشراف»، فلينظر هنالك.

### الآية السابعة والخمسون

قُولُه تعالى: ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللهَ وَهُوَ خَادِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاَةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [ الآية: ١٤٢ ].

فيها من الأحكام ثلاث مسائل:

(127) المعلقة النساء الاية (127) EPRINCE GHAZI TRUST. (127) الموترة النساء الاية (127) FOR QURANIC THOUGHT

# المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاَةِ قَامُوا كُسالَى ﴾ :

727

يعني متكاسلين مُتثاقلين، لا ينشَطُون لفعلها، ولا يفرحون لها، وقد قال ﷺ في الآثار : « أَلِحْنا بَها يا بلال» <sup>(٢٤٧)</sup> . فكان يرى راحتَه فيها .

وفي آثار أخر : « وجُعلت قرّة عَيْني في الصلاة » <sup>(٢٢٨)</sup>. وفي الحديث : « أثقل صلاة على المنافقين العَتَمة والصبح » <sup>(٢٤٩)</sup> ؛ فإنَّ العتمة تأتي وقد أنصبَبَهم عمّلُ النهار ، فيثقل عليهم القيامُ إليها ، وتأتي صلاة الصبح ، والنومُ أحبُّ إليهم من مفروح به ، وهم لا يعرفون قَدْر الصلاة دُنْيَا ولا فائدتها أُخْرَى ؛ فيقومون إليها بغير نية إلا خوفاً من السيف وَمَنْ قام إليها مع هذه الحالة بنيَّة إتعاب النفس وإيثارها عليها ، طالباً لما عند الله سبحانه فله أجران ، والذي يرى راحتَه فيها مع الملائكة المقرّبين . المسألة الثانية : قوله تعالى : ﴿ يُرَاءُونَ النَّاسَ ﴾ :

يعني أنهم يفعلونها ليراها الناسُ وهم يشهدونَها لَغُواً ، فهذا هو الرياء الشَّرْك ، فأما إنْ صلاَّها ليراها الناس، يعني ويَرَوْنَه فيها ، فيشهدون له بالإيمان فليس ذلك الرياء المنهيّ عنه ، وكذلك لو أراد بها طَلَبَ المنزلة والظهور لقبول الشهادة وجواز الإمامة لم يكن عليه حَرَجٌ ، وإنما الرياء المعصية أن يُظْهِرَها صَيْداً للدنيا وطريقاً إلى الأكل بها ، فهذه نيَّةٌ لا تجزىء ، وعليه الإعادة.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ :

وروى الأئمةُ \_ مالك وغيره، عن أنس أنَّ النبيَّ عَلِيْتُهُ قال: «تلك صلاةُ

- (٢٤٧) انظر: (المعجم الكبير، للطبراني ٣٤٠/٦. وتفسير ابن كثير ٤٥٦/٥. ومجمع الزوائد ١٤٥/١. وتاريخ بغداد ٤٤٣/١٠ ، ٤٤٤ . والأسرار المرفوعة، للقاري ١٦).
- (٣٤٨) انظر: (فتح الباري ٣٤٥/١١. وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٣١١/٥،١٣٨، ١٣١/٥، ١٣٨، ٣٣٨/٧، ٥٥٢/٩. والمعجم الصغير، للطبراني ٢٦٢/١ وجامع مسانيد أبي حنيفة ٢٠٦/١ ومسند أبي حنيفة ٥٤. والبداية والنهاية ٣٠/٦. وتفسير القرطي ١٦٧/١٠. وتاريخ بغداد ٣٧٢/١٢. والدرر المنتثرة ٧١. والضعفاء، للعقيلي ٢٦/٤ وتـذكـرة الموضـوعـات، للفتني ١٢٥).
- (٢٤٩) انظر: (صحيح البخاري ١٤٧/١ . والتاريخ الكبير، للبخاري ٥٠/٥ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر دمسند أحد بن حنبل ٢٤٢/٢ . والدر المنثور، للسيوطي ٢٩٩/١).

سورة النساء الآية ( THE PRINCE GHAZI TRUST .....

728

المنافقين. تلك صلاة المنافقين. تلك صلاة المنافقين. يجلس أحدُهم حتى إذا اصفرت الشمس، وكانت بين قَرْنَي الشيطان، أو على قرني الشيطان، قام ينقر أربعاً لا يذكرُ الله فيها إلا قليلاً »<sup>(٢٥٠)</sup>. فَذَمَّها عَلَيْكَمْ بقلَّةِ ذِكْرِ اللهِ سبحانه فيها؛ لأنه يراها أثْقل عليه من الجبل، فيطلب الخلاص منها بظاهرٍ من القول والعمل، وأقلَّ ما يجزىء فيها من الذكر فرضاً الفاتحة. وسيأتي بيان ذلك إن شاء الله عز وجل. وأقل ما يجزىء من العمل في الصلاة إقامةُ الصَّلْب في الركوع والسجود، والطهأنينة فيهما، والاستواء عند الفصل بينهما.

ففي الحديث الصحيح: «لا تجزىء صلاةُ مــن لا يقيم صُلْبَــه في الركــوع والسجود » <sup>(٢٥١)</sup>، وعَلّم الأعرابي على ما روي في الصحيح فقال له: «فاركع حتى تطمئنَّ راكعاً، ثم ارفع حتى تطمئن رافعاً، ثم اسجد حتى تطمئنَّ ساجداً، ثم ارفَعْ حتى تطمئنَّ جالساً، ثم افعل ذلك في صلاتك كلها » <sup>(\*)</sup>.

وذهب ابنُ القاسم وأبو حنيفة إلى أنَّ الطمأنينة ليست بفرض ، وهي روايةٌ عراقيةٌ لا ينبغي لأحدٍ من المالكيين أن يشتغلَ بها ، فليس للعبد شيء يعولُ عليه سواها ؛ فلا ينبغي أن ينقرها نَقْرَ الغراب، ولا يذكر الله بها ذِكْرَ المنافقين، وقد بين صلاة المنافقين في هذه الآية، وبَيَّن صلاة المؤمنين، فقال: **﴿قد أَفْلَح المؤمنون الذين هُمْ** 

- (٢٥٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٩٥ من المساجد. وسنن الترمذي ١٦٠. وسنن أبي داود ٤١٣. وسنن النسائي، الباب ٩ من المواقيت. والسنن الكبرى، للبيهقي ٤٤٤/١ . ومسند أحد بن حنبل ١٤٩/٣، ١٤٩٨. ومصنف عبد الرزاق ٢٠٨٠. وصحيح ابن خزيمة ٣٣٣. ومسند أبي عوانة ١٢٥/١ . والتمهيد، لابن عبد البر ٣٧٤/٣، ٧٧/٨ . وشرح السنة، للبغوي ٢١٢٢. وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٢١/٢. والدر المنثور، للسيوطي ٣٣٦/٢ . وتلخيص الحبير، لابن حجر ١٧٥/١ . وتفسير القرطبي ١٢٣١/١ . وتفسير ابن كثير ٣٩٠/٢، ١٥٤/٣م).
- (٢٥١) انظر: (سنن أبن ماجه، الباب ١٦، ٢٢ من الإقامة. وسنن النسائي، الباب ٧٧ تطبيق. ومسند أحد بـن حنبل ٢٣/٤).
- (\*) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٩٥، ١٢٢ آذان. والباب ١٨ إستئذان، والباب ١٥ إيمان. وصحيح مسلم، حديث ١٤٤ صلاة. وسنن أبي داود، الباب ١٤٤ صلاة. وسنن الترمذي، الباب ١١٠ مواقيت. ومسند أحد بن حنبل ٢٣٧/٢ ، ٢٤٠/٤).

( ۱٤٨ ) العلقي المساعة المرتين ( ۱٤٨ ) المساع الآية ( ۱٤٨ ) For QURANIC THOUGHT ( المساع الآية ( ۱٤٨ )

**في صلاتِهِم خَاشِعُون**﴾ [ المؤمنون: ١ ، ٢ ]، ومَنْ خشع خضع واستمرَّ، ولم ينقر ولا استعجل، إلا أن يكون له عذرٌ فيقتصر على الفرض الذي قد بيناه.

وقد ثبت في الصحيح عن أنس بن مالك أنه ذكر صلاةَ عمر بن عبدالعزيز فقال: هذا أشبهكم صلاةً بصلاةِ رسول الله ﷺ موجزة في تمام.

### الآية الثامنة والخمسون

قوله تعالى: ﴿ لاَ يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسَّوَءِ مِنَ الْقَوْلِ إلاّ مَنْ ظُلِمَ وَكَانَ اللهُ سَمِيعاً عَلِياً﴾ [الآية: ١٤٨].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

722

اختلف الناس في تأويلها؛ فقال ابنُ عباس: إنما نزلت في الرجل يظلمُ الرجل، فيجوز للمظلوم أن يذكرهُ بما ظلمه فيه لا يزيدُ عليه.

وقال مجاهد وآخرون: إنما نزلت في الضيافة؛ إذا نزل رجلٌ على رجل ضيفاً فلم يَقُم به جاز له إذا خرج عنه أن يذكُر ذلك.

وقال رجل لطاوس: إني رأيتُ من قوم ٍ شيئاً في سفَرٍ ، أفأذكره ؟ قال: لا .

قال القاضي: قولُ ابن عباس هو الصحيح، وقد وردت في ذلك أخبارٌ صحيحة؛ قــال النبيُّ ﷺ : « مطْـلُ الغنيِّ ظلم» <sup>(٢٥٢)</sup>. وقــال: « لَـيُّ الواجـد يُحِـلُّ عِــرْضَــه

<sup>(</sup>٢٥٢) انظر: (صحيح البخاري ١٢٣/٢، ١٥٥. وصحيح مسلم، حديث ٣٣ من المساقاة. وسنن أبي داود، الباب ١٠ من البيوع. وسنن الترمذي ١٣٠٨، ١٣٠٩. وسنن النسائي ١٣٧/٧. وسنن ابن ماجه ٢٤٠٤. ومسند أحد بن حنبل ٢١/٢، ٢٦٠، ١٣٠٩، ٢٦٦، ٢٦٥. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢/٠٠ وسنن الدارمي ٢٦١/٢. ومصنف ابن أبي شيبة ٧٩/٧. ونصب الراية، للزيلعي ٥٩/٤. وجامع مسانيد أبي حنيفة ٢٠٥/٢. والمعجم الصغير، للطبراني ٢٢١/١. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٤٠٤، ٢٢٤. ومشكاة المصابيح ٢٩٠٢. والترغيب والترهيب ٢٩/٢. والمطالب العالية ١٤٠١. ومجمع الزوائد ٢٥/٨، ١٣٠، ١٣٠٢. وتلخيص الحبير ٢٣/٢٤. وشرح السنة،

سورة النساء الآية ( ١٤٨ )..... THE PRINCE GHAZI TRUST...... FOR QURANIC THOUGHT

720

وعقوبَتَهُ » <sup>(٢٥٣)</sup> . وقال العباس لعمر بحَضْرَةِ أهل الشورى عن عليّ بن أبي طالب : اقْض بيني وبين هذا الظالم ، فلم يردّ عليه أحدّ منهم ؛ لأنها كانت حكومة ، كلَّ واحدٍ منهماً يعتقدها لنفسه حتى أنفذ فيها عليهم عُمر للواجب .

#### المسألة الثانية:

قال علماؤنا : وهذا إنما يكونُ إذا استوت المنازل أو تقاربت ؛ فأمّا إذا تفاوتت فلا تمكَّن الغوغاء من أنْ تستطيلَ على الفضلاء ، وإنما تطلب حقَّها بمجرَّدِ الدعوى من غير تصريح بظُلْمٍ ولا غضب ؛ وهذا صحيح ، وعليه تدلُّ الآثار .

وقد قال العلماءُ في قول النبي ﷺ : « ليَّ الواجدِ يحل عرضه »، بأنْ يقول مَطَلني، وعقوبتُه بأنْ يحبس له حتى يُنْصِفه.

المسألة الثالثة:

قال ابنُ عباس: رخص له أن يَدْعُوَ على مَنْ ظلمه، وإنْ صبرَ وغفَرَ كان أفضل له؛ وصفةُ دعائهِ على الظالم أن يقولَ: اللهم أعِنِّي عليه، اللهم استخرِجْ حقي منه، اللهم حُلْ بيني وبينه؛ قاله الحسن البصري.

قال القاضي أبو بكر : وهذا صحيح، وقد رَوَى الأئمةُ عن عائشة أنها سمعَتْ مَنْ يدعو على سارق سرقه، فقالت : لا تستحيي عنه، أي لا تخفِّفْ عنه بدعائك، وهذا إذا كان مؤمناً ؛ فأمّا إذا كان كافراً فأرسل لسانك وادْعُ بالهلكة، وبكلّ دعاء، كما فعل النبيَّ عَيَيْتَهُم في التصريح على الكفار بالدعاء وتعيينهم وتسميتهم؛ ولذلك قال علماؤنا وهي:

- (٢٥٣) انظر: (سنن أبي داود ٣٦٢/٨ . وسنن النسائي ٣١٦/٧ ، ٣١٦ ، ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٢/٤ ، ٣٨٨ ، ٣٨٩ ، والسنن الكبرى، للبيهقي ٥١/٦ . والمستدرك ١٠٢/٤ . والمعجم الكبير ، للطبراني ٣٨٠/٧ . وموارد الظرآن ١١٦٤ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ١٣/١٤ . وتغليق التعليق ٢٢٧، ٨٢٩ . ومشكاة المصابيح ٢٩١٩ . وفتح الباري ٦٢/٥ . وتفسير القرطبي ٢٦٠/٣ ، ١٢١/٤ ، ١٤١٥ . ومحريح البخاري ٣٦٠/١٠ . والترخيب والترهيب ٢/٩٠ . وصحيح البخاري ١٥٥/٢ ) .

المسألة الرابعة:

727

إذا كان الرجلُ مجاهراً بالظلم دعا عليه جهراً، ولم يكن له عِرْضٌ محترم، ولا بدَن محترم، ولا مال محترم. وقد فصّلْنا ذلك في أحكام العباد في المعاد.

التورة النساء الآية ( ١٦١ ) IF PRINCE GHAZI TRUST (13 ) التورة النساء الآية ( ١٦١ ) FOR QURANIC THOUGHT (2) (13) (13) (13)

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ ظَلُّمَ ﴾: -

قرىء بفتح الظاء ، وقرىء بضمها ، وقال أهل العربية : كِلاَ القراءتين هو استثناء ليس من الأول، وإنما هو بمعنى : لكن من ظلم. ويجوز أن يكون موضع « مَنْ » رفعاً على البدل من أحد . التقديرُ : لا يحبَّ الْجَهْرَ بالسوء لأحدٍ إلاّ مَنْ ظلم.

والذي قرأها بالفتح هو زيد بن أسلم، وكان من العلماء بالقرآن، وقد أغفل المتكلِّمون على الآية تقديرها وإعرابها، وقد بيناه في ملجئة المتفقهين؛ واختصارُه أنَّ الآية لا بدَّ فيها من حذف مقدّر، تقديره في فاتحة الآية ليأتي الاستثناء مركباً على معنى مقدَّر خير من تقديره هذا الاستثناء فنقول: معنى الآية لا يُحِبُّ الله الْجَهْرَ بالسوء من القَوْل لأحدٍ إلاّ مَنْ ظُلِم بضم الظاء. أو نقول مقدراً للقراءة الأخرى: لا يحبُّ الله الجهْرَ بالسوء من القول لأحدٍ إلاّ مَنْ ظلم، فهذا خيرٌ لك من أن تقول تقديره: لكن مَنْ ظُلِم بضم الظاء. أو من ظلم فهذا خيرٌ لك من أن تقول وأضْعَف، كما قدَّرَ العلماء المحققون في قوله تعالى: ﴿ إِنِي لا يخاف لديَ الموسلون. إلاّ عَنْ ظَلَمَ ثم بَدَّلَ حُسْناً بَعْدَ سُوءٍ فإني غفور رحيم ﴾ [ النمل: ١٠، ١٠].

قيل الاستثناء تقديراً انتظم به الكلامُ واتَّسقَ به المعنى؛ قالوا : تقديرُ الآية إني لا يخافُ لديَّ المرسلون، لكن يخافُ الظالمون، إلا مَن ظلم ثم بدّل حسناً بعد سوء، فإني غفور رحيم.

### الآية التاسعة والخمسون

قوله تعالى: ﴿وَأَخْذِهِم الرِّبَا وَقَدْ نُهُوا عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَافِرِينَ مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِياً﴾ [الآية: ١٦١]. سورة النساء الآية ( ١٦١ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT.

المسألة الأولى:

قد قَدَّمْنا القولَ في مخاطبةِ الكفَّار بفروع الشريعة في مسائل الأصول، وأشَرْنا إليه فيا سلف من هذا الكتاب، ولا خلاف في مذهب مالك في أنهم يخاطبون.

وقد بيَّن اللهُ تعالى في هذه الآية أنهم نُهوا عن الربا وأكْلِ المال بالباطل، فإن كان ذلك خبراً عما نزل على محمد في القرآن، وأنهم دخلوا في الخطاب فيها ونِعْمَت، وإن كان ذلك خبراً عما أنزل اللهُ عزَّ وجل على موسى في التوراة، وأنهم بدَّلُوا وحرَّفوا وعصوا وخالفوا – فهل يجوز لنا معاملتهم، والقوم قد أفسدوا أموالهم في دينهم أم لا؟ فظنت طائفة أن معاملتَهم لا تجوز؛ وذلك لما في أموالهم من هذا الفساد.

والصحيحُ جوازُ معاملتهم مع رباهم واقتحامهم ما حرَّم الله سبحانه عليهم، فقد قام الدليلُ القاطع على ذلك قرآناً وسنة: قال الله تعالى: **﴿وطَعَامُ الَّذينَ أُوتُوا الكِتَابَ حِلِّ لكم وطعامُكُم حِلٌ لهم﴾** [المائدة: ٥].

وهذا نصِّ في مخاطبتهم بفروع الشريعة، وقد عامل النبيَّ ﷺ اليهودَ، ومات ودِرْعُه مرهونةٌ عند يهوديّ في شعيرٍ أخذه لعياله.

وقد رُوي عن عمر بن الخطاب أنه سئل عمن أخذ ثمن الخمر في الجزية والتجارة، فقال: ولَوهم بيعَها وخُذُوا منهم عُشْرَ أثمانها؛ والحاسمُ لداء الشك والخلاف اتفاقُ الأئمة على جواز التجارة مع أهل الحرب، وقد سافر النبيُّ عَيِّيَةٍ إليهم تاجراً، وهي: **المسألة الثانية:** 

> وذلك من سفره ﷺ أمر قاطع على جواز السفر إليهم والتجارة معهم. فإنْ قيل: كان ذلك قبل النبوّة.

قلنا : إنه لم يتدنَّسْ قبل النبوة بحرام ، ثبت ذلك تَواتُراً ، ولا اعتذر عنه إذ بعث ، ولا منع منه إذ نبىء ، ولا قطعه أحدٌ من الصحابة في حياته ولا أحد من المسلمين بعد وفاته ؛ فقد كانوا يسافرون في فكِّ الأسرى ، وذلك واجبّ ؛ وفي الصلح كما أرسل عثمان وغيره ، وقد يجب وقد يكون ندباً ، فأما السفر إليهم لمجرد التجارة فذلك مباحّ. THE PRINCE GHAZI TRUST (الم النساء الآية (١٦١) المردة النساء الآية (١٦١) المردة النساء الآية (١٦١)

المسألة الثالثة:

٦٤٨

فإن قيل: فإذا قلتم إنهم مخاطبون بفروع الشريعة، كيف يجوزُ مبايعتهم بمحرّم عليهم، وذلك لا يجوز للمسلم؟

قلنا : سامح الشرعُ في معاملتهم وفي طعامهم رفْقاً بنا ، وشدَّد عليهم في المخاطبة تغليظاً عليهم، فإنه ما جعل علينا في الدين من حَرَج إلا ونَفَاهُ ، ولا كانت في العقوبة شدة إلا وأثبتها عليهم.

المسألة الرابعة:

مع أنَّ الله شَرع لهم الشرع، وبيَّن لهم الأحكام فقد بدَّلُوا وابتدعوا رَهْبانية التزموها، فأجرى الشرْعُ الأحكامَ على ما هم عليه في بَيْع وطعام حتى في اعتقادهم في أولادهم وبناتهم، سواء تصرَّفوا في ذلك بشرْعتهم أو بعصبيتهم، حتى قال مالك؛ وهي:

المسألة الخامسة:

يجوزُ أن يؤخذ منهم في الصلح أبناؤهم ونساؤهم إذا كان الصلْحُ للعامَيْن ونحوهما ؛ لأنها مُهادنة، ولو كان دائماً أو لمدّة كثيرة لم يَجُزْ، لأنه يكون لهم من الصلّح مثل ما لآبائهم.

وقال ابن حبيب: لا يجوزُ ذلك؛ فراعى مالك اعتقادَهم في الأولاد والنساء، كما راعى اعتقادَهم في الطعام، فإن كان ذلك شرطاً مع بطارقتهم \_ يعني باتفاق منهم \_ جاز

المسألة السادسة:

فإن عامل مسلمٌ كافراً بِرِباً فلا يخْلُو أن يكونَ في دار الحرب أو في دار الإسلام، فإن كان في دار الإسلام لم يَجُزْ، وإن كان في دار الحرب جاز عند أبي حنيفة وعبدالملك من أصحابنا.

وقال مالك والشافعي: لا يجوز ، وتعلَّق أبو حنيفة بأنَّ مالَه حلال فبأيٍّ وجه أخذ جاز .

سورة النساء الآية ( ۱۷۱) ......

قلنا : إنَّ ما يجوز أخْذُه بوجه جائز في الشرع من غلّة وسرقةٍ في سرية ، فأما إذا أعطى من نفسه الأمان ودخل دارَهم فقد تعيَّنَ عليهم أن يَفي بألاً يخون عَهْدَهم ، ولا يتعرّض لمالهم ، ولا شيء من أمرهم ؛ فإنْ جوَّز القومُ الربا فالشرْعُ لا يجوِّزُه . فإنْ قال أحد : انهم لا يخاطبون بفروع الشريعة فالمسلم مخاطبٌ بها . المسألة السابعة :

729

توهم قوم ماناً ابن الماجشُون لما قال: إن مَنْ زنا في دار الحرب بحَرْبِيَّةٍ لم يُحَدّ أنّ ذلك حلال. وهو جَهْلٌ بأصول الشريعة. ومأخَذُ الأدلّة قال الله تعالى: ﴿ والذين هم لفُروجهم حافظون، إلاَّ على أزواجهم، أو ما ملكت أيمانهم ﴾ [ المؤمنون: ٥، ٦ ]؛ فلا يباح الوطْ إلا بهذين الوجهين، ولكن أبا حنيفة يرى أن دارَ الحرب لا حدً فيها، نازع بذلك ابن الماجشون معه؛ فأما التحريم فهو متفقّ عليه فلا تستنزلنكُم العَفْلة في تلك المسألة.

### الآية الموفية ستين

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللَّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلاَ تَقُولُوا ثَلاَثَةٌ، انْتَهُوا خَيْراً لَكُمْ، إِنَّمَا اللهُ إلٰهُ واحِدٌ سُبْحانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ، لَهُ مَا فِي السَّمُوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللهِ وَكِيلاً ﴾ [الآية: ١٧١].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في تسمية عيسى بالمسيح:

قد ذكَرْنا في الحديث نحواً من خمسة وعشرين وَجْهاً في معناه، وأمهاتُها أنه اسْمُ عَلَم له. أو هو فعيل بمعنى مفعول، وُلد دَهِيناً لأنه مُسح بالدهن أو بالبركة، أو مسحه حين ولد يحيى. أو فعيل بمعنى فاعل عليه مسحة جمال، كما يقال: فلان جميل، أو يمسح الزمِنَ فيبرأ، أو يمسح الطائر فيحيا، أو يمسح الأرض بالمشي؛ وإليه ذهَب مالك. فقفية المنتخفي الفكر التكرين THE PRINCE GHAZI TRUST وTHE PRINCE GHAZI TRUST ( 191 ) FOR OUR ANIC THOUGHT

قال ابن وهب : أخبرني مالك بن أنس : بلغني أنَّ عيسى عليه السلام انتهى إلى قرية قد خربَتْ حصونُها ، وعفَتْ آثارُها ، وتشعَّثَ شجرُها ، فنادى : يا خرب ، أيسَ أهلك ؟ فنودِي عيسى بن مريم عليه السلام : بادُوا والتقمتهمُ الأرض ، وعادت أعمالهم قلائد في رقابهم إلى يوم القيامة ، عيسى بن مريم مجد . قال الراوي : يريد مالك أنه كان يمسح الأرض .

وقيل إنه معرب من مشيح كتعريب موسى عن موشي، وهو بتخفيف الشين وكسرها، وكذلك الدجال، وقد دخل فيه جهلة يتوسَّمُون بالعلم، فجعلوا الدجال مشدّد السين بالخاء المعجمة، وكلاهما في الاسم سواء، إنّ الأول قالوا هو المسيح الذي هو مسيح الهدى الصالح السليم، والآخر المسيح الكذاب الأعور الدجال الكافر، فاعلموه ترشدوا.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾:

اختلف العلماء فيه على ستة أقوال:

الأولى: أنها نفخة نفخها جبريل في جَيْبِ درعِها، وسميت النفخةُ روحاً لأنها تكون عن الريح.

الثاني: أنَّ الرُّوح الحياة، وقد بينا ذلك في المقسط والمشكلين. الثالث: أنَّ معنى روح رحمة.

الرابع: أنَّ روح صورة؛ لما خلق اللهُ آدم أخرج من صُلبه ذرِّيته، وصوّرهم، ثم أشهدهم على أنفسهم، ألستُ بربكم؟ قالوا: بلى. ثم أنشأهم كرّة أطواراً، أو جعل لهم الدنيا قراراً؛ فعيسى من تلك الأرواح أدخله في مريم. واختار هذا أبيّ بن كعب. وقيل في الخامس:

- روح صورة صوَّرها الله تعالى ابتداءً وجهها في مرم .
  - وقيل في السادس:

سرّ روح منه، يعني جبريل، وهو معنى الكلام ألقاها إليه روح منه؛ أي إلقاء الكلمة كان من الله ثم من جبريل. قال الطبري: وهذه الأحكام كلها محتملة غير بعيدة من الصواب.

سورة النساء الآية (١٧٢)

قال القاضي وفقه الله: وبعضها أقوى من بعض، وقد بيناها في المشكلين، لكن يتعلَّق بها الآن من الأحكام مسألة؛ وهي إذا قال لزوجه: روحك طالق؛ فاختلف علماؤنا فيه على قولين. وكذا لو قال لها: حياتك طالق، فيها قولان. وكذلك مثله كلامك طالق.

701

واختلف أصحاب الشافعي كاختلافنا ، واستمر أبو حنيفة على أن الطلاق لا يلزمه في شيء من ذلك ؛ فأما إذا قال لها : كلامُك طالق ؛ فلا إشكال فيه . فإن الكلامَ حرامٌ سماعُه ، فهو من محللات النكاح فيلحقه الطلاق .

وأما الروح والحياة فليس للنكاح فيهما متعلق، فوجْه وقوع الطلاق بتعليقه عليهما خفيٍّ، وهو أنَّ بدنَها الذي فيه المتاعُ لا قوام له إلا بالروح والحياة. وهو باطنٌ فيها؛ فكأنه قال لها : باطنك طالق، فيسري الطلاق إلى ظاهرها؛ فإنه إذا تعلق الطلاقُ بشيء منها سَرَى إلى الباقي.

وقال أبو حنيفة: لا يسري، وهي مسألة خلاف كبيرة تكلّمنا عليها في قوله: يدُك طالق.

وتحقيقُ القول فيه أنه إذا طلق منها شيئاً وحرَّمه على نفسه، فلا يخلو أن يقِفَ حيث قال، ولا يتعدى، أو يَسْرِي كما قلنا أو يلغو. ومحال أنْ يلغو لأنه كلامٌ صحيح أضافه إلى محلٍّ بحكم صحيح جائز فنفذ كما لو قال: رأسُك طالق أو ظهرُك، ومحالٌ أن يقفَ حيث قال؛ لأنه يؤدي إلى تحريم بعضها وتحليل بعضها. وذلك محالٌ شرعاً، وهذا بالغ، والله أعلم.

# الآية الحادية والستون

قوله تعالى: ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْداً للهِ وَلاَ الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ﴾ [الآية: ١٧٢].

هذا ردٌّ على النصارى الذين يقولون: إن عيسى وَلَدُ الله، وردٌّ على من يقول: إنَّ الملائكةَ بناتُ الله، تعالى اللهُ عما يقول الظالمون عُلوّاً كبيراً. معنول الله سبحانه وتعالى لهم: إنَّ مَنْ نسبتموه إلى ولادةِ الله تعالى، مِنْ آدمي وملك، ليس بممتنع أن يكونَ عبداً لله، فكيف تجعلونه ولداً ؟ ولو كان اجتماعُ العبودية والولادة جائزاً ما كان لله سبحانه وتعالى في ذلك حجة، وذلك قولُه سبحانه وتعالى: (وما يَنْبغى للرحْمَن أَنْ يَتَّخذَ وَلَداً إِنْ كُلَّ مَنْ في السموات والأرْضِ إلا آتي

> **الرحمن عَبْداً ﴾** [ مريم: ٩٣ ، ٩٣ ]. فإن قيل: ما معنى **﴿ يستنكف﴾ في اللغة ؟** قلنا: هو يستفعل، من نكفت كذا إذا نحيته، وهو مشهور المعنى. التقدير لن يتنحى من ذلك، ولا يبعد عنه، ولا يمتنع منه.

### الآية الثانية والستون

قوله تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ قُل اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلاَلَةِ إِنْ امْرُوُ هَلَكَ لَيْسَ لَهُ وَلَدٌ وَلَهُ أُخْتٌ فَلَهَا نِصْفُ ما تَرَكَ وَهُوَ يَرِثُها إِن لَم يَكُنْ لَهَا وَلَدٌ فإِن كَانَتَا اثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثَّلُثَانِ مِمَّا تَرَكَ، وإِنْ كَانُوا إِخْوَةً رِجالاً وَنِسَاءً فَلِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ الأُنْثَيَيْنِ، يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُوا وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ الآية: ١٧٦ ].

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: في وقت نزولها:

ثبت في الصحيح أنَّ البراء بن عازب قال: آخرُ سورةٍ نزلت سورة براءة، وآخر آية نزلت آية الكَلالَة <sup>(٢٥٢)</sup>.

### المسألة الثانية: في سبب نزولها:

روي عن جابر بن عبدالله قال: مرضْتُ وعندي تِسعُ أخوات لي، فدخل عليّ رسولُ الله ﷺ فنضح في وجْهِي من الماءِ ، فأفقتُ فقلت: يا رسولَ الله؛ ألا أوصي لأخواتي بالثلثين؟ قال: « أحسن » . قلت: بالشطر ؟ قال: « أحسن » ، ثم خرج وتركني ،

(٢٥٤) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٤، حديث ٥ من الفرائض. وسنن الترمذي، الباب ٢٨ من سورة ٤ من كتاب التفسير). سورة النساء الآية ( ٢٧٦) THE PRINCE GHAZI TRUST

ثم رجع فقال: « لا أراك ميتاً مِنْ وجَعك هذا ، فإن الله أنزل الذي لأخواتك فجعل لهنَّ الثلثين » <sup>(٢٥٥)</sup> .

٦٥٣ ..

وكان جابر يقول: نزلت في هـذه الآيـة: ﴿ يَسْتَفْتُسُونَكَ قَـلَ اللهُ يُفْتِيكُم في الكَلاَلة ﴾ خرجه النسائي، وأبو داود، والترمذي. المسألة الثالثة:

قال قتادة: وذكر لنا أنّ أبا بكر قال: ألا إنَّ الآيةَ التي نزلت في أول سورة النساء من شأن الفرائض نزلَتْ في الولَد والوالد، والآية الثانية أنزلها الله سبحانه في الزوج والزوجة والإخوة من الأم، والآية التي ختم بها سورة النساء في الإخوة والأخوات من الأب والأم، والآية التي ختم بها سورة الأنفال أنزلها الله سبحانه في ذوي الأرحام، وما جرّت الرَّحِمُ من العصبة.

المسألة الرابعة:

قال ابنُ سيرين: نزلت والنبيَّ ﷺ في مسير له، وإلى جنبه حذيفة، فبلَّغها حذيفة وبلغها حذيفة عمر، وهو يسيرُ خلفه، فلما استخلف عمر سأل حذيفة عنها، ورجا أن يكونَ عنده تفسيرها، فقال له حذيفة: واللهِ إنك لعاجزٌ. هكذا قال الطبري في روايته.

وقال نعيم بن حماد فيها : واللهِ إنك لأحمق إن ظننت أنَّ إمارتك تحملني على أنْ أحدّثك بما لم أحدثك يومئذ . فقال عمر : لم أرِدْ هذا رحمك الله ، والله لا أزيدك عليها شيئاً أبداً ؛ فكان عمر يقول : اللهم مَنْ كنت بينتها له فإنها لم تتبيَّنْ لي .

وقد رُوي أن عمر نازع رسولَ الله ﷺ فيها فضرب في صَدْره، وقال: « يكفيك آية الصيف التي نزلت في آخر سورة النساء، وإن أعش فسأقضي فيها بقضاء يعلمه من يقرأ القرآن ومن لا يقرأه، وهو مَنْ لا ولد له » <sup>(٢٥٦)</sup>.

(٢٥٥) انظر: (الدر المنثور ٢٥٠/٢ . وفتح الباري ٢٦٨/٨ . والتمهيد، لابن عبد البر ٥/١٩٠ . وأسباب النزول ٦٢).

(۲۵٦) سبق تخریجه .

المسألة الخامسة:

0 13445 0

702

قال علماؤنا: معنى الآية إذا لم يكن للميت ولد ذكر ولا أنثى فكان موْروثاً كلالة ، فلأخته النصف فريضة مسماة . فأما إن كان للميت ولد أنثى فهي مع الأنثى عصبة يَصِيرُ لها ما كان يصير للعصبة لو لم يكن ذلك غير محدود بحد ، ولم يقل الله : إن كان له ولد فلا شيء لأخته معه ؛ فيكون لما قال ابن عباس وابن الزبير وَجْه ؛ إذ قال ابن عباس : إن الميت إذا ترك بنتاً فلا شيء للأخت ، إلا أن يكونَ معها أخ ذكر ، وإنما بين الله سبحانه حقَّها إذا ورثت الميت كلالة ، وترك بيان ما لها من حق إذا لم يورث كلالة ؛ فبينه رسولُ الله عَلَيْ بوَحْي ربّه ، فجعلها عصبة مع إناث ولد الميت ، وذلك لا يغيِّرُ وراثتها في الميت إذا كان موروثاً عن كلالة .

THE PRINCE GHAZI TRUST والتساء الآية (١٧٦) FOR QURANIC THOUGHT

معناه كراهية أن تضِلُّوا ، وفيه اختلاف قد بيناه في ملجئة المتفقهين فلينظُره هنالك مَنْ أراده.

### المسألة السابعة:

فإن قيل: وأيَّ ضلال أكبر من هذا؟ ولم يعلمها عمر ولا اتفق فيها الصحابة وما زال الخلافُ إلى اليوم الموعود .

قلنا : ليس هذا ضلالاً ، وهذا هو البيانُ الموعود به ؛ لأن الله سبحانه لم يجعل طرق الأحكام نصاً يدركه الجفلى ، وإنما جعله مظنوناً يختص به العلماء ليرفع الله تعالى الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات ، ويتصرف المجتهدون في مسالك النظر ، فيدرك بعضهم الصواب فيُوَْجَر عشرة أجور ، ويقصر آخر فيدرك أجراً واحداً ، وتنفذ الأحكام الدنياوية على ما أراد الله سبحانه ، وهذا بين للعلماء ، والله أعلم <sup>(٢٥٧)</sup>.

(٢٥٧) إلى هنا آخر النسخة ب، وكتب في آخرها: ٣ م والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله والحمد لله على كل حال. ووافق الفراغ من نسخه ليلة الثالث والعشرين من شهر رمضان المعظم قدره سنة خمس وثمانين وسبعمائة عن يد العبد الفقير الحقير الذليل الراجي عفو ربه محمد بن رزين بن يوسف المالكي مذهباً غفر الله له ولوالديه ولمن دعا له بالمغفرة والرحمة ولجميح المسلمين. وصلى الله على سيدنا محمد أشرف المرسلين وعلى آله وأصحابه وأزواجه الطاهرين. وحسبنا الله ونعم الوكيل».

100

# فهرس السور والآيات

0 13315 0

PRINCE GHAZI TRUST QURANIC THOUGHT

FOR

| لمحة | الم                                        | السورة     |
|------|--------------------------------------------|------------|
| ١٢   | •••••                                      | الآية ١٤٣  |
| 72   | •••••                                      | الآية ١٤٤  |
| ٦٥   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •    | الآية ١٤٨  |
| ٦٨   | ••••                                       | الآية ١٥٤  |
| ٦٩   |                                            | الآية ١٥٨  |
| ۷۲   |                                            | الآية ١٥٩  |
| ٧٤   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | الآية ١٦١  |
| ۲٦   |                                            | الآية ١٧٣  |
| ۸۷   |                                            | الآية ١٧٧  |
| . 84 |                                            | الآية ١٧٨  |
| 1    | 1                                          | الآيات ٨٠  |
| 1.7  | 1.1.2. · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الآيتان ٨٣ |
| 117  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      | الآية ١٨٥  |
| 128  | •••••                                      | الآية ١٨٧  |
| 177  | ••••••                                     | الآية ١٨٨  |
| 139  | ••••                                       | الآية ١٨٩  |
| 127  |                                            | الآية ١٩٠  |
| 101  |                                            | الآيتان ٩١ |
| 102  |                                            | الآية ١٩٣  |
| 101  | ·····                                      | الآية ١٩٤  |
| 172  | •••••                                      | الآية ١٩٥  |
| 177  |                                            | الآية ١٩٦  |
| 140  |                                            | الآية ١٩٧  |
| 191  |                                            | الآية ١٩٨  |

| فحة        | الص                                   | السورة       |
|------------|---------------------------------------|--------------|
| ٣          |                                       | مقدمة المصنف |
| Ô          |                                       | سورة الفاتحة |
| ٥          |                                       | الآية ١      |
| ٨          |                                       | الآية ٢      |
| ٩          |                                       | الآية ٥ …    |
| ۱۰         | ····· <b>v</b>                        | الآيتان ٦ _  |
| ١٤         | •••••                                 | فضل الفاتحة  |
| ١٥         |                                       | سورة البقرة  |
| ۱٥         |                                       | الآية ٣      |
| ۲۰         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الآية ٨      |
| 22         | ••••••                                | الآية ٢٢ .   |
| ۲۳         |                                       | الآية ٢٩ .   |
| ۲0         | •••••                                 | الآية ٢٥ .   |
| 17         |                                       | الآية ٢٧ .   |
| ۲۷         | ٣٥ _                                  | الآيتان ٣٤   |
| ٣٤         | 09 -                                  | الآيات ٤٣    |
| ۳٦         |                                       | الآية ٦٧ .   |
| 27         | ••••••                                | الآية ١٠٢    |
| ٤٩         | •••••                                 | الآية ٢٠٤    |
| ٥٠         |                                       | الآية ١١٤    |
| 01         | •••••                                 | الآية ١١٥    |
| ٥٤         | •••••                                 |              |
| ٥٧         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الآية ١٢٥    |
| <b>a</b> . |                                       | 148 2.NI     |

فهرس السور والآيات

This file was downloaded from Quranic Thought.com

HE BRINCE GHAZLTRUST فهرس السور والآيات FOR QURANIC THOUGHT

JGHT 💿 🔝

| الصفحة     | السورة     | الصفحة     | السورة    |
|------------|------------|------------|-----------|
| x•r        | الآية ٢٣٩  | 190        | الآية ١٩٩ |
| ۳۰۳        | الآية ٢٤٣  | 198        | الآية ٢٠٠ |
| ۳۰۵        | الآية ٢٤٤  | 198        | الآية ٢٠٣ |
| ۳۰۶        | الآية ٢٤٥  | ۲۰۱        | الآية ٢٠٤ |
|            | الآية ٢٤٩  | ۲۰۲        | الآية ٢٠٧ |
| ۳۱۰        | الآية ٢٥٦  | ۲۰٤        | الآية ٢١٥ |
| ۳۱۱        | الآية ٢٦٧  | ۲۰۵        | الآية ٢١٦ |
| ۳۱٤        | الآية ٢٧١  | *•7        | الآية ٢١٧ |
| ۳۱۵        | الآية ٢٧٢  | ۲۰۸        | الآية ٢١٩ |
| ۳۱۷        | الآية ٢٧٣  | T1E        | الآية ٢٢٠ |
| ۳۲۰        | الآية ٢٧٥  | T1V        | الآية ٢٢١ |
| ۳۲۵        | الآية ٢٨٠  | ***        | الآية ۲۲۲ |
|            | الآية ٢٨٢  | ۲۳۷        | الآية ٢٢٣ |
| ۳٤٣        |            | 789        | الآية ٢٢٤ |
| ۳٤٧        | • ·        | 721        | الآية ٢٢٥ |
| ران۳٤۹     | سورة آل عم | 727        | الآية ٢٢٦ |
| TEA        | الآية ٢١   | ۲٥٠        | الآية ٢٢٨ |
| ۳۵۰        | الآية ٢٣   | YOY        | الآية ٢٢٩ |
| ro1        | الآية ٢٨   | ۲٦٧        | الآية ٢٣٠ |
| TOT TOT    | الآيتان ٣٥ | 779        | الآية ٢٣١ |
| ro7        | -          | TY1        | الآية ٢٣٢ |
| rov        |            | 777        | الآية ٢٣٣ |
|            | -          | ۲۷۸        | الآية ٢٣٤ |
| ۳٦١        | · •        | ۲۸۵        | الآية ٢٣٥ |
| <b>TTT</b> |            | ۲۸۹        | الآية ٢٣٦ |
| ۲۹۵ ۵۲۳    |            | <b>TAT</b> | الآية ٢٣٧ |
| ۳٦٧        | الآية ۹۲   | Y9Y        | الآية ٢٣٨ |

707

Comparison of the second se

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

السورة

GHT

| • 6 . / | 11. |
|---------|-----|
|         |     |
|         |     |

٦0

| 277 | •••••        | الآية ١٩   |
|-----|--------------|------------|
| 279 |              | الآية ٢٠   |
| ٤Ÿ٢ | •••••        | الآية ٢١   |
| ٤٧٤ | ·            | الآية ۲۲   |
| ٤٧٨ | ••••••       | الآية ٢٣   |
| 219 | ••••••       | الآية ٢٤   |
| ٥   | ·····        | الآية ٢٥   |
| ٥٢. | ····· ٣• - ١ | الآيتان ٢٩ |
| 070 | ·····        | الآية ٣٢   |
| 077 | •••••        | الآية ٣٣   |
| ٥٣٠ |              | الآية ٣٤   |
| ٥٣٧ | •••••        | الآية ٣٥   |
| ٥٤٤ | ••••         | الآية ٣٦   |
| 029 | ·            | الآية ۳۷   |
| ٥٥. | ••••••       | الآية ٣٨   |
| 001 | ••••••       | الآية ٤٣   |
| ٥٧٠ | •••••        | الآية ٥٨   |
| ٥٧٣ |              | الآية ٥٩   |
| ٥٧٧ | •••••        | الآية ٦٠   |
| ٥٧٩ |              | الآية ٦٦   |
| ٥٧٩ |              | الآية ٦٩   |
| ٥٨٠ |              | الآية ٧١   |
| ٥٨١ |              | الآية ٧٤   |
| 087 | ······       | الآية ٧٥   |
| 010 | ·····        | الآية ٧٨   |
| 010 | ·····        | الآية ٨٤   |
| ٥٨٧ | ·            | الآية ٨٥   |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 0 16315 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                               |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| فحة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | السورة                                                                        |
| 377                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ان ۹۲ ـ ۹۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الآيت                                                                         |
| ۳۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| 344                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۰۰۰۰ ۱۰٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآية                                                                         |
| ፕለደ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| ۳۸٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| ۳۸۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| ۳۸۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| 378                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| 391                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>•</b>                                                                      |
| 397                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ۱۸۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                               |
| ۳۹۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| 399                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية                                                                         |
| ٤•١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | لنساء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                               |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | سورة اا                                                                       |
| ٤٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>سورة اا</b><br>الآية                                                       |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ······ 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الآية<br>الآية                                                                |
| ٤٠١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ······ 1 :<br>····· 7 :<br>····· 7 :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الآية<br>الآية<br>الآية                                                       |
| ٤ • ١<br>٤ • ٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | الآية<br>الآية<br>الآية                                                       |
| 2 • 1<br>2 • 7<br>2 • 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية                                              |
| 2 • 1<br>2 • 7<br>2 • 2<br>2 1 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية                                     |
| <ul> <li>\$</li> <li>\$&lt;</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية                                     |
| <ul> <li>£ • 1</li> <li>£ • 7</li> <li>£ • 7</li> <li>£ • 2</li> <li>£ • 7</li> <li>£ 10</li> <li>£ 17</li> <li>£ 17</li> <li>£ 77</li> <li>£ 77</li> <li>£ 77</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية                            |
| <ul> <li>\$&lt;1</li> <li>\$&lt;1</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية                            |
| <ul> <li>\$&lt;1</li> <li>\$&lt;1</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1         7         8         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية                            |
| <ul> <li>\$&lt;1</li> <li>\$&lt;1</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1         1         1         1         2         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1 <td< th=""><th>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية</th></td<>                     | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية                   |
| <ul> <li>\$&lt; 1</li> <li>\$&lt; 1</li> <li>\$&lt; 2</li> <li>\$&lt; 1</li> <li>\$&lt; 1<th>1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         <td< th=""><th>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآيا<br/>الآيا<br/>الآيا</th></td<></th></li></ul> | 1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1 <td< th=""><th>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآية<br/>الآيا<br/>الآيا<br/>الآيا</th></td<> | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآيا<br>الآيا<br>الآيا |
| <ul> <li>\$&lt;1</li> <li>\$&lt;1</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1         1          1                                                                                                                | الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآية<br>الآيا<br>الآيا<br>الآيا |

فهرس السور والآيات

This file was downloaded from QuranicThought.com

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

رة

الصفحة

الآيات

ال

| ٦٣٣ | ••••• | الآية ١٢٨ |
|-----|-------|-----------|
| ٦٣٤ | ••••• | الآية ١٢٩ |
| ٥٣٢ |       | الآية ١٣٥ |
| 720 | ••••• | الآية ١٤١ |
| 721 |       | الآية ١٤٢ |
| 722 |       | الآية ١٤٨ |
| ٦٤٦ |       | الآية ١٦١ |
| 729 |       | الآية ١٧١ |
| ۱٥٢ | ••••  | الآية ١٧٢ |
| 101 |       | الآية ١٧٦ |

| ٥٨٨ | الآية ٨٦        |
|-----|-----------------|
| ٥٩٣ | الآيات ٨٨ ــ ٩٠ |
| ٥٩٦ | الآيتان ٩٢ ـ ٩٣ |
| ٦٠٦ | الآية ٩٤        |
| ٦٠٩ | الآية ١٠١       |
| ٦١٨ | الآية ١٠٢       |
| ۲۲٦ | الآية ١٠٥       |
| ۲۲۲ | الآية ١١٤       |
| ٦٢٨ | الآية ١١٩       |
| ٦٣٢ | الآية ١٢٧       |
|     |                 |

اله

ä

٦٥٨

#### his file was downloaded from QuranicThought.com

709 ..

فهرس الأحكام

FOR QUR'ANIC THOUGHT

الصفحة

ما يقع عليه الإيلاء ..... جواز الاجتهاد في أحكام الشريعة ..... ٢٧٦ مدة الإيلاء ..... جواز الاجتهاد والاستدلال بالأمارات بعض أحكام الإيلاء ..... ٢٤٦ ـ٢٤٦ على ما خفي من المعاني والأحكام .... ٣٣٦ البيع للنبي أن يجتهد ..... الكيل والوزن على البائع ..... ٢٦٢ البيوع ثلاثة ..... ٢٤١ للذكر مثل حظ الأنثيين ..... ٤٣٤ بيع العربان .....٥٢١ الأخ أقوى سبباً من الجد ..... ٤٣٨ الربح ..... ٥٢١ إذا اجتمع الآباء والاولاد ..... ٤٣٨ إبطال بيع المكره ..... ٥٢٤ إن وجد الإخوة فللأم السدس ..... ٤٣٩ التجارة إن كان له إخوة ولا أب ..... التجارة في الحج ..... مسألة العول ..... التجارة مع الكفار ..... ٦٤٧ مراث الأخوات ..... ٤٤١ الجار تقديم دين الزكاة والحج على الميراث . ٤٤٦ حرمة الجار ..... ٥٤٦ حرمان الميراث للقاتل ..... ٤٤٦ ليس من حق الجوار الشفعة عند أبي الكلالة ..... ٢٥٤ ـ ٢٥٤ حنيفة ..... الأخوات عصبة للبنات ...... ٤٥١ الأسباب التي يستحق بها الميراث ثلاثة ٤٥٦ الجزية من تقبل الجزية ..... ١٥٦ الذين يقرون على الجزية ..... 10. الجهاد الاذن بالقتال ..... ١٤٤ ـ ١٧٠ الإيلاء في لسان العرب .....

الصفحة

0 12221151 (0)

الاجتهاد

الإرث

الأسرى

الإيلاء

قتل الأسري .....

فهرس الأحكام .....

. فهرس الأحكام

THE

F

GHAZI

#### الصفحة

TRUST

.....

| 127 | الجهاد بعد فتح مكة             |
|-----|--------------------------------|
| 127 | الجهاد فرض على الكفاية         |
|     | قتل من لم يقاتل                |
| ١٤٨ | قتل النساء                     |
| ١٤٩ | قتل الصبيان                    |
|     | قتل الرهبان                    |
| 129 | قتل الزمني والشيوخ والعسفاء    |
| 10. | قتل الأسير                     |
| ۳۰٦ | الإنفاق في سبيل الله           |
| ۳۸۸ | الاشتهار بالعلامة في الحرب     |
| ٤٠٠ | معنى الرباط                    |
| ٥٨١ | فروج السرايا بإذن الإمام       |
| ٥٨١ | الشهيد والنائم                 |
| ٥٨٢ | وجوب القتال لاستنقاذ الأسرى    |
|     | إن امتنع من عنده المال من فداء |
| ٥٨٣ | الأسرى                         |

77.

|     | الحج                             |
|-----|----------------------------------|
| ٧١  | السعي بين الصفا والمروة          |
| 12. | وقت الحج                         |
| 121 | جواز الإحرام بالحج قبل أشهر الحج |
| 179 | معنى الحج                        |
| 179 | معنى العمرة                      |
| 179 | وجوب العمرة                      |
| 141 | من عليه الهدي                    |
| 177 | من قدم الحلق على النحر           |
| ١٧٣ | الإحصار                          |

# الصفحة

| 175  | لحاصر                             |
|------|-----------------------------------|
| 140  | إذا أحل الْمُحْصِرِ               |
| 177  | محل الهدي                         |
| 177  | ين يجزي الهدي                     |
| 178  | ئىروط التمتع                      |
| ۱۸۰  | لسخ الحج إلى العمرة               |
| ۱۸۰  | ىتعة القرآن                       |
| ۱۸۱  | لجمع بين الحج والعمرة في سفر واحد |
| ١٨٣  | ىتى يجب الهدي                     |
| 187  | عديد أشهر الحج                    |
| 1.88 | لرفث                              |
| 19.  | جزاء الحج المبرور                 |
| 191  | لجدال في الحج                     |
| 197  | جواز التجارة في الحج              |
| 197  | لإفاضة                            |
| 197  | مرفات                             |
| 190  | لمبيت بمزدلفة                     |
| 197  | لتلبية<br>يام منى                 |
| 198  | یام منی                           |
| 198  | وم النحر                          |
| ۳۷٤  | كر الله الحج بأبلغ ألفاظ الوجوب   |
| 200  | لمحج ركنان                        |
|      | دا وجدت الاستطاعة توجه فرض        |
| 444  | لحج                               |
| ۳۷۹  | جواز حج الغير على الغير           |
| ۳۸۰  | ۲ يسقط فرض الحج عن الأعمى         |
| ٦٣٠  | كان النبى يقلد الهدي ويشعره       |

his file was downloaded from Quranic I hought.com

فهرس الأحكام .....

#### الصفحة

77

| ۲ • ۹ | تحريم الخمر                         |
|-------|-------------------------------------|
| 717   | استهلاك الخمر في الأطعمة والأدوية . |
| 007   | السكر                               |

THE

## الدين

| ۳۲۷  | حقيقة الدَّين            |
|------|--------------------------|
| 327  | علة الكتابة              |
| 3229 | الكتابة وحكمها           |
|      | الكتابة بالعدل           |
| ۳۳.  | سبب إملاء الذي عليه الحق |
|      | السَّفيه                 |
| ***  | رجوع المضارة إلى الدين   |

#### الدية

| القسامة بقول أهل المقتول ٣٩ ــ٤ |
|---------------------------------|
| الدية ٩٩ ـــ                    |
| في قتل الخطأ تحرير رقبة ٥٩٩     |
| الرقبة التي تجزىء               |
| الدية في قتل الخطأ              |
| الاختلاف في دية الكافر ٦٠٣      |
| معنى الديات في الشريعة ٦٠٤      |

## الرضاع

| الرضاع                       | مدة  |
|------------------------------|------|
| زادت المرأة في رضاعها عن مدة | إذار |
| لين                          | الحو |
| الرضاع حق لها ٢٧٥ ـ٢٧٧       | هل   |
| باع الشريفة ٢٧٥              | إرض  |

#### الصفحة

UST

TR

GHAZI

|     | الحديث                                 |
|-----|----------------------------------------|
| ۳٥  | نقُل الحديث بغير لفظه                  |
|     | الحرم                                  |
| 107 | التجاء الكافر إلى الحرم                |
| 107 | التجاء القاتل إلى الحرم                |
| 107 | التجاء الزاني إلى الحرم                |
|     | من اقترف ذنباً واستوجب به حدّاً ثم لجأ |
| ۳۷۳ | إلى الحرم                              |
|     |                                        |

#### الحضانة

| TOO_ TVO                | الحضانة للأم      |
|-------------------------|-------------------|
| ة للأم تمادت إلى البلوغ | إذا كانت الحضان   |
| نكاح في الجارية ٢٧٧     | في الغلام وإلى ال |
| مانة بعد الجدة ٣٥٩      | الخالة أحق بالحض  |
| _ الخلافة _ الولاية     | الحكم             |
| ۲۳                      | الحكم للشرع       |
| ٥٧٣                     | أولو الأمر        |
| الحمل                   |                   |
| ۲۷۳                     | مدة الحمل         |
| الحيض                   |                   |
| ں وما يترتب عليه من     | ما يمنع منه الحيض |
|                         |                   |

أحكام الشرع ..... ٢٢٤ إباحة الوطء عند انقطاع الدم ...... ٢٣٤ الخمر

|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|-----|---------------------------------------|
| ۳۰  | أفعال السكران                         |
| ۸٣  | من اضطر إلى خمر                       |
| ٢٠٩ | الخمر ومعناه                          |

his file was downloaded from Quranic Thought.com

فهرس الأحكام

#### الصفحة

#### الصفحة

| ٤٦٣ | المرأة لا تغرب             |
|-----|----------------------------|
| ٤٦٣ | العبد لا يغرب              |
| 272 | لا يجمع بين الجلد والرجم   |
| 012 | الزاني لا ينكح إلا زانية   |
| 010 | لا ينكح المحدود إلا محدودة |
| 011 | الأمة إذا زنت              |
| ٦٤٨ | من زنى في دار الحرب بحربية |
|     | الزواج                     |
| 37  | ستر العورة                 |
|     | السحر                      |
| ٤٨  | السحر وحقيقته              |

**الشرع** شرع من قبلنا ..... ۳۷

### الشهادة والاقرار

جواز شهادة الأعمى ..... ٣٣٣ شهادة البدوي على القروي ...... ٣٣٤ تفويض قبول الشهادة إلى الحاكم ..... ٣٣٦ لا يكتفى بظاهر الإسلام في الشهادة . ٣٣٦ شهادة الولد لأبيه والأب لولده ..... ٣٣٦ الإباية عن الشهادة ..... ٢٤٩ الشاهد هو الذي يمشي إلى الحاكم ..... ٣٣٩ خروج العبد عن جملة الشهود ...... ٣٤٩ هل الإشهاد في الدين واجب ...... ٢٤٩ سقوط الإشهاد في النقد ...... ٢٤٢ حالات المضارة للكاتب والشهيد ..... ٣٤٢

| ۳۲۰ | تحريم الربا                      |
|-----|----------------------------------|
| *** | الربا                            |
| ۳۲٤ | الربا على قسمين                  |
| ۳۲٤ | المال الحرام إذا خالطه حرام      |
|     | الرق                             |
|     | لو قال إن شرب عبدي من الفرات فهو |
| ۳۰۹ | حر                               |

الربا

#### الرهن

| ٣٤٣ | الرهن والقبض                        |
|-----|-------------------------------------|
|     | الرهن إذا خرج من يد صاحبه فإنه      |
| 322 | مقبوض صحيح                          |
| 325 | جواز رهن المشاع                     |
| 323 | إذا قبض الرهن لم يجز انتزاعه من يده |
| ٣٤٤ | رهن الدين                           |
| 320 | الرهن يقوم مقام الشاهد              |
| 320 | إذا هلك الرهن                       |
|     |                                     |

#### الزكاة

| ٣٤  | الزكاة                 |
|-----|------------------------|
| ٨٧  | الحقوق التي في المال   |
| 313 | وجوب الزكاة في كل نبات |
| ۳۹٦ | وجوب الزكاة            |

#### الزنا

| 209 | الإشهاد في الزنا |
|-----|------------------|
| ٤0٩ | عدل الشهود       |
| 275 | البكر يجلد ويغرب |

This file was downloaded from QuranicThought.com

777

فهرس الأحكام ...

#### JGHT الصفحة

GHAZI TRUST

THOU

# أداء الشهادة فرض كفاية ...... ۳۵۰ شهادة العدو على عدوه ..... ۳۸۷ ـ۳۸۷ الشهادة على الوالدين ...... ۳۳۲ ـ۳۳۷ شهادة الأخ لأخيه .....

0 102015 0

#### الشهيد

الشهيد والحكم في غسله والصلاة عليه ٦٨

### الصدق

| ۲۰٤ | مصارف صدقة التطوع                      |
|-----|----------------------------------------|
| 310 | المعطى لها والمعطى إياها والشاهدين لها |
| 317 | إعطاء الصدقة للقرابات من المشركين      |
| 313 | المسلم العاصي متى تصرف إليه الصدقة     |
|     | الواجب على معطي الصدقة مراعاة          |
| 214 | أحوال الناس                            |
| 319 | الإلحاف في السؤال                      |
| 377 | الصدقة على المعسر                      |
| 377 | تصدق النبي على قرابة المصدق            |
|     |                                        |

#### الصلاة والمساجد

| قراءة المأموم الفاتحة ٩             |
|-------------------------------------|
| التأمين مع الإمام ١٣                |
| الركوع ٣٤                           |
| سترة العورة ٣٢                      |
| إذا عينت البقعة للصلاة خرجت عن جملة |
| الاملاك المختصة بربها ٥١            |
| ليس للكافر دخول المسجد ٥١           |
| استقبال القبلة ٦٥                   |
| صلاة العيدين                        |

### الصفحة

۱٦

| الصلاة الوسطى ٢٩٨ ــ٣٠٢<br>المحافظة على الصلاة ٢٩٨ ــ٣٠٢<br>إذا تكلم المصلي ٢٩٨ ــ٣٠٢<br>إذا تكلم المصلي ٢٩٨<br>لا تسقط الصلاة بعال ٢٠٣<br>تارك الصلاة ٢٠٣<br>٢٨٢ ٢٥٥ ــ٥٥٥<br>الوضوء عبادة ٢٥٥ ــ٥٥٥<br>الوضوء عبادة ٢٥٥<br>٢٨٠ العمر في الصلاة ٢٥١<br>٢٩٠ البحر ٢٦٩<br>٢٩٠ المحر ٢٩٩<br>٢٩٠  للمحر ٢٩٩<br>٢٩٠  للمحر ٢٩٩<br>٢٩٠  للمحر ٢٩٩<br>٢٩٠  للمحر ٢٩٩  للمحر ٢٩٩<br>٢٩٠  للمحر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | عدد مرات التكبير ۱۲۳            |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| الوتر ٢٠٩<br>إذا تكلم المصلي ٢٠٢<br>لا تسقط الصلاة بحال ٢٠٣<br>تارك الصلاة ٢٠٣<br>لا يصلي المفترض خلف المتنفل ٢٠٣<br>١٩ مس مبطلات الصلاة ٥١٥ -٥٥٧<br>الوضوء عبادة ٥٦٥<br>مله الفصر في الصلاة ٥٦٩<br>ماء البحر ١٦٩<br>ماء البحر ١٦٩<br>ما القصر في القصر ١٦٩<br>مشرط الخوف في القصر ١٦٩<br>مملاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>مملاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٩<br>أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٩<br>ملاة المانية يا المسايفة ٦٢٩<br>ملاة المانية يا المسايفة ٦٢٩<br>ملاة المانية يا الصلاة ٦٢٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | الصلاة الوسطى ٢٩٨               |
| إذا تكلم المصلي ٢٠٢<br>لا تسقط الصلاة بحال ٢٠٣<br>تارك الصلاة ٢٠٣<br>لا يصلي المفترض خلف المتنفل ٢٠٣<br>بعض مبطلات الصلاة ٥٥١ -٥٥٧<br>الوضوء عبادة ٥٦٥<br>مله العضرة ٥٦٥<br>ماء البحر ٥٦٩<br>ماء البحر ١٦٩<br>ماء البحر ١٦٩<br>ملاة الخوف صلاها الني بهيئات<br>مملاة الخوف صلاها الني بهيئات<br>ملاة الخوف صلاها الني بهيئات<br>ملاة الخوف صلاها الني بهيئات<br>ملاة الخوف صلاها الني بهيئات<br>ملاة الملاح عند الخوف ١٢٩<br>ملاة الملاح عند الخوف ١٢٩<br>ملاة المنافقين ٦٢٩<br>ملاة المنافقين ٦٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | المحافظة على الصلاة ٢٩٨ ـ٣٠٢    |
| <ul> <li>لا تسقط الصلاة بحال ٢٠٢</li> <li>تارك الصلاة ٢٠٣</li> <li>٢٠٣</li> <li>٢٠٣</li> <li>٢٠٣</li> <li>٢٠٦</li> <li>٢٠٢</li> <li>٢٠٥</li> <li>٢٠٥</li> <li>٢٠٥</li> <li>٢٠٦</li> <li>٢٠</li> <li>٢٠</li></ul> |                                 |
| تارك الصلاة ٣٠٣<br>لا يصلي المفترض خلف المتنفل ٣٨٢<br>بعض مبطلات الصلاة ٥٥١ ـ٥٥٧<br>الوضوء عبادة ٥٦٥<br>لمس الصغيرة ٥٦٥<br>ماء البحر ٥٦٧<br>ماء البحر ٥٦٧<br>القصر في الصلاة ١٦٩<br>شرط الخوف في القصر ١٦٩<br>شرط الخوف في القصر ١٦٩<br>مملاة الخوف صلاها الني بهيئات<br>صلاة الخوف صلاها الني بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٢<br>أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٩<br>ملاة المنافقين ٦٢٢<br>ملاة المنافقين ٦٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | إذا تكلم المصلي                 |
| لا يصلي المفترض خلف المتنفل ٢٨٢<br>بعض مبطلات الصلاة ٥٥١ ـ٥٥٧<br>الوضوء عبادة ٥٦٥ ـ٥٦٥<br>لمس الصغيرة ٥٦٥<br>ماء البحر ١٦٩<br>القصر في الصلاة ١٦٩<br>القصر في الصلاة ١٦٩<br>شرط الخوف في القصر ١٦٩<br>شرط الخوف في القصر ١٦٩<br>معلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٢<br>أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٩<br>ملاة المنافقين ٦٤٩<br>ملاة المنافقين ٦٤٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                 |
| بعض مبطلات الصلاة 001 ــ004<br>الوضوء عبادة 070 ــ070<br>للس الصغيرة 070<br>ماء البحر 070<br>القصر في الصلاة 071<br>هل القصر قصر عدد 100<br>شرط الخوف في القصر 117<br>محكم القصر 117<br>معنة القصر 118<br>مصلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>مصلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف 117<br>الصلاة حال المسايفة 127<br>مطلاة المنافقين 127                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تارك الصلاة                     |
| الوضوء عبادة ٥٦٥<br>للس الصغيرة ٥٦٥<br>ماء البحر ٥٦٧<br>القصر في الصلاة ١٦٩<br>هل القصر قصر عدد ١١٩<br>شرط الخوف في القصر ١١٦<br>محكم القصر ١١٦<br>معنة القصر ١١٦<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>معلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>ملاة المنافقين ١٤٢<br>ملاة المنافقين ١٤٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لا يصلي المفترض خلف المتنفل ٣٨٢ |
| للس الصغيرة ٥٦٥<br>ماء البحر ٥٦٧<br>القصر في الصلاة ١٩٦<br>هل القصر قصر عدد ١١٦<br>شرط الخوف في القصر ١١٦<br>محكم القصر ١١٦<br>معنة القصر ١١٦<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>صلاة المنافقين ١٤٢<br>صلاة المنافقين ١٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | بعض مبطلات الصلاة ٥٥١ ـ٥٥٧      |
| ماء البحر ٥٦٧<br>القصر في الصلاة ١٩٩<br>هل القصر قصر عدد ١٩٦<br>شرط الخوف في القصر ١٩٦<br>حكم القصر ١٩٢<br>صفة القصر ١٩٢<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>الصلاة حال المسايفة ١٤٢<br>صلاة المنافقين ١٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                 |
| القصر في الصلاة ١٦٠<br>هل القصر قصر عدد ١٦<br>شرط الخوف في القصر ١٦<br>حكم القصر ١٦٦<br>صفة القصر ١٦٩<br>صفة القصر ١٦٩<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>الصلاة حال المايفة ١٢٢<br>صلاة المنافقين ١٢٢<br>الطرأنينة في الصلاة ١٢٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                 |
| هل القصر قصر عدد ٦١٥<br>شرط الخوف في القصر ٦١٦<br>حكم القصر ١١٧<br>صفة القصر ١١٨<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>مصلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>الصلاة حال المسايفة ١٢٢<br>صلاة المنافقين ١٤٢<br>لطمأنينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ماء البحر ٥٦٧                   |
| شرط الخوف في القصر ٦١٦<br>حكم القصر ١١٧<br>صفة القصر ١١٨<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>مختلفة ١١٨<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>الصلاة حال المسايفة ١٢٢<br>صلاة المنافقين ١٤٢<br>لطمأنينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>-</b> -                      |
| حكم القصر ٢١٧<br>صفة القصر ١٨٦<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>مختلفة ١٨٦<br>أخذ السلاح عند الخوف ٢٢٢<br>الصلاة حال المسايفة ١٢٢<br>صلاة المنافقين ١٤٢<br>لطمأنينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                 |
| صفة القصر ٦١٨<br>صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>مختلفة ١١٨<br>أخذ السلاح عند الخوف ١٢٢<br>لصلاة حال المسايفة ١٢٢<br>صلاة المنافقين ١٤٢<br>لطهأنينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |
| صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات<br>مختلفة ٦١٨<br>أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٢<br>لصلاة حال المسايفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                 |
| محتلفة ٢١٨<br>أخذ السلاح عند الخوف ٢٢٢<br>لصلاة حال المسايفة ٢٢٢<br>صلاة المنافقين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | صفة القصر ٦١٨                   |
| أخذ السلاح عند الخوف ٦٢٢<br>الصلاة حال المسايفة ٦٢٢<br>صلاة المنافقين ٦٤٢<br>الطهأنينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | صلاة الخوف صلاها النبي بهيئات   |
| لصلاة حال المسايفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | مختلفة ۲۱۸                      |
| صلاة المنافقين<br>لطهانينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | أخذ السلاح عند الخوف            |
| لطمأنينة في الصلاة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | الصلاة حال المسايفة             |
| ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | صلاة المنافقين                  |
| الصيام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | لطأنينة في الصلاة               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الصيام                          |

| 1.1 | •••••• | معنى الصيام   |
|-----|--------|---------------|
| ۱۰۸ | •••••  | صيام يوم الشك |

772

| صيام الأيام الستة                 |
|-----------------------------------|
| الوصال في الصوم ١٣٢ – ١٣٢         |
| قضاء الصوم ۱۱۲                    |
| الصوم خير من الفطر في السفر ١١٤   |
| مشهود الشهر ۱۱۷                   |
| هل یجزیء فیه خبر الواحد ۱۱۹       |
| الرفث ١٢٨                         |
| السنة تعجيل الفطر١٣١              |
| محظورات الصيام                    |
| المطاوعة لزوجها في نهار رمضان ٣٥٦ |

10000

HT 💿

#### الطلاق

| عدد مرات الطلاق                      |
|--------------------------------------|
| جمع الثلاث                           |
| الإمساك بالمعروف والتسريح            |
| طلاق الرقيق                          |
| من الفاظ الطلاق ٢٦١ -                |
| إذا وطيء بنية الرجعة                 |
| هل الخلع طلاق                        |
| الخلع بالبعض من مالها وبالكل         |
| تحريم الرجعة في طلاق الخلع           |
| متى تحل المطلقة ثلاثاً للأول         |
| الرجعة لا تكون بقصد الرغبة           |
| إذاً لم يجد الزوج ما ينفق على الزوجة |
| طلق                                  |
| الطلاق قبل المساس والفرض             |
| كراهية الطلاق                        |
|                                      |

#### الصفحة

فهرس الأحكام

| بعث الحكمين عند الشقاق ٥٣٧ |
|----------------------------|
| حكم الحكمين ٥٤٠ -٥٤٢       |
| هل يجزىء إرسال الواحد ٥٤٣  |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

### الطهارة

الغسل ..... ٥٥٨

#### الاعتكاف

| ٥٣١ | ••••• | •••••  |          | الصوم فيه  |
|-----|-------|--------|----------|------------|
| 100 | ••••• | ل مسجد | کاف في ک | جواز الاعت |

#### العدة

| القرء                                    |
|------------------------------------------|
| إذا قالت المرأة انقضت عدتي ٢٥٥           |
| إذا قــال أخبرتني بقضاء عدتها فكذبته ٢٥٦ |
| مدة التربص ٢٨٠                           |
| الحمل إذا وضع                            |
| الخروج في أثناء العدة                    |
| الزينة في العدة٢٨١                       |
| إذا مات الزوج ولم تعلم المرأة بذلك إلا   |
| بعد مضي العدة ٢٨٣                        |
| إذا لم تحض المرأة في الأربعة الأشهر ٢٨٣  |
| إذا كانت الزوجة كتابية                   |
| بعد انقضاء العدة ٢٨٤                     |
| العقل                                    |
|                                          |

| Γ.Ι | ••••• | •••••        | محسين العقل  |
|-----|-------|--------------|--------------|
|     | ئم    | الغنا        | r            |
| ۳۹۳ |       | لى في المغنم | إذا غل الرجل |

فهرس الأحكام ...

الصفحة

۲

NCE GHAZI TRUST

JR'ĀNIC THOUGI

THE PRIN

|   | القتل   |           |     |
|---|---------|-----------|-----|
| • | ••••••• | المنافقين | قتل |
| ١ |         | الغيلة    | قتل |

#### القصاصر

| ۲۰  | إباحة دم من أباح دمك    |
|-----|-------------------------|
| ۲.  | إحلال مال من استحل مالك |
|     | لقصاص                   |
|     | قتل المسلم بالكافر      |
| ۹ ۱ | قتل الحر بالعبد         |
| 97  | قتل الانثى بالذكر       |
|     | قتل الرجل زوجه          |
|     | قتل الأب ابنه           |
| 109 | من أخذ عرضك             |
| 171 | الماثلة في القصاص       |

#### القضاء

| ۲١  | مل يقتل القاضي ويحكم بعلمه           |
|-----|--------------------------------------|
| ۳٥٠ | جوب ارتفاع المدعو إلى الحاكم         |
|     | حكم الحاكم لا يحل المال الباطن بقضاء |
| 301 | لظاهر                                |
|     | بحاكم اليهودي مع المسلم عند حاكم     |
| ٥٧٨ | لإسلام                               |

# ما حرم الله

| ۷۷ | الميتة                                |
|----|---------------------------------------|
|    | الكبد _ الطحال _ الدم _ لحم الخنزير _ |
| ۷۷ | أكل الجراد _ أكل الدم                 |
|    | التداوي بالميتة                       |

| التداوي بالخمر۸۷                     |
|--------------------------------------|
| المكره                               |
| الإكراه بغير حق                      |
| المهر                                |
| نصيب إلمطلقة قبل المسيس وبعد         |
| الفرض۲۹۲                             |
| إن وقع الموت قبل الفرض٢٩٣            |
| إسقاط الواجب من الصداق بعد وجوبه ٢٩٣ |
| المرأة المالكة أمر نفسها إذا وهبت    |
| صداقها لزوجها                        |
| مهر المثل واجب إلا إذا أسقطته        |
| الزوجة ٤٠٧                           |
| الصداق مال من أموالهن ٤٦٩            |
| قيمة الصداق                          |
| وجوب المهر بالخلوة                   |
| جواز الصداق بکل کثیر وقلیل ٤٩٧       |
| إذا زوج عبده من أمه فهل يجب منه      |
| صداق ٥٠٨                             |
| مهر الأمـة                           |
| النذر                                |
| حقيقة النذر                          |
| تعليق النذر بالحمل ٣٥٣ ـ٣٥٥          |
| العقود التي ترد عليه وتتعلق به ٣٥٣   |
| النفقة                               |
| وجوب نفقة الولد على الوالد ٢٧٤       |
| تقدر النفقة على قدر حال              |
| الأب                                 |

X

770

2.

XX

41

•••••

777

# فهرس الأحكام

### الصفحة

| 292  | المحرمات في الشريعة أربعون امرأة |
|------|----------------------------------|
| ٤٩٤  | المحرمات لعارض                   |
|      | إن قدر على طول كتابية هل يتزوج   |
| ٥٠٤  | الأمة                            |
| ٥٠٥  | إذا كان تحته حرة هل يتزوج الأمة  |
|      | نكاح الكافرة                     |
| 011  | المملوكة لا تنكح إلا بإذن أهلها  |
| 011  | العبد لا ينكح بإذن سيده          |
| ٥٢٠  | كراهية نكاح الأمة                |
| 070- | النشوز ، والناشز ٥٣٢ -           |
| ٦٣٤  | العدل بين النساء                 |

TH

#### الهبة

رد الهبة ..... ٥٩٣

### الوصية

| ۱۰۱ | الوصية                          |
|-----|---------------------------------|
| ۱۰۱ | تأخير الوصية إلى المرض          |
| 1.7 | حكم الوصية                      |
| 1.7 | كيفية الوصية للوالدين والأقربين |
| 1.0 | الدين إذا أوصى به الميت         |
| 371 | الابن من البنت يدخل في الوصية   |
| 227 | تقدير الوصية بالثلث             |
| 202 | المضارة في الوصية               |
|     | • • •                           |

### الوقف

لو حبس رجل على ولده ..... ٤٣٤ **اليتيم** إذا بلغ اليتيم .....

#### الصفحة

JST

TR

GHAZI

THO

H

|     | نفقة المولود على الذين يرثونه إذا عدم |
|-----|---------------------------------------|
|     | أبوه                                  |
| ٤١٠ | نفقة المرأة على الزوج                 |
| ٥٣٥ | الناشز لا نفقة لها ولا كسوة           |

### النكاح

| 212  | لا يجوز العقد بنكاح على مشركة       |
|------|-------------------------------------|
| 212  | نكاح الأمة الكتابية                 |
|      | العزل ٢٢٥                           |
| 222  | نكاح المرأة في دبرها                |
| 272  | تزويج المرأة نفسها                  |
| 222  | الكفاءة                             |
| 191  | نكاح التفويض                        |
| ۲۹۷_ | من بيده عقد النكاح                  |
|      | شرط الرضا والعدالة في النكاح        |
| ٤٠٦  | الثيب أحق بنفسها من وليها           |
| ٤٠٨  | العدد الذي يباح للرجل من النساء     |
| ٤١٣  | النكاح عقد معاوضة                   |
| 277  | لفصل                                |
|      | لا يتزوج امرأة عقد عليها أبوه أو    |
| ٤٧٥  | وطئها                               |
| ٤٧٦  | إذا نكح الأب والابن نكاحاً فاسداً . |
| ٤٧٧  | إذا لمسهًّا الأب والابن             |
| ٤٧٨  | لمحرمات بالنسب                      |
| ٤٧٩  | لمحرمات بالصهر                      |
| ٤٧٩  | لمحرمات بالرضاع                     |
| ٤٨٨  | الجمع بين الاختين                   |

₠ኇ₦₻₡₻₡₲₦₦₱₺₴₴₡₣₶₡₦₣₡₺₣₡₦₽₱₺₢₡₲₶₺₴₱₽₽

| 11V                             | فهرس الأحكام                             |
|---------------------------------|------------------------------------------|
| الصفحة                          | الصفحة                                   |
| من حلف ألا يأكل شيئاً فأكل من   | جواز التصرف للأيتام كما يتصرف            |
| جنسه                            | للأبناء                                  |
| من حلف ألا يأكل هذه الحنطة فأكل | إذا كفل الرجل اليتيم جاز عليه فعله . ٢١٦ |
| خبزاً منها ٣٠                   | ينكح الولي نفسه من يتيمته أو يشتري       |
| اليمين ٢٣٩ ـ ٢٤٠                | مالها                                    |
| اللغو في اليمين٢٤١              | إذا بلغ اليتيم من ماله ٤٠٣               |
| لو قال حرمت الخبز على نفسي أو   | العلة التي لأجلها منع اليتيم من ماله ٤٠٣ |
| اللحم                           | ابتلاء اليتامى٤١٧                        |
| بر الوالدين ٥٤٥ ـ٥٤٥            | كيفية الابتلاء                           |
|                                 | دفع المال إلى اليتيم٤١٩                  |
| أحكام متفرقة                    | الأكل من مال اليتيم٤٢٢                   |
| الفرار من الطاعون ۳۰٤           |                                          |

اليمين لو حلف رجل لا يبيت على فراش فبات على الأرض .....

**الهجرة** الهجرة ......

فهرس اللغة

فهرس اللغة

AZET

FOR QUR'ANIC THOUGHT

| الحر والمحرر ٣٥٤ |
|------------------|
| التحريض ٥٨٦      |
| الإحصان ٥١٣ ـ٥١٧ |
| المحصنات         |
| المحافظة ٢٩٨     |
| حلائل ٤٨٧        |
| المحيض ٢٢٣ ـ ٢٣٣ |
| حرف الحناء       |
| الخبيث ۳۱٤       |
| خطأ              |
| الخمر            |
| حرف الدال        |
| الدين            |
| حرف الراء        |
| ربّانيين ٣٦٥     |

| 110 | ربانيين |
|-----|---------|
| ۲۸۰ | التربص  |
| ٤٠٠ | الرباط  |
| ۳۲۰ | الربا   |
| ٤٩  | راعنا   |
| 7.9 | مراغماً |
| 178 | الرفث   |

#### الصفحة

1.151167

| حرف الهمزة |           |
|------------|-----------|
| ۱١         | آمين      |
| ٥٧         | آمنا      |
| ۲٦         | إغا       |
| حرف الباء  |           |
| 170        | البشارة   |
| 177        | باشروهن   |
| ۸٥         | الباغي    |
| ٥٤         | ابتلى ً   |
| ٤١٧        | الابتلاء  |
|            | حرف التاء |
| ۲۳۷        | التوبة    |
|            | حرف الثاء |
| 197        | ثم        |
| ٤٠٨        | مثنى      |
| ٥٧         | مثابة     |
|            | حرف الجيم |
| 79         | جناح      |
| ١٠٥        | جنفاً     |
|            | حرف الحاء |
| ۳۸۰        | الحبل     |

778

| ×× ×× ××                |                 |
|-------------------------|-----------------|
| والارتجازي ا            |                 |
| CE GHAZI TI<br>NIC THOU | GHT O WAR O     |
|                         | الصفحة          |
| العفو                   | حرف الزاي       |
| الاعتكاف                | الزكاة ٣٤       |
| العمرة                  | حرف السين       |
| العنب                   | سرر الشهر       |
| العول                   | السفيه٤١٥ ـ ٣٣٠ |
|                         | السكر ٥٥٢       |
| الغلول                  | السلام ٥٩٢      |
| غول                     | حرف السين       |
| غيب                     | الشطر           |
|                         | المشاورة        |
| الفاء                   | حرف الصاد       |
| أفضى                    | الصبر           |
| الإفاضة                 | الصيام          |
| <del></del> .11         | حرف الضاد       |
| القرء                   | ضرب             |
| القرض                   | اضطر۸۱          |
| المقام<br>القنوت        | الضعف           |
| قنطار                   | حرف الطاء       |
|                         | الطاعة          |
| کتب                     | الطاغوت ٥٧٨     |
| كراع                    | حرف العين       |
| الكلالة                 | العادي ٨٤       |
|                         | ۔<br>عرضة       |
| الإلحاف                 | التعريض         |
| اللغو                   | العضل           |
|                         |                 |

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

| TTATHE PRINCE GIL<br>FOR QURANIC T |
|------------------------------------|
| الصفحة                             |
| TIE- 97                            |
| كاف ١٣٤                            |
| ةة                                 |
| 019                                |
| ٤١١                                |
| حرف الغين                          |
| ۳۹۱ د                              |
| ۳۱                                 |
| 10                                 |
| حرف الفاء                          |
| 170- 171                           |
| ٤٧٢                                |
| صة                                 |
| حرف القاف                          |
| Y0.                                |
| س۳۰٦                               |
| 09                                 |
| ت                                  |
| 274                                |
| حرف الكاف                          |
| ۸۹                                 |
| ۲٥                                 |
| لة                                 |
| حرف الللام                         |
| اف                                 |
| YE1                                |
|                                    |
|                                    |

XeXe

XX

Sxox

XX

This file was downloaded from QuranicThought.com

| المريح في الفكر القراري<br>THE PRINCE GHAZIT فهرس اللغة<br>FOR QURANIC THOU | RUST TV.                    |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| الصفحة المنفحة                                                              | الصفحة                      |
| حرف الهاء                                                                   | حرف الميم                   |
| التهلكة                                                                     | ما ٤٤                       |
| حرف الواو                                                                   | متاعاً                      |
| الميثاق                                                                     | · · · · ·                   |
| الوجه ٥٣                                                                    | حرف النون                   |
| الوجهة ٦٥                                                                   | نحلة                        |
| الوسط ٦١                                                                    | النذر ۳۵۲                   |
| يتوكف ٢٥                                                                    | النذارة ٢٥                  |
| الإيلاء ٢٤٢                                                                 | منسك                        |
| المولى ٥٢٧                                                                  | النشز ٥٣٢                   |
| حرف الياء                                                                   | النفقة ١٨ - ١٦٥ - ٣١٢ - ٣٦٧ |
| اليتم                                                                       | استنکف ۲۵۱                  |

غة

٦٧١ .....

فهرس الشعر

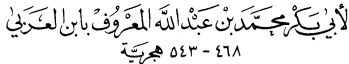
0 131215 0

GHAZI TR

فهرس الشعر

القائل القافية القافية الصفحة القائل الصفحة الخنساء عالها حرف الباء 211 ٤٤٨ لا يغض حرف الميم شريح زبيبا ٥٣٢ النواسم ۳۳. وهاشم حرف التاء ٤٤٨ كرام رويشد الطائى الموت 1.1 ٤٧٦ حرف الدال حرف النون أحد النابغة تدان 097 ٤٧٧ حرف اللام حرف الياء أبو طالب عائل زهير بن الجناب ٤١١ التحية 091





راجع أصوله وخرَّج أحاديثه وعلَّق عليه محمد جيد للفاد ترجطنا

القسم الثانى من أول المائدة لآخر سورة التوبة

طبعة جديدة فيها زيادة شرح وضبط وتحقيق



This file was downloaded from QuranicThought.com





لمذرات التراقطي بانوت

جميع الحقوق محفوظة Copyright All rights reserved Tous droits réservés

جميع حقوق الملكية الأدبيسة والفنيسة محفوظسة لسسدار الكتسسب العلميسسة بيسروت البنان. ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الثناب كاملاً أو مجزأً أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخساله على الكمبيوتسر أو برمجنسه على اسطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشسر خطياً

#### Exclusive rights by

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

#### Droits exclusifs à

### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beyrouth - Liban

Il est interdit à toute personne individuelle ou morale d'éditer, de traduire, de photocopier, d'enregistrer sur cassette, disquette, C.D, ordinateur toute production écrite, entière ou partielle, sans l'autorisation signée de l'éditeur. الطبعة الثالثة

#### ۲۰۰۳ م ۱٤٢٤ ه

دار اکند اهد

رمل الظريف - شارع البحتري - بناية ملكارت

الإدارة العامة: عرمون - القبة - مبنى دار الكتب العلمية هاتف وفاكس: ١/١٢/١/ ٨/ ٨٠ ٨ (٥ ١٩٢+) صندوق بريد، ١٢٢٤ - ١١ بيروت - لبنان

### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah

Beirut - Lebanon Raml Al-Zarif, Bohtory Str., Melkart Bldg. 1st Floor **Head office** Aramoun - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg. Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.O.Box: 11-9424 Beirut - Lebanon

Dar Al-Kutub Al-ilmiyah

Beyrouth - Liban Raml Al-Zarif, Rue Bohtory, Imm. Melkart, 1er Étage

### Administration général

Aramoun - Imm. Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.P: 11-9424 Beyrouth - Liban



XXXXXX



# سورة المائدة فيها أربع وثلاثون آية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الأَنْعامِ إلاَّ مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ [ الآية: ١ ].

فيها عشرون مسألة :

المسألة الأولى:

قال علماؤنا : قال عَلْقمة : إذا سمعت : ﴿ **يا أَيُّها الذين آمَنُوا ﴾** فهي مدنيّة ، وإذا سمعت : ﴿ **يا أَيُّها الناس** ﴾ فهي مكّية ؛ وهذا ربما خرج على الأكثر . المسألة الثانية :

روى أبو سلَمة، أنَّ النبيّ ﷺ [كان]<sup>(١)</sup> لما رجع مـن الْحُـدَيْبِيـة قـال لعليّ: « يا عليّ؛ أشعرت أنه نزلَتْ عليَّ سورةُ المائدة، وهي نعمت الفائدة » <sup>(١)</sup> .

قال الإمام القاضي <sup>(٣)</sup> : هذا حديثٌ موضوع، لا يحلّ لمسلم اعتقادُه، أما أنَّا نقول : سورة المائدة نعمت الفائدة فلا نؤثره عن أحَد، ولكنه كلامٌ حسَن. **المسألة الثالثة:** 

قال أبو مَيْسرة: في المائدة ثماني عشرة فَريضة. وقال غيره: فيها ﴿ يا أَيُّها الذين

- (1) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د، هـ. ومثبتة من ب.
  - (٢) انظر: (تفسير القرطبي ٣٠/٦).
    - (٣) في ب: أما نحن فنقول.
    - (٤) في ب: أما نحن فنقول.

**آمَنُوا** ﴾ في ستة عشر موضعاً؛ فأما قول أبي مَيْسرة: إنّ فيها ثماني عشرة فريضة فربما كان ألفُ فريضة، وقد ذكرناها نحن في هذا المختصر للأحكام <sup>(ه)</sup>. **المسألة الرابعة:** 

شاهدتُ المائدة بطُور زَيْتا مِراراً <sup>(٦)</sup>، وأكلتُ عليها ليلاً ونهاراً، وذكَرْتُ اللهَ سبحانه فيها سرّاً وجهاراً، وكان ارتفاعها أسفل من القامة <sup>(٧)</sup> بنحو الشِّبْرِ، وكان لها درجتان قلبياً وجوفياً، وكانت صخرة صَلْداء لا تؤثر فيها المعاولُ، فكان الناس يقولون: مسخت صخرة إذ مسخ أربابُها قِرَدة وخنازير.

والذي عندي أنها كانت في الأصل صخْرَةً قُطِعَت من الأرض محلاً للمائدة النازلة من السماء ، وكلّ ما حولها حجارة مثلها ، وكان ما حولها محفوفاً بقُصور ، وقد نُحِت في ذلك الحجّر الصلْد بيوتٌ ، أبوابُها منها ، ومجالسها منها مقطوعة فيها ، وحناياها في جوانبها ، وبيوت خدمتها قد صوِّرت من الحجر ، كما تصوّر من الطين والخشَب ، فإذا دخلت في قصر من قصورها وردَدْت الباب وجعلت من ورائه صخرة كثُمْن درهم لم يفتحه أهلُ الأرض لِلُصُوقه بالأرض ؛ فإذا هبّت الريح وحثَت تحته التراب لم يفتح [ إلا ] <sup>(٨)</sup> بعد صبّ الماء تحته والإكثار منه ، حتى يسيلَ بالتراب وينفرج منعرج الباب ، وقد مات بها قومٌ بهذه العلة <sup>(٢)</sup> ، وقد كنتُ أخْلُو فيها كثيراً للدرس ، ولكني كنتُ

٤

وطور في اللغة العبرانية اسم لكل جبل، ثم صار علماً لجبال بعينها. منها: «طور زيتا بلفظ الزيت من الأدهان، وهو علم لجبل معروف قرب رأس عين. وهو جبل أيضاً بالبيت المقدس. وفي الأثر: « مات بطور زيتا سبعون ألف نبي قتلهم الجوع، وهو شرقي وادي سلوان. أما طور سينا، فهو جبل بأرض مصر من جهة القبلة بينها وبين جبل فاران. انظر: (المشترك وضعاً، والمفترق صقعاً، لياقوت الحموي « باب الطور »).

- (٧) في د : وكان ارتفاعها أشف من القامة .
  - (٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٩) في ب: وقد مات فيها قوم بهذه الغلة.

سورة المائدة الآية (١) للمعلمة المعلمة ا

في كل حين أكنس حَوْل الباب مخافةً مما جرى لغيري فيها، وقد شرحت أمْرَها في كتاب « ترتيب الرحلة » بأكثر من هذا .

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ أَوْفُوا ﴾ :

يقال: وَفَى وأَوْفَى. قال أهلُ العربية: واللغتان في القرآن؛ قال الله تعالى: ﴿ **وَمَنْ** أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ ﴾ [ التوبة: ١١١ ]. وقال شاعر العرب<sup>(١٠)</sup>:

أمَّا ابنُ طَـوْقٍ فقـد أَوْفَـى بـذمَّتِـه كما وَفَـى بِقِلاصِ النجـم حـاديها <sup>(١١)</sup> فجمع بين اللغتين.

وقال الله تعالى: ﴿ **وإبراهِيمَ الَّذِي وَفَى** ﴾ [ النجم: ٣٧ ] . وقال النبي عُلَيْنَةٍ : « من وَفَّى منكم فأجْرُه على الله » <sup>(١٢)</sup> .

المسألة السادسة: العقود:

واحدها عقد ، وفي ذلك خمسة أقوال : (١٣)

القول الأول: العقود: العهود؛ قاله ابن عباس.

- (١٠) هو: طفيل الغنوي، وهو: طفيل بن عوف بن كعب، من بني غني، من قيس عيلان: شاعر جاهلي فحل، من الشجعان. وهو أوصف العرب للخيل، وربما سمي « طفيل الخيل» لكثرة وصفه لها. ويسمى أيضاً « المحبر » بتشديد الباء لتحسينه شعره. عاصر النابغة الجعدي، وزهير بن أبي سلمى ومات بعد مقتل هرم بن سنان عام (نحو ١٣ من الهجرة ٦١٠ م). انظر ترجمته في: (شرح شواهد المغني ١٢٥. والتبريزي ١٤٦/١ . ورغبة الآمل، للمرصفي ١٤٦/٢ . وسمط اللآلي ٢١٠ . والشعر والشعراء ١٢٣ . وخزانة البغدادي ٦٤٣/٣ . والأعلام
  - (١١) في د : كما وفي بقلاص النجب حاديها .
- (١٢) انظر: (صحيح البخاري ١١/١، ٥/٧٠، ٢/٧٨، ١٩٨/٨، ١٩٨/٨، ٩٩/٩، ٩٩/٩، ١٦٩.
   وصحيح مسلم، حديث ٤١ ، ٤٢ من كتـاب الحدود. والسنــن الكبرى، للبيهقــي ١٨/٨،
   ١٢/ ٢٤٦. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢/٩٢. والدر المنثور، للسيوطي ٢٠٩/٦. وتفسير البغوي ١/٩٩، ١٢٤.
   ١١/ ٥٩٨. وتفسير القرطي ٥/٣٣٤، ٥/٥٧. وتفسير ابن كثير ٣/٥٩، ١٢٤/٨).
   ١٢٤/١٠ انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ٢٨٢٣٢).

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة المائدة الآية (١) FOR QURANIC THOUGHT 0 13333 0 الثاني: حلف الجاهلية؛ قاله قتادة. وروي عن ابن عباس، والضحاك، ومجاهد، الثوري. الثالث: الذي عقد اللهُ عليكم وعقدتم بعضكم على بعض؛ قاله الزجاج (١٤). الرابع: عقد النكاح والشركة واليمين والعهد والحلف، وزاد بعضهم البيع؛ قاله زيد بن أسلم <sup>(١٥)</sup> . الخامس: الفرائض؛ قاله الكسائي <sup>(١٦)</sup>؛ وروى الطبري <sup>(١٧)</sup> أنه أمرّ بالوفاء بجميع لك . قال ابنُ العربي: وهذا الذي قاله الطبري صحيح، ولكنه يحتاج إلى تنقيح – وهي لمسألة السابعة: [في تنقيح قول الطبري]: قال: وذلك أن أصل عهد (١٨) في اللغة الإعلام بالشيء، وأصلُ العقد (١١) الربْط ( ١٤ ) في ب: قال الزجاج. والزجاج هو : إبراهيم بن السري بن سهل، أبو إسحاق الزجاج. عالم بالنحو واللغة. ولد في بغداد عام (٢٤١هـ = ٨٥٥م) وتوفي بها عام (٣١١هـ = ٩٢٣م). كان في فتوته يخرط الزجاج، ومال إلى النحو فعلمه المبرد . من مصنفاته: معاني القرآن، والاشتقاق، وخلق الإنسان، والأمالي وإعراب القر آن . انظر ترجمته في: (معجم الأدباء ٤٧/١ . إنباه الرواة ١٥٩/١ . آداب اللغة ١٨١/٢ . تاريخ بغداد ٢/٨٩. الأعلام ١/٤٠). زيد بن أسلم العدوي العمري، مولاهم، أبو أسامة أو أبو عبدالله. فقيه مفسر من أهل المدينة، (10) كان مع عمر بن عبد العزيز أيام خلافته. واستقدمه الوليد بن زيد في جماعة من فقهاء المدينة إلى دمشق، مستفتياً في أمر وكان ثقة كثير الحديث، له حلقة في المسجد النبوي وله كتاب في التفسير . انظر ترجته في: (تذكرة الحفاظ ١٢٤/١ . وتهذيب التهذيب ٣٩٥/٣). الكسائي، هو : على بن حمزة بن عبداد الأسدي بالولاء ، الكوفي ، أبو الحسن الكسائي. إمام في اللغة (17 والنحو والقراءة. من أهل الكوفة ولد في إحدى قراها وتعلم بها وقرأ النحو بعد الكبر، وتنقل في البادية وسكن بغداد ، وتوفي بالري . انظر ترجمته في: (غاية النهاية ٥٣٥/١ . تاريخ بغداد ٤٠٣/١١ . إنباه الرواة ٢٥٦/٢ طبقات النحويين ١٣٨ ). في ب: ورأى الطبري. وقد سبقت الترجمة للطبري في المجلد الأول. راجع الفهارس.  $(\mathbf{N}\mathbf{V})$ فى د : وذلك ان أصل العهد .  $(1\lambda)$ فى ب: وأصله عقده. (19) سورة المائدة الآية ( 1 ) من المنتخب التي المحمد ا

والوَثيقة، قال الله سبحانه: ﴿ ولقد عَهِدْنَا إلى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَم نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ [ طه: ١١٥ ].

وقال عبدُالله بن عُمر : « الدينار بالدينار والدّرْهم بالدرهم لا فَضْلَ بينها ، هذا ؛ عَهْد نَبِيِّنا إلينا وعَهْدُنا إليكم » <sup>(٢٠)</sup> .

وتقول العرب: عَهِدْنا أَمْرَ كذا وكذا ؛ أي : عرفناه ، وعقَدْنا أمر كذا وكذا ؛ أي : ربطناه بالقول ، كربط الحبل بالحبل ؛ قال الشاعر <sup>(٢١)</sup> :

قـومٌ إذا عقَـدُوا عَقْـداً لجارِهــم شَدُّوا العِناج وشَدُّوا فَوْقَه الكَـرَبِـا

وعَهْدُ الله إلى الخلق إعلامُه بما ألزمهم وتعاهَد القومُ: أي أعلن بعضُهم لبعض بما التزمَهُ له وارتبط معه إليه وأعلمه به؛ فبهذا دخلَ أحدُ اللفظين في الآخر، فإذا عرفْتَ هذا علمتَ أن الذي قَرْطَس على الصواب هو أبو إسحاق الزجاج <sup>(٢٢)</sup>؛ فكلُّ عهدٍ لله سبحانه أعلمَنا به ابتداءً، والتزمْناه نحن له، وتعاقدنا فيه بيننا، فالوفاء به لازمٌ بعموم هذا القول الْمُطْلق الوارد منه سبحانه علينا في الأمر بالوفاء به.

وأما من خصَّ حلف الجاهلية فلا قُوَّةَ له إلا أنْ يريدَ أنه إذا لزم الوفاء به، وهو من عَقْد الجاهلية؛ فالوفاء بعقد الإسلام أوْلى، وقد أمر الله سبحانه بالوفاء به؛ قال

- (٢٠) راجع: (صحيح مسلم، الباب ١٥، حديث ٨٥ مساقاة. وسنن النسائي ٢٧٨/٧. وسنن ابن ماجة
   ٢٢٦١. ومسند أحمد بن حنبل ٢٧٩/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٧٨/٥، ٢٧٩، والمستدرك
   ٢٢٦٢ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٧٩/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٢٨/١٩ . والمستدرك
   ٢٠/٢ . ٩٠ . ومجع الزوائد ٢٤٢ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢٦٩/١٩ . والتمهيد، لابن عبد
   البر ٢٠/٢ ، ٢٤ . ومجع الزوائد ٢٤ . ومصنف ابن أبي شيبة ١٠١٧ . وبدائع المنن للساعاتي ١٢٩٠ .
   وشرح السنة، للبغوي ٢٣٨٨ . والدر المنثور ٢٦٨/١١ . ومسند الشافعي ١٨١ . وتفسير القرطبي
   وشرح السنة، للبغوي ٢٥/٨ . والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٨/٩ . والكامل، لابن عدي
   ٣٦٠/٣ . والضعفاء، المعقيلي ٣٣٨/٣ . وعلل الحديث، لابن أبي حام ١١٥٧ .
- (٢١) هو: الحطيئة، واسمه: جرول بن أوس بن مالك العبسي، أبو مليكة، شاعر مخضرم، أدرك الجاهلية والإسلام، كان هجاء عنيفاً لم يكد يسلم من لسانه أحد وهجا أمه وأباه ونفسه. انظر ترجته في: (فوات الوفيات ٩٩/١ . الأغاني ١٥٧/٢ . خزانة البغدادي ٤٠٩/١ . الأعلام (١١٨/٢).
  - (٢٢) في د : أبو القاسم الزجاج، وهو خطأ، والتصحيح من ب.

OR QURANIC THOUGHT مسورة المائدة الآية (١)

الله تعالى: ﴿ **والذين عَقَدَتْ أَيمَانُكُم فَآتُوهم نَصِيبَهم ﴾** [ النساء: ٣٢ ]؛ قال ابن عباس: يعني من النصيحة والرفادة والنصرة، وسقط الميراث خاصة بآية الفرائض وآيةِ الأنفال. وقد قال النبي [ ﷺ: « المؤمنون عند شروطهم » ] <sup>(٢٢)</sup>.

وأما مَن قال عقد البيع وما ذكر معه، فإنما أشار إلى عقود المعاملات وأسقط غيرها وعقود الله والنذور ؛ وهذا تقصير .

وأما قولُ الكسائي: الفرائض، فهو أخو قول الزجاج، ولكن قول الزجاج أوْعَب؛ إذ دخَل فيه الفَرْضُ المبتدأ والفرض الملتزم والنَدب، ولم يتضمَّن قول الكسائي ذلك كله.

المسألة الثامنة:

إذا ثبت هذا فرَبْطُ العقد تارة يكون مع الله، وتارةً يكون مع الآدمي، وتارة يكونُ بالقول، وتارة بالفعل؛ فمن قال: «لله عليّ صومُ يوم» فقد عقده بقوله مع رَبَّه؛ ومَن قام إلى الصلاة فنَوَى وكبّر فقد عقدها لربه بالفعل، فيلزم الأول ابتداء الصوم، ويلزم هذا تمام الصلاة؛ لأن كل واحد منها قد عقدها مع ربه، والتزم. والعقدُ بالفعل أقوى منه بالقول. وكما قال سبحانه: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ويخافُونَ يَوْماً والعقدُ بالفعل أقوى منه بالقول. وكما قال سبحانه: ﴿ يُوفُونَ بالنَّذْرِ ويخافُونَ يَوْماً كان شَرَّه مُسْتَطِيراً ﴾ [الإنسان: ٧]. كذلك قال: ﴿ يأيها الذين آمنُوا أَطِيعوا اللهَ وأَطِيعُوا الرسولَ ولا تُبْطِلُوا أعمالكم ﴾ [ محد: ٣٣]. وما قال القائلُ: علي صَوْم يوم أو صلاة ركعتين إلاّ ليفعل، فإذا فعل كان أقوى من القبول؛ فإن القولَ عقد وهذا نقد <sup>(٢٢)</sup>؛ وقد مهدنا ذلك في مسائل الخلاف وشرح الحديث على الشافعي تمهيداً بليغاً، فلينظر هنالك.

ما بين المعقوفتين : ساقط من ب. (77) وانظر حديث: « المؤمنون عند شروطهم » في: ( فتح الباري ٤٥٢/٤ . وتغليق التعليق، لابن حجر ٧٩١. وتلخيص الحبير، ٢٣/٣. وتفسير ابن كثير ٣٦٩/٧. وتفسير القرطبي ٢٩/٥، ٣٣/٦. وكشف الحفا، للعجلوني ٢٩١/٢ ، ٤٠٢ . والتمهيد ، لابن عبد البر ١١٧/٧ ). في ب: فإن القول وعد ، وهذا نقد . (72)

فإن قيل: فكيف يلزم الوفاء بعقد الجاهلية حين كانوا يقولون: هَدْمي هَدْمك، ودَمِي دمك، وهم إنما كانوا يتعاقدون على النصرة في الباطل.

FOR OUR'ĀNIC THOUGHT

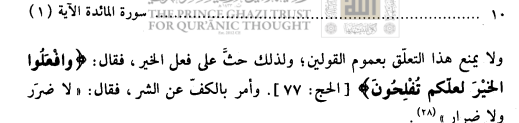
قُلْنا: كذبتم؛ إنما كانوا يتعاقدون على ما كانوا يعتقدونه حقّاً، وفيا كانوا يعتقدونه حَقّاً ما هو حق كنُصْرة المظلوم، وحَمْل الكَلّ، وقِرَى الضيف، والتعاون على نوائب الحق. وفيه أيضاً باطل؛ فرفع الإسلامُ من ذلك الباطلَ بالبيان، وأوثق عُرَى الجائز، وألحق منه بالأمر بالوفاء بإتيانهم نصيبهم فيه، كما تقدم من النصيحة والرفادة والنصرة، وهذا كما قال عُلَيْكَمَ: «المؤمنون عند شروطهم». معناه إنما تظهر حقيقة إيمانهم (٢٥) عند الوفاء بشروطهم.

وقال عَلَيْكَمْ : « أحق الشروط أن يوفى به ما استحللتُم به الفروج » <sup>(٢٦)</sup> . ثم قال : « ما بالُ أقوام يشترطون شروطاً ليست في كتاب الله ، من اشترط شرطاً ليس في كتاب الله فهو باطل وإن كان اشترط مائةَ شرط » <sup>(٢٢)</sup> .

فبيَّن أن الشرطَ الذي يجبُ الوفاءُ به ما وافق كتابَ اللهِ تعالى، أي دينَ الله تعالى، كذلك لا يلزم الوفاءُ بعقد إلا أن يُعْقد على ما في كتاب الله. وعلى المسلمين أن يلتزموا الوفاءَ بعهودهم وشروطهم إلاَّ أن يظهرَ فيها ما يخالفُ كتابَ الله، فيسقط.

سورة المائدة الآبة (١) 🖟

- (٣٦) انظر: (صحيح مسلم، الحديث ٦٣ من كتاب النكاح. وسنن الترمذي ١١٢٧. وسنن النسائي ٩٣/٦
   ٩٣/٦ وسنن أبي داود ٢١٧٩. وسنن ابن ماجة ١٩٥٤. وسنن الدارمي ١٤٣/٢
   ٩٣/٦ وسنن أبي داود ١٥٩، ١٥٢، والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٤٨/٧. وشرح السنة، للبغوي ١١٠ صنبل ١٤٤/٤، ١٥٥، ٢٥٦. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٢٨/٧. وشرح السنة، للبغوي ٥٣/٩
   ٥٣/٩ وتفسير البغوي ٢٤٤/١٤. وفتح الباري ٢٢٣/٥).
- (٢٧) انظر: (صحيح البخاري ١٢٣/١، ٢٥٩/٣، وصحيح مسلم، الباب ٢، حديث ٨ من العتق. وسنن الترمذي ١٢١٤. وسنن النسائي ٢٢/٣، ٨٤/٤، ٢٦٤/١، ٢٨٠، ٢٠/٣، ٢٧٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٣٢/٧. وسنن الدارقطني ٢٢/٣. وفتح الباري ١٥٠/١٥. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٨٣/١١. وطبقات ابن سعد ١٨٨/٨. ومسند الحميدي ٢٤١. ومجمع الزوائد ٢٦/٤، للعجلوني ٢٤٣، ٢٤٢. وموارد الظمآن، للهيثمي ١٢١٢. وتلخيص الحبير ١٣/٣. وكشف الخفا، للعجلوني ٢٤/٢).



فهذا حثّ على فعل كل خير واجتناب كل شر. فأما اجتناب الشر فجميعُه واجب. وأمّا فعل الخير فينقسم إلى ما يجب وإلى ما لا يجبُ؛ وكذلك الوفاء بالعقود، ولكنّ الأصل فيها الوجوب، إلاّ ما قام الدليلُ على نَدْبِه؛ وقد جهل بعضُهم فقال: لما كانت العقودُ الباطلة والشروطُ الباطلة لا نهايةَ لها والجائزُ منها محصورٌ فصار مجهولاً فلا يجوز الاحتجاج على الوفاء بالعقود ولا بالشروط لأجلِ ذلك وهي عبارة عظيمة <sup>(٢١)</sup>، وهي:

### المسألة التاسعة:

قلنا: وما لا يجوز [كيف]<sup>(٣٠)</sup> يدخلُ تحت مطلق أمْرِ الله سبحانه حتى يجعله بحملاً. والله لا يأمر بالفحشاء ولا بالباطل: لقد ضلَّت إمَامتك وخابت أمانتك، وعلى هذا لا دليلَ في الشرع لأمرٍ يفعل؛ فإن منه كله ما لا يجوز، ومنه ما يجوز، فيؤدي إلى تعطيل أدلَّة الشرع وأوامره. والذين قالوا بالوقف لم يرتكبوا هذا الخطر، ولا سَلَكُوا هذا الوعر، فدَعْ هذا، وعَدَّ القولَ إلى العلم إن كنتَ من أهله. فإن قبل: محمول قوله: ﴿ **أَوْفُوا بِالعقود ﴾** على المقيَّد لما بينًا، وهي:

(٢٨) انظر: (سنن ابن ماجة ٢٣٤٠، ٢٣٤١. ومسند أحمد بن حنبل ١٣/١٢. والسنن الكبرى، للطبراني ٢٨/١٠، والمستدرك ٢٨/٢. والمعجم الكبير للطبراني ٢٨/٢، ٨١/٢
 للبيهقي ٢٩/٦، ٧٠، ٤٥٧، ١١٠/١. والمستدرك ٢٨/٢. والمعجم الكبير للطبراني ٢١/٢، ٨١/٢
 للبيهاي ٣٠٢/١٠. ومجمع الزوائد ١٠/١٢. وسنن الدارقطني ٢٧/٣، ٢٢٧/٤، ٢٢٢٦، وبدائع المن، للساعاتي ١٣٠٣. ومسند الشافعي ٢٢٤. والتمهيد، لابن عبد البر ١٠/١٢. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٣٥٦، ٢٣٥٠. وتمذيب الريخ ابن الساعاتي ١٣٣٠. ومسند الشافعي ٢٢٤. والتمهيد، لابن عبد البر ١٠/١٢، ٢٢٧٤، وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٣٥٦، ٣٦٥٠. وردانه الغليل ٢٠٨٣، ١٢٥٤، ٢٦٦، ٢٢٩٠. وحلية الأولياء عساكر ٢٦٥/٢٠. وكشف الخفا، للعجلوني ٢٠٦٠٠. ونصب الراية، للزيلعي ٢٢٤٤، ٣٨٦، ٣٨٢).

- (٢٩) في ب: وهذه عبارة عظيمة.
- (٣٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، واستدركت من ب.

سورة المائدة الآية (١)

المسألة العاشرة:

قلنا: فقد أبطلنا ما يثبتُ محمولَ قوله: ﴿ أَوْفُوا بِالعَقُودَ ﴾ على كل عَقْدٍ مطلق ومقيد.

11

وماذا تريد بقولك مقيّداً؟ تريد قيّد بالجواز أم قيّد بقُربة، أو قيّد بشرط؟ فإن أردْتَ به قُيّد بشرط لزمكَ فيه ما لزمك في المطلق مِن أنّ الشرط منه ما لا يجوز كما تقدم لك <sup>(٣١)</sup>، وإن قلت: مقيّد بقُرْبة، فيبطل بالمعاملات، وإن قلت: مقيّد بالدليل، فالدليلُ هو قولُ الله سبحانه، وقد قال: **﴿ أوفوا بالعقود ﴾ .** 

فإن قيل: هذا عقد اليمين لا يجبُ الوفاء به، وهي:

المسألة الحادية عشرة:

قلنا: لا يجبُ الوفاءُ بشيء أكثر مما يجب الوفاءُ باليمين، وكيف لا يجبُ الوفاءُ به وهو عَقْدٌ أكّد باسم الله سبحانه؟ حاشا لله أن نقول هذا، ولكنَّ الشرعَ أذِن رحةً ورُخْصة في إخراج الكفّارة بدلاً من البر، وخَلَفاً من المعقود عليه الذي فوَّته الحِنْث. وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف، وستراه في آية الكفّارة من هذه السورة إن شاء الله تعالى.

فإن قيل: فقد قال الشافعي: إذا نذر قُرْبة لا يدفع بها بليةولا يستنجح بها طَلبة فإنه لا يلزمُ الوفاء بها.

قلنا : مَنْ قال بهذا فقد خفيت عليه دلائلُ الشرع؛ وقد قال النبيّ ﷺ لعمر : « أَوْفِ بِنَذْرِك » <sup>(٣٢)</sup> .

وقد بينا قولَ الله عز وجل فيه وماذا على الشريعة أو ماذا يقدح في الأدلة مِنْ رأي الشافعي وأمثاله من العلماء <sup>(٣٣)</sup> .

- (۳۱) في د : کما تقدم ذلك .
- (٣٢) آ انظر: (سنن أبي داود ٣٣١٢، ٣٣٢٥. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٣٣٨، ٥٢٤٠).
  - (٣٣) آنظر : (أحكام القرآن، للجصاص ٢٨٧/٣).

وأما نذرُ الْمُبَاح فلم يلزم بإجماع الأمة ونص النبي ﷺ في الصحيح، وهي شي<sup>4</sup> جهلُتَه يا هذا العالم، فادرج عن هذه الأغراض، فليس بوكْرٍ إلاَّ لمن أمَّنته معرفةُ أحاديثِ النبيّ ﷺ من المكْر، ولم يتكلم برأيه وحده، ولا أعجب بطرق من النظر حصَّلها، ولم يتَمرّس فيها بكتاب الله عز وجلّ ولا بسنةِ رسوله ﷺ ؛ فافهمْ هذا، والله يوفقُكم وإيانا بتوفيقه لتوفية عهود الشريعة حقّها.

THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANG THOUGHT سورة المائدة الآية (١)

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامَ ﴾:

اختلف فيها على ثلاثة أقوال:

..... 17

الأول: إنه كلّ الأنعام؛ قاله السُّدّي، والربيع، والضحاك. الثاني: إنه الإبل، والبقر، والغنم؛ قاله ابن عباس، والحسن. الثالث: إنه الظباء، والبقر، والْحُمُر الوَحْشيان.

المسألة الثالثة عشرة: في المختار:

أما من قال: إن النَّعَم هي الإبل<sup>(٢٤)</sup> والبقر والغنم، فقد علمت صحةَ ذلك دليلاً، وهو أنَّ النَّعم عند بعض أهل اللغة اسم خاصّ للإبل يذكّر ويؤنّث؛ قاله ابنُ دُرَيْد <sup>(٣٥)</sup> وغيره.

وقد قال الله تعالى: ﴿والأنعامَ خلقَها لكُمْ فيها دِفْ مَنَافِعُ ومنها تأكلون. ولكم فيها جمّالٌ حِينَ تُرِيحُون وحينَ تَسْرَحُون. وتحملُ أثقالَكم ﴾ [النحل: ٥، ٦، ٢]. وقال تعالى: ﴿ومِنَ الأنعام حَمُولَةً وفَرْشاً، كُلُوا مِمّاً رزقكمُ اللهُ ولا تتَبِعُوا خُطُواتِ الشيطان، إنه لكمَ عدوٌ مُبِين. ثمانيةَ أَزُواج مِنَ الضَّأَن اثنين ومِنَ المعْزِ اثنينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٢]. وقال: ﴿ومِنَ الإبلِ اثنين ومن البقر اثنينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٤].

فهذا مرتبط بقوله: ومن الأنعام حولةً وفَرْشاً ، أي خلق جنات وخلقَ من الأنعام

- (٣٤) في أ أما من قال : هي الإبل.
  - ( ٣٥) في ب: قال ابن دريد .

حمولة وفَرْشاً، يعني كباراً وصغاراً، ثم فسّرها فقال: ثمانيةَ أزواج ... إلى قوله: ﴿أَم كنم شهداء إذ وَصَّاكم الله بهذا ﴾ .

GHAZI TRUST IC THOUGHT

1.1

وقال تعالى: ﴿وجعل لكُمْ مِنْ جُلُودِ الأنعامِ بُيوتاً تَسْتَخِفُّونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُم ويوم إقامَتِكُم، ومِنْ أَصْوَافِها \_ وهي الغَنَمَ \_ وأَوْبارِها \_ وهي الإبل \_ وأشعارِها \_وهي المِعْزَى، أثاثاً ومتاعاً إلى حين﴾ [ النحل: ٨ ].

فهذه ثلاثة أدلّة تنبىء عن تضمّن اسم النَّعَم لهذه الأجناس الثلاثة: الإبل والبقر والغنم، لتأنيس ذلك كله، فأما الوحشية فلم أعلمه إلى الآن إلا اتباعاً لأهل اللغة.

أما أنه قد قال بعضُ العلماء : إنّ قوله سبحانه : ﴿ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْد وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ يقتضي دخولَ البقَر والحمر والظباء تحت قوله : بَهيمة الأنعام ؛ فصار تقدير الكلام : أُحِلَّتْ لكم بهيمةُ الأنعام إنسيتها ووحشيتها غير مُحلِّي الصَّيْدِ وأنتم حُرُم ؛ أي ما لم تكونوا مُحْرِمين . فإن كان هذا متعلقاً فقد قال : ﴿ يَأَيُّها الذينَ آمَنُوا لا تقتلُوا الصَّيْدَ وأنتم حُرُم، ومَنْ قتلَهُ منكم مُتَعَمِّداً فجزاء مِثْلُ ما قَتَلَ من النَّعَم ﴾

فجعل الصيدَ والنعم صنفين. وأيضاً فإن مَنْ أراد أن يُدخل الظباء والبقر والحمر الوحشية فيه ليعمَّ ذلك كله في الإحلال ماذا يصنَعُ بصنف الصَّيْد الطائر كله؟

فالدليلُ الذي أحلَّه ولم يدخل في هذه الآية محلَّ الظباء والبقر والْحُمُر الوحشية وإن لم يدخل في الآية.

وقد ينتهي العِيَّ ببعضهم إلى أن يقول: إنَّ الأنعامَ هي الإبل لنعمة أخفافها في الوَطْء ، ولا يدخل فيه الحافر ولا الظلْفُ لِجَساوته وتحدّده <sup>(٣٦)</sup> .

ويقال له: إن الأنعام إنما سميت به لما يُتَنَعَّم به من لحومها وأصوافها وأوبارها وأشعارها أثاثاً ومتاعاً إلى حين.

وبهذه الآية كان يدخل صنف الوحشيّ فيها؛ لأنها ذات أشعار من جهة أنه يتأتّى ذلك فيه حسّاً وإن لم يكن يتناول ذلك منها عُرْفاً <sup>(٢٧)</sup> .

(٣٦) لجساوته: لصلابته.

سورة المائدة الآية (١)

(٣٧) العبارة في أ: « وإن لم يتناول ذلك عرفاً ».

فإن قلنا : إن اللفظَ يحمل على الحقيقة الأصلية، فيدخل في هذا اللفظ في النحل ويتناولها اللفظ في سورة المائدة.

مورة المائدة الآبة (١)

وإن قلنا : إن الألفاظ تُحْمَل على الأحوال المعتادة العرفية لم يدخل فيها ؛ إذ لا يعتاد ذلك مِنْ أوبارها .

> وها هنا انتهى تحقيق ذلك في هذا المختصر . المسألة الرابعة عشرة:

12

قوله تعالى : ﴿ إِلاَّ مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ ﴾ :

قالوا : مِنْ قوله تعالى : ﴿ حُرِّمَت عليكم الْمَيْنَة ﴾ [المائدة: ٣] وقيل من قوله: ﴿ غَيْرَ مُحلِّي الصَّيْدِ ﴾ والصحيحُ أنه من قوله في كل محرَّم في كتاب الله تعالى أو سنة نبيه عَلَيْهِمْ

فإن قيل: فقد قال: ﴿ **إلا ما يُتْلَى عَلَيْكُمْ ﴾ .** والذي يُتْلَى هو القرآن، ليس السنة.

قلنا : كلَّ كتاب يُتْلى، كما قال تعالى : ﴿ وما كَنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلُه من كتاب﴾ [العنكبوت: ٤٨ ] وكلَّ سنةٍ لرسول الله عَيَّلِيَّهِ فهي من كتابِ الله.

والدليلُ عليه أمران:

أحدهما : قولُه ﷺ في قصة العَسِيف: «لأَقْضِيَنَّ بينكما بكتابِ الله، أما غَنمُك وجاريتك فردٌّ عليك، وعلى ابنك جَلْد مائة وتَغرِيبُ عام » <sup>(٢٨)</sup>.

وليس هذا في القرآن، ولكنه في كتابِ الله الذي أوحاه إلى رسوله عِلْماً من كتابه المحفوظ عنده.

والدليلُ الثاني: في حديث عبدالله بن مسعود؛ قال: « لعن الله الواشِمَاتِ،

(٣٨) انظر: (صحيح البخاري ٢٤١/٣، ٢٤١، ٢٥٠، ١٦١/٨، ٢٠٨، ٢١٤، ٢١٤، ١٤/٩، ١٤، ١٤/٩، ١٤، وصحيح مسلم، الباب ٥ حديث ٢٥ من كتاب الحدود. وسنن أبي داود، الباب ٢٥ من كتاب الحدود. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢١٢/٨، ٢١٢، ٢٢٢، ومسند الحميدي ٨١١. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢١/١. وفتح الباري ٢٥/١٥، ٣٠١/١٨، ٢٤٩. وتفسير ابن كثير ٣/٦. وتفسير القرطبي ٨٨/٥، ٣٥/٦، ١٤٣/٢٠، والتمهيد، لابن عبد البر ٧١/٩). 10

والمستَوْشِمَات، والمتَنَمَّصَاتِ، والمتفلَّجَات للحُسْن، والمغيِّرات لخَلْق الله». فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب، فجاءت فقالت: إنه بلغني أنك لعنْتَ كيت وكيت. فقال: وما لي لا ألعن مَنْ لعنَ رَسول الله عَيَّلَيَّمَ ؟ أليس هو في كتاب الله؟ فقال: لقد قرأتُ ما بين اللَّوْحَيْن فها وجدتُ فيه ما تقول. فقال: لئن كنتِ قرأتيه لقد وجدتيه. أو ما قرأتِ: **﴿وما آتاكم الرسولُ فخُذُوه وما نَهَاكُمْ عنه فانْتَهُوا ﴾؟** [ الحشر: ٧ ] قالت: بلى. قال: فإنه قد نهى عنه. قالت: فإني أرى أهلك يفعلونه. قال: فاذهبي فانْظُري، فذهبت فنظَرَت فلم تر من حاجتها شيئاً. فقال: لو كانت كذلك ما جامعتها <sup>(٢١)</sup>.

المسألة الخامسة عشرة:

يحتمل قوله: إلاّ ما يُتْلى عليكم الآن، أو إلاّ ما يُتْلى عليكم فيا بَعْدُ مِنْ مستقبل الزمان. وفي هذا دليل على جواز تأخير البيان عن وقتٍ لا يُفْتَقرُ فيه إلى تعجيل الحاجة، وهي مسألة أصولية، وقد بيناها في «المحصول»، ومعناه أن الله سبحانه أباح لنا شيئاً وحرّم علينا شيئاً استثناء منه. فأما الذي أباح لنا فسماه [ وَبيّنه ]<sup>(..)</sup>. وأما الذي استثناه فوعد بذِكْره في حين الإباحة، ثم بيّنه بعد ذلك في وقتٍ واحد أو في أوقات متفرقة على اختلاف التأويلين المتقدّمين، وكلَّ ذلك تأخير للبيان، والله أعلم. **المسألة السادسة عشرة:** 

- قوله تعالى: ﴿ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ ﴾: فيه ثلاثة أقوال: الأوّل: معناه أوفوا بالعقود غير مُحلِّي الصَّيْدِ. الثاني: أحلت لكم بهيمةُ الأنعام الوحشية غير مُحلِّي الصيد وأنتم حُرُم.
- (٣٩) انظر: (صحيح البخاري ٢١٢/٧، ٢١٢، وصحيح مسلم، الباب ٣٣، حديث ١٢٠ من كتاب اللباس. وسنن أبي داود ٤١٦٩. ومسند أحمد بن حنبل ٣٣٤/١. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣١٢/٧. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٤٣١. والدر المنثور، للسيوطي ١٩٤٦. وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٠٥/٢. وفتح الباري ٣٧٢/١٠، ٣٧٢، وتفسير ابن كثير ٣٦٨/٢. وتفسير القرطبي ١٨/١٨، ٣٩٢/٥).
  - (٤٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ

الثالث: أُحِلَّت لكم بهيمةُ الأنعام إلا ما يُتْلَى عليكم إلا ما كان منها وحشياً فإنه صيد لا يحل لكم وأنتم حرم. **المسألة السابعة عشرة: في تنقيحها .** 

سورة المائدة الآية (١)

أما قوله: إن معناه أوفوا بالعقود غير محلي الصيد وأنتم حُرُم فاختاره الطبري والأخفش <sup>(١،)</sup>، وقالا: فيه تقديم وتأخير، وهو جائز في نظام الكلام وإعرابه؛ وهذا فاسد؛ إذ لا خلاف أن الاستثناء إذا كان باسم الفاعل فإنه حال؛ فيكون تقدير الآية: «أوفوا بالعقود لا محلّين للصيد في إحرامكم». ونَكْتُ العهد ونَقْض العقد محرم، والأمرُ بالوفاء مستمر في هذه الحال وفي كل حال. ولو اختص الوفاء بها في هذه الحال لكان ما عداها بخلاف على رأي القائلين بدليل الخطاب. وذلك باطل أو يكون مسكوتاً عنه. وإنما ذكر الأقل من أحوال الوفاء وهو مأمور به في كل حال، وهذا تهجين للكلام وتحقير للوفاء بالعقود.

وأما من قال: أُحِلَّتْ لكم الوحشية ، فهو خطأ من وجهين: أحدهما : أن فيه تخصيص بعض المحللات <sup>(٢٢)</sup> ، وهو تخصيص للعموم بغير دليل لا سيا

عموم متفق عليه.

والثاني: أنه حملُ للفظ بهيمة الأنعام على الوحشية دون الإنْسية ، وذلك تفسير للَّفْظِ بالمعنى التابع لمعانيه المختلف منها فيه .

وأما من قال: معناه أُحِلَّتْ لكم بهيمة الأنعام إلا ما يُتْلى عليكم إلا ما كان منها وَحْشِياً فإنه صيد، ولا يحلَّ لكم الصيدُ وأنتم حُرُم. وهذا أشبهها معنى، إلا أن نظامَ تقديره ليس بجار على قوانين العربية؛ فإنه أضمر فيه ما لا يحتاجُ إليه، وإنما ينبغي أن يقال؛ [ تقديره ] <sup>(١٢)</sup> : أُحِلَّتْ لكم بهيمةُ الأنعام إلا ما يتلى عليكم، غير محلين صيدها وأنتم حرم؛ فيصح المعنى، ويقلّ فضول الكلام، ويجري على قانون النحو. وفيها مسألة بديعة؛ وهي:

- (٤١) في ب: اختاره الأخفش والطبري.
  - (٤٢) في ب: بعض المحملات.
  - ( ٤٣ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب.

وفقيتا المنتاني الفخالة الذ

المسألة الثامنة عشرة: [ مسألة بديعة ، تثنية الاستثناء في الجملة الواحدة ] : وهي تثنيةُ الاستثناء في الجملة الواحدة ، وهي تردُ على قسمين :

أحدهما: أن يتكرر، ويكون الثاني من الأول، كقوله تعالى: ﴿ إِلاَّ آلَ لُوط إِنَّا لمنجُّوهُمْ أجمعين إلا امرأته﴾ [الحجر: ٥٩، ٦٠].

الثاني: أن يكون جميعاً من الأول، كقوله ها هنا: إلا ما يُتْلى عليكم إلا الصيد وأنتم مُحرمون، فقوله: ﴿ **إلا ما يُتْلَى عليكم ﴾** استثناء من بهيمة الأنعام على أحد القولين وأظهرهما، وقوله: إلا الصيد استثناء آخر أيضاً معه<sup>(٢٤)</sup>. وقد مهدنا ذلك في كتاب « ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامِض النحويين ».

المسألة التاسعة عشرة: في تمثيل لهذا التقدير من حديث النبي عَيَّ الله السالة التاسعة عشرة:

وذلك ما روي أنَّ أبا قتادة الحارث بن رِبْعي الأنصاري قال: كنَّا مع النبي عَلَيْهُ بين مكة والمدينة وهم محرمون وأنا حِلٌّ على فرس لي، فكنت أرقى على الجبال، فبينا أنا كذلك إذ رأيتُ الناس مُشْرفين لشيء<sup>(1)</sup>، ف ذهبت لأنظر، ف إذا هو حمار وحُشِي، فقلت لهم: ما هذا ؟ فقالوا : لا ندري . فقلت : هو حمار وحشي . قالوا : هو ما رأيت . وكُنْتُ نسيت سَوَّطي . فقلت لهم: ناولُوني سَوْطي . فقالوا : لا نُعينك عليه، فنز لْتُ وأخذْتُه ثم صرتُ في أثره، فلم يكن إلا ذاك حتى عقرَّتُه ؛ فأتيتُ إليهم فقلت : قوموا فاحتملوا . فقالوا : لا نمسة ، فحملتُه حتى جئتُهم به، فأبى بعضهم، وأكل بعضهم . قلت : أنا أستوقف لكم النبيَّ عَيَّلَيْهُ ، فأدركته ، فحدَّته الحديث ، فقال لي : « أُبقي معكم منه شيء ؟ » قلت ; نعم . قال : « فكلُوا فهو طعمة أطعمكموها الله » <sup>(٢٤)</sup> .

فأحلّ لهم الحمُر مطلقاً إلاَّ ما يتلى عليهم، إلا ما صادوه وهم محرمون منها؛ وما صادَه غيرُهم فهو حلال لهم، فإنما حُرَّم عليهم منه ما وقع إليهم بصيدهم، إلى تفصيلٍ يأتي بيانه إذا صِيدَ لهم، فإن حرم فإنما هو بدليل آخر غير هذه الآية.

( ٤٤ ) في ب: آخر أيضاً منه.

سمرة المائدة الآبة (١)

- (٤٥) في ب: فرأيت الناس متشوفين لشيء.
- (٤٦) انظر: (صحيح البخاري ١١٦/٧ . وفتح الباري ٦١٤/٩ . ومسند أحمد بن حنبل ٣٠٨/٥).

THE PRINCE GMAZI TRUST

# المسألة الموفية عشرين:

مضى في سَرْدِ هذه الأقوال أنّ من الصحابة من قال في جَنِين الناقة أو الشاة أو البقرة أو نحوها : إنها من بهيمة الأنعام المحلَّلة . وللعلماء فيه ثلاثة أقوال : الأول : أنه حلال بكلّ حال ؛ قاله الشافعي .

الثاني: أنه حرام بكل حال، إلا أن يذكى؛ قاله أبو حنيفة.

الثالث: الفرق بين أن يكون قد استقل ونبت شَعْرُه وبين أن يكون بَضْعة كالكبد والطحال؛ قاله مالك.

وتعلق بعضهم بالحديث المشهور : « ذكاةُ الجنين ذكاةُ أمه »<sup>(٧٤)</sup>. ولم يصح عند الأكثر، وصححه الدارقُطْني ؛ واختلفوا في ذكر « ذكاة » الثانية ، هل هي برفع التاء فيكون الأول الثاني ولا يفتقر الجنين إلى ذكاة ، أو هو بنصب التاء فيكون الأول غير الثاني ، ويفتقر إلى الذكاة . وقد مهدناه في الرسالة الملجئة ، وبيّنًا في « مسائل الخلاف » أنّ المعوَّل فيه على اعتبار الْجَنين بجزء من أجزائها ، أم يُعتبر مستقلاً بنفسه ، وقد بينا في كتاب « الإنصاف » الحقَّ فيها ، وأنه في مذهبنا باعتبار ذَكاة المستقبل ؛ والله أعلم . وسنشير إلى شيء من ذلك في الآية بعدها إن شاء الله .

## الآية الثانية:

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحِلُّوا شَعَائِرَ اللهِ وَلاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ وَلاَ الْهَدْيَ وَلاَ الْقَلاَئِدَ وَلاَ آمِّينَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنْ رَبِّهِمْ وَرِضُواناً، وَإِذَا حَلَلْتُمْ

سورة المائدة الآية (٢) ..... FOR OURANIC THOUGHI

فَاصْطَادُوا وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ أَنْ صَدَّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا، وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى، وَلاَ تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [ الآية: ٢ ]. فيها سبع مسائل:

۱۹

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ شَعَائَر ﴾ :

وزنها فعائل، واحدتها شَعِيرة؛ فيها قولان: أحدهما : أنه الْهَدْي .

الثاني: أنه كلّ متعبد؛ منها الحرام في قول السدّي، ومنها اجتناب سخط الله في قول عطاء. ومنها مناسك الحج في قول ابن عباس ومجاهد <sup>(٤١)</sup>.

وقال علماء النحويين: هو من أشعر: أي: أعلم؛ وهذا فيه نظر؛ فإن فعيلاً بمعنى مفعول بأن يكون<sup>(11)</sup> من فعل لا من أفعل، ولكنه جرى على غير فعله كمصدرٍ جرى على غير فعله، وقد بيناه في « رسالة الملجئة ».

والصحيحُ من الأقوال هو الثاني، وأفسَدُها من قال: إنه الْهَدْي؛ لأنه قد تكرر فلا معنى لإبهامه والتصريح بعد ذلك به.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ الشَّهْرَ الْحَرَامَ ﴾:

قد بينا في كل مصنّف أنّ الألف واللام تأتي للعَهد وتأتي للجنس؛ فهذه لامُ الجنس، وهي أربعة أشهر يأتي بيانها مفصّلة في سورة « براءة » إن شاء الله تعالى . **المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ الْهَدْيَ﴾:** 

وهي كلَّ حيوان يُهْدى إلى الله في بيته، والأصلُ فيه عمومه في كلَّ مُهْدى، كان حيواناً أو جماداً. وحقيقةُ الهدْي كلَّ معطى لم يذكر معه عِوَض، وقد جاء في الحديث الصحيح: «مَنْ راح في الساعة الأولى إلى الجمعة فكأنما قرَّب بدَنَةً، ومن راح في الساعة السادسة فكأنما قرَّب بَيْضة»، وفي بعض الألفاظ: « فكأنما أهدى بدَنة، وكأنما

- (28) راجع: (أحكام القرآن، للجصاص ٢٩١/٣).
  - (٤٩) في ب: بمعنى مفعول بأنه يكون.

أهدى بَيْضة » <sup>(٥٠)</sup> . وقد اتفق الفقها ُ على أن من قال: ثوبي هَدْي أنه يبعث بثمنه إلى مكة في اختلافٍ يأتي بيانُه . **المسألة الرابعة:** 

HE سورة المائدة الآية (٢)

وأما القلائد فهي كل ما علِّق على أسنمةِ الهدايا علامة على أنها لله سبحانه، من نَعْل أو غيره، وهي سُنَّة إبراهيمية بقيت في الجاهلية وأقرَّها الإسلامُ في الحج. وأنكرها أبو حنيفة. وقد ثبت في الصحيح، وذلك مبين في «مسائل الخلاف» إن شاء الله تعالى.

المسألة الخامسة: ﴿ ولا آمِّينَ البيتَ الحرامَ ﴾:

۲۰

يعني قاصدين له، من قولهم: أممتُ كذا، أي قصدته، وهذا عامٍّ في كل من قصده باسم العبادة، وإن لم يكن من أهلها، كالكافر، وهذا قد نسخ بقوله تعالى: ﴿ فاقْتُلُوا المشركينَ حيثُ وجَدْتُموهم﴾ [ التوبة: ٥ ] في قول المفسرين، وهو تخصيص غير نَسخ على ما بيناه في القسم الثاني، فإنه إنْ كان أمر بقتل الكفار قد بقيت الحرمةُ للمؤمنين.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا حَلَّلْتُمْ فَاصْطَادُوا ﴾ :

وكان سبحانه حرّم الصيد في حال الإحرام بقوله تعالى : ﴿ غَيْرَ مُحَلِّي الصيد ﴾ [المائدة: ١]، ثم أباحه بعد الإحلال، وهو زيادةُ بيان؛ لأنّ ربطه التحريم بالإحرام يدلُّ على أنه إذا زال الإحرامُ زال التحريم، ولكن يجوزُ أنْ يَبْقى التحريم لعلة أخرى غير الإحرام؛ فبين الله سبحانه عدمَ العلة بما صرَّحَ به من الإباحة؛ فكان نُصَّاً في موضع الاستثناء، وهو محمولٌ على الإباحة اتفاقاً، وقد توهم قومٌ أنّ حَمْلَه على الإباحة إنما كان لأجل تقديم الحظر عليه، وقد بيناه في « أصول الفقه ».

(٥٠) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٢١/٤ من الجمعة، وصحيح مسلم، حديث ١٠، ٢٤ من الجمعة. وسنن أبي داود، الباب ١٢٧ من الطهارة. وسنن الترمذي، الباب ٦ من الجمعة. وسنن النسائي، الباب ١٣، ١٤ من الجمعة. سنن الدارمي، الباب ١٩٣ من الصلاة. والموطأ، حديث ١ من الجمعة). سورة المائدة الآية (٣) 🐫 🖬 THE PRINCE GHAZI TRUST 👘 سورة المائدة الآية (٣)

۲١

# المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ ﴾:

على العدوان على آخرين، نزلت هذه الكلمة في الحكَم رجل من ربيعة، قدم على رسول الله ﷺ فقال: بم تأمُرنا ؟ فسمع منه. وقال: أَرْجع إلى قومي فأخبرهم. فقال النبيَّ ﷺ: «لقد جاء بوَجْهِ كافر ورجع بقَفا غادر ». ورجع فأغار على سَرْحٍ من سروح المدينة، فانطلق به، وقدم بتجارة أيامَ الحجّ يريدُ مكة، فأراد ناس من أصحاب النبي ﷺ أن يخرجوا إليه، فنزلت هذه الآية؛ أي لا تَعْتَدُوا إنَّ الله لا يُحبُّ الْمُعْتَدين بقَطْع سبُل الحج <sup>(١٥)</sup>، وكونوا ممن يُعين في التقوى، لا في التعدّي، وهذا من معنى الآية منسوخ، وظاهرُ عمومها باق في كل حال، ومع كل أحدٍ، فلا ينبغي لمسلم أن يحمله بُغض آخر على الاعتداء عليه إن كان ظالماً، فالعقابُ معلوم على قدْرِ الظلم، ولا سبيلَ إلى الاعتداء عليه إن ظلم غيره؛ فلا يجوز أخذُ أحدٍ عن أحد. قال الله تعالى: **(ولا تَزِرُ وازِرةٌ وِزَرَ أخرى)** [الأنعام: 17٤]. وهذا مما لا

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللَّهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُتَرَدِّيَةُ وَالنَّطِيحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلاَّ مَا ذَكَّيْتُمْ وَمَا ذُبِحَ عَلَى النَّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلاَمِ ذَلِكُمْ فِسْقٌ اليومَ يَئِسَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُم فلا تَخْشَوهُمْ واخْشَوْن ؛ اليوْمَ أَكْمَلْتُ لَكم دِينَكُم وأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِي ورَضِيتُ لَكُمُ الإسْلامَ دِيناً، فَمَنِ اضْطُرَ في مَخْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجانِفٍ لاِثْمٍ فإنَّ اللَّهُ عَفُورٌ

فيها إحدى وعشرون مسألة:

المسألة الأولى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ ﴾ : فقد تقدم بيانُ ذلك في سورة البقرة <sup>(٥٢)</sup> .

(٥١) في أ: فنزلت هذه. أي: لا تعتدوا بقطع سبل الحج. والزيادة من ب.

(٥٢) في الآية ، ١٧٣ من سورة البقرة .

وأما قولُه: ﴿وَمَا أَهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ ﴾ فسيأتي في سورة الأنعام إن شاء الله. المسألة الثانية: وهو قوله: ﴿الْمُنْخَنِقَةُ ﴾: فهي التي تُخْنَقُ بحَبْلٍ بقَصْدٍ أو بغير قصد ، أو بغير حَبْل. المسألة الثالثة: الْمَوْقُودَة:

THE PR سورة المائدة الآية (٣

التي تُقْتَلُ ضَرْباً بالخشب أو بالحجَر ، ومنه المقتولة بقوس البُنْدق. **المسألة الرابعة: المتردِّية:** 

> وهي الساقطة من جَبَل أو بئر . وأما المتندية وهي : المسألة الخامسة : [ المتندية ] :

فيقال: ندت الدابة إذا انفلتت من وثاق ٍ فندّت فخرج وراءها فرُميت برمح أو سيف فهاتت، فهل يكون رَمْيُها ذكاة أم لا؟

فاختلف العلماء في ذلك؛ فذهب بعضهم إلى أنه يكون ذلك ذكاة فيه، وهو اختيارُ الشافعي وابن حبيب.

وقال آخرون: لا یذکی به، وهو اختیارُ مالك.

وقد روى البخاري وغيره، عن رافع بن خَديج قال: كنا مع النبي ﷺ بذِي الحليفة، وأصاب الناسَ جوعٌ، فأصبنا إبلاً وغناً ، فندَّ <sup>(٥٣)</sup> منها بعير فطلبوه فلم يقدِرُوا عليه، فأَهْوَى إليه رجلٌ بسهم فحبَسه الله؛ فقال النبيُّ ﷺ : « إن لهذه الإبلِ أوابدَ كأوابدِ الوَحْش، فها نَدَّ عليكم فاصنعوا به هكذا » <sup>(٥٤)</sup>.

فقال الشافعي وغيره: إن تسليطَ النبيُّ عَظَّيْهُمْ على هذا الفعل دليلٌ على أنه ذكاة له.

وقال الآخرون: إنما هو تسليط على حَبْسه لا على ذكاتِه؛ فإنه مقدورٌ عليه في

(۵۳) ندَّ: شرَد.

24

(٥٤) انظر: (مسنـد أحمد بسن حنبـل ٢٤/٣٤، ٢٦/٤، ١٤٠/٤، وسنــن الدارمـي ٣٤/٢. والسنــن الكبرى، للبيهقي ٢٤٦/٩، ٢٤٦، ٢٤٧. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٢٩/٤، ٣٢٠، ٣٢٠، ٣٢٤، ومصنف عبد الرزاق ٨٤٨١. وفتح الباري ١٣١/٥، ٢٣٣/٩، ٢٣٦: ٣٣٨، ٢٧٢، وتلخيص الحبير ٢٤/٤٢. وشرح السنة، للبغوي ٢١٤/١١. وإرواء الغليل ١٦٧/٨). غالب الأحوال، فلا يراعَى النادر منه، وإنما يكون ذلك في الصيد حسبًا يأتي بيانُه إن شاء الله.

۲۳

وقد روى أبو العُشراء ، عن أبيه قال : قلت : يا رسولَ الله ؛ أمّا تكونُ الذكاةُ إلا في الْحَلْق واللبّة ؟ قال : « لو طعنت فَخِذَها لأجزأَ عنك » <sup>(٥٥)</sup> .

قال يزيد بن هارون: هذا في الضرورة، وهو حديثٌ صحيح أعجب أحمد بن حنبل، ورواه عن أبي داود، وأشار على مَنْ دخل عليه من الحفَّاظ أنْ يكتبه. ا**لمسألة السادسة \_ النَّطِيحة:** 

وهي الشاة تنطحها الأخرى بقرونها. وقرأ أبو ميسرة: المنطوحة، وهي فعيلة بمعنى مفعولة.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ ﴾ :

وكان أهلُ الجاهلية إذا أكل السبع شاة أكلوا بقيَّتَها؛ قاله ابنُ عباس وقتادة وغيرهما.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَا ذَكَّيْتُمْ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

سورة المائدة الآية (٣)

الأول: أنه استثناء مقطوع عما قبله غير عائد إلى شيء من المذكورات، وذلك مشهور في لسان العرب، يجعلون إلا بمعنى لكن، من ذلك قوله: **﴿وما كان لمؤمنِ أن يقتُل مُؤمِّناً إلاّ خَطَأً﴾** [ النساء: ٩١ ]. معناه: لكن إنْ قتله خطأ، وقد تقدم كلامُنا عليه، وأنشد بعضهم لأبي خِراش الهذلي <sup>(٥٠)</sup>:

أمسى سُقام خلاءً لا أنيس به إلاّ السباع ومَرّ الريح بالغُرَف

(00) انظر: (سنن أبي داود ٢٨٢٥. وسنن الترمذي ١٤٨١. وسنن النسائي ٢٢٨/٧. وسنن ابن ماجة ٣١٨٣. وسنن الدارمي ٢٢/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٤٦/١ ومسند أحمد بن حنبل ٣٣٤/٤. ومصنف ابن أبي شيبة ٣٩٤/٥. وفتح الباري ١٤١/٩. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٠٨٢ . وإرواء الغليل ١٦٨/٨. والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٢/٢. وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٤٧/٤. والكامل، لابن عدي ٢٠٩/١ . وتفسير القرطي ٥٥/٦ . وتفسير ابن كثير ٢٠/٣).

(٥٦) أبو خراش الهذلي، هو: خويلد بن مرة من بني هذيل من مضر. شاعر مخضرم وفارس فاتك

ورة المائدة الآبة (٣) أراد إلا أن يكون به السباع، أو لكن به السباع. وسُقام: وادٍ لهذيل. ومنه قولُ الشاعر (٥٧) : وبلدة ليـس بهـا أنيـس إلا اليَعــــافِير وإلاّ العِيس وقال النابغة : عيت جواباً ] (٥٨) وما بالربع من أحـد [وقفت بها أصيلاناً أسائلها إلا الأواري [ لأيـــاً مــا أبينهــــا والنؤي كالحوض بالمظلومة الجلـد] (٥٠) ومن أبدعه قول جرير : مِنَ الْبِيض لم تَظْعَـنْ بَعِيـداً ولم تَطَأْ مَنْ الأرض إلا ذَيْل بُرْد مُرَحّـل (٦٠) كأنه قال: لم تَطَأْ على الأرض إلا أَنْ تطأَ ذَيْل بُرْد مرحّل. أخبرنا بذلك كله أبو الجسن الطيوري، عن البرمكي، والقَزْويني، عن أبي عمر بن حَيْوَة، عن أبي عمر محمد ابن عبد الواحد، ومن أُصْلِه نقلته. الثاني: أنه استثناء متصل، وهو ظاهر الاستثناء، ولكنه يرجع إلى ما بعد قوله تعالى: وما أُهِلَّ لغير الله به 🚊 من الْمُنْخَنِقَة إلى... ما أكله السبع. الثالث: أنه يرجع الاستثناء إلى التحريم لا إلى المحرم، ويبقى على ظاهره. المسألة التاسعة: في المختار: وذلك أنَّا نقول: إن الاستثناء المنقطع لا ينكر في اللغة ولا [ في الشريعة ] (٢٠) في مشهور . أدرك الجاهلية والإسلام واشتهر بالعدو فكان يسبق الخيل. أسلم وهو شيخ كبير وعاش إلى زمن عمر . نهشته أفعى فقتلته عام ( نحو ١٥هـ = نحو ٦٣٦م) . أنظر ترجمته في: (الأغاني ٣٨/٢١. الاصابة ٤٦٤/١ . خزانة البغدادي ٢١٣/١ . الشعر والشعراء ٢٥٥ . الأعلام ٢/ ٣٢٥). في ب: ومثله قول الشاعر . ( OY ) (٥٨ ، ٥٩ ) ما بين المعقوفتين ساقط من الأصول، والإضافة من: ( ديوان النابغة ٢٥ ). انظر : (ديوان جرير ٤٥٧). (7.) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب. (11)

القرآن ولا في الحديث حسبا أشرنا إليه في سورة النساء ، كما أنه لا يخفى أنّ الاستثناء المتصل هو أصلُ اللغة ، وجمهورُ الكلام ، ولا يرجع إلى المنقطع إلا إذا تعذَّر المتصل. وتعذَّر المتصل يكونُ من وجهين : إما عقلياً وإما شرعياً ؛ فتعذَّرُ الاتصال العَقْلي هو ما قدمناه من الأمثلة قبل هذا في الأول.

20

وأما التعذّر الشرعي فكقوله تعالى<sup>(١٢)</sup>: ﴿ فلولا كانت قَرْية آمَنَتْ فنفعَها إيمانُها إلا قَوْمَ يُونس﴾ [يونس: ٩٨]. فإنّ قوله: ﴿ إلاّ قوم يونس﴾ ليس رفعاً لمتقدم، وإنما هو بمعنى لكن. وقوله: ﴿طَه. ما أنزلْنا عليك القرآن لتَشْقى. إلاّ تذكرةً لمن يَخْشى﴾ [طه: ١ – ٣]. وقوله: [ إنه لا يخافُ لدّيَّ المرسلون. إلاّ مَنْ ظَلَمَ﴾ [النمل: ١٠، ١١].

عُدنا إلى قوله: ﴿ **إلاّ ما ذَكَّيْتُمْ ﴾،** قلنا: فأما الذي يمنَعُ أن يعودَ إلى ما يمكن إعادته إليه، وهو قوله: **﴿ الْمُنْخَنِقَة ﴾** إلى آخرها، كما قال عليّ رضي الله عنه: « إذا أدركت ذكاة الموقوذة وهي تحرّك يداً أو رِجْلاً فكُلْها »، وبه قال ابن عباس، وزيد ابن ثابت؛ وهو خال عن مانع شرعيّ يردّه؛ بل قد أحلّه الشرع؛ فقد ثبت أن جاريةً لكعب بن مالك كانت ترْعَى غناً بالجبّل الذي بالسوق، وهو سَلْع<sup>(11)</sup>، فأصيبت منها شاةٌ فكَسَرَت حجَراً فذبحتها، فذكروا ذلك للنبي عَيَّالَهُ فأمر بأكْلِها <sup>(11)</sup>.

ورَوَى النسائي، عن زيد بن ثابت: أن ذئباً نَيّب شاة فذبحوها بمَرْوَة <sup>(١٥)</sup>، فرخّص النبي ﷺ في أكلها <sup>(١٦)</sup>.

- (٦٢) في ب: وأما تعذر الاتصال الشرعي.
- (٦٣) سَلَّع : ثلاث مواضع: الأول: جبيل بالمدينة معروف، ذكرته الشعراء. الثاني: جبل في بلاد بني هذيل. الثالث: حصن بوادي موسى عم من جبال الشراة من أعمال الشويك بالشام. والمقصود هنا الأول.
  - انظر : (المشترك وضعاً ، والمفترق صعقاً ، باب « سلع » ، لياقوت الحموي ) .
  - (٦٤) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٤ من الوكالة، والباب ١٨ من الذبائح).
  - ( ٦٥ ) نيب: أي أثر فيها بنابه. مروة: حجارة بيض براقة. من هامش البجاوي.
- (٦٦) انظر: (سنن النسائي، الباب ١٨، ٢٤ من الضحايا. وسنن ابن ماجة، الباب ٥ ذبائح. ومسند أحد بن حنبل ٥/١٨٤).

THE PRINCE GHAZI TRUST (۳) المائدة الآية (۳) THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة العاشرة:

..... ٢٦

اختلف قولُ مالك في هذه الأشياء؛ فرُوي عنه أنه لا يؤكل إلا ما كان بذكاة صحيحة. والذي في الموطأ عنه أنه إنْ كان ذبّحها ونَفَسها يجري وهي تَطْرِفُ فليأكلها <sup>(١٧)</sup>، وهذا هو الصحيح من قوله الذي كتبه بيده، وقرأه على الناس من كل بلد عُمْرَه، فهو أولى من الروايات الغابرة، لا سيا والذكاةُ عبادةٌ كلفها الله سبحانه عباده للحكمة التي [يأتي]<sup>(١٨)</sup> بيانُها في سورة الأنعام إن شاء الله تعالى.

وهذا هو أحَدُ متعلقات الذكاة، وهو القولُ في الذكاة، وهو يتعلق بأربعة أنواع: المذكِّي، والمذكَّى، والآلة، والتذكية نَفْسُها.

فأما المذكَّى فيتعلق القولُ فيه بأنواع المحللات والمحرمات، وسيأتي ذلك في سورة الأنعام إن شاء الله.

> وأما المذكِّي: وهو الذابحُ فبيانُه فيها إن شاء الله. وأما التذكية نفسها <sup>(١٦)</sup> والآلة فهذا موضع ذلك:

> > المسألة الحادية عشرة: في التذكية:

وهي في اللغة عبارة عن التمام، ومنه ذُكاء السنّ، ويقال: ذكيت النار إذا أتممت اشتعالها، فقال بعضهم: لا بد أن تبقى في المذَكّاة بقية تشخب معها الأوْداج ويضطرب اضطرابَ المذبوح.

وقد تقدم قوله في الحديث المتقدم الذي صرح فيه بأنّ الشاة أدركها الموتُ، وهذا يمنع من شخب أوداجها، وإنما أصاب الغرض مالك في قوله: إذا ذبحها ونَفَسها تَجْري وهي تضطرب – إشارة إلى أنها وجد فيها قَتْل صار باسم الله المذكور عليها ذكاة، أي

- (٦٧) أنظر: (الموطأ ٤٩٠).
- (٦٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
  - (٦٩) في ب: وأما التذكية بنفسها.

تمام يُحلّها وتطهيرٌ لها، كما جاء في الحديث في الأرض النجسة: «ذكاةُ الأرض يُسها » <sup>(٧٧)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

28

سورة المائدة الآية (٣) ..

وهي في الشرع عبارة عن إنهارِ الدم، وفَرْي الأوداج في المذبوح، والنَّحر في المنحور، والعَقْر في غير المقدور عليه كما تقدّم؛ مقروناً ذلك بنيَّةِ القَصْد إليه. وذِكر الله تعالى عليه كما يأتي بيانه في سورة الأنعام إن شاء الله تعالى.

والأصلُ في ذلك الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قيل له: إنا لاقُو العدوِّ غداً، وليس مَعنا مُدًى، أفنذبَحُ بالقَصَب؟ فقال: «مَا أَنْهرَ الدم، وذُكر اسمُ الله عليه فكلُوه، ليس السنَّ والظفرَ»<sup>(٧١)</sup>. وسأخبركم: أما السنُّ فعَظْم، وأما الظُّفر فمُدَى الحبشةِ.

وروى النسائي، وأبو داود، عن النبيّ ﷺ أن عديّ بن حاتم قال له: أرأيت إن أصاب أحدُنا صَلِي<sup>ل</sup>اً وليْس معه سكين، أنذبح بالْمَرْوة وشقة العصا؟ قال: « أنهر الدمَ بما شئتَ، واذكر اسمَ الله تعالى » <sup>(٧٢)</sup>. وقد تقدم في حديث جارية كعب بن مالك.

- (٧٠) انظر: (كشف الخفا ٥٠٢/١. والدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة، للسيوطي ٣٣٢. والمقاصد الحسنة ٥٠٤. والتذكرة في الأحاديث المشتهرة، للزركشي ٥٧. والغماز على اللماز ١٠٩. وأسنى المطالب ٦٨٧).
- (٧٢) انظر: (سنن النسائي ٢٢٥/٧. والمعجم الكبير، للطبراني ١٠٤/١٧. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥٨/٤. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ١٣٨/٤. وأحكام القرآن، للجصاص ٣٠٢٣).

THE PRINCE GHAZI TRUST ... []. المائدة الآية (٣) for QURANIC THOUGHT

والصحيح أنها ذبحت بمَرْوَة، وأجازه رسولُ الله مَيَالِيَّةٍ . المسألة الثانية عشرة:

ليس في الحديث الصحيح ذِكْرُ الذكاة بغير إنهار الدم، فأما فَرْي الأوداج وقَطْع الحلقوم والمريء فلم يصحّ فيه شيٌّ .

وقال مالك وجماعة : لا تصحُّ الذكاةُ إلا بقطع الْحُلقوم والوَدَجين.

وقال الشافعي: يصحّ بقَطْع الْحَلقوم والمريء ولا يحتاج إلى الودَجَيْنِ بتفصيلٍ قد ذكرناه في المسائل.

وتعلَّقَ علماؤنا بحديثِ رافع بن خَدِيج، أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « أَفْرِ الوَدَجَيْن واذكُرِ اسمَ الله » <sup>(٧٣)</sup>.

ولم يصحَّ عن النبيَّ عَبَّلِيَّهُ في هذا الباب شيء لا لنا ولا لهم؛ وإنما المعوَّل على المعنى؛ فالشافعيّ اعتبر قَطْع مَجْرَى الطعام والشراب الذي لا يكون معه حياة، وهو الغرَض من الموت. وعلماؤنا اعتبروا الموتَ على وَجْهٍ يطيبُ معه اللحم، ويفترقُ فيه الحلال \_ وهو اللّحم، من الحرام، وهو الدم \_ بقَطْع الأوداج؛ وهو مذهب أبي حنيفة. وعليه يدل صحيح الحديث في قوله عَبَّلِيَّهُ : « ما أنهر الدم ». وهذا بيّن لا غُبار عليه. **المسألة الثالثة عشرة: لا تصح الذكاةُ إلا بنيّة:** 

ولذلك قلنا: لا تصح من المجنون ومَن لا يَعْقِل، لأنَّ الله تعالى منعها من المجوسيّ؛ وهذا يدلُّ على اعتبار النية، ولو لم يعتبر القَصْد لم يُبال ممن وقعت، وسنكمّل القولَ فيه في سورة الأنعام.

المسألة الرابعة عشرة:

ولو ذبحها من القَفَا، ثم استوفى القَطْع، وأَنْهَر الدم، وقطع الْحُلقوم والوَدَجين، لم تُوْكل عند علمائنا.

(٧٣) آنظر : (نصب الراية ، للزيلعي ٤/١٨٥ ، ١٨٧).

سورة المائدة الآية (٣) ....

وقال الشافعي: تؤكل؛ لأنَّ المقصود قد حصل، وهذا ينبني على أصل نحققه لكم؛ وهو أنَّ الذكاةَ وإن كان المقصودُ بها إنهار الدم، ولكن فيها ضَرْبٌ من التعبُّد والتقرُّب إلى الله سبحانه؛ لأنّ الجاهلية كانت تتقرّب بذلك لأصنامها وأنصابها، وتهلّ لغير الله فيها، وتجعلها قُرْبتها وعبادتها، فأمر الله تعالى بردِّها إليه والتعبد بها له، وهذا يقتضي أن يكونَ لها نيّة ومحل مخصوص.

وقد ذبح النبيَّ ﷺ في الْحَلْق، ونحر في اللبّة؛ وقال: « إنما الذكاة في الحلْق واللبّة » <sup>(٧٧)</sup>، فبيَّنَ محلها، وقال مبيناً لفائدتها: « ما أَنْهَرَ الدم، وذُكر اسم الله عليه، فكُلْ » <sup>(٧٧)</sup>. فإذا أهمل ذلك، ولم يقع بنية ولا شرط ولا صفة مخصوصة زال منها حظُّ التعبّد.

المسألة الخامسة عشرة: في الآلة:

وقد بينها النبيُّ ﷺ في الحديث الصحيح في قوله: « ما أَنْهَر الدم». وتجويزه الذبح بالقَصَب، والحجَر إذا وجد ذلك بصفة الحدّة يقطع ويُريح الذبيحة، ولا يكون مِعراضاً يَخْنق ولا يَقْطع، أو يَجْرح ولا يفصل؛ فإنْ كان كذلك لم يُؤكل.

وأما السنَّ والظفر ، ففيه ثلاثة أقوال:

الأول: يجوز بالعَظْم؛ قاله في المدوّنة.

والثاني: لا يجوز بالعظم والسن؛ قاله في كتاب محمد ، وبه قال الشافعي .

الثالث: إنْ كَانا مركبين لم يذبح بهما ، وإن كان كلُّ واحد منهما منفصلاً ذبح بهما ؛ قاله ابن حبيب ، [ وأبو حنيفة ] <sup>(رر)</sup> .

فأما الشافعيّ فأخذ بمطلق النهي، وجعله عامّاً في حال الانفصال والاتصال، وأما ابنُ حبيب وأبو حنيفة فأخذا بالمعنى، وذلك أنه إذا كانا متصلين كان الذبحُ بهما

- (٧٤) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٢٧٨/٩ . وفتح الساري ٦٤١/٩ . ونصب الرايـة، للـزيلعـي ١٨٥/٤ . وأحكام القرآن، للجصاص ٣٠٢/٣).
  - (٧٥) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
  - (٧٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

н.е.рг. سورة المائدة الآية (٣) FOR OUR'ĂNIC THOUGHT

خَنْقاً، وأما إذا كانا منفصلين كانا بمنزلة الحجّر والقَصّب، وهـذا أشبه بمذهب الشافعي، كما أن مذهبنا أولى بمذهب الشافعي؛ لأنَّ الذكاةَ عندنا عِبادة، فكانت باتباع النصِّ في الآلة أولى، وعنده أنها معقولة المعنى، فكان بإنهار الدم بكل شيء أولى، ولكن معنى ذلك أنَّ النبيَّ ﷺ لما نصَّ على السنَّ والظفر وقد الشافعيَّ عنده وقْفَة قاطع للنظر حين قطع الشرع به عنه.

ورأى علماؤنا أن النهيَ عن السنَّ والظفر ، إنما هو لأجْل أنَّ مَنْ كان يفعله لم يبال أن تخلط الذكاةَ بِالْخَنْق، فإذا كانت على يدَيْ من يَفْصلها جاز ذلك إذا انفصلا.

### المسألة السادسة عشرة:

أطلق علماؤنا على المريضة أنَّ المذهب جواز تذكيتها ولو أشرفَتْ على الموت إذا كانت فيها بقيةُ حياة. وليت شعري أي فرق بين بقية حياة من مرض أو بقية حياة من سبع لو اتسق النظر وسلمت عن الشَّبه الفِكر . وقد بينا ذلك في المسائل. المسألة السابعة عشرة:

قولهم: إن الاستثناء يرجع إلى التحريم لا إلى المحرم، وهو كلامُ مَنْ لم يفهم ما التحريم .

وقد ثبت أنَّ التحريمَ (٧٧) حكمٌ من أحكام الله تعالى، وقد شرحنا في غير موضع أنَّ الأحكامَ ليست بصفات للأعيان، وإنما هي عبارة عن قول الله سبحانه، وليس في القول استثناء ، إنما الاستثناء في المقول [ فيه ] (٧٧) وهو المخْبَرُ عنه (٧٩) .

ا اليت

سورة المائدة الآية (٣) ......FOR QURANIC THOUGHT.....

المسألة الثامنة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْ تَسْتَقْسِمُوا بِالأَزْلاَمِ ﴾:

معناه: تطلبوا ما قُسم لكم، وجَعْلَه من حظوظكم وآمالكم ومنافعكم، وهو محرم فِسْقٌ ممن فعله؛ فإنه تعرَّضٌ لعلم الغيب، ولا يجوز لأحد مِنْ خلق الله أن يتعرض للغيب ولا يطلبه؛ فإن الله سبحانه قد رفعه بعد نبيه إلاّ في الرؤيا.

٣١

فإن قيل: فهل يجوزُ طلبُ ذلك في المصحف.

قلنا : لا يجوز فإنه لم يكن المصحف<sup>(٨٠)</sup> ليعلَم به الغيب؛ إنما بينت آياته، ورُسمت كلماتُه ليمنع عن الغيب؛ فلا تشتغلوا به، ولا يتعرض أحدُكم له.

# المسألة التاسعة عشرة:

فإن قيل: فالفَأْلُ والزَّجْرُ كيف حالها عندك؟

قلنا : أما الفأل فمستحسنٌ باتفاق . وأما الزَّجْر فمختلف فيه ؛ والفرق بينهما أنّ الفَأْل فيما يحسن ، والزجر فيما يكره . . وإنما نهى الشارعُ عن الزجر لئلا تمرضَ به النفس ويدخل على القلب منه الهمّ ، وإلا فقد ورد ذلك [ في الشرع ] <sup>(٨)</sup> عن النبي عَلَيْكُم في الأسماء والأفعال . وقد بينا ذلك في شرح الحديث حيثُ ورد ذكره فيه .

## المسألة الموفية عشرين: الأزلام.

كانت قداحاً لقوم وحجارةً لآخرين، وقراطيس لأناس، يكون أحدها نُخُفْلاً، وفي الثاني « افْعل » أو ما في معناه، وفي الثالث « لا تفعل » أو ما في معناه، ثم يخلطها في جعبة أو تحته ثم يخرجها مخلوطةً مجهولة، فإن خرج الغُفْل أعاد الضَّرْبَ حتى يخرج له « افعل » أو « لا تفعل »؛ وذلك بحضرة أصنامهم؛ فيمتثلون ما يخرج لهم، ويعتقدون أن ذلك هدايةٌ من الصنم لمطلبهم.

وكذا روى ابنُ القاسم عن مالك كما سردناه لكم.

- (٨٠) في د : فإنه لم يتبين المصحف.
- (٨١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

عورة المائدة الآية (٤ THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الحادية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَمَن ِ اضْطُراً في مَخْمَصَةٍ ﴾: وقد تقدم ذكره في سورة البقرة.

# الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ مَاذَا أُحِلَّ لَهُمْ؛ قُلْ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَمَا عَلَّمْتُمْ مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِين تُعَلِّمُونَهُنَّ مِمَّا عَلَمَكُمُ اللهُ، فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكْنَ عَلَيْكُمْ وَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾ [ الآية: ٤ ].

فيها خمس عشرة مسألة:

37

# المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ الطَّيبات ﴾:

روى أبو رافع قال: جاء جبريل إلى النبي ﷺ يستأذِنُ عليه فأذن له، وقال: «قد أَذِنَّا لكَ يا رسولَ الله». قال: أجل، ولكنا لا ندخلُ بيتاً فيه كَلْب، قال أبو رافع: فأمر أنْ نقتُلَ الكِلابَ بالمدينة، فقتلت حتى انتهيت إلى امرأة عندها كلْب ينبَحُ عليها، فتركْتُه وجئتُ إلى رسول الله ﷺ فأخبرته، فأمرني فرجعتُ إلى الكلب فقتلته، فجاؤوا فقالوا: يا رسول الله؛ ما يحلَّ لنا من هذه الأمة التي أمرت بقَتْلها،

المسألة الثانية: في قوله تعالى: ﴿ الطَّيبات ﴾:

وهي ضدّ الخبيثات، وقد أشرنا إليه في سورة البقرة، والطيب ينطلق على معنيين: أحدهما : ما يلائمُ النفس ويلذّها .

والثاني: ما أحلَّ الله.

والخبيث: ضده، وسيأتي تحقيقه في سورة الأنعام إن شاء الله تعالى <sup>(٨٢)</sup>. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ مِنَ الْجَوَارِح مُكَلِّبِينَ ﴾:

قيل: معناه الكَوَاسب، يقال: جرح إذا كسب، ومنه قوله تعالى: ﴿ ويعلم ما

- ( ٨٢ ) في ب: أمرت بقتلها فسكت فنزلت هذه الآية.
  - (٨٣) في د : في سورة الأعراف إن شاء الله تعالى .

34

جَرَحْتُم بالنهار ﴾ [ الأنعام : ٦ ] ؛ فكلُّ كاسب جارح إذا كسب كيفها كان ، وممن كان ، إلا أنَّ هاهنا نكتة ، وهي أنَّ الله تعالى قال : ﴿ أُحِلَّ لَكُمُ الطيبات ﴾ . فنحن فريقٌ والطيبات فريق ، وما علمتم من الجوارح فريق غير الأثنين ، وذلك من البهائم التي يعلمها بنو آدم ، وقد كانت عندهم معلومة وهي الكلابُ المعلمة ؛ فأذن الله سبحانه وتعالى لهم في أكْلِ ما صِيد بها على ما بينَاه آنفاً إن شاء الله تعالى <sup>(١٢)</sup>.

فإن قيل: فما يُبين ذلك تحقيقاً ؟

قلنا: يُبَيِّنه ظاهرُ القرآن والسنة؛ أما ظاهرُ القرآن فقوله: ﴿ **مكلِّبينَ ﴾،** كَلَّب الرجلُ وأكلب إذا اقْتَنى كلباً. وأما السنَّة فالحديث الصحيح لجميع الأئمة؛ قال النبي يَلِيَّهُ: «من اقتنى كلباً ليس بكلب ماشية أو صَيْد نَقَص من أجره كل يوم قيراطان» <sup>(٨٥)</sup>. والضاري: هو الذي ضرى الصيد في اللغة.

وروى جميعهم، عن عدي بن حاتم قال: قلت: يا رسول الله؛ إني أرسل الكِلاب الْمُعَلَّمة فيمسكنَ عليّ، وأذكرُ الله تعالى. فقال: « إذا أرسلْتَ كلْبَك المعلم وذكَرْتَ اسمَ الله فكُلْ مما أمسكَ عليك؛ فإنّ ذكاته أخْذُه وإنْ قَتَلَ، ما لم يشركه كلب آخر ». قال: « وإن أدركته حيَّاً فاذبحه، وإن وجدتَ مع كلبك كلباً غيره وقد قتل فلا تأكل منه؛ فإنكَ لا تدري أيها قتله ». وعند جميعهم: « فإن أكل فلا تأكل فإني أخاف أن يكونَ أمسك على نَفْسه » (٨٦).

- (٨٤) في ب: على ما نبينه أنفأ إن شاء الله.
- (٨٥) انظر: (صحيح البخاري ١١٢/٧ . وصحيح مسلم، حديث ٥٠، ٥١، ٥٠، ٥٠، ٥٥ من المساقاة. وسنن النسائي ١٨٩/٧ . وبدائع المنن، للساعاتي ١٤٢٨ . ومسند الشافعي ١٤١ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٦/٦ . وشرح السنة، للبغوي ٢٠٨/١١ . وفتح الباري ٦٠٨/٩ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٠٩٨ . ومسند أحد بن حنبل ٢٠٨/٢ ، ١٠١، ١١٣ . وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٥٥/٤ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٠٨/٥ . وسنن ابن ماجة ٣٢٠٤ . والمعجم الكبير، للطبراني ٣١٠/١٢ ).
- (٨٦) انظر: (صحيح البخاري ١١٣/٧، ١١٤، ١٤٦/٩. وصحيح مسلم، حديث ١، ٢ من الصيد. وفتح الباري ٢٧٩/١. وسنن أبي داود، الباب من الصيد. وسنن الترمذي ١٧٩٧. وسنن ابن

وروى أبو داود ، عن أبي ثعلبة أنه قال: « وإنْ أكَل منه؟ » قال: « وإن أكل منه » . وروى جميعُهم عنه نحو الأول عن عديّ . وفيه: « فإن صِدْتَ بكلب غير مُعلم فأدركت ذكاته فكُلْ » . فقد فسرت هذه الأحاديث التكليب والتعليم ، وهي :

GHAZI TRUST

THE PRI بورة المائدة الآية (٤)

#### المسألة الخامسة:

..... ٣٤

فإنه قال فيه: « إذا أرسلت كَلْبَك المعلم، وذكرت اسم الله فكُلْ مما أمسك عليك». والمعلم: هو الذي إذا أشْليته انشلى<sup>(٨٧)</sup>، وإذا زجرته انزجر، فهذا ركْنُ التعليم، وقد حققناه في المسائل. فلو استرسل على الصيد بنفسه، ثم أغراه صاحبه ففيها روايتان:

إحداهها : يؤكل به؛ وبه قال أبو حنيفة .

والثانية : لا يؤكل؛

والصحيح جوازُ أكلها؛ لأنه قد أثر فيه الانشلاء وانزجر عند الانزجار، والقول الأول ضعيف<sup>(٨٨)</sup>.

المسألة السادسة : النية شرط في الصيد :

لقول ه ﷺ : « إذا أرسلْتَ كلبك المعلَّم، وذكرتَ اسم الله عليه». فاعتبر الاسترسالَ منه والذّكر ؛ ولذلك قلنا : إنه إذا استرسل بنفسه ثم أغراه فغرى في سَيْره : إنها نية أثّرت في الكلب ، فإنه عاد إلى رأي صاحبه بعد أن كان خرج لنفسه <sup>(٨٩)</sup>. **المسألة السابعة: إنْ أكل الكلْبُ:** 

ففيها روايتان:

أحداهما : أنها لا تُؤكل، وبه قال أبو حنيفة (٠٠) .

ماجة.٣٢٠٨. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥٨/٤، ٣٧٧، ٣٨٠، ٨٥. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٣٦/٩ . ونصب الراية، للزيلعي ٣١٢/٤، ٣١٦ . وتفسير البغوي ١٣/٢ . وتفسير الطبري ٣٢/٦ . وتفسير ابن كثير ١٣/٢ . والدر المنثور ، للسيوطي ٢٦٠/٢ . وتلخيص الحبير ١٣٤/٢ ). أشليت: دعوت. والمعنى: إذا دعوته إليك أتي.  $(\Lambda Y)$ في ب: والقول الآخر ضعيف. ( 11) في د : بعد أن كان جرح لنفسه . (14)

(٩٠) راجع: (أحكام القرآن، للجصاص ٣١٠/٣).

سورة المائدة الآية (٤) .....

وللشافعي قولان: أحدهما: مثله، والثاني: يؤكلُ.

والروايتان مبنيتان على حديثي عديّ وأبي تَعْلبة. وحديثُ عديّ أصح، وهو الذي يعضده ظاهرُ القرآن، لقوله تعالى: ﴿ فَكَلُوا مما أَمْسَكُنَ عَليكُم ﴾ .

۳٥

وفي المسألة معان كثيرة؛ منها أنَّ قولَ النبي ﷺ في حديث عدي يُحْمَل على الكراهية، بدليل قوله فيه: « فإني أخافُ أن يكون أمسك على نفسه ». فجعله خوفاً ، وذلك لا يستقل بالتحريم.

وقال علماؤنا: الأصلُ في الحيوان التحرمٍ، لا يحل إلا بالذكاة والصيد، وهو مشكوك فيه؛ فبقي على أصلِ التحريم.

وقال آخرون منهم القولَ الثاني؛ لأنَّ ذلك لو كان مُعْتَبَراً لما جاز البدّار إلى هجم الصيد من فَم الكلب، فإنا نخاف أن يكون أمسك على نفسه ليأكل، فيجب إذاً التوقف حتى نعلم حالَ فِعْل الكلب به، وذلك لا يقول به أحد. وأيضاً فإنّ الكَلْبَ قد يأكل لفَرْطِ جوع أو نسيانَ، وقد يذهل العالم النحرير عن المسألة، فكيف بالبهيمة العجماء أن تستقصيَ عليها هذا الاستقصاء! وقد أخذنا أطرافَ الكلام في مسائل الخلاف على المسألة فليُنْظَرْ هناك.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا عَلَّمْتُم مِنَ الْجَوَارِحِ مُكَلِّبِينَ ﴾ :

عام في الكلب الأسود والأبيض. وقال من لا يعرف: إنّ صيدَ الكلب الأسود لا يؤكل؛ لقول النبي ﷺ: « فإن الكلب الأسود شيطان» <sup>(١١)</sup>. وهذا إنما قاله النبيّ

(٩١) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٥٠، حديث ٢٦٥ من الصلاة. وسنن النسائي، الباب ٧ من القبلة. وسنن أبي داود، الباب ١١٠ من الصلاة. وسنن الترمذي ٣٣٨. وسنن ابن ماجة ٩٥٢٢. ومسند أحمد بن حنبل ١٤٩/٥، ١٥١، ١٥٦، ١٦٠، والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٧٤/٢. وصحيح ابن خزيمة ٨٣٠، ٢٣٨. ومسند أبي عوانة ٢٧/٢. وتفسير القرطبي ٢٧٢٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٨١/١ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٨/٣. والكامل في الضعفاء لابـن عـدي ٢٩٢٢، ٦٥٦/٦ . والمعجم الصغير، للطبراني ١٨٢١ . وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٤٥٨١). مَلِيَّةٍ في قَطْع الصلاة، فلو كان الصيد مثله لقاله، ونحن على العموم حتى يأتيَ من النبي مُلِيَّةٍ لفُظٌ يقتضي صَرْفَنا عنه.

GHAZI TRUST IC THOUGHT

THE PRI بمرورة المائدة الآية (٤)

المسألة التاسعة: إن أدركْتَ ذكاةَ الصيد فذكِّه دون تفريط، فإن فرَّطْتَ لم يؤكل:

لأن النبيّ ﷺ شرط ذلك عليك، وفي قوله: « إنْ وجدْتَ معه كلباً آخر فلا تأكله، فإنك لا تدري مَنْ قتله» <sup>(٢٢)</sup>، نصِّ على اعتبار النية في الذكاة إلاّ أن يظهر صاحبُه إليكَ وتجتمعا فيقول كلُّ واحد منكها: قد سميت؛ فيكونان شريكين فيه. **المسألة العاشر ة:** 

في قول النبيّ عَلَيْكُم : « فـإن أرسلت كلبـاً غير معلّم فأدركت ذكاته فكُلْ»، دليلٌ على أن الحديثَ بنهي النبيّ عَلَيْكُم عن ذبح الحيوان لغير مأكلة، إنما هو على معنى العبث لا على معنى طلب الأكل؛ فإنه لا ندري أنا إذا أرسلنا غير المعلم هل يدرك ذكاته أم يعقره.

المسألة الحادية عشرة:

..... ٣٦

أما الفَهْد ونحوه إذا عُلَّم فيجوز الاصطيادُ به. قال ابن عباس: لو صاد عليَّ ابنُ عرس<sup>(١٣)</sup> لأكلته، وذلك لأنه كلب [كله]<sup>(١٢)</sup> في مطلق اللغة، وقد بيناه في « ملجئة المتفقهين »، فأما جوارح الطير، وهي [ المسألة الثانية عشرة].

المسألة الثانية عشرة: جوارح الطير:

فقد روى أشهب، وغيره، عن مالك: « أن البازي والصقر والعُقَاب وما أشبه ذلك من الطير إذا كان مُعلماً يَفْقه ما يفقَه الكلب فإنه يجوزُ صيده، وبه قال عامة العلماء. وفيه خلاف عن عليّ لا نُبالي به».

- ( ۹۲ ) سبق تخريجه ، راجع الفهرس.
   ( ۹۳ ) ابن عرس: دويبة تشبه الفأر . من هامش البجاوي.
  - ( ٩٤ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ.

٣٧

واختلف علماؤنا؛ هل يؤخذ صيدُها من ظاهر القرآن أو من الحديث؟ فقالت طائفة: يؤخذ من ظاهر القرآن من قوله: ﴿ **مكلَّبينَ ﴾ .** والتكليب هو التّضْرِيَة بالشيء والتسليط عليه لغة، وهذا يعمّ كل معلم مكلَّب ضار .

وقال: أخذ من الحديث، وروى عدي بن حاتم، عن النبي عَلَيْكُم أنه سأل عن صَيْد البازي، فقال: « ما أمسك عليك فكُلْ». رواه الترمذي وغيره <sup>(٥٥)</sup>، فعلق النبي عَلَيْكُم الأكل في صَيْدِ البازي على ما علق الله سبحانه الأكل في صيد الكلب، وهو الأكلُ مما أمسك عليك حسبا بيناه.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وِمَا عَلَّمْتُمْ مِنَ الْجَوارِحِ مُكَلِّبِينَ ﴾:

اتفقت الأمةُ على أن الآيةَ لم تأت لبيان التحليل في المعلّم من الجوارح الأكل، وإنما مساقُها تحليل صَيْدِه، وقالوا في تأويله: أحل لكم الطيباتُ وصَيْد ما علمتم من الجوارح. فحذَف «صيد» وهو المضاف، وأقام ما بعده وهو المضاف إليه مقامه.

ويحتمل أن يكون معناه أُحل لكم الطيبات، والذي علمتم من الجوارح مبتدأ، والخبر في قوله: فكُلوا مما أمسكْنَ عليكم. وقد تدخل الفاء في خبر المبتدأ كما قال الشاعر:

وقائلةٍ خَوْلان ف انْكِ خ فَت اتهم وأُكْرومة الحيين خِلوٌ كما هِيَا وقد حققنا ذلك في « رسالة ملجئة المتفقهين ».

المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾:

عام بمطلقه في كل ما أمسك الكَلْبُ عليه، إلا أنه خاص بالدليل في كل ما أحلّهُ الله من جِنْس كالظباء والبقر والحمر، أو مِن جزء كاللحم والجلد دون الدم. وهذا عموم دخله التخصيص بدليل سابق له.

(٩٥) انظر: (سنسن الترمـذي ١٤٦٧. والسنسن الكبرى، للبيهقـي ٢٣٥/٩. ومصنـف ابــن أبي شيبـة ٣٦٦/٥. والمعجم الكبير، للطبراني ٧١/١٧، ٧١٧، والدر المنثور، للسيوطي ٢٦٠/٢، ٢٦١. وفتح الباري ٥٩٩/٩. وتفسير القرطبي ٦٧/٦. وتفسير ابن كثير ٢٩/٣. وتفسير الطبري ٥٨/٦). THE PRINCE GHAZI TRUST ورة المائدة الآية (٥)

# الم ألة اخامسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا أَمْسَكُنَ عَلَيْكُمْ ﴾:

هل يتضمن ما إذا غاب عنك الصيدُ أم لا؟ فقال مالك: « إذا غاب عنك فليس بُمْسك عليكَ »، وإذا بات فلا تأكله في أشهر القولين.

وقال الشافعي: يؤكل وتعلّق علماؤنا بقول النبي مَيْلِلَّهُ : «كُلْ ما أَصْمَيت ودَعْ ما أنميت » <sup>(١٦)</sup> . فالإصهاء في اللغة: الإسراع؛ أي كُلْ ما قَتَل مسرعاً ، وأنتَ تراه، ودَعْ ما أنميت : أي ما مضى من الصيد وسَهْمُكَ فيه؛ قال امرؤ القيس :

فهــو لا تَنْمِــي رَمِيَّتُـــه ما لَهُ لا عُدَّ مِنْ نَفـرِهْ (١٧)

والصحيح أكْلُه وإن غاب ما لا تجده غَريقاً في الماء أو عليه أثر غير أثر سهمك.

والأصل في ذلك حديث عدي بن حاتم أنّ رسولَ الله ﷺ قال له: «كُلْه ما لم تجده غَريقاً في الماء، فإنك لا تدري أسهمك قتله أم لا »، كما أخرجه مسلم والبخاري وغيرهما <sup>(١٨)</sup>. وفي حديث أبي ثعلبة الْخُشَني: « إذا رميْتَ بسَهْمك فغاب عنك فأدركتَه فكُلْه بعد ثلاث ما لم ينْتن ». رواه البخاري ومسلم وغيرهما: زاد النسائي: « ولم يأكل منه سبع فكُلْه » <sup>(١١)</sup>.

# الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَكُمْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌّ لَهُمْ، وَالْمُحْصَنَاتُ مِنَ الْمُؤْمِنِاتِ، وَالْمُحْصَناتُ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ وَلاَ مُتَّخِذِي

- (٩٦) انظر: (مجمع الزوائد، للهيثمي ١٦٢/٤. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٧/١٢. وتلخيص الحبير ١٣٦/٤. وطبقات ابن سعد ٦٠/٢/١ . والدر المنثور، للسيوطي ٣٠/٤. وفتح الباري ٦١١/٩. وتفسير القرطبي ٧١/٦. وكشف الخفا، للعجلوني ١٧١/٢).
  - (٩٧) انظر : (ديوان امري القيس ٢٥).
    - (۹۸) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (٩٩) انظر تخريجه في هامش ٨٦، وأيضاً: (مسند أحمد بن حنبل ١٩٤/٤. وسنن الدارقطني ٢٩٥/٤. والسنن الكبرى، للبيهقى ٢٤٢/٩).

.... ۳۸

سورة المائدة الآية ( ٥ ) ...... FOR QURANTE THOUGHT .....

أَخْدَانِ ، وَمَنْ يَكْفُرْ بِالإيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ وَهُوَ في الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ [الآية: ٥].

۳٩

فيها عشر مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أُحِلَّ لَكُم ﴾:

قد تكرر ذلك اليوم ثلاث مرات، وفي تأويل ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: أنه يوم الاثنين بالمدينة.

الثاني: أنه بمعنى الآن، لأن العربَ تقول اليوم كذا بمعنى الآن، كأنه وقت الزمان <sup>(١٠٠)</sup>.

الثالث: أنه يوم عَرَفة.

# المسألة الثانية: في تنخيل هذه الأقوال:

وبيانه أنَّ كونه يوم الاثنين ضعيف.

وأما كونه بمعنى الزمان فصحيح محتمل؛ لأن ذلك لا يُناقض غيره.

والصحيح أن قوله: ﴿**الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُم دِينَكُم**﴾ [المائدة: ٣] هو يوم عَرَفة، لما ثبت في الصحاح أنَّ يهوديّاً قال لعمر: لو نزلَتْ علينا هذه الآية لاتخذنا ذلك عِيداً. فقال عمر: «قد علمت في أي يوم نزلت هذه الآية، نزلت بعَرفة يوم جعة».

وثبت في صحيح الترمذي <sup>(١٠١)</sup> أنَّ يهودياً قال لابن عباس ذلك، فراجعه ابنُ عباس بمثل ما راجعه عمر <sup>(١٠٢)</sup>. فيحتمل أن يكون اليومان قبله وبعده راجعة إليه. ويحتمل أن يكون أياماً سواها؛ والظاهر أنها هي بعينها.

(١٠٠) في ب: كأنه وقته.
 (١٠٠) في ب: وروي في سنن الترمذي.
 (١٠٢) انظر : (سنن الترمذي ٥/٢٥٠).

(٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (۵) THE PRINCE GHAZI TRUST (۵) THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثالثة: في معنى كمال الدين وتمام النعمة فيه:

وفي ذلك كلَّامٌ طويل لُبابُه في سبعة أقوال:

٤٠

الأول: أنه معرفةُ الله، أراد: «اليوم عرفتكم بنفسي بأسمائي وصفاتي وأفعالي فاعْرِفوني».

الثاني: اليوم قَبِلْتُكم وكتبتُ رضائي عنكم لرضائي لدينكم؛ فإنّ تمامَ الدين إنما يكون بالقبول.

الثالث: اليومَ أكمَلْتُ لَكُمْ دُعاءَكُمْ؛ أي استجبتُ لكم دعاءكم، ودعاءَ نبيكم لكم. ثبت في الصحاح أنَّ النبي عُظِيمَةٍ قال: « أفضل الدعاء دُعاءُ يوم عرفة » <sup>(١٠٣)</sup>.

الرابع: اليوم أظهرتُكم على العدوّ بجمع الحرمين له أو بتعريف ذلك فيه.

الخامس: اليوم طَهَّرت لكم الحرَم عن دخول المشركين فيه معكم، فلم يحجّ بعد ذلك العام مُشْرِك، ولا طاف بالبيت عُرْيان، ولا كان الناس صنفين في موقفهم؛ بل وقفوا كلهم في موقف واحد <sup>(١٠٤)</sup>.

السادس: اليوم أكملْتُ لكم الفرائضَ وانقطع النسخ.

السابع: أنه بكمال الدين لم ينزل بعد هذه الآية شيء؛ وذلك أنّ الله سبحانه لم يزَلْ يصَرِّفُ نبيَّه وأصحابه في درجات الإسلام ومراتبه درجةً درجةً حتى أكمل شرائعه ومعالمه وبلغ أقصى درجاته، فلما أكمله تَمَّتْ به النعمةُ ورضيه ديناً، كما هو عليه الآن؛ يريد: فالزمُوه ولا تفارِقوه ولا تغيروه، كما فعل سِواكم بدينه.

المسألة الرابعة: في المختار من هذه الأقوال:

كلُّها صحيحة، وقد فعلها الله سبحانه فلا يختص بعضُها دون بعض؛ بل يقال إنَّ جميعَها مرادُ اللهِ سبحانه وما تعلّق بها مما كان في معناها، إلا أن قوله: إنه لم ينــزل

(١٠٢) انظر: (مصنف عبد الرزاق ٨١٢٥. والكامل، لابن عدي ١٦٠٠/٤. وشرح السنة، للبغوي ١٧٢) انظر: (مصنف عبد الرزاق ١١٣٨. والدر المنثور، للسيوطي ١٢٨/١. وكشف الخفا ١٧٣/١).
 (١٠٢) في ب: في موضع واحد.

بعده آية ولا ذُكر بعده حكم لا يصح؛ وقد ثبت عن البراء في الصحيح أنَّ البراء قال: « آخر آية نزلت « يستَفْتُونَك » ، ، وآخر سورة نزلت « براءة » <sup>(١٠٥)</sup> .

٤١

وفي الصحيح، عن ابن عباس، قال: « آخرُ آية نزلت آية الرِّبَا » <sup>(١٠٦)</sup>. وقد روي أنها نزلت قبل مَوْتِ النبيّ عَبَّلِيَّهِ بيَسير.

والذي ثبت في تاريخه حديث عمر وابن عباس في قوله: ﴿ **اليوم أكملت لكم** دينكم﴾ أنه يوم عَرَفة، فهذا تاريخ صحيح لا غُبارَ عليه، ويأتي تمامه في سورة الأنعام إن شاء الله تعالى.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حِلٌّ لَكُمْ ﴾:

في ذكر الطعام قولان:

سورة المائدة الآبة (٥)

أحدهما: أنه كلّ مطعوم على ما يقتضيه مطلّق اللفظ وظاهرُ الاشتقاق. وكان حالُهم يقتضي ألاّ يُؤكل طعامُهم لقلةِ احتراسهم عن النجاسات، لكن الشرع سمح في ذلك؛ لأنهم أيضاً يتوقَّوْن القاذورات، ولهم في دينهم مروءة يوصلونها؛ ألا ترى أنَّ المجوسَ الذين لا تؤكل ذبائحهم لا يؤكل طعامُهم ويُستقذرون ويستنجسون في أوانيهم، روي عن أبي ثعلبة الْخُشَني أنه قال: سُئل رسولُ الله عَلَيَّيَمَ عن قدور المجوس. فقال: « أَنْقُوها غَسلاً واطبُخوا فيها » <sup>(١٠)</sup>. وهو حديث مشهور، وذكره الترمذي وغيره عن أبي ثعلبة وصحّحه أنه قال: يا رسول الله عَلَيَّيَمَ الكتاب فنَطْبخ فقال: « أنْقُوها غَسلاً واطبُخوا فيها » <sup>(١٠)</sup>. وهو حديث مشهور، وذكره الترمذي وغيره عن أبي ثعلبة وصحّحه أنه قال: يا رسول الله عَلَيْهَمَ اللهُ عالمَهُهم المُوا في قدورهم ونشرب في آنيتهم؟ فقال وسول الله عَلَيْهَمَ اللهُ عَلَيْهُ عنها.

- (١٠٥) انظر: (صحيح البخاري، الباب ١٤ من الفرائض).
- (١٠٦) انظر: (سنن ابن ماجة، الباب ٥٨ من التجارات).
- (١٠٧) انظر: (سنن الترمذي ١٥٦٠، ١٧٩٦. وفتح الباري ٦٢٣/٩).
- (١٠٨) انظر: (سنن الترمذي ١٥٦٤، ١٧٩٧، ومسند أحد بن حنبل ٩٥/٤، ١٩٣، ١٩٤، ١٩٥، ١٩٦، والمستدرك ١٤٤/١ وشرح السنة، للبغوي ٢٠٠/١١ وإرواء الغليل، للألباني ٧٥/١. والكنى والأسهاء، للدولابي ١٨٨/٢.

THE PRINCE GHAZI TRUST المائدة الآية (٥)

وغَسْ آنية المجوس فرض، وغسْلُ آنية أهل الكتاب فَضْل وندب؛ فإنَّ أكْلَ ما في آنيتهم يبيح الأكلَ بعد ذلك فيها. والدليلُ علَى صحة ما روى الدارقطني « أنّ عمر توضّأ من جرَّةِ نصرانية »، وصححه وأدخله البخاري في التراجم.

وربما ظنَّ بعضهم أن أكلَ طعامهم رُخصة ، فإذا احتجت إلى آنيتهم فغسْلُها عزيمة ؛ لأنه ليس بموضع للرخصة .

قلنا : رخصةُ أكلِ طعامهم حلَّ تأصّل في الشريعة واستقر ، فلا يقف على موضعه ؛ بل يسترسلُ على محالَه كلّها ، كسائر الأصولِ في الشريعة .

الثاني: أنَّ المرادَ به ذبائحهم، وقد أذِنَ اللهُ سبحانه في طعامهم: قال لي شيخنا الإمام الزاهد أبو الفتح نصر بن إبراهيم النابلسي <sup>(١٠١)</sup> في ذلك كلاماً كثيراً ، لبابُه : أنَّ الله سبحانه قد أذِن في طعامهم، وقد عام أنهم يسمُّون غيره على ذبائحهم، ولكنهم لما تمسكوا بكتاب الله وعلقوا بذَيْل <sup>(١١٠)</sup> نبيّ جُعِلت لهم حُرْمة على أهل الأنصاب.

وقد قال مالك: «تُوْكل ذبائحهم المطلقة إلا ما ذبحوا يوم عِيدهم أو لأنصابهم» (١١١).

وقال جماعة العلماء : تُؤكل ذبائحهُم وإن ذكَرُوا عليها اسم غيرِ المسيح؛ وهي مسألة حسنة نذكر لكم منها قولاً بديعاً :

وذلك أنَّ الله سبحانه حرَّم ما لم يسمَّ اللهُ عليه من الذبائح، وأذِن في طعام أهلِ الكتاب وهم يقولون: [ إن ] <sup>(١١٢)</sup> الله هو المسيح ابن مريم، وإنه ثالث ثلاثة. تعالى اللهَ

(١٠٩) أبو الفتح، نصر بن إبراهيم النابلسي المقدسي شيخ الشافعية في عصره بالشام. أصله من نابلس كان يعرف بابن أبي حافظ. قام برحلة وعمره نحو عشرين عاماً. ولد عام (٣٧٧هـ = ٩٨٧ م). وتوفي بدمشق عام (٤٩٥هـ = ١٠٩٦ م). ومن مصنفاته: الحجة على تارك المحجة والأمالي والكافي والتقريب والفصول.

أنظر ترجمته في: ( هدية العارفين ٢ / ٤٩٠ . الأعلام ٢٠/٨ ) .

(١١٠) في ب: وتعلقوا بدليل نبي.

٤٢

- (١١١) في ب: يوم عيدهم ولأنصابهم.
- (۱۱۲) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

عن قولهم عُلُوّاً كبيراً . فإن لم يذكروا اسمَ الله سبحانه أُكلَ طعامهم، وإن ذكروا فقد علم ربَّك ما ذكروا <sup>(١١٣)</sup>، وأنه غير الإله، وقد سمح فيه فلا ينبغي أن يخالفَ أمرُ الله، ولا يقبل عليه، ولا تضرَبُ الأمثال له.

٤٣

وقد قلت لشيخنا أبي الفتح المقدسي: إنهم يذكرون غير الله. فقال لي: هم من آبائهم، وقد جعلهم الله تبعاً لِمَن كان قبلهم مع علمه بحالهم.

وبهذا استدلَّ بعضُ الشافعية على أن التسميةَ على الذبيحة ليست بشرط؛ قال: لو سمَّى النصرانيُّ الإلٰه حقيقة لم تكن تسميتُهم على شَرْط العبادة؛ لأنهم لا يعرفون المعبود، فليست تسميتُهم على طريق العبادة، واشتراطُهم التسمية على غير وَجْهِ العبادة لا يُعْقَل.

قلنا: تعقّل صورةُ التسمية، ولها حُرْمة، وإن لم يعلم المسمي مَن يسمي. ولو شرطنا العلم بحقيقة الإيمان ما جاز أكلُ كثير من ذبح مَن يسمِّي من المسلمين، وإنما حرَّم الشرع ذبحاً يذكر عليه غيرُ الله تصريحاً. فأما مَن يقصد الله فيصيب قَصْدَه فهو الذي لا كلامَ فيه. وأما الذي يسميه فيخطىء قصده فذلك الذي رخّص فيه؛ فإذا قال «الله» وهو يقصد المسيح، أو المسيح وهو يقصدُ الله فيرجع أمرُه إلى الله سبحانه، ولكنه ضَلَّ عن الطريق وسمح لك فيه الإله الذي ضلّ أهل الكتاب عنه، وخفّف حالهم بهذه الشعبة الخفيّة من القَصْد إليه، فلا يعترض عليه.

[ فإن قيل: فما أكلوه على غَيْرِ وجْهِ الذَّكاة كالْخَنْق وحَطْم الرأس؟

فالجواب: أنَّ هذه مَيْتة، وهي حرامٌ بـالنـص، وإن أكلـوهــا فلا نــأكلهـا نحن كالخنزير فإنه حلالٌ لهم، ومن طعامهم، وهو حرامٌ علينا، فهذه أمثلة والله أعلم]<sup>(١١٤)</sup>.

وأما ذبائح الكتابيين فقد سئل أبو الدرداء عما يُذبح لكنيسة اسمها سَرْجِس، فأمر بأكله، ولذلك قال عُبادة بن الصامت وقال الشافعي وعطاء: تؤكل ذبائحهم، وإنْ

- (١١٣) في ب: فقد علم ربك من ذكروا .
- (١١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

(٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٥) FOR QURANIC THOUGHT

ذُكِرَ غيرُ الله عليها، وهذا ناسخ لقوله تعالى: ﴿**ولا تَأْكُلُوا مَمَّا لَم يُذْكَرِ اسْمُ اللهِ** عَلَيْهِ﴾ [الأنعام: ١٢١].

وقد بينا في القسم الثاني أنه ليس بنَسْخ، وسنشير إليه في سورة الأنعام إنْ شاء الله تعالى.

المسألة السادسة:

22

لما قال الله سبحانه: **﴿وطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الكِتابِ حِلِ لَكُمْ ﴾** تضمّن أهلَ الكتاب وهم بنو إسرائيل، فهل يدخل عليهم من دان بدينهم، وإن لم يكن منهم؟ ينبني على أصل من أصول الفقه – وهو أنّ من لم يَدْعُه النبي فاتبعته، هل يكون له حكم من دعائه أم لا؟ وقد بينا في موضعه أنه إن لم يكن على شَرْع دخل في حكمهم، أو كان على شَرْع درس عنه. إذا ثبت هذا فنصارى بني تَغْلب من العرب مما اختلف فيه العلماء ؛ فرُوي عن ابن عباس أنه تؤكّلُ ذبائحهم، وألحقهم بالكتابيّين؛ لقوله فيه العلماء ؛ فرُوي عن ابن عباس أنه تؤكّلُ ذبائحهم، وألحقهم بالكتابيّين؛ لقوله وقرأ الشعبي : **﴿وما كان ربّك فَينَةً مُنْهُمْ ﴾** [ المائدة : ٥١ ]، وبه قال الشعبي والشافعي. يذكرون اسمَ اللهِ سبحانه إشارة إلى ما قلناه من تعلقهم باللفظ ؛ وبهذا قال جاعة يذكرون اسمَ اللهِ سبحانه إشارة إلى ما قلناه من تعلقهم باللفظ ؛ وبهذا قال جاعة يذكرون اسمَ اللهِ سبحانه إشارة إلى ما قلناه من تعلقهم باللفظ ؛ وبهذا قال جاعة يذكرون اسمَ اللهِ سبحانه إشارة إلى ما قلناه من تعلقهم باللفظ ، وبهذا قال جاعة يذكرون اسمَ اللهِ سبحانه إشارة إلى ما قلناه من تعلقهم باللفظ ، وبهذا قال جاعة يذكرون اسمَ اللهِ سبحانه إشارة إلى ما قلناه من تعلقهم باللفظ ، وبهذا قال جاعة يذكرون اسمَ اللهِ سبحانه إشارة إلى ما قلناه من تعلقهم باللفظ ، وبهذا قال جاعة يترون عمر وعائشة وعليّ. وقال: لأنهم لا يعللون ما تحلل النصارى ولا يحرّمون ما تعرمون. وهذا دليل أنه لم يُلحقهم بهم، لأنهم لم يتولَّوهم، ولا ذائوا بدينهم، ولو تعلقوا به لوافق ابنُ عباس في حالهم وحكمهم لما قدَّمناه من الأدلة <sup>(110)</sup>.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَمَا عَلَّمْتُمْ ﴾، إلى قوله: ﴿ أُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبَاتُ وَطَعَامُ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾:

دليل قاطع على أنَّ الصيدَ وطعام أهلِ الكتاب من الطيبات التي أباحها اللهُ عز وجـل، وهـو الحلالُ المطلـق، وإنما كـررهَ اللهُ سبحـانـه ليرفـع الشكـوكَ ويـزيـلَ

(١١٥) راجع: أحكام القرآن، للجصاص ٣٢٢/٣).

سورة المائدة الآية (٥) .....

الاعتراضات، [ولكن الخواطرَ الفاسدة هي التي توجب الاعتراضات]<sup>(١١١)</sup>، ويخرجَ إلى تطويل القول. ولقد سئلت عن النصراني يفتل عُنق الدجاجة ثم يطبخها: هل يؤكل معه أو تؤخذ طعاماً منه؟ وهي:

20

المسألة الثامنة:

فقلت: تؤكل، لأنها طعامُه وطعام أحباره ورُهبانه، وإن لم تكن هذه ذكاة عندنا، ولكن الله تعالى أباح طعامَهم مطلقاً، وكلّ ما يرونه في دينهم فإنه حلال لنا في ديننا، إلاّ ما كذَّبهم اللهُ سبحانه فيه.

ولقد قال علماؤنا: إنهم يُعْطوننا أولادَهم ونساءهم ملكاً في الصلح فيحلَّ لنا وطْؤهن، فكيف لا تحل ذبائحهم والأكلُ دون الوطء في الحلَّ والحرمة. المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿وَالْمُحْصَنَاتُ مِن الْمُوْمِنَاتِ﴾:

قد تقدم ذِكْرُ ذلك في سورة النساء، وبينًا اختلافَ العلماء واحتمالَ اللفظ لأن يكونَ المحصنات من المؤمنات الحرائر والعفائف.

وقد رُوي عن عمر في ذلك رواياتٌ كثيرة في قصص مختلفة؛ منها أن امرأة من هَمْدان يقال لها نُبَيشة بغَتْ، فأرادت أن تذبح نَفْسَها فأدركوها فقدوها، فذكروه أيضاً لعمر بــن الخطاب فقال: « انكحوها نكاحَ الحرةِ العَفِيفة المسلمة ».

وقال الشعبي: « إحصانها أن تغتسل من الجنابة وتحصن فَرْجَها من الزنا » .

وسئل ابنُ عباس عن هذه النازلة فقال: مِنْ نساء أهل الكتاب مَنْ يحلُّ لنا، ومنهم من لا يحلَّ لنا، ثم تلا: ﴿ **قاتِلُوا الذين لا يؤمِنُونَ بالله ولا باليوم الآخر ﴾،** إلى قوله: ﴿ حَتَّى يُعْطُوا الجَزْيَةَ عن يَدٍ ﴾ [ التوبة: ٢٩ ].

قال: فمن أعطى الجزية حَلَّ لنا نساؤهم، ومَنْ لم يعطِ لم يحلّ لنا نساؤه. ومن ها هنا يخرج أنَّ نكاحَ إماء أهلِ الكتاب لا يجوز لأنهــن لا جِزْيَة عليهن.

(١١٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

(٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (1) بلورة المائدة الآية (٦) for our anic thought

فإن قيل: وكذلك الحرائر . قلنا: حَلُّوا بدليل ٍ آخر .

57

وقيل: عنى بذلك نساء بني إسرائيل دونَ سائرِ الامم الذين دانُوا بدين بني إسرائيل.

والصحيح أنهم داخلون معهم في ذبائحهم ونكاحهم لقوله: فإنه منهم. فإن قيل: فما المرادُ بقوله تعالى: ﴿ح**تى يُعْطُوا الجزْيَةَ عن يَدٍ﴾:** هل المراد بذلك نفس الإعطاء والالتزام، أو يكون المراد مَنْ تقبل مَنهم الجزية؟

قلنا: أما مذهبُ ابن عباس فلقد تلوْتُه عليكم. وأما سائرُ العلماء فيقولون: إنما المراد من يُقْبَل منه الجزية؛ لقوله تعالى: **﴿والمحصَناتُ من الذين أُوتوا الكتابَ مِنْ قبلكم﴾**. وذكْرُ الجزية إنما هو في القتال لا في النكاح، إلا أنَّ العلماء كرهوا نكاحَ الحربية لئلا يُولدَ له فيهم فيتنصروا <sup>(١١٧)</sup> وتجري عليهم أحكامُهم.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ مُحْصِنِينَ غَيُّرَ مُسافِحِينَ ﴾ :

قد تقدم في سورة النساء، وأراد به في قول علمائنا غير مُتَعالنين بالزنا كالبغايا، ولا ممن يتَّخذُ أخداناً، معناه يختص بزان معلوم وبزانية معلومة. وفي هذا تخصيص قوله تعالى: ﴿ **الزَّانِي لا ينكحُ إلاّ زانِيَةً أو مُشرِكَةً...﴾** [ النور : ٣ ] الآية كما تقدم بيانه.

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلَاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطَّقَرُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَمَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيداً طَيِّباً فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ وَالْهُ لَالَهُ

(١١٧) في ب: يولد له فيهم فيتنصر .

لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِـنْ يُـرِيـدُ لِيُطَهِّرَكُـمْ وَلِيُتِـمَّ نِعْمَتَـهُ عَلَيْكُـمْ لَعَلَّكُـمْ تَشْكُرُونَ﴾ [ الآية: ٦ ].

فيها اثنتان وخمسون مسألة :

# المسألة الأولى:

ذكر العلماء أنَّ هذه الآية من أعظم آياتِ القرآن مسائل وأكثرها أحكاماً في العبادات، وبحقٍّ ذلك، فإنها شَطْر الإيمان، كما قال النبي ﷺ: «الوضوء شَطْر الإيمان» (١١٨)، في صحيح الخبر عنه.

ولقدقال بعضُ العلماء : إنّ فيها ألفَ مسألة، واجتمع أصحابُنا بمدينة السلام فتتبَّعُوها فبلغوها ثمانمائة مسألة، ولم يقدروا أنْ يبلغوها الألف، وهذا التتبَّع إنما يليق بمن يريد تعريفَ طرق استخراج العلوم من خَبايا الزوايا، والذي يليق الآن في هذه العجالة مما نحن فيه الانتداب إلى انتزاع الجليّ وأن نتعرض لما يسنح خاصة من ظاهر مسائلها.

المسألة الثانية: في سبب نزولها:

لا خلاف بين العلماء أنّ الآيةَ مدنية كما تقدم ذكره في سورة النساء، وأنها نزلت في قصة عائشة، كما أنه لا خلاف أنَّ الوضوء كان مفعولاً قبل نزولها غَيْرَ متلوّ؛ ولذلك قال علماؤنا: إن الوضوءَ كان بمكة سُنَّة، معناه كان مفعولاً بالسنّة، فأما حُكمه فلم يكن قط إلا فرضاً <sup>(١١١)</sup>.

وقد روى ابن إسحاق وغيره أن النبيّ ﷺ لما فرض الله سبحانه عليه الصلاةَ ليلةَ الإسراء ونزل جبريل ظُهْر ذلك اليوم ليصلِّي به فغمز الأرض بعقِبه، فأنبعَتْ ماء، وتوضَّأ معلِّماً له، وتوضَّأ هو معه، وصلّى، فصلى رسولُ الله ﷺ . وهذا صحيحٌ وإن كان لم يَرْوِه أهلُ الصحيح، ولكنهم تركوه لأنهم لم يحتاجوا إليه، وقد كان الصحابةُ

- (١١٨) انظر: (سنس الترميذي ٢٥٦٧. وشرح السنسة، للبغسوي ٢٠٣/١ . والدر المنشور، للسيسوطسي (١١٤/١، ١٨١).
  - (١١٩) انظر: (تفسير القرطبي ٨٠/٥).

والعلماء يتغافلون عن الحديث الذي لا يحتاجون إليه، وإن ذهب. ويكرهون أن يبتدئوا بذكره حتى يحتاجَ إليه بخلاف القرآن حسبا تقدّم بيانه. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾:

HE.PRINE. FOR QURĂ

هذا الخطاب وإن كان مصرِّحاً بالمؤمنين فإنَّ الكافرين داخلون فيه، لما ثبت من أنهم يدخلون في فروع الشريعة بالأدلة القاطعة، ولكن الله سبحانه ها هنا خصَّ الخطاب الْمُلْزِم للإيمان، لأنّ النازلةَ عرضت له، والقصة دارَتْ عليه.

المسألة الرابعة: قال لنا شيخنا فخر الإسلام بمدينة السلام: قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إذا قُمْتُمْ إلَى الصَّلاَةِ﴾:

معناه: إذا أردتم القيامَ إلى الصلاة؛ لأنّ الوضوء حالةَ القيام إلى الصلاة لا يمكن، والإرادة هي النية؛ فدلَّ على أن النيةَ في الطهارة واجبةٌ فيه. وبه قال مالك والشافعي، وأكثَرُ العلماء.

وروى الوليد بــن مسلم، عــن مــالــك أنها غَيْـرُ واجبـةٍ. وبــه قــال أبــو حنيفـة والأوزاعي<sup>(١٢٠)</sup>، وهي من طيوليات مسائل الخلاف، وقد بيناها فيه.

والأصل المحقق أنها عبادة مقصودة بدليل أنها شَطْر الإيمان، والعبادات لا يتعبَّدُ بها إلا مع النية، ويخالف الشعبي إلا الجمعة. فإنه ليس بعبادةٍ مقصودة، والله أعلم.

المسألة الخامسة:

قال زَيْد بن أسلم: معناه إذا قمتُم إلى الصلاة من النوم، وفي ذلك نزلت الآية. وبيَّن هذا أنّ النومَ حَدَث، وبه قال جملةُ الأمة، سمعت عن أبي موسى الأشعري أنه لم يكن يراه حَدثاً، ولم يثبت ذلك عندي عنه. ورُوي لي عن بعض التابعين أنه لم يره حدّثاً.

والدليلُ على بطلان قوله أن هذه الآية نزلت في النائمين، فلا بدّ أن يتناولهم؛ لأن

(١٢٠) راجع: (أحكام القرآن، للجصاص ٣٣٦/٣).

الآيةَ والخبر إذا كان الذي أثارهما سبباً فلا بُدّ من دخول السبب فيهما، وإن كان الخلافُ وراء ذلك هل يقتصر عليها الحكم بهما أم يكونان على عمومهما ؟

29

وثبت عن صَفُوان بن عَسَّال قال: «أمرنا رسولُ الله عَلَيْكُم إذا كنا في سفَر ألا نَنْزِعَ خِفَافنا ثلاثةَ أيام ولياليهن إلا مِن جنَابة، ولكن من بول أو غائط ونوم» <sup>(١٢١)</sup>. والأمرُ أظهر من ذلك، ولكن أردنا أن نعرفكم وجودَ ذلك في القرآن، وفي صحيح حديث النبي عَلَيْكُم.

قال الترمذي : حديث صَفْوان حديث صحيح.

## المسألة السادسة:

سورة المائدة الآبة (٦).

إذا ثبت أن النومَ حَدَثٌ فهو حدث لما يصحبه غالباً من خروج الخارج.

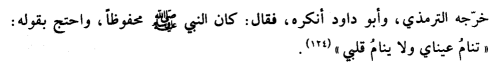
وقال الْمُزَني: هو حَدَث بعينه، وهذا باطل؛ فإنه ثبت أنَّ أصحابَ رسول الله عَلِيَهِ كانوا ينامون ولا يتوضؤون. ومنه في الصحيح أنَّ النبي عَلَيْهِ أخَّر صلاة العَشاء ذاتَ ليلة حتى رقدَ الناسُ واستيقظوا. وفيه أنه قال: «أقيمت صلاةُ العشاء». فقام رجلٌ يناجي النبيَّ عَلَيْهَ حتى نام القوم ثم صلّوا <sup>(١٢٢)</sup>.

## المسألة السابعة:

وإذا ثبت الفرق بين قليله وكثيره فقد استوفينا تفصيله في النوازل الفِقْهية ، وبينا أنَّ من استثقل نوماً على أي حال كان من الأحوال فإنَّ عليه الوضوء .

وقال أبو حنيفة: إنْ نام على هيئةٍ من هيئات الصلاة لم يبطل وضوء، ووافقه ابن حبيب في الركوع، واحتجّ بحديثين: أحدهما عن ابن عباس أنه قال: نام النبي ﷺ وهو ساجدٌ حتى نفخ، ثم قـام فصلّى؛ فقلت: يا رسولَ الله؛ إنك قد نمت. فقال: « إن الوضوء إنما يجبُ على مَن نام مضطجعاً، فإنه إذا اضطجع استرخت مفاصِلُه» <sup>(١٢٣)</sup>.

- (١٢١) انظر: (سنن الترمذي ١٥٩/١).
- (١٢٢) انظر: (صحيح البخاري، الباب ١١، ١٣، ٣٠، ٢٠، ٢١، ٢٤، ٢٥، ٣٩ من المواقيت. وصحيح مسلم، حديث ٢٢١، ٢٢٢، ٢٢٦، ٢٢٦، ٣٣٣، ٣٣٧).
- (١٢٣) انظر: (سنن الترمذي ٧٧. وتفسير القرطبي ٢٢٢/٥. وسنن الدارقطني ١٦٠/١. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣١٨).



THOUGHT

THE PRIN FOR QUR

والحديث الثاني قال النبي ﷺ : « ليس الوضوء على مَنْ نام قائماً أو راكعاً أو سـاجـداً ؛ إنما الوضـوء على مَـنْ نــام مضطجعـاً ، فــإنــه إذا اضطجـع استرخـــت مفاصله » <sup>(١٢٥)</sup> . وهو باطل قد بيناه في مسائل الخلاف وأوضحنا خلّله .

وأما ابن حبيب في الركوع فإنما بنى على أنَّ الراكع لا يصح أن يستثقلَ نوماً ويثبت راكعاً ، فدلَ أن نومه ثبات وخُلَس لا شيءَ فيها .

> المسألة الثامنة: إذا ثبت الوضوء في النوم فالإغماء فوقه أو مِثْله. المسألة التاسعة:

ظاهرُ الآية يقتضي الوضوء على كل قائم إليها، وإن كانت قد نزلت في النائمين، وإياهم صادف الخطاب، ولكنا ممن يأخذ بمطلق الخطاب<sup>(٢١١)</sup> ولا يربط الحكم بالأسباب، وكذلك كنا نقول: إن الوضوء يلزم لكل قائم إلى الصلاة مُحْدِثاً كان أو غير محدث، إلا أنّ أنس بسن مالك روَى: «كمان النبيُّ عَلَيْكَمْ يتوضأ عند كمل صلاة» (١٢٧).

- (١٢٤) انظر: (صحيح البخاري ٢٣٣/٤. وسنن أبي داود، الباب ٨٠ من كتاب الطهارة. وموارد الظرآن، للهيثمي ٢١٢٤. ومصنف عبد الرزاق ٣٨٦٤. وصحيح ابن خزيمة ٤٨. والشفا،للقاضي عياض ٢٢٧/٢. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥١/٢، ٢٥١ . والدر المنثور، للسيوطي ٥٠/٤. وحلية الأولياء ٢٥٥/٤. وتفسير ابن كثير ١٨٦/١، ٢٢٢٢، ٢٦٢٥، ٢٦٩/٥. وأحكام القرآن، للجصاص ٣٣٣/٣).
  - (۱۲۵) راجع هامش (۱۲۳). السابق.
  - (١٢٦) في ب: ولكنا ممن يأخذ بمطلق الألفاظ.
- (١٢٧) انظر: (صحيح البخاري ٦٤/١ . وسنن الترمذي ٦٠ . ومسند أحمد بن حنبل ١٣٢/٣، ١٣٣، ١٥٤، ١٨/٥/٥ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١٦٢/١ . وصحيح ابن خزيمة ١٢ . ومسند أبي عوانة ١٢٣٧/١ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢٩/١ . وشرح السنة، للبغوي ٢٤/١ . والدر المنثور، للسيوطي ٢٦١/٢ . وفتح الباري ٢٣٢/١ . وتفسير الطبري ٢٣/٦ . وتفسير القرطبي ٢١/٨ . وتفسير ابن كثير ٢٦/٣ . ٢٦ . والتاريخ الكبير، للبخاري ٣٥٦/٦).

سورة المائدة الآية (٦) ....

قلت: كيف كنتم تصنعون أنتم؟ قال: كان يُجْزِي أحدَنا الوضوء ما لم يُحْدِث. خرّجه جميع الأئمة.

وروى ابن أبي بردة، عن أبيه \_ أن النبيَّ ﷺ كان يتوضأ لكلَّ صلاة، فلما كان يوم الفتح صلّى الصلوات بوضوء واحد. فقال له عمر: فعلتَ شيئاً لم تكن تفعله. فقال: « عَمْداً فعلته». أخرجه النسائي وأبو داود والترمذي (١٢٨).

فإن قيل: فهل يتكرر الحكم بتكرر الشرط أم لا؟ فإن قلم بتكرره أحلم <sup>(١٢١)</sup>، وإن قلم لا يتكرر فما وجْهُه؟

قلنا: من المتعجر فين مَنْ تكلّف فقال: إنما يتكرر بتكرر العلّة، وهو الحدَث. وهذا لا يصحّ؛ فإن الحدَث لا يُوجب الطهارة لنفسه، وإنما وجوبُ الصلاة يوجب الطهارة بشرط أن يكونَ المكلّف محدثاً، فالحدَث شرطٌ في وجوب الطهارة بوجوب الصلاة لا علّته. والحكم علةٌ للحكم شرعاً، وقد مهدنا ذلك في مسائل الخلاف وأصول الفقه.

وقد أحدث بعضُ المبتدِعَة في الإسلام بدعةً شنعاء، فقال: إن المحدث لا يُوْمر بالصلاة، إنما يُوْمر بالوضوء، وعليه يُثاب، وعليه يُعاقَب، ولا يتوجه عليه الأمرُ بالصلاة حتى يتوضأ.

وهذا خَرْقٌ لإجماع الأمة وهَتْكٌ لحجاب الشريعة. وهذه الآية وأمثالها ردٌّ عليه إن أقر بثبوته <sup>(١٣٠)</sup>، وإن أنكره فإن من ينكر التوحيد مخاطبٌ بتصديق الرسول، ولا يصح ذلك منه إلا بعد توحيد الرب، وهذا ما لا جوابَ لهم عنه.

(١٢٨) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٨٦ من كتاب الطهارة. وسنن أبي داود، الباب ٦٦ من كتاب الطهارة. وسنن الترمذي ٦١. وسنن النسائي ٨٦/١. ومسند أحد بن حنبل ٥/٣٥٠، ٣٥١. وسنن ابن ماجة ٥١٠. ومسند أبي عوانة ٢٣٧/١ . وفتح الباري ٣٢٣/٢، ٣١٦. ومصنف عبد الرزاق ١٥٧. وصحيح ابن خزيمة ١٣، ١٤. وشرح معاني الآثار، للطحاوي ٤١/١ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٧٨، ٤٢٥ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١/٦٢١، ٢٧١، ونصب الراية، للزيلعي ١٦٤/١ . وجامع مسانيد أبي حنيفة ١٩٠/١ . والدر المنثور ٢٦١/٢ . وتفسير القرطبي ٦٢/٦ . وتفسير الطبري ٢٣/٦).

- (١٢٩) في ب: وإن قلتم بتكرره أخللتم.
  - (١٣٠) في ب: إن أقر بنبوته.

(٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲) FOR OURANIC THOUGHT

المسلة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ فَاغْسِلُوا ﴾ :

٥٢

الفاء حرف يقتضي الربط والسبب وهو بمعنى التعقيب<sup>(١٣١)</sup>، وقد بينا ذلك في رسالة الملجئة، وهي ها هنا جواب للشرط ربطت المشروط به وجعلَتْه جوابَه أو جزاءَه، ولا خلاف فيه؛ بَيْدَ أن الشافعي ومن قال بقوله مِنْ علمائنا في وجوب الترتيب في الوضوء، قال: إنّ في هذا دليلاً على وجوب البداءة بالوَجْه؛ إذ هو جزاءً الشرط وجوابُه.

وقال الآخرون الذين لا يرون ترتيب الوضوء : إن هذا القول صحيح فيما إذا كان جواب الشرط معنى واحداً ؛ فأما إذا كانت جُمَلاً كلّها جواباً وجزاء لم نُبَال بأيها بدأت ؛ إذ المطلوب تحصيلها . وهذا قول له روْنَقٌ وليس بمحقق ، قال الله سبحانه وتعالى : ﴿ فاغسلوا وجوهكم ﴾ ؛ فبدأ بالوجه وعطف عليه غيره ، فالنظرُ الصحيح في ذلك أنْ يقال : تجبُ البُداءة بما بدأ الله به وهو الوجه ، كما قال النبي يَتَلِيَّهُ حين حجَّ وجاء إلى الصفا : « نبدأ بما بَداً الله به » <sup>(١٣٢)</sup> ، وكانت البداءةُ بالصَّفَا واجبة .

ويعضد هذا أنّ النبيّ ﷺ توضّأ عُمرَه كلهُ مرتِّباً ترتيب القرآن، وفِعْلُه هذا بيانُ مُجْمَلِ كتابِ الله تعالى، وبيان المجمل الواجب واجب <sup>(١٣٣)</sup>، وهي مسألةُ خلاف عظمى قد بيناها في مسائل الخلاف، وهذا هو الذي يختار فيها.

المسألة الحادية عشرة: قوله عز وجل: ﴿ فَاغْسِلُوا ﴾ :

وظنَّ الشافعيُّ ۔ وهو عند أصحابه معد بن عدنان في الفصاحة بَلْه أبي حنيفة وسواه ۔ أنَّ الغسل صَبُّ الماء على المغسول من غير عَرْك <sup>(١٣٤)</sup> ، وقد بينا فسادَ ذلك في

- (١٣١) في ب: وهي بمعنى التنقيب.
- (١٣٢) انظر: (سنن الترمذي ٢٩٦٢، ٢٩٦٧. وسنن النسائي، الباب ١٥٧، ١٦٢، ١٦٦، وسنن ابن ماجة ٣٠٧٤. ومسند أحمد بن حنبل ٣٨٠/٣، ٣٨٨. والسنن الكبرى، للبيهقي ٨٥/١، ٣١٥/٣، ٩٣/٥. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٩/٢، ٨٦، ٩٢. وصحيح ابن خزيمة ٢٦٢٠. وشرح السنة، للبغوي ١٣٦/٧. ومسائل أحد لأبي داود ١٠٢).
  - (١٣٣) في ب: وبيان المحتمل الواجب واجب.
    - (١٣٤) عرك: دلك.

سورة المائدة الآية (٦) ....

مسائل الخلاف، وفي سورة النساء، وحققنا أنَّ الغسل مَرّ اليدِ مع إمرار الماء أو ما في معنى اليد <sup>(١٣٥)</sup>.

٥٣

المسألة الثانية عشرة: الغسل يقتضي مغسولاً مطلقاً ومغسولاً به:

وسيأتي بيانُه فيما بعد إن شاء الله تعالى. المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وُجُوهَكُمْ ﴾:

والوجه في اللغة: ما برز من بدّنه وواجَه غَيْرَه به، وهو أبين من أن يبيّن، وأوجه من أن يوجّه، وهو عند العرب عضو يشتمل على جملة أعضاء، ومحَلٌّ من الجسد فيه أربع طرق للعلوم، وله طولٌ وعرض، وهو أيضاً بيِّنٌ إلا أنه أشكل على الفقهاء منه ستة معان:

الأول: إذا اكْتَسى الذَّقن بالشعر، فإنه قد انتقل الفَرْضُ فيما يقابله إلى الشعر قطعاً ونفي الزائد عليه، وهو ما استرسل من اللحية، ويحتمل أن يكون فرضاً؛ لأنَّه قد اتصل بالوجه وواجَه كما يواجه، فيكون فرضاً غسله مثل الوجه، ويحتمل أن يكون ندباً، وبالأول أقول؛ لما ثبت أنَّ النبيَّ عَيَّاتَكَم كان يغسِلُ لحيته. خرّجه الترمذي <sup>(٢١١)</sup> وغيره، فعيَّنَ المحتمل بالفعل.

الثاني: إذا دار العِذَار <sup>(١٣٧)</sup> على الخدّ، هل يلزم غَسْلُ ما وراءه إلى الأذن أم لا؟ وفيه خلاف بيننا في أنفسنا وبين العلماء أيضاً غيرِنا .

والصحيحُ عندي أنه لا يلزم غَسْلُه لا للأمْرَد ولا للمُعَذَّر .

الثالث: الفم، قال أحمد بن حنبل وجماعة: إنَّ غسله في الوضوء واجب، لأنه من الوَجْه؛ وقد واظب النبيُّ عَلِيْتَهِ عليه. وقال: « إذا تمضْمَض خرجت الخطايا مِنْ فيه » (١٣٨).

- ( ١٣٥ ) انظر : الآية ٤٣ من سورة النساء في الجزء الأول من هذا الكتاب .
- (١٣٦) أنظر: (تفسير القـرطبي ٨٤/٦. ومسنـد أحمد بـن حنبـل ٤١٧/٥، ٢٣٤/٦. ومجمع الزوائـد ٢٣٠/١. وتفسير الطبري ٧٧/٦. وسنن ابن ماجة ٤٣١. والمعجم الكبير، للطبراني ٨٣٣٤/٨).
  - (١٣٧) العذار : الشعر الذي ينبت على الخد .
- (١٣٨) أنظر: (سنن الدارقطني ١٠١/١. ومجمع الزوائد ١٣٣/١. ومسند أحمد بن حنبل ٣٤٩/٤. والسنن الكبرى، للبيهقى ٨١/١).

الرابع: الأنف، وقد ورد الأمر به في الحديث الصحيح، فقال: « إذا توضأ أحدُكم فليجعل في أنفه ماءً ثم ليسْتنْثِرْ، ومن استَجْمر فلْيُوتر » <sup>(١٣٩)</sup>. وقال أيضاً: « فإذا استَنْثَر خرجت الخطايا من أنْفه ».

THE PRIN FOR OUR سورة المائدة الآية (٦)

الخامس: العين، والحكم فيها واحد أثَراً ونظَراً ولغةً، ولكن سقط غسلها للتأذي بذلك والحرَج به؛ ولذلك كان عبدُالله بن عُمر لما عمي يغسل عينيه إذ كان لا يتأذّى بذلك.

السادس: لا خلاف أنه لا بد من غَسْل جزء من الرأس مع الوجه من غير تحديـد فيه، كما أنه لا بد على القول بوجوب عموم مَسْح الرأس من مَسْح جزء معه من الوجه لا يتقدّر، وهذا ينبني على أصل من أصول الفقه؛ وهو أنَّ ما لا يتم الواجبُ إلا به فهو واجبٌ مثله؛ وقد مهدناه في موضعه؛ فهذه تتمة تسع عشرة مسألة.

# المسألة الموفية عشرين:

02

قال لنا فخر الإسلام بمدينة السلام في الدرس: لما قال الله تعالى: ﴿ **يُأَيَّهَا الَّذِينَ** آ**مَنُوا إذَا قُمْتُمْ إلَى الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ ﴾** كان معناه ضرورة اللغة: فاغسلوا وجوهكم لأجل الصلاة؛ وذكر أمثلة بيناها في مسائل الخلاف؛ فاقتضى الأمرُ بظاهره غَسْلَ الوجه للصلاة، فمن غسله لغير ذلك لم يكن ممتثلاً للأمر.

وقد قال بعضُ المتأخرين من أصحاب الشافعي، ها هنا كلاماً مختلاً ۔ وهي:

# المسألة الحادية والعشرون:

ونصه: «ظن ظانّون من أصحاب الشافعي الذين يُوجبون النيةَ في الوضوء أنه لما أوجب الوضوءَ عند القيام إلى الصلاة دلَّ على أنه أوجبه لأجله، وأنه أوجب به النية؛ وهذا لا يصحّ؛ فإن إيجابَ اللهِ سبحانه الوضوءَ لأجل الحدَث لا يدلُّ على أنه يجبُ

(١٣٩) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٢١، ٣٠ من كتاب الطهارة. وسنن أبي داود ١٤٠. وسنن النسائي ١٦/١ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٤٢/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٤٩/١ . وشرح السنة، للبغوي ٤١٢/١ . ونصب الراية، للزيلعي ٢/١ . وفتح الباري ٢٦٣/١ . وتفسير ابن كثير ٤٤/٣ ). عليه أنْ ينويَ ذلك؛ بل يجوز أن يجبَ لأجله ويحصل دون قَصْد تعليق الطهارة بالصلاة وبنيّتها لأجله...» إلى تخليطٍ زِيدَ عليه لا أرضى ذكره.

۵۵

قلنا: قوله: «ظن ظان أن الوضوء لما وُجد عند القيام إلى الصلاة أنه وجب لأجله». لم يظن أحد ذلك؛ إنما قُطِع الاعتقاد به، لقيام الدليل عليه. وقوله: « إنه أوجب له النبة».

قلنا له: هذا تلبيس؛ وجوبه لأجله هو الذي يقتضي النيةَ ضرورة فيه، فإنه يلزمه أن يأتيَ بما أُمِرَ لمأمور به له.

> وقوله: « هذا لا يصحّ » . قلنا: لا يصحّ إلا هو .

قـوله: « فإن إيجابَ الله الوضوء لأجل الحدَث » . قلنا : هذا هوَسَ ؛ لم يجب الوضو ُ لأجل الحدث . وقوله : « إنه لا يجبُ عليه أن ينويَ ذلك » .

قلنا: لا يجبُ عليه أن ينويَ ماذا؟ إن أردتَ الحدث، فمن ذا الذي يقولُ به؟ وإن أردتَ الصلاة فلا يعطي اللفظُ والمعنى إلا وجوبَ النية لها .

وقوله: « يجوز أن يجب لأجله ويحصل دون قصد ».

قلنا : هذا لا نسلِّمه مطلقاً إنْ أردت في العبادات فلا ، وإن أردت في غيرها فلا نُبالي به . وقوله : « دون قَصْد » .

إلى هنا انتهى كلامُه المعقول لفظاً المختل معنى (١٤٠) .

وأما قوله بعد ذلك تعليق الطهارة بالصلاة فكلام لا يعقل معناه لفظاً <sup>(١٤١)</sup>، فكيف معنى؟

> (١٤٠) في ب: المعقول لفظاً ، المحتمل معنى. وهو تحريف. (١٤١) في ب: فكلام لا يستقيم لفظاً .

THE PRINCE GHAZI TRUST المائدة الآية (٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (٦) FOR QURANIC THOUGHT

**المسألة الثانية والعشرون:** هذا الذي زَمْزَم <sup>(١٤٢)</sup> به أنا أعرِّفُه .

٥٦

قوله: ﴿ إذا قمم إلى الصلاة فاغسلوا ﴾ لا يخلو من ستة أقسام:

الأول: أنه لا يربط غَسْلَ الوجهِ وما بعده بشيء مما تقدم.

الثاني: أنه يربطه بالقيام إلى الصلاة أو الحدَث وبالصلاة، وهو الثالث، أو بالصلاة وهو الرابع، أو بالكلّ وهو الخامس، أو ببعضه وهو السادس.

فإن قيل: لم نربطه بشيء كان محالاً لغة كما تقدم، مُحالاً بالإجماع؛ فإنه قد ربط بما ربط على الاختلاف فيه، وإن ربطه بالقيام إلى الصلاة فمحال ضرورة؛ لأنه لا يمكن الجمع بينهما، ومحال معنى؛ لأن نَفْسَ القيام لا يقصد بذلك من الوضوء، وقد بينا أنّ معناه إذا أردتم القيام، ونَفْسُ الإرادة هي النية.

وأما إن أردتَ رَبْطَه بالحديث فبالإجماع أن الوضوء يجبُ به، لا من أجله.

وإن قلتم بالصلاة فكذلك هو .

وقد صرح النبيّ ﷺ بذلك في قوله: « لا يقبل اللهُ صلاةً بغير طهور » <sup>(١٤٢)</sup> . وإذا أمر بغسل الصلاة فلم يكن كذلك لم يمتثل ما أمر به ، وإن قال: إنه وجب لأجل الكلّ فقد تبيّنَ فسادُه؛ وهذا تحقيقٌ من كلامه في غَرَضه بعينه.

## المسألة الثالثة والعشرون:

إذا وجبت النيةُ للوضوء أو الصلاة أو الصيام، أي لأي عبادة وجبت، فمحلُّها أن

- (١٤٢) أصل الزمزمة: صوت خفي لا يكاد يفهم والزمزمة: الصوت البعيد تسمع له دوياً. من هامش البجاوي.
- (١٤٣) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٢، حديث ١ من كتاب الطهارة والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٢٨٠١. وسنن النسائي ١٨٧٨. وسنن الدارمي ١٧٥/١ ومجمع الزوائد ٢٢٧/١ ، ٢٢٨ والتمهيد، لابن عبد البر ١٨٠/١ . وصحيح ابن خزيمة ٨، ١٠ . وحلية الأولياء ١٧٦/٧ . والكامل، لابن عدي ٢٩١/٣ ، ٢٠٣٧/٦ ، ٣٣٣٢ . وإرواء الغليل ٢٦٧/١ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ٢٨٧/٤ ونصب الراية، للزيلعي ١٦٠/١ . والمطالب العالية، لابن حجر ٦٣ ).

سورة المائدة الآية (٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (٦) سورة المائدة الآية (٦) سورة المائدة الآية (٦)

تكونَ مقترنةً مع أولها لا تجوزُ قبلها ولا بعدها؛ لأنّ القَصْدَ بالفعل حقيقتُه أن يقترن به، وإلا لم يكن قَصْداً له، فنيَّةُ الوضوء مع أول جزء منه، وكذلك الصلاة، وكذلك الصيام؛ وهذه حقيقةٌ لا خلاف فيها بين العقلاء <sup>(111)</sup>، بَيْدَ أن العلماء قالوا : إنَ مَنْ خرج إلى النهر من منزله بنية الغسل أجزأه [ذلك]<sup>(110)</sup>، وإن عَزَبت نيتُه في أثناء الطريق. وإن خرج إلى الحمام فعزبت في أثناء الطريق بطلت النية.

فركّب على هذا سفاسِفَةُ الْمُفْتِين أنَّ نيةَ الصلاة تتخرّج على القولين، وأوردُوا فيها نصاً عمن لا يفرقُ بين الظنّ واليقين [ بأنه قال: ] <sup>(١٤٦)</sup> يجوز أن يقدم النية فيها على التكبير .

ويا لله ويا للعالمين من أمّة أرادت أن تكونَ مُفْتية مجتهدة فما وفّقها الله ولا سدَّدها!

اعلموا رحمكم الله أنَّ النيةَ في الوضوء مختلف في وجوبها بين العلماء. وقد اختلف فيها قولُ مالك، فلما نزلت عن مرتبة الاتفاق سُومِح في تقديمها في بعض المواضع؛ لأن أصلها قد لا يجب.

فأما الصلاةُ فلم يختلف أحدٌ من الأئمة فيها وهي أصلٌ مقصود، فكيف يُحمل الأصلُ المقصود المتّفَقُ عليه على الفَرْع التابع المختلف فيه؟ هل هذا إلا غاية الغباوة؟ فلا تجزىء صلاةٌ عند أحد من الأئمة حتى تكون النية فيها مقارنة للتكبير.

وأما الصومُ فإن الشرعَ رفع الحرَج فيه، لَمّا كان ابتداؤه في وقت الغَفْلة بتقديم النية عليه.

المسألة الرابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ وَأَيْدِيَكُمْ ﴾ :

اليد: عبارة عما بين الْمَنْكِب والظفر، وهي ذات أجزاء وأسماء؛ منها الْمَنْكب، ومنها الكف، والأصابع، وهو محلّ البطش والتصرف العام في المنافع، وهو معنى

- (١٤٤) في د: لا خلاف فيها بين العظماء.
- ( ١٤٥ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (١٤٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأثبتها محقق هـ من تفسير القرطبي.

اليد (١٤٧)، وغسلها في الوضوء مرتين: إحداهما عند أول محاولة الوضوء وهو سنة، والثانية في أثناء الوضوء، وهو فَرْض.

٥٨

THE PR سورة المائدة الآية (٦)

من الطهارة.

وصحيح ابن

ومعنى غسلها عند الوضوء تنظيفُ اليدين لإدخالها [ في ] (١٤٨) الإناء ومحاولة نَقْل الماء بهما، ولا سيما عند الاستيقاظ من النوم، فقد روى جميعُ الأئمة، عن أبي هريرة أنَّ النبي ﷺ قال: « إذا استيقظ أحدُكم من نومه فلا يغمس يدَه في الإناء حتى يغسلها ثلاثاً؛ فإن أحدكم لا يدرى أين باتَتْ يدُه» (١٤٩).

وروى عثمان وغيره صفةً وضوء رسول الله عَالِيَّهِ فكلهم ذكروا «أنه غسل يديه ثلاث مرات، ثم مَضْمَض واستَنْثَر »، حتى بلغ مكانهُا من علمائنا أن جعلوهما من سُنَن الوضوء.

فقال ابنُ القاسم : إذا غسل يديه ثم تمضمض ثم تمادَى في الوضوء ثم أحدث في أثنائه فإنه يعيدُ غسل يديه كما يعيدُ ما سبق من الوضوء .

المسألة الخامسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ إِلَى الْمَرَافِق ﴾:

فذكرها . واختلف العلماء في وجوب إدخالهما في الغسل . وعن مالك روايتان ، وذكر أهلُ التأويل في ذلك ثلاثةَ أقاويل:

الأول: أن ﴿ إلى ﴾ بمعنى مع، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمُوالَهُم إلى أَهْوِالكم ﴾ [ النساء : ٢ ] ، معناه مع أموالكم.

الثاني: أن ﴿ إلى ﴾ حدّ، والحدُّ إذا كان من جنْس المحدود دخل فيه، تقول:

سورة المائدة الآية (٦) ....

بعْتُكَ هذا الفدان من ها هنا إلى ها هنا ، فيدخل الحدُّ فيه . ولو قلت : من هذه الشجرة إلى هذه الشجرة ما دخل الحدُّ في الفدّان .

٥ ٩

الثالث: أن المرافق حدّ الساقط لا حدّ المفروض؛ قاله القاضي عبد الوهاب. وما رأيتُه لغيره.

وتحقيقه أن قوله: **﴿وأيديكم﴾** يقتضي بمُطْلَقه من الظفر إلى الْمَنْكب، فلما قال: **﴿إلى المرافق﴾** أسقط ما بين المنكب والمِرْفَق، وبقيت المرافق مغسولة إلى الظفر؛ وهذا كلام صحيحٌ يجري على الأصول لغة ومعنى.

وأما قولهم: إن **﴿إلى** بمعنى مع فلا سبيلَ إلى وَضْع حرف موضع حرف، إنما يكون كلَّ حرف بمعناه، وتتصرَّف معاني الأفعال، ويكون معنى التأويل فيها لا في الحروف. ومعنى قوله: **﴿إلى المرافق﴾** على التأويل الأول: فاغسلوا أيديكم مضافةً إلى المرافق، وكذلك قوله: **﴿ولا تأكلوا أموالَهم إلى أموالِكم ﴾** [ النساء: ٢ ] معناه مضافة إلى أموالكم.

وقد روى الدارقُطْني وغيره، عن جابر بن عبدالله، أنَّ النبي ﷺ لما توضًّا أدار الماءَ على مِرْفقيه <sup>(١٥٠)</sup>.

المسألة السادسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ وامْسَحُوا ﴾ :

المسحُ: عبارة عن إمرارِ اليدِ على الممسوح خاصة، وهو في الوضوء عبارةٌ عن إيصال الماء إلى الآلةِ الممسوح بها، والغسلُ عبارةٌ عن إيصال الماء إلى المغسول؛ وهذا معلومٌ من ضرورة اللغة، وبيانُه يأتي إنْ شاء الله.

المسألة السابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ بِرُوُّوسِكُمْ ﴾ :

والرأس عبارةٌ عن الجملة التي يعلمها الناس ضرورة، ومنها الوجه، فلما ذكره الله سبحانه في الوضوء وعيّن الوجْهَ للغسل بَقِي باقيه للمسح. ولو لم يذكر الغسل أولاً فيه

(١٥٠) انظر: (سنن الدارقطني ٨٣/١. وفتح الباري ٢٩٢/١ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٥٦/١ . والدر المنثور، للسيوطي ٢٦٢/٢. وتفسير ابن كثير ٤٥/٣ . وتفسير القرطبي ٨٦/٦). للزم مَسْحُ جميعه: ما عليه شعرٌ من الرأس، وما فيه العينان والأنف والفم؛ وهذا انتزاعٌ بديع من الآية.

THE PRI سورة المائدة الآية (٦) FOROU

وقد أشار مالك إلى نحوه، فإنه سئل عن الذي يترك بعْضَ رأسه في الوضوء ؟ فقال: أرأيت لو ترك بعضَ وجهه أكان يُجْزِئه ؟ ومسألة مَسْح الرأس في الوضوء مُعضِلةٌ، ويا طالما تتبّعْتها لأحيطَ بها حتى علمني اللهُ تعالى بفضله إياها ؛ فخذوها مجملة في علمها ، مسجلة بالصواب في حكمها ؛ واستيفاؤها في كتب المسائل <sup>(١٥١)</sup> :

اختلف العلماء في مسح الرأس على أحد عشر قولاً :

CERTS)

الأول: أنه إن مسح منه شعرة واحدة أجزأه. الثاني: ثلاث شعرات.

٦٠

الثالث: ما يقع عليه الاسم. ذكر لنا هذه الأقوال الثلاثة فَخْرُ الإسلام بمدينة السلام في الدرس عن الشافعي.

السابع: يمسحُ الجميع؛ قاله مالك. الثامن: إنْ تَرَك اليسير من غير قَصْدٍ أجزأه؛ أملاه عليّ الفهري. التاسع: قال محمد بن مسلمة: إن ترك الثلث أجزأه. العاشر: قال أبو الفرج: إن مسح ثلثه أجزأه. الحادي عشر: قال أشهب: إنْ مسح مقدمه أجزأه. فهذه أحد عشر قولاً، ومنزلةُ الرأس في الأحكام منزلتُه في الأبدان، وهو عظيمُ الْخَطَرِ فيها جميعاً؛ ولكلّ قول من هذه الأقوال مطلع من القرآن والسنة:

(١٥١) راجع: (أحكام القرآن، للجصاص ٣٤٦/٣، وما بعدها).

فمطلعُ الأول: أنّ الرأس وإنْ كان عبارة عن العضو فإنه ينطلق على الشعر بلفظه، قال الله تعالى: ﴿ **ولا تَحْلِقُوا رُؤوسَكُم حتى يَبْلُغ الْهَدْيُ مَحِلَّه ﴾** [ البقرة: ١٩٦ ]. وقال النبي ﷺ: « احلق رأسك » <sup>(١٥٢)</sup> ، والْحَلْقُ إنما هو في الشعر ، إذا ثبت هذا تركَّبَ عليه:

المطلع الثاني: وهو أن إضافةَ الفعل إلى الرأس ينقسم في العُرْف والإطلاق إلى قسمين:

أحدهما : أنه يقتضي استيفاءَ الاسم .

والثاني: يقتضي بعضه؛ فإذا قلت: « حلقت رأسي » ـ اقتضى في الإطلاق العُرْفي الجميع. وإذا قلت: مسحت الجِدار أو رَأْسَ اليتيم أو رأسي اقتضى البعض، فيتركّب عليه:

المطلع الثالث: وهو أنَّ البعضَ لا حدَّ له مجزىء منه ما كان، قال لنا الشاشي <sup>(١٥٣)</sup>: لما قال الله تعالى: ﴿و**لاَ تَحْلِقُوا رُوُوسكُمْ ﴾،** وكان معناه شعر رؤوسكم، وكان أقلَّ الجمع ثلاثاً.

قلنا: إنْ حلق ثلاثَ شعرات أجزأه، وإن مسحها أجزأه، والمسحُ أظهر، وما يقع عليه الاسم أقلَّه شعرة واحدة.

المطلع الرابع: نظر أبو حنيفة إلى أنَّ الوضوءَ إنما شرعه الله سبحانه فيما يَبْدو من الأعضاء في الغالب، والذي يبدو من الرأس تحت العمامة الناصية، ولا سيما وهذا يعتضد بالحديث الصحيح « أنّ النبيّ ﷺ توضّأ فمسح ناصيته وعِمامته » <sup>(١٥٤)</sup>.

- (١٥٢) انظر: (صحيح البخاري ١٣/٣. وصحيح مسلم، حديث ٨٢، ٨٣، ٨٤ من كتاب الحج. وسنن الترمذي ٩٥٣، ٢٩٧٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢٤٣/٤. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٧٠/٤، ٥/٥٥. والمعجم الكبير، للطبراني ١١٤/١٩، ١١١، ١١١. ومسند الحميدي ٧٠٩. والتمهيد، لابن عبد البر ٢٣٣/٢، ٢٣٥. ونصب الراية، للمزيلعي ١٢٤/٣. وشرح السنة، للبغوي ٢٧٧/٧. وتفسير الطبري ١٣٥/٢).
  - (۱۵۳) الشاشي : سبقت ترجمته.
  - (١٥٤) انظر: (سنن ابن ماجة ١٥٠).

المطلع الخامس: أنه إذا ثبت مَسْحُ الناصيةِ فلا يتيقّن موضعها؛ وإنما المقصود تعلَّق العبادة بالرأس؛ فقد ثبت مَسْحُ النبي عَلَيْكَم الناصية، وهي نحو الربع فيتقدر الربع منه أين كان، ومَطْلع الربع بتقدير الأصابع يأتي إن شاء الله، ومطلعُ الجميع أنّ الله سبحانه وتعالى عَلَق عبادةَ المسحِ بالرأس، كما علَّق عبادة الغسل بالوجه؛ فوجب الإيعاب فيهما بمطلق اللفظ.

٦٢

وقول الشافعي: إنَّ مطلقَ القول في الْمَسْحِ لا يقتضي الإيعاب عرفاً، فما علق به ليس بصحيح؛ إنما هو مبني على الأغراض وبحسب الأحوال، تقول: مسحتُ الجدار، فيقتضي بعضَه من أجل أنَّ الجدار لا يمكن تعميمُه بالمسح حِسّاً، ولا غرض في استيعابه قصداً، وتقول: مسحت رَأسَ اليتيم لأجل الرأفة، فيجزىء منه أقلّه بحصول الغرض به <sup>(١٥٥)</sup>.

وتقول: مسحتُ الدابة فلا يجزىء إلاّ جميعها؛ لأجل مقصد النظافةِ فيها، فتعلَّقُ الوظيفة بالرأس يقتضي عمومه بقصد التطهير فيه، ولأنّ مطلقَ اللفظِ يقتضيه؛ ألا ترى أنك تقول: مسحت رأسي كلّه فتؤكده، ولو كان يقتضي البعضَ لما تأكد بالكل؛ فإن التأكيد لرَفْع الاحتمال المتطرِّق إلى الظاهر في إطلاق اللفظ.

ومطلعُ مَنْ قال إنْ تَركَ اليسير من غير قَصْدٍ أجزأه: أن تحقق عموم الوجه بالغسل ممكنٌ بالحِسّ، وتحققُ عموم المسح غير ممكن؛ فسومِحَ بتَرْكِ اليسير منه دَفْعاً للحَرَج.

وهذا لا يصحُّ؛ فإنَّ مرورَ اليدِ على الجميع ممكن تحصيله حسًّا وعادة.

ومطلَعُ من قال: إنْ تركَ الثلث من غير قَصْدٍ أجزأه: قريبٌ مما قبله، إلاّ أنه رأى الثلثَ يسيراً، فجعله في حَدّ المتروك لما رأى الشريعة سامحتْ به في الثلث وغيره.

ومطلع مَنْ قال: إنْ مسحَ ثلثه أجزأه إلى أنَّ الشرع <sup>(١٥٦)</sup> قد أطلق اسْمَ الكثيرِ على الثلث في قوله ــ من حديث سعد : « الثُّلث والثلث كثير » <sup>(١٥٧)</sup> .

(١٥٥) في ب: بحصول الغرض فيه. (١٥٦) في ب: اجزأه إلا أن الشرع. (١٥٧) انظر: (صحيح البخاري ١٠٣/٢، ١٠٣/٤، ٤، ٨، ٩، ١٠. وصحيح مسلم، حديث ٨/٥، ٩، = ولحظ مطلع أبي حنيفة في الناصية حسبًا جاء في الحديث، ودلَّ عليه ظاهرُ القرآن في تعلُّق العبادات بالظاهر .

O GENS

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

73

ومَطْلعُ قول أشهب في أنَّ مَن مسح مقدّمه أجزأه إلى نحو من ذلك تناصف ليس يَخْفَى على اللبيب عند اطلاعه على هذه الأقوال والأنحاء والمطلعات أنّ القوم لم يخرج اجتهادهم عن سبيل الدلالات في مقصودِ الشريعة، ولا جاوزوا طرفيها إلى الإفراط؛ فإن للشريعة طرفين:

أحدها : طرف التخفيف في التكليف.

والآخر : طرف الاحتياط في العبادات. فمن احتاط اسْتَوْفَى الكلّ، ومن خفَّف أخذَ بالبعض.

قلنا : في إيجاب الكلِّ ترجيح من ثلاثة أوجه :

أحدهما: الاحتياط.

سورة المائدة الآبة (٦)

الثاني: التنظير بالوجه، لا من طريق القياس؛ بل من مطلق اللفظ في ذكر الفعل وهو الغسل أو المسح، وذكر المحل؛ وهو الوَجْه أو الرأس.

الثالث: أن كلَّ من وصف وضوءَ رسول الله عَظِيمَةِ ذكر أنه مسح رأسَه كله. فإن قيل: فقد ثبت أنه مسح ناصيتَه وعمامته، وهذا نصّ على البعض؟

قلنا : بل هو نصِّ على الجميع ؛ لأنه لو لم يلزم الجميع لم يجمع بين العهامة والرأس . فلها مسح بيده على ما أدرك من رأسه وأمرّ يده على الحائل بينه وبين باقِيهِ أجراه مَجْرَى الحائل من جَبِيرة أو خفّ، ونقل الفرض إليه كها نقله في هذين .

(٦) THE PRINCE GHAZI TRUST

جواب آخر: وهو أنَّ هذا الخبر حكايةُ حال وقضية في عين؛ فيحتمل أن يكونَ النبي ﷺ مزكوماً فلم يمكنه كَشْف رأسه؛ فمسح البعض ومر بيده على جميع البعض، فانتهى آخرُ الكفّ إلى آخر الناصية، فأمرَّ اليد على العمامة، فظن الراوي أنه قصد مَسْحَ العمامة، وإنما قصد مَسْحَ الناصيةِ بإمرار اليد؛ وهذا مما يُعْرَفُ مشاهدة، ولهذا لم يُرْوَ عنه قطّ شيء من ذلك في أطواره بأسفاره على كثرتها.

المسألة الثامنة والعشرون:

ظنَّ بعضُ الشافعية وحشوية النحوية أنّ الباء للتبعيض، ولم يبق ذُو لسان رَطْب إلا وقد أفاض في ذلك حتى صار الكلامُ فيها إجلالاً بالمتكلم، ولا يجوزُ لمن شداً طرفاً من العربية أن يعتقدَ في الباء ذلك، وإن كانت ترد في موضع لا يحتاج إليها فيه لرَبْطِ الفعل بالاسم، فليس ذلك إلا لمعنى؛ تقول: مررت بزيد، فهذا لإلصاق الفعل بالاسم، ثم تقول: مررت زيداً فيبقى المعنى. وفي ذلك خلافٌ بيانه في « ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامض النحويين»، وقد طال القولُ في هذا الباب، وترامَتْ فيه الخواطِرُ في المختصر حتى أفادني فيه بعضُ أشياخي في المذاكرة والمطالعة فائدة بديعة:

وذلك أن قوله: ﴿ فَامْسَحُوا ﴾ يقتضي ممسوحاً، وممسوحاً به. والممسوح الأول هو ما كان. والممسوح الثاني هو الآلة التي بين الماسح والممسوح، كاليد والمحصّل للمقصود من المسح، وهو المنديل؛ وهذا ظاهرٌ لا خفاءَ به؛ فإذا ثبت هذا فلو قال: امسحوا رؤوسكم لأجزأ المسح باليد إمراراً من غير شيء على الرأس لا ماءً ولا سواه، فجاء بالباء لتفيد ممسوحاً به، وهو الماء، فكأنه قال: فامسَحُوا برؤوسكم الماءَ، من باب المقلوب، والعرب تستعمله، وقد أنشد سيبويه:

كنـوَاحِ ريش حمامـةٍ نجديــة ومسحتِ باللَّثتين عَصْفَ الإِثْمَد مثله: « مثل القنافذ » <sup>(١٥٨)</sup> .

ومثله: ﴿ من فِضَّةٍ قَدَّرُوها تَقَدَيُراً ﴾ [ الإنسان: ١٦ ].

(١٥٨) على هامش هـ، وهي نسخة البجاوي: « من بيت للأخطل وتمامه: مثل القناف هــداجـون قـد بلغـت نجران أو بلغـت ســواتهم هجــرا سورة المائدة الآية (٦) THE PRINCE GHAZI TRUST

واللثة: هي الممسوحة بعصف الإثمد، فقلَب. ولكن الأمْرَ بَيِّن والفصاحة قائمة، وإلى هذا النحو أشار أبو حنيفة في شرطه الرابع بالثلاثة الأصابع أو الأربع؛ فإنه قال: لا بد أن يكون هنالك ممسوح به لأجل الباء، فكأنه تعالى قال: فامسحوا بأكفكم رؤوسَكم. والكفُّ خمسُ أصابع ومعظمها ثلاث وأربع، والْمُعْظَم قائمٌ مقامَ الكل على مذهبه في أصول الشريعة، ففطن أنّ إدخالَ الباء لمعنى، وغفل عن أن لَفْظَ المسح يقتضي اليدَ لغةً وحقيقةً؛ فجعل فائدة الباء التعلّق باليد <sup>(١٥١)</sup>.

٦٥

وهذه عَثرة لفهمه لا يُقَالُها ، ووفق الله هذا الإمام الذي أفادني هذه الفائدة فيها ، إن شاء الله ، والله ينفعني وإياكم [ بها ] <sup>(١٦٠)</sup> برحمته .

المسألة التاسعة والعشرون:

من أغرب شيء أنَّ الشافعيَّ رأى مسح شَعْرِ القَفَا؛ وليس من الرأس في وِرْد ولا صَدَر؛ فإن الرأس جزء من الإنسان، واليد جزء، والبدن جزء، والعين جزء، والعُنق جزء، ومقدم الرقبة العنق، ومؤخرها القَفا، وقد ثبت في الصحيح أن النبيَّ عَظِيرَتُ مسح رأسَه حتى بلغ قَفَاه.

وروى أبو داود ، عن المقدام بن معد يكرب : « أَنَّ النبي عُلَيْكُم مسح رأسَه حتى بلغ إلى قَفَاه » <sup>(١٦١)</sup> .

المسألة الموفية ثلاثين:

قـال الله تعالى: ﴿ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إلى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُوُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾، ثم توضَّأ النبيُّ يَنْظَيْرُ كما أمره الله، فنقل أصحابُه ما شاهدُوا من صفة وُضوئه، ولم يذكروا لكيفية المغسول صفة، ونقلوا كيفيةَ مسح رأسه باهتبال كثير <sup>(١٦٢)</sup>، وتحصيل عظيم، واختلاف في الروايات متفاوت، نشأت منه مسائل لم يكن بدِّ من الإشارة إلى معظمها؛ لأنها مفسرة لما أُطْلِق في كتاب الله سبحانه مُبْهَماً.

- (١٥٩) راجع: (أحكام القرآن، للجصاص ٣٤٨/٣).
  - (١٦٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- ( ١٦١ ) انظر : (سنن أبي داود ، الباب ٥١ من الطهارة).
  - (١٦٢) اهتبل: اغتنم.

المسألة الحادية والثلاثون: قسال الله تعسالى في كتساب الكسري: ﴿ وَامْسَحُوا بِرَوَّوسِكُمْ ﴾:

GHAZI TRUST

THE PR ورة المائدة الآية (٦)

وقال الراوي: إن النبيَّ عَلَيْكُمْ مسح رأسَه، فلو غسله المتوضىء بدل الْمَسْح فلا نعلم خلافاً أَنَّ ذلك يُجْزئه، إلا ما أخبرنا فَخْرُ الإسلام في الدرس أن أبا العباس بن القاصّ من أصحابهم قال: لا يُجزئه. وهذا تولَّج في مذهب الداودية الفاسد من اتباع الظاهر الْمُبْطل للشريعة الذي ذمّه اللهُ تعالى في قوله: ﴿ يعلمُونَ ظاهِراً من الحياة الدنيا ﴾ [ الروم: ٧ ]. وكما قال: ﴿ أَم بظاهِرِ من القَوْل ﴾ [ الرعد: ٣٣ ]؛ وإلا فقد جاء هذا الغاسِلُ لرأسه بما أُمِرَ به وزيادة عليه.

فإن قيل: هذه زيادةٌ خرجت عن اللفظ المتعبَّد به.

17

قلنا : ولم يخرج عن معناه في إيصال الفعل ِ إلى المحل وتحقيق التكليف في التطهير .

المسألة الثانية والثلاثون: في تجديد الماء لكل عُضُو:

وكذلك فعل النبيُّ ﷺ ، في الحديث الصحيح: «أنه أدخل يدَه في الإناء ، فغسل وجْهَه ، ثم أدخل يده فغسل يده ، ثم أدخل يده فمسح رأسه ، ثم أدخل يده فغسل رجليه » (١٦٢) .

وعن عبدالله بن زيد أنه « رأى النبيَّ عَظِيمَ توضاً ومسح رأسه بماء غير ماء فضْل يديه ». قال الترمذي: وهو صحيح <sup>(١٦٤)</sup>، وصح أيضاً عن ابن عباس <sup>(١٦٥)</sup> « أن النبيَّ عَظِيمَ مسح برأسه مطلقاً »، وكذلك وردت الأخبار كلها في أعضاء الوضوء، وردت مقيدة، والمقيَّد أولى من المطلق؛ لاحتمال المطلق وتنصيص المقيّد.

وقد قال عَبْدُ الملك من أصحابنا : يمسحُ رأسه ببَلل لحيته ، وهذا ينبني على أصلين :

- (١٦٣) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٥١، ٩٧ من الطهارة وصحيح البخاري، الباب ٣٨، ٤١ من الوضوء).
  - (١٦٤) انظر: (سنن الترمذي ١/٥١).
  - (١٦٥) في د : وصحح عن ابن عباس.

أحدَها : جوازُ استعمال الماء المستعمل . والثاني : وجوب نَقْل الماء ، وهي :

المسألة الثالثة والثلاثون:

سورة المائدة الآية (٦) .....

نشأ مِنْ أصحابنا مَنْ يرى نفسَه من أهل الاستنباط، وليس منه، من قول عبدالملك أنه يمسَحُ رأسَه مِنْ بَلَل لحيته نقل الماء إلى العضو، وليس فيه من الفِقْه أكثر من أن المسح مبني على التخفيفَ<sup>(١٦١)</sup>؛ فيكفي منه ما يظهرُ على اليد وعلى العضو الممسوح<sup>(١٦٧)</sup>؛ فأما نقلُ الماء إلى العضو فلا خلافَ فيه بين الأئمة.

THE PRINCE GHAZI TRUST. FOR QURANIC THOUGHT

77

المسألة الرابعة والثلاثون: تكرار مَسْح الرأس:

وذلك أن النبيَّ عَلَيْكُم توضاً كما وصف أصحابه، فأما الأحاديثُ الصحاح كلّها حيثها وردَتْ فاختلفت صفاتُ وضوئه فيها \_ وكثرة الأعداد في الأعضاء وقلتها حاشا الرأس، وجاء في بعضها عن عثهان وغيره: « توضاً ومسح برأسه ثلاثاً » <sup>(١٦٨)</sup>. قال أبو داود: وأحاديثُ عثهان الصحاح على أنه مسح رأسَه مسحةً واحدة. وقد مهَّدنا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة الخامسة والثلاثون:

ثبت عن النبيّ ﷺ في صفة مسح الرأس: « أنه أقبل بيديه وأدْبَر ، بدأ بمُقدَّم ِ رأسه، ثم ذهب بها إلى قفَاه، ثم ردَّهما إلى المكان الذي بدأ منه » <sup>(١٦١)</sup> .

وفي البخاري: « فأدبر بهما وأقبل»؛ وهما صحيحان متوافقان. وقد بينا ذلك في شرح الصحيح؛ وهي مسألةٌ من أصول الفقه في تسمية الفعل بابتدائه وبغايته.

- (١٦٦) في ب: المسح ينبني على التخفيف. (١٦٧) في ب: ما يظهر على اليد وهو العضو الممسوح. (١٦٨) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (١٦٩) انظر: (صحيح مسلم ٢١١، سنن الترمذي ٢/٧٧).

THE PRINCE GHAZI TRUST (1) بسورة المائدة الآية (1) for QURANIC THOUGHT

#### المسألة السادسة والثلاثون:

٦.

ثبت عن النبي ﷺ المسح لرأسه بيديه، فلو مسح بيد واحدة أجزأه، قال ابن سفيان<sup>(١٧٠)</sup>: حتى لو مسح رأسَه بإصبع واحدة لأجزأه؛ قاله ابن القاسم في العتبية.

وذلك لأنَّ هيئةَ الأفعال في العبادات هل هي رُكْنٌ فيها أم لا ؟ وقد بينًا في كتابنا أنها على ثلاثة أقسام: منها ما يتعيَّنُ في العبادة كأصلها. والثاني: كوَضْعِ الإناء بين يدي المتوضىء. والثالث: كاغتراف الماء باليد وغَسْل الأعضاء ومسح الرأس.

والمقصودُ من الهيئة المرويّة عن النبي ﷺ في المسح تفسيرُ الأمر ، وهو أوْلَى في التعميم ، وأقربُ إلى التحصيل ؛ لأن ما فاته في الإقبال أدركه في الإدبار . **المسألة السابعة والثلاثون:** 

لما قال علماؤنا: إنّ جميعَ الرأس أصلٌ في إيجاب عمومِه، وكانت الجبهةُ خارجةً عنه بالسنَّة، وإنْ كانت منه بالحقيقة والخِلْقة، نشأت عليه مسألة، وهي منزلة الأصلع والأُنْزَع من الأغم<sup>(١٧١)</sup>. وقد بيناه في المسائل؛ وحكْمُه الأظهر أن يمسحَ من الرأس مقدارَ العادة على القول بالتعميم.

#### المسألة الثامنة والثلاثون:

الخطابُ للمرأة بالعبادة، كما هو للرجل في الوضوء، حتى في مسح الرأس؛ لكن المرأة تميزت عن الرجل باسترسال الدلالين، فاختلف آراء متأخري علمائنا؛ فمنهم من أوجب مَسْحَ جميع شعر رأس المرأةً؛ لأن الفَرْضَ انتقل من الجلدة، وبه تعلّق.

ومنهم من قال: تمسح منه ما يُوازي الفَرْض من مقدار الرأس كما قلناه في اللحية آنفاً ، وكما يلزم في الخفّين مَسْحُ ما يقابل مَحلَّ الفرض من غسل الرجلين. **المسألة التاسعة والثلاثون:** 

القول في الأذنين:

( ١٢٠ ) في ب: قال ابن شعبان. ( ١٧١ ) الأنزع: الذي انحسر شعر مقدم رأسه مما فوق الجبين. والغمم: كثرة الشعر حتى تضيق الجبهة والقفا.

سورة المائدة الآية (٦) .....

وهما إن كانتا من الرأس فإنهما في الإشكال رأس، وقد تفاقم الْخَطْبُ بين العلماء فيهما، وقد بسطنا القول فيهما في كتب المسائل في التفريع، وفي كُتب الحديث في الآثار.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والذي يُهَوِّنُ عليك الْخَطْبَ أن الباريَ تعالى قال: ﴿ **برؤوسكم ﴾**، ولم يذكر الأذنين، ولولا أنها داخلتان في حكم الرأس ما أهملهما، وما كان رَبَّك نَسِيّاً.

وقد رَوى صفةَ وضوء النبي ﷺ جماعةٌ لم أجد ذِكْرَ الأذنين فيها إلا اليسير من الصحابة، منهم عبدالله بن زيد؛ قال: « رأيتُ رسولَ الله ﷺ توضّأً فأخذ ماءً لأذنيه خلاف الماء الذي أخذ لرأسه » <sup>(١٧٢)</sup>.

ومنهم عبدالله بن عباس، روى: «أنَّ النبيَّ ﷺ مسح رأسَه وأُذنيه باطنهما بالسَبَّابتَيْنِ وظاهرهما بإبهاميه»؛ وصححه الترمذي <sup>(١٧٢)</sup>.

ومنهم الرّبَيّع بنت معوّذ ؛ قالت : « رأيتُ رسولَ الله عَيَّلِيّهُ توضَأً ، ومسح رأْسَه ما أقبل منه وما أدبر ، ومسح صُدْغَيه وأذنيه مرة واحدة » . صححه الترمذي <sup>(١٧٤)</sup> .

ومنهم عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده: « أنَّ النبيّ ﷺ علَّم الوضوء لمن سأله بأن توضًا له، ثم مسح رأسه، وأدخل إصبعيه السبّابتيــن في أُذنيه، ومسح بإبهاميه ظاهرهما » <sup>(١٧٥)</sup>.

> وقد اختلف الناس في حكم الأذنين على ثلاثة أقوال: الأول: أنها من الرأس حكماً ؛ قاله ابن المبارك والثوري وغيرهما . الثاني: أنهها من الوجه ، قاله الزهري .

الثالث: قال الشعبي والحسن بن صالح: يغسل ما أقبل منهما مع الوجه، ويَمْسح ما أدبر منهما مع الرأس، واختاره الطبري.

- ( ۱۷۲ ) سبق تخريجه، راجع الفهرس. ( ۱۷۳ ) انظر : (سنن الترمذي ۵۲/۱ ). ( ۱۷۳ ) انتلا ( سنا الترمذي ۱۷۳ ).
- (١٧٤) انظر: (سنن الترمذي ٤٩/١). (١٧٥) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

أما مَن قال: إنها من الرأس فلأن الصحابةَ لم تذكرهما في الوضوء؛ وهذا ضعيف قد بينًا أنها ذكرَتْهُما .

الله المائدة الآية (٦)

وأما مَن قال إنها من الوَجْه فنزع بقول النبيِّ ﷺ في سجوده: «سجد وَجْهِي للذي خلقه وصوّره وشقّ سَمْعَه وبصره»<sup>(٢٧١)</sup> وإنما أراد النبيُّ ﷺ بوجهه جملته، والسمع وإن كان في الرأس، والبصر وإن كان في الوجه فالكلُّ مضافٌ إلى الوجه؛ لأنه اسمٌ للجارحة وللقصد، فأضافَهُ إلى الاسم العام للمعنيين.

وأما مَنْ قال بالفرق فلا معنى له؛ فإنه تحكَّم لا تعضده لغة، ولا تشهَدُ له شريعة. والصحيح ألاّ يشتغل بهما، هل هما من الرأس أو من الوجه؟ وأن يُعْتَمد على أن النبيَّ عَظِيَرُ مسحَهُما، فبيَّن مسْحَ الرأس، وأنهما يُمْسحان كما يُمْسح الرأس، وهما مضافان إليه شرعاً؛ لأنه قال: فإذا مسح رأسه خرجت خطايا رأسه، حتى تخرج من أذنيه.

المسألة الموفية أربعين: البياض الذي بين الأذنين والرأس الخالي من الشعر:

اختلف فيه علماؤنا؛ هل يمسح أم لا؟ وليس عندي بمقصود، لا في الرأس، ولا في الأذنين، لكنه يمكن أن يتركَه مَنْ يستوثق في مسح رأسه ولا يلزمه أن يقصده لأنه ليس عندي منه.

المسألة الحادية والأربعون: قوله تعالى: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ :

ثبتت القراءةُ فيها بثلاث روايات: الرفع، قرأ به نافع، رواه عنه الوليد بن مسلم، وهي قراءةُ الأعمش والحسن؛ والنصب، روَى أبو عبدالرحمن السلمي، قال: قرأ عليّ

(١٧٦) أنظر: (صحيح مسلم، الباب ٢٦، حديث ٢٠١، ٢٠٢ من صلاة المسافرين. وسنن الترمذي (١٧٦)
 ٢٢٢، ٣٤٢٩، ٣٤٢٩، ٣٤٢٩، ٣٤٦٩. وسنن النسائي ٢٢٢/٢ . ومسند أحد بن حنبل ٢٧٠، ٣٠/٢٠
 والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٩/٢، ٣٥٥، ٣٢٥، ومصنف ابن أبي شيبة ٢٠/٢ . والمستدرك ٢٢٠/١
 والسنن الكبرى، للطبراني ٢٣٢/١٩، ٣٢٥، ومصنف ابن أبي شيبة ٢٠/٢٠. والمستدرك ٢٢٠/١
 والمعجم الكبير، للطبراني ٢٣٢/١٩، ٣٣٥، والتمهيد، لابن عبد البر ٢٠/٤. وسنن الدارقطني ٢٩٧/١
 والمعجم الكبير، للطبراني ٢٣٢/١٩، ٣٣٥، والتمهيد، لابن عبد البر ٢٠/٤. وسنن الدارقطني ٢٩٧/١
 والمعجم الكبير، للطبراني ٢٣٢/١٩، والتمهيد، البن عبد البر ٢٠/٤، ومسنن الدارقطني ٢٩٧/١
 والمعجم الكبير، للطبراني ١٣٢/١٩، والتمهيد، البن عبد البر ٢٠/٢٩، ومنان الدارقطني ٢٩٧/١
 والمعجم الكبير، للطبراني ١٣٢/١٩، والتمهيد، البن عبد البر ٢٠/٢٤، ومسنن الدارقطني ٢٩٧/١
 والمعجم الكبير، للطبراني ١٣٥/١٩٩، والتمهيد، البن عبد البر ٢٠/٢٩، والمالين الدارقطني ٢٩٧/١٠، ٢٩٧٠،

سورة المائدة الآية (٦) في المعلم THE PRINCE GHAZI TRUST (٦) معاد الآية (٦) FOR QURANIC THOUGHT

الحسنُ أو الحسين فقرأ قوله: **﴿وأرجلَكم﴾** فسمع عليّ ذلك، وكان يَقْضِي بين الناس، فقال: وأرجلَكم \_ بالنصب، هذا من مقدم الكلام ومؤخره. وقرأ ابن عباس مثله.

۷١

وقرأ أنس وعلقمة وأبو جعفر بالْخَفْض (١٧٧) .

وقال موسى بن أنس لأنس: يا أبا حمزة، إن الحجاج خطبنا بالأهواز ونحن معه، فذكر الطهور، فقال: اغسلوا حتى ذَكَر الرِّجْلَين وغسلهما وغسل العراقيب والعراقب، فقال أنس: صدق الله وكذب الحجاج. قال الله سبحانه: ﴿ فاغسلوا وجوهَكم وأيديكم إلى المرافق وامسحوا برؤوسكم وأرجلكم﴾ \_ قال: فكان أنس إذا مسح قدميه بلَّهُما وقال: نزل القرآن بالمسح، وجاءت السنَّةُ بالغسل.

وعن ابن عباس وقَتادة افترض اللهُ مَسْحين وغسلين، وبه قال عكرمة والشعبي. وقال: ما كان عليه الغسل جُعِل عليه التيمّم، وما كان عليه المسح أسقط.

واختار الطبري التخيير بين الغسل والمسح، وجعل القراءتين كالروايتين في الخبَر يُعْمَل بها إذا لم يتناقضا .

وجملةُ القول في ذلك أنَّ الله سبحانه عطف الرِّجْلَيْن على الرأس، فقد يُنْصَب على خلاف إعراب الرأس أو يخفض مثله؛ والقرآنُ نزل بلغة العرب، وأصحابُه رؤوسهم وعلماؤهم لغة وشرعاً. وقد اختلفوا في ذلك؛ فدل على أنَّ المسألة محتملة لغة محتملة شرعاً، لكن تعضَّد حالة النصب على حالة الخفض بأنّ النبي عَيَالَهُ غسل وما مسح قط، وبأنه رأى قوماً تلوحُ أعقابُهم، فقال: «ويل للأعقاب من النار» (★)، و «ويلٌ

- (١٧٧) انظر : ( إملاء ما من به الرحمن ، للعكبري ٢٠٨ ).



للعراقيب من النار » <sup>(١٧٨)</sup> . فتوعّـد بالنار على ترك إيعاب غسل الرجلين ؛ فدلّ ذلك على الوجوب بلا خلاف، وتبيَّن أن من قال [ من الصحابة : ] <sup>(١٧١)</sup> إنّ الرجلين ممسوحتان لم يعلم بوعيد النبيّ على تَرْكِ إيعابهما .

وطريقُ النظر البديع أنَّ القراءتين محتملتان، وأن اللغةَ تقضي بأنهها جائزتان، فردَّهُها الصحابةُ إلى الرأس مَسْحاً، فلها قطع بنا حديثُ النبي عَلَيْهَم، ووقف في وجوهنا وعيدُه، قلنا: جاءت السنةُ قاضية بأنّ النصب يُوجب العطف على الوجه واليدين، ودخل بينهها مَسْحُ الرأس، وإن لم تكن وظيفته كوظيفتهها؛ لأنه مفعول قبل الرجلين لا بعدهها، فذكر لبيان الترتيب لا ليشتركا في صفة التطهير، وجاء الخفض ليبيّنَ أنّ الرجلين يحسحان حالَ الاختيار على حائل، وهما الخفان بخلاف سائر الأعضاء، فعطف بالنصب مغسولاً على مغسول، وعطف بالخفض ممسوحاً على ممسوح، وصحَّ المعنى فيه.

فإن قيل: أنتم وإن قرأتموها بالنصب فهي عطفٌ على الرؤوس موضعاً، فإنَّ الرؤوسَ وإن كانت مجرورة لفظاً فهي منصوبة معنى؛ لأنها مفعولة، فكيف قرأتها خفضاً أو نصباً فوظيفتُها المسح مثل الذي عُطِف عليه.

قلنا : يعارضُه أنا وإنْ قرأناها خفضاً ، وظهر أنها معطوفة على الرؤوس فقد يعطف الشيء على الشيء بفعل ينفردُ به أحدهما ، كقوله :

خزيمة ١٦٦، ١٦٢، ١٦٦، ١٦٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٦/١ . ومسند الحميدي ١٦١. ومسند أبي عوانة ٢٢٩/١، ٢٣٠، ٢٣١، ٢٥٠، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥٢ . والمعجم الكبير، للطبراني ٣٤٧/٨ . وفتح الباري ٢٣/١ : ١٨٩، ٢٦٢، ٢٩٥، وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٠٠/٤، ٣٤٣/٨ . وشرح السنة، للبغوي ٢٢٨/١ . وشرح معاني الآثار، للطحاوي. ومجمع الزوائد ٢٤/١].

(١٧٨) انظر: (صحيح مسلم،الباب ٢٩ من كتاب الطهارة. وسنن ابن ماجة ٤٥٢، ٤٥٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢١/٢، ٣٦٩/٣، ٣٦٩/٣، ٤٠/٦. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩/١. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٤٨/٨. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٦/١، ٢٧. ومسند أبي عوانة ٢٣٠/١، ٢٥٠. ٢٥٢. وحلية الأولياء ٢٥/٩. وعلل الحديث، لابن أبي حاتم).

(۱۷۹) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة المائدة الآية (٦) .....

 شرّاب ألبان وتَمْر وأقط 

تقديره: علفتُها تِبْناً وسقيتُها ماء. ومتقلّداً سيفاً وحاملاً رمحاً ، وأطفلت بالجلهَتَيْن ظباؤها وفرخت نعامها . وشرّاب ألبان وآكل تمر وأقط .

فإن قيل: ها هنا عطف وشرك في الفعل وإن لم يكن به مفعولاً اتكالاً على فهم السامع للحقيقة.

قلنا: وها هنا عطف الرِّجْلين على الرؤوس وشركها في فعلها، وإن لم يكن به مفعوله، تعويلاً على بيان المبلغ، فقد بلغ، وقد بينا أيضاً أنها تكونُ ممسوحة تحت الحفَّيْن؛ وذلك ظاهر في البيان؛ وقد أفردناها مستقلةً في جزء. **المسألة الثانية والأربعون:** 

إذا ثبت وجهُ التأويل في المسح على الخفين فإنها أصلٌ في الشريعة وعلامةٌ مفرِّقة بين أهل السنة والبدعة ، وردت به الأخبار .

فإن قيل: هي أخبارُ آحاد ، وخبر الواحدِ عند المبتدعة باطل.

قلنا : خَبَرُ الواحد أصلٌ عظيم لا ينكرُه إلا زائغ ، وقد أجمعت الصحابةُ على الرجوع إليه ، وقد جمعناه في جزء .

الجواب الثاني: إنها مرويّة تواتراً؛ لأنّ الأمة اتفقت على نقلها خَلَفاً عن سلف، وإن أضيفت إلى آحاد، كما أضيف اختلافُ القراءات إلى القرّاء في نَقْلِ القرآن، وهو متواتر . وقد استوفينا الكلام فيها في شرح الحديث.

(١٨٠) على هامش هــ: (خزانة الأدب ١٢٥/٣، ١٢٥/٣ . وتفسير القرطبي ٩٥/٦ ).

( ١٨١ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصل. واستدركناه من هامش هـ، وديوان لبيد ٢٩٨ ).

المسألة الثالثة والأربعون: قوله تعالى: ﴿ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾:

٧٤

اختُلِف فيهما ؛ فقال مالك والشافعي والجماعة : إنهما العظهان الناتئان في المفصل بين الساق والرِّجْل.

وقد قال القاضي عبد الوهاب، عن ابن القاسم: إنهما العظمان الناتئان في وَجْه القدم؛ وبه قال محمد بن الحسن.

وقال الخليل: الكَعْب هو الذي بين الساق والقدم. والعَقِب هو معقد الشراك، وتقتضي لغةُ العرب أنَّ كل ناتىء كعب، يقال: كَعَب ثَدْيُ المرأةِ إذا برزَ عن صَدْرها.

> ولا يجوز أن يُراد به الذي يعقد فيه الشراك، لوجهين: أحدهما : أنه ليس مشهوراً في اللغة.

والثاني: أنه لا يتحصَّلُ به غَسْلُ الرجلين؛ لأنه ليس بغاية لهما ولا ببعض معلوم منهما، والإحالةُ على المجهول في التكليف لا تجوزُ إلا بالبيان، وإن لم يكن قرآًناً، ولا من النبي عَلَيْكُمْ سنَّة؛ فبطل؛ بل جاءت السنةُ بضدّها، قال النبي عُلَيْكُم: « ويل للعَرَاقيب من النار » (\*). وهذا يُبطل أن يكون معقد الشراك حذاءه لا فوقه، يعضده أن الله سبحانه قال: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْمُعَبَّيْنِ ﴾، ولو قال: أراد معقد الشراك لقال إلى الكعاب، كما قال: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى اللهِ فَقَد صَغَتْ قلوبُكما ﴾ [ التحريم: ٤ ] لما كان لكل واحدة قلب واحد، فدل على أنَّ في كل رجل كعبين اثنين.

القولُ في دخول الرِّجلين في الكعبين كالقول في دخول المرافق في الوضوء سواء؛ لأنّ الكعب في الساق، كما أن المرفق في العضد، وكلَّ واحد منهما هو في غير المذكور منهما؛ لأنك إذا غسلت الساعِدَ إلى المرفق فالمرفق آخر العضد، وإذا غسلت القدم إلى الكعبين فالكعبان آخر الساقين، فركَّبْه عليه وافهمه منه.

(★) سبق تخريجه في هامش (١٧٨) السابق.

المسألة الخامسة والأربعون: في تخليل الأصابع في الوضوء:

وذلك في اليدين والرجلين؛ قال ابن وهب: وهو واجبٌّ في اليدين مستحَبٌّ في الرجلين، وبه قال أكثرُ العلماء.

۷٥

وقيل: إن ذلك واجب في الجميع ، لما روَى حذيفة أنَّ النبي ﷺ قال: « خَلَّلُوا بين الأصابع لا تتخلَّلها النار » <sup>(١٨٢)</sup> .

وقال المستَوْرِدُ بن شداد : « رأيت رسولَ الله عَيَاتَ يَدْلُك بخنصره ما بين أصابع رجليه ».

والحقُّ أنه واجبٌ في اليدين على القول بالدَّلْك، غير واجب في الرجلين، لأنَّ تخليلها بالماء يَقْرَح باطنها، وقد شاهدنا ذلك، وما علينا في الدين من حَرَج في أقل من ذلك <sup>(١٨٢)</sup>، فكيف في تخليل تتقرّح به الأقدام!

المسألة السادسة والأربعون:

نزع علماؤنا بهذه الآية إلى أن إزالة النجاسة غَيْرُ واجبة، لأنه قال: ﴿ **إذَا قُمْتُمْ إلَى الصَّلاَقِ﴾؛** تقديره كما سبق: وأنتم مُحْدِثون، فاغسلوا وجوهَكم وأيديكم، فلم يذكر الاستنجاء، وذكر الوضوء، ولو كان واجباً لكان أوّل مبدوء به، وهي روايةُ أشهب عن مالك.

وقال ابن وهب: لا تَجْزِىء الصلاةُ بها <sup>(١٨٤)</sup> لا ذاكراً ولا ناسياً؛ وبه قال الشافعي.

وقال ابن القاسم عنه: تجب مع الذَّكْرِ وتسقط مع النسيان.

- (١٨٢) انظر: (سنن الدارقطني ٩٥/١ . وكشـف الخفـا ٤٥٩/١ . ونصـب الرايـة، للـزيلعـي ٢٦/١ . والمقاصد الحسنة ٢٠١ . وضعيف الجامع ٢٨٤٤ . والغماز على اللماز ، للسمهودي ١٠٠ ).
  - (١٨٣) في ب: وما علينا في الدين من حرج في ذلك.
  - (١٨٤) أي: بالنجاسة. من هامش هـ، وهي نسخة البجاوي.

وقال أبو حنيفة: تجبُ إزالةُ النجاسةِ إذا زادت على قدرِ الدرهم البَغْلي ـ يريد الكبير الذي هو على هيئة المثقال ـ قياساً على فم المخرج المعتاد الذي عُفِي عنه، وتوجيهُ ذلك وتفريعُه في مسائل الخلاف وكُتُب الفروع.

ورة المائدة الآية (٦)

والصحيحُ روايةُ ابن وهب . ولا حجةَ في ظاهر القرآن؛ لأنّ الله سبحانه وتعالى إنما بيَّن في آية الوضوء صفةَ الوضوء خاصة ، وللصلاة شروطٌ : من استقبال الكعبة ، وسَتْر العورة ، وإزالة النجاسة ، وبيان كل شرط منها في موضعه وسنتكلم على ذلك في موضعه إن شاء الله تعالى .

المسألة السابعة والأربعون:

۲٦

ذكر الله تعالى أعضاءَ الوضوء وترتيبها وأمرَ بغسلها معقبة، فهل يلزم كلَّ مكلف أن تكونَ مفعولةً مجموعة في الفعل كجَمْعِها في الذّكْر ، أو يجزىء التفريق فيها ؟

فقال في المدوّنة وكتاب محمد : إنَّ التوالي ساقط؛ وبه قال الشافعي .

وقال مالك وابن القاسم: إن فَرَّقَه متعمداً لم يُجْـزِه، ويجزيه ناسياً. وقال ابن وهب: لا يجزيه ناسياً ولا متعمِّداً.

وقال مالك في رواية ابن حبيب: يُجزيه في المغسول ولا يُجْزِيه في الممسوح. وقال ابن عبد الحكم: يجزيه ناسياً ومتعمّداً .

فهذه خمسة أقوال الأصل فيها : أنَّ الله سبحانه وتعالى أمر أمْراً مطلقاً فوال أو فَرَّق، وليس لهذه المسألة متعلق بالفور إنما يتعلق بالفور الأمر بأصلِ الوضوء خاصَة.

والأصلُ الثاني: أنها عبادة ذات أركان مختلفة، فوجب فيها التَّوَالي كالصلاة، وبهذا نقول: إنه يلزم الموالاة مع الذكْر والنسيان كالصلاة إلا أن يكونَ يسيراً، فهو معفوٌّ عنه.

وأما متعلّق الفرق بين الذكر والنسيان فإنَّ التوالي صفة من صفات الطهارة، فافترق فيها الذكر والنسيان، كالترتيب. واعتبار صفةٍ من صفات العبادة بصفةٍ أولى من اعتبار عبادة بعبادة.

سورة المائدة الآية (٦) .

المسألة الثامنة والأربعون:

في تحقيق معنى لم يتفطَّنْ له أحدٌ حاشا مالك بن أنس، لعظيم إمامته، وسعّة درايته، وثاقب فِطْنته؛ وذلك أن الله تعالى قال: ﴿فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُوَافِقِ ...﴾ الآية. وتوضأ النبيَّ عَيَالَةٍ مرة مرة ومرتين مرتين، وثلاثاً ثلاثاً، ومرتين في بعض أعضائه وثلاثاً في بعضها في وضوء واحد»<sup>(مر1)</sup>، فظنّ بعضُ الناس – بل كلهم – أنّ الواحدة فرْضٌ، والثانية فَضْل، والثالثة مثلها، والرابعة تعدّ، وأعلنوا بذلك في المجالس، ودونوه في القراطيس؛ وليس كما زعموا وإن كثُروا، فالحقَّ لا يُكال بالقفزان، وليس سواء في دَرْكه الرجال والولدان.

GHAZI TR

٧V

اعلموا وفقكم الله أن قول الراوي: إن النبيّ عَلَيْكَم توضأ مرتين وثلاثاً أنه أوعب بواحدة، وجاء بالثانية والثالثة زائدة فإن هذا غيْبٌ لا يدركه بَشَر ؛ وإنما رأى الراوي أنَّ النبيَّ عَلَيْكَم قد غرف لكل عُضُو مرة، فقال: توضأ مرّة، وهذا صحيح صورة ومعنى ؛ ضرورة أنا نعلم قطعاً أنه لو لم يُوعب العضو بمرة لأعاد ؛ وأما إذا زاد على غرفة واحدة في العُضُو أو غرفتين فإننا لا نتحقَّقُ أنه أَوْعَب الفَرْضَ في الغَرْفَة الواحدة وجاء ما بعدها فَضُلاً ، أو لم يُوعب في الواحدة ولا في الاثنتين حتى زاد عليها بحسب الماء وحال الأعضاء في النظافة وتأتي حصول التلطف في إدارة الماء القليل والكثير عليها ، فيشه، ، والله أعلم، أنّ النبيّ عَيَيْكَم أراد أن يُوسِعً على أمته بأنْ يكرَّرَ لهم الفعل، فإن أكثرهم إلى التخلص ؛ ولأجل هذا لم يوقت مالك في الواحدة ، مو الطف بهم والأخذ لم الماء أو أله أو أله أو أم إلى التخلص ، ولأجل هذا لم يوقت مالك في الوضوء مرة ولا مرتين والأم أله أو أكثرهم إلى التخلص ، ولا يوعب بغرفة واحدة ، فجرى مع اللطف بهم والأخذ لهم بأدنى أحوالهم إلى التخلص ، ولأجل هذا لم يوقت مالك في الوضوء مرة ولا مرتين ولا ثلاثا إلا ما

قال: وقد اختلفت الآثارُ في التوقيت، يريدُ اختلافاً يبيِّن أن المراد معنى الإسباغ لا صورة الأعداد، وقد توضأ النبيَّ عَيَّالَةٍ كما تقدم، فغسل وجهه بثلاث غرفات، ويده بغرفتين، لأنّ الوجة ذو غُضُونٍ ودَحرجةٍ واحْدِيداب، فلا يسترسل الماء عليه في

(١٨٥) انظر: (سنن أبي داود ١٣٦. وسنن الترمذي ٤٢ ، ٤٣ ، ٤٤ ، ٤٥ ، ٤٦ ، ٤٧ . وسنن ابن ماجة ٨٣/١ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٧٩/١). وراجع الهوامش ١٨٦ ، ١٨٧ ، ١٨٨ الآتية. الأغلب من مرة بخلاف الذراع فإنه مسطّح فيسهل تعميمُه بالماء وإسالتُه عليها أكثر مما يكون ذلك في الوجه.

THEP سورة المائدة الآية (٦)

فإن قيل: فقد توضّأ النبيَّ عَلَيْتَهُ مرة مرة، وقال: « هذا وضون لا يَقْبَلُ اللهُ الصلاةَ إلا به » <sup>(١٨١)</sup>. وتوضأ مرتين مرتين، وقال: « من توضأ مرتين مرتين آتاه الله أجرَه مرتين » <sup>(١٨١)</sup>. ثم توضأ ثلاثاً ثلاثاً، وقال: « هذا وضوئي ووضوء الأنبياء من قبلي، ووضوء أبي إبراهيم » <sup>(١٨٨)</sup>. وهذا يدلُّ على أنها أعداد متفاوتة زائدة على الإسباغ، يتعلَّقُ الأجرُ بها مضاعفاً على حسب مراتبها.

قلنا: هذه الأحاديث لم تصحّ، وقد ألقيت إليكم وصيّتي في كل وقت ومجلس ألا تشتغلوا من الأحاديث بما لا يصحّ سنَدُه، فكيف ينبني مثلُ هذا الأصل على أخبار ليس لها أصل؛ على أن له تأويلاً صحيحاً، وهو أنه توضَّأ مرةً مرة وقال: «هذا وضوع لا يقبلُ اللهُ الصلاةَ إلا به »؛ فإنه أقل ما يلزم، وهو الإيعاب على ظاهر هذه الأحاديث بحالها. ثم توضأ بغَرْفَتين وقال: له أجره مرتين في كل تكلف غرفة ثواب. وتوضأ ثلاثاً وقال: هذا وضوئي؛ معناه الذي فعلته رفقاً بأمتي وسنَّة لهم؛ ولذلك يكره أن يزادَ على ثلاث؛ لأن الغرفة الأولى تسنّ العضو للماء وتذهب عنه شعث التصرف. والثانية تَرْحَض وضَر العضو، وتدحض وَهجه. والثالثة تنظّفه، فإن قصرت درْبَة أحدٍ عن هذا كان بدوياً جافياً فيعلَّم الرفق حتى يتعلّم، ويُشْرَع له سبيل الطهارة وظلم».

- (١٨٦) انظر : (سنن ابن ماجة ٤١٩ ، ٤٢٠ . وسنن الدارقطني ١/٨٠ . والتمهيد ، لابن عبد البر ٨٢/٣ . وتلخيص الحبير ٥٧/١ ، ٨٣ . وتفسير ابن كثير ٤٨/٣ ، ٥٠ . وإرواء الغليل ١٢٥/١ . وفتح الباري ٢٣٣/١ . ومجمع الزوائد ٢٣٩/١ . وتاريخ بغداد ، للخطيب ٢٨/١١ .
  - (١٨٧) انظر: (سنن الدارقطني ١/٨٠، ٨١).

٧٨

(١٨٨) انظـر: (سنــن ابــن مـاجـة ٤١٩، ٤٢٠. وسنــن الدارقطني ٧٩/١، ٨٠، ٨١. ومجمع الزوائــد ٢٣١/١ . وفتح الباري. ٢٣٦/١ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٢٤ . وتلخيص الحبير ٨٢/١. وتفسير القرطبي ١٠٦/٦ . وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١٠٠).

سورة المائدة الآية ( ٦ )....

## المسألة التاسعة والأربعون:

لما ذكر الله سبحانه غَسْلَ الوجه مطلقاً، وتمضمض النبيُّ عَظَيَمَةٍ فبيّن وجْهَ النظافة فتعيّن في ذلك ما قدمنا بيانه، ثم لازم النبيُّ عَظِيمَةٍ السَّواك فِعْلاً، وندب إليه أمراً، حتى قال في الحديث الصحيح: «لولا أنْ أشقَّ على أمتي لأمرتُهم بالسواك عند كلّ وضوء » <sup>(١٨٩)</sup>. وثبت عنه عَظَيمَةٍ : «أنه إذا قام من الليل يَشُوصُ فاهُ بالسَّواكِ » <sup>(١٩٠)</sup>، وما غفل عنه قطّ؛ بل كان يتعاهده ليلاً ونهاراً، فهو مندوبٌ إليه، ومن سنن الوضوء، لا من فضائله؛ وقد بينّاه في شرح الحديث الصحيح.

المسألة الموفية خمسين: قوله تعالى: ﴿ فَامْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مِنْهُ ﴾:

في التيمم، فأدخل الباء فيه، كما أدخلها في قوله تعالى: ﴿ **برؤوسكم ﴾؛** وهو مستغنَّى عنـه، ليبيِّنَ وجوبَ الممسوح به؛ وأكده بعد ذلك بقوله: ﴿ **منه ﴾،** وقد كان مستغنَّى عنه، ولكنه تأكيد للبيان.

- (١٨٩) انظر: (صحيح البخاري ٥/٢، ٥/٢، ٢/١٨، وصحيح مسلم، الباب ١٥، حديث ٤٢ من الطهارة. وسنن أبي داود ٤٦: ٤٧ . وسنن الترمذي ٢٢. وسنن النسائي ١٢/١. وسنن ابن ماجة ٢٨٧ . ومسند أحد بن حنبل ١٢/١/١، ٢٢٦٦، ٢٤٥/٢، ٢٥٠، ٢٨٧، ٣٩٩، ٤٠٠، ٤١٠، ٢٨٩ . ومسند أحد بن حنبل ١٦/١، ٢٢١١، ٢٤٥/٢، ٢٥٠، ٢٨٦، ٤٢٩، والسنن الكبرى، ٤٢٩ ، ٢٢٤، ٣٦٤، ٢٦٠، ٥٠٩، ١٦٩، ١٦/٢، ١٦/٢، ٢٥/٢، ٢٢٥، ٢٢٥، وموارد للبيهقي ١/٣٥، ٣٦، ٣٦، ٣٧، والمعجم الكبير، للطبراني ٥/٢٨، ٢١٨، ٢٥٧، ٢٥٥. وموارد الظبآن، للهيثمي ١٤٢. والتمهيد، لابن عبد البر ١٩٦/١، ١٩٩، ١٩٩، ٢١٠، ٢٥٧، وتغليق الظبآن، للهيثمي ١٢٢، ٢٦٦، ٢٦٦، ٢٦٦، ٢٦٦، ومصنف عبد الرزاق ٢٠١٦، ٢٥٢، وفتح الباري عوانة ١/١٩١، والدر المنثور ١١٣/١، ١١٤. والزهد، لابن المبارك ٤٣٢. وفتح الباري ٢/٤/٢، ١٩٩٤، ٢٢٤/١٣، ٢٢٤، ٢٢٦، ٢٦٢، ١٢٤، ١٢٤، ١٢٤، ١٢٦، ١٢٢، ٢٠٢٠،
- (١٩٠) انظر: (صحيح البخاري ٧/١٠) ٢ /٥ وصحيح مسلم، الباب ١٥، حديث ٤٦، ٤٧ من الطهارة. وسنن أبي داود الباب ٣٠ من الطهارة. وسنن النسائي، الباب ٢ من الطهارة،والباب ١٠ من قيام الليل. ومسند أحد بن حنبل ٣٨٢/٥ ، ٣٩٧، ٤٠٧ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٨/١ . وإرواء الغليل ١١١/١ . وشرح السنة، للبغوي ١٩٥/١ . ومسند أبي عوانة ١٩٣/١ . ومسند الحميدي ٤٤١ . ومصنف ابن أبي شيبة ١٦٩/١ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٨٩/٤ . وفتح الباري ٣٧٥/٢

وزعم الشافعيةُ أنَّ قولَه **﴿منه﴾** إنما جاء ليبيِّنَ وجوبَ نَقْلِ التراب إلى الوجه واليدين في التيمم؛ وذلك يقتضي أن يكونَ التيمم على التراب لا على الحجارة.

HE تبورة المائدة الآية (٦) FOR

وقال علماؤنا: إنما أفادت **﴿منه﴾** وجوبَ ضَرْبِ الأرض باليدين، فلولا ذلك وتركنا ظاهر القرآن لجازت الإشارة إلى الصعيد وضرب الوجه واليدين بعد الإشارة باليدين إلى الأرض، ولكنه أكد بقوله **﴿منه﴾** ليكون الابتداء بوضع اليدين على الأرض تعبّداً، ثم ضرب الوجه واليدين بعد ذلك بها، وقد بينا ذلك في سورة النساء <sup>(١٩١)</sup>، وقررنا أنّ الصعيدَ وَجْهُ الأرض كيفا كان.

المسألة الحادية والخمسون: فإن قيل: فبيِّنُوا لنا بقيةَ الآية.

قلنا : أما قوله : **﴿وإنْ كنتم جنُباً فاطَّهروا ﴾ ،** وحكم المرض والسفر والمجيء من الغائط ولمس النساء وعدم الماء والتيمم بالصعيد الطيب ، فقد تقدّم ذكْرهُ في سورة النساء ، فلا وَجْه لإعادته ، والقولُ فيها واحد ، وإن كانت اثنتين فلينظر فيهما فينتظم المعنى بهما .

المسألة الثانية والخمسون: في تقدير الآية ونظامها:

[ التقدير الأول]: روي عن زيد بن أسلم أنه قال: في الآية تقديمٌ وتأخير، تقديره إذا قمتم إلى الصلاة من نوم ، أو جاء أحدٌ منكم من الغائط، أو لامستم النساء، فاغسلوا وجوهَكم وأيديكم إلى المرافق، وامسحُوا برؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين، وإن كنتم جُنُباً فاطَّهروا، وإنْ كنتم مرضى أو على سفر فلم تجدوا ماء فتيمَّمُوا.

الثاني: تقديرها إذا قمتُم إلى الصلاة وأنتم محدثون، واستمرَّ عليها تلاوة وتقديراً إلى آخرها.

الثالث: تقديرها إذا قمتم إلى الصلاة وأنتم مُحْدِثون فاغسلوا وجوهكم، وإن كنتم جنباً فاطَّهروا، وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط. وتكون أو بمعنى الواو.

(١٩١) وذلك في الآية ٤٣ من سورة النساء، في الجزء الاول.

سورة المائدة الآية (٨) .....

# الآية السابعة

۸١

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا، اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى، وَاتَّقُوا اللهَ إنَّ اللهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ﴾ [ الآية: ٨ ].

تقدم أكثرُ معناها في سورة النساء عند ذكرنا لنظيرتها <sup>(١٩٢)</sup> ، ونحن نعيدُ ذكر ما تجَدّد ها هنا منها ، ونعيد ما تحسن إعادته فيها في ثلاث مسائل : المسألة الأولى: فى سبب نزولها:

نزلَتْ في اليهود، ذهب إليهم النبيَّ ﷺ ليستعينَ بهم في دِيَة العامريَّيْن اللذين قتلهما عمرو بن أمية فوعدوه ثم همُّوا بغَدْره، فأعلمه الله سبحانه بذلك، فخرج عنهم، وأمره الله سبحانه ألآ يحمله ما كانوا عليه من الحالة المبغضة لهم على أن يخرج عن الحق فيها قضاء أو شهادة <sup>(١٩٢)</sup>.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ كُونُوا قَوَّامِينَ للهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ ﴾:

أو « قَوَّامِينَ بِالْقِسْطِ شُهَدَاءَ للهِ » سواء في المعنى؛ لأنّ مَنْ كان قيامُه لله فشهادتُه وعمَلُه يكونُ بالعدل، ومن كان قيامُه بالعدل فشهادتُه وعمَلُه لله سبحانه؛ لارتباط أحدهما بالآخر ارتباطَ الأصلِ بالفرع، والأصلُ هو القيامُ لله والعَدْل مرتبطٌ به. **المسألة الثالثة: قوله: ﴿ولاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَّ تَعْدِلُوا ﴾:** 

يريد لا يحملنَّكُم بُغْضُ قوم على العدول عن الحقّ؛ وفي هذا دليلٌ على نفوذ حكم العدوّ على عدوّه في الله تعالى، ًو[ نفوذ ]<sup>(١٩٤)</sup> شهادته عليه؛ لأنه أُمر بالعدل، وإنْ أَبغضه، ولو كان حكمه عليه وشهادتُه لا تجوزُ فيه مع البُغْض له لما كان لأمْرِه بالعدل فيه وَجْه.

- (١٩٢) انظر الجزء الأول من الكتاب في سورة النساء.
  - (١٩٣) في ب: الحق فيما قضى أو شهادة.
- ( ١٩٤ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من تفسير القرطبي.

FOR OURĂNIC THOUGHT مردة اللائدة الآية ( ۱۲ ) FOR OURĂNIC THOUGHT

فإن قيل: البغضُ وردَ مطلقاً فلم خصَصْتُموه بما يكونُ في الله تعالى ؟

قلنا: لأنَّ البغض في غيره لا يجوزُ على النبي ﷺ ابتداء، ولا يجوزُ أن يأمرَ اللهُ أحداً بقول الحق على عدوه مع عداوة لا تحل، فيكون تقريراً للوصف <sup>(١١٥)</sup>، وفيه أمرَّ بالمعصية؛ وذلك محال على الله سبحانه.

#### الآية الثامنة

قوله سبحانه: ﴿وَلَقَدْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَبَعَثْنَا مِنْهُمُاثْنَيْ عَشَرَ نَقِيباً، وَقَالَ اللهُ: إنَّي مَعَكُمْ لَئِنْ أَقَمْتُمُ الصَّلَاةَ وَآتَيْتُمُ الزَّكَاةَ وَآمَنْتُمْ بِرُسُلِي وَعَزَرْتُمُوهُمْ وَأَقْرَضْتُمُ اللهَ قَرْضاً حَسَناً لأَكَفِّرَنَّ عَنْكُمْ سَيَّئَاتِكُمْ وَلأَدْخِلَنَّكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ فَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذٰلِكَ مِنْكُمْ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ [الآية: 17].

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

هذا خطابٌ أخبر به عن فِعْلِ موسى مع إسرائيل، وبَعْثه النَّقباء منهم إلى الأرض المقدسة، ليختبروا حالَ مَنْ بها، ويُعلموه بما أطلعوه عليه فيها حتى ينظروا في الغَزو إليها؛ وشَرْعُ من قبلنا شرْعٌ لنا على ما بيناه في أصول الفقه وفي كتابنا هذا عندما عرض منها ما يكون مثلها، ولما كان أصل مالك ذلك، وهو الصحيح، ركّبنا عليه المسائل لكَوْنِه من واضحات الدلائل.

المسألة الثانية:

في هذا دليلٌ على أنه يُقْبَل خبَرُ الواحد فيما يفتقرُ إليه المرءُ ويحتاج إلى اطلاعه من حاجاته الدينية والدنيوية، فيركّب عليه الأحكام، ويُربط به الحلال والحرام.

وقد جاء أيضاً مثله في الإسلام، فقد روي أنَّ وَفْد هوازن لما جاؤوا تائبين إلى النبي ﷺ كلَّم رسولُ الله ﷺ الناسَ، وسألهم أن يتركوا نصيبهم لهم من السَّبْيِ ،

(١٩٥) في ب: فيكون تقديراً للوصف.

سورة المائدة الآية (١٢) مجمعة المعلمة المعامة المائدة الآية (١٢)

فقالوا قد طيبنا ذلك يا رسول الله، قــال: «ارجعـوا حتى يــرفـعَ إلينــا عــرفـاؤكم أمرَكم» <sup>(١٩٦)</sup>، واحدها عريف، وهي: **المسألة الثالثة:** 

۸٣

وهو فعيل بمعنى فاعل، أي يعرّف بما عند مَنْ كلف أن يعرف ما عنده.

ومن حديث وَفْد هوازن أن النبيَّ ﷺ خطب فقال: «أما بعد فإنَّ إخوانكم هؤلاء قد جاؤوا تائبين، وإني رأيت أن أردَّ عليهم سَبْيَهم، فمن أحبَّ منكم ان يطيبَ بذلك فليفعلْ، ومن أحبَّ منكم أن يكون على حظّه حتى نعطيه مِنْ أول ما يفيء اللهُ علينا فليفعل».

فقال الناس: قد طيبنا ذلك يا رسول الله لهم؛ فقال رسول الله ﷺ : « إنّا لا نَدْرِي مَنْ أذن منكم في ذلك ممن لم يأذن. فارجعوا حتى يرفعَ إلينا عرفاؤكم أمرَكم». فرجع الناسُ فكلمهُم عرفاؤهم، ثم رجعوا إلى رسول الله ﷺ ، فأخبروه أنهم قد طيبوا وأذِنوا.

لفظ البخاري: وهو النقيب أو ما فوقه <sup>(١٩٧)</sup>، وينطلق بالمعنيين، وقد كان رسولَ الله ﷺ نقيبَ الأنصار . وينطلق في اللغة على الأَمِين والكَفِيل.

واشتقاقُه؛ يقال: نَقَب الرجلُ على القوم يَنْقُب إذا صار نقِيباً، وما كان الرجلُ نَقِيباً، ولقد نُقب، وكذلك عَرَفَ عليهم إذا صار عَرِيفاً، ولقد عَرُف، وإنما قيل له نقيب؛ لأنه يعرف دَخِيلةَ أمرِ القوم ومَناقبهم، والمناقب تطلق على الخلقة الجميلة وعلى الأخلاق الحسنة.

#### المسألة الرابعة:

وعلى هذا انبنى قبولُ المرأة لزَوْجها في الذي يبلغُه إياها من مسائل الشريعة

- (١٩٦) انظر: (صحيح البخاري ١٣١/٤. ومسند أحمد بن حنبل ٢٧/٤. وفتح الباري ٢٤/٤، ٣٣/٨، ٢٢٧/٥. والسنـن الكبرى، للبيهقـي ٣٦٠/٦، ٢٤/٩. ودلائـل النبــوة، للبيهقــي ١٩١/٥. والبداية والنهاية ٣٥٤/٤).
  - (١٩٧) في ب: وهو النقيب أو هو فوقه.



وأحكام الدين ودخول الدار بإذْن الآذن، وأحكام كثيرة لا نطوّل بها؛ ففي هذا تنبيه عليها وعلى أنواعها » <sup>(١١٨)</sup> ، فألحق كل شيء بجِنْسِه منها ، ومن ها هنا اتخذ النبيُّ مُؤْلِنَّهِ النُّقَباء ليلة العقَبة.

قال ابنُ وهب: سمعْتُ مالكاً يقول: كان**ت الأنصارُ سبعين رجلاً ، يع**ني مالِكٌ يوم العقَبة ، وكان منهم اثنا عشر نَقيباً ، فكان **أُسَيْدُ بن الْحُضَيْرِ أحدَ النقباء** نَقِيباً .

قال مالك: النقباء تسعة من الخزرج، **وثلاثة من الأوس، منهم أُسَيد** بن الْحُضَيرِ وعَمْرو بن الْجَمُوح.

وقال أشْهَب، عن مالك: كان أسعد بن زُرارة أحدَ النقباء.

وقال ابنُ القاسم عنه: عَمْرو بن الْجَمُوح، وعبدالله بن عمرو بن حَرام الأنصاريين ثم المسلمين من النُّقَباء.

قال علماؤنا : التسعة من الخزرج هم : أبو أمامة أسعد بن زُرارة ، وسعد بن الربيع بن عمرو ، وعبدالله بن رَوَاحة بن امرىء القيس ، والبَرَاء بن مَعْرور بن صخر ، وعبدالله ابن عمرو بن حرام <sup>(۱۱۹)</sup> ، وعُبَادة بن الصامت ، وسعد بن عُبادة ، والمنذر بن عمرو ، وعَمْرو بن الجموح .

ومن الأوس أُسَيد بن الْحُضَير ، وسعد بن خَيْثَمَةَ ، ورفاعة بن عبد المنذر ، ومن الناس مَنْ يعدُّ فيهم أبا الهيثم بن التَّيَّهان ؛ فجعلهم النبيُّ يَقْلِيُهُ نُقَباء على مَنْ كان معهم وعلى مَنْ يأتي بعدهم .

### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ: يا قَوْمِ اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ أَنْبِيَاءَ وَجَعَلَكُمْ مُلُوكاً وَآتاكُمْ مَا لَمْ يُوَنَّتِ أَحَداً مِنَ الْعَالَمِينَ﴾ [ الآية: ٢٠ ].

(١٩٨) في ب: وعلى أبوابها .

٨٤

(١٩٩) في ب: عمرو بن خازم، خطأ.

سورة المائدة الآيتان ( ٣١ و٣٢)

قال أشهب عن مالك: هو أن يكون للرجل مسكن يَأْوِي إليه وامرأة يتزوّجها وخادم يخدمه.

۸۵

وكذلك رُوي عن ابن عباس، وعبدالله بن عمر، ومجاهد، والحكم، وقَتادة، زاد قتادة: كان بنو إسرائيل أول من اتخذ الخدمة؛ وفائدةُ ذلك أنّ الرجل إذا وجبَتْ عليه كفّارة وملَك داراً وخادماً باعهما في الكفّارة ولم يُجْزِه الصيام؛ لأنه قادر على الرقَبة ببيع خادمه أو دارِه، وهو ملك، والملوك لا يكفّرُون بالصيام ولا يوصَفُون بالعجز عن الإعتاق.

#### الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ فَبَعَثَ اللهُ غُرَاباً يَبْحَثُ فِي الأَرْضِ لِيُرِيَّهُ كَيْفَ يُوَارِي سَوْءَةَ أَخِيهِ، قَالَ: يَا وَيْلَتَى أَعجزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْغُرَابِ فَأُوارِيَ سَوْءَةَ أَخِي فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ. مِنْ أَجْل ذٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ في الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً، وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً، وَلَقَدْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُنَا بِالبَيِّنَاتِ ثُمَّ إِنَّ كَثِيراً مِنْهُمْ بَعْد ذٰلِكَ في الأَرْضِ لَمُسْرِفُونَ ﴾ [ الآيتان: ٣١، ٣٦].

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَبَعَثَ اللهُ غُرَاباً ﴾:

اختلف في المجني عليه على قولين: أحدهما : أنه من بني إسرائيل. الثاني : أنه ولد آدم لصُلْبه ، وهما قابيل وهابيل؛ وهو الأصحّ ؛ وقالَهُ ابن عباس والأكثَرُ من الناس ، جرى من أمرهما ما قصَّ اللهُ سبحانه في كتابه. والدليلُ على أنه الأصحّ ما رُوي في الحديث الثابت الصحيح ، عن النبيّ عَيَّاتَهُ أنه قال : « ما مِنْ قتيل يُقْتَل ظُلْماً إلا كان على ابن آدَم الأوَّل كِفْلٌ من دَمها ، لأنه أول مَنْ سَنَّ القَتْلَ» (٢٠٠٠).

(۲۰۰) انظر: (صحيح مسلم ۱۳۰٤).

(۳۲ و ۳۲) PRINCE GHAZI IRUSI الآيتان (۳۱ و ۳۲) PRINCE GHAZI IRUSI

المسألة الثانية: قوله سبحانه: ﴿ فَبَعَثَ اللهُ غُرَاباً ﴾: فيه قولان:

۸٦

أحدهما : أنَّ قابيل لم يَدْرِ كيف يفعلُ بِهابيل حتى بعث اللهُ الغرابَيْنِ ، فتنازعا فاقتتلا ، فقَتَل أحدُهما الآخر .

الثاني: أنَّ الغرابَ إنما بُعث ليُرِي ابنَ آدم كيفيةَ الْمُوَارَاةِ لهابيل خاصة.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ سَوْءَةَ أَخِيهِ ﴾ :

قيل: هي العورة. وقيل: لما أنتن صار كلَّه عَوْرة، وإنما سميت سَوْءَة لأنها تسوء الناظر إليها عادةً.

> **المسألة الرابعة:** دَفن الميت لوجهين: أحدهما : لستره. الثاني: لئلا يُؤْذِي الأحياءَ بِجِيفته. وقيل: إنها كانا ملكَيْن في صورة الغُرَابَيْن .

وقال ابن مسعود : كانا غرابَيْن أخوين ، فبحث الأرضَ على سوءة أخيه حتى عرف كيف يَدْفِنه .

وروى ابنُ القاسم، عن مالك \_ أنَّ ابنَ آدم الذي قتَل أخاه حمله على عُنقه سَنةً يدورُ به، فبعث الله غُراباً يبحثُ في الأرض، ودُفن فتعلّم، وعمِلَ مثلَ ما رأى، وقال: أخبر الله سبحانه عنه، وكان ذلك كلّه في عِلْم الله تعالى وخَبَره، ألا ترى إلى قوله عز وجل: ﴿ ثُم أَمَاتَهُ فَأَقْبَرَهُ﴾ [ عبس: ٢١ ]. وقال تعالى: ﴿ أَلَم نجعل الأرضَ كفاتاً أحياءً وأمواقاً [ المرسلات: ٢٥ ، ٢٦ ]. ويأتي تحقيقه إن شاء الله؛ فصار ذلك سنّةً باقية في الْخَلْق، وفَرْضاً على جميع الناس على الكفاية، مَنْ فعلَه منهم سقط عن الباقين فَرْضُه؛ وأخصُّ الخلق به الأقربون، ثم الذين يَلُونهم من الجيرة، ثم سائر الناس المسلمين؛ وهو حقٌ في الكافر أيضاً، وهي:

المسألة الخامسة:

سورة المائدة الآيتان ( ٣١ و٣٢)

روى ناجيـة بن كعب، عن عليّ، قال: قلْتُ للنبي ﷺ: « إنّ عمّك الشيخ الضالّ مات، فمَنْ يُوارِيه؟ قال: « اذهب فوَارِ أباك، ولا تحدِثنَّ حدثاً حتى تأتيني ». فواريتُه، ثم جئْتُ، فأمرَني أن أغتسلَ ودعا لي <sup>(٢٠١)</sup>.

GHAZI TRUST

FOR QUR'ANIC THOUGHT

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ أَعَجَزْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هٰذَا الْغُرَابِ ﴾:

فيه دليل على قياس الشَّبه؛ وقد حققناه في الأصول. المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبَحَ مِنَ النَّادِمِينَ ﴾:

وهي تابعة للأحكام هاهنا لأنها من الأصول؛ لكنا نشير إليها لتعلُّق القلوب بها، فنقول:

من الغريب أن اللهَ سبحانه قد أخبر عنه أنه نَدِم وهو في النار ، وقال ﷺ : « الندَمُ تَوْبِة » <sup>(٢٠٢)</sup> .

قلنا : عن هذه ثلاثة أجوبة :

الأول: أنّ الحديث ليس يصحَّ، لكن المعنى صحيح، وكل من ندم فقد سلم، لكن الندم له شروط، فكلُّ من جاء بشروطه قُبِل منه، ومَنْ أخلَّ بها أو بشيء منها لم يُقْبِل.

(٢٠١) انظر : (سنن أبي داود ٣٢١٤ . وسنن النسائي ٧٩/٤ . ومصنف عبد الرزاق ٩٩٣٦ . ودلائل النبوة ٢ ٣٤٩/٢ . والأحاديث الصحيحة ١٦١ . وتفسير ابن كثير ١٦١/٤ . والبداية والنهاية ١٢٥/٣ .

(٢٠٢) انظر: (سنن ابن ماجة ٤٢٥٢. ومسند أحمد بن حنبل ٢٧٦/١، ٣٢٣، ٤٢٣ والسنن الكبرى، للبيهتي ١٥٤/١٠. والمستدرك ٢٤٣/٤. ومسند الحميدي ١٠٥. والتمهيد، لابن عبد البر ٤/٧٤. وفتح الباري ١٠٣/١١. والمعجم الصغير، للطبراني ٣٣/١ ومجمع الزوائد ١٩٩/١٠، ٢٠٠ وحلية الأولياء ١٠٣/١٨، ٣١٢، ١٠/١٨، وتهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٤١/٣. وتنزيه الشريعة المرفوعة ٢٣٦/٢، ٢٩٧، والدر المنثور ٤٤/٥ وتاريخ جرجان ٣٧، ١٦٢. وتاريخ أصبهان ١/١٤، ٢٠٩، وتاريخ بغداد، للخطيب ٢٠/٩ وكشف الخفا ١/٥٣. وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١٨٦١، ١٤٨، ١٨٨٩، ١٩٩٠، وشرح السنة، للبغوي ٥/١٩. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٩٩٢. وأمالي الشجري ١٩٥/١٩، ١٩٦. والغاز على اللماز ٣١٣. والمقاصد الحسنة ١٢٤٠. وأسنى المطالب ١٦٣٢. والدرر المنتثرة ٤٢٧). (۳۲ و۳۲) PRINCE GHAZI TRUST و۳۲) اللغتان (۳۱ و۳۲)

الثاني: أنَّ معناه ندم ولم يستمر ندَمُه، وإنما يُقبل الندمُ إذا استمر. الثالث: أن الندمَ على الماضي إنما ينفع بشرط العَزْم على ألاّ يفعل في المستقبل. **المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿مِنْ أَجْل**ِ **ذَٰلِكَ كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ﴾:** 

٨٨

تعلق بهذا من قال: إن ابْنَيْ آدم كانا من بني إسرائيل، ولم يكُنْ قبلهم. وهذا لا يصحُّ لأن القنْلَ قد جرى قَبْلَ ذلك، ولم يخْل زمانُ آدم ولا زمنُ مَنْ بعده مِنْ شرع. وأهمَّ قواعِدِ الشرائع حمايةُ الدماء عن الاعتداء وحياطتُه بالقِصّاص كفاً وردعاً للظالمين والجائرين وهذا من القواعد التي لا تخلو عنها الشرائع والأصول التي لا تختلف فيها المِلَل ؛ وإنما خص الله بني إسرائيل بالذكر للكتاب فيه عليهم ؛ لأنه ما كان ينزل قبل ذلك من المِلَل والشرائع كان قولاً مُطْلقاً غير مكتوب، بعث اللهُ إبراهي فكتب له الصَّحف، وشرع له دينَ الإسلام، وقسم وَلديه بين الحجاز والشام، فوضع الله إسماعيل بالحجاز مقدمة لمحمد عَيَّاتَهُ ، وأخلاها عن الجبابرة تمهيداً له، وأقرّ إسحاق بالشام، وجاء منه يعقوب وكثرت الإسلام، وقسم وَلديه بين الحجاز والشام، فوضع الله إسماعيل بالحجاز مقدمة لمحمد عَيَّاتَهُ ، وأخلاها عن الجبابرة تمهيداً له، وأقرّ إسحاق بالشام، فبعث الله سبحانه موسى وكلّمه وأيّده بالآيات الباهرة، وخطّ له التوراة بيده، وأمره بالقتال ، ووعده النصرُ ، ووفى له بما وعده، وتفرقت بنو إسرائيل بعقائدها ، وكتب الله جلَّ جلاله في التوراة القصاصَ محدّداً مؤكداً مشروعاً في سائر أنواع الحدود ، إلى الله جلَّ جلاله في كان القصاصَ محدّداً مؤكداً مشروعاً في سائر أنواع الحدود ، إلى الله جلَّ جلاله في التوراة القصاصَ محدّداً مؤكداً مشروعاً في سائر أنواع الحدود ، إلى الله جلَ الشرائع من العبادات وأحكام المعاملات، وقد أخبر الله في كتابنا بكثيرٍ من نائل الشرائع من العبادات وأحكام المعاملات، وقد أخبر الله في كتابنا بكثير من

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ في الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً، وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾:

هذه مسألة مشكلة؛ لأنّ مَنْ قتل نفساً واحدة ليس كمن قتل الناسَ في الحقيقة، وإنما سبيلُ هذا الكلام المجاز ، وله وَجْهٌ وفائدة؛ فأما وَجْهُ التشبيه فقد قال علماؤنا في ذلك أربعة أقوال:

الأول: أنَّ معناه مَنْ قتل نبياً؛ لأنَّ النبيَّ من الْخَلْقِ يُعادِل الخلق، وكذلك الإمام العادل بعده؛ قاله ابن عباس في النبي.

الثاني: أنه بمنزلة مَنْ قتلَ الناسَ جميعاً عند المقتول، إمَّا لأنه فَقَد نَفْسَه، فلا يعنيه

بقاء الخلق بعده، وإمّا لأنه مأثوم ومخلد كَمَنْ قتل الناسَ جميعاً على أحد القولين، واختاره مجاهد، وإليه أشار الطبري في الجملة، وعكسه في الإحياء مثله.

الثالث: قد قال بعضُ المتأخرين: إن معناه يُقْتل بمن قَتَل، كما لو قتل الخلق أجعين، ومَنْ أحياها بالعفو فكأنما أحْيا الناسَ أجعين.

الرابع: أن على جميع الخلق ذمّ القاتل، كما عليهم إذا عفا مَدْحُه، وكلُّ واحد منهما مجاز .

وبعضها أقرب من بعض.

### الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً ، وَمَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾ [ الآية: ٣٢ ]. فيها ثلاث مسائل:

#### المسألة الأولى:

هذا مبنيٍّ على الأصل المتقدم مِنْ أن شَرْعَ مَنْ قبلنا شرعٌ لنا ، أعلمنا اللهُ به وأمَرنا باتَّباعه .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ ﴾:

اختُلف فيه، فقيل: هو الكُفْر . وقيل: هو إخافة السبيل. وقيل غير ذلك مما يأتي بيانُه إن شاء الله تعالى.

وأصل «فسد» في لسان العرب تعذَّر المقصود وَزَوَال المنفعة؛ فإن كان فيه ضرر كان أبلغ، والمعنى ثابت بدونه، قال الله سبحانه: **﴿لو كان فيهما آلِهةٌ إلاّ الله** لَفَسَدَتَا﴾ [ الأنبياء: ٢٢ ]؛ أي لعدمتا، وذهب المقصود. وقال الله سبحانه: **﴿واللهُ** لا يحِبُّ الفَساد﴾ [ البقرة: ٢٠٥ ]؛ وهو الشرك أو الإذاية للخَلْق، والإذاية أعظمُ من سدِّ السبيل، ومَنْعِ الطريق.

ويُشْبِه أن يكونَ الفسادُ المطلق ما يزيف مقصودَ المفسد، أو يضرّه، أو ما يتعلق بغيره. والفسادُ في الأرض هو الإذايةُ للغير . والإذَايةُ للغير على قسمين : خاص ، وعام ؛ ولكلّ نوع منها جزاؤه الواقع وحدَّه الرادع ، حسبا عيّنَه الشرْع ، وإن كان على العموم فجزاؤه ما في الآية بعد هذه من القَتْل والصلب .

E GHAZI TRUST

... سورة المائدة الآيتان (٣٣ و٣٤)

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً، ومَنْ أَحْيَاهَا فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعاً ﴾:

ظاهره خلافٌ مشاهدته، فإنه لم يقتل إلا واحداً، ولكنه تحمَّل أوجهاً من المجاز . منها بأن عاله اثْنَ مَنْ قَتَلَ حِمَ الناب برماه أَحْهُ مِن أَحِاج مَ الناب اذا أَصِرْما

منها : أن عليه إثْمَ مَنْ قَتَلَ جميعَ الناس، وله أَجْرُ من أحيا جميعَ الناسِ إذا أصرّوا على الهلكة .

ومنها : أنّ مَنْ قتل واحداً فهو متعرّض لأنْ يقتل جميعَ الناس، ومن أنقذ واحداً من غرق أو حرق أو عدُوّ فهو معرَّضٌ لأنْ يفعل مع جميع الناس ذلك؛ فالخيرُ عادةٌ والشر لجاجة.

ورُوي في الصحيح أن رجلاً قتل تسعة وتسعين، ثم جاء عالماً فسأله: هل لي من تَوْبة؟ فقال له: لا، فكمّل المائة به، ثم جاء غيرُه، فسأله، فقال: لك تَوْبةٌ... الحديث ــ إلى أن قبضه الله عزّ وجلَّ على التوبة والرحمة.

ومنها : أن مَنْ قتل واحداً فقد سنَّ لغيره أن يقتديَ به ، فكلَّ من يقتل يأخذ بحظّه من إثم ، وكذلك من أحيا مثله في الأجْر ، ثبت عن النبي ﷺ أنه قال : « ما من نفس تُقْتَل إلا كان على ابْنِ آدم الأول كِفْل منها » ؛ <sup>(٢٠٣)</sup> لأنه أول من سنّ القتل .

#### الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا جَزَاءُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأَرْضِ فَسَاداً أَنْ يُقَتَّلُوا أَوْ يُصَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهِمْ مِنْ خِلاَفٍ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ ،

(٢٠٣) انظر : (سنن الترمذي ٢٦٧٣ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٣/١ . والسنن الكبرى، للبيهقي ١٥/٨ . ومسند الحميدي ١١٨ . والتاريخ الكبير ، للبخاري ١٤٤/١ . وتفسير الطبري ١٢٥/٦ ).

سورة المائدة الآيتان (٣٣ و٣٤) IAZI TRUST ذَلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ في الدُّنْيَا ولَهُمْ في الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ. إلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْل أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [ الآيتان: ٣٣ ، ٣٤ ].

۹١

فيها أثنتا عشرة مسألة:

المسألة الأولى:

إنما جزاء الذين يحاربونَ الله ورسولَه ظاهرُها مُحال؛ فإنَّ الله سبحانه لا يحارَبُ ولا يغالبُ ولا يشاقٌ ولا يحَادٌ. لوجهين:

أحدهما : ما هو عليه من صفاتِ الجلال، وعموم القدرة والإرادة على الكمال، وما وجب له من التنزَّه عن الأضداد والأنداد .

الثاني: أنَّ ذلك يقتضي أن يكونَ كلُّ واحدٍ من المتحاربين في جهةٍ وفريق عن الآخر. والجهةُ على الله تعالى محالٌ، وقد قال جماعةٌ من المفسرين لما وجب من حَمْل الآية على المجاز : معناه يحاربون أولياءَ الله؛ وعبَّر بنفسه العزيزة سبحانه عن أوليائه إكباراً لإذايتهم، كما عبَّر بنفسه عن الفقراء في قوله تعالى: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ الله قَرْضاً حَسَناً ﴾ [ البقرة: ٢٤٥ ]؛ لطْفاً بهم ورحمةً لهم، وكشْفاً للغطاء عنه بقوله في الحديث الصحيح: «عبدي مرضت فلم تَعُدني، وجُعْت فلم تطعمني، وعطشْت فلَم تُسْقِنِي، فيقول: وكيف ذلك وأنت ربُّ العالمين؟ فيقول: مرض عَبْدي فلان، ولو عُدْته لوجدتني عنده» (٢٠٤). وذلك كلّه على الباري سبحانه محال، ولكنه كني بذلك عنه تشريفاً له، كذلك في مسألتنا مثله.

وقــد قال المفسرون: إن الحرابة هي الكُفْر ، وهي معنى صحيح؛ لأن الكفر يبعثُ على الحرب؛ وهذا مبيَّن في مسائل الخلاف. المسألة الثانية: في سبب نزوها (٢٠٠):

وفيها خمسة أقوال:

(٢٠٤) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٤٣ من البر والصلة ومسند أحمد بن حنبل ٤٠٤/٢. الدر المنثور، للسيوطي ٥/١٣٥).

(۲۰۵) انظر: (تفسير القرطى ۲/۱٤٨).

السم المعني من عند المعني من عند المعني من عند المعني (٣٣ و ٣٤) For Quranic Thought

الأول: أنها نزلت في أهل الكتاب؛ نقضوا العَهْدَ، وأخافُوا السبيل، وأفسدُوا في الأرض، فخيّر الله نبيه فيهم.

الثاني: نزلت في المشركين؛ قاله الحسن.

94

الثالث: نزلت في عُكْل أو عُرَينة، قدم منهم نفَر على النبي يَتَلِيّكُم المدينةَ وتكلّموا بالإسلام، فقالوا: يا نبي الله؛ إنا كنا أهْلَ ضَرْع، ولم نكن أهْلَ ريف، واستوخوا المدينة، فأمر لهم رسولُ الله يَتَلِيْكُم بذَوْد وراع <sup>(٢٠٦)</sup>، وأمرهم أن يخرجوا فيه، فيشربوا من ألبانها وأبوالها، فانطلقوا حتى إذا كانوا بناحية الحرّة كفروا بعد إسلامهم، وقتلوا راعيَ النبيّ يَتَلِيْكُم ، واستاقُوا الذّوْدَ؛ فبلغ ذلك النبي يَتَلِيْكُم ، فبعث الطلبَ في آثارهم، فأمر بهم فَسَمَلُوا أعينَهم <sup>(٢٠٢)</sup>، وقطعوا أيديهم، وتُركوا في ناحية الْحَرَّة <sup>(٢٠</sup>

وقال قَتادة: فبلغنا أنَّ النبيَّ ﷺ بعد ذلك كان يحثُّ على الصدقة وينهى عن الْمُثْلة.

هذا في الصحيح من قِصَّتهم، وتمامُها على الاستيفاء في صريح الصحيح، زاد الطبري: وفي ذلك نزلت هذه الآية، ورواه جماعة.

الرابع: أن هذه الآية نزلت معاتبةً للنبيّ ﷺ في شأن العُرنيين؛ قاله الليث. الخامس: قال قتادة: هي ناسخةٌ لما فعل في العُرَنيين.

المسألة الثالثة: في تحقيق ذلك:

لو ثبت أن هذه الآية نزلت في شأن عُكْل أو عُرينة لكان غَرَضاً ثابتاً، ونصّاً صريحاً.

واختار الطبري أنها نزلت في يَهُود، ودخل تحتها كلَّ ذمّي ومِلّي. وهذا ما لم يصح، فإنه لم يبلغنا أنَّ أحداً من اليهود حارب، ولا أنه جُوزِي بهذا الجزاء.

> (٢٠٦) الذود من الإبل ما بين الثلاث إلى العشر . (٢٠٧) سمل: فقاً . (★) الحرة: أرض خارج المدينة ذات حجارة سوداء .

٩٣

ومَنْ قال: إنها نزلت في المشركين أقرب إلى الصواب؛ لأنّ عكلاً وعرينة ارتدّوا وقتلوا وأفسدوا، ولكِنْ يبعد؛ لأنّ الكفار لا يختلف حكمهم في زوال العقوبة عنهم بالتوبة بعد القدرة، كما يسقط قبلها، وقد قيل للكفار: ﴿قُلْ لَلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ﴾ [ الأنفال: ٣٨ ]. وقال في المحاربين: ﴿ إِلاّ الذين تابوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِروا عليهم ﴾ [ المائدة: ٣٤ ]. وكذلك المرتد يقتل بالردة دون المحاربة، وفي الآية النفي لمن لم يتُبْ قبل القدرة، والمرتد لا ينفى، وفيها قطع اليد والرجل، والمرتد لا تقطع له يد ولا رجل؛ فثبت أنها لا يُراد بها المشركون ولا المرتدون.

فإن قيل: وكيف يصحّ أنْ يقالَ إنها في شأن العُرَنيين أقوى؛ ولا يمكن أنْ يحكم فيهم بحكم العُرَنيين من سَمْلِ الأعين، وقَطع الأيدي.

قلنا : ذلك ممكن ؛ لأن الحربي إذا قَطَع الأيدي وسَمَل الأعين فُعِل به مثل ذلك إذا تعيَّنَ فاعل ذلك .

فإن قيل: لم يكن هؤلاء حَرْبيين <sup>(٢٠٨)</sup> ، وإنما كانوا مرتدين؛ والمرتدُّ يلزم استِتَابَتُه، وعند إصراره على الكُفْرِ يُقْتَل.

قلنا : فيه روايتان : إحداهما : أنه يُستتاب ، والأخرى : لا يُسْتتاب.

وقد اختلف العلماءُ على القولين، فقيل: لا يُستتاب؛ لأنَّ النبيَّ عَلَيْكَمْ قتل هؤلاء ولم يَستَتِبْهم.

وقيل: يُستتاب المرتدّ، وهو مشهور المذهب، وإنما ترك النبي ﷺ استتابةً هؤلاء لما أحدثوا من القَتْل والْمُثْلَة والحرب؛ وإنما يستتاب المرتدّ الذي يرتاب فيستريب به ويرشد <sup>(٢٠١)</sup>، ويبيّن له المشكل، وتحلى له الشَّبْهة.

فإن قيل: فكيف يقال إنَّ هذه الآية تناولَت المسلمين، وقد قال: إنما جَزَاءُ الذين يحاربون الله ورسوله؛ وتلك صفةُ الكفار ؟

- (۲۰۸) في د: لم يكونوا هؤلاء حربيين.
- (۲۰۹) في د: الذي يرتاب فيترتب به ورشد .

قلنا : الحرابة تكون بالاعتقاد الفاسد ، وقد تكون بالمعصية ، فيجازَى بمثلها ، وقد قال تعالى : ﴿ **فإنْ لم تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحَرْبٍ مِنَ اللهِ ورسولِه ﴾** [ البقرة : ١٧٩ ] . فإن قيل : ذلك فيمَن يستحلّ الربا .

.. مبورة المائدة الآيتان ( ٣٣ و ٣٤)

قلنا : نعم، وفيمن فعله <sup>(٢١٠)</sup> ، فقد اتفقت الأمةُ على أنّ من يفعل المعصية يحارب، كما لو اتفق أهلُ بلدٍ على العمل بالربا ، وعلى تَرْكِ الجمعة والجماعة . **المسألة الرابعة : في تحقيق المحاربة :** 

وهي إشهار السلاح قَصْد السلب، مأخوذ من الحرب؛ وهو استلاب ما على المسلم بإظهار السلاح عليه، والمسلمون أولياء الله بقوله تعالى : **﴿ أَلاَ إِنّ أُولياءَ الله لا خَوْفٌ** عليهم ولا هم يحزنون. الذين آمنوا ﴾ [ يونس : ٢٢ ]. وقد شرح ذلك مالك شرحاً بالغاً فيا رواه ابن وهب عنه : قال ابن وهب : قال مالك : المحارب الذي يقطع السبيل وينفر بالناس في كل مكان، ويُظهر الفسادَ في الأرض وإن لم يقتل أحداً، إذا ظهر عليه يقتل ؛ وإن لم يقتل فللإمام أن يَرَى فيه رَأَيَه بالقتل، أو الصَّلْب، أو القَطع، أو النفي ؛ قال مالك : والمستتر في ذلك <sup>(١٢١)</sup> والمعلن بحرّابته [ سواء ] <sup>(٢٢٢)</sup>. وإن استخفى بذلك، وظهر في الناس إذا أراد الأموال وأخاف فقطع السبيل أو قتل، فذلك إلى الإمام ؛ يجتهد أيّ هذه الخصال شاء . وفي رواية عن ابن وهب أن ذلك إن كان قريباً وأخذ بحدثانه فليأخذ الإمام فيه بأشد العقوبة <sup>(٢٢٢)</sup>، وفي ذلك أن ا

> الأول: ما تقدّم ذكره لمالك. الثاني: أنها الزنا والسرقة والقتل؛ قاله مجاهد.

الثالث: أنه الْمُجاهر بِقَطْع الطريق والمكابِر باللصوصية في الْمِصر وغيره؛ قاله الشافعي ومالك في روايةٍ والأوزاعي.

الرابع: أنه المجاهِرُ في الطريق لا في المصر ؛ قاله أبو حنيفة وعطاء .

- (٢١٠) في ب: وفيمن يفعله.
- (٢١١) في د : ويستشير في ذلك .

(٢١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

(٢١٣) في د: فليأخذ الإمام بأيسر العقوبة.

سورة المائدة الآيتان (٣٣ و٣٤)

المسألة الخامسة: في التنقيح:

أما قولُ مجاهد فساقط، إلا أنْ يُريد به أن يفعله مجاهرة مغالبة، فإن ذلك أفحش في الحرابة.

90

قال القاضي رضي الله عنه: ولقد كنتُ أيام تولية القضاء قد رفع إليّ قوم خرجوا محاربين إلى رُفْقة، فأخذوا منهم امرأة مغالبةً على نفسها من زوجها ومن جملة المسلمين معه فيها فاحتملوها، ثم جدّ فيهم الطلَب فأُخذوا وجيء بهم، فسألت مَن كان ابتلاني الله به من المفْتين، فقالوا: ليسوا مُحاربين؛ لأنَّ الحرابة إنما تكون في الأموال لا في الفروج.

فقلت لهم: إنا لله وإنا إليه راجعون! ألم تعلموا أنَّ الحرابة في الفروج أفحشُ منها في الأموال، وأن الناس كلهم ليرضون أن تذهبَ أموالهم وتُحْرَب من بين أيديهم ولا يُحرب الْمَرْ<sup>م</sup> من زوجته وبنته، ولو كان فوقَ ما قال الله عقوبة لكانت لمن يَسْلب الفروج، وحسْبُكم من بلاء صُحْبة الجهال، وخصوصاً في الفُتْيا والقضاء <sup>(٢١٤)</sup>.

وأما قول مَنْ قال: إنه سواء في المِصْر والبيداء فإنه أخذ بمطْلَق القرآن.

وأما من فرَّق فإنه رأى أنَّ الحرابة في البيداء أفحشُ منها في المِصْر لعدم الغَوْثِ في البيداء وإمكانه في المصر .

والذي نختارُه أنَّ الحَرَابة عامةٌ في المِصْر والقَفْر، وإن كان بعضُها أفحش من بعض، ولكن اسم الحرابة يتناولها ومعنى الحرابة موجود فيها، ولو خرج بعُضاً مَنْ في المصر لقُتل بالسيف ويؤخذ فيه بأشدّ ذلك لا بأيْسره؛ فإنه سُلب غِيلة، وفعلُ الغِيلة أقبحُ من فعل الظاهرة، ولذلك دخل العفو في قَتْل المجاهرة، فكان قصاصاً، ولم يدخل في قتل الغِيلة، وكان حداً؛ فتحرر أن قطْعَ السبيل<sup>(٢١٥)</sup> موجبّ للقتل في أصح أقوالنا خلافاً للشافعى وغيره.

(٢٦٤) هذا ما أخذ به القضاء المصري في واقعة مشابهة.

(٢١٥) في ب: وكان حداً فيجوز أن قطع السبيل.

فإن قيل: هذا لا يوجِبُ إجراء الباغي بالفساد في الأرض خاصة مَجْرَى الذي يضمُّ إليه القتلَ وأخذَ المال، لعظيم الزيادة من أحدهما على الآخر .

سورة المائدة الآيتان (٣٣ و٣٤) For out

والذي يدلُّ على عدم التسوية بينها أنّ الذي يضمُّ إلى السعي بالفساد في الأرض القتلَ وأخذَ المال يجب القتلُ عليه، ولا يجوز إسقاطُه عنه، والذي ينفرِد بالسعي في إخافة السبيل<sup>(٢١٦)</sup> خاصة يجوزُ ترْكُ قَتْله؛ يؤكِّده أنَّ المحارِبَ إذا قتل قوبل بالقتل، وإذا أخذ المال قطِعَتْ يدُه لأخذه المال، ورِجْلهُ لإخافته السبيل، وهذه عمدةُ الشافعية علينا، وخصوصاً أهل خراسان منهم، وهي باطلة لا يقولها مبتدىء.

أما قولهم: كيف يسوَّى بين مَنْ أخاف السبيل وقتلَ، وبَيْنَ من أخاف السبيل ولم يقتل، وقد وُجدت منه الزيادة العظمى، وهي القتل؟

قلنا : وما الذي يمنع من استواء الجريمتين في العقوبة وإن كانت إحداهما أفحش من الأخرى ؟ ولم أحَلْتُم ذلك ؟ أعقلاً فعلتم ذلك أم شرعاً ؟

أما العقلُ فلا مجالَ له في هذا ، وإن عوّلتم على الشرع فأين الشرع؟ بل قد شاهدنا ذلك في الشرع؛ فإنّ عقوبة القاتل كعقوبة الكافر ، وإحداهما أفحش .

وأما قوله: لو استوى حكمُها لم يَجُزْ إسقاط القتل عمن أخاف السبيل ولم يقتل، كما لم يَجُزْ إسقاطه عمَّنْ أخاف وقتل.

قلنا : هذه غَفْلَة منكم؛ فإن الذي يُخيف ويقتُل أجمعت الأمةُ على تعيَّن القَتْل عليه، فلم يَجُزْ مخالفتُه.

أما إذا أخاف ولم يقتل فهي مسألة مختلَفٌ فيها ومحلُّ اجتهادٍ، فمن أدّاه اجتهادُه إلى القتل حكم به، ومَنْ أدّاه اجتهادُه إلى إسقاطه أسقطه؛ ولهذه النكتة قال مالك: وليستشر ليعلم الحقيقة من الإجماع والخلاف وطرق الاجتهاد لئلا يقدم على جهالة كما أقدمتم.

وأما قولهم: إنَّ القتل يقابلُ القتلَ، وقَطْعُ اليد يقابل السرقة، وقَطْع الرجل يقابل

(٢١٦) في ب: ينفرد بالبغي في إخافة السبيل.

المال، فهو تحكم منهم ومَزْجٌ للقصاص والسرقة بالحرابة، وهو حكمٌ منفردٌ بنفسه

خارج عن جميع حدود الشريعة لفُحْشه وقُبْح أمره.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ أَنْ يُقَتَّلُوا أو يُصَلَّبُوا أو تُقَطَّعَ أيديهم وأرجلهم من خلاف أو يُنْفَوا مِنَ الأرض ﴾:

٩٧

فيها قولان:

سورة المائدة الآيتان (٣٣ و٣٤)

الأول: أنها على التخيير؛ قاله سعيد بن المسيب، ومجاهد، وعطاء، وإبراهيم. الثاني: أنها على التفصيل.

واختلفوا في كيفية التفصيل على سبعة أقوال:

الأول: أن المعنى أنْ يقتلوا إنْ قتلوا. أو يصلبوا إنْ قَتَلوا وأخذوا المال. أو تقطع أيديهم وأرجلهم من خلاف إنْ أخذوا المال، أو ينفوا من الأرض إنْ أخافوا السبيل <sup>(١١٧)</sup> ؛ قاله ابن عباس والحسن وقتادة والشافعي وجماعة.

الثاني: المعنى إن حارب فقتل وأخذ المال قُطِعَتْ يده ورِجْلُه من خلاف، وقتل وصلب، فإن قتل ولم يأخُذْ مالاً قُتِل، وإن أخذ المال ولم يقتل قُطِعَتْ يده ورجله من خِلاَف، وإذا لم يقتل ولم يأخذ مالاً نفي، وهذا يقاربُ الأول، إلا في الجمع بين قطع الأيدي والأرجل والقتل والصلب.

الثالث: أنه إنْ قَتل وأخذ المال وقطع الطريق يخيَّرُ فيه الإمام إن شاء قَطَع يده ورِجْلَه من خِلاَف وصلبه، وإن شاء صلبه ولم يقطع يَده ورجله، وإن شاء قتله ولم يقطع رِجْله ويده ولم يصلبه، فإن أخذ بالأول فقتل قطع من خلاف، وإن لم يأخذ بالأول غرّب ونُفي من الأرض.

الرابع: قال الحسن مثله، إلا في الآخر؛ فإنه قال: يؤدَّبُ ويسجن حتى يموت.

الخامس: قال أبو يوسف، ومحمد بن الحسن: إن اقتصروا على القتل قُتلوا، وإن اقتصروا على أُخْذِ المال قطعوا من خِلاَف، وإن أخذوا المال وقَتلوا فإن أبا حنيفة

(٢١٧) في ب: لإخافة السبيل.

قال: يخيَّر فيهم بأربع جهات: قتل، صلب، قطع وقتل، قطع وصلب، وهذا نحو ما تقدم، وهذا سادس.

Right O

CE GHAZI TRUST و ۳٤ و ۳٤ و ۳٤ ( ۳۳ و ۳٤ ) FOR OURANIC THOUGHT

السابع: قال ابن المسيب ومالك في إحدى روايتيه بتخيير الإمام بمجرد الخروج، أما من قال: لأن **﴿ أو ﴾** على التخيير فهو أصلُها وموردها في كتاب الله تعالى.

وأما من قال: إنها للتفصيل فهو اختيار الطبري، وقال: هذا كما لو قال: إن جزاء المؤمنين إذا دخلوا الجنّة أن ترفع منازلهم أو يكونوا مع الأنبياء في منازلهم، وليس المراد حلول المؤمنين [ معهم ] <sup>(١١٦)</sup> في مرتبة واحدة، وهذا الذي قاله الطبري لا يكفي إلا بدليل، ومعولُهم قولُ النبيّ عَيَالِتَهِ: « لا يحلُّ دَمُ آمرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث: رجل زنى بعد إحصان، أو كفَر بعد إيمان، أو قَتَلَ نفساً بغير نفس » <sup>(٢١١)</sup>. فمن لم يَقتل كيف يُقتل؟

قالوا : وأما قولكم إنها على التخيير فإن التخيير يبدأ فيه بالأخفّ، ثم يُنْتَقل فيه إلى الأثْقل؛ وها هنا بدأ بالأثقل، ثم انتقل إلى الأخفّ؛ فدلَّ على أنه قرر ترتيب الجزاء على الأفعال، فترتَّب عليه بالمعنى، فمن قَتل قُتل، فإن زاد وأخذ المال<sup>(٢٢٠)</sup> صُلب؛ فإن الفعل جاء أفحش؛ فإن أخذ المال وحده قطع من خِلاَف، وإن أخاف نفي.

الجواب: الآية نصِّ في التخيير، وصَرْفها إلى التعقيب والتفصيل تحكَّم على الآية وتخصيصٌ لها، وما تعلقوا منه بالحديث لا يصحُّ، لأنهم قالوا: يقتل الرِّدْء ولم يَقتل <sup>(٢٢١)</sup>: وقد جاء القَتْلُ بأكثر من عشرة أشياء، منها متَّفقٌ عليها ومنها مختلف فيها،

(٢١٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

٩٨

(٢١٩) انظر: (سنن النسائي ٩٢/٧، ٩٢، وسنن ابن ماجة ٢٥٣٣. وسنن أبي داود ٤٥٠٢. ومسند أحمد بين حنب ل ١١/١، ٦٣، ٢٠، ٢٠، ٤٢٤، ٤٦٥، ٢٥٦، ٢٥٨، ٢١٤. وسنين الدارمي ١٩٢٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٤٨. والمستدرك ١٩٥٢. ومصنف ابن أبي شيبة ١٧١/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٤٨. والمستدرك ١٥/٩٠. ومصنف ابن أبي شيبة ١٩٤٨. ٤١٤/٩. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٣/٢، وحلية الأولياء ١٥/٩. وطبقات ابن سعد ٢٢/١٢٤. والبداية والنهاية ١١٨/١٠. وتاريخ أصفهان ١٣٩/١٠ وصحيح ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٤٦٦، ١٥٤٤. ونصب الراية، للزيلعي ٣١٨/٣. وصحيح البخاري بألفاظ متقاربة ٦/٩. وأيضاً صحيح مسلم، الباب ٦، حديث ٢٥ من القسامة).

( ٢٢١) في ب: يقتل المرتد ولم يقتل . وهو تحريف. والردء هو : المعين.

سورة المائدة الآيتان (٣٣ و٣٤) . JGHT : (٣٤ و٣٤) .

فلا تعلق بهذا الحديث لأحدٍ . وتحرير الجوابِ القَطْع لتشغيبهم <sup>(٢٢٢)</sup> أنَّ الله تعالى رتَّبَ التخيير على المحاربة والفساد ، وقد بَيَّنَّا أنَّ الفسادَ وحده موجبٌ للقتل ومع المحاربة أشد .

44

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ يُنْفَوْا مِنَ الأَرْضِ ﴾:

فيه أربعة أقوال:

الأول: يسجن؛ قاله أبو حنيفة، وأهل الكوفة، وهو مشهور مذهب مالك في غير بَلَد الجناية <sup>(١٢٣)</sup>.

الثاني: يُنْفى إلى بلد الشِّرك؛ قاله أنس، والشافعي، والزهري، وقتادة، وغيرهم. الثالث: يخرجون من مدينة إلى مدينة أبداً؛ قاله ابنُ جُبير وعمر بن عبد العزيز. الرابع: يُطْلبون بالحدود أبداً فيهربون منها؛ قاله ابن عباس، والزهري، وقتادة،

ومالك. ومالك.

والحقَّ أن يُسجن، فيكون السجن له نفياً من الأرض، وأما نفيُه إلى بلدِ الشِّركِ فعونٌ له على الفتك. وأما نفيُه من بلدٍ إلى بلد فشغل لا يَدَان به لأحد، وربما فرَّ فقطع الطريقَ ثانية.

وأما قول من قال: يُطلب أبداً وهو يهرب من الحدِّ فليس بشيء؛ فإن هذا ليس بجزاء، وإنما هو محاولة طَلَب الجزاء.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ ﴾ :

قال الشافعي: إذا أخذ في الحرابة نصاباً .

قلنا : أنصف من نفسك أبا عبدالله ووَفَّ شيخَك حقَّه لله. إنَّ ربنا تبارك وتعالى قال : ﴿ والسارقُ والسارقةُ فاقطَعُوا أيدِيَها ﴾ [ المائدة : ٣٨ ]. فاقتضى هذا قَطْعه في حقه . وقال في المحاربة : ﴿ إنما جزاءُ الذين يحاربُونَ اللهَ ورسولَه ﴾ : فاقتضى

- (٢٢٢) في ب: لتشغبهم.
- (٣٣٣) في ب: في غير بلد الحرابة.

(۳٤ و۳۲) CE GHAZI TRUST الآيتان (۳۳ و۳٤) المائلة الآيتان (۳۳ و۳۴)

بذلك توفية الجزاء لهم على المحاربة عن حقّه، فبيّن النبيَّ ﷺ في السارق أنّ قطْعَه في نِصاب وهو رُبع دينار، وبقيت المحاربة على عمومها. فإن أردت أن ترد المحاربة إلى السرقة كنت مُلْحِقاً الأعلى بالأدنى وخافضاً الأرفع إلى الأسفل، وذلك عكْسُ القياس. وكيف يصحُّ أن يقاس المحارب \_ وهو يطلُبُ النفس إن وقى المال بها \_ على السارق وهو يطلُب خطف المال، فإن شُعر به فرّ، حتى إن السارق إذا دخل بالسلاح يطلب المال، فإن مُنع منه أو صِيحَ عليه وحارَب عليه، فهو محارب يُحكم عليه بحكم المحارب.

[ قال القاضي ] <sup>(٢٢٤)</sup> : وكنتُ في أيام حكمي بين الناس إذا جاءني أحَدَّ بسارق وقد دخل الدارَ بسكين يسحبه على قَلْب صاحب الدار وهو نائم، وأصحابُه يأخذون مالَ الرجل حكمْتُ فيهم بحكم المحاربين؛ فافهموا هذا من أصلِ الدين، وارتفعوا إلى يَفَاع العلم عن حَضِيض الجاهلين.

والمسكت للشافعي أنه لم يعتبر الحِرْز ، فلو كان المحارِب ملحقاً بالسارق لما كان ذلك إلا على حِرز .

وتحريرُه أن يقول: أحَد شَرْطي السرقة فلا يعتبر في المحارب كالحِرْز والتعليل النِّصَاب.

المسألة التاسعة: إذا صَلب الإمام المحارب فإنه يصلبه حيّاً:

وقال الشافعي: يصلبه ميّتاً ثلاثة أيام؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ يقتّلوا أو يُصَلَّبُوا ﴾ ، فبدأ بالقَتْل .

قلنا : نعم القتل مذكور أولاً ، ولكن بقي أنّا إذا جمعنا بينهما كيف يكون الْحُكْمُ ها هنا هو الخلاف والصلْبُ حيّاً أصحّ ؛ لأنه أنْكى وأفْضَح ، وهو مقتضى معنى الرّدْع الأصلح.

(٢٢٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

المسألة العاشرة:

سورة المائدة الآيتان (٣٣ و٣٤)

لا خلافَ في أنَّ الحرابة يُقْتل فيها من قَتَل، وإن لم يكن المقتولُ مكافئاً للقاتل.

GHAZI TRUST IC THOUGHT

1.1

وللشافعي قولان: منهما أنه تُعْتَبر المكافأة في الدماء لأنه قَتْل، فاعتبرت فيه المكافأة كالقِصاص. وهذا ضعيف؛ لأنّ القَتْلَ هاهنا ليس على مجرد القتل، وإنما هو على الفساد العام، من التخويف وسَلْب المال، فإن انضافت إليه إراقةُ الدم فَحُش، ولأجل هذا لا يُراعى مالُ مسلم من كافر.

# المسألة الحادية عشرة:

إذا خرج المحاربون فاقتتلوا مع القافلة فقَتل بعضُ المحاربين، ولم يقتل بعض، قُتِل الجميع.

وقال الشافعي: لا يُقْتل إلا من قَتَل. وهذا مبنيٍّ على تخيير الإمام وتفصيل الأحكام؛ وقد تقدَّم.

ويعضّد هذا أنَّ مَنْ حضر الوقعة شركاء في الغنيمة ، وإن لم يقتل جميعهم . وقد اتفق معنا على قتل الرِّدْء وهو الطالع ، فالمحارِبُ أولى .

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾:

فيه خمسة أقوال: الأول: إلا الذين تابوا من أهل الكفر؛ قاله ابنُ عباس، ومجاهد، وقتادة. الثاني: إلا الذين تابوا وقد حاربوا بأرْضِ الشرك.

الثالث: إلا المؤمنين الذين تابُوا من قَبْل أن تقدروا عليهم.

الرابع: إلا الذين تابوا في حقوق الله؛ قاله الشافعي ومالك؛ إلا أن مالكاً قال: وفي حقوق الآدميين، إلاّ أن يكونَ بيده مال يعرف، أو يقوم وليّ يطلبُ دمَه فله أخْذُه والقصاصُ منه.

الخامس: قال الليث بن سَعْد: لا يُطْلب بشيء لا من حقوق الله ولا من حقوق لآدميين. أما قول من قال: إنَّ الآية في المشركين فهو الذي يقول إنَّ قولَه تعالى: ﴿ **إلا الذين تابوا** ﴾ عائد عليهم. وقد بينَّا ضَعْفَه.

0 1424151 0

1.1

CE GHAZI TRUST و ٣٤) و ٣٤ و ٣٤ ( ٣٤ و ٣٤ ) FOR QURANC THOUGHT

وأما من قال: إنه أراد إلا الذين تابوا ممن هو بأرض الشرك فهو تخصيص طريف، وله وجه طَرِيف؛ وهو أنّ قوله: **﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهِمْ ﴾** يُعْطِي أنهم بغير أرض أهل الإسلام؛ ولكن كلّ مَنْ هو في دار الإسلام تأخذه الأحكام وتستولي عليه القدرة، وهذا إذا تبينته لم يصح تنزيله؛ فإن الذي يقدر عليه هو الذي يكون بين المسلمين، فأما الذي خرج إلى الجبل، وتوسَّط البيداء في مَنَعَةٍ فلا تتفق القدرة عليه إلا بجَرِّ جَيش ونَفِير قوم؛ فلا يقال: إنا قادرون عليه.

وأما من قال: أراد به المؤمنين، فيرجع إلى الرابع والخامس. قلنا: إنا نقول هو على عمومه في الحقوق كلها أو في بعضها.

فأما من قال: إنه على عمومه في الحقوق كلها فقد علمنا بطلانَ ذلك بما قام من الدليل على أنّ حقوقَ الآدميين لا يغفِرِها الباري سبحانه إلاّ بمغفرة صاحبها، ولا يُسقطها إلا بإسقاطه.

فإن قيل: فقد قال تعالى: ﴿ قُلْ للذينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرُ لهم ما قد سَلَفَ﴾ [ الأنفال: ٣٨ ]. فكانت هذه المغفرة عامة في كل حَقّ.

قلنا : هذه مغفرةٌ عامة بلا خِلاَف للمصلحة في التحريض لأهل الكفر على الدخول في الإسلام ؛ فأمّا من التزم حُكْمَ الإسلام فلا يُسْقِطُ عنه حقوقَ المسلمين إلا أربابُها .

وقد قال النبيُّ ﷺ في الشهادة: « إنها تكفِّرُ كلَّ خطيئة إلا الدَّين » <sup>(٢٢٥)</sup>.

وأما من قال: إنَّ حكمها أنها تكفِّرُ حقوقَ الله تعالى فهو صحيح لقوله تعالى: (فاعلَمُوا أنَّ اللهَ غفورٌ رحيم) .

وأما مَنْ قال في حقوق الآدميين: إنَّ الإمامَ لا يتولَّى طلبَها، وإنما يطلُبها

(٢٢٥) أنظر: (الكامل، لابن عدي ٢٧٥/١).

أربابُها \_ وهو مذهبُ مالك \_ فصحيح؛ لأنَّ الإمام ليس بوكيل لمعيَّنين من الناس في حقوقهم المعيّنة، وإنما هو نائبُهم في حقوقهم الْمُجْمَلة الْمُبْهَمة التي ليست بمعينة.

وأما إنْ عرفنا بيده مالاً لأحد أخذه في الحرابة فلا نُبْقيه في يده لأنه غصب، ونحن نشاهده، والإقرارُ على المنكر لا يجوز، فيكون بيد صاحبه المسلم حتى يأخذه مالكه من يد صاحبه وأخيه الذي يوقفه الإمامُ عنده.

# الآية الثالثة غشرة

قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُما جَزَاءً بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ [ الآية: ٣٨ ].

فيها تسع وعشرون مسألة:

المسألة الأولى: في شرح حقيقة السرقة:

وهي أُخْدُ المال على خفْيَةٍ من الأعين، وقد بينًا ذلك في مسألة قَطْع النّباش من مسائل الخلاف، فليُنْظَر هنالك في كتبه.

وقد قال محمد بن يزيد : السارقُ هو المعلن والمختفي .

وقال ثعلب: هو المختفي، والمعلن عادٍ. وبه نقول، وقد بيناه في الملجئة.

المسألة الثانية:

الألف واللام من السارق والسارقة بينًا معناهما في الرسالة الملجئة. وقلنا : إن الألف واللام يجتمعان في الاسم ويَرِدان عليه للتخصيص وللتعيين، وكلاهما تعريف بمنكور على مَرَاتب ؛ فإنْ دخلت لتخصيص الجنس فمن فوائدها صلاحيةُ الاسم للابتداء له، كقوله تعالى : ﴿والسارقُ والسارقةُ فاقْطَعُوا أَيْدِيَهما ﴾ . و ﴿الزَّانِية والزَّانِي فاجْلِدُوا كلَّ واحد منها مائةَ جَلْدَةٍ ﴾ [ النور : ٢ ].

وإن دخلت للتعيين ففوائدُه مقرّرة هنالك، وهي إذا اقتضت تخصيصَ الجنْس

أفادت التعميمَ فيه بحكم حَصْرها له عن غيره إذا كان الخبرُ عنها والمتعلقُ بها صالحاً في رَبْطِه بها دون ما سِواها، وهذا معلومٌ لغة <sup>(٢٢٦)</sup>.

GHAZI TRUST

ROU و ROU و ROU

وقد أنكره أهلُ الوقف في هذا الباب وغيره كما أنكروا جميعَ الأوامر **والنواهي،** وقد بيناه عليهم في التلخيص.

وإذا ثبت هذا فقوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ ـ عامٌ في كل سارق ٍ وسارقة، وهي:

المسألة الثالثة:

1.2

رداً على مَنْ يرى أنه من الألفاظ المجملة، وذلك مَنْ لم يفهم المجمَل، ولا العام؛ فإن السرقة إذا كانت معروفة لغة \_ إذ ليست لفظة شرعية باتفاق \_ ربطت بالألف واللام تخصيصاً، وعلق عليها الخبر بالحكم رَبْطاً، فقد أفادت المقصود، وجرت على الاسترسال والعموم، إلاّ فيا خصَّه الدليل، وكذلك يروى عن ابن مسعود أنه قرأها: « والسارقون والسارقات »؛ ليبيِّن إرادةَ العموم.

والذي يقطعُ لــك بصحة إرادةِ العموم أنه لا يخلو أن يريد به المعنى، وذلك محال؛ لأنه لم يتقدم فيه شيء من ذلك، فلم يَبْقَ إلا أنه لِحَصْر الجنس، وهو العموم. المسألة الرابعة:

قرأها ابنُ مسعود : **﴿والسارقَ والسارقةَ ﴾** بالنصب ، وروي عن عيسى بـــن عمر مثله . قال سيبويه : هي أقوى ؛ لأنّ الوجْهَ في الأمر والنهي في هذا النصب ؛ لأن حدّ

(٢٢٦) ﴿ السارق والسارقة ﴾ مبتدأ. وفي الخبر وجهان: أحدهما: هو محذوف تقديره عند سيبويه: وفيا يتلى عليكم. ولا يجوز أن يكون عنده (فاقطعوا) هو الخبر من أجل الفاء، وإنما يجوز ذلك فيا إذا كان المبتدأ الذي وصلته بالفعل أو الظرف؛ لأنه يشبه الشرط. والسارق ليس كذلك. الثاني: الخبر فاقطعوا أيديها، لأن الألف واللام في السارق بمنزلة الذي، إذ لا يراد به سارق بعينه. و(أيديها) بمعنى يديها، لأن المقطوع من السارق والسارقة يميناهما، فوضع الجمع موضع الاثنين، لأنه ليس في الإنسان سوى يمين واحدة. ( إملاء ما من به الرحمن، للعكبري ٢١٥/١).

الكلام تقدّم الفعل، وهو فيه أوْجب، وإنما قلت زيداً اضربه، واضربه مشغوله، لأن الأمرَ والنهي لا يكونان إلا بالفعل، فلا بُدّ من الإضمار، وإن لم يظهر.

قال القاضي: أصلُ الباب قد أحكمناه في الملجئة، ونخبتُه أنَّ كلَّ فعل لا بد له من فاعل ومفعول، فإذا أخبرت بهم أو عنهم خبراً غريباً كان على ستّ صيغ:

> الأولى : ضرب زيد عَمراً . الثانية : زيد ضرب عَمراً . الثالث : عَمْراً ضرب زيد . الرابعة : ضرب عمراً زيد . الحامسة : زيد عمراً ضرب . السادسة : عمراً زيد ضرب .

فالخامسة والسادسة نَظْمٌ مُهْمَل لا معنى له في العربية، وجاء مِنْ هذا جواز تقديم المفعول، كما جاز تقدَّم الفاعل، بَيْدَ أنه إذا قدمت المفعول بقي بحاله إعراباً، فإذا قدّمت الفاعل خرج عن ذلك الحدّ في الإعراب، وبقي المعنى المخبّر عنه، وحدث في ترتيب الخبر ما أوجب تغيير الإعراب، وهو المعنى الذي يسمَّى الابتداء، ثم يدخل على هذا الباب الأدوات التي وُضعت لترتيب المعاني وهي كثيرة أو المقاصد وهي أصْلٌ في التغيير، ومنها وضْعُ الأمر موضع الخبر، تقول: اضرب زيداً.

ولما كان الأمرُ استدعاء إيقاع الفعل بالمفعول، ولم يكن بعد هنالك فاعل سقط في إسناد الفعل، وثبت في تعلَّق الخطاب به وارتباطه، وتكون له صيغتان: إحداهما هذه. والثانية زيداً اضرب، كما كان في الخبر؛ ولا يتصوَّرُ صيغة ثالثة، فلما جاز تقديمُه مفعولاً كان ظاهرُ أمْرِه ألا يأتي إلا منصوباً على حُكم تقدير المفعول، ولكن رفعوه لأنّ الفعل لم يقع عليه بعد، وإنما يطلب وقوعه به فيخبر عنه، ثم يقتضي الفعل فيه، فإن اقتضى ولم يخبر لم يكن إلا منصوباً، وإن أخبر ولم يقتض لم يكن إلاّ مرفوعاً، فهما إعرابان لمعنين، فلم يكن أحدُهما أقوى من الآخر.

تتميم:

فإذا ثبت هذا فقلت: زيد فاضربه فإنْ نصبتَه فعلى تقدير فعل، وإن رفعته فعلى تقدير الابتداء، ويترتب على قصْدِ المخبر، ويكون تقديره مع النصب اضرب زيداً فاضربه، فأما إذا طال الكلامُ فقلتَ: زيداً فاقطع يده كان النصبُ أقوى؛ لأنّ الكلامَ يطول فيقبح الإضمار فيه لطوله. وهذا قالب سيبويه أفرغنا عليه.

وأقول: إن الكلام إذا كان فيه معنى الجزاء ، أو كانت الفاء فيه منزَّلةً على تقدير جوابه فإنّ الرفع فيه أعلى؛ لأن الابتداء يكون له ، فلا يبقى لتقدير المفعول إلاّ وَجْهٌ بعيد ؛ فهذا منتهى القول على الاختصاص . والله عزّ وجلّ أعلم.

#### المسألة الخامسة:

قد بينًا أنَّ هذه الآية عامة، لا طريق للإجمال إليها، فالسرقة تتعلق بخمسة معان: فعل هو سرقة، وسارق، ومسروق مطلق، ومسروق منه، ومسروق فيه. فهذه خسة متعلقات يتناول الجميع عمومها إلا ما خصّه الدليلُ.

أما السرقة فقد تقدم ذكرها .

وأما السارق، وهي [ المسألة السادسة ] .

المسألة السادسة: [ السارق ] :

فهو فاعل من السرقة، وهو كلَّ مَنْ أخذ شيئاً على طريق الاختفاء عن الأعين؛ لكن الشريعة شرطَتْ فيه ستة معان:

العقل: لأنَّ من لا يعقِلُ لا يخاطَبُ عقلاً .

والبلوغ: لأن من لم يبلغ لا يتوجّه إليه الخِطابُ شرعاً.

وبلوغُ الدعوة: لأنَّ مَنْ كان حديث عهدٍ بالإسلام ولم يُثَافِن <sup>(٢٢٧)</sup> حتى يعرف الأحكام، وادَّعَى الجهْلَ فيا أتى من السرقة والزنا وظَهر صِدْقه لم تَجِبْ عليه عقوبةً ، سورة المائدة الآية ( ۳۸) 🚺 THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 THE PRINCE GHAZI TRUST.....

كالأب في مال ابنه، لما قدمناه من قوله ﷺ : « إن من أطيب ما أكل الرجل من كَسْبه وإنّ وَلده مِنْ كسبه» <sup>(٢٢٨)</sup> .

ولذلك قلنا: إذا وطىء أمَةَ ابنه لا حَدَّ عليه للشبهة التي له فيها، والحدودُ تسقط بالشبهات، فهذا الأب وإن كان جاء بصورة السرقة في أخْذ المال خفْية فإنّ له فيه سلطان الأبوة وتبسط الاستيلاء، فانتصب ذلك شبهة في دَرْء ما يَنْدرىءُ بالشبهات. وأما متعلق المسروق، وهي [ المسألة السابعة ].

المسألة السابعة: [ متعلق المسروق] :

فهو كلَّ مال تمتدُّ إليه الأطماع، ويصلح عادةً وشرعاً للانتفاع به، فإن منع منه الشرعُ لم ينفع تعلّق الطماعية فيه، ولا يتصوّر الانتفاع منه، كالخمر والخنزير مثلاً.

وقد كان ظاهرُ الآيةِ يقتضي قَطْع سارق القليل والكثير؛ لإطلاق الاسم عليه وتصوّر المعنى فيه. وقد قال به قوم منهم ابن الزبير، فإنه يُرْوَى أنه قطع في دِرهم. ولو صحَّ ذلك عنه لم يُلتفت إليه؛ لأنه كان ذا شواذّ، ولا يستريب اللبيب، بل يقطع المنصف أنَّ سرقة التافه لغوّ، وسرقة الكثير قَدْراً أو صفة محسوب، والعقلُ لا يهتدي إلى الفصل فيه بحدٍّ تقف المعرفةُ عنده، فتولَّى الشرعُ تحديده بربع دينار.

وفي الصحيح، عن عائشة: «مَا طالَ عَلَيَّ ولا نسيتُ: القَطْعُ في ربع دينار فصاعداً » <sup>(٢٢٩)</sup>. وهذا نصّ <sup>(٢٣٠)</sup>.

وقال أبو حنيفة: لا قطع في أقل من عشرة دراهم، ورَوى أصحابه في ذلك حديثاً <sup>((٢٢١)</sup> قد بينّا ضَعْفَه في مسائل الخلاف وشرح الحديث.

- (٢٢٨) انظر: (سنن أبي داود ٣٥٢٨. والسنن الكبرى، للبيهقي ٤٧٩/٧ ، ٤٨٠. والمستدرك ٤٦/٢).
- (٣٢٩) انظر: (صحيح مسلم، الباب ١، حديث ١ من كتاب الحدود. وفتح الباري ١٠٢/١٢. وسنن الترمذي ١٤٤٥. وسنن النسائي، الباب ٩ من قطع السارق. ومسند أحمد بن حنبل ٣٦/٦، ٤٧٠/٩. وتفسير البغوي ٤٨/٢. وشرح السنة، للبغوي ٣١٢/١٠. ومسند الحميدي ٢٧٩. وتفسير الطبري ١٤٨/٦. وأحكام القرآن، للجصاص ٦٤/٤).
  - (٢٣٠) هذا ما ذهب إليه الشافعي أيضاً .
- ( ۲۳۱) 👒 هو ما رواه عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جده، مرفوعاً: « لا قطع فيما دون عشرة دراهم» وما 😑

وقفيته الدينها وعالف القرائي

(۳۸) THE PRINCE GHAZI TRUST المائدة الآية (۳۸)

فإن قيل: قد ثبت عن النبي عُبَلِيَّةٍ أنه قال: « لعن اللهُ السارق يسرق الْحَبْلَ فتُقْطَعُ يَدُه [ ويسرق البَيْضَة فتقطع يده ] » <sup>(٢٣٢)</sup>.

قلنا: هذا خرج مخرج التحذير بالقليل عن الكثير، كما جاء في معرض الترغيب بالقليل عن الكثير في قوله ﷺ : « مَنْ بنى لله مسجداً ولو مثل مَفْحَص قَطَاةٍ بَنَى اللهُ له بيتاً في الجنة » (٢٣٣).

= روي، عن ابن عباس، وابن مسعود، وابن عمر، وعطاء، أنهم قالوا: « لا قطع إلا في عشرة دراهم».

وقد رجحالشيخ السايس مذهب أبي حنيفة، وقال: • إذا لوحظ أن الحدود تدرأ بالشبهات، وأن الاحتياط أمر لا يجوز الإغضاء عنه، وأن الحظر مقدم على الإباحة أمكن ترجيح مذهب الحنفية، لأن المجن المسروق في عهده عليه السلام الذي قطعت فيه يد السارق، قدره بعضهم بثلاثة دراهم، وبعضهم بأربعة ، وبعضهم بخمسة، وبعضهم بربع دينار، وبعضهم بعشرة دراهم، والأخذ بالأكثر أرجح، لأن الأقل فيه شبهة عدم الجناية، والحدود تدرأ بالشبهات، ولأن التقدير بالأقل يبيح الحد في أقل من العشرة، والتقدير بالعشرة يحظر الحد فيا هو أقل منها، والحاظر مقدم على المبيح».

انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ٦١/٤، ٦٥. وتفسير آيات الأحكام للسايس ١٨٩/٢. وتفسير آيات الأحكام، للصابوني ٥٥٤/١. ونصب الراية، للزيلعي ٣٥٥/٣).

( ٢٣٢ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

1.4

وانظر الحديث في: (صحيح البخاري ١٩٩/٨، ٢٠٠ وصحيح مسلم، الباب ١، حديث ٧. وسنن النسائي ٦٥/٨ وسنن ابن ماجة ٢٥٨٣ ومسند أحمد بن حنبل ٢٥٣/٢ والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٣/٨ والمستدرك ٢٧٨/٤ وتفسير البغوي ٢٨/٢ ومشكاة المصابيح ٣٥٩٢ وفتح الباري ٢١/١٢، ٩٧ وتفسير ابن كثير ٢٠/٣ وتفسير القرطبي ٢٩٠/٢ ، ١٦١/٦ وإرواء العليل ٦٨/٨).

(٣٣٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٤١/١ . وموارد الظمآن ٣٠١ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢/٧٤، ١٢٢٩٩ . وسنن ابن ماجة ٢٣٨ . ومصنف ابن أبي شيبة ٢١٠/١ . وفتح الباري ٥٤٥/١ والمطالب العالية، لابن حجر ٣٥٠، ٣٥٢ . ومجمع الزوائد ١٩٣١، ٢/٧، ٩ . وتفسير البغوي ٦٩/٣ . والدر المنثور ٣١٧/٣ . والمعجم الصغير، للطبراني ٢/١٩٣، ٢/١٢، والتاريخ الكبير، للبخاري ٥/٣٣٠ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر ١٦٢٤ . وتفسير ابن كثير ٢١/٧ . وتفسير القرطبي ٥/٢٠١، ٢٦١/٦، ٢٥٥/٢ وحلية الأولياء ٢/١٩٢، ٢١٧/٢، ٢/٢٠ . وتاريخ بغداد، للخطيب ٥/٣٠، ٢٩٥٩).

سورة المائدة الآية (٣٨) ..

وقيل: إن هذا مجاز من وَجْهٍ آخر؛ وذلك أنه إذا ظفر بسرقة القليل<sup>(٢٣٢)</sup> سرق الكثير فقُطِعَت يَدُه؛ فبهذا تنتظم الأحاديث، ويجتمع المعنى والنص في نظام الصواب. **المسألة الثامنة:** 

ومنه كلُّ مال يُسْرع إليه الفسادُ من الأطعمة والفواكه؛ لأنه يباع ويبتاع وتمتدّ إليه الأطماع، وتبذل فيه نفائسُ الأموال. وشبهة أبي حنيفة ما يؤول إليه من التغير والفساد، ولو اعتُبر ذلك فيه لما لزم الضمان لمتلفه.

#### المسألة التاسعة:

ومنه كلَّ ما كان أصلُه على الإباحة؛ كجواهر الأرض ومعادنها، وشبُه ذلك؛ لأنه كان مباحَ الأصل، ثم طرأ عليه المِلْكُ، فتنتصب إباحةُ أصلِه شبهةً في إسقاط القَطْع بسرقته.

قلنا: لا تضر إباحةٌ متقدمة إذا طرأ التحريم، كالجارية المشتركة بين قوم، فإنَّ وطأها حرام يوجب الحدَّ عند خلوصها لأحدهم، ولا تُوجب الإباحةُ المتقدمة شبهةً. وقد قال النبي عُلِيَّةٍ : «لا قَطْعَ في ثَمَرٍ ولا كَثَر إلا ما أواهُ الْجَرِين». رواه النسائي وأبو داود. وانفرد النسائي: «ولا في حَرِيسة جَبَل إلا فيا أواه المراح» <sup>(٢٢٥)</sup>. **المسألة العاشرة:** 

ومنه ما إذا سرق حرّاً صغيراً . قال مالك : عليه القَطْع . وقيل : لا قَطْع عليه ، وبه قال الشافعي وأبو حنيفة ؛ لأنه ليس بمال .

قلنا : هو أعظمُ من المال؛ ولم يقطع السارقُ في المال لعينِه، وإنما قطع لتعلَّق النفوس به، وتعلَّقها بالحر أكثرُ من تعلقها بالعبد .

المسألة الحادية عشرة: متعلق السروق منه:

وهو على أقسامٍ يرجع إلى أنه ما كان مالُه محترماً بحُرْمة الإسلام لقوله مِنْسَةٍ :

- ( ٢٣٤) في ب: وإذا ظفر بسرقة الحبل والبيضة سرق الكثير .
- ( ٣٣٥) انظر : (سنن أبي داود ، الباب ١٣ من الحدود وسنن النسائي ، الباب ١١ ، ١٢ من قطع يد السارق . وسنن الترمذي ٥٢/٤ . سنن ابن ماجة ٨٣٩ . أحكام القرآن ، للجصاص ٦٦/٤ ).

( ۳۸ ) المعلقة المعلقة المعلقة المعلقة ( ۳۸ ) المعلقة (

« فقد حرّم ماله ودَمه وحسابُه على الله » <sup>(٢٣٦)</sup> ، إن مال الزوجين محترم لكل واحد منهها عن صاحبه ، وإن كانت أبدانهها حلالاً لهما ؛ لأنهها لم يتعاقدا بعَقْد يتعدَّى إلى المال. وقال أبو حنيفة : وأحد قولي الشافعي : لا يقطع ؛ لأنَّ الزوجيةَ تقتضي الخلطة والتبسط . وهذا باطلٌ من وجهين :

أحدهما : أن الكلامَ فيما يجوز كلُّ واحد منها عن صاحبه.

والثاني: أنه لو كان في مال زوجه تبسّط لسقط عنه الحدّ بوَطْء جاريتها ، ولذلك قلنا ، وهي: [ المسألة الثانية عشرَة ] .

المسألة الثانية عشرة: [ حكم السارق من ذي رحم ] :

إنَّ مَنْ سرق من ذي رَحِم محرم لمثله <sup>(٢٣٧)</sup> وجب عليه القَطْع ، خلافاً لأبي حنيفة ؛ لأنَّ ذات الرحم لو وطئها لوجب عليه الحدّ ، فكذلك إذا سرق مالَها ، وشبهةُ المحرمية لا تعلَّقَ لها بالمال. وإنما هي في غير ذلك من الأحكام <sup>(٢٣٨)</sup> .

المسألة الثالثة عشرة: إذا سرق العَبْدُ من مال سيِّده، أو السيدُ من عبده:

فلا قطْعَ بحال؛ لأنَّ العَبْدَ وماله لسيده، فلم يقطع أحد بأخذ مال عبده لأنه أخذً لماله، وإنما إذا سرق العَبْدُ يسقط القَطْعُ بإجماع الصحابة وبقول الخليفة: «غلامكم سرق متاعكم»، وهذا يشترك مع الأب في البابين، وقد بينا كلَّ واحدٍ في موضعه.

وأما متعلق المسروق منه، وهي [ المسألة الرابعة عشرة ] .

المسألة الرابعة عشرة: [ متعلق المسروق منه] :

فهو الحِرْزُ الذي نُصِبَ عادةً لحفظ الأموال، وهو يختلف في كل شيء بحسب حاله. والأصلُ في اعتبار الحِرْز الأثرُ والنظرُ .

أم الأثر : فقوله عَيَّاتُهُ : « لا قَطْعَ في ثَمَرٍ ولا كَثَر إلا ما أواه الْجَرِين » .

- (٢٣٦) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
  (٣٣٧) في ب: من سرق من ذي رحم محرم لحيلة.
- (٢٣٨) راجع: (أحكام القرآن، للجصاص ٨١/٤).

سورة المائدة الآية (٣٨) بالله (٣٨) بالمحالية (٣٨) بسبورة المائدة الآية (٣٨) بسبورة المائدة الآية (٣٨) بسبورة المائدة الآية (٣٨)

وأما النظر فهو أنّ الأموالَ خُلقت مُهيّأة للانتفاع للخَلْق أجعين، ثم بالحكمة الأولية التي بينّاها في سورة البقرة حُكم فيها بالاختصاص الذي هو الملك شَرْعاً، وبقيت الأطماعُ معلقةً بها، والآمالُ محوّمة عليها، فتكفها المروءةُ والديانةُ في أقل الخلق، ويكفّها الصوْنُ والحِرْز عن أكثرهم، فإذا أحرزها مالكُها فقد اجتمع بها الصَّوْنان، فإذا هُتكا فَحُشت الجريمةُ فعظمت العقوبةُ؛ وإذا هتك أحَدُ الصَّوْنَين \_ وهو الملك ـ وجب الضمانُ والأدب؛ وذلك لأنّ المالكَ لا يمكنه بعد الحِرْز في الصَوَّنان، والأمةُ متفقةٌ على اعتبار الحِرْز في القطع في السرقة؛ لاقتضاء لفظها، ولا وصَوْناً، والأمةُ متفقةٌ على اعتبار الحِرْز في القطع في السرقة؛ لاقتضاء لفظها، ولا تضمن حكمتها وجوبه، ولم أعلم مَنْ ترك اعتباره من العلماء، ولا تحصَّلَ لي مَنْ يُهْمِله من الفقهاء، وإنما هو خلافٌ يذكر، وربما نُسِب إلى مَنْ لا قَدْر له، فلذلك أعرضْتُ عن ذكره، وهذا المعنى أجعت الأمةُ أنه لا قَطْعَ على المحتليا، ولا تحضَلَ لي مَنْ يُهْمِله عن ذكره، وهذا المعنى أجعت الأمةُ أنه لا قَطْعَ على المحتلي والمنتهب لعدم الحِرْز فيه، فلما لم يبتِكْ حِرْزاً لم يلزمه أحد قَطْعاً.

لما ثبت اعتبارُ النِّصابِ في القَطْعِ قال علماؤنا: إذا اجتمع جماعةٌ، فاجتمعوا على إخراج نصاب من حِرْزه؛ فلا يخلو أن يكونَ بعضُهم ممن يقدِرُ على إخراجه، أو يكون مما لا يمكنُ إخراجه إلاّ بتَعاوُنهم؛ فإن كان مما لا يمكن إخراجُه إلا بالتعاون فإنه يُقطع جيعهم باتفاق من علمائنا. وإنْ كان مما يخرِجُه واحدٌ واشتركوا في إخراجه فاختلف علماؤنا فيه على قولين: أحدُهما: لا قَطْع فيه. والثاني: فيه القَطْع.

وقال أبو حنيفة والشافعي: لا يُقطَع في السرقة المشتركون إلا بشرط أن يجب لكلّ واحدٍ منهم في حصته نصاب؛ لقول النبي ﷺ في النصاب ومحله حين لم يقطع إلا من سرق نصاباً، وكلّ واحدٍ من هؤلاء لم يَسْرِق نصاباً، فلا قَطْع عليهم.

ودليلُنا الاشتراكُ في الجناية لا يُسْقِط عقوبتها، كالاشتراك في القتل، وما أقربَ ما بينهما؛ فإنَّا قتلنا الجهاعة بقَتْل الواحد، صيانةً للدماء، لئلا يتعاون على سَفْكِها الأعداء، وكذلك في الأموال مثله، لا سيما وقد ساعدنا الشافعيّ على أنَّ الجهاعةَ إذا اشتركوا في قَطْعٍ يَدِ رَجُلٍ قُطِعوا، ولا فَرْقَ بينهما.

المسألة السادسة عشرة:

إذا اشتركوا في السرقةِ فإنْ نَقَبَ واحدٌ الحِرْزَ وأخرج آخر فلا قَطْعَ على واحدٍ منها عند الشافعي؛ لأنّ هذا نَقَب ولم يَسْرِق، والآخر سرَق من حِرْزٍ مهتوكِ الْحُرْمة. وقال أبو حنيفة: إنْ شارك في النقْبِ ودخل وأخذ قطعَ.

ME PRINCE GHAZI .... FOR QUR'ANIC THOU

وأما علماؤنا فقالوا : إنْ كان بينهما تعاون واتّفاقٌ قطعا ، وإن نَقَب سارقٌ وجاء آخر لم يَشْعُر به فدخل النقبَ وسرق فلا قَطْعَ عليه لعدم شَرْطِ القَطْع وهو الحِرْز ، وفصل التعاون قد تقدّم ودليلُنا عليه ، فليُنْظَرْ هنالك .

المسألة السابعة عشرة: في النبّاش:

قال علماء الأمصار : يقطع . وقال أبو حنيفة : لا قَطْعَ عليه ؛ لأنه سرق من غير حِرْزِ مالاً معرَّضاً للتلف لا مالكَ له ؛ لأنّ الميتَ لا يُمْلَك . ومنهم من ينكر السرقة ؛ لأنه في موضع ليس فيه ساكن ، وإنما تكون السرقةُ بحيث تُتَقَى الأعين ، ويُتحفّظ من الناس ، وعلى نَفْي السرقةِ عَوّل أهلُ ما وراء النهر <sup>(٢٢٩)</sup>.

وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف وقلنا : إنه سارقٌ ، لأنه تدرّع الليلَ لباساً ، واتَّقى الأعين ، وتعمَّد وقتاً لا ناظرَ فيه ولا مارّ عليه ؛ فكان بمنزلة ما لو سرق في وقتٍ تبرُز الناسُ للعيد وخلوّ البلد من جميعهم.

وأما قولهم: إنّ الْقَبْر غيرُ حِرْز فباطل؛ لأن حرز كل شيء بحسب حاله المكنة فيه كما قدمناه، ولا يمكن تَرْكُ الميت عارياً، ولا يتفق فيه أكثر من دَفْنِه، ولا يمكن أن يُدْفَن إلا مع أصحابه؛ فصارت هذه الحاجةُ قاضية بأنّ ذلك حِرْزُه، وقد نبَّه اللهُ تعالى عليه بقوله تعالى: ﴿ أَلَم نَجْعَل الأَرْضَ كِفاتاً. أَحياءً وأمواتاً ﴾ [ المرسلات: ٢٥ ، ٢٦ ]؛ ليسكن فيها حيّاً ويُدْفَن فيها ميتاً.

وأما قولهم: إنه عُرْضَة للتلف فكلُّ ما يلبسه الحيُّ أيضاً معرَّضٌ للتلف والإخلاق بلباسه <sup>(٢٤٠)</sup>، إلا أنّ أحدَ الأمرين أعجلُ من الثاني.

- (٢٣٩) انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ٢٩/٤).
  - (٢٤٠) في د : معرض للتلف والإتلاف بلباسه .

المسألة الثامنة عشرة:

سورة المائدة الآية (٣٨) ....

0 13315

قال علماؤنا : إذا سرق السارقُ وجب القَطْعُ عليه وردُّ العين؛ فإن تلفت فعليه مع القطع القيمةُ إن كان مُوسراً ، وإن كان معسراً فلا شيء عليه.

**GHAZITRI** 

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

118

وقال الشافعي: الغُرْمُ ثابت في ذمته في الحالين. وقال أبو حنيفة لا يجتمع القَطْعُ مع الغرم بحال؛ لأنّ الله سبحانه وتعالى قال: ﴿وَالسَّارِقُ والسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبًا نَكَالاً مِنَ الله ﴾ ولم يذكر غرماً، والزيادةُ على النص، وهي نَسْخٌ، ونَسْخُ القرآن لا يجوز إلا بقرآن مثله، أو بخَبرٍ متواتر، وأمَّا بنَظَرِ فلا يجوز <sup>(٢:١)</sup>.

قلنا: لا نسلَّمُ أنَّ الزيادةَ على النص نسخ؛ وقد بينا ذلك في مسائل الأصول فلينظر هناك، وقد قال الله تعالى: **﴿واعلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ من شيء فأنّ لله خسَه** وللرسول ولذي القُرْبى﴾ [ الأنفال: ٤١ ] \_ مطلقاً.

وقال أبو حنيفة: يعطى للدوي القُرْبى إلا أن يكونوا فقراء؛ فزاد على النص بغير نصّ مثله من قرآن أو خبَر منواتر .

وأما علماء الشافعية فعوَّلُوا <sup>(٢٤٢)</sup> على أن القَطْع والغرم حقّان لمستحقين مختلفين، فلا يُسْقِطُ أحدُهما الآخر ، كالدِّية والكفارة.

وأما المالكية فليس لهم متعلق قويّ، ونازع بعضُهم بأنَّ النبيّ ﷺ قال: « إذا أقيم على السارق الحدُّ فلا ضمانَ » . وهذا حديثٌ باطل .

وقال بعضهم: لأن الإتباع بالغرم عقوبة، والقَطْعُ عقوبة، ولا تجتمع عقوبتان، وعليه عوّل القاضي عبدالوهاب، وهو كلامٌ مختلُّ اللفظ.

وصوابُه ما بيناه في مسالمل الخلاف مِنْ أنَّ القطع واجب في البدن، والغُرْم على الْمُوسِر واجبَّ في المال، فصارًا حقَّيْن في محلّين.

> (٢٤١) انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ٨٣/٤). (٢٤٢) في د: وأما علماءونا فعولوا.

(۳۸) معتلي وي المائدة الآية (۳۸) THE PRINCE GHAZI TRUST ودوي المائدة الآية (۳۸) FOR QURANIC THOUGHT

وإذا كان معسراً فقلنا : يثبت الغُرْم عليه في ذمته، كما أوجبنا عليه القَطْعَ في البدن والغُرْم وهو محلٌّ واحد، فلم يجز، ألا ترى أنَّ الديةَ على العاقلة والكفّارة في ماله أو ذمته، والجزاء في الصيد المملوك يَنْقُض هذا الأصل؛ لأنه يجمع مع القيمة، وكذلك الحدُّ والمهر إلا أن يطَّرِدَ أصلُنا، فنقول: إذا وجب الحدُّ وكان معسراً لم يَجب الْمَهْرُ، وإن الجزاءَ إذا وجب عليه، وهو مُعْسِر، سقطت القيمةُ عنه، فحينئذ تطَّردُ المسألة ويصحُّ المذهب؛ أما أنه قد رَوى النسائي أنّ النبيّ يُعَلِّكُه قال: « لا يغرم صاحبُ سرقةٍ إذا أقَمْتُم عليه الحدّ» (٢٤٢٠). فلو صح هذا لحملناه على الْمُعْسِر.

### المسألة التاسعة عشرة:

قال أبو حنيفة: إن شاء أغرم السارقَ ولم يقطعه، وإن شاء قطعه ولم يغرمه؛ فجعل الخيارَ إليه؛ والخيارُ إنما يكون للمرء بين حقَّيْن هما له، والقطع في السرقة حقُّ اللهِ تعالى، فلم يجُزْ أن يخيَّر العَبْدُ فيه كالحدّ والْمَهْرِ .

المسألة الموفية عشرين:

إذا سرق المال من الذي سرقه وجب عليه القَطْعُ خلافاً للشافعي، لأنه وإن كان سَرَق مِنْ غير المالك، فإنْ حرمة المالك الأول باقيةٌ عليه لم تنقطع عنه، ويدُ السارق كلاَ يَد.

فإن قيل: اجعلوا حِرْزَه كَلاَ حِرْز .

قلنا : الحِرْزُ قائم، والملك قائم، ولم يبطل الملك فيه، فيقولوا لنا : أبطلوا الحِرْز . المسألة الحادية والعشرون:

إذا تكرّرت السرقةُ بعد القَطْع في العين المسروقة قُطع ثانياً فيها .

(٢٤٣) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٢٧٧/٨. وسنن الدارقطني ١٨٢/٣، ١٨٣. وحلية الأولياء ٣٢٢/٨. ونصب الراية، للزيلعي ٣٧٥/٣، ٣٧٦، وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١٣٥٧. وسنن النسائي ٩٣/٨. والكنى والأسماء، للدولابي ١٣٩/٢. وأحكام القرآن، للجصاص ٨٤/٤). سورة المائدة الآية (٣٨) ......

وقال أبو حنيفة: لا قَطْعَ عليه. وليس للقوم دليل يُحكى، ولا سيا وقد قال معنا: إذا تكرر الزنا يحَدّ، وقد استوفينا اعتراضَهم في مسائل الخلاف وأبطلناه. وعمومُ القرآن يوجب عليه القَطْع.

المسألة الثانية والعشرون: [ إذا ملك السارق العين المسروقة ] :

إذا ملك السارقُ ــ قبل أن يُقْطع ــ العينَ المسروقة بشراءٍ أو هِبَةٍ سقط القَطْعُ عند **أبي** حنيفة، والله تعالى يقول: **﴿والسارقُ والسارقةُ فاقْطَعُوا أَيدِيَهُمَـا ﴾** فــإذا وجب القَطْعُ حقاً لله تعالى لم يسقطه شيء ولا تَوْبة السارق، وهي:

# المسألة الثانية والعشرون:

وقد قال بعضُ الشافعية : إن التوبةَ تسقِط حقوقَ الله وحدودَه، وعزَوْهُ إلى الشافعي قولاً، وتعلقوا بقول الله تعالى : ﴿ **إلا الذين تابوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عليهم**﴾ [المائدة: ٣٤]. وذلك استثنا<sup>ي</sup>ا من الوجوب، فوجب حَمْلُ جميع الحدود عليه.

وقال علماؤنا: هذا بعينه هو دليلُنا؛ لأن الله سبحانه وتعالى لَمّا ذكر حَدّ المحارب قال: ﴿ إِلاَّ الذين تابوا مِنْ قَبْلِ أَن تَقْدِرُوا عليهم ﴾ . وعطف عليه حدَّ السارِق ، وقال فيه: ﴿ فَمَنْ تابَ مِنْ بَعْدَ ظُلْمه وأصلح فإنّ الله يتُوبُ عليه ﴾ [ المائدة: ٣٩ ]؛ فلو كان ظلمه <sup>(٢٢٢)</sup> في الحكم ما غاير الحكم بينهما ، ويا معشر الشافعية ؛ سبحان الله! أين الدقائقُ الفِقْهية والحِكَم الشرعية التي تستنبطونها في غوامض المسائل ، ألم ترَوْا إلى المحارب المستبد بنفسه ، المجترىء بسلاحه ، الذي يفتقر الإمام معه إلى الإيجاف بالخيل والرَّكاب ، كيف أسقط جزاءَه بالتوبة استنزالاً عن تلك الحالة ، كما فعل بالكافر في مغفرةِ جميع ما سلف استئلافاً على الإسلام .

فأما السارقُ والزاني، وهم في قَبْضة المسلمين، وتحت حكم الإمام، فها الذي يُسْقطُ عنهم ما وجب عليهم؟ أو كيف يجوزُ أن يُقالَ على المحارب، وقد فرَّقَتْ بينهها الحالةُ والحِكْمة؟ هذا لا يليقُ بمثلكم، يا معشر المحققين.

(٢٤٤) في ب: فلو كان مثله في الحكم.

وأمًا مِلْك السارق المسروق، فقد قال صَفُوان للنبي ﷺ : هو له يا رسول الله! فقال: « فهلاََ قبل أنْ تأتيني به » . خرّجه الدارَقُطْني وغيره <sup>(٢١٥)</sup> .

HE PRINC FOROURA

المسألة الرابعة والعشرون: ﴿ حكم سارق المصحف] :

C Listis

117

قال أبو حنيفة: لا يُقْطَع سارِقُ المصحف، وليس له فيه ما ينفع إلا انْ منع بيعه وتملُّكه. فإن فعل ذلك قلنا له: إذا اشترى رجل ورقاً وكتب فيه القرآن لا يُبطل ما ثبت فيه من كلام الله ملكه، كما لم يبطل ملكه لو كتب فيه حديث رسول الله عَيَّلِيَّمٍ، وإذا ثبت الملك ترتَّبَ عليه وجوبُ القَطْع. والله عز وجل أعلم <sup>(٢٤٦)</sup>.

المسألة الخامسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾:

اعلموا أنَّ هذه المسائل المتقدمة في هذه الآية لم يُتعرَّض في القرآن لذكرها ، ولكن العموم لما كان يتناول كلّ ذلك ونظراءه ذكرْنا أمهات النظائر ، لئلا يطول عليكم الاستيفاء ، وبينًا كيفية التخصيص لهذا العموم ، لتعلموا كيفيةَ استنباطِ الأحكام من كتاب الله تعالى ، وهكذا عقدْنا في كل آية وسرَدْنا ، فافهموه من آيات هذا الكتاب؛ إذ لو ذهبنا إلى ذِكْر كلّ ما يتعلق بها من الأحكام لَصَعُبَ المرام .

ومن أهم المسائل في هذه الآية ما وقع التنصيصُ عليه فيها، وهو قوله تعالى: فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾، فنذكر وَجْه إيرادها لغة، وهي:

المسألة السادسة والعشرون:

ثم نُفيض بعد ذلك في تمامها ، فإنها عظيمة الإشكال لغةً لا فِقْهاً ، فنقول : إنْ قيل : كيف قال : فاقْطَعُوا أيديَهما ، وإنما هما يمينان » <sup>(٢١٧)</sup> ؟

- (٢٤٥) انظر: (سنــن الدارقطني ٢٠٦/٣. ومسنــد أحمد بــن حنبــل ٤٦٦/٦. وشرح السنــة، للبغــوي ٣٢١/١٠. ومشكاة المصابيح ٣٥٩٨. وتجريد التمهيد، لابن عبد البر ٤٧٨).
  - (٢٤٦) راجع: (تفسير القرطبي ٢٧٠/٦).
  - (٢٤٧) انظر هامش (٢٢٦) السابق. وإملاء ما من به الرحمن، للعكبري ٢١٥/١.

قلت: لما توجَّه هذا السؤال وسمِعَه الناس لم يحل أحد منهم بطائل من فَهْمه.

أما أهلُ اللغة فتقبّلوه <sup>(٢٤٨)</sup> ، وتكلَّموا عليه، وتابعهم الفقهاءُ على ما ذكروه حسن ظن بهم من غير تحقيق لكلامهم، وذكروا في ذلك خسة أوجه:

الوجه الأول: أنَّ أكثر ما في الإنسان من الأعضاء اثنان، فحمل الأقلَّ على الأكثر؛ ألا ترى أنك تقول: بطونهما وعيونهما، وهما اثنان؛ فجُعل ذلك مثله.

الثاني: أنّ العربَ فعلت ذلك للفَصْلِ بين ما في الشيء منه واحد وبَيْنَ ما فيه منه اثنان، فجُعل ما في الشيء منه واحد جمَعاً إذا ثُنِّيَ، ومعنى ذلك أنه وإن جعل جمعاً فالإضافة تثنية، لا سيا والتثنية جَمْع، وكان الأصل أن يقال اثنان رجلان، ولكن رجلان يدلّ على الجنس والتثنية جيعاً، وذكر كذلك اختصاراً، وكذلك إذا قلت قلوبهما فالتثنية فيهما قد بيَّنَتْ لك عددَ قلب، وقد قال الشاعر \_ فجمع بين الأمرين: [ ومهمهين قــذفين مــرتين ] <sup>(٢٤١)</sup> ظَهْـرَاهما مِثْـلُ ظهـور التُّـرْسَيْـن

الثالث: قال سيبويه: إذا كان مفرداً قد يجمع إذا أردت به التثنية، كقول العرب: وضَعًا رِحالَها، وتريد رَحْلَيْ راحلتيها، وإلى معنى الثاني يرجعُ في البيان الرابع، ويشتركُ الفقهاءُ معهم فيه أنه في كل جَسدٍ يدان، فهي أيديها معاً حقيقة، ولكن لما أراد اليمنى من كل جَسَدٍ، وهي واحدةٌ، جرى هذا الجمع على هذه الصفة، وتأوّل كذلك.

الخامس: أنّ ذِكْرَ الواحدِ بلفظ الجميع عند التثنية أفصَحُ من ذكره بلفظ التثنية مع التثنية؛ فهذا منتهى ما تحصَّل لي من أقوالهم، وقد تتقاربُ وتتباعدُ، وهذا كلَّه بناء على ما أشرنا إليه عنهم في الخامس، من أنهم بنوا الأمرَ على أنّ اليمين وحْدَها هي التي تُقطع، وليس كذلك؛ بل تُقْطَع الأيدي والأرجل، فيعود قوله: أيديها إلى أربعةٍ، وهي جَمْع في الآيتين، وهي تثنية؛ فيأتي الكلامُ على فصاحته، ولو قال: فاقطعوا

- (٢٤٨) في ب: أما أهل اللغة فنقلوه. تصحيف.
- (٢٤٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، ومثبت على هامش هـ.

أيديهم لكان وجهاً؛ لأنّ السارقَ والسارقة لم يرد بهما شخصين خاصة، وإنما هما اسما جِنْسٍ يَعُمَّانِ ما لا يحصى إلا بالفعل المنسوب إليه، ولكنه جَمْعٌ لحقيقة الجمع فيه. وبيّانُ ما قلنا من قَطْعِ الأيدي والأرجل أنَّ الناسَ اختلفوا في ذلك كثيراً مآله إلى ثلاثة أقوال:

114

... سورة المائدة الآية (٣٨)

الأول: أنه تُقْطَعُ يمينُ السارق خاصة، ولا يعود عليه القَطْع؛ قاله عطاء. الثاني: أنه تُقْطَع اليسرى وُلا يعود عليه القطع في رِجْل رِجْل؛ قاله أبو حنيفة. الثالث: تُقْطَع يدُه اليمنى، فإنْ عاد قطِعَتْ رجله اليسرى، فإن عاد قُطِعَتْ يدُه اليسرى، فإن عاد قطعت رِجْله اليمنى؛ قاله مالك والشافعي.

وأما قولُ عطاء فليس على غَلطه غطاء؛ فإنَّ الصحابةَ قبله قالوا خلافه. وقد قال الله تعالى: ﴿ فاقطَعُوا أيديها ﴾، فجاء بالجمع، فإن تعلّقَ بأقوال النحاة قلنا: ذلك يكون تأويلاً مع الضرورة إذا جاء دليلٌ يدُلُّ على خلافِ الظاهر، فيرجع إليه، فبطَلَ ما قاله.

وأما قول أبي حنيفة فإنه يردَّه حديث الحارث بن حاطب، أنّ رسول الله يَعْلَمُهُ أَتِي بلِصِّ فقال: « اقتلوه ». قالوا : يا رسول الله؛ إنما سرق. قال: « اقطعوا يدَه ». قالوا : ثم سرق فقطعت رجله، ثم سرق على عَهْد أبي بكر فقطعت يدُه حتى قُطعت قوائمه كلها. رواه النسائي وأبو داود والدارقُطْني أنّ النبي يَتَالِمُهُ أتي بسارق فقطع يده، ثم أتي به الثانية فقطع رجْله، ثم أتي به ثالئة فقطع يده، ثم أتي به رابعة فقطع رجله. أما النسائي وأبو داود فروياه عن الحارث بن حاطب. وأما الدارقطني فرواه عن جابر بن عبدالله عن النبي يَتَالِمُهُ فعلاً، ورواه عن أبي هريرة عن النبي يَتَالِمُهُ قولاً.

وقال الحارث: إن أبا بكر تَمَّمَ قَطْعَهُ، واتفقوا على قَتْله في الخامسة؛ وهذا يُسْقِط قولَ أبي حنيفة <sup>(٢٥٠)</sup>.

وكذا روي في حديث أبي بكر الصديق في قطع اليمين أنه قطع رِجْلَه اليمني،

(٢٥٠) انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ٧١/٤).

ورُوي أيضاً أنه أُمِرَ بذلك فقال له عمر : لا ؛ بل تقطع يَدُه، كما قال تعالى. قال له : دونك.

والروايةُ الأولى أصحّ وأثبت رجالاً .

ورُوي عن عمر [أيضاً]<sup>(٢٥١)</sup> أنه قال: إذا سرق فاقطَعُوا يده، فإن عاد فاقطَعُوا رِجْلَه، واتركوا له يَداً يأكل بها الطعام، ويَسْتَنْجِي بها من الغائط، ويحقِّقُ ذلك أنّ في الموطأ عن مالك، عن عبدالرحمن بن القاسم، عن أبيه أن رجلاً من أهل اليمن كان أقطع اليدِ والرِّجْل فإنما قُطِعَتْ يَدُه اليسرى لعدم اليمنى.

المسألة السابعة والعشرون:

من توابعها أنَّ عموم قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ ﴾ يقتضي قَطْعَ يَدِ الآبق. وقد رَوَى الترمذيّ وأبو داود، عن بُسْر بن أَرطاة، أنَّ النبيَّ عَيَّاتُ قال: « لا تُقْطَع الأيدي في السفر » <sup>(٢٥٢)</sup>. ورَوى النسائي: « في الغَزْوِ » <sup>(٢٥٢)</sup>. فأما قوله في السفَر فحمله بعضهم على الآبق، وهو غلط بيّن؛ لأجل أنّ مثل هذا اللفظ العام لا يقال فيه يُراد به هذا المعنى الشاذ النادر الذي يجوزُ أن يذكر المعمم لفظه ولا يخطر بباله، فضلاً عن أنْ يُقالَ إنه قصده.

وأما قولُه في الغَزْو فإنّ العلماءَ اختلفوا فيه، فقالوا: إنّ معناه أنّ الغانمين لكل واحد منهم حظّه في الغنيمة، فلا يقطع ولا يحدّ عند بعض العلماء.

وقيل: يقطع ويحَدّ لعدم تعيين حظّه. والأول أصحّ؛ لأن ملكه مستقرّ يُورث عنه وتؤدَّى منه ديونه، فصار كالجارية المشتركة.

- (٢٥١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٢٥٢) انظر: (سنن أبي داود ٤٤٠٨. وسنن النسائي، الباب ١٦ من قطع يد السارق. والسنن الكبرى ١٠٤/٩. وتهذيب تاريخ بغداد ٢٢٣/٣. ونصب الراية، للزيعلي ٣٤٤/٣. والكامل، لابن عدي ٤٣٩/١).
- (٢٥٣) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١٨ من الحدود. وسنن الترمذي ١٤٥٠. وسنن الدارمي ٢٣١/٢. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٦٠١. والكامل، لابن عدي ٢٣٩/٢).

المسألة الثامنة والعشرون:

17.

إذا وجب حدَّ السرقة فقتل السارقُ رجلاً ووجب عليه القِصاص، قال مالك: يُقْتَل ويدخل القَطْع فيه. وقال الشافعي: يُقْطَع لأنها حقّان للمستحقين، فوجب أن يُوفى كلُّ واحدٍ منهما حقَّه.

فإن قيل: أحدهما يَدْخُل في الآخر كما قال مالك: القَتْل يأتي على ذلك كلَّه. قلنا: إن الذي نختار أنّ حدّاً لا يسقطُ حدّاً.

المسألة التاسعة والعشرون:

تكلَّم الناسُ في قَطْعِ السرقة، هل هو شرْعُنا خاصة أم شَرْعُ مَنْ قبلنا ؟

فقيل: كان شَرْعُ مَنْ قبلنا استرقاق السارق. وقيل: كان ذلك إلى زمن موسى؛ فعلى الأول القَطْع في شَرْعِنا ناسخاً للرقّ. وعلى الثاني يكون توكيداً له، وسيأتي القولُ على المسألة في سورة يوسف إن شاء الله تعالى.

والصحيحُ أنّ الحدَّ كان مطلقاً في الأمم كلها قبلنا، ولم يبيِّن النبيُّ عَلَيْكَم كيفيته، إذ قال: «يا أيها الناس إنما أهلك مَنْ كان قبلكم أنه كان إذا سرق فيهم الضعيفُ أقاموا عليه الحد، وإذا سرق فيهم الشريفُ تركوه، وَايْم الله لو أنّ فاطمة بنت محمد سرقت لقطعْتُ يدها » <sup>(٢٥٤)</sup>.

## الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَأْيَّهَا الرَّسُولُ لاَ يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا آمَنَا بِأَفَواهِهِمْ وَلَمْ تُؤْمِنُ قُلُوبُهُمْ وَمِنَ الَّذِينَ هَادُوا سَمَّاعُونَ لِلْكَذِب سَمَّاعُونَ لِقَوْم آخَرِينَ لَمْ يَأْتُوكَ يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ مِنْ بَعْدِ مَوَاضِعِهِ يَقُولُونَ إِنْ أُوتِيْتُمْ هذا فَخُذُوهُ وَإِنَّ لَمْ تُؤْتَوْهُ فَاحْذَرُوهُ وَمَنْ يُرِدِ اللهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللهِ شَيْئاً أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ، لَهُمْ فِي الدَّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِمٍ.

(٢٥٤) انظر: (سنن ابن ماجة ٢٥٤٧).

سورة المائدة الآيات (12 = 12) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST .....

سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ أَكَّالُونَ لِلسَّحْتِ فَإِنْ جَاءُوكَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ، وَإِنْ تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنَ يَضُرُّوكَ شَيْئاً وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللَهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ. وَكَيْفَ يُحَكِّمُونَكَ وَعِنْدَهُمُ التَّوْرَاةُ فِيهَا حُكْمُ اللَهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ. إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا حُكْمُ اللَهِ ثُمَّ يَتَوَلَّوْنَ مِنْ بَعْدِ ذٰلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ. إِنَّا أَنْزَلْنَا التَّوْرَاةَ فِيهَا هُدًى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا لِلَّذِينَ هَادُوا وَالرَّبَّانِيُّونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ الله وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءَ فَلاَ تَخْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْن وَلاَ حَبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللَّ

171

فيها إحدى عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: أنها نزلت في شأن أبي لُبابة حين أرسله النبيَّ ﷺ إلى بني قُرَيظة فخانه <sup>(٢٥٥)</sup> .

الثاني: نزلت في شأن بني قُريظة والنَّضير ، وذلك أنهم شكوا إلى النبي ﷺ فقالوا له: إنَّ النضير يجعلون خراجَنا على النصف من خراجهم. ويقتلون منَّا مَن قَتَلَ منهم، وإن قتل أحدٌ منهم أحداً منا ودَوْه أربعين وَسْقاً من تمر <sup>(٢٥٦)</sup>.

الثالث: أنها نزلت في اليهود جاؤوا إلى رسول الله عَيَّالِلَّهِ ، فقالوا له: إنَّ رجلاً منا وامرأةً زَنَيا؛ فقال لهم رسول الله عَيَّالَةٍ : « ما تَجِدون في التوراة في شأن الرَّجْم؟ » فقالوا : نَفْضَحُهم ويُجْلدون.

قال عبدالله بن سَلاَم: كذبتم، إنّ فيها آية الرجْم، فأُتُوا بالتوراة، فأُتوْا بها فوضع أحدُهم يدَهُ على آية الرَّجْم، فقرأ ما قبلها وما بعدها فقال له عبدالله بن سلام: ارفَعْ يدَك. فرفع يده، فإذا آيةُ الرّجْم تلوحُ. فقالوا: صدق يا محمد، فيها آية الرجم. فأمر

- ( ۲۵۵ ) انظر : (أسباب النزول ۱۱۰ ).
- (٢٥٦ ) في ب: ودوه سبعين وسقاً من تمر .

بها رسولُ الله ﷺ فـرُجما. هكـذا رواه مـالـك [ والبخـاري ] ومسلم والترمــذي وأبو داود (٢٥٧) .

قال أبو داود، عن جابر بن عبدالله: إن النبيّ ﷺ قال لهم: « ائتوني أعلم رجلين فيكم»، فجاؤوا بابني صُوريا، فنشدهما الله كيف تجدان أمْرَ هذين في التوراة، قالا: نجد في التوراة إذا شهد أربعة أنهم رأوا ذكره في فرجها كالمرْوَد في الْمكْحلة رُجما. قال: «فها يمنعكما أن تَرْجُموهما؟» قال: ذهب سلطانُنا، فكرهْنا القَتْل. فدعا النبيَّ أُسْكِمْ بالشهود، فجاؤوا فشهدوا أنهم رأوا ذكره في فَرْجها مثل المِيل في الْمُكْحُلة. فأمر النبيُّ أُسْكِمْ برَجْمِهما فرُجما أنهم رأوا ذكره في فَرْجها مثل المِيل في الْمُكْحُلة.

المسألة الثانية: في المختار من ذلك:

177

وأما مَن قال: إنها في شأن أبي لُبابة وما قال علـيّ عن النبيّ لبني قُرَيظة فضعيف لا أصْلَ له .

وأما مَن قال: إنها نزلت في شأن قُريظة والنَّضِير ، وما شكوه من التفضيل بينهم فإنه ضعيف؛ لأن اللهَ تعالى أخبر أنه كان تحكياً منهم للنبيّ عَيَّلِيُّم لا شَكْوَى.

والصحيحُ ما رواه الجماعةُ، عن عبدالله بن عمر، وجابر بن عبدالله، كلاهما في وصْفِ القصة كما تقدّمَ ـ أن اليهودَ جاؤوا إلى النبي ﷺ وحكّموه، فكان ما ذكرنا في الأمر.

(٢٥٧) انظر: (صحيح البخاري ٢٥١/٤. وصحيح مسلم، الباب ٦، حديث ٢٦ من الحدود. وسنن أبي داود، الباب ٢٦ من الحدود، ومسند أحمد بن حنبل ٥/٢ والسنن الكبرى ٢١٤/٨، ٢٤٦. وسنن سعيد بن منصور ٢٨٥/٢ والتجريد، لابن عبد البر ٥٨٣ والمعجم الكبير، للطبراني ١٦٢/١٢ وفتح الباري ١١٦/٢. وتاريخ بغداد ٢٥٨/٤ وتفسير الطبري ٢٥٧٦، والدر المنثور، للسيوطي ٢٨٢/٢، ٢٨٣، ٥/١٦٢ وتفسير ابن كثير ١٠٦/٣، ١٠٨، وتفسير القرطبي ١٨٨/٢ وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٦٦/١٢ وشرح السنة، للبغوي ٢٥٤/١٠ ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٥٠٩. ونصب الراية، للزيلعي ٣٣٦٣).

(٢٥٨) انظر: (سنن أبي داود ٤٤٥٢. وسنن الدارقطني ١٧٠/٤. ومجمع الزوائد ٢٧١/٦. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٥٧/١٢. ونصب الراية، للزيلعي ١٠٣/٤).

سورة المائدة الآيات (٤١ ـ ٤٤ )

المسألة الثالثة:

ثبت كما تقدم أنَّ اليهودَ جاؤوا إلى النبيِّ عَتَّلِكُم فذكروا له أَمْرَ الزانيين.

177

وجلةُ الأمر أنَّ أهلَ الكتاب مصالحون، وعمدةُ الصلح ألاّ يُعرض لهم في شي، وإنْ تعرَّضُوا لنا ورَفَعُوا أمْرَهمَ إلينا فلا يخلو أن يكونَ ما رفعوه ظُلْماً لا يجوزُ في شريعةٍ، أو مما تختلفُ فيه الشريعةُ؛ فإنْ كان مما لا تختلفُ فيه الشرائع كالغَصْبِ والقتل وشِبْهه لم يمكن بعضهم من بعض فيه. وإذا كان مما تختلف فيه الشرائع ويحكموننا فيه ويتراضَوْا بحكمنا عليهم فيه فإنّ الإمام مخيَّر إنْ شاء أن يَحْكُمَ بينهم حَكَم، وإن شاء أن يُعْرِض عنهم أعرض.

قال ابن القاسم : والأفضل له أن يُعْرِضَ عنهم .

قلت <sup>(٢٥٩)</sup>: وإنما أنفذ النبيُّ ﷺ الْحُكْمَ بينهم، ليحقّق تحريفَهم وتبديلَهم وتكذيبهم وكَتمهم ما في التوراة.

ومنه صفةُ النبيّ عَلَيْتُهُ ، والرَجْم على مَن زنا منهم.

وعنه أخبر الله سبحانه وتعالى بقوله : ﴿ يا أهلَ الكِتابِ قد جاءكم رسولُنا يُبيتَـنُ لكم كثيراً مما كنتُم تُخْفُونَ مِنَ الكتاب ويَعْفُو عَن كثير ﴾ [المائدة : ١٥]؛ فيكون ذلك من آياتِه الباهرة ، وحُجَجه البينة ، وبراهينه المثبتة للأمة ، المخزية لليهود والمشركين.

المسألة الرابعة: في التحكيم من اليهود:

قال ابن القاسم: إذا جاء الأساقفةُ والزانيان فالحاكم مخيّر إن شاء حكم أو لا ؟ لأن إنفاذ الحكم حقّ الأساقفة.

وقال غيره: إذا حكَّم الزانيان الإمام جاز إنفاذُه الْحُكْم، ولا يلتفت إلى الأساقفة؛ وهو الأصحّ؛ لأن مسلمين لو حكّما بينهما رجلاً لنفذ [ حكمُه ] <sup>(٢٦٠)</sup> ولم يعْتَبر رضا

- (٢٥٩) في ب: قال القاضي رضي الله عنه.
  - ( ٢٦٠ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

الحاكم؛ فالكتابيُّون بذلك أولى؛ إذ الحكم ليس بحق للحاكم على الناس، وإنما هو حقّ للناس عليه.

O GERIS

CE GHAZI TRUST ( 1 2 - 21 ) الليات ( 2 - 21 ) FOR OURĂNIC THOUGHT

وقال عيسى، عن ابن القاسم: لم يكونوا أهلَ ذمّة، إنما كانوا أهْلَ حرب، وهذا الذي قاله عيسى عنه إنما نزع به لما رواه الطبري وغيره أنّ الزانيين كانا من أهل خَيْبَر أو فَدك، وكانوا حَرْباً لرسول الله يَتَالِيَهُ ، واسمُ المرأة الزانية يسرة، وكانوا بعثوا إلى يهود المدينة يقولون لهم: اسألوا محمداً عَن هذا، فإنْ أَفْتاكم بغير الرَّجْم فخذوه منه واقبلوه، وإن أفتى به فاحذَرُوه، وهذه فتنة أرادها الله فيهم فنفذت، فأتوا النبيَّ ويَتَابِيَهُ ، فسألوه، فقال لهم: «مَنْ أعْلَمُ يهود فيكم» ؟ قالوا: ابن صُورِيا. فأرسل إليه في فَدَك ، فجاء فنَشده الله ، فانتشد له وصدقه بالرَّجْم كما تقدم ، وقال له: والله يا محمد، إنهم ليعلمون أنّك رسولُ الله، ثم طبع [ الله] (٢٦١) على قَلْبِه، فَبقِيَ على كُفْره.

وهذا لو كان صحيحاً لكان مجيئهم بالزانيين وسؤالهم عَهْداً وأماناً، وإن لم يكن عهد ذمة ودار لكان لهم حكم الكفّ عنهم والعدل فيهم، فلا حجةً لرواية عيسى في هذا، وعنهم أخبر الله سبحانه وتعالى بقوله: ﴿ سَمَّاعُونَ للكذِب سمَّاعُون لقوم آخَرِين لم يأتوك...﴾ [ المائدة: ٤١ ]؛ قال سفيان بن عُيينة – وهي: المسألة الخامسة:

إنَّ الله ذكر الجاسوس بقوله: ﴿ **سمَّاعُونَ لقومٍ آخرِين لم يأتوك؟ ؛ف**هؤلاء هم الجواسيس، ولم يَعْرض النبيُّ ﷺ لهم مع عِلْمِه بهم؛ لأنه لم يكن حينئذ تقررت الأحكامُ، ولا تمكَّنَ الإسلامُ؛ وسنبينه بعد هذا إن شاء الله تعالى.

المسألة السادسة:

172

لما حكَّمُوا النبيَّ ﷺ أنفذ عليهم الْحُكْم، ولم يكن لهم الرجوع، وكل من حكَّمَ رجلاً في الدين فأصلُه هذه الآية.

قال مالك : إذا حكَّم رجلٌ رجلاً فحكْمُه ماضٍ ، وإن رُفع إلى قاضٍ أَمْضاه إلا أن يكونَ جَوْراً بيّناً .

(٢٦١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

سورة المائدة الآيات ( ٤١ - ٤٤)

وقال سَخْنُون: يمضيه إن رآه. قال ابنُ العربي <sup>(٢٦٢)</sup>: وذلك في الأموال والحقوق التي تختصُّ بالطالب، فأما الحدودُ فلا يَحكُم فيها إلا السلطان.

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

140

والضابطُ أنَّ كلَّ حقَّ اختص به الخصمان جاز التحكيمُ فيه ونفذ تحكيم المحكَّم به.

وقال الشافعي: التحكيم جائز، وهو غيرُ لازم؛ وإنما هو فَتُوى \_ قال: لأنه لا يقدم آحادُ الناس الولاة والحكام، ولا يأخذ آحادُ الناس الولاية من أيديهم، وسنعقد في تعليم التحكيم مقالاً يَشْفِي إن شاء الله تعالى، إشارته إلى أن كل محكّم فإنه هو مفعل من حكم؛ فإذا قال: حكمت، فلا يخلو أن يقَع لَغُواً أو مُفيداً، ولا بد أن يقع مفيداً، فإذا أفاد فلا يخلو أن يُفيد التكثير كقولك: كلمته وقللته، أو يكون بمعنى جعلت له، كقولك: ركبته وحسنته، أي جعلت له مركوباً وحسناً؛ وهذا يفيدُ جعلته حكماً.

وتحقيقُه أنّ الحكم بين الناس إنما هو حقَّهم لا حقّ الحاكم، بَيْدَ أنَّ الاسترسال على التحكيم خرمٌ لقاعدة الولاية ومؤدَّ إلى تَهارُج الناس تهارج الحمر، فلا بدّ من نَصْب فاصل؛ فأمر الشرع بنصب الوالي ليحسم قاعدة الهرج، وأذِن في التحكيم تخفيفاً عنه وعنهم في مشقّةِ الترافع، لتتمَّ المصلحتان، وتحصل الفائدتان.

والشافعي ومَن سواه لا يلحظون الشريعة بعَين مالك رحمه الله، ولا يلتفتون إلى المصالح، ولا يعتبرون المقاصدَ ، وإنما يلحَظُونَ الظَّواهر وما يستنبطون منها ، وقد بينًا ذلك في أصول الفقه والقبس في شرح موَطأ مالك بن أنَس.

ولم أرْو في التحكيم حديثاً حضرني ذكْرُه الآن إلاّ ما أخبرني به القاضي العراقي، أخبرنا الجوْني، أخبرنا النيسابوري، أخبرنا النسائي، أخبرنا قُتيبة بن سعيد، حدثنا يزيد \_ يعني ابن المقدام بن شُريح، عن أبيه شُريح، عن أبيه هانىء، قال: لما وفد إلى رسول الله ﷺ مع قومه سمعهم وهم يكنونه أبا الحكم، فدعاه رسولُ الله ﷺ، فقال: « إن الله هو الحكم، وإليه الحكم، فلم تكنى أبا الحكم؟ » فقال: إنّ قومي إذا اختلفوا في شيء أتَوْني فحكمْتُ بينهم، فرَضِيَ كِلا الفريقين.

NCE GHAZI TRUST والأيات ( ٤١ - ٤٤ ) FOR QURĂNIC THOUGHT

فقال: «ما أحسن هذا؟ فما لَكَ مِن الولد؟» قال: لي شُريح، وعبدالله، ومسلم. قال: «فمَنْ أكبرهم؟» قال: شُريح. قال: «فأنت أبو شُريح»، ودعا له ولولده <sup>(٢٦٣)</sup>. **المسألة السابعة: كيف أنفذ النبيَّ عَلَيْتَمَ الْحُكْم بينهم؟:** 

اختلف في ذلك جوابُ العلماء على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه حكَم بينهم بحُكْم الإسلام، وأن أهلَ الكتاب من زنى منهم وقد تزوّج عليه الرَّجْم، فيحكم عليهم به الإمام، ولا يشترط الإسلام في الإحصان؛ قاله الشافعي.

الثاني: حكَم النبيّ عليه السلام عليهم بشريعة موسى عليه السلام وشهادة اليهود ، إذ شَرْعُ مَنْ قبلنا شَرْعٌ لنا ، فيلزمُ العملُ بها حتى يقومَ الدليلُ على تَرْكِها . وقد بينّا ذلك في أصول الفقه ، وفيا تقدَّمَ مِنْ قولنا ، وإنه الصحيح من المذهبِ الحقّ في الدليل حسبا تقدم ؛ قاله عيسى عن ابن القاسم .

الثالث: إنما حكَم النبيُّ ﷺ بينهم؛ لأنَّ الحدودَ لم تكن نزلت، ولا يَحْكُم الحاكم اليوم بحُكْم التوراة؛ قاله في كتاب محمد.

المسألة الثامنة: في المختار:

أما قولُ الشافعي فلا يصحُّ؛ فإن اليهودَ جاؤوا إلى النبيّ ﷺ باختيارهم، وسألوه عن أمْرهم، ففي هذا يكونُ النظر . وقد قال الله سبحانه وتعالى، مخبراً عن الحقيقة فيه : **(وكيف يُحَكَّمُونَك وعندهم التوراةُ فيها حُكْمُ اللهِ ثم يتولَّوْن مِنْ بَعْدِ ذلك)** [المائدة: ٤٣]؛ وأخبر أنهم جاؤوا من قِبَل أنفسهم، فقال **فإنْ جاؤوك؟ .** ثم خيّره

(٣٦٣) انظر: (سنن النسائي ٢٢٦/٨. وسنن أبي داود ٤٩٥٥. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٤٥/١٠. والمستدرك ٢٤/١ . وموارد الظمآن، للهيثمي ١٩٣٧. والأسماء والصفات للبيهقي ٨٠. والأدب المفرد ٨١١. والتاريخ الكبير، للبخاري ٢٢٨/٨ . وشرح السنة، للبغوي ٣٤٤/١٣. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٧٦٦. والكنى والأسماء، للدولابي ٧٤/١). سورة المائدة الآيات ( ٤١ - ٤٤) ...... FUR QURANIC THOUGHT.....

فقال: ﴿فاحْكُم بينهم، أو أَعْرِضْ عنهمَ﴾، ثم قال له: ﴿وإنْ حَكَمْتَ فَاحْكُم بينهم بالقِسْطِ﴾، وهي: المسألة التاسعة:

والقِسْط هو العدل، وذلك حُكم الإسلام، وحكم الإسلام شهودٌ منّا عدول؛ إذ ليس في الكفارعَدْل، كما تقدم.

وإنما أراد النبيَّ ﷺ إقامة الحجة عليهم وفضيحة اليهود حسبا شرحنا؛ وذلك بيَّنٌ من سياق الآية والحديث.

ولو نظر إلى الْحُكْم بدِينِ الإسلام لما أرسل إلى ابن صُورِيا ، ولكنه اجتمعت للنبيّ عَلَيْكَمُ الوجوهُ فيه من قبولَ التحكيم وإنفاذه عليهم بحكم التوراة، وهي الحق حتى ينسخ، وبشهادة اليهود، وذلكَ دِين قبل أن يُرْفَع بالعدول منا . المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ يَحْكُم بها النبيُّونَ﴾:

قال أبو هريرة وغيره: ومحمد منهم؛ يَحْكُمونَ بما فيها من الحقّ، وكذلك قال الحسن، وهو الذي يقتضيه ظاهِرُ اللفظ ومطلَقه في قوله: ﴿ النبيُّون الذين أسلَمُوا للذين هادُوا والربَّانِيُّونَ والأحبار ﴾، آخرهم عبدالله بن سلام.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ومَنْ لَم يحكُمْ بَمَا أَنزَلَ اللهُ فأولئك هم الكَافِرُونَ؟:

اختلف فيه المفسرون؛ فمنهم من قال: الكافرون والظالمون والفاسقون كلّه لليهود، ومنهم من قال: الكافرون للمشركين، والظالمون لليهود، والفاسقون للنصارى، وبه أقول؛ لأنه ظاهِرُ الآيات، وهو اختيارُ ابْن عباس، وجابر بن زيد، وابن أبي زائدة، وابن شُبرمة.

قال طاوس وغيره: ليس بكُفْر ينقل عن الملّة، ولكنه كفْر دون كفر . وهذا يختلف إنْ حكم بما عنده على أنه مِن عند الله؛ فهو تبديلٌ له يوجِبُ الكفر، وإن حكم به هَوَّى ومعصية فهو ذَنْبٌ تدرِكُه المغفرة على أصلِ أهل السنة في الغُفْران للمذنبين. THE PRINCE GHAZI TRUST 5 الآية ( 63 ) FOR OURANIG THOUGHT

# الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَنْفَ بِالأَنْفِ وَالأَذُنَ بِالأَدُن وَالسِّنَّ بِالسِّنَّ وَالْجُرُوحَ قِصَاصٌ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهَوَ كَفَّارَة لَهُ وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [ الآية: 20 ].

فيها اثنتان وعشرون مسألة:

۱۳۸

المسألة الأولى: [ في سبب النزول ] :

قال ابنُ جريج: لما رأت قُرَيظة النبيَّ مَظْلِمُ قد حكم بالرجم وكانوا يُخْفُونَه في كتابهم، قالوا: يا محمد، اقْض بيننا وبين إخواننا بني النَّضِير، وكان بينهم دَمّ، وكانت النّضير تتعزَّز على قريظة في دمائها ودِياتها كما تقدم. وقالوا: لا نطيعك في الرَّجْم، ولكنا نأخذُ بحدودنا التي كنّا عليها، فنزلت: **﴿وكتَبْنا عليهم فيها أنّ النفسَ بالنفس﴾،** ونزلت: **﴿أَفَحُكْمَ الجاهلية يَبْغُونَ﴾** [المائدة: ٥٠ ].

قال ابن عباس: المعنى: فما بالهم يخالفون فيقتلون النفسين بالنفس ويفقؤون العينين بالعين؛ وكانت بنو إسرائيل عنــدهــم القصـاص خــاصّــة، فشرَّفَ الله هــذه الأمّــة بالدِّيَة <sup>(٢٦٤)</sup>.

المسألة الثانية:

تعلّق أبو حنيفة وغيره بهذه الآية ، فقال: يُقْتَل المسلم بالذميّ ؛ لأنه نفسٌ بنفس . قالت له الشافعية : هذا خَبَرٌ عن شَرْع مَنْ قبلنا وشرْعُ من قبلنا ليس شرْعاً لنا .

وقلنا نحن له: هذه الآية، إنما جاءت للرد على اليهود في المفاضلة بين القبائل وأخْدِهم من قبيلةٍ رجلاً برجل، ونَفْساً بنفس، وأخذهم من قبيلة أخرى نفسيْنِ بنفس، فأما اعتبارُ أحوال النفس الواحدة بالنفس الواحدة فليس له تعرُّضٌ في ذلك، ولا سِيقت الآيةُ له، وإنما تحمل الألفاظُ على المقاصد.

(٢٦٤) انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ٨٨/٤).

سورة المائدة الآية ( ٤٥)

## جواب آخر:

وذلك أنَّ هذا عموم يدخله التخصيصُ بما روى أبو داود والترمذي والنسائي، وبعضُهم أَوْعَبُ من بعض؛ عن عليّ، وقد سُئل: هل خصّه رسولُ الله ﷺ بشيء؟ قال: لا، إلاّ ما في هذا، وأخرج كتاباً من قِراب سَيْفِه، وإذا فيه: «المؤمنون تتكافأ دماؤهم، وهم يَدٌ على مَنْ سواهم، أَلاَ لا يُقتلُ مُسْلِم بكافر ولا ذُو عَهْدٍ في عهده» (٢٦٥).

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ANIC THOUGHT

149

#### جواب ثالث:

وذلك أنَّ الله سبحانه قال في سورة البقرة: ﴿ وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاقٌ﴾ [البقرة: ١٧٩]. وقال: ﴿ كُتِبَ عليكم القِصَاصُ في القَتْلى﴾ [البقرة: ١٧٨]؛ فاقتضى لفْظُ القِصاص المساواة، ولا مساواةَ بين مسلم وكافر؛ لأنَّ نَقْص الكفر المبيح للدم موجودٌ به، فلا تستوي نَفْسٌ مُبيحها معها مع نَفْسٍ قد تطهَّرَتْ عن المبيحات، واعتصمت بالإيمان الذي هو أعلى العصم.

وقد ذكر بَعضُ علمائنا في ذلك نكتة حسنة، قال: إنّ الله تعالى قال: ﴿ وكتَبْنا عليهم فيها أنَّ النفسَ بالنَّفْسَ ﴾ ، فأخبر أنه فَرَض عليهم في مِلَّتهم أن كلَّ نفس منهم تعادل نفساً <sup>(٢٢٦)</sup> ؛ فإذا التزمنا نحن ذلك في مِلّتنا على أحد القولين \_ وهو الصحيح \_ كان معناه أنَّ في ملَّتنا نحن أيضاً أن كلَّ نفس منا تقابِل نفساً ، فأما مقابلةُ كلِّ نفس منّا بنفس منهم فليس من مقتضى الآية ، ولا من مواردها . المسألة الثالثة:

قال أبو حنيفة وغيره: قوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيها أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾ يوجب قَتْلَ الْحُرّ بالعبد خاصة.

(٢٦٥) انظر: (سنن النسائي ١٩/٨، ٢٠، ٢٤. وسنن أبي داود ٤٥٣٠. ومسند أحمد بن حنبل ٢١١/٢، ١٢٢. والسنن الكبرى ١٣٤/٧، ٢٨/٨، ٣٠، ١٨٤، ٩٤/٩. والمستدرك ١٤١/٢. وسنن الدارقطني ١٣١/١. ومجمع الزوائد ٢٩٢/٦. وفتح الباري ٥٥/٤. ومشكل الآثار للطحاوي ٢٠/٢. وتفسير القرطبي ٤٧/٦؟، ١٩٠، ١٣٤/٧. ونصب الراية ٣٩٤/٣٩، ٣٩٥، ٢٣٤/٤). (٢٦٦) في ب: تقابل نفساً. (٤٥) بينية (٤٥) FOR QURANIC THOUGHT

وقال غيره: يوجب ذلك أخْذَ نفسه بنفسه، وأخْذَ أطرافه بأطرافه، لقوله تعالى: **﴿والعَيْنَ بالعَيْنَ﴾**. وقد تقدم الجواب عن ذلك في المسألة قبلها. ونخص هذا مع أبي حنيفة أنها شخصان لا يجْرِي بينها القِصاص في الأطراف مع السلامة في الخِلْقة فلا يجري بينها في الأنفس، ويقال للآخرين: إنّ نَقْصَ الرقّ الباقي في العبد من آثار الكفر يمنعُ المساواة بينه وبين الحر؛ فلا يصحَّ أن يؤخذَ أحدُها بالآخر؛ فإنّ العبد سِلْعَةٌ من السلع يصرِّفُه الحرَّ كما يصرف الأموال.

المسألة الرابعة؛ قوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِم فِيها أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾:

يوجبُ قَتْلَ الرجل [ الحر ] <sup>(٢٦٧)</sup> بالمرأة [ الحرّة ] <sup>(٢٦٨)</sup> مطلقاً ؛ وبه قال كافَّةُ العلماء . وقال عطاء : يحكم بينهم بالتراجع ، فإذا قتل الرجلُ المرأة خُيَّر وليَّها ، فإن شاء أخذ ديَتها ، وإن شاء أعْطَى نصْفَ العَقْل . وقتل الرجل . وعموم الآية يرد عليه . وقد قال النبي عَيَيْكُم : « مَنْ قتل قتيلاً فأهلُه بين خيرتين ، فإن أحبَّوا أن يقتلوا أو يأخذوا العَقْل » <sup>(٢٦٩)</sup> .

والمعنى يعضّدُه؛ فإنّ الرجلَ إذا قتل المرأة فقد قَتَل مكافئاً له في الدم، فلا يجب فيه زيادةٌ كالرجلين.

المسألة الخامسة:

قال أحمد بن حنبل: لا تُقْتل الجماعة بالواحد؛ لأنَّ الله تعالى قال: ﴿ النَّفس بالنَّفس﴾ .

قلنا: هذا عمومٌ تخصه حكمته؛ فإن الله سبحانه إنما قتل مَن قتل صيانةً للأنفس عن القتل، فلو علم الأعداء أنهم بالاجتماع يسقُط القصاصُ عنهم لقتلوا عدوَّهم في جماعتهم، فحكمنا بإيجاب القِصاصِ عليهم رَدْعاً للأعداء، وحسماً لهذا الداء، ولا كلامَ لهم على هذا.

- (٣٦٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (٣٦٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (٢٦٩) · انظر: (بدائع المنن، للساعاتي ١٤٣٢. ومسند الشافعي ٣٤٣. وشرح السنة، للبغوي ١٥٩/١٠. وتفسير القرطبي ٢٥٢/٢ ، ٢٥٣).

سورة المائدة الآية (20)

المسألة السادسة:

قال أصحاب الشافعي وأبي حنيفة؛ إذا جرح أو قطع اليد أو الأذن ثم قتل فُعِل به كذلك؛ لأنّ الله تعالى قال: **﴿وكتبْنا عليهم فيها أنّ النفس بالنَّفْسِ والعين بالعين...﴾** الآية؛ فيؤخذ منه ما أخذَ، ويُفْعَل به كما فعل.

GHAZI TRU

وقال علماؤنا: إنْ قصد بذلك الْمُثْلَة فعل به مثله، وإن كان ذلك في أثناء مضاربته لم يمثّل به؛ لأنّ المقصودَ بالقصاص إما أن يكونَ التشفّي، وإما إبطال العضو. وأيّ ذلك كان فالقَتْلُ يأتي عليه. وهذا ليس بقصاص [ ولا انتصاف ] <sup>(٢٧٦)</sup> ؛ لأنّ المقتولَ تألم بقطع الأعضاء [ كلها ] <sup>(٢٧٦)</sup> وبالقتل، فلا بدّ في تحقيق القصاص <sup>(٢٧٢)</sup> من أنْ يألم كما آلم، وبه أقول.

المسألة السابعة؛ قوله تبارك وتعالى: ﴿ وكتبنا عليهم فيها أنَّ النفْسَ بِالنَّفْسِ ﴾؛

وذكر العين والأنف والأذن والسنَّ وتَرك اليد ، فقيل في ذلك ثلاثة معان : الأول : أنَّ ذلك لأنَّ اليدَ آلةٌ بها يفعل [ كلَّ ] <sup>(٢٧٣)</sup> ذلك .

الثاني: أنَّ ذلك لاختلاف حال اليدين، بخلاف العينين والأذنين؛ فإنَّ اليُسْرى لا تُسَاوِي اليمنى؛ فترك القول فيها لتَدخل تحت قوله تعالى: ﴿**والجسروحَ قِصاصَ﴾**. ثم يقع النظَرُ فيها بدليل آخر.

الثالث: أنَّ اليدَ باليد لا تفتقر إلى نَظَر؛ والعين بالعين، والأنف بالأنف، والسن بالسن يفتقر إلى نَظَر، وفيه إشكال يأتي بيانُه إن شاء الله.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ ﴾:

قرىء بالرفع والنصب ، فالنصبُ إتباع للفظه ومعناه ؛ والرفع ، وفيه وجهان : أحدهما : أن يكون عطفاً على حال النفس قبل دخول أن .

(٢٧٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. ومثبت في هـ.

- ( ٢٧١ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من الأصول . ومثبت في هـ.
  - ( ٢٧٢ ) في ب: فلا بدّ في تخصيص القصاص.
- (٢٧٣) ما بين المعقوفتين ساقط من الأصول، ومثبت في هـ.

(ع) THE PRINCE GHAZI TRUST (ع) THE PRINCE GHAZI TRUST (ع) المائدة الآية (20) OR OUR ANIC THOUGHT

والثاني: أن يكون استئنافَ كلام. ولم يكن هذا مما كُتب في التوراة، والأول أصحّ.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ ﴾:

لا يخلو أن يكون َفقأها، أو أذهب بَصَرها وبقيت صورتُها، أو أذهب بعضَ البصر. وقد أفادنا كيفية القصاص منها عليّ بن أبي طالب كرم الله وجهه، وذلك أنه أمرَ بمرآةٍ فحميت، ثم وَضَعَ على العين الأخرى قُطْناً، ثم أخذت المرآة بكلبتين فأدنِيَتْ من عَيْنه حتى سالَ إنسانُ عينه.

فلو أذهب رجلٌ بعضَ بصره فإنه تُعْصَبُ عينُه وتُكْشَفُ الأخرى، ثم يذهب رجل بالبيضة ويذهبُ ويذهب حتى ينتهي بَصْرُ المضروب فيعلم، ثم تغَطّى عينه وتكشف الأخرى، ثم يذهب رجُل بالبَيْضَة ويذهب ويذهب، فحيث انتهى البصَرَ علم، ثم يقاسُ كلَّ واحدٍ منها بالمساحة، فكيف كان الفضل نسب، ويجب من الدية <sup>(٢٧٢)</sup> بحساب ذلك مع الأدب الوجيع والسجْن الطويل؛ إذ القصاصُ في مِثْلِ هذا غيرُ ممكن، ولا يزال هذا يختبر في مواضع تحتلفة لئلا يتداهى المضروب فينقص من بصره، ليكثُرَ حظّه من مال الضارب؛ ولا خلاف في هذا.

المسألة العاشرة؛ لو فقأ أعورُ عَيْن صحيح:

قيل: لا قودَ عليه، وعليه الديةُ رُوي ذلك عن عُمر وعثمان.

وقيل: عليه القِصَاص؛ وهو قولُ علي والشافعي. وقال مالك: إن شاءَ فَقأ عينه، وإن شاء أخذَ دِيَةً كاملة.

ومتعلق عثمان [ أنه ] <sup>(٢٧٥)</sup> في القِصاص منه أخذ جميع البصر ببعضه، وذلك ليس. بمساواة.

ومتعلَّقُ الشافعي قوله تعالى : ﴿ العَيْن بِالعَيْنِ ﴾ .

- (٢٧٤) في ب: ويحتمل من الدية.
- (٢٧٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

ومتعلق مالكٍ أنَّ الأدلةَ لما تعارضت خُيِّر المجني عليه، والأخذُ بعموم القرآن أوْلى؛ فإنه أسلَمُ عند الله تعالى

المسألة الحادية عشرة؛ إذا فقا صحيح عَيْنَ أعور:

فعليه الديَّةُ كاملة عند علمائنا .

وقال الشافعي وأبو حنيفة: فيه نِصْفُ الدية، وهو القياسُ الظاهر. ولكن علماؤنا قالوا: إن منفعةَ الأعور ببصره كمنفعة السالم أو قريب من ذلك، فوجب عليه مثل ديته.

#### المسألة الثانية عشرة:

قالوا : إذا ضرب سنَّه فاسودَّتْ ففيها دِيَتُها كاملة ، وبه قال أبو حنيفة .

وقال الشافعي: فيها حكومة، وهذا عندي خلافٌ يؤول إلى وفاق؛ فإنه إنْ كان سوادُها أذهب منفعتَها، وإنما بقيت صورتُها كاليد الشلاّء والعين العمياء، فلا خلافَ في وجوب الدية. وإن كان بقي من منفعتها شيء أو جميعها لم يجب إلاّ بمقدار ما نقص من المنفعة حكومة.

ورُوي عــن عُمر أنه قال: إذا ضرب سنَّه فاسودَّت ففيها ثلثُ ديتها، وهذا مما لا يصحُّ عنه سَنَداً ولا فقهاً.

المسألة الثالثة عشرة:

قال مالك: إذا أخذ الكبير دِيَة ضرْسه، ثم ثبتت. فلا يردُّها.

وقال الكوفيون: يردّها؛ لأنّ عوضَها قد ثبت، أصلُه سنّ الصغير؛ ودليلُنا أنّ هذا ثبات لم تَجْرِ به عادة، ولا يثبت الحكم بالنادر كسائر أصول الشريعة، فلو قلع رجل سنَّ رجل ِ فَردّها صاحبُها فالتحمت فلا شيء عليه عندنا.

وقال ابن المسيّب وجماعة منهم عطاء : ليس له أن يردّها ثانية ، وإن ردّها أعاد كل صلاة صلاّها لأنها ميتة ، وكذلك لو قطعت أذنه فألصقها بحرارة الدم فالتزقت مثله <sup>(٢٧٦)</sup> ، وهي :

(٢٧٦) في ب: فالتصقت مثله:

المسألة الرابعة عشرة:

١٣٤

قال ذلك علماؤنا. وقال عطاء : يُجْبره السلطان على قَلْعها ؛ لأنها ميْتَة ألصقها ؛ وهذا غلط بيّن، وقد جهل من خفي عليه أن ردّها وعوْدها لصورتها موجب عَوْدها لحكمها ؛ لأنّ النجاسةَ كانت فيها للانفصال، وقد عادت متصلة، وأحكامُ الشريعة ليست صفات للأعيان، وإنما هي أحكام تعود إلى قولِ الله سبحانه فيها وإخباره عنها.

GHAZI TRU

THE PRIN سورة المائدة الآية ( ٤٥ )

وقال الشافعيَّ: لا تسقط عن قالع السن دِيَتُها ، وإن رجعت ؛ لأن الديةَ إنما وجبت لقلعها ، وذلك لا ينجبر .

قلنا : إنما وجبت لفَقْدِها وذهاب منفعتها ؛ فإذا عادت لم يكن عليه شي<sup>ي</sup>ا ، كما لو ضرب عينه ففقد بصره ، فلما قضى عليه عاد بصره لم يجب له شيء .

المسألة الخامسة عشرة: [ حكم قلع السن الزائد ] :

فلو كانت له سنٌّ زائدة فقلعت ففيها حكومة، وبه قال فقهاء الأمصار .

وقال زيد بن ثابت: فيها ثلث الدية، وليس في التقدير دليلٌ، فالحكومةُ أعدل.

المسألة السادسة عشرة: [حكم قطع أذني رجل]:

قال علماؤنا في الذي يقطع أُذني رجل: عليه حكومة؛ وإنما تكون عليه الديّةُ في السمع، ويُقَاس كما يقاس البصر، فإن أجاب جوابَ مَنْ يسمع لم يُقبل قولُه، وإن لم يُجِبْ أحلف، لقد صمت مِنْ ضرب هذا، وأغرم ديته، ومثله في اليمين في البصر.

المسألة السابعة عشرة: اللسان:

اختلف قولُ مالك في القوّد فيه، وكذلك اختلف العلماء، والعلةُ في التوقف عن القَوَدِ فيه عدمُ الإحاطة باستيفاء القوَد، فإن أمكن فالقوَدُ هو الأصل، ويختبر بالكلام فها نقص من الحروف فَبِحسابه من الدية تجبُ على الضارب، فإن قلع لسان أخرس، وهي:

المسألة الثامنة عشرة: [إذا قلع لسان أخرس]:

ففيه حكومة.

سورة المائدة الآبة ( ٤٥)

وقال النخعي: فيه الدِّيّة، يقال له: إذا أسقطت القوّد فلا يبقى إلا الحكومة؛ لأنّ الديةَ قرينةُ القَوَد.

GHAZI TRU

المسألة التاسعة عشرة: [ اليمين باليمين واليسار باليسار ] :

إذا قطع يمين رَجُل أو يساره لم يؤخذ اليمينُ إلا باليمين واليسار إلاّ باليسار عند كافة الفقهاء .

وقال ابنُ شُبْرمة: تُوْخَذُ اليمين باليسار واليسار باليمين نظراً إلى استوائهما في الصورة والاسم، ولم ينظر إلى المنفعة، وهما فيها متفاوتتان أشدّ تفاوتاً مما بين اليد والرجل، فإذا لم تؤخذ اليد بالرجل فلا تؤخذ يُمْنى بيُسْرَى. **المسألة الموفىة عشر ين:** 

نصّ اللهُ سبحانه على أمهات الأعضاء وترك باقيها للقياس عليها، وكل عُضْو فيه القصاص إذا أمكن ولم يخش عليه الموت، وكذلك كلَّ عضو بطلت منفعتُهُ وبقيت صورتُه فلا قوَد فيه، وفيه الديةُ لعدم إمكان القوَدِ فيه، وفيه تفصيلٌ في الأعضاء والصُّوَر بيناها في أصول الفقه.

المسألة الحادية والعشرون: [حكم الجروح]:

لما بينا أنّ الله سبحانه ذكَر ما ذكر وخصَّ ما خصَّ قال بعد ذلك: ﴿ والجرُوح قصاص ﴾ فعمَّ بما نبّه فيه من ذلك وبيّنه النبيُّ عَلَيْتُم ، ففي الصحيح عن أنس قال: كَسرت الرُّبَيِّع – وهي عَمَّةُ أنّس بن مالك – ثَنِيَّة جارية من الأنصار ، فطلب القومُ القِصاص، فأتوا النبي عَلَيْتُم ، فأمر النبيُّ عَلَيْتَم بالقصاص. فقال أنس بن النضر ، عم أنس بن مالك: لا والله، لا تكسر تُنِيَّتها يا رسولَ الله. فقال رسولُ الله عَلَيْتَم : «يا أنس ، كِتابُ اللهِ القصاصُ » ، فَرَضِيَ القومُ وقَبِلُوا الأرْش. فقال رسولُ الله عَلَيْتَم : «يا إن من عباد الله مَن لو أقسم على اللهِ لأبَرَه » (٢٧٧).

(٢٧٧) انظر: (صحيح البخاري ٢٤٣/٣، ٢٩/٦، ٦٦. وسنن أبي داود، الباب ٣٣ ديات. وسنن

١٣٦ ..... معالى: ( 24 من عمل المعالي المعام الم معام المعام ال معام المعام ال معام المعام معام المعام الم

وعن أبي الدَّرْداء عن النبيّ عَيَّطْتُم : « ما مِنْ مسلم يُصاب بشيء من جسده فيهبه إلاّ رفعه اللهُ به درجةً ، وحَطَّ عنه به خطيئة » <sup>(٢٧٩)</sup> .

والذي يقول: إنه إذا عفا عنه المجروح عفا الله عنه لم يقم عليه دليلٌ، فلا معنى له.

## الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَأَن احْكُمْ بَيْنَهُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ وَلاَ تَتَّبَعْ أَهْوَاءَهُمْ وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْض مَا أَنْزَلَ اللهُ إلَيْكَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمْ أَنَّمَا يُرِيدُ اللهُ أَنْ يُصِيبَهُمْ بِبَعْضٍ ذُنُوبِهِمْ وَإِنَّ كَثِيراً مِنَ النَّاسِ لَفَاسِقُونَ﴾ [الآية: ٤٩].

فيها ثلاث مسائل:

## المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قيل: نزلت فيما تقدم.

النسائي، الباب ١٨ القسامة وسنن ابن ماجة ٢٦٤٩ . ومسند أحمد بن حنبل ١٢٨/٣، ١٦٧. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٣٨/١ . وفتح الباري ١٧٧/٨، ٢٧٤، ٢١٥/١٢، ٣٠٦/٥ . والدر المنشور ٢٨٨/٨ . وتفسير البغـوي ١٤٦/١ . وتفسير ابـن كثير ١٣/٣ . ومشكـاة المصـابيــح ٣٤٦٠).

- (۲۷۸) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (٢٧٩) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٤٤٨/٦. وحلية الأولياء، لأبي نعيم ٢٤٩/٧. والدر المنثور ٢٨٦/٢ . وتفسير ابن كثير ١١٦/٣. وتفسير القرطبي ٢٠٨/٦ . وتفسير الطبري ١٦٨/٦).

وقيل: جاء ابن صُوريا، وشأس بن قيس، وكعب بن أسيد إلى النبي ﷺ يريدون أن يفتنوه عن دينه، فقالوا له: نحن أحبار يهود، إنْ آمنًا لك آمنَ الناسُ جميعُهم بك، وبيننا وبين قوم خصومة فنُحاكمهم إليك لتقضيَ لنا عليهم، ونؤمن بك ونصدَّقك؛ فأبى النبي ﷺ ، فأنزل الله سبحانه الآية، وهي قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ ﴾ [ المائدة: ٤٢ ] \_ بمعنى واحد (٢٨٠). المسألة الثانية:

1.44

قال قوم: هذا ناسخ للتخيير، وهذه دَعْوَى عريضة؛ فإنّ شروطَ النسخ أربعة منها: معرفةُ التاريخ بتحصيل المتقدم والمتأخر. وهذا مجهولٌ من هاتين الآيتين، فامتنع أنْ يدعى أنّ واحدة منها ناسخةٌ للأخرى، وبَقِيَ الأمرُ على حاله.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَاحْذَرْهُمْ أَنْ يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ﴾:

قال قوم: معناه عن كلٍّ ما أنزل اللهُ إليك، والبعضُ يستعمل بمعنى الكل، قال الشاعر:

[تراك أمكنة إذا لم أرضهـا] (٢٨١) أو يَغْتَبِط بَعْضَ النفوس حِمّامُهـا

ویروی: أو یَرْتَبِط. أراد کلَّ النفوس، وعلیه حملوا قوله تعالی: ﴿ **ولاً بَیِّنَ لَکُمْ** بَعْضَ الذي تختلفُون فیه﴾ [ الزخرف: ٦٣ ].

والصحيحُ أنَّ **﴿ بعض﴾** على حالها في هذه الآية <sup>(٢٨٢)</sup> ، وأنَّ المراد به الرَّجْم أو الحكم الذي كانوا أرادوه ولم يَقْصِدُوا أن يَفْتِنوه عن الكل.

الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلِياءَ بَعْضُهُمْ

(٢٨٠) انظر : (أسباب النزول ١١٣). (٢٨١) ما بين المعقوفتين : ساقط من الأصول . وأضيفت من ديوان لبيد ١٣/٣ . (٢٨٢) في نسخة : على بابها في هذه الآية .

THE PRI FOR QU

أَوْلِيَا ٤ بَعْضٍ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [الآية: ٥١].

فيها ثلاث مسائل:

۱۳۸

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى أَوْلياءَ ﴾:

اختلف في سبب نزولها على ثلاثة أقوال:

الأول أنها نزلت في عُبادة، وابن أبيَّ؛ وذلك أن عُبادة تبرًّا إلى رسول الله عَظِّيُّهِ من حِلْفِ قَوْم من اليهود كان له مِنْ حلفهم مثل ما لعبد الله بن أبيّ، وتمسك ابنَ أبيّ بهم، وقال: إني رجل أخافُ الدوائر <sup>(٢٨٣)</sup>.

الثاني: كان المنافقون يوازرون يهودَ قريظة ونصارى نَجْران؛ لأنهم كانوا أهلَ رِيف، وكانوا بميرونهم ويقْرضونهم، فقالوا : كيف نقطع مودَّةَ قوم إذا أصابتنا سَنَةٌ فاحتجنا إليهم وسَّعُوا علينا المنازل وعَرَضوا عليما الثهار إلى أجَل (٢٨٤) ، فنزلت ، وذلك قوله تعالى : ﴿ فَتَرَى الذينَ في قلوبهم مَرَضٌ يُسارعونَ فيهم يقولون نَخْشَى أن تُصيبنا دائرة ﴾ [ المائدة: ٥٢ ].

الثالث: أنها نزلت في أبي لُبابة بن عبد المنذر والزَّبير وطَلحة؛ فأما نزولها في أبي لُبابة فَمُمْكن؛ لأنه أشار إلى يَهود [ بني قريظة ] (٢٨٥) إلى حَلْقه بأنهم إنْ نزَلوا إلى رسول الله ﷺ هو الذبح فخانه، ثم تاب الله عليه.

وأما الزبير وطلحة فلم يلتفتوا إلى ذلك فيهما.

وهذه الآيةُ عامة في كلَّ مَنْ ذكر أنها نزلت فيه لا تخصَّ به أحداً دون أحد . المسألة الثانية:

بلغ عُمر بن الخطاب أنَّ أبا موسى الأشعرِي اتخذ باليمن كاتباً ذميّاً، فكتب إليه

- (٢٨٣) انظر: (أسباب النزول ١١٣، وتفسير القرطبي ٢١٦/٦).
  - (٢٨٤) في ب: وعوضوا علينا الثمار إلى أجل.
- ( ٢٨٥ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. وراجع: (تفسير ابن كثير ٦٨/٢ ).

وقفيتا ونتازي الفكر القر

139

سورة المائدة الآية (٥٨)

هذه الآية، وأمره أن يَعْزِله؛ وذلك أنه لا ينبغي لأحد من المسلمين وُلِّي ولاية أن يتخذ من أهل الذمة ولياً فيها لِنَهْي الله عن ذلك؛ وذلك أنهم لا يخلصون النصيحة، ولا يؤدّون الأمانة، بعضُهم أولياء بعَض.

### المسألة الثالثة:

سئِل ابنُ عباس عن ذبائح نصارى العرب، فقرأ: ﴿ **ومن يتولَّهُمْ منكم فإنّه** مِنْهِمَ﴾، وقد بيناه فيا تقدم موضَّحاً، وعلى هذا جاء بيانُ تمام الآية، ثم جاءت الآيةُ الأخرى عامةً في نَفْي اتخاذ الأولياء من الكفار أجمعين.

### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاَةِ اتَّخَذُوها هُزُواً وَلَعِباً ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُونَ﴾ [الآية: ٥٨].

فيها أربع مسائل:

## المسألة الأولى:

كان المشركون واليهودُ والمنافقون إذا سمعوا النداءَ إلى الصلاة وقعوا في ذلك وسَخِرُوا منه؛ فأخبر الله سبحانه بذلك عنهم، وليس في كتاب الله تعالى ذِكْرُ الأذان إلا في هذه الآية، أما إنه ذكرت الجمعة على الاختصاص.

#### المسألة الثانية:

رُوي أن رجلاً من النصارى، وكان بالمدينة، إذا سمع المؤذّن يقول: أشهد أنّ محمداً رسول الله، قال: حُرق الكاذب، فسقطت في بيته شرارةٌ من نار وهو نائم، فتعلقت النارُ بالبيت فأحرقته، وأحرقت ذلك الكافر معه؛ فكانت عبرة للخلق. والبلاءُ موكَّلٌ بالمنطق.

وقد كانوا يمهَلون مع النبي ﷺ حتى يستفتحوا فلا يؤخَّروا بعد ذلك.

. 12.

المسألة الثالثة:

0 133335 0

« كان النبيُّ ﷺ إذا غَزا قوماً لم يَغْزُ حتى يُصْبِحَ وينظر ، فإن سمع أذاناً أمسك ، وإلا أغار <sup>(٢٨٦)</sup> » ؛ رواه البخاري وغيره عن أنس بن مالك . **المسألة الرابعة:** 

FOR OUR'ÂNIC THOUGHT

на. мест мест мест (ОА)

روى الأئمةُ بأجمعهم عن ابن عمر أنه قال: كان المسلمون إذا قدموا المدينة يتجنَّبون الصلاةَ فيجتمعون، وليس ينادي بها أحَد، فتكلَّمُوا يوماً في ذلك فقال بعضهم [لبعض]: اتخذوا ناقُوساً مثل النصارى. وقال بعضهم لبعض: اتخذوا قَرْناً مثل قَرْن اليهود؛ فقال عمر: ألا تبعثُون رجلاً يُنادي بالصلاة؟ قال رسول الله عَظِيلَةٍ: «يا بِلاَل؛ قُمْ فنادِ بالصلاة» <sup>(4)</sup>.

وفي الموطَّأ وأبي داود عن عبدالله بن زيد قال: لما أمر رسولُ الله ﷺ بالناقوس ليُعْمَل حتى يضربَ به فيجتمع الناسُ للصلاة طاف بي وأنا نائمٌ رجلٌ يحملُ ناقوساً، فقلت له: يا عبدالله، تبيع هذا الناقوس؟ فقال لي: ما تصنع به؟ فقلت: ندعو به للصلاة. قال: أفلا أدلَّك على ما هو خير من ذلك؟ فقلت: بلى. فقال: تقول: الله أكبر، الله أكبر... فذكر الأذان والإقامة.

فلما أصبحنا أتيتُ النبيَّ مَثْلِيَّةٍ فأخبرتُه بما رأيت، فقال: « إنها لرؤيا حقَّ إن شاء الله تعالى، قُمْ مع بلال فألْق ِ عليه ما رأيت فليؤذن به ». ففعلت.

فلما سمع عُمر الأذان خرج مُسرِعاً، فسأل عن ذلك، فأخبر الخبر، فقال: يا رسول الله؛ والذي بعثَك بالحق، لقد رأيتُ مِثْلَ الذي رأى. فقال رسول الله مَيْلِيَّمِ: «الحمد لله» (٢٨٧)

- (٢٨٦) انظر: البدايـة والنهاية، لابن كثير ١٨٣/٤. وفتح الباري ٤٦٨/٧. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٠٨/٩، ٣٠٤/٦، ٢٥٣/٥. ومعاني الآثار ٢٠٨/٣. وشرح السنة للبغوي ٥٨/١١).
- (\*) انظر: (صحيح البخاري ١٥٧/١. وصحيح مسلم، حديث ١ من الصلاة. وسنن الترمذي ١٣٩،
   ١٩٠ وسنن النسائي ٣/٣. ومسند أحمد بن حنبل ١٤٨/٢. وفتح الباري ٧٧/٢. وإرواء الغليل
   ٢٤١/١ ومسند أبي عوانة ٣٢٦/١).
- (٣٨٧) انظر: (سنن أبي داود ٤٩٩ . ومسند أحمد بن حنبل ٤٣/٤ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٩١/١، ٤٢٧ . وفتح الباري ٧٨/٢ . وصحيح ابن خزيمة ٣٧٠).

وفي ذلك أحاديث كثيرة،وقد استوفينا الكلامَ على أخبار الأذان في شرح الحديث ومسائله في كتب الفروع.

### الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَأَهْلَ الْكِتَابِ لاَ تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ، وَلاَ تَتَبِعُوا أَهْوَاءَ قَوْمٍ قَدْ صَلُّوا مِنْ قَبْلُ وَأَصَلُّوا كَثِيراً وَصَلُّوا عَنْ سَوَاءِ السَّبِيلِ ﴾ [ الآية: ٧٧ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

نَهَى اللهُ سبحانه أهلَ الكتاب عن الغُلُوّ في الدِّينِ من طريقيه: في التوحيد، وفي العمل؛ فغلوُّهم في التوحيد نِسْبَتُهم له الولد سبحانه، وَغلوُّهم في العمل ما ابتدعوه من الرَّهْبانية في التحليل والتحريم والعبادة والتكليف.

وقال ﷺ : « لتركبنَّ سنَن مَن كان قبلكم شِبْراً بِشبْر وذِراعاً بذراع، حتى لو دخلوا جُحْرَ ضَبٍّ لدخلتموه » <sup>(٢٨٨)</sup>.

وهذا صحيحٌ لا كلامَ فيه، وقد ثبت في الصحاح أنَّ النبيَّ ﷺ سمع امرأةً من الليل تصلي، فقال: « مَنْ هذه؟ » قيل: الحولاء بنت تُوَيْت لا تنامُ الليلَ كلّه. فكرِهَ ذلك رسولُ اللهِ ﷺ حتى عُرِفت الكراهيةُ في وَجْهه، وقال: « إنَّ اللهَ لا يملَّ حتى تملّوا، اكلفوا من العمل ما تطيقون » <sup>(٢٨٩)</sup>.

- (٢٨٨) انظر: (المستدرك ١٢٩/١، ٤٥٥/٤. ومجمع الزوائد ٢٦١/٧. ومسند أحمد بن حنبل ٢١٨/٥، ٣٤٠. ومسند الحميدي ٨٤٨. ودلائل النبوة، للبيهقي ٢٢٥/٥. والدر المنثور ٥٦/٦. وتفسير القرطبي ٢٧٩/١٩. والتاريخ الكبير، للبخاري ١٦٣/٤. وتفسير ابن كثير ٤/٠٨، ٣٨٤/٨).
- (٢٨٩) انظر: (صحيح البخاري ٦٨/٢، ٣/ ٥١/٣، ٢٠٠/٢. وصحيح مسلم، حديث ٢١٥ من صلاة المسافرين، وحديث ١٧٧ من الصيام. وسنن النسائي، الباب ١٣ من القبلة. وسنن أبي داود، الباب ٢٨ تطوع. وسنن ابن ماجة ٢٢٤١ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٠/٢٤، ٢١، ٨٤، ١٢٢، ١٢٨، ١٩٩، ١٩٩، ٢١٢، ٢٢٣، ٢٤١، ٢٤٤، ٢٦٢، والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٩٣، ١٠١٠. ويجع الزوائد ٢/٣٥٩. وموارد الظآن ٦٦٥. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢/٢٧٢، ١٩٤. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٨/٨٨ . والتمهيد، لابن عبد البر ١٩/١٠، ١٩٢، ١٩٤، ١٩٤.



وروي فيه أيضاً أنه قال: « إن هذا الدين مَتِين فأوْغِلْ فيه برفْق فإنّ المنبَتَّ لا أرْضاً قطع ولا ظَهْراً أبْقَى» <sup>(٢٩٠)</sup>. **المسألة الثانية:** 

لما أخبر النبيّ ﷺ بأنا نتبع من قَبْلَنا في سننه، وكانت الكفرةُ قد شبّهت اللهَ سبحانه بالْخَلْق في الولد، وشبّهَت هذه الأمة الباري تعالى بالخلق في مصائب قد بينّاها في الأصول لا تَقْصُر في الباطل عن الولد، وغلَتْ طائفةٌ في العمل حتى ترهّبت وتركت النكاح، وواظبت على الصوم، وتركت الطيبات، وقد قال ﷺ : « مَن رغب عن سُنّتي فليسَ مِني » <sup>(٢٩١)</sup>. وسنكشف ذلك في موضعه هاهنا بالاختصار ؛ إذ قد بيناه بالطول في كتب الحديث، وخصوصاً في قوله تعالى : **﴿ يَا أَيّها الذين آمنوا لا تحرَّموا طيبات ما أحلَّ اللهُ لكم ﴾،** وهي :

# الآية الموفية عشرين

قوله تعالى:﴿يا أَيُّها الذين آمنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيِّباتِ ما أَحَلَّ اللهُ لَكم ولا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾ [ الآية: ٨٧ ].

فيها أربع مسائل:

- وفتـح البـاري ٢١٣/٤، ٢١٤/١٠. والدر المنشور، للسيـوطـي ٢٦٦٦٦. وتفسير ابـــن كثير ٢٨٠/٨ وتفسير القرطبي ٢٠٨/١٩، ٣٧/١٩. وتفسير الطبري ٧٩،٥٠/٢٩).
- (٢٩٠) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ١٨/٣، ١٩. ومجمع الزوائد ٦٢/١. والزهد، لابن المبارك ٤١٥. والتمهيد لابن عبد البر ١٩٥/١ . والدر المنثور، للسيوطي ١٩٢/١ . وفتح الباري ٢٩٧/١١. وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ١٦٦/٥، ٣٦٨/٦، ٤١/٩ ).
- (٣٩١) انظر: (صحيح البخاري ٢/٧. وصحيح مسلم، حديث ٥ من النكاح. وسنن النسائي، الباب ٤ من النكاح. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥٨/٢، ١٥٨/٢، ٢٥٩، ٢٥٩، ٢٥٩، ٤٠٩٥. وسنن الدارمي ٢٠/٢، ١٥٩٠، ١٠٤/٩، ٢٥٩، ١٠٤/٢
   ٢٣٣/٢، والسنن الكبرى، للبيهقي ٢١/٢، ٣٠٧، وفتح الباري ١٠٤/٩، ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٢٦/٢، ١٣٦/٢، ٢٢٨/٩، وتفسير القـرطبي ٢٢٨/٢، ١٩/٢، ٢٢٨/٩، ٨٧/١٨.
   وصحيح ابن خزيمة ١٩٧. وتاريخ بغداد، للخطيب ٣/٣٠/٣. وحلية الأوليا، ٣٢٨/٣، ٢٢٨/٣. وتفسير ابن كثير ٣٢٨/٣، ١٦٠/٣.

سورة المائدة الآية ( ۸۷)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: أن جماعة من أصحاب النبي ﷺ منهم عليّ، والمِقداد، وعبدالله بن عمر، وعثهان بن مَظْعون، وابن مسعود، وسالم مولى أبي حُذيفة، جلسوا في البيوت، وأرادوا أن يفعلوا كفِعْل النصارى من تحريم طيبات الطعام واللباس واعتزال النساء، وهمّ بعضُهم أن يَجُبّ نفسه <sup>(٢٩٢)</sup>، وأنّ عثهان بن مظعون كان ممن حرّم النساء والزينة على نفسه، وأرادوا أن يترهبوا، ولا يأكلوا لحماً ولا وَدَكاً؛ وقالوا: نقطعُ مَذَاكيرنا، ونَسيح في الأرض، كما فعل الرُّهْبان.

E GHAZI TRU

1.2.7

فلما بلغ ذلك النبي ﷺ نهاهم عنه، وأعلمهم أنه ينكحُ النساء، ويأكلُ من الأطعمة، وينام ويقوم، ويُفْطر ويصوم، وأنه مَنْ رَغِب عن سنّتي فليس مني، وقال لهم: « إنما هلك مَنْ كان قبلكم بالتشديد، فشدَّدوا على أنفسهم، فشدَّد الله عليهم. أولئك بقاياهم في الدِّيار والصوامع، اعبُدوا الله ولا تُشْرِكوا به شيئاً، وأقيموا الصلاة، وآتوا الزكاة، وصوموا رمضان، وحجُّوا واعتمروا، واستقيموا يستقِمْ لكم» (<sup>٢٩٢)</sup>.

وإن هذه الآية نزلت فيهم، رُوي ذلك عن ابن عباس وغيره. الثاني: رُوي أنَّ عبدالله بن رَواحة ضافه ضَيْف، فانقلب ابنُ رواحة ولم يتعش. فقال لزوجته: ما عشّيتيه؟ فقالت: كان الطعامُ قليلاً، فانتظرتك أن تأتي. قال:

حرمت ضيفي من أجلي، فطعامُك عليّ حرام إن ذُقْتُه. فقالت هي: وهو عليّ حرام حرمت ضيفي من أجلي، فطعامُك عليّ حرام إن ذقتُه إن لم تذوقوه. فلما رأى ذلك ابنُ رواحة قال: قرّبي طعامك، كلُوا بسم الله، وغدا إلى رسول الله عَلَيْتُهُ، فأخبره. فقال عَلَيْهُمْ : « أحسنت. ونزلت الآية: فكلوا مما رزقكم الله.

قال ابن عباس في حديثه: فقالوا: يا رسولَ الله، كيف نَصْنَعُ بأيماننا، فنزلت: لا يؤاخِذُكم الله باللَّغْوِ في أيْمانكم...﴾ الآية. [ البقرة: ٢٢٥، والمائدة: ٨٩].

- (٢٩٢) أي: يقطع ذكَره.
- ( ٢٩٣ ) انظر : (تفسير الطبري ٧/٧ . والدر المنثور ١٩٣/١ ، ٣٠٧/٢ ، ١٧٨/٦ . وأسباب النزول ١٣٨ . وتفسير القرطي ٢٦/٢٦ ).

( ٨٢ ) المائدة الآية ( ٨٢ )

الثالث: روى الترمذي، عن ابن عباس أنّ رجلاً جاء إلى النبيّ ﷺ ، فقال له: يا رسولَ الله؛ إني إذا أصبْتُ اللحم انتشرْتُ للنساء وأخذتني شهوة، فحرمتُ عليَّ اللحم، فنزلت: ﴿ **يا أيها الذين آمنوا لا تحرَّمُوا طيبات ما أحلَّ الله لكم...﴾** إلى ﴿ **مؤمنينَ ﴾**.

قال الترمذي: صحيحة الإرسال (٢٩٤).

المسألة الثانية:

122

ظن أصحابُ النبيّ ﷺ أنَّ المطلوب منهم طريقُ مَنْ قبلهم مِنْ رفْض الطعام والشراب والنساء، وقد قال الله سبحانه: **﴿لكلَّ جعلْنا منكم شِرْعَةً ومنهاجاً﴾** [المائدة: ٤٨]؛ فكانت شريعةُ مَنْ قَبلنا بالرهبانية وشريعتُنا بالسمحة الحنيفية.

وفي الصحيح أنَّ عثمان بن مظعون نهاه النبيُّ ﷺ عن التبتّل، ولو أذِن له لاختصينا <sup>(٢١٥)</sup>.

والذي يوجب في ذلك العِلْمَ، ويقطع العُذْرَ، ويوضّحُ الأمر ـ أن اللهَ سبحانه قال لنبيه: **﴿ وتَبَتَّل إليه تَبْتِيلاً ﴾** [ المزمل: ٨ ]؛ فبيَّنَ النبيُّ يَتَلِيَّهُ التبتل بفِعْله؛ وشرح أنه امتثالُ الأمْرِ، واجتنابُ النَّهْي، وليس بتَرْكِ الْمُباحات، وكان النبيُّ يَتَلِيَّهُ يأكل اللَّحْم إذا وجده، ويلبس الثيابَ تُبْتاع بعشرين جملاً، ويُكْثر من الوطء، ويَصْبر إذا عدم ذلك، ومن رَغِب عن سُنته لسنة عيسى فليس منه.

المسألة الثالثة:

قال علماؤنا : هذا إذا كان الدِّين قواماً ، ولم يكن المال حراماً ؛ فأما إذا فَسد الدينُ عند الناس ، وعمَّ الحرامُ فالتبتُّل وتَرْكُ اللذات أولى ، وإذا وجد الحلال فحال النبيّ مَالِيَهِ أفضل وكان ذا تشمند <sup>(٢٩٦)</sup> رحمه الله يقول : إذ عمّ الحرام وطبَّق البلاد ، ولم

- ( ٢٩٤ ) انظر : ( سنن الترمذي ، سورة ٥ ، باب ١٤ من كتاب التفسير ) .
- (٢٩٥) انظر: (سنن ابن ماجة ١٨٤٩. ومسند أحمد بن حنبل ١٧٥/١، ١٧/٥، ٢٥٧/٦، ٢٥٣. ومصنف ابن أبي شيبة ١٢٨/٤. والدر المنثور ٣١٠/٢، ٢٥/٤).
  - (٢٩٦) على هامش د: هو الإمام أبو حامد الغزالي، وهو لقب أعجمي يفسر بعالم العلماء.

يوجد حلال استؤنف الحكم، وصار الكلّ معفوًّا عنه، وكان كل واحد أحقّ بما في يده ما لم يعلم صاحبه.

120

وأنا أقول: إن هذا الكلام منقاس إذا انقطع الحرامُ، فأما والغصْبُ متمادٍ، والمعاملاتُ الفاسدةُ مستمرة، ولا يخرج المرء من حرام إلا إلى حرام فأشبه المعاش مَن كان له عقار قديم الميراث يأكل من غَلَته، وما رأيت في رحلتي أحداً يأكل مالاً حلالاً محضاً إلا سعيداً المغربي، كان يخرج في صائفة الخطمي، فيجمعُ من زَرِيعته قوتَه ويطحنها ويأكلها بزيت يجلبه الرومُ من بلادهم.

### المسألة الرابعة:

إذا قال: هذا عليّ حرام لشيء من الحلال ـ عدا الزوجة فإنه كذبة لا شيء عليــه فيها، ويستغفر الله، ولا يحرم عليه شيء مما حرمه.

هذا مذهب مالك والشافعي، وأكثر الصحابة؛ وروي أنه قول يُوجب الكفارة، وبه قال أبو حنيفة. ويدلُّ عليه حديثُ عبدالله بن رَواحة المتقدم.

وفي حديث الجماعة من أصحاب رسول الله عَظَّيْتُهُ مثله.

ورُوي أيضاً عنهم أنهم حلفُوا بالله فأذِن لهم في الكفّارة، فتعلَّق أصحابُ أبي حنيفة بمسألة اليمين، وتأتي إن شاء الله.

وأما إذا قال لزوجته: أنتِ عليّ حرام فموضعها سورةُ التحريم، والله يسهل في البلوغ إليها بعَوْنِه.

# الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿لاَ يوَأَخِذُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِي أَيْمَانِكُم وَلَكِنْ يُوَأَخِذُكُمْ بِمَا عَقَّدْتُمُ الأَيْمَانَ فَكَفَّارَتُهُ إطْعَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيامُ ثَلاَثَةٍ أَيَّامٍ ذٰلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ [ الآية: ٨٩ ].

فيها سبع وعشرون مسألة:

العائدة الآية (٨٩) THE PRINCE GHAZI TRUST وتردة المائدة الآية (٨٩) وترد المائدة الآية (٨٩)

المسألة الأولى: اليمين على ضربين:

لَغْوٌ ومُنْعقدة ، وقد بينا لَغْوَ اليمين في سورة البقرة <sup>(٢٩٧)</sup> .

وأما اليمين المنعقدة فهي المنفعلة من العَقْد، والعقد على ضربين: حسِّي كعقد الحبل، وحُكْمي كعَقْد البيـع؛ وهو رَبْط القَوْل بالقصد القائم بالقلب، يَعْزِمُ بقلبه أوَّلاً متواصلاً منتظماً <sup>(٢٩٨)</sup>، ثم يخبر عمّا انعقد من ذلك بلسانه.

فإن قيل: صورةُ اليمين اللَّغُو والمنعقدة على هذا واحدة، فما الفرق بينهما ؟

ِ قلنا: قد آن الآنَ أن نلتزم بذلك الاحتفاء، ونكشف عنه الخفاء، فنقول: إن اليمنَ المنعقدة ما قلناه.

واللغو ضده واليمين اللغو سبْع متعلقات في اختلاف الناس:

المتعلق الأول: اليمين مع النسيان، فلا شكَّ في إلغائها؛ لأنه إذ قصد زيداً فتلفَّظ بعمرو فلا شك في أنها جاءت على خلاف قَصْده، فهي لغو محض. وأما من قال: إنه اليمين المكفّرة فلا متعلّق له يحكى.

والمتعلق الثالث: في دُعاء الإنسان على نفسه إنْ لم يكن كـذا، فينـزل بـه كـذا، فهذا قولٌ لغوٌ في طريق الكفارة، ولكنه منعقد في العقد مكروه، وربما يؤاخذ به؛ فإن النبي ﷺ قال: « لا يدعونٌ أحَدُكم على نفسه، فربما صادف ساعةً لا يسأل اللهَ فيها أحدٌ شيئاً إلا أعطاه إياها » <sup>(٢٩٩)</sup>.

والمتعلق الرابع: في يمين المعصية باطل؛ لأنَّ الحالفَ على تَرْكِ المعصية تنعقدُ يمينه عبادة، والحالفُ على فِعْل المعصية تنعقدُ يمينه معصية، ويقال له: لا تفعَلُ فكفر، فـإن أقدم على الفعل فَجَر في إقدامِه وبرَّ في يمينه.

وإنما قلنا : إنها تنعقدُ لأنه قصدَ بقلبه الفعل أو الكفّ في زمان مستقبل يتأتَّى فيه كلُّ واحد منهما . وهذا ظاهر .

- (٢٩٧) راجع: (الآية: ٢٢٥ من سورة البقرة في هذا الكتاب).
  - (٢٩٨) هكذا بالأصول.
  - (۲۹۹) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

والمتعلَّق الخامس: في يمين الغَضب موضع فتنة؛ فإنَّ بعضَ الناس يقول: يمن الغضب لا يلزم، وينظر في ذلك إلى حديث يروى: «لا يمين في إغلاق»<sup>(٢٠٠٠)</sup>، وهذا لم يصحّ، والإغلاق: الإكراه، لأنه تُغلق الأبواب على المُكْرَه وتردَّه إلى مقصده، وقد حلف النبيّ عُيَّلِيَّدٍ غاضباً ألاّ يحمل الأشعريين وحملهم، وقال: «والله إنْ شاء الله إني لا أحلف على يمين فأرى غيرها خيراً منها إلا أتيتُ الذي هو خير وكفَّرتُ عن يميني»<sup>(٢٠١)</sup>. وهذا بيِّنٌ ظاهر جداً.

وأما من قال: إنه قول الرجل: لا والله، وبلى والله. ففي صحيح البخاري، عن عائشة قالت: نزلت: ﴿لا يُؤاخِذُكُم اللهُ بِاللَّغُوِ فِي أَيمانَكُم﴾، في قول الرجل: لا والله، وبلى والله.

قلنا : هذا صحيح، ومعناه إذا أكثر الرجلُ في يمينه من قول : لا والله، وبلى والله، على أشياء يظنها كما قال، فتخرج بخلافه.

أو على حقيقة، فهي تنقسم قسمين: قسما يظَنَّ وقسما يعقد، فلا يؤاخذ منها فيا وقع على ظنّ، ويؤاخذ فيا عقد، وكيف يجوزُ أن يظن أحدَّ أن قوله: لا والله، وبلى والله، فيا يعتقده ويعقده أنه لغو، وهو منهيٍّ عن الاسترسال فيه والتهافت به. قال الله سبحانه: **﴿ولا تجعلوا الله عُرْضةً لأيمانكم أن تَبَرَّوا وتتَّقـوا وتُصْلحـوا بين الناس﴾** [ البقرة: ٢٢٤ ]؛ فنهي عنها ولا يؤاخذ إذا فعلها.

هذا لعمر الله هو القَوْل اللغو ، وهذا يبيّن لك أن القولَ ما قاله مالك ، وأنه اليمين على ظنّ يخرج بخلافه.

فإن قيل وهي :

المسألة الثانية: فاليمين الغَمُوس في أي قسم هي؟:

قلنا هي مسألة عظمى وداهية كبرى تكلَّم فيها العلماء ، وقد أَفَضْنَا فيها في مسائل اخلاف

(٣٠٠) أي: لا يمين في إكراه.

(٣٠١) انظر: (صحيح البخاري ١٠٩/٤، ١٢٣/٧، ١٥٩/٨، ٣٧، ٨٢، ١٨٣. وصحيح مسلم،

الكالية ( ٨٩ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( HILLS ) FOR QURANIC THOUGHT

ووجُه إشكالها أنها إن كانت لا كفارةَ فيها فهي في قسم اللغو، فلا تقع فيها مؤاخذةٌ، وإن كانت مما يؤاخذُ بها فهى في قسم المنعقدة، تلزمُ فيها الكفارة.

وحلَّه طويل؛ اختصارهُ أن الآيةَ وردت بقسمين: لغو، ومنعقدة خرجت على الغالب في أيمان الناس؛ فأما اليمين الغَمُوس فلا يرْضَى بها ذو دين أو مروءة، ويحل الإشكالَ أيضاً أن الله سبحانه علّق الكفارة على قسمي اليمين المنعقدة، فَدَعْ ما بعدها يكون مائة قسم؛ فإنه لم تعلّق عليه كفارة.

فإن قيل: اليمين الغَمُوس منعقدة. والدليلُ عليه أنها مكتسبة بالقلب، معقودة بخبر، مقرونة باسم الله تعالى.

قلنا : عَقْد القلب إنما يكون عقداً إذا تصور حلَّه، واليمين الغموس مكْرٌ وخديعة.

والدليلُ عليه أنَّ هذا الذي صوَّره أصحابُ الشافعي موجود في يمين الاستثناء ، ولا كفارةَ فيها ؛ فثبت أنَّ مجردَ القَصْدِ لا يكفي في الكفارة ، هذا وقد فارق اليمين الغموس الحل. وكيف تنعقد ؟ وقد مهَّدنا القولَ فيها في تخليص التلخيص ، فلينظر هنالك .

المسألة الثالثة: في حقيقة اليمين:

۱٤٨

قد بيَّناها في المسائل، وهي رَبْط العَقْد بالامتناع والترك <sup>(٢٠٢)</sup> أو بالإقدام على فعل ٍ بمعنى معظّم حقيقةً أو اعتقاداً .

والمعظّمُ حقيقة، كقوله: والله لا دخلتُ الدار أو لأدخلنّ. والمعظّم اعتقاداً، كقوله: إن دخلت الدار فأنت طالق، أو أنت حر. والحريةُ معظّمة عنده، لاعتقاده عظيمَ ما يخرجُ عن يده في الحرية والطلاق.

ودليله قوله ﷺ : « من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت » <sup>(٣٠٣)</sup> . فسمَّى الحالف بغير الله حالفاً .

- = حديث ٧، ٩ من الإيمان. وسنن ابن ماجة ٢١٠٧. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٦/١٠ وفتح الباري ٥٦٤/١١).
  - (٣٠٢) في ب: بالامتناع والكف
- (٣٠٣) انظر: (صحيح البخاري ٢٣٥/٣ : ٣٣/٨ ، ٦٤ . وصحيح مسلم، حديث ٣ من الإيمان. ومسند =

سورة المائدة الآية (٨٩) ......

وقد اتفق علماؤنا على أن من قال: إنْ دخلت الدار فعليَّ كفارةُ يمين، أنه يلزمه ذلك، ولكنه من جهة النَّذر لا من جهة اليمين. والنذرُ يمينٌ حقيقة، ولأجله قال النبي يَلِيَّهُ : « كفارةُ النَّذْرِ كفارةُ اليمين » <sup>(٢٠٤)</sup>. وقد بيّناه في مسائل الخلاف. **المسألة الوابعة:** 

١٤٩

إذا قال: أقسمت عليك، أو أقسمت ليكوننَّ كذا وكذا فإنه يكون يميناً إذا قصد بالله. وبه قال أبو حنيفة.

وقال الشافعي: لا يكون يميناً حتى يذكر به اسم الله تعالى؛ قال: لأنه لم يحلف بالله، فلا يكون يميناً.

قلنا : إنْ كان لم يتلفظ به فقد نواه ، واللفظُ يحتمله ، فوجب أن يقضى به ؛ لقوله يَوْلِيَّهِ : « إنما الأعمال بالنيات ولكلِّ امرىء ما نوى » <sup>(٢٠٥)</sup> . **المسألة الخامسة :** 

إذا حلف بالله تعالى أو بصفاته العليا وأسمائه الحسنى فهي يمين.

وقال أبو حنيفة: إذا قال: وعِلْم الله لم يكن يميناً. وظن قومٌ ممن لم يحصل مذهبه أنه ينكِرُ صفاتِ الله تعالى، وليس كما ظن؛ لأنه قد قال: إذا حلف: وقدرة الله ـ كانت يميناً. وإنما الذي أوقعه في ذلك أنَّ العلم قد ينطلق على المعلوم، وهو المحدَث، فلا يكون يميناً، وذهل عن أنَّ القدرة أيضاً تنطلقُ على المقدور، وكلُّ كلام له في المقدور فهو حجتُنا في المعلوم.

- أحمد بن حنبل ٢/ ٢٢٠ . وسنن الدارمي ١٨٥/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٨/١٠ . والترغيب والترهيب ٢٠٥/٣ . وتفسير البغوي ٢٢٢٢/١ . ونصب الراية، للزيلعي ٢٩٥/٣ . وفتح الباري ٥٢٢/١٠ ، ٢٨٨، ١٥٦/١٠ ، ١٢٥/١١ . وتاريخ بغداد ١٣٦/١٣ . وتفسير القرطبي ٢٨٧/٥ ، ٢/١٥٣٣، ١٠٣/٣٠ . ومسند الحميدي ٦٨٦ ).
- (٣٠٤) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٥، حديث ١٣ من النذور. وسنن أبي داود ٣٣٢٣، ٣٣٢٤. وسنن النسائي ٢٦/٧. ومسند أحد بـن حنبـل ١٤٤/٤، ١٤٦، ١٤٧. والسنـن الكبرى، للبيهقي د٥/١٥، ٦٧، ١٧، والمعجم الكبير، للطبراني ٢٧٢/١٧، ٣٢٣، ٣١٣. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٤٢٩). (٣٠٥) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

e PRINCE GHAZI TRUST المتارة المائدة الآية ( ۸۹ ) FOR QURANIC THOUGHT

#### المسألة السادسة:

۱٥.

لا ينعقد اليمين بغير الله وصفاته وأسمائه:

وقال أحمد بن حنبل: إذا حلف بالنبي انعقدت يمينُه ولزمته الكفارة؛ لأنه حلف بما لا يتم الإيمانُ إلا به، فلزمته الكفارةُ، كما لو حلف بالله، ودليلُنا قوله: «من كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت »، ولأنَّ هذا ينتقض بمن قال: وآدم وإبراهيم، فإنه لا كفارة عليه، وقد حلف بما لايتم الإيمان إلاّ به.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ عَقَّدْتُمُ الأَيْمَانَ ﴾:

فيه ثلاث قراءات: عقَّدتم بتشديد القاف، وعقّدتم بتخفيف القاف، وعاقدتم بالألف

فأما التخفيف فهو أضعفها روايةً وأقواها معنى، لأنه فعلتم من العقد، وهو المطلوب. وإذا قرئ عاقدتم فهو فاعلتم، وذلك يكون من اثنين، وقد يكون الثاني مَنْ حلف لأجله في كلام وقع معه، وقد يعودُ ذلك إلى المحلوف عليه فإنه رَبَطَ به اليمين، وقد يكون فاعل بمعنى فعل، كقولك: طارق النعل، وعاقَب اللص، في أحد الوجهين في اللص خاصة.

وإذا قرئ عقَّدتم ـ بتشديد القاف ـ فقد اختلف العلماء في تأويله على أربعة أقوال: الأول: قال مجاهد: تعمَّدتم.

الثاني : قال الحسن : معناه ما تعمدت به المأثم فعليك فيه الكفارة .

الثالث: قال ابنُ عمر: التشديد يقتضي التكرار، فلا تجب عليه الكفارة إلا إذا كرَّر اليمين.

الرابع: قال مجاهد: التشديد للتأكيد، وهو قوله: والله الذي لا اله إلا هو.

قال ابن العربي: أما قول مجاهد: ما تعمدتم فهو صحيحٌ، يعني ما قصدتم إليه احترازاً من اللغو .

وأما قول الحسن ما تعمدتم فيه المأثم فيعني به مخالفةَ اليمين، فحينئذ تكون الكفارة،

سورة المائدة الآية ( ٨٩ ) عطم المحمد THE PRINCE GHAZI TRUST

وهذان القولان حسنان يفتقران إلى تحقيق، وهو بيانُ وَجْهِ التشديد، فإنَّ ابن عمر حمله على التكرار، وهو قولٌ لم يصح عنه لضعفه. فقد قال النبيّ ﷺ : « وإني والله إن شاء الله لا أحلِفُ على يمين فأرى غيرها خيراً منها إلا أتيتُ الذي هو خير وكفَّرت عن يميني » <sup>(٢٠٦)</sup>. فذكر وجوبَ الكفارة في اليمين التي لم تتكرر.

وأما قولُ مجاهد: إنَّ التشديد في التأكيد محمول على تكرار الصفات؛ فإن قولنا: « والله » يقتضي جميعَ أسماء الله الحسنى وصفاته العليا ، فإذا ذكر شيئاً من ذلك فقد تضمَّنه قوله: والله .

فإن قيل: فما فائدة التغليظ بالألفاظ ؟

قلنا : لا تغليظَ عندنا بالألفاظ . وقد تقدم بيانُه . وإن غلظنا فليس على معنى أنَّ ما ليس بمغلَّظ ليس بيمين ، ولكن على معنى الارهاب على الحالف ؛ فإنه كلما ذكر بلسانه الله تعالى حدث له غَلبةُ حال من الخوف <sup>(٢٠٧)</sup> ، وربما اقتضت له رعْدَة ، وقد يرهب بها على المحلوف له ، كقوله عُلَيْتُ لليهود : « والله الذي لا إله إلا هو » ، فأرهب عليهم بالتوحيد ، لاعتقادهم أنَّ عزيراً ابن الله .

والذي يتحصَّل من ذلك أنَّ التشديد على وَجْهٍ صحيح؛ فإن المرء يعقد على المعنى بالقصد إليه، ثم يؤكد الحلف بقصد آخر، فهذا هو العقد الثاني الذي حصل به التكرار أو التأكيد، بخلاف اللغو فإنه قصد اليمين وفاته التأكيد بالقصد الصحيح إلى المحلوف عليه.

### المسألة الثامنة:

اليمين لا يقتضي تحريمَ المحلوفِ عليه عند علمائنا، وبه قال الشافعي. وقال أبو حنيفة: يقتضي تَحْرِيمَ المحلوف عليه، وقد بينا هذه المسألة في تلخيص الطريقتين العراقية والخراسانية على التمام.

وعند أبي حنيفة أنَّ من قال: حرَّمت على نفسي هذا الطعام، أو هذا الثوب لزمته الكفَّارة؛ لاعتقاده أنَّ اليمين تحرّم، فركب عليه هذه المسألة.

٣٠٦) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

(٣٠٧) في ب: الله تعالى حديث لقلبه حال من الخوف.

..... 107

ولما رأى علماؤنا أنَّ مسألة أبي حنيفة في تحريم الحلال مركبةٌ على اليمين أنكروا له أنَّ اليمين تحرّمُ، وكان هذا لأنَّ النظار تحملهم مقارعة الخصوم على النظر في المناقضات وِتَرْك التحقيق، والنظار المحقَّق يتفقد الحقائق، ولا يبالي على مَنْ دار النظرُ، ولا ما صحّ من مذهب.

سورة المائدة الآية ( ٨٩)

والذي نعتقده أنَّ اليمين تحرّم المحلوف عليه؛ فإنه إذا قال: والله لا دخلت الدار فإن هذا القول قد منعه من الدخول حتى يكفّر، فإن أقدم على الفعل قبل الكفارة لزمه أداؤها؛ والامتناع هو التحريم بعينه، والباري تعالى هو المحرِّم وهو المحلِّل، ولكن تحريمه يكون ابتداء كمحرمات الشريعة <sup>(٢٠٦)</sup>، وقد يكون بأسباب يعلقها عليه من أفعال المكلفين، كتعليق التحريم بالطلاق، والتحريم باليمين. ويرفع التحريم الكفارة مفعولةً أو معزوماً عليها. ويرفع تحريم الطلاق النكاح بحسب ما رتَّب سبحانَه من الأحكام، وبيَّن من الشروط. هذا لبابه، وتمامه في التلخيص <sup>(٢٠٦)</sup>، فلينظر فيه [ باقي قسمي هذا الباب فإنَّ فيه لَغُنْيَة الألباب]

وأصحاب النبي عليه الذين كانوا قد اجتمعوا واعتقدوا تحريم الأطايب من الطعام والزينة من الثياب واللذة من النساء حلفوا على ذلك، ولأجله نزلت الآية فيهم؛ وإن كانوا لم يحلفوا، ولكنهم اعتقدوا، فقد دخلت مسألتهم في قسم اللغو؛ وإذا أراد أبو حنيفة أن يلحق قوله: حرّمت على نفسي الأكْلَ، بقوله: والله لا أكلت، تبيَّن لكم نقصانُ هذا الإلحاق وفساده؛ لأنه باليمين حرّم وأكد التحريم بذكر الله تعالى، وإذا قال: حرَّمت على نفسي الأكل<sup>(٢١١)</sup>، فتحريمه وحده دون ذِكْرِ الله تعالى كيف يُلحق بالتحريم المقرون بِذِكْرِ الله تعالى بعد إسقاطه هذا الإلحاق؟ لا يخفى تهاتُره على أحد. **المسألة التاسعة:** 

روى نافع عن ابن عمر : إذا لم يؤكد اليمين أطعم عشرة مساكين، وإذا أكدها

- (٣٠٨) في ب: كمحرمات الشرائع.
  - (٣٠٩) في ب: وتمامه في التخلص.
- (٣١٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٣١١) في ب: حرمت على نفسي هذا الطعام.

سورة المائدة الآية ( ۸۹) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

أعتق رقبة. قيل لنافع: ما التأكيد؟ قال: أن تحلف على الشيء مراراً؛ وهذا تحكَّم لا يشهد له شيء من الأثر ولا من النظر .

المسألة العاشرة:

إذا انعقدت اليمينُ كما قدمنا حلّتها الكفارة أو الاستثناء ، وكلاهما رخصةٌ من الله سبحانه .

فأما الاستثناء فقال العلماء : إنه يكون متصلاً باليمين واختلف فيه على ثلاثة أقوال : الأول : أنه يكون متصلاً باليمين نَسقاً عليها لا يكونُ متراخياً عنها .

الثاني: قال محمد بن الْمَوّاز <sup>(٣١٣)</sup>: يكون مقترناً باليمين ِ اعتقاداً أو بآخرِ حرف منها ، فإن بَدَا له بعد الفراغ منها فاستثنى لم ينفعه ذلك.

الثالث: أنه يدرك اليمين الاستثناء [ ولو ] <sup>(١٣)</sup> بعد سنة؛ قاله ابن عباس وتعلَّق بقوله تعالى: **﴿ والذين لاَ يَدْعُونَ مع الله إلهاً آخر...﴾** إلى آخر الآية إلى قوله: **﴿ مُهاناً ﴾** [ الفرقان: ٦٨ ]. فإنها نزلت، فلها كان بعد عام نزل قوله تعالى: **﴿ إِلاَّ مَن تَابَ...﴾** [ الفرقان: ٧ ].

وأما قول محمد فإنه ينبني على أن الاستثناء هل يحلُّ اليمينَ بعد عقدها [ أو يمنعها من الانعقاد؟ والصحيح أنه موضوع لحلِّ اليمين]<sup>(٢١٤)</sup>؛ لأن النبي عُلَيْكَم قال: « إني والله إن شاء الله»، [ فجاء ] <sup>(٢١٥)</sup> فيها بالاستثناء بعد اليمين لفظاً ــ فكذلك يكون عقداً.

وأما قولُ ابن عباس فخارجٌ عن اللغة.

وأما قوله تعالى: ﴿ **إِلاَّ مَنْ تَابَ﴾، ف**إن الآيتين كانتا متصلتين في عِلْم الله تعالى وفي لوحه؛ وإنما تأخّر نزولُها لحكْمَةٍ علم اللهُ تعالى ذلك فيها، فلا يتعلق بها؛ أمَا إنـه

- (۳۱۲) محمد بن المواز سبقت ترجمته.
- (٣١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٣١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٣١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

( ۸۹ ) المائدة الآية ( ۸۹ ) AHE PRINCE GHAZI TRUST

يتركب عليها فرع حسن، وهو أن الحالف إذا قال: والله لا دخلتُ الدار، أو أنت طالق إنْ دخلت الدار، واستثنى في يمينه الأول إن شاء الله في قَلْبه، واستثنى في اليمين الثانية في قَلْبه أيضاً ما يصلح للاستثناء <sup>(٣١٦)</sup> الذي يرفع اليمين لمدة ولسبب أو لمشيئة أحدٍ، ولم يظهر شيئاً من الاستثناء إرهاباً على المحلوف له، فإن ذلك ينفعه ولا ينعقد اليمينان عليه وهذا في الطلاق ما لم تحضره البينة، فإن حضَرَتْه بينة لم يُقْبَل منه دَعْواه، لئلا يكونَ ندماً.

وقد تيقنّا التحريم بوقوع الطلاق، فلا ينفعه دعواه الاستثناء، وإنما يكون ذلك نافعاً له وحده إذا جاء مستفتياً.

### نکتـة:

102

كان أبو الفضل المراغي يقرأ بمدينة السلام، فكانت الكتب تأتي إليه من بلده، فيضعها في صندوق ، ولا يقرأ منها واحداً مخافة أن يَطلع فيها على ما يزعجه أو يقطع به عن طلبه ، فلما كان بعد خسة أعوام ، وقضى غَرَضاً من الطلب ، وعزم على الرحيل شدَّ رَحْلَه ، وأبرز كُتبه ، وأخرج تلك الرسائلَ وقرأ منها ما لو أنَّ واحدة منها قرأها في وقت وُصولها ما تمكَنَ بعدها من تحصيل حَرْف من العلم ، فحمد الله تعالى ، ورحَل على دابته قُاشه ، وخرج إلى باب الْحَلْبة طريق خراسان ، وتقدمه الكرِيّ بالدابة ، وأقام هو على فَامِيّ يبتاع منه سُفرته ؛ فبينما هو يعاول ذلك معه إذ سمعه يقول لفَامِيّ آخر : أي فل ، أمَا سمعت العالم يقول – يعني الواعظ : إن ابن عباس يجوِّز الاستثناء ولو بعد سنة ، لقد اشتغل بالي بذلك منه منذ سمعتُه يقوله : وظللت فيه متفكراً ؛ ولو كان ذلك صحيحاً لما قال الله تعالى لأيوب : **﴿ وخُذْ بيدك ضِغْناً فاضرِبْ به ولا** كان ذلك صحيحاً لما قال الله تعالى لأيوب : **﴿ وخُذْ بيدك ضِغْناً فاضرِبْ به ولا** 

فلما سمعتُه يقول ذلك قلت: بلد يكون الفامِيّون به من العلم في هذه المرتبة أخْرُج عنه إلى المراغة؟ لا أفعله أبداً؛ واقتفى أثرَ الكريّ، وحلّله من الكِراء، وصَرَف رَحْلَه. وأقام بها حتى مات رحمه الله.

(٣١٦) في د: ما يصح من الاستثناء.

THEPR

100

المسألة الحادية عشرة: في الأفضل:

سورة المائدة الآية (٨٩)

من استمرار البر في اليمين أو الحنث إلى الكفارة :

في صحيح مسلم: « لأنْ يَلَجَّ أحدُكم بيمينه في أهله آثم له عند الله من أن يُعْطِي عنها كفارتَه التي فرض الله عليه » <sup>(٢١٧)</sup>.

وذلك يختلفُ بحسب اختلاف حال المحلوف عليه؛ فإن حلف ألاّ يأتي أمراً لا يجوز فالبرّ واجب لقوله ﷺ في الصَحيحين حين نبذ خاتم الذهب من يده وقال: « والله لا ألبسه أبداً ». ونبذ الناسُ خواتيمهم <sup>(٣١٨)</sup>.

وإنْ حلف على مكروه فالبرّ مكروه. وإن حلف على واجب عصى والحنث واجب. وإن حلف على مُباح فإنه يجبُ النظرُ إليه: فإن كان تركه مُضِّراً وجب عليه الحنث. وإن كان في فعله منفعة استحبّ له الحنث. وفيه جاء قوله: «لأنْ يلجَّ أحدكم في أهله بيمينه...» إلى آخره حسبا ثبت في الصحيحين <sup>(٢١٩)</sup>.

المسألة الثانية عشرة: في تقدم الكفَّارة على الحنث:

لعلمائنا روايتان: إحداهما يجوزُ ذلك له؛ وبه قال الشافعي. وقال في الرواية الأخرى: لا يجوز؛ وهو مذهب أبي حنيفة. والمسألة طيولية قد أفضْنا فيها عند ذكْرِنا مسائل الخلاف بالتحقيق الكامل، وها هنا ما يحتمل بعض ذلك، فنذكر منه ما يتعلَّق بظاهر القرآن:

قال ربنا سبحانه وتعالى: ﴿ ذلك كفارةُ أَيْمَانَكُم إذا حَلَفُمٌ ﴾ ، فعلَّق الكفارةَ على سبب ، وهو الحلف.

- (٣١٧) انظر: (صحيح البخاري ١٦٠/٨. وصحيح مسلم، الباب ٦، حديث ٢٦ من الإيمان. والسنن الكبرى، للبيهقي ٣٢/١ . وتفسير القرطبي ٢٨١/٦. وتفسير ابن كثير ٣٩٠/١ . والدر المنثور (٢٦٨/١).
- (٣١٨) انظر: (صحيح البخاري ١٦٥/٨. وصحيح مسلم، حديث ٥٣ من اللباس. وسنن النسائي، الباب ٧٧ من الزينة. وفتح الباري ٥٣٧/١١).

(٢١٩) سبق تخريجه في هامش (٣١٧) السابق.

( ٨٩ ) THE PRINCE GHAZI TRUST المعلمة المائدة الآية ( ٨٩ ) المعلمة المائدة الآية ( ٨٩ ) المعلمة المائدة الآية (

وقال بعض العلماء مِنّا ومنهم: معناه إذا حلفتم وحنثتم؛ لأنّ الكفارة إنما هي لرَفْع الإثم، وما لم يحنث لم يكن هنالك ما يرفع، فلا معنى لفعلها، لأنَّ الكفارة لا ترفع المستقبل، وإنما ترفع الماضي من الإثم، فهذا الذي يقتضيه ظاهرُ قولنا: الكفارة، وهو الذي أوجب أن تقدّر الآية بقوله: ذلك كفارة أيْمانِكم إذا حلفتم وحنثتم.

وتعلَّق الذين جوَّزوا التقدمَ بأنَّ اليمين سبَبُ الكفارة، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ ذلك كفارةُ أيمانكم إذا حَلَفْتُم ﴾؛ فأضاف الكفارةَ إلى اليمين. والمعاني تضافُ إلى أسبابها وأكدوا ذلك بوجهين:

أحدهما : أنَّ الحنث قد يكون من غير فعله، كقوله: والله لا جاء فلان غداً من سفره، ولا طلعت الشمس غداً .

الثاني: أن شهودَ اليمين بالطلاق على الزوج إذا رجعوا وجب عليهم الصَّدَاق، ولولا كَوْنُ اليمين سبباً ما ضمنوا ما لا تعلَّق به بالتفويت؛ لأن التفويت على قولهم إنما يتعلق بالسبب الذي هو الحنث لا باليمين.

وتعيّنَ علينا أنْ ننظر في حديث النبي ﷺ الذي هو آكَدُ من النظر في الأداء ؛ لأنه أولى ، وهي المحل الثاني ، فوجدنا الآثار في صحيح الحديث مختلفةً في ذلك :

روى أبو موسى الأشعري، وأبو هريرة، وعديّ بن حاتم، وسمرة بن جندب، قال أبو موسى: قال رسولُ الله عَظِيلَةٍ : « وإني إنْ شاء الله لا أحلِفُ على يمين، فأرى غيرها خَيْراً منها إلا كفّـرت عـن يميني، وأتَيْـتُ الذي هـو خير ». وقـد روي لنـا « فليأتها وليكفِّرْ عن يمينه ». وفي روايةٍ : « فليكفِّرْ عن يمينه وليفعل » <sup>(٣٢٠)</sup>.

قال عدي: فليكفِّرْها وليأْتِ الذي هو خير؛ فوجب الترجيح؛ فكان تقديم الحنث أولى؛ لأنا إذا ردَدْنا حديثَ تقديم الحنث إلى حديث تقديم الكفارة يُسقطه، وردُّ حديث تقديم الكفارة إلى تقديم الحنث يثبتهما جميعاً.

وأما المعاني فهي متعارِضة، فمن أراد التلخيص منها فلينظرها في التلخيص (٣٢١).

- (۳۲۰) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (٣٢١) في ب: فلينظرها في التخليص.

سورة المائدة الآية (٨٩) .

المسألة الثالثة عشرة:

ذكر الله عزَّ وجل في الكتاب الخِـلاَل الثلاث مخيِّراً فيها، وعقّب عند عدمها بالصيام؛ فالخلة الأولى هي الإطعام، وبدأ بها لأنها كانت الأفضل في بلاد الحجاز لغلبةِ الحاجة فيها على الْخَلْق، وعدم شبعهم. ولا خلاف في أنَّ كفارة اليمين على التخير؛ وإنما اختلفوا في الأفضل من خِلالها.

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

101

وعندي أنها تكونُ بحسب الحال؛ فإن علمت محتاجاً فالإطعام أفضل؛ لأنك إذا أعتقت لم ترفع حاجتهم وزِدْت محتاجاً حادي عشر إليهم، وكذلك الكسوة تليه، ولما علم الله [ غلبة ] <sup>(٣٢٣)</sup> الحاجة بدأ بالمهم المقدم.

المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ ﴾:

وقوله: ﴿ تُطْعِمُونَ﴾ يحتمل طعامَهم بقيةَ عمرهم، ويحتمل غداء وعشاء؛ وأجعت الأمّة على أكْلة اليوم وسطاً في كفارة اليمين وشبعاً في غيرها، إلا أن أبا حنيفة قال: تتقدَّرُ كفارةُ اليمين في البُرَّ بنصف صاع، وفي التمر والشعير بصاع. وأصلُ الكلام في المسألة أن الوسط في لسان العرب ينطلق على الأعلى والخيار، ومنه قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطاً ﴾ [ البقرة: ١٤٣ ]؛ أي عُدولاً خياراً. وينطلِق على منزلة بين منزلتين، ونصفاً بين طرفين، وإليه يُعْزَى المَثَلُ المضروب: « خَيْرُ الأمور أوساطها ».

وقد أجعت الأمةُ على أنَّ الوسطَ بمعنى الخيار ها هنا متروك، واتفقوا على أنه المنزلة بين الطرفين، فمنهم من جعلها معلومةً عادة، ومنه مَن قدّرها كأبي حنيفة، وإنما حمله على ذلك حديثٌ رواه أبو داود عن عبدالله بن تَعْلَبة بن صُعَيْر، قال: « قام فينا رسولُ الله يَؤْلِيُهُ خطيباً، فأمر بصَدَقَةِ الفِطْر، صاع من تمر، أو صاع من شعير على كل رأس، أو صاع بُرّ بين اثنين » (٢٢٣)، وبه أخذ سُفْيان وابن المبارك.

- (٣٢٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٣٢٣) انظر: (سنن ابن ماجة ١٨٣٠ . والمستدرك ٢٧٩/٣ . وصحيح ابن خزيمة ٢٤٢٣ . وشرح معاني الآثار ، للطحاوي ٤/٢ . والكامل لابن عدي ٢٥١٩/٧).

والذي ثبت في الصحاح صاع من الكل من طريق ابن عُمر وأبي سعيد ؛ وذلك كلّه مشهور . والذي أوقعه في ذلك أنه أراد به الوسط من الجنس ، وذلك باطل بقوله تعالى : **(هما تُطْعِمون أهْلِيكم ﴾ .** وإنما يُخْرِجُ الرجلُ مما يأكل .

سورة المائدة الآية (٨٩)

وقد زِنَّت ها هنا جملةٌ من العلماء؛ فقالوا: إنه إذا كان يأكل الشعير ويأكل الناس البُرَّ فليخرج مما يأكل الناس، وهذا سَهْوٌ بيّن، فإن المكفّر إذا لم يستطع <sup>(٢٢١)</sup> في خاصة نفسه إلا الشعير لم يكلَّفْ أنْ يعطِيَ لغيره سواه. وقد قال النبي عَيَّالَةٍ : صاعاً من طعام، صاعاً من شعير، صاعاً من تمر. في موضع كان فيه الشعيرُ والتمر أكثر من البُرّ، والبُرّ أكثر من الشعير والتمر، فإنما فصّل ذكرهما ليخرج كلّ أحد فَرْضَه مما يأكل منها، وهذا مما لا خفاء به.

ونحن نقول: أراد به الجنس والقَدْرَ جميعاً، وذلك مدّ بمدّ النبي ﷺ ؛ وهو العَدْل من القَدْرِ . وقد بيَّن النبيَّ ﷺ في كفارة الأذى فَرَقاً بين ستة مساكين <sup>(٢٢٥)</sup> . والفَرَق ثلاثة آصع – مجمل قوله صدقة <sup>(٢٢٦)</sup> ، ولم يجمل الله سبحانه وتعالى في كفارة اليمين ، بل قـال **(من أوسط ما تُطعمون أهليكم ) ،** وقد كان عندهم جنس ما يطعمون وقدرُه معلوماً ، ووسط القَدْر مُدّ ، وأطلق في كفارة الظِّهار فقال : **(فإطعام سِتّينَ مِسْكيناً )** [المجادلة : ٤]. فحمل على الأكثر ، وهذه سبيل مَهْيَع ، ولم يُرد مطلق ذلك إلى مقيّده ، ولا عامّه إلى خاصه ، ولا مجمله الى مفسّره.

المسألة الخامسة عشرة:

101

لا بدّ عندنا وعند الشافعي من تمليك المساكين ما يخرجُ لهم، ودَفْعِه إليهم حتى يتملّكوه ويتصرفوا فيه.

وقال أبو حنيفة: لو غدّاهم وعشّاهم جاز، وقد روي عن مالك مثله. وهو اختيارُ ابن الماجشون؛ وهي طيولية تكلَّمْنا عليها في مسائل الخلاف. وحقيقةُ المسألة أنّ عبد الملك قال: إن التمكين من الطعام إطعام، قال الله تعالى: **﴿ ويُطعِمون الطعامَ** على حُبِّه مسكيناً ويتياً وأسيراً ﴾ [ الإنسان: ٨ ]. فبأيّ وجه أطعمه دخل في الآية.

- (٣٢٤) في ب: فإن المكلف إذا لم يستطع. (٣٢٥) انظر: (صحيح مسلم ٨٦١).
  - (٣٢٦) هكذا في الأصول.

سورة المائدة الآية (٨٩).....

وأما غيرُه فقال: إنّ الإطعام هو التمليك حقيقة، قال تعالى: ﴿ **وَهُوَ يُطْعِمُ وَلا** يُطْعَمُ﴾ [ الأنعام: ١٤ ]. وفي الحديث: « أطعم رسول الله عَظِيلَةِ الجدة السدس »<sup>(٣٢٧)</sup>؛ وذلك لأن **﴿ أطعم**﴾ من الأفعال المتعدّية إلى مفعولين، كقولنا أعطيته، فيقول: طعم زيد، وأطعمته؛ أي جعلته يطعم، وحقيقتُه بالتمليك هذه بِنِيَّةِ النظر للفريقين.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وتحريرُه: أنَّ الآية محتملة للوجهين، فمن يدَّعي التمليك هو الذي يخصّصُ العمومَ فعليه الدليل، ونخصَّه نحن بالقياس حَمْلاً على زكاة الفطر. قال النبي عَيَلِيَّةٍ : « أَغْنُوهم عن سؤال هذا اليوم » <sup>(٢٢٨)</sup>. فلم يُجزَّ فيه إلا التمليك. وهذا بالغّ ، ولا سيا والمقصودُ من الإطعام التمليك التـام الذي يتمكَّـن منـه المسكين مـن الطعـام تمكـن المالـك، كالكِسْوة؛ وذلك لأنها أحَدُ نوعي الكفارة المدفوعة إلى المسكين، فلم يَجُزُّ فيها إلا التمليك، أصله الكسوة وما أقْرَب ما بينها.

المسألة السادسة عشرة:

إذا دفعها إلى مسكين واحد لم يُجزه، وبه قال الشافعي. وقال أبو حنيفة: تجزيـه، وكذلك في كفارة الظهار، وتعلّق بالآية وهي عكس الأولى؛ لأن العمومَ معهم، ونحن نفتقرُ إلى تخصيصه بالقياس، ومعنا نحن ظاهرُ العدد وذكْرُهُ وهم يحاولون إسقاطه بالمعنى. وتحريرُه أنّ الله سبحانه قال: **﴿فإطعامُ ستين مسكيناً ﴾.** فذكر الإطعام والمطعوم فتعيّنا.

فإنَّ قيل: أراد فعليه إطعامُ طعام ستين مسكيناً .

قلنا: الإطعامُ مصدر، والمصدر مقدّر مع الفعل، كما سبق في التحرير والصيام، وكذلك هنا، وما قالوه من أنّ معناه فعليه إطعام طعام ستين مسكيناً كلامُ مَنْ لا خِبْرَة له باللسان؛ فإن الإطعامَ يتعدى إلى مفعولين، ولا ينتظم منهما مبتدأ وخبر، بخلاف مفعولي ظننت، وما كان كذلك فيجوزُ فيه الاقتصارُ على أحدهما، ولا يجوزُ

(٣٢٧) انظر: (مصنف ابن أبي شيبة ٣٢٢/١١).

(٣٢٨) انظر: (تلخيص الحبير ١٨٣/٢ . وإرواء الغليل ٣٣٢/٣ . ونصب الراية، للزيلعي ٤٣٢/٢).

في مفعولي ظننت أن يقتصر على أحدهما أصلاً ، فإن صرح بأحدهما وترك الآخر فهو مضْمَر ؛ فأمّا أن يقدّر ما أضمر ويسقط ما صرّح فكلام غَبي . المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ كِسْوَتُهُمْ ﴾:

17.

HE.PR بمررة المائدة الآية ( ۸۹ ) FOR OL

قال الشافعي وأبو حنيفة: أقلَّ ما يقَعُ عليه الاسم، وقال علماؤنا: أقل ما تُجْزِى، فيه الصلاة. وفي رواية أبي الفرج عن مالك، وبه قال إبراهيم ومغيرة: ما يستر جميعَ البدن بناء على أنّ الصلاة لا تجزىء في أقل من ذلك. ولعل قولَ المخالف ما يقعُ عليه الاسم يماثِلُ ما تجزىء فيه الصلاة؛ فإنّ مئزراً واحداً تُجْزىء فيه الصلاة، ويقعُ به الاسمُ عندهم على الأقل. وما كان أحرصني على أن يُقال: إنه لا يجزىء فيه إلا كسوة تستر عن أذى الحرّ والبرد (٢٢٩)، كما أنّ عليه طعاماً يشبعه من الجوع فأقول به.

وأما القولُ بمئزرٍ واحد فلا أدْرِيه، والله يفتحُ لي ولكم في المعرفة بمعونته.

المسألة الثامنة عشرة: لا تجزىء القيمة عن الطعام والكسوة .

وبه قال الشافعي: وقال أبو حنيفة: تجزىء، وهو يقول: تجزىء القيمةُ في الزكاة، فكيف في الكفارة؟ وعمدتُه أن الغرض سدّ الْخَلّة، ورَفْع الحاجة، فالقيمةُ تجزىء فيه.

قلنا : إنْ نظرتم إلى سدّ الْخَلَّة فأين العبادة؟ وأين نصّ القرآن على الأعيان الثلاثة والانتقال بالبيان من نوع إلى نوع؛ ولو كان المرادُ القيمة لكان في ذكر نوع واحد ما يُرْشِدُ إليه ويُغْنِي عن ذكر غيره.

المسألة التاسعة عشرة: إذا دفع الكِسوة إلى ذمّي أو الطعام لم يُجْزِه:

وقال أبو حنيفة: يجزىء لأنه مسكين يتناوله لفْظُ المسكنة، ويشتمل عليه عموم الآية، فعلينا التخصيص، فتخصيصُه بوجهين:

أحدهما : أن نقول : هو كافر ، فلا يستحق في الكفارة حقّاً كالحربي .

أو نقول: جزء من المال يجب إخراجُه للمساكين، فلا يجوز للكافر، أصله الزكاة. وقد اتفقنا معه على أنه لا يجوزُ دفْعُها للمرتدّ، فكلُّ دليلٍ خص به المرتد فهو دليلُنا في الذمي.

(٣٢٩) في ب: تستر عن أدنى الحر والبرد.

سورة المائدة الآية ( ٨٩ ) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST......

المسألة الموفية عشرين: قوله تعالى: ﴿ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾:

سمعت، عن البائس أنه قال: يجزىء الْمَعِيبُ، فإن أراد به العَيْبَ اليسير الذي لا يُفْسِد جارحةً، ولا معظمَ منفعتها، كثلاثة أصابع من كَفٍّ، فلا بأس به. وإن أراد العَيْبَ المطلَق فقد خسرت صَفْقَته؛ لأن النبيّ عَيَّالِكُم قال: «ما من امرىء مسلم يعتق امرَأَ مسلماً إلا كان فكاكه من النار، كلَّ عضو منه بعضو حتى الفرج بالفرج» (٢٣٠)؛ ولأنّا لا نسلم أنَّ المعيب رقبة مطلقة.

المسألة الحادية والعشرون:

ولا تكون كافرة، وإن كان مطلَقُ اللفظ يقتضيها؛ لأنها قُربةٌ واجبة، فلا يكون الكافر محلاً لها كالزكاة. وقد بيناها في التلخيص، وهي طيولية فلتُنْظَر هناك. ا**لمسألة الثانية والعشرون، قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ لَمْ يَجِدْ﴾:** 

الْمُعْدِم للقدرة على ما ذكر اللهُ سبحانه يكون لوجهين: إما لمغيب المال عن الحالف، أو لعدم ذات اليد؛ فإن كان لمغيب المال فحيث كان ثاوياً كان كعدمه، وإن كان في بلد آخر، ووجد مَنْ يسلفه لم يُجْزِه الصوم، وإن لم يجد من يسلفه اختلف فيه؛ فقيل: ينتظر إلى بلده، وذلك لا يلزمه؛ بل يكفّر بالصيام في موضعه، ولا ينبغي أن يلتفت إلى غيره؛ لأن الوجوبَ قد تقرّر في الذمة، والشرط من العدم قد تحقق، فلا وَجْهَ لتأخير الأمر.

المسألة الثالثة والعشرون: في تحديد العدم:

قال سعيد بن جُبَير : مَن لم يجد : مَنْ لم يكن عنده إلا ثلاثة دراهم. وقال الحسن : درهمان. وقيل : من لم يكن له فضلٌ عن رأس ماله الذي يعيش منه مع عياله فهو الذي لم يَجدْ .

وقيل: من لم يكن له إلا قوتُ يومه وليلته، وبه قال الشافعي واختاره الطبري؛ فهذه أربعة أقوال ليس لواحدٍ منها دليلٌ يقوم عليه، ولا سيم مَن قال بدرهم ودرهمين.

(٣٣٠) انظر: (تفسير القرطبي ٢٨٠/٦).

والذي عندي أنه إن لم يَقْدِر أطعم كلَّ يوم أو كل جمعة مسكيناً حتى يُتِمّ كفارته. وأما الكسوة فلا يعطيها إلا مَن كان له فوق قُوت سنَة.

HE PRINCE GHAZI TRUST والتورة المائدة الآية ( ٨٩) FOR QURANE THOUGHT

وأما الرَّقَبَة فقد تفطَّن مالك للحق، فقال: إن مَن لم يملك إلا رقبة أو داراً لا فَضْلَ فيها؛ أو عَرَضا ثمن رقبة لم يُجزه إلا العِتق؛ فذكر الدارَ والعَرَض والرقبة.

وهذا يدلُّ على أنَّ هنالك رَمَقاً ، لكن لم يذكر ما معه غيرهما ، هل يعتق الرقبة التي كانت تعيشُه بخراجها وكَسْبها أم عنده فَضْل غيرها ؟ فإن كانت الرقبةُ هي التي كانت تعيشه بخراجها فلا سبيلَ إلى عِتقها .

وبالجملة الْمغنية عن التفصيل ذلك على التراخي، وليس على الفَوْر فليتريّث في ذلك حتى يفتَح اللهُ له أو يغلب على ظنّه الفوت أو يُوْثِر العتق، أو الإطعام بسبب يَدْعُوه إلى ذلك.

المسألة الرابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَصِيَامُ ثَلَاثَةٍ أَيَّامٍ ﴾ :

قرأها ابنُ مسعود وأُبيّ متتابعات. وقال مالك والشافعي: يجزىء التفريق؛ وهو الصحيحُ؛ إذ التتابعُ صِفة لا تَجِبُ إلاّ بنَصَ<sup>(٣٣١)</sup> أو قياس على منصوص، وقد عُدِما في مسألتنا.

المسألة الخامسة والعشرون:

177

قال علماؤنا: يُعْطَى في الكفارة الخبز، والإدام زيت أو كشك أو كامَخ أو ما تيسَّر، وهذه زيادةٌ ما أراها عليه واجبة.

أما إنه يستحب له أن يُطْعم مع الخبز السكر نعم واللحم، وأما تضمين الإدام للطعام معنى يتضمنه لفظه فلا سبيلَ إليه.

المسألة السادسة والعشرون:

قال أحمد بن حَنْبل: بدأ الله ُ في كفارة اليمين بالأهْوَن، لأنها على التخيير، فإذا

(٣٣١) في ب: لا تثبت إلا بنص.

سورة المائدة الآية ( ٩٠ ) .....

شاء انتقل إلى الأعلى وهو الإعتاق، وبدأ في الظِّهار بالأشد؛ لأنه على الترتيب؛ فإن شاء أن ينتقل لم يقدر، وهذا إنما يصحُّ له تأويلاً بالعراق حيث البُرّ ثلاثمائة رطل بدينار إذا طُلب، فإذا زُهِد فيه لم يكن له ثمن. فأما بالحجاز حيث البُرّ فيه إذا رخص أربعة آصُع وخسة آصُع بدينار فإن العَبْدَ فيه أرخص، والحاجةُ إلى الطعام أعظم، فقد يوجد فيها عبدٌ بدينار، ولكن يخرجه من الرق إلى الجوع، ويتفادى منه سيده.

174

المسألة السابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ ذٰلِكَ كَفَّارَةُ أَيْمَانِكُمْ إِذَا حَلَفْتُمْ وَاحْفَظُوا أَيْمَانَكُمْ﴾:

يحتمل ثلاثة معان:

الأول: احفظوها ، فلا تحلفوا فتتوجّه عليكم هذه التكليفات. الثاني: احفظوها إذا حيثْتُم؛ فبادِرُوا إلى ما لزمكم.

الثالث: احفظوها فلا تخْنَثُوا؛ وهذا إنما يصحَّ إذا كان البُرُّ أفضل أو الواجب، والكل على هذا من الحفظ صحيح على وجهه المذكور وصفته المنقسمة إليه، فليركّب على ذلك، والله أعلم.

## الآية الثانية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يا أَيَّها الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلاَمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [ الآية: ٩٠ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رُوِي أَنَّ عمر قال: «اللهم بَيِّن لنا في الخمر بياناً شافياً، فإنها تُذْهِب العقل والمال»، فنزلت الآية التي في البقرة: ﴿ **يسألونكَ عن الْخَمْرِ والْمَيْسِر قُلْ فيها إِثمّ** كبير ﴾ [ البقرة: ٢١٩ ]. فدُعِي عمر، فقرئت عليه، فقال: « اللهم بَيِّن لنا في الخمر بياناً شافياً»، فنزلت الآية التي في النساء: ﴿ **يا أَيُّها الذين آمنوا لا تَقْرَبُوا الصلاةَ وأنم سُكَارَى حتى تَعْلَمُوا ما تقولونَ ؟** [ النساء: ٣٤ ]؛ فدُعِي عمر، فقرئت ( ٩٠ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ورة المائدة الآية ( ٩٠ )

عليه، فقال: « اللهم بَيِّنْ لنا في الخمر بياناً شافياً »، فنزلت هذه الآية: ﴿ **يا أَيُّهَا الذين آمنوا إنما الخمرُ والمَيْسر ...﴾** إلى قوله: ﴿ **مُنْتَهُونَ ﴾**؛ فدُعِي عمر ، فقرئت عليه، فقال: « انْتَهَيْنا . انتهينا » <sup>(٢٣٢)</sup> .

وروي أنّ الآية نزلت في مُلاحاة جَرَتْ بين سعد بن أبي وَقَاص ورجل من الأنصار . وهما على شرابٍ لهما ، وقد انْتَشيا ، فتفاخرت الأنصار وقريش ، فأخذ الأنصاري لحْيَي جَمَلٍ فضرب به أنْفَ سعد بن أبي وقاص فَفَزره ، فنزلت الآية <sup>(٢٣٢)</sup> .

ورُوي أن ذلك الأنصاري كان عِتْبان بن مالك، رَوَى ذلك الطبري والترمذي وغيرهما .

وهذا ليس بمتعارض؛ لأنه يمكن أن يَجْرِي بين سعد وبين عِتْبان ما يُوجب نزولَ الآية كها رَوى الطبري، فيُدْعَى عمر فتُقْرَأ عليه، كها روى الترمذي.

المسألة الثانية: في تحقيق اسم الخمر والأنصاب والأزلام:

وقد تقدم بيانُ ذلك في سورة البقرة، وصَدْرٍ هذه السورة.

وأما الْمَيْسر : فهو شي¥ محرَّم لا سبيل إلى عمله، فلا فائدة في ذكره؛ بل ينبغي أن يموت ذِكْرُه ويُمْحَى رَسْمُه.

# المسألة الثالثة: في قوله تعالى: ﴿ رَجْسٌ ﴾ :

وهو النَّجس، وقد رُوي في صحيح حديثِ الاستنجاء أنّ النبيّ عَلَيْهُ أتى بحجرين ورَوْثة، فأخذ الحجرين وألقى الرَّوْثَة، وقال: « إنها رِكس » <sup>(٣٣٤)</sup> ؛ أي نجس.

ولا خلافَ في ذلك بين الناس إلاّ ما يُوْثُر عن ربيعة أنه قال: إنها محرمة، وهي طاهرة، كالحرير عند مالك محرّم، مع أنه طاهر. وقد رُوي عن النبي عُيْشَةٍ أنه قال: « أعوذُ بالله من الشيطان الرجيم، الرجس النَّجس، الخبيث المخبث » <sup>(٣٣٥)</sup>.

- (٣٣٢) انظر: (أسباب النزول ١٣٩، ١٣٩).
  - (۳۳۳) فزره: شقه.

172

(٣٣٤) انظر: (سنن الترمذي ١٨. ومسند أحمد بن حنبل ٣٨٨/١، ٤٢٧. والمعجم الكبير، للطبراني ٧٥/١٠، ٧٤/١٥. وإتحاف السادة المتقين ٣١٤/٢. وفتح الباري ٢٥٧/١ . وتاريخ بغداد ٥٥/١). (٣٣٥) سبق تخريجه، راجع الفهرس. سورة المائدة الآيتان ( 41 و ۹۲ ) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

ويعضد ذلك من طريق المعنى أنَّ تمامَ تحريمها وكمالَ الرّدْع عنها الحكم بنجاستها حتى يتقذَّرَها العبد، فيكف عنها، قُرْباناً بالنجاسة وشُرْباً بالتحريم، فالحكم بنجاستها يوجب التحريم.

170

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَاجْتَنِبُوهُ ﴾ :

يريد أَبْعِدُوه، واجعلوه ناحية؛ وهذا أَمْرٌ باجتنابها، والأمرُ على الوجوب لا سيا وقد علق به الفَلاَح.

# الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ في الْخَمْرِ وَالْمَيْسِ وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ. وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاَغُ الْمُبِينُ﴾ [الآيتان: ٩١ ، ٩٢].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

نزلت في قبيلتين من الأنصار شرِبُوا الخمر وانتَشَوْا، فعبث بعضُهم ببعض، فلما صحوا، ورأى بعضُهم في وجه بعض آثارَ ما فعلوا، وكانوا إخوة ليس في قلوبهم ضغائن، فجعل الرجلُ يقول: لو كان أخي بي رَحياً ما فعل هذا بي، فحدثَتْ بينهم الضغائن، فأنزل الله تعالى: ﴿ إنما يُرِيدُ الشيطانُ أن يُوقِعَ بَينكم...﴾ الآية <sup>(٢٣٦)</sup>. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَيَصُدَّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَعَنِ الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ﴾:

كما فعل بعليّ، ورُوِي: بَعبد الرحمن بن عوف \_ في الصلاة حين أمَّ الناس، فقرأ: قل يا أيها الكافِرُونَ أَعْبَد ما تَعْبدون، وأنا عابد ما عبدتم.

(٣٣٦) إنظر: (تفسير القرطبي ٢٩٢/٦).

الله ( ۹۳ ) THE PRINCE GHAZI TRUST المعلق والمعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي ( ۹۳ ) المعا For QURANIC THOUGHT المعالي الم

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَهَلْ أَنْتُمْ مُنْتَهُونَ ﴾ :

فقال عمر : انتهينا . حين علم أنّ هذا وَعيدٌ شديد ، وأمر النبيَّ ﷺ مناديَه أن يناديَ في سككَ المدينة : ألا إنَّ الخمر قد حرمت ؛ فكسرت الدِّنان ، وأُريقت الخمر حتى جَرَتْ في سكك المدينة ، وما كان خمرهم يومئذ إلا من البُسْر والتمر ، وهذا ثابتٌ صحيح <sup>(١٣٢٧</sup> .

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَاحْذَرُوا ﴾:

وهذا تأكيدٌ للتحريم، وتشديد في الوعيد. قال: فإنْ تولّيتم فليس على الرسول إلا البلاغ، فاعلموا أنما على رسولنا البلاغُ المبين. أمّا عقابُ التولية والمعصية فعلى المرسَل لا على الرسول.

# الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمًا طَعِمُوا إِذَا ما اتَّقَوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وَآمَنُوا ثُمَّ اتَّقَوْا وَأَحْسَنُوا وَاللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ [ الآية: ٩٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى البخاري عن أنس قال: كنتُ ساقِيَ القوم في منزل أبي طَلْحة، فنزل تحريم الخمر، فأمر منادياً ينادي؛ فقال أبو طلحة: اخرج فانظُرْ ما هذا الصوت؟ قال: فخرجت، فقلت: هذا مناد ينادي: ألا إنّ الخمر قد حرمت. فقال لي: اذهب فاهْرِقها، وكان الخمر من الفَضيخ. قال: فجرَتْ في سكك المدينة. فقال بعضُ القوم: قُتِل قومٌ وهي في بطونهم. قال: فأنزل الله تعالى: ﴿ ليس على الذين آمَنُوا وعملوا الصالحات جُناحٌ فيا طعمُوا...﴾ إلى قوله: ﴿ المحسنين ﴾. وقد رُوِي نحوه صحيحاً عن البراء أيضاً <sup>(٢)</sup>.

(٣٣٧) انظر : (سنن الترمذي ، الباب ٥٨ من البيوع وصحيح البخاري ، الباب ٣٣ من المظالم).

(٣٣٨) انظر: (تفسير القرطبي ٢٩٣/٦. أسباب النزول ١٣١. صحيح البخاري ١٢٦/١، تفسير ابن كثير ٩٣/١). سورة المائدة الآية ( ۹۳ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ......

المسألة الثانية:

نزلت الآية فيمَنْ شرب الخمر ، ثم قال فيه: إذا ما طعموا ؛ فكان ذلك دليلاً على تسمية الشرب طعاماً ، وقد قدّمنا ذلك في سورة البقرة .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ إِذَا مَا اتَّقَوْا وَآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ...﴾ إلى: ﴿ الْمُحْسِنِينَ ﴾:

اختلف فيها على ثلاثة أقوال:

الأول: اتقوا في اتّباع الأمْرِ واجتناب النهي، واتقوا في الثبات على ذلك، واتقوا في لزوم النوافل؛ وهو الإحسان إلى آخر العمر .

الثاني: اتقوا قبل التحريم في غيرها من المحرمات، ثم اتقوا بعد تحريمها شُرْبها، ثم اتقوا في الذي بَقِيَ من أعمارهم، فاجتنبوا العملَ المحرم.

الثالث: اتقوا الشِّرْكَ، وآمنوا، ثم اتقوا الحرام، ثم اتقوا تَرْك الإحسان، فيعبدون الله، وإن لم يروه كأنهم يرونه.

وقد صرفت فيها أقوالٌ على قَدْرِ وظائف الشريعة يكثر تعدادُها، وأشبهُها بالقرآن والسنة ما رواه الدارقُطْني عن ابن عباس: أنَّ الشُرَّابَ كانوا يُضْرَبون على عَهْدِ رسول الله عَيَالِيَهِ بالأيدي والنِّعال وبالعصيّ حتى تُوُفِّيَ رسولُ الله عَيَالِيَهِ فكانوا في خلافة أبي بكر أكثر منهم في عَهْدِ رسول الله عَيَالِيَهِ، فكان أبو بكر يَجْلدهم أربعين حتى توفِّي، فكان عُمَر من بَعْدِه يجلدهم كذلك أربعين، ثم أَتِيَ برجل من المهاجرين الأولين وقد شرب، فأمر به أن يُجْلَد، فقال: «أتَجْلِدني! بيني وبينك كتابُ الله». فقال عمر: «أفي كتاب الله تَجِدُ ألاً أجلدك؟» فقال: إن الله تعالى يقول: (ليس على الذين آمنُوا وعملُوا الصاحات جُناح فيا طَعموا...) الآية؛ فأنا من الذين آمَنُوا وعملوا الصاحات، ثم اتقوا وآمنوا، ثم اتقوا وأحسنوا، شهدْتُ مع رسول الله ع

فقال عمر : « ألا تردُّون عليه ما يقول» ؟ فقال ابن عباس : إن هذه الآيات أنزلت

عُذْراً لمن صبر وحجةً على الناس؛ لأنّ الله تعالى يقول: ﴿ يُ**ا أَيّها الذيـن آمنـوا إَنمَا** الخمر والميسر ...﴾ الآية، ثم قرأ حتى أنفذ الآيةَ الأخرى؛ فإن كان من الذين آمنوا وعملوا الصالحات فإنّ الله تعالى قد نهاه أنْ يشربَ الخمر .

فقال عمر : « صدقت ، ماذا ترون » ؟ فقال عليّ : « إنه إذا شرب سكر ، وإذا سكر هَذَى ، وإذا هذى افترى ، وعلى المفتري جَلْدُ ثمانين » . [ فأمر به عُمر فجُلد ثمانين جلدة ] <sup>(٢٢٩)</sup> .

وَرَوَى البخاري، عن عبدالله بن عيّاش بن أبي ربيعة، قال: استعمل عمر قُدامة بن مظعون على البَحْرين، وقد كان شهد بَدْراً، وهو خالُ ابن عمر وحَفْصة زوج النبي عَلَيْكَمَ ؛ زاد البَرْقاني: فقدم الجارُود من البَحْرين، فقال: يا أمير المؤمنين، إن قدامة ابن مظعون قد شرب مُسْكِراً، وإني إذا رأيتُ حدّاً من حدود الله تعالى حقَّ عليّ أن أرفعه إليك. فقال له عمر: « مَنْ يشهد لي على ما تقول؟ » فقال: أبو هريرة.

فدعا عُمَرُ أبا هريرة فقال: «علامَ تشهدُ يا أبا هريرة»؟ فقال: «لم أره حين شرب، وقد رأيتُه سكران يَقيء». فقال عمر: « لقد تنطَّعْتَ في الشهادة».

ثم كتب عمر إلى قُدامة وهو بالبَحْرين يأمرُه بالقدوم عليه. فلما قدم قُدامة والجارود بالمدينة كلّم الجارودُ عمر، فقال له: أقِمْ على هذا كتابَ الله فقال عمر للجارود: «أشهيد أنت أم خَصْم»؟ فقال الجارود: أنا شهيد. قال: «قد كنتَ أدَّيْتَ الشهادة». فسكت الجارود، ثم قال: لتعلمنَّ أني أنشدك الله. فقال عمر: «أمّا والله لتملكنَّ لسانك أو لأسوءنَك». فقال الجارود: أما والله ما ذلك بالحق أن يشرب ابنُ عمك وتسوءني: فتوعده عمر.

فقال أبو هريرة ـ وهو جالسّ: «يا أمير المؤمنين، إن كنْتَ تشكّ في شهادتنا فسَلْ بنتَ الوليد امرأة ابن مظعون». فأرسل عُمر إلى هند يَنْشدها بالله، فأقامت هِنْد على زوجها قُدامة الشهادة. فقال عمر: «يا قدامة؛ إني جالدك». فقال قدامة: والله لو شربت كما تقولون ما كان لك أن تجلدني يا عمر. قال: «لِم يا قدامة؟» قال: لأن

(٣٤٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

178

سورة المائدة الآية (٩٣) ....

الله سبحانه يقول: **﴿ليس على الذين آمنوا وعملوا الصالحات جُنَاحٌ فيا** طعموا ... ﴾ الآية إلى: **﴿المحسنين ﴾.** فقال عمر: « إنك أخطأتَ التأويل يا قُدامة؛ إذا اتقيت الله اجتنبْتَ ما حرَّم الله ».

179

ثم أقبل عمر على القوم فقال: «ما ترون في جَلْدِ قدامة؟» فقال القوم: لا نرى أنْ تجلده ما دام وَجِعاً، فَسكت عمر عن جَلْده أياماً، ثم أصبح يوماً وقد عزم على جَلْده، فقال لأصحابه: «ما ترَوْنَ في جَلْد قُدَامة؟» فقالوا: لا نرى أن تجلده ما دامَ وَجِعاً. فقال عمر: « إنه والله لأنْ يَلْقَى الله وهو تحت السوط أحبُّ إليَّ من أن ألْقَى الله وهي في عنقي، والله لأجلدنّه، ائتوني بسوط». فجاء مولاه أسلم بسوط رقيق صغير، فأخذه عمر فمسحه بيده، ثم قال لأسلم: «قد أخذْتُك بإقرار أهلك، ائتوني بسوط غير هذا». قال: فجاءه أسلم بسوط تام، فأمر عُمر بقُدامة فَجُلِد، فغاضب قُدامة عمر وهجره، فحجاً وقُدامة مهاجر لعمر، حتى قَفلوا من حجّهم، ونزل عُمر فوالله إني لأرى في النوم أنه جاءني آت فقال لي : سالِمْ قدامة أنه أنطقوا فأتوني به، فوالله إني لأرى في النوم أنه جاءني آت فقال لي : سالِمْ قدامة ما نفوك». فلم عمر والتوني به، فوالله إني لأرى في النوم أنه جاءني آت فقال لي : سالِمْ قدامة فإنه أخوك». فلما جاؤوا فكان أول صُلْحها أنه عمر بقدامة أن يُجَرَّ إليه جراً حتى كلمه عمر واستغفر له،

فهذا يدلَّك على تأويل الآية، وما ذُكر فيه عن ابن عباس في حديث الدارقُطْني وعمر في حديث البَرقاني، وهو صحيح. وبَسْطُه أنه لو كان مَنْ شرب الخمر واتقى الله في غيره لا يُحَدُّ على الخمر ما حُدَّ أحد، فكان هذا من أفسد تأويل، وقد خفي على قدامة، وعرَفه مَنْ وفَقه الله له كعمر وابن عباس، والله أعلم.

وإنَّ حَراماً لا أرَى الدهْرَ باكياً على شَجْوه إلاَّ بكيتُ على عمر

### الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبْلُوَنَّكُمُ اللهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ

(٣٤٠) انظر: (تفسير القرطبي ٢٩٩/٦).

العلقة الآية ( ٩٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۹٤ ) FOR QURANIC THOUGHT

وَرِمَاحُكُمْ لِيَعْلَمَ اللهُ مَنْ يَخَافُهُ بِالْغَيْبِ فَمَنِ اعْتَدَى بَعْدَ ذَٰلِكَ فَلَهُ عَذَابٌ أَلِيمً ﴾ [الآية: ٩٤].

فيها سبع مسائل:

11.

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وقد قيل: إنها نزلت في غَزْوة الْحُديبية، أحرم بعضُ الناس مع النبي ﷺ ولم يُحْرِم بعضُهم؛ فكان إذا عرض صَيْدٌ اختلفت فيه أحوالهم، واشتبهت أحكامُه عليهم؛ فأنزل اللهُ تعالى هذه الآية بياناً لأحكام أحوالهم وأفعالهم ومحظورات حجّهم وعُمْرتهم (٢٤٦).

### المسألة الثانية:

هذه الآيةُ عامة في الذكور والإناث، خاطب اللهُ سبحانه بها كلَّ مسلم منهم، وكذلك الآية التي بعدها، وقد ذكرنا في مسائل الأصول هذه الترجمة، وبينَّا حقيقتها، وأوضحنا \_ فيما تقدَّم \_ معناها في كل آيةٍ تَجْرِي عليها.

#### المسألة الثالثة:

اختلف العلماءُ في المخاطب بهذه الآية على قولين: أحدهما : أنهم المحلَّونَ؛ قاله مالك .

الثاني: أنهم المحرِمون؛ قاله ابن عباس وغيره، وتعلّق مَنْ عمَّم بأن قوله تعالى: ﴿ **يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾** مطلَقٌ في الجميع.

وتعلق مَنْ خصَّ بأن قوله: ﴿**ليَبْلُوَنَّكُمْ**﴾ يقتضي أنهم المحْرِمون؛ فإن تكليفَ الامتناع الذي يتحقق به الابتـلاءُ هو مع الإحرام.

وهذا لا يلزم؛ لأنَّ قوله: ليبلوَنَّكم، الذي يقتضي التكليف يتحقق في الْمُحِلَّ بما شُرط له من أمور الصيد، وما شرع له من وَظيفة في كيفية الاصطياد، والتكليفُ كلَّه ابتلاء وإن تفاضل في الكثرة والقلة، وتباينَ في الضعف والشدة.

(٣٤١) انظر: (تفسير القرطبي ٣٠٠/٦).

سورة المائدة الآية ( ٩٤

المسألة الرابعة:

قال قوم: الأصلُ في الصَّيْدِ التحريمُ، والإباحةُ فَرْعُه المرتّبُ عليه، وهذا ينعكس فيقال: الأصلُ في الصيد الإباحةُ والتحريم فَرْعُه المرتّب عليه، ولا دليل يرجّحُ أحد القولين به.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

141

ونحن نقول: لا أصل في شيء إلا ما أصَّله الشرع بتِبْيان حكمه وإيضاح الدليل عليه من حِلِّ أو تحريم ، ووجوب أو نَدْب أو كراهية ، وقد بيَّنا هذا في مسألة الأكل لما أكله الكلب من الصيد ، حتى قيل الأصل في الصيد التحريم . وإذا أكل الكلب من الصيد فهو مشكوك فيه . وقلنا : إنّ الأصلَ في الصيد الإباحة فلا يحرِّمُه أكلُ الكلب منه إلا بدليل . ثم ذكرنا التعارضَ فيه والانفصالَ عنه ، فلينظر في موضعه . المسألة الخامسة : قوله تعالى : ﴿ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ ﴾ :

بيانٌ لحكم صِغَار الصيد وكباره.

قال ابن وهب: قال مالك: قال الله تعالى: ﴿ يَأْيَّهُمَا الَّذِينَ آمَنُوا لَيَبْلُوَنَّكُمُ اللهُ بِشَيْءٍ مِنَ الصَّيْدِ تَنَالُهُ أَيْدِيكُمْ وَرِمَاحُكُمْ ﴾؛ ؛ فكل شيء ينالهُ الإنسانُ بيده، أو برمحه ـ أو بشيء من سلاحه فقتله، فهو صيد، كما قال اللهُ تعالى: ﴿ يَأْيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ [ المائدة: ٩٥ ]، وهذا بيانٌ شاف.

المسألة السادسة: [ صيد الذمي] :

قال مالك: لا يحلُّ صَيْدُ الذمّيِّ بناءً على أنّ الله خاطب المؤمنين المحلِّين في أول الآية، فخرج عنهم أهْلُ الذمةِ، لاختصاص المخاطبين بالإيمان، فيقتضي ذلك اقتصارُه عليهم إلا بدليل يقتضي التعميم.

وليس هذا من باب دليل الخطاب الذي هو تعليقُ الحكم بأحدِ وصْفَي الشيء، ليدلَّ على أنَّ الآخرَ بخَلافه، ولكنه من باب أنَّ أحد الوصفين منطوق به، مبيَّنً حكمه، والثاني مسكوت عنه، وليس في معنى ما نطق به.

فإن قيل: إن كان مسكوتاً عنه فَحمْلُه عليه بدليل قوله تعالى: ﴿ وطَعامُ الذين أُوتوا الكتابَ حِل لَكُمْ، وَطَعَامُكُمْ حِل لهم ﴾ [ المائدة: ٥ ]. قلنا: هذا يدلّ على جوازٍ أكْل طعامهم. والصيدُ بابّ آخر؛ فلا يدخل في عموم ذكْر الطعام، ولا يُتناوله مُطْلَق لفظَه.

THE P. سورة المائدة الآية ( ٩٤ )

فإن قيل: نَقِيسُه عليه؛ فإنه نوعُ ذَكاةٍ، فجاز من الذمي كذبح الإنسي.

قلنا: للمقدور عليه مما يذكّى شروط، ولما لا يُقْدَر عليه شروط أخر؛ ولكل واحد منهما موضوع وُضعَ عليه، ومنصب جُعل عليه، ولا يجوزُ الإلحاقُ فيما اختلف موضوعه في الأصل؛ وهذا فنَّ من أصول الفقه بيناه في موضعه. **المسألة السابعة: أمّا صَيْدُ المجوسىّ:** 

فإنه لا يؤكل إجماعاً؛ لأنّ الصّيدَ للواقعَ منه داخل تحت قوله تعالى: **﴿ولا تأكلوا** مما لم يُذْكَر اسْمُ اللهِ عليه﴾ [الأنعام: ١٢١]؛ والمجوسيَّ إنما يزعم أنه يأكل ويشربُ، ويتحرّك ويسكن، ويفعل جميعَ أفعاله لغير الله سبحانه. وقال النبي ﷺ: «إذا ذكرتَ اسمَ اللهِ على كَلْبك الْمُعَلَّم فكُل»<sup>(٢٤٢)</sup>.

فإن قيل: فالذميُّ لا يذكُرُ اسمَ الله ويُوْكَلُ صيدُه.

171

قلنا : لا يؤكل صَيْدُ الذمي في أحَد القولين فيسقط عنا هذا الالتزام (٣٤٣) .

وإن قلنا: إنه يؤكل فلمطلق قوله تعالى: **﴿وطعامُ الذين أُوتوا الكتاب حِلَ** لكم ﴾ [المائدة: ٥] على أحَدِ الأدلة <sup>(٢٤٢)</sup>، وعلى الدليل الثاني نأكله لأنهم لم يخاطَبُوا بفروع الشريعة. وعلى الدليل الثالث يكون كمتروك التسمية عَمْداً على أحد القولين. وهذا كلَّه متردِّد على الآيات بحكم التعارض فيها.

والصحيح عندي جوازُ أكْلِ صَيْدِه، وأنَّ الخطابَ في الآية لجميع الناس مُحِلَّهم ومُحْرِمهم؛ ولأجل هذا قال قاضي القضاة ابن حبيب: إن معنى قوله: ﴿ **ليبلونَّكُم**﴾ ليكلفنكم. ثم بيّن التكليف بعده فقال؛ وهي:

# الآية السادسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْل مِنْكُمْ هَدْياً بَالِغَ الْكَعْبَةِ أَوْ كَفَارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذٰلِكَ صَيَاماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمَّرِهِ عَفَا اللهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنْهُ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴾ [ الآية: ٩٥ ].

فيا ثمان وثلاثون مسألة :

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وقد تقدم.

المسألة الثانية: في قوله: ﴿ لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ ﴾:

والقتْلُ: كلَّ فعل يُفِيتُ الروحَ، وهو أنواع: منها الذَّبح والنَّحْرُ، والخنق والرضخ وشبهه؛ فحرّم اللهُ تعالى على المحرم في الصيد كلَّ فعْل يكون مُفِيتاً للروح، وحرَّم في الآية الأخرى نَفْسَ الاصطياد؛ فقال: **﴿وحُرَّمَ عليكُم صَيْدُ البَرِّ ما دمتُم حُرُماً ﴾** [المائدة: ٦٩]؛ فاقتضى ذلك تحريمَ كل فعل يتعلق بعين الصيد؛ لأنّ التحريم ليس بصفة للأعيان والذوات، وإنما هو عبارةٌ عن تعلَّق خطاب الشارع بالأعيان<sup>(٢٤٥)</sup>، فالمحرم هو القول فيه <sup>(٢٤٦)</sup>: لا تَقْرَبوه، والواجبُ هو المقول فيه: لا تتركوه، كما بينّاه في أصول الفقه.

المسألة الثالثة:

لما نهى اللهُ سبحانه الْمُحْرِمَ عن قَتْل الصيدِ على كل وَجْه وقع عاماً . قال علماؤنا : لا يجوزُ ذَبح الْمُحْرِم للصيد على وَجْه التذكية ؛ وبه قال أبو حنيفة .

وقال الشافعي: ذَبِح الْمُحْرِم للصيد ذكاة؛ وتعلَّق بأنه ذَبِحٌ صدَر من أهله، وهو

- (٣٤٥) في ب: تعلق خطاب الشرع بالأعيان.
  - (٣٤٦) في ب: فالتحريم هو المقول فيه.

المسلم، مضافاً إلى محله وهو الأنعام، فأفاد مقصوده من حِلَّ الأكل من أصله ذبح الحلال.

HE.PRIME FOR QURA

والجواب: أن هذا بناءً على دعوى؛ فإن الْمُحْرِم ليس بأهل لذبح الصيد؛ إذ الأهلية لا تستفادُ عقلاً، وإنما يُفيدها الشرع، وذلك بإذْنه في الذبح، أو ينفيها الشرع أيضاً؛ وذلك بنَهْيِه عن الذبح. والْمُحْرِمُ منْهيٍّ عن ذبح الصيد بقوله تعالى: ﴿لا **تَقْتُلُوا الصَّيدَ وأنمَ حُرُمَ؟؛** فقد انتفت الأهليةُ بالنهي.

وأما قولهم: فأفاد مقصوده، فقد اتفقنا على أن الْمُحْرِمَ إذا ذبح الصيد لا يحلُّ له أكلُه؛ وإنما يأكل منه عندهم غيره <sup>(٢٤٧)</sup>، فإذا كان الذبحُ لا يفيد الحِلَّ للذابح فأولى وأحْرَى ألاّ يفيده لغيره؛ لأنّ الفرع تَبعٌ للأصل في أحكامه، فلا يصحُّ أن يثبت له ما لا يثبت لأصله.

وإذا بطل منزعُ الشافعيّ ومأخذُه فقد اعتمد علماؤنا سِوَى ما تقدَّم ذِكْرُه على أنه ذَبحٌ محرَّمٌ لحقّ الله تعالى لمعنى في الذابح، فلا يجوز كذَبْح المجوسي، وهذا صحيح. فإن الذي قال: **﴿ولا تأكلوا مما لم يُذكَر اسمُ اللهِ عليه﴾** [الأنعام: ١٢١] هو القائل: **﴿لا تقتلُوا الصَّيْدَ وأنمَ حُرُمٌ﴾**.

والأوّل: نَهْيّ عن المقصود بالسبب؛ فدلَّ على عدم السبب.

والثاني: نهي عن السبب، فدلَّ على عدمه شرعاً، فلا يُفيد مقصوده حكماً، وهذا من نفيس الأصول فتأمّلوه.

وقول علمائنا : لمعنى في الذابح فيه احترازٌ من السكين المغصوبة والكالّة ومِلْك الغير ، فإن كُلَّ ذلك من التذكية منهيٌّ عنه ، ولكنه لما لم يكن لمعنى في الذابح ولا في المذبوح لم يحرَّم .

المسألة الرابعة:

۱۷٤

لما قال الله تعالى: ﴿ لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾؛ فجعل القَتْلَ مُنافِياً للتذكية

(٣٤٧) في ب: لا يحل له أن يأكل منه عندهم غيره.

سورة المائدة الآية ( ٩٥) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

خارجاً عن حُكْم الذبح للأكل ـ قال علماؤنا : إذا قال : لله عليّ أن أقْتُلَ ولدي فهو عاصٍ ، ولا شيء عليه. وإذا قال: لله عليّ أن أذبحَ ولدي فإنه يَفْتَدِيه بشاةٍ على تفصيلٍ بيانُه في مسائل الخلاف ، وسيأتي إنْ شاء الله تعالى في سورة الصافات بيانُه.

140

والمقدارُ المتعلق منه ها هنا بهذا الموضع أنَّ القتلَ ليس من أنواع التذكية بمطلقه ولا الْخَنْق، ولا يُعَدّ من باب الذبح أو النحر اللذين شُرِعا في الحيوان المأكول لتَطْييبه. **المسألة الخامسة:** 

لما قال الله تعالى: ﴿لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ جرى عمومُه على كلِّ صيد بريّ وبَحْري، حتى جاء قوله تعالى: ﴿وَحُرَّم عليكم صَيْدُ البَرِّ ما دمتُمْ حُرُماً ﴾ ؟ فأباح صَيْد البحرِ إباحةً مطلقة، وحرّم صَيْدَ البَرّ على المحرمين؛ فصار هذا التقسيمُ والتنويع دليلاً على خروج صَيْد البحر من النهي. المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾:

عامٌّ في التحريم بالزمان، وفي التحريم بالمكان، وفي التحريم بحالة الإحرام، إلا أن تحريمَ الزمان خرج بالإجماع عن أن يكون معْتَبراً، وبقي تحريم المكان وحالة الإحرام على أصل التكليف.

المسألة السابعة؛ قوله تعالى: ﴿ لاَ تَقْتُلُوا الصَّيْدَ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾:

عامٌّ في كل صَيْدٍ كان، مأكولاً أو غير مأكول، سبعاً أو غَيْرَ سبع، ضارياً أو غير ضار، صائلاً أو ساكَناً؛ بَيْدَ أن العلماء اختلفوا في خروج السباع عنه وتخصيصه منها؛ فقال علماؤنا: يجوز للمحرم قَتْلُ السباع العادية المبتدئة بالمضرّة كالأسّد والنمر والذئب والفَهْد والكلب العَقُور وما في معناها، ومن الطير كالغُرَاب والحدأة؛ ولا جزاء عليه فيه.

وقال أبو حنيفة بقَوْلنا في الكلب العَقُور والذئب والغُراب والحدأة، وخالفنا في السبع والفَهْد والنمر وغيرها من السباع، فأوجب على المحْرِم الجزاء بقتلها.

وقال الشافعي: كلَّ ما لا يؤكل لحمه فلا جزاءَ فيه إلا السِّمْع وهو المتولّد بين الذئب والضبع. ( ٩٥ ) THE PRINCE GHAZI TRUST وقاللادة الآية ( ٩٥ )

ودليلُنا قولُه ﷺ : « خمسٌ ليس على المحرم في قَتْلِهِنَ جناح ». وفي رواية : « يقتلن في الحِلِّ والْحَرَم : الحدأة والغُراب والعقرب والفأرة والكلب العَقُور ». وفي رواية : « الحية والكلب العقُور »، خرّجه الأئمة بأجعهم. وفيه « الغراب الأبقع » ؛ خرّجه مسلم، وفيه : « السبع العادِي » ، خرّجه أبو داود والترمذي (٢٤٨) ، وهذا تنبيه على العِلّة وعلى الأجناس.

177

أما العلّة فهي الفِسق بالإذاية ، وأما الأجناس فنبّه بكل مذكور على نوع من الجنس وذكر الكلب العَقُور ، وذلك مما يدخل تحته بعلة العَقْر الفَهْد والسبع ، ولا سيا بالنص عليه من طريق السجزي والترمذي .

والعجّبُ من أبي حنيفة في أن يحملَ التراب على البرّ بعلّة الكيل، ولا يحملُ السباع العادية على الكلب العقور بِعلَّة الفِسْقِ والعَقْر .

- (٣٤٨) الحديث بلفظ: « خمس فواسق يقتلن في الحرم: العقرب. والفارة والحدأة...، انظر في: (صحيح البخاري ١٥٧/٤ . وصحيح مسلم، الباب ٩ ، حديث ٦٨ ، ٦٩ من الحج. وسنن النسائي ٢١١/٥ . ومسند أحمد بن حنبل ٣٣/٦ ، ٢٥٩ ، ٢٦١ . والتجريد ، لابن عبد البر ٦٦٩ ) . وبلفظ: « خمس فواسق يقتلن في الحل والحرم: الكلب العقور ، والفأرة والحديا…» انظره في: (صحيح مسلم، الباب ٩ ، حديث ٦٨ من الحج. وسنن النسائي ٢٠٨/٥ . وسنن ابن ماجة ٣٠٨٧ . ومسند أحمد بن حنبل ٩٧/٦ ، ١٢٢ . والسنن الكبرى، للبيهقى ٢٠٩/٥ ، ٣١٦/٩ . وشرح السنة، للبغوي ٢٦٧/٧ . وصحيح ابن خزيمة ٢٦٦٩ . ومشكاة المصابيح ٢٦٩٩ . وإرواء الغليل ٢٢١/٤. ونصبالراية، للزيلعي ١٣٦/٣. معاني الآثار، للطحاوي ١٦٦/٢. والكامل، لابن عدي ٢١٤٦/١ . وتفسير ابن كثير ٩٥/١ ). وبلفظ: « خمس قتلهن حلال في الحرم: الحية، والعقرب والفويسقة...». انظره في: (سنن ابي داود ١٨٤٧ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢١٠/٥ . وشرح السنة، للبغوي ٢٦٦/٧). وبلفظ: « خمس من الدواب كلها فواسق يقتلن في الحرم: الكلب العقور ، والعقرب...» . انظره في: (صحيح البخاري ١٧/٣، وصحيح مسلم، الباب ٩، حديث ٧١، ٧٣ من الحج. وسنن النسائي ٥/١٩٠، ٢١٠. وسنن ابن ماجة ٣٠٨٨. ومسند أحمد بن حنبل ٨٧/٦، ١٦٤، ٢٥٩. والسنن الكبرى، للبيهقى ٢٠٩/٥، ٢١٠، ٣١٥/٩. ومسند الحميدي ٦١٩. ونصب الراية، للزيلعــي ١٣١/٣ . وتفسير البغـوي ٩٦/٢ . وتلخيـص الحبير ٢٧٥/٢ . وشرح السنـة للبغـوي ٢٦٦/٧. والتجريد، لابن عبد البر ١٩٥، ٥٩٠. وتفسير ابن كثير ١٨٢/٣. ومعاني الآثار للطحاوي ٢/١٦٥. وتاريخ بغداد ٢٩٢/٤ ، ٢٧٢/٨ ، ٢٩٣/١٠ . وفتح الباري ٤/٤٤ ، ٣٧.
  - وصحيح ابن خزيمة ٢٦٦٥ ، ٢٦٦٦ ).

وأما الشافعيّ فإذا قلنا بأنّ لحمها لا يؤكل فهي معقورة لا جزاء فيها؛ لأن ما لا يؤكل لحمه لا جزاءَ فيه كالخنزير .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

144

وأما إنْ قلنا: إنها تُؤكل ففيها الجزاء لأنها صَيْدٌ مأكول.

سورة المائدة الآية (٩٥)

وسيأتي القولُ في أكلها في سورة الأنعام إن شاء الله تعالى.

وتعلَّق أبو حنيفة بأنه صيدٌ تتناوله الآية بالنَّهْي والجزاء بعد ارتكاب النهي؛ والدليل على أنه صيدٌ أنه يُقْصَد لأجل جِلْدِه، والجلد مقصودٌ في المالية، كما أن اللحم مقصود في الأكل.

قلنا: لا تسمِّي العرب صيداً إلاَّ ما يؤكل لحمه. فان قيل: بل كانت الحيوانات كلها عند العرب صَيْداً.

فإنها كانت تأكل كلَّ ما دبّ ودرج، ثم جاء الشرْعُ بالتحريم، فغيّر الشرعُ الأحكامَ دون الأسماء.

قلنا: هذا جَهْلٌ عظيم، إن الصيد لا يعرف إلا فيا يؤكل. وقولهم: إن الشرع غيّر الأحكام دون الأساء ــ باطلٌ؛ لأنّ الأحكام تابعة للأساء. وقد رَوى ابن أبي عمار أنه قال<sup>(٢٤٩)</sup> لجابر بن عبدالله. الضبع أَصيدٌ هي؟ قال: نعم. قال: فيها جزاء؟ قال: نعم، كبش.

> وهذا يدلُّ على أنه سأله عن جواز أكْلِها ، وبعد ذلك سأله عن جزائها . المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ ﴾ :

عامِّ في الرجال والنساء، لقوله تعالى: ﴿ **يا أَيُّها الذين آمنوا ﴾ .** ولقوله: ﴿ **وأنتم** حُرم ﴾؛ وقوله: ﴿ **يا أيها الذين آمنوا ﴾** عام في النوعين.

وقوله: **﴿وأنمَ حُرِمَ﴾،** يقال: رجل حرام وامرأة حَرام، وجمعُ ذلك حُرُم، كقولنا: قَذَال وقُدُل<sup>(٣٥٠)</sup> . وكذلك يدخل في عمومه الأحرار والعبيد، وهي:

(٣٤٩) في ب: روى ابن أبي عام أنه قال.

(٣٥٠) القذال: جماع مؤخر الرأس، ومعقد العذار من الفرس خلق الناصية.

المسألة التاسعة:

174

وقد بينا هذه المعاني في كُتب الأصول. المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً ﴾:

فذكر اللهُ سبحانه وتعالى المتعمّد في وجوب الجزاء خاصة، وفي ذلك ثلاثة أقسام، متعمّد، وتخطىء، وناس؛ فالمتعمَّدُ هو القاصِدُ للصيد مع العلم بالإحرام، والمخطىً هو الذي يقصد شيئاً فيصيب صيداً. والناسي هو الذي يتعمَّدُ الصيدَ ولا يذكر إحرامه.

HE PR سورة المائدة الآية ( ٩٥ )

واختلف الناسُ في ذلك على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه يُحْكَم عليه في العَمْد والخطأ والنسيان؛ قاله ابن عباس، ويروى عن عمر وعطاء والحسَن وإبراهيم النخعي والزهري.

الثاني: إذا قتله متعمّداً لقَتْلِه، ناسياً لإحرامه؛ فأما إذا كان ذاكراً لإحرامه فقد حلَّ ولا حَجَّ له، ومن أخطأ فذلك الذي يجزي.

الثالث : لا شيء على المخطىء والناسي ، وبه قال الطبري وأحمد بن حنبل في إحدى روايتيه .

واختلَف الذين قالوا بعموم الكفَّارة في توجيه ذلك على أربعة أقوال:

الأول: أنه ورد القرآن بالعَمْد ، وجعل الخطأ تغليظاً ؛ قاله سَعيد بن جُبَير .

والثاني: أن قوله: ﴿ **مُتَعَمِّداً ﴾** خرج على الغالب، فألحِقَ به النادر، كسائر أصول الشريعة.

الثالث: قال الزهريّ: إنه وجب الجزاء في العَمْدِ بالقرآن، وفي الخطأ والنسيان بالسنّة.

الرابع: أنه وجب بالقياس على قاتِل الْخَطأ بعلّة أنها كفّارةُ إتلافِ نفس؛ فتعلّقت بالخطأ، ككفّارة القتل؛ وتعلق مجاهد بأنه أراد متعمّداً للقَتْل ناسياً لإحرامه، لقوله بعد ذلك: ﴿وَمَن عادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ منْهُ﴾، ولو كان ذاكراً لإحرامه لوجبت عليه العقوبةُ لأول مرة.

سورة المائدة الآية (٩٥)

وتعلق أحد في إحدى روايتيه ومَن تابعه عليها بأنه خصّ المتعمد بالذكر، فدلَّ على أنَّ غيرَه بخلافه، وزاد بأن قال الأصلُ بـراءة الذمةِ، فمن ادّعى شغلها فعليه الدليلُ.

۱۷۹

وأما متعلق مَن قال: وجب في النسيان تغليظاً فدعوى تحتاج إلى دليل.

وأما من قال: إنه خرج على الغالب فحكمة الآية وفائدة التخصيص ما قالوه، فأين دليلُه؟

وأما مَنْ قال: إنه وجب في النسيان بالسنة فإن كان يريدُ به الآثار التي وردَتْ عن ابن عباس وابْن عُمر فنعّما هي، وما أحسنها أُسْوة!

وأما مَن تعلق بالقياس على كفارة القتل فيصحُّ ذلك للشافعي الذي يرى الكفارةَ في قَتْل الآدمي عَمْداً وخطأ، فأما نحن \_ وقد عقدنا أصلنا على أنْ قَتْلَ العمد في الآدمي لا كفارة فيه، وفي قَتْل الصيد عَمْداً الكفارةُ \_ فلا يصحُّ ذلك منا لوجودِ المناقضة منا بالمخالفة فيه بينه وبينه عندنا.

والذي يتحققُ من الآية أنّ معناها أنّ مَنْ قتل الصيد منكم متعمَّداً لقَتْلِه ناسياً لإحرامه، أو جاهلاً بتحريمه، فعليه الجزاء ؛ لأنّ ذلك يكفي لوصف التعمد، فتعلق الحكمُ به، لاكتفاء المعنى معه. وهذا دقيقٌ فتأمّلوه.

فأما إذا قتله متعمّداً للقتل والإحرام فذلك أبلغُ في وصف العَمْدية؛ لكن من الناس مَن قال: لا حجَّ له.

وهذه دعوى لا يدلَّك عليها دليلٌ من ظاهر القرآن ولا من السنة ولا من المعنى، وسنستوفي بقية القول ِ في آخر الآية إن شاء الله <sup>(٢٥١)</sup> .

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَجَزَا لا مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾:

الجزاء في اللغة هو : المقابلُ للشيء ، وتقديرُ الكلام : فعليه جزاء في مقابل ما أتلف وبدلٌ منه <sup>(١٣٦٣)</sup> ؛ وقد حققنا ذلك في كتاب « ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامض

(٣٥١) في ب: وسنستاق بقية القول في آخر الآية إن شاء الله.

(٣٥٢) في د: فعليه جزاء أي مقابل لما اتلف وبدل منه.

النحويين»، وقد تقدم أمثالُه قبل هذا، وعليه يُحمَلُ جزاء الأعمال؛ لأنه في مقابلتها ثواباً بثواب وعقاباً بعقاب، ودرجات ودركات؛ وذلك محقّق في كتاب المشكلين. المسألة الثانية عشرة: ﴿مِثْلَ﴾:

EPRIN الملزرة المائدة الآية ( ٩٥ ) FOR QUR

قرىء بخفض مثل على الإضافة إلى **﴿فجزاء ﴾**. وبرفْعِه وتنوينه صفة للجزاء ؛ وكلاهما صحيح روايةً، صوابٌ معنى، فإذا كان على الإضافة <sup>(٢٥٣)</sup> اقتضى ذلك أن يكونَ الجزاء غير المثل؛ إذ الشيء لا يُضاف إلى نفسه، وإذا كان على الصفة برفعه وتنوينه اقتضى ذلك أن يكونَ المِثْلُ هو الجزاء بعينه، لوجوب كون الصفة عين الموصوف؛ وسترى ذلك فيا بَعْدُ مشروحاً إن شاء الله.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنَ النَّعَمِ ﴾:

۱۸.

قد بينا في « ملجئة المتفقهين » درجاتِ حَرْفِ مِنْ، وأنّ من جملتها بيان الجنس، كقولك : خاتم مِنْ حَدِيد ، وقدّمنا قولَ أبي بكر السراج في شَرْح كتاب سيبويه الذي أوقفنا عليه شيخ السنة في وَقْته أبو علي الحضرمي رحمه الله : إنها لا تكون للتبعيض بجال ، ولا في موضع ، وإنما يقعُ التبعيض فيها بالقَرِينة ، فجاءت مقترنة بقوله : ﴿ من النعم ﴾ ؛ لبيان جنس مثل المقتول المفدى <sup>(٢٥٢)</sup> ، وأنه من الإبل والبقر والغنم . والله أعلم. المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى : ﴿ فَجَزَاء مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَم ﴾ :

قد تقدم تحقيقُه، ومثل الشيء حقيقته وهو شبهه في الْخِلْقة الظاهرة، ويكون مثله في معنى، وهو مجازه؛ فإذا أطلق المِثْلُ اقتضى بظاهره حَمْله على الشبّه الصُّوري دون المعنى <sup>(٣٥٥)</sup>، لوجوب الابتداء بالحقيقة في مطلق الألفاظ قبل المجاز حتى يقتضي الدليلُ ما يقضي فيه من صَرْفِه عن حقيقته إلى مجازه؛ فالواجبُ هو المثل الخلْقِي؛ وبه قال الشافعى.

وقال أبو حنيفة: إنما يعتبر بالمِثْلِ في القيمة دون الخِلْقة.

(٣٥٣) في ب: فأما إذا كان على الإضافة اقتضى. (٣٥٤) في ب: لبيان جنس مثل المعمول المعدى. (٣٥٥) في ب: الشبه الصوري دون المعنوي. سورة المائدة الآية ( ٩٥) ......

والدليلُ على صحة ما ذهَبْنا إليه الآية المتقدمة، وذلك من أربعة أوجه: الأول: ما قدّمْناه من أنّ المِثلَ حقيقة هو المثل مِنْ طريق الخِلْقة.

الثاني: أنه قال: ﴿ مِنَ النَّعَمِ ﴾؛ فبيَّنَ جنْسَ المثل، ولا اعتبارَ عند المخالف بالنعم بحال.

181

الثالث: أنه قال: ﴿ **يحكُمُ به ذَوَا عَدْلِ منكمٍ ﴾؛** وهذا ضميرٌ راجع إلى مثل من النعم؛ لأنه لم يتقدم ذِكْر سواه يرجع الضّميرُ إليه. والقيمةُ التي يزعم المخالفُ أنه يرجع الضمير إليها لم يتقدم لها ذِكْر.

الرابع: أنه قال: ﴿ **هَدْياً بَالِغَ الْحَعْبَةِ ﴾؛** والذي يتصوَّر فيه الْهَدْي مثل المقتول من النَّعم؛ فأما القيمةُ فلا يتصوَّر أن تكون هَدْياً.

فإن قيل: القيمةُ مِثْلٌ شرعي من طريق المعنى في الحيوان وغيره، حتى يقال القيمة مِثْلٌ للعبد، ولا يجعل في الإتلاف مثله عَبْداً يغرم فيه، وأوجَبْنا في ذوات الأمثال في المتلفات المثل خِلْقة؛ لأن الطعامَ كالطعام والدهن كالدهن؛ ولم يوجب في العبد عَبْدٌ مثله؛ لأنّ الْخِلْقَة لم تقم بالمثلية، فكيف أن يجعل البدّنة مِثْلاً للنعامة.

قلنا : هذا مَزْلَق ينبغي أن يتثبَّت فيه قَدَمُ الناظِر قليلاً ، ولا يطيش حلمه ، فاسمع ما نقول ، فلا خفاء بواضح الدليل الذي قدمناه من كتاب الله ، وليس يعارضه الآن ما موَّهُوا به من أن النعامة لا تماثِلُها البدَنة ؛ فإنَّ الصحابة قَضَوْا بها فيها ، وهُمْ بكتاب الله أفْهَم ، وبالمثل من طريق الْخَلْقة والمعنى أعلم ، فلا يتوهم متوهِّمٌ سواه إلا وَهم ، ولا يتَّهِمهُم في قصور النظَر ، إلا من ليس بمسلم.

والدقيقةُ فيه أنَّ مراعاةَ ظاهر القرآن مع شبه واحد من طريق الْخِلْقَةِ أولى من إسقاطِ ظاهرِ القرآن مع التوفّر على مراعاةِ الشبه المعنوي؛ وهذا ما لا يستقل بدَرْكِه في مطرح النظر إلا نافذُ البصيرة والبصر .

> فإن قيل: يحتمل أنهم قوّموا النعامةَ بدراهم، ثم قوَّموا البدّنة بدراهم. قلنا: هذا جَهْل من وجهين:

أحدهما : أن سَرْد الروايات على ما سَنُورِدُه يُبْطل هذا ؛ فإنه ليس فيه شيء منه.

( ٥٥ ) اللغة الأية ( ٥٥ ) THE PRINCE GHAZI TRUST

الثاني: أن قيمةَ النعامة لم تساوِ قطّ قيمةَ البدنة في عصرٍ من الأعصار ، لا متقدم ولا متأخر ، عُلِم ذلك ضرورة وعادةً ، فلا ينطقُ بمثل هذا إلا متساخف بالنظر . وإنما سقطت المِثْلية في الاعتداء على الحيوان من باب الْمُزابنة ، وقد بينّاه في كُتب الفقه .

فإن قيل: لو كان الشبّةُ من طريق الْخِلْقَة معتبراً ، في النعامة بدنة ، وفي الحمار بقرة ، وفي الظبي شاة لما أوقفه على عَدْلين يحكمان به ؛ لأنَّ ذلك قد عُلم ، فلا يَحتاج إلى الارتياء والنظر ، وإنما يفتقر إلى العدول والحكم ما يشكل الحالُ فيه ويضطرب وَجْهُ النظر عليه .

والجواب: أنَّ اعتبارَ الحكمين إنما وجب في حال المصيد من صِغَرٍ وكبر، وما له جنْسٌ مما لا جنْس له، وليعتبر ما وقع التنصيصُ عليَه من الصحابة، فيلحق به ما لم يقع بينهم نصٌّ عليه <sup>(٢٥٦)</sup> .

فإن قيل: فقد قال: **﴿أو كَفَّارَةٌ طعام مساكين أو عَدْلُ ذلكَ صِياماً ﴾**، فشرك بينهما بـ «أو »، فصار تقديرُ الكلام : فجزا لا مثل ما قتل من النَّعم، أو من الطعام، أو من الصيام، وتقدير المِثْلية في الطعام والصيام بالمعنى، وكذلك في المثل الأول.

قلنا : هذا جَهْلٌ أو تجاهل ؛ فإن قوله تعالى : ﴿ فَجَزَا ٤ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنَ النَّعَمِ ﴾ ظاهر كما قدمنا في مثل الخِلْقَة ، وما عداه يمتنع فيه مِثْلية الخِلْقَة حِسّاً ؛ فرجع إلى مثلية المعنى حكماً <sup>(٢٥٣)</sup> ، وليس إذا عدم المعنى المطلوب في موضع ويرجع إلى بدله يلزم أن يرجع إلى بدّله مع وجوده .

تكملة:

۱۸۲

ومن يعجب فعجبٌ مِنْ قراءة المكي والمدني والبصري والشامي: فجزاءُ مثل ِ ــ بالإضافة؛ وهذا يقتضي الغيرية بين المضاف والمضاف إليه، وأن يكون الجزاءُ لَمثل

> (٣٥٦) في ب: ما لم يقع منهم نص عليه. (٣٥٧) في ب: فرجع إلى مثلية المعنى حقاً.

سورة المائدة الآبة ( ٩٥)

المقتول لا المقتول، ومن قراءة الكوفيين: فجزاءً مِثْلَ ـ على الوصف، وذلك يقتضي أن يكون الجزاء هو المثل.

۱۸۳ ..

ويقول أهل الكوفة من الفقهاء : إنَّ الجزاءَ غير المثل. ويقول المدنيون والمكيون والشاميون من الفقهاء : إن الجزاءَ هو المِثْل؛ فيبني كلَّ واحدٍ منهم مذهبَه على خلاف مقتضى ظاهرِ قراءة قراء بلده.

وقد قال لنا القاضي أبو الحسن القرافي الزاهد <sup>(٢٥٨)</sup> : إنّ ابن معقل الكاتب أخبره عن أبي علي النحوي أنه قال: إنما يجبُ عليه جزاء المقتول لا جزاء مثل المقتول. والإضافةُ توجب جزاءَ المِثْل لا جزاء المقتول. قال: ومن أضاف الجزاء إلى المِثْل فإنه يخرج على تقدير إقحام المثل؛ وذلك كقولهم: أنا أُكْرِم مثلك؛ أي أكرمك.

قال القاضي أبو بكر بن العربي: وذلك سائغ في اللغة، وعليه يخرج أحَدُ التأويلات في قوله تعالى: ﴿ **ليس كمِثْلِهِ شيء ﴾ .** وقد حققناه في كتاب المشكلين. المسألة الخامسة عشرة: في سَرْدِ الآثار عن السلَفِ في الباب:

وفي ذلك آثار كثيرة، لُبابُها سبعة أقوال:

الأول: قال السدي: « في النعامة والحمار بدّنة، وفي بقَرة الوحش أو الإبـل أو الأرْوَى بقـرة، وفي الغزال والأرنب شاة، وفي الضبّ واليربُوع سخْلَة قد أكلَتِ العُشْبَ، وشربت الماء، ففرَّق بين صغير الصيد وكبيره.

الثاني: قال عطاء: « صغيرُ الصيْدِ وكبيره سواء »؛ لقوله تعالى: ﴿ **فجزاءٌ مِثْلُ مَا** قتل من النَّعَم﴾، مطلقاً، ولا يفصل بين صغير وكبير.

الثالث: قال ابنُ عباس: «تُطْلَبُ صفةُ الصيد، فإن لم توجد قوّم بالدراهم، ثم قوّمت الدراهم بالحِنْطة، ثم صام مكان [كل] <sup>(٣٥٩)</sup> نِصْفِ صاع يوماً ».

الرابع: قال ابنُ عباس: « تُذْبِح عن الظُبْي شاة؛ فإنْ لم يجد أطعم ستةَ مساكين. فإن لم يجد صام ستة أيام».

(٣٥٨) في ب: وقال لنا أبو الحسن القرافي الزاهد .

(٣٥٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د .

معندة الآية ( ٥٥ ) At PRINCE GHAZI TRUST المائدة الآية ( ٥٥ ) FOR OUR ANIC THOUGHT

الخامس: قال الضحاك: «المثل ما كان له قَرْن كوعل وأيّل فداه ببقرة، وما لم يكن له قَرْن كالنعامة والحمار ففيه بدّنة، وما كان من ظبي فمن النعم مثله، وفي الأرنب ثنيّة، وما كان من يربوع ففيه جمّل صغير. فإن أصاب فَرْخَ صيد أو بيضه تصدَّقَ بثمنه، أو صام مكانَ كل نصف صاع يوماً».

السادس: قال النخعي: « يقوّمُ الصيدُ المقتول بقيمته من الدراهم، ثم يشتري القاتلُ بقيمته فداء من النعم، ثم يُهْدِيه إلى الكعبة ».

السابع: قال ابْنُ وهب: قال مالك: «أحسَنُ ما سمعت في الذي يقتل الصيد فيحكم عليه فيه أنه يقوّم الصيد الذي أصاب، فيُنظر كَمْ ثمنه من الطعام؛ فيطعم لكلِّ مسكين مُدَّاً، أو يصوم مكان كل مُدّ يوماً».

> وقال ابن القاسم عنه: « إنْ قوّم الصيد دراهم ثم قوّمها طعاماً أجزأه». والصواب الأول.

وقال عبدالله بن عبدالحكم مثله، قال عنه: وهو في هذه الثلاثة بالخيار ؛ أيّ ذلك فعل أجزأه مُوسراً كان أو معسراً ، وبه قال عطاء ، وجمهورُ الفقهاء . فأما الفَرْقُ بين صغير الصيد وكبيره \_وهي [ المسألة السادسة عشرة ] .

المسألة السادسة عشرة: [ الفرق بين صغير الصيد وكبيره] :

فصحيحٌ، فإنَّ الله تعالى حكم بالِثْلية في الخِلْقة، والصغيرُ والكبيرُ متفاوتان فيها، فوجب اعتبارُ التفاوت؛ فإنه أمْرٌ يعود إلى التقويم، فوجب اعتبارُ الصغير فيه والكبير كسائر الْمُتْلَفات؛ وهو اختيارُ علمائنا، ولذلك قالوا: لو كان الصيد أعور أو أعرج أو كسيراً لكان البِثْلُ على صفته لتحقَّق ِ المِثْلية، ولا يلزم المتلف فوق ما أتلف – وهي:

المسألة السابعة عشرة:

وأما ترتيبُ الثلاثة الواجبات في هذه المثلية – وهي:

140

### المسألة الثامنة عشرة:

سورة المائدة الآية (٩٥)

فالذي اختاره علماؤنا كما تقدم أن يكونَ بالخيار فيها، واحتجوا بأنه ظاهِرُ القرآن، وقالوا: كلَّ شيء يكون فيه « أو »، فهو فيه بالخيار .

GHAZI TRU

IC THOUG

وتحقيقُ المسألة عندي أنَّ الأمر مصروف إلى الحكَمين، فها رأياه من ذلك لزمه، والله أعلم. وأما تقدير الطعام والصيام \_ وهي:

#### المسألة التاسعة عشرة:

فذلك ظاهرٌ في كتاب الله تعالى، حيث قدّره في كفّارة الظِّهَار مسكيناً بيوم، ولا يُعْدَل عن تقديره تعالى وتقدّس، وغير ذلك من التقديرات تتعارضُ فيه الأقوال، ولا يشهَدُ له أصلٌ؛ فالاقتصارُ على الشاهد الجليّ أولى.

المسألة الموفية عشرين: قوله تعالى: ﴿ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾:

قال علماؤنا :يقيـم المتلف رجلين عَدْلين فقيهين بما يحتاج إليه في ذلك، فينظران فيم أصاب، ويحكمان عليه بما رأياه في ذلك، فما حكما عليه لزمه.

والذي عندي أنه إنْ كان الإمام حاضراً أو نائبه أنه يكون الحكم إليه، وإن لم يكن حاضراً أقام حينئذ المتلِف مَنْ يحكم عليه. وهذا دليلٌ على التحكيم، وهي: **المسألة الحادية والعشرون:** 

وقد تقدَّم الذكر فيه، ولأجله قال علماؤنا : إنه يجوزُ حكمهما بغير إذْن ِ الإمام؛ وذلك عندي صحيح؛ إذ يتعذَّرُ أمره.

وقد روى جرير بن عبدالله البَجَلي قال: أصبتُ صيداً ، وأنا محرِم ، فأتيتُ عمرَ بن الخطاب ، فأخبرته ، فقال: « ائت رجلين من أصحابك فليحكما عليك» ، فأتيتُ عبدَالرحمن بن عوف وسَعْداً ، فحكما عليَّ بتَيْس أعفر .

وهو أيضاً دليلٌ على أنه يجوز أن يتولّى فَصْلَ القضاء رجلان، وقد منعَتْ الجهلة؛ لأنّ اختلافَ اجتهادهما يوجب تــوقُّـفَ الأحكــام بينهما، وقــد بعـث ﷺ معــاذاً وأبا موسى إلى اليمن، كلّ واحد على مِخلاف، وبعث أنيساً إلى المرأة المرجومة، ولم يأت الاشتراكُ في الحكم إلا في هذه النازلة؛ لأجل أنها عبادة لا خصومة فيها، فإن اتفقا لزم الْحُكْم كما تقدم. وإن اختلفا نُظِر في غيرهما.

م المارة المائدة الآية ( ٩٥ )

وقال محمد بن الموَّاز : ولا يأخذ بأرفع قولها ؛ يريد لأنه عمل بغير تحكيم ، وكذلك لا ينتقل عن المِثْل الخِلْقي ، إذا حكما به ، إلى الطعام ؛ لأنه أمْرٌ قد لزم – قاله ابنُ شعبان ؛ وقال ابن القاسم : إنْ أمرهما أن يحكما بالجزاء من المثل ففعلا ، فأراد أن ينتقل إلى الطعام جاز .

وفي هذه الرواية تجاوزٌ من وجهين:

117

أحدهما : قوله : إنْ أمرهما أنْ يحكما بالمثل؛ وليس الأمرُ إليه ، وإنما يحكّمهما . ثم ينظران في القضية ، فما أدّى إليه اجتهادُهما لزمه ، ولا يجوز له أن ينتقلَ عنه . وهو الثاني لأنه نَقْضٌ لحكمهما <sup>(٣٦٠)</sup> ؛ وذلك لا يجوز لالتزامه لحكمهما .

المسألة الثانية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ هَدْياً بِالغَ الكَعْبَةِ ﴾:

المعنى إذا حكَما بالبُّل يفعل به ما يفعل بالْهَدْي، يقلّده ويُشْعِره، ويرسله إلى مكة وينحره بها، ويتصدق به فيها؛ لقوله تعالى: ﴿ هَدْياً بالِغَ الكَعْبَةَ ﴾، وهي: المسألة الثالثة والعشرون:

ولا خلافَ في أنَّ الهدْيَ لا بدَّ له من الحرم. واختلف هل يفتقر إلى حِلَّ معه؟ فقال مالك: لا بدّ له من ذلك يبتاع بالحل، ويقلد ويشعَر، ويدفع إلى الحرم.

وقال الشافعي: لا يحتاجُ إلى الحل.

وحقيقةُ قوله تعالى: ﴿ **بَالِغَ الكَعْبَةِ ﴾** يقتضي أن يهدي مِن مكان يبلغُ منه إلى الكعبة، ولم يُرِد الكعبة بعينها؛ فإنَّ الهدْيَ لا يبلغها، إذ هي في المسجّد وإنما أراد الحرم، ولهذا قال الشافعي: إن الصغير من الهدْي يجب في الصغير من الصيد، لأنه يبتاعه في الحرم ويهديه فيه.

(٣٦٠) في ب: لأنه نقض تحكيمهما.

وقال مالك: لا يكونُ الجزاء في الصغير إلا بالقيمة؛ لأنّ الهدْيَ الصغير لا يمكن حَمْلُه إلى الحرم، وهذا لا يغني؛ فإنّ الصحابةَ قضت في الصغير صغيراً، وفي الكبير كبيراً، وإذا تعذر حَمْلُه إلى الحرم حُملت قيمته، كما لو قال بالمغرب: بعيري هذا هَدْي، فإنه يباع ويُحْمَل ثمنَه إلى مكة، وكذلك يجب أن يكون في صغير الهدْي مثله.

وروي عن مالك: أنَّ صغِيرَ الهدي مثلُ كبيره في القيمة، كما أن صغيرَ الآدمي مثل كبيره في الدية.

وهذا غيرُ صحيح؛ فإنّ الدية مقدرة جبراً ، وهذا مقدرٌ نظراً ، يحكم به ذَوا عَدْلٍ منكم ، فافترقا .

المسألة الرابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ أَوْ كَفَّارَةً ﴾ :

سمّاه بها ليبين أنَّ الطعامَ عن الصيد لا عن الْهَدْي ، وليلحقها بأمثالها ونظائرها على ما يأتي بيانُه إن شاء الله.

المسألة الخامسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ طَعَامُ مَسَاكِينَ ﴾ :

قال ابنُ عباس: إذا قتل الْمُحْرِمُ ظبياً ونحوه فعليه شاةٌ تُذْبِح بمكة، فإن لم يجد فإطعامُ ستة مساكين، فإن لم يجد فعليه صيام ثلاثة أيام، فإن قَتَل أيَّلاً أو نحوه فعليه بقرة، فإن لم يجد أطعم عشرين مسكيناً، فإن لم يجد صام عشرين يوماً،. وإن قتل نعامة أو حماراً فعليه بدّنة من الإبل، فإن لم يجد فإطعامُ ثلاثين مسكيناً، فإن لم يجد فصيام ثلاثين يوماً، والطعام [ مدّ مدّ ] (٢٦٦) لشبعهم.

وروي عنه أيضاً : إن لم يجِدْ جزاء قُـوِّمَ الجزاءُ دراهم، ثم قوّمت الدراهم حِنْطَة، ثم صام مكان كل نصفِ صاع يوماً .

وقال: إنما أُريد بالطعام الصوم، فإذا وجد طعاماً وجب جزاء.

وروي نحوه عن النخعي، ومجاهد، والسدي، وحماد، وغيرهم.

(٣٦١) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول وأضافها محقق هـ من القرطبي ٣١٥/٦.

فأما قوله: فإن لم يجد هَدْياً فإطعام ستة مساكين، فقد قدمنا أنه على التخيير لا على الترتيب بما يقتضيه حرف «أو » في لسان العرب.

سورة المائدة الآية ( ٩٥ )

وأما تقدير الطعام في الظّبْي بستة مساكين، وفي البدَنةِ بثلاثين مسكيناً فليس بتقدير نافذ؛ وإنما هو تحكم باختيار قيمةِ الطعام بالدراهم أصلاً أو بدّلاً كما تقدم، ثم يُعْطَى عن كل مُدّ يوماً لا نِصْف صاع.

وقد روى بكر بن عبدالله الْمُزَني: كان رجلان من الأعراب مُحْرِمَيْن، فحاش أحدهما صَيْداً فقتله الآخر، فأتَيا عُمر، وعنده عبدالرحمن بن عوف، فقال له عمر: ما ترى؟ قال: شاة. قال: وأنا أرَى ذلك. اذهبا فأهْدِيَا شاة. فلما مضيا قال أحدهما لصاحبه: ما درَى أميرُ المؤمنين ما يقول، حتى سأل صاحبَه. فسمعه عمر<sup>(٢١٦)</sup>، فردَّهما، فقال: هل تقرآن سورةَ المائدة؟ فقالا: لا. فقرأ عليهما: ﴿ **يَحْكُم به ذَوا عَدْلِ منكم هَدْياً ﴾،** ثم قال: استعنت بصاحبي هذا.

وعن قبيصة وصاحب له أنهها أصابا \_ وذكر الحديث، فقال لصاحبه: إن أمير المؤمنين لم يَدْر ما يقول. فسمعها عمر. فأقبل عليه ضَرْباً بالدِّرَّة، وقال: تقتل الصيد وأنت مُحْرِم، وتغمص الفُتْيا، إن الله سبحانه قال في كتابه: ﴿ **يَحْكُم به ذَوَا عَدْل**ِ منكم﴾ . وهذا عبدالرحمن بن عوف وأنا عمر.

وهذا يدلُّ على أنَّ الاشتراك في قَتْل الصيد المحرم يوجب على المشتركين كفَّارة واحدةً لقضاء عُمر وعبدالرحمن بن عوف بشاة واحدةٍ على رجلين، وبه قال الشافعي.

> وقال مالك وأبو حنيفة: على كل واحد منهم جزاء كامل، وهي: المسألة السادسة والعشرون:

> > وهي تَنْبني على أصلين: أحدهما : لغوي قُرْآني ، والآخر معنوي .

أما اللغوي القُرْآني: فإنَّ كلَّ واحدٍ من القاتلين للصيد قاتل نَفْساً على الكمال

(٣٦٢) في ب: فسمعها عمر .

188

سورة المائدة الآية (٩٥) .....

والتمام، بدليل قَتْل الجهاعة بالواحد؛ لأنّ كلّ واحدٍ مُتْلِفٌ نفساً على الكهال ومُذْهِبٌ رُوحاً على التمام. ولولا ذلك ما وجب عليهم القِصاص، وقد قلنا بوجوبه إجماعاً منا ومنهم فثبت ما قُلْنا.

HAZI TR

189

وأما المعنوي: فإنَّ عندنا أنَّ الجزاءَ كفارة، وعند الشافعي أنه قيمة.

وتحقيقُ القول في ذلك أنَّ هذا الجزاء كفارة ومقابلٌ للجناية، وكلُّ واحدٍ جنى على إحرامه جنايةَ كاملة، وكلّ واحدٍ منهم يسمَّى قاتلاً ؛ والدليلُ على صحة ذلك كلَّه أنّ اللهَ سبحانه سمّى الجزاء كفّارة في كتابه.

وأما كمالُ الجنايةِ لكل واحد منهم على الإحرام فصحيح؛ لأنَّ كلَّ واحد منهم ارتكب مَحْظُور إحرامه في قتل الصيد، وسمِّي قاتلاً حقيقة فوجب على كلِّ واحد منهم جزاء.

فإن قيل: إنه يقوّمُ بقيمة الصيد، ويلحظ فيه شبهه. ولو كان كفارةً لاعتبر مطلقاً من اعتبار ذلك كلّه، كما في كفارة القتل، فلما كان كذلك صار كالدية.

قلناً: هذا باطل. والدليلُ عليه دخولُ الصوم عليه. ولو كان بدّل مُتْلفٍ ما دخل الصيام عليه، فإنّ الصيامَ إنما موضعه وموضوعُه الكفارات، لا أبدال المتلفات.

جواب آخر: وذلك أنه إنما تقدَّرُ بقَدْرِ المحل؛ لأنَّ الجناية لها محلّ، فيزيد بزيادته، وينقصُ بنُقْصانه، بخلاف كفارة الآدمي؛ فإنـه حدّ لا يتقدَّرُ حقيقة فيقدر كفارة.

جواب ثالث: وذلك أنَّ الجزاءَ لا يجوزُ إسقاطُه، والديةُ يجوز إسقاطُها، فدلَّ على اختلافها بالصفة والموضوع.

جواب رابع: وذلك أن الذكر والأنثى يستوي في الجزاء ، ويختلف في الدية ، وقيمة الإتلاف؛ فدلَّ ذلك كله على الفرق بينهما ، وظهر أنّ ذلك من قول الشافعي ضعيفًّ جداً . والله عز وجل أعلم. ( ٩٥ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( THUST ) المائدة الآية ( ٩٥ ) المائدة الآية ( ٩٥ ) المائدة الآية ( ٩٥ )

المسألة السابعة والعشرون:

19.

خالف أبو حنيفة مالكاً في فَرْعٍ ؛ وهو إذا قتل جماعةٌ صَيْداً في حَرَم وهم مُحِلُّون ـ فعليهم جزالا واحدٌ ، بخلافٌ ما لو قتله المحْرِمون في الحِلِّ، وهو ضعيف؛ لأنّ كل واحد منهم قتل نفساً محرَّمة ، فسواء كانت في الحل أو في الحرم فإن ذلك لا يختلف.

وأما القاضي أبو زيد فبناه في أسرار اللهِ على أصل ، وهو أنه قال: السرُّ فيه أنّ الجنايةَ في الإحرام على العباد ، فقد ارتكب كلُّ واحد مَّنهم محظوراً في إحرامه . وإذا قتل صيداً في الحرم فإنما أتلف نفساً محترمة ، فكان بمنزلة ما لو أتلف جماعةٌ دابةً ، فإن كلَّ واحد منهم قاتلٌ دابةً ، ويشتركون في القيمة ، وهذا مما يستهين به علماؤنا ، وهو عسيرُ الانفصال .

وقد عوَّل علماؤنا على أنَّ الرجلَ يكون محرماً بدخوله في الحرم، كما يكون محرماً بتلبيته بالإحرام، وكلَّ واحد من الفعلين قد أكسبه صفةً تعلَّق بها نَهْيٌ، فهو هاتِكٌ لها في الحالين. وأبو حنيفة أقوى منا، على أن علماءنا قالوا <sup>(١٦٣)</sup>: إذا قتل الصيدَ في الحِلِّ وهو مُحْرِم فعليه الجزاء، وإن قتله في الحرم فعليه حكومة، وهي:

المسألة الثامنة والعشرون:

وقال بعضهم: لا جزاءَ في صيد الحرَم أصلاً .

وقال سائرُ العلماء: حُرمةُ الحرَم كالإحرام، واللفظُ فيهما واحد، يقال: أحرم الرجل إذا تلبس بالإحرام، كما يقال: أحرم إذا دخل في الحرَم حسبما تقدّم بيانه، فلا معنى لما قاله مَنْ أسقط الجزاء فيه، ويضعف قول علمائنا لاقتضاء اللفظ لوجوب الجزاء وعموم الحكم في ذلك كله.

(٣٦٣) في ب: كما أن علماءنا قالوا.

سورة المائدة الآية ( ٩٥ ) ...

## المسألة التاسعة والعشرون:

وكذلك كفّارة العبد إذا أحرم أو دخل الحـرَم ككفّارة الحرِّ سواء؛ لكن يكون حكمه في الكفارة المالية والبدنية مختلف الحال، كما سيأتي في آية الظِّهار إن شاء الله تعالى.

O GENIS

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ANIC THOUGHT

191

المسألة الموفية ثلاثين:

إذا قُوِّم الطعامُ فاختلف العلماء أين يقوَّم؟ فقال قوم: يقوَّم في موضع الجناية؛ قاله حماد وأبو حنيفة ومالك وسواهم. ومنهم من قال: يقوّم حيث يكفّر بمكّة. وروي عن الشعبي.

وهذه مسألة مُشْكلة جداً؛ فإن العلماء اختلفوا في الوقت الذي تُعتبر به قيمةُ المتلف؛ فقال قوم: يوم الإتلاف. وقال آخر: يوم القضاء. وقال آخرون: يلزم المتلف أَكْثَر القيمتين من الإتلاف إلى يوم الحكم، واختلف علماؤنا كاختلافهم.

والصحيحُ أنه يلزم القيمة يوم الإتلاف، وهذه المسألةُ محمولةٌ عليها. والدليلُ على ذلك أنَّ الوجوبَ كان حقّاً للمتلف عليه، فإذا أعدمه المتلف لزمه إيجاده بمثله، وذلك في وقت العدم، فالقضاء يظهر الواجب في ذمة المتلف<sup>(٢٦٢)</sup>، ولا يستأنف القاضي إيجاباً لم يكُنْ، وهذا يعضد في مسألتنا الوجوب في موضع الإتلاف، فأما في موضع فِعْلِ الكفّارة فلا وَجْهَ له.

#### المسألة الحادية والثلاثون:

قال علماؤنا : فأما الْهَدْي فلا بد له من مكة .

وأما الإطعام فاختلف فيه قولُ مالك؛ هل يكون بمكة أو بموضع الإصابة.

وأما الصومُ فلم يختلف قوله: إنه يصوم حيث شاء. وقال حماد وأبو حنيفة: يكفِّرُ بموضع الإصابة. وقال عطاء: ما كان من دم أو طعام بمكة، ويصوم حيث شاء.

وقال الطبري: يكفِّر حيث شاء. فأما قول أبي حنيفة: إنه يكفّر حيث أصاب، فلا

(٣٦٤) في ب: فالقضاء مظهر الواجب في ذمة المتلف.

المائدة الآية (٩٥) معني المائدة الآية (٩٥) والمعني المائدة الآية (٩٥) والمعني المائدة الآية (٩٥) والمعني المائدة الآية (٩٥)

وَجْه له في النَظَر ولا أثر فيه. وأما من قال: إنه يصوم حيث شاء فلأنّ الصومَ عبادة تختص بالصائم، فتكون في كل موضع كصيام سائر الكفارات في الحجّ وغيرها.

وأما وَجْهُ القول بأنّ الطعامَ يكون بمكة فلأنه بدَلّ من الْهَدْي أو نظير له؛ والْهَدْيُ حقّ لمساكين مكة؛ فلذلك يكون بمكة بدله أو نظيره. وأماً مَن قال: إنه يكون بكل موضع، وهو المختارُ، فإنه اعتبارٌ بكل طعام وفدْية، فإنها تجوز بكل موضع. والله أعلم.

المسألة الثانية والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ أَوْ عَدْلُ ذَٰلِكَ صِياماً لِيَذُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ﴾:

قال علماؤنا : العَدْلُ والعِدْل ـ بفتح العين وكسرها : هو المِثْل ، ويُوَثَّر عن السكاكي أنه قال : عِدْلُ الشيء ـ بكسر العين ـ مِثْله من جنسه ، وبفتح العين مثله من غير جنسه ، وأراد أو يصوم صَوْماً مماثلاً للطعام ، ولا يصحُّ أن يماثِلَ الطعامُ الطعامَ في وَجْه أقرب من العدد . وقد تقدَّم توجيهه .

ومن العلماء من قال: يصومُ على عددِ المساكين في الطعام لا على عدد الأمداد الأشهر ، وهو عند علمائنا ، والكافّةُ . ومنهم من قدَّرَه بالأمداد ، وقد قال الشافعي : عن كل مُدّ يوماً ، وهو القولُ الثاني لمالك .

وقال أبو حنيفة: يصومُ عن كل مُدَّيْنِ يوماً اعتباراً بفِدْية الأذى. واعتبارُ الكفارة بالفدية لا وَجْهَ له في الشريعة كما تقدم في نظرائه.

المسألة الثالثة والثلاثون:

قال بعضُ علمائنا: إنما يفتقر إلى الحكَمين في موضعين؛ في الجزاء من النَّعم، والإطعام؛ وليس كذلك؛ بل يحتاج إليهما في الحال كلها، وهي تنحصرُ في مواضع سبعة:

> الأول: هل يحكم في العَمْدِ والخطأ أو في العَمْدِ وحده؟ الثاني: هل يحكم في قَتْل الصيدِ في الحرم كما يكون في الإحرام؟ الثالث: هل يحكم بالجزاء حيواناً أو قيمة؟

سورة المائدة الآية ( ٥٥) المالة المالية المحمد المراجع المحمد العربي المحمد العربي المحمد العربي المحمد العربي المحمد ا

الرابع: إذا رأى الحيوان جزاء عن حيوان. في تعيين الحيوان خلاف كثير لا بدّ من تسليط نظره عليه حسبا تقدّمَ من اختلاف العلماء فيه؛ هل يستوي صغيرُه وكبيره كما قال مالك في الكتاب حين جعله كالدية أم لا؟ وهل يراعى صفاته أجمع حتى الجمال والحسن، أم تراعى الأصول، أو يراعى العَيْب والسلامة، أو هما واحد؟ وهل يكون في النعامة بدّنة كما في كتاب محمد وغيره! أم يكون فيها القيمة؛ لأنها لا تقارب خلق البقر <sup>(٢٦٥)</sup> ولا تبلغ خلق الإبل؟

> الخامس: هل الحيوانات كلها تجزىء أم بعضها ؟ السادس: هل يقوَّم المِثْل بالطعام أو بالدراهم؟

السابع: هل يكون التقويم بموضع الإصابة أم بموضع الكفارة ؟

وهكذا إلى آخر فصول الاختلاف، فيرفع الأمرُ إلى الحكَمين حتى يخلص اجتهادهما ما يجبُ عليه من الوجوه المختلفة، فيلزمه ما قالا . والله عز وجل أعلم. المسألة الرابعة والثلاثون:

إذا قتل محرِمٌ صيداً فجزاه. ثم قتله ثانية وجب عليه الجزاء.

قال علماؤنا لقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمِّداً ﴾، ولم يفصل بين المرة الأولى والثانية، وممن تعلّق بهذا الدليل أحبار ممن لا يليق بمرتبتهم إيراد هذا الدليل على هذا الوَجْه؛ فإن كلَّ حكْم علق بشرط لا يتكرر بتكرار الشرط، فمن قال لزوجته: إن دخلت الدار فأنت طالق [ فإن الطلاق ] <sup>(٢٢٦)</sup> لا يتكرر بتكرار الدخول، فإن قام دليل على تكرار الحكم بتكرار الشرط فذلك مأخوذ من الدليل القائم عليه لا من جهة الشرط المضاف إليه؛ كقوله تعالى: ﴿ إذا قُمْتُم إلى الصلاة فاغْسِلُوا وجوهَكَم ﴾ [ المائدة: ٦ ]؛ فإنّ الوضوء يتكرر بتكرر القيام مع الحدث، بدليل قوله عَيالَةٍ : «لا يَقْبَلُ اللهُ صلاةً بغير طهور » <sup>(٢٦٢)</sup>. وها هنا تكرّرَ الاسمُ بتكرر الشرط، بقوله: ﴿ لا

- (٣٦٥) في ب: لا تقارب في خلق المعز .
- (٣٦٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (٣٦٧) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

تَقْتُلُوا الصيْدَ وأنتم حُرم، ومن قتله منكم متعمَّداً فجزا<sup>ع</sup> مِثْلُ ما قَتَل مِنَ النَّعَمَ﴾ . والنهْيُ دائم مستمر عليه <sup>(٢٦٨)</sup> ، فالجزا<sup>ن</sup>ه لأجل ذلك متوجَّة لازِم ذِمَّتَه . فإن قيل : فقد قال : ﴿عَفا اللهُ عما سلَفَ ومَنْ عاد فينتقم الله منه﴾ ، ولم يذكر جزاء – وهي :

HE.PRIN المتورة المائدة الآية ( ٩٥ ) FOR QUR

المسألة الخامسة والثلاثون:

192

قلنا : قوله سبحانه : ﴿ **عَفَا اللهُ عما سَلَفَ﴾ ،** يعني في الجاهلية لا الإسلام ، أو عَمّا قبل بيان الحكم ؛ فإنّ الواقعَ قبله عَفْو . وقوله تعالى : ﴿ **ومَن عاد ﴾** – وهي : المسألة السادسة والثلاثون:

يعني فينتقم الله منه، وعليه بما تقدّم من الدليل الكفارة.

وقال ابن عباس: لا يحكم عليه مرتين في الإسلام، وهذا لا يصحَّ؛ لما تقدّم من تمادي التحريم في الإحرام وتوجَّه الخطابِ عليه في دين الإسلام.

ووَجْهٌ آخر من الدليل، وهو قوله: **﴿ومَنْ قَتَلَه مِنكُم مَتَعَمَّداً ﴾،** يعني وهو محرم، **﴿فجزاءٌ مثل ما قَتَل من النَّعَم ﴾**.

وقد قال بقول ابن عباس الحسن وإبراهيم ومجاهد وشريح. ويروى عن سعيد بن جُبير أنه سئل عن ذلك، فقال: نعم نحكم عليه \_ أفيخلع \_ يعني يخرج \_ عن حكم المحرمين؟ كما قال مجاهد: إنه إذا قتله متعمِّداً فقد حلَّ إحرامُه؛ لأنه ارتكب محظوراً [ ينافي ] <sup>(٣٦٩)</sup> عبادة فيها، فأبطلها، كما لو تكلم في الصلاة أو أحدث فيها.

ودليلُنا أن الله تعالى أوجب الجزاءَ ولم يذكر الفساد، وقد بينًا في كتب المسائل ما يفسد الحج من محظوراته بما يُغْني عن إعادته، فلا يصحُّ اعتبارُ الحج بالصلاة؛ فإنهما مختلفان شرطاً ووَصْفاً ووَضْعاً في الأصل، فلا يعتبر أحدُهما بالآخر بحال.

وقد بينا ذلك في أصول الفقه وفيا تقدم، كما أنه قد روي عن زيد بن المعلى (٣٧٠)

- (٣٦٨) في ب: والنهي قائم مستمر عليه.
- (٣٦٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (٣٧٠) في ب: زيد أبي المعلى.

سورة المائدة الآية (٩٦) .....

أن رجلاً أصاب صيداً وهو مُحرم فتجوّز عنه، ثم عاد فأنزل الله عزّ وجل ناراً من السماء فأحرقته، وهذه عِبْرة للأمة وكفٌّ للمعتدين عن المعصية. **المسألة السابعة والثلاثون:** 

190

ما تقدم فيه للصحابة حكمٌ من الجزاء في صيد يبتدىء الآن الحكمان النظر فيه.

وقال الشافعي: لا ينظر فيا نظرت فيه الصحابة؛ لأنه حكم نفذ، وهذا يبطل بقضايا الدين؛ فإن كلَّ حكم أنفذته الصحابةُ يجوز الاجتهادُ فيه ثانياً. وذلك فيا لم يَرِدْ فيه نصٌّ ولا انعقد عليه إجماعٌ، وهذا أبين من إطنابٍ فيه. **المسألة الثامنة والثلاثو ن:** 

لا يجوز أن يكونَ الجاني أحدَ الحكمين، وبه قال أبو حنيفة.

وقال الشافعي في أحد قوليه: يجوز أن يكونَ الجاني أحدَ الحكمين، وهذا تسامحً منه؛ فإن ظاهرَ الآية يقتضي جانياً وحَكَمَيْن، فحذْف بعض العدد إسقاطً للظاهر، وإفسادٌ للمعنى؛ لأن حكم المرء لنفسه لا يجوز، ولو كان ذلك جائزاً لاستغنى بنفسه عن غيره، لأنه حكمٌ بينه وبين الله، فزيادةُ ثان إليه غَيْرِه دليلٌ على استئناف الحكم برجلين سواه.

# الآية السابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ أُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتاعاً لَكُمْ وَلِلسَّيَّارَةِ، وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً وَاتَقُوا اللهَ الَّذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴾ [ الآية: ٩٦ ].

- فيها ثلاث عشرة مسألة:
- المسألة الأولى: قوله: ﴿ أَحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ ﴾ : عام في الْمُحِلِّ والْمُحْرِم على ما تقدم بيانُه من جهة التقسيم والتنويع قَبْلَ هذا . المسألة الثانية: قوله: ﴿ الْبَحْرِ ﴾ :
- هو كلُّ ماءٍ كثير، وأصلُه الاجتماع؛ ولذلك سميت المدائن بحاراً. ويقال للبلدة:

البَحْرة والبُحَيْرة؛ لاجتماع الناس فيها؛ وقد قيل في قوله تعالى: ﴿ظَهَرَ الفَسَادُ في البرِّ والبحر ﴾ [ الروم: ٤١ ]: إنّ البحر البلاد، والبرَّ الفيافي والقِفَار .

HAZI TRU

HE PRI و المائدة الآية ( ٩٦ )

وفائدته أن الله سبحانه خلق برّاً وبحراً وهواء، وجعل لكل مخلوق من هذه المخلوقات الثلاثة عمارة، فعمارةُ الهواء الطير، وعمارة الماء الحيتان، وعمارة الأرض سائر الحيوان، وجعل كلَّ ذلك مُباحاً للإنسان على شروط وتنويع، هي مبيَّنةٌ في مسائل الأحكام، لقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَ لَكُمْ ما في الأرض جميعاً ﴾ [البقرة: 79].

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ صَيْدُ الْبَحْرِ ﴾:

وفيه ثلاثة أقوال: الأول: ما صِيدَ منه على معنى تسمية المفعول بالفعل حسبا تقدم بيانُه. الثاني: هو حِيتانه؛ قاله مجاهد. الثالث: السمك الجرّيّ؛ قاله ابنُ جبير.

وهذه الأقوال الثلاثة ترجع الى قول واحد ، وهي حيتانه تفسيراً ، ويرجع من طريق الاشتقاق إلى أنه أراد ما حُووِلَ أَخْذُه بحيلة وعمل ، ويدخل تحت قوله : ما صيد منه ، وهو أصلُ المسألة ، فكأنه قال : « أُحِلَّ لكم أَخْذُ ما في البحر من الحيتان بالمحاولة ، وأُحِلَّ لَكُمْ طعامُه ، وهو ما أُخِذَ بغير محاولة » – وهي :

المسألة الرابعة:

197

والذي يؤخذ بغير محاولة ولا حيلة على قسمين: أحدهما : ما طَفَا عليه ميتاً . والثاني : ما جَزَرَ عنه الماء ، فأخذه الناس . وكذلك اختلف الناس في قوله تعالى : ﴿ وَطَعَامُهُ ﴾ : على ثلاثة أقوال : الأول : ما جَزَرَ عنه . سورة المائدة الآية (٩٦) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST....... FOR QURANIC THOUGHT

والثاني: ما طَفا عليه؛ قالـه أبـو بكـر وعمـر وقَتـادة، وهـي روايـة معـن عـن سفيان <sup>(٢٧١)</sup>، قال: صيدُ البحر ما صيد، وطعامه ميتته.

YAY .

الثالث: مملوحه؛ قاله ابن عباس وسعيد بن جُبير، وقد روى أبو داود عن جابر ابن عبدالله قال: قال رسول الله ﷺ : « ما ألقاه البَحْر أو جَزَرَ عنه فكُلوه، وما مات فيه فطفا فلا تأكلوه » <sup>(٢٧٢)</sup>.

وقال أبو داود : الصحيح أنه موقوف على جابر .

وروى مالك والنسائي أنَّ رسول الله ﷺ قال في البحر : « هو الطَّهُور ماؤه الحِلّ ميتته » <sup>(٣٧٣)</sup> . وهذا نصٌّ لا غبارَ عليه ، ولا كلامَ بعده ، والله أعلم.

وتعلَّق أصحابُ أبي حنيفة الذين قالوا : إن ميتةَ البحر حرام بعموم قوله تعالى : ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ﴾ [المائدة: ٣]، وهي كلَّ حيوان مات حَتْفَ أنفِهِ من غير ذكاة.

وقد بيناً أنَّ هذا الحديث يخصُّ هذا العموم، لا سيا وقد قال به الخليفتان أبو بكر وعمر، وثبت بحديث جابر عن أبي عبيدة ما تقدّم من أكلهم الحوت الميت في غزاة سيف البحر، ومن ادخارهم منه جزءاً، حتى لقوا النبيّ عُلَيْكُمْ فأكل منه.

- (٣٧١) في ب: وهي رواية معن عن مالك.
- (٣٧٢) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٣٦ من الأطعمة. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٦/٩. وسنن الدارقطني ٢٦٨/٤. وشرح السنة، للبغوي ٢٤٥/١١. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٤١٣٣. ونصب الراية، للزيلعي ٢٠٣/٤).
- (٣٧٣) انظر: (سنن الترمذي ٦٩ . وسنن أبي داود ٨٣ . وسنن النسائي ٥/٥٠ ، ١٧٦ . وسنن الدارمي ٣٨٦، ٣٨٦، ٩٨٩ . ومسند أحد بن حنبل ٢٣٧/٢ ، ٣٦١ ، ٣٧٣/٣ ، ٣٦٥/٥ . وسنن الدارمي ١٤/١ ، ٢٨٦، ٢/١٩ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ١٤/٢٥ ، ٢٥٢/٩ ، ٢٥٦ . والمستدرك ١٤/١ ومصنف ابن أبي شيبة ١/١٣٠ . وموارد الظمآن ١١٩ ، ١٢٠ . والمعجم الكبير ، للطبراني ٢٠٣/٢ ومصنف عبد الرزاق ٨٦٥ . وصحيح ابن خزيمة ١١١ ، ١٢ . وسنن الدارقطني ٢/٣٢، ٣٥ ومصنف عبد الرزاق ٨٦٥ . وصحيح ابن خزيمة ١١١ ، ١٢ . وسنن الدارقطني ٢/٣٢، ٣٥ ومصنف عبد الرزاق ٨٦٥ . وصحيح ابن خزيمة ١١٩ ، ٢٢ . والمعجم الكبير ، للمجاري ومصنف عبد الرزاق ٢٦٩ . وصحيح ابن خزيمة ١١١ ، ٢٢ . وسنن الدارقطني ٢/٣٣ ٣٦ ، ٣٧ . والتمهيد ، لابن عبد البر ١٢٨/١ . وتلخيص الحبير ٢/٩ . والتاريخ الكبير ، للبخاري ٣٦ ، ٣٢ . وحلية الأولياء ٢٢٩/٩ . وإرواء الغليل ٢/٢١ ، ٢٢٨ ، ١٤٩ . وومشكاة ابن عساكر ٣٥/٦ . وشرح السنة ، للبغوي ٢٤٩/١٢ . وزاد المسير لابن الجوزي ٢/٣٦٢ . ومشكاة المصابيح ، للتبريزي ٤٧٩ . وتاريخ بغداد ٢٣٩/١ ، ١٣٩ ، ١٢٩ .

(۹۶ همی المائدة الآية (۹۳) بالمائدة الآية (۹۳) بالمائدة الآية (۹۳) For QURANIC THOUGHT

فإن قيل: هذه الآية إنما سِيقت لبيان ما يحرَّم بالإحرام، وما لا يحرّم به، لا لبيان ما حرم بنفسه. وإنما بيان هذه الحرمة في قوله تعالى: **﴿حُرَّمَت عليكم الميتة...﴾** إلى آخرها. والمراد بالحديث السمك المذكور. وفي الحديث الآخر، وهو قوله: أُحلت لنا ميتتان ودَمان ِ فأما الميتتان فالسمك والجراد. وهذه عمدةُ أصحابِ أبي حنيفة.

قلنا: هذا قلْبُ المبنى، وإفساد المعنى؛ لأن هذه الآية التي نحن فيها إنما جاءت لبيان تحليل الصيد، وهو أخْذُ ما لا قدْرَة للعبد عليه، ولا أنس له به، وصفة تذكيته حتى يحلّ، ولهذا قلنا: إن الله سبحانه خاطب به المحلِّين، فبين رُكْنَ التحليل في ذلك وأخْذَه بالقهر والحيلة في كباره، وباليسر في صغاره، ثم أطلق تحليل صَيْدِ البحر في بابه، وزاد ما لا يُصاد منه؛ وإنما يرميه البحر رَمْياً، ثم قيّد تحريمَ صَيْدِ البر خاصة بالإحرام، وبقي الباقي على أصل الإباحة.

فأما المحرماتُ وأجناسها فقد تقدم في صَدْر السورة وغيرها .

وأما قوله تعالى: ﴿ **حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ ﴾ ف**هو عام خصّصه: هو الطهورُ ماؤه الحلّ ميتته، في ميتة الماء خاصة.

وأما حديث: « أُحِلَّتْ لنا مَيْتتان ودَمَان » <sup>(٢٧٤)</sup>؛ فلم يصحّ فلا يلزمنا عنه جواب، ثم نقول: إنه لو كان صحيحاً لكان قوله: السمك ـ عبارة عن كلِّ ما في البحر، اسم عام. وقد يطلق بالعُرْفِ في بعضها فيحمَل على أصل الإطلاق؛ ألا ترَى إلى قولهم عندنا لبعض الحوت في بعض البلدان سمكٌ دون سائرها.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَلِلسَّيَّارَةِ ﴾ :

فيه قولان:

أحدهما : للمقيم والمسافر ، كما جاء في حديث أبي عُبيدة : إنهم أكلوه وهم

(٣٧٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٩٧/٢ . وسنن ابن ماجة ٣٣١٤ . وسنن الدارقطني ٢٧٢/٤ . والسنن الكبرى للبيهقي ٢٥٤/١ ، ٢٥٧/٩ . وشرح السنة، للبغوي ٢٤٤/١١ . ونصب الراية، للزيلعي ١٢٢٢ ، ٢٠٢ . وعلل الحديث، لابن أبي حاتم ١٥٢٤ . وتفسير ابن كثير ٢٢/٣ ، ١٩٣ ، ٢٥٨ . وبدائع المنن للساعاتي ١٧٣٤ . والدر المنثور ١٦٨/١ . وفتح الباري ٦٢١/٩ ).

سورة المائدة الآية (٩٦) ....

مسافرون، وأكل النبيُّ ﷺ وهو مقيم؛ فبيّن الله تعالى أنه حلال لمن أقام، كما أحلّه في حديث أبي عُبيدة لمن سافر .

GHAZI TR

199

الثاني: أنَّ السيارة هم الذين يركبونه كما ثبت في أصل الحديث: أن رجلاً يقال له العَركي سأل رسولَ الله ﷺ فقال: إنا نركبُ البحر ومعنا القليل من الماء، فإن توضاًنا به عطشنا، أفنتوضاً له بماء البحر؟ فقال رسول الله ﷺ: «هو الطَّهُور ماؤهُ الحلّ ميتته» (٢٢٥).

قال علماؤنا : فلو قال له النبيُّ ﷺ : «نعم» لما جاز الوضوء به إلا عند خَوْفِ العطش؛ لأن الجوابَ مرتبط بالسؤال. ولكن النبي ﷺ ابتدأ بتأسيس الحكم وبيان الشرع؛ فقال: « هو الطَّهور ماؤه الحِلُّ ميتته ». فزاد في جواب السائل جوابين:

> أحدهما : قوله : « هو الطَّهُور ماؤه » ابتداء . الثاني : « الحلُّ مبتته » .

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَحُرٍّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً ﴾:

قد بينا أنّ التحريمَ ليس بصفة للأعيان، وإنما يتعلق بأفعال؛ فمعنى قوله تعالى: **(وَحُرِّمَ عَلَيْكُمْ صَيْدُ الْبَرِّ مَا دُمْتُمْ حُرُماً ﴾** إن كان الصيد الفعل فمعناه مع الاصطيادِ كلّه على أنواعه، وإن كان معنى الصيد الْمَصِيد على معنى تسميةِ المفعول بالفعل؛ فيكون معناه: حُرَّم عليكم صَيْدُ البر؛ وهذا من غريب المتعلقات للتكليف بالأفعال، وتفسيرِ وَجْهِ التعلق<sup>(٢٧٦)</sup>؛ فصار الصيدُ في البر في حقّ المحرم ممتنِعاً بكل وَجْه، وكانت إضافتُه إليه كإضافة الخمر إلى المكلفين والميتة ؛ إذ إنّ التحريم لا يختلفُ بالختلاف المحرمات.

وقد رَوى الأئمةُ عن أبي قَتادَةَ أنه قال: خرجْنا مع رسول الله ﷺ حتى إذا كنّا بالقَاحَة ومنا الْمُحْرِم ومنا غَيْرُ المحْرِم إذ أبصرتُ أصحابي َيتراءون، فنظرْتُ فإذا حمار وَحْشِ، فأسرجْتُ فرسي، وأخذت رُمحي، ثم ركبت، فسقط سوطي، فقلت

> (۳۷۵) سبق تخريجه ، راجع الفهرس . (۳۷۱ ) في ب: وتفسير وجه المتعلق .

اللغة (٩٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (المائدة الآية (٩٦) FOR QURANIC THOUGHT (المحمد المائدة الآية (٩٦)

لأصحابي – وكانوا محرمين: ناولُوني السوط. فقالوا: والله لا نُعينك عليه بشي، فنزلْتُ فتناولته، ثم ركبْتُ فأدركته من خَلْفِه، وهو وراء أكَمة، فطعنتُه برُمحي، فعقرته، فأتيتُ به أصحابي، فقال بعضهم: كلُوه. وقال بعضهم: لا نأكله. وكان النبيّ إلا معنا، فحركت دابّتي فأدركْتُه، فقال: « هو حلال، فكلُوه» (٣٧٧).

وفي بعض الروايات: « هل منكم أحد أمره أو أشار إليه بشيء » ؟ قالوا : لا . قال : « فكلُوا . هل معكم من لحمه شيء ؟ » قالوا : معنا رِجْلُه . قال : فأخذها رسولُ الله ﷺ فأكلها » <sup>(٢٧٨)</sup> .

وروى الأئمةُ عن الصعْب بن جَنَّامة الليثي أنه أَهْدَى إلى النبيّ ﷺ حماراً وحشياً وهو بالأبواء أو بوَدَّان، فردّه عليه. قال: فلما رأى رسولُ الله ﷺ ما في وجهه من الكراهة قال: « إنا لم نرده عليك إلا أنا حُرُم » <sup>(٢٧٩)</sup>.

وروى الترمذي والنسائي عن جابر ـ أنَّ النبي ﷺ قال: « صيد البَرِّ لكم حلال ما لم تصيدوه أو يُصَدْ لكم » <sup>(٢٨٠)</sup>.

قال أبو عيسى: هو أحسن حديث في الباب.

1 ...

- (٣٧٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٥٦ من الحـج. والسنن الكبرى للبيهقي ١٨٨/٥ . ومسند الحميدي ٤٢٤).
- (٣٧٨) انظر: (صحيح البخاري ٤٩/٤ ، ١١٥/٧ . وصحيح مسلم الحديث ٥٧ ، ٦٣ من الحج. وسنن الترمذي ٨٤٨ . وسنن أبي داود ، الباب ٤٧ من الأطعمة. وسنن النسائي ، الباب ٣١ ، ٣٤ من الصيد . ومسند أحمد بن حنبل ٣١٢/٣ ، ٢١/٥ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ١٨٧/٥ ، ٣٥١/٩ . وموارد الظآن ٩٨٤ . وبدائع المنن ، للساعاتي ٩٨٢ . ومشكاة المصابيح ٢٦٦4 ، ٤١٠٨ . وفتح الباري ٦٦٣/٩ . والتمهيد لابن عبد البر ١٢٦/٤ . وسنن الدارةعلى ٢٦٦/٢).
- (٣٧٩) انظر: (صحيح مسلم ٨٥٠. ومسند أحمد بن حنبل ٣٨/٤، ٧١. ومسند الشافعي ٨٤. والتمهيد، لابن عبد البر ٥٤/٩. وفتح الباري ٣١/٤.
- (٣٨٠) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٤١ من المناسك. وسنن الترمذي ٨٤٦. وسنن النسائي ١٨٧/٥. ومسند أحمد بن حنبل ٣٦٢/٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٠/٥. والتمهيد، لابن عبد البر ٦٢/٩. وسنن الدارقطني ٢٩٠/٢. وموارد الظآن ٩٨٠. ومصنف عبد الرزاق ٨٣٤٩. وتلخيص الحبير ٢٨٦/٢. وتفسير ابن كثير ١٩٣/٣. وتفسير القرطبي ٣٢٢/٦).

ورُوي عن عليّ أنه كان عند عثمان فأتي عثمان بلحم صيد صادَه حلال، فأكل عثمان، وأبى عليّ أن يأكل، فقال: والله ما صِدْنا ولا أمرنا ولا أشرنا.

2.1

فقال عليّ: وحُرِّم عليكم صَيْدُ البر ما دمتم حرُماً. وفي بعض الروايات: إنما صيد قبل أن نخرِم؛ فقال عليّ: ونحن قد بدأنا وأهْلَلْنا ونحن حلال، أفيحلُّ لنا اليوم؟ وعن ابن عباس أنه كره لحمَ الصيد وهو مُحرم، أخذ له أو لم يؤخذ، وإن صاده

الحلال.

سورة المائدة الآية ( ٩٦)

وعن أبي هريرة مثله. وعن سعيد بن جُبير وطاوس مثله.

وهذا ينبني على أن المحرَّم الفعل بقوله صيد البر، أو المحرم مضمر؛ والمراد بالصيد المصيد، والذي ثبت على الدليل أنّ حكْمَ التحريم إنما تعلّق بالمصيد لا بالصيد؛ فيكون التحريمُ يتعلق بتناول الحيلة في تحصيله أو بقصْد تناول الحيلة في تحصيله له، بيّن ذلك حديثُه عَلَيْكَمْ : « صَيْدُ البر لكم حلال ما لم تصيدوه أو يُصَد لكم »؛ فإذا لم يتناول المحرم صيده بنفسه ولا قصدَ به حَلّ له أكله، ولا يحلُّ له أخْذُه ولا ملكه؛ لأنّ النبيَّ إلى ردّه على الصعب بن جَنَّامة لأنه كان حياً، والْمُحْرِم لا يملك الصيد .

وقيل: إنما ردّه لأنه صِيد له، ويكون بذلك داخلاً في الحديث المذكور .

وقال أبو حنيفة: إذا لم يُعَنْ فيه بدلالة ولا سلاح جاز له أكلُه، وإن كان صِيد من أجله.

والحديثُ المتقدم يرد عليه، وهو قوله: « ما لم تصيدوه أو يُصَدُّ لكم».

المسألة السابعة: إذا أحرم وفي مِلْكه صيد:

ففيه قولان:

أحدهما : لا يحل له إمساكُه ويلزمُه إرسالُه . والآخرُ يمسكه حتى يحلّ في تفصيلٍ بيانُه في كتب المسائل . وللشافعي قولان مثلُهما .

وَجْهُ القول بإرساله قوله تعالى: ﴿ وحُرِّم عليكم صَيْدُ البر ما دُمتُم حرُماً ﴾ .

اللغة الآية ( ٩٦ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

وهذا عامٌّ في [ منع ] (٢٨١) الملك والتصرف كلُّه.

وَجْه القول بإمساكه أنه معنى يمتنع مع ابتداء الإحرام، فلا يمتنع من استدامة ملكه؛ أصله النكاح.

المسألة الثامنة:

7 . 7

فإن صاده الحلال في الحلّ، فأدخله في الحرم جاز له التصرفُ فيه بكل نوع من ذَبجِه وأكْل لحمه.

وقال أبو حنيفة: لا يجوزُ؛ ودليلُنا أنه معنى يفعل في الصيد؛ فجاز في الحرم الحلال كالإمساك والشراء، ولا خلافَ فيهما.

قال علماؤنا : ولأن المقام في الحرم يَدُوم، والإحرام ينقطع، فلو حرَّمْنا عليه ذلك في الحرم لأدَّى إلى مشقَّة عظيمة، فسقط التكليفُ عنه فيه لذلك.

وهذا من باب تخصيص العموم بالمصالح، وقد مهدناه في أصول الفقه، والمصلحةُ من أقوى أنواع القياس.

المسألة التاسعة:

إذا كان المحرم محرِماً بدخول حرم المدينة لم يجُزْ له الاصطيادُ فيه. وقال أبو حنيفة: يجوزُ له ذلك.

ودليلُنا قوله ﷺ : «اللهم إنّ ابراهيم عبدك وخليلك حرّم مكة، وإني أحرم المدينة بمثل ما حرَّم به إبراهيم مكة، ومثله معه؛ لا يُقطع عِضاهُها ولا يُصَاد صَنْدُها » (٢٨٢).

وهذا نصّ صحيح صريح، خرجه الأئمة: واللفظُ لمسلم.

(٣٨١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب. (٣٨٢) انظر: (صحيح البخاري ١٧٧/٤، ١٧٢/٥، ١٣٢/٩ . وصحيح مسلم، حديث ٤٨٣. من الحج. وسنن الترمذي ٣٩٢٢. ومسند أحد بن حنبل ١٤٩/٣. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٩٧/٥، وسنن الترمذي ١٢٥/٢. وتغليق التعليق ١٠٤٧. وتفسير ابن كثير ٢٥١/١٢. وتفسير القرطبي ٣٠٦/٦. والتمهيد، لابن عبد البر ٣١٤/٦).

المسألة العاشرة:

سورة المائدة الآية (٩٦)

إذا صاد بالمدينة كان آثِماً ولم يكن عليه جزاء إن قتله بها .

وقال سعد : جزاؤه أخْذُ سلبه . وقال ابن أبي ذئب : عليه الجزاء .

أما قول سعد : فإن مسلماً خرج عنه أنّ رجلاً صاد بالمدينة فلقيّه سَعْد فأخذ سلبه فكلّم في ردّه، فقال : ما كنت لأردَّ شيئاً نفَّلنيه رسولُ الله ﷺ ؛ وهذا مخصوص بسعد ؛ لأنَّ النبيَّ ﷺ لم يقلْ مَنْ لقي صائداً بالمدينة فليستلبه ثيابه كائناً من كان .

وأما ابنُ أبي ذئب فاحتجَّ بأنه حَرَم، فكان الجزاءُ على مَن قتل فيه صيداً، كما يفعل في حرَم مكة.

وقال علماؤنا: لو كان حرمُ المدينة كحرم مكة ما جاز دخولُها إلا بالإحرام، فافترقا.

وقد جعل النبيُّ عَيَّلِلَّهِ جزاءَ المتعدي فيه ما رُوي أن: « من أحدَث أو آوى محدثاً فعليه لعنةُ اللهِ والملائكة والناس أجعين، لا يقبلُ الله منه صَرْفاً ولا عَدْلاً <sup>(١٨٣)</sup> ». فأرسل الوعيد الشديد، ولم يذكر الكفارة.

المسألة الحادية عشرة:

إذا دل الحرامُ حلالاً على صَيْدٍ فقتله الحلال فقد اختلف فيه علماؤنا ؛ والمشهورُ أنه لا ضمانَ عليه ؛ وبه قال الشافعي .

وقال أشهب : يلزمه الضمان ؛ وبه قال أبو حنيفة .

(٣٨٣) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١١ ديات. وسنن النسائي، الباب ٢ من القسامة. ومسند أحمد بن حنبل ١١٩/١، ١٢٢، ٣٨/٣ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٩/٨ . وسنن الدارقطني ٩٨/٣ . وطبقات ابن سعد ٧٥/٥ . ومجمع الزوائد ٢٨٦/٦، ٢٨٣/٧ . ودلائل النبوة للبيهقي ٢٢٨/٧ والمعجم الكبير، للطبراني ١٤٧/١٢ . وحلية الأولياء، لأبي نعيم ١٦٥/٤ . والضعفاء للعقيلي ١٧٩/٤ . والموضوعات، لابن الجوزي ١٠/٥ . والأسرار المرفوعة، للقاري ٣٠ . ونصب الرامية للزيلعي ٣٦٤/٣ . ٣٥٤/٢ . ومشكل الآثار، للطحاوى ٢٠/٢). والمسألة غامضةُ المأخذ بعيدةُ الغَوْر ، ولعلمائنا فيها ثلاثة طرق بيناها في مسائل الخلاف.

سورة المائدة الآية (٩٦)

أقواها طريق منشأ غور .

7 - 2

وقال الجوني: الضمان إنما يجبُ في الشريعة بأحد ثلاثة أشياء: إما بإتلافٍ مباشرٍ ، كالقتْل. أو بتلف تحت يد عادية ، كما لو مات الحيوان في يد الغاصب. أو بسبب يتعلَّق بالفاعل؛ كحفُرِ البئر في جهة التعدّي؛ ولم يوجد ها هنا شيٌّا من ذلك، فبطل تعلقُ الجزاء به.

وعوَّلَ من أوجب الجزاء بقول النبي ﷺ في حديث أبي قتادة المتقدم: « هل أشرْتُم؟ هل أعنْتُم؟ » وهذا يدلُّ على وجوب الجزاء لو أشار أو أعان عليه. قلنا: إنما يدلُّ على تحريم ذلك؛ فأما على وجوب الجزاء فلا .

المسألة الثانية عشرة:

اختلف علماؤنا في الحيوان الذي يكونُ في البر والبحر، هل يحل صَيْدُه للمحرم لأنه من حيوان البحر أم لا يحل لأنه من حيوان البر؟ على قولين، ولذلك اختلف الصدْرُ الأول.

والصحيحُ مَنْعُه؛ لأنه تعارض فيه دليلان: دليلُ تحليل، ودليل تحريم، فغلَّبنا دليلَ التحريم احتياطاً؛ والله عزّ وجل أعلم.

المسألة الثالثة عشرة:

قال أبو يوسف: ما أخرج من اللؤلؤ والعنبر من البحر يخمس، وهو مذهبُ عمر؛ لأن البحر شبيه البر وقسيمه ونظيره؛ إذ الدنيا بر وبحر، فنقول: فائدة أخرجت من الباطن فوجب فيه الخمس، أصله الرّكاز، أو لأنه أحدُ قسمي المخلوقات الأرضية، فجاز أن يجب حقُّ الله فيما يوجد في باطنه، أصله الركاز. والتعليل للبحر.

ودليلنا ما رُوي عن ابن عباس أنه قال: « لا زكاة في العَنْبَر، إنما هو شيء يقذفه البحر »؛ ولأنه من فوائد البحر ، فلا يجبُ فيه حقٌّ \_ أصله السمك.

This file was downloaded from Quranic Phought.com

وهذا الفقه صحيح؛ وذلك لأنّ البحر لم يكن في أيدي الكفَرة فتجري فيه الغنيمة، وإنما هو من جملة المباح المطلق، كالصيد.

فإن قيل: فما تقولون في ذهب يوجد في البحر ؟

قلنا : لا روايةَ فيه . ويحتمل أن يقال : إنه يجب ؛ لأن البحر ليس بمعدن للذهب ، فوجودُه فيه يدلُّ على أن السيول قذفته فيه .

وقال بعض الحنفية: يحتمل ألا يجب فيه شيء لأن في البحر جبالاً لا يَدَ لأحدٍ عليها.

### الآية الثامنة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الْحَرَامَ قِياماً للنَّاسِ وَالشَّهْرَ الْحَرَامَ وَالْهَدْيَ وَالْقَلاَئِدَ ذٰلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمٰوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَنَّ اللهَ بكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [ الآية: ٩٧ ].

فيه تسع مسائل:

سورة المائدة الآية ( ٩٧)

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ اللهُ ﴾:

وهو يتصرف على ثلاثة أوجه:

الأول: بمعنى سمّى، ومنه قوله تعالى: ﴿ **إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآناً عَرَبِيًّاً لَعَلَّكُمْ** تَعْقِلُونَ﴾ [ الزخرف: ٣ ]. وقد بيناه في كتاب المشكلين بما ينبغي.

الثاني: بمعنى خلق، كها ورد في القرآن كثيراً، منها قوله سبحانه: ﴿**وجعل** الظلماتِ والنُّورَ﴾ [ الأنعام: ١ ].

الثالث: بمعنى صَيَّر ، كقولك ، جعلت المتاعَ بَعْضَه على بعض .

وتحقيقُه ها هنا خلق ثانياً وصْفاً لشيء مخلوق أولاً ، وذلك أنه خلق الكعبة وجوداً أولاً ، ثم خلق فيها صفات ثانياً ، فخلق عام في الأول والثاني ، وجعل خاص في الثاني خبر عن الصفات التي فيها على ما يأتي بيانُه إن شاء الله تعالى . معند من معند م For QURANIC THOUGHT (عالم معند من معند م معند من معند م

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ الْكَعْبَةَ ﴾ :

وفيها قولان: أحدهما أنها سُميت كعبة لتربّعها ؛ قاله مجاهد وعكرمة.

الثاني: أنها سميت كعبة لنتوئها وبروزها <sup>(٢٨٤)</sup> ؛ فكل ناتىء بارز كعب ، مستديراً كان أو غير مستدير ، وهذا هو الأصح ، يقال: كعّب ثَدْيُ المرأة؛ وهذه صفتها هنا ، وقد شرحنا أمْرَها في « إيضاح الصحيحين » .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ الْبَيْتَ الْحَرَامَ ﴾ :

سمَّاها الله سبحانه بيتاً؛ لأنها ذات سقف وجدار، وهي حقيقة البيتية، وإن لم يكن بها ساكن؛ ولكن جعل لها شرفَ الإضافة بقوله: ﴿ أَنْ طَهِّرًا بَيْتِيَ للطائفين﴾. [البقرة: ١٢٥]. وقال: ﴿وَلْيَطَّوَّفُوا بالبيت العَتيق﴾ [الحج: ٢٩]. على ما يأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ الحَرَامَ ﴾ :

سمَّاها الله سبحانه حَراماً بتحريمه إياها . قال النبيّ عَيَّظَيْم : « إنَّ مكة حرَّمها الله ، ولم يحرِّمها الناس، فهي حرام بحرمة الله تعالى ، لا يحلُّ لامرئ يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفك بها دماً أو يَعْضِد بها شجراً ، فإن أحدٌ ترخص بقتال رسول الله عَيْسَةٍ فقولوا له : إنَّ الله سبحانه أَذِنَ لرسوله ، ولم يأذن لكم ، وإنما أذن لي فيها ساَعةً من نهار ، وقد عادت حُرْمَتُها اليوم كحرمتها بالأمس ، وليبلغ الشاهدُ الغائب » <sup>(٣٨٥)</sup>.

رواه الكل من الأئمة، وثبت عنه في رواية الأئمة أنه قال ﷺ في حجة الوداع: «أي شهر هذا؟» فسكتنا، حتى ظننا أنه سيسمّيه بغير اسمه، فقال: «أليس ذا الحجة؟» قلنا: بلى. قال: «أي بلد هذا؟» فسكتنا، حتى ظننا أنه سيسمّيه بغير اسمه.

(٣٨٤) في ب: إنها سميت الكعبة لشوتها وبروزها.

(٣٨٥) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣١/٤، ٣٨٥/٦ والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٠/٨، ٢١٢/٩. وفتح الباري ١/١٩٧، ٤١/٤، ٢٠/٨ والبداية والنهاية، لابن كثير ٢٠٥/٤، ١٤٨/٨ والدر المنثور، للسيوطي ٢/٥٥. وتفسير ابن كثير ٢٥١/١، ٢٦٢٢. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٧٢٦).

فقال: « أليس البلدة؟ » يعني قوله تعالى: ﴿ **إنما أمرتُ أن أعبدَ ربَّ هذه البلدةِ** الذي حرَّمها وله كلُّ شيء ﴾ [ النحل: ٩١ ].

وفي رواية أنه قال: « أليس البلد الحرام؟ قلنا : اللهُ ورسوله أعلم» (٢٨٦).

ومعنى قوله تعالى: حرَّمها؛ أي بعِلْمِهِ وكتابه وكلامه وإخباره بتحريمها وخَلْقه لتحريمها ، كلُّ ذلك منه صحيح ، وإليه منسوب . فإن قيل: ومن أي شيء حرَّمها ؟

قلنا : من سَطْوَة الجبابرة ومن ظَلَمَة الكفر فيها بعد محمد عَلَيْهُ .

فإن قيل: فقد قال في الحديث الصحيح: «ليخربَنَّ الكعبة ذو السُّوَيْقَتَيْنِ من الجيشة » (٣٨٧).

قلنا : هذا عند انقلاب الحال، وانقضاء الزمن، وإقبال الساعة، وسيأتي بيانُه الآن إن شاء الله تعالى .

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ قياماً لِلناس ﴾

قيامُ الشيء قوامُه وملاكه؛ أي يقومون به قياماً، كما قال: ﴿**ولا تُؤتُوا السفهاء** أموالكم التي جعل اللهُ لكم قياماً﴾ [ النساء: ٥ ]؛ أي يقومون بها. المسألة السادسة: في معناه الحقيقي:

فيه ثلاثة أقوال:

(٣٨٦) انظر: (صحيح البخاري ٢٦/١، ٢٦/١، ٢١٥/٢، ٢٢٤/٥، ٢٢٤/١، ١٢٩/١، ١٢٩/٩، وصحيح مسلم، حديث ٢٩، ٣٠، ٣١ من القسامة. ومسند أحمد بن حنبل ٢٣٠/١، ٣٧/٥، ٤٠، ٤٩، ٤١١ . وسنن الدارمي ٢٧/٢. والسنن الكبرى، للبيهقي ١٦٥/٥، ١٦٦. وفتح الباري ١٥٧/١ وتغليق التعليق ٦٠٩. وتفسير ابن كثير ٢٣/٢٢، ٣٣/٣٤، ٢٦/٤، والمعجم الكبير، للطبراني ١١/١٨ . وتفسير البغوي ٩١/٣ . والبداية والنهاية ١٩٤/٥، ١٩٥، ٢٥٣، ومصنف ابن أبي شيبة ١٦/١٥ . ٢٦، وطبقات ابن سعد ٢٢/١٣).

(٣٨٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٥٧، ٥٧ من الفتن. وسنن النسائي ٢١٦/٥. ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٠/٢ . والسنــن الكبرى، للبيهقـي ٣٤٠/٤ . والمستـدرك ٤٥٣/٤ . وشرح السنــة للبغــوي ٣٠٦/٧ . والأحاديث الصحيحة ٤٢٧/٢ . ومشكاة المصابيح للتبريزي ٢٧٢١ . والدر المنثور ١٠١/٥ . ومسند الحميدي ١٠٤٦). ( ٩٧ ) علوة المائدة الآية PRINCE GHAZI TRUST

[ الأول ] <sup>(٢٨٨)</sup> : قال سعيد بن جُبير : قياماً للناس، أي صلاحاً . الثاني : قياماً للناس؛ أي أمْناً .

الثالث: يعنى في المناسك والمتعبدات؛ قاله الزجاج وغيره.

والقولُ الأول يدخل فيه الثاني؛ لأنَّ الأمْنَ مِنَ الصلاح، ويدخل التمكن من المناسك والعبادات؛ فإن لكل مصلحة.

وفائدة ذلك وحكمتُه أنَّ الله سبحانه خلق الخلق في الجِبِلَة أخيافاً <sup>(٢٨٩)</sup> يتقاطعون تدابراً واختلافاً، ويتنافسون في لفّ الحطام إسرافاً، لا يبتغون فيه انصافاً، ولا يأتمرون فيه برشد اعترافاً، فأمرهم الله سبحانه بالخلافة، وجعل فيهم المملكة، وصرّف أمورهم إلى تدبير واحد يَزَعهم عن التنازع، ويحملهم على التألف من التقاطع، ويَرْدَع الظالم عن المظلوم، ويقرر كلّ يد على ما تستولي عليه حقاً، ويسوسهم في أحوالهم لطفاً ورفقاً، وأوقع في قلوبهم صِدْقَ ذلك وصوابَه، وأراهم بالمعاينة والتجربة صلاح ذلك في ابتداء الأمر ومآله، ولقد يَزَعُ الله بالسلطان ما لا يزع بالقرآن، فالرياسةُ للسياسة والملك لنفي الملك، وجَوْر السلطان عاماً واحداً أقل إذاية من كون الناس فوضى لحظة واحدة، فأنشأ الله الخليقة لهذه الفائدة والمصلحة على الملوك والخلفاء، كلما بان خليفة خلفه آخر، وكلما هلكَ ملكٌ ملكَ بعده غيره؛ ليستتبَّ به التدبيرُ، وتجري على مقتضى رأيه الأمور، ويكف الله سبحانه به عاديةَ الجمهور؛ فإذا بعث نبياً سخَّر الله سبحانه له الملك في وقته إن كان ضعيفاً، فكان صحّوه إليه وعونه معه، كما فعل بدانيال وأمثاله ل

وإن بعثه قوياً يسَّر له الاستيلاء على الزمان وأهله، وأعْرَى أرضَ السلطان عن ظلِّه، وجعل الأمر في الدين وأهله، كما فعل بموسى، ولِمَا أراده الله من التيسير على نبيه محمد، والتقديم له،والتشريف لقومهأسكن أباه إسماعيل البلدةَ الحرام حيث لا إنْسَ ولا أنيس، واستخرج فيها ذريته، وساق إليه من الجوار مَنْ عمرت به تلك البلاد والديار، وجرَّدهم عن الملك تقدمةً لرئاسة الملة، وكانوا على جبلَّة الخليقة

(۳۸۸) ما بين المعقوفتين: ساقط من د .

(٣٨٩) أي: أن الله تعالى خلق الخلق في الطبيعة مختلفين.



وسليقة الآدمية، من التحاسد والتنافس، والتقاطع والتدابر، والسلب والغارة، والقتل والشارة، ولم يكن بـدِّ في الحكمة الإلهية والمشيئة الأولية مـن كـافً يـدومُ مع الحال، ورادع يُحْمَد معه المآل؛ فعظَّم الله سبحانه في قلوبهم البيت الحرامَ لحقّه، وأوقع في نفوسهم هيبته لحكمته، وعظَّم بينهم حرمتَه لقهرِه؛ فكان مَنْ لجأ إليه معصوماً به، وكان من اضطهد محمياً بالكون فيه، ولذلك قال تعالى: ﴿ أَوَ لَم يورَوْا أَنَا جعلنا حرَماً آمناً، ويُتخطَّفُ الناسُ مِنْ حولهم ﴾. [ العنكبوت: ٦٢ ] بَيْدَ أنه لما كان موضعاً مخصوصاً لا يُدْركه كلَّ مظلوم ولا يناله كلَّ خائف جعل الشهر الحرام -وهي:

#### المسألة السابعة:

ـ ملجاً آخر، فقرَّر في قلوبهم، وأوقع في نفوسهم حُرْمة الأشهر الحرم؛ فكانوا لا يروِّعون فيها سرباً <sup>(٢٩٠)</sup>، ولا يطلبون فيها ذَنْبَاً، ولا يتوقعون فيها ثأراً، حتى كان الرجل يلقى قاتلَ أبيه وابنه وأخيه فلا يؤذيه.

واقتطعوا فيها ثلث الزمان، ووصلوا منها ثلاثة متوالية، فسحة وراحةً، ومجالاً للسياحة في الأمْن واستراحة، وجعلوا منها واحداً مُفْرداً في نصف العام، دركاً للاحترام؛ ثم يسَّر لهم الإلهام، وشرع على ألسنة الرسل الكرام الهدْيَ والقلائد، فكانوا إذا أخذوا بعيراً أشْعَرُوه دماً، وعلَّقُوا عليه نعلاً. روى ابن القاسم وابن عبد الحكم عن مالك – وهي:

#### المسألة الثامنة:

أنّ القلائد حَبْل يفتله، ونَعْلان يقلّدهما، والنعل الواحد تجزي؛ ولذلك روى ابنُ وهب عن ابن عمر أنه كان يقلّد نعلين. وربما قلد نعلاً واحداً، فإذا فعل الرجل ذلك في بعيره أو في نفسه لم يرعه ذلك حيث لقيه، وكان الفَيْصَل بينه وبَيْنَ مَنْ طلبه أو ظلمه، حتى جاء الله بالإسلام، وبيّن الحقَّ بمحمد عليه السلام، فانتظم الدين في سلْكه، وعاد الحق إلى نصابه، وبهذا وجبت الخلافة هدى، ومنع الله الخلقَ بعد ذلك أن يُترك

(٣٩٠) في ب: لا يروعون فيها سرحاً . والسرب، هو المسلك أو الطريق.

(۱۰۰) THE PRINCE GHAZI TRUST اللكة الآية (۱۰۰) The PRINCE GHAZI TRUST

سُدى، فأسندت الإمامة إليه، وانبنى وجوبها على الخلق عليه، وهو قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلُفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً ﴾ [النور: 00].

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمُوَاتِ وما في الأرْضِ ...﴾ إلى آخر الآية:

المعنى أنه دبَّر ذلك من حكمه، وأنفذه من قضائه بقُدْرَتِهِ على مقتضى عِلْمِهِ، ليعلموا بظهور هذا التقدير وانتظامه في التدبير عمومَ علمه، وشمولَ قدرته، وإحاطته بذلك كله، كيفها تصرّف أو تقدر.

## الآية التاسعة والعشرون

قوله سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ لاَ يَسْتَوِي الْخَبِيثُ وَالطَّيِبُ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ فَاتَّقُوا اللهَ يا أُولِي الألْبابِ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [ الآية: ١٠٠ ].

فيها خمس مسائل:

## المسألة الأولى: في الخبيث:

وفيه قولان:

- أحدهما : الكافر . والثاني : الحرام . وأما الطيب \_ وهي : [ المسألة الثانية ] :
  - **المسألة الثانية: [ الطيب] :** ففيه أيضاً قولان : أحدهما : المؤمن . الثاني : الحلال .

سورة المائدة الآية (٢٠٠) الط

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَعْجَبَكَ كَثْرَةُ الْخَبِيثِ ﴾:

وفي معناه قولان:

أحدهما : أن الخطاب للنبيّ عَلِيْتُهُم، والمرادُ أُمته؛ فإنَّ النبي عَلَيْتُهُم لا يعجبه الكفارُ ولا الحرام، وإنما يُعْجب ذلك الناس.

الثاني: أنَّ المرادَ به النبيّ ﷺ ، وإعجاباً به له أنه صار عنده عجباً مما يشاهد من كثرة الكفار ، والمال الحرام ، وقلة المؤمنين ، وقلة المال الحلال . وقد سبق علمُ الله تعالى وحكمه بذلك .

والدليلُ عليه الحديثُ الصحيح، قال النبيُّ عَلَيْكَمْ : « يقولُ الله تعالى يوم القيامة: يا آدم، ابعث بَعْثَ النار، فيقول: يا رب: وما بَعْثُ النـار؟ فيقول: مِنْ كل أَلْف تسعهائة وتسعة وتسعون للنار وواحدٌ للجنة » <sup>(٢٩١)</sup>.

المسألة الرابعة: في وَجْهِ عدم استوائه ووجوب تفاوته:

إن الحرام يُؤذِي في الدين، ويجب فَسْخُه وردُّه، والحلال ينفعُ ويجب إمضاؤه [ويصح تنفيذه] <sup>(٢٩٣)</sup>. قال الله تعالى: **﴿أَم نَجْعَلُ الذين آمَنُوا وعَمِلُوا الصالحات** كالْمُفْسِدين في الأرض أم نَجْعَلُ المتقين كالفجَّار ﴾ [صَ: ٢٨]. وقال: **﴿أَم** حسب الذين اجْتَرَحُوا السيئاتِ أن نجعَلَهُم كالذين آمَنُوا وعملوا الصالحات سواءً مَحْياهم ومماتُهم ساءَ ما يحكمون ﴾ [الجاثية: ٢١]. وقال سبحانه وتعالى: **﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرِّبَا ويُرْبِي الصدقاتِ ﴾** [البقرة: ٢٧٦]. فلا يعجبنّك كثرَةُ المال الربوي، ونُقْصان المال بصدقته التي تخرج منه؛ فإن الله يحقُ ذلك الكثير في العاقبة، وينمّي المال الزكاتي بالصدقة <sup>(٢٩٢)</sup>؛ وبهذا احتج مِنْ علمائنا مَن رأى أنّ البيع الفاسد يفسخ، ولا يمضى بحوالة سوق، ولا بتغير بدن؛ فيستوي في إمضائه مع البيع الصحيح؛ بل يفسخ أبداً.

- (٣٩١) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٢/٣. وزاد المسير، لابن الجوزي ٤٠٣/٥. وتفسير البغوي ٣/٥).
  - (٣٩٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (٣٩٣) في ب: وينمسي المال الزاكي بالصدقة.

وتفكيل المرتح وكالفكر الحالي المتردة المائدة الآية ( ۱۰۰ ) For QURANIC THOUGHT ( المائدة الآية ( ۱۰۰ )

وقد احتجّ أيضاً مَنْ زعم أنَّ من اكترى قاعةً إلى أمَد فكمُلَ أمده، وقد بنى بها وأسّس، فأراد صاحبُ الأرض أن يخرجه <sup>(٣٩١)</sup>، فإنه يدفع إليه قيمةَ بنائه قائماً، ولا يهدمه عليه، كما يفعل بالغاصب إذا بنى في البُقْعَة المغصوبة.

ونظر آخرون إلى أنّ البيع إذا فُسِخ بعد الفَوْت يكون فيه غَبْن على أحدِ المتعاقدين ولا عقوبةَ في الأموال. وكذلك إذا كمل أمدُ الباني فأيّ حجة له، وهو يعلم أنّ البنيان إلى أمد، فإن صاحبَ العرصة سيحتاجُ إلى عَرصته لمثل ما هي عليه من البناء أو لغيره، فيحمله ذلك على أن يلزمه إخلاءها مما شغلها به. وهذه كلُّها حقوقٌ مرتبطة بحقائق وأدلة تتفق تارة وتفترق أخرى، وتتباين تارةً وتتماثل أخرى.

وتحقيق ذلك على التفصيل في مسائل الخلاف <sup>(٣١٥)</sup>.

المسألة الخامسة: حقيقةُ الاستواء:

الاستمرار في جهة واحدة، ومثلُه الاستقامة، وضدُّه الاعوجاج، وذلك يتصرف إلى أربعة أوجه:

الأول: الاستواء في المقدار ، ولا يتساوَى الخبيثُ والطيّب مقداراً في الدنيا ؛ لأن الخبيثَ أَوْزَنُ دنيا والطَّيِّب أوزن أُخرى .

الثاني: الاستواء في المكان، ولا يستويان أيضاً فيه؛ لأن الخبيثَ في النار والطيب في الجنة.

الثالث: الاستواء في الذهاب، ولا يتساوَيَان أيضاً فيه؛ لأن الخبيث يأخذ جهة الشمال والطيب يأخذ في جهة اليمين <sup>(٣٩٦)</sup>.

الرابع: الاستواء في الإنفاق، ولا يستويان أيضاً فيه؛ لأن منفق الخبيث يعود عليه الْخُسْران في الدارين، ومُنْفِقُ الطيب يربح في الدارين. أما خسرانُ الأول فنقصُ ماله

> (٣٩٤) في ب: فأراد صاحب الموضع أن يخرجه. (٣٩٥) في ب: في مسائل الفقه. (٣٩٦) والطيب يذهب في جهة اليمين.

في الدنيا، ونقص ماله في الآخرة؛ وربح منفق الطيب في الدنيا حسن النية وصدق الرجاء في العِوَض، وربحه في الآخرة ثقل الميزان.

HAZI TRUST

212

### الآية الموفية ثلاثين

قوله تعالى: ﴿ يا أَيَّها الَّذِينَ آمَنُوا لا تَسْأَلُوا عَنْ أَشْيَاءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوْكُمْ، وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تَبْدَ لَكُمْ عَفَا اللهُ عَنْهَا، وَاللهُ غَفُورٌ حَلِيم. قد سألها قومٌ من قبلكم ثم أصبحوا بها كافرين﴾ [ الآيتان: ١٠١ ، ١٠٢ ].

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

سورة المائدة الآيتان ( ١٠١ و ١٠٢)

وفي ذلك أربعة أقوال:

الأول: رُوي في الصحيح عن أنس، قال: خطبَنا رسولُ الله عَلَيْنَةٍ خطبة ما سمعنا مثلها. قال: «لو تعلمون ما أعلم لضحكْتُم قليلاً ولبكيتُم كثيراً ».قال: فغطّى أصحابُ رسول الله عَلَيْها وجوهَهم، ولهم حَنِين. فقال رجل: مَنْ أبي؟ فقال: «أبوك فلان»، فنزلتَ: ﴿ **يَا أَيُّها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياء إن تُبْدَ لكم تَسُونُم ﴾** (٢٩٧).

الثاني: ثبت في الصحيح، عن ابن عباس، كانوا يسألون رسولَ الله ﷺ استهزاء، فيقول الرجل: مَنْ أبي؟ ويقول الرجل: تضل ناقته: أين ناقتي؛ فأنزل الله سبحانه فيهم هذه الآية: ﴿ **يا أيها الذين آمنوا لا تَسْأَلُوا عن أشياء إن تُبْدَ لكم تَسُو<sup>ن</sup>ُم ﴾** <sup>(٢٩٨)</sup>.

الثالث: روى الترمذي عن عليّ قال: لما نزلت: ﴿ ولله على الناس حجَّ البيت من استطاع إليه سبيلاً ﴾ [ آل عمران: ٩٧ ] \_ قالوا: يا رسولَ الله؛ أفي كل عام ؟ قال: « لا . ولو قلت: نعم لوجبت » <sup>(٢٩٩)</sup> . فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تسألوا عن أشياءَ إن تُبْدَ لكم تَسُوْكُم ﴾ . وقد تقدّم في سورة آل عمران بَعْضُه.

- (٣٩٧) أنظر: (صحيح مسلم، الباب ٣٧، حديث ١٣٤، ١٣٥ من الفضائل. وسنن الترمذي ٣٠٥٦. وتفسير الطبري ٥٢/٧. ومسنـد أحمد بــن حنبــل ٢٠٧/٣، ٢٠٦. والمعجـــم الكبير، للطبراني ٥٥/٥. وفتح الباري ٢٦٥/١٣.
  - (٣٩٨) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ١٤١).
  - (٣٩٩) انظر: (أسباب النزول، للنيسابوري ١٤٢. وسنن الترمذي ٣٠٥٥).

الرابع: أنها نزلت في قوم سألوا رسولَ الله ﷺ عن البَحِيرة، والسائبة، والوَصِيلة، والحام؛ قاله ابن عباس<sup>(٤٠٠)</sup>.

رة المائدة الآيتان (١٠١ و١٠٢)

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُوّْكُمْ ﴾:

هذا المساق يعضد من هذه الأسباب روايةَ مَنْ رَوَى أَنَّ سببها سؤالُ ذلك الرجل: مَنْ أبي؟ لأنه لو كشف له عن سِرَّ أمه ربما كانت قد بغَتْ عليه فيلحق العارُ بهم. ولذلك روي أنّ أمَّ السائل قالت له: يا بني؛ أرأيت أمك لو قارفَتْ بعضَ ما كان يقارِفُه أهلُ الجاهلية، أكنت تَفْضَحها؟ فكان الستر أفْضَل.

ويعضده أيضاً رواية مَن روى عن تفسير فرض الحج؛ فإن تكراره مستثنى لعظيم المشقة فيه، وعظيم الاستطاعة عليه. وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: « إنَّ الله أمركم بأشياء فامتثلوها، ونهاكم عن أشياء فاجتنبوها، وسكَتَ لكم عن أشياء رحمةً منه، فلا تسألوا عنها » <sup>(١٠١)</sup>.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تَسْأَلُوا عَنْهَا حِينَ يُنَزَّلُ الْقُرْآنُ تَبْدَ لَكُمْ ﴾:

وهذا يشهد لكونها من باب التكليف الذي لا يبيِّنُه إلا نزولُ القرآن، وجعل نزول القرآن سبباً لوجوب الجواب؛ إذ لا شَرْعَ بعد موت النبي عَيَّلِيٍّ ، يحقِّق ذلك قوله تعالى: ﴿ عِفا الله عنها ﴾؛ أي أسقطها ، وهي:

المسألة الرابعة:

212

والذي يَسْقُط لعدم بيان الله سبحانه فيه وسكوته عنه هو باب التكليف؛ فإنه بعد موتِ النبيّ ﷺ تختلفُ العلماًء فيه، فيحرّم عالم، ويحلّل آخر، ويُوجب مجتهد. ويُسْقِط آخر؛ واختلافُ العلماء رحمةٌ للخلق، وفسحةٌ في الحق، وطريق مَهْيَع إلى الرفق.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ قَدْ سَأَلَهَا قَوْمٌ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾:

فيه أربعة أقوال:

(٤٠٠) انظر : (أسباب النزول ١٤٢). (٤٠١) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة المائدة الآيتان ( ١٠١ و١٠٢)

الأول: قوم عيسى عليه السلام في المائدة. الثاني: قوم صالح في الناقة. الثالث: قريش في الصفا ذهباً.

الرابع: بنو إسرائيل، كانت تسأل: فإذا عرفت بالحكم لم تقرّ ولم تمتثلْ.

IAZI TRUST

والصحيحُ أنه عامٌّ في الكل، ولقد كفرت العيسوية بعيسى وبالمائدة، والصالحية بالناقة، والمكية بكل ما شهدَتْ من آية، وعاينَتْ من معجزة مما سألته ومما لم تسأله على كثرتها؛ وهذا تحذيرٌ مما وقع فيه مَنْ سبق من الأمم. المسألة السادسة:

210

اعتقد قومٌ من الغافلين تحريمَ أسئلة النوازل حتى تقع تعلقاً بهذه الآية، وهو جهلٌ؛ لأن هذه الآية قد صرَّحت بأن السؤال المنهيّ عنه إنما كان فيا تقعُ المساءةُ في جوابه، ولا مساءةَ في جواب نوازل الوقت، وقد كان مَنْ سلف مِنَ السلف الصالح يكرهها أيضاً، ويقول فيا يسأل عنه من ذلك: دعُوه دَعُوه حتى يقع، يريد: فإن الله سبحانه وتعالى حينئذ يُعين على جوابه، ويفتحُ إلى الصواب ما استبهم من بابه؛ وتعاطيه قبل ذلك غلوٌ في القصد، وسرف من المجتهد؛ وقد وقف أعرابي على ربيعة الرأي وهو يفرّع المسائل، فقال: ما العيّ عندنا إلا ما هذا فيه منذ اليوم. وإنما ينبغي أن يعتنى ببسط الأدلة، وإيضاح سُبُل النظر، وتحصيل مقدمات الاجتهاد، وإعداد الآلة المعينة على الاستمداد؛ <sup>(٢٠١)</sup> فإذا عَرَضَت النازلة أُتيت من بابها، ونُشدت في مظانّها، والله يفتحُ في صوابها.

المسألة السابعة:

وهِمَ بَعْضُ المفسرين في هذه الآية في ثلاثة فصول: ﴿

الأول: قال: إن قوله: ﴿لا تسألوا...﴾ إلى قوله: ﴿ يُسولُمُ ﴾ سؤال عما لا يعني <sup>(٢٠٢)</sup>، وليس كذلك؛ بل هو سؤال عما يضرُّ ويسوء، ففَرْقٌ بين أن يكون النهي عن شيء يضر. وبين أن يكون عما لا يعني. وهذا بيِّن.

- (٤٠٢) في ب: وإعداد الأدلة المعينة على الاستعداد .
  - (٤٠٣) في ب: سؤال عما لا يغني.

(۱۰۳) المعادة الآية (۱۰۳) The PRINCE GHAZI TRUST الآية (۱۰۳)

الثاني: قال: قوله: **﴿ وإنْ تسألوا عنها حين ينزَّلُ القرآن تُبْدَ لكم ﴾،** يعني: وإن تسألوا عن غيرها؛ لأنه نهاهم فكيف ينهاهم ويقول: إنه يبين لهم إن سألوه عنها. وهذا استبعاد محض عارٍ عن البرهان؛ وأيّ فرق أو أي استحالة في أن يقال: لا تسأل، فإنك إن سألت يبيّن لك ما يسوءك، فالسكوتُ عنه أولى بك، وإن الله تعالى قد عفا عنها لك.

الثالث: قوله: ﴿ قد سألها قوم من قبلكم ؟:

217

قال: فهذا السؤال لغير الشيء ، والأول والثاني هو سؤالٌ عن غير الشيء ، وهذا كلامٌ فاتر ، مع أنه قد تقدم ضده حين قال: إن السؤال الثاني هو سؤالٌ عن الشيء ، وفيا قدمناه بَلاَغٌ في الآية ، واللهُ عز وجل أعلم ، وبه التوفيق .

## الآية الحادية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلاَ سَائِبَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامٍ وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ﴾ [ الآيةً: ١٠٣ ] . فيها سبعُ مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ جَعَلَ ﴾ :

وقد تقدم تقسيمهُ وتفسيره، ومعنى اللفظ ها هنا : ما سمى الله ذلك حكماً ولا يعتدّ به شرعاً <sup>(٢٠٤)</sup> ، بَيْدَ أنه قضى به علماً ، وأوجده بقدرته وإرادته خَلْقاً ؛ فإن الله سبحانه خالقُ كل شيء من خير وشر ، ونَفْع وضر ، وطاعة ومعصية .

المسألة الثانية: في تفسير المسميات فيها لغة:

فالبحيرةُ، هي: الناقة المشقوقة الأذن لغة، يقال: بحرْتُ أذنَ الناقة؛ أي شققتها . والسائبة، هي: المخلاَّة لا قَيْد عليها ولا راعي لها .

والوصيلة في الغم: كانت العربُ إذا ولدت الشاة أُنثى كانت لهم، وإن ولدت

(٤٠٤) في ب: حكماً ولا يتعبد به شرعاً .

\* This file was downloaded from Quranic Photon: com

سورة المائدة الآية (١٠٣)

ذكراً كانت لآلهتهم، وإن ولدت ذكراً وأنثى قالوا: وصلت أخاها، فكان الكلُّ للآلهة، ولم يذبحوا الذكر .

YIY.

والحامي: كانت العربُ إذا نتجت من صلب الفحل عشرة أبطن قالوا: حَمّى ظهره فسيَّبُوه لا يُركب ولا يُهاج.

ولهذه الآية تفسير طويل باختلافٍ كثير يرجعُ إلى ما أوضحه مالك ومحمد بن إسحاق.

قال ابن وهب : قال مالك : كان أهلُ الجاهلية يعتقون الإبلَ والغنم يسيّبونهــا ، فأما الحامي فمن الإبل؛ كان الفحلُ إذا انقضى ضِرَابه جعلوا عليه من ريش الطواويس وسيَّبوه. وأما الوصيلة فمن الغنم ولدت أنثى بعد أنثى سيّبوها .

وروى ابنُ القاسم وغيره، عن مالك بن أنس، عن زيد بن أسلم، عن عطاء بن يسار : أنّ رسولَ الله ﷺ قال: « أول مَنْ نَصب النُّصُب، وسيَّب السوائب، وغيَّر عَهْد إبراهيم عمرو بن لُحَيٍّ؛ ولقد رأيته يجرُّ قُصْبَه في النار ، يؤذي أهلَ النار بريحه ».

قال: وأول من بَحر البَحَائر رجل من بني مُدْلج عمد إلى ناقتين له، فجدع آذانهما، وحرم ألبانهما وظهورهما، ثم احتاج إليهما، فشرب ألبانهما، وركب ظهورهما، فقال رسولُ الله ﷺ : « لقد رأيتهُما في النار يخبطانه بأخفافهما ويعضّانه بأفواههما ».

ونحوه عليّ بن نافع عن مالك <sup>(٢٠٥)</sup> قال: « لقد رأيته يؤذي أهلَ النار بريحه » ولم يزد.

وروى أشهب عن مالك: السَّوائب الغنم. وقال محمد بن إسحاق: البحيرة بنت السائبة. والسائبةُ هي الناقة إذا تابعَتْ بين عشر إناث ليس بينهن ذَكَر لم يُرْكَب ظَهْرِها، ولم يجزّ وَبَرُها، ولم يشرب لبنَها إلاّ ضيفٌ، فما نتجت بعد ذلك من أنثى شقّت أذنها، وخلّي سبيلها مع أمها، فلم يركب ظهرها، ولم يجزّ وَبَرُها، ولم يشرب لبنها إلاّ ضيف، كما فعل بأمها؛ فهي البحيرة بنت السائبة.

( ٤٠٥ ) في ب: ونحوه عن نافع عن مالك.

( ۱۰۳ میورة المائدة الآیة ( ۱۰۳ PRINCE GHAZI TRUST

والوَصِيلة: الشاة إذا أتْأَمَتْ عشر إناث<sup>(٢٠٦)</sup> متتابعات في خمسة أبطن ليس بينهن ذكَر جُعلت وَصِيلة، قالوا: قد وصلت، فكان ما ولدت بعد ذلك للذكور منهم دون الإناث إلا أن يموت منها شيء فيشتركون في أَكْلِه ذكورِهم وإناثهم.

ورُوي عن غير ابن إسحاق: فكان ما ولدت بعد ذلك لذكورهم دون إناثهم.

قال ابن إسحاق: والحامي الفحل إذا نتج له عشر إناث متتابعات ليس بينهن ذكَر حمى ظَهْره، فلم يركب ظهره، ولم يجزّ وبره، وخلّي في إبله يضرب، لا ينتفع منه بشيء بغير ذلك.

وقال ابن عباس: البَحِيرة الناقة. والوَصِيلة الشاة. والحامي الفحل. وسائبة يقول يسيّبونها لأصنامهم.

وروي أن رسولَ الله ﷺ رأى عَمْرو بن لُحَيّ بن قَمَعَةَ بن خِنْدِف<sup>(٤.٧)</sup> يجرُّ قُصْبَهُ في النار . قال: فسألته عمن بيني وبينه من الناس. قال: « هلكوا » <sup>(٤.٤)</sup> .

وروي أنَّ سبب نَصْب الأوئان وتغيير دين إبراهيم أنه خرج من مكة الى الشام، فلما قدم مَأْرب من أرض البَلْقاء <sup>(٢٠٠)</sup>؛ وبها يومئذ العهاليق أولاد عمليق، ويقال عملاق بن لاوذ بن سام بن نوح، رآهم يعبدون الأصنام، فقال لهم: ما هذه الأصنام التي أراكم تعبدون؟ قالوا: هذه أصنام نستمطرها فتُمْطرنا، ونستنصرها فتنصرنا. فقال لهم: أفلا تعطوني منها صنماً أسيرُ به إلى أرض العرب فيعبدوه؟ فأعطوه صنماً يقال له مُبل. فقدم به مكة فنصبه، وأخذ الناسَ بعبادته وتعظيمه، فلما بعث اللهُ سبحانه محداً مُبل. فقدم به مكة فنصبه، وأخذ الناسَ بعبادته وتعظيمه، فلما بعث اللهُ سبحانه محداً يُولكنَّ الذين كفروا يَفْتَرُونَ على الله الكذبَ ؟ وذلك لأنهم كانوا بزعمهم يفعلون ذلك لِرضا ربهم وفي طاعته، وطاعةُ الله ورضاه إنما تُعلم من قوله، ولم يكن

- (٤٠٦) في ب: الشاة إذا أنمت عشر اناث.
- (٢٠٧) في ب عمرو بن لحي بن قمعة بن جندب.
  - (٤٠٨) سيأتي تخريجه.

۲۱۸

( ٤٠٩ ) في ب: فلما قدم أرضاً من ارض البلقاء .

عندهم لله بذلك قولٌ، فكان ذلك مما يفترونه على الله، وأنزل الله عليه: ﴿ وَقَالُوا مَا فِي بُطُون هَذهِ الأَنْعَام خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا، وَإِنْ يَكُنْ مَيْتَةً فَهُمْ فِيَهِ شُرَكاءُ سَيَجَنزِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ [الأنعام: ١٣٩].

419

وأنزل عليه: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَرَامًا وَحَلَالًا ، قُلْ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ﴾ [ يونس: ٥٩ ].

وأنزل عليه: ﴿ فَمَانِيَةَ أَزْوَاجٍ مِنَ الضَّأْنِ اثْنَيْنِ، وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ، قُلْ آلذَّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمِ الأُنْنَيَيْنِ أَمْ مَا اشْتَمَلَتُ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنْنَيَيْنِ نَبَّتُونِي بِعِلْمٍ إِنَّ كُنْتُمْ صَادِقِينَ. وَمِنَ الإبلِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْبَقَرِ اثْنَيْنِ، قُلْ آلَذَّكَرَيْنَ حَرَّمَ أَمِ الأُنْنَيَيْنِ أَمْ مَا اشْتَمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأُنْنَيْنِ أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءَ إِذَ وَصَاكُمُ اللهُ بِهٰذَا، فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذَبًا لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ، إِنَّ اللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ [الأنعام: ١٤٢]، ١٤٤].

وأنزل عليه: ﴿ وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْعَامٌ لاَ يَذْكُرُونَ اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا ﴾ ﴿الأنعام: ١٣٨] .

المسألة الثالثة:

روى أبو هُريرة، قال: سمعْتُ رسولَ الله ﷺ يقول لأكثم بــن الْجَوْن: « رأيت عمرو بن لحيّ بن قَمعة بن خِنْدف يجر قُصْبَه في النار، فما رأيتُ رجلاً أشبه برجل منك به ولا به منك». فقال أكثم: أخشى أن يضرَّني شبَهُه يا رسول الله. قال: « لا بَ لأنّك مؤمن وهو كافر ؛ إنه أول من غيَّر دينَ إسماعيل، وبَحر البَحِيرة، وسيَّب السائبة، وحَمَى الحامى»

وروى أبو الأحوص: عَوْن بن مالك بن نَصْلة الجشمي (٤١١) ، عن أبيه أنه وفد على

(٤١٠) أنظر: (صحيح البخاري ٢٢٤/٤ ، ٢٦/٦ . وصحيح مسلم، الباب ١٣ ، حديث ٥١ من الجنة.
 ومسند أحد بن حنبل ٢٧٥/٢ ، ٣٦٦ . والدر المنثور ٢٧٣/٢ ، ٣٣٨ . وفتح الباري ٢٨٣/٨،
 ٢٨٥ . وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٧/٢٦ . والبداية والنهاية، لابن كثير ١٨٩٢ . والبعث والبعث
 والنشور، للبيهقي ٢٠٩ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٩/١٠ . وتغليق التعليق ١٢٣٠ ، ١٣٣٦ .
 ومشكل الآثار ٢٠٧/٢ . وتاريخ بغداد، للخطيب ١٧٣٥).
 في ب: أبو الأحوص بن عوف بن مالك بن نضلة الجشمى.

النبيّ ﷺ فقال: « أرَبَّ إبل أنتَ أم ربَّ غنم »؟ فقال: مِنْ كل المال آتاني الله فأكثَرَ وأطيب. فقال: « هل تنتج أبلك صحاحاً آذانها فتعمد إلى المواسي فتقطع آذانها ، فتقول: هذه بُحُر . وتشقُّ جلودها ، فتقول: هـذه صُرُم ، فتحرّمهـا عليـك وعلى أهلك »؟ قال: نعم. قال: « فإن الله تعالى قد أحلّ لك ما آتاك ، ومُوسى الله أحدً ، وساعدُ الله أشدّ » <sup>(111)</sup> .

HAZI TRUST THOUGHT

PRINCE GH علورة المائدة الآية (١٠٣) FOR QURANIC

المسألة الرابعة:

21.

لما ذم الله تعالى العَرَب على ما كانت تفعله من ذلك كان ذلك تحذيراً للأمة عن الوقوع في مثل ذلك من الباطل، ولزمهم الانقيادُ إلى ما بيّن الله تعالى من التحليل والتحريم، دون التعلق بما كان يُلقيه إليهم الشيطان من الأباطيل.

قال محمد بن عبد الحكم: سمعتُ الشافعي يقول: قال مالك بن أنس: الحبْس الذي جاء محمد ﷺ بإطلاقها التي في كتاب الله تعالى: ﴿ **ما جَعل اللهُ من بَحيرةٍ ولا سائبةٍ** ولا وَصِيلةٍ ولا حام ﴾ .

قال الشافعي: هذا الذي كلّم به مالك بن أنس أبا يوسف عند هارون. وهذه إشارة إلى أنّ أبا يوسف خالف مالكاً في الأحباس، ورأى رَأْيَ شيخه أبي حنيفة في أنّ الْحُبْس باطل.

وروى عبدُالملك بن عبدالعزيز قال: حضرْتُ مالكاً وقد قال له رجل من أهل العراق عن صدقة الحبس، فقال: إذا حيزت مضَتْ. قال العراقي: إن شريحاً قال: لا حَبس عن كتاب الله. فضحك مالك، وكان قليل الضحك، وقال: يرحم الله شريحاً لو درى <sup>(۱۱۲)</sup> ما صنع أصحابُ رسول الله عَقِيلَةٍ ها هنا.

(٤١٢) انظر: (مسند أحد بن حنبل ٤٧٣/٣ ، ١٣٦/٤ . والمستدرك ٤/١٨١ . والمعجم الكبير ، للطبراني ١٢٧/١٩ ، ٢٧٨ ، ٢٨٢ ، ٢٨٢ . وموارد الظمآن ١٠٧٥ . والسنن الكبرى ، للبيهقي ١٠/١٠ . ومصنف عبد الرزاق ٢٠٥١٣ . ومشكل الآثار ، للطحاوي ٤/١٥٣ ، ١٥٤ . والترغيب والترهيب ، للمنذري ١٥٩/٢ . وتفسير الطبري ٥٧/٧ . وتفسير ابن كثير ٤١١/٤ . وتفسير القرطبي ٣٨٩/٥ . والأسماء والصفات ، للبيهقي ٣٤٣ ).

(٤١٣) في ب: يرحم الله شريحاً لقد درى ما صنع.

وقد رُوِي أن مالكاً قال له أبو يوسف بحضرة الرشيد : إنَّ الحبس لا يجوز . فقال له مالك : فهذه الأحباس أحباس رسول الله يُؤلِنَّهُ بَخَيْبُرُ وفَدَك وأحباسُ أصحابه ؟

221

فأما حظُّ رسول الله ﷺ فثبت عنه أنه قال: إنا معشر الأنبياء لا نورث ما تركْنا صدقة.

وأما أصحابُه: فرُوِي، عن أبي بكر، وعمر، وعثمان، وعليّ، وطلحة، والزبير، وعائشة، وزيد بن ثابت، ورافع بن خديج، وخالد بن الوليد، وجابر بن عبدالله، وابن عمر، وأم سلمة، وحفصة، وقد روى حديث عمر جماعة ، قالوا: إن عمر جاء إلى النبي عَيَالِيَه فقال: يا رسول الله؛ إني أصبْتُ مالاً بَخَيْبَرَ لم أُصِبْ قط مالاً أَنْفَس منه، يعني بسمع، وإني أريد أن أتصدَق به. فقال النبي عَيَالِيَهم : « احبس الأصل وسبل الثمرات » <sup>(112)</sup>. وأشار به إلى الصدقة الدائمة؛ فإنه لو تصدَق به عُمر صدقة فبيع لانْقَطَع أجْرُه في الحبس؛ وكتب عمر في شرطه: « هذا ما تصدَق به عمر بن الخطاب صدقة لا تُباع ولا تورث ولا توهب، للفقراء، والقربى، والرقاب، وفي سبيل الله، والضيف، وابن السبيل، لا جناح على مَن وليها أن يأكلَ منها بالمعروف غير متأثل مالاً ». وجاء بألفاظ مختلفة هذه أمهاتها.

وتعلق أبو حنيفة بأن الله تعالى عاب على العرب ما كانت تفعلُ من تسييب البهائم وحمايتها وحبس أنفسها عنها. وهذا لا حجةَ فيه؛ لأنّ اللهَ سبحانه عاب عليهم أن يتصرفوا بعقولهم بغير شَرْع توجّه إليهم، أو تكليف فُرض عليهم.

فإن قيل: إنما عاب عليهم أن نقلوا الملك إلى غير مالك، والملك قد عينه الله تعالى في الأموال، وجعل الأيدي تتبادلُ فيه بوجوه شرعية، أو تبطل في الأعيان بمعان قريبة، كالعِتْق والْهَدْي؛ فأما هذه الطريق فبدعة.

قلنا : بل سنَّة كما تقدم .

(٤١٤) انظر: (سنن النسائي ٣٣٢/٦. وسنن ابن ماجة ٢٣٩٧. وسنن الدارقطني ١٨٦/٤. وصحيح ابن خزيمة ٢٤٧٦. ومسند أحمد بن حنبل ١١٤/٢، ١٥٧. وإرواء الغليل ٣١/٦. وتفسير ابن كثير ٦١/٢. وبدائع المنن، للساعاتي ١٣٧٩. والتمهيد، لابن عبد البر ٢١٣/١).

PRINCE GHAZI TRUST... والمائدة الآية (١٠٣) For QURANIC THOUGHT

جواب ثان: وذلك أن الْحَبْس عندنا لا ينقُل الملك؛ بل يَبْقى على حكم مالكه، وإنما يكون الحبس في الغلّة والمنفعة على أحد القولين، وفي القول الثاني ينقل الملك إلى المحبوسِ عليه وهو مالك.

0 133485 0

فإن قيل: إنما كان يصحُّ هذا لو كانوا معينين، فأما المجهول والمعدوم فلا ينتقل الملك إليه.

قلنا : هذا يبطل بأربعة مسائل : الأولى المسجد . الثانية المقبرة . الثالثة القنطرة ، قالوا يصحُّ هذا ، وهو حبس على معدوم ومجهول [ وهو الرابع ] <sup>(١١٥)</sup> .

جواب خامس: وذلك أن أبًا حنيفة ناقَض؛ فقال: إذا أوصى بالحبس جاز، وهذه المناقضات الخمس لا جوابَ له عنها إلا وينعكس عليهم في مسألتنا، ولهم آثار لم نَرْضَ ذِكْرَها لبطلانها.

**المسألة الخامسة: في عتق السائبة:** قال أصبغ، عن ابن القاسم في العتبية: أكره عِتْقَ السائبة؛ لأنه كهبة الولاء. وقال عيسى: أكرهه وأنهى عنه.

قال سَحنون: لا يعجبنا كراهيته له، وهو جائز، كما يجوزُ أن يعتق عن غيره ـ يريدان: ولا يكون ذلك هبة للولاء، كذلك في السائبة، وهذا الذي قالاه صحيح على تعليله. وأما لو علل الكراهة بأنها لفظةً مذمومة شرعاً، فلا يتقرب بها؛ إذ لَهُ في غيرها من ألفاظ العِتْق في كناياته وصرائحه مندوحة لكان له وَجْهٌ، وتبينت المسألة؛ وبالكراهة أقول للمعنى الذي نبهت عليه.

المسألة السادسة: في تصويره:

وهو أن يقول للعبد (٢١٦) : أنت سائبة ، وينوي العِتْق . أو يقول : أعتقك سائبة .

- (٤١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (٤١٦) في ب: وهي أن يقال للعبد .

سورة المائدة الآية (٢٠٤) .....

فقال علماؤنا: ولاؤه للمسلمين، وبه قال عمر، وابن عمر، وابن عباس، وابن شهاب، رواه عنه ابن القاسم ومطرف.

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

222

وقال الشافعيّ وأبو حنيفة: ولاؤه لِمُعْتِقه، وبه قال عمر بن عبدالعزيز، وابن نافع، وابن الماجشون.

وَجْهُ الأول: أنَّ اللفظَ يقتضي أن يزولَ عنه الملك واليد ويَبْقَى كالجمل المسيَّب الذي لا ُيعرض له، ولو تبيَّن الولاء لأحدٍ لم يتحقق هذا المعنى.

ووَجْه الثاني \_ وبه أقول: إنه لا سائبةَ في الإسلام وقد قال النبي ﷺ : « الولاء لمن أعتق » <sup>(١١٧)</sup> .

وتحقيقُ القول فيه أنه لم يعتق عن معيّن ، فلا يخرج الولاء عنه ، كما لو أطلق العتق. المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿وَلَكِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ﴾:

وهذا عامٌّ فيهم، لكن افتراؤهم على قسمين منهم: افتراءُ معاند يعلم أن هذا كذب وزُور ، ومنهم مَن لا يعلمه ، وهم الأتباع لرؤسائهم وأهل الغفلة منهم ، وهم الأكثر ؛ والعذابُ يشركهم ويعمَّهم ، والعنادُ أعظم عذاباً .

### الآية الثانية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إلى مَا أَنْزَلَ اللهُ وَإِلَى الرَّسُولِ قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أَوَ لَوْ كَانَ آبَاوُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ﴾ [الآية: ١٠٤].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في ارتباطها بما قبلها:

وذلك بيّن؛ فإنّ الله تعالى أخبر عن جهالة العرب فيما تحكّمَتْ فيه بآرائها السقيمة في البَحائر <sup>(٤١٨)</sup> والسّوائب والحوامي، واحتجاجهم في ذلك بأنه أمرّ وجدُوا عليه آباءهم؛ فاتبعوهم في ذلك، وتركوا ما أنزل الله على رسوله وأمرَ به مِنْ دينه.

- (٤١٧) بسبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (٤١٨) في ب: بآرائها السفيهة في البحائر .

التردة المائدة الآية ( PRINCE GHAZI TRUST ... ) التردة المائدة الآية ( ۱۰٤ ) FOR QURĂNIC THOUGHT ( المائدة الآية ( ۱۰٤ )

### المسألة الثانية:

225

قد قدّمنا أن العقولَ لا حُكْمَ لها بتحسين ولا تقبيح، ولا تحليل ولا تحريم؛ وإنما ذلك إلى الشرع؛ إذ العقولُ لا تهتدي إلى المنافع التي ترشد من ضلال الخواطر، وتُنَجِّي من أهوال الآخرة بما لا يهتدي العقلُ إلى تفصيله، ولا يتمكن من تحصيله، فكيف أن تغيِّرَ ما مهَّدَه الشرع، وتبدَّل ما سنّه وأوضحه، وذلك [ كله]<sup>(11)</sup> من غرور الشيطان ووساوسه، وتحكّمه على الخلق بالوعَد الصادق: لأجلبَنّ عليهم ولأشاركنهم ولأعدنّهم. قال الله عز وجل: ﴿وَأَجْلِبُ عليهم بْخَيْلِكَ وَرَجلِكَ وشارِكْهُم في الأموال والأولاد وعِدْهُم وما يَعِدُهم الشيطانُ إلا غُرُوراً ﴾ [ الإسراء: 15 ].

### المسألة الثالثة:

تعلّق قوم بهذه الآية في ذمّ التقليد، وقد ذكر الله سبحانه ذَمّ الكفار باتباعِهم لآبائهم بالباطل، واقتدائهم بهم في الكفر والمعصية في مواضع من القرآن. وأكَّد النبيُّ يَوْلِيَهُ ذلك؛ وإنما يكون كما فسرناه في الباطل. فأما التقليد في الحق فأصلٌ من أصول الدين، وعِصْمة من عصم المسلمين يلجأ إليها الجاهل المقصِّر عن درك النظر.

وقد اختلف العلماء في جوازه في مسائل الأصول، فأما جوازُه، بل وجوبه، في مسائل الفروع فصحيح، وهو قبولُ قَوْل العالم من غير معرفة بدليله؛ ولذلك منع العلماء أن يقال: إنا نقلد النبيَّ عَلَيْكُم ؛ لأنا إَنما قبلنا قولَه بدليل ظاهر، وأصل مقطوع به، وهو المعجزةُ التي ظهرت على يده موافقةً لدعواه، ودالَةً على صدقه.

وقد بينا أحكام التقليد ووجهه في كتب الأصول <sup>(٤٢٠)</sup> .

لبابُه: أنه فَرْضٌ على العامي إذا نزلت به نازلةٌ أن يقصدَ أعلمَ مَنْ في زمانه وبلده فيسأله عن نازِلته، فيمتثل فيها فَتْواه، وعليه الاجتهاد في معرفة [ أعلم ] <sup>(٢١١)</sup> أهل وقته

> (٤١٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب. (٤٢٠) في ب: أحكام التقليد ووجوهه في كتب الأصول. (٤٢١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة المائدة الآية ( ٥،٠ ) معطى THE PRINCE GHAZI TRUST

110

بالبحث عن ذلك، حتى يتّصل له الحديثُ بذلك ويقع عليه الاتفاقُ من الأكثر من الناس. وعلى العالم أيضاً فرضٌ أنْ يقلّد عالماً مثله في نازلة خَفِيَ عليه فيها وَجْه الدليل والنظر، وأراد أن يردّد فيها الفكرَ، حتى يقفَ على المطلوب؛ فضاق الوقت عن ذلك، وخِيف على العبادة ان تفوتَ، أو على الحكم أن يذهبَ في تفصيلٍ طويل، واختلافٍ كثير، عوّلُوا منه على ما أشرنا لكم إليه.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ أَوَ لَـوْ كَـانَ آبَـاوُهُـمْ لاَ يَعْلَمُـونَ شَيْئًـاً وَلاَ يَهْتَدُونَ﴾:

هذه إشارة إلى أن الأدلة والاحتجاجات لا تكون بمحتمل، وإنما يقع الاتباع فيها <sup>(٢٢٢)</sup> بما خرج من الاحتمال، ووجبت له الصحةُ في طرق الاستدلال؛ لأن قولَهم: وجدنا عليه آباءنا، فنحن نقتدي بهم في أفعالهم، ونمتثل ما شاهَدْناه من أعمالهم، ولم يثبت عندهم أنَّ آباءهم بالْهُدَى عاملون، وعن غير الحق معصومون، ونسوا أنّ الباطلَ جائز عليهم، والخطأ والجهل لاحقٌ بهم؛ فبطل وَجْهُ الحجة فيه، ووضح العملُ بالدليل بشروطه حسبا قررناه من شروط الأدلة في كتب الأصول.

## الآية الثالثة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يٰأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمْ أَنْفُسَكُمْ لاَ يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ إِلَى اللهِ مَرْجِعُكُمْ جَمِيعاً فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ [ الآية: ١٠٥ ].

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

قال بعضُ علمائنا: في هذه الآية غريبة من القرآن ليس لها أختَّ في كتاب الله تعالى؛ وذلك أنها آية ينسخ آخرها أولها؛ نسخ قولُه: ﴿إذا اهتديتم ﴾ قوله: ﴿ عليكم أنفسكم ﴾ . وقد حققنا القول في ذلك في القسم الثاني من علوم القرآن الناسخ والمنسوخ، فالْحَظُوه هناك إن شاء الله تعلموه.

(٤٢٢) في ب: إنما يقع الإقناع فيها .

THE PRINCE GHAZI TF ورقة المائدة الآية (١٠٥)

المسألة الثانية:

227

رُوي أن أبا بكر الصديق قال: أيها الناس، إنكم تقرؤون هذه الآية وتتأوّلونها على غير تأويلهـا: **﴿يا أيها الذين آمنـوا عليكـم أنفسكـم لا يضرّكم مَـنْ ضَـلَّ إذا اهتديْتُمْ﴾**. وإن الناسَ إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك أن يعمَّهم اللهُ سبحانه بعذاب من عنده<sup>(٢٢٢)</sup>.

وروى أبو أمية الشَّعْباني قال: أتيت أبا ثَعْلبة الْخُشَني، فقلت له: كيف تصنع بهذه الآية؟ فقال: أية آية؟ قلت: قوله تعالى: ﴿ يا أيها الذين آمَنُوا عليكم أنفسكم لا يضركم مَن ضَل إذا اهتديْتُم ﴾؛ فقال: أما والله لقد سألتُ عنها خَبِيراً، سألت عنها رسول الله يَنْظَيْم ، فقال: «بل ائتمروا بالمعروف، وتناهَوْا عن المنكر، حتى إذا رأيتَ شُحاً مُطاعاً، وهَوًى متّبعاً، ودُنْيا مُؤْثَرة، وإعجابَ كلِّ ذي رَأْي برَأْيه – فعليك بخاصة نفسك، ودَعْ أمر العامة؛ فإن من ورائكم أياماً، الصبر فيهن مثلُ القَبْض على الجمر، للعامل فيهنّ مِثْل أجْر خسين رجلاً، يعملون مثل عملكم...» الحديث الى آخره (<sup>111)</sup>.

#### المسألة الثالثة:

هذه الآيةُ من أصول الأمرِ بالمعروف والنهي عن المنكر الذي هو أصل الدِّين وخلافة المسلمين<sup>(٢٥)</sup>: وقد ذكر علماؤنا أبوابه ومسائله في أصول الدين، وهي من فروعه، وقد تقدم ذِكْرُنا لها في آيات قبل هذا، وذكرنا بعضَ شروطه، وحققنا أنَّ القيامَ به فرضٌ على جميع الْخَلْق. وعرضت هذه الآية الموهمة في ابتداء الحال لمعارضتها لما تقدم، أو لما يتأخر في كتاب الله تعالى من الآيات المؤكدة للأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وعند سداد النظر وانتهائه إلى الغاية يتبيّن المطلوب.

- (٤٢٣) في ب: يعمهم الله سبحانه بعقاب من عنده.
- (٤٣٤) انظر: (سنن الترمذي ٣٠٥٨. وسنن أبي داود ٤٣٤١. وسنن ابن ماجة ٤٠١٤. وحلية الأولياء ٣٠/٣. ومشكل الآثار، للطحاوي ٦٥/٣. وتفسير البغوي ١٠١/٢. وشرح السنة، للبغوي ٣٤٧/١٤. والدر المنثور، للسيوطي ٣٣٩/٢. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥١٤٤).
  - (٤٢٥) في ب: وخلافة المرسلين.

سورة المائدة الآية ( ٥ • ٢) العلم THE PRINCE GHAZI TRUST .....

TTY .

وقد قال تعالى: ﴿ كَانُوا لا يَتَنَاهُونْ عَنْ مُنْكَرٍ فَعَلُوه ﴾ [المائدة: ٢٩]. وأخبر تعالى أنّ العذاب واقعّ بهم لأجل سكوتهم عن المنكر المفعول ، والمعروف المتروك؛ وهذا يدلّ على مخاطبة الكفار بفروع الشريعة ، وأنهم يعذَّبون على تركها ، وإلى هذا المعنى أشار الصدّيق رضي الله عنه آنفاً بقوله عن رسول الله يَتَلَيَّهُ: « إن الناسَ إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشك أن يعمَّهم الله بعذاب من عنده » <sup>(٢٦٤)</sup>. وذلك إنما يكون مع القدرة على ذلك بيقين الأمن <sup>(٢٢٤)</sup> من الضررً عند القيام به ؛ يدُلّ عليه قوله في حديث أبي ثَعْلَبَةَ الْخُشَني: « فإذا رأيت شُحاً مطاعاً ، وهوك متبعاً ، ودلك لعم الاستطاعة على معارضة الخلُق ، والخوف على النفس أو المال أمر العامة » . وذلك لعدم الاستطاعة على معارضة الخلُق ، والخوف على النفس أو المال من القيام بالحق . وتلك رخصة من الله عز وجل يسَّرَها علينا ، وفَضْله العمم آتاناه ، من القيام بالحق . وتلك رخصة من الله عز وجل يسَّرَها علينا ، وفَضْله العمم آتاناه ،

ويعضد ذلك الحديث الصحيح عنه ﷺ أنه قال: « مَنْ رأى منكم منْكَراً فليغيِّرْه بيده، فإن لم يستطع فليغيِّرْه بلسانه، فإن لم يستطع فليغيره بقلبه، وذلك أضعَفُ الإيمان » <sup>(٢٢٨)</sup>.

ولهذا المعنى حدّث أبو سعيد الْخُدْرِيّ مروان بن الحكم حين أراد أن يصعد المنبر قبل الصلاة في خطبة العيدين، فقال له مروان: ذهب ما كنت تعلم. فسكت أبو سعيد، وذكر نحو الحديث المتقدم؛ إذ لم يقدر على مخالفة الملك، ولا استطاع منازعة الإمارة، وسكت <sup>(٤٢٩)</sup>.

- (٤٢٦) انظر: (سنن أبي داود ٤٣٣٨. وسنن الترمذي ٢١٦٨، ٧، ٣٠. ومسند أحمد بن حنبل ٧/١. والسنن الكبرى للبيهقي ١٩/١٠. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥١٤٢. وزاد المسير، لابن الجوزي ٤٤٢/٢ . والترغيب والترهيب ٢٢٩/٣. وموارد الظمآن، للهيثمي ١٨٣٣. ومشكل الآثار، للطحاوي ٢/٢٢، ٦٤. وتفسير القرطبي ١٧/٣، ٢٣١/٦، ٣٤٣، ٣٩٢/٧، ١٧/١٠). (٢٢٧) في ب: مع القدرة على ذلك لبقاء الأمر.
- (٤٢٨) انظر: (سنن أبي داود ٢١٧٢. وسنن النسائي ١١١/٨، ١١٢. ومسند أحد بن حنبل ٢٠/٣، ٤٩، ٥٢، ٥٣، ٥٤. ومشكاة المصابيح، للتبريزي ٥١٣٧. والتمهيد لابن عبد البر ٢٦/١٠. والبداية والنهاية ٢٥٨/٨. وسنن ابن ماجة ١٢٧٥، ٤٦١٣).
  - (٢٢٩) في ب: فسكت.

( ١٠٥) المعلمة المعلمة المعلمة المعلمة المحتمد ا

فإن قيل: لِمَ لم يخرج عن الناس، ولِمَ يحضر بدعة، ويقيم سنةً مبدّلة ؟ قلناً : في الجواب وجهان:

أحدهما : ما قال عثمان، حين قيل له إنه يصلّي لنا إمام فتنة. قال: « الصلاة أحسن ما يفعل الناس؛ فإذا أحسن الناس فأحْسِنْ معهم، وإذا أساؤوا ٍفاجتنب إساءتهم» <sup>(٤٣٠)</sup>.

الثاني: أن أبا سَعيد لم يستطع الخروجَ؛ فإن الموضع كان محاطاً به من الحرَس مشحوناً بحاشية مَرْوان، يحفظون أعمالَ الناس، ويلحظُون حركاتهم، فلو خرج أبو سعيد لخاف أن يَلْقَى هَواناً، فأقام مع الناس في الطاعة، وخلص بنفسه من التباعة.

#### المسألة الرابعة:

227

تذاكرْتُ بالمسجد الأقصى طهَره الله مع شيخنا أبي بكر الفِهْري هذا الحديث عن أبي ثعلبة، وقوله مُظلِير فيه: « إن من ورائكم أيام الصبر ... للعامل فيها أجْرُ خسين منكم». فقالوا: بل منهم. فقال: « بل منكم، لأنكم تجدون على الخير أعواناً، وهم لا يجدون عليه أعواناً»<sup>(٢٠؛)</sup>، وتفاوَضْنا كيف يكونُ أجْرُ من يأتي من الأمة أضعاف أجْرِ الصحابة، مع أنهم أسَّسوا الإسلام، وعضدوا الدين، وأقاموا المنار، وافتتحوا الأمصار، وحوا البَيْضَة، ومهدوا المِلَّة؟ وقد قال النبي عَلَيْ في الحديث الصحيح: « دَعُوا لي أصحابي، فلو أنفق أحدُكم كلَّ يوم مثل أحدٍ ذهباً ما بلغ مُدَّ أحدِهم ولا نصيفه» (<sup>(٢١)</sup>.

فتراجعنا القولَ فكان الذي تنخّل من القول، وتحصَّل من المعنى لباباً أوضحناه في شرح الحديث الصحيح، الإشارة إليه أنّ الصحابة كان لهم أعمال كثيرة فيها ما تقدم سَرْدُه؛ وذلك لا يلحقهم فيه أحَد، ولا يُدَاني شَأْوَهم فيها بشر، والأعمالُ سواها من

- (٤٣٠) انظر: (سنن ابن ماجة ٢٤٠١٤. ومجمع الزوائد ٢٨٢/٧ . والمعجم الكبير، للطبراني ١١٧/١٧. والتاريخ الكبير، للبخاري ٤٢٦/٨ . وتفسير ابن كثير ٢٠٨/٣ . والزهد، لابن المبارك ١٨٥٠).
- (٤٣١) انظر: (مجمع الزوائـد ١٥/١٠. والدر المنشور، للسيـوطـي ١٧٢/٦. ومسنـد أحمد بــن حنبـل ٢٦٦/٣. وتفسير ابن كثير ٣٨/٨، ٣٣٩. وتاريخ بغداد، للخطيب ٢٠٩/١).

سورة المائدة الآية ( ٥٠ 🌍 🛄 THE PRINCE GHAZI TRUST ......

ن وع الدين يساويهم فيها في الأجر مَن أخلَص إخلاصهم، وخلّصها من شوائب البدع و لرياء بعدهم، والأمرُ بالمعروف والنهي عن المنكرِ بابٌ عظيم هو ابتداء الدين والإسلام، وهو أيضاً انتهاؤه؛ وقد كان قليلاً في ابتداء الإسلام، صعْبَ المرام لغلبة الكفار على الحقّ، وفي آخر الزمان أيضاً يعود كذلك بوَعْدِ الصادق عَيَاتَكُم بفسادِ الزمان، وظهور الفِتَن، وغلبة الباطل، واستيلاء التبديل والتغيير على الحق من الحلق، وركوب مَن يأتي سنن مَن مضى من أهل الكتاب، كما قال عَيَاتَكُم : « لتركبنَّ سنَن مَنْ كان قبلكم شِبْراً بشِبْر وذراعاً بذراع، حتى لو دخلواً جُحْر ضَبًّ خَرِب لدخلتموه» (٢٦٢).

224

وقال عَلَيْهِمْ : « بَدأ الإسلام غريباً وسيعود كما بدًأ » <sup>(٤٣٣)</sup> .

قال علماؤنا: فلا بد \_ والله أعلم \_ بحكم هذا الوَعْدِ الصادق أن يرجعَ الإسلامُ إلى واحدٍ كما بدأ من واحد، ويضعف الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، حتى إذا قام به قائم مع احتواشِه بالمخاوف، وباع نَفْسَه من الله تعالى في الدعاء إليه كان له من الأجْرِ أضعافُ ما كان لمن كان متمكناً منه، معاناً عليه بكثرة الدعاة إلى الله تعالى، وذلك لقوله: «لأنكم تجدُون على الخير أعواناً، وهم لا يجدون إليه أعواناً، حتى ينقطعَ ذلك انقطاعاً باتاً، لضَعْفِ اليقين، وقلةِ الدين»، كما قال عَقْلَهُم : « لا تقومُ

- ( ٤٣٢ ) انظر : (مسند أحمد بن حنبل ٢١٨/٥ ، ٣٤٠ . ومسند الحميدي ٨٤٨ . ودلائل النبوة ، للبيهقي ٢٢٥/٥ . والأحاديث الصحيحة ١٣٤٨ . والمستــدرك ١٢٩/١ ، ٤٥٥/٤ . ومجمع الزوائــد ٢٦١/٧ . والدر المنثــور ٥٦/٦ . وتفسير القـرطبي ٢٧٩/١٩ . وتــاريــخ ابـــن كثير ٢٠/٤، ٨٤٤/٨ . والتاريخ الكبير ، للبخاري ١٦٣/٤ ).
- (٤٣٣) انظر: (صحيح مسلم، الحديث ٢٣٢ من الإيمان. وسنن ابن ماجة ٣٩٨٦، ٣٩٨٦، ومشكل الآثار، للطحاوي ٢٩٨/١ . وتاريخ بغداد، للخطيب ٢٧٢/٣ ، ٢٧٧/١١ ، ٢٥٧/١٢ . وتفسير القرطبي ٢١٢/٤، ١١١/٨ . ومجمع الزوائد ٢٧٨/٧ . وتاريخ جرجان، للسهمي ٢١٧ . ومسند أبي عوانة ١٠٢/١ . ومشكاة المصابيح ١٥٩ . وفتح الباري ٧/٧ . والكامل، لابن عدي ١١٣٠/٣ والدرر المنتثرة، للسيوطي ١٤٨ . والجامع الصغير ١٩٥١، ١٩٥٢ . والجامع الأزهر، للمناوي والدرر المنتثرة، للسيوطي ٢٨٢ . وأسنى المطالب ٤٢٢ . وأحاديث القصاص لابن تيمية ٥٥ . والتذكرة في الأحاديث المشتهرة، للزركشى ٢١٨ ).

was downloaded from Owra

الساعةُ حتى لا يقال في الأرض الله الله » <sup>(٢٢٤)</sup> . يروى برفع الهاء ونصبها من المكتوبة ، فإن رُوِيت برفع الهاء كان معناه لا تقوم الساعة حتى لا يبقى موحًد يذكر الله عز وجل ، وإذا نصبت الهاء كان معناه لا تقوم الساعة حتى لا يبقى آمِرٌ بمعروف ، ولا ناه عن منكر يقول: خافُوا الله ، وحينئذ يتمنّى العاقلُ الموت ، كما قال عَلَيْكَمْ : « لا تقوم الساعة حتى يمرَّ الرجل بقَبْرِ الرجل فيقول: يا ليتني مكانه » <sup>(٢٢٤)</sup>.

## الآية الرابعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يَأْيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ حِينَ الْوَصِيَّةِ اثْنَانِ ذَوَا عَدْل مِنْكُمْ أَوْ آخَرَان مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَبْتُمْ فِي الأَرْضِ فَأَصَابَتْكُمْ مُصَيِبَةُ الْمَوْتَ تَحْبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ فَيُقْسِمَان بِاللهِ إِن ارْتَبْتُمْ لاَ نَشْتَرِي بِهِ ثَمَناً وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى، وَلاَ نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللهِ إِنَّا إِذَا لَمِنَ الآثمِينَ. فَإِنْ غُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّ إِثْمَا فَآخَرَان يَقُومَان مَقَامَهُمَا مِنَ آلَذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الأُوْلَيَان قَدَقُسِمَان بِاللهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُ مِنْ شَهَادَتُهِمَا وَمَا اعْتَدَيْنَا إِذَا إِذَا لَمِنَ الآثمِينَ. وَيُعْشِمان بِاللهِ لَشَهَادَتُنَا أَحَقٌ مِنْ شَهَادَتِهِمَا وَمَا اعْتَدَيْنَا إِذَا إِذَا لَمِنَ الأَوْلَيَان وَيَقُومَان مَقَامَهُمَا مِنَ اللَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الأُوْلَيَانِ

وإنما نظمناها؛ لأنها في قصة واحدة؛ وهذه الآيةُ من المشكلات، وقد عَسُر القولُ فيها على المتبحّرين، فأما الشادون فالحجابُ بيننا وبينهم معزف، والسبيلُ الموصلة إليها لا تعرف، وما زلنا مدةَ الطلب نَقْرعُ بابها ونجذب حجابها <sup>(٢٦٦)</sup> إلى أنْ فتح الله تعالى منها بما سردناه لكم وجلَوْناه عليكم في تسع وثلاثين مسألة:

- ( ٤٣٤) أنظر : ( صحيح مسلم، الباب ٦٦، حديث ٢٣٤ من الإيمان. وسنن النسائي، الباب ٣٥ من الفتن. وسنن الترمذي ٢٢٠٧. ومسند أحد بن حنبل ٢٠٧٣، ٢٠١، ٢٦١، والمستدرك ٤٩٤/٤، ٤٩٥. ومسند أبي عوانة ١٠١/١. ومصنف عيد الرزاق ٢٠٨٤٧. ومشكاة المصابيح ٥٥١٦. وشرح السنة، للبغوي ١٩/١٥. والدر المنثور ٥٤/٦. ومجمع الزوائد ٣٣١/٧، ١٢/٨. وفتح الباري ٢٨٥/١٣).
- (٤٣٥) انظر: (صحيح البخاري ٧٣/٩. وصحيح مسلم**، للبلب** ٨، حديث ٥٣ من الفتن. ومسند أحمد ابن حنبل ٢١٦/٢، ٥٣٠).
  - ( ٤٣٦ ) في ب: نقرع بابها ونخرق حجابها .

22.

سورة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٨)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيه روايات مختلفة من طرق كثيرة لو سردناها بطرقها، وسطّرناها بنصوصها. وكشفنا عن أحوال رُواتها بالتجريح والتعديل لاتَّسَع الشرح، وطال على القارىء البرح، فلِذَا نذكر لكم من ذلك أيسره وورد في الكتاب الكبير أكثره، فنقول:

221

روى الترمذي، عن محمد بن إسحاق، عن أبي النّضْر، عن باذان مولى أم هانى، عن ابن عباس، عن تميم الداريّ في هذه الآية: ﴿ يا أيها الذين آمنوا شهادةُ بينكم....﴾، بـرىء منها الناسُ غيري وغير عدِيّ بن بَدّاء، وكانا نصرانيين يختلفان إلى الشام قبل الإسلام، فأتيا الشام لتجارتها، وقدم عليها مولى لبني سَهْم يقال له بُدَيل بن أبي مريم بتجارةٍ، ومعه جام فضة يريد به الْمَلِك، وهو عُظْم تجارته، فمرض، فأوصى إليها، وأمرها أن يبلِّغا ما ترك أهله.

قال تميم: فلما مات أخذنا ذلك الجام فبِعناه بألف درهم، ثم اقتسمناها أنا وعدِيّ ابن بَدَّاء، فلما قدمنا إلى أهله دفعنا إليهم ما كان معنا، وفقدوا الجام، فسألونا عنه، فقلنا: ما ترك غير هذا، وما دفع إلينا غَيره.

قال تممم: فلما أسلمْتُ بعد قدوم النبي ﷺ المدينةَ تأثّمت من ذلك، فأتيتُ أهلَه، فأخبرتهم الخبر، وأدّيت إليهم خَمْسَائة درهم، وأخبرتهم أنّ عند صاحبي مثلها، فأتوا به رسولَ الله ﷺ، فسألهم البيّنة، فلم يجدوا، فأمرهم أن يستحلفوه بما يُقْطَع به على أهل دينه، فحلف فأنزل الله عز وجل: **﴿ يا أَيَّها الذين آمنوا ... ﴾** إلى قوله تعالى: **﴿ أَيَمَانٌ بعد أَيْمانهم ﴾،** فقام عمرو بن العاص ورجل آخر فحلفا، فنُزِعت الخمسمائة من عديّ بن بَدّاء.

قال أبو عيسى: هذا حديثٌ غريب، وليس إسنادُه بصحيح (٤٢٧).

وقد روي شيء من هذا عن ابن عباس على الاختصار ، قال: خرج رجل من بني سهم مع تميم الداري وعدي بن بَدّاء ، فهات السَّهْمي بأرض ليس بها مسلم ، فلما قدما بتَركته فقدوا جاماً من فضة مخوَّصاً بالذهب ، فأحلفهما رسولُ الله عَيَّاتَه ، ثم وجدوا (٤٣٧) انظر: (سنن الترمذي ٣٠٥٩). (۱۰۸ – ۱۰۱) سودة المائدة الآيات (۱۰۸ – ۱۰۸) FOR QURANIC THOUGHT

الجام بمكة ، فقالوا : اشتريناه من عدي بن بدّاء وتميم ، فقام رجلان من أولياء السَّهْمي ، فحلفا بالله لشهادتُنا أحقُّ من شهادتهما ، وإن الجامَ لصاحبهم. قال : وفيهم نزلت : (يا أيُّها الذين آمنوا شهادة بينكم ... ﴾ .

قال أبو عيسمى: هذا حديثٌ حسن غريب، وكذلك خرّجه البخاري بلفظه والدارقطني فهو صحيح <sup>(٤٣٨)</sup>.

وذكر يحيى بن سليمان الجعفي صاحب التفسير الكبير، حدثنا محمد بن فضيل، حدثنا الكلبي، أنَّ أبا صالح حدَّثه عن ابن عباس أنه قال: وأما قوله: ﴿ يا أَيُّها الذين **آمنوا شهادة بينكم... ؟** . قال: بلغنا \_ والله أعلم \_ أنها نزلت في مولى من مَوالي قريش، ثم لآل العاص بن وائل ـ انطلق في تجارةٍ نحو الشام، ومعه تميم بن أوس الداري وعدي بن بَدَّاء ، ويروى بيداء ، وهما نصرانيان يومئذ ، فتوفِّي المولى في مسيره ؛ فلما حضره الموتُ كتب وصيَّتَه ثم جعلها في ماله ومتاعه، ثم دفعها إليهما، وقال لهما: أبلغا أَهْلِي مالي ومَتاعي؛ فانطلقا لوجهها الذي توجَّها إليه، ففتَّشا متاعَ المولى المتوفى بعد موته، فأخذا ما أعجبهما منه، ثم رجعا بالمال والمتاع الذي بَقي إلى أهل الميت فدفعاه إليهم، فلما فتَّش القومُ المال والمتاع الذي بقي فقدوا بعضَ ما خرج به صاحبُه. معه من عندهم، فنظروا إلى الوصية \_ وهي في المتاع \_ فوجدوا المالَ والمتاع فيهم مسمَّى، فدعوا تميَّما وصاحبه، فقالوا لها: هل باع صاحبنا شيئاً مما كان عنده أو اشترى؟ فقالوا: لا. قالوا: فهل مرض فطال مرضه فأنفق منه على نفسه؟ قالوا: لا قالوا : فإنا نفقدُ بعضَ الذي مضي به صاحبُنا معه . قالوا : ما لنا عما مضي به من علم ولا بما كان في وصيَّته؛ ولكن دفع إلينا هذا المال والمتاع، فبلَّغْناكموه كما دفعه إلينا فرفعوا أمرهم إلى النبي عَظَّيْتُهِ ، وذكروا له الأمر ، فنزل قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ **آمنوا شهَادَةُ بينكم...﴾** إلى ﴿الآثمين﴾ فقاما فحلفا على منبر رسول الله على الله على الله على الله ع إدبار صلاةِ العصر ، فخلَّى سبيلها ، ثم طلعوا بعد ذلك على إناء من فضة منقوش مموَّد بالذهب عند تميم الداري، فقالوا: هذا من آنية صاحبنا التي مضى بها معه، وقد قلمًا

( ٤٣٨ ) انظر : (سنن الترمذي ٣٠٦٠ ).

222

سورة المائدة الآيات ( ١٠٨ - ١٠٨). THE PRINCE GHAZI TRUST

إنه لم يَبعُ من متاعِه شيئاً! فقالا : إنا كنا قد اشتريناهُ منه ، فنسينا أن نخبركم به ؛ فرفعوا أمرهم إلى النبي ﷺ فنزل : ﴿ فإن عُثِر على أنها استحقا إثماً فآخَرَان يقومان مقامها ... ﴾ إلى ﴿ الفاسقين ﴾ ، فقام رجلان من أولياء السَّهْمي ، فحلفا بالله إنه في وصيّته ، وإنها لحقّ ، ولقد خانه تميم وعديّ . فأخذ تميم وعديّ بكل ما وجد في الوصية لما اطلع عندها من الخيانة .

وقد ذكره مقاتل بن حبان<sup>(٢٩٤)</sup>، عن الحسن، وعن الضحاك، وعن ابن عباس نحوه إلا أنه قال: ركبوا البَحْرَ مع المولى بمال معلوم، وقد علمه أولياؤه وعرفوه من بين آنية ووَرِق – وهي الفضة، فمرض المولى، فجعل وصيته إلى تميم وعدي النصرانيين، وذكر معنى ما تقدم، وقال: أمرهما رسولُ الله عَيَائَدٍ، فقاما بعد صلاة العصر، فحلفا بالله ربّ السموات وربّ الأرض ما ترك مولاكم من المتاع إلاّ ما أتيناكم به، وإنا لا نشتري بأيماننا ثمناً قليلاً من الدنيا. قال: ثم وُجد عندهما بعد ذلك إناء من آنية الذهب، فأخذا به، فقالا: اشتريناه منه في حياته وكذَبا، فكلفهما رسول الله عَيَائَدٍ البينةَ فلم يَقْدرا على بينة، فرفعا ذلك إلى النبي عَيَائِنَدٍ، فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِن عَمْر معلى أنها استحقًا إثماً ...﴾ إلى ﴿ الفاسقين ﴾. فحلف وليّان من أولياء الميت: إنّ مال صاحبنا كذا، وإن الذي نطلبه قبل الدارين حقّ.

وعن مجاهد أنَّ رجلين نصرانيين من أهل دَارين، أحدهما تميمي، والآخر يمان، صحبهما مولًى لقريش في تجارة، ومع القرشي مالٌ معلوم، قد علمه أهله من بين آنية ووَرِق فمرض، فجعل وصيّته إلى الداريين، فهات وقبضها الداريان، فدفعاها إلى أولياء الميت وخاناه ببعض ماله، فقالوا: إنَّ صاحبَنا قد خرج... وذكر نحو حديث الجعفى.

وذكر سُنَيد أن الآيةَ نزلت في تميم الداري وعديّ بن بَدّاء النصرانيين وكانا بختلفان إلى مكة والمدينة بعدما هاجر النبيّ عَيَالَتْهِ إلى المدينة؛ فبعث عمرو بن العاص والمطلب بن وَداعة السَّهْمي معهما رجلاً يقال له بُدَيل بن أبي مارية الرومي مولى العاص

(٤٣٩) في ب: ذكره مقاتل بن حسان.

ابن وائل بمتاع إلى أرض الشام فيه آنية من ذهب، وآنية من فضة، وآنية مموّهة بالذهب. فلما قدموا الشام مرض بُدَيل، وكان مسلماً، فكتب وصيته، ولم يعلم بها تميم الداريّ ولا عديّ، وأدخلها في متاعِه، ثم توفي ولم يَبعْ شيئاً من متاعه، فقدم تميم الداري وعديّ المدينةَ، ودفعا المتاع إلى عمرو بن العاص والى المطلب، وأخبراهما بموت بُدَيل، فقال عمرو والمطلب: لقد مضى مِنْ عندنا بأكثر من هذا، فهل باع شيئاً ؟ قالا: لا. فمضوا إلى النبيّ عَلَيْتِهمْ فأحلف لهما تمياً وعديّاً بعد صلاة العصر بالله الذي لا إله إلا هو ما ترك عندنا غير هذا.

٢٣٤

ثم إنّ عمراً والمطلب ظهرا على آنية عند تميم الداري وعديّ، فقالا : هذه الآنيةُ لنا ، وهي تمّا مضى به بُديل من عندنا . فقال لهم تميم وصاحبه عَدي : اشترَيْنا هذه الآنيةَ منه . فقال عمرو والمطلب : قد سألناكما هل باع شيئاً ؟ فقلتما : لا ، وقد كانت وصيةُ بديل أنه لم يبعْ شيئاً . فحلف عَمْرُو والمطلب واستحقّا الآنية .

وذكر الواقديُّ أن الآيات الثلاث نزلت في تميم الداري وأخيه عديّ، وكانا نصرانيين، وكان مَتْجرهما إلى مكة، فلما هاجر النبيُّ عَلَيْكَم إلى المدينة قدم ابنُ أبي مارية مولى عمرو بن العاص المدينة، وهو يريدُ الشام تاجراً فخرج مع تميم الداري وأخيه عدي حتى إذا كانا ببعض الطريق مرض ابنُ أبي مارية، وكتب وصيته، ودستها في متاعه، وأوصى إلى تميم وعَديّ، فلما مات فتحا متاعة، وأخذا منه ما أرادا، وأوصلا بقية التركة إلى ورثة الميت، ففتحوا فوجدوا وصيته، وقد كتب فيها ما خرج وأوصلا بقية التركة إلى ورثة الميت، ففتحوا فوجدوا وصيته، وقد كتب فيها ما خرج به، ففقدوا أشياء، فسألوا تمياً وعدياً عن ذلك، فقال: ما ندري، هذا الذي قبضْنا له، فرفعوهما إلى رسول الله عَنْيَاتَم، فنزلت الآية: في اليَّهاالذين آمنوا ... الآية. فأمر رسولُ الله عَنَاتُم أن يُستحلفا بالله ما قبضْنا له غَيْر هذا، وما كتمناه شيئاً. فحلفا بعد العصر، ثم ظهر على إناء من فضة منقوش بذهب معها، فقالا: اشتريناه منه، قارتفعوا إلى رسول الله عَنَاتُي منزلت الآية الأخرى: فَر فإن عثر على أنها العنوا بعد العصر، ثم ظهر على إناء من فضة منقوش بذهب معها، فقالا: اشتريناه منه، وارتفعوا إلى رسول الله عَناتُي رجلين من أهل بيت الميت فحلفا وكنه، فتريناه منه، وقارتفعوا إلى رسول الله عَناتُي منزلت الآية الأخرى: فَر في أيتها الذين عثر على أنها استحقاً إثماً جد العصر، ثم ظهر على إناء من فضة منقوش بذهب معها، فقالا المن عنه، فعلنا بقارتفعوا إلى رسول الله عَناتُي منزلت الآية الأخرى: في أنها منوناه منه، فقالا المناه منه، قارتفعوا إلى رسول الله عَناتُي من فضة منقوش بذهب معها، فقالا الن عربياه منه،

وروى الشعبي أن رجلاً من خَثْعَم خرج من الكوفة إلى السواد. فمات بَدقُوقاء

تورة المائدة الآيات ( ١٠٠ – ١٠٠ ) THE PRINCE GHAZI TRUST سورة المائدة الآيات ( ١٠٠ – ١٠٨ ) TTO

فلم <sup>(٢،٠)</sup> يجِدْ أحداً يَشهَدُ على وصيته، فأشهدَ رجلين من أهل الكتاب، فقدما الكوفة، فأتيا أبا موسى الأشعري، فأخبراه، وقَدما بتركته ووَصيته، فقال أبو موسى الأشعري: هذا أمرٌ لم يكن بعد الذي كان في عهد رسول الله عَيْشَدٍ، فأحلفها، وأمضى شهادتها بعد صلاة العصر بمسجد الكوفة بالله الذي لا إله إلا هو، ما كتما ولا غَيَّرا.

قال ابنُ عباس: كأني أنظر إلى العِلْجَين حتى انتهى بهما إلى أبي موسى الأشعري، ففتح الصحيفةَ؛ فأنكر أهلُ الميت وجوههما، فأراد أبو موسى أن يستحلفهما بعد صلاة العصر، فقلت: لا يبالون بعد العصر، ولكن استحلفهما بعد صلاتهما في دينهما. وقد روي عن ابن مسعود.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ... ﴾

قد تقدم في سورة البقرة.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ شَهَادَةُ بِينكُم ﴾:

وقد تقدم معنى **﴿ شهيد ﴾** في هذه السورة أيضاً بعينها ، وبيَّنا اختلاف أنواعها ، وقد وردت في كتاب الله تعالى بأنواع مختلفة ، منها قوله : **﴿ واستشهِدُوا شهيدَيْن مِنْ** رجالكم ﴾ [ البقرة : ٢٨٢ ] قيل : معناه أحْضِروا .

ومنها قوله تعالى: ﴿ **شَهد الله أنه لا إله إلا هو ﴾** [آل عمران: ١٨]: قضى. ومنها شهد، أي أقَرّ، كقوله: ﴿ **والملائكة يشهدون ﴾**.

ومنها شهد بمعنى حكم؛ قال تعالى: ﴿ **وَشَهِد شاهدٌ مَنِ أَهلها ﴾** [ يوسف: ٢٦ ]. ومنها شهد بمعنى حلف، كما جاء في اللعان.

ومنها شهد بمعنى علم. كما قال: ﴿ وَلا نَكْمَ شَهَادَةَ اللَّهُ ﴾ إ أي علم الله.

ومنها شهد بمعنی وَصَمّی، کقوله تعالی ها هنا: ﴿ **یا أیها الذیــن آمنــوا شهـادة** بینکم﴾ . انتهی کلامه .

وقد نقص موارد منه، منها قوله: ﴿ وما شهدْنا إلا بما علمنا ﴾ [يوسف: ٨١].

( ٤٤٠ ) دقوقاء: مدينة بين أربل وبغداد كان بها واقعة للخوارج. من على هامش هـ.

# المسألة الرابعة: في تحقيق ذلك:

وهو أن بناء «شهد» موضوع للعبارة عما يُعلم بدرك الحواس، كما أن «غيب» موضوع للعبارة عما لم يدرك بها ولذلك قلنا : إن الباري تعالى وتقدس عالم الغيب والشهادة فمعنى شهدت أدركت بحواسي، أي علمت بهذه الطريق التي جعلها الله سبحانه طرقاً لعلمي، ثم ينقل مجازاً إلى متعلّقاته، فمعنى شهد الله : علم مشاهدة، وأخبر عما علم بكلامِه، وهذا يكونُ في المحدث، فإذا ثبت هذا فقوله تعالى : **﴿واستشهدُوا شهيدين من رجالكم ؟ ؛** أي أحضِرُوا مَن يعلم لكم ما يشاهِدُ مِنْ عقدكم.

وقوله: ﴿ **شهدَ اللهُ ﴾؛** أي علم وأخبر عن علمه، وبيَّنَ ما علم لنا حتى نتبيَّنَه. فأخبر عن حكمه، فيرجع إلى علمه سبحانه عما يُخْبِرُ عنه، لارتباط الخبر والعلم. وشهدَ بمعنى حلف مثله؛ لأنه أخبر عن حاله، وقرن بخبره تعظيمَ اللهِ سبحانه وتعالى.

وقوله: **﴿ولا نكتم شهادةَ اللهَ﴾:** يريدُ ما علمناه وعلِمَه الله معنا، فإنْ صدق وإلا كان خبَرُه عن علم الله كَذِباً، واللهُ سبحانه العالم الذي لا يَجْهلُ، والصادقُ المتقدِّسُ عن الكذب.

وأما شهد بمعنى وَصَّى فلا معنى له إلا على بُعْدٍ لا يُحتاجُ إليه.

وأما قوله تعالى: ﴿ **شَهَادَةُ بَيْنِكُمْ﴾ في** هذه الآية فهي عند العلماء على ثلاثةِ أقوال:

أحدُها بمعنى حلف. والثاني: بمعنى حضر للتحمل. والثالث: بمعنى الأداء عند الحاكم. تقول: أشهد عندك، أي حضرت لأوَّذي عندك ما علمت، وأداؤها بلفظ الشهادة بعيد لا درك عند العلماء لمعناه، ولا يُجْزِي غيرُه عنه.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ بَيْنِكُمْ ﴾:

قال بعضُ علمائنا: معناه شهادة ما بينكم، فحذفت ما، وأضيفت الشهادة إلى الظرف، استعمل البين اسماً على الحقيقة، كما قال تعالى: ﴿ **بل مكْرُ الليلِ والنهار ﴾** [سبأ: ٣٣]. وأنشدوا:

تُصافح مس لاقيـتَ لي ذَا عـداوةٍ صِفاحاً وعني غيب عينيك منـزوي

وأنشدوا :

سورة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٨)

وأهـل خباء صالح ذات بينهـم قد احتربوا في عاجـل أتـى آجلـه وتحقيقُ القول فيه أنّ «بين» في أصله مصدر قولِك: بانَ يبين بَيْناً ؛ أي فارق ما كان مجتمعاً معه، وانفصل عما كان متَّصِلاً به، ومنه حديثُ النبيّ بَيْلَةٍ : « ما أَبِين مِنْ حَيّ فهو ميِّت <sup>((13)</sup>». المعنى ما فُصِل من أعضاء الحيوان عنه حالَ حياته فهو ميتةً ؛ يعني لا يحلُّ أكْلُه ؛ واستُعْمِلَ ظرفاً على معنى المصدر ، وهو باب من أبواب النحو ، يقول: بين الدار والمسجد مسافةٌ. ولو كانا مجتمعين لم يكن بينهما بَيْنَ"، أي موضع خال منها. ولما كان الاجتماعُ على ضربين : اجتماع أجسام ، واجتماعُ معان ، وهي الأخلَّاق والأهواء جعل افتراق الأهواء كافتراق الأجسام ، واستعمل فيه « بين » الذي هو الافتراق فيهما جيعاً.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

777

والدليلُ عليه قول الله تعالى: **﴿ومِنْ بَيْنِنا وبَيْنِكَ حِجَابٌ﴾** [ فصلت: ٥ ]. وعلى هذا يحمل قوله: بيني وبينه رَحِمٌّ، أي ما افترقنا إلا عن أصلٍ واحدٍ. وبيني وبينه شرِكة؛ أي افترقنا في كل شيء إلا عن جَمْع المال المخصوص.

فقال أهل الصناعة: هو مصدرً في المعاني، ظَرْف في الأجسام لما كانت ذوات مساحات محسوسات فَرْقاً بينها وبين المعاني، والكلَّ في الحقيقة تباينٌ وتباعد وفرقة. ومنه قوله تعالى: ﴿ **لقد تَقَطَّعَ بينَكم ﴾** [ الأنعام: ٩٤ ] مرفوعاً ومنصوباً.

المعنى: لقدِ تقطع تباعدكم وافتراقكم بحيث لا يكونُ له اتصال؛ فإنَّ الذي يَبين على قسمين، منه ما يُرْجَى له اتصال، ومنه ما لا يرجى له اتصال، فيعبِّر عنه بالتقطع.

وقد جعل أهلُ الصناعة هنا «بين» للظرف، وكَثُرَ ذلك حتى جُعل اسماً في الأهواء المتباينة، مجازاً يعبَّر به عنها، وعليه يخرج: ﴿ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنُكُم﴾ على قراءة الرفع. المعنى: لقد تفرَّقت أهواؤكم وأخلاقكم.

<sup>(</sup>٤٤١) انظر: (المستدرك ١٢٣/٤. ونصب الراية، للزيلعي ٣١٧/٤. وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٣١٦/٢).

وتارة تضاف بالكناية إليه فيقال: ذات البين. قال الله سبحانه: ﴿ فاتَّقُوا اللهَ وأصلحوا ذَاتَ بَيْنِكُم﴾ [ الأنفال: ١ ].

ة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٨)

قال الشاعر:

♦ وأهل خباء صالح ذات بينهم

كم تقدم.

۲۳۸

ويقال: الأمرُ الذي بينكم، وما بينكم مبهم، معناه الأمر الذي فرقكم. فإذا ثبت هذا فمعنى قوله: ﴿ **شَهَادَةُ بَيْنِكُم ﴾**، أي شهادة اختلافكم وتنازعكم؛ فتكون الشهادةُ مضافةً إلى المصدر، لا إلى الظرف ولا على تقدير محذوف. وهذه غايةُ البيان، ولو هُدِيَ له مَنْ تكلَّم على الآية ما تخبَّط فيها ولا خلط معانيها. المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الموْتُ﴾:

ولفظ ﴿ حَضَرَ﴾ يعبَّر به عن الوجود مشاهدةً، وضدّه غاب، وهو أيضاً عبارةً عن الوجود الذي لم يُشاهد، وقد يعبَّرُ بقولك: «غاب» عن المعدوم. والباري ـ سبحانه ـ عالِمُ الغيب والشهادة؛ أي عالم الموجود والمعدوم؛ لأنه مثل الوجود في عدم المشاهدة.

وقد وردت هذه اللفظة عبارة عن الموت في كتاب الله حقيقة، وهو في قوله تعالى: **(وليست التوبةُ للذيـن يَعْمَلُـون السيئَـات حتى إذا حَضَـرَ أَحـدهـم الموتُ)** [ النساء : ١٨ ]. وفي قوله : **(حتى إذا جاء أَحدَهم الموتُ قال ربّ ارجعون)** ؛ [ المؤمنون : ٩٩ ] فهو في هذين الموضعين حقيقة الوجود مشاهدة.

وأمَّا وُرودُها مجازاً فبأنْ يعبَّر عن حضور سببِه بحضوره، وهو المرَض، فيعبَّر عن المسبّب بالسبب، وهو أحَدُ قسمي المجاز، كما بيّناه في غير موضع.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ حِينَ الوَصِيَّةِ اثْنَانَ ﴾:

ومعنى **﴿حين﴾** وقت؛ وتقدير الآيةِ شهـادة بينكـم إذا أردتم الوصيـةَ، وقـد تمرضم، وذلك أنَّ الوصيةَ تكون في ثلاثة أحوال:

سورة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٨)

الأوَّل: حال البدار إلى السنَّة؛ لقول النبي ﷺ : « ما حقَّ امرىء مسلم يبيتُ ليلتين إلا ووصيَّته مكتوبةٌ عنده » <sup>(١٤٢)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

739

وقد تقدم شَرْحُ وقت ذلك وسببه وحقيقة الوصية ، وهي : المسألة الثامنة .

المسألة التاسعة: في وقت الوصية وسننها بالإيضاح والبسط:

وذلك عند السفر للمَخَافة فيه، والمرض ؛ لأنه رائد المنية ومظنَّتها، وقد قال مالك في كتاب العِتْق: إذا قال لعبده في مرضِه: أنت حرٌّ بعد موتي كان له الرجوع عنه؛ لأنها حالة مرض، فاقتضت ذلك قرينة في الحكم بأنه وصيةٌ، فجاز له الرجوع فيه.

وقد كنتُ أردت بسطه، فلما ذكرت طوله قبضْتُ عنه العنان، وأحَلتُ على مسائل الفقه بالبيان .

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ اثْنَانَ ﴾:

وكان بمطلقه يقتضي شخصين، ويحتمل رجلين، إلا أنه قال بعد ذلك: ذَوا عدْل، فبيَّن أنه أراد رجلين؛ لأنه لفظٌ لا يصلح إلا للمذكر، كما أنَّ « ذَوَاتَيْ »لا تصلح إلا للمؤنث.

المسألة الحادية عشرة: إعرابه:

وفيه أربعة أقوال:

الأوَّل: أن يكون « شهادة » مرتفعاً بالابتداء واثنان خبره. التقديرُ شهادة اثنين. الثاني: أن يرتفع اثنان بشهادة؛ التقدير وفيا أنزل عليكم أن يشهد اثنان. الثالث: أن يكون اثنان مفعولاً لم يسمَّ فاعله بشهادة. الرابع: يكون تقديره: شهودُ شهادةِ بينكم اثنان، ويجوز الحذف مع الابتداء، كما

يجوز مع الخبر .

(221) انظر: (صحيح البخاري ٢/٤. وصحيح مسلم، حديث ٢، ٤ من الوصية. وسنن أبي داود، الباب ١ من الوصايا. وسنن الترمذي ٩٧٤، ٢١١٨. وسنن ابن ماجة ٢٦٩٩، ٢٧٠٢. وسنن النسائي، الباب ٢ من الوصايا. ومسند أحد بن حنبل ٢/٠٥. ومصنف ابن أبي شيبة ٢٠٣/١١. وسنن الدارقطني ٢/٠٥١. وتاريخ أصفهان ٢١٢/١). وفي الثالث بُعْدٌ؛ لأن شهادة مصدر شهد، وهو بناء لا يتعدى، وقد مهدناه في الملجئة.

IAAH سورة المائدة الآيات (١٠٨ - ١٠٨)

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ ذَوَا عَدْلٍ مِنكم ﴾:

وقد تقدم شرحه في سورة البقرة.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنْكُم ﴾ :

فيه ثلاثة أقوال:

أحدها : من المسلمين، والكاف والميم لضميرهما ؛ قاله ابن عباس، ومجاهد . الثاني : من قبيلتكم ؛ قاله الحسن، وسعيد بن المسيّب . الثاني : منكم : من أهل الميت .

المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ ﴾:

قيل: هي للتخيير . وقيل: للتفصيل.

معناه أو آخران من غيركم إن لم تجدوا منكم\_قاله ابنُ المسيب، ويحيى بن يَعْمُر، وأبو مِجْلز، وإبراهيم، وابن جُبير، وشُريح؛ ويروى عن أبي موسى الأشعري، وابن عباس.

وتحقيقُ النظر في هذا الفصل أنَّ قوله: ﴿ مِنْكُمْ ﴾ قد تقدَّم فيه الخلافُ، وعليه يتركَّب قوله: أو آخران، وقوله: غيركم؛ **وهي مسألتان تمَّ بها ست عشرةَ مسألة،** فإن كان منكم من أهل ملتكم كان قوله: غيركم للكافرين، وكان الآخران مَن ليس بمسلم وإن كان المراد به مِنْ غير قَبيلتكم كان كما قال الزهري والحسن وغيرهما ؛ فقَبيل الميت وعشيرته أعلمُ بحاله.

وتعلّق مَن قال بأنه من غير مِلّتكم بأنَّ الله سبحانه خاطَبَ المؤمنين، ثم قال لهم: من غيركم؛ وغيرُ المؤمنين هم الكافرون.

وأما من قال: مِن أهل الميت فلأن الحجةَ لهم والكلام منهم ومعهم؛ ويؤكده أيضاً

سورة المائدة الآيات (٦- ١٠٩ - ١٠٨) .... TEI ...... THE PRINCE GHAZI TRUST...

بأنَّه قال في أول الآية : ﴿ **يا أيها الذين آمنوا ﴾ ،** ثم قال : ﴿ **مِنْ غَيْرِ كُمْ ﴾ – ي**عني أو آخران عَدلان من غيركم. وبه يصحُّ العطف ، وقال : ﴿ تحبسونهما من بَعْدِ الصلاقِ ﴾ ؛ فدلَّ على أنها من أهل الصلاة ، وإذا كانا مؤمنين احتمل أن يكونَ ذلك من القبيلة أو من الوَرَثَة ، ويترجَّح ذلك بحسب ما تقدم .

المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَّبْتُمْ فِي الأَرْضِ ﴾:

وقد تقدَّم بيانه في سورة النساء .

المسألة الثامنة عشرة:

إنَّ ذلك يتضمَّنُ الشهادةَ في الحضر والسفر، وتقدَّم أيضاً ذكرُ ذلك في سورة البقرة، ويتخصَّصُ بـه هـا هنا<sup>(١٤٢)</sup> أنَّ الله تعـالى لما قــال: **﴿ إن أنتم ضربتم في الأرض ﴾** <sup>(١٤١)</sup>، كان ذلك شرطاً فيه حيث لا يوجد مسلم في الغالب، فيؤخذُ الكافر عِوَضاً منه للضرورة في الشهادة؛ قاله جماعة من التابعين، واختاره أحمد بن حنبل، وأجاز شهادة أهْل الذمة على المسلمين<sup>(١٤١)</sup> في السفر عند عدم المسلمين، واحتجَّ بالحديث والآية. ونبيَّنُه فيا بعدُ، إن شاء الله تعالى.

المسألة التاسعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَأَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةُ الْمَوْتِ ﴾:

يعني وقد أسندتم النظرَ إليهما ، واستشهدتموهما . أو ارتبتم بهما على ما تقدم بيانه في سَرْدِ القصص والروايات وذِكْرِ الآثارِ والمقالات .

المسألة الموفية عشرين: قوله تعالى: ﴿ تَحْبِسُونِهما مِنْ بَعْدِ الصَّلَاةِ ﴾:

وفي ذلك دليل على حَبْس مَنْ وجب عليه الحقّ، وهو أصل من أصول الحكومة، وَحُكْمٌ من أحكام الدين؛ فإنَ الحقوق المتوجهة على قسمين: منها ما يصحَّ استيفاؤه معجَّلاً، ومنها ما لا يمكن استيفاؤه إلا مؤجلاً. فإن خُلِّيَ مَنْ عليه الحقَّ وغاب واختفى بطل الحقُّ وتَوِيَ، فلم يكن بدٌّ من التوثق منه، فإما بِعوَضٍ عن الحق ويكون

- (٤٤٣) في ب: ويختص به ها هنا .
- ( ٤٤٤) في الأصول: إذا ضربتم في الأرض، وهو خطأ.
  - (٤٤٥) في ب: أهل الكافر على المسلمين.

المعالية الآيات (۱۰۸ – ۱۰۸) (۱۰۸ – ۱۰۸) المحققة الآيات (۱۰۸ – ۱۰۸) for our anic thought المحققة الآيات (۱۰۸

بمالية موجودة فيه؛ وهي المسمَّى رَهْناً، وهو الأوْلَى والأوكد؛ وإما شخصٌ ينوبُ منابَه في المطالبة والذمة، وهو دُونَ الأول؛ لأنه يجوز أن يغيبَ كغَيْبَته، ويتعذر وجودُه كتعذره، ولكن لا يمكِنُ أكثر من هذا. فإنْ تعذَّرا جميعاً لم يبقَ إلا التوثُق بحبسه، حتى تقع منه التوفية لما كان عليه من حقٌّ؛ فإن كان الحق بدنيّاً لا يقبلُ البدل كالحدود والقِصاص ولم يتفق استيفاؤه معجَّلاً، لم يبق إلا التوثَق بسجنه؛ ولأجل هذه الحكمة شُرعَ السجن.

وقد روى الترمذي وأبو داود أنَّ النبيَّ عَلَيْتُهُ حَبَّسَ في تهمة رجلاً ثم خلَّى عنه.

وفي مصنف عبد الرزاق أنَّ النبيّ ﷺ أتي بسارق فقال: «احبسوه؛ فإنْ مات صاحِبُه فاقتلوه » <sup>(٤٤٦)</sup>.

وهذا دليلٌ على أنَّ الشهادةَ يمين، وأنه عَنَى بهم المتنازعين في الحق لا القائمين بالشهادة فيه؛ لأن القائم بالشهادة لا حَبْس عليه <sup>(٤٤٧)</sup>.

> المسألة الحادية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ مِنْ بَعْدِ الصَّلاةِ ﴾ : وفيه أربعة أقوال:

أحدها : بعد العصر ؛ قاله شريح ، والشعبي ، وسعيد بن جُبير ، وقتادة . الثاني : من بعد الظهر ؛ قاله الحسن . الثالث : أي صلاة كانت . الرابع من بعد صلاتها ، على أنها كافِران .

وقد رُوِيَ في الصحيح أنَّ النبيّ ﷺ حلف المتلاعنين بعد العصر ورُوي بعد الظهر .

> (٤٤٦) لم أعثر عليه بهذا السياق. (٤٤٧) في ب: لأن العالم بالشهادة لا حبس عليه.

727

وفي الصحيح: « مَنْ حلف على يمين [كاذبة] بعد العصر لَقيَ الله سبحانه وهو عليه غَضْبان » <sup>(٤٤٨)</sup>. وهذا على طريق التعليظ بالزمان.

252

وقد اختلف العلماء فيه اختلافاً كثيراً بيّناه في مسائل الخلاف، وشَرحنا أنَّ حكم التغليظ يتعلق بثلاثة أوجه:

أحدها : تغليظٌ بالألفاظ.

سورة المائدة الآيات ( ١٠٦ - ١٠٨)

الثاني: تغليظٌ بالمكان، كالمسجد والمنبر؛ لأنه مجتمَعُ الناس، فيكون له أخْزَى، ولفضيحته أشهَر.

الثالث: التغليظ بالزمان، كما بعد العصر، وسيأتي ذكرُ ذلك في سورة « النور » إن شاء الله .

ومِنْ علمائنا مَن قال: إنَّ التغليظ يكون بستة أوجه:

الأوَّل: باللفظ. الثاني: بالتكرار. الثالث: بالمصحف. الرابع: بالحال. الخامس: بالمكان. السادس: بالزمان.

أما التغليظ بالألفاظ ففيه ثلاثة أقوال:

الأول: الاكتفاء بقوله بالله. وقال أشهب: لا تجزئه.

الثاني: الاكتفاء بقوله: بالله الذي لا إله إلا هو. وقال ابن كنانة عن مالك: أمَّا ربع دينار والقسامة، واللعان، فلا بدَّ من أن يقول فيه: بالله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة الرحمن الرحيم. وهو القول الثالث، وبه قال الشافعيّ.

ولقد شاهدتُ القضاةَ من أهل ِ مَذْهبه يحلفون بالله الذي لا إله إلا هو ، الطالب الغالب ، الضّار النافع ، المدرِك المهلِك ، عالم الغيب والشهادة ، الرحمن الرحم .

وهذا ما لا آخر له إلا التسعة والتسعون اسماً، وغيرُ هذه الأسماء التي حلفوا بها أرهَبْ وأعظم معنى من غيرها.

(٤٤٨) انظر: (صحيح البخاري ١٩٧/٨. والمعجم الصغير، للطبراني ٢٢٥/١. وتفسير القرطبي ٣٥٣/٦. وقد ثبت عن النبيّ ﷺ في الصحيح: «الحلف بالله وبالذي لا إله إلا هو، وهو التغليظ، وبالمصحف؛ وهو مذهب الشافعي، وهو بِدْعة ما ذكرها أحد قطّ من الصحابة، وكلّ فصل يستوفى بموضعه إن شاء الله تعالى.

CE GHAZI TRUST ( ١٠٨ - ١٠٦) אין אין אין אין אין אין אין אין דעניד ( ١٠٨ - ١٠٨) FOR QURĂNIC THOUGHT

المسألة الثانية والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَيُقْسِمَانَ بِاللهِ ﴾:

0 1333151 0

722

قيل: هما الوصيان إذا ارْتيب بقولهما. وقيل: هما الشاهدان إذا لم يكونا عَدْلَيْ وارتاب بهما الحاكم حلَّفهما.

والذي سمعتُ ـ وهو بِدْعة ـ عن أبي ليلى أنه يحلف الطالب مع شاهديه أن الذي شهدا به حَقّ، وحينئذ يقضي للمدعي بالحقّ.

وتأويلُ هذا عندي إذا ارتاب الحاكم بالقبض للحقّ فيحلف إنه لباق . وأما غيرُ ذلك فلا يُلتفت إليه. هذا في المدعي فكيف يُحبّس الشاهد أو يحلَّف؟ ً هذا مما لا يلتفت إليه (٤٤٩).

المسألة الثالثة والعشرون: قوله: ﴿ بِاللهِ ﴾ :

وهذا نصٌّ من كتاب الله في تَرْكِ التغليظ بالألفاظ.

والذي أقول: إنه إن كان الحالف كافراً كما تقدَّم في سَرْدِ الأقوال والروايات، وقلنا بالتغليظ فلا يُقال له في التغليظ قل: بالله الذي لا إله إلا هو؛ لأنهم لا يقرّون بها، <sup>(٢٥٠)</sup> وعلى إقرارهم على هذا الإنكار بذلُوا الجزية، ولكنهم يحلفون، كما رَوَى أبو داود وغيره أنّ النبيّ عَيَّالِيَّهِ قال لليهود: «أنشدكم بالله الذي أنزل التوراةَ على موسى» <sup>(٢٥١)</sup>، وتغلّظ عليهم بالمكان في كنائسهم، وبالزمان بعد صلاتهم، كما تقدم

- (٤٤٩) انظر : (تفسير القرطبي ٦/٣٥٥).
  - (٤٥٠) في ب: لأنهم لا يقولون بها .
- (٤٥١) أنظر: (سنن أبي داود ٤٤٥٠ وسنن ابن ماجة ٢٣٢٨، ٢٥٥٨ وصحيح مسلم، الباب ٦ من الحدود. ومسند أحد بن حنبل ٤١١/٥ ومجمع الزوائد ٢٣٤/٨ وأسباب النزول، للواحدي ١٤٧ والبداية والنهاية، لابن كثير ٢٣٣/٢ وطبقات ابن سعد ١٥/١١/١ وتفسير ابن كثير ١٢/٢ ، ١٠٧/٣، ١٠٨، والدر المنثور، للسيوطي ١/٩٠، ٢٩/٣، ١٣١ وتفسير الطبري ٢٦/٢ ، ١٠٧/٣، ١٩٧١، وزاد المسير، لابن الجوزي ٢٢٣٨. وتفسير القرطبي ١٧٧/٣، ٢٣٧/٧،



ذِكْرُه في قصة دَقُوقاء؛ فإنَّ الغرضَ من هذا التغليظ كلَّه زَجْرُ الحالف عن الباطل، والرجوع إلى الحق، ورَهْبته بما يُحِلَّ من ذلك، حتى يكون ذلك داعيةً للانكفاف عن الباطل والرجوع إلى الحق، وهو معنى: ﴿ ذلك أَدْنَى أَنْ يَأْتُوا بِالشهادةِ على وَجْهِها ﴾ .

720

وقد حققنا هذا الغرض، فقلنا: إنَّ اللهَ سبحانه ما غلَظ في كتابه يميناً، إنما قال: فيُقْسِمان بالله. وقال تعالى: ﴿ قُلْ إِي ورَبِّي إِنه لحقٌّ﴾ [ يونس: ٥٣ ]. وقال مُخْبِراً عن خليله: ﴿ وقالله لأكيدَنَّ أَصنامَكُم ﴾ [ الأنبياء: ٥٧ ]. وقال النبي عَبَيْكَ : « مَنْ كان حالفاً فليحلِفْ بالله أو ليصْمُت » <sup>(٤٥٢)</sup>.

ولكن قد روى البخاري أن النبيَّ عَيَّالَتْهِ قال: « اتقُوا اللهَ، فوالله الذي لا إله إلاّ هو لتعلمُنَّ أنّي رسولُ الله حقاً » <sup>(٤٥٢)</sup> .

ورَوَى النسائي وأبو داود أنَّ خَصْمَيْن أتَيا النبي ﷺ ، فقال النبي ﷺ للمدَّعي: « البينة » . قال: يا رسولَ الله، ليس لي بَيِّنةٌ . فقال للآخر : « احلِفْ بالله الذي لا إله إلا هو ما له عليك شيء ، أو ما له عندك شيء » <sup>(٤٥٤)</sup>.

وتغليظ العَددِ في اللعان، وهو التكرار، وفي القَسامة مثله.

وزعم الشافعي أنه رأى ابن مازن قاضي صَنْعاء يحلف بالمصحف ويُؤْثر أصحابُه ذلك عن ابن عباس، ولم يصحّ.

وأما التغليظُ بالحال فرُوِي عن مطرِّف وابن الماجشُون وبعض أصحاب الشافعي أنه يحلِف قائماً مستقبلَ القبلة.

وروى ابن كنانة عن مالك: يحلِّفُ جالساً .

والذي عندي أنه يحلف كها يحكم عليه بها إنْ قائماً فقائماً ، وإن جالساً فجالساً ؛ إذ لم يثبت في أَثَرٍ ولا نَظَر اعتبارُ قيام ٍ أو جلوس.

- ( ٤٥٢ ) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (٤٥٣) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (٤٥٤) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

وتغليظُ المكان كما قلنا في مسائل الخلاف، وقد قال النبيُّ ﷺ : « مَنْ حلف على منبري بيمين ِ كاذبة فليتبوَّأ مَقْعَده من النار » <sup>(٤٥٥)</sup> .

ة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٨)

فقيل: أراد أن يبيّنَ الحال؛ لأنّه مقطع الحقوق. وقيل: أراد أن يخبر عن قومٍ عاهَدُوا وحلفوا على المنبر للناس ثم غَدَرُوا.

وروي أنّ عبدالرحمن بن عوف رأى رجلاً يحلِفُ بين الركن والمقام فقال: أعَلَى دم أو على مال عظيم؟ فدَلَّ ذلك على أنه عندهم من المستقرّ في الشرع ألاّ يحلف هنالك إلا على ما وصف، فكلّ مالٍ تقطَعُ فيه اليَدُ، وتسقط فيه حُرْمَة العضو فهو عظيم.

المسألة الرابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ إِنِّ ارْتَبْتُمْ ﴾ :

والريبةُ: هي التهمةُ؛ يعني من ادَّعَى عليهما بخيانة. واختُلِف في المرتاب، فقيل: هو الحاكم. وقيل: هم الورثَة؛ وهو الصحيح.

ويمينُ التهمة والريبة على قسمين:

127

أحدهما : ما تقَعُ الرِّيبةُ فيه بعد ثُبوتِ الحق أو تَوَجُّه الدعوى ؛ فهذا لا خلاف في وجوبِ اليمين .

الثاني: التهمة المطلَقَة في الحقوق والحدود؛ وهو تفصيلٌ طويل، بيانُه في أصول المسائل وصُوَرها من المذهب، وقد تحقَّقَتْ هاهنا الدعوى، وثبتت على ما سطّر في الروايات.

المسألة الخامسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ لاَ نَشْتَرِي بِهِ ثَمْناً ﴾:

قال علماؤنا : معناه لا نشتري به ذا ثَمَنٍ ، ثم حذف المضاف وأقام المضاف إليه مقامه .

وهذا ما لا يحتاج إليه؛ فإنَّ الثمنَ عندنا مشترًى، كما أن المثمون مشترًى؛ فكلُّ

(٤٥٥) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ٣٩٨/٧، ١٧٦/١٠. وموارد الظمآن ١١٩٢. ومسند الشافعي ١٥٣. سورة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٦) THE PRINCE GHAZL TRUST

واحدٍ من المبيعين ثمناً ومثموناً ، كان البيع دائراً على عَرَض او نَقْد ، أو على عرضين أو نقدين ، وعلى هذا الأصل تنبني مسألة ما إذا أفلس المشتري ووجد متاعة عند البائع ، هل يكونُ أولى به ؟ قال أَبو حنيفة : لا يكونُ أولى به ، وبناهُ على هذا الأصل ، وقد بيناه في مسائل الخلاف .

7 £ Y

المسألة السادسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ بِهِ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: يعنى القول الذي قلناه.

الثاني: أن الهاءَ تعودُ على الله تعالى. المعنى: لا نبيع حظّنا من الله تعالى بهذا العرض.

الثالث: هو ضمير الجماعة، وهم الوَرَثة، وهم المتهمون الذين لهم الطلّب ولهم التحليف، والحاكم يقتضي لهم ويَنُوب عنهم في إيفاء الحق <sup>(٤٥٦)</sup>.

والصحيحُ عندي : أنه يعودُ على القول ، فبِهِ يتمكَّن المعنى ولا يحتاجُ إلى سواه . المسألة السابعة والعشرون : قوله تعالى : ﴿ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبَى ﴾ :

معناه: لا نشهد الزَّورَ ، ولا نأخذ رشوةً لنكذب ، ولو كان المشهودُ له ذا قُرْبى ، قاله ابن زيد ؛ وهذا بناء على أنها شهادة . ومَنْ قال : إنها يمينّ قال : التقدير : لا نأخذُ بيميننا بدلاً منفعةً ، ولو كان ذلك لذي القُرْبَى ، فكيف لأجنبيّ .

المسألة الثامنة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللهِ ﴾ :

يحتمل أن يريدَ ما علم الله، ويحتمل أن يريدَ به لا نكتمُ ما أعلمنا اللهُ من الشهادة؛ أضافها إليه لعلمه بها، وأمْرِه بأدائها، ونَهْيِه عن كتمانها، قال علماؤنا: ويقولان **في** يمينهما: بالله إن صاحبكم بهذا أوصى أنّ هذه تركته.

المسألة التاسعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ نَكْتُمُ شَهَادَةَ اللهِ ﴾:

يحتمل أنَّ هذه الألفاظ لا تتعيَّنُ لليمين، ولا للشهادة، وإنما تكون اليمين على نَغْي

(٤٥٦) في ب: والحاكم يقضي لهم وينوب عنهم في إبقاء الحق.

(۱۰۸ – ۱۰٦) TEA (۱۰۸ – ۱۰۳) TEA

الدعوى كيفما كانت، وتكون الشهادةُ بصفةِ الحال كما جرَتْ، فأما أن يقول الشاهد: إني لا أشتري بشهادتي شيئاً، ولو كان قَرَابتي. أو يقولها الحالف في يمينه، فلا يلزم ذلك عندي ولا عند أحَدٍ، ولكن يحلف أو يشهد كما وصفنا ويعتقد ما قال الله تعالى، فهذا الذي أخبر اللهُ تعالى به يكونُ في اعتقاده لا في لفْظه في شهادةٍ أو يمين.

# المسألة الموفية ثلاثين: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ عُثِرَ عَلَى أَنَّهُمَا اسْتَحَقًّا إِثْمًا ﴾:

يريدُ ظهر، وأظهَرُ شيء في الطريق ما عثر عليه فيها، ويستعمل فيما كان غائباً عنك وكنْتَ جاهلاً به، ثم حضر لديك واطَّلَعت عليه، ومنه قوله تعالى: ﴿ **وكذلك أعْشَرْنا** عليهم﴾ [ الكهف: ٢١ ] لأنهم كانوا يطلبونهم، وقد خَفِي عليهم موضعهم. التقديرُ: إذا نفذ الحكم عليهم في الظاهر باليمين، ثم ظهر وتبيّن بعد ذلك كذبهم.

# المسألة الحادية والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمًا ﴾:

قيل: هما الشاهدان، قاله ابنُ عباس. وقيل: هما الوصيّان؛ قاله ابن جُبَير. وهو مبنيّ على ما تقدم، ويتركب عليه، ويختلف التقديرُ بحسب اختلافه كما تقدّم.

## المسألة الثانية والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ إِثْمَاً ﴾ :

يحتمل أن يريدَ به عُقوبة، ويحتمل أن يريدَ به غُرْماً، وظاهرُ الإثم العقوبة، لكن صَرَفَ عن هذا الظاهر قولُه: استحقّا، والعقوبةُ لا تستحقّ بالمعاصي، ولا يستحقّ على الله شيء حسبا تقرّر في الأصول، فيكون معناه استوجبا غُرْماً بطريقة.

ويدلُّ على صحة هذا الاحتمال قوله تعالى: ﴿ مِنَ الذين استحقَّ عليهم ﴾؛ فإنما يستحقّ على هؤلاء ما كانا استحقّاه، ويدلَّ عليه أيضاً أنَّ القومَ ادّعوا أنه كان للميت دَعُوى من انتقال ملك عنه إليهما ببعض ما تزولُ به الأملاك مما يكونُ فيه اليمينُ على ورَثَةِ الميت دون المدعي، وتكون البينةُ فيه على المدّعي.

المسألة الثالثة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ فَآخَرَانَ ﴾:

إنما هو بحسب الاتفاق أنَّ الوارثين كانا اثنين، ولو كان واحداً لأجزأه.



المسألة الرابعة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ مِنَ الَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ الأَوْلَيانِ ﴾:

129 .

معناه: ممن كان نفذ عليهم القَضَاء قبل ذلك بوصيةٍ أو دَيْن أو غير ذلك مما كان الميت ذكَره، وهم الوَرَثَةُ.

ومَنْ يعجب فعجب قولُ علمائنا : إنَّ في قوله ﴿ عَلَيْهِمْ ﴾ ثلاثة أقوال، لا نطوّل بذكرها، ولا نحفل بها؛ لأنّ قوله: ﴿ استحقَّ﴾ مع قوله « على » متلائم فلا يحتاج إليها.

المسألة الخامسة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ الأُوْلَيَانَ ﴾:

وهذا فصلٌ مشكِلُ المعنى مشكِلُ الإعراب، كثر فيه الاختلاط: أما إعرابه ففيه أربعة أقوال:

الأول: أنه بدلٌ من الضمير في « يقومان » ، ويكون التقدير : فالأوليان يقومان مقام الأولين .

وهذا حسَن؛ لكنه فيه ردَّ البعيد إلى القريب في البدلية بعدما حال بينهما من طويل الكلام، ويكون فاعل «استحق» – بضم التاء – مضمراً تقديره الحقّ أو الوصية أو الإيصاء أو المال.

وقيل: فاعل استحق عائد على الإثم المتقدم ذِكْرُه <sup>(١٥٧)</sup>، وهو الغُرْم للمال، كما قدمناه.

الثاني: أن « الأوْليَان » فاعل باستحق ، يريد الأوليان باليمين بأن يحلفا مَن يشهد بعدهما ، فإنْ جازَتْ شهادةُ النصرانيين كان الأوْليان النصرانيين ، والآخران من غير بيت أهل الميت .

هذا قولُ بعضِهم. ولا أقولُ به؛ وإنما يكون تقدير الآية على هذا: من الذين استحق عليهم الأول وبالحق.

الثالث: أن يكون بدلاً من قوله: آخران.

(٤٥٧) في ب: عائد على المثل المتقدم ذكره.

الرابع: أن يكونَ على الابتداء ، والخبرُ مقدم ، تقديره فالأوليان آخران . والصحيحُ مِن هذا هو الأول، وقد بيّناه في الملجئة ، وأكملنا تقدير الآية فيه . وأما مَنْ قرأ الأولين ــ وهو حمزة ، وأبو بكر ــ فيرجع إلى الأولين ، وهو حسَن . وقرأ حفص استحق بمعنى حقَّ عليهم .

سورة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٨)

ومن الغريب أنهم اختلفوا في قوله: ﴿ **عَلَيْهِمْ ﴾؛ فقيل فيهم، كما قال تعالى:** ﴿ **على مُلْكِ سُلَيَانَ ﴾؛** [ البقرة: ١٠٢ ] أي في ملك سليمان. وهذا كثير.

وقال قوم: معناه منهم، كما قال تعالى: ﴿ **إذا اكْتَالُوا على الناس يَسْتَوْفُونَ ﴾** [ المطففين: ٢ ]. وهذه دعاوَى وضروراتٌ لا يُحتاج إليها، ولا يصحّ مرادُهم في بعض ما استشهد به منها.

# المسألة السادسة والثلاثون: في معنى الأوْلَيان :

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: قال ابن عباس: الأَوْلَى بالشهادة. الثاني: قال ابن جبير: الأَوْلَى بالميت من الورثة.

الثالث: الأَوْلَى بتحليف غيره؛ قاله ابن فورك؛ وهو يرجع إلى الثاني، وهو أصح من الأول.

المسألة السابعة والثلاثون: قوله تعالى: ﴿ لَشَهَادَتُنَا أَحَقُّ مِنْ شَهَادَتِهِمَا وَمَا اعْتَدَيْنَا ﴾:

المعنى: لَقَوْلُنا أحقُّ من قولها .

وهذا القولُ كما قدمناه محمولٌ على المعنى، وأنَّ يمينَ الحالف لا تكونُ إلا بلَفظِ الدعوى. والحكمةُ في ذلك أنّ اليمينَ إذا كانت بإنّ قولي أصدقُ من قولك ربما ورد في يمينه، بأن يكونَ مدّعيه قد كذب من كل وَجْه، وكذب هو من وجْهٍ واحد، فيلزم التصريح حتى يتحقق الكذب<sup>(د٥١)</sup>، وتحصل المجاهرة إن خالف، ليأتيَ بالصدق

(٤٥٨) في ب: فلا يلزم التصريح حتى يحقق الكذب.

سورة المائدة الآيات ( ٦ - ١٠٨ ) FOR QURANIC THOUGHT

101

على وَجْهه؛ فإذا صرّح بالقول في اليمين لم ينفعه ما نوَى إذا أضمر من معنى اليمين خلاف الظاهر منها؛ لقول النبيّ ﷺ : « يمينُك على ما يصدقك عليه صاحبك » <sup>(٤٥١)</sup>. وهو حديثٌ صحيح، ومعنى قويم متفق عليه قررناه في مسائل الفقه.

المسألة الثامنة والثلاثون: في بقاء معنى هذه الآية أو ارتفاعه

قال ابن عباس، حكمُها منسوخ. وقال الحسن: حُكْمُها ثابت، فمن قال: إنها منسوخة قال: إنّ اليمينَ الآن لا تحِبُ على الشاهد؛ لأنه إن ارتِيب به لم تَجُزْ شهادتُه، وإن لم تكن هناك ريبة ولا في حاله خلّة لم يحتج إلى اليمين، وعلى هذا عوَّلَ جمهورُ العلماء ونُخْبتهم. وقد قرر الله تعالى ذلك وحقّقه بأمره في قوله تعالى: ﴿ وأَشُهِدُوا ذَوَيْ عَدْل منكم ﴾ [ الطلاق: ٢ ]. و ﴿ ممن ترضَوْنَ مِنَ الشَّهَداء ﴾ [ البقرة: ٢٨٢ ]. فوقعت الشهادةُ على العدالة، واقتُضيت اليمينُ منها إن كانت فيها.

وأما من قال: إنها ثابتة فاختلفوا فيه؛ فمنهم مَن قال: إنّ شهادةَ أهل الذمة جائزة في السفَر؛ منهم أحمد كما تقدم يجوِّزُها في السفر عند عـدم المسلمين بغير َمين ، وصار بعضُ أشياخنا إلى أنّ ذلك باق باليمين، وهو خَرْقٌ للإجماع، وجَهْل بالتأويل، وقصورٌ عن النظر، وإذا أسقط أحَّد اليمين فلا حجةَ له في الآية ولا في الحديث؛ لأنَّ اليمينَ تثبت فيهما جميعاً.

والصحيحُ أنَّ الشهادةَ اليمين، وهي هاهنا يمينُ الوصيّين، كما سمّيت اليمين في اللِّعان شهادة.

وقال الطبري: إنما حَكَمَ اللهُ سبحانه باليمين على الشاهدين في هذا الموضع مِنْ أجل دَعُوَى ورثَةِ الميت على المسند إليهما الوصية بالخيانة، أو غير ذلك، ما لا يبرَأُ فيه

(209) أنظر: (صحيح مسلم، الحديث ٢٠ من الإيمان. وسنن أبي داود ٣٢٥٥. وسنن الدارمي ١٨٧/٢. ومسند أحمد بسن حنبسل ٢٢٨/٢. والسنسن الكبرى، للبيهقمي ١٥/١٥. والمستدرك، للحماكم ٣٠٣/٤. وسنن الدارقطني ١٧٥/٤. وفتح الباري ٣١/٨/١٢. والتاريخ الكبير ٨٣/٥. وحلية الأولياء ٢٢٧/١٠، ٢٢٧/١٠. والمجروحين، لابسن حبسان ١٦٤/٢. وشرح السنة، للبغوي ١٤/١٠. ومشكاة المصابيح ٣٤١٥. ومصنف عبد الرزاق ١٦٠٢٢. وتفسير القرطي ٢٨٢/٢). المدَّعِي ذلك قِبَلَه إلا بيمين؛ فإن نَقْلَ اليمين إلى ورثة الميت إنما أوجبه اللهُ تعالى بعد أنْ عثر على الشاهدين في أيمانهما بإثم، وظهر على كذبهما في ذلك بما ادَّعَوْا من مال الميت أنه باعه منهما، وهذا بناء على أن الخيانةَ ظهرَتْ في أداء المال، ولذلك حلفا مع الشهادة.

101

ة المائدة الآيات (١٠٦ - ١٠٨)

قال القاضي ابن العربي: وهذا يصحُّ على إحدى الروايات التي ذكر فيها أنهها ادّعَيا بَيْع الجام منهما .

وأما على الرواية الأخرى فلا يستقيمُ هذا التأويلُ؛ لأنَّ الشاهدَيْنِ أدَّيا التركةَ فيا ذكر فيها، وانقلبا على سَتْرِ وسلامة، ثم بعد ذلك ظهرت الخيانةُ في الجام؛ إما بأنه وُجد يباع، وإما بتحرج تميم الداري وتأثّمه وأدائه ما كان أخذه منه.

وتحقيقُ الكلام فيه أنَّ كلَّ روايةٍ من تلك الروايات عضدتها صيغةُ القصة في كتابِ الله وسردوها فإنها صحيحة، وكل ما لم يعضده منها فهو مردود <sup>(٤٦٠)</sup> .

أما إنه إذا فسرْتَ الكلامَ في كتاب الله فاحتجْتَ إلى تجويز أو تقديم أو تأخير فكلما كان أقل في ذلك من التأويلات فهو أرجح، وكلما كان من خلاف الأصول فيه أقل فهو أرجح، كتأويل فيه إجازة شهادة الكافر وإحلاف الشاهد على شهادته؛ فإن التأويل الذي يخرج عنه هذا هو أرجح، ولا يسلم تأويلٌ من اعتراض؛ فإن البيانَ من الله تعالى في هذه الآية للأحكام جاء على صفة غريبة وهو سياقُه على الإشارة إلى القصة؛ ولذلك جاء بانتقالات كثيرة، منها أنه قال: ﴿ فَإِنْ عُشِرَ على أنها استَحقًا

وربما كان المدعي واحداً ، فليس قوله تعالى : **﴿ فَآخَرَانَ﴾** خارجـاً مخرج الشرط ، وإنما هو كنايةٌ عمّا جرى من العدد في القصة ، والواحد كالاثنين فيها ؛ فيطلب الناظر مخرجاً أو تأويلاً للَفْظ لا يحتاج إليه ، فيدخل الإشكال على نفسه من حَيْثُ لا يشعر به ، فلا يساحل عن هذا البحر أبداً ؛ وكذلك ما جرى من التعديد لا يمنعُ من كَوْنِ

(٤٦٠) انظر هذه القصة في تفسير القرطبي ٣٤٦/٦ ، وفي المسألة الأولى من الآية الرابعة والثلاثين من هذه السورة. الشهادة بمعنى اليمين، كما في اللعان. وإن كان لم يذكر في اللّعان عَدداً ، وجرى ذِكْرُه هاهنا لاتّفاقه في القصة؛ لا لأنه شَرْط في الحكم.

104

وكذلك ذِكر العدالة تنبيهاً على ما يجبُ؛ لأنه إن أشهدَهُ وجب أن يكونَ عَدْلاً لتحمل الشهادة، فإن ائتمنه وجب أن يكون عَدْلاً لأداءِ الأمانة.

## المسألة التاسعة والثلاثون: في تقدير الآية:

وهو : «يا أيها الذين آمنوا إذا ضربتُمْ في الأرض، وحضركم المرَضُ الذي هو سبّـبُ الموت، وأردْتُم الوصيةَ فأشهدُوا ذوَيْ عَدْل منكم من قَرَابتكم أو آخران من غيركم فإنْ خافا فاحبسوهما على اليمين إن عدمْتُم البينة. فإن تبينتْ بعد ذلك خيانتهُم حلف ممن حلفوا له، وهو أولى باستحقاق ما يجبُ باليمين».

وعلى مذهب أحمد يكونُ تقدير الآية: « فأَشْهِدُوا ذَوَيْ عدل من المسلمين، فإن لم تجدوا فأشهدوا الكفّار »؛ فإن أدّيا ما أحْضِرًا له أو ائْتُمنا عليه فبِها ونعمت، وإن أدركتهم تهمة أو تبينتْ عليهم خيانةٌ، حلفوا. وليس في الآية ما يدلُّ على قَبُولِ شهادتهم في الوصية على مذهب أحد.

وإنما قبلْنَا نحن شهادة العَدْل في الوصية بدليل آخر غير هذه الآية، وكذلك قوله: إنما يكون ذلك من قَبُول شهادَةِ الكفار إذا عدم المسلمون، وليس في هذه الآية إلا التسوية بينها، فكلُّ شيء يعترضُكم من الإشكال على دليلنا وتقديرنا الذي قَدَّرْناه آنفاً، فانظروه في موضعه هاهنا تجدوه مبيَّناً إنْ شاء الله تعالى.

\* \* \*



سورة الأنعام فيها ثمان عشرة آية

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ، وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرَّ وَالْبَحْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ ولاَ يَابِسٍ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ﴾ [ الآية: ٥٩ ].

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَعِنْدَهُ ﴾:

اعلموا أنَّا قد بينًا هذه الآية في « ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامِضِ النحويين » بما المقصود منه هاهنا أنّ « عنده » كلمة يعبّر بها عما قَرُب منك. وتحقيقه أن دُنُوَّ الشيء من الشيء يقال فيه قريب <sup>(۱)</sup> ، ونَأْيُه عنه يقال فيه بعيد ، وأصلُه المكان في المساحة <sup>(۲)</sup> ، تقول: زيدٌ قريب منك ، وعمرٌو بعيدٌ عنك.

ويُوضَع الفعلُ موضع الاسم؛ فتقول: زيد قربك، ثم ينقلُ إلى المكانة المعقولة غير المحسوسة، فيقال: العلم منك قريب، وعليه يتأوّل ما يخبر به عن الباري سبحانه من ذلك، وبه يفسَّر قولُه سبحانه: **﴿وإذا سألكَ عِبَادِي عنّي فإنّي قريب**﴾ [ البقرة: ١٨٦ ] بعشرين معنى جائزة على الله سبحانه<sup>(١٢)</sup>، مما يصحّ أن يوصفَ بها ويخبر عنه بمعناها على ما بينّا في كتاب « المشكلين ».

(۱) في ب: الشيء يقال فيه قريب منه.
 (۲) في ب: وأصله المكان في المسافة.

(٣) في ب: معتبرين معنى جائز على الله سبحانه.

وتقول: زيد قدّامك، وعمْرٌ وراءك. فإذا قلت زيد قُدّامك احتمل المسافةَ من لدن جسمه إلى ما لا ينحصر منتهاه قدماً، وكذلك وراءك، فصغّروه إذا أرادوا قُرْبَ المسافة من المخبر عنه، فقالوا: قُديْدِيمة <sup>(٤)</sup>. وإذا أرادوا تخليصَ القُرْب بغاية الدنو قالوا: زيد عندك، عبَّروا به عن نهايةِ القُرْبِ، ولذلك لم يصغّروه، فيقولوا فيه عُنَيْد.

۲۵

وقد يعبَّر بها أيضاً عما في مِلْك الإنسان، فيقال: عنده كذا وكذا؛ أي في ملكه لأنّ الملك يختصُّ بالمرء اختصاصَ الصفةِ بالموصوف؛ فعبَّرُوا بأقْرَبِ الوجوهِ إليه بقوله: عنده، وهو المرادُ بقوله في الحديث: نهى النبيُّ عَلِيْكُم عن بَيْعِ ما ليس عندك ـ يعني في ملكك.

إذا ثبت هذا \_وهي:

#### المسألة الثانية:

فقوله تعالى: **﴿وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ﴾** يحتمل أن يريدَ به قُربها منه قُرْبَ مكانةٍ وتيسير ، لا قُرْبَ مكان. ويحتمل أن يريد أنها في ملكه يظهر منها ما يشاء ويخفي ما يشاء.

#### المسألة الثالثة:

هذه الآيةُ أصلٌ من أصول عقائدِ المسلمين، وركْنٌ من قواعد الدين، معظمُها يتفسَّر بها، وفيها من الأحكام نَكْتَةٌ واحدة؛ فأما مَنْزَعها في الأصول فقد أوضحناه في كتاب المشكلين؛ وأما نكْتَتُها الأحكامية فنشيرُ إليها في هذا المجموع، لأنها من جنس مضمونهِ، ومع هذا فلا بدَّ من الإشارة إلى ما تضمَّنَه كتابُ المشكلين لينفتحَ بذَلك غَلْق الحكم المطلوب في هذا المجموع.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ ﴾ :

واحدها مَفْتَح ومِفْتاح، وجمعه مفاتح ومفاتيح، وهو في اللغة عبارة عن كلّ معنى يحلّ غَلْقاً، محسوساً كان كالقُفْل على البيت، أو معقولاً كالنظر، والخبر يفتح قُفْل الجهل عن العلم والغيب، وهي:

(٤) قديدية: تصغير «قدام».

المسألة الخامسة:

207

عبارة عن متعلق لايُدْرَك<sup>(ه)</sup> حسّاً أو عقلاً، وكما لا يدرِكُ البصر ما وراء الجدار أو ما في البيت الْمُقْفَل، كذلك لا تُدْرِك البصيرةُ ما وراء المحسوسات الخمس، والمحسوساتُ منحصرةُ الطرق ِ بانحصارِ الحواسَ، والمعقولاتُ لا تنحصر طرُقها إلا من جهة قسمين:

HE PRIN. FOR QUR

> أحدهما : ما يُدْرَك ببديهة النظر . الثاني : ما يتحصّل من سبيل النظر .

أما إنه لها أمهات خمس وقعت الإشارة إليها وجاءت العبارة عنها بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللهَ عندَهُ عِلْمُ الساعةِ ويُنَزَّلُ الغَيْثَ وَيَعْلَمُ ما في الأرحام، وما تَدْرِي نَفْسٌ ماذا تَكْسِبُ غداً وما تَدْرِي نَفْسٌ بأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ إِنَّ اللهَ عليمٌ خَبِيرٍ ﴾ [لقان: ٣٤].

فالأمّ الكبرى: الساعة؛ وما تضمّنَتْ من الْحَشْرِ والنّشْر والموقف، وما فيه من الأهوال، وحال الْخَلْق في الحساب، ومنقَلَبُهم بعد تفضيلٍ وحَطّ وتفصيل الثواب والعقاب.

الأم الثانية: تنزيل الغَيْثِ وما يترتَّبُ عليه من الإحياء والإنبات، وقد جاء في الأثر أنّ الله عز وجل وضع ذلك على يدي ميكائيل وتحت نظره ملائكة لا يُحصيها إلا الله سبحانه تَصْدُر عن أمره في تنفيذ المقادير المتعلقة بذلك من إنشاء الرّياح، وتأليف السحاب، وإلقاحها بالماء، وفَتْقها بالقطر، وعلى يدي كلّ ملك قطرة ينزلها إلى بُقْعَةٍ معلومة لينميٍ بها شجرة مخصوصة؛ ليكون رزْقاً لحيوان معيّن حتى ينتهيَ إليه.

الأم الثالثة: ما تَحْويه الأرحام، وقد وكَل اللهُ سبحانه بذلك في مورد الأمر ملكاً يقال له إسرافيل، وفي زمامه من الملائكة ما لا يعلمه إلا الله تعالى، وقَرَنَ بكل رَحم مَلَكاً يجري على يديه تدبير النَّطْفَة في أطوار الخلقة.

(٥) في ب: عبارة عن لا متعلق لا يدرك.

سورة الأنعام الآية (٥٩) ...

الأم الرابعة: قوله تعالى: **﴿وما تَدْرِي نَفْسٌ ماذا تَكْسِبُ غَداً ﴾** [القمان: ٣٤].

TOV

وهو معنى خبأه الله سبحانه عن الْخَلْق تحت أستار الأقدار، بحكمته القائمة، وحجَّته البالغة، وقُدْرته القاهرة، ومشيئته النافذة، فكائنات غَد تحت حجاب الله، ونَبَه بالكسب عن تَعْمِيَتها؛ لأنه أوكَدُ ما عند المرء للمعرفة، وأولًاه للتحصيل، وعليه يتركّب العُمْرُ والرزق، والأجل، والنَّجاة، والهلكة، والسرور، والْغَم، والغرائىز المزدوجة في جبلَة الآدمي من مفروح به أو مكروه له.

الأم الخامسة: قوله تعالى: ﴿وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيِّ أَرْضٍ تَمُوتُ﴾: [القهان: ٣٤].

نَبَأ به عن العاقبة التي انفرد بالاطلاع عليها ربُّ العزة.

وقد روينا عن النبي يَتَلَيْهِ في تأكيد هذه الجملة عن جماعة من الصحابة؛ منهم أبو ذَرّ، وأبو هريرة؛ قالا : «كان النبيَّ يَتَلَيْهَ يجلس بين ظهراني أصحابه، فيجيء الغريب فلا يدري أيّهم هو حتى يسأل عنه، فطلبنا إلى رسول الله يَتَلَيْهِ أن نجعلَ له مجلساً يعرفُه الغريبُ إذا أتاه، فبنينا له دكّاناً من طين، كان يجلسُ عليه، وكنا نجلسُ جانبيه، فإنا لجلوس ورسولُ الله يَتَلَيْهِ في مجلسه إذ أقبل رَجُلٌ مِنْ أحسن الناس وَجُهاً، وأطيب الناس ريعاً، وأنْقَى الناس ثوباً، كأنّ ثيابه لم يمسها دنّس، إذ وقف في أدْنُو ؟ قال: الدير مقال: السلام عليك يا رسولَ الله يتقلق في عليه منه مقال: يا محد، وضع يديه على رُكبتي رسول الله يتقلق في ورسولُ الله يتقول له، اذ نه، حتى أدْنُو ؟ قال: الناس ريعاً، وأنْقَى الناس ثوباً، كأنّ ثيابه لم يسها دنّس، إذ وقف في أوضع يديه على رُكبتي رسول الله يتقلق، فقال: يا رسولَ الله يتقلق يقول له، الأنه، حتى وضع يديه على رُكبتي رسول الله يتقلق ، فقال: يا رسولَ الله يتقلق يقول له، حتى قال: « الإسلام أن تعبدَ الله، ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتُؤتي الزكاة، وتحج قال: « الإسلام أن تعبدَ الله، ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتولي أن كان ، عمر الإسلام ؟ مد تربي قال: « الإسلام أن تعبدَ الله، ولا تشرك به شيئاً، وتقيم الصلاة، وتُوتي الزكاة، وتعج مدري البيتَ وتصومَ رمضان». قال: فإذا فعلت ذلك فقد أسلمت ؟ قال: « نعم». قال:

قال: فلما أنْ سمعنا قولَه يسأله ويصدقه أنكرنا ذلك.

ثم قال: يا محمد،أخبرني ما الإيمان؟ قال: «أن توُّمن بالله والملائكة والكتاب والنبيّين، وتؤمن بالقَدَر كلّه». وتفنية الديني في العربي المحالية المريم العربي العربي العربي المحالية ( ٥٩ ) For QURANIC THOUGHT ( العربي المحالية الأنعام الآية ( ٥٩ )

قال: فإذا فعلتُ ذلكَ فقد آمنت؟ قال: « نعم ». قال: صدقت.

قال: فما الإحسان؟ قال: «الإحسان أن تعبدَ الله كأنك تراه، فإن لم تكُن تراه فإنه يراك». قال: صدقت.

قال: فمتى الساعة ؟ قال: فنكَّس فلم يُجبُّه، ثم دعاه فلم يجبه، ثم رفع رأسه، فحلف بالله، وقال: «ما المسؤول عنها بأعلم من السائل، ولكن لها علامات يَجئُنَ، إذا رأيتَ رِعاءَ الغنم يتطاولون في البُنيان، ورأيت الْحُفاة العُراة ملوكَ الأرض، ورأيت المرأة تلِدُ رَبَّها، هن خس لا يعلمهن إلا الله»: ﴿ إن الله عنده علم الساعة، وينزَّل الغَيْثَ، ويَعْلَم ما في الأرحام، وما تَدْرِي نفس ماذا تكسبُ غَداً، وما تَدْرِي نَفْسٌ بأي أرْض تموت ﴾ [ لقهان: ٣٤ ]. وذكر كلمةً معناها، ثم صعد إلى السماء، فقال النبي يَتَلِكُم « والذي بعث محمداً بالْهُدَى ودِين الحق ما كنت بأعلم به من رجل منكم، وإنه الجبريلُ نزل عليكم في صُورة دِحْيَة الكَلْبي، يعلَّمكم أمْرَ دينكم ».

المسألة السادسة:

101

قال السديّ : المرادُ بهذا خزائن الغيب .

وقال ابن عباس: مفاتيحُ الغيب خمس، وقرأ الآيات الخمس المتقدمة.

وقال بعضهم: هو ما يُتَوصَّل به إلى علم الغيب من قول الناس: افتح عليَّ كذا؛ أي أعطني، أو علّمني ما أتوصَّلُ [ به ] <sup>(v)</sup> إليه.

> فأما قولُ السدي : إن المراد بالمفاتح الخزائن فمجاز بَعيد . وأما قول ابن عباس فعلم سديد من فكّ شديد .

(٦) انظر: (صحيح البخاري ٢٠/١، ٢٠/١ . وصحيح مسلم حديث ٥ من الإيمان. وسنن النسائي ١٠١/٨ . ومسند أحمد بن حنبل ٢٢٦/٢ . والترغيب والترهيب ٢٣٢/٣ وفتح الباري ١١٤/١، ٥١٣/٨ . وإرواء الغليل ٣٣/١ ، ٣٣ ، وإتحاف السادة المتقين ٢٣٦/٢ ، ٩٥/١٠ . وتفسير ابن كثير ٣٥٦/٦).

(٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

وأما قول الثالث فأنكره شيخُنا النحوي نزيل مكة، وقال: أجمعت ــ أي الفرقة السالفة الصالحة من الأمّة ـ على غيره؛ وذلك من قولهم أصح وأولى.

GHAZI TRUST

109

وأظنه لم يفهم المقصودَ من هذا القول، ولا اغْتَزَى فيه المغزى <sup>(٨)</sup>، ولقد ألحم فيه الصواب وسدّى، وإذا منحته نقداً لم تعدم فيه هدًى؛ عند الله تعالى علمُ الغيب، وبيده الطرُقُ الموصلة إليه، لا يملكها إلاّ هو؛ فمن شاء إطْلاعَه عليها أطْلَعه، ومن شاء حَجْبَه عنها حجَبه، فلا يكون ذلك من إفاضته إلاّ عَلَى رُسله، بدليل قوله سبحانه: **﴿ وما كان اللهُ لِيُطْلِعَكُم على الغيب، وتَكِنَّ اللهَ يَجْتَبِي مِنْ رُسُله مَنْ يشاء ﴾** [آل عمران: ١٧٩].

## المسألة السابعة:

سورة الأنعام الآية (٥٩) .....

مقاماتُ الغيب الخمسة التي لا يعلمها إلا الله لا أمارة عليها ، ولا علامةً عليها ، إلا ما أخبر به الصادقُ المجتبى لاطلاع الغيب من أمارات الساعة ، والأربعة سواها لا أمارة عليها ؛ فكلَّ من قال : إنه يَنْزِلُ الغيث غداً فهو كافر ، أخبر عنه بأمارات ادَّعاها ، أو بقول مطْلَق . ومن قال : إنه يعلم ما في الرَّحم فهو كافر ؛ فأما الأمارة على هذا فتختلِفُ ؛ فمنها كُفْر ، ومنها تجربة ، والتجربةُ منها أن يقولَ الطبيب : إذا كان الثدْيُ الأيمن مسود الحلمة فهو ذكر ، وإن كان ذلك في الثدي الأيسر فهو أنثى ؛ وإن كانت المرأة تجد الجنْبَ الأيمن أثقل فهو ذكر ، وإن وجدت الجنْبَ الأشأم أثقل فالولد أنثى ، وادَعى ذلك عادةً لا واجباً في الخِلْقَة لم نكفَرْه ، ولم نُفَسَقْه.

وأما من ادّعَى عِلْمَ الكسب في مستقبل العمر فهو كافر، أو أخبر عن الكوائن الْجُمليةأو المفصّلة فيا يكون قبل أن يكونَ، فلا رِيبةَ في كفره أيضاً.

فأما من أخبر عن كُسوفِ الشمس والقمر فقد قال علماؤنا : يؤدَّب ويسِجن ولا يكفر ، أما عدم تكفيره فلأنّ جماعةً قالوا : إنه أمْرٌ يُدْرَكُ بالحساب ، وتقديرِ المنازل ، حسبا أخبر اللهُ سبحانه في قوله جَلَّ وعلا : **﴿والقمر قَدَّرْناهُ منازلَ ﴾** [ يس : ٣٩ ]؛ فلِحسابهم له ، وإخبارهم عنه ، وصِدْقِهم فيه ، توقفت علماؤنا عن الحكم بتكفيرهم.

(٨) في ب: ولا اعتزى فيه المعزى، وما أوردناه من أ، هـ.

وأما أدبُهُم فلأنهم يُدْخِلُون الشكّ على العامّة في تعليق العلم بالغيب المستأنّف ولا يدرون قَدْرَ الفَرْق بين هذا وغيره، فتشوَّش عقائِدُهم في الدين، وتتزلزل قواعدُهم في اليقين، فأدَّبوا حتى يُسِرَّوا ذلك إذا عرفوه ولا يُعْلِنُوا به.

سورة الأنعام الآية ( ٦٨)

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا في حَدِيثٍ غَيْرِهِ، وَإِمَّـا يُنْسِيَنَّـكَ الشَّيْطَـانُ فَلاَ تَقْعُـدْ بَعْـدَ الذِّكْـرَى مَـعَ الْقَـوْمِ الظَّالِمِينَ﴾ [ الآية: ٦٨ ].

فيها مسألتان:

## المسألة الأولى:

77.

قال علماؤنا : أمر اللهُ سبحانه نبيَّه ﷺ بالإعراض عن المشركين الذين يخوضُون في آيات الله ، وفي ذلك نزلت .

والخوْضُ هو المشْيُ فيما لا يتحصّل حقيقة، من الخائض في الماء الذي لا يدرى باطنه، استُعير من المحسوس للمعقول على ما نبَّهْنا عليه في الأصول، وحرَّم اللهُ سبحانه المشاركةَ لهم في ذلك على رسولِهِ بالمجالسة، سواء تكلَّم معهم في ذلك أو كَرِهه.

وهذا دليلٌ على أنَّ مجالسةَ أهلِ المنكر لا تحل (١) .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَإِمَّا يُنْسِيَنَّكَ الشَّيْطَانُ فَلاَ تَقْعُدْ بَعْدَ الذِّكْرَى مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾:

قال قوم: هذا خطابٌ من اللهِ سبحانه لنبيه ﷺ ، والمرادُ بذلك الأمّة، وكأنَّ القائلين بذلك ذهبوا إلى تنزيهِ النبي ﷺ عن النسيان، وهم كبارُ الرافضة، قبَّحهم الله، وإن عذَرْنا أصحابَنا في قولهم: إن قولَه تعالى: ﴿ لَئُن أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكُ ﴾ [الزمر: ٦٥]، خطابٌ للأمّة باسم النبيَّ ﷺ ؛ لاستحالةِ الإشراك عليه،

(٩) في ب: مجالسة أهل المنكر لاتجوز.

فلا عُذْرَ لهم في هذا لجواز النسيان على النبيّ يَتَلِيُّهُ ، قال الله تعالى: ﴿ سُنُقْرِئُكُ فَلا تَنْسَى﴾ [الأعلى: ٦].

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

221

وقال ﷺ ـ مخبراً عن نفسه: « إنما أنا بشَرٌ مثلكم أنْسَى كما تَنْسون»<sup>(١٠)</sup>، وقال ـ وقد سمع قراءةَ رجل يقرأ: « لقد أذكرني كذا وكذا آيَةً كنْتُ أُنْسيتها »<sup>(١١)</sup>.

وقال في ليلة القدر : « تلاحَي رجلان فنسيتها » <sup>(١٢)</sup> .

سورة الأنعام الآية (٦٨) .....

وقال: « لا يقولنَّ أحدُكم نسيت آية كذا ، بل نُسِّيتها » <sup>(١٢)</sup> ، كراهيةَ إضافة اللفظ إلى القرآن؛ لقوله تعالى: ﴿ كذلكَ أَتَتْكَ آياتُنا فنَسِيتَها وكذلكَ اليومَ تُنْسَى﴾ [ طه: ١٢٦ ].

وفائدتُه أنّ لفظَ «نسيت» ينطلق على تركت انطلاقاً طبقياً، ثم نقول في تقسيم وجهي متعلقه سهوت إذا كان تركه عن غير قَصْد، وعمدت إذا كان تركه عن قصد؛ ولذلك قال علماؤنا: إن قوله: «مَنْ نام عن صلاةٍ أو نسيها فليصلّها إذا ذكرَها»<sup>(11)</sup> – عامٍّ في وجهي النسيان العَمْد والسهو.

وقوله إذا ذكرها: يعني أن الساهي يطرأ عليه الذكر فيتوجّه عليه الخطاب، وأن العامدَ ذاكر أبداً فلا يزالُ الخطابُ يتوّجَّه عليه أبداً، والله أعلم.

- (١٠) انظر: (صحيح البخاري ١١١/١ وصحيح مسلم، الحديث ٨٩، ٩٢، ٩٤ مساجد. والسنن الكبرى للبيهقي ١٥/٢، ٣٣٥، ٣٣٥، ٣٤٠، ٣٤٣. والمعجم الكبير، للطبراني ٣٤/١٠. وفتح الباري ٥٠٣/١. ومشكاة المصابيح ١٠١٦. وإرواء الغليل ٢٦/٢، ١٢٦، ١٢٨).
- (١١) انظر: (صحيح البخاري ٢٢٥/٣ ، ٢٣٨/ ، ٢٣٩ ، ٢٤٠ ، وصحيح مسلم، الباب ٣٣ ، حديث ٢٢٤ ، ٢٢٥ من صلاة المسافرين. تغليق التعليق ٨٩٦ ، ١٤٢٧ ).
  - (١٢) سيأتي تخريجه. راجع الفهرس.
- (١٣) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٣٣، حديث ٢٢٩ من صلاة المسافرين. وَإتحاف السادة المتقين ٥٧٧٧/٧ . والمعجم الكبير، للطبراني ١٦٩/١٠).
- (12) انظر: (مصنف ابن أبي شيبة ٢٤/٢. إرواء الغليل للألباني ٢٩١/١، ٢٩٤. مسند أبي عوانة (١٤)
   ٣٨٥/١ . والسنن ألكبرى للبيهقي ٢/٨٨، والمستدرك ٣٠٢/١ . سنن أبي داود ١٤٣١).

(٨٣) بوري العام الأية (٨٣) PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنا آتَيْناهَا إبْراهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاء إنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ﴾ [الآية: ٨٣].

روى ابنُ وهب ، وابن القاسم ، وابن عبد الحكم ، والوليد بن مسلم ، عن مالك ، عن زَيْد بن أسلم ، عن أبيه : ﴿ **نَرْفَعُ درجاتٍ مَنْ نَشَاء وفوق كلّ ذي علم عَلِيّ ﴾** [ يوسف : ٢٦ ] – قال : بالعلم .

قال ابن وهب، عن مالك: ليس العلم بكَثْرَةِ الرواية، وإنما هو نورٌ يضَعُه الله في قَلْب من يشاء.

وقال ابن مسعود : ليس العلم بكثرة الرواية ؛ وإنما هو خشيةُ اللهِ تعالى .

وروى المنصور ، عن أبيه ، عن جده ، عن ابن عباس ، عن النبـي ﷺ : « همَّةُ السفهاء الرواية ، وهمَّةُ العلماء الدِّرَاية » <sup>(١٥)</sup> .

وقال مالك، لابني أُخته أبي بكر وإسماعيل: إن أحبَبْتُها أن ينفعكما اللهُ بهذا الشأن فأقِلاََ منه، وتَفَقَقَها فيه.

> وروى ابن القاسم ، عن مالك : نرفعُ درجاتٍ من نشاء في الدنيا . قال القاضي <sup>(١٦)</sup> : وصدق ؛ علمُ الدنيا عنوانُ الآخرة وسبيلُها .

والذي أُوتيه إبراهيم من العلم بالحجّة، وهي التي تُذْكَرُ للخَصْمِ على طريق المقابلة كان في الدنيا بظهور دلالة التوحيد وبيان عِصْمَة إبراهيم عن الجهْل بالله تعالى، والشكّ فيه، والإخبار – أنَّ ما جرى بينه وبين قومه إنما كان احتجاجاً، ولم يكن اعتقاداً، وقد مهدنا ذلك في المشكلين.

(١٥) لم أعثر عليه بهذا السياق.

171

(١٦) في ب: قال الإمام الحافظ أبو بكر بن العربي.

۱۳ .....

## الآية الرابعة

GHAZI TRU

قوله تعالى: ﴿أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُدَاهُمُ اقْتَدِهْ قُلْ لاَ أَسَأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرا إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرَى لِلْعَالَمِينَ﴾ [ الآية: ٩٠ ].

قال القاضي أبو بكر بن العربي: هذه الآيةُ أُصوليـة؛ فـإنها تفيـدُ مسـألـةً ــن الأصول، وهي أنَّ النبيَّ ﷺ وأمَّته هل تعبَّدُوا بشريعةِ مَنْ قبلهم أم لا؟ وقد حققناها في الأصول، فلتنظر هناك.

وفيها من الأحكام العمَلُ بما ظهر من أفعالهِم، وأخبَرَنا عنهم النبيُّ عَلَيْكُم، وثبت في الصحيح عن النبيّ، واللفظُ للبخاري، عن العوام، قال سألت مجاهداً عن سَجْدة «صَ»، فقال: سألْتُ ابنَ عباس من أين سجدت؟ فقال: أو ما تقرأ: «ومِنْ ذرّيته داودَ وسليان....» إلى قوله: «أولئك الذين هَدَى الله فبِهُدَاهم اقْتَدِهْ». [ الأنعام: محم، ٩٠ ]. وكان داودُ عليه السلام ممن أُمِرَ نبيَّكم عَيَالِيَهُ أن يَقْتَدِهِ به، فسجدها داود، فسجدها رسولُ الله عَيَالِيَهُ ؛ وستراها مستوفاةً في سورة «صَ» إن شاء الله تعالى.

#### الآبة الخامسة

قوله تعالى: ﴿ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ ﴾ [ الآية: ٩٩ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في تفسير اليَنْع:

السورة الأنعام الآيتان ( ٩٠ و ٩٩)

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: الطيب والنَّضْج؛ يقال: أَيَنْعَ الثمر يَيْنع ويُونِع، والثمر يانع ومُونع، إذا أدرك.

الثاني : قال ابن الأنباري <sup>(١٧)</sup> : اليَنْع جمع يانع ، وهو المدرك البالغ . الثالث : قال الفراء : « ينع » أقلّ من « أينع » ، ومعناه احرّ ، ومنه ما رُوي في حديث

(١٧) في ب: قاله ابن الأنباري.

HE RRL FOR QUI الْمُلاعنة: ﴿ إِنْ ولَدِنَّه أَحمر مثل اليَنَعةِ » <sup>(١٨)</sup> ، وهي: خَرزة حمراء ، يقال: إنه العقيق، أو نوعٌ منه؛ وهو الذي عليه يقِفُ جواز بَيْعِ الثمر، وبه يطيبُ أكلها، ويأمن العاهة، وذلك عند طلوع الثريا مع الفجر ، بما أجرى اللهُ سبحانه في ذلك من العادة ، وأحكمه من العِلْم والقدرة، وفصَّله من الحكم والشريعة؛ ومن ألفاظ الحديث: « نهى عن بَيْع الثمر قبل أن يُشَقِّح» (١٩) قال الأصمعي: إذا تغيَّرَ البُسْر إلى الحمرة قيل: هذه شُقْحَة، وقد أشقحَتْ. وقد قال ابن وهب قال مالك \_ وهي:

المسألة الثانية: ﴿ إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وِيَنْعِهِ ﴾:

الإيناع: الطيب بغير فساد ولا نقش.

172

قال مالك: والنقش أن تنقش أسفل البُسْرَة حتى ترطب، يُريد يثقب فيها، بحيث يسرع دخولُ الهواءِ <sup>(٢٠)</sup> إليه فيرطب معجّلاً؛ فليس ذلك الينع المراد في القرآن، ولا هو الذي ربط به رسولُ الله عَظَّيْتُهُ البَيْع؛ وإنما هو ما يكونُ من ذاته بغير محاولة، وفي بعض بلاد التين (٢١) ، وهي البلاد الباردة ، لا ينضَجُ حتى يدخل في فمه عمود قد دُهِنَ بزيت، فإذا طاب حلّ بيعه؛ لأنّ ذلك ضرورة الهواء وعادةُ البلاد، ولولا ذلك ما طاب في وقت الطيب.

وقال الزبير بن بكار : قلت لعبد الملك بن الماجشُون \_ وقد رأيته يأكل الرطب يقصّعه، كيف تفعل هذا، وقد «نهى رسولُ الله عَيَّاتُهُ عن تقصيع الرطب» ؟ (٢٢) فقال: إنما نهى رسولُ الله عَظَّيْتُهُ عن تقصيع الرطب حيث كان أكْلُه يتشبع به؛ وقد جاء الله بالرخاء والخير، والمرادُ هاهنا بالتقصيع أكْلُ الرطبة في لُقْمَة، وذلك يكون مع الشبع؛ فإذا لم يكن غيرها فأكلها في لقم أثبت للشبع.

- في ب: مثل الينيعة . (1) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٢٠/٣ ، ٣٦١). (19)في ب: بحيث يسوغ دخول الهواء . ( .) في ب: وفي بعض بلاد اليمن. (11)
  - انظر : (غريب الحديث، للهروي ٢٧/٧٣). (77)

170 .

### الآية السادسة

E GHAZI TRI

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَسُبُّوا الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَدْواً بِغَيْرِ عِلْمٍ ، كَذَلِكَ زَيَّنَّا لِكُلِّ أُمَّةٍ عَمَلَهُمْ، ثُمَّ إلَى رَبِّهِمْ مَرْجِعُهُمْ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الآية: ١٠٨].

فيها مسألتان:

سورة الأنعام الآية (١٠٨) .....

## المسألة الأولى:

اتفق العلماءُ على أنّ معنى الآية : لا تسبُّوا آلهةَ الكفّار فيسبُّوا إلهكم. وكذلك هو ؛ فإنّ السبَّ في غير الْحُجَّة فِعْلُ الأدنياء .

وقال النبي ﷺ : « لعن الله الرجل يسبُّ أبويه » . قيل : يا رسول الله ؛ وكيف يسبُّ أَبَوَيْه ؟ قال : « يسبُّ أبا الرجل فيسبّ أباه ، ويسبُّ أمه فيسبّ أمه » <sup>(٢٢)</sup> ؛ فمنع اللهُ تعالى في كتابه أحَداً أن يفعلَ فعلاً جائزاً يؤدِّي إلى محظور ؛ ولأجل هذا تعلَّق علماؤنا بهذه الآية في سدّ الذَّرَائع ، وهو كلّ عقد جائز في الظاهر يؤول أو يمكنُ أن يتوصَّل به إلى محظور ؛ وسترى هذه المسألة مستوفاة في سورة الأعراف .

وقد قيل: إنَّ المشركين قالوا: لئن لم تَنْتَهُنَّ عن سبِّ آلهتنا لنسبنَّ إلٰهكم، فأنزل الله تعالى هذه الآية <sup>(٢١)</sup>.

#### المسألة الثانية:

هذا يدلُّ على أن للمُحِقِّ أنْ يكفَّ عن حق [يكون] (٢٥) له إذا أدَّى ذلك إلى

- (٣٣) انظر: (صحيح البخاري ٣/٨. وصحيح مسلم، الحديث ١٤٦ من الإيمان. مسند أحمد بن حنبل (٣٣)
   ١٦٤/٢، ١٦٤/١٠. السنن الكبرى للبيهقي ٢٣٥/١٠. مصنف ابن أبي شيبة ٨٨/٩. مصابيح السنة، للبغوي ١٦٤/١٠. تفسير القرطبي ٢٨/٢، ٤٢٢/١٠. والدر المنثور ١٤٧/٢. تفسير القرطبي ٢٩/٥، للبغوي ٢٣/١٠. إتحاف السادة المتقين ٢٣/٢٠. والدر المنثور ٣٦٠/٣. إتحاف السادة المتقين ٢٢٩/٢.
  - (٢٤) انظر: (أسباب النزول ١٢٧).
  - (٢٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

TTT ..... ۲۲٦ في المعلم الآية (١٠٩) THE PRINCE GHAZI TRUST الأنعام الآية (١٠٩)

ضررٍ يكونُ في الدين؛ وهذا فيه نظَر طويل، اختصارُه أن الحقَّ إن كان واجباً فيأخذه بكل حالٍ، وإن كان جائزاً ففيه يكونُ هذا القول والله أعلم.

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَتْهُمْ آيَةٌ لَيُوَمِّنُنَّ بِهَا قُلْ إِنَّا الآيَاتُ عِنْدَ اللهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لاَ يُوَمْنُونَ﴾ [الآية: ١٠٩]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رُوِيَ أَنَّ قَرِيشاً كَلَّمهم النبيُّ ﷺ ، فقالوا : يا محمد ، تخبرنا أَنَّ موسى كان معه عصا يضربُ بها الحجَر فانفجرت منه اثنتا عشرة عَيْناً ، وتخبرُنا أَنَّ عيسى كان يُحْيي الموتى ، وتخبرنا أن ثمودَ كانت لهم ناقةٌ ؛ فأُتِنا من الآيات حتى نصدّقك .

فقال رسول الله ﷺ : « أيّ شيء تحبُّون أنْ آتِيكم به » ؟ قالوا : تجعل لنا الصَّفَا ذهباً <sup>(٢٦)</sup> . قال لهم : « فإن فعلت تصدّقوني ؟ » قالوا : نعم ؛ والله لئن فعلْتَ لنتبعنك أجعون فقام رسولُ الله ﷺ يَدْعُو ، فجاءه جبريلُ ﷺ ، فقال : « ما شئت ، إن شئْتَ أَصْبَحَ ذهباً ، ولئن أرسل اللهُ تعالى آية ولم يصدّقوا عند ذلك ليعذبنهم ، وإن شئت فاتُرُكهم حتى يتوبَ تائبهم » .

فقال رسولُ الله ﷺ : « بل يتوب تائبهم » <sup>(٢٧)</sup> ؛ فأنزل الله تعالى هذه الآية إلى قوله : • يجهلون ﴾ [ الأنعام : ١١١ ] .

## المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ ﴾:

يعني غاية أيمانهم التي بلغها عِلْمُهُمْ، وانتهت إليه قُدْرَتهم؛ وذلك أنهم كانوا

- (٢٦) الصفا جبل بمكة.
- (٢٧) انظر : (الدر المنثور ، للسيوطي ٩٣/٣ . تفسير ابن كثير ٣٠٩/٣ . تفسير الطبري ٢١٠/٧ . تفسير القرطبي ٦٣/٧ .

يعتقدون أنَّ الله تعالى هو الإله الأعظم، وأن هذه الآلهة إنما يعبدونَها ظنَّاً منهم أنها تُقَرِّبُهم إلى اللهِ زُلْفَى.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ بِاللَّهِ ﴾:

وإن كان غاية أيمان الكفار على اعتقادهم الذي قدمنا ، فإنه غاية أيمان المسلمين؛ لقوله ﷺ : « مَن كان حالفاً فليحْلفْ بالله أو ليصْمُتْ » <sup>(٢٨)</sup> . وهذا يفيدُ الْمَنْع من الحلف بغير الله .

والحلفُ بغير الله على وجهين:

أحدهما : على وَجْهِ التحريم ، بأن يحلفَ بغير الله سبحانه وتعالى معظِّماً له مع الله ، أو معظِّماً له من دُونه ؛ فهذا كفْرٌ .

الثاني: أن يكونَ على وَجْه الكراهية، بأن يُلْزِمَ نفسه معنى مما يلزمه جنْسُه في الشَّرْع ابتداء بوجْهٍ مّا إذا ربطه بفعل أو تَرْك، وهو معنى اتفقت عليه الأمةُ فيما إذا قال: إنْ دخلت الدار فامْرأتي طالق، أو عَبْدِي حر، فهذه يمينّ منعقدة، وهي أصلّ لغيرها من الأيمان، وقد تكررت في كتب الفقه وتركَّبَ عليها مسألة رابعة: **المسألة الوابعة:** 

وهي: ما إذا قال: الأيمان تلزمه إن كان كذا وكذا. وقد كانت هذه اليمين في صدر الإسلام معروفة <sup>(٢٩)</sup> بغير هذه الصورة؛ كانوا يقولون: عليّ أشدَّ ما أخذه أحَدَّ على أحَدٍ، فقال مالك: يطلق نساءه، ثم تكاثرت الصُّوَرُ حتى آلَتْ بين الناس إلى صورةٍ هذه أمَّها.

وقد كان شيخنا أبو بكر الفهري يقول: يلزمه إطعامُ ثلاثين مسكيناً إذا حَنت

- (٢٨) انظر: (صحيح البخاري ٣٣/٥ ، ٣٣/٨ ، ٢٤ . وصحيح مسلم، حديث ٣ من الإيمان. ومسند أحمد بن حنبل ٢٠/٢ . وسنن الدارمي ١٨٥/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٨/١٠ . والترغيب والترهيب ٣/٦٥ . مصابيح السنة، للبغوي ٢٢٢/١ . نصب الراية للزيلعي ٢٩٥/٣ . فتح الباري ٥/٧٧ ، ٢٠٨ ، ٢٠١/١٥ ، ١١١/١٥ ، ٣٢٥/١ ، ٥٣٠ . تاريخ بغداد ٣٦/١٣ . تفسير القرطبي ٤/٥ . ١٣/٣ ، ٥٤/٦ . ومسند الحميدي ٦٨٦ ).
  - (٢٩) في ب: في صدر الزمان معروفة.

177

فيها؛ لأنّ قوله: « الأيمان»؛ جمع يمين، وهو لو قال: عليّ يميّ، وحنث للزمته كفارة. ولو قال: عليّ يمينان للزمته كفّارتان إذا حنث. والأيمان جمع يمين فيلزمه فيها ثلاث كفارات.

PRIM تلوزية الأنعام الآية (١٠٩) FOR QUR

وكان أهْلُ القَيْرَوان قد اختلفوا فيها اختلافاً كثيراً مرجعه إلى قولين:

أحدهما : أن الطلاق فيها ثلاث.

والثاني: أنَّ الطلاقَ فيها واحدة بائنة.

O Walls

وقد جعْتُ في المسألة رسالة إبان كنت بإفريقية <sup>(٣٠)</sup>، وقد كثر السؤال فيها عليّ، فاستَخَرْتُ اللهَ سبحانه وتعالى على متوسط من الأقوال لم أخرج فيه عن جادَّةِ الأدلة <sup>(٣١)</sup>، ولا عن أصل إمام الأئمة مالك بن أنس.

أما أصلُ مالك فقوله - فيمن قال: عليّ أشدّ ما أخذ أحَدّ على أحَد. قمال علماؤنا: يطلِّقُ نساءه؛ وذلك لأنَّ الناسَ كانوا في زمانه، وقبل ذلك، يحلفون في البيعة ويتوثَّقُون فيا يحتاجون إليه من العهود في المحالفة، ويُدخلون في اليمين بالله اليمين بالعِتْق والطلاق والحجّ وغيره؛ فلما سئل مالك عن هذه النازلة وأصحابه رأوا أنَّ الحرَجَ عليهم في أن يتركوا معه أزواجَه محتبسين في النكاح، ومما يأخذه الناسُ بعضُهم على بعض الطلاق فتحرَّجُوا في ذلك، وقالوا: يطلِّقُ نساءه.

وأما طريقُ الأدلةِ فلأنَّ الألفَ واللام لا يَخْلُو أن يُرادَ بها ههنا الجِنْس أو العهد، فإنْ دخلت للعهد فالمعهودُ قولك بالله، فيكون ما قاله الفهري. وإن دخلت للجنس فالطلاقُ جنْس، فيدخل فيها ولا يستوفى عدده؛ فإن الذي يكفي أن يدخلَ من كل جنس معنى واحد، فإنه لو دخل في الجِنْس المعنى كلّه للزمه أن يتصدّقَ بجميع ماله؛ إذ قد تكونُ الصدقةُ بجميع المال يميناً، ونافذة فيا إذا كان المالُ معيناً في دارٍ أو عبد أو دابة أو كبش وتصدق بذلك، وأخذنا

(٣٠) في ب: وقد جمعت في المسألة رسالة لما أن كنت بإفريقية.

- (٣١) في ب: فاستخرت الله تعالى على متوسطة من الأقوال لم أخرج فيها عن جادة الأدلة.
  - (٣٢) في ب: أو جنس وتصدق بذلك.

بالوسط منه، وقد بسطنا ذلك في الرسالة الحاكمة على الأيمان اللازمة، وهناك يستوفي الناظر غرَضَة منها، واللهُ عز وجل أعلم، وبه التوفيق.

479

## الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُذْكَرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ، وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَائِهِمْ لِيُجَادِلُوكُمْ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُـمْ إِنَّكُـمْ لَمُشْرِكُـونَ﴾ [الآيـة: ١٢١].

فيها عشر مسائل:

سورة الأنعام الآية ( ١٢١)

المسألة الأولى:

روى الترمذي وغيره عن ابن عباس، قال: أتى أناسّ النبيَّ ﷺ فقالوا: يا رسولَ الله؛ أنأكلُ ما نَقْتل، ولا نأكل ما قَتَلَ الله؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مما ذُكِرَ المُ اللهِ عليه إن كُنْتُم...﴾إلى قوله: ﴿ لَمُشْرِكُونَ﴾ (٣٣) [ الأنعام: ١١٨، ١٢١ ]. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ﴾:

يَقْضِي بدليل الخطاب على رأي مَنْ قرأ ألاّ يؤكل ما لم يُذْكَر اسمُ الله عليه؛ لأنه علَّقَ الحكم \_ وهو جوازُ الأكل على أحد وَصْفَي الشيء، وهو ما ذُكِرَ اسمُ الله عليه \_ فيدلُّ على أن الآخر بخلافَه، بَيْدَ أنَّ الله تعالى بَيِّن الْحُكْمَيْن بنصَّين، وتكلَّم فيهما بكلامين صريحين، فقال في المقابل الثاني: ﴿ وَلاَ تَأْكُلُوا هِمًّا لَمْ يُذْكَرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ...﴾ [ الأنعام: ١٢١ ].

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَمَا لَكُمْ أَلَاً تَأْكُلُوا مِمَّا ذُكِرَ اسْمُ اللهِ عَلَيْهِ وقد فَصَّل لكم ما حَرَّمَ عليكم إلا ما اضْطُرِرْمَ إليه﴾ [الأنعام: ١١٩].

المعنى: ما المانعُ لكم مِنْ أكْلِ ما سَمَّيْتُم عليـه ربّكم، وإن قتلتموه بأيديكم؛ وقد بيّنَ اللهُ لكم المحرَّم، وأوْضَحَ لكَم المحلل، فإنّ مَنْ حرم عليك معنى خاصِّياً أباح ما سِواه، فكيف وقد أذِن له في القَتْلِ والتسمية عليه وأكْله، فكيف يقابَلُ ذلك من

(۳۳) انظر : (أسباب النزول: ۱۲۸).

تفصيل الله وحكمه وإيضاحه وتشَرْحه بهوى باطل ورأي فاسد، صَدَرا عن غير علم وكانا باعتداء وإثم، ورَبَّكَ أعْلُمُ بالمعتدين.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَذَرُوا ظَاهِرَ الإِنْمِ وَبِاطِنَهُ ﴾: [ الأنعام: ١٢٠ ].

المعنى: قد فصَّلَ لكم المحرَّمَ فَذَروه وهو الإثمُ ظاهراً ، وباطناً ، وفي ذلك للعلماء ستة أقوال:

الأول: ظاهره وباطنه: سِرّه وعلانيته؛ قاله مجاهد ، وقتادة .

الثاني: قال سعيد بن جُبير : ظاهرُ الإثم نكاحُ ذوات المحارم، وباطنه الزنا .

الثالث: ظاهرُ الإثم أصحاب الرايات من الزواني، وباطنُه ذوات الأخدان؛ قاله السدي وغيره.

الرابع: ظاهرُ الإثم طوافُ العُرْبان، وباطنه الزنا؛ قاله ابن زيد.

وقد قالت طائفة: إن الإثم اسْمَّ من أسماء الخمر؛ فعلى هذا يكون معنى الآية في القول الخامس ظاهرُ الإثم الخمر، وباطنه المثلث والمنصف، وسنبيّن ذلك في سورةِ الأعراف إن شاء الله تعالى.

ويحتمل وَجْهاً سادساً، وهو أن يكونَ ظاهرُ الإثم واضحَ المحرمات. وباطنُه الشبهات ومنها الذرائع، وهي المباحات التي يتوصَّلُ بها إلى المحرَّمات؛ وسيأتي ذلك في موضعه.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَأْكُلُوا مِمَّا لَمْ يُـذْكَرِ اسْمُ اللهِ عَلَيْـهِ﴾ [الأنعام: ١٢١]:

يعني: فمطلق سبب الآية الميتة، وهي التي قالوا هم فيها: ولا نأكل مما قتل الله. فقال الله لهم: لا تأكُلوا منها؛ فإنكم لم تذكروا اسمَ الله عليها. فإن قيل \_ وهي: **المسألة السادسة:** 

هذا هو السببُ الذي خرجت عليه الآية، وقَصْرُ اللفظِ الوارد على السببِ المورود عليه إذا كان اللفظُ مستقلاً دون عَطْفِه عليه لا يجوزُ لغةً ولا حكماً .

سورة الأنعام الآية ( ١٣١) .....

قلنا: قد آنَ أن نكشفَ لكم نكتةً أصولية وقعت تفاريق في أقوال العلماء تلقَّفْتُها جملةً من فكّ شديد <sup>(٢٢)</sup>؛ وذلك أنا نقول: مهما قلنا: إنَّ اللفظَ الوارد على سبب، هل يقصر عليه أم لا ؟ فإنا لا نخرج السببَ عنه، بل نقرَّه فيه، ونعطفُ به عليه، ولا نمتنع أن يضاف غيرُه إليه إذا احتمله اللفظُ، أو قام عليه الدليل؛ فقوله: **﴿ولا تأكلوا مما** لم يُذْكَرِ اسْمُ الله عليه﴾ [ الأنعام: ١٢١ ] ظاهر في تناول الميتة بعموم لفظه، وكونها سبباً لوُرودِه، ويدخلُ فيه ما ذكرَ اسْمُ اللهِ عليه اسَم غير اللهِ مَن الآلمة المبطلة – وهي:

YVI

بعموم أنه لم يذكر أسمُ اللهِ عليه، وبزيادة ذِكْرِ غير الله عليه الذي يقتضي تحريمُه هذا اللفظ عموماً ومعناه تنبيهاً من طريق الأَوْلَى، ويقتضي تحريمه نصّاً قولُه: **﴿وما أُهِلَّ لغيرِ الله به﴾** [ المائدة: ٣ ]، فقد تواردَ على تحريم ذلك النص والعموم والتنبيه من طريقِ الأولى بالتحريم لظاهر أدلةِ الشرع<sup>(٢٥)</sup> عليه أولاً.

وهذا من بديع الاستنباط في موارد الأدلّة المهائلة في اقتضاء الحكم الواحد عليه، وهل يدخل فيه ما تَركَ المسلمُ التسميةَ عليه عمداً من الذبائح أم لا ؟ مسألةٌ مشكلةٌ جداً قد مهَّدْنا القولَ فيها في تخليص الطريقتين<sup>(٣٦)</sup> ، ولكننا نشير فيها هاهنا إلى نُكْتَةٍ تتعلّقُ بالمقصود ؛ فنقول: اختلف العلماء في متروك التسمية على ستة أقوال:

الأول: إنْ تركها سَهُواً أكِلَت. وإنْ تركها عمداً لم تؤكل، قاله في الكتاب مالك وابن القاسم وأبو حنيفة، وعيسى، وأصبغ.

الثاني: إنْ تركها عامداً أو ناسياً تؤكل؛ قاله الحسَنُ، والشافعي.

الثالث: أنه إنْ تركها عامداً أو ناسياً حَرُمَ أَكْلُها؛ قاله ابن سيرين، وأحمد.

الرابع: إنْ تركها متعمّداً كُرِه أكْلُها ولم تحرم؛ قاله القاضي أبو الحسن، والشيخ أبو بكر من أصحابنا، وهو ظاهرُ قول الشافعي.

- (٣٤) في ب: جملة من فكر شديد.
- (٣٥) في ب: من ظريق الأولى، فكان التحريم الظاهر أدلة الشرع عليه أولاً .
  - (٣٦) في ب: القول فيها في تلخيص الطريقتين.

PRINCE GHAZI TRUST.

الخامس: قال أحمد بن حَنْبَل: التسميةُ شرطٌ في إرسال الكلب دون السهم في إحدى روايتيه.

222

السادس: قال القاضي أبو بكر رضي الله عنه: يجب أن تعلَّق هذه الأحكام بالقرآن والسنَّة والدلائل المعنوية التي أسَّسَتْها الشريعةُ.

فأما القرآن فقد قال تعالى: ﴿ فَكُلُوا مما ذُكِرَ اسمُ الله عليه ﴾ . ﴿ ولا تأكلوا مما لم يُذكر اسمُ الله عليه ﴾ ؛ فبيّنَ الحالين وأوْضَح الْحُكْمَين.

وقوله: **﴿ولا تأكْلُوا مما لم يُذْكَرِ اممُ اللهِ عليه﴾** نَهْيٌ محمولٌ على التحريم، ولا يجوزُ حَمْلُه على الكراهة؛ لتناوله في بعض مُقْتضياته الحرامَ الْمَحْض، ولا يجوز أن يتبعَّضَ. وهذا من نفيس علم الأصول.

وأما السنَّةُ فقـولـه ﷺ في الصحـاح: « مـا أَنْهَـرَ الدمّ، وذُكِـر اسم الله عليـه فكُلْ » <sup>(٣٧)</sup>. وقال أيضاً ﷺ : « إذا أرسلْتَ كَلْبِكَ المعلم، وذكَرْتَ اسمَ الله عليه فكُلْ » <sup>(٣٨)</sup>. وقال أيضاً ﷺ : « وإن وجَدْتَ مع كلبِك كَلْباً آخر فلا تأكل؛ فإنك إنما سميْتَ على كلبِكَ ولم تسمِّ على الآخر » <sup>(٣٩)</sup>.

- (٣٧) انظر: (صحيح البخاري ١٨١/٣، ١٨١، ١٨٦، ٩١/٤، ١١٨/٧، ١١٩، ١٦٠، ١٢٠، وصحيح مسلم، الباب ٤، حديث ٢٠ من الأضاحي. وسنن النسائي ٢٢٨/٧، وسنن الترمذي ١٤٩١. وسنن أبي داود، الباب ١٤ من الضحايا. وسنن ابن ماجة ٣١٧٨. ومسند أحد بن حنبل ٢٦٤/٣ . ومصنف عبد الرزاق ٨٤٨١ . وتلخيص الحبير ١٣٥/٤ . وإرواء الغليل، للألباني ١٦٥/٨ . والمعجم الكبير، للطبراني ٢٢١/٤ . وشرح السنة للبغوي ٢١٤/١١. ومشكاة المصابيح ٤٠٧١ ، وفتح الباري ٢٣٣٩، ٢٣١، ٢٣٢ . وشرح السنة للبغوي ٢١٤/١١ . ومشكاة المصابيح
- (٣٩) أنظر: (صحيح البخاري ١١٠/٧. ومسند أحمد بن حنبل ٢٥٦/٤. وفتح الباري ٥٩٩/٩. والمعجم الكبير للطبراني ٧٤/١٧).

سورة الأنعام الآية ( ١٢١ ) .....

وهذه أدلةٌ ظاهرةٌ غالبة عالية، وذلك من أظهر الأدلة. وأعْجَب لرأس المحقّقين إمام الحرمين<sup>(١)</sup> يقول في معارضة هذا: [وذكر الله]<sup>(١)</sup> إنمـا شُرعَ فـي القُرَب، والذبح ليس بقُرْبة.

202

قلنا : هذا فاسدٌ من ثلاثة أوجه :

أحدها : أنه يعارضُه القرآن والسنَّة ، كما قلنا <sup>(٤٢)</sup> .

الثاني: أنَّ ذِكْرَ اللهِ مشروعٌ في كل حركةٍ وسكنة، حتى في خطبة النكاح، وإنما تختلفُ درجاتُه بالوجوب والاستحباب.

الثالث: أنَّ الذبيحةَ قُرْبَةٌ بدليل افتقارِها إلى النية عندنا وعندك، وقد قال الله تعالى: ﴿ **لَنْ يَنَالَ اللهَ لحومُها ولا دِماؤُها ولكِنْ ينالُه التقْوَى منكم ﴾ . [الحج: ٣٧].** 

فإن قيل: المرادُ بذكر اسم الله بالقلب؛ لأن الذكر يضادّ النسيان، ومحلَّ النسيان القلب، فمحلُّ الذِّكْرِ القلب.

وقد رَوَى البراء بن عازب وغيره، عن النبيّ ﷺ : «اسم الله على قَلْب كل مؤمن يسمِّي أو لم يسمّ » <sup>(٢٢)</sup> ، ولهذا تُجزئه الذبيحةُ إذا نسي التسميةَ تعويلاً على ما في قلبه من اسمِ الله سبحانه.

(٤٠) إمام الحرمين، هو الجويني، وقد سبقت ترجمته.

- (٤١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (٤٢) في ب: كها بيناه.
- (٤٣) روي بلفظ: « ... على فم كل مسلم» انظره في: ( سنن الدارقطني ٢٩٥/٤ . ونصب الراية للزيلعي ٨٣/٤ . ومجمع الزوائد ٢٠/٤). وبلفظ: « اسم الله على كل مسلم» انظره في: ( السنن الكبرى ، للبيهقي ٢٤٠/٩ . وإتحاف السادة المتقين ٦٧/٦ . والدر المنثور للسيوطي ٣٢٩٢ . وميزان الاعتدال ، للذهبي ٨٤٣٥ . إحياء علوم الدين ١٦٦/٢ . وتفسير ابن كثير ٣١٩/٣ . ونصب الراية للزيلعي ١٨٣/٤ . والكامل لابن عدي ٢٣٨١/٦ ).

(۱۲۱) THE PRINCE GHAZI TRUST (الأنعام الآية (۱۲۱) TVE والأنعام الآية (۱۲۱) TVE

قلنا : الذكر يكونُ باللسان، ويكون بالقلب، والذي كانت العـربُ تفعله تسمية الأصنام والنُّصُب باللسان، فنسخ اللهُ ذلك بذكر الله في الألسنة، واستمر ذلك في الشريعة، حتى قيل لمالك : هل يسمّي الله إذا توضّأً ؟ فقال : أيريدُ أن يذبح؟ إشارة إلى أن موضعَ التسمية وموضوعها إنما هو في الذبائح لا في الطهارة.

وأما الحديث الذي تعلَّقُوا به في قوله: «اسم الله على قَلْبِ كل مؤمن». فحديثٌ ضعيف لا تلتفتوا إليه.

وأما النَّاسي للتسمية على الذبيحة فإنها لم تحرَّم عليه؛ لأنّ الله تعالى قال: ﴿**وَإِنَّهُ لَفِسْقٌ**﴾ وليس الناسي فاسقاً بإجماع، فلا تحرم عليه.

فإن قيل: وكذلك المتعمّد ليس بفاسق ٍ إنْ أكلها إجماعاً؛ لأنها مسألة اجتهاد اختلف العلماء فيها.

قلنا : قد أجبْنا عن هذه النكتة في مسائل الخلاف، وصرَّحنا فيه بالحق من وجـوه؛ أظهَرُها أنَّ تارِكَ التسميةِ عمداً لا يخلو من ثلاثة أحوال:

أحدها : أن يترك التسمية إذا أَصْجَع الذبيحة ؛ لأنه يقول : قلبي مملو ٌ من أسهاء الله وتوحيده ، فلا أفتقِرُ إلى ذِكْرِ ذلك بلساني ؛ فذلك يُجْزِيه ؛ لأنه قد ذكر الله وعظَّمه .

وإن قال: ليس هذا موضع التسمية صريحة، فإنها ليست بقُرْبَة، فهذا يجزيه لكَوْنه على مذهبٍ يصحُّ اعتقادُه اجتهاداً للمجتهد فيه وتقليداً لمن قلّده.

وإن قال: لا أسمي، وأي قَدْرٍ للتسمية؟ فهذا متهاونٌ كافر فاسق لا تؤكّلُ ذبيحته، فإنما يتصوَّرُ الخلاف في المسألة على الصورتين الأوليين، فأما على الصورة الثالثة فلا تشخيص لها.

والذي نعتمِدُ عليه في صورة الناسي أنَّ الخطابَ لا يتوجَّه إليه، لاستحالة خطاب الناسي؛ فالشرْطُ ليس بواجبٍ عليه.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ الشَّيَاطِينَ لَيُوحُونَ إِلَى أُوْلِيَائِهِمْ ﴾:

سَمَّى الله تعالى ما يقَعُ في القلوب من إلْهام وَحْياً، وهذا مما يطلقه شيوخ

mer elision (12 - 17) mer elision (12 - 17) mer elision elisis elisio elisis elisio elision elisis elisio elision elision eli

التصوف، ويُنْكِرُه جُهَّالُ المتوسّمين بالعلم، ولم يعلموا أنَّ الوحي على ثلاثة أقسام <sup>(11)</sup>، وأن إطلاقَه في جميعها جائز في دين الله، أولسْتُم ترَوْنَ أنّ اللهَ سبحانه قد سمَّى إلهامَ الشياطين وَحْياً؛ وكلُّ ما يقومُ بالقلب من الخواطر فهو خَلْقُ الله؛ فكلُّ ما كان مِنَ الشر أضافه اللهُ إلى الشيطان ، وما كان من الخير أضافه اللهُ إلى الْمَلك. وفي الحديث: « إن القلب بَيْنَ لَمَّتَيْن: لَمَةَ من الملك ولَمَة من الشيطان؛ فلمَة الملك إيعاد بالخير وتصديقٌ بالحق، ولمة الشيطان إيعادٌ بالشرِّ وتكذيبٌ بالحق» <sup>(11)</sup>.

770

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ لِيُجَادِلُو كُمْ ﴾:

المجادلة: دَفْعُ القول على القول على طريق الحجّة بالقوة، مأخوذٌ من « الأجدل»: طائر قويّ، أو لقصد المغالبة؛ كأنه يطرحه على الْجَدَالة <sup>(٤١)</sup>، ويكون حقّاً في نُصْرَةِ الحق وباطلاً في نصرة الباطل، قال تعالى: **﴿ولا تُجادِلُوا أَهْلَ الكتابِ إلاّ بالتي هي أَحْسَنَ﴾** [ العنكبوت: ٤٦ ].

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْرِكُونَ ﴾ :

إنما يكونُ المؤمن بطاعةِ المشركِ مشركاً إذا أطاعه في اعتقادِه الذي هو محلُّ الكفر والإيمان؛ فإذا أطاعه في الفِعْل وعقده سليم مستمرٌّ على التوحيد والتصديق فهو عاص ٍ. فاقهموا ذلك في كل موضع. والله أعلم.

## الآية التاسعة، والعاشرة، والحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا للهِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ وَالأَنْعَامِ نَصِيباً فَقَالُوا هٰذَا للهِ بِزَعْمِهِمْ وَهٰذَا لِشُرَكَائِنَا، فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ فَلاَ يَصِلُ إِلَى اللهِ، وَمَا كَانَ للهِ فَهُوَ يَصِلُ إِلَى شُرَكَائِهِمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ. وَكَذٰلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ قَتْلَ أَوْلاَدِهِمْ شُرَكَاؤُهُمْ لِيُرْدُوهُمْ وَلِيَلْبِسُوا عَلَيْهِمْ دِينَهُمْ، وَلَوْ شَاءَ اللهُ مَا فَعَلُوهُ، فَذَرْهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ. وَقَالُوا هَذِهِ أَنْعَامٌ وَحَرْثٌ حِجْرٌ لاَ يَطْعَمُهَا إِلَى أَلِهُ مَنْ نَشَاءُ بِزَعْمِهِمْ

- ( ٤٤ ) في ب: أن الوحي على ثمانية أقسام.
- ( ٤٥ ) انظر : (سنن الترمذي ، سورة ٢ من كتاب التفسير ) .
  - (٤٦) الجدالة: الأرض.



( ١٤٠ - ١٣٦ ) المعادة الأنطعة الآيات ( ١٤٠ - ١٣٦ ) المعادة الآيات ( ١٤٠ - ١٤٠ ) المعادة الآيات ( ١٤٠ - ١٤٠ ) المعادة الأيات ( ١٤٠ - ١٤٠ )

وَأَنْعَامٌ حُرِّمَتْ ظُهُورِهَا وَأَنْعَامٌ لاَ يَذْكُرُونَ اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا افْتِرَاءً عَلَيْهِ، سَيَجْزِيهِمْ بِمَا كَانُوا يَفْتَرُونَ. وَقَالُوا مَا في بُطُون هٰذِهِ الأَنْعَام خَالِصَةٌ لِذُكُورِنَا وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا، وَإِنْ يَكُنْ مَيْتَةً فَهُمْ فِيهِ شُرَكَاء، سَيَجْزِيهُمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِمٌ عَلَمٌ. قَدْ خَسِرَ الَّذِينَ قَتَلُوا أَوْلاَدَهُمْ سَفَهَا بِغَيْرِ عِلْمٍ وَحَرَّمُوا مَا رَزَقَهُمُ اللهُ افْتِراءً عَلَى اللهِ، قَدْ ضَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ﴾ [ الآيات: ١٣٦ ـ ١٤٠ ].

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى:

روى سعيد بن جُبير ، عن ابن عباس أنه قال : مَنْ أراد أن يعلم جَهل العرب فليقرأ ما فوق الثلاثينوالمائة من سورة الأنعام إلى قوله تعالى : ﴿قد خَسِرَ الذين قَتَلوا أولادهم سَفَهاً بغير علم <sup>(١١)</sup> ﴾ . [ الأنعام : ١٤٠ ] .

وهذا الذي قاله ـ رضي الله عنه ـ كلامٌ صحيح، فإنها تصرَّفت بعقولها القاصرة في تنويع الحلال والحرام سفاهةً بغير معرفة ولا عَدْل ؛ والذي تصرَّفت بالجهل فيه من اتخاذ آلهةٍ أعظم جهلاً وأكبر جُرْماً ؛ فإنَّ الاعتداء على الله أعظمُ من الاعتداء على المخلوقين.

والدليلُ على أنَّ الله تعالى واحدٌ في ذاته، واحدٌ في صفاته، واحدٌ في مخلوقاته أبْيَنُ وأوضح من الدليل على أنَّ هذا حلال، وهذا حرام.

وقد رُويَ أَنَّ رجلاً قال لعَمْرو بن العاص: إنكم على كمال عقولكم ووفورِ أحلامكم كنتم تعبدون الحجر . فقال عمرو : تلك عقولٌ كادها بَاريها . **المسألة الثانية:** 

هذا الذي أخبر الله تعالى عنه من سخافة العرب وجهلها أمرَّ أذهبَه اللهُ تعالى بالإسلام، وأبطله ببعثـة الرسـول عَلَيْهُمْ ، وكـان مـن الظـاهـر لنـا أنَّ نميتـه حتى لا

(٤٧) في الأصول جاءت الآية محرفة هكذا : ﴿قد خسر الذين كذبوا بلقاء الله﴾ وهي الآية ٤٥ من سورة يونس من هامش البجاوي .



يظهر <sup>(٨1)</sup>، وننساه حتى لا يذكر [ إلا ]<sup>(١١)</sup> أنَّ ربنا تباركَ وتعالى ذكَره بنصّه، وأورده بشرحه، كما ذكر كُفْرَ الكافرين به. وكانت الحكمة في ذلك – والله أعلم – أنَّ قضاءه قد سبق، وحكْمَه قد نفذ، بأنَّ الكفر والتخليط لا ينقطعان إلى يوم القيامة، وقد قضى اللهُ ألا يُصَدَّ كافِر عن ذِكْرِ الكُفر، ولا مُبتدع عن تغيير الدين <sup>(٥٠)</sup>، قصده ببيان الأدلة، ثمَّ وفَق مَنْ سبق له عنده الخير فيسَّر له معرفتها، فآمن وأطاع، وخذل من سبق له عنده الشر فصدقَه عنها <sup>(٥١)</sup>، فكفر وعصى **(ليَهْلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيّنَةٍ** الله تعالى من ذلك – وهي:

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلُوا لَكِ مِمَّا ذَرَأَ مِنَ الْحَرْثِ ﴾:

أي: أظهر بالخلق والإيجاد من الحرث والأنعام نصيباً، وجميعه له لا شريكَ معه في خَلْقِه، فكيف فعلوا له شريكاً في القُربان به من الأوثان التي نَصبُوها للعبادة معه، وشرَّ العبيد كما يأتي [ بيانُه] <sup>(٥٢)</sup> في الأثر مَنْ أنعم عليه سيّده بنعمة فجعل يشكُر غَيْرَه عليها، وكان هذا النصيب الذي للأوثان جعلوه للهِ من الحرْثِ مصروفاً في النفقة عليها وعلى خدَّامها، وكذلك نصيبُ الأنعام أنهم كانوا يجعلونها قُرباناً للآلهةِ.

وقيل: كان لله البَحيرة والسائبة والوَصيلة والحام، وكان ما جعلوه لله إذا اختَلَطَ بأموالهم لم يردَّوه، وإذا اختلط ما للأوثان بها ردُّوه وذلك قوله: ﴿فَمَا كَانَ لِشُرَكَائِهِمْ...﴾ الآية.

وقيل: كان ذلك إذا هلك ما جعلوه للهِ لم يغرموه، وإذا هلك ما جُعل للأوثان غرموه.

وقيل: كانوا يذكرون اسمَ الأوثان على نصيب الله، ولا يذكرون الله على نصيب الأوثان، وهي:

- (٤٨) في ب: وأبطله ببعث الرسول عليه وكان من الظاهر لنا أن ننسبه حتى لا يظهر .
  - (٤٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (٥٠) في ب: ولا شرع عن تغيير الدين.
    - (٥١) في ب: الشر فصرفه عنها.
  - (٥٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

المسألة الرابعة:

۲۷۸

فإنَّ تركهم لذِكْر اسم الله مذموم منهم وفيهم؛ فكان ذلك أصلاً في تَرْك أكْل ما لم يسمَّ الله عليه.

سورة الأنعام الآيات (١٣٦ - ١٤٠)

المسألة الخامسة: ثم قال بعد ذلك: ﴿وَكَذَٰلِكَ زَيَّنَ لِكَثِيرٍ مِنَ المُشْرِكِينَ قَتْلَ أولادِهِمْ شركاؤهم﴾:

يعني: في الوأد للبنات مخافَة السَّبَاء وعدم الحاجة، وما حُرِمْنَ من النصرة، كما كانت الجاهليةُ تفعله.

وقيل: كما فعل عبدُ المطلب حين نذر ذَبْحَ وَلَده عبد الله.

وحقيقة التزيين إظهار الجميل، وإخفاء القبيح، وقد يتغلب بخذلان الله للعبدِ، كما يتحقق بتوفيقه له. ومن الباطل الذي ارتكبوه بتزيين الشيطان تصويره عندهم جواز أكل الذكور من القرّابين، ومنع الإناث من أكلها، كالأولاد والألبان، وكان تفضيلهم للذكور لأحَدِ وجهين، أو بمجموعها: إما لفَضْلِ الذكر في نفسه على الأنثى، وإما لأنَّ الذكور كانوا سدَنَةَ بيوت الأصنام<sup>(٥٥)</sup>؛ فكانوا يأكلون مما جعل لهم منها؛ وذلك كله تعدِّ في الأفعال، وابتداء في الأقوال، وعَمَلٌ بغير دليل من الشرع؛ ولذلك أنكر جهورٌ من الناس على أبي حنيفة القولَ بالاستحسان ـ وهي:

المسألة السادسة:

فقالوا : إنه يحرِّمُ ويحلِّلُ بالهوى من غير دليل، وما كان ليفعل ذلك أحَدٌ من أتباع المسلمين، فكيف أبو حنيفة !

وعلماؤنا من المالكية كثيراً ما يقولون: القياسُ كذا في مسألة، والاستحسان كذا، والاستحسان عندنا وعند الحنفية هو العملُ بأقوى الدليلين.

وقد بيَّنا ذلك في مسائل الخلاف. نكتته المجزئة ههنا أنَّ العموم إذا استمرَّ والقياس إذا اطَّرد فإنَّ مالكاً وأبا حنيفة يريان ِ تخصيص العموم ِ بأيّ دليل كان من سورة الأنعام الآية ( 12 1 ) ..... FOR QURANIC THOUGHT

ظاهرٍ أو معنى، ويستحسنُ مالك أن يخصَّ يالمصلحة، ويستحسن أبو حنيفة أن يخصَّ بقول الواحد من الصحابة الوارد بخلاف القياس.

ويرى مالك وأبو حنيفة تخصيصَ القياس ببعض العلة، ولا يرى الشافعي العلَّة الشرع إذا ثبت تخصيصاً، ولم يفهم الشريعةَ من لم يحكم بالمصلحة ولا رأى تخصيصَ العلَّة، وقد رام الجُويني ردَّ ذلك في كتبه المتأخرة التي هي نخبةُ عقيدته ونخيلة فكرته فلم يستطعه، وفاوضت الطّوسي الأكبر في ذلك وراجعتهُ حتى وقف، وقد بيَّنت ذلك في المحصول والاستيفاء بما في تحصيله شفاء إن شاء الله تعالى.

فإن قال أصحاب الشافعي: فقد تــاخَمْتُـم هــذه المهـواة، وأشرفتم على التردّي في المغْوَاة؛ فإنكم زعمتم أنَّ اليمين يحرّم الحلال ويقلِبُ الأوصاف الشرعية، ونحن براء من ذلك؟

قلنا: هيهات! ما حرَّمْنا إلاّ ما حرّم الله، ولا قُلْنا إلا ما قال الله، ألم تسمعوا قوله: ﴿ يُأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ﴾ [ التحريم: ١ ]، وهي: المسألة السابعة:

وسنبينها في سورة التحريم إن شاء الله.

## الآية الثانية عشرة (20)

قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيْرَ مَعْرُوشَاتٍ وَالنَّخْلَ وَالزَّرْعَ مُخْتَلِفاً أَكُلُهُ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُتَشَابِهاً وَغَيْرَ مُتَشَابِهٍ كُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ﴾ [ الآية: ١٤١ ].

فيها خمس عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ أَنْشَأَ ﴾ :

أي : ابتدأ الفعل من غير احتذاء مثال ؛ وكان ذلك في يوم الاثنين على ما ورد في

(٥٤) في الأصول: الآية الثامنة عشرة وهو خطأ صححناه.

الخبر الصحيح، وأوضحناه في كتاب المشكلين، وقد يستعمل أنشأ في كل فعل كان على مثال أو لم يكن .

بي سورة الأنعام الآية ( ١٤١)

المسألة الثانية: الجنات:

۲۸۰

هي: البساتين التي يجنّها الشجر، أي: يسترها؛ ومنه جَنّ عليه الليل، ومنه سُمِّيَ الجن، لاجتنانهم عن الأبصار، وكذلك الجِنة في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلُوا بِينه وبِين الجِنّةِ نَسَباً﴾ [الصافات: ١٥٨]؛ سمَّوا بذلَك لاجتنانهم.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ مَعْرُوشَاتٍ وَغَيَّرَ مَعْرُوشَاتٍ ﴾:

يعني: رُفعت على الأعواد ، وصِينَتْ عـن تـدَلِّـي الثمـر على الأرض ، وأظهـرت للإدراك ، وسهل جَمْعُها دون انحناء .

والعَرْش : كل ما ارتفع فوق غيره. وقيل: تعريشها حِيَاطَتُها بالجدر ، وما قام مقامها ، حتى لا يكونَ فيها مَدْخَل لأحَد ؛ والأولُ أقوى في الاشتقاق.

وقد قيل في قوله: **﴿خاوِيةٌ على عُروشِها ﴾:** [ البقرة: ٢٥٩ ]: يعني على أعاليها ، ولعله على جُدْرانها ، وأشار بذلك إلى حدائق الأعناب التي هي الكروم في ألسنة العرب ، ثم قال بعد ذلك ــ وهي:

المسألة الرابعة: ﴿ والنخْلَ والزَّرْعَ مختلِفاً أكُلُه ﴾ :

وفرّق بينهما ؛ لأنهما أصْلا المعاشِ ، وعِمادًا القوتِ، ثم فرّق بين الزيتون والرمان في وزان آخر ــ وهي:

### المسألة الخامسة:

ووصفها بأنها متشابهة وغير متشابهة؛ يعني: أن منها ما يتشابَهُ في الظاهر، ويخالِفُه في الباطن؛ ومنها ما يشتبه في اللون، ويختلف في الطعم؛ وفي ذلك دليلان عظيمان: أحدهما : على المنّةِ منه سبحانه علينا ، والنعمة التي هيّأها لنا \_ وهي:

المسألة السادسة:

فلو شاء ربُّنا إذْ خلقنا أحياءً ألَّا يخلقَ لنا غذاء، أو إذ خلقه ألَّا يكون جميلَ المنظر

وقفيتا المرتجازي للفكر القراد

طيِّبَ الطعم، أو إذ خلقه كذلك ألآ يكونَ سَهْلَ الْجَنْي ، فلم يكن عليه أن يفعلَ ذلك ابتداءً لأنه لا يجب عليه شيء، وإن فعله فبفَضْلِه، كابتداء خَلْقِه في تعديد النعم وتقرير الفَضْلِ والكرم والشهادة على الابتداء بالثواب قبل العقاب، وبالعطاء قبل العمل.

الدليلُ الثاني على القدرة في أن يكون الماء الذي من شأنه الرسوب يصْعَـد بقـدرة الواحد القادر علام الغيوب من أسافل الشجَرِ إلى أعاليها، ويترقَّى من أصولها إلى فروعها، حتى إذا انتهى إلى آخرِها نشأ فيها أوراقٌ ليست من جنسها، وثمارٌ خارجة عن صفتها، فيها الجرْم الوافر، واللَّوْن الزاهر، والْجَني الجديدُ، والطعم اللذيذُ؛ فأين الطبائعُ وأجناسها؟ وأين الفلاسفة وأناسُها؟ هل في قدرة الطبيعة \_ إذا سلمنا وقلنا لها قدرةٌ على طريق الجدل \_ أن تُتْقِنَ هذا الإتقانَ البديعَ، أو ترتب هذا الترتيب العجيب؟ كلاّ، لا يتمُّ ذلك في المعقول إلا لحيّ عالم قادرِ مُريد، فقد علم الألبّاءُ <sup>(٥٥)</sup> أنَّ أميًا لا ينظِّمُ سطورَ الكتابة، وأنّ سوادِيّاً لا يقدرُ على ما في الديباج من التزين والنساجة؛ فسبحان مَنْ له في كلَّ شيء آيةٌ بداية ونهاية، فمن الله الابتداء، وإنّ إلى ربك الْمُنْتَهَى، تقدَّس وتعالى.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ كُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ إذا أَنْمَرَ، وآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾: فهذان بناءان جاءا بصيغة افْعَل، وأحدُهما مباح لقوله: ﴿ فانْتَشِرُوا في الأرضَ ﴾ [ الجمعة: ١٠ ]. والثاني: واجبّ على ما يأتي تفصيله إن شاء الله، وليس يمتنعُ في الشريعة اقترانُ المباح والواجب؛ لما يأتي في ذلك من الفوائد، ويتركّبُ عليه من الأحكام، فأما الأكلُ فلقضاء اللذة، وأما إيتاء الحقِّ فلقضاء حقّ النعمة، فلله تعالى على العَبْدِ نعمة في البدن بالصحة، واستقامة الأعضاء، وسلامة الحواسّ، ونعمة في المال بالتمليك والاستغناءَ، وقضاء اللذات، وبلوغ الآمال؛ ففرض الصلاة كِفَاء نعْمَةِ البدن ، وفرض الزكاة كفاء نعْمَةِ المال، وبدأ بذكر نعمة الأكل قبل الأمر بإيتاء الحق؛ ليبيَّنَ أن الابتداءَ بالنعمة كان من فَضْلِه قبل التكليف.

(٥٥) أي: العقلاء.

الأنعام الآية ( ١٤١ ) PRINCE GHAZI TRUST الطريقة الأنعام الآية ( ١٤١ ) FOR OURANIC THOUGHT ( ) ( ( المحاط المحاط

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَآتُوا حَقَّهُ ﴾ :

274

اختلف في تفسير هذا الحق على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه الصدّقة المفروضة؛ قاله سعيد بن المسيب وغيره، ورواه ابن وهب، وابن القاسم، عن مالك في تفسير الآية.

الثاني: أنها الصدقة غير المفروضة تكون يوم الحصاد وعند الصِّرام؛ وهي إطعامُ مَن حضر والإيتاء لمن غبر؛ قاله مجاهد.

الثالث: أن هذا منسوخ بالزكاة؛ قاله ابنُ عباس، وسعيد بن جُبير.

وقد زعم قومٌ أنَّ هذا اللفظ مجمل ولم يخلصوا القولَ فيه <sup>(٥٦)</sup>، وحقيقةُ الكلام عليه أن قوله: ﴿ **آتُوا** ﴾ مفسر ، وقوله: ﴿ حقَّه ﴾ مفسر في المؤتى،مُجْمَل في المقدار ؛ وإنما يقعُ النظرُ في رَفْع الإشكال الذي أنشأه احتمالُ هذه الأقوال؛ وقد بينًا فيا سبقَ وَجْهَ أنه ليس في المال حقّ سِوَى الزكاة، وتحقيقه في القسم الثاني من علوم القرآن، وفي سورة البقرة من هذا التأليف، وثبت أنَّ المرادَ بذلك هاهنا الصدقة المفروضة.

وقد أفادت هذه الآية وجوبَ الزكاة فيما سمّى الله سبحانه، وأفادَتْ بيانَ ما يجبُ فيه من مخرجات الأرض التي أجملها في قوله: **﴿ومما أخرَجْنا لكُم مِنَ الأرض ﴾** [ البقرة: ٢٦٢ ]، وفسَّرها هاهنا؛ فكانت آية البقرة عامة في المخرج كلّه مجملة في القَدْر؛ وهذه الآية خاصة في مخرجات الأرض مجملة في القَدْرِ ، فبيّنـهُ رسولُ الله يَتَكَلَّ الذي أمر بأنْ يبيِّن للناس ما نزل إليهم، فقال: « فيما سقَتَ السماءُ العُشْر، وما سُقِيَ بنَضْح أو دَالِيةٍ نصف العُشْر » <sup>(٥٥)</sup>؛ فكان هذا بياناً لمقدار الحقِّ المجمل في هذه الآية.

- (٥٦) في ب: ولم يحصلوا القول فيه.

سورة الأنعام الآية ( ٤١ ) ..... The prince Ghazi trust...... ( ٤١ ) بسورة الأنعام الآية ( ٤١ ) FOR QURANIC THOUGHT

وقال أيضاً ﷺ : « ليس فيا دُونَ خمسة أوسُق من حَبّ أو تمر صدقة » <sup>(٥٥)</sup> . خرَّجَه مسلم وغيره، فكان هذا بياناً للمقدار الذي يؤخذ منه الحق، والذي يسمّى في أَنْسنةِ العلماء نِصاباً .

وقد اختلف العلماء في ذلك اختلافاً متبايناً قديماً وحديثاً؛ فروي عن مالك وأصحابه: أنَّ الزكاة في كل مُقْتات لا قَوْلَ له سواه. وقد أوردناه في كتب الفقه وشرحناه، وبه قال الشافعي.

وقال أبو حنيفة: تجبُ في كل ما تُنْبِته الأرض من المأكولات من القوت والفاكهة والخضر ، وبه قال عبدالملك بن الماجِشون في أصول الثهار دون البقول.

وقال أحمد أقوالاً؛ أظهرها أنَّ الزكاةَ تجبُ في كل ما قال أبو حنيفة إذا كان يوسق، فأوجبها في اللَّوْز، لأنه مكيل دون الْجَوْز لأنه مَعْدود، معوِّلاً على قول النبي يَوْلِيَّهُ : «ليس فيا دون خسة أوْسُق مِنْ تمر أو حَبّ صدقة»؛ فبيَّن النبي يَؤْلِيَّهُ أنَّ محل الواجب هو الموسق، وبيَّن القَدْرَ الذي يجب إخراج الحق منه.

وتعلق الشافعيَّ بالقوت؛ وذلك لأن التوسيق إنما يكون في المقتات غالباً دائماً . وأما الخضر فأمرها نادر .

وأما المالكيةُ فتعلقت بأنَّ النبيَّ عَظِّيتُهُ لم يأخذ من خضر المدينة صدقةً.

وأما أبو حنيفة فجعل الآية مرآته فأبصر الحقّ، وقال: إن الله أوجب الزكاة في المأكول قُوتاً كان أو غيره وبيّن النبيّ ﷺ ذلك في عموم قوله: « فيا سقَتِ السماءُ العُشْر »: وقد أشرنا في مسائل الخلاف إلى مسالك النظر فيها في كتاب الإنصاف والتخليص. وقد آن تحديدُ النظر فيها كما يلزم كل مجتهد <sup>(٥٥)</sup>.

(٥٨) انظر: (صحيح البخاري ١٣٣/٢، ١٣٣ ، ١٤٧، وصحيح مسلم، الحديث ١ وما بعده من الزكاة.
 وسنن النسائي ٩٩/٥، ومسند أحمد بن حنبل ٥٩/٣. وصحيح ابن خزيمة ٢٣١٠. وسنن
 الدارقطني ٩٩/٢. والسنن الكبرى للبيهقي ١٢١/٤. وشرح السنة، للبغوي ٤٩٩/٥. ومشكاة
 الدارقطني ١٩٢٢. والسنن الكبرى للبيهقي ١٢١/٤. وشرح السنة، للبغوي ٤٩٩/٥. ومشكاة
 المصابيح للتبريزي ١٧٩٤. ونجمع الزوائد ٢٠/٢٠. والدر المنثور ٢٤١/١٣. والمصنف لعبد الرزاق
 ١٣٢/٢ مسابل ١٣٢٥٠. ومعاني الآثار للطحاوي ٣٢/٢٠ ٢٢، ٣٥٠).

(٥٩) [انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ١٧٦/٤ . والقوانين الفقهية لابن جزي ٨٧ وما بعدها).

(1٤١) THE PRINCE GHAZI TRUST (الأنعام الآية THE PRINCE GHAZI TRUST

فالذي لاح بعد التردد في مسالِكه أنَّ الله سبحانه لما ذكَّر الإنسان بنعمه في المأكولات التي هي قوامُ الأبدان وأصلُ اللذات في الإنسان، عليها تنبني الحياة، وبها يتُمُّ طِيبُ المعيشة ـ عدَّدَ أصولَها تنبيهاً على توابعها، فذكر منها خسة: الكَرْم، والنخل، والزرع، والزيتون، والرمان. فالكَرْم والنخل: يؤكل في حالين فاكهة وقوتاً. والزرع يؤكل في نوعين: فاكهة وقوتاً. والزيت: يؤكل قوتاً واستصباحاً. والرمان: يؤكل فاكهة محضة. وما لم يُذكر مما يؤكل لا يخرج عن هذه الأقسام الخمسة.

<u>۲۸٤</u>

فقال تعالى: هذه نعمتي فكلُوها طيبةً شَرْعاً بالحل طيبة حِسّاً باللذة، وآتُوا الحقَّ منها يوم الْحَصّاد، وكان ذلك بياناً لوقْتِ الإخراج، وجعل \_ كما أشرنا إليه \_ الحقَّ الواجب مختلفاً بكثرة المؤونة وقِلّتها، فما كان خفيفَ المؤونة قد تولّى الله سَقْيَه ففيه العُشْر، وما عظمت مؤونته بالسَّقْي الذي هو أصل الإتيان ففيه نصفُ العشر.

فأما قول أحمد : إنه فيا يوسَق لقوله ﷺ : « ليس فيا دون خمسة أوسق من حَبِّ أو تمر صدَقة »، فضعيف؛ لأنَّ الذي يقتضي ظاهرَ الحديث أن يكونَ النِّصابُ معتبراً في التمر والحب. فأما سقوطُ الحق عما عداهما فليس في قوة الكلام. وأما التعليق بالقوت فدَعْوَى ومعنَّى ليس له أصل يُرْجع إليه؛ وإنما تكون المعاني موجبةً لأحكامها بأصولها على ما بينّاه في كتاب القياس.

وكيف يذكر اللهُ سبحانه النعمةَ في القوت والفاكهة، وأوجب الحقَّ منها كلِّها فيا تنوّع حالُه كالكَرْم والنخيل، وفيا تنوّع جنْسُه كالزرع، وفيا ينضاف إلى القوت من الاستسراج الذي به تمامُ النعمة في المتاع بلذّة البَصر إلى استيفاء النعم في الظلم.

فإن قيل: إنما تجبُ الزكاةُ في الْمُقْتات الذي يدوم، فأما في الخضر فلا بقاء لها؛ ولذلك لم تؤخذ الزكاة في الأقوات مِنْ أخْضرِها، وإنما أُخِذَتْ من يابسها.

قلنا : إنما تؤخذ الزكاةُ من كل نوع عند انتهائه ، باليبس ، وانتهاء اليابس والطيبُ انتهاءُ الأخضر <sup>(٦٠)</sup> ؛ ولذلك إذا كان الرطب لا يُثمر ، والعنب لا يتزبَّب تؤخذ الزكاةُ

(٦٠) في ب: وعند انتهائه باليبس، فما يبس انتهاء اليابس والطيب انتهاء الأخضر.

سورة الأنعام الآية ( 1٤١) اللك في المحتاج ا

منهما على حالها، ولو لم تكن الفاكهة الخضرية أصلاً في اللذة ورُكْناً في النعمة ما وقع الامتنانُ بها في الجنة. ألاَ تراه وصفَ جمالَها ولذّتها، فقال: ﴿ فيهما فاكهة ونَخْلٌ ورُمّان﴾ [الرحمن: ٦٨]؛ فـذكـر النخـل أصلاً في الْمُقْتـات، والرمّـان أصلاً في الخضروات.

أولا ينظرون إلى وَجْه امتنانه على العموم لكم ولأنعامكم بقوله : ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا المَاءَ صَبَّاً . ثُمَّ شَقَقْنا الأرضَ شَقًاً . فَأَنْبَتْنَا فيها حَبَّاً . وعِنَباً وقَضْباً . وزيتوناً ونَخْلاً . وحَدَائِقَ غُلُباً . وفاكهة وأَبَّا ﴾ [ عبس : ٢٥ : ٣١ ].

فإن قيل: فقد قال تعالى: ﴿ وَآتُوا حَقَّهُ يَوْمَ حَصَادِهِ ﴾ [ الأنعام: ١٤١ ]. والذي يحصد الزرع.

قلنا: جهلْتُمْ؛ بل هو عامٍّ في كل نَبْت في الأرض. وأصلُ الحصاد إذهاب الشيء عن موضعه الذي هو فيه؛ قال تعالى: ﴿ **منها قائِمٌ وحَصِيد ﴾** [ هود: ١٠٠ ]. وقال: ﴿ حتى جعلناهم حَصِيداً خامِدين ﴾ [ الأنبياء: ١٥ ]. وقال: ﴿ فجعلناها حَصِيداً كان لم تَغْنَ بالأمس ﴾ [ يونس: ٢٤ ]. وفي الحديث: « وهل يكبُّ الناس في النار على مناخِرهم إلاّ حصائدُ ألسنتهم » <sup>(١١)</sup>.

فإن قيل: هذا مجاز ؛ وأصلُه في الزرع.

قلنا : هذا كلّه حقيقة ؛ وأصلُها الذهاب .

فإن قيل: أليس يقال جداد <sup>(١٢)</sup> النخل، وحصاد الزرع، وجداد البقل؟ قُلنا: الاسمُ العامّ الحصاد؛ وهذه خواص العام على بعض متناولاته. وقد أجاب عنه

بعض العلماء بأنه ذكر الحصادَ فيما يحصد دليلاً على الجِداد فيما يجد؛ لأن أحدَهما يكفي عن الآخر، ولكن النبات كان أصلاً لقوله: فأنبتنا به جنات، [ فجعلها قسماً ] <sup>(١٢)</sup>

- (٦١) أنظر: (سنن الترمذي ٢٦١٦. وسنن ابن ماجة ٣٧٩٣. فتح الباري ٣٠٩/١١. والدر المنثور ١٧٥/٥. ومسند أحد بن حنبل ٢٣٦/٥ ، ٢٣٧ . والتمهيد، لابن عبد البر ٦٦/٥. والترغيب والترهيب ٥٢٩/٣، ٥٣٠. والأحاديث الصحيحة للألباني ١١٥/٣. غريب الحديث، للهروي ١٨٤/٣).
  - (٦٢) في ب: يقال جــذاذ النخل. وجداد النخل: قطع النخل.
    - (٦٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

(۱٤١) اللغام الآية (۱٤١) الأنعام الآية (۱٤١) الأنعام الآية (۱٤١)

وحَبَّ الحصيد، فجعله قسماً آخر؛ فلما عادل الجميع اكتفى بذكره عن ذِكْر غيره. فإن قيل: فلَمْ يُنْقَل عن النبي عُيَّلَيْمَ أنه أخذ الزكاةَ من خضر المدينة ولا خَيْبَر. قلنا: كذلك عوَّل علماؤنا. وتحقيقُه أنَّه عدمُ دليلِ لا وجود دليل.

> فإن قيل: لو أخذها لنُقِل. قلنا: وأيَّ حاجة إلى نَقْله، والقرآنُ يكفي عنه. فإن قيل: الآيةُ منسوخة بأنها مكية و [ آية ] <sup>(11)</sup> الزكاة مدنية.

قلنا : قد قال مالك : إنَّ المرادَ به الزكاة المفروضة . وتحقيقُه في نكتة بديعة ؛ وهي أنَّ القولَ في أنها مكية أو مدنيّة يطول . فهبكم أنها مكية ؛ إنَّ الله أوجب الزكاة بها إيجاباً مُجْمَلاً فتعيَّنَ فَرْضُ اعتقادها ، ووقف العملُ بها على بيان الجنس والقدر والوقت <sup>(10)</sup> ، فلم تكن بمكة حتى تمهَّد الإسلامُ بالمدينة ؛ فوقع البيانُ ، فتعيَّن الامتثالُ ، وهذا لا يفقهه إلا العلماءُ بالأصول .

فإن قيل: قول النبي ﷺ: « فيما سقَتِ السماءُ العُشْر وفيما سُقي بنَضْح أو دالِيَةٍ نصْفُ العُشر » <sup>(11)</sup> كلامٌ جاءَ لبيان تفصيل قَدْر الواجب بحال الموجب فيه، وليس القَصْدُ منه العموم حتى يقعَ التعويلُ عَليه في استعمام ما سقت السماء.

قلنا : هذا هو كلامُ إمام الحرمين، وهو من مذهباته التي بنى عليها كتاب البرهان، وظنَّ أنها لم تُدْرَك في غابرِ الأزمان؛ وليس لها في الدلائل مكان.

نحن نقول: إنَّ الحديث جاء للعموم في كـل مسقـيّ، ولتفصيـل قَـدْر الواجـب باختلافِ حال الموجب فيه، ولا يتعارضُ ذلك؛ فيمتنع اجتماعُه، وقد مَهَّدْناه في أصول الفقه.

فإن قيل: فقد خصصْتُم الحديثَ في المأكولات من الْمُقْتات، فنحن نخصُّه في المأكولات أيضاً.

- (٦٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - ( ٦٥ ) في د : والقول والوقت .

717

(٦٦) سبق تخريجه. والدالية: الساقية.

سورة الأنعام الآية (٤١) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST. ..... (١٤١) FOR OUR ANIC THOUGHT

قلنا: نحن خصصناه في المأكولات من المقتات بدليل الإجماع، ولا دليلَ لكم على تخصيصه في المقتات؛ فإن أعادوا لما تقدم من أقوالهم أعدنا ما سبقَ عليها من الأجوبة. **المسألة التاسعة:** 

قال الشافعي: لا زكاةَ في الزيتون في أحدِ قوليه؛ قال: لأنه يؤكل إداماً ، وأيضاً فإنّ التينَ أنفع منه في القوت ولا زكاةَ فيه.

قلنا له: الزكاةُ تجِبُ عندنا في التين، فلا قولَ لك في ذلك، وأيُّ فرق بين التين والزبيب، والزيتون قوتٌ يُدَّخَر ذاته ويدخر زَيْته؛ فلا كلام عليه <sup>(١٧)</sup>. **المسألة العاشرة:** 

قال مالك في أظهر قَوْليه: إنما تكون الزكاة فيا يُقْتات في حال الاختيار دون ما يُقتات به في حال الضرورة، فلا زكاة في القطاني<sup>(١٨)</sup>، وبه قال الحسَن والشعبي وابن سيرين وابن أبي ليلى والحسن بسن صالح والشوري وابسن المبارك ويحيى بسن آدم وأبو عبيد، ولذلك اختلف قوله في التين، فكان لا يوجب فيه الزكاة، لأنه لا يَدْرِيه <sup>(١٦)</sup>، فإذا أُخْبِر عنه ورأى موقِعَه في بلاده أوجب فيه الزكاة؛ وهذا بناء على أصل من أصول الفقه؛ وهو أنّ كلامَ الله تعالى إذا ورد، هل يُحْمَل على العموم المطلق أو الغالب من المتناول فيه؟ والصحيحُ حَمْلُه على العموم المطلق حسبا بينّاه في موضعه. والله أعلم.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَآتُوا حَقَّه يَوْمَ حَصَّادِهِ ﴾ :

اختلف العلماء في وقت وجوب الزكاة في هذه الأموال النباتية على ثلاثة أقوال:

الأول: أنها تجب وَقْتَ الجِدَاد <sup>(٧٠)</sup> ؛ قاله محمد بن مسلمة ؛ بقوله : ﴿ وَآتُوا حَقَّهُ يوْمَ حَصَادِهِ ﴾ .

- (٦٧) في ب: فلا زكاة فيه.
- (٦٨) القطاني: جمع قطنية، وهي كالعدس وغيره. من هامش البجاوي.
  - (٦٩) في ب: لأنه لا بدل له.
    - (٧٠) في ب: الجذاذ.

( ١٤١ ) المعنى المعن المعنى المعنى

الثاني: أنها تجبُ يوم الطِّيب؛ لأنَّ ما قبل الطيب يكون عَلَفاً لا قوتاً ولا طعاماً؛ فإذا طابت وكان الأكلُ الذي أنعم اللهُ به وجب الحقُّ الذي أمر اللهُ به، إذ بتمام النعمة يجب شكر النعمة، ويكون الإيتاءُ يوم الحصادِ لما قد وجب يَوْمَ الطيب.

الثالث: أنه يكون بعد تمام الْخَرْص <sup>(٧١)</sup> ؛ قاله المغيرة؛ لأنه حينئذ يتحقّق الواجبُ فيه من الزكاة، فيكون شرطاً لوجوبها ، أصلُه مجيء الساعي في الغنم <sup>(٧٢)</sup> .

ولكلِّ قَوْل وجه كما ترون؛ لكن الصحيح وجوب الزكاة بالطِّيب، لما بيناه من الدليل؛ وإنما خَّرَصَ عليهم ليعلمَ قَدْرَ الواجب في ثمارهم.

والأصلُ في الْخَرْص حديث الموطأ أنَّ النبيّ ﷺ بعث عبدالله بن رَواحة إلى أهل خَيْبَر فخرَص عليهم وخَيَّرهم بين أن يأخذوا وله ما قال، أو ينخلوا ولهم ما قال؛ فقالوا: بهذا قامت السموات والأرض. ويا ويح البخاريّ يتخيّر على مالك، ولا يُدْخل هذا الحديث في باب الْخَرْص، ويُدْخل منه حديث النبي ﷺ أنه مَرَّ في غزوة تَبُوك بحديقة فقال: « اخْرُصُوا هذه »، فَخَرَصُوا ؛ فلما رجع عن الغزو وسأل المرأة « كم جاءت حديقتك ؟ » فأخبرته أنها جاءت كما قال؛ فكانت إحدى معجزاته في قول <sup>(٢٢)</sup>.

فإن تلفَتْ بعد الطَّيب فلا شيء فيها على المالك، وهي:

المسألة الثانية عشرة:

إن الله ذهب بماله وما عليه، ولم يلزمه أن يخرجَها من غيره، وإن تلفت بعد الْخَرْص – وهي:

المسألة الثالثة عشرة:

فلا بدّ له أنْ يقيم البيِّنةَ على تلفها .

(٧١) أي: تقدير ما على النخل من الرطب تمرآ. من على هامش البجاوي.
 (٧٢) في ب: أصلها بجيء الساعي في الغنم.
 (٧٢) انظر: (صحيح البخاري ١٥٥/٢ . وسنن أبي داود ٢٠٧٩. ومسند أحمد بن حنبل ١٤٢٤/٥.
 (٣٣) انظر: (مصنف ابن أبي شيبة ١٥/٢٤٥. وصحيح مسلم، حديث ١١ من الفضائل. والسنن الكبرى،

للبيهقي ١٢٢/٤. ومشكاة المصابيح للتبريزي ٥٩١٥. ومعاني الآثار، للطحاوي ٤٠/٢).

سورة الأنعام الآية ( ١٤١ ) اللغة ( ٢٤١ ) معنى معنى المحتاج المحت

وقال الشافعي: يحلفُ لأنها أمانةٌ عنده، وليس كذلك؛ بل هي واجبة عليه، فلا يبرئه منها إلا إيجاد البراءة؛ وإنما ذلك في الأمانات التي تكون مستحفظة عنده من غيره، وفي ذلك تفصيل ذِكْرُه في الفروع.

## المسألة الرابعة عشرة:

تركّبت على هذه الأصول مسألة <sup>(٧٤)</sup>؛ وهي أنَّ الله تعالى أوجب الزكاة في الكَرْم والزرع والنخل مطلقاً، ثم فسّر النصاب بقوله: ليسَ فيا دون خمسة أوسق من تَمْرٍ ولا حَبَّ صدقة. فمن حَصَل له من تمر خمسة أوسق، أو من زبيب خمسة أوسق \_ وجبت عليه الزكاةُ فيها، فإنْ حصل له من تمر وزبيب معاً خمسة أوسق لم تلزمه زكاةٌ إجماعاً في الوجهين؛ لأنها صنفان مختلفان. فإن حصل له من طعام بُرٍّ وشعير معاً خمسة أوسق زكّاهها [ معاً ] <sup>(٥٧)</sup> عند مالك.

وقال الشافعي: لا يجمعان، وكذلك غيرهما، وإنما هي أنواع كلُّها يعتبر النصاب **في** كل واحد منها على الانفراد <sup>(٧٦)</sup> ؛ لأنهها يختلفان في الاسم الخاص؛ وفي حالة الطعم.

والصحيح ضَمَّهما ؛ لأنهما قوتان يتقاربان، فلا يضرّ اختلافُ الاسم. وقد بيناه في كتب الفروع.

المسألة الخامسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَلا تُسْرِفُوا إِنَّه لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ ﴾ :

الإسراف: هو الزيادة، فقيل لهم: لا تُسْرِفُوا في الأَكْلِ بزيادة الحرام على ما أحله الله لكم ولا تسرفوا في أُخْذِ زيادةٍ على حقكم، وهو التسعة الأعشار، حاسِبُوا أنفسكم بما تأكلون، وأدّوا ما يتعيَّنُ عليكم بالْخَرْص أو بالجِذَاذ على ما تقدّم. والله أعلم.

## الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ قُلْ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً عَلَى طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ

- (٧٤) في ب: تركبت على هذه الأصول المسألة.
  - (٧٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.
- (٧٦) في ب: في كل واحد منهما على الانفراد. [

PRIMER تقورة الأنعام الآية ( ١٤٥ ) FOR QURAN يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمَا مَسْفُوحاً أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ فإنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقاً أَهِلَّ لِغَيْرِ اللهِ بِهِ، فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الآية: ١٤٥].

فيها سبع مسائل:

14.

المسألة الأولى: ﴿ قُلْ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّماً ﴾:

قد بينًا في كُتب الحديث أنَّ الوحْيَ ينقسم على ثمانية أقسام: منها مجيءُ الْمَلك إلى النبي مَتَلِيَّهُ عن اللهِ بِالأَمْرِ والنهي والخبَر؛ فأخبر النبيُّ مُتَلِيَّهُ أَنَّ الملك لم يأت إليه الآن إلا بهذا؛ إذ قد جاء إليه قبل ذلك بالمحرمات وقد ثبت ذلك (٧٧). المسألة الثانية:

هذه الآية مدنية مكية في قول الأكثر ، نزلت على النبي عَلَيْكَ يُوم نزل عليه قوله: ﴿الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَمْتُ عَلَيكُمْ نِعْمَتِي﴾ [المائدة: ٤]؛ وذلك يوم عَرَفة ، وَلَمْ يَنزَلْ بِعِدِها ناسخ؛ فهي محكمة.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ عَلَى طَاعِمٍ ﴾:

المحرمات على ثلاثة أقسام: مطعومات، ومنكوحات، وملبوسات.

فأما المطعومات والمنكوحات فقد استوْفَى اللهُ بيانَها في القرآن كثيرًا، ومنها في السنَّة توابع.

وأما الملبوسات فمنها في القرآن إشارات وتمامُ ذلك في السنَّة؛ وقال الله: ﴿ قُلْ لاَ أَجدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيَّ . . . ﴾ الآية .

فأما الميتة والدم فقد تقدّم الكلامُ عليها في البقرة والمائدة، وكذلك قوله: ﴿ وَلَحْمَ الْخِنْزِيرِ، وَمَا أَهِلَّ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ ﴾ [البقرة: ١٧٣]. وكان ورود ذِكْر الدم مطلقاً هنالك وَوَرد هاهنا مُقيّداً بالسَّفْح.

واختلف الناسُ في حَمْل المطلق هاهنا على المقيَّد على قولين :

فى ب: إذ قد جاء إليه قبل ذلك بمحرمات، وقد بينت ذلك.  $(\gamma\gamma)$  سورة الأنعام الآية ( دعر ) مستقدمة THE PRINCE GHAZI TRUST الأنعام الآية ( دعر ) مستقدمة الأنعام الآية ( دعر ) ا

فمنهم من قال: إنَّ كلَّ دم محرَّم إلاّ الكبد والطِّحَال، باستثناء السنَّة كما تقدم.

ومنهم من قال: إنَّ التحريمَ يختصُّ بالمسفوح؛ قالته عائشة، وعكرمة، وقتادة. ورُوي عن عائشة أنها قالت: لولا أن الله قال: **﴿ أو دَماً مسفوحاً ﴾** لتتبَّعَ الناسُ ما في العروق.

قال الإمام الحافظ <sup>(٢٨)</sup> : الصحيحُ أنَّ الدمَ إذا كان مفرداً حرم منه كلّ شيء ، وإن خالط اللحْمَ جاز ؛ لأنه لا يمكن الاحترازُ منه ، وإنما حرم الدم بالقَصْدِ إليه . **المسألة الرابعة:** 

اختلف العلماء في هذه الآية على ثلاثة أقوال:

الأول: أنها منسوخةٌ بالسنّة، وحرّم النبيُّ عَلَيْكَم لحومَ الحمر الأهلية، وحرَّم كلَّ ذي ناب من السباع وذي مِخْلَب من الطير ؛ خرّجه الأئمة كلّهم. الثاني: أنها محكمة لا حرام فيها إلاَّ فيما قالته عائشة.

الثالث: قال الزهريّ ومالك في أحد قوليه: هي مُحْكمة، ويضم إليها بالسنة ما فيها من مُحرَّم، فأما مَن قال: إنها منسوخة بالسنّة فقد اختلف الناسُ في ذلك كما اختلفوا في نَسْخِ السنّة بها.

والصحيحُ جوازُ ذلك كلَّه كما في تفصيل الأصول، لكن لو ثبت بالسنة محرم غير هذه لما كان ذلك نَسْخاً؛ لأنَّ زيادة محرَّم على المحرمات أو فَرْض على المفروضات لا يكون نسخاً بإجماع من المسلمين، لا سيًّا وما ورد عن النبي عَيَّالِيَّهُ في الحمر الأهلية مختلَفٌ في تأويله على أربعة أقوال:

الأول: أنها محرّمة كما قالوا.

الثاني: أنها حُرمت بعلَّةِ أنَّ جائياً جاء إلى النبي عَلِيلَمٍ فقال: فَنِيت الحمر. فَنِيت

(٧٨) في ب: قال الإمام أبو بكر بن العربي.

الحمر . فقال النبي ﷺ : يُنادى بتحريمها لعلة خَوْفِ الفناء عليها <sup>(٢١)</sup> ؛ فإذا كثرت ولم يضرّ فَقْدُها بالحمولة جاز أكلُها ؛ فإن الحكم يزول بزوال العلة . الثالث : أنها حرمت لأنها طُبخت قبل القسمة . الرابع : أنها حرمت لأنها كانت جلالة حخرجه أبو داود .

المجلسيورة الأنعام الآية ( ١٤٥ )

وقد نهى النبي ﷺ عن أكل جلالة البقـر<sup>(٨٠)</sup>. وهذا بديع في وجه الاحتجاج بها ، وقد استوفيناه في شرح الحديث الصحيح.

وكذلك ما روي عنه <sup>(٨١)</sup> في كل ذي ناب من السباع ومِخْلَب من الطير إنما ورد في المسند الصحيح بقوله نهى، ويحتمل ذلك النَّهي التحريم <sup>(٨٢)</sup>، ويحتمل الكراهية، مع اختلاف أحوال السباع في الافتراس. ألاَ ترى إلى الكلب والهِرّ والضبع فإنها سباع، وقد وقع الأَنْس بالهر مطلقاً وببعض الكلاب، وجاء الحديث عن جابر أن الضبع صيد، وفيها كبَش.

ولسنا نمنع أن يضافَ إليها بالسنة ما صحّ سنَدُه، وتبيَّن مورده، وجاء في الحديث عن النبي ﷺ : « لا يحل دمُ امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث: رجل زنى بعد إحصان، أو كَفَر بعد إيمان، أو قَتَل نفساً بغير نفس » (٨٣) . وهذا كلّه على أن موردَ الآية

- (٧٩) انظر: (سنن النسائي ٢٠٣/٧ . ومسند أحمد بن حنبل ١٠٢/٢ ، ١٤٤ ، ٣٢٢/٣ ، ٤١٣ . ومعاني الآثار للطحاوي ٢٠٤/٢ .
  - ( ٨٠ ) انظر : (مصنف ابن أبي شيبة ١٤٨/٨ . والمعجم الكبير للطبراني ٣٠٤/١٢).
    - ( ۸۱ ) في ب: وكذلك ما ورد عنه.

191

( ٨٢ ) في ب: ويحتمل ذلك المنع الجزم.

( ۸۳ )

وحديث النهي عن كل ذي ناب من السباع ومخلب من الطبر انظره في: (سنن الترمذي ١٤٧٧. ومسند أحد بن حنبل ١٤٧/١، ١٩٤، ٢٢٤، ٢٨٩، ٣٢٦، ٣٢٣، ٣٢٣. والمستدرك ٢٠/٢ ومصنف ابن أبي شيبة ١٩٩/٥. ومسند الشافعي ٣٨٠. ومشكل الآثار للطحاوي ٢٣٣/٤ ٣٧٤، ٣٧٥. وحلية الأولياء ١٥/٤، ٣٠١. وشرح السنة للبغوي ٢٢٤/١١. وزاد المسير، لابن الجوزي ٣/١١. وتاريخ بغداد ٢٧٨/٢، ٢٥١/٩. ومعاني الآثار للطحاوي ٢٠٦٢. وبجم الزوائد ٢٤/٢٤. والمعجم الكبير للطبراني ٢٤/١٢، ٢٤١٢، ٢٤٢، إ. سورة الأنعام الآية ( ٢٤٥) THE PRINCE GHAZI TRUST POR QURANIC THOUGHT

مجهول. فأما إذا تبينًا أن موردها يوم عرفة فلا يحرم إلا ما فيها، وإليه أميل، وبه أقول.

قال عمرو بن دينار : قلت لجابر بن زيد : إنهم يزعمون أن النبيَّ ﷺ نهى عن لحوم الحمر الأهلية. قال : قد كان يقول ذلك الحكم بن عمرو الغفاريّ ، ولكن أَبَى ذلك الحبر – يعني ابن عباس، وقرأ : ﴿قُلْ لا أَجِدُ فيا أُوحِيَ ...﴾ الآية ، وكذلك يروى عن عائشة مثله . وقَرأَتِ الآية كما قرأها ابنَ عباس.

## المسألة الخامسة:

قال أصحاب الشافعيّ: تقدير الآية: قل لا أجدُ فيا أوحي إليّ محرماً مما كنتم تستخبثونه وتجتنبونه إلا أن يكون [ ميتة ] <sup>(٨</sup>) ... الآية. فأما غير ذلك من المحرمات فلا ؛ بدليل أنَّ الله حرّم أشياء منها الْمُنْخَنِقَة وأخواتها . وأجمعت الأمة على تحريم أشياء غير ذلك ، منها القاذورات ، ومنها الخمر والآدميّ .

الجواب عنه من سبعة أوجه :

الجواب الأول: أن ابنَ عباس قد ردّ هذا وأوضح المرادَ منه والحقَّ فيه، وهو الحبر البَحْر الترجمان.

الجواب الثاني: دعوى ورُود الآية على سؤال لا يُقْبَل من غير نَقْل يُعَوَّل عليه.

الجواب الثالث: لو صحّ السؤال لما آثَرَ خصوص السؤال في عموم الجواب الوارد عليه. وقد أجمعنا عليه وبينّاه فيما قبل.

الجواب الرابع: وأما قولهم: إن الله حرّم غير ذلك كالْمُنْخَنِقة وأخواتها ۔ فإنّ ذلك داخلٌ في الميتة إلا أنه بيّن أنواعَ الميتة وشرح ما يستدرك ذكاتُه مما تفوت ذكاتُه لئلا يشكل أمره ويمزجَ الحلالُ بالحرام في حكمها .

الجواب الخامس: وأما قولهم: أجعت الأمةُ على تحريم القاذورات فلا قاذور محرم عندنا إلاّ أن يكونَ رِجْساً فيدخل في علة تحريم لحم الخنزير ، وكذلك الخمر ، وهو :

( ٨٤ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

من اللغام الآية (١٤٥) PRINCE GHAZI TRUST المنام الآية (١٤٥) FOR QURANIC THOUGHT

الجواب السادس: دخلت في تعليل الرجسية.

وأما الجواب السابع: عن الآدميّ فهيهات أيها المتكلم! لقد حططت مسمّاك إذ أبعدت مَرْماك، مَنْ أدخل الآدمي في هذا؟ وهو المحلّل له المحرم، المخاطب المثاب المعاقب، الممتثل المخالف، فبينها كان متصرفاً جعلْتَه مصرّفاً، انصرف عن المقام فلست فيه بإمام، فإن الإمام هاهنا وراء، والوراء أمام، وقد اندرجت: **المسألة السادسة: في** هذا الكلام.

المسألة السابعة:

روى مجاهد أنَّ النبي ﷺ كره من الشاء سبعاً : الدم، والمِرَار ، والحياء ، والغدّة ، والذكر ، والأنثيين . وهذه زيادات على هذه المحرمات .

قلنا : عنه جوابان :

الأول: أن الكراهية غير التحريم، وهو بالنسبة إليه كالنَّدْب بالنسبة إلى الوجوب.

الثاني: أن هذه الكراهية إنما هي عِيافَة نَفْس، وتقزّز جِبِلّة، وتقذر نوع من أنواع المحلَّل.

فإن قيل: فقد قال الدم.

قلنا : عنه جوابان :

أحدهما : أن هذا استدلالٌ بالقرائن، فكم من مكروه قُرِن بمحرم، كقوله تعالى : «نهى النبيّ ﷺ عن كل مُسكر ومُفْتِر » <sup>(٨٥)</sup> . وكم من غير واجب قُرِن بواجب، كقوله : **﴿ كلُوا مِنْ ثَمَرِه إذا أثمر وآتُوا حَقَّه يَوْمَ حَصَادِه ﴾ [الأنعام : ١٤١].** وقوله : **﴿ وأَتِمُّوا الحجَّ والعُمْرَةَ لله ﴾** [البقرة : ١٩٦].

الثاني: أنه أراد الدمّ المخالِطَ للحم الذي عفي عنه للخلق وأما المِرار المذكور في

(٨٥) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٧٣/٤، ٩٥/٦ . ومصنف ابن أبي شيبة ٤٦٢/٧ . والأشربة، لأحمد بن حنبل ٥).

الحديث فهو من قول بعضهم الأمرّ ، وهو الْمَصارين ، ولا أراه أراد إلا المِرار بعينه ، ونَبَّه بذكره على علّة كراهة غيره بأنه محلّ المستخبث ؛ فكُرِه لأجله . والله أعلم .

## الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِي ظُفُرٍ وَمِنَ الْبَقَرِ وَالْغَنَمِ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إلاَّ مَا حَمَلَتْ ظُهُورُهُمَا أَوِ الْحَوَايَا أَوْ مَا اخْتَلَطَ بِعَظْمَ ذَٰلِكَ جَزَيْنَاهُمْ بِبَغْيِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ﴾ [الآية: ١٤٦].

فيها خمس مسائل:

## المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ هَادُوا حَرَّمْنَا ﴾:

فيها أربعة أقوال:

الأول: هادُوا : تابوا . هاد يهود : تاب.

الثاني: هاد : إذا سكن .

الثالث: هاد: فتر.

الرابع: هاد: دخل في اليهودية. وقد قيل في قوله تعالى: **﴿كونوا هُوداً﴾** [البقرة: ١٣٥]؛ أي يهوداً. ثم حذف الياء.

فأما من قال: إنه التائب يشهد له قوله: ﴿ **إِنَّا هُدْنَا إَلِيكَ**﴾ [ الأعراف: ١٥٦ ]؛ أي تُبنا، وكل تائب إلى ربّه ساكن إليه فاتِرّ عن معصيته. وهذا معنى متقارب. **المسألة الثانية: أخبر الله سبحانه وتعالى في قوله: ﴿ كُلَّ ذِي ظُفُرٍ ﴾:** 

يعني ما ليس بمنفَرِج الأصابع، كالإبل والنعام والإوز والبط؛ قاله ابنُ عباس، وسعيد بن جُبير، ويدخلُ في ذلك ما يصيد بظُفْره من [ سباع] <sup>(٨٦)</sup> الطير والكلاب. والحوايا : واحدها حَاوِياء أو حَوِيّة ؛ وهي عند العلماء على ثلاثة أقوال: الأول : الْمَباعر .

( ٨٦ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

الثاني : أنها الأمعاء التي عليها الشحوم.

المسألة الثالثة:

أخبر الله سبحانه وتعالى أنه كتب عليهم تحريم هذا في التوراة، وقد نسخ الله ذلك كلّه بشريعة محمد ﷺ ، وأباح لهم ما كان محرَّماً عليهم؛ عقوبةً لهم على طريق التشديد في التكليف لعظيم الحرم، وزوال الحرج بمحمد ﷺ [ وأمته ] <sup>(٨٨)</sup> ، وألزم جميعَ الخليقة دينَ الإسلام بحلِّه وحرمه، وأمْرِه ونهيه؛ فإذا ذبحوا أنعامَهم فأكلوا ما أحَلَّ الله في التوراة، وتركوا ما حرم، فهل يحلُّ لنا؟ فقال مالك في كتاب محد: هي محرّمة [ عليهم ] <sup>(٨٨)</sup>.

وقال في سماع المبسوط: هي محلّلة، وبه قال ابنُ نافع. وقال ابنُ القاسم: أكرهه. والصحيح أكلها؛ لأنّ الله رفع ذلك التحريم بالإسلام. فإن قيل: فقد بقي اعتقادُهم فيه عند الذكاة. قلنا: هذا لا يؤثر؛ لأنه اعتقادٌ فاسد.

المسألة الرابعة:

فلو ذبحوا كلَّ ذي ظفر؛ فقال أصْبغ: كلُّ ما كان محرّماً في كتاب الله من ذبائحهم فلا يحلّ أكلُه. وقاله أشهب وابن القاسم وأجازه ابن وهب. والصحيحُ تحريمه؛ لأن ذبحه منهم ليس بذكاة.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ ذٰلِكَ جَزَيْناهُمْ ببَغْيهِمْ ﴾ :

دليل على أنَّ التحريمَ إنما يكونُ عن ذنب؛ لأنه ضِيق فلا يُعْدَل عن السعة إليه إلا عند الموجدة.

- ( ٨٧ ) ما بين المعقوفتين ساقط من أ ، د .
- ( ۸۸ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د .

سورة الأنعام الآيتان ( وه ٢-٢٢ ٢٢) THE PRINCE GHAZI TRUST EGR.QLIRANIC THOUGHT.

## الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿قُلْ هَلُمَّ شُهَدَاءَكُمُ الَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ اللهَ حَرَّمَ هٰذَا، فَإِنْ شَهِدُوا فَلاَ تَشْهَدْ مَعَهُمْ، وَلاَ تَتَّبَعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا وَالَّذِينَ لاَ يُوْمِنُونَ بِالآخِرَةِ وَهُمْ بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُونَ﴾ [الآية: ١٥٠].

قال علماؤنا: فيه دليلٌ على أنَّ الرجلَ إذا قال: رضيتُ بفلان فإذا شهد أنكره، وقال: ظننتُ أنه يقول الحقّ أنه لا يلزمه.

وقد اختلف فيه الفقهاء ؛ فمنهم من قال: يلزمُه ذلك. وقال آخرون: لا يلزمه ما قال. وللمالكية القولان. ومشهورُ قول ابن القاسم أنه لا يلزمه، وليس في الآية الرضا بالشهادة ثم الإنكار ؛ إنما فيها طلبُ الدليل واستدعاء البرهان على الدعوى ؛ فإن العرب تحكمت بالتحريم والتحليل، فقال الله لنبيه : قل لهم : هاتُوا شهداءكم بأنَّ هذا من عند الله، أي حجّتكم حتى نسمعها ، وننظر فيها .

فإن قيل : فما فائدة قوله : ﴿ فإن شهدوا فلا تَشْهَد معهم ؟ ؟

قلنا : هذا تحذيرٌ من الله لنبيه لتعلم أمَّتُه المعنى . فإن قال شهداؤهم مثل ما يقولون فلا تَقُلُه معهم ؛ فهذا دليلٌ على أن الشاهد إذا قال ما قام الدليل على بُطْلانه فلا تقبل شهادته .

## الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لاَ نُكَلِّفُ نَفْساً إِلاَّ وُسْعَهَا، وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللهِ أَوْفُوا ذٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَذَكَرُونَ﴾ [الآية: ١٥٢].

فيها ثلاث مسائل:

## المسألة الأولى:

قد تقدم حالُ الوليّ مع اليتيم في ماله في سورة البقرة وآل عمران، وهذا يدلّ على

جوازِ عمل الوَصِيّ في مال اليتيم إذا كان حسناً حتى يبلغ الغلام أشُدّه، زاد في سورةِ النساء ويونس رُشْده. ا**لمسألة الثانية:** 

رة الأنعام الآيتان ( ١٦٢ و١٦٣ )

هذا يدلّ على أن البلوغ أشُد ، ويأتي بيانه إن شاء الله تعالى . المسألة الثالثة:

قال أبو حنيفة: الأشدُ خمسة وعشرون عاماً، وعجباً من أبي حنيفة فإنه يرى أنّ المقدّرات لا تثبت نظراً ولا قياساً، وإنما تثبت نقلاً على ما بيناه في أصول الفقه، وهو يثبتها بالأحاديث الضعيفة، ولكنه سكَنَ دار الضَّرْبِ فكثر عندهُ المدلّس، ولو سكن المعدن كما قَيَّض الله لمالك لما صدر عنه إلاّ إبريز الدين وإكْسِير الملّة كما صدر عن مالك.

## الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَحْيَايَ وَمَمَاتِي للهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. لاَ شَرِيكَ لَهُ وَبِذٰلِكَ أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ [ الآيتان: ١٦٢ ، ١٦٣ ]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ صَلاَتِي . . . ﴾ الآية:

مقام التسليم لله ودرجة التفويض إلى الله بناء عن مشاهدةِ توحيدٍ ومعاينة يقين وتحقيق ؛ فإنّ الكلّ من الإنسان لله أصل ووَصف، وظاهر وباطن، واعتقاد وعَمَل، وابتداء وانتهاء، وتوقّف وتصرف، وتقدم وتخلّف، لا شريكَ له فيه، لا مِنْه ولا مِنْ غيره يُضَاهيه أو يُدانيه.

المسألة الثانية:

191

ثبت في الحديث الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ كان يستفتح به صلاته، وثبت أنه كان يقولُ في استفتاحها أيضاً: « سبحانك اللهم وبحمدك ».

واختلف قول مالك بذلك؛ فقال ابن القاسم: لم ير مالك هذا الذي يقوله الناس قبل القراءة: سبحانكَ اللهمّ وبحَمْدك.

وفي مختصر ما ليس في المختصر أن مالكاً يقول: وإنما كان يقول في خاصته لصحة الحديث به؛ وكان لا يريه للناس مخافَة أن يعتقدوا وجوبَه.

ورآه الشافعي من سُنَن الصلوات، وهو الصواب؛ لصحة الحديث؛ والله أعلم. ا**لمسألة الثالثة:** 

إذا قلنا إنه يقولها في افتتاح الصلاة على الوَجْهِ المتقدم فإنه يقولُ في آخرها : وأنا من المسلمين ، ولا يقول : وأنا أول المسلمين ؛ إذ ليس أحد بأولهم إلا محمد ﷺ .

فإن قيل: أو ليس إبراهيم قَبْلَه؟

قلنا : عنه أجوبة ، أظهرها الآن أنه أول المسلمين من أهل ملَّته . والله أعلم .

## الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَغَيْرَ اللهِ أَبْغِي رَبَّاً وَهُوَ رَبَّ كُلِّ شَيْءٍ وَلاَ تَكْسِبُ كُلُّ نَفْسٍ إلاَّ عَلَيْهَا وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى ثُمَّ إلَى رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ﴾ [الآية: ١٦٤].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: استدلّ بعضُ علمائنا المخالفين على أنّ بيع الفُضُوليّ لا يصح بقوله: ﴿ ولا تَكْسِبُ كلُّ نَفْسٍ إلاَّ عليها ﴾ .

وعارضهم علماؤنا بأن المرادَ بالآية تحمّل الثواب والعقاب دون أحكام الدنيا .

ويحتمل أن يكونَ المرادُ بذلك كسبَ الإلزام والالتزام، لا كسب المعونة والاستخدام؛ فقد يتعاون المسلمون ويتعاملون بحكم العادة والمروءة والمشاركة؛ هذا رسول الله قد باع له واشترى عُرُوة البارقيّ في دينار وتصرَّف بغير أمْرِهِ، فأجازه النبيُّ مَطْلِيَهِ وأمضاه؛ نصّه: أنّ النبي عَظِلَتْهِ دفع إلى عُرْوَة البارقي ديناراً، وأمره أن يشتريَ له شاة من الْجَلَب فاشترى له به شاتَيْن، وباع إحداهما بدينار، وجاءه بالدينار وبالشاة؛ اللك اللك المعام الآية ( 112 PRINCE GHAZI TRUST المعام الآية ( 112 ) FOR QURANIC THOUGHT المعام الآية ( 112 )

فدعا له النبيُّ ﷺ بالبركة؛ فكان لا يتَّجر في سوق إلا ربح فيها حتى لو اتَّجر في التُّراب لربح فيه.

قال: ولقد كنتُ أخرج إلى الكناسة بالكوفة فلا أرجع إلاّ وقد ربحت رِبْحاً عظيماً . وقد مهَّدنا الكلام عليه في صريح الحديث وتلخيص الطريقتين، فانظروه تجدوه إن شاء الله .

المسألة الثانية : قوله تعالى : ﴿ وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَى ﴾ :

لِلْوِزْرِ معنيان:

أحدهما : الثقل؛ وهو المراد ههنا ، يقال وَزَره يَزِرُه إذا حمل ثقله ، ومنه قوله تعالى : **﴿وَوَضَعْنا عَنْكَ وِزْرَكَ** ﴾ [الانشراح: ٢]. والمراد به ههنا الذنب؛ قال تعالى : **﴿وهم يَحْمِلُونَ أَوْزَارَهُمْ عَلَى ظُهُورِهِمْ ﴾** [الأنعام : ٣٠] – يعني ذنوبهم – **﴿أَلاَ ساءَ مَا يَزِرُونَ ﴾**؛ أي : بئس الشيء شيئاً يحملون.

والمعنى لا تحمل نفس مُذْنِبَةٌ عقوبةَ الأخرى؛ وإنما تؤخذُ كلُّ نفس منهم بجريرتها التي اكتسبتها، كما قال تعالى: ﴿ لها ما كسبَتْ وعليها ما اكتَسَبَتْ﴾ [البقرة: ٢٨٦].

وقد وفد أبو رِمْثَة رفاعة بن يَثْرِبِيّ التميميّ مع ابنه على النبي ﷺ <sup>(٨٨)</sup> ، قال: فقال: أما إنه لا يَجْنِي عليك ولا تَجْنِي عليه.

وهذا إنما بيّنه لهم ردّاً على اعتقادهم في الجاهلية من مؤاخذة الرجل بابنه وبأبيه وبجريرةِ حَليفه.

### المسألة الثالثة:

وهذا حكمٌ من الله تعالى نافذ في الدنيا والآخرة؛ وهو ألآ يُؤْخَذ أحدٌ بجُرْم أحدٍ، بَيْدَ أنه يتعلّقُ ببعض الناس من بعض أحكام في مصالح الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والتعاون على البِرّ والتقوى، وحماية النفس والأهل عن العذاب، كما قال تعالى:

(٨٩) في ب: مع أخيه على النبي عليه .

﴿ قُوا أَنْفُسَكُم وأَهْلِيكُم فاراً ﴾ [ التحريم: ٦ ]. والأصل في ذلك كلَّه أنَّ المرء كما يفترض عليه أن يصلح نفسه باكتساب الخير فواجب عليه أن يُصْلِح غيره بالأمر به والدعاء إليه والحمل عليه، وهذه فائدة الصحبة، وثمرة المعاشرة، وبركة المخالطة، وحُسْن المجاورة؛ فإن [ حسن في ذلك كله كان معافى في الدنيا والآخرة، وإن ] <sup>(.)</sup> وحُسْن المجاورة؛ فإن [ حسن في ذلك كله كان معافى في الدنيا والآخرة، وإن ] <sup>(.)</sup> قصر في ذلك كلًه كان معافى في الدنيا والآخرة، وإن <sup>[ (.)</sup> وحُسْن المجاورة؛ فإن [ حسن في ذلك كله كان معافى في الدنيا والآخرة، وإن <sup>[ (.)</sup> وصلاح خليله وردان معافى في الدنيا والآخرة، وإن أ <sup>(.)</sup> وصلاح خليله وجاره، ثم سائر الناس بعده، بما بينّاه من أمرهم ودعائهم وحمْلهم؛ ومن فإن فعلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، فهو يحملهم على ذلك قَسْراً، ومن أن فعلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، فهو يحملهم على ذلك قَسْراً، ومن أن فعلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، وهو يحملهم على ذلك قَسْراً، ومن أن معافى أون المحرُّم، والذي أولاً إصلاح أهله وولده، ثم ومن أن فعلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، فهو يحملهم على ذلك قَسْراً، ومن أن فيلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، وهو يحملهم على ذلك قَسْراً، ومن أن فرق أولاً بعلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، وهو يملهم على ذلك قسراً، وولن في أن فعلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، وهو يملهم على ذلك قسراً، ومن أن فيلوا، وإلا استعان بالخليفة لله في الأرض عليهم، ولهو يملهم على ذلك قسراً، وولى أن في في أول أسلوبي أول ألفس من أور ألفس من ألفس من أور ألفس من من أول ألفس من أور ألفس من أول ألفس من ألفس من أور ألفس من أول ألفس من

ICE GHAZI TRUST

\* \* \*

ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د. ( 9. )

سورة الأنعام الآية (١٦٤) .....



# سورة الأعراف فيها سبع وعشرون آية

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ كِتَابٌ أَنْزِلَ إلَيْكَ فَلاَ يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ لِتُنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الآية: ٢].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال بعضهم: قوله: ﴿ **فَلاَ يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ ﴾** نَهْيَّ فِي الظاهر ، ولكنـه لنَفْي الحرَج. وعجباً له مع عمل يقعُ في مثله ، والنهيُ عن الشيء لا يقتضي نَفْيَه ؛ فإن الله سبحانه ينهى عن أشياء وتوجَدُ ، ويأمر بأشياء فلا توجد والصحيح أنه نَهْيَّ على حاله ؛ قيل لمحمد : ﴿ **فلا يكن في صَدْرِكَ حَرَجٌ منه ﴾ ،** وأُعين على امتثال النهي بخلق القُدْرَة له عليه ؛ كما فعل به في سائر التكليفات.

المسألة الثانية: الحرج:

هو الضِّيق. وقيل: هو الشك<sup>(١)</sup>. وقيل: هو التبرم؛ وإلى الأول يرجع؛ فإن كان هو الشك فقد أنار الله فؤاده باليقين، وإن كان التبرم فقد حبَّبَ اللهُ إليه الدين، وإن كان الضيق فقد وسَّع الله قَلْبَه بالعلوم، وشرح صَدْرَه بالمعارف، وذلك مما فتح الله عليه من علوم القرآن، وخفَّف عليه ثقل العبادة حتى جعلت قُرَّةَ عينـه في الصلاة<sup>(٢)</sup>،

(١) وهذا ليس شك الكفر إنما هو شك الضيق. كما في القرطبي وهامش البجاوي.

(٣) انظر: (سنن النسائي ٦٢/٧. ومسند أحمد بن حنبل ١٩٩/٣. المستدرك ١٦/٢٢. فتح الباري
 (٣) انظر: (سنن النسائي ١٣/٧٢. ومسند أحمد بن حنبل ١٩٩/٣، ١٩٩/٥.
 ١٣٤٥/١١، ٣٣٨/٧، ٣٦٦/٥.
 ١٨٩ المعجم الصغير للطبراني ٢٩٢/١. مسند أبي حنيفة ٥٤. جامع مسانيد أبي حنيفة ٤٦/١. البداية =

فكان يقول: « أرحْنا بها يا بلاّل » <sup>(٣)</sup> .

سورة الأعراف الآية (٣)

ومن تمام النية في العبادة النشاطُ إليها، والخفَّةُ إلى فعلها، وخصوصاً الصبح والعشاء؛ فهما أثقلُ الصلوات على المنافقين حسبا رواه أبو داود وغيره: أنَّ النبي ﷺ قال: فذكر من حديث: «أنَّ هاتين الصلاتين أثْقَلُ الصلوات على المنافقين، ولو يعلمون ما فيهما لأتَوْهما ولو حَبُواً على الركب»<sup>(1)</sup>. وليس يَخْلُو أحد عن وجود الثقل<sup>(0)</sup>؛ ولذلك كان تكليفاً، بيد أن المؤمنَ يحتمله ويخرج بالفعل عنه، والمنافق يسقطه.

فإن قيل \_ وهي:

المسألة الثالثة:

فالعاصي إذا أسقطه أمُنافق هو ؟ قلنا : لا ، ولكنه فاعل فِعْل المنافقين والكافرين ، وإلى هذا المعنى أشار النبيَّ ﷺ بقوله : مَنْ ترك الصلاةَ فقد كفر ؛ أي فَعَل فِعل الكفار في أحد الأقوال :

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ اتَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلاَ تَتَّبِعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْلِياءَ قَلِيلاً مّا تَذَكَّرُونَ﴾ [ الآية: ٣ ].

= والنهاية لابن كثير ٤٥٦/٥ ، ٣٠/٦ . تفسير القرطبي ١٦٧/١٠ . تاريخ بغداد للخطيب ٢٢/١٢ . الضعفاء للعقيلي ٤٢٠/٤ . الكامل، لابن عدي ٣/١١٥ . تلخيص الحبير، لابن حجر ١١٦/٣ . مكارم الأخلاق للخرائطي ٩٨ ، ٢٢٩ . والدر المنثور ٢/١٠ . الدرر المنترة، للسيوطي ١٨٥ . والتذكرة في الأحاديث المشتهرة، للزركشي، حديث ٣٦ من باب الفضائل).

- (٤) انظر: (سنن النسائي، الباب ٤٥ من الإمامة. وسنن أبي داود ٥٥٤. المستدرك ٢٤٧/١. وموارد الغلّان ٢٤٧.
   الظلّان ٢٢٩. مسند أحمد بن حنبل ١٤٠/٥. والسنن الكبرى، للبيهقي ٦١/٣، ٦٨. مشكاة المصابيح، للتبريزي ١٠٦٦. والترغيب والترهيب ٢٦٤/١).
  - ( ٥ ) في ب: وليس يخلو هذا عن وجود الثقل.

فيها مسألتان:

## المسألة الأولى:

قال علماؤنا: معناه أُحِلوا حلالَه وَحَرِّموا حرامَه، وامتثلوا أَمْرَه، واجتنبوا نَهْيَه، واستبيحوا مُباحه، وارْجُوا وَعْده، وخافوا وَعيده، واقتضوا حكمه، وانشروا مِنْ عِلْمه عِلمه، واستجسوا خباياه، ولِجُوا زوايـاه، واستثيروا جـاثمه؛ وفضّـوا خـاتمه، وألحقوا به مُلائمه – وهي:

PRINCE GHAZI TRUST تكارة الأعراف الآية ( ٣١) (٣١) FOR QURANIC THOUGHT

#### المسألة الثانية:

باتباع ما يُؤْثَر عن رسول الله عَيَّلِيَّةٍ وإن عارضَهُ إذا وضحَ مَسْلَكه؛ فتارة يكون ناسخاً له، وأخرى خاصاً ومتماً في حكم على طرق موارده المعلومة، بشروطها المحصورة حسبا بيناه في أصول الفقه.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿يَا بَنِي آدَمَ خُدُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُسْرِفِينَ﴾ [الآية: ٣١ ].

فيها إحدى عشرة مسألة:

## المسألة الأولى: في نزولها:

قيل: إنها نزلت في الذين كانوا يطوفون بالبيت عُرَاةً، أمروا باللباس وسَتْرِ العورة؛ قاله ابن عباس وجماعة معه.

وقال مجاهد والزجاج: نزلَت في سَتْرِ العورة في الصلاة، وهذا ليس يُدافع الأول؛ لأن الطواف بالبيت صلاة.

وفي الصحيح عن ابن عباس قال: كانت المرأة تطوفُ بالبيت عُرْيانة فتقول: مَنْ تُعِيرِني تِطْوافاً فتجعله على فَرْجها وتقول: اليـوم يَبْـدُو بعضُـه أو كلّــه ومــا بَــدَا منــه فلا أُحِلَّــه جَهْـم مـن الْجَهْـم عظيم ظلّــه كم مـن لبيـبٍ عقلــه يُضِلَّــه + وناظر ينظر ما يملَّه+

فنزلت : ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ . قال ابنُ العربي : وهذه المرأةُ هي ضُبَاعة بنت عامر بن قُرْط <sup>(٦)</sup> .

وقد روي أن العرب كانت تطوف بالبيت عُراة، إلا الْحُمْس: قريش وأحلافهم، فمن جاء من غيرهم وضع ثيابَه وطاف في ثوب أحمسيّ، فيحلَّ له أن يلبس ثيابه، فإن لم يجد مَن يعيره ما يلبس من الْحُمس فإنه يلقي ثوبه ويطوفُ عُرياناً، وتحرم عليه ثيابه، فنزلت الآية.

وثبت في الصحيح أن النبي ﷺ أرسل ألآ يحج بعد العام مشرك ولا يطوف بالبيت عُريان. فنُودي بها في الموسم <sup>(v)</sup>.

المسألة الثانية: في سبب فعل الجاهلية لذلك:

إن قريشاً كانت رأت رأياً تكيدُ به العرب، فقالوا : يا معشر قريش؛ لا تعظّموا شيئاً من البلدان كتعظيم حَرَمكم، فتزهد العربُ في حَرَمكم إذا رأوكم قد عظّمتم من البُلْدان غيره كتعظيمه، فعظّموا أمركم في العرب؛ فإنكم ولاةُ البيت وأهلُه دون الناس؛ فوضعوا لذلك الأمر أن قالوا : نحن أهل الحرم، فلا ينبغي لنا أن نعظّم غيره، ولا نخرج منه؛ فكانوا يقفون بالْمُزْدَلِفة دون عَرَفَة ؛ لأنها خارج من الحرم، وكانت سُنَة إبراهيم وعَهْداً من عهده، ثم قالوا : لا ينبغي لأحد من العرب أن يطوف إلآ في ثيابنا، ولا يأكل إذا دخل أرضنا إلا من طعامنا، ولا يأكل الأقط، ولا يستظل بالأدم إلا الحُمْس، وهم قريش، وما ولدت مِنَ العرب ومَن كان يليها من حلفائها من بني كنانة؛ فكان الرجل من العرب أو المرأة يأتيان حاجين، حتى إذا أتيا الحرم وضَعا ثيابهما وزادَهما، وحرم عليهما أن يدخلا مكة بشيء من ذلك : فإن كان لأحد

- (٦) انظر: (تفسير القرطبي ١٨٩/٧ . أسباب النزول ١٢٩ . تفسير ابن كثير ٢١٠/٢).
  - (٧) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

٣٠٦ ..... المحمّس استعار من ثيابه وطاف بها، ومن لم يكن له صديق منهم، منهم صديق من الْحُمْس استعار من ثيابه وطاف بها، ومن لم يكن له صديق منهم، وكان له يَسار استأجر مِنْ رجُل من الْحُمْس ثيابَه، فإن لم يكن له صديق ولا يَسار يستأجر به كان بين أحد أمْرَيْن: إمّا أنْ يطوفَ بالبيت عُرياناً، وإما أن يتكرّم أن يطوفَ بالبيت عُرياناً فيطوف في ثيابه؛ فإذا فرغ من طوّافه ألقى ثوبه عنه، فلم يمسّه، ولم يمسّه أحدٌ من الناس؛ فكان ذلك الثوب يسمَّى اللَّقَى، قال قائل من العرب: كفى حَزَناً كَرِّي عليه كأنه لَقًى بين أيدي الطائفين حَسرِيمُ

وإن كانت امرأة ولم تجد من يُعيرها ولا كان لها يَسار تستأجر به [ خلعت ] <sup>(٨)</sup> ثيابها كلها إلا دِرْعاً مفرداً، ثم طافت فيه؛ فقالت امرأة من العرب \_ كانت جميلة تامة ذات هيئة \_ وهي تطوف:

اليـوم يَبْدُو بعضُه أو كلّــه ومـا بَـدًا منــه فــلا أُحِـلُه

فكانوا على ذلك من البِدْعة والضلالة حتى بعث الله نبيه محمداً ﷺ ، وأنزل فيمن كان يطوفُ بالبيت عُرياناً : ﴿ يَا بَنِي آدَمَ خُذُوا زِينَتَكُمْ ...﴾ إلى آخر الآية. ووضع اللهُ ما كانت قريش ابتدعَتْ من ذلك ، وقد أنزل الله في تركهم الوقوف بِعَرَفة : ﴿ ثُم أَفيضُوا من حيث أفاضَ الناسُ﴾ [ البقرة : ١٩٩ ] ؛ يعني بذلك قريشاً ومَن كان على دينهم.

#### المسألة الثالثة:

اختلف الناسُ في سَتَرِ العورة، هل هي فرضٌ في الصلاة أم مستحبّة؟ فأما أبو حنيفة والشافعي وأحمد فقالوا : إنها فَرْضٌ فيها . وأما مالك فالمشهورُ من قوله أنها فرضٌ إسلامي لا تختصُّ بالصلاة؛ وهو أشهر أقوالنا . والقول الآخر مثل قول مَنْ تقدَّم؛ وهو الصحيحُ؛ لما ثبت مِنْ أَمْرِ النبي يَتَالِيَهُ بِسَتْرِ العورة في الصلاة، والأمرُ على الوجوب، وهو وإن كان فرضاً إسلاميّاً فإنه يتأكّد في الصلاة.

(٨) ما بين المعقوفتين : ساقط من الأصول ، ومثبت في نسخة البجاوي ، وقال : زيادة يقتضيها المقام .

المسألة الرابعة؛ العورة على ثلاثة أقسام:

سورة الأعراف الآبة (٣١) .....

الأول: جميع البَدَن؛ فيجب سَتْره في الصلاة؛ قاله أبو الفرج عنه.

الثاني: أنها من السَّرَّة إلى الرُّكْبة؛ ولا خلاف فيه؛ إنما الخلاف \_ وهو القسم الثالث \_ في أن ما زاد على القُبُل والدُّبُر هل هو عورة مثقلة أو مخفّفة؟ فقال علماؤنا وأبو حنيفة: إن القُبُل والدبر عورة مثقلة، والفخذ عَوْرة مخففة.

IAZI TRI

والصحيح أن الفخذ ليس بعورة؛ لأنها ظهرت من النبي عَيَّلِيَّهٍ يوم جَرَى في زقاق خَيْبَرَ، ولأن النبي عَيَّلِيَّهُ كان يصلها بأفخاذ أصحابه، ولو كانت عورة ما وصلها بها.

قال زيد: نزل على النبي ﷺ الوَحْي وفخذُه على فَخْذي حتى كادت أن ترضّ فخذي، أما إنه يكره كشفُها فإن مالكاً وغيره قد روَى حديثَ جَرْهَد أنّ النبي ﷺ قال له: « غَطّ فخذك؛ فإن الفخذ عَوْرة »؛ وهو حديثٌ مشهور <sup>(٩)</sup>.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ ﴾:

وإن كل وارداً على طواف العُرْيان، فإنه عندنا عام في كل مسجد للصلاة؛ ومن العلماء من أنكر أن يكونَ المرادُ به الطواف؛ لأنّ الطواف لا يكون ً إلا في مسجد واحد. والذي يعمَّ كل مسجد هو الصلاة، وهذا قولُ مَنْ خَفِي عليه مقاصد اللغة والشريعة.

وبيانُه أنهم كانوا يطوفونَ عُراةً في المسجد فنزلتْ: ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾، ليكون العمومُ شاملاً لكل مسجد، والسببُ الذي أثار ذلك ما كانوا يفعلونه في أفضل المساجد، والصحابةُ الذين هم أربابُ اللغة والشريعة أخبروا بذلك، ولم يَخْفَ عليهم نِظَامُ الكلام، ولا كيف كان وُرودُه، اجتزؤوا بورود الآية ومنحاها، فلا مطمع لعالمٍ في أن يسبقَ شأْوَهم في تفسيرٍ أو تقدير.

(٩) انظر: (مسند أحد بن حنبل ٢٧٥/١ ، ٢٧٩/٣ . سنن الترمذي ٢٧٩٨ . السنن الكبرى ، للبيهقي ٢٢٩/٢
 ٢٢٩/٢ . المعجم الكبير للطبراني ٣٠٤/٢ . ومصنف عبد الرزاق ١١١٥ . طبقات ابن سعد ٢٢٩/٢ . المعجم الكبير للطبراني ٢٠٤/٢ . معاني الآثار ، ٣٤/٢/٤
 ٢٤/٢/٤ . نصب الراية ، للزيلعي ٢٤٣/٤ ، ٢٤٤ . مسند الحميدي ٨٥٧).

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾:

قال بعضهم: ظاهر هذا الكلام الورود بأخْذِ الزينة للفعل الواقع في المسجد، تعظيمً للمسجد، ولا يدلُّ ذلك على وجوب الستر خارج المسجد، فزاد الناس، فقالوا: « هذا يدلُّ على وجوب السَّثرِ للعورة في الصلاة؛ فإنه ليس الأمر بالستر في المسجد لبَيْنِ المسجد، وإنما هو للفعل الواقع في المسجد.

والفعل الواقع في المسجد على ثلاثة أقسام : طَواف ، ولا يعمُّ كل مسجد واعتكاف ، ولم يَشْرُف لأجله ؛ فلم يبق إلا الصلاة ؛ وقد ألزم الستر لها ، فكان ذلك شرطاً فيها .

وقد قام الدليلُ على سقوط ما زاد على العورة، وبقي ما قابل العورة على ظاهره، وقد بينًا فساد هذا من قبل؛ فإنَّ الأمرَ بالزينة عند كل مسجد يحتملُ أن يكون لأجل ما فيه من اجتماع الناس.

فإن قيل: ويجتمعون في الأسواق.

قلنا: ليس ذلك اجتماعاً مشروعاً؛ بل يجوزُ تفرّقهم. وهاهنا إن تفرَّقُوا في المساجد كان ذلك قَطْعاً للجماعة، وخَرْقاً للصفوف؛ إذ قال النبي ﷺ في الحديث الصحيح: «لا ينظر الرجلُ إلى عَوْرَة الرجل، ولا المرأة إلى عورة المرأة» <sup>(١٠)</sup>. خرّجه مسلم وغيره.

> وأما قوله: إنَّ الطوافَ لا يعمُّ كلَّ مسجدٍ فقد تقدّم الجوابُ عنه. المسألة الرابعة:

إذا قلنا: إنَّ سَتَّر العورة فرضٌ في الصلاة فسقط ثوبُ إمام ٍ فانكشف دُبره، وهو راكع، فرفع رأسه وغطّاه أجــزأه؛ قاله ابن القاسم.

(١٠) انظر: (صحيح مسلم، الباب ١٧، حديث ٧٤ من الحيض. وسنن أبي داود، الباب ٣ من الحمام.
 وسنن الترمذي ٢٧٩٣. وسنن اب ماجة ٦٦٦١. مسند أحمد ب حنب حنب ٦٣/٣. المستدرك
 ١٥٨/١. السنن الكبرى، للبيهتي ٩٨/٧. مصنف ابن أبي شيبة ١٠٦/١. المعجم الكبير، للطبراني
 ٢٤/٦. إرواء الغليل، للألباني ٢١١/٦. صحيح ابن خزيمة ٢٢. الكامل لابن عدي ٢٤٥/٢.
 شرح السنة، للبغوي ٩/٠٢. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣١٠٠. فتح الباري ٣٣٨/٩).

وفقيتا الانتهازي الفخر الفلاق

وقال سُحْنون: وكلُّ مَن نظر إليه من المأمومين أعاد. وقد روى سُحْنون أنه يعيد <sup>(١١)</sup>، ويُعيدون؛ لأن سَتْرَ العورة شرطٌ من شروط الصلاة، فإذا بطل بطلت الصلاة ـ أصله الطهارة. فهذا طريقٌ من طرق النظر.

وأما أن يقال: إن صلاتهم لا تَبْطُل، لأنهم لم يفقدوا شرطاً <sup>(١١)</sup>. وأما من قال: إنْ أخذَه مكانه صحّت صلاته وتبطل صلاةُ من نظر إليه<sup>(١٢)</sup>، فصحيفةٌ يجب مَحْوُها، ولا يجوز الاشتغالُ بها.

#### المسألة الثامنة:

سورة الأعراف الآية (٣١) ...

قال علماؤنا : إذا صلّى في جماعة أو كان إماماً فلا يصلّي إلا بردائه أو شيء يجعله على منكبه، ولو طرف عِمامة؛ لأنه من الزينة، وقد أمر الله بها عند كل مسجد، وكذلك قالت طائفة ــ وهي:

المسألة التاسعة:

إنه يصلي في نَعْلَيْه؛ وقد روى أنس عن النبي ﷺ في قوله: ﴿ خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ قالوا: « صلَّوا في النعال » <sup>(١٤)</sup> ، ولم يصح ذلك. المسألة العاشرة:

هذا خطابٌ للرجال والنساء ، إلاَّ أنهم يختلفون في العورة ، فعورة الرجل قد تقدّم ذكرها ، وعورةُ المرأةِ جميعُ بدنها إلاّ وجهها وكفّيها ، وفي المصنفين أنّ النبي ﷺ قال : « لا تُقْبَل صلاةُ حائضٍ إلا بخمار » <sup>(١٥)</sup> . وهذا في الْحُرّة ؛ فقد ثبت عن أم سلمة أنها

- (١٢) في ب: لأنهم لم يعقدوا شرطاً .
- (١٣) في ب: إن أخذه مكانه صحت صلاتهم وتبطل صلاة من نظر إليهم.
- (11) انظر: (المعجم الكبير، للطبراني ٣٤٨/٧. السدر المنثور، للسيوطي ٣٨/٣. تاريخ جرجان ٨٨.
   تذكرة الموضوعات، للفتني ٨٥. الفوائد المجموعة للشوكاني ٢٤. تذكرة الموضوعات، لابن القيسراني ٣٣٤. الضعفاء، للعقيلي ١٤٣/٣. تنزيه الشريعة المرفوعة، لابن عراق ١٠١/٢.
   الموضوعات لابن الجوزي ٢/٩٥.
  - (10) انظر: (سنن الترمذي ٣٧٧. كنز العمال ١٩١١٧).

وففيتا الأينعان فالفكر القرا

...P<u>RINCE GHAZI TRUST</u> بتورة الأعراف الآية ( ۳۱ )

سألت النبيَّ ﷺ : « أتصلِّي المرأة في دِرْع وخِمَار ليس عليها إزَار ؟ قال : « إذا كان الدِّرْعُ سابغاً يغطِّي ظهورَ قدميها » <sup>(١٦)</sup> ؛ فأَما الأمَةَ فإنها تصلي \_ كها تمشي \_ حاسرةَ الرأس.

وقال علماؤنا : تستر في الصلاة ما يسترُ الرجل، حتى لو إنكشف بَطْنُها لم يضرها .

وقال أصبغ: إن انكشفت فخذُها أعادت في الوقت. وقد بينًا ذلك في مسائل الفقه.

المسألة الحادية عشرة: قوله: ﴿ وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا ﴾:

الإسرافُ: تَعَدِّي الحدَّ؛ فنهاهم عن تعدِّي الحلال إلى الحرام.

وقيل: ألآ يزيدوا على قَدْر الحاجة.

۳١.

وقد اختلف فيه على قولين: فقيل: هو حرام. وقيل: هو مكروه؛ وهو الأصح؛ فإنَّ قَدْر الشبع يختلف باختلاف البُلْدان والأزمان والأسنان والطعمان. وقد ثبت في الصحيح أن النبيَّ يَتَظِيَّهُ أَمَرَ لرجل كافر بحلاب سَبْع شياه، فشربها ثم آمَنَ، فلم يقدِرْ على أكثر من حلب شاة. قال النبي يَتَظَيَّهُ : « المؤمن يأكَلُ في مِعًى واحد ، والكافر يأكل في سبعة أمعاء » <sup>(١٧)</sup> ؛ وذلك أن القلْبَ لما تنوَّرَ بالتوحيد نظر إلى الطعام بعيْن التقوى على الطاعة ، فأخذ منه قَدْرَ الحاجة ، وحين كان مُظْلِماً بالكفر كان أكلُه كالبهيَّمة ترتَعُ حتى تَثْلِط <sup>(١١)</sup> .

- (١٦) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٨٤ من الصلاة. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٣٣/٢. وسنن الدارقطني ٦٢/٢. ونصب الراية، للزيلعي ٢٩٩/١. وكنز العال ٢٠٢٠٧).
- (١٧) انظر: (صحيح البخاري ٩٢/٧ . وصحيح مسلم، الحديث ١٨٢، ١٨٤، ٥٨ من الأشربة. وسنن الترمذي ١٨١٨. وسنن ابن ماجة ٢٣٥٦، ٢٣٥٧ ، ٢٣٥٨ مسند أحمد بن حنبل ٢١/٢، ٢١٨، ٢٦٨
   ٥٦٤، ١٨٩٠ . وسنن ابن ماجة ٣٣٥/٣، ٣٣٥٦، ٢٣٥٨ مسند أحمد بن حنبل ٢١/٢، ٢١٨، ٢١٨
   ١٦٥٤، ٣٥٧/٣، ٣٥٧/٣، ٣٣٥/٣، ٣٣٥/٣، سنن الدارمي ٢٩٩/٢. مصنف ابن أبي شيبة ١٣٥٨، ١٣٥٨، ٣٣٥/٣، ١٦٦
   ١٣٣/٨ . مشكل الآثار، للطحاوي ٢٠٧/٢ . إتحاف السادة المتقين ٩٩/٢ . التاريخ الكبير، ١٣٣٨
   ١٣٣/٨ . مشكل الآثار، للطحاوي ٢٠٧/٢ . إتحاف السادة المتقين ٩٩/٢٧. التاريخ الكبير، ١٣٣٨
   ١٣٢/٨ . مشكل الآثار، للطحاوي ٢٢٧/٢ . إتحاف السادة المتقين ١٩٩/٢ . التاريخ الكبير، ١٩٢٨
   ١٩٩/٤ . فتح الباري، لابن حجر ٩٦/٣٥، ١٣٥٨، ١٥٦. تفسير القرطبي ١٩٢٧. حلية البخاري ١٩٢٤/١٩٢ . وعلل الحديث لابن أبي حاتم ١٥٤٠ . تاريخ أصفهان، لأبي نعيم الأولياء ٢٢٧٦، ١٥٢٨، ٢٢٢٨. وعلل الحديث لابن أبي حاتم ١٥٤٠. تاريخ أصفهان، لأبي نعيم ١٩٤/٢٠

(١٨) في ب: حتى تلثط.

e PRINCE GHAZI TRUST (۳۲) سورة الأعراف الآية (۳۲)

وقد قال بعضُ شيوخ الصوفية : إنّ الأمعاءَ السبعة كناية عن أسباب سبعة يأكلُ بها النَّهم: يأكل للحاجة، والخبر، والنَّظَر، والشَّم، واللمس، والذوق، ويزيد استغناماً . وقد مهدناه في شرح الصحيح. والله أعلم.

311

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطَّيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْق ، قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا في الْحَيَاةِ الدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ كَذَٰلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ﴾ [ الآية: ٣٢ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ زِينَةَ اللهِ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: سَتَّر العورة؛ إذْ كانت العرب تطوفُ عُراةً؛ إذ كانت لا تجد من يُعيرِها من الْحُمْس.

الثاني: جمال الدنيا في ثيابها وحُسن النظرة في ملابسها ولذَّاتها (١٠).

الثالث: جمع الثياب عند السعة في الحال، كما روي عن عُمر بن الخطاب أنه قال: إذا وَسَّع الله عليكم فأوسعوا. جمع رجل عليه ثيابه، وصلّى رجل في إزار أو رداء، في إزار وقميص، في إزار وقَباء، في سراويل ورداء، في سراويل وقميص، في سراويل وقَباء، في تُبّان وَقَباء، في تُبّان وقميص. وأحسبه قال في تُبان ورداء. والتُبَّان: ثوبٌ يُشْبِهُ السراويل فسَّره أبو عليّ القالي كذلك، وعليه نُقِل الحديث؛ فلعله أخذه منه، فكثيراً ما يفسر الأعرابيون من لحن الحديث ما لم يجدوه في العربية، وهو الذي امتنَّ به في قوله: ﴿ يَا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً ﴾ [ الأعراف: ٢٦ ]، وهي:

### الآية الخامسة

ولولا وجوبُ سَتْرِها ما وقع الامتنانُ باللباس الذي يُوَارِيها .

(١٩) في ب: وحسن المنظر في ملابسها ولذاتها .

THE PRINCE GHAZI TRUST الأعراف الآية (٣٣) Rouranic Thought

فإنْ قيل: إنما وقع الامتنانُ في سَتْرِها لقُبْح ظهورها.

311

قلنا : ماذا يريدون بهذا القُبْح ؟ أيريدون به قُبْحاً عقْلاً ، فنحن لا نقبّح بالعقل ، ولا نحسِّن ؛ وإنما القبيح عندتنا ما قبَّحه الشرع ، والحسَنُ ما حسَّنَه الشرع . **المسألة الثانية : قوله تعالى : ﴿ وَالطَيِّبَاتِ مِنَ الرِّزْق ﴾ :** 

قيل: هي الحلال. وقيل: هي اللذات، وكلُّ لذةٍ وإن لم تكُنْ محرّمة فإنَّ استدامَتها والاسترسالَ عليها' مكروه، ويأتي بيانُه إن شاء الله.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ آمَنُوا في الْحَيَّاةِ الدُّنْيَّا ﴾:

يعني بحقّها من توحيد الله والتصديق له؛ فإن الله يُنعم ويرزقُ؛ فإن وحَّدَه المنعَم عليه وصدّقه فقد قام بحقّ النعمة، وإنْ كفر فقد أمكَنَ الشيطانَ من نفسه. وفي الحديث الصحيح: «لا أحدَ أصبَر على أذًى مِنَ الله، يُعاقبهم ويرزقهم وهم يَدعُون له الصاحبةَ والولد».

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ خَالِصَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾:

يعني: أن الكفارَ يَشْرِكون المؤمنين في استعمال الطيباتِ في الدنيا. فإذا كان في القيامة خلصت للمؤمنين في النعيم، وكان للكفار العذابُ الأليمُ.

#### الآية السادسة

قوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالأِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطاناً وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللهِ ما لاَ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٣٣].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

قد قدَّمنا ذِكْرَ الفواحِش في سورة النساء، وأما ما ظهر منها وما بطن ــ وهي المسألة الثانية.

المسألة الثانية:

سورة الأعراف الآية (٣٣)

فإنَّ كلّ فاحشةٍ ظاهرةٌ للأعين، أو ظاهرةٌ بالأدلة، كما ورد النصَّ فيه أو وقع الإجماعُ عليه، أو قام الدليلُ الجليُّ به، فينطلقُ عليها اسم الظاهرة.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

والباطنةُ: كلُّ ما خَفِيَ عن الأعين، ويُقصد به الاستتار عن الْخَلْق؛ أو خفي بالدليل؛ كتحريم نكاح الْمُتْعة والنبيذ على أحدِ القولين ونحو ذلك في الصنفين؛ فإن النبيذ وإن كان مختلفاً فيه فإنّ تحريمه جَلِيٌّ في الدليل، قويٌّ في التأويل. وفي الحديث الصحيح: «لا أحد أغْيَر من الله»<sup>(٢٠)</sup>. ولذلك حرَّم الفواحش ما ظهر منها وما بَطن. **المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿الإثْمَ﴾:** 

وهو عبارة عن الذمّ الوارد في الفعل، أو الوعيد المتناوِل له؛ فكلَّ مذموم ٍ شرعاً أو فعل ٍ واردٍ على الوعيد فيه، فإنه محرَّم وهو حدُّ المحرم وحقيقته. وأما البغي، وهو المسألَة الرابعة.

المسألة الرابعة: [البغي]:

فهو تجاوزُ الحدّ، ووَجْه ذكرِهما بعد دخولهما في جملة الفواحش؛ للتأكيد لأمرهما بالاسم الخاص بعد دخولهما في الاسم العام قَصْدَ الزّجْر، كما قال تعالى: ﴿فيهما فاكهةٌ ونَخْلٌ ورُمَّان﴾ [ الرحمن: ٦٨ ]؛ فذكر النخل والرمان بالاسم الخاص بعد دخولهما في الاسم العام على معنى الحث.

#### المسألة الخامسة:

لما قال الله في سورة البقرة: ﴿ يسألونك عن الْخَمْرِ والميسر قل فيهما إثْمٌ كبيرٌ ومنافعُ للناس﴾ [ البقرة: ٢١٩ ] – قال قوم: إنّ الإثْمَ اسمٌ من أسماء الخمر، وإنَّ المراد بقوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الفواحشَ مَا ظَهْرَ مَنْهَا وَمَا بَطْنَ وَالإِثْمَ ﴾ – الخمر، حتى قال الشاعر:

(٣٠) انظر: (صحيح البخاري ٧٢/٦، ٧٤. صحيح مسلم، الباب ٦، حديث ٣٣، ٣٤ من التوبة.
 وسنن الترمذي ٣٥٣٠. ومسند أحد بن حنبل ١٩/١٨، ٣٣٦. ومصنف ابن أبي شيبة ٤١٩/٤.
 وفتح الباري، لابن حجر ٢٩٦/٨. والدر المنثور ٢٤٨/٢).

و ٥٩ و ٩٩) FOR OUR ANIC THOUGHT والأعراف الآيتان (٥٥ و ٥٩)

شربتُ الإثسم حتى زال عَقْلــي كَـذاك الإثمُ يـذهـبُ بـالعُقـولِ وهذا لا حجةَ فيه، لأنه لو قال: شربت الذنبَ، أو شربت الوِزْر، لكان كذلك، ولم يوجب قوله أن يكون الوِزْر والذنب اسماً من أسماء الخمر، كذلك هذا. والذي أوجب التكلم بمثل هذا الجهلُ باللغة وبطريق الأدلة في المعاني. والله الموفق.

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعاً وَخُفْيَةً إِنَّهُ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ﴾ [الآية: ٥٥].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

312

الأصل في الأعمال الفَرْضية الْجَهْرِ، والأصلُ في الأعمال النَّفْلِيَّة السر؛ وذلك لِما يتطرَقُ إلى النَّفْل من الرياء والتظاهُر بها في الدنيا، والتفاخر على الأصحاب بالأعمال، وجُبِلت قلوبُ الخلق بالميل إلى أهل الطاعة، وقدجعل الباري سبحانه في العبادات ذِكْراً جهراً وذكراً سرّاً، بحكمةٍ بالغة أنشأها بها ورتَّبَها عليها؛ وذلك لما عليه قلوبُ الخلق من الاختلاف بين الحالين.

المسألة الثانية:

أما الذكر بالقراءة في الصلاة فانقسم حالُه إلى سرِّ وجَهْرٍ ، وأما الدعاءُ فلم يُشْرَع منه شيءٌ جَهْراً ؛ لا في حالة القيام ولا في حالة الركوع ، ولا في حالة السجود ؛ لكن اختلف العلماءُ في قول قارىء الفاتحة : ﴿**آمِينَ ﴾** هل يُسِرُّ بها أن يجهر ؟ وقد قدمناه في هذا الكتاب وفي مسائل الخلاف .

### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [ الآية: ٥٩ ].

فيها ثلاث مسائل:

سورة الأعراف الآية (٥٩) ..

## المسألة الأولى:

نُوحٌ أول رَسُولَ بعثه اللهُ إلى أهل الأرض بعد آدم بتحريم البنات والأخوات والعمّات والعمّات والعمّات والعمّات والخالات وسائر الفرائض؛ كذَلك في صحيح الأثّر عن النبي عَلَيْتُهُ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

ومن قال من المؤرّخين: إنّ إدريس كان قَبْلَه فقد وَهِم. والدليلُ على صحة وَهْمِه في اتباعه صحف اليهود، وكتب الإسرائيليات ـ الحديثُ الصحيح في الإسراء، حين لقي النبيُّ عَيَيَاتُهُ آدَمَ وإدريس، فقال له آدم: مَرْحباً بالنبي الصالح، والابن الصالح. وقال له إدريس: مَرْحَباً بالنبي الصالح والأخ الصالح. ولو كان إدريسُ أباً لنوح على صلب محمد لقال له: مَرْحباً بالنبي الصالح والابن الصالح. فلما قال له: مرحباً بالنبي الصالح والأخ الصالح دلنَّ على أنه يجتمعُ معه في أبيهم نوح، ولا كلام لِمُنصِفٍ بعد هذا.

## المسألة الثانية:

رُوي أن نوحاً سُمِّي به؛ لأنه ناح على قومه، وأكثر ذلك من فِعْلِهِ معهم، والنَّوْحُ هو البكاء على الميت، وكانوا موتى في أديانهم<sup>(٢١)</sup> لعدم إجابتهم دعاءه لهم إلى الإيمان، وإبايتهم عن قبولهم للتوحيد؛ وهذا وإنْ كان الاشتقاق يعضّده من وَجْه فإنه يردَّه أنَّ ما تقدم من الأسماء قبل إسماعيل لم تكن عربية. أما إنَّ ذكر العلماء لذلك يدلُّ على مسألة؛ وهي جوازُ اشتقاق الأسماء للرجال والنساء من الأفعال التي يتكسبونها، إذا لم تكن على طريق الذمّ، وهذا رسولُ الله يَتَاتِي قد كنى الدّوسي من أصحابه بهرَّةٍ كان يكتسب لزومها معه، ودعاه لذلك بأبي هريرة، في أمثال ٍ لهذا كثيرة من آثار النبي يكتسب لزومها معه، ودعاه لذلك بأبي هريرة، في أمثال ٍ لهذا كثيرة من آثار النبي

فإن قيل: وأيُّ مدح في لزوم الهرّة ؟

قلنا : لأنها من الطوّافين والطوافات يُصغَى لها الإناء ، ولا تفسد الماء إذا ولَغَتْ فيه ، وفيها منفعةٌ عظيمة تكفّ إذاية الفأر ، وما يؤذي الإنسان من الحشرات.

(٢١) في د : وكانوا موتى في آدابهم.

المسألة الثالثة:

317

قال ابنُ وهب: سمعْتُ مالكاً يقول: الطُّوفان الماء، والجراد كان يأكل المسامير، وإن سفينة نوح أتت البيتَ في جَريانها فطافَتْ به سبعاً.

RI بيورة الأعراف الآية (٨٠)

وإنما قال مالك هذا لوجهين:

أحدهما : أن جماعة من المفسرين روَتْ عن عائشة ، عن النبي ﷺ « أن الطُّوفان هو الموت » <sup>(٢٢)</sup> .

وحقيقة الطوفان \_ وهو الثاني \_ أنه مصدر من طاف، أو جع، واحدته طوفانة، فقد قال سبحانه: ﴿ فطافَ عليها...﴾ الآية [ القلم: ١٩ ].

### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَالَمِينَ﴾ [الآية: ٨٠].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: الفاحشة:

قد تقدّم بيانها؛ وإنما ذكر الله هذه المعصية، وهي إتيانُ الرجال باسم الفاحشة ليبيِّنَ أنَّها زِناً، كما قال: ﴿**ولا تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّه كانَ فَاحِشَةً ﴾** [ الإسراء: ٣٢ ]. **المسألة الثانية:** 

أخبر الله تعالى عنهم بأنهم لما ارتكبوا هذه الفاحشة أرسل عليهم حجارةً مِنْ سِجِّيل جزاءً على فِعْلهم.

> وقد اختلف العلماءُ في ذلك على ثلاثة أقوال: الأول: أنه يُعَزّر ؛ قاله أبو حنيفة.

الثاني: قال الشافعي وجماعة: يُحَدُّ حَدَّ الزاني، مُحْصَناً بجزائه وبِكْراً بجزائه.

(٢٢) انظر: (فتح الباري، لابن حجر ٣٠٠/٨. كنز العمال ٢٨٩٦. تفسير ابن كثير ٤٥٨/٣. البداية والنهاية ١٦٥/١).

سورة الأعراف الآية ( ٨٠) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST

الثالث: قال مالك: يُرجم أُحصِنَ أو لم يُحصَن؛ وقاله ابن المسيب والنخعي وعطاء وجماعة.

أما من قال: إنه يعزَّر فتعلّق بأن هذا لم يَزْن ، وعقوبةُ الزاني معلومةٌ ؛ فلما كانت هذه المعصيةُ غيرَها وجب ألاَّ يشارِكها في حدِّها .

وأما من قال: إنه زِناً فنحن الآن نثبته مع الشافعي رَدّاً على أبي حنيفة الذي يجعله بمنزلة الوَطْء بين الفخذين، فيقول: قد بينا مساواته للزنا في الاسم، وهي الفاحشة، وهي مشاركة له في المعنى؛ لأنه معنًى محرّم شرعاً، مشتهًى طبعاً؛ فجاز أن يتعلّق به الحدّ إذا كان معه إيلاج وهذا الفِقْه صحيح. وذلك أن الحدَّ للزجر عن الموضع المشتهى، وقد وُجِد ذلك المعنى كاملاً؛ بل هذا أحرم وأفحش؛ فكان بالعقوبة أولى وأحْرَى.

فإن قيل: هذا وَطْ<sup>ع</sup>ْ في فَرْج لا يتعلَّقُ به إحلالٌ ولا إحصانٌ، ولا وجوبُ مَهْرٍ، ولا ثبوتُ نَسَب؛ فلم يتعلق به حدّ.

قلنا: هذا بيانٌ لمذهب مالك؛ فإنَّ بقاءَ هذه المعاني فيه لا يلحقه بوطء البهيمة، إنما يعظم أمره على الوطء في القُبُل تعظياً يوجِبُ عليه العقوبة فيه، أحصن أو لم يحصن؛ ألا ترى إلى عقوبة اللهِ عليه ما أعظمها.

> فإن قيل: عقوبةُ الله لا حجةَ فيها لوجهين: أحدهما : أنّ قوم لوط إنما عُوقبوا على الكفر .

الثاني: أنَّ صغيرهم وكبيرهم دخل فيها. فدلَّ على خروجها عن باب الحدود.

فالجوابُ أنّا نقول: أمّا قولهم إنّ الله عاقبهم على الكفر فهذا غلط؛ فإن الله أخبر أنهم كانوا على مَعَاص فأخذهم منها بهذه، ألاَ تسمعه يقول: ﴿ **أَتَأْتُونَ الذَّكْرَانَ مِنَ العالمين. وتَذَرُون ماً خلَق لكم ربَّكم من أزواجكُم، بل أنتم قومٌ عَادُونَ** [ الشعراء: ١٦٥، ١٦٦]. قالوا له: لئن لم تَنْتَهِ لنفعلنَ بك يا لوط، ففعل الله بهم قبل ذلك.

الثاني: أنه إنما أخذ الصغير والكبير؛ لسكوتِ الجملة عليه والجماهير؛ فكان منهم

فاعلٌ، وكان منهم راضٍ؛ فعُوقب الجميعُ، وبقي الأمرُ في العقوبة على الفاعلين مستمرّاً.

THE PRI متورة الأعراف الآية (٨٥)

وقد رَوى أبو داود ، والترمذي ، والنسائي ، وغيرهم أنَّ رسول الله ﷺ قال : « من وَجَدْثُمُوه يَعْمَلُ عملَ قوم لوط فاقتلوا الفاعـل والمفعول به » <sup>(٢٣)</sup> .

فإن قيل: فقد رَوَى هؤلاء الأئمةُ وغيرهم أن النبيَّ مَثِلِيَّهِ قال: « من وجدتموه قد أتى بهيمةً فاقتلوه واقتلوا البهيمة <sub>» <sup>(٢١)</sup> .</sub>

قلناً: هذا الحديثُ متروكٌ بالإجماع، فلا يُلتفت إليه، وليس يلزم إذا سقط حديثٌ بالإجماع أن يسقطَ ما لم يجمع عليه.

## الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ بَعدَ إصْلاَحِهَا ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [ الآية: ٨٥ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

318

البخس في لسان العرب<sup>(٢٥)</sup> هو النَّقْصُ بالتعييب والتزهيد، أو المخادعة عن القِيمة، أو الاحتيال في التزيّد في الكيل أو النُّقْصان منه.

(٣٣) انظر: (سنن الترمذي ١٤٥٦. وسنن أبي داود ٤٤٦٢. وسنن ابن ماجة ٢٥٦١. ومسند أحمد بن حنبل ٢٠٠/١. السنن الكبرى، للبيهقي ٢٣٢/٨. المستدرك، للحاكم ٢٥٥/٤. سنن الدارقطني ١٢٢/٣. نصب الراية، للزيلعي ٣٣٩/٣، ٣٤٣. تلخيص الحبير، لابن حجر ٥٠٤/٤. والدر المنثور ٢٠١/١. شرح السنة، للبغوي ٣٠٨/١٠. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٥٧٥. إرواء الغليل، للألباني ١٦/٨، تفسير القرطبي ١٣٣/٧، ٢٤٤. تفسير ابن كثير ٢٢٢/٤، ٢٢٢/٤.

(٢٤) انظر: (سنن الترمذي ١٤٥٥. والسنن الكبرى، للبيهقي ٢٣٣/٨. كنز العمال ١٣١٢١. نصب الراية، للزيلعي ٣٤٣/٣. المستدرك ٣٥٥/٤).

(٢٥) في ب: في كلام العرب.

سورة الأعراف الآية

المسألة الثانية:

إنما أذن الله سبحانه في الأموال بالأكل بالحق، والتعامل بالصدق، وطلب التجارة بذلك، فمتى خرج عن يَدِ أحد شيء من ماله بعلمه لأخيه فقد أكل كلَّ واحد منهما ما يُرضي الله ويرتضيه؛ وإن خرج شيء من ماله عن يده بغير علمه فلا يخلو أن يكون مما يتغابَنُ الناسُ بمثله مما لا غنى عنه في ارتفاع الأسواق وانخفاضها عنه؛ فإنه حلالٌ جائز بغير خلاف؛ إذ لا يمكن الاحترازُ منه. وإن كان بأكثر من ذلك فقد اختلف الناسُ فيه؛ فقال علماؤنا: إذا جرى ذلك في بَيْعٍ كان صاحبُه بالخيار إن شاء أمضاه بعد العلم به وإن شاء رَدّه.

319

وقال بعضهم وآخرون غيرهم: إنه لا ردّ فيه.

والصحيحُ هو الأول؛ فقد ثبت أنَّ النبي ﷺ قال لرجل كان يُخدع في البيوع: « إذا بايعت فقل لا خِلابة » <sup>(٢٦)</sup>.

وفي غير الصحيح: « واشترط الخيار ثلاثاً ». وفي رواية: « ولك الخِيارُ ثلاثاً ».

فإن قيل، وهي:

المسألة الثالثة:

كان هذا الرجلُ قد أصابَتْه مأمومة <sup>(٢٧)</sup> في الجاهلية أثَّرت في عقله، فكان يُخدع لأجل ذلك في بيعه، فقال له النبيُّ عَلَيْكُم ما قال لما كان عليه من الحال، حتى كان يقولُ لما أصابه: « لا خِلابة لا خِلابة » <sup>(٢٨)</sup>.

- (٢٦) في ب: «إذا بايعت فقل لا كلام».
   وانظر الحديث في: (صحيح البخاري ٢٦/٣، ١٥٩، ١٥٩. ٣١/٩. سنن أبي داود ٣٥٠٠.
   سنن الترمذي ١٢٥٠. سنن ابن ماجة ٢٣٥٤. السنن الكبرى، للبيهقي ٥/٢٦٢. شرح السنة،
   للبغوي ٢٦/٨. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٨٠٣. نصب الراية، للزيلعي ٢٦/٤، ٧، ٨.
   تلخيص الحبير، لابن حجر ٢١/٣. التاريخ الكبير، للبخاري ١٧/٨. كنز العمال ١٩٤٩).
  - (٢٧) مأمومة : الشجة التي بلغت أم الرأس . من هامش البجاوي .
    - (٢٨) انظر تخريج الحديث في هامش (٢٦) السابق.

العلمة المعامة على المعامة على الأعراف الأيتان ( ١٣٤ و ١٣٨) ورة الأعراف الآيتان ( ١٣٤ و ١٣٨) FOROURANIC THOUGHT

فالجوابُ أنَّ النبيَّ ﷺ لو كان الذي قاله له من حكمه لِما أصابه من عقله لما جوَّز بَيْعَه؛ لأن بَيْعَ المعتوه لا يجوز بخيارٍ، ولا بغير خيارٍ، ولكنه أمره بأن يصرِّح عن قوله، حتى يقع الاحترازُ منه.

## الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ لأَقَطَّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِلاَفٍ ثُمَّ لأُصَلَّبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ﴾ [الآية: ١٢٤].

هذا يدلُّ على أن الصَّلْبَ وقَطْعَ اليدِ والرجلِ مِنْ خِلاَفٍ كانت عقوبةً متأصّلة عند الخلق تلقَّفُوها مِن شَرْعٍ متقدِّم فحرَّفوها حتى أوضحها اللهُ في ملَّةِ الإسلام، وجعلَها أعظمَ العقوبات لأعْظَمَ الإجرام، حسبا تقدّم بيانُه.

## الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ قَالُوا يَا مُوسَى اجْعَلْ لَنَا إِلٰهاً كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ﴾ [الآية: ١٣٨].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

۳۲.

ثبت في الحديث الصحيح أنَّ النبيَّ عَلَيْكُم قال في معرض الذم: « لتركبَّ سنَنَ مَن كان قبلكم شِبْراً بشِبْرٍ، وذراعـاً بِـذراع، حتى لـو دخلـوا جُحْرَ ضَـبٌّ خَـرِب لدخلتموه» (٢٩).

وثبت أنه قال في بعض مغازيه لأصحابه، وقد قالوا له: اجعل لنا ذات أنْواط كما لهم ذات أنواط ـ يعني المشركيّ. فقال: هذا، كما قال مَنْ قبلكم: ﴿ **اجعَلْ لنا إلْهاً كما لهم آلهة ﴾؛** فحذَّر النبيُّ عَظِيْتُهِ مِنَ اتّباع البِدَع، وأمر بإحياء السُّنَن، وحَثَّ على

(٢٩) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢١٨/٥، ٣٤٠. ومسند الحميدي ٨٤٨. ودلائل النبوة، للبيهقي ٢٢٥/٥. الأحاديث الصحيحة، للألباني ١٣٤٨. تفسير القـرطبي ٢٧٩/١٩. التـاريـخ الكبير ١٦٣/٤. تفسير ابن كثير ٢٠/٥، ٣٨٤/٨، الاقتداء ، وعن هذا قلنا : إنَّ أهل الكتاب زادوا في صِيامهم بعلةٍ رأوها ، وجعلوه أكثر من العدد المعروف.

341

وقد رُوي أنَّ عثمان بلَغه أنَّ رجلاً من أهل الكوفة رجع إلى بلده بعد أن حضر معه الْمَوْسِم فصلّى [ معه ] <sup>(٢٠)</sup> الظهر ركعتين، فقيل له: ما هذا ؟ فقال: رأيتُ أمير المؤمنين عثمان يفعله، فكان عثمان يُتِمَّ في السفر ؛ لأنه رأى ذلك مُفْسِداً لعقائد العامة، فرأى حِفْظَ ذلك بتركِ يسيرٍ من السنة.

## المسألة الثانية:

سورة الأعراف الآية (١٤٢)

رأى قومٌ من أهل الْجَفَاء أن يصوموا ثانيَ عيدِ الفطر ستة أيام متواليات إتماماً لرمضان، لما رُوي في الحديث: «مَن صام رمضان وستاً من شوال فكأنما صام الدهْرَ»<sup>(٣١)</sup> خرَّجَه مسلم.

وهذه الأيام متى صِيمت متصلةً كان احتذاءً لفِعْل النصارى ، والنبيَّ عَيَّالَةٍ لم يُرِدْ هذا ، إنما أراد أن مَنْ صام رمضان فهو بعشْرَةِ أشهُرٍ ، ومَن صام ستة أيام فهي بشهرين ؛ وذلك الدهر . ولو كانت من غير شوّال لكان الحكْمُ فيها كذلك ، وإنما أشار النبيَّ عَيَّالَةٍ بذِكر شوال لا على طريق التعيين ؛ لوجوب مساواةٍ غيرها لها في ذلك ؛ وإنما ذكر شوّال على معنى التمثيل ، وهذا من بديع النظر فاعلموه .

## الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَوَاعَدْنَا مُوسَى ثَلاَثِينَ لَيْلَةً وَأَتْمَمْنَاهَا بِعَشْرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ، وَقَالَ مُوسَى لأخِيهِ هَـارُونَ اخْلُفْنِي فِي قَـوْمِي وَأَصْلِحْ وَلاَ تَتَبِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ﴾ [ الآية : ١٤٢ ] .

فيها ستَّ مسائل:

## المسألة الأولى:

ضَرْبُ الأَجْل للمواعيد سنَّةٌ ماضيةٌ ومعنى قديم أسَّسه اللهُ في القضايا وحكَمَ به ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د. ( ...) سبق تخريجه. راجع الفهرس. ( ٣١ )

(عراف الآية ( 121 ) بيورة الأعراف الآية ( 121 ) for our anic thought

للأمم، وعرَّفهم به مقاديرَ التأني في الأعمال؛ وإن أول أجَلِ ضربه الأيام الستة التي مدَّها لجميع الخليقة فيها، وقد كان قادراً في أن يجعلَ ذلك لهم في لحظة واحدة؛ لأنّ قوله لشيء إذا أراده أن يقول له: كُنْ فيَكُون؛ بَيْد أنه أراد تعليمَ الْخَلْق التأنّي وتقسيمَ الأوقاتِ على أعيان المخلوقات؛ ليكونَ لكلّ عملٍ وقتّ. وقد أشبعنا القول فيه في كتاب المشكلين.

#### المسألة الثانية:

إذا ضرب الأجَل لمعنى يحاول فيه تحصيلَ المؤجّل لأجله، فجاء الأجّل، ولم يتيسّر زيدَ فيه تَبصِرة ومعذرةً؛ وقد بيّن اللهُ ذلك في قصةٍ موسى يَتَلِيّكُم، فضرب له أجّلاً ثلاثين ليلة، فخرج لوَعْدِ ربه، فزاد اللهُ عَشْراً تتمة أربعين ليلة، وأبطأ موسى في هذه العشر على قومه، فها عقلوا جوازَ التأخر لعُذْر حتى قالوا: إنّ موسى ضَلّ أو نَسِي، ونكتُوا عَهْدَه، وبدَّلُوا بعده، وعَبَدُوا إلٰهاً غَيْرَ الله.

المسألة الثالثة:

الزيادةُ التي لا تكون على الأجَل غَيْرُ مقدرة، كما أن الأجلَ غَيْرُ مقدر، وإنما يكون ذلك باجتهاد الحاكم بَعْدَ النظر إلى المعاني المتعلقة بالأمر؛ من وَقْتٍ وحال وعمل ، فيكون الأجَلُ بحسب ذلك؛ فإذا قدَّر الزيادة باجتهاده، فيستحبّ لـه أنَّ تكوناً [ الزيادة ] <sup>(٢٢)</sup> مثل ثلث المدةِ السالفة، كما أجَّلَ اللهُ لموسى في الزيادة ثلث ما ضربَه له من المدة. وإنْ رأى الحاكم أن يجمعَ له الأصل في الأجَل والزيادة في مدةٍ واحدة جاز، ولكن لا بُدَّ من التربُّص بعدها لما يطرأ من العُذْرِ على البَشَر.

## المسألة الرابعة:

التاريخ إنما يكونُ بالليالي دونَ الأيام؛ لأنَّ اللياليَ أوائل الشهور، وبها كانت الصحابةُ تخبِر عن الأيام، حتى رُوي عنها أنها كانت تقول: صُمْنا خَمْساً مع رسول الله صَلِيَتِهِ . والعجَمُ تخالِفُنا ذلك فتحسب بالأيام؛ لأنَّ معوَّلها على الشمس، وحسابَ

(٣٢) ما بين المعقوفتين: ساقطة من الأصول، إلا نسخة البجاوي.

الشمس للمنافع، وحسابُ القمر للمناسك، ولهذا قال تعالى: ﴿ وواعَدْنَا موسى ثلاثين لَيلة وأَتْمَمْناها بعَشْرٍ، فتمَّ ميقَاتُ ربِّهِ أربعينَ ليلة ﴾ . المسألة الخامسة:

\*\*\*

اتفق كثيرٌ من المفسرين على أنَّ الأربعين ليلة هي ذو القعدة وعشر من ذي الحجة ، وكان كلامُ اللهِ لموسى غداةَ يوم النحر حين فدى إسماعيل من الذبح ، وأكمل لمحمدٍ الحجَّ ، وجعل يومَ الحجّ الأكبر .

وهذا إنْ ثبت من طريق الخبر فلا بأسَ به، وإن كان غير ثابت فالأيامُ العَشْرِ ذاتُ فضْلٍ يُبَيَّن في موضعه إن شاء الله تعالى. المسألة السادسة:

الوقت معنى غير مقدر ، والميقات : هو الوقت الذي يقدّر بعَمل.

## الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَكَتَبْنَا لَهُ فِي الأَلْواحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلاً لِكُلِّ شَيْءٍ فَخُذْها بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهاَ سَأَرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ﴾ [الآية: ١٤٥]. فيها ثلاث مسائل:

فيها فارك مساكل:

سورة الأعراف الآية (١٤٥) ...

المسألة الأولى: القول في الحسن والأحسن:

قد بينًا في غير موضع أنّ الحسَن ما وافقَ الشرع، والقبيحَ ما خالفه، وفي الشَّرْع حسَن وأحسَن، فقيل: كلَّ ما كان أرفق فهو أحسن. وقيل: كلَّ ما كان أحوط للعبادة فهو أحسن.

والصحيحُ عندي أنَّ أحسن ما فيها امتثالُ الأوامر واجتنابُ النواهي. والدليلُ عليه قولُ النبي ﷺ للأعرابي – حين قال له: والله لا أزيد على هذا ولا أنقص منه – فقال: « أَفْلَحَ إِنْ صدَق، دخل الجنةَ إِنْ صدَق » <sup>(٣٣)</sup>.

(٣٣) انظر: (صحيح البخاري ١٨/١، ١٨/٣، ٣٣٥، ٣٠/٩. وصحيح مسلم، حديث ٨، ٩ من الإيمان. وسنن أبي داود ٣٩٢، ٣٢٥٢. سنن النسائي ٢٢٨/١، ١١٩/٨. والسنن الكبرى، ــ

المسألة الثانية:

87.2

المباحُ مـن جملـة الحسَـن في الشريعـة بلا خلاف، وإن اختلفـوا في كـونـه مـن المأمورات؛ لأنّه مما حسّنَه الشّرْع وأذِنَ فيه.

PRINCE GHAZI TRUST والكلاعراف الآية (١٥٠) FOR OURANIC THOUGHT

وأما المكروه فلا خلاف أنه ليس من الحسن؛ لأنّ المباحَ يمدح فاعلهُ بالاقتصار عليه، ولا يمدح فاعل المكروه؛ بل هو داخلٌ في السَّرَف المنهي عنه. **المسألة الثالثة:** 

هذه المسألة تدخُلُ في الأحكام إذا قلنا: إنّ شَـرْعَ من قبلنا شَرْعٌ لنا، فأما الشافعيةُ التي لا تَرَى ذلك فلم تُدْخِلِها في أحكامها، ونحن نتكلَّمُ عليها هنا من التبسُّط الذي لا يحسن.

والذي يحقِّقُ ذلك ما قدمناه من أنَّ اللهَ إنما ذكرها في القرآن من حُسْنِ الاقتداء ومن سيِّىء الاجتناب، وإذا مدح قوماً على فعل فهو حثٌّ عليه، أو ذمَّهم على آخر فهو زَجْرٌ عنه، وكلَّه يدخُل لنا في الاهتداء بالاقتداء.

## الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا رَجَعَ مُوَسَىٰ إلى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفاً قَالَ بِئْسَها خَلَفْتُمُونِي مِنْ بَعْدِي أَعَجِلْتُمْ أَمْرَ رَبِّكُمْ وَأَلْقَى الأَلْوَاحَ وَأَخَذَ بِرَأْسِ أَخِيهِ يَجُرُّهُ إلَيْهِ قَالَ ابْنَ أَمَّ إِنَّ الْقَوْمَ اَسْتَضْعَفُونِي وَكَادُوا يَقْتُلُونَنِي فَلاَ تُشْمِتْ بِيَ الأَعْدَاءَ وَلاَ تَجْعَلْنِي مَعَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ﴾ [ الآية: ١٥٠ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

كان موسى مِن أعظم الناس غضَباً؛ لكنه كان سريعَ الفَيئة، فتلكَ بتِلْك.

للبيهقي ٢٦٦/٢ ، ٢٠١/٤ . وصحيح ابن خزيمة ٣٠٦ . تلخيص الحبير ، لابن حجر ١٦٨/٤ . فتح الباري ١٠٧/١ . شرح السنة ، للبغوي ٦/١٠ . مشكل الآثار ، للطحاوي ٣٥٦/١ . تهذيب تاريخ ابن عساكر ٧/٧٥ . الدر المنثور ١٨٣/١ ، ٢٩٣ ) . سورة الأعراف الآية ( ٥٠ ٢) THE PRINCE GHAZI TRUST .....

قال ابن القاسم: سمعْتُ مالكاً يقول: كان موسى إذا غضب طلع الدخانُ من قلنسوته، ورفع شعرُ بدَنه جبَتَه؛ وذلك لأنَّ الغضبَ جمرةٌ تتوقَّدُ في القلب، ولأجله أمر النبيُّ عَيَّلِيَّهِ مَن غَضب أن يضطجع، فإن لم يذهب غضبَه فليغتسل؛ فيخمدها اضطجاعه، ويطفئها اغتساله<sup>(٢٤)</sup>.

وقد روى البخاري وغيره، عن ابن طاوس، عن أبيه وغيره، عن أبي هريرة، قال: أُرسل ملَك الموت إلى موسى، فلما جاء صكّه صكةً ففقاً فيها عَيْنَه، فرجع إلى ربه، فقال: أرسلْتَني إلى عَبْدٍ لا يريد الموت. فقال: ارجع إليه، فقل له يضع يدَه على مَتْنِ ثور فلَهُ بكلِّ شعرة سنة. قال: أي رب، ثم ماذا ؟ قال: الموت. قال: فالآن...

وهذا كلَّه من غضب موسى ﷺ ، فلذلك ألقى الألواحَ عند رؤية عبادةِ العجل، وما أوقع الغضب هاهنا! وأخذ برأس أخيه يجرُّه إليه.

فإن قيل: وهي:

المسألة الثانية:

ما معنى أخذه برَأْس أخيه يجرُّه؟

قلنا في ذلك قولان:

أحدهما : كان ذلك فيا مضي ثم نسخ.

الثاني: أنه ضمَّ أخاه إليه ليعلم ما لدَيْهِ، فبيَّنَ له أخوه أنهم استضعفوه، وكادوا يقتلونه؛ وفي هذا دليلٌ على أنَّ لمن خَشِيَ القتل عند تغيير المنكر أن يسكتَ عنه \_ وهي:

(٣٤) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٤ من الأدب. ومسند أحمد بن حنبل ٢٣٩/١، ٣٦٥، ٣٦٥، ١٥٢/٥،٢٦٦/٤. الآداب،للبيهقي من تحقيقنا ١٦١، ١٦٢. وشرح السنة للبغوي ١٦٢/٣. ومشكاة المصابيح ٥١١٤. وإتحاف السادة المتقين، للزبيدي ٣١٨. وموارد الظمآن ١٦٧٣. تفسير ابن كثير ٢٠/٢١. مجمع الزوائد ٧٠/٨).

(٣٥) ... انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٥٨ فضائل. ومسند أحمد بن حنبل ٧/٢، ٣١٥، ٣٥١، ٥٣٣).

الأيانية (١٥٧) THE PRINCE GHAZI TRUST الأعراف الآية (١٥٧) FOR QURANIC THOUGHT (المجمع المحافظ الم

المسألة الثالثة:

377

هذا دليل على أنَّ الغضبَ لا يغيِّرُ الأحكام، كما زعمه بعضُ الناس؛ فإنَّ موسى لم يغير غضبُه شيئاً من أفعاله؛ بل اطردَت على مجراها، من إلقاء لوح، وعِتاب أخ، وصكَّ ملك، وقد استوفينا ذلك في شرح الحديث.

## الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الأُمِّيَّ الَّذِي يَجدُونَهُ مَكْتُوباً عِنْدَهُمْ فِي التَّوْراةِ وَالإِنْجِيلِ يَأْمُرُهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إصْرَهُمْ وَالأَغْلَالَ الَّتِي كانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ واتَّبَعُوا النَّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ [الآية: ١٥٧].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال ابن وُهب: قال مالك: بلغني أن طائفةً من اليهود نزلُوا المدينة، طائفة خَيْبر، وطائفة فَدَكَ لما كانوا يسمعون من صفةِ النبيَّ ﷺ وخروجه في أرض بَيْن حَرَّتَيْن، ورجَوْا أن يكونَ منهم، فأخلَفهم الله ذلك، وقد كانوا يجدونه مكتوباً عندهم في التوراةِ والإنجيل بأسمائه وصفاته.

وقد رَوَى البخاري، عن عطاء بن يسار، أنه قال: لقيتُ عبدَ الله بن عمرو بن العاص، فسألتُه عن صفةِ رسول الله عُلَيْكَمْ في التوراة قال: أجَلْ؛ والله إنه لموصوفٌ ببعض صفته في القرآن: ياأيها النبي إنا أرسلناك شاهداً ومُبَشِّراً ونذيراً، وحِرْزاً للأمين، أَنْتَ عَبْدِي ورسولي سمَّيْتُك المتوكل، ليس بفظٍّ ولا غَلِيظ، ولا صخَّاب في الأسواق، ولا يدفعُ بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويغفر، ولن يقبضه اللهُ حتى يقيمَ به

سورة الأعراف الآية (١٥٧) .....

الملةَ العَوْجاء، حتى يقولوا لا إله إلا الله؛ ويفتح بها أعِيناً عُمْياً، وآذاناً صُمّاً، وقلوباً غُلْفاً <sup>(٢٦)</sup>.

GHAZI TRUST

344

#### المسألة الثانية:

روى البخاري وغيره، عن أبي إدريس الْخَوْلاني، عن أبي الدرداء أنه قال: كانت بين أبي بكر وعُمر محاورةٌ، فأغضب أبو بكر عُمر، فانصرف عنه عمر مُغْضَباً، فاتبعه أبو بكر ليسأله أن يستغفرَ له، فلم يفعل حتى أغلق بابَه في وجهه، فأقبل أبو بكر إلى رسول الله عَيَّلِيَّم، قال أبو الدرداء: ونحن عنده، فقال رسول الله عَيْلَةٍ: «أمّا صاحِبُكم هذا فقد غامَر».

قال: وندم عُمر على ما كان منه، فأقبل حتى سلَّم وجلس إلى النبيّ ﷺ ، فقصَّ عليه الخبر .

قال أبو الدرداء: وغضبَ رسولُ الله ﷺ ، وجعل أبو بكر يقول: والله يا رسول الله لأنا كنت أظلم. فقال رسول الله ﷺ : « هل أنتم تاركُو لي صاحبي؟ إني قلت: يا أيها النـاسُ، إني رسـولُ الله إليكـم جميعـاً ، فقلتم: كـذَبْـتَ. وقـال أبـو بكـر: صدقت » <sup>(٢٧)</sup>.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ ﴾:

الإصْرُ؛ هو الثّقل، وكان فيا سبق من الشرائع تكاليف كثيرة فيها مشاقّ عظيمة، فخفّف تلك المشاقّ لمحمد ﷺ ، فمنها مشقّتان عظيمتان: الأولى في البَوْل. كان إذا أصاب ثوْبَ أحدهم قرَضه، فخفف اللهُ ذلك عن هذه الأمةِ بالغسل بالماء.

وروى مسلم، عن أبي وائل، قال: كان أبو موسى يشدِّدُ في البول، ويبول في قارورة، ويقول: إنَّ بني إسرائيل كان إذا أصاب جِلْدَ أحدهم بَوْلٌ قرضَه بالمقاريض؛

- (٣٦) انظر: (صحيح البخاري، سورة ٤٨ من كتاب التفسير، والباب ٥٠ من البيوع. والدارمي في المقدمة، الباب ٢. ومسند أحمد بن حنبل ١٧٤/٢).
- (٣٧) انظر: (صحيح البخـاري ٦/٥، ٣٥/٦، والسنــن الكبرى، للبيهقـي ٢٣٦/١٠. فتــح البـاري ١٨/٧. نصب الراية، للزيلعي ٢٩٨/١. تفسير ابن كثير ٤٨٨/٣).

( ١٦٣ ) PRINCE GHAZI TRUST ( الأعراف الآية ( ١٦٣ ) FOR QURANIC THOUGHT

فقال حذيفة: لوددت أنَّ صاحبكم لا يشدد هذا التشديد، لقد رأيتني أنا ورسولُ اللهِ نَتَهاشى، فأتى سُبَاطةً خَلْفَ حائط، فقام كما يقوم أحدُكم؛ فبال، فانتبذت منه، فأشار إليَّ فجئت فقمْتُ عند عَقبِه حتى فَرَغ <sup>(٣٨)</sup>.

ومن الإصْرِ الذي وُضع إحلالُ الغنائم؛ وكانت حراماً على سائر الأمم.

ومنها ألاَّ تجالَس الحائضُ ولا تؤاكل؛ فخفَّفَ الله ذلك في دينه، فقال ﷺٍ: « لتَشُدّ عليها إزارَها، ثم شأنه بأعلاها » <sup>(٣٩)</sup> ـ في أعدادٍ لأمثالها.

# الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاسْأَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَة الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ في السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شُرَّعاً وَيَوْمَ لاَ يَسْبِتُونَ لاَ تَأْتِيهِمْ كَذٰلِكَ نَبْلُوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ﴾ [ الآية: ١٦٣ ].

> هذه الآية من أمهات الشريعة ، وفيها مسائل أصولُها تسع <sup>(٤٠)</sup> : المسألة الأولى:

إنَّ الله أمر رسولَه ﷺ أن يسألَ اليهودَ إخوة القردة والخنازير عن القَرْية البَحْرية التي اعتَدَوْا فيها يوم السبت، فمسخهم الله باعتدائهم قِردةً وخنازير، ليعرفهم ما نزل بهم من العقوبة بتغيير فرْعٍ من فروع الشريعة، فكيف بتغيير أصْلِ الشريعة! **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَاسْأَلْهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ ﴾:** 

يعني أهل القرية؛ فعبَّر بها عنهم لما كانت مُسْتَقَرَّاً لهم وسبب اجتماعهم، كما قال تعالى: **﴿وَاسْأَلَ الْقَرْيَةَ الَّتِي كُنَّا فِيهَا...﴾** [يوسف: ٨٢] الآية، وكما قال

- (٣٨) انظر : (صحيح البخاري ، الباب ٦٠ ، ٦٢ وضوء . وصحيح مسلم، حديث ٧٤٧٣ طهارة. سنن أبي داود ، الباب ١٢ طهارة).
- (٣٩) انظر: (السنــن الكبرى، للبيهقـي ١٩١/٧. والتمهيـد لابــن عبــد البر ٢٦٠/٥. الدر المنشـور ٢٦٠/١. كنز العال ٤٤٨٩٥. تفسير القرطبي ٨٧/٣).
  - (٤٠) في ب: وفيها تسع مسائل.

عَلِيَّتُهِ : « اهتزَّ العرْشُ لِمَـوْتِ سعـد » <sup>(٤١)</sup> ، يعني أهْـلَ العـرش مـن الملائكـة يـريـد استبشارهم به . وكما قال أيضاً في المدينة : « هذا جَبَل يحبَّنا ونحبَّه » <sup>(٤٢)</sup> . **المسألة الثالثة :** 

> قيل: كانت هذه المدينةُ أَيْلَة، من أعمال مصر . وقيل: كانت طَبَرية من أعمال الشام. وقيل: مَدْين؛ وربَّك أعلم. المسألة الوابعة:

سورة الأعراف الآية (١٦٣)

اختلف الناسُ في سبب مَسْخِهم، فقيل: إنّ الله حَرَّم عليهم الصيدَ يوم السبت، ثم ابتلاهم بأنْ تكونَ الحيتانُ تأتي يوم السبت شُرَّعاً؛ أي: رافعةً رؤوسها في الماء ينظرون إليها، فإذا كان يوم الأحد وما بعده من الأيام طلبوا منها حُوتاً واحداً للصيد فلم يجدوه؛ فصوَّر عندهم إبليس أن يسدُّوا أفواه الْخُلْجان يوم السبت حتى إذا أَمْسوا، وأرادت الحيتانُ أن تـرجعَ إلى النهـر الأعظم وإلى غَمْـرة البحـر لم تجد مَسْلَكاً،

- (٤١) انظر: (صحيح البخاري 2/23. صحيح مسلم، حديث ١٢٣، ١٢٤، ١٢٥ من فضائل الصحابة.
   سنن الترمذي ٣٨٤/١ . سنسن ابسن ماجة ١٥٨. المستسدرك ٢٠٦/٣ . مصنف ابسن أبي شيبة سنن الترمذي ٤٦/١٤. طبقات ابن سعد ١٢/٣/٢٠. المعجم الكبير، للطبراني ٢١٢/١٢، ١٤. مجمع الزوائد ٩/٩٣. فتح الباري ١٢٣/٧٢. تاريخ بغداد للخطيب ٩/٩٤. التاريخ الصغير، للبخاري ١١٥/١٠.
   الزوائد ٩/٩٩. فتح الباري ١٢٣/٧٢. تاريخ بغداد للخطيب ٩/٩٤. التاريخ الصغير، للبخاري ١١٥/١٠.
   الزوائد ٩/٩٩. فتح الباري ١٢٣/٢٠. تاريخ بغداد للخطيب ٩/٩٤. التاريخ الصغير، للبخاري ١١٥/٢٠.
   الزوائد ٩/٩٩. فتح الباري ٢٣/٢٠. تاريخ بغداد للخطيب ٩/٩٤. التاريخ الصغير، للبخاري ١١٥/٢٠.
   ١٢/٢٠. تهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٤٤/١ ٢/١٤.
   ١٢/٢٠. والكنى والأساء للدولابي ١١٥/٢.
   ١٢/١٢. المعنات، للبيهقي ٣٩٧. البداية والنهاية، لابن كثير ١٢٨٤.
   ٢٣/٢٠. مشكاة المصابيح للتبريزي ٦١٩٠. الموضوعات لابن الجوزي ٢٣٣٣٢).
- (27) انظر: (صحيح البخاري ٢١٥٥/٢، ١٥٥/٢، ٢٢/٤، ١٧٢، ١٣٢/٥، ١٣٢/٥، ١٢٩/٩، ١٢٩/٩.
   وصحيح مسلم، حديث ٢٦٢ من الحج. وسنن الترمذي ٣٩٢٢. ومسند أحد بن حنبل ١٤٩/٣، ١٤٩/٥،
   ١٩٩٠، ٣٢٢. السنن الكبرى، للبيهقي ١٩٧/٥، ٣٠٤/٦، ١٢٥/٩. وتغليق التعليق ٥٣٣،
   ١٩٩٠، ٢٤٣. وتغليق التعليق ٥٣٣، ١٩٩٠، ٢٠٤٦، ١٢٥/٩. وتغليق التعليق ٥٣٣،
   ١٩٢٠. وسنن سعيد بن منصور ٢٦٢٦. مصنف ابن أبي شيبة ١٢٥/١٤، ٥٤٠، ٥٤٠. ومصنف عبد ١٤٩٠.
   ١٩٢٠. وسنن سعيد بن منصور ٢٦٢٦. مصنف ابن أبي شيبة ١٢٥/١٤.
   ١٩٢٠. ومصنف عبد الرزاق ١٩٢٩، ١٧٦٧٠. والمعجم الكبير، للطبراني ٢٦/١٦.
   ١٩٣٢، ١٩٢٩، ١٩٢٧٠. والمعجم الكبير، للطبراني ١٢/٦٠.

(178) THE PRINCE GHAZI TRUST الأعراف الآية (178)

وروى أشهب، عن مالك في القصة، عن بعض أشياخه، قال: كانت تأتيهم يوم السبت، فإذا كان المساء ذهبت فلا يُرَى منها شيء إلى السبت الآخر، فاتخذ لذلك رجلُ منهم خَيْطاً وَوَتِداً، فربطوا حُوتاً منها في الماء يوم السبت، حتى إذا أمسوا ليلة الأحد أخذه فاشتواه، فوجد الناسُ ريحه، فأتوه فسألوه عن ذلك فجحدهم، فلم يزالوا به حتى قال لهم: إنه جلد حُوت وجدناه، فلما كان يوم السبت الآخر فعل مِثْلَ ذلك، ولا أدري لعله قال ثم ربط حُوتين، فلما أمسى من ليلة الأحد أخذه واشتواه، فوجدوا ريحَه، فجاؤوه، فقال لهم: لو شئتم صنعتم كما أصنع. قالوا: وما صنعت ؟ فأخبرهم، ففعلوا مِثْل ما فعل، حتى كثر ذلك، وكانت لهم مدينة لها ربّض يغلقونها عليهم، فأصابهم من الْمَسْخ ما أصابهم، فغدا إليهم جيرانُهم ممن كان حولهم يطلبون منهم ما الملية، فإذا هم قردة، فجعل القِرْدُ منهم يَدْنُو فيتمسَّحُ بمن كان يعرف يعرف فيلوا

قال الحسن: فأكلوا ـ والله ـ أوْخَمَ أكْلةٍ أكلها قومٌ، وعُوقبوا أسْوأ عقوبة في الدنيا وأشدّها عذاباً في الآخرة. ثم قال الحسن: واللهِ لقَتْلُ المؤمن أعظمُ عند الله مِنْ أكْل الحيتان.

المسألة الخامسة:

لما فعلوا هذا نهاهم كبراؤهم، ووعَظَهم أحبارُهم فلم يقبلوا منهم، فاستمرُّوا على نَهيهم لهم، ولم يمنع من التمادي على الوَعْظ والنهي عدم قبولهم <sup>(٢٢)</sup>؛ لأنه فَرْضَ قُبِل أو لم يُقْبَل، حتى قال لهم بعضُهم: ﴿ لِمَ **تَعِظون قوماً اللهُ مُهْلِكُهم ﴾؟** يعني في الدنيا، **﴿أو معذّبهم عذاباً شديداً ﴾** [ الأعراف: ١٦٤ ] في الآخرة؟ قال لهم الناهون: معذرةً إلى ربكم، أي نَقُوم بفَرْضِنا؛ ليثبتَ عُذْرُنا عند ربنا.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا ما ذُكِّرُوا بِهِ ﴾:

أي : تركوه عن قَصْد .

أصفهان ١/٨٥٨. المطالب العالية، لابن حجر ١٢٤٩. مشكاة المصابيح ٢٧٤٥. مجمع الزوائد
 ١٣/٤. الكنى والأسماء للدولابي ٤٣/١).
 في ب: والنهى عدم فتواهم.

وقفيته المتنا زغي الفكر القرا

٣٣

وهذا يدل على أنَّ النسيان لَفْظٌ ينطلق على الساهي والعامد رداً على أهل جهالة زعموا أنَّ الناسِيَ والساهي لمعنَّى واحد . وهؤلاء قومٌ لا معرفةَ لهم باللغة ، وقَصْدُهم هَدْمُ الشريعة ، وقد بينا ذلك في غير موضع ، وحققنا معنى قوله ﷺ : « مَنْ نام عن صلاةٍ أو نَسِيها فليصلّها إذا ذكرها » <sup>(ين)</sup> . وقلنا : معناه مَن نام عن صلاةٍ أو تركها فليصلّها متى ذكرها . فالساهي له حالةً ذِكر ، والعامد هو أبداً ذاكرّ ؛ وكلُّ واحد منهم يتوجّه عليه فَرْضُ القَضَاء متى حضره الذكرُ دائماً أو في حال دون حال ، وبهذا استقام نظامُ الكلامِ ، واستقرَّ حكْمُ شريعةِ الإسلام .

المسألة السابعة:

سورة الأعراف الآية (١٦٣)

قال علماؤنا : هذه الآية أصلّ من أصول إثبات الذرائع التي انفرد بها مالك ، وتابعه عليها أحمد في بعض رواياته، وخفيت على الشافعي وأبي حنيفة مع تبحَّرِهما في الشريعة ، وهو كلُّ عمل ظاهر الجواز يتوصَّلُ به إلى محظور ، كما فعل اليهود حين حرّم عليهم صَيْدُ السبت ، فسكَرُوا الأنهار ، وربطوا الحيتان فيه إلى يوم الأحد .

وقد بينا أدلةَ المسألة في كتُبِ الخلاف، وبسطناها قرآناً وسنّةً ودلالة من الأصول في الشريعة.

فإن قيل: هذا الذي فعلت اليهودُ لم يكن توسَّلاً إلى الصيد؛ بل كان نفس الصيد. قلنا: إنما حقيقةُ الصيد إخراجُ الحوتِ من الماء وتحصيلُه عند الصائد، فأما التحيُّل عليه إلى حين الصيد فهو سبَبُ الصيد، لا نَفْسُ الصيد، وسببُ الشيء غير الشيء؛ إنما هو الذي يتوصَّل به إليه، ويتوسَّل به في تحصيله، وهذا هو الذي فعله أصحابُ السبت.

#### المسألة الثامنة:

قال علماؤنا : إنما هلكوا باتّباع الظاهر ؛ لأن الصيد حرم عليهم، فقالوا : لا نصيدُ، بل نَأْتي بسبب الصيد ، وليس سبَبُ الشيء نفسَ الشيء ، فنحن لا نرتكب عَيْنَ ما نُهينا عنه ، فنعوذُ بالله من الأخذِ بالظاهر المطلق في الشريعة .

( ٤٤ ) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

المسألة التاسعة:

0 13333 0

337

قال علماؤنا : اختلف الناسُ في الممسوخ؛ هل ينسل أم لا ؟ فمنهم من قال : إن الممسوخَ لا ينسل، ومنهم من قال ينسل، وهو الصحيحُ عندي . والدليلُ عليه أمران :

PRINCE GHAZI TRUST الأعراف الآية (١٦٣) FOR QURANIC THOUGHT

أحدهما : حديث النبيّ ﷺ في الصحيح ــ حين سُئل عن الضبّ ، فقال : « إنّ أمَّةً مُسخت ، فأخشى أن يكون الضبُّ منها » <sup>(10)</sup> .

وثبت عنه أنه قال: « إن الفأر مسخ، ألا تراه إذا وضع له ألبان الإبل لم يشربها » <sup>(11)</sup>.

وروى البخاري عن عمرو بن ميمون أنه قال: رأيتُ في الجاهلية قردةً قد رجموا قردة. ونَصَّ الحديث: قد رأيت في الجاهلية قردة قد اجتمع عليها قردة قد زنَتْ فرجوها، فرجتها معهم. ثبت في بعض نسخ البخاري، وسقط في بعضها. وثبت في بعض الحديث: قد زنَـتْ.وسقط هذا اللفظُ عند بعضهم.

فإن قيل: وكأن البهائم بقيت فيهم معارفُ الشرائع حتى ورثوها خلفاً عن سلف إلى زمان ٍ عمر.

وقلنا: نعم، كذلك كان؛ لأنّ اليهودَ غيَّرُوا الرجم، فأراد الله أن يقيمه في مسوخهم، حتى يكون إبلاغاً في الحجة على ما أنكروه من ذلك، وغيَّروه، حتى تشهد عليهم كتبهم وأحبارُهم ومسوخُهم، حتى يعلموا أنّ الله يعلم ما يُسِرُّونَ وما يعلنون، ويُحصي ما يبدّلون وما يغيِّرون، ويقيم عليهم الحجة من حيث لا يشعرون، وينصر نبيَّه وهم لا ينصرون.

- (20) انظر: (سنن النسائي ١٩٩/٧ . وسنن أبي داود، الباب ٢٨ من الأطعمة. وسنن ابن ماجة ٣٢٣٨.
   ومسند أحمد بن حنبل ٣٢٠/٤ . المطالب العالية، لابن حجر ٢٢٧٤ . الدر المنثور ٣٢/٣ . فتح
   الباري ٦٦٣/٩ ، ٦٦٦ . موارد الظمآن ١٠٧٠ . مجمع الزوائد ٣٧/٤ . مصنف ابن أبي شيبة ٢٨/٨،
   ١٩٩ / ٢٨ ، ٥٩ . معاني الآثار، للطحاوي ١٩٧/٤ ، ١٩٩ ).
- (27) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٦٢ من الزهد. مسند أحمد بن حنبل ٤١١/٢. المعجم الصغير، للطبراني ٤٤/٢ . مصنف عبد الرزاق ٨٣٩٩).

\*\*\*

#### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبَّكَ مِنْ بَنِي آدَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرَّيَّتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ؟ قَالُوا: بَلَى، شَهِدْنَا أَنْ تَقُولُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّا كُنَّا عَنْ هَذَا غَافِلِينَ﴾ [ الآية: ١٧٢ ].

فيها ثلاث مسائل:

سورة الأعراف الآية (١٧٢)

المسألة الأولى:

روى مالكٌ وغَيْرُه أنَّ عمر بن الخطاب سُئل عن هذه الآية: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ رَبَّكَ مِنْ بني آدَمَ ... ﴾ الآية، فقال عمر: سمعت رسولَ الله عَيَالِيَّر سُئل عن هذه الآية، فقال: « إنّ الله خلق آدم ثم مسح ظَهْرَه بيمينه، فاستخرج منه ذُرّيته، فقال: خلقْتُ هؤلاء للجنّة، وبِعَمل أهل الجنة يعملون. ثم مسح ظَهْرَه فاستخرج منه ذريتَه، فقال: خلقْتُ هؤلاء للنار، وبِعَمل أهل النار يعملون».

فقال رجل: يا رسولَ الله؛ ففيم العمل؟ فقال رسول الله ﷺ : « إنّ الله إذا خلق العَبْدَ للجنة استعمله بعَمل أهل الجنة حتى يموتَ على عمل من أعمال أهل الجنة فيدخل الجنة، وإذا خلق العبُدَ للنارَ استعمله بعَمل أهل النار حتى يموتَ على عمل من أعمال أهل النار فيدخل النار » (٤٢).

وقد تكلّم في سَنَدِ هذا الحديث بكلام [قد] (٤٠) بيناه في كتاب المشكلين.

وقد ثبت وصحّ عن أبي هريرة أنه قال: إنَّ رسول الله ﷺ قال: « لما خلق آدمَ مسح ظَهْرَه فسقط من ظَهْره كلَّ نسمة هو خالقُها من ذريته إلى يوم القيامة، وجعل بين عيني كلّ رجل منهم وَبِيصاً مِنْ نور، ثم عرضهم على آدم، فقال: يا رب، مَنْ هؤلاء؟ قال: هؤلاء ذريَتُك. فرأى رجلاً منهم فأعجبه وَبِيصُ ما بين عينيه. فقال: يا

- (٤٧) أنظر: (سنن الترمذي ٣٠٧٥. مسند أحمد بن حنبل ٤٥/١ . الدر المنثور ٣/١٤٢. موارد الظمآن ١٨٠٤. تفسير القرطبي ٣١٥/٧. تفسير الطبري ٧/٧٩. مصابيح السنة، للبغوي ٣٠٧/٢. تاريخ الطبري ١٣٥/١ . التمهيد، لابن عبد البر ٣/٦ . شرح السنة، للبغوي ١٣٩/١).
  - ( ٤٨ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ ، د .

ربّ؛ مَنْ هذا؟ قال: رجلٌ مِن آخر الأمم من ذريتك يقال له داوُد. فقال: [رب]<sup>(٤٩)</sup> كم جعلْتَ عمره؟ قال: ستان سنة. قال: أي رب، زِدْه من عمري أربعين سنة. فلما انقضى عمْرُ آدم جاءه ملَك الموت، فقال: أو لم يَبْقَ من عمري أربعين سنة؟ قال: أو لم تعطها ابنَك داود؟ قال: فجحد آدم، فجحدت ذريَّتُه؛ ونسِيَ آدمُ فنسيت ذريته؛ وخَطِيء آدم، فأخطأت ذريته»<sup>(٥٥)</sup>.

خرجه أبو عيسى وصحّحه، ومن رواية غيره، فمن حينئذ أُمِرَ بالكتاب والشهود . وفي رواية: أنه رأى فيهم الضعيف، والغنيَّ والفقير ، والمبتَلى والصحيح، فقال له آدم: يا ربِّ؛ ما هذا ؟ ألاَ سَوَّيْتَ بينهم؟ قال: أردْتُ أن أُشْكر .

وفي رواية أخرى: أنه أخرجهم من صُلْب آدَم كهيئة الذَّرِّ ، ثم أخذ عليهم الميشاق، ثم أُعِيدوا في صلبه.

وفي رواية أنَّ عُمَر خطب بالجابِية، فقال: مَنْ يَهْدِ اللهُ فلا مُضِلَّ له ومن يُضْلِل فلا هادِيَ له. فقال الجاثليق: تركست تركست. فقال الراوي: يقول معاذ الله، لا يُضِلَّ اللهُ أحداً. فقال عمر: بل الله خلقك ثم أضلَّك، ثم يُميتك، ثم يدخلك النار؛ والله لولا وَلْتٌ من عَهْدك لضربْتُ عنقَك. فقال: إنّ الله لما خلق نثر ذريةَ آدم في كفيه، فقال: هؤلاء للجنة وما هم عاملون، وهؤلاء للنار وما هم عاملون، وهذه لهذه،

وفي رواية عن ابن عمر : خرج النبيَّ عَلَيْكَمْ وهو قابضٌ على شيئين في يديه، ففتح اليمين، فقال : « بسم الله الرحمن الرحيم، كتاب من الرحمن الرحيم، فيه أسماء أهل الجنة بأعدادهم وأعمالهم وأحسابهم، فجمع عليهم إلى يوم القيامة، لا يُزاد فيهم أحدً ولا ينقص منهم، وقد يسلك السعداء طريقَ أهلِ الشقاء حتى يقال : هم منهم. هم منهم، ثم

(٤٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

٣٣٤

(٥٠) أنظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٥١/١، ٣٧١. الدر المنثور، للسيوطي ٣٧٠/١. المعجم الكبير، للطبراني ٢١٤/١٢. إتحاف السادة المتقين ٤٣١/٩. الشريعة، للآجري ١٧٠. تاريخ الطبري ١٥٦/١. تهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٤٥/٢ ٣٤٦. سورة الأعراف الآية (١٧٢) .....

تدرك أحدهم سعادته ولو قبل موته بفُوَاق ناقة » . ثم قال النبي عَلَّاتٍ : « العملُ بخَواتمه ، العَمَلُ بخواتمه» (٥١).

340

. صحيح مسلم، حديث ٢ ، ٧ ،

، ٤٣١ . المعجم الكبير ، للطبراني ة المصابيح، للتبريزي ٨٥. فتح

وفي الحديث الصحيح أنَّ النبيُّ عَظَّمَهُمُ قال: «أوَّل ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، فكتب مقادِيرَ الْخَلْق إلى يوم القيامة » (٥٢) .

وثبت في الصحيح أنه قيل: يا رسولَ الله؛ هذا الأمر الذي نحن فيه أمْرٌ مستأنَّف أم أَمْنٌ قد فُرغ منه؟ فقال: « فَرَغَ ربكم». قالوا: فَفِيم العمل؟ قال: « اعملوا فكلٌّ ميَسَّنٌ لما خُلِق له؛ أما مَن كان من أهل السعادة فييسَّر لعمل أهل السعادة. ومَن كان من أهل الشقاء فييَسَّر لعمل أهل الشقاء» (٥٣). ثم قرأ: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى. وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى. فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى. وَأَمَّا مَـنْ بَخِـلَ وَاسْتَغْنَـى. وَكَـذَّبَ بَالْحُسْنَى . فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْعُسْرَى ﴾ [ الليل: ٥ – ١٠ ].

وثبت عنه ﷺ أنه قال: « إنَّ العَبْدَ ليعْمَلُ بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلاّ ذِراع، فيسبق عليه الكتابُ فيعمل بعمَل أهل الجنة فيدخلها. وإنَّ العَبْدَ ليَعْمَلَ بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتابُ فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها » <sup>(٥٤)</sup>.

الباري ٨/٨، ٢٠٠/١٠، ٤٩٤/١١، ٤٩٤/١٠، ٤٩٢. مصابيح السنة، للبغوي ٢٥٣/٣، ٢٥٢/٧. تفسير الطبري ٢٥/٢٧، ٦٥/٣٠. تفسير ابن كثير ٤٤١/٨. موارد الظمآن ١٨٠٩. تاريخ بغداد، للخطيب ١١٠/١١. الدر المنثور، للسيوطي ١٣٩/٦. التمهيد، لابن عبد البر ٨/٦. السنة، لابن أبي عاصم ٨٣، ٧٥/١ ، ١٨٠ . جامع مسانيد أبي حنيفة ١٣٥/١ ، ١٣٧ . مسند أبي حنىفة ١١ ).

انظر: (صحيح البخاري ١٥٥/٨ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٣ . فتح الباري ٤٩٩/١١ . المعجم (01) الكبير، للطبراني ١٧٦/٦ . مسند أبي عوانة ١/١١).

(۱۷۲) السلع المجمع المجلوعة الأعراف الآية (۱۷۲)

فإن قيل: فكيف يجوزُ أن يعذَّبَ الْخلْقُ وهم لم يذنبوا ، أو يعاقبهم على ما أراده منهم، وكتبه عليهم، وساقهم إليه؟

قلناً: ومِن أينَ يمتنِعُ ذلك؟ أعَقْلاً أم شرعاً؟

فإن قيل: لأنَّ الرحيم الحكيم منا لا يجوزُ أن يفعلَ ذلك.

قلنا: لأن فوقه آمر يأمره وناه ينهاه، وربَّنا لا يُسأَلُ عما يفعل وهم يسألون. ولا يجوز أن يُقاسَ الخالق بالمخلوق، ولا تحمل أفعالُ الإله على أفعال العباد. وبالحقيقة الأفعالُ كلَّها لله، والْخَلْقُ بأجمعهم له، صرّفهم كيف شاء، وحكم فيَهم كيف أراد <sup>(٥٥)</sup> ؛ وهذا الذي يجدُه الآدميُّ إنما تبعثُ عليه رقةُ الجبِلّة، وشفقة الجنسية، وحبّ الثناء والمدح، لما يتوقع في ذلك من الانتفاع؛ والباري متقدّسٌ عن ذلك كله؛ فلا يجوزُ أن يعتبر به. وقد مهدناه في كتاب المشكلين وفي كتب الأصول. المسألة الثانية:

اختلف العلماء في الكفار المتأوّلين على قولين: فمذهبُ شيخ السنة، وإليه صغَى القاضي في أشهر قوليهما ــ أنَّ الكفر يختصُّ بالجاحد، والمتأوّلُ ليس بكافر .

والذي نختاره كُفْرُ مَـنْ أنكـر أصـولَ الإيمان، فمِـنْ أعظمهـا مـوقعـاً وأبينهـا منصفاً <sup>(٥٥)</sup>، وأوقعها موضعاً ـ القولُ بالقدَر، فمن أنكره فقد كفر. وقد بيناه في كتاب المقسط والمشكلين..

المسألة الثالثة:

347

اختلف علماً المالكية في تكفيرهم على قولين: فالصريحُ من أقوال مالك تكفيرُهم، لقد سئل عن نكاح القدَرَية، فقال: قد قال الله: ﴿ **وَلَعَبْدٌ مُوْمِنٌ خَيْرٌ مِنْ** مُشْرِكٍ﴾ [البقرة: ٢٢١]. ومَن قال مِنْ أصحابنا: إنّ ذلك أدب لَهُم، وليسوا بكفار، أو حكى في ذلك غير ما أوردناه من الأقوال؛ فذلك لضَعْفِ معرفته

- (٥٥) في ب: وحكم فيهم كما أراد .
- (٥٦) في ب: فمن أعظمها موقعاً وأبينها مبضعاً .

سورة الأعراف الآية ( ١٨٠ **) PRINCE GHAZI TRUST** 

بالأصول، فلا يناكحوا، ولا يُصَلَّى عليهم، فإن خِيفَ عليهم الضَّيْعَة دُفِنوا كما يدْفَنُ الكَلْب.

۳۳۷

فإن قيل: وأين يدفنون؟

قلنا: لا يُوَّذى بجوارهم مسلم. وإن قدر عليهم الإمام استتابهم، فإن تابوا وإلاّ قتلهم كُفُراً.

# الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلَلَهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ في أَسْمَائِهِ سَيُجْزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الآية: ١٨٠].

هذه آيةٌ عظيمة من الآي التي جمعت العقائدَ والأعمال، وقد كنّا تكلمنا عليها في مجالس أنوارِ الفجر أزمنةً كثيرة، ثم أنعم اللهُ بأنْ أخرجنا نُكَتَها المقصودة من الوجهين جميعاً في كتاب « الأمَد الأقصى » ، وفيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ الأسماء ﴾ :

حقيقة الاسم كلُّ لفظ جُعل للدلالة على المعنى إن لم يكن مشتقاً، فإن كان مشتقاً فليس باسم، وإنما هو صفة، هذا قولُ النحاة. أخبرنا الأستاذ الرئيس الأجلّ المعظم فخر الرؤساء أبو المظفر محمد بن العباس لفظاً، قال: سمعْت الأستاذ المعظم عبد القاهر الجرجاني يقول: سمعْت أبا الحسن ابن أخت أبي عليّ يقول: سمعت خالي أبا عليّ يقول: كنْتُ بمجلس سيف الدولة بحلب، وبالحضرة جماعةٌ من أهل المعرفة فيهم ابن خالَوَيْه... إلى أن قال ابن خالويه: أحفَظُ للسيف خسين اسماً. فتبسمّ أبو علي، وقال: ما أحفظ له إلا اسماً واحداً، وهو السيف. فقال ابن خالويه: فأين المهنّد ؟ وأين الصارم ؟ وأين الرَّسوب ؟ وأين المِخْذَم... وجعل يعدد. فقال أبو علي : هذه صفات. وكأنّ الشيخ لا يفرق بين الاسم والصفة.

وهذه قاعدة أسسها سيبويه ليرتّبَ عليها قانوناً من الصناعة في التصريف والجمع والتصغير، والحذف والزيادة والنسبة، وغير ذلك من الأبواب؛ إذ لحظ ذلك في مجاري العربية، وهو أمرٌ لا تحتاج إليه الشريعة بعضد، ولا تردّه بقَصْد؛ فلا معنى لإنكارها للقوم أو إقرارها.

م سورة الأعراف الآية (١٨٠)

المسألة الثانية:

222

قال سخيفٌ من جملة المغاربة: عددْتُ أسماءَ الله فوجدتُها ثمانين، وجعل يعدَّدُ الصفات النحوية، ويا ليتني أدركتُه؛ فلقد كانت فيه حُشاشة لو تفاوضت معه في الحقائق لم يكن بدٌّ من قَبُولِه، والله أعلم.

وليس العجّبُ منه؛ إنما العجبُ من الطوسي أن يقولَ: وقد عدّد بعضُ حفَّاظ المغرب الأسماءَ فوجدها ثمانين حسبا نقله إليه طريدٌ طريفٌ ببورقة الحميدي، وإنما وقع في ذلك أبو حامد بجهله بالصناعة، أما إنه كان فصيحاً ذَرِب القول، ذَرِب اللسان في الاسترسال على الكلمات الصائبة، لكن القانون كان عنه نائياً، والعالم عندنا اسم، كزيد اسم، وأحَدُهما يدل على الوجود، والآخر يدل على الوجود ومعنى معه زائد عليه، والذي يعضد ذلك أن الصحابةَ وعلماءَ الإسلام حين عدّدوا الأسماء ذكروا المشتق والمضاف والمطلق في مساق واحد إجراءً على الأصل، ونَبْذاً للقاعدة النحوية.

# المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ الْحُسْنَى ﴾:

وفي وصفها بذلك خمسة أقوال:

الأول: ما فيها من معنى التعظيم؛ فكلَّ معنى معظّم يسمَّى به سبحانه. الثاني: ما وعد عليها من الثواب بدخول الجنة. الثالث: ما مالت إليه القلوبُ مِنْ الكَرَم والرحمة.

الرابع : أن حَسْبَها شرف العلم بها ، فإنَّ شرف العلم بشرف المعلوم ، والباري أشرفُ المعلومات ؛ فالعلم بأسمائه أشرفُ العلوم .

الخامس: أنـه معرفة الواجب في وصْفِه والجائز والمستحيـل عليه؛ فيأتي بكلِّ ذلك على وجْهِه ويقرّره في نِصابه، وقد بينًا في المقسط حقيقة الحسن وأقسامه، ومَن حصل هذه المعاني في أسهاء الله نال الحسن من كل طريق، وحصل له القطع بالتوفيق. سورة الأعراف الآية ( ،،، ) الله المنتخب المراقي الفكر الفراق

المسألة الرابعة: في سبب نزولها:

رُوِي أن المشركين سمعوا المسلمين يدعون «الله» مرَّةً، و «الرحمن» أُخرى، و «القادر» بعد ذلك، فقالوا: أيَنْهانا محمد عن الأصنام وهو يَدْعُو آلهةً كثيرةً؟ فنزلت: ولله الأسماء الحسنى فادْعُوه بها؛ أي هذه الأسماء إلهٌ واحد، وليست بآلهةٍ متعددة.

المسألة الخامسة: ما هذه الأسماء التي أضافها الله؟:

وفي ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: أنها أسماؤه كلَّها التي فيها التعظيمُ والإكبار .

الثاني: أنها الأسما<sup>ع</sup> التسعة والتسعون التي ورد فيها الحديث الصحيح: « إن لله تسعةً وتسعين اسماً مَن أحصاها دخل الجنة » <sup>(٥٥)</sup>.

الثالث: أنها الأسهاء التي دلَّت عليها أدلـةُ الوحـدانيـة، وهـي سبعـةٌ تترتّـب على الوجود: العلم، والقدرة، والإرادة، والسمع، والبصر، والكلام، والحياة. تقول: القادر العالم المريد الحيّ المتكلم السميع البصير، وفي ترتيبها تقريب بيناه في كتب الأصول، وكلّ اسم لله فإلى هذه الأصول يرجع، لكنّ الصحيح عندي أن المرادَ بها التسعة والتسعون التي عدّدها عُلِيَّتْ في الحديث الصحيح.

فإن قيل: وهل إلى معرفتها سبيل؟



قلنا: حلَّق العلماءُ عليها، وسارُوا إليها فمِنْ جائر وقاصد، والقاصدُ في الأكثر واقف دون الْمَرَام، والجائرُ ليس فيه كلام. فأما مَن وقف على الأمر فما عرفته إلا الأسفرايني والطُّوسي. إلا أنّ الطوسي تقلقل فيها فتزلزل عنها، وأما الأسفرايني فأسْنَد طريقه ووضّح تحقيقه.

والذي أدلَّكم عليه أن تطلُبوها في القرآن والسنة، فإنها مخبوءة فيهما كما خُبِئت ساعةُ الجمعة في اليوم، وليلةُ القدر في الشهر رغبة، والكبائر في الذنوب رَهبة؛ لتعمّ العباداتُ اليوم بجميعه والشهر بكلّيته، وليقعَ الاجتنابُ لجميع الذنوب. وكـذلـك أُخْفِيت هذه الأسماء المتعددة في جملة الأسماء الكلية، لندعُوَه بجميعها، فنُصِيبَ العددَ الموعودَ به فيها، فأمّا تعديدُها بالقرآن فقد وهم فيه إمامان: سفيان، وابن شعبان، وقد سُقْناه بغاية البيان ونصه:

سورة الحمد فيها خسة أسماء: الله، الرب، الرحن، الرحم، مالك.

**سورة البقرة فيها ثلاثون اسماً:** محيط، قدير، عليم، حكيم، ذو الفضل، العظيم، بصير، واسع، بديع السموات، سميع، التواب، العزيز، رؤوف، شاكر، إله واحد، غفور، شديد العذاب، قريب، شديد العقاب، سريع الحساب، حليم، خبير، حيّ، قَيَّوم، عَلِيّ، عظيم، وليّ، غنيّ، حميد، مولى.

**سورة آل عمران فيها عشرة أسماء:** عزيز ، ذو انتقام ، وهمّاب ، قائم بالقسط ، جامع الناس ، مالك الملك ، خَيْر الماكرين ، شهيد ، خير الناصرين ، وكيل .

**سورة النساء فيها سبعة أسماء:** الرقيب، الحسيب، كثير العفو، النصير <sup>(٥٥)</sup>، مقيت، جامع المنافقين والكافرين في جهنم جميعاً.

سورة المائدة فيها اسمان: علَّام الغيوب، خير الرازقين.

**سورة الأنعام فيه سبعة عشر أسماً :** فاطر ، قاهر ، شهيد ، شفيع ، خير الفاصلين ، الحق ، أسرع الحاسبين ، القادر ، فالق الْحَبِّ والنَّوَى ، فالِق الإصباح ، جاعل الليل

في ب: كثير العفو، البصير. (0)

سورة الأعراف الآية (١٨٠) 321 سَكَناً، مُخْرِج الحيّ من الميت، ومحرج الميت من الحي، سريع العقاب، خالق كلّ شيء، اللطيف، الحكيم. سورة الأعراف فيها أربعة أسماء: خير الحاكمين، خير الفاتحين، أرحم الراحمين، خبر الغافرين. سورة براءة فيها اسم: مخزي الكافرين. سورة هود فيها سبعة أسماء؛ أحكم الحاكمين، حفيظ، مجيب، قويّ، مجيد، وَدُود، فعَّال لما يُريد. سورة يوسف فيها ثلاثة أسماء المستعان، القاهر، الحافظ. سورة الرعد فيها ستة أسماء: ذو مغفرة، عالم الغيب والشهادة، الكبير، المتعال، شديد المحال، القائم على كلَّ نَفْس بما كسبت. سورة الحجر فيها اسمان: الوارث، الخلاق. سورة النحل فيها اسم واحد: كفيل. **سورة الكهف فيها ثلاثة أساء :** مُقتدر ، ذو الرحمة ، الموئل . سورة مرم فيها اسم واحد: وهو حفيّ. سورة طه فيها اسمان: الملك، خير وأبقى. سورة اقترب فيها ثلاثة أسماء: الحاسب، خير الوارثين، الفاعل. سورة الحج فيها اسم واحد : المكرم . سورة المؤمنين فيها اسمان: أحسن الخالقين، خَيْر الْمُنزلين. سورة النور فيها اسمان: نور السموات والأرض، المنن. سورة الفرقان فيها اسم: الهادي. سورة النمل: الكرم. سورة الروم: مُحْيى الموتى. سورة سبأ فيها: الفتّاح. سورة فاطر اسم واحد: شكور . سورة ص اسم واحد: الغفّار .

PRINC ملورة الأعراف الآية ( ١٨٠ ) FOR QURA 327 سورة الزمر فيها اسمان: سالم، كاف. سورة المؤمن فيها خسة أسماء: غافر الذنب، وقابل التوب، ذو الطول، رفيع الدرجات، ذو العرش. سورة فصلت: ذو عقاب. سورة الزخرف فيها: المبرم. سورة الدخان فيها ثلاثة أسماء : المنذر ، المرسل ، المنتقم . سورة ق: أقررب إليه من حَبْل الوريد . سورة والذاريات فيها خسة أساء: الموسع، الماهد، الرزاق، ذو القوة، المتين. سورة والطور فيها اسم واحد: البر. سورة اقترب فيها اسم واحد : المليك المقتدر . سورة الرحمن فيها اسم واحد: ذو الْجَلاَل والإكرام. سورة الواقعة فيها ثلاثة أسماء: الخالق، الزارع، المنشىء. سورة الحديد فيها أربعة أسماء: الأول، الآخر، الظاهر، الباطن. سورة المجادلة فيها اسمان: رابع ثلاثة ، سادس خسة . سورة الحشر فيها ثمانية أسماء: القدروس، السلام، المؤمن، المُهَيْمِن، [العزيز] (٥٩) ، الجبار ، المتكبّر ، البارىء ، المصور . سورة المعارج فيها: ذو المعارج. سورة المدثر فيها اسم واحد: أهل التقوى وأهل المغفرة. سورة سبح فيها اسم واحد: الأعلى. سورة القلم فيها اسم واحد: الأكرم. سورة التوحيد فيها اسمان: أحَد ، صمّد . وقد زاد بعضٌ علمائنا فيها: شيء، موجود، كائن، ثابت، نفس، عين، ذات، داع، مستجيب، مملي، قائم، متكلّم، مُبق، مُغْن، غيور، قاض، مقدّر، فَرْد، مُبْل، جاعل، موجد، مُبْدع، دارى. (09) ما بين المعقوفتين : ساقط من د .

سورة الأعراف الآية ( ۲۸۰ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۲۰۰۰ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۲۰۰۰ ) THE PRINCE GHAZI TRUST

قال الإمام الحافظ ابن العربي: ومِنْ هذا ما جاء على لَفْظِه في كتاب الله وسنة رسوله، ومنها ما أُخِذَ من فعل، ومنها ما جاء مُضافاً فذكره مجرَّداً عن الإضافة، وكذلك وجدناه في سائر الأسماء المتقدمة؛ فهذه هي الأسماء المعدودة بصفاتها قرآناً وسنة.

وفي الحديث المطلق أسماء غير ذلك، كقولنا : الطيب، والسيد، والطبيب؛ وأعدادً سواها .

وما منها اسم إلا جميعه مشتقّ، حتى إنَّ أهلَ اللغة اتفقوا عن بَكْرَةِ أبيهم على أنَّ الله مشتق.

وقد بيناه في الأمَد، فلا وَجْهَ لقولهم الفاسد المتقدم، وقد شرَحْنا معنى كل اسمِ في الأمدِ على الاستيفاء، فلينظر هنالك؛ وعدَدْناها على ما ورد في الكتاب والسنة، وذكره الأئمة؛ فانتهت الى ستة وأربعين ومائة.

**الأول:** الله؛ وهو اسْمُه الأعظم الذي يَرْجعُ إليه كلَّ اسم، ويُضافُ إلى تفسيره كلُّ معنى، وحقيقته المنفرد <sup>(١٠)</sup> في ذاته وصفاته وأفعاله عن نظير، فهذه حقيقة الإلهية <sup>(١١)</sup>، ومَن كان كذلك فهُوَ الله.

> **الثاني:** الواحد؛ وهو الذي لا نَظِيرَ له في صفاتٍ ولا ذاتٍ ولا أفعال. **الثالث:** الكائن؛ وهو الموجود قبل كل شيء وبعد كل شيء .

**الرابع:** القائم، إذا ذكرتَه مطلقاً فهو الذي يستَغْني عن كل شيء، وإنْ ذكرْتَه مُضافاً فهو قائم على كل شيء بالوجود فها وراءه.

**الخامس والسادس والسابع:** القَيُّوم، والقيام، والقيّم، وهو الدائم القائم على شي<sup>.</sup> **الثامن:** الكافي؛ من كَفَى إذا قام بالأمر ، أو دفع عنه ما يتوقع . **التاسع:** الحق، وهو الذي لا يتغير .

- (٦٠) في ب: وحقيقته الله المنفرد.
  - (٦١) في ب: فهذه صفة الإلهية.

سورة الأعراف الآية (١٨٠) 327 العاشر والحادي عشر والثانى عشر: الملك، المالك، المليك، وهو الحاكم لكل شيء من غير حاجة إليه. الثالث عشر : القدُّوس، وهو المطهّر عن كل نقصان. الرابع عشر: السلام؛ الذي لا يتطرقُ إليه عَيْب، وسلِمَ الخلْقُ مِن ظُلْمه وغَبْنِه، وبه زاد عليه. الخامس عشم : العزيز : الذي لا يغالَب ؛ ولا يكون معه غالب (٢٢) . السادس عشر: الجبَّار : الذي يستَغْنى عن الأتباع ، ولا يَحْنُو عند التعذيب ، ولا يحنق عند الغَضَب. السابع عشر: المتكبّر؛ وهو الذي لا مقدار لشيء عنده. الثامن عشر: العلى الذي لا مكان له. التاسع عشر : الكبير الذي لا يتصوَّر عليه مقدار , الموفى عشرين: العظيم: الذي يستَحِيل عليه التحديد . الحادي والعشرون: الْجَلِيل؛ وهو الذي لا يلِيقُ به ما يدلّ على الحدوث. الثاني والعشرون: المجيد؛ هو الذي لا يُساوَى فيا له من صفات المدح. الثالث والعشرون: الجميل؛ هو الذي لا يشبهه شي. **الرابع والعشرون:** الحسيب؛ وهو الذي يستحقَّ الحمد على الانفراد، ويُحْصِي كُلَّ شيء ويقوم عليه. الخامس والعشرون: الصَّمَد؛ الذي لا يجري في الوَهْم ، ولا يُقْصَد في الطالب غْدْ ٥. السادس والعشرون: الغنيّ؛ الذي لا يحتاجُ إلى شيء. السابع والعشرون: رَفِيع الدرجات؛ لا يلحق مرتبته أحد بحال. الثامن والعشرون: ذو الطَّوْل يقال فيه القادِر والغنيّ والمنعم.

(٦٢) في ب: الذي لا ينال ولا يكون معه غالب.

سورة الأعراف الآية (١٨٠) ... ٣٤٥ .. التاسع والعشرون: ذو الفضل؛ وهو الْمُنْعِم يُؤْتِي من يشاء . الموفى ثلاثين: السيد : المنفرد بالكمال . الحادي والثلاثون: الكريم؛ وهو الذي تَعُمُّ إرادته. الثاني والثلاثون: الطيب: المتقدس عن الآفات. **الثالث والثلاثون:** الأول؛ الذي لا ابتداء له. **الرابع والثلاثون:** الآخر؛ الذي لا انتهاء له. الخامس والثلاثون: الباقي؛ هو الذي لا يَفْنَى. وهو الوارث، وهو الدائم؛ وهما **السادس والثلاثون والسابع والثلاثون.** الثامن والثلاثون: الظاهر ؛ وهو الذي يُدْرَك بالدليل. التاسع والثلاثون: الباطن؛ وهو الذي لا يُدْرَك بالحواسّ. الموفى أربعين: اللطيف، العالم بالْخَبَايا، المهتبل بالعطايا، القادر، والمقتدر، والقدير ، والقويّ فكَمُل بها أربعة وأربعين . الخامس والأربعون: المقيت، وهو القادِرُ الذي لا يُعْجزه شيء، المؤتي لكل شيء قوَّته. السادس والأربعون: الْمَتين؛ وهو الذي لا يلحقه ضَعْف. الثامن والأربعون: المحيط، وهو الذي لا يخرجُ شيء عن عِلمِه وقُدْرَته وإرادته. التاسع والأربعون والموفي خسين: الواسع، والموسع، وهو الذي عمَّتْ قُدْرَتُه وإرادتُه وعِلمُه كل شيء ، وكذلك بصَرُه وسَمْعُه وكلامُه. العليم، والعالم، والعلام؛ فهذه ثلاثة وخسون اسماً . الرابع والخمسون، والخامس والخمسـون: السَّمِيـع، وهــو الذي يسمَـعُ كــلَّ موجود . والبَصيرُ ، وهو الذي يَرَى كلَّ موجود ، ويعلم المعدوم والموجود . السادس والخمسون: الشهيد؛ الحاضر مع كل موجود بالقُدْرة والعلم والسمع والبصر . السابع والخمسون: الْخَبير : العالم بالخبايا . الثامن والخمسون: الطبيب؛ وهو العالم بالمنافع.

**الخامس والستون:** [الحكم]<sup>(١٣)</sup>، وهو يتصرَّفُ في الدعاء فعلاً، تقول: يا مَنْ يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريدُ، صرِّفْني بطاعَتِك، واحكُمْ بيني وبين مَن يخاصمني فيك.

**السادس والستون والسابع والستون:** الرحمن ــ الرحيم: الذي يريدُ الخيرَ لعباده على العموم والخصوص.

الثامن والستون: المحب، ويتصرّف فعلاً <sup>(١٢)</sup>، قال تعالى: ﴿ يُحِبُّهم ويحبُّونه﴾ [المائدة: ٥٤].

وكذلك المبغض، فالذي يرجعان إليـه إرادةُ الثـواب والعقـاب، وهـو **التـاسع** والستون.

**الموفي سبعين:** الرضا؛ يتصرَّف فِعلاً، وهو إرادة ما يكونُ فوق الاستحقاق. **الحادي والسبعون:** السخط، يتصرف فعلاً. وهو إرادةُ خلافِ الرضا، كما بيناه في الكراهية في كتب الأصول.

**الثاني والسبعون:** الوَدُود، وهـو الذي يفعـلُ الخير مع من يستحقّـه ومـع مـن لا يستحقّه.

> **الثالث والسبعون:** العفوّ؛ وهو الذي يُريد تسهيلَ الأمور . **الرابع والسبعون:** الرؤوف؛ وهو الكثير الرحة .

> الخامس والسبعون: عدو الكافرين، وهو البعيد بالعقاب.

- (٦٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (٦٤) في ب: ويتصور فعلاً .

سورة الأعراف الآية ( ١٨٠ ) .....

السادس والسبعون: الوليّ، وهو القريبُ بالثواب والنعم. السابع والسبعون: الصَّبُور : الذي يريد تأخيرَ العقاب . الثامن والسبعون: الحليم، الذي يُريد إسقاطَ العقاب. التاسع والسبعون: الْمُعزَّ، وهو الذي يُعِزَّ أولياءه. **الموفى ثمانين:** الحفيّ، وهو غاية البر . الحادى والثانون: الولى، وهو المحب لأوليائه. الثاني والثانون: خَيْر الفاصلين: الذين عِيِّز المختلفات بقوله. الثالث والثانون: الْمُبين، وهو الذي يَعْرِفُ عبادُه بكلامه مرادَه؛ وذلك لأهل السنة خاصة. الرابع والثانون: الصادق: مَنْ لا يوجد خبره بخلاف مخبره. الخامس والثهانون: الهادي؛ وهو الذي يعرف المراشد، ويوفّق لها . السادس والثمانون: الرشيد بمعنى المرشد، ويرجع إلى الهادي. السابع والثانون: نور السموات والأرض، ويرجع إلى الهدى. الثامن والثانون: المُؤمن، يصدق نفسه وأولياءه ويخلصهم من العقاب. التاسع والثانون: الْمُهَيْمِن، فيه كلام كثير يرجع إلى الرقيب. الموفى تسعين: الحميد ، يُثْنى على أوليائه ، ويُثْنُون عليه . الحادي والتسعون: الشَّكُور ، وهو الذي يمدحُ على الفعل خاصة . الثاني والتسعون: غَيُور ، وهو الذي لا يحرم سواه. الثالث والتسعون: الحكم، محكم الأشياء بخلقها على نظام وتدبير. الرابع والتسعون: التَّوَّاب، الذي يرجعُ بالعبد من حال المعصية إلى حال الطاعة. الخامس والتسعوف: الفتاح، يفتح غلق العدم بالوجود، وغلق الجهل بالعلم، وغلق الرزق بالعطاء؛ وذلك كثير.

٣٤٧

ومثله الحكم، قال الله تعالى: ﴿ أَفَغَيْرَ اللهِ أَبْتَغِي حَكَماً ﴾ [الأنعام: ١١٤]، وهو الخامس والتسعون.

السادس والتسعون: القاضي؛ وهو الذي لا يردّ حكمه.

المعادمة المعادية (١٨٠) المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية المعادية (١٨٠) المعادية المعادية المعادية (١٨٠)

**السابع والتسعون:** الكَفِيل، الملتزم لثوابِ عبادِه ورزقهم. **الثامن والتسعون:** المبرم، هو الذي إذا عقد لم يحلّ عقده. **التاسع والتسعون:** المنذر، هو الذي يَعْرِفُ بكلامه عبادُه وعيدَه. **الموفي مائة:** المدبِّر، وهو الذي يعلم الانتهاء قبل الابتداء، فيرده عليه. المتحن، البالي، المبلي، المبتلي، هو الذي يكلف عبادَه الوظائف؛ ليعلم من حالهم في القبول والردّ مشاهدةً ما علم غَيْباً، وبها تَمَت **مائة وأربعة.** 

الخامس بعد المائة؛ الفاتن، وهو المبتلي؛ لأنه يرجع إلى الاختبار .

**السادس بعد المائة:** الربّ، وهو الذي ينقل الأشياء من حال إلى حال، ويبدّلهم بصفة بعد صفة في طريق النمو والإنشاء.

السابع بعد المائة: العَدْل، وهو الذي تأتي أفعاله على مقتضى إرادته.

**الثامن بعد المائة:** الخالق، وهو الذي يُوجِد بعد العدم، ويقدِّرُ الأشياء على الأحوال.

التاسع بعد المائة: البارىء ؛ منشىء البريّة من البَرَى ، وهو التراب.

**العاشر بعد المائة:** المصوِّر ، وهو الذي يرتب الموجودات على صفاتٍ مختلفات وهيئات متغايرات.

**الحادي عشر بعد المائة:** الْمُبْدِيُّ: وهو الذي يَأْتي بأوائل الأشياء من غير شيء . الثاني عشر بعد المائة: الْمُعِيد ، وهو الذي يردُّها ، بعد الفناء ، كما كانت وجوداً وصفة ووقتاً .

الثالث عشر بعد المائة: فاطر السموات والأرض، الذي أنشأها من غير مِثال وقبل كل مُنشىء .

**الرابع عشر بعد المائة:** الْمُحْيي، ويقابله الْمُمِيت، وهو **الخامس عشر بعد المائة،** يُحْيى الْخَلْق بالوجود والحركة والعلم والإيمان والْهُدَى، ويُميتهم بذلك إلى سائر متعلقات الإحياء، حسبا رتّبناه في كتاب الأمد الأقصى.

السادس عشر بعد المائة: الجامع، وهو تأليف المفترق.

السابع عشر بعد المائة: المعز ، وفي مقابلته المذلّ، وهو الذي يرفعُ مقدارَ أوليائه ، ويحطّ مقدارَ أعدائه .

سورة الأعراف الآية ( ١٨٠)

**الثامن عشر بعد المائة:** مُخْزِي الكافرين؛ والخِزْيُ هو فعل ما يستحيى منه. **التاسع عشر بعد المائة:** العفوّ؛ وهو الذي يسقط حقّه بعد الوجوب. **العشرون بعد المائة:** القَهّار؛ وهو الذي يغلب العباد.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

٣٤٩ .

**الحادي والعشرون بعد المائة:** الوهّاب؛ وهو الذي يُعْطِي من غير توقّع عِوَض. الثاني والعشرون بعد المائة: الرزاق؛ وهو الذي يهب الغذاء والاكتساء من رياش ومعاش.

الثالث والعشرون بعد المائة: جَوَّاد، وهو الكثير العطاء.

**الرابع والعشرون والخامس والعشرون بعد المائة:** الخافض، الرافع؛ وهو الذي يحط درجةَ أعدائه، ويُعْلي منازلَ أوليائه ومقادِيرَهم دُنْيا وآخرة؛ جاهاً ومالاً، عملاً واعتقاداً.

**السادس والعشرون والسابع والعشرون بعد المائة:** القابض، الباسط؛ وهو الـذي لا يتصرّف عَبْدُه ولا ينبسط إلا بقدرته، وفي حيِّزِ مشيئته؛ فإن خلق له القدرة على العموم تبسَّطت على ما خلقت له، وإنْ خلقها على الخصوص تعلقت بما خُلِقت له وقدرت به.

**الثامن والعشرون والتاسع والعشرون بعد المائة:** المقدم، والمؤخّر؛ وذلك معنًى يرجعُ إلى الأوقات، يخلق شيئاً بعد شيء، بِحَسَبِ ما علمه وقضاه وقدَّره؛ ليس لأحدٍ ذلك إلاّ له.

الثلاثون بعد المائة: الْمُقْسِط: وهو الذي تجري أحكامُه على مقتضى إرادته.

**الحادي والثلاثون بعد المائة:** التَّصِير ؛ وهو الذي يُتابع آلاءَه على أوليائه، ويكفُّ عنهم عادِيةَ أعدائه.

الثانى والثلاثون بعد المائة: الشافي؛ وهو الذي يَهَبُ الصحَّةَ بعد المرض.

**الثالث والثلاثون بعد المائة:** مقلِّب القلوب؛ وهو اسمَّ عظيم، معناه مصر**ِّفُه**ا أسرع من مَرِّ الريح على اختلافٍ في القبول والرد واليقين والشك، والإرادة والكراهية، وغير ذلك من الأوصاف.

الرابع والثلاثون والخامس والثلاثون بعد المائة: الضار، النافع؛ وهو خالق الألم

الذي يقَعُ به موازنة. والنفع هو كل ما لا أَلَمَ فيه؛ وهو نعيمُ الجنة، فأما الدنيا فلا تخلو منها عن الاشتراك.

HAZI TRU

THE PRI الأعراف الآية (١٨٠)

**السادس والثلاثون بعد المائة:** ذو الْمَعَارِج؛ يَعْنِي الذي يؤتي المنازل، ويصرّف الأمور على المراتب، وينزل المأمورِين على المقادير .

السابع والثلاثون بعد المائة: خَيْر الْمُنْزِلِينِ؛ المنازل للهِ يؤتيها محمودة لمن يحبُّ، ومذمومة لمن يُبْغِض.

**الثامن والثلاثون بعد المائة:** خير الماكِرينَ، هو الذي يُظهر خلافَ ما يبطن.

**التاسع والثلاثون بعد المائة:** متمّ نُورِه؛ أي يدوم ولا ينقطع، ويظهر ولا يخفى، في قلوب أوليائه بالإيمان؛ وبين أيديهم يوم القيامة بالجوازِ على الصراط، وفي الجنة بالنعيم الدائم.

**الموفي أربعين بعد المائة:** الوَكِيل؛ وهو الذي يلقي إليه الْخَلْق مقاليدَهم، فلا يقوم بها أحدٌ غيره.

الحادي والأربعون بعد المائة: المستَعان؛ وهو الذي لا يُطلب العَوْن \_ وهو خلق القدرة على الطاعة \_ إلا مِنْهُ.

الثاني والأربعون بعد المائة: المعبود، وهو الذي لا يُتذلَّل إلاَّ له.

**الثالث والأربعون بعد المائة:** المذكور؛ وهو الذي لا يَجرِي لسانٌ إلاّ به، ولا يَعْمُر خاطر إلا بذِكْرِه، ولا يُرى شيء إلا وهو فيه بأدلته وآثار صَنْعَته.

**الخامس والأربعون والسادس والأربعون ومائة:** أهل التقوى، وأهل المغفرة؛ الذي لا يُتَّقَى سِواه، ولا يَغْفرُ الذنوب غيرُه.

المسألة السادسة:

۳٥.

هذا منتهى ما حضَر مِنْ ذِكْرِ الأسماء للتضرُّع والابتهال؛ وقد بقي نحوٌ من ثلاثين اسماً ضمنَّاها «كتاب الأمَد »، هذه أصولها .

وأما قوله: ﴿فَادْعُوهُ بِهَا﴾ \_ فهذا هو قِسْمُ العمل. والدعاء في اللغة والحقيقة

هو الطلب؛ أي اطلبوا منه بأسمائه، فيُطلب بكل اسم ما يليقُ به، تقول: يا رحيم ارحمني، يا حكيم احكم لي، يا رزّاق ارزقني، يا هادي اهَّدِني.

وإنْ دعوت باسْمٍ عام قلت: يا مالك ارحمني، يا عزيز احكم لي، يا لطيف ارزقني.

وإن دعوْتَ بالاسم الأعظم قلت: يا الله، فهو متضمّن لكل اسم حسبا بينّاه في كتاب الأمَد، ولا تقل يا رزاق اهدني إلاّ أنْ ترِيدَ يا رازق ارزقني الهدى، وهكذا رَتِّبْ دعاءكَ على اعتقادك تكنْ من المحسنين إن شاء الله.

المسألة السابعة؛ قوله تعالى: ﴿ وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي أَسمائِه ﴾ :

يقال: أَنْحَد ولَحَد: إذا مال. والإلحاد يكون بوجهين: بالزيادة فيها، والنقصان منها، كما يفعله الجهَّالُ الذين يخترعون أدعيةً يسمَّون فيها الباري بغير أسمائه ويذكرونه بما لم يذكره من أفعاله، إلى غير ذلك، مما لا يليقُ به؛ فحذار منها، ولا يدعوَنَّ أحَدَّ منكم إلاّ بما في الكتب الخمسة؛ وهي كتاب البخاري، ومسلم، والترمذي، وأبي داود، والنسائي؛ فهذه الكتب هي بَدْءُ الإسلام، وقد دخل فيها ما في الموطأ الذي هو أصلُ التصانيف؛ وذَرُوا سواها، ولا يقولَنَّ أحَدٌ: أختار دعاءَ كذا ؛ فإن الله قد اختار له، وأرسل بذلك إلى الخلق رسولَه.

## الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿ أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَـدِ اقْتَـرَبَ أَجَلُهُـمْ فَبِـأَيِّ حَـدِيثٍ بَعْـدَهُ يُـوُمِنُــونَ﴾ [الآية: ١٨٥].

فيها ثلاث مسائل:

## المسألة الأولى:

أمر اللهُ تعالى بالنظر في آياتِه، والاعتبار بمخلوقاته في أعداد كثيرة من آي القرآن، أراد بذلك زيادةً في اليقين، وقولاً في الإيمان، وتثبيتاً للقلوب على التوحيد. وقد روى ابنُ القاسم، عن مالك؛ قال: قيل لأُمَّ الدرداء: ما كان أكثر شَأْن أبي الدرداء؟ قالت: كان أكثر شأنه التفكر. قيل له: أفتَرى الفِكْر عملاً من الأعمال؟ قال: نعم. هو المَقن.

PRINCE GHAZI TRUST. بتورة الأعراف الآية ( ١٨٥ ) FOR QUR'ANIC THOUGHT

وقيل لابن المسيّب في الصلاة بين الظَّهْر والعصر . فقال: ليست هذه عبادة؛ إنما العبادة الورَع عما حرَّم الله والفِكْرُ في أمر الله.

وقال الحسن: تفكَّر ساعة خَيْرٌ من قيام ليلةٍ.

المسألة الثانية: [ حقيقة التفكر ] :

801

حقيقة التفكر هنا ترديد العلم <sup>(٦٥)</sup> في القلب بالخبر عنه.

والكلام حقيقة هو ما يَجْرِي في النفْس، والحروفُ والأصوات عبارةٌ عنه، وأقلُّ ما يحضر في القلب من العلم علمان اثنان: أحدهما نسق الآخر، ومثاله أن يعلم أنَّ الجنة مطلوبة، وأنَّ الموصل إليها آكد العمل الصالح<sup>(٢٦)</sup>، فحينئذ يجتهدُ في العمل؛ وآكد مِن هذا أنْ تعلمَ الإيمان بالله بمعرفته ومعرفةِ صفاته وأفعاله، ومَلَكُوتِه في أرضه وسمائه؛ ولا يحصل ذلك إلاّ بالنظر في مخلوقاته، وهي لا تُحْصَى كثرة؛ وأمهاتُها السموات، فترى كيف بُنيت وَزُيَّنَتْ مـن غير فُطُور ورُفعـت بغير عَمَـد، وخـولـف مقـدار كواكبها، ونصبت سائرة شارقة وغاربة نَيّرة، وممحوّة؛ كلُّ ذلك بحكمة ومنفعة.

والأرض؛ فانظر إليها كيف وُضِعَتْ فراشاً، ووطئت مِهاداً، وجُعلت كفاتاً، وأنبتت مَعاشاً، وأرسيت بالجبال، وزُينت بالنبات، وكرمت بالأقوات، وأرصدت لتصرف الحيوانات ومَعاشها؛ وكلُّ جزء من ذلك فيه عبرة تستغرِقُ الفِكْرَةَ:

والحيوانُ أحد قسمي المخلوقات، والثاني الجمادات؛ فانظر في أصنافها، واختلاف أنواعها وأجناسها، وانقيادِها وشَرَسِها، وتسخيرِها في الانتفاع بها، زينةً وقُوتاً، وتقلّباً في الأرض.

- (٦٥) في ب: حقيقة التفكر هنا تدبر العلم.
- (٦٦) في ب: ان الموصل إليها أكثر العمل الصالح.

سورة الأعراف الآية ( ١٨٥) ...

والبحار أعظَمُ المخلوقاتِ عِبْرة، وأدلها على سعة القدرة في سعتها، واختلاف خَلْقها، وتسيير الفلك فيها، وخروج الرزْقِ منها، والانتفاع في الانتقال إلى البلاد البعيدة بالأثقال الوئيدة بها.

202

والهواء؛ فإنه خلق محسوس به قِوام الرَّوح في الآدمي وحيوان البر، كما أن الماء قوامٌ لروح حيوان البحر، فإذا فارق كلَّ واحدٍ منهما قوامَه هلك، وانظر إلى ركوده ثم اضطرابه، وهو بالريح.

والإنسان أقربها إليها نظراً، وأكثرها إن بحث عِبَراً، فلينظر إلى نفسه من حين كونها ماء دافقاً إلى كونه خَلْقاً سويّاً، يُعان بالأغذية، ويُرَبَّى بالرفق، ويحفظ باللبن حتى يكتسِبَ القوى، ويبلغ الأشُد؛ فإذا به قد قال أنا وأنا، ونسي حين أتى عليه حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً، وسيعودُ مقبوراً. وهذا زمانٌ وسط بينهما، فيا ويحه إن كان محسوراً فينظر حينئذ أنه عبد مَرْبُوب، مكلَّف مخوّف بالعذاب إن قصر، مرجّى بالثواب إن ائتمر، فيُقْبل على عبادةٍ مولاه، فإنه وإن كان لا يراه يراه، ولا يخشى الناس فالله أحقُّ أن يخشاه، ولا يتكبر على أحد من عباد الله؛ فإنه مؤلَّف من أقذار، مشحون من أوضار، صائر إلى جنَّةٍ إن أطاع أو إلى نار. ولذلك كان شيوخنا يستحبون أن ينظر المرءُ في الأبيات الحكمية التي جعت هذه الأوصاف العلمية:

> کیف یُزْهَی مَنْ رَجیعه أَبَّدَ الدهـر ضَجِیعُــه فهــو مِنْـــه وإلیـــه وأخُـــوه ورضیعَـــه وهو یـدعـوه إلى الحــش بصُغْـــر فیطیعـــــه

> > المسألة الثالثة: أي العلمين أفضل: التفكر أم الصلاة ؟:

اختلف في ذلك الناس، فصَغْوُ ۔ أي ميل ۔ الصوفيةِ إلى أن الفكرة أفضل، فإنها تثمر المعرفة، وهي أفْضَلُ المقامات الشرعية.

وصَغْو الفقهاء إلى أنَّ الصلاة والذكْر أفضل؛ لما رُوِي في ذلك من الحث والدعاء إليها، والترغيب فيها، والإيعاز بمنازلها وثوابها. والذي عندي فيه أن الناس مختلفون، GHAZI TRUST ( 199 ) و ١٨٩ و ١٩٩ ) الآيتان ( ١٨٩ و ١٩٩ ) FOR QURANIC THOUGHT

فمن كان شديدَ الفِكْرِ، قويَّ النظر، مستمرَّ المِرَر، قادراً على الأدلة، متبحَّراً في المعارف، فالفكْرُ له أفضل، ومَنْ كان دون ذلك فالأعمال أقوى لنفسه، وأثبت لعوده<sup>(١٧)</sup>.

ثبت عن ابن عباس عن النبي ﷺ في الصحيح أنه بات عند زَوْجه ميمونة، وبات ابنُ عباس معه في ليلة لم تكن ميمونة تصلِّي فيها، فاضطجع رسولُ الله ﷺ وزوجه في طول الوسادة، واضطجع ابنُ عباس في عرضها؛ فلما انتصف الليل أو قُبْلَه بقليل، أو بعده، قام رسولُ الله ﷺ ، فمسح النَّوْمَ عن وجهه، ثم قرأ العشر الآيات الخواتم من سورة آل عمران: ﴿ إِنَّ في خَلْق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار لايات لأولي الألباب﴾ [آل عمران: ١٩٠]، حتى ختم السورة؛ ثم قام إلى شَنَ معلَّق فتوضأ منه وضوءاً خفيفاً، ثم صلى خس عشرة ركعة.

فانظروا رحمكم الله إلى جَمْعِه بين الفكرة في المخلوقات لتأكيد المعرفة وتحديدها حتى تجدّدت له حياة بالهبّ من النوم، ثم إقباله على الصلاة بعدها؛ فهذه هي السنَّةُ التي تعتمدون عليها.

فأما طريقةُ الصوفية فأن يكون الشيخ منهم يبقى يوماً وليلة أو شهراً مفكراً لا يَفْتُر فطريقةٌ بعيدة عن الصواب غير لائقة بالشَّرْع ولا مستمرة على السنن.

## الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمْلاً خَفِيفاً فَمَرَّتْ بِهِ فَلَمَّا أَثْقَلَتْ دَعَوَا اللهَ رَبَّهُمَا لَئِنْ آتَيْتَنَا صَالِحاً لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ. فَلَمَّا آتَاهُمَا صَالِحاً جَعَلاً لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا آتَاهُمَا فَتَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ [ الآيتان: ١٨٩، ١٨٩ ].

فيها خمس مسائل:

207

سورة الأعراف الآيتان (١٨٩ و١٩٠) المسألة الأولى: في الْمَعْنِيِّ بها:

وفي ذلك قولان:

أحدهما : أنَّ المراد بذلك حوّاء الأُمُّ الأولى ، حملت بولدها ، فلم تجد له ثقلاً ، ولا قطع بها عن عَمَل ، فكلما استمرّ بها ثَقُل عليها ، فجاءها الشيطان وقال لها : إن كنت تعلمين أن هذا الذي يضطرب في بطنك مِنْ أين يخرج من جسمك ؛ إنه ليخرج من أنفك ، أو من عينك ، أو من فَمِك ، وربما كان بَهيمةً ؛ فإن خرج سلياً <sup>(١٨)</sup> يشبهك تطيعيني فيه ؟ قالت له : نعم . فذكرَتْ ذلك لآدم ، فقال لها : هو صاحبُك الذي أخرجك من الجنة . فلما ولدَتْ \_ في حديث طويل \_ سمَّتْه عبد الحارث بإشارة إبليس بذلك عليها ، وكان اسمه في الملائكة الحارث ، فذلك قوله تعالى : ﴿ جَعَلاً لَهُ شُرَكاءَ فِيماً آتَاهُما ﴾ [ الأعراف : ١٩٠ ] . وذلك مذكورٌ ونحوه في ضعيف الحديث في الترمذي وغير ،

THE PRINCE GHAZI TRUST

200

وفي الإسرائيليات كثير ليس لها ثبات، ولا يعوّل عليها مَنْ له قلبٌ؛ فإن آدم وحوّاء وإن كان غَرَّهما بالله الغرور ــ فلا يُلدغ المؤمِنُ من جُحْرٍ مرتين، وما كانا بعد ذلك ليَقْبَلا له نُصْحاً ولا يسمعا منه قَوْلاً .

الثاني: أنّ المراد بهذا جنس الآدميين؛ فإنَّ حالَهم في الْحَمْلِ وخِفَّتِه وثقله إلى صفة واحدة<sup>(١٦)</sup>. وإذا خفّ عليهم الحمل استمرَّوا به؛ فإذا ثقل عليهم نذروا كل نَذْر فيه، فإذا وُلد لهم ذلك الولد جعلوا فيه لغير الله شركاءَ في تسميته وعمله، حتى إنّ منهم من ينسبه إلى الأصنام، ويجعله لغير الله وعلى غير دين الإسلام، وهذا القولُ أشبَهُ بالحق، وأقربُ إلى الصدق، وهو ظاهرُ الآيةِ وعمومها الذي يشمل جميعَ متناولاتها، ويسلمُ فيها الأنبياء عن النقص الذي لا يليق بجهَّال البَشَر، فكيف بسادتهم وأنبيائهم.

- (٦٨) في ب: فإن كان خرج سليمًا .
- (٦٩) في ب: وخفته وثقله على صفة واحدة.

... <u>بالمحاركة الأعراف ا</u>لآيتان (١٨٩ و١٩٠) FOR OURAVIC THOUGHT

المسألة الثانية:

207

روى ابنُ القاسم عن مالك، قال: أولُ الحمْل بِشْرٌ وسرور <sup>(٧٠)</sup>، وآخره مَرَض من الأمراض. قال الله عز وجل: ﴿ حمَلَتْ حَمْلاً خَفِيفاً فمرَّت به، فلما أثقلت دَعَوَا اللهَ ربَّهما ﴾ [ الأعراف: ١٨٩ ]. وقال عزَّ وجل: ﴿ فبشَّرْناها بإسحاقَ ومِن وَرَاءِ إسحاق يعقوب﴾ [ هود: ٧١ ].

وهذا الذي قاله مالك إنه مرَضٌ من الأمراض يُعْطيه ظاهرُ قوله: فلما أثقلت دَعَوا الله رَبَّهما ولا يَدْعُو المرءُ هذا الدعاءَ إلا إذا نزلت به شدة.

وهذه الحالُ مشاهدةٌ في الحوامل، ولأجل عظم الأمر وشدَّةِ الْخَطْب جعل موتها شهادة، فقال ﷺ : «الشهداء سبعة سواء: القتل في سبيل الله». وذَكَر : «المرأة تمُوت بجُمْع شهيد » <sup>(١٧)</sup>.

المسألة الثالثة:

إذا ثبت هذا من ظاهر الآية فحال الحامِل حالُ المريض في أفعالها ، ولا خلافَ بين علماء الأمصار أنَّ فِعْلَ المريض فيما يهبُ أو يحابي في ثلثه .

وقال أبو حنيفة والشافعي: إنما ذلك فيا يكون حال الطَّلْق، فأما قبل ذلك فلا؛ واحتجَّوا بأن الحمل عادةٌ وأن الغالبَ فيه السلامة.

قلنا : كذلك أكثر المرض الغالب عليه السلامة، وقد يموتُ مَنْ لم يمرض، ولكنْ أُخْذاً بظاهر الحال كذلك في مسألتنا .

وبالجملة فإنَّ إنكارَ مرض الحامل عنادٌ ظاهر ، فإذا ثبت هذا فقد حمل العلماء عليه المحبوسَ في قوَدٍ أو قِصاص، وحاضر الزحف.

- (٧٠) في ب: أول الحمل بشرى وسرور .
- (٧١) انظر: (سنن النسائي، الباب ١٤ من الجنائز. سنن أبي داود، الباب ١٥ من الجنائز. مسند أحمد بن حنبل ٤٤٦/٥. المعجم الكبير، للطبراني ٢٠٩/٢. المستدرك ٣٥٢/١ . موارد الظمآن ١٦١٦.
   مشكاة المصابيح، للتبريزي ١٥٦٠. الترغيب والترهيب ٣٥/٢٣. شرح السنة، للبغوي ٥/٣٧٠،
   ٤٣٤).

سورة الأعراف الآيتان ٢٠، ٢١ من سورة الأجزاع THE PRINCE GHAZI TRI ...... ٣٥٧

وأنكره الإمامان المذكوران وغيرُهما ، فإذا استوعبْت النظر لم تَرتَب في أن المحبوس على القتل أشدَّ حالاً من المريض ، وإنكارُ ذلك غفلة في النظر ؛ فإن سبب الموت موجود عندهما ، كما أن المرض سبب الموت ، وقد قال سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴾ [آل عمران : ١٤٣]. وهي :

## الآية الثانية والعشرون

في الأحكام من غير السورة، وذكرت هاهنا لاقتضاء القول إياها، وإنما رأوًا أسبابه، وكذلك قال رُوَيشد الطائى <sup>(٢٢)</sup>:

يا أيها الراكبُ الْمُـزْجِـي مَطِيَّتَـه سائل بني أسـد مـا هــذه الصـوْتُ وقل لهم بادِرُوا بالعُــذْرِ والتمسـوا قــولاً يُبَــرِّئُكـم إني أنــا الْمَـــوْتُ وقال سبحانه في سورة الأحزاب، وهي:

## الآية الثالثة والعشرون

في الأحكام من غير السورة اقتضاها القولُ هاهنا : ﴿ إِذْ جَاءُوكُمْ مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ، وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ وَبَلَغَتِ الْقُلُوبُ الْحَنَاجِرَ وَتَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا. هُنَالِكَ ابْتُلِيَ الْمُؤْمِنُونَ وَزُلْزِلُوا زِلْزَالاً شَدِيداً ﴾ [ الأحزاب: ١٠، ١٠ ].

فكيف يقولُ الشافعيّ وأبو حنيفة : إنّ الحالةَ الشديدة إنما هي المبارزة ، وقد أخبر اللهُ عن منازلةِ العدو ، وتَدانِي الفريقين بهذه الحالة العُظْمى من بلوغ القلوب الحناجر ، ومن سوء الظنون بالله ، ومن زَلْزلة القلوب واضطرابِها ، هل هذه الحال تُرَى على المريض أم لا؟ فهذا كلّه لا يشكُّ فيه مُنْصِفَ.

قال علماؤنا: هذا لمن ثبت في اعتقادِه، وجاهدَ في الله حقَّ جهادِه وشاهد الرسولَ وآياتِه، فكيف بنا؟ وإنما هو عندنا خبَرٌ من الأخبار لم يعرفه إلا الأحبار <sup>(٧٢)</sup>، ولا

- ( ٧٢ ) في ب: قال وأنشد الطائي.
- (٧٣) في ب: لا يعرفه إلا الآحاد .

قدَره حقَّ قَدْرِه إلا الأخيار <sup>(٧٤)</sup> ، وهذا كلَّه يعرفكم قَدْرَ مالكٍ على سائر العلماء في النظر ، ويبصركم استداده على سواء الفكر . **المسألة الوابعة:** 

HAZI TRU

THE PR الأعراف الآية (١٩٩)

إذا ثبت هذا فقد اختلف علماؤنا في راكب البَحْرِ؛ هل حكمه حكم الصحيح أو الحامل؟

فقال ابنُ القاسم: حكمُه حكم الصحيح. وقال أشهب: حكمُه حكم الحامل إذا بلغت ستةَ أشهر. وابن القاسم لم يركب البحر، ولا رأى أنهم دودٌ على عود، ومن أراد أن يوقِنَ بأن الله هو الفاعل وحْدَه لا فاعلَ معه، وأن الأسباب ضعيفة لا تعلّق لِمُوقن بها، ويتحقق التوكّل والتفويض \_ فليركب البحر، ولو عاين ذلك سبعين من الدهر، وتطلع له الشمس في الماء وتَغْرب فيه، ويتبعها القمر كذلك، ولا يسمع للأرض خبراً، ولا تصفو ساعةٌ له من كَدَرٍ، ويعطب في آخر الحال، كان رأيه كرأي أشهب، والله يوفق المقال ويسدِّدُ بعزته المذهب.

المسألة الخامسة:

301

إذا ثبت أنها مريضة فقد تقدم القول في فِطْرِها وفِدْيَتِها في سورة البقرة، فلينظر هنالك.

#### الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ وَأَمُرْ بِـالْعُـرْفِ وَأَعْـرِضْ عَـنِ الْجَـاهِلِينَ﴾ [الآيـة: ١٩٩].

فيها عشر مسائل:

المسألة الأولى: في العَفْو:

قد تقدّم شَرْحُه في سورة البقرة على الاستيفاء في الإطلاق والاشتقاق، واختلف إيراد المفسرين في تفسير هذه الآية على أربعة أقوال:

(٧٤) في د : لا قدره حق قدره إلا الحال.

سورة الأعراف الآية (١٩٩) .....

الأول: أنه الفَضْل من أموال الناس، نسخَتْه الزكاة؛ قال ذلك ابنُ عباس. الثاني: أنه الزكاة؛ قاله مجاهد. وسمّاها عَفْواً؛ لأنه فَضْلُ المال وجُزْء يسير منه. الثالث: أنه أمرٌ بالاحتمال وترك الغلظة، ثم نسخ ذلك بآية القتال. الرابع: خذ العَفْوَ من أخلاق الناس؛ قاله ابنا الزبير معاً، وروى ذلك في الصحيح عنهما.

309

المسألة الثانية:

روى سُفيان بن عُبينة عن الشعبيّ أنه قال: إن جبريل نزل على النبيّ ﷺ بهذه الآية، فقال له النبي ﷺ : « ما هذا يا جبريل؟ » قال جبريل: لا أدري حتى أسأل العالِم، فذهب فمكث ساعة ثم رجع، فقال: إنّ الله يأمرك أن تعفُوَ عمَن ظلمك، وتعطِيَ من حرمك، وتَصِلَ مَنْ قطعَك.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ ﴾:

فيه أربعة أقوال: الأول: العُرْف: المعروف؛ قاله عُروة. الثاني: قول لا إله إلا الله. الثالث: ما يُعرف أنه من الدين. الرابع: ما لا ينكره الناسُ من المحاسن التي اتفقت عليها الشرائع. الم**الة الرابعة: ﴿ أَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾:** فيه قولان: أحدهما: أنه محكم، أُمِرَ باللين. الثاني: أنه منسوخ بآية القتال؛ قاله ابن زيد.

روى جابر بن سليم قال: ركبْتُ قَعُودِي ثم أتيتُ إلى مكة، فطلبْتُ رسولَ الله عَلَيْتُهِ فَأَنَخْتُ قَعُودِي بباب المسجد، فدلُّوني على رسول الله، فإذا هو جالسٌ عليه بُرْدٌ من صُوف فيه طرائق حُمر، فقلت: السلام عليك يا رسول الله، فقال: «وعليك السلام». فقلت: إنَّا معشر أهل البادية قومٌ فينا الْجَفاء فعلِّمْني كلمات ينفعني اللهُ بها. (۱۹۹) معادل الأعراف الآية (۱۹۹) THE PRINCE GHAZI TRUST والأعراف الآية (۱۹۹) والمجلس المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم المحمد المح المحمد ال

«قال: ادْنُ منا. فدنوْتُ، فقال: «أَعِدْ عليّ». فأَعَدْت. فقال: «اتق الله، ولا تحقرنَ من المعروف شيئاً، وأن تلقى أخاك بوَجْهٍ منبسط، وأن تفرغ من دَلْوِك في إناء أخيك، وإن أحَدٌ سبَّك بما يعلم منك فلا تسبّهُ بما تعلمُ فيه؛ فإن الله جاعل لك أجراً وعليه وِزْراً، ولا تسبّنَ شيئاً مما خوّلك الله» <sup>(٧٧)</sup>.

> فوالذي نفسي بيدة ما سَبَبْت بعده لا شاةً ولا بعيراً . المسألة السادسة:

في صحيح البخاري، عن ابن عباس قال: قدم عُيَيْنَة بن حِصْن بن حذيفة، فنزل على ابن أخيه الجدّ بن قيس، وكان من النفر الذي يُدْنيهم عمر، وكان القراء أصحابَ مجالس عُمر ومشاورته كهُولاً كانوا أو شُبّاناً، فقال عيينة لابن أخيه: يا بن أخي؛ لك وجْهٌ عِنْدَ هذا الأمير، فاستأذِنْ لي عليه، قال: سأستأذن لك.

قال ابن عباس: فاستأذن الجدّ لعيينة، فأذِنَ له عمر، فلما دخل قال: هيه يا بن الخطاب، فوالله ما تعطينا الْجَزْل، ولا تحكم فينا بالعدل. فغضب عمرُ حتى همَّ أن يُوقِعَ به، فقال له: العَفُو يا أمير المؤمنين، إن الله قال لنبيه: ﴿ خُذِ الْعَفُوَ وَأَمُرْ بِالْعُرْفِ وَأَعْرِض عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾، وإن هذا من الجاهلين، والله ما جاوزها عُمر حين تلاها عليه، وكان وقافاً عند كتاب الله.

## المسألة السابعة: في تنقيح الأقوال:

أما العَفْوُ فإنه عام في متناولاته، ويصحّ أن يُرَادَ به خُذْ ما خفَّ وسهل مما تعطى، فقد كان رسول الله عُظَيْرٍ يقبَـلُ مـن الصـدقـة التمـرة والقَبْضَـة والحبـة والدرهـم والسَّمَل <sup>(٢٧)</sup>، ولا يلمز شيئاً من ذلك ولا يَعِيبه: ولقد كان يُسقط من الحقوق ما يقبل الإسقاط حتى قالت عائشةُ في الصحيح: ما انتقم رسولُ الله لنفسه قطّ.

(٧٥) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٦٣/٥ . منحة المعبود، للساعاتي ٢١٤٩ . المعجم الكبير، للطبراني ٧٢/٧).

(٧٦) السمل: الخلق من الثياب. من على هامش البجاوي.

وأما الاحتمال: فقد كان يصبر على الأذى، ويحتمل الجفاء، حتى قال ﷺ: « يَرْحَمُ الله مُوسى، لقد أوذِيَ بأكثر من هذا فصبر » <sup>(٧٧)</sup>.

31

سورة الأعراف الآية (١٩٩)

وأما مخالفةُ الناس : فهو كان أقدر الْخَلْق عليها وأوْلاهم بها ، فإنه كان يلقى كلَّ أحد بما يليق به من شَيخ وعجوز ، وصغير وكَبير ، وبدويّ وحضريّ ، وعالم وجاهل ، ولقد كانت المرأة توقفه في السكة من سِكَك المدينة ، ولقد كان يقول لأخ لأنسٍ صغير : « يا أبا عُمير ، ما فعل النَّغَيْر » <sup>(٧٧)</sup> .

ولقد كان يكلّم الناسَ بلغاتهم، فيقول لمن سأله أمِن امْبر امصيامُ في امسفر فيقول له: « ليس من امبر امصيام في امسفر » <sup>(٧١)</sup> .

- (٧٧) انظر: (صحيح البخاري ١١٥/٤، ١١٥/٤، ٢٢/٨، فتح الباري ٥٥/٨، ٥٠/٤٠ صحيح
   مسلم، حديث ١٤٠ من الزكاة. مسند أحمد بن حنبل ٤١١/١ . شرح السنة، للبغوي ٣٣٩/١٣.
   البداية والنهاية، لابن كثير ٣١٣/١ . دلائل النبوة، للبيهقي ١٨٤/٥).
- (٧٨) انظر: (صحيح البخاري ٣٧/٨، سنن أبي داود، الباب ٧٦ من الأدب. سنن ابن ماجة ٢٧٣، ٣٧٢. مسند أحد بن حنبل ١١٥/٣، ١٧٦، ١٩٠، ٢٢٣، ٢٧٨. السنن الكبرى، للبيهتي ٣٧٢. مسند أحد بن حنبل ١١٥/٣، ١١٥/٣، ٢٢٣، ٢٢٣، ٢٢٣، ٢٣٨، ٣٠٣/٥، ٢٤٨/١٠، ٢٤٨/١٠. مصنف ابن أبي شيبة ٢٠٠١، ١٤/٩، وشرح السنة، للبغوي ٣٤٧، ٣٠٩/٧، ٣٠٩/٣، ١٧٩/٣. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٤٨٨٤. دلائل النبوة، للبيهقي ١٣٣/١. مكارم الأخلاق، للخرائطي ٣٢. حلية الأولياء، لأبي نعيم ١٦٢/٧، ٣١٠. تهذيب تاريخ ابن عساكر ٤٢/٣. فتح الباري ٢٠٦/١٠، ٢٥٢٥).
- (٧٩) معناه: «أمن البر الصيام في السفر».
   انظر الحديث في: (صحيح البخاري ٢٠٤/٢ . صحيح مسلم، الباب ١٥، حديث ٩٢ من الصيام.
   انظر الحديث في: (صحيح البخاري ٢٠٤/٢ . صحيح مسلم، الباب ١٥، حديث ٩٢ من الصيام.
   سنن أبي داود، الباب ٢٢ من الصيام. سنن النسائي ٢٣٦/٢، ١٧٧ . سنن ابن ماجة ٢٦٦،
   ١٦٦٥ . سنن الترمذي ٢١٠ . مسند أحمد بن حنبل ٢١٩/٣، ١٧٦/٣ . السنن الكبرى، للبيهقي ٢٦٣/١
   ١٦٦٥ . سنن الترمذي ٢١٠ . مسند أحمد بن حنبل ٢١٩/٣، ١٧٦/٣ . السنن الكبرى، للبيهقي ٢٠٣٤
   ٢٤٢/٢ . سنن الدارمي ٢٩٠ . المستدرك ٢٢/٣١ التمهيد، لابن عبد البر ٢٠٣٤
   ٢٠٢٢ . المن الكبر، للطبراني ٢١٢/١١ . ٢٢/٢٢، ٢٢٧٦، ٢٤٢، ٢٤٢، ٢٤١، ٢١٧١، ٢٧١،
   ٢٠٢٠ . مصنف ابن أبي شيبة ٢٢/١٢ . مسند الحميدي ٢٢٤ موارد الظمآن ٢١٢
   ٢٢٢ . مصنف ابن أبي شيبة ٢٢٤ . مسند الحميدي ٢٢٢، موارد الظمآن ٢١٢
   ٢٢٢ . مصنف ابن أبي شيبة ٢٢٤ . مسند الحميدي ٢٢٢ . موارد الظمآن ٢١٢
   ٢٢٢ . مصنف عبد الرزاق ٢٤٦٤، ٢٤٢٩ . معند عند البري ٢٢٤ . ٢٩٤ . ١٩٥ . ٢١٧٤، ١٩٤ .
   ٢٢ . مصنف عبد الرزاق ٢٤٢٤ . مسند الحميدي ٢٢٠ . موارد الظمآن ٢٢٩
   ٢٢ . مصنف عبد الرزاق ٢٤٢٤ . مسند الميدي ٢٦٠ . موارد الطمآن ٢٢٤ .
   ٢٢ . مصنف عبد الرزاق ٢٤٢٤ . ٢٤٤ . ٢٥٤ . معابيح . فتح الباري ١٨٤٢.
   ٢٢ . مصنف عبد الرزاق ١٩٤٤ . ٢٦٤ . معابيح . فتح الباري ٢٢٤ .
   ٢٢ . معابيح السنة، للبغوي ٢٥٥ . تلخيص الحبير، لابن حجر ٢٢٠٥ . ٢٠٤ . ٢٦٢ . مصنف عبد الرزاق ١٩٢٤ . مصنع . لابني . ٢٢

(۱۹۹) بيورة الأعراف الآية (۱۹۹) بيورة الأعراف الآية (۱۹۹) For QURANIC THOUGHT

المسألة الثامنة: في تنقيح الأقوال بالعُرْف:

377

أما العُرْفُ: فالمرادُ به هاهنا المعروف من الدين المعلوم من مكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال، المتفق عليه في كل شريعة التي أمهاتها وأصولها الثلاث التي يقال إنَّ جبريل نزل بها : أن تصل مَنْ قطعك، فلا شيء أفضل من صِلَة القاطع ؛ فإنه يدلُّ على كرَم النفس، وشرف الحلم، وخُلُق الصبر الذي هو مفتاحُ خيْرَي ِ الدنيا والآخرة.

وفي الأثر : « ليس الواصل بالمكافىء ، ولكن الواصل الذي إذا قُطِعت رحمه وَصلها » <sup>(٨٠)</sup> . وقال : « أفضل الصدقة الصدقة على ذِي الرحم الكاشح » <sup>(٨١)</sup> .

والذي يبين ذلك <sup>(٨٨)</sup> الحديثُ الصحيحُ الذي خرجه الأئمة واللفظ للبخاري: قال عليّ بن أبي طالب: بعث النبيَّ ﷺ سرِيَّةً استعمل عليها رجلاً من الأنصار، وأمرهم أن يُطيعوه، فغضب، فقال: أليس أمَركم النبيُّ ﷺ أن تُطيعوني؟ قالوا: بلى. قال: فاجعوا حَطَباً. فجمعوا. فقال: أوْقِدوا لي ناراً. فأوقدوها. فقال: ادخلوها. فهمُّوا، وجعل بعضُهم يمسك بعضاً ويقولون: فرَرْنا إلى النبيّ ﷺ من النار. فما زالوا حتى خدت النار، وسكن غضبُه، فبلغ النبيّ ﷺ فقال: «لو دخلوها ما خرجوا منها، إنما الطاعةُ في المعروف» <sup>(١٨)</sup>، يريد الذي يجوز في الدين موقِعُه ويثبت فيه حكمه.

- ٣١٨/٣، ٢٨٨/٤. الكــامــل، لابـــن عـــدي ٢٤٠/١ ، ١٥٠٥/٤، ٥/١٧٢٥، ١٨٤٩، ١٨٤٩، ٢١٧٧/٦. علل الحديث، لابن أبي حاتم ٧٢٦، ٧٧٤. تاريخ أصفهان ١٨٧/١. معاني الآثار، للطحاوي ٢/٢٢، ٦٣).
- (٨٠) انظر: (صحيح البخاري ٧/٨. سنن أبي داود ١٦٩٧، سنن الترمذي ١٩٠٨. السنن الكبرى، للبغوي ٢٤/١) انظر: (صحيح البخاري ٧/٨. سنن أبي داود ١٦٩٧، سنن الترمذي ٣٤٠٨. مصابيح السنة، للبغوي ١٩٠٨. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٩٢٣. إتحاف السادة المتقين ١١٦/٦. فتتح الباري ١٧/٤. مشكاة المصابيح، للتبريزي ١٩٠٣. إتحاف السادة المتقين ٢١١/٦. فتتح الباري ١٧/٤
   ١٧/٤. أمالي الشجري ٢٦/٦٢، ١٣٠٠. تاريخ بغداد، للخطيب ٥٨/٤. تفسير ابن كثير ٢٢٠/١٠. أمالي الشجري ٣٠٢٦/٢. من ١٢٠٠٠. مال الحديث لابن أبي حاتم ٢١١٩. تاريخ أصفهان ٢٧٣٠٠.
- ( ٨١ ) انظر : (المستدرك ٤٠٦/١ . الترغيب والترهيب ، للمنذري ٣٤١/٣ ، ٣٤١/٣ . مكارم الأخلاق، للخرائطي ٤٨ ).
  - ( ٨٢ ) في ب: والذي زاد في تبيين ذلك الحديث.
  - ( ٨٣ ) انظر : (صحيح البخاري ٧٩/٩ . فتح الباري ١٢٢/١٣ . زاد المسير ، لابن الجوزي ١١٥/٢ ).

his file was downloaded from QuranicThought.com

المسألة التاسعة: [ الإعراض عن الجاهلين ] :

سورة الأعراف الآية (٢٠٤)

وأما الإعراضُ عن الجاهلين فإنه مخصوص في الكفار الذين أمر بقتالهم، عام في كل الذي يَبْقَى بعدهم. وقد قال سبحانه: ﴿لاَ يَنْهاكُم اللهُ عن الَّذينَ لم يُقاتِلُوكُم في الدِّين ولم يُخْرِجُوكُم مِنْ دِيارِكُم أَنْ تَبَرَّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إليهم﴾ [ المتحنة: ٨ ].

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

272

وقالت أساء : إنَّ أمي قدمت عليَّ راغبةً وهي مشركة أَفَأُصِلُها ؟ قال : « نعم ، صِلِي أمَّك » <sup>(٨٤)</sup> .

المسألة العاشرة:

قال علماؤنا : هذه الآيةُ من ثلاث كلمات، قد تضمنت قواعدَ الشريعة المأمورات والمنهيّاتِ، حتى لم يَبْقَ فيه حسنَةٌ إلا أوضَحَتْها ، ولا فضيلةٌ إلا شرحَتْها ، ولا أكرومة إلاّ افتتحتها ، وأخذت الكلمات الثلاث أقسام الإسلام الثلاثة .

فقوله: ﴿ خُذِ الْعَفْوَ ﴾ تولى بالبيان جانِبَ اللين، ونَفْي الحرَج في الأخْذِ والإعطاء والتكليف.

وقوله: ﴿ **وَأَهُرْ بِالْعُرْفِ**﴾ تناولَ جميعَ المأمورات والمنهيات <sup>(٨٥)</sup>؛ وإنها ما عُرِف حكمه، واستقرّ في الشريعة موضِعُه، واتّفَقت القلوبُ على عِلْمه.

وقوله: ﴿ وَأَعْرِضْ عَنِ الْجَاهِلِينَ ﴾ تناول جانبَ الصَّفْح بالصبر الذي به يتأتى للعبد كلُّ مراد في نفسه وغيرَه، ولو شرحنا ذلك على التفصيل لكان أسفاراً.

# الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قُرِىءَ الْقُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَـهُ وَأَنْصِتُـوا لَعَلَّكُـمْ تُـرْحَمُـونَ﴾ [الآية: ٢٠٤].

فيها ثلاث مسائل:

(٨٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٤٤/٦ ، ٣٤٧، ومصنف عبد الرزاق ٩٩٣٢ ، ٩٩٣٤ . مجمع الزوائد
 ٨٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٣٢/٦ ، ٣٤٤ ، ومصنف عبد الرزاق ١٣٣٢ ، لابن الجوزي ٣٣٦/٨).
 (٨٥) في ب: تناول جانب المأمورات والمنهيات.

TOE الأعراف الآية ( PRINCE GHAZI TRUST الأعراف الآية ( ۲۰٤ ) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

313

رُوِي أَنَّ النبيَّ ﷺ صلَّى بأصحابه، فقرأ أناسٌ من خَلْفه، فنزلت هذه الآية: **﴿وإذا قرىء القرآن...﴾** الآية؛ فسكت الناسُ خَلْفه، وقرأ رسولُ الله<sup>(٢٨)</sup>. **المسألة الثانية:** 

روى الأئمةُ: مالك، وأبو داود، والنسائي، عن أبي هريرة – أن رسول الله ﷺ انصرف من صلاةٍ جهر فيها بالقراءة، فقال: « هل قرأ أحد منكم معي آنفاً ؟ » فقال رجل، نعم، يا رسول الله. فقال: « إني أقول: ما لي أُنازَع القرآن؟ » قال: فانتهى الناس عن القراءة مع رسول الله ﷺ فيا جَهر فيه رسولُ الله من الصلوات بالقراءة، حين سمعوا ذلكَ مِنْ رسولَ الله ﷺ (٨٧).

وروى مسلم عن عمران بن حُصَين، قال: صلَّى رسولُ الله ﷺ بنا صلاةَ الظَّهْرِ أَو العَصْر ، فقال: « وأيكم قرأ خَلْفي بسبِّح اسْمَ ربك الأعلى؟ » فقال رجل: « أناً. فقال رسول الله: « قد علمْتُ أنَّ بعضكم خالجَنِيها » <sup>(٨٨)</sup>.

ورَوى الترمذي وأبو داود ، عن عبادة بن الصامت ، قال : صلَّى رسول الله ﷺ الصبح ، فثقلت عليه القراءة ، فلما انصرف قال : « إني لا أراكم تقرؤون وراء إمامكم » . قال : قلنا : يا رسولَ الله ؛ إي والله . قال : « فلا تفعلوا إلاّ بأمّ القرآن ؛ فإنه لا صلاةَ لمن لم يقرأ بها » <sup>(٨٩)</sup> .

(٨٧) انظر: (سنن أبي داود ٨٢٦. سنن الترمذي ٣١٣. سنن النسائي ١٤٠/٢. سنن ابن ماجة ١٨٤٨. مسند أحد بن حنبل ٢٤٠/٢، ٢٨٥، ٣٠١، ٣٤٥/٥. السنن الكبرى، للبيهقي ١٥٨/٢. مصنف ابن أبي شيبة ٢٧٧١، ٣٧٦، ٣٧٦ سنن الدارقطني ٢٣٣/١، موارد الظمآن ٤٥٤. مصنف عبد الرزاق ٢٧٩٨. الدر المنثور ٣٣٨/٦. مجمع الزوائد، للهيثمي ١٠٩/٢. تفسير ابن كثير ٣٤١/٣٥. شرح السنة، للبغوي ٨٣/٣. حلية الأولياء، لأبي نعيم ٩/٢٣٢. مسند الحميدي ٨٣٥.

(٨٨) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٤٧، ٤٩ من الصلاة. سنن النسائي ٢/١٤٠. مسند أحمد بن حنبل ٤٣١/٤. مصنف ابن أبي شيبة ٣٥٧/١، ٣٧٦. مسند أبي عوانة ١٣٢/٢. الدر المنثور، للسيوطي ٣٣٨/٦. سنن الدارقطني ٣٢٥/١).

انظر: (سنن أبي داود، الباب ٢١ من الاستفتاح. المستدرك ٢٣٨/١ . تلخيص الحبير ٢٣١/١ . (14)

وقد رَوى الناسُ في قراءة المأموم خَلْفَ الإمام بفاتحة الكتاب أحاديثَ كثيرة، أعظمهم في ذلك اهتبالاً الدَّارَقُطني.

410

سورة الأعراف الآية (٢٠٤) ...

وقد جمع البخاري في ذلك جُزْءاً ، وكان رأيه قراءة الفاتحة خَلْف الإمام في الصلاة الجهرية ، وهي إحدى روايات مالك ، وهو اختيارُ الشافعي .

وقد رَوى مالك وغيره عن أبي هريرة أنّ رسولَ الله ﷺ قال: « مَنْ صَلَّى صلاةً لم يقرأ فيها بأمّ القرآن فهي خِدَاج، فهي خِدَاج، فهي خِدَاج، غير تمام» <sup>(١٠)</sup>.

فقلت: يا أبا هريرة؛ إني أحياناً أكونُ وراءَ الإمام، فغمز ذراعي، وقال: اقرأ بها يا فارسي في نفسك، فإني سمعتُ رسولَ الله عَلَيْكَمْ يقول: «قال الله: قسمتُ الصلاة بيني وبين عَبْدِي نِصْفَيْن، فنصْفُها لي، ونصفُها لعبدي، ولعبدي ما سأل». قال رسول الله: «اقرؤوا، يقول العبد: الحمد لله رب العالمين يقول الله: حمدني عَبْدِي. يقول العبد: الرحن الرحم. يقول الله: أثنى عليّ عَبْدِي. يقول العبد: مالك يوم الدين. يقول الله: مجَّدني عبدي. يقول الله: أثنى عليّ عَبْدِي. يقول العبد: مالك يوم الدين. يقول الله: مجَّدني عبدي. يقول الله: أثنى عليّ عَبْدِي. يقول العبد: مالك يوم الدين. يقول عليه، غرّدي ما سأل. يقول الله: أثنى عليّ عَبْدِي. يقول العبد: مالك يوم الدين. يقول عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين. فهؤلاء لعبدي، ولعبدي ما سأل».

- = فتح الباري ٢٤٢/٢ . السنن الكبرى، للبيهتي ٢/١٦٤ ، ١٦٥ ، ١٦٦ . صحيح ابن خزيمة ١٥٨١ .
   موارد الظمآن، للهيثمي ٤٦٠ . مصنف ابن أبي شيبة ٢٧٤/١ . سنن الدارقطني ٣١٨/١ ، ٣١٩ .
   مجمع الزوائد ، للهيثمي ٢١٠/١ ، ١١١ . شرح السنة ، للبغوي ٣٢٢ ).
- (٩٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٨، ٤٠، ٤١ من الصلاة. سنن الترمذي ٣١٢، ٢٩٥٣. سنن النسائي ٢/١٥٣. سنن أبي داود ٨٢١. سنن ابن ماجة ٨٣٨. مسند أحد بن حنبل ٢/٢٠٠، ٢٥٠٠
   النسائي ٢/١٥٦. سنن أبي داود ٨٢١. سنن ابن ماجة ٨٣٨. مسند أحد بن حنبل ٢/٢٠٠، ٢٥٠٠
   ٢٢٥ محيح ابن خزيمة ٢٨٥
   ٢٢/٦ . ٢٥٦ . سنن الدارقطني ٢/١٧٦. مصنف عبد الرزاق ٢٥٤٢. تجريد التمهيد، لابن عبد البر البر ٢٥٤
   ٢٢/٦ . شرح السنة، للبغوي ٢١٧/٢. مصنف عبد الرزاق ٢٢٤٢. تفسير ابن كثير ٢٢/٦٠
   ١٢٣/٢ . شرح السنة، للبغوي ٢٥/٢ . إرواء الغليل ٢/ ٢٨٠. مشكل الآثار، للطحاوي ٢٣/٢٠
   ١٢٢ الدر المنثور، للسيوطي ٢١٦. نصب الراية، للزيلعي ٢/١٥٩. تفسير ابن كثير ٢٥/٢. مصابيح السنة، للبغوي ٢٥/١٢. تفسير القرطبي ١٢٤/١١).

٣٦٦ ...... السلمان المراق الآية (٣٠٤ ) TRINCE CHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT وقد اختلافاً مُتَبايناً؛ فرُوِي عن ريد بــن أسلم أنَّ النبيَّ عَلِيلَةٍ وأصحابه كانوا يَنْهَوْن عن القراءة خَلْف الإمام.

وقد رُوِي عن ابن مسعود أنه صلى بأصحابه فقرأ قومٌ خَلْفَه، فقال: ما لكم لا تعقلون؟ ﴿ **وإذا قُرِئَ القرآنُ فاستمعوا له وأنْصِتُوا لعلكم تُرْحَمُونَ﴾.** 

وقد قال أبو هريرة: نزلت الآيةُ في الصلاة. وقيل: كانوا يتكلمون في الصلاة، فنزلت الآيةُ في النهي عن ذلك.

ورُوي أنَّ فتَّى كان يقرأ خَلْفَ النبيِّ عَلَيْكُم فيا قرأ فيه النبي، فأنزل الله الآية فيه.

وقال مجاهد: نزلت في خطبة الجمعة؛ وهو قول ضعيف؛ لأنَّ القرآن فيها قليل، والإنصاتُ واجب في جميعها.

وَقد رُوي أَنَّ عُبادة بن الصامت قرأ بها، وسُئل عن ذلك، فقال: لا صلاةَ إلا با.

وأصحُّ منه قولُ جابر : لا يقرأ بها خَلْفَ الإمام \_ خرَّجه مالك في الموطأ.

ورَوى مسلم في صحيحه أن النبيّ عَلَيْكَمْ قال: « إنما جُعل الإمام ليؤتمّ به، فإذا ركع فاركعوا ، وإذا سجد فاسجدُوا ، وإذا قرأ فأنصتوا » <sup>(١٢)</sup> ؛ وهذا نَصٌّ لا مَطْعَنَ فيه ، يعضده القرآنُ والسنة ، وقد غمزه الدارقطني بما لا يقدح فيه .

المسألة الثالثة:

الأحاديثُ في ذلك كثيرة قد أشرنا إلى بعضها، وذكَرْنا نُبَذاً منها، والترجيحُ أولى ما اتبع فيها.

والذي نرجِّحه وجوبُ القراءة في الإسرار لعموم الأخبار . وأما الْجَهْرُ فلا سبيلَ إلى القراءة فيه لثلاثة أوجه : أحدها : أنه عملُ أهل المدينة . الثاني : أنه حكم القرآن ، قال الله سبحانه : ﴿ وإذا قُرِىء القرآنُ فاستمِعُوا له وأنْصِتُوا ﴾ . وقد عضدته السنةُ بحديثين : أحدهما : حديث عمران بن حصين : « قد علمت أنَّ بعضَكم خالجنيها » . الثاني : قوله : « وإذا قرأ فأنْصِتوا » .

777

الوجه الثالث: في الترجيح: إنَّ القراءةَ مع جَهْر الإمام لا سبيلَ إليها فمتى يَقْرَأً ؟ فإن قيل: يقرأ في سَكْتَة الإمام.

قلنا : السكوت لا يلزم الإمام فكيف يركَّبُ فَرْضٌ على ما ليس بفرض، لا سيا وقد وجدنا وجْهاً للقراءة مع الجهر ، وهي قراءةُ القلب بالتدبر والتفكر ، وهذا نظامُ القرآن والحديث ، وحِفظ العبادة ، ومُراعاة السنة ، وعمل بالترجيح والله أعلم ؛ وهو المراد بقوله تعالى : ﴿وَاذْكُرْ رَبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرَّعاً وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْخدُوِّ وَالآصَالِ ، وَلَا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ﴾ [ الآية : ٢٠٥ ] . وهي :

# الآية السادسة والعشرون

فقوله: ﴿ **فِي نَفْسِكَ**﴾ يعني صلاةَ الجهر . وقوله: ﴿ **وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْل**ِ ﴾ يعني صلاةَ السرِّ؛ فإنه يسمع فيه نفسه ومَنْ يليه قليلاً بحركة اللسان.

فإن قيل: فقد قال بعضُ الشافعية: إنما خرجت الآية على سبّب؛ وهو أنَّ قوماً كانوا يكثرون اللَّغَط في قراءة رسول الله، ويمنعون من استاع الأحداث لهم، كما قال تعالى: **﴿ وقال الذيمن كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لهذا القرآن والْغَوْا فيم لعلكم** تَغْلِبُونَ﴾ [ فصلت: ٢٦ ]، فأمر المسلمين بالإنصات حالةً أداء الوَحْي، ليكونَ على خلافِ حال الكفار.

قلنا: عنه جوابان:

سورة الأعراف الآية (٢٠٥)

Tor ) المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة (٢٠٦) المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة (٢٠٦)

أحدهما : أن هذا لم يصح سنَدُه ؛ فلا ينفع معتمده .

الثاني: أنّ سببَ الآيةِ والحديث إذا كان خاصاً لا يمنَعُ من التعلّق بظاهره إذا كان عاماً مستقلاً بنفسه، وبالجملة فليس للبخاري ولا للشافعية كلامٌ ينفع بعدما رجّحنا به واحتججنا بمنصوصه، وقد مهَّدْنا القولَ في مسائل الخلاف تمهيداً يسكِّنُ كل جَأْشٍ نافر

# الآية السابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ لاَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيُسَبِّحُونَهُ وَلَهُ يَسْجُدُونَ﴾ [الآية: ٢٠٦].

فيها أربع عشرة مسألة:

المسألة الأولى:

377

هذه الآيةُ مرتبطة بما قبلها ومنتظمةٌ مع ما سبقها؛ وهي إخبارٌ من الله تعالى عن الملائكة بأنهم في عبادتهم التي أُمِرُوا بها دائمون، وعليها قائمون، وبها عاملون؛ فلا تكُنْ من الغافلين فيا أمرِت به وكلفته.

وهذا خطابه، والمراد بذلك جميعُ الأمة.

المسألة الثانية:

هذه أولُ سجودِ القرآن، وفيه خمس عشرة سجدة: **الأولى:** هذه، خاتمة الأعراف.

الثانية: في الرعد: ﴿وظِلالهم بِالْغُدُوِّ وَالاَصَالَ﴾ [ ١٥ ] . الثالثة: في النحل: ﴿ويفَعلون ما يُوْمَرُونَ﴾ [ ٥٠ ] . الوابعة: في بني إسرائيل: ﴿ويزيدهم خُشوعاً ﴾ [ الإسراء: ١٠٩ ] . الخامسة: في مرم: ﴿خَرُّواسُجَّداً وبُكِيًا ﴾ [ ٥٨ ] . السادسة: في أول الحج: ﴿يَفْعَلُ ما يَشَاءَ ﴾ [ ١٨ ] . السابعة: في آخر الحج: ﴿تفلحونَ﴾ [ ٢٧ ] . الثامنة: في الفرقان: ﴿ نفوراً ﴾ [ ٦٠ ]. التاسعة: في النمل: ﴿ رب العـرش العظيم ﴾ [ ٢٦ ].

العاشرة: في تنزيل: ﴿ وهم لا يستكبرونَ [ السجدة: ١٥ ]. الحادية عشرة: في ص: ﴿ [ وِخَرَّ راكعاً ] وأنابَ [ ٢٤ ]. الثانية عشرة: في حم: ﴿ [ إِن كُنْتُم إِيَّاهُ ] تَعْبُدُونَ ﴾. [ فصلت: ٣٧ ]. الثالثة عشرة: آخر النجم: ﴿ واعْبُدوا ﴾ [ ٦٢ ]. الرابعة عشرة: في الانشقاق قوله: ﴿لا يسجدونَ ﴾ [ ٢١ ]. الخامسة عشرة: خاتمة القلَم.

379

المسألة الثالثة:

سورة الأعراف الآية (٢٠٦) ..

روى مُسلم في صحيحه عن أبي هريرة قال: قال رسولُ الله عُرَيْكَةٍ : « إذا قرأ ابنُ آدم السجدةَ وسجد اعتزل الشيطانُ يبكي، فيقول: يا وَيْلَه أُمِرَ ابنُ آدم بالسجود فسجد فله الجنة، وأمِرْتُ بالسجود فأبيتُ فَلِي النار » <sup>(١٣)</sup>.

وروى البخاريّ ومسلم عن ابن عمر أنّ النبيّ ﷺ كان يقرأ القرآن فيقرأ سورةً فيها سجدة، فيسجد . ونسجد معه، حتى ما يجد أحَدُنا مكاناً لجبهته ليسجد فيه <sup>(١٢)</sup> . وروى أبو داود عن ابن عُمر أنّ رسول الله ﷺ قرأ عام الحج سجدة <sup>(١٥)</sup>، فسجد

(٩٣) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٣٣ من الإيمان. وسنن ابن ماجة ١٠٥٢. ومسند أحد بن حنبل (٩٣) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٣٣ من الإيمان. وسنن ابن ماجة ١٠٥٢. وشرح السنة، للبغوي ٤٤٠/٢
 ٤٤٠/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٢١٢/٢. وصحيح ابن خزيمة ٥٤٩. وشرح السنة، للبغوي ١٤٧/٣
 ١٤٧/٣ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٩٥. نصب الراية، للزيلعي ١٧٨/٢. حلية الأولياء ٥٤٠
 ٢٠/٣ . مشكاة المصابيح، المتبريزي ٢٥٩٠. نصب الراية، للزيلعي ١٧٨/٢. حلية الأولياء ٥٤٠
 ٢٠/٣ . مشكاة المصابيح، المتبريزي ٢٥٩٠. نصب الراية، للزيلعي ١٩٨٢. حلية الأولياء ٥٤٠
 ٢٠/٣ . البرايي والترهيب ٢٥٦/٢. الزهد، لابن المبارك ٣٥٣. مصابيح السنة، للبغوي ٢٥٩٠
 ٢٢٢/٢ . تفسير ابن كثير ٢٩٩٥. الدر المنثور، للسيوطي ٢٥٢٢. تاريخ بغداد، للخطيب ٢٤/٢٠. البداية والنهاية، لابن كثير ١٩٩٥).

(٩٤) انظر: (صحيح البخاري ٥٣/٢ . فتح الباري ٥٦/٢٢ . سنن النسائي، الباب ١٦٨ من الطهارة. مجمع الزوائد ٢٧٦/١ صحيح مسلم، الباب ٢٠ حديث ١٠٣ من المساجد. السنن الكبرى، للبيهقي ٣٤٨/٢).

( ٩٥ ) في ب: قرأ عام الفتح سجدة.

الناسُ كلُّهم، منهم الراكبُ والساجد في الأرض، حتى إنَّ الراكبَ يسجدُ على ثَوْنِه (٢٦) .

سورة الأعراف الآية (٢٠٦)

المسألة الرابعة:

WV .

اختلف الناسُ في سجود التلاوة؛ فقال مالك والشافعي: ليس بواجب.

وقال أبو حنيفة: هو واجب، وهي مسألةٌ مشكلة عَوَّل فيها أبو حنيفة على أنّ مطلقَ الأمرِ بالسجود على الوجوب. ولقوله ﷺ : « أُمِرَ ابنُ آدم بالسجود فسجد فله الجنة ».

والأمرُ على الوجوب؛ لأن رسول الله ﷺ كان يحافظ عليها إذا قرأها. وعوَّل علماؤنا على حديث عُمر الثابت أنّ عمر قرأ سجدة وهو على المنبر، فنزل فسجد فسجد الناسُ معه. ثم قرأ بها في الجمعة الأخرى، فتهيأ الناسُ للسجود، فقال: على رِسْلِكم، إن الله لم يكتبها علينا، إلا أن نشاء. وذلك بحضرة الصحابة أجمعين من المهاجرين والأنصار، فلم ينكر ذلك عليه أحد، فثبت الإجاعُ به في ذلك؛ ولهذا حملنا جميع قول النبي ﷺ وفعله على النَّدْبِ والترغيب.

وقوله عَلَيْتُهِ: « أُمِرَ ابنُ آدم بالسجود ، فسجد فله الجنة ». إخبارٌ عن السجود الواجب؛ ومُوَاظبةُ النبيّ عَلَيْتُهُ تدلُّ على الاستحباب.

وقد استوعبنا القولَ فيها في مسائل الخلاف.

المسألة الخامسة:

لا بدَّ فيها من الطهارة؛ لأنها صلاةٌ، فوجبت فيها الطهارةُ، كسجود الصلاة. وكذلك التكبير مثله؛ فقد رُوي في الأثَر عن ابن عمر أنَّ النبيَّ ﷺ «كان إذا سجد كبّر، وكذلك إذا رَفَع كبّر »<sup>(٩٧)</sup>.

واختلف علماؤنا هـل فيهما تحليلٌ بـالسلام أم لا؟ والصحيحُ أنَّ فيهما تحليلاً

- (٩٦) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (۹۷) انظر : (تفسير القرطبي ۳۵۸/۷).

[ بالسلام ] <sup>(١٨)</sup> لأنه عبادة لها تكبير ، فكان فيها سلام ، كصلاة الجنازة ، بل أولى ؛ لأنّ هذا فِعْلٌ وصلاة الجنازة قَوْل .

HAZI TRUST C THOUGHT

WY1 ..

المسألة السادسة:

سهرة الأعراف الآية (٢٠٦)

اختلف قولُ مالك في صلاتها في الأوقات المنهيّ عنها ؛ فإحدى الروايتين أنها تصلَّى فيها ؛ وبه قال الشافعي .

الثانية: لا تصلّى؛ وبه قال أبو حنيفة.

6 6333

متعلَّق القولِ الأول عمومُ الأمْرِ بالسجود، ومتعلَّق القولِ الثاني عموم النهي عن الصلوات.

والقولُ الثاني أقوى؛ لأنَّ الأمرَ بالسجود عامّ في الأوقات، والنهي خاص في الأوقات، والخاصُّ يقضي على العام.

وقد روي عن مالك في المدوّنة أنه يصلّيها ما لم تصفرّ الشمس؛ وهذا لا وَجْه له عندي، والله أعلم.

المسألة السابعة: سجدة الحج الثانية:

قال الشافعي وابنُ وهب عنه وغيرهما : هي عزيمة. وقال في المدوّنة وغيرها : إنها ليست سجودَ عزيمة ؛ لأنه خبر عن ركوع الصلاة وسجودها ؛ ودليلُنا أنَّ عمر سجد فيها وهو يفهم الأمر أَقْعد ، وبين قوم كانوا أفهم وأسدّ ؛ فبهم فاقْتَدِ . **المسألة الثامنة:** 

قال الشافعي: يسجدُ في النمل عند قوله: **﴿وَمَا يُعْلِنُونَ**﴾ [النحل: ٧٤] عند تمام الآية التي فيها الأمر. وقال مالك وأبو حنيفة: يسجد عند قوله: **﴿العليمِ﴾** [النحل: ٧٨]. الذي فيه تمامُ الكلام، وهو أقْوَى.

المسألة التاسعة: سجدة « ص » :

عند الشافعي سجدة شُكْر، وليست بعزيمة. وقد رَوَى أبو داود والترمذي،

(٩٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

وخرّجه البخاري عن ابن عباس، قال: سجدة « ص » ليست من عزائم السجود، وقد رأيت رسُولَ الله ﷺ سجدها <sup>(٩٩)</sup>.

PRINCE GHAZI TRUST الأعراف الآية (٢٠٦) تكورة الأعراف الآية (٢٠٦) FOR QURANIC THOUGHT

وقال مالك: هذا قولُ ابن عباس، وهي عزيمةٌ؛ لأنّ النبي ﷺ قال الله له: أولئك الذين هدَى الله فبهُداهُم اقْتَدِه، وقد روى أبو داود عن أبي سعيد الْخُدْري أنّ النبي ﷺ قرأ وهو على المنبر: ص، فلما بلغ السجدة نزل فسجد وسجد الناسُ معه، فلما كان يوم آخر قرأها، فلما بلغ السجدة تَشَزَّنَ الناسُ للسجود، فقال رسول الله ﷺ: « إنما هي توبة نَبِيّ ولكني رأيتكم تَشَزَّنَتُمْ للسجود »، ونزل فسجد وسجدوا <sup>(١٠٠)</sup>. المسألة العاشرة:

السجود فيها عند تمام قوله: **﴿وخَرَّ راكِعاً وأَنَابِ﴾** [صَّ: ٢٤]؛ لأنه تمام الكلام، وموضعُ الخضوعِ والإنابة.

وقال الشافعي عند قوله: **﴿وحُسْنَ مَآبِ﴾** [صَ: ٣٧]؛ لأنه خَبَرٌ عن التوبة وحسن المآبة. والأول أصوبُ؛ رجاء الاهتداء في الاقتداء والمغفرة عند الامتثال، كما غفر لمن سبق من الأنبياء.

المسألة الحادية عشرة: السجود في فُصِّلَتْ:

343

عند قوله: ﴿ إِنَّ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تعبدونَ ﴾ [ فصلت: ٣٧ ]؛ لأنه انتهاء الأمر.

وعند الشافعي: **﴿وهم لا يَسْأَمُونَ﴾** [ فصلت: ٣٧ ]؛ لأنه خَبَرٌ عن امتثال مَنْ أمر عند ذكر من استكبر ، فيكون هذا منهم. والأول الأولى؛ لأنه يمتثل الأمرَ ويخرج عمن استكبر .

- (٩٩) انظر: (صحيح البخاري، الباب ٣ من السجود. وسنن أبي داود، الباب ٥ من السجود. وسنن الدارمي، الباب ١٦١ من الصلاة).
- (١٠٠) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٨ من فضائل القرآن. سنن ابن ماجة ١٩٩٨. السنن الكبرى، للبيهقي ٣١٨/٢. المستدرك ٢٨٤/١. صحيح ابن خزيمة ١٤٥٥. موارد الظمآن،للهيئمي ٦٨٦. تفسير ابن كثير ٥٣/٧. فتح الباري ٥٥٣/٢. مشكل الآثار، للطحاوي ٢٢/٤. الدر المنثور ٣٠٥/٥).

المسألة الثانية عشرة: أما سجدة « النجم » :

سورة الأعراف الآبة (٢٠٦)

فقد روى الترمذي أن النبيُّ عَطِّلَتْم قرأ « والنجم » فلم يسجد فيها .

والصحيحُ ما روى العلماء الأئمة عن عبدالله أنّ النبي ﷺ قرأ والنَّجْم ، فسجد فيها وسجد مَن كان معه، فأخذ رجلٌ من القوم كفّاً من حصى أو تراب، فَرفعه إلى وَجْهه، وقال: يكفيني هذا . وقال عبدالله: فلقد رأيته بَعْدُ قُتِل كافراً .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

۳۷

وروى ابنُ عباس أنَّ النبيَّ عَيَّلِيَّهِ سجد بالنجم وسجد معه المسلمون والمشركون، والجنّ والإنس، فكيف يتأخّر أحدٌ عنها.

المسألة الثالثة عشرة:

روى الأئمة عن أبي هريرة أنه قرأ لهم: ﴿ **إذا السماءُ انْشَقَتْ﴾، ف**سجد فيها، فلما انصرف أخبرهم أنَّ رسول الله ﷺ سجد فيها وفي: ﴿ **اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ ﴾**.

فإن قيل: فقد روى أبو داود أنَّ النبيَّ ﷺ لم يسجد في شيء من المفصل مذ تحوّل إلى المدينة.

قلنا : هذا خبَرٌ لم يَصِحّ إسنادُه، ولو صحَّ فليس فيه أنه قرأه ولم يسجد فيه، فلعله لم يقرأ به في صلاةِ جماعة .

المسألة الرابعة عشرة:

في الصحيح عن أبي هريرة أنَّ رسول الله ﷺ كان يقرأ يوم الجمعة في صلاة الفجر : ﴿ **الَم تنزيلَ ﴾ ،** السجدة ، وهل أتى على الإنسان [ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ ] <sup>(١٠١)</sup> .

(١٠١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.



# سورة الأنفال فيها خس وعشرون آية

بسم الله الرحمن الرحيم

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَنْفَالِ قُلِ الأَنْفَالُ للهِ وَالرَّسُولِ فَاتَّقُوا اللهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمْ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ إَنْ كُنْتَمْ مُوْمِنِينَ﴾ [الآية: ١]. فيها عشر مسائل<sup>(۱)</sup>:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رُوي أنَّ سعد بن أبي وقَّاص قال: نزلت في ثلاث آيات: النَّفل، وبرَّ الوالدين، والثلث.

وروى مصعب بن سعد ، عن أبيه ، قال : إذا كان يوم بدر جئت بسيف ؛ فقلت : يا رسول الله ؛ إنّ الله قد شفَى صدري من المشركين ، أو نحو هذا ، هَبْ لي هذا السيف . فقال : « هذا ليس لكَ ولا لي » .

فقلت: عسى أن يُعْطَى هذا مَنْ لا يُبْلِي بَلاَئي، فجاءني الرسول فقال: « إنك سألتني وليس لي، ولقـد صـار لي وهـو لـك»، فنـزلـت: ﴿ **يَسْأَلُـونَـكَ عَـنِ الأَنْفَال ...**﴾ الآية.

(1) في ب: فيها ثمان مسائل.

قال الترمذي : هو صحيح (٢) .

سورة الأنفال الآبة ( 🚺

وروى سعيد بن جُبير أنَّ سَعْدَ بن أبي وقّاص ورجلاً من الأنصار خرجا يتنفّلان نفلاً ، فوجدا سيفاً مُلْقى يقال كان لأبي سعيد بن العاصي ، فخرّا عليه جميعاً ، فقـال سَعْد : هُوَ لي . وقال الأنصاري : هو لي ، فتنازعا في ذلك ، فقال الأنصاري : يكون بيني وبينك رأيناه جميعاً وخررنا عليه جميعاً : فقال : لا أُسلمه إليك حتى نأتيَ رسولَ الله ، فلما عرضا عليه القصةَ قال : « ليس لك يا سعد ولا للأنصاري ، ولكنه لي » <sup>(٣)</sup> ، فنزلت : **﴿ يسألونك عن الأنفال . . . ﴾** الآية .

770

فاتَّق الله يا سعد والأنصاري، وأصْلِحا ذات بينكما، وأطيعا الله ورسوله. يقول أسلم السيف إليه، ثم نسخت بقوله: ﴿واعلموا ألما غنمتم...﴾ الآية. [الأنفال: ٤١].

#### المسألة الثانية (1):

النَّفْل في اللغة هو الزيادة، ومنها نَفْل الصلاة، وهو الزيادة على فَرْضِها، وولد الولد نافِلة؛ لأنه زيادة على الولد، والغنيمةُ نافلة؛ لأنها زيادة فيا أحل لهذه الأمة مما كان محرَّماً على غيرها، ثبت عن النبي عَيَّلِيَّهُ أنه قال: « أُحِلَّتْ لي الغنائم » <sup>(ه)</sup>. ورَوى أبو هريرة [ أن النبي عَيَّلِيَّهُ ] <sup>(١)</sup> قال: « فُضَلْتُ على الأنبياء بستّ: أعطيت

- (٢) انظر: (سنن أبي داود ٢٧٤٠. سنن الترمذي ٣٠٧٩. السنن الكبرى، للبيهقي ٢٩١/٦. المستدرك
   ١٣٢/٢ . تفسير الطبري ١١٧/٩).
  - (٣) انظر : (الدر المنثور ، للسيوطي ٣/١٦٠).
    - (٤) هذه المسألة ساقطة من ب.
- (٥) انظر: (صحيح البخاري ٩١/١ ، ٩١/١ ، ١٠٤/٤ . وصحيح مسلم، حديث ٥/٣ مساجد. مسند أحمد بن حنبل ١٦٢/٢ ، ٢١٤ ، ٢٠٤ ، ٤١٦/٤ ، ٤١٦/٤ ، ١٤٥/٥ المن الكبرى، للبيهقي ٢٣٣ ، ٢١٤ ، ٢٤٢ ، ٢١٤ ، للهيثمي ٢٠٠ . تفسير ابن كثير ١١٣/٢ ، ١١ ، ٢٩٧ ، ٢٩٧ ، للبيهقي ٢٠٣ ، ٢١٤ ، ٤٢٤ ، ٥٠٦ ، للهيثمي ٢٠٠ . الدر المنثور ، للسيوطي ٥/٥٤٠ . إرواء الغليل . ٣١٦ . ١٦٢ . ومسند الحميدي ٩٤٥ ).
  - (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول.

( ۱) من المعني ( ۱ ) For QURANIC THOUGHT المعني ا

جوامع الكام، ونصِـرت بالرَّعْبِ، وأُحلَّت لي الغنائم، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، وأرسلت إلى الخلق كافة، وخُتِم بي النبيون» <sup>(v)</sup>.

ورَوى البخاري عن همام بن مُنَبَّه، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله ﷺ : « غزا نبيٍّ من الأنبياء، فقال لقومه: لا يتبعني رجُلٌ ملكَ بُضع امرأة وهو يريد أن يَبْني بها ولما يَبْن بها، ولا أحد بنى بيوتاً ولم يرفع سقوفَها، ولا أحد اشترى غنهاً أو خَلِفات وهو ينتظِرُ ولادَها، فغزا فَدنا من القرية أو قريباً من ذلك، فقال للشمس: إنك مأمورة وأنا مأمور ، اللهم احْبسها علينا، فحبست حتى فتح الله مجمع الغنائم، فجاءت النار لتأكلها، فلم تطعمها. فقال: إن فيكم غُلولاً قبّلياً فلْيُبايعني من كل قبيلة رجل، فلزقت يَدُ رجل بيده، فقال: فيكم العُلول فلتبايعني قبيلتك، فلزقت يَدُ رجلين أو فلزقت الذهب، فقال: فيكم الغلول فلتبايعني قبيلتك، فلزقت الما معوها فلزقت الذهب، فقال: فيكم العُلول فلتبايعني قبيلتك، فلزقت الذهب، فوضعوها

المسألة الرابعة (٩) :

قال ابنُ القاسم وابن وهب عن مالك: كانت بدْرٌ في سبع عشرة ليلة خلت من شهر رمضان.

- (٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٥ من المساجد. وسنن الترمذي ١٥٥٣. ومسند أحد بن حنبل (٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٥ من المساجد. وسنن الترمذي ١٥٥٣. ومسند أحد بن حنبل الترارة، للمحاوي ٤٥١/١ . دلائل النبوة، للبيهقي ٥/٢٧٢. مصابيح السنة، للبغوي ١/٢٦٢. مشكاة المصابيح ٥٧٤٨. مجمع النبوة، للبيهقي ٥/٢٢٢. مصابيح السنة، للبغوي ١٩٦٢. مشكاة المصابيح ٥٧٤٨. بجمع الزوائد، للهيثمي ٢٦٩٨. زاد المسير، لابن الجوزي ٢٩٤٦. مسند أبي عوانة ١٩٥١. الدر النروائد، للميثور، للسيوطي ٢٠٤٨. شرح السنة، للبغوي ١٩٨/١٢. فتح الباري، لابن حجر ٤٣٦٢. مصرحاليم ١٩٥٢. ومسند أبي عوانة ٢٩٥٨. الدر الزوائد، للميثومي ٢٦٤٨. أرد المسير، لابن الجوزي ١٩٤٦. مسند أبي عوانة ٢٩٥٦. الدر ١٤٢٦. المنثور، للسيوطي ٢٩٤٣. أرد المسير المن كثير ١٩٨٦٢. فتح الباري، لابن حجر ٤٢٦٢٠.
- (٨) انظر: (صحيح البخاري ١٠٤/٤ ، ٢٧/٧ . وصحيح مسلم، حديث ٣٣ من الجهاد. مسند أحمد ابن حنبل ٣١٨/٢ . والسنن الكبرى، للبيهقي ٣/٢٩٠ . مصنف عبد الرزاق ٩٤٩٢ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٠٣٣ . شرح السنة، للبغوي ٩٤/١١ . فتح الباري ٢٢٣/٩ . تفسير القرطبي ٦٠/٦
  - ( ٩ ) هكذا في د . وفي ب : المسألة الثانية .

ورَوى ابنُ وهب أنها كانت بعد عام ٍ ونصف من الهجرة، وذلك بعد تحويل القبلة بشهرين.

۳۷۷

وقد سُئل مالك في رواية ابن وهب عن عدة المسلمين يوم بَدْر ؛ فقال: كانوا ثلاثمائة وثلاثة عشر على عِدَّةِ أصحاب طالوت.

وروى أيضاً ابنُ وهب عن مالك قال: سأل رسُولُ الله مُتَلِيَّةٍ عن عِدَّةِ المشركين يوم بَدْر: كم يطعمون كلّ يوم؟ فقيل له: يوماً عشراً ويوماً تسع جزائر. فقال: القومُ ما بين الألف إلى التسعمائة.

وروى ابنُ القاسم عن مالك قال: لما كان يوم بَدْر قال رسول الله ﷺ : « أشيروا عليّ ». فقام أبو بكر فتكلم، ثم قعد. ثم قال: « أشيروا عليّ »، فقام عمر فتكلم، ثم قعد فقال رسول الله ﷺ : « أشيروا عليّ »، فقام سعد بن مُعاذ فقال: كأنك إيانا تريد يا رسولَ للله، لا نقول لك كما قالت بنو إسرائيل لموسى: اذهب أنتَ وربك فقاتلا إنا هاهنا قاعِدُون، ولكن اذهب أنْتَ وربّك فقاتلا إنا معكم متَّبعون. لو أتيت اليمن لسللنا سيوفنا واتبعناك. فقال رسول الله ﷺ : « خذُوا مصافّكم » (١٠).

#### المسألة الخامسة:

قال علماؤنا رَحِمهم الله، هاهنا ثلاثة أسماء : الأنفال، الغنائم، الفيء . فالنَّفَلُ : الزيادةُ كما بينًا ، وتدخل فيه الغنيمة ؛ فإنها زيادةُ الحلال ِ لهذه الأمة . والغنيمةُ : ما أُخذ من أموال الكفار بقتال ٍ .

والفيء: ما أخِذ بغير قِتال؛ لأنه رجع إلى موضعه الذي يستحقّه، وهو انتفاعُ المؤمن به.

#### المسألة السادسة: في محل الأنفال:

اختلف الناسُ فيها على ثلاثة أقوال:

الأول: محلها الخمس.

(١٠) انظر: (سنن الترمذي، الباب ٤ من سورة ٣٤ من كتاب التفسير).

الثاني: محلها ما عادَ من المشركين أو أُخِذ بغير حرب. الثالث: رأس الغنيمة حسبًا يراه الإمام.

344

قال القاسم بن محمد: قال ابن عباس: كان ابنُ عمر إذا سئل عن شيء قال: لا آمرك ولا أنهاك. فكان ابنُ عباس يقول: والله ما بعث اللهُ محمداً إلا محلّلاً ومحرّماً. قال القاسم: فسلط على ابن عباس رجل فسأله عن النَّفَل؛ فقال ابن عباس: الفرس من النفل، والسلاح من النفل. وأعاد عليه الرجل، فقال له مثل ذلك حتى أغضبه. فقال النفل، عباس: أتدرون ما مثل هذا؟ مثل صنيع الذي ضربه عُمر بالدِّرة حتى سالت الدماءُ على عقبيه أو على رجليه. فقال الرجل: أما أنتَ فقد انتقم اللهُ منك لابن عمر. وقال السدّي وعطاء: هي ما شذَّ من المشركين.

THE PRI ورة الأنفال الآية (١) (١)

وعن مجاهد: سئل النبي ﷺ عن الخمس بعد الأربعة الأخاس؛ فقال المهاجرون: لمن يُدْفَع هذا الخمس؟ لم يخرج منّا. فنزلت: ﴿ **يسألونك عن الأنفال﴾ .** والصحيحُ أنه من الخمس، كما روى في صحيح مسلم أنَّ الإمامَ يُعْطِي منه ما شاء من سلب أو غيره؛ خلافاً للشافعي، ومن قال بقوله من فقهاء الأمصار . فأما هذا السؤال هاهنا فإنما هو عن أصل الغنيمة التي نفل على ما أنزل الله لنا من الحلال على الأمم.

المعنى: يسألك أصحابُك يا محمد عن هذه الغنيمة التي نَفَّلْتُكها. قل لهم: هي لله وللرسول، فاتقوا الله ولا تختلفوا، وأصْلِحوا ذات بينكم، لئلا يُرفَع تحليلها عنكم باختلافكم.

وقد روي عن ابن عباس أنه ﷺ قال يوم بَدْر : « من فعل كذا وكذا فله كذا وكذا ». فتسارع إلى ذلك الشبان، وثبت الشيوخُ تحت الرايات، فلما فتح عليهم <sup>(١١)</sup> جاؤوا يطلبون شَرْطهم، فقال الشيوخ: لا تستأثِرُوا به علينا، كنا رِدْءاً لكم <sup>(١٢)</sup>، لو انهزمتم لانْحَزْتم إلينا، فأبى الشبان وقالوا : جعله رسولُ الله لنا، فتنازعوا فأنزل الله:

- (١١) في ب: فلما فتح الله عليهم.
  - (١٢) أي: كنا عوناً لكم.

سورة الأنفال الآية ( ) THE PRINCE GHAZI TRUST

﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الأَنْفَالِ قُلِ الأَنْفَالُ لله والرسولِ فَاتَقُوا اللهَ وأَصْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُم﴾ .

344

وروي أنهم اختلفوا فيها على ثلاث فرَق؛ فقال قوم: هو لنا، حرَسْنا رسولَ الله عَلِيَهِ . وقال آخرون: هو لنا، اتبعنا أعداء رسول الله. وقالت أخرى: نحن أولى بها، أخذناها، فنزلت: ﴿ **يَسألونَكَ عن الأنفال...﴾** الآية.

وروى أبو أمامة الباهليّ، قال: سألت عبادة بن الصامت عن الأنفال، فقال: فينا ـ أصحابَ بدر ـ نزلت، حين اختلفنا في النفَل، وساءت فيه أخلاقُنا، فنزعه الله من أيدينا، فجعله إلى رسوله، فقسمها رسول الله ﷺ بين المسلمين على بَوَاء؛ أي على السواء.

المسألة السابعة:

قال علماؤنا: فسلّموا لرسول الله الأمْرَ فيها؛ فأنزل الله: ﴿ واعْلَمُوا أَنَّ مَا غَنِمْتُم ... ﴾ الآية [ الأنفال: ٤١ ] . ثم قال رسولُ الله عَلَيْكَمْ : « ما لي مما أفاء الله عليكم إلا الخمس، والخمس مردود فيكم » <sup>(١٢)</sup> . فلم يمكن بعد هذا أن يكونَ النفَل من حقّ أحد؛ وإنما يكون من حق رسول الله. وهو الخمس.

والدليلُ عليه الحديثُ الصحيح عن ابن عمر : خرجنا في سَرِيّة قِبَلَ نَجْد ، فأصبنا إبلاً ، فقسمناها ، فبلغت سُهْإننا أحد عشر بعيراً ، ونُفِّلْنا بعيراً بعيراً ، فأما :

المسألة الثامنة: وهي سَلَّب القتيل:

فإنه من الخمس عندنا، وبه قال أبو حنيفة إذا رأى ذلك الإمام لَغَنَاء في الْمُعْطَى: أو منفعة تجلب، أو ائتلاف يرغب.

وقال الشافعي: هو مِنْ رأس المال؛ وظاهرُ القرآن يمنعُ من ذلك؛ لأنه حق المالكين.

(١٣) انظر: (السنن الكبرى، للبيهقي ١٧/٧ . الدر المنثور ١٨٦/٣ ، ١٣/٥ . تفسير القرطبي ١١/٨ ، ٣٦٢/٧). فأما الأخبار في ذلك فمتعارضة، روي في الصحيح أن النبي ﷺ قضى بسَلب أبي جهل لمعاذ بن عمرو بن الْجَمُوح. وقال يوم حُنين: « مَنْ قتل قتيلاً له عليه بينة فله سلَبه » <sup>(١1)</sup> ، فأعطى السلب لأبي قَتَادة بما أقام من الشهادة، وقضى بالسلَب أجمع لسلمة ابن الأكوع يوم ذي قَرَد.

34.

THE PR ورة الأنفال الآية (١)

قلنا: هذه الأخبار ليس فيها أكثر من إعطاء السلب للقاتل. وهل إعطاء ذلك له من رأس مال الغنيمة <sup>(١٥)</sup> أو من حق النبي \_وهو الخمس؟ ذلك إنما يؤخذ من دليل آخر .

وقد قسَّم الله الغنيمةَ قسمةَ حق على الأخماس، فجعل خُمْسها لرسوله، وأربعة أخماسها لسائر المسلمين، وهم الذين قاتلوا وقتلوا، فهم فيها شرع سواء، لاشتراكهم في السبب الذي استحقّوها به؛ والاشتراكُ في السبب يُوجب الاشتراكَ في المسبب، ويمنع من التفاضل في المسبب مع الاستواء في السبَبِ<sup>(١١)</sup>؟ هذه حكمةُ الشرع وحُكْمه، وقضاءُ الله في خلقه، وعِلْمه الذي أنزله عليهم.

والذي يدلَّ على صحة ما ذهبنا إليه ما رَوى مسلم أن عوف بن مالك قال: قَتل رجل من حِمْيَر رجلاً من العدو ، فأراد سَلبه ، فمنعه خالد ، وكان والياً عليهم ؛ فأخبر عوف رسولَ الله عَيَّلِيَّهِ ، فقال لخالد : « ما منعك أنْ تُعْطِيه سلبه » ؟ قال: استكثرته يا رسول الله . قال : « ادفعه إليه » . فلقي عوف خالداً فجرّه بردائه ، وقال : هل أنجزت ما ذكرت لك عن رسول الله عَيَّلِيَّهِ ؟ فسمعه رسولُ الله عَيَّلِيَّهِ ، فاستغضب ، فقال : « لا

- (12) انظر: (صحيح البخاري ١١٢/٤، ١١٢/٥. صحيح مسلم، الحديث ٤١ من الجهاد. سنن الترمذي ١٥٦٢. السنن الكبرى، للبيهقي ٢/٢٢، ٣٥٦، ٣١٦، ١٣٣/٨، ٢٥٩. بدائع المنن، للساعاتي ١١٦٧. مسند الشافعي ٢٢٣. طبقات ابن سعد ١٠٩/١/٢. دلائل النبوة، للبيهقي ٥/٨١. فتح الباري ٨/٣٥. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٩٨٦. شرح السنة، للبغوي ١٠٦/١١. نصب الراية، للزيلعي ٢٢٨/٣. تفسير القرطبي ٩٩/٨. البداية والنهاية، لابن كثير ١٠٦/١٢. المعجم الكبير ٢٩٦/٢. مصنف ابن أبي شيبة ٢/٣٦٣، ٣٦٢، ٥٢٤/١٤. تلخيص الحبير ٣٥/٣).
  - ( ١٥) في ب: قال علماؤنا : وهل أعطى ذلك له من رأس مال الغنيمة .
  - (١٦) في ب: ويمنع من التفاضل في السلب، مع الاستواء في السبب.

تُعْطِه يا خالد. هل أنتم تــارِكُو لي إمْرَتي» <sup>(١٧)</sup>. ولو كان السلب حقّاً له من رأس الغنيمة لما ردَّه رسولُ الله عَظِيْتُمٍ ؛ لأنها عقوبةٌ في الأموال، وذلك أمرٌ لا يجوز بحال.

341

وقد ثبت أن ابن المسيّب قال: ما كان الناس يُنَفّلون إلاّ من الخمس. وروي عنه أنه قال: لا نَفَلَ بعد رسول الله. ولم يصح. المسألة التاسعة:

سورة الأنفال الآية (١)

قال علماؤنا : النَّفَل على قسمين : جائز ومكروه ، فالجائز بعد القتال ، كما قال النبيُّ عَلَيْكَمُ يوم حُنَين : « من قتل قتيلاً له عليه بينة فله سلَبه » . والمكروه أن يقال قَبْل القتل : « مَنْ فعل كذا وكذا فله كذا » . وإنما كره هذا ؛ لأنه يكون القتالُ فيه للغنيمة .

وقال رجل للنبي ﷺ : الرجل يقاتل للمَغْنَم، ويقاتل ليرى مكانَه من في سبيل الله؛ قال: « مَنْ قاتل لتكونَ كلمةُ الله هي العليا فهو في سبيل الله» <sup>(١٨)</sup>، ويحق للرجل أن يقاتلَ لتكونَ كلمةُ الله هي العليا وإنْ نَوَى في ذلك الغنيمة؛ وإنما المكروه في الحديث أن يكون مقصده المغنم خاصة.

المسألة العاشرة: قال علَّماؤنا : قوله تعالى : ﴿ قُلَ الْأَنْفَالُ لَهُ وَالرَسُولَ ﴾ :

قوله: ﴿ لَلَهِ ﴾ استفتاح كلام، وابتداء بالحق الذي ليس وراءه مرمى، الكل لله، وقوله بعد ذلك: ﴿ وَالرَّسُولَ ﴾ قيل: أراد به ملكاً. وقيل: أراد به ولايـة قسم وبيان حكم.

- (١٧) انظر: (صحيح مسلم، الباب ١٣، حديث ٤٣ من الجهاد، مسند أحمد بن حنبل ٢٦/٦. المعجم الكبير، للطبراني ٥٠/١٨).
- (١٨) انظر: (صحيح البخاري ٢٤٣/١، ٢٥/٤، ٢٥/٢، ١٦٦/٩. صحيح مسلم، حديث ١٤٩،
   (١٨) انظر: (صحيح البخاري ٢٤٣/١، ٢٥/٤، ٢٥/٤، ١٦٤٩. سنن أبي داود، الباب ٢٥ من الجهاد. سنن النسائي ٢٦/٦. سنن ابن ماجة ٢٧٨٣. مسند أحمد بن حنبل ٢٢/٢٤، ٣٩٧، ٢٥٠٤، ٤٠٥،
   ٤١٧ . السنسن الكبرى، للبيهقي ١٦٧٩٩. مصنف عبد الرزاق ١٦٦٧. الترغيب والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب والترهيب (١٢٠ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٨١٤. فتح الباري ١١/١١، ٢٢٢، ٢٧٦، ٢٨٢، ١لترغيب والترهيب والترهيب (١٢٠٠).

والأول أصحُّ لقوله ﷺ : « ما لي مما أفاء الله عليكم إلا الخمس، والخمس مردودٌ فيكم » <sup>(١١)</sup> . وليس يستحيل أن يملّكه اللهُ لنبيه تشريفاً وتقديماً بالحقيقة، ويرده رسول الله ﷺ تفضلاً على الخليقة .

GHAZI TRUST

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إحْدَى الطائِفَتَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ، وَيُرِيدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ﴾ [الآية: ۷].

فيها خمس مسائل:

## المسألة الأولى:

474

روى ابنُ عباس: لما أُخبِر رسولُ الله يَتَنْتُمُ بأبي سفيان أنه مُقْبِلٌ من الشام ندب المسلمين إليهم، وقال: «هذه عِيرُ قريش فيها الأموال، فاخرجوا إليها لعل الله أن ينفّلكموها »؛ فانتدب الناسُ، فخفّ بعضُهم، وتَقُل بعضهم؛ لأنهم لم يظنوا أن رسول الله يلقى حَرْباً، وكان أبو سفيان حين دنا من الحجاز يتجسّس الأخبار، ويسأل مَنْ لقي من الرّكبان؛ تخوُفاً على أموال الناس حتى أصاب خبّراً من بعض الركبان أن محداً قد استنفر لك، فحذر عند ذلك واستأجر ضَمْضَم بن عَمْرو الغَفاري، وبعثه إلى مكة، وأمره أن يأتي قريشاً يستنفرُهم إلى أموالهم، ويخبرهم أنَّ محداً قد عرض لها في أصحابه. فمضى ضَمْضَم، وخرج النبيُّ عَنَاتُه في أصحابه وأتاه الخبر عن قريش في أصحابه. فمضى ضَمْضَم، وخرج النبيُّ عَنَاتُهم إلى أموالهم، ويخبرهم أنَّ محداً قد عرض لما بخروجهم ليمنعوا عيرهم، فاستشار النبيُّ عَنَاتُهم الناس، وأخبرهم عن قريش، فقام أبو بكر فقال فأحس، وقام عمر فقال فأحس، ثم قام المِقْداد بن عمرو فقال: يا رسول الله؛ امْض لما أمرك الله فنحنُ معك، والله لا نقول كما قالت بنو إسرائيل: اذهب أنتَ وربكَ فقاتِلاً إنّا هاهنا قاعدون، ولكن اذهب أنت وربك فقات لا إلى بعرم مقاتلون، والذي يعنك بالحق لو سِرْتَ إلى بَرْك الغياد بن عمرو فقال: يا اذهب أنتَ وربكَ فقاتِلاً إنّا هاهنا قاعدون، ولكن اذهب أنت وربك فقات لا إن بالدنا معك منْ دونه.

(١٩) سبق تخريجه، راجع الفهرس.



ثم قال الأنصار بعدُ : أن امْض يا رسول الله لما أمِرْت، فوالذي بعثك بالحق لو استعرضْتَ بنا هذا البَحْرَ فخضْتَه لَخُضْناه معك.

فمضى رسولُ الله ﷺ حتى التقى بالمشركين بِبَدْر ، فمنعوا الماء ، والتقوا ، ونصر الله النبيَّ وأصحابه ، فقَتَل من المشركين سبعين وأسر منهم سبعين ، وغنم المسلمون ما كان معهم<sup>(٢٠)</sup> .

#### المسألة الثانية:

روى عِكْرِمة عن ابن عباس قال: قالوا للنبي ﷺ ـ حين فرغ من بَدْر : عليكَ بِالعير ليس دونها شيء . فناداه العباسُ وهو في الأسرى: لا يصلح هذا . فقال له النبيَّ مَعْلِيَهُ : لِمَ؟ » قال: لأنّ الله وعدكَ إحدى الطائفتين ، وقد أعطاك ما وعدك . قال النبي مُعْلِيهُ : « صدقْتَ » . وعلم ذلك العباس من تحدَّثِ أصحاب النبي ﷺ بما كان من شأن بَدْر ، فسمع ذلك في أثناء الحديث <sup>(٢١)</sup> .

#### المسألة الثالثة:

خروج النبيّ ﷺ ليتلقّى العِير بالأموال دليلٌ على جوازِ النَّفْر للغنيمة؛ لأنه كسْبٌ حلال، وما جاء في الحديث: « إن مَن قاتل لتكونَ كلمةُ الله هي العليا فهو في سبيل الله دون مَن يقاتل للغنيمة » <sup>(٢٢)</sup> ـ يُرادُ به إذا كان ذلك قصده وحْدَه، ليس للدين فيه حظّ.

## المسألة الرابعة:

قال ابن القاسم وابن وهب \_ عن مالك في قول الله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إحْدَى الطَّائِفَتَيْنِ أَنَّهَـا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُم ﴾، فقال مالك: قال رسول الله يَرَلِيْهِ لأهل قَلِيب بَدْر من المشركين: «قد وجَدْنا ما

- (٢٠) أنظر: (طبقات ابن سعد ٦/١/٢. الدر المنثور ١٦٨/٣. تفسير ابن كثير ٥٥٧/٣. تفسير القرطي ٣٧٣/٧. تفسير الطبري ١٢٢/٩. البداية والنهاية ٢٥٦/٣).
  - (٢١) انظر: (المعجم الكبير، للطبراني ٢٧٩/١١).
    - (٢٢) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

وعدَنا ربُّنا حقّاً، فهل وجدتُم ما وَعَدَ ربكم حقاً؟ » قالوا: يا رسول الله؛ إنهم أموات، أفيسمعون؟ فقال رسول الله ﷺ : « إنهم ليسمعون ما أقولُ » قال قتادة: أحياهم الله له <sup>(٢٣)</sup>.

THE.PRINC تسورة الأنفال الآية ( V ) FOR QURA

وهذه مسألة بديعة بيناها في كتاب المشكلين، وحقّقنا أن الموتَ ليس بعدم محض، ولا فناء صرْف، وإنما هو تبدُّلُ حال، وانتقالٌ من دار إلى دار، والروحُ إَن كان جسماً فينفصل بذاته عن الجسد، وإن كان عَرَضاً فلا بد من جزء من الجسد يقوم به يفارق الجسد معه، ولعله عَجْبُ الذَّنب الذي ورد في الحديث الصحيح: « إن كل ابن آدم تأكله الأرض إلاّ عَجْبَ الذَّنب، منه خُلِق، وفيه يركّب» <sup>(٢١)</sup>. والروح هي السامعة الواعية العالمة القابلة، إلا أن الباري لا يخلق الإدراك إلا كما يشاء، فلا يخلق إدراك الآخرة لأهل الدنيا، ولا يخلق إدراكَ الدنيا لأهل الآخرة، فإذا أراد سبحانه أسمع أهلَ الآخرة حال أهْل الدنيا.

وقد ورد في الحديث: « أنَّ الميت إذا انصرف عنه أهلُه ، وإنه ليسمع خَفْقَ نعالهم ، إذ أتاه مَلَكان . . . » الحديث <sup>(٢٥)</sup> .

وقد ثبت أن النبي ﷺ قيل له في أهل بَدْر : أتكلِّم قوماً قد جَيَّفوا ؟ فقال: « ما أنتم بأسمعَ لما أقول منهم، غير أنه لم يُؤْذَنْ لهم في الجواب » <sup>(٢٦)</sup>.

- (٢٣) انظر : (الدر المنثور ، للسيوطي ٨٦/٣).
- (٢٤) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٢٨، حديث ١٤٢ من الفتن. سنن أبي داود ٤٧٤٣. سنن النسائي (٢٤)
   ٢١١/٤. مسند أحمد بن حنبل ٣٢٢/٢ . موارد الظمآن ٢٥٧٤. الدر المنثور، للسيوطي ٣٨٣/٤، ٣٨٣/٤
   ٣٣٧/٥ . شرح السنة، للبغوي ١٢٢/١٥. مشكاة المصابيح، للتبريـزي ٥٥٣١. فتـح الباري ٥٣٧/٥
- (٢٥) انظر: (صحيح مسلم، الحديث ٧١ من الجنة. مسند أحمد بن حنبل ٤٤٥/٢. موارد الظمآن ١١. اتحاف السادة المتقين ٤١٩/١٠. تفسير القرطبي ٣٧٧/٧ الدر المنثور، للسيوطي ٤/٨٠. الترغيب والترهيب ٢٧١/٤. تاريخ بغداد، للخطيب ٤٦/٢. مصابيح السنة، للبغوي ٤٢/٤. مجمع الزوائد، للهيثمي ٥٤/٣).
- (٣٦) انظر: (صحيح البخاري ١٢٢/٢، ١٢٢/٥، ١١١ . صحيح مسلم، الباب ١٧، حديث ٧٦، ٧٧
   من الجنة. سنن النسائي ١٠٩/٤ . مسند أحمد بن حنبل ٢٧/١، ٣٠٤/٣، ١٤٥، ١٨٢، ٢٢٠،

المسألة الخامسة:

سورة الأنفال الآبة (γ)

قال مالك: بلغني أنَّ جبريل عليه السلام قال للنبي ﷺ : كيف أهل بَدْر فيكم؟ قال: « خِيَارنا ». فقال جبريل: إنهم كذلك فينا <sup>(٢٧)</sup>.

o uzata

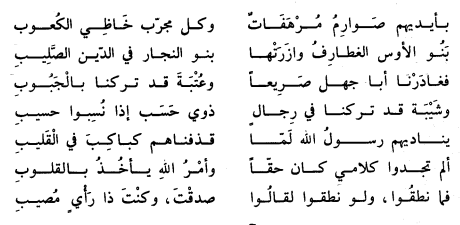
THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

وفي هذا من الفقه أن شرف المخلوقات ليس بالذوات، وإنما هو بالأفعال؛ وللملائكة أفعالُها الشريفة من المواظبة على التسبيح الدائم، ولنا ـ نحن ـ أفعالنا بالإخلاص في الطاعة.

وتتفاضلُ الطاعات بتفضيل الشرع لها ، وأفضلُها الجهاد ، وأفضلُ الجهاد يوم بَدْر ؛ فأنجز الله لرسوله وعده ، وأعزَّ جُنْدَه ، وهزم الأحزاب وَحْدَه ، وصرع صناديدَ المشركين ، وانتقم منهم للمؤمنين ، وشَفى صدْرَ رسوله وصدورهم من غَيْظهم ، وفي ذلك يقول حسان : <sup>(٢٢)</sup>

عرفْتُ دِيَارَ زِينبَ بِالكَثِيب كخَطِّ الوَحْـى في الورق القَشِيـب مـن الوسمـــيّ منهمـــرٍ سكـــوب تَــداولها الرِّيـاحُ وكــلُّ جَــوْن فأمسى رَبْعُها خَلَقاً وأمست يَباباً بعد ساكنها الحبيب فَدَعْ عنك التذكّرَ كلَّ يوم ورَوٍّ حــرارةَ الصــدر الكئيــب بصِـدْق غير أخبـار الكــذوب وخَبِّر بالذي لا عَيْبَ فيه لنا في المشركين من النصيب بما صنع المليكُ غداةً بَدْر غــداةَ كَــأنَّ جمعَهُــمُ حِـــراءٌ بدت أركانه جُنْح الغروب كأُسْدِ الغـاب مُـرْدَان وشِيب فلاقيناهم منسا بجَمْع على الأعداء في لَفْح الحــروب أمـــــامَ محمـــــد قـــــد وَازَرُوه

= ٢٩/٢، ٢٩/٤. مصنف ابن أبي شيبة ٢٩/١٤. المعجم الكبير، للطبراني ١٩٨/١٠. المعجم الصغير للطبراني ١١٣/٢. مجمع الزوائد ٩١/٦. إتحاف السادة المتقين ١/٣٨٠. السنة، لابن أبي عاصم ٢٧/٢٢، ٢٢٦، ٢٢٨. الأسماء والصفات ١٦٨. البداية والنهاية ٣/٢٢٣. دلائل النبوة، للبيهقي ١١٧/٣. المصنف لعبد الرزاق ٩٧٢٧. الدر المنثور، للسيوطي ١٥/١٥، ٢٤٩. تفسير ابن كثير ٢٢/٣]، تفسير القرطبي ٢٤٢/٢، ٣٧٧).



#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفاً فَلاَ تُوَلُّوهُمُ الأَدْبَارَ. وَمَنْ يُوَلِّهِمْ يَوْمَئِذٍ دُبُرَهُ إِلاَّ مُتَحَرِّفاً لِقِتَالِ أَوْ مُتَحَيِّزاً إِلَى فِئَةٍ فَقَدْ بَاءَ بِغَضَبٍ مِنَ اللهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ﴾ [الآيتانُ: ١٦، ١٥]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ زَحْفاً ﴾:

يعني مُتَدَانِين، والتزاحفُ هو التداني والتقارب، يقول: إذا تَدَانَيْتُمْ وتعاينتم فلا تفِرُّوا عنهم، ولا تُعْطوهم أدباركم، حَرَّم الله ذلك على المؤمنين حين فرض عليهم الجهادَ، وقَتْل الكفار؛ لعنادهم لدين الله، وإبايتهم عن قول لا إله إلا الله. فأما المقدار الذي يكون هذا معه فسيأتي بيانُه إن شاء الله تعالى.

#### المسألة الثانية:

377

اختلف الناس: هل الفرار يوم الزَّحْفِ مخصوص بيوم بَدْر أم عام في الزحوف كلها إلى يوم القيامة؟

فروي عن أبي سعيد الْخُدْري أنّ ذلك يوم بَدْر لم يكن لهم فئة إلا رسول الله؛ وبه قال نافع، والحسن، وقتادة، ويزيد بن أبي حبيب، والضحاك <sup>(٢٨)</sup>.

(٢٨) العبارة في القرطبي أوضح، إذ قال: « إن ذلك خاص. بأهل بدر ، فلم يكن لهم أن ينحازوا ، ولو =

ويروى عن ابن عباس وسائر العلماء أن الآية باقية إلى يوم القيامة، وإنما شذ من شذَّ بخصوص ذلك يوم بَدْر بقوله: ﴿ وَمَنْ يُوَلِّهِمْ يَوَمَئْذِ دُبُرَه ﴾ [الأنفال: ١٦]؛ فظنَّ قوم أن ذلك إشارة إلى يوم بَدْر، وليس به؛ وإنما ذلك إشارة إلى يوم الزَّحْفِ.

سورة الأنفال الآية (١٧)

GHAZI TRU IC THOUGH

۳۸۷ .....

والدليلُ عليه أن الآيةَ نزلت بعد القتال وانقضاء الحرب، وذهاب اليوم بما فيه، وقد ثبت عن النبيّ ﷺ حسبا قدمناه في الحديث الصحيح أن الكبائر كذا.. وعَدَّ الفرار يوم الزَّحْفِ. وهذا نص في المسألة يرفعُ الخلاف، ويبيِّنُ الحكم، وقد نبهنا على النكتة التي وقع الإشكال فيها لمن وقع باختصاصه بيوم بدر. **المسألة الثالثة:** 

أما يوم بَدْر مع النبيّ ﷺ فلم يُجُزْ لهم أن يفرُّوا عن رسول الله ولا يرغبوا بأنفسهم عن نفسه، ولا يُسْلِمُوه لأعدائه حتى لا يبقَى منهم على الأرض عين تَطْرف. وأما سائر الجيوش وأيام القتال فلها أحكام تُستَقْصى في مواضعها إن شاء الله تعالى.

# الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ اللهَ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللهَ رَمَى وَلِيُبْلِيَ الْمُوْمِنِينَ مِنْهُ بَلاَءً حَسَناً إِنَّ اللهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ [ الآية: ١٧ ].

هي من توابع ما تقدم وروابطه؛ فإنَّ السورة هي سورة بَدْر كلها، وكلها مدنية إلا سبع آيات فإنها نزلت بمكة، وهي قوله: ﴿**وإذْ يْحُرُ بِكَ الذينَ كفروا...﴾** [ الأنفال: ٣٠ ] إلى آخر الآيات السبع.

وقد روى ابنُ وهب، قال: أخبرني مالك في قوله: **﴿وما رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ** ولكنَّ اللهَ رَمَى﴾، هذا في حَصْب رسول الله المشركين يوم حُنَين. قال مالك، ولم يبق في ذلك اليوم أحَدٌ إلا وقد أصابه ذلكَ، وذكر ما قالت له أم سليم.

وكذلك روى عنه ابن القاسم أيضاً ، وقد روى عن محمد بن إسحاق أنها كانت في

انحازوا لانحازوا للمشركين ولم يكن في الأرض يومئذ مسلمون غيرهم، ولا للمسلمين فئة إلا النبي عَطِيْهُم . من هامش البجاوي .

يوم بَدْر لما استوت الصُّفُوف ونزل جبريل آخذاً بعِنان فرسه يقودُه، على ثناياه النَّقْع. فأخذ رسول الله ﷺ حَثْيَة من الحصباء <sup>(٢٩)</sup>، فاستقبل بها قريشاً، فقال: «شاهَتِ الوجوه». ثم نفخهم بها وأمر أصحابه فقال: «شدُّوا»؛ فكانت الهزيمة، وقتل اللهُ مَنْ قتل من صناديد قريش، وأسـر من أسر من أشرافهم <sup>(٣٠)</sup>.

وقال ابن المسيِّب: كان هذا يوم أُحد حين رمى أُبيّ بن خلف الحربة، فكسر ضلعاً من أضلاعه، فرجع أُبيّ بن خلف إلى أصحابه ثقيلاً، فأحفظوه حين ولَّوا قافلين يقولون: لا بأس. فقال: والله لو كانت بالناس لَقَتَلَتْهُم، ألم يقل أنا أقتلك.

وقول ابن إسحاق أصحُّ في ذلك؛ لأنَّ السورة بَدْرية.

۳۸۸

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ يا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَوَلَّوْا عَنْهُ وَأَنْتُمْ تَسْمَعُونَ. وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لاَ يَسْمَعُونَ ﴾ [الآيتان: ٢٠، ٢٠].

هذه الآية بيانٌ شافٍ وإيضاح كاف في أنّ القول لا يكونُ إلا بالعمل، وأنه لا معنى لقول المؤمن: سمعتُ وأطعت، ما لم يظهر أثَرُ قولِه بامتثال فعله؛ فأما إذا قصّر في الأوامر فلم يأتها، واعتمد النواهي باقتحامها فأيّ سَمْعٍ عنده؟ أو أي طاعة له؟

- (٢٩) في ب: فأخذ رسول الله عليه حفنة من الحصباء.

سورة الأنفال الآية ( ٢٤ ﴾ العلية ( ٢٤ ﴾ For QURANIC THOUGHT ، العلية ( ٢٤ ﴾

وإنما يكون حينئذ بمنزلة المنافق الذي يُظْهِرُ الإيمان، ويُسِرُّ الكُفْرَ، وذلك هو المراد بقوله: **﴿ولا تكونُوا كالذين...﴾** الآية. يعني بذلك المنافقين، فالخبرة تكشف التلبيس، والفعل يظهر كمائن النفوس.

344

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا للهِ وَلِلْرَّسُول إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ﴾ [ الآية: ٢٤ ]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: الاستجابة:

هي الإجابة، وقد يكون استفعل بمعنى أفعل، حسبا بينّاه في غير موضع، وقد قال شاعر العرب: <sup>(٣١)</sup>

ودَاعٍ دَعَا يا مَنْ يُجِيبُ إلى النـدى فلم يستجِبْـــه عنـــد ذاك مجيـــبُ المسألة الثانية: قوله تعالى : ﴿ لِمَا يُحْيِيكُمْ ﴾:

ليس يريد به حياةَ المشاهدة والأجسام، وإنما يريد به حياةَ المعاني والقلوب بالإفهام بدعائه إياهم إلى الإسلام والقرآن، والحق والجهاد، والطاعة والألفة.

وقيل: المراد به لما يحييكم في الآخرة الحياةَ الدائمة في النعيم المقيم. المسألة الثالثة:

ثبت في صحيح الحديث أن النبي ﷺ دعا أُبيّاً وهو يصلّي، فلم يُجبْه أُبيّ فخفَّفَ الصلاة، ثم انصرف إلى النبي ﷺ، فقال له ﷺ: « ما منعك إذ دعوتُك أن

(٣١) هو: كعب بن سعد بن عمرو الغنوي، من بني غنيّ. شاعر جاهلي حلو الديباجة، أشهر شعره بائيته في رثاء أخ له قتل في حرب ذي قار.
 انظر ترجته في: (التيجان ٢٦٠. الحيوان ٥٦/٣ . مجالس ثعلب ١٤٠. سمط اللالى، ٧٧١، ٧٧٢.
 خزانة البغدادي ٢٢/٣٢. مختارات ابن الشجري ٢٥. جهرة أشعار العرب ١٣٣. شرح شواهد المغني ٢٣٣. معجم ما استعجم للبكري ٨٧٧. رغبة الآمل ١٠١/٦. كشف الظنون ٨٠٨.

THE PRINCE GHAZI TRUST (ﷺ) THE PRINCE GHAZI TRUST (ﷺ) (٢٥)

تجيبني»؟ قـال: يـا رسـولَ الله، كنـتُ أصلّـي. قـال لـه: أفلم تجد فيا أوحـي إليّ: ((اسْتَجيبُوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يُحْييكم)؟ قال: بلى يا رسول الله، ولا أعود <sup>(٢٦)</sup>.

فقال الشافعي: هذا دليل على أن الفعل للفرض أو القول الفرض إذا أُتي به في الصلاة لا يُبْطِلُ الصلاة لأمرِ النبي ﷺ لأبيّ بالإجابة، وإن كان في الصلاة.

وقد بيّنا في غير موضع أنّ هذه الآية دليلٌ على وجوب إجابةِ النبي وتقديمها على الصلاة، وهل تبقى الصلاةُ معها أم تبطل؟ مسألة أخرى. وقد قررناه على وجهه في مسائل الخلاف.

#### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَاتَّقُوا فِتْنَةً لاَ تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [ الآية: ٢٥ ].

فيها أربع مسائل:

79.

المسألة الأولى: في تأويل الفِتْنَة:

فيها ثلاثة أقوال:

الأول: الفتنة: المناكير؛ نهى الناسَ أن يُقِرّوها بين أظهرهم فيعمّهم العذاب؛ قاله ابن عباس.

الثاني: أنها فتنة الأموال والأولاد، كما قال: ﴿ واعْلَمُوا أَنَّا أموالُكُم وأولادُكُم فِتْنَةٌ ﴾ [ الأنفال: ٢٨ ] – رواه عبدالله بن مسعود. وقد روى حُذيفة في الحديث الصحيح حين سأله عمر عن الفِتنة، فقال له حذيفة: « فِتنةُ الرجل في جاره وماله وأهله يكفّرها الصلاة والصدقة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر».

(٣٣) انظر: (فتح الباري ٣٠٧/٨، ٣٨١، سنن أبي داود، الباب ١٥ من الوتر. سنن النسائي، الباب ٣٥ من الافتتاح. السنن الكبرى، للبيهقي ٣٦٨/٢، ٣٦٨/٢ المستدرك ٥٥٨/١ مصابيح السنة، للبغوي ٢٤/١ مشكل الآثار، للطحاوي ٢٧/٢، ٢٧/٢، الدر المنثور، للسيوطي ٤/١ تفسير ابن كثير ٢٥/٤٤. تفسير الطبري ١٤/٤١).

> الثالث: أنها البلاء الذي يُبْتَلَى به المرء؛ قاله الحسنَ. **المسألة الثانية: المختار عندنا:**

أنها فتنة المناكير بالسكوت عليها أو التراضي بها، وكلّ ذلك مُهْلِك، وهو كان داءَ الأمم السالفة، قال اللهُ سبحانه: ﴿ كانوا لاَ يَتَنَاهَوْنَ عَنْ مُنْكَرٍ فَعَلُوهُ﴾ [المائدة: ٧٩].

وقد قدمنا من تفسير قوله: ﴿ **يَا أَيَّهَا الَّذِينِ آمنوا عليكم أَنفسَكم لاَ يَضُرُّكُمْ** مَنْ ضَلَّ إذا اهتديتم﴾ [المائدة: ١٠٥]. أن الناس إذا رأوا الظالم فلم يأخذوا على يديه أوشكَ أنْ يعمَّهم الله بعذابٍ من عنده.

وثبت أنَّ أُمَّ سلمة قالت للنبيّ ﷺ : أنهلك وفينا الصالحون؟ قال: « نعم، إذا كَثُر الخبث » <sup>(٣٣)</sup> .

وقال عمر : إن الله لا يعذّب العامةَ بذَنْب الخاصة ، ولكن إذا عمل المنكر جهاراً استحلّوا العقوبةَ كلّهم <sup>(٢٢)</sup> .

وتحقيق القول في ذلك أنّ الله قال: ﴿لا يُكلِّفُ اللهُ نفساً إلاَّ وُسْعَها لها ما كسبَتْ وعليها ما اكتسبت﴾ [البقرة: ٢٨٦]. وقال: ﴿ولا تَزِرُ وازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرَى﴾ [الإسراء: ١٥]؛ فقد أخبرنا ربنا أنّ كلّ نفس بما كسبتْ رَهينةٌ، وأنه لا يؤاخِذُ أحداً بذنب أحدٍ، وإنما تتعلق كلَّ عقوبة بصاحب الذنب، بَيْدَ أن الناس إذا تظاهروا بالمنكر فمِنَ الفَرْضِ على كل من رآه أن يغيِّره، فإذا سكت عنه فكلَّهم عاصٍ؛ هذا بِفِعْلِه، وهذا برضاه به. وقد جعل اللهُ في حُكْمه وحكمته الراضي بمنزلة العامل؛ فانتظم الذنب بالعقوبة، ولم يتعدَّ موضعه، وهذا نفيس لمن تأمّله.

فإن قيل، وهي:

(٣٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٤٢٨/٦ . مسند الحميدي ٣٠٨. مجمع الزوائد ٢٦٩/٧ . فتح الباري ١٠٦ / ٦٠ / ١٠٦ . زاد المسير ، لابن الجوزي ١٩٤/٥ ). (٣٤) في ب: ولكن إذا عملوا المنكر جهاراً استحقوا العقوبة كلهم. THE PRINCE GHAZI TRUST 🔯 🔤 👘 🖓 THE PRINCE GHAZI TRUST 🔯 👘 🖓 THE PRINCE GHAZI TRUST 👘 🖓 THE PRINCE GHAZI TRUST

## المسألة الثالثة: فما معنى هذه الآية؟

قلنا : هي آية بديعة ، ومعناها على الناس مرتبك ، وقد بيناها في قَبَس الموطأ ، وفي « ملجئة المتفقهين » .

لبابه أنَّ قوله: ﴿ **اتَّقُوا** ﴾ أمرٌ. وقوله: ﴿ **لاَ تُصِيبَنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾** نهي، ولا يصلح أن يكون النهي جوابَ الأمر ، فيبقى الأمر بغير جواب، فيشكل الخطاب.

والدليل على أنّ قوله: ﴿لا تُصِيبَنَّ الذين ظلَموا ﴾ نهيّ-دخـولُ النـون الثقيلـة فيه، وهي لا تدخل إلا على فِعْلِ النهي، أو جواب القسم.

ولا تظنوا أنّ إشكال هذه الآية حدث بين المتأخرين؛ بل هو أمر سالف عند المتقدمين، ولذلك قرأها قوم: واتَّقُوا فتنةً أن تصيبَ الذين ظلموا منكم خاصة. وقرأها آخرون: واتَّقُوا فتنة لتصيبنَّ الذين ظلموا منكم خاصةً. وهكذا يروى فيها عن أُبيّ بن كعب، وعبدالله بن مسعود، وكان يقول ابن مسعود إذا قرأها: ما منكم من أحد إلاّ وله فِتنةٌ في أهله وماله.

وكان الزَّبير يقول: كنا نظنَّها لغيرنا فإذا بها قد أصابتنا. وكذلك كان يرى ابن عباس.

وأما فتنةُ الرجل في أهله فلا تتعداه، ولا تأخذ بالعقوبة سواه، وإنما المعنى في الآية ما ذكرناه.

فأما اعتراضهم بالإعراب وهي:

المسألة الرابعة:

فقد أوضحناها في الرسالة الملجئة ، وقلنا : فيها ثلاثة أقوال :

الأول: أنه أمر ثم نهي، كلُّ واحدٍ مستقل بنفسه، كما تقول: قم غداً. لا تتكلم اليوم.

الثاني: الإعراب اتقوا فتنة إن لم تتقوها أصابتكم.

فأما الأول فضعيف؛ لأن قوله: ﴿**اتقوا فتنةَ**﴾ ليس بكلام مستقل، فيصح أن يتركب عليه غيره.

وأما الثاني، وهو جواب الطبري، فلا يشبه منزلته في العلم، لأن مجازَه: لا تصيب الذين ظلموا، ولم يرد كذلك.

۳۹۳ .

الثالث: قال لنا شيخنا أبو عبدالله النحوي: هذا نهيّ فيه معنى جواب الأمر، كما يقال: لا تزل من الدابة لا تطرحنك<sup>(٢٥)</sup>، وقد جاء مثلُه في القرآن: ﴿ **ادخلوا** مساكِنكم لا يحطمنّكُمْ سليانُ وجنوده﴾ [النمل: ١٨]. وهذا منتهى الاختصار وقد طوّلْناه في مكانه.

#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَتَّقُوا اللهَ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَاناً وَيُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيَّئَاتِكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمِ ﴾ [ الآية: ٢٩ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ إِنْ تَتَّقُوا اللهَ ﴾:

وقد تقدم القولُ في التقوى وحقيقتها وأنها فَعْلَى، من وَقَى يَقِي وقاية وواقية، أبدلت الواو تاء لغة؛ وذلك بأن يجعلَ بينه وبين مخالفة الله ومعصيته وقاية وحجاباً، ولها فيه محالً:

**المحل الأول: العين:** فإنها رائدُ القلب ورَبيئته، فما تَطَّلِع عليه أرسلته إليه، فهو يفصل منه الجائز مما لا يجوز، وإذا جللتها بحجاب التقوى لم ترسل إلى القلب إلا ما يجوز، فيستريح من شغَب ذلك الإلقاء؛ وربما أصابت هذا المعنى الشعراء كقولهم: وأنت إذا أرسلت طَرْفَك رائداً لقلبك يوماً أسلمتك المناظر رأيت الذي لا كلّه أنت قادر عليه ولا عن بعضه أنْت صابر وهذا وإن كان أخذ طرفاً من المعنى فإن شيخنا عطاء المقدسي شيخ الفقهاء والصوفية ببيت المقدس استوفى المعنى في بيتين أنشدناهما:

(٣٥) في ب: لا تنزل من الدابة لا تطرحنك.

THE FRINCE GMAZI TRUST (۲۹) بتورة الأنفال الآية (۲۹) FOR OUR'ANIC THOUGHT

إذا لُمْــتُ عينيَّ اللتين أَضَــرَّتَــا بجسمي وقلبي قــالتـا : لُـم الْقَلْبَـا فإنْ لمتُ قلبي قــال عينــاك جـرَّتـا عليّ الرزايـــا ثم لي تجعــل الذنبـــا وقد قال النبي بَقِلِيَّةٍ : « إنّ الله كتب على ابن آدم حظَّه من الزنا . أدرك ذلك لا محالة ؛ فالعينان تزنيان وزِناهُما النظر ، واليدان تزنيان وزناهما البَطْش » <sup>(٢٦)</sup> .

**المحل الثاني: الأذن:** وهي رائد عظيم في قبيل الأصوات يُلقى إلى القلب منها ما يغبيه <sup>(٣٧)</sup> ، وقد كانت البواطِلُ فيه أكثر من الحقائق، فعلى العبد أن يمتنعَ من الْخَوْض في الباطل أولاً ، وينزّه نفسه عن مجالسة أهله؛ وإذا سمع القولَ اتَّبع أحسنه، ووَعَى أسلمه ، وصان عن غيره أُذُنه ، أو قَذَفه عن قلبه إن وصل إليه .

**المحل الثالث: اللسان:** وفيه نَيِّف على عشرين آفةً وخصلة واحدة، وهي الصدق، وبها ينتفي عنه جميعُ الخصال الذميمة، وعن بدنه جميع الأفعال القبيحة، فإذا حجبه بالصدق فقد كملت له التقوى، ونال المرتبةَ القُصْوى.

المحل الرابع: اليد : وهي للبَطْش والتناول، وفيها معاص منها: الغصب، والسرقة، ومحاولة الزنا، والإذاية للحيوان والناس، وحجابها الكفّ إلا عَمّا أراد الله. المحل الخامس: الرِّجُل: وهي للمشي إلى ما يحل، وإلى ما يجب، وحجابُها الكفُّ

عما لا يجوز .

392

**المحل السادس: القلب:** وهو البحر الخِضَمَّ، وفي القلب الفوائد الدينية، والآفات البهلكة، والتقوى، فيه حجابٌ يسلخ الآفات عنه، وشحنه بالنية الخالصة؛ وشرحه بالتوحيد، وخلع الكبر والعجب بمعرفته بأوله وآخِره، والتبرّي من الحسد، والتحفظ من شوائب الشرك الظاهر والخفي، بمراعاة غير الله في الأعمال، والركون إلى الدنيا

- (٣٦) انظر: (صحيح البخاري ٦٧/٨، ١٥٦. صحيح مسلم، حديث ٢٠ من القدر. وسنن أبي داود ٢١٥٢. ومسند أحمد بــن حنبل ٢٧٦/٢. السنن الكبرى، للبيهقي ٨٩/٧، ١٨٦. إرواء الغليل ١٩٨/٦. فتــح الباري ٢٦/١١، ٥٠٢، ٥٠٣. زاد المسير، لابن الجوزي ٨٦/٨. مشكاة المصابيح للتبريزي ٨٦. شرح السنة، للبغوي ١٣٧/١).
  - (٣٧) في ب: يلقى إلى القلب منها ما يغمه.

سورة الأنفال الآية (٣٠) ...... ويتعدي المحتري في المحتري المحت المحتري ا

بالغَفْلَةِ عن المال. فإذا انتهى العبد إلى هذا المقام مهّد له في قبوله مكاناً، ورَزَقه فيا يريدُه من الخير إمكاناً، وجعل له بين الحق والباطل والطاعة والمعصية فُرْقاناً، وهي:

المسألة الثانية: في قسم العمل في هذه الآية، والإشارة إليه:

أن يمتثلَ ما أمر ، ويجتنب كيف استطاع ما عنه نهي؛ لقوله ﷺ : « إذا أمرتكم بأمْرٍ فأتُوا منه ما استطعتم ، وإذا نَهيتكم عن شيء فاجتنبوه » <sup>(٣٨)</sup> .

وقد قال ابن وهب: سألتُ مالكاً عن قوله: ﴿ يَجْعَلْ لَكُمْ فُرْقَاناً﴾ \_ قال: مخرجاً. ثم قرأ: ﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجعل له مَخْرِجاً...﴾ إلى: ﴿ فهو حَسْبُهُ ﴾. [الطلاق: ١، ٢].

وقال ابن القاسم: سألْتُ مالكاً عن قوله: ﴿ **إِنْ تَتَّقُوا اللهَ يَجعلْ لَكُم فُرْقاناً ﴾** قال: يعني مخرجاً.

> وقال أشهب: سألت مالكاً عنها فذكر معنى ما تقدم. وقال ابن إسحاق: يجعل لكم فَصْلاً بين الحق والباطل. وهذه كلها أبوابُ العمل في القلوب والأبدان.

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِتُوكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ يُخْرِجُوكَ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾ [الآية: ٣٠].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قد بينا أنها مكّية. وسببُ نزولها، والمراد بها ما روي أنَّ قريشاً اجتمعت في دار

(٣٨) انظر: (صحيح البخاري ١١٧/٩. وصحيح مسلم، حديث ٤١٢ من الحج، والحديث ١٣، ١٣١ من الفضائل. مسند أحد بن حنبل ٢٠٢، ٥٠٨. سنن الدارقطني ٢٨١/٢. تلخيص الحبير ٥٠ الفضائل. مسند أحد بن حنبل ٥٨/٢، ٥٠٨ السنن الكبرى، للبيهقي ٢٥٣/٢، ٢٢٦. نصب الراية، للزيلعي ٣٢٣. تفسير ابن كثير ٦٧/٢. الدر المنثور، للسيوطي ٣٣٥/٢. تفسير الطبري ٥٤/٧).

النَّدْوَةِ، وقالت: إن أَمْرَ محمد قد طال علينا، فهاذا ترون؟ فأخذوا في كل جانب من القول، فقال قائل: نرى أن يُقَيَّدَ ويحبس.

سورة الأنفال الآية ( ٣٠ )

وقال آخر : نرى أن يُنفَى ويخرج.

وقال آخر : نرى أن يأخذ من كلّ قبيلة رجل سيفاً فيضربونه ضربةً واحدة، فلا يقدر بنو هاشم على مطالبة القبائل. وكان القائل هذا أبا جهل. فاتفقوا عليه، وجاء جبريل النبي عَلَيْكَم فأعلمه بذلك، وأذِن له في الخروج، فأمر النبي عَلَيْكَم عليَّ بن أبي طالب بأنْ يضطجعَ على فراشه، ويتسجّى ببُرْدِه الْحَضْرمي. وخرج النبي عَلَيْكَم العاب بأنْ يضطجعَ على فراشه، ويتسجّى ببُرْدِه الْحَضْرمي، وأخذ مع أبي بكر إلى [ عليهم ] <sup>(٣٩)</sup> حتى وضع التراب على رؤوسهم، ولم يعلموا به، وأخذ مع أبي بكر إلى الغار، فلما أصبحوا نظروا إلى عليّ في موضعه، وقد فاتهم، ووجدوا التراب على رؤوسهم، ولم يعلموا، تحت خِزْي وذلة<sup>(٢٠)</sup>، فامتنَّ اللهُ على رسوله بذلك من نعمته عليه وسلامته من مَكْرهم بما أظهر عليهم من نوم عليّ على السرير كأنه النبي، ومِنْ الماكرين.

## المسألة الثانية:

397

قام عليّ على فراش النبيّ ﷺ فداء له، وخرج أبو بكر مع النبي مُوْنساً له. وقد روي أنّ عليّا قال له النبيّ ﷺ : « إنه لن يخلص إليك ». وهذا تأمين يقين، ويجب على الخلق أجعين أن يَقُوا بأنفسهم النبي ﷺ ، وأن يهلكوا أجمعين في نَجاتِه، فلن يؤمن أحدّ حتى يكونَ النبي ﷺ أحبّ إليه من نفسه وأهله والخلق أجمعين. وَمَنْ وآقى مسلماً بنفسه فليس له جزاء إلا الجنة. وذلك جائز.

(٣٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
 (٣٩) في ب: وقد فاتهم وضع التراب على رؤوسهم فانصرفوا تحت خزي وذلة.

### الآية العاشرة

۳۹V

قوله تعالى: ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ مَا قَدْ سَلَفَ وَإِنْ يَعُودُوا فَقَدْ مَضَتْ سُنَّةُ الأَوَّلِينَ﴾ [ الآية: ٣٨ ].

فيها أربع مسائل:

سورة الأنفال الآبة (٣٨)

المسألة الأولى:

ثبت عن أبن شُماسة الْمَهْرِي قال: حضرنا عمرو بن العاص، وهو في سيّاقة الموت، فبكى طويلاً، وحوّل وَجْهَه إلى الجدار، فجعل ابنه يقول: ما يُبكيك يا أبّتاه ؟ أمّا إنَّ أفضلَ ما بعد شهادة أن لا إله إلا الله وأن محداً رسول الله أني كنت على أطباق ثلاث<sup>(11)</sup>: لقد رأيتني وما أحد أشد بغضاً لرسول الله مني، ولا أحبّ إليّ أن يكون قد استمكنت منه فقتلته، فلو مت على تلك الحال لكنت من أهل النار. فلما جعل الله قد استمكنت منه فقتلته، فلو مت على تلك الحال لكنت من أهل النار. فلما جعل الله الإسلام في قلبي أتيت النبيّ فقلت: ابسط يمينك لأبايعك، فبسط يمينه. قال: فقبضت يدي. قال: «ما لك يا عمرو ؟ » قال: قلت: أردت أن أشترط. قال: تشترط ماذا ؟ تلت. أن يُعفر لي. قال: «أما علمْت أنَّ الإسلامَ يهدم ما قبله، وأنَّ الهجرة تهدم ما يدي ان يعني منه، وما كنت أطبق أن الإسلامَ يهدم ما قبله، وأنَّ الهجرة تهدم ما أجل في عيني منه، وما كنت أطبق أن أملاً عيني منه إجلالاً له، ولو سئلت أن أصفَ ما أطقت؛ لأني لم أكن أملاً عيني منه، ولو مت على ذلك الحال أحد أحبَّ إلي من رسول الله، ولا ما أطقت؛ لأني لم أكن أملاً عيني منه، ولو مت على ذلك أحد أحباً المهم ما تراب أن أسترط ماذا ؟ أجل في عيني منه، وما كنت أطيق أن أملاً عيني منه إجلالاً له، ولو سئلت أن أصفَه ما أطقت؛ لأني لم أكن أملاً عيني منه، ولو مت على ذلك الحال لرجوت أن أكونَ من أهل الجنة، ثم ولينا أشياء ما أدري ما حالي فيها؛ فإذا أنا مت فلا تصحبني نائحة ولا نار؛ فإذا دفنتموني فسُنوا عليّ التراب سَناً، ثم أقيموا حول قبري قلار ما تنحر جزور ويُقسم لحمها حتى أستأنس بكم، وأنظر ماذا أراجع به رسل رَبي <sup>(٢٢)</sup>.

- (٤١) في ب: اني كنت على ثلاث نفر .
- (٤٢) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٩٢ من الإيمان. كنز العمال ٢٤٧، ٢٩٩. الدر المنثور ، للسيوطي ١٨٤/٣ ، تفسير القرطبي ٤٠٢/٧ . زاد المسير ، لابن الجوزي ٣٥٧/٣).

( ۳۸ ) التورة الأنفال الآية ( ۳۸ ) FOR QUR'ANIC THOUGHT

المسألة الثانية:

قال علماؤنا: هذه لطيفة من الله سبحانه مَنَّ بها على الخليقة؛ وذلك أنّ الكفارَ يقتحمون الكفر والجرائم، ويرتكبون المعاصي، ويرتكبون المآثم، فلو كان ذلك يوجب مؤاخذتهم لما استدركوا أبداً توبة، ولا نالَتْهم مغفرة؛ فيسَّر اللهُ عليهم قبولَ التوبة عند الإنابة، وبذل المغفرة بالإسلام، وهدمَ جميع ما تقدم؛ ليكون ذلك أقربَ إلى دخولهم في الدين، وأَدْعَى إلى قبولهم كلمة الإسلام، وتأليفاً على الملة، وترغيباً في الشريعة؛ فإنهم لو علموا أنهم يؤاخَذُون لما أنابوا ولا أسلموا.

فقد روّى مسلم أنَّ رجلاً كان فيمن كان قبلكم قَتَلَ تسعة وتسعين نفساً ، سأل : هل له توبة ؟ فجاء عالماً فسأله ، فقال : لا توبةَ لك ، فقتله وكمل به مائة . ثم جاء عالماً آخر فسأله ، فقال : ومن يسدُّ عليك بابَ التوبة ؟ ائت الأرضَ المقدسة . فمشى إليها ، فحضره الأجَلُ في الطريق ، فاختصمت فيه ملائكةُ الرحمة وملائكةُ العذاب ؛ فأوحى اللهُ أن قيسوا إلى أيّ الأرضين هو أقربُ ، أرضه التي خرج منها أم الأرض المقدسة ؟ فألْفَوْه أقربَ إلى الأرض المقدسة بشِبْر ، فقبضته ملائكة الرحمة .

وفي رواية: فقاسموه فوجدوه قد دنا بصدره. فانظروا إلى قول العالم له: لا توبة له. فلما علم أنه قد أيأسه قتَله؛ فِعْل اليائس من الرحمة؛ والتنفيرُ مفسدة للخليقة، والتيسير مصلحة لهم.

وقد قدمنا عن ابن عباس أنه كان إذا جاء إليه رجل لم يَقْتُل فسأله: هل للقاتل توبة؟ فيقول له: لا توبةَ له؛ تخويفاً وتحذيراً. فإذا جاءه مَنْ قتل فسأله: هل لقاتل من توبة؟ قال له: لك توبة؛ تيسيراً وتأليفاً.

المسألة الثالثة:

قال ابن القاسم، وأشهب، وابن وهب، عن مالك في هذه الآية: مَنْ طلَّق في الشرك ثم أسلم فلا طلاقَ له، وكذلك من حلف فأسلم فلا حنث عليه، وكذلك مَن وجب عليه مثل هذه الأشياء ثم أسلم فذلك مغفور له. سورة الأنفال الآيتان (٢٩ و٤٠) تقدير المحصر والمحصر المحتي المحصر المحتي المحصر المحتي المحصر المحتي المحتي المح For QURANIC THOUGHT

فأما من افترى على مسلم ثم أسلم، أو سرَق ثم أسلم، أقيم عليه الحدَّ للفِرْية والسرقة، ولو زنى وأسلم أو اغتصب مسلمةً ثم أسلم لسقط عنه الحدّ.

وروَى أشهب عن مالك: إنما يعني عزَّ وجل ما قد مضى قبل الإسلام من مال أو دم أو شيء . وهذا هو الصواب؛ لما قدمنا من عموم قوله: ﴿ **إِن يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهِمَ مَا** قد سَلَفَ﴾ ، وقوله: «الإسلام يَهْدِم ما كان قبله». وما بيناه من المعنى في التيسير وعدم التنفير .

المسألة الرابعة:

إذا أسلم المرتدّ، وقد فاتته صلوات، وأصاب جناياتٍ، وأتلف أموالاً ـ فإن الشافعي قال: يلزمُه كلّ حق لله وللآدمي.

وقال أبو حنيفة: ما كان لله يسقط، وما كان للآدمي يلزمه؛ وقال به علماؤنا .

ودليلُهم عموم قوله: ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنتَهُوا يُغْفَر هُم ما قَد سَلَفَ﴾ . وقول النبي: « الإسلام يهدمُ ما كان قبله » <sup>(٤٢)</sup> . وهذا عامٍّ في الحقوق التي تتعلَّق بالله كلها .

فإن قيل: المراد بذلك الكُفْر الأصلي، بدليل أنَّ حقوقَ الآدميين تلزم المرتدَّ؛ فوجب أن تلزمَه حقوقُ الله.

فالجواب أنه لا يجوزُ اعتبارُ حقوق الأدميين بحقوق الله، ولا حقوق الله بحقوق الآدميين في الإيجاب والإسقاط؛ لأنَّ حَقَ الله يستغنى عنه، وحقّ الآدمي يفتقرُ إليه؛ ألا ترى أنَّ حقوقَ الله لا تجب على الصبي، وتلزمُه حقوقُ الآدميين، وفي ذلك تمهيدٌ طويل بيناه في تخليص التلخيص فلينظر هنالك.

## الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلَّهُ للهِ فَإِن انْتَهَوْا فَإِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ. وَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَوْلاَكُمْ نِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ ﴾ [ الآيتان: ٢٩، ٤٠].

(23) انظر: (طبقات ابن سعد ٦/٢/٤).

(٤١) علوة الأنفال الآية (٤١) علوة الأنفال الآية (٤١)

يحتمل أن يريدَ به، وقاتِلُوهم حتى لا يكون كُفْر . ويحتمل ان يكون: وقاتلوهم حتى لا يفْتَن أحدٌ عن دينه. وكلاهما يجوز أن يكون مُراداً ، وهذه الغاية لا تتحقق إلا بنزول عيسى. وقد بينا ذلك في سورة البقرة ومسائل الخلاف.

وفي البخاريّ، عن سعيد بن جُبير، قال: خرج علينا ابنُ عمر فرجونا أن يحدِّئنا حديثاً حسناً. قال: فبادَرَنا إليه رجل، فقال: يا أبا عبد الرحمن، حدثنا عن القتال في الفِتْنَة، والله يقول: **﴿وقاتِلُوهم حتى لا تكونَ فتنة﴾**. فقال: هل تدري ما الفتنة؟ تَكَلِّتُك أُمَّكَ! إنما كان محمد يقاتل المشركين، وكان الدخول في دينهم فتنة، وليس بقتالكم على الملك.

# الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ للهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ إِنْ كُنْتُمْ آمَنْتُمْ بِاللهِ وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمَعَانِ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ الآية: ٤١ ]. فيها ثلاث عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ ﴾:

قد بينا القولَ في الغنيمة والفيء . فأما الأحكاميون فقالوا : إن الغنيمة من الأموال المنقولة ، والفيء الأرضون؛ قاله مجاهد .

> وقيل: إن الغنيمة ما أخذ عنْوَة. والفيء ما أُخِذَ على صلح؛ قاله الشافعيّ. وقيل: إن الفيء والغنيمة بمعنى واحد.

وأما قول مجاهد فصار إليه؛ لأنَّ اللهَ ذكرَ الفيء في القُرى، وذكر الغنيمة مطلقاً، ففصّل الفرق هكذا.

وأما قولُ الشافعي فبناه على العُرْفِ، وأنَّ الغنيمةَ تنطلق في العرف على الأموال القهرية، وينطلق الفيء عُرْفاً على ما أخذ من غير قَهْر . وليس الأمر كذلك، بل الفيء عبارة عن كل ما صار للمسلمين من الأموال بقَهْرٍ وبغير قَهْرٍ .

سورة الأنفال الآية (٤١) .....

وحقيقتُه أن الله خلق الخلق ليعبدوه، وجعل الأموالَ لهم ليستعينوا بها على ما يُرضيه، وربما صارت في أيدي أهل الباطل، فإذا صارت في أيدي أهل الحق فقد صرفها عن طريق الإرادة إلى طريق الأمر والعبادة.

FOR QUR'ANIC THOUGHT

#### المسألة الثانية:

إذا عرفتم أن الغنيمةَ هي ما أُخِذَ من أموال الكفار ؛ فإن الله قد حكَم فيها بحُكْمِه، وأنفذ فيها سابقَ علمه، فجعل خمسها للخمسة الأسماء ، وأبقى سائرها لمن غنمها ؛ ونحن نسميها ، ثم نعطف على الواجب فيها فنقول:

أما سَهْمُ الله ففيه قولان:

أحدهما : أنه وسَهْم الرسول واحد، وقوله : « لله » استفتاح كلام ، فلله الدنيا والآخرة والخلق أجمع.

الثاني: روي عن أبي العالية الرياحي قال: «كان رسولُ الله ﷺ يؤتَى بالغنيمة فيقسمها على خسةٍ، يكون أربعةُ أخماسها لمن شهدها، ثم يأخذ الخمس فيضرب بيده فيأخذ منه الذي قبض كفّه فيجعله للكعبة، وهو سَهْمُ الله، ثم يقسم ما بقي على خسة أسهم» <sup>(11)</sup>.

وأما سهم الرسول فقيل: هو استفتاح كلام، مثل قوله: لله، ليس لله منه شيء ولا للرسول، ويقسّم الخمس على أربعة أسهم: سهم لبني هاشم، ولبني المطلب سهم، ولليتامى سهم، والمساكين سهم، [ ولابن السبيل سهم]<sup>(١٥)</sup>؛ قاله ابن عباس.

وقيل: هو للرسول، ففي كيفية كونه له أربعة أقوال: فقيل: لقرابته إرثاً، وقيل: للخليفة بعده، وقيل: هو يلحق بالأسهم الأربع، وقيل: هو مصروف في الكُراع والسِّلاح، وقيل: إنه مصروف في مصالح المسلمين العامة؛ قاله الشافعي.

- (٤٤) انظر: (مصنف ابن أبي شيبة ٤٢٩/١٢. تفسير ابن كثير ٣/٤. تفسير الطبري ٤/١٠. معاني الآثار، للطحاوي ٢٧٦/٣).
  - (٤٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

(٤١) المترزة الأنفال الآية (٤١) HE PRINCH CHAZI TRUST. (14) ...... FOR QUR'ANIC THOUGHT

وأما سَهْمُ ذوي القربى فقيل: هم قريش، وقيل: بنو هاشم، [وقيل بنو هاشم و]<sup>(٢١)</sup> بنو المطلب؛ وهو قول الشافعي.

وقيل: ذهب ذلك بموتِ النبي ﷺ ، ويكون لقرابة الإمام بعده. وقيل: هو للإمام يضعُه حيث يشاء.

وأما سَهْمُ اليتامى فإنّ اليتيم مَنْ فيه ثلاثة أوصاف: موت الأب وعدم البلوغ، ووجود الإسلام أصلاً فيه أو تبعاً لأحد أبويه، وحاجته إلى الرِّفْد.

وأما المسكينُ فهو المحتاج.

وأما ابنُ السبيل فهو الذي يأخذُه الطريقُ محتاجاً ، وإن كان غنيّاً في بلده . المسألة الثالثة: في التنقيح:

أما قولُ أبي العالية فليس من النظر في المرتبة العالية؛ فإن الأرضَ كلها لله ملكاً وخلقاً، وهي لعباده رزْقاً وقسماً. وأما الرسولُ فهو ممن أنعم عليه وملكه. ولكنه ثبت في الصحيح عنه ﷺ قال: « ما لي مما أفاء الله عليكم إلا الخمس، والخمسُ مردودٌ فيكم» <sup>(٢٤)</sup>. وهذا يعضد قولَ من قال: إنه يرجع في مصالح العامة.

وأما قول مَنْ قال: إنه يرجع لقرابته إرْثاً فإنه باطل بإجماع من الصحابة، فإنّ فاطمة رضي الله عنها أرسلَتْ تطلبُ ميراثها من أبي بكر، فقال لها: سمعْتُ رسول الله يَتِيَسِمُ يقول: « نحن لا نورث، ما تركناه صدقة » <sup>(11)</sup>.

- (٤٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (٤٧) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة الأنفال الآية (٤١) ..

وقد بينا ذلك في مسائل الأصول وسائر الأقوال دعاوى لا برهانَ عليها . وأما سَهْمُ ذوي القربى فأصحَّها أنهم بنو هاشم، وبنو المطلب، وسائرُ الأقسام صحيحة في الأقوال والتوجيه .

٤٠٣ .

وقد روي عن ابن القاسم، وأشهب، وعبدالملك، عن مالك ــ أنَّ الفْيَءَ والخمس يُجعلان في بيتِ المال، ويُعْطِي الإمامُ قرابةَ رسولِ الله عَقِيبَةِ منهما.

وروى ابنُ القاسم، عن مالك: أنَّ الْفَيْءَ والخمسَ واحد. وروى داود بن سعيد عن مالك عن عمه، عن عمر بن عبدالعزيز أنَّ القرابةَ لا يُعْطَون منه إلا بالفقر، وهي:

## المسألة الرابعة:

قاله مالك: وبه أقول. وقد قال أبو حنيفة: لا يُعْطَى القرابة إلا أن يكونوا فقراء، فزاد الفَقْر على النص، والزيادةُ عنده على النص نَسْخٌ، ولا يجوزُ نَسْخُ القرآن إلا بقرآن مثله أو بخبرٍ متواتر.

فأما مالك فاحتجَّ بأنَّ ذلك جعل لهم عوضاً عن الصدقة.

وقد قال عمر بن عبدالعزيز قوله: ﴿ فَأَنَّ لَلَهُ خَسَهُ وَلَلُوسُولُ ﴾ ، يعني في سبيل الله. وهذا هو الصحيح كله.

والدليل عليه ما رُوي في الصحيح أن النبي ﷺ بعث سَرِيَّةً قِبَل نَجْد ، فأصابوا في سُهْانهم اثني عشر بعيراً ، ونُفِّلوا بَعِيراً بعيراً .

وثبت عنه عليه السلام أنه قال في أسارى بَدْر : « لو كان المطعم بن عديّ حيّاً وكلمني في هؤلاء الثَّنِيّ لتركتُهم له » <sup>(٤٩)</sup> .

وثبت عنه أنه ردَ سَبْىَ هَوَازن وفيه الخمس.

(٤٩) انظر: (صحيح البخاري ١١١/٤، ١١١/٥. ومسند أحمد بن حنبل ٨٠/٤. المعجم الكبير، للطبراني ١١٨/٢. مشكاة المصابيح ٣٩٦٥. مصنف عبد الرزاق ٩٤٠٠. تغليق التعليق، لابن حجر ١١٣٣ فتح الباري ٣٢٣/٧. تفسير ابن كثير ٥٨٨/٣. تفسير القرطبي ١٣/٨). وثبت في الصحيح عن عبدالله بن مسعود قال: آثر النبي ﷺ يوم حُنَين أَناساً في الغيمة، فأعطى الأقرع بن حابس مائة من الإبل، وأعطى عُيينة مائة من الإبل، وأعطى أناساً من أشراف العرب وآثرهم يومئذ في القسمة، فقال رجل: والله إن هذه القسمة ما عُدِل فيها، أو ما أُرِيد بها وَجْه الله. فقلت: والله لأخبرنَّ النبيَّ ﷺ. فأخبرته، فقال: « يرحم الله أخي موسى، لقد أُوذِيَ بأكثر من هذا فصبر » <sup>(.ه)</sup>.

وفي الصحيح: « إنما أنا قاسم، بُعثت أنْ أقسم بينكم فاللهُ حاكِم، والنبيَّ قاسم، والحقُّ للخلق» <sup>(٥١)</sup>.

وصحَّ عن عليّ رضي الله عنه أنه قال: كان لي شارِف من نصيبي يوم بَدْرٍ ، وأعطاني رسولُ الله شارفاً من الخمس .

وروى مسلم وغيره، عن عبدالمطلب بن ربيعة قال: اجتمع رَبيعة بن الحارث، والعباس بن عبدالمطلب، فقالا : والله لو بَعثْنا هذين فقالا لي، وللفضل بن عباس: اذهبا إلى رسول الله فكلّهاه يؤمنكها على هذه الصدقة، فأذيا ما يؤدّي الناس، وأصيبا مِمّا يصيب الناس، فبينها هما في ذلك إذ دخل عليّ بن أبي طالب، فوقف عليهما، فذكرا ذلك له، فقال عليّ : لا تفعلا، فوالله ما هو بفاعل. فابتدأه ربيعة بن الحارث فقال: والله ما هذا إلا نَفَاسةً منك علينا، فوالله ما هو بفاعل. فابتدأه ربيعة بن الحارث عليك. فقال عليّ : [ أنا ] <sup>(٢٥)</sup> أبو حسن القوم أرسلوهما، فانطلقا، واضطجع عليّ، فلها صلّى رسول الله يُقلِّلُه الظهر سبقناه إلى الحجرة، فقمنا عندها حتى جاء ، فأخذ بآذاننا، مُ قال: « أخرجا ما تُصرِّران »؛ ثم دخل، ودخلنا عليه، وهو يومئذ عند زَيْنَب بنت بُحَحْش – قال: فتزايلنا الكلام، ثم تكلم أحدنا، فقال: يا رسولَ الله إنت أبَرُّ الناس،

(٥٠) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

٤ • ٤

- (٥١) انظر: (صحيح البخاري ٢٧/١، ٢٧/٤، ٥٤/٨، ٥٤/٩، صحيح مسلم، حديث ٩٨،
   (٥١) انظر: (صحيح البخاري ٢٧/١ ، ٢٣٨، ٥٤/٩، ٩٤).
   (٥١) من الزكاة. مسند أحمد بن حنبل ٢٣٤/٢ . مشكل الآثار ٢٧٨/٢، ٢٨٠، المعجم الكبير،
   للطبراني ٢٣٩/١٩، ٣٢٩، فتح الباري ١٦٤/١. الأسماء والصفات، للبيهقي ١٥٢. السنن
   الكبرى، للبيهقي ٣٠٨/٩).
  - ( ۵۲ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الأنفال الآية ( ٤١) عليه المعام THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٤١) سورة الأنفال الآية ( ٤١)

وأوصل الناس، وقد بلغنا النكاح، فجئناك لتؤمِّرنا على بعض هذه الصدقات، فنؤدّي إليك ما يؤدّي الناس، ونصيب كما يصيبون.

2.0

قال: فسكت طويلاً حتى أردنا أن نكلّمه. قال: وجعلت زينب تُلْمِع إلينا من وراء الحجاب ألاّ تكلّماهُ.

ثم قــال: « إنَّ الصــدقــةَ لا تحلُّ لآل محمد؛ إنما هــي أوســاخ النــاس، ادعـــوا لي مَحْمِيَّة » ــ وكان على الخمس، ونوفل بن الحارث بن عبدالمطلب. قال: فجاءاه. فقال لمحمية: « أنكح هذا الغلام ابنتك للفضل بن عباس » يعني لي ، فأنكحه (٢٠).

وقال لنوفل بن الحارث: أنكح هذا الغلام بنتك ـ يعني لي، فأنكحني. وقال لمحمية: أصدق عنها من مال الخمس كذا وكذا. وفي رواية أنه قال لها: « إن ال**صدقـ**ةَ أوساحُ الناس، ولكن انظروا إذا أخذت بحلقة الجنة، هل أوثر عليكم أحداً ؟ » <sup>(10)</sup>

وقد قال أصحاب الشافعي: خُمْسُ الخمس للرسول والأربعة أخماس من الخمس للأربعة أصناف المسمّين معه، وله سَهْمٌ كسائر سهام الغانمين إذا حضر الغنيمة وله سهم الصَّفِي يصطفِي سيفاً أو خادماً أو دابة.

فأما سَهْمُ القتال فبكونه أشرف المقاتلين، وأما سهم الصفِيّ فمنصوص له في السير، منه ذو الفقار، وصفية، وغير ذلك.

وأما خُمْسُ الخمس فبحقَّ التقسيم في الآية .

قال الإمام الفاضل أبو بكر بن العربي رضي الله عنه: قد بيّنا الردَّ عليه، وأوضحنا أنَّ الله إنما ذكر نفسه تشريفاً لهذا المكتسب، وأما رسولُه فقد قال: « إنما أنا قاسم، والله الْمعْطِي ». وقال: « ما لي مما أفاء الله عليكم إلا الخمس، والخمس مُردود فيكم »،

(٥٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٧٩/٢. المعجم الكبير، للطبراني ٧٧/٣. تفسير القرطبي ١١/٨، ١٧٨ . ميزان الاعتدال ٤٢٤٧ . الدر المنثور، للسيوطي ٣٤٣/١ . تفسير ابن كثير ١٠٧/٤. تاريخ بغداد، للخطيب ٣٨/٨ . تهذيب تاريخ ابن عساكـر ٢٩١/٢، ٢٧٦٦٦. موارد الظرآن، للهيثمي ٧٩٣. مجمع الزوائد ١٤/٥. مصنف عبد الرزاق ٦٩٤٥).

( ٥٤ ) انظر : (طبقات ابن سعد ١٠٨/٢/١ . الكامل، لابن عدي ٦٨٧/٢ ).

علورة الأنفال الآية ( ٤١ ) PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ANIC THOUGHT

وقد أعطى جميعه وبعضه، وأعطى منه للمؤلّفة قلوبهم، وليسوا ممن ذكر الله في التقسيم، وردّه على المجاهدين بأعيانهم تارة أخرى؛ فدلَّ على أن ذِكْرَ هذه الأقسام بيانُ مَصْرف ومحل، لا بيان استحقاق وملك؛ وهذا ما لا جواب عنه لمنصف.

5.7

وأما الصفي فحقّ في حياته، وقد انقطع بعد موته إلاّ عند أبي ثور ؛ فإنه رآه باقياً للإمام، فجعله مجعل سَهْم النبي، وهذا ضعيف؛ والحكمة فيه أن الجاهلية كانوا يرون للرئيس في الغنيمة ما قال الشاعر <sup>(٥٥)</sup> :

لـكَ المِرْبـاعُ منهـا والصَّفـايـا وحُكْمُكَ والنَّشيطـةُ والفضُـول

فكان يأخذ بغير شرع ولا دين الربع من الغنيمة؛ ويَصْطَفِي منها، ثم يتحكّم بعد الصفيّ في أي شيء أراد، وكان ما شذّ منها له وما فضل من خُرْثِيّ ومتاع؛ فأحكم الله الدين بقوله: ﴿ **واعلموا أنما غَنِمْتُمْ مِنْ شيء فأنَّ للهِ خُمُسَه**﴾ وأبقى سَهْمَ الصفيّ لرسوله، وأسقط حكم الجاهلية، ومَنْ أحسَنُ من الله حُكماً أو أوسع منه علماً. **المسألة الخامسة:** 

ادّعى المقصرون من أصحاب الشافعي <sup>(٥٥)</sup> أنّ خُمس الخمس كان لرسول الله ﷺ يَصْرِفه في كفايةِ أولاده ونسائه، ويدَّخر من ذلك قوتَ سنَتِه، ويصرف الباقي إلى الكُراع والسلاح؛ وهذا فاسد من وجهين:

أحدهما ، أنّ الدليل قد تقدم على أن الخمس كلَّه لرسوله بقوله ﷺ : « ما لي مما أفاء الله عليكم إلاّ الخمس ، والخمسُ مردود فيكم » .

الثاني: ما ثبت في الصحيح عن مالك بن أوس بن الحدثان، قال: قال: بينا أنا جالس عند عمر أتاه حاجبُه يَرْفَأ، فقال: هل لك في عثمان، وعبدالرحمن بن عوف،

- (٥٥) هو : عبدالله بن عنمة بن حرثان الضبي. من شعراء المفضليات، له فيها قصيدة ومقطوعة من عالي الشعر، وهو مخضرم. عاش في الجاهلية، ورثى فيها بسطام من قيس، ثم شهد القادسية سنة ١٥ في الإسلام. انظر ترجته في : (شرح المفضليات ١٥٤٠ : ١٥٥٤ . خزانة الأدب ٥٨٠/٣ . الأعلام ١١١/٤).
  - ( ٥٦ ) في ب: ادعى القاصرون من أصحاب الشافعي.

سورة الأنفال الآية ( ٤١) ...... ووفييتر مري ري المحرابة في For QURANIC THOUGHT

والزبير، وسعد بن أبي وقاص يستأذنون؟ قال: نعم. فأذن لهم، فدخلوا فسلَّموا وجلسوا، ثم جلس يَرْفأ يسيراً، ثم قال: هل لكَ في عليّ وعباس؟ قال: نعم، فأذن لهما فدخلا فسلَّما وجلسا، فقال العباس: يا أميرَ المؤمنين، اقض بيني وبين هذا، وهما يختصان فيا أفاء الله على رسوله من بني النَّضير. فقال الرهط عَثمان وأصحابه: يا أمير المؤمنين، اقض بينهما، وأرِحْ أحدهما من الآخر.

فقال عمر : يا تَيْد ، كم أنشدكم بالله الذي بإذنه تقومُ السماءُ والأرض ، هل تعلمون أنّ رسولَ الله عَيْكَمْ قال : « لا نُورَثُ ما تَرَكْنا صدقة ؟ » <sup>(٥٥)</sup> يريد رسولُ الله نفسه .

قال الرهط: قد قال ذلك. فأقبل عمر على عليّ وعباس فقال: أنشدكما بالله تعلمان أن رسولَ الله عَلَيْكَمْ قد قال ذلك؟ قالا: نعم. قال عمر: فإنّي أحدثكم عن هذا الأمر: إن الله قد خص رسولَه في هذا الفيء بشيء لم يُعْطه غيره، قال: ﴿ وما أفاء اللهُ على رسولِه منهم فما أوْجَفْتُمْ عليه من خَيْلٍ وَلاَ رِكابٍ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسلَهُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ ﴾... الآية [الحشر: ٦].

فكانت هذه خالصة لرسول الله عَلَيْتُهُ ، والله ما اختارها دونكم ولا استأثر بها عليكم، قد أعطاكموها، وبثَّها فيكم حتى بقي منها هذا المال، فكان رسولُ الله عَلَيْتُهُ يُنْفِقُ على أهله نفقة سَنتِهم من هذا المال، ثم يأخذ ما بقي، فيجعله مَجْعَلَ مالِ الله.

فهذا حديث مالك بن أوس قال فيه: إنَّ بني النضير كانت لرسول الله ينفق منها على أهله نفقةَ سنتهم.

وفي حديث عائشة في الصحيح: ترك رسولُ الله ﷺ خَيْبَر وفَدَك وصدقته بالمدينة؛ فأما صدقَتُه بالمدينة فدفعها عُمر إلى عليّ وعباس. وأما خَيْبَر وفَدَك فأمسكهما عمر، وقال: هما صدقةُ رسولِ الله ﷺ، كانت لحقوقه التي تَعْرُوه ونَوَائبه، وأمْرُها إلى مَنْ وَلِيَ الأَمْرَ بعده.

فقد ثبت أن خَيْبَر وفَدَك وبني النضير كانت لقوت رسول الله ﷺ لنفسه وعياله

(٥٧) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

قال تعالى في هذه الآية: ﴿ لِذِي الْقُرْبَى ﴾؛ فنظر قومٌ إلى أنها قُرْبَى قُريش، لقوله في هذه الآية الأخـرى: ﴿ قُـلْ لاَ أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْـراً إلاَّ الْمَـوَدَّةَ في الْقُرْبَى ﴾ . [ الشورى: ٣٣ ]. قال عَيَالَةٍ : « إلا أن تَصِلُوا قَرابة ما بيني وبينكم » (٥٠).

ولما نزلت: **﴿وأَنْذِرْ عَشيرتَكَ الأقربينَ﴾** [الشعراء: ٢١٤]. ورَهْطك منهم المخلصين دعا رسولُ الله ﷺ فاجتمعوا فعمّ وخَصّ. وقال: «يا بني كعب بن لؤيّ؛ أنقِذُوا أنفسكم من النار؛ يا بني مُرّة بن كعب؛ أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبد شمس؛ أنقذوا أنفسكم من النار؛ يا بني هاشم؛ أنقذوا أنفسكم من النار، يا بني عبدالمطلب؛ أنقذوا أنفسكم من النار، يا فاطم؛ أنقذي نفسَك من النار؛ فإني لا أملِكُ لكِ من الله شيئاً» <sup>(٥٥)</sup>.

فهذه قراباته التي دعا على العموم والخصوص حين دُعِي إلى أنْ يدعوهم، لكن ثبت في الصحيح أن عثهان قال له: يا رسولَ الله؛ أعطيت بني هاشم وبني المطلب وتركْتَنا، وإنما نحن وهم منك بمنزلةٍ واحدة؛ فقال: « إنَّ بني عبدالمطلب لم يفارِقونا في جاهلية ولا إسلام » <sup>(١٠)</sup>.

أما قوله: « وإنما نحن وهم منك بمنزلةٍ واحدة ». فلأن هاشماً والمطلب وعبد شمس بنو عبد مناف.

- (٥٨) انظر: (صحيح البخاري، الباب ١ من سورة ٤٢ من كتاب التفسير، والباب ١ من المناقب. وسنن الترمذي، الباب ١ من تفسير سورة ٤٢ من كتاب التفسير. مسند أحمد بن حنبل ٢٨٣/١).
- (٥٩) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٤٨ من الإيمان. الأدب المفرد، للبخاري ٤٨. إتحاف السادة المتقين ٢٠/٨. الترغيب والترهيب ٤٥٢/٤ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٣٧٣. دلائل النبوة، للبيهقي ١٧٧/٢).
  - (٦٠) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة الأنفال الآية ( ٤١) عنون THE PRINCE GHAZI TRUST (٤١) عنون 2٠٩

وقوله ﷺ : « إنَّ بني عبدالمطلب لم يفارِقُونا في جاهلية ولا إسلام» إشارة إلى أن الألفةَ في الجاهلية كانت من بني هاشم وبني المطلب في الشُّعْب، وخرجت عنهم بنو عبد شمس إلى المباينة، فاتصلت القرابةُ الجاهليةُ بالمودّة، فانتظها. وهذا يعضد أن بيان اللهِ للأصناف بيانٌ للمصر ف وليس بياناً للمستحق.

#### المسألة السابعة:

فأما الأربعةُ الأخماس فهي ملك للغانمين من غير خلاف بين الأمّة، بَيْدَ أنّ الإمام إنْ رأى أن يَمُنَّ على الأسرى بالإطلاق فَعَل، وتبطل حقوقُ الغانمين فيهم لقوله صليتي : لو كان المطعم بن عدي حيّاً وكلمني في هؤلاء [ الثَّنِيّ]<sup>(11)</sup> لتركْتُهم له، وله أن ينفّل جميعهم، ويبطل حقّ الغانمين بالقتال من غير خلاف؛ وذلك بحكم ما يرى أنه نظر للمسلمين وأصلح لهم. وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف.

#### المسألة الثامنة:

أطلق اللهُ القولُ في الأربعة الأخماس للغانمين تضميناً، وبيّنه النبيَّ عَيِّلَيْهِ، ففاضلَ بين الفارس والراجل. واختلف الناس في ذلك على ثلاثة أقوال:

> الأول: للفارس سَهْمان، وللراجل سهم؛ قاله أبو حنيفة. الثاني: للفرس سهمان، وللفارس سَهْم

الثالث: يجتهد في ذلك الإمام، فينفذ ما رأى منه. وقد رُوِيت الروايتان عن النبيّ صَالِتُهِ في حديثين.

والصحيحُ أن يعطى الفارس سَهْمين، ويُعْطَى للراجل سَهْمٌ واحد، وذلك لكثرة العَناء، وعظم المنفعة؛ فجعل الله التقديرَ في الغنيمة بقَدْر العناء في أخذها حكمة منه سبحانه فيها.

#### المسألة التاسعة:

ولا يفاصل بين الفارس والراجل بأكثر من فرس واحد؛ وبه قال الشافعي.

(٦١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

THE PRINCE GHAZI TRUST 🦉 العلما الآية ( ٤١ ) عنوان الأنفال الآية ( ٤١ ) عنوان الأنفال الآية ( ٤١ )

وقال أبو حنيفة: يسهم لأكثر من فرس واحد؛ لأنه أكثر غناء، وأعظم منفعة، وهذا فاسد لوجهين:

أحدهما : أنَّ الروايةَ لم تَرِدْ عن النبيِّ ﷺ بأنْ يسهم لأكْثَرَ من فرس واحد .

الثاني: أنَّ المفاضَلة في أصل الغناء والمنفعة قد رُوعيت؛ فأما زيادتها فزيادةُ تفاصيلها، فليس لها أصلَّ في الشريعة يُرجع إليه، ولا ينضبطُ ذلك فيها؛ لأنَّ القتالَ لا يكون إلا على فرس واحد، فالزيادةُ عليه لا تؤثَّر في الحال، وإنما يظهر تأثيرها في المال في بعض الأحوال؛ فلا حظ في الاعتبار لذلك.

المسألة العاشرة:

٤١٠

لا حقَّ في الغنائم للحِشْوَة كالأُجَراء والصناع الذين يصحبون الجيوش للمعاش؛ لأنهم لم يقصدوا قِتالاً ، ولا خرجوا مجاهدين .

وقيل: يسهم لهم؛ لقول النبي ﷺ : « الغنيمةُ لمن شهد الواقعَة » <sup>(١٢)</sup>. وهذا منه ﷺ إنما جاء لبيان خروج مَنْ لم يحضر القتال عن الاستهام، وأنها لمن باشره وخرج إليه.

وقد بين الله سبحانه أحوال المقاتلين وأهل المعاش من المسلمين، وجعلهم فرقتين متميزتين لكل واحدة حالها وحكمها، فقال: **(علم أنْ سيكونُ منكم مَرْضَى** و**آخرون يَضْرِبُون في الأرض يبتغُون من فَضْل الله وآخَرُونَ يقاتلون في سبيل** الله ( المزمل: ٢٠ ]. إلا أن هؤلاء إذا قاتلوا لم يضرهم كونهم على معاشهم؛ لأنَّ سبب الاستحقاق قد وُجد منهم.

وتفصيلُ المذهب أنَّ مَنْ قاتل أُسْهم له، إلا أن يكون أجيراً للخدمة؛ فقال ابن القصار : لا سَهْم له حينئذ، وإن قاتل. والأول أصح. المسألة الحادية عشر ة:

العَبْدُ لا سَهْمَ له لأنه ليس ممن خُوطب بالقتال، لاستغراق بدنه بحقوق السيد.

(٦٢) انظر: (نصب الراية، للزيلعي ٤٠٨/٣ . تفسير القرطبي ١٦/٨).

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة الأنفال الآية ( ٤١) مستقدمة المعالية (٤١) عليه الأنفال الآية (٤١) عليه المعالية (٤٤) عليه المعالية (

فأما الصبيّ فلا سهم له أيضاً إلا أن يكون مراهقاً للبلوغ مطيقاً للقتال فيسهم له عندنا.

وقال الشافعي وأبو حنيفة: لا يسهم له؛ لأنه لم يبلغ حدّ التكليف، فلا يكون من أهل الجهاد، فلا يكون من أهل القتال. وقد ثبت عن ابن عمر أنه قال: عُرِضتُ على رسول الله ﷺ يوم أُحُد وأنا ابن أربع عشرة سنة فلم يُجزّني، وعُرضت عليه يوم الخندق وأنا ابن خمس عشرة سنة فأجازني. فقال جماعة منهم الشافعيّ: إنما ذلك حَدَّ البلوغ. وقاله بعض أصحابنا – منهم ابن وهب، وابن حبيب.

والصحيحُ أنّ النبيّ ﷺ نظر في ذلك إلى إطاقته للقتال، فأما البلوغ فلا أثر له فيه، وقد أمر في بني قُريظة أن يقتل منهم من أنبت، ويُخَلَّى من لم ينبت؛ وهذه مراعاةٌ لإطاقة القتال أيضاً لا للبلوغ على ما بيناه في مسائل الخلاف.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْء فَأَنَّ لَهِ خُمُسَهُ﴾:

هذا خطابٌ للمسلمين من غير خِلاف لا مَدْخَل فيه للكفار ولا للنساء، وإنما خُوطب به مَن قاتل الكفار وهم المسلمون<sup>(١٣)</sup>، وخُوطب به من يقاتل من المسلمين دون من لا يُقاتل.

فأما المرأةُ فلا سَهْمَ لها فيه وإن قاتلت إلا عند ابن حبيب؛ وهذا ضعيف لما ثبت في الصحيح: « إنّ النساء كن يُحْذَين من الغنيمة ولا يسهم لهنّ » <sup>(١٢)</sup> ؛ فإن القتالَ لم يُفْرَض عليهن، والسهم لم يقْضَ به لهن.

وأما العبيد وأهلُ الذمة فإذا خرجوا لصوصاً ، وأخذوا مالَ أهلِ الحرب فهو لهم ولا يخمس؛ لأنه لم يدخل في الخطاب أحَدٌ منهم.

وقال سحْنُون: لا يخمس ما ينوب العبد. وقال ابن القاسم: يخمس؛ لأنه يجوز أن

- (٦٣) في ب: لأنه إنما خوطب به من قاتل الكفار وهم المسلمون.
- (٦٤) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٣٧، ٣٩، ٤٠ من الجهاد. وسنن أبي داود، الباب ١٤١ من الجهاد).

يأذن له سيّدُه في القتال ويقاتل عن الدين بخلاف الكافر . فأما إذا كانوا في جملة الجيش ففيه أربعة أقوال

اللغة ( ٤١ ) علية الأنفال الآية PRINCE GHAZI TRUST ( PRINCE GHAZI TRUST ( PRINCE GHAZI TRUST ( PRINCE GHAZI TRUST)

الأول: أنه لا يسهم لعبد ولا للكافر يكون في الجيش؛ قاله مالك، وابن القاسم. زاد ابنُ حبيب: وهو القول الثاني: ولا نصيب لهم.

الثالث: قال سحنون: إن قدر المسلمون على الغنيمة دونَهم لم يسهم لهم، وإن لم يقدروا على الغنيمة إلا بأهل الذمة أسهم لهم، وكذلك العبيد مع الأحرار .

الرابع : قال أشهب في كتاب محمد : إذا خرج العبدُ والذميّ من الجيش وغنم فالغنيمةُ للجيش دونهم.

المسألة الثالثة عشرة:

217

إذاً ثبت أنّ الغنيمةَ لمن حضر ، فأما مَن غاب فلا شيء له. والمغيب على ثلاثة أوجه: إما بمرض ، أو بضلال ، أو بأسر . فأما المريضُ فلا شيء له إلا أن يكونَ له رأي ، وقال المتأخرون من علمائنا : إنْ مرض بعد القتال أسهم له ، وإن مرض بعد الإرادة وقَبْلَ القتال ففيه قولان . والأصحَّ وجوبُ ذلك له .

واختلف في الضالّ على قولين؛ وقال أشهب: يسهم للأسير ، وإن كان في الحديد . والصحيحُ أنْ لا سهم له؛ لأنه مِلْك يستحقّ بالقتال، فمن غاب خاب، ومن حضر مريضاً كمن لم يحضر .

وأما الغائب المطلق فلم يسهم رسولُ الله ﷺ قط لغائب إلا يوم خيْبَر ؛ قسم لأهل الحديبية مَنْ حضر منهم ومن غاب، لقوله تعالى: **﴿وعدكُم اللهُ مغانمَ كثيرةً** تأخذونها ﴾ [ الفتح: ٢٠ ]، وقسم يوم بَدْر لعثمان لبقائه على ابنته، وقسم لسعيد بن زيد وطلحة وكانا غائبين. فأما أهلُ الْحُدَيبية فكان ميعاداً من الله اختصّ بأولئك النَّفَر فلا يشاركهم فيه غيرهم.

وأما عثهان وسعيد وطلحة فيحتمل أن يكونَ أَسْهَم لهم من الخمس؛ لأن الأمةَ أجمعت على أنه مَنْ بقي لعذر فلا شيء له، بيد أنّ محمد بن المواز قال: إذا أرسل

الإمام أحداً في مصلحة الجيش فإنه يشرك مَنْ غنم بسهمه؛ قاله ابن وهب، وابن نافع عن مالك. وقيل عنه أيضاً: لا شيء له، وهذا أحسن؛ فإن الإمام يرضَخُ له، ولا يعطى من الغنيمة لعدم السبب الذي يستحقّ به عنده، والله أعلم.

هذا لباب ما في الكتاب الكبير ، فمن تعذَّر عليه شيء فلينظره هنالك إن شاء الله.

#### الآية الثالثة عشرة.

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُوا وَاذْكُرُوا اللهَ كَثِيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ. وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا وَتَذْهَبَ رِيحكُمْ وَاصْبِرُوا إِنَّ اللهَ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾ [ الآيتان: ٤٦ ، ٤٦ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ إِذَا لَقِيتُمْ فِئَةً فَاثْبُتُوا ﴾:

ظاهر في اللقاء، ظاهر في الأمر بالثبات، مجمل في الفئتين التي تلقى منا والتي تكون من مخالفينا، بيّن هذا الإجمال التي بعدها في تعديد المقاتلين، وقد أمر الله هاهنا بالثبات عند قتالهم، كما نهى في الآية قبلها عن الفرار عنهم؛ فالتقى الأمْرُ والنهي على شَفا من الحكم بالوقوف للعدوّ والتجلّد له.

وثبت عن النبي ﷺ أن رجلاً قال للبراء؛ أفررتُم عن رسول الله ﷺ يا أبا عمارة؟ قال: لا، والله ما ولَّى رسولُ الله ولكن ولَّى سَرَعَان [ من ] <sup>(١٥)</sup> الناس، فلقِيَتْهم هوازِن بالنبل<sup>(٢٦)</sup>، ورسولُ الله على بغلته، وأبو سفيان بن الحارث بن عبدالمطلب آخِذٌ بلجامها، ورسولُ الله ﷺ يقول: «أنا النبيّ لا كذب. أنا ابنُ

- (70) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (٦٦) في ب: فلقيتهم هوازن بالرمي.
- (٦٧) انظر: (صحيح البخاري ٣٧/٤، ٣٧، ٨١، ١٩٥، ٢٢٤، ١٩٥/٥. صحيح مسلم، حديث ٨٧، ٧٩، ٨٠ من الجهاد. وسنن أبي داود ٤٨٧. وسنن الترمذي ١٦٨٨. مسند أحمد بن حنبل ١٦٤/١، ٢٨٠/٢، ٢٨١، ٢٨٩، ٣٠٤. سنن الدارمي ١٦٦/١. السنن الكبرى، للبيهقى =

قال ابنُ عمر : لقد رأيتنا يوم حُنَين، وإن الفتئين لمولّيتان، وما مع رسول الله عَلَيْتَهِ مائةُ رجل. وكلا الحديثين صحيح.

سورة الأنفال الآيتان ( ٤٥ و٤٦ )

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَاذْكُرُوا اللهَ ﴾:

فيه ثلاث احتمالات:

212

الأول: اذكروا الله عند جزَع قلوبكم؛ فإن ذِكْرَه يُثبِّت.

الثاني: اثبتوا بقلوبكم واذكروه بألسنتكم؛ فإن القلبَ قد يسكن عند اللقاء، ويضطرب اللسان؛ فأمر بذكر الله حتى يثبتَ القلبُ على اليقين، ويثبت اللسان على الذكر.

الثالث: اذكروا ما عندكم من وعد الله [لكم]<sup>(١٨)</sup> في ابتياعه أنفسكم منكم ومُثامنته لكم.

وكلّها مراد، وأقواها أوسطُها؛ فإن ذلك إنما يكون عن قوة المعرفة، ونفاذ القريحة، واتِّقاد البصيرة، وهي الشجاعة المحمودة في الناس، ولم يكن فيها أحد أقوى من الصدِّيق رضي الله عنه، فإنه كان أشجَع الخليقة بعد رسول الله عَرَّلِيَّم، وأمضاهم عزيمة، وأنفذهم قريحةً، وأنورهم بصيرة، وأصدقهم فراسة، وأصحهم رَأياً، وأثبتهم [ جأشاً ] <sup>(11)</sup>، وأصفاهم إيماناً، وأشرحهم صَدْراً، وأسلمهم قلباً.

- - (٦٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
    - (٦٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.

٤١٥ .....

سورة الأنفال الآيتان ( 20 و21) 👹 الأنفال الآيتان ( 20 و21)

والدليل عليه ظهور ذلك المقام في مقامات ستة :

المقام الأول: أنَّ رسولَ الله عَلَيْكُم مات ولم تكن مصيبة أعظم منها، ولا تكون أبداً، عنها تفرَّعت مصائبنا، ومن أُجلها فسدت أحوالنا، فاختلفت الصحابة؛ فأما عليّ فاستخفى. وأما عثمان فبُهتَ. وأما عمر فاختلط، وقال: «ما مات رسول الله عَلَيْكُم، وإنما واعـده الله كما واعـد مـوسى، وليرجعـنَّ رسـولُ الله فليقطعـن أيـدي أنـاس وأرجلهم»، وكان أبو بكر غائباً بمنزله بالسَّنْح، فجاء فدخل على النبيّ عَلَيْكُم في بيت عائشة، وهو ميِّتٌ مسجَّى بثوبه، فكشف عن وجهه، وقال: « بأبي أنت وأمي، طبْتَ حياً وميتاً! أما الموتة التي كُتبت عليك فقد متّها »<sup>(...)</sup>.

وخرج فصعد المنبر؛ فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «مَنْ كان يعبدُ محمداً فإنّ محمداً قد مات، ومن كان يعبد الله فإن الله حي لا يموت»، ثم قرأ: ﴿ ومَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدٌ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللهَ شَيْئاً وَسَيَجْزِي اللهُ الشَّاكِرِينَ﴾ [آل عمران: ١٤٤].

المقام الثاني: لما تُوُفي رسول الله ﷺ واختلف الناس أين يُدْفَن؛ فقال القوم: يُدْفَن بمكة. وقال آخرون: ببيت المقدس. وقال آخرون: بالمدينة. فقال أبو بكر: سمعتُ رسول الله ﷺ يقول: « ما دُفِن قطّ نبيّ إلا حيثُ يموت » (٧١).

المقام الثالث: لما تُوفي رسول الله ﷺ أرسلت فاطمة الى أبي بكر الصديق تقول له: لو مت ألم تكن ابنتك تَرِثُك؟ قال: نعم. قالت له: فأعطني ميراثي من رسول الله. فقال أبو بكر: سمعْتُ رسول الله ﷺ يقول: « لا نُورث، ما تركناهُ صدقة » <sup>(٢٢)</sup>.

فتذكَّر ذلك جميعُ الصحابة، وعلمـه عمـر وعثمان وعبـدالرحمن وطلحـة وسعـد وسعيد، وأقرّ به علي والعباس.

- (٧٠) في ب: فقد نلتها.
- (٧١) انظر: (طبقات ابن سعد ٧١/٢/٢. تجريد التمهيد لابن عبد البر ٨٣٣).
  - ( ۷۲ ) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

المقام الرابع: لما مات رسولُ الله عَلَيْكَمْ ارتدَّ العرب، وانْقَاضَ الإسلام، وتزلزلت الأفئدة، وماج الناس؛ فارْتاعَ الصحابة؛ فقال عمر وغيره لأبي بكر: خُذْ منهم الصلاة، ودَع الزكاة حتى يتمكنَ الدين، ويسكن جأشُ المسلمين. فقال أبو بكر: «والله لأقاتلنَّ مَنْ فرَّق بين الصلاة والزكاة، والله لو منعوني عِقالاً كانوا يؤدُّونه إلى رسول الله عَيَيْتُه لقاتلتهم عليه».

المقام الخامس: قالت الصحابةُ له: يا خليفةَ رسول الله؛ أبْق جيشَ أُسامة؛ فإن مَنْ حَوْلَك قد اختلف عليه، فإن أرسلتَ الجيش إلى الشَام لم تأمنَ على نفسك ولا على من معك بالمدينة. فقال: « والله لو لعبت الكلاب بخَلاَخيل نساء أهل المدينة ما ردَدْت جيشاً أنفذه رسولُ الله مَتَكَلِيْهُ ». فقالوا له: فمع مَنْ تقاتلهم؟ قال: وحدي حتى تنفرد سالِفَتي.

المقام السادس: وهو ضَنْك الحال ومأزق الاختلال؛ وذلك أنَّ رسول الله يَتَلِيم لما توفي اضطرب الأمْر، وماجَ الناس، ومَرِج قولهم، وتشوّفوا إلى رأس يرجع إليه تدبيرهم، واجتمعت الأنصارُ في سَقيفة بني ساعدة، ولهم الهجرة، وفيهم الدَّوْحَة، والمهاجرون عليهم نزل، وانتدب الشيطانُ ليزيغَ قلوبَ فريق [ منهم ]<sup>(٧٧)</sup>، فسوّل للأنصار أن يَعْقِدُوا لرجل منهم الأمْر؛ فجاء المهاجرون. فاجتمعوا إلى أبي بكر، وقالوا: نرسل إليهم. قال أبو بكر: «لا، ألاَ نأتيهم في موضعهم»! فنُوزعَ في ذلك، فَصرُم وتقدم واتّبَعَنْه المهاجرون حتى جاء الأنصارَ في مكانهم، وتقاولُوا! فقالت الأنصار في كلامها: منا أمير ومنكم أمير، فتصدر أبو بكر بحقه، وتكام على مقتضى الأنصار في كلامها: منا أمير ومنكم أمير، فتصدر أبو بكر بحقه، وتكام على مقتضى الأنصار في مكامها: منا أمير ومنكم أمير، فتصدر أبو بكر بحقه، وتكام على مقتضى أن تقومَ الساعة». وقال: «يا معشر الأنصار؛ قد علمتم أنّا رَهْط رسول الله وعِتْرته الأديون، وأصلُ العرب، وقُطب الناس. وقد قال النبي عَيَالَيْهِ : « الأئمةُ مَن قريش إلى

- (٧٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٧٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ١٢٩/٣، ١٨٣، ٢٢١/٤. السنن الكبرى، للبيهقي ١٢١/٣، ١٤٣/٨ ، ١٤٤، ١٤٤. المستدرك ٢٦/٤. الكنى والأسماء، للدولابي ١٠٦/١ . المعجم الكبير، للطبراني ١٢٤/١ . فتح الباري ٣٢/٧، ٣٢/٣ . ١١٩/١٣. المعجم الصغير، للطبراني ١٥٢/١. مجمع الزوائد،

217

وقد سمَّانا الله في كتابه الصادقين حين قـال: ﴿ للفقـراء المهـاجـريــن الذيــنَ أخرِجُوا من دِيارهم وأموالهم يبتغون فضلاً من اللهِ ورِضْواناً وينصرون اللهَ ورسولَه أولئك هم الصادقون﴾ [الحشر: ٨].

٤١٧

وسمّاكم المفلحين، فقال: ﴿ والذين تبوَّءُوا الدارَ والإيمانَ مِنْ قبلهم يُحِبُّونَ مَنْ هاجرَ إليهم ولا يَجدُونَ في صدورهم حاجة مما أوتُوا ويُونُيرُونَ على أنفسِهم ولو كان بهم خصّاصة ومَنْ يُوقَ شُحَّ نفسِه فأولئك هم المفلحون﴾ [ الحشر : ٩ ].

وأمركم الله أن تكونوا معنا حيث كنّا، فقال: ﴿ **يا أَيَّها الذين آمنــوا اتَّقُــوا اللهَ وكُونُوا مع الصادقين﴾** [ التوبة: ١١٩ ].

وقال لكم النبي « سَتَرَوْن بعدي أَثَرة ، فاصبروا حتى تلقوني على الحوض » <sup>(٧٥)</sup> .

وقال لنا في آخر خطبة خطبها : «أوصيكم بالأنصار خيراً أن تقبلوا من محسنهم، وتتجاوزوا عـن مسيئهـم؛ ولـو كـان لكـم في الأمـر شيء مـا رأيتم أَثَـرة ولا وصى بكم» <sup>(٢٧)</sup>.

فلما سمعوا ذلك من علمه، ووَعَوْه من قوله تذكّروا الحق؛ فانقادوا له، والتزموا حكمه؛ فبادر عمر إلى أبي عُبيدة، وقال له: يا أبا عبيدة؛ امدُدْ يدك أبايعك. فقال أبو عبيدة: ما سمعتُ منك تَهَة في الإسلام قَبْلها، أَتُبايعني وأبو بكر فيكم؟ فقال له عمر: امدُدْ يدك أبايعك يا أبا بكر. فمدّ أبو بكر يده وبايعه، وبايعه الناس، وصار الحقَّ في نصابه، ودخل الدينُ من بابه.

للهيثمي ١٩٢/٥، ١٩٤، ١٩٤. تهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٦٢، ٦/٢، السنة لابن أبي عاصم ٥٣١/٢، ٣٩٨، الدر المنثور، للسيوطي ٣٩٩/٦. إرواء الغليل، للألباني ٢٩٨/٢. تلخيص الحبير، للسيوطي ٢٢/٤. حلية الأولياء، لأبي نعيم ٥/٥، ٢٤٢/٧، ١٣٣/٨. الترغيب والترهيب ١٧٠/٣. مصنف ابن أبي شيبة ٢/١٧٠ الدرر المنتثرة، للسيوطي ١٤٤. منحة المعبود، للساعاتي ٢٥٩٦، ٢٥٩٢، تاريخ واسط ٢٠، ١٣٦. كشف الخفا ١٨/١٢. علل الحديث، لابن أبي حاتم ٢٧٩٩. لسان الميزان ١٣٦/٥).

- (٧٥) انظر: (صحيح البخاري ١٥٠/٣. المستدرك ٧٩/٤.فتـح الباري ٤٧/٥. شرح السنة، للبغوي ٥٣/١٠. تهذيب تاريخ ابن عساكر ٥٤/٣).
  - (٧٦) 🔪 سبق تخريجه، راجع الفهرس.

ولو هدوا لهذه الفرقة الأدبية التاريخية لما كانوا عن سبيل الحق جائرين وبحقيقته جاهلين، ولكن الله ابتلاهم بقراءة كتب من الأدب والتاريخ قد تولآها جهال وضلال، فقالوا: فعل عليّ. وقال عليّ، ولا يقع عليّ من أبي بكر إلا نقطة من بحر، أو لقطة في قفر، لقد استقام الدين وعليّ عنه في حجر، وقد كان في حياة رسول الله يتلقي أحد رجاله، وفارساً من فرسانه، وولياً من أوليائه، وقريباً من أقربائه، فلما استأثر الله برسوله، وانفرد بنفسه لم يقم بالأمر ولا قعد، وذلك أمرّ قضاه الله بالحق، وقدره بالصدق، وأنفذه بالحكمة والحكم، وما وجد المسلمون أحداً ثبت على الدين، وقرر ولاتَه في الأقطار، وأنفذ الجيوش إلى الأمصار، وقاتل على الحق، وقدم عليهم العلين.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَأَطِيعُوا اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾:

وهذه الوصية هي العُمْدَة التي يكونُ معها النصر ، ويظهر بها الحق ، ويسلم معها القلب ، وتستمرُّ معها على الاستقامة الجوارح ؛ وذلك بأن يكونَ عملُ المرء كله بالطاعة في امتثال الأمر واجتناب النهي ، فإنما يقاتِـلُ المسلمون بـأعمالهم لا بـأعـدادهـم ، وباعتقادهم لا بأمدادهم ؛ فلقد فتح اللهُ الفتوحَ على قوم كانت حِليَة سيوفهم إلا الغلابي <sup>(٧٧)</sup> . ولذلك قال مُؤلِّكُم : « إنما تنصرون بضُعفائكم » <sup>(٧٧)</sup> . إشارة إلى أنَّ الطاقة في الطاعة ، والمنة في الهداية .

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَلاَ تَنَازَعُوا فَتَفْشَلُوا ﴾:

وهذا أصل عظيم في المعقول والمشروع؛ وذلك أنَّ الله خَلق القوة ليظهرَ بها الأفعال، وقدرتُه سبحانه واحدة تعمّ المقدورات، وقُدر الخلق حادثة متعددة تتعلق بالمقدورات على اختلاف أنواعها، [ وأُجْرَى الله ] <sup>(٢٩)</sup> العادة بأن القدر إذا كثرت على رأي قوم

- (٧٧) كذا بالأصول.
- ( ٧٨ ) انظر : ( إتحاف السيادة المتقين ، للمربيدي ٢٠٤٩ ، كنوز العمال ٦٠٤٩ . الترغيب والترهيب ، للمنذري ١٩٤/٤ ).
  - (٧٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الأنفال الآية (٥٧) ..... FOR OUR ANIC THOUGHT

أو بقيت على رأي آخرين \_ والأوّل أصحّ حسبا بيناه في الأصول \_ ظهر المقدور بالنسبة إلى القدرة إن كان كثيراً فكثيراً أو قليلاً فقليلاً، وكذلك تظهر المفعولات مجسب ما يُلْقِي الله في القلوب من الطأنينة، فإذا ائتلفت القلوب على الأمر استتب وجودُه، واستمر مَرِيرُه وإذا تخلخل القلْبُ قصر عن النظر، وضَعُفت الحواس عن القبول، والائتلاف طأنينة للنفس، وقوة للقلب، والاختلاف إضعاف له؛ فتضعف الحواس، فتقعد عن المطلوب، فيفوت الغرض؛ وذلك قوله: ﴿ ولا تنازَعُوا فتَفْشَلُوا وتذهب رِيحكم ﴾، وكنى بالريح عن اطراد الأمر ومَضَائه بحكم استمرار القوة فيه والعزيمة عليه، وأتبع ذلك بالأمر بالصبر الذي يبلغ العبْدُ به إلى كل أمر متعذر بوعده الصادق في أنه مع الصابرين.

### الآية الرابعة عشرة

قوله: ﴿ فَإِمَّا تَثْقَفَنَّهُمْ فِي الْحَرْبِ فَشَرَّدْ بِهِـمْ مَـنْ خَلْفَهُـمْ لَعَلَّهُـمْ يَـذَّكَّـرُونَ﴾ [الآية: ٥٧].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ فَإِمَّا تَنْقَفَنَّهُمْ ﴾:

يعني تصادفهم وتَلْقَاهم، يقال: ثَقِفْتُه أثقفه ثقفاً إذا وجدته، وفلان ثَقِف لَقِف؛ أي سريع الوجود لما يحاوِلُ من القول. وامرأة ثَقَاف. هكذا قال أهل اللغة، وهو عندي بمعنى الحبـس، ومنه رجل ثَقِف؛ أي يقيِّدُ الأمور بمعرفته.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَشَرِّدْ بِهِمْ مَنْ خَلْفَهُمْ ﴾ :

أي افعل بهم فعلاً من العقوبة يتفرَّقُ به مَن وراءهم، ومنه شَرَد البعيرُ والدابةُ إذا فارق صاحبه ومألفه ومَرْعاه، وهذا أحَدُ الأقسام الخمسة التي للإمام في الأسرى: من المن والفداء والاسترقاق والجزية والقتل، وقد مهدْناها في مسائل الخلاف، ويأتي هاهنا وفي سورة محمد عليه السلام، وهذا يعتضد بالآية التاسعة عشرة: ﴿ ها كان لنبيّ أنْ يكونَ له أُسْرَى....﴾ على ما يأتي بيانُه إن شاء الله تعالى. الأنهال الآيتان (٥٨ و٦٠) الأنهال الآيتان (٥٨ و٦٠)

# الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَى سَوَاءٍ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْخَائِنِينَ﴾ [ الآية: ٥٨ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

نزلت في بني قُرَيظة حين أبدت من التحزُّب مع قريش ونَقْض العهد مع رسول الله مِلِيَشٍ

المسألة الثانية:

٤٢٠

إنْ قيل: كيف يجوزُ نقْضُ العهد مع خوف الخيانة، والخوفُ ظنَّ لا يقين معه، فكيف يسقط يقينُ العهد بظنَّ الخيانة \_ فعنه جوابان:

أحدهما : أن الخوف هاهنا بمعنى اليقين، كما يأتي الرجاء بمعنى العلم؛ كقوله : ﴿لا تَرْجُونَ لله وَقَاراً﴾ [ نوح: ١٣ ].

الثاني: إنه إذا ظهرت آثارُ الخيانة، وثبتت دلائِلُها وجب نَبْذُ العهد، لئلا يُوقِعَ التمادي عليه في الهلكة، وجاز إسقاطُ اليقين هاهنا بالظن للضرورة، وإذا كان العهدُ قد وقع فهذا الشرط عادة وإن لم يصرح به لفظاً؛ إذ لا يمكن أكثر من هذا. المسألة الثالثة: ﴿ فَانْبِذْ إِلَيْهِمْ عَلَىَ سَوَاءٍ ﴾:

أي على مهل؛ قاله الوليد بن مسلم. وقيل: على عَدْل، معناه بالتقدم إليهم والإنذار لهم، وهكذا يجب للإمام أن يفعلَ اليوم في كلا وجهي العقد أولاً ، والنبذ على السواء ثانياً .

### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَأَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّكُمْ وَآخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللهُ يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءٍ فِي سَبِيلِ اللهِ يُوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تُظْلَمُونَ﴾ [ الآية: ٦٠ ].

سورة الأنفال الآية ( ٦٠ ) ....

فيها تسع مسائل: المسألة الأولى:

أمر الله سبحانه وتعالى بإعداد القوة للأعداء بعد أن أكّد في تقدمة التقوى؛ فإنّ الله تعالى لو شاء لهزمهم بالكلام، والتَّفْل في الوجوه، وحَفْنة من تراب، كما فعل رسولُ الله ﷺ ، ولكنه أراد أن يُبْلِيَ بَعْضَ الناس ببعض، بعلمه السابق وقضائه النافذ؛ فأمر بإعداد القُوَى والآلة في فنون الحرب التي تكون لنا عُدَّة، وعليهم قوة، ووعَدَ على الصبر والتقوى بأمداد الملائكة العليا.

GHAZI TRU

541 .

#### المسألة الثانية:

روى الطبري وغيره: عن عُقبة بن عامر؛ قال: قرأ رسول الله عَلَيْكَمْ على المنبر: **﴿وَأَعِدُّوا لهم ما استطعم من قوَّةٍ ومن رباطِ الخيل﴾**؛ فقال: «ألا إنَّ القوةَ الرَّمْي، ألا إنّ القوةَ الرمي، ألا إنَّ القوةَ الرَّمْيِ » ــ ثلاثاً <sup>(٨٠)</sup>.

وروى البخاري عن سلمة بن الأكوع، قال: مرَّ النبيُّ ﷺ على نفَرٍ من أَسْلَم يَنْتَضِلُون بالسهام، فقال النبي ﷺ : « ارْمُوا بني إسماعيل، فإن أباكم كـان رامياً، وأنا مع بني فلان». قال: فأمسك أَحَدُ الفريقين بأيديهم، فقال رسول الله: « ما لكم لا تَرْمُونَ؟ » قالوا: وكيف نرمي وأنتَ معهم! فقال رسول الله: « ارْمُوا وأنا معكم كلكم» (٨٠).

زاد الحاكم في رواية: فلقد رموا عامة يومهم ذلك، ثم تفرقوا على السواء ما نَضَل بعضُهم بعضاً.

- (٨٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٦٧ من الإمارة وسنن أبي داود، الباب ٢٣ من الجهاد. وسنن الترمذي، سورة ٨ من كتاب التفسير. وسنن ابن ماجة، الباب ١٩ من الجهاد. ومسند أحمد بن حنبل ١٥٧/٤).
- (٨١) انظر: (صحيح البخاري ١٧٩/٤، ٢١٩، المستدرك ٩٤/٢. شرح السنة، للبغوي ٢٠/٠٣٠. مشكاة المصابيح للتبريزي ٣٨٦٤. مجمع الزوائد، للهيشمي ٢٦٨/٥. تفسير ابن كثير ٤٩٤/٦ حلية الأولياء ٣٩٠/٨ موارد الظمآن ١٦٤٦. الكنى والأسماء، للدولابي ١٣٧/١ التاريخ الكبير، للبخاري ٣١٠/٨. الدر المنثور، للسيوطي ١٩٣/٣ الترغيب والترهيب، للمنذري ٢٧٨/٧).

(٦٠) THE PRINCE GHAZI TRUST الأنفال الآية (٦٠) FOR QURANIC THOUGHT

وروى البخاري عن عليّ قال: ما رأيْتُ رسولَ الله يفدي رجلاً بعد سعد ، سمعْتُه يقول: « ارْم ِ فداك أبي وأمي » <sup>(٨٢)</sup> .

وروى الترمذي، وأبو داود، والنسائي، عن عقبة بن عامر، قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: « إن الله يدخل بالسهم الواحد ثلاثة نَفر الجنة: صانعه يحتسب في صنعته الخير، والرامي به، ومُنْبِله». وفي رواية: « والممِدّ به، فارموا واركبوا، ولأنْ ترموا أحبُّ إليّ من أن تركبوا، ليس من اللهو ثلاث: تأديب الرجل فرسه، وملاعبته أهله، ورَمْيه بقوسه ونبله. ومَن ترك الرمي بعدما علمه رغبة عنه فإنها نعمة كَفَرها » <sup>(٨٢)</sup>. وقد شاهدت القتال مراراً فلم أر في الآلة أنجع من السهم، ولا أسرع منفعة منه.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ ﴾:

277

الرباط: هو حَبْس النفس في سبيل الله حراسة للثغور أو ملازمة للأعداء، وقد تقدم بيانُ شيء منه في سورة آل عمران.

وقد روى البخاري وغيره، عن سَهْل بن سعد ـ أنه قال: « رِباط يوم في سبيل الله

- (٨٢) أنظر: (صحيح البخاري ٤٧/٤، ٤٧/٤، ٥٢٤/٥ . صحيح مسلم، حديث ٤١ ، ٤٢ من فضائل الصحابة. سنن الترمذي ٢٨٢٩، ٣٧٥٣ . السنن الكبرى، للبيهقي ١٩٢/٩. الكامل لابن عدي ٢٥٩١. دلائل النبوة، للبيهقي ٣٣٥/٣٠. تاريخ أصفهان ٢١٥/١ . البداية والنهاية ٢٧/٤، ٧/٢٨
- (٨٣) انظر: (سنن الترمذي ١٦٣٧. سنن ابن ماجة ٢٨١١. سنن النسائي ٢/٣٢٢. مسند أحمد بن حنبل ٤٦/٤ ، ١٤٨ . السنن الكبرى، للبيهتي ٢١٣/١١ ، ٢١٨ . المستدرك ٢٥/٢ . مصنف عبد الرزاق ٢١٠١٠. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٨٧٢. الترغيب والترهيب ٢/٧٧٧. تهذيب تاريخ ابن عساكر ٢/٧٦٠. مشكل الآثار، للطحاوي ١١٨/١. مصابيح السنة، للبغوي ٤٦/٣. الدر المنثور، للسيوطي ١٩٣/٣، ١٩٤ . المصنف لابن أبي شيبة ٥/٣٤٩، ٢٣/٩ . المعجم الكبير، للطبراني ٢٤/١٥١. نصب الراية، للـزيلعـي ٢٧٣/٤. تـاريـخ بغـداد، للخطيب ٢/٨٢١، ٦٢/٣٦).

THE PRINCE GHAZI TRUST (٦٠) THE PRINCE GHAZI TRUST EOR QURANIC THOUGHT.

خير من الدنيا وما فيها، وموضع سوط في الجنة خَ<sub>جُ</sub>ر من الدنيا وما فيها، والروحة يَرُوحها العبد في سبيل الله، والغدوة خير من الدنيا وما فيها » <sup>(٨٢)</sup>.

وروى الترمذي عن فَضَالة بن عبيد، عن رسول الله ﷺ ، قال: «كل ميت يختم على عمله إلا الذي يموت مُرَابِطاً في سبيل الله فإنه ينمى له عمله إلى يوم القيامة ويأمن من فِتْنَةِ القبر » <sup>(٨٥)</sup>.

المسألة الرابعة: وأمَّا رباط الخيل:

فهو فضل عظيم ومنزلة شريفة. وروى الأئمة عن أبي هريرة أن رسولَ الله ﷺ قال: « الخيل ثلاثة؛ لرجل أجْر ، ولرجل ستْر ، وعلى رجل وزر . فأما الذي هي عليه وزْرٌ فرجل ربطها رياء وفخراً ونواءً لأهل الإسلام ، فهي عليه وزْر ، وأما الذي هي عليه ستر فرجُلٌ ربطها تغنياً وتعففاً ، ولم ينس حقَّ الله في ظهورها فهي عليه ستر ، وأما الذي هي له أجر فرجل ربطها في سبيل الله فأطال لها في مَرْج أو رَوْضَة فها أكلَتْ من ذلك المرج أو الروضة من شيء إلاّ كتب الله له عدّد ما أكلت حسنات ، وكتب له أرواثها وأبُوالَها حسنات ، ولا يقطع طِوَالها فتستنّ شَرَفاً أو شرَفين إلا كتب الله له الله له عدد ما شربت حسنات ، ولا يقطع علوالها فتستنّ شَرَفاً أو شرَفين إلا كتب الله له الله له عدد ما شربت حسنات ، ولا يقطع المالي في مالي عليه ولا يريد أن يسقيها إلا كتب الله له عدد ما شربت حسنات » (<sup>(^)</sup>).

- ( ٨٤) انظر: (صحيح البخاري ٢٣/٤. سنن الترمذي ١٦٦٤، ١٦٦٥. مسند أحمد بن حنبل ١٢٢، ٥٢، ٧٥، ٥/٣٩٩. المستدرك ١٤٣/٢. الدر المنثور ١١٤/٢. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٧٩١. الترغيب والترهيب ٢٢٢/٢، ٢٦٩. زاد المسير، لابن الجوزي ١٨٤١٢. تاريخ جرجان، للسهمي ٣٢٢. علل الحديث، لابن أبي حاتم ٩٦٩، ١٠٠٩. المعجم الكبير، للطبراني ١١٠٢١. مصنف عبد الرزاق ٩٦١٩، ٩٦٩).
- (٨٥) انظر: (سنن الترمذي ٢٦٢١. مسند أحمد بن حنبل ٢٠/٦. المستدرك ١٤٤/٢. مجمع الزوائد ٢٨٩/٥. موارد الظمآن ١٦٢٤. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٨٢٣، ٣٨٢٤. زاد المسير، لابن الجوزي ٢٨٤/١٢. الدر المنثور، للسيوطي ٢٤/٢، ٢٤٣. تفسير ابن كثير ١٧٢/٢. تفسير القرطبي ٢٥/٤٣. المعجم الكبير، للطبراني ٣١٢/١٨).
- (٨٦) انظر: (صحيح البخاري ١٤٨/٣، ١٤٨/٢، ٢٥٧، ٢١٧/٦، ١٣٤/٩. وصحيح مسلم، الباب ٦، حديث ٢٦، ٦٦ من الزكاة. وسنن النسائي، الباب ١ من الخيل. سنن ابن ماجة ٣٧٨٨.

ورورى البخاري ومسلم عن جابر بن عبدالله <sup>(٨٨)</sup> ، قال: رأيتُ رسولَ الله ﷺ يلوي ناصية فرس بأصبعيه؛ وهو يقول: « الْخَيْرُ معقود في نواصي الخيل إلى يوم القيامة » <sup>(٨٨)</sup>.

THE P FOR ورة الأنفال الآية ( ٦٠ )

وثبت عن أنس أنه قال: لم يكن شيء أحبّ إلى رسول الله ﷺ بعد النساء من الخيل <sup>(٨٩)</sup>. خرجه النسائي.

المسألة الخامسة: المستحَبَّ من رباط الخيل الإناث قبل الذكور: قاله عكرمة وجماعة، وهذا صحيح، فإنَّ الأنثى بطنها كنز، وظهرها عِزّ. وفرس جبريل أُنْثى.

## المسألة السادسة:

272

يستحبُّ من الخيل ما روى أبو وهب الجشمي وكانت له صحبة ، قال : قال رسول الله مَالِيَهِ : « عليكم بكل كُمَيت أغرَّ محجّل ، أو أدهم أغرَّ محجل ، أو أشقر أغرَّ محجّل » .

- التمهيد، لابن عبد البر ٢٠١/٤. السنن الكبرى، للبيهقي ١٥/١٠. الدر المنثور للسيوطي ٢٠٤/٩. الدر المنثور للسيوطي ٢٠٤/٩.
  - ( ٨٧ ) في ب: عن جرير بن عبدالله. خطأ.

.( 77/0

سورة الأنفال الآية (٦٠ ) .....

خرجه أبو داود والنسائي <sup>(٩٠)</sup> .

وروى الترمذي، عن أبي قتادة ـ أنَّ النبيّ ﷺ قال: « خير الخيل الأدهم الأقرح المحجّل الأرْثَم، ثم الأقْرَح المحجّل طلْق اليمين، فإن لم يكن أدهم فكُميت على هذه الهيئة » <sup>(١١)</sup> .

240

#### المسألة السابعة:

روى مسلم والنسائي أنه يكره الشِّكال من الخيل <sup>(٩٢)</sup> .

وثبت عن النبيّ ﷺ من رواية عبدالله بن عمر أنه قال: « إنما الشؤم في المرأة، والفرس، والدار » <sup>(١٣)</sup> .

وقد بينا تحقيق ذلك في شرح الحديث.

# المسألة الثامنة: قوله: ﴿ تُرْهِبُونَ بِهِ عَدُوَّ اللهِ وَعَدُوَّ كُمْ ﴾:

يعني تُخيفون بذلك أعداء الله وأعداءكم من اليهود وقريش، وكفار العرب <sup>(١٤)</sup>.

- (٩٠) انظر: (سنن أبي داود ٢٥٤٣. سنن النسائي، الباب ٣ من الخيل. السنن الكبرى، للبيهقي ٣٣٠/٦. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٨٧٨. الدر المنثور، للسيوطي ١٩٨/٣. شرح السنة، للبغوي ٣٨٩/١٠. تفسير القرطبي ٣٧/٨).
- (٩١) انظر: (سنن الترمذي ١٦٩٦. سنن ابن ماجة ٢٧٨٩. مسند أحمد بن حنبل ٢٠٠/٥. السنن الكبرى، للبيهقي ٢٣٠٠/٦. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٨٧٧. الدر المنثور، للسيوطي ١٩٨/٣. ممارد الغلآن ١٦٣٣. الترغيب والترهيب ٢٦٤/٢. شرح السنة، للبغوي ١٢٠/١٠. تفسير القرطبي ٢٣٠/٨٠.
- ( ٩٢ ) انظر : (مسند أحمد بن حنبل ٢٨٠/ ٢ ٣٦ ، ٤٥٧ ، ٤٦١ ، ٤٧١ . صحيح مسلم، الباب ٢٧ ، حديث ١٠١ ، ١٠٢ . سنن أبي داود ، الباب ٤٦ من الجهاد . وسنن النسائي، الباب ٤ من الخيل . السنن الكبرى للبيهقي ٣٣٠/٦ . مصنف ابن أبي شيبة ٥٤/١٢ . الدر المنثور ١٨٩/٣ ).
- (٩٣) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٣٤، حديث ١٥ من السلام. سنن أبي داود، الباب ٢٤ من الطب. وسنن النسائي، الباب ٥ من الخيل. مسند أحمد بن حنبل ١٢٦/٢. مجمع الزوائد ١٠٤/٥ . شرح السنة، للبغوي ١٣/٩٩. الأدب المفرد للبخاري ٩٦. فتح الباري ١٣٧/٩. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٨٠. التمهيد، لابن عبد البر ٢٧٨/٩. صحيح البخاري ١٠/٧.

THE PRINCE GHAZI TRUST (11) بتورة الأنفال الآية (٦١) FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

﴿ وَآخَرِينَ مِنْ دُونِهِمْ ﴾ : يعني فارس والروم .

وقد روي عن النبيّ ﷺ أنه قال: « أما فارس فنَطْحة أو نطحتان، ثم لا فارس بعدها . وأما الروم ذوات القرون فكلما هلك قَرْنٌ خلَفه آخر إلى يوم القيامة » <sup>(١٥)</sup> .

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ ﴾:

عامّ في الخيل كلها وأجودها وأعظمها أجراً .

وقد قال ابنُ القاسم وابن عبد الحكم عن مالك قال الله: ﴿ وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْخَيْلِ ﴾ فأرى البراذين من الخيل إذا أجازها الوالي، وكذلك قال سَعيد بن المسيّب.

# الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [ الآية: ٦١ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: السلم:

287

بفتح السين وكسرها وإسكان اللام، وبفتح السين واللام، وبزيادة الألف أيضاً: هو الصلح، وقد يكون السلام بالألف واللام من التسليم ــ وقد تقدم. **المسألة الثانية: فى ذلك ثلاثة أقوال:** 

الأول: أنها منسوخة بقوله: **﴿ فاقْتُلُوا المشركين﴾ [** التوبة: ٥ ] ونحوه. الثاني: إنْ دَعَوْكَ إلى الصلح فأجبهم؛ قاله ابن زيد والسَّدّي. الثالث: إن جنحوا إلى الإسلام فاجنح لها؛ قاله ابن إسحاق. قال مجاهد: وعَنَى به قريظة؛ لأنّ الجزية تقبل منهم، فأما المشركون فلا يقبل منهم شيء.

(٩٥) لم أجده بهذا السياق.

سورة الأنفال الآية (٦١)

المسألة الثالثة:

أما قول من قال إنها منسوخة بقوله: ﴿ فاقتلوا المشركين﴾ [التوبة: ٥] -فدعوى، فإن شروط النسخ معدومة فيها، كما بيناه في موضعه.

CE GHAZI TRUST ANIC THOUGHT

٤2٧

وأما من قال: إن دَعَوْكَ إلى الصلح فأجبهم فإن ذلك يختلف الجواب فيه؛ وقد قال الله: ﴿ فَلاَ تَهِنُوا وَتَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ﴾ [محد: ٣٥].

فإذا كان المسلمون على عـزَّة، وفي قوة ومَنعة، ومَقَانب عديدة، وعُدَّة شديدة: فلا صلح حتى تُطعن الخيل بـالقَنَـا وتُضرب بالبِيض الرقـاق الجماجـمُ

وإن كان للمسلمين مصلحة في الصلح لانتفاع يجلب به، أو ضرّ يندفع بسببه فلا بأس أن يبتدىء المسلمون به إذا احتاجوا إليه، وأن يجيبوا إذا دُعوا إليه وقد صالح النبي يَتَظِيَّهُ أهل خَيْبَر على شروط نقضُوها، فنقض صُلْحهم، وقد وادع الضَّمْرِي، وقد صالح أَكَيْدِر دُومَة، وأهل نَجْرانَ، وقد هادن قريشاً لعشرة أعوام حتى نقضوا عَهْدَه، وما زالت الخلفاء والصحابة على هذه السبيل التي شَرَعْناها سالكةً، وبالوجوه التي شرحناها عاملةً.

المسألة الرابعة: عَقْدُ الصلح ليس بلازم للمسلمين، وإنما هو جائز باتفاقهم أجعين:

إذ يجوزُ من غير خلاف للإمام أن يبعثَ إليهم، فيقول: نبذْت إليكم عَهدكم، فخذوا مني حِذْركم، وهذا عندي إذا كانوا هم الذين طلبوه؛ فإنْ طلبه المسلمون لمدة لم يَجُزْ تركه قبلها إلا باتفاق.

المسألة الخامسة: ويجوز عند الحاجة للمسلمين عَقْدُ الصلح بمال يبذلونه للعدو:

والأصلُ في ذلك موادعةُ النبيّ ﷺ لعيينة بن حِصْن وغيره يوم الأحزاب، على أنْ يعطيَه نصفَ تمر المدينة، فقال له السَّعْدان<sup>(٢٦)</sup> : يا رسول الله؛ إن كان هذا الأمر

(٩٦) هما سعد بن معاذ، وسعد بن عبادة. من هامش البجاوي.

GFOR QUR'ANIC THOUGHT (ما الآيتان ( ٦٥ و ٦٦ )

من قِبَل الله فامْضِ له، وإن كان أمراً لم تؤمَّر به ولك فيه هَوَّى فسَمْعٌ وطاعة، وإن كان هذا الرأي والْمَكِيدة، فأعلمنا به.

فقال النبيّ ﷺ : « إنما هو الرأي والمكيدة لأني رأيتُ العرب قد رَمَتْكُم بقَوْسٍ واحدة فأردتُ أن أدفعهَا عنكم إلى يوم».

فقال السعدان: إنا كنا كفّاراً ، وما طمعوا منها بتمرة إلا بشراء أو بقِرًى ، فإذا أكرمنا الله بك فلا نعطيهم إلا السيف؛ وشَقّا الصحيفة التي كانت كُتبت .

#### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يا أَيَّها النَّبِيَّ حَرِّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفاً مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَفْقَهُونَ. الآنَ خَفَّفَ اللهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً فَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِائَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَتَيْنِ وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ أَلْفٌ يَغْلِبُوا أَلْفَيْنِ بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الصَّابِرِينَ﴾

فيها ست مسائل:

٤٢٨

المسألة الأولى: قوله: ﴿ حَرِّض ﴾:

أي أكّد الدعاء، وواظِبْ عليه، يقال: حارَض على الأمر، وواظبَ ـ بالظاء المعجمة، وواصب بالصاد غير المعجمة، وواكَب ـ بالكاف: إذا أكد فيه ولازمه. المسألة الثانية: القتال:

> هو الصدُّ عن الشيء بما يؤدّي إلى القتل. المسألة الثالثة: قوله: ﴿ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ ... ﴾ الآية.

قال قوم: كان هذا يوم بَدْر ثم نُسخ، وهذا خطأ مِن قائله؛ لأن المسلمين كانوا يوم بَدْر ثلاثمائة ونيِّفاً، والكفار كانوا تسعهائة ونيّفاً؛ فكان للواحد ثلاثة. وأما هذه المقابلة وهي الواحد بالعشرة فلم ينقل أنّ المسلمين صافُوا المشركين عليها قطّ <sup>(١٧)</sup>،

(٩٧) في د : أن المسلمين أصابوا المشركين عليها قط.

سورة الأنفال الآيتان ( ٦٥ و ٢٦) .... THE PRINCE GHAZI TRUST....

ولكن الباري فرض ذلك عليهم أولاً ، وعلّله بأنكم تفقهون ما تقاتِلُون عليه ، وهو الثواب وهم لا يعلمون ما يقاتلون عليه . ثم نسخ ذلك . قال ابن عباس : كان هذا ثم نسخ بعد ذلك بمدة طويلة وإن كانت إلى جنبها .

279

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ الآنَ خَفَقَ اللهُ عَنْكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً ﴾: أما التخفيف فهو حطّ الثقل.

وأما قوله: **﴿وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفاً ﴾** فمعنى تعلّق العلم بالآن، وإن كان الباري لم يزل عالماً ليس لعلمه أول، ولكن وجهه أنَّ الباريَ يعلم الشيء قبل أن يكون، وهو عالمُ الغيب، وهو به عالم، إذا كان بذلك العلم الأول فإنه عالم الشهادة وبعد الشيء، فيكون به عالماً بذلك العلم بعد عَدَمِه، ويتعلق علْمُه الواحد الذي لا أوّلَ له بالمعلومات على اختلافها وتغيّر أحوالها، وعلمُه لا يختلفُ ولا يتغيّر.

وقد ضربنا لذلك مثالاً يستروحُ إليه الناظر؛ وهو أنَّ الواحدَ منا يعلم اليومَ أن الشمس تطلع غداً، ثم يراها طالعة، ثم يراها غاربة، ولكل واحدةٍ من هذه الأحوال علم مجدّد لما يتعلق بهذه الأحوال الثلاثة، ولو قدرنا بقاء العلم الأول لكان واحداً يتعلق بها، وعلْمُ الباري واجبُ الأولية، واجبُ البقاء، يستحيل عليه التغيّر؛ فانتظمت المسألة، وتمكّنت بها \_ والحمد لله \_ المعرفة.

#### المسألة الخامسة:

فلما خفّف عنا أوجب على الرجل الثبات لرجلين، وهكذا ما تزايدت النسبة الواحدة باثنين <sup>(٨٨)</sup>، فإنه يتقدم إليهما، ويتقدمان إليه، وكل واحد منهما يَحْذَرُه على <sup>:</sup> نفسه، فيهجم على الواحد فيطعنه، فإذا قتله بقي واحد بواحد، وإن اقتتلا فقد حصل دمُ واحدٍ بواحد، وبقي الزائد لَغْواً، وهذا إنما يكون مع الصبر، والله مع الصابرين.

وقد روى ابنُ وهب عن مالك في الرجل يلقى عشرة ۔ قال: واسع له أن ينصرف إلى معسكره إنْ لم تكن له قوة على قتالهم.

( ٩٨ ) في ب: وهكذا ما تزايدت القسمة لواحد بائنين.

ري الأنفال الآية (٦٧) معرفة الأنفال الآية (٦٧)

وهذا دليل على أنه يجوز له أن يثبت معهم، وهي: المسألة السادسة:

٤٣٠

وقد قال قوم: لا يقتحمُ الواحد على العشرة ولا القليلُ على الكثير؛ لأن في ذلك إلقاءَ اليد إلى التهلكة.

وقد بيَّنا بُطلانَ ذلك في سورة البقرة. قال أشهب: قال مالك: قال الله: ﴿ الآن خفَّف اللهُ عنكم، وعلم أنّ فيكم ضَعْفاً فإنْ يكُنْ منكم مائةٌ صابرة يغلبوا مائتين ﴾؛ فكان كلّ رجل باثنين.

# الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُثْخِنَ فِي الأَرْضِ تُرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنْيَا وَاللهُ يُرِيدُ الآخِرَةَ وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ [ الآية: ٦٢ ] . فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قال ابن عباس: حتى يُثْخِن في الأرض، وذلك يوم بَدْر، والمسلمون قليل، فلما كثروا قال الله: ﴿ **فإمّا مَنَآ بعدُ وأمّا فِدَاءً ﴾** [ محمد: ٤ ]، فخيَّرهم الله تعالى وهكذا قال كثير من المفسرين بعده.

وعن عبدالله قال: لما كان يوم بَدْر وجيء بالأسرى قال رسول الله ﷺ : « ما تقولون في هؤلاء الأسرى؟ » فقال أبو بكر : يا رسول الله؛ قومك وأهلك، فاستبْقِهم لعلّ الله أن يتوبّ عليهم.

قال عمر : يا رسول الله؛ كذبوك وأخرجوك، قدِّمهم واضرب أعناقهم.

وقال عبدالله بن رواحة: يا رسول الله؛ انظر وادِياً كثير الْحَطّب فأدخلهم فيه، ثم أضرمه عليهم ناراً . فقال له العباس: قطعتَ رحمك .

فسكت رسول الله ﷺ فلم يُجبُّهم، ثم دخل، فقال ناس: يأخذ بقول أبي بكر. وقال ناس: يأخذ بقول عمر. وقال ناس: يأخذ بقول عبدالله بن رَواحة. ثم خرج عليهم رسول الله يُؤليكم ، فقال: « إنّ الله ليليّن قلوبَ قوم حتى تكونَ ألين من اللين، ويشدّ قلوب قوم حتى تكون أشدّ من الحجارة، وإن مثلك يا أبا بكر مثل إبراهيم إذ قال: ﴿ فَمَنْ تَبِعَني فإنه مني ومَنْ عصاني فإنك غفور ّ رحيم ﴾ [ إبراهيم: ٣٦ ]. ومثل عيسى حين قال: ﴿ إِنْ تعذّبْهم فإنهم عبادك...﴾ الآية. ومثلك يا عُمر مثل نوح إذ قال: ﴿ ربّ لا تَذَرْ على الأرض من الكافرينَ ديَّاراً ﴾ [ نوح: ٢٦ ]. ومثل موسى إذ قال: ﴿ ربّنا اطمِسْ على أموالهم ...﴾ الآية [ يونس: ٨٨ ].

٤٣١

سورة الأنفال الآية ( ٦٧) ...

ثم قال رسول الله عَيَّلِيَّةٍ : « أنتم اليوم عالة فلا يفلتنَّ رَجلٌ منهم إلاَّ بفدًاء أو ضَرَّبة عنق » .

فقال عبدالله: يا رسول الله، إلا سُهيل بن بَيْضاء، فإني سمعته يذكر الإسلام. فسكت النبيُّ مِثْلِيَّةٍ، فما رأيتني في يوم أخْوَف أن تقعَ عليَّ الحجارةُ من السماء منِّي في ذلك اليوم حتى قال رسول الله مُثَلِّيَةٍ : « إلا سُهيل بن بيضاء ».

رواه الترمذيّ مختصراً عن أقوال أبي بكر وعمر وابن رَواحة، ورواه مسلم عن عمر ابن الخطاب، قال رسول الله ﷺ \_ لما أُسَرُوا الأسرى \_ لأبي بكر وعُمر: «ما ترون؟ » قال أبو بكر: يا نبي الله، هم بنو العمّ والعشيرة، أرى أن تأخذَ منهم فِدْية، فتكون لنا قوة على الكفار، فعسى الله أن يهديهم للإسلام.

فقال رسول الله ﷺ : « ما ترى يابن الخطاب؟ » قلت : لا والله يا رسول الله ، ما أرى الذي رأى أبو بكر ، ولكن أرى أن تمكننا فنضرب أعناقهم ، فتمكِّن عليّاً من عقيل فيضرب عنقه ، وتمكنني من فلان \_ نسيب لعمر \_ فأضرب عنقه ؛ فإن هؤلاء أئمة الكفر وصَنَادِيدها .

فهوِيَ رسولُ الله عَلِيَّةِ ما قال أبو بكر ، ولم يَهْوَ ما قلت .

فلما كان من الغدِ جنْتُ فإذا رسولُ الله يَظْنَمُ وأبو بكر قاعدين يَبْكِيان. قلت: يا رسول الله؛ أخبرني من أي شيء تبكي أنْتَ وصاحبك، فإن وجدت بكاء بكيت وإلا تباكيت. فقال رسول الله عَظْنَمَةِ : « أَبْكي للذي عرَضَ عليَّ أصحابُك من أخذهم الفداء، لقد عُرِض عليَّ عذابُهم أدنى من هذه الشجرة – شجرة قريبة من رسول الله THE PRINCE GHAZI TRUST وردة الأنفال الآية ( ٦٧ )

عَلَيْهِ فَأَنزل الله: ﴿ مَا كَانَ لِنَبِيٍّ أَنَ يَكُونَ لَهُ أَسرى حتى يُنْخِنَ في الأرض؟ - إلى قوله: ﴿ فكلُوا مما غَنِمْتُم حلالاً طيباً ﴾ فأحلَّ الله الغنيمة لهم، وأنزل الله: ما كان لنبيٍّ أن يكون له أَسْرَى حتى يُثْخِنَ في الأرض ، تريدون عرَضَ الدنيا – يعني الفداء، والله يريد الآخرةَ – يعني إعزاز الدين وأهله، وإذلال الكفر وأهله <sup>(١١)</sup>. المسألة الثانية:

روى عبيدة السلماني، عن عليّ أنَّ جبريل أتى رسول الله ﷺ يوم بَدْر، فخيَّره بين أنْ يقرب الأسارى فيضرب أعناقهم، أو يقبلوا منهم الفداء، ويقتل منكم في العام المقبل بعدتهم <sup>(...)</sup>. فقال رسول الله ﷺ : « هذا جبريل يُخْبركم أنْ تقدّموا الأسارى فتضربوا أعناقهم، أو تقبلوا منهم الفداء، ويستشهد منكم في العام المقبل بعدتهم». فقالوا : يا رسول الله ؛ بل نأخذ الفِداء فنَقُوَى على عدونا، ويُقتل منا في العام المقبل بعدتهم، ففعلوا <sup>(١٠١)</sup>.

#### المسألة الثالثة:

277

قال ابنُ وَهب، وابن القاسم، عن مالك: كان ببدر أسارى مشركون، فأنزل الله: ما كان لنبيّ أن يكون له أسرى حتى يُثْخِنَ في الأرض، وكانوا يومئذ مشركين، ففادوا وَرَجَعُوا، ولو كانوا مسلمين لأنابوا ولم يرجعوا <sup>(١٠٢)</sup>، وكان عدَّةُ مَنْ قتل أربعة وأربعين رجلاً، ومثلهم أسرى <sup>(١٠٢)</sup>، وكان الشهداء قليلاً.

وَقَالَ أَبُو عَمرو بن العلاء : إنَّ القتلي كَانوا سبعين والأسرى كذلك . وكذلك قال

- (٩٩) انظر: (سنن الترمذي ١٧١٤، ٣٠٨٤. مسند أحمد بن حنبل ٣٨٣/١. مجمع الزوائد ٨٦/٦. مصنف ابن أبي شيبة ٤١٧/١٢، ٢٤/٧١٤. وأسباب النزول، للواحدي ١٦٠. البداية والنهاية ٢٩٧/٣).
  - (١٠٠) في ب: ويقبل منكم في العام المقبل بعدتهم.
    - (۱۰۱) انظر: (طبقات ابن سعد ۱۲/۱/۲).
  - (١٠٢) في ب: كانوا مسلمين لأقاموا ولم يرجعوا .
    - (١٠٣) في ب: ومثلهم أسروا ..

سورة الأنفال الآية (٦٨) .....

ابن عباس، وابن المسيب، ويشهد له قوله: ﴿ أو لما أصابتكم مُصِيبةً قد أصبتم مِثْليها ﴾ [آل عمران: ١٦٥].

**HAZITR** 

2 3 3

وأنشد أبو زيد الأنصاري لكعب بن مالك:

فأقام بالعَطن المعطّن منهـم سبعون عتبة منهم والأسـود

وإنما قال مالك: وكانوا مشركين، ولو كانوا مسلمين لأقاموا ولم يرجعوا؛ لأن المفسَّرين رووا أنَّ العباسَ قال للنبي ﷺ : إني مسلم.

وفي رواية لهم: إن الأسرى قالوا للنبي ﷺ : آمنًا بك وبما جئتَ به ولننصحنَّ لك على قومنا ، فنزلت : **﴿ يا أَيَّها النبيُّ قُلْ لِمَنْ في أيديكم مِنَ الأُسْرَى . . . ﴾**[ الأنفال : ٧٠ ] الآية ، قال العباس : افتديت بأربعين أوقية ، وقد آتاني الله أربعين عَبْداً ، وإني لأرْجُو المغفرة.

وهذا كله ضعّفه مالك، واحتجَّ على إبطاله بما ذكر من رجوعهم إلى موضعهم، وزيادة عليه أنهم غزوه يوم أُحُد . المسألة الوابعة:

قال بعضهم: يدل قوله: ﴿ ما كان لنبي أن يكون له أسرى حتى يُتْخِنَ في الأرض﴾ على تكليف الجهاد لسائر الأنبياء.

قلنا : كان الجهاد واجباً على أنبياء قبل محمد <sup>(١٠٤)</sup> ، لكن لم يكن لهم أسرى ولا غنيمة .

ومعنى قوله: **﴿ ما كان لنبي أن يكونَ له أسرى﴾** ما كان لك يا محمد أن يَكونَ لك أسرى حتى يغلظ قتلك في الأرض، وتثبت هيبتك في النفوس.

# الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿ لَوْلاً كِتَابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فِيمًا أَخَذْتُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [الآية: ٦٨].

(١٠٤) في ب: كان الجهاد واجباً على الأنبياء قبل محمد .

(۱۸) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC TRUST TRUST

فيها سبع مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

٤٣٤

روى أبو هريرة وغيره، قال رسول الله ﷺ : «غَزَا نبيٍّ من الأنبياء، فقال لأصحابه: لا يتبعني رجلّ بنى داراً ولم يسكنها، أو تزوّج امرأة ولم يَبْن بها، أو له حاجةٌ في الرجوع. قال: فلقي العدُوَّ عند غيبوبة الشمس؛ فقال: اللهم إنها مأمورة، وإني مأمور فاحبسها حتى تقضيَ بيني وبينهم، فحبسها الله عليه، فجمعوا الغنائم فلم تأكلها النار».

قال: « وكانوا إذا غنموا غنيمةً بعث الله عليها ناراً فأكلتها، فقال لهم نبيهم: إنكم غللتم فليبايعني من كل قبيلة رجلٌ، فبايعوه فلزقت يَدُ رجل منهم بيده؛ فقال له: إن أصحابك قد غلّوا فأُتِني بهم فليبايعوني، فلزقت يَد رجلين [ أو ثلاثة منهم بيده] <sup>(١٠٥)</sup>، فقال لها: إنكها قد غللتها، فقالا: أجل، قد غللنا صورة رأس بقرة من ذهب، فجاءا بها، فطرحت في الغنائم، فبعث الله عليها النار فأكلتها». فقال رسول الله يُوَلِيَّهُ: « إنّ الله أطعمنا الغنائم رحة رَحِمَنا بها، وتخفيفاً خفف عنا لما علم من ضعفناً» <sup>(١٠٦)</sup>.

قال الإمام رضي الله عنه: قد بينا في غير موضع وَجْهَ هذه النعمة وفائدةَ ما فيها من حكمة، وأنَّ الله جعل رزق نبيه محمد وأمته مِنْ أفضل وجوه الكسب، وهي جهة القَهْر والاستعلاء.

وقد روى أبو هريرة عن النبيّ ﷺ أنه قال: «لم تحلَّ الغنائم لقوم سُودِ الرؤوس، من قبلكم كانت تنزل نارّ من السماء، فلما كان يوم بدر أسرع الناسُ في الغنائم، فأنزل الله: **﴿لولا كتاب من الله سبق...﴾** إلى آخر الآيتين: فكلوا مما غنمتم حلالاً طيّباً » <sup>(١٠٧)</sup>.

- (١٠٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (١٠٦) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

(١٠٧) انظر: (سنن الترمذي ٣٠٨٥. مسند أحمد بن حنبل ٢٥٢/٢ . موارد الظمآن ١٦٦٨. سنن سعيد =

200

المسألة الثانية:

اختلف الناس في كتاب الله السابق على ثلاثة أقوال: الأول: سبق مِنَ الله ألاّ يعذبَ قوماً حتى يتقدمَ إليهم. الثاني: سبق منه ألاّ يعذبهم ومحمد فيهم.

الثالث: سبق منه إحلالُ الغنائم لهم، ولكنهم استعجلوا قبل الإحلال، وهذا كله ممكن صحيح، لكن أقواهُ ما سبق من إحلال الغنيمة، وقد كانوا غنموا أولَ غنيمة في الإسلام حين أرسل النبي يتظير عبدالله بن جَحْش في رجب مَقْفله من بَدْر الأولى، وبعث معه ثمانية رهط من المهاجرين ليس فيهم من الأنصار أحد إلى نخلة ما بين مكة والطائف فيرصد بها قريشاً، فمضى ومضى أصحابُه معه، حتى نزلوا بنخلة، فمرَّت عليهم عبر لقريش تحمل زيتاً وأَدْماً وتجارة من تجارة قريش، فيها عمرو بن الْحَضْرَميَّ ؛ فقتل عمرو، وأقبل عبدالله بن جحش وأصحابه بالعبر والأسرى حق قدموا على رسول الله يتشير ، وعزل عبدالله لرسول الله علي خُمْسَ الغنيمة، وقسمًا سائرها بين أصحابه ؛ وذلك قبل أن يفرض الله لرسول الله عن من الغنيمة، ونزل بعد ذلك فَرْض الغنيمة، كما كان فعله عبدالله بن جحش من الخمس ، فأكلوا الغنيمة، ونزل والأربعة الأخاس للغاغين.

والذي ثبت من ذلك أكْلهم الغنيمة التي غنموا ، وإحلال ما أخذلهم ، والنبيُّ ﷺ ساكت عن ذلك مجيزٌ له ؛ فكان وحياً بسكوته وإمضائه <sup>(١٠٨)</sup> .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لولا كِتَابٌ من الله سبَقَ ﴾ :

في إحلال الغنيمة لعذَّبتم بما اقتحمتم فيها مما ليس لكم اقتحامُه إلا بشرع، فكان هذا دليلاً على أنَّ العبد إذا اقتحم ما يعتقده حراماً مما هو في علم الله حلال إنه لا عقوبة عليه كالصائم إذا قال: هذا يوم نَوْبِي فأفطر الآن. أو هذا يوم حيضي فأفطر،

- = ابن منصور ۲۹۰٦. التمهيد، لابن عبد البر ٤٥٧/٦. تفسير القرطبي ٢٧٦/١٨. تفسير ابن كثير ٣٤/٤).
  - (١٠٨) في ب: فكان واجباً بسكوته وامضائه.

E.PRINC الترقيقة ( ٦٨ ) E.PRINC ( ٦٨ ) FOR QURA ففعلا ذلك. وكأن النوب والحيض الموجبان للفطر؛ ففي مشهور المذهب فيه الكفارة، وبه قال الشافعي.

وقال أبو حنيفة: لا كفارة عليه، وهي الرواية الأخرى.

ولنا في إسقاط الكفارة عمدة؛ فهو أن حرمة اليوم ساقطة عند الله، فصادف الْهَنْك محلاً لا حرمة له في علم الله فكان بمنزلة ما لو قصد وَطْءَ امرأة قد زَفَّت إليه، وهو يعتقد أنها ليست بزوجه فإذا هي زوجه.

وتعلَّق مَنْ أوجب الكفارةَ بأن طروءَ الإباحة لا ينتصب عُذراً في عقوبة التحريم عند الْهَتْك، كما لو وطيء امرأة ثم نكحها، وهذا لا يلزم؛ لأن علم الله تعالى مع علمنا قد استوى في هذه المسألة بالتحريم.

وفي المسألة التي اختلفنا فيها اختلف علمنا وعلم الله، فكان المعوَّل على علم الله في إسقاط العقوبة، كما قال: ﴿ لولا كتاب من الله ... ﴾ الآية.

#### المسألة الرابعة:

287

قال النبي عَلَيْكَمْ - حين نزلت هذه الآية: « لو نزلت نارٌ من السماء لأحرقتنا إلا عُمر » <sup>(١٠٩)</sup> . وفي رواية: « لو نزل عذابٌ من السهاء لم يَنْجُ منه إلا سَعْد بــن معاذ ، لقوله: يا نبيّ الله؛ كان الإثخانُ في القتل أحبَّ إليّ من استبقاء الرجال» (١٠٠٠). وفي رواية: « لو عُذَّبنا في هذا الأمر يا عُمَر ما نَجَا غيرِكَ » <sup>(١١١)</sup> . وفي رواية: « لقد عُرِض على عذابكم أدنى من هذه الشجرة » (١١٢) .

#### المسألة الخامسة:

في هذا كلِّه دليل على أن الإثخان في القتل واجب قبل كل شيء ، حتى إذا قَوِيَ المسلمون جاز الفداء؛ للقوة على العدّة لقتالهم أيضاً، فإنما يُراعى الأنظر والأوكد، والله أعلم.

- (١١٠، ١٠١) أنظر: (الدر المنثور، للسيوطي ٢٠٣/٣ . تفسير القرطبي ٤٧/٨ . تفسير الطبري ٣٤/١٠).
  - (۱۱۱) انظر تفسير الطبري (۳٤/١٠).
- (١١٢) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣١/١، ٣٢، ٣٣. السنن الكبري، للبيهقي ٢٦٨/٩، ١٠٠/١٠. تفسير القرطبي ٣١/١٠).

المسألة السادسة:

فإن قيل: تحقق لنا معصيتُهم. قلنا: فيها ثلاثة أقوال:

سورة الأنفال الآيتان (٧٠ و٧١)

الأول: إسراعهم في الغنيمة قبل الإحلال. الثاني: اختيارهم الفِدَاء قبل الإثخان في القتل.

الثالث: قوله لهم: ﴿ فاضْرِبُوا فوقَ الأعناق واضْرِبُوا منهم كل بَنَانَ﴾ [الأنفال: ١٢]؛ فأُمِروا بالقتل فاختاروا الفِدَاء.

٤٣٧

قلنا : أما القولُ الثالث فضعيف؛ لأنه يحتمل أن يكونَ نزل قبل أن يبرر . ويحتمل أن يكون نزل بعده، ولا يحتجّ بمحتمل .

وأما القول الأول والثاني فمحتمل أن يكونَ أحدهما، ويحتمل أن يكون مجموعهما؛ والأظهر أنه اختيارُ الفداء؛ فإن النبي ﷺ شاوَرَهُم فيه؛ فمالُوا إلى الفداء وكان الله قد عاتبهم على رَأْفتهم بالكفار مع إغلاظهم عليهم بالقَتْل والإذاية والإخراج، وإلى تحقيق المعصية إلى تأخيرهم القَتْل حتى نزل العَفْو.

فإن قيل، وهي:

المسألة السابعة:

فقد اختاره النبيُّ عَلَيْتُهُمْ معهم، فهل يكون ذلك ذنباً منه ؟

قلنا: كذلك توهّم بعضُ الناس، فقال: إنه كان من النبي ﷺ فيه معصية غير معينة، وحاشا لله من هذا القول، إنما كان من النبسي ﷺ توقّف وانتظار، ولم يكن القتل ليفوتَ، مع أنهم كانوا قد قتلوا الصناديدَ، وأثخنوا في الأرض، فانتظر النبيُّ ﷺ : هل ذلك كافٍ فيه أم لا؟ وهذا بيِّنٌ عند الإنصاف.

# الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿يا أَيُّها النَّبِيُّ قُلْ لِمَنْ فِي أَيْدِيكُمْ مِنَ الأَسْرَى إِنْ يَعْلَمَ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمْ خَيْراً يُوَنِّنِكُمْ خَيْراً مِمّا أُخِذَ مِنْكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ. وَإِنْ يُرِيدُوا

خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ فَأَمْكَنَ مِنْهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الآيتان: ٧٠، ٧٠]. فيها مسألتان:

ليورة الأنفال الآية ( ٧٢ )

المسألة الأولى:

لما أسر من أسارى المشركين روي أنه تكلّم قومٌ منهم بالإسلام، ولم يمضوا بذلك عزيمة، ولا اعترفوا به اعترافاً جازماً. ويشبه أنهم أرادوا أن يَقْرَبُوا من المسلمين، ولا يبعدوا من المشركين، فنزلت الآية.

#### المسألة الثانية:

قال علماؤنا : إن تكلَّم الكافر بالإيمان في قلبه وبلسانه، ولم يمض به عزيمة لم يكن مؤمناً . وإذا وُجد مثلُ ذلك من المؤمن كان كافراً إلاّ ما كان من الوسوسة التي لا يقدرُ المرء على دفعها ، فإنّ الله قد عفا عنها وأسقطها .

وقد بيَّنَ الله لرسوله الحقيقة؛ فقال: ﴿ **وإن يريدُوا خِيَانَتك ﴾؛** أي إن كان هذا القول منهم خيانة ومكراً **﴿ فقد خانوا الله مِنْ قَبْلُ ﴾** بكفرهم ومكرهم بك وقتالهم لك، فأمكنك منهم، وإن كان هذا القول منهم خيراً ويعلمه الله فيقبل ذلك منهم ويعوضهم خيراً مما خرج عنهم ويغفر لهم ما تقدم من كفرهم وخيانتهم ومكرهم.

## الآية الثانية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بأموالهِم وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلاَيَتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا وَإِن اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إلاً عَلَى قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقٌ وَاللَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ [الآية بَعْن ما لَي فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إلاً

المسألة الأولى: قوله: ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا ﴾:

هم الذين علموا التوحيد ، وصدّقوا به ، وأمنوا أنفسهم من الوعيد فيه .

سورة الأنفال الآية ( ۲۲) الله فرفينا الديني في البخرانياني For QURANIC THOUGHT

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَهَاجَرُوا ﴾:

هم الذين تركوا أوطانَهم وأهليهم وأموالهم إيثاراً لله ورسوله في إعلاء دينه، وإظهارِ كلمته، ولزوم طاعته، وعموم دعوته.

المسألة الثالثة: ﴿ جَاهَدُوا ﴾ :

أي التزموا الْجَهْد؛ وهي المشقة في أنفسهم، بتعريضها للإذاية والنكاية والقتل، وبأموالهم بإهْلاكِها فيا يُرْضِي الله.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا ﴾:

هم الأنصار الذي تبوُّءُوا الدارَ والإيمانَ، وانضوى إليهم النبيّ ﷺ والمهاجرون. المسألة الخامسة: ﴿ أُولَئِكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : في النصرة. الثاني: في الميراث.

قال ابن عباس وغيره: جعل الله الميراث للمهاجرين والأنصار دون ذوي الأرحام. المسألة السادسة: قال: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُوا مَا لَكُمْ مِنْ وَلاَيَتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهَاجِرُوا ﴾:

> قيل: من النصرة لبُعْدِ دارهم. وقيل: من الميراث لانقطاع ولايتهم. المسألة السابعة: ﴿ وَإِنْ اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ ﴾:

يريد إن دَعَـوا مـن أرض الحرب عَـوْنكـم بنَفِير أو مـال لاستنقـاذهـم <sup>(١١٢)</sup>، فأعينوهم؛ فذلك عليكم فرض، إلا على قوم بينكم وبينهم عَهْد، فلا تقاتلوهم عليهم، [ يريد ] <sup>(١١٤)</sup> حتى يتمَّ العَهْدُ أو يُنبذ على سواء.

- (۱۱۳) في ب: عونكم بنفر أو مال لاستنقادهم.
  - (١١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

الأنفال الآية (٧٣) THE PRINCE GHAZI TRUST والأنفال الآية (٧٣) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثامنة: أما قوله: ﴿ أُولَٰئِكَ بَعْضُهُمْ أُوْلِيَّا مُعْضٍ ﴾:

يعني في النصرة أو في الميراث على الاختلاف المتقدم، فلا يبالى به أن يكونَ المراد أحدهما أو كلاهما؛ لأنّ النبيّ ﷺ قد بيّنَ حُكْمَ الميراث بقوله: «ألحقوا الفرائض بأهلها، فما بقي فهو لأولى عُصْبَةٍ ذَكَر » <sup>(١١٥)</sup>.

وأما قوله: ﴿ **والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من وَلاَيتهم من شيء حتى** يهاجرُوا ﴾: فإن ذلك عامَّ في النصرة والميراث؛ فإن مَن كان مقياً بمكة على إيمانه لم يكن ذلك معتداً له به، ولا مُثاباً عليه حتى يهاجرَ. ثم نسخ الله ذلك بفتح مكة والميراث بالقرابة، سواء كان الوارث في دار الحرب أو في دار السلام، لسقُوط اعتبار الهجرة بالسنة، إلا أن يكونوا أسراء مستضعفين؛ فإنّ الولايةَ معهم قائمة، والنصرة لهم واجبة بالبدن بألاّ يبقى منّا عَيْنٌ تطرف حتى نخرجَ إلى استنقاذهم إن كان عددنا يحتمل ذلك، أو نبذل جميع أموالنا في استخراجهم، حتى لا يبقى لأحد درهم كذلك.

قال مالك وجميع العلماء : فإنا لله وإنا إليه راجعون على ما حلَّ بالخلق في تركهم إخوانَهم في أَسْر العدوّ ، وبأيديهم خزائن الأموال وفضول الأحوال والعُدّة والعَدد ، والقوة والْجَلَد .

# الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ إِلاَّ تَفْعَلُوهُ تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الأَرْضِ وَفَسادٌ كَبِيرٌ﴾ [الآية: ٧٣].

فيها مسألتان:

(١١٥) انظر: (صحيح البخاري ١٨٧/٨، ١٨٨، ١٨٩، ١٩٩. صحيح مسلم، حديث ٢، ٣ من الفرائض. سنن الترمذي ٢٠٩٨. مسند أحد بن حنبل ٢٩٢/١ ، ٣٢٥ . السنن الكبرى، للبيهقي ٢٢٤/٦ ، ٣٣٦، ٣٣٩، ٣٠٦/١٠. منحة المعبود ١٤٣٨. شرح السنة، للبغوي ٣٢٦/٨. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٤٣. الدر المنثور ٢٥١/٢ . المعجم الكبير، للطبراني ٢٠/١١).

سورة الأنفال الآية ( ٧٤ ) ...

## المسألة الأولى:

قطع اللهُ الولاية بين الكفّار والمؤمنين فجعل المؤمنين بعضهم أولياء بَعْض، وجعل الكافرين بعضهم أولياء بعض، وجعل المنافقين بعضهم أولياء بعض، يتناصرون بدينهم، ويتعامَلُون باعتقادهم. وفي الصحيح: «مَثَلُ المؤمنين في تراحُمِهم وتوادّهم كمثل الجسد إذا اشتكى عضو منه تداعى سائرُه بالحمى والسهر» <sup>(١١٦)</sup>.

PRINCE GHAZI TRUST OURANIC THOUGHT

551

ويحتمل أن يريد به بعضهم أولياء بعض في الميراث؛ في الصحيح أنَّ النبي ﷺ قال: « لا يرِثُ المسلم الكافر ، ولا الكافر المسلم » <sup>(١١٧)</sup> .

وقد تقدم قوله: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا اليهودَ والنصارى أولياءَ بعضُهم أولياء بعض ﴾ [المائدة: ٥١]. وقال بعد هذا: ﴿ المنافقون والمنافقات بعضُهم مِنْ بعض ﴾ [التوبة: ٦٧].

المسألة الثانية: قوله: ﴿ إِلاَّ تَفْعَلُوهُ تَكُنْ فِتْنَةٌ فِي الأَرْضِ ﴾:

يعني بضعف الإيمان وغَلَبة الكفر؛ وهذه هي الفتنة والفساد في الأرض، وفي هذا أمْرٌ بالخروج عن دار الكفر إلى دار الإيمان، وهي الهجرة.

# الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ، وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولَٰئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقّاً لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِيمٍ﴾ [ الآية: ٧٤ ].

- (١١٦) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٦٦ من البر والصلة السنن الكبرى، للبيهقي ٣٥٣/٣. تفسير التحرطي ١٦٥/٢. ٢٥٣/٢. أسلي الشجري ١٣٥/٢).
- (١١٧) انظر: (صحيح البخاري ١٩٤/٨ . وصحيح مسلم، حديث ١ من الفرائض. سنن أبي داود ٢٩٠٩. سنن ابن ماجة ٢٧٢٩، ٢٧٣٠ مسند أحد بن حنبل ٢٠٠/٥، ٢٠٠، ٢٠٩٠. سنن الدارمي ٢/٣٥٠، ٣٧١، ١٧٣١. السنن الكبرى، للبيهقي ٢/٢١٦، ١٨ . المستدرك ٢٥٤/٤. مصنف عبد الرزاق ٩٨٥٢. مصنف ابن أبي شيبة ١١/٣٧٣. مسند الحميدي ٥٤٠١. المطالب العالية، لابن حجر ١٤٨٥. شرح السنة، للبغوي ١١٤/١١. تلخيص الحبير ٢٤٨، ٨٥. التمهيد، لابن عبد البر ٢٩٨٥، ٣٠/٣٦، ٢٦٩، ١١٤ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٤٣. فتح الباري عبد البر ٢٠٩٥، ٣٠٤٦، ١٩٦٩، ١٢٠٩، ١٢١. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٤٣. فتح الباري ٦٢٨/١ . ما ين عميم ٢٦٤٠٢، ١٤٤ ، ٢٦٨/٣. معاني الآثار، للطحاوي ٢٦٥٣،

( ۷۵ ) الأنفال الآية ( Ouranic Theorem ) الأنفال الآية ( ۲۵ ) الأنفال الآية ( ۲۵ )

رُوي أن النبي ﷺ قال لحارثة: «يا حارثة، كيف أصبحت؟» قال: مؤمناً حقّاً. قال: «لكل حق حقيقة، فها حقيقةُ إيمانك»؟ قال: عزَفْت نفسي عن الدنيا؛ فاستوى عندي حَجَرُها وذَهَبُها، وكأني ناظر إلى عَرْش ربي.

فقال له النبي ﷺ : « عرفت فالزم » <sup>(۱۱۸)</sup> .

227

وفي الحديث الصحيح: «لا يدرك أحدُكم حقيقةَ الإيمان حتى يكونَ اللهُ ورسوله أحبَّ إليه مما سواهما، وأن يحبَّ المرَءَ لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعودَ في الكفر بعد إذ أنقذه اللهُ منه، كما يكره أن يعودَ في النار » <sup>(١١١)</sup>.

وقد تقدم قوله: ﴿ **إنما المؤمنون الذين إذا ذُكِرَ اللهُ وَجلَتْ قلوبهم...﴾** إلى قوله: ﴿ **كريم ﴾** [ الأنفال: ٢ – ٤ ]. وإذا كان الإيمان في القَلب حقّاً ظهر ذلك في استقامة الأعمال بامتثال الأمر واجتناب النهي، وإذا كان مجازاً قَصّرت الجوارح في الأعمال؛ إذ لم تبلغ قوته إليها.

# الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْ بَعْدُ وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا مَعَكُمْ فَأُولَئِكَ مِنْكُمْ، وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ، إنَّ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [الآية: ٧٥].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ مِنْ بَعْدُ ﴾:

يعني من بعد ما أمرتكم بالموالاة، هكذا قال جماعةٌ من المفسرين، إلا أنه يحتمل أن يكونَ يريد من بعد الإيمان الأول والهجرةِ الأولى؛ فإنّ الهجرة طبقات: المهاجرون

- (١١٨) انظـر: (الضعفـاء، للعقيلي ٢٩١/٢. المعجــم الكبير، للطبراني ٣٠٠/٣. تفسير ابــن كثير ٥٥٣/٣).
  - (۱۱۹) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة الأنفال الآية ( ٥٥) الطلقية ( ٢٥) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٢٥) الطلقة ( ٢٥) الطلقة ( ٢٥) الطلقة ( ٢٥) الطلق

الأولون، وبعدهم مَن هاجر في بحبوحة الإيمان وقِبل الفتح، وهم طبقاتٌ عندنا ودرجاتٌ عند الله.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ فَأُولَٰئِكَ مِنْكُمْ ﴾:

(١٢٠) في ب: وعلمه بعلمهم.

يعني في الموالاة والميراث على اختلاف الأقوال؛ فإنَّ من تولّى قوماً فهو منهم باعتقاده معهم، والتزامه لهم، وعمله بعملهم<sup>(١٢٠)</sup>، كما قال تعالى: ﴿**ومن يتولَّهُمْ** منكم فإنَّه منهم﴾ [المائدة: ٥١].

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَأُولُوا الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ ﴾:

قال ابنُ عباس: هذه الآية نسخ لما تقدم من الموالاة بالهجرة دون القرابة التي ليس معها هجرة.

والذي عندي أنه عمومٌ في كل قريب بيَّنته السنَّةُ بقوله: « ألحقوا الفرائض بأهلها ، فما بقي فهو لأولى عصبة ذكَر » ، حسبا ثبت في كتاب الله ، وقال رسول الله.

وكتابُ الله الذي ثبت فيه هو اللوحُ المحفوظ الذي كتب اللهُ فيه كل شيء، فتجري الأحكامُ على ما سطّر فيه من نسخ وثبوت وإمضاء وردّ.

\* \* \*



سورة التوبة فيها إحدى وخسون آية

GHAZI TRUST

#### [ تسميتها ] :

قال علماؤنا : هذه السورة من آخر ما نزل بالمدينة، ولذلك قلَّ فيها المنسوخ، ولها ستة أسماء : التوبة، والمبعثرة، والمقشقشة، والفاضحة؛ وسورة البحوث، وسورة العذاب.

فأما تسميتها بسورة التوبة فلأنَّ الله ذكر فيها توبة الثلاثة الذين خلفوا بتبوك.

فأما تسميتها بالفاضحة فلأنه نزل فيها : ومنهم ، ومنهم . قالت الصحابة : حتى ظننًا أنها لا تبقي أحداً .

وأما تسميتها المبعثرة فمن هذا المعنى، يقال: بعثرتُ المتاعَ: إذا جعلت أعلاه أسفله، وقلبت جميعه وقلبته، ومنه: ﴿ **وإذا القبور بُعْثِرَتْ﴾:** [ الانفطار : ٤ ].

وأما تسميتها المقشقشة فمن الجمع، فإنها جمعت أوصافَ المنافقين، وكشفت أسرارَ الدين.

وأما تسميتها سورة البحوث فَمِن بحَث: إذا اختبر واستقصى، وذلك لما تضمّنت أيضاً من ذِكْرِ المنافقين والبحث عن أسرارهم.

وأما تسميتها سورة العذاب فقد رُوي عن ثابت بن الحارث الأنصاري أنه قال: ما كانوا يَدْعُون سورةَ التوبة إلا المبعثرة، فإنها تبعثر أخبارَ المنافقين.

وروي عن ابن عمر أنه قال: ما كنَّا ندعوها إلاّ المقشقشة. وروي عن قتادة أنه قال: مثل براءة كمثل المِرود ما يُدْرَى أسفله من أعلاه. ٤٤٥ ...

القول في سقوط بسم الله الرحمن الرحم منها :

سورة التوية

وفي ذلك للعلماء أغراض جماعها أربعة:

الأول: قال مالك – فيما روى عنه ابن وهب، وابن القاسم، وابن عبدالحكم: إنه لما سقط أولها سقط بسم الله الرحمن الرحيم معه.

VCE GHAZI TRU

وكذلك يروى عن ابن عجلان أنه بلغه أنّ سورةَ «براءة» كانت تعدل البقرة أو قربها ، فذهب منها ، فلذلك لم يكتب فيها بسم الله الرحمن الرحيم .

الثاني: أن براءة سخط، وبسم الله الرحمن الرحيم رحمة، فلا يجمع بينهما. الثالث: أن براءة نزلت برفع الأمان، وبسم الله الرحمن الرحيم أمان.

وهذه كلَّها احتمالات، منها بعيد ومنها قريب؛ وأبعدُها قول مَنْ قال: إنها مفتتحة بذكر الكفّار؛ لأنَّ سوراً كثيرة من سور القرآن افتتحت بذكر الكفار كقوله: (الذين كفروا). وقوله: ﴿وَيْلٌ لَكلٍّ هُمَزِةَ﴾.

الرابع: وهو الأصح ـ ما ثبت عن يزيد الفارسي أنه قال: قال لنا ابن عباس: قلنا لعثهان: ما حملكم أن عمدتم إلى الأنفال، وهي من الْمَثَاني وإلى براءة وهي من المئين، فقرَنتم بينها، ولم تكتبوا بينها سطر بسم الله الرحمن الرحيم، ووضعتموها في السبع الطوال، فها حملكم على ذلك؟.

قال عثمان: إنَّ رسول الله ﷺ كان إذا نزل عليه الوحي يدعو ببعض مَن يكتب عنه، فيقول: ضَعُوا هذا في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا، وتنزل عليه الآية فيقول: ضَعُوا هذه الآية في السورة التي يذكر فيها كذا وكذا، وكانت الأنفال من أول ما نزل، وبراءة من آخر ما نزل من القرآن، وكانت قصتها شبيهة بقصتها، وقُبض رسولُ الله ﷺ ولم يبيّن لنا أنها منها، فظنَنْتُ أنها منها؛ فمن ثمَّ قرنت بينهما، ولم أكتب بينها سطر بسم الله الرحن الرحيم.

وروي عن أُبيّ بن كعب: آخر ما نزل براءة، وكان رسول الله ﷺ يأمرنا في أول كلّ سورة ببسم الله الرحمن الرحيم، ولم يأمرنا في سورة براءة بشيء؛ فلذلك ضمَّت إلى الأنفال، وكانت شبيهةً بها. وقد روي عن النبي ﷺ أنه قال: « أعطيتُ السبع الطوال مكان التوراة، وأعطيت المئين مكان الزبور ، وأعطيت المثاني مكان الإنجيل ، وفُضِّلت بالمفصل » <sup>(١)</sup> . **نكتة أصولية:** 

THE سورة التوبة الآية (١)

في هذا كله دليل على أنَّ تأليفَ القرآن كان منزَّلاً من عند الله، وأنَّ تأليفه من تنزيله يبيِّنُه النبيُّ عَلَيْكُم لأصحابه، ويميِّزه لكُتَّابه، ويرتِّبُه على أبوابه، إلا هذه السورة فلم يذكر لهم فيها شيئاً؛ ليتبينَ الْخَلْقُ أنَّ الله يفعلُ ما يشاء ويحكم ما يريد، ولا يُسأل عن ذلك كله، ولا يعترض عليه، ولا يُحاطُ بعلمه إلا بما أبرز منه إلى الخلق، وأوضحه بالبيان. ودلَّ بذلك على أن القياس أصلّ في الدين؛ ألا ترى إلى عثمان وأعيان الصحابة كيف لجأوا إلى قياس الشبه عند عَدَم النص، ورأوا أنّ قصةَ «براءة» شبيهة بقصة « الأنفال » فألحقوها بها؟ فإذا كان الله قد بيَّن دخول القياس في تأليف القرآن فها ظنَّك بسائر الأحكام .

وفي هذه السورة إحدى وخمسون آية:

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ بَرَاءَةٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِيـــن﴾ [الآية: ١].

فيها أربع مسائل:

227

لمسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ بَرَاءَةً ﴾ :

أي هذه الآيات براءة من الله ورسوله إلى الذين عاهدتُم من المشركين؛ يقال: بَرِئت من الشيء أبرأ براءةً فأنا منه بريءٌ : إذا أزلته عن نفسك، وقطعت سبَب ما بينه وبينك.

(۱) انظر: (تفسير ابن كثير ٥٥/١. تفسير الطبري ٢٤/١. الدر المنثور، للسيوطي ١٨٩/١،
 (١) انظر: (تفسير ابن كثير ١٠٩/١).

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ إلى الذين عاهدْتُم مِنَ المشركين﴾:

ولم يعاهدهم إلا النبيَّ ﷺ وَحْدَه، ولكنه كان الآمر والحاكم، وكل ما أمر به أو أحكمه فهو لازمٌ للأمة، منسوب إليهم، محسوب عليهم، يؤاخذون به؛ إذ لا يمكن غير ذلك؛ فإنّ تحصيلَ الرضا في ذلك من الجميع متعذر لوجهين:

أحدهما : اختلاف الآراء ، وامتناعُ الاتفاق على مذهب واحد .

والثاني: كثرةُ عددهم المانع من تحصيل رِضا جميعهم، فوقع الاجتزاء بالمقدم من الوجهين؛ فإذا عقد الإمام بما يراه من المصلحة أمراً لزم الرعايا حكمُه، فإذا رضوا به كان أثبت لنسبته إليهم، كما نسب عهد رسول الله عَقِيْهُمْ إلى جميع المسلمين، لكونهم به راضِين.

ويحتمل أن يكونَ الضمير للجهاعة، وهو مضافٌ إلى رسول الله عَيَّلِيَّةٍ على طريقِ التعظيم في الإخبارِ عن الواحد العظيم بلفظ الجمع.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾:

وهذا نص في أنَّ المعاهد كان مشركاً ، ولم يكن أحد منهم من أهل الكتاب ، وإن كانوا أيضاً مشركين ؛ لأنّ العهد كان مخصوصاً بالعرب أهل الأوثان ، وكانوا على قسمين : منهم من كان أجَل عهده أقل من أربعة أشهر . ومنهم من لم يكن له عهد ، فأمهل الكلّ أربعة أشهر .

وقيل: من لم يكن له عهد أُجِّل خسين ليلة: عشرين من ذي الحجة والمحرم، وذلك لقوله: ﴿ **فإذا انْسلخَ الأَشْهُر الحرُم**﴾ [ التوبة: ٤ ]. وسيأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

قال القاضي رضي الله عنه: الذي عندي أنّ هذا عام في كل أحد ممن له عَهْدٌ دون من لا عَهْدَ له، لقوله: **﴿ إلاّ الذين عاهدْتُم من المشركين﴾** [ التوبة: ٤ ]. فَمَنْ كان له عَهْدٌ أُجِّل أربعة أشهر ويحلّ دمه، ومن لم يكن له عهد فهو على أصل الإحلال لدمه بالكفر الموجود به.

المسألة الرابعة:

٤٤٨

يحتمل أن تكونَ الأربعة الأشهر أيضاً أجلاً لمن كانت مدَّتُه أكثر من أربعة أشهر . ويكون إسقاط الزيادة تخصيصاً للمدَّة، كما أخرج الله النساء من أعداد من صُولح عليه في الْحُديبية، بحسب ما يظهرُ من المصلحة للإمام، والتمادي على العهد، أو الرجوع عنه، حسبا بينّاه قبل.

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ وَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَأَنَّ اللهَ مُخْزِي الْكَافِرِينَ﴾ [ الآية: ٢ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَسِيحُوا فِي الأَرْضِ أَرْبَعَةَ أَشْهُرٍ ﴾ :

أي سيروا، وهي السياحة، قال ابنُ وهب: قال مالك: بلغني أنّ عيسى ابن مريم انتهى إلى قريةٍ خربت حصونها، وجفَّت أنهارُها، وتشعَّبَ شجَرُها، فنادى: يا خرب، أين أهلك؟ فنودي: يا عيسى، بادُوا فضمَّتهم الأرض، وعادت أعمالهم قلائد في رِقابهم إلى يوم القيامة؛ عيسى ابن مريم فجد.

قال علماؤنا: يريد مالك بسياحته أنه المسيح عيسى ابن مريم.

المعنى: لكم في الأرض مَسير أربعة أشهر، واختبروا فيها، وحرّروا أعمالكم، وانظروا مآلكم، فإنْ دخلتم في الإسلام فلكم الأمان والاحترام، وإن استمررتم على الكفر عوملتم بمعاملة الكفار من القتل والإسار.

المسألة الثانية:

قد رَوى جماعة أنَّ عليّ بن أبي طالب كان يقولُ في أذانه: ومن كان بينه وبين النبيّ عَلَيْكَمُ عَهْدُ فعَهْدُه إلى مدّته؛ فإن صحَّ هذا فإنه يدل على أنّ العهد المحدود لمدة موقوف على أمّدِه، وأنّ العَهْدَ المطلق، أو الذي له أقل من أربعة أشهر فإن مدته أربعة أشهر، إلا من لم ينقض فإنّ عهده إلى مدته من غير خلاف بنصّ القرآن بعد هذا .

سورة التوبة الآية (٣) .

المسألة الثالثة:

اختلف الناسُ في هذه الأشهر التي قدِّرت للسياحة على أربعة أقوال: الأول: أنها من شوال في سنة ثمان إلى صفر من سنة تسع؛ قاله الزهري وغيره.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

الثاني: أنها عشرون من ذي الحجة، أوَّلُها يوم النحر إلى تمام أربعة أشهر. وذلك بمضي عشرة أيام من ربيع الأول سنة تسع، وقيل هو الثالث من أول يوم من ذي القعدة. وقيل في الرابع من يوم يَبْلُغهم العلم.

والصحيح أنه من يوم النَّحر، فبذلك كان البدء وإليه كان المنتهى.

#### الآية الثالثة

﴿ وَأَذَانٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ إِلَى النَّاسِ يَوْمَ الْحَجِّ الأَكْبَرِ أَنَّ اللهَ بَرِي لا مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإَنْ تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ، وَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي الْمُشْرِكِينَ وَرَسُولُهُ فَإَنْ تُبْتُمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ، وَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّكُمْ غَيْرُ مُعْجِزِي اللهِ وَبَشِّرِ اللَّذِينَ كَفَرُوا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [الآية: ٣].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: الأذان:

هو الإعلام لغة من غير خلاف، المعنى براءة من الله ورسوله وأذان من الله ورسوله، أي هذه براءة، وهذا إعلام وإنذار : **﴿وما كنا مُعَذَّبِينَ حتى نبعثَ** رسولاً ﴾ [الإسراء : ١٥]. **﴿لئلاً يكونَ للناسِ على الله حجةً بعدَ الرَّسل**﴾ [النساء : ١٦٥].

#### المسألة الثانية:

روى البخاري وغيره أنَّ النبيَّ عَيَّلِكَم خطب بمنى فقال: « أيها الناس؛ أتدرون أي يوم هذا؟ » قلنا: اللهُ ورسوله أعلم. قال: « هذا يوم الحجّ الأكبر . أتدرون أيّ شَهْرِ هذا؟ » قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: « شهر حرام ». قال: « أتدرون أيّ بلد هذا ؟ » ۲۵۰ Eon Contract The Service Ghazi Trust (۳) عند (۳) The BRINGE GHAZI TRUST (۳) FOR QURANIC THOUGHT

قالوا : الله ورسوله أعلم. قال : « بلد حَرَام » . قال : « إنَّ الله حرَّم عليكم دماءكم وأموالكم وأعراضَكم كحُرْمَةٍ يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا » <sup>(٢)</sup> .

ورُوي عن أبي هريرة أيضاً قال: بعثني أبو بكر في تلك الحجة في المؤذّنين الذين بعثهم يوم النحر يؤذّنون بمنى ألا يحجّ بعد العام مشرِك، ولا يطوف بالبيت عُريان.

قال أبو هريرة: ثم أردفه النبيُّ ﷺ بعليٍّ، فأمره أن ينادي ببراءة.

َ قَالَ أَبُو هُريرة: فأذن معنا عليّ بمنى يوم النحر ببراءة، وألاَّ يحجّ بعد العام مشرك، ولا يطوف بالبيت عُرْيان.

وروى الترمذي، عن سليان بن عمر وابن الأحوص، حدّثنا أبي أنه شهد حجة الوداع مع رسول الله يتلقي ، فحمد الله وأثنى عليه، وذكر، ووعظ، ثم قال: « أي يوم أحرم، أي يوم أحرم، أي يوم أحرم؟ » قال: فقال الناس: يوم الحج الأكبر يا رسول الله. قال: « فإنّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في بلدكم هذا في شهركم هذا، ألا لا يجني جان على نفسه، لا يجني والد على ولده، ولا ولد على والده، ألا إن المسلم أخو المسلم، فليس يحلُّ لمسلم من أخيه إلا ما حل من نفسه، ألا وإنّ كل رباً في الجاهلية موضوع، لكم رؤوس أموالكم لا تظلمون ولا تُظلمون، غير ربا العباس بن عبدالمطلب، فأيس موضوع كله، ألا وإنّ كلَّ دم كان في الجاهلية موضوع، وكم رفوس أمواكم لا وإنّ كلَّ دم كان في عندكم، ليس تملكون منهن شيئاً غير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبيّنة؛ فإنْ فَعَلْنً عندكم، ليس تملكون منهن شيئاً غير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبيّنة؛ فإنْ فَعَلْنً مندكم ، ليس تملكون منهن شيئاً غير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبيّنة وان فَعَلْنً مندكم ، ليس تملكون منهن شيئاً غير ذلك إلا أن يأتين بفاحشة مبيّنة وان فَعَلْنً ما جاهروهنَ في المضاجع، واضربوهن ضرباً غير مُبرح، فإنْ أطعنكم فلا تَنْعُوا عليهن سبيلاً. ألا إن لكم على نسائكم حقاً، ولهن عليكم حقاً، فأما حقًكم على نسائكم فلا سبيلاً. ألا إن لكم على نسائكم حقاً، ولهن عليكم حقاً، فأما حقًكم على نسائكم فلا يوطئن فرشكم مَنْ تكرهون، ولا يأذنّ في بيوتكم لمن تكرهون. ألا وإنّ حقين عليكم فلا أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن »<sup>(۳)</sup>.

- (٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (٣) 👘 سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية (٣)

هذا حديث حسن صحيح.

وروي عن الحارث، عن عليّ، قال: سألتُ رسول الله عَلَيْنَةٍ عن يوم الحج الأكبر، فقال: « يوم النحر » <sup>(٤)</sup>.

وروي أيضاً عن ابن عباس قال: بَعثَ النبيُّ يَتَلِيلُمُ أبا بكر، وأمره أن يناديَ بهؤلاء الكلمات، وأتبعه علياً، فبينما أبو بكر في بعض الطريق إذ سمع رُغَاءَ ناقة رسول الله يَتَلِيلُمُ القَصْواء، فخرج أبو بكر فزِعاً يظنَّ أنه رسول الله يَتَلِيلُمُ ، فإذا هو عليّ، فَدفع إليه كتاب رسول الله يَتَلِيلُمُ ، وأمر علياً أن ينادي بهذه الكلمات، فانطلقا وحجًا، فقام عليّ فنادى أيام التشريق: ذِمةُ الله ورسوله بريئة من كل مشرك، فَسِيحوا في الأرض أربعة أشهر، ولا يحجَّن بعد العام مشرك، ولا يطوفنّ بالبيت عُريان، ولا يدخل الجنة إلا مؤمن.

وكان عليٌّ يُنادي فإذا أعياً قام أبو بكر ينادِي بها .

وروي عن زيد بن يُثَيع<sup>(ه)</sup> قال: سألت علياً بأي شيء بُعثت في الحجة؟ قال: بعثت بأربع: ألآ يطوف بالبيت عُريان، ومن كان بينه وبين النبي عهد فعَهْدُه إلى مدته، ومن لم يكن له عهد فأجَلُه أربعة أشهر، ولا يدخل الجنة إلآ نفسٌ مؤمنة، ولا يجتمع المسلمون والمشركون بعد عامهم هذا.

قال أبو عيسى: هذا حديثٌ حسن.

وروي أيضاً، عن سِماك بن حرب، عن أنس بن مالك، قال: بعث النبي ﷺ ببراءة مع أبي بكر، ثم دعاه فقال: « لا ينبغي لأحَدٍ أن يبلِّغ هذا إلا رجل من أهلي»، فدعا علياً، فأعطاه إياه.

وهذا حديث غريب من حديث أنس بن مالك <sup>(٦)</sup> .

- (٤) \_\_\_\_ أنظر: (سنن الترمذي ٣٠٨٨. كنز العمال ٤٤٠٣. الدر المنثور، للسيوطي ٢١١/٣).
  - ٥) في ب: زيد بن أسلم.
  - (٦) في ب: من حديث مالك بن أنس.
  - وانظر الحديث في: (سنن الترمذي ٣٠٩٠ . الدر المنثور ، للسيوطي ٣٠٩/٣ ).

المسألة الثالثة:

201

اختلف الناس في يوم الحج الأكبر؛ فروى ابن وهب عن مالك أنَّ يوم الحج الأكبر يوم النحر.

THE PR سورة التوبة الآية (٣)

قال ابن وهب: سمعْتُ مالكاً يقول: لا نشك أنَّ الحج الأكبر يوم النحر؛ وذلك لأنه اليوم الذي تُرْمَى فيه الجمرة، ويُنْحَر فيه الْهَدْي، وتُراق فيه الدماء، وهذا اليوم الذي ينقضي فيه الحجّ؛ من أدرك ليلة النحر فوقف بعرفة قبل الفجر أدرك الحج، وهو انقضاء الحج وهو الحجّ الأكبر.

ونحوه روى ابن القاسم، وأشهب، وعبدالله بن الحكم عنه، وبه قال ابن عمر، وعليّ، وابن المسيب، وكذلك يروى عن ابن أبي أوْفى أنه سُئل عن الحج الأكبر، فقال: « هو يوم يحلق فيه الشعر، وتُراقُ فيه الدماء، ويحلّ فيه الحرام، وتوضع فيه النواصي».

وقال عبدالله بن الحارث بن نوفل، ومحمد بن سيرين: « إنه يوم عرفة »، وبه قال الشافعي. وقال مجاهد: « الحجُّ الأكبر القِرَان، والحجّ الأصغر العُمْرَة ».

قال القاضي: إذا نظرنا في هذه الأقوال فالمنقح منها أنّ الحج الأكبر الحج، كما قال مجاهد؛ لكنا إذا بحثنا عن يوم الحج الأكبر فلا شك أنّ يوم عرفة يوم الحجّ الأكبر؛ لأنَّ الحج عرفة، مَنْ أدرك الوقوف بها في يومها أدرك الحجّ، ومَن فاته الوقوف بها فلا حجّ له؛ بيد أنّ المراد بالبحث عن يوم الحج الأكبر الذي ذكره الله في كتابه، وذكره النبي عَيِّيْهُم في خطبته، ولا شك في أنه يوم النحر لثبوتِ الحديث الصحيح.

فإن النبي ﷺ إنما أمر بالأذان يوم النحر ، ولثبوت الحديث الصحيح أيضاً ، فإنه قال يوم النحر : « أيّ يوم هذا ، أليس يوم الحج الأكبر ؟ » كما تقدم بيانه.

وإن كان قد روي عن الزبير أن النبيَّ ﷺ خطب يوم عرفة فقال: « أتدرون أيّ يوم هذا ؟ » فيقولون: هو يومُ الحجّ الأكبر . وهذا مما لم يصح سنَدُه.

وقد احتج ابن أبي أوْفَى على أنه يوم الحج الأكبر بانقضاء الحج فيه من

دورة التوبة الآية (٣) THE PRINCE GHAZI TRUST (٣) والله (٣) THE PRINCE GHAZI TRUST (٣) والله ( والله (٣) والل

النسك وإلقاء التفَت، وهو الذي قال الله فيه: ﴿ ثُم لْيَقْضُوا تَفَتَهُم ...﴾ الآية [الحج: ٢٩].

وغاص مالك على الحقيقة، فجمع بين الدلائل، وقال: إنّ يوم النحر فيه الحج كلّه؛ لأن الوقوف إنما هو في ليلته، وفي صبيحته الرمي والْحَلْق والنحر والطواف، فلا يبقى بعد هذا إشكال، والله أعلم.

وقد روى أبو جعفر محمد بن عليّ أنه قال: لما نزلت: «براءة » على رسول الله ﷺ وقد كان بعث أبا بكر الصديق ليقيمَ للناس الحج قيل له: يا رسول الله؛ لو بعثْتَ به إلى أبي بكر. فقال: « إنه لا يؤدّي عني إلا رجلّ من أهل بيتي ». ثم دعا عليّاً ، فقال له: «اخرج بهذه القصة من صَدْر براءة ، وأذّن في الناس يوم النحر إذا اجتمعوا بمنى أنه لا يدخل الجنة كافر ، ولا يحجّ بعد العام مشرك ، ولا يطوف بالبيت عُريان ، ومن كان له عند رسول الله عَيَالَةٍ عَهْدٌ فهو له إلى مدته ».

فخرج عليّ على ناقة رسول الله ﷺ حتى أدرك أبا بكر الصديق، فلما رآه أبو بكر قال: أمير أم مأمور؟ قال: بل مأمور. ثم مضيا، فأقام أبو بكر للناس الحجّ، والعربُ إذ ذاك في تلك السنة على منازلهم من الحج التي كانوا عليها في الجاهلية، حتى إذا كان يوم النحر قام عليّ بن أبي طالب فأذّن في الناس بالذي أمره رسولُ الله ﷺ <sup>(v)</sup>.

وقد سمعْتُ بعض العلماء يقول: إنما سمي يوم الحج الأكبر؛ لأنَّ الناس يجتمعون فيه مَن كان يقف بعرفة، ومن كان يقف بالمزدلفة، وكان النداء في اليوم الذي يجتمعُ الناسُ كلهم فيه أولى وأبلغ في المراد.

وهذا وإن كان صحيحاً في المعنى، ولكن النبيّ عَلَيْتِهُمْ قد سمّاه يوم الحجّ الأكبر في حجة الوداع بعد ذلك، والوقوف كله بعرفة.

سمعت أبا سعيد محمد بن طاهر الشهيد يقول: سمعتُ الأستاذ أبا المظفر طاهر بن

 (٧) انظر: (تفسير ابن كثير ٤٩/٤. الدر المنثور، للسيوطي ٢٠٩/٣. فتح الباري ٨٣/٨. البداية والنهاية ٣٧/٥).

محمد شاه بور يقول: إنما أَرْسَلَ النبيّ ﷺ علياً ببراءة مع أبي بكر؛ لأن براءة تضمَّنت نَقْضَ العهد الذي كان عقده النبيُّ ﷺ، وكانت سيرة العرب أنه لا يحلّ العَقْد إلا الذي عقده أو رجل من بيته، فأراد النبيّ ﷺ أن يقطعَ ألسنةَ العرب بالحجة، وأن يرسلَ ابن عمه الهاشميّ من بيته بنقض العهد، حتى لا يبقى لهم متكلم. وهذا بديعٌ في فنه.

المسألة الرابعة:

202

اختلف في قول عليّ في التأذين: هل كان بثلاث آيات أو تسع إلى قوله: ﴿ **إَنمَا** المشركون نَجَس﴾ [التوبة: ٢٨]. أو إلى قوله: ﴿حتى يُعْطُوا الجَزْيَةَ عن يَدٍ وهم صاغِرُون﴾ [التوبة: ٢٩].

وهذا إنما نشأ من روايات وردت، منها قوله: ولا يحج بعد العام مُشْرِك. وفيها ما روي أنه أمره أنْ يقاتل أهلَ الكتاب حتى يُعْطُوا الجِزْية عن يَدٍ وهم صاغرون.

والذي يصحُّ من ذلك أنَّ تأذينَه إنما كان إلى قوله: ﴿ **غفور رحيم**﴾ [ التوبة: ٢٧ ] وغيرُ ذلك من الآيات إنما ورد بعد ذلك في وقت واحد، أو في أوقات متباينة بأحكام مختلفة، منها ما قاله في تأذينه، ومنها ما زاد عليه.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ إِلاّ الَّذِينَ عَاهَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ، ثُمَّ لَمْ يَنْقُضُوكُمْ شَيْئاً وَلَمْ يُظَاهِرُوا عَلَيْكُمْ أَحَداً فَأَتِمُّوا إلَيْهِمْ عَهْدَهُمْ إلَى مُدَّتِهِمْ إنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ﴾ [الآية: ٤].

قال علماؤنا: هذا يدلَّ على أنه كان من أهل العهد من خَاسَ بعهده، وكان منهم من ثبت عليه؛ فأذن الله لنبيه في نَقْض عهد من خ<u>اسَ، وأمر بالوفاء لمن بقي على</u> عهده إلى مدته، وذلك قوله: **﴿كيفَ يكونُ للمشركين عَهْدٌ عند اللهِ وعندَ** رسولهِ إلاَّ الذين عاهدتُم عند المسجدِ الحرام﴾ [ التوبة: ٧ ].

المعنى كيف يبقى لهم عَهْدٌ عند الله وهم قد نَقَضُوه؛ والمراد بذلك قريش الذين عاهدهم النبيُّ ﷺ زمنَ الحديبية؛ أمر أن يتمَّ لهم عهدهم إلى مدتهم، وكان قد بقي لهم

منها أربعة أشهر من يوم النحر ؛ وهذا وَهْمٌ ؛ فإنّ قريشاً قد كان عهدها منقوضاً منهم ومن المسلمين ، وقد كان الفَتْح ، وإنما كان المراد به مَنْ كان عاهد من العرب كخزاعة وبني مُدْلَج ، فلا بدّ من أن يوفي لهم بعهدهم فإنّ الله يحبُّ المتقين .

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ، فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلَاَةَ وَآتوا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [ الآية: ٥ ].

فيها إحدى عشرة مسألة:

# المسألة الأولى: قوله: ﴿ فَإِذَا انْسَلَخَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ ﴾: فيها أربعة أقوال:

الأول: أنها الأشهر الحرم المعلومة: رجب الفَرد، وذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم.

الثاني: أنها شوّال من سنة تسع إلى آخر المحرم. الثالث: أنها أربعة أشهر من يوم النحر من سنة تسع. الرابع: أنها تمام تسعة أشهر كانت بقيَتْ من عهدهم بناء على أنَّ المرادَ بالمشركين الذين عاهدوا ثم لم ينقضوا.

# المسألة الثانية:

أما القولُ الأول فساقط لا ينبغي أن نشتغل به؛ لانعقاد الإجماع على فسادِه؛ ويأتي تمامُه إن شاء الله في هذه السورة.

وأما سائرُ الأقوال فمحتملة، إلآ أن الصحيح عندنا أربعة أشهر من يوم النحر كما تقدم، وهو الوقت الذي كان فيه الأذان، وبه وقع الإعلام، وعليه ترتب حلّ العقد المرتبط إليه وبناء الأجَل المسمّى عليه.

# المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ ﴾:

هذا اللفظُ وإن كان مختصاً بكل كافر بالله، عابد للوَتَن في العرف، ولكنه عام في الحقيقة لكلّ من كفر بالله، أما أنه بحكم قوة اللفظ يرجعُ تناوله إلى مشركي العرب الذين كان العَهْدُ لهم وفي جنسهم، ويبقى الكلام فيمن كفر من أهل الكتاب غيرهم، فيقتلون بوجود عِلَّة القتل وهي الإشراك فيهم، إلاّ أنه قد وقع البيانُ بالنص عليهم في هذه السورة، ويأتي الكلام عليه إن شاء الله تعالى.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ ﴾ :

عامٌّ في كل مشرك، لكن السُّنَّة خصَّت منه من تقدم ذِكْرُه قبل هذا من امرأة وصبيّ، وراهب، وحُشْوَة، حسبا تقدَّم بيانُه، وبقي تحت اللفظ مَن كان محارباً أو مستعدّاً للحرابة والإذاية، وتبين أن المرادَ بالآية: اقتلوا المشركين الذين يحاربونَكم. **المسألة الخامسة: قوله: ﴿حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ﴾:** 

هذا عام في كل موضع؛ وقد قال أبو حنيفة: إنه يخصّ منها المسجد الحرام بقوله في البقرة: **﴿ولا تقاتِلُوهم عند المسجدِ الحرام﴾** [ البقرة: ١٩١ ]. وقرىء: ولا تقتلوهم. وقد تقدم القولُ فيها في سورة البقرة. وقد قتل رسولُ الله عَيَّاتَهُ فيها أربعة نفر منهم ابن خَطَل<sup>(۸)</sup>.

فإن قيل: قد قال النبيّ ﷺ : « إن مكةَ حرّمها الله فلم تحل لأحدٍ قبلي ولا تحل لأحدٍ بعدي، وإنما أُحِلت لي ساعةً من نهار، ثم عادت حُرْمَتُها اليوم كحرمتها بالأمس» <sup>(٩)</sup>. وهذا نصٌّ.

قلنا: هذا خبَرٌ عن الله تعالى بأنه لا يملكها كافرٌ أبداً؛ لأنَّ القتال إنما يكون للكفار، فأما كافر يأوي إليها فلا تعصمه ولا قرة عيـن،وليس في قوة الحديث ولا لفظه أنه لا يقتل فيها.

هو: عبدالله بن خطل الذي أمر النبي عليه بقتله يوم الفتح لما تعلق بأستار الكعبة.

۹) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

المسألة السادسة: قوله: ﴿ وَخُذُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ ﴾: دليل على جواز الإسار فيهم، وقد تقدم ذكر ذلك. المسألة السابعة: قوله : ﴿ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ ﴾:

سورة التوبة الآية (٥)

قال علماؤنا : في هذا دليل على جوازِ اغتيالهم قبل الدعوة ، وقد تقدم بيانُه . المسألة الثامنة : قوله : ﴿ فإنْ تابوا وأقامُوا الصلاة وآتَوا الزكاة . . . ﴾ الآية إلى : ﴿ فَخَلُّوا سبيلَهم ﴾ :

SOV.

إنّ الله غفور لما تقدم، رحم بخَلْقِه في إمهالهم ثم المغفرة لهم. وهذا مبين بقول النبيّ عَلَيْتُهِ : « أمِرْتُ أَنْ أقاتلَ الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، ويقيموا الصلاة، ويؤتوا الزكاة، فإذا فعلوا ذلك عصَمُوا مني دماءَهم وأموالهم إلا بحقّها، وحسابُهم على الله » <sup>(١٠)</sup>. فانتظم القرآن والسنة واطَّردا.

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ فإنْ تابُوا وَأَقامُوا الصلاةَ وآتَوا الزَّكاة ﴾:

دليلٌ صحيح على ما كان الصدِّيق رضي الله عنه تعلَّق به على أهل الردة في قوله: لأَقاتلنَّ من فرّق بين الصلاة والزكاة؛ فإن الزكاة حقُّ المال؛ لأنَّ الله تعالى علَّق العصمة بإقام الصلاة وإيتاء الزكاة، فتعلق بهما.

المسألة العاشرة: قوله: ﴿ فَخَلُّوا سبيلَهم ﴾ :

وهو إشارةٌ إلى تَرْكِ قتالهم وحَصْرِهم ومَنْعهم عن التصرف، وألآّ يرصد لهم غِيلة، ولا يقطع على أحد فعل ذلك سبيله.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَاحْصُرُوهُمْ ﴾ :

قال بعض علمائنا : امنعوهم عن التصرف إلى بلادكم والدخول إلا للقليل إليكم، إلا أن تأذَنُوا لهم في ذلك، فيدخلوا إليكم بأمان منكم؛ فإنّ المحبوسَ تحت سلطان الإذن من الجانبين، ولولا ذلك لم يكن حَبْس ولا حَصْر ؛ فإن ذلك حقيقته.

(١٠) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

وَقَعْنَةُ الْمَنْتَ وَكَالَفَةُ الْعَرَى THE PRINCE GHAZI TRUST....... ورة التوبة الآية (٦) FOR QURANIC THOUGHT (٢) (٢) (٢)

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهِ ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٦].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وإنْ أَحَدٌ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ ﴾ :

معناه سأل جوارَك؛ أي أمانك وذِمامَك فأعطه إياه ليسمعَ القرآن؛ فإن قبل أمراً فحَسن، وإن أبي فرُدَّه إلى مأمنه؛ ولهذا قال مالك: إذا وُجد الحربيّ في طريق بلاد المسلمين، فقال: جئت أطلب الأمان؛ فقال مالك: هذه أمورّ مشكلة، وأرى أن يرد إلى مأْمَنه، والآية إنما هي فيمن يريد سماعَ القرآن والنظرَ في الإسلام <sup>(١١)</sup>؛ فأما الإجارة لغير ذلك فإنما هي لمصلحة المسلمين، والنظر فيا يعودُ عليهم به منفعة؛ وذلك يكون من أمير أو مأمور؛ فأما الأمير فلا خلافَ في أنّ إجارته جائزة؛ لأنه مقدّم للنظر والمصلحة، نائب عن الجميع في جَلْبِ المنافع ودفع المضارّ.

وأما إنْ كان رَعِيَّة رُوِي عن النبيِّ عَيَّلَهُ أنه قال: «المسلمون تتكافأً دِماؤهم ويَسْعَى بذمتهم أدناهم، ويرد عليهم أقصاهم» <sup>(١١)</sup>. والذي منهم غير الأمير وهو حرّ أو عبد أو امرأة أو صبيّ، فأما الحر فيمضي أمانه عند كافّة العلماء، إلا أنّ ابن حبيب من أصحابنا قال: ينظر الإمام فيه، وهذا ليس بصحيح؛ لأنّ النبيّ عَيَّلَيْهُ أجاز جواره في هذا الحديث وكذلك أمضاهُ عمر على الناس، وتوعَّدَ بالقتل مَن ردّه، فقال: «لا يقولنّ أحدكم للعِلْج إذا اشتدَّ في الحبل مطرّس فإذا سكن إلى <sup>تر</sup>له قتله؛ فإني لا أوتى بأحدٍ فَعَلَ ذلك إلاّ ضربْتُ عنقه».

- (١١) في ب: هي فيمن ترك ساع القرآن والنظر في الإسلام.
- (١٢) انظر: (سنن أبي داود ٢٧٥١. سنن ابن ماجة ١٦٨٣. السنن الكبرى، للبيهقي ٢٩/٨. موارد الظرآن ٤٠٣. فتح الباري ٢٦/١٢. شرح السنة، للبغوي ١٧٢/١٠. مشكاة المصابيح ٣٤٧٥،
   ٣٤٧٦. تلخيص الحبير، لابن حجر ١١٨/٤. إرواء الغليل ٢٦٥/٧. نصب الراية، للزيلعي ٣٤٧٦.
   ٣٩٣/٣، ٣٩٤. تفسير ابـــن كثير ١١٣/٣. تفسير القـــرطبي ٢٦٧/٢، ٢٦٤/٥، ٣١٤/٥،

وأما العبد : فله الأمان في مشهور المذهب ؛ وبه قال الشافعي .

وقال أبو حنيفة: لا أمانَ له، وهو القول الثاني لعلمائنا، وكأن أبا حنيفة رأى أن من لا يسهم له في الغنيمة من عَبْدٍ أو امرأة أو صبي لا أمان له؛ لأنه إسقاط، فكيف يسقط ما ليس له فيه حق.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

209

وعمدةُ المالكية أنَّ عمومَ الحديث يدخل فيه العبد والمرأة، ولأن أبا حنيفة ناقض فقال:إذا أذن له سيده في القتال جاز أمانُه، ولا يصح أن يسلُبَ جواز الأمن من الإذن في القتال؛ <sup>(١٣)</sup> لأنه صده؛ فدلَّ على أنه إنما استفاده بالإسلام والآدمية.

وأما الصبيّ: فعدم تكليفه يسقط قوله بلا كلام، إلا أنّ المالكية قالت: إذا أطاق القتالَ صار في جملة الجيش؛ وقد تقدّم دليلُ ذلك؛ وجاز أمانه؛ لأنه قد صار من جملة المقاتلة، ودخل في الفئة الحامية.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى يَسْمَعَ كَلاَمَ اللهِ ﴾:

ما من أحد من الْخَلْق يسمع القرآن إلا وهو سامع لكلام الله، لكن بواسطة اللغات وبدلالة الحروف والأصوات، وكذلك يسمع كلام الله كلَّ غائب، لكن القدّوس لا مثل له ولا لكلامه. وإذا أراد الله تعالى أن يكرمَ أحداً من خَلْقِه <sup>(١٢)</sup> أسمعه كلامه بغير واسطة، كما فعل بموسى ومحمد ليلة الإسراء.

المسألة الثالثة:

سورة التوبة الآبة (٦)

ليس يريد بقوله: **حتى يسمع كلامَ الله ب**محرَّد الإصغاء، فيحصل العلم له بظاهر القَوْل؛ وإنما أراد به فَهْمَ المقصود من دلالته على النبوة، وفهم المقصود به من التكليف، ولم يكن يخفى على العرب وَجْهُ الإعجاز فيه، وطريقُ الدلالة على النبوة، لكونه خارجاً عن أساليب فصاحة العرب في النظم والنثر، والخطب والأراجيز، والسجع والأمثال، وأنواع فصل الخطاب؛ فإن خلق الله له العلم بذلك، والقبول له صار من جلة المسلمين؛ فإن صدّ بالطبع، ومنع بالختم، وحق عليه بالكفر القول ردّ إلى مأمنه.

- (١٣) في ب: ولا يستفاد الأمان من الإذن في القتال.
- (١٤) في ب: إذا أراد الله تعالى إكرام أحداً من خلقه.

٤٦٠ مورة التوبة الآية (١٢) THE PRINCE GHAZI TRUST مورة التوبة الآية (١٢) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾:

نفى الله عنهم العلم؛ لنفي فائدته من الاعتبار والاستبصار ، وقد ينتفى الشيءُ بانتفاء فائدته؛ إذ الشيء إنما يُراد لمقصوده، فإذا عدم المقصود فكأنه لم يوجد؛ فأمر الله بالرّفْق بهم، والإمهال لهم، حتى يقعَ الاعتبار أنْ منّ الله بالْهُدى والاستبصار .

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ تَكَثُوا أَيْمَانَهُمْ مِنْ بَعْدِ عَهْدِهِمْ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ فَقَاتِلُوا أَئِمَّةَ الْكُفْرِ ، إنَّهُمْ لاَ أَيْمَانَ لَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَنْتَهُونَ﴾ [الآية: ١٢]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَطَعَنُوا فِي دِينِكُمْ ﴾:

دليل على أنَّ الطاعنَ في الدين كافر ، وهو الذي يَنْسب إليه ما لا يليقُ به ، أو يعترضُ بالاستخفاف على ما هو من الدين ، لما ثبت من الدليل القَطْعِيّ على صحة أصوله واستقامة فروعِه .

المسألة الثانية:

إذا طعن الذميّ في الدين انتقض عهده لقوله: ﴿ وَإِنْ نَكَثُوا أَيمانهم...﴾ إلى: ﴿ فقاتلوا أَئمةَ الكُفُر ﴾؛ فأمر الله بقتلهم وقتالهم إذا طعنوا في دينكم.

> فإن قيل: إنما أمرنا بقتالهم بشرطين: أحدهما : نكثهم للعَهْد . والثاني : طعنهم في الدين .

قلنا : الطعنُ في الدين نكثٌ للعهد ؛ بل قال علماؤنا رحمة الله عليهم : إن عملوا ما يخالِفُ العَهْدَ انتقض عهدهم. فقد روي أنّ عمر رُفع إليه أن ذمّياً نخس دابة عليها امرأة مسلمة ، فرمحت ، فأسقطتها ، فانكشف بعض عورتها ، فأمر بصلبه في الموضع. وقد قال علماؤنا : إذا حارب الذمّيُ نُقضٍ عهده؛ وكان [ ماله وولدُه ] <sup>(١٥)</sup> فيئــاً ، قال محمد بن مسلمة : ولا يؤخذ ولده؛ لأنه نقض وحده . وقال : أما مالُهُ فيؤخذ .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

271

وهذا تعارض لا يشبه منصب محمد؛ لأن عهده هو الذي حمى ولده وماله، فإذا ذهب عنه ذهب عن ولده وماله.

وقال أشهب: إذا نقض الذميّ العهد فهو على عهده، ولا يعود الحرّ في الرقّ أبداً . وهذا من العَجب، وكأنه رأى العهد معنى محسوساً ، وإنما العهد حكم اقتضاه النظر ، والتزمه المسلمون ، فإذا نقضه انتقض كسائر العقود من البيع والنكاح<sup>(١٦)</sup> ، فإنها تعقد ؛ فتُرَتَّب عليها الأحكام ؛ فإذا نُقِضت ونسخت ذهبت تلك الأحكام .

## الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يَعْمُرُ مَسَاجِدَ اللهِ مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَأَقَامَ الصَّلاةَ وَآتَى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلاَّ اللهَ، فَعَسَى أُولَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ﴾ [الآية: ١٨].

فيها مسألتان:

سورة التوية الآية (١٨) ...

المسألة الأولى:

دلّت الآية على أن الشهادة لعمّار المساجد بالإيمان والصلاة صحيحة؛ لأن الله ربطها بها، وأخبر عنها بملازمتها والنفسُ تطمئنُّ بها وتسكن إليها، وهذا في ظاهر الصلاح ليس في مقاطع الشهادات، فلها وجوهٌ، وللعارفين بها أحوال، وإنما يؤخذ كلُّ أحد بمقدار حاله وعلى مقتضى صِفَته؛ فمنهم الذكي الفَطِن المحصِّل لما يعلم اعتقاداً وإخباراً، ومنهم المغفّل؛ فكلُّ أحد ينزل على منزلته ويقدَّر على صفته. المسألة الثانية:

روى بعضُهم أنَّ الآية إنما قصد بها قُريش؛ لأنهم كانوا يفخرون على سائر الناس

- (١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. وأضافها البجاوي من القرطبي.
  - (١٦) في ب: كسائر العهود من البيع والنكاح.

بأنهم سكان مكة وعُمّار المسجد الحرام <sup>(١٧)</sup>، ويرون بذلك فضلاً لهم على غيرهم، فنفى الله ذلك عنهم شرعاً وفضيلة، لا حِسّاً ووجوداً <sup>(١٨)</sup>، وأخبر أن العهارةَ لبيت الله لا تكون بالكفر به، وإنما تكون بالإيمان والعبادة وأداء الطاعة؛ سمعت الشيخ الإمام فخر الإسلام أبا بكر محمد بن أحمد الشاشي يقول: كان القاضي الإمام أبو الطيب الطبري يسمي الشيخ الإمام أبا إسحاق الشيرازي إمام الشافعية وشيخ الصوفية بمدينة السلام حمامة المسجد؛ لملازمته له؛ لأنه لم يكن يجعلُ لنفسه بيتاً سواه يلازم القاضي أبا الطيب، ويواظب القراءة والتدريس حتى صار إمام الطريقتين: الفقه والتصوف.

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا آبَاءَكُمْ وَإِخْوَانَكُمْ أَوْلِيَاءَ إِن اسْتَحَبُّوا الْكُفْرَ عَلَى الإيمَانِ وَمَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِنْكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [ الآية: ٢٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

نَفَى اللهُ الموالاةَ بالكفر بين الآباء والأبناء خاصة، ولا قُرْبَى أقرب منها، كما نفاها بين الناس بعضهم من بعض، بقوله: ﴿ **يا أَيُّها الذين آمنوا لا تتخذُوا اليهودَ** والنصارى أولياءَ بعضُهم أولياء بعض﴾ [المائدة: ٥١]؛ ليبيّن أن القرب قرب الأديان لا قرب الديار والأبدان، ومثله تنشد الصوفية:

يقولون لي دَارُ الأحبة قد دَنَتْ وأنتَ كئيب إنَّ ذا لعجيب فقلت وما تُغْنِي ديارٌ قريبة إذا لم يكن بين القلوب قريب

المسألة الثانية: الإحسان بالهبة والصلة مستثنى من الولاية:

لحديث أسماء؛ قالت: يا رسول الله؛ إن أمي قدمت عليّ راغبة وهي مشركةٌ،

- (١٧) في ب: بأنهم سكان الحرم وعمار المسجد الحرام.
  - (١٨) في ب: لا كسباً ووجوداً .

أفأصِلَها ؟ قال: « صِلِي أَمَّك » <sup>(١١)</sup>. وتمامه يأتي في قوله: ﴿ لا يَنْهَاكُم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين..﴾ الآية. [ المتحنة: ٨ ].

٤٦٣ ..

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يَتَولَّهُمْ مِنْكُمْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ :

تفسير لقوله: **﴿ومَنْ يتولَّهُمْ منكم فإنه منهم؟** إما بالمآل وسوء العاقبة، وإما بالأحكام في العاجلة، وذلك ظُلم؛ أي وضع الشيء في غير موضعه، ويختلف الحكم فيه باختلاف الموضع الموضوع فيه كفراً وإيماناً.

#### الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاؤَكُم وَأَبْناؤَكُمْ وَإِخْوانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ﴾ [الآية: ٢٤].

فيها ثلاث مسائل:

سورة التوبة الآية (٢٤)

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كَانَ آبَاوُكُمْ وَأَبْنَاوُكُمْ وَإِخْوَانُكُمْ وَأَزْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا وَتِجَارَةٌ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَتَربَّصُوا »:

هذا بيانُ فضل الجهاد ، وإشارةٌ إلى راحة النفس وعلاقتها بالأهل والمال.

وقال المفسرون: هذه الآيةُ في بيان حال مَنْ ترك الهجرة، وآثَر البقاءَ مع الأهل والمال.

وفي الحديث الصحيح: « إنَّ الشيطان قعد لابْن آدم ثلاثة مقاعد : قعد له في طريق الإسلام، فقال: أَتذَرُ دِينَك ودين آبائك وتسلم. فخالفه وأسلم. وقعد له في طريق الهجرة، فقال له: أَتذَرُ أهلَك ومالك فتهاجر، فخالفه ثم هاجر. وقعد له في طريق

(١٩) 🛛 سبق تخريجه، راجع الفهرس.

( ٢٥ ) THE PRINCE GHAZI TRUST (THOUGHT FOR QURANIC THOUGHT (THOUGHT )

الجهاد ، فقال له: تجاهد فتقتل ، وتنكح أهلك ، ويُقْسم مالك ، فخالفه فجاهد فقُتِل. فحقَّ على الله أن يُدْخِلَه الجنة » <sup>(٢٠)</sup>.

المسألة الثانية: العشيرة:

272

الجماعة التي تبلغُ عقد العشرة، فما زاد. ومنه المعاشرة، وهي الاجتماع على الأمر بالعزم الكثير.

وقوله : ﴿ وَأَمْوَالٌ اقْتَرَفْتُمُوهَا ﴾ ؛ أي اقتطعتموها من غيرها .

والكَساد : نقصان القيمة ، وقد تقدَّم حديث أبي هريرة في الصحيح أنَّ رسولَ الله عَلِيَهِ قال : « غَزَا نبيٌّ من الأنبياء فقال : لا يتبعني رجلٌ تزوَّج امرأة ولما يَبْن بها ، أو بنى داراً ولم يسكنها . . . » الحديث <sup>(٢١)</sup> .

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ فَتَرَبَّصُوا حَتَّى يَأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ ﴾:

قوله: ﴿ **فَتَرَبَّصُوا** ﴾ صيغته الأمر ، ومعناه التهديد ، وأمْرُ الله الذي يأتي فَتْحُ مكة على القول بأنّ الْمُرادَ بمعنى الآية الهجرة ، ويكون أمر الله عقوبته التي تُنْزِل بهم الذل والخزي ، حتى يغزوَهم العدو في عقْر دارهم ، ويسلبهم أموالهم .

## الآية الحادية عشرة

قُولُه تعالى: ﴿ لَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ فِي مَوَاطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِذْ آَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنْكُمْ شَيْئاً وَصَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضِ بِمَا رحُبَتٌ ثُـمَّ وَلَيْتُـمْ مُدْبِرِينَ﴾ [ الآية: ٢٥ ].

فيها ثلاث مسائل:

(٢٠) انظر: (سنن النسائي ٢١/٦، مسند أحمد بن حنبل ٤٨٣/٣. المعجم الكبير، للطبراني ١٣٨/٧.
 تفسير القرطبي ٩٦/٨، ٩٦/١٨. تفسير ابن كثير ٣٨٩/٣. الدر المنثور، للسيوطي ٣٣/٣.
 موارد الظرآن ١٩٠١. مصنف ابن أبي شيبة ٢٩٣/٥)
 (٢١) سبق تخريجه راجع الفهرس.

**.** .

سورة التوبة الآبة (٢٥)

**المسألة الأولى:** قال ابنُ وهب، وابن القاسم، ق

قال ابنُ وهب، وابن القاسم، قال مالك: لما انهزم أصحابُ رسول الله عَلَيْهَمْ يوم حُنين قبضت أم سُليم \_ امرأة أبي طَلْحة \_ على عِنان بغلةِ رسول الله عَلَيْهُمْ مُ قالت: يا رسول الله؛ مُرْ بهؤلاء الذين انهزموا فنضرب رقابَهم. فقال لها رسول الله عَلَيْهُمْ : « أو خَيْرٌ من ذلك يا أُم سليم؟ » فقيل له: أوَ قسم لها رسول الله عَلَيْهُمْ ولمن خَرج يُداوِي الجرحى؟ فقال: « ما علمت أنه أسهم لامرأةٍ في مغازِيه ».

270

قال ابن وهب ، عن مالك : وكانت حُنِّين في حرّ شديد .

قال ابن القاسم: قال لنا مالك: حدثني ابن شهاب، قال: قال رجل لصفوان يوم حُنَين: والله لا نرتد أبداً. فقال له صفوان: والله لربٌّ مِنْ قريش خير من رَبّ من هَوَازن.

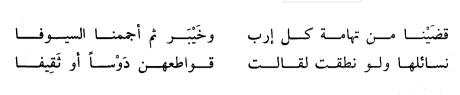
وكان رسولُ الله ﷺ قد أعطى صَفُوان مثنى مئين أو ثلاث <sup>(٢٢)</sup> . وقال صفوان : لقد حضرت حُنيناً وما أحَدٌ من الخلق أبغض إليّ منه ، فها زال يُعطيني حتى ما كان أحد أحب إليّ من الخلق منه . وكان صفوان من المؤلّفة قلوبهم .

#### المسألة الثانية:

قال ابن القاسم، وابن وهب: سُئل مالك عن صفوان حين أعطاه النبي ﷺ ما أعطاه أكان مسلماً أو مشركاً؟ قال: ما سمعتُ شيئاً، وما أراه كان إلا مشركاً. ولقد قال: ربٌّ من قريش خير من ربٍّ من هوازن وما هذا بكلام مسلم. وكان من أشدهم قَوْلاً \_ حين قال صفوان: لقد أكرم الله أمية إذ لم ير هذا الأسود فوق الكعبة.

قال ابنُ وهب: قال مالك: كان شِعارهم يوم حُنين، يا أصحاب سورة البقرة. قال مالك: كان النبيُّ عَظِيلَةٍ كتم وجْهَه ذلك، فلما كان بالسُّقْيا جاءه كعب بن مالك، وكان شاعراً، فأنشده شعره ليعلم ما عنده وينظر ما في نفسه، فأنشده:

(٢٢) في ب: مثلين مئين أو ثلاث.



قال علماؤنا : والقصيدة مشهورة ، وتمامها :

277

بساحةٍ داركم منّا ألوفا وتصبح داركم منّا خُلُوفا يغادر خلفه جمعاً كَثِيفًا لهسا ممسا أنساخ بهسا رَجيفسا يزرن المصطلين بها الْحُتُّوف قُيُـونُ الهنـدِ لم تُضْـرَب كتيفـا غداة الزحف جمادياً ممدوف من الأقوام كان بنا عمريف عِتاقَ الخيل والنَّجب الطُّرُوف يحيط بسُور حصنهم صفوفــا نقيَّ الشوب مصطبراً عَزُوف وحلم لم يكــنْ نــزِقــاً خفيفــا هــو الرحمن كــان بنــا لطيفــا ونجعلكم لنسا غضُداً وريف ولا يـك أمْـرُنـا رعشـاً ضعيفـا إلى الإسلام إذعاناً مضيف أأهلكنا التِّلادَ أم الطريف صميمَ الجذْم منهـــم والحليفــــا فجدت غنا المسامع والأنوف نسوقُهم بــه سَــوْقــاً عنيفــا يقوم الدّين معتدلاً حنيف

THE FOR سورة التوبة الآية (٢٥)

> فلست لحاضين إن لم تروُهما وتنتــزعُ العــروشَ ببطـــن وَجّ وتأتيكم لنا سرعان خَيْل إذا نـزلُـوا بسـاحتكــم سمعتُــم بأيديهم قواضب مرهمات كأمشال العقائق أخلصتنها تخال جَديَّة الأبطال فيها أجَــدتهـــم، أليس لهم نصيـــحٌ فخبرهمم بأنا قد جمعنا وأنا قـد أتينــاهــم بــزَحْــفِ رئيسهُــم النتيّ وكـــان صُلْبِـــاً رشيــدَ الأمــر ذا حُكْــم وعلم نُطِيع نبيّنا ونطيعُ ربّــاً فبإنْ يُلْقُوا إلينا السَّلْمَ نقبَلْ وإن تـــأبــــوا نجاهــــدكم ونصبر نُجَالِدُ ما بقساأو تنسوا نجاهد لا نُبالي ما لقينا وكم مـــنْ معشر ألبــــوا علينــــا أتــونــا لا يـــرون لهم كِفـــاءً بكل مُهَنَّدٍ لَيْنِن صقيل لأمــر اللهِ والإســــلام حتّــــى

سورة التوبة الآية (٢٥) 578 ونسلبها القلائد والشُّنُوف وتُنْسى اللـــلاة والعـــــزى ووَدّ فأمسوا قدد أقروا واطمأنكوا ومن لا يمتنع يقتل خسوف فأجابه كنانة بن عبد ياليل بن عمرو بن عمر ، فقال: فإنا بدار معْلَم لا نَريها مَنْ كان يَبْغينا يريدُ قتالَنا وجدْنا بها الآباء من قبل ما نرى وكانت لنا أطواؤها وكرومها فأخبرهما ذو رَأْيها وحليمهما وقد جرَّبَتْنا قبلُ عمرو بن عـامـر إذا ما أبت صُعْرُ الخدود نُقيمها وقد علمَتْ أن قالت الحق أننا ويعرف للحق المن ظلومها نُقَوِّمُهـا حتى يليـــنَ شريسُهــا علينا دِلاَصٌ مـن تُــراثٍ محرَّق كَلُّوْنِ السماء زِيَّنَتْهَا نحومُها إذا جُرِّرَتْ في غمرة لا نشيمها (٢٣) نـرَفِّعُهـا عنـا ببيــض صــوارم قالوا : فلما سمعت دَوْس بأبيات كعب هذه بادرت بإسلامها . المسألة الثالثة:

قال ابن القاسم، وأصحاب مالك: قال مالك: مَنْ قتل قتيلاً لم يكن له سَلبه إلا بإذن الإمام، ولا يكون ذلك من الإمام إلا على وجْهِ الاجتهاد، ولم يبلغنا أنَّ رسولَ الله ﷺ نفل في مغازيه كلها.

وقد بلغنا أنه نفل في بعضها يوم حُنين، ولم يبلغني أنَّ رسولَ الله عَيْشَةٍ قال: « من قتل قتيلاً فله سلبه، إلاّ يوم حنين » <sup>(٢٤)</sup>.

وقد بينا فيما سبق أن نفل الأسلاب وغير ذلك إنما يكون من الخمس، لا مِنْ رأس المال.

وقد بينا أن الخمس يجوز أن يُعْطَى للمؤلَّفة قلوبهم برأي الإمام في ذلك. والله أعلم.

- (۲۳) انظر: (سیرة ابن هشام ۲۲/۶، ۱۲۵).
  - (٢٤) 🛛 سبق تخريجه، راجع الفهرس.

## الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاَ يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُم اللهُ مِنْ فَضْلِهِ، إِنْ شَاءَ، إَنَّ الله عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ [الآية: ٢٨].

فيها عشر مسائل:

٤٦٨

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

كان المشركون يقدمون للتجارة، فنزلت هذه الآية: ﴿ يُأَيَّهُا الذِينَ آمَنُوا إِنَّمًا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ...﴾ الآية. رواه سَعِيد بن جُبير.

وروى غيره أنه لما أمر بإخراج المشركين من مكة شقّ ذلك على الناس، فقالوا : كيف بما نصيب منهم في التجارة في الميرة؛ فأنزل الله : ﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُوَمِنُونَ باللهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾ [ التوبة : ٢٩ ]. فأغناهم الله بالجزية. المسألة الثانية:

لما نـزلـت الآيـة قــال النبيَّ ﷺ لعليّ: «نـادِ في أذانـك ألاّ يحج بعــد العــام مشرك » <sup>(٢٥)</sup>. ويحتمل أن تكون التلاوة بعد الأذان؛ فقد روي أنّ النبيّﷺ لما أراد أن يحجّ في العام الثاني كرمه الله وكرم دينه عن أن يخالطهم مشرك.

وقيل: إذا امتنع دخولُ المشركين مكة لعزَّةِ الإسلام، فلِمَ يبقى الناس على ما كانوا عليه من الذلّ والهوان؟

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسَّ ﴾:

اعلموا \_ وفّقكم الله \_ أن النجاسةَ ليست بعين حسية، وانما هي حكم شرعي، أمر الله بإبعادها، كما أمر بإبعاد البدن عن الصلاة عند الحدث، وكلاهما أمرٌ شرعي ليس بعين حسية.

(٢٥) في ب: ألا يحج في العام الثاني مشرك. والحديث سبق تخريجه، راجع الفهرس.

وقد ذهلت الحنفيةُ عن هذه الحقيقة؛ فظنوا أن إزالةَ النجاسة أمر حسي، تعم زوال العين في بعض المواضع <sup>(٢٦)</sup>، وهو إذا ظهرت، حسّي. وكونُها بعينها نجسة حكمي، وبقاء المحل نجساً بعد زوال عينها حكمي، وقد حققنا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عَامِهِمْ هَذَا ﴾:

دليلٌ على أنهم لا يقربون مسجداً سواه؛ لأنَّ العلة \_ وهي النجاسة \_ موجودة فيهم، والحرمة موجودةٌ في المسجد.

وقد اختلف الناس في هذا كثيراً ؛ فرأى الشافعي أنّ هذا مخصوص بالمسجد الحرام لا يتعدّاه إلى غيره من المساجد . وهذا جمود منه على الظاهر الذي يسقط هذا الظاهر ، فإن الله لم يَقُلُ : لا يقرب هؤلاء المسجد الحرام ؛ فيكون الحكم مقصوراً عليهم ولو قال : لا يقرب المشركون والأنجاس المسجد الحرام لكان تنبيهاً على التعليل بالشرك أو النجاسة ، أو العلتين جميعاً ؛ بل أكد الحال بيان العلية وكشفها ، فقال : ﴿ إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ فَلاً يَقْرَبُوا الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ ﴾ : يريدُ ولا بد لنجاستهم ، فتعدّت العلة إلى كل موضع محترم بالمسجدية .

ومما قاله مع غيره من الناس أنّ الكافرَ يجوز له دخولُ المسجد بإذن المسلم، واستدل عليه بأن النبيّ ﷺ ربط ثُهامة بن أثال في المسجد وهو مشرك.

قال علماؤنا : هذا الحديثُ صحيح، لكنَّ النبي عَلَيْتُهُمْ قد كان علم إسلامه، وهذا وإن سلّمناه فلا يضرنا ؛ لأن علم النبي بإسلامه في المآل لا يحكم له به في الحال.

وقال جابر بن عبدالله: العمومُ بِمَنْع المشركين عن قُرْبان المسجد الحرام مخصوص في العبد والأمّة.

وهذا قول باطل، وسنَدٌ ضعيف لا يخص بمثله العمومات المطلقة، فكيف المعلَّلة بالعلة العامة المتناولة لجميعها، وهي الشرك؟

(٢٦) في ب: أمر حسي يعم زوال العين في بعض المواضع.

المسألة الخامسة:

٤٧٠

قال سَعِيد بن المسيّب: هذا القول والحكم إنما هو في المسجد الحرام. فأما مسجدُ المدينة فلا يزيد فضلاً على غيره؛ إذ قد دخل أبو سفيان مسجدَ رسول الله عَيَّلِيَّهِ وهو مشرِكٌ عند إقباله لتجديدِ العهد قبل فَتْح مكة حين خشي نَقْضَ الصلح بما أحدثه بنو بكر على خُزَاعة.

0 134451 0

FOR QURANIC THOUGHT التوبة الآية (٢٨) FOR QURANIC THOUGHT

قال القاضي: وهذا ضعيف، ولو صحَّ فإن الجواب عنه ظاهر ؛ وذلك أن دخول ثُهامة في المسجد في الحديث الصحيح، ودخولَ أبي سفيان فيه على الحديث الآخر كان قبل أن ينزل قوله تعالى: ﴿ **يٰأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسَ فَلاَ يَقْرَبُوا** الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ بَعْدَ عامِهِمْ هٰذَا ﴾ ؛ فمنع اللهُ المشركين من دخول المسجد الحرام نصاً، ومنع من دخول سائر المساجد تعليلاً بالنجاسة، ولوجوب صيانة المسجد عن كلّ نجس.

وهذا كله ظاهر لا خفاء به.

المسألة السادسة:

قال الشافعي: لا يدخل الكافرُ المسجدَ الحرام بحال، ويدخل غيره من المساجد للحاجة، كما دخل ثمامة وأبو سفيان<sup>(٢٧)</sup>.

وقال أبو حنيفة: يدخل المسجد لحاجةٍ أو لغير حاجة، وهذا كلَّه ضعيف خطأ، أما دخوله للحاجة فقد أفسدناه كها تقدم، وأما دخولهم كذلك مطلقاً فهو أبعد من تعليل أبي حنيفة وتدقيقه <sup>(٢٨)</sup>.

ولقد كنْتُ أرى بدمشق عجباً، كان لجامعها بابان: باب شرقيّ وهو باب جَيْرون، وباب غربي، وكان الناس يجعلونه طريقـاً يمشـون عليهـا نهارهـم كلّـه في حوائجهم، وكان الذمّي إذا أراد المرورَ وقف على الباب حتى يمرّ به مسلم، مجتاز،

- (٢٧) في ب: كما لحديث ثمامة وأبو سفيان.
- (٢٨) في ب: أبعد من تعليل أبي حنيفة وتوفيقه.

فيقول له الذمي: يا مسلم، أتأذن لي أن أَمُرَّ مَعك؟ فيقول: نعم، فيدخل معه، وعليه الغِيَار علامة أهل الذمة، فإذا رآه الَقيَّم صاح به <sup>(٢٩)</sup>: ارجع، ارجع، فيقول له المسلم: أنا أذِنْت له فيتركه القيم.

٤٧١

المسألة السابعة: قوله: ﴿ بَعْدَ عَامِهِمْ هٰذَا ﴾:

سورة التوبة الآية (٢٨)

فيه قولان: أحدهما : أنه سنة تسع التي حجّ فيها أبو بكر . الثاني : أنه سنة عشر ؛ قاله قتادة ، وهو الصحيح الذي يعطيه مقتضى اللفظ .

وإن من العجب أن يقال [ إنه]<sup>(٣٠)</sup> سنة تسع، وهو العامُ الذي وقع فيه الأذان ولو دخل غلامُ رجل دارَه يوماً، فقال له مولاه: لا تدخل هذه الدار بعد يومك هذا لكان المراد به اليوم الّذي دخل فيه.

فالصحيح أنَّ النهي فيا يُستقبل، وأن المشار إليه هو الوقت الذي وقع فيه النداء، ولو تناصف الناسُ في الحق، وأمسك كلُّ أحدٍ عما لا يعلم ما وقع مثل هذا النزاع. **المسألة الثامنة: قوله: ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِيكُمُ اللهُ مِنْ فَصْلِهِ﴾:** 

المعنى: إنْ خفتم الفقْرَ بانقطاع مادَّة المشركين عنكم بالتجارة التي كانوا يجلبونها فإنّ الله يعوِّض عنها؛ فدل على أنّ تعلق القلب بالأسباب في الرزق جائز، وإن كان الرزق مقدوراً، وأمر الله وقسمه له مفعولاً، ولكنه علّقه بالأسباب حكمةً؛ لتعلم القلوب التي تتعلق بالأسباب من القلوب التي تتوكل على ربّ الأرباب، وليس يُنافِي النظر إلى السبب التوكلُ من حيث إنه مسخّر مقدور؛ وإنما يضاد التوكل النظر إليه بذاته، والغفلةُ عن الذي سخّره في أرضه وسمواته. وفي الحديث الصحيح: «لو توكلة على الله حق توكّله لرزقكم كما يرزق الطير تَغْدُو خِاصاً وتروح بِطاناً»<sup>(٢١)</sup>.

- (٢٩) في ب: فإذا رآه القيم ثار به.
- (٣٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من م، د.
- (٣١) انظر: (فتح الباري ٣٠٦/١١. تفسير القرطبي ١٠٧/٨. تاريخ أصفهان، لأبي نعيم ١٩٧/٢).

(۲۸) اللغة PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية (۲۸) المراجة التوبة الآية (۲۸) المراجة التوبة الآية (۲۸)

فأخبر أنَّ التوكل الحقيقي لا يضادّه الغدوّ والرواح في طلب الرزق، لكن شيوخ الصوفية قالوا : إنما تغدو وتروح في الطاعة، فهو السببُ الذي يجلب الرزق.

والدليل عليه أمران: قوله: **﴿وأَمُرْ أَهلك بالصلاة...﴾** [ طه: ١٣٢ ] الآية. والثاني قولُه: **﴿ إليه يَصْعَدُ الكَلِمُ الطيِّبُ وَالْعَمَلُ الصالح يـرفَعُه ﴾** [ فاطر :١٠ ] فليس يُنْزِل الرزقَ من محله ـ وهو السماء ـ إلاّ ما يصعد إليها وهو الذكر الطيب والعمل الصالح، وليس بالسعْي في جهات الأرض، فإنه ليس فيها رزق.

والصحيح ما أحكمته السنه عند فقهاء الظاهر، وهو العملُ بالأسباب الدنيوية من الحرث والتجارة والغراسة. ويدلُّ عليه ما كانت الصحابةُ تعمله، والنبيُّ مَتَالِلَهِ بين أظهُرهم من التجارة في الأسواق، والعمارة للأموال، وغَرْس الثمار. ومنهم من كان بضرب على الكفار لتكونَ كلمةُ الله هي العليا، ويسترزق من أفضل وجُوهِ رزق الله مالى وهو الأغنام، والنبيُّ عَيَالِكَهِ في ذلك كلّه راض عنهم، وهذه كانت صفةُ الخَلفاء الدين لم يكن أحدٌ أفضلَ منهم؛ يسلكون هذه السبيل في الاكتساب والتعلق بالأسباب.

أما إنه لقد كان قوم يقعدون بصُفَّة المسجد ما يحرثون ولا يتَّجرون، ليس لهم كسب ولا مال، إنما هم أضيافُ الإسلام إذا جاءت هديّة أكلَها النبيّ عَيَّلِيَّذٍ معهم، وإن كانت صدقة خصّهم بها، ولم يكن ذلك بمُعاب عليهم، لإقبالهم على العبادة، وملازمتهم للذكر والاعتكاف، فصارت جادّتين في الدين<sup>(٢٣)</sup> ومَسْلكين للمسلمين، فمن آثر منها واحداً لم يخرج عن سننه، ولا اقتحم مكروهاً.

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ مِنْ فَضْلِهِ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

٤٧٢

الأول: من حيث شاء ، وعلم؛ لعموم فضله ، وسعة رزّقِه ورحمته . الثاني: بالمطر والنبات وخصب الأرض ، فأخصب تَبَالة وجُرَش ، فحملوا إلى مكة الطعام والوَدَك ، وأسلم أهل نَجْد وصنعاء . الثالث : بالجزية . سورة التوبة الآية ( ۹ ) بلغة المعني المعن المعني المعني

وهذا كلَّه من المعاني التي يحتملها اللفظ ويُراد به جميعها ، ويحتمل عندي أن يريد به يغنيكم اللهُ عن الكفار فيما يجلبون من التجارة والرزق إليكم بجلبكم أنتم لها واستغنائكم عنها بأنفسكم في كل وَجْه.

## المسألة العاشرة: قوله: ﴿ إِنَّ شَاءً ﴾:

قال علماؤنا: ليعلم الخلق أنَّ الرزق ليس بالاجتهاد، وإنما هو فضل من الله تعالى تولّى قسمته، وذلك بَيِّنَّ في قوله: ﴿ نحنُ قَسَمْنا بَيْنَهُمْ مَعِيشَتَهُمْ ...﴾ الآية. [الزخرف: ٣٢].

### الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُه، وَلاَ يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾ [الآية: ٢٩].

فيها ثلاث عشرة مسألة :

المسألة الأولى: قوله: ﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ ﴾:

أمر بمقاتلة جميع الكفّار؛ فإنّ كلهم قد أطبق على هذا الوصف، من الكفر بالله وباليوم الآخر.

وقد قال في أول السورة: ﴿ **فاقْتْلُوا المشركينَ**﴾ [ التوبة: ٥ ] . وقد قدمنا القول فيه. وقال تعالى: ﴿ جاهِدِ الكفَّارَ والْمُنَافِقِينَ﴾ [ التوبة: ٧٣ ] . وقال سبحانه: ﴿ قاتلوا الذين يَلُونَكُمْ مِنَ الكفارِ ﴾ [ التوبة: ١٢٣ ].

والكفْر وإنْ كان أنواعاً متعددة مذكورة في القرآن والسنة بألفاظ متفرقة، فإن اسم الكفر يجمعها، قال الله سبحانه: ﴿إِنَّ الذين آمَنُوا والذين هادُوا والصَّابِئينَ والنصارَى والمجوسَ والذينَ أشْركُوا﴾ [الحج: ١٧]. وخصّ النبيّ عَيْلِيْهِ المعنى المقصود بالبيان فقال: « أُمِرْتُ أَنْ أقاتِلَ الناسَ حتى يقولوا لا إله إلا الله » <sup>(٣٣)</sup> . وهو المقصود الأعظم والغايةُ القصوى .

THE PRINCE GHAZI TRUST ومربعة الآية (٢٩) THE PRINCE GHAZI TRUST وربعة التوبة الآية (٢٩)

المسألة الثانية: قوله: ﴿ قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ بِاللهِ ... ﴾ الآية:

575

نصّ في تحقيق الكُفْر ؛ وذلك أن نقول : الكفر والإيمان أصلان في ترتيب الأحكام عليهما في الدين ، وهما في وَضْع اللغة معلومان .

والإيمان هو التصديق لغة أو التأمين. والكفر هو الستر، وقد يكون بالفعل حسّاً، وقد يكون بالإنكار والْجَحْد معنى،وكلاهما حقيقة، أو حقيقة ومجاز، حسبما بيّناه في «الأمد الأقصى» وغيره.

وقد قال شيخُ السنة والقاضي أبو بكر : إن الإيمان هو العلم بالله، وذلك لا يصحُّ لغة، وقد أفدناه في موضعه <sup>(٣٤)</sup> . فإذا ثبت أن كفر المعاني جحودها وإنكارُها فالشرعُ لم يعلق الأحكام الشرعية على كل ما ينطلق عليه اسم كفر ، وإنما علّقه على بعضها ، وهي الكفر بالله وصفاته وأفعاله.

والدليل عليه قولُه تعالى: ﴿قَاتِلُوا الذينَ لا يؤمِنُونَ باللهِ ولا باليوم الآخر...﴾ الآية. فقوله: ﴿لاَ يُؤْمِنُونَ باللهِ ﴾ نصِّ في الكفر بذاته يقيناً، وفي الكفر بالصفات ظاهراً: لأن الله هو الموجود الذي له الصفاتُ العُلاَ والأساء الحسنى؛ فكلَّ من أنكر وجودَ الله فهو كافر، وقوله: ﴿ولا باليَوْم الآخر ﴾ نصِّ في صفاته، فإنَّ اليوم الآخر عرفناه بقدرته وبكلامه؛ فأما علمنا له بقدرته فإنَّ القدرةَ على اليوم الأول دليلٌ على القدرة على اليوم الآخر. وأما علمنا له بالكلام فبإخباره أنه فاعله، فإذا أنكر أحدّ البعْثَ فقد أنكر القدرةَ والكلام، وكفَر قطعاً بغير كلام، وقوله: وولا يُحَرِّمُونَ ما حَرَّمَ اللهُ ورَسُولهُ ﴾ نصّ في أفعاله التي من أمهاتها إرسالُ الرسل، وتأييدهم بالمعجزات النازلة منزلة قوله: صدقتمْ أيها الرسل، فإذا أنكر أحد الرسل أو كذّبهم في يغبرون عنه من التحليل والتحرم، والأوامر والندب، فهو

- (٣٣) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (٣٤) في ب: وقد أفسدناه في موضعه.

كافر، وكل جملة من هذه الوجوه الثلاثة له تفصيل تدلَّ عليه هذه الجملة التي أشرْنا، بها اختلف الناس في التكفير بذلك التفصيل، والتفسيق والتخطئة والتصويب؛ وذلك كـالقول في التشبيه والتجسيم والجهة، أو الخوض في إنكار العلم والقدرة، والإرادة والكلام والحياة؛ فهذه الأصول يكفر جاحدها بلا إشكال.

240

وكقول المعتزلة: إنّ العباد يخلقون أفعالَهم، وإنهم يفعلون ما لا يريده الله، وإن نفوذَ القضاء والقدرَ على الخلق بالنار جَوْر .

وكقول المشبهة: إنَّ الباريَ جسم، وإنه يختص بجهة، وإنه قادر على المحال، وإنه تعالى قد نصّ على كل حادثة من الأحكام.

وهذا كلَّه كذِب صُراح، وبعد هذا تفاصيل ينبني عليها ويجرُّ إليها، وفي التكفير بها تدقيق.

ومن أعظم الإشارة بقوله: ولا باليوم الآخر ـ الإخبارُ عن النصارى الذين يقولون: إن نعيم الجنة وعذاب النار مَعان ؛ كالسرور والهم، وليست صوراً، ولا فيها أكل ولا شرب، ولا وطء ولا حياة، ولا مُهْل يشرب، ولا نار تلَظّى.

وقوله: ﴿ **وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُه** إخبارٌ عما كانت العربُ تفعله من التحريم بعقولها في السائبة والوَصِيلة والحام، وما يختص بتحريمه الإناث دون الذكور، إلى غير ذلك من أقوال الزُّور، وعما كانت الرهبانُ تفعله، والأحبارُ من اليهود تبتدِعُه من تحريم ما أحلّ الله في الإنجيل والتوراة، أو تحليل ما حرّم الله عليهم فيه.

وقوله: **﴿ولا يَدِينُون دِينَ الحق﴾** إشارة إلى هذه الجملة من الاعتقاد للحق والعمل بمقتضى الشرع.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ﴾ :

وفي ذكرهم هاهنا ثلاثة أقوال:

سورة التوبة الآية (٢٩)

الأول: أنهم كانوا أمِرُوا بقتال المشركين، فأُمِرُوا أيضاً بقتال أهل الكتاب مع

(۲۹) THE PRINCE GHAZI TRUST اللغة (۲۹) THE PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية (۲۹)

المشركين؛ لما فيه من الحق من ذِكْرِ الرسول وغيره، وكان تخصيصاً لما تناوله اللفظُ العام على معنى التأكيد .

الثاني: أنَّ قوله: ﴿ **مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ**﴾ تأكيد للحجة؛ فإنَّ المشركين من عَبدَةِ الأوثان لم تكن عندهم مقدمة من التوحيد والنبوة وشريعة الإسلام، فجاءهم الأمرُ كله فجأة على جهالة.

فأما أهلُ الكتاب فقد كانوا عالمين بالتوحيد والرسل والشرائع والملل، وخصوصاً ذكر محمد ﷺ وملّته وأُمته؛ فلما أنكروه تأكدت عليهم الحجة، وعظمت منهم الجريمة، فنبّه على محلهم بذلك.

الثالث: أنّ تخصيصهم بالذكر إنما كان لأجل قوله تعالى بعد ذلك: ﴿ حتى يُعْطُوا الجُزْيةَ عن يَد وهم صاغرون﴾ . والذين يختصّون بفرض الجزية عليهم هم أهل الكتاب دون غيرهم من صنف الكفار ، وهذا صحيحٌ على أحد الأقوال على ما يأتي بيانه إنْ شاء الله تعالى .

المسألة الرابعة: فإن قيل:

أليس النصارى واليهود يؤمنون بالله واليوم الآخر ؟ قلنا : عنه جوابان :

أحدهما : أنا قد بينًا أنّ أحداً منهم لا يؤمن بالله ولا باليوم الآخر . الثاني : أنهم وإن كانوا يؤمنون باللهِ وباليوم الآخر فإنهم قد كذّبوا الرسولَ، ولم يحرِّموا ما حرّم الله ورسوله، ولا دَانُوا بدِينِ الحق.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى يُعْطُوا الجزْيَةَ ﴾ :

فيها ثلاثة أقوال:

أحدها : أنها عطية مخصوصة .

الثاني: أنها جزاءٌ على الكفر .

الثالث: أن اشتقاقَها من الإجزاء بمعنى الكفاية، كما تقول: جزى كذا عَنّي يجزي إذا قضي.

277

سورة التوبة الآية (٢٩)

# المسألة السادسة: في تقديرها:

روى ابنُ القاسم، وأشهب، ومحمد بن الحارث بن زَنْجَويه، وابن عبد الحكم، عن مالك ــ أنها أربعة دنانير على أهل الذهب، وأربعون درهماً على الوَرِق، وإن كانوا مجوساً.

GHAZI TRU

٤VV

وكذلك رَوى مالك، عن نافع، عن أسلم مولى عمر بن الخطاب أن عمر [ بن الخطاب رضي الله عنه] <sup>(٢٥)</sup> ضرب الجزْية على أهل الذهب أربعة دنانير، وعلى أهل الوَرِق أربعين درهماً، مع ذلك أرزاقُ المسلمين وضيافة ثلاثة أيام.

وقيل: إنَّ ذلك غير مقدّر ، وإنما هو على قدْر ما يراه الإمامُ ويجتهد فيه؛ من الغنى والفقر ، والقلّة والكثرة ، والاقتداء بعُمر أسوة .

وقد رَوى البخاري، عن ابن أبي لجيم ـ قلت لمجاهد: ما بالُ أهلِ الشام عليهم أربعةُ دنانير، وعلى أهل اليمن دينار ؟

قال: إنما جُعل ذلك من أجْل اليَسَار .

وقد رُوي عن النبي ﷺ أنه قال لمعاذ : « خُذْ من كل حالم ديناراً أو عدله مَعَافِرِيَّ » <sup>(٢٦)</sup> ، ثم ضرب الجزية عمر في زمانه على ما تقدمَ ؛ فدلّ على أنه إنما يراعى في ذلك الثروة والقلّة.

المسألة السابعة: في محل الجزية أربعة أقوال:

الأول: أنها تُقبل من أهل الكتاب عَرَباً كانوا أو غيرهم. الثاني: قال ابنُ القاسم: إذا رضيت الأمم كلّها بالجزية قُبلت منهم. الثالث: قال ابن الماجشون: لا تقبل.

الرابع : قال ابن وهب : لا تقبل من مَجُوس العرب ، وتُقبل من غيرهم .

- (٣٥) ما بين المعقوفتين : ساقط من م، د .
- (٣٦) انظر: ( إرواء الغليل، للألباني ٩٥/٥ . نصب الراية، للزيلعي ٤٤٥/٣ ).

وَجْه من قال: إنها تقبل من أهل الكتاب عَرباً كانوا أو غيرهم تخصيصُ الله بالذكر أهل الكتاب.

٤VA

...سورة التوبة الآية (٢٩)

وأما مَنْ قال: إنها تقبل من الأمم كلها فالحديث الصحيح في كتاب مسلم وغيره، عن سليمان بن بُرَيْدة، عن أبيه، قال: كان رسولُ الله يَتَلَيَّهُ إذا أمَّر أميراً على جيش أو سريّة أوصاه في خاصّته بتقوى الله ومن معه من المؤمنين خيراً. ثم قال: « اغْزُوا باسم الله في سبيل الله، قاتلوا مَنْ كفر بالله، اغْزُوا ولا تَعْلَوا، ولا تغدروا ولا تمثلوا، ولا تقتلوا وليداً. وإذا لقيت عدوَّك من المشركين فادْعُهم إلى ثلاث خلال، فأيتهن ما أجابوك إليها فاقبَلْ منهم، وكفّ عنهم: ادْعُهم إلى الدخول في الإسلام، فإن فعلوا فاقبل منهم وكفّ عنهم، ثم ادْعُهم إلى التحوُّل عن دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم بأنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين؛ فإن أبَوْا أن يتحوَّلوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين يجري عليهم حكْمُ الله الذي يتجرِي على المؤمنين، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء، إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فسلهُم الجزية، وإن هم أجابوك فاقبَلْ منهم، وكُفَّ عنهم، فإن أبَوْا فاستَعِنْ بالله وقاتِلْهُم الجزية، وإن هم أجابوك فاقبَلْ منهم، وكُفَّ عنهم، فإن هم أبوا

وذكرنا في الحديث في البخاري وغيره من الصحيح أنَّ عمر توقَّف في أخْذِ الجزية من المجوس، حتى أخبره عبدالرحمن بن عوف أنَّ النبيَّ يَتَلِيَّهِ أخذها من مجوس هَجـر. ووجْهُ قول ابن وهب أنه ليس في العرب مجوس؛ لأنَّ جميعهم أسلم، فمن وُجد منهم بخلاف الإسلام فهو مرتدّ؛ يُقْتَل بكل حال إنْ لم يُسْلم، ولا يُقبل منه جزية.

(٣٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣ من الجهاد. وسنن أبي داود، الباب ٩٠ من الجهاد. وسنن ابن ماجة ٢٨٥٨. وسنن الترمذي ١٤٠٨. ومسند أحد بن حنبل ٢٤/٢٥، ٣٥٢/٥، ٣٥٨. السنن الكبرى، للبيهقي ٩/٩٤، ٦٩، ٩١. المستدرك ٤/١٤٥. مصنف عبد الرزاق ٩٤٢٩. المعجم الصغير، للطبراني ١٢٣/١، ١٨٧. والمعجم الكبير، للطبراني ٨٤/٨. ومجمع الزوائد ٢٥٦/٥، ١٩٢٠. نصب الراية، للزيلمي ٣٨٠/٣. تلخيص الحبير ١٩٧٤. شرح السنة، للبغوي ١١/١١. مشكاة المصابيح ٣٩٣٩. تهذيب تاريخ ابن عساكر ١٩٥١. الكنى والأسهاء، للدولابي ٢٠٨٠. زاد المسير، لابس الجوزي ٢/٥٥٠. التمهيد، لابس عبد البر ٢١٧/٢. مصنف ابسن أبي شيبة

سورة التوبة الآية (٢٩)

والصحيح قبولُها من كل أمة وفي كل حال عند الدعاء إليها والإجابة بها . المسألة الثامنة: [ محل الجزية] :

0 034334

ومحلَّها من المشركين الأحرارُ البالغون العقلاء دون المجانين، وهم الذين يقاتِلُون، دونَ النساء والصبيان لذلك.

GHAZI TRUST

واختلف في الرهبان؛ فروى ابنُ وهب عن مالك أنها لا تؤخذ منهم. قال مُطَرِّف، وابن الماجشُون: هذا إذا لم يترهّب بعد فرضها، فإن فُرضت، لم يسقطها ترهَّبه. وهذا مبنيٌّ على قول أبي بكر: وستجدُ قوماً حَبَسُوا أنفسَهم لله، فذَرْهُم وما حبسوا أنفسهم له، فإذا لم يهيجوا ولم يقتلوا لم تطلب منهم جزية، لأنها بَدَلٌ عن القتل.

> المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى يعطوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ ﴾: فيه خسة عشر قولاً (٣٦):

الأول: أنْ يُعطيها وهو قائم والآخذُ جالسٌ؛ قاله عكرمة . الثاني: يعطونها عن أنفسهم بأيديهم يمشون بها ؛ قاله ابن عباس.

الثالث: يعني من يده إلى يَدِ آخذه، كما تقول: كلمته فَمَّا لفم، ولقيته كَفَّة كَفَّة، وأعطيتُه يداً عن يَدِ.

(٣٨) هذه الأقوال المذكورة جاءت في ب بتقديم وتأخير.

الحادي عشر : نَقْداً غير نَسِيئة . الثاني عشر : اعترافاً منهم أنَّ يدَ المسلمين فوق أيديهم . الثالث عشر : عن قَهْر . الرابع عشر : عن إنعام بقبولها عليهم . الخامس عشر : مبتدئاً غير مكافىء . قال الإمام : هذه الأقوال منها متداخلة ومنها متنافرة ، وترجع إلى معنيين : أحدهما : أن يكون المرادُ باليد الحقيقة ، والآخر أن يكون المرادُ باليد المجاز . فإن كان المراد به الحقيقة فيرجع إلى مَنْ قال : إنه يدفعها بنفسه غير مُستَنِيب في

المسلط التوبة الآية (٢٩) THE PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية (٢٩) FOR QURANIC THOUGHT

فإن كان المراد به الحقيقة فيرجع إلى من قال: إنه يدفعها بنفسه غير مستنِّيب في دفعها أحداً.

وأما جهةُ المجاز فيحتمل أن يريدَ به التعجيل، ويحتمل أن يريد به القوة، ويحتمل ان يريد به المنّة والإنعام.

وأما قول مَن قال: وهو قائم والآخذُ جالس فليس مِنْ قوله عن يَدٍ ، وإنما هو من قوله: عَن يَدٍ وهم صاغرون \_ وهي:

المسألة العاشرة:

٤٨٠

وكذلك قوله: يمشون بها وهم كارهون، من الصغار . وكذلك قول أبي عبيدة: ولا مقهورين يعود إلى الصغار واليد، وحقيقة الصغار تقليلُ الكثير من الأجسام، أو من المعاني في المراتب والدرجات.

#### المسألة الحادية عشرة:

اختلف العلماء فيما وجبت الجزية عنه؛ فقال علماء المالكية <sup>(٢٩)</sup> : وجبت بدلاً عن القتل بسبب الكفر .

وقال بعض الحنفية بقولنا.

(٣٩) في ب: فقال علماؤنا .

سورة التوبة الآية (٢٩) .....

وقال الشافعي: بدلاً عن حَقْن الدم وسُكنَى الدار .

وقال بعضهم ــ من أهل ما وراء النهر : إنما وجبت بدلاً عن النصرة بالجهاد . واختاره القاضي أبو زيد ، وزعم أنه سرّ الله في المسألة .

٤٨١

واستدلّ علماؤنا على أنها عقوبة [ بأنها ]<sup>(١٠)</sup> وجبت بسبب الكفر، وهو جناية؛ فوجب أن يكون مسبّبُها عقوبة؛ ولذلك وجبت على مَنْ يستحق العقوبة، وهم البالغون العقلاء المقاتلون.

وقال أصحابُ الشافعي: الدليلُ على أنها وجبت بدلاً عن حقن الدم، وسُكنى الدار، أنها تجبُ بالمعاقدةوالتراضي، ولا تقف العقوبات على الاتفاق والرضا. وأيضاً فإنها تختلف باليسار والإعسار، ولا تختلف العقوباتُ بذلك. وأيضاً فإنّ الجزية تجب مؤجّلة والعقوبات تجبُ معجّلة؛ وهذا لا يصح.

وأما قولهم: إنها وجبت بالرضا فغير مسلَّم؛ لأن الله تعالى أمَرَنا بقتالهم حتى يُعطوها قَسْراً .

وأما إنكارُهم اختلاف العقوبات بالقلة واليسار فذلك باطل من الإنكار؛ لأن ذلك إنما يبعد في العقوبات البدنية دون المالية، ألاَ ترى أنَّ العقوبات البدنية تختلف بالثيوبة، والبكارة، والإنكار، فكما اختلفت عقوبةُ البدن باختلاف صفة الموجب عليه لا يستنكر أن يختلف عقوبة المال باختلاف صفة المال في الكثرة والقلة.

وأما تأجيلها فإنما هو بحسب ما يراه الإمام مصلحة، وليس ذلك بضَرْبَةٍ لازِب فيها. وقد استوفيناها في مسائل الخلاف.

وفائدتُها أنا إذا قلنا : إنها بدل عن القتل فإذا أسلم سقطت عنه لسقوطِ القتل .

وعند الشافعي أنها دَيْن استقر في الذمة فلا يسقطه الإسلام كأجرة الدار . **المسألة الثانية عشرة:** 

شرط الله تعالى هذين الوصفين، وهما قوله: عن يَدٍ وهم صاغرون؛ للفرق بين ما يؤدَّى عقوبة وهي الجزية، وبين ما يؤدَّى طهرة وقربة وهي الصدقة، حتى قال النبيّ

(٤٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

(۲۹) تابع التوبة الآية (۲۹) EPRINCE GHAZI TRUST (۲۹) تتوبة الآية (۲۹) FOR QURANIC THOUGHT

مُتَكِنَّكُم : « اليَدُ العليا خير من اليد السفلى. واليد العليا هي المعطية، واليد السفلى هي السائلة » <sup>((1)</sup> ؛ فجعل يدّ المعطي في الصدقة عُلْيا ، وجعل يَدَ المعطي في الجزية صاغرة سُفْلى ، ويَدُ الآخذ عليا ، ذلك بأنه الرافع الخافض ، يَرْفَعُ من يشاء ويخفض من يشاء ، وكل فعل أو حكم يرجع إلى الأسماء حسبا مهَّدْناه في « الأمد الأقصى ».

فان قيل؛ وهي:

المسألة الثالثة عشرة:

إذا بذل الجزيةَ فحقنَ دمَه بمال ِ يَسِيرِ مع إقراره على الكفر بالله؛ هل هذا إلا كالرضا به؟

فالجواب أنا نقول: في ذلك وجهان من الحكمة:

أحدهما : أنَّ في أخذها معونةً للمسلمين وتقويةً لهم، ورزقَ حلال ٍ ساقه الله إليهم.

الثاني: أنه لو قتل الكافر ليئس من الفلاح<sup>(٢٢)</sup> ووجب عليهالهلكة؛ فإذا أعطى الجزية وأمهل لعله أن يتدبّر الحق، ويرجع إلى الصواب، لاسيا بمراقبة أهل الدين، والتدرّب بسماع ما عند المسلمين؛ ألا ترى أن عظيمَ كُفْرِهم لم يمنع من إدرار رزقه

- - (٢٢) في ب: لو قتل الكافر أيس من الفلاح.

سورة التوبة الآية ( ۳۰ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۳۰ ) بالتوبة الآية ( ۳۰ ) EAT

سبحانه عليهم. وقد قال النبيّ عَظِّيمٍ : « لا أحد أصْبَر على أذًى من الله، يعافيهم ويرزقهم، وهم يَدْعُونَ له الصاحبةَ والولد » <sup>(٢٢)</sup>.

وقد بيّن علماء خراسان هذه المسألة ، فقالوا : إنَّ العقوبات تنقسم إلى قسمين . أحدهما : ما فيه هلكة المعاقب .

والثاني: ما يعودُ بمصلحةٍ عليه، من زَجْره عما ارتكب، وردَّه عما اعتقد وفعل. **الآية الرابعة عشر ة** 

قوله تعالى: ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللهِ وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ، ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ ﴾ [الآية: ٣٠].

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

في هذا من قول ربِّنا دليل على أنَّ من أخبر عن كُفْرِ غيره ـ الذي لا يجوزُ لأحد أن يبتدىء به ـ لا حرَج عليه؛ لأنه إنما ينطق به على معنى الاستعظام له والرد عليه، فلا يمنع ذلك منه، ولو شاء ربَّنا ما تكلم به أحدٌ، فإذا أمكن من انطلاق الألسنة به فقد أذِن في الإخبارِ عنه، على معنى إنكاره بالقلب واللسان والرد عليه بالحجَّةِ والبرهان.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْرَاهِهِمْ ﴾:

كلُّ قول أحد إنما هو بفيه، ولكن الحكمةَ فيه أنه قولٌ باطل لا يتجاوزُ الفمَ، وهو الموضع الذي تحرَّك به؛ لأنه لا يعلم باضطرار، ولا يقومُ عليه برهان، فيقف حيث

(٤٣) انظر: (صحيح مسلم، الباب ٩، حديث ٤٩ من صفات المنافقين. ومسند أحمد بن حنبل ٤٠٥، ٣٩٥/٤. الدر المنثور ١١٠/١). وجد، ولا يتعداه بحدٍّ، بخلاف الأقوال الصحيحة، فإنها تنتظم وتطَّرِد، وتعضدها الأدلة، وتقوم عليها البراهين، وتنتشر بالحق، وتَظْهَر بالبيان والصدق. المسألة الثالثة: قوله: ﴿ يُضَاهِئُونَ ﴾:

THE PR سورة التوبة الآية (٣١)

يعني يشابهون. ومنه قول العرب: امرأة ضَهْياء للتي لا تحيض، والتي لا ثَدْيَ لها، كأنها أشبهت الرجال.

المسألة الرابعة؛ قوله: ﴿ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ﴾:

فيه ثلاثة تأويلات:

212

الأول: قول عبدة الأوثان: اللات، والعُزَّى، ومَناة الثالثة الأخرى.

الثاني: قول الكفرة: الملائكة بنات الله.

الثالث: قول أسلافهم، فقلدوهم في الباطل، واتّبعوهم في الكفر، كما أخبر تعالى عنهم بقوله: ﴿ إِنَّا وَجَدْنا آبَاءَنَا على أُمّة﴾ [ الزخرف: ٢٢ ]، وفي هذا ذمَّ الاتباع في الباطل.

### الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَاباً مِنْ دُونِ اللهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهاً وَاحِداً، لاَ إِلَـه إِلاَّ هُـوَ سُبْحَـاَنَـهُ عَمَّا يُشْـرِكُـونَ﴾ [الآية: ٣١].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: الْحَبْرُ:

هو الذي يُحسن القول وينظمه ويُتقِنه <sup>(٤١)</sup> ، ومنه ثوب محبّر ، أي جمع الزينة . ويقال بكسر الحاء وفتحها ، وقد غلط فيه بعضُ الناس ، فقال : إنما سمي به لحمل الحِبْر وهو المدّاد والكتابة .

(٤٤) في أ: يحسن القول وينظمه، وينقيه.

سورة التوبة الآية ( ٣٤) 🖉 🛄 🛄 التوبة التوبة الآية ( ٣٤)

والراهب هو من الرهبة: الذي حمله خوفُ الله على أن يُخْلِصَ إليه النية دون الناس، ويجعل زمامَه له، وعَمله معه، وأُنْسَه به. **المسألة الثانية: قوله: ﴿ أَرْبَاباً مِنْ دُون اللهِ ﴾:** 

٤٨٥ .....

روى الترمذي وغيره، عن عديّ بن حاتم، قال: أتيتُ النبيَّ عَيَّلَيْهُ وفي عُنقي صَلِيب من ذَهب، فقال: «ما هذا يا عديّ؟ اطَّرِحْ عنك هذا الوثَن»<sup>(1)</sup>. وسمعته يقرأ في سورة براءة: **﴿ اتَّخَذُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهم أرباباً من دون الله ﴾. ق**ال: «أما إنهم لم يكونوا يعبدونهم، ولكنهم كانوا إذا أحلُّوا لهم شيئاً استحلّوه، وإذا حرموا عليهم شيئاً حرموه»<sup>(11)</sup>.

وفيه دليل على أن التحريمَ والتحليل للهِ وحده، وهذا مثل قوله: ﴿ **ولا يحرِّمُونَ ما** حرَّمَ اللهُ ورسوله﴾ [ التوبة: ٢٩ ]؛ بل يجعلون التحريم لغيره.

### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ كَثِيراً مِنَ الأَحْبَارِ وَالرُّهْبَانِ لَيأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاس بِالْبَاطِلِ وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابِ أَلَيمٍ ﴾ [ الآية: ٣٤ ].

فيها إحدى عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ لَيَأْكُلُونَ أَمْوَالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أكلها بالرُّشا ، وهي كل هديّة قُصِد بها التوصل إلى باطل <sup>(٧٠)</sup> ، كأنها تسبِّبُ إليه؛ من الرِّشَاء ، وهو الْحَبْل؛ فإن كانت ثمناً للحكم فهو سُحْت ، وإن كانت

- ( ٤٥ ) انظر : (تفسير القرطبي ١٢٠/٨ ).
- (٤٦) انظر: (سنن الترمذي ٣٠٩٥. تفسير القرطبي ١٢٠/٨. تفسير الطبري ٨٠/١٠. الدر المنثور، للسيوطي ٣١/٣٣. زاد المسير ٤٢٥/٣ . تاريخ جرجان، للسهمي ٥٤١).
  - (٤٧) في ب: قصد بها التوسل إلى الباطل.

ثمناً للجاه فهي مكـروهــة؛ قــال النبي ﷺ : « لعــن الله الرَّاشِـي والْمُـرْتَشِـي » <sup>(٢٨)</sup>، والرائش، وهو الذي يصل بينهما، ويتوسّط لذلك معهما.

THE سورة التوبة الآية (٣٤)

الثاني: أخذها بغير الحق، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بِينَكُمُ الثاني: أَخَذُها بغير الحق، كما قال الله تعالى: ﴿ وَلا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بِينَكُمُ

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ ﴾ :

إن قيل فيه: يصدّون عن سبيل الله في الحكم بالحق والقضاء بالعدل، أو قيل فيه: إن معناه صدَّهم لأهل دِينهم عن الدخول في الإسلام بتبديلهم وتغييرهم، وإغوائهم وتضليلهم، فهذا كلَّه صحيح، لا يدفَعُه اللفظ.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ ﴾ :

الكنز في اللغة هو المال المجموع، كان فوق الأرض أو تحتها، يقال: كنزه يكنِزُه إذا جمعه، فأما في الشرع، وهي:

المسألة الرابعة:

٤٨٦

فنحن لا نهقول: إن الشرعَ غَيْرُ اللغة، وإنما نقول: إنه تصرف فيها تصرّفها في نفسها بتخصيص بعض مسمّياتها، وقصرِ بعض متناولاتها للأسماء، كالقارورة والدابة في بعض العقار والدواب.

- وقد اختلف فيه على سبعة أقوال: الأول: أنه المجموع من المال على كل حال. الثاني: أنه المجموع من النَّقْدين. الثالث: أنه المجموع منهما ما لم يكن حُليَّاً. الرابع: أنه المجموع منهما دَفيناً.
- (٤٨) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٨٧/٢، ٣٨٨، المستدرك ١٠٣/٤. مجمع الزوائد ١٩٩/٤. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٧٥٥. تلخيص الحبير ١٨٩/٤. الترغيب والترهيب ٣٨٠/٣. أمالي الشجري ٢٣٤/٢. أمالي الشجري ٢٣٤/٢. الكامل، لابن عدي ١٦٩٧/٥).

سورة التوبة الآية ( ٣٤ ) 💥 🛄 😸 العلمي المحلي المحلي

الخامس: أنه المجموع منهما لم تؤدَّ زكاتُه. السادس: أنه المجموع منهما لم تؤدَّ منه الحقوق. السابع: أنه المجموع منهما ما لم ينفق ويهلك في ذات الله.

وَجْهُ القول الأول ما روى ابن هرمز عن أبي هريرة قال: قال النبي عَيَالَةٍ : «تأتي الإبلُ على صاحبها على خير ما كانت إذا لم يُعْطِ منها حقّها ، تطؤه بأظلافها . وتأتي الغنم على صاحبها على خير ما كانت إذا لم يُعْطِ منها حقّها تطؤه بأظلافها وتنطحه بقرونها » . قال: «ومن حقها أنْ تحلب على الماء ، وليأتينَّ أحدُكم يوم القيامة بشاةٍ يحملها على رقبته لها يُعار ، فيقول: يا محمد . فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً ، قد بلّغت . ويأتي ببعير يحمله على رقبته له رغاء فيقول: يا محمد . فأقول: لا أملك لك من الله شيئاً ، قد بلّياً ، قد بلغت ».

وفي رواية: حتى ذكَر الإبل فقال: « وحقها إطراق فَحْلها ، وإفْقَارُ ظهرها ، وحلبها يوم وردها » <sup>(13)</sup> . وهذا محتمل لكل جامع في كل موطن بكل حال.

ووجهُ القول الثاني أنَّ الكنز إنما يستعمل لغة في النقدين، وإنما يعرف [ تحريم ] <sup>(٥٠)</sup> ضبط غيره بالقياس عليه.

ووجهُ القول الثالث أنَّ الحلي مأذون في اتخاذه ولا حقَّ فيه، ويأتي بيانه إن شاء الله.

ووَجْه القول الرابع – وهو الدفين – ما روى مالك بن أوس بن الحدثان، عن أبي ذرّ أنَّ رسول الله ﷺ قال: « في الإبل صدقَتُهـا، وفي البقر صدَقتها، وفي الغنم صدقتها، وفي التمر صدقته، ومَنْ دفن ديناراً أو درهماً أو تبراً أو فضة لا يدفعها بعدها لغرم، ولا ينفقها في سبيل الله فهو كنز يُكُوَى به يوم القيامة » <sup>(٥٥)</sup>.

ووجهُ القول الخامس ما روى البخاري وغيره عن ابن عمر أنَّ أعرابيًّا قال له:

- (٤٩) انظر: (صحيح البخاري ١٣٢/٢ . سنن النسائي، الباب ٦ من الزكاة).
  - ( ٥٠ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (٥١) انظر : (مسند أحمد بن حنبل ١٧٩/٥ . المستدرك ٣٨٨/١ . مجمع الزوائد ٦٣/٣ . سنن الدارقطني ١٠١/٢ . الدر المنثور ، للسيوطي ١٣٣/٣ ، ٣٤١/٦ . تلخيص الحبير ١٧٩/٢ ).

أخبرني عن قول الله: **﴿والذين يكنزونَ الذهبَ والفضةَ﴾. ق**ال ابن عمر: مَنْ كنزها فلم يؤدّ زكاتها فويل له، إنما كان هذا قبل أن تنزِلَ الزكاة، فلما أنزلت جعلها الله طهرة للأموال.

ووجه القول السادس قوله في حديثها : « ومن حقّها حلبها يوم وردها ، وإطراق فحلها » .

ووَجْه القول السابع أنَّ الحقوق أكثر من الأموال<sup>(٥٠)</sup>، والمساكين لا تستقِلَّ بهم الزكاة، وربما حبست عنهم، فكَنْزُ المال دون ذلك ذنب.

المسألة الخامسة:

اختلفت الصحابةُ في المراد بهذه الآية؛فذهب معاوية إلى أنّ المراد بها أهل الكتاب. وخالفه أبو ذرّ وغيره، فقال: المراد بها أهل الكتاب والمسلمون روى البخاري وغيره، عن زيد بن وَهْب، قال: مررت بالرَّبَذَة، فإذا أنا بأبي ذرّ، فقلت له: ما أنزلكَ منزلك هذا؟ قال: كنْتُ بالشام، فاختلفت أنا ومعاوية في: ﴿ الذين يكنِزُون الذهبَ والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله ﴾، فقال معاوية: نزلَتْ في أهل الكتاب. فقلت: نزلَتْ فينا وفيهم، وكان بيني وبينه [ ريبة ] <sup>(ro)</sup> في ذلك.

فكتب إلى عثمان يشكوني، فكتب إليّ عثمان أن اقْدم المدينة. فقدمتها، فكثر عليّ الناس حتى كأنهم لم يروني قبل ذلك، فذكرتُ ذلك لعثمان. وفي رواية قال: حتى آذَوْني. فقال لي عثمان: إن شئْتَ تنحَّيت فكنتَ قريباً، فذاك الذي أنزلني هذا المنزل، ولو أمَّروا علىّ حبشياً لسمعت وأطعت.

وهذا يدل على أن ألكفار عند الصحابة يخاطبون بفروع الشريعة.

وذهب عمرُ إلى أنها منسوخة؛ نسخَتْها: ﴿ خُذْ مَن أَموالهُم صَدَقَةً﴾ [التوبة: ١٠٣]؛ قال عِرَاك بن مالك: ولا شك في أنها منسوخة.

- (٥٢) في ب: ان الحقوق أكد من الأموال.
  - (۵۳) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

المسألة السادسة: في تنقيح الأقوال، وجَلاء الحقّ:

وذلك ينحصر في ثلاثة مدارك:

سورة التوبة الآية (٣٤)

المدرك الأول: أنَّ الكلَّ من فقهاء الأمصار اتفقوا على أنه ليس في المال حقٌّ سِوَى الزكاة، وقد بيناه. وإذا لم يكن في المال حقٌّ سواها وقضيت بقي المال مطهَّراً، كما قال عمر.

HAZI TRUST CTHOUGHT

٤٨٩ .

المدرك الثاني: أن الآية عامة في أهل الكتاب وغيرهم، وقد أكّد الله ذلك بقوله: (ووَيْلٌ للمشركين. الذين لا يُوْتون الزكاة) [ فصلت: ٦، ٧ ].

المدرك الثالث: تخليص الحق من هذين الأصلين، فنقول:

أما الكنز فهو مال مجموع، لكن ليس كل مال دَيْنَ لله تعالى فيه حق، ولا حقَّ لله سِوَى الزكاة؛ فإخراجها يخرج المال عن وصف الكَنْزِية، ثم إنَّ الكنز لا يكون إلا في الدنانير والدراهم أو تِبْرِها، وهذا معلوم لغة. ثم إنَّ الحليَّ لا زكاةَ فيه؛ فيتنخل من هذا أنَّ كلَّ ذهب أو فضة أُدِّيت زكاتها، أو اتخذت حلياً فليسا بكنز، وذلك قوله سبحانه: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ...﴾ الآية.

وهذا يدلُّ على أنَّ الكنز في الذهب والفضة خاصة، وأنَّ المراد بالنفقة الواجب لقوله: ﴿ فَبَشِّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾، ولا يتوجَّه العذاب إلا على تارك الواجب.

فإن قيل: فما الدليلُ على أن الحليّ لا زكاة فيه \_ وهي:

#### المسألة السابعة:

قلنا : اختلف العلماء في ذلك اختلافاً كثيراً ، أصله قول مالك والشافعي : لا زكاةً في الحلي المباح.

وقال أبو حنيفة: تحِبُ فيه الزكاة. ولم يصح عن النبي مَلِيَّةٍ فيه شيء <sup>(٥٤)</sup>.

فأما أبو حنيفة: فأخذَ بعموم ِ الألفاظ في إيجاب الزكاة في النقدين ولم يفرق بين حلي وغيره.

(٥٤) انظر: (أحكام القرآن، للجصاص ٣٠٣/٤).

عليم العربي ا THE PRINCE GHAZI TRUST العربة الآية ( ٣٤) FOR QURANIC THOUGHT

وأما علماؤنا فقالوا : إن قصد التملك لما أوجب الزكاة في العروض، وهي ليست بمحلّ لإيجاب الزكاة، كذلك قصد قطع النماء في الذهب والفضة باتخاذهما حلياً يسقط الزكاة، فإن ما أوجب ما لم يجب يصلح لإسقاط ما وجب، وتخصيص ما عمّ وشمل.

وقد قال بعض الناس: إن ما زاد على أربعة آلاف كَنْز ، وعَزَوْه إلى عليّ . وليس بشيء يذكر ، لبطلانه .

أما إنه ثبت عن النبي ﷺ أنه قال: « إنَّ الأكثرين هم الأقلُّون يوم القيامة إلاَّ من قال هكذا وهكذا ، وأشار بيده يفرّقها » <sup>(٥٥)</sup> .

قال أبو ذرّ : الأكثرون أصحاب عشرة آلاف، يريد أنَّ الأكثرين مالاً هم الأقلّون يوم القيامة ثواباً ، إلا من فرّقه في سبيل الله.

وهذا بيانٌ لنقصان المرتبة بقلَّة الصدقة، لا لوجوب التفرقة بجميع المال، ما عدا الصدقة الواجبة، يُبَيِّنُهُ ما رَوَى الترمذي عن سالم بن أبي الجعد، عن ثوبان، قال: لما نزلت: ﴿وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ قال: كنا مع النبي إيلي في بعض أسفاره، فقال بعضُ أصحابه: أنزلت في الذَّهب والفضة. لو علمنا أي المال خير فنتخذه؟ فقال: « أفضلُه لسان ذاكر ، وقلبٌ شاكر ، وزوجة مؤمنة تعينه على إيمانه » <sup>(٥٥)</sup>.

فجعل النبيّ ﷺ هذا جواباً لمن علم رغْبَتَه في المال فردَّه إلى منفعةِ المال، لما فيه من الفراغ، وعدم الاشتغال.

- (٥٥) انظر: (صحيح البخاري ١٥٢/٣، ١٥٢/٣. صحيح مسلم، حديث ٣٢ من الزكاة. ومسند أحمد
   ابن حنبل ١٩٩/٢، ١٥٢/٥. السنن الكبرى، للبيهقي ١٨٩/١٠. إتحاف السادة المتقين ١١/٤،
   ١٤٥/٨. أترح السنة، للبغوي ٩٩/١. فتح الباري ٥٥/٥. الترغيب والترهيب ١٨٦/٤. حلية
   الأولياء ٥٥/٥، ٧/٣٤٢).
- (٥٦) انظر: (سنن الترمذي ٣٠٩٤. الترغيب والترهيب ١٩٨/٢، ١٩٨٣. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٢٢٧٧. الدر المنثور ٢٣٢/٣٢. مسند أحمد بن حنبل ٢٧٨/٥).

سورة التوبة الآية ( ٣٤) من العلقة ( ٣٤) THE PRINCE GHAZI TRUST for QURANIC THOUGHT

وقد بيَّن أيضاً في مواضع أخر : أيَّ المال خير في حالة أخرى لقوم آخرين ؟ فقال : « خير مال المسلم غنم يتبع بها شَعَفَ الجبال ، ومواقع القطر ، يفرُّ بدينه من الفِتَن » <sup>(٥٥)</sup> . المسألة الثامنة : قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلاَ يُنْفِقُونَهَا ﴾ :

فذكر ضميراً واحداً عن مذكورين. وعنه جوابان:

أحدهما : أن قوله : ﴿ **وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ ﴾ ج**اعة ، ولكل واحد كنز ، فمرجع قوله : « ها » إلى جماعة الكنوز .

الثاني: أن ذِكْر أحد الضميرين يكفي عن الثاني، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوْ ا تجارةً أو لَهْواً انْفَضُّوا إليها﴾ [ الجمعة: ١١ ]. وهما شيئان، كما قال الشاعر:

إنَّ شرخَ الشباب والشعـر الأَسْ ود ما لم يُعاص كان جنونا (٥٩)

وطريق الكلام الظاهر أن يقال ما لم يعاصيا، ولكنه اكتفى بذكر أحدهما عن الآخر، لدلالة الكلام عليه.

## المسألة التاسعة:

إنما وهم مَن زعم أنَّ المرادَ بالآية أهل الكتاب، لأجل قوله في أول الآية: ﴿ **يُأَيَّهَا** الَّذِينَ آمَنُسُوا إِنَّ كَثِيراً مِـنَ الأحْبَـارِ وَالرُّهْبَـانِ لَيَـاكُلُـونَ أَمْـوَالَ النَّـاسِ بِالْبَاطِلِ ﴾، يعني من أهل الكتاب، فرجع قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَكْنِزُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ﴾ إليهم.

وهذا لا يصحُّ من وجهين: أحدهما : أنَّ أول الكلام وخصوصه لا يؤثَّر في آخر الكلام وعمومه، لا سيا إذا كان مستقلاً [ بنفسه ] <sup>(٥٥)</sup> .

- (٥٧) لم أجده بهذا السياق.
- (٥٨) الشاعر هو : حسان بن ثابت . انظر ديوانه ٤١٣ . من هامش البجاوي .
  - (٥٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

الثاني: أن هذا إنما كان يظهر لو قال: ويكنزون الذهبَ والفضة. أما وقد قال: والذين يكنزون الذهب والفضة، فقد استأنف معنى آخر يبيّن أنه عطف جملة على جملة، لا وصْفاً لجملة على وصف لها.

THE PRI FOR.00 سورة التوبة الآية ( ٣٤)

ويعضد ذلك الحديث الصحيح، رواه البخاري وغيره أن الأحنف بن قيس قال: جلستُ إلى مَلاً مِنْ قريش، فجاء رجل أخْشَن الشعر والثياب والهيئة، حتى قام فسلَّم عليهم، ثم قال: «بشر الكانزين برَضْف يحمى عليه في نار جهنم، يوضع على حلمة ثدي أحدهم حتى يخرج من نُغْض كتفه، ويوضع على نُغْض كتفه حتى يخرج من حلمة ثديه يتزلزل». ثم ولّى فجلس إلى سارية، وجلستُ إليه، ولا أدري مَنْ هو ، فقلت له: لا أرى القوم إلا قد كرهوا ما قلتَ لهم. قال: إنهم لا يعقلون شيئاً، قال لي خليلي. قلت: مَنْ خليلك؟ قال: النبي يَتَلَيَّهُ: «يا أبا ذَر ؛ أتبصر أحداً؟» فنظرت إلى الشمس ما بقي من النهار، وأنا أرى رسولَ الله يرسلني في حاجة له. قلت: نعم. قال لي: «ما أحبَّ أنَّ لي مثل أحدٍ ذهباً أنفقه كله، إلا ثلاثة دنانير، وإن هؤلاء لا الله يسلم من النهار، وأنا أرى رسولَ الله يرسلني في حاجة له. قلت: نعم. قال لي: «ما أحبَّ أنَّ لي مثل أحدٍ ذهباً أنفقه كله، إلا ثلاثة دنانير، وإن هؤلاء لا

قال القاضي: الحلمة: طرف الثدي، والنَّغْض، بارز عظم الكتف المحدد. ورواية أبي ذر لهذا الحديث صحيحة، وتأويله غَيْرُ صحيح؛ فإن أبا ذر حمله على كل جامع للمال محتجز له، وإنما المراد به من احتجنه واكتنزه عن الزكاة. والدليل عليه أمران:

أحدهما : ما رواه البخاري وغيره عن أبي هريرة قال : من آتاه الله مالاً فلم يُؤدِّ زكاته مُثِّلَ له مالُه شجاعاً أقرع له زَبِيبتان، يطوّفه يوم القيامة، يأخذ بلِهْزِمَتَيْه – يعني بشدقيه – يقول : أنا مالُك، أنا كنزك. ثم قرأ : ﴿ولا يَحْسَبَنَّ الذين يبخلون بما آتاهم الله...﴾ [آل عمران : ١٨٠] الآية. وقد تقدم بيانه.

(٦٠) انظر: (إتحاف السادة المتقين ١٠/٤. الترغيب والترهيب للمنذري ٥٤٥/١. صحيح مسلم،
 حديث ٣٥ من الزكاة. الدر المنثور، للسيوطى ٢٣٣/٣. زاد المسير، لابن الجوزي ٢٢١/٣).

سورة التوبة الآية ( ٣٤) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۳٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۳٤ ) ويتعدد ٤٩٣ .....

قال القاضي: قوله: ما لم تؤدّ زكاته، يريد أو حقّ يتعلق به، كفكِّ الأسير، وحق الجائع، والعطشان. وقد بينا أنّ الحقوقَ العارضة كالحقوق الأصلية.

وقوله: مُثَّلَ له مالُه شجاعاً، يعني حيّة. وهذا تمثيلُ حقيقة؛ لأن الشجاع جسم والمال جسم، فتغيّر الصفات والجسمية واحدة، بخلاف قوله: يؤتى بالموت فإن تلك طريقة أخرى. وإنما خص الشجاع؛ لأنه العدو الثاني للخَلق. وقد قال النبي ﷺ فيهن: « ما سالمناهن منذ حاربناهن » <sup>(11)</sup>.

وقوله: أقرع، يعني الذي ابيضَّ رأسه من السم.

والزبيبتان: زَبَدَتان في شِدْقي الإنسان إذا غضب وأكثر من الكلام، قالت أم غيلان بنت جرير: ربما أنشدت أبي حتى تزبّب شدقاي.

ضرب مثلاً للشجاع الذي يتمثّل كهيئة المال، فيلقى صاحبَه غضبان. وقال ابن دريد: هما نقطتان سوَداوان فوق عَيْنيه. وقيل: هو الشجاع الذي كثر سمّه حتى ظهر على شدقيه منه كهيئة الزبيبتين.

وكتب أهل الحديث شجاع بغير ألف بعد العين. وذكر بعضُ العلماء أنَّ أهل الكوفة كتبوه بغير ألف، وقرؤوه منصوباً لئلا يشكل بالممدود، وكذلك نظراؤه.

واللِّهْزِمة : الشدقان . وفي رواية : يأخذ بلِهْزِمَتَيْه . وقيل : هما في أصل الحنك .

وفي حديث آخر : إنه يمثل له ماله شجاعاً يتبعه فيضطره فيعطيه يده فيقضمها كما يقضم الفحل .

فأما حَبْسه ليده فلأنه شحَّ بالمال وقَبض بها عليه، وأما أخذه بفمه فلأنه أكله، وأما خروجه من حلمة ثديه إلى نُغْض كتفه فلتعذيب قلبه وباطنه حين امتلأ بالفرح بالكَثرة في المال والسرور في الدنيا؛ فعُوَقب في الآخرة بالهمِّ والعذاب.

(٦١) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١٥٥ من الأدب مسند أحمد بن حنبل ٢٤٧/٢، ٤٣٢، ٥٢٠.
 الترغيب والترهيب ٦٢٤/٣. موارد الظمآن ١٠٧٩. مشكل الآثار، للطخاوي ٩٢/٤. مشكاة
 المصابيح، للتبريزي ٤١٣٩. تفسير الطبرى ١٩٩/٧. المدامة ١١ما،ة ١/٧٧)

المسألة العاشرة:

292

فإن قيل: فمن لم يكنز ولم ينفق في سبيل الله أليس يكون هذا حكمه؟ فما فائدة ذكر الكَنْز ؟

THE PRINO FOR QURA

قلنا : إذا لم ينفق في سبيل الله ولم يكنز ، ولكنه بذَّر ماله في السرف والمعاصي فهذا يعلُم أنّ حاله يكون مثل هذا أو أكثر منه من طريق الأَوْلى .

فإن قيل \_ وهي:

المسألة الحادية عشرة:

يحتمل أن تكونَ هذه الآية نزلت في وقت الحاجة، وَفَقْرِ الصحابة، وفراغ خزانة بيت المال.

قلنا : هذا باطل؛ فإنَّ الزكاة قد كانت شُرعت، وقد كان بعضُ الصحابة أغنياء، وبعضهم فقراء، وقد كان الفقيرُ منهم يربط بَطْنَه بالحجارة من الجوع، وبيوتُ الصحابة الأغنياء مملوءة من الرزق؛ يشبع أولئك، ويجوع هؤلاء، فيندبهم النبيّ عُلَيْكَم إلى الصدقة، ويرغّبهم في المواساة، ولا يوجب عليهم الخروج عن جميع أموالهم.

## الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يُحْمَى عَلَيْهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ فَتُكُوَى بِهَا جِبَاهُهُمْ وَجُنُوبُهُمْ وَظُهُورُهُمْ هٰذَا مَا كَنَزْتُمْ لأَنْفُسِكُمْ فَذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْنِزُونَ﴾ [الآية: ٣٥].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

رُوي عن أبي هريرة قال: « مَنْ ترك عشرة آلاف درهم جعلت صفائح يعذَّبُ بها صاحبُها يوم القيامة قبل القضاء ». وعن ابن مسعود أنه قال: « والله لا يعذب الله رجلاً بكنز فيمسّ درهم درهاً ، ولا دينار ديناراً ، ولكن يوسع جلده حتى يوضع كلّ دينار ودرهم على حدته ».

وعن ثَوْبان قال: قال رسول الله عَظَّلَتْهِ : « ما من رجل يُوت وعنده أحمر أو أبيض

سورة التوبة الآية ( ٣٥) مسمعة THE PRINCE GHAZI TRUST .....

إلا جعل له بكل قيراط صفيحة من نارٍ فيكوى بها من فَرْقِه إلى قدمه، مغفور له بعد ذلك او معذّب» <sup>(١٢)</sup>.

٤٩٥ ..

قال القاضي: هذه الأحاديثُ لم يصح سندها، وهي بعد محمولة على ما لم تؤدّ زكاته، فقد رُوِي أنَّ رجلاً كان يسألُ الناس، فمات فوجدوا له عشرين ألفاً، فقال الناس: كنز. فقال ابن عمر: لعله كان يؤدّي زكاته من غيره<sup>(١٣)</sup>، وما أدّى زكاته فليس بكنز. ومثله عن جابر رضي الله عنه.

وأما قولُ ابن مسعود : أنه يوسّع جلده ـ فهذا إنما صحّ في الكافر أنه تعظم جئته زيادةً في عذابه، ويغلظ جلده، ويكبر ضرسه، حتى يكون مثل أُحُد . فأما المؤمن فلا يكون ذلك له بحال.

المسألة الثانية: قال علماؤنا:

إنما كُويت جبهتُه أولاً لعلّه أنه كان يزويها للسائل كراهية لسؤاله، كما قال الشاعر:

يَـزِيـدُ يغُضُّ الطَّـرْف عني كــأنما زَوَى بين عينيــه علــيَّ المحــاجِــمُ فـلا يَنْبَسِطْ من بين عينيكَ ما انْـزوى ولا تَلْقني إلاّ وأنفُـــكَ رَاغِـــمُ<sup>(١٢)</sup> ثم يلوي عن وجهه، ويعطيه جَنْبَه إذا زاده في السؤال؛ فإن أكثر عليه ولاَّه ظهره؛ فرتَّبَ اللهُ العقوبة على حال المعصية.

وقد روي عن عبدالله بن مسعود قال: « من كان له مال فلم يؤدِّ زكاته طوّقه يوم القيامة شجاعاً أقرع يَنْقُر رأسَه ».

فلعله إنَّ صح أن يكون الكَيُّ من خارج، والنقر من داخل.

وقالت الصوفية: لما طلبوا بكثرة المال الجاة شانَ اللهُ وجوهَهم، ولما طَوَوْا كَشْحاً

- (٦٢) انظر : (تفسير القرطبي ١٣١/٨ . تفسير ابن كثير ٨٥/٤).
  - (٦٣) في ب: كان يؤدي زكاته من عنده.
- ( ٦٤ ) الشاعر، هو : الأعشى، انظر : ديوانه ٧٩ . من هامش البجاوي .

عن الفقير إذا جالسهم كُويت جنوبُهم، ولما أسندوا بظهورهم إلى أموالهم ثقةً بها واعتماداً عليها دون الله كُويت ظهورهم، هذا والكل معنى صحيح. المسألة الثالثة:

الله التوبة الآية (٣٦)

إن كان المكتّنزُ كافراً فهذه بعضُ عقوباته، وإن كان مؤمناً فهذه عقوبته إن لم يغفر له، ويجوز أن يُعفى عنه. وقد بينا ذلك في غير موضع.

وقال علماؤنا : إنما عظم الوعيد في هذا الباب لما في اختلاف العباد من الشحّ <sup>(٢٥)</sup> على المال والبُخْل به؛ فإذا خافوا من عظيم الوعيد لانُــوا في أداء الطاعة . والله أعلم .

### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمُوَاتِ والأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ذٰلِكَ الدِّينُ الْقَيِّمُ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُمْ وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَـاتِلُـونَكُـمْ كَـافَـةً وَاعْلَمُـوا أَنَّ اللهَ مَـعَ الْمُتَقِينَ﴾ [الآية: ٣٦].

فيها ثمان مسائل:

المسألة الأولى:

297

اعلموا \_ أنار الله أفئدتَكم \_ أنَّ الله خلق السموات والأرض، وزيَّنها بالشمس والقمر، ورتّب فيها النورَ والظلمة، وركّب عليها المصالح الدنيوية والعبادات الدينية، وأحكمَ الشهورَ والأعوامَ، ونظم بالكل من ذلك ما خلق من مصلحة ومنفعة، وعبادة وطاعة، وعلَّم ذلك الناس أولاً وآخراً، ابتداء وانتهاء ؛ فقال : ﴿ إِن في خلق السموات والأرض...﴾ إلى : ﴿ الألباب ﴾ [آل عمران : ١٩٠]. وقال : ﴿ هو الذي جعل الشمس ضياء... إلى : ﴿ الألباب ﴾ [آل عمران : ٥٠]. فأخذ كلُّ فريق ذلك فاضطربوا في تفصيله، فقال الروم : السنةُ اثنا عشر شهراً، والشهور مختلفة ؛ شهر ثمانية وعشرون يوماً، وشهر ثلاثون يوماً، وشهر واحدٌ وثلاثون يوماً.

( ٦٥) في أ: لما في جبلات العباد من الشح.

سورة التوبة الآية (٣٦)

وقال الفرس: الشهور كلها ثلاثون يوماً ، إلا شهراً واحداً ، فإنه من خمسة وثلاثين يوماً .

0 133318

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

297

وقالت القبط بقولها: إنَّ الشَّهْرَ ثلاثون يوماً، إلا أنه إذا كمل العام ألغت خمسة أيام تُنْسئها بزَعْمها <sup>(١٦)</sup>.

واتفقوا على أنه لا بدّ في كل عام من ربع يوم مزيداً على العام، ثم يجتمع منه في كل أربعة أعوام يوم فيكبس ــ أي يُلْغى ويُزاد في العدد، ويستأنف العام بعده، وهذا كلّه قصداً لترتيب المصالح والمنافع.

المسألة الثانية: تحقيقُ القول:

إنَّ الله خلق السنة اثني عشر شهراً؛ لأنَّ الله خلق البروج في السماء اثني عشر برجاً، ورتَّبَ فيها سَيْرَ الشمس والقمر، وجعل مسير القمر، وقَطْعه للفلك في كل شهر، وجعل سير الشمس فيها، وقَطْعه في كل عام، ويتقابلان في الاستعلاء فيَعْلُو القمر إلى الاستواء، وتسفل الشمس، وتعلو الشمس، ويسفل القمر، وهكذا على الأزمنة الأربعة، وفي الشهور الاثني عشر، وجعل عدد أيام السنة القمرية ربع يوم وأربعة وخسين يوماً وثلاثمائة يوم، وجعل أيام السنة الشمسية ربع يوم وخسة وستين يوماً وثلاثمائة يوم؛ فركب العلماء على هذا مسألة، وهي إذا قال: لا أكلمه الشهور، فلا يكلمه حَوْلاً مُجرَّماً: كاملاً – قال بعض العلماء؛ لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ عِنْدَ اللهِ اثْنا عَشَرَ شَهْراً فِي كِتَابِ اللهِ ﴾. وقيل: لا يكلمه أبداً.

وأرَى إن لم تكن له نية أن يقضي ذلك بثلاثة شهور ، لأنه أقل الجمع بيقين الذي تقتضيه صيغةُ فعول في جمع فَعْل.

ومن الناس من جعل سنةً من السنين ثلاثة عشر شهراً مقدار ما يجتمع من الكسر في الزيادة فيلغون منه شهراً في سنة<sup>ٍ (١٧)</sup> ، وقصدهم بذلك كله ألآ تغير الشهور عن أوقاتها التي تجري عليها في الأزمنة الأربعة : الشتاء والصيف ، والقيظ والخريف .

- (٦٦) في د : خمسة أيام تنسئها بزعمنا .
- (٦٧) في أ: في الزيادة فيبقون منه شهراً في سنة.

المسألة الثالثة:

٤٩٨

مما ضلَّ فيه جهّالُ الأمم أنهم وضعوا صومَهم في زمان واحد ، وكان وضع الشريعة الحنيفية السمحة أن يكون بالأهلَّة حتى يخفّ تارة ويثقل أخرى ، حتى يعمَّ الابتلاء الجهتين جميعاً ؛ فيختلف الحالُ فيه على الواحد . والنفسُ كثيراً ما تسكن إلى ذلك أو يختلف فيه الحال على الجهاعة والأمة لذلك المعنى أيضاً .

صبي المجلس التوبة الآية (٣٦)

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فِي كِتَابِ اللهِ ﴾:

0 134310

يريد قوله ﷺ : «أول ما خلق الله القَلَم. فقال له: اكتب. فكتب ما يكونُ إلى أنْ تقومَ الساعة؛ فعلم الله ما يكون في الأزل، ثم كتبه، ثم خلقه كما علم وكتب » <sup>(١٨)</sup>؛ فانتظم العلم والكتاب والْخَلْق.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ خَلَقَ السَّمُوَاتِ والأَرْضَ ﴾ :

متعلق بالمصدر، وهو قوله: ﴿ كِتَابِ اللهِ ﴾، كما أن حرف الجر من قوله: في كتاب الله، وهو: في، لا يتعلق بقوله عِدَّة؛ لأنَّ الخبر قد حالَ بينهما، ولكنه يتعلَّق بمحذوف صفة للخبر، كأنه قال معدودة أو مؤدَّاة<sup>(١١)</sup> أو مكتوبة في كتاب الله، كقولك: زَيْد في الدار، وذلك مبيَّن في «ملجئة المتفقهين».

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ مِنْهَا أَرْبَعَةٌ حُرُمٌ ﴾:

وهي: رجب الفرد، وذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم. ثبت في الصحيح عن النبي عَلَيْكَمُ أنه قال: « إنَّ عِدَّةَ الشهورِ عند الله اثنا عشر شهراً، منها أربعة حرم: ثلاث متواليات: ذو القعدة، وذو الحجة، والمحرم؛ ورجب». وفي رواية: «ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان»<sup>(٧٠)</sup>.

وقوله: ﴿ حُرُم﴾ جمع حرام، كأنه يوجد احترامها بما منع فيها من القتال، وأوْقَع في قلوب الناس لها من التعظيم.

- (٦٨) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
   (٦٩) في أ: قال معدودة أو مذكورة.
  - (۷۰) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية (٣٦) ..... For our Anic thought .....

ومعنى قوله: «رجب مضر» ـ فيما قاله القاضي أبو إسحاق ـ أنّ بعض أحياء العرب، وأحسبه من ربيعة، كانوا يحرِّمون شهر رمضان ويسمُّونه رجب، فأراد النبيّ مَنْكَمُ تخصيصه بالبيان باقتصار مُضر على تحريمه.

وقد روي في الحديث: «ورجب مضر الذي بين جمادى وشعبان». وذلك كلَّه بيان لتحقيق الحال، وتنبية على رَفْع ما كان وقع فيها من الاختلال. المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهنَّ أَنْفُسَكُمْ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : لا تظلموا أنفسكم في الشهور كلها . وقيل في الثاني : المراد بذلك الأشهر الحرم . واختلف في المراد بالظلم على قولين أيضاً :

أحدهما : لا تظلموا فيهن أنفسكم بتحليلهنّ . وقيل : بارتكاب الذنوب فيهنّ ؛ فإن الله إذا عظَّم شيئاً من جهة صارت لَهُ حرمةٌ واحدة ، وإذا عظّمه من جهتين أو من جهات صارت حرمتُه متعددة بعَدد جهات التحرم ، ويتضاعف العقاب بالعمل السوء فيها ، كما ضاعف الثواب بالعمل الصالح فيها ؛ فإن مَنْ أطاع الله في الشهر الحرام في البلد الحرام والمسجد الحرام <sup>(۱۷)</sup> ليس كمَنْ أطاعه في شهر حلال في بلد حلال في بقعة حَلاَل . وكذلك العصيان والعذاب مثله في الموضعين والحالين والصفَتَيْن ؛ وذلك كلّه بحكم الله وحكمته . وقد أشار تعالى إلى ذلك بقوله : **﴿ يا نساءَ النبيّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ** بفاحشة مُبَيِّنة يُضاعف في العداب مثله في الموضعين والحالين والصفَتَيْن ؛ وذلك كلّه في أحد الله وحكمته . وقد أشار تعالى إلى ذلك بقوله : **﴿ يا نساءَ النبيّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ** بفاحشة مُبَيِّنة يُضاعف في العذاب ضعفين ﴾ [ الأحزاب : ٣٠ ﴾ ، لعظمهن وشرفهن في أحد القولين .

المسألة الثامنة:

فإن قيل: وكيف جعل بعضُ الأزمنة أعظم حرمةً من بعض ؟ قلنا: عنه جوابان:

(٧١) في ب: واليوم الحرام.

أحدهما : أَنَّ الباري تعالى يفعل ما يشاء ، ويحكم ما يريد ، ليس عليه حَجْر ، ولا لعمله عِلّه ؛ بل كل ذلك بحكمة ، وقد يظهر للخلق وَجْهُ الحكمة فيه ، وقد يخفى .

THE PR مرورة التوبة الآية (٣٦)

الثاني: أنَّ معنى ذلك أنَّ النفسَ مجبولةٌ على اقتضاء الشهوات، فلما وجبت عليه <sup>(٢٧)</sup> تكاليف المحرمات جُعل بعضها أغلظ من بعض، ليعتادَ بكفّها عن الأخفّ الكفَّ عن الأغلظ، ويجعل بعض الأزمنة والأمكنة أعظمَ حرمةً من بعض؛ ليعتادَ في الخفيف الامتثال، فيسهل عليه في الغليظ. والله أعلم.

#### المسألة التاسعة:

اختلف الناسُ في أول هذه الأشهر [الحرم]<sup>(٧٣)</sup>؛ فقال بعضهم: أولها المحرم وآخرها ذو الحجة؛ لأنه على تقرير شهور العام<sup>(٧٤)</sup>، الأول فالأول.

الثاني: أن أولها رجب وآخرها المحرم معدودة من عامين؛ لأن رجب له فضل الإفراد.

الثالث: أن أولها ذو القعدة؛ لأن فيه التوالي دون التقطيع، وهو الصحيح؛ لقوله عَلَيْكَمُ في تعدادها: «ثلاث متواليات: ذو القعدة وذو الحجة والمحرم؛ ورجب مُضَر الذي بين جمادى وشعبان» <sup>(٥٥)</sup>. وهذا نص صريح من رواية الصحيح.

# الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَقَاتِلُوا الْمُشْرِكِينَ كَافَّةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَافَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ [ الآية: ٣٦ ].

فيها أربع مسائل:

- ( ٧٢ ) في ب: فلما وجهت عليه.
- (٧٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٧٤) في ب: لأنه على تعديد شهور العام.
- (٧٥) انظر: (تفسير القرطبي ١٣٦/٨).

المسألة الأولى:

سورة التوبة الآية (٣٧)

قال الله تعالى: ﴿قاتِلُوا الذين لا يؤمنون بالله...﴾ إلى قوله: ﴿ من الذين أوتوا الكتاب﴾ [التوبة: ٢٩]. وقال هاهنا: ﴿ قاتلوا المشركين كافَـةً ﴾: يعني محيطين بهم من كل جهة وحالة، فمنعهم ذلك من الاسترسال. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ كَافَةً ﴾:

مصدر حال، ووزنه فاعلة، وهو غريب في المصادر، كالعافية والعاقبة، اشتقَّ من كفة الشيء وهو حَرْفه الذي لا يبقى بعده زيادةٌ عليه، ومثله عامة وخاصة، ولا يثنّى شيٌّ من ذلك ولا يجمع.

المسألة الثالثة:

قال الطبري: معناه مؤتلفين غير مختلفين، فردّ ذلك إلى الاعتقاد، ولا يمتنع أنْ يرجعَ إلى الفِعْل والاعتقاد.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ واعلموا أَنَّ اللهَ مَع المتقينَ ﴾ :

يعني بالنصر وَعْداً مربوطاً بالتقوى، فإنما تنصرون بأعمالكم، وقد تقدم بيانه.

## الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا النَّسِي ُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفُرِ يُضَلُّ بِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا يُحِلُّونَهُ عاماً وَيُحَرِّمُونَهُ عاماً لِيُواطِئُوا عدَّةَ مَا حَرَّمَ اللهُ فَيُحِلُّوا مَا حَرَّمَ اللهُ، زُيِّنَ لَهُمْ سُومُ أَعْإِلِهِمْ واللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ﴾ [الآية: ٣٧].

فيها ثماني مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ النَّسِيُّ ﴾:

اختلف الناس فيه على قولين: أحدهما : أنه الزيادة، يقال : نسأ ينسأ ، إذا زاد ؛ قاله الطبري . الثاني : أنه التأخير . قال الأزهري : يقال أنسأت الشيءَ إنساءً ، ونَسَاء اسم وُضِع موضع المصدر ، وله معان كثيرة. أما الطبري فاحتج بأنه يتعدى بحرف الجر، فيقال: أنسأ الله في أجلك، كها تقول: زاد الله في أجلك، وتقول: أنسأ الله في أجلك؛ أي زاده مدة، واكتفى بأحد المفعولين عن الثاني، ومنع من قراءته بغير الهمز، وردّ على نافع، وقال: لا يكون بترك الهمز إلا من النسيان، كها قال: ﴿ **نَسُوا اللهَ فَنَسِيَهُمْ ﴾** [ التوبة: ٦٢ ].

واحتج مَن زعم أنه التأخير بنقل العرب لهذا التفسير عن أوائلها، وقيّد ذلك عنهم مشيخةُ العرب، وقد قال الله: **﴿ ما نَنْسَخْ مِنْ آيةٍ أو نَنْسأها ﴾** [ البقرة: ١٠٦ ]، أي نؤخرها، مهموزة، وقد تخفف الهمز، كما يقال خطية وخطيئة، والصابيون والصابئون، وتخفيف الهمز أصل، ونَقْلُ الحركة أصل، والبَدلُ والقلب أصل كلّه لغوي وما كان ينبغى أن يخفَى هذا على الطبري.

وأما فَصل التعدي فضعيف؛ فإنَّ الأفعال المتعدية بالوجهين من وجوه حرف الجر ، وفي تعدّيها به وعدمه كثيرة.

### المسألة الثانية: في كيفية النسىء:

ثلاثة أقوال:

الأول: عن ابن عباس أنَّ جُنادة بن عَوْف بن أمية الكناني كان يُوافي الموسم كلَّ عام، فينادي: ألا إن أبا ثُهامة لا يُعاب ولا يجاب، ألا وإن صَفَراً العام الأول حلال، فنحرمه عاماً ونحلّه عاماً، وكانوا مع هَوَازن وغطفان وبني سليم.

وفي لفظة أنه كان يقول: إنا قدَّمْنا المحرم وأخَّرْنا صفَر، ثم يأتي العام الثاني فيقول: إنا حرَّمْنا صفراً وأخّرنا المحرم؛ فهو هذا التأخير.

الثاني: الزيادة؛ قال قتادة: عمد قوم من أهل الضلالة <sup>(٢٧)</sup> فزادوا صفَراً في الأشهر الحرم، فكان يقوم قائمهم في الموسم فيقول: ألا إنَّ آلهتَكم قد حرمت العام المحرم، فيحرمونه ذلك العام، ثم يقوم في العام المقبل فيقول: ألا إنّ آلهتَكم قد حرمت صفراً فيحرمونه ذلك العام، ويقولون: الصفَران. وروى ابن وهب، وابن القاسم، عن مالك نحـوه، قال: كان أهلُ الجاهلية يجعلونه صفَرين، فلذلك قال النبي ﷺ : « لا صفَر » <sup>(٧٧)</sup> . وكذلك روى أشْهَب عنه.

0.7

الثالث: تبديل الحجّ؛ قال مجاهد بإسناد آخر: إنما النسيء زيادة في الكُفْر. قال: حجُّوا في ذِي الحجة عامَيْن، ثم حجُّوا في المحرم عامين، ثم حجُّوا في صفَر عامَيْن، فكانوا يحجُّون في كلّ سنة في كل شهر عامين حتى وافت حجة أبي بكر في ذي القعدة، ثم حج النبيُّ عَلَيْكَمْ في ذي الحجة، فذلك قولُ النبيّ عَلَيْكَمْ في الحديث الصحيح في خطبته: « إنّ الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق الله السموات والأرض». رواه ابن عباس وغيره، واللفظ له، قال: قال رسول الله عَلَيْكَمْ : « أيها الناس، اسمعوا قَوْلي، فإني وأموالكم حرام إلى يوم تلقَوْن ربّكم، كحُرْمَةِ يومكم هذا في شهركم هذا، في بلدكم هذا، وإنكم ستلقَوْن ربكم فيسألكم عن أعالكم. وقد بلَّغت، فمن كان عنده أمانة فليؤذها إلى من ائتمنه عليها، وإن كل رباً موضوع، ولكم رؤوس أموالكم، لا تَظلمون ولا تُظلمون، قضى الله أنْ لا رباً ، وإن ربا عباس بن عبدالمطلب موضوعً فليؤذها إلى من ائتمنه عليها، وإن كل رباً موضوع، ولكم أضَع دَمَ ابن ربيعة بن كله، وإن كل دم كان في الجاهلية موضوع، وإن أول دمائكم أضَع دَمَ ابن ربيعة بن الحارث بن عبدالمطلب، كان مسترضعاً في بني ليث فقتلته هُذيل، في أبن ربيعة بن من دماء الجاهلية.

أما بَعْد ، أيها الناس ، فإنَّ الشيطان قد يئس أن يُعبد بأرضكم ، ولكنه إن يُطَع فيا سوى ذلك مما تحقرون من أعمالكم فقد رَضِي به ، فاحذروه \_ أيها الناس \_ على دينكم ، وإن النسيء زيادة في الكفر يُضَلُّ به الذين كفروا \_ إلى قوله \_ ما حرم الله. وإن الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السموات والأرض ، وإن عدَّةَ الشهورِ عند الله اثنا عشر شهراً ، منها أربعة حرم ؛ ثلاث متواليات ، ورجب مضر الذي بين جادى وشعبان...» وذكر سائر الحديث <sup>(٧٨)</sup>.

- (٧٧) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٩٧/٢ . المعجم الكبير، للطبراني ٢٨٨/١١).
  - (۷۸) 🛛 سبق تخریجه، راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية (٣٧)

FOR QURANIC THOUGHT المتورة التوبة الآية ( ۳۷ ) 0 0000 المسألة الثالثة: في أول من أنسأ:

0.2

في ذلك كلام طويل لبابُه، عن ابن شهاب وغيره، أنَّ حيًّا من بني كنانة، ثم من بني فُقَمٍ منهم رجل يقال له القَلَمَس، واسمه حذيفة بن عبيد بن فُقيم بن عدي بن عامر بن ثعلبة بن الحارث بن مالك بن كنانة بن خزيمة، وكان ملكاً، فكان يحلّ المحرم عاماً ويحرمه عاماً، فكان إذا حرّمه كانت ثلاثةُ حُرم متواليات، وهذ العدة التي حرم الله في عهد إبراهيم، فإذا أحلُّه أدخل مكانه صفَر، ليـواطى العدة، يقول: قد أكملت الأربعة كما كانت؛ لأني لم أحلَّ شهراً إلا حرمْتُ مكانه آخر ، وكانت العربُ كذلك ممن كانت تدين بدين القَلَمّس، فكان يخطب بعَرَفة فيقول: «اللهم إني لا أعاب ولا أُجاب، ولا مردّ لما قضيت، اللهم إني قد أحللت دماءَ الْمُحلَّين من طَتَّىء وخَثْعَم، فمن لقيهما فليقتلهما »، فرجع الناس وقد أخذوا بقوله.

وإنما أحلّ دِماءَ طبّىء وخَنْعَم، لأنهم كانوا لا يحجّون مع العرب، ولا يحرِّمون الحرم، وكانوا يستحلُّونها، وكان سائِر العرب يحرَّمون الحرم. ثم كان ابنه على الناس كما كان القلمّس، واسمه عباد، ثم ابنه أقلع، ثم ابنه أمية بن أقلع بن عباد، ثم ابنه عوف بن أمية، ثم ابنه جُنادة بن عَوْف كما تقدّم، فحجّ نبيُّ الله عَلَيْكَ حجةَ الوداع، وجُنادة صاحب ذلك حتى بعث اللهُ نبيه، وأكمل الحرم ثلاثة متواليات ورجب مضر الذي بين جمادي وشعبان.

وفي رواية العربُ كانت إذا فرغت من حجِّها اجتمعت إليه فحرَّم الأشهر الحرم، فإذا أراد أن يُحِلَّ شيئاً منها لغنيمةٍ أو لغارةٍ أحلَّ المحرم وحرَّم مكانه صفر، وفي ذلك يقول عمير بن قيس بن جذل الطعان :

لقد علمت معَدّ أنَّ قـومـي كـرام النـاس أنَّ لهم كـرامـا وأيّ النــاس لم تعلـــك لجامـــا فأي الناس فاتونا بوتر شهـور الحلِّ نجعلهـا حـرامــا ألسنـــا النـــاسئين على مَعَــــدٍّ وقد تقدم غير هذا بزيادة عليه في المسألة قبلها . 0.0

المسألة الرابعة:

سورة التوبة الآية (٣٧) .....

وقد قدمنا أنّ الإنساء كان عند العرب زيادة وتأخيراً وتبديلاً، وأقله صحةً الزيادة، لقوله: ﴿ لِيُواطِئُوا عِدَّةَ مَا حَرَّمَ اللهُ ﴾، فإنما ذكر اللهُ في الإنساء ما كان تبديلاً [ أو تأخيراً ] (٢٩) ، وأقلّه الزيادة.

PRINCE GHAZI TRUST QURĂNIC THOUGHT

والمواطأةُ هي الموافقة، تقولُ العربُ: واطأتك على الأمر، أي وافقتك عليه، فكانوا يحفظون عدةَ الأشهر الْحُرم التي هي أربعة، لكنهم يُبدِّلون ويؤخّرون ويزعمون أنَّ المواطأة على العدة تكْفِي، وإنْ خالفت في أعيان الأشهر المحرمات.

ويحتمل أن يكونَ الإنساء عندهم بالثلاثة الأوجه، فذكر الله منها الوجهين، ولم يذكر الزيادةَ، وعظم التبديل والتأخير، وإنْ وقعت الموافقة في العدد، فكان تنبيهاً على أن المخالفةَ في وجه أزيدُ في الكفر وأعظم في الإثم.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ زِيَادَةٌ فِي الْكُفُرِ ﴾:

قد بينا الكُفْرَ وحقيقته، وذكرنا أنه راجع إلى الإنكار، فمن أنكر شيئاً من الشريعة فهو كافر؛ ولأنه مكذَّبٌ لله ولرسوله، والزيادة [ فيه ] <sup>(٨,</sup> والنقصان منه حقّ وصدق، [ وكذلك الزيادة في الإيمان والنقصان منه حق وصدق ] <sup>(٨)</sup>، وبينّا حقيقةً الإيمان والكفر واختلاف الناس فيهما والحقَّ من ذلك في كتب الأصول على وجْهٍ مستوفى؛ لبابُه أن أهل السنَّة اختلفوا في الإيمان؛ فمنهم من قال: هو المعرفة – قاله شيخ السنة، واختاره لسانُ الأمةٍ في مواضع.

ومنهم من قال: هو التصديق؛ قاله لسان الأمة أيضاً .

ومنهم مَنْ قال: هو الاعتقادُ والقول والعمل، فمن قال: إنه المعرفة منهم فقد خالف اللغةَ، وتجوَّز ظاهرَها إلى وجْهٍ من التأويل فيها.

- (٧٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (۸۰) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- ( ٨١ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د .

ومن قال: إنه التصديق فقد وافق مطلق اللغة، لكنه قد يكون بمعنى التصديق، وقد يكون بمعنى الأمان، قال النابغة:

الله التوبة الآية (٣٧)

والمؤمس العائــذاتِ الطير يمسحُهــا رَكْبَـانُ مكـةَ بين الغَيْـلِ والسنَّـدِ (٢٠)

وأما من قال: إنه الاعتقادُ والقول والعمَل فقد جمع الأقوالَ كلها، وركبَ تحت اللفظ مختلفات كثيرة، ولم يبعد من طريق التحقيق في جهة الأصول ولا في جهة اللغة؛ أما في جهة اللغة فلأنّ الفعلَ يصدق القول أو يكذّبه؛ قال النبيَّ مُطْلِّقٍ : «العينان تَزْنيان، واليدان تَزْنيان، والرجلان تَزْنيان، والنفس تمنى وتشتهي، والفَرْج يصدق ذلك أو يكذبه» (٨٣).

فإذا علم أن لا إله إلا الله وأنّ محداً رسول الله فليتكلم بمقتضى علمه، وإذا تكلم بما علم فليعمل بمقتضى علمه، فيطَّرد الفعلُ والقول والعلم، فيقع إيماناً لغوياً شرعيّاً؛ أما لغة فلأنّ العرب تجعل الفعل تصديقاً، قال تعالى: ﴿ واذكُرْ في الكتاب إسماعيلَ إنه كان صادِقَ الوَعْد وكان رسولاً نبياً ﴾ [ مرم: ٥٤ ]، وصِدْق الوعد اتصال الفعل بالقول.

فإن قيل: هذا مجاز. قلنا: هذه حقيقة، وقد بينّاه في كتب الأصول، وعلى هذا المعنى جاء قوله: **﴿ ومَا كان الله لِيُضِيعَ إِيمَانَكُم ﴾** [ البقرة: ١٤٣ ]. وعلى ضده جاء قوله ﷺ : « من ترك الصلاة فقد كفر » <sup>(٨٤)</sup>.

إذا ثبت هذا فاختلفوا أيضاً في الزيادة فيهما والنقصان كما بيناه في موضعه ــ وهي:

#### المسألة السادسة:

فأما من قال: إنه المعرفة أو التصديق بالقلب فأبعد الزيادة فيه والنقصان؛ لأنها

- ( ۸۲ ) انظر : (ديوان النابغة ۳۰ ) .
- (٨٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٣٧٢/٢، ٤١١، ٥٣٥ ، ٥٣٥ . المعجم الكبير للطبراني ١٩٢/١٠ . مجمع الزوائد ٢٥٦/٦ ، ١٢٥/٧ ).
- ( ٨٤ ) انظر: ( موارد الظمَّان ٢٥٦ . الترغيب والترهيب ٣٨٥/١ . الدر المنثور ، للسيوطي ٢٩٨/١ . تذكرة الموضوعات، للفتنى ٣٨ . مجمع الزوائد ٢٩٥/١ ).

0.7

أعراض؛ وزعموا أن الزيادةَ أو النقْصَ لا يتصوَّر في الأعراض، وإنما يتأتى في الأجسام.

وأما من قال: إنه الأعمالُ فتصوّر فيها الزيادة والنقصان.

سورة التوبة الآية (٣٧)

وقد سئل مالك : هل يزيد الإيمان وينقص ؟ فقال : يزيد ، ولم يقل ينقص . وأطلق غيره الزيادةَ والنقص عليه .

وتحقيقُ القول في ذلك أنَّ العلم يزيد وينقص، وكذلك القول، وكذلك العمل، والكل بَأْجَّ واحد وحقيقة واحدة، لا يختلف في ذلك ولا يخرج واحد منها عنه، وإن كانت كلها أعراضاً كما بينا؛ وذلك لأنَّ الشيء لا يزيد بذاته ولا ينقص بها <sup>(٨٥</sup>)، وإنما له وجود أول، فلذلك الوجود أصل، ثم إذا انْضافَ إليه وجودُ مثله وأمثاله كان ذلك زيادة فيه، وإن عدمت تلك الزيادة فهو النقص، وإن عدم الوجود الأول الذي يتركّب عليه المثل لم يكن زيادة ولا نقصان؛ وقَدَّر ذلك في العلم أو في الحركة، فإن الله سبحانه إذا خلق علماً فرداً، وخلق معه مثله أو أمثالَه بمعلومات مقدرة فقد زاد عِلْمُه، فإن أعدم الله الأمثال فقد نقص؛ أي زالت الزيادة. وكذلك لو خلق حركةً بالقول النفسي، أو الظاهر، وخلق له الهدى للعمل به من وَجْه وخلق له التصديقَ به مثل ذلك وأمثاله فقد زاد إلى أنه الماه في أي أن الماه به من وَجْه وخلق له التصديق م مثل ذلك وأمثاله فقد زاد إلى أنه الماه والنه للعبد العلم به من وَجْه وخلق له التصديق به

وبهذا المعنى على أحد الأقوال فضّل الأنبياء [ على ] <sup>(٨٧)</sup> الخلق، فإنهم عَلِمُوه تعالى من وجوهٍ أكثرَ من الوجوه التي علمه الخلق بها، فَمَنْ عَذِيري ممن يقول: إن الأعمال تزيد وتنقص ولا تزيد المعرفة ولا تنقص؛ لأنها عرض، ولا يعلم أن الأعمالَ أعراض،

- ( ۸۵ ) في ب: لا يزيد بزيادته و لا ينقص بها .
  - ( ۸٦ ) انظر : (أسباب النزول ۱۳۱ ).
- (٨٧) انظر: (سنن أبي داود ٨٢٦. سنن الترمذي ٣١٢. سنن النسائي ٢/١٤٠. سنن ابن ماجه ١٨٤٨. مسند أحد بن حنبل ٢٤٠/٢، ٢٨٥، ٣٠١، ٣٤٥/٥. السنن الكبرى، للبيهقي ١٥٨/٢. مصنف ابن أبي شيبة ٢٥٧/١، ٣٧٦، ٣٧٦. سنن الدارقطني ٢٣٣٣/١. موارد الظرآن ٤٥٤. مصنف عبد الرزاق ٢٧٩٨. الدر المنشور ٣٣٨/٦. مجمع الزوائد، للهيثمسي ٢٠/٢. مسند الحميدي ٢٣٥.

۵۰۸ ..... واللغا المجمع المجمع المجمع المجمع المجمع المجمع المحمد المحمد (۳۷) . FOR QURANIC THOUGHT (م) المحمد (۳۷) .....

والحالة فيهما واحدة؛ وقد صرح الله بالزيادة في الإيمان في مواضع من كتابه، فقال: **﴿وَيَزْدادَ الَّذِينَ آمَنُوا إيماناً ﴾** [المدشر : ٣١]. **﴿ويـزيـدُ اللهُ الذيـن اهتـدوْا هُدًى ﴾** [مريم : ٧٦]. وقال: **﴿فأما الذين آمنوا فـزادَتْهُـمْ إيماناً ﴾** [التـوبـة : ١٢٤].

وقال في جهة الكفار : ﴿**فزادتهم رِجْساً إلى رِجْسهم...﴾** الآيـة [ التـوبـة : ١٢٥ ]. فأطلق الزيادة في الوجهين.

وقد قال علماؤنا : إنّ مالكاً رضي الله عنه بعلمه وَوَرَعِه امتنع من إطلاق النقص في الإيمان لوجوه بينّاها في كتب الأصول، منها : أنّ الإيمان يتناولُ إيمان الله وإيمان العبد ؛ فإذا أطلق إضافة النقْص إلى مطلق الإيمان دخل في ذلك إيمان الله، ولا يجوز إضافةُ ذلك إليه سبحانه لاستحالته فيه عقلاً ، وامتناعه شرعاً . وعلى هذا يجوز إضافةُ ذلك إلى إيمان العبد على التخصيص ، بأن يقول : إيمان الخلق يزيد وينقص .

ومنها أن الإيمان من المعاني التي يجبُ مَدْحُها، ويحرم ذمَّها شرعاً، والنقصُ صفة ذم؛ فلا يجوز أن يُطْلَق على ما يستحقّ المدح فيه، ويحرم الذم، فإذا تحرر لكم هذا <sup>(٨٨)</sup> ويسَّرَ الله قبول أفئدتكم له \_ فإنه مقلّب الأفئدة والأبصار \_ فإن قوله تعالى، وهي:

المسألة السابعة: ﴿ إِنَّمَا النَّسِيُّ زِيادةٌ فِي الكفر ﴾:

بيان لما فعلَتْه العرب من جَمْعها بين أنواع الكفر، فإنها أنكرت وجودَ الباري، فقالت: وما الرحمن؟ في أصح الوجوه. وأنكرت البعث، فقـالـت: ﴿ **مَـنْ يُحْيِي العِظامَ وهي رَمِيم** [ يس: ٧٨ ]. وأنكرت بعثة الرسل، فقالت: ﴿ أَبَشَراً مِنَّا واحِداً نَتَّبِعُهُ...﴾ الآية [ القمر: ٢٤ ].

وزعمت أن التحريمَ والتحليل إليها، فابتدعت من ذاتها مُقْتفية لشهواتها التحريم والتحليل، ثم زادت على ذلك كله بأنْ غيَّرَتْ دينَ الله، وأحلَّتْ ما حرَّم، وحرَّمت ما

(٨٨) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٤٧ ، ٤٩ من الصلاة. سنن النسائي ١٤٠/٢ . مسند أحمد بن حنبل ٤٣١/٤ . مصنف ابن أبي شيبة ٣٥٧/١ : ٣٧٦ . مسند أبي عوانة ١٣٢/٢ .الدر المنثور ، للسيوطي ٣٣٨/٦ . أحلَّ تبديلاً وتحريفاً ، والله لا مبدِّلَ لكلماته ، ولو كره المشركون ، وهكذا في جميع ما فعلت من تغيير الدين وتبديل الشرع .

المسألة الثامنة: قوله: ﴿ زُيِّنَ لَهُمْ سُوءُ أَعْمَالِهِمْ ﴾:

أي خلق لهم اعتقادَ الحسن فيها ، وهي قبيحة ، فنظروا فيها بالعين العوراء ؛ لطمس أعينهم وفساد بصائرهم <sup>(٨٩)</sup> ؛ وذلك حكم الله في عدم الهدى للكافريَن.

#### الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُم انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اثَّاقَلْتُم إلَى الأَرْضِ أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدَّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدَّنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ﴾ [ الآية: ٣٨ ]. فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ مَا لَكُمْ ﴾:

ما : حرف استفهام ، التقدير : أي شيء يمنعكم عن كذا ؟ كما تقول : ما لَكَ عن فلان مُعْرِضاً . ونظامه الصناعي ما حصل لك مانعاً لكذا أو كذا . وكذا تقول : ما لك تقوم وتقعد ؟ التقدير : أيّ شيء حصل لك مانعاً من الاستقرار ؟

المسألة الثانية: قوله: ﴿ انْفِرُوا في سَبيلِ اللهِ ﴾ :

يقال: نفر إذا زال عن الشيء. وتصريفُه نفَر يَنْفِر نفيراً، ونفرت الدابة تنفر نفوراً، وكأن النفورَ في الإباية، والنفير في الإقبال والسعاية. وقد يؤلفان على رأي مَنْ يرى تأليف المعاني المختلفة تحت اللفظِ الواحد بوَجْهٍ يبعد تارة ويقرب أخرى، ويكون تأويله هاهنا: زُولُوا عن أرضيكم وأهليكم في سبيل الله.

المسألة الثالثة: في محل النفير:

لا خلافَ بين العلماء أنَّ المرادَ به غَزْوة تَبُوك، دعا رسول الله عَظَّيْهِ إليها في حَمَارًةِ

(٨٩) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٢١ من الاستفتاح المستدرك ٢٣٨/١ . تلخيص الحبير ٢٣١/١ . فتح الباري ٢٤٢/٢ . السنن الكبرى، للبيهقي ٢/١٦٤، ١٦٥، ١٦٦ . صحيح ابن خزيمة ١٥٨١ . موارد الظمآن، للهيثمي ٤٦٠ . مصنف ابن أبي شيبة ٣٧٤/١ . سنن الدارقطني ٣١٨/١، ٣١٩، مجمع الزوائد، للهيثمي ٢/١١٠ ، ١١١ . شرح السنة، للبغوي ٨٢/٣). القيظ، وطيب الثمار، وبَرْدِ الظلال؛ فاستولى على الناس الكسل، وغلبهم على الميل إليها الامل، فتقاعدوا عنه، وتثاقلوا عليه، فوبَّخهم الله على ذلك بقوله هذا، وعاب ملىهم الإيثار للدنيا على ثواب الآخرة.

THE PRI TOR.000 و التوبة الآية ( ٣٨ )

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ اثَّاقَلْتُمْ ﴾ :

01.

قال المفسرون: معناه تثاقلتم، وهذا توبيخ على تَرْكِ الجهاد ، وعتابٌ في التقاعد عن المبادرة إلى الخروج.

ونحو قوله: ﴿ مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ هو قوله: ﴿ ولا **تُلْقُوا بأيديكم إلى التهلكة﴾** [ البقرة: ١٩٥ ]، المعنى لا تُقبلوا على الأموال إيثاراً لها على الأعمال الصالحة، ولا تَرْكَنُوا إلى التجارة الحاضرة، تقديماً لها على التجارة الرابحة التي تُنجيكم من العذاب الأليم، حسبًا تقدم بيانه في سورة البقرة.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ أَرَضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا مِنَ الآخِرَةِ ﴾:

يعني بدلاً من الآخرة، ويَرِدُ ذلك في كلام العرب نثراً ، ونظماً ؛ قال الشاعر :

فليتَ لنا مِنْ ماء زمزمَ شَرْبَةً مُبَرَّدةً باتَتْ على الطَّهَيَان أراد ليت لنا بدلاً من ماء زمزم. والطَّهَيَّان: عود ينصب في ساحة الدار للهواء، ويعلُّق عليه إناء ليلاً حتى يبرد .

عاتبهم على إيثارِ الراحةِ في الدنيا على الراحة في الآخرة؛ إذ لا تنال راحة الآخرة إلا بنصَب الدنيا. قال النبي ﷺ لعائشة رضي الله عنها، وقد طافت راكبة: « أَجْرُكَ على قَدْرَ نَصَبك » <sup>( ٠ · )</sup> . وهذا لا يصدر إلاَّ عن قلب مُوقِن بالبعث <sup>( ١ · )</sup> .

- (9.) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٨، ٤٠، ٤١ من الصلاة. سنن الترمذي ٣١٢، ٢٩٥٣. سنن النسائي ٢/١٣٥ . سنن أبي داود ٨٢١ . سنن ابن ماجة ٨٣٨ . مسند أحمد بن حنبل ٢٠/٢ ، ٢٨٥، ٢٨٧، ١٤٢/٦. والسنن الكبرى، للبيهقى ٢/٢، ١٥٩، ١٦٧. صحيح ابن خزيمة ٥٠٢ ، ٢٨٢ . سنن الدارقطني ٣١٧/١ . مصنف عبد الرزاق ٢٧٤٤ . تجريد التمهيد ، لابن عبد البر ٣٤٦. شرح السنة، للبغوي ٤٧/٣. إرواء الغليل ٢/ ٢٨٠. مشكل الآثار ، للطحاوي ٢٣/٢. الدر المنثور، للسيوطي ٦/١. نصب الراية، للزيلعي ٣٤٠/١. تفسيرابن كثير ٢٥/١. مصابيح السنة، للبغوي ٢٥/١ . تفسير القرطبي ١٢٤/١١ ). في أ : عن قلب مؤمن بالبعث .
  - (91)

سورة التوبة الآيتان ( ٩ ، ٢٠ ) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST ...... ٢ ( ٩ ، ٢٠ ) ....

# الآية الثانية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ تَنْفِرُوا يُعَذِّبْكُمْ عَذاباً أَلِيهاً وَيَسْتَبْدِلْ قَوْماً غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئاً، وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [ الآية: ٣٩ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: هذا تهديد شديد، ووَعِيد مؤكد، في ترك النَّفِير؛

ومن محققات مسائل الأصول أنّ الأمرَ إذا ورد فليس في وُرودِه أكثر من اقتضاء الفعل؛ فأما العقابُ عند الترك فلا يؤخذ من نفس الأمر ، ولا يقتضيه الاقتضاء ؛ وإنما يكون العقاب بالْخَبر عنه <sup>(١٢)</sup> ، كقوله : إن لم تفعل كذا عذّبتك بكذا ، كما ورد في هذه الآية ؛ فوجب بمقتضاها النفير للجهاد ، والخروج إلى الكفار لمقابلتهم على أن تكونَ كلمةُ الله هي العليا . **المسألة الثانية : في نوع العذاب :** 

قال ابنُ عباس: هو حَبْس المطر عنهم. فإنْ صحَّ ذلك فهو أعلم من أين قاله، وإلا فالعذابُ الأليم هو الذي في الدنيا باستيلاء العدوّ على من لم يستول عليه، وبالنار في الآخرة، وزيادة على ذلك استبدال غيركم، كما قال الله سبحانه: ﴿وإنْ تتولُّوْا يستَبْدِلْ قوماً غَيْرَكُم...﴾ الآية [ محمد: ٣٨ ].

# الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ تَنْصُرُوهُ فَقَدْ نَصَرَهُ الله، إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنْ؛ إِنَّ اللهَ مَعَنَا، فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ، وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَا، وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السَّفْلَى وَكَلِمَةِ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [ الآية: ٤٠ ].

- المسألة الأولى: النصر:
- هو المعونة، وقد تقدّم بيانه.

(٩٢) في أ: إنما يكون الجوب بالخبر عنه.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ ثَانِيَ اثْنَيْنِ﴾:

017

وللعرب في ذلك لغتان: تقول ثاني اثنين، وثالت ثلاثة، ورابع أربعة، بمعنى أحدهما، مشتقة من المضاف إليه. وتقول أيضاً: خامس أربعة، أي الذي صيّرهم خسة.

إسورة التوبة الآية (٤٠)

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ إِلاَّ تَنْصُرُوهُ ﴾:

ِ يعني تُعِينوه بالنفير معه في غزوة تَبُوك، فقد نصره الله بصاحبه أبي بكر، وأيَّدَه بجنود الملائكة.

روى أصبغ، وأبو زيد، عن ابن القاسم، عن مالك: ثاني اثنين إذ هما في الغار إذ يقول لصاحبه لا تحزَنْ إنّ الله معنا، هو أبو بكر الصديق. قال: فرأيت مالكاً يرفع بأبي بكر جداً لهذه الآية <sup>(١٣)</sup>.

قال: وكانوا في الهجرة أربعة، منهم عامر بن فُهَيرة، ورقيط الدليل <sup>(١٠)</sup>.

قال غير مالك: يقال أُرَيْقِط، قال القاضي رضي الله عنه: فحق أن يَرْفَعَ مالِكَ<sup>(10)</sup> أبا بكر بهذه الآية، ففيها عدة فضائل مختصة لم تكن لغيره، منها قوله: إذ يقولُ لصاحبه، فحقّق له تعالى [قوله له]<sup>(11)</sup> بكلامه، ووصف الصحبةَ في كتابه مَتْلُوّاً إلى يوم القيامة.

ومنها قوله: ﴿ إِنَّ الله مَعَنَا ﴾. وفي الحديث الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ قال لأبي بكر في الغار: «يا أبا بكر، ما ظنَّك باثنين اللهُ ثالثهها؟» <sup>(١٧)</sup> وهذه مرتبةٌ عظمى، وفضيلة شَمّاء، لم يكن لبشر أنْ يخبر عن الله سبحانه أنه ثالِثُ اثنين، أحدهما أبو بكر، كما أنه قال مُخْبِراً عن النبيّ ﷺ وأبي بكر ـ ثاني اثنين.

- (٩٣) في أ: جدا بهذه الآية.
- · ( ٩٤ ) في أ : منهم عامر بن فهيرة وأرقط الدليل .
  - (٩٥) في أ : بحق أن يرفع مالك .
  - (٩٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (٩٧) انظر: (صحيح البخاري ٤/٥ ، ٩/٦ . وسنن الترمذي ٣٠٩٦ . مسند أحمد بن حنبل ٤/١ . طبقات ابن سعد ١٢٣/١/٣ . البداية والنهاية، لابن كثير ١٨٢/٣ . الدر المنثور للسيوطي ٢٤٢/٣٠ . دلائل النبوة، للبيهقي ٣٨١/٢ . شرح السنة، للبغوي ٣٦٦/١).

سورة التوبة الآية (٤٠) ...

ومنها قوله: ﴿لا تَحْزَنْ إِنَّ اللهَ معنا﴾ . وقال مُخْبِراً عن موسى وبني إسرائيل: ﴿ كَلاَّ إِنَّ مَعِيَ رَبّي سَيَهْدِينَ﴾ [ الشعراء: ٦٢ ].

018

قال لنا أبو الفضائل المعدل: قال لنا جمال الإسلام أبو القاسم، قال موسى: ﴿ كَلاّ إِنّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهدينَ﴾، وقال في محمد وصاحبه: ﴿لا تحزَنْ إِن اللهَ معناً﴾. لا جرم لما كان الله مع موسى وحده ارتدَّ أصحابُه بعده، فرجع من عند ربه، ووجدهم يعبدونَ العِجْل.

ولما قال في محمد ﷺ : إنَّ الله معنا ، بقي أبو بكر مُهْتَدياً موحّداً ، عالماً عازماً ، قائماً بالأمر لم يتطرَّق إليه اختلال .

> ومنها قوله: ﴿ فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ ﴾: فيه قولان:

أحدهما : على النبي . الثاني : على أبي بكر .

قال علماؤنا: وهو الأقوى؛ لأنَّ الصدِّيق خاف على النبيّ ﷺ من القوم ، فأنزل الله سكينته؛ ليأمنَ على النبيّ ﷺ ، فسكن جَأْشُه، وذهب روعُه، وحصل له الأُمْنُ، وأنبت الله شجر ثُهامه، وألهم الوكْرَ هنالك حمامه، وأرسل العنكبوت فنسجت عليه بيتاً، فها أضعف هذه الجنود في ظاهر الحس؛ وما أقواها في باطن المعنى. ولهذا المعنى قال النبيّ ﷺ في الحديث الصحيح \_ لعُمَر حين تغامر مع أبي بكر الصديق: « هل أنتم تارِكُو لي صاحبي . إنّ الناسَ كلهم قالوا كذبت، وقال أبو بكر: صدَقْت » <sup>(١</sup>

ومنها : أنه جعل أبا بكر في مقابلة الصحابة أجمع ، فقال : « إلاَّ تنصُروه فقد نصرهُ الله بصاحبه في الغار ، بتأنيسه له ، وحَمْله على عنقه » <sup>(١١)</sup> ؛ [ ووفائه له ] <sup>(١٠)</sup> بوقايته له [ بنفسه ] <sup>(١٠١)</sup> ، وبمواساته بماله ، وكذلك روي أنَّ ميزاناً نزل من السماء ، فوزن النبيّ

- (٩٨) انظر: (صحيح البخاري ٦/٥، ٧٥/٦، السنـن الكبرى، للبيهقي ٢٣٦/١٠. فتـح البـاري ٣٠٣/٨. السنة، لابن أبي عاصم ٥٨٦/٢ ).
  - (۹۹) في ب: بتأسيسه له وحمله على عنقه.
  - ( ١٠٠ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .
  - (١٠١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

(٤٠) بيورة التوبة الآية (٤٠) HEPRINGE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

صلائم بالخلق فرجَحهم؛ وبهذه الفضائل استحقَّ أن يُقَال فيه: لو كنتُ متَّخِذاً خليلاً التخذتُ أبا بكر خليلا . وسبقت له بذلك كله الفضيلةُ على الناس .

روى البخاري وغيره عن عبد الله بن عمر أنَّه قال: كنا نُخَيَّرُ بين الناس في زمنِ رسول الله عَيَّلِيَّدٍ ؛ فنخير أبا بكر ثم عمر ثم عثمان.

ورُوي عن مالك أنَّه قال: خَيْرُ الناسِ بعد نبيهم أبو بكر. وسيأتي في سورة النور بيان ذلك مستوفى إن شاء الله.

المسألة الرابعة: وهي عظمى في الفقه من قوله تعالى: ﴿إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾:

وهو خرج بنفسه، فاراً عن الكافرين بإلجائهم له إلى ذلك حتى فعله؛ فنسب الفعل إليهم، ورتَّب الحكم فيه عليهم، وذمَّهم عليه، وتوعَّدهم؛ فلهذا يقتل المكرِه على القتل، ويضمن المالَ المكرِهُ على إتلاف المال؛ لإلجائه القاتـل والمتلف إلى القتـل والإتلاف، وكذلك شهود الزنا المزوّرون باتفاق من المذهب، وشهود القصاص إذا شهدوا بالقتل باطلاً باختلاف بين علمائنا؛والمسألةُ عسيرةُ المأخذِ، وقد حققناها في مسائل الخلاف.

وجملةُ الأمر أنَّ نسبةَ الفعل إلى المكره لا خلافَ فيه، وكذلك تعلَّق الإثم به مع القصد إليه لا خلافَ فيه. فأما ما يترتَّبُ عليه من حكم فإنَّ ذلك يختلف بحسب اختلافِ المحال والأسباب، حسبا تقتضيه الأدلَّة؛ فلينظر هنالك. **المسألة الخامسة:** 

وفي هذه الآية دليلٌ على جوازِ الفرار من خَوْفِ العدو، وترك الصبر على ما ينزل من بلاء الله <sup>(١٠٢)</sup>، وعدم الاستسلام المؤدّي إلى الآلام والهموم، وألا يلقي بيده إلى العدو، توكّلاً على الله، ولو شاء ربَّكم لعصمه مع كونه معهم، ولكنها سنَّةُ الأنبياء وسيرةُ الأمم، حكَم الله بها لتكونَ قدوةً للخلق، وأنموذجاً في الرفق <sup>(١٠٢)</sup>، وعملاً بالأسباب.

(١٠٢) في د : على ما يرى من بلاء الله.

(١٠٣) في ب: وأنموذجاً في الدين.

010 .

المسألة السادسة:

سورة التوبة الآية (٤١)

قالت الإمامية قبَّحها الله: حُزْنُ أبي بكر في الغار مع كونه مع النبيّ دليلٌ على جهله ونَقْصه وضعفِ قلبه وحيرته.

أجاب على ذلك علماؤنا بثلاثة أجوبة :

الأول: أنَّ قوله: لا تحزن، ليس بموجب بظاهره وجودَ الحزن، إنما يقتضي منعه منه في المستقبل، فلعل النبي عَيَّلِيَّهِ قال له ذلك زيادة في طمأنينة قلبه؛ فإن الصدِّيق قال للنبيّ عَيَّلِيَّهِ: لو أنَّ أحدهم نظر تحت قَدَمَيه لأبصَرَنَا. فقال له: «لا تحزن إنَّ الله معنا »؛ لتطمئنَّ نفسه.

الثاني:

أنَّ الصدِّيق لا ينقصه إضافة الحزن إليه، كما لم تنقص إبراهيم حين قيل عنه: ﴿ نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ منهم خِيْفَةً ﴾ [ هود: ٧٠ ]. ولم ينقص موسى قوله عنه: ﴿ فَأَوْجَسَ فِي نَفْسِه خِيفَةً موسى ﴾. [ طه: ٦٢ ].

وهذان العظيمان قد وُجدت عندهم التَّقِيَّة نصّاً، وإنما هي عند الصدِّيق ها هنا باحتمال.

الثالث: أنَّ حُزْنَ الصدِّيق رضي الله عنه لم يكن لشكٍّ وحيرة، وإنما كان خوفاً على النبي ﷺ أنْ يصلَ إليه ضَرَرٌ، ولم يكن النبيّ في ذلك الوقت معصوماً من الضرر، فكيف يكون الصدِّيق رضي الله عنه ضعيفَ القلب، وهو لم يستخْفِ حين مات النبيّ ﷺ ؛ بل ظهر وقام المقام المحمود الذي تقدم ذِكرُنا له بقوةٍ يقين، ووفور علم، وثبوت جأش، وفصل للخطبة التي تعيي المحتالين.

# الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿انْفِرُوا خِفَافاً وَثِقَالاً وَجَاهِدُوا بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٤١].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

017

قد تقدم ذكر نزول ذلك في غزوة تبوك إلى الروم، وكانت غزوة بعيدة في وقت شديد من حَمَارَة القيظ، وعدواً كثيراً، استنفر لها الناسُ كلَّهم على ما نبينه إن شاء الله.

HE PR التورة التوبة الآية (٤١) FOROL

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ خِفَافاً وَثِقَالاً ﴾ :

فيه عشرة أقوال:

الأول: روي عن أنس، عن أبي طلحة أنه قال: شبان وكهول، ما سَمِعَ اللهُ عُذْرَ أحد؛ فخرج إلى الشام فجاهد حتى مات.

الثاني : شبَّاناً وشيباً .

الثالث: في اليُسر والعُسْر .

الرابع: في الفراغ والشغل.

الخامس: مع الكسل والنشاط.

السادس: رجالاً وركباناً.

السابع : صاحب صنعة ومن لا صَنعة له . الثامن : جَبَاناً وشجاعاً .

التاسع: ذا عِيال ومن لا عِيالَ له.

العاشر : الثقيل : الجيش كلَّه ، والخفيف : المقدمة .

وقد يمكن أن يكونَ فيها غير هذه الأقوال، إلا أن هذه جملة تدلّ على ما بقي، والكل محتمل أن يكون مراداً بالآية، لكن منه ما يقرب، ومنه ما يبعد. المسألة الثالثة:

قال علماؤنا : اختلف في أحكام هذه الآية أو نسخها على قولين بينَّاهما في القسم الثاني .

سورة التوبة الآية (٤١) .....

والصحيح أنَّها غير منسوخة ، وقد تكون حالة يجب فيها نَفير الكلّ إذا تعين الجهاد على الأعيان بغلبة العدوّ على قطرٍ من الأقطار ، أو بحُلُوله بالعُقر ؛ فيجب على كافة الخلق الجهاد والخروج إليه ؛ فإن قصَّروا عصوا .

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

0 \ V

ولقد نزل بنا العدوّ \_ قَصَمَه اللهُ \_ سنة سبع وعشرين و خسمائة؛ فجاس ديارنا، وأسَر جيرتنا، وتوسَّط بلادَنا في عددٍ هال الناس عددُه، وكان كثيراً، وإن لم يبلغ ما حدَّدوه، فقلت للوالي والمولى عليه: هذا عدوّ الله، وقد حصلَ في الشَّرك والشَّبكة، فلتكن عندكم بركة، ولتظهر منكم إلى نُصْرة دين الله المتعيّنة عليكم حركة، فليخرج إليه جميعُ الناس حتى لا يبقى منهم أَحَدٌ في جميع هذه الأقطار فيحاط به؛ فإنه هالك لا محالة إنْ يَسَركم الله له؛ فغلبت الذنوب، ووجفت القلوبُ بالمعاصي، وصار كلُّ أحد من الناس ثعلباً يأوي إلى وجاره، وإن رأى المكروه بِجَاره؛ فإنا لله وإنَّا إليه راجعون، وحسبُنا الله ونعم الوكيل.

ومن الناس من قال: إنَّها منسوخة بقوله: ﴿ **وما كانَ المؤمنونَ لِيَنْفِروا كَافَةَ ﴾**. [ التوبة: ١٢٢ ]. وذلك بيّن في موضعه.

### المسألة الرابعة:

إذا كان النَّفير عامًا لغلبة العدوّ على الحوْزَةِ،أو استيلائه على الأسارى كان النَّفيرُ عامًا، ووجب الخروجُ خِفَافاً وَثِقالاً، وركباناً ورجالاً، عبيداً وأحراراً، مَنْ كان له أب من غير إذنه ومن لا أب له، حتى يظهر دين الله، وتحمى البَيْضَة، وتخفظ الحوْزة، ويخزى العدوّ <sup>(١٠٤)</sup>، ويستنقذ الأسرى. ولا خلاف في هذا.

ولقد رُوي أنَّ بعض الأمراء عاهد كفاراً ألاَّ يحبسوا أسيراً ، فدخل رجل من جهته بلادهم <sup>(١٠٥)</sup> ، فمرَّ على بيت مُغْلق ، فنادته امرأة : إني أسيرة ، فأبلغ صاحبَك خَبَري .

فلما اجتمع به، استطعمه عنده، وتجاذبا ذَيْلَ الحديث انتهى الخبرُ إلى هذه المعذَّبة، فألقاه إليه، فما أكمل حديثه حتى قام الأمير على قدمه، وخرج غازياً من فَوْره، ومشى

- (١٠٤) في د: ويحرم العدو .
- (١٠٥) في ب: فدخل رجل من جهة بلادهم.

۵۸ ...... FOR QURANIC THOUGHT (۵۸) محمد التوبة الآية (۵۸)

إلى البلد حتى أخرج الأسيرة، واستولى على الموضع، فكيف بنا وعندنا عَهْدُ الله ألاَّ نسلّم إخواننا إلى الأعداء، ونَنْعم وهم في الشقاء، أو نملك بالحرية وهم أرقَّاء. يالله، ولهذا الخطب الجسيم! نسأل الله التوفيق للجمهور، والمنة بصلاح الآمر والمأمور.

فإن قيل: فكيف يصنع الواحد إذا قصر الجميع ؟ وهي: المسألة الخامسة:

قلنا : يقال له : وأين يَقَعَان مما أريد ؟ مكانك أيها الواحد لا يفتى ومالك لا يكفي ، والأمرُ لله فيا يريد من توفيق ، أو قطع للطريق ، وقد همهم الخاطر بهذه المسألة ، وزَمزَم اللسان بها مدَّة .والذي يحدث أخبارها ،ويطفى = والله أعلم – أُوارَها أن يعمد من رأى تقصير الْخَلْق إلى أسير واحد فيَفديه ؛ فإن الأغنياء لو اقتسموا فداء الأسرى ما لزم كلَّ واحد منهم إلا أقلَّ من درهم للرجل الواحد ، فإذا فدى الواحدَ فقد أدَّى في الواحد أكثر مما كان يلزمه في الجماعة <sup>(١٠١)</sup> ، ويغزو بنفسه إنْ قدر ، وإلا جهَّز غازياً . فقد قال رسول الله عَيَّاتَهُ : « مَنْ جَهَّزَ غازياً فقد غزا ، ومن خَلَفَ غازياً في أهله فقد غزا » <sup>(١٠٢)</sup>.

# الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطَوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ﴾ [ الآية: ٥٨ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ ﴾: أى يَعسك. وفيه قولان:

أحدهما : أنه العيب مطلقاً ، ومنهم من قال : إنه العيب بالغيب ، يقال : لمزه يَلْمِزُه بكسر العين في المستقبل وضمّها ، قال تعالى : **﴿ولا تَلْمِزُوا أنفسكم ولا تنابَزُوا** 

> (١٠٦) في ب: فإذا فدى العدو أحدا فقد أتى في الوحدة أكثر مما كان يلزمه في الجهاعة. (١٠٧) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية (٦٠)

بالألقاب﴾ [الحجرات: ١١]. ومنه قوله تعالى: ﴿وَيْلُ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَةٍ﴾ [الهمزة: ١].

019

المسألة الثانية:

قال أبو سعيد الخدريّ: بعث إلى النبيّ ﷺ بشيء فقسمه بين أربعة، وقال: «تألّفهم». فقال رجل: ما عدلت. فقال: « يخرج من ضِئْضِيء هذا قومٌ يمرقون من الدّين» <sup>(١٠٨)</sup>. هكذا رواه البخاري، وزاد غيرُه: فأنزل الله: ﴿ وَمُنهم مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصدقات﴾.

إذا ثبت هذا فهؤلاء الأربعة كانوا عُيينة والأقرع (١٠٠) ، وكانوا من المؤلَّفة قلوبهم، فدلَّ ذلك \_ وهي:

المسألة الثالثة:

على دَفْعِ الزكاة إليهم، ويأتي تمام المسألة بعدُ إن شاء الله تعالى.

#### الآية السادسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِنَمَّا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُوَلَّفَةِ قُلُوبُهُمْ، وَفِي الرِّقَابِ وَالْغَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللهِ وَابْنِ السَّبِيلِ فَرِيضَةً مِنَ اللهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [ الآية: ٦٠ ].

فيها ثمان وعشرون مسألة :

المسألة الأولى:

هذه الآيةُ من أُمّهات الآيات، إن الله بحكمته البالغة، وأحكامه الماضية العالية، خصّ بعضَ الناس بالأموال دونَ البعض، نعمةً منه عليهم، وجعل شُكْرَ ذلك منهم إخراجَ سَهْم يؤدُّونه إلى مَنْ لا مال له، نيابة عنه سبحانه وتعالى فيا ضَمِنه بفَضْلِه لهم في قوله: **﴿وما مِنْ دابَةٍ في الأرض إلاّ على الله رِزْقُها**﴾ [ هود: ٦ ]؛ وقدّر

- (١٠٨) انظر: (صحيح البخاري ٨٤/٦).
  - (١٠٩) هكذا في الأصول.

(٦٠) العلم المحمد (٦٠) (٦٠)

الصدقات على حسب أجناس الأموال، فجعل في النقدين رُبع العشر، وجعل في النبات العشر، ومع تكاثر المؤنة نصف العشر، ويترتَّب على هذا القولُ في حقيقة الصدقة \_ وهي:

المسألة الثانية:

07.

على قولين: أحدهما: أنه جزءٌ من المال مُقَدَّر معيّن؛ وبه قال مالك والشافعي وأحمد

وقال أبو حنيفة : إنها جزء من المال مقدّر ، فجوّز إخراجَ القيمةِ في الزكاة ؛ إذ زعم أن التكليفَ والابتلاء إنما هو في نَقْص الأموال ، وذهل عن التَّوْفِيةِ لحق التكليف في تعيين الناقص ، وأن ذلك يُوازِي التكليف في قَدْرِ الناقص ؛ فإن المالكَ يريد أن يبقى ملكه بحاله ، ويُخْرِج من غيرة عنه ، فإذا مالت نفسُه إلى ذلك ، وعلقت به ، كان التكليفُ قطع تلك العلاقة التي هي بين القلب وبين ذلك الجزء من المال ، فوجب إخراج ذلك الجزء بعينه.

فإن قيل: فقد روى البخاري وغيره في كتاب أبي بكر الصدّيق بالصدقة: ومن بلغت صدقته بنْتَ مَخَاض، وليست عنده، وعنده بنت لَبُون، فإنها تُقْبل منه، ويعطيه المصدق عشرين دِرهماً أو شاتَيْنِ

قلنا : قد أجاب عنه علماؤنا بأربعة أجوبة :

أحدها : أن هذا خَبَرُ واحدٍ يخالِفُ الأصولَ، وعندهم إذا خالف خَبَرُ الواحد الأصول بطل في نفسه.

الثاني: أنّ هذا الحديث لم يخرج مخرج التقويم، بدليل أنه لم يقل: ومن بلغت صدقته بنْتَ مخاض، وعنده بنت لبون، فإنها تؤخذ منه ويُعطى عشرين درهماً، وإنما كان القياس أن يقول: فإنها تؤخذ منه إذا عرفت قيمتها، فلما عدل عن القيمة إلى التقدير والتحديد بتعيّن الشاتين أو العشرين درهماً – دلّ على أنه خرج مخرج العبادة. سورة التوبة الآية ( ٦٠ ) بلطة المحلف المحلف التوبة التوبة الآية ( ٦٠ ) محلف التوبة الآية ( ٦٠ ) سورة التوبة الآية ( ٦٠ )

الثالث: أن هذا إنما جوّز في الجيران ضرورة اختلاف السنين<sup>(١١٠)</sup>، ولا ضرورة إلى إجزائه في الأصل، فَبَقِيَ على حاله.

الرابع: أن كتاب عُمر في الصدقة الذي رواه مالك وعُمل به في الأقطار والأمصار أولى من كتاب أبي بكر الصدّيق الذي لم يجىء إلا من طريق واحدة. ولعله كان لقضيةٍ في عَيْنٍ مخصوصة.

المسألة الثالثة: في معنى تسميتها صدَقة:

وذلك مأخوذ من الصِّدْق في مساواة الفعل للقول، والاعتقاد، حسبا تقدم في الآية قبلها . وبناء « صدق » يرجع إلى تحقيق شيء بشيء وعضده به، ومنه صَدَاقُ المرأة؛ أي تحقيق الحل وتصديقه بإيجاب المال والنكاح على وَجْه مشروع.

ويختلف في ذلك كله بتصريف الفعل، يقال: صدق في القول صداقاً وتصديقاً، وتصدقت بالمال تصدقاً، وأصدقت المرأة إصداقاً. وأرادوا باختلاف الفعل الدلالة على المعنى المختصّ به في الكل. ومشابهة الصدق هاهنا للصدقة أن مَنْ أَيْقَن مِنْ دينه أنّ البَعْث حق، وأنّ الدار الآخرة هي المصير، وأنّ هذه الدار الدانية قنطرة إلى الأخرى، وباب إلى السوأى أو الحسنى عمل لها، وقدَّم ما يجده فيها؛ فإن شكّ فيها أو تكاسل عنها وآثَرَ عليها – بخل بماله، واستعدّ لآماله، وغفل عن مآله. وفي كتب الذكر تحقيق ذلك.

#### المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ لِلْفُقَرَاءِ ﴾ :

واختلف العلماء في المعنى الذي أفادت هذه اللام؛ [فقيل] ((()) لام الأجل؛ كقولك: هذا السّرْجُ للدابة، والباب للدار؛ وبه قال مالك وأبو حنيفة.

ومنهم من قال: إنَّ هذه لامُ التمليك؛ كقولك: هذا المال لزيد؛ وبه قال الشافعي. واتفقوا على أنه لا يعطى جميعها للعاملين عليها. واعتمد أصحابُ الشافعي على أنَّ

(١١٠) في ب: إنما جوز في العمران ضرورة اختلاف السنين.

(١١١) ما بين المعقوفتين: ساقطة من الأصول، وأضافها البجاوي وقال: زيادة يقتضيها الكلام.

فكان ذلك بياناً للمستحقين. وهذا كما لو أوصى لأصنافٍ معينين، أو لقوم معينين.

وتعلَّق علماؤنا بقوله تعالى: ﴿ إِ**ن تُبْدُوا الصدقات . . . ﴾** الآية . [ البقرة : ٢٧١ ] .

والصدقةُ متى أُطلقت في القرآن فهي صدقةُ الفَرْض. وقال النبي ﷺ : « أُمِرْت أن آخذَ الصدقةَ من أغنيائكم وأردَّها على فقرائكم » <sup>(١١٢)</sup>. وهذا نصٌّ في ذكر أحد الأصناف الثهانية قرآناً وسنّة.

وحقَّق علماؤنا المعنى، فقالوا: إن المستحقَّ هو الله تعالى، ولكنه أحال بحقه لمن ضمن لهم رزْقَهم بقوله: **﴿ومامِنْ دابَّةٍ في الأرض إلاَّ على الله رِزْقُها ﴾**[ هود: ٦ ]؛ فكان كما لو قال زيد لعمرو: إنَّ لي حقـاً على خـالـد يماثِـلُ حقّـك يـا عمرو أو يخالفه، فخذه منه مكانَ حقّك؛ فإنه يكون بياناً لمصرف حقّ المستحق لا للمستحق، والصنف الواحد في جهة المصرف والمحلية كالأصناف الثمانية.

فإن قيل: هذا يَبْطُل بالكافر ؛ فإنه مضمون له الرزق بذلك الوعد الحق ، ثم ليس بمصرف للزكاة.

قلنا: كذلك كنا نقول: إنه تُصرف الزكاة إلى الذميّ، إلا أَنَّ النبي ﷺ خصص هذا العموم بقوله: أُمِرْت أن آخذَ الصدقةَ من أغنيائكم وأردّها على فقرائكم ؛ فخصصناه مما خصصه به صاحبُ الشريعة، المبيِّنُ للناس ما نُزِّل إليهم؛ وما فهم المقصودَ أحدٌ فَهُمَ الطبري؛ فإنه قال: الصدقةُ لسدّ خَلَّةِ المسلمين، ولسدِّ خَلَّةِ الإسلام؛ وذلك من مفهوم مَأْخذ القرآن في بيان الأصناف وتعديدهم.

والذي جعلناه فَصْلاً بيننا وبينهم أنَّ الأمةَ اتفقت على أنه لو أُعطي كلَّ صنف حظّه لم يجب تَعْميمُه، فكذلك تعميُم الأصناف مثله.

فإن قيل: فقد رَوى زياد بن الحارث الصُّدائي: أتيتُ رسولَ الله عَلَيْكَ فبايعتُه، فأتاه رجل فقال: أعطني من الصدقة. فقال له رسولُ الله عَلَيْتَهُ: « إنَّ الله لم يَرْضَ بحكم

(١١٢) انظر: (تفسير القرطبي ٣٣٧/٣، ١٦٨/٨، ١٧٢).

نبيّ ولا غيره في الصدقات حتى حكم هو فيها، فجزَّأها ثمانية أجزاء، فإن كنْتَ من أهل تلك الأجزاء أعطيتك حقَّك» <sup>(١١٣)</sup>.

وقد قال النخعي: إن كان المالُ كثيراً قسمه على الأصناف، وإلاَّ وضعَه في صنف.

073

وقال أبو ثَوْر : إنْ أخرجه صاحِبُه جاز له أن يضَعَه في قسم، وإن قسمه الإمام استوعب الأصناف؛ وذلك فيا قالوا : إنه إنْ كان كثيراً فليعمّهم، وإن كان قليلاً كان قسمه ضرراً عليهم.

وكذلك إن قسمه صاحبه لم يقدر على النظر في جميع الأصناف، فأما الإمام فحقَّ كل واحد من الخلق متعلقٌ به من بيت المال وغيره، فيبحث عن الناس ويمكنه تحصيلهم، والنظرُ في أمرهم.

والذي صار إليه مالك من أنه يجتهد الإمام ويتحرَّى موضعَ الحجة هو الأقوى.

وتحقيقُ المسألة أنَّ المتحصل من أصناف الآيـة ثلاثـة أصنــاف: وهــم الفقـراء، والعاملون عليها، وفي سبيل الله. وسائر الأصناف داخلة فيا ذكرناه منها.

فأما العاملون، والمؤلفة قلوبهم فيأتي بيانُ حالهم إن شاء الله.

إذا ثبت هذا فإن بيان الأصناف من مهمّات الأحكام، فنقول – وهي: المسألة الخامسة: أما الفقير: ففيه ثمانية أقوال:

الأول: أنَّ الفقيرَ ـ المحتاج المتعفّف. والمسكين: الفقيرُ السائل. وبه قال مالك في كتاب ابن سُحْنُون ـ وهي:

#### المسألة السادسة:

سورة التوبة الآية (٦٠)

قاله ابن عباس والزهري، واختاره ابن شعبان. الثاني: الفقير هو المحتاج الزَّمِن. والمسكين هو المحتاج الصحيح؛ قاله قتادة.

(١١٣) انظر: (سنن أبي داود ١٦٣٠. السنن الكبرى، للبيهقي ١٧٤/٤، ١٦/٧. اتحاف السادة المتقين ٩٩/٤. المعجم الكبير، للطبراني ٣٠٣/٥. شرح السنــة، للبغــوي ٢/٧٩. تفسير ابـــن كثير ١٠٥/٤. تفسير القرطبي ١٦٨/٨. معاني الآثار ١٧/٢. إرواء الغليل ٣٥٣/٣. سنن الدارقطني ٣٧/٢). الثالث: أنّ الفقير المحتاج، والمسكين سائر الناس، قاله إبراهيم وغيره. الرابع، الفقير المسلم، والمسكين أهل الكتاب. الخامس: الفقير الذي لا شيء له، والمسكين الذي له شيء؛ قاله الشافعي. السادس: عكسه؛ قاله أبو حنيفة، والقاضي عبدالوهاب. السابع: أنه واحدٌ، ذكره للتأكيد. الثامن: الفقراء المهاجرون، والمساكين الأعراب.

THE PR سورة التوبة الآية (٦٠)

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا ﴾:

وهم الذين يقدمون لتحصيلها، ويوكَّلُون على جَمْعها؛ وهـذا يدلُّ على مسألة بديعـة، وهي أن ما كان من فروض الكفايات فالقائمُ به يجوز له أخذُ الأجرةِ عليه. ومن ذلك الإمامة؛ فإن الصلاةَ وإن كانت متوجهة على جميع الخلق فإنَّ تقدَّم بعضهم بهم من فروض الكفاية، فلا جرم يجوز أخْذُ الأجرةِ عليها.

وهذا أصلُ الباب، وإليه أشار النبيَّ ﷺ في الحديث الصحيح: «ما تركت بعد نَفقةِ عِيالي ومؤونة عامِلي فهو صدقة » <sup>(١١٢)</sup>.

قال بعضُ العلماء : العاملُ في الصدقة يستحقّ منها كفايتَه بالمعروف بسبب العمل، وإن لم يكن بدلاً عن العمل، حتى لم يحلّ للهاشمي، والأجرة تحلُّ له. قلنا : بل هي أجرةٌ صحيحة؛ وإنما لم يدخل فيها الهاشمى تحرِّياً للكرامة وتباعداً

عن الذَّرِيعة ، وذلك مبيَّن في شرح الحديث . عن الذَّرِيعة ، وذلك مبيَّن في شرح الحديث .

والدليل على أنها أجرة أن الله سبحانه أملكها له، وإن كان غنيّاً، وليس له وصف يأخذ به منها سوى الخدمة في جمعها.

(١١٤) أنظر: (صحيح البخاري ١٥/٤، ١٩٩، ١٨٦. وصحيح مسلم، الباب ١٦، حديث ٥٥ من الجهاد. ومسند أحد بن حنبل ٢٤٢/٢، ٣٧٦. السنن الكبرى، للبيهقي ٣٠٢/٦، ١٥/٧. طبقات ابن سعد ٢٦/٢/٢. تفسير القرطبي ١٧٨/٨ ، ٢٢٩/١٤).

سورة التوبة الآية (٦٠)

المسألة الثامنة:

اختلف الناسُ في المقدار الذي يأخذه العاملون من الصدقة على ثلاثة أقوال:

070

الأول: قيل: هو الثمنُ بقسمةِ الله لها على ثمانية أجزاء؛ قاله مجاهد والشافعي. وهذا تعليق بالاستحقاق الذي سبق الِخلاَفُ فيه، أو بالمحلية، ومبنيّ عليه.

الثاني: يعطون قَدْرَ عَمَلِهم من الأجرة؛ قاله ابن عمر ومالك. وقد تقدم القولُ في الأصل الذي انبنى عليه هذا ، والكلام على تحقيقه.

الثالث: أنهم يعطون من غير الزكاة، وهو ما كان من بيت المال. وهذا قول صحيح عن مالك بن أنس من رواية ابن أبي أُوَيس، وداود بن سعيد؛ وهو ضعيف دليلاً؛ فإنّ اللهَ أخبر بسهمهم فيها نصّاً، فكيف يخلفون عنه استقراء وسَبْراً.

والصحيح الاجتهاد في قَدْرِه<sup>(١١٥)</sup>؛ لأنّ البيان في تعديد الأصناف إنما كان للمحل لا للمستحق.

المسألة التاسعة: المؤلّفة قلوبهم:

فيه أربعة أقوال :

الأول: مَن قال: إنهم مسلمون يُعْطَون لضَعْفِ يَقِينهم [ حتى يقووا ] <sup>(١١٦)</sup> ، مَثَّلَهم بأبي سفيان بن حرب، والأقرع بن حابس، والعباس بن مرداس.

ومن قال: إنهم كفار مثَّلَهم بعامر بن الطفيل. ومن قال: إنهم كانوا مسلمين ــ ولهم إلى الإسلام مَيْل ــ مثّلهم بصفوان بن أمية.

الثاني: قال يحيى بن أبي كثير: المؤلفة قلوبهم من بني أمية: أبو سفيان بن حرب، ومن بني مخزوم الحارث بن هشام، وعبدالرحمن بن يربوع. ومن بني جُمَح صفوان بن أمية. ومن بني عامر بن لؤي سُهيل بن عمرو، وحُوَيطب بن عبد العزّى. ومن بني أسد بن عبد العزى حَكِيم بن حِزام. ومن بني هاشم أبو سفيان بن الحارث بن

- (١١٥) في ب: والصحيح الإجتهاد في قدر الأجرة.
  - (١١٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

017

عبدالمطلب . ومن بني فَزَارة عُيينة بن حصن بن بَدْر . ومن بني تميم الأقرع بن حابس . ومن بني نصر مالك بن عوف . ومن بني سليم العباس بن مرداس . ومن ثقيف العلاء بن حارثة .

سورة التوبة الآبة (٦٠)

الثالث: روى ابنُ وهب عن مالك، قال: كان صفوان بن أمية، وحَكِيم بن حزام، والأقرع بن حابس، وعيينة بن بدر، وسهيل بن عمرو <sup>(١١٧)</sup>، وأبو سفيان من المؤلفة قلوبهم. وكان صفوان يوم العطية مشركاً.

وقال أصبغ، عن ابن القاسم : المؤلفة قلوبهم صفوان بن أمية، ورجال من قريش . الرابع : قال الشيخ أبو إسحاق : المؤلفة قلوبهم : أبو سفيان بن حرب بن أمية بن عبد شمس، ومعاوية ابنه، وحَكِم بن حِزام ، والحارث بن الحارث بن كَلَّدة ؛ والحارث ابن هشام ، وسُهيل بن عمرو ، وحُوَيطب بن عبد العزى ، والمعلّى بن حارثة الثقفي ، وعُيَينة بن حِصْن ، ومالك بن عوف ، وصفوان بن أمية ، ومخرمة بن نوفل ، وعُمّيرابن وعُينينة بن حضن ، ومالك بن عوف ، وصفوان بن أمية ، ومخرمة بن نوفل ، وعُمّيرابن ومُثينة بن حضن ، ومالك بن عوف ، وصفوان بن أمية ، ومخرمة بن نوفل ، وعُمّيرابن وشب بن خلف الجمحي ، وهشام بن عمرو ، وسعد بن يَـرُبُوع ، وعـدي بـن قيس السهمي ، والعباس بن مِرْداس ، وطليق بن أمية ، وخالد بن أسيد بن أبي العيص ، وشيئبة بن عثمان ، وأبو السنابل بن بَعْكك ، وعكرمة بن سفيان بن عامر ، وزُهير بن أبي أمية ، وخالد بن هشام ، وهشام بن الوليد بن المغيرة ، وسفيان بن عبد الأسد ، وأحيَّية أمية ، وخالد بن معام ، وعدي بن الوليد بن المغيرة ، وسفيان بن عبد الأسد ، وأحيَّية المائب ، ومُطبع بن الأسود ، وأبو جَهْم بن حديفة بن غانم ، وأحيَّيحة أبي أمية بن خلف الجُمَحي ، وعدي بن قيس ، ونوفل بن معاوية بن عروة ، وعلمة بن ابن أمية بن خلف الجُمَحي ، وعدي بن الوليد بن المغيرة ، ومنيان بن عبد الأسد ، والسائب بن ابي السائب ، ومُطبع بن الوليد بن المغيرة ، وسفيان بن عام ، وأحيَّيحة أبية ، واللذ بن ويا المائب ، ومُعلي بن الوليد بن المغيرة ، ومنيان بن عبد الأسد ، والسائب بن ابي السائب ، ومُطبع بن الوليد بن معاوية بن معروة ، والحيْحة ابن أمية بن حلف المُجْمَحي ، وعدي ، وخالد بن هودة أو بن معاوية بن مورة ، ومغلمة بن وهشام بن عمرو بن ربيعة بن الحارث بن حبيب .

قال القاضي رضي الله عنه: أما أبو سفيان بن حرب فلا شك فيه ولا في ابنه. وأما حكيم بن حزام فعظيمُ القَدْر في الإسلام.

قال مالك: إن النبيَّ عَظَّيْتُهُ أعطى المؤلفة قلوبهم فحسُن إسلامهم.

(۱۱۷) في ب: وسهل بن عمرو.

سورة التوبة الآية ( • 🖨 🔤 🔤 🐨 HE PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية ( • • 🖨 التوبة الآية ( • •

**DYV** 

قال مالك: وبلغني أن حكيم بن حِزام أخرج ما كان أعطاه النبيَّ عَلَيْكُم في المؤلفة، فتصدّق بعد ذلك به.

وأما الحارث بن الحارث بن كَلَدة فهو ابنُ طبيب العرب وكان منهم. ولا خفاء بعُيينة ولا بمالك بن عوف سيّد هوازن.

وأما سُهَيل بن عمرو فرجل عظيم، إن كان مؤَّلَّفاً بالعطية فلم يمت النبيّ ﷺ إلا وهو مؤلَّف على الإسلام باليقين؛ فإنه لما استأثر اللهُ برسوله، وبلغ الخبر إلى مكة ماج أهلُ مكة، فقام سُهَيل بن عمرو خطيباً، فقال: والله إني لأعلم أن هذا الأمر سيمتدُّ امتدادَ الشمس في طلوعها إلى غروبها، فلا يغرّنكم هذا من أنفسكم ـ يعني أبا سفيان.

ورُوي عنه أنه حُبِس على باب عمر ، فأذن لأهل بَدْر وصُهَيب ونوعه . فقال له أبو سفيان، ومشيخة قريش : يأذن للعبيد ويَذَرُنا ! فقال سهيل بن عمرو : دُعيتم فأجابوا ، وأسرعوا وأبطأتم ، أما والله لَها سبقوكم به من الفَضْل أشدُّ عليكم مِن هذا الذي تنافسون فيه ؛ إلى أمثال هذا الخبر ، مما يدل على قوة البصيرة في الدين والبصر .

وأما حُويطب بن عبد العزّى فلم يثبت عندي أمرُه، إنما هو من مسلمة الفتح، واستقرض منه النبيّ عَيَّلِيَّهِ أربعين ألف درهم، وصَحّ دِينُه ويقينُه.

وأما مَخْرَمة بن نوفل بن أمية بن عبد مناف بن زهرة بن كلاب فأمه رقيقة بنت أبي صيفيّ بن هاشم بن عبد مناف، والد المسوّر بن مخرمة، حسُنَ إسلامُه، وهو الذي نصب أعلامَ الحرم لعمر مع حُويطب بن عبد العزى، وهو الذي خبأ له النبيُّ ﷺ القنّاء، فقال: خبأتُ هذا لك، خبأت هذا لك.

وأما عُمير بن وهب بن خلف أبو أمية الجمحي فليس منهم، مسلم حنيفي، أمَا إنه كان من أشدهم عداوة لرسول الله عَيَّلَيْهُ ، وجاء لقتله بما شرط له صفوان بن أمية، فلما دخل المسجد دعاه النبي عَيَّلَيْهُ ، فأخبره بما كان بينه وبين صفوان، فأسلم، وحديثُه طويل.

وأما هشام بن عمرو فلا أعرف حاله.

وأما الحارث بن هشام فكان في أول أمره كأبي جهل بن هشام؛ وهي شِنْشِنَةً أعرفها من أخزم، ومَن يشبه أخاه فلم يظلم. حَسُن إسلامه، وكان بالمسك ختامه. وأما سعيد بن يَرْبُوع فهو الملقّب بالصرم، مخزوميّ، قال له النبيّ ﷺ : «أينا أكبر ؟ » قال: أنا أقدم منك، وأنت أكبر وخَيْرٌ <sup>(١١١)</sup> مني، ولم أعلم تأليفه.

578

HF.PRIN التورة التوبة الآية ( ٦٠ ) FOR QUR

> وأما عديّ بن قيس فلم أعرفه. وأما العباس بن مِرْداس فكبيرُ قومِه، حسُنَ إسلامه، وخبَرُه مشهور . وأما طُلَيْق بن سفيان، وابنُه حكيم؛ فهو وابنه مذكوران في المؤلَّفة قلوبهم. وأما خالد بن أسيد بن أبي العِيص بن أمية فلا أعرف قصَّتَه.

وأما شَيْبة بن عثمان فكان في نفسه شيء ، ثم أراد أنْ يقتلَ النبي ﷺ ، فلما دنا منهم عرفه رسولُ الله ﷺ فدعاه ، فلما دنا منه أخذه أفْكَل ، فمسح صدره فأسلم وحسُنَ إسلامه .

وأما أبو السَّنابِل بن بَعْكَك العَبْدَرِي فهو من مسلمة الفتح، واسمه حَبَّة؛ لا أعرفه.

وأما عِكْرِمة بن عامر فلا أعرفه، أما إنه من بني عبد الدار ، ولست أحصّل حالَه. وأما زهير بن أمية، وخالد بن هشام فلا أعرفهما . وأما هشام بن الوليدفهو أخو خالد بن الوليد . وأما سفيان بن عبد الأسد فلا أعرفه . وأما أبو السائب فلم يكن منهم. وأما مُطيع بن الأسود فلستُ أعلم حاله . وأما أبو جَهْم بن حذيفة بن غانم من بني عديّ ، واسمه عامر ، فلا أعرفه منهم ، على أن النبيَّ عَلَيْهِم قال فيه في الصحيح : « وأما أبو جَهْم فلا يضع عصاه عن عاتقه » \_

(١١٨) انظر: (مجمع الزوائد ٥٢/٨. المعجم الكبير، للطبراني ٢/٨٠. تهذيب ابن عساكر ١٨٠/٦).

سورة التوبة الآية (٦٠) .....

رواه النسائي <sup>(١١١)</sup> . وقال فيه : « وأما أبو جَهم بشرِّ لا خير فيه » <sup>(١٢٠)</sup> وربَّك أعلم . وأما أُحَيْحة فهو أخو صفوان بن أمية لا أعرف حالَه . وأما نَوْفَل بن معاوية الدِّيلي فلا أعرفه منهم . وأما علقمة بن عُلاثة العامري الكِلابي فهو منهم وأسيد بن ربيعة ، وحسن الإسلام

عندها .

وأما خالد بن هَوْذة فهو والد العدّاء بن خالد مُبايع النبي ﷺ في العبد أو الأمّة، من بني أَنْفِ الناقة، غير ممدوح. والحطيئةُ لا أعرف حاله، وكذلك أخوه حَرْملة. وأما الأقرع بن حابس فمشهور فيهم. وأما قَيْس بن مَخْرَمة بن المطلب القرشي المطلبي فلا أعلمه منهم. وأما جُبير بن مطعم فلم يكن منهم. وأما هشام بن عمرو فلا أعرفه. وقد عُدَّ فيهم زَيْد الْخَيْل الطائي، وهم أكثر من هذا كله.

استدراك:

وأما معاوية فلم يكن منهم؛ كيف يكون ذلك، وقد ائتمنه النبيَّ ﷺ على وَحْيِ الله وقراءته وخلَطه بنفسه، وأما حالُه في أيام أبي بكر وعمر فأشهر من هذا وأظهر. وقد قدمنا أنّ أصنافَ المؤلّفة قلوبهم مختلفة؛ فمنهم ضعيف الإيمان قَويّ بالأدلة والعطاء، ولم يكن جميعهم كافراً؛ فحصّلوا هذا فإنه مُهِمٌّ في القصة.

(١١٩) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٦، ٣٧ من الطلاق. وسنن النسائي، الباب ٢٢ من النكاح. وسنن أبي داود، الباب ٣٣ من الطلاق. وسنن الترمذي ١١٣٤. السنن الكبرى للبيهقي ١٨٧/١، ١٨١،
 ٤٧١ . تهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٩٦/٢. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٣٢٤. موارد الظهآن 1٢٤.
 ٢٢٤ . تهرح السنة، للبغوي ٢٩٧/٩٢. مصابيح السنة، للبغوي ١١١/٢. تفسير القرطبي ١٢٤/١١).

المسألة العاشرة:

٥٣٠

اختلف في بقاء المؤلَّفة قلوبهم، فمنهم من قال: هم زائلون؛ قاله جماعة، وأخذ به مالك. ومنهـم مَـنْ قـال: هـم بـاقُـون؛ لأن الإمـام ربما احتـاج أن يستـأنـف على الإسلام <sup>(١٢١)</sup>، وقد قطعهم عُمر لما رأى من إعزاز الدين.

THE PR سورة التوبة الآية ( ٦٠ )

والذي عندي أنه إنْ قوي الإسلامُ زالوا ، وإن احْتيج إليهم أُعطوا سَهْمهم، كما كان يُعطيه رسولُ الله عُرَيَاتُم ؛ فإن الصحيح قد روي فيه: « بدأ الإسلامُ غريباً وسيعود غريباً كما بدأ » (١٢٢) .

# المسألة الحادية عشرة:

إذا قُلنا بزوالهم فإنَّ سَهْمهم يعودُ إلى سائر الأصناف كلها، أو ما يراه الإمام، حسبا تقدّم بيانُه في أصل الخلاف.

وقال الزهري: يُعْطى نصفُ سهمهم لعمّار المساجد، ولا دليل عليه. والأول أصح. وهذا مما يدلُّك على أنَّ الأصنافَ الثمانية محلٌّ لا مستحقّون؛ إذ لو كانوا مستحقين لسقط سَهْمُهم بسقوطه عن أرباب الأموال، ولم يرجع إلى غيرهم، كما لو أوصى لقوم معينين فهات أحدُهم لم يرجع نَصِيبُه الى مَنْ بَقِيَ منهم. **المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَفِي الرِّقَابِ ﴾:** 

وفيه قولان:

أحدهما : أنهم المكاتبون؛ قاله عليٍّ، والشافعي، وأبو حنيفة، وجماعة.

الثاني: أنه العِتْق، وذلك بأن يَبْتاعَ الإمامُ رقيقاً فيعتقهم، ويكون ولاؤهم لجميع المسلمين؛ قاله ابن عمر .

وعن مالك أربع روايات:

(١٢١) في ب: ربما احتاج أن يتألف على الإسلام. (١٢٢) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية (٦٠) ......

إحداها : أنه لا يُعين مكاتباً ، ولا في آخر نجم من نجومه ، ولو خرج به حرّاً . وقد قال مرة : فلمن يكون الوَلاء ؟

٥٣١

وقال آخراً: ما يُعجبني ذلك، وما بلغني أن أبا بكر ولا عمر ولا عثمان فعلوا - ذلك.

الثانية: روى عنه مطرّف أنه يعطى المكاتبون.

الثالثة: قال: يشتري مِن زكاته رقبةً فيعتقها، يكون ولاؤها لجميع المسلمين.

الرابعة: قال مالك: لا آمرُ أحداً أن يشتريَ رقبة من زكاة ماله فيعتقها. وبه قال الشافعي وأبو حنيفة.

والصحيح أنه شراء الرقاب وعِتْقها ، كذلك هو ظاهر القرآن؛ فإن الله حيث ذكر الرقَبة في كتابه إنما هو العتق، ولو أراد المكاتبين لذكرهم باسمهم الأخصّ، فلما عدل إلى الرقبة دلّ على أنه أراد العِتْق.

وتحقيقُه أن المكاتب قد دخل في جملة الغارمين بما عليه من دَيْن الكتابة ، فلا يدخل في الرقاب ، وربما دخل في المكاتب بالعموم ، ولكن في آخر نجم يُعْتَق به ، ويكون ولاؤه لسيده ، ولا حرجَ على مُعْطي الصدقة في ذلك ؛ فإنّ تخليصة من الرق ، وفكّه من حبس الملك هو المقصود ، ولا يتأتَّى عن الولاء ؛ فإن الغرض تخليص المكاتب من الرق ، وفكّه من حبس الملك هو المقصود ، وكذلك قال مالك في كتاب محد . المسألة الثالثة عشرة:

لو اشترى الإمامُ من رَجُلٍ أباه وأخذ المالَ ليعتقه عن نفسه، فاختلف العلماء فيه على قولين. وكذلك اختلف [ فيه ] <sup>(١٢٢)</sup> قول مالك؛ فمنعه في كتاب محمد، وأجازه في المختصر. والأول أصحّ؛ لأنَّ النبيّ عَيَّلْتَهُمِ قال: « الولاء لمن أعطى الثمن » <sup>(١٢٤)</sup>، ولأنه إذا أعتقه عن نفسه لم يكن للثمن مُقابل يُوازيه.

(١٢٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

( ١٢٤ ) انظر : (سنن أبي داود ٢٩١٦ . طبقات ابن سعد ١٨٨/٨ ).

المسألة الرابعة عشرة:

037

وكذلك اختلف العلماء في فكّ الأسارى منها <sup>(١٢٥)</sup>؛ فقد قال أصْبَغ: لا يجوزُ ذلك. وقال ابن حبيب: يجوز ذلك.

HE PRINCE GHAZI TRUST والتورة التوبة الآية ( ٦٠ ) FOR QURANIC THOUGHT

وإذا كان فكُّ المسلم عن رقَّ المسلم عبادة وجائزاً من الصدقة فأولى وأحْرَى أن يكون ذلك في فكَّ المسلم عن رِقَّ الكافر وذُلَّه.

المسألة الخامسة عشرة:

إذا قلنا : إنه يُعان منها المكاتب ، فهل نعتق منها بعضَ رقبة ينبني عليها ؟ فإذا كان نصف عَبْدٍ أو عُشْرَه يكون فيه فكَّه عن الرق بما قدٍ سبق من عتقه فإنه يجوز ؛ ذكره مُطَرّف ، وكذلك أقول . والله أعلم .

المسألة السادسة عشرة:

ويكون الوَلاء بين المعتقَيْــن كالشريكين. وقد بينّاه في كتب المسائل، فإنّ فيه تفريعاً كثيراً.

المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَالْغَارِمِينَ ﴾:

0 (1997)

وهم الذين رَكِبَهم الدَّين، ولا وَفاء عندهم [ به ] <sup>(١٢٦)</sup>، ولا خلافَ فيه. اللهم إلاّ من ادَّان في سَفاهة، فإنه لا يعطى منها، نعم ولا من غيرها إلا أن يتوب، فإنه إن أخذها قبل التوبة عاد إلى سَفَاهةٍ مثلها أو أكبر منها، والديون وأصنافها كثيرة. وتفصيلُه في كتب الفِقْه.

المسألة الثامنة عشرة:

فإن كان ميتاً قُضي منها دينُه؛ لأنه من الغارمين.

وقال ابن الموّاز : لا يُقضى . وقد ثبت في الصحيح، عن البخاري وغيره : « ما مِن مؤمن إلا أنا أولى به في الدنيا والآخرة، اقـرؤوا إن شئتُم : ﴿ **النبيُّ أَوْلَى بِالمؤمِنِين** 

- (١٢٥) في ب: في فداء الأسارى منها. -
- (١٢٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

**مِنْ أنفسهم ﴾** (١٢٧) ؛ [ الاحزاب: ٦ ] فأيما مؤمن مات وترك مالاً فليرثه عَصَبَتُه مَنْ كانوا ، ومن ترك دَيناً أو ضَياعاً فليأتني فأنا مَوْلاه.

077

المسألة التاسعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَفِي سَبِيلِ اللهِ ﴾ :

قال مالك: سُبل اللهِ كثيرة، ولكني لا أعلم خلافاً في أنَّ المرادَ بسبيل الله هاهنا الغَزْو من جملة سبيل الله، إلا ما يُؤْثَر عن أحمد وإسحاق فإنها قالا : إنه الحج.

والذي يصح عندي من قولها أنَّ الحج من جملة السَّبُل مع الغَزْو ؛ لأنه طريق برّ ، فأعطى منه باسم السبيل، وهذا يحلّ عقد الباب، ويخرم قانون الشريعة، وينثر سلك النظر ، وما جاء قط بإعطاء الزكاة في الحجّ أثر .

وقد قال علماؤنا: ويُعطى منها الفقير بغير خلاف؛ لأنه قد سُمِّي في أول الآية، ويُعْطَى الغنيّ عند مالك بوصف سبيل الله تعالى، ولو كان غنياً في بلده أو في موضعه الذي يأخذ به، لا يلتفت إلى غير ذلك من قوله الذي يؤثر عنه. قال النبي ﷺ : «لا تحلُّ الصدَقةُ لغنيٍّ إلا لخمسة: غازٍ في سبيل الله...» (١٢٨).

وقال أبو حنيفة: لا يُعطى الغازِي [ في سبيل الله] <sup>(١٢٩)</sup> إلا إذا كان فقيراً ، وهذه زيادةٌ على النص ، وعنده أن الزيادة على النص نسخ ، ولا نسخ في القرآن إلا بقرآن مثله أو بخبرِ متواتر .

وقد بينًا أنه فعل مِثْلَ هذا في الخمس في قوله: ﴿ وَلِذِي القُرْبَى ﴾؛ فشرط في قرابة رسول الله ﷺ الفَقْر ؛ وحينئذ يعطون من الخمس. وهذا كله ضعيف حسبا بينَّاه.

- (١٢٧) انظر: (صحيح البخاري ١٥٥/٣، ١٤٥/٦، ومسند أحمد بن حنبل ٣٣٤/٢. مصابيح السنة، للبغوي ٢٣١/٥. الدر المنثور، للسيوطي ١٨٢/٥. فتح الباري ٤٧٧/٤، ٢١/٥، ٥١٧/٨. تفسير ابن كثير ٣٨١/٦. تفسير الطبري ٧٧/٢١).
- (١٢٨) انظر: (سنن أبي داود ١٦٣٥، ١٦٣٦. مسند أحمد بن حنبل ٥٦/٣. السنن الكبرى، للبيهقي ١٣/٧، ١٥، ٢٢، ٢٣. التمهيد، لابن عبد البر ٥٥/٥، ٩٦، ٩٧، ٩٩. مشكاة المصابيح، للتبريزي ١٨٣٣. صحيح ابن خزيمة ٢٣٦٨). (١٢٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

المعنية التوبة الآية ( ٦٠ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٦٠ ) FOR OUR ANIC THOUGHT

وقال محمد بن عبد الحكم: يُعطى من الصدقة في الكُراع والسلاح، وما يحتاج إليه من آلات الحرب، وكفّ العدو عن الحَوْزة؛ لأنه كلَّه من سبيل الغَزْو ومنفعته. وقد أعطى النبيّ عَلَيْكِمْ من الصدقة مائة ناقة في نازلة سهل بن أبي حَثْمَة إطفاء للثائرة. **المسألة الموفية عشرين: قوله تعالى: ﴿وَابْنِ السَّبِيل ﴾:** 

يريد الذي انقطعت به الأسبابُ في سفَره، وغاب عن بلده ومستقرّ ماله وحاله؛ فإنه يُعطى منها.

قال مالك في كتاب ابن سُحنون: إذا وجد مَنْ يسلفه فلا يعطى. وليس يلزمه أن يدخل تحت مِنَّةٍ أحد، وقد وجد مِنَّةَ الله ونعمته.

#### المسألة الحادية والعشرون:

إذا جاء الرجلُ وقال: أنا فقير، أو مسكين، أو غارم، أو في سبيل الله، أو ابن السبيل، هل يقبل قوله، أم يقال له أَثْبِتْ ما تقول؟

فأمَّا الدّين فلا بد من أن يُثْبت. وأما سائر الصفات فظاهر الحال يشهد لها ويُكتفى به فيها.

ثبت أنَّ النبيَّ ﷺ جاء إليه قوم ذوو حاجة مُجْتَابِي النِّمَارِ ، فحثَّ على الصدقة عليهم. <sup>(١٣٠)</sup>.

وفي حديث أبرص وأقْرَع وأعمى، قال مُخْبِراً عنهم: « إنا على ما ترى». <sup>(١٣١)</sup> فاكتفى بظاهر الحال. وكذلك ابن السبيل يُكتفى بغربته، وظاهر حالته، وكونه في سبيل الله معلوم بفعله لذلك ورُكونه فيه.

وإن قال: أنا مكاتَب أثبت ذلك؛ لأنَّ الأصلَ الرق حتى يثبت الحرية أو سببها.

وإن ادَّعى زيادةً على الفقر عِيالاً، فقال القرويون: يكشف عن ذلك إنْ قدر، وهذا لا يلزم؛ لأن حديث أبرص وأعمى وأقرع ذكر ذلك عنهم وأنا ابن سبيل،

- (۱۳۰) انظر: (صحيح مسلم ۷۰٤).
- ( ۱۰ ) انظر: (صحيح مسلم ۲۲۷۵).

أسألك بعيراً أتبلَّغ عليه في سفري، ولم يكلفه إثباتَ السفر، وهو غائب عنه؛ فصار هذا أصلاً في دعوى كل شيء غائب من هذا الباب.

030

المسألة الثانية والعشرون:

إذا قلنا : إنَّ الأصنافَ الثهانية مستحقُّون، فيأخذ كلُّ أحد حقَّه وهو الثمن، ولا مسألة معنا .

وإن قلنا : إن الإمامَ يجتهد ، وهو الصحيح؛ فاختلف العلماء بأي صنف يبدأ . فأما العاملون فإنْ قلنا : إنّ أجرتهم من بيت المال ، فلا كلام .

وإن قلنا : إن أجرتهم من الزكاة فبهم نَبْدَأً ، فنعطيهم الثَّمنَ على قول ، وَقَدْرَ أجرتهم على الصحيح في الشرع ؛ فإن الخبر بأنْ يعطى كلُّ أجِير أجره قبل أن يجفّ عرَقه مأثورُ اللفظ صحيح المعنى.

فإن أخذ العامل حقَّه فلا يبقى <sup>(١٣١)</sup> صنف يترجّح فيه إلا صنفين؛ هما سبيل اللهِ والفقراء، أو ثلاثة أصناف إن قلنا: إنّ الفقراءَ والمساكين صنفان، فأما سبيلُ الله إذا اجتمع مع الفقر فإن الفقر مقدّم عليه إلا أن ينزل بالمسلمين حاجة إلى مال الصدقة فيا لا بدّ منه من دَفْع مَضَرّة، كما تقدم، فإنه يقدم على كل نازِلة.

وأما الفقراء والمساكين فالصحيح أنهم صنفان، ولا نبالي بما قال الناس فيهما، وها أنا ذا أريحكم منه بعون الله؛ فإن قال القائل بأن الفقير مَنْ له شيء والمسكين مَـنْ لا شيء له، أو بعكسه، فإن مَنْ لا شيء له هو المقدّم على من له شيء، فهذا المعنى ساقط لا فائدة فيه.

وأما إنْ قلنا: إن الفقير هو الذي لا يَسأَلُ، والمسكين هو الذي يسأل فالذي لا يسأل أولى، لأن السائلَ أقربُ إلى التفطُّن والغنى والعلم به ممن لا يسأل، ولا يفطن له فيتصدق عليه. ولا خلاف أن الزَّمِنَ مقدَّم على الصحيح، وأنّ المحتاج مقدّم على سائر الناس، وأن المسلم مقدم على الكِتابي. وقد سقط اعتبارُ الهجرة والتقرب بذهاب

( ١٣٢ ) في ب: فإن أخذ العامل أجره فلا يبقى.



زمانها، فلا معنى للاحتجاج على ذلك كلَّه، والحمد لله الذي مَنَّ بالمعرفة وكفانًا المؤونة.

المسألة الثالثة والعشرون:

هذه الأوصاف التي ذكرنا شأنها في الأصناف التي قدمنا بيانها إنما تُعتبر عند علمائنا فيمن لا قرابةَ بينه وبين المتصدق، فإن وقعت القرابةُ ففي ذلك تفصيل عريض طويل.

فأما صدقةُ التطوع فقد قال النبيّ ﷺ لزينب امرأة ابن مسعود : « زوجُك وولدُك أحقُّ مَنْ تصدقت عليهم به » <sup>(١٣٢)</sup> . يعني بحليّهـا الذي أرادت أن تتصدَق به .

وفي حـديـث بِنْـر حَـاً : قـــال النبي ﷺ لأبي طلحـــة : « أرى أن تجعلهـــا في الأقربين » <sup>(١٣٤)</sup> ، فجعلها أبو طلحة في أقارِبه ، وبَنبي عَمّه .

وهذا كله صحيح ثابت في كلَّ أم وبنت من الحديث.

وأما صدقَةُ الفرض فإنْ أعطى الإمام صدقة الرجل لولدهووالدهوزوجه الذين تلزمه نفقة جميعهم فإنه يجزئه. وأما إن تناول هو ذلك بنفسه فلا يجوز أن يعطيها بحال لمن تلزمه نفقتُه؛ لأنه يسقط [ في ذلك ] <sup>(١٣٥)</sup> بها عن نفسه فرضاً.

وأما إن أعطاها لمن لا تلزمُـه نفقتهم فقد اختلف العلماء في ذلك؛ فمنهم من جوَّزه، ومنهم من كرهه.

قال مالك: خوف الْمَحْمَدة. وقال مُطَرِّف: رأيت مالكاً يدفع زكاتَه لأقاربه. وقال الواقدي \_ وهو إمام عظيم: قال مالك: أفضلُ من وضَعْتَ فيه زكاتَك قَرَابتكَ الذين لا تَعُول.

> ( ١٣٣ ) سبق تخريجه، راجع الفهرس. ( ١٣ ) انظر : (صحيح البخاري ٨، ٧/٤ ). ( ١٠ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ، د.

مورة التوبة الآية ( ٦٠ ) من معني من المركز المكر المكر المكريني من المكريني من المكريني من المكريني من المكريني For QURANIC THOUGHT

وقد قال النبيّ ﷺ لزوجة عبدالله بن مسعود : « لك أُجْران : أُجْرُ القرابة ، وأُجْرُ الصدقة » <sup>(١٣٦)</sup> .

واختلف علماؤنا في إعطاء الزكاة للزوجين، فقال القاضي أبو الحسن: إن ذلك من مَنْع مالك محمولٌ على الكراهية. وذكر عن ابن حبيب إن كان يستعين في النفقة عليها بما يعطيه فلا يجوز، وإن كان معه ما ينفق عليها ويصرف ما يأخذ منها من نفقته وكُسوته على نفسه فذلك جائز.

> وقال أبو حنيفة: لا يجوز بحال. والصحيح جوازه لحديث زينب امرأة ابن مسعود المتقدم ذكره. فإن قيل: ذلك في صدقَة التطوَّع.

قلناً: صدقةُ التطوع والفَرْض هاهنا واحد؛ لأن المنعَ منه إنما هو لأجل عَوْدِه عليه، وهذه العلةُ لو كانت مراعاةً لاستوى فيه التطوّع والفرض.

المسألة الرابعة والعشرون:

إذا كان الفقير قويّاً، فقال مالك في مختصر ما ليس في المختصر: يُعطى، يعني لتحقيق صفة الاستحقاق فيه. وقال يحيى بن عمر: لا يجزيه، وبه قال الشافعي، لقول النبي ﷺ: «لا تحلُّ الصدقةُ لغنيّ ولا لذي مِرّةِ سَويٍّ ». خرجه الترمذي مع غيره، وزاد فيه: « إلا لذي فَقْرِ مُدْقِع أو غرْم مُفْظِع ». وقال: هذا غريب <sup>(١٣٧)</sup>، والحديث المطلق دون زيادة لا يُرْكَنُ إليه، ولا ينبغي أن يعوَّل على هذا ؛ فإن النبيّ ﷺ كان

- (١٣٦) انظر: (الدر المنثور، للسيوطي ١٧١/١ . تفسير القرطبي ١٩٠/٨ . السنن الكبرى، للبيهقي ٢٩/٧).
- (١٣٧) انظر: (سنن أبي داود ١٦٣٤. سنن الترمذي ٦٥٢. سنن ابن ماجة ١٨٣٩. المعجم الكبير، للطبراني ١٧/٤. المستدرك ١٢٧/١ . محم الزوائد ٩١/٣ ، ٢ . شرح السنة، للبغوي ٢/٢٢. مصنف ابن أبي شيبة ٢٠٧/٣. مشكاة المصابيح ١٨٣٠. سنن الدارقطي ١١٨/٢. الدر المنثور، للسيوطي ٢٥٣/٣ . صحيح ابن خزيمة ٢٣٨٧. موارد الظمآن ٨٠٦. إرواء الغليل ٣٨١/٣. الكامل، لابن عدى ٣١٠/١).

يعطيها للفقراء الأصحّاء، ووقوفها على الزمْنَى باطل، وهذا أولى من ذلك بالاتباع، وأقوى منه في الارتباط والانتزاع.

المسألة الخامسة والعشرون:

مَن كان له نِصابٌ من الزكاة، هل يجوز له أخذها أم لا ؟

فقال علماؤنا تارةً: مَنْ ملك نصاباً فلا يأخذ منها شيئاً؛ لأنه غنيّ تؤخذ منه فلا تُدْفَع إليه.

وفي القول الثاني: يأخذ منها، وقد ثبت أنَّ النبيّ ﷺ قال: « مَنْ سأل وعنده أوقية أوعِدْلها فقــد سأل إلحافاً » <sup>(١٣٨)</sup>.

والصحيحُ ما قاله مالك والشافعي: إن مَن كانت عنده كفاية تغنيه فهو الغنيّ وإن كان أقلَّ مِنْ نصاب، ومَن زاد على النصاب ولم تكن فيه كفاية لمؤنته ولا سداد لِخَلّته فليس بغنيّ فيأخذ منها .

المسألة السادسة والعشرون:

اختلف العلماء ، هل يعطى من الزكاة نصاباً أم لا ؟ على قولين .

وقال بعض المتأخرين: إن كان في البلد زكاتان: نَقْد، وحرث، أخذ ما يبلّغه إلى الأخرى.

والذي أراه أن يُعطى نصاباً ، وإن كان في البلد زكاتان وأكثر ، فإنّ الغرضَ إغنا<sup>ي</sup> الفقير ، حتى يصير غنيّاً ، فإذا أخذ تلك فإن حضرت زكاة أخرى وعنده ما يكفيه أخذها غيره ، وإلا عاد عليه العطاء .

(١٣٨) انظر: (سنن أبي داود، الباب ٢٤ من الزكاة. وسنن النسائي، الباب ٨٧ من الزكاة. ومسند أحمد ابن حنبل ١/٣، ٩، ٣٦/٤. فتح الباري ٢٠٣/٨. الدر المنثور، للسيوطي ٣٥٩/١. معاني الآثار، للطحاوي ٢٠/٢. صحيح ابن خزيمة ٢٤٤٧. تهذيب ابن عساكر ١١٣/٦. السنن الكبرى، للبيهقي ٢٤/٧. موارد الظمآن ٨٤٦).

سورة التوبة الآية ( ٦٠ )

المسألة السابعة والعشرون:

لا تُصرف الصدقةُ إلى آل محمد؛ لقوله ﷺ : « إنّ الصدقةَ لا تحِلُّ لآل محمد، إنما هي أوساخُ الناس » <sup>(١٣٩)</sup> . والمسألة مشكلة جداً ، وقد أفضنا فيها في شرح الحديث ما شاء الله أنْ نُفِيض فيه .

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ANIC THOUGHT

049

وبالجملة إنَّ الصدقةَ محرّمة على محمد ﷺ بإجماع أمته، وهي محرّمة على بني هاشم في قول أكثرِ أهل العلم.

وقال الشافعيّ: بنو المطلب وبنو هاشم واحد؛ لقول النبي ﷺ : « إن بني هاشم وبني المطلب لم يفترقوا في جاهلية ولا في إسلام » <sup>(١٤٠)</sup>. قالوا : لأنّ النبيَّ ﷺ أعطاهم الْخُمْس عوضاً عن الصدقة ولم يعطه أحداً من قبائل قريش .

وقال محمد بن الموّاز : آل محمد عشيرته الأقربون : بنو عبد المطلب ، وآل هاشم ، وآل عبد مناف ، وآل قصيّ ، وآل غالب ؛ لأنّ النبي ﷺ لما نزلت : ﴿ وأَنْذِر عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ﴾ [ الشعراء : ٢١٤ ] ـ نادى بأعلى صوته : « يا آل قصيّ ، يا آل غالب ، يـا آل عبد مناف ، يا فاطمة بنت محمد ، يا صفية عمة رسول الله ، اعملوا لما عند الله ؛ فإني لسْتُ أملكُ لكم من الله شيئاً » . فبيّنَ بمناداتِه عشيرتَه الأقربين <sup>(١٤١)</sup> .

وقال ابن عباس \_ وقد سُئل عنها : نحن هم . يعني آل محمد خاصة ، وأبى ذلك علينا قومُنا . فأما مَوَاليهم ، فقال ابن القاسم في الحديث الذي جاء : لا تحلَّ الصدقةُ لآل محمد \_ إنما ذلك في الزكاة لا في التطوَّع ، وإنما هم بنو هاشم أنفسهم . قيل له \_ يعني مالكاً : فمواليه ؟ قال : لا أدري ما الموالي ، وكأنه لم يرهم من ذلك فاحتججْت عليه بقوله : «مَوْلَى القوم منهم » <sup>(١٤٢)</sup> ، فقال : وقد قال : « ابْنُ أختِ القوم منهم » <sup>(١٤٢)</sup> .

- (۱۳۹) صبق تخريجه. راجع الفهرس. (۱٤۰) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- ( ۲۰۰۰ ) مسبق شریعه و راجع الفهر من .
- (١٤١) في ب: فبيّن بمناجاته عشيرته الأقربين.
- (١٤٢) أنظر: (مسند أحد بن حنبل ٣٤٠/٣ ، ٣٤٠/٤ ، ٣٤٠/٤ . سنن الدارمي ٢٤٤/٢ . المعجم الكبير ، للطبراني ١٩٧/٢ . مجمع الزوائد ١٩٥/١ ، ١٩/١٠ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٥١ . تلخيص الحبير ، لابن حجر ٢١٤/٢ . نصب الراية ، للزيلعي ١٤٨/٤ . تهذيب ابن عساكر ٢٤٤/٢ ، ٣١٢/٥ تفسير القرطبي ١٩٢/٨ ).

(١٤٣) أنظر: (صحيح البخاري ٢٢١/٤. سنن أبي داود ٥١٢٢. سنن النسائي ١٠٦/٥. سنن الدارمي

قال أصْبَـغ: وذلـك في البر والحرمـة، كقـولـه عليـه السلام: « أنـت ومـالُـك لأبيك» (١٤٢). قال مطرف وابن الماجِشون: مَوَاليهم منهم لا تحل لهم [ الصدقة ] <sup>(١٤٥)</sup>. وقال مالك في الواضحة: لا يُعْطَى آل محمد من التطوع. وأجازه ابن القاسم في

كتاب محمد ، وهو الأصح (١٤٦) ؛ لأنَّ الوسخ إنما قُرِنَ بالفَرْض خاصة.

فإن قيل: قد روى أبو داود ، عن أبي رافع ، أنَّ النبيَّ ﷺ بعث رجلاً على الصدقة من بني مخزوم ، فقال لأبي رافع : اصْحَبْني ، فإنك تصيبُ منها ؛ فقال : حتى آتي رسولَ الله فأسأله . فأتاه فسألـه ، فقـال : « مَـوْلَـى القـوم مـن أنفسهـم ، وإنـا لا تحلّ لنـا الصدقة » <sup>(١٤٢)</sup> .

- (١٤٤) انظر: (سنن أبي داود ٣٥٣٠. سنن ابن ماجة ٢٢٩١، ٢٢٩٢، مسند أحمد بن حنبل ٢٠٤٢. السنن الكبرى، للبيهقي ٢٨٠٧، ٤٨١، ٨٩٨. مجمع الزوائد ١٥٤/١، ١٥٥. المطالب العالية، لابن حجر ١٤٣٨، ٢٥٠٩، ٢٥٣٨، ٢٨٢ الحبير ١٨٩/٣. موارد الظمآن ١٠٩٤. إرواء الغليل، للألباني ٣٣٣٣، ٣٦٦٦، ٢٥٦، ٢٣٢٢٧. المعجم الصغير للطبراني ١٨، ٢٣٢٢. الدر المنثور، للسيوطي ٣٤٧/١، ٣٢٣٣، تفسير القرطبي ٢٣٢/٥]، ٢١٧/١، ٢٢/١٢، ٢٢/١٠ تاريخ بغداد، للخطيب ١٤٤/١٠ . مشكل الآثار، للطحاوي ٢٢٠٢/١، ١١٠/١٦، ٢٢٤/١٣. تاريخ بغداد، للخطيب ١٤٢/١٢. مشكل الآثار، للطحاوي ٢٢/١٠، ١١٠/١٦، تهذيب تاريخ ابن عساكر ٢٢٦٤، ٢٢/١٢ المعجم الكبير، للطبراني ٢٧٩/٢، ١١٠/١٠. الدرر المنتثرة، للسيوطي ١٢٨. معاني الآثار، المحجم الكبير، الطبراني ٢٧٩/٢، ٢٠/١٠، الدرر المنتثرة، للسيوطي ١٢٨. معاني الآثار، للطحاوي ١٥٨٤. تاريخ أصفهان ٢٢/٢. مصنف ابن أبي شيبة ٢٧/١٥، ١٩١، ١٢٠، لابن عدي ٢/١٩٢، ١٢٢/٣. الكرما، ٢٢٩٤، ٢٢٢٢، ٢٩٩٢، الضعفاء للعقيلي ٢٢٤٢، الكامل،
  - (١٤٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
    - (١٤٦) في ب: وهذا لا يصح.
- (١٤٧) انظر: (صحيح البخاري ٩٣/٨ . سنن أبي داود ١٦٥٠ . السنن الكبرى، للبيهقي ١٥١/٢ . شرح السنة، للبغوي ٨/٣٥٢ . مشكاة المصابيح، للتبريزي ٣٠٤٤ . نصب الراية، للزيلعي ٤٠٤/٢ . تاريخ جرجان، للسهمي ٧٥).

سورة التوبة الآية (٦٠) ....

وهذا نص في المسألة، فلو صحّ لوجب قبولُه، وقد قال علماؤنا في ذلك جوابان: الأول: أنّ ذلك على التنزيه منه.

021

الثاني: أن أبارافع كان مع النبيّ ﷺ يخدم ويطعم، فكره له ترك المال الذي لم يذَم، وأخْذَه لمالٍ هو أوساخُ الناس، فكَسْب غيره أولى منه.

فإن قيل: فقد روي أن ابن عباس قال: بعثني أبي إلى النبي ﷺ في إبل أعطاها إياه من الصدقة.

قلنا: لم يصح. وجوابه لو صح أنَّ النبي ﷺ استسلف من العباس، فردَّ إليه ما استسلف من الصدقة، فأكلها بالعوَض. وقد روينا ذلك مفسَّراً مستوفى في شرح الحديث.

وقد قال أبو يوسف: يجوز صرفُ صدقةِ بني هاشم إلى فقرائهم، فيقال له: أيأكلون من أوساخهم؟ هذا جهلٌ بحقيقة العلة وجهة الكرامة.

المسألة الثامنة والعشرون: قوله: ﴿ إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ ﴾:

مقابلة جملةٍ بجملة، وهي جملةُ الصدقة بجملة المصرف لها، ولكن النبي ﷺ قال في حديث البخاري وغيره – حين أرسل مُعاذاً إلى اليمن: « قل لهم: إنَّ الله افترض عليهم صدقةً تُوُخذُ من أغنيائهم فترد على فقرائهم » فاختص أهلَ كلِّ بلد بزكاة بلده؛ فهل يجوز نقلها أم لا؟ في ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: لا تُنْقل، وبه قال سُحْنون. وقاله ابن القاسم، إلا أنه زاد إن نقل بعضها لضرورةٍ رأيته صواباً.

الثاني: يجوز نقلها، وقاله مالك أيضاً.

الثالث: يقسم في الموضع سَهْم الفقراء والمساكين، وينقل سائر السهام، باجتهاد الإمام. ٥٤٢ ...... والمعادية الآية (٦٥) ومحمد المعام ورة التوبة الآية (٦٥) ومعاد المعادية الآية (٦٥)

والصحيحُ ما قاله ابنُ القاسم لقول النبي ﷺ لمعاذ ، ولأن الحاجةَ إذا نزلت وجب تقديمها على مَنْ ليس بمحتاج فالمسلمُ أخو المسلم لا يُسْلِمُه ولا يظلمه <sup>(١٤٨)</sup> .

# الآية السابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَهِ وَآيَاتِهِ وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ﴾ [ الآية: ٦٥ ].

فيها مسألتان:

#### المسألة الأولى:

رُوي أنها نزلت في غَزْوَة تَبُوك. قال الطبري: بينا النبيُّ عَلَيْكَمْ في غزوة تَبُوك ورَكْبٌ من المنافقين يسيرون بين يديه، فقالوا: يظنّ هذا أنه يفتَح قصورَ الشام وحصونَها! فأطلعه الله على ما في قلوبهم وقولهم، فدعاهم، فقال: « قُلْتُمْ كذا وكذا ؟ » فحلفوا: ما كُنّا إلا نخوضُ ونلعب، فكان ممن إن شاء الله عفا عنه يقول: أسمعُ آيةً تقشعرُّ منها الجلود، وتَجتُّ القلوبُ، اللهم اجعل وفاتي قَتْلاً في سبيلك، لا يَقُلْ أحد أنا غسلتُ، أنا كفَنّت، أنا دَفَنْتُ ». قال: فأصيب يوم اليامة، فما أحد من المسلمين إلا وقد وُجِد غيره <sup>(121)</sup>.

وروى الدارقُطْني، عن مالك، عن نافع، عن ابن عمر، قال: رأيت عبدالله بن أبيّ يشتدُّ قُدام النبيّ ﷺ والحجارة تَنْكُبه، وهو يقول: يا محمد، إنما كنا نخوض ونلعب، والنبيّ ﷺ يقول: « أبِالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون؟ لا تعتذروا » <sup>(١٥٠)</sup>.

وروي أن ذلك كله نزل فيما كان من المنافقين في هذه الغزوة.

- (١٤٨) إشارة إلى حديث أخرجه أحد بن حنبل وغيره، بلفظ: «المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يخذله ولا يسلمه».
   يسلمه».
   انظر: (مسند أحد بن حنبل ٦٨/٢، ٩١، ٢٦/٤، ٩٦، ٢٩، ١٥٨. فتح الباري ٩٨/٥،
   ١٢٣/١٢. زاد المسير، لابن الجوزي ٢٦٤/٧٤. سنن أبي داود ٢٩٩٣).
   (١٤٩) انظر: (الدر المنثور ٢٥٤/٣. تفسير القرطبي ١٩٧/٨).
  - (١٥٠) انظر: (المجروحين، لابن حبان ١٢٩/١).

سورة التوبة الآية (٧٣)....

المسألة الثانية:

لا يخلو أن يكونَ ما قالوه من ذلك جداً أو هزلاً، وهو كيفها كان كُفْرٌ؛ فإن الهزل بالكفر كفر، لا خلف فيه بين الأمة، فإنّ التحقيقَ أخو الحق والعلم، والهزل أخو الباطل والجهل. قال علماؤنا: نظروا إلى قوله: ﴿ أَتَتَّخِذُنا هُـزُواً قـال أَعـوذُ بِـالله أَنْ أَكُونَ مِنِ الجاهلينَ ﴾ [ البقرة: ٦٧ ].

028

فإن كان الْهَزْل في سائر الأحكام كالبيع والنكاح والطلاق فقد اختلف الناسُ في ذلك على أقاويل، جماعُها ثلاثة:

الفَرْق بين البيع وغيره. الثاني: لا يلزم الْهَزْل. الثالث: أنه يلزم. فقال في كتاب محمد: يلزم نكاح الهازل. وقال أبو زيد، عن ابن القاسم في العتبية: لا يلزم. وقال عليّ ابن زياد: يفسخ قبلُ وبعد.

وللشافعي في بيع الهازل قولان؛ وكذلك يتخرج من قول علمائنا فيه القولان. قال متـأخرو أصحابنا: إن اتفقا على الهزل في النكاح والبيع لم يلزم، وإن اختلفا غلب الجد الهزل.

قال الإمام ابن العربي: فأمّا الطلاق فيلزم هَزْله، وكذلك العِتْق؛ لأنه من جنس ٍ واحد يتعلّق بالتحريم والقربة، فيغلب اللزوم فيه على الإسقاط.

# الآية الثامنة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّها النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ ﴾ [ الآية: ٧٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: [الجاهدة]:

فيها ثلاثة أقوال:

الأول: قال ابن مسعود: جاهِدْهم بيدك، فإن لم تستطع فبلسانك، فإنْ لم تستطع فَقَطِّب في وجوههم. الثاني: قال ابنُ عباس: جاهد الكفار بالسيف، والمنافقين باللسان. الثالث: قال الحسن: جاهد الكفّار بالسيف، والمنافقين بـإقـامـة الحدود عليهـم. واختاره قتادة، وكانوا أكثر مَنْ يُصيب الحدود.

#### المسألة الثانية:

قال علماء الإسلام ما تقدم، فأشكل ذلك واسْتَبْهم، ولا أدري صحةَ هذه الأقوال في السند. أما المعنى فإنّ من المعلوم في الشريعة أن النبي ﷺ كان يجاهِدُ الكفار بالسيف على اختلاف أنواعهم، حسب ما تقدم بيانُه. وأما المنافقون فكان مع علمه بهم يعرِضُ عنهم، ويكتفي بظاهر إسلامهم، ويسمَعُ أخبارَهم فيلغيها بالبقاء عليهم، وانتظار الفَيْئَة إلى الحق بهم، وإبقاء على قومهم، لئلا تَثُور نفوسُهم عند قتلهم، وحذراً من سوء الشنعة في أن يتحدث الناسُ أن محداً يقتل أصحابه؛ فكان لمجموع هذه الأمور يَقْبَلُ ظاهرَ إيمانهم، وبادىء صلاتهم، وغزوهم، ويكلُ سرائرهم إلى ربهم، وتارة كان يبسطُ لهم وجْهَةُ الكريم، وأخرى كان يظهر التغيير عليهم.

وأما إقامةُ الحجة باللسان فكانت دائمة، وأما قول من قال: إن جهادَ المنافقين بإقامة الحدود فيهم لأنَّ أكثر إصابةِ الحدود كانت عندهم، فإنه دعوى لا برهان عليها، وليس العاصي بمنافق، إنما المنافق بما يكون في قلبه من النفاق كامِناً، لا بما تتلبَّسُ به الجوارحُ ظاهـراً، وأخبـار المحـدوديـن يشهـد مَسـاقُهـا أنهم لم يكـونـوا منافقين <sup>(١٥١)</sup>.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ﴾ :

الغلظة نقيضُ الرأفة، وهي شدّةُ القلب وقوّته على إحلال الأمر بصاحبه. وليس ذلك في اللسان؛ فإنّ النبيَّ عَلَيْتُهُ قال: « إذا زنَتْ أمَةُ أحدكم فليجلدها الحدَّ ولا يُثَرِّب» (١٥٢).

- (١٥١) في ب: يشهد سياقها أنهم لم يكونوا منافقين.
- (١٥٢) أنظر: (سنن الترمذي ١٤٤٠. سنن الدارقطني ١٦٠/٣. المعجم الكبير، للطبراني ٢٧٥/٥. التمهيد، لابن عبد البر ٩٧/٩. الكامل، لابن عدي ٢٦٥/٢).

IAZI TRUST

020

سورة التوبة الآية (٧٤)

#### الآية التاسعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ، وَكَفَرُوا بَعْدَ إسْلاَمِهِمْ، وَهَمَّوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا وَمَا نَقَمُوا إِلاَّ أَنْ أَغْنَاهُمُ اللهُ وَرَسُولُه مِنْ فَضْلِهِ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْراً لَهُمْ وَإِنْ يَتَوَلَّوْا يُعَذِّبْهُمُ اللهُ عَذاباً أَلِياً في الدَّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ في الأَرْض مِنْ وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴾ [الآية: ٧٤].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

أحدها : أنه قول الجُلاس بن سُوَيد : إن كان ما جاء به محمد حقّاً فلنحن شرٌّ من الحُمر .

ثم إنه حلف ما قال؛ قاله عُرْوة ومجاهد وابن إسحاق.

الثاني: أنه عبد الله بن أبي بن سَلُول حين قال: ﴿ لَتَنْ رَجَعْنَا إلى المدينةِ ليُخْرِجَنَ الأعزُ مِنْهَا الأذَلَ ﴾ [ المنافقون: ٨ ]؛ قاله قتادة.

الثالث: أنه جماعة المنافقين قالوا ذلك؛ قاله الحسن. وهو الصحيح؛ لعموم القول، ووجود المعنى فيه وفيهم، وجملةُ ذلك اعتقادهم وقولهم إنه ليس بنبيّ. **المسألة الثانية:** 

في هذا دليل على أنَّ الكفر يكون بكل ما يناقضُ التصديق والمعرفة، وإن كان الإيمان لا يكونُ إلا بلا إله إلا الله دونَ غيره من الأقوال والأفعال، حسبا بينَّاه في أصول الفقه ومسائل الخلاف، وذلك لسعة الحلّ وضيق العقد، وذلك كالطلاق يقَعُ بالنية والقول، وليس يَقَعُ النكاح إلاّ باللفظ المخصوص مع القول به.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْراً لَهُمْ ﴾:

فيه دليل على تَوْبَة الكافر الذي يُسِرُّ الكفْرَ ويُظهر الإيمان، وهو الذي يسميه الفقهاء الزَّنْديق. فَقَنْ الْمَرْبَى فَنْ الْمَرْبَى فَنْ الْمَرْبَى فَنْ الْمَرْبَى فَنْ الْمَرْبَى فَالْمَالُونَ الْمَرْبَى فَا FOR QURANIC THOUGHT (مَا المَواتِ الآيات ( ٧٥ – ٧٧) ورد التوبية الآيات ( ٧٥ – ٧٧)

وقد اختلف في ذلك العلماء، فقال مالك: لا تُقبل له توبة. وقال الشافعي: تُقْبَل. وليست المسألة كذلك، وإنما يقول مالك: إنَّ توبة الزِّنْدِيق لا تُعرَف، لأنه كان يُظهِر الإيمان ويُسِرَّ الكفر، ولا يُعلم إيمانه إلا بقوله. وكذلك يفعل الآن وفي كل حين، يقول: أنا مؤمن، وهو يُضْمِرُ خلافَ ما يظهر، فإذا عثرنا عليه وقال: تُبْت لم يتغيَّر حاله. وقبول التوبة لا يكون إلا لتوبةٍ تتغيَّر فيها الحالةُ الماضيةُ بنقيضها في الآتية.

ولهذا قلنا: إنه إذا جاء تائباً من قِبَلِ نفسه قبل أن يعثر عليه قبلنا توبته، وهو المراد بالآية، فإنها ليست بعموم، فتتناول كلّ حالة؛ وإنما تقتضي القبول المطلقة فيكفي في تحقيق المعنى للفظ وجوده من جهة، وقد بينًا المسألة على الاستيفاء في مسائل الخلاف، وهذا القَدْرُ يتعلق بالأحكام، وقد بينًاه.

## الآية الموفية ثلاثين

قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللهَ لَئِنْ آتَانَا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ. فَلَمَّا آتَاهُمْ مِنْ فَضْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلَّوْا وَهُمْ مُعْرِضُونَ. فَأَعْقَبَهُمْ نِفاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إلى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ﴾. [الآيات: ٥٧، ٣٦، ٧٧].

فيها عشر مسائل:

المسألة الأولى:

هذه الآية اختلف في شأن نزولها على ثلاثة أقوال:

الأول: أنها نزلت في شأن مولى لعُمَر قتل حَمياً لتَعْلَبة، فوعد إن وصل إلى الدية أن يُخرج حقَّ الله فيها، فلما وصلت إليه الديَة لم يفعل.

الثاني: أن تَعْلَبَة كان له مالٌ بالشام فنذر إن قدم من الشام أن يتصدَّق منه، فلما قدم لم يفعل.

الثالث: وهو أصحُّ الروايات ـ أن ثعلبة بن حاطب الأنصاري المذكور قال للنبيّ مَالِثَهُمِ : ادْعُ الله أن يرزقني مالاً أتصدَّقُ منه. فقال النبيّ عَلِيْتُهُمْ : « وَيحك يا ثعلبة ، قليلٌ تؤدِّي شُكْرَه خير من كثير لا تُطيقه». ثم عاود ثانية، فقال له النبيّ ﷺ : « أما تَرْضَى أن تكون مِثْلَ نبيّ الله، فوالـذي نفسي بيده لو شئتُ أن تصير معي الجبال ذهباً وفضة لصارت».

OEV

سورة التوبة الآيات ( ٧٥ - ٧٧)

فقال: والذي بعثك بالحق لئن دعوت الله فرزقني لأعطينَّ كلّ ذي حقَّ حقَّه. فدعا له النبيُّ عَلَيْكُم، فاتخذ غناً فنمَت كما ينمى الدُّود، فضاقت عليه المدينة، فتنحَّى عنها، ونزل وَادياً من أوديتها، حتى جعل يصلي الظهر والعصر في جماعة، ويترك ما سواهما، ثم نمت وكثرت حتى ترك الصلوات إلا الجمعة، وهي تَنْمى حتى ترك الجمعة، وطفق يُلْقى الركبان يوم الجمعة ويسألهم عن الأخبار، فسأل النبيُّ عَنه، فأخبر بكثرة غنمة ومما صار إليه، فقال النبيُّ عَلَيْكَم : «يا وَيْحَ ثعلبة – ثلاث مرات، فنزلت»: فرخُذ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةً تطهّرهُم وتُزكّيهم بها ﴾ [ التـوبة: ١٠٣ ]. ونـزلت فرائض الصدقة، فبعث النبيُّ عَلَيْكَم وتُزكّيهم بها ﴾ التوبة : واخر من بني فرائض الصدقة، فبعث النبيُّ عَلَيْكَم وتُزكّيهم مها ﴾ التـوبة : ١٠٣ ]. ونـزلت سليم، وأمرهما أن يمراً بنّعلبة وبرجل آخر من بني سُلَم، يأخذان منها صدقاتها، فخرجا حتى أتيا ثعلبة، فقال: ما هذه إلا جزيَة، ما هذه إلا أخْتُ الجزية، ما أدري ما هذا ؟ انطلقا حتى تفرغا وعُودا.

وسمع بهما السلمي، فعمد إلى خِيار إبله، فَعَزَلَها للصدقة، ثم استقبلهما بها، فلما رأوها قالوا: ما يجب عليك هذا، وما نريد أن نأخذ منك هذا. قال: بل فخذوه. فإنَّ نفسي بذلك طيبة، فأخذوها منه، فلما فرغا من صدقاتهما رجعا حتى مرَّا بثعلبة، فقال: أروني كتابكما – وكان النبيُّ عَيَّاتَهُ كتب لهما كتاباً في حدود الصدقة، وما يأخذان من الناس – فأعطياه الكتاب، فنظر إليه، فقال: ما هذه إلا أختُ الجزية، فانطلقا عني حتى أرى رأيي.

فأتيا النبيَّ ﷺ ، فلما رآهما قال: «يا وَيْحَ ثعلبة » ـ قبل أن يكلّمهما ، ودعا للسلمي بالبركة ، فأخبراه بالذي صنع ثَعْلَبَة ، والذي صنع السُّلمي ؛ فأنزل الله : ﴿ ومنهم مَنْ عاهدَ الله لئنْ آتانا من فَضْله...﴾ الآية ؛ وعند رسول الله ﷺ رجلٌ من أقارب ثعلبة ، فخرج حتى أتاه ، فقال : «ويحك يا ثعلبة ! قد أنزل الله فيك كذا وكذا »، فخرج حتى أتى النبيَّ ﷺ ، فسأل أن يَقْبَلَ صدقته منه ، فقال : « إنَّ الله منعنى أن ٥٤٨ ..... ٥٤٨ ..... ٥٤٨ ..... ٥٤٨ ..... ٥٤٨ .....

أقبَلَ منك صدقتَك»، فقام يحثو التراب على رأسه؛ فقال النبيُّ ﷺ : « قد أمرتك فلم تُطعني»، فرجع ثعلبة إلى منزله، وقُبض رسول الله ﷺ ولم يَقْبِضْ منه شيئاً، ثم أتى إلى أبي بكر فلم يَقْبِضْ منه شيئاً، ثم أتى إلى عثمان بعد عُمر فلم يقبض منه شيئاً، وتوفي في خلافة عثمان رضي الله عنه. وهذا الحديث مشهور .<sup>(١٥٣)</sup>.

المسألة الثانية : قوله : ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللهَ ﴾ :

قيلَ أنه عاهدَ بقلبه، والدليل عليه قوله: ﴿ **وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللهَ**﴾ إلى قوله: ﴿ **فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إلَى يَـوْم يَلْقَـوْنَـهَ**﴾، وهـذا استنبـاطٌ ضعيـف، واستدلالٌ عليه فاسد ؛ فإنه يحتمل أن يكونَ عاهدَ اللهَ بلسانه، ولم يعتقد بقلبه العهد.

ويحتمل أن يكون عاهدَ الله بهما جميعاً ، ثم أدركته سوء الخاتمة فإنَّ الأعمال بخواتيمها ، والأيام بعواقبها . ولفظ اليمين ورد في الحديث ، وليس في ظاهر القرآن يمينٌ إلا مجرد الارتباط والالتزام ، أما أنه بصيغة القسم في المعنى فإنَّ اللام تدل عليه ، وقد أتى بلامين : اللام الواحدة الأولى لام القسم بلا كلام ، والثانية لام الجواب ، وكلاهما للتأكيد . ومنهم من قال : إنهما لاما القسم ، وليس يُحتاج إلى ذلك ، وقد بينًاه في اللجئة ، وكيفها كان الأمر بيمين أو بالتزام مجردٍ عن اليمين ، أو بنية ، فإنه عهد .

وكذلك قال علماؤنا : إنَّ العهدَ والطلاق وكلَّ حكم ينفرد به المرء ولا يفتقر في عقده إلى غيره، فإنه يلزمة منه ما يلتزمه بقصده، وإن لم يتلفظ به.

قال الشافعي وأبو حنيفة: لا يلزم أحداً حكمَّ إلا بعد أن يلفظَ به.

والدليلُ على صحة ما ذهبنا إليه ما رواه أشهَب عن مالك، وقد سئل: إذا نوى رجلٌ الطلاقَ بقلبه ولم يلفظ به بلسانه، يلزمه ذلك أم لا؟ فقال يلزمه، كما يكون مؤمناً بقلبه، وكافراً بقلبه.

وهذا أصلٌ بديع، وتحريرهُ أن يقال عَقْدٌ لا يفتقر المرء فيه إلى غيره في التزامه، فانعقد عليه بنيَّة. أصلُه الإيمان والكفر.

(١٥٣) انظر: (دلائل النبوة، للبيهقي ٢٩٠/٥ . المعجم الكبير، للطبراني ٧٨٧٣. مجمع الزوائد، للهيئمي ٣١/٧ . أسباب النزول، للواحدي ١٧٠).

وقد بينَّاه في كتاب الإنصاف أحسنَ بيان، فلينظر هناك إن شاء الله تعالى وقد أشرنا إلى هذا الغرض قبل هذا بمرماة من النظر تُصيبه، وهذا يعضده ويقوّيه. **المسألة الثالثة:** 

إن كان نذراً فالوفاء بالنذر واجب من غير خلاف، وتَرْكه معصية. وإن كانت يميناً فليس الوفاء باليمين باتفاق، بَيْدَ أنَّ المعنى فيه [ إن كان نذر الرجل أو ] <sup>(١٥٤)</sup> إن كان فقيراً لا يتعيَّن عليه فَرْض الزكاة، فسأل الله مالاً يلتزم فيه ما ألـزمـه من الصدقة، ويؤدي ما تعيَّن عليه فيه من الزكاة، فلما آتاه الله ما سأل ترك ما التزم مما كان يلزمُه في أصل الدين لو لم يلتزمه، لكنَّ التعاطي بطلب المال لأداء الحقوق هو الذي أورطه، إذْ كان ـ والله أعلم ـ بغير نية خالصة، أو كان بنيَّة لكن سبقت فيه البداية المكتوب عليه فيها الشقاوة.

## المسألة الرابعة:

إن كان هذا المعاهد عارفاً بالله فيفهم وَجْه المعاهدة، وإن كان غير عارف بالله فكيف يصحُّ معاهدة الله مع مَنْ لا يعرفه.

قلنا: إن كان وقت المعاهدة عارفاً بالله، ثم أذهب المعرفة سوء الخاتمة فلا كلام، وإن كان في وقت المعاهدة مُنافقاً يُظهر الإيمان ويُسِرُّ الكفر فإن قلنا: إنَّ الكفارَ يعرفون الله فالمعاهدةُ مفهومة، وإن قلنا: لا يعرفونه \_ وهو الصحيح فإنَّ حقيقة المعاهدة عند علمائنا معاقدة بعزيمة محققة بذكر الله، فإنْ عاهد الله مَنْ لا يعرفه فإنما ذلك إذا ذكره في المعاقدة فخاصٌ من خواص أوصافه، وإن لم يتحقق ربه فينعقد ذلك عليه، ويلزمه حكمه، وينفذ عليه عقابه؛ لأن العقدَ يتعلَّق بهذا الذكر اللازم.

اختلف فيه؛ فقيل: البخل مَنْعُ الواجب، والشحُّ مَنْعُ المستحب، قال تعالى: ﴿ وَلا يحسبَنَّ الذين يَبْخَلُون بما آتاهم الله ﴾ - إلى: ﴿ القيامة ﴾ [ آل عمران: ١٨٠ ]. وقال تعالى: ﴿ وَلا يَجِدُون في صُدُورَهم... ﴾ الآية. [ الحشر: ٩ ].

(١٥٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

00.

وقيل: هما واحد، وقد سبقت الإشارة إليه في المتقدم من القول، ومـا حكينـاه هاهنا هو الصحيح، وعليه تدل الأحاديث حسبا بينَّاه فيها، وظواهرُ القرآن، حسبا بينّاه فيها.

CE GHAZI TRUST والتوبة الآيات ( ۷۵ – ۷۷) FOR QUR'ANIC THOUGHT

المسألة السادسة: قوله: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِم ﴾ :

O LISH

النِّفاق في القلب هو الكفر، وإذا كان في الأعمال فهو معصية، وقد حققنا ذلك في شرح الصحيح والأصول، وفيه قال النبيَّ عَلَيْكَم : «أربع مَنْ كُنَّ فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خَصْلةٌ منهن كانت فيه خصلةٌ من النفاق حتى يدعَها: إذا ائتُمن خان، وإذا حدَّث كذب، وإذا عاهد غَدر، وإذا خاصم فجر». <sup>(١٥٥)</sup> روته الصحاح والأئمة، وتباين الناس فيه حِزَقاً، وتفرَّقوا فِرقاً، بسبب أن المعاصي بالجوارح لا تكون كفراً عند أهل الحق، ولا في دليل التحقيق.

وظاهر هذا الحديث يقتضي أنه إذا اجتمعت فيه هذه الخصال صحَّ نفاقة وخلص، وإذا كان منهن واحدة كانت فيه من النفاق خصلة، وخصلة من النفاق نِفَاق، وعقدة من الكفر كفر، وعليه يشهد ظاهرُ هذه الآية بما قال فيه من نكثه لعهده، وغَدْره الموجب له حُكْم النفاق؛ فقالت طائفة: إن ذلك إنما هو لمن يُحَدِّث بحديثٍ يعلم كذبه، ويعهد بعهدٍ لا يعتقد الوفاء به، وينتظرُ الأمانة للخيانة فيها.

وتعلقوا فيا ذهبوا إليه من ذلك بحديث خرجه البزّار ، عن سلمان ، قال : دخل أبو بكر وعُمر على رسول الله ﷺ فقال : مِنْ خِلال المنافقين ثلاث : « إذا حدث كذب ، وإذا وعد أخلف ، وإذا ائتُمن خان » . فخرجا من عند رسول الله ﷺ ثقيلين ، فلقيهما عليّ فقال لهما : مالي أراكما ثقيلين ؟ قالا : حديثاً سمعناه من رسول الله ﷺ : « مِنْ

<sup>(</sup>١٥٥) انظر: (صحيح البخاري ١٥/١، ١٧٢/٣، وصحيح مسلم، حديث ١٠٦ من الإيمان. سنن الترمذي ٢٦٣٢. مسند أحمد بن حنبل ١٨٩/٢. السنن الكبرى، للبيهقي ٩٣٠٩، ٢٤/١٠، ٧٤/١٠. شرح السنة، للبغوي ١٤/١٠. مشكاة المصابيح، للتبريزي ٥٦. فتح الباري ٤٩/١٤. تهذيب ابن شرح السنة، للبغوي ٤٩/١٠. الأخلاق، للخرائطي ١٣. تفسير ابسن كثير ١٣١/٨. الترغيب والترهيب ٩٣٦٢. مكارم الأخلاق، للخرائطي ١٣. تفسير ابسن كثير ١٣٩/١٠. الترغيب أبي عوانة ١٣٥/١٠. حلية الأولياء، لأبي نعيم ٢٠٤/٢. الدر المنثور، للسيوطي ٢٣٩/١. مسند أبي عوانة ٢٠٩١٢.

خلال المنافقين إذا حدث كذب، وإذا ائتمن خان، وإذا وعد أخلف». فقال عليّ: أفَلا سألتماه؟ فقالا: هِبْنا رسول الله ﷺ . فقال: لكني سأسأله.

GHAZI TRU

001

فدخل على رسول الله ﷺ فقال: لقيني أبو بكر وعُمر، وهما ثقيلان، ثم ذكر ما قالاً : فقال: « قد حدَّثتهما، ولم أضَعْه على الموضع الذي يضعونه، ولكن المنافق إذا حدَّث وهو يحدّث نفسه أنه يكذب، وإذا وعد وهو يحدث نفسه أنه يُخلف، وإذا ائتمن وهو يحدث نفسه أنه يخون». <sup>(١٥٦)</sup>.

قال القاضي الإمام: هذا ليس بممتنع لوجهين: أحدهما ضَعْف سنده. والثاني أنَّ الدليل الواضح قد قام على أنَّ متعمد هذه الخصال لا يكون كافراً، وإنما يكون كافراً باعتقادٍ يعودُ إلى الجهل بالله وصفاته أو التكذيب له.

وقالت طائفة: إنما ذلك مخصوص بالمنافقين زمانَ رسول الله.

أفادني أبو بكر الفهري بالمسجد الأقصى: أن مقاتل بن حيان، قال خرجت زمان الحجاج بن يوسف، فلما كنت بالريّ أخبرت أنّ سعيد بن جُبير بها مخْتَفٍ من الحجاج، فدخلت عليه، فإذا هو في ناس من أهل وُدّه. قال: فجلست حتى تفرقوا. ثم قلت: إنّ لي \_ والله \_ مسألة قد أفسدَت عليّ عيشي. ففزع سعيد، ثم قال: هات. فقلت: بلغنا أنّ الحسن ومكحولاً \_ وهما مَنْ قد علمت في فضلهما وفقههما فيا يَرْوِيان عن رسول الله يَسَلَّهُ أنه قال: «ثلاث مَن كُنَّ فيه فهو منافق، وإن صلّى وصام، وزعم أنه مؤمن: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا التُمين خان. ومن كانت فيه خصلة منهن كان فيه ثلث النفاق». وظننت أني لا أسْلَمُ منهن أو مِن بعضهن، ولم يسلم منهن كثير من الناس.

قال: فضحكَ سعِيد ، وقال: همَّني والله من الحديث [ مثل ] <sup>(١٥٧)</sup> الذي أهَمَّك . فأتيتُ ابنَ عمر وابن عباس فقصصتُ عليهما ما قصصتَ عليّ ، [ فضحكا ] <sup>(١٥٨)</sup>

- (١٥٦) انظر: (تفسير القرطبي ٢١٣/٨ . المعجم الكبير، للطبراني ٣٣١/٩).
  - (١٥٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة التوبة الآيات (٧٥ \_ ٧٧)

( ١٥٨ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د .

وقالا : همَّنا والله من الحديث مِثْلُ الذي أهمّك . فأتينا رسولَ الله ﷺ في أناس من أصحابه ، فقلنا : يا رسولَ الله ، إنك قد قلت : ثلاث من كنّ فيه فهو منافق ، وإن صام وصلّى وزعم أنه مؤمن : مَن إذا حدث كذَب ، وإذا وعد أخلف ، وإذا ائتمن خان ، ومن كانت فيه خصلة منهن ففيه ثلثُ النفاق ، فظننا أنا لم نسلم منهنّ أو من بعضهن ولَنْ يسلم منهن كثيرٌ من الناس .

قال: فضحِكَ رسولُ الله ﷺ ، وقال: « ما لكم ولَهُنَّ؟ إنما خصصت به المنافقين، كما خصّهم الله في كتابه ».

أما قـولي: « إذا حـدث كـذب فـذلـك قـول الله عـز وجـل: ﴿ **إذا جـاءك** المنافقون... الآية [ المنافقون: ١ ] لا يرون نبوّتك في قلوبهم، أفأنتم كذلك ؟ » قال: فقلنا: لا. قال: « فلا عليكم، أنتم من ذلك بُرآء ».

« وأما قولي: إذا وعد أخلف، فذلك فيا أنزل اللهُ عليّ: **﴿ ومنهم مَن عاهد اللهَ** لئن آتانا من فضْله...﴾ إلى: ﴿ يكذبونَ﴾ . « أفأنتم كذلك؟ » قال: فقلنا: لا ، والله لو عاهَدْنا الله على شيء لوفَيْنا بعهده. قال: « فلا عليكم، أنتم من ذلك بُرَآء ».

« وأما قولي : إذا ائتمن خان، فذلك فيا أنزل الله : **﴿ إِنَا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ ... ﴾** إلى : **﴿ جَهولاً ﴾** [ الأحزاب : ٧٢ ] . فكلَّ مؤمن مُوْتمن على دينه ، والمؤمنُ يغتسل من الجنابة في السرِّ والعلانية ، ويصوم ويصلِّي في السرِّ والعلانية ، والمنافقُ لا يفعل ذلك إلا في العلانية ، أفأنتم كذلك ؟ » قلنا : لا . قال : « فلا عليكم ، أنتم من ذلك بُرآء ».

قال: ثم خرجت من عنده فقضيتُ مناسكي، ثم مررتُ بالحسن بن أبي الحسن البصري، فقلت له: حديثٌ بلغني عنك. قال: وما هو ؟ قلت: مَن كنَّ فيه فهو منافق. قال: فحدثني بالحديث. قال: فقلت: أعندك فيه شيء غَيْرُ هذا ؟ قال: لا. قلت: ألاَ أحدّثك حديثاً حدثني به سعيد بن جُبير، فحدَّثته به، فتعجب منه، وقال: إنْ لقينا سعيداً سألناه عنه وإلا قَبْلْناك <sup>(١٥٩)</sup>.

(١٥٩) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٥٣٦/٢ . السنن الكبرى، للبيهقي ٢٨٨/٦ . مجمع الزوائد ١٠٨/١ . الدر المنثور، للسيوطي ١٧٥/٢ . مصنف ابن أبي شيبة ٤٠٦/٨ . شرح السنة، للبغوي ٧٣/١ . ا

قال القاضي: هذا حديث مجهول الإسناد، وأما معناه ففيه نحو من الأول، وهو تخصيصه من عمومه، وتحقيقه بصفته، أما قوله: ﴿ **إذا جاءك المنافقون قالوا نشهد** إ**نك لَرَسُول الله...﴾** الآيـة، فإنه كذب في الاعتقاد، وهو كُفْرٌ مَحْض.

وأما قوله: **﴿ ومنهم مَن عاهدَ اللهَ لئن آتانا من فَضْلِه** ﴾ فهي الآية التي نتكام فيهـا الآن، وهي محتملة يمكن أن يَصْحبها الاعتقاد، بخلاف ما عاهد عليه عند العهد.

ويحتمل أن يكونَ بنية الوفاء حين العهد ، وطرأ عليه ذلك بعد تحصيل المال.

وأما قوله: ﴿ **إنا عـرَضْنا الأمـانـةَ على السمـوات والأرض والجبـال** [ الأحزاب: ٧٢ ]. وقوله فيه: إن المؤمن يصلِّي في السر والعلانية، ويغتسل ويصومُ كذلك، فقد يترك الصلاة والغسل تكاسُلاً إذا أسرّ، ويفعلها رياءً إذا جهر ولا يكذب بهما، وكذلك في الصوم مثله، ولا يكون منافقاً بذلك، لما بَينَّاه مِن أنَّ المنافق مَنْ أَسَرَّ الكفر، والعاصي مَنْ آثر الراحة، وتثاقل في العبادة.

وقالت طائفة: هذا فيمن كان الغالب عليه هذه الخصال.

والذي عندي أنه لو غَلَبت عليه المعاصي ما كانُ بها كافراً ما لم تؤثر في الاعتقاد .

والذي عندي <sup>(١٦٠)</sup> أنّ البخاري رَوَى عن حُذَيفة أنّ النفاقَ كانَ على عَهْدِ رسول الله ﷺ ، فأما اليوم فإنما هو الكُفْر بعد الإيمان؛ وذلك أنَّ أحداً لا يُعْلَم منه هذا ، كما كان في عهد النبيّ ﷺ يعلمه منه النبيَّ، وإنما هو القتل دون تأخير ، فإن ظهر ذلك من أحد في زماننا فيكون كقوله: « مَنْ ترك الصلاةَ فقد كفر ، وأيما عبد أبَقَ من مَواليه فقد كفر » <sup>(١٦١)</sup>.

وقد قال علماؤنا رحمة الله عليهم: إنَّ إخوةَ يوسف عاهدوا أباهم فأخلفوه، وحدَّثُوه فكذبوه، وائتمنهم عليه فخانوه، وما كانوا منافقين.

- = حلية الأولياء ٢٥٥/٦. تفسير الطبري ١٣٣/١٠. تفسير القرطبي ٢١٣/٨. تاريخ بغداد، للخطيب ٢٢٧/١٣. تاريخ أصفهان ١٣٥/١ . المنافقين، للفريابي ٦٦، ٦٧، ٦٨).
  - (١٦٠) في ب: والمختار عندي.
  - (١٦١) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

وقد حققنا ذلك في كتاب المشكلين.

تحقيقه أنَّ الحسنَ بن أبي الحسن البصريّ عالم من علماء الأمة قال: النفاق نفاقان: نفاق الكذب، ونِفاق العمل، فأمّا نفاق الكذب فكان على عَهْدِ رسول الله ﷺ ، وأما نفاق العَمَل فلا ينقطعُ إلى يوم القيامة.

رة التوبة الآبات ( ٧٥ - ٧٧)

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ إِلَى يَوْم يَلْقَوْنَهُ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أن الضمير عائد إلى الله تعالى .

والثاني: أنه عائد على النفاق. عَبَّر عنه بجَزَائه، كأنه قال: فأعْقَبهم نِفاقاً في قلوبهم الى يوم يَلْقَوْن جَزَاءَه.

وعلى ذِكْرِ هذه الآية أنبئكم أني كنت بمجلس الوزير العادل أبي منصور بن حمر على رُتْبة بيناها في كتاب «ترتيب الرحلة للترغيب في الملة »، فقرأ القارئ : ﴿ تَحِيَّتُهم يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سلامٌ ﴾ [ الأحزاب : ٤٤ ] ، وكنت في الصف الثاني من الحلقة ، فظهر أبو الوفاء علي بن عقيل إمام الحنبلية بها ، وكان معتزلي الأصول ، فلما سمعت الآية قلت لصاحب لي كان يجلس على يساري : هذه الآية دليل على رُؤية الله في الآخرة ، فإن العربَ لا تقول : «لقيت فلاناً » إلا إذا رأته . فصرف وجهه أبو الوفاء المذكور إلينا مسرعاً ، وقال : تنتصر لمذهب الاعتزال في أن [ الله ] <sup>(١٢١)</sup> لا يُرى في الآخرة ، فقد قال : ﴿ فَأَعقَبَهم نِفاقاً في قلوبهم إلى يوم يَلْقَوْنَه ﴾ . وعندك أن المنافقين لا يرون نفاقاً في الآخرة ، وقد شرحنا وَجْه الآيتين في المسكلين ، وتقدير الآية : فأعقَبَهُم هو أشدَ في القاحل في أن إله المكلين ، وتقدير الما في أن إله الشكلين ، وتقدير الآية الله في الآخرة ، ينفاقاً في قلوبهم إلى يوم يَلْقَوْنه ، فيحتمل عَوْد ضمير « يلقونه » إلى ضمير الفاعل في أعْقَبَهم المقدر بقولنا هو ، ويعتمل أن يعود إلى النفاق مجازاً على تقدير الآية . المسألة الثامنة : قوله تعالى : ﴿ بِمَا أَخْلَفُوا الله ما وَعَدُوهُ وَبِما كَانُوا يَكْذُبُون ﴾ . المسألة الثامنة : قوله تعالى : ﴿ بِمَا أَخْلَفُوا الله ما وَعَدُوهُ وَبِما كَانُوا يَكْذُبُون ﴾ . يزيد به تحريم خالفة العَهْد ونَكْشُ العهد كيفا تصرّفت حاله .

(١٦٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

002

سورة التوبة الآيات ( vv \_ vo ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( vv \_ vo ) سورة التوبة الآيات ( vv \_ vo )

روى البخاري عن نافع، قال: لما خلع أهلُ المدينة يزيد بن معاوية جمع ابن عمر حشمَه ووَلده، فقال: إني سمعتُ رسولَ الله عَيَالَيْمِ يقول: « يُنْصَب لكل غادر لوا لا يوم القيامة » <sup>(١٦٢)</sup>، وإنا قد بايَعْنا هذا الرجل على بَيْعةِ الله وبيعة رسوله، وإني لا أعلم غدراً أعظم من أنْ يُبايع رجلٌ على بيعة الله وبيعة رسوله، ثم ينصب له القتال، وإني لا أعلم أحداً منكم خلعه، ولا بايع في هذا الأمر إلا كانت الفَيْصَل بيني وبينه.

وقال ابن خياط: إن بَيْعة عبدالله ليزيد كانت كُرْهاً، وأين يزيد من ابن عمر، ولكنْ رأى بدينه وعلمه التسليمَ لأمر الله، والفرار عن التعرض لفتنة فيها من ذهاب الأموال والأنفس ما لا يفي بخَلْع يزيد. ولو تحقق أنّ الأمر يعودُ بعده في نصابه، فكيف وهو لا يعلم ذلك؟ وهذا أَصلٌ عظيم فتفهَّموه والتزموه ترشدوا إنْ شاء الله تعالى.

المسألة التاسعة: في قوله تعالى: ﴿ لَئِنْ آتانًا مِنْ فَضْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ ﴾:

دليل على أنه من قال: إنْ ملكت كذا فهو صدقة، أو عليّ صدقة، إنه يلزمه؛ وبه قال أبو حنيفة.

وقال الشافعي لا يلزمه ذلك، والخلاف في الطلاق مثله، وكذلك في العِتْق، إلاّ أن أحمد بن حنبل يقول: إنه يلزم ذلك في العِتْق، ولا يلزم في الطلاق.

وظاهرُ هذه الآية يدلُّ على ما قلناه خلافاً للشافعي، وتعلَّق الشافعي بقوله ﷺ : لا طلاقَ قبل نكاح، ولا نَذْرَ فيا لا يملك ابن آدم. وسرد أصحابه في هذا الباب أحاديث كثيرة لم يصحّ شيء منها، فلا معوّل عليه، ولم يبْقَ إلا ظاهر هذه الآية، والمعاني مشتركة بيننا. وقد حققنا المسألةَ بطرقها في كتاب التخليص.

وأما أحمد فزعم أنَّ الْعِتْقَ قُربة، وهي تَثبت في الذمة بالنذر ، بخلاف الطلاق فإنه تصرف في مَحَلّه، وهو لا يثبتُ في الذمة.

(١٦٣) انظر: (صحيح البخاري ٧٢/٩. مسند أحمد بن حنبل ٧٠/٢، ١١٢. فتح الباري ٧١/١٣، ٦٨. سنن الترمذي ٢١٩١. سنن ابن ماجة ٢٨٧٢، ٢٨٧٣. السنن الكبرى، للبيهقي ١٦٠/٨. تهذيب تاريخ ابن عساكر ٣١١/٥). ( A2 ) THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST

وقال علماؤنا: إنْ كانَ الطلاقُ لا يئبت في الذمة فإنّ القولَ ينعقدُ من المتكلم إذا صادفَ محلاً، وربطه بملك، كما لو قال رجل لامرأته: إن دخلت الدار فأنت طالق، فإن القولَ ينعقد ويصحّ ويلزم، وإذا دخلت الدار وقع الطلاق بالقول السابق له، اللازم المنعقد، المضاف إلى محلّ صحيح تصحُّ إضافةُ الطلاق إليه، وهي الزوجة؛ فكذلك إذا قال لها: إذا تزوّجتك فأنْتِ طالق، وإذا ملكت هذا العبد فهو حر؛ لأنه أضاف التصرف إلى محله في وقت يصحَّ وقوعه فيه؛ فيلزمه كما لو قال لزوجته؛ إذ دخلت الدار فأنت طالق، أو قال لعبده: إذا دخلت الدار فأنتَ حُر.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ فَأَعْقَبَهُمْ نِفَاقاً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَى يَوْمِ يَلْقَوْنَهُ ﴾:

حِيل بينهُم وبين التوبة ، وصرح بنفاقهم وكُفْرهم ؛ فلذلك لم تُقْبَل صدقاتُهم ؛ لأنّ صحةَ الإيمان شرطٌ لقبول الصدقة والصلاة وسائر الأعمال ؛ ولذلك لم يقبلها رسولُ الله مُتَالِيُهُ ولا أبو بكر ولا عُمر ولا عثمان ؛ اقتداءً برسول الله مَتَالِيَهُم ، لعلمه بسريرته ، واطلاعه على بُنَيَّات صدره .

## الآية الحادية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ ماتَ أَبداً، وَلاَ تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ. إنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُمْ فَاسِقُونَ﴾ [ الآية: ٨٤ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

ثبت في الصحاح والمصنفات حديث عبدالله بن عباس وغيره، قال: سمعتُ عُمر ابن الخطاب يقول: لما تُوُفِّي عبدالله بن أَبي دُعِي رسولُ الله عَلَي للصلاة عليه، فلما وقف عليه يريد الصلاة تحوّلتُ حتى قمتُ في صدره، فقلت: يا رسولَ الله: أَعَلى عدوً الله عبدالله بن أَبي القائل كذا يوم كذا وكذا \_ يعدِّدُ عليه آثامه قال: ورسول الله عَلَي يَبسم، حتى إذا أكثرت عليه قال: «أخر عني يا عمر، إني خيِّرْتُ فاخترت، قد قيل لي: ﴿ اسْتَغْفِرْ لهم أو لا تستَغْفِرْ لَهُم...﴾ [ التوبة: ٨٠ ] الآية. لو أعلم أني لو زدت على السبعن غُفر له لزدت».

007

سورة التوبة الآية (٨٤) FOR OURANIC THOUGHT

قال: ثم صلّى عليه، ومشى معه، فقام على قبره حتى فرغ منه، قال: فعجبتُ لي ولجراءتي على رسول الله ﷺ ، واللهُ ورسوله أعلم.

قال: فوالله ما كان إلاَّ يسيراً حتى نزلت هاتان الآيتان: ﴿ وَلا تُصَلِّ على أَحد ﴾ إلى آخر الآيتين.

قال: فما صلَّى رسولُ الله ﷺ بَعْدُ على منافق، ولا قام على قبره، حتى قبضَه الله <sup>(١٦٤)</sup>.

وفي الصحيح أيضاً عن ابْن عمر، قال: جاء عبدالله بن عبدالله بن أبيّ إلى النبيّ إلي حين مات أبوه، فقال: أَعْطِني قميصَك أَكفَنه فيه، وصلّ عليه، واستغفر له. فأعطاه قميصة، وقال: «إذا فرغتُم فآذنوني»، فلما أراد أن يصلّي عليه جذبه عمر، وقال: أليس قد نهى الله أن تصلّي على المنافقين؟ فقال: «أنا بين خيرتين: استغفر لهم، أو لا تستغفر لهم. فصلّى عليه». فأنزل الله: ﴿ولا تُصَلّ على أَحَدٍ منهم مات أبداً، ولا تَقُمْ على قَبْره ﴾، فترك الصلاة عليهم (١٦٥). المسألة الثانية:

اختلف الناسُ في قوله: ﴿ استَغْفِرْ لَهُم أَوْ لا تَستَغْفِرْ لَهُم ﴾ ، هل هو إياس أو تخيير ؟ فقال قوم: هو إياس بدليل ثلاثة أشياء:

أحدها : أنه قال : ﴿ فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لهم ﴾ .

الثاني: أنه قال: إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفِرَ الله لهم، مبالغة، كقول القائل: لو سألتني مائةَ مرة ما أجبتك.

- (١٦٤) انظر: (صحيح البخاري ١٢١/٢، ٨٥/٦. ومسند أحمد بن حنبل ١٦/١. وسنن النسائي ٦٤/٤. تفسير الطبري ١٤٢/١٠. حلية الأولياء، لأبي نعيم ٤٤/١).
- (١٦٥) انظر: (صحيح البخاري ٩٧/٢ . سنن النسائي ٣٧/٤ . سنن ابن ماجة ١٥٢٣ . سنن الترمذي ٣٠٩٨ . السنن الكبرى، للبيهقي ١٩٩/٨ . زاد المسير، لابن الجوزي ٤٨٠/٣ . مشكل الآثار، للطحاوي ١٣/١ . أسباب النزول، للواحدي ١٧٣ ).

۵۵۸ ...... اللغة المحمد معني المحمد FOR QURANIC THOUGHT (ع) المحمد الم

الثالث: أنه علل ذلك بقوله: ﴿ **ذلك بأنهم كفَرُوا باللهِ ورَسُوله ﴾ ،** وهذه العلـةُ موجودة بعد الزيادة على السبعين، وحيث توجَدُ العلةُ يوجد الحكم.

وقال قوم: هو تخييرٌ من الله لنبيه، والدّليل عليه قوله ﷺ لعمر: « إني خُيرت فاخْتَرْتُ؛ قد قيل لي: اسْتَغْفِرْ لهم أو لا تستغفر لهم إن تستَغْفِرْ لهم سبعين مرة فلن يغفرَ الله لهم، لو أعلم أنَّي لو زِدْتُ على السبعين غُفِر له لزدْتُ». وهذا أقوَى؛ لأن هذا نص صريح صحيح من النبي ﷺ في التخيير، وتلك استنباطات، والنصَّ الصريح أقوى من الاستنباط.

فأما قولهم: إنه قال: **﴿فلن يغفِرَ اللهُ لهم؟ ف**هذا في السبعين، وليس ما وراء السبعين كالسبعين، لا مِنْ دليل الخطاب ولا من غيره؛ أما من دليل الخطاب فإنّ دليل الخطاب لا يكونُ في الأسماء؛ وإنما يكون في الصفات، حسبا بيّناه في أصول الفقـه، وردَدْناه على الدقاق من أصحاب الشافعيّ الذي يجعله في الأسماء والصفات، وهو خطأ صُراح وأما مِنْ غير دليل الخطاب فظاهرٌ أيضاً؛ لأنّ الحكم إذا علّق على اسم علم بقي غيره خالياً عن ذلك الحكم، فيطلب الحكم فيه من دليل آخر.

وأما قولهم: إنها مبالغة فدَعُوى. ولعله تقدير لمعنى، حتى لقد قال [ في ] <sup>(٢٦١)</sup> ذلك الأستاذ أبو بكر بن فوْرَك رحمه الله: إن التعديل في الخمسة، لأنها نصفُ العقد، وزيادةُ الواحدة أدنى المبالغة، وزيادة الاثنين لأقصى المبالغة، ومنه سُمّي الأسد سبعاً، عبارة عن غاية القوة، وفي الأمثال: أخذه أخذة سبعة؛ أي غاية الأخْذِ، على أحد التأويلات، وهذا تحكّم؛ إذ يحتمل أن يقولَ: إن الاثنين أوسط المبالغة، والثلاثة نهايتها، وذلك في الثانية، ومنه يقال في المثل – لمن بالغ في عوض السلعة: أثمنت. أي بلغت الغاية في الثمن، وهذه التحكمات لا قوة فيها، والاشتقاقات لا دليلَ عليها؛ وإنما هي مُلحة، فإذا عضدها الدليل كانت صحيحة.

وأما قولهم: إنه علَّلَه بالكفر ، وذلك موجود بعد السبعين، والكافرُ لا يُغفر له. قلنا: أما قولُهم: إن ذلك موجود بعد السبعين، فيقال له: هذا الحكم من عدم

(١٦٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د .



المغفرة إنما كان معلّقاً بالسبعين، والزيادة غيرُ معتبرة به، كما تقدم بيانه، وإنما علم عدم المغفرة في الكافر بدليل آخر، وَرَد من طرق، منها قوله: ﴿ سواء عليهم أَسْتَغْفَرْتَ لهم...﴾ الآية.

المسألة الثالثة: في إعطاء القميص:

قال علماؤنا رحمة الله عليهم: روي أنَّ عبدالله إذْ طلب القميصَ كان على النبي قميصان قال: أعْطِه الذي يَلِي جِلْدَك. وقالوا: إنه إنما أعطاه قميصَه مكافأةً على إعطائه قميصَه يوم بَدْر للعباس، فإنه لما أُسِر واستلب ثَوْبه رآه النبيَّ عُيَالِيَّه كذلك، فأشفق، وطلب له قميصاً، فما وجد له في الجملة قميصاً يُقادره إلا قميص عبدالله، لتقاربهما في طول القامة، فأراد النبيُّ عُيَالِيَّه بإعطائه القميص أنْ ترتفعَ اليَدُ عنه في الدنيا، حتى لا يلقاه في الآخرة، وله عنده يَدٌ يكافئه بها.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَلا تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ . . . ﴾ الآية:

نصٌّ في الامتناع من الصلاة على الكفار ، وليس فيه دليلٌ على الصلاة على المؤمنين.

وقد وهم بعضُ أصحابنا فقال: إنَّ الصلاة على الجنازة فَرْضٌ على الكفاية، بدليل قوله: **﴿ وَلاَ تُصَلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَداً ﴾، ف**نهى اللهُ عن الصلاة على الكفار، فدلَّ على وجوبها على المؤمنين، وهذه غَفْلَةٌ عظيمة؛ فإن الأمر بالشيء نهي عن أضداده كلّها عند بعض العلماء لَفْظاً، وباتفاقهم معنى.

فأما النهيُ عن الشيء فقد اتفقوا في الوجهين على أنه أمْرٌ بأحَدِ أضدادِه لفظاً أو معنى، وليست الصلاةُ على المؤمنين ضدّاً مخصوصاً للصلاة على الكافرين؛ بل كلّ طاعة ضدٌّ لها، فلا يلزم من ذلك تخصيصُ الصلاةِ على المؤمنين دونَ سائر الأضداد.

المسألة الخامسة:

صلاةُ النبيّ ﷺ على ابن أُبيّ اختلف فيها على ثلاثة أقوال: الأول: ما تقدم من أنه خُيِّرَ فاختار . الثاني: ما روي أنه فعل ذلك مراعاةً لولده، وعَوْناً له على صحة إيمانه، إيناساً له، (۹۲ و۹۲) میں تو تعلق کے TRUST کو تعلق کو تعلق کو تاہ کا تعلق کو تاہ کا تعلق کو تاہ کا تعلق کو تاہ کا تعلق کو ت

07.

وتأليفاً لقومه؛ فقد روي أنه لما صلّى عليه رسول الله ﷺ أسلم من الخزرج ألف رجل.

الثالث: ما روى أبو داود عن عِكْرِمة، عن ابن عباس، قال: دخل رسولُ الله ﷺ على عبدالله بن أبيّ بن سَلُول، فقال: قد كنتٌ أسمع قولك، فامنُنْ عليّ اليوم، وكفنّي بقميصك، وصَلِّ عليّ. فكفّنه رسول الله بقميصه، وصلّى عليه. قال ابن عباس: فالله أعلم أي صلاة هي! وإنَّ محمداً ﷺ لم يخادع إنساناً قط. قال عِكْرِمة: غير أنه قال يوم الْحُديبية كلمة حسنة، قال المشركون: إنا منعنا محمداً أن يطوفَ بالبيت، وإنا نأذن لك. فقال: لا، لي في رسول الله أسوةٌ حسنة.

قال القاضي: واتّباع القرآن أولى في قوله تعالى: ﴿ **إنهم كفروا بالله . . .**﴾ الآية . فأخبر عنه بالكفر والموت على الفسق . وهذا عموم في الذي نزلت الآية بسببه ، وفي كل منافق مثله .

## الآية الثانية والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الْضَّعَفَاءِ وَلاَ عَلَى الْمَرْضَى، وَلاَ عَلَى الَّذِينَ لاَ يَجدُونَ مَا يُنْفِقُونَ حَرَجٌ إذَا نَصَحُوا للهِ وَرَسُولِهِ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلَ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِمٌ. وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إذَا مَا أَتَوْكَ لَتَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجدُ مَا أَحْمِلَكُمْ عَلَيْهِ تَوَلَّوْا وَأَعْيَنُهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنَا ألاَ يَجِدُوا مَا يُنْفِقُونَ ﴾ [ الآيتان: ٩١ ، ٩٢ ]. فيها سبع مسائل:

> **المسألة الأولى: في سبب نزولها <sup>(١٦٦)</sup>:** فيه خمسة أقوال: الأول: نزلت في العربَاض بن سارية. الثاني: نزلت في بني مُقَرِّن من مُزَينة؛ قاله مجاهد. الثالث: نزلت في عبدالله بن الأزرق، وابن أبي ليلى. الرابع: نزلت في سبعة من قبائل شتى؛ قاله محمد بن كعب.

سورة التوبة الآيتان ( ٩١ و ٩٢ ) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

الخامس: في أبي موسى، وأصحابه؛ قاله الحسن. وهو الصحيح. ثبت أنَّ أبا موسى قال: أتينا النبيَّ عَلَيْكَمْ في نفر من الأشعريين، فاستحمَّلْناه، فأبى أنْ يحملنا، فاستحملناه فحلف ألاّ يحملنا، ثم لم يلبث النبيُّ أن أتى بنهب إبل، فأمر لنا بخمس ذَوْدٍ، فلما قبضناها قلنا: تغفَّلنا النبيّ يمينه، لانفلح بعدها أبداً، فأتيته فقلت: يا رسولَ الله؛ إنك حلفت ألاّ تحملنا، وقد حملتنا. قال: «أجل، ولكني لا أحلفُ على يمين فأرى غَيْرَها خيراً منها إلا أتيتُ الذي هو خير منها» (١٦٠).

# المسألة الثانية: في المعنى:

إن الله لما استنفرهم لغَزْو الروم، ودعاهم إلى الخروج لغزوة تَبُوك بادر المخلصون، وتوقّف المنافقون والمتشاقلون، وجعلوا يستأذنون رسول الله يَعْلَيْهُ في التخلف، ويعتذرُون إليه بأعذار منها كفر، كقول الحرّ بن قيس: ائذن لي ولا تفتنّي ببنات بني الأصفر؛ فإني لا أقدرُ على الصبر عنهن، فأنزل الله تعالى: ﴿ ومنهم مَنْ يَقُولُ ائذَنْ لي ولا تَفْتِنِي ألاَ في الفتنة سَقَطُوا ﴾ [ التوبة: ٤٩ ].

ومنهم من قال: ﴿ لا تَنْفِرُوا في الحرِّ قُلْ نارُ جهنَّم ... ﴾ الآية [ التوبة: ٨١ ].

وقال في أهل العُذْر الصحيح: ﴿ ليس على الضَّعَفَاء ولا على المرضى...﴾ إلى: ﴿ من سبيل﴾ [التوبة: ٩١]. وهم الذين صدقوا في حالهم، وكشفُوا عن عُذْرهم، وهي:

المسألة الثالثة:

التي بيَّن الله في قوله: **﴿وجاء المعذِّرُون من الأعراب لِيُوَذِّن لهم﴾** [ التوبة: ٩٠ ]. فأخبر اللهُ سبحانه أنَّ الناس ثلاثة أقسام: صنف مُعَذّر، وهو المقصرّ. وصنف ذو عذر. وصنف لم يعتذر بعذره، ولا أظهر شيئاً من أمره، بل أعْرَض عن ذلك كله، يقال: عذّر الرجل – بتشديد الذال: إذا قصر، وأعْذَر إذا أبان عن عُذْره، وكلُّ واحد منها يدخل على صاحبه. وقد قرىء الْمُعْذِرون – بإسكان العين، وتخفيف

(١٦٧) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

معلم المعلم ا معلم المعلم ا معلم المعلم ا

الذال،وبذلك قال جماعةٌ من الناس؛ لكن يكشف المعنى فيه حقيقةُ الحال منه، ولذلك عقّبه الله تعالى بقوله: ﴿ **ما على الْمُحْسِنِين مِن سَبِيلِ ﴾،** وهم الذين أبدوا عن عُذْرِ صحيح، أو علم الله صِدْقَ عذرهم فيا لم يبد عليهم دليلٌ من حالهم.

والعجَبُ من القاضي أبي إسحاق يقول: إن سياق الكلام يقتضي أنهم الذين لا عذرَ لهم: وأنهم مذمومون؛ لأنهم جاؤوا ليؤذنَ لهم، ولو كانوا من الضعفاء أو الْمَرْضَى لم يحتاجوا أن يستأذنوا؛ وليس الأمْرُ كذلك؛ بل كل أحد يستأذن النبي ﷺ، ويُعلمه بحاله، فإن كان مرئيّاً فالعيانُ شاهدٌ لنفسه، وإن كان غير مرئي مثل عجز البدن وقلة المال، فاللهُ شهيدٌ به، وهو أعدلُ الشاهدين، يُلْقِي اليقينَ على رسوله بصدق عُدْر المعتذرين إليه، ويخلق له القبول في قلبه له.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلَ ﴾:

يريد من طريق إلى العقوبة على فِعْله؛ لأنه إحسانٌ في نفسه، والحسَنُ ما لم يَنْهَ عنه الشَّرْعُ، والقبيحُ ما نهى عنه وقد بينا ذلك هاهنا وفي كتب الأصول. **المسألة الخامسة:** 

هذا عموم ممهّد في الشريعة، أصلٌ في رَفْع العقاب والعتاب عن كل محسن. قال علماؤنا في الذي يقتصُّ من قاطع يده فيُفْضي ذلك بالسراية الى إتلاف نفسه، فقال أبو حنيفة: يلزمه الدِّيَة. وقال مالك والشافعي: لا دِيَة عليه؛ لأنه محسن في اقتصاصه من المعتدي عليه، فلا سبيلَ إليه. وكذلك إذا صال فَحْلٌ على رجل فقتله في دفعه عن نفسه فلا ضمانَ عليه عندنا؛ وبه قال الشافعي.

وقال أبو حنيفة: يلزمه لمالكه قيمتُه، وكذلك في مسائل الشريعة كلها.

وقد أومأنا إلى ذلك في مسائل الخلاف، وقررنا هذا الأصل في كتب الأصول. المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذا مَا أَتَوْكَ لِنَحْمِلَهُمْ قُلْتَ لاَ أَجِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ﴾:

أقوى دليل على قبول عُذْر المعتذر بالحاجة والفَقْر عن التخلف في الجهاد إذا ظهر من حاله صدقُ الرغبة، مع دعوى الْمَعْجزة، كإفاضة العين، وتغيير الهيئة؛ لقوله:

سورة التوبة الآية ( ٩٤ ) .....

﴿ تَوَلَّوْا وأعينُهم تَفيضُ ... ﴾ الآية ، ويدلَّ على أنه لا يلزم الفقير الخروجُ في الغزو والجهاد تعويلاً على النفقة من المسألة ، حاشا ما قاله علماؤنا دون سائر الفقهاء : إن ذلك إذا كانت عادة لزمه ذلك ، وخرج على العادة ؛ وهو صحيح ؛ لأنّ حاله إذا لم يتغيّر يتوجّه الفرض عليه توجَّهَه عليه ، ولزمه أداؤه ، وهي : المسألة السابعة :

078

قال علماؤنا رحمة الله عليهم: مِنْ قرائِن الأحوال ما يفيد العلم الضروريّ، ومنها ما يحتمل الترديد؛ فالأول كمن يمرُّ على دارٍ قد علا فيها النعيّ، وخُمِشت فيها الخدود، وحُلقت الشعورُ، وسُلِقت الأصوات، وخُرقت الجيوب، ونادوا على صاحب الدار بالنُّبُور، فيُعلم أنه قد مات.

وأما الثاني فكدُموع الأيتام على أبواب الحكام، قال الله تعالى ـ مخبراً عن إخوة يوسف: **﴿وجاؤوا أباهم عِشَ**اءً **يَبْكُونَ﴾** [ يوسف: ١٦ ]، وهم الكاذبون، وجاؤوا على قميصه بدم كذب، ومع هذا فإنها قرائن يستدلّ بها في الغالب، وتنبني عليها الشهادة في الوقت وغيره بناءً على ظواهر الأحوال وغالبها.

## الآية الثالثة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ يَعْتَذِرُونَ إلَيْكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ إلَيْهِمْ، قُلْ لاَ تَعْتَذِرُوا لَنْ نُوَمِنَ لَكُمْ، قَدْ نَبَّأَنِا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ، وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُوَدَّونَ إلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ [الآية: ٩٤].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

هذه الآية نزلت بعد ذكْرِ المنافقين هاهنا، ونزلت بعد ذكر المؤمنين بعد هذا بآيات، فأما هذه التي أعقبت ذكْرَ المنافقين فمعناها التهديد، وأما الآية التي نزلت بعد هذا فمعناها الأمر <sup>(١٦٨)</sup>، وتقديرها: اعملوا بما يُرْضِي الله، وذلك أنَّ النفاق موضع

(١٦٨) وهي آية ١٠٥ من سورة التوبة.

۲۰۰۰۰۰۰۰ THE PRINCE GHAZI TRUST سورة التوبة الآية ( ۹٤ )

ترهيب، والإيمان محلَّ ترغيب، فقُوبل أهلُ كلَّ محل من الخطاب بما يليق به، كما قيل للكفار : اعملوا ما شئتم، على معنى التهديد .

المسألة الثانية : قوله تعالى : ﴿ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ﴾ :

الباري راءٍ مرئي، يرَى الْخَلق، ويرونه، فأما رَوْيتهم له ففي محلٍّ مخصوص، ومن قوم مخصوصين، وأما رؤيته للخلق فدائمةٌ، فهو تعالى يعلم ويرى.

وقال جماعة من المبتدعة: إنه يعلم ولا يرى، ومتى أخبر عنه بالرؤية فإنها راجعة إلى العلم، وقد دَلَلْنا في كتب الأصول على أنه راء برؤية، كما أنه عالم بعلم؛ لأنه أخبر عن نفسه بذلك، وخَبرُه صادق، ولو لم يكن رائياً لكان مؤوفاً؛ لأن الحيَّ إذا لم يكن مُدْركاً كان مؤوفاً، وهو المتقدّس عن الآفات والنقائص، وهذه العمدةُ العقلية لعلمائنا؛ فقد أخبر سبحانه عن نفسه بما يجبُ له من صفته، وقام الدليلُ عليه من نَعْتِه، فلزمَنا اعتقادُه والإخبارُ به.

# المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ ﴾:

ذكره بصيغة الاستقبال؛ لأنَّ الأعمالَ مستقبلة، والباري يعلمُ ما يعمل قبل أن يعمل، ويراه إذا عمل؛ لأنَّ العلم يتعلّق بالموجود والمعدوم، والرؤية لا تتعلّق إلا بالموجود، وقد قال في الحديث الصحيح، عن جبريل: ما الإحسانُ؟ قال النبيّ ﷺ : أنْ تعبدَ الله كأنك تَراه؛ فإنك إن لم تكن تراه فإنه يَراك.

#### المسألة الرابعة:

٥٦٤

قال الأستاذ أبو بكر: قوله: **﴿وَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ﴾:** معناه يجعله في الظهورِ محلّ ما يرى.

وروى ابنُ القاسم، عن مالك في الآية: أنه كان يقال: ابن آدم، اعمل وأغْلِق عليكَ سبعين باباً، يخرج الله عمَلَكَ إلى الناس.

وهذا الذي قاله الأستاذ أبو بكر، والإمام مالك، إنما يكون فيما يتعلق برؤية الناس، فأما رؤيةُ اللهِ فإنها تتعلقُ بما يُسِرُّه، كما تتعلق بما يظهره؛ لأنه لا تؤثر الحجُب في رؤيته، ولا تمنع الأجسام عن إدراكه.



وفي الأثر عن رسول الله يَتَلِيَّهُ : «لو أنّ رجلاً عبد الله في صخرة لا باب لها ، ولا كُوّة لأخرج الله عملَه إلى الناس كائناً ما كان ، والله يُطْلع المؤمنين على ما في قلوب إخوانهم من خير فيحبّونه ، أو شرِّ فيبغضونه <sup>(٢١١)</sup> » . وقال الله : « إذا تقرّب إليّ عبدي شِبْراً تقرّبت إليه ذراعاً ، وإذا تقرّب إليّ ذراعاً تقرّبْت منه باعاً ، وإذا أتاني يمشي أتيتُه أُهَرُول ، ولا يزال العبد يتقرَّبُ إليّ بالنوافل حتى أحبّه ، فإذا أحببته كنت سَمْعَه الذي يسمع به ، وبصرة الذي يبصر به » <sup>(١٧٠)</sup> .

وفي الصحيح: « إذا أحبَّ الله عبداً نادى في السماء يا جبريل؛ إني أحبُّ فلاناً فأحبه، فيحبّه جبريل، ثم ينادي جبريل: يا ملائكةَ السماء؛ إن الله يحبُّ فلاناً فأحبُّوه، فيحبه ملائكة السماء؛ ثم يوضَعُ له القبول في الأرض، ولا أراه في البغض إلا مثل ذلك » (١٧١).

## إيضاح مشكل:

قوله: « إذا تقرّب العبد مِنِّي شبراً تقرَّبْت منه ذراعاً مَثَل؛ لأن البارىء سبحانه يستحيلُ عليه القُرْب بالمساحة؛ وإنما قُرْبه بالعلم والإحاطة للجميع، وبالرحمة والإحسان لمن أراد ثوابَه.

وقوله أيضاً : أتيته أُهَرْولُ مثله في التمثيل، والإشارة به إلى أن الثوابَ يكون أكثر من العمل؛ فضرَبَ زِيادةَ الأَفعال بين الخلق في المجازاة على البعض مثلاً في زيادة ثوابه على أعمالهم.

وقوله: لا يزال العَبْدُ يتقرَّبُ إليّ بالنوافل، إشارة إلى أنَّ المواظبة على العمل تُوجب مواظبةَ الثواب، وتُطَهِّر المواظبةُ الأعضاءَ عن المعاصي؛ فحينئذ تكون الجوارح لله خالصة؛ فعبَّرَ بنفسه تعالى عنها تشريفاً لها حين خلصت من المعاصي. ومثله النزول، فإنه عبارة عن إفاضةِ الخير ونشر الرحمة.

- (١٦٩) لم أجده بهذا السياق.
- ( ۱۷۰ ) انظر : (مسند أحمد بن حنبل ۲/۵۰۰ . كنز العمال ۱۱۸۲ ).
- ( ١٧١ ) انظر : (الأساء والصفات ٢٠٨ . مصنف عبد الرزاق ١٩٦٧ ).

المسألة الخامسة:

077

أما الآيةُ الأولى في المنافقين فهي على رَسْمِ التهديد، كما بيناه، ومعناها أنَّ المنافقين يعتقدون الكفر، ويُظْهرون أعمال الإيمان كأنها أعمال برٍّ، وهي رياء وسمعة بغير اعتقاد ولا نِيَّة، فاللهُ يراها كذلك، ويُطْلِعُ عليها عباده المؤمنين، فأما إطلاع رسوله فبعينيه، وأما إطلاع المؤمنين فبالعلامات من الأعمال والأمارات الدالة على الاعتقاد، وذلك كما قال: مَنْ أسرّ سريرةً ألبسه الله رداءها، إنْ خيراً فخير وإن شراً فشَرّ.

سورة التوبة الآية (٩٧)

وأما الآية الثانية في المؤمنين الذين خَلَطُوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً فإن الله يراه ويَعْلَمُه، فيعلمه رسولُه والمؤمنون على النحو الذي تقدم، ونردّ العلمين الى عالم الغيب والشهادة فنجزيهم بأعمالهم ومواقعها . أما المنافق فنقدم إلى عمله فنجعله هباءً منثوراً . وأما المؤمن الذي خلط في أعماله طاعةً بمعصية فإنه يوازنُ بها في الكفتين، فما رجح منها على مقدار عمله فيها أظهره عليها ، وحكم به لها .

- والمرمح يكون في موطنين:
- أحدهما : موطن الخاتمة عند قَبْض الروح، وهي :

المسألة السادسة:

فإنه وقْتُ كَشْفِ الغطاء، وسلامة البصر عن العمى، فيقال له: ﴿ كَشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ اليَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ [ قَ: ٢٢ ].

فانظر إلى ما كنتَ غَافلاً عنه، أو به مُتَهاوناً .

والحالة الثانية عند الوزن، وتطاير الصحف والأنباء، حينئذ يكون بإظهار الجزاء، وشرح صفة الأنباء ومواطنه في كتاب الذكر.

# الآية الرابعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ الأَعْرَابُ أَشَدٌ كُفْراً وَنِفَاقاً وَأَجْدَرُ أَلاَّ يَعْلَمُوا حُدُودَ مَا أَنْزَلَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [ الآية: ٩٧ ].

فيها ثلاث مسائل:

سورة التوبة الآية (٩٧) 📜 🛄 المعاد التوبة الآية (٩٧)

المسألة الأولى: في قوله تعالى: ﴿ الأَعْرَابُ ﴾:

اعلموا \_ وفقكم الله لِسَبيل العلم تسلكونها، وصرفكم عن الجهالات ترتكبونها، أن بناء« عرب» ينطلق في لسان العرب على معان لا تنتظم في مساق واحد، وعلى رأي مَنْ يريد أن يجعلَ الأبنية تنظر إلى المعاني من مِشْكاةٍ واحدة؛ فإنّ ذلك قد يجدُه الطالب له، وقد يعسر عليه، وقد يعدمه وينقطعُ له. وهذا البناء مما لم يتفق لي رَبْطُ معانيه به.

071

وقد جاء ذِكْرُ الأعراب في القرآن هاهنا، وجاء في السنة ذِكْرُ العرب في أحاديث كثيرة؛ ولغة العرب منسوبةٌ إلى العرب، والعرَبُ اسم مؤنث، فإذا صغّروه أسقطوا الهاء فقالوا: عُريب. ويقال: عَرَب وعُرب ـ بفتح الفاء والعين، وبضم الفاء وبإسكان العين. والعاربة والعَرْباء؛ وهم أوائلهم، أو قبائل منهم، يقال إنهم سبع، سمَّاهم ابن دُريد وغيره. ويقال الأعراب والأعاريب.

وقال ابن قُتيبة : الأعرابي لَزِمِ البادية ، والعربيّ منسوب إلى العرب وكأنه يشير إلى أن هذه النسبة قد تكونُ نسبةَ جِنْس كالأعرابي ، وقد تكون نسبةَ لسان وإن كان من الأعاجم إذا تعلّمها .

وتحقيقُ القول أنَّ الأعراب جَمع، وهو بناءٌ له في الواحد أمثال منها: فُعْل وفَعْل وفِعْل وفَعَل، كقُفْل وأقفال، وفَلْس وأفلاس، وحِمْل وأحمال، وجَمَل وأجمال، ولم أجد عرباً بكسر الفاء إلا في نوع من النبات لا يستجيبُ مع سائر الأبنية، ويا ليت شعري ما الذي يمنع أن يكونَ الأعرابيُّ منسوباً الى الأعراب، والعربيّ منسوباً إلى العرب، ويكون الأعراب هم العرب. وقد قال النبيُّ يَتَالِيَرُ: «يا سلمان؛ لا تبغضني فتفارقَ دِينك». قال: وكيف أبغضك يا رسولَ الله؟ قال: «تبغض العرب» (١٧٢)».

(١٧٢) انظر: (سنن الترمذي ٣٩٢٧. مسند أحمد بن حنبل ٥/٤٤. المستدرك ٨٦/٤. المعجم الكبير، للطبراني ٢٩١/٦. تفسير ابن كثير ٣٢٦/٣. الضعفاء للعقيلي ١٨٤/٢. تاريخ أصفهان ١/٥٦، ٩٩). وقال: « مَنْ غشّ العربَ لم يدخل في شفاعتي » <sup>(١٧٣)</sup> . وقال: « مِنَ اقترابِ الساعةِ هلاك العرب » <sup>(١٧٤)</sup> .

وقال النبيُّ ﷺ : « لتفرُّنَّ من الدجال حتى تلحقوا بالجبال » . قيل : يا رسول الله ؛ فأين العرب يومئذ ؟ قال : « هم قَليل » <sup>(١٧٥)</sup> .

وقال أيضاً : « سام أبو العرب، ويافث أبو الروم، وحام أبو الحبَّش » <sup>(١٧٦)</sup> .

ومِنْ غَرِيب هذا الاسم أنَّ بناءه في التركيب للتعميم بناء الحروف في المخارج على الترتيب.

المسألة الثانية: وهي فائدة القول:

071

اعلموا \_ وفَقكم الله \_ أن الله تعالى علَّم آدم الأساء كلَّها، فكان مما علّم من الأساء العرب والأعراب والعربية، ولا نبالي كيف كانت كيفيةُ التعليم من لَدُنْ آدم إلى الأزمنة المتقادمة قَبْلنا، وقَبْلَ فسادِ اللغة، فكان هذا اسم اللسان، واسم القبيلة، حتى بعث الله محمداً سيدها، بل سيّد الأمم ﷺ، فأعطى الله لها اسماً شريفاً، وهو نبيّ، رسول... إلى سائر أسمائه حسبا بيناها في شرح الصحيح والقبّس وغيره، وأعطى من آثر دينه على أهله وماله اسماً أشرف من «عرب» ومن «قرش» ومن «هجر»، فقال: المهاجرون، وأعطى مَنْ آوى وناضل اسماً أشرف من الذي كان وهو «نصر»، فقال: فقال: الأنصار، وعمَّهم باسم كريم شريف الموضع والْمَقْطَع، وهو «صحب»، فقال: أصحابي، وأعطى مَنْ لم يره حظاً في التشريف باسم عام يدخلون به في الحُرْمة، وهي أصحابي، وأعطى مَنْ لم يره حظاً في التشريف باسم عام يدخلون به في الحُرْمة، وهي

- (١٧٣) انظر : (سنن الترمذي ٣٩٢٨ . مسند أحمد بن حنبل ٧٢/١ . مصنف ابن أبي شيبة ٩٣/٢ . مشكاة المصابيح ٥٩٩٠ . الأحاديث الضعيفة ، للألباني ٥٤٥ ) .
  - (١٧٤) لم أجده بهذا السياق.
  - ( ١٧٥ ) انظر : (صحيح مسلم، حديث ١٢٥ من الفتن وسنن الترمذي ، الباب ٦٩ من المناقب ) .
- (١٧٦) انظر: (سنن الترمذي ٣٦٣١، ٣٦٣١. مسند أحمد بن حنبل ١١٥٩/٥. المعجم الكبير، للطبراني ١٤٦/١٨، ٢٥٤/٧، ١٤٦/١٨. الدر المنثور، للسيوطي ٣٢٧/٣، ٢٧٨/٥. تفسير ابن كثير ١٩/٧. البداية والنهاية ١١٥/١١. تاريخ الطبري ٢٠٩/١. الفردوس، للديلمي ٧١٧٧).



الأخوّة، فقال: «وددتُ أني رأيت إخواننا » <sup>(١٧٧)</sup>. قلنا: ألسنا بإخوانك يا رسولَ الله؟ قال: «بل أنتُم أصحابي، وإخواننا الذين يأتون من بَعْد »، فمن دخل في الهجرة أو ترسَّم بالنصرة فقد كمل له شرفُ الصحبة، ومن بَقِيَ على رَسْمِه الأول بقي عليه اسمه الأول، وهم الأعراب.

ولذلك قيل لما صار سَلَمة بن الأكوع في الرعية قال له الحجاج: يا سلمة، تعرّبت، ارتددت على عَقِبَيك. فقال: إنَّ رسولَ الله عَظِيَرُ أذِن لي في التعريبَ، وبعد هذا فاعلموا \_ وهي:

المسألة الثالثة:

أنَّ كل مسلم كان عليه فَرضاً أنْ يأتي رسول الله عَلَيْتَم فيكون معه، حتى تتضاعف النصرة، وتنفسح الدَّوْحَة، وتحتمي البَيْضَة، ويسمعوا من رسول الله عَلَيْتَم دِينَهم، ويتعلّموا شريعتهم حتى يبلغوها إلى يوم القيامة، كما قال عَلَيْتَم : «تسمعون ويُسمع منكم» (١٧٨)، ويسمع ممن سمع منكم، فمن ترك ذلك، وبقي في إبله وماشيته، وآتر مسقَطَ رأسه، فقد غاب عن هذه الحظوظ، وخاب عن سَهْم الشَّرَف، وكان مَنْ صار مع النبي عَلَيْتَم إذ حار إليه مؤهلاً لحمل الشريعة وتبليغها، متشرفاً بما تقلّد من عُهْدَتها، وكان من بقي في موضعه خائباً من هذا الحظ مُنْحَطاً عن هذه المرتبة. والذين كانوا معه يشاهدون آياته، ويطالعون غُرته البهيّة، كان الشك يختلج في صدورهم، كانوا معه يشاهدون آياته، ويطالعون غُرته البهيّة، كان الشك يختلج في صدورهم، والنفاق يتسرّب إلى قلوبهم، فكيف بمن غاب عنه، فعَنْ هذا وقع البيان بقوله: ر**سُوله** ؛ فمنهم من يتخذ ما ينفق في سبيل الله، وعلى إعلاء كلمة الله مغْرَماً لا معْنَاً، ومنهم مَن يسلم له اعتقادُه؛ فيتخذ ما ينفق وسيلةً إلى الله، وقربةً في مغْنَاً، ومنهم مَن يسلم له اعتقاده؛ في من خاب عنه، وعلى إعلاء كلمة الله على

- (١٧٧) انظر: (سنن النسائي، الباب ١٠٩ من الطهارة. السنن الكبرى، للبيهقي ٨٢/١).
- (١٧٨) انظر: (سنــن أبي داود ٣٦٥٩. ومسنــد أحمد بــن حنبـل ٣٢١/١. السنــن الكبرى، للبيهقـي ٢٥٠/١٠. المستدرك ٩٥/١ . المعجم الكبير، للطبراني ٦٣/٢. مجمع الزوائد ١٣٧/١. موارد الظهآن ٧٧).

التوبة الآية ( ١٠٠ ) HE PRINCE GHAZI TRUST

[ الآية الخامسة والثلاثون ]

تكملة:

من خواصّ هؤلاء الخواص وسادة هـؤلاء السـادة ﴿وَالسَّـابِقُـونَ الأَوَّلُـونَ مِـنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ [الآية: ١٠٠].

وهي الآية الخامسة والثلاثون، وفيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: في تحقيق السبق:

وهو التقدُّم في الصفة، أو في الزمان، أو في المكان، فالصفةُ الإيمان، والزمنُ لمن حصل في أوان قبل أوان، والمكان من تبوَّأ دارَ النُّصْرة، واتخذه بدلاً عن موضع الهجرة، وهم على ثماني مراتب:

الأولى: أبو بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعليّ ، وسَعْد ، وبلال ، وغيرهم . الثانية : دار النّدْوَة . الثالثة : مهاجرة أصحاب الحبشة ، كعثمان ، والزبير . الرابعة : أصحاب العَقَبَتين ، وهم الأنصار . الخامسة : قوم أدركوا النبيَّ عَلَيْكَم ، وهو بقُباء قبل أن يدخل المدينة . السادسة : مَنْ صلّى إلى القِبْلتين . السابعة : أهل الْحُدَيبية ، وبهم انقطعت الأولية . واختار الشافعيُّ الثامنة في تفسير الآية ، واختار في تفسيرها ابن المسيب ، وقتادة ، والحسن مَنْ صلّى إلى القبلتين .

المسألة الثانية: القراءة في قوله: ﴿وَالأَنَصْارِ﴾: بالخفض عطفاً على المهاجرين، فيكونون أيضاً فيها على مَراتب منهم العقَبيون، ومنهم أهل القِبلتين، ومنهم البدريُّون، ومنهم الرضوانية، ويكون الوَقْف فيها واحداً. سورة التوبة الآية ( ١٠٠ ) مسلما ويوفي المركزي وي الفراري . For our anic thought ( ١٠٠ ) مسلما المركز التوبة الآية ( ١٠٠ )

وقرىء : والأنصار لـ برفع الراء ، عطفاً على « والسابقون » ، ويُعْزَى ذلك إلى عمر وقراءة الحسن ، واختاره يعقوب ، وسواء كانت القراءة برفع الراء أو خفضها ففي الأنصار سابق ومُصَلٍّ في كل طائفة واحد .

المسألة الثالثة:

أول السابقين من المهاجرين أبو بكر الصديق رضي الله عنه، فإنه أول مَنْ أسلم. والدليلُ عليه قول عَمْرو بن عَبَسة للنبي عَيَالِيَّمَ : من اتَّبعك على هذا الأمر ؟ قال : « حُرَّ وعَبْد ». وبهذا احتج شيخ السنة أبو الحسن عليّ بن الجبائي في مجلس ابن ورقاء أمير البصرة حين ادَّعى أن عليًّا أوّلهم إسلاماًوكانا شيعيين. وذكر أيضاً أن حسّان أنشد النبي عَرَالِيَهِ بحضرتهم : إذا تذكرْتَ شَجْواً مِنْ أخِي ثِقَةٍ فاذْكُرْ أخاكَ أبـا بكـرٍ بما فَعلا الثانِسيَ التـاليَ المحمـودَ مَشهـدُهُ وأوَّلَ الناس منهم صدَّق الرسلا<sup>(۱۷۱)</sup> فلم يُنكِرْ ذلك عليه النبيَّ عَيَّالَيْمَ ، ولا قال له : إنما كان أول مَنْ صدق عليّ بن أبي طالب.

وقد روى أبو محمد عبدالله بن الجارود، أنبأنا محمد بن حسان النيسابوري، أنبأنا عبدالرحمن بن معدى، عن مُجَالد، عن الشعبي، قال: سألتُ ابن عباس، مَنْ أول الناس إسلاماً؟ قال: أبو بكر، أو ما سمعت قولَ حسان: إذا تذكرتَ شَجْواً من أخي ثقة فاذكر أخاك أبا بكر بما فَعلا خَيْرَ البريةِ أتقاها وأعْداماً بعد النبيّ وأوفاها بما حَمَلا الشانِيَ التالِيَ المحمودَ مَشْهدهُ وأولَ الناس منهم صدَّق الرسلا

وهذا خبر اشتهر وانتشر ، فقال أحمد بــن حنبـل، حــدثنـا أبــو معمـر ، أنبـأنــا أبوعبدالرحمن، عن مُجالد، عــن الشعبي، قــال: قــال ابــنُ عبــاس: أول مَــن صَلّــى أبو بكر، ثم تمثّل بأبيات حسان، وذكرها ثلاثة، وقال النبيَّ عَيَّالِهُم مبيِّناً فَضْلَ

(۱۷۹) انظر: (دیوان حسان ۲۹۹).

( ۱۰۰ ) التوبة الآية ( ۱۰۰ ) THE PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية ( ۱۰۰ ) FOR QURANIC THOUGHT

أبي بكر وسبقه لعمر بـن الخطاب حين غامره: « دُعُوا لي صاحبي، فإني بعثتُ إلى الناس كافّة، فقالوا : كذبت، وقال أبـو بكـر : صـدقـتَ » <sup>(١٨٠)</sup>، وأسلم على يـدي أبي بكر خَلقٌ كثير، منهم الزبير، وطلحة، وسَعْد، وعثهان، وأهل العقبتين، وليس في تقدمة إسلام عليّ رضي الله عنه حديث يعوَّل عليه، لا عن سَلْهان، ولا عن الحسن، ولا عن أحد.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ ﴾:

وقد روي أنَّ عمر قرأ **﴿الذين﴾** بإسقاط الواو نعتاً للأنصار ، فراجعه زيد بن ثابت ، فسأل أُبيَّ بن كعب ، فصدّق زيداً فرجع إليه عُمر ، وثبتت الواو .

وقد بينا ذلك في تفسير قوله: أُنزل القرآن على سبعة أحرف <sup>(١٨١)</sup>. وقد اختلف في التابعين؛ فقيل: هم مَن أسلم بعد الْحُدَيْبية؛ كخالد بن الوليد، وعمرو بن العاص، ومن دَاناهم من مُسْلِمة الفتح؛ وقد ثبت أنَّ عبدالرحمن بن عوف شكا إلى النبيّ عَيَّلِيَّهِ خالد بن الوليد وعمرو بن العاص، فقال النبيَّ عَيَّلَيَّهِ لخالد: « دَعُوا لي أصحابي، فوالذي نَفْسُ محمد بيده، لو أنفق أحدُكم كلَّ يوم مِثْلَ أُحُدٍ ذهباً ما بلغ مُدَّ أحدهم ولا نَصِيفَه». خرجه البرقاني وغيره<sup>(١٨٢)</sup>.

وقيل: هم الذين لم يَرَوا النبيَّ ﷺ ؛ ولا عاينوا معجزاته؛ ولكنهم سمعوا خَبَره في القَرْن الثاني من القرن الأول، وهو اسم مخصوص بالقَرْن الثاني، فيقال صحابي وتابعي بهذه الخطة، لما ذُكر في هذه الآية، وكفانا أن اتقينا الله، واهتدينا بِهَدْي رسول الله، واقتفينا آثارَه، واسم الأخوة التي قدمنا تبياناً لنا.

المسألة الخامسة:

077

إذا ثبتت هذه المراتبُ، وبينت الخطط فإن السابقَ إلى كل خير، والمتقدم إلى الطاعة أفضل مِنَ المصلّي فيها والتالي بها. قال الله تعالى: ﴿ لا يَسْتَوِي منكم مَنْ أَنفقَ

- (۱۸۰) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (۱۸۱) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- (١٨٢) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية ( ۲۰۰ ) For QURANIC THOUGHT ، وردة التوبة الآية ( ۵۷۳ ).....

مِنْ قَبْلِ الفَتْح وقاتَلَ أولئكَ أعظمُ درجةً مِنَ الذين أنفقُوا مِنْ بَعْدُ وقاتَلُوا وُكُلاً وَعَدَ اللهُ الْحُسْنَى﴾ [الحديد: ١٠]. ولكن مَنْ سبق أكرمُ عند الله مرتبةً، وأوْفَى أجْراً، ولو لم يكن للسابق من الفَضْل إلا اقتداء التالي به، واهتداؤه بهديه، فيكون له ثوابُ عمله في نفسه، ومثل ثواب من اتبعه مُقتَدياً به؛ قال النبي يُؤَلِّكَم : « مَنْ سَنَّ سُنَّةً حسنةً في الإسلام كان له أجرُها وأجْرُ مَنْ عمل بها إلى يوم القيامة، لا ينقص ذلك من أجورهم شيئاً » <sup>(١٨٢)</sup>.

ولذلك قلنا : إن الصلاةَ في أول الوقت أفضلُ من تأخيرها عنه ، ولا خلافَ في المذهب فيه ، وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال : « أَفْضَلُ الأعمال الصلاة لأوّل وَقْتِها » <sup>(١٨٤)</sup> ؛ وقد بيناه في غير موضع .

#### المسألة السادسة:

قد بيَّنَّا أنَّ السبق يكون بالصفات والزمان والمكان، وأفضلُ هذه الوجوه سبق الصفات. والدليلُ عليه قولُ النبي عَيَّلَيْهِ في الحديث الصحيح: « نحن الآخرون السابقون بَيْدَ أنهم أُوتوا الكتاب مِنْ قَبْلنا، وأوتيناه من بعدهم » <sup>(١٨٥)</sup>. فهذا اليوم الذي اختلفوا فيه، فهدانا الله له، فاليهودُ غداً والنصارى بعد غد، فأخبر النبيّ أنَّ مَنْ سبقنا من الأمم بالزمان فجئنا بعدهم – سبقناهم بالإيمان، والامتثال لأمر الله، والانقياد إليه، والاستسلام لأمره، والرِّضا بتكليفه، والاحتمال لوظائفه، لا نعترض عليه، ولا نختار معه، ولا نبدّل بالرأي شريعتَه، كما فعل أهلُ الكتاب. وذلك بتوفيق الله لما قضاه، وبتيسيره لما يرضاه، وما كُنَّا لنَهْتَدِيَ لولا أنْ هَدانا الله.

- (١٨٣) انظر: (سنن ابن ماجة ٢٠٧. مسند أحمد بن حنبل ٣٦١/٤، ٣٦٢. مجمع الزوائد ١٦٧/١، ١٦٨. الدر المنثور، للسيوطي ١٦٥/٢، ١١٥/٢ فتح الباري ١٣/١/٣، ١٣/٩. المعجم الكبير، للطبراني ٢٨/٢٣).
- (١٨٤) أنظر: (صحيح مسلم، حديث ٤٠ من الإيمان مشكاة المصابيح، للتبريزي ٦٠٧. الدر المنثور، للسيوطي ٢٤٤/١. كنز العمال ١٨٩٠٠).
  - ( ١٨٥ ) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

المسألة السابعة:

٥٧٤

لما ذمّ الله الأعرابَ بنقصهم وحطِّهم عن المرتبة الكاملة لسواهم ترتبَتْ على ذلك أحكام ثلاثة:

THE PRI متورة التوبة الآية (١٠٣)

أولها : أنه لا حقّ لهم في الْفَيِء والغنيمة ، حسبًا يأتي في سورة الحشر إن شاء الله . ثانيها : أن إمامتهم بأهل الْحَضر ممنوعة لجهلهم بالسنة وتركهم للجمعة . ثالثها : إسقاط شهادة البادية عن الحضارة .

واختلف في تعليل ذلك؛ فقيل: لأنّ الشهادة مَرْتَبَةٌ عالية، ومنزلة شريفة، وولاية كريمة، فإنها قبولُ قول الغير على الغير، وتنفيذُ كلامه عليه؛ وذلك يستدعي كمالَ الصفة، وقد بينا نُقْصانَ صِفَته في علمه ودينه.

وقيل: إنما رُدَّت شهادتُه عليه، لما فيه من تحقيق التهمة إذا شهد أهلُ البادية بحقوق أهل الحاضرة، وتلك ريبة؛ إذ لو كان صحيحاً لكان أولى الناس بذلك الحضريون، فعدَمُ الشهادة عندهم ووجودُها عند البدويين ريبة تقتضي التُّهمة، وتوجبُ الردّ،وعن هذا قال علماؤنا: إنّ شهادتَهم عليهم فيا يكون بينهم كالجراح ونحوها مما لا يكون في الحضر – ماضية.

وقال أبو حنيفة: تجوزُ شهادة البدويّ على الْحَضري؛ لأنه لا يراعي كل تهمة؛ ألا تراه يقبل شهادَةَ العدو على عدوه.

وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف، فلينظره هنالك من أراد استيفاءَه.

#### الآية السادسة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلٍّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلاتَكَ سَكَنٌ لَهُمْ وَاللهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [ الآية: ١٠٣ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ خُذْ ﴾:

هو خطابٌ للنبيّ ﷺ ، فيقتضي بظاهره اقتصارَه عليه، فلا يأخذ الصدقة سِواه، ويلزم على هذا سقوطها بسقوطه، وزوالُ تكليفها بموته، وبهذا تعلق مــــانِعُو الزكاة على سورة التوبة الآية (١٠٣) ...... FOR QURANIC THOUGHT

أبي بكر الصديق، وقالوا عليه: إنه كان يعطينا عوضاً عنها التطهير، والتزكية لنا، والصلاة علينا، وقد عدمناها من غيره، ونظم في ذلك شاعرهم فقال: أطعْنـا رسـولَ اللهِ مــا كــان بيننــا فيـا عجبـاً مـا بـال مُلْـكِ أبي بكــر وإن الذي ســألــوكُـــمُ فمنعتُـــم لكالتَّمر أو أحْلَى لـديهم مـن التمـر سنَمْنَعُهــم مــا دام فِينــا بَقِيّــةٌ كِرامٌ على الضَّراً، في العُسْرِ واليُسْرِ

وهذا صنفٌ من القائمين على أبي بكر أمثلهم طريقة، وغيرُهم كفر بالله من غير تأويل، وأنكر النبوة، وساعد مُسيلمة، وأنكر وجوبَ الصلاة والزكاة.

وفي هذا الصنف الذي أقرَّ بالصلاة، وأنكر الزكاة وقعت الشبهةُ لعمر حين خالف أبا بكر في قِتالهم، وأشار عليه بقبول الصلاةِ منهم وتَرْك الزكاة، حتى يتعهَّد الأمر، ويظهر حزْبُ الله، وتسكن سَوْرَة الخلاف؛ فشرح اللهُ صَدْرَ أبي بكر للحق، وقـال: والله لأقاتلنَّ مَنْ فَرَقَ بين الصلاة والزكاة؛ فإن الزكاةَ حقٌّ في المال، والله لو منعوني عِقَالاً كانوا يؤدُّونه إلى رسول الله لقاتلتهم عليه.

قال عمر : فوالله ما هو إلا أنْ شرح الله صَدْرَ أبي بكر للقتال، فعرفت أنه الحق.

وبهذا اعترضت الرافضةُ على الصدّيق، فقالوا : عَجِل في أمره، ونَبَذَ السياسة وراء ظَهْرِه، وأراقَ الدماء .

قلنا: بل جعل كتابَ الله بين عينيه، وهَدْي رسول الله ﷺ ينظر إليه، والقرآن يَسْتَنِيرُ بِه، والسياسة تمهِّد سبُلها؛ فإنه قال: والله لأقاتلنَّ من فرَّقَ بين الصلاة والزكاة. وصدق الصديِّق، فإنّ الله يقول: ﴿فإنْ تابُوا وأقامُوا الصلاة وآتَوُا الزكاة فإخوانُكم في الدِّين﴾ [التوبة: ١١]؛ فشرطها، وحقّق العصمة بها، وقال النبي يُتَالِمُهِ : « أمرت أنْ أُقاتِلَ الناسَ حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فإذا قالوها عصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهم وأموالَهم إلا بحقها، وحسابُهم على الله » <sup>(١٨١)</sup>.

فقال أبو بكر لعمر ـ حين تعلَّق بهذا الحديث: فقد قال النبيُّ ﷺ: « إلاّ بحقها ». والزكاةُ حقُّ المال، فالصلاةُ تحقنُ الدمَ، والزكاةُ تعصِمُ المال.

(١٨٦) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

وقد جاء في الحديث الصحيح: « أُمَرْت أن أقاتلَ الناسَ حتى يقولوا لا إله إلا الله، ويقيموا الصلاةَ، ويُونُّتوا الزكاة» (١٨٢).

HE.PRI سورة التوبة الآية (١٠٣) FOR QU

وأما السياسة فها عداها فإنه لو ساهلهم في مَنْع الزكاة لقويَتْ شَوْكتُهم، وتمكَّنَتْ في القلوب بدعتهم، وعسر إلى الطاعة صَرْفهم، فعاجلَ بالدواء قبل استفحال الداء.

فأما إراقتُه للدماء فبالحقّ الذي كان عصمها قبل ذلك، وإراقةُ الدماء \_ يا معشر الرافضة \_ في توطيد الإسلام وتمهيد الدِّين آكد من إراقتها في طلب الخلافة، وكلّ عندنا حق، وعليكم في إبطال كلامكم، وضيق مرامكم خنق.

فأما قولهم: إن هذا خطابٌ للنبي ﷺ فلا يلتحق غيره فيه به، فهذا كلامُ جاهلٍ بالقرآن غافلٍ عن مَأْخَذ الشريعة، مُتلاعب بالدين، متهافت في النظر؛ فإنّ الخطابَ في القرآن لم يرد باباً واحداً، ولكن اختلفت مواردُه على وجوهٍ منها في غرضنا هذه ثلاثة:

الأول: خطاب توجّه إلى جميع الأمة، كقوله: ﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا قُمْم إلى الصلاة ﴾ [المائدة: ٦]، وكقوله: ﴿ يا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عليكم الصيام ﴾ [البقرة: ١٨٣]، ونحوه.

الثاني: خطاب خُصَّ به النبيُّ عَلَيْنَ كقوله: ﴿ **وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِه نافلةً لكَ**﴾ [الإسراء: ١٧٩]. وكقوله في آية الأحزاب: ﴿ **خالصةً لكَ مِنْ دُونَ المؤمنين ﴾** فهذان مما أُفرِدَ النبيّ عَلَيْنَهُ بهما، ولا يشركه فيهما أحدٌ لفظاً ومعنى، لما وقع القول به كذلك.

الثالث: خطاب خُصّ به النبيَّ ﷺ قَوْلاً ويشركه فيه جميعُ الأمة معنى وفِعْلاً، كقوله: ﴿ **أَقِمِ الصَّلاةَ لدُلُوكِ الشَّمْسِ ﴾** [ الإسراء: ٧٨ ]. وقوله: ﴿ **فإذَا قَرَأْتَ** القرآنَ فاسْتَعِذْ باللهِ مِنَ الشيطان الرَّجيمِ ﴾ [ النحل: ٩٨ ]، وكقوله: ﴿ وإذا كُنْتَ فيهم فأَقَمْتَ لهم الصلاة...﴾ الآية [ النساء: ١٠٢ ].

(١٨٧) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية (١٠٣) معلمة المعادين المعادين المعادين التوبة الآية (١٠٣) معادين التوبة الآية (١٠٣) معادين التوبة التوبة الآية (١٠٣) معادين التوبة التوبة الآية (١٠٣) معادين التوبة التتوبة التوبة التوبة

فكلُّ من دَلَكَتْ عليه الشمس مخاطبٌ بالصلاة، وكذلك كلَّ من قرأ القرآن مخاطبٌ بالاستعاذة، وكذلك كل مَنْ خاف يقيمُ الصلاة بتلك الصفة.

ومن هذا القَبِيل قوله: ﴿ خُذْ من أموالهم صدَقةً تطهّرهم وتُزَكّيهم بها ﴾؛ فإنّه عَلَيْنَهُ الآمِرُ بها، والدَّاعِي إليها، وهم الْمُعْطون لها، وعلى هذا المعنى جاء قوله: ﴿ يا أيها النّبيّ اتّق الله ﴾ [الأحزاب: ١]، و ﴿ يا أيها النبي إذا طَلَقْتُم النساء فطَلَقوهن لِعِدَتِهِنَ ﴾ [الطلاق: ١].

وقد قيل له: **﴿فإن كُنْتَ في شكٍّ مما أنزلنا إليك فاسْأَل الذين يَقْرَؤون** الكتابَ من قَبْلك﴾ [يونس: ٩٤]. وما كان ليشكّ، ولكن المَراد مَن شكَّ مِنَ الناس ممن كان معه في وقته.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلٍّ عَلَيْهِمْ ﴾:

الأصل في فعل كل إمام يأخذ الصدقة أن يدعو للمتصدق بالبركة؛ ثبت في الصحيح عن ابن أبي أوْفَى أنَّ النبيَّ عَلَيْكَ كان إذا أتاه رجلٌ بصدَقته قال: « اللهم صلِّ الصحيح عن ابن أبي أوْفَى أنَّ النبيَّ عَلَيْكَ كان إذا أتاه منه، ثم قال: « اللهم صلِّ على على آل فلان»، فجاءه ابنُ أبي أوفى بصدقته، فأخذها منه، ثم قال: « اللهم صلِّ على آل أبي أوْفى » (١٨٨).

وأما قوله: ﴿ **تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِها﴾، ف**إنه من صفة الصدّقة، وكذلك قوله: تزكيهم. يعني أنَّ الصدقة تكون سبباً في طهارتهم وتنميتهم.

وأهلُ الصناعة يرون أن يكونَ ذلك خطاباً للنبي ﷺ ، حتى بالغُوا فقالوا : إنه يجوز أن يقرأ تطهِّرْهم – بجزم الراء ، ليكون جواب الأمر ، والذي نراه أن كونه صفة أبلغ في نَعْت الصدقة ، وأقطع لشغب المخالف ، وأبعد من المجاز بمنزلة . المسألة الثالثة : قوله : ﴿ إِنَّ صَلَاَتَكَ سَكَنٌ لَهُمْ ﴾ :

يعني: دعاءك. وقد تكون الصلاة بمعنى الدعاء في الأظهر من معانيها؛ قال الأعشى:

(۱۸۸) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

ERIL المؤرة التوبة الآية (١٠٣) FOR QUR تقولُ بِنْتِي وقـد يَمَّمْتُ مُــرْتَحِلاً يا رَبٍّ جَنَّبٍ أبي الأوصـابَ والوَجَعَـا

عليكِ مِثْلُ الذي صَلَّيْتِ فـاغتمضِي فوماً فإنَّ لِجَنْبِ المرءِ مُضْطَجَعـا (١٨١) والسكَنُ : ما تسكن إليه النفوس، وتطمئنَّ به القلوب. وقال قتادة : وقارٌ لهم. المسألة الرابعة:

اختلف الناسُ في هذه الصدقة المأمور بها؛ فقيل: هي الفَرْض، أمر الله بها هاهنا أَمْراً مُجْملاً لم يبين فيها المقدار ، ولا المحلَّ ، ولا النصاب ، ولا الحول؛ وبيَّن في سورة الأنعام المحلَّ وَحْدَه، ووكل بيانَ سائر ذلك الى النبي ﷺ ، ورتَّب الشريعةَ بالحكمة في العبادات على ثلاثة أنحاء؛ منها ما يجب مرَّةً في العُمْر كالْحَجّ، ومنها ما يجب مرةً في الحول كالزكاة، ومنها ما يجب كل يوم كالصلاة.

وقيل: المراد بها التطوُّع.

**DV**A

قيل: نزلت في قوم تِيب عليهم فرأوْا أنَّ مِنْ توبتهم أن يتصدقوا ؛ فأمر النبيُّ عَظِّيَّهُ في هذه الآية بهذه الأوامر .

قال ابنُ عباس: أتى أبو لُبابة وأصحابُه حين أُطلقوا، وتيب عليهم \_ بأموالهم إلى النبي عَتَّلِيٍّ . فقالوا : يا رسول الله، هذه أموالُنا فتصدَّقْ بها عنا ، واستغفر لنا . فقال : « ما أمِرت أن آخذَ من أموالكم شيئاً » <sup>(١١٠)</sup> ، فأنزل الله: ﴿ **خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ** صدَقَةً ﴾ ، وكان ذلك مَرْجعَه من غَزُوة تَبُوك.

وأبو لُبابة ممن فرط في قريظة، وفي تخلفه عن غزوة تَبُوك، وحين تيب عليه قال: يا رَسُول الله، إن مِنْ توبتي أن أتصدَّق بمالي، وأهجُر دار قومي التي أُصَبْتُ فيها الذنب. فقال النبي سلامي : « يجزيك الثلث » (١٩١) .

وكذلك قال كَعْب بن مالك: يا رسول الله؛ إنَّ مِن توبتي أن أنخلع من مالي صدقةً

- (١٨٩) انظر : (ديوان الأعشى ١٠١).
  - (۱۹۰) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
  - (١٩١) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة التوبة الآية (٣٠٣) Hought

إلى الله وإلى رسوله. قال له رسولُ الله ﷺ: «أمسِكْ بعضَ مالك، فهو خير لك »<sup>(١٩٢)</sup>. قال: فإني أمسك سَهْمِي الذي بَخَيْبَر، ولا نعلم هل هو بقَدر ثلث ماله أو أكثر من ذلك أو أقل.

قال الفقيه الإمام: وهذه الأقوالُ الثلاثة في معنى الصدقة محتملة. والأظهر أنها صدقة الفَرْض؛ لأن التعلَّق لا يكون إلا بدليل يبيَّن أن هذا مرتبط بما قبله متعلَّقٌ به ما بعده.

المسألة الخامسة:

قال أشهب: قال مالك في قوله: ﴿ وَآخَرُونَ اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلاً صَالِحاً وَآخَرَ سَيَّئاً عَسَى اللهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [التوبة: ١٠٢].

نزلت في شأن أبي لُبابة بن عبد المنذر ؛ قال لرسول الله ﷺ حين أصابه الذنب : يا رسول الله ؛ أُجاوِرُك ، وأنخلعُ من مالي . فقال : « يجزئك من ذلك الثلث » . وقد قال الله تعالى : ﴿ خُذْ مَن أموالهم صدقةً تُطَهِّرِهم وتُزَكِّيهم بها ﴾ .

وروى ابنُ وهب، وابن القاسم، عنه، نحوه.

وروى الزّبير بن بَكَار ، عن عبدالله بن أبي بكر ، قال: ارتبط أبو لُبابة إلى جِذْع من جذوع المسجد بسلسلة بِضْع عشرة ليلة ، فكانت ابنتُه تأتيه عند كل صلاة فتحلّه فيتوضأ ، وهي الأسطوان المخلق نحو من ثلثها يدعى أسطوان التوبة ، ومنها حلَّ رسول الله ﷺ أبا لبابة حين نزلت توبتُه ، وبينها وبين القبر أسطوان ، وكان مالك يقول : الجدار من المشرق في حدّ القناديل التي بين الأساطين التي في صفها أسطوان التوبة وبين الأساطين التي تَلِي القبر .

وهذا غريبٌ من رواية الزبير عن مالك، وجع الروايات نصٌّ عن مالك في أنَّ الآيةَ نزلت في ذلك.

( ۱۹۲ ) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

(۱۰۷،۱۰٤) آلایتان (۱۰۷،۱۰٤) آلایتان (۱۰۷،۱۰٤) For Quarting Thought

المسألة السادسة:

٥٨٠

قال مالك رضيَّ اللهُ عنه: إذا تصدَّقَ الرجلُ بجميع ماله أجزأه إخراجُ الثلث.

0 (1997)

وقال الشافعيُّ وأبو حنيفة: يلزمه إخراجُ الكل، وتعلَّق مالكٌ بقصة أبي لُبابة في أن ردَّه إليه من الجميع إلى الثلث، وهذا كان قوياً لولا أنه قال لكعب بن مالك: أمْسِكْ عليكَ بعضَ مالك من غير تحديد، وهو أصحُّ من حديث أبي لُبابة.

وقد ناقض علماؤنا؛ فقالوا : إنه إذا كان ماله معيناً دابة أو داراً أو ضَيْعة فتصدّق بجميعها مضى، وهذه صدقةٌ بالكل، فتخمش وَجْه المسألة، ولم يتبلج منه وَضح، وقد أشرنا إليها في مسائل الخلاف، والحقَّ يعود صدقة الكلّ عليه، والله أعلم.

#### الآية السابعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَأْخُذُ الصَّدَقَاتِ وَأَنَّ اللهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ﴾ [ الآية: ١٠٤ ].

هذه الآية نصِّ صريح في أن اللهَ هو الآخِذُ للصدقات، وأنَّ الحقَّ لله، والنبيّ واسطة، فإنْ توفي فعامِله هو الواسطة، والله حيٌّ لا يموت، فلا يبطل حقَّه كما قالت المرتدة.

وفي الحديث الصحيح: « إن الصدقةَ لتقَعُ في كفّ الرحمن قبل أن تقعَ في كفّ السائل فيربّيها كما يربّي أحدكم فَلُوَّه أو فَصِيلَه، والله يضاعفُ لمن يشاء » <sup>(١٩٢)</sup>.

وكنى بكفِّ الرحمن عن القبول؛ إذ كُلَّ قابل لشيء يأخُذُهُ بكفِّه، أو يُوضَع له فيه، كما كنى بنفسه عن المريض تعطُّفاً عليه بقول: «يقول الله عَبْدِي مرضتُ فلم تَعُدْنِي »، حسبا تقدَّم بيانه.

### الآية الثامنة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مَسْجِداً ضِرَاراً وَكُفْراً وَتَفْرِيقاً بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ. وَإِرْصاداً لِمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَّ الْحُسْنَى وَالله يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ﴾ [ الآية: ١٠٧ ].

(١٩٣) انظر: (تفسير ابن كثير ٢٨/٥ . حلية الأولياء، لأبي نعيم ٨١/٤ . صحيح مسلم ٧٠٢/٢).

سورة التوبة الآية ( ۲۰۷) THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 المعادين التوبة الآية ( ۲۰۷) FOR OURANIC THOUGHT....

011

فيها ست مسائل:

### المسألة الأولى:

ذمّ اللهُ تعالى المنافقين والمقصّرين في هذه السورة في آيات جملة ، ثم طبقهم طبقات عموماً وخصوصاً ، فقال : ﴿ **الأعرابُ أَشدَّ كُفُراً ﴾** [ التوبة : ٩٧ ] . وقال : **﴿ وَمِنَ الأعراب مَنْ يتخذُ ما يُنْفق مَغْرَماً ﴾** [ التوبة : ٩٩ ] . **﴿ وَمِن الأعراب مَنْ يؤمن بالله واليوم الآخر ويتخذ ما يُنْفق قُرُبات ﴾** [ التوبة : ٩٩ ] . **﴿ وَمِن الأعراب مَنْ يؤمن** الفاضلُ من الناقص والمحقَّ من الْمُبْطل ، ثم ذكر السابقين الأوّلين من المهاجرين والأنصار ، ثم قال : **﴿ وَمَنْ حَوْلَكُمْ من الأعراب مُنافقون ﴾** [ التوبة : ١٠٩ ] . وقال : **﴿ وَمِنْ أَهل المدينة مرَدُوا على النفاق ﴾** [ التوبة : ١٠٢ ] ، أي استمرّوا عليه وتحققوا به .

وقال: وآخرون – يعني على التوسط – خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً، ثم قال: **﴿وآخرون مُرْجَوْن لأَمْرِ الله ﴾** [ التوبة: ١٠٦ ]، وهم نحو مِنْ سبعة، منهم أبو لُبابة، وكعب، ومُرارة، وهلال، جعلهم تحت المشيئة ورجأهم بالتوبة، مُشيراً إلى المغفرة والرحمة، ثم قال: **﴿والذين اتخذوا مَسْجِداً ضِرَاراً ﴾** [ التوبة: ١٠٢ ]. أسقط ابنُ عامر ونافع منها الواو، كأنه ردّه إلى مَنْ هُو أهلٌ ممن تقدم ذِكْرُه، وزاد غيرهما الواو، كأنه جعلهم صنفاً آخر.

وقد قيل: إنَّ إسقاطَ الواو تجعلُه مبتدأ، وليس كذلك؛ بل هو لما تقدم وصفٌ، ولن يحتاجَ إلى إضمار، وقد مهدناه في الملجئة.

المسألة الثانية: في سبب نزول الآية:

روي أن اثني عشر رجلاً من المنافقين كلَّهم ينتمون إلى الأنصار بني عمرو بن عوف بَنَوْا مسجداً ضِراراً بمسجد قباء، وجاؤوا إلى النبيّ ﷺ وهو خارج إلى تَبُوك، فقالوا : يا رسولَ الله، قد بنيْنا مسجداً لذي العِلَّة والحاجة والليلة المطيرة، وإنا نحبَّ أن تأتينا وتصلي فيه لنا . فقال النبي : « إني على جناحٍ سفَرٍ وشغل، ولو قدمنا إن شاء الله أتيناكم فصلَّيْنا لكم فيه ».

فلما نزل النبيُّ ﷺ بقُرْب المدينة راجعاً مِنْ سَفَرِه أرسل قوماً لهدْمِه، فهُدِم وأحرق<sup>(١٩٤)</sup>.

HEPRINCEG المتورة التوبة الآية (١٠٧) FOR QURANIC

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ ضِرَاراً ﴾:

قال المفسرون: ضرِاراً بالمسجد ، وليس للمسجد ضرار ، إنما هو ضرار لأهله . المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وكفراً ﴾ :

لَمَّا اتخذوا المسجد ضِرَاراً لاعتقادهم أنه لا حُرْمَة لمسجد قُباء ولا لمسجد النبيّ مُلِيَّةٍ كفَرُوا بهذا الاعتقاد .

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ وتَفْرِيقاً بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾:

يعني أنهم كانوا جماعةً واحدةً في مسجد واحد، فأرادوا أن يفرّقوا شَمْلَهم في الطاعة، وينفردوا عنهم للكُفْر والمعصية، وهذا يدلّكُ على أنّ المقصدَ الأكثر والغرض الأظهر من وضْع الجهاعة تأليفُ القلوب، والكلمة على الطاعة، وعقْدُ الذّمام والْحُرمة بفعل الديانة، حتى يقع الأنْس بالمخالطة؛ وتَصْفُو القلوبُ من وَضَر الأحقاد والْحَسَادَة.

ولهذا المعنى تفطَّن مالك رضي الله عنه حين قال: « إنه لا تُصلّي جماعتان في مسجدٍ واحد، ولا بإمامين، ولا بإمام واحد » خلافاً لسائر العلماء، وقد رُوي عن الشافعي المنع حيثُ كان ذلك تشتيتاً للكَلمة، وإبطالاً لهذه الحكمة، وذَرِيعة إلى أن نقولَ: مَنْ أراد الانفرادَ عن الجهاعة كان له عُذُرٌ، فيقيم جماعته، ويقدّم إمامَته؛ فيقع الخلاف، ويبطل النظام، وخفِيَ ذلك عليهم وهكذا كان شأنُه معهم، وهو أثبت قدَماً منهم في الحكمة. وأعلم بمقاطع الشريعة.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَإِرْصاداً لِمَنْ حَارَبَ اللهَ وَرَسُولَهُ مِنْ قَبْلُ ﴾:

يقال: أرصدت كذا لكذا إذا أعْدَدْته مرتقِباً له، والخبر بهذا القول عن أبي عامر الراهب، سمَّاه رسولُ الله عَلِيْتُهِ أبو عامر الفاسق، كان قد حزَّبَ الأحزابَ لرسول الله

(١٩٤) انظر: (تفسير ابن كثير ١٤٩/٤ . تفسير الطبري ١٨/١١ . دلائل النبوة، للبيهقي ٢٦٠/٥).

عَلَيْكَمْ ، وجاء معهم يوم الْخَنْدق، فلما خذلَهُ اللهُ لحِقَّ بالروم يطلُب النصرَ مِنْ ملكهم على رسول الله عَلَيْكَمْ ، وكتب إلى أهل مسجد الضِّرَار ، يأمرهم ببناء المسجد المذكور ، ليصلِّي فيه إذا رجع ، وأن يستعدُّوا قوةً وسلاحاً ؛ وليكونَ فيه اجتماعُهم للطَّعْنِ على رسول الله عَلَيْكَمْ وأصحابه ، فأطلعه اللهُ على أمرهم ، وأرسل لِهَدْمِه وحَرْقِه ، ونهاه عن دخوله (١٩٥) ، فقال – وهي:

## الآية التاسعة والثلاثون

قوله تعالى: ﴿لاَ تَقُمْ فِيهِ أَبَداً لَمَسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقْوَى مِنْ أَوَّل يَوْمٍ أَحَقُّ أَنْ تَقُومَ فِيهِ، فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا وَاللهُ يُحِبُّ الْمُطَّهِّرِينَ﴾ [ الآيةَ: ١٠٨ ]. فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ أَبِداً ﴾:

ظرف زمان، وظروف الزمان على قسمين: ظَرْف مقدَّر كاليوم والليلة، وظرف مُبْهَم على لغتهم، ومطلق على لُغتنا؛ كالحين والوقت. والأبَدُ من هذا القسم، وكذلك الدهر، وقد بيناه في المشكلين، وشرح الصحيحين، وملجئة المتفقهين، بَيْدَ أنَّا نشير فيه هاهنا إلى نكْتةٍ من تلك الجمل، وهي أن « أبداً » وإن كان ظرَّفاً مُبْهَماً لا عموم فيه، ولكنه إذا اتصل بالنَّهْي أفاد العموم، لا من جهة مقتضاه، ولكن من جهة النهي؛ فإنه لو قال: لا تقمُ فيه لكفى في الانْكِفاف المطلق، فإذا قال « أبداً » فكأنه قال: لا تقم في وقت من الأوقات، ولا في حين من الأحيان، وقد فَهم ذلك أهلُ اللسان، وقضى به فقهاء الإسلام، فقالوا: لو قال رَجلٌ لامرأته: أنْت طالق أبداً طَلُقت طلقةً واحدة. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ لَمَسْجدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُوَى ؟ ا

اختلف فيه، فقيل: هو مسجد قُباء؛ يروى عن جماعة ـ منهم ابن عباس، والحسن. وتعلقوا بقوله: ﴿ مِنْ أَوَّلَ ِ يَوْمٍ ﴾، ومسجد قُباء كان في أول يوم أسِّس بالمدينة.

(۱۹۵) انظر: (تفسير ابن كثير ۳۸۷/۲).

(۱۰۸) من التكريني (من التكريني) التكريني (من التوبة الآية (۱۰۸)) The prince GHAZI TRUST. (۱۰۸) FOR QURANIC THOUGHT

وقيل: هو مسجدُ رسول الله ﷺ ؛ قاله ابن عمر ، وابن المسيب.

وقال ابنُ وهب، عن مالك وأشهب عنه، قال مالك: المسجدُ الذي ذكر الله أنه أُسِّسَ على التقوى مِنْ أول يوم أحقّ أن تقومَ فيه \_ هو مسجدُ رسول الله يَتَلِيَّهُ ؛ إذ كان يقومُ رسولُ الله ويأتيه أولئك مِنْ هنالك. وقال الله تعالى: ﴿ وإذا رَأَوْا تِجارَةً أو لَهُواً انْفَضَّوا إليها وتَرَكُوكَ قائماً ﴾ [ الجمعة: ١١ ] هو مسجدُ رسول الله يَتَلِيَّهُ ، فنزع مالكٌ باستواء اللفظين؛ فإنه قال في ذلك تقوم فيه. وقال في هذا قائماً ؟ فكانا واحداً ، وهذه نزعة غَرِيبة ، وكذلك رَوى عنه ابنُ القاسم أنه مسجدُ رسول الله

وقد روى الترمذي ، عن أبي سعيد الْخُدْري ، قال : تمارى رجلان في المسجد الذي أُسِّسَ على التقوى مِنْ أول يوم ؛ فقال رجل : هو مسجدُ قُباء ؛ وقال آخر : هو مسجدُ رسولِ الله ﷺ ، فقال رسول الله ﷺ : « هو مَسْجِدي هذا » . قال أبو عيسى : هذا حديثٌ صحيح ، وجزم مسلم أيضاً بمثله <sup>(١٩٦)</sup> .

فإن قيل، وهي:

015

المسألة الثالثة: فقوله: ﴿ فِيهِ، فِيهِ﴾:

ضميران يرجعان إلى مُضْمَر واحد بغير نِزاع، وضميرُ الظرف الذي يقتضي. الرجالَ المتطهِّرين هو مسجدُ قُباء؛ فذلك الذي أُسِّسَ على التقوى، وهو مسجد قُباء.

والدليل على أنَّ ضميرَ الرجال المتطهِّرين هو ضمير مسجد قُباء حديثُ أبي هريرة؛ قال: نزلت هذه الآية في أهل قُباء: ﴿ فيه رجال يحبَّون أن يتطهَّروا...﴾ الآية. قال: كانوا يستنجون بالماء، فنزلت هذه الآية فيهم.

وقال قَتادة: لما نزلت هذه الآيةُ قال النبيُّ عَظِيلَهُ لأهل قُباء: « إنَّ الله قد أحسن عليكم الثناءَ في الطهور ؛ فما تصنعون ؟ » فقالوا : إنا نغسلُ أثر الغائط والبول بالماء <sup>(١٩٧)</sup> .

(١٩٦) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

(١٩٧) أنظر: (مسند أحمد بن حنبل ٤٢٢/٣ . المستدرك ١٥٥/١ . صحيح ابن خزيمة ٨٣. مجمع الزوائد، =

سورة التوبة الآية ( ٨ • () واللغة ( ٨ • () والمعني المحمد المحمد التوبة الآية ( ٨ • () والمحمد التوبة الآية ( ٨ • () والمحمد المحمد التوبة التوبة الآية ( ٨ • () والمحمد التوبة التوبة الآية ( ٨ • () والمحمد التوبة التوبة الآية ( ٨ • () والمحمد التوبة ال

قلنا : هذا حديثٌ لم يصحّ والصحيحُ هو الأول.

وقد اختلف في الطهارة الْمُثْنَى بها على أقوال لا تعلَّقَ لها بما نحن فيه، كالتطهر بالتوبة من وَطء النساء في أدبارهنَ وشِبْهه.

فأما قوله: ﴿ **مَنْ أَوَّلَ يَوْمٍ ﴾** فإنما معناه أنه أُسِّسَ على التقوى من أول مبتدأ تأسيسه؛ أي لم يشرع فيه، ولا وُضع حجر على حجر منه إلا على اعتقادِ التقوى.

والذين كانوا يتطهّرون، وأثنى الله عليهم جملةٌ من الصحابة كانوا يحتاطون على العبادة والنظافة، فيمسحون من الغائط والبول بالحجارة تنظيفاً لأعضائهم، ويغتسلون بالماء تماماً لعبادتهم، وكمالاً لطاعتهم.

#### المسألة الرابعة:

هذا ثنا<sup>ي</sup>ّ من الله تعالى على من أحبَّ الطهارة، وآثرَ النظافة، وهي مروءةٌ آدمية، ووظيفة شرعية روى الترمذيّ وصحّحه عن عائشة رضوان الله عليهما أنها قالت: « مُرْن أزواجكن أن يستطيبوا بالماء فإني استحييهم » <sup>(١٩٨)</sup>.

وفي الصحيح أن النبي ﷺ كان يحمل معه الماء في الاستنجاء، فكان يستعمل الحجارة تخفيفاً، والماء تطهيراً، واللازم في نجاسة المخرج التخفيف، وفي نجاسة سائر البدن أو الثوب التطهير؛ وتلك رخصةٌ من الله تعالى لعباده في حالتي وجود الماء وعدمه. وبه قال عامةُ العلماء.

وقال ابنُ حبيب: لا يستجمر بالأحجار إلاّ عند عدم الماء. وفعلُ النبي صَلِّتُهُ أولى. وقد بيناه في شَرْح الصحيحين ومسائل الخلاف.

وأما إن كانت النجاسة على البَدَن أو الثوب فلعلمائنا فيها ثلاثة أقوال:

- = للهيثمي ٢١٢/١١. تفسير الطبري ٢٢/١١. تفسير القرطبي ٢٥٩/٨. تفيسر ابن كثير ١٥١/٤.
  البداية والنهاية لابن كثير ٢٠٩/٣ . المعجم الكبير، للطبراني ١٤٠/١٧. إرواء الغليل، للألباني ١٥/١
  - ( ۱۹۸ ) انظر : ( سنن الترمذي ۱۹ . السنن الكبرى، للبيهقى ۱۰٦/۱) .

فقال عنه ابنُ وهب: يجبُ غسلُها بالماء في حالتي الذكْرِ والنسيان؛ وبه قال الشافعي.

THE PF سورة التوبة الآية (١٠٨)

وقال أشْهَب عنه: ذلك مستحبّ غير واجب؛ وبه قال أبو حنيفة في تفصيل الحالين جيعاً.

وقال ابنُ القاسم، عنه: يجب في حالة الذِّكْرِ دون النسيان؛ وهي من مفرداته.

والدليلُ على الوجوب المطلق قوله تعالى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ﴾ [ المدثر : ٤ ]؛ فأمره الله بطهارةِ ثيابه حتى إنْ أتته العبادةُ وجدته على حالة مهيَّاة لأدائها .

وقد قال قوم: إنَّ الثيابَ كناية، وذلك دعوى لا يُلْتَفَتُ إليها.

واحتجَّ أبو حنيفة على سقوط طهارتها بأنَّ الاستنجاءَ لو كان واجباً لغسل بالماء ؛ فإن الحجَر لا يزيله.

قلنا : هذه رخصةٌ من الله أمر بها ، وعفا عمّا وراءها .

وأما الفرقُ بين حال الذِّكْرِ والنسيان ففي مسائل الخلاف بُرْهانُه، وهو متعلق بأنه رفع المؤاخذة في سورة البقرة على ما بيّناه في الخلافيات.

المسألة الخامسة:

٥٨٦

بنى أبو حنيفة هذه المسألة على حَرْف، فقال: إنّ النجاسةَ إذا كانت كثيرة وجبت إزالتُها، وإذا كانت قليلةً لم تجب إزالتُها، وفَرْقٌ بين القليل والكثير بقدر الدرهم البَغْلي ـ يعني كبار الدراهم التي هي على قدر استدارة الدينار، قياساً على الْمَسْرَبة. وهذا باطل من وجهين:

أحدهما : أنَّ المقدّرات عنده لا تثبت قياساً ؛ فلا يقبل هذا التقدير منه .

الثاني: أنَّ هذا الذي خُفَّف عنه في الْمَسْرَبة رخصة للضرورة والحاجة، والرخَصُ لا يُقاسُ عليها، فإنها خارجةٌ عن القياس: فلا تُرَدَّ إليه. 0 AV ..

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ أَحَقُّ ﴾:

سورة التوبة الآية (١٠٩

هو أفعل من الحق، وأفعل لا يدخل إلا بين شيئين مشتركين، لأحدهما في المعنى الذي اشتركا فيه مزيّة على الآخر، فيحلى بأفعل، وأحدُ المسجدين \_ وهو مسجد الضَّرَار \_ باطل لا حظَّ للحقّ فيه، ولكن خرج هذا على اعتقاد بانيه أنه حقّ، واعتقاد أهْل مسجد النبي يَتَلِيَّهُ أو قُباء أنه حقّ، فقد اشتركا في الحق من جهة الاعتقاد، لكن أحدُ الاعتقادين باطل عند الله، والآخر حقّ باطناً وظاهراً، وهو كثير كقوله: ﴿ **أصحاب الجنَّة يومئذ خَيْرٌ مُسْتَقرّاً وأحسَنُ مَقِيلا**﴾ [ الفرقان: ٢٤ ]: يعني من أهل النار. ولا خيرَ في مقرِّ النار ولا مقيلها، ولكنه جرى على اعتقاد كلً فرقة أنها على خير، وأن مصيرَها إليه؛ إذ كلُّ حزب في قضاء الله بما لديهم فرحون، حتى يتميز بالدليل لمن عضد بالتوفيق في الدنيا، أو بالعيان لمن ضلّ في الآخرة، وقد جاء بعد هذا:

### الآية الموفية أربعين

﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللهِ وَرِضُوانِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَانْهَارَ فِي نَارِ جَهَنَّمَ وَاللهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [ الآية: ١٠٩ ]. وهي الآية الموفية أربعين.

ومعناه: أفمن أسس بنيانَهُ على اعتقادِ تَقُوَى حقيقة خيْرٌ أم من أسَّسَ بنيانَه على شفا جُرُف هار ؟ وإنْ كان قَصَد به التقوى، وليس من هذا القبيل: العسل أحْلَى من الخل، فإنَّ الخلَّ حلو، كما أن العسل حلو؛ وكلٌّ شيء ملائم فهو حُلُو، ولذلك يقال: احْلَوْلَى العشق، أي كان حلواً، لكونه إما على مقتضى اللذة أو موافقة الأمنية؟ ألا ترى أنّ من الناس مَنْ يقدم الخلّ على العسل، مفرداً بمفرد ومضافاً إلى غيره بمضاف.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَانْهَارَ بِهِ فِي نَارٍ جَهَنَّمَ ﴾ :

قيل: إنه حقيقة، وإنَّ النبيَّ عَيَّالِلَهِ إذ أرسل إليه فهُدم رئي الدخان يخرج منه، من رواية سَعيد بن جُبير وغيره: حتى رُئى الدخانُ في زمان أبي جعفر المنصور . ۲۰۰۰۰ CE-GHAZI TRUST ..... ونة التوية الآيتان (۱۱۱ و۱۱۲) FOR QURANIC THOUGHT

وقيل: هذا مجاز ، المعنى أنَّ مآلَه إلى نار جهنم، فكأنه انهارَ إليه، وهوى فيه. وهذا كقوله: ﴿ **فأمَّه هاوِيَةٌ ﴾ ،** إشارة إلى أن النارَ تحت ، كما أن الجنة فوق.

وقال جابر بن عبدالله: أنا رأيتُ الدخانَ يخرج منه على عَهْدِ رسول الله ﷺ ، ولو صحَّ هذا لكان جابر رافعاً للإشكال.

وهذا يدلُّ على أن كلَّ شيء ابتدىء بنية تَقْوَى الله، والقَصْد لوجهه الكريم، فهو الذي يَبْقَى، ويَسْعَدُ به صاحبه، ويصعد إلى الله ويرفع إليه، ويخبر عنه بقوله: **﴿ويبقى وَجْهُ ربك ذُو الْجَلاَل والإكرام﴾، [** الرحمن: ٢٧ ] على أحد الوجهين، ويخبر عنه أيضاً بقوله: **﴿والبَاقِياَتُ الصَّالِحاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ﴾** [ الكهف: ٤٦ ].

## الآية الحادية والأربعون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ يُقاتِلُونَ في سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقَّاً في التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْقُرْآن وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذٰلِكَ هُوَ الْفَوْزَ الْعَظِيمُ. التَّائِبُونَ الْعَابِدُونَ الْحَامِدُونَ السَّائِحُونَ الرَّاكِعُونَ السَّاجِدُونَ الآمرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَالنَّاهُونَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَالْحَافِظُونَ لِحُدُودِ اللهِ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [الآيتان:

فيها اثنتا عشرة مسألة:

المسألة الأولى:

0 1 1

روي أنَّ عبدالله بن رَواحة قال للنبي ﷺ : اشْتَرِطْ لربك ولنفسك ما شَنْتَ . فقال النبيُّ ﷺ : «أشتَرِطُ لربي أن تعبُدُوه، ولا تُشرِكُوا به شيئاً، وأشترطُ لنفسي أن تمنعوني مِمّا تمنعونَ منه أنفسَكم وأموالكم». قال: فإذا فعلنا ذلك فما لنا؟ قال: «الجنة». قال: رَبح البيع. قال: «لا نُقيل ولا نَستقيل»، <sup>(١٩١)</sup>، فنزلت: ﴿إِنَّ الله وهذا مما لا يوجد صحيحاً.

(۱۹۹) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

وففيته الأيزع إزعا الفكر الفراق

سورة التوبة الآيتان ( ١١١ و ١١٢ )

وقد رُوي عن الشعبي أنه قال: ذهب النبيَّ ﷺ ليلة العقّبة، وذهب معه العباسُ بن عبدالمطلب، فقال العباس: تكلَّمُوا يا معشر الأَنصار، وأوْجزُوا؛ فإنَّ علينا عيوناً، قال الشعبي: فخطب أبو أَمامة أسعد بن زُرارة خطبةً ما خطب الْمُرْدُ ولا الشَّيبُ مثلها قطّ. فقال: يا رسولَ الله؛ اشترط لربِّك، واشترط لنفسك، واشترط لأصحابك. قال: «أشترط لربِّي أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأشترط لنفسي أن تمنعوني ما تمنعون منه أنفسكم وأهليكم، وأشترط لأصْحابي المواساة في ذات أيديكم». قالوا : هذا لك، فيا لنا ؟ قال: « الجنة ». قال: ابْسُطْ يدَك. وهذا وإن كان مقطوعاً فإن معناه ثابت من طرق.

في هذه الآية جوازُ معاملة السيد مع عبده، وإن كان الكلُّ للسيد، لكن إذا ملّكه وعامله فيا جعلَ إليه وتاجره بما ملّكه من ملكه، فإنَّ الجنة لله، والعبادُ بأنفسهم وأموالهم لله، وأمرهم بإتلافها في طاعته، وإهلاكها في مَرضاته، وأعطاهم الجنةَ عوضاً عنها إذا فعلوا ذلك فيها. وهو عوَضٌ عظيم، لا يُدانِيه معوض ولا يقاسُ به؛ ولهذا يروى عن ابن عباس أنه لما قرأ هذه الآية قال: « ثامنَهم واللهِ وأغلى الثمن »، يريد أنه أعطاهم أكثر مما يجبُ لهم في حكم المتاجرة، ولم يأتِ الربحُ على مقدار الشراء؛ بل زادَ عليه وأرْبَى.

قال علماؤنا : كما اشترى من المؤمنين البالغين المكلَّفين كذلك اشترى من الأطفال، فآلمهم وأسْقَمَهم؛ لما في ذلك من المصلحة، وما فيه من الاعتبار للبالغين، والثواب للوالدين والكافلين فيا ينالهم من الهمِّ، ويتعلق بهم من التربية والكفالة؛ وهذا بديعٌ في بابه موافق لما تقدم قبله؛ فإن البالغَ يمشي إلى القتل مختاراً، والطفل يناله الألم اقتساراً . المسألة الرابعة: قوله: ﴿ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعَداً عَلَيْهِ حَقَاً فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْقُرْآنَ﴾:

إخبارٌ من الله أنَّ هذا كان في هذه الكتب، وقد تقدمت الإشارةُ إليه، وقلنا : إز الجهادَ ومحاربةَ الأعداء إنما أصله من عهد موسى، فسبحان الفعَّال لما يريد . ( ١١٢ و ١١٢ عنورة القربة الآيتان ( ١١١ و ١١٢ ) FOR OURANIC THOUGHT

المسألة الخامسة: قال: ﴿ وَمَنْ أَوْفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللهِ ﴾:

04.

العهد يتضمَّن الوفاء والوعد والوعيد، ولا بدَّ من وفاء الباري تعالى بالكل، فأما وعْدُه فللجميع، وأما وعيدُه فمخصوصٌ ببعض الْمُذْنبين وببعض الذنوب، وفي بعض الأحوال، فينفذ كذلك. وقد فات علماءَنا هذا المقدار على ما بيناه في كتب الأصول. المسألة السادسة: قوله: ﴿التَّائِبُونَ﴾:

الراجعون عن الحالة المذمومة في معصية الله إلى الحالة المحمودة في طاعة الله. والعابدون: هم الذين قَصَدُوا بطاعتهم وَجْهه.

والحامدون: هم الراضُون بقضائه، والمصرفون نعمته في طاعته.

والسائحون: هم الصائمون في هذه الملَّة، حتى فسد الزمانُ فصارت السياحةُ الخروج من الأرض عن الْخَلْق، لعموم الفساد وغَلَبة الحرام، وظهورِ المنكر، ولو وسعَتْني الأرضُ لخرجت فيها، لكنَّ الفسادَ قد غلب عليها، ففي كل وادٍ بنو نحس، فعليك بخويّصة نفسك ودَعْ أمْرَ العامة.

الراكعون الساجدون هم القائمون بالفَـرْض مـن الصلاة، الآمـرون بـالمعـروف، والناهُون عن المنكر، المغيِّرُون للشرك فما دونه من المعاصي، والآمِرُون بالإيمان فما دونه من الطاعات على ما تقدّم من شروطه.

الحافظون لحدود الله: خاتمة البيان وعموم الاشتمال لكلَّ أمر ونَهْي.

وقوله: ﴿ وَبَشَرِ الْمُوَمِنِينَ ﴾ بنَوابي إذا كانوا على هذه الصفة، ثم بذلوا أنفسَهم في طاعتي للقَتْل؛ فحينئذ تكون سِلْعة مرغوباً فيها تمتدُّ إليها الأطماع، وتدخل في جملة التجارات والمتاع، فأما نَفْسٌ لا تكون هكذا، ولا تتحلَّى بهذه الحلى فلا يبذل فيها فَلْس، فكيف الجنة ؟ لكن مَن معه أصلُ الإيمان فهو مبَشَر على قَدْره بعدم الخلود في النار، ومن استوفى هذه الصفات فله الفوْزُ قطعاً، ومَن خلط فلا يَقْنط ولا يأمن، ولْيُمْس تائباً، ويصبح تائباً، فإن لم يقدر فسائلاً للتوبة، فإنَّ سؤالَها درجة عظيمة، حتى يمنَّ الله بحصولها. فهذه سبع مسائل تمام اثنتي عشرة في الآية. والله أعلم.

سورة التوبة الآيتان ( ١١٣ و١١٤ )

### الآية الثانية والأربعون

قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِمِ . وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لأَبِيهِ إِلاَّ عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ، فَلَمَاً تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوٌ للهِ تَبَرَّأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لأَوَّاهُ حَلِيمٌ ﴾ [ الآيتان: ١١٣ ، ١١٤ ].

فيها ست مسائل:

# المسألة الأولى: في سبب نزولها:

الأولى: ثبت في الصحيح، عن سعيد بن المستب، عن أبيه، قال: لما حضر أبا طالب الوفاةُ دخل عليه النبيَّ عَظِيمَةٍ ، وعنده أبو جهل، وعبدالله بن أبي أميّة فقال: «يا عمّ؛ قل لا إله إلا الله كلمة أحاجّ لك بها عند الله». فقال له أبو جهل، وعبدالله بن أبي أمية: أترغب عن ملّة عبدالمطلب؟ فلم يزالا يكلّمانه حتى قال آخر شيء تكلم به: أنا على ملَّة عبدالمطلب. فقال النبيُّ عَظِيمَةٍ : « لأستغفرنَّ لك ما لم أنْة عنك » <sup>(٢٠٠)</sup>. فنزلت: أحبَبْتَ ﴾ [القصص: ٥٦].

الثاني: روي عن عمرو بن دينار أن النبيَّ ﷺ قال: «استغفَرَ إبراهيم لأبيه، وهو مشرك، فلا أزال أستغفرُ لأبي طالب حتى ينهاني عنه ربي»<sup>(٢٠١)</sup>. فقال أصحابه: لنستغفرنَّ لآبائنا كها استغفر النبيُّ لعمه، فأنـزل الله: **﴿ما كـان للنبي والذيسن** آ**منوا...﴾** إلى: **﴿ تَبَرَّأَ منه﴾**.

(٢٠٠) انظر: (صحيح البخاري ٦٦/٥ ، ١٤١/٦ . صحيح مسلم، حديث ١٨٠/١ من الإيمان. سنن النسائى، الباب ١٠١ من الجنائز. مسند أحمد بن حنبل ٤٣٣/٥. المستدرك ٣٣٦/٢ . الدر المنثور، للسيوطي ٣/٢٨٢. دلائل النبوة، للبيهقي ٣٤٣/٢. طبقات ابن سعد ١/١/١٨. الأسماء والصفات ٩٨. فتح الباري ٣٣٩/٨، ٣٠٦. تفسير الطبري ٣١/١١. زاد المسير، لابن الجوزي ٥٠٧/٣ . تفسير ابن كثير ٤/١٥٨).

(٢٠١) انظر: (الدر المنثور، للسيوطي ٢٨٣/٣ . تفسير الطبري ٢١/١١).

الله المعادية الآيتان (١١٣ و١١٤ والتوابة الآيتان (١١٣ و١١٤) FOR QURANIC THOUGHT

الثالثة: رُوي أنَّ النبيَّ ﷺ لما أتى مكة أتى رَضْماً من حجارة أو رَسْماً أو قَبْراً، فجلس إليه، ثم قام مستَغْفِراً. فقال: « إني استأذنْتُ ربي في زيارة قبر أمي، فأذن لي، واستأذنته في الاستغفار لها، فلم يأذَنْ لي »، فما رُئي باكياً أكثر من يومئذ <sup>(٢٠٢)</sup>.

ورُوي أنه وقف عند قبرها حتى سخنت عليه الشمس رجاءَ أن يؤُذَن له فيستغفر لها، حتى نزلت: ﴿ **ما كان للنبي . . . ﴾** إلى قوله: ﴿ **تَبَرَّأَ منه ﴾ .** 

الرابعة: روى ابن عباس أنَّ رجالاً من أصحاب النبيّ عَظِيمَ قالوا له: يا رسول الله؛ إنَّ من آبائنا مَن كان يُحْسنُ الجوار، ويَصِلُ الأرحام، أفلا نستغفر لهم؟ فأنزل الله: ﴿ ما كان للنبي...﴾ الآية.

الخامسة: روي عن عليّ قال: سمعتُ رجلاً يستغفِرُ لأبويه، فقلت: تستغفر لها، وهما مشرِكان؟ فقال: أو لم يستغفر إبراهيمُ لأبيه! فذكرتُه لرسول الله يَقْيَضُمُ فنزلت: **(ما كان للنبي...)** الآية. وهذه أضعفُ الروايات.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَّ لِلنَّبِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾:

دليل على أحدِ أمرين: إما أن تكونَ الروايةُ الثانية صحيحةً، فنهى اللهُ النبي والمؤمنين. وإما أن تكونَ الروايةُ الأولى هي الصحيحة ويخبر به عما فعل النبيّ، وينهى المؤمنون أن يفعلوا مثله، تأكيداً للخبر؛ وسائر الرواياتِ محتملات. **المسألة الثالثة:** 

منع اللهُ رسولَه والمؤمنين من طلب المغفرة للمشركين؛ لأنه قد قدّر ألآ تكونَ؛ وأخبر عن ذلك، وسوًال ما قدَّر أنه لا يفعله، وأخبر عنه هنا.

فإن قيل: فقد قال النبيُّ ﷺ \_ حين كسروا رَبَاعِيَته، وشجُّوا وجْهَه: «اللهم اغْفِرْ لقومي فإنهم لا يعلمون» <sup>(٢٠٣)</sup>. فسأل المغفرة لهم.

- (٢٠٢) انظر: (صحيح مسلم، الحديث ١٠٥، ١٠٨ من الجنائز. سنن ابن ماجة ١٥٧٢. مسند أحمد بن حنبل ٤٤١/٢. مشكاة المصابيح، للتبريزي ١٧٦٣. مصنف ابن أبي شيبة ٣٤٣/٣. السنن الكبرى، للبيهقي ٧٠/٤. المستدرك ٣٧٥/١. تلخيص الحبير ١٣٧/٢. دلائل النبوة، للبيهقي (١٤٨/١).
  - (۲۰۳) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

قلنا : عنه أربعة أجوبة :

سورة التوبة الآيتان (١١٣ و١١٤)

الأول: يحتمل أن يكونَ ذلك قبل النهي، وجاء النهْيُ بعده.

الثاني: أنه يحتمل أن يكون ذلك سؤالاً في إسقاط حقّه عندهم، لا لسؤال إسقاط حقوق الله، وللمرء أن يُسْقِطَ حقَّه عند المسلم والكافر .

098

الثالث: أنه يحتملُ أن يطلبَ المغفرةَ لهم؛ لأنهم أحياء، مرجُوّ إيمانهم، يمكن تألّفهم بالقول الجميل، وترغيبهم في الدين بالعفو عنهم. فأما من مات فقد انقطع منه الرجاء.

الرابع: أنه يحتمل أن يطلبَ لهم المغفرة في الدنيا برَفْعِ العقوبة عنهم حتى إلى الآخرة، كما قال الله: **﴿وما كان اللهُ ليُعَذِّبَهم وأنْتَ فيهمَ، وما كان الله معذّبهم وهم يستغفرون﴾** [الأنفال: ٣٣].

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرْبَى ﴾:

بيان أنّ القرابةَ الموجبة للشفقة جِبِلّة، وللصلة مروءة تمنع من سؤال المغفرة بعد ما تبيّن لهم أنهم من أهل النار .

قال القاضي الإمام: هذا إنْ صَحَّ الخَبَرُ، وإلاّ فالصحيحُ فيه أنّ النبيَّ ﷺ ذكر نبيَّا قبله شجَّه قومُه، فجعل النبيَّ ﷺ يخبر عنه بأنه قال: « اللهم اغْفِرْ لقومي فإنهم لا يعلمون». خرجه البخاري وغيره <sup>(٢٠٤)</sup>.

#### المسألة الخامسة:

قال الله تعالى مُخْبِراً عن إبراهيم: ﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيّاً ﴾ [ مريم: ٤٧ ] ، فتعلّق بذلك النبيَّ في الاستغفار لأبي طالب ، إما اعتقاداً ، وإما نُطْقاً بذلك ، كما ورد في الرواية الثانية ؛ فأخبره اللهُ أنَّ استغفارَ إبراهيم لأبيه كان عن وَعد قبل تبيَّن الكفر منه ؛ فلما تبيّن الكفر منه تبرّاً منه ، فكيف تستغفِر أنتَ يا محمد لعمّك ، وقد شاهدتَ موتَه كافراً ؟ وهي :

(٢٠٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٤٤١/١ . مجمع الزوائد ١١٧/٦. تفسير القرطبي ١٩٩/٤. تفسير الطبري ١٣/١. الترغيب والترهيب ٤١٩/٣ . الدر المنثور، للسيوطي ٩٥/٣. المعجم الكبير، للطبراني ٢٠١٦، ٢٠١٠. دلائل النبوة، للبيهقى ٢١٥/٣). THE PRINCE GHAZI TRUST ... التوبة الآية ( ۱۱۷ ) FOR QURANIC THOUGHT

#### المسألة السادسة:

092

وظاهر حال المرء عند الموت يُحْكَم عليه به في الباطن، فإن مات على الإيمان حُكم له بالإيمان، وإن مات على الكفر حُكم له بالكفر، وربَّك أعلم بباطن حاله، بيد أنَّ النبيَّ عَيَى الله قال له العباس: يا رسولَ الله؛ هل نفَعْتَ عمَّك بشيء، فإنه كان يحوطُك ويَحْمِيك؟ قال: «سألتُ ربي له، فجعله في ضَحْضَاح من النار تَغْلي منه دِماعُه، ولولا أنا لكان في الدَّرْكِ الأسفل»<sup>(٢٠٥)</sup>. وهذه شفاعة في تخفيف العذاب، وهي الشفاعة الثانية، وهذا هو أحدُ القولين في قوله: فلما تبيَّنَ له أنه عدوٌ لله – يعني بموته كافراً – تبرَّأ منه.

وقيل: تبيَّن له في الآخرة. والأول أظهر .

وقد قال عطاء: ما كنتُ لأمتنعَ من الصلاة على أمّةٍ حبشيّة حُبْلى من الزنا، فإني رأيتُ الله لم يحجب الصلاةَ إلاّ عن المشركين، فقال: ﴿ **ما كان للنبي والذين آمنوا أن يستَغْفِرُوا للمشركين**﴾.

وصدَقَ عطاء؛ لأنه تبيّن من ذلك أنّ المغفرةَ جائزة لكلّ مذنب؛ فالصلاةُ عليهم، والاستغفار لهم حسنة؛ وفي هذا ردّ على القَدَرية؛ لأنهم لا يرون الصلاةَ على العُصاة، ولا يجوز عندهم أن يَغفر الله لهم؛ فلم يصلّ عليهم، وهذا ما لا جوابَ لهم عنه.

### الآية الثالثة والأربعون

قوله تعالى: ﴿لَقَدْ تَابَ اللهُ عَلَى النبيِّ وَالْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ في سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ ما كادَ يَزِيغُ قلوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمٌ، ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنَّهُ بِهِمْ رَءوفٌ رَحِيٌّ﴾ [ الآية: ١١٧ ].

فيها خمس مسائل:

(٢٠٥) انظر: (صحيح البخاري ٦٥/٥، ٥٧/٨. صحيح مسلم، الباب ٩٠، حديث ٣٥٧ من الإيمان. مسند أحمد بن حنبل ٢٠٧/١ . فتح الباري ٤٤٤/١١،٥٩٢/١٠).

سورة التوبة الآية (١٧

#### المسألة الأولى:

توبةُ الله على النبيّ ردُّه من حالة الغَفْلة إلى حالة الذَّكْر ، وتوبة المهاجرين والأنصار رجوعُهم من حالة المعصية إلى حالةِ الطاعة ، وانتقالهُـم من حالة الكسل إلى حالة النشاط ، وخروجهم عن صفة الإقامة والقعود إلى حالة السفَر والجهاد . **المسألة الثانية:** 

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

090

وتوبة الله تكونُ على ثلاثة أقسام:

دعاؤه إلى التوبة، يقال: تاب الله على فلان، أي دعاه، ويقال: تاب الله عليه: يسَرَه للتوبة، وقد يكون خبراً، وقد يكون دعاء. ويقال: تاب عليه: ثَبَّتَهُ عليها، ويقال: تاب عليه: قَبِل توبته؛ وذلك كلّه صحيح، وقد جع لهؤلاء ذلك كله، ويفترق في سائر الناس؛ فمنهم مَنْ يدعوه إلى التوبة لإقامةِ الحجة عليه ولا ييسِّرها له، ومنهم من يدعوه إليها وييسرها ولا يديمها، فإن دامَتْ إلى الموت فهي مقبولةٌ قطعاً. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ في سَاعَةِ الْعُسْرَةِ ﴾:

يعني جيش تَبُوك؛ خرج الناسُ إليها في جهد وحرّ وَرِجْلَة وعُرْي وحَفَاء، حتى لقد روى في قوله: ﴿ ما على الْمُحْسنين مِنْ سَبِيلَ﴾ [التوبة: ٩٢]. ﴿ ولا على الذين إذا ما أتَوْك لِتَحْمِلَهم قُلتَ لا أُجِدُ ما أَحْملكم عليه﴾ [التوبة: ٩٢] أنهم طلبوا نِعالاً.

> وفي الحديث: « لا يزال الرجل راكباً ما انتعل» <sup>(٢٠٦)</sup>. المسألة الرابعة: قوله: ﴿ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيغُ قُلُوبُ فَرِيقٍ مِنْهُمْ ﴾:

أما هذا فليس للنبيّ فيه مَدْخل باتفاق من الموحدين، أما أنه قد قيل: إنه يدخل في التوبة مِنْ إذنه للمنافقين في التخلف فعذَره الله في إذنه لهم، وتاب عليه وعذره، وبيّن للمؤمنين صوابَ فِعله بقوله: **﴿لو خَرجُوا فيكم ما زادُوكم إلاّ خَبالاً...﴾** إلى: **﴿الفتنة﴾** [التوبة: ٤٢، ٤٩].

(٢٠٦) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

وأما غَيْرُ النبي فكاد تزيغُ قلوبُ فريق منهم ببقائهم بعده، كأبي حَثْمَة وغيره، بإرادتهم الرجوع من الطريق حين أصابهم الجهد، واشتدَّ عليهم العَطَش، حتى نحروا إبلَهم، وعصروا كروشَها، فاستسقى رسولُ الله، فنزل المطَر؛ ولهذا جاز للإمام \_ وهي:

ورة التوبة الآية (١١٨)

المسألة الخامسة:

أن يأذنَ لمن اعتذر إليه أخْذاً بظاهر الحال، ورِفْقاً بالخلق، اقتداءً بالنبي عَظِّهُ .

# الآية الرابعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَعَلَى الثَّلَاثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظَنَّوا أَنْ لاَ مَلْجَأَ مِنَ اللهِ إلاّ إلَيْهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنَّ اللهَ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ﴾ [الآية: ١١٨].

فيها أربع مسائل:

### المسألة الأولى:

قال ابنُ وهب: قال مالك: إنّ رسولَ الله عَلَيْنَةُ خرج في غزوة تَبُوك حين طابت الثهار، وبرد الظِّلالُ، وخرج في حَرِّ شديد، وهي العُسْرَة التي افتضح فيها الناسُ، وكان كعب بن مالك قد تخلّف، ورجل من عمرو بن عوف، وآخر من بني واقد. وخرج رجلٌ مع رسول الله عَيَّالَةُ وهو يسقي وَدِيّاً له، فقيل له: كيف لك بسقي وخرج رجلٌ مع رسول الله عَيَّالَةُ وهو يسقي وَدِيّاً له، فقيل له: كيف لل بسقي وَدِيّك هذا! فقال: الغَزْوُ خَيْرٌ من الوَدِيّ، فرجع، وقد أصلح الله وَدِيّه، فلما رجع رسولُ الله عَيَّالَةُ وأصحابه هجروا كعباً وصاحبيه، ولم يعتذروا للنبيّ عَيَّالَةٍ، واعتذر غيرُهم. قال: فأقام كَعْبٌ وصاحباه لم يكلِّمْهُم أحد، وكان كعب يدخل على الرجل في الحائط، فيقول له: أنشدك الله، أتعلم أنّي أُحبَّ اللهَ ورسوله؟ فيقول: الله ورسولُه أعلم.

المسألة الثانية:

هؤلاء الثلاثة هم: كعب بن مالك، ومُرارة بن الربيع، وهلال بن أمية. كما تقدم.

لما رجع رسول الله مَقْفِلَه من تَبُوك، ودخل المسجد جاء من تخلّف عنه يعتذرون إليه، وهم ثمانون رجلاً، فقبِل النبيُّ ظاهرَ حالهم، ووكلَ سرائرهم إلى الله، إلاَّ هؤلاء الثلاثة، فإنهم صدقوا رسولَ الله عَظِيلَةٍ.

قال كعب في حديثِه: حتى جئْتُ فسلَّمْتُ عليه، فتبسَّم تبسُّم المُغْضَب، ثم قال لي: « تعال » ، فجئت أمْشِي حتى جلستُ بين يديه، فقلت له: واللهِ ما كان لي عذر . فقال: « أما هذا فقد صدق، فقم، حتى يقضيَ الله فيك » <sup>(٢٠٧)</sup> .

قال كعب: ونهى النبيَّ ﷺ عن كلامنا أيّها الثلاثة، [ من بَيْنِ مَن تخلّف عنه، قال: فاجتنبنا الناسُ، أو قال: تغيَّروا لنا ] <sup>(٢٠٨)</sup> حتى تنكَّرَت لي نَفسِي والأرض حتى ما هي بالأرض التي كنت أعرف، كما قال الشاعر:

فها النـاسُ بـالنـاسِ الذيـن عهــدْتهم ولا الأرض بالأرض التي كنت أعـرفُ

وساق الحديثَ إلى قوله: وصليتُ الصبح صبيحةَ خمسين ليلة، وأنا كما قال الله: **حتى إذا ضاقَتْ عليهم الأرضُ بما رَحُبت وضاقَت عليهم أنفسهم ﴾** [ التوبة: الما ]. إذا صارخ يصرخ أوْفَى على ظهر جَبَلِ سَلْع يقول بأعلى صوته: أَبْشِر يا كعب بن مالك، أبشر، فخررتُ ساجداً... وساقَ الحديث.

وفيه دليل على أنَّ للإمام أن يعاقِبَ المذنبَ بتحريم كلامِه على الناس أدباً له، وهكذا في الإنجيل، وهي:

المسألة الثالثة:

وعلى تحريم أهله عليه، وهي:

المسألة الرابعة:

والحديث مُطَوَّل، وفيه فِقْهٌ كثير قد أوردناه في شرح الحديث عليكم، والله ينفعنا وإياكم.

(٢٠٧) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
(٢٠٧) ما بن المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطي.

### الآية الخامسة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُـوا اللهَ وَكُـونُـوا مَعَ الصَّـادِقِينَ﴾ [الآيـة: ١١٩].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في تفسير الصادقين:

وفيه ثمانية أقوال:

الأول: أنهم الذين استَوَتْ ظواهِرُهم وبَواطنهم.

الثاني: أنهم الذين قال الله فيهم: ﴿ **ليس الْبِرَّ أن تولُّوا وجوهكم ... ﴾** إلى قوله تعالى: ﴿ **المتَّقون**َ ﴾ [ البقرة: ١٧٧ ].

الثالث: أنهم المهاجرون؛ وقد روي \_ كما قدمنا \_ أنَّ أبا بكر قال للأنصار يوم سَقِيفة بني ساعدة: إنَّ الله سمّانا الصادقين؛ فقال: ﴿ لِلْفُقَراء الْمُهاجرين...﴾ إلى قول تعالى: ﴿ هم الصادقون﴾ [الحشر: ٨] ثم سماكم الْمُفْلحين، فقال: ﴿ والذينَ تَبَوَّءُوا الدارَ...﴾ الآية [الحشر: ٩]. وقد أمركم الله أن تكونوا معنا حيث كنا، فقال: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتَّقُوا الله وكُونُوا مع الصادقين﴾.

الرابع : أن الصادقين هم المسلمون ، والمخاطَبُون هم المؤمنون من أهل الكتاب . الما الما المترين ما أنه أنه بن ما ما ما ما من الما متر ما متر المحد الم

الخامس: الصادقون هم الْمُوفُون بما عاهدوا، وذلك بقوله تعالى: ﴿ رَجِعَالٌ صَدَقُوا ما عاهَدُوا الله عليه ﴾ [ الأحزاب: ٢٣ ].

السادس: هم النبيُّ ﷺ وأصحابه \_ يعني أبا بكر، وعمر؛ أو السابقون الأولون، وهو السابع.

الثامن : هم الثلاثة الذين خُلِّفوا .

المسألة الثانية: في تحقيق هذه الأقوال:

أما الأول: فهو الحقيقة والغاية التي إليها الْمُنْتَهَى في هذه الصفة، وبها يرتفعُ النفاقُ

GHAZI TRUST C THOUGHT سورة التوبة الآبة (١٩) 099 في العقيدة، والمخالفة في الفعل، وصاحبُها يُقال له صِدِّيق، وهي في أبي بكر وعمر، ومَنْ دونها على منازلهم وأزمانهم. وأما مَن قال بالثاني: فهو معظم الصدق، ومن أتى الْمُعْظَم فيوشك أن يتبعه الأقلّ، وهو معنى الخامس لأنه بعضه، وقد دخل فيه ذكره. وأما تفسير أبي بكر الصديق: فهو الذي يعمّ الأقوالَ كلَّها؛ لأنَّ جميع الصفات موجودة فيهم. وأما القولُ الرابع: فصحيح وهو بَعْضُه أيضاً، ويكون المخاطبُ أهل الكتاب والمنافقين. والسادس: تقدّم معناه. والسابع: يكون المخاطب الثمانين رجلاً الذين تخلَّفُوا واعتذروا وكذبوا، أمِرُوا أن يكونوا مع الثلاثة الصادقين؛ ويدخل هذا في جملة الصدق. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ ﴾: قد تقدمت حقيقةُ التقوى، وذكر المفسرون هاهنا فيها قولين: أحدهما: اختلقوا الكَذبَ. والثاني: في تَرْك الجهاد ، وهما بعض التقوى ، والصحيح عمومها . المسألة الرابعة: في هذا دليلٌ على أنه لا يقبل خَبَرُ الكاذب ولا شهادته. قال مالك: لا يقْبَلُ خَبَرُ الكاذب في حديثِ الناس وإنْ صدق في حديث رسول الله صلالله . وقال غيره: يقبَلُ حديثُه، والقبولُ فيه مرتبة عظيمة، وولاية لا تكون إلاّ لمن كرُمتْ خصالُه، ولا خصلة هي أشرّ من الكذب، فهي تعزل الولايات، وتبطل الشهادات.

אין אוויען או אייען אוויען א

الآية السادسة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِأَهْلِ الْمَدِينَةِ وَمَنْ حَوْلَهُمْ مِنَ الأَعْرَابِ أَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ وَلاَ يَرْغَبُوا بِأَنْفُسِهِمْ عَنْ نَفْسِهِ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ لاَ يُصِيبُهُمْ ظَمَّأٌ وَلاَ نصَبٌ وَلاَ مَخْمَصَةٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلاَ يَطَنُّونَ مَوْطِئاً يَغِيظُ الْكُفَّارَ وَلاَ يَنَالُونَ مِنْ عَدُوٍّ نَيْلاً إلاَّ كُتِبَ لَهُمْ بِهِ عَمَلٌ صَالِحٌ إِنَّ اللَّهِ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ. وَلاَ يُنَالُونَ مِنْ عَدُوً وَلاَ كَبِيرَةً وَلاَ يَتْفَقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً وَلاَ يَقْطَعُونَ وَادِياً إلاَّ كُتِبَ لَهُمْ لِيَجْزِيَهُمُ اللَّهُ أَحْسَنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لأَهْلِ الْمَدِينَةِ ﴾:

أي ما كان لهؤلاء المذكورين أنْ يتخلَّفُوا ـ دليلٌ على أنّ غيرهم لم يستنفروا، وإنما كان النفيرُ منهم في قول بعضهم، ويحتمل أن يكونَ الاستنفارُ في كلّ مسلم، وخصَّ هؤلاءِ بالعتاب لقربهم وجوارهم، وأنهم أحقّ بذلك من غيرهم. **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَطَؤُونَ مَوْطِئاً يَغِيظُ الْكُفَّارَ ﴾:** 

دليل عند علمائنا على أنَّ الغنيمةَ تستحقَّ بالإدْراب والكَوْن في بلاد العدوّ ؛ فإن مات بعد ذلك فله سَهْمُه ؛ وهو قولُ أشهب ، وعبدالملك ، وأحدُ قولي الشافعي .

وقال مالك، وابن القاسم: لا شيء له؛ لأنَّ الله إنما كتب له بالآخرة، ولم يذكر السهم. وهو الصحيح، وقد بيناها في مسائل الخلاف.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ يُنْفِقُونَ نَفَقَةً صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً، وَلاَ يَقْطَعُونَ وَادِياً إِلاَّ كُتِبَ لَهُمْ﴾:

يعني كتب لهم ثوابُه.

وكذلك قال في المجاهد : إنَّ أرْواث دوابَه وأبوالَها حسناتٌ، ورَعْيَها حسنات، وقد زادنا اللهُ تعالى من فَضْله.

ففي الصحيح أنَّ النبي ﷺ قال في هذه الغزوة بعينها : « إنَّ بالمدينةِ قوماً ما سلكتم

وَادِياً ، ولا قطعتُم شِعْباً إلا وهم معكم ، حبسهم العُذْر » <sup>(٢٠٩)</sup> ؛ فأعطى للمعذور من الأجر ما أعطى للقويِّ العامل بفضله .

وقد قال بعضُ الناس: إنما يكون له الأُجْرُ غير مضاعف، ويضاعف للعامل المباشر. وهذا تحكُمٌ على الله، وتضييق لسعَةِ رحمته؛ وقد بيناه في شرح الصحيحين.

ولذلك قد راب بعضُ الناس فيه، فقال: أنتم تعطون الثواب مضاعَفاً قطعاً، ونحن لا نقطع بالتضعيف في موضع؛ فإنه مبنيَّ على مقدار النيات، وهو أمْرٌ مغيب، والذي يقطع به أنّ هنالك تضعيفاً، وربَّك أعلمُ بمن يستحقّه، وهذا كلَّه وصف العاملين المجاهدين، وخال القاعدين التائبين، ولما ذكر المتخلّفين المعتذرين بالباطل قال كعب ابن مالك: ذكروا في بشر ما ذُكر به أحد، فقال: ﴿ **يَعْتَذِرُونَ إليكم إذا** رَ**جعْتُم ...**﴾ الآية: [ التوبة: ٩٤ ].

# الآية السابعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةَ فَلَوْلاَ نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ﴾. [الآية: ١٢٢].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها (٢٠٠٠):

وفيها أقوالٌ كثيرة جماعها أربعة:

الأول: أنها نزلت في قوم أرسلهم النبيَّ ﷺ ليعلَّمُوا الناسَ القرآنَ والإسلام، فلما نزل ما كان لأهل المدينة رجع أولئك فأنزل الله عُذْرهم؛ قاله مجاهد. وقال: هلاّ جاء بعضُهم وبقي على التعليم البعض.

- (٢٠٩) انظر: (صحيح مسلم، الحديث ١٥٩ من الإمارة. السنن الكبرى، للبيهقي ٢٤/٩. تفسير ابن كثير ٣٤١/٢، ٣٤١/٤، ٣٤٢/٥ فتح الباري ١٢٦/٨. تاريخ أصفهان ٣٦٢/١).
  - (٢١٠) انظر: (تفسير ابن كثير ٢٠١/ ٤٠١. أسباب النزول، للواحدي ١٥٢).

الثاني: قال ابنُ عباس: معناه ما كان المؤمنون ليَنْفِرُوا جميعاً، ويتركوا نبيَّهم، ولكن يخرج بعضهم، ويبقى البعضُ فيما ينزل من القرآن، ويجري من العلم والأحكام، يعلِّمه المتخلّف للساري عند رجوعه، وقاله قتادة.

ERINC المؤرّة التوبة الآية ( ۱۲۲ ) FOR QURA

الثالث: قال ابنُ عباس أيضاً : إنها نزلت في الجهاد ، ولكن لما دعا رسولُ الله ﷺ على مُضَر بالسنين أجدبت بلادُهم، فكانت القبيلة منهم تُقْبِلُ بأسرها حتى يُعَلَّوا بالمدينة من الجهد ، ويعتلُّوا بالإسلام وهم كاذبون ، فضيَّقُوا على أصحاب النبيّ ﷺ وأجهدوهم ، فأنزل الله يُخْبِرُ رسولَه أنهم ليسوا بمؤمنين ، فردَّهُم رسولُ الله ﷺ إلى عشائرهم ، وحذَّر قومَهم أن يفعلوا فِعْلَهم ، فذلك قولُه : ﴿ **ولينذِرُوا قَوْمهم ...**﴾

الرابع: رُوي عن ابن عباس أنه قال: نسخَتْها: ﴿ الْفِرُوا خِفَافاً وَثِقَالاً ﴾ [التوبة: ٤١].

> **المسألة الثانية: في تحرير الأقوال:** أما نسخُ بعض هذه لبعض فيفتقر إلى معرفة التاريخ فيها.

وأما الظاهرُ فنسخ الاستنفارِ العام؛ لأنه الطارىء؛ فإنَّ النبيَّ ﷺ كان يَغْزُو في فِئَام من الناس، ولم يستوف قط جميعَ الناس، إلا في غزوة العُسْرَة.

وقد قيل: إنه يخرج من القول الأول أنَّ الخروجَ في طلب العلم لا يلزم الأعيان، وإنما هو على الكفاية.

قال القاضي: إنما يقتضي ظاهرُ هذه الآية الحثّ على طلب العلم والندب إليه دون الإلزام والوجوب، واستحباب الرحلةِ فيه وفَضْلها.

فأما الوجوبُ فليس في قوة الكلام؛ وإنما لزم طلبُ العلم بأدلّته؛ فأما معرفةُ الله فبأوامرِ القرآن وإجماع الأمة.

وأما معرفةُ الرسول فلوجوب الأمرِ بالتصديق به، ولا يصحُّ التصديقُ إلا بعد العلم. مورة التوبة الآية (٢٣) المجامعة في المحالية (٢٣) مورة التوبة الآية (٢٣) مورة التوبة الآية (٢٣) مورة التوبة الآية

وأما معرفةُ الوظائف فلأنَّ ما ثبت وجوبُه ثبت وجوبُ العلم به لاستحالة أدائها إلا بعلم، ثم ينشأ على هذا أنَّ المزيدَ على الوظائف مما فيه القيام بوظائف الشريعة كتحصين الحقوق وإقامة الحدود، والفَصْل بين الخصوم ونحوه من فروض الكفاية؛ إذ لا يصحُّ أن يعلمه جميعُ الناس؛ فتضيع أحوالهم، وأحوال سواهم، وينقص أو يبطل معاشهم؛ فتعيَّنَ بين الحالين أن يقومَ به البعضُ من غير تعيين، وذلك بحسب ما يُيَسِّر اللهُ العبادَ له، ويَقْسمه بينهم من رحته وحكمته بسابق قدرته وكلمته، ويأتي تحقيقُه في موضعه إن شاء الله.

المسألة الثالثة: الطائفة:

في اللغة : الجهاعة . قيل : وينطلق على الواحد على معنى نفس طائفة . والأولَ أصح وأشهر ؛ فإنَّ الهاء في مثل هذا إنما هي للكثرة ، كما يقال راوية ، وإن كان يأتي بغيره . ولا شك أنَّ المرادَ هاهنا جماعة لوجهين : أحدهما : عَقْلاً ، والآخر لغة : أما العقل : فلأنّ تحصيلَ العلم لا يتحصَّلُ بواحد في الغالب . وأما اللغة : فلقوله : ﴿ **ليتفقَّهُوا ﴾ ﴿ ولينذِرُوا ﴾ ؛** فجاء بضمير الجماعة . والقاضي أبو بكر ، والشيخ أبو الحسن قبله ، يرون أنَّ الطائفة هاهنا واحد .

والقاضي أبو بكر، والشيخ أبو الحسن قبله، يرون أنّ الطائفة هاهنا واحد. ويَعْتَضِدُون فيه بالدليل على وجوب العمل بخبر الواحد. وهو صحيحٌ؛ لا من جهة أنّ الطائفة تنطلق على الواحد، ولكن من جهة أنَّ خبرَ الشخص الواحد أو الأشخاص خَبَرٌ واحد، وأنّ مقابِلَه وهو التواتر لا ينحصر بعدَدٍ، وقد بيناه في موضعه، وهذه إشارته.

# الآية الثامنة والأربعون

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْكُفَّارِ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ [الآية: ١٢٣].

قد قدَّمنا الإشارةَ إلى أنَّ الله أمر بأوامر متعددة مختلفة المتعلقات، فقال: ﴿ قَاتِلُوا

( ١٢٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST وردة التوبة الآية ( ١٢٤ )

الذين لا يُؤمنون بالله ولا باليوم الآخر ولا يُحَرِّمونَ ما حرّمَ اللهُ ورسولُه ولا يَدينونَ دِينَ الحقِّ مِنَ الذين أوتوا الكتاب﴾ [التوبة: ٢٩]. وقال: ﴿ فاقْتُلوا المشركين حيثُ وجَدْتُموهم ﴾ [التوبة: ٥]. وقال: ﴿ وقاتلُوا المشركين كافَّةً كما يقاتلونكم كافةً ﴾ [التوبة: ٣٦]. وقال: ﴿ قَاتِلُوا الذين يَلُونَكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٣].

وهذا كلَّه صحيحٌ مناسب، والمقصودُ قتال جميع المؤمنين لجميع الكفار، وقتال الكفار أينما وُجِدُوا، وقتال أهل الكتاب من جُملتهم، وهم الروم، وبعض الحبشان، وذلك إنما يتكيَّف لوجهين:

أحدهما : بالابتداء مِمّن يلي ؛ فيقاتل كلَّ واحد مَنْ يليه ، ويتفق أن يبدأ المسلمون كلّهم بالأهم ممن يليهم ، أو الذين يتيقّن الظفَرُ بهم . وقد سئل ابنُ عمر بمن نبدأً بالروم أو بالدّيْلم ؟ فقال : بالروم . وقد رُوي في الأثر : « اتركوا الرابضين ما تركوكم » <sup>(٢١٦)</sup> ؛ يعني الروم والحبش . وقولُ ابن عمر أصحُّ ، وبداءته بالروم قبل الدّيلم لثلاثة أوجه : أحدها : أنهم أهل الكتاب ؛ فالحجة عليهم أكثر وآكد . والثاني : أنهم إلينا أقرَبُ ، أعني أهل المدينة .

### الآية التاسعة والأربعون

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا مَا أَنْزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيَّكُمْ زَادَتْهُ هٰذِهِ إِيمَاناً فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَزَادَتْهُمْ إِيماناً وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ [الآية: ١٢٤].

قد قدّمنا القولَ في زيادة الإيمان ونقصانه بما يُغني عن إعادته، واستيفاوُه في كتب الأصول.

سورة التوبة الآية (١٢٧) ....

#### الآية الموفية خمسين

٦٠٥

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَا أُنْزِلَتْ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ هَلْ يَرَاكُمْ مِنْ أَحَدٍ ثُمَّ انْصَرَفُوا صَرَفَ اللهُ قُلُوبَهُمْ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ١٢٧].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ نَظَرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : إذا أُنزلت سورة فيها فضيحتُهم، أو فضيحةُ أحدٍ منهم جعل ينظرُ بعضُهم إلى بعض، يقول : هل يراكم من أحدٍ إذا تكلّمتُم بهذا فينقلَه إلى محمد ؟ وذلك جهْلٌ منهم بنبوّته، وأنّ الله يُطْلِعه على ما شاء مِنْ غيبه.

الثاني: إذا أنزلت سورة فيها الأمْرُ بالقتال نظر بعضُهم إلى بعض نظر الرُّعْب، وأرادوا القيامَ عنه، لئلا يسمعوا ذلك، يقولون: هل يراكم إذا انصرفتُمْ من أحَدٍ؟ ثم يقومون وينصرِفون، صَرَفَ الله قلوبهم.

#### المسألة الثانية:

قال ابنُ عباس: يكره أن يقال انصرفنا من الصلاة؛ لأنَّ قوماً انصرفوا فصرف اللهُ قلوبَهُم ولكن قولوا قَضَيْنا الصلاة.

وهذا كلامٌ فيه نظر ، وما أظنّه يصحّ عنه ؛ فإن نظامَ الكلام أن يقال : لا يَقُل أحد انصرفنا من الصلاة ، فإنّ قوماً قيل فيهم : ثم انصرفوا صرف الله قلوبهم ، فإنّ ذلك كان مَقُولاً فيهم ، ولم يكن منهم.

وقد أخبرني محمد بن عبدالحكم البُستي الواعظ؛ قال: أخبرنا أبو الفضل الجوهري سماعاً عليه، يقول: كنّا في جنازة، فقال المنذر بها: انصرفوا رحمكم الله فقال: لا يقُلْ أحدكم انصرفوا؛ فإن الله تعالى قال في قوم ذمَّهم: ﴿ثم انْصَرَفُوا صَرَفَ اللهُ قلوبهم﴾، ولكن قولوا: انقلبوا رحمكم الله؛ فإن الله تعالى قال في قوم مَدَحهم: ﴿ فانقلَبُوا بنعمةٍ من الله وفَضْلٍ لم يَمْسَسهم سوءَ ﴾ [آل عمران: ١٧٤]. التوبة الآية (١٢٨) HE PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية (١٢٨) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ صَرَفَ اللهُ قُلُوبَهُمْ ﴾:

إخبارٌ عن أنه صارفُ القلوب ومصرِّفُها وقالبها ومقلِّبها رداً على القَدَرية في اعتقادهم أن قلوبَ الخلق بأيديهم وجوارحَهم بحكمهم، يتصرّفون بمشيئتهم، ويحكمون بإرادتهم، واختيارهم؛ ولهذا قال مالك ـ فيا رواه عنه أشهب: ما أبين هذا في الرد على أهل القدر : ﴿لا يَزَال بُنْيانُهُمْ الذي بنَوْا ريبةً في قُلوبهم إلاَّ أنْ تَقَطَّعَ قُلُوبُهم﴾ [ التوبة: ١١٠ ]. وقوله تعالى لنُوح: ﴿ أَنَّهُ لن يُؤْمِنَ مِنْ قومك إلاّ مَنْ قد آمَنَ﴾ [ هود: ٣٦ ]. فهذا لا يكون أبداً ولا يرجع ولا يزال.

### الآية الحادية والخمسون

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتَّمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَمُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [ الآية: ١٢٨ ].

فيها تسع مشائل:

المسألة الأولى: في ثبوتها:

اعلموا \_ وفقكم الله \_ أن هذه مسألة عظيمة القَدْر ، وذلك أنّ الرافضة كادت الإسلام بآيات وحروف نسبتْها إلى القرآن لا يخفى على ذي بتصيرة أنها من البُهتان الذي نزغ به الشيطان ، وادَّعَوْا أنهم نقلوها وأظهروها حين كتمناها نحن ، وقالوا : إن الواحد يكفي في نَقْل الآية والحروف كما فعلتم ، فإنكم أثبتم آية بقول رجل واحدٍ ، وهو خزيمة بن ثابت ، وهي قوله : ﴿ لقد جاءكم رسولٌ من أنفسكم ﴾ ؛ وقوله : ﴿ مِنَ المؤمنين رِجَالٌ صَدَقُوا ما عاهَدُوا الله عليه ﴾ [ الأحزاب : ٢٣ ].

قلنا : إن القرآنَ لا يثبتُ إلاَّ بنَقْل التواتر ، بخلاف السنة فإنها تثبت بنقل الآحاد . والمعنى فيه أنّ القرآن معجزة النبيَّ مَتَلَيْكُم ، الشاهدةُ بصدقه ، الدالةُ على نبوته ، فأبقاها الله على أُمته ، وتولّى حِفْظَها بفضله ، حتى لا يزاد فيها ولا ينقض منها . والمعجزاتُ إما أن تكونَ معايَنَةً إن كانت فعلاً ، وإما أن تثبت تواتُراً إن كانت قولاً ؛ ليقعَ العلْمُ بها ، أو تنقل صورة الفعل فيها أيضاً نَقْلاً متواتراً حتى يقعَ العلُمُ بها ، كأنّ السامعَ لها

قد شاهدها ، حتى تنبنيَ الرسالةُ على أمرٍ مقطوع به ، بخلاف السنة ؛ فإنَّ الأحكامَ يعمل فيها على خبر الواحد ؛ إذ ليس فيها معنى أكثر من التعبّد .

وقد كان النبيُّ يَتَلِيَّةٍ يُرْسِلُ كتبه مع الواحد، ويأمر الواحد أيضاً بتبليغ كلامه، ويبعث الأمراءَ إلى البلاد وعلى السرايا؛ وذلك لأنّ الأمْرَ لو وقف فيها على التواتر لما حصل عِلْم، ولا تَمَّ حكم، وقد بينا ذلك في أصول الفقه والدين. المسألة الثانية: فما روى فيها:

ثبت أن زَيْد بن ثابت قال: أرسل إليّ أبو بكر الصديق مَقتل أهل اليامة، فإذا عمر بن الخطاب عنده، فقـال: إنّ القتال قد استحرَّ بقُرَّاء القرآن يوم اليامة، وإني أخشى أنْ يستحرّ القَتْل بالقرّاء في المواطن كلها، فيذهب قرآنٌ كثير، وإني أرى أن تجمع القرآن.

قال أبو بكر لعُمَر : كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسولُ الله ﷺ ؟ قال عمر : هو والله خير ، فلم يزل يراجعني في ذلك حتى شرح الله صَدْرِي للذي شرح له صَدْرَ عمر ، ورأيتُ فيه الذي رأى .

قال زيد: قال أبو بكر: إنك شابٌّ عاقل لا نَتَّهِمُك، قد كنْتَ تكتب الوحْيَ لرسول الله؛ فتتبَّع القرآن. قال: فوالله لو كلّفوني نَقْلَ جَبَلٍ من الجبال ما كان أثقَلَ عليّ من ذلك.

قلت: كيف تفعلون شيئاً لم يفعله رسولُ الله ﷺ ؟ فقال أبو بكر: هو والله خير. فلم يزل يُراجعني في ذلك أبو بكر حتى شرح الله صَدْرِي للذي شرح له صدر أبي بكر وعمر. فتتبّعْتُ القرآن أجعه من الرقاع والعسب، وذكر كلمة مشكلة تركناها.

قال زید : فوجدْتُ آخر براءة مع خزیمة بن ثابت : (لقد جاء کم رسولٌ من أنفسكم ... ) إلى : (العظیم) انتهى الحدیث (۲۱۲) .

(٢١٢) انظر: (صحيح البخاري، للباب ٣ من القرآن، والناب ٣٧ من الأحكام، وسورة ٩ من كتاب التفسير . وسنن الترمذي، سورة ٩ من كتاب التفسير).

٦ • ٨

فبقيت الصحفُ عند أبي بكر ، ثم تناولها بعده عُمر ، ثم صارت عند حَفْصة رضي الله عنهم، فلما كان زمن عثمان حسبا ثبت في الصحيح قدم حذيفة بن اليمان على عثمان ، وكان يُغازي أهْلَ الشام في فتح أرْمينية وأذْربيجان مع أهل العراق، فرأى حـذيفةُ اختلافَهم في القرآن، فقال لعثمان بن عفان: يا أمير المؤمنين، أدْرِك هذه الأمة قبل أن يختلفوا في الكتاب، كما اختلف اليهودُ والنصارى.

DHE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

.. سورة التوبة الآية (١٢٨)

فأرسل إلى حفصة أن أرْسلي إلينا بالصحف فننسخها في المصاحف، ثم نردّها إليك. فأرسلت حفصةُ إلى عثهان بالصحف، فأرسل عثهان إلى زيد بن ثابت، وسعيد ابن العاصي، وعبدالرحمن بن الحارث بن هشام، وعبدالله بن الزبير ـ أن انْسَخُوا الصحفَ في المصاحف. وقال للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت فاكتبوه بلسان قريش؛ فإنما نزل بلسانهم، حتى إذا نسخوا الصحفَ في المصاحف بعث عثمان إلى كل أفُق بمصحف من تلك المصاحف التي نسخوا.

قال الزهري: وحدثني خارجة بن زيد بن ثابت أنَّ زَيْدَ بن ثابت قال: فقدت آيةً من سورةٍ كُنْتُ أسمعُ رسولَ الله عَيَّلِيَّهُ يقرؤها: ﴿ مِنَ المؤمنين رجالٌ صَدَقُوا ما عاهَدوا الله عليه فمنهم مَنْ قَضَى نَحْبَه﴾ [الأحزاب: ٢٣]، فالتمستها فوجدْتُها مع خزيمة بن ثابت أو أبي خزيمة، فألحقتها في سورتها.

قال الزهري : فاختلفوا يومئذ في التابوت والتابوه ، فقال القرشيون : التابوت . وقال زيد التابوه . فرُفع اختلافُهم إلى عثمان فقال : اكتبوه التابوت . فإنه نزل بلسان قريش .

قال الزهري :فأخبرني عبدالله بن عبدالله بن عُتبة أنّ عبدالله بن مسعود كره لزيد بن ثابت نَسْخَ المصاحف، وقال : يا معشر المسلمين ؛ أُعْزَل عن نسخ كتابة المصاحف، ويتولآها رجل ؛ والله لقد أسلمت وإنَّه لفي صُلْب رجل كافر \_ يريد زيد بن ثابت . ولذلك قال عبدالله بن مسعود : يا أهل القرآن ، اكتُمُوا المصاحف التي عندكم وغلوها ؛ فإنّ الله يقول : **﴿ومن يَغْلُلْ يأتِ بِما غَلَّ يَوْمَ الْقيامة ﴾** [آل عمران : ١٦١]، فالقوا الله بالمصاحف.

سورة التوبة الآية (١٢٨) .....

قال الزهري: فبلغني أنَّ ذلك كرهه من مقالةِ ابن مسعود رجالٌ من أصحاب رسول الله ﷺ . وهذا حديث صحيح لا يعرف إلا من حديث الزهري . **المسألة الثالثة:** 

GHAZI TRU

إذا ثبت هذا فقد تبيّن في أثناء الحديث أنّ هاتين الآيتين في براءة وآية الأحزاب لم تثبت بواحد، وإنما كانت منسيّة، فلما ذكرها مَن ذكرها أو تذكّرَها مَنْ تذكرها عرفها الْخَلْق، كالرجُل تَنْساه فإذا رأيتَ وجهه عرفته، أو تنسى اسْمَه وتراه، ولا يجتمع لك العين والاسم، فإذا انتسب عرفته. **المسألة الوابعة:** 

من غريب المعاني أنَّ القاضي أبا بكر بن الطيب سيف السنة ولسان الأمة تكلَّم بجهالات على هذا الحديث، لاتُشْبِه مَنْصبه، فانتصبنا لها لنوقفكم على الحقيقة فيها:

أولها: قال القاضي أبو الطيب: هذا حديثٌ مضطرب، وذكر اختلافَ روايات فيه، منها صحيحة ومنها باطلة؛ فأما الرواياتُ الباطلة فلا نشتغل بها، وأما الصحيحة فمنها أنه قال: روي أن هذا جرى في عهد أبي بكر. وفي رواية أنه جَرَى في عهد عثمان، وبين التاريخين كثير من المدة؛ وكيف يصح أن نقولَ هذا كان في عهد أبي بكر، ثم نقول: كان هذا في عهد عثمان؛ ولو اختلف تاريخُ الحديث في يوم من أوله وآخره لوجب ردَّه، فكيف أن يختلف بين هاتين المدتين الطويلتين؟

قال القاضي أبو بكر بن العربي: يقال للسيف هذه كَهْمَة من طول الضَّراب، هذا أمرَّ لم يَخْفَ وَجْهُ الحق فيه، إنما جمع زيدٌ القرآن مرتين: إحداهما لأبي َ بكر في زمانه، والثانية لعُثهان في زمانه، وكان هذا في مرتين لسببين ولمعنيين مختلفين، أماالأول: فكان لئلا يذهب القرآنُ بذهاب القراء، كما أخبر النبي عَيَّالَهُمُ أنه: «يذهب العِلْمُ في آخر الزمان بذهاب العلماء» <sup>(٢١٢)</sup>، فلما تحصَّل مكتوباً صار عدة لما يتوقع عليه. وأما جَمْعُه في زمان عثمان فكان لأجل الاختلاف الواقع بين الناس في القراءة، فجمع في المصاحف ليرسَلَ إلى الآفاق، حتى يُرْفَعَ الاختلاف الواقعُ بين الناس في زمن عثمان.

(٢١٣) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

THE PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية (١٢٨) THE PRINCE GHAZI TRUST التوبة الآية (١٢٨) The prince ghazi trust التوبة الآية (١٢٨)

ثانيها : قال ابن الطيب : من اضطراب هذا الحديث أنّ زيداً تارة قال : وجدْتُ هؤلاء الآياتِ الساقطة ، وتارة لم يذكره ، وتارة ذكر قصة براءة ، وتارة قصة الأحزاب أيضاً بعينها .

قال القاضي ابنُ العربي: يقال للسان هذه عَثْرَة، وما الذي يمنع عقلاً أو عادة أن يكونَ عند الراوي حديثٌ مفصّل يذكر جميعه مرة، ويذكر أكثره أخرى، ويذكر أقله ثالثة؟

ثالثها: قال ابنُ الطيب: يشبه أن يكون هذا الخبَرُ موضوعاً؛ لأنه قال فيه: إن زيداً وجد الضائع من القرآن عند رجلين. وهذا بعيدٌ أن يكونَ اللهُ قد وكل حفظ ما سقط وذهب عن الأجلّة الأماثِل من القرآن برجلين: خزيمة، وأبي خزيمة.

قال القاضي: قد بينا أنه يجوزُ أن ينسى الرجلُ الشيء ثم يذكره له آخَرُ، فيعود علمه إليه. وليس في نسيان الصحابة كلّهم له إلا رجل واحد استحالةً عقلاً؛ لأنّ ذلك جائز؛ ولا شرعاً؛ لأنَّ الله ضمن حِفْظَه، ومِنْ حِفْظِه البديع أن تذهبَ منه آيةً أو سورة إلا عن واحد، فيذكرها ذلك الواحد، فيتذكّرها الجميعُ؛ فيكون ذلك من بديع حِفْظِ الله لها.

قال القاضي ابنُ العربي: ويقال له أيضاً: هذا حديثٌ صحيح متّفق عليه من الأئمة، فكيف تدّعي عليه الوَضْع، وقـد رواه العَــدْلُ عـن العـدلُ، وتـدعـي فيـه الاضطراب، وهو في سلك الصواب منتظم، وتقول أخرى: إنه من أخبار الآحاد، وما الذي تضمن من الاستحالة أو الجهالة حتى يُعاب بأنه خبر واحد.

وأما ما ذكرته في معارضته عن بعض رُواته أو عن رأي فهو المضطربُ الموضوعُ الذي لم يَرْوِه أحد من الأئمة، فكيف يعارض الأحاديث الصّحاح بالضعاف والثقات بالموضوعات؟

المسألة الخامسة:

فإن قيل: فما كانت هذه المراجعة بين الصحابة ؟

قلنا : هذا مما لا سبِيلَ إلى معرفته إلا بالرواية ، وقد عدمت ، لاهُــمَّ إلا أنَّ القاضي أبا بكر قد ذكر في ذلك وجوهاً ، أجودها خمسة :

E GHAZI TRU VIC THOUGH

711

الأول: أنَّ رسولَ الله ﷺ ترك ذلك مصلحة ، وفعله أبو بكر للحاجة .

الثاني: أنَّ الله أخبر أنه في الصحف الأولى، وأنه عند محمد في مثلها بقوله: ﴿ **يَتْلُو** صُحُفاً مُطَهَّرَةً. فيها كُتُبٌ قَيِّمَة﴾ [ البينة، ٢ ، ٣ ]؛ فهذا اقتدالا بالله وبرسوله.

الثالث: أنهم قَصدوا بذلك تحقيق قول الله: ﴿ **إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنا الذَّكْرَ وَإِنَّا لَهُ** ل**َحَافِظُونَ**﴾ [ الحجر: ٩ ]؛ فقد كان عنده محفوظاً، وأخبرنا أنه يحفظه بعد نزوله، ومِنْ حفظه تيسير الصحابة لِجَمْعِه، واتفاقُهم على تقييده وضبطه.

الرابع: أنَّ النبيَّ ﷺ كان يكتبه كتبَتُه بإملائه إياه عليهم، وهل يخفى على متصوّر معنى صحيحاً في قلبه أنَّ ذلك كان تنبيهاً على كتبه وضبطِه بالتقييد في الصحف، ولو كان ما ضمنه الله مِن حفظه لا عمل للأمة فيه لم يكتبه رسولُ الله ﷺ بعد إخبار الله له بضمان حفْظِه، ولكن علم أنّ حفظَه من الله بحفظنا وتيسيره ذلك لنا وتعليمه لكتابته وضبطه في الصحف بيننا.

الخامس: أنه ثبت أنَّ النبيّ ﷺ « نهى عن السفر بالقرآن إلى أرض العدو » <sup>(٢١٤)</sup> ؛ وهذا تنبيه على أنه بَيْنَ الأمةِ مكتوب مستصحب في الأسفار ، وهذا من أبين الوجوه عند النظار .

## المسألة السادسة:

سورة التوبة الآية (١٢٨)

فأمَّا كتابةُ عثهان للمصاحف التي أرسلت إلى الكوفة والشام والحجاز فإنما كان ذلك لأجل اختلاف الناس في القراءات، فأراد ضَبْطَ الأمرِ لئلا ينتشر إلى حد التفرق والاختلاف في القرآن، كما اختلف أهلُ الكتاب في كُتبهم، وكان جَمْعُ أبي بكر له لئلا يذهب أصْلُه؛ فكانا أمرين مختلفين لسببين متباينين. وقد كان وقَع مثلُ هذا الاختلاف في زمان النبي عَيَيْهَمْ بين هشام بن حكيم بن حزام وبين عمر بن الخطاب،

(٢١٤) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

( ۱۲۸ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( التوبة الآية ( ۱۲۸ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( THOUGHT ) THE PRINCE GHAZI TRUST

فاختلفوا في القراءة في سورة الفَرْقَان، فاحتمل عُمَر هشاماً إلى رسول الله يَتَلَيْهُ حَمْلاً، حتى قرأ كلَّ واحدٍ منهما ما قرأ بخلاف قراءة صاحبه، فصوَّب النبيَّ يَتَلَيْهُ الكل، وأنبأهم أنه ليس باختلاف؛ إذ الكلَّ من عند الله، بأمره نزل، وبفضله توسّع في حروفه حتى جعلها سبعة؛ فاختار عثمانُ والصحابة من تلك الحروف ما رأوه ظاهراً مشهوراً متّفقاً عليه مذكوراً، وجمعوه في مصاحف، وجعلت أمهات في البلدان ترجع إليها بنات الخلاف.

## المسألة السابعة:

فأما حالُ عبدالله بن مسعود وإنكارُه على زيد أنْ يتولَّى كتب المصاحف، وهو أقدم قراءة. قلنا: يا معشر الطالبين للعلم، ما نقم قطّ على عثان شيء إلا خرج منه كالشهاب، وأنبأ أنه أتاه بعلم، وقد بينًا ذلك في كتاب المقسط، وعند قول ابن مسعود ما قال وبلغ عثان:

قال عثمان: مَنْ يعذرني من ابن مسعود، يدعو الناسَ إلى الخلاف والشبهة، ويغضب عليَّ أن لم أُوَلَّه نسْخَ القرآن، وقدمت زيداً عليه، فهلا غضب على أبي بكر وعمر حين قدما زيداً لكتابته وتركاه، إنما اتبعت أنا أمرهما، فما بقي أحد من الصحابة إلا حسَّن قول عثمان وعاب ابن مسعود.

وهذا بيِّنَّ جداً ، وقد أبى اللهُ أنْ يُبْقي لابن مسعود في ذلك أثراً ، على أنه قد روي عنه أنه رجع عن ذلك وراجع أصحابه في الاتباع لمصحف عثهان والقراءة به. **المسألة الثامنة:** 

فأما سبَبُ اختلاف القُرَّاء بعد رَبْطِ الأمر بالثبات وضَبْط القرآن بالتقييد .

قلنا: إنما كان ذلك للتوسعة التي أذن الله فيها، ورحم بها من قراءة القرآن على سبعة أحرف؛ فأقرأ النبيُّ يَتَلِيَّهُ بها، وأَخذ كلُّ صاحب من أصحابه حرفاً أو جملة منها. وقد بيناهُ في تفسير الحديث تارة في جُزْء مفرد، وتارة في شرح الصحيحين، ولا شكَّ في أنَّ الاختلاف في القراءة كان أكثَرَ مما في ألْسِنَة الناس اليوم، ولكن الصحابة ضبطت الأمر إلى حدّ يقيد مكتوباً، وخرج ما بعده عن أن يكون معلوماً، سورة التوبة الآية ( ٢٨ ) المعلقا الله التربية المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم ال المورة التوبة الآية ( ٢٨ ) المعلم ا

حتى أنَّ ما تحتمله الحروف المقيدة في القرآن قد خرج أكثَرُه عن أن يكونَ معلوماً ، وقد انحصر الأمْرُ إلى ما نقله القراء السبعةُ بالأمصارِ الخمسة .

وقد روي أنَّ عثمان أرسل ثلاثةَ مصاحف، وروي أنه احتبس مصحفاً، وأرسلَ إلى الشام والعراق واليمن ثلاثة مصاحف، وروي أنه أرسل أربعةً إلى الشام والحجاز والكوفة والبصرة.

وروي أنه كانت سبعة مصاحف، فبعث مصحفاً إلى مكة، وإلى الكوفة آخر، ومصحفاً إلى البصرة، ومصحفاً إلى الشام، ومصحفاً إلى اليمن، ومصحفاً إلى البحرين، ومصحفاً عنده. فأما مصحف اليمن والبحرين فلم يسمع لها خَبرٌ.

قال القاضي: وهذه المصاحف إنما كانت تذكرة لئلا يضيع القرآن، فأما القراءة فإنما أُخِذَتْ بالرواية لا مِنَ المصاحف، أما إنهم كانوا إذا اختلفوا رجعوا إليها فها كان فيها عوَّلوا عليه، ولذلك اختلفت المصاحف بالزيادة والنقصان، فإن الصحابة أثبتت ذلك في بعض المصاحف، وأسقطته في البعض، ليُحْفَظ القرآنُ على الأمّة، وتجتمع أشتات الرواية، ويتبيَّنَ وَجْه الرخصة والتوسعة، فانتهت الزيادة والنقصان إلى أربعين حرفاً في هذه المصاحف، وقد زيدت عليها أحرف يسيرة لم يقرأ بها أحَد من القراء المشهورين تركت؛ فهذا منتهى الحاضر من القول الذي يحتمله الفنَّ الذي تصدينا له من الأحكام.

## المسألة التاسعة:

إذا ثبتت القراءات، وتقيَّدَت الحروف فليس يلزم أحداً أن يقرأ بقراءة شخص واحد، كنافع مثلاً، أو عاصم؛ بل يجوز له أن يقرأ الفاتحة فيتلو حروفها على ثلاث قراءات مختلفات، لأنَّ الكُلَّ قرآن، ولا يلزم جمعه؛ إذ لم ينظمه الباري لرسوله، ولا قام دليلٌ على التعبّد به؛ وإنما لزم الخلق بالدليل ألا يتعدوا الثابت إلى ما لم يثبت، فأما تعيينُ الثابت في التلاوة فمسترسل على الثابت كله. والله أعلم.

\* \* \*

فهرس السور والآيات

T

THOI

GH

IST

فهرس السور والآيات

THE PRIN

| سفحة         | عا                                     | السورة     | سفحة | الم            | السورة       |
|--------------|----------------------------------------|------------|------|----------------|--------------|
| ۱۷۰          |                                        | الآية ٨٤   | ٣    | •••••          | سورة المائدة |
| 172          |                                        | الآية ٨٥   | ٣    |                | الآية ١      |
| 190          |                                        | الآية ٢٦   | ۱۹   | •••••          | الآية ٢      |
| 7 • 0        | •••••••••••••••••••••••••••••••        | الآية ٩٧   | ۲١   |                | الآية ٣      |
| 21.          | ······ ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· | الآية • •  | ٣٢   |                | الآية ٤      |
| ۲۱۳          |                                        | الآيتان    | ۳۸   |                | الآية ٥      |
| 217          | ······ ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· | الآية ٢٠   | ٤٦   | •••••          | الآية ٦      |
| 222          | ······ ··· ···                         | الآية ٤٠   | ۸١   |                | الآية ٨      |
| 110          | ····· · ·                              | الآية ٥.   | ۸۲   |                | الآية ١٢     |
| ۲۳۰          | ١٠٨ - ١٠٦                              | الآيات ا   | ٨٤   |                | الآية ٢٠     |
| 101          | ﺎﻡ                                     | سورة الأنع | ۸٥   | ۲ و۳۲ ۲۰۰۰۰۰۰۰ | الآيتان ٢    |
|              | ······                                 |            | ٨٩   |                | الآية ٣٢     |
| 17.          |                                        | الآية ٦٨   | ٩٠   |                | الآيتان ٣٣   |
| 171          |                                        | الآية ٨٣   | ۱۰۳  |                | الآية ٣٨     |
|              |                                        |            | 14+  | ٤٤ -           | الآيات ٤١    |
|              |                                        |            |      |                |              |
| 777          |                                        | الآية ٩.   |      | ••••••         |              |
|              | ····· ·                                |            |      |                |              |
|              | 12 18-                                 | -          |      |                |              |
|              |                                        |            |      | ••••••         |              |
|              |                                        |            | 120  |                | الآية ٨٩     |
|              | ······································ | -          | 178  |                | الآية ٩٠     |
| 29.          | ······                                 | الآية ٤٥   | 170  |                | الآيتان ٩١   |
| <b>T 9 Y</b> | 107 - 10.                              | الآيات ا   | 177. |                | الآية ٩٣     |

712

710 .

0 13335 6 الصفحة السورة الصفحة السورة الآيتان ١٦٢ ـ ١٦٣ ..... ٢٩٨ الآية ٧ ..... ٢٨٢ الآية ١٦٤ ..... ٢٩٩ سورة الأعراف ..... الآبة ١٧ ..... ٢٨٧ الآيتان ٢٠ ـ ٢١ ..... ٣٨٨ الآبة ٢ ..... ٢ الآبة ٢ الآبة ٢٤ ..... ٢٤ الآبة 8.8 الآبة ٣ ..... الآبة ٢٥ .... الآية ٣١ ..... ٣١ الآبة ٢٩ ..... الآبة ٣٢ ..... ١٢ الآية ٣٣ ..... ٢٢٢ الآبة ٣٠ ..... ٣٩٥ الآيتان ٥٥ و ٥٩ ..... ٣١٤ TAV. الآية ٣٨ ..... الآيتان ٣٩ - ٤٠ ..... ٣٩٩ الآية ٨٠ .... الآبة ٨٥ ..... ٨١٨ الآبة ٤١ .... ٤.. الآيتان ٤٥ ـ ٤٦ ..... ٤١٣ الآيتان ١٢٤ و ١٣٨ ..... ٣٢٠ الآية ١٤٢ ..... ١٤٢ الآبة ٥٧ ..... الآية ١٤٥ الآيتان ٥٨ و ٦٠ ..... ۳۲۳ ..... 27. الآية ١٥٠ الآية ٦١ ..... ٢٢٦ ۳۲٤ ..... الآبة ١٥٧ الآيتان ٦٥ - ٦٦ ..... ٤٢٨ ٣٢٦ ..... الآبة ١٦٣ ΨΥΧ ..... الآبة ٦٧ ..... ٤٣٠ الآية ١٧٢ ۳۳۳ ..... 277 الآبة ٦٨ ..... الآية ١٨٠ الآيتان ٧٠ ـ ٧١ .... ٤٣٧ ۳۳۷ ..... الآية ١٨٥ TO1 ..... الآنة ٢٢ ..... ٢٢ تالا الآية ٧٣ ..... ٤٤٠ الآسان ١٨٩ - ١٩٠ ..... ٣٥٤ الآية ١٩٩ ..... ٣٥٨ الآية ٧٤ ..... ٤٤١ الآية ٧٥ ..... ٤٤٢ الآبة ٢٠٤ ۳٦٣ ..... الآية ٢٠٥ ۳٦٧ ..... سورة التوبة ..... źźź ۳٦٨ ..... الآبة ٢٠٦ الآبة ١ ..... سورة الأنفال ..... ٣٧٤ ٤٤٨ الآية ۲ .....

GHAZI TRUST

الآية ١ .....

فهرس السور والآيات

الآية ٣ .....

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT فهرس السور والآيات 0 122315 0

e-

| الصفحة       | السورة         | الصفحة    | السورة |
|--------------|----------------|-----------|--------|
| 0£0          | الآية ٧٤       | ٤٥٤٤      | الآية  |
| 0£7 YY - Y   | الآيات ٥/      | ٤٥٥٥      | الآية  |
| 007          | الآية ٨٤       | ٤٥٨ ٦     | الآية  |
| 07 97 - 9    | الآيتان ١١     | ٤٦٠ ١٢    | الآية  |
| 078          | الآية ٩٤       | ٤٦١ ١٨    | الآية  |
| 077          | الآية ۹۷       | ٤٦٢ ٢٣    | الآية  |
| ٥٧٠          | الآية ١٠٠      | ٤٦٣٢٤     | الآية  |
| ٥٧٤          | الآية ١٠٣      |           | الآية  |
| ۱۰ و ۱۰۷ ۵۸۰ | الآيتان ٤      |           | الآية  |
| ٥٨٣          | ۔<br>الآية ١٠٨ | - · ·     | الآية  |
| ٥٨٧          | الآية ١٠٩      |           | الآية  |
| ٥٨٨ ١١٢ - ١١ | الآيتان ١      |           | الآية  |
| 091 112 - 11 |                |           | الآية  |
| 092          | _              | ٤٩٤ ٣٥    | -      |
| 097          |                | ٤٩٦ ٣٦    |        |
| ٥٩٨          | -              | 0.1 ٣٧    | -      |
| 7 171 - 17   | -              | ٥٠٩٣٨     | -      |
|              |                | ن ۳۹ ـ ٤٠ |        |
| ٦٠١          | -              | 010 11    | •      |
| ٦٠٣          |                | ٥١٨ ٥٨    |        |
|              | الآية ٢٤       | 019 7.    |        |
|              | الآية ١٢٧      | 017 70    |        |
| ٦٠٦          | الآية ١٢٨      | ٥٤٣ ٧٣    | الايه  |
|              |                |           |        |

717

JIV ..

الصفحة

فهرس الأحكام

O REELS O

فهرس الأحكام .....

## الصفحة الإرث لا يرث المسلم الكافر ولا الكافر المسلم ٤٤١ الاسرى ٤٣٨ ..... الاسرى ..... الابمان اين يدفن من أنكر أصول الإيمان .... ٣٣٦ الطاعن في الدين ..... البيع بيع الفضولي ..... ٢٩٩ الغبن في البيع ..... ٢١٩ بيع المعتوه ..... ٣٢٠ الجزية تقدير الجزية ..... ٤٧٧ في محل الجزية ..... إذا بذل الجزية مع إقراره على الكفر ٤٨٢ الجهاد الفرار من الزحف ..... ٣٨٦ الأمر بالثبات .....

إعداد القوة للأعداء .....

القوة للرمي ..... ٤٢١ التحريض على القتال ..... ٤٢٨ تكليف سائر الأنساء الجهاد ......

| الإثخان في القتل       |
|------------------------|
| فضل الجهاد             |
| أمر مقاتلة جميع الكفار |
| جزاء ترك النفير        |
| متى يكون النفير عاماً  |
|                        |

## الح

| 19  | الهدي                   |
|-----|-------------------------|
| ۲.  | القلائد                 |
| ۲.  | إباحة الصيد بعد الإحلال |
|     | البيت الحرام            |
|     | من أي شيء حرمه          |
| 201 | يوم الحج الأكبر         |
|     | لم سمي يوم الحج الأكبر  |
|     | الأشهر الحرم            |
| 200 | الأشهر الحرم أربعة أشهر |
|     |                         |

| 172 | تحقيق اسم الخمر                 |
|-----|---------------------------------|
| 177 | شرب الخمر على عهد النبي وخلفائه |
|     | 210 311                         |

الحم

| 27 | <br>التذكية        |
|----|--------------------|
| ۲٥ | <br>متى تصح الذكاة |

This file was downloaded from Qufanic Thought.com

## الصفحة

فهرس الأحكام

| النباش                     |  |  |  |
|----------------------------|--|--|--|
| توبة السارق                |  |  |  |
| جزاء السارق                |  |  |  |
| القطع ١١٦ ــ ١١٩           |  |  |  |
| من سرق ثم أسلم ۳۹۹         |  |  |  |
| الشهادة والإقرار           |  |  |  |
| الشهادة في الحضر والسفر٢٤١ |  |  |  |
|                            |  |  |  |

| تهاده يمين ۲۲۰                      | 1  |
|-------------------------------------|----|
| ا قال رضيت بفلان فإذا شهد أنكره ۲۹۷ | إذ |
| يقبل خبر الكاذب ولا شهادته ۵۹۹      | צ  |

## الصدق

## الصيد

| ۳۲     | الجوارح                      |
|--------|------------------------------|
| . ۳. ۳ | إذا أرسلت كلبك المعلم        |
|        | النية شرط في الصيد           |
|        | إن أكل الكلب                 |
| ۳٥     | صيد الكلب الأسود             |
|        | إن أدركت ذكاة الصيد فذكه دون |
| ۳٦     | تفريط                        |
| ٣٦     | الفهد ونحوه والبازي والصقر   |
| 141    | هل الاصل في الصيد التحريم    |

# الصفحة

(Cicilia)

|     | الرده                               |
|-----|-------------------------------------|
| ٩٣  | بعض أحكام الردة                     |
|     | الزكاة                              |
| ۳۸۳ | الزكاة في كل مقتات                  |
|     | تؤخذ الزكاة من كل نوع عند انتهائه   |
| 222 | باليبس                              |
|     | وقت وجوب الزكاة في الأموال النباتية |
| 278 | إن تلفت بعد الطيب أو بعد الخرص      |
| ٤٨٩ | هل في الحلى زكاة                    |
| ٤٩٥ | ما أدي زكاته فليس بكنز              |
| ٥٣٧ | هل تعطى الزكاة للزوجين              |
| ٥٧٥ | قتال أبي بكر مانعي الزكاة           |

# الزنا

| ۱۲۳ | إذا حكّم الزانيات الإمام |  |
|-----|--------------------------|--|
|     | من أتى بهيمة             |  |

## السرقة

| شرح حقيقة السرقة                  |
|-----------------------------------|
| السارق شرطه                       |
| متعلق المسروق                     |
| متعلق المسروق منه                 |
| من سرق من ذي رحم محرم             |
| إذا سرق العبد من مال سيده         |
| متعلق المسروق منه                 |
| إذا اجتمع جماعة على إخراج نصاب من |
| حرزة                              |
| إذا اشتركوا في السرقة             |

711

فهرس الأحكام

## الصفحة

٦1

| معنى الأذان ٤٤٧                       |
|---------------------------------------|
| ما كان يقوله عليّ في أذانه ٤٤٨        |
| الاختلاف في قول عليّ في التأذين ٤٥٤   |
| الامتناع من الصلاة على الكفار ٥٥٩     |
| الامتناع من الصلاة على الكفار ٥٥٩     |
| الصلاة على الجنازة فرض عن الكفاية ٥٥٩ |
| الصلاة أول الوقت أفضل ٥٧٣             |
| إمامة الأعراب بأهل الحضر ٥٧٤          |
| لا تصلي جماعتان في مسجد ٥٨٢           |
| الصلح                                 |
| عقد الصلح ليس بلازم للمسلمين ٤٢٧      |
| يحوز للمسلمين عقد الصلح ٤٢٧           |

THE P RI

الصيام

| 201 |       | فطر الحامل وفديتها |
|-----|-------|--------------------|
| ٤٩٧ | ••••• | جعل الصيام بالأهلة |

## الطلاق

| 347 | ثم أسلم                                | من طلق في الشرك  |
|-----|----------------------------------------|------------------|
| ٥٤٣ | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | الطلاق يلزم هزله |

## العام

| 171 | رفع الدرجات بالعلم              |  |
|-----|---------------------------------|--|
| 177 | علم الدنيا عنوان الآخرة وسبيلها |  |
|     | vänlle senll                    |  |

| ٥   | العقود                   |
|-----|--------------------------|
| ٨   | ربط العقد                |
| , Y | الوفاء بعقد الجاهلية     |
| ۱۱  | الشرط الذي يحب الوفاء به |

## الصفحة

INCE GHAZI TRUST RĂNIC THOUGHT

| حکم صغار الصيد وکباره ۱۷۱ –۱۸٤         |
|----------------------------------------|
| صيد الذمي والمجوسي ١٧١ –١٧٢            |
| ذبح المحرم للصيد على وجه التذكية . ١٧٣ |
| قتل السباع العادية                     |
| المتعمد والمخطىء والناسي ۱۷۸           |
| تقدير الطعام والصيام ۱۸۵               |
| قتل جماعة صيداً في حرم وهم محلون ١٨٨   |
| صيد البحر ١٩٦                          |
| الذي يؤخذ بغير محاولة ولا حيلة ١٩٦     |
| ميتة البحر ۱۹۷                         |
| الصيد في البر في حق المحرم ممتنع بكل   |
| وجه                                    |
| ما أخرج من اللؤلؤ والعنبر من البحر ٢٠٣ |
| التسمية شرط في إرسال الكلب دون         |
| السهم ٢٧٢                              |
| تحريم الصيد على اليهود يوم السبت ٣٢٩   |
|                                        |

## الصلاة والمساجد

| ٣٠٣   | تارك الصلاة                     |
|-------|---------------------------------|
| ۱٤۰   | الأذان                          |
| ۳۰٦   | ستر العورة في الصلاة            |
| ۳۰۷   | العورة على ثلاثة أقسام          |
| ۳ • ۹ | الصلاة في النعال                |
| ۳ • ۹ | عورة الرجل وعورة المرأة         |
| 777-  | القراءة مع الإمام ٣٦٣ .         |
|       | إذا أسلم المرتد وقد فاتته صلوات |
| 399   | وأصاب جنايات                    |

نقض عهد من خاس بعهده ..... 202 طعن الذمي في الدين نقض لعهده .... ٤٦١ تحرم مخالفة العهد ونكث العقد ..... ٤٦٣ ال الغنائم إحلال الغنائم ..... ٢٢٨ الأنفال والغنائم والفيء ..... ٣٧٧ محل الأنفال ..... ٣٧٧ سلب القتيل ..... النفر للغنيمة ..... تقسيم الغنيمة ..... سهم الله وسهم الرسول ..... ٤٠١ سهم ذوي القربي واليتامي ..... سهم القتال \_ خمس الخمس \_ الصفى ٤٠٥ العبد لا سهم له ..... ٤١٠ الغنيمة لمن حضر ..... ٤١٢ لم يسهم النبي لامرأة في مغازيه ...... ٤٦٥ الأعراب لا حق لهم في الفيء والغنيمة ٥٧٤

الصفحة

## القصاص

| 1.4 9 | قتل الحر بالعبد     |
|-------|---------------------|
| 129   | قتل المسلم بالذمي   |
| ۱۳۰   | قتل الرجل بالمرأة   |
| ۱۳۰   | قتل الجهاعة بالواحد |
| 177   | حكم فقء العين       |
| ١٣٣   | إذا ضرب سنه فاسودت  |
| 182   | اللسان والقودفيه    |
| ١٣٤   | الذي يقطع أذن رجل   |

اللواط عقوبة قوم لوط ۳۱۸ ..... ما حرم الله ۲۲ ..... المنخنقة الموقوذة ..... المتردية ..... ٢٢

النطبحة ..... لحوم الحمر الأهلية ..... كل ذى ظفر ..... ٢٩٥ الحوابا .....

المشاورة مشاورة النبي لأصحابه في أسرى بدر ٤٣٠

## الصفحة

.... فهرس الأحكام

| ١٣٥ | إن قلع لسان أخرس                      |
|-----|---------------------------------------|
| ١٣٥ | الجروح قصاص                           |
| 201 | المسلمون تتكافأ دماؤهم                |
|     | القضاء                                |
| 422 | الغضب لا يغير الأحكام                 |
|     | قطع السبيل                            |
| ٩٥  | قطع السبيل موجب للقتل                 |
| ٩٦  | إذا أخاف ولم يقتل                     |
| ۱۰  | إذا خرج المحاربون فاقتتلوا مع القافلة |
|     | كنز المال                             |
| ٤٨٩ | كانز المال وجزاؤه                     |
| ٤٩٤ | ما أدي زكاته فليس بكنز                |
| 297 | المكتنز كافر                          |
|     |                                       |

7.7 .

فهرس الأحكام

| GHT O USAN    | FOR QURAINE THO                   | 171           |
|---------------|-----------------------------------|---------------|
| الصفحة        | الع                               | غحذ           |
|               | اليمين                            |               |
| 11            | إذا قال هذا عليّ حرام لشيء من     |               |
| ۱۲            | الحلال                            | 120           |
| 019           | اليمين على ضربين                  | 127           |
|               | لليمين اللغو سبع متعلقات          |               |
| 0.7           | اليمين الغموس                     | 1 E Y         |
| 0.1           | لا ينعقد اليمين بغير الله وصفاته  |               |
|               | وأسمائه                           | 10.           |
| بادة وتأخيراً | إذا انعقد اليمين حلتها الكفارة أو |               |
| 0.0           | الاستثناء                         | 100           |
|               | اليمين سبب الكفارة                | 107           |
| ۲۳۹           | أوسط الطعام في الكفارة            |               |
|               | أقل ما يقع عليه الكسوة            | 17.           |
|               | الرقبة المجزئة في الكفارة         | 171           |
| ٤٨            | الصيام والتتابع                   | 177           |
| ل الصلاة      | من حلف على يمين كاذبة             | ۲٤٣           |
| ٤٩            | اليمين والشهادة                   | ۲٤۷           |
| VV_ 07        | الحلف بغير الله على وجهين         | 225           |
| 09_ 08        | الحنث في اليمين وكفارته           | 222           |
| 01            | إن قال لا أكلمه الشهور            | ٤٩٧           |
| 07            | من قال إن ملكت كذا فهو صدقة       | 000           |
| ٦٨            | من عادات الجاهلية                 |               |
| ٧٩            | الحام                             | 217           |
| * 1           | بحر البحائر                       | TIV           |
|               | الوصيلة                           | 212           |
| TAV           | وأد البنات                        | <b>W</b> 1/ A |

|       | المدر         |
|-------|---------------|
| 11    | إذا نذر قربة  |
| 17    | نذر المباح    |
| 0 2 9 | الوفاء بالنذر |

|       | -                                    |
|-------|--------------------------------------|
| 0 • ۲ | كيفية النسيء                         |
|       | أول من أنسأ                          |
|       | الإنساء كان عند العرب زيادة وتأخيراً |
| ٥٠٥   | وتبديلاً                             |

| 789 | <br>وسببها | الوصية | وقت |
|-----|------------|--------|-----|
|     | v          |        |     |

| النوم حدث ٤٨                    |
|---------------------------------|
| إن نام على هيئة من هيئات الصلاة |
| لا يبطل وضوؤه ٤٩                |
| ترتيب الوضوء ٥٢ ـ٧٧             |
| كيفية الوضوء ٥٣ ــ٥٩            |
| النية في الوضوء ٤٢              |
| محل النية ٥٦                    |
| مسح الرأس عند المرأة ١٨         |
| السواك ٩                        |

# حال الولي مع اليتيم في ماله

فهرس اللغة

THE

Ē

GHAZI

فهرس اللغة

TRUST

| سفحة |           |
|------|-----------|
| 270  | الحصاد    |
|      | حرف الذال |
| 27   | التذكية   |
|      | حرف الراء |
| 277  | الرباط    |
| ۲۲   | المتردية  |
| ٤٨٤  | الراهب    |
|      | حرف الزاي |
| ۳۸٦  | زحفاً     |
|      | حرف السين |
| 789  | الإسراف   |
| 2TV  | المسلم    |
| 199  | السيارة   |
|      | حرف الشين |
|      | شرد       |
| 219  |           |
| - 18 | شعائر     |
| 220  | شهد       |
|      | حرف الضاد |
| ٤٨٤  | يضاهئون   |
|      | حرف الطاء |

34

|      | حرف الهمزة |
|------|------------|
| ٥٨٣  | أبدا       |
| ۳۱۳  | الإثم      |
| ٤٤٩  | الأذان     |
| ٤٧٤  | الإيمان    |
| ۲٤٠  | أو         |
|      | حرف الباء  |
| 190  | البحر      |
|      | البحيرة    |
| *18  | البخس      |
|      |            |
| 18   | البضعة     |
|      | حرف التاء  |
| 219  | تثقفنهم    |
|      | حرف الجيم  |
| ۳۸۹  | الاستجابة  |
| . 37 | الجوارح    |
| ۲۰٥  | جعل        |
|      | حرف الحاء  |
| 117  | الحام      |
| 282  | الحبر      |
| ۳۰۲  | الحرج      |
| ٤٣٨  | حرض        |

777

فهرس اللغة

| ** | M     |
|----|-------|
| 4  | الصفح |
| -  |       |

777

۲ ٦٣

| 2   | حرف العين |
|-----|-----------|
| 197 | العدل     |
| ٥٦٦ | الأعراب   |
| ۳٦. | العرف     |
| ١٤  | العسيفة   |
| ۳٦. | العفو     |
| ۷   | العقود    |
|     | حرف الغين |
| ٥٤٤ | الغلطة    |
|     | حرف الفاء |
| ٥٢  | الفاء     |
| ۳٩. | الفتنة    |
| 302 | التفكر    |
| 10  | المتفلجات |
|     | حرف القاف |
| ۲۰  | القلائد   |
|     | حرف الكاف |
| ٧٤  | الكعب     |
| ٤٧٣ | الكفر     |
| ٥٠١ | كافة      |

1

| ۳۷  | مكلبين    |
|-----|-----------|
| ٤٨٩ | الكنز     |
|     | حرف اللام |
| 701 | ألحد      |
| 011 | يلمزك     |
|     | · •11 - 2 |

THE PRI E

GHAZI

| تحرف التون |           |  |  |  |
|------------|-----------|--|--|--|
| 0.1        | النسيء    |  |  |  |
| 779        | أنشأ      |  |  |  |
| 011        | النصر     |  |  |  |
| 0.9        | انفروا    |  |  |  |
| 10         | المتنمصات |  |  |  |

## حرف الواو

|           | الوزر           |  |  |  |
|-----------|-----------------|--|--|--|
| 10        | الوشم والواشمات |  |  |  |
| . 77      | الموقوذة        |  |  |  |
| حرف الياء |                 |  |  |  |
| ٥٧        | اليد            |  |  |  |
| ١٤٨       | اليمين          |  |  |  |

# Ĵ١

الينع

۱∔

TRUST

الصف

فهرس الشعر

ΤН

Ē

GHAZI

Н

XX

XX

NO.

هرس الش

TRUST

i

172

| الصفحة | القائل             | القافية        | الصفحة      | القائل            | القافية |
|--------|--------------------|----------------|-------------|-------------------|---------|
| ٥٧٨    | الاعشى             | الوجعا         |             | حرف الباء         |         |
|        | حرف الفاء          |                | ۳۸۹         | كعب بن سعد الغنوي | مجيب    |
| ٤٦٦    | كعب بن مالك        | السيوفا        | 275         |                   | لعجيب   |
| ۲۳     | أبو خراش الهذلي    | بالغرف         | 275         |                   | قريب    |
|        | حرف اللام          |                | Y           | الحطيئة           | الكربا  |
| ٤٠٦    | عبدالله بن غنمة    | والفضول        | 392         |                   | القلب   |
| 7 W Y  |                    | آجله           | 343         | حسان              | القشيب  |
| 8.0    |                    | أجله           |             | حرف التاء         |         |
| 011    | حسان بن ثابت       | فعلا           | <b>30</b> 7 | رويشد الطائي      | الصوت   |
| 25     | جرير               | مرحَّل         |             | حرف الحاء         |         |
|        | حرف الميم          |                | ۷۳          |                   | ورمحا   |
| ٤TV    |                    | الجماجم        |             | حرف الدال         |         |
| 1 37 4 | لبيد               | حجامها         | ٥٠٦         | النابغة           | والسند  |
| ٤٦٧    | كنانة بن عبد ياليل | لا تريمها      |             | حرف الراء         |         |
|        | حرف النون          |                | ۳۹۳         |                   | المناظر |
| 01.    | الأحول الكندي      | الطهيان        | ۳۸          | امرؤ القيس        | نفرة    |
|        | حرف الياء          |                | 179         |                   | عُمَرُ  |
| 227    |                    | منز <i>و ي</i> |             | حرف العين         |         |
| ٥      | طفيل الغنوي        | حاديها         | 22          |                   | العيس   |
| ۳۷     |                    | کہ ہیا         | 307         |                   | ضجيعة   |

is file was downloaded from QuranicThought.com



لأبر ت مج تمدين عَبْدالله المعروفُ بابن لعُزَيْ

٥٤٣ - ٤٦٨ هجرية

راجع أصوله وخرَّج أحاديثه وعلَّق عليه محمّر جَبَر لِفُ الْمِرْجَعُ

القسم الثالث من أول يونس لآخر سورة الأحزاب

طبعة جديدة فيها زيادة شرح وضبط وتحقيق



This file was downloaded from QuranicThought.com





سيندرات التساقلي بانوا

XX

جميع الحقوق محفوظـ Copyright All rights reserved Tous droits réservés

جميع حقسوق المكيسة الأنبيسسة والفنيسة محفوظ سسمة المسدار الكتمسسب العلميسسة بيسروت - لبنسان. ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملاً أو مجزاً أو تسجيله على أشرطة كاسيت أو إدخساله على الكمبيوتسر أو برمجتسه على اسطوانات ضوئية إلا بموافقة الناشسر خطياً

## Exclusive rights by

## Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

## Droits exclusifs à

## Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beyrouth - Liban

Il est interdit à toute personne individuelle ou morale d'éditer, de traduire, de photocopier, d'enregistrer sur cassette, disquette, C.D. ordinateur toute production écrite, entière ou partielle, sans l'autorisation signée de l'éditeur.

الطبعة الثالثة

۲۰۰۴ م. ۱٤۲٤ 🕰

ار الک**نب العلمیة**. بیزرت دائمی ال

رمل الظريف - شارع البحتري – بناية ملكارت الإدارة المامة: عرمون – القبة – مبنى دار الكتب العلمية هاتف وفاكس: ١٠/١١/١٢/١٢ (٩ ٤٩١٠) صندوق بريد: ١٤٦٤ – ١١ بيروت – لبنان

## Dar Al-Kotob Al-ilmiyah

Beirut - Lebanon Raml Al-Zarif, Bohtory Str., Melkart Bldg. 1st Floor **Head office** 

Aramoun - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg. Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.O.Box: 11-9424 Beirut - Lebanon

## Dar Al-Kutub Al-ilmiyah Beyrouth - Liban

Raml Al-Zarif, Rue Bohtory, Imm. Melkart, 1er Étage **Administration général** Aramoun - Imm. Dar Al-Kotob Al-Ilmiyah Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.P: 11-9424 Beyrouth - Liban

XXXXXXXXX



mail: sales@al-ilmiyah.com info@al-ilmiyah.com baydoun@al-ilmiyah.com

 $\times$ 



سُورَة يونس فيها من الآيات ست

RINCE GHAZI TRUST UR'ĀNIC THOUGHT

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَـان وَظَنُّوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِن أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَٰذِهِ لَنَكُونَنََّ مِنْ الشَّاكِرِينَ﴾ [ الآية: ٢٢ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ ﴾:

في تفسيره قولان : أحدهما : أن البَرَّ هو الأرضُ اليابسة ، والبَحْرُ هو الماء .

الثاني: أن البَرَّ الفَيَافِي، والبحر الأمصار، وإنما يكون تفسيرُ كلِّ واحد منها بحسب ما يرتبطُ به من قول مقدم له أو بعده، كقوله ها هنا: حتى إذا كُنْتُمْ في الفُلْكِ وجَرَيْنَ بهم بريح طيبة. فهذا نصٌّ بيِّنٌ في أنّ المرادَ بالبحر غمرةُ الماء، وقرينتها المبينةُ لها قوله: حتى إذا كنتم في الفلك، وقوله: ﴿وَجَعَلَ لَكُم مِنَ الْفُلْكِ وقوله: ﴿الأَنعام ما تَرْكَبُونَ﴾ [الزخرف: ١٢]، فقوله: ﴿مِنَ الفلك﴾ هو للبحر. وقوله: ﴿الأَنعام﴾ هو للبر. THE PRINCE GHAZI TRUST ورة يونس الآية (٢٢) For YURANIC THOUGHT

المسألة الثانية: قرىء ﴿ يُسَيِّرُ كُمْ ﴾ :

بالياء والسين المهملة، وننشركم ـ بالنون والشين المعجمة، وأراد اليَحْصبي يبسطكم برَّا وبحراً، وأراد غيره من السير، وهو الذي أختارُه.

المسألة الثالثة:

٤

في هذه الآية جوازُ ركوب البحر، وقد ورد ذلك في الحديث الصحيح من طريقين:

روى أبو هريرة، أنّ رسولَ الله مَتَالَيْهِ سُئل فقيل له: إنّا نركَبُ البحر، ونحملُ معنا القليلَ من الماء، فإنْ توضّأنا به عطشنا، أفنتوضّاً بماء البحر؟ قال: « هو الطَّهُور ماؤه الحِلِّ ميتَتُه » <sup>(۱)</sup>.

وروى أنس بن مالك أنَّ رسول َ الله عَيَّاتَهِ دخل على أمِّ حَرَام بنت ملحان، فنام عندها، ثم استيقظ وهو يضحكُ، فقالت له: ما يُضْحِكك يا رسول الله؟ قال: «ناس من أمتي عُرضوا عليّ غُزاةً في سبيل الله يركبون ثَبَجَ هذا البحر ملوكاً على الأسرة، أو مثل الملوك على الأسرة». قالت: فادْعُ الله أن يجعلني منهم. فدعا لها، ثم وضع رأسه فنام، ثم استيقظ يضحك، فقالت: يا رسول الله؛ وما يضحكك؟ قال: «ناس من أُمَّتي عُرضوا عليّ غُزاةً في سبيل الله ملوكاً على الأسرة، أو مثل الملوك على الأسرة»، كما قال في الأولى. قالت، فقلت: ادْعُ الله أن يجعلني منهم. قال: « أنتِ من الأولين...»

ففي هذا كلِّه دليلٌ على جَوازِ ركوبِ البحر، ويدلُّ عليه من طريق المعنى أنَّ

- (۱) سبق تخریجه.
- (٢) انظر: (سنن الترمذي ١٦٤٥ ـ سنن النسائي، الباب ٣٧ الجراد. السنن الكبرى، للبيهقي:
   (٢) انظر: (سنن الترمذي ١٦٤٥ ـ سنن النسائي، الباب ٣٧ الجراد. السنن الكبرى، للبيهقي:
   ١٦٦/٩ . دائل النبوة، لابن عبد البر: ١٢٥/١. سنن ابن ماجه: ٢٧٧٦. دلائل النبوة،
   للبيهقي: ٢/٢٥١. مشكاة المصابيح، للتبريزي: ٥٨٥٩. حلية الأولياء: ٢/٢٦. الترغيب
   والترهيب: ٢/٣٥٢. فتح الباري: ١١/١١، ٢١/١٢، ٣٩١/١٢. البداية والنهاية: ١٥٣/٧. طبقات ابن
   سعد: ١٨/٨).

سورة يونس الآية (٢٢) 🔚 🔚 المعلمي THE PRINCE GHAZI TRUST

الضرورةَ تدعو إليه؛ فإنَّ الله ضرب به وَسط الأرض ، فانفلقت، وجعل الخلق في العُدُوَتَيْن، وقسّم المنافع بين الجهتين، ولا يوصل إلى جلبها إلا بشق البحر [ لها ]<sup>(٣)</sup>، فسهّل الله سبيلَه بالفلك، وعلّمها نوحاً<sup>(٤)</sup> عَلَيْتَهُ وراثة في العالمين بما أراه جبريل، وقال له: صوِّرْها على جُوْجؤ الطائر<sup>(٥)</sup>، فالسفينة طائر مقلوب، والماء في استفاله للسفينة نظير الهواء في اعتلائه.

## المسألة الرابعة:

أما القرآن فيدلَّ على جواز ركوب البحر مطلقاً، وأما الحديثان [ اللذان جلبْنَاهما فيدلّ حديثُ أبي هريرة على جواز ركوب البحر مطلقاً. وأما حديثُ أنس فيدل على جواز كونه في الغَزْو، وهي رُخصة من الله أجازها مع ]<sup>(١)</sup> ما فيه من الغرَر، ولكن الغالب منه السلامة؛ لأن الذين يركبونه لا حاصِرَ لهم، والذين يهلكون فيه محصورون. **المسألة الخامسة: قوله عِنَائِيَّةٍ: « مُلُوكاً عَلَى الأَسِرَّةِ »:** 

- فيه قولان:
- أحدها : يركبون ظَهْرَه على الفلك ركوبَ الملوك الأسرةَ على الأرض . الثاني : يركبون الفُلْكَ لسعة الحال والملك كأنهم أهل الملك .

ويعارضُ هذا قوله تعالى: ﴿ أَمَّا السَّفِينةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الَبْحِرِ ﴾؛ [ الكهف: ٧٩ ] فإنّ النبيّ مَيْلَيْهِ وصف هؤلاء بالملك <sup>(٧)</sup> ووصف اللهُ هؤلاء بالمسكنة.

ومِنْ هذه المعارضة فرَّ قومٌ فقالوا : إنَّ القراءة فيها : أما السفينةُ فكانت لمسَّاكِين ــ بتشديد السين.

- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .
  - (٤) في أ: وحملها نوحاً.
  - (٥) أي: صدر الطائر.
  - (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
  - (v) في ب: وصف هؤلاء بالملوك.

وقال قوم: إنما وصفهم بالْمَسْكَنَةِ لما هم عليه من عدم الحَوْل والقوّةِ في البحر وضَعْف الحيلةِ فيه أيضاً؛ فإن من أراد أن يعلم أنَّ الحولَ والقوة لله عياناً فليركب البحر.

GHAZI TRUST

THE PRI ورة يونس الآية (١٠)

وحقيقةُ المعنى فيه أنَّ مسكنتهم كانت لوجهين:

أحدهما : لدخولهم البحر .

.... ٦

والثاني: أنه لم يكن لهم مال ولا مُلْك إلا السفينة، وهم لا يركبون البحر بالعدد والعُدّة، والعَزْم والشدّة، يقصدون الغلبة، وهذه حالة للملك <sup>(٨)</sup>.

وقد رُوي أنَّ عمر كان يتوقَّف في ركوب البحر للمسلمين، لما كان يتوهَّم فيه من الغَرَر، إذ لم يره إلا لضرورة كما ركبه المهاجرون إلى الحبشة للضرورة أولاً وآخراً؛ أما الأوّل ففي الفرار من نكاية المشركين، وأما الآخر فلنصْر النبيَّ عُضَيَّةٍ والكون معه. **المسألة السادسة:** 

إذا حصل المرء في ارتجاج البحر وغلبته وعَصْفِه وتعابس أمواجه فاختلف العلماء في حكمه ، وقد تقدم شرحه في سورة الأعراف .

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿دَعْوَاهُمْ فِيهَا سُبْحَانَكَ اللَّهُمَّ وَتَحِيَّتُهُمْ فِيهَا سَلاَمٌ وَآخِرُ دَعْوَاهُمْ أَن الْحَمْدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [ الآية: ١٠ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: تفسير التحية:

وفيها ثلاثة أقوال: الأول: أنها الملك.

(٨) في ب: وهذه حالة المملكة.

الثاني: أنها البقاء، قال المعمر <sup>(٩)</sup>: أبنيّ إنْ أهلـــك فــــإ نَّى قد تركـت لكـم بَنِيَّـهْ وتــركتكــم أولاد ســـا داتٍ زنــــادكم وَرِيَّــــهْ ولَكُــلٌّ مــا نـــال الفتى قــد نِلْتُــه إلا التحيّـــهْ

سورة يونس الآية ( ٣٢ ). المنتقبة. ( QURĂNIC THOUGHT. ...

THE PRINCE GHAZI TRUST

يعني البقاء . الثالث : [ أنها ] <sup>(١٠)</sup> السلام .

المسألة الثانية: في تفسيرها قولان:

الأول: أن الملك يأتيهم بما يشتهون فيقول لهم: سلام عليكم؛ أي سلمتم، فيردّون عليه، فإذا أكلوه قالوا: الحمد لله رب العالمين.

الثاني: أن معنى تحيتهم تحية بعضهم بعضاً؛ فقد ثبت في الخبر كما بينا: «أن الله خلق آدم، ثم قال له: اذهب إلى أولئك النفَر من الملائكة فسلّم عليهم، فجاءهم فقال: سلام عليكم، فقالوا له: وعليك السلام ورحة الله وبركاته، فقال له: هذه تحيتك وتحيةُ ذريتك إلى يوم القيامة »؛ وبيَّن في القرآن ها هنا أنها تحيتُهم في الجنة، فهي تحية موضوعة من ابتداء الخلقة إلى غير غاية <sup>(١١)</sup>.

وقد روى ابن القاسم، عن مالك في قول الله: تحيتُهم فيها سلام؛ أي هذا السلام الذي بين أظهركم تتقابلون به.

والقولان محتملان، وهذا أظهر؛ لأنه ظاهر القرآن. والله أعلم.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ فَذَٰلِكُمُ اللهُ رَبَّكُمُ الْحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلاَلُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ﴾ [الآية: ٣٢].

- (٩) في د : قال المعتز
- (١٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (١١) في ب: من ابتداء الخليقة.

💿 مجترعة المحمد EOR OUR'ANIC THOUGHT 💿 المحرة يونس الآية ( ۳۲ )

'HE PRINCE GHAZI TRUST

فيها أربع مسائل: المسألة الأولى: في تفسير ﴿ الْحَقِّ ﴾:

وقد مهدناه في كتاب « الأمد الأقصى » في تسمية الباري تعالى به <sup>(١٢)</sup> . ولُبَابُه أَنَّ الحقَّ هو الوجود ، والوجودُ على قسمين : وجود حقيقي ، ووجود شرعي .

فأما الوجود الحقيقي فليس إلا لله وصفاته، وعليه جاء قوله ﷺ : «أنت الحق، وقولك الحق، ووعْدُك الحق، ولقاؤك حق، والجنةُ حق، والنارُ حق، والساعة حق».

فأما الله وصفاته فوجودها [ هو ] <sup>(١٢)</sup> حق؛ لأنه لم يسبقها عدَم، ولا يعقبها فناء. وأما لقاء الله فهو حق سبقه عدم، ويعقبه مثله. وأما الجنة والنار فهما حقّان، سبقهما عدم، ولا يعقبهما فناء، لكن ما فيها من أنواع العذاب أعراض. وأما الوجود الشرعي فهو الذي يحسنه الشرع، وهو واجبّ وغير واجب.

## المسألة الثانية: في تحقيق معنى الباطل:

وهو ضدَّ الحق، والضدَّ ربما أظهر حقيقة الضد، فإذا قلنا: إنَّ الله هو الحق حقيقة، فها سواه باطل، وعنه عبر الذي يقول:

ألاَ كـلُّ شيء مـا خَلا اللهَ بـاطـلُ [وكـل نعيم لا محالة زائــل]<sup>(١١)</sup>

وإن قلنا: [ إنّ ] <sup>(١٥)</sup> الحقَّ هو الحسنُ شرعاً فالباطلُ هو القبيح شرعاً، ومقابلةُ الحق بالباطل عرف لغة وشرعاً، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ **ذَلِكَ بأنَّ اللهَ هو الحقَّ، وأَن ما يَدْعُونَ مِنْ دونهِ هو الباطِلُ**﴾ [ الحج: ٦٢ ]. كما أن مقابلَة الحق بالضلال عرف أيضاً لغة وشرعاً، كما قال الله تعالى في هذه الآية: ﴿ فَمَاذَا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاً الضَّلاَلُ ﴾، وقد بيَّن حقيقة الحق. فأما حقيقة الضلال، وهي:

- (١٢) في ب: في تسمية الله تعالى به.
- (١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- (١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. والبيت من قول لبيد. انظر: (ديوانه ٢٥٦).
  - (١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

سورة يونس الآية ( ۳۲

## المسألة الثالثة:

فهو الذهاب عن الحق، أخِذَ من ضلال الطريق، وهو العدول عن سَمْتِ القَصْد، وخُصَّ في الشرع بالعبارة عن العدول عن السداد في الاعتقاد دون الأعمال.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

ومن غريب أَمْرِه أنه يُعبَّر به عن عدم المعرفة بالحق إذا قابله غَفْلة، ولم يقترن بعدمه جهل أو شكّ، وعليه حمل العلماء قوله: **﴿ووَجَدكَ ضَالاً فَهدَى﴾** [ الضحى: ٧ ] الذي حقَّقه قوله: **﴿ما كُنْتَ تَدْرِي ما الكِتَابُ ولا الإيمانُ﴾** [ الشورى: ٥٢ ].

## المسألة الرابعة:

روى عبدالله بن عبد الحكم، عن أشهب، عن مالك، قال: يقول الله: فماذا بعد الحق إلا الضلال؟ فاللعب بالشِّطْرَنْج والنَّرْدِ من الضلال.

وروى يونس، عن أشهب، قال: سئل \_ يعني مالكاً \_ عن اللعب بالشطرنج قال: لا خير فيه، وليس بشيء وهو من الباطل، واللعب كلّه من الباطل، وأنه ينبغي لذِي العقل أنْ تنهاه اللحية والشيب عن الباطل. وقد قال عمر بن الخطاب لأسلم في شيء: أما تنهاك لحيتك هذه؟ قال أسلم: فمكثتُ زماناً وأنا أظنَّ أنها ستنهاني. فقيل لمالك لما كان عمر لا يزال يقول فيكون. فقال: نعم [ في رأيي ] <sup>(١٦)</sup>.

وروى يونس عن ابن وهب عن مالك \_ أنه سئل عن الرجل يلعب مع امرأته في بيته. فقال مالك: ما يعجبني ذلك، وليس من شأن المؤمنين اللعب؛ يقول الله: فهماذا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلَالُ ﴾، وهذا من الباطل.

وروى مخلد بن خداش، عن مالك ـ أنه سُئل عن اللعب بالشطرنج قال: ﴿ فَمَاذًا بَعْدَ الْحَقِّ إِلاَّ الضَّلاَلُ﴾ . رواه عبد العزيز الْجُهَني؛ قال: قلت لمالك بن أَنَس: أدعو الرجل لعبثي. فقال مالك: أذلكَ من الحق؟ قلت: لا. قال: فهاذا بعد الحق إلا الصلال.

(١٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

(۳۲) THE PRINCE GHAZI TRUST والمسورة يونس الآية (۳۲) السورة يونس الآية (۳۲) FOR QURANIC THOUGHT

قال القاضي الإمام: هذا منتهى ما تحصّل لي من ألفاظ مالك في هذه المسألة، وقد اعترض بعضُ المتقدمين عليه من المخالفين، فقال: ظاهرُ هذه الآية يدلُّ على أَنَّ ما بعد الله هـو الضلال؛ لأن أوّلها: ﴿ فَـذَلِكَــم اللهُ ربَّكُــم الحقَّ فماذا بَعْــدَ الحقِّ إلا الضَّلاَلُ﴾؛ فهذا في الإيمان والكفر، يعني ليس في الأعمال.

وأجاب عن ذلك بعضُ علماء المتقدمين، فقال: إنَّ الكفر تغطيةُ الحق، وكلَّ ما كان من غير الحق يجري هذا المجرى. هذا منتهى السؤال والجواب.

وتحقيقُه أن يقال: إنّ الله أباح وحرَّم، فالحرامُ ضَلال، والمباحُ هُدى؛ فإن كان المباحُ حقاً \_ كما اتفق عليه العلماء \_ فالشطرنج من الْمُبَاح، فلا يكون من الضلال؛ لأنَّ من استباح ما أباح الله لا يُقال له ضال، وإن كان الشطرنج خارجاً من المباح فيفتقر إلى دليل، فإذا قام الدليلُ على أنه حرام فحينئذ يكونُ من الضلال الذي تضمَّنته هذه الآية، وقد قدمنا القول فيه، وأنَّ قول الشافعية إنه يخالف النرد، لأن فيه إكداد الفهم، واستعمال القريحة، والنَّرْدُ قمار غَرَر لا يُعلم ما يخرج له فيه، كالاستقسام بالأزلام.

وقال علماؤنا: إنّ الحديث الصحيح الثابت عن النبي ﷺ أنه قال: «مَنْ لعب بالنردشير فقد غمس يدَه في لحم الخنزير ودَمِه » <sup>(١٧)</sup> يوجب النهْيَ عن الشطرنج؛ لأنّ الكلَّ يشغل عن ذكر الله وعن الصلاة، والفَهْم يُكَدَّ في كل واحد منها وإن تفاضلا فيه.

وأما لعب الرجل مع امرأته بالأربع عشرة فالممتنع لا تفترق فيه المرأة تكون للرجل ولا الأجنبي منه، كما لا يجوز له أن يلعب معها بالنردشير لعموم النهي فيه، والأربع عشرة قمار مثله.

وأما الغناء فإنه من اللهو المهيّج للقلوب عند أكثر العلماء، منهم مالك بن أنس، وليس في القرآن ولا في السنة دليل على تحريمه.

(١٧) انظر: (صحيح مسلم، حديث ١٠ من الشعر. مسند أحمد بـن حنبل: ٣٥٢/٥. شرح السنة، للبغوي: ٣٨٥/٢. تلخيص الحبير: ١٩٩/٤. نصب الراية، للزيلعي: ٣٧٥/٤. السنن الكبرى، للبيهقي: ٢١٤/١٠، ٢١٤. مصنف ابن أبي شيبة: ٥٤٧/٨). سورة يونس الآية ( ٥٩ ). FOR OLIRANIC THOUGHT.....

11

أما إن في الحديث الصحيح [ دليلاً على ] <sup>(١١)</sup> إباحته، وهو الحديث الصحيح – أن أبا بكر دخل على عائشة وعندها جاريتان حاديتان من حاديات الأنصار <sup>(١١)</sup>، تغنيان بما تقاولت الأنصار به يوم بُعاث، فقال أبو بكر : أُمِزْمار الشيطان في بيت رسول الله أليسيم ؟ فقال رسول الله : « دعْهُما يا أبا بكر ، فإنه يوم عيد » <sup>(٢٠)</sup> ، فلو كان الغناء حراماً ما كان في بيت رسول الله . وقد أنكره أبو بكر بظاهر الحال، فأقرَّه النبي يُناسم بفَصْل الرخصة <sup>(٢١)</sup> والرفق بالخليقة في إجمام القلوب ؛ إذ ليس جيعها يحمل الجدّ دائماً . وتعليلُ النبي يُنسي بأنه يوم عيد يدلّ على كراهية دوامه، ورخصته في الأسباب والمفترقات عادة . وكلُّ حديث يروى في التحريم أو آية تُتْلَى فيه فإنه باطل سنَداً ، باطل معتقداً ، خبراً وتأويلاً ، وقد ثبت أنّ النبي يُنسيم رخف بن بن المفترقين باطل معتقداً ، خبراً وتأويلاً ، وقد ثبت أنّ النبي يُنسيم رخف النه باطل سنَداً ، العيدين <sup>(٢٢)</sup> ، وفي البكاء على الميت من عريب ثلقي من المعتمعات التي تؤلف بين المفترقين والمفترقات عادة . وكلُّ حديث يروى في التحريم أو آية تُتْلَى فيه فإنه باطل سنَداً ، العيدين <sup>(٢٢)</sup> ، وفي البكاء على الميت من حديث ثابت بن وديعة .

## الآية الرابعة

قوله سبحانه وتعالى: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَرَاماً وَحَلَالاً ، قُلْ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ [ الآية: ٥٩ ].

وهي دليل على أن التحريمَ والتحليل لا يكونان عقلاً ولا تشهيّاً <sup>(٢٣)</sup> ؛ وإنما المحرِّمُ والمحلل هو الله حسبا تقدم في سورة الأنعام في مثل هذه الآية.

- (١٩) في ب: وعندها جاريتان من جواري الأنصار .
- (٢٠) انظر: (صحيح البخاري: ٢٠/٢، ٢٩، ٢٩/٤، ٢٧/٤، ٢٢٥. صحيح مسلم، الباب: ٤ حديث:
   ٢٢٤/١٠ من العيدين. سنن النسائي: ١٩٧/٣. السنن الكبرى، للبيهقي: ٢٢٤/١٠، ٢٢٤/١٠.
   مشكاة المصابيح: ١٤٣٢. اتحاف السادة المتقين، للزبيدي: ٢٦/٢٤. فتح الباري: ٢٢٤/٢،
   ٢٦٤/٧. تفسير القرطى: ١١٠/٢٠).
  - (٢١) في د: بفعل الرخصة.
  - (٢٢) في ب: رخص في الغناء في العرس.
  - (٣٣) في د : لا يكونان عقلاء ولا تشبيهاً .

THE PRINCE GHAZI TRUST 5 العظم المعامين الآية ( ٦٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST 5 المحترة يونس الآية ( ٦٤ )

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ لاَ تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ [ الآية: ٦٤ ]

فيها مسألتان:

۱۲

المسألة الأولى: في تفسيرها قولان:

أحدهما : أنها بشرى اللهِ لعباده بما أخبرهم به من وَعْدِهِ الكريم ، في قوله : ﴿ **وبَشَر** الْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ البقرة : ٢٢٣ ]،[ يونس :٨٧ ] ﴿ وبَشَّر الذينَ آمَنُوا ﴾ [ البقرة : ٢٥ ] وقوله : ﴿ يُبَشِّرُهم رَبَّهم بِرَحْمَةٍ منه ﴾ [ التوبة : ٢١ ] ونظائره .

الثاني: ما روى ابنُ القاسم وغيره، عن مالك، عن هشام بن عروة، عن أبيه في هذه الآية. قال: « هي الرؤيا الصالحة، يراها الرجلُ الصالح أو تُرى له ».

قال رجل من أهل مصر : سألتُ أبا الدرداء عن قوله سبحانه : ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةَ﴾ فقال : ما سألني عنها أحدٌ منذ سألتُ رسولَ الله عنها ؛ سألْتُ رسول الله عنها ؛ فقال : « ما سألني أحد عنها غيرك منذ أنزلت ؛ فهي الرؤيا الصالحة يراها الرجلُ المسلم أو تُرَى له ».

ورُوي عن أبي هريرة وابن عمر وَطْلحة ، ولم يصح منها طريقٌ ولكنها حسان . المسألة الثانية:

والذي ثبت عن النبي ﷺ في الباب: « الرؤيا الصالحة يراها الرجلُ الصالح أو تُرَى له جزء من ستة وأربعين جزْءًا من النبوة »<sup>(٢٢)</sup> والحديث صحيح، ومعناه بديع، قد تكلمنا عليه في موضعه من شرح الحديث الصحيح، وسيأتي جملة من ذلك في تفسير سورة يوسف إنَ شاء الله .

(٢٤) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٤٣٨/٢، ٤٤٥، ٤٤٧، ١لمعجم الكبير، للطبراني: ٣٠٠٠٣. الدر المنثور، للسيوطي: ٣١٢/٣. التمهيد، لابن عبد البر: ٥٥/٥).

## الآية السادسة

17

قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَى وَأَخِيهِ أَنْ تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتاً وَاجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَبَشَّرِ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [ الآية: ٨٧ ]. فيها ثلاث مسائل: **المسألة الأولى:** 

> القول في القبلة ، وقد تقدّم في سورة البقرة . المسألة الثانية : في تفسيرها :

سورة يونس الآية (٨٧)

هذا يدلّ على أن القِبْلَة في الصلاة كانت شَرْعاً لموسى في صلاته ولقومه، ولم تَخْلُ الصلاة قطّ عن شرط الطهارتين، واستقبال القبلة، وستُر العورة؛ فإن ذلك أبلغ في التكليف، وأَوْقَرُ للعبادة.

المسألة الثالثة: قيل أراد بقوله: ﴿ وَاجْعَلُوا بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً ﴾:

يعني: بيت المقدس أُمِرُوا أن يستقبلوها حيثها كانوا، وقد كانت مدة من الزمان قِبْلةً، ثم نسخ ذلك حسبما تقدم في سورة البقرة.

وقيل: أراد به صلوا في بيوتكم<sup>(٢٥)</sup> دون بِيَعكم إذا كنتم خائفين، لأنه كان من دينهم أنهم لا يصَلُّون إلاّ في البِيَع والكنائس ما داموا على أمن، فإذا خافوا فقد أذن لهم أن يُصَلُّوا في بيوتهم، والأول أظهر الوجهين، لأن الثاني دعوى.

[والله أعلم، وصلى الله على سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم، والحمد لله الذي هدانا لهذا وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا الله]<sup>(٢٦)</sup>.

\* \* \*

(٢٥) في ب: أراد بقوله صلوا في بيوتكم
 (٢٦) ما بين المعقوفتين: من ب.
 وهو آخر الجزء الثاني من هذه النسخة وفي آخرها العبارة الآتية :
 « وكتبه الفقير إلى مولاه المعترف بتقصيره وذنبه محمد بن وزير بن يوسف، غفر الله له ولوالديه
 ولن دعا له بالمغفرة والرحة ولجميع المسلمين.
 ووافق الفراغ منه يوم الأربعاء حادي عشر جمادى الآخرة سنة خمس وثمانين وسبعائة، اللهم
 توف كاتبه مسلماً وألحقه بالصالحن».



سُورة هُود فیها ثمانی آیات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدَّنْيَا وَزِينَتَهَا نُوَفٍ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لاَ يُبْخَسُونَ﴾ [ الآية: ١٥ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْحَيَّاةَ الدُّنْيَا ﴾

بيان لما قال النبي عَيَّؤَلَيْهِ : « إنما الأعمالُ بالنيات » <sup>(١)</sup> ؛ وذلك لأنّ العبد لا يُعْطَى إلا على وَجْهِ قصده، وبحكم ما ينعقد ضميرُه عليه، وهذا أَمْرٌ متفق عليه في الأمم من أهل كل مِلّة.

المسألة الثانية:

أخبر اللهُ سبحانه أنَّ مَنْ يُريد الدنيا يُعْطَى ثوابَ عمله فيها، ولا يُبْخس منه شيئاً.

واختلف بعد ذلك في وجه التوفية؛ فقيل في ذلك صحة بدنه أو إدرّار رزقه. وقيل: هذه الآية مطلقة، وكذلك الآية التي في حم عسق: ﴿ **مَنْ كان يُرِيدُ حَرْثَ الآخرة...»** [ الشورى: ٢٠ ]

الآيـة قيّدَها وفسرها بالآية التي في سورة سبحان، وهي قوله: ﴿ **مَنْ كَان يُرِيدُ** 

سىق تخرىجە .  $(\mathbf{x})$ 

سورة هود الآية ( ١٥ ) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST...... FOR OURANIC THOUGHT

**العاجلةَ عجَّلْنَا له...،** إلى: ﴿ **مَحْظُوراً ﴾** [ الإسراء: ١٨ ــ ٢٠ ]؛ فأخبر سبحانَه أنّ العبدَ يَنْوِي ويريد ، والله أعلم بما يريد .

۱۵

المسألة الثالثة:

اختلف في المراد بهذه الآي<sup>ت</sup> ؛ فقيل: إنه الكافر ، فأما المؤمن فله حكمُه الأفضل الذي بيَّنه الله في غير موضع.

وقال مجاهد : هي في الكَفَرَة ، وفي أهل الرياء .

قال القاضي: هي عامَّةٌ في كل مَنْ يَنْوي غير الله بعمله، كان معه أصل إيمان، أو لم يكن. وقد قال النبيُّ ﷺ : « قال الله: إني لا أقبل عَمَلاً أُشْرِك فيه معي غيري، أنا أَغْنَى الأغنياء عن الشرك » <sup>(۲)</sup> .

وقال أبو هريرة، عن النبي ﷺ قال: « إنَّ الله جلَّ ثناؤه إذا كان يوم القيامة نزل إلى العباد ليقضيَّ بينهم، وكلَّ أمة جاثية، فأول من يُدعى به رجل جمع القرآن، ورجل قُتِل في سبيل الله، ورجل كثير المال، فيقول الله للقارىء: ألم أعلّمك ما أنزلْتُ على رسولي؟ قال: بلى يا رب. قال: فهاذا عملت فيما علمْتَ؟ قال: كنت أقومُ آناء الليل وآناء النهار. فيقول الله جل ثناؤه: كذبت، وتقول الملائكة: كذبت، ويقول الله جل جلالُه: بل أردْتَ أن يُقال فلان قارىء؛ فقد قيل ذلك.

ويُؤتى بصاحب المال، فيقول الله تعالى: أو لم أوسّع عليك حتى لم أدعك تحتاجُ إلى أحد؟ فيقول: بلى يا ربّ. فيقول: فماذ عملت فيا آتيتُك؟ قال: كنت أُصِلُ الرحم وأتصدّق، فيقول الله: كذبت، وتقول الملائكة: كذبت: بل أردْت أن يقال فلان جَوَاد، فقد قيل لك ذلك.

ويُؤتى بالذي قُتل في سبيل الله، فيقال له: فيماذا قُتِلت؟ فيقول: أُمِرْتُ بالجهاد في سبيلك فقاتلت حتى قُتلت. فيقولُ الله: كذبت، وتقول الملائكة: كذبت، ويقول الله: بل أردْتَ أن يُقال فلان جريء، فقد قيل ذلك».

(٢) انظر: (الأسماء والصفات، للبيهقي: ٢١٣. الترغيب والترهيب: ٦٩/١).

( ٤٨ - ٢٥) THE PRINCE GHAZI TRUST الآيات ( ٤٨ - ٢٥ ) تلكون في المراج الآيات ( ٤٨ - ٢٥ )

ثم ضرب رسولُ الله عَلَيْكَمْ على ركبتي وقال: «يا أبا هريرة، أولئك الثلاثة أوّل خلق الله تُسْعَر بهم النار يوم القيامة»<sup>(r)</sup>. ثم قال تعالى: **﴿ أُولئكَ الذينَ ليس لهم في** الآخرة إلاَّ النارُ وحَبِطَ ما صَنَعُوا فيها وباطلٌ ما كانوا يَعْمَلُونَ﴾ [هود: ١٦]؛ أي في الدنيا، وهذا نصَّ في مُرَاد الآية، والله أعلم.

# الآية الثانية: في قصة نوح

[ الآيات: ٢٥ ـ ٤٨ ]. وفيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

17

روى ابن القاسم، عن ابن أَشْرَس، عن مالك، قال: بلغني أنَّ قَوْمَ نوح ملأوا الأرض حتى ملأوا السهل والجبل، فما يستطيعُ هؤلاء أن ينزلوا إلى هؤلاء ولا هؤلاء أن ينزلوا مع هؤلاء، فلبث نوحٌ يغرس الشجَر مائة عام لعمل السفينة، ثم جمعها ييبسها مائة عام، وقومُه يَسْخَرُون منه، وذلك لما رأوه يصنَعُ ذلك، حتى كان من قضاء الله فيهم ما كان.

المسألة الثانية:

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحِيمٌ﴾:

وذلك نصٌّ في ذِكْر الله في كل حالٍ ، وعلى كل أُمْرٍ .

وقد روى الدارقُطْني وغيره: « كلَّ أمرٍ ذي بال ٍ لم يُبْدَأ فيه بذكر اللهفهو أبْتَر »<sup>(1)</sup>.

- (٣) أنظر: (تفسير الطبري: ٩/١٢. تفسير ابن كثير: ٢٠٣/٨ . سنن الترمذي: ٢٣٨٢. شرح السنة، للبغوي: ٣٢٢/٤. موارد الظهآن: ٢٥٠٢. مصابيح السنة، للبغوي: ١٨٥/١. تفسير القرطبي: ١٨/١).
- ٤) انظر: (تذكرة الموضوعات، للفتني: ٨٠. تلخيص الحبير، لابن حجر: ٧٦/١. إتحاف السادة
   المتقين: ٢٦٦/٣. السنن الكبرى، للبيهقي: ٣٠٩/٣، ٣٠٠/٨. مشكاة المصابيح، للتبريزي:

سورة هود الآيات ( ٤٨ – ٤٨ ) منتخب THE PRINCE GHAZI TRUST

وكان رسول الله ﷺ يذكُرُ الله في كل أحيانه، حتى قال جماعة: إنه يقول بسم الله مع النية في الوضوء، حتى يجمعَ بين الذكر والنية، ومن أشده في الندب ذكر الله في ابتداء الشراب والطعام، ومن الوجوب فيه ذِكْرُ الله عند الذبح، كما تقدم ذِكْرُه في سورة الأنعام وغير ذلك من تعديد مواضعه.

المسألة الثالثة: قال: ﴿ مِنْ كُلٍّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ ﴾ :

قال علماؤنا : لما استنقذ اللهُ مَنْ في الأصلاب والأرحام من المؤمنين أوحى الله إلى نُوح أنه لن يُؤمِنَ من قومك إلآ من قد آمنَ فاصنع الفلك . قال : يا رب ، ما أنا بنجَّار ، قال : بلى ، فإن ذلك بعيني ؛ فأخذ القَدُوم ، فجعلت يَدُه لا تخطى ، فجعلوا يرون به فيقولون : هذا النبيّ الذي يزعم أنه نبيّ قد صار نجّاراً ، فعملها في أربعين سنة ، ثم أوحى اللهُ إليه أن احْمِل فيها من كلِّ زَوْجَيْن اثنين ، فحمل فيها ، فأرسل الله الماء من الساء ، وفتح الأرض ، ولجأ ابنُ نوح إلى جبل ، فعَلا الماء على الجبل سبعة عشر ذراعاً ، وذلك قوله : ﴿ وَنَادَى نُوحٌ ابْنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلٍ ﴾ يعني عنه – إلى قوله : ﴿ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ .

قال علماؤنا: إنما سأل نوح رَبَّه لأجل قول الله: احْمِلْ فيها من كلٍّ زوجين.. إلى: وأهلك، وترك نوح قوله: إلا مَنْ سبق عليه القَوْلُ منهم؛ لأنه رآه استثناء عائداً إلى قوله: مِنْ كلٍّ زَوْجَيْن اثنين، وحمَلَهُ الرجاء على ذلك، فأعلمه الله أنّ الاستثناء عائد إلى الكل، وأنه قد سبق القولُ على بعض أهله، كما سبق على بعض من الزوجين، وأن الذي سبق عليه القولُ من أهله هو ابنُه تسليةً للخَلْق في فساد أبنائهم، وإن كانوا صالحين، ونشأت عليه مسألة، وهي أنّ الابنَ من الأهل اسماً ولغة، ومن أهل البيت على ما يأتي بيانه في الآية السادسة بعد هذا إنْ شاء الله.

= ١٢١٥١. المعجم الكبير، للطبراني: ٢٢/١٩. سنن ابن ماجه: ١٨٩٤. اروا، الغليل: ٢٠/١. مجمع الزوائد: ٢١٨/٢. الدر المنثور، للسيوطي: ١٠/١. سنن الدارقطني: ٢٢٩/٢. تهذيب تاريخ ابن عساكر: ٢١٧/٢. موارد الظمآن: ٥٧٨، ١٩٩٣. كشف الخفا: ٢/٤٢٢. فتح الباري: ١/٨، ... NCE GHAZI TRUST والآيتان (٦١ - ٦٩) FOR QURANIC THOUGHT

## الآية الثالثة

قوله: ﴿وَإِلَى ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً قَالَ: يَا قَوْمِ اعْبُدُوا اللهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُه هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فَاسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ﴾ [الآية: ٦١].

قال بعض علماء الشافعية: الاستعمار طلب العمارة، والطلبُ المطلق مِنَ الله على الوجوب.

قال القاضي الإمام: تأتي كلمة استفعل في لسان العرب على معان ، منها استفعل بمعنى طلب الفعل، كقوله: استحملت فلاناً؛ أي طلبت منه حملاناً.

ومنها استفعل بمعنى اعتقد ، كقولهم: استسهلت هذا الأمر ، أي اعتقدته سهلاً ، أو وجدته سهلاً ، واستعظمته ؛ أي اعتقدته عظياً .

ومنها استفعل بمعنى أصبت الفعل، كقولك: استجدته، أي أصبته جيداً، وقد يكون طلبته جيداً.

ومنها بمعنى فعل، كقوله، قرّ في المكان واستقر. وقالوا: إن قول يسته زئون، ويستحسرون منه، فقوله تعالى: استعمركم: خلقكم لعارتها على معنى استجدت واستسهلته، أي أصبْتُه جيداً وسهلاً، وهذا يستحيل في الخالق، فترجع إلى أنه خلق لأنه الفائدة، ويعبَّرُ عن الشيء بفائدته مجازاً، كما بيناه في الأصول، ولا يصح أن يقال إنه طلب من الله ضمارتها ؛ فإنّ هذا اللفظ لا يجوز في حقه، أما إنه يصح أن يقال : إنه استدعى عمارتها فإنه جاء بلفظ استفعل، وهو استدعاء الفعل بالقول ممن هو دونه إذا كان أمر، أو طلب الفعل إذا كان من الأدنى إلى الأعلى رغبة، وقد بينا ذلك في الأصول.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا سَلَاماً قَالَ سَلَامٌ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِيذٍ﴾ [الآية: ٦٩]. فيها تسع مسائل:

سورة هود الآية (٦٩)

## المسألة الأولى:

قد بيّنا في الرسالة الملجئة إعرابَ الآية، وقد قال الطبريّ: إنه عمل في «سلام» الأول القولُ، كأنه قال: قالوا قولاً وسلَّموا سلاماً. وقال الزجاج: معناه سلمنا سلاماً. قال شيخنا أبو عبدالله المغربي: إنَّ نصبه على المصدر أظْهَرُ وجوهِه؛ لأنه إنْ عمل فيه القول كان على معنى السلام، ولم يكن عمل لفظه، كأنه أخْبَر أنه على المعنى، كما تقول: قلتُ حقاً، ولم ينطق بالحاء والقاف، وإنما قلت قولاً معناه حق، وهم إنما تكلَّموا بسلام، ولذا أجابهم بالسلام، وعلى هذا جرى قراءة مَنْ قرأ. قال: فإنه يقول أمْري سلام، أجابهم على المعنى.

المسألة الثانية: قال علماؤنا قوله: ﴿ قَالُوا سَلاَماً قَالَ سَلاَمٌ ﴾ .

يدلّ على أن تحيةَ الملائكة هي تحيةُ بني آدم.

قال القاضي الإمام: الصحيح أنَّ «سلاماً» ها هنا معنى كلامهم لا لَفْظه، وكذلك هو في قوله: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاَماً ﴾ [ الفرقان: ٦٣ ]، ولو كان لفظ كلامهم سلام عليكم فإنه لم يقصد ذِكْر اللفظ، وإنما قصد ذكر المعنى الذي يدلُّ عليه لفظ سلام. ألا ترى أنّ الله سبحانه لما أراد ذكْر اللفظ قاله بعينه، فقال مخبراً عن الملائكة: ﴿سَلامٌ عليكم مما صَبَرْتُم ﴾ [ الرعد: ٢٢ ]. ﴿سَلامٌ عليكم طِبْتُمْ فادْخُلُوها خالدين ﴾ [ الزمر: ٢٣ ]، وأبدَعُ منه في الدلالة أنه قال: ( وتركْنَا عليهما في الآخرين. سلامٌ على موسَى وهارون ﴾ [ الصافات: ١١٩، إلى المافات: ١٢٩، الهوني في الآخرين. المامٌ على موسَى وهارون ﴾ [ الصافات: ١٢٩، إلى إلى إلى المافات: ١٢٩، إلى الذي الذي المام عليه في الآخرين. سلامٌ على أن الله عليه في الدلالة أنه قال:

المسألة الثالثة: قال علماؤنا: قوله: ﴿ قَالُوا سَلَاماً قَالَ سَلَامٌ ﴾

يدلُّ على أن السلام يُرَدَّ بمثله، كما روى ابن وَهْب عن مالك عن أبي جعفر القاري، قال: كنتُ مع ابن عمر فيسلم عليه فيقول: السلام عليكم، وَيَرُدَّ كما يقال.

قال القاضي الإمام: هذا على أنَّ القول ها هنا سلام بلفظه أو بمعناه، كما تقدم سانه. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِيذٍ ﴾ . قدّمه إليهم نُزُلاً وضيّافة، وهو أول مَنْ ضيَّفَ الضيفَ حسبا وردَ في الحديث.

وفي الإسرائيليات أنه كان لا يأكل وحْدَه، فإذا حضر طعامُه أرسل يطلُبُ مَنْ يأكل معه؛ فلقي يوماً رجلاً فلما جلس معه على الطعام قال له إبراهيم: سَمِّ الله. قال له الرجل: لا أدري ما الله؛ قال له: فاخْرُج عن طعامي. فلما خرج الرجل نزل إليه جبريل فقال له: يقول [ الله ] <sup>(٥)</sup>: إنه يرزقه على كفره مدَى عمره، وأنت بخلت عليه بلقمة، فخرج إبراهيم مسرعاً <sup>(١)</sup> فردّه، فقال: [ ارجع ، قال ] <sup>(٧)</sup>: لا أرجع؛ تخرجني ثم تردّني لغير معنى! فأخبره بالأمر، فقال: هذا ربّ كريم <sup>(٨)</sup>. آمنتُ. ودخل وسمَّى الله، وأكلَ مؤمناً

## المسألة الخامسة:

ذهب الليثُ بن سعد من العلماء إلى أن الضيافة واجبة؛ لقوله ﷺ : « من كان يُؤْمن بالله واليوم الآخر فليُكْرِمْ ضيفَه، جائزته يوم وليلة وما وراء ذلك صدقة » . وفي رواية [ أنه قال ] <sup>(٩)</sup> : « ثلاثة أيام، ولا يحل له أن يَثُوى عنده حتى يحرجه » . وهذا حديث [ صحيح ] <sup>(١٠)</sup> خرجه الأئمة ولفظُه للترمذي <sup>(١١)</sup> .

وذهب علماء الفقه إلى أنّ الضيافة لا تجب؛ وإنما هي من مكارم الأخلاق وحسن المعاملة بين الخلق، وتأوّلُوا هذا الحديث بأنه محمول على النَّدْب<sup>(١٢)</sup>، بدليل قوله: فليكرم ضَيْفَهُ؛ والكرامة من خصائص الندب دون الوجوب.

ما بين المعقوفتين : ساقط من ب ، د . (0) في أ : فخرج ابراهم فزعاً . (٦) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب ، د . (v) ف أ : هذا رزق كرم . ()) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب ، د . (٩) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د . (1.) (11) سىق تخرىچە.

(١٢) في أ : هذا الحديث بأمر محمول على الندب.

توفييت المربق The prince Ghazi trust For QURANIC THOUGHT (19) ومربق المربق الم

وقد قال قوم: إنّ هذا كان في صدْرِ الإسلام، ثم نُسخ، وهذا ضعيف؛ فإن الوجوب لم يثبت والناسخ لم يَرِد.

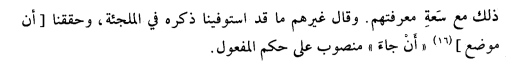
أما أنه قد روى الأئمة عن أبي سعيد الخُدْرِي أنه قال: نزلنا بحي من [ أحياء ] <sup>(١١)</sup> العرب فاستضَفْنَاهم، فأبوا، فلُدغ سيِّدُ ذلك الحي فسعوا له بكل شيء فلم ينفعه. فقال بعضهم: لو أتيتم هؤلاء الرَّهْطَ الذين نزلوا، لعله أن يكونَ عندهم شيء، فقالوا: ياأيها الرهط؛ إن سيدنا لُدغ، وقد سعينا له بكل شيء فلم ينفعه، فهل عند أحد منكم شيء ؟ قال بعضهم: إني والله أرْقى، ولكن والله لقد استضفناكم فلم تضيفونا، فما أنا شيء ؟ قال بعضهم: إني والله أرْقى، ولكن والله لقد استضفناكم فلم تضيفونا، فما أنا براق حتى تجعلوا لنا جُعْلاً. فصالحوهم على قطيع من الغنم، فانطلق يتفلُ عليه، ويقرأ الحمدلله رب العالمين، فكأنما أنشط من عقال، فانطلق يمشي وما به قلبة. قال: فأوفوهم جُعْلهم الذي صالحوهم عليه. فقال بعضهم: اقسموا، وقال الذي رَقَى: لا تفعلوا، حتى نأتي النبيَّ عَلَيْسَهُم فنذكر له الذي كان، فننظر الذي يأمُر به. فقدموا على رسول الله عَلَيْسَهُم فذكروا له [ ذلك ]<sup>(١٢)</sup>، فقال: «وما يدريك أنها رُقْية»، ثم قال: « اقسموا

فقوله في هذا الحديث: فاستضَفْنَاهم فأبَوْا أن يُضيفونا، ظاهر في أن الضيافة لو كانت حقًّا للام النبيُّ عَيَالِيَّهِ القومَ الذين أبوا وبيّن ذلك لهم، ولكن الضيافة حقيقة فرض على الكفاية، ومن الناس من قال: إنها واجبة في القُرى حيث لا طعامَ ولا مأوى، بخلاف الحواضر، فإنها مشحونة بالمأويات والأقوات<sup>(١٥)</sup>، ولا شكّ أن الضيف كريم، والضيافة كرامة، فإن كان عديماً فهي فريضة.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ فَمَا لَبِثَ أَنْ جَاءَ بِعِجْلٍ حَنِيذٍ ﴾:

قال كبرام النحويين: فما لبث حتى جاء بعِجْل حَنِيذ، وأعجب لهم كيف استجازوا

- (١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
- ( ١٤ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب .
- (١٥) في أ: مشحونة بالمياه والأقوات.



THE P مود الآية (٦٩

# المسألة السابعة:

۲۲

مبادرة إبراهيم بالنَّزُول حين ظنَّ أنهم أضياف مشكورة من الله متلوّة من كلامه في الثناء بها عليه، تبيّن ذلك في إنزاله فيه حين قال في موضع: فجاء بعجل سمين. وفي آخر: فجاء بعجل حَنِيذ؛ أي مشويّ، ووصفه بالطيبين: طيب السمن، وطيب العمل بالإشواء، وهو أطيبُ للمحاولة في تناوُله؛ فكان لإبراهيم فيه ثلاث خصال: الضيافة، والمبادرة بها جيداً لسمن فيها وصفاً.

#### المسألة الثامنة:

قال بعض علمائنا: كانت ضيافة قليلة فشكرها الحبيب من الحبيب، وهذا تحكّم بالظن في موضع القطع وبالقياس في موضع النقل، من أين علم أنه قليل؟ بل قد نقل المفسرون أنَّ الملائكة كانوا ثلاثة: جبريل وميكائيل وإسرافيل، وعجل لثلاثة عظيم، فها هذا التفسير في كتاب الله بالرأي؟ هذا بأمانة الله هو التفسير المذموم، فاجتنبوه فقد علمتموه.

#### المسألة التاسعة:

السُّنَّةُ إذا قدِّم للضيف الطعام أن يُبادر المقدَّم إليه بالأكل منه، فإنَّ كـرامة صاحب المنزل المبادرةُ بالقبول، فلما قبض الملائكةُ أيديهم نَكِرَهم إبراهيم؛ لأنهم خرجوا عن العادة، وخالفوا السنَّة، وخاف أن يكونَ وراءهم مكروه يقصدونه.

وقد كان من الجائز ـ كما يسّر الله للملائكة أن يتشكلوا في صفة الآدمي جسداً وهيئة ـ أنْ ييسِّر لهم أكل الطعام <sup>(١٧)</sup>، إلا أنه في قول العلماء، أرسلَهم في صفة

- (١٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.
  - (١٧) في أ: ييسر لهم ذكر الطعام.

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ أَصَلَوَاتُكَ تَأْمُرِكَ أَنْ نَتْرُكَ مَا يَعْبُدُ آباؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ في أموالِنَا ما نَشَاءُ إنك لأَنْتَ الحليمُ الرَّشيدُ﴾ [ الآية: ٨٧ ].

فيها أربع مسائل:

## المسألة الأولى:

كان شعيب كثير الصلوات مواظباً للعبادة، فلما أمرهم ونهاهم عيّروه بما رأوه يستمرّ عليه من كثرة الطاعة.

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ أو أَنْ نَفْعِلَ فِي أموالنا ما نَشَاء ﴾:

قال ابن وهب: قال مالك: كانوا يكسرون الدنانير والدراهم. وكذلك قال جماعة من المفسرين المتقدمين؛ وكسر الدنانير والدراهم ذنب عظيم لأنها الواسطة في تقدير قِيمَ الأشياء والسبيل إلى معرفة كمية الأموال وتنزيلها في المعاوضات، حتى عبَّر عنها بعضُ العلماء إلى أن يقولوا إنها القاضي بين الأموال عند اختلاف المقادير أو جَهْلِها، وإن من حبسها ولم يصرفُها فكأنه حبس القاضي وحجَبَه عن الناس، والدراهم والدنانير إذا كانت صحاحاً قام معناها، وظهرت فائدتها، فإذا كسرت صارت سِلْعة، وبطلت الفائدة فيها، فأضرّ ذلك بالناس؛ فلأجله حرم.

وقد قال ابنُ المسيب: قطع الدنانير والدراهم من الفساد في الأرض، وكذلك قال زيد بن أسلم في هذه الآية، وفسّره به. ومثلها عن يَحيَى بن سعيد من رواية مالك عنهم كلِّهم.

(١٨) في أ : وأكمل المسرات .

...... THE PRINCE GHAZI TRUST ...... فود الآية ( ۸۷ ) FOR QURANIC THOUGHT

وقد قال عمرُ بن عبد العزيز : إن ذلك تأويل قوله : ﴿ **وَلاَ تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ** بَعْدَ إِصْلاَحِهَا ﴾ [ الأعراف : ٥٦ ].

وقد قيل في قوله تعالى: **﴿وكان في المدينةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُون في الأَرْضِ ولا يُصْلِحُون**﴾ [ النمـل: ٤٨ ]؛ قـال زيـد بـن أسلم: كـانـوا يكسرون الدراهـم والدنانير، والمعاصي تتداعى.

## المسألة الثالثة:

قال أصبغ: قال عبدالرحمن بن القاسم بن خالد بن جُنَادة مـولى زيـد بـن الحارث العُتَقِي: مَنْ كَسرها لم تُقبل شهادته، وإن اعتذر بالجهالة لم يعذر، وليس هذا بموضع عُذْر، فأما قوله: لم تُقْبل شهادتُه، فلأنه أتى كبيرةً؛ والكبائر تُسْقِطُ العدالة دون الصغائر.

وأما قوله: لا يقبّلُ عذره بالجهالة في هذا فلأنه أمْرٌ بيّن لا يخفى على أحد. وإنما يقبل العذْرُ إذا ظهر الصدق فيه أو خفي وَجْهُ الصدق فيه، وكان الله أعلم به من العبد كما قال مالك.

# المسألة الرابعة:

إذا كان هذا معصية وفساداً يردّ الشهادة فإنه يُعاقب مَنْ فعل ذلك.

اختلف في عقوبته على ثلاثة أقوال: (١٩)

[ الأول ] : <sup>(٢٠)</sup> قال مالك : يعاقِبُه السلطان على ذلك هكذا مطلقاً من غير تحديد للعقوبة .

الثاني: قال ابن المسيّب \_ ونحوه عن سفيان: إنه مرَّ برجل قد جُلد، فقال ابن المسيب: ما هذا؟ فقالوا: رجل كان يقطعُ الدراهم. قال ابن المسيب: هذا من الفساد في الأرض \_ ولم ينكر جَلْدَه.

- (١٩) في أ: اختلف في عقوبته على ثلاثة أحوال.
  - (٢٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب.

الثالث: قال أبو عبدالرحمن التَّجيبي <sup>(٢١)</sup>: كنتُ عند عمر بن عبد العزينز قاعداً <sup>(٢٢)</sup>، وهو إذ ذاك أمير المدينة، فأتي برجل يقطع الدراهم، وقد شهد عليه، فضربه وحلقه، فأمر فطيف به، وأمره أن يقول: هذا جزاء من يقطع الدراهم، ثم أمر به أن يرد إليه، فقال له: إنه لم يمنعني أنْ أقطعَ يدك إلا أني لم أكن تقدمت في ذلك قبل اليوم، فقد تقدمت في ذلك، فمن شاء فليقْطَع.

قال القاضي ابن العربي: أما أدَبَهُ بالسوط فلا كلامَ فيه، وأما حلقه فقد فعله عمر كما تقدم.

وقد كنتُ أيام الحكْم بين الناس أضرِبُ وأحلق؛ وإنما كنتُ أفعل ذلك بمن يربي شعره عوناً على المعصية وطريقاً إلى التجمّل به في الفُسوق، وهذا هو الواجب في كل طريقة للمعصية أن يقطع إذا كان ذلك غير مؤثّر في البدن.

وأما قَطْعُ يده فإنما أخذ ذلك عُمر – والله أعلم – من فَصل السرقة، وذلك أن قرض الدراهم غير كسرها، فإنّ الكسرَ إفسادُ الوصفِ والقَرض تنقيص القدر، فهو أخذ مال على جهة الاختفاء.

فإن قيل: ليس من حِرْز ، والحِرْزُ أصل في القطع .

قلنا : يحتمل أن يكون عمرُ رأى أن تهيئتها للفصل بين الخلق ديناراً أو درهماً حِرْز لها ، وحِرْزُ كل شيء على قَدْرِ حاله .

وقد أنفذ بعد ذلك ابن الزُّبَيْر ، وقطع يَدَ رجل في قَطْعِ الدراهم والدنانير .

وقد قال علماؤنا المالكية: إن الدراهم والدنانير خواتيم الله عليها اسم اللهولو قطع على قول أهل التأويل من كسر خاتماً لله لكان أهلاً لذلك، إذ من كسر خاتم سلطان عليه اسمُه أُدِّب، وخاتم الله تُقْضى به الحوائج، فلا يستويان في العقوبة.

- (٢١) في أ: أبو عبد الرحن التمي.
- (٢٢) في أ: عمر بن عبد العزيز قائماً .

وأرى القَطْعَ في قرضها دون كسرها، وقد كُنْتُ أفعل ذلك أيام توليتي الحكم، إلا أني كنتُ محفوفاً بالجهال، لم أجب بسبب المقال للحسدة الضلال، فمن قدر عليه يوماً من أهل الحق فليفعله احتساباً لله تعالى.

R.QUR هور الآية ( ۱۱۳ .

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَرْكَنُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَمَالَكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ أَوْلِيَاءَ ثُمَّ لاَ تُنْصَرُونَ﴾ [ الآية: ١١٣ ].

فيها مسألتان:

## المسألة الأولى:

27

الركونُ فيه اختلاف بَيْنَ النقَلة للتفسير ، وحقيقته الاستناد والاعتماد على الذين ظلموا .

### المسألة الثانية:

قيل في الظالمين إنهم المشركون. وقيل: إنهم المؤمنون<sup>(٢٣)</sup>، وأنكره المتأخرون، وقالوا: أما الذين ظلموا من أهل الإسلام فالله أعلمُ بذنوبهم، لا ينبغي أن يصالح على شيء مِنْ معاصِي الله، ولا يركن إليه فيها.

وهذا صحيح؛ لأن هذا لا ينبغي لأحد أن يصحب على الكفر، وفِعْلُ ذلك كفر؛ ولا على المعصية، وفعل ذلك معصية، قال الله في الأول: ﴿وَدَّوا لو تُدْهِنُ فيُدْهِنُونَ﴾ [القلم: ٩]، وسيأتي إن شاء الله تعالى. والآية إن كانت في الكفار فهي عامة فيهم وفي العُصّاة، وذلك على نحو من قوله: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي آيَاتِنَا ....﴾ [الأنعام: ٦٨] الآية.

وقد قال حكيم:

فكلُّ قَرِين بِالْمُقَارِن مُقْتِد عن المرء لا تَسل وسَلْ عـن قَـرينـهِ

(٢٣) في أ: وقيل إنهم المذنبون.

سورة هود الآية (١١٤) .....

والصحبةُ لا تكون إلا عن مودّة، فإن كانت عن ضرورة وتقيّة فقد تقدم ذِكْرُها في سورة آل عمران على المعنى، وصحبةُ الظالم على التقيّة مستثناة من النهي لحال الاضطرار.

۲۷

# الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَأَقِم الصَّلاَةَ طَرَفَي النَّهَارِ وَزُلَفاً مِنَ اللَّيْلِ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ذَلِكَ ذِكْرَى لِلذَّاكِرِينَ﴾ [الآيَة: ١١٤].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزوها: (٢٠)

روى عبدالله بن مسعود ، قال : جاء رجل إلى النبي عَلَيْكَمْ فقال : إني عالجت امرأة في أقصى المدينة ، وإني أصبت منها ما دون أن أمسها ، وها أنا فاقض في بما قضيت . فقال له عمر : لقد سترك الله لو سترت على نفسك . فلم يزد عليه شيئاً رسول الله عَلَيْكَمْ فانطلق الرجل فأنزلت على النبي عَلَيْكَمْ : ﴿ وَأَقِمَ الصَّلَاَةَ ... ﴾ الآية . فأتُبعَه رسول الله عَلَيْكَمْ رجلاً فدعاه فَتَلاً عليه : ﴿ وَأَقِم الصَّلاَةَ ... ﴾ الآية . فقال رجل من القوم : هذا له خاصة . فقال : بل للناس كلّهم عامة .

وهذا صحِيحٌ رواهُ الأئمةُ كلهم.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ أَقِم الصَّلاَةَ ﴾ :

هذه الآية تضمنت ذكر الصلاة وهي في كتاب الله سبع <sup>(٢٥)</sup> آيات متضمنة ذكر الصلاة هذه هي الآية الأولى.

الثانية: قوله تعالى: ﴿ أَقِمِ الصَّلاَّةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآن الْفَجْرِ ﴾ [ الإسراء: ٧٨ ].

- (٢٤) انظر: (أسباب النزول، للواحدي: ١٥٨ ).
  - (۲۵) لم يذكر المصنف سوى ست آيات .

( ۱۱٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

الثالثة: قوله تعالى: **﴿وسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ ...﴾** إلى: ﴿تَرْضَى﴾ [ طه: ١٣٠ ].

الرابعة: ﴿ وَسَبِّح بِحَمْدِ رَبِّكَ ...﴾ إلى: ﴿ السَّجُودَ ﴾ [ق: ٣٩، ٤٠]. الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ اللهِ حِينَ تُمْسُونَ ...﴾ إلى: ﴿ تُظْهِرُونَ ﴾ [الروم: ١٧، ١٧].

السادسة : قوله تعالى : ﴿ **وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً . وَمِنَ اللَّيْلِ ...﴾** [ الإنسان : ٢٥ ، ٢٦ ] . الآية . وقد جاء ذكرُ بعض الصلاة فيها ، وهذه الآيات الست هي المستوفية لجميعها ، وكل آية منها تأتي مشروحة في مكانها إن شاء الله تعالى . المسألة الثالثة :

اختلف في تفسير هذه الآية على ثلاثة أقوال:

الأول: أنها تضمنت صلاة الغداة وصلاة العشي؛ قاله مجاهد . الثاني: أنها تضمَّنَت الظهر والعصر والمغرب؛ قاله الحسن وابن زيد . الثالث: تضمنت الصلوات الخمس؛ قاله ابن عباس ومجاهد .

واختلفوا في صلاة طَرَفَي النهار وصلاة الليل اختلافاً لا يؤثّر، فتركنا استيفاءه، والإشارةُ إليه أنّ طرفي النهار الظهر والمغرب.

الثاني: أنهما الصبح والمغرب.

الثالث: أنها الظهر والعصر، وكذلك أفردُوا بالاختلاف زُلَفاً من الليل، فمن قائل: إنها العتَمة، ومن قائل: إنها المغرب والعتمة والصبح.

المسألة الرابعة:

۲۸

لا خلافً أنها تضمّنت الصلوات الخمس ، فلا يضرّ الخلافُ في تفصيل تأويلها بين الطرفين والزلَف ، فإذا أردنا سلوكَ سبيل التحقيق قلنا : أما من قال : إن طرفي النهار الصبح والمغرب فقد أخرج الظُّهْرَ والعصر عنها . وأما من قال : إنها الصبح والظهر فقد أسقط العصر . سورة هود الآية ( 12 🏠 🛄 🛄 سورة هود الآية ( 12 🏠

وأما من قال: إنه العصر والصبح فقد أسقط الظهر .

والذي نختاره أنه ليس في النهار من الصلوات إلا الظهر والعصر ، وباقيها في الليل ، فزلَف الليل ثلاث: في ابتدائه ، وهي المغرب ، وفي اعتدال فحمته ، وهي العشاء ، وعند انتهائه وهي الصبح.

29

وأما طرفًا النهار فهما الدُّلوك والزوال وهو طرفه الأول، والدلوك الغروب، وهو طرفه الثاني. قال النبي ﷺ : « من أدرك ركعة من العصر قبل أن تَغْرُبَ الشمس فقد أدرك العصر » <sup>(٢٦)</sup>.

والعجب من الطبري الذي يقول: إنَّ طرفي النهار الصبح والمغرب وهما طرفا الليل، فَقَلَب القوس رَكُوة، وحاد من البُرْجَاسِ غَلوة.

قال الطبري: والدليلُ عليه إجماعُ الجميع على أنَّ أحدَ الطرفين الصبح؛ فدلَّ على أن الطرف الآخر المغرب، ولم يجمع معه على ذلك أحد، وإن قول من يقول: إنها الصبح والعصر أنجب؛ لقول النبي ﷺ: « من صلَّى البَرْدَيْن دخل الجنة » <sup>(٢٧)</sup>. وقد قرنها [ بها ] <sup>(٢٢)</sup> في الآية الثالثة والرابعة.

#### المسألة الخامسة:

قال شيوخُ الصوفية: إن المراد بهذه الآية استغراق الأوقات بالعبادات نَفْلاً وفَرْضاً. وهذا ضعيف؛ فإن الأمر لم يتناول ذلك لا واجباً فإنها خمس صلوات، ولا نفلاً فإن الأوراد معلومة، وأوقات النوافل المرغّب فيها محصورة، وما سواها من

(۲۷) انظر : (مسند أبي عوانة : ۲۷۷/۱).

(٢٨) ما بين المعقوفتين: ساقطة من ب، د .

الأوقات يسترسل <sup>(٢٩)</sup> عليه الندب على البدل لا على العموم؛ فليس ذلك في قوة بشر . وقد روى ابنُ وهب عن مالك في هذه الآية أنها الصلاة المكتوبة.

HAZI TRUST

HE PR مود الآية (١١٤)

وقد روى مالك عن هشام، عن عروة، عن أبيه، عن عثمان بن عفان \_ أنه جلس على المقاعد فجاء المؤذّن، فأذن بصلاة العصر، فدعا بماء فتوضأ، ثم قـ ال: والله لأحـ دثنكم حديثاً لولا آية في كتاب الله ما حدثتكموه، ثم قال: سمعتُ رسولَ الله عَيَالَيْهُ يقول: «ما من مسلم يتوضأ فيحسن وضوءه، ثم يصلي الصلاة إلاّ غفر له ما بينه وبين الصلاة «ما من مسلم يتوضأ فيحسن وضوءه، ثم يصلي الصلاة إلاّ غفر له ما بينه وبين الصلاة الأخرى حتى يصليها » (٢٠). قال عروة: أراه يريد هذه الآية: ﴿ إِنَّ الذينَ يكتُمُون ما أَنْزَلْنَا ... ﴾ [ البقرة: ١٥٩ ] الآية.

وقال مالك: أراه يريد هذه الآية: ﴿ أَقِم الصلاة ... ﴾ [ الإسراء: ٧٨ ] الآية.

فعلى قول عروة يعني عثهان لولا أنَّ الله حرم عليَّ كتمانَ العلم لما ذكرته. وعلى قول مالك [ يعني عثهان ] <sup>(٣١)</sup> : لولا أنّ معنى ما أذكره لكم مذكور في كتاب الله ما ذكرتُه لئلا تتّهموني.

المسألة السادسة: قوله: ﴿ إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبْنَ السَّيِّئَاتِ ﴾ :

قال ابن المسيب، ومجاهد، وعطاء، هي الباقيات الصالحات: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر.

وقال جماعة: هي الصلوات الخمس؛ وبه قال مالك، وعليه يدلّ أول الآية في ذكر الصلاة، فعليه يرجعُ آخرها، وعليه يدلُّ الحديثُ الصحيح: «الصلوات الخمس، والجمعة إلى الجمعة كفّارة لما بينهن ما اجتنبت المقتلة» <sup>(٣٢)</sup>. وروي: ما اجتنبت الكبائر. وكل ذلك في الصحيح.

(۳۲) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ۱٤، ١٥، ١٦ من الطهارات. سنن ابن ماجه: ٥٩٨. سنن =

سورة هود الآيتان (١٨ 🚣 ١١٩) 👘 THE PRINCE GHAZI TRUST 🐨 سورة هود الآيتان (١٨ أي ١٩٩ سرية)

وقد روي أن النبيَّ عَلَيْكُم أعرض عنه وأقيمت صلاة العصر ، فلما فرغ منها نزل عليه جبريلُ بالآية فدعاه فقال له : أشهدتَ معنا الصلاة ؟ قال : نعم . قال : اذهبْ فإنها كفارة لما فعلت . وروي أن النبي عَلَيْكُم لما تلا هذه الآية قال له : قم فصلِّ أربع ركعات ، والله أعلم .

31

# الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبَّكَ لَجَعَلَ النَّاسَ أَمَّةً وَاحِدَةً وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ. إِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبَّكَ، وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ وَتَمَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ لَأَمَلاَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ﴾ [ الآيتان: ١١٨، ١١٩ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: في معنى الأمّة: (٢٣)

وقد قدمنا الإشارةَ إليها؛ وجمع بعضُ العلماء فيها نيفاً وثلاثين معنى، وهي ها هنا بمعنى الجماعة، يعني جماعة واحدة على دِين ٍ واحد . كما يقال: كان الناس أمةً واحدة؛ أي: جماعة على دين واحد .

#### المسألة الثانية:

قال قتادة: معناه لو شاء ربُّك لجعل الناسَ كلهم مسلمين.

وقيل معناه: لجعلهم كفّاراً أجمعين. وهذه آيةٌ لا يؤمن بها إلا أهلُ السنة الذين يعتقدون ما قام الدليلُ عليه من أنَّ الله سبحانه يفعل ما يشاء، ويحكم ما يريد، وأنّ مشيئته وإرداته تتعلق بالخير والشر، والإيمان والكفر، والطاعة والمعصية.

ارة هود الآيتان (١١٨ - ١١٩)

والأولى عندي أن يكون المعنيُّ ها هنا بالآية المسلمين، تقديرها : لو شاء ربك لجعل الخَلْقَ كلَّهم مسلمين، ولكنه قسمهم إلى الإسلام والكفر بحكمته وسابق ِعِلْمِه ومشيئته. **المسألة الثالثة: ﴿ولا يَزَالُونَ مختلفينَ﴾:** 

قيلٌ: يهودي ونصراني ومجوسي، وهذا يرجع إلى الأديان.

وقال الحسن: يعني الاختلاف في الرزق: غنيّ وفقير . وهذا بعيد في هذا الموضع، وإنما جاءت الآية لبيان الأديان والاختلاف فيها ، وإخبار الله عن حكمه عليها ، ورحمة من يرحم منها ، فرجع وَصْفَ الاختلاف في هذا التقدير إلى أهل الباطل من سائر الأمم ، ولا إشكال في أن هذه الآية <sup>(٢١)</sup> تدخل في هذا الحكم ؛ فإن النبيّ عُطَالية « لتركبنَّ سنَنَ مَنْ كان قبلكم شِبرْاً بشبر وذراعاً بذراع حتى لو دخلوا جُحْرَ ضَبَّ خَرِب لدخلتموه » <sup>(٢٥)</sup> . وقال عُطَالية : « افترقت اليهودُ والنصارى على اثنتين وسبعين فرقة ، وستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلَّها في النار ، إلاّ واحدة » . قيل: مَنْ

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ إِلاَّ مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ ﴾:

فيه أربعة أقوال: الأول: بالهداية إلى الْحَنِيفِيَّة. ٣٢

- (٣٤) في أ: ولا شك في أن هذه الآية.
- (٣٥) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٢١٨/٥ ، ٢٤٠ . مسند الحميدي: ٨٤٨ . دلائل النبوة للبيهقي: ٢٢٥/٥ . المستـدرك: ١٢٩/١ ، ٤٥٥/٤ . مجمع الزوائـد: ٢٦١/٧ . الدر المنشـور للسيـوطــي: ٥٦/٦ . تفسير القرطبي: ٢٧٩/١٩ . تفسير ابن كثير: ٤/٨٠، ٨٠/٤).
- (٣٦) انظر: (سنن أبي داود، الباب ١ من السنة ـ وسنن ابن ماجه: ٣٩٩٢. مسند أحد بن حنبل: ٣٣٢/٢. السنن الكبرى للبيهقي: ٢٠٨/١٠. المعجم الكبير، للطبراني: ٧٠/١٨. الدر المنثور: ٦٢/٢).

سورة هود الآيتان (١١٨ - ١١٩)

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ :

والصحيحُ أنه خلقهم ليختلفوا ، فيرحم مَنْ يرحم ، ويعذّب مَنْ يعذّب ، كَما قال : ﴿ فمنهم شَقِيٍّ وسَعِيدٍ ﴾ [ هود : ١٠٥ ] . وقال : ﴿فَرِيق في الجنَّةِ وفَرِيق في السَّعِيرِ ﴾ [ الشورى : ٧ ] .

FOR QUR'ĀNIC THOUGHT

٣٣

واعجبوا ممن يسمَعُ الملائكةَ تقـول: ﴿ أَتَجْعَـلُ فيهـا مَـنْ يُفْسِـدُ فيهـا ...﴾ [البقرة: ٣٠] الآية، ويتوقف في معرفة ما يكون من خلق الله للفساد، وهل يكون الفساد وسفك الدماء إلا بالاختلاف.

وقد قال أشهب: سمعتُ مالكاً يقول في قول الله: **﴿وَلاَ يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ إِلاَّ** مَنْ رَحِمَ رَبَّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾ للاختلاف، فقال لي: ليكونَ فريق في الجنة وفريق في السعير <sup>(٣٧)</sup>. وهذا قول من فهم الآية، كما قال عمر بن عبد العزيز حين قرأ: **﴿وَلِذَلِكَ خَلَقَهُمْ ﴾:** قال: خلق أَهْلَ رحمته، لئلا يختلفوا. ونحوه عن طاوس، وما اخترناه، وأخبرنا به هو الصحيح كما تقدم، والله أعلم. ألاَ ترون إلى خاتمة الآية حين قال: <sup>(٣٨)</sup> **﴿وَتَمَتَنْ كَلِمَةُ رَبِّكَ** ﴾، وهي: [ المسألة السادسة ].

- (٣٧) في أ: قال: الاختلاف ليكون فريق في الجنة وفريق.
  - (٣٨) في أ: حيث قال.

( ۱۱۹ – ۱۱۸ ) اللغة الآيتان ( ۱۱۹ – ۱۱۹ ) المحتاظ الآيتان ( ۱۱۹ – ۱۱۹ ) المحتاظ الآيتان ( ۱۱۹ – ۱۱۹ )

المسألة السادسة: ﴿ لَأَمْلاَنَّ جَهَنَّمَ مِنَ الْجِنَّةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾:

٣٤

ثم أخبر النبيّ أنّ أهلَ النارِ أكثر من أهل الجنة ، فقال : « يقول الله يوم القيامة لآدم : ابعث بَعْثَ النارِ . قال : وما بَعْثُ النار ؟ قال : من كل ألف تسعمائة وتسعة وتسعون للنار وواحد إلى الجنة » <sup>(٣٩)</sup> ؛ فلهذا خلقهم ، سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون عُلُوَّا كبِيراً .

\* \* \*

سبق تخريجه . ( ٣٩ )



سورة يوسف

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فيها اثنتان وعشرون آية <sup>(۱)</sup>

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَا بُنَيَّ لاَ تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً إِنَّ الشَّيْطَانَ لِلْإِنسَانِ عَدُوٌّ مُبِينٌ﴾ [ الآية: ٥ ].

فيها ثلاث مسائل:

# المسألة الأولى: في حقيقة الرؤيا:

وهي حالةٌ شريفة جعلها الله للخَلْق بُشْرَى كما تقدم. وقال عَلَيْكُم : «لم يبق بعدي من المبشّرات إلا الرؤيا »<sup>(٢)</sup>، وحكم بأنها جز<sup>ي</sup> من سبعين جزءًا من النبوة<sup>(٣)</sup>. واختلف الناس فيها؛ فأنكرتها المعتزلةُ لأنها ليست من الشريعة في شيء. وقد اتفقت الأممُ عليها مع اختلافهم في الآراء والنِّحَل.

- (٢) انظر: (كنز العمال ٤١٤١٩. تفسير القرطبي ١٢٢/٩).
   وبلفظ: «لم يبق من المبشرات إلا الرؤيا الصالحة».
   انظره في: (السنن الكبرى للبيهقي: ٨٨/٢. مصنف ابن أبي شيبة: ٤٣٧/٢. اتحاف السادة المتقبن: ٢٨/١٠. كنز العمال: ٤١٤٥٤).
- (٣) ذلك في حديث نصه: «الرؤيا جزء من سبعين جزءاً من النبوة». وروي أيضاً بلفظ: « جزء من أربعين» وبلفظ: « جزء من ستة وأربعين».
   انظر: (صحيح مسلم، حديث ٦ من الرؤيا. سنن ابن ماجه: ٣٩١٤. مسند أحمد بن حنبل:
   ١٢/٢، ١٨. المعجم الكبير للطبراني: ٢٥/٥٩. موارد الظمآن: ١٧٩٦، ١٨٩٧. التمهيد لابن عبد البر: ١٨٣٢. شرح السنة للبغوي: ٢١٣/١٢).

۲۵ ..... ۲۵ FOR QURANIC THOUGHT ورة يوسف الآية (٥) FOR QURANIC THOUGHT

واختلف علماؤنا في حقيقتها؛ فقــال القــاضي، والأستــاذ أبــو بكـر : إنها أوهــام وخواطر واعتقادات.

وقال الأستاذ أبو إسحاق: هي إدراكٌ حقيقة، وحمل القاضي والأستاذ ذلك على رؤية الإنسان لنفسه يَطير وهو قائم<sup>(٤)</sup>، وفي المشرق وهو في المغرب، ولا يكون ذلك إدراكاً حقيقة.

وعوَّل الأستاذ أبو إسحاق على أن الرؤيا إدراك في أجزاء لم تحلها الآفة، ومَنْ بَعُد عهده بالنوم استغرقت الآفةُ أجزاءه، وتقلّ الآفة في آخر الليل. وقال: إن الله سبحانه يخلق له علماً ناشئاً <sup>(٥)</sup>، ويخلق له الذي يَرَاهُ ليَصِحَّ الإدراكُ، فإذا رأى شخصاً وهو في طرف العالم فالموجود كأنه عنده، ولا يرى في المنام إلا ما يصحَّ إدراكُه في اليقظة، ولذلك لا نرى شخصاً قائماً قاعداً في المنام بحال، وإنما يرى الجائزات الخارقة لعادات، أو الأشياء المعتادات، وإذا رأى نَفْسه يطير أو يقطع يده أو رأسه فإنما رأى غيره على مثاله، وظنّه من نفسه، وهذا معنى قول القاضي الأستاذ أبي بكر: إنها أوهام، ويتفقون في هذا الموضع وإلى هذا المعنى وقع البيان بقوله [ عليه السلام ] <sup>(٢)</sup>: « من رآني في المنام فقد رآني؛ فإن الشيطان لا يتمثّل بي »<sup>(٢)</sup>؛ فان المرء التعبير عنه، والخبر به؛ إذ قد يراه شيخاً أَشْمَط<sup>(٨)</sup>، ويراه شابًا أَمْردَ، وبيَّن يَرَيَّكَنَّ هذا

- (٤) في د : يطير وهو نائم.
- ( ۵ ) في أ : يخلق له علماً بأشياء .
- ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- - ( ٨ ) على هامش البجاوي : الشمط : بياض شعر الرأس يخالط سواده ، والرجل أشمط .

سورة يوسف الآية ( ٥) اللغة ( ٢٠) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٥) العقد المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي الم

٣٧

المعنى بياناً زائداً، فقال: «من رآني فقد رأى الحقّ»<sup>(۱)</sup>؛ أي لم يكن تخييلاً ولا تَلْبِيساً ولا شيطاناً؛ ولكن الملك يضرب الأمثلة على أنواع، بحسب ما يرى من التشبيه بين المثال والممثّل به؛ إذ لا يتكلم مع النائم إلا بالرمز والإيماء في الغالب، وربما خاطبه بالصريح البيّن، وذلك نادر. قال النبي يُتَابِي : « رأيتُ سوداءَ ثائرة الرأس تخرجُ من المدينة إلى مَهْيَعة، فأوَلتها الحمى، ورأيت سيفي قد انقطع صَدْرُه وبَقَراً تنحر، فأولتها رجل من أهلي يُقْتَل، والبقَر نفر من أصحابي يُقتلون، ورأيت أني أدخلت يدي في دِرْع حصينة فأولتها المدينة، ورأيت في يدي سوارين فأولتها كذّابين يخرجان بعدي » <sup>(...)</sup>، إلى غير ذلك مما ضربت له به الأمثال.

ومنها ما يظهر معناه أولاً ، ومنها ما لا يظهر [ معناه ] (١١) إلا بعد الفكْر .

وقد رأى النائم في زمان يوسف بقَراً فأوَّلها يوسف السِّنين، ورأى أحد عشر كوكباً والشمس والقمر فأوَّلَ الشمس والقمر أَبَوَيْهِ، وأوَّلَ الكواكبَ الأحد عشر إخوته الأحد عشر، وفهم يعقوب مزية حاله، وظهور خِلاله؛ فخاف عليه حسدَ الإخوة الذي ابتدأه ابنا آدم، فأشار عليه بالكِتْمَان.

فإن قيل: فقد كان يوسف في وقت رؤياه صغيراً ، والصغيرُ لا حكم لفعله ، فكيف يكون لرؤياه حكم؟

فالجواب من ثلاثة أوجه (١٢) .

الأول: أن الصغير يكون الفعل منه بالقَصْد ، فينسب إلى التقصير ، والرؤيا لا قَصْدَ فيها ، فلا ينسب تقصير إليها .

الثاني: أنَّ الرؤيا إدراك حقيقة كما بيناه، فيكون من الصغير كما يكون منه

- (٩) انظر: (صحيح البخاري: ٢٣/٩ . صحيح مسلم ١٧٧٦ . مسند أحد بسن حنبل: ٥٥/٣ .
   (٩) انظر: (صحيح الزوائد ١٨١/٧ . محيح مسلم ١٧٧٦ . مسلمة الميهقي: ٢٥٦/٥ .
   ١٨٠ . مسلمة المصابيح للتبريزي: ٤٦١٠ ).
  - (١٠) انظر: (فتح الباري: ٣٧٧/٧).
  - (١١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ب.
    - (١٢) في أ : الجواب عنه ثلاثة وجوه.

الإدراك الحقيقي في اليقظة، وإذا أخبر عَمَّا رأى صدق، فكذلك إذا أخبر عما رأى في المنام تأول<sup>(١٢)</sup> .

رة يوسف الآيتان (١٦ - ١٧)

الثالث: أن خبره يُقْبَلُ في كثير من الأحكام، منها الاستئذان فكذلك في الرؤيا.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ لاَ تَقْصُصْ رُؤْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْداً ﴾:

حكم بالعادة من الحسّادة بين الإخوة والقرابة كما تقدّم بيانه، والحكم بالعادة أصل يأتي بيانه إن شاء الله بعد .

وقيل: إنَّ يعقوب قد كان فهم من إخوة يوسف حسداً له بما رأوا من شغف أبيه به؛ فلذلك حذّره.

#### المسألة الثالثة:

.. ۳۸

قال علماؤنا: هذا يدلُّ على معرفة يعقوب بتأويل الرؤيا؛ لأنَّ نهيْهَ لابنه عن ذِكْرِها، وخوفَه على إخوته من الكَيْدِ له من أجلها عِلْمَّ بأنها تقتضي ظهوره عليهم وتقدمه فيهم، ولم يبال بذلك يعقوب؛ فإن الرجل يود أن يكونَ ولده خيراً منه، والأخ لا يودُّ ذلك لأخيه.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَجَاءُوا أَبَاهُمْ عِشَاءً يَبْكُونَ. قَالُوا يَا أَبَانَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكْنَا يُوسُفَ عِنْدَ مَتَاعِنَا فأَكَلَهُ الذِّئْبُ وَمَا أَنْتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوْ كُنَّا صَادِقِيسِنَ﴾ [الآيتان: ١٦، ١٢].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال علماؤنا: هذا يدلُّ على أن بكاءَ المرء لا يدلُّ على صدق مقاله؛ لاحتمال أنْ

(١٣) في أ: إذا أخبر عما يرى في المنام تأول.

يكون تصنَّعاً، ومن الخَلْق من يقدر على ذلك، ومنهم من لا يقدر . وقد قيل: إنَّ الدمع المصنوع لا يخفى، كما قال حكيم:

34

إذا اشتبكت دمـوعٌ في خـدود <sup>(١٤)</sup> تبيَّـنَ مَـنْ بكـى مِمَّـنْ تَبَـاكَـــى والأصحُّ عندي أَنَّ الأمر مُشْتَبه، وأنَّ من الخلق في الأكثر مَنْ يقدر من التطبّع على ما يُشْبه الطَّبْع.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ ﴾:

سورة يوسف الآيتان ( ١٦ ـ ١٧ ) ...

اعلموا وفقكم الله أنَّ المسابقة شرعة في الشريعة <sup>(١٥)</sup>، وخصلة بديعة، وعَوْنٌ على الحرب، وقد فعله النبيُّ عَلِيلَةٍ بنفسه وبخَيْلِه؛ فروى أنه سابَقَ عائشة فسبقها، فلما كبر رسولُ الله عَلِيلَةٍ سابقها فسبقته، فقال لها: « هذه بتلك » <sup>(١٦)</sup>.

وروي أنه سابق بين الخيل التي أُضْمرت من الْحَفياء ، وكان أَمَدها ثنيةَ الوَدَاع<sup>(١٧)</sup> ، وسابق الخيل التي لا تُضْمَر من الثنية إلى مسجـد بـني زُرَيـق ، وأن عبدالله بن عمر كان ممن سابق بها .

وقد روي أن النبيّ ﷺ سابق بين العَضْباء وغيرها ، فسُبقت العَضْباء ، فقال النبي ﷺ : « حقّ على الله ألا يرفع شيئاً من الدنيا إلا وضعه » <sup>(١٨)</sup> .

وفي ذلك في الفوائد رياضة النفس والدواب، وتدريب الأعضاء على التصرف، ولا مسابقة إلا بين الخيل والإبل خاصة.

- (١٤) في أ : إذا اشتبهت دموع في خدود .
  - (١٥) على هامش أ : مسائل المسابقة .
- (١٦) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٣٩/٦، ٣٦٤. سنن أبي داود: ٢٥٧٨. السنن الكبرى للبيهقي: (١٦) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٣٩/٦). موارد الظمآن: ١٣١٠. مشكل الآثار للطحاوي: ١٨/١٠. مصنف ابن أبي شيبة: ١٨/٩٢. موارد الظمآن: ١٣١٠. مشكل الآثار للطحاوي: ٢١١/٢. بدائع المن للساعاقي: ١٨٠٩. تفسير القرطبي: ١٤٥/٩. تفسير ابن كثير: ٢١١/٢.
   كشف الخفا للعجلوني: ٢٩/٢٢. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٣٢٥١).
  - (١٧) ثنية الوداع: موضع عند المدينة.
- (١٨) انظر: (ُسنن أبي داود: ٤٨٠٢ . سنن النسائي: ٢٢٨/٦ . بدائع المن للساعاتي: ١١٨٩ . سنن الدارقطني: ٣٠٣/٤ . تغليق التعليق: ٩٥٠ . مجمع الزوائد: ٢٥٥/١٠ . تفسير القرطبي: ١٤٦/٩) .

المسألة الثالثة:

٤٠

يجوز الاستباق من غير سَبَق يُجْعَل، ويجوز بسبَق، فإن أخرج أحد المتسابقين سَبقاً على أن يأخذه الآخر إن سبق، وإن سبق هو أخذه الذي يليه، فإنه جائز عند أكثر العلماء. وقاله مالك. وروى ابن مزيد عن مالك أن يأخذه من حضر، فذلك أيضاً جائز، وإن كان على أن يأخذَه الخارج إن سبق ففيه ثلاث روايات: كرهه مالك، وقال ابن القاسم: لا خير فيه، وجوّزه ابن وهب، وبه أقول؛ لأنه لا غَرَر فيه، ولا دَليلَ يحرِّمُه.

0 122315 0

HE PRINCE GHAZI TRUST وسف الآية (١٨) For QURANIC THOUGHT

قال علماؤنا: وهذا إن كان بينهها محلّل، على أنه إن سبق أخذ منهها أو من أحدهما، وإن سُبق لم يكن عليه شيء جاز، جوّزه ابن المسيب ومالك في أحد قوليه ومنعه في الآخر، ولا يشترط فيه معرفة أحد بحال فرس صاحبه، بل يجوز على الجهالة ولهما حكم القدر، ومسائل السباق في الفروع مستوفاة.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَجَاءُوا عَلَى قَمِيصِهِ بِدَمٍ كَذِبٍ قَالَ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ﴾ [ الآية: ١٨ ].

فيها ثلاث مسائل:

## المسألة الأولى:

أرادوا أن يجعلوا الدمَ علامةً على صِدْقهم، فروي في الإسرائيليات أن الله تعالى قرن بهذه العلامة علامةً تعارضها؛ وهي سلامةُ القميص في التَّلْبيب؛ والعلاماتُ إذا تعارضت تعيَّن الترجيح، فيقضى بجانب الرجحان، وهي قوةُ التهمة لوجوهٍ تضمَّنها القرآن، منها طلبهم إياه شفقة، ولم يكن من فعلهم ما يناسبُها، فيشهد بصدقها، بل كان سبق ضدها، وهي تبرُّمهم به.

ومنها أن الدمَ محتمل أن يكون في القميص موضوعاً، ولا يمكن افتراسُ الذئب

٤١

ليوسف، وهو لابس للقميص <sup>(١١)</sup> ويسلم القميص من تخريق، وهكذا يجب على الناظر أن يلحظ الأمارات [ والعلامات ] <sup>(٢٠)</sup> وتعارُضَها.

HAZI TRUST

## المسألة الثانية:

سورة يوسف الآية (٩٩)

القضاء بالتهمة إذا ظهرت كما قال يعقوب: ﴿ بَلْ سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمْراً فَصَبْرٌ جَمِيلٌ﴾ .

ولا خلاف في الحكم بالتهمة؛ وإنما اختلف الناسُ [ في التأثير في ] <sup>(٢١)</sup> أعيان التهم حسبا يأتي منثوراً في المسائل الأحكامية في هذا الكتاب، ولذلك قالوا له: ﴿ **وَمَا أَنْتَ بُؤْمِنِ لنا ولَوْ كنَّا صَادِقينَ** [ يوسف: ١٧ ] أي تهمتك لنا بعظم محبتك تُبْطِل عندك صدْقنَا؛ وهذا كلّه تخييل.

#### المسألة الثالثة:

قال علماؤنا : كان في قميص يوسف ثلاثُ آيات : جاؤوا عليه بدم كذب ، وقُدَّ من دُبر ، وألقي على وجه يعقوب فارتدَّ بصيراً .

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَجَاءَتْ سَيَّارَةٌ فَأَرْسَلُوا وَاردَهُمْ فَأَدْلَى دَلْوَهُ قَالَ يَا بُشْرِى هَذَا غُلاَمٌ وَأَسَرُّوهُ بِضَاعَةً وَاللهُ عَلِيمٌ بِمَا يَعْمَلُونَ﴾ [الآية: ١٩].

فيها مسألتان:

## المسألة الأولى:

قال ابن وهب: حدثني مالك قال: طُرِح يوسف في الجبِّ وهو غلام، وكذلك روى ابن القاسم عنه ـ يعني أنه كان صغيراً. والدليل عليه قوله [ تعالى ] <sup>(٢٢)</sup>: ﴿لا

- (١٩) في د : وهو لا يلبس القميص :
- (٢٠) ما بين المعقوفتين. ساقط من ب، د.
- (٢١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- (٢٢) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د.

تَقْتلوا يُوسفَ وأَلْقُوه في غَيَابَةِ الجُبِّ يَلْتَقِطْهُ بَعْضُ السيَّارة ﴾ [يوسف: ١٠] ولا يُلتقط الكبير <sup>(٢٣)</sup>. وقوله: ﴿ وأَخَافُ أَن يَأْكُلَه الذِّئْبُ ﴾ [يوسف: ١٣]؛ وذلك أمر يختص بالصِّغَار ؛ فمن ها هنا أخذ مالك وغيره أنه غلام. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وأَسَرَّوهُ بِضَاعَةً ﴾:

ورة يوسف الآية (٢٠)

قيل: الضمير في **﴿ أُسَرُّوه** ﴾ يرجع إلى الملتقطين.

27

وقيل: يرجع إلى الإخوة، فإن رجع إلى الإخوة كان معنى الكلام أنهم كتموا أُخوّته، وأظهروا مملوكيته، وقطَعوه عن القرابة إلى الرق. وإن عاد الضمير إلى الملتقطين كان معنى الكلام أنهم أخفوه عن أصحابهم، وباعُوه دون علمهم بضاعة اقتطعوها عنهم، وجحدوها منهم؛ وساعد يوسف على ذلـك كلـه تحت التخويـف والتهديد.

وروي عن الحسن بن عليّ أنه قضى بأن اللقيط حرّ، وقرأ: ﴿**وَشَرَوْهُ بِشَمَنٍ** ب**َخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودةٍ**﴾ [ يوسف: ٢٠ ].

وكذلك يروى عن عليّ وجماعة . وقال إبراهيم : إنْ نَوَى رِقَّه فهو مملوك ، وان نوى الحسبةَ فيه فهو حرّ .

وقد روى الزهري قال: كنتُ عند سعيد بن المسيّب فحدثه سُنَيْن أبو جَميلة، قال: وجدتُ منبوذاً على عَهْد عمر، فأخذته فانطلق عَريفي، فذكره لعمر، فدعاني عمر والعريف عنده، فلما رآني مقبلاً قال: عسى الغُوَيْرُ أَبْؤُسا. قال الزهري: مَثلٌ كان أهل المدينة يضربونه. قال عريفي: يا أمير المؤمنين، إنه لا يتهم به. فقال لي: علام أخذت هذا؟ قلت: وجدته نفساً بمضيعة، فأحببتُ أن يأجرني الله. قال: هو حرٌّ وولاؤه لك ورضاعتُه علينا.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ﴾ [الآية: ٢٠].

(٢٣) على هامش أ : مسائل اللقيط .

٤٣ .

فيها خمس مسائل: المسألة الأولى:

سورة يوسف الآية (٢٠)

يقال: شريت بمعنى بِعْت، وشريت بمعن اشتريت لغة. والبَخْس: الناقص، ومنه قوله تعالى: ﴿ **ولا تَبْخَسُوا الناسَ أَشْيَاءَهم ﴾** [ هود: ٨٥ ] وهي: المسألة الثانية:

وقيل في بَخْس: إنه بمعنى حرام، ولا وَجهَ له، وإنما الإشارة فيه إلى أنه لم يستَوْفِ ثَمَنَهُ بالقيمة، لأن إخوتَه إنْ كانوا باعوه فلم يكن قصدهم ما يستفيدون من ثمنه، وإنما كان قصدهم ما يستفيدون من خلو وَجْهِ أبيهم عنه. وإن كان الذين باعوه هم الواردة فإنهم أخفوه مقتطعاً، أو قالوا لأصحابهم: أرسِل معنا بضاعة، فرأوا أنه لم يعطوا عنه ثمناً، وأن ما أخذوه فيه ربح كله.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ ﴾:

إخوته أو الواردة على التقديرين المتقدمين، لم يكن عندهم أمره عَبِيطاً <sup>(٢٤)</sup> لا عند الإخوة، لأن مقصدهم زوالُ عينه لا ماله، ولا عند الواردة لأنهم خالفوا اشتراكَ أصحابهم معهم، ورأوا أن القليلَ من ثمنه في الانفراد أولى.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ دَرَاهِم مَعْدُودَةٍ ﴾ :

وذلك يدل على أن الأثمان كانت تجري عندهم عدداً لا وَزْناً، وأصل النقدين الوزن لقوله ﷺ : « لا تبيعوا الذهبَ بالذهب ولا الفضة بالفضة إلاَ وزْناً بوَزْن، فمن زاد أو ازداد فقد أَرْبَى» <sup>(٢٥)</sup> . ولأنه لا فائدة فيها إلا المقدار ؛ فأما عينُها فلا منفعة فيه، ولكن جرى فيها العدد تخفيفاً عن الخلق؛ لكثرة المعاملة، فيشقّ الوزن، حتى لو

- (٢٤) أمره عبيطاً: من غير علة. من هامش البجاوي.
- (٢٥) انظر: (صحيح مسلم، الباب: ١٤، حديث: ٧٧، والباب: ١٧، حديث: ٩١ من المساقاة، وسنن أبي داود: ٣٣٥٣. والسنن الكبرى للبيهقي: ٢٩٣/٥. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٢٧١٩. والدر المنثور، للسيوطي: ٣٦٨/١. شرح السنة للبغوي: ٥٦/٨ . التمهيد، لابن عبد البر: ٧٩/٤).

(۲۱) THE PRINCE GHAZI TRUST العلمة المعالية (۲۱) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۱) THOUGHT (۲۱) THOUGHT

ضربت مثاقيل ودراهم <sup>(٢٦)</sup> لجاز بيعُ بَعْضِها ببعض عدداً إذا لم يكن فيها نقصان [ ولا رجحان ] <sup>(٢٧)</sup>؛ لأن خاتم الله عليها في التقدير حتى ينقص وزنها من نقص، ويفض خاتم الله من فضّ؛ فيعود الأمر إلى الوزن، ولأجل ذلك كان كسرها أو قرضها من الفساد في الأرض، حين كان حكم جريانها العدد.

#### المسألة الخامسة:

٤٤

إنما كان أصل اللَّقِيط الحرية، لغلبة الأحرار على العبيد، فيُقْضَى بالغالب، كما حكم بأنه مسلم أخذاً بالغالب. فإن كان في قرية فيها نصارى ومسلمون فقال ابن القاسم: يُحكم بالأغلب. وقال غيره: لو لم يكن فيها إلاّ مسلمّ واحد قُضِي للقيط بالإسلام، تغليباً لحكم الإسلام الذي يَعْلُو ولا يُعْلَى [عليه]<sup>(٢٨)</sup>. وما ذكره ابن القاسم أولى وقد بيناه في كتاب المسائل، والله أعلم.

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِي اشْتَرَاهُ مِنْ مِصْرَ لاِمْرَأَتِهِ أَكْرِمِي مَنْوَاهُ عَسَى أَنْ يَنْفَعَنَا أَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَداً وَكَذَلِكَ مَكََنَّا لِيُوسُفَ فِي الْأَرْضِ وَلِنُعَلَّمَهُ مِنْ تَأْوِيلِ الْأَحَادِيثِ وَاللَهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٢١]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ أَوْ نَتَّخِذَهُ ولداً ﴾ :

هذا يَدُلُّكَ على أن التبنّي كان أمراً مُعْتاداً عند الأمم، وسيأتي بيانُه إن شاء الله. ا**لمسألة الثانية:** 

روي عن ابن مسعود أنه قال: أفرس الناس ثلاثة: عزيز مِصْرَ ، حين قال لامرأته:

- (٢٦) في أ: حتى لو ضرب مثاقيل ودراهم.
- (۲۷) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- ( ۲۸ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .

THE PRINCE GHAZI TRUST

أكْرِمي منْواه... الخ. الثاني: بنت شُعيب في فراسة موسى حين قالت: ﴿ **إِنَّ خَيْرَ** مَنَ استأْجَرْتَ القَوِيُّ الأَمِينُ﴾ [ القصص: ٢٦ ]. الثالث: أبو بكر حين ولّى عمر قالَ: أقول لربي ولّيتُ عليهم خَيْرَهم.

20

قال الفقية القاضي أبو بكر رضي الله عنه: عجباً للمفسرين في اتفاقهم على جلب هذا الخبر! والفراسةُ هي علم غريبٌ حَدَّه وحقيقته ـ كما بيناه في غير موضع ـ الاستدلال بالخلـق على الخلـق فيا لا يتعـدى المتفطِّنُون إلى غير ذلـك مـن الصيـغ والأغراض، فأما أَمْرُ العزيزِ فيمكن أن يُجْعَلَ فراسةً؛ لأن لم يكن معه علامة ظاهرة.

وأما بنتُ شعيب فكانت معها العلامة البينة. أما القوة فعلامتُـها رَفْعُ الحجَر الثقيل الذي لا يستطيعُ أحَدٌ أن يرفعه، وأما الأمانة فبقوله لها ـ وكان يوماً رياحاً: امْشِي خَلْفي لئلا تصفك الريح بضـم ثوبك لك، وأنا عِبراني لا أَنْظُرُ في أدبار النساء.

وأما أبو بكر في ولاية عمر فبالتجربة في الأعمال، والمواظبة على الصحبة [ وطولها ] <sup>(٢٩)</sup>، والاطلاع على ما شاهد منه، من العلم والْمُنَّة <sup>(٣٠)</sup>، وليس ذلك من طريق الفراسة. والله أعلم.

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا بَلَغ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَكَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ﴾ [الآية: ٢٢].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ أَشُدَّهُ ﴾:

- في لغته خمسة أقوال: الأول: أنه جَمْعٌ لا واحدَ له، كالإصر والأشر. الثاني: أنَّ واحده شِدَّة كنعمة وأنعم؛ قاله سيبويه.
  - (۲۹) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
     (۳۰) في أ: على ما شاهده من العلم والمنة.

٤٦ ...... واحده شد ، كقولك قَدّ وأقُدّ . الثالث : واحده شد ، كقولك قَدّ وأقُدّ . الرابع : قال يونس : واحده شد ، وهو يذكر ويؤنث . الخامس : أشدُ بضم الهمزة والشين .

المسألة الثانية: في تقديره:

وفي ذلك أقوال كثيرة من الحلم إلى أربعين سنة ، أمهاتها خمس : الأول : أنه من الحلم ؛ قاله الشعبيّ ، وربيعة ، وزيد بن أسلم ، ومالك . الثاني : قال الزجاج : هو من سبعة عشر عاماً إلى أربعين ؛ وهو الأول بعينه ، إلآ أنه رأى أنَّ الحلم من سبعة عشر عاماً . الثالث : أنه عشرون سنة ؛ قاله الضحاك . الرابع : أنه بضع وثلاثون ؛ قاله ابن عباس . الخامس : أنه أربعون ؛ يروى عن جماعة .

والصحيح أن الحلم إلى خمسين سنة؛ فإنَّ من الحلم يشتدَّ الآدمي إلى خمسين ثم يأخذ في القَهْقَرى، قال الشاعر :

أخو خمسين مجتمع أَشُدِي وتجريبي مُداراةُ الشوون المسألة الثالثة: ﴿ آتيناه حُكْماً وعِلْماً ﴾:

الحكم هو العمل بالعلم، وقد تقدم في سورة البقرة معنى ترتيب « حكم». -

والعمل بمقتضى العلم إنما يكون بعد البلوغ، وما قبله في زَمان عدم التكليف فإنه فيه معدوم إلا في النادر . قال الله تعالى في يحيى بن زكريا : ﴿ **وآتيناه الحُكْمَ صَبِيًّا ﴾** [ مريم : ١٢ ].

قال المفسرون: قيل له، وهو صَغير: ألا تذهب تلعب؟ قال: ما خُلقت لِلَّعِبِ. وهذا إنما بيّن الله به حال يوسف من حين بلوغه بأنه آتاه العلم<sup>(٣١)</sup>، وآتاه العمل بما علم؟ وخبرُ الله صادق، ووصْفُه صحيح، وكلامه حتّى، فقد عمل يوسف بما علّمه الله من

(٣١) في أ : حال يوسف من أنه أتاه العلم .

سورة يوسف الآية ( THE PRINCE GHAZI TRUST التي THE PRINCE GHAZI TRUST التي المعلم .....

5V

تحريم الزنا وتحريم خيانة السيد أو الجار أو الأجنبي في أهله، فما تعرَّضَ لامرأة العزيز، ولا أناب إلى المراودة [ بحكم المراودة ] <sup>(٢٢)</sup> ؛ بل أدبر عنها، وفرّ منها ؛ حكمة خُصّ بها، وعملاً بمقتضى ما علمه الله سبحانه ؛ وهذا يطمس وجوة الجهلة من الناس والغفلة من العلماء في نسبتهم إليه ما لا يليق به، وأقلَّ ما اقتحموا من ذلك أنه هتك السراويل، وهمَّ بالفَتْكِ فيا رأوه من تأويل، وحاش لله ما علمت عليه من سوء، بل أبرئه مما برأه منه، فقال : **(ولما بلغ أَشُدَّهُ آتيناهُ حُكْمً وعِلْمَ )**، كذلك لنصرف عنه السوء والفحشاء إنه من عبادنا الذين استخلصناهم. والفحشاء هي الزنا والسوء هو المراودة والْمُغَازَلة، فما ألمَّ بشيء ولا أتى بفاحشة.

فإن قيل: فقد قال الله: ﴿ ولقد هَمَّتْ به وهَمَّ بها ﴾ [ يوسف: ٢٤ ].

قلنا: قد تقصيّنا عن ذلك في كتاب الأنبياء من شرح المشكلين، وبينا أن الله [سبحانه]<sup>(٣٣)</sup> ما أخبر عنه أنه أتى في جانب القصة فعلاً بجارحة، وإنما الذي كان منه الهمّ، وهو فِعْلُ القلب، فها لهؤلاء المفسرين لا يكادون يفقهون حديثاً، ويقولون: فعل، وفعل؟ واللهُ إنما قال: همّ بها، لا أقالهم ولا أقاتهم الله ولا عَالَهم.

كان بمدينة السلام إمام من أئمة الصوفية، وأيّ إمام، يُعْرَف بابن عطاء، تكلم يوماً على يوسف وأخباره حتى ذكر تبرئته من مكروه ما نسب إليه<sup>(٣٤)</sup>، فقام رجل من آخر مجلسه – وهو مشحون بالخليقة من كان طائفة، فقال له: يا سيدي<sup>(٣٥)</sup>، فإذَنْ يوسف همّ وما تمّ. فقال: نعم؛ لأن العناية من ثَمّ. فانظر إلى حلاوة العالم والمتعلم، وانظر إلى فطنة العامي في سؤاله، وجواب العالم في اختصاره، واستيفائه. ولذلك قال علماء الصوفية: إن ف أندة قوله: ﴿ وَلَمَتَا بَلَغَ أَشُدَّهُ آتَيْنَاهُ حُكْمًا وَعِلْمًا ﴾ أنَّ الله أعطاه العلم والحكمة إبّان غلبة الشهوة لتكون له سبباً للعصمة <sup>(٣٦)</sup>.

- (٣٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (۳۳) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .
- (٣٤) في أ: حتى ذكر تبرئته مما نسب إليه من مكروه.
  - (٣٥) في أ: فقال له: يا سيدنا.
  - (٣٦) في أ : غلبة الشهوة ليكون سبباً للعصمة .



### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ قَالَ هيَ رَاوَدَتْنِي عَنْ نَفْسِي وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ أَهْلِهَا إِنْ كَانَ قَمِيصُهُ تُدَّ مِنْ تُبُلٍ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ الْكَاذِبِينَ. وَإِنْ كَانَ قَمِيصُهُ قُدَّ مِنْ دُبُرٍ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ الصَّادِقِينَ﴾ [ الآيتان: ٢٦ ، ٢٧ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

قال علماؤنا: ليست هذه الشهادة من شهادات الأحكام التي تفيد الإعلام عند الحكام، ويتفرد بعلمها الشاهد فيطلع عليها الحاكم، وإنما هي بمعنى أخبر عن علم ما كان عنه القوم غافلين؛ وذلك أن القميصَ جرت العادة فيه أنه إذا جُذب من خلفه تمزق من تلك الجهة، وإذا جذب من قداًم تمزق من تلك الجهة، ولا يجذب القميصُ من خلف اللابس إلا إذا كان مُدْبراً، وهذا في الأغلب، وإلاّ فقد يتمزق [ القميص بالقلب من ذلك ] <sup>(٣)</sup> إذا كان الموضع ضعيفاً.

#### المسألة الثانية:

يتكلم الناس في هذا الشاهد من أربعة أوجه: الأول: الشاهد هو القميص. الثاني: أنه كان ابن عمها. الثالث: أنه كان من أصحاب العزيز. الرابع: أنه كان صبيًًا في المهد.

فأما إذا قلنا إنه القَمِيص فكان يصحُّ من جهة اللغة أن يخبر عن حاله بتقدير مقاله <sup>(٢٨)</sup> ؛ فإن لسانَ الحال أبلغُ من لسان المقال في بعض الأمور ، وقد تضيفُ العربُ الكلام إلى الجهادات بما تخبر عنه بما عليها من الصفات ، ومِنْ أَجْلاَه قول بعضهم : قال

- (٣٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٣٨) في أ : أن يخبر عن حاله بتقدم مقاله .

GHAZI TRUST الحائط للوتد: لم تَشُقُّني. قال: سل مَنْ يدقَّني، ما تركني ورأيي هذا الذي ورائي،

٤٩

ولكن قوله بعد ذلك : ﴿ مِنْ أَهلها ﴾ في صفة الشاهد يبطل أنْ يكونَ القميص . وأما مَنْ قال: إنه ابنُ عمها أو رجل آخر من أصحاب العزيز، فإنه محتمل؛ لكن قوله: ﴿ من أهلها ﴾ يعطى اختصاصاً من جهة القرابة.

وأما من قال: إنه كان صغيراً فهو الذي يروى عن ابن عباس وأنه قد تكلم في المهد أربعة: «عيسي بن مريم، وابن ماشطة فرعون، وشاهد يوسف، وصاحب جريج، »، ونقصهم اثنان: (٣٩) أحدهما: وهو الذي ذكر النبيّ في قصة [ أصحاب ] (٤٠) الأخدود أنهم لما حُفِرت لهم الأرض، ورُمي فيها بالحطب، وأوقدت النارُ عليها، وعرض عليهم أن يَقَعُوا فيها أو يكفروا ... الحديث بطوله. فوقفت امرأةٌ منهم، وكان في ذراعها صبيٍّ فقال لها : يا أمه ، إنك على الحق . وهذا حديث صحيح ـ خرجه مسلم (٤٠) .

والثاني: ما رُوِي أن امرأة كانت ترضع صبيًّا في حِجْرِها ، فمرّ بها رجل له شارةٌ وحوله حَفَدة، فقالت: اللهم اجعل ابني مثل هذا ، فترك الصبيُّ الثدي ، وقال: اللهم لا تجعلني مثلَه، ومَرَّ بامرأة وهم يضربونها ويقولون: سرقت ولم تسرق وزنَيْتِ ولم تزن (٤٢) . فقالت: اللهم لا تجعل ابني مثلَها ، فترك الصبي الثدي ، وقال: اللهم اجعلني مثلها .

وأوحى إلى نبيٍّ ذلك الزمان أنَّ الأول لا خير فيه، وأنَّ هذه يقولون فعلت وهي لم تفعل. هذا معنى الحديث.

فالذي صحّ فيمَنْ تكلَّم في المهد أربعة: صاحب الأخدود، وصاحب جريج،

- في أ : وصاحب جريج، وزاد بعضهم اثنين. ( ٣٩)
  - ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د . (2.)

سورة يوسف الآيتان (٢٦ - ٢٧)

- انظر: (صحيح البخاري: ٢٠١/٤. مسند أحمد بن حنبل: ٣٠١/٢. المستدرك: ٢١٨/٢، ( 1) ٥٩٥. مصابيح السنة للبغوي: ٧٠/٧. الدر المنثور: ٣٥/٢، ١٥/٤. تفسير القرطبي: ٩١/٤، ١٧٢/٩ . تفسير ابن كثير: ٣٥/٢ ، ٣١٠/٤ ، ٢٧/٥ . التمهيد، لابن عبد البر: ٧١/٩ . البداية والنهاية: ١٣٤، ٩٨/٢).
  - في أ : ويقولون زنيت ولم تزن ، سرقت ولم تسرق . (27)

وعيسى ابن مريم، وهذا الصبي الذي تكلم في حجر المرأة بالرد على أمه فيما اختارته وكرهه.

رة يوسف الآيتان (٢٦ - ٢٧)

#### المسألة الثالثة:

٥٠

قال بعضُ [ العلماء ] <sup>(٢٢)</sup> المفسرين: لو كان هذا المشاهد طفلاً لكان في كلامه في المهد وشهادته آية ليوسف، ولم يحتَجْ إلى ثوب ولا إلى غيره. وهذا ضعيف؛ فإنه يحتمل أن يكون الصبيُّ يتكلم في المهد مُنَبِّهاً لهم على هذا الدليل الذي كانوا عنه غافلين، وكانت آية، كما قال: تبيَّنَتْ بها براءةُ يوسف من الوجهين: من جهة نطق الصبي، ومن جهة ذِكْرِ الدليل.

## المسألة الرابعة:

قال علماؤنا: في هذا دليل على العمل بالعُرْفِ والعادة لما ذكر من أخذ القميص مقْبِلاً ومدبراً، وما دل عليه الإقبال من دعواها، والإدبار مِنْ صدق يوسف؛ وهذا أمر تفرّد به المالكية كما بيناه في كتبنا.

> فإن قيل: هذا شرعُ مَنْ قبلنا . قلنا : عنه جوابان : أحدهما : أن شرع مَنْ قبلنا شَرْعٌ لنا . وقد بيناه في غير موضع .

الثاني: أن المصالح والعادات لا تختلفُ فيها الشرائع<sup>(٤٤)</sup>. أما أنه يجوز أن يختلف وجود المصالح فيكون في وقت دون وقت، فإذا وجدت فلا بدَّ من اعتبارها. وقد استدل يعقوب<sup>(٥٤)</sup> بالعلامة، فروى العلماء أن الإخوةَ لما ادَّعَوْا أَكْلَ الذئب [له]<sup>(٢٤)</sup> قال: أروني القمي*صَ.* فلما رآهُ سليمان قال: لقد كان هذا الذئبُ حليماً. وهكذا فاطردت العادةُ والعلامة، وليس هذا بمناقض لقوله [عليه السلام] « البينةُ على المدَّعِي

- (٤٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- ( ٤٤ ) في أ : ان المصالح والعبادات لا تختلف فيها الشرائع .
  - (٤٥) في أ: وقد استقل يعقوب.
  - (٤٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

سورة يوسف الآية ( ۳۳ ) HE PRINCE GHAZI TRUST (۳۳ ) سورة يوسف الآية ( ۳۳ )

٥١

واليمينُ على من أنكر » <sup>(٧٧)</sup>. والبينة إنما هي البيان، ودرجاتُ البيان تختلف بعلامة تارةً، وبأمارة أخرى؛ وبشاهد أيضاً، وبشاهدين ثم بأربع.

الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿قَال رَبِّ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَيّ مِمَّا يَدْعُونَنِي إِلَيْهِ وَإِلاّ تَصْرِفْ عَنِّي كَيْدَهُنَّ أَصْبُ إِلَيْهِنَ وَأَكُنْ مِنَ الْجَاهِلِينَ﴾ [ الآية: ٣٣ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

أكره يوسف على الفاحشة بالسجن، وأقام فيه سبعة أعوام، وما رَضِيَ بذلك لعظيم منزلته وشريف قَدْره، ولو أكرة رجل بالسجن على الزنا ما جاز له ذلك إجماعاً، فإن أكره بالضرب فاختلف فيه العلماء؛ والصحيح أنه إذا كان فادحاً فإنهُ يسقط إثم الزنا وحده.

وقال بعض علمائنا : إن الإكراه لا يسقط الحدَّ ، وهو ضعيف ؛ فإن الله لا يجمع على عَبْدِه العذَابَيْن ، ولا يصرفه بين البلاءَين ؛ فإنه من أعظم الحرَج في الدّين ، وصَبَر يوسف على الجن ، واستعاد من الكَيْدِ فقال : **﴿وإلاَّ تصرف عني كيدهنّ ....﴾** الآيتين.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ أَحَبُّ ﴾:

بناء أفعل في التفضيل يكون للمشتركين في الشيء ، ولأحدهما المزيد في المشترك فيه على الآخر ، ولم يكن المدعوّ إليه حبيباً إلى يوسف، ولكنه كنَحْو القول: الجنةُ أحبُّ

(٤٧) انظر: (سنن الترمذي: ١٣٤١. السنن الكبرى للبيهقي: ٢٧٩/٨، ٢٥٢/١٠. شرح السنة للبغوي: ١٢/١٠. تلخيص الحبير: ٣٩/٤، ٢٠٨، ٢٠٨ المطالب العالية: ١٢٣٠. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٣٧٦٩. تصب الراية للزيلعي: ٤/٩٥، ٣٦، ٣٩، ٣٩٠. فتح الباري: ٢٨٢/٥. ارواء الغليل: ٣٧٦٦. تهذيب ابن عساكر: ٢٤٧/٢ . بدائع المن للساعاتي: ١٤٠١. مسند الشافعي: ١٩٢. سنن الدارقطني: ١٥٧/٤. كشف الخفا للعجلوني: ٣٤٢/١).



إليّ من النار، والعافية أحب إلى [قلبي]<sup>(1)</sup> من البلاء؛ وقد بيناه فيما تقدم من كلامنا.

الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ يَا صَاحِبَي السِّجْنِ أَمَّا أَحَدُكُمَا فَيَسْقِي رَبَّهُ خَمْراً، وأَمَّا الْآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُ مِنْ رَأْسِهِ قُضِيَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيه تَسْتَفْتِيَانِ ﴾ [ الآية: ٤١ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

روي أَنَّ الفَتَيَيْن لما صَحِبَاهُ في السجن وكلّماه، ورأَيًا فَضْلَه وأَدَبه وفَهْمه سألاه عن الذي قالا إنها رأياه من أَمْر الخمر والخبز، فأعرض يوسف عنها، وأخذ في حديث آخر يتكلّم فيه معها، فقال لها: لا يأتيكا طعام تُرْزَقانه إلا نبَّأتكما بتأويله، وذلك لأن الله كان قد علّمه تأويلَ الرؤيا، وذلك بَيِّن في قوله: **﴿ ولنعلّمَه من تأويل** الأحاديث﴾ [ يوسف: ٢١ ] يعني ما يكون سبباً لظهور براءته ومنزلته، وقد كان أطلعه من الغيوب على ما يخبر به عن البواطن، حتى روي أنه كان الملك إذا أراد إهلاك أحد أرسل إليه طعاماً مسموماً <sup>(٢٤)</sup>، فلما سألاه عما رأيا في المنام مِنْ أَمْر والعام أعلمها أنه يخبرها بحال كل طعام يأتيها في اليقظة والمنام، وأقبل يبيِّنُ لها حالً الإيمان والتوحيد وما هو عليه من الحق <sup>(٥٠)</sup>، وما كان عليه آباؤه مِنْ قَبْلِه كذلك، ونصب لها الأدلة، ثم عطف على تأويل ما رأيا، فلما أخبرهما بالتأويل ندما على ما ونصب لها الأدلة، ثم عطف على تأويل ما رأيا، فلما أخبرهما بالتأويل ندما على ما ونعلا، وقلا، وقلا على ما

فإن قيل: ومن كذب في رؤيا ففسرها العابِرُ له، أيلزمه حكمها ؟ وهي:

- (٤٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٤٩) في د : أرسل إليه طعاماً مغشوشاً .
  - (٥٠) في أ : وما كان عليه من الحق .

٥٣

## المسألة الثانية:

سورة يوسف الآية ( ٤١)

قلنا : لا يلزمه؛ وإنما كان كذلك <sup>(٢)</sup> في يوسف لأنه نبيّ <sup>(٥١)</sup> . وقد قال : إنه يكون كذا ويَقع كذا <sup>(٥٢)</sup> ، فأوجد الله ما أخبر كما قال؛ تحقيقاً لنبوته .

فإن قيل: إنما مخرج كلام يوسف في أنه يكون كذا إنْ كانا رأياه.

قلنا : ذلك جائز ؛ ولكن الفتَيَان أرادا اختباره بـذلـك <sup>(٥٥</sup>) ، فحقـق الله قـولـه [ آية ] <sup>(٥٥)</sup> ، وقابل الهزل بالجد ، كما قال الله [ تعالى : ﴿ **الله ]** <sup>(٥٥)</sup> يستهزِىء بممْ ...﴾ الآية .

فإن قيل: فقد روى عبد الرزاق، عن معمر، عن قتّادة، قال: جاء رجلٌ إلى عُمَر ابن الخطاب، فقال له: إني رأيت كأني أعشبت، ثم أجدبت، ثم أعشبت، ثم أجدبت. فقال له عمر: أنتَ رجل تؤمن، ثم تكفر، ثم تؤمن، ثم تكفر، ثم تموت كافراً. فقال له الرجل: ما رأيت شيئاً. فقال عمر: قد قُضي لك ما قضي لصاحب يوسف.

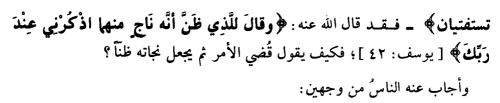
قلنا : ليست لأحدٍ بعد عُمر ؛ لأنّ عمر كان محدَّثاً ، وكان إذا ظنَّ ظناً كان ، وإذا تكلم به وقع على ما ورد في أخباره ، وهي كثيرة ؛ منها : أنه دخل عليه رجل فقال له : أظنك كاهناً ، فكان كما ظن ــ خرّجه البخاري .

ومنها: أنه سأل رجلاً عن اسمه، فقال له أسماء فيها النار كلها، فقال له: أدرِكْ أهلك فقد احترقوا؛ فكان كما قال. والله أعلم.

المسألة الثالثة:

ها هنا نكتة بديعة: وهي أنَّ يوسفَ وإنْ كان قال لها: ﴿ قُضِي الأَمرُ الذي فيه

- (٥١) في أ: وإنما كان ذلك في يوسف لأنه نبي.
  - (٥٢) في د : كذا ويفعل كذا .
  - (٥٣) في أ : أراد اختباره بكذبه.
  - (٥٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
  - (٥٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .



سورة يوسف الآية (٤٢)

الأول: قالوا: إنما أخبر عنه بالظن؛ لأن تفسير الرؤيا ليس بقطع <sup>(٥٥)</sup>، وإنما هو ظن، وهذا باطل؛ وإنما يكون ذلك في حقّ الناس، فأما في حق الأنبياء فلا؛ فإن حكمهم حقٌّ كيفها وقع.

النَّاني: إنَّ ظنَّ ها هنا بمعنى أيقن وعلم، وقد يستعمل أحدُهما موضع الآخر لغة.

## الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ لِلَّذِي ظَنَّ أَنَّهُ نَاجٍ مِنْهُمَا اذْكُرْنِي عِنْدَ رَبِّكَ فَأَنْسَاهُ الشَّيْطَانُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِثَ فِي السِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ﴾ [ الآية: ٤٢ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

٥٤

اختلف الناس في الضمير من قوله: ﴿ فَأَنْسَاهُ ﴾ هل هو عائد على يوسف أم على الفتى ؟

فقيل: هو عائد على يوسف، أنساه الشيطانُ أن يذكرَ الله، وذَكَر الملك؛ فعُوقب بطول اللَّبْثِ في السجن، وكانت كلمته كقول لوط: ﴿ لَوْ أَنَّ لِي بَكُم قُوَّةً...﴾ [ هود: ٨٠ ] الآية. فقال رسول الله عَنَى يُنْ يَرْحَم الله لوطاً لقد كان يأوي إلى رُكْن شديد » (٥٠).

- (٥٦) في أ : لأن تأويل الرؤيا ليس بقطع .
- (٥٧) انظر: (صحيح البخاري: ١٨٣/٤. وصحيح مسلم، حديث ٢٣٨ من الايمان، وحديث: ١٥٢ فضائل. وسنن ابن ماجه: ٤٠٢٦. فتح الباري: ٣٩٦/٨، ١٣٧/١١. مشكل الآثار، للطحاوي: ١٣٤/١. مسند أبي عوانة: ٢٩٩/١، ٥٠. الدر المنثور للسيوطي: ٢٣٥/١، ٢٥٩/٤).

وقيل: هو عائد على الفتى نسي تذكرة الملك، فدام طولُ مكْث يوسف في السجن، يدل عليه قوله: **﴿ وقال الَّذِي نَجًا مِنْهُمَا ، وادَّكَر بَعْدَ أُمَّةٍ ﴾** [ الآية: ٤٥ ]. المسألة الثانية:

۵۵

[ فإن قــيل: ] <sup>(٥٥)</sup> إنْ كان الضمِيرُ عائداً على يوسف فكيف يصح أن يضافَ نسيانه إلى الشيطان، وليس له على الأنبياء سلطان؟

قلناً : أما النسيانُ فلا عصمة للأنبياء عنه إلا في [ وجْهٍ واحدٍ هو ] <sup>(٥٩)</sup> جهة الخبر عن الإبلاغ؛ فإنهم معصومون فيه نسياناً وذكراً ، وإذا وقع منهم النسيان حيث يجوز وقوعُه فإنه ينسب إلى الشيطان إطلاقاً ، ولكن ذلك إنما يكونُ فيما يخبر اللهُ به عنهم، أو يخبرون به عن أنفسهم، ولا يجوز لنا نحن ذلك فيهم.

المسألة الثالثة:

سهرة بوسف الآية (٢٢) .....

لما تعلَّق يوسف بالمخلوق دام مُكْثُه في السجن بضع سنين، وسيأتي ذلك في تفسير سورة الروم. قال علماؤنا : البِضْع من ثلاث إلى عشر ، وعيَّنَه بعضُهم بأنه كان سبع سنين، وهي مدةُ بلاء أيوب.

المسألة الرابعة:

فيها جوازُ التعلّق بالأسباب، وإن كان اليقين حاصلاً؛ لأن الأمور بيد مسبّبها، ولكنه جعلها سلسلة، وركّب بعضها على بعض؛ فتحريكها سنّة، والتعويل على المنتهى يقين. والذي يدلَّـك على جواز ذلك نسبةُ ما جرى من النسيان إلى الشيطان، كما جرى لموسى ﷺ في لقاء الخضرِ. وهذا بيِّن فتأمّلوه.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ عِنْدَ رَبِّكَ ﴾:

أطلق ها هنا على السيد اسم الربّ؛ لأنه من ربَّه يرُبّه إذا دبره بوجوه التغذية، وحفظ عليه مراتبَ التنمية. وقد قال النبي ﷺ : « لا يقولن أحدُكم عبدي وأمّتي؛

- (٥٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- (٥٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .

ليقل فَتاي وفتاتي، ولا يقل ربّي وليقل سيّدي. وقد بيناه في موضعه. ويحتمل أن يكون هذا جائزاً في شرع يوسف. والله أعلم.

HAZI TRUST

THE يوسف الآية (٤٣)

## الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الْمَلِكُ إِنِّي أَرَى سَبْعَ بَقَرَاتٍ سِمَانَ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعٌ عِجَافٌ وَسَبْعَ سُنُبُلاَتٍ خُضَرٍ وأُخَرَ يَابِسَاتٍ لِأَيَّها الْمَلاً أَفْتُونِي فِي رُّؤيَايَ إِن كُنْتُم لِلرُّؤْيَا تَعْبُرُونَ﴾ [ الآية: 21 ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

07

فيها صحةُ رؤيا الكافر، ولا سيا إذا تعلّقت بمؤمن، فكيف إذا كانت آيةً لنبي، ومعجزةً لرسول، وتصديقاً لمصطفى للتبليغ، وحجةً للواسطة بين الله وبين العباد. المسألة الثانية:

قالوا : أضغاث أحلام، يعني : أخلاطاً مجموعة، واحدها ضِغْث : وهو مجموع من حشيش أو حطب. ومنه قوله تعالى : **﴿وخُدْ بِيَدِك ضِغْثاً فاضْرِبْ به ولا تَحْنَتْ﴾** [ص: ٤٤].

وقد روي: «الرؤيا لأوّل عابر»<sup>(٦٠)</sup>. وقد قالوا أضغاث أحلام، ولم يكن من صحيح الكلام، ولا قطع تفسير الرؤيا إذ لم يأتها مِنْ بابها. ألا ترى أنَّ الصديقَ لما أخطأ في تفسير الرؤيا لم يكن ذلك حكماً عليها، وإنما ذلك إذا احتملت وجوهاً من التفسير، فعيّن بتأويله أحدها جاز، ومَنْ تكلم بجهل لا يكون حكماً عليها، وإن أصاب.

والحديثُ الصحيح: « الرؤيا على رِجْل طائر ما لم تتحدث بها ، فإذا تحدثتَ بها سقطت ، ولا تُحَدِّث بها إلا حبيباً أو لبيباًَ »<sup>(١١)</sup> . وهذا معنى الرؤيا لأوَّل عابر ، فإنه

- (٦٠) انظر: (سنن ابن ماجه: ٢٩١٥. الشفا للقاضي عياض: ١٩٦/١ . الدرر المنتثرة للسيوطي: ٨٩).
- (٦١) . انظر: (سنن أبي داود: ٥٠٢٠. سنن ابن ماجه: ٣٩١٤. مسند أحمد بن حنبل: ١٠/٤. المعجم =

إذا تحدث بها ففسرت نفذ حكمها إذا كان بحق عن علم، لا كما قال أصحاب الملك، وأيضاً فإنهم لم يقصدوا تفسيراً <sup>(١٢)</sup>، وإنما أرادوا أن يمحوها عن صَدْرِ الملك حتى لا تشغل له بالاً.

۵v

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾: [ يوسف: ٤٦ ].

يحتمل أن يكون يعلمون بمكانك، فيظهـر عنـدهـم فَضْلـك حتى يكـون سبـب خلاصك، فعلى هذا يكون العِلْمُ على بابه، ويحتمل أن يكونَ معناه لعلهم يعلمون تأويلَ الرؤيا، ويسمّى علماً، وإن كان ظناً؛ لأنّ الأصلَ كل ظنّ شرعي يرجع إلى العلم بالدليل القطعي الذي أُسند إليه، وقد بيّناه في أصول الفقه.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ يَأْتِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ عَامٌ ﴾: [ يوسف: ٤٩ ].

وهذا عامٌ لم يقع السؤالُ عنه، فقيل، إن الله زاده علماً على ما سألوه عنه إظهاراً لفضله وإعلاماً بمكانه من العلم، ومعرفته. وقيل: أدرك ذلك بدقائقَ من تأويل الرؤيا لا ترتقي إليها درجتُنا. وهذا صحيح محتمل، والأول أظهر.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الْمَلِكُ انْتُونِي بِهِ، فَلَمَّا جَاءهُ الرَّسُولُ قَالَ ارْجعْ إِلَى رَبِّكَ﴾: [ يوسف: ٥٠ ]

ثبت في الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ قال: «يرحم الله لوطاً ، لقد كان يأوي إلى رُكْنِ شديد . ولو لبثت في السجن ما لبث يوسف لأجبتُ الداعي » <sup>(١٣)</sup> وفي رواية الطبري : «يرحم الله يوسف، لو كنت أنا المحبوس، ثم أرسل إليّ لخرجتُ سريعاً ، إنْ كان لحلياً ذَا أناة » <sup>(١٢)</sup> .

- = الكبير للطبراني: ٢٠٦/٩. موارد الظهآن: ١٧٩٥. فتح الباري: ٢٢/١٢. مشكل الآثار، للطحاوي: ٢٩٥/١. سنن الدارمي: ٢٢٦/٢).
  - (٦٢) في أ : وأيضاً فإنه لم يقصد تفسيراً .
- (٦٣) انظر: (المستدرك:١/٥٦١. الدر المنثور: ٣٤٣/٣ ـ ٣٣٤.زادالمسير لابن الجوزي: ١٤٠/٤). وانظر أيضاً هامش (٥٧) السابق.
  - (٦٤) من أ: كان حلياً ذا أناة.

وقال ﷺ : « لقد عجْبتُ من يوسف وصَبَّره وكرَمِه، والله يغفر له، حين سُئل عن البقرات، ولو كنت مكانه لما أخبرتُهم حتى أشترِطَ أن يخرجوني. لقد عجبتُ منه حين أتاه الرسول، لو كنت مكانه لبادرتهم الباب » <sup>(١٥)</sup>.

## المسألة السادسة:

قال علماؤنا: إنما لم يُرِدْ يوسفُ الخروج [ من السجن ]<sup>(٢٦)</sup> حتى تَظْهَرَ براءتُه، لئلا ينظر إليه الملكُ بعين الخائن، فيسقط في عينه، أو يعتقد له حقداً، ولم يتبين<sup>(١٢)</sup> أنّ سجنَه كان جَوْراً محضاً، وظلماً صريحاً، وانظروا – رحمكم الله – إلى عظم حِلْمِه<sup>(١٢)</sup>، ووفور أدبه، كيف قال: ما بالُ النسوة اللاتي قَطَّعْنَ أيديهنَ! فذكر النساء جملة، ليدخل فيهن امرأة العزيز مدخل العموم بالتلويح، ولا يقع عليها تصريح.

## الآية الثالثة عشرة [والرابعة عشرة]

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ الْمَلِكُ انْتُونِي بِهِ أَسْتَخْلِصْهُ لِنَفْسِي فَلَمَّا كَلَّمَهُ قَالَ: إِنَّكَ الْيَوْمَ لَدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ. قَالَ: اجْعَلْنِي عَلَى خَزائِنِ الْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظٌ عَلِيمٌ ﴾ [الآيتان: ٥٤، ٥٥].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قال الملك ليوسف: ﴿ إِنَّكَ اليومَ لدَيْنَا مَكِينٌ أَمِينٌ ﴾:

أي متمكن مما أردْتَ، أمين على ما ائتمنت عليه من شيء ، أمّا أمانَتُه فلِمَا ظهر من براءته <sup>(٦٦)</sup> ، وأما مكانته فلأنه ثبتت عفَّته ونزاهته <sup>(٢٠)</sup> .

- (٦٥) انظر: (تفسير القرطبي: ٢٠٦/٩. تفسير ابن كثير: ٣١٩/٤. فتح الباري: ٣٨٢/٢).
  - (٦٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (٦٧) في أ: فيسقط في عينه أو يعتقد حقده له ويتبين.
    - (٦٨) في أ : فانظروا إلى عظيم حلمه .
    - (٦٩) في د: أما أمانته فلما ظهرت براءته.
    - (٧٠) في أ: وأما مكانته فلما ثبت من عفته ونزاهته.

سورة يوسف الآيتان ( ٤٥ - ٥٥ ) .... CE GHAZI TRUST

# المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ اجْعَلْنِي عَلَى خَزَائِن الْأَرْض ﴾:

كيف سأل الإمارةَ وطلبَ الولاية، وقد قال ﷺ لسَمُرة: «لا تسأل الإمارة، وإنك إن سألتها وُكِلْتَ إليها، وإن لم تسألها أُعِنت عليها » <sup>(٧١)</sup>. وقد قال النبي ﷺ : « إنا لا نولِّي على عملنا مَنْ أراده؟ » <sup>(٧٢)</sup>.

٥٩

وعن ذلك أربعة أجوبة :

الأول: أنه لم يقل: إني حسيب كريم، وإن كان كما قال النبي ﷺ : « الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم » <sup>(٧٣)</sup> . ولا قال: إني مَلِيح جميل، إنما قال: إني حفيظ عليم، سألها بالحفظ والعلم لا بالحسب والجمال <sup>(٧٤)</sup> .

الثاني: سأل ذلك ليوصل إلى الفقراء حظوظَهم لا لحظٍّ نفسه.

الثالث: إنما قال ذلك عند من لا يعرفه، فأراد التعريف بنفسه <sup>(٧٥)</sup>، وصار ذلك مستثنى من قوله: ﴿ فَلاَ تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ [النجم: ٣٢].

> الرابع: أنه رأى ذلك فرضاً متعيّناً عليه؛ لأنه لم يكن هنالك غيره. فإن قيل: وهي:

- (٧١) انظر: (صحيح البخاري: ١٥٩/٨، ١٨٤، ٩٩/٩. صحيح مسلم، الباب: ٣، حديث: ١٩ من الإيان، والباب: ٣ حديث: ١٣ من الإمارة. وسنن النسائي: ١٨٦/٢. وسنن الدارمي: ١٨٦/٢.
   الإيان، والباب: ٣ حديث: ١٣ من الإمارة. وسنن النسائي: ١١٨٦/٢. وسنن الدارمي: ١٨٦/٢.
   وسنن البرمذي: ١٥٢٩).
  - (٧٢) في أ : عملنا إلا من أراده .
- (٧٣) انظر: (صحيح البخاري: ١٨١/٤، ١٨١/٢ ومسند أحمد بن حنبل: ٩٦/٢ ومشكاة المصابيح:
   ٤٨٩٤ والدر المنثور: ٤/٤ فتح الباري: ٣٦١/٨ تاريخ بغداد، للخطيب: ٣٢٦/٣ تفسير
   ١٩٩ . والدر المنثور: ٤/٢ فتح الباري: ٣٦١/٨ والنهاية لابن كثير: ١٩٧/١ ، ١٩٩ .
   ١٩٩ . الكامل لابن عدي: ١٦٠٧/٤ ).
  - (٧٤) في أ : لا بالنسب والجمال .
  - (٧٥) في أ، فأراد تعريف نفسه.

THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثالثة:

٦.

كيف استجاز أن يقبلها بتولية كافر <sup>(٧٧)</sup> ، وهو مؤمنٌ نبي ؟

قلنا : لم يكن سؤالَ ولاية ؛ إنما كان سؤال تخَلَّ وترك ، لينتقل إليه ؛ فإن الله لو شاء لَمَكَنه منها بالقَتْل والموت والغلبة والظهور والسلطان والقَهْر ، لكن الله أجرى سنَّته <sup>(٧٧)</sup> على ما ذكر في الأنبياء والأمم، فبعضهم عاملهم الأنبياء بالقهر [والسلطان]<sup>(٧٧)</sup> والاستعلاء ، وبعضهم عاملهم الأنبياء بالسياسة والابتلاء ، يدلُّ على ذلك قوله : **وركذَلِكَ مَكَنَّا لِيُوسُفَ فِي الأَرْضِ يَتَبَوَّأُ مِنْهَا حَيْثُ يَشَاء نُصِيبُ بِرَحْمَتِنَا** مَنْ نَشَاء وَلا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ [الآية : ٥٦] حسبا تقدَّمَ في سورة الأعراف ، وهي الآية الرابعة عشرة.

### الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ يَا بَنِيَّ لاَ تَدْخُلُوا مِنْ بَابِ وَاحِدٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبْوَابٍ مُتَفَرِّقَةٍ وَمَا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللهِ مِنَ شَيْءٍ إن الْحُكْمُ إِلاَّ لِلهِ عَلَيْه تَوَكَّلْتُ، وَعَلَيْهِ فَلْيَتَوَكَّلِ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ [الآية: ٦٧].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في أَمْره لهم بالتفرُّق:

وفي ذلك أقوال؛ أظهَرُها أنه تُقَاة العَين، ولا خلاف بين الموحدين أن العين حقّ، وهو من أفعال الله موجود، وعند جميع المتشرعين معلوم، والبارىءُ تعالى هو الفاعل الخالق، لا فاعل بالحقيقة ولا خالق إلا هو سبحانه وتعالى: ﴿ أَمْ جَعَلُوا للهِ شُرَكاءَ خلَقُوا كخلقِهِ فَتَشَابَهَ الْخلْقُ عَلَيْهِمْ؟ قُلِ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْقهَارُ﴾ [ الرعد: ١٦ ].

- (٧٦) في أ، كيف استجاز أن يليها بتولية كافر.
  - ( ٧٧ ) في أ : فإن الله سبحانه أجرى سنته .
  - ( ۷۸ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .

سورة يوسف الآية (٢٧) عليها المعلمين THE PRINCE GHAZI TRUST

٦١

فليس في الوجود شيء من الفلك إلى الذرة، ولا من دورانه إلى حركة واحدة إلا وهي موجودة بقدرته وعلمه، ومصرَّفة بقضائه وحُكْمه، فكلّ ما ترى بعينك أو تتوهّمه بقلبك فهو صنع الله وخَلْقه، إذا أراد شيئاً قال له: كُنْ فيكون. ولو شاء لجعل الكلّ ابتداء من غير شيء <sup>(٧٩)</sup>، ولكنه سبّبَ الأسبابَ، وركّب المخلوقاتِ بعضها على بعض؛ فالجاهِلُ إذا رأى موجوداً بعد موجود، أو موجوداً مرتبطاً في العيان بموجود ظنَّ أنَّ ذلك إلى الرابطة منسوب، وعليها في الفعل محسوب، وحاش لله، بل الكل له، والتدبير تدبيره، والارتباط تقديره، والأمرُ كلَّه له.

ومنْ أبدع ما خلق النفسُ؛ ركبها في الجسم، وجعلها معلومةً للعبد ضرورة، مجهولة الكيفية، إنْ جاء ينكرها لم يقدر بما يظهر من تأثيرها على البدَن وجوداً وعدماً، وإنْ أراد المعرفة بها لم يستطع؛ فإنه لا يعلم لأي شيء ينسبها، ولا على أيِّ معنى يَقِيسها، وضعها اللهُ المدبِّر في البدَن على هذا الوضع ليميز الإيمان به <sup>(٨,</sup> ؛ إذ يعلم بأفعاله ضرورة، ولا يوصل إلى كيفيتَه لعدمها فيه، واستحالتها عليه؛ وذلك هو معنى قوله: **﴿وِفي أَنْفُسِكم أَفَلا تُبْصِرُونَ ﴾** [ الذاريات: ٢١ ] على أحد التأويلات.

ولها آثارٌ يخلقها الباري في الشيء عند تعلَّقها به، منها العينُ وهو معنى يحدث بقدرة الله على جري العادة في المعين ، إذا أعجبت منظرتُه العائن فيلفظ به، إما إلى عروّ ألَم في المعين، وإما إلى الفناء، بحسب ما يقدِّرُه اللهُ تعالى؛ ولهذا المعنى نُهي العائن عن التلفظ بالإعجاب؛ لأنه إن لم يتكلم لم يضرّ اعتقادُه عادة، وكما أنفذ الباري من حكمه أن يخلق في بدن المعين ألماً أو فناء، فكذلك سبق مِنْ حكمته أنّ العائن إذا بَرَّكَ أسقط قولهُ بالبركة قوله بالإعجاب، فإن لم يفعل سقط حكمه بالاغتسال.

وقد اعترض على ذلك الأطباء ، واعتقدوه من أكاذيب النقلة ، وهم محجوجون بما سطَّرُوا في كتبهم من أنَّ الكوْن والفساد يجري على حُكم الطبائع الأربع ، فإذا شذّ شيء

- (٧٩) في أ: ولو شاء لجعل الأشياء ابتداء من غير شيء.
  - (۸۰) في د : هذا الوضع ليمهد الايمان به.

(۲۰) THE PRINCE GHAZI TRUST والآية (۲۰) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۰)

قالوا : <sup>(٨١)</sup> هذه خاصّةٌ خرجَتْ من مجرى الطبيعة لا يُعْرَف لها سبّبّ، وجمعوا من ذلك ما لا يُحصى كثرة؛ فهذا الذي نقله الرواة عن صاحب الشريعة خواصّ شرعية بحكم إلهية، يشهدُ لصدقها وجودُها كما وصفت؛ فإنا نرى العائن إذا بَرَّك امتنع ضرَرُه، وإن اغتسل شُفِي مَعِينه، وهذا بالغ في فنَّه، فلينظر على التمام في مواضعه من كتب الأصول وشرح الحديث؛ وهذه النبذةُ تكفي في هذه العارضة.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ مَا كَانَ يُغْنِي عَنْهُمْ مَنَ اللهِ مَنْ شَيْءٍ إِلاَّ حَاجَةً في نَفْسِ يَعْقُوبَ قَضَاهَا ﴾:

قالوا: هذا يدلُّ على أنه حملهم على التفرق مخافةَ العين، ثم قال: وهذا لا يردُّ القدر، إنما هو أمر تأنس به النفوسُ، وتتعلَّقُ به القلوبُ؛ إذ خُلقت ملاحظة للأسباب. ويفترق اعتقاد الخلق؛ فمن لحظ الأسبابَ من حيث إنها أسباب في العادة لا تفعل شيئاً، وإنا هي علاماتٌ؛ فهو الموحِّد، ومن نسبه إليها فعلاً واعتقدها مدبِّرة فهو الجاهل أو الملحد.

## الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَهَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِّقَايَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَّنَ مُؤذِّنٌ أَيَّتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَارِقُونَ﴾ [ الآية: ٧٠ ].

الآية فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

77

إنما جعل السقاية حِيلةً في الظاهر لأخْذِ الأخ منهم؛ إذ لم يكن ذلك ممكناً له ظاهراً من غير إذن من الله [ولم يمنع الحيلة]<sup>(٨٢)</sup>، والله قادر على الظاهر والباطن، حكيم في تفصيل الحالين.

- (۸۱) في د : فإذا شذَّ شيء عما قننوه.
- ( ٨٢ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ .

سورة يوسف الآية (٧٠) E GHAZI TRUST ٦٣ فإن قيل \_ وهي : المسألة الثانية: كيف رضي يوسف أن يَنْسب إليهم السرقة ولم يفعلوها ؟ قبل: عنه ثلاثة أجوبة: أحدها: أَنَّ القومَ كانوا سَرقُوه من أبيه وباعوه، فاستحقوا هذا الاسم بذلك الفعل. الثاني: أنه أراد أيتها العيرُ حالُكم حال السرَّاق. المعنى: إنَّ شيئاً لغيركم صار عندكم من غير رضًا الملك ولا علمه (٨٢). الثالث: وهو التحقيق أنَّ هذا كان حيلة لاجتماع شَمْلِه بأخيه وفصله عنه إليه، وهو ضررٌ دفعه بأقلّ منه. فإن قيل \_ وهي : المسألة الثالثة فكيف استجاز يوسف<sup>(٨</sup>٤) الحيلولة بين أخيه وأبيه فيزيده حُزْناً على حزن وكَرْباً على كرب. قلنا : إذا استوى الكرب جاء الفرج. جواب آخر : وذلك أنه كان بإذن من الله فلا اعتراض فيه . جواب ثالث: وذلك أنَّ الحزن كان قد غلب على يعقوب غلبة لا يؤثر فيها فَقْدُ أخيه كل التأثير (٨٥) ، أوَ لا تراه لَمَّا فقد أخاه قال: يا أَسَفى على يوسف. في أ : من غير رضا المالك ولا علمه. ( 17) في أ : كيف جاز ليوسف. ( 1 2 ) في د : كان قد غلب يعقوب عليه لا يؤثر فيه نقد أخيه كل التأثير . ( \ \ \ )



## الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿قَالُوا نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلِمَنْ جَاءَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ زَعِيمٌ﴾ [ الآية: ٧٢ ]

فيها ست مسائل :

المسألة الأولى:

٦٤

قال علماؤنا : هذا نصِّ في جَوَاز الكفالة <sup>(٨٦)</sup> . وقد قال القاضي أبو إسحاق : ليس هذا من باب الكفالة ، فإنها ليس فيها كفالة إنسان عن إنسان ، وإنما هو رجل التزم عن نفسه ، وضمن عنها ، وذلك جائز لغة لازم شرعاً ، قال الشاعر :

- فلستُ بآمرٍ فيها بسلم ولكنو على نفسي زَعِيم وقال الآخر :
- وإني زَعِيمَ إِنْ رجَعْتُ مُمَلَّكًاً بسَيْر ترى منه الغُرَانِقَ أَزْوَرَا

قال الإمام أبو بكر: هذا الذي قاله القاضي أبو إسحاق صحيح، [بَيْدَ أن الزعامةَ]<sup>(٨٧)</sup> فيه نص، فإذا قال: أنا زَعِمٍ فمعناه أني ملتزم، وأي فرق بين أن يقول: ألتزمه عن نفسي أو التزمت عن غيري؟

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَأَنَّا بِهِ زَعِيمٌ ﴾:

إنما يكونُ في الحقوق التي تجوز النيابةُ فيها؛ وأما كلّ حقّ لا يقومُ فيه أحدٌ عن أحدٍ كالحدود فلا كفالة فيها. وقد تقدم ذكرُه، وتركب على هذه مسألة، وهي:

المسألة الثالثة:

إذا قال: أنا زعيمٌ لك بوجْهِ فِلان. قال مالك: يلزمه. وقال الشافعي: لا يلزمه؛

- (٨٦) على هامش أ : مسائل الكفالة .
- ( ٨٧ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب .

سورة يوسف الآية ( ٧٢) الطبقة ( ٢٢) المعام FOR QURANIC THOUGHT

لأنه غَرَر ؛ إذ لا يدري هل يجده أم لا ؟ والدليل على جوازه أنَّ المقصودَ بالزعامة تنزيل الـزعيم مقام الأصل<sup>(٨٨)</sup> ، والمقصودُ من حضور الأصل أداءُ المال، فكذلك الزعيم . ومسائلُ الضمان كثيرة ذكرناها في مسائل الخلاف والفروع .

٦٥

## المسألة الرابعة:

كما أنَّ لفظَ الآية نص في الزعامة فمعناها نـص في الجعَـالــة، وهــي نــوع مــن الإجارة<sup>(٨٩)</sup>، لكن الفرق بين الجعالة والإجارة أنَّ الإجارة يتقدر فيها العِوَضُ والمعوَّض من الجهتين، والجعالة يتقدر فيها الجعل والعملُ غير مقدر .

ودليلهُ أنَّ الله سبحانه شرع البيع والابتياع في الأموال لاختلاف الأغراض وتبدل الأحوال، فلما دعت الحاجةُ إلى انتقال الأملاك شرع لها سبيلَ البيع وبيَّنَ أحكامه ، ولما كانت المنافعُ كالأموال في حاجة إلى استيفائها ؛ إذ لا يقدر كلَّ أحد أن يتصرفَ لنفسه في جميع أغراضه نصب اللهُ الإجارةَ في استيفاء المنافع بالأعواض ، لما في ذلك من حصول الأغراض، وأنكرها الأصم، وهو عن الشريعة أصم ؛ فقد فعل النبيَّ عَلَيْكَمَ الإجارة، وفعلها الصحابةُ، وقد بيناها في كتب الخلاف. المسألة الخامسة :

فإذا ثبت هـذا فقد يمكن تقديرُ العملِ بالزمان، كقوله: تخدمني اليوم. وقد يقول: تخيط لي هذا الثوب؛ فيقدَّر العمل بالوجهين، وقد يتعذَّر تقدير العمل، كقوله: مَنْ جاءني بضالَّتي أو جلب عَبْدي الآبِقَ فله كذا، فأحَدُ العوَضين لا يصح تقديره، والعوَضُ الآخر لا بدَّ من تقديره، فإنَّ ما يسقط بالضرورة لا يتعدى سقوطُه إلى ما لا ضرورة فيه.

والأصل فيه الحديث الذي قدمنا من أخْذِ الأجرة على الرُّقْيَةِ، وهو عملٌ لا بتقدر ، وقد كانت الإجارة والجعالة قبل الإسلام فأقرتهما الشريعةُ، ونفت عنهما الغَرَر والجهالة. وقد بينا ذلك في كتب المسائل.

- (٨٨) في أ : تنزيل الزعم مقام الأصل.
- ( ٨٩ ) على هامش أ : مسائل الإجارة والعوض .

المسألة السادسة: في حقيقة القول في الآية:

إنَّ المنادي لم يكن مالكاً ، إنما كان نائباً عن يوسف ورسولاً له ، فشرط حمّْل البعير على يوسف لمن جاء بالصُّوَاع وتحمَّل هو به عن يوسف ، فصارت فيه ثلاث فوائد : الأول: الجعالة ، وهو عَقْد يتقدّر فيه الثمنُ ولا يتقدَّر فيه الثَمَن .

الثانية: الكفالة، وهي ها هنا مضافةٌ إلى سبب موجب على وجه التعليـق<sup>(١٠)</sup> بالشرط. وقد اختلف الناس فيها اختلافاً مُتَبايناً تقريرُه في المسائل؛ وهذا دليلٌ على جوازه، فإنه فِعْلُ نبيّ، ولا يكون إلا شرعاً.

وقد اختلف الناس في الكفالة؛ فجوَّزها أصحابُ أبي حنيفة محالةً على سبب وجوب؛ كقوله: ما كان لك على فلان فهو عليّ، أو إذا أهلَّ الهلاك فلك عليّ عنه كذا، بخلاف أن تكونَ معلَّقةً بشرط مَحْض، كقوله: إن قدم فلان أو إن كلمت زيداً.

وقال الشافعي: لا يجوزُ بشيء من ذلك وهذه الآية نص على جوازها، محالة على سبب الوجوب.

الثالثة: جهالة المضمون له:

قال علماؤنا: هي جائزة، وتجوزُ عندهم أيضاً مع جهالة الشيء المضمون أو كليهما. ومن العجب أن أبا حنيفة والشافعي أتفقا على أنه لا تجوزُ الكفالة مع جهالة المكفول له، وادَّعَى أصحابُ أبي حنيفة أنَّ هذا الخبر منسوخ من الآية خاصة.

وقال أصحاب الشافعي: هذه الآية دليل على جواز الجعلِ ، وهي شرْعُ مَنْ قبلنا ، وليس لهم فيه تعلق في مذهب <sup>(١١)</sup> .

وقال أصحاب الشافعي: إنَّ معرفَة المضمون عنه والمضمون له فيه ثلاثة أقوال:

أحدها : أنه لا بُدَّ من معرفتها ؛ أمّا معرفةُ المضمون عنه فليُعلم هل هو أهلٌ للإحسان أم لا ؟ وأمّا معرفة المضمون له فليُعلم هل يَصْلُحُ للمعاملة أم لا ؟

(٩٠) في أ: سبب على تعليق الشرط.
 (٩٠) في أ: وليس لهم متعلق في مذهب.

سورة يوسف الآيات ( THE PRINCE GHAZI TRUST V1 - V2 - V2 - V2 - V2 - V2 - V2

الثاني: أنه افتقر إلى معرفِة المضمون خاصة؛ لأن المعاملة معه خاصة.

الثالث: أنه لا يفتقرُ إلى معرفة واحدٍ منهما، وهو الصحيح، لما ثبت عن النبي ﷺ في حديث أبي قتادة أنه ضمن عن الميت ولم يسأله النبيَّ عن المضمون له ولا عن المضمون عنه. والآية نصَّ في جهالة المضمون له، وحَمْلُ جهالةِ المضمون عنه عليه أخف. والله أعلم.

#### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ قَالُوا: فَمَا جَزَاؤُهُ إِنْ كُنْتُمْ كَاذِبِين. قَالُوا: جَزَاؤُه مَنْ وُجِدَ فِي رَحْلِهِ فَهُوَ جَزَاؤُهُ كَذَلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِينَ. فَبَدَأَ بِأَوْعِيَتِهِمْ قَبْلَ وِعَاء أَخِيهِ ثُمَّ اسْتَخْرَجَهَا مِنَ وِعَاء أخِيهِ كَذَلِكَ لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذ أَخَاهُ في دِين الْمَلِكِ إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ الله نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَاء وَفَوْقَ كُلِّ ذِي عِـلْم عَلِيهُ ﴾ [الآيات

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

لما قال إخوةُ يوسف: ﴿ تَاللهِ لقد عَلِمْتُم ما جَنْنَا لِنُفْسِدَ فِي الأرض وما كُنَّا سارِقينَ ﴾ [ يوسف: ٧٣ ]. قال أصحابُ يوسف: ﴿ فها جَزاؤُهُ إِنْ كَنْتُم كَاذَبِينَ ﴾ ؟ فقال إخوة يوسف: ﴿ جَزَاؤُه مَنْ وُجِدَ فِي رَحْلِهِ ﴾

قال الطبري: المعنى جزاؤه من وُجد في رحله، على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه، التقدير جزاؤه استعبادُ مَنْ وُجد في رحله، أو أخْذُه واسترقاقه، أو ما أشبه ذلك.

وقال غيره: التقدير جزاءُ السارق مَنْ وُجد في رَحْلِه فهو جزاؤه، ويكون جزاؤه الأول الابتداء، والجملة بعده الخبر، المعنى مَنْ وُجد في رحله فهو هو، وكرره تأكيداً للبيان كما قال الشاعر:

لا أرى المــوتَ يسبِــقُ المــوتَ شيءٌ نَغْــص المــوتُ ذا الغِنَــــى والفقيرا



المسألة الثانية: في تحقيق هذا الكلام بالتفسير:

وذلك أنَّ دِين الملكِ كان أنْ يأخذَ المجنيُّ عليه من السارق مثلي السرقة، وكان دين يعقوب أن يسترقّ السارق، فأَخذ يوسف إخوتَه بما في دين يعقوب بإقرارهم بذلك وتسليمهم فيه.

وقد روي عن مجاهد أنَّ عمة يوسف بنت إسحاق، وكانت أكبّر من يعقوب، صارت إليها منطقة إسحاق لسنّها، لأنهم كانوا يتوارثونها بالسنّ، وكان مَنْ سرقها استملك، وكانت عمة يوسف قد حضنته وأحَبَّتْه حبًّا شديداً، فلما ترعرع قـال لها يعقوب: سَلّمي يوسف إليَّ؛ فلست أقدر أن يغيبَ عن عيني ساعة. قالت له: دَعْه عندي أياماً أنظر إليه فلعلي أتسلّى عنه. فلما خرج من عندها يعقوب عمدت إلى مِنْطقة إسحاق فحزمتها على يوسف من تحت ثيابه، ثم قالت: لقد فقدت منطقة إسحاق، فانظروا من أخذها، ومن أصابها. فالتُمِست، ثم قالت: اكشفوا أهل البيت، فكشفوا فوُجدت مع يوسف فقالت: والله إنه لي سَلَم أصنَع فيه ما شئت<sup>(١٢)</sup>. ثم أتاها يعقوب، فأخبرته الخبر، فقال لها: أنت وذاك، إن كان فعل فهو سَلَم لك، فأمسكته حتى ماتت، فبذلك عيَّرة إخوته في قولهم إنْ يسرق فقد سرق أخّ له من قبل، معناه أنّ القرابةَ شَجْنَة والصحابة شَجْنَة.

ومن ها هناتعلَّم يوسف وَضْعَ السقاية في رَحْلِ أخيه كما عملت عمَّتُه به. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ في دينِ الملِكِ﴾

إذ كان لا يرى استرقاق السارق إلا أن يشاءَ الله، فكيف التزام الإخوة لدين يعقوب بالاسترقاق، فقضى عليهم به والكيدُ والمكْرُ هو الفعلُ الذي يخالفُ فيه الباطن الظاهر، والقول الذي يحتمل معنيين؛ فيتأوّله أحدُ المتخاطبين على وجهٍ والآخر على وجهٍ آخر.

المسألة الرابعة:

قد ذكرنا في سورة المائدة أنَّ القَطْعَ في السرقة ناسخٌ لما تقدم من الشرائع؛ إذ كان

(٩٢) أي: انه لي أسير أفعل فيه ما شئت.

سورة يوسف الآيات ( THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٧٦ - ٧٥ - ٧٤ )

٦٩

في شرع يعقوب استرقاقُ السارق كما تقدم، ولا نعلم ما نفذ به الحكم في شرع يعقوب هل كان مخصوصاً بعين مسروقة دون عين أم عاماً في كل عين؟ والأول أصح؛ لأنه ثبت في الصحيح أنّ النبي عَيَّلِيَّهِ قال: « إن بني إسرائيل كانوا إذا سرق فيهم الشريف تَرَكُوه، وإذا سرق فيهم الضعيفُ أقاموا عليه الحَدَّ، والذي نفس مُحمد بيده لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعْتُ يدهما » <sup>(١٣)</sup>. وهمذا نص في الغرض، موضّح للمقصود، فافهموه.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ كَذَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَ ﴾:

فيه جوازُ التوصُّل إلى الأغراض بالحيل؛ إذا لم تخالف شريعةً ولا هدمت أصلاً، خلافاً لأبي حنيفة في تجويزه الحِيَل، وإن خالفت الأصول، وخرمت التحليل؛ سمعت أبا بكر محمد بن الوليد الفهري وغيره يقول: كان شيخنا قاضي القضاة أبو عبدالله محمد بن عليّ الدامغاني صاحب عشرات آلاف من المال، فإذا جاء رأسُ الحَوْل دعا بنيه فقال لهم: قـد كبرَتْ سِنّي، وضعُفَتْ قوتي، وهذا مالّ لا أحتاجه، فهو لكم. ثم يخرجه، ويحتمله الرجالُ على أعناقهم إلى دُور بنيه، فإذا جاء رأس الحول، ودعا بنيه لأمر والا لنا، فنه أملُنا حياتك، وأما المالُ فأيَّ رغبةٍ لنا فيه ما دُمْتَ حياً، أنتَ ومالك لنا، فخُذُه إليك. ويسير الرجالُ به حتى يضعُوه بين يديه، فيرده إلى موضعه ـ يريد بتبديل الملك إسقاط الزكاة على رأى أبي حنيفة في التفريق بين المجتمع، والجمع بين المفترق، وهذا خطبٌ عظيم بينّاه في شرح الحديث، وقد صنّف البخاري عليه في جامعه كتاباً مقصوداً <sup>(11)</sup>.

## المسألة السادسة :

قال بعض علماء الشافعية: قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ مَكَنَّا لَيُوسُفَ فِي الأَرْضِ ﴾ [يوسف: ٥٦] دليل على جواز الحِيلةِ في التوصل إلى المباح واستخراج الحقوق.

- (٩٣) انظر: (صحيح البخاري: ٢٩/٥ . سنن النسائي: ٧٤/٨ . فتح الباري: ٧٧/٧).
  - (٩٤) في أ: في جامعه كتاباً مقصوراً.

قال القاضي الإمام أبو بكر رضي الله عنه: هذا وهم عظيم.

وقوله: ﴿ **وكذلك مكنّا ليوسف في الأرض**﴾ قيل فيه: كما مكنَّا ليوسف ملك نَفْسِه عن امرأة العزيز مكنَّا له ملك الأرض عن العزيز أو مثله مما لا يشبه ما ذكره. قال الشفعوي: ومثله: ﴿ **وَخُذْ بِيَدِك ضِغْنَاً فَاضْرِبْ بِهِ ولا تَحْنَتْ﴾** [ ص: ٤٤ ].

قال الإمام الفقيه القاضي أبو بكر بن العربي رضي الله عنه: ليس هذا حيلة؛ إنما هو حَمْلٌ لليمين على الألفاظ أو على المقاصد، وقد بيناه في كتب المسائل. قال الشفعوي: وحديثُ أبي سعيد في عامل خيبر \_ [قال الإمام ابن العربي: نص هذا الحديث] <sup>(٥٥)</sup> أن عامل خَيْبَر أتى رسولَ الله عَيَّاتَ بتمر جَنيب، فقال له رسول الله عَيَّاتَ : « أَكُلَّ تمر خيبر هكذا »؟ قال: لا ، يا رسول الله، ولكنا نبيع الصاع من هذا بالصاعين من تمر الجَمْع. فقال له رسول الله عَيَّاتَ : « لا تفعل، بع الجَمْع بالدراهم، ثم ابتع بالدراهم جَنِيباً، وكذلك البُسْر \_ » <sup>(٢)</sup>

ومقصودُ الشافعية من هذا الحديث أنَّ النبي صَلِّيْتُهِ أمره أنْ يبيعَ جَمْعاً ويبتاع جَنِيباً من الذي باع منه الجمع أو من غيره.

قال المالكيةُ: معناه من غيره، لئلا يكون جَنيباً بجَمْع؛ والدراهم ربا، كما قال ابن عباس: جريرة بجريرة والدراهم رِبا.

قـال الشفعـوي: ومنـه قـول النبي عَلَيْكَمْ لهنـد: « خُـذِي مـا يكفيـك وولــدك بالمعروف » <sup>(۱۷)</sup> .

- ( ٩٥ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٩٦) انظر: (صحيح البخاري: ٢/١٠٢، ١٢٩، ١٢٩، ١٧٨/٥، ١٣٢/٩. صحيح مسلم، حديث ٩٤، ٩٥ من المساقاة. وسنن النسائي: ٢٧١/٧. السنن الكبرى للبيهقي: ١٨٥/٥، ٢٩١، سنن الدارقطني: ١٧/٣
   ١٧/٣ . بدائع المنن للساعاتي: ١٣٠٠. نصب الراية للزيلعي: ١٣/١/١، فتح الباري: ٢٩٩/٤، ٣٩٩، ١٧/٣
   ١٧/٣ مشكاة المصابيح، للتبريزي: ٣٨١٣. التمهيد لابن عبد البر: ١٣١/٥. مشكل الآثار، للطحاوي: ٢٢/١٢، ١٣٣. معاني الآثار: ٢٧/٤. البداية والنهاية لابس كثير: ٢٠٣/٤.

(٩٧) انظر: (صحيح البخاري: ٨٥/٧، ٨٩/٩. صحيح مسلم، الباب: ٤، حديث: ٧ من الأقضية. =

سورة يوسف الآية ( ٨١) .....

قال القاضي: قالت هِنْد للنبي ﷺ: إنَّ أبا سفيان رجلٌ مَسِيك لا يعطيني ما يكفيني وَولدي. قال لها النبيُّ ﷺ: «خُذي ما يكفيك ووَلدك بالمعروف». وهذا من باب الفتوى وتسليط المفتي للمستفتي على حكم الدعوى، فهو أعلم بنفسه، وربَّه أعلمُ من الكل بكذبه أو صِدْقه، ولا حيلةَ في شيء من هذا.

٧١

وعجباً لمن يتصدَّى للإمامة، ويتميّز في الفرق بالزعامة، ويأتي بهذا السَّفْسَاف من المقال.

قال القاضي: وزاد بعد ذلك من معاريض النبي ﷺ في الحرب ما هو خارجٌ عن هذا الغرض على خط لا يجتمع مع هذا المقصد في دائرة الأفق، فكيف في مقدار من التقابل أصغر من نفق.

#### الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ ارْجِعُوا إلى أَبِيكُم فَقُولُوا يَا أَبَانَا إِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلاَّ بِمَا عَلِمْنَا وَمَا كُنَّا لِلْغَيْبِ حَافِظِينَ﴾ [ الآية: ٨١ ]. فيها ست مسائل:

### المسألة الأولى:

الشهادةُ مرتبطةٌ بالعلم عقلاً وشرعاً، فلا تُسَمع إلاّ ممن عَلِمَ، ولا تُقْبَلُ إلا منه. ومراتبُ العلم في طرقه مختلفة، ولكنه يعودُ إلى أصل واحد، وهو تعلَّقه بالمعلوم على ما هو به، فإذا نسي الشهادة فذُكِّرَ بها وتذكرها أدّاهاً، وذلك لقول الله سبحانه: ﴿ أَنْ

سنن النسائي: ٨/٢٢٢. سنن ابن ماجه: ٢٢٩٣. مسند أحمد بن حنبل: ٣٩/٦، ٥٠، ٢٠٦. سنن الدارمي: ٢/١٥٩. السنن الكبرى، للبيهقي: ٧/٤٦٦، ٤٧٧، ١٤١/١٠، ٢٧٠. مسند الشافعي: ٢٦٦، ٢٨٨. مسند الحميدي:٢٤٢. فتح الباري: ٤٠٥/٤، ٥٠٧/٩، ١٣٨/١٣، ١٧١. تغليق التعليق: ٧٧٠. إرواء الغليل: ٢٢٧/٧ . بدائع المنن للساعاتي ١٧٢٤. مشكل الآثار للطحاوي: ٢٢٨٣، ٣٣٩، مشكاة المصابيح للتبريزي: ٣٢٤٣. تلخيص الحبير: ٩٤٣، ١٧٦. شرح السنة، للبغوي: ٢٤/٨، ٢٠٤٣. طبقات ابن سعد: ٢٨٣٨. مصنف ابن أبي شيبة: ٢/٥٤٥. تهذيب تاريخ ابن عساكر: ٤٠٩٦.

ŶŶĸŶŇŧĊŴŧġŶĊŧŎŴĦŎŹŧĿĊŇŦĊŇŦĊŶĬŦġŇĊſŇŦĊŶĬŦſĊŎĬŇ

تَضِلَّ إحداها فتُذَكِّر إحْدَاها الأُخْرَى ﴾ [البقرة: ٢٨٢] وإذا لم يذكرها لم يؤدّها على أحد التأويلين كما تقدم في سورة البقرة.

العظورة يوسف الآية ( ٨١)

## المسألة الثانية:

۷۲

قال علماؤنا : إن عرف خطه ولم يذكر الشهادة قالوا : يؤدّيها ولا يمتنع أن يؤدّيَ منها <sup>(٩٨)</sup> ما علم وهو خطُّه، ويترك ما لم يعلم، وقد بيناها في سورة البقرة فلينظر فيها <sup>(٩٩)</sup>.

#### المسألة الثالثة:

إذا أدّعى الرجل شهادةً لا يحتملها عمره ولا حالهُ رُدَّت؛ لأنه ادَّعى باطناً ما كذّبه العيان ظاهراً.

### المسألة الرابعة: شهادة المرور:

وهو أن يقولَ: مررت بفلان فسمعته، فإن استوعب القول شهد في أحد قولي مالك. وفي القول الآخر <sup>(١٠٠)</sup> لا يشهد حتى يُشْهداه.

والذي نختاره الشهادة عند الاستيعاب، وبه قال جماعة من العلماء. وهو الحقّ؛ لأنه قد حصل له المطلوب، وتعين عليه أداء العلم، وكان خير الشهداء إذا أعلم المشهود له، وشرّ الشهداء إذا كتمها.

#### المسألة الخامسة:

وكذلك اختلف علماؤنا إذا جلس رجلان للمحاسبة، فأبرز الحساب بينهما ذكراً هل يشهد به مَنْ حضره، وقد كلف ذلك وأجلس له؟ والصحيحُ وجوبُ الأداء عليه؛ لأنه قد حصل له علمُه.

- (٩٨) في د : يؤديها ولا ينفع أن يؤدي منها .
   (٩٩) في أ : وقد بيناه في سورة البقرة فلينظر هناك .
  - ۱۰۰ ) في د: وفي القول الأول.

المسألة السادسة:

سورة يوسف الآية (٨٤) .....

إذا أجلس رجل شاهدين مِنْ وراء حجاب وكلّمه وقرَّره فاستوعبا كلامَه، فقال في كتاب محمد: لا يثبتُ ذلك، ويحلف أنه ما أقر إلاّ بأمر كذا يذكره؛ فإنْ نَكَل لزِمَه ما يشهد به. والأصل في الباب ما قدمناه من تحصيل العلم. والله أعلم.

## الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿وَتَوَلَّى عَنْهُمْ وَقَالَ يَا أَسَفَا عَلَى يُوسُفَ وَابْيَضَّتْ عَيْنَاهُ مِنَ الْحُزْنِ فَهُوَ كَظِيمٌ﴾ [ الآية: ٨٤ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

حدّث مالك عن حُزْن يعقوب إنه حُزْنُ سبعين ثكلى. قيل: فها أُعطي؟ قال: أجر سبعين شهيداً. قال مالك: قال يوسف لما حضرته الوفاة: ما انتقمتُ لنفسي من شيء أتى إليّ، فذلك زادي اليوم من الدنيا، وإنّ عملي لاحقٌ بعمل آبائي، فألحقوا قبري بقبورهم.

قال علماؤنا : يريد مالك بالكلام الثاني قول يوسف لإخوته : ﴿ لاَ تَشْرِيبَ عَلَيْكُمُ اليومَ يَغْفِرُ اللهُ لكم وهو أَرْحَمُ الراحينَ ﴾ [ يوسف : ٩٢ ] ؛ أي : لا تبكيتَ ولا مؤاخذة لكم بما فعلْتُمْ؛ لأن شفاءَ الغيظ والجزاء بالذنب في الدنيا من عمل الدنيا لا حظّ له في الآخرة ، وذلك قول يوسف : ما انتقمْتُ لنفسي من شيء أتى إليّ ، فذلك زادي اليوم من الدنيا ، وإن عملي لاحقٌ بعمل آبائي ؛ أي في الصفح والإحسان ، وهو فعل أهل النبوة صلّى الله عليهم وسلم <sup>(١٠١)</sup>. المسألة الثانية:

قوله: « ألحقوا قَبْرِي بقبور آبائي » شاهدناه سنة سبع **وثمانين،** وجاوزنا فيه [ أعواماً

(١٠١) في أ: وهذا فعل أهل النبوة صلَّى الله عليهم وسلم.

وفيتا المريكاني الفكراني الفكراني المريكاني الفكراني الفكراني الفكراني الفكراني الفكراني الفكراني الفكراني الف THE PRINCE GHAZI TRUST مورد المريكي المريكي المريكي المريكي المريكي المريكي المريكي الفكراني الفكراني الفكراني ا VE

و] <sup>(١٠٢)</sup> أياماً آمِنينَ في نعم فَاكِهين، وعلى الدرس والمناظرة متقابلين، وهو في قرية جَيْرُون التي كانت لإبراهيم الخليل بينها وبين المسجد الأقصى ستة فراسخ في سفح الجبل الذي كان فيه بيت رامة مُتَعَبَّد إبراهيم [ الخليل عليه السلام ] <sup>(١٠٢)</sup> ، المشرق على مدائن لوط، وفي وسط القرية بنيان مرصوص من حجارة عظام سوراً عظيماً، في داخله مسجد، في الجانب الغربي منه مما يلي القبلة إسحاق، ويليه في الجانب المذكور إبراهيم الخليل، ويليه في الطرف الجَوَّانِي من الجانب الغربي يعقوب على نسبةٍ متاثلة. وفيا يقابلها من الجانب الشرقي قبورُ أزواجهم على الاعتدال، على كل قبرٍ حجَرٌ عظيم واحد له الطول والعرض والعمق، حسبا بيناه في كتاب ترتيب الرحلة.

وفي الجانب القبْلي منه خارجَ هذا الحرم قبرُ يوسف منتبذاً ، كان له قَيَّم طَرَطُوشي زَمِنٌ <sup>(١٠٤)</sup> ، وله أَمَّ تنوبُ عنه، وهيئة قبر يوسف عَيَّلِيَّم كهيئة قبورهم. وهذا أصحُّ الأقاويل في موضع قبره لأجل ذكر مالك له، فلم يذكر رضي الله عنه إلا أشبه ما اطلع عليه.

المسألة الثالثة:

كان يعقوب حزيناً في الدرجة التي قد بيناها، ولكن حُزْنه كان في قلبه جبِلَّة، ولم يكتسب لسانه **قولاً قلقاً** يخالفُ الشريعة، كما قال النبي ﷺ في ابنه في صحيح الخبر : « تَدْمَعُ العين، ويحزَنُ القلب، ولا نقولُ إلاّ ما يُرضي ربنا، وإنا بكَ يا إبراهيم لمحزونون» <sup>(١٠٥)</sup>.

وقال أيضاً في الصحيح عَيْشَةٍ : « إنَّ الله لا يعذِّب بدَمْع ِ العين، ولا يحُزْن القلب،

(١٠٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
 (١٠٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
 (١٠٣) في أ: كان له قيم سوسي زمن.
 (١٠٤) في أ: كان له متم سوسي زمن.
 (١٠٥) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٦٢ من الفضائل. وسنن أبي داود، الباب ٢٨ من الجنائز. وسنن المناب ١٠٥) انظر: (صحيح مسلم، حديث، ٦٢ من الفضائل. وسنن أبي داود، الباب ٢٨ من الجنائز. وسنن المناب ١٠٥)

تاريخ ابن عساكر : ٢١١/٣، ٣٩٥/١).

وإنما يعذب بهذا \_ وأشار إلى لسانه، أو يرحم» <sup>(١٠٦)</sup>. وهو تفضَّل منه، سبحانه، حين علم عَجْزَ الخلق عن الصبر؛ فأذن لهم في الدمع والحزن، ولم يؤاخذهم به، وخطم الفم بالزمام عن سوء الكلام، فنهى علم نهى، وأمر بالتسليم والرضا لنافذ القضاء، وخاصة عند الصدمة الأولى. وأحسنُ الكلام في الشكوى سؤالُ المولى زوالَ البلوى، وذلك قولُ يعقوب: ﴿إِنما أَشْكُو بَتَّي وحُزْنِي إلى الله وأعلمُ من الله ما لا تَعْلَمُونَ﴾ [ يوسف: ٨٦] من جميل صنعه وغريب لطفه وعائدته على عباده.

## الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوا يَأَيَّهَا الْعَزِيزُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الضُّرُّ وَجِئْنَا بِبِضَاعَةٍ مُزْجَاةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنَا إِنَّ اللهَ يَجْزِي الْمُتَصَدِّقِينَ﴾ [الآية: ٨٨].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: القول في البضاعة:

قد تقدم ذكر معنى البضع في البضع آنفاً . المسألة الثانية: قوله: ﴿ مُزْجَاة ﴾ :

فيها قولان:

أحدهما : يعني قليلة ، إما لأنه متاعُ البادية الذي لا يصلح للملوك ، وإما لأنه لا سعة فيه ، إنما يدافع به المعيشة ، من قولك : فلان يُزْجِي كذا ، أي : يدفع ، قال الشاعر :

> الواهب المائةِ الهِجَان وعَبْدها عُوذاً تُزَجِّي خَلْفها أَطفالها يعني تَدْفع

(١٠٦) انظر: (صحيح البخاري: ١٠٦/٢. وصحيح مسلم، حديث: ١٢ من الجنائز ـ والسنن الكبرى للبيهقي: ٦٩/٤. وارواء الغليل للألباني: ٢٢١/٣). ( ۸۸ ) الملكة المحمد المحمد PRINCE GHAZI TRUST المورة يوسف الآية ( ۸۸ ) FOR QURANIC THOUGHT المحمد ا

الثاني: قال مالك: مُزْجاة تجوز في كل مكان، فهي المزجاة ـ رواه الحارث بن مسكين، عن ابن القاسم، عن مالك.

ولا أدري ما هذا، إلا أن يكونَ من باب جبذ وجذب، وإلا فالله أعلم بصحة الرواية فيه.

وقد فسرها بعضهم بأنها البُطم والصنوبر ، والبُطم هو الحبة الخضراء .

# المسألة الثالثة: قوله: ﴿ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْلَ وَتَصَدَّقْ عَلَيْنًا ﴾ :

المعنى جِئْنَا بقَدْرِنا، فأَعْطِنا بقَدْرِك، تضاءلوا بالحاجة، وتمسكنوا بفادحة المصيبة في الأخوين، وما صار إليه أمرُ-الأب بعدهما .

## المسألة الرابعة:

قال ابن القاسم، وابن نافع، عن مالك: قالوا ليوسف: فأوْفِ لنا الكيلَ، فكان يوسف هو الذي يكيل، إشارة إلى أنَّ الكيل والوزن على البائع؛ لأنَّ الواجبَ عليه تمييزُ حق المشتري من حقه، إلا أن يبيع منه معيَّناً صُبُرَة أو ما لاحق توفية فيه، فقبل أن يوفى فها جرى على المبيع فهو منه، ولذلك قال علماؤنا: أجرةُ الكيل على البائع، وأجرة النقد على المبتاع <sup>(١٠٢)</sup>، لأن الحافع لدراهمه يقول: إنها طيبة فأنتَ الذي تدعي الرداءة فانظر لنفسك، فإن خرج فيها رديء كانت الأجرة على الدافع، والله أعلم.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ وَتَصَدَّق عَلَيْنَا ﴾ :

قال علماؤنا : لما علموا أنَّ بضاعَتهم غير مرضية قالوا : اجعلها حِبَاء <sup>(١٠٠)</sup> إن لم تكن شرِاءً . وقال آخرون منهم : طلبوا منه وفاءَ الكيل والصدقة بعد ذلك ، وكلَّ ما كان صدقة أو هبة يتبع البيع فإنه يلحق به في إحدى الروايتين <sup>(١٠٠)</sup> ، وكذلك النكاح ، وبه قال أبو حنيفة . ولا يلحق به في الرواية الأخرى ، وبه قال الشافعي . وهي مسألة طيولية قد بينَّاها في مسائل الخلاف .

> (١٠٧) في أ : وأجرة الوزن على المبتاع . (١٠٨) حباء : عطاء بغير مقابل . من هامش البجاوي . (١٠٩) في أ : وكل صدقة أو هبة تتبع البيع فإنها تلتحق به في احدى الروايتين .

الرابع : معنى تصدق سامح، لا أَصْل الصدقة . الخامس : قيل : تصدَّقْ علينا بأخينا . وبالقولين الأخيرَيْن أَقُول . والله أعلم .

## الآية الثانية والعشرون

قـوله تعالى: ﴿وَرَفَعَ أَبَوِيْهِ عَلَى الْعَرْشِ وَخَرَّوا لَهُ سُجَّداً وَقَالَ: يَا أَبَتِ تَأْوِيلُ رُوْيَايَ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَعَلَهَا رَبِّي حَقاً وَقَدْ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُمْ مِنَ الْبَدْوِ مِنْ بَعْدِ أَنْ نَزَغَ الشَّيْطَانُ بَيْنِي وَبَيْنَ إِخُوتِي إِن رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَاءُ

قال العلماء : كان هذا سجودَ تحية لا سجودَ عبادة، وهكذا كان سلامهم بالتكبير وهو الانحناء، وقد نسخ الله في شَرعنا ذلك، وجعل الكلامَ بدلاً عن الانحناء والقيام. ومنه الحديث : قال النبي عَلَيْكُم : « إذا أصبح ابنُ آدم كفرت أعضاؤه اللسان، تقول له : اتَّق الله فينا، فإنك إن استقمت استقمنا، وإن اعوجَجْت اعْوَجَجْنَا» <sup>(١١٢)</sup>.

> فإن قيل: فما تقول في الإشارة بالإصبع ؟ قلنا : فيه ثلاثة أوجه :

- (١١٠) في أ : لا يعلم منع الصدقة في شرعهم.
  - (١١١) في أ: فلعلها كانت مباحة لهم.
- (١١٢) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٩٦/٣ . سنن الترمذي: ٢٤٠٧ . مشكاة المصابيح للتبريزي: ٤٨٣٨ . حلية الأولياء، لابي نعيم: ٣٠٩/٤ . عمل اليوم والليلة لابن السني: ١ . الصمت لابن أبي الدنيا: ١٢ . الزهد لابن المبارك: ٣٥٨ ).

أحدها : أَن اللسان يكفي في السلام، وأما حركةُ البدن أو شيء منه فلم يُشْرع في السلام، لا تحـريك يد [ولا قدم]<sup>(١١٢)</sup> ولا قيام بَدَن.

RIA تقورة يوسف الآية ( ١٠٠ ) FOR QUR

الثاني: أَنَّ ردَّ السلام فرض، وابتداؤه سنَّة في مشهور الأقوال، ولكن يجوز القيام للرجل الكبير بَدَاءة إذا لم يؤثّر ذلك في نفسه، كما قال النبي عَيَّلَيْهُ لجلسائه ـ حين جاء سعد: «قوموا إلى سيِّدكم <sup>(١١٤)</sup> »؛ فإن أثر فيه لم يجز عَوْنُه على ذلك، لما روي: «من سره أن يَمْثُل له الرجال قياماً فليَتَبَوأُ مَقْعَدَه من النار » <sup>(١١٥)</sup>.

الثالث: أنه يجوز الإشارة بالإصبع إذا بعد عنك لتعيّن له أو به وقْتَ السلام، فإن كان دانياً فلا بأس بالمصافحة، فقد صافح النبيُّ عَيَّلِيَّهِ جعفراً، حين قدم من الحبشة، وقال النبي عَيَّلِيَّهِ: «ما مِنْ مسلمين يلتقيان فيتصافحان إلا غُفِر لهما» <sup>(١١٦)</sup> – خرجه الترمذي وغيره، وإن كان كره مالك المصافحة؛ لأنه لم يرها أمراً عاماً في الدين، ولا شائعاً بين الصحابة، ولا مَنْقُولاً نَقْل السلام؛ ولو كان منه لاستوى معه، وقد بيناه في شرح الحديث.

 $\star \star \star$ 

(١١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

- (١١٤) انظر: (صحيح البخاري: ٢١/٤، ٨١/٤، ٢٢/٦، ٢٢/٢، ١٣٤. صحيح مسلم، الباب: ٢٢، حديث:
   ٦٤. من الجهاد. سنن أبي داود، الباب: ١٥٦ من الأدب. سنن الترمذي: ٨٥٦. مسند أحمد بن حنبل: ٣٢/٣، ٢٧ . المعجم الكبير للطبراني:
   حنبل: ٣/٣٦، ٢١ . السنن الكبرى للبيهقي: ٣/٨٦، ٣/٣٦، ٩٧ . المعجم الكبير للطبراني:
   ٢٦/٦ . مجع الزوائد: ٣/٨٦ . مصنف ابن أبي شيبة: ٢٢/١٢٤. دلائل النبوة: ٢/٨٤. مشكاة الصابيح للتبريزي ٢٦/٥ . مصنف ابن أبي شيبة: ٢٢/١٤] . دلائل النبوة: ١٨/٢ . مشكاة الصابيح للتبريزي ٢٦٥٩ . واتد المسير لابن الجوزي: ٢٣/٣] . طبقات ابن سعد:
  - (١١٥) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٩٣/٤ ، ١٠٠ . الأدب المفرد للبخاري: ٩٧٧ ).
- (١١٦) أنظر: (سنن أبي داود، الباب: ١٥٤ من الأدب. وسنن الترمذي: ٢٧٢٧. وسنن ابن ماجه: ٣٧٠٣. ومسند أحد بن حنبل: ٢٨٩/٤، ٣٥٣. والسنن الكبرى للبيهقي: ٩٩/٧. والترغيب والترهيب: ٢٣٢/٣ . نصب الراية للزيلعي: ٢٠/٤ . مشكاة المصابيح للتبريزي: ٤٦٧٩ . وشرح السنة، للبغوي: ٣٨٩/١٢. أذكار النووي: ٢٣٢ . كشف الخفا: ٢/٢٠).



**سورة الرعد** فيها خس آيات

GHAZI TRU

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿الله يَعْلَمُ مَا تَحْمِل كُلَّ أُنْثَى وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزدَادُ وَكُلَّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمقدَارِ ﴾ [ الآية: ٨ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أُنْثَى ﴾ :

تمدّحٌ من الله سبحانه بعلْم الغيب، والإحاطة بالباطن الذي يخفى على الخلق؛ فلا يجوز أَنْ يشارِكَه في ذلك أحد. وأهلُ الطب يقولون: إذا ظهر النفخ في ثَدْي الحامل الأيمن فالحمل ذَكَر، وإن ظهر في الثدي الأيسر فالحمل أُنثى، وإذا كان الثقلُ للمرأة في الجانب الأيمن فالحمل ذكر، وإن وجدت الثقل في الجانب الأيسر فالولدُ أنثى؛ فإن قطعوا بذلك فهو كفر، وإن قالوا: إنها تجربة وجدناها تُرِكُوا وما هم عليه، ولم يقدح ذلك في التمدح؛ فإنَّ العادة يجوزُ انكسارُها والعلم لا يجوز تبدَّله.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَمَا تَغِيضُ الْأَرْحَامُ وَمَا تَزدَادُ ﴾:

وقد تباين الناسُ فيها فِرِقاً، أظهرها تسعة أقوال:

الأول: ما تَغِيضُ الأرحام من تسعة أشهر وما تزيد عليها، كقوله: ﴿ مُخَلَّقَةٍ وغَيْرٍ مُخَلَّقَةٍ﴾ [الحج: ٥] قاله الحسن.

الثاني: ما تَغِيض الأرحام: ما تسقط، وما تزداد، يعني عليه إلى التسعة؛ قاله قتادة.

الثالث: إذا حاضت الحامِلُ نقص الولَدُ فذلك غَيْضُه، وإذا لم تحض ثَمَّ فتلك على النقصان؛ قاله مجاهد وسَعِيد بن جُبير .

THE سورة الرعد الآية (٨)

الرابع: ما تَغِيض الأرحام فتلك لستة أشهر <sup>(١)</sup>، وما تزداد فتلك لعامين؛ قالته عائشة.

الخامس: ما تزداد لثلاثة أعوام؛ قاله الليث. السادس: ما تزداد إلى أربع سنين؛ قاله الشافعي: ومالك في إحدى رِوَايَتَيْهِ. السابع: قال مالك في مشهور قوله: إلى خمس سنين. الثامن: إلى ست سنين، وسبع سنين؛ قاله الزهري. التاسع: لا حدَّ له، ولو زاد على العشرة الأعوام، وأكثر منها؛ قاله مالك في الرواية الثالثة.

المسألة الثالثة:

نقل بعضُ المتساهلين من المالكيين أنَّ أَكثَر مدَّة الحمل تسعة أشهر <sup>(٢)</sup>، وهذا ما لم ينطق به قطَّ إلا هالكيّ: وهم الطبائعيون الذين يزعمون أن مدبر الحمل في الرحم الكواكب السبعة تأخذه شهراً شهراً، ويكون الشهر الرابع منها للشمس، ولذلك يتحرك ويضطرب، وإذا كمل التداول<sup>(٦)</sup> في السبعة الأشهر بين السبعة الكواكب عاد في الشهر الثامن إلى زُحَل فيُبْقله ببرده. فياليتني تمكنت من مناظرتهم أو مقاتلتهم<sup>(٤)</sup>.

ما بال المرجع بعد تمام الدور يكون إلى زُحَل دون غيره؟ الله أخبركم [ بهذا ] <sup>(ه)</sup> أم على الله تفترون؟ وإذا جاز أن يعودَ إلى اثنين منها لِمَ لا يجوزُ أن يعودَ التدبيرُ إلى ثلاث أو أربع، أو يعود إلى جميعها مرتين أو ثلاثاً؟ ما هذا التحكم بالظنون الباطلة

- (١) في أ: ما تغيض الأرحام فتلد لستة أشهر.
  - (٢) على هامش أ : مسائل في قضايا الحمل.
    - (٣) في أ : وإذا تكامل التداول.
    - ٤) في أ: تمكنت من مناظرتهم ومقابلتهم.
      - ( ٥ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

على الأمور الباطنة؟ [ فمن ] <sup>(٦)</sup> نَصِيري من هذا الاعتقاد ، وعَذِيري من المسكين الذي تصوّر عنده أنَّ أكثر مدة الحمل تسعة أشهر ! ويالله ويالضياع العلم بين العالم في هذه الأقطار الغاربة مَطْلَعاً ، العازبة مقطعاً !

# المسألة الرابعة:

فإن قيل: إنَّ الحاملَ لا تحيض، وهو قول جماعة منهم أبو حنيفة؛ لأنَّ تماسك الحيض علامةٌ على شغل الرَّحم، واسترساله علامة على براءة الرحم؛ فمحال أن يجتمعَ مع الشغل؛ لأنه ما كان يكون دليلاً على البراءة لو اجتمعا، ومعنى قوله: الله يعلَّمُ ما تحمِلُ كل أنثى وما تغيض الأرحام وما تزداد: وما تَغِيض الأرحامُ في الدم والحيض في غير حال الحمل، وما تزداد بعد غَيْضِها من ذلك، حتى يجتمع في الرحم. فالجواب عنه من وَجْهين:

أحدهما : أن الدمَ علامةٌ على براءة الرحم من حيث الظاهر لا من حيث القَطْع ؛ فجاز أن يجتمعا ، بخلاف وَضْع ِ الحمل ؛ فإنه براءة للرحم قطعاً ، فلا يجوز أن يجتمعَ مع الشغل.

الثاني: أَنَّ قولَه في تفسير ما تَغيض الأرحام في غير حال الحمل وما تزداد بعد غيضها حتى يجتمع في الرحم. فإنا نقول: إن الآية عامة في كل غَيْض وازدياد وسيلان وتوقف، وإذا سال الدم على عادته بصفته ما الذي يمنعُ من حكمه؟ ولا جواب لهم عن هذا.

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَلِلهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وَظِلَالُهُمْ بِالْغُدُوِّ وَالآصال﴾ [الآية ١٥].

فيها مسألتان:

(٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.

المسألة الأولى:

۸۲

إذا وُجِد الفعل، في الآدمي مع خَلْق الإرادة فيه كان طوعاً ، وإذا وُجد الفعل مع عدم الإرادة كان كرهاً ، ويأتي تحقيقُ القول فيه في سورة النحل إن شاء الله تعالى . **المسألة الثانية:** 

THE PR سورة الرعد الآية (١٥)

اختلف الناس في تفسيرها على أقوال، جمهورُها أربعة:

الأول: المؤمن يسجد طوعاً، والكافر يسجد خَوْفَ السيف؛ فالأول أبو بكر الصديق آمنَ طوعاً من غير لَعْثَمة.

والثاني: الكافر يسجدُ لله، إذا أصابه الضر يسجد لله كرهاً، وذلك قوله: ﴿ وَإِذَا مَسَّكُم الضُّرُّ في البَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلاَّ إِيّاهُ فَلما نُجَّاكُمْ إلى البَرِّ أَعرضْتُم﴾ [ الاسراء: ٦٢ ] يريد عنه وعَبَدْتُم غيره.

الثالث: قال الصوفية: المخلص يسجد لله محبةً، وغيره يسجدُ لابتغاء عِوَض <sup>(٧)</sup>، أو لكشف مِحْنَة، فهو يسجدُ كرهاً.

الرابع: الخلق كلّهم ساجد، إلا أنه مَنْ سجد بقَلْبِه فهو طوع، ومن سجد بحاله فهو كره؛ إذ الأحوالُ تدلُّ على الوحدانية من غير اختيار ذي الحال.

قال القاضي أبو بكر : أمّا مَنْ سجد لدَفْعِ شَرّ فذلك بأمر الله، هو الذي أمرنا بالطاعة، ووعدنا بالثواب عليها، ونهانا عن المعصية، وأوعد بالعقاب عليها، وهذا حالُ التكليف، فلا يتكلّف فيها تعليلاً إلا ناقصُ الفِطْرة قاصر العلم؛ وغرضُ الصوفية ساقط، وقد بيناه في كتب الأصول، فما عَبَد الله نبيّ مرسل، ولا وَليّ مكمل إلا طلب النجاة<sup>(٨)</sup>.

- (٧) في أ: وغيره يسجد لابتغاء عرض.
  - (٨) من أ: أو ملك إلا طلب النجاة.

الآية الثالثة

GHAZI TRUST IC THOUGHT

٨٣

قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يُوفُونَ بِعَهْدِ اللهِ وَلاَ يَنْقُضُونَ الْمِيثَاقَ ﴾ [ الآية ٢٠ ] . فيها ثلاث مسائل :

**المسألة الأولى:** القول في العهد .

سورة الرعد الآبة (٢٠)

المسألة الثانية: القول في الوفاء به. وقد تقدم شرحهما .

**المسألة الثالثة:** في تعديد عُهُود الله، وهي كثيرة العدد، مستمرة [المدد و]<sup>(١)</sup>الأُمَد .

أعظمها عهداً، وأوكدها عقداً ما كان في صلب آدم على الإيمان.

الثاني (١٠) : ما كان مع النبي عليت .

الثالث: ما ربطه المرء على نفسه عند الإقرار بالشهادتين، فإنها ألزمت عهوداً، وربطت عُقوداً، ووظفت تكليفاً، وذلك يتعدَّدُ بعدد الوظائف الشرعية، ويختلف باختلاف أنواعها، منها الوفاء بالعرفان، والقيام بحق الإحسان أَنْ تعبدَ الله كأنك تراه، فإنك إلا تره فإنه يراك.

ومنها الانكفاف عن العصيان، وأقلَّه درجة اجتناب الكبائر، ومِنْ أعظم المواثيق في الذكر ألاّ تسأل سواه، فقد كان أبو حمزة الخراساني من كبار العُبّاد سمع أنَّ ناساً بايعوا رسولَ الله يَتَظِيرُ ألاّ يسألوا أحداً شيئاً، فكان أحدهم إذا وقع سَوْطه لا يسأل أحداً رَفْعَه إليه، فقال أبو حمزة: رب، إن هؤلاء عاهدوا نبيَّك إذ رأوه، وأنا أعاهدُك ألا أسألَ أحداً شيئاً أبداً. قال: فخرج حاجًّا من الشام يريد مكة، فبينا هو يمشي في الطريق بالليل إذ بقي عن أصحابه لعُذْر، ثم اتبعهم، فبينا هو يمشي إليهم إذ سقط في بئر على حاشيةِ الطريق، فلها حصل في قعره<sup>(١١)</sup> قال: أستغيث؛ لعل أحداً

- ۹) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (١٠) الأول: قوله: « أعظمها عهداً ».
    - (١١) في أ: فلما حل في قعره.

وهنيتا من الفراقي الفراقي المن المراجي المعالي المرعد الآية ( ۳۵ ) The prince Ghazi trust for ouranic thought

يسمعني فيخرجني، ثم قال: إن الذي عاهدته يراني ويسمعني، والله لا تكلمت مجرف لِبَشَرِ، ثم لم يلبث إلا يسيراً إذ مرّ بتلك البئر نفرّ، فلما رأوه على حاشية الطريق قالوا: إنه لينبغي سدَّ هذه البئر، ثم قطعوا خشباً، ونصبوها على فم البئر وغطَّوْها بالتراب. فلما رأى ذلك أبو حمزة قال: هذه مهلكة ، فأراد أن يستغيث بهم، ثم قال: والله لا أخرج منها أبداً، ثم رجع إلى نفسه فقال: أليس الذي عاهدت يرى ذلك كله <sup>(٢٢)</sup>، فسكت وتوكّل، ثم استند في قَعْر البئر مفكّراً في أمره، فإذا بالتراب يقَعُ عليه، والخشب يرفع عنه؛ وسمع في أثناء ذلك من يقول: هات يدك. قال: فأعطيته يدي، فأقلني في مرة واحدة إلى فم البئر، فخرجت ولم أر أحداً <sup>(٢٢)</sup> ، ثم سمعت هاتفاً يقول:

نهاني حيائي منك أن أكْتُم الهوَى وأَغنَيْتَني بالعلم منك عن الكَشْفِ تلطفت في أمري فأبديت شاهدي إلى غائبي واللطف يدرك باللطف تراءيت لي بالعلم حتى كمانما تخبرني بالغيب أنك في كَفَي أراني وبي من هَيْبتي لك وحشة فتؤنسي باللطف منك وبالعطف وتُحْيى محبّاً أنت في الحب حَتْفُه وذا عجَبّ كون الحياة مع الحتف فهذا رجل عاهد الله، فوجد الوفاء على التمام والكمال؛ فبه فاقتدوا تهتدوا.

قوله تعالى: ﴿ مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ أَكُلُهَا دَائِمٌ وظِلُّهَا تِلْكَ عُقْبَى الَّذِينَ اتَّقُوا وَمُقْبَى الْكَافِرِينَ النَّارُ﴾ [ الآية: ٣٥ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ أَكُلُهَا دَائِمٌ ﴾:

٨٤

بضم الهمزة في الأكل، يعني به المأكول لا الفعل. وصف الله طعامَ الجنةِ بأنه غَيْرُ مقطوع ولا ممنوع، وطعامُ الدنيا ينقطع ويمنع فيمتنع.

- (١٢) في أ: أليس قد عاهدت من يراني ذلك كله.
  - (١٣) في أ: فخرجت فلم أجد أحداً .

المسألة الثانية:

سورة الرعد الآية (٤٣)

قال إبراهيم بن نوح: سمعت مالك بن أنس يقول: « ليس في الدنيا من ثمارٍ ما يشبه ثمار الجنة إلا الموز »، لأنّ الله يقول: ﴿ أَكُلُهَا دَائِمٌ ﴾ وأنت تجدُ الموزَ في الصيف والشتاء.

٨٥

قال القاضي: وكذلك رمان بغداد ، شاهدت المحَوَّل قرية من قرى نهر عيسى وفي شجر الرمان حَبُّ العامين يجتمع تقطَعُ منه متى شئتَ صيفاً وشتاءً ، وقيظاً وخريفاً ، إلا أنّ الحبةَ التي بقيت في الشجرة عاماً لا تَفْلقها إلا بالقدوم من شدَّة القِشْر ، فإذا انفلقت ظَهَرَ تحته حبُّ الرمان أجمل ما كان وأينعه.

### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَيَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَسْتَ مُرْسَلاً قُلْ كَفَى بِاللهِ شهيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ﴾ [الآية ٤٣]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ قُلْ كَفَى بِاللَّهِ شَهِيداً بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ ﴾

فيها الاكتفاء بشهادة واحد ، وهو خيرُ الشاهدين إن كان يعلم مني الحقّ في الدعوى والصدقَ في التبليغ فسينصرني ، فلا جرم صدَّقَهُ بالمعجزات ، ونصرَه بالدلالات ، وأَكْرَمه بالظهور في العواقب .

فإن قيل : فقد قال : ﴿ وِمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَاب ﴾ ؟

قيل: هو وإن كان معطوفاً عليه في اللفظ فإنه مقطوع عنه في المعنى. التقدير: ومَنْ عنده علم الكتاب يشهد لي بصدقي؛ ولهذا المعنى قال مجاهد: إن مَنْ عنده علم الكتاب هو الله تعالى، وهذه غَفْلَةٌ؛ فإنه قد قال: **﴿قُلْ كَفَى بِاللهِ شَهِيداً ﴾**، فلو كان الذي عنده علم الكتاب هو الله لكان تكراراً مَحْضاً خارجاً عن صِحَّةِ المعنى وجَزَالةِ اللفظ؛ وإنما الذي عنده علم الكتاب في:

المسألة الثانية: (١٤)

اختلف فيمن عنده عام الكتاب بعد ذكر قول مجاهد على أربعة أقوال: الأول: أن المراد به مَنْ آمَنَ من اليهود والنصارى. الثاني: أنه عبدالله بن سلام. الثالث: أنه عليّ بن أبي طالب، وقد قرىء: ومِنْ عنده عُلِمَ بخفض الميم من مِنْ ورفع العين من علم. وقرىء بخفض الميم من مِنْ وباقيه على المشهور.

HE PRINCE GHAZI TRUST والرعد الآية (٤٣) For QURANIC THOUGHT

المسألة الثالثة: في تدبّر ما مضى:

أما مَنْ قال إنهم الذين آمنوا من اليهود ، كابن سلام ، وابن يامين . ومن النصارى ، كسلمان ، وتميم الداري ؛ فإن المعنيّ عنده بالكتاب التوراة والإنجيل .

وأما مَنْ قال: إنه عليّ بن أبي طالب فَعَوَّل على أَحَدِ وجهين: إما لأنه عندهُ أعلم المؤمنين، وليس كذلك؛ بل أبو بكر وعمر وعثهان أَعْلَمُ منه، حسبا بيناه في أصول الدّين في ذكر الخلفاء الراشدين؛ أو لقول النبي ﷺ : « أنا مدينةُ العلموعلي بابها »<sup>(١٥)</sup>. وهو حديثٌ باطل، النبي ﷺ مدينةُ علم وأبوابها أصحابها؛ ومنهم البابُ المنفسح، ومنهم المتوسط على قَدْر منازلهم في العلوم.

وأما مَنْ قال: إنهم جميعُ المؤمنين فصدق؛ لأن كل مؤمن يعلم الكتابَ، ويدرك وَجْهَ إعجازه؛ يشهدُ للنبي ﷺ بالصدق.

- (١٤) في أ : إنما الذي عنده علم الكتاب، وهي المسألة الثانية.

سورة الرعد الآية (٤٣) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANG THOUGHT.

وأما من قال: إنه عبدالله بن سلام فعوَّلَ على حديث خرّجه للترمذي وغيره أنه لما أُريد قتل عثهان جاء عبدالله بن سلام فقال له عثهان: ما جاء بك؟ قال: جئت في نصرك. قال: اخرُجْ إلى الناس، فاطردهم عني، فإنك خارجاً خيرٌ لي منك داخلاً. فخرج عبدُ الله إلى الناس، فقال: أيها الناس، إنه كان اسمي في الجاهلية فلان، فسهاني رسولُ الله يَتَاليُه عبد الله، ونزلت فيَّ آيات من القرآن فنزلت فيَّ: ﴿ وَشَهد شاهِدٌ مِنْ بني إسرائيل على مِنْلهِ...﴾ [ الأحقاف: ١٠ ] الآية إلى آخرها، ونزلت فيَّ: ﴿ قُلْ

إن لله سَيْفاً مغموداً عنكم، وإنّ الملائكة قد جاورتكم في بلدكم هذا الذي نزل به رسولُ الله ﷺ . الله الله في هذا الرجل أن تقتلوه، فوالله لئن قتلتموه لتطردنّ جيرانكم الملائكة، وليسلَّنَّ سيفُ الله المغمود عنكم، فلا يغمد إلى يوم القيامة.

قالوا : اقتلوا اليهودي ، واقتلوا عثمان .وليس يمتنع أن تنزلَ في عبدالله سبباً ، وتتناول جميع المؤمنين لفظاً ؛ ويعضده من النظام أن قوله : ويقول الذين كفروا ـ يعني به قريشاً ؛ فالذي عنده علم الكتاب هم المؤمنون من اليهود والنصارى الذين هم إلى معرفة النبوة والكتاب أقرب من عَبَدَةِ الأوثان .

## المسألة الرابعة:

في هذا قول المتجادلين: كفى بفلان بيننا شهيداً فيرضيان به، وقد قدّمناه، ويزيدُ هذا عليه ظهور هذا الحق يقيناً، وأنّ الله ينصرُه نَصْراً مُبِيناً، ويوفّق مَنْ يعرفه حقاً، ويشهد به تصديقاً وصدقاً. والذي اختاره مالكٌ في هذه الآية أنه عبدالله بن سلام كذلك روى عنه ابن وهب، وقد تقدم بيانُه.

 $\star \star \star$ 





سورة إبراهيم فيها أربع آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا مُوسَى بِآيَاتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إلَى النَّورِ وَذَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللهِ إِنَّ في ذَلِكَ لآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ ﴾ [ الآية: ٥ ]. فيها ثلاث مسائل:

> **المسألة الأولى:** معنى ذكِّرْهم قل لهم قَوْلاً يتذكَّرون به أيام الله.

> > المسألة الثانية: في أيام الله قولان: أ

أحدهما : نِعمه . الثاني : نِقَمه ؛ قاله الحسن . وكذلك روى ابن وهب عن مالك قال : بلاؤه الحسن ، وأياديه عندهم . وقد أخبرني بعضُ أشياخي من الصوفية أنه كان من جملتهم رجلٌ إذا صَفَا له يوم [واحد]<sup>(۱)</sup> جعل جَوْزاً في قدر وختم عليه ، فإذا سئل عن عمره أخرج القِدْر وفضَّ الختم ، وعدَّ الجوز ، فيرى أنَّ أيامه بعددها .

المسألة الثالثة:

في هذا دليلٌ على جوازِ الوَعْظ، المرقق للقلوب، المقوِّي لليقين؛ فقد روى سعيد ابن جُبَير، عن ابن عباس، عن أبيّ بن كعب، قال: سمعْتُ رسولَ الله ﷺ يقول:

(1) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

سورة إبراهيم الآية (١٣) ....

« بينما موسى في قومه يذكّرهم بأيام الله، وأيام الله نعماؤه وبلاؤه » <sup>(٢)</sup> ، وذكر حديث الخضر . وقد استوفينا فيه الغاية في شرح الصحيحين سنَداً ومَتْناً .

۸٩

الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِنْ أَرْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلَّتِنَا فَأَوْحَى إِلَيْهِمْ رَبَّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ﴾ [ الآية: ١٣ ].

فيها مسألتان:

#### المسألة الأولى:

قال الطبري: معناه لنخرجنَّكم مِنْ أرضنا، إلا أن تعودوا في ملَّتنا، وهو غيرُ مفتقر إلى هذا التقدير، فـإن (**أو)** على بابها من التخيير. خيَّر الكفارُ الرسلَ بين أَنْ يعودوا في ملتهم أو يخرجوهم من أرضهم؛ وهذه سيرةُ الله في رسله وعباده. ألا ترى إلى قوله تعالى: **﴿وإنْ كادُوا لَيَسْتَفِزُّونَكَ...﴾** الآيتين.

وقال في الصحيح في حديث وَرَقة [ بن نوفل]<sup>(٣)</sup> وقوله للنبي ﷺ : يا ليتني فيها جَذَعاً ، يا ليتني أكونُ حيّاً حين يُخْرِجُك قومُك . قال : « أو مُخْرِجِيّ هم » ؟ قال له ورقة : نعم ، لم يأت أحدّ بمثل ما جئْتَ به إلا عُودِي وأُخْرِج ، وإن يُدْرِكْني يومك أنصرك نصراً مُؤزَّراً<sup>(٤)</sup> .

#### المسألة الثانية:

فيه إكراه الرسل بالخروج عن أرضهم، وقد تقدم شدةُ ذلك ووَقْعهُ من النفوس في قوله تعالى: **﴿ولو أَنَّا كَتَبْنَا عليهم أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسكم أو اخْرُجوا من** 

- ۲) انظر: (صحيح مسلم، الباب: ٤٦ من الفضائل. ومسند أحمد بـن حنبل: ١٢١/٥. تفسير
   القرطبي: ٢٤٢/٩. تفسير ابن كثير: ١٧٧/٥).
  - (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- (٤) انظر: (صحيح البخاري: ٤/١ ، ٤/١، ١٥/٩، وصحيح مسلم حديث: ٢٥٢ من الايمان.
   ومسند أحمد بن حنبل: ٢٣٣/٦. والسنن الكبرى للبيهقي: ٧/١٥، ٦/٩، وتفسير ابن كثير:
   ٤٥٨/٨ . وتفسير الطبري: ١٦٢/٣٠. وفتح الباري: ٢٦٨/١ ، ١١٥/١، ٣٥٢/١ . ومصابيح السنة للبغوي: ٧٦٩/١ . والدر المنثور للسيوطي: ٣٦٨/٦ . ومسند أبي عوانة: ١١١/١).

(۲۵ – ۲٤) الآيتان (۲۵ – ۲۵) CF. GHAZI TRUST. (۲۵ – ۲۵) FOR QURANIC THOUGHT

دِيَارِ كُم ما فَعَلُوه إلاّ قَلِيلٌ منهم ﴾ [ النساء : ٦٦ ] ؛ فهو من أعظم وجوه الإكراه المبيحة للمحظور ، ويأتي ذلك في سورة النحل إنْ شاء الله تعالى . وهذه سيرةُ الله في رسله كما قدمناه ؛ فلذلك أخبر عن بعضهم ، وهم قومُ شُعيب في سورة الأعراف ، فقال : ﴿قال الملأُ الذين استَكْبَرُوا من قومه لنُخْرِجَنَّكَ ... ﴾ [ الاعراف : ٨٨ ] الآية . وأخبر هنا عن عموم الأمر ، فقال : ﴿وقال الذينَ كَفَرُوا لرسُلِهم لَنُخْرِجَنَّكُمْ ... ﴾ الآية .

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ. تُؤتِي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلبناس لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَرُونَ﴾ [ الآيتان: ٢٤ ، ٢٥ ]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في تفسير نزولها على معناها:

روى حماد بن سلمة، عن شُعَيب بن الحَبْحاب، عن أنس بن مالك؛ قال: أَتي رسولُ الله ﷺ بقناع من رُطب، فقال: مَثلُ كلمة طيبة... الآية، قال: هي النّخْلة.

وفي الصحيح، عن النبي ﷺ أنه قال: « إنَّ من الشجَرِ شجرةً لا يسقط ورَقُها تُؤْتِي أُكُلَها كلَّ حين، مثلها كمثل المسلم، خَبِّروني ما هي...» الحديث، حتى قال النبي ﷺ : « هي النخلةُ »، فذكر خصالاً في هذه الشجرة، ومنها أنها تُؤْتِي أكُلها كلَّ حين<sup>(٥)</sup>.

(٥) انظر: (صحيح مسلم: ٢١٦٥. ومسند أحمد بن حنبل: ١٣/٢، ١٥٧، وفتح الباري: ١٦٥/١.
 والمعجم الكبير للطبراني: ٢٠١/١٢. وشرح السنة للبغوي: ٢٠٧/١ . وتجريد التمهيد لابن عبد
 البر: ٨٧٢، ٨٧٥. ومصابيح السنة للبغوي: ٤١/٤. وتفسير الطبري: ١٣٧/١٣، ١٣٨. وتفسير
 ابن كثير: ٤١٢/٤).

سورة إبراهيم الآيتان (٢٤ - ٢٥) التي المراهيم الآيتان (٢٤ - ٢٥)

المسألة الثانية: في تفسير الحين:

المسألة الثالثة: في تحقيق معناه:

اعلموا \_ أفادكم اللهُ العرْفَان \_ أنا قد أحكمنا هذه المسألة في كتاب ملجئة المتفقهين؛ ونحن الآن نشير إلى ما يُغْنِي في ذلك الغرض، ويُشْرفُ بكم على مقصود الفَتْوى المفترض، فنقول: إنّ الحين ظرف زمان، وهو مبهم لا تخصيص فيه، ولا تعيين في المفسر له، وهذا مقرَّرٌ لغة، مُجَمْعٌ عليه مِنْ علماء اللسان، وإنما يفسِّرُه ما يقترن به، وهو يحتمل ساعة لحظيّة، ويحتمل يوم الساعة الأبدية، ويحتمل حال العدم: كقوله بعالى: **(هل أتّى على الإنْسَان حينٌ من الدَّهْر ...)** [ الإنسان: ١ ] الآية. ولأجل إبهامه علّق الوعيد به، ليغلبَ الخوف، لاستغراق مدة العذاب نهاية الأبد فيه، فيكفّ عن الذنب، أو يرجو لاقتضاء الوعيد أقل مدة احتماله؛ فيغلب الرجاء، ولا يقع اليأس عن المغفرة الذي هو أشدُّ من الذنب، ثم يفعل الله ما يشاء.

91 .....

وتعلَّق من قال: إنَّ الحين غدوة وعشية بقوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ اللهِ حِينَ تُمْسُونَ

وحينَ تُصْبِحُونَ ﴾ [ الروم: ١٧ ]، ومَنْ قال: إنه ثلاثة أيام نزع بقوله تعالى ۔ في قصة ثمود : ﴿ وفي تَمُودَ إذ قِيلَ لهم تمتَّعُوا حتَّى حِينَ ﴾ [ الذاريات: ٤٣ ]. وتعلّق ابنُ المسيب ببقاء الثمر في النخل. واستدل من قال: إنه ستة أشهر بأنه مدة الثمر من حين الابتداء إلى حين الجنى. وتعلق مَنْ قال: إنه يوم القيامة بقوله تعالى: ﴿ حَتَّى حِينَ ﴾ .

وتعلّق من قال: إنه سبع سنين أو ثلاث عشرة سنة بأخبّارٍ إسرائيلية وردَتْ في مدة بقاء يوسف في السجن باختلافٍ في الرواية عنهم.

ومِنْ هذه الأقوال صحيح وفاسد ، وقويّ وضعيف؛ وأظهرها اللحظة؛ لأنه اللغة والمجهول لأنه لا يعلم مقداره على التعيين<sup>(٦)</sup> ، والشهرإن والستة أشهر والسنة [ لأنها ] <sup>(٧)</sup> كلَّها تخرج من ذكر الحين في ذكر النخلة في القرآن والسنة .

وروى ابنُ وهب، وابن القاسم، عن مالك: من نذر أن يَصُومَ حِيناً فليَصُمْ سنة. قال الله تعالى: ﴿ **تُوَنِّي أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بإذْن**ِ **رَبِّها**﴾.

وروى أشهب، عن مالك، قال: الحين الذي يعرف من الثمرة إلى الثمرة، قال الله تعالى: ﴿ **تُؤْتِي أَكُلَها كلَّ حِينٍ بإِذْنَ رَبِّها ﴾ .** 

ومن الحين الذي لا يعرف قوله: ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنسان حِينٌ من الدَّهْرِ ... ﴾ الآية.

وقال أشهب في رواية أخرى: الحين الذي يُعْرف قوله: ﴿ **تُوْتِي أَكُلَها كُلَّ حِينَ**﴾ فهذا سنة، والحين الذي لا يعرف قوله: ﴿ **ومَتَاعاً إلى حِينَ**﴾ [ النحل: ٨٠ ]، فهذا حِينٌ لا يُعرف.

وقد قال سَعيد بن المسيِّب: إن الحِينَ في هذه الآية من حين تطلعُ الثمرة إلى أَنْ

(٦) في أ: لا يعلم مقداره على اليقين.

94

( Y )ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

ترطب، ومن حين ترطب إلى أن تطلع. والحيُّ ستة أشهر، ثم قال: يقول الله: ﴿ **تُوَلِّي أَكُلَها كلَّ حِينٍ بإذْن رَبَّا ﴾.** 

٩٣

ومن الحِين المجهول قوله : ﴿ وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَّأَهُ بِعد حِينٍ ﴾ [ص: ٨٨].

سورة إبراهيم الآيتان (٢٤ - ٢٥)

قال القاضي: الذي اختاره مالك في الصحيح سنة، واختار أبو حنيفة ستة أشهر، وتباين العلماء والأصحابُ من كل باب على حال احتمال اللفظ؛ وأصلُ المسألة الذي تدور عليه أن الحين المجهول لا يتعلق به حكم، والحينَ المعلوم هو الذي تتعلَّق به الأحكام، ويرتبط به التكليف، وأكثَرُ المعلوم سنة.

ومالك يرى في الأيمان والأحكام أعمّ الأسماء والأزمنة، وأكثرها استظهاراً. والشافعي يرى الأقل؛ لأنه المتعين.

وأبو حنيفة توسّط، فقال: ستة أشهر. ولا معنى لقوله؛ لأنّ المقدرات عنده لا تثبت قياساً، وليس فيه نصّ عن صاحب الشريعة؛ وإنما المعوّل على المعنى بعد معرفة مقتضى اللفظ لغة، وهو أمرٌ يختلفُ باختلاف الأمثلة؛ ونحن نضرب في ذلك الأمثلة ما نبيّن به المقصود، وذلك ثلاثة أمثلة:

المثل الأول: فنقول: إذا نذر أن يُصَلّي حيناً فيحتمل ركعةً عند الشافعي<sup>(٨)</sup>؛ لأنه أقلُّ النافلة، وركعتين عند المالكية؛ لأنها أقلّ النافلةِ فيتقدّرُ الزمانُ بقْدرِ الفعل.

المثال الثاني: إذا نذر أَنْ يصومَ حيناً فيحتمل يوماً لا أَقلَ منه؛ لأنه معيارُ الصوم [الشرعي]<sup>(١)</sup>؛ إذ هي عبادةٌ تتقدر بالزمان، لا بالأفعال؛ لأنه تَرْك فلا يحدّه إلا الوقت، بخلاف الفعل، فإنه يحدّ نَفْسَه. ويحتمل الدهر، ويحتمل سنةً، فرأى الشافعي يوماً أخْذاً بالأقل، وألزم مالكٌ الدهر لأنه الأكثر، وتركه مالك للعلَّة التي أشار إليها من أنه مجهول، ويلزمه أن يَقْضِيَ به، وإن كان مجهولاً، لأنه عنده أنه لو قال: عليّ صَوْمُ الدَّهْرِ لزمه وتوسَط، فقال سنة، فإنه عدل بين الأقل والأكثر، وبيّن في كتاب

- (٨) في أ: يصلي حيناً فيحمل على ركعة عند الشافعي.
  - (٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

٩٤ ...... ٩٤ يو المراجع الآية (٣٧) والمحتورة إبراهيم الآية (٣٧) والكند (٣٧ يو ذكر النخلة، ويعارضه أن ستة أشهر بَيْن أيضاً، ولكنه أَخذَ بالأكثر في ذكر النخلة.

المثال الثالث: إذا حلف الآيدخل الدارَ حيناً: وهي متركبةٌ على ما قبلها في تحديد الحين، لكنه يلحق الصلاة في احتمال أقَلَ من يوم، ويحتمل سائر الوجوه. والمعوَّلُ عند علمائنا على العُرْفِ في ذلك إن لم تكن نيّةٌ ولا سبَب ولا بساط حال؛ فيركَب البر والحنث على النية أولاً، وعلى السبب ثانياً، وعلى البساط ثالثاً، وعلى اللغة رابعاً، وعلى العرف خامساً، وهو أولى من اللغة عندنا؛ وسيأتي ذلك محققاً في سورة «ص» وغيرها إن شاء الله.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المحَرَّمِ رَبَّنَا ليُقِيمُوا الصَّلاَةَ فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهُوِي إِلَيْهِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾ [ الآية: ٣٧ ]. فيها أربع مسائل:

**المسألة الأولى:** في تفسيرها :

رُوي عن ابن عباس من طُرُق: أنَّ أوّل مَنْ سعى بين الصفا والمروة أم إسماعيل، وأن أول من أجرّت الذيل أم إسماعيل، وذلك أنه لما فرَّتْ هاجر من سارة أَرْخَت ذَيْلَها لتعفِّي أثرها على سارة، ثم جاء بها إبراهيمُ وبابنها إسماعيل وهي تُرْضِعُه حتى وضعها عند البيت عند دَوْحة فوق زمزم في أعلى المسجد، وليس بمكة يومئذ أحد، وليس بها ماء، فوضعها هنالك، ووضع عندها جراباً فيه تمر، وسقاءً فيه ماء، ثم قَفَل إبراهيم منطلقاً، فتبعته أمَّ إسماعيل فقالت: يا إبراهيم، أين تذهب وتتركنا بهذا الوادي الذي ليس فيه أنيس ولا شيء ؟ قالت له ذلك مراراً، وجعل لا يلتفِتُ إليها، فقالت له: آلله أمرك بهذا ؟ قال: نعم. قالت: إذَنْ لا يُضَيِّعُنَا اللهُ. ثم رجعت.

فانطلق إبراهيمُ حتى إذا كان عند الثنية حيث لا يرونه استقبل بوجهه البيت، ثم

٩0

دعا بهؤلاء المدعوات<sup>(١٠)</sup>، ورفع يديه فقال: **﴿ رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَادٍ** غَيْرِ ذِي زَرْعٍ ﴾ حتى بلغ: **﴿ يَشْكُرون** ﴾، وجعلت أم إسماعيل تُرضع إسماعيل وتشرب من ذلك الماء حتى إذا نفد ما في السقاء عطشت وعطش ابْنُها، وجعلت تنظر إليه يتلوّى، أو قال: يتلبَّط<sup>(١١)</sup>، فانطلقت كراهية أَنْ تنظرَ إليه، فوجدت الصَّفا أقربَ جَبَل في الأرض يليها، فقامت عليه، ثم استقبلت الوادي تنظرُ هل ترى أحداً، فلم تر أحداً، فهبطت من الصَّفاً، حتى إذا بلغت الوادي، رفعت طرف دِرْعها، ثم سعت سَعْيَ الإنسان المجهود حتى جاوزت الوادي؛ ثم أتت الَمْروَة، فقامت عليه، ونظرت هل تَرَى أحداً، فعَلَتْ ذلك سَبْعَ مرات.

قال ابن عباس: قال النبيَّ عَلَيْكُمُ: «فلذلك سعَى الناسُ بينهما، فلما أشرفت على المروة سمَعت صوتاً فقالت: صَهْ، تُريد نَفْسَها، ثم تسَّمَعتْ فسمعتْ أيضاً. فقالت: قد أسمعتَ، إن كان عندك غُوّاث، فإذا هي بالملك عند موضع زَمْزَم، فبحث بعقِبه - أو قال بجَنَاحِه - حتى ظهر المائح فجعلت تَخُوضه وتقول بيدها: هكذا، وجعلت تغرفُ من الماء في سقائها وهو يفورُ بقَدْر ما تغرف».

قال ابن عباس: قال النبي ﷺ : « يرحم الله أم إسماعيل، لو تركت ماء زمزم ــ أو قال: لو لم تغرف من الماء لكانت عَيْناً مَعِيناً ».

قال: فشربت وأرضَعتْ ولدها، فقال لها الملك: لا تخافي الضَّيْعَة؛ فإنَّ ها هنا بيتَ الله يَبْنِيه هذا الغلام وأبوه، وإن الله لا يضيع أهله.

وكان البيت مرتفعاً من الأرض كالرابية، تأتيه السيولُ، فتأخذ عن يمينه وشماله، وكانت كذلك حتى مرّت بهم رُفْقة من جُرْهُم مُقْبِلين من طريق كَدَاء، فنزلوا في أسفل مكة، فرأوا طائر عائفاً، فقالوا: إن هذا الطائر ليدُورُ على ماء لعَهْدُنا بهذا الوادي وما فيه ماء، فأرسلوا جَرِيًّا أو جَرِيَّيْن فإذا هم بالماء، فرجعوا فأخبروهم بالماء، فأقبلوا. قال: وأم إسماعيل عند الماء، فقالوا: أتأذنين لنا أَنْ ننزلَ عندك؟ قالت: نعم، ولكن لا حقَّ لكم في الماء. قالوا: نعم.

- (١٠) في أ: وهي مركبة على ما قبلها.
  - (١١) في د : وقال : يتلظى .

PRINCE GHAZI TRUST E HILL BUILT BUILT BUILT PRINCE GHAZI TRUST

قال ابن عباس: قال النبي مَتَلِيَّةٍ : « فَأَلِفَتْ ذلك أُم إسماعيل، وهي تحبُّ الأنس، فنزلوا وأرسلوا إلى أهليهم، فنزلوا معهم، حتى إذا كان بها أهلُ أبيات منهم، وشبَّ الغلام، وتعلم العربية منهم وأَنفْسَهُم أعجبهم حين شبَّ، فلما أدرك زوَّجوه امرأةً فيهم».

وماتت أمَّ إسماعيل، فجاء إبراهيم بعدما تزوج إسماعيل يطالع تركته، فلم يجد إسماعيل فسأل امرأته عنه، فقالت: خرج يبتغي لنا، ثم سألها عن عَيْشهم وهيئتهم فقالت: نحنُ بِشَرّ في ضيق وشدة، وشكَتْ إليه. فقال: فإذا جاء زوجُك فاقرئي عليه السلام، وقُولي له يُغِّير عَتَبة بابه. فلما جاء إسماعيل – كأنه آنس شيئاً – فقال: هل جاءكم من أحد؟ قالت: جاءنا شيخٌ صِفَتُه كذا وكذا، فسألنا عنك، فأخبرته، وسألني كيف عَيْشُنا؟ فأخبرته أنّا في جهد وشدة. قال: فهل أوصاك بشيء؟ قالت: نعم، أمرني أن أقرأ عليك السلام، ويقول [لك]<sup>(١٢)</sup>: غَيِّر عتبةَ بابك. قال: ذاك أبي، وقد أمرني أن أفارقَك. الْحقي بأهلك.

فطلقها وتزوج منهم أخرى، فلبث عنهم إبراهيم ما شاء الله، ثم أتاهم بعد فلم يجده، فدخل على امرأته فسألها عنه، فقالت: خرج يبتغي لنا. قال: كيف أنتم؟ وسألها عن عيشهم وهيئتهم، فقالت: نحن بخير وسَعَة، وأثنَتْ على الله، فقال: ما طعامُكم، قالت: اللحم. قال: فها شرابُكم؟ قالت: الماء. قال: اللهم بارِكْ لهم في اللحم والماء.

قال النبي ﷺ : « لم يكن لهم يومئذ حبٌّ ، ولو كان لهم دعا لهم فيه » . قال : فهما لا يخلو عليهما أحَدٌ بغير مكة إلا لم يوافقاه . قال : فإذا جاء زوْجُك فاقرئي عليه السلام ومُريه يثبّت عتبةَ بابه .

فلما جاء إسماعيل قال: هل أتاكم مِنْ أحد؟ قالت: نعم؛ أتانا شيخ حسَنُ الهيئة، وأثنَتْ عليه، فسألني عنك فأخبرته، فسألني كيف عيشُنا؟ فأخبرته أنَّا بخير. قال: فأوصاك بشيء؟ قالت: نعم؛ هو يَقرأ عليكَ السلام، ويأمركَ أَنْ تثبِّت عتبةَ بابك. قال: ذلك أبي، وأنتِ العتَبة، أمرني أَنْ أَمسكك.

(١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

سورة إبراهيم الآية ( ٣٧) ..... FOR OURANIC THOUGHT

٩٧

ثم لبث عنهم ما شاء الله، ثم جاء بعد ذلك وإسماعيل يَبْري نَبْلاً تحت دَوْحة قريباً من زمزم. فلما رآه قام إليه، فصنعا كما يصنَعُ الولد بالوالد والوالد بالولد، ثم قـال: يا إسماعيل، إن الله أمرني بأمر. قال: فاصْنَعْ ما أمركَ ربك. قـال: وتعينني. قـال: وأعينك. قال: فإن الله أمرني أن أبني ها هنا بيتاً – وأشار إلى أكَمَةٍ مرتفعة على ما حولها. قال: فعند ذلك رفَعَا القواعدَ من البيت، فجعل إسماعيل يأتي بالحجارة، وإبراهيم يَبْني، حتى إذا ارتفع البناء جاء بهذا الحجر فوضعه له فقام عليه، وهو يَبْني، وإسماعيل يناوله الحجارة؛ وهما يَقُولان: ﴿ رَبَّنَا تَقَبَّلَ مِنّاً إِنَّكَ أَنْتَ السمِيعُ العَلَمِ ﴾ [البقرة: ١٢٧].

قال: فجعلا يبنيان حتى تدوّر حول البيت، وهما يقولان: ﴿ رَبِنا تَقَبَّلْ مَنا ....﴾ الآية <sup>(١٢)</sup>.

المسألة الثانية: في قوله تعالى: ﴿ رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِن ذُرِّيتِي بوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ ﴾

لا يجوزُ لأحدٍ أن يتعلَّقَ به في طَرْح عِيَاله وولده بأرض مَضْيَعَةٍ اتكالاً على العزيز الرحيم، واقتداء بفعل إبراهيم، كما تقول الغُلاَة من الصوفية في حقيقة التوكل؛ فإن إبراهيم فعل ذلك بأمر الله؛ لقولها له في هذا الحديث: آلله أمرك بهذا ؟ قال: نعم، ولما كان بأمر منه أراد تأسيس الحال وتمهيدَ المقام، وخطَّ الموضع للبيت المحرم والبلدة الحرام، أرسل الملك فبحث بالماء، وأقامه مقام الغذاء، ولم يبق من تلك الحال إلا هذا المقدار؛ فإنَّ النبيَّ عَيَاتَهُ قال: « ماء زمزم لما شُرِبَ له ». <sup>(١٢)</sup>.

(١٣) انظر: (صحيح البخاري: ١٤٧/٣. السنن الكبرى، للبيهقي: ٩٩/٥. مصنف عبد الرزاق:
 ٩١٠٧. وفتح الباري: ٢٣/٥٤، ١٣٣/١١. مصابيح السنة للبغوي: ٤٨/٤. تغليق التعليق:
 ١٠٤٦. تفسير ابن كثير: ٢٥٥/١. الدر المنثور: ١٢٥/١. تفسير القرطبي: ٣٦٩/٦. البداية والنهاية: ١٥٥/١).

(١٤) انظر: (سنن ابن ماجه: ٣٠٦٢. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٥٧/٣. والسنن الكبرى للبيهقي: ٢٢١/٥، ٢٤٨، ٢٤٨. المستـدرك: ٢٧٣/١ . سنـــن الدارقطني: ٢٨٩/٢. الدر المنشــور: ٣٢٠/٣. والترغيب والترهيب: ٢١٠/٢. تلخيص الحبير: ٢٦٨/٢ . وإرواء الغليل: ٣٢٠/٤. تهذيب تاريخ THE PRINCE GHAZI TRUST (THE PRINCE GHAZI TRUST)

وقد اجتزأ به أبو ذَرَّ ليالي أقام بمكة ينتظر لقاء النبي ﷺ ليستَمِعَ منه، قال: حتى سمنت وتكسرت عُكَن بطني، وكان لا يجترىء على السؤال ولا يمكنـه الظهـور ولا التكشّف، فأغناه الله بماء زمزم عن الغذاء، وأخبر النبي ﷺ بأنَّ هذا موجود فيه إلى يومه ذلك، وكذلك يكون إلى يوم القيامة لمن صحَّت نيَّته، وسلمت طويَّتُه، ولم يكن به مكذباً ولا شَرِبَه مجرباً؛ فإن الله مع المتوكلين، وهو يفضح المجربين.

ولقد كنت بمكة مقياً في ذي الحجة سنة تسع وثمانين وأربعهائة، وكنْتُ أشرب ماءَ زمزم كثيراً، وكلما شربته نويت به العلم والإيمان حتى فتح الله لي برَكَتَه في المقدار الذي يسَّرَهُ لي من العلم، ونسيت أن أشربه للعمل؛ ويا ليتني شربته لها، حتى يفتح الله عليّ فيهما، ولم يُقدر؛ فكان صَغْوي إلى العلم<sup>(١٥)</sup> أكثر منه إلى العمل، ونسأل الله الحفظ والتوفيق برحته.

المسألة الثالثة؛ قوله: ﴿ لِيُقِيمُوا الصَّلاَةَ ﴾:

خصَّها من جملة الدِّين لفَضْلِها فيه ومكانها منه، وهي عَهْدُ الله عند العباد، قال النبيَّ عَلَيْكُمُ : «خَمْسُ صلوات كتبهن الله على عباده في اليوم والليلة مَنْ جاء بهنّ لم يضيع منهن شيئاً استخفافاً بحقهنَّ كان له عند الله عَهْد أن يُدْخِله الجنة، ومن لم يأت بهن فليس له عند الله عَهْدٌ إنْ شاء عذَّبَه وإن شاء أدخله الجنة » <sup>(١١)</sup>.

- = ابن عساكر: ١٧٤/٤. وتاريخ بغداد: ١٦٦/١، ١٧٩/٣. الأسرار المرفوعة، للقاري: ١٤٤، ١٤٥. وتذكرة الموضوعات للفتني: ٧٤. والدرر المنتثرة، للسيوطي: ١٣٧. والبداية والنهاية لابن كثير: ٢٤٧/٢).
  - (١٥) صغوي: ميلي.
- (١٦) انظر: (سنن أبي داود: ١٤٢٠. وسنن النسائي: ٢٣٠/١٠. ومسند أحمد بن حنبل: ٣١٥/٥، ٣١٩)
   ٣١٩. السنن الكبرى للبيهقي: ١٦/١٣، ٣٦/ ٢٨، ٤٦، ١١٧/١٠. صحيح البخاري: ١٨/١،
   ٣٦٥/٣. صحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٨ من الايمان. تجريد التمهيد لابن عبد البر: ٣٢٥/٠
   ٣٥٥/٣. صحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٨ من الايمان. تجريد التمهيد لابن عبد البر: ٢٢٠.
   ٣٥٥/٣. صحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٨ من الايمان. تجريد التمهيد لابن عبد البر: ٢٢٠.
   ٣٥٥/٣. صحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٨ من الايمان. تجريد التمهيد لابن عبد البر: ٢٢٥.
   ٣٥٥/٣. صحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٨ من الايمان. تجريد التمهيد لابن عبد البر: ٢٢٢٠
   ٣٥٥/٣. صحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٨ من الايمان. تجريد التمهيد لابن عبد البر: ٢٢/٢٠، ٢٢٥٠. والترغيب والترهيب، للمنذري: ٢٤٢/١٠، ١١٥ ومشكل الآثار للطحاوي: ١٠٤/٢، ٢٥٥٠. والترغيب والترهيب، للمنذري: ٢٤٢/١٠، ٢١٥ وشرح السنة، للبغوي: ١٠٤/٢. والدر المنثور، للسيوطي: ٢٤٢٠.
   ٢٩٤/٢. وفتح الباري: ٢٤/٢٢٢. والتمهيد لابن عبد البر: ٢٩٩٢. وفتح الباري: ٢٤٢٢/٢.
   ٢٢٢/٢٠. وفتح الباري: ٢٤/٢٢٠. ومصنف عبد الرزاق: ٢٥٧٥. ومسند الحميدي: ٣٩٩. وتفسير وتفسير

۹۸ .

سورة إبراهيم الآية (٣٧) معني المعلم المعلم المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعا

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ عِنْدَ بَيتِكَ الْمُحَرَّم ﴾:

قد قدمنا القولَ في تحريم مكة، وفائدة حرمتها، وما يترتَّب على ذلك من حكمة، وتحريمها كان بالعلم، وكان بقوله مخبراً عنه؛ وكلَّ ذلك قَدِيمٌ لا أوَّلَ له، وحرمها بالكتاب حين خلق القَلَم، وهو التحريم الثالث، وقال له: اكتب فكتب ما يكونُ إلى يوم القيامة.

ومن جملة ما كتب أنَّ مكة بيت محرم مكرّم معظم؛ وقد روي في ذلك آثار ، منها أنه كان المسجد الحرم ليس عليه جدّار مُحيط على عَهْد رسول الله وأبي بكر ، فلما كان عمر بن الخطاب فضاق على الناس وسَّعَ عمر المسجد ، واشترى دُوراً فهدمها فيه ، وهدم على الناس ما قرُب من المسجد ، حتى أَبَوْا أَنْ يَبيعوا ، ووضع الأثمان حتى أخذوها بعد ، ثم أحاط عليه بجدار قصير دون القامة ، وأنَّ عثمان لما ولي وسَّعَ المسجد الحرام ، واشترى من قوم ، وأبى آخرون أنْ يبيعوا ، فهدم عليهم ، فصيَّحُوا فأمر بهم إلى الحَبْس حتى كلَّمه فيهم عبدُ الله بن خالد بن أسيد ، ووجد في المقام كتاب ، فجعلوا يخرجونه لكل مَنْ أتاهم من أهل الكتاب فلا يعلمونه ، حتى أتاهم حَبْرٌ من وباركت لأهلها في اللحم واللبن ، وأول مَن يحلّها أهلها ، وذكر حديثاً طويلاً خرجه جاعة ، واللفظ للترمذي <sup>(۱)</sup>.

\* \* \*

- = القرطبي: ٢/١٨٣. والتاريخ الكبير للبخاري: ٣٨٧/١. وحلية الأولياء، لأبي نعيم: ١٣١/٥. وتهذيب تاريخ ابن عساكر: ٢٤٧/٢ . ومصنف ابن أبي شيبة: ٢٩٦/٢ ، ٢٢٥/١٤، ٢٣٦. والكامل لابن عدي: ٦٣/١).
  - (١٧) في أ : صنعتها يوم صنعت الشمس والقمر .
    - (١٨) في د : واللفظ للواقدي .



**سورة الحجر** فيها عشر آيات

# الآية الأولى

قوله: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَسْقَيْنَاكُمُوهُ وَمَا أَنْتُم لَهُ بِخَازِنِينَ﴾ [ الآية: ٢٢ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ لَوَاقِحَ ﴾

وفيه ثلاثة أقوال:

الأول: تُلْقِحُ الشجرَ والسحاب، وجُمِعت على حذف الزائد. الثاني: أنه موضوع على النسب، أي ذات لَقْح ولقاح. الثالث: أن **(لواقح)** جمع لاقح، أي حامل، وسُمَّيَتْ بذلك لأنها تحملُ السحاب، والعربُ تقول للجنوب لاقح وحامل، وللشهال حائل وعقيم، ويشهد له قوله: **(حتى إذا أقلَّتْ سَحَاباً ثِقَالا)** [الأعراف: ٥٢] معناه: حملت. وأقوى الوجه فيه النسبة.

المسألة الثانية:

روى ابن وهب، وابن القاسم، وأشهب، وابن عبد الحكم، عن مالك، واللفظ لأشهب، قال مالك: قال الله تعالى: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لَوَاقِحَ ﴾، فلقاح القمح عندي أن يحبّب ويُسَنْبِل، ولا أدري ما ييبس في أكمامه، ولكن يحبّب حتى يكون لو يبس حينئذ لم يكن فساداً لا خَيْرَ فيه، ولقاح الشجر كلها أن يُثمر الشجر ويسقط منه ما يسقط، ويثبت ما يثبت، وليس ذلك بأن تورّد الشجر. سورة الحجر الآية ( ٢٤) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST ......

قال القاضي الإمام: إنما عوّل مالك في هذا التفسير على تشبيه لقاح الشجر بلقاح الحمل، وأنَّ الولد إذا عقد وخلق ونفخ فيه الروح كان بمنزلة تحبّب الثمر وسنبلته، ولأنه سُمي باسم تشترك فيه كلّ حاملة، وهو اللقاح، وعليه جاء الحديث: « نهى النبي مُطْلِقٍ عن بيع الحبّ حتى يشتد » <sup>(۱)</sup>.

1.1

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمْنَا الْمُسْتَقْـدِمِينَ مِنْكُـمْ وَلَقَـدْ عَلِمْنَـا الْمُسْتَـأْخِـرِيـنَ﴾ [الآية: ٢٤].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى الترمذيّ وغيره، عن ابن عباس أنه قال: كانت امرأة تصليّ خَلْفَ رسول الله عَلَيْكَمْ ، قال ابن عباس: لا والله ما رأيتُ قط مثلها. قال: فكان بعض المسلمينَ إذا صلّوا تقدموا ، وبعضهم يستَأْخر ، فإذا سجدوا نظروا إليها من تحت أيديهم ، فأنزل الله الآية <sup>(۲)</sup>.

> المسألة الثانية: في شرح المراد بها: فيها خسة أقوال:

الأول: المتقدمين في الْخَلْق إلى اليوم، والمتأخرين الذين لم يَلْحَقوا بِعْدُ؛ بياناً لأن الله تعالى يعلم الموجودَ والمعدومَ؛ قاله قتادة وجماعة.

الثاني: من مات، ومن بقي؛ قاله ابن عباس. الثالث: المستقدمين [ من ] <sup>(٣)</sup> سائر الأمم، والمستأخرين من أمة محمد؛ قاله مجاهد. الرابع: قال الحسن: معناه المستقدمين في الطاعة والمستأخرين في المعصية.

- (۱) انظر: (المستدرك: ۱۹/۲).
- (٢) انظر: (أسباب النزول للواحدي: ١٥٨).
  - (٣) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د.

۲٤) THE PRINCE GHAZI TRUST الحجر الآية (٢٤) THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٤)

الخامس: رُوِي عن ابن عباس أيضاً أنَّ معناه ولقد علمنا المستقدمين في الصفوف في الصلاة والمستَأخرين بها <sup>(1)</sup> حسبا تقدَّمَ في الحديث؛ وكلُّ هذا معلوم لله سبحانه؛ فإنه عالم بكل موجودٍ ومعدوم، وبما كان و[ بما ]<sup>(ه)</sup> يكون وبما لا يكون أن لو كان كيف [ كان]<sup>(1)</sup> يكون.

## المسألة الثالثة:

هذا يدلُّ على فَضْلِ أول الوقت في الصلاة خاصة، وعلى فضْل المبادرة إلى سائر الأعمال والمسارعة إليها عامة؛ وقد تقدم بيان ذلك.

### المسألة الرابعة:

ويدلُّ أيضاً على فَضْلِ الصفَّ الأول في الصلاة قولُ النبيُّ ﷺ : « لو يعلمون ما في الصفّ الأول ثم لم يجدوا إلَّا أن يَسْتَهِمُوا لاستهموا عليه » <sup>(٧)</sup> .

فإذا جاء الرجلُ المسجد عند الزوالفنزل في الصفّ الأول مما يلي الإمام، فقد حاز ثلاث مراتبَ في الفضل: أول الوقت، والصف الأول، ومجاورة الإمام.

فإن جاء عند الزوال ونزل في الصف الآخر أو فيا نزل عن الأول فقد حاز فضْل أول الوقت، وفاتَهُ فَضْلُ الصف الأول والمجاورة.

- (٤) في أ: والمستأخرين فيها.
   (٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٧) أنظر: (صحيح البخاري: ١٩٩/١، ١٦٧، ٣٢٨/٣، صحيح مسلم، الباب: ٢٨، حديث: ١٢٩، من الصلاة. سنن النسائي: ٢٢/٢. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٣٦/٢، ٣٣٣، ٢٧٨، ٣٠٨، ٣٠٣، ٣٠٣، ٣٠٣،
   والسنن الكبرى للبيهقي: ١٨/١٠، ٢٤٨/١٠، وصحيح ابن خزية: ١٥٥٤. مصنف عبد الرزاق: ٥ والسنن الكبرى للبيهقي: ١٢٨، ٢٤٨، ٢٥٨، وصحيح ابن خزية: ١٥٥٤. مصنف عبد الرزاق: ٢٠٩٠.
   ٢٠٠٧. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٢٢٨، ١٨، وصحيح ابن خزية: ١٥٥٢، مصنف عبد الرزاق: ٢٠٧
   ٢٠٠٧. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٢٢٨، ١٩٨. وصحيح ابن خزية: ١٩٥٢، ٢٧٣، ٢٧٣، ٢٧٢، ٢٢٤, ١٥٤
   ٢٠٠٧. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٢٢٨، ١٢٨، ٥٢٨، وصحيح ابن خزية: ١٩٣٨، ٢٧٣، ٢٧٢، ٢٢٤, ١٠٢٩، ٢٠٧
   ٢٠٠٧. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٢٢٠٠ والترغيب والترهيب: ١٢٤/١٢، ٢٧٢، تلخيص الحبير: ١٢٩
   ٢٠٩/١، ٢٠٢٤، والتبريزي: ٢٢٠٠ والترغيب والترهيب: ١٢٤/١٠، والتجريد لابن عبد البري: ١٦٤، ١٩٤، ١٩٤٦، ٢٩٣٨، ٢٩٣٩، ٢٩٦
   ٢٩٢/١، ٢٦٤، ٥٢٤، ٢٩٦/١٠، ٢٢٠/٢٠، و٢٢٢/٢٠، وتاريخ بغداد للخطيب: ٢٩٣٨، ٢٢٤/١٥).

فإن جاء وقْتَ الزوال ونزل في الصف الأول دون ما يلي الإمام فقد حاز فضلَ أول الوقت، وفَضْلَ الصف الأول، وفاته مجاورةُ الإمام، وذلك فَضْلُ الله يؤتيه من يشاء.

1.4

ومجاورة الإمام لا تكون لكل أحد، وإنما هي كما قال النبي ﷺ : « ليَلِيَنِي مَنْكُنِي أولو الأحلام والنهى »<sup>(٨)</sup>. فما يلي الإمام ينبغي أن يكونَ لمن كانت هذه صفته، فإن نزلها غيرُه أُخِّرَ له وتقدم هو إلى هذا الموضع؛ لأنه حقَّه بأمرِ صاحبِ الشريعة، كالمحراب هو موضع الإمام تقدَّمَ أو تأخر. **المسألة الخامسة:** 

وكما تدلُّ هذه الآية على فَضْل الصف الأول في الصلاة، فكذلك تدلُّ على فَضْلِ الصف الأول في القتال؛ فإن القيام في نَحْرِ العدو، وبَيْع النفس من الله تعالى لا يوازِنُه عَملٌ؛ فالتقدمُ إليه أفضلُ. ولا خلافَ فيه ولا خفاء به، فلم يكن أحد يتقدمُ في الحرب بين يدي رسول الله عَلَيْكَمْ ؛ لأنه كان أَشْجَعَ الناس. قال البراء: كنا إذا حمي البأس<sup>(۱)</sup> اتقينا برسول الله عَلَيْكَمْ .

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ آلَ لُوطٍ إِنَّا لَمُنَجُّوهُمْ أَجْمَعِين. إِلاَّ امْرَأَتهُ قدَّرْنَا إِنَّهَا لَمِنَ الْغَابِرِينَ﴾ [ الآيتان: ٥٩ ، ٦٠ ].

قد تكلمنا على الاستثناء في أصول الفقه بما فيه بلاغ للطلبة، وأوضحنا أن الاستثناءَ الثاني يرجع إلى ما يَليه<sup>(١٠)</sup>، ولا يتعلّقُ بالأول من الكلام تعلَّقَ الأول من الاستثناء به، لاستحالة ذلك فيه.

(٨) انظر: (سنن أبي داود، الباب: ٩٦ من الصلاة. وسنن الترمذي: ٢٢٨. وسنن النسائي، الباب:
 (٨) انظر: (سنن أبي داود، الباب: ٩٦ من الصلاة. وسنن الترمذي: ٢٢٨. وسنن الدارمي:
 ٢٦، ٣٦ من الإمامة. وسنن ابن ماجه: ٩٧٦. ومسند أحد بن حنبل: ٢٤٧١ . وسنن الدارمي:
 ٢٩٠١ . والسنن الكبرى للبيهقي: ٩٧/٣ . ومصنف عبد الرزاق: ٢٤٥٦ . والترغيب والترهيب:
 ٢٩٠٢ . وشرح السنة للبغوي: ٩٧٥/٣ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي: ١٠٨٩ . ومجمع الزوائد:
 ٢٢٥/١ . وشرح السنة للبغوي: ٣٧٥/٣ . ومشكاة المصابيح، للتبريزي: ١٠٨٩ . ومجمع الزوائد:
 ٢٢٠ . وسنن الدارقطني: ٢٨٠ . والتمهيدلاب عبد البر: ١٩٦٢ . وزاد المسير لابن الجوزي:
 ٢٢٠/١٢ . وتفسير القرطبي: ٢٠/١٠ . وتفسير ابن كثير: ٢٣/٨).

٩) في د : كنا إذا احمر البأس.

سورة الحجر الآيتان (٥٩ ـ ٦٠

(١٠) في أ: الاستثناء الثاني يرجع إلى ما قبله.

علام الآية ( ۷۱ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( الحجر الآية ( ۷۱ ) THE PRINCE GHAZI TRUST

وبيانُه الآن على اختصار لكم أنَّا لو علَّقْناه بالأول كما علقناه بما يليه لكان ذلك تناقُضاً وصار الكلام نَفْياً لما أثبت، وإثباتاً لما نفي، وذلك لأن الاستثناء من الإثبات نفي، ومن النفي إثبات، فإذا كان الأول إثباتاً فالاستثناء منه نفي؛ ثم إن استثنى من النفي فإنما يستثنى به إثبات، فيصير هذا المستثنى الآخر<sup>(١١)</sup> منفياً بالاستثناء الأول مثبتاً بالثاني، وهذا تناقضٌ، وبَسْطُه وإيضاحه في الأصول، فأبان الله تعالى بقوله: **﴿ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُجْرِمِينَ ﴾** [ الحجر : ٥٨ ] إلا آل لوط فليسوا منهم، إلا امرأتُه فإنها خارجة عن آله، فترتَّب عليها من الفقه قول المُقرِّ : عندي عشرة إلا ثلاثة إلا واحداً، فثبت الإقرار بثمانية، ويترتب عليه قول المطلق لزوجته: أنت طالق ثلاثاً إلا اثنتين إلا واحدة، فتكون اثنتين، وهذا ظاهر فأغنى عن الاطناب<sup>(١٢)</sup> فيه.

### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ قال هَؤَلاً • بَنَاتِي إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ ﴾ [ الآية: ٧١ ].

لما تداعى أهلُ المدينة إلى لوط حين رأوا وسمِعُوا بجمال أضيافه، وحُسْن شارتهم؛ قصْداً للفاحشة فيهم، تحرَّمَ لهم لوط بالضيافة، وسألهم تَرْكَ الفضيحة، وإتيانَ المراعاة، فلما قالوا له: **﴿ أو لم نَنْهَك عن العالَمينَ ﴾** [ الحجر : ٧٠ ] قال لهم لوط : إن كنتم تريدون قضاء الشهوة فهؤلاء بَناتي إنْ كنتُمْ فاعلين.

ولا يجوزُ على الأنبياء صلوات الله عليهم أن يعرضُوا بناتهم على الفاحشة فداءً لفاحشة أخرى؛ وإنما معناه هؤلاء بناتُ أمتي؛ لأنَّ كلَّ نبيّ أزواجه أمهات أمته، وبناتهم بناته، فأشار عليهم بالتزويج الشرعي، وحملهم على النكاح الجائز كَسْراً لسَورة الْعُلْمَة، وإطفاءً لنار الشهوة، كما قال تعالى: ﴿ أَتَأْتُونَ الذَّكْرَانَ مِنَ الْعَالَمِينَ. وتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ، بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ﴾ [الشعراء: 170، 170] الآيتين. والله أعلم.

- (١١) في أ : فيصير هذا المستثنى الأخير منفياً .
- (۱۲) في د: وهذا ظاهر على الإطناب فيه.

#### الآبة الخامسة

GHAZI TR

قوله تعالى: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [ الآية: ٧٢ ]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

سورة الحجر الآية (٧٢)

قال المفسرون بأجمعهم: أَقْسمَ اللهُ هنا بحياةِ محمد ﷺ تشريفاً له، أنَّ قومه من قُريش في سَكْرتِهم يَعْمَهُون وفي حَيْرَتهم يتردَّدُون. قالوا: رُوي عن ابن عباس أنه قال: «ما خلق الله وما ذَرَأ ولا برأ نفساً أكرمَ عليه من محمد، وما سمعْتُ اللهَ أقسمَ بحياةِ أحدٍ غيره». وهذا كلامٌ صحيح، ولا أدري ما الذي أخرجهم عن ذِكْر لوط إلى ذِكْر محمد، وما الذي يمنع أن يُقْسِم الله بحياة لوط، ويبلغ به من التشريف ما شاء ؛ فكلَّ ما يعطي الله لِلُوط من فَضْلٍ ؛ ويؤتيه من شرفٍ فلِمُحمَّدٍ ضِعْفَاه ؛ لأنه أكرم على الله منه.

أوَلا تَراه قد أعطى لإبراهيم الْخُلَّة، ولموسى التكليم، وأعطى ذلك لمحمد، فإذا أقسم الله بحياة لوط فحياةُ محمد أرفع، ولا يخرج من كلام إلى كلام آخر غيره لم يَجْر له ذِكْرٌ لغير ضرورة.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهِم لَفِي سَكْرَتَهِم ﴾:

أراد به الحياةَ والعيش، يُقال: عُمْر وعَمْرٌ بضم العين وفتحها لغتان، وقالوا: إن أصلها الضمّ، ولكنها فُتحت في القسم خاصة لكثرةِ الاستعمال؛ والاستعمال إنما هو في غير القسم، فأما القسم فهو بعضُ الاستعمال؛ فلذلك صارا لغتين. فتدبروا هذا.

#### المسألة الثالثة:

قال أحمد بن حنبل: مَن أقسم بالنبيّ لزمته الكفارةُ؛ لأنه أقسم بما لا يتُمَّ الإيمانُ إلا به، فلزمَتْهُ الكفارةُ، كما لو أقسم بالله.

وقدمنا أنَّ الله تعالى يُقْسِم بما شاء من خَلْقِه، وليس لخلقه أن يقسموا إلا به،

لقوله: « مَنْ كان حالفاً فليحلف بالله أو ليصمت » <sup>(١٢)</sup>. فإن أقسم بغيره فإنه آثمّ ، أو قد أتى مكروهاً على قَدْر درجات القَسم وحالِه.

TH (٧٥) المجر الآية (٧٥)

وقد قال مالك: إنّ المستَضْعَفين من الرجـال والمؤنثين منهـم يُقْسِمُـونَ بحيـاتـك وبعيشك، وليس من كلام أهْل الذكر، وإن كان اللهُ أقسم به في هذه القصة فذلك بيانٌ لشرف المنزلة وشرف المكانةَ، فلا يُحمل عليه سِواه، ولا يستعمل في غيره.

وقال قتادة: هو من كلام العرب، وبه أقولُ؛ لكن الشرع قد قطعه في الاستعمال، وردّ القسم إليه. وقد بيناه في [ الأصول<sup>(١١)</sup> وفي ] مسائل الخلاف.

### الآية السادسة

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِلْمُتَوَسِّمِينَ﴾ [ الآية : ٧٥ ] . فيها مسألتان :

المسألة الأولى: في التوسّم:

وهو تفعّل من الوَسْم، وهو العلامة التي يستدلّ بها على مطلوبٍ غيرها. قال الشاعر – يمدح النبي ﷺ :

إني تـوسمْـتُ فيـكَ الخيرَ نــافِلـةً واللهُ يَعْلَمُ أني صـادِقُ البَصَـرِ <sup>(١٥)</sup> وفي الفِرَاسة أيضاً، يقال: تفرست وتوسَّمت. وحقيقتُها الاستدلالُ بالْخَلْق على الْخُلُق، وذلك يكون بجودة القريحة، وحِدَّة الخاطر، وصفاء الفكر.

يحكى أنّ الشافعي ومحمد بن الحسن كانا جالسَين بِفِنَاءِ الكعبة، ودخل رجلٌ على باب المسجد، فقال أحدهما: أراه نجّاراً، وقال الآخر: بل حدَّاداً، فتبادر مَنْ حضر إلى الرجل فسألوه، فقال لهم: كنتُ نجاراً، وأنا الآن حدّاد، وهذه زيادة على العادة، فزعمت الصوفيةُ أنها كرامة.

- (۱۳) سبق تخريجه.
- (١٤) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د .

(١٥) القائل: هو عبدالله بن رواحة. من هامش البجاوي.

GHAZI TRUST وقال غيرهم: بل هي استدلال بالعلامة، ومن العلامات ظاهر يبدو لكل أحد،

بأول نَظر (١٦) ، ومنها ما هو خَفِيٌّ فلا يبدو لكل أحد ، ولا يدرَكُ ببادىء النظر . وقد روَى الترمذي ، عن أبي سعيد الخدري ، عن النبي ﷺ أنه قال: « اتَّقُوا فِراسةَ المؤمن، فإنه ينظر بنور الله » <sup>(١٧)</sup>. وهذا مبين في كتُب الأصول.

### المسألة الثانية:

سورة الحجر الآية (٨٠) ....

إذا ثبت أن التوَّهُّمَ والتفرُّسَ من مدارك المعاني ومعالم المؤمنين، فإنَّ ذلك لا يترتَّبُ عليه حكم، ولا يُؤْخذ به موسوم ولا مُتَفَرِّس. وقد كان قاضي القضاة الشامي المالكي ببغداد أيام كَوْني بالشام يحكم بالفراسة في الأحكام جَرْياً على طريقة إياس بن معاوية أيام كان قاضيها ، ولشيخنا فخر الإسلام أبي بكر الشاشي جزء في الردّ عليه (١٨) ، كتّبه لي بخطه ، وأعطانيه ، وذلك صحيحٌ ؛ فإن مدارك الأحكام معلومة شرعاً ، مدركة قطعاً ، وليست الفِراسة منها .

# الآية السابعة

كَذَّبَ أَصْحَابُ الْحِجْرِ الْمُرْسَلِينَ ﴾ [الآية: ٨٠]. قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في الحِجْرِ وتفسيره:

وفيه ثلاثة أقوال:

- الأول: أنها ديار ثمود.
- ف أ : يبدو لكل أحد لأول نظر . (17)
- انظر: (سنن الترمذي: ٣١٢٧. ومسند أبي حنيفة: ١٨٩/١. وحلية الأولياء لأبي نعيم: ٩٤/٤،  $(\mathbf{N}\mathbf{V})$ ١١٨/٦. والمعجم الكبير، للطبراني: ١٢١/٨. ومصابيح السنة، للبغوي: ٣١/١٤. وتفسير ابن كثير: ٢١/٤ ، ٢١/٤ . وفتح الباري: ٣٨٨/١٢ . ولسان الميزان لابن حجر: ١١٥٤ . وميزان الاعتدال: ٨٠٩٨ . الفوائد الموضوعة: ٢٤٣ . تنزيه الشريعة لابن عراق: ٣٠٥/٢ . وكشف الخفا ، للعجلوني: ٢/١١ . الدر المنثور ، للسيوطي: ١٠٣/٤ . الضعفاء للعقيلي: ١٢٩/٤ ).

في أ: وكان شيخنا فخر الإسلام أبو بكر الشاشي صنف جزءاً في الرد عليه.  $(\Lambda\Lambda)$  الثاني: أنه وادٍ. الثالث: أنه كلُّ بناء بنيْتَهو**حظرت عليه،ومنه: ﴿وحِجْراً مَحْجُوراً ﴾** [ الفرقان: ٥٣ ]؛ ولكنَّ المرادَ به ههنا دِيار ثمود.

THE PRINCE GHAZI TRU ROURIANIO THOLIG BEER ( ٨٠ )

#### المسألة الثانية:

ثبت عن النبي ﷺ مِنْ طريق البخاري وغيره عن ابن عمر <sup>(١١)</sup> أن رسول الله ﷺ لما نزل الحِجْر في غَزْوَة تبوك أمرهم ألآ يَشْرَبُوا منْ بئرها ، ولا يسْتَقُوا منها ، فقالوا : قد عَجَنَّا واستقينا . فأمرهم أن يطرحوا ذلك العجين ويُهَرِيقُوا الماءَ .

وعنه فيه أيضاً أنَّ الناسَ نزلوا مع رسول الله ﷺ أرضَ ثمود الحِجْر، واستَقَوْا من بئرها، واعتجنوا به، فأمرهم رسولُ الله ﷺ أنْ يُهَرِيقوا ما استَقَوْا من بئرها، وأن يَعْلِفُوا الإبلَ العجين، وأمرهم أن يستَقُوا من البئر التي كانت تَرِدُها الناقة<sup>(٢٠)</sup>. **المسألة الثالثة:** 

روى مالك، عن عبدالله بن دينار، عن ابن عمر ـ أنَّ النبي ﷺ قال لأصحاب الحِجْر : « لا تدخلوا على هؤلاء المعذّبين، إلا أن تكونوا باكين، فإن لم تكونُوا باكينَ فلا تدخلوا عليهم حذَراً أنْ يصيبكم ما أصابهم » <sup>(٢١)</sup>.

وفي حديث ابن الزبير <sup>(٢٢)</sup>، عن جابر بن عبدالله الأنصاري، قال: لما نزل النبيُّ صالله الحِجْر قال: « لا تسألوا الآيات، فقد سألها قومُ صالح فكانت ترد من هذا

- (١٩) في د : عن أبي عمر .
- (٢٠) في أ : التي كانت الناقة تردها .
- (٢١) انظر: (صحيح البخاري: ٩/٦. ومصنف عبد الرزاق: ١٦٢٥. والترغيب والترهيب للمنذري: ٣٦٠/٤
   ٣٦٠/٤ ومسند الحميدي: ٦٥٣. وصحيح مسلم، الباب: ١، حديث: ٣١ من الزهد. ومسند أحد بن حنبل: ٩/٩، ٥٨، ٢٢ ، ١٦٣، ١١٣، ودلائل النبوة للبيهقي: ٥/٣٣٢. والسنن الحد بن حنبل: ٤/١٥، ٥٨، ٢٢، ١١٣، ١١٣، ودلائل النبوة للبيهقي: ٥/٣٢، ٢٣٨، ١٣٨، الكبرى للبيهقي: ١٠/١٥. والدر المنثور: ٤/١٤. فتح الباري: ١/١٥، ٥٣٠، ٢٣١، ٣٨١، الكبرى للبيهقي: ٢١/٥٠ والدر المنثور: ٤/١٤. فتح الباري: ٤/١٠٥، ٥٣٠، ٢٣١، ٢٨١
   والتمهيد لابن عبد البر: ٥/٢٢٢. والمعجم الكبير، للطبراني: ٢٢/١٢، ٤٥٧. والبداية والنهاية لابن كثير: ١٣٨/١.
  - (٢٢) في د : وفي حديث ابن الزبير .

الفجّ، وتصدُرُ من هذا الفَجّ، وكانت تشربُ ماءهم يوماً، ويشربون لبنَها يوماً، فعَتَوْا عن أمْرِ ربهم فعقروها، فأخذتهم صَيْحَةٌ أخدت مَنْ تخْتَ أدم الساء منهم، إلا رجلاً واحداً منهم كان في حَرَم الله»، فقيل: مَنْ هو يا رسول الله؟ قال: « أبو رِغَال ». فلما خرج من الحرم أصابه ما أصاب قَوْمَه (٢٢). المسألة الدامعة:

أمر النبي يَتَلِينَهُ بهَرْق ماء ديار ثمود، وإلقاء ما عُجن وحِيسَ به. لأجل أنه ماء سُخْطٍ، فلم يجز الانتفاعُ به، فراراً من سخط الله. وقال: « اعلفوه الإبل »؛ فكان في هذا دليل أيضاً على أنَّ ما لا يجوزُ استعمالُه من الطعام والشراب يجوزُ أن يعلفه الإبل والبهائم؛ إذ لا تكليفَ عليها، ولأجل هذا قال مالك في العَسَل النجس إنه تعلفه النحل. وكذلك لا يجوز الصلاة فيها <sup>(٢١)</sup>، لأنها دارُ سُخْط وبُقْعة غضب؛ قال النبي يَتَلِينَهُ: «لا تدخلوها إلاّ باكِين». ورُوي أنه تقنَّع بردائه، وأوضع راحلتَه حتى خرج عنها.

### المسألة الخامسة:

سورة الحجر الآية (٨٠)

فصارت هذه بقعة مستثناة من قوله: « جُعِلَتْ لي الأرضُ مسجداً ، وجُعل تُرابُها طَهُوراً » <sup>(٢٥)</sup> ؛ فلا يجوز التيممُ بها ، ولا الوضوءُ من مائها ، ولا الصلاةُ فيها .

وقد روى الترمذي وغيره، عن أبي سعيد الخدري، قال: قال رسول الله ﷺ : «الأرضُ كلها مسجد إلا المقبرة والحمّام» ـ رواه الترمذي وغيره. وهو حديثٌ مضطرب <sup>(٢٦)</sup>.

- (٢٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ١٩٦/١ . المستدرك: ٣٢٠/٢ ، ٥٦٧ . مجمع الزوائد، للهيثمي: ٥١/٧ . البداية والنهاية لابن كثير: ١١/٥).
  - (٢٤) على هامش أ : مسألة الصلاة في المواضع المنهى عنها .
    - (۲۵) سبق تخريجه.
- (٢٦) انظر: (سنن أبي داود: ٤٩٢. سنن الترمذي: ٣١٧. سنن ابن ماجه: ٧٤٥. مسند أحمد بن حنبل: ٣٨/٣، ٩٦. السنسن الكبرى للبيهقسي: ٢٣٥/٢ . المستسدرك: ٢٥١/١ . مصنف عبسد الرزاق: ١٥٨٢. صحيح ابن خـزيمة ٧٩١. وشرح السنة للبغوي: ٤٠٩/٢. ومشكاة المصابيح:

مرد الآية (٨٠) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۰۰۰) الحجر الآية (٨٠) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۰۰۰)

وقد روى الترمذي وغيره « أن النبي ﷺ نهى عن الصلاة في سبعة مواطن : المزبلة ، والمجزرة ، والمقبرة ، والحمام ، والطريق ، وظَهْر الكعبة ، وأعطان الإبل » <sup>(٢٧)</sup> . وذكر علماؤنا منها جملة <sup>(٢٨)</sup> ، وجماعُها هذه الثمانية <sup>(٢٩)</sup> .

> التاسع : البُقْعة النَّجسة . العاشر : البُقْعة المغصوبة . الحادي عشر : أمامك جِدار عليه نجس . الثاني عشر : البيعة . الثالث عشر : البيعة . الرابع عشر : الأرض المعوجة . السادس عشر : موضع تستقبل فيه نائهاً أو وَجه رجل . السابع عشر : الحيطان .

وقد قررنا ذلك في مسائل الخلاف وشرح الحديث، ومن هذا ما مُنع لحقّ الغير، ومنه ما منع لأجل النجاسة المحققة أو لغلبتها، ومنه ما مُنع منه عبادةً. فما منع منه لأجل النجاسة إنْ فُرش فيه ثوب طاهر كالمقبرة والحمام فيها أو إليها، فإن ذلك جائز في المدوّنة، وذكر أبو مصعب عنه الكراهية، وفرَّقَ علماؤنا بين المقبرة الجديدة والقديمة، لأجل النجاسة إلاَّ أن ينزلَ عليها ماء كثير، والنهيُ عن المقبرة يتأكد إذا كانت للمشركين لأجل النجاسة وأنها دارُ عذاب كالحِجْر.

وفي صحيح مسلم: « لا تجلسوا على القبور ولا يصلَّى إليها » <sup>(٣٠)</sup> .

- ٧٣٧ . ونصب الراية للزيلعي: ٣٢٤/٢ . وموارد الظمآن: ٣٣٨ . ومصنف ابن أبي شيبة: ٣٧٩/٢ . وفتح الباري: ١/٥٢٩ ).
  - (۲۷) سبق تخریجه.
  - (٢٨) هكذا في الأصول. من هامش البجاوي.
  - (٢٩) أي بإضافة ديار ثمود إلى السبعة السابقة. من هامش البجاوي.
    - (۳۰) سبق تخریجه.

سورة الحجر الآية (٨٥) بالمعالية (٨٥) معالية (٨٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٨٥) بالمعالية (٨٥) بالعالية (٨٥)

وفي صحيح الحديث قال النبي ﷺ : « لعن الله اليهودَ والنصارى، اتخذوا قبورَ أنبيائهم مساجد » <sup>(٣١)</sup> ـ يحذّر مما صنعوا .

وقال مالك في المجموعة: لا يصلّى في أعطان الإبل، وإن فرش ثوباً، كأنه رأى لها عِلَّتين: الاستقذار بها وقفارها، فتفسد على المصلّي صلاته، فإن كان واحداً فلا بأس به، كها كان النبي عَيْشِهْ يفعل في الحديث الصحيح.

وقال مالك: لا يصلّى على بسّاطٍ فيه تماثيل إلا من ضرورة. وكره ابنُ القاسم الصلاةَ إلى قبلة فيها تماثيل، وفي الدار المغصوبة، فإن فعل أجزأه.

وذكر بعضهم عن مالك أنَّ الصلاةَ في الدار المغصوبة لا تجزىء. وذلك عندي بخلاف الأرض؛ فإن الدار لاتُدْخَل إلا بإذن، والأرض وإن كانت ملكاً فإن المسجديَّة فيها قائمة لا يبطلها الملك.

وقد روى الترمذي: « لعـن الله زوّارات القبـور والمتَّخِـذيـن عليهـا المسـاجـدَ والسُّرج » <sup>(٣٢)</sup> .

### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمُوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلاَّ بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لاَتِيَةٌ فَاصْفَح الصَّفْحَ الْجَمِيلَ﴾ [الآية: ٨٥].

قد بيّنا أنه كان أمَرَ أن يصفحَ عنهم صَفْحاً جميلاً، ويُعْرِض عنهم إعراضاً حسناً، ثم نسخ ذلك بالأمر بالقتال، وقد بيناه في القسم الثاني.

(۳۱) سبق تخريجه.

(٣٢) انظر : (السنن الكبرى للبيهقي : ٧٨/٢ . الكامل لابن عدي : ٥/١٦٩٨ ، ٢٤٣٥/٦ ، ٢٥٨٦/٧ . وإرواء الغليل : ٣٣٢/٣).

..... سورة الحجر الآية (٨٧) 117 الآمة التاسعة قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعاً مِنَ الْمَتَانِي وَالْقُرْءَانَ الْعَظِيمَ ﴾ [ الآية : ٨٧ ] . فيها ست مسائل: المسألة الأولى: في تفسير السبع: وفى ذلك أربعة أقوال: الأول: أن السبع قيل: هي [أول] (٢٣) السور الطوال: البقرة، وآل عمران، والنساء، والمائدة، والأنعام، والأعراف، وبراءة تتمة الأنفال (٣²) . وقيل: السابعة التي يذكر فيها يونس؛ قاله ابن عباس، وابن عمر وغيرهم. الثاني: أنها الحمد ، سبع آيات؛ قاله ابن مسعود وغيره. الثالث: أنها سبع آيات من القرآن. الرابع: أنها الأمر، والنَّهْيُ، والبُشْرى، والنذارة، وضَرْب الأمثال، وإعداد النعم، ونبأ الأمم. المسألة الثانية: في المثانى: وفيها [ أربعة ] (٢٥) أقوال: الأول: هي السبع الطوال بنفسها ؛ لأنها تثنى فيها المعاني . الثاني: أنها آياتُ الفاتحة؛ لأنها تثنى في كل ركعة. الثالث: أنها آيات القرآن، كما قال: ﴿ مَثَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الذِينَ يَخْشُونَ

رَبَّهم ﴾ [ الزمر : ٢٣ ]

الرابع : أنها القرآن .

(٣٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
 (٣٤) في أ: وبراءة متممة الأنفال.
 (٣٥) ما بين المعقوفتين: ساقط ب، د.

# المسألة الثالثة: ﴿ وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمَ ﴾ :

سورة الحجر الآية (٨٧)

فيها ثلاثة أقوال: الأول: هو القرآن كله. الثاني: هو الحواميم. الثالث: أنها الفاتحة.

المسألة الرابعة: في تحقيق هذا المسطور:

يحتمل أن يكون السبع من السُّوَر ، ويحتمل أن يكون من الآيات؛ لكن النبيَّ ﷺ قد كشف قِناع الإشكال، وأوضح شُعاع البيان؛ ففي الصحيح عند كل فريق ومن كل طريق أنها أمُّ الكتاب، والقرآن العظيم ـ حسبا تقدّم من قول النبي ﷺ لأُبَيّ بن كعب: « هي السبع المثاني، والقرآن العظيم الذي أوتيت » <sup>(٣٦)</sup>.

117

وبعد هذا فالسبع المثاني كثير، والكلَّ محتمل، والنصُّ قاطع بالمراد، قاطع بمن أراد التكليف والعناد، وبعد تفسير النبي عَلَيْكَم فلا تفسير. وليس للمتعرض إلى غيره إلا النكير. وقد كان يمكن لولا تفسير النبي عَلَيْكَم أن أحرَّرَ في ذلك مقالاً وَجيزاً، وأسبك من سنام المعارف إبريزاً، إلا أنَّ الجوهر الأغْلَى من عند النبي عَلَيْكَم أَوْلَى وأَعْلَى؛ وقد بينا تفسيرها في أول سورة من هذا الكتاب، إذ هي الأولى منه، فلينظر هناك من هاهنا إن شاء الله.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿لاَ تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَاخْفِض جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ [الحجر: ٨٨].

المعنى: قد أعطيناك الآخرة، فلا تنظر إلى الدنيا، وقد أعطيناك العلمَ فلا تتشاغل بالشهوات، وقد منحْناك لذةَ القلب فلا تنظر إلى لذةِ البدَن، وقد أعطيناك القرآن فتغنّ به، فليس مِنّا من لم يتغنّ بالقرآن؛ أي ليس منا مَنْ رأى بما عنده من القرآن أنه ليس بغنيّ حتى يطمحَ ببصره إلى زخارِف الدنيا، وعنده معارفُ المولى، حيي بالباقي، فغَنِيَ عن الفاني. ( ٨٧ ) THE PRINCE GHAZI TRUST اللجر الآية ( ٨٧ ) THE PRINCE GHAZI TRUST اللجر الآية ( ٨٧ )

وقد رُوي عن النبي ﷺ أنه قال: « حُبِّبَ إليّ من دنياكم ثلاث: الطيب، والنساء، وجعلت قرّة عيني في الصلاة » <sup>(٣٧)</sup>. فكان يتشاغلُ بالنساء جبلّة الآدمية وتشوّف الخلقة الإنسانية، ويحافظ على الطِّيب منفعة خاصية وعامية، ولا يَقرُّ له عَيْنٌ إلا في الصلاة لدى مناجاة المولى، ويرى أن مناجاةَ المولى أجدر مِنْ ذلك وأولى.

وقد بينًا تحقيق ذلك في شرح الحديث، ولم يكن في دين محمد يَتَتَقَبَّهُ الرهبانية والإقبال على الأعمال الصالحة بالكليّة؛ كما كان في دين عيسى؛ وإنما شرع الله له ولنا بحكمته حنيفيةً سَمْحة خالصة عن الْحَرَج خفيفة عن الإصْر، نأخذ من الآدمية وشهواتها بحظٍّ وافر، ونرجع إلى الله بقلب سليم، إن شغل بدنه باللذات عكف قلبُه على المعارف، ورأى اليوم علماء القُرَّاء والمخلصون من الفُضلاء أنَّ الانكفاف عن اللذات، والخلوص لرب السموات اليوم أوْنَى، لما غلب على الدنيا من الحرام، واضطر إليه العَبْدُ في المعاش من مخالطة مَنْ لاَ تجوزُ مخالطتَه، ومصانعة من تحرم مصانعتُه، وحاية الدنيا بالدين، وصيانة المال بتبدل الطاعة بدلاً عنه؛ فكانت العزلة أفضل، والفرارُ عن الناس أصوبُ للعبد وأعدلُ، حسبا تقدم به الوعْدُ الذي لا خلف له من الصادق؛ «يأتي على الناس زمان يكون خَيْرُ مال المسلم غَنَمًا يتبع بها شعَف الجبال، ومواقع القَطْر يفرُّ بدينه من الفِتَن».

> فإن قيل: ففي هذا الحديث الذي ذكرتم \_ وهي: المسألة السادسة:

أنه قال ﷺ في الفاتحة: « هي السَّبْعُ الْمَثَاني، والقرآن العظيم الذي أُوتيته »، فتكون الفاتحة هي القرآن العظيم.

قلنا : المراد بالمثاني القرآن كلّه ، فالمعنى : ولقد آتيناك سبعاً من المثاني مما ثَنَّى بعضُ آيه بَعْضاً ، ويكون المثاني جمع مثناة ، وتكون آي القرآن موصوفةً بذلك ، لأن بعضها تلا بعضاً بفصول بينها ، فيعرف انقضاء الآية وابتداء الآية التي بعدها ، وذلك قوله

(۳۷) سىق تخرىچە.

112

سورة الحجر الآية (٩٨) ......

تعالى: ﴿ كتاباً مُتَشابهاً مَثَانِيَ﴾ [ الزمر : ٢٣ ]. ويحتمل أن يكونَ ﴿ مثانيَ ﴾؛ لأنّ المعاني كررت فيه والقصص.

110

وقد قيل: إنها سُمِّيت مَثَانيَ لأنَّ الله استثناها لمحمد دون سائر الأنبياء ولأمته دونَ سائر الأمم.

## الآية العاشرة

قوله تعالى : ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ﴾ [ الآية : ٩٨ ] فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: التسبيح:

هو ذِكْرُ الله تعالى بما هُوَ عليه من صفات الجلال والتعظيم، بالقلب اعتقاداً، وباللسان قَوْلاً. والمرادُ به هاهنا الصلاة، قال الله تعالى لنبيه عَلَيْتَهُم : نعلم ضيقَ صدرك بما تسمعه مِنْ تكذيبك وردِّ قولك، ويناله أصحابك من إذاية أعدائك؛ فافزع إلى الصلاة، فهي غاية التسبيح ونهاية التقديس <sup>(٢٨)</sup>، وكان النبي عَيَّاتَهُم إذا حَزَبَهُ أمرَّ فزع إلى الصلاة، وذلك تفسير قوله: **﴿وَكُنْ مِنَ السَّاجِدِينَ ﴾،** أي من المصلين – وهي:

المسألة الثانية:

فإن دعامةَ القُرْبَةِ في الصلاة حال السجود .

وقد ظن بعضُ الناس أن المراد به هاهنا الأمر بالسجود نفسه، فيرى هذا الموضع محلّ سجُودٍ في القرآن.

وقد شاهدتُ الإمام بمحراب زكريا من البيت المقدس طَهَّرَه الله يسجد في هذا الموضع عند قراءته له في تراويح رمضان، وسجدتُ معه فيها، ولم يره جماهير العلماء.

- (٣٨) في أ: فافرغ إلى الصلاة فهي غاية التقديس ونهاية التسبيح.
  - (۳۹) سبق تخريجه.

مردة الحجر الآية (٩٨) THE PRINCE GHAZI TRUST وردة الحجر الآية (٩٨) وردة الحجر الآية (٩٨)

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَاعْبِدْ رَبِّكَ حَتَّى يَأْتِيَكَ الْيَقِينُ ﴾: [الحجر: ٩٩].

أمرهُ بعبادتهِ إذا قصّر عبادُه في خِدْمَته؛ فإن ذلك طبٌّ عِلّته، وهي كما قدمنا أشرفُ الخصال، والتسمّي بها أشرفُ الخطط.

قال شيوخ المعاني: ألا ترى كيف سمَّى الله بها رسولَه عند أفضل منازله، وهي الإسراء، فقال:**﴿سبحانالذيأسْرَىبِعَبْدِهَ﴾**[الاسراء:١]،ولميقلنبيهولارسوك،، ولقد أحسن الشاعِرُ فيما جاء به من اللفظ حيث يقول:

يـا قـــوم قلبي عنـــد زهـــراء يعــرفــه الســـامـــعُ والرائـــي لا تَــدْعُني إلاَّ بيـا عَبْـــدَهـــا فــــإنــــه أشرفُ أسمائـــــي

المسألة الرابعة: اليقين:

الموت، فأمره باستمرار العبادة أبداً، وذلك مدة حياته، وكان هذا أبلغ من قوله أبداً، لاحتمال لفظة الأبد للحظة الواحدة، ولجميع الأبد، كما قال العبدُ الصالح: وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دُمْتُ حَيّاً.

والدليل على أنّ اليقين الموت أن أم العلاء الأنصارية – وكانت بايَعَتْ رسولَ الله عليه – أخبرت أنهم اقتسموا المهاجرين قرعة، فصار لنا عثمان بن مظعون، قالت: فأنزلناه مع أبنائنا، فوجع وجعه الذي مات فيه، فلما توفي وغُسِّل وكفن في أثوابه دخل رسولُ الله عَيَيْتَم فقلت: رحمة الله عليك أبا السائب، فشهادتي عليك، لقد أكرمك الله. فقال رسول الله عَيَيْتَم : « وما يُدريك أن الله أكرمه ؟ » قلت: بأبي أنت وأمي يا رسولَ الله فمَهُ ؟ فقال رسول الله عَيَيْتَم : « أما هو فقد جاءه اليقين، والله إني لأرْجُو له الخير .. الحديث ».

ويتركَّب على هذا أنَّ الرجلَ إذا قال لامرأته: أنتِ طالق أبداً ، وقال: نويت يوماً أو شهراً كانت له عليها الرجعة . ولو قال: طلَّقْتُها حياتَها لم يراجعها ، وقد مهَّدنا ذلك في كتب الفروع . والله أعلم.

\* \* \*



سورة النحل

وتسمى سورة النعم . فيها إحدى وعشرون آية

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ وَالأَنْعَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِفْ ۖ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ﴾ [الآية: ٥].

> فيها خس مسائل: المسألة الأولى: قوله: ﴿ الأَنْعَامَ ﴾:

وقد تقدم بيانه في سورة المائدة، فأغنى عن إعادته. المسألة الثانية: قوله: ﴿ لَكُمْ فيها دِفْ<sup>ي</sup>ا ﴾:

يعني من البرد بما فيها من الأصواف والأوبار والأشعار ، كما قال تعالى : **﴿وجعَلَ** لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الحرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُم بَأْسَكَم﴾ [النحل: ٨١] فامتنَّ ههنا بالدفء ، وامتنَّ هناك بالظل ، إن كان لاصقاً بالبدن ثوباً أو كان منفصلاً بناء .

> وقد روي عن ابن عباس أنه قال: دِفْؤُها نَسلها؛ فربَّك أعلم بها . ا**لمسألة الثالثة: قوله: ﴿ مَنَافِعَ ﴾:**

يعني ما وراء ذلك من الألبان خاصة؛ لأنه قد ذكر بعد ذلك سواها من المنافع، فقال: ومنها تَأْكُلُون. وقد ذكر وجْهُ اختصاصه باللبن، ويأتي ذلك إنْ شاء الله. **المسألة الرابعة:** 

في هذا دليلٌ على لباس الصُّوف، فهو أولى ذلك وأولاه، فإنه شعار المتَّقين،

ولباسُ الصالحين، وشارةُ الصحابة والتابعين، واختيار الزهّاد والعارفين، وهو يلبس ليناً وخَشِناً، وجيِّداً ومقارباً ورَدِيئاً، وإليه نسب جماعةٌ من الناس الصوفية، لأنه لباسُهم في الغالب، فالياء للنسب والهاء للتأنيث، وقد أنشدني بعضُ أشياخهم بالبيت المقدس: تشاجر الناسُ في الصوفيّ واختلفوا فيه وظنَّوه مشتقّاً من الصَّوفِ ولستُ أنْحَل هذا الاسم غير فتَسى صاَفَى فَصُوفِي حتى سمِّي الصَّوفِ **المسألة الخامسة: قوله: ﴿وَمِنْها تأكلونَ؟:** 

سورة النحل الآية (٦)

فأباح لنا أكْلَها كما تقدم بيانه بشروطه وأوصافه، وكان وَجْهُ الامتنان بها أنْسُها، كما امتنَّ بالوحشية على وَجْه الاصطياد، فالأول نعمة هنيّة، والصيد مَتعةُ شهيّة، ونصبة نَصِيَّة، وهو الأغلبُ فيها.

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ [ الآية : ٦ ] . فيها مسألتان :

المسألة الأولى: قوله: ﴿ ولَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ ﴾:

111

كما قال في الآية بعدها : ﴿ لِتَ**رْكَبُوهَا وَزِينَةً ﴾** [ النحل : ٨ ] ، والجمالُ قد بيناه في كتب الأصول وشرح الحديث ، وأوضحنا أنه يكونُ في الصورة وتركيب الخلقة ، ويكون في الأخلاق الباطنة ، ويكون في الأفعال .

فأما جمال الخلقة فهو أمرٌ يدركه البَصَرُ، فيلقيه إلى القلب متلائماً، فتتعلَّقُ به النفسُ من غير معرفة بوَجهِ ذلك ولا بسببه لأحدٍ من البشر .

وأما جمالُ الأخلاق فبِكَونها على الصفات المحمودة من العلم والحكمة، والعدل والعِفّة، وكظم الغَيْظِ، وإرادة الخير لكل واحد.

وأما جمالُ الأفعال فهو وجودُها ملائمة لصالح الخلق، وقاضيةً بجَلْبِ المنافع إليهم، وصَرْفِ الشرِّ عنهم. سورة النحل الآية (٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (٦) سورة النحل الآية (٦) THE PRINCE GHAZI TRUST

وجمالُ الأنعام والدوابّ من جمال الخلقة محسوب، وهو مرئيّ بالأبصار، موافقٌ للبصائر، ومن جمالها كثرتها.

فإذا وردت الإبل على الذرى سامية الذرى هجمات هَجانا ، توافر حسنها ، وعظم شأنها ، وتعلَّقت القلوبُ بها .

وإذا رأيت البقر نعاجاً تَرِدُ أفواجاً أفواجاً، تقرُّ بقريرها <sup>(١)</sup>، معها صُلَّغُها وأتَابِعها، فقد انتظم جمالُها وانتفاعها.

وإذا رأيت الغنم فيها السالغ والسَّخْلة، والغَـرِيـض والسَّـدِيس صُـوفهـا أَهْـدَل، وضرعها مُنْجَدِل، وظَهْرُها منسجف، إذا صعدت ثنيَّة مرعَتْ، وإذا أسهلت عن ربْوةٍ طَمَرت، تقومُ بالكساء، وتَقَرّ على الغداء والعشاء، وتملأ الِحوّاء سَمْناً وأقطاً، بله البيت، حتى يسمع الحديث عنها كيت وكيت، فقد قطعت عنك لعلَّ وليت.

وإذا رأيت الخيلَ نزائع يَعَابيب، كأنها في البيداء أهاضيب، وفي الهيجاء يَعاسيب، رؤوسها عَوَال، وأثمانها غَوَال، لينة الشَّكِير، وشديدة الشَّخير، تصوم وإن رَعَت، وتفيض إذا سعت، فقد متعت الأحوال وأمتعت.

وإذا رأيت البغال كأنها الأفدان بأكفال كالصّوى، وأعناق كأعناق الظِّبَا، ومَشي كمشى القطا أو الدَّبَى فقد بلغت فيها المنَى.

وليس في الحمير زينة، وإن كانت عن الخدمة مَصُونة، ولكن المنفعة بها مضمونة. المسألة الثانية:

هذا الجمال والتزين وإن كان من متاع الدنيا فقد أَذِن الله فيه لعباده، وقال النبي مُتَالِمَهُ في الحديث الصحيح ـ خرّجه البْرَقاني وغيره: « الإبل عِزَّ لأهلها، والغنم بركة، والخيل في نواصيها الخير إلى يوم القيامة » <sup>(٢)</sup>. وإنما جمع النبي مُتَالِمَهُ العزَّ في الإبل؛ لأن

- (۱) أي: تصوت بصوتها.
- (٢) انظر: (سنن ابن ماجه: ٢٣٠٥. المعجم الكبير للطبراني: ١٥٦/١٧. الدر المنثور للسيوطي:
   ١١٠/٤. الترغيب والترهيب: ٢١٤/٣. معاني الآثار للطحاوي: ٣/٢٧٤).

۲۱۴۰ THE PRINCE GHAZI TRUST والنحل الآية (٧) والمحل الآية (٧) والمحل الآية (٧)

فيها اللباس والأكل واللبن والجمل والغَزْو، وإنْ نقصها الكَرُّ والفَرُّ. وجعل البركة في الغنم لما فيها من اللباس والطعام والشراب، وكثرة الولادة، فإنها تلد في العام ثلاث مرات، إلى ما يتبعها من السكينة، وتحمل صاحبها عليه من خَفْض الجناح، ولين الجانب، بخلاف الفدَّادين أهل الإبل. وقَرَنَ يَتِلَيَّهُ الخير بنواصي الخيل بقية الدهر، لما فيها من الغنيمة المستفادة للكسب والمعاش، وما تُوَصِّلُ إليه من قَهْر الأعداء، وغلبة الكفار، وإعلاء كلمة الله.

وقد روى أشهب، عن مالك، قال: يقول الله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فَيها جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وحِينَ تَسْرَحُونَ ﴾ ؛ ذلك في المواشي تروح إلى المرعى وتسرح عليه.

### الآية الثالثة

قوله: ﴿وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ لَمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقِّ الأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَ ُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [ الآية: ٧ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قد منّ الله علينا بالأنعام عموماً، وخصَّ الإبل ههنا بالذكْر في حمل الأثقال، تنبيهاً على ما تتميَّزُ به على سائر الأنعام؛ فإنَّ الغنمَ للسرح والذبح، والبقر للحرث، والإبل للحَمْل.

وفي الحديث الصحيح أن النبي ﷺ قال: « بينا رَاعٍ في غَنم عدًا عليها الذئبُ فأخذ منها شاةً، فطلبه الراعي، فالتفت إليه الذئب، وقال: مَنْ لها يوم السَّبْع، يوم لا راعِيَ لها غيري. وبينا رجل يسوقُ بقرة قد حمل عليها، فالتفتت إليه فكلّمته، فقالت: إني لم أُخْلَقْ لهذا، وإنما خُلقت للحرث. فقال الناس: سبحان الله، [ بقرة تتكام ] <sup>(٢)</sup> ! » فقال النبي: « آمنتُ بذلك أنا وأبو بكر وعمر، وما هما ثَمَّ »<sup>(٤)</sup>.

- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- (٤) انظر: (سنن الترمذي: ٣٦٧٧، ٣٦٩٥. تفسير القرطبي: ٦٦/١٦).

121

المسألة الثانية:

سورة النحل الآية (٨)

فيه جواز السفر بالدواب عليها الأثقالُ الثِّقال، ولكن على قَدْر ما تحتمله من غير إسرافٍ في الحمل، مع الرفق في السير والنزول للراحة.

وقد أمر النبيُّ ﷺ بالرفق بها، والإراحة لها، ومراعاة التفقَّدِ لعلفها وسَقْيها، وفي الموطَّا قال مالك: عن أبي عبيد، عن خالد بن معدان: « إن الله رفيقٌ يحبُّ الرفق، ويرضى به ويُعين عليه ما لا يعين على العُنْفِ، فإذا ركبتم هذه الدواب العُجْم فأنزلُوها منازلَها، فإن كانت الأرض جَدْبة فانجوا عليها بنِقْيها، وعليكم بسير الليل؛ فإن الأرضَ تُطُوَى بالليل ما لا تطوى بالنهار، وإياكم والتعريس على الطريق فإنها طرُق الدواب ومَأْوَى الحيات»<sup>(ه)</sup>.

### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ وَالْخَيْلَ وَالْبِغَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً، وَيَخْلُقُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٨].

فيها ست مسائل:

### المسألة الأولى:

ذكر الله الأنعام في معرض الامتنان، فساق فيها وُجُوهاً من المتاع، وأنواعاً من الانتفاع، وساق الخيل والبغال والحمير، فكشف قِناعَهَـا، وبيَّـنَ انتفـاعَهـا، وذلـك الركوب والزينة، كما بين في تلك المتقدمة: الدفء واللبن والأكل.

THE PRINCE GHAZI TRUST النحل الآية (٨) بيورة النحل الآية (٨) for our antic thought

قال ابن القاسم وابن وهب: قال مالك: قال الله تعالى: ﴿وَ**الْخَيْلَ وَالْبِغَالَ** وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةَ﴾؛ فجعلها للركوبِ والزينة، ولم يجعلها للأكل ونحوه، عن أشهب، ففهم مالك رحمه الله وَجْهَ إيرادِ النعم، وما أعدَّ الله له في كل نعمةٍ من الانتفاع، فاقتصرت كلُّ منفعة على وَجْهِ منفعتها التي عيَّن اللهُ له، ورتّبها فيه، فأما الخيل، وهي:

### المسألة الثانية:

فقال الشافعي: إنها تُؤكل، وعمدتُه الحديثُ الصحيح، عن جابر: « نَحَرْنَا على عهد رسول الله عَلِي فرساً فأكلناه» <sup>(٦)</sup>.

ورُوي أنَّ النبيَّ عَظِّيْتُهُ أَذِنَ في لحوم الخيل، وحَرَّم لحوم الحمر (٧) .

وقال علماؤنا : كانت هذه الرواية عن جابر حكايةَ حال، وقضيةً في عين؛ فيحتمل أن يكونوا ذبحوا لضرورة، ولا يحتجّ بقضايا الأحوال المحتملة، وأما الحمر <sup>(٨)</sup>، وهي :

المسألة الثالثة:

فقد ثبت في الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ حرّمها يوم خَيْبَرَ، واختلف في تحريمها على أربعة أقوال:

الأول: أنها حرِّمَتْ شرعاً. الثاني: أنها حُرَّمت لأنها كانت جوالَ القرية<sup>(١)</sup> ، أي تأكل الجلة، وهي النجاسة. الثالث: أنها كانت حمولة القوم؛ ولذلك روي في الحديث أنه قيل: يا رسولَ الله؛

أكلت الحمر ، فنيت الحمر ؛ فحرَّمها .

- (٦) انظر: (سنن ابن ماجه: ٣١٩٠. سنن الدارقطنى: ٢٩٠/٤).
  - (٧) في أ: وحرم لحوم الحمير .
  - (٨) قي أ: ولا يحتج بقضايا الأحوال المجملة وأما الحمر.
    - (٩) في أ: أنها حرمت لأنها كانت جوال القرى.

سورة النحل الآية (٨) والمعالي والمعالي وي العلاق العربي المعالي العربي العرب العربي ا العربي العربي

وأما البغال، وهي:

## المسألة الرابعة:

فإنها تلحق الحمير على كل قول.

فأما إن قلنا إنَّ الخيلَ لا تؤكل فهي متولّدة بين عينين لا يؤكلان، وإن قلنا : تؤكل الخيل فإنها عين متولدة بين مأكول وبين مالا يؤكل؛ فغلب التحريم على ما يلزم في الأصول.

## المسألة الخامسة: في تحقيق المقصود:

قد بينا فيما تقدم أنّ المحرماتِ مقصورةٌ على ما في سورة الأنعام، وحققنا ما يتعلق به وينضاف إليه في آياتِ الأحكام منها، وقد حررنا في كتب الخلاف أن مدار التحليل والتحريم في المطعومات يدورُ على ثلاثِ آيات، وخَبرٍ واحد.

الآية الأولى: قوله: ﴿ ويُحِلُّ لهم الطَّيباتِ ويُحَرِّمُ عليهم الْخَبَائِتَ﴾ [الأعراف: ١٥٧].

الآية الثانية: قوله: ﴿ حُرِّمَتْ عليكم الميَّتَةُ ﴾ [المائدة: ٣].

الآية الثالثة: آية الأنعام - قوله: ﴿ قُلْ لا أَجِدُ فيا أُوحِيَ إِلَيّ مُحَرَّماً ﴾ [الأنعام: ١٤٥].

الرابع الخبر : قوله ﷺ : «أَكُلُ كُلَّ ذي ناب من السباع حرام» <sup>(١٠)</sup> . وفي لفظ آخر : «نهى النبيُّ ﷺ عن أَكُلِ كُل ذي ناب من السباع وحَرَّمَ لحومَ الحمر

(١٠) انظر: (سنن ابن ماجه: ٣٢٣٣. السنن الكبرى للبيهقي: ٣١٩/٩. مصابيح السنة للبغوي:
 ١٩٥/٢. شرح السنة للبغوي: ٢٣٤/١١. مشكل الآثار للطحاوي: ٣٧٥/٤. تهذيب ابن عساكر: ٣/١٩. التمهيد: ١٣٩/١).

۲۲٤ ..... اللغة (٨) THE PRINCE GHAZI TRUST التورة النحل الآية (٨) FOR QURANIC THOUGHT

الأهلية » <sup>(١١)</sup> . وقوله : **﴿قل لا أُجِدُ فيا أوحي إليَّ محرماً ﴾** آخر آية نزلت ، كما سبق بيانُه ، فإنْ عوَّلْنا عليها فالكلُّ سِواها مباح ، وإن رأينا إلحاقَ غيرها بها حسبا يترتب في الأدلة ، كما قال النبيّ عُيَّلِيَّهِ : « لا يحلُّ دَمُ امرىء مسلم إلا بإحدى ثلاث » <sup>(١١)</sup> . ثم جاءت الزيادةُ عليها حتى انتهت أسبابُ إباحةِ الدم عند المالكية إلى عشرة أسباب ، فالحالُ في ذلك مترددةٌ ولأجله اختار المتوسطون من علمائنا الكراهية في هذه الحرمات ، توسُّطاً بين الحلِّ والحرمة ؛ لتعارض الأدلةِ ، وإشكال مأخذ الفَتُوَى فيها .

وقد قال الشافعي: الثعلب والضبع حلاَل، وهو قد عَوَّل على قوله: « أَكْلُ كلِّ ذي ناب من السباع حرَام»، ولكنه زعم أنَّ الضبع يخرج عنه بحديث يَرْويه جابر أنَّ النبي يَسْلِيَهُ سُئل عن الضبع أَحَلاَلٌ هي؟ قال: نعم، وفيها إذا أتلفها المحْرِمُ كَبْش. وفي رواية: هي صَيْدٌ، وفيها كبش.

وهذا نصِّ في الاستثناء كما زعم لو صحّ، ولكنه لم يثبت سنَدُه، ولو عوّلنًا عليه لما خصصنا التحليلَ من جملة السباع بالضبع، ولكنا نقول: إنه ينبني على قاعدةِ التحليل، وإنّ الكلَّ قد خرج عـن التحـريم، وانحصرت المحـرَّمـاتُ في آيـة الأنعـام؛ وهـذه المعارضاتُ هي التي أوجبت اختلافَ العلماء، فانظروها واسبُروها، وما ظهر هو الذي يتقرر والله أعلم.

المسألة السادسة:

ذكر الله الأنعامَ والخيلَ والبغالَ والحميرَ في مساق النعم ذِكْراً واحداً ، وذكر لكل جنْس منها منفعةً حسبا سرَدْناه لكم؛ ثم اختلف العلماء في الخيل منها؛ هل تُؤْخذ الزكاة من مالكها أم لا؟

- (١١) انظر: (سنن النسائي: ٢٠٠/٧. سنن ابن ماجه: ٣٢٣٣. مسند أحمد بن حنبل: ٢٣٣/١، (١١) انظر: (سنن النسائي: ٢٠٠/٧. سنن ابن ماجه: ٣٢٣٢. معاني الآثار
   ٤/٤٢. التمهيد لابن عبد البر: ١٦٠/١. مصنف ابن أبي شيبة: ١٦٠/٥. معاني الآثار
   للطحاوي: ٤/١٩٠. وفتح الباري: ٩/١٥٤، ٢٥٢. شرح السنة للبغوي: ٢٣٣٢. الدر المنثور
   للسيوطي: ٣١/٥، ٤/١١١. الضعفاء للعقيلي: ٢٢٤/١).
  - (۱۲) سىق تخرىجە.

سورة النحل الآية (٨) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST (٨) سورة النحل الآية (٨)

فقال جمهور العلماء : لا زكاةَ فيها . وقال أبو حنيفة : فيها الزكاة منتزعاً من قول النبي عَلَيْكَ : « الخيـلُ ثلاثـة : لـرجـل أجْـر ، ولـرجـل ستر ، وعلى رجـل وزْر ... الحديث » <sup>(١٢)</sup> . قال فيه : « ولم يَنْسَ حقَّ الله في رِقَابِها ولا ظُهُورها » .

واحتجوا بأَثَرٍ يُرْوَى عن النبي ﷺ أنه قال: « في الخيل السائمة في كل فَرَسٍ دينار » <sup>(١٤)</sup> .

وعوَّلَ أصحابُه من طريق المعنى على أنَّ الخيلَ جِنْسٌ يُسام، ويُبْتَغَى نَسْلُه في غالبِ البلدان؛ فوجبت الزكاةُ فيه كالأنعام.

وتعلَّـق علماؤنــا بقــول النبي ﷺ : « ليس على المسلم في عَبْـــدِه ولا في فـــرســـه صدَقة » <sup>(١٥)</sup> ، فنفى الصدقةَ عن العَبْدِ والفرس نفياً واحداً ، وساقها مساقاً واحداً ؛ وهو صحيح.

وروى الترمذي وغيره من المصنفين، عن عليَّ أنَّ النبيَّ عَيَّظَيْمٍ قال: « عفوت لكم عن صدقة الخيل والرقيق، إلا أنَّ في الرقيق صدقةَ الفِطْرِ » <sup>(١٦)</sup> .

وقد كتب معاويةُ إلى عمر : إني وجدتُ أموالَ أهلِ الشام ـ الرقيقَ والخيل. فكتب إليه [ عمر ] <sup>(١٧)</sup> أن دَعْهُما ؛ ثم استشار عثمان ، فقال مَثل ما قال عمر .

- (١٣) سبق تخريجه.
- (١٤) سېق تخريجه.
- (10) انظر: (صحيح البخاري: ٢٠/٢ ١٤ . صحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٨، ٩ من الزكاة. سنن أبي داود: ١٥٩٥. سند اللسيدي: ٩، ٣٥/٣ . مسند أحمد: ٢٤٩/٢ . ٢٥٤ . مسند الحميدي: ١٩٥ . مند السني ١٥٥ . مسند أحمد: ٢٤٩/٢ . ٢٥٩ . مسند الحميدي: ٣١٥/٢ . ١٠٧٣ . مناه . ٢٥٩ . ٢٥٩ . مسند أحمد: ٢١٥/٢ . ٢٢ . مسند الحميدي: ٣١٥/٢ . ١٥٩ . مسند أحمد: ٢١٥/٢ . ١٢٥ . مسند أحمد: ٢١٥/٢ . ١٢٥ . مسند الحميدي: ٣١٥/٢ . ١٢٧ . مسند أحمد: ٢٢٨٩ . ١٠٧٤ . ٢١٥ . مسند الحميدي: ٣١٥/٢ . ٢٠ . مسند أحمد: ٢٤٩/٢ . ٢٥٩ . مسند الحميدي: ٢١٥/٢ . ٢٠ . مسند أحمد: ٢١٥/٢ . ١٢٥ . ٢٠ . ٢٠٢٨ . ٢٠٢٨ . ٢٠٢٨ . مصنف عبد الرزاق: ٣٢٨٨ . صحيح ابن خزية: ٢٢٨٥ ، ٢٢٨٩ . مصنف ابن أبي شيبة: ٣/٢٥٢ . الدر المنثور للسيوطي: ١٥/١٠ . تلخيص الحبير: ٢٤٩/٢ . مصنف ابن أبي شيبة: ٣/١٥٠ . حلية الأولياء: ٢٩٦/٨ . ٢٥٦/٢ . والكامل لابن عدي: ٢٢٩/٢ ، ١٢٩/٢ . ١٩٩٩ ).
- (١٦) انظر: (السنن الكبرى للبيهقي: ١١٨/٤، ١٣٤. وسنن الدارقطني: ١٢٦/٢. مسند أحمد بن حنبل: ١٢١/١، ١٤٥).
  - ( ۱۷ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د .

۲۲٦ ..... THE PRINCE GHAZI TRUST المنحل الآية (١٤) FOR QURANIC THOUGHT (١٤)

وروي أنَّ أهلَ الشام قد جمعوا صدقةَ خيولهم وأموالهم،وأتـوا بها عمر، فاستشار عليّاً فقال: لا أرى به بأساً إلا أن تكونَ سنَّةً باقية بعدك.

فأما قوله ﷺ : «ولم ينس حق الله في [ رِقابها ولا ] <sup>(١٨)</sup> ظهورها » فيعني به الحملان في سبيلِ الله على معنى الندب<sup>(١٩)</sup> والخلاص من الحساب.

وأما حديثهم « في الخيلِ السائمة في كل فرس دينار » فيَرُوِيه غورك السعدي ، وهو مجهول.

جواب آخر: قد ناقضوا فقالوا: إن الصدقةَ في إناثها لا في ذكورِها. وليس في الحديث فَضْلٌ بينها، ونقيس الإناثَ على الذكور في نَفْي الصدقة؛ فإنه حيوان يُقْتَنى لنسله لا لدرِّه، لا تجب الزكاة في ذكوره، فلم تجب في إناثه، كالبغال والحمير. والله أعلم.

### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْماً طَرِيّاً وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ [الآية: ١٤].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَحْمًا طَرِيًّا ﴾:

فسمّى الحوت لحماً، وأنواعُ اللحم أربعة: لحوم الأنعام، ولحوم الوحش، ولحوم الطير، ولحوم الحوت. ويعمَّها اسم اللحم، ويخصّها أنواعه، وفي كل نوع من هذه الأنواع تتشابه؛ ولذلك اختلف علماؤنا فيمن حلف ألآ يأكل لحماً؛ فقال ابن القاسم: يحنتُ بكلّ نوع من هذه الأنواع الأربعة.

وقال أشهب في المجموعة: لا يحنث إلا بأكُل لحوم الأنعام دون الوحش وغيره،

- (١٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (١٩) في أ : على وجه الندب .

سورة النحل الآية (١٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (١٦) سورة النحل الآية (١٦)

مراعاةً للعُرْف والعادة، وتقديماً لها على إطلاق اللفظ اللغوي، وهذا يختلف في البلاد، فإنه من كان بتنِّيس أو بالفَرَما<sup>(٢٠)</sup> لا يرى لحماً إلا الحوت، والأنعام قليلة فيها، فعُرْفُها عكس عُرْف بغداد، فإنه لا أثر للحوت فيها<sup>(٢١)</sup>، وإنما المعوَّلُ على لحوم الأنعام، وإذا أجرينا اليمينَ على الأسباب فسبَبُ اليمين يُدْخِلُ فيها ما لا يَجْرِي على العرف، ويُخْرِجه منها، والنية تقضى على ذلك كله.

وقد يقول الرجل: أشتري لَحْماً وحيتاناً فلا يُعَدُّ تكراراً ، والذي أختاره ــ وإن لم يكن للحالف نية ولا سبب ــ ما قاله أشهب.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ﴾:

يعني به اللؤلؤ والمرجان، لقوله سبحانه: ﴿ **يَخْرُج منها اللَّؤَلُؤُ والْمَرْجَان**﴾ [الرحمن: ٢٢]. وهذا امتنانٌ عامّ للرجال والنساء، فلا يحرم عليهم شيء منه، وإنما حَرَّمَ اللهُ على الرجال الذهَبَ والحرير .

### المسألة الثالثة:

قال الشافعي، وأبو يوسف، ومحمد: مَنْ حلف ألا يلبس حُلياً فلبس لؤلؤاً ـ إنه يحنث، لقول الله سبحانه: **﴿وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ﴾.** والذي يخرج منه اللؤلؤ.

وقال أبو حنيفة: لا يحنث. ولم أر لعلمائنا فيها نصّاً، فإن لم يكن له نية فإنه حانث<sup>(٢٢)</sup>.

### الآية السادسة

قوله تعالى : ﴿ وَعَلاَمَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ ﴾ [ الآية : ١٦ ] . فيها ثلاث مسائل :

> (٢٠) الفرما: مدينة على الساحل من ناحية مصر . على هامش البجاوي . (٢١) في أ: فإنه لا يرى الحوت فيها . (٢٢) في أ: فإن لم يكن له نية فهو حانث.

( 17 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 17 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 17 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 17 )

### المسألة الأولى:

141

قال مجاهد : من النجوم ما يكونُ علاماتٍ ، ومنها ما يهتدون به .

وقال قَتَادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث خصال: جعلها اللهُ زينةً للسهاء، وجعلها يهتدون بها، وجعلها رُجُوماً للشياطين. فمن تعاطى منها غير ذلك سَفِه رأيه، وأخطأ حظَّه، وأضاع نفسه، وتكلَّفَ ما لا علم له به.

> وقد بينا في كُتب الأصول وشرح الحديث تحقيق ذلك وتبيانَه. المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَبَالنَّجْم ﴾:

> > فيه ثلاثة أقوال:

الأول: أنَّ الألف واللام للجِنس. والمراد به جمع النجوم، [ولا يهتدي بها إلا العارف] <sup>(٢٢)</sup>.

الثاني: أنَّ المراد به الثريا .

الثالث : أن المراد به الجدْي والفَرْقدان .

فأما جميعُ النجوم فلا يَهْتَدِي بها إلا العارفُ بمطالعها ومغاربها، والمفرِّقُ بين الجنوبي والشهالي منها؛ وذلك قليلٌ في الآخَرين.

وأما الثريا فلا يَهْتَدِي بها إلا مَنْ يهتدي بجميع النجوم، وإنما الْهَدْي لكل أحد بالْجَدْي والفرقدين؛ لأنها من النجوم المنحصرة الْمَطلَع، الظاهرة السمْتِ، الثابتة في المكان؛ فإنها تدورُ على القطب الثابت دوراناً محصلاً، فهي أبداً هدى الخلق في البر إذا عميت الطرُق، وفي البحر عند مجرى السفن، وعلى القِبْلة إذا جُهل السَّمْت، وذلك على الجملة بأن تجعل القطب على ظهْرِ منكبك الأيسر، فها استقبلت فهو سَّمْت الجهة، وتحديدها في الإبصار أنكَ إذا نظرْتَ الشمس في اليوم الرابع والعشرين من كانون الأول طالعة فاجعل بين وجهك وبينها في التقدير ذراعاً، وتكون مستقبلاً

(٢٣) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د.

سورة النحل الآية (١٦) علمية المناقبة المعام الم

للكعبة على التقريب، سالكاً إلى التحقيق. وقد بينا ذلك في كتب الفقه وشَرْح الحديث.

149

المسألة الثالثة:

ومن الناس من قال: إنها يُهْتَدَى بها في الأنواء، فإنَّ الله قدّر المنازل، ونزّل فيها الكواكب، ورتَّبَ لها مطالعَ ومغاربَ، وربط بها عادةً نزولَ الغيث، وبهذا عرفت العربُ أنواءها، وتنظرت سقياها، وأضافت كثرة السقيا إلى بعض، وقلتها إلى آخر.

ويروى في الأثر أنَّ عمر قال للعباس: كم بقي لنوء الثريا؟ فقال له: إنَّ العرب تقول: إنها تدورُ في الأفق سبعاً، ثم يدرُّ الله الغيث، فها جاءت السبع حتى غيث الناس.

وفي الموطأ: إذا نشأت بَحْرية ، ثم تشاءمت فتلك عَيْن غُدَيْقَة (٢٢).

ومن البلاد ما يكون مطرها بالصّبّا ، ومنها ما يكون مطرها بالجنوب ، ويزعم أهلُها أنَّ ذلك إنما يدورُ على البحر ، فإذا جرّت الريح ذيلها على البحر ألقحت السحاب منه ، وإذا جرّت ذيلَها على البيداء جاءت سحاباً عقياً ، وهذا فاسدٌ من وجهين :

أحدهما: أنا لا نمنَعُ ذلك في قدرة الله؛ فإن ربَّنا قادرٌ على أن يُنشىء الماء في السحاب إنشاءً، وهو قادرٌ على أن يسيب له ماءَ البحر الملح ويصعِّده بعد أنْ كان مُسْتَفِلاً، ويَحْـلُوْلِي بتدبيره، وقد كان مِلْحا<sup>ً (٢٥)</sup>، وينزله إلينا فُرَاتاً عَذْباً؛ ولكن تعيينَ أحدَ الوجهين لا يكونُ بنظر؛ لأنه ليس في العقل لذلك أثر، وإنما طريقُهُ الخبر، فنحن نقول: هو جائز، ولو أخبر به الصادقُ لكان واجباً.

الثاني: أنَّ الشهالَ تسمّيها العربُ المجرة؛ لأنها تَمْخَرُ السحاب، ولا تمطر معها، وقد تأتي بحرية وبرية، فدلَّ هذا على أنَّ الأمر موقوف على المشيئة؛ وأنه لا يخبر عن الآثار العلوية إلاّ السنّة النبوية، لاالعقول الأرسطاطاليسية.

فإن قيل: فقد قال النبي عَظَّيْهُم في الحديث الصحيح الذي أجمعت عليه الأئمة: «قال

- ( ٢٤ ) غديقة: أي كثيرة الماء. من هامش البجاوي.
  - (٢٥) في أ : بتدبيره بعد أن كان ملحاً .

الله تعالى: أصبح من عبادي مؤمنٌ بي وكافر بالكواكب، فأما من قال: مُطِرْنا بِفضْل الله ورحمته فذلك مؤمنٌ بي كافر بالكواكب. وأما من قال: مُطِرْنا بنَوْءِ كذا وكذا فذلك كافرٌ بي مؤمنٌ بالكواكب » <sup>(٢١)</sup>.

HE ورة النحل الآية (77)

قلنا : إنما خرج هذا على قول العرب التي كانت تعتقد أنَّ ذلك من تأثير الكواكب لجاهليتها . وأما من اعتقدها وقْتاً ومحلاً وعلامة ينشئه اللهُ فيها وَيُدبِّره عليها فليس من الذي نهى عنه رسولُ الله عُيَيْتُهُ في معنى . وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف ، وسيأتي إن شاء الله .

### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ لَكُمْ فِي الأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسْقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِهِ مِنْ بَيْنِ فَرْثٍ وَدَمٍ لَبَناً خَالِصاً سَائِغاً لِلشَّارِبِينَ﴾ [ الآيَة: ٦٦ ].

فيها ثلاث مسائل: المسألة الأولى: قوله: ﴿وإنَّ لَكُمْ في الأنعام لعِبْرَةَ نُسْقِيكُمْ مِمَّا في بُطُونِهِ﴾: فجاء الضمير بلفظ التذكير عائداً على جع مؤنث.

وأجاب العلماء عن ذلك بستة أجوبة :

الأول: قال سيبويه: العرب تُخْبِرُ عن الأنعام بخبرِ الواحد، وما أراه عوَّل عليه إلا في هذه الآية. وهذا لا يشبِه مَنْصبه، ولا يليق بإدراكه.

الثاني: قال الكسائي: معناه نَسْقِيكم مما في بطون ما ذكَرْنا، وهذا تقديرٌ بعيد لا يُحْتاجُ إليه.

الثالث: قال الفراء: الأنعام والنعم واحد ، والنعم مذكّر <sup>(٢٧)</sup> ، ولهذا تقول العرب: هذا نَعَم وارد ، فرجع إلى لفظ النعم الذي هو معنى الأنعام ، وهذا تركيب طويل مستغنى عنه .

(٢٦) سبق تخريجه.

18.

(٢٧) في أ : والنعم تذكر .

سورة النحل الآية (٦٦) THE PRINCE GHAZI TRUST

الرابع : قال الكسائي أيضاً : إنما يريد نسقيكم مما في بطون بَعْضِه ، وهو الذي عوّل عليه أبو عُبيدة <sup>(٢٨)</sup> ، فإنه قال : معناه نَسْقِيكم مما في بُطون أيها كان له لبن منها .

131

الخامس: أن التذكير إنما جيءَ به؛ لأنه راجع على ذكر النعم؛ لأنَّ اللبنَ للذكر منسوب؛ ولذلك قضى النبي عَيَيْضَدٍ بأنَّ اللبنَ للفحل حين أنكرته عائشةُ رضي الله عنها في حديث أفلح أخي أبي القُعَيس؛ فقالت: إنما أرضعتني المرأة ولم يرضعني الرجل. فقال لها النبي عَيَيْضَدٍ : « إنه عمَّك فليلجْ عليك » <sup>(٢٩)</sup>. بيانٌ منه عَيَيْنَدٍ ؛ لأن اللبن للمرأة سقي، وللرجل إلقاح، فجرى الاشتراك بينهما فيه. وقد بيناه في كُتب الخلاف وشرح الحديث، فلينظر هنالك إن شاء الله.

السادس: قال القاضي الإمام أبو بكر: إنما يرجع التذكير إلى معنى الجمع، والتأنيث إلى معنى الجماعة، فذكر في آية النحل باعتبار لفظ الجمع المذكر، وأنَّثَ في آية المؤمن<sup>(٣٠)</sup> باعتبار تأنيث لفظ الجماعة، وينتظم المعنى بهذا التأويل انتظاماً حسناً.

والتأنيثُ باعتبار الجهاعة والتذكير باعتبار الجمع أكثَرُ في القرآن واللغة من رَمْلِ يَبْرِين ومَهَا فلسطين <sup>(٢١)</sup>

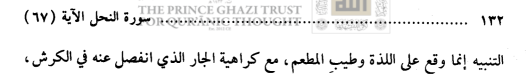
#### المسألة الثانية:

نَبَّه اللهُ على عظيم القُدْرَة بخروج اللبن خالصاً من بين الفَرْثِ والدم بين حمرة الدم وقذارة الفَرْثِ، وقد جمعها وعالا واحد، وجرى الكل في سبيل متحدة، فإذا نظرت إلى لونه وجدتَه أبيضَ ناصعاً خالصاً من شائبةِ الجار، وإذا شرِبْتَه وجدته سائغاً عن بشاعة الفَرْثِ، يريد لذيذاً، وبعضهم قال سائغاً، أي لا يغصُّ به، وإنه لصفته، ولكن

- (٢٨) في أ : وهذا الذي عول عليه أبو عبيدة.
  - (۲۹) سبق تخریجه.
  - (۳۰) في د : المؤمنين .

وعلى هامش البجاوي: وسورة المؤمن هي غافر. والآية فيها رقم ٧٩: ﴿الله الذي جعل لكم الأنعام لتركبوا منها ومنها تأكلون﴾. وقد يكون أراد الآية: ﴿نسقيكم مما في بطونها﴾ وهي في سورة المؤمنون آية: ٢١.

(٣١) في ب: وتيهاء فلسطين.



وهذه قدرة لا تنبغي إلا للقائم على كل شيء بالمصلحة.

المسألة الثالثة:

وهو الفَرْث القذر .

قال بعض المتصورين بصورة المصنفين المتسورين في علوم الدين: إنّ هذه الآية تدلُّ على بُطْلان قول مَنْ يقول: إنّ المِنيَّ نجس، لأنه خارج من المخرج الذي يخرج منه البول، وهذا الله يقول في اللبن: **(يخرجُ من بين فَرْثٍ ودَم لبناً خالصاً سائغاً** للشاربين)، فكما يخرج اللبن من بين الفَرْث والدم سائغاً خالصاً طاهراً، فكذلك يجوزُ أن يخرج المنييَّ على مخرج البول طاهراً.

قال القاضي: قد بيّنا في كتاب أصول الفقه صفةَ المجتهد المفتي في الأحكام المستنبط لها من الوَحْي المَنَزَّل، ولو كانت تلك الصفات موجودةً في هذا القائل ما نطق بمثل هذا، فإنّ اللبنَ جاء الخبَرُ عنه مجيءَ النعمة والمنّة الصادرة عن القدرة، ليكون عبرةً؛ فاقتضى ذلك كلّه له وصف الخلوص واللذة والطهرة، وأين المنِيُّ من هذه الحالة حتى يكون ملحقاً به أو مَقِيساً عليه؛ إن هذا لجهل عظيم.

#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ والأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَراً وَرِزْقاً حَسَناً إنَّ في ذٰلِكَ لآيَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾ [الآية: ٦٢].

فيها ست مسائل :

المسألة الأولى:

قال قومٌ: المعنى: ومِنْ ثمراتِ النَّخيل والأعناب ما تتخذون منه سَكَراً. وقال آخرون: معناه شيء تتخذون منه سَكَراً، ودلَّ على حَذْفِه قولُه: ﴿ **منه ﴾،** فلذلك ساغ حذفُه، والأمرُ في ذلك قريب. 188

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ سَكَراً ﴾:

سورة النحل الآية (٦٧)

فيه خمسة أقوال: الأول: تتخذون منه ما حرَّم الله؛ قاله ابن عباس، والحسن، وغيرهما. الثاني: أنه خمور الأعاجم؛ قاله قتادة، ويرجعُ إلى الأول. الثالث: أنه الخل؛ قاله الحسن أيضاً. الرابع: أنه الطعم الذي يعرف من ذلك كلّه؛ قاله أبو عبيدة. الخامس: أنه ما يسدُّ الجوع، مأخوذ من سكرت النهر، إذا سدَدْته.

المسألة الثالثة: الرزق الحسن:

فيه ثلاثة أقوال: الأول: أنه ما أحلَّ الله؛ قاله ابن عباس والحسن وغيرهما . الثاني: أنه النبيذ والْخَلَّ؛ قاله قتادة. الثالث: أنه الأول، يقول: تتخذون منه سَكَراً ورِزْقاً حسناً، فجعل له اسمين،

وهو واحد.

### المسألة الرابعة:

أما هذه الأقاويل فأسدّها قولُ ابن عباس: إنّ السَّكَرَ الخمر، والرزق الحسن ما أحلّه الله بعدها من هذه الثمرات. ويخرج ذلك على أحد معنيين: إما أن يكون ذلك قبل تحريم الخمر، وإما أنْ يكونَ المعنى: أنعم الله عليكم بثمراتِ النخيل والأعناب تتّخِذُون منه ما حرّم الله عليكم اعتداءً منكم، وما أحل الله لكم اتفاقاً أو قَصْداً إلى منفعة أنفسكم.

والصحيحُ أنَّ ذلك كان قبل تحريم الخمر؛ فإنَّ هذه الآية مكّية باتفاق من العلماء، وتحريمُ الخمرِ مدنيّ.

فإن قيل، وهي:

المسألة الخامسة:

١٣٤

إن المراد بقوله: ﴿ **تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَراً ﴾** ما يسكر من الأنبذة، وخَلاًً، وهو الرزق الحسن.

GHAZI TRU

THE PRII سيورة النحل الآية ( ٦٧ )

والدليلُ على هذا أن الله امتنّ على عباده بما خلقَ لهم من ذلك، ولا يقع الامتنانُ إلا بمحلَّل لا بمحرَّم؛ فيكون ذلك دليلاً على جوازِ ما دون المسكر من النبيذ، فإذا انتهى إلى السكر لم يجُزْ؛ قاله أصحاب أبي حنيفة. وعَضَدوا رأيهم هذا من السنّة بما رُوي عن النبي ﷺ أنه قال: «حرَّم الله الخمر لعينها والسكر من غيرها » <sup>(٢٢)</sup>. وبما رُوي أيضاً عنه ﷺ أنه كان يُنْبَذُ له فيَشُربه ذلك اليوم، فإذا كان في اليوم الثاني أو الثالث سقاه الخدم إذا تغيّر ؛ ولو كان حراماً ما سقاه إياهم.

فالجواب أنا نقول: قد عارض علماؤنا هذه الأحاديث بمثلها، فرُوي عنه ﷺ أنه قال: « ما أسكر كثيرُه فقليلهُ حـرام » <sup>(٢٣)</sup>. خـرّجـه الدارقطني وجـوّدهُ، وثبـت في الصحاح عن الأئمة أنه قال: « كلَّ مسكر حرام » <sup>(٢١)</sup>. وروى الترمذي وغيره عن عائشة أنها قالت: قال رسول الله ﷺ : « كلَّ مسكر حرام، ما أسكر الفِرْق فمل الكفّ منه حرام ». ورُوي : « فالحسْوَةُ منه حرام » <sup>(٣٥)</sup>.

وقد ثبت تحريمُ الخمر باتفاق من الأئمة ، وقد روي عن النعمان بن بشير ، قال : قال رسولُ الله ﷺ : « إنَّ من الحنطَة خمراً ، وإنّ من الشعير خراً ، وإن من التمر خمراً ، وإن من الزبيب خمراً ، وإن من العسل خمراً » . خـرّجه الترمذي وغيره <sup>(٣٦)</sup> .

- (٣٢) `` أنظر : (تفسير القرطبي : ١٢٩/١٠ . والضعفاء للعقيلي : ٣٢٤/٢).
  - (۳۳) سبق تخریجه.
  - (۳٤) سبق تخريجه.
  - (۳۵) سبق تخريجه
- (٣٦) انظر: (سنن الترمذي: ١٨٧٢. سنن ابن ماجه: ٣٣٧٩. مسند أحمد بن حنبل: ٢٦٧/٤. المستدرك: ١٤٨/٤. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٣٦٤٧. حلية الأولياء: ٣٢٧/٧. الدر المنثور: ٣٦٩/٢. تاريخ بغداد: ٢٢٦/٤....نس الدارقطنى: ٢٥٣/٤).

سورة النحل الآية ( ٦٢ ﴾ اللغة ( ٦٢ ) FOR QURANIC THOUGHT

وفي الصحيح عن عمر بن الخطاب أنه قال ذلك على المنبر ، فإن كان قاله عن النبي مُتَالِمُهِ فهو شَرْعٌ متّبع ، وإن كان أخبرَ به عن اللغة فهو حجَّةٌ فيها ، لا سيا وهو نطق به على المنبر ما بين أظهر الصحابة ، فلم يقم مَنْ ينكر عليه .

جواب آخر: أما قولهم: إن الله امتن، ولا يكون امتنانُه وتعديده إلا بما أحلّ فصحيح؛ بيد أنه يحتمل أن يكون ذلك قبل تحريم الخمر، ثم حرّمت بعد.

فإن قيل: كيف يحرم ما أحل الله هاهنا ، وينسخ هذا الحكم، وهو خبَرٌ ، والأخبار لا يدخلها النسخ.

قلنا: هذا كلام من لم يتحقق الشريعة، وقد بينا حقيقتَه قبل، وأوضحنا أن الخبر إذا كان عن الوجود الحقيقي فذلك الذي لا يدخله نسخ، أو كان عن الفضل المعطَى ثواباً فهو أيضاً لا يدخله نسخ<sup>(٢٧)</sup>؛ فأما إن كان خبراً عن حُكْم الشرع فالأحكامُ تتبدّل وتنسخ جاءت بخبر أو بأمر، ولا يرجع ذلك إلى تكذيب في الخبر أو الشرع الذي كان مخبراً عنه قد زال بغيره.

وإذا فهمتم هذا خرجْتُم عن الصنف الغبيّ الذي أخبر اللهُ عن الكفار فيه بقوله تعالى: **﴿وإذَا بَدَّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيةٍ واللهُ أعلُمُ بما يُنَزِّلُ قالوا إنما أَنْتَ مُفْتَرِ بل أكثرُهم لا يعْلَمُونَ﴾** [ النحل: ١٠١ ]. يعني أنهم جهلوا أنَّ الربَّ يأمر بما يشاء، ويكلّف ما يشاء، ويرفع من ذلك بعَدْله ما يشاء، ويثبت ما يشاء، وعنده أُمَّ الكتاب.

جواب ثالث <sup>(٣٦)</sup>: وأما ما عضَّدُوه به من الأحاديث فالأولُ ضعيف، والثاني في سقي النبي ﷺ ما بقي للخدم صحيح، لكنه ما كان يسقيه للخدم لأنه مسكر، وإنما كان يسقيه لأنه مُتَغَيَّر الرائحة، وكان ﷺ أكره الْخَلْق في خبيث الرائحة، ولذلك تَحيّل عليه أزواجُه في عسل زينب، فإنهن قلن له: إنا نجد منك ريح مغافير – يعني ريحاً ننكره. وقد استوفينا الكلام في هذه المسألة مع أصحاب أبي حنيفة في كتُب الخلاف أثراً ونَظَراً، فلينظر هنالك إن شاء الله تعالى.

(٣٧) على هامش أ: مسألة في تحقيق النسخ وهو يدخل على الأخبار .
 (٣٧) في أ: جواب آخر .

اللجل الآيتان (٦٨ = ٦٩) اللجل الآيتان (٦٨ = ٦٩)

# المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿وَمِنْ ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ وَالأَعْنَابِ تَتَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَراً وَرِزْقاً حَسَناً ﴾:

وإذا قيل: إنَّ ثمرات الحبوب وغيرها تتخذ منه رِزق حسن وسكر .

قلنا : هذه الحبوبُ وسائرُ الثمرات وإنْ وقع الامتنانُ بها ، وكانت لها وجوه ينتفع منها ، فلا يقوم مقامَ النخل والعنب شيء ؛ لأنّ فيه الخل ، وهو أجل منفعة في العالم ، فإنه دواء وغِذاء ، فلما لم يحل محل هاتين الثمرتين شيء خُصّا بالتنبيه عليهما .

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَى رَبَّكَ إِلَى النَّحْلِ أَنِ اتَّخِذِي مِنَ الْجَبَالِ بُيُوتاً وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُونَ ثُمَّ كُلِي مِن كُلِّ الثَّمَرَاتِ فَآسْلُكِي سُبُلَ رَبِّكِ ذُلُلاَ يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوانُهُ فِيهِ شِفَا لا لِلنَّاسِ إِنَّ في ذٰلِكَ لأَيَةً لِـقَـوْمٍ يَتَـفَكَّرُونَ﴾ [ الآيتان: ٦٨ ، ٦٩ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

١٣٦

قد بينا في شرح الحديث وكتب الأصول أنّ الوحْيَ ينقسمُ على ثمانية أقسام: منها الإلهام، وهو ما يخلقه الله في القلْب ابتداء من غير سبب ظاهر، وهو من قوله تعالى: **﴿وَنَفْسٍ وما سَوَّاهاً . فأَلْهَمَهَا فُجُورَها وتَقْوَاها ﴾** [ الشمس: ٧، ٨ ] . ومن ذلك البهائم وما يخلق اللهُ فيها من دركِ منافعها، واجتنابِ مضارّها، وتدبيرِ معاشها .

ومن عجيب ما خلق الله في النحل أنْ ألهمها لاتّخاذ بيوتِها مسدّسة؛ فبذلك اتصلت حتى صارت كالقطعة الواحدة؛ وذلك أنّ الأشكال من المثلث إلى المعشر إذا جُمعَ كل واحد منها إلى أمثاله لم يتّصل، وجاءت بينهما فرج إلا الشكل المسدس؛ فإنه إذا جع إلى أمثاله التسديس، يحمي بعضها بعضاً عند الاتصال. وجعلت كل بيت على قدرها، فإذا تشكل عند حركة النحلة بقُدْرَة الله وعلمه، وملأته عسلاً انتقلت إلى غيره بتسخير الله وتقديره وتذليله، إن تركت عسلت، وإن حملت اتبعت، وهي ذات جناح، ولكن القابض الباسط هو الذي سخّرَها ودَبَّرَها. سورة النحل الآيتان ( ٨٠ جي٩٦) THE PRINCE GHAZI TRUST سورة النحل الآيتان ( ٦٨ جي٩٦) FOR QURANIC THOUGHT....

المسألة الثانية: قوله: ﴿ يَخْرُجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ ﴾:

يعني: العَسَل، عددها الله في نعمه، وذكر شرابه ممتناً به، وسماه شراباً وإن كان مطعوماً؛ لأنه يصرف في الأشربة أكثر من تصريفه في الأطعمة، ولأنه مائع، وذلك بالشرابية أخصّ كما أنّ الجامد أخصّ بالطعامية. **المسألة الثالثة: قوله: ﴿ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ ﴾:** 

يريد أنواعه من الأحمر والأبيض والأصفر، والجامد والسائل؛ والأمَّ واحدة، والأولاد مختلفون، دليلٌ على أنَّ القدرةَ نوَّعَتْ بحسب تنويع الغذاء، وإن كان لا يخرج على صفته، ولا يجيء إلا من جنسه، ولكن يؤثر بعض التأثير فيه ليدل عليه؛ ويغيّره الله، لتتبين قدْرَته في التصريف بين الأمرين، كما قال تعالى: ﴿ يُسْقَى بُماء واحد ونفضِّلُ بعضَها على بعضٍ في الأكل؟ [الرعد: ٤]. المسألة الرابعة: قوله: ﴿ فِيهِ شِفَاءً لِلنَّاس ﴾:

وقد روى الأئمة، واللفظ للبخاري، قال عروة عن عائشة: «كان النبي ﷺ يعجبه الحلواء والعَسَل»<sup>(٢٩)</sup>. ورُوي أيضاً عن جابر بن عبدالله أنّ النبي ﷺ قال: « إن كان في شيء من أدويتكم خيرٌ ففي شرطة محجَم، أو شَرْبَة عسل، أو لَذْعَة نار »<sup>(٠٤)</sup>.

ورُوي أيضاً، عن أبي سعيد الخدري، أن رجلاً أتى النبي ﷺ فقال: إن أخي يشتكي بَطْنَه. فقال: «اسْقِه عسلاً». ثم أتاه الثانية، فقال: «اسقه عسلاً». ثم أتاه

- (۳۹) سبق تخريجه.
- (٤٠) انظر: (سنن أبي داود: ٣٨٥٧. وسنن ابن ماجه: ٣٤٧٦. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٤٢/٢، ٢٤٢/٢)
   ٤٢٣. والمستدرك: ٤١٠/٤. ومصنف ابسن أبي شيبة: ٤٤١/٧. والتمهيد لابسن عبد البر: ٢٤٢/٢
   ٢٧٤/٥. والكامل لابن عدي: ٦٧٩/٢، ٦٨٠. والسنن الكبرى: ١٤١/٩. تفسير القرطبي: ١٣٨/١٠
- (٤١) انظر: (صحيح البخاري: ١٥٩/٧، ١٦٦. صحيح مسلم، حديث: ٩١ من السلام. وسنن الترمذي: ٢٨٢. ومسند أحمد بن حنبل: ١٩/٣، ٩٢. السنن الكبرى للبيهقي: ٣٤٤/٩ إ

דאב דאני אוון דאו אין דאר אין ד אין דאני אין דאר אין דאני אין דאר אין דאר אין דאר אין דאני

الثالثة، فقال: «اسقه عسلاً»، ثم أتاه، فقال: فعلتُ، فها زاده ذلك إلا استطلاقاً. فقال: «صدق الله، وكذب بَطْنُ أخيك، اسْقِه عسلاً، فسقاه فبرىء» (٤١).

وكان ابنُ عمر لا يشكو قرحة ولا شيئاً إلاجعل عليه عسلاً حتى الدمل إذا خرج عليه طلاه بعسل، فقيل له في ذلك، فقال: أليس الله يقول: ﴿ فَيِه شِفَا لا لِلنَّاسِ ﴾ .

ورُوي أن عوف بن مالك الأشجعي مرض فقيل له: ألا نعالجك! قال: ائتوني بماء سَمَاءٍ، فإن الله يقول: **﴿ ونَزَّلْنَا مِنَ السماءِ ماءَ مُبَارَكاً ﴾** [ق: ٩]، وائتوني بعَسَل، فإن الله يقول: **﴿ فِيهِ شِفَاءٌ لِلنَّاسِ ﴾**. وائتوني بزَيت، فإنّ الله يقول: **﴿ مِنْ شَجَرَةٍ** مُبَارَكَةٍ ﴾ [ النور : ٣٥ ]، فجاؤوه بَذلك كلَّه، فخلطه جميعاً ثم شربه فبرىء.

وقال مجاهد، والحسن، والضحاك: إن الهاء في قوله: ﴿ فَيِهُ ﴾ يعود على القرآن، أي القرآن شِفَالا للناس.

وهذا قول بعيد، ما أراه يصحُّ عنهم؛ ولو صَحّ نقلاً لم يصح عقلاً ؛ فإنَّ مساقَ الكلام كله للعسل، ليس للقرآن فيه ذِكر؛ وكيف يرجع ضمير في كلام إلى ما لم يَجْرِ له ذِكْرٌ فيه، وإن كان كله منه؟ ولكنه إنما يراعي مساق الكلام ومَنْحَى القول، وقد حسم النبيُّ في ذلك ذا الإشكال، وأزاحَ وَجْهَ الاحتمال حين أمر الذي يشتكي بطنه بشرب العسل، فلما أخبره بأن العسلَ لما سقاه إياه ما زاده إلا استطلاقاً أمره النبيُّ عَيَّظَيْمَ بعود الشرب له، وقال له: « صدق الله، وكذب بَطْنُ أخيك ».

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فِيهِ شِفَا ٤ لِلنَّاس ﴾:

اختلف في محمله، فقالت طائفة: هو على العموم في كل حال، ولكل أحد، كها سُقْناه من رواية ابن عمر وعَوْف، ومنهم من قال: إنه على العموم بالتدبير؛ إذ يخلط الخل بالعسل ويُطبخ، فيأتي شراباً ينفع في كل حالة من كل داء.

والمستدرك: ٤٠٢/٤. شرح السنة للبغوي: ١٤٧/١٢. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٤٥٢١. مصابيح السنة للبغوي: ١٠٢/٤. تفسير ابن كثير: ٥٠١/٤. الدر المنثور: ١٢٣/٤. دلائل النبوة للبيهقي: ١٦٤/٦). سورة النحل الآيتان ( 14 - 19) THE PRINCE GHAZI TRUST

وقد اتّفق الأطباء عن بَكْرَةِ أبيهم على مدح عموم منفعة السَّكنجبين<sup>(٤٢)</sup> في كل مرض.

ومنهم من قال: إنَّ ذلك على الخصوص، وليس هذا بأول لفظ عامَّ حُمِل على مقصد خاص؛ فالقرآن مملوء منه، ولغة العرب يأتي فيها العامُّ كثيراً بمعنى الخاص، والخاصُّ بمعنى العام؛ ألا ترى إلى قول الشاعر:

[وتراك أمكنة إذا لم أرضها] أو يرتبط بعض النفوس حيامُها (٢٢)

والمراد كلَّ النفوس؛ إذ لا تخلو نفس من ارتباط الحهام ِ لها .

والصحيح عندي أنه يجري على نية كلِّ أحد ، فمن قويت نِيَّتُه ، وصحَّ يقينه ففعل فعل عوف وابن عمر وجده كذلك ، ومن ضعفت نيته وغلبَتْه على الدين عادتُه أخذه مفهوماً على قول الأطباء ، والكلُّ من حكم الفَعَّال لما يشاء .

المسألة السادسة:

اتفق العلماء على أنَّ العسل لا زكاة فيه<sup>(١١)</sup>، وإن كان مطعوماً مُقْتاتاً، ولكنه كما روي في ذِكْر النحل ذباب غيث، وكما جاء في العنبر أنه شي<sup>ع</sup> دَسَرهُ البحر<sup>(١٥)</sup>، فأحدُهما يَطِير في الهواء، والآخر يَطْفُو على الماء، وكلاهما في هذا الحكم سواء؛ وقد خص اللهُ الزكاةَ بما خصَّها من الأموال المقتاتة، والأعيان النامية، حسبا بينّاه منها في مواضعها فليقِفْ عندها.

وقد روى مالك، عن عبدالله بن أبي بكر بن حَزْم، أنه قال: جاء كتابٌ من عمر ابن عبدالعزيز إلى أبي، وهو بمنى، ألاّ يأخذ مِنَ العسل ولا من الخيل صدقة.

وقد قال علماؤنا: إنَّ العسلَ طعام يخرج منْ حيوان فلم تجب فيه الزكاة كاللبن،

- ( ٢٢ ) السكنجبين: شراب معرب، أي: خل وعسل. من هامش البجاوي.
  - (٤٣) ما بين المعقوفتين: من ديوان لبيد: ٣١٣.
    - ( ٤٤ ) على هامش أ : مسألة لا زكاة في العسل .
      - ( ٤٥ ) دسره البحر ، أي : قذفه البحر .

وليس هذا بشيء؛ فإنّ الأصلَ الذي يخرج منه اللبن عين زكاتية، وقد قضى حق النعمة فيه وحاز الاستيفاء لمنافعها، بخلاف العسل، فإنه لا زكاةَ في أصله، فلا يصح اعتباره باللبن.

THE ورة النحل الآية (٧٢)

وقد قال أبو حنيفة: تجِبُ الزكاةُ في العسل، محتجّاً بما روي أن النبي ﷺ أخذ من العسل العُشْر .

والحديثُ لا أصْلَ له، اللهم إلا أن سعد بن أبي ذُباب روَى عنه أنه قال: قدمْتُ على النبيِّ ﷺ فقلت: يا رسول الله؛ اجعل لقومي ما أسلموا عليه من أموالهم، ففعل رسولُ الله ﷺ ، واستعملني عليهم، ثم استعملني أبو بكر وعمر، قال: فكلمت قومي في العسل، فقلت لهم: زَكَوه، فإنه لا خير في ثمرة لا تزكّى. قالوا: كم؟ فقلت: العُشْر. فأخذت منهم العشر، فأتيت عمر فأخبرته، فقبضه، وباعه، وجعله في صدقات المسلمين. فإن صحّ هذا كان بطواعيتهم صدقةً نافلة، وليس كلامنا في ذلك، وإنما نحن في فَرْض أصْل الصدقة عليه، ولم يثبت ذلك فيه، وفيا ذكرناه كفاية. والله أعلم.

### الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ وَاللهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْواجاً وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ أَفَبالْبَـاطِل يُوَمِنُونَ وَبِنِعْمَةِ اللهِ هُمْ يَكْفُرُونَ ﴾ [الآية: ٧٢].

فيها ثلاث مسائل:

1/2 •

المسألة الأولى: قوله: ﴿ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجاً ﴾:

يعني مِنْ جِنْسكم، يعني من الآدميين، ردّاً على العرب التي كانت تعَتَقِدُ أنها تزوج الجنّ وتباضعهاً، حتى روت أن عمرو بن هند تزوّج منهم غُولاً، وكان يخبؤها عن البَرْق ، لئلا تراه فتَنْفر ، فلما كان في بعض الليالي لمح البرقَ وعاينته السِّعْلاَة<sup>(٢٦)</sup>،

(٤٦) السعلاة : أخبت الغيلان . من هامش البجاوي .

فقالت: عمرو! ونفرت فلم يرها أبداً ، وهذا مِنْ أكاذيبها ، وإن كان جائزاً في حكم الله وحِكْمته ، رداً على الفلاسفة الذيـن ينكـرون وجـودَ الجنّ ، ويحيلـون طعـامهـم ونكاحهم.

121

وقيل: أراد به قوله: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَها﴾ [الأعراف: ١٨٩] حسبا تقدم بيانه في سورة الأعراف. المسألة الثانية: قوله: ﴿ أَزْوَاجاً ﴾:

زوج المرأة هي ثانيتُه، فإنه فرد، فإذا انضافت إليه كانا زَوْجَين، وإنما جُعلت الإضافة إليه دونها لأنه أصلها في الوجود، وقوامُها في المعاش، وأميرها في التصرف، وعاقلها في النكاح، ومُطْلِقُها من قيده، وعاقل الصداق والنفقة عنها فيه، وواحدٌ من هذا كله يكفي للأصالة <sup>(١٢)</sup>، فكيف بجميعها؟

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَنِينَ وَحَفَدَةً ﴾:

وجود البنين يكون منهما معاً ، ولكنه لما كان تخلّق المولود فيها ، ووجوده ذا رُوحٍ وصورةٍ بها ، وانفصاله كذلك عنها ، أضيف إليها ، ولأجله تبعها في الرق والحرية ، وصار مثلها في المالية .

سمعتُ إمام الحنابلة بمدينة السلام أبو الوفاء علي بن عقيل يقول: إنما تبع الولدُ الأم في المالية، وصار بحكمها في الرقّ والحرية؛ لأنه انفصل عن الأب نُطْفَةً لا قيمةَ له، ولا مالية فيه، ولا منفعة مثبوتة عليه، وإنما اكتسب ما اكتسب بها ومنها، فلأجل ذلك تبعها، كما لو أكل رجل تَمْراً في أرض رجل ، فسقطت منه نواة في الأرض من يَدِ الآكل، فصارت نخلة، فإنها مِلْكُ صاحب الأرض دونَ الآكل بإجماعٍ من الأمة، لأنها انفصلت من الآكل ولا قيمةَ لها؛ وهذه من البدائع.

المسألة الرابعة: في تفسير قوله: ﴿وَحَفَدَةً﴾:

- وفيها ثمانية أقوال: الأول: أنهم الأخْتان؛ قاله ابنُ مسعود .
  - (٤٧) في أ : هذا كله يكفي للإضافة.

الثاني: أنهم الأصهار؛ قاله ابنُ عباس. الثالث: قال محمد بن الحسن: الْخَتَن الزوج، ومن كان من ذوي رَحِمه. والصَّهْرُ مَنْ كان من قِبَل المرأة من الرجال. الرابع: أنها ضد ذلك؛ قاله ابن الأعرابي. الخامس: قال الأصمعي: الْخَتَن مَن كان من الرجال من قِبَلِ المرأة، والأصهار منها جيعاً. السادس: الحفَدة: أعوان الرجل وخدَمه، رُوي عن ابن عباس أنه قال: مَنْ أعانك فقد حَفَدك؛ وبه قال عكرمة.

ورة النحل الآية (٧٢)

السابع : حَفَدَةُ الرجل ِ أعوانُه من ولده . الثامن : أنه ولد الرجل وولدُ ولده .

المسألة الخامسة:

127

هذه الأقوالُ كما سردناها إما أخِذت عن لغة، وإما عن تنظير، وإما عن اشتقاق، وقد قال الله تعالى: **﴿وَهُوَ الَّذِي خلق مِنَ المَاء بَشَراً فجعله نَسَباً وصِهْراً ﴾** [ الفرقان: ٥٤ ] ؛ فالنَّسبُ ما دار بين الزوجين. والصَّهْرُ ما تعلق بهما، ويقال أختان المرأة وأصهار الرجل عُرْفاً ولغة، ويقال لولد الولد: الْحَفِيد، ويقال: حَفدَه يحفِده \_ بفتح العين في الماضي وكسرها في المستقبل \_ إذا خدمه، ومنه قولهم في الدعاء: وإليك نسعى ونَحْفِد. فالظاهرُ عندي من قوله: **﴿بنين ﴾** أولاد الرجل مِنْ صلبه، ومن قوله: **﴿حَفَدَةَ﴾ أو**لاد ولـده. وليس في قوة اللفظ أكثر من هذا. ونقول: تقدير الآية على هذا: واللهُ جعل لكم من أنفسكم أزواجاً، ومن أزواجكم بنين، ومن البنين

ويحتمل أن يريدَ به: والله جعل لكم من أنفسكم أزواجاً وجعل لكم مِنْ أزواجكم بنينَ وحفَدة، فيكون **﴿البنينَ﴾** من الأزواج، والحفَدة من الكلّ؛ من زوج وابن، يريد به خداماً، يعني أن الأزواجَ والبنين يخدمون الرجلَ بحقّ قواميته وأبوّته. وقد قال علماؤنا: يخدم الرجل زوجَه فيا خفّ من الخدمة ويُعينها. وقد قالوا في موضع آخر: يخدمها. وقالوا في موضع آخر: يُنْفق على خادم واحدة. وفي رواية على أكثر من سورة النحل الآية ( ۲۲) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۲) المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام الم

واحدة على قدر الثروة والمنزلة؛ وهذا أمرٌ دائر على العُرْفِ والعادة الذي هو أصلٌ من أصول الشريعة؛ فإن نساءَ الأعراب وسكانَ البادية يخدمْنَ أزواجهن حتى في استعذاب الماء وسياسة الدواب. ونساء الحواضر يخدم المقلّ منهم زوجه فيا خفّ ويُعينها. وأما أهلُ الثروة فيُخدمون أزواجهم ويترفهن معهم إذا كان لهم منصب في ذلك، وإن كان أمراً مشكلاً شرطت عليه الزوجة ذلك، فتُشْهِدُ عليه أنه قد عرف أنها ممن لا تخدم نفسها، فالتزم إخدامها؛ فينفذ ذلك عليه، وتنقطع الدعوى فيه. وهذا هو القول الصحيح في الآية لما قدمناه.

وقد روى ابن القاسم عن مالك قال: وسألتُه عن قول الله: ﴿ **بَنِين وحَفَدَة ﴾** ما الحفدة؟ قال: الخدم والأعوان في رأي.

ويروى أن الحفدة البنات يخدمْنَ الأبوين في المنازل.

ويروى أن نافعَ بن الأزْرَق سأل ابنَ عباس عن قوله: ﴿ وَحَفَدَهَ ﴾ - قال: هم الأعوان؛ من أعانك فقد حفَدك. قال: فهل تعرف العربُ ذلك؟ قال: نعم، وتقوله. أما سمعت قول الشاعر:

حَفد الولائدُ حولهنَّ وألقيت بأكفِّهنَّ أزمَّة الأجْمَال

وتصريف الفعل حفّد يَحْفِد كما قدمنا حَفْداً وحفوداً وحَفداناً .

وقال الخليل بن أحمد : إنّ الحفَدة عند العرب الخدم، وكفى بمالك فصاحةً، وهو محض العرب<sup>(٤١)</sup> في قوله : إنهم الخدم. وبقول الخليل، وهو ثقة في نقله عن العرب؛ فخرجت خدمةُ الولد والزوجة من القرآن بأبدع بيان.

وقد روى البخاريَّ وغيره ـ واللفظُ له ـ عن سهل بن سعد، أن أبا أُسَيد الساعدي دعا النبيَّ ﷺ لعُرْسِه، فكانت امرأته خادمهم يومئذ، وهي العروس، فقال: أوتدرون ما أنقعتُ لرسول الله؟ أنقعت له تمرات من الليل في تَوْرِ .

(٤٨) في أ : وهو محـض العرف.

وكذلك روي عن عائشة أنّ النبيّ عَلَيْتُهُ كان يكون في مهنة أهله، فإذا سمع الأذان خرج (٤٩) . وهذا هو قول مالك : ويُعينها .

GHAZI TRUST

بر النحل الآية ( V۲)

وفي أخلاق النبي ﷺ أنه «كان يخصِفُ النعل، ويَقُمُّ البيت، ويَخِيط الثوب» <sup>(٥٠)</sup>.

وقد روى الترمذيُّ أنه ﷺ «كان يَعُودُ المريضَ، ويشهـد الجنـازة، ويـركـب الحمار ، ويُجيب دعوةَ العبد ، وكان يوم بني قُريظة على حمار مخطوم بحبل من ليف عليه إكاف من ليف. وقال عن عائشة – وقد قيل لها : ما كان رسولُ الله يعمل في البيت؟ قالت : كان بشراً من البشر ، يفلي ثوبه ، ويحلب شاته ، ويخْدُم نفسه » <sup>(٥)</sup> .

قال القاضي أبو بكر: حتى في وضوئه؛ فروى من طريق عن ابن عباس أنه بات عند النبي ﷺ في بيت خالته ميمونة في ليلة كانت لا تصلي فيها، فأوى رسولُ الله إلى فراشه، فلما كان في جوف الليل قام فخرج إلى الْحُجْرة فقلب في أفق السماء وَجْهه، ثم قال: «نامت العيون، وغارت النجوم، والله حيّ قيّوم»، ثم عمد إلى قِرْبَة في جانب الحجرة فحلّ شِنَاقَها ثم توضأ فأسبغَ الوضوء <sup>(٥٢)</sup>. خرجه ابن حماد الحافظ، وقد بيناه في كتاب التقصي وغيره.

ومن أفضل ما يخدم المرمح فيه نفسه العبادات التي يتقربُ بها إلى الله سبحانه حتى يكون عَمَلُها كلّها لوجه الله، وعمل شروطها وأسبابها كلّها منه؛ فذلك أعظم للأجر إذا أمكن.

وقد خرج البخاريّ في كتاب الصلاة، عن الأسود بن يزيد: سألت عائشة ما كان النبيّ عَظِيْمٍ يصنع في بيته؟ قال: «كان يكون في مهنة أهْلِه، فإذا حضرت الصلاةُ

- (٤٩) أنظر: (صحيح البخاري: ١٧٢/١، ١٧٢/٧، سنن الترمذي: ٢٤٨٩. مسند أحد بن حنبل:
   ٢٠٦، ١٢٦/٦، ١٣٠٦. السنن الكبرى للبيهقي: ٢١٥/٢. مشكاة المصابيح: ٥٨١٦. دلائل النبوة
   للبيهقي: ٢٢٧/١٦. فتح الباري: ٢٦٢/٢، ٥٠٧/٩، طبقات ابن سعد: ١٩/٢٢).
- (٥٠) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ١٦٧/٦. مصنف عبد الرزاق: ٢٠٤٩٢. دلائل النبوة: ٣٢٨/١. مشكاة المصابيح للتبريزي: ٥٨٢٢. البداية والنهاية: ١٦/٦. تفسير القرطبي: ١٤٥/١٠).
- (٥١) انظر: (مسند أحمد بن حنبل ٢٥٦/٦ . تفسير القرطبي ١٤٥/١٠. دلائل اليقين ٣٣٨/١. البداية والنهاية ٥٢/٦).
  - (٥٢) انظر: (كنز العال: ٤٩٨٨).

122

سورة النحل الآية ( ٢٥) 🐂 المعلم المحمد المحم

خرج» <sup>(٥٣)</sup> . ومن الرواة مَنْ قال: إذا سمع الأذان خرج، قال الإمام يعني الإقامة .

# الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً عَبْداً مَمْلُوكاً لاَ يَقْـدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنَّا رِزْقاً حَسَناً فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ سِرَّاً وَجَهْراً هَلْ يَسْتَوُونَ الْحَمْدُ للهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٧٥].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

هذا مثَلٌ ضربه اللهُ للكافر والمؤمن في قول ، وللمخلوق والخالق في [قول]<sup>(،)</sup> آخر ، معناه أنَّ العَبْدَ المملوك الذي لا يقدِرُ على شيء هو الكافر ، ومن رزقناه منا رِزْقاً حسناً هو المؤمنُ، آتاهما الله مالاً كثيراً ورِزْقاً واسعاً ، فأما الكافر فبخل به وأمسك عليه ، وأما المؤمِنُ فقلَّب به في ذات الله يميناً وشمالاً هكذا وهكذا سرّاً وجهاراً .

وأما المعنى على ضَرْب المثل للمخلوق والخالق فهو عندهم أنَّ العبد المملوك هو الصبيُّ لا يقدرُ على شيء لغَرارَتِه وجهالته، كما قال بعد ذلك: **﴿واللهُ أخرجكم من بُطُون أُمَّهَاتِكُمْ لاَ تَعْلَمُونَ شَيْئاً ﴾** [النحل: ٧٨]. وضرب المثل بقوله: **﴿ومَن** رزقْنَاهُ مِنّا رِزْقاً حسَناً ﴾ لله.

وقد ضرب الله الأمثالَ لنفسه على وجْهٍ بديع بينَّاه في قانون التأويل، ولم يأذَنْ لأحدٍ من الخلق فيه، وقال: **﴿فلا تَضْرِبُوا لَلَهِ الأَمْثَالَ ﴾** [ النحل: ٧٤ ]، يعني [ لا تَضْـرُبُوا ] <sup>(٥٥)</sup> أنتم الأمثال لله؛ فإن اللهَ يعلمُ ما يقول ويريد، وأنتم لا تعلمون ما تقولون وما تريدون، إلا إذا علمتمْ وأذِنَ لكم في القول.

- (۵۳) سبق تخريجه قريباً.
- (٥٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- (٥٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

الله الآية ( ۷۵ ) THE PRINCE GHAZI TRUST الله الآية ( ۷۵ ) THE PRINCE GHAZI TRUST الله ( ۷۵ ) THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثانية: قوله: ﴿ عَبْداً مَمْلُوكاً لاَ يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ ﴾:

إثبات في نكرة، فليس يقتضي الشَّمولَ، ولا يُعْطِي العمومَ؛ وإنما يُفيد واحداً بهذه الصفة.

ويجوز أن يكونَ العبْدُ المملوك يَقْدِر بأن يُقْدِره مولاه، فينقسم حالُ العبيد الماليك إلى قسمين:

أحدهما : ما يكون في أصْل وضْعِه لا يقدر .

الثاني: أن يقدر بأن توضع له القدرة، ويمكّن من التصرف والمنفعة، وبه قال مالك.

> وقال أبو حنيفة: لا يقدر وإن أقدر ؛ ولا يملك وإنْ ملك. وللشافعي قولان.

وتعلَّق أصحاب أبي حنيفة بأنه مملـوك، فلا يملـك. أصلُـه البهيمـة، قـال أهـل خراسان<sup>(٥١)</sup>: وهذا الفِقْهُ صحيح، وذلك أنَّ المملوكية تنافِي المالكية؛ فإن المملوكية تقتضي الْحَجْر والمنع، والمالكية تقتضي الإذنَ والإطلاق؛ فلما تناقضا لم يجتمعا.

وقال علماؤنا: إن الحياةَ والآدمية علة الملك، فهو آدمي حيّ، فجاز أن يملك كالحر، وإنما طرأ عليه الرق عقوبة، فصار للسيد عليه حق الْحَجْر، وذمته خالية عن ذلك، فإذا أذن له سيده وفكّ الْحَجْر عنه رجع إلى أصله في المالكية بعلّة الحياة والآدمية وبقاء ذِمَّته خالية عن ذلك كله.

والذي يدلّ على صحة هذا قوله ﷺ : « مَنْ باع عَبْداً وله مالٌ فهالُه للبائع ، إلا أن يشترطه المبتاع » <sup>(٥٥)</sup> ، فأضاف المال إلى العبد ، وملَّكه إياه ، وجعله في البيع تبعاً له .

- (٥٦) على هامش أ : هل يملك العبد بالتمليك ؟ .
- (٥٧) انظر: (سنن أبي داود، الباب: ٤٤ من البيوع. وسنن النسائي، الباب: ٧٦ من البيوع. ومسند أحمد: ٩/٢ . والسنن الكبرى: ٥/٢٢، ٣٢٦، ٥/٦ . ومصنف ابن أبي شيبة: ١١٣/٧، ١١٣، ١٦٥/١٤، ٢٢٦ . مجمع الزوائد: ١٠٦/٤ . وتلخيص الحبير: ٣٠١/٣. وشرح السنة: ١٠٣/٨. وتفسير القرطبي: ١٧٠/٨ . وتاريخ بغداد: ٤٦٩/٥ ، ١١/١٤ . تهذيب ابن عساكر: ٣٢١/٥).

سورة النحل الآية ( ٢٥) THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 المعطق المعام المع

فإن قيل: هذه إضافةُ محل، كما يقال سرج الدابة وباب الدار، فيضاف ذلك إليها، إضافة محلٍّ لا إضافةَ تمليك.

قلنا : إنما كانت هذه إضافةُ محل؛ لأن الدابة والدار لا يصحّ منهما الملك ولا يصح لهما التمليك؛ بخلاف العَبْد، فإنه آدمِيّ حَيّ، فصحَّ أن يَمْلِك ويُملَّك، وجاز أن يَقْدر ويُقْدَر .

والدليل القاطع لرأيهم الْمُفْسِد لكلامهم أنه إذا أذِن له سيّدُه في النكاح جاز، فنقول: مَنْ ملك الأبضاع ملكَ المتاعَ كالحرّ، وهذا لأنَّ البُضْع أشرفُ من المال، فإذا ملك البُضْعَ بالإذن فأولى وأحْرَى أن يملكَ المال الذي هو دونه في الْحُرْمة بالإذن.

فإن قيل: إنما جاز له النكاحُ ضرورةً؛ لأنه آدمي يَشْتَهي طبعاً؛ فلو منعناه استيفاء شهوتِه الجبليَّة لأضْرَرْنا به، ولو سلَّطناه على اقتضائها بصفة البهائم، لعطّلنا التكليف؛ فدعت الضرورةُ إلى الإذْن في النكاح له؛ إذ لا يَصِحُّ الانتفاعُ بالبُضْع على ملك الغير، بخلاف المال، فإنه يُستباحُ على ملك الغير بالأكل واللباس والركوب، ويكفي فيه مجردُ الإذن والإباحة دون التمليك؛ وهذه عمدتهم.

وقد أجاب عنها علماؤنا بأجوبة كثيرة؛ عمدَتُها أن الضرورةَ لا تُبيح الفروج، وإنما إباحتُها في الأصل طلباً للنسل بتكثير الخلق، وتنفيذاً للوعد؛ فبهذه الحكمة وُضعت إباحَتُها، وشرع النكاح لاستبقائها.

فقولهم: إنها أُبيحت ضرورة غَلَط. وقد أجابوا عنه بأنَّ النكاح لو كان مباحاً له بالضرورة لتقدَّر بقَدْرِ الضرورة، فلا يجوز له إلاَّ نكاح واحدة.

فإن قُلْتُم: إنها ربما لا تَعْصمُه، فكان من حقكم أن تبلغوه إلى أربع، كما قال علماؤنا، فلما لم يفعلوا ذلك استَدْلَلْنا به على أنَّ هذا الحكم إنما جرى على مقتضى الدليل، لا بحُكْم الضرورة.

وأما قولهم: إنَّ المملوكية تناقِضُ المالكية على ما بسطوه، فلا يلزم؛ لأنها إنما تناقضها إذا تقابلتا بالبداءة. فأما إذ كان الْحَجْر طارئاً بالرقّ، وكان الأصلُ بالحياة والآدمية الإطلاق، فلا بأس أن يرفع المالك للحجر حُكْمَه بالإذن، كما يرتفع في النكاح. ولا جواب لهم عن هذا.

بسورة النحل الآية ( ٨٠ )

### الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاللَهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكَناً وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتاً تَسْتَخِفُّونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثَاً وَمَتَاعاً إِلَى حينٍ ﴾ [ الآية: ٨٠ ].

فيها ثماني مسائل:

١٤٨

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ مِنْ بُيُوتِكُمْ ﴾ :

اعلموا وفَّقكم الله لسلوك سبيل المعارف أنَّ كلَّ ما علاك فأظلَّك فهو سقف، وكلَّ ما أقلَّك فهو أرض، وكل ما سترك من جهاتك الأربع فهو جدار، فإذا انتظمت واتصلت فهو بَيْت.

#### المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ سَكَناً ﴾:

يعني محلاً تسكنون فيه، وتهدأً جَوارِحكم عن الحركة، وقد تتحرك فيه، وتسكن في غيره، إلاّ أنّ القولَ خرج فيه على غالب الحال، وهو أن الحركة تكونُ فيما خرج عن البيت، فإذا عاد المرمُ إليه سكن. وبهذا سُمّيت مساكنَ لوجود السكون فيها في الأغلب، وعدَّ هذا في جملة النعم، فإنه لو خلق العبد مضطرباً أبداً كالأفلاك لكان ذلك كما خلق وأراد، ولو خُلق ساكناً كالأرض لكان كما خلق وأراد، ولكنه أوجده خلقاً يتصرّفُ بالوجهين، ويختلف حالُه بين الحالين، وردده بين كيف وأين.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُودِ الأَنْعَام بُيُوتاً تَسْتَخِفُّونَهَا ﴾:

يعني جلودَ الإبل والبقر والغنم، فإنه يتَّخِذُ منها بيوتاً، وهي الأخبية، فتُضْرَب فيسكن فيها، ويكون بنياناً عاليها ونواحيها، وهذا أمرٌ انتشر في تلك الديار، وعَريَتْ عنه بلادنا <sup>(٥٥)</sup>، فلا تضرَبُ الأخبية إلا من الكتان والصوف. وقد كان للنبي عَيَّلِيْمُ

(۵۸) في د : وعزبت عنه بلادنا .

قُبَّة من أدم <sup>(٥٥)</sup>، وناهيك بأديم الطائف غلاءً في القيمة، واعتلاء في الصفة، وحسناً في البشرة. ولم يعدَّ ذلك ﷺ ترَفاً ولا رآه سَرَفاً؛ لأنه مما امتنَّ الله به من نعمَه، وأذن فيه مِنْ مَتَاعِه، وظهرت وجوهُ منفعته في الاكتنان والاستظلال الذي لا يقدر على الخروج عنه جِنسُ الإنسان.

GHAZI TRU

129

ومن غريب ما جرى أني زُرْتُ بعضَ المتزهّدين من الغافلين مع بعض رجال المحدّثين، فدخلنا عليه في خباء كَتَّان، فعرض عليه صاحبي المحدّث أن يحملَه إلى منزله ضيفاً، وقال: إنّ هذا موضع يكثر فيه الحر، والبيتُ أرفق بك، وأطيب لنفسي فيك. فقال له: هذا الخباء لنا كثير، وكان في صنفها من الحقير. فقلت له: ليس كما زعمت، قد كانت لرسول الله عُنَيْنَهُ – وهو رئيسُ الزهّاد – قُبَّة من أَدَم طائفي يسافر معها، ويستظلّ بها، فبُهِت ورأيتُه على منزلة من العيّ، فتركته مع صاحبي، وخرجت عنه.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا ﴾:

أذن الله سبحانه في هذه الآية بالانتفاع بصوفِ الغنم، ووَبَر الإبل، وشَعْر المعز، كما أذِن في الأعْظَم، وهو ذبحها وأكْلُ لحومها. كما أخبر أنه خلق لنا ما في الأرض جميعاً، وعلم كيفية الانتفاع بها.

المسألة الخامسة : قوله : ﴿ أَثَاثًا ﴾ :

سورة النحل الآية (٨٠)

هو كلَّ ما يحتاج المرءُ إلى استعهاله من آلةٍ، ويفتقر إليه في تصريف منافعه من حاجةٍ، ومنه أثاثُ البيت، وأصلُه من الكثرة، يقال: أثَّ النبتُ يئتَّ، إذا كثر، وكذلك الشعر يقال: شعر أثيث، إذا كان كثيراً مُلْتَفَاً.

المسألة السادسة : قوله : ﴿ وَمَتَاعاً ﴾ :

وهو كلَّ ما انتفع به المرء في مصالحه، وصرّفه في حوائجه، يقال: تمتع الرجلُ بماله إذا نال لذَّتَه، وببدَنِه إذا وجد صحته، وبأهله إذا أصاب حاجتَه، وببنيه إذا ظهر بنُصْرَتهم، ومجيرته إذا رأى مَنْفَعتَهم.

(٥٩) في ب: وقد كان له ﷺ قبة من أدم.

THE PRINCE GHAZI TRUST Structure (٨٠) المعطورة النحل الآية (٨٠)

# المسألة السابعة: قوله: ﴿ إِلَى حِينٍ ﴾:

10.

واختلف فيه، فقيل: إلى أن يفنى كلَّ واحد منهما بالاستعمال. وقيل: إلى حين الموت.

واختلف الفقها<sup>ء (١٠)</sup> بحسب اختلاف التأويل، فقال مالك وأبو حنيفة: إنّ الموتَ لا يؤثر في تحريم الصوف والوَبر، والشعر، لأنه لا يلحقها؛ إذ الموتُ عبارة عن معنى يحل بعد عَدَم الحياة، ولم تكن الحياة في الصوف والوبر والشعر فيخلفها الموت فيها <sup>(١١)</sup>.

وقال الشافعي: إنَّ ذلكَ كلَّه يحرم بالموت؛ لأنه جزء من أجزاء الميتة. وقد قال تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عليكم الْمَيْتَةُ﴾[المائدة: ٣]؛ وذلك عبارة عن الجملة، وإن كان الموت يحلّ ببعضها.

والجواب عن قوله هذا أنَّ الميتة وإن كان اسماً ينطلق على الجملة فإنه إنما يرجع بالحقيقة إلى ما فيه حياة، فنحن على الحقيقة لا نعدلُ عنها إلى سواها.

وقد تعلَّقَ إمام الحرمين من أصحابهم بأنَّ الموتَ وإنْ كان لا يَحلَّ الصوفَ والوبر والشعر، ولكن الأحكام المتعلقةَ بالجثة تتعدّى إلى هذه الأجزاء من الحلّ والحرمة والأرش، وتتبعها في حكم الإحرام<sup>(١٢)</sup>، وغير ذلك من الأحكام، فكذلك الطهارة والتنجيس.

وتحريرُه أن نقولَ: حكم من أحكام الشريعة متعلّق بالأجزاء من الجملة، أصله سائر الأحكام المذكورة، وهذا لا تعويل عليه؛ فإنا بيّنا أنَّ الحقيقة معنا، وأما الأحكام فهي متعارضة، فلئن شهد له ما ذكر من الأحكام على اتباع هذه الأجزاء للجملة فليشهدن لنا بانفصال هذه الأجزاء عن الجملة الحكمُ الأكبرُ؛ وهي إبانتها عن الجنَة في حالةِ الحياة وإزالتها منها، وهو دليلٌ يعضدنا ظاهراً وباطناً، فلو كانت هذه

- (٦٠) على هامش أ : مسألة في الشعر وهل ينجس بالموت.
  - (٦١) في أ : والشعر فيلحقها الموت فيها .
    - (٦٢) في د: فتعلق في حكم الاحرام.

سورة النحل الآية (٨٠) ومعني المعلم المعلم المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام

الأجزاء تابعة في الجملة لتنجست بإبانتها عنها، كأجزاء الأعضاء؛ وإذا تعارضت الأحكامُ وجب الترجيح بالحقيقة، على أن هذه الأحكام التي تعلَّقُوا بها لا حجةَ فيها؛ أما الحِلّ والحرمة فإنما يتعلقان باللذة، وهي في الشَّعر كما تكون في البَدَن.

وأما الإحرام فإنه يتعلق بإلقاء التَّفث، وإذهاب الزينة، والشعرُ من ذلك الوصف.

وأما الأرش فإنه يتعلَّق بإبطال الجمال تارةً وإبطال المنفعة أخرى، والجمال والمنفعة معاً موجودان في الشَّعر أو أحدهما، بخلاف الطهارة والتنجيس، فإنه حُكم يترتّبُ على الحياة والموت، وليس للصوف ولا للوبر ولا للشعر مَدْخل بحال.

وقد عَوَّل الشيخ أبو إسحاق إمام الشافعية ببغداد على أنَّ الشعرَ والصوف والوبر جزء متّصِل بالحيوان اتصالَ خِلْقَة ، ينمى بنمائه ، فينجس بموته ، كسائر الأجزاء .

وأجاب عن ذلك علماؤنا بأنَّ النماءَ ليس بدليل على الحياةِ؛ فإن النباتَ ينمى وليس بحي، وإذا عوَّلوا على النماء المتصل بالحيوان عوَّلْنا على الإبانة التي تدلُّ على عدم الإحساس الذي يدلُّ على عَدم الحياة، وقد استوفينا القولَ فيها في مسائل الخلاف، وأَشَرْنا إليه فيا تقدم، وبمجموعَ هذه الأقوال يتحصَّلُ العلمُ لكم، ويخلص من الإشكال عندكم.

المسألة الثامنة: قوله: ﴿ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا ﴾:

ولم يذكر القُطْنَ ولا الكَتَان؛ لأنه لم يكن في بلاد العرب المخاطَبِين به، وإنما عدّد عليهم ما أنعم به عليهم، وخُوطبوا فيا عرفوا بما فَهموا، وما قام مقام هذه وناب مَنَابها يدخل في الاستعمال والنعمة مدخلها، وهذا كقوله: **﴿ وِيُنَزَّلُ مِنَ السماءِ مِنْ** ج**بال فيها مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ به مَنْ يَشَاءُ ويَصُرفُهُ عمَّنْ يَشَاء ﴾** [ النور : ٤٣ ]؛ فخاطبهم بالبرد لأنهم كانوا يعرفون نزوله كثيراً عندهم، وسكت عن ذكر الثلج لأنه لم يكن في بلادِهم، وهو مِثْلُه في الصفة والمنفعة، وقد ذكرهما النبيّ مَتَّاليَّه مِنَّ يقا التطهير فقال: « اللهم اغسلني بماء وثلْج وبرَدٍ ، ونقِّني من الذنوب والخطايا ، كما ينقى الثوب [ الأبيض] <sup>(11)</sup> الدنس بالماء » <sup>(11)</sup>

- (٦٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (٦٤) سبق تخريجه.

THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 🔤 🕹 🚱 معرّدة النحل الآية ( ٨١ )

### الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاللهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا خَلَقَ ظِلاَلاً، وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْجِبَالِ أَكْناناً، وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمْ بَأْسَكُمْ، كَذَلِكَ يُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُونَ﴾ [ الآية: ٨١ ].

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

101

عدد الله في هذه الآية من نعمه ما شرح فيها حاله، فمنها الظلال تقي من حر الشمس الذي لا تحتمله الأبدان، ولا يبقى معه، ولا دونه الإنسان، من شجر وحجر وغمام، ومن جملتها الجبال، وهي:

المسألة الثانية:

خلقها الله عدةً للخلق، يأوون إليها، ويتحصنون بها، ويعتزلون الخلق فيها، فقد كان النبي ﷺ يتعبّدُ بِغَارِ حِرَاء، ويمكث فيه الليالي ذوات العدد، ويتزوَّدُ لذلك، ثم يرجع إلى أهله وقد خرج مهاجراً إلى رَبّه، هارباً من قومه، فارّاً بدينه من الفِتن مع أصحابه، واستحصن بغَارِ ثَوْر، وأقام فيه ثلاث ليال مع الصدّيق صاحبه، ثم أمضى هِجْرَته، وأنفذ عَزْمَته حتى انتهى إلى دارِ هجرته.

وَقد قيل: أراد به السهل والجبال، ولكنه حذف أحدهما لدلالة الآخر عليه، كما قال الشاعر:

وما أدري إذا يَمَّمْتُ أَرْضاً أَرِيبِدُ الخيرِ أَيِّهما يَلِينِي أألخير الذي أنسا مُبْتَغير أم الشرّ الذي همو يَبْتَغِيني وكما قال في الحر بعد هذا : ﴿ سَرَامِيلَ تَقِيكُم الْحَرَّ ﴾ ، أراد والبَرْد ، فحذف؛ لأن ما بقي أحدهما بقي الآخر .

**المسألة الثالثة: قوله: ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَّ﴾:** والسِّرْبَال: كلُّ ما ستر باللباس مِنْ ثوب من صوف أو وبر أو شعر أو قطن أو مورة النحل الآية (٩٠) معلماً المعام المعا معام المعام ال

كتان. وهذه نعمة أنعم الله بها على الآدمي؛ فإنه خلقه عارياً، ثم جعله بنعمته بعد ذلك كاسياً؛ وسائر الحيوانات سرابيلها جلودُها أو ما يكون من صُوف أو شعر أو وَبَر عليها؛ فشرّف الآدمي بأن كُسِي من أجزاء سواه. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمْ بَأَسَكُمْ﴾:

يعني دُرُوعَ الحرب؛ مَنَّ الله بها على العباد عُدَّةً للجهاد، وعَوْناً على الأعداء، وعلَّمها، كما علم صَنْعة غيرها، ولبسها النبيُّ عَلَيْكَم حين ظاهر يوم أُحد بين دِرْعين، تُقَاة الجراحة، وإنْ كان يطلبُ الشهادة، كما يعدّ السيف والرمح والسهم للقتل بها لغيره، والمدافعة بها عن نفسه، ثم ينفذ الله ما شاء من حكمه، وليس على العبد أن يطلبَ الشهادة بأن يستقتل مع الأعداء، ولا بأن يستسلم للحتوف، ولكنه يقاتل لتكونَ كلمةُ الله هي العليا، ويأخذ حِذْرَه، ويسأل الله الشهادة خالصاً من قلبه، ويعطيه الله بَعْدُ ما سبق في علمه، وهذا معنى قوله: ﴿ لعلكم تسلمون﴾ بفتح التاء على أقراءة] [قراءة] <sup>(10)</sup> من قرأها كذلك، ومن قرأها بالضم فمعناه لعلكم تنقادون إلى طاعته شُكْراً على نِعَمه.

#### الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحْسَانِ وَإِيتَاءِ ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْي يَعِظُكُمْ لَعَلَّكُمْ تََذَكَّرُونَ﴾ [َ الآية: ٩٠ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ بِالْعَدْلِ ﴾:

وهو مع العالم، وحقيقته التوسّط بين طَرَفي النَّقيض، وضدَّه الجور؛ وذلك أنّ الباري خلق العالم مختلفاً متضاداً متقابلاً مزدوجاً، وجعل العدل في اطراد الأمور بين ذلك على أن يكونَ الأمْرُ جارياً فيه على الوسط في كل معنى، فالعَدْلُ بين العبد وربه

( ٦٥ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د.

إيثارُ حقَّ الله على حظ نفسه ، وتقديم رِضاه على هَوَاه ، والاجتناب للزواجر ، والامتثال للأوامر .

سورة النحل الآية ( ٩٠ )

وأما العَدْلُ بينه وبين نفسه فمنعها عما فيه هلاكها ، كما قال تعالى : ﴿ **وَنَهَى النَّفْسَ** عَنِ الْهَوَى﴾ [ النازعات:٤٠ ]، وعُزُوب الأطماع عن الاتباع ، ولزوم القناعة في كل حال، ومعنى.

وأما العَدْلُ بينه وبين الخلق ففي بَذْل النصيحة، وتركِ الخيانة فيما قلَّ وكثر، والإنصاف من نفسك لهم بكل وَجْه، ولا يكون منك إلى أحد مساءة بقول ولا فعل، لا في سرّ ولا في عَلَن، حتى بالهمّ والعزم <sup>(٢٦)</sup>، والصبر على ما يصيبك منهم من البلْوَى، وأقل ذلك الإنصاف من نفسك وترك الأذى.

المسألة الثانية: الإحسان:

101

وهو في العلم والعمل:

فأما في العلم فبأنْ تعرِفَ حدوثَ نفسك ونَقْصها، ووجوب الأولية لخالقها وكماله <sup>(١٧)</sup>.

وأما الاحسانُ في العمل فالحسَنُ ما أمر الله به، حتى إنَّ الطائر في سجنك، والسَّنَّوْر في دارك، لا ينبغي أن تقصِّر في تعهّده، فقد ثبت في الصحيح عن النبيّ عَيَلِكَم أنّ امرأةً دخلت النار في هرِرَّةٍ حبَسَتْها لا هي سَقتْها ولا أطعمتها ولا أرسلتها تَأْكُلُ من خَشَاش الأرض.

ويقال: الإحسان ألاَّ تتركَ لأحدٍ حقّاً، ولا تستوفي مالك. وقد قال جبريل للنبيّ عَلَيْكَمَ : « ما الإحسانُ؟ قال: أنْ تعبداً اللهَ كـأنـك تَـراه، فـإن لم تكـن تـراه فـإنـه يَرَاكَ » <sup>(1۸)</sup>. وهذا إشارةٌ إلى ما تعتقده الصوفية من مشاهدة الحق في كلّ حال، واليقين بأنه مطَّلِع عليك؛ فليس من الأدب أن تعصيَ مولاك بحيث يراك.

- (٦٦) في أ : حتى في الهم والعزم .
- (٦٧) في أ : ووجوب الإلهية لخالقها وكماله .
  - (٦٨) سبق تخريجه.

سورة النحل الآية ( ۹۱ ) الطلقة ( ۹۱ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ......

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَإِيتَاءٍ ذِي الْقُرْبَى﴾:

يعني: في صِلَةٍ الرَّحم، وإيفاء الحقوق؛ كما قال ابن عباس: العدلُ أداءُ الفرائض. وكذلك يلزم إيتاء حقوق الْخَلْق إليهم.

وإنما خصَّ ذَوِي القُرْبَى؛ لأن حقوقَهم أوْكَد، وصِلَتهم أوْجَب، لتأكيد حقَّ الرَّحِم<sup>(١١)</sup> التي اشتق اللهُ اسمَها من اسمه، وجعل صلتها من صِلَته. **المسألة الرابعة: الفحشاء:** 

وذلك كلَّ قبيح، من قول أو فعل، وغايتُه الزنا؛ والمنكرُ ما أنكره الشرع بالنهي عنه؛ والبغي هو الكبر والظلم والحسد والتعدّي، وحقيقتُه تجاوز الحدّ، من بَغَى الجرح. فهذه ست مسائل.

وقد قال ابن مسعود : هذه أجعُ آيةٍ في القرآن لخيرٍ يُمتثَل وشرّ يُجتنب ، وأراد ما قال قَتادة : إنه ليس من خُلُق حسن كان أهلُ الجاهلية يعملون به إلا أمرَ الله به ، ولا من خلق سيء كانوا يتعايَرُونَه بينهم إلاّ نهى اللهُ عنه ، وأن يريد الخير للخَلْق كلهم ؛ إن كان مؤمناً فيزداد إيماناً ، وإنْ كانَ كافراً فيتبدل إسلاماً ، وموالاة الخلقَ بالبِشْر والسياسة . ولهذا يروى أنّ عيسى عرض له كَلْب أو خنزير فقال له : اذهب بسلام ، إشارة إلى تَرْكِ الإذاية حتى في الحيوانية المؤذية .

# الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَأَوْفُوا بِعَهْدِ اللهِ إِذَا عَاهَدْتُمْ وَلاَ تَنْقُضُوا الأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُمُ اللهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا تَفْعَلُونَ﴾ [الآية: ٩١].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في ذكر العَهْد والوفاء به:

وقد تقدم في المائدة والرعد شرحه، وأشرْنا إليه حيث وقع ذِكْرُه بما أمكَن فيه.

(٦٩) في أ: وصلتهم أوكد وأوجب لتأكيد حق الرحم.

المعالية (٩١) THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST والنحل الآية (٩١) THE PRINCE GHAZI TRUST (٩١) والنحل الآية (٩١)

المسألة الثانية : قوله تعالى : ﴿ وَلا تَنْقُضُوا الأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا ﴾ :

قال ابن وَهْب، وابن القاسم، عن مالك: أما التوكيد فهو حلف الإنسان في الشيء الواحد مراراً، يردِّدُ فيه الأيمان يميناً بعد يمين، كقوله: والله لا أُنقِصُهَ مِنْ كذا وكذا، يحلف بذلك مراراً ثلاثة او أكثر من ذلك <sup>(٧٠)</sup>، فقال: كفارةُ ذلك واحدة [ إنما عليه]<sup>(١١)</sup> مثل كفّارة اليمين.

وقال يحيى بن سعيد : هي في العُهودِ ، والعَهْدُ يمين ، ولكن الفرقَ بينهما أنَّ العهدَ لا يكفَّر ؛ قال النبي عَيَّلِيَّةٍ : « يُنصَبُ لكل غادرِ لِوَا ٌ يوم القيامة عند استه بقَدْر غَدْرته ، يقال : هذه غَدْرَة فلان » <sup>(٧٢)</sup> .

وأما اليمين فقد شرع الله فيها الكفارة مخلصة منها ، وحالَّة ما انعقدت عليه (٣٣) .

وقال ابن عمر : التوكيد [ في اليمين المكررة ] <sup>(٢٤)</sup> هو أن يحلف مرتين، فإن حلف مرةً واحدةً فلا كفّارَةَ عليه. وقَد بينا ذلك في سورة المائدة، وأوضحنا صحة قَوْلِ العلماء، وضعْفَ هذه الرواية عن ابنُ عمر .

#### المسألة الثالثة:

إن كرَّر اليمين مِراراً أو كثَرها أعداداً فلا يخلو أنْ يقصد بذلك التأكيد مع التوحيد، أو يقصدبذلك التأكيد مع تثنية اليمين؛ فإنْ قصد بذلك التأكيد مع التوحيد فلا خلافَ في أنها كفارةٌ واحدة، وإن كان قصد التوكيد مع تثنية اليمين فقال الشافعي وأبو حنيفة: تكون يمينين، وقال مالك: تكون يميناً واحدة إلا أنْ يريدَ به كفارتين.

وتعلَّق الفقهاء بأنها تثنية يمين، فتثنية الكفارة أصل، فله أنْ يعقدها بذلك.

- ( ٧٠ ) في أ: والله أنقصه من كذا ، يردد فيه ذلك مراراً ثلاثة أو أكثر من ذلك .
  - (٧١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- ( ٧٢ ) انظر : (صحيح البخاري : ٧٢/٩ . ومسند أحمد : ٧٠/٧ ، ١١٢ . فتح الباري : ٧١/١٣ ، ٨٢ . وسنن الترمذي : ٢١٩١ . وسنن ابن ماجه : ٢٨٧٢ ، ٢٨٧٣ . والسنن الكبرى : ٨/١٦ ).
  - (٧٣) في أ: وحل ما انعقدت عليه.
  - (٧٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

سورة النحل الآية ( ۹۸ ) مسجع THE PRINCE GHAZI TRUST مسورة النحل الآية ( ۹۸ )

وعوَّل مالك على أنه إذا قصد الكفّارة فيلزمه ما التزم، وأما إذا لم يقصد الكفارة، وإنما قصد إلى تثنية اليمين فلا يفتقرُ إلى كفّارتين كها لو حلف بيمين ٍ واحدة على معنيين أو شيئين، فإنّ كفارةً واحدةً تُجْزِيه.

### الآية السادسة عشرة

قول الله مِنَ الشَّيْط انِ التَّرْآنَ فَ اسْتَعِـذْ بِاللهِ مِـنَ الشَّيْط انِ الرَّحِيمِ ﴾ [الآية ٩٨].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

انتهى العِيَّ بقوم إلى أَنْ قالوا : إنَّ القارىءَ إذا فرغ من قراءة القرآن حينئذ يستعيذ بالله من الشيطان الرجيم.

وقال العلماء: إذا أراد قراءة القرآن تعوّذ بالله، وتأوّلوا ظاهرَ ﴿ **إذا قرأت** ﴾ على أنه إذا أردت، كما قال: ﴿ **إذا قُممَ إلى الصَّلاَةِ ﴾** معناه، إذا أردتُم القيامَ إلى الصلاة، وكقوله: إذا أكلْتَ فَسمِّ الله؛ معناه: إذا أَرَدْتَ الأَكْلَ.

وحقيقةُ القول فيه أنَّ قولَ القائل « فعل » يحتمل ابتدأ الفعل ، ويحتملُ تماديه في الفعل ، ويحتمل تمامه للفعل .

وحقيقتُه تمامُ الفِعْلِ وفراغُه عندنا، وعند قوم أن حقيقته كان في الفعل، والذي رأيناه أَوْلَى؛ لأنَّ بناءَ الماضي هو فعل، كما أنَّ بناء الحال هو يفعل، وهو بناء المستقبل بعينه.

ويخلصه للحال تعقيبُه بقولك الآن، ويخلِّصُه للاستقبال قولُك سيفعل، هذا منتهى الحقيقة فيه.

وإذا قلنا: قرأ، بمعنى أراد، كان مجازاً، ووجدناه مستعملاً، وله مثالٌ فحملناه عليه.

فإن قيل: وما الفائدة في الاستعادة من الشيطان وقْتَ القراءة ؟ وهي:

المسألة الثانية:

101

قلنا : فائدتُه امتثال الأَمْرِ ؛ وليس للشرعيّات فائدةٌ إلا القيام بحقّ الوَفَاء في امتثالها أمراً ، أو اجتنابها نهياً .

AZI TRUST

THE PR سورة النحل الآية ( ٩٨ )

وقد قيل: فائدتها الاستعاذة من وَساوِس الشيطان عند القراءة، كما قال تعالى: **﴿وما أَرسْلنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُول ولا نبيّ إلاّ إذا تَمنّى أَلْقَى الشيطانُ في** أُ**منيّته**﴾ [الحج: ٥٢]؛ يعني في تلاوته. وقد بينا ذلك في جزْءِ تنبيه الغبي على مقدار النبي.

المسألة الثالثة:

«كان النبيّ ﷺ إذا افتتح القراءةَ في الصلاة كبَّر، ثم يقول: سبحانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسْمُك، وتعالى جَدَّك، ولا إله غيرك، ثم يقول: لا إلٰهَ إلا أَنْتَ، ثلاثاً ». ثم يقول: «الله أكبر كبيراً، ثلاثاً، أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرجيم، من هَمْزِه ونَفْخِه ونَفْثِه »، ثم يقرأ. هكذا رواه أبو داود وغيره، واللفظُ له <sup>(٧٥)</sup>.

وعن أبي سعيد الخُدْرِيّ « أنّ النبيَّ ﷺ كان يتعوذ في صلاتِه قبل القراءة » <sup>(٢٧)</sup> ، وهذا نصٌّ في الرد على مَنْ يرى القراءَة قبل الاستعاذة بمطلق ِ ظاهر اللفظ.

وقال مالك : لا يتعوذّ في الفريضة ، ويتعوّذ في النافلة ، وفي رواية : في قيام رمضان . وكان مالك يقولُ في خاصة نفسه : « سبحانك اللهم وبحمْدِكَ » قبل القراءة في الصلاة .

وقد رَوى مسلم أنَّ عُمر بن الخطاب كان يجْهَرُ بذلك في الصلاة، وحديث أبي هريرة صحيح مُتَّفَق عليه، قال: «كان رسولُ الله ﷺ يسكت بين التكبير والقراءة إسكاتة». فقلت: يا رسولَ الله؛ إسكاتك بين التكبير والقراءة ما تقولُ فيه؟ قال: «أقول: اللهم باعِدْ بيني وبين خطاياي، كما باعدت بين المشرق والمغرب، اللهم نَقّني

(٧٥) انظر: (سنن الترمذي: ٢٤٣. سنن النسائي، الباب: ١٨ من الافتتاح. وسنن ابن ماجه: ٨٠٦. والمعجم الكبير، للطبراني: ١٣٣/٢٠. وسنن الدارقطني: ٣٠١/١).

(٧٦) انظر: (تفسير القرطبي: ٨٨/١ ، ١٧٥/١٠ . والتاريخ الكبير للبخاري: ١٣/٧).

سورة النحل الآية (٦٠) والمعني المعني الم والمعني (٧٧) .

وما أحقَّنا بالاقتداء برسول الله في ذلك، لولا غلبةُ العامة على الحق.

وتعلق مَنْ أخذ بظاهر المدوّنة بما كان في المدينة من العمل، ولم يثبت عندنا أنَّ أحداً من أئمة الأُمَّة تَرَك الاستعاذةَ فإنه أمرٌ يُفْعَل سراً، فكيف يُعْرَف جهراً.

ومِنْ أغرب ما وَجَدْنَاهُ قولُ مالك في المجموعة ـ في تفسير هذه الآية: ﴿ فَإِذَا قرأت القرآن...﴾ الآية ـ قال: ذلك بعد قراءة أمّ القرآن لمن قرأ في الصلاة، وهذا قولٌ لم يَرِدْ به أثَرٌ، ولا يعضده نظر؛ فإنا قد بيّنا حُكْم الآية، وحقيقتَها فيا تقدم، ولو كان هذا كما قال بعضُ الناس إنّ الاستعاذةَ بعد القراءة لكان تخصيصُ ذلك بقراءة أمّ القرآن في الصلاة دَعْوَى عَريضة لا تُشْبِهُ أُصولَ مالك، ولا فَهْمه، والله أعلم بسرً هذه الرواية.

# الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلاَّ مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌّ بِالْإِيمَان وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْراً فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِنَ اللهِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عِظِيمٌ﴾ [الآيةَ ١٠٦].

> فيها تسع مسائل: المسألة الأولى:

هذه الآية نزلت في المرتدّين، وقد تقدم ذِكْر بعض من أحكام الردّة في سورة المائدة، وبينا أَنَّ الكُفْرَ باللهِ كبيرةٌ مُحْبطة للعمل، سواء ًتقدمها إيمان أو لم يتقدم، والكافرُ أو المرتد هو الذي جرَى بالكُفْر لسانه، مُخْبراً عما انشرح به من الكفر صدْرُه، فعليه من اللهِ الغضَبُ، وله العذاب الأليم، إلا من أُكْرِه، وهي:

المسألة الثانية:

17.

فذكر استثناء مَنْ تكلم بالكفر بلسانه عن إكراهٍ، ولم يعقد على ذلك قلْبه، فإنه خارجٌ عن هذا الحُكْم، معذورٌ في الدنيا، مغفورٌ في الأخرى.

THE PRI المورة النحل الآية (١٠٦)

والمكْرَ<sup>هُ (٢٧)</sup> : هو الذي لم يُخَلَّ وتصريف إرادته في متعلقاتها المحتملة لها، فهو مختار، بمعنى أنه بقي له في مجال إرادته ما يتعلق به على البدّل، وهو مُكْرَةٌ بمعنى أنه حذف له من متعلقات الإرادة ما كان تصرَّفها يجري عليه قبل الإكراه، وسبّبُ حَذْفِها قول أو فعل؛ فالقولُ هو التهديد، والفِعْلُ هو أَخْذُ المال، أو الضرب، أو السجن، وقد تقدمت الإشارةُ إلى شيء من ذلك في سورة يوسف.

وقد اختلف الناس في التهديد، هل هو إكراه أم لا؟ والصحيحُ أنه إكراه؛ فإن القادر الظالم إذا قال لرجلٍ : إن لم تفعلْ كذا وإلاّ قتلْتُك، أو ضربتك، أو أخذتُ مالك، أو سجنتك، ولم يكن له من يَحْميه إلا الله، فله أن يُقْدِم على الفعل، ويسقط عنه الإثمُ في الجملة، إلا في القتل، فلا خلافَ بين الأمة أنه إذا أُكْرِه عليه بالقَتْل أنه لا يحلَّ له أن يفدي نفسه بقَتْل غيره؛ ويلزمه أن يَصْبِر على البلاء الذي ينزلُ به، ونسأل الله العافيةَ في الدنيا والآخرة.

واختلف في الزنا، والصحيح أنه يجوزُ له الإقدامُ عليه، ولا حدَّ عليه، خلافاً لابن الماجشون، فإنه ألزمه الحدَّ؛ لأنه رأى أنها شهوةٌ خلقية لا يتصَوَّر عليها إكراهٌ، ولكنه غفل عن السبب في باعثِ الشهوة، وأنه باطل.

وإنما وجب الحدُّ على شهوةٍ بعث عليها سببٌ اختياري، فقاس الشيءَ على ضده، فلم يَحْلَ بصواب من عنده.

وأما الكفر بالله فذلك جائز له بغير خلاف على شَرْط أن يلفِظَ بلسانه، وقَلْبُه منشرح بالإيمان، فإنْ ساعد قلبُه في الكفر لسانَه كان آثماً كافراً؛ لأن الإكراة لا سلطان له في الباطن ، وإنما سلطتُه على الظاهر؛ بل قد قال المحققون من علمائنا: إنه

(٧٨) على هامش أ : مسألة الاكراه وحقيقته .

سورة النحل الآية (٢٠٦) ...... FOR OURANIC THOUGHT

إذا تلفظ بالكفر أنه لا يجوزُ له أن يجري على لسانه إلاَّ جريّان المعّارِيض، ومتى لم يكن كذلك كان كافراً أيضاً. وهو الصحيحُ؛ فإن المعاريضَ أيضاً لا سلطان للإكراه عليها، مثالهُ أن يقال له: اكفُر بالله، فيقول: أنا كافِرٌ بالله، يريد باللاهي، ويحذف الياء كما تحذف من الغازي والقاضي والرامي، فيقال: الغاز والقاض والرام. وكذلك إذا قيل له: اكفر بالنبي، فيقول: هو كافر بالنبي، وهو يريد بالنبي المكان المرتفع من الأرض.

فإن قيل له: اكفر بالنبىء مهموزاً ، فيقول: أنا كافر بالنبىء بالهمز ، ويريد به المخبر أيَّ محبر كان، أو يريد به النبىء الذي قلل فيه الشاعر :

فأصبح رَتْماً دُقاقَ الحَصَى مكانَ النبيء من الكاثب

ولذلك يحكى عن بعض العلماء من زَمَن فتنة أحمد بن حنبل على خَلْق القرآن أنه دُعِي إلى أن يقول بخلق القرآن، فقال: القرآن والتوراة والإنجيل والزَّبور ـ يعدّدهن بيده ـ هذه الأربعة مخلوقة ، يقصد هو بقلبه أصابعه التي عدّد بها ، وفهم الذي أكرهه أنه يُرِيدُ الكُتب الأربعة المنزَّلةَ من الله على أنبيائه ، فخلص في نفسه ، ولم يضِرْه فهم الذي أكرهه.

ولما كان هذا أمراً متّفَقاً عليه عند الأئمة، مشهوراً عند العلماء ألف في ذلك شيخ اللغة ورئيسها أبو بكر بن دُرَيد كتاب الملاحن للمكْرَهين، فجاه ببدع في العالمين، ثم ركب عليه المفجع الكابت، فجمع في ذلك مجموعاً وافراً حسناً، استولى فيه على الأمَد، وقَرْطَس الغَرض <sup>(٧٩)</sup>.

المسألة الثالثة:

هذا يدلُّ على أنَّ الكفُر ليس بقبيح لعَيْنِه وذاتِه؛ إذ لو كان كذلك لما حسَّنه الإكراه، ولكنَّ الأمر كما قاله علماؤنا من أَهْلِ السنة أنَّ الأشياء لا تقبُح لذواتها ولا تحسن لذواتِها؛ وإنما تقبح وتحسنُ بالشرع؛ فالقَبيح ما نهى الشرعُ عنه، والحسَنُ ما أمر الشرع به.

(٧٩) قرطس الغرض: أصاب الغرض.

(۱۰۹) النحل الآية PRINCE GHAZI TRUST. النحل الآية PRINCE GHAZI TRUST. (۱۰۹) النحل الآية FOR OURANIC THOUGHT

والدليلُ على صحة ذلك أنَّ القَتْلَ الواقع اعتداءً يماثِلُ القَتْل المستوفى قصاصاً في الصورة والصفة ، بدليل أنَّ الغافلَ عن سببهما لا يفرِّقُ بينهما ، وكذلك الإيلاج في الفَرْج عن نكاح ، يماثل الإيلاج عن سفاح في اللّذات والحركات ، إنما فرق بينهما الإذْن ؛ وكذلك الكفر الذي يَصْدُر عن الإكراه يماثل الصادر عن الاختيار ؛ ولكن فرَّقَ بينهما إذْنُ الشَّرْع في أحدهما وحَجْره في الآخر ، وقد أحكمنا ذلك في كتب الأصول. المسألة الرابعة:

إنَّ الكُفْرَ وإن كان بالإكراه جائزاً عند العلماء فإن مَنْ صبر على البلاء ولم يفتتن حتى قُتل فإنه شهيد، ولا خلاف في ذلك، وعليه تدلُّ آثارُ الشريعة التي يطولُ سَرْدُها، وإنما وقع الإذْنُ رخصةً من الله رِفْقاً بالخَلْقِ ، وإبقاءً عليهم، ولما في هذه الشريعة من السماحة، ونَفْي الحرَجِ ، ووَضْعِ الإصْرِ.

المسألة الخامسة:

قد آن الآنَ أن نَذْكرَ سبب نزول هذه الآية المكية، وفي ذلك ثلاثُ روّايات:

الأولى: أنها نزلت في عَمّار بن ياسر ، وأمه سُمّية ، وخبّاب بن الأرَتّ ، وسلمة بن هشام ، والوليد بن الوليد ، وعياش بن أبي ربيعة ، والمقداد بن الأسود ، وقوم أسلموا ، ففتنهم المشركون عن دينهم ؛ فثبت بعضُهم على الإسلام ، وافتتن بعضُهم ، وصبر بعضهم على البلاء ولم يصبر بعضٌ ، فقُتلت سمية ، وافتتن عمّار في ظاهره دونَ باطنه ، وسأل النبي عَيَّالِيَّهِ ، فنزلت الآية <sup>(٨٠)</sup> .

الثانية: قال عِكْرِمة: نزلت الآية في قوم أسلمُوا بمكة، ولم يمكنهم الخروجُ، فلما كان يوم بَدْر أخرجهم المشركون معهم كرهاً فقتلوا. قال: وفيهم نزلت: ﴿ إِلا المستضعفين من الرجال والنساء والوِلْدَان لا يستطعيون حيلةً ولا يمتدون سبيلاً. فأولئك عسى الله أن يعفُو َ عنهم، وكان الله عَفُواً غَفُوراً ﴾ [النساء: ٩٩ - ٩٩].

الثالثة: قال مجاهد: أول من أظهر الإسلام سبعة: رسول الله ﷺ، وأبو بكر،

سورة النحل الآية 1.03 🚺 🖬 🖬 العظامي THE PRINCE GHAZI TRUST

وبلال، وخبَّاب، وعمار، وصُهيب، وسميَّة: فأما رسول الله عَلَيْكَمْ فمنعه أبو طالب، وأما أبو بكر فمنعه قَوْمُه، وأما الآخرون فألبسوهم أدْرَاع الحديد، وأوقفوهم في الشمس، فبلغ منهم الجهد ما شاء الله أن يبلغ، من حرَّ الحديد والشمس، فلما كان من العشاء أتاهم أبو جهل، ومعه حَرْبة فجعل يشتمهم ويوّنجهم، ثم أتى سميّة فطعن بالحربة في قُبلها حتى خرجت مِنْ فمها، فهي أولُ شهيد استشهد في الإسلام.

وقال الآخرون: ما سألوهم إلا بلالاً، فإنه هانَتْ عليه نفسُه، فجعلوا يعذّبونه ويقولون له: ارجع إلى ربّك، وهو يقول: أحَدٌ أحد، حتى ملّوه، ثم كتّفوه، وجعلوا في عنقه حَبْلاً من لِيف، ودفعوه إلى صِبْيانهم يلعبون به بين أَخْشَبَيْ مكة، حتى ملّوه وتركوه، فقال عمار : كلنا قد تكام بالذي قالوا له، لولا أنّ الله تداركنا، غير بلال، فإنه هانت عليه نفسُه في الله، فهان على قومه، حتى تركوه، فنزلت هذه الآية في هؤلاء.

والصحيح أن أبا بكر اشترى بلالاً فأعتقه.

المسألة السادسة:

لما سمح الله تعالى في الكُفْرِ به، وهو أصلُ الشريعة، عند الإكراه، ولم يؤاخِذْ به، حمل العلماءُ عليه فروعَ الشريعة، فإذا وقع الإكراه عليها لم يؤاخذ به، ولا يترتب حكم عليه، وعليه جاء الأثرُ المشهور عند الفقهاء: «رُفع عن أمتي الخَطَأُ والنسيان وما استُكْرهوا عليه» <sup>(٨١)</sup>.

والخبر، وإن لم يصحّ سنده، فإنّ معناه صحيحٌ باتفاق من العلماء، ولكنهم اختلفوا في تفاصيل: منها: قول ابن الماجِشُون في حدّ الزنا، وقد تقدم. ومنها قولُ أبي حنيفة: إنّ طلاقَ المكْرَه يلزم؛ لأنه لم يعدم فيه أكثر من الرضا، وليس وجودُه بشرطٍ في الطلاق كالهازل. وهذا قياسٌ باطل؛ فإنّ الهازل قاصدٌ إلى إيقاع الطلاق، راضٍ به،

( ٨١ ) انظر: (فتح الباري: ١٦٠/٥، ١٦١. الدر المنثور: ٣٧٧/١. كشف الخفا للعجلوني: ٥٢٢/١. الكامل لابن عدي: ٥٧٣/٢ . تلخيص الحبير: ٢٨١/١. الدرر المنتثرة للسيوطي: ٨٧ ). اللحل الآية (١٠٦) PRINCE GHAZI TRUST اللحل الآية (١٠٦) FOR OURANIC THOUGHT

والمكرهُ غيرُ راض به، ولا نيَّة له في الطلاق. وقد قال النبي ﷺ : « إنما الأعمال بالنيات ولِكُلِّ امرىء ما نَوَى » <sup>(٨٢)</sup>.

ومنها أنّ المكرَه على القتل إذا قَتلَ يُقتل؛ لأنه قتل مَنْ يكافئه ظلماً استبقاءً لنفسه، فقتل، كما لو قتله الجماعة.

وقال أبو حنيفة وسَحنُون: لا يقتل، وهي عَثْرَةٌ من سحنون وقع فيها بأسد بن الفرات الذي تلقَّفها عن أصحاب أبي حنيفة بالعراق، وألقاها إليه، ومَنْ يجوز له أن يقي نفسه بأخيه المسلم، وقد قال رسول الله: «المسلم أخو المسلم لا يثلمه ولا يَظْلمه » <sup>(١٨)</sup>. وقال النبي يَتَظِيلَةٍ : «انْصُرْ أخاكَ ظالماً أو مظلوماً ». قالوا : يا رسول الله؛ هذا نَنْصره مظلوماً، فكيف ننصره ظالماً ؟ قال: «تكفّه عن الظلم؛ فذلك نَصْرك

المسألة السابعة:

172

مِنْ غَرِيب الأمر أنَّ علماءنا اختلفوا في الإكراه على الحنث في اليمين، هل يَقَعُ به أم لا؟ وهذه مسألة عراقية سرَتْ لنا منهم، لا كانت هذه المسألة، ولا كانوا هم، وأيَّ فرق يا معشر أصحابنا بين الإكراهِ على اليمين في أنها لا تلزم وبين الحنث في أنه لا يقع، فاتَّقوا الله ورَاجعوا بصائركم، ولا تغتَرَّوا بذكر هذه الرواية فإنها وَصْمَةٌ في الدراية.

- (۸۲) سبق تخریجه
- (٨٣) انظر: (صحيح البخاري: ٣١٨/٣، ١٦٨/٩ . صحيح مسلم، حديث: ٣٢، ٥٨ من البر والصلة. سنن أبي داود، الباب: ٨ من النذور . وسنن ابن ماجه: ٢١١٩، ٢٢٤٦ . مسند أحمد بــن حنبل: ٢٧٧/٢ ، ٣١١، ٣١١/٣ ٤، ٢٤/٥ ، ٢١، ٢٧ ، ٣٧٩، ٣٨١ . والسنن الكبرى: ٥/٣٣٠، ٢٢٧/٦ ، ١٥١، ٢٥١، ٢٥١، ٢٥٠ ، ٣٣٠ . المستدرك: ٨/٢ . الدر المنثور : ٩٩١).
- (٨٤) انظر: (صحيح البخاري: ٣٨/٨٦، ٢٨/٩ . وسنن الترمذي: ٢٢٨٢. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٨٩ ، ٢٠١ . والسنن الكبرى: ٩٤/٦ ، ١٠/١٠ . وزاد المسير، لابن الجوزي: ٢٧٧/٢ . وحلية الأولياء: ٣/٩٤ . وتلخيص الحبير: ٨٤/٤ . وتهذيب ابن عساكر: ٢٤١/٤ ، ٢٤١/٤ ، ٤٥٤ . وتفسير ابن كثير: ٣/١٠، ٧/٤٥٢ . وتفسير القرطبي: ٢/٣٥٥ ، ٣٩٩٣ ، ٦/٦ ، ١٧٠/١٠).

سورة النحل الآية (٢٠٦) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT......

المسألة الثامنة:

إذا اكره الرجلُ على إسلام أهلهِ لما لا يحلُّ أسلمها، ولم يقتل نفسه دونها، ولا احتمل إذايةً في تخليصها.

والأصلُ في ذلك ما أخبرنا أبو الحسن بن أيوب بمدينة السلام، أنبأنا أبو عبدالله الحسن بسن محمد، أنبأنا أبو علي بن حاجب، حدثنا محمد بن يوسف، حدثنا محمد بن إسماعيل، أنبأنا أبو اليمان، أنبأنا شعيب أبو الزناد، عن الأعرج، عن أبي هُريرة، قال: قال رسول الله عُنَيْنَةٍ : « هاجر إبراهيم بسارة، ودخل بها قريةً فيها ملكٌ من الملوك، أو جبَّار من الجبابرة، فأرسل إليه أنْ أرسِلْ إليّ نها، فقام إليها، فقامت تتوضَّأ وتصلّي، فقالت : اللهم إنْ كنْتُ آمنْتُ بِكَ وبرسولك فلا تسلِّطْ عليَّ الكافر، فغطَّ حتى ركض

المسألة التاسعة:

فإنْ كان الإكراهُ بحق عند الإباية من الانقياد إليه فإنه جائز شرعاً تنفذُ معه الأحكام، ولا يؤثّر في رَدّ شيء منها. ولا خلافَ فيه.

وقد اتّفقَ العلماء على أنّ دليلَ ذلك ما روى أبو هريرة قال: بينا نحن في المسجد الحرام إذ خرج علينا رسولُ الله يَتَلِيمَ فقال: « انطلقوا إلى يهودَ »، فخرجنا معه، حتى جنْنا بيت المدارس، فقام النبيُّ يَتَلِيمَ فناداهم: « يا معشر يهود، أسلموا تسلموا ». فقالوا له: قد بلغت يا أبا القاسم. فقال: « ذلك أريد »، ثم قالها الثانية، فقالوا: قد بلغت يا أبا القاسم، ثم قال الثالثة، فقال: « اعلموا أنما الأرض لله ولرسوله. وأني أريد أن أُجْلِيَكم، فمن وجد منكم بماله شيئاً فليبعه، وإلا فاعلموا أنما الأرضُ لله ورسوله » <sup>(٢٨)</sup> ، ولهذا الحديث من قول النبي يَتَلِيمَ وفِعْله، ومِنْ حكم عمر بن الخطاب وعمله نظائر، ويترتب على بَيْع المضطر أحكامٌ، بيانُها في كتب الفروع. والله أعلم.

- ( ٨٥ ) انظر : ( صحيح البخاري : ٢٠٥/٣ ، ٢١٨ ، ٢٨/٩ . وسنن الترمذي : ٨٧٥ ، ٨٨٠ . وفتح الباري : ٢١٠/٤ ، ٢٣٠٥ ، ٢٤٦ ، ٣٢١/١٢ . وتهذيب تاريخ ابن عساكر : ٢٤٥/٣ ).
- (٨٦) انظر: (صحيح البخاري: ١٢/٤، ٢٦/٩، ١٣١. وصحيح مسلم، حديث: ٦١ من الجهاد.

اللغة (١١٦) HE PRINCE GHAZI TRUST المحل الآية (١١٦) OR QURANIC THOUGHT

### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَتُكُمُ الْكَذِبَ هَذَا حَلاًلٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ على اللهِ الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ﴾ [الآية: ١١٦]

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في قراءتها:

قرأها الجماعةُ الكذب ـ بنصب الكاف؛ وخفض الذال، ونصب الباء. وقرأها الحسن وغيره مثله، إلا أن الباء مخفوضة، وقرأها قومٌ بضم الكاف والذال. فالقراءة الأولى يكون فيها الكذب على الإتباع لموضع ما يقولون. ومَنْ رفع الكاف والذال جعله نعتاً للألسنة. ومن نصب الكاف والباءَ جعله مفعولَ قوله: تقولوا، وهو بيِّنّ كله.

المسألة الثانية: معنى الآية:

لا تصفوا الأعيانَ بأنها حلالٌ أو حَرَام من قِبَل أنفسكم؛ إنما المحرِّم المحلِّل هو الله سبحانه. وهذا ردِّ على اليهود الذين كانوا يقولون: أن الميتة حلال، وعلى العرب الذين كانوا يقولون: ما في بُطُونِ هذه الأنعام خالصةٌ لذُكُورنا، ومحرَّمٌ على أزواجنا؛ افتراءً على الله بضلالهم، واعتداءَ، وإن أمهلهم البارِي في الدنيا فعذابُ الآخرةِ أشدَّ وأبْقَى.

المسألة الثالثة:

قال ابنُ وهب: قال لي مالك: لم يكن من فُتْيا المسلمين أنْ يقولوا: هذا حرامٌ وهذا حلال، ولكن يقولون: إنّا نكره هذا، ولم أكن لأصنَعَ هذا، فكان الناسُ يُطيعون ذلك، ويرضَوْن به. ومعنى هذا أَنَّ التحريمَ والتحليل إنما هو لله كما تقدم

وسنن أبي داود : ٣٠٠٣ . ومسند أحمد بن حنبل: ٤٥١/٣ . والسنن الكبرى : ٢٠٨/٩ . ومشكاة المصابيح: ٤٠٥ . وفتح الباري : ٣١٤/١٣، ٣١٤/١٣).

177

سورة النحل الآية (٢٠) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT.

بيانه؛ فليس لأحدٍ أن يصرِّح بهذا في عَيْنٍ من الأعيان، إلا أَنْ يكونَ الباري يُخْبَر بذلك عنه، وما يؤدي إليه الاجتهاد في أنه حرامٌ يقول: إني أكرَهُ كذا، وكذلك كان مالك يفعل؛ اقتداءً بمن تقدَّم من أهل الفتوى.

فإن قيل: فقد قال فيمن قال لزوجته: أنتِّ عليَّ حرام ـ إنها حرام ـ وتكون ثلاثاً. قلنا : سيأتي بيانُ ذلك في سورة التحريم إن شاء الله.

ونقول ها هنا: إن الرجلَ هو الذي ألزم ذلك لنفسه، فألزمه مالك ما التزم.

جواب آخر : وهو أقوى؛ وذلك أنَّ مالكاً لما سمع عليّ بن أبي طالب يقول : إنها حرام أَفْتَى بذلك اقتداءً به، وقد يتقوَّى الدليلُ على التحريم عند المجتهد، فلا بَأْسَ أَنْ يقول ذلك عندنا، كما يقول : إنَّ الربا حرام في غير الأعيان الستة التي وقع ذِكْرُها في الربا، وهي الذهب، والفضة، والبرُّ، والشعير، والتمر، والملح، وكثيراً ما يُطلق مالك، فذلك حرام لا يصلح في الأموال الربوية، وفيا خالف المصالح، وخرج عن طريق المقاصد، لِقُوَّةِ الأدلة في ذلك.

### الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿إِنَّ إبرَاهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتاً لِلهِ حَنِيفاً وَلَمْ يَكُ مِنْ الْمُشْرِكِينَ﴾ [الآية: ١٢٠].

فيها مسألتان.

المسألة الأولى:

قال ابنُ وهب، وابن القاسم، كلاهما عن مالك، قال: بلغني أنَّ عبدالله بن مسعود قال: يرحم الله مُعَاذ بن جبل، كان أمَّةً قانِتاً لِله. فقيل: يا أبا عبد الرحمن؛ إنما ذكر الله بهذا إبراهيم! فقال ابنُ مسعود: إنَ الأمة الذي يُعَلِّمُ الناسَ الخير، وإنَّ القانت هو المطيع.

وقال الشعبي : حدثني فَرْوَة بن نوفل الأشجعي ، قال : قال ابن مسعود : إن معاذاً كان أمَّةً قانِتاً لله حنيفاً . فقلت في نفسي : غلط أبو عبد الرحمن ، إنما قال الله تعالى : إن الآية ( ١٢٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST والنحل الآية ( ١٢٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ورة النحل الآية ( ١٢٤ )

إبراهيم كان أمَّةً قانِتاً لله حنيفاً. فقال: أتدري ما الأمَّة القانت؟ قلت: الله أعلم. قال: الأمة الذي يعلِّمُ الخير. والقانت لله: المطيع لله ولرسوله، وكذلك كان معاذ بن جبل يُعَلِّمُ الخير، وكان مطيعاً لله ولرسوله.

#### المسألة الثانية: الحنيف:

المخلص، وكان إبراهيم قائماً لله بحقّه صغيراً وكبيراً، آتاه الله رُشْدَه، كما أخبر عنه، فنصح له، وكسر الأصنام، وبَايَنَ قومه بالعداوة، ودعا إلى عبادة ربه، ولم تأخذه في الله لَوْمَةُ لائم؛ فأعطاه الله ألا يَبعث نبياً بعده إلا مِنْ ذريته، وأعطاه الله ألا يسافر في الأرض، فتخطر سارّة بقلبه إلا هتك الله بينه وبينها الحجاب، فيراها، وكان أول من اخْتَتَنَ، وأقام مناسك الحج، وضحَّى، وعمل بالسنن نحو قصّ الأظفار، ونَتْف الإبط، وحَلْق العانَة، وأعطاه الله الذِّكْرَ الجميل في الدنيا، فاتفقت الأممُ عليه، ولم ينقص ما أعطي في الدنيا من حَظِّه في الآخرة، وأوحي إلى محمد وأمّته أن اتَّبع ملَةَ إبراهيم، فإنه كان حنيفاً مسلماً، وما كان من المشركين. فعلى كل عَبْد أن يطيعَ الله، ويعلِّم الأمة، فيكون في دين إبراهيم على الملة.

### الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا جُعِلَ السَّبْتُ عَلَى الَّذينَ اخْتَلَفُوا فِيه وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيها كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ [الآية: ١٢٤].

فيها خمس مسائل:

### المسألة الأولى:

المرادُ بالذين اختلفوا فيه اليهود والنصارى، أي فُرِضَ تعظيمُ يوم السبت على الذين اختلفوا فيه؛ فقال بعضهم؛ هو أفضلُ الأيام؛ لأنّ الله فرغ مِنْ خَلْق الأشياء يوم الجمعة، ثم سَبَتَ (٨٧) يوم السبت.

( ۸۷ ) سبت : استراح . من هامش البجاوي .

وقال آخرون: أفضلُ الأيام يوم الأحد؛ لأنه اليوم الذي ابتدأ فيه خلق الأشياء، فاختلفوا في تعظيم غَيْر ما فُرِض عليهم تعظيمه، ثم بعد ذلك استحلّوه.

179

المسألة الثانية: ما الذي اختلفوا فيه؟

سورة النحل الآية (٢٤)

فيه خمسة أقوال: الأول: أنهم اختلفوا في تعظيمه، كما تقدم؛ قاله مجاهد. الثاني: اختلفوا فيه؛ استحلَّهُ بعضُهم، وحرمه آخرون؛ قاله ابن جُبير. الثالث: قال ابن زيد: كانوا يطلبون يوم الجمعة فأخطأوه، وأخذوا السبت، ففرض عليهم.

وقيل في القول الرابع: إنهم ألزموا يوم الجمعة عِيداً، فخالفوا وقالوا: نريد يوم السبت؛ لأنه فُرغ فيه من خَلْقِ السموات.

الخامس: روي أنّ عيسى أمر النصارى أنْ يتخذُوا يَوْمَ الجمعة عيداً، فقالوا: لا يكون عيدنا إلاّ بَعْدَ عِيد اليهود، فجعلوه الأحد.

وروي أنّ موسى قال لبني إسرائيل: تفرَّغُوا إلى الله في كل سبعة أيام في يوم تعبدونه، ولا تعملون فيه شيئاً من أَمْرِ الدنيا؛ فاختارُوا يوم السبت، فأمرهم موسى بالجمعة، فأبوا إلا السبت، فجعله الله عليهم. **المسألة الثالثة:** 

الذي يفصّل هذا القول ما روي أَنَّ النبيَّ ﷺ قال: « نحن الآخرون السابقون يوم القيامة، بَيْدَ أنهم أُوتوا الكتابَ مِنْ قبلنا، وأوتيناه من بعدهم، فهذا اليوم الذي اختلفوا فيه، فهدَانا الله، فالناسُ لنا فيه تَبَعٌ، اليهود غداً والنصارى بعد غد » <sup>(٨٨)</sup>.

(٨٨) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٢٤٩/٢، ٢٧٤، ٣١٣، ٣٤١، ٣٤٢، ٣٤٢، ٥٠٢. فتح الباري: وسنن الدارقطني: ٣/٣. دلائل النبوة لأبي نعم: ٩/١ . تغليق التعليق: ٣٥٦. فتح الباري: ١٩/١٠، ٣٨٤، ٣٥٤/٢، ٣٨٢، ٥١٧/١١، ٢١٦/١٢، ٣٢٣. شرح السنة: ٢٠٠٤، ٢٠١٩٢. دلائل النبوة، للبيهقي: ٤٧/٥١، مشكاة المصابيح: ١٣٥٤. الدر المنثور: ١٣٤/٤. تاريخ بغداد: ١٦٠/٢. البداية والنهاية: ٣٢٢/٣). فقوله عَلَيْتُهُ : « فهذا اليوم اختلفوا فيه فهدانا الله له » ، يدلُّ على أنه عُرض عليهم ، فاختار كلُّ أحدٍ ما ظهر إليه ، وأُلزمناه من غير عرض ، فالتزمناه .

THE PR سورة النحل الآية (١٢٤)

وقد روي في بعض طرق الحديث الصحيح: « فهذا يومُهم الذي فرض الله عليهم، فاختلفوا فيه ».

وفي الصحيح في بعض طرق الحديث: فسكت، ثم قال: حقّ على كل مسلم أن يغتَسِلَ في كل سبعة أيام يوماً، يغسل فيه رأسه وجسده<sup>(٨١)</sup>. وهذا مجمل، فسره الحديث الصحيح: «غُسْل يوم الجمعة واجبّ على كل مُحْتَلم»<sup>(١٠)</sup>.

المسألة الرابعة:

17.

رُوي أَنَّ اليهودَ حين اختاروا يوم السبت قالوا : إن الله ابتدأ الخلقة يوم الأحد، وأتَمّها يوم الجمعة، واستراح يوم السبت، فنحن نترك العمل يوم السبت.

فأكذبهم الله في قولهم بقوله تعالى: **﴿ولقد خلقنا السمواتِ والأرض وما بينها** في ستة أيام...﴾ [ ق: ٣٨ ] الآية.

فلما تركوا العَمَلَ في يوم السَّبْتِ بالتزامهم، وابتَدَعُوه برأيهم الفاسد، واختيارهم الفائل، كان منهم مَنْ رَعَاهُ، ومنهم من اخترمه؛ فسخط اللهُ على الجميع، حسبا تقدم في سورة الأعراف.

واختار الله لنا يوْمَ الجمعة، فقبلنا خيرة رَبَّنا لنا، والتزمنا من غير مثنوية ما

- (٨٩) انظر: (السنن الكبرى: ١٨١/٣. ومصنف عبد الرزاق: ٥٢٩٦. وصحيح ابن خزيمة: ١٧٦١. مشكاة المصابيح: ٥٣٩. المطالب العالية: ٦١١. شرح السنة: ١٦٦/٢. معاني الآثار، للطحاوي: (١١٦/١).
- (٩٠) انظر: (صحيح البخاري: ٣/٣، ٦، ٣/٣، ٢، ٣٣٢/٣. وصحيح مسلم، حديث: ٧ من الجمعة. وسنن أبي داود: ٣٤١. وسنن النسائي: ٩٣/٣. والسنن الكبرى: ١٨٨/٣، ٣٩٤/١، ٢٤٢، ونصب الراية للزيلعي: ١٨٨/٣، ٨٦/١. ومصنف ابن أبي شيبة: ٣/٢٢. والترغيب والترهيب: ١٩٨/١، ٤٩٨، وصحيح المنة: ٣/٢٢، ما ابن خزية: ٣٤/١، ١٧٤٤، ١٩٤٤، وشرح السنة: ٣/١٦٠. وفتح الباري: ١٧٧٥٥. تفسير ابن كثير: ١٢٤/٨ ما ابن خزية: ١٩٤/١، ١٩٤٤، ٢٤٤/٢، ١٩٤٨، ٢٤٤٩، ٢٤٤٩، ٢٤٤٩، ٢٤٤٩، ١٩٤٨، ١٩٤٠. والكبري: ١٢٤/٢٠

سورة النحل الآية ( ٢٤ ) المعلم التعليم THE PRINCE GHAZI TRUST ( TRUST ) المعلم المعالي المعالي المعالي المعالي

141

ألزمنا، وعرفنا مقدارَ فضله، فقال لنا في الحديث الصحيح، عن أبي هريرة: « خَيْرُ يوم طلعت فيه الشمس يوم الجمعة، فيه خلق آدم، وفيه أهبط، وفيه تِيْبَ عليه، وفيه مات، وفيه تقوم الساعة، وما من دابَّة إلا وهي مُصيخة يوم الجمعة من حين تصبح إلى حين تطلع الشمس، شفقا من الساعة، إلاّ الجنّ والإنس، وفيه ساعة لا يصادِفُها عَبْدٌ مسلم وهو يصلي يسأل الله شيئاً إلا أعطاه إياه...» في حديث طويل هذا أكثره<sup>(11)</sup>.

وجع لنا فيه الوجهين: فضْل العَمَل في الآخرة، وجواز العمل في الدنيا، وخشي علينا رسول الله ما جرى لمن كان قبلنا من التنطع في يومهم الذي اختاروه، فمنعنا مِنْ صِيَامه، فقال: « لا تَخُصُّوا يوم الجمعة بصيام، ولا ليلتها بقيام» <sup>(٩٢)</sup>. وعلى ذلك كثير من العلماء.

ورأى مالك أنَّ صَوْمَه جائز كسائر الأيام. وقال: إنَّ بعضَ أهل العلم في زمانه كان يصومه، وأراه كان يتحرَّاه.

ونَهْيُ النبي عن تخصيصه أشبه بحال العالم اليوم؛ فإنهم يخترعون في الشريعة ما يُلحقهم بمن تقدم، ويسلكون به سنّتهم؛ وذلك مذموم على لسان الرسول؛ فإن الله شرع فيه الصلاة، ولم يشرع فيه الصيام، وشرع فيه الذكر والدعاء؛ فوجب الاقتفاء لسنته، والاقتصارُ على ما أبانَ من شرعته، والفرارُ عن الرهبانية المبتدعة، والخشية من الباطل المذموم على لسان الرسول.

- (٩١) انظر: (صحيح مسلم، الباب: ٥، حديث: ١٧، ١٨ من الجمعة. وسنن أبي داود، الباب: ١ من الجمعة. وسنن الترمذي: ٤٩١. وسنن النسائي: ٩٠/٩٠، ١١٤، ١١٥، ومسند أحمد بن حنبل: الجمعة. وسنن الترمذي: ٤٩١، ٤٩١، ٥١٩، و٩٨، ١١٥، ٩٠/٩، ١١٥، ٢٥١، ومسند أحمد بن حنبل: ٢/٢٠ مدين الكبرى للبيهقي: ٣/ ٢٥١، ١٩٨، والمستدرك: ١٢/٢٠ ماز ٢٥١، ٢٥١، ٢٥١، ٥١٤، والسنن الكبرى للبيهقي: ٣/ ٢٥١، والمستدرك: ٢/٢٦، ٢٥١، ٢٥١، ٢٦٣، وصحيح ابن خزيمة: ٩٢٨، والدر المنثور: ٢٧٨/١، ٢٥، ٢٥، ١٢، ١٥، وصحيح ابن خزيمة: ٩٢٨، والدر المنثور: ١٢٥/١٠، ٢٦٣، ٢٥، ٢٥، ٢٥، ١٥، ١٩، وصحيح ابن خزيمة: ١٢٩٨، والدر المنثور: ١٢٨/١
   ٢٠٢/١، ٢٠٦، ٢٠٦، ٢٠٦، وموارد الظمآن: ١٢٢٤. وفتح الباري: ٢/٢٦٤، ٢٦٢٨، وشرح السنة: ١٨٨، ١٢٥، ٢٦٦، ٢٦٦، ٢٥، ١٥، ١٥، والتاريخ الكبير للبخاري: ٢٠٣٢، ٢٥٠، وتفسير ابن كثير: ١١٥/١٠، والتاريخ الكبير للبخاري: ١٣/١٠٩، وتفسير القرطى: ١١٥، ١١٥، ١١٥، والتاريخ الكبير للبخاري: ١٠/١٠، ١٥، ١٠٠، ١١٥، ١٥، ١١٥، القرطى: ١١٥، ١١٥، ٢١٥، ٢٠١٠، ١٥، ١٠).
- (٩٢) انظر: (صحيح مسلم، الباب: ٢٤، حديث: ١٤٨ من الصيام. والمستدرك: ٣١١/١. وصحيح ابن خزيمة: ١١٧٦. وفتح الباري: ٣٣٣/٤).

المسألة الخامسة:

177

قوله: « فيه خلق آدم » ، يعني : جمع فيه خلقه ، ونفخ فيه الرُّوح ، وهذا فضْل بَيِّن .

THE PRINCE GHAZI TRUST والتحل الآية ( ١٢٤ )

وقوله: « فيه أهبط إلى الأرض » يخفى وَجْه الفضل فيه؛ ولكن العلماء أشاروا إلى أنَّ وجه التفضيل فيه أنه تيب عليه مِنْ ذَنْبِه، وهبط إلى الأرض لوَعْدِ ربه، حين قال: **﴿ إِنّي جاعل في الأرض خليفة ﴾** [ البقرة: ٣٠ ] . فلما سبق الوَعْد به حققه الله له في ذلك، ونفاذُ الوَعْدِ خيرٌ كثير، وفضل عظيم، ووجْهُ الفضل في موته أنَّ الله جعلَ له ذلك اليوم للقائه.

فإن قيل: فقد جعل اللهُ لمحمد ﷺ يوم الاثنين وقْتاً للقائه.

قلنا: يكونُ هذا أيضاً فضلاً، يشترك فيه مع يوم الجمعة، ويبقى ليوم الجمعة فَضْلُه الذي أعطاه الله له زائداً على سائِر أيام الجمعة؛ ومَنْ شارك شيئاً في وَجْه، وساواه فيه لا يمتنع أن يفضله في وجوهٍ أُخر سواه.

وأما وَجْهُ تفضيله في قيام الساعة فيه فلأنّ يَوْمَ القيامة أفضل الأيام، فجعل قدومه في أَفْضَل الأوقات، وتكون فاتحته في أكرم أوقات سائر الأيام، ومِنْ فَضْلهِ استشعار كلّ دابّة، وتشوّقها إليه؛ لما يتوقع فيه من قيام الساعة؛ إذ هو وقت فنائها، وحين اقتصاصها وجَزَائها، حاش الجنّ والإنس اللذين ركبت فيهما الغفلة التي تردد فيها الآدمي بين الخوف والرجاء، وهما رُكْنا التكليف، ومعنى القيام بالأمر والنهي، وفائدة جريان الأعمال على الوعد والوعيد، وتمام الفضل، ووجه الشرف تلك الساعة التي ينشر الباري فيها رحته، ويفيض في الخلق نَيْله، ويظهر فيها كَرَمه؛ فلا يبقى داع إلاً يستجيب له، ولا كرامة إلا ويؤتيها، ولا رحمة إلا يبثها لمن تأهناً ما واستشعر بها، ولم يكن غافلاً عنها.

ولما كان وقتاً مخصوصاً بالفَضْل من بين سائر الأوقات قَرَنَه الله بأفضل الحالات للعبد، وهي حالةُ الصلاةِ، فلا عبادةَ أفضل منها، ولا حالةَ أخصّ بالعبد من تلك الحالة؛ لأنّ الله جمع فيها عباداتِ الملائكة كلّهم؛ إذ منهم قائم لا يبرح عن قيامه، سورة النحل الآية ( ۲٤) المسلمة التي تعام THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۲۵) المسلم FOR.QURANIG THOUGHT

وراكعٌ لا يرفَعُ عن ركوعه، وساجد لا يتفَصَّى من سجوده، فجمع اللهُ لبنى آدم عبادات الملائكة في عبادةٍ واحدة.

174

وقد جاء في الحديث: « إنَّ العَبْدَ إذا نام في سجوده باهمى اللهُ به ملائكته، يقول: يا ملائكتي، انظروا عَبْدِي، رُوحه عندي، وبَدَنُهُ في طاعتي» <sup>(١٢)</sup>. وصارت هذه الساعة في الأيام كَلَيْلَةِ القَدْرِ في الليالي في معنى الإِبهام، لما بيناه من قبل في أنَّ إبهامها أصلح للعباد من تعيينها لوجهين:

أحدهما : أنها لو عُلمت وهتكوا حُرمتها ما أُمْوِلوا ، وإذا أُبهمت عليهم عمَّ عملهم اليومَ كلّه والشهرَ كله ، كما أبهمت الكبائر في الطرّف الآخر ، وهو جانبُ السيئات ، ليجتنب العَبْدُ الذنوب كلّها ؛ فيكون ذلك أخلصَ له ، فإذا أراد العبدُ تحصيلَ ليلة القدر فليقُم الحولَ على رأْي ابن مسعود ، أو الشهرَ كلّه على رَأَى آخرين ، أو العَشْرَ الأواخر على رأي كلّ أحد .

ولقد كُنْتُ في البيت المقدّس ثلاثة أحُوال<sup>(١</sup>)، وكان بها متعبِّد يترصَّدُ ساعةَ الجمعة في كل جمعة، فإذا كان هذا يوم الجمعة مثلاً خلا بربّه من طلوع الفجر إلى الضحى، ثم انصرف، فإذا كان في الجمعة الثانية خَلَّا بِربِّه من الضحى إلى زَوَال الشمس، فإذا كان في الجمعة الثالثة خلا بربه من زَوَال الشمس إلى العصر، ثم انقلب، فإذا كان في الجمعة الرابعة خَلَّا بربَّه من العصر إلى مغرب الشمس، فتحصَّل له الساعة في أربع جع، فاستحسن الناسُ ذلك منه.

وقال لنا شيخُنا أبو بكر الفِهْري: هذا لا يصحُّ له؛ لأنّ من المكن أن تكونَ في اليوم الذي يرصدها من الزوال إلى العصر تكون من العصر إلى الغروب، وفي اليوم الذي تكون من العصر إلى الغروب يترصّدها هو من طلوع الفجر إلى طلوع الشمس إلى الضحى؛ إذ يمكن أنْ تنتقلَ في كل جمعة، ولا تثبت على ساعةً واحدة في كل يوم؛ يشهدُ لصحة ذلك انتقالُ ليلةِ القدر في ليالي الشهر؛ فإنها تكونُ في كل عام في ليلةٍ، لا تكونُ فيها في العام الآخر.

- (٩٣) انظر: (تلخيص الحبير، لابن حجر: ١٢٠/١).
  - (٩٤) آي ثلاث سنين.

THE PRINCE GHAZI TRUST JE CILIRANIC THURDENT

والدليلُ عليه أَنَّ النبيَّ ﷺ نصب لهم عليها علامةً مرةً، فوجدوا تلك العلامةَ ليلة سبع وعشرين، وسأله آخر متى ينزلُ: فإنه شاسع الدار؟ فقال له: انزل ليلة ثلاث وعشرين، وما كان ﷺ ليعلم علامةً فلا يَصْدُق، وما كان أيضاً ليسأله سائل ضعيف لا يمكنه ملازمتُه عن أفضل وقت ينزل إليه فيه، وأكرم ليلةٍ يأتيه فيها، ليحصلَ له فضْلُه، فيحمله على الناقص عن غيره، المحطوط عن سواه، وهذا كلَّه يدلَّك على أنّ من أراد تحصيلَ الساعةِ عَمَرَ اليوم كلَّه بالعبادة، أو تحصيل الليلة قام الشَّهْرَ كلَّه في جيع لياليه.

فإن قيل: فإذا خرج إلى الوضوء ، أو اشتغل بالأكل، فجاءت تلك الساعة في تلك الحالة ، وهو غير دَاعٍ ولا سائل ، كيف يكونُ حاله ؟

قلنا : إذا كان وَقْتُه كلَّه معموراً بالعبادة والدعاء ، فجاءت وقْتَ الوضوء أو الأكل أَعْطِي طَلِبَته ، وأجيبت دعوتُه ، ولم يحاسب من أوقاته بما لا بدَّ له منه ، على أني قد رأيتُ من علمائنا مَنْ قال : إذا توضأ أو أكل ، فاشتغل بذلك بدنُه ولِسَانُه ، فليُقْبِل على الطاعة بقلبه ، حتى يَلْقَى تلك الساعة متعبِّداً بقلبه . وهذا حسن ، وهو عندي غير لازم ؛ بل يكفي أن يكونَ ملازماً للعبادة ، ما عدا أوقات الوضوء والأكل ، فيُعْفَى عنه فيها ، ويُعْطَى عندها كل ما سأل في غيرها بلطف الله بعباده ، وسعَةِ رحمته لهم ، وعموم فضُلِه ، لا ربّ غيره.

على أنَّ مسلماً قد كشف الغطاء عن هذا الخلفاء ، فقال – عن النبي ﷺ : إنه سُئل عن الساعة التي في يوم الجمعة ، فقال : « هي مِنْ جلوس الإمام على المنبر إلى انقضاء الصلاةِ » <sup>(١٥)</sup> . وهذا نصِّ جَلِيٍّ ، والحمد لله .

وفي سنن أبي داود عن النبي عَلَيْتُهُ نصٌّ في أنها بعد العصر (٢٦) ، ولا يصحُّ .

(٩0) انظر: (صحيح مسلم: ٥٨٤).
 (٩٦) في ب: إلى قضاء الصلاة.

145

### الآية الحادية والعشرون

HE PRINCE GHAZI TRUST

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ﴾. [الآية: ١٢٦].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك روايات، أصلها روايتان:

سورة النحل الآية (١٢٦) .....

إحداهما: أنه لما كان يوم أحد أصيب من الأنصار أربعة وستون رجلاً، ومن المهاجرين ستة، فيهم حمزة، فمثَّلُوا بهم، فقالت الأنصار: لئن أُصَبْنَا منهم يوماً مِثْلَ هذا لنُرْبينَ عليهم، قال: فلما كان فتح مكة، فأنزل الله **﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ ...﴾** الآية، فقال رجل: لا قريش بعد اليوم؛ فقال رسول الله عَلَيْتَهُ: «كُفُّوا عن القوم إلا أربعة» <sup>(١٩)</sup>.

الثانية: أن النبيّ ﷺ وقف على حمزة بن عبد المطلب حين استشهد، فنظر إلى شيء لم ينظر إلى شيء كان أوجعَ منه لقلبه، ونظر إليه قد مُثّل به، فقال: «رحمة الله عليك، فإنك كنت \_ ما عرفتك \_ فَعُولاً للخيرات، وَصُولاً للرحم، ولَوْلا حُزْنُ مَنْ بعدك عليك لسرتني أنْ أدعَك، حتى تحشر من أفرادٍ شتى. أما واللهِ مع ذلك لأمثلنَّ بسبعين منهم».

فنزل جبريـل ـ والنبيَّ ﷺ واقـفٌ ـ بخواتيم النحـل: ﴿ وَإِنْ عَـاقَبْتُـمْ...﴾ الآيات؛ فصبر النبي، وكفّر عن يمينه، ولم يمثّل بأحد <sup>(١٨)</sup>.

- (٩٧) انظر: (المستدرك: ٣٥٩/٢ . موارد الظهآن: ١٦٩٥ . تنزيه الشريعة: ١٥٢/١).
- (٩٨) انظر: (دلائل النبوة، للبيهقي: ٣٨٨/٣. المعجم الكبير للطبراني: ١٥٦/٣. المستدرك: ١٩٧/٣. مجمع الزوائد: ١١٩/٦. الدر المنثور: ١٣٥/٤. فتح الباري: ٣٧١/٧. طبقات ابن سعد: (٧/١/٣).

THE PRINCE GHAZI TRUST المنظرية النحل الآية (١٢٦ ) ويورة النحل الآية (١٢٦ )

### المسألة الثانية:

177

قال علماؤنا: الجزاء على المثُلَة عقوبةٌ؛ فأما ابتداءً فليس بعقوبة، ولكنها سميت باسمها، كما قال: ﴿فَمَن اعْتَدَى عليكُم فاعتَدُوا عليه بمثْل ما اعْتَدَى عليكم﴾ [البقرة: ١٩٤]، وكما قال: ﴿وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلُهاً﴾ [الشورى: ٤٠]؛ وعادةُ العرب هكذا في الازدواج، فجاء القرآن على حُكْم اللغة، وقد تقدَّمَ بيان ذلك.

#### المسألة الثالثة:

في هذه الآية جوازُ التماثل في القصاص، فمن قَتَلَ بحديدة قُتِل بها، وكذلك من قَتَل بحجَر أو حَبْلٍ أو عُودٍ امتثل فيه ما فعل، وقد بيَّنا ذلك فيا تقدم في البقرة والمائدة وغيرهما، فلا معنى لإعادته.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ ﴾ :

إشارة إلى فَضْل العَفْو ، وقد تقدّم في المائدة وغيرها . والله الموفق للصواب .

\* \* \*



# سُورة الإسْرَاء

GHAZI TRUST

#### فيها عشرون آية

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾. [الآية: ١]. فيها ستّ مسائل:

- المسألة الأولى: في ﴿سبحانَ ﴾:
  - وفيه أربعة أقوال:

الأول: أنه منصوب على المصدر؛ قاله سيبويه والخليل. ومنّعه عندهما من الصرف كونُه معرفة في آخره زائدان. وذكر سيبويه أن من العرب من يَصْرفه ويُصَرِّفُه. الثاني: قال أبو عبيدة: هو منصوب على النداء. الثالث: أنه موضوع موضع المصدر منصوب لوقوعه موقعه.

الرابع: أنها كلمة رضيها الله لنفسه؛ قاله عليّ بن أبي طالب، ومعناها عندهم براءة الله من السوء، وتنزيه الله منه، قال الشاعر:

أقـــولُ لم**َّا جــاءني** فَخْـــرُه سبحان مِنْ عَلْقَمَةَ الفـاخِـرِ <sup>(۱)</sup>

المسألة الثانية:

أما القولُ بأنه مصدر فلأنه جارٍ على بناء المصادر ، فكثيراً ما يأتي على فُعْلان. وأما القول بأنه اسم وُضع للمصدر فلأنَّهم رأَوْه لا يَجْرِي على الفعل الذي هو سبّح. وأما

(۱) انظر : (ديوان الأعشى : ۱٤٣).

قولُ أبي عبيدة بأنه منادى فإنه ينادى فيه بالمعرفة من مكان بعيد، وهو كلامٌ جَمَع فيه بين دعوى فارغة لا برهانَ عليها، ثم لا يعصمه ذلك من ًان يقال له: هل هو اسم أو مصدر ؟ وما زال أبو عبيدة يُجْرِي في المنقول طَلْقه حتى إذا جاء المعقولُ عقَله العِيّ وأغلقه.

..... سورة الإسراء الآية (١)

وقد جمع في هذه الكلمة أبو عبد الله بن عرفة جزءًا قرأناه بمدينة السلام، ولم يحصل له فيه عن التقصير سلام، والقدرُ الذي أشار إليه سيبويه فيه يكفي، فليأخذ كل واحدٍ منكم ويكتفي.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾:

قال علماؤنا : لو كان للنبي اسم أشرف منه لسمّاه في تلك الحالة العلية به ، وفي معناه تنشد الصوفية :

وقال الأستاذ جمال الإسلام أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن: لما رفعه إلى حضْرَته السنية، وأرقاه فوق الكواكب العلوية، ألزمه اسمَ العبودية له، تواضعاً للإلهية.

# المسألة الرابعة:

قضى الله بحكمته وحُكْمه أن يتكلمَ الناسُ، هل أُسرِي بجسَد رسول الله ﷺ أم بِرُوحه؟ ولولا مشيئةُ ربنا السابقة بالاختلاف لكانت المسألة أبينَ عند الإنصاف؛ فإن المنكِرَ لذلك لا يخلو أن يكونَ مُلْحِداً يُنْكِر القدرة، ويرى أن الثقيل لا يصعد علواً، وطَبْعُه استفال، فها باله يتكلم معنا في هذا الفرع، وهو منكِرٌ للأصل؛ وهو وجودُ الإِلٰه وقدرته، وأنه يصرِّفُ الأشياء بالعلم والإِرادة، لا بالطبيعة.

وإن كان المنكر من أغبياء الملة يُقِر معنا بالإِلٰهية والعلم، والإرادة والقدرة على التصريف والتدبير والتقدير، فيقال له: وما الذي يمنَعُ من ارتقاء النبي في الهواء بقدْرَةِ خالق الأرض والسهاء؟

سورة الإسراء الآية ( ( ) ......

فإن قال: لأنه لم يَرِدْ.

قلنا له: قد ورد من كل طريق على لسان كلِّ فريق، منهم أبو ذَرَ ؛ قال أنس : قال أبو ذر : قال رسول الله ﷺ : « فُرج سقْفُ بيتي، وأنا بمكة، فنزل جبريل، ففرج صدري، ثم غَسله بماء زمزم، ثم جاء بطَسْت من ذهب ممتليء حِكْمَة وإيماناً فأفرغه في صَدْري، ثم أطبقه، ثم أخذ بيدي فعرج بي إلى السماء الدُنيا، فلما انتهينا إلى سماء الدنيا قال جبريل لخازن السماء : افتح . قال : مَنْ هذا ؟ قال : هذا جبريل . قال : هل معك أحَد ؟ قال : نعم، معي محمد . فقال : أُرسِلَ إليه ؟ فقال : نعم . فلما فتح علَوْنا السماء الدنيا فإذا رجلٌ على يمينه أَسُودَة، وعلى يساره أسُودَة، إذا نَظر قِبَل يمينه ضحك، وإذا نظر قبَل شماله بكى، فقال : مَرْحَباً بالنبي الصالح، والابن الصالح.

1 1 4

قلت: يا جبريل، مَنْ هذا؟ قال: هذا آدم، وهذه الأسودة عن يمينه وعن شهاله نَسَم بنيه<sup>(٢)</sup>، فأهل اليمين منهم أهلُ الجنة، والأسودة التي عن شهاله أهلُ النار، فإذا نظر عن يمينه ضحك، وإذا نظر عن شهاله بكى. ثم عرج بي إلى السهاء الثانية، فقال لخازنها: افتح، فقال له خازنُها مثل ما قال له الأولُ، ففتح.

قال أنس: فذكر أنه وجد في السماء آدم، وإدريس، وموسى، وعيسى، وإبراهيم، ولم يثبت كيف منازلهم، غير أنه ذكر أنه وجد آدم في السماء الدنيا، وإبراهيم في السماء السادسة.

قال أنس: فلما مرَّ النبيُّ ﷺ مع جبريل بإدريس، فقال: مَرْحباً بالنبي الصالح، والأخ الصالح. فقلت: من هذا؟ قال: هذا إدريس. ثم مررت بموسى، فقال: مرحباً بالنبيّ الصالح والأخ الصالح. قلت: مَنْ هذا؟ قال: موسى. ثم مررت بعيسى، فقال: مرحباً بالنبي الصالح والأخ الصالح. قلت: مَنْ هذا؟ قال: عيسى. ثم مررت بإبراهيم، فقال: مرحباً بالنبيّ الصالح والابن الصالح. قلت: من هذا؟ قال: إبراهيم».

قال ابنُ شهاب: فأخبرني ابن حزم أنّ ابْنَ عباس وأبا حَبّةَ الأنصاري كانا يقولان: قال النبيّ ﷺ : « ثم عرج بي حتى ظَهَرْتُ لمستوى أسمع فيه صريفَ الأقلام » .

(٢) جمع نسمة، أي: أرواح بني آدم.

(۱) THE PRINCE GHAZI TRUST. الإسراء الآية THE PRINCE GHAZI TRUST.

قال ابن حَزْم، وأنس بن مالك، قال النبي يَتَلَيَّكُم : « ففرض الله على أمتي خمسين صلاة، فرجعتُ بذلك حتى مررتُ بموسى، فقال: ماذا فرض الله على أمتك؟ قلت : فَرض خمسين صلاة. قال: ارجع إلى ربك؛ فإنّ أمتك لا تطيقُ ذلك، فراجعني، فرجعتُ، فوضع شطرها، فرجعت إلى موسى، قلت : وضع شَطْرها. فقال: ارجع إلى ربك، فإنّ أمتك لا تُطيقُ ذلك. فرجعْتُ، فوضَع شَطْرَها، فرجعتُ إليه، فقال: ارجعْ إلى ربِّكَ فإنَّ أمتك لا تُطِيقُ ذلك، فراجَعْتُه، فقال: هي خمس، وهي خمسون لا يُبَدَّلُ القولُ لدَيَّ.

فرجعتُ إلى موسى، فقال: ارجع إلى ربك، فقلت: قد استحييتُ من ربي.

قال: ثم انطلق بي حتى انتهى إلى سِدْرَةِ الــمُنْتَهى، وغَشِيها ألوان لا أدري ما هي، ثم أُدخلت الجنة، فإذا فيها جَنابذ اللؤلؤ ، وإذا تُرابُها المسك » <sup>(٢)</sup> .

فإن قيل: فقد ثبت في الصحيح عن أنس أنه قال: قال رسول الله ﷺ : بينا أنا بين النائم واليَقْظَان... وذكر حديثَ الإسراء بطوله، إلى أن قال: ثم استيقظت، وأنا في المسجد الحرام.

قلنا : عنه أجوبة ؛ منها :

أن هذا اللفظ رواه شريك عن أنَس، وكان تغيَّر بأَخَرَة فيعوَّل على روايات الجميع.

الثاني: أنه يحتمل أنه أرى النبيّ ﷺ الإسراء رُؤيا منام، وطده الله بها، ثم أراه إياها رُؤْيَا عَيْن، كما فعل به حين أراد مشافهتَه بالوحي؛ أرسل إليه الملك في المنام بنَمَطٍ من دِيباج فيه: اقرأ باسم رَبِّكَ، وقال له: اقرأ. فقال: ما أنا بقارىء، فغطّه حتى بلغ منه الجهد، ثم أرسله، فقال: اقرأ. قال: ما أنا بقارىء... إلى آخر الحديث.

(٣) انظر: (صحيح البخاري: ٩٧/١، ٩٧/١، ١٦٥/٤. وصحيح مسلم، حديث: ٣٦٣ من الإيمان. ومسند أحمد بن حنبل: ١٣٢/٥، ١٤٣٠ و وجمع الزوائد: ١٥/١. ومسند أبي عوانة:
 ١٣٣/١. والدر المنثور: ١٤١/٤. تفسير ابن كثير: ١٥/٥. تهذيب ابن عساكر: ١٢٢/١.
 شرح السنة: ٣٤٥/٣. فتح الباري: ٤٥/١١).

سورة الإسراء الآية (٢) باللغة (٢) THE PRINCE GHAZI TRUST

فلما كان بعد ذلك جاءه الملكُ في اليقظة بمثل ما أراده في المنام. وكانت الحكمة في ذلك أن أراه الله في المنام ما أراه من ذلك توطيداً وتثبيتاً لنفسه، حتى لا يأتيه الحال فجأة، فتقاسي نفسُه الكريمة منها شدة، لعجز القُوَى الآدمية عن مباشرة الهيئة الملكية.

وقد ثبت في الصحيح وغيره من طُرق ، عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا الرُّؤْيَا الَّتي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ ﴾ [ الإسراء: ٦٠ ]؛ولو كانت رُؤيا مَنام ما افتتنَ بها أحد ، ولا أنكرها؛ فإنه لاَ يُستبعد على أحد أَنْ يرى نفسه يخترق السموات ، ويجلس على الكرسي ، ويكلمه الرب.

#### المسألة الخامسة:

في هذه القِصَةِ كان فرضُ الصلاة؛ وقد رُوي أَنَّ النبيّ ﷺ كان يصلّي قبل الإسراء صلاة العشي والإشراق، ويتنفّل في الجملة، ولم يثبت ذلك مِنْ طريق صحيحة، حتى رفعه الله مكاناً عَلِيًّا، وفرض عليه الصلاة، ونزل عليه جبريل فعلّمهً أعدادها وصفاتها، وهي:

#### المسألة السادسة:

قال النبي مُتَالِيَّهُ : « أمَّني جبريل عند البيت مرتين، وصلى بي الظهر في اليوم الأول حين زالت الشمس، وصلى بي العصر عندما صار ظلَّ كل شيء مثله، وصلى بي المغرب حين غربت الشمس، وصلى بي العشاء عندما غاب الشفق، وصلى بي الصبح حين برق الفَجْر وحَرُم الطعام والشراب على الصائم. ثم صلى بي الظهر في اليوم الثاني حين صار ظلَّ كلِّ شيء مثلَه لوقت العصر بالأمس، وصلى بي العصر حين صار ظِلُّ كل شيء مِثْلَيْه، وصلى بي المغرب حين غربت الشمس لوقتها بالأمس، وصلى بي العشاء حين، ثلث الليل، وصلى بي الصبح وقائلٌ يقول: أطلعت الشمس ؟ لم تطلع، ثم قال: يا محمد، هذا وقتك، ووقتُ الأنبياء قبلك، والوقتُ ما بين هذين الوقتين<sup>(1)</sup> ».

(٤) انظر: (سنن أبي داود: ٣٩٣. وسنن الترمذي: ١٩٤. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٣٣/١، ٣٥٤.
 والسنن الكبرى: ٣٦٤/١، ٣٦٦، ٣٧٢، ٣٧٣، ٣٧٧، ٣٤٦. والمستدرك: ١٩٦/١. ومصنف

وقد مهدنا القول في الحديث في شرح الصحيحين، وبينا ما فيه من علوم، على اختلاف أنواعها من حديث وطرقه، ولغة وتصريفها، وتوحيد وعقليات، وعبادات وآداب، ونحو ذلك فيا نيّف على ثلاثين ورقة، فلينظر هنالك، ففيه الشفاء من داء الجهل إن شاءالله.

PR سورة الإسراء الآية (١٦)

# الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَنْ نُهْلِكَ قَرْيَةً أَمَرْنَا مُتْرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَدَمَّرْنَاهَا تَدْمِيراً ﴾: [ الآية: ١٦ ]

فيها مسألة واحدة، وهي قوله: ﴿ أَمَرْنَا ﴾:

فيها من القراءات ثلاث قراءات:

القراءة الأولى: أَمَرْنا بتخفيف الميم. القراءة الثانية: بتشديدها. القراءة الثالثة: آمرنا ــ بمدٍّ بعد الهمزة وتخفيف الميم.

فأما القراءةُ الأولى: فهي المشهورة، ومعناه أمَرْنَاهم بالعدل، فخالفوا، ففسقوا بالقضاء والقَدَر، فهلكوا بالكلمة السابقة الحاقَّة عليهم.

وأما القراءةُ الثانية: بتشديد الميم: فهي قراءة عليّ، وأبي العالية، وأبي عمرو، وأبي عثهان النَّهْدِي، ومعناه كثَّرناهم، والكثرة إلى التخليط أقربُ عادةً.

وأما قراءةُ المد في الهمزة وتخفيف الميم فهي قراءة الحسن، والأعرج، وخارجة عن نافع. ويكون معناه الكثرة؛ فإن أفعل وفعّل ينظران في التصريف من مِشْكاة واحدة.

ويحتملُ أن يكون من الإمارة، أي جعلناهم أمراء، فإما أن يريد مِنْ جعلهم ولاة فيلزمهم الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، فيقصِّرون فيه فيهلكون.

وإما أن يكونَ من أن كل مَنْ ملك داراً وعيالاً وخادماً فهو ملك وأمير، فإذا

عبد الرزاق: ٢٠٢٨. ونصب الراية، للزيلعي: ٢٢١/١، ٢٢٥، ٢٢٧، وصحيح ابن خزيمة: ٣٢٥. والدر المنثور: ٢١٥/٢. وسنن الدارقطني: ٢٥٧/١ . ومصنف ابن أبي شيبة: ٣١٧/١ والبداية والنهاية: ٣/١١٨. والتمهيد لابن عبد البر: ٢٦/١ ، ٢٢).



صلحت أحوالُهم أقبلوا على الدنيا وآثَرُوهَا على الآخرة فهلكوا ، ومنه الأثر : خير المال سِكَّةٌ مأبورة ومُهرة مأمورة : أي كثيرة النتاج ، وإليه يرجع قوله : ﴿ **لقَدْ جِئْتَ شِيئًاً إِمْراً** ﴾ [ الكهف : ٧١ ] . أي عظياً .

والقولُ فيها من كل جهةٍ متقاربٌ مُتَدَاخِل؛ وقد قدمنا القولَ في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بما يُغْني عن إعادته. وأكثرُ ما يكون هذا الفسق وأعظمُه في المخالفة الكفرُ أو البِدعة، وقد قال تعالى في نظيره: ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَاء الْقُرَى نَقُصَّهُ عَلَيْكَ مِنْهَا قَائِمٌ وَحَصِيدٌ. وَمَا ظَلَمْنَاهُمْ وَلَكِنْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَمَا أَغْنَتْ عَنْهُمْ آلِهَتُهُمُ الَّتِي يَدْعُونَ مِنْ دُون اللهِ مِنْ شَيْء لَمَّا جَاءَ أَمْرُ رَبِّكَ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْر تَتْبِيبٍ. وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِي ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِمٌ شَديدٌ ﴾. [ هود:

فهؤلاء قوم عَصوا وكفروا، وهذه صفةُ الأمم السالفة في قصص القرآن، وأخبارِ مَنْ مضى من الأمم.

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعَاجِلَةَ عَجَّلْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ نُرِيدُ ثُمَّ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ يَصْلَاهَا مَذْمُوماً مَدْحُوراً. وَمَنْ أَرَادَ الْآخِرَةَ وَسَعَى لَهَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤْمِن فَأُولَئِكَ كَانَ سَعْيُهُمْ مَشْكُوراً ﴾. [الآيتان : ١٩ ، ١٩].

قد قدمنا أن الأعمال بالنية، ولكلّ امرىء ما نَوَى، وبينا أن من أراد غير الله فهو متوعَّد، وأوضحنا أنَّ آيةَ الشُّورَى مطلقةٌ في أنَّ منْ أراد الدنيا يُؤْتيه اللهُ منها، وليس له في الآخرة نَصِيب، وهذه مقيَّدةٌ في أنه إنما يؤتى حظّه في الدنيا من يشاء الله أَنْ يُؤتِيَه ذلك. وليس الوعد بذلك عاماً لكل أحد، ولا يعطَى لكل مريد، لقوله: **﴿ عَجَلْنا له فيها ...﴾** الآية.



### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَقَضَى رَبَّكَ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَاناً إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا فَلَا تَقُلْ لَهُمَا أَفٍّ وَلَا تَنْهَرْهُمَا وَقُلْ لَهُمَا قَوْلاً كَرِيماً. وَاخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذَّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيراً﴾ [الآية: ٢٢، ٢٤].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَقَضَى ﴾:

قد بيّنا تفسير هذه اللفظة في كتاب المشكلين بجميع وجوهها، وأوضحنا أَنَّ مِنْ معانيها خَلَق، ومنها أَمر، ولا يجوز أن يكونَ معناها ها هنا إلا أمر؛ لأنّ الأَمْرَ يُتَصوَّر وجودُ مخالفته، ولا يتصور وجودُ خلاف ما خلق الله؛ لأنه الخالق؛ هل مِنْ خالق غَيْر الله! فأمرَ الله سبحانه بعبادته، وبِبرِّ الوالدين مقروناً بعبادته، كما قرن شكرهما بشكره، ولهذا قرأها ابن مسعود: ووصى ربك.

وفي الصحيح، عن أبي بَكْرَة، قال رسول الله عَبَّلَيَّةٍ : « ألا أُخْبِركم بأكبر الكبائر ؟ » قلنا : بلي يا رسول الله. قال : « الإشراكُ بالله، وعقوقُ الوالدين <sup>(٥)</sup> ».

وعـن أنّس في الصحيـح أيضــاً : «الإشراكُ بـــالله، وقَتْـــلُ النفس، وعقــوق الوالدين <sup>(٦)</sup> » . ومن البر إليهما ، والإحسان إليهما ألا نتعرّض لسبّهما ، وهي :

### المسألة الثانية:

ففي الصحيح، عن عبد الله بن عمرو، أنه قال: قال رسول الله ﷺ : « إن من أكبر الكبائر أن يَلْعَنَ الرجلُ والديه». قيل: يا رسول الله، وكيف يلعَنُ الرجلُ

- (٥) انظر : (صحيح البخاري : ٧٦/٨ . وسنن الترمذي : ٢٣٠١ . والسنن الكبرى : ١٢١/١٠ . ومصنف عبد الرزاق : ١٩٧٠٧ . ومجمع الزوائد : ١٠٣/١ . وفتح الباري : ٦٦/١١ ).
  - (٦) انظر المواضع السابقة.

سورة الإسراء الآيتان (٢٣ - ٢٤)

والديه؟ قال: «يسبُّ أبا الرجل فيسبَّ أباه، ويسبُّ أمه فيَسُبَ<sup>(٧)</sup> أمه». حتى إنه يَبَرَه وإن كان مشركاً إذا كان له عهد، قال الله: **﴿لا يَنهَاكُمُ اللهُ عن الذين لم يُقَاتِلُوكَم** في الدِّينِ ولم يُخرِجُوكَم مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرَّوهم وتُقْسِطُوا إليهم إنَّ الله يُحِبُّ الْمُقْسِطِينََ﴾ [ المتحنة: ٨ ] وهي:

HAZI TRUST

180

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْدَكَ الْكِبَرَ أَحَدُهُمًا ﴾:

خصّ حالة الكِبَر، لأنها بطُول المدى توجب الاستثقالَ عادةً، ويحصل المَلَلُ، ويكثُر الضَّجَر، فيظهر غضبُه على أبويه، وتنتفخ لهما أودَاجُه، ويستطيل عليهما بدالَّةِ البنوَّة، وقلَّة الديانة.

وأقلُّ المكروه أن يؤفّف لهما؛ وهو ما يظهره بتنفَّسه المردَّد من الضجر . وأُمر بأن يقابلهما بالقول الموصوف بالكرامة، وهو السالم عن كل عَيْب من عيوب القول ِ المتجرد عن كل مكروه من مكروه الأحاديث . ثم قال، وهي :

المسألة الرابعة: ﴿ واخفِضْ لَما جناحَ الذل من الرحة ﴾ :

المعنى تذلَّل لهما تذليلَ الرعية للأمير ، والعبيد للسادة ؛ وضرَب خَفْضَ الجناح ونَصْبَه مثلاً لجناح الطائر حين ينتصب بجناحه لولده أو لغيرهم من شدَّةِ الإقبال. والذلُّ هو اللين والهَوْن في الشيء ، ثم قال ، وهي :

المسألة الخامسة: ﴿ وقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيراً ﴾:

معناه: ادْعُ لهما في حياتهما وبعد مماتهما بأن يكونَ البارِىء يرحمهما كما رَحِماك، وتَرفَقُ بهما كما رَفَقا بك؛ فإن الله هو الذي يجْزِي الوالد عَن الولد؛ إذ لا يستطيع الولَدُ كفاء على نعمة والده أبداً.

وفي الحديث الصحيح: « لن يَجْزِي وَلَدٌ والِدَه إلا أَنْ يجدَ مملوكاً فيشتريه فيُعْتقه » <sup>(٨)</sup> ، معناه يخلّصه من أَسْرِ الرقّ كما خلّصه من أَسْرِ الصّغَر.

- - (٨) انظر: (مشكل الآثار للطحاوي: ١٤١/٢ . وتلخيص الحبير: ٣٠/٣).

(۲٤ - ۲۳) אין דוא אין ד

وينبغي له أن يعلم أنها ولياه صغيراً جاهلاً محتاجاً، فآثراه على أنفسهما،وسهرا ليلها وأناماه، وجاعا وأشبعاه، وتعرَّيا وكسواه، فلا يجزيها إلا أن يبلُغا من الكبر إلى الحدّ الذي كان هو فيه من الصِّغر، فيلي منهما ما وَليا منه، ويكون لهما حينئذ عليه فَضْلُ التقدم بالنعمة على المكافىء عليها.

وقد أخبرني الشريفُ الأجل الخطيب نسيب الدولة أبو القاسم عليَّ ابن القاضي ذو الشرفين أبو الحسين إبراهيم بن العباس الحسيني بدمشق، أنبأنا أبو نصر أحمد بن الحسن ابن الحسين بن الشيرازي بمكة في المسجد الحرام، سمعتُه داخلَ الكعبة من هذا الرجل، وكان حافظاً، حدثنا أبو بكر محمد بن عبدالله بن أحمد بن ريدة الضبي الأصبهاني بأصبهان قراءةً، أنبأنا أبو القاسم سليان بن أحمد بن أيوب الحافظ الطبري، حدثنا محمد ابن خالد بن يزيد البَرْدَعِي بمصر، حدثني أبو سلمة عبيد بن خلصة بمعرّة النعان، حدثنا عبدالله بن نافع المدني، عن المنْكَدر بن محمد بن المنكدر، عن أبيه، عن جابر بن عبدالله؛ قال: جاء رجلٌ إلى النبي عَلَيْتُهُ ، فقال: يا رسول الله؛ إنَّ أبي أخذ مالي. فقال النبي عَنَّالِلَّهِ للرجل: « فأُتِني بأبيك». فنزل جبريلُ عليه السلام على النبي عَنَّالَهُ فقال: « إِنَّ الله عزَّ وجل يقرئك السلام، ويقول لك: إذا جاءك الشيخُ فاسأله عن شيء قالهُ في نفسه، ما سمِعَتْهُ أذناه، فلما جاء الشيخُ قال له النبيُّ عَلَيْهُمْ : « ما بالُ ابنكُ يشكوك ؟ أتُريدُ أن تأخذَ ماله»؟ فقال: سَلْهُ يا رسولَ الله، هل أَنْفقه إلا على إحدى عَمَّاته أو خالاته أو على نفسي؟ فقال النبي مَثْلِيَهُ : « إيه \_ دَعْنا من هذا ، أخبرني عن شيء قلْتَه في نفسك ما سمَعتهُ أذناك». فقال الشيخ: والله يا رسول الله ما يزالُ الله تعالى يزيدنا بك يقينا، لقد قُلْتُ في نفسى شيئاً ما سَمِعتْه أذناي: فقال: « قل وأنا أسمع ». قال: قلت:

غذوتُك مولوداً ومُنْتُكَ يافعاً تُعَسلَ بما أَجْني عليك وتُنْهَسلُ إذا ليلة ضافتك بالسقم لم أبت لسُقْمِك إلاّ ساهراً أتملْمَلُ كأني أنا المطروقُ دونك بالذي طُرقُت به دوني فعيْني تَهمُلُ تخافُ الرَّدَى نَفْسي عليك، وإنها لتعلم أن الموْتَ وقْت موجلُ فلما بلغْتَ السنَ والغايَة التي إليها مدَى ما كُنْتَ فيك أؤمَّلُ سورة الإسراء الآيتان (٢٢ - ٢٢) ... THE PRINCE GHAZI TRUST ... (٢٢ - ٢٣)

جعْلتَ جزائي غِلْظةً وفظاظةً كأنك أنْتَ المُنْعِمُ المتفضلُ فليَتَك إذ لم تَــرْعَ حـــقَّ أبــوتي فعلْتَ كما الجار المجـاوِر يَفْعَــل قال: فحينئذ أخذ النبي يَتَلِيَّهُ بِتَلاَبِيبِ ابْنِهِ، وقال: « أنتَ ومالُكَ لأَبِيكَ » <sup>(٢)</sup>.

قال سليان: لا يُرْوى هذا الحديث عن محمد بن المنكدر بهذا التمام والشعرِ إلا بهذا الإسناد ، تفرَّد به عبيد بن خلصة .

وأخبرنا أبو المعالي ثابت بن بُنْدار في دارِنا بالمعتمدية، أخبرنا أبو بكر أحمد بن غالب الحافظ، أنبأنا أبو بكر الإسهاعيلي، أخبرنا أبو يعلى الموصلي، حدثنا سويد بن سعيد بن عبد الغفار بسن عبدالله، وأخبرني عبدالله بن صالح، حدثنا أبو هشام بن الوليد بن شُجَاع بن قيس بن هشام السَّكُوني، قالوا : حدثنا علي بن مسهر، عن عبدالله ابن عمر، عن نافع، عن ابن عمر، عن النبي يَتَالِيَهُ قال : « بينا ثلاثة نفر ممن كان قبلكم يشون إذ أصابهم مطر، فأووا إلى غار فانطبق عليهم، فقال بعضهم لبعض : يا هؤلاء، لا ينجيكم إلا الصدق، فليَدْعُ كلُّ رجل منكم بما يعلم الله أنه قد صدق.

فقال أحدهم: اللهم إنْ كنت تعلم أنه كان لي أجير، عَمِلَ لِي، عَلَى فَرْق أرْز، فذهب وتركه، فزَرعته، فصار من أمره أنى اشتريت من ذلك الفَرْقَ بَقَراً، ثم أتاني يطلُبُ أجْرَه، فقلت له: اعمد إلى تلك البقر، فسُقْها فإنها من ذلك الفَرْق فساقها. فإن كنتُ فعلْتُ ذلك من خشيتك ففرّج عنا، فانساحت عنهم الصخرة.

فقال الآخر : اللهم إن كنْتَ تعلم أنه كان لي أَبَوَان شيخـان كبيران، وكانت لي غنم، وكنت آتيهما في كل ليلة بلبن غنم لي، فأبطأت عنهما ذاتَ ليلة، فأتيتهما وقد رقدا وأهلي وعيالي يتضاغَوْن من الجوع، وكَنْتُ لا أسقيهم حتى يشرب أَبَوَاي،فكرهت أن أوقظهما من رَقْدَتهما، وكرهتُ أن أرجعَ فيستيقظا لشربهما، فلم أزل أنتظرهما حتى طلع

(٩) انظر: (سنن أبي داود: ٣٥٣٠. سنن ابن ماجه: ٣٢٩١، ٣٢٩٢، ٢٠٤٢. مسند أحد: ٢٠٤/٢. السنن الكبرى: ٧/٨٠٠ ، ٤٨١، ٣٥٣٠ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ١٨٩٠ ، ٢٥٠٩ . الطالب العالية: ٢٥٠٩ ، ٢٥٠٩ . الكبرى: ٣٤٣٨، ١٤٣٨ ، ٩٠١٠ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ١٥٤ ، ٢٥٠٩ ، ١٤٣٨ ، ٢٥٠٩ . المعجم الكبير للطبراني: ٣٤٧/١٠ ، ١٠١/١٠ ).

الفجر، فقاما فشربا، فإن كنْتَ تعلم أني فعلتُ ذلك من خشيتك ففرِّج عنا، فانساحت عنهم الصخرةُ، حتى نظروا إلى السماء.

فقال الآخر : اللهم إن كنْتَ تعلمُ أنه كانت لي ابنةُ عم مِنْ أحبِّ الناس إليّ، وأني راوَدْتُها عن نفسها فأبت على إلاّ أنْ آتيها بمائة دينار ، فطلبتها حتى قدرْتُ عليها ، فجئتُ بها فدفعتُها إليها فأمكنتني من نفسها ، فلما قعدتُ بين رجليها قالت لي : اتَّق الله ولا تفضّ الخاتم إلا بحقه . فقمتُ عنها ، وتركْتُ لها المائة دينار ؛ فإن كنت تعلم أنّي تركت ذلك من خَشْيَتك فافرج عنا ، ففرج الله عنهم ، وخرجوا يَمْشُون » <sup>(١٠)</sup> .

ومن تمام برِّ الأبوين صلةُ أهل وُدَّهما، لما صحَّ عن النبي ﷺ أنه قال: « إنَّ أَبَرَّ البر أن يصلَ الرجلُ أهلَ وُدِّ أبيه » <sup>(١١)</sup>.

وروي عن عبدالله بن عمرو ، عن النبي ﷺ أنه قال : رِضًا الرب في رضا الوالدين ، وسُخْط الربّ في سخط الوالدين » . خرجهما الترمذي <sup>(١٢)</sup> .

ولذلك عَدَلَ عقوقُها الإشراكَ في الإثم، وهذا يدلُّ على أن برَّها قَرِينُ الإيمان في الأجر . والله أعلم.

وقد أخبرنا الشريف الأجل أبو القاسم عليّ بن أبي الحسن الشاشي بها ، قال : حدثنا أبو محمد الجوهري في كتابه ، أنبأنا أبو القاسم عيسى بن علي بن عيسى الوزير ، حدثنا عبدالله بــن محمد بن عبد العزيز البَغَوي ، حدثنا محمد بن عبد الوهاب ، حدثنا عبد الرحمن بن الغسيل ، عن أسيد ، عن أبيه علي بن عبيد ، عن أبي أُسيد ، وكان بَدْرِياً ،

- (١٠) انظر: (صحيح البخاري: ٢/٨،٢١٠/٤. وصحيح مسلم: ٢٠٩٩. والبداية والنهاية: ١٣٧/٢.
   ومشكاة المصابيح: ٢٩٣٨. وشرح السنة: ٨/١٢. وفتح الباري: ١٦/٥، ٢٠٤/١٠ وتفسير
   القرطى: ٢/٢٠٦، ١٦٧/٥، ٢١٦/٧. بجابو الدعوة: ٢).
- (١١) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ١١ من البر والصلة. وسنن الترمذي: ١٩٠٣. وسنن أبي داود:
   ٥١٤٣. ومسند أحمد بن حنبل: ٨٨/٢، ٩١. والدر المنثور: ١٧٤/٤. والترغيب والترهيب:
   ٣٣٣/٣. الأدب المفرد: ٤١).
- (١٢) انظر: (سنن الترمذي: ١٨٩٩. المستدرك: ١٥٢/٤. مجمع الزوائد: ١٣٦/٨. كشف الحفا:
   ٥٢-/١ . الدر المنثور: ١٧٢/٤).

قال: كُنْتُ عند النبي عَلَيْكَمْ جالساً فجاء رجلٌ من الأنصار فقال: يا رسولَ الله؛ هل بقي من برِّ والديّ مِن بعد موتها شيء أبرّهما به؟ قال: « نعم، الصلاةُ عليهما، والاستغفار لهما، وإنفاذ عَهْدِهما بعدهما، وإكرام صديقهما، وصلة الرحم التي لا رَحِم لك إلاّ من قِبَلهما، فهذا الذي بَقِيَ عليك » <sup>(١٢)</sup>.

184

وقد كان النبيُّ ﷺ يهدي لصدائق خديجة برّاً بها ووفاءً لها، وهي زوجةٌ، فها ظنَّك بالأبوين.

وقد أخبرني شيخنا الفِهْرِي في المذاكرة أنّ البرامكة لما احتبسوا أَجْنَب الأب، فاحتاج إلى غُسل، فقام ابْنُه بالإناء على السراخ ليلةً حتى دفىء واغتسل به، ونسأل الله التوفيق لنا ولكم برحمته.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَآتِ ذَا القُرْبَى حَقَّهُ وَالْمِسْكِينَ وَابنَ السَّبيلِ وَلاَ تُبَذِّرْ تَبْذِيراً. إِنَّ الْمُبَذِّرِينَ كانُـوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ ، وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبِّهِ كَفُوراً. وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ اَبْتَغَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبِّكَ تَرْجُوهَا فَقُلُ لَهُمْ قَوْلاً مَيْسُوراً ﴾ [ الآيات: ٢٦ ، ٢٨ ].

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

سورة الإسراء الآيتان (٢٦ ـ ٢٨)

قدمنا القولَ في حق ذوي القربى في سورة البقرة والنساء ، وأكد الله ها هنا حقّه ؛ لأنه وَصَمَّى ببرِّ الوالدين خصوصاً من القرابة ، ثم ثنَّى التوصيةَ بذي القربى عموماً ، وأمر بتوصيل حقِّه إليه من صلة رحم وأداء حَقّ من ميراث وسواه فلا يبدّل فيه ، ولا يُغَيِّر عن جهته بتوليج وصية ، أو سوى ذلك من الدخل . ويدخل في ذلك قرابة رسول الله يُسْلِمُ دخولاً متقدماً ، أو من طريق الأولى ، من جهة أن الآية للقرابة الأدنين المختصين

(١٣) انظر: (سنن أبي داود: ٥١٤٢. سنسن ابسن مساجسه: ٣٦٦٤. المستسدرك: ١٥٥/٤. والترغيسب والترهيب: ٣٢٣/٣. ومشكاة المصابيح: ٤٩٣٦). بالرجل، فأما قرابةُ رسول الله ﷺ فقد أبان الله على الاختصاص حقَّهم، وأخبر أنَّ محبتهم هي أَجْرُ النبي ﷺ على هُدَاه لنا .

ورة الإبراء الآيات (٢٦ - ٢٨)

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ﴾:

ولهم حقَّان: أحدهما : أداء الزكاة.

19.

والثاني: الحق المفترض من الحاجة عند عدم الزكاة، أو فنائها، أو تقصيرها من عموم المحتاجين، وأخذ السلَطان دونهم، وقد حققنا ذلك فيا مضى، فانظرُوا فيه. المسألة الثالثة: قوله: ﴿وَلاَ تُبَدِّرْ تَبْذيراً﴾

قال أشهب، عن مالك: التبذير هو مَنْعه من حقه، ووَضْعه في غير حقه، وهو أيضاً تفسير الحديث: « نهى النبيُّ عَلَيْكَمْ عن إضاعة المال » <sup>(١١)</sup>. وكذلك يروى عن ابن مسعود؛ وهو الإسراف، وذلك حـرام بقـولـه: ﴿ **إِنَّ الْمُبَذِّرِيـن كَانُوا إخْـوَانَ الشَّيَاطِينِ ﴾** وذلك نصِّ في التحريم.

فإن قيل: فمن أنَّفَق في الشهوات، هل هو مبذِّر أم لا ؟

قلنا : مَنْ أنفق ماله في الشهوات زائداً على الحاجات، وعَرَّضه بذلك للنفاد فهو مبذِّر . ومَنْ أَنْفقَ رِبْحَ ماله في شهواته، أو غلّته، وحفظ الأصل أو الرقبة، فليس بمبذِّر . ومن أنفق درَهماً في حرام فهو مبذِّر يُحْجَر عليه في نفقة درهم في الحرام، ولا يحجر عليه ببَذْله في الشهوات، إلا إذا خيف عليه النفاد .

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُم . . . ﴾ الآية:

أَمَر اللهُ بالإقبال على الآباء والقرابة والمساكين وأبناء السبيل عند التمكَّن من العطاء، والقدرة؛ فإنْ كان عجز عن ذلك جاز الإعراض، حتى يَرْحَم الله بما يُعاد عليهم به؛ فاجعل بدَلَ العطاء قولاً فيه يُسْر.

(١٤) سبق تخريجه..

وقيل: إنما أمر بالإعراض عنهم عند خوف نفقتهم في معاصِي الله، فينتظر رحمةَ الله بالتوبة عليهم.

191

وقد قال جماعة من المفسرين: إن هذه الآية نزلت في خَبّاب، وبلال، وعامر بن فُهَيْرة، وغيرهم، من فقراء المسلمين؛ كانوا يأتون النبي عَبَّلِيَّهُ ، فيسألونه، فيُعْرِض عنهم؛ إذ لا يجد ما يُعطيهم، فأُمِر أن يحسن لهم القول إلى أن يرزقه الله ما يعطيهم، وهو قوله: ﴿ ابتغاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبِّك تَرْجُوها ﴾ .

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُوماً مَحْسُوراً﴾ [ الآية: ٢٩ ].

فيها ثلاث مسائل:

سورة الإسراء الآية (٢٩)

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَى عُنُقِكَ ﴾

هذا مجاز، عَبَّر به عن البخيل الذي لا يقدر من قلبه على إخراج شيء من ماله؛ فضرب له مثلاً الغلّ الذي يمنع من تصرف اليدين، وقد ضرب له النبي عَيَّلِيَّهِ مثلاً آخر، فقال: «مَثَلُ البخيل والمتصدّق كمثل رجلين عليها جُبَّتَان من حديد، من لَدُنْ تُديِّها إلى تَرَاقيها، فأما المنفِقُ فلا يُنفق إلا سبغَتْ ووفَرتْ على جلده حتى يخفى بنانه، ويَعْفُو أثره. وأما البخيل فلا يريد أن ينفق شيئاً إلا لزمت كلّ حلْقَة مكانها. فهو يوسع ولا يتسع <sup>(10)</sup>.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسْطِ﴾

ضرب بَسْطَ اليد مثلاً لذهاب المال، فإن قبض الكف يَحْبِسُ ما فيها، وبسطها

(10) انظر: (صحيح البخاري: ٢٣/٢ ، ١٤٣، ٢٧/٧، ١٨٥، ٢/٨٤، وصحيح مسلم، حديث: ٧٧،٧٦ وسنن النسائي: ٥١٣. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٠٥٦/٢ . تغليق التعليق: ٥١٣ . الدر المنثور: ٦٩٨/١٠ . شرح السنة للبغوي: ١٥٧/٦ . فتح الباري: ٢٦٧/١٠، ٢٦٧/١٠ . تفسير القرطبي: ١٠/٢٥، ٢١/١٠).

اللغة (٢٩) عنورة الإسراء الآية (٢٩) PRINCE GHAZI TRUST

يذهب ما فيها، ومنه المثل المضروب في سورة الرعد : ﴿ إِلاّ كَبَاسِطِ كُفَيْدٍ إلى المَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ﴾ [ الرعد : ١٤ ] . في أحد وجهي تأويله، كأنه حمله على التوسط في المنْع والدَّفْع، كما قال : ﴿ والَّذِينَ إذا أَنْفَقُوا لَم يُسْرِفُوا ولَم يَقْتُرُوا وكان بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ [ الفرقان : ٦٧ ] فيؤول معنى الكلام إلى أوجه ثلاثة :

الأول: لا يمتنع عن نفقته في الخير ، ولا ينفق في الشر .

الثاني: لا يمنع حق الله، ولا يتجاوز الواجب؛ لئلا يأتي من يسأل، فلا يجد عطاء. الثالث: لا تمسك كلّ مالك، ولا تُعْطِ جميعه، فتبقى ملُوماً في جهاتِ المنع الثلاث، محسوراً، أي منكشفاً في جِهَةِ الْبَسْطِ والعطاء للكل أو لسائر وجوهِ العطاء المذمومة.

#### المسألة الثالثة:

هذا خطابٌ للنبي يَتَلِينَهُ ، والمراد أمَّته ، وكثيراً ما جاء في القرآن ؛ فإنّ النبي يَتَلَيْهُ لما كان سيدهم وواسطتهم إلى ربهم عَبَر به عنهم ، على عادة العرب في ذلك ، فإنه يَتَلَيْهُ كان قد خيَّره الله في الغِنَى والفقر ، فاختار الفقر ، يجوع يوماً ، ويشبع يوماً ، ويشدُّ على بطنه من الجوع حَجَرين ، وكان على ذلك صبَّاراً ، وكان يأخذ لعياله قوتَ سنتهم حين أفاء الله عليه النضير وفَدَك وخَيْر ، ثم يصرف ما بَقِيَ في الحاجات ، حتى يأتي أثناء الحول وليس عنده شيء ، فلم يدخل في هذا الخطاب بإجماع من الأمة ، لما هو عليه من الخلال والجلال ، وشرف المنزلة ، وقدة الغطاب بإجماع من الأمة ، لما هو عليه من القاصد ؛ فأما سائرُ الناس فالخطابُ عليهم واردٌ ، والأمر والنهي -كما تقدم - إليهم متوجَّة ، إلا أفراداً خرجوا من ذلك بكمال صفاتهم ، وعظيم أنو بكر الصديق ، خرج عن جَمِيع ماله للنبي يَتَلَيَّهُ ، فقيله منه لله سبحانه ؛ وأشار على أبي لُبّابة وكَعْب بالثلث من جميع مالهم النبي عَيَلَيَّهُ ، فقيله منه لله سبحانه ؛ وأشار على أبي لُبّابة وكَعْب بالثلث من جميع ماله للنبي يَتَلَيَّهُ ، والتمروا بأمْر الله ، وأصار على أبي أبيا بي الصحابة ، كانوا على هذا ، فأجراهم النبي عيَلِيَّهُم ، والنه منهم أبو بكر الصحابة ، كانوا على هذا ، فأخراهم النبي عياليَّهُم ، والتمروا بأمْر الله ، واصطبروا على وكَعْب بالثلث من جميع ماله للنبي عَنَيَّاتُهُم ، والتمروا بأمْر الله ، وأصوالم على أبي لُبّابة الصحابة ، كانوا على هذا ، فأخراهم النبي عَيَاتَهُم ، والمام ، وذلك لينفتهم ، منهم أبو بكر الصحابة ، كانوا على هذا ، فأخراهم النبي عَيَاتَهُم ، والمام ، وأشار على أبي لُبابة الله في الرزق، وعزوب أنفُسهم عن التعلَق بغضارة الدنيا . سورة الإسراء الآية ( ۱) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIO THOUGHT

وقد كان في أشياخي مَن ارْتَقَى إلى هذه المنزلة فما ادَّخَر قطُّ شيئاً لغدٍ ، ولا نظر بمؤخر عينه إلى أحد ، ولا ربط على الدنيا بِيَد ، وقد تحقّق أن اللهَ يبْسُطُ الرزق لمن يشاء ويَقْدِر ، وهو بعباده خبير بَصير .

### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ خَشْيَةَ إِمْلاَقٍ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْأً كَبِيراً ﴾ [الآية: ٣١ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

روى ابنُ مسعود عن النبي يَتَلِينَهُ أنه سُئُل؛ أَيُّ الذَّنْب أعظم؟ قال: «أن تجعلَ لِله نِدَاً، وهو خَلَقك». قال: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك خشيةَ أن يطعمَ معك» <sup>(١٦)</sup>. وهذا نصِّ صريح وحديث صحيح؛ وذلك لأنَّ القتْلَ أعظمُ الذنوب؛ إذ فيه إذَايةُ الجِنْس، وإيثارُ النفس، وتعاطي الوحدة التي لا قوام للعالم بها، وتخلَّق الجنسية بأخلاق السبعيَّة، وإذا كانت مع قوة الأسباب في جار أو قريب، والولد ألصق القرابة، وأعظم الحرمة، فيتضاعف الإثم بتضاعف الهتُكِ للحرَّمة.

المسألة الثانية:

وكان مورد هذا النَّهي في المقصد الأكبر أهلَ الموءودة الذين كانوا يَرَوْن قَتْلَ

THE PRINCE GHAZI TRUST الإسراء الآية (٣٣) الإسراء الآية (٣٣) علود (٣٣) الإسراء الآية (٣٣)

الإناث مخافَة الإنفاق عليهن، وعدم النُصرَة منهن؛ ويدخل فيه كلٌّ مَنْ فعل فعْلَهم مِنْ قَتل ولده، إمّا خشية الإنفاق أو لغير ذلك من الأسباب؛ لكن هذا أقوى فيها.

وقد قدمنا بيانَ القول في جَريَان ِ القصاص بين الأب والابْن ِ بما يُغْنِي عن إعادتهِ ها هنا .

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ إِنَّ قَتْلَهِمْ كَانَ خِطْئًا كَبِيرًا ﴾ .

الخاء والطاء والهمزة تتعلق بالقصد، وبعدم القَصْد، تقول: خَطِئْت إذا تعمدت، وأخطأت إذا تعمّدت وَجْهاً وأَصبْتَ غيره، وقد يكون الخطأ مع عدم القصد، وهو معنى متردد كما بينا، لقوله: ﴿وما كان لمؤْمِنِ أَنْ يَقْتُلَ مؤمناً إلاّ خَطَاً﴾ [النساء: ٩٢]

### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ الله إِلَا بِالْحَقِّ، وَمَنْ قُتِل مَظْلُوماً فَقدْ جَعَلْنَا لِوَلِّيهِ سُلْطَاناً فَلاَ يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوراً ﴾ [ الآية: ٣٣ ]. فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ فَقَدْ جَعَلْنَا لِوَلِيُّهِ ﴾:

المعنى للقريب منه، مأخوذ من الوَلْي، وهو القُرْبُ على ما حققناه في «كتاب الأمد الأقصى»؛ والقرْبُ في المعاني ليس بالمسافة، وإنما هو بالصفات، والصفةُ التي بها كان قريباً هي النسبُ الذي هو البَعْضية، فكلُّ من كان ينتسب إليه بنوعٍ من أنواع البعضية فهو وَليّ.

واختلف العلماء في ذلك حسبا بيناه في مواضعَ كثيرة؛ فمنهم من قال: هو الوارث مطلقاً ، فكلُّ مَنْ ورثه فهو **وليّه. وعلى ذلك ورد لَفْظُ الولاية في** القرآن.

وتحقيقُ ذلك أن الله تعالى أوجب القِصَاصَ رَدْعاً عن الإتلاف، وحياةً للباقين؛ وظاهرُه أن يكونَ حقّاً لجميع الناس، كالحدود والزواجر عن السرقة والزنا، حتى لا سورة الإسراء الآية (٣٠) THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 🖬 الإسراء الآية (٣٠)

يختص بها مستحقَّ، بَيْدَ أن البارى، تعالى استثنى القِصَاص من هذه القاعدة، وجعله للأولياء الوارثين، ليتحقّق فيه العَفْو الذي ندب إليه في باب القتل، ولم يجعل عَفْواً في سائر الحدود، لحكمته البالغة، وقدرته النافذة، ولهذا قال يَنْظِيمُ : « من قُتِل له قَتِيلٌ فهو بخير النظرين بين أن يَقْتُل أو يأخذ الدّية » <sup>(١١)</sup>. وكانت هذه - كما تقدم ذكره -خاصيةً أعطيتها هذه الأمة، تفضّلاً وتفضيلاً، وحكمة وتفصيلاً، فخص بذلك الأولياء، ليُتصورً العفو، أو الاستيفاء لاختصاصه بالحزن، فإذا ثبت هذا، وهي : المسألة الثانية:

فقد اختلف قولُ مالك في دخول النساء في الدم، فإذا قال بدخولهن فيه، فِلعُموم الآية، وإذا قال بخروجهن عنه فلأنَّ طلبَ القِصاص مَبْنَاه على النصر والحماية، وليست المرأةُ من أهلها، وإليه وقعت الإشارةُ بقوله: ﴿ **إنه كان مَنصُوراً ﴾ .** 

فإذا قُلْنا بدخولهن فيه، وهي الرواية الأخرى ففي أيّ شيء يكون دخولهن؟ في ذلك روايتان:

إحداهما : في القوّد دون العَفْو . ووَجْهه أن الغَرضَ استبقاؤه لحصول الحياة ، والتشفّي من عدم النصير ، وعظيم الحزن على الفقيد ؛ والنساءُ بذلك أخصّ.

والثانية: أَنَّ دخولهنَّ في العَفْو دون القَوَد تغليباً لجانب الإسقاط الذي يَغْلِبُ في الحدود؛ فمن أيِّ وَجْه وجدنا الإسقاط، وإن ضعف، أمضيناه.

انتصاف ــ ذكر عليّ بن محمد الطبري ، عن إسماعيل بن إسحاق القاضي ، أنه احتجّ على مَنْع النساء من الدخول في الآية بوجوءٍ ركيكة ، منها :

أن الوليّ في ظاهره على التذكير وهو واحِدٌ؛ ولم يعلم أن ما كان بمعنى الجنس استوى المذكر والمؤنث فيه.

قال القاضي: لم ينصف الطبريّ من وَجْهين: أحدهما أنه لم يستوف كلام إسماعيل، واستركّه قبل استيفائه، فالركيكُ هو قوله الذي لم يتم؛ وتمام قول إسماعيل هو أنه

سىق تخرىچە.  $(\mathbf{v})$ 

197

قال: إن الوليّ ها هنا على التذكير؛ لأنه واحد في معنى الجنس، كما قال: ﴿ **إن الإنسان لفي خسر ﴾** [ العصر: ٢ ] فيمكن أن يكونَ ولي القتيل واحداً، ويمكن أن يكون جاعة، ولا تدخل المرأة في جملة الأولياء، كما دخلت في جملة الناس حين قال: **إن الإنسان لفي خسر ﴾**؛ لأنها في هذا الموضع معناها ومعنى الرجل سواء؛ إذ كان الخير وعمل الصالحات إنما هو شيء يخصهما في أنفسهما والوليَّ يكون وليّاً لغيره، وهو واحِدٌ أو أكثر، والمرأةُ لا تستحق الولاية كلها.

قال الطبريّ: قال إسماعيل: المرأةُ لا تستحقُّ كلَّ القصاص، والقصاصُ لا بعض له؛ فلزمه من ذلك إخراجُ الزوج من الولاية.

قال ابنُ العربي: تبصَّر أيها الطبري ما قاله إسماعيل المالكي: إنما لا تستحق المرأةُ الولاَية كلها؛ لأنها ليست بكاملة، لا في شهادةٍ ولا في تعصيب؛ فكيف تضعف عن الكمال في أضْعف الأحكام، ويثبت القصاص لها على الكمال، أين يا طبريّ تحقيقُ شيخك إمام الحرمين من هذا الكلام!

وأما احتجاجُك بالزوج فهو الركيكُ من القول؛ فإن الزوجَ لا مَدْخَل له في ولاية الدم.

قال الطبريّ: قال إسماعيل: المقصودُ من القِصاص تقليلُ القتل، والمقصودُ بكثرة القتل الرجال دون النساء، ويلزمُ على هذا أَلاَّ يجْري القصاصُ بين الرجال والنساء.

قال القاضي أبو بكر: إما أنَّ فكّيك ضَعُفًا عن لَوْك ما قاله إسماعيل، وإما تعاميْتَ عَمْداً، وذلك لأنَّ القتلَ والاعتداءَ إنما شأنُه الغَوائل والشَّحْنَاء، وهي بين الرجال دون النساء، ولا يَقتل على الغائلة امرأةً إلاّ دنيء الهمّة، ويُعَيَّر به بقيةَ الدهر؛ فكان ذلك واقعاً في الغالب على الرجال دون النساء، فوقع القولُ بجزاء ذلك، وهو القصاصُ على الرجال دون النساء؛ إذ خروج الكلام على غالب الأحوال هي الفصاحة العربية، والقواعد الدينية.

وقد تفطَّن لذلك شيخُك إمام الحرمين، فجعله أصلاً من أصول الفِقْه، وردَّ إليه كثيراً من مسائل الاجتهاد؛ فكيف ذهلْتَ عنه،وانت تحكيه وتعوِّل في تصانيفك عليه! سورة الإسراء الآية (٣٣) THE PRINCE GHAZI TRUST Struct The Prince GHAZI TRUST ....

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ سُلْطَاناً ﴾ فيه خسة أقوال:

الأول: قال ابن وهب: قال مالك: السلطان أَمْرُ الله في أرضه.

الثاني: قال ابن عباس: السلطان الحُجّة.

الثالث : قال الضحاك وغيره : السلطان إن شاء عَفَا ، وإن شاء قَتل ، وإن شاء أخذ الدِّيَة ؛ قاله أشهب والشافعي .

الرابع: السلطان طَلبُه حتى يُدْفَعَ إليه.

وهذه الأقوال متقاربة، وإن كان بعضُها أُظْهَرَ من بعض، أما طلبُهُ حتى يُدْفع إليه فهو ابتداءُ الحق، وآخره استيفاؤه، وهو القول الخامس.

وأَمْرُ الله هو حجةُ الخلق لعباده، وعليهم، والاستيفاء هو المنتهى، وقد تداخلت، وتقاربت، وأوضحها قولُ مالك وأبي حنيفة: إنه أمْرُ الله. ثم إن أمر الله لم يَقَعْ نصًَّا؛ فاختلق العلماء فيه؛ فقال ابن القاسم، عن مالك وأبي حنيفة: القَتْل خاصة.

وقال أشهب عنه: الخِيَرة بين القتل والدية، وبه قال الشافعي، وقد قدّمناه في مَوْضعه، فلينظر فيه من سورة البقرة، وفي مسائل الخلاف.

# المسألة الرابعة: قوله: ﴿ فَلاَ يُسْرِفْ فِي الْقَتْلِ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: قال الحسن: لا يقتل غير قاتله.

الثاني: قال مجاهد: لا يقتل بَدَل وليِّه اثنين، كما كانت العربُ تفعله.

الثالث: لا يُمثِّل بالقاتل؛ قاله طَلْق بن حبيب، وكلُّه مرادٌ؛ لأنه إسرافُ كله منهيٌّ عنه.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ إِنَّهُ كَانَ مَنْصُوراً ﴾:

يعني **مُعَاناً**.

(۳۵ – ۳٤) الآيتان (۳۴ - ۳۵ THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 الآيتان (۳۵ – ۳۵)

فَإِن قيل: وكم مِنْ وليٍّ مخذول لا يصِلُ إلى حقه.

قلنا: المعونةُ تكونُ بظهور الحجة تارة، وباستيفائها أخرى، وبمجموعهما ثالثة، فأَيُّها كان فهو نَصْرٌ من الله سبحانه، وحكمته في الجمع بين الوجهين وفي إفراد النوعين، والله أعلم.

الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقْـرَبُـوا مَالَ اليَتِيمِ إِلاَّ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ العَهْدَ كَانَ مَسْئُولاً. وَأَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِالْقِسِطَاس الْمُسْتَقِيمِ ذَلِكَ خَيْرٌ وأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ [الآيتان: ٣٤، ٣٥]. فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

قد قدَّمْنَا القَوْلَ في مال اليتيم في مواضعَ بما **يُغْنِي** عن إعادته وقوله: ﴿**إِلاَّ بِالَّتِي** هِ**يَ أَحْسَنُ﴾**: يعني التي هي أحسنُ لليتيم، وذلك بكل وجه تكون المنفعةُ فيـه لليتيم، لا للمتصرف فيه، كقول عائشة: اتَّجرُوا في أموال اليتامى لا تأكلها الزكاة، وقد فسر مجاهد وغيره الحسن فيه يعني التجارة.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ حَتَّى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ ﴾

يعني قُوَّته. وقد تقدم القول في الأشد في سورة يوسف، وسرَدْنَا الأَقْوَالَ فيه، والأشد كما قلنا في القوة، وقد تكون في البدن. وقد تكون في المعرفة والتجربة، ولا بُدَّ من حصول الوجهين؛ فإن الأشدّ ها هنا وقعت مُطْلَقةً، وجاء بيانُ اليتيم في سورة النساء مُقيداً، قال تعالى: ﴿وَآبْتَلُوا الْيَتَامَى حَتَّى إِذَا بَلَغُوا النَّكَاحَ فَإِنْ آنَسْتُمْ مِنْهُمْ رَشُداً فَادْفَعُوا إِلَيْهِمْ أَمْوَالَهُمْ وَلاَ تَأْكُلُوهَا إِسْرَافاً وَبِدَاراً أَنْ يَخْبَرُوا وَمَنْ كَانَ غَنيَاً فَلْيسْتَعفف وَمَنْ كَانَ فَقِيراً فَلْيَاكُلُ بِالْمَعْرُوفِ، فَإِذَا دَفَعْتُمْ إِلْيهمْ أَمْوَالَهُمْ فأَشِهدُوا عَلَيهمْ وَكَفَى بِاللهِ حَسِيباً ﴾ [النساء : ٦]. سورة الإسراء الآية ( FOR QUR'ĂNIC THOUGHT 👩 🐨 🖬

فجمع بين قُوَّة البدن ببلوغ النكاح، وبين قوة المعرفة بإيناس الرُّشد، وعضد ذلك المعنى؛ فإنه لو اقتضت الآيةُ تمكين اليتيم مِنْ مالِه قبل حصول المعرفة له، وبعد حصول قوة البدن لأذْهَبَه في شهواته، وبقي صعلوكاً لا مالَ له. وخصَّ اليتيم بهذا الشرط في هذا الذكر لغَفْلَةِ الناس عنه، وافتقاد الآباء لبنيهم، فكان الإهمالُ لفقيد الأب أولى.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَأَوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسْئُولاً ﴾

يعني مسؤولاً عنه، وقد تقدم القولُ في العَهْدِ في مواضع. المسألة الرابعة: قوله: ﴿وَأَوْفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ﴾:

يريد أعطوه بالوفاء، وهو التمام، لا بَخْسَ فيه، بالقسط، كما أمر الله به. المسألة الخامسة: قوله: ﴿وَزَنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ﴾:

يعني الميزان العدل. وقال الحسن: هو القبان، يعني به ما قال اللهُ مخبراً عنه في موضع آخر: **﴿ولا تَنْقُصوا المكيالَ والميزانَ﴾** [هود: ٨٤] وقال: **﴿وَوَضَعَ الميزَان. أَلاَّ تَطْغَوا فِي الْمِيزانَ﴾** [ الرحمن: ٧، ٨] لا بزيادة ولا بنقصان.

ومن نوادر أبي الفضل الجوهري ما أنبأنا عنه محمد بن عبد الملك الواعظ وغيره ـ أنه كان يقول: إذا أمسكت علاقة الميزان بالإبهام والسّبابة، وارتفعت سائرُ الأصابع كان تشكلها مقروءاً بقولك الله، فكأنها إشارة منه سبحانه في تسيير الوزن كذلك إلى أن الله مطلعٌ عليك، فاعِدلْ في وَزْنِكَ.

المسألة السادسة : قوله : ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلاً ﴾ :

أي عاقبة. معناه أن العدلَ والوفاءَ في الكيل أفضلُ للتاجر وأكرمُ للبائع مِنْ طلبِ الحيلة في الزيادة لنفسه، والنقصان على غيره، وأحسنُ عاقبة؛ فإن العاقبةَ للمتقين.

### الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ والبَصَرَ والفُؤَادَ كُلُّ أُولئكَ كانَ عَنْهُ مَسْئُولاً ﴾ [ الآية: ٣٦ ].

فيها خمس مسائل: المسألة الأولى: قوله: ﴿لَا تَقْفُ﴾:

تقول العرب: قَفَوْته أَقْفُوه، وقُفْتُه أَقُوفُه، وقفيته: إذا اتبعت أثره، وقافية كلّ شيء آخره؛ ومنه اسمُ النبي عَقِيْتُهِ الـمُقَفّى <sup>(١٨)</sup>، لأنه جاء آخرَ الأنبياء وأخيرهم.

OR OUR'ANIC THOU مركزة الإسراء الآية (٣٦)

ومنه القائف، وهو الذي يتبع أثرَ الشبه، يقال قاف القائف يَقُوف، إذا فعل ذلك، وكذلك قرأه بعضهم: ولا تَقُفْ، مثل تَقُل.

المسألة الثانية: في تفسير هذه اللفظة:

للناس فيها خمسة أقوال: الأول: لا تسمع ولا تر ما لا يحلُّ سَمَاعُه ولا رُؤْيته. الثاني: قال ابن عباس: لا تتبع ما لا تعلَمُ ولا يَعْنِيك. الثالث: قال قَتَادَة: لا تقل رأيْتُ ما لم أرَ ، ولا سمعْتُ ما لم أَسمَعْ. الرابع: قال محمد ابن الحنفية: هو شهادة الزور . الخامس: قيل عن ابن عباس: معناه لا تقْفُ لا تقل.

المسألة الثالثة:

هذه الأقوال كلها صحيحة؛ وبعضُها أَقْوَى من بعض، وإن كانت مرتبطة؛ لأنَّ الإنسان لا يحلّ له أن يسمَع ما لا يحلّ، ولا يقول باطلاً، فكيف أُعظمُه وهو الزور.

ويرجع الخامس إلى الثالث؛ لأنه تفسير له، وإذا لم يحلّ له أن يقولَ ذلك فلا يحلّ له أن يتبعه؛ ولذلك قال علماؤنا رحمة الله عليهم: إن المفتي بالتقليد إذا خالف نصَّ الرواية في نصِّ النازلة عمَّنْ قلده \_ أنه مذموم داخل في الآية؛ لأنه يقيس ويجتهد في غير محلّ الاجتهاد، وإنما الاجتهادُ في قول اللهِ وقول الرسول، لا في قول بَشَرٍ بعدهما.

(١٨) المقفى: آخر الأنبياء .

سورة الإسراء الآيات (٣٧ - ٣٨ - ٣٩ - ٣٩ - ٣٩ - ٣٩ - ٣٩ - ٣٧ - ١٠

ومن قال مِن المقلّدين هذه المسألة تخرجُ من قول مالك في موضع كذا فهو داخلٌ في الآية.

فإن قيل: فأنتَ تقولُها وكثيرٌ من العلماء قبلك.

قلنا: نعم؛ نحن نقولُ ذلك في تفريع مذهب مالك على أَحَدِ القولين في التزام المذهب بالتخريج، لا على أنها فَتْوَى نازلة تعمل عليها المسائل، حتى إذا جاء سائلّ عُرِضت المسألة على الدليل الأصلي؛ لا على التخريج المذهبي، وحينئذ يقال له الجواب كذا فاعمل عليه.

ومنها قولُ الناس: هل الحوض قبل الميزان والصراط أو الميزان قبلهما أم الحَوْض؟ فهذا قَفْو ما لا سبيلَ إلى عِلْمِه؛ لأن هذا أَمْرٌ لا يُدْرَك بنظر العقل، ولا بنظر السمع، وليس فيه خَبَرٌ صحيح، فلا سبيلَ إلى معرفته. ومثلُه: كيف كفةُ من خفَّت موازينه من المؤمنين؟ كيف يُعْطَى كتابه؟.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ ﴾:

يُسأل كلّ واحد منها عن ذلك كله، فيسأل الفؤاد عما افتكر واعتقد، والسَّمْع والبصر عما رأى من ذلك أو سَمِع، فأما الكافر فيُنْكر، فتنطق عليه جوارِحُه، فإذا شهدت استوجبت الخلودَ الدائمَ، وأما المؤمن العاصِي فلم يأتِ فيه أمْرٌ صحيح، فهو مِثالٌ رابع منها، وقد بينا هذه المسألة في رسالةِ تقويم الفتوى على أهل الدعوى.

# الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلَا تَمْش فِي الْأَرْضِ مَرَحاً إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغَ الْجِبَالَ طُولاً. كُلُّ ذَلِكَ كَانَ سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبَّكَ مَكْروهاً. ذَلِكَ مِمَّا أَوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ وَلَا تَجْعَلْ مَعَ اللهِ إِلَهاً آخَرَ فَتُلْقَىٰ فِي جَهَـنَّمَ مَـلُـومــاً مَـدْحُــوراً ﴾. [الآيات: ٣٧، ٣٨، ٣٩].

فيه خمس مسائل:

# المسألة الأولى: قوله: ﴿ مَرَحاً ﴾:

1.1

فيه أربعة أقوال: الأول: متكبّراً . الثاني: بَطراً . الثالث: شديد الفرح. الرابع: النشاط.

فإذا تتبعْتَ هذه الأقوال وجدْتهَا متقاربة، ولكنها منقسمة قسمين مختلفين: أحدهما مذموم، والآخر محمود؛ فالتكبر والبطَر مذمومان، والفرَح والنشاط محمودان؛ ولذلك يوصف الله بالفرَح، ففي الحديث: «للهُ أَفْرَحُ بتوبة العبد من رجل ... الحديث <sup>(١٩)</sup> ». والكَسل مذمومٌ شرعاً، والنشاط ضدّه. وقد يكون التكبُّر محموداً، وذلك على

ة الإسراء الآيات (٣٧ - ٣٨ - ٣٩)

أعداء الله وعلى الظَّلَمة .

وحقيقةُ القول في ذلك الآن أنَّ الفرحَ إذا كان بدنيًّا وصفات ليس لها في الآخرة نصيب، أو كان النشاطُ إلى ما لا ينفع في الآخرة، ولا يكون في الوجهين جميعاً نيةً دينية للمتصف بها ؛ فذلك الذي ذمَّ الله هاهنا . والدليلُ عليه قوله في : **المسألة الثانية: ﴿ إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الأَرْضَ﴾:** 

> يعني لن تتولج باطِنَها ، فتعلم ما فيها ، ولن تبلغ الجبال طُولاً ، وهي : المسألة الثالثة:

يُرِيدُ لن تساوي الجبالَ بطَوْلك ، ولا بطولك ، وإنما تستقبل ما أمامك ؛ وأيُّ **فضلٍ** لك في ذلك ؟ والمساواةُ فيه موجودة بين الخلق .

(١٩) انظر: (صحيح البخاري: ٨٤/٨. وصحيح مسلم، حديث: ٢، الباب: ١ من التوبة. وسنن ابن ماجه: ٤٢٤٩. ومسند أحمد بن حنبل: ٢/٥٠٠، ٣١٦، ٣١٦، ومجمع الزوائد: ١٩٦/١٠. ومحمع الزوائد: ١٩٦/١٠. وتفسير القرطبي: والمطالب العالية: ٣٢٣٣. والدر المنثور: ٨/٦. وفتح الباري: ١٠٢/١١. وتفسير القرطبي: ٢٦٠/١٠).

سورة الإسراء الآيات (THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGH (IT 🖕 TA 🐨 TY)

ويُرْوَى أن سبأ **دوَّخ** الأرض بأجناده شَرْقاً وغرباً، سَهْلاً وجبلاً، وقتل وأسر - وبه سمي سبأ - ودان له الخَلْق، فلما قال ذلك انفرد عن أصحابه ثلاثة أيام، ثم خرج عليهم فقال: إني لما نلْتُ ما لم ينَلْ أحد رأيتُ الابتداءَ بشكر هذه النعم؛ فلم أر أوقَع في ذلك من السجود للشمس إذا شرقت، فسجدُوا لها، فكان ذلك أول عبادة الشمس، فهذه عاقبةُ الخيلاء، والتكبّر والمرَح.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ كُلُّ ذَلِكَ كَان سَيِّئُهُ عِنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوهاً ﴾:

قرىء **﴿ سيئُه**﴾ برفع الهمزة وبالهاء ، **وبنصب** الهمزة والتاء ، فمن قرأه برفع الهمزة والهاء أراد أنَّ الكلامَ المتقدمَ فيه حَسَنٌ مأمورٌ به، وفيه سَيِّلا مَنْهِيٌّ عنه، فرجع الوَصْفُ بالسوء إلى السَّيِّء منه.

ومن قرأه بالهمزة المنصوبة والتاء رجع إلى ما ن**هي ع**نه منها؛ لأنه أكثر من المأمور به. واختار الطبري الأول.

فإن قيل: فكيف يكون الشيء مكروهاً، والكراهية عندكم إرادة عدم الشيء، فكيف يوجد ما أراد الله عدمه؟.

قلنا: قد أجبنا عن ذلك في كتاب شرح المشكلين، ببَسْطٍ. بيانُه على الإيجاز؛ أنَّ معنى مكروهاً منهيًّا عنه في أحد الوجهين، ومراداً مأموراً به، وعلى هذا جاء قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ بِكُمُ اليُسْرَ ولا يُرِيدُ بِكم العُسْرَ ﴾ [ البقرة: ١٨٥ ]؛ أي يأمر باليُسْر، ولا يأمر بالعسر، ويكون معناه أيضاً كلَّ ذلك كان سيئةً عند ربك مكروهاً شَرْعاً، أي لا يُريد أن يكون من الشرع، وإن أراد وجوده، كقوله: ﴿ولا يَرْضَى لعبَادِهِ الكُفْرَ ﴾ [ الزمر: ٧ ]؛ معناه ديناً لا وجوداً؛ لأنه وجد بإرادته ومشيئته، تعالى أن يكونَ من عَبْدِه في ملكه ما لا يُريده.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ ذلكَ مِمَّا أَوْحَى إليكَ رَبُّكَ مِنَ الحِكْمَة ﴾ :

قد قدمنا بيان الحِكْمة هاهنا، وفي كتبنا، وفسرنا وجوهَها وموارِدَها: ولُبابُها هاهنا أنها العملُ بمقتضى العلم. وأعظمُها قدراً وأشرفُها مأموراً ما بدأ به من قوله: **﴿وَقَضى رَبِّكَ أَلا تعبدوا إلا إياه**﴾، ولا تجعل مع الله إلٰهاً آخر. THE PRINCE GHAZI TRUST (المسراء الآية ( ٤٤ ) A QURANIC THOUGHT ( المراء الآية ( ٤٤ )

## الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ تُسَبِّحُ لَهُ السَّمٰوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِياً غَفُوراً ﴾ [ الآية: 22 ]. فيها مسألتان.

المسألة الأولى:

اختلف الناسُ في معنى هذه الآية على أقوال كثيرة، أمُّهاتها ستة:

الأول: دلالَتُها على وحدانية اللهِ وقدرته وعلمه وإرادته وسائر صفاته العُلَّا وأسمائه الحسني.

الثاني: تذكرتها للتسبيح بها . الثالث: كلّ شيء له يسبح: لَمْح البرق، وصَرِيف الرعد، وصَرِير الباب، وخَرِير الماء.

الرابع: قال قتادة والحسن: كلّ ذي رُوح يُسَبِّح. الخامس: قال النخعي وغيره: الطعام يسبّح. السادس: قال أكثر الناس، من قَرَأة القرآن والحديث: كلّ شيء يسبح تسبيحاً لا يعلَمُه الآدميون.

#### المسألة الثانية:

اعلموا نوَّر الله بصائركم بعرفانه أنَّ هذه مسألة كُثُرَ الخوض فيها بين الناس. وقد أوضحناها في كتاب المشكلين على مُقْتَضى أدلَّة المعقول والمنقول؛ وتَرتيب الـقـول هاهنا أنه ليس يستحيل أن يكونَ للجهادات ـ فَضْلاً عن البهائم ـ تسبيح بكلام ، وإن لم نفقهه نحن عنها؛ إذ ليس من شرط قيام الكلام بالمحل عند أهل السنة هيئة آدمية، ولا وجود بلّة ولا رطوبة، وإنما تكفي له الجوهرية أو الجسمية خلافاً للفلاسفة وإخوتهم من القَدَرية الذين يَرَوْن الهيئةَ الآدمية والبلة والرطوبة شرُطاً في الكلام، فإذا ثبت هذا الأصل بأدلته التي تقررت في موضعه، وبأن كلّ عاقل يعلَمُ أنّ الكلام في THE PRINCE GHAZI TRUST 👹 المعنية المعنية المعامية المحمد المعنية ( the prince Ghazi trust المحمد المحم

الآدميين عرَضٌ يخلُقه الله فيهم، وليس يفتقر العرَض إلا لوجودِجوهر أو جسم يقومُ به خاصة، وما زاد على ذلك من الشروط فإنما هي عادةٌ، وللباري تعالى نَقْضُ العادة وخَرْقُها بما شاء من قدرته لمن شاء مِنْ مخلوقاته وبَرِيَّتهِ. ولهذا حَنَّ الجِذْعُ لرسول الله سَيَّلِيَّهِ، وسَبَّح الحصى في كَفَه وكفَّ أصحابه، وكان بمكة حجَرٌ يسلَّم عليه قبل أن يُبْعَث، وكانت الصحابةُ تسمع تسبيحَ الطعام ببركتِه عليه ما يكن لذلك كله هيئة، ولا جدت له رطوبة ولا بلة، وعلى إنكار هذه المعجزات وإبطال هذه الآيات حامت بما ابتدعته من المقالات، فيعلم كلُّ أحد أنَّ دلالةَ المخلوقات على الخالق ظاهرةٌ، وتذكرته للمؤمنين من الآدمين والمسبّحين من المخلوقين بينة.

وهذا وإن سُمي تسبيحاً فذلك شائع لغةً، كما كانت العرب تعبَّر عن لسان الحال بلسان المقال، فتقول: يشكو إليّ جملي طول السُّرى. وكما قالت: قفْ بالديمار فقمل: يا ديارُ من غرَس أشجارك، وجنى ثمارك، وأجرى أنهارك، فإن لم تجبك جُوَّاراً أجابتك اعتباراً؛ وكما قال شاعرهم عن شَجَرة:

رُبَّ رَكْب قد أناخُوا حَوْلَنا يشربون الْخَمْرَ بِالماء الزلال سكت الدَهْرُ زماناً عنهم وكذاك الدهرُ حالاً بَعْدَ حال

وذلك ما لا يُحْصَى كثرة، وهو عندهم من البديع في الفصاحة، والغاية في البلاغة. وإن قلنا : إن تسبيحَ البرق لمعانه، والرعد هديره، والماء خَرِيره، والباب صَرِيره، فنوعٌ من الدلالة، ووجْهٌ من التسمية بالمجاز ظاهر.

وإن قلنا : إن كل ذي رُوح يسبِّحُ بنفسه وصورته ، فمثلُه في الدلالة وفي المجاز في التسمية .

وإن قلنا : إنَّ الطعامَ يسبِّح التحق بالجهاد في المعنى والعبارة عنه كما تقدم. وإن قلنا : إن لكل شيء تسبيحاً ربِّنا به أَعْلَمُ، لا نعلمه نحن ؛ أخذاً بظاهر القرآن – لم نكذب، ولم نغلط، ولا ركبنا محالاً في العقل؛ ونقول : إنها تسبِّحُ دلالة وتذكرة وهيئة ومقالةً، ونحن لا نَفْقَه ذلك كله، ولا نعلم، إنما يعلمه مَنْ خلقه، كما قال : ألا يعلم مَنْ خَلق. وقد مهدنا القول في ذلك في شرح الحديث عند قوله : شكت النار إلى ربها فقالت: يا رب، أكَلَ بَعْضِي بعضاً ۔ هل هو بكلام، أو على تقدير قوله: امتلاً الحوض وقال قَطْنِي؛ والكلُّ جاء من عندنا، وربنا عليه قادر .

وأكملُ التسبيح تسبيحُ الملائكة والآدميين والجنّ؛ فإنه تسبيح مقطوع بأنه كلامً معقول، مفهوم للجميع بعبارةٍ مخلصة، وطاعة مسلمة، وأجلَّها ما اقترن بالقول فيها فِعْلٌ من ركوع أو سجود أو مجموعها، وهي صلاةُ الآدميين؛ وذلك غايةُ التسبيح وبه سمِّيت الصلاة سُبْحَة.

فإن قيل: فما معنى قوله: ﴿ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسبيحَهُمْ ﴾ :

قلنا : أما الكُفَّارُ المنكِرُون للصانع فلا يفقهون مِنْ وجوهِ التسبيح في المخلوقات شيئاً كالفلاسفة، فإنهم جهلوا دلالتها على الصانع، فهم لما وراءً ذلك أجهل.

وأما مَنْ عرف الدلالة وفاته ما وراءها فهو يَفْقَهُ وجهاً ويَخْفَى عليه آخر، فتكون الآية على العموم في حقّ الفلاسفة، وتكون على الخصوص فيا وراءَهم، ممّن أدرك شيئاً من تسبيحهم؛ ولذلك قال تعالى: ﴿وَلَلَّهِ يَسْجُدُ مَنْ فِي السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ طَوْعاً وَكَرْهاً وِظِلَالُهُمْ بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالَ ﴾ [ الرعد: ١٥ ]، فجعل تصريف الظل ذلّا، وعبّر عنه بالسجود، وهي غاية المذلة لمن له بالحقيقة وحده العزّة، وهذا توقيف نفيس للمعرفة؛ فإذا انتهيتم إليه عارفين بما تقدم من بياننا فقِفُوا عنده، فليس وراءَه مزيد، إلا في تفصيل الإيمان والتوحيد؛ وذلك مبين في كتب الأصول، والله أعلم.

## الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِمْ بِخَيْلِكَ وَرَجلِكَ وَشَارِكْهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً ﴾ [الآية: ٦٤].

> فيها ثلاث مسائل. المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَاسْتَفْزِزْ ﴾:

> > فيه قولان:

أحدهما : استخِفَّهم. الثاني : استجهلهم. ولا يخفّ إلا مَنْ يجهل؛ فالجهلُ تفسير مجازيّ ، والخفة تفسير حقيقي.

E GHAZI TRUST

NIC THOUGHT

المسألة الثانية: قوله: ﴿ بِصَوْتِكَ ﴾ :

سورة الإسراء الآية (٢٤) .....

فيه ثلاثة أقوال: الأول: بِدُعَائك. الثاني: بالغناء والمزمار . الثالث: كل داع دعاه إلى معصية الله؛ قاله ابن عباس. فأما القولُ الأول فهو الحقيقة، وأما الثاني والثالث فهما مجازان، إلا أنّ الثاني مجاز

فاما القول الاول فهو الحقيقة، واما الثاني والثالث فهما مجازان، إلا ان الثاني مجاز خاصّ، والثالث مجازٌ عام.

وقد دخل أبو بكر بيتَ عائشة، وفيه جاريتان مِنْ جَوارِي الأنصار تغنّيان بما تقاولت به الأنصارُ يوم بُعَاث، فقال: أُمِزْمَار الشيطان في بيت رسول الله يَتَالِمُهُ ؟ فقال: « دَعْهُما يا أبا بكر ، فإنه يَوْمُ عِيد <sup>(٢٠)</sup> » . فلم ينكر النبيُّ يُتَالِمُ على أبي بكر تسميةَ الغناء مِزْمَارَ الشيطان ؛ وذلك لأنَّ المباح قد يَسْتَدْرِج به الشيطان إلى المعصية أكثر وأقرب إلى الاستدراج إليها بالواجب، فيكون إذا تجرَّد مُبَاحاً، ويكون عند الدوام وما تعلَّق به الشيطان من المعاصي حَرَاماً ، فيكون حينئذ مِزْمارَ الشيطان .

ولذلك قال النبي ﷺ : « نهيتُ عن صوتين أحمقين فاجِرَيْن <sup>(٢١)</sup> » ، فذكر الغناء والنَّوْح. وقدمنا شَرْحَ ذلك كله.

(٢٠) انظر: (صحيح البخاري: ٢٠/٢، ٢٩، ٤٧/٤، ٢٢٥. وصحيح مسلم، الباب: ٤، حديث:
 (٢٠) انظر: (صحيح البخاري: ٢٠/٢٠، ٢٩، ٤٧/٤، ١٩٧/٣. ومحمله، الباب: ٤، حديث:
 ١٩ من العيدين. وسنن النسائي: ١٩٧/٣. والسنن الكبرى: ٢٢٤/١٠، ٢٢٤/١٠، ومشكاة
 المصابيح: ١٤٣٢. وفتح الباري: ٢٢٤/٢، ٢/٢٤٤، وتفسير القرطبي: ٢٠/١٠٠).
 (٢١) انظر: (معانى الآثار للطحاوى: ٢٩٣/٤).

۲ ...... ۲۲ (۲۰۰ THE PRINCE GHAZI TRUST المجاهد الآيتان (۲۲ و۷۰)

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَشَارِكْهُمْ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ ﴾:

وذلك قوله: ﴿ **ولآمُرَنَّهُمْ فليُبَتِّكُنَّ آذانَ الأنعام ، ولآمُرَنَّهُمْ فليُغَيِّرُنَّ خَلْقَ** الله ﴾ [النساء: ١١٩]. وهذا تفسير أن صوته أمره بالباطل، ودعاؤه إليه على العموم، ويدخل فيه ما كانت العربُ تدينه من تحريم بعض الأموال على بعض الناس وبعض الأولاد، حسبا تقدم في سورة الأنعام، ويدخل فيه ما شرحناه في قوله في سورة الأعراف: ﴿ فلما آتاهُمًا صالِحاً جعَلَا لَه شُرَكَاءَ فيا آتَاهُمًا ﴾ [الأعراف: ١٩٥]؛ وقد أوضحنا ذلك كله.

## الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿رَبَّكُمُ الَّذِي يُزْجِي لَكُمُ الْفُلْكَ فِي الْبَحْرِ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ كَانَ بِكُمْ رَحِياً﴾ [ الآية: ٦٦ ].

قد بينا أن ركوب البحر جائز على العموم والإطلاق، وقسمنا وجوة ركوبه في مقاصد الْخَلق به، وذكَرْنَا أن من جملته التجارة وجَلْب المنافع من بعض البلاد إلى بعض، وهذا تصريح بذلك في هذه الآية بقوله: ﴿لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ﴾، يعني التجارة، كما قال تعالى: ﴿ليس عليكم جُنَاح أَنْ تَبْتَغُوا فَضْلاً مِّن ربكم﴾ [ البقرة: ١٩٨ ]. وقال: ﴿فَإِذَا قُضِيَت الصلاةُ فَانْتَشِرُوا فِي الأرض وابْتَغُوا مِنْ فَضْلُ اللهُ ﴾ [ الجمعة: ١٠ ]. ولا خلاف أن ذلك في هاتين الآيتين التجارة؛ فكذلك هذه الآية ؛ وكذلك يدل:

#### الآية الخامسة عشرة

قوله: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مَّنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلاً ﴾ [ الإسراء: ٧٠ ] على جواز ركوبِه أيضاً، وهي الآية الخامسة عشرة، وقد أوضحنا تفسيرها في اسم الكريم من كتاب «الأمد الأقصى »، فليطلب ذلك فيه.

## الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿أَقِمِ الصَّلَاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إِلَى غَسَقِ اللَّيْلِ وَقُرْآنَ الْفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كانَ مَشْهُوداً ﴾ [ الآية: ٧٨ ].

فيها سبع مسائل:

سورة الإسراء الآية (٧٨)

المسألة الأولى: ﴿ أَقِم الصَّلَاةَ ﴾ :

أي اجعلها قائمةً، أي دائمة. وقد تقدم.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ ﴾:

وفيه قولان:

أحدهما : زالت عن كبد السماء ؛ قاله عمر ، وابن عمر ، وأبو هريرة ، وابن عباس ، وطائفة سواهم من علماء التابعين وغيرهم .

الثاني: أن الدُّلُوكَ هو الغروب؛ قاله ابن مسعود، **وعلي،** وأبيّ بن كعب، **ورُوي** عن ابن عباس.

## المسألة الثالثة: ﴿ غسق الليل ﴾ :

- فيه ثلاثة أقوال:
- الأول: إقبال ظلمته.

الثاني: أجتماع ظلمته.

الثالث: مَغِيب الشفق. وقد قيدْتُ عن بعض العلماء أن الدلوك إنما سُمِّي به لأنَّ الرجل يدلكُ عينيه إذا نظر إلى الشمس فيه، أما في الزوال فلكثرة شعاعها، وأما في الغروب فليتبيّنها، وهذا لو نقل عن العرب لكان قوياً، وقد قال الشاعر:

هـذا مُقـامُ قَـدَمَــيْ رَبــاحِ حتى يقــال دلكَــتْ بَــرَاحِ كقوله قَطَام **رَجذَام،** وفي ذلك كلامٌ.

وقد روى مالك في الموطَّأ عن ابن عباس أنه قال: دُلوك الشمس مَيْلها. وغَسَق

۲۱۰ ..... ۲۱۰ الايل وظلمته، ورواية مالك عنه أصحَّ من رواية غيره، وهو اختيارُ مالك في تأويل هذه الآية.

وقد رُوي أن ابن مسعود صلَّى المغرِبَ والناس يتمارَوْنَ في الشمس لم تَغِبْ، فقال: ما شأنكم؟ قالوا: نرى أنَّ الشمسَ لم تَغِبْ. قال: هذا والذي لا إله غيره وقْتُ هذه الصلاة، ثم قرأ: ﴿ **أقِم الصلاةَ لِدُلُوكِ الشَّمْسِ إلى غَسَقِ اللَّيْلِ ﴾؛ ق**ال: وهذا دُلوك الشمس، وهذا غَسَق الليل.

وتحقيق ذلك: أن الدلوكَ هو الميل، وله أوّل عندنا وهو الزَّوَالُ، وآخِرَّ وهو الغروب، وكذلك الغَسق هو الظُّلْمة، ولها ابتدالا وانتهاء، فابتداؤُها عند دخول الليل، وانتهاؤُها عند غيبوبة الشفَق، فرأى مالك أن الآيةَ تضمَّنت الصلوات الخمس؛ فقوله: (دُلُوك الشمس) يتناول الظُّهْر والعَصْر، وقوله: (غَسَق الليل) اقتضى المغرب والعشاء، وقوله: (قرآنَ الفَجْر) اقتضى صلاة الصبح، وهي: المسألة الرابعة:

وسمى صلاة الصبح قرآناً ليبيِّن أنَّ ركنَ الصلاة ومقصودها الأكبر الذَّكر بقراءة القرآن، ولقوله تعالى: **﴿ فاقْرَءُوا ما تيسَّر من القرآن﴾** [ المزمل: ٢٠ ]؛ معناه صلُّوا على ما يأتي بيانُه إنْ شاء الله، أطولُ الصلوات قرّاءة، ولقول النبي يَتَقِلَهُ: «قسمت الصلاة بيني وبين عَبْدِي نصفين، يقول العبد: الحمدلله ربّ العالمين، يقول الله: حَمدَني عبدي <sup>(٢٦)</sup> ». ويقول النبي يَقَلِيكَم للأعرابي الذي علّمه الصلاة: « اقرأ فاتحة الكتاب وما تيسَّرَ معك من القرآن <sup>(٢٢)</sup> »، معناه صلَّوا على ما يأتي بيانُه، إنْ شاء اللهُ، وهي أطولُ الصلوات قراءة.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ الْفَجْرِ ﴾:

يعني سيلان الضوء، وجريّان النور في الأفق، من فَجر الماء وهو ظهوره وسيّلانه، فيكون كثيراً، ومن هذا الفَجْر \_ وهو كثْرَةُ الماء \_ وهو ابتداء النهار وأول اليوم

- (۲۲) سبق تخریجه.
- (۲۳) سبق تخریجه.

سورة الإسراء الآية ( ۲۸) مستقل THE PRINCE GHAZI TRUST .....

211

والوقت الذي يَحْرُم فيه الطعام والشراب على الصائم؛ وتجوزُ فيه صلاةُ الصبح فِعْلاً، وتجبُ إلزاماً في الذمة وحَنَّماً، ويستحبّ فيه فعلُها نَدْباً، حسبا كان رسول الله يَتَلِيَّه يفعَلُه فيها من مواظبته على صلاتِها في الوقت الأوّل، ولا يجوزُ أن يصلّى بالمنازل، لا بالطالع منها، ولا بالغارب، ولا بالمتوسط في كَبِد السهاء؛ لأنك إذا تراءيْتَ الطالع أو الغارب فتراءَى الفجرُ أولاً؛ لأنه لا يجوز تَرْكُ الأصل مع القدرة عليه، والرجوع إلى البدل؛ وإنما جعل اللهُ مواقيتَ الصلاة بيِّنة ليتساوَى في دَركها العاميُّ والخاصيُّ، ولأجل ذلك نصبها بيِّنةً للأبصار، ظاهرةً دونَ استبصار، فلا عُذْرَ لأحدٍ أن يقلبها خفية؛ فذلك عكْسُ الشريعة، وخَلْطُ التكليف وتبديلُ الأحكام.

يعنى مشهوداً بالملائكة الكرام والكاتبين.

ثبت عن النبي ﷺ مِنْ رواية الأئمة أنه قال: «يتعاقَبُونَ فيكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار، ويجتمعون في صلاة الصبح وفي صلاة العصر. ثم يعرج الذين باتُوا فيكم فيسألهم رَبُّهم \_ وهو أعلَمُ بهم \_ كيف تركُتُم عِبَادي؟ فيقولون: تركناهم وهم يصلُّون، وأتيناهم وهم يُصَلُّون<sup>(٢٢)</sup> ».

وبهذا فُضلت صلاة الصبح على سائر الصلوات، ويشارِكُها في ذلك العصر، فيكونان جميعاً أفضلَ الصلوات، ويتميّز عليها الصّبْحُ بزيادةِ فَضْلٍ حتى تكونَ الوسطى، كما بيناه في سورة البقرة، والله أعلم.

المسألة السابعة:

ذهب قومٌ إلى أن صلاةَ الظهر يتمادَى وَقْتُها من الزوال إلى الغروب؛ لأنَّ الله علَّق وجوبَها على الدلوك، وهذا دلُوكٌ كلَّه؛ قاله الأوزاعي، وأبو حنيفة في تفصيل، وأشار إليه مالك والشافعي في حال الضرورة.

(٢٤) انظر: (صحيح البخاري: ١٤/١١، ١٤/٩، ١٧٤، وصحيح مسلم، حديث: ٢١٠ مساجد.
 وسنن النسائي: ١/٢٤٦. ومسند أحد بن حنبل: ٢/٤٨٦. وشرح السنة للبغوي: ٢٢٦/٢. وفتح
 الباري: ٣/٣٣. ومشكاة المصابيح: ٦٢٦. والترغيب والترهيب: ١/٢٤٠، ٣٤٣. وزاد المسير

THE PRINCE GHAZI TRUST Struct A second se

وقال آخرون: وقت المغرب يكون من الغروب إلى مَغِيب الشفَق؛ لأنه غَسَق كله، وهو المشهورُ مِنْ مَذْهَبٍ مالك، وقوله في موطَّئه الذي قرأه طول عمره، وأملاه حياته.

ومن مسائل أصول الفقه التي بينَّاها فيها، وأشرنا إليها في كتبنا عند جَرَيانها أنَّ الأحكامَ المعلّقة بالأسماء، هل تتعلَّق بأوائلها أم بآخرها ؟ فيرتبط الحكم بجميعها.

وقد اختلف في ذلك العلماء ، وجرى الخلافُ في مسائل مالك على وَجْهٍ يدلُّ على أنَّ ذلك مختلف عنده .

والأقوى في النظر أن يرتبط الحكم بأوائلها، لشلا يعود ذِكْرُها لَغُواً، فإذا ارتبط بأوائلها جرى بعد ذلك النظر في تعلَّقه بالكل إلى الآخر أم اقتصاره على الأول على ما يعطيه الدليل، ولا بُدَّ من تعلَّق الصلاة بالزوال؛ لأنه أول الدُّلُوك. وكنا نعلقها بالجميع، إلا أنَّ صلاةَ العصرِ قد أخذت منها وقتها، من كَوْن ظلّ كل شيء مثله؛ فانقطع حُكْمُ الظهر لدخول وقْتِ العصر، فبقي النظَرُ في اشتراكها معاً، بدليل آخر بيّناه في مسائل الفقه وشَرْحِ الحديث، وفيه طولٌ.

وأما صلاةُ المغرب فأمْرُها أبين من الأول؛ لأنها تتعلق بآخر الدلوك، وهو الغروبُ، وليس بعدها صلاةٌ تُقْطَعُ بها، وتأخذ الوقت منها إلى مغيب الشفق، فهل يتمادى وقتها إلى دخول وقت الصلاة الأخرى، أم يتعلق بالأول خاصة؟

وقد بيَّن النبيُّ ﷺ في الحديث الصحيح هذا كلَّه، فقال: «وقْتُ المغرب ما لم يحضر وقت العشاء » <sup>(٢٥)</sup> . وقال أيضاً فيه: «وقت المغرب ما لم يسقط نورُ الشفق <sup>(٢٦)</sup> »؛ فارتفع الخلافُ ببيان مبلّغ الشريعة ﷺ .

- = لابن الجوزي: ٣١١/٤. وتفسير القرطبي: ٣١١/٣، ٣٩٣/١٠، ٣٠٧/١٠. وتفسير ابن كثير: ٣٥٩/٤، ٩٩/٥. والبداية والنهاية: ١/٥١).
  - (٢٥) سيأتي تخريجه.

212

(٢٦) انظر: (السنن الكبرى: ٣٦٧/١، ٣٧١، ومسند أبي عوانة: ٣٧١/١. والتمهيد لابن عبد البر: ٨٢/٨). سورة الإسراء الآية ( V۹) معينة من THE PRINCE GHAZI TRUST .....

## الآية السابعة عشرة

214

قوله تعالى: ﴿وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَةً لَكَ عَسَىٰ أَنْ يَبْعَثَكَ رَبُّكَ مَقَامًا مَحْمُوداً﴾ [الآية: ٧٩].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ فَتَهَجَّدْ بِهِ﴾:

يعني اسْهَرْ به. والهجود: النوم، والتهجّد تفعَّل، وهو لاكتساب الفعل وإثباته في الأصل، وقد يأتي لنفيه في حروف معدودة، جِماعُها سبعة:

تهجَّد: نفى الهجود، تخوف: نفى الخوف، تحنث: نفى الحنث، تنَجّس: ألقى النجاسة عن نفسه. تحَرَّج: نفى الحرج، تأثم: نفى الإثْم، تعذّر: نفى العذر. تقذر: نفى القذر.

وفي البخاري: تجزع: نفي الجزع.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ نَافِلَةً لَكَ ﴾:

والنفل هو الزيادة، كما تقدم بيانُه؛ وفي وَجْهِ الزيادة ههنا قُولان: الأول: أنه زيادة على فَرْضه خاصَّة دون الناس.

الثاني: قوله: ﴿ **نَافِلَةً لَكَ ﴾؛** أي زيادة؛ لأنه لا يكفِّر شيئاً؛ إذ غفر له ذنبه. والأول أصحّ؛ لأنَّ الثاني فاسد؛ إذ نفله وفرضه لا يصادف ذنباً، ولا صلاة الليل ولا صلاة النهار تكفّران خطيئة؛ لأن ذلك معدوم في حدّه وجوداً، معدوم في حقه مؤاخذةً لو كان لفضل المغفرة من الله عليه. ومن خصائص رسول الله عَيَّاتَهُ قيامُ الليل، وكان يقوم حتى تَرِمَ قَدَمَاهُ؛ **وقـد** بينا ذلك في سورة « الأحزاب »، وفي سورة « المزمّل ».

المسألة الثالثة: في صفة هذا التهجد:

وفيه ثلاثة أقوال:

الأول: أنه النوم، ثم الصلاة، ثم النوم، ثم الصلاة.

THE PRINCE GHAZI TRUST 🕼 🖬 🖓 المعاد المعام المعام المعاد المعاد (٨٥) عمورة الإسراء الآية (٨٥)

الثاني : أنه الصلاة بعد النوم . الثالث : أنه بعد صلاة العشاء .

212

وهذا دعاوى مِنَ التابعين فيها، ولعلهم إنما عوَّلُوا على أن النبيَّ ﷺ كان ينام ويُصَلِّي، وينام ويصلي، فعوّلوا على أن ذلك الفعل كان امتثالاً لهذا الأمر، فإن كان ذلك فالأمرُ فيه قريب.

المسألة الرابعة: في وجه كون قيام الليل سبباً للمقام المحمود:

وفيه قولان للعلماء :

أحدهما : أن البارىء يجعل ما شاء مِنْ فعله سبباً لفَضْلِه من غير معرفةٍ بوَجْه الحكمة فيه ، أو بمعرفة وَجْهِ الحكمة .

الثاني: أنّ قيام الليل فيه الخلوةُ مع البارىء والمناجاةُ دون الناس؛ فيُعْطَى الخلوة به ومناجاته في القيامة <sup>(٢٧)</sup>، فيكون مَقَاماً محموداً، ويتفاضَلُ فيه الخَلْق بحسب درجاتهم؛ فأجلَّهم فيه درجةً محمد عَيَّلِيَّهُ فإنّه يُعْطَى مِنَ المحامِدَ ما لم يُعْطَ أحد، ويشفع ولا يشفع أحَد، والله أعلم.

## الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي وَمَا أُوتيتُمْ مِنَ الْعِلْم إِلَّا قَلِيلاً ﴾ [ الآية: ٨٥ ].

قد أَطَلْنَا النَّفَس في هذه الآية في كتاب المشكلين وشرْح الصحيح بما يقِفُ بكم فيها على المعرفة، فأما الآن فخذوا نبذة تُشْرِفُ بكم على الغَرَض:

ثبت عن النبي ﷺ مِنْ طريق ابن مسعود وغيره قال: بينا أنا مع النبيّ ﷺ في حَرْث وهو مُتَّكِىء على عَسِيب إذ مرَّ اليهودُ فقال بعضهم لبعض: سَلُوه عن الروح. فقال: ما رَابَكُمُ إليه؟ لا يستقبلنكم بشيء تكرهونه». قالوا: سَلُوه، فسألوه عن

(٢٧) في د : ومناجاته في القيام.

الرَّوح، فأمسك النبيُّ ﷺ فلم يردّ عليهم شيئاً، فعلمتُ أنه يُوحَى إليه، فقمْتُ مقامى، فلما نزل الوحْيُ قال: ﴿ **يَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ...﴾ الآية** <sup>(١٨)</sup>.

210

سورة الإسراء الآية ( [ • [

قال ابنُ وهب عن مالك: لم يأته في ذلك جواب، وقد قال بكر بن مضر في رواية ابن وهب عنه: إنّ اليهودَ قالوا: سَلُوه عن الروح، فإن أخبركم **فليس بنبي**، وإن لم يخبركم فهو نبيّ، فسألوه فنزلت الآية.

ومعنى هذا أنَّ الأنبياءَ لا يتكلمون مع الخَلْق في المتشابهات، ولا يُفيضون معهم في المشكلات، وإنما يأخذون في البَيّن من الأمور المعقولات، والروحُ خَلْقٌ من خلق الله تعالى جعله اللهُ في الأجسام، فأحياها به، وعَلِمَها وأقدرها، وبنى عليها الصفاتِ الشريفة، والأخلاقَ الكريمة، وقابلها بأضدادهاً لنقصان الآدمية، فإذا أراد العَبْدُ إنكارَها لم يقدر لظهورِ آثارها، وإذا أراد معرفتها وهي بَيْنَ جنبيه لم يستطع؛ لأنه قصر عنها وقصر به دونها.

وقال أكثَرُ العلماء: إنه سبحانه ركّب ذلك فيه عبرة، كما قال: ﴿ **وفي أنفسكم** أفلا تُبْصرُون﴾ [الذاريات: ٢١] ليرى أَنَّ البارىءَ تعالى لا يقدر على جحده لظهور آياته في أفعاله:

فَفِي كُلَّ شُبِيءَ آيةً تُدلُّ على أنبه وَاحِبِد

ولا يحيط به لكبريائه وعظمته، فإذا وقف متفكراً في هذا ناداه الاعتبارُ: لا تَرْتَبْ، ففيك من ذلك آثار، انظر إلى موجودٍ في إهابك لا تقدر على إنكاره لظهور آثارِه، ولا تحيط بمقداره، لقصورك عنه فيأخذه الدليل، وتقوم لِله الحجّةُ البالغة عليه.

الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى تِسْعِ آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ فَاسْأَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ إِذْ جَاءَهُمْ فَقَالَ لَهُ فِرْعَوْنُ إِنِّي لَأَظُنَّكَ يَا مُوسَى مَسْحُوراً﴾ [ الآية: ١٠١ ].

(٢٨) انظر: (سنن الترمذي: ٣٠٤/٥).

فيها مسألتان : **المسألة الأولى : في تفسير الآيات :** وفيها خمسة أقوال :

217

الأول: قال ابن عباس: هي يَدُه، وعصاه، ولسانه، والبحر، والطُّوفان، والجرَاد، والقُمَّل، والضفادع، والدم.

سورة الاسراء الآية (١٠١)

الثاني: أنها الطوفان، والجراد، والقُمّل، والضفادع، والدّم، والبحر، وعصاه، والطَّمْسَة، والحجر؛ قاله محمد بن كعب لعمر بن عبد العزيز، فقال له عمر: ما الطمسة، قال قوله: ﴿رَبَّنَا اطْمِسْ عَلَى أَمُوالِهِمَ﴾ [يونس: ٨٨]. قال: فدعا عمر بخريطة كانت لعبد الملـك بـن مـروان أصِيبَـتْ بمصر، فـإذا فيهـا الجوزة والبيضة والعدسة، مُسِخت حجارة كانت من أموال فرعون بمصر.

الثالث، رَوى ابنُ وهب عن مالك هي: الحجر، والعصا، واليد، والطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، والطود. وقال مالك: الطوفان: الماء.

الرابع: روى مطرف عن مالك هي: الطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، والعصا، واليَدُ، والبحر والجبل، في أقوال كثيرة.

الخامس: روى الترمذي وغيره، عن صفوان بن عسال المرادي أنَّ يهوديَّيْن سألا النبي عَطَيَلَهُ عن التسع الآيات؛ فقال: « هي أَلاَّ تُشركوا بالله شيئاً، ولا تَسْرِقوا، ولا تَزْنُوا، ولا تَقْتُلوا النَّفْسَ التي حرّم اللهُ إلا بالحق ولا تمشوا ب**بريء** إلى ذي سلطان ليقتله، ولا تَسْخرُوا، ولا تقذفوا المحصنات، ولا تولوّا الأدبارَ عند الزَّحْفِ، وعليكم خاصة يهود ألا تعتدوا في السبت ». فقبَّلاَ يديه ورجليه، وقالا: نشهد أنك نبيّ. فقال: « وما يمنعكما أنْ تتبعاني »؟ فقالا: إنّ داودَ دَعا ألا يزال من ذريته نبيّ، وإنا نخاف إن اتبعناك أن تقتلنا يَهُود. <sup>(٢١)</sup>.

(٢٩) انظر: (تفسير القرطبي: ٣٣٦/١٠. وتفسير ابن كثير: ١٢٣/٥).

المسألة الثانية:

الذي جرى من الأحكام ها هنا ذكر العصا ، وسنستوفي القول فيها في سورة « طه » إن شاء الله .

## الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿قُلِ ادْعُوا اللهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمَنَ أَيًّا مَّا تَدْعُوا فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الحُسْنَى وَلاَ تَجِـهر بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَاوَابتغ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلاً ﴾ [ الآية: ١١٠ ]

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك خمسة أقوال:

الأول: روى البخاري وغيره عن ابن عباس أنَّ الصلاةَ هنا القراءة في الصلاة، قال: كان النبي ﷺ إذا صلّى بأصحابه رَفَعَ صوْتَه بالقرآن، فإذا سمع ذلك المشركون سبَّوا القرآن، ومَنْ أنزله ومن جاء به؛ فقال الله لنبيه: ﴿وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاقِكَ﴾ فيسمع المشركون ﴿ولا تُخَافِتْ بِها ﴾ حتى لا يسمعك أصحابُك... الآية <sup>(٢٠)</sup>.

الثاني: أنها نزلت في الدعاء؛ قاله البخاري، وغيره عن عائشة، وابن وهب أيضاً، رواه عن مالك، عن هشام بن عُرْوة، عن أبيه.

الثالث: قال عليّ بن أبي طلحة، عن ابن عباس: قُبِل لمحمد: لا تُحَسِّن صلاتك في العلانية مراءاة، ولا تسيئها في المخافتة.

الرابع: روي عن عكرمة عن ابن عباس إنما نزلت هذه لأمرٍ، وذلك أنَّ الله لما أنزل على رسوله في عدد خزنة النار : عليها تسعة عشر ، قالوا في ذلك ما قالوا ، وجعلوا إذا سمعُوا النبيَّ عَلَيْتُهُمْ يتفرَّقُون عنه ، فكان الرجل إذا أراد أن يسمع اسْتَرَق السمع

(٣٠) انظر : (أسباب النزول، للواحدي : ١٧٠).

قال محمد بن سيرين: كان أبو بكر يخافِتُ، وعُمَرُ يجْهَرُ، فقيل لأبي بكر في ذلك، فقال: أُسْمِعُ مَنْ أناجي. وقيل لعمر فيه، فقال: أوقظ الوَسْنَان، وأطرد الشيطان، وأذكر الرحمن. فقيل لأبي بكر: ارفع قليلاً. وقيل لعمر: اخفض قليلاً، وذكر هذا عند قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَجْهَرْ بِصَلاَتِكَ وَلاَ تُخَافِتْ بِهَا﴾. المسألة الثانية:

عبَّر الله ها هنا بالصلاة عن القراءة، كما عبَّر بالقراءة عن الصلاة في قوله: **وقُرْآنَ الفَجْرِ إِنَّ قُرآن الفَجْرِ كان مَشْهُوداً ﴾** [ الإسراء: ٧٨ ]؛ لأنّ كلّ واحد منها مرتبطٌ بالآخر ؛ الصلاة تشتملُ على قراءةٍ وركوع وسجودٍ ، فهي من جملة أجزائها ، فيعبَّرُ بالجزء عن الجملة وبالجملة عن الجزء ، على عادة العرب في المجازِ وهو كثيرٌ .

**المسألة الثالثة: في تتبع الأسباب بالتنقيح:** أما روايات ابن عباس فأصحَّها الأول. وأما رواية عائشة فيعضدُها ما رُوِي أنّ النبيَّ ﷺ كان في مسير ، فرفعوا أصواتهم بالتكبير ، فقال ﷺ : « إنكم لا تدعون أصمّ ، ولا غائباً ، وإنما تَدْعُون سميعاً قريباً ؛ إنه بينكم وبين رؤوس رِحَالكُمْ » <sup>(٢٢)</sup> .

وأما الثالث فإنْ صحَّ فيكون خطاباً للنبي ﷺ ، والمرادُ أمته، إذ لا يجوزُ عليه شيء من ذلك.

- (٣١) ما بين المعقوفتين أضافها البجاوي من ابن كثير .
  - (٣٢) هكذا في الأصول
  - (٣٣) في أ : الأقوى في النظر ارتباط الحكم بأولها .

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة الإسراء الآية ( ١٦٠ ) POR QURANCE THOUGHT

وأما الرابع فمحتمل، لكمنه لم يصح.

وأما حديث أبي بكر وعمر فيشِبهُ الحديثَ الواردَ في الدعاء ، ولعل ذلك محمولٌ على الزيادة في الجهر ، حتى يضرّ ذلك بالقارىء ، ولا يمكنه التمادي عليه ، فأخذ بالوسط من الجَهْر المتعب والإسرار المخافت .

وقد رأيت بعضَ العلماء قال فيها قولاً سادساً؛ وهو لا تجهر بصلاتك بالنهار، ولا تخافِتْ بها بالليل، وابْتَغ بين ذلك **سبيلاً** سَنّها اللهُ لنبيه، وأوعز بها إليكم.



سورة الكهف

GHAZI TRU

فيها عشرون آية

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿إِنَّا جَعَلْنَا مَا عَلَى الْأَرِضِ زِينَةً لَهَا لِنَبْلُوَهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا﴾ [الآية: ٧].

قد تقدم بيانُه في قوله: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ التي أَخْرَجَ لِعبادِه والطَّيِّبَاتِ من الرِّزْق﴾ [ الأعراف: ٣٢ ] فلا معنى لإعادته.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ بَعَثْنَاهُمْ لِيَتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمْ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ كَمْ لَبِثْتُمْ قَالُوا يَوْمَاً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالُوا رَبَّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا لَبِثْتُمْ فَابْعَثُوا أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَذهِ إِلَى الْمَدِينَةِ فَلْيَنْظُرْ أَيَّهَاً أَزْكَى طَعَاماً فَلْيَأْتِكُمْ بِرِزْقٍ مِنْهُ وَلْيَتَلَطَّفْ وَلَا يُشْعِرنَ بِكُمْ أَحَداً. إِنَّهُمْ إِنْ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمْ يَرْجُمُوكُمْ أَوْ يُعِيدُوكُمْ فِي مِلْتِهِمْ وَلَنْ تُفْلِحُوا إِذَا

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَابْعَثُوا أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَذِهِ إِلَى الْمَدِينَةِ ﴾:

هذا يدل على صحة الوكالة، وهو عَقْد نيابةٍ أَذِنَ الله فيه للحاجة إليه، وقيام المصلحة به؛ إذ يعجز كل أحدٍ عن تناول أموره إلا بمعونةٍ من غيره، أو يترفَّهُ فيستنيب مَنْ يريحه، حتى جاز ذلك في العبادات؛ لُطْفاً منه سبحانه، **ورفْقاً بضعفة** الخليقة، ذكرها الله كما ترون، وبيَّنها رسول الله عَيَيْنَةٍ كما تسمعون، وهو أَقوى آيةٍ في الغرض.



وقد تعلق بعضُ علمائنا في صحة الوكالة من القرآن بقوله تعالى: ﴿ **والعامِلِينَ** عليها﴾ [التوبة: ٦٠] وبقوله: ﴿ا**ذْهَبُوا بِقَمِيصِي هَذَا فأَلْقُوهُ على وَجْهِ أَبِي يَأْتِ بَصِيراً ﴾** [يوسف: ٩٣].

وآية القميص ضعيفةٌ، وآيةُ العاملين حسنة. وقد روى جابر بن عبدالله قال: أردْتُ الخروجَ إلى خَيْبر، فأتيتُ رسولَ الله ﷺ، وقلت له: إني أريدُ الخروج إلى خَيْبَر، فقال: «ائت وكيلي، فخُذْ منه خمسة عشر وَسْقاً، فإن ابتغى منك آيةً فضَعْ يدك على تَرْقُوَته».

وقد وكّل عَمْرَ بن أمية الضمري على عقد نكاح أم حبيبة بنت أبي سفيان عند النجاشي، ووكّل أبا رافع على نكاح ميمونة في إحدى الروايتين، ووكل حكيم بن حزام على شراء شاة، والوكالةُ جائزة في كل حق تجوزُ النيابة فيه؛ وقد مهدنا ذلك في كتب المسائل، تحريره في خمسة وعشرين مثالاً:

الأول: الطهارة: وهي عبارةٌ تجوزُ النيابةُ فيها في صبِّ الماء خاصة على أعضاء الوضوء، ولا تجوز على عركها <sup>(١)</sup>، إلا أن يكون المتوضّىء مريضاً لا يقدر عليه. الثاني: النجاسة.

الثالث: الصلاة: ولا تجوز النيابةُ فيها بحال بإجماع من الأمة، وإنما يؤدّيها المكلفّ، ولو بأشفار عينيه إشارةً، إلا في ركعتي الطوافَ.

الرابع: الزكاة: وتجوز النيابةُ في أخْذِها وإعطائها.

الخامس: الصيام: ولا تجوز النيابة فيه بحال، إلا عند الشافعي وأحمد وجملةٍ من السلف الأول، وقد بيناه في مسائل الخلاف.

- السادس: الاعتكاف: وهو مثله.
  - السابع: الحجّ.
- الثامن : البَيْع : وهي المعاوضة وأنواعها .
  - (1) في أ: ولا تجوز على تركها.

(۲۰ – ۱۹) THE PRINCE GHAZI TRUST الآيتان (۲۰ – ۲۰) الآيتان (۲۰ – ۲۰)

التاسع: الرَّهْن. العاشر : الحجْرُ : يصح أن يوُكِّل الحاكم من يحجر وينفِّذُ سائرَ الأحكام عنه، وكذلك الحوالة، والضمان، والشركة، والإقرار ، والصلح، والعارية؛ فهذه ستة عشر مثالاً.

وأما الغصب: فإن وكل فيه كان الغاصب الوكيل دون الموكِّل؛ لأنَّ كل مُحَرَّم فعله لا تجوزُ النيابةُ فيه، ويتبع ذلك الشفعة، والقَرْضُ؛ ولا يصحُّ التوكيلُ في اللقطة.

وأما قَسْم الفيء والغنيمة فتصحُّ النيابةُ فيه. والنكاحُ وأحكامه تصحُّ النيابة فيه؛ كالطلاق. والإيلاءُ يمين لا وكالة فيه.

وأما اللعان: فلا تصحُّ الوكالة فيه بحال.

777

وأما الظِّهَارُ : فلا تصحّ النيابةُ فيه؛ لأنه منكرٌ من القول وزورٌ ، ولا يجوز فعله . والخياناتُ: لا يصح التوكيل فيها لهذه العلّة من أنها باطل وظُلْمٌ ، ويجوز التوكيل على طلَب القصاص واستيفائه ، وكذلك في الدّية ، ولا وكالة في القسامة ، لأنها أيمان .

ويصح التوكيل في الزكاة، وفي العِتْق وتوابعه إلا في الاستيلاد؛ فهذه خسة وعشرون مثالاً، تكون دستوراً لغيرها، وإن كان لم يَبْقَ بعدها إلا يسير فرع لها. المسألة الثانية:

قال علماؤنا : في هذه الآية دليل على جواز الاجتماع على الطعام المشتَرك وأكله على الإشاعة . وليس في هذه الآية دليل على ما قالوه؛ لأنه يحتمل أن يكونَ كلَّ واحد منهم قد أعطاه ورقه مُفْرداً ، فلا يكون فيه اشتراك ، ولا مَعوَّلَ في هذه المسألة إلا على حديثين :

أحدهما : أنَّ ابن عُمَر مَرَّ بقوم يأكلون تَمْراً ، فقال : « نهى النبيَّ عَلَيْتَم عن الإقْرَان إلا أن يستأذنَ الرجلُ أخاه » <sup>(٢)</sup> .

(٣) انظر: (سنن أبي داود: ٣٨٣٤. وسنن ابن ماجه: ٣٣٣٢. ومسند أحمد بن حنبل: ٧/٢، ٤٤،
 (٢) ١٠ ٢٦

سورة الكهف الآيتان (۲۹ 🐂 ۲۲۳) THE PRINCE GHAZI TRUST POR QURANIC THOUGHT

الثاني: حديث أبي عبيدة في جيش الخَبَط<sup>(٣)</sup> وأنَّ النبيُّ عَلَيْكَمْ بعثهم وفقدوا الزادَ ، فأمر أبو عبيدة بأزواد ذلك الجيش ، فجمعتْ ، فكان يقوتنا كُلّ يوم **قليلاً** .

وهذا دون الأول في الظهور ، لأنه كان يحتمل أن يكونَ أبو عبيدة كان يعُطيهم كفافاً من ذلك القوت، ولا يجمعهم عليه. وقد بينا أحاديث ذلك ومسائله في شرح الصحيح.

المسألة الثالثة:

في هذه الآية نكتةً؛ وهي أن الوكالة فيها إنما كانت مع التَّقِيَّة وخوف أن يشعُرَ بهم أحد لما كانوا يخافون على أنفسهم منهم، وجواز توكيل ذي العَذر متفق عليه، فأما مَنْ لا عُذْرَ له فأكثَر العلماء على جَوَازِ تَوْكِيله.

وقال أبو حنيفة: لا يجوز . وكان سُحْنون قد تلقّفه عن أسد بن الفُرَات، فحكم به أيام قضائه. ولعله كان يفعل ذلك بأهل الظام والجبَروت؛ إنصافاً منهم، وإرذالاً بهم. وهو الحقّ، فإن الوكالة معونةٌ، ولا تكون لأهل الباطل.

والدليلُ على جوازِ النيابة في ذلك قائمٌ؛ لأنه حقٌّ من الحقوق التي تجوزُ النيابةُ فيها ، فجازت الوكالةُ عليه؛ أصلُه دَفْعُ الدين .

ومعوّلهم على أنّ الحقوق تختلف، والناسُ في الأخلاق يتفاوتون، فربما أضرَّ الوكيلُ بالآخر .

قلنا : وربما كان أحدهما ضعيفاً فينظر لنفسه فيمَنْ يقاوِمُ خَصْمَه، وهذا مما لا ينضبط، فرجعنا إلى الأصل، وهو جوازُ النيابةِ على الإطلاق، وللوكالة مسائل يأتي في أبوابها ذِكْرُ فروعها إنْ شاء الله.

> المسألة الرابعة: قوله: ﴿ فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَاماً ﴾ قيل: أراد أكثر.

(٣) سموا جيش الخبط لأنهم خرجوا في سرية إلى أرض جهينة فأصابهم جوع فأكلوا الخبط فسموا به. من هامش البجاوي. THE PRINCE GHAZI TRUST (12 – 17) THE PRINCE GHAZI TRUST (12 – 17)

وقيل: أراد أطهر، يعني أزكى وأحلّ، ولا ينبغي لأحَد أن يستبعد طلبه أكثر؛ لأنه ليس من باب النهامة، وإنما محمله على أنه إنْ كان مراداً فمعناه يَرْجع إلى أنّ رِزْقَهم كان مِنْ عددهم، فاحتاجوا إلى وَضْع في المطعوم ليقوم بهم. والمعنى الآخر مِنْ طلب الطهارة بَيّنّ، ولعله أراد المعنيين جميعاً، والله أعلم.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنَّي فاعِلٌ ذَلِكَ غَداً. إِلاَّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ وَاذْكُرْ رَبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَى أَنْ يَهْدِيَنِ رَبِّي لأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَداً﴾ [الآيــتـان ٢٢، ٢٢]

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قال ابن إسحاق وغيره: قال أبو جهل: يا معشر قريش، والله ما أرانا إلآ قد أعذرنا في أَمْر هذا الرجل من بني عبد المطلب، والله لئن أصبحت، ثم صنَع كما كان يصنَعُ في صلاته، لقد أخذْت صَخْرةً، ثم رضخت رَأْسَه فاستَرحْنَا منه، فامنعوني عند ذلك، أو أسلموني. قالوا: يا أبا الحكم، والله لا نُسْلِمك أبداً.

فلما أصبح رسولُ الله ﷺ من تلك الليلة غدًا إلى مُصّلاه الذي كان يُصَلِّي فيه، وغدا أبو جهل معه حَجَرٌ، وقريشٌ في أنديتهم ينظرون ما يصنع، فلما سجد رسولُ الله عُلَيْنَةٍ قام إليه أبو جهل بذلك الحجر، فلما دنا منه رجع منهزماً مُنْتَقعاً لونه، كادت رُوحه تفارقُه، فقام إليه نَفَرٌ من قريش مِمَّنْ سمع ما قال تلك الليلة، قالوا: يا أبا الحكم، مالك؟ فوالله لقد كنت مُجِداً في أمرك، ثم رجعت بأسوإ هيئة رجع بها رجَلٌ، وما رأينا دون محمد شيئاً يمنعه منك. فقال: ويلكم! والله لعرَضَ دونه لي فَحْلٌ من الإبل، ما رأيت مثل هامتِه وأنيابه وقصَرته لِفَحْل قطّ، يخطر دونه، لو دنوتُ لأكلني.

فلما قالها أبو جهل قام النضر بن الحارث فقال: يا معشر قريش، والله لقد نزل

172

بساحتكم أمْرٌ ما أراكم ابْتُليتم به قبله، قلتم لمحمد : شاعر ، والله ما هو بشاعر . وقلتم : كاهن ، والله ما هو بكاهن . وقلتم : ساحر ، والله ما هو بساحر . وقلتم : مجنون ، والله ما هو بمجنون . والله لقد كان محمدٌ أرضاكم فيكم : أصدقكم حديثاً ، وأعظمكم أمانة ، وخيركم جواراً ، حتى بلغ من السنَّ ما بلغ ، فأبْصِرُوا بصركم ، وانتبهوا لأمركم .

GHAZI TRUST

270

سورة الكهف الآيتان (٢٣ - ٢٤)

فقالت قريش : هل أنت يا نَضْرُ خارجٌ إلى أحبار يهود بيثرب، ونبعث معك رجلاً ؛ فإنهم أهلُ الكتاب الأول، والعلم بما أصبحنا نختلف نحن ومحمد فيه، تسألهم، ثم تأتينا عنهم بما يقولون ؟ قال : نعم . فخر جوا، وبعثوا معه عقبة بن أبي مُعيّط ، فقدما على أحبار اليهود ، فوصفا لهم أمْرَ رسول الله عَنَّالَةٍ ، وما يَدْعُوهم إليه، وخلافهم إياه، فقالوا لهما : سَلُوه عن ثلاث خلال، نأمركم بهنّ : سَلُوه عن فِتْيَةٍ مَضَوًا في الزمن الأول، وقد كان لهم خَبَرٌ ونَبَأ ، وحديث مُعْجب ، وأَخْبَروهم خبرهم . وسَلُوه عن رجل طوَّاف قد بلغ من البلاد ما لم يبلغ غيره مِنْ مشارقها ومغاربها يقال له ذو القرنين، وأَخْبَروهم خبره . وسَلُوه عن الروح ما هو ؟ فإن أخبركم بهؤلاء الثلاث فالرجلُ نيعٌ

فقدم النضر وعُقْبة على قريش مكة ، فقالا : قد أتيناكم بفَصْل ما بينكم وبين محمد ، أمَرَنْنَا أحبارُ يهود أَنْ نسأله عن ثلاثة أمور ، فإن أخبرنا بهنّ فهو َنبيٌّ مرسل ، فاتبعوه ، وإن عجز عنها فالرجل كذابٌ .

فمشوا إلى رسول الله ﷺ ، فقالوا : يا محمد ؛ أَخْبِرْنَا عن ثلاثة أمور ، نسألك عنها ، فإن أخبرتنا عنها فأنت نبيّ أخبرنا عن فتية مَضَوا في الزمن الأول ، كان لهم حديث معجب ، وعن رجل طَوَّاف بلغ من البلاد ما لم يبلغه غيره ، وعن الرُّوح ما هو ؟

فقال رسول الله ﷺ : « غَداً أخبركم عن ذلك »، ولم يستثن، فمكث عنه جبريل بضْع عشرة ليلة، ما يأتيه، ولا يراه حتى أرجف به أهل مكة، قالوا : إن محمداً وعدنا أن يخبرنا عما سألناه عنه غداً، فهذه بضع عشرة ليلة، فكَبُر على رسول الله ﷺ لُبْتُ جبريل عنه، ثم جاءه بسورة الكهف، فقال رسول الله ﷺ : «لقد احتبَسْتَ عَنّسي ۲٤ – ۲۳ – ۲۴ میں تو الکیل الآیتان (۲۴ – ۲٤) (۲٤ – ۲۷)

**ياجبريل** حتى سُوَّت ظناً » ، فقال له جبريل : ﴿ وما نتنزَّلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِّك . . . ﴾ [ مريم : ٦٤ ] الآية . ثم قرأ سورة الكهف<sup>(٤)</sup> .

... 117

فنزل في أمْرِ الفتية : ﴿ أَم حَسِبْتَ أَنَّ أَصحابَ الكَهْفِ ... ﴾ [ الكهف : ٩ ] إلى آخر القصة .

فقال حينَ فرغ من وَصْفهم، وتبيّن له خَبَرُهم: ﴿فَلاَ تُمَارِ فيهم إلاّ مِرَاءً ظاهراً ﴾، [ الكهف: ٢٢ ]. يقول لا منازعة، ولا تبلغ بهم فيها جهد الخصومة، ولا تستَفْتِ فيهم منهم أحداً، لا اليهود الذين أمَرُوهم أن يسألوك، ولا الذين سألوا من قريش، يقول: قد قصصنا عليك خبرهم على حقّه وصِدْقِه. ونزل في قوله: أخبركم به غداً قوله تعالى: ﴿ولا تَقُولَنَّ لَشَيْء إنّى فَاعِلٌ ذلك غَداً إلا أن يشاء الله ﴾؛ فإنك لا تَدْرِي ما اللهُ صانع في ذلك أيخبرهم على يسألونك عنه؟ أم يتركهم؟

وجاءه: ﴿ **ويسألونك عن الروح...**﴾ [ الإسراء ٨٥ ] الآية، وزعموا أنه ناداهم <sup>•</sup> الرّوح جبريل.

قال ابن إسحاق: وبلغنا أنَّ رسولَ الله ﷺ لما قدم المدينة قال له أحبار يهود: بلغنا يا محمد أنَّ فيا تَلَوْتَ ـ حين سألك قوْمُكَ عن الروح ـ وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً، فإيانا أردْتَ بها أم قومك؟ فقال: « كُلاَّ أريدكم بها ». قالوا: أوليس فيا تَتْلُو: إنا أوتينا التوراة فيها بيانُ كلِّ شيء؟ قال: « بلى، والتوراة في علم الله قليل، وهي عندكم كثير مُجْزىء »؛ فيذكرون ـ والله أعلم ـ أن هؤلاء <sup>(٥)</sup> الآيات نزلن عند ذلك: **ولو أنَّ ما في الأرض مِنْ شجرة أقلام ... ؟** [ لقمان: ٣ ٢ ] إلى آخر الآيات. وقد رُوي في الصحيح أن اليهود سألوه عن الروح بالمدينة، وقد تقدَّم ذلك من

وقد روي في الصحيح الم اليهور منالونا عن الروح بالماية، رحة عنه المناطقة عنه المعالية المناطقة المناطقة المعالم قبل. وهو أصحُّ.

٤) انظر : (تفسير القرطبي : ٣٤٧/١٠).
 (٥) في أ : فيذكروا والله أعلم أن هؤلاء .

سورة الكهف الآيتان (٢٢ - ٢٢ ) EPRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنَّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً. إِلاّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ﴾:

TTY ..

قال علماؤنا : هذا تأديب مِنَ اللهِ لرسوله ، أمره فيه أَنْ يُعَلِّق كلَّ شيء بمشيئة الله اذ مس دين الأمة ومِسْ نفيس اعتقادهم ﴿ **ما شاء الله كان ، وما لم يشأ لم يكن ﴾ ،** لا جرم ، فلقد تأدّب نبيَّنا بأدب الله حين علَّقَ المشيئة بالكائن لا محالة ، فقال يوماً ـ وقد خرج إلى المقبرة : « السلام عليكم دار قَوْمٍ مؤمنين ، وإنا إن شاء الله بكم لاحقون » <sup>(1)</sup> . وقال أيضاً : « إني والله لا أحلفُ على يمين فأرى غَيْرَها خيراً منها إلا أتيتُ الذي هو خير ، وكفَرْتُ عن يميني » <sup>(v)</sup> .

المسألة الثالثة:

فإذا ثبت هذا فقاله المر<sup>م</sup>ح كما يلزمه في الاعتقاد ، فهل يكون استثناء في اليمين أم لا؟

قال جمهور فقهاء الأمصار : يكون استثناء .

وقال ابن القاسم، وأشهب، وابن عبد الحكم، وأسامة بن أحمد بن محمد، عن أبيه، عن مالك. إن قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَقُولَنَّ لِشَيْءٍ إِنِّي فَاعِلٌ ذَلِكَ غَداً. إلاّ أَنْ يَشَاءَ اللهُ﴾.

إنما قصد بذلك ذكْر الله عند السهو والغفلة وليس باستثناء .

وهذا الذي قاله مالك رضي الله عنه لم أجد عليه دليلاً ، لأنَّ ربط المشيئة ، وذكرها قولاً من العبد لفعل العبد ، فقال لعبده : لا تَقُلْ إني فاعلٌ شيئاً فيما تستقبله إلا أن يشاء الله ، تقديره عند قوم : إلا بمشيئة الله . وتقديره عند آخرين : إلا أن تقول إن شاء الله .

(٦) انظر: (صحيح مسلم، حديث ٣٩ من الطهارة، وحديث: ١٠٢ جنائز. وسنن أبي داود: ٣٢٣٧. والسنن وسنن النسائي: ٩٤/١٩. وسنن ابن ماجه: ١٥٤٦. ومسند أحد بن حنبل: ٣٧٥/٢. والسنن الكبرى: ٩٤/٢٩، ٧٩، ٢٤٩/٥٠. ومسند أبي عوانة: ١٣٨/١. وشرح السنة: ٥٤/١٧٤. طبقات الكبرى: ٩٢/٢٠، ٩٥، ٢٤٩/٥٠. ومسند أبي موانة: ١٣٨/١. وشرح السنة: ٥٤/١٧٤. طبقات (٢) سبق تخريحه.
 (٢) سبق تخريحه.

( ۲۲ - ۲۳ ) الآيتان ( ۲۲ - ۲۲ ) The state of the state o

وقد مهدناه في رسالة الملجئة، وهذا عزْمٌ من الله لعبده على أن يُدْخِل قولاً وعقداً في مشيئة ربه، فما تشاؤون إلا أن يشاء الله؛ وقولُ ذلك أجدَرُ في قضاء الأمر، ودرك الحاجة. قال النبي ﷺ: «قال سليمان بن داود: لأطوفنَّ الليلةَ على سبعين امرأة تحمِلُ كلَّ امرأة فارساً يجاهِدُ في سبيل الله. فقال له صاحبُه: إن شاء الله، فلم يَقُلْ، فلم تحمل شيئاً إلا واحداً ساقطاً أحد شقّيه». فقال النبي ﷺ: «لو قالها لجاهدوا في سبيل الله» (^).

فهذا بيانُ الثَّنيا في اليمين، وأنها حالةٌ لعَقْد الأيمان، وأصلٌ في سقوط سبب الكفارة عنها، وإنما الذي قاله مالك من أن النبي عَلَيْكَمْ أمر أن يذكرَ الله عند السهو والغفلة يصحُّ أن يكون تفسيراً لقوله: ﴿وَ**اذْكُر رَبَّكَ إِذَا نَسِيتَ﴾**.

وفيها ثلاثة أقوال:

الأول: قال ابن عباس: معناه واذكر رَبّكَ إذا نسيت بالاستثناء في الأيمان، متى ذكرت، ولو إلى سَنَة، وتابعه على ذلك أبو العالية، والحسن.

الثاني: قال عكرمة: معناه واذكر ربك إذا غضبت.

الثالث: أن معناه واذكر ربك إذا نسيت بالاستثناء، فيرفع عنه ذِكْرُ الاستثناء الحرجَ، وتبقى الكفارة. وإن كان الاستثناء متصلاً انتفى الحرج والكفارة.

فأما من قال: إن معناه واذكُرْ رَبَّكَ إذا نسيت بالاستثناء فقد قال ﷺ : « وإني والله لا أحلف على يمين ٍ فأرَى غيرها خيراً منها إلا أتيْتُ الذي هو خير وكفرت عن يميني » <sup>(1)</sup>

وأما من قال: معناه واذْكُرْ ربَّكَ إذا غضبت \_ بالغين والضاد المعجمتين \_ فمعناه التثبت عند الغضب؛ فإنه موضعُ عجلة، ومَزَلَّة قدم، والمرء يؤاخَذُ بما ينطق به فَمُه، كما تقدم بيانه.

۸) سبق تخريجه.
 ۹) سبق تخريجه.

۲۲۸

ومن رواه بالعين والصاد المهملتين فهو خطاب للنبي ﷺ ، والمراد به أمته، لاستحالةِ المعصية على الأنبياء شرعاً بالخبر الوارد الصادق في تنزيههم عنها .

224

وأما مَنْ قال: إن معناه واذكر ربك بالاستثناء في اليمين ليرتفعَ عنك الحرج دون الكفَّارة فهو تحكم بغير دليل.

فتبين أنَّ الصحيحَ في معنى الآية إرادةُ الاستثناء الذي يرفَعُ اليمينَ المنعقدةَ بالله تعالى وهي رُخْصَةٌ من الله وردت في اليمين به خاصةً لا تتعدّاهُ إلى غيره من الأيمان، وهي:

## المسألة الرابعة:

سورة الكهف الآيتان ( ٢٣ - ٢٤

وخالف في ذلك مالك والشافعي وأبو حنيفة وغيرهم فقالوا : إنَّ الاستثناءَ نافعٌ في كلِّ يمين كالطلاق والعِتْق؛ لأنها يمين تنعقِدُ مطلقة، فإذا قرن بها ذِكْرُ الله على طريق الاستثناء كان ذلك مانعاً من انعقادها ، كاليمين بالله.

ومعَوَّل المالكية على أن مشيئةَ اللهِ سبحانه إنما تُعَلّم بوقوع الفعل؛ لأنه لا يكون إلا ما يشاء، فإذا قال: أنت طالق إن شاء الله، أو أنت طالق إن دخلت الدار إن شاء الله، فقد كان الطلاق بوجودالمشيئة؛ لأن وجود الفعل علامة عليها، وهذا أَصْلٌ مِنْ أُصول السنّة، وقد مهدناه في مسائل الخلاف.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَقُلْ عَسَى أَنْ يَهْدِينٍ رَبِّي ... ﴾ الآية:

فيه ثلاثة أقوال: الأول: أمْرٌ قيل للنبي ﷺ على معنى التبرك أو التأديب. الثاني: أن المعنى عسى أَنْ يَهْدِين ربي لأقرَب من ميعادكم. فإن قيل: وأيّ قُرْب، وقد فات الأجل؟ قلنا: القُرْبُ هو ما أراد الله وَقْتَه وإن بعد، والبعد ما لم يرد الله وقته وإن قرب

الثالث: المعنى إنكم طلبتم مني آياتٍ دالةً على نبوتي، فأخبرتكم، فلم تقبلوا مني، فعسى أَنْ يُعْطِيني الله ما هو أقرَبُ لإجابتَكم مما سألتم.

#### المسألة السادسة:

14.

قال قوم: أيَّ فائدة لهذا الاستثناء وهو حقيق واقعٌ لا مَحَالة؛ لأنَّ الدليل قد قام، وكلَّ أحد قد علم بأنَّ ما شاء الله كان.

سورة الكهف الآيتان (٢٢ - ٢٤)

قلنا : عنه أربعة أجوبة :

الأول: أنه تعبَّدٌ من الله، فامتثاله واجب، لالتزام النبيّ ﷺ له، وانقياده إليه، ومواظبته عليه.

الثاني: أَنَّ المرءَ قد اشتمل عَقْده على أنه إن شاء الله كان ما وعد بِفعْله أو تَرْكِه واتصل بكلامه في ضميره، فينبغي أنْ يتصلَ ذلك من قوله في كلامه بلسانه، حتى ينتظِمَ اللسانُ والقُلبُ على طريقة واحدة.

الثالث: أنه شعار أهل السنة، فتعيَّنَ الإجهارُ به، ليميز من أهل البدعة.

الرابع: أن فيه التنبيه على ما يطرأ في العواقب بدَفْع أو تأت، ورَفْع الإيهام المتوقع بقَطْع العقل الْمُطَلق في الاستغناء عن مشيئة الله سبحانه.

وهذه كانت فائدة الاستثناء دخلَتْ في اليمين بالله رخصة، وبقيت سائر الالتزامات على الأصل؛ ولهذا يُرْوى عن بعض المتقدمين أنه إذا قال لعبده: أنت حر إن شاء الله، فهو حرِّ، لأنه قُرْبَة. ولو قالها في الطلاق لم تلزم، لأنه أبْغَضُ الحلال إلى الله.

وهذا ضعيف؛ لأنه إنْ كان الاستثناء يَرفُع العقد الملتزم في اليمين بالله والطلاق فليرفعه في العِنْق، وإن كانت رخصة في اليمين بالله لكثرة ترددها فلا يقاس على الرَّحص

المسألة السابعة:

هذه الآيةُ حجزة بين الكُفْرِ والإيمان والبِدْعة والسنة، وذلك أنَّ اللهَ أدّب رسولَه عليه السلام بِرَبْطِ الأمور بمشيئة الله، تقدّس تعالى، وأجمعت الأمّةُ على أنّ الرجلَ لو قال لرجل آخر له عليه حقٌّ: واللهِ لأعْطينَّك حقَّك غداً إن شاء الله، فجاء الغَدُ ولم يُعطه شيئاً أنه لا حِنْثَ عليه في يمينه، ولا يلحقه فيه كذب، والتأخيرُ معصيةٌ من الغني سورة الكهف الآيتان ( ۲۵ - ۲۲) 🐂 THE PRINCE GHAZI TRUST

القادر ، ولو كان الله لم يشأ التأخير ، لأنه معصية ، وهو لا يشاء المعاصي ، كما يقولون ، إذن كان يكونُ الحالِفُ كاذباً حانثاً . ألا ترى أنه لو قال: والله لأعطينّك حَقّكَ إن عشت غداً ، فعاش فلم يُعْطِه كان حانثاً كاذباً .

وعند معتزلة البصرة وبغداد أنَّ مشيئةَ الله لإعطاء هذا الحالف ما عليه من الحقَّ أَمْرُهُ، وقد علم حصولَ أمره بذلك، فيجب أن يكونَ استثناء الحالف بمشيئة الله في ذلك المعلوم حصوله بمنزلة استثناء الحالف بكلَّ معلوم حصوله، وكما لو قال: والله لأعطينَّك حقَّك إن أمرني الله غداً بذلك. ولا فرق بينهما، بَيْدَ أن أهل البصرة قالوا: إنّ الله أراد إعطاءَ حقِّ هذا إرادةً متقدمةً للأمرِ به، وبذلك صار الأمر أمْراً، وهي متجددةٌ في كل وقتٍ، والحالفُ كاذبٌ على كلِّ قولٍ من أقوالهم، حانِثٌ.

وقد زعم البغداديُّونُ أَنَّ مشيئةَ الله هي تَقِيَّةُ العَبْد إلى غَد وتأخيره له، ورفع العوائق عنه. ولو كان صحيحاً لوجب إذا أصبح الحالف حيًّا باقياً سالماً من العوائق أَنْ إيكون كاذباً حانثاً إذا لم يعطه حقّه.

وقد قالوا: إنما لم يلزمه الحنث إذا قال: إن شاء الله؛ رخصةً من الشرع.

قلنا : حُكْمُ الشَّرْع بسقوط الحرَج والحنث عنه إذا قال : إن شاء الله، وبقائِه عليه إذا قال : إنْ أبقاني الله ـ دليلٌ على أنَّ الفرق بينهما بيِّنٌ معنى، كما هو بَيّنٌ لفظاً ؛ إذ لو كان معنى واحداً لما اختلف الحُكم.

ومنهم من قال: إن معناه إلا أَنْ يشاء الله إلجائي إليه، وهذا فاسدٌ ؛ فإن الله لو ألجأه إليه لم يتصوّر التكليف فيه بالإلزام؛ لأنَّ الإكراهَ على فِعْل الشيء مع الأَمْرِ به عندهم محالٌ، فلا وَجْه لقولهم بحال. وقد بسطناه في كُتب الأصول بأعمّ من هذا التفصيل.

## الآية الرابعة

قوله: ﴿وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ ثَلَاَثَ مِائَةٍ سِنِينَ وَازْدَادُوا تِسْعاً. قُلِ اللهُ أَعْلَمُ بِها لبشُوا له غَيْبُ السمُوات والأرض أَبْصِر به وأسْمِعْ، ما لَهُمْ مِنْ دُونهَ مِنْ وَلِيٍّ ولا يُشْرِكُ فِي حُكمه أحداً﴾ [ الآيتان: ٢٥ ، ٢٦ ]. THE PRINCE GHAZI TRUST 5 المسلم التعام المسلم التعام المسلم التعام ( 10 – 11 )

فيها ثلاث مسائل: المسألة الأولى:

222

قال مالك: الكهف من ناحية الروم. ورَوى سُفيان، عن يَعلّى بن مسلم، عن سعيد ابن جُبير، عن ابن عباس، قال: غَزَونا مع معاوية غزوة المضيق نحو الروم، فمررنا بالكهف الذي فيه أصحاب الكهف الذي ذكر الله في القرآن، وذكر الحديث بطوله.

واسمُ الجبل الذي فيه الكهف بنجلوس. وقال الضحاك: الكَهْفُ الغار في الوادي، والأول أصح (١٠).

وقال قوم: إنَّ الكهف في ناحية الشام على قرب من وادِي موسى، ينزله الحجاج إذا سارُوا إلى مكة، والله أعلم بصحة ذلك.

وقال البخاري في باب: «أم حسبت أنّ أصحابَ الكهف والرَّقيم». ثم أدخل عليه باب « حديث الغار »، وذكر عليه خبر الثلاثة الذين آواهم المطر إلى غار، وانطبق عليهم، فقالوا: « والله لا ينجيكم إلا الصدق... وذكر الحديث » <sup>(١١)</sup>.

المسألة الثانية: في قوله: ﴿ قُل اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لَبِنُوا ﴾:

هي الحجة: لأن قوله: **﴿وَلَبِثُوا فِي كَهْفِهِمْ﴾** مِنْ كلامهم. وقد قدّمنا فيا قبل سُكنى الجبال ودخول الغِيران للعُزْلة عن الخلق والانفراد بالخالق، والله أعلم.

المسألة الثالثة: فيه جوازُ الفرار من الظالم:

وهي سنّةُ الأنبياء والأولياء، وحكمة الله في الخليقة. وقد شرحناها في كتب الحديث.

> (١٠) في ب: والآخر أصح. (١١) سبق تخريجه.

سورة الكهف الآية (٣٩) باللغة (٣٩) THE PRINCE GHAZI TRUST

### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَلَوْلاَ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ **قُلْتَ** مَا شَاءَ اللهُ لاَ قُوَّةَ إِلاَّ بِاللهِ إِنْ تَرَنِ أَنَا أَقَلَّ مِنْكَ مَالاً وَوَلَداً﴾ [ الآية: ٣٩ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

الذكرُ مشروعٌ للعبد في كل حال على الندب، وقد روى الترمذي وغيره، عن عائشة أنها قالت: «كان رسولُ الله ﷺ يذكر الله كل أحيانه » <sup>(١٢)</sup>.

وقال النبي ﷺ في الصحيح: « لو أنَّ أحدَهم إذا أتى أهله قال: بسم الله، اللهم جَنِّبْنَا الشيطان وجَنِّب الشيطان ما رزقتنا، فقضى بينهما ولـد لم يضره الشيطان أبداً » <sup>(١٢)</sup>.

ومن جملة الأوقات التي يستحَبُّ فيها ذكْرُ الله إذا دخل أحدُنا منزله أو مسجده، وهي:

## المسألة الثانية:

أن يقول كما قال الله: **﴿ ولَوْلاَ إِذْ دَخَلْتَ جَنَّتَكَ ﴾**؛ أي منزلك قلت: ﴿ ما شاء الله لا قوة إلا بالله ﴾.

قال أشهب : قال مالك : ينبغي لكل مَنْ دخل منزله أن يقول هذا .

- (١٢) انظر: (صحيح البخاري: ١٣/١ ، ١٦٣ . وصحيح مسلم، الباب: ٣٠، حديث: ١١٧ من الحيض.
   وسنن أبي داود: ١٨ . وسنن الترمذي: ٣٣٨٤ . وسنن ابن ماجه: ٣٠٢ . ومسند أحمد بن حنبل:
   ٣٠٢ . ١٥٣ ، ١٩٢ . السنن الكبرى: ١/٩٠ . مسند أبي عوانة: ١/٢١٧ . شرح السنة: ٢/٢٤ .
   فتح الباري: ٢/٢١٢ . وتفسير القرطبي: ٢٠/٢٤).
- (١٣) انظر: (صحيح البخاري: ١٨/١٠)، ١٥١/٤، ١٤٦/٩، ١٤٦/٩، وصحيح مسلم، الباب: ١٨، حديث: ١٢٦ من النكاح. وسنن أبي داود: ٢١٦١. وسنن الترمذي: ١٠٩٢. وسنن ابن ماجه:
   ١٩١٩. ومشكاة المصابيح: ٢٤١٦. ومصنف ابن أبي شيبة : ١١١/٤. وتفسير ابن كثير:
   ١٩٩٨، ٥٢/٥ . وتفسير القرطبي: ١٨/١ ، ٩٦/٣).

العناقة (٤٦) THE PRINCE GHAZI TRUST المحف الآية (٤٦) THE PRINCE GHAZI TRUST

وقال ابن وهب: قال لي حَفْص بن مَيْسرة: رأيت على باب وهب بن منبه مكتوباً (ما شاء الله لا قوة إلا بالله) .

وروي أن من قال أربعاً أَمِنَ مِنْ أَرْبَع، من قال هذه أَمِنَ مِنْ هذا، ومن قال: حَسْبُنا اللهُ ونعم الوكيل أَمِنَ مِنْ كيْدِ الناس له، قال تعالى: ﴿ **الَّذِينَ قال لَهُمُ الناسُ** إنّ الناسَ قد جَمَعُوا لكم فاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيماناً وقالوا حَسْبُنَا اللهُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ﴾ [ آل عمران: ١٧٣ ].

ومن قال أُفَوِّضُ أَمْرِي إلى اللهِ أَمَّنه اللهُ من المكْر. قال تعالى ـ مخبراً عن العبد الصالح أنه قال: ﴿ وأَفَوِّضُ أَمْرِي إلى اللهِ إنّ اللهَ بصيرٌ بالعبادِ . فوقاهُ اللهُ سَيِّئَاتِ مَا مَكَرُوا ، وحَاقَ بآل فرعَوْنَ سُوءُ العَذَابِ﴾ [ غافر : ٤٤ ، ٤٥ ].

ومن قال: **﴿لا إلهَ إلاَّ أَنْتَ سُبْحَانكَ إِنّي كُنْتُ مِنَ الظالمين﴾،** أمِنَ من الغم، وقد قال قومٌ: ما مِنْ أحد يقولُ ما شاء الله كان فأصابه شيء إلا رَضِي به. والله أعلم.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ الْمَالُ وَالْبَنُونَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَالْبَاقِيَاتُ الصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِّكَ ثَوَاباً وَخَيْرٌ أَمَلاً ﴾ [ الآية: ٤٦ ].

فيها أربع مسائل:

#### المسألة الأولى:

372

قد بيّنا في كتُب الأصول أنَّ كل موجود \_ ما عدا الله وصفاته العلا \_ له أول، فإن كلّ موجود \_ ما عدا نعيم أهل الجنة وعذاب أهل النار \_ له آخر، وكل ما لا آخرَ له فهو الباقي حقيقة. ولكن الباقي بالحق والحقيقة هو الله، حسبا بينّاه في كتاب الأمد. فأما نعيمُ الجنة فأصولٌ مذ خلقت لم تفن ولا تَفْنَى بخبر الله تعالى؛ وفروع وهي النعم، هي أعراض إنما توصف بالبقاء على معنى أن أمثالها يتجدّد من غير انقطاع، كما روي عن النبي عُقِيلًا على ما يأتي بيانه في سورة مريم وغيرها إن شاء الله، وعلى ما تقدم بيانُه قبل في سورة النساء بقوله: ﴿ كُلَّمًا نَضِجَتْ جُلُودُهم بَدَلْنَاهم جُلوداً سورة الكهف الآية (٤٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (٤٦) سورة الكهف الآية (٤٦) بسبب

**غَيْرَهَا ﴾** [ النـــساء : ٥٦ ] فـــهــذا فـــناء وتجديد ، فيجعله بقاءً مجازاً بالإضافة إلي غَيْرِه ، فإنه يفنى فلا يعود ، فإذا ثبت هذا ، وهي : ا**لمسألة الثانية:** 

فالأعمال التي تَصْدُرُ عن الخلْق من حَسَنٍ وقبيح لا بقاءَ لها ، ولا تجدّد بعد فناء الخلق ، فهي **باقياتٌ** صالحات وطالحات ، حسنات وسيئات في الحقيقة ، لكن لما كانت الأعمال أسباباً في الثواب والعقاب ، وكان الثوابُ والعقاب دائمسين لا ينقطعان ، وباقِيَيْن لا يفنيان ، كما قدمنا بيانه ، وصفَت الأعمال بالبقاء ، حَمْلاً مجازياً عليها ، على ما بيناه في كتب الأصول مِنْ وَجْه تسميةِ المجاز .

وأما تسميةُ الشيء بسببه المتقدّم عليه، أو تسميته بفائدته المقصودةِ به، فندب اللهُ تعالى إلى الأعمال الصالحة، ونَبَّه على أَنَّها خَيْرُ ما في الدنيا من أهل ومال، وعملٍ وحال في المآل، فقال، وهي:

#### المسألة الثالثة:

والباقياتُ الصالحاتُ خَيْرٌ عند رَبِّكَ ثواباً من المال والبنين، وخير أملاً فيما يستقبلون إرادته، واقتضى ذلك، وهي:

### المسألة الرابعة:

أن يكونَ بهذا العموم الباقيات الصالحات كلُّ عمل صالح، وهو الذي وعد بالثواب عليه، إلا أنَّ المفسرين عيَّنُوا في ذلك أقوالاً، ورَوَّوْا فيه أحاديث، واختاروا من ذلك أنواعاً يكثُر تعدادها، ويطولُ إيرادُها، أمَّهَاتُهَا أربعة:

الأول: روى مالك، عن سعيد بن المسيب، « أنَّ الباقيات الصالحات قَوْلُ العبد: الله أكبر، وسبحان الله،والحمد لله، ولا إلهإلا الله، ولا حول ولا قوة إلا بالله».

الثاني: روى ابن وَهْب، عن عليّ بن أبي طالب مثله.

الثالث : مثله ، عن رسول الله عليه .

الرابع: أنها الصلواتُ الخمس، وروي عن ابن عباس وغيره؛ وبه أقول، وإليه

أميل، وليس في الباب حديثٌ صحيح، أما أن فضل التسبيح والتكبير والتهليل والحَوْقَلة مشهور في الصحيح كثير، ولا مِثْلَ للصلوات الخمس في ذلك بحساب ولا تقدير. والله أعلم.

227

R.Q. الكهف الآية (٦٠)

#### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَاهُ لاَ أَبْرَحُ حَتَّى أَبْلُغَ مَجْمَعَ الْبَحْرَيْنِ أَوْ أَمْضِيَ حُقُبًاً ﴾ [الآية: ٦٠].

وهي آية سيَرْتَبِطُ بِهَا غَيْرُهَا؛ لأنه حديث الخضر كله، وذلك في سبع عشرة مسألة. **المسألة الأولى:** 

في سَرْدِ الحديث، وقد مهدناه في شرح الصحيحين بغاية الإيعاب، وشرحنا مسائله، وتكلمنا على ما يتعلَّق به، ونحن الآن ها هنا لا نعدُو ما يتعلق بالآيات على التقريب الموجز الموعب فيها بعون الله ومشيئته.

فأما حديثُه فهو ما روى أُبَيّ بن كعب وغيره، والمعوّل على حديث ابن عباس، قال سعيد بن جُبير : قلت لابن عباس : إن نَوْفاً البِكالي يزعم أنَّ موسى صاحب بني إسرائيل ليس موسى صاحب الخضر ، فقال : كذب عدُوّ الله، سمعْت أبيّ بس كعب يقول : سمعْت رسول الله عُلَيْتَه يقول : قام موسى خطيباً في بني إسرائيل ، فسئل أي الناس أعلم ؟ فقال : أنا أعلم . فعتب الله عليه ، إذ لم يَرُدّ العلم إليه ، فأوحى الله إليه أنَّ عبداً مِنْ عِبَادِي بَحَجْمَع البحرين هو أعلم منك . قال موسى : أي رب ، فكيف لي به ؟ الناس أعلم ؟ فقال : أنا أعلم . فعتب الله عليه ، إذ لم يَرُدّ العلم إليه ، فأوحى الله إليه أنَّ عبداً مِنْ عِبَادِي بَحَجْمَع البحرين هو أعلم منك . قال موسى : أي رب ، فكيف لي به ؟ الن نون ، فجعل موسى حُوتاً في مِكْتَل ، فحيث تفقد الحوت فئم هو ، وانطلق معه فتاه يوشع وأسك الله عنه جرية الماء موسى حُوتاً في مكتّت ، فانطلق وفتاه يمشيّان حتى أتيا الصخرة ، فرقد وأمسك الله عنه جرية الماء ، حتى كان مثل الطاق ، وكان للحوت سَرَباً ، ولمسى ولفتاه عجباً ، فانطلقا بقية يومها وليلتها ، ونسي صاحب موسى أن يخبره . فلما أصبح مُوسى قال لفتاه : ﴿ آتِنَا عَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِيناً عِنْ سَعَرِمَاً هذا الماء . عبر الماء الماء موسى وله الماء موسى أله الماء . من المكتل حتى خرج من المكتل ، ولموسى ولفتاه وأمسك الله عنه جَرْيَةَ الماء ، حتى كان مثل الطاق ، وكان للحوت سَرَباً ، ولموسى ولفتاه عجباً ، فانطلقا بقية يومها وليلتها ، ونسي صاحب موسى أن يخبره . فلم أصبح مُوسى قال لفتاه : ﴿ آتِنَا عَدَاءَنَا لَقَدْ لَقِيناً عِنْ سَعَرِفاً هَذًا مَعْتاً ﴾ [ الكهف : ٢٢ ] .

قال: ولم ينصب حتى جاوز المكانَ الذي أمر به.

سورة الكهف الآية (٦٠) .....

قال: ﴿ قَالَ أَرَأَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّخْرَةِ، فَإِنِّي نَسِيتُ الْحُوتَ وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلاَّ الشَّيْطَانُ أَنْ أَذْكُرَهُ وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَبًاً . قَالَ: ذَلِكَ مَا كُنَّا نَبْغِ فَارْتَدًا عَلَى آثَارِهِمَا قَصَصاً ﴾ [ الكهف: ٦٣ ، ٦٤ ].

GHAZI TRU

۲۳

قال: فكانا يقُصّان آثارهما. قال سفيان: يزعم ناسٌ أنَّ تلك الصخرةَ عـندها عينُ الحياة، ولا يُصيب ماؤُها ميتاً إلا عاش.

قال، وكان الحوتُ قد أكل منه، فلما قطر عليه الماء عاش.

قال: فقصاً آثارهما حتى أتيا الصخرة، فرأى رجلاً مسجًّى عليه بنَوْبٍ، فسلَّم عليه، فقال: أَنَّى بأرْضِكَ السلام؟ قال: أنا موسى. قال: موسى بني إسرائيلً؟ قال: نعم، قال: يا موسى، إنك على علم من علم الله علَّمَكَهُ لا أعلمه، وأنا على عِلْم من عِلْم الله علَّمنيه لا تعلمه. فقال موسى: ﴿ أَتَّبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمِنِي مِمَّا عُلِّمْتَ رُشُداً. قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً ﴾ [ الكهف: ٦٦ ، ٦٧ ].

قال له الخضر : ﴿ فَإِن اتَّبَعْتَنِي فَلاَ تَسْأَلْنِي عَنْ شَيْءٍ حَتَّىٰ أُحْدِثَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً ﴾ [الكهف: ٧٠] قال: نعم.

فانطلق الخضر ومُوسى يمشيان على ساحل البحر، فمرَّتْ بهما سفينة، فكلَّمَاهم أن يَحْمِلُوهما، فعرفوا الخضر، فحمَلُوهما بغير نَوْل، فعمد الخضر إلى لَوْح من ألواح السفينة فنزعه، فقال له موسى. قومٌ حملونا بغير نَوْل عمدْتَ إلى سفينتهم فَخَرَقْتَها لتُغْرِقَ أهلها، لقد جئت شيئاً إمْراً.

قال: ﴿ أَلَمْ أَقُلْ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبْراً . قَالَ: لاَ تُؤَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ وَلاَ تُرْهِقْنِي مِنْ أَمْرِي عُسْراً ﴾ [ الكهف: ٧٢ ، ٧٣ ].

ثم خرجا من السفينة، فبينما هما يمشيان على الساحل إذا بِغُلام يلـعب مع الغلمان، فأخذ الخضر برأسه، فاقتلعه بيده، فقتله. قال له موسى: ﴿ أَقَتَلْتَ نَفْساً زَكِيَّةً بِغَيْرِ نَفْسٍ لَقَدْ جِئْتَ شَيْئاً نُكْراً. قَالَ: أَلَمْ أَقُلْ لَكَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ معِيَ صُبُراً ﴾ [الكهف: ٧٤، ٧٥]. THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 المعلق الآية ( ٦٠ ) THE PRINCE GHAZI TRUST

قال: وهذه أشدَّ من الأولى: ﴿إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلاَ تُصَاحِبْنِي قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذْراً. فَانْطَلَقَا حُتَّىٰ إِذَا أَتَبَا أَهْلَ قَرْيَةِ اسْتَطعما أَهْلَهَا فَأَبَوْا أَنْ يُضَيِّفُوهُمَا فَوَجَدًا فِيهَا جِدَاراً يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَّ فَأَقَامَهُ، قَالَ: لَوْ شِئْتَ لاَتَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْراً. قَالَ: هَٰذَا فِرَاقُ بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأَنَبَّكُ بِتَأْوِيلِ مَا لَمْ تَسْتَطِعْ عَلَيْهِ صَبَراً ﴾ [الكهف: ٢٦، ٧٧، ٧٨].

قال رسول الله عَظِيمَةٍ : « يرحَمُ اللهُ موسى لودِدْنا أنه صبر حتى يَقُصَّ علينا من أخبارهما » ، قال : قال رسول الله عَظِيمَةٍ : الأولى كانت من موسى نسياناً .

قال: وجاء عصفورٌ فوقع على حَرْفِ السفينة، ثم نقَر في البحر، فقال له الخضر : ما عِلْمِي وعلمك في عِلْم الله إلا بمقدار ما أخذ هذا العصفور من البحر .

قال سعيد بن جُبير : وكان ابن عباس يقرأ : وكان أمامهم ملك يأخذ كلَّ سفينة صالحةٍ غَصْباً . وكان يقرأ : وأما الغلام فكان كافراً .

قال ابنُ عباس: قال أبي: قال النبي ﷺ : « الغلام الذي قتله الخضر طُبع يَوْمَ طُبع كافراً ».

وقال أبو هريرة: قال النبي ﷺ : « إنما سُمي الخضر ، لأنه جلس على فَرْوَةٍ بَيْضَاءَ فاهتزَّتْ تحته خضراء » <sup>(١١)</sup> .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِفَتَاهُ ﴾ :

فيه قولان:

144

أحدهما : أنه كان معه يخدمه .

والثاني: أنه ابنُ أخته وهو يوشع بن نون بن أفرائيم بن يوسف بن يعقوب.

وإنما سمّاه فَتَاه؛ لأنه قام مقامَ الفتى، وهو العَبْدُ؛ قال تعالى: ﴿ وَقَالَ لِفِتْيَانِهُ

(١٤) انظر: (صحيح البخاري: ١٩٠/٤. وسنن الترمذي: ٣١٥١. وموارد الظمآن: ٢٠٩٢. فتح الباري: ١٨٣/١٥. تفسير الباري: ١٨٣/١٨. مشكاة المصابيح:
 ١٩٠/٢ . الباري: ١٨٣/١٥. الفرر: ٢٤/٢٤. البداية والنهاية: ٣٢٧/١. تهذيب ابن عساكر: ١٤٥/٥).

**اجْعَلُوا بِضَاعَتَهِم ﴾** [يوسف: ٦٢] وقال: ﴿ **تُرَاوِدُ فَتَاها ﴾** [يوسف: ٣٠]؛ وقال ﷺ : « لا يقولنّ أحدُكم عَبْدِي وأَمَتي، وليقل فَتَايَ وفَتَاتي » <sup>(١٥)</sup>.

224

فظاهِرُ القرآن يقتضي أنه عبد . وفي الحديث أنه كان يوشع بن نون . وفي التفسير أنه ابن أخته . وهذا كلَّه ما لا يُقْطَع به ، فالوَقف فيه أَسْلَم . المسألة الثالثة :

فيه الرحلة في طلب العلم الذي ليس بفَرْض ، وقد رحلت الصحابةُ فيه وأَذِن لهم في الترحل في طلب الدنيا فضلاً عن الدين ، وقد بيَّناه في غير موضع . **المسألة الرابعة من الآية الثامنة:** 

﴿ فَلَمَّا بَلَغَا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيما حُوتَهُمَا فَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ سَرَباً ﴾

جعل الله تعالى النسيانَ سبباً للزيادة على مقدار الحاجة في المسير؛ لأنّ الله كان كتب له لقاءَه، وكتب الزيادةَ في السير على موضع اللقاء، فنفذ الكلّّ؛ وفيه دليلّ على جواز النسيان على الأنبياء، وكذلك على الخلق في معانِي الدّين، وهو عفْوٌ عند الله سبحانه، كما تقدم.

المسألة الخامسة من الآية التاسعة:

سورة الكهف الآيتان (٦٦ – ٦٢) .

قوله تعالى : ﴿ قَالَ لِفَتَاهُ آتِنَا خَدَاءَنَا ﴾ : [ الآية : ٦٢ ].

بيّن ذلك جَوازَ الاستخدامِ للأصحابِ أو العبيد في أمورِ المعاش وحاجة المنافع، لفَضْل المنزلة، أو لحقِّ السيدية.

(10) انظر: (صحيح مسلم، الباب: ٣، حديث: ١٣ من الألفاظ من الأدب \_ وسنن أبي داود:
 ٤٩٧٥. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٣/٢٦، ٤٦٣ ، ٤٨٤، ٤٩١، ٥٠٨ ، شرح السنة للبغوي:
 ٣٥٢/١٢. مشكاة المصابيح: ٤٧٦٠).

المسألة السادسة من الآية العاشرة:

قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْسَانِيهُ إِلاَّ الشَّيْطَانُ ﴾: [ الآية: ٦٣ ].

نسيه يُوشع، ونسيه أيضاً موسى، ونسبةُ الفتى نسيانه إلى الشيطان، لأنه متمكِّنٌ منه. ولا يُنسب نسيانُ الأنبياء إلى الشيطان؛ لأنه لا يتمكن منهم، وإنما نسيانُهم أسوة للخلق وسنَّة فيهم.

**المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿**وَاتَّخَذَ سَبِيلَهُ فِي الْبَحْرِ عَجَباً ﴾ [ الآية: ٦٣ ] قال النبيُّ عَيَّلِيَّمٍ : فصار الماءُ على الحوتِ مِثْلَ الطاق، ليكون ذلك علامةً لموسى،

ولولاه ما علم أين فَقَدَ الحوت، ولا وجد إلى لقاء المطلوب سبيلاً .

# المسألة الثامنة من الآية الحادية عشرة:

قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَّبَعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ ﴾: [ الآية: ٦٦ ]. وهو دليلٌ على أنّ المتعلم تَبَعٌ للعالم، ولو تفاوتت المرَاتب.

## المسألة التاسعة من الآية الثانية عشرة:

قوله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِي صَبْراً ﴾ [ الآية: ٦٢ ].

حكم عليه بعادةِ الخَلْقِ في عدم الصبر عما يخرجُ من الاعتياد، وهو أصلٌ في الحكم بالعادة.

## المسألة العاشرة من الآية الثالثة عشرة:

قوله تعالى: ﴿ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ صَابِراً وَلاَ أَعْصِي لَكَ أَمْراً ﴾ [الآية: ٦٩].

قال علماؤنا رحمة الله عليهم: استثنى في التصبّر، ولم يستثن في امتثال الأمر، فلا جَرَم وَجَّه ما استثنى فيه، فكان إذا أراد أن يَخَرِقَ السفينة أو يقتل الغلام لم يقبض يدَهُ، ولا نازَعَه، وخالفه في الأمر، فاعترض عليه، وسأله. 251

المسألة الحادية عشرة من الآية الرابعة عشرة:

قوله تعالى: ﴿ لاَ تُؤَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتَ ﴾: [ الآية: ٧٣ ].

ذكر أنّ النسيانَ لا يَقْتَضِي المؤاخذة؛ وهذا يدلُّ على ما قدمناه من أنه لا يدخلُ تحت التكليف، ولا يتعلَّق به حكمٌ في طلاق ٍ ولا غيره.

المسألة الثانية عشرة من الآية الخامسة عشرة:

قوله تعالى : ﴿ إِنْ سَأَلْتُكَ عَنْ شَيْءٍ بَعْدَهَا فَلاَ تُصَاحِبْنِي ﴾ : [ الآية : ٧٦ ] .

فهذا شرطٌ ، وهو لازم ، والمسلمون عند شروطهم ، وأحقُّ الشروط أن يُوفَّى به ما التزمه الأنبياء ، أو التُزِم للأنبياء ، فهذا أصْلٌ من القول بَّالشروط وارتباط الأحكام بها ، وهو يستدلُّ به في الأيمان وغيرها .

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ قَدْ بَلَغْتَ مِنْ لَدُنِّي عُذُراً ﴾: [ الآية: ٧٦ ].

هذا يدلُّ على قيام الاعتذار بالمرة الواحدة مطلقاً ،وبقيام الحجّة من المرة الثانية بالقَطْع .

المسألة الرابعة عشرة:

صبر موسى على قَتْل مَنْ لا يستحقّ عنده القتل، ولم يغتَرّ لما كان أعلمه مِنْ أنَّ عنده علماً ليس عنده، ولولا ذلك ما صبر على حال ظاهرُها المحال، وكان هو أعلم بباطنها في المآل.

المسألة الخامسة عشرة من الآية السادسة عشرة:

قوله تعالى: ﴿ فَانْطَلَقَا حَتَّىٰ إِذَا أَتَيَا أَهْلَ قَرْيَةٍ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا﴾ [ الآية: ٧٧ ].

وصلا إلى القرية محتاجَيْن إلى الطعام، فعرضُوا أنفسهم عليهم، وكانوا ثلاثة، فأبَوْا عن قبول ذلك منهم، وهذا سؤالٌ، وهو على مراتب في الشرع، ومنازلَ بيّناها في كتاب شرح الصحيحين.

وهذا السؤال من تلك الأقسام هو سؤالُ الضيافة، وهي فَرْضٌ أو سَنَّةٌ كما بيناه

معند الكهف الآيتان ( ۷۹ و ۸۲) ATT معاد الكهف الآيتان ( ۷۹ و ۸۲) ( ۸۲ و ۸۲)

هنالك، وسؤالها جائزٌ، فقد تقدم في حديث أبي سعيد الخدري أنهم نزلوا بقوم فاستضافُوهم، فأبوا أنْ يضيفوهم، فلُدغ سيِّدهم، فسألوهم: هل من رَاقٍ، فجاعلوهم على قطيعٍ من الغنم... الحديث إلى آخره.

وذكروا ذلك للنبي ﷺ فجوَّزَ الكل، وقد كان موسى ـ حين سقى لِبنتيْ شُعيب ـ أجوعَ منه حين أتى القَرْيَة مع الخضر، ولم يسأل قوتاً؛ بل سقى ابتداء، وفي القرية سألا القُوت، وفي ذلك للعلماء انفصالات كثيرة، منها أنَّ موسى كان في حديث مَدْين منفرداً، وفي قصة القرية تبعاً لغيره.

وقيل: كان هذا سفَر تأديب فوُكِل إلى تكليف المشقة، وكان ذلك سفَر هِجْرَةٍ فوكل إلى العَوْن والقوة.

# المسألة السادسة عشرة من الآية السابعة عشرة:

قوله تعالى: ﴿ أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِينَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْرِ فَأَرَدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْباً ﴾ [ الآية: ٧٩ ].

فاستدلّ به مَنْ قال: إن المسكينَ هو الذي ليس له شيء، وفرَّ من ذلك قومٌ حتى قرأُوها لمسّاكين ـ بتشديد السين ـ من الاستمساك، وهذا لا حاجةَ إليه؛ فإنه إنما نسبهم إلى المسكنة لأجل ضْعفِ القوة، بل عدمها في البحر، وافتقار العبد إلى المولى كَسْباً وخلقاً. ومَنْ أراد أن يعلم يقيناً أن الحول والقوة لله فليركب البحر.

## المسألة السابعة عشرة من الآية الثامنة عشرة:

قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا الْجِدَارُ فَكَانَ لِغُلَامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزٌ لَهُمَا وَكَانَ أَبُوهُمَا صَالِحاً فَأَرَادَ رَبَّكَ أَنْ يَبْلُغَا أَشُدَّهُمَا وَيَسْتَخْرِجَا كَنْزَهُمَا رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ، وَمَا فَعَلْتُهُ عَنْ أَمْرِي ذَلِكَ تَأْوِيلُ مَا لَمْ تَسْطِعْ عَلَيْهِ صَبْراً﴾ [الآية: ٨٢]. 252

#### الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ قَالُوا يَاذَا الْقَرْنَيْنِ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلُ لَكَ خَرْجاً عَلَى أَنْ تَجْعَلَ بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمْ سدًًا ﴾ [ الآية: ٩٤ ].

فيها مسألة واحدة:

سورة الكهف الآية ( ٩٤)

الخَرْج: الجزاء والأجرة، وكان ملكاً ينظر في أمورهم، ويقومُ بمصالحهم، فعرضُوا عليه جزاءً في أن يكفَّ عنهم ما يجدونه من عادِيَة يأجوج ومأجوج، وعلى الملِكَ فَرْضٌ أَنْ يَقُومَ بحاية الخَلْق في حِفْظِ بَيْضَتهم، وسَدَّ فرجتهم، وإصلاح ثغرهم من أموالهم التي تَفيء عليهم، وحقوقهم التي يجمعها خزَنَتهم تحت يده ونظره، حتى لو أكلتها الحقوق، وأنفدَتْها المؤن، واستوفتها العوارض، لكان عليهم جَبْرُ ذلك من أموالهم، وعليه حُسْنُ النظرِ لهم، وذلك بثلاثة شروط:

الأول: ألّا يستأثر بشيء عليهم.

الثاني: أن يبدأ بأهل الحاجة منهم فيعينهم.

الثالث: أن يسوِّي في العطاء بينهم على مقدار منازلهم، فإذا فنيت بعد هذا ذخائرُ الخزانة وبقيت صفْراً فأطْلَعت الحوادثُ أَمْراً بذلوا أنفسهم قبل أموالهم، فإن لم يُغْنِ ذلك فأموالُهم تؤخَذ منهم على تقدير ، وتُصرف بأحسن تدبير .

فهذا ذو القرنين لما عرضوا عليه المال قال: لست أحتاجُ إليه، وإنما أحتاج إليكم فأعينوني بقوة، أي اخدموا بأنفسكم معي، فإنّ الأموالَ عندي والرجال عندكم؛ ورأى أنَّ الأموالَ لا تُغْنِي دونهم، وأنهم إنْ أخذوها أجرةً نقص ذلك مما يحتاجُ إليه، فعاد عليهم بالأخذ، فكان التطوَّع بخدمة الأبدان أولى.

وقد بينا ذلك كله في كتاب الفيء والخراج والأموال من شرح الحديث بياناً شافياً، وهذا القَدْرُ يتعلقُ بالقرآن من الأحكام، وتمامُه هنالك.

وضبْطُ الأمرِ فيه أنّه لا يَحِلُّ أَخْذُ مال أحدٍ إلّا لضرورة تَعْرِض فيؤخذ ذلك المالُ جَهْراً لا سِرًا، وينفق بالعدل لا بالاستئنّار، وبرأي الجماعة لا بالاستبداد بالرأي. والله الموَفِّقُ للصواب. الكومة الكومة الكومة الآيتان (١٠٢ - ١٠٤) (١٠٤ - ١٠٤)

## الآية الموفية عشرين

722

قوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً . الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ يُحْسِنُونَ صُنْعاً ﴾ [ الآيتان : ١٠٣ ، ١٠٤ ].

فيها مسألة: أجاب الله عما وقع التقريرُ عليهم بقوله: ﴿ **أُولئكَ الذين كَفَرُوا** ب**آياتِ ربهم ولقائه فَحَبِطَتْ أعمالُهم فلا نُقِيمُ لهم يومَ القيامةِ وَزْناً ﴾** [ الكهف: ١٠٥ ]. لكن العلماء من الصحابة ومَنْ بعدهم حملوا عليهم غيرهم، وألحقوا بهم مَنْ سِواهم ممن كان في معناهم، ويرجعون في الجملة إلى ثلاثة أصناف:

**الصنف الأول:** الكفار بالله، واليوم الآخر، والأنبياء، والتكليف؛ فإنّ الله زَيَّنَ لكل أمة عملهم، إنفاذاً لمشيئته، وحُكْ<sub>م</sub>اً بقضائه، وتصديقاً لكلامه.

الصنف الثاني: أهل التأويل الفاسد الدليل الذين أَخْبَر الله عنهم بقوله: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ في قلوبهم زَيْغٌ فيتَّبِعُون ما تَشَابَة مِنْهُ ابتغاءَ الفِتْنَةِ وابتغاءَ تأويلهِ﴾ [آل عمران: ٧]؛ كأهل حَرُوراء والنهروان، ومن عمل بعملهم اليوم، وشَغَّب الآن على المسلمين تشغيبَ أولئك حينئذ، فهم مثلُهم وشرٌّ منهم.

قال علي بن أبي طالب يوماً، وهو على المنبر : لا يسألني أحَدَّ عن آيةٍ من كتاب الله إلا أخْبَرته، فقام ابن الكواء، فأراد أنْ يسألَه عما سأل عنه صبيغً عمرَ بن الخطاب، فقال : ما الذاريات ذَرُواً ؟ قال عليّ : الرياح . قال : ما الحاملات وقُراً ؟ قال : السحاب . قال : فما الجاريات يُسْراً ؟ قال : السفن . قال : فما المقسّمات أمْراً ؟ قال : اللائكة . قال : فقول الله تعالى : ﴿ هَلْ نُنَبِّئُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ﴾ ؟ [ الكهف : ١٠٣ ] قال : ارْق إليّ أخبرك . قال : فرقي إليه درَجتين ، قال : فتناوله بعصاً كانت بيده، فجعل يضربه مها . ثم قال : أنتَ وأصحابك . وهذا بناءً على القول بتكفير المتأولين . وقد قدمنا نبذة منه ، وتمامُها في كتب الأصول .

الصنف الثالث: الذين أفسدوا أعمالهم بالرياء وضَيَّعوا أحوالهم بالإعجاب، وقد

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة الكهف الآيتان (٢٠٢ - ٢٠٢) For OURANIC THOUGHT

أتينا على البيان في ذلك من قبل، ويلحق بهؤلاء الأصناف كثيرٌ، وهم الذين أفنوا زمانهم النفيس في طلب الخسيس. كان شيخنا الطوسي الأكبر يقول: لا يذهب بكم الزمان في مصاولة الأقران ومواصلة الإخوان. وقد ختم الباري البيان، وختم البرهان بقوله: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرّ مِثْلُكُمْ يُوحَىٰ إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ فَمَنْ كَانَ يَرْجُو لِقَاءَ رَبِّهِ فلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحاً وَلَا يُشْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَداً ﴾ [الكهف: ١١].

 $\star \star \star$ 



سُورة مَرِيم فيها ست آيات

# الآية الأولى:

قوله تعالى: ﴿ذِكْر رَحْمَةٍ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكَـرِيَّـا. إِذْ نَـادَى رَبَّـهُ نِـدَاءً خَفِيًّا﴾ [الآيتان: ٢، ٣].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

هذا يناسبُ قوله: ﴿ **ادْعُوا رَبَّكُم تَضَرَّعاً وخُفْيَةً ﴾** [ الأعراف: ٥٥ ] . وقد روى سعد عن النبي ﷺ أنه قال: « خَيْرُ الذكْر الخفيّ، وخَيْر الرزق ما يكفي<sup>(۱)</sup> »؛ وذلك لأنه أبعَدُ من الرياء ، فأما دعاء زكريا فإنما كان خَفِيّاً ، وهي:

المسألة الثانية:

لوجهين: أحدهما : أنه كان ليلاً .

والثاني: لأنه ذكر في دعائه أحوالاً تفتقِرُ إلى الإخفاء، كقوله: وإنِّي خِفْتُ الموالي من وَرَائي. وهذا مما يكْتَمُ ولا يُجْهَرُ به، وقد أسرَّ مالك القنوت، وجهرَ به الشافعي، والجهْرُ أفضل؛ لأنّ النبيّ عَيْشِهْمِ كان يدعو به جَهْراً حسبا ورد في الصحيح. والله أعلم.

(1) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ١٧٢/١ ، ١٨٠ ، ١٨٧ . ومجمع الزوائد: ١١/١٠ . موارد الظرآن:
 ۲۳۲۳ . مصنف ابن أبي شيبة: ١٦/١٦ . الترغيب والترهيب: ٢/٣٣٧ ، ٢/١٦٠٤).

TEY .

# الآية الثانية:

قوله تعالى: ﴿ وَإِنِّي خِفْتُ الْمَوَالِيَ مِنْ وَرَائِي وَكَانَتِ امْرَأَتِي عَاقِراً فَهَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا ﴾ [ الآية: ٥ ].

فيها مسألتان:

سورة مريم الآية (٥)

المسألة الأولى:

قد بينا أنّ للمولى ثمانيةَ معان في كتب الأصول والحديث، وأوضحنا أنّ من جملتها الوارث، وابن العم. ولم يخَفْ زكريا إرثَ المال، ولا رجاه من الولد؛ وإنما أراد إرْثَ النبوة، وعليها خاف أن تخرج عن عَقِبِه، فقد قال النبي يُتَالِيَّهِ : « إنا معشر الأنبياء لا نُورَث ما تركناه صدَقة <sup>(٢)</sup> ». وفي لفظ آخر : « إنّ الأنبياء لم يوَرِّثُوا ديناراً ولا دِرْهَماً، وإنما وَرَثُوا علماً <sup>(٢)</sup> ». والأول أصح.

المسألة الثانية:

رجا زكريّا ربَّه في الولد لوَجْهين:

أحدهما : أنه دعاه لإظهار دينه، وإحياء نبوّته، ومضاعفة أُجْرِه، في ولدٍ صالحٍ نبيّ بعده، ولم يسأله للدنيا .

الثاني: لأنّ ربَّه كان قد عوَّدَه الإجابة، وذلك لقوله تعالى: ﴿ **وَلَمْ أَكُنْ بدُعَائُكَ** رَ**بِّ شَقِيَّاً ﴾** [ مريم: ٤ ]. وهذه وسيلة حسَنَةٌ أن يتشفَّعَ إليه بنعمه، ويستدرَّ فَضْلَه بفضله. يروى أن حاتم الجواد لقيه رجُلٌ، فسأله فقال له حاتم: مَنْ أنت؟ قال: أنا الذي أحسنْتَ إليه عام أوّل. قال: مرحباً بمن تشفَّع إلينا بنا.

- (٢) انظر: (فتح الباري: ٨/١٢. والتمهيد لابن عبد البر: ١٧٥/٨. ومسند أحمد: ٤٦٣/٢).
- (٣) انظر: (موارد الظرآن: ٨٠. مشكل الآثار للطحاوي: ٢٩/١ . التاريخ الكبير للبخاري:
   (٣) انظر: (موارد القرطبي: ٢٩٥/٨ . تهذيب ابن عساكر: ١٢٦/٧ . فتح الباري: ١٦٠/١ . تفسير
   ابن كثير: ٢٦/٦ . كشف الخفا: ٢٣/٨).



## الآية الثالثة:

قوله تعالى : ﴿ يَا يَحْيَىٰ خُذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمُ صَبِيًّا ﴾ : [ الآية : ١٢ ]. فيها مسألتان :

## المسألة الأولى:

قد بيّنا الحكمة والحُكْم في سورة البقرة من كتابنا هذا، وفي غيره من الكتب، وأوضحنا وجوهَها ومتصرّفاتها ومتعلقاتها كلّها. وأجلُّها مرتبة النبُوَّة.

المسألة الثانية: في المراد بالحُكُم هاهنا:

- وفيه ثلاثة أقوال: الأول: الوحي.
  - والثاني: النبوّة.
- والثالث : المعرفة والعمل بها .

وهذا كلّه محتمل يفتقِرُ إلى تحقيق؛ فأما من قال: إنه الوَحْيُ فجائز أَنْ يُوحِي الله إلى الصغير، ويكاشفه بملائكته وأَمْرِه، وتكون هذه المكاشفة نبّوة غير مهموزة رِفْعةً ومهموزة إخباراً، ويـجوز أن يرسله إلى الخلق كامل العقل والعلم مؤيَّداً بالمعجزة، ولكن لم يَرِدْ بذلك خَبَرٌ، ولا كان فيمن تقدم. وقول عيسى: ﴿ إِنِي عَبْدُ اللهِ آتَافِيَ الكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًّا ﴾ [ مريم: ٣٠]. إخبارٌ عما وجب له حصولُه، لا عما حصل بعد.

وأما العلم والعمل فقد رَوى ابنُ وهب، عن مالك في قوله: ﴿ **وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ** صَبِيًّا ﴾ .

قال عيسى: أوصيكم بالحِكْمة، والحكمة في قول مالك هي طاعة اللهِ، والاتباعُ لها، والفقةُ في الدين والعمل به، وقال: ويُبَيِّنُ ذلكَ أَنَّكَ تَجدُ الرجل عاقلاً في أمر الدنيا ذا بَصَرِ فيها، وتجد آخر ضعيفاً في أمْرِ دنياه عالماً بأمْرِ دينه بَصِيراً به، يؤتيه الله إياه، ويحرمه هذا، فالحكمة الفقْهُ في دين الله.

وروى عنه ابنُ القاسم أنه سُئل عن تفسير قوله تعالى : ﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا ﴾ ـ قال : المعرفة والعَملُ به . انتهى قول مالك .

وفي الإسرائيليات أنه قيل ليحيى، وهو صغير : ألا تذهب نلعب ؟ قال : ما خُلقت للعب .

### الآية الرابعة:

قوله تعالى: ﴿وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيًّا﴾ [الآية: ٢٥].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ هُزِّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ النَّخْلَةِ ﴾:

أَمْرٌ بتكلُّف الكسْبِ في الرزق، وقد كانت قبل ذلك يأتيها رِزْقُها من غير تكسّب، كما قال تعالى: ﴿ كلما دَخلَ عليها زَكرِيًّا المحرابَ وجدَ عِنْدَها رِزْقاً قال يا مَرْيَمُ أَنَّى لكِ هذَا؟ قالت: هُوَ مِنْ عندِ الله إِنَّ اللهَ يرزقُ مَنْ يشاءُ بغير حِسَابِ﴾ [آل عمران: ٣٧].

قال علماؤنا : كان قَلْبُها فارغاً لله، ففرغ الله جارِحتها عن النصّب، فلما ولدت عيسى، وتعلَّق قلبها بحبه، وَكلها اللهُ إلى كسبها، وردَّها إلى العادة في التعلق بالأسباب، وفي معناه أنشدوا :

ألم تــــر أنَّ الله قــــال لمـريــم إليك فهُـزِّي الجِذْع يسـاقـط الرطـب ولو شاء أحْنى الجِذْع مِـنْ غير هَـزِّهـا إليهـا، ولكـن كـلَّ شيء لـه سبــب وقـد كـان حـبُّ الله أولى بـرزقهــا كما كان حبّ الخلق أدْعَى إلى النصَبْ

المسألة الثانية: في صفة الجذع قولان:

أحدهما : أنه كان لنخلةٍ خضراء ، ولكنه كان زمان الشتاء ، فصار وجودُ التمْرِ في غر إبّانه آية . وفلية (٢٥٠) العربي (٢٥٠) ٢٥٠ (٩٣) ٢٥٠

الثاني: أنه كان جذعاً يابساً فهزَّنُه، فاخضرَّ وأَوْرَقَ وأثمر في لحظة. ودخلتُ بيت لَحْم سنة خس وثمانين وأربعمائة، فرأيت في متعبَّدِهم غاراً عليه جذعٌ يابس كان رُهْبانَهم يذكرون أنه جذع مريم بإجماع، فلما كان في المحرم سنة اثنتين وتسعين دخلْتُ بيت لحم قبل استيلاء الروم عليه لستةِ أشهر، فرأيتُ الغار في المتعبَّد خالياً من الجذع. فسألت الرهبانَ به، فقالوا: نخر وتساقط، مع أن الخلق كانوا يقطعونه استشفاءً حتى فقد.

المسألة الثالثة:

قال ابن وهب : قال مالك : قال الله : رُطَباً جَنِيًّا .

الجنيّ: ما طاب من غير نقْش ولا إفساد، والنقش أن ينقش في أسفل البسرة حتى ترطب، فهذا مكروهٌ؛ يعني مالكَ أنَّ هذا تعجيل للشيء قبل وقته، وإفسادٌ لجَنَاه؛ فلا ينبغي لأحد أن يفعله، ولو فعله فاعلٌ ما كان ذلك مجوّزاً لبيعه، ولا حُكْماً بطيبه، وقد تقدم شيء من ذلك في سورة الأنعام.

### الآية الخامسة:

قوله تعالى: ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمُوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمٰنِ عَبْداً﴾ [الآية: ٩٣].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قال محمد بن كعب: لقد كاد أعداءُ الله أَنْ يُقيموا علينا الساعةَ بقولهم هذا، لقوله تعالى: ﴿ تكادُ السمُوات يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وتَنْشَقَّ الأَرْضُ وتَخِرَّ الجبَالُ هَدًّا. أَنْ دَعَوْا للرَّحْمُنِ وَلداً. ومَا يَنْبَغي للرَّحْمُنِ أَنْ يَتَّخِذَ ولداً. إنْ كلَّ مَنْ في السَّمُواتِ والأرضِ إلَّا آتي الرَّحْمُن عَبْداً﴾ [مرم: ٩٠ ، ٩٣].

وصدق، فإنه قولٌ عظيم سبق القضاء والقدر، ولولا أنَّ البارىء لا يضعه كُفْر الكافر، ولا يرفعه إيمانُ المؤمن، ولا يزيد هذا في مُلكه، كما لا ينقص ذلك من سورة مريم الآية (٩٦) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

مُلْكه، لما جرى شيء من هذا على الألسنة، ولكنه القدُّوس الحكيم الحليم، فلم يبال بعد ذلك بما يقوله الْمُبْطِلون.

المسألة الثانية: قوله: ﴿إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمُواتُ والأَرْضِ إِلَّا آتِي الرَّحْمُنِ عَبْداً﴾:

دليلٌ على أنَّ الرجلَ لا يجوزُ أن يملك ابْنَه.

ووَجْهُ الدليل عليه من هذه الآية أنّ الله تعالى جعل الولديّة والعَبْدِية في طرَفي تقابل، فنفى إحداهما، وأثبت الأخرى، ولو اجتمعتا لما كان لهذا القول فائدة يقع الاحتجاجُ بها، والاستدلالُ عليها، والتبرّي منها؛ ولهذا أجعت الأمةُ على أن أمَةَ الرجل إذا حملت فإن ولدها في بطنها حرٌّ لا رقَّ فيه بحال، وما جرى في أُمّهِ موضوعٌ عنه، ولو لم يوضع عنه، فلا خلاف في الولد، وبه يقع الاحتجاج.

وإذا اشترى الحرّ أباه وابنه عُتِقا عليه، حين يتم الشراء . وفي الحديث الصحيح: « لن **يجزي** والدّ ولده إلّا أن يجده مملوكاً فيشتريه فيُعْتقه<sup>(٤)</sup> ». فهذا نصٌّ.

والأول دليل من طريق الأولى؛ فإن الأب إذا لم يملك ابْنَه مع علوّ مرتبته عليه فالابنُ بِعَدَم مِلْكِ الأب أولى، مع قصوره عنه، وكان الفرق بينهما أنَّ هذا الولد مملوكٌ لغيره، فإذا أَزال ملك الغير بالشراء إليه تبطل عنه، وعُتِق، والتحق بالأول، وفي ذلك تفريعٌ وتفصيل موضِعُه شرْحُ الحديث، ومسائل الفقه، فلينظر فيها.

### الآية السادسة:

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُم الرَّحْمَٰنُ وُدًّا ﴾ [الآية: ٩٦].

فيها مسألتان:

(٤) أنظر: (مشكل الآثار للطحاوي: ١٤١/٢ . تلخيص الحبير: ٣٠/٣٠ . المستدرك: ١١٥/١).

اللغة (٩٦) THE PRINCE GHAZI TRUST المورة مريم الآية (٩٦) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الأولى:

101

روى مالك وغيره من الأئمة قال النبي ﷺ : « إنّ الله إذا أحبّ عَبْداً نادى جبريل: إنّي أُحِبُّ فلاناً فأحبه، فيحبه جبريل. ثم ينادي ملائكة السماء: إن الله يحبّ فلاناً فأحبوه؛ فتحبه ملائكة السماء، ثم يوضع له القبول في الأرض، فذلك قول الله سبحانه: ﴿إِنَّ الذين آمَنُوا وعَمِلُوا الصالحاتِ سيَجْعَلُ لهمُ الرحْنُ وُدًاً ﴾.

وإذا أبغض عبداً... فذكر مثله<sup>(٥)</sup> ». وفي كتب التفسير أحاديث في هذه الآية أعرضنا عنها لضَعْفِهَا.

المسألة الثانية:

روى ابنُ وَهْب وغيره عن مالك في حديث: اتق الله يحبك الناس، وإن كرهوك، فقال: هذا حقَّ، وقرأ: ﴿**إنّ الذين آمنوا...﴾** الآية. وقرأ مالك: **﴿وأَلْقَيْتُ** عليكَ مَحَبَّةً مِنِّي﴾ [طه: ٣٩]. وهذا يبين سببَ حُبِّ اللهِ، وخَلْقِه المحبةَ في الخلق؛ وذلك نصّ في قوله: ﴿فَإِنَّ اللهَ يُحِبُّ المَتَّقِينَ﴾ [آل عمران: ٧٦]؛ وهو أَحَدُ قسمي الشريعة من اجتناب النهي.

 $\star \star \star$ 

(٥) انظر: (صحيح البخاري: ١٧٣/٩. وصحيح مسلم، حديث: ١٥٧. من البر والصلة. ومسند أحمد
 ابن حنبل: ٢١٣/٢ . تفسير ابن كثير: ٢٦٣/٥ . وتفسير القرطبي: ٢١/٢١، ١١/١١، وزاد
 المسير: ٢٦٦/٥ . ومشكاة المصابيح: ٥٠٠٥).



سُورة طه فيها ست آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى:

قوله تعالى: ﴿إِنِّي أَنَا رَبُّكَ فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّـكَ بِـالْـوَادِيٰ الْمُقَـدَّسِ طُـوًى﴾ [الآية: ١٢].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في خَلْع النعلَيْنِ قولان:

أحدهما : ما أنبأنا أبو زيد الحميري ، أنبأنا أبو عبد الله اللخمي<sup>(۱)</sup> ، أنبأنا أبو علي أحمد بن عبد الوهاب ، أنبأنا عمي عبد الصمد ، حدثنا عمي أبو عمر محمد بن يوسف ، حدثنا إسماعيل بن إسحاق ، حدثنا مسدّد ، حدثنا عيسى بن يونس ، حدثنا حميد بن عبد الله ، عن عبد الله بن الحارث ، عن ابن مسعود ، قال : قال رسول الله ﷺ : « كانت نَعْلَا موسى من جِلْدِ حمارٍ ميت » .

وحدثنا إبراهيم الهروي، حدثنا خلف بن خليفة الأشجعي، عن حميد الأعرج، عن عبدالله بن الحارث، عن ابن مسعود، قال: يوم كلَّمَ اللهُ موسى كان عليه جُبَّة صوف، وكساء صوف، وسراويل صوف، وكُمَّة صوف، ونعلان من جلد حمارٍ غير مُذَكَّى. ورواه ابن عرفة عن خلف بن خليفة بمثله مُسْنداً إلى رسول الله صليكية.

الثاني: قال مجاهد: قال له ربه: اخلع نَعْلَيْكَ، أَفض بقدميك إلى بركة الوادي.

(١) في أ : أبو عبد الله الحمي .

THE PRINCE GHAZI TRUST المورة طه الآية (١٢)

قال القاضي أبو بكر في المسألة الثانية:

إنْ قلنا: إنّ خَلْع النعلين كان لينالَ بركةَ التقديس فما أجدره بالصحة؛ فقد استحق التنزيه عن النعل، واستحقّ الواطىء التبرك بالمباشرة، كما لا تدخل الكعبة بنعلين، وكما كان مالك لا يَركَبُ دابة بالمدينة؛ برَّا بتربتها المحتوية على الأعظم الشريفة، والجثة الكريمة.

وإن قلنا برواية ابن مسعود ، وإنْ لم تصح ، فليس بممتنع أن يكونَ موسى أُمِرَ بَخَلْع نعليه ، وكان أول تعبَّد أحدث إليه ، كما كان أول ما قيل لمحمد عَيَّلِيَّمِ : ﴿ قُمْ فَأَنْذِرْ . ورَبَّكَ فَكَبِّرْ . وثِيَابَكَ فَطَهِّرْ . والرُّجْزَ فَاهْجُرْ﴾ [ المدثر : ٢ – ٥ ] .

وقد اختلف الناس في جلْد الميتة على أربعة أقوال:

الأول: أنه يُنتفع به على حاله، وإن لم يدبغ؛ قاله ابن شهاب، لمطلق قوله ﷺ: « هلا أخذتم إهّابها فانتفعتم به <sup>(٢)</sup> »؛ ولم يذكر دباغاً.

الثاني: أنه يُدْبغ فينتفع به مدبوغاً؛ لقوله ﷺ : « هلا أخذْتُم إهَابهَا فدبغتموه فانتفعتم به <sup>(٣)</sup> »؛ قاله مالك في أحَدِ أقواله.

الثالث: أنه إذا دُبغ فقد طهر؛ لقوله ﷺ: «أيما إهَّابٍ دُبغَ فقد طهر <sup>(٤)</sup> ». خرَّجه مسلم.

- ۲) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ١٠٠ من الحيض. وسنن ابن ماجه: ٣٦١٠. تلخيص الحبير:
   (٢) .
  - (۳) انظر : (سنن ابن ماجه: ۳٦۱۰).
- (٤) انظر: (سنن النسائي، الباب: ٤ من الفرع والعتيرة. وسنن الترمذي: ١٧٢٨. وسنن ابن ماجه:
   ٣٦٠٩. ومسند أحد بن حنبل: ٢١٩/١، ٢٧٠، ٣٤٣. وسنن الدارمي: ٨٥/٢. والسنن الكبرى: ١٦/١٠. ومسند الحميدي: ٤٨٦. ومعاني الآثار: ٢٩/١٩. ومسند أبي عوانة: ٢١٢/١٠.
   وتهذيب ابن عساكر: ٤/٢٥٢. وحلية الأولياء: ١١/١٢٠. والتمهيد لابن عبد البر: ٤/١٧٥.
   والمعجم الصغير للطبراني: ٢٣٩/١. وتاريخ بغداد: ٢٩/٢٠، ٢٩٥٢، ١٣٦٨. وسنن الدارقطني: ٤/١٧٠.

سورة طه الآية (12) 👬 المصحف التي THE PRINCE GHAZI TRUST المحفظ التي المحفظ التي المحفظ المحفظ المحفظ

وخرَّج البخاري: « أنه ﷺ كان يتوضأ <sup>(ه)</sup> من قِرْبَةٍ مدبوغة من جِلْدِ ميتة، حتى صارت شَنَّا »؛ قاله مالك في القول الثاني، وهو الرابع، ووراء هذه تفصيلٌ.

100

والصحيح جوازُ الطهارة على الإطلاق، ويحتملُ أن تكون نعْلَا موسى لم تدبغا، ويحتمل أن تكونا دُبغتا، ولم يكن في شرعِه إذنَّ في استعمالها. والأظهر أنها لم تدبغ، وقد استوفينا القول في كتب الفقه والحديث في الباب.

## الآية الثانية؛

قوله تعالى: ﴿إِنَّنِي أَنَا اللهُ لَا إِلَهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِي وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي﴾ [الآية: ١٤].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في معنى قوله: ﴿ لِذِكْرِي ﴾:

- وفي ذلك ثلاثة أقوال:
- الأول: أقِم الصلاة، لأن تذكرني؛ قاله مجاهد.

الثاني: أقم الصلاة لذكري لك بالمدْح.

الثالث : أقم الصلاة إذا ذكرتني . وقرأ أبو عبد الرحمن السلمي ــ ورويت عن ابن عباس : أقم الصلاة للذِّكْرِ ، وقرىء : للذِّكْرَى .

المسألة الثانية:

لا خلافَ في أن الذكر مصدر مضاف إلى الضمير، ويحتمل أن يكون مضافاً إلى الفاعل، ويحتمل أن يكون مضافاً إلى ضمير المفعول.

وقد روى مالك وغيره أنَّ النبيَّ عَلَيْكُم قال: « مَنْ نام عن صلاةٍ أو نسيها فليصلها إذا ذكرها <sup>(٦)</sup> »؛ فإن الله يقول: أَقِم الصلاة للذكرى، ولذكري، ومعنى قوله: للذكرى إذا ذكرتك بها، ولتذكرني فيها، ولذكري لك بها.

- ٥) في أ: توضأ من قربة.
  - (٦) سبق تخريجه.

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة طه الآية (١٤) POR QURANIC THOUGHT سورة طه الآية (١٤)

فإن قيل: الذكر مصدر في الإثبات، ولا يحتمل العموم.

قلنا : بل يحتمل العموم، كما تقول : عجبت مِنْ ضَرْبِي زيداً ، إذا كان الضرب الواقع به عاماً في جميع أنواع الضرب، فيكون العموم في كيفيات الضرب ومتعلقاته ، والإثبات في النكرة التي لا تعمّ ما يتناول الأشخاص .

المسألة الثالثة:

107

قوله: « مَنْ نام عن صلاةٍ أوْ نسيها فليصلِّها إذا ذكرها » يقتضي وجوبَ الصلاة على كل ذاكر إذا ذكر ، سواء كان الذكر دائماً ، كالتارك لها عن علم؛ أو كان الذكر طارئاً ، كالتارك لها عن غَفْلَةٍ ، وكلُّ ناس تارك ، إلا أنه قد يكونُ بقَصْدٍ وبغير قصد ، فمتى كان الذكر وجب الفعلُ دائماً أوَ منقطعاً .

فافهموا هذه النكتة تريحوا أنفسكم من شغب المبتدعة ، فما زالوا يزهدُون الناس في الصلاة ، حتى قالوا : إنّ مَنْ تركها متعمداً لا يلزمه قضاؤها ، ونسبوا ذلك إلى مالك . وحاشاه من ذلك ! فإن ذهْنَه أحد ، وسَعْيه في حياطة الدين آكَد من ذلك ؛ إنما قال : إن مَنْ ترك صلاة متعمداً لا يقضي أبداً . كما قال في الأثر : « من أفطر يوماً من رمضان متعمداً لم يُجْزِه صيام الدهر وإن صامه (٧) » ، إشارة إلى أن ما مضَى لا يَعُود ، لكن مع هذا لا بد من تَوْفِيَة التكليف حقه بإقامة القضاء مقام الأداء ، وإتباعه بالتوبة ،

#### المسألة الرابعة:

قالت المتزهدة: معنى: **﴿ أقم الصلاة لذكري ﴾** ؛ أي: لا تذكر فيها غيري؛ فإنه قال: فاعْبُدْني، أي لي تذلل، وأقم الصلاة لمجرد ذكري؛ تحرّم عن الدنيا، وأخلص للأخرى، واعمر لسانك وقلبك بذكر المولى.

وقد بينا أن هذا لمن قدر عليه هو الأولى، فمن لم يفعل كتب له منها بمقدار ذلك فيها، وقد مهدنا هذا في شرح الحديث.

(٧) انظر: (سنن الترمذي: ٧٢٣. وسنن أبي داود، الباب: ٣٨ من الصيام. وسنن ابن ماجه: ١٦٧٢.
 ومسند أحمد بن حنبل: ٤٥٨/٢ ، ٤٧٩. مصنف ابن أبي شيبة: ١٠٥/٣).

YOY

## الآية الثالثة

GHAZI TRUST IC THOUGHT

قوله تعالى: ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَى. قَالَ هِيَ عَصَايَ أَتَوَكَأُ عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَى غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَآرِبُ أُخْرِٰى﴾ [الآيتان: ١٧، ١٨].

فيها خمس مسائل:

سورة طه الآيتان (١٧ – ١٨) .....

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ ﴾ :

قال علماؤنا : إنما سأله عنها لِما كان أضمر من الآيةِ له فيها ، حتى إذا رجع عليها ، وتحقَّقَ حالَها ، وكُسِيت تلك الحلة الثعبانية بمرأًى منه لابتدائها كان تبديلُها مع الذكر أوقَع في القلب وأيسرَ له مِنْ أَنْ يغفُلَ عنها ، فيراها بحلة الثعبانية مكسوّة ، فيظن أنها عَيْنٌ أخرى سواها .

المسألة الثانية: ﴿ قال هِيَ عَصَايَ ﴾ :

قال أرباب القلوب: الجوابُ المطلق أن يقولَ هي عَصا، ولا يضيف إلى نفسه شيئاً، فلما أراد أن يكونا اثنين أفرد عنها بصفة الحية؛ فبقي وحده لله، كما يحب، حتى لا يكون معه إلا الله، يقول الله: أنت عبدي، ويقول موسى: أنت رَبِّي. **المسألة الثالثة:** 

أجاب موسى بأكثر من المعنى الذي وقع السؤالُ عنه؛ فإنه ذكر في الجواب أربعة معان<sup>(٨)</sup>، وكان يكفي واحد، قال: الإضافة، والتوكؤ، والهشّ، والمآرب المطلقة، وكان ذلك دليلاً على جواب السؤال بأكثر من مقتضى ظاهره. وقد قال النبي عُيْشَةٍ: « هو الطَّهُور ماؤه الحلّ ميتته »، لمن سأله عن طهور ماء البحر<sup>(٩)</sup>.

المسألة الرابعة: الهش:

هو أن يضع المِحْجَن في أصل الغصن ويحرَّكه فيسقط منه ما سقط، ويثبت ما

- (٨) في د : ذكر في الجواب خمسة معان.
  - (۹) سبق تخريجه.

( 20- 22 - 27) Tere GHAZI TRUST ( 20- 22 - 27) TOA

ثبت؛ قاله ابن القاسم، عن مالك، وروي عنه أيضاً أنه قال: مرّ النبيَّ ﷺ براع يَعْضِد شجرة فنهاه عن ذلك، وقال: « هُشُّوا وارعوا » <sup>(١٠)</sup>، وهذا من باب الاقتصاد في الاقتيات، فإنه إذا عضدَ الشجرةَ اليوم لم يجدْ فيها غداً شيئاً ولا غيره ممن يخلفه، فإذا هشّ ورعى أخذ وأبقى، والناسُ كلَّهم فيه شركاء، فليأخذ وليدَعْ، إلا أن يكون الشيء كثيراً فليأخذه كيف شاء.

المسألة الخامسة:

تعرَّضَ قومٌ لتعديد منافع العصا، كأنهم يفسرون بذلك قول موسى ﴿ **وَلِيَ فِيهَا** م**آرِبُ أُخْرَى﴾،** وهذا مما لا يحتاجُ إليه في العلم، وإنما ينبغي أن يصرِّف العصا في حاجة عرضَتْ؛ أما إنه يحتاج إليها في الدين في موضع واحد إجماعاً وهو الخطبة، وفي موضع آخر باختلاف وهو التوكؤ عليها في صلاة النافلة.

وقد روي أن النبي ﷺ أمر به، رواه أبو داوُدَ وغيره؛ وقد قدمنا ذكره في كل موضع هنا وسواه.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ اذْهَبَا إلَى فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَى. فَقُولاَ لَهُ قَوْلاً لَيِّناً لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى. قَالاَ رَبَّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْغَىٰ﴾ [الآيات: ٤٣، ٤٤، 20].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

يجوز أن يرسلَ اللهُ رسولين، وقد بينا ذكر قاضيين وأميرين، والرسالةُ بخلاف ذلك، فإنها تبليغٌ عن الله، فهي بمنزلة الشهادة، فإن كان القضاء وقلنا لا يجوز لنبي أن يشرعَ إلا بوَحْي جاز أن يحكما معاً، وإن قلنا إنه يجوز أن يجتهد النبيُّ لم يحكم إلا أحدهما، وهذا يتم بيانه في قصة داود وسليان إن شاء الله تعالى.

(١٠) في أ: نشوا وارعوا .

تورة طه الآية ( ١١٥) THE PRINCE GHAZI TRUST المحالية ( ١١٥) FOR QURANIC THOUGHT ( 110) TOA

### المسألة الثانية:

في جواز الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باللين لمن معه القوة، وضُمِنت له العِصْمة؛ ألا تراه قال لهما: قُولاً له قَوْلاً ليناً، ولا تخافا إنني معكما أسمع وأرى.

ففي الإسرائيليات أن موسى أقام على باب فرعون سنةً لا يجدُ رسولاً يبلّغ كلاماً، حتى لقيه حين خرج فجرى له ما قصَّ اللهُ علينا من أمره، وكان ذلك تسلية لمن جاء بعده من المؤمنين في سيرتهم مع الظالمين. وربُّك أعلم بالمهتدين.

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ [الآية: ١١٥].

وقد تقدم ما في مِثْلها من أحكام؛ بَيْدَ أنه كنّا في الإملاء الأول قد وعدنا \_ في قولهم: إنه أكلها ناسياً \_ ببيانه في هذا الموضع، فهانحن بقوة الله ننتقض من عهدة الوعد، فنقول: كم قال في تنزيه الأنبياء عن الذي لا يليق بمنزلتهم مما ينسب الجهلة اليهم من وقوعهم في الذنوب عَمْداً منهم اليها، واقتحاماً لها مع العلم بها، وحاش لله، فإن الأوساط من المسلمين يتورَّعُون عن ذلك، فكيف بالنبيين، ولكن البارىء سبحانه وتعالى بحُكْمِه النافذ، وقضائه السابق، أسْلَم آدمَ إلى المخالفة، فوقع فيها متعمَّداً ناسياً، فقيل في تعمَّده: **(وعصى آدم رَبَّه)** [ طه: ١٢١ ]. وقيل في بيان عُذْره: ناسياً، فقيل في تعمَّده: **(وعصى آدم رَبَّه)** ونظيرهُ من التمثيلات أن يحلف الرجل لا يدخل داراً أبداً، فيدخلها متعمَّداً ناسياً ليمينه، أو مخطئاً في تأويله، فهو عامد ناس ، ومتعلَق العمْد غيرُ متعلق النسيان؛ وجاز للمولى أن يقولَ في عَبْده: عصى تحقيراً وتعذيباً، ويعود عليه بفضله فيقول: نَسِي تنزيهاً، ولا يولَ في عَبْده: عصى تحقيراً وتعذيباً، ويعود عليه بفضله فيقول: نَسي تنزيهاً، ولا يول في عَبْده: على بدلك

وأما أن نبتدىء في ذلِكَ من قِبَل أنفسنا فليس بجائز لنا في آبائنا الأَدْنَيْن إلينا، الماثلين لنا، فكيف بأبينا الأقدم الأعظم، النبي المقدم، الذي عذره الله، وتاب عليه، وغفر له. ووجْــه الخطأ في قصَّة آدم غير متعيِّن، ولكن وجوه الاحتمالات تتصرّف، والمدرك منها عندنا أن يذهلَ عَنْ أَكْل الشجرة، كما ضربنا المثل في دخول الدار.

الثاني: أن يذهل عن جنس منهيٍّ منه، ويعتقده في عينه؛ إذ قال الله له هذه الشجرة، كما تقدم في سورة البقرة.

> الثالث: أن يعتقد أنَّ النهيَ ليس على معنى الجزم الشرعي لمعنى مُغَيَّب. فإن قيل: فقد قال: ﴿ فَتَكُونَا منَ الظَّالمينَ ﴾ [ البقرة: ٣٥ ].

قلنا: قد قيل معناه من الظالمين لأنْفُسكما، كما قال: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهُ﴾ [فاطر: ٣٢].

والصحيحُ هو المعنى الأول، وهو الذي نَسي من تحذير الله له، أو تأويله في تنزيله، وربَّك أعلَمُ كيف دار الحديث. والتعيينُ يفتقِرُ إلى تأويله، وكذلك قلنا إن الناسي في الحنث معذور، ولا يتعلَّق به حُكْم. والله أعلم.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافِ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى ﴾ [الآية: ١٣٠]. فيها خس مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ آنَاء ﴾ :

وزنه أفعال، واحدها إنْي مثل عدل، وإنَّى مثل عِنَب في السالم، قال الله تعالى: في فاظرين إنَاهُ﴾ [ الأحزاب: ٥٣ ].

المسألة الثانية:

17.

لا خلاف أنّ المراد بقوله تعالى هاهنا : ﴿ سَبِّحْ ﴾ ، صَلّ ؛ لأنه غايةُ التسبيح وأشرفه .

واختلف الناس هل ذلك بيانٌ لصلاةِ الفَرْض أم لصلاة النفل؟

سورة طه الآية ( ١٣٠ ) THE PRINCE GHAZI TRUST المحالية ( ١٣٠ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 1993) THE PRINCE GHAZI TRUST

فقيل: قبل طلوع الشمس، يعني الصبح. وقبل غروبها، يعني العصر. وقد قال عُوَيَكَم : « إنكم ترون ربّكم كما ترون القَمَر ليلة البدر؛ فإن استطعتُم ألاّ تغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وقبل غروبها فافعلوا » <sup>(١١)</sup>. وفي الحديث الصحيح أيضاً: « مَنْ صلَّى البَرْدَيَن دخل الجنة » <sup>(١٢)</sup>.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ آنَاءِ اللَّيْلِ ﴾:

يعني ساعاته؛ يريد بذلك قيامَ الليل كلَّه على أحد القولين. وفي الثاني صلاة المغرب والعشاء الآخرة على حدّ قوله تعالى: ﴿حِينَ تَمْسُونَ﴾ [ الروم: ١٧ ] في الفرض، وعلى حد قوله تعالى: ﴿ يَأْيَّها المزَّمِّلُ قَمَ الليلَ إِلا قليلاً﴾ [ المزمل: ١ ]، على حدّ قولنا في أنه النفل.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ ﴾:

يعني في أحدِ القولين صلاة الظهر . وقيل صلاة المغرب؛ لأنها في الطرف الثاني .

والأول أصحّ؛ لأن المغرب من طرف الليل، لا من طرف النهار . وفي القول الثاني يعني به صلاةَ التطوّع، وهو قول الحسن. والأولُ أصح.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ﴾:

هو مجمل قوله المفسّر : ﴿ عَسَى أَنْ يَبْعَنَكَ رَبَّكَ مَقَاماً مَحْمُوداً ﴾ [الإسراء : ٧٩]، ويماثل قوله تعالى : ﴿ ولسوفَ يُعْطِيكَ رَبَّكَ فَتَرْضَى ﴾ [الضحى : ٥].

\* \* \*

(١١) انظر: (تفسير ابـن كثير: ٣٠٥/٨. وشرح السنـة للبغـوي: ٢٢٤/٢. والبـدايـة والنهـايــة: ٣٠٤/١٠)

(١٢) آنظر : (صحيح مسلم ٤٤٠ . ومسند أبي عوانة : ١/٣٧٧).



سورة الأنبياء

PRINCE GHAZI TRUST OUR'ĀNIC THOUGHT

فيها ثلاث آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ قَالَ بَلْ فَعَلَه كَبِيرُهُمْ هٰذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُونَ﴾ [الآية: ٦٣].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

روَى الأئمةُ عن أبي هريرة وغيره، واللفظُ له، قال النبي ﷺ : « لم يكذب إبراهيم في شيء قطّ إلا في ثلاث: قوله: إنّي سقيم، ولم يكن سقياً؛ وقوله لسارة: أُخْتي؛ وقوله تعالى: ﴿ **بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هٰذَا ﴾ »** <sup>(۱)</sup> .

وثبت أيضاً في الصحيح، عن أبي هريرة - أنّ رسول الله عَنَائِيمَ قال: «لم يكذب إبراهيم إلا ثلاث كذبات، ثنتين منها في ذات الله؛ قوله: ﴿ **إني سَقِيم ﴾** وقوله: ﴿ بَلْ فَعَلَهُ كبيرُهم هذا ﴾ وبينا هو ذات يوم وسارة إذ أتّى على جَبّار من الجبابرة فقيل: إن هاهنا رجلاً معه امرأةٌ من أحسن الناس، فأرسل إليه، فسأله عنها، فقال: مَنْ هذه؟ قال: أختي. فأتى سارة فقال: يا سارة؛ ليس على وَجْهِ الأرض مؤمنٌ غيري

(۱) انظر: (صحيح البخاري: ١٧/٤، ١٧/٧، وصحيح مسلم، الباب: ٤١، حديث: ١٥٤ من الفضائل. وزاد المسير: ٥/٣٦٠، ٦٨/٧، والدر المنثور: ٢٢/٢٤. وتفسير ابن كثير: ١٢/٧٠. وتفسير القرطبي: ٣٦٦/٧، ١٦/١٥. والسنن الكبرى: ٣٦٦/٧. وتفسير العبري: ٤٥/٣٣. وتفسير البن عساكر: ١٤/٣٠).

سورة الأنبياء الآية (٣) THE PRINCE GHAZI TRUST المحالية (٣٣) THE PRINCE GHAZI TRUST

وغيرك، وإنَّ هذا سألني فأخبرتُه أنك أختي، فلا تكذبينني. فأرسل إليها فلما دخلت عليه ذهب يتناولُها بيده، فأُخِذ، فقال: ادْعِي الله لي ولا أضرّك، فدعت الله، فأُطلِقَ. ثم تناولها الثانية فأُخِذَ مثلها أو أشدّ. فقال: ادْعِي الله لي ولا أضرك، فأُطلق، فدعا بعضَ حجَبته فقال: لم تأْتِنـي بإنسان، إنما أتيتني بشيطان، فأخْدَمَهَا هاجر»<sup>(٢)</sup>. **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هٰذَا ﴾:** 

اختلف الناسُ في ظاهرِ المقصود به، فمنهم من قال: هذا تعريضٌ، وفي التعاريض مندوحةٌ عن الكذب. ومنهم من قال: بل فعله كبيرُهم إن كانوا ينطقون؛ فشرط النَّطْق في الفعل.

والأول أصح: لأنّه عدده على نفسه، فدلَّ على أنه خرج مخرج التعريض، وذلك أنهم كانوا يعبدونهم ويتَّخِذونَهم آلهة دون الله، وهم كما قال إبراهيم لأبيه: يا أبت لِمَ تَعْبُدُ ما لا يسمَعُ ولا يُبْصِرُ ولا يُغْني عنك شيئاً؟ فقال إبراهيم: بل فعله كبيرُهم هذا؛ ليقولوا إنهم لا ينطقون ولا يفعلون ولا ينفعون ولا يَضُرُّون؛ فيقول لهم: فلِمَ هذا؛ فتقوم الحجة عليهم منهم. ولهذا يجوزُ عند الأئمة فرضُ الباطل مع الخصم حتى يرجعَ إلى الحق من ذات نفسه؛ فإنه أقربُ في الحجة وأقطعُ للشبهة، كما قال لقومه: هذا ربي، على معنى الحجة عليهم، حتى إذا أَفَلَ منهم تبيّن حدوثُه، واستحالةُ كونه إلهاً.

### المسألة الثالثة:

قوله: هٰذَا رَبِّي، وهذه أختي، وإني سقيم، وبل فعله كبيرهم: هذه وإن كانت معاريض وحسنات، وحججاً في الحق، ودلالات، لكنها أثرت في الرتبة، وخفضت عن محمد من المنزلة، واستحيا منها قائلُها على ما ورد في حديث الشفاعة؛ لأن الذي كان يليسق بمرتبته في النبوّة والخلة أن يصْدَعَ بالحق، ويصرِّح بالأمر فيكون ما كان، ولكنه رُخِّص له فقَبِل الرخصة، فكان ما كان من القصة، ولهذا جاء في حديث الشفاعة <sup>(٣)</sup>:

(٢) المواضع السابقة.

(٣) انظر: (صحيح البخاري، الباب: ١٩، ٢٤، ٣٦، ٣٧ من التوحيد، والباب: ٩ أنبياء. وصحيح =

إنما اتَّخِذتُ خليلاً مِنْ وراء وراء ، يعني بشرط أن تتبع عثراتي ، وتختبر أحوالي ، والخلة المطلقة لمحمد ؛ لأنه قال له : ﴿**لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ ما تقدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾** [الفتح: ٢ ]؛ ولذلك تقول العرب في أمثالها : ابغني مِنْ وَرَائي ، أي اختبر حالي . **المسألة الرابعة:** 

272

THE PRINCE GHAZI TRUST ANIC THOUGHT الآيتان ( ۷۹ – ۷۹ )

في هذا الحديث نكتة عظمى تقصم الظهر، وهي أنه قال رسول الله: «لم يكذِبْ إبراهيم إلا ثلاث كذبات، ثنتين منها ماحَلَ بهما عن دين الله»، وهي قوله: إني سقيم، وبل فعله كبيرهم هذا، ولم يعدّ قوله: هذه أختي في ذات الله، وإن كان دفع بها مكروهاً، ولكنه لما كان لإبراهيم فيها حظٌّ من صيانة فراشه، وحماية أهله، لم يجعل في جنب الله ذلك؛ لأنه لا يجعل في ذات الله إلا العمل الخالص من شوائب الحظوظ الدنياوية، أو المعاني التي ترجعُ إلى النفس، حتى إذا خلصت للدين كانت لله، كما قال: ﴿ أَلاَ للهِ الدِّينُ الخَالِصُ﴾ [الزمر: ٣] وهذا لو صدر منا لكان لله، ولكن منزلة إبراهيم اقتضَتْ هذا، والله أعلم.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَحْكُمَان فِي الْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْم وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ. فَفَهَّمْنَاهَا سُلَيْمَانَ وَكَلَاً آتَيْنَا حُكْماً وَعِلْماً وَسَخَّرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرَ وَكُنَّا فَاعِلِينَ﴾ [ الآيتان: ٧٩ ، ٧٩ ]. فيها ثمانى عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَحْكُمَانٍ فِي الْحَرْثِ ﴾:

لم يُرِدْ ۔ إذْ جمعهما في القول ۔ اجتماعَهما في الحكم، فإنّ حاكمين على حُكْم واحد لا يجوز، كما قدمناہ؛ وإنما حكم كلّ منهما على انفراد بحُكْم، وكان سليمان هو الفاهِمُ لها.

مسلم، حديث: ٣٢٢، ٣٢٢ من الايمان. وسنن الترمذي، سورة: ١٧ من كتاب التفسير. وسنن ابن ماجه، الباب: ٣٧ من الزهد. ومسند أحمد بن حنبل: ٤/١ ، ٢٨١، ٢٨٢، ٢٩٥، ٢٩٦، ١٦٦/٣ ، ١٤٤، ١٢٤، ٢٤٤، ٢٤٧، ٢٤٤، ٩٥/٤ ، ٥٩/٤). ۲٦٥ ...

المسألة الثانية: في دستور في قصص القرآن:

PRINCE GHAZI TRUST (YA - YA) سورة الأنبياء الآيتان (YA - YA)

وذلك أن الله ذكر لرسوله ما جرّى من الأمم وعليها، وأقوال الأنبياء وأفعالها، فأحسن القصص وهو أصدقَه؛ فإن الإسرائيليات ذكروها مبدَّلة وبزيادةٍ باطلةٍ موصولة، أو بنقصان محرِّف للمقصد منقولة، وما نقل من حديث نَفْش الغنم، وقضاء داود وسليان فيها، انظروا إليه، فها وافق منه ظاهرَ القرآن فهو صحيح، وما خالفه فهو باطل، وما لم يَرِدْ له فيه ذكر فهو محتمل، ربَّك أعلم به.

المسألة الثالثة: في ذِكْرِ وصف ما قضاه النبيان صلّى الله عليها وسلم فيه: وفيه قولان:

أحدهما : أنه كان زَرْعاً وقعت فيه الغَنَمُ ليلاً ؛ قاله قتادة . الثاني : أنه كان كَرْماً نبتت عناقيدُه ؛ وهو قول ابن مسعود وشُرَيح .

وقد روي أنَّ النفش رعي الليل، والْهَمَل رعي النهار، وهذا هو المشهور في اللغـة. ا**لمسألة الرابعة: في ذكر وَصْف قضائهما:** 

أما حكم داود فإنه يُرْوى أنه قضى لصاحب الْحَرْثِ بِالغَمَ. وأما حكم سليمان فإنه قضى بأن تُدْفَع الغنم لصاحب الحرث عَلَّه يغتلُّها، ويدفع الْحَرْث إلى صاحب الغنم ليقومَ بعمارته، فإذا عاد في السنة المقبلة إلى مِثْل حالته رُدَّ إلى كلّ أحد ماله؛ قاله ابن مسعود، ومجاهد؛ فرجع داود إلى حُكْم سليمان.

المسألة الخامسة: في صفة حُكْم المصطفَى عَلِّيهُ فيها:

روى الزهري، أخبرني سعيد بن المسيب، وحرام بن سعد بن محيّصة أن ناقة للبراء دخلت حائطاً، فأفسدت، فقضى رسولُ الله ﷺ أنّ على أهل الحوائط حِفْظَها بالنهار، وأنّ ما أفسدت المواشي بالليل ضامن على أهلها. وفي رواية: وعلى أهل المواشي حِفْظها بالليل. وهذا حديثٌ صحيح لا كلامَ فيه<sup>(1)</sup>.

(٤) في د: هذا الحديث صحيح ليس فيه كلام.

THE PRINCE GHAZI TRUST (VA \_ VA) المتورف الأنبياء الآيتان (VA \_ VA)

### المسألة السادسة:

177

في هذه دليلٌ على رجوع القاضي عما حكم به، إذا تبيَّنَ له أنَّ الحق في غيره، وهكذا في رسالة عُمر إلى أبي موسى: فأما أن ينظر قاض فيما حكم به قاض فلا يجوز له؛ لأنّ ذلك يتداعى إلى ما لا آخِر له، وفيه مضرَّةٌ عظمى من جهة نَقْض الأحكام، وتبديل الحلال بالحرام، وعدم ضبط قوانين الإسلام، ولم يتعرض أحَدٌ من الخلفاء إلى نَقْض ما رآه الآخر، وإنما كان يحكم بما يظهر إليه.

### المسألة السابعة:

قال بعض الناس: إن داود لم يكن أنفذ الحكم، وظهر له ما قال غيره.

وقال آخرون: لم يكن حكماً ، وإنما كانت فُتْيا ، فأما القول بأن ذلك من داود كان فُتْيا فهو ضعيف؛ لأنه كان النبيّ ، وفُتْياه حكم.

وأما قوله الآخر : إنه لم يكن أنفذ الحكم فظهر له ما قال غَيرُه. فهو ضعيف، لأنه قال : ﴿ **إذ يَحْكُمان ﴾،** فبيَّن أنَّ كلَّ واحد منهما كان قد حكم، على أنه قد قيل : إن الفُتْيا حكم، وهو صحيح لفظاً، وفي بعض المعنى؛ لأنه يلزم المقلّد قوله، ولا يلزم المجتهد قول غيره.

وقد قيل: إنَّ الله أوحى أنَّ الحكْم حكم سليمان، فعلى هذا كان القضاء من الله، وكلُّ ذلك محتمل. وهذا كله مبنيٌّ على أن الأنبياء يجوز لهم الْحُكْم بالاجتهاد، وهي: **المسألة الثامنة:** 

وقد بيّنا في كتاب التمحيص أنّ اجتهادَهم صحيح؛ لأنه دليلٌ شرعيٌّ، فلا إحالة في أنْ يستدلّ به الأنبياءُ .

فإن قيل: إنما يكونُ دليلاً إذا عُدِم النص، وهم لا يعدمونه، لأجل نزول الملك. قلنا: إذا لم ينزل الملك فقد عدموا النص.

جواب آخر : وذلك أنه عندنا دليل مع عدم النصّ، وعندهم هو دليل مع وجوده والله أعلم. سورة الأنبياء الآيتان (٢٨ – ٧٩) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT.....

المسألة التاسعة: في تحرير هذه المسألة كلُّها:

وذلك أنه لا إشكالَ في أنّ مَنْ أتلفَ شيئاً فعليه الضمان، لكن المواشي جاء فيها حديثٌ صحيح عن النبي ﷺ أنه قال: « العَجْماء جَرْحُها جُبَار » <sup>(ه)</sup>. فحكم ﷺ في هذا الحديث بأن فِعْل البهائم هدَر، وهذا عموم متفَقٌ عليه سنداً ومَتْناً، وحديث ناقة البراء خاصّ، وما قضى به داود وسليان غيرُ معلوم على التعيين ممن يقطع بصدقه، فتعيَّنَ أن نَعْتَنِي بشرعنا، فنقول:

لا خلاف أنّ العامَّ يقضي عليه الخاص، وقضاء النبيِّ ﷺ في ناقة البراء بأنَّ حفظ الزروع والثهار بالنهار على أربابها؛ لما على أهل المواشي من المشقّة في حفظها بالنهار، وبأن حِفْظَ الكُلِّ بالليل على أرباب المواشي؛ لأنّ ذلك من حفظ الزروع والثهار شاقّ على أربابها، فجرى الْحُكْمُ على الأوفق والأسمح بمقتضى الحنيفية السمحة، ومجرى المصلحة، وكان ذلك أوفق للفريقين، وأسهلُ على الطائفتين، وأحفظ للمالكين.

وليس في هذا اختلاف؛ لما يروى عن النبيَّيْنِ المتقدمَين صلّى الله عليهما وسلّم في أصل الضمان، وإنما هو خلاف في صِفَته.

المسألة العاشرة:

قال مالك، وأبو حنيفة، والشافعي: لا ضمان على أرباب المواشي فيما أصابَتْ بالنهار.

وقال الليث: يضمن أربابُ المواشي بالليل والنهار .

 (0) انظر: (صحيح البخاري: ٢/١٦٠، ١٦٥/٣، وصحيح مسلم، حديث: ٤٥، ٤٦ من الحدود. وسنن أبي داود: ٤٥٩٣. وسنن الترمذي: ٢٤٢. وسنن النسائي: ٤٥/٥ وسنن ابن ماجه: ٢٦٧٣، ٢٦٧٤، ٢٦٧٩. ومسند أحد بن حنبل: ٢٣٩/٣، ٢٥٤، ٢٥٨، ٣٦٩، ٤١٥، ٤٥٤، ٤٥٦، ١٩٦/٢. والسنن الكبرى: ٢/١٥١، ٨/١١٠، ٣٤٣، ٣٤٤، وسنن الدارمي: ٢٩٢١.
 والمعجم الكبير للطبراني: ١٤/١٧. ومسند الحميدي: ١٩٨٩، ١٠٧٩، ومصنف ابن أبي شيبة: ١٢٩/٢، ٣٢٩، وسنن الدارقطني: ٢٢/٩٢، ٢٦٨٩، ٢٠٧٩، ٣٨٩، وسنن الدارقطني ١٢٩/٢
 ومشكاة المصابيح: ١٩٩٨. وتاريخ بغداد: ٥/٥٤، ٣٢٩). THE PRINCE GHAZI TRUST الآيتان (۲۹ – ۷۸) الموراة الآيتان (۲۹ – ۷۹) الآيتان (۲۹ – ۲۹

وقال أبو حنيفة؛ إذا أفسدت المواشي ليلاً أو نهاراً لم يَكُنْ على صاحبها ضَمَان . وتحقيقُ المسألة أنه معنى حديث « العجماء جُبَار » ، وهذا يَنْفِي الضمان كلّه ، ومعنى حديث البراء ، وهو نصِّ في الفَرْق بين الليل والنهار ، فوجب تخصيصُ حديثِ البَرَاء بحديث العَجْماء ، وليس عندنا بقضاء داود وسليان نصِّ ، فنقول: إنه يعارِضُ هذا على أحَدِ القولين في أنّ شَرْعَ مَنْ قبلنا شرْعٌ لنا ، فيفتقر حينئذ إلى الكلام عليه ، والترجيح فيه ، فوجب الوقوفُ عندها وَقْفَ بناء النص عليه . والله أعلم .

المسألة الحادية عشرة:

771

إذا قلنا: إنَّ أربابَ المواشي يضمنون ما أفسدت ماشيتُهم بالليل، فإنهم يضمَنُون قِيمَةَ الزرع على رجاء أنْ يتمَّ أو لا يتم؛ قاله عنه مطرف، ولا يستأني بالزرع أن ينبت أو لا ينبت كما يفعلُ في سنِّ الصغير . وقال عيسى، عن ابن القاسم: قيمتُه لو حَلَّ بَيْعُه . وقال أشهب، وابن نافع عنه في المجموعة: وإنْ لم يَبْدُ صَلاَحُه . والأول أقوى، لأنها صفته، فيقوَّم كذلك لو تمّ أو لم يتم، كما يقوَّم كلٌّ متلَف على صفته .

المسألة الثانية عشرة:

إذا أفسدت المواشِي ذلك فعلى أربابِها قيمةُ ما أفسدت، وإن زاد على قيمتِها. وقال الليث: تسقطُ الزيادةُ على القيمة، وهذا باطل؛ لأن القيمةَ إنما هي على أرباب المواشي، وليست على المواشي، وتخالف هذا جنايةُ العبد؛ فإنها عليه، فيحمل السيدُ منها إن أراد فداءَه – قيمته.

المسألة الثالثة عشرة:

به

لو لم يُقْضَ في المفْسد بشيء حتى نبت أو انجبر فإنْ كانت فيه قبل ذلك منفعةُ رَعْي أو شيء ضمِنَ تلك المنفعة، وإن لم يكن فيه منفعة فلا ضمان – رواه ابن حبيب. وقال أصبغ: يضمن؛ لأنَّ التلفَ قد تحقّق، والْجَبْرُ ليس مِنْ جهته، فلا يعتَدُّ له 179

سورة الأنبياء الآيتان (۲۸ – ۲۹) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT....

## المسألة الرابعة عشرة:

قال أصبغ في المدينة: ليس لأهل المواشي أن يُخْرِجُوا مواشِيَهم إلى قُرَى الزرع بغير ذُوّاد، فركَّبَ العلماء على هذا أَنّ البقعة لا تخلو أن تكونَ بقعة زَرْع أو بقعة سَرْح؛ فإن كانت بقعة زَرْع فلا تدخلها ماشيةٌ إلا ماشية تحتاجُ في الزرع، وعلى أرْبابها حِفْظُها، وما أفسدت [ فصاحبها ] <sup>(1)</sup> ضامِنَّ على أهلها ليلاً أو نهاراً، وإن كانت بقعة سرح فعلى صاحب الزرع الذي يحرثُه فيها حِفْظُه، ولا شيء على أرباب المواشي.

المسألة الخامسة عشرة:

قال أشهب، وابن نافع في العتبية، عن مالك: سواء كانت الثهار والزروع مُحْظَراً عليها أو بغير حِظار، ولا يختلفُ الْحُكْم بالحظار .

> وقال غيره: يختلف. وهذا أصوبٌ؛ فإن العجاءَ لا يردّها حِظَار . المسألة السادسة عشم ة:

المواشي على قسمين: ضَوَاري، وحَريسة، وعليهما قسمها مالك، فالضواري هي المعتادةُ للزروع والثمار، فقال مالك: تُغَرَّب وتُبَاع في بلد لا زَرْعَ فيه ـ رواه ابن القاسم في الكتاب وغيره.

قال ابن حبيب: وإن كرة ذلك رَبَّها ، وكذلك قال مالك في الدابة التي ضريت إفساد الزرع: تغرّب وتُبَاع.

> وأما ما يُستطاعُ الاحتِرَازُ منه فلا يؤمر صاحبه بإخراجه؛ وهذا بَيِّنٌ. المسألة السابعة عشرة:

قال أصبغ: النحل، والحمام، والإوز، والدجاج، كالماشية، لا يُمْنَع صاحِبُها من اتخاذها، وإن أضرّت <sup>(v)</sup>، وعلى أهل القرية حِفْظُ زروعهم.

- (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من تفسير القرطبي.
  - (٧) هكذا في الأصول، وفي الموطأ: ضريت. من هامش البجاوي.

(۷۹ – ۷۸) THEYPRINCE GHAZI TRUST

وهذه روايةٌ ضعيفة لا يُلتفَتُ إليها، ومَنْ أراد أن يتخذ ما ينتفع به مما لا يضر بغيره مُكِّن منه، وأما انتفاعُه بما يتخذه بإضراره بأحد فلا سبيلَ إليه، وهذه الضواري عن ابن القاسم في المدينة أنه لا ضمانَ على أربابها إلاَّ بعد التقدّم. وأرى الضمان عليهم قبل التقدم، إذا كانت ضَوَارِي.

## المسألة الثامنة عشرة:

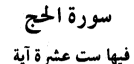
21.

قال الحسن: لولا هذه الآية لرأيت القضاة قد هلكوا ، ولكنه تعالى أثنى على سليمان بصَوَابه ، وعذَر داوُدَ باجتهاده .

وقد اختلف العلماء في المجتهدين في الفروع إذا اختلفوا ؛ هل الحق في قول واحد منهم غير معين، أم جميع أقوالهم حق ؟

والذي نراه أن جميعها حقّ لقوله: ففهّمْناها سليمان وكُلاً آتينا حُكْماً وعلماً. وقد مهدنا ذلك في كتاب التمحيص، فلينظر فيه إن شاء الله.

\* \* \*



GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَة ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ لِنُبَيِّنَ لَكُمْ وَنُقِرُ فِي الأَرْحَام مَا نَشَاءُ إِلَى أَجَلٍ مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِفْلاً، ثُمَّ لِتَبْلُغُوا أَشُدَّكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدَّ إِلَى أَرْدَل الْعُمُرِ لِكَيْلاَ يَعْلَمَ من بَعْدِ عِلْم شَيْئًا، وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلً

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَا كُمْ مِنْ تُرَابٍ ﴾

يعني آدم، ﴿ **ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ﴾** يعني ولده، وهو المنيّ سمي نطفةً لقلته، وهو القليلُ من الماء ﴿ **ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ﴾،** يعني قطعةً صغيرة من دَم. ﴿ **ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ ﴾** يعني ثم مِنْ جزءٍ مختر يشبه اللقمة التي مضغت.

وقوله: ﴿ مُخَلَّقَةٍ ﴾ فيه أربعة أقوال:

الأول: صارت خلقاً ، وغير مخلَّقة ما قذفته الرَّحِمُ نطفة ؛ قاله ابن مسعود . الثاني : تامة الخلق ، وغير تامة الخلق ؛ قاله قتادة .

الثالث: معناه مصوّرة وغير مصوّرة كالسقط؛ قاله مجاهد .

الرابع: يريد تامة الشهور ، وغير تامة.

THE PRINCE GHAZI TRUST (٢) والمعامة FOR OURIANIC THOUGHT. (٥) ورد الحج الآية (٥)

المسألة الثانية:

TYT

قد قدّمنا شيئاً من القول في هذا الغرض، ونحن الآن نفيض فيه بما إذا اتصل بما في سورة الرعد كان بياناً للمسألة وعرفاناً ، فنقول:

> في ذلك رواياتٌ عن النبي ﷺ وأقوالٌ عن السلف: فأما الرواياتُ فقد قدمنا بعضَها ونُعِيد منها ها هنا الرواية الأولى:

روى يحيى بن زكريا بن أبي زائدة، حدثنا داود، عن عامر، عن علقمة، عن ابن مسعود نحوه، وعن ابن عُمر أنّ النطفة إذا استقرّت في الرحم أخذها مَلَكٌ بكفه، فقال: أي ربّ؟ ذكر أم أنثى؟ شقيٌّ أم سعيد؟ ما الأجّل؟ ما الأثر؟ وبأي أرض تموت؟ قال داود: وشكلت في الخَلْق والخُلُق، فيقال له: انطلق إلى أمِّ الكتاب، فإنك تجدُ فيها قصةَ هذه النطفة، فينطلق فيجد قِصّتها في أم الكتاب تتخَلق فتأكل رزْقها، وتطأ أثرها؛ فإذا جاء أَجَلُها قُبضت فدُفنت في المكان الذي قدر لها، ثم قرأ عامر: **من علقة، ثم من مضغة مخلقة وغير مخلقة ﴾**.

الثانية: محمد بن أبي عدي، عن داود بمثله، قال عبدالله: إذا استقرت النطفةُ في الرَّحِم أدارها ملك بكَفه، وقال : أي ربّ، مخلّقة أو غير مخلقة ؟ قال: فإن كانت غير محلقة قذفتها الأرحام دَماً، وإن كانت محلقة قال: أي رب؛ أذكر أم أنثى ؟ شقيٌّ أم سعيد ؟ ما الرزق؟ ما الأثر ؟ بأَيّ أرضٍ تموت؟

وآثار السلف أربعة :

الأول: قال عامر في النطفة والعَلقة والمضغة: فإذا انتكست في الخلق الرابع كانت نسمة مخلّقة، وإذا قذفتها قَبْلَ ذلك فهي غَيْرُ مخلّقة. الثاني: قال أبو العالية: غير مخلّقة: السقط قبل أن يخلق. الثالث: قال قتادة: تامّة وغير تامة. سورة الحج الآية (٥) 👬 الطلقة التي تعام المحمد المحمد المحمد التي المحمد التي المحمد المحمد الحمد المحمد المحم

الرابع: قال ابن زيد: المخلّقة التي خلق فيها الرأس واليدَيْن والرِّجْلين. وغير مخلقة التي لم يخلق فيها شيئاً.

المسألة الثالثة:

قال المغيرة بن شُعْبَة : إنه كان يَـأُمـرُ بـالصلاة على السقـط، ويقـول : سمّـوهـم واغسلوهم، وكفَنُوهم وحنِّطوهم؛ فإن الله أكرَم بالإسلام صغيركم وكبيركم، ويتلو هذه الآية : ﴿ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثم مِنْ نُطْفة ثم مِنْ عَلَقةٍ ثمَّ مَنْ مُضْغَةٍ مخلقةٍ وغير مخلَّقةٍ ﴾، لم يستم سائرُ خلقها، فإن الله يبعثها يوم القيامة خَلْقاً تاماً. المسألة الرابعة:

إذا رجَعْنَا إلى أصل الاشتقاق فإنَّ النطفةَ والعلقةَ والمضُغة مخلّقة؛ لأنَّ الكلَّ خَلْقُ اللهِ، وإذا رجعنا إلى التصوير الذي هو منتهى الخلقة كما قال: ثم أنشأناه خَلْقاً آخر ـ فذلك ما قال ابن زيد: إنها التي صوّرت برأس ٍ ويدين ورجلين، وبينهما حالات.

فأما النطفةُ فليست بشيء يقيناً، وأما إن تلونَتْ فقد تخلَّقَتْ في رَحِم الأمّ بالتلوين، وتخلقت بعد ذلك بالتخثير؛ فإنه إنشاءٌ بعد إنشاء.

ويزعم قومٌ أنَّ مع التخثير يظهر التخطيط ومثال التصوير ، فلذلك شكَّ مالكٌ فيه ، وقال : ومِنْ رأيي من يُعْرِف أنه سقط فهو الذي تكون به أمّ ولد . وقد استوفيناه في سورة الرعد ، وشرح الحديث في كتاب الحَيْضِ فلينظر هنالك .

وعلى هذا يُحْمَل ما جاء من الأخبار والآثار على المخلَّق وغير المخلَّق، وعلى التام والناقص. ولعل المغيرة بن شُعْبة أراد السقط ما تبيَّن خلقه فهو الذي يسمّى، وما لم يتبين خَلْقُه فلا وجود له، والاسم فيه دون موجود يسمّى وبماذا تكوّن الولد، وقد بيناه هنالك كما أشرنا إليه، والله ينفعنا بعزته.

المسألة الخامسة:

إذا ثبت هذا فإنَّ عِدَّةَ المرأة تنقضي بالسقط الموضوع، ذكره إسماعيل القاضي، واحتج عليه بأنه حمل، وقد قال الله: ﴿ **وأُولاتُ الأَحالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ**  THE PRINCE GHAZI TRUST (وروة الحج الآية (٢٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٥) TOR OURANIE THOUGHT

حَمْلَهُنَّ﴾ [الطلاق: ٤]، وكذلك قال: لا تكون به أمّ ولد، ولا يرتبط شيء من الأحكام به، إلا أن يكونَ مخلَّقاً؛ لقوله تعالى: ﴿ فَإِنَّا خَلَقْناكُمْ مِنْ ترابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثم مِنْ عَلَقَةٍ ثم مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ ﴾، فيطلق عليه أنه خلق، كما أنه حمل.

واعترض عليه بعضُ الشافعية بأنَّ الولد ليس بمُضْغَة، وإنما ذكره الله سبحانه وتعالى تنبيهاً على القدرة.

قلنا: فأين المقدور الذي تعلَّقَتْ به القُدرة؟ هل هو تصريفُ الولد بين الأحوال، ونَقْلُه من صفة إلى صفة؟ فذكر أنَّ أصله النطفة، ثم تتداوله الصفات، فيكون خَلْقاً وحملاً. قال المعترض: والمراد بقوله: ﴿وأُوَلاتُ الأَحمالِ أَجَلُهُنَّ﴾ [ الطلاق: ٤ ]: ما يسمَّى ولداً.

قلنا : بل المرادُ به ما يسمَّى حَمْلاً وخَلْقاً لِشَغْل الرَّحِم؛ فإذا سقط برئت الرَّحِمُ من شغلها .

قال القاضي إسماعيل: والدليلُ على صحة ذلك أنه يَرِثُ أباه؛ فدَلَّ على وجوده خَلْقاً ، وكونه ولداً وحملاً .

قال المعترض: لا حجةَ في الميراث؛ لأنه جاء مستنداً إلى حال كونه نُطْفَة.

قلناً: لو لم يكن خَلْقاً موجوداً، ولا وَلداً محسوباً ما أسند ميراثه إلى حال ولا قضى له به.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَيَصُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ وَمَنْ يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بِظُلْمٍ نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [ الآية: ٢٥ ].

فيها ست مسائل:

سورة الحج الآية (٢٥) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٥) .....

### المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أنها نزلت حين خرج النبيَّ ﷺ في غزوة الحديبية عام ستّ، فصدَّه المشركون عن دخول البيت، ومنعوه، فقاضاهم على العام المستقبل، وقضى عُمْرَتَه في مكانه، ونَجَر هَدْيه، وحلق رأسه، ورجع إلى المدينة <sup>(۱)</sup>.

المسألة الثانية: قوله: ﴿وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ الَّذِي جَعَلنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالبَادِ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أنه أراد به المسجد نفسه، دون الحرم؛ وهو ظاهرُ القرآن، لأنه لم يذكر غيره.

الثاني: أنه أراد به الحرم كلّه؛ لأنَّ المشركين صدُّوا رسول الله يَتَلِيَّهُ وأصحابه عنه، فنزل خارجاً منه في الحل، وعيّـرهـم اللـهُ بـذلـك، ودلَّ عليـه أيضاً قـولـه: **﴿وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ ﴾**، فصِفَةُ الحرام تقتضي الحرَمَ كلّه، لأنه بصفته في التحريم، وآخذ بجزاء عظيم من التكرمة والتعظيم بإجماع من المسلمين؛ ألا ترى إلى قوله تعالى: **﴿جعلَ اللهُ الكعبةَ البيتَ الحرامَ قِياماً للناس﴾** [المائدة: ٩٢]، وكان الحرَمُ مثله، لأنه حريمه، وحريمُ الدار من الدار.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ ﴾:

يريد خَلقناه لهم، وسمَّيناه، ووضعناه شَـرْعـاً ودينـاً، وقـد بيّنـا مَعْنَـى الجَعْـل وتصرفاته.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ سَوَاءً الْعَاكِفُ﴾ .

يَعْنِي المقيم، وكذلك اسمه في اللغة. والبادي: يريدُ الطاريءَ عليه.

وقد قال ابنُ وهب: سألْتُ مالكاً عن قول الله: ﴿ سَوَاءً الْعَاكِفُ فِيهِ وَالْبَادِ ﴾

(١) انظر: (أسباب النزول، للسيوطي: ١١٩).

فقال لي مالك: السعة والأمْن والحق. قال مالك: وقد كانت الفساطيط تُضْرَبُ في الدور ينزلها الناس.

THE سورة الحج الآية (٢٥)

والبادي أهل البادية وغيرهم ممن يقدم عليهم. ثم قال: ﴿ وَجاءَ بِكُمْ مِنَ البَدْوِ ﴾ [ يوسف: ١٠٠ ].

قال ابن القاسم: وسُئِل مالك عن ذلك، فقال: سواء في الحق والسعة، والبادي أهل البادية، ومن يَقْدَم عليهم، وقد كانت تضرب الفساطيطُ في الدور، ولقد سمعت أنَّ عمر بن الخطاب كان ينزع أبوابَ مكة إذا قدم الناس. قال: والحج كله في كتاب الله تعالى.

المسألة الخامسة: في المعنى الذي فيه التسوية:

وفيه وقولان:

277

أحدهما : في دوره ومنازله، ليس المقيم فيها أولى بها من الطارىء عليها . هذا قول مجاهد ومالك كما تقدم وغيره.

الثاني: أنهما في الحق سواء والحُرْمة والنسك.

والصحيح عمومُ التسوية في ذلك كله، كما قال مالك، وعليه حمله عمر بن الخطاب، فقد رُوي أنه كان يأمر في الموسم بقلع أبواب دُورِ مكة حتى يدخلها الذي يقدم، فينزل حيث شاء، وهذا ينبني على أصلين:

أحدهما : أنّ دور مكة [ هل هي ] <sup>(٢)</sup> مِلْكٌ لأربابها أم هي للناس ؟

الثاني: ينبني عليه هذا الأصل، وهو أنَّ مكةَ هل افتتحت عَنْوَة أو صُلْحاً ؟ وقد بينا ذلك فيا تقدم.

وقد روى علقمة بن نَضْلَة قال: تُوُفّي النبيُّ ﷺ وأبو بكر وعُمر وما نرى رِبَاع مكة إلا السوائب، من احتاج سكن، ومن استغنى أسكن. وقد بيّنا في مسائل الخلاف القولَ في رِبَاع مكة.

(٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطبي.

سورة الحج الآية (٢٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٥) مورة الحج الآية (٢٥) TYY

والذي عندي الآن فيها أن النبيّ ﷺ افتتح مكّة عَنْوَة، لكنه مَنَّ عليهم في أنفسهم، فسُمُّوا الطلقاء، ومَنَّ عليهم في أموالهم؛ أمر مناديه فنادى: مَنْ أغلق عليه بابه فهو آمِنَ، وتركهم في منازلهم على أحوالهم من غير تغييرٍ عليهم، ولكنَّ الناسَ إذا كثروا واردين عليهم شاركوهم بحُكْم الحاجةِ إلى ذلك.

وقد روى نافع، عن ابن عمر ــ أنَّ عُمر كان نهى أن تُغْلَق مكة زمنَ الحاج، وأن الناسَ كانوا ينزلون منها حيث وجدوا فارغاً، حتى كانوا يضربون الفساطيط في جَوْفِ الدور .

المسألة السادسة: قوله: ﴿ وَمَنْ يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ بُظْلُمٍ ﴾:

تكلَّم الناس في دخول الباء ههنا، فمنهم من قال: إنها زائدة، كزيادتها في قوله: (تَنْبُتُ بِالدُّهْنِ ﴾ [ المؤمنون: ٢٠ ]، وعليه حملوا قول الشاعر:

نحسن بنو جَعْدة أصحاب الفَلَـج نضربُ بالسيف ونَـرْجُو بالفَرَج

أراد ونرجو الفَرَج. وهذا مما لا يُحتاج إليه في سبيل العربية، لأن حَمْلَ المعنى على الفعل أولى من حَمله على الحرف.

فيقال المعنى: ومن يهم فيه بمَيْل يكون ذلك الميلُ ظلماً؛ لأن الإلحادَ هو الميلُ في اللغة، إلاّ أنه قد صار في عُرْف الشريعة مَيْلاً مذموماً، فرفع اللهُ الإشكالَ، وبيَّنَ أنّ الميلَ بالظلم هو المرادُ ههنا، والظلم في الحقيقة لغة وشرعاً وَضْعُ الشيء في غير موضعه، وذلك يكونُ بالذنوب المطلقة بين العبد ونفسه، وبالذنوب المتعديّة إلى الخلق، وهو أعظم؛ ولذلك كان ابنُ عمر له فسطاطان: أحدهما في الحلّ، والآخر في الحرم؛ فكان إذا أراد الصلاةَ دخل فسطاط الحرم، وإذا أراد الأمر لبعض شأنه دخلَ فسطاط الحلّ، صيانةً للحرم عن قولهم: كلا والله، وبلى والله، حين عظم الله الذَّنْبَ فيه، وبيَّنَ أنَّ الجنايات تعظُم على قَدْر عظم الزمان، كالأشهر الحرُم ، وعلى قَدْر عظم المكان، كالبلد الحرام، فتكون المعصيةُ معصيتين: إحداهما بنفس المخالفة، والثانية بإسقاط حُرْمَةِ الشهر الحرام، أو البلد الحرام.

فبإن أشرك فيـــه أحـــدٌ فقــد أعظـــم الذنـــب، ومــن استحلُّــه متعمـــداً

THE PRINCE GHAZI TRUST (اللغة ٢٧٨) THE PRINCE GHAZI TRUST (الحج الآية ٢٧٨) FOR QURANIC THOUGHT

فقــد أعظــم الذنــب، ومــن استحلــه متـــأوّلاً فقـــد أعظـــم الذنـــب، قال رسول الله ﷺ : « إن مكة حرّمها الله يَوْمَ خَلَق السموات والأرض، فهي حَرامٌ بحرمةِ الله لم تحل لأَحَدٍ قَبْلي، ولا تحلّ لأحد بعدي؛ فإن أحدٌ ترخَص فيها بقتال رسول الله ﷺ فقولواً : إنّ اللهَ أذِنَ لرسوله، ولم يأذن لكم<sup>(٢)</sup> ». وهذا نصّ.

وقد قال أبو شريح العدوي لعمرو بن سعيد العاصي، وهو يبعث البعوثَ إلى مكة: ائذن لي أيها الأمير أحدّثك قولاً قام به رسول الله عظيم الغد من يوم الفتح، سمعته أُذناي، ووعاهُ قلبي، وأبصرته عيناي، حين تكلّم به: حمد الله وأثنى عليه، ثم قال: « إنَّ مكة حرَّمها الله ولم يحرِّمها الناس، لا يَحِلُّ لامرىء يؤمن بالله واليوم الآخر أن يسفِك فيها دماً، أو يَعْضِد بها شجرة، فإنْ أحَدٌ ترخَّص بقتال رسول الله عليه، فقولوا له: إنّ الله أذِنَ لرسوله، ولم يأذَنْ لكم، وإنما أذن له فيه ساًعةً مِنْ نهار، وقد عادت حُرْمَتُها اليومَ كحرمتها بالأمس، وليبلّغ الشاهدُ الغائب».

فقيل لأبي شريح: ما قال لك عمرو ؟ قال: أنا أعلم منك بذلك يا أبا شُريح، إن الحرم لا يعيد عاصِياً، ولا فارّاً بدَم، ولا فاراً بِخَرْبة <sup>(٤)</sup>.

وهذا من احتجاج عَمْرو باطِلٌ؛ لأنَّ ابْنَ الزَّبير رضي الله عنه كان قائماً بالحق، عادلاً في الحرم، داعِياً إلى الله سبحانه.

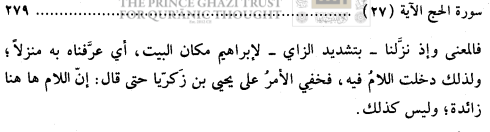
#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَإِذْ بَوَأَنَا لإبْرَاهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَن لا تُشْرِكْ بِي شَيْئاً وَطَهِّرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالرُّكَعِ السَّجُودِ ﴾ [ الآية: ٢٦ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

قالوا معناه وطَّأنا ومَهَّدنا. وليس كما زعموا؛ إنما المباءة المنزل، وبوَّأنا فعَّلنا منه، \_\_\_\_\_\_(٣) سبق تخريجه. (٤) سبق تخريجه أيضاً.



المسألة الثانية:

قال الناسُ: جعل اللهُ لإبراهيم علامة ريحاً هبَّتْ حتى كشفت أساسَ آدم في البيت. وقيل: نصب له ظلاً على قَدْر البيت، فقدره به، ويحتمل أن يكون خطَّهُ له جبريل.

وهذه الجملُ لا تتخصص إلا بنص صريح صحيح. وقد قدمنا حديث إبراهيم وما كان منه مع هاجَر وابنها ، وكم عاد ، وكيف بني ، وليس فيه ذِكْرٌ لذلك كله. **المسألة الثالثة:** 

روى أبو ذر ،عن النبي ﷺ أنه قال له: أيّ المسجد وُضع في الأرض الأول؟ قال: « المسجد الحرام » . قلت : ثم أيّ؟ قال : المسجد الأقصى » . قلت : كم كان بينهما ؟ قال : « أربعون سنة . ثم أينما أدركَتْكَ الصلاة فَصَلّ » <sup>(ه)</sup> ، كما تقدم بيانُه ها هنا وفي غير موضع .

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَطَهِّرْ بَيْتِيَ ﴾:

يعني لا تَقْرَبْه بمعصيةٍ ولا نجاسة ولا قَذَارة؛ وكان على ذلك حتى شاء الله فعُبِد فيه غيره، وأشرك فيه به، ولطخ بالدماء النَّجِسة، ومُلىء من الأقذار المنتنة.

### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَأَذَّنْ فِي النَّاسِ بِالْحَجِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ مِنْ كُلّ فَجِّ عَمِيقٍ ﴾ [ الآية: ٢٧ ].

فيها سبع مسائل:

(٥) سبق تخريجه.

The prince GHAZI TRUST ورة الحج الآية (٢٧) For our Anici Thought

# المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَأَذِّنْ ﴾:

تقدم بيانُ **﴿ أَذِّنَ**﴾ في سورة براءة، وأوضحنا أنَّ معناه أعلم، وأنَّ الله أمر نبيَّه إبراهيم أن يُنادي في الناس بالحجّ؛ وذلك نص القرآن.

واختلفوا في كيفية النداء كيف وقعت على قولين:

أحدهما : أنه أَمَر به في جملةِ شرائِع الدّين، الصلاة، والزكاة، والصيام، والحج، حسبا تمهَّدَتْ به مِلَّةُ الإسلام التي أسسها لسانه، وأَوضَحَها ببيانِه، وختمها مبلَّغة تامَّةً بمحمد في زمانه.

الثاني: أن الله أمره أن يَرْقَى على أبي قُبَيْس وينادي: أيها الناس؛ إنَّ الله كتب عليكم الحجّ فحُجّوا، فلم تبق نَفْسٌ إلا أبلغ الله نداءَ إبراهيم إليها، فمن لَبَّى حينئذ حجَّ، ومن سكت لم يكُنْ له فيه نَصِيب، وربَّنا على ذلك مقتَدِرٌ؛ فإنْ صحَّ به الأَثَر استمرّ عقيدةً واستقر، وإلا فالأول يكفي في المعنى.

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ يأتُوكَ رِجَالاً ﴾

قال أَكْثَرُ فقهاء الامصار : لا يفترضُ الحجَّ على مَنْ ليس له زَادَّ ولا رَاحِلَةٌ ؛ وهي الاستطاعةُ، حسبا تفسر في حديث الجوزي، وقد بينا ذلك كلّه في سورة آل عمران، فلا وجه لإعادته ؛ بيد أنّ هذه الآية نصِّ في أنَّ حالَ الحاجّ في فرض الإجابة منقسمة إلى راجل وراكب ، وليس عن هذا لأحد مَذْهَب ، ولا بعده في الدليل مَطْلب ، حسبا هي عليه عند علماء المذهب ، فإن الاستطاعةَ عندنا صِفَة المستطيع ، وهي قائمةٌ ببدنه ، فإذا قدر يمشي وجبت عليه العبادةُ ، وإذا عجز ووَجد الزادَ والراحلةَ وجبت عليه أيضاً ، وتحقَّقَ الوعْدُ بالوَجْهَين .

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَعَلَى كُلِّ ضَامِرٍ يَأْتِينَ ﴾ :

يعني التي انضمّ جَنْبَاها من الْهَزال حتى أكلَتْها الفَيَافِي، ورعتها المفازات، وإن كان خرج منها أوانَ انفصاله من بلده على بدَن، فإنّ حرْبَ البيداء ومعالجة الأعداء ردَّها هلالاً، فوصفها الله بالمآل الذي انتهت عليه إلى مكة. سورة الحج الآية (٢٧) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۷) مورة الحج الآية (٢٧) For QURANIC THOUGHT....

# المسألة الرابعة: قوله: ﴿ يَأْتِينَ ﴾

رد الضمير إلى الإبل تَكْرِمَةً لها؛ لقَصْدِها الحجَّ مع أربابها، كما قال تعالى: **﴿والْعَادِياتِ ضَبْحاً﴾** [ العاديات: ١ ] في خيل الجهاد تكرمةً لها حين سَعتْ في سبيل الله.

المسألة الخامسة : قوله : ﴿ عميقٍ ﴾ :

يعنى بعيد ، وبناء « عمق » للبعد ، قال الشاعر يصف قفراً <sup>(٦)</sup> :

وقاتم الأعماق خَاوي المخْتَرق

يريد بالأعماق الأبعاد ترى عليها قَتَاماً يخترِقُ منها جوّاً خاوياً، وتمشي فيه كأنك ـ وإن كنت مُصْعِداً ـ هَاوٍ ، ولذلك يقال بئر عميقة؛ أيْ بَعِيدة القَعْر . المسألة السادسة:

روى الدارقطني وغيره « أنّ النبيّ ﷺ حجّ قبل الهجرة حَجَّتين، وحجّ حجة الوداع ثالثة » <sup>(۷)</sup>، وظن قومٌ أن حَجَّهُ كان على دين إبراهيم ودعوته، وإنما حجّ على دينه ومِلته تنفُّلاً بالعبادة، واستكثاراً مِنَ الطاعة، فلما جاءه فرضُ الحج بعد تملّك لمكَّة وارتفاع العوائق، وتطهير البيت، وتقديس الحرم، قدَّم أبا بكر ليُقِيمَ للناس حجَّهم، ثم أَدَّى الذي عليه في العام الثاني، وقد قدمنا وَجْهَ تأخيره إلى حجة الوداع من قبل. **المسألة السابعة:** 

قال علماؤنا رحمهم الله: لما قدَّم الله تعالى ذكره رِجَالاً على كل ضامر دلَّ على أَنَّ حجّ الراجل أفضَلُ مِنْ حَجّ الراكب. وقد قال ابن عباس: إنها لحوْجًاء في نفسي أن أموتَ قبل أن أَحُجّ ماشياً؛ لأني سمعتُ اللهَ يقول: ﴿ **يأتوكَ رجالاً وعلى كل** ضاعِرٍ ﴾، فبدأ بأهل الرَّجْلَة.

وقد جاء في الأخبار أن إبراهيم وعيسى حجّا ماشيين، وإنما حجّ النبي عليه راكباً،

- (٦) الشاعر هو : رؤبة.
- (٧)
   في أ : وحجة الوداع الثالثة .

THE PRINCE GHAZI TRUST (\* 14 ) THE PRINCE (\* 14

ولم يحجّ ماشياً؛ لأنه إن اقتدى به أهلُ مِلَّته لم يقدروا، وإن قصّروا عنه تحسّروا، وكان بالمؤمنين رؤوفاً رحياً. ولَعَمْرُ اللهِ لقد طاف راكباً لَيَرى الناسُ هيئة الطواف.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ في أَيامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيرَ﴾ [ الآية: ٢٨ ]. فيها خمس مسائل:

### المسألة الأولى:

هذه لام المقصود والفائدة التي ينساقُ الحديثُ لها وتنسَّق عليه، وأجلَّها قوله: ﴿لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ على كل شَيءٍ قَدير، وأَنَّ اللهَ قد أَحاطَ بِكُلِّ شيءٍ عِلماً﴾ [الطلاق: ١٢].

وقد تتصل بالفعل، كما قدمناه؛ وتتصل بالحرف، كقوله: ﴿لَئُلا يَعْلَمُ أَهْلُ الكِتَابِ﴾ [الحديد: ٢٩].

وقد حققنا موردها في ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوَامِض النحويين.

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ مَنَافِعَ ﴾:

فيها أربعة أقوال: الأول: المناسك. الثاني: المغفرة. الثالث: التجارة. الرابع: من الأموال؛ وهو الصحيح. وذلك كلَّه من نُسك وتجارة ومغفرة ومنفعة دُنيا وآخرة. والدليل عليه عموم قوله: ﴿مَنَافِعَ﴾؛ فكلَّ ذلك يشتمِلُ عليه هذا القول، وهذا

يعضده ما تقدّم في البقرة في تفسير قوله : **﴿ليس عليكم جناحٌ أن تَبْتَغُوا فَضْلاً من** ربكم ﴾ [ البقرة : ١٩٨ ] وذلك هو التجارةُ بإجماع من العلماء . المسألة الثالثة : قوله : ﴿وَيَذكُرُوا اسْمَ الله فِي أَيَّامٍ مَعْلُومًاتٍ ﴾ :

فيها قولان: أحدهما: أنها عشر ذي الحجة. الثاني: أنها أيامُ التَّشْرِيق. وبالأول يقول الشافعي، وقد تقدم ذِكْرُ المعلومات في سورة البقرة بما يغنى عن

إعادته ها هنا.

وقد روى ابنُ القاسم، عن مالك: الأيام المعلومات أيام النحر؛ يوم النحر ويومان بعده. وقال: هو النهار دونَ الليل. ومِثْلُه روَى أشهب وابن عبد الحكم عن مالك، وثبت يقيناً أن المرادَ بِذكْرِ اسْمِ اللهِ ها هنا الكناية عن النحْرِ لأنه شرطه. **المسألة الرابعة: قوله: ﴿فَكُلُوا ﴾:** 

قد تقدم ذِكْرُ الأَكْلِ من لحم الصيد، وجرى فيه شيء من ذِكْر الهَدْي، وحقيقتُه تأتي بَعْدُ إن شاء الله.

المسألة الخامسة: ﴿ وأَطْعِمُوا البائِسَ الفَقِيرِ ﴾: فأما الفَقِير فهو الذي لا شيءَ له على نَعْت ما تقدم في سورة براءة . وأما البائسُ فهو الذي ظهر عليه البؤس، وهو ضررُ المرَضِ أو ضرر الحاجة.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ لِيَقْضُوا تَفَنَمُهُمْ وَلَيُوفُوا نُدُورَهِمْ وَلْيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾: [الآية: ٢٩]

فيها أربع مسائل:

THE PRINCÉ GHAZI TRUST 👹 🛄 💥 THE PRINCÉ GHAZI TRUST 🖉 🛄 🥳 (۲۹)

# المسألة الأولى: في ذكر التَّفَتُ:

۲۸٤

قال القاضي الإمام: هذه لفظةٌ غريبة عربية لم يجد أهل المعرفة فيها شعراً، ولا أحاطوا بها خبراً، وتكلم السلف عليها على خمسة أقوال:

الأول: قال ابن وهب، عن مالك: التفث حَلْق الشعر، ولبس الثياب، وما أتبع ذلك مما يحلُّ به المحرم.

> الثاني: أنه مناسك الحج؛ رواه ابن عمر ، وابن عباس. الثالث: حَلْق الرأس؛ قاله قتادة .

> > الرابع: رمْيُ الجمار ؛ قاله مجاهد .

الخامس: إزالة قَشَف الإحرام، مِنْ تقليم أظفار، وأخَذِ شعر، وغسل، واستعمال طيب؛ قاله الحسن، وهو قول مالك الأول.

فأما قولُ ابن عبّاس وابن عمر فلو صحَّ عنهما لكان حجةً، لشرفُ الصحبة والإحاطة باللغة.

وأما قولُ قتادة إنه حَلْق الرأس فمن قول مالك.

وأما قول مجاهد إنه رَمْيُ الجمار فمن قول ابن عمر وابن عباس، ثم تتبعت التفتَ لغة فرأيتُ أبا عبيدة مَعْمَر بن المثنى قد قال: إنه قصّ الأظفار ، وأخذ الشارب، وكلّ ما يحرم على المحرم، إلا النكاح، ولم يجىء فيه بشِعْر يحتجّ به.

وقال صاحبُ العين: التَّفث هو الرَّمْي، والحلق، والتقصير، والذبح، وقصّ الأظفار والشارب، ونَتْف الإبط.

وذكر الزجاج والفراءُ نحوه، ولا أراه أخذه إلا من قول العلماء. وقال قطرب: تفث الرجل إذا كثر وسخه، وقال أمية بن أبي الصلت: حَفَّـــوا رؤوسهـــمُ لم يحلقـــوا تَفَتَــــاً ولم يَسلُّــوا لهم قَمْــلاً وصِئبَــانـــا <sup>(٨)</sup>

(٨) انظر : (ديوان أمية بن أبي الصلت : ٦٢).

سورة الحج الآية (٢٩) 🖓 🖬 🛲 🖉 THE PRINCE GHAZI TRUST TRUST TRUST المورة الحج الآية (٢٩)

وإذا انتهيتم إلى هذا المقام ظهر لكم أنَّ ما ذكر أشار إليه أمية بن أبي الصلت، وما ذكره قُطْرب هو الذي قاله مالك؛ وهو الصحيح في التّفث، وهذه صورة قضاء التفث لغة.

وأما حقيقته الشرعية فإذا نحر الحاجّ أو المعتمر هَدْيَه، وحلق رأسه، وأزال وَسَخه، وتطهَّرَ وتنقّى، ولبس الثياب، فيقضي تَفَثه وأما وفاءٌ نَذْره، وهي:

المسألة الثانية:

فإنَّ النذر كل ما لزم الإنسان أو التزمه.

وقال مالك في رواية ابْن وهب وابن القاسم وابن بكير : إنه رَمْي الجهار ؛ لأن النذر هو العَقْل، فهو رَمْي الجمار ، لأجل النذر ؛ يعنى بالعقل الدية.

والأولُ أَقوى؛ لأنه يلزم الوفاء برَمْي الجمار، وبنَحْرِ الهدي، ويجتنب الوطء والطيب، حتى تقع الزيارة.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَلَيَطَّوَّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾:

هذا هو طوافُ الزيارة، وهو طوافُ الإفاضة، وهو ركْنُ الحجّ باتفاقُ ، وبه يتمّ الحجُّ؛ لأنه أحد أعماله ونهاية أركانه.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾:

وفي تسْمِيَتِه بِالعتِيق قولان:

أحدهما : أنه من عَتُق؛ أي قدم؛ إذ هو أولُ مسجدٍ وُضِعَ في الأرض.

الثاني: أنه عتق، أي خلص من الجبابرة عن الهوان إلى انقضاء الزمان، حسم بيّناه من قبل. THE PRINCE GHAZITRUST (۳۰) و THE PRINCE GHAZITRUST (۳۰)

#### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ حُرِمَاتِ اللهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الأَنْعَامُ إِلاَّ مَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ [الآية: ٣٠].

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى: الحرمات:

۲۸٦

امتثالُ ما أمر به، واجتناب ما نهى عنه؛ فإنَّ لهذا حرمةَ المبادرة إلى الامتثال، ولذلك حرمة الانكفاف والانْزِجَار.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَأُحِلَّتْ لَكُمُ الأَنْعَامُ إِلاَّ مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ ﴾:

قد تقدم بيانه في سورة المائدة.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ ﴾: وصف الله الأوثانَ بأنها رِجْس، والرجس النجس، وهي نجسة حكماً، والنجاسةُ ليست وصْفاً ذاتياً للأعيان، وإنما هي وصفٌ شرعيّ من أحكام الإيمان، ولهذا قلنا: إنها لا تُزال إلا بالإيمان<sup>(۱)</sup> كما لم تجز الطهارةُ في الأعضاء إلا بالماء، إذ الْمَنْعَان متاثلان في حكم الشرع ليسا بجنْسَين، وقد بينا ذلك في مسألة إزالة النجاسة من مسائل الخلاف. المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزَّورِ ﴾:

وهو الكذب.

وله متعلقات، أعظمها عقوبة الكذب على الله في ذاته، أو صفاتِه أو أفعاله، وهو الشرك. ويلحق به الكذِبُ على النبيّ ﷺ ؛ لأنه على الله؛ إذ بكلامِه يتكلم.

المتعلق الثاني: الشهادة. وهو تصويرُ الباطل بصورة الحقّ في طريق الحكم؛ ولهذا عضَّم النبي مُطَلِّقُهِ أَمْرَها، فذكر الكبائر، فقال: «الإشراكُ بالله، وشهادة الزور»، ثم

(٩) في د : أنها لا تزال إلا بالماء .

ومن طريق آخر : «عدلَتْ شهادةُ الزور الإشراك بالله»، ثم قرأ : ﴿ فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَان ، وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزَّورِ ﴾ <sup>(١١)</sup> . ثم تتفاوتُ متعلقات الكذب بحسب عظم ضَرَرِهِ وقِلَته .

الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ اللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوب. لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى ثُمَّ مَحِلُّهَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾ [ الآيتان: ٣٣ ، ٣٣ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ شَعَائِرَ اللهِ ﴾ :

واحدها شَعِيرة، ولم يختلفوا أنها المعالم. وحقيقتها أنها فعيلة، من شعرت، بمعنى مفعولة. وشعرت: دريت، وتفطّنـت، وعلمـت، وتحققـت؛ كلـه بمعنـى واحـد في الأصل، وتتباينُ المتعلقات في العُرْفِ، هذا معناه لغة.

فأما المراد بها في الشرع، وهي:

المسألة الثانية:

ففى ذلك أربعة أقوال:

الأول: أنها عرَفة، والمزدلفة، والصَّفَا، والْمَرْوَة، ومحل الشعائر إلى البيت العتيق.

- (۱۰) انظر: (صحيح البخاري: ٣٢/٥٢، ٢٢٥/٨، ١٧/٩. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٦/٥، ٣٧،
   ٣٨. والسنن الكبرى: ١٠/١٢، ١٥٦).
- (١١) انظر: (سنن أبي داود: ٣٥٩٩. وسنن: ٢٣٠٠. وسنن: ٣٣٧٢. ومسند أحد بن حنبل:
   ٢٤٩/٤، ٣٢٦، ٣٢١، ٣٢٢، ٣٢٢، والسنن الكبرى: ١٢١/١ . والمعجم الكبير للطبراني: ٢٤٩/٤.
   والتمهيد لابن عبد البر: ٥/٧٢. ومشكاة المصابيح: ٣٧٧٩، ٣٧٨٠، والدر المنثور: ٤/٣٥٩.
   وتلخيص الحبير: ٤/١٩٠. وتفسير الطبري: ١١
   ٢٢/ ١٢٠. وتفسير القرطبي: ٢١/٥١.
   كثير: ٥/٥١٤. وتهذيب ابن عساكر: ٣٠/١٠. ومصنف ابن أبي شيبة: ٢٥/٢).

قاله أبن القاسم، عن مالك. الثاني: أنها مناسكُ الحجّ وتعظيمُه استيفاؤها. الثالث: أنها البُدْنُ، وتعظيمُها استسمانُها. الرابع: أنه دينُ اللهِ وكتبه، وتعظيمُها التزامها. والصحيحُ أنها جميعُ مناسك الحج.

477

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوبِ ﴾:

يرِيدُ فإنّ حالةَ التعظيم إذا كست العبْدَ باطناً وظاهراً فأصلهُ تقاة القلب بصلاح السرّ وإخلاص النية؛ وذلك لأنَّ التعظيمَ فِعْلٌ من أفعال القلب، وهو الأصلُ لتعظيم الجوارح بالأفعال.

سورة الحج الآيتان ( ۳۲ – ۳۳ )

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ ﴾:

فيه ثلاثة أقوال: الأول: أنها التجارة؛ ويكون الأجَلُ على هذا القُدْرَةَ على الحج. الثاني: أنَّ المنافعَ الثواب، والأجَل يوم الدين.

الثالث: أن المنافع الركوب، والدرّ والنّسل، والأكل؛ وهذا على قول مَنْ قال: إنها البُدْن، والأجَل إيجابُ الهَدْي .

والصحيح أنها البُدْن؛ وتدل على غيرها إمّا من طريق الماثلة، وإما من طريق الأَوْلى.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ مَحِلَّهَا إِلَى الْبَيْتِ الْعَتِيقِ ﴾:

يُرِيدُ أنها تنتهي إلى البيت العتيق، وهو الـطَّـوَافُ؛ وهذا قولُ مالك: إنَّ الحج كلَّه في كتاب الله، يعني أنَّ شعائرَ الحجّ كلَّها تنتهي إلى الطواف بالبيت.

وقال عطاء: تنتهي إلى مكة، هذا عمومٌ لا يُفِيدُ شيئاً؛ فإنه قد صرح بذكر البيت، فلا معنى لإلغائه، وكذلك قول الشافعي: إنه إلى الحل والحرم؛ وهذا إنما بنَوْه على أَنَّ الشعائر هي البُدْن، ولا بدّ فيها من الْجَمعِ بين الحلّ والحرم، ولا وَجْه لتخصيص الشعائر مع عمومها.

سورة الحج الآيتان ( ٣٤ \_ ٣٥)

#### الآية التاسعة

284

قوله تعالى: ﴿وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُم مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ ، فَإِلَهٰكُمْ إِلٰهُ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَبَشِّرِ الْمُخْبِتِينَ. الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَالصَّابِرِينَ عَلَى مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي الصَّلاَةِ وَمَمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ [الآيتان: ٣٤، ٣٥].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

قرىء مَنْسَلِكَ ـ بكسر السين وفتحها، وباب مفعل في اللغة يختلف حالُ دلالتِه باختلاف حال فعله؛ فإذا كان مكسور العين في المستقبل فاسمُ المكان منه مَفْعِل، والمصدر مفتوح العين، واسم الزمان منه كاسم المكان، قالوا: أتت الناقة على مَضْرِبها ومَحْلِبها.

وما كان العين في المستقبل منه مفتوحاً فالمصدرُ والمكان مفتوحان، كالْمَشْرَب والملبس، ويأتي لغيره كالْمَكْبِر من كَبُر يكبر، وما كان على فعله يفعُل بضم العين فبمنزلة ما كان على يفعَل مفتوحاً، لم يقولوا فيه مفعُل ـ بضم العين. وقد جاء المصدر مكسوراً في هذا الباب، قالوا مَطْلِع الشمس، والحجازيون يفتحونه، وقد كسروا اسمَ المكان أيضاً، فقالوا: المنبِت لموضعه، والمطلِع لموضعه؛ فعلى هـذا قُـلْ: مَنْسَكا ومَنْسِكا ـ بالفتح والكسر.

#### المسألة الثانية:

إذا ثبت هذا فقد اختلف العلماء في معناه، فقيل: معنى منسكا حجّا؛ قاله قتادة. وقيل: ذبحا؛ قاله مجاهد. وقيل: عيدا؛ قاله الفرّاء. واشتقاقُه من نسكت، وله في اللغة معان :

الأول: تعبَّدْت، ومنه قوله تعالى: ﴿**وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا ﴾** [ البقرة: ١٢٨ ] خصّ في الحج على عادة اللغة. الثاني: قال ثعلب: هو مأخوذ من النسيكة، والنسيكة: المخلّصة من الخبث، ويقال للذبح نُسك؛ لأنه من جملة العبادات الخالصةِ لله؛ لأنه لا يُذْبَح لغيره. وادعى ابنُ عرفة أنّ معنى نسكْتُ ذهبت، وكلَّ مَنْ ذهب مذهباً فقد نَسك. ولا يرجع إلاّ إلى العبادة والتقرّب. وهو الصحيح.

THE ورة الحج الآية (٣٦)

ولما رأى قوم أن العبادة تتكرّر قال: إنّ نسِكت بمعنى تعهدت. والذي ذهب إليه الفراء من أنه العِيد رُوِي عن ابن عباس، وهو مِنْ أَفضلِ المناسك.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ليَذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَام ﴾:

يعني يذبحونها لله دونَ غيره في هَدْي أو ضَحيّة حسبا تقدم بيانُه في سورة الأنعام. المسألة الرابعة: في إقامةِ الصلاةِ:

وقد تقدم.

19.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ ﴾ :

وقد تقدم في مواضع كثيرة.

#### الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَافَ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرَّ كَذَلِكَ سَخَّرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ [الآية: ٣٦].

فيها ثماني عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ ﴾:

البُدْن: جمع بدَنة، وهي الواحدةُ من الإبل؛ سُمّيت بذلك من البدانة وهي السِّمَن، يقال: بَدُن الرجل ــ بضم العين: إذا سمن، وبدَّن ــ بتشديدها: إذا كَبِر وأسنَّ، وإنما سورة الحج الآية (٣٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (٣٦) المعققة (٣٦) المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي المعادي ا

سماها بصفتها لينَبَّة بذلك على اختيارها ، وتعيين الأَفْضَل منها ؛ فإنَّ اللهَ أحقُّ ما اختير له .

وقد روي عن جابر وعطاء أنَّ البقرةَ يقال لها بَدَنة .

وحكى ابن شَجَرة أنه يقال في الغنم؛ وهو قول شاذّ، والبُدْنُ هي الإبل. والَهدْي عامٌّ في الإبل، والبقر، والغنم.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِر اللهِ ﴾ :

وهذا نص في أنها بعضُ الشعائر ، كما تقدم بيانُه.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ ﴾ :

يعني منفعة اللباس، والمعاش والركوب والأَجْر، فأما الأجر فهو خير مطلقاً، وأمّا غيره فهو خير إذا قوَّى على طاعة الله.

المسألة الرابعة: ﴿ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَافً ﴾:

فيها ثلاث قراءات: صَوَافٌ بفاء مطلقة، قراءة الجمهور . صوافن بنون، قراءة ابن مسعود . صوافي بياء معجمة باثنتين من تحتها ، قراءة أُبيّ بن كعب .

فأما قوله صوافّ فمن صفّ يصفّ إذا كانت جملة؛ من قيام أو قعود، أو مشاة، بعضُها إلى جانب بَعْض على الاستواء، ويكون معناها ها هنا صُفَّتْ قوائمها في حال نخرها، أو صفّت أيديها؛ قاله مجاهد.

وأما صَوَافِن فالصافنُ هو القائم.

وقيل: هو الذي يَثْني إحْدَى رِجْليه.

وأما صوافي فهو جمع صافية ، وهي التي أُخلصت لله نِيَّةً وجلالاً ، وإشعاراً وتقليداً .

وقال أبو حنيفة: لا إشعار، وهو بِدْعة، لأنه مُثْلَة؛ وكأنه لا خبر عنده للسنة الواردة في ذلك، ولا للأحاديث المتعاضدة، فهي فِعلُ النبي عُقِيلَةٍ والصحابة بعده ومعه والخلفاء للإشعار. THE PRINCE GHAZI TRUST (الحج الآية (٣٦) ورة الحج الآية (٣٦) for our Anic Thought

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَاذْ كُرُوا اسْمَ اللهِ ﴾:

يعني انحروها ، كما تقدم أنَ ذِكْرَ الله اسمّ صارَ كنايةً عن النَّحْرِ والذبح، لما بينا من أنه شرطٌ فيه وأصلٌ معه.

المسألة السادسة: في كيفية نَحْر الهدي:

وفيه أقوال:

الأول: قال ابنُ وهب: أخبرني ابنُ أبي ذئب أنه سأل ابْنَ شهاب عن الصواف، فقال: يُقَيَّدها ثم يصفّها.

وقال لي مالك بن أَنَس مثله. وقال: فينحرها قائمةً، ولا يعقلها، إلا أَن يضعفَ إنسان فيتخوّف أَنْ تتفلَّتَ بَدَنَته، فلا بأس بأنْ ينحرها معقولةً، وإن كان يَقْوَى عليها فلينحرها قائمة مصفوفة يَداها بالقيود.

قال: وسألتُ مالكاً عن البدّنة تُنْحر وهي قائمة هل تُعَرْقَب؟ قال: ما أُحِبُّ ذلك إلا أن يكونَ الإنسانُ يضعف عنها، فلا يقْوَى عليها، فيخاف أن تتفلَّتَ منه، فلا أرى بَأْساً أن يُعَرْقِبها، وهذه الأقوالُ الثلاثةُ للعلماء:

الأول: في نَحْرها مقيَّدة: في الصحيح عن ابن عمر أنه أتى على رجل قد أناخ بدَنته فنحرَها، قال: « ابعثها قياماً مقيَّدة سنةَ محمد ».

الثاني: في نَحْرِها قائمة: في الصحيح، عن أنس « أنَّ النبي عَلَيْهُ نحر بيده سَبْع بُدن قَمَاماً » (١٢).

(١٢) في أ : نحر سبع بدن قياماً .

وقد كان ابنُ عمر يأخذ الحَرْبَة بيده في عنفوان أَيْدِه فينحر بها في صَدْرِها ويخرجها على سنامها ، فلما أسنَّ كان ينحرها بارِكةً لضعفه ، ويمسك معه رجُلٌ الحربة ، وآخر بخطامها .

والعَقل بعض تقييد، والعَرْقَبة تعذيب لا أراه إلا لو نَدّ، فلا بأس بعَرْقَبته. المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا ﴾:

يعني سقطت على جنوبها ، يريد ميتةً ، كنى عن الموت بالسقوط على الجَنْبِ ، كما كنى عن النحر والذبح بـذكْـر اسم الله ، والكنـايــات في أكثر المواضـع أبلـغَ مـن التصريح ، قال الشاعر <sup>(١٢)</sup> :

- لمُعَفَّر قَهْد يُنازعُ شِلْوَه غُبْسٌ كواسِبُ ما يُمَنَّ طعَامُها
- فتركُنَـهُ جَـزَرَ السِّبَـاع يَنُشْنَــه مــا بين قُلَّــةِ رَأسِــه والمعصم في معناه، وذلك كثير.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ فَكُلُوا مِنْهَا ﴾ :

ولا يَخْلُو أَنْ يكونَ الهدْيُ تطوَّعاً أو واجباً، فأما هَدْيُ التطوع فيأكل منه، وأما الهدْيُ الواجب فللعلماء فيه أقوال، أصولُها ثلاثة:

الأول: لا يأكل منه بحال؛ قاله الشافعي.

الثاني: أنه يأكل مِن هَدْي التمتّع والقِرَان، ولا يأكل من الواجب بحُكْم الإحرام، قاله أبو حنيفة.

الثالث: أنه يأكلُ من الواجب كلَّه إلا من ثلاث: جَزَاء الصيد، وفِدْيَة الأذى، ونَذْر المساكين.

وتعلق الشافعيّ بأنه وجب عليه إخراجُه مِنْ ماله، فكيف يأكل منه؟

- (١٣) القائل لبيد.
- (١٤) البيت من معلقة عنترة. من هامش البجاوي.

(٣٦) THE PRINCE GHAZI TRUST اللغة (٣٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (٣٦) العام المحمد الم محمد المحمد محمد المحمد الم

وتعلَّق أبو حنيفة بأنَّ ما وجب بسبب محظور التحق بجزاء الصيد. وتعلق مالكٌ بأنَّ جزاءَ الصيد جعله الله للمساكين بقوله: ﴿ **أو كَفَّارَةٌ طَعَامُ** مسَاكِينَ﴾ [المائدة: ٩٥]، وحُكْمُ البدل حكم الْمُبْدَل، وقال في فِدْيَةِ الأذَى: ﴿ فَفِدْيَةٌ مِنْ صِيَامٍ أو صَدَقةٍ أو نُسُكٍ﴾ [البقرة: ١٩٦].

وقال النبي ﷺ في فدية الأذى: « وأطعم ستَّةَ مساكين مُدّين لكل مسكين » <sup>(١٥)</sup> ، ونذر المساكين مصرّح به، وأما غير ذلك من الهدايا فهو على أصل قوله تعالى: ﴿وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَاذْكُرُوا اسَمَ اللهِ عَلَيْهَا صَوَافَ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرَ؟ .

وهذا نصِّ في إباحةِ الأكل، وقد ثبت في الصحيح أنّ النبي ﷺ نحر بُدْنَه، وأمر من كل بَدَنة ببضعة، فطبخها وأكل منها، وشرب مِنْ مَرَقِها، وكان من هَدْيه واجباً، وهو دَمُ القِرَان الذي كان عليه في حجّه؛ وإنما أذن الله تعالى في الأكل لأجل أنّ العربَ كانت لا تـرى أنْ تأكلَ مِنْ نسكها، فأمر الله نبيه بمخالفتهم؛ فلا جرم كذلك شرع وبلغ، وكذلك فعل حين أهدى وأحرم.

وما تعلق به أبو حنيفة غَيْرُ صحيح؛ فليست العلَّة ما ذكر من الحظر، وإنما هو دعوى لا بُرْهَانَ عليها.

المسألة التاسعة:

292

اختلف الناس في حكم قوله تعالى : ﴿ فَكُلُوا ﴾ ، ﴿ وَأَطْعِمُوا ﴾ على ثلاثة أقوال : الأول : أنها واجبان ؛ قاله أبو الطيب بن أبي ثعلبة . الثاني : أنها مستحبّان ؛ قاله ابن شريح .

الثالث: أن الأكْلَ مستحبّ، والإطعام واجب؛ قاله الشافعي، وهو صريح قول مالك؛ فأما مَنْ قال: إنها واجبان فتعلَّقَ بظاهرِ القول، مع ما فيه من مخالفة الجاهلية، ففيه غريبة من الفِقْهِ لم تقع لي، مذ قرأت العِلْمَ، لها نظير؛ وذلك أن قول القائل: إنها

(١٥) انظر: (مسند أحمد: ٢٤١/٤، ٢٤٢، ٢٤٣، نصب الراية للزيلعي: ١٢٥/٣. وتفسير الطبري: ٤/٢٨ . والتمهيد لابن عبد البر: ٢٣٦/٢ ، ٢٣٦ . والمعجم الكبير للطبراني: ١٠٨/١٩، ١٢٠). THE PRINCE GHAZI TRUST (۳٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (۳٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (۳٦) FOR QURANIC THOUGHT....

جميعاً يتركان، لأنها مستحبّان لم يتصوّر شَرْعاً، فإنه ليس وراء ذلك إلا إتلافها، وذلك لا يجوز، فلا يصح استحبابُها معاً؛ وإنما يقال أحدها واجب على البدَل، أو يقال الأكل مستحب، والإطعام واجب، كما قال مالك.

والأصحُّ عِنْدِي أَنَّ الأكلَ واجب، وقد احتجّ علماؤنا بأمثلةٍ وردت بصيغة الأمر، ولم تكن واجبةً، وليس في ذلك حجة؛ لأنه إذا سقط أمرٌ بدليلٍ لا يسقط غيره بغير دليل.

# المسألة العاشرة:

إذا أكلَ مِنْ لحم الَهدْي الذي لا يحلّ له أَكْلُه، ففيه لعلمائنا قولان: أحدهما : ما وقع في المدينة أنه إنْ كان جهل فليستغفر الله، ولا شيءَ عليه. قال مالك : وقد كان ناسٌ من أهل العلم يقولون : يأكل منه.

وقال في المشهور من مذهبنا : إنه إذا أكل مِنْ جزاء الصيد أو فِدْيَة الأذى بعد أن بلغ محلّته غرم. وماذا يغرم؟ قولان:

أحدهما : يضمن الهدْي كلُّه؛ قاله ابنُ الماجشون .

الثاني: ليس عليه إلاّ غرم قَدْر ما أكلَ، وهذا هو الحق، لا شيء غيره. وكذا لو نذَر هَدْيَ المساكين، فأكل منه بعد أن بلغ محلّه لا يغرم إلا ما أكل خلافاً للمدوّنة؛ لأَنَّ الصحيح عندي ما ذكرته لكم؛ إذ النَّحْرُ قد وقع؛ والتعدّي إنما هو في اللحم، فيغرم بقَدْر ما تعدّى فيه.

واختلف علماؤنا فيما يغرم ـ وهي:

المسألة الحادية عشرة:

فقال بعضُ علمائنا : إنه يغرم قيمةَ اللَّحْمِ . وقال في كتاب محمد وابن حبيب ، عن عبد الملك : إنه يغرمه طعاماً .

والأول أصحُّ؛ لأن الطعام إنما هو في مقابلةِ الهدْي كلَّه عند تعذَّره عبادة، وليس



احدهما : الدي يرضى بما عمده. والنامي : الدي يدل، و كارهما ينطق على العصير فإنه ذليل. فإن وقف عند رِزقه فهو قانع، وإن لم يَرْضَ فهو مُلْحِف.

وأما المعتَرّ والمعتري فهما متقارِبَان معنى، مع افتراقهما اشتقاقاً، فالمعتَرّ مضاعَف، والمعتري معتلّ اللام، ومن النادر في العربية كونهما بمعنى واحد، قال الحارث بن هشام:

وشَيْبَــة فيهــم والوليــد ومنهــم أميّة مَـأوى الْمُعْتَـرِيـن وذي الرَّحْـل

يريد بالمعترين مَنْ يقيم للزيارة، وذو الرَّحْل من يمرُّ بك فتضيفه. وقال زهير : على مُكْثِـــريهم رزْقُ مــــن يَعْتريهمُ وعنـــد المقلِّين السهاحـــةُ والبَـــذْل ويعضد هذا قوله تعالى : ﴿ **إِنْ نَقُولُ إِلا اعْتَراكَ بعضُ آلهتنا بسُوءٍ ﴾**، [ هود : 20] يريد نزل بك ؛ فهذا كلّه في المعتل.

GHAZI TRU

49Y

وأما ما ورد في المضاعف، فكقول الشاعر :

يُعْطِي دخائر ماله مُعْتَرَهُ قْبِلَ السوال

أيا خير مَن يَــأُتِــه الطــارقــو ن إمـــا عيـــاداً وإمــــا اعتـرار ا وقال آخر :

لَمَالُ المرء يُصْلِحُه فيُغْنِبِ مَفَاقِرَه أَعفُ من القُنُوعِ

قال القاضي الإمام: والذي عندي فيه أَنَّ المعنى فيهما متقارب كتقارُبِ معنى الفقير والمسكين.

وحقيقةُ ذلك أَنَّ الله أَمر بالأكل وإطعام الفقير . والفقيرُ على قسمين : ملازمٌ لك ، ومارٌّ بك ؛ فأذن اللهُ في إطعام الكلِّ منهما مع اختلافِ حالها ، ومن هاهنا وهم بعضُ الناس فيه ، فقال ــ وهي :

المسألة السابعة عشرة:

سورة الحج الآية (٣٦)

أَنَّ القانعَ هو جارك الغنيّ، وليس لذلك وَجْهٌ كما بيناه.

المسألة الثامنة عشرة:

قال بعضُهم: إن الهدْيَ يقسّم أثلاثاً : قسم يأكله صاحبه، وقسم يأخذُه القانِعُ، وقسم يأخذه المعترّ، وإنما يقسم قسمين : قسم يأخذه الآكل، وقسم يأخذه القانِعُوالمعترّ؛ ولهذا قال ابنُ القاسمُ، عن مالك : ليس عندنا في الضحايا قسمٌ معلوم موصوف.

قال مالك في حديثه: بلغني عن أبْن مسعود شيء ليس عليه العَملُ عندنا، وهو

الذي أشرنا إليه: قسمتها أثلاثاً. وقد قال تعالى: ﴿ والأنعامَ خَلَقها لكُم، فيها دِفْ<sup>ع</sup>ُ ومنافعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ [ النحل: ٥ ]، ولم يكن ذلك ليجزّأ أثلاثاً؛ ذلك لتعلموا أنَّ هذا التقدير ليس بأصلِ يُرجَع إليه.

سورة الحج الآية (٣٧)

وفي صحيح مسلم عن ثَوْبان: ضحّى رسولُ الله ﷺ بشاةٍ ثم قال لي: «أَصْلِحْ لحمها » <sup>(١١)</sup>، فها زال يَأْكلُ منه، حتى قدمنا المدينة ولم يذكر صدقة. وهذا نص في المسألة.

### الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ لَنْ يَنَالَ اللهَ لُحُومُهَا وَلاَ دِمَاؤُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ التَّقْوَى مِنْكُمْ كَذَلِكَ سَخَرْهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا اللهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ وَبَشِّرِ الْمُحْسِنِينَ﴾ [ الآية: ٣٧ ].

فيها ثلاث مسائل:

291

### المسألة الأولى: قوله: ﴿ لَنْ يَنَالَ اللهَ ﴾ :

مِنْ الألفاظِ المشْكِلةِ؛ فإنّ النيلَ لا يتعلّقُ بالبارىء سبحانه، ولكن عبَّر به تعبيراً مجازِيّاً عن القبول؛ فإنّ كل ما نال الإنسان موافقٌ أَو مخالف؛ فإن ناله موافق قَبِله، أو مخالف كَرِهه، ولا عبرةَ بالأفعال بدنية كانت أو مالية بالإضافة إلى الله تعالى؛ إذ لا يختلفُ في حقه إلا بمقتضى نَهْيهِ وأمره؛ وإنما مراتبها الإخلاص فيها والتقوى منها.

ولذلك قال: لن يَصِلَ إلى اللهِ لحومُها ولا دماؤها ، وإنما يصل إليه التقوى منكم، فيقبله ويرفعه إليه ويسمَعُه .

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ كَذَلِكَ سَخَّرَها لَكُمْ ﴾:

امتنَّ علينا سبحانه بتذليلها لنا وتمكيننا مِنْ تصريفها، وهي أعظَمُ منَّا أبداناً، وأقوى أعضاءً، ذلك ليعلَم العَبْدُ أنَّ الأمورَ ليست على ما تظهر إلى العبد من التدبير،

(١٦) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٣٥، ٣٦ من الأضاحي. والمستدرك: ٢٣٠/٤. وتهذيب ابن عساكر: ٤/٣٤. والتمهيد: ٢١٩/٣).

وإنما هي بحسب ما يدبرها العزيز القدير؛ فيغلب الصغيرُ الكبير، ليعلم الخلقُ أنّ الغالبَ هو الله وحده القاهر فوق عباده.

THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَاكُمْ ﴾:

سورة الحج الآية (٣٩). منتقع FOR QURANIC THOUGHT.

ذكر سبحانه ذِكْرَ اسمهِ عليها في الآية قبلها فقال: ﴿ فَاذْكُرُوا اسمَ الله عليها صَوَافٌ ﴾، وذكر ههنا التكبير، فكان ابنُ عُمَر يجمَعُ بينها إذا نحر هَدْيَه، فيقول: « بسم الله، والله أكبر » . وهذا مِنْ فِقْهِه رضي الله عنه .

وقد قال قوم: التسمية عند الذبح والتكبير عند الإحلال بدلاً من التلبية عند الإِحرام، وفِعْلُ ابن عمر أَفْقَه. والله أعلم.

#### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ [الآبة: ٣٩].

- فيها أربع مسائل:
- المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفى ذلك ثلاثة أقوال:

الأولُ: روي عن ابن عباس أنَّ النبيَّ ﷺ لما خرج من مكة قال أبو بكر : أخرَجُوا نبيَّهم، إنا لله وإنَّا إليه راجعون! ليهلكنَّ. فأنزل الله: ﴿ أَذِنَ للَّذِينَ يُقَاتَلُون بِأَنهم ظُلمُوا ﴾ .

قال أبو بكر : فعرفْتُ أنه سيكونُ قتال؛ خرجه الترمذي وغيره (١٢) .

الثاني: قال مجاهد: الآية مخصوصة، نزلت في قوم مهاجرين، وكانوا يُمنعون، فأذِنَ اللهُ في قتالهم، وهي أول آية نزلت في القتال.

الثالث: قال الضحاك: استأذن أصحابُ النبي عَظَّيْتُم في قتال الكفار ، فقيل: ﴿ إِنَّ

انظر : (أسباب النزول للسيوطي : ١٢٠ ).  $(\mathbf{v})$  الله لا يُحِبُّ كلَّ خَوَّان كَفُورٍ ﴾ [ الحج: ٣٨ ]؛ فلما هاجر نزلت: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بَأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ﴾ ، وهذا ناسخ لكل ما في القرآن من إعراض وترك وصَفْح، وقد بيناه في قسم النسخ الثاني من علوم القرآن.

المسألة الثانية: معنى ﴿ أَذِنَّ ﴾ :

أُبِيح، فإنه لفظ موضوع في اللغة لإباحة كلّ ممنوع، وهو دليلٌ على أن الإباحة مِنَ الشرع، وأنه لا يحكم قبل الشرع، لا إباحة ولا حظراً إلّا ما حكم به الشرع، وبيَّنه، وقد أوضحناه في أصول الفقه؛ ألا ترى أنّ الله قد كان بعث رسولَه ودعا قومَه، ولكنهم لم يتصرفوا إلّا بأمرٍ، ولا فعلوا إلا بإِذْن.

المسألة الثالثة:

بينا أنَّ الله سبحانه لما بعث محمداً عَلَيْهَم بالحجة دعا قَوْمَه إلى الله دعاءً دائماً عشرة أعوام، لإقامة حُجَّة الله سبحانه، ووفاء بوعده الذي امتنَّ به بفضله في قوله: **﴿وما** كُنَّا **مُعَدِّبِينَ حتى نَبْعثَ رَسُولاً ﴾** [ الإسراء: ١٥ ]، واستمر الناس في الطغيان، وما استدلُّوا بواضح البرهان، وحين أعذر الله بذلك إلى الخلْق ، وأبَوْا عن الصدق أمر رسوله بالقتال، ليستخرج الإقرارَ بالحق منهم بالسيف.

المسألة الرابعة:

قرىء يقاتلون بكسر التاء وفتحها؛ فإن كسرت التاء كان خبراً عن فعل المأذون لهم، وإن فتحتها كان خبراً عن فِعْل غيرهم بهم، وإن الإذن وقع من أجل ذلك لهم، ففي فتح التاء بيانُ سبب القتال، وقد كان الكفّارُ يتعمَّدُون النبي عَيِّلِيَّهُ والمؤمنين بالإذاية، ويعاملونهم بالنِّكَاية: لقد خنقه المشركون حتى كادت نفسه تذهب، فتداركه أبو بكر، وقال: ﴿ أَتَقْتلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّي الله! ﴾ [ غافر: ٢٨ ] وقد بلغ بأصحابه إلى الموت؛ فقد قتل أبو جهل سُمَيَّة أم عمار بن ياسر. وقد عُذَبَ بلال، وما بعد هذا إلا الانتصار بالقتال.

والأقوى عندي قراءةً كسر التاء؛ لأن النبيَّ عَظِّيمُ بعد وقوع العفو والصفح عما

فعلوا أذِن الله له في القتال عند استقراره بالمدينة، فأخرج البعوث، ثم خرج بنفسه، حتى أظهره الله يوم بَدْر ، وذلك قوله: ﴿ **وَإِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ ﴾ .** 

#### الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ أَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبَّنَا اللهُ وَلَوْلَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُدِّمَتْ صَوَامِعُ وَبِيَعٌ وَصَلَوَاتٌ وَمَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا اسْمُ اللهِ كَثِيراً وَلَيَنْصُرَنَّ اللهُ مَنْ يَنْصُرُهُ إِنَّ اللهَ لَقَوِيٌّ عَزِيزٌ ﴾ [ الآية: ٤٠ ].

فيها مسألتان:

سورة الحج الآية (٤٠)

### المسألة الأولى:

قال علماؤنا رَحِمَهم الله: كان رسولُ الله ﷺ قبل بَيْعَة العَقَبَةِ لم يؤذن له في الحَرْب، ولم تحل له الدماء<sup>(١٨)</sup>، إنما يُؤْمَرُ بالدعاء إلى الله، والصبر على الأذى، والصَّفْح عن الجاهل؛ [ مدة عشرة أعوام، لإقامة حجةِ الله تعالى عليهم، ووفاء بوعده الذي امتنّ به بفضله في قوله: **﴿وما كُنَّا مُعَذِّبِينَ حتى نَبْعثَ رَسُولاً ﴾** [ الإسراء: 10 ] فاستمر الطغيان وما استدلوا بواضح البرهان ]<sup>(١١)</sup>.

وكانت قريش قد اضطهدت من اتّبعه مِنْ قَوْمِه من المهاجرين حتى فَتَنُوهم عن دينهم، ونفَوهم عن بلادهم، فهم بين مَفْتُون في دينه، ومعذَّب، وبين هارب في البلاد مغرّب، فمنهم مَنْ فرّ إلى أرض الحبشة، ومنهم من خرج إلى المدينة، ومنهم من صبر على الأذى، فلما عتَتْ قريش على الله، وردَّوا أَمْرَه وكرامتَه، وكذّبوا نبيه، وعذّبوا من آمن به، وعبده ووحده، وصدّق نبيه، واعتصم بدينه، أذِن الله لرسوله في القتال والامتناع والانتصار ممن ظلمهم وبَغَى عليهم؛ فكانت أول آية أنزلت في إذنه له بالحرب وإحلاله له الدماء : **﴿ أَذِنَ للذين يُقَاتَلُون بأَنَّهم ظُلِمُوا ... ﴾** – إلى قوله : – **﴿ الأُمور ﴾** [ الحج: ٤١ ].

- (١٨) في د : ولم تحلل له الدماء .
- (١٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من تفسير القرطبي: ٦٩/١٢.

أي إنما أحللت لهم القتالَ؛ لأنهم ظُلِمُوا، ولم يكن لهم ذَنْبٌ فيما بينهم وبين الناس إلا أن يعبدوا الله، وأنهم إذا ظهروا أقاموا الصلاة.

سورة الحج الآية (٤٠)

ثم أنزل الله عليهم: **﴿ وقَاتِلُوهم حتَّى لا تَكُونَ فِتْنَةٌ وَيَكُونَ الدّينُ كُلَّه لله ﴾** [ الأنفال: ٣٩ ] وقد تقدم بيانُ ذلك.

وعن هذا عبّر رسولُ الله ﷺ فيا أخبرنا نصر بن إبراهيم الزاهد ، قال : حدثنا علي ابن موسى ، أنبأنا المروزي ، حدثنا الفَربْري ، حدثنا البخاري ، حدثنا عبد الله بن محمد المسندي ، حدثنا حرميّ بن عمارة ، حدثنا شعبة عن واقد بن محمد : سمعت أبي يحدّث عن ابن عمر أنّ رسولَ الله ﷺ قال : « أُمْرِتُ أن أقاتلَ الناس حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله وأنَّ محمداً رسولُ الله ، ويقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة ؛ فإذا فعلوا ذلك عَصَمُوا مني دماءَهم وأموالَهم إلا بحق الإسلام ، وحسابهُم على الله <sup>(٢٠)</sup> ».

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ أُخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقٍّ ﴾:

دليلٌ على نسبة الفِعْل الموجود من الملجأ المكره إلى الذي ألجأه وأكرهه، ويترتب عليه حكمُ فعله؛ ولذلك قال علماؤنا : إن المكره على إتلاف المال يلزمه الغرم، وكذلك المكره على قَتْل الغير يلزمه القتل.

وروي في مختصر الطبري أن أصحاب النبي ﷺ استأذنوه في قتال الكفار ، إذ آذوه بمكة غيلة ، فنزلت : **﴿ إِنَّ الله لا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّان كَفُور ﴾** [ الحج : ٣٨ ] ؛ فلما هاجر إلى المدينة أُطلق قِتَالهم ، وهذا إن كان صحيحاً فقد نسخه الحديثُ الصحيح : إن النبي ﷺ قال : « مَنْ لكعب بن الأشرف ؛ فإنه قد آذى الله ورسوله » ؛ فقام محمد ابن مسلمة فقال : يا رسول الله ؛ أتحب أن أقتله ؟ قال : « نعم » ، فقتله مع أصحابه غيلةً (٢٠) .

(۲۰) سبق تخریجه

8.1

(٣١) انظر: (صحيح البخاري: ١٨٦/٣، ١٨٦/٧، ١١٥/٥ . وصحيح مسلم، حديث: ١٩ من الجهاد.
 والسنن الكبرى للبيهقي: ٢٠/٧، ١٩/٨. ودلائل النبوة: ١٩٥/٣ . وشرح السنة: ٢٢/١١.
 وفتح الباري: ١٤/٢١، ٣٣٦/٧ . والبداية والنهاية: ٢/٤).

وكذلك بعث النبيُّ ﷺ رَهْطاً إلى أبي رَافع عبد الله بن أبي الحُقَيْق، فقتلوه غيلة.

# الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولَ وَلَا نَبِيٍّ إِلَّا إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ فَيَنْسَخُ اللهُ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ اللهُ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِمٌ حَكِمٌ. لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِى الشَّيْطَانُ فِنْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ لَفِي شِقَاق بَعِيدٍ. وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقِّ مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الظَّالِمِينَ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللهَ لَهَادِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقَّ مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللهَ لَهَادِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ أَنَّهُ الْحَقِّ مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

في ذلك روايات مختلفة، أظهرها وما فيها ظاهر: أنَّ النبيَّ عَيَّلَهُمُ جلس في نادٍ من أندية قومه، كثير أهله، فتمنَّى يومئذ ألا يأتِيَه من الله شيء فينفروا عنه يومئذ، فأُنزل الله عليه: ﴿والنَّجْم إذَا هَوَى﴾ فقرأ حتى إذا بلغ إلى قوله: ﴿أَفرَأَيْتُمُ اللَّاتَ والعُزَّى. ومَنَاةَ الثَالثةَ الأُخْرَى﴾ [النجم: ١٩، ٢٠]. ألقى الشيطانُ كلمتين: تلك الغَرَانِيقُ العُلَا، وإن شفاعتهنّ لتُرْتَجي.

فتكلَّم بها، ثم مضى بقراءة السورة كلها، ثم سجد في آخر السورة، وسجد القوم جيعاً معه، ورفع الوليد بن المغيرة تراباً إلى جبهته وسجد عليه، وكان شيخاً كبيراً، فلما أمسى أتاه جبريل، فعرض عليه السورة، فلما بلغ الكلمتين قال: ما جنْتُك بهاتين، فأوحى الله إليه: ﴿وإنْ كادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عن الذي أَوْحِينا إليكَ لِتَفْتَرِيَ علينا غَيْرَهُ وإذاً لَاتَّخَذُوكَ خَلِيلاً، ولولا أَنْ ثَبَّنْناكَ لقد كِدْتَ تَرْكَنُ إليهم شيئاً قليلاً. إذاً لأَذْقْنَاكَ ضِعْفَ الحياةِ وضِعْفَ الماتِ ثم لا تَجدُ لكَ عَلَيْنَا نَصِيراً» [الإسراء: ٧٢، ٧٤، ٧٥]. فما زال مغموماً مهموماً حتى نزلت: ﴿وَعَا أَرْسَلْنَا مِنْ (٥٤ - ٥٣ - ٥٢) ورقي C THOUGHT (٥٤ - ٥٣ - ٥٢) ورقي الآيات (٥٤ - ٥٣ - ٥٢)

وفي رواية أنَّ جبريل قال له: لقد تلوْتَ يا محمد على الناس شيئاً لم آتِكَ به، فحزن وخاف خَوْفاً شديداً؛ فأنزل الله عليه: إنه لم يكن قبله رسولٌ ولا نبيّ تمنى كما تمنَّى، وأحب كما أحب، إلا والشيطانُ قد ألقى في أُمنيته كما ألقى الشيطانُ على لسانه <sup>(٢٢)</sup>. **المسألة الثانية:** 

اعلموا أنار الله أفئدتكم بنُورِ هُدَاه، ويسَّر لكم مَقْصِدَ التوحيد ومَغْزاه، أنّ الهُدَى هُدَى الله، فسبحان من يتفضَّلُ به على مَنْ يشاء، ويَصْرِفُه عمن يشاء، وقد بيّنا معنى الآية في فصل تنبيه الغبيّ على مقدار النبيّ بما نرجو به عند الله الجزاء الأوفى، في مقام الزُّلْفَى، ونحن الآن نجلو بتلك الفصول الغَماء، ونرقيكم بها عن حضيض الدهماء، إلى بقاع العلماء في عشر مقامات:

**المقام الأوّل:** أَن النبيَّ إذا أرسل اللهُ إليه الملك بوَحْيه، فإنه يخلق له العلم به، حتى يتحقق أَنه رسولٌ من عنده، ولولا ذلك ما صحَّت الرسالةُ، ولا تبيَّنت النبوة، فإذا خلق اللهُ له العِلْم به تميّز عنده من غيره، وثبت اليقينُ، واستقام سبيلُ الدين، ولو كان النبيُّ إذا شافَهه الملكُ بالوَحْي لا يَدْرِي أملك هو أم إنسان، أم صورة مخالفة لهذه الأجناس ألقت عليه كلاماً، وبلَّغت إليه قولاً لم يصح له أن يقولَ: إنه من عند الله، ولا ثبت عندنا أنه أمرُ الله، فهذه سبيلٌ متيقَّنة، وحالة متحققة، لا بد منها، ولا خلاف في المنقول ولا في المعقول فيها، ولو جاز للشيطان أن يتمثّل فيها، أو يتشبَّه بها ما أمنّاه على آية، ولا عرفنا منه باطلاً من حقيقةٍ؛ فارتفع بهذا الفصلِ اللَّبْسُ، وصحَ اليقينُ في النفس.

**المقام الثاني:** أَنَّ اللهَ قد عصم رسولَه من الكفر، وآمنه من الشرك، واستقرَّ ذلك من دِين المسلمين بإجماعهم فيه، وإطباقهم عليه؛ فمن ادَّعَى أنه يجوزُ عليه أن يكْفُرَ بالله، أو يشكّ فيه طَرْفَة عَيْن ، فقد خلع رِبْقَة الإسلام مِنْ عُنُقِه؛ بل لا تجوز عليه المعاصي في الأفعال، فضلاً عن أن ينْسَب إلى الكفر في الاعتقاد؛ بل هو المنزَّهُ عن ذلك فعلاً واعتقاداً. وقد مَهَّدنا ذلك في كتب الأصول بأوضح دليل.

(٢٢) انظر: (أسباب النزول للسيوطي: ١٢٠. وأسباب النزول للواحدي: ١٧٨).

سورة الحج الآيات ( ٢ ه ـ ٥٣ ـ ٤٥ ) THE PRINCE GHAZL TRUST ( ه ـ ٥٣ ـ ٥٢ م..... ٣٠٥ ....... ٣٠٥ الحج الآيات ( ٢

**المقام الثالث:** أنّ الله قد عرَّف رسولَه بنفسه، وبصَّرَه بأدلته، وأراه ملكوت سمواته وأَرْضِه، وعرّفه سنن مَنْ كان قبله من إخوته، فلم يكن يَخْفَى عليه من أمر اللهِ ما نعرفه اليوم، ونحن حثالةُ أُمته؛ ومَنْ خَطر له ذلك فهو ممن يمشي مُكِبًّا على وجهه، غير عارف بنبيَّه ولا بربّه.

المقام الرابع: تأمَّلُوا ـ فتح الله أغلاقَ النظَرِ عنكم ـ إلى قول الرواة الذين هم بجهلهم أعداء على الإسلام، ممن صرح بعداوته، أنَّ النبي عُيَّلِيَّهِ لما جلس مع قريش تمنَّى ألا ينزل عليه من الله وَحْيٌ، فكيف يجوزُ لمن معه أدْنَى مسكة أن يَخْطر بباله أنَّ النبي عُلَيَّهِ آثر وَصْل قومه على وَصْل ربه، وأراد ألّا يقطعَ أُنْسه بهم بما ينزل عليه من عند ربَّه من الوَحْي الذي كان حياةَ جسدِه وَقلْبِه، وأُنْس وحشته، وغاية أُمنيته.

وكان رسولُ الله ﷺ أجودَ الناس؛ فإذا جاءه جبريل كان أجودَ بالخير من الريح المرسَلة فيؤثر على هذا تجالسة الأعداء .

المقام الخامس: أنَّ قولَ الشيطان تلك الغَرانِقة العلا، وإنَّ شفاعتها ترتجى للنبي سلله – قَبِلَهُ منه؛ فالتبس عليه الشيطانُ بالملك، واختلط عليه التوحيدُ بالكفر، حتى لم يفرق بينها.

وأنا من أدنى المؤمنين منزلة، وأقلّهم معرفة بما وفقني الله له، وآتاني من علمه، لا يخفى عليَّ وعليكم أنَّ هذا كفر لا يجوز ورودُه من عند الله. ولو قاله أحد لكم لتبادر الكلَّ إليه قبل التفكير بالإنكار والرَّدْع ، والتثريب والتشنيع، فضلاً عن أن يجهلَ النبيَّ عَلَيْ حالَ القول، ويَخْفَى عليه قولُه، ولا يتفطَّن لصفة الأصنام بأنها الغرانقة العلا، وأنَّ شفاعتها ترتجى. وقد علم عِلْماً ضرورياً أنها جادات لا تسمع ولا تبصر، ولا تنطِقُ ولا تضر، ولا تنفع ولا تنصر ولا تشفَع، بهذا كان يأتيه جبريل الصباح والماء، وعليه انبنى التوحيد، ولا يجوز نسخُه مِنْ جهة المعقول ولا من جهة المنقول، فكيف يخفى انبنى التوحيد، ولا يجوز نسخُه مِنْ جهة المعقول ولا من جهة المنقول، فكيف يخفى هذا على الرسول؟ ثم لم يكف هذا حتى قالوا: إنَّ جبريلَ لما عاد إليه بعد ذلك ليعارضَه فيا ألقى إليه مِنْ الوَحْي كرَّرها عليه جاهلاً بها – تعالى اللهُ عن ذلك – فحينئذ أنكرها عليه جبريل، وقال له: ما جئتك بهذه. فحزن النبيَّ يَعْنَقُم لذلك، وأنزل عليه: **(وإنْ كادُوا لَيَفْتِنُونَكَ عن الَّذي أَدْي عالما إليكَ لِتَفْتَرِيَ على اللهُ عن ذلك**، وأنزل عليه: **اليك التو باليه مِنْ الوَحْي كرَّرها عليه جاه**لاً بها – تعالى الله عن ذلك -وأنزل عليه بعد ذلك ما يكف هذا حتى قالوا ولا من جهة الماد إليه بعد ذلك الماد إليه بعد ذلك م يوازول عليه واليه عن الوَحْي كرَّرها عليه جاهلاً بها – تعالى اللهُ عن ذلك ب **غَيْرَه ﴾** [ الإسراء : ٧٣ ] ، فيا لله والمتعلمين والعالمين من شيخ فاسد وسُوس هامد ، لا يعلم أنّ هذه الآية نافيةٌ لما زعموا ، مبطلةٌ لما روَوْا وتقوَّلوا ! وهو :

سورة الحج الايات (٥٢ - ٥٣ - ٥٤)

**المقام السادس:** وذلك أن قول العربي: كاد يكون كذا: معناه قــارب ولم يكــن؛ فأخبر اللهُ في هذه الآية أنهم قارَبُوا أن يفتِنُوه عن الذي أُوحي إليه، ولم تكن فتنة، ثم قال: لتفتَرِيَ علينا غَيْرَه. وهو:

المقام السابع: ولم يفتر، ولو فتنوك وافتريت لاتّخذوك خليلاً، فلم تفتتن ولا افتريت، ولا عَدُّوك خليلاً. ولولا أن ثبتناك وهو:

**المقام الثامن: ﴿لَقَدْ كِدْتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْئاً قلِيلاً ﴾** [الإسراء: ٧٤]؛ فأخبر الله سبحانه وتعالى أنه ثبّته، وقرّر التوحيدَ والمعرفة في قلبه، وضرب عليه سرادِقَ العصمة، وآواه في كنّفِ الحرمة. ولو وكله إلى نفسه، ورفع عنه ظِلَّ عصمته لحظةً لألْمَمَتْ بما رَامُوه، ولكنا أمرْنا عليك بالمحافظة، وأشرقنا بنور الهداية فؤادك، فاستبصرْ وأزِحْ عنك الباطل، وادْحَرْ.

فهذه الآية نصٌّ في عصمته من كل ما نُسِب إليه، فكيف يتأوّلها أحد ؟عدّوا عمَّا نُسِب من الباطل إليه.

المقام التاسع: قوله: فما زال مهموماً حتى نزلت عليه: ﴿ وما أرسَلْنَا من قبلك من رسول ِ ولا نبيٍّ ... ﴾ الآية.

فأما غَمَّه وحُزْنه فبأنْ تمكَّنَ الشيطانُ مما تمكّن، مما يأتي بيانه؛ وكان النبيُّ ﷺ يعزُّ عليه أن ينالَ الشيطانُ منه شيئاً وإن قلَّ تأثيره.

**المقام العاشر :** أنَّ هذه الآية نصِّ في غَرَضنا ، دليلٌ على صحة مذهبنا ، أصْلٌ في براءة النبي صَلِيلَةٍ مما نُسب إليه أنه قـاله عندنا ، وذلك أنه قال تعالى : **﴿ومَا أرسلنَا** مِنْ قبلك من رسول ولا نبيّ إلا إذا تمنَّى أَلْقَى الشيطانُ في أَمنيته ﴾ ؛ فأخبر الله تعالى أن من سنته في رُسله وسيرته في أنبيائه أنهم إذا قالوا عن الله قولاً زَادَ الشيطانُ فيه مِنْ قِبَل نفسه ، كما يفعل سائِرَ المعاصي ، كما تقول : ألقيت في الدار كذا ، وألقيت في العِكْم كذا ، وألقيت في الكيس كذا . فهذا نص في أنّ الشيطانَ زادَ في الذي قاله النبيُّ يَتَطِيلُهُ ، لا أنَّ النبي قالَهُ؛ وذلك أن النبي يَتَطَيلُهُ كان إذا قرأ تلا قرآناً مقطعاً ، وسكت في مقاطع الآي سكوتاً محصلاً ، وكذلك كان حديثه مترسلاً متأنّياً ، فيتبع الشيطانُ تلك السكتات التي بين قوله : **﴿وَمَناةَ الثالثةَ الأُخرى﴾** [ النجم : ٢٠ ]؛ وبين قوله تعالى : **﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وله الأُنْثَى﴾** [ النجم : ٢١ ] ، فقال – يُحاكِي صوت النبي يَتَطِيلُهُ : وإنهن الغرانقة العُلًا ، وإن شفاعتهنَ لَتُرْتَجَى.

سورة الحج الآية (٧٧)

فأما المشركون والذين في قلوبهم مرَض ـ لقلَّةِ البصيرة وفسادِ السريرة ـ فتلَوْها عن النبي ﷺ ، ونسبوها بِجَهْلهم إليه، حتى سجَدُوا معه اعتقاداً أنه معهم، وعلم الذين أوتوا العلم والإيمان أنّ القرآن حقٌّ من عند الله فيؤمنون به، ويرفضون غيره، وتُجيب قلوبُهم إلى الحق، وتنفِرُ عن الباطل؛ وكلَّ ذلك ابتلالا من الله ومِحْنةٌ.

فأين هذا من قولهم! وليس في القرآن إلّا غاية البيان بصيانة النبيّ ﷺ في الإسرار والإعلان، عن الشكّ والكُفْرَان.

وقد أوعدنا إليكم توصية أن تجعلوا القرآن إمامكم، وحروفه أمامكم، فلا تحملوا عليها ما ليس فيها، ولا تربطوا فيها ما ليس منها، وما هُدِي لهذا إلا الطبري بجلالة قدره، وصفاء فكره، وسعة باعِه في العلم، وشدة ساعده وذِرَاعِه في النَّظَرِ ؛ وكأنه أشار إلى هذا الغَرَض، وصوّب على هذا المرمى فقَرْطَس بعدما ذكر في ذلك روايات كثيرة كلّها باطلة، لا أَصْلَ لها، ولو شاءَ ربَّك لما رواها أحَدٌ ولا سطرها، ولكنه فعَّالٌ لما يريد، عصمنا الله وإياكم بالتوفيق والتسديد، وجعلنا من أهل التوحيد بفضله ورحته.

#### الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَاسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ﴾ [ الآية: ٧٧ ].

> حَمَلها ـ كما تقدم بيانُنَا له ـ قومٌ على أنها سجدة تلاوةٍ، فسجدوها . وقال آخرون: هو سجودُ الصلاة، فقصروه عليه.

ورأى عمر أنها سجْدَةُ تِلاوة. وإني لأسجد بها وأراها كذلك؛ لما روَى ابن وهب

وغيره، عن مالك، عن نافع أنَّ رجلاً من الأنصار أخبره أنَّ عُمَر بْنَ الخطاب قرأ سورة الحج، فسجد فيها السجدتين، ثم قال: إن هذه السورة فُضَّلت بسجدتين.

THE سورة الحج الآية (٧٨)

قال مالك: وحدثني عبدالله بن دينار ، قال: رأيتُ ابْنَ عُمر يسجد في سورة الحج سجدتين. وكان ابنُ عمر أكثر الخلق بالنبي ﷺ قُدْوَة.

وروى عُقْبَةُ بن عامر قلْتُ لرسول الله ﷺ : يا رسول الله، أفي سورة الحج سجدتان؟ قال: « نعم. ومن لم يسجدهما لا يقرأهما <sup>(٢٢)</sup> »، رواه وهب بن لهيعة، عن مسرح بن هاعان، عنه.

#### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَجَاهِدُوا فِي اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّين مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبْرَاهِيمَ هُوَ سَمَّاكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ فَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَاعْتَصِمُوا بِاللهِ هُوَ مَوْلاَكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ النَّصِيرُ﴾ [ الآية: ٧٨ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

الحرَجُ هو الضِّيق، ومنه الحرَجَة، وهي الشجرات الملتفَّة لا تُسلك؛ لالتفافِ شجراتِها، وكذلك وقع التفسير فيه من الصحابة رضي الله عنهم.

رُوي أنَّ عبيد بن عُمير جاء في ناس من قومه إلى ابْن عباس، فسأله عن الحَرَج، فقال: أولستمُ العرب؟ فسألوه ثلاثاً. كلُّ ذلك يقول: أولستم العرب! ثم قال: ادْعُ لي رجلاً من هُذَيل، فقال له: ما الحَرَج فيكم؟ قال: الحرَجة من الشجرة: ما ليس له مخرج.

وقال ابن عباس: ذلك الحرّج، ولا مخرج له.

(٣٣) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ١٥٥/٤ . وشرح السنة للبغوي: ٣٠٤/٣ . وزاد المسير: ٤٥٤/٥ . وكشف الخفا للعجلوني: ٢/٣٣٠).

سورة الحج الآية (٧٨) 'ANIC THOUG

المسألة الثانية: في محل النفى:

وقد روي عن عثمان بن يسار ، عن ابن عباس في قوله تعالى : ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينَ مِنْ حَرَجٍ ﴾ قال: هذا في تقديم الأهلَّة وتأخيرها بالفِطْرِ، والأضحى، وفي الصوم.

GHAZI TRU

۳.

وثبت صحيحاً عن ابن عباس قال: تقول: ما جعل عليكم في الدِّيْن منْ حَرَج، إنما ذلك سعة الإسلام: ما جعل اللهُ فيه من التوبة والكفَّارات.

وقال عِكْرِمة : أُحلَّ لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع ، وما ملكت يمينك .

قال القاضي: قال النبيُّ عَظَّيْتُم : « بُعثت بالحنيفية السمحة <sup>(٢٤)</sup> ». وقد كانت الشدائد والعزائم في الأمم، فأعطى الله هذه الأمةَ من المسامحة واللَّين ما لم يُعْطِ أحداً قبلها في حُرْمة نبيها ، ورَحْمة نبيه ﷺ لها .

فأعظمُ حَرَجٍ رَفْع المؤاخذة بما نبدي في أنفسنا ونخفيه، وما يقترن به من إصْر وُضع، كما بينا من قبل في سورة الأعراف وغيرها .

ومنها التوبة بالندم، والعزم على ترك العَوْدِ في المستقبل، والاستغفار بالقلب واللسان. وقيل لمن قَبْلنا: ﴿ فَتُوبُوا إلى بارئكم فاقْتُلُوا أَنْفُسَكم ﴾ [البقرة: ٥٤]، ولو ذهبت إلى تعديد نِعَم الله في رَفْع الحرَج لطال المرام.

ومن جملته أنه لا يؤاخِذُنا تعالى إن نسينا أو أخطأنا. وقد بيناه أيضاً فيما قبل ذلك.

وقد ثبت في الصحيح عن عبد الله بن عمرو وغيره أنَّ رسول الله عليه وقف في حجة الوداع، فجعلوا يسألونه، فقال رجل: لم أشعر فحلقت قبل أن أَذْبح. قال: « اذبح، ولا حرّج». فجاء آخر، فقال: لم أشعر فنحرت قبل أن أَرْمي، فقال، « ارم،

انظر: (مسند أحمد: ٢٦٦/٥ . وتفسير القـرطبي: ٣٩/١٩ . وتفسير ابــن كثير: ٣١٢/١ ، ( 7 2 ) ٤٨٩/٣ ، ١٧٨/٤ ، ٥٠٩ ، ٤٥٢/٥ . وتساريخ بغيداد : ٢٠٩/٧ . والدر المنشور للسيسوطي : ١/١٤٠، ٢٤٩. وطبقات ابن سعد : ١/١/١/١).

THE PRINCE GHAZI TRUST وردة الحج الآية (٧٨) THE PRINCE GHAZI TRUST وردة الحج الآية (٧٨)

31.

ولا حرَج». فما سُئل يومه عن شيء قُدِّم ولا أُخِّر إلا قال: افْعَلْ ولا حرَج<sup>(٢٥)</sup>. فأعجب لمن يقول: إنّ الدمَ على مَنْ قَدَّم الحلق على النحر، والنبيُّ يَرْكَيْهُ قد قال: ولا حرَج، ولقد نزلت بي هذه النازلة سنة تسع وثمانين، كان معي ما استيسر من الهدْي، فلما رميتُ جَمْرَةَ العقبة، وانصرفْتُ إلى النحر – جاء المزيِّن وحضر الهدْي، فقال أصحابي: ننحر ونحلق، فحلقت، ولم أشعر قبل النحر، وما تذكَرْتُ إلا وجُلَّ شَعري قد ذهب بالمُوسى، فقلت: دم على دم، لا يلزم، ورأيت بعد ذلك الاحتياط لارتفاع الخِلاف. والحقّ هو الأول، فهو المعقول.

إذا تعارضَ دَلِيلان أحدهما بالحظر، والآخر بالإباحة، فمن العلماء مَنْ مال إلى الاستظهار، وقال: يقدم دليلُ الحَظْرِ. ومنهم من قال: يقدَّمُ دليلُ الإباحة، ويختلف في ذلك مقاصِدُ مالك، إلا في باب الربا، فيقدّم دليل الحظر، وذلك من فقهه العظيم.

وكذلك لو قام دليلٌ على زيادة ركْن في العبادة، أو شرط، وقام الدليل على إسقاطه، فاختلف العلماء أيضاً فيه؛ فمن العلماء مَنْ أخذ بالاحتياط، وقضى بزيادة الركن والشرط، ومنهم من أخذ بالخفّة، وقال بدليل الإسقاط، ولم يعوِّل مالك هاهنا على أقوى الدليلين: كان بزيادة أو بإسقاط، ورأَيُه هو الذي نراه، وقد مهدناه في أصول الفقه، فهنالك ينظر إن شاء الله. **المسألة الرابعة:** 

إذا كان الحرَج في نازلةٍ عامًّا في الناس فإنه يسقط، وإذا كان خاصاً لم يُعْتَبَر عندنا، وفي بعض أصول الشافعي اعتبارُه، وذلك يُعْرَض في مسائل الخلاف؛ فمنه خُذوه بعَوْن الله.

\* \* \*

(٢٥) انظر: (صحيح البخاري: ٣١/١، ٣١/٢، ٢١٥/٢. وسنن أبي داود: ٢٠١٤. وسنن الترمذي: ٩١٦. وسنن الدارقطني: ٢٥١/٢. والمعجم الكبير للطبراني: ١٥١/١. وشرح السنة للبغوي: ٢١١/٧. ومشكاة المصابيح: ٢٦٥٥. وموارد الظرآن: ١٠١٢. وفتح الباري: ١٨٠/١. والتمهيد لابن عبد البر: ٢٦٤/٧، ٢٦٩، ٢٨٠. ومسند الحميدي: ٥٨٠. والبداية والنهاية: ١٩٧/٥. والسنن الكبرى: ١٤٢/٥). سورة المؤمنون

فيها اثنتا عشرة آية

## الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ [ الآية : ٢ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى الزهري، عن عروة بن الزبير، عن عبدالرحمن بن عبد القاري، قال: سمعتُ عمر بن الخطاب يقول: كان النبيُّ مَثْلَيْهِ إذا أُنزل عليه الوحي يُسمع عند وجهه كدَوِيّ النحل، فأُنزل عليه يوماً، فلبثنا ساعة، ثم سُرِّي عنه، فاستقبل القِبْلَة، ورفع يديه، وقال: «اللهم زِدْنا ولا تنقصنا، وأكْرِمنا ولا تهنّا، وأعْطِنا ولا تَحْرِمْنا، وآثرنا ولا تُؤْثر علينا، وأَرْضِنا وارْضَ عنا»، ثم قال: «أُنزل عليّ عَشُرُ آياتٍ مَنْ أقامهنَ دخل الجنة». ثم قـال: ﴿ قـد أفلـح الْمُؤْمِنُونَ...﴾ [ المؤمنون: ١ ] حتى ختم عَشْرَ آياتٍ<sup>(١)</sup>. رواه الترمذي وغيرُه، وهو صحيح وإن كان قد تكام فيه أبو عيسى وقطعه.

وكان سبب نزولها في رواية محمد « أنَّ النبيَّ عَيَّلِيَّهِ كان يقلّب بَصَرَه في السهاء إذا صلّى، فنزلت آية ». قال محمد: إن لم تكن **﴿ الذين هم في صلاتهم خاشعون**﴾ فلا أدري أيّة آية هي؟

قال القاضي: هو محمد بن سيرين: وهذا الحديث مقطوعٌ مظنون، فمقصودُه غير مقطوع، فسقْناه على حالهِ لكم حتى نكونَ في معرفته سواء معكم.

(1) انظر: (سنن الترمذي: ٣١٧٣. مشكاة المصابيح: ٢٤٩٤. تفسير القرطبي: ١٠٣/١٢).

THE PRINCE GHAZI TRUST والمؤمنون الآية (٢) رومنون الآية (٢)

المسألة الثانية:

317

هو الخضوع، وهو الإخبات والاستكانة، وهي ألفاظ مترادفة أو متقاربة، أو متلازمة؛ وقد كان النبي ﷺ يقول في دعائه: خضع لك سوّادِي، وآمن بك فؤادي.

C Lizzia

وحقيقتُه السكون على حالة الإقبال التي تأهَّب لها واحترم بها بالسر في الضمير، وبالجوارح في الظاهر؛ فقد كان النبيُّ ﷺ لا يلتفت في صلاته خاشعاً خاضعاً، وكذلك كان أبو بكر لا يلتفت، وكذلك كان حفيده عبدالله بن الزبير.

قال ابن المنكدر لعروة: لو رأيت قيامَ ابْن الزبير \_ يعني أخاه عبدالله \_ في الصلاة لقلت: غصن تصفّقه الرياح، وحجارة المنجنيق تقَعُ هاهنا، ورضف عن يمينه وعن يساره وهو قائمٌ يصلّي.

وقال مجاهد : كان ابنُ الزبير إذا قام يصلِّي كأنه عودٌ من الخشوع .

وقال عَمْرو بن دينار : إنّ ابنَ الزبير كان يصلّي في الحِجْر مرخياً ثيابه. فجاء حجر الخذاف، فذهب بطائفة من ثوبه، فما التفت، وكذلك كان عبدالله بن مسعود إذا صلّى لا يتحرَّكُ منه شيء؛ ومن هاهنا قال العلماء \_ وهي:

المسألة الثالثة:

إنه يضع بَصرَه في موضع سجُودِه؛ وبه قال الشافعي: والصوفية بأسْرِهم، فإنه أحْضَرُ لقلبه، وأجع لفِكْرِه.

قال مالك: إنما ينظر أمامه، فإنه إن حَنّى رَأْسَه ذهب بعضُ القيام المنقوض عليه في الرأس، وهو أشرَفُ الأعضاء منه، وإن أقام رأْسَه وتكلّف النظرَ ببَصره إلى الأرض فتلك مشقَّة عظيمة وحَرَج، يعرفون ذلك بالتجربة، وما جُعل علينا في الديس مِـنْ حَرَج؛ وإنما أمرِنا أنْ نستقبلَ الجهةَ ببصائرنا وأبصارنا، أما إنه أفضل لمن قدرَ عليه متى قدر، وكيف قدر، وإنما الممنوعُ أنْ يرفعَ بصره في الصلاة إلى السماء، فإنه لم يؤمر أن يستقبلَ السماء، وإنما أمرِ أن يستقبلَ الجهة الكعبية، فإذا رفع بَصَرَهُ فهو إعراضٌ سورة المؤمنون الآية (٢) THE PRINCE GHAZI TRUST مسورة المؤمنون الآية (٢) m .....

عن الجهة التي أُمِر بها ، حتى قال النبي ﷺ : « لينتهينَّ أقوامٌ عن رَفْعِهم أبصارَهم إلى السماء في الصلاة أو لتخطفَنَّ أبصارُهم » <sup>(٢)</sup> وهي :

## المسألة الرابعة:

حتى قال علماؤنا – حين رأوا عامَّةَ الْخَلْق يرفعون أبصارهم إلى السماء – وهي سالمة: إنّ المرادَ بالْخَطْف هاهنا أخْذُها عن الاَعتبار حين يمرُّ بآيات السماء والأرض، وهو معرض، وذلك أشدُّ الخطف، ومن الحنيفية السمحة برفع الحرَج الإذن في أن يلحظ يميناً وشمالاً، وإن كان يصلِّي ببصره ورأسه دون بدنه، أذِن الشرع فيه، وهي: المسألة الخامسة:

فمن مراسيل سعيد بن المسيّب أنَّ النبيَّ عَلَيْكَم كان يلمح في الصلاة، ولا يلتفت. وروى معاوية بن قُرّة قال: قيل لابن عمر: إن ابْنَ الزبير إذا صلى لم يقل هكذا وهكذا. فقال: لكنا نقول هكذا وهكذا، ونكون مِثل الناس؛ إشارة من ابن عمر إلى أنه تكليف يخرج إلى الحرَج.

#### المسألة السادسة:

قال ابنُ القاسم، عن مالك في قوله: ﴿ الذين هُمْ في صَلاَتِهِم خَاشِعونَ ﴾ -قال: الإقبال عليها. وقال مقاتل: لا يَعْرف مَن على يمينه، ولا مَن على يساره. صليْتُ المغرب ليلة ما بين باب الأخضر، وباب حطّة من البيت المقدس، ومعنا شيخُنا أبو عبدالله محمد بن عبدالرحن المغربي الزاهد، فلما سلّمنا تمارَى رَجُلان كانا عن يمين أبي عبدالله المغربي؛ وجعل أحَدُهما يقول للآخر : أسأْتَ صلاتَك، ونَقَرْتَ نَقْرَ الغُرَاب. والآخر يقول له: كذبْتَ؛ بل أحسنْتُ وأجلت. فقال المعترض لأبي عبدالله الزاهد: ألم يكن إلى جانبك؛ فكيف رأيتَه يُصَلِّي؟

(٢) انظر: (صحيح البخاري: ١٩١/١ . وصحيح مسلم، الباب: ٢٦، حديث: ١١٧ من الصلاة.
 وسنن ابن ماجه: ١٠٤٥ . ومسند أحمد بن حنبل: ٢٣٣/٢ ، ١٠٨/٥ . والسنن الكبرى: ٢٨٣/٢ .
 والمعجم الكبير للطبراني: ٢٢٠/٢ . والترغيب والترهيب: ١٠٩/١ ).

قال أبو عبدالله: لا عِلْمَ لي به، كنت مشتغلاً بنفسي وصلاتي عن الناس وصلاتهم. فخجل الرجل وأُعْجب الحاضرون بالقول.

م سورة المؤمنون الآية (٥)

وصدق شيخُنا أبو عبدالله الزاهد؛ لو كان لصلاته قَدْرٌ، أو له بها شُغْل وإقبالٌ بالكلية لما عَلِمَ مَنْ عن يمينه، أو عن يساره، فضلاً عن معرفته كيفيَّة صلاته، وإلا فأحَدُ الرجلين أساء صلاته في حَدْف صفاتها، واختصارِ أركانها، وهذا أساء صلاتَه في الاشتغال بصلاة هذا، حتى ذهب حفظُ صلاته وخشوعها.

ونكتة المسألة أنّ قولك: «الله أكبر» يحرم عليك الأفعالَ بالجوار، والكلامَ باللسان؛ ونيَّةُ الصلاة تحرِّمُ عليك الخواطرَ بالقلب، والاسترسال عن الأفكار، إلا أن الشرع لما علم أنَّ ضَبْطَ الشر من السر يفوتُ طَوْقَ البَشَرِ سمح فيه، كما تقدم بيانُنا له. والله أعلم.

## الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ لِفُرُوجِهِمْ حَافِظُونَ ﴾ [الآية : ٥]. فيها أربع مسائل : المسألة الأولى :

مِنْ غَرِيبِ القرآنِ أَنَّ هؤلاء الآيات العشر هي عامَّةٌ في الرجال والنساء، كسائر ألفاظ القرآن التي هي محتملةٌ لهم، فإنها عامة فيهم، إلا قوله: ﴿ والذين هم لفُروجهم حافظُونَ﴾ فإنه خطابٌ للرجال خاصةً دون النساء، بدليل قوله: ﴿ إلاَّ على أَزُواجهم أو ما مَلَكَتْ أيمانُهم ﴾ [ المؤمنون: ٦ ]، ولا إباحةَ بين النساء وبين مِلْك اليمين في الفرج؛ وإنما عرف حفظ المرأة فَرْجها من أدلة أخر، كآيات الإحصان عموماً وخصوصاً، وغير ذلك من الأدلة.

المسألة الثانية:

قال محمد بن عبد الحكم: سمعْتُ حرملة بن عبدالعزيز، قال: سألت مالكاً عن الرجل يَجْلِدُ عُمَيْرَة، فتلا هذه: ﴿ والذين هم لفُروجهم حافِظونَ . إلاّ على سورة المؤمنون الآية ( ٥) 🚺 المعلقي المحالية THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٥) سورة المؤمنون الآية ( ٥)

أزواجهم أو ما مَلَكَتْ أيمانُهم فإنّهم غَيْرُ مَلُومِينَ. فمن ابْتَغَى وراءَ ذلك فأولئكَ هم العادُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥ – ٧].

310

وهذا لأنهم يَكْنُون عن الذكَر بعُمَيْرَة، وفيه يقول الشاعر :

إذا حلَّلْتَ بِــوادٍ لا أَنِيــسَ بِـــه فَـاجْلِـدْ عُمَيْــرَة لا دالا ولا حَــرَجُ ويسميه أهل العراق الاستمناء ، وهو استفعال من المنيّ.

وأحمد بن حنبل على وَرَعِه يجوِّزُه، ويحتج بأنه إخراجُ فَضْلَةٍ من البدن؛ فجاز عند الحاجة، أصْلُه الفَصْدُ والحجامة.

وعامةُ العلماءِ على تحريمه، وهو الحق الذي لا ينبغي أنْ يدان الله إلا به.

وقال بعضُ العلماء : إنه كالفاعل بنفسه ، وهي معصية أحدثها الشيطان وأجْراها بين الناس حتى صارت قِيلة ، ويا ليتها لم تُقَلْ، ولو قام الدليلُ على جوازها لكان ذو المروءة يعرِضُ عنها لدناءتها .

فإن قيل: فقد قيل: إنها خَيْرٌ من نكاح الأُمّة.

قلنا: نكاحُ الأَمَة ولو كانت كافرة \_ على مذهب العلماء \_ خَيْرٌ من هذا، وإن كان قد قال به قائل أيضاً، ولكن الاستمناء ضعيف في الدليل عارٌ بالرجل الدني، ، فكيف بالرجل الكبير !

#### المسألة الثالثة:

قال قوم: هذه الآية دليلٌ على تحريم نكاح الْمُتْعَة؛ لأن الله قد حَرَّم الفَرْجَ إلا بالنكاح أو بملك اليمين، والمتمتعة ليست بزَوْجة، وهذا يضعف.

فإنا لو قلنا: إن نكاحَ المتعة جائز فهي زوجةٌ إلى أجلٍ ينطلقُ عليها اسم الزوجة.

وإن قلنا بالحق الذي أجمعت عليها الأمةُ من تحريم نكاح المتعة لما كانت زوجة ، فلم تدخل في الآية ، وبقيت على أصْلِ حِفْظِ الفَرْج وتحريمه مِنْ سَببها . **المسألة الرابعة :** 

قوله في الآية بعدها ، وهي الثالثة :

(۱۸ – ۹ – ۸) THE PRINCE GHAZI TRUST (۱۸ – ۹ – ۸) (۲۱۳ – ۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲۱۳) (۲

﴿ فَمَنِ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَٰلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ [ الآية: ٧ ].

فسُمِّيَ مَنْ نكح ما لا يحلُّ عادِياً، وأوجب عليه الحدَّ لعُدُوانِه، واللائط عاد قرآناً ولغة، بدليل قوله: ﴿ **بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ ﴾** [ الشعراء: ١٦٦ ]؛ فوجب أن نقيم الحدَّ عليه؛ وهذا ظاهر لا غُبَارَ عليه.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ هُمْ لأَماناتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ﴾ [الآية: ٨].

قد قدمنا وجوبَ حِفْظِ الأمانة والعَهْدِ، وبينَّا قيامَ الدليلِ على ذلك فيا مضى، فأدِّ إلى من ائتمنك، ولا تَخُنْ مَنْ خانك؛ وكذلك مَنْ نقض العهد فيك فلا تنقضه فيه، ومن كفر بالله عندك فلا تكفر به عنده، ومَنْ غدرَ بك فلا تغدرُ به. وقد أوضحنا ذلك فيا سلف في مواضع، فلينظر فيها؛ وليجمع في القلب منها.

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ﴾ [ الآية: ٩ ]. قد تقدم القولُ في حِفْظِ الصلاة في نفسها، وبيّنا المحافظة عليها بإدامة أفعالها في أوقاتها متى تكررت مفروضاتها، فاعلموه.

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَّاهُ فِي ٱلأَرْضِ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ﴾ [ الآية: ١٨ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

هذه مِنْ نِعَم اللهِ على خَلْقه، ومما امتنَّ عليهم به، ومن أعظم المنن الماءُ الذي به حياةُ الأبدان ونماءُ الحيوان. والماءُ المنزَّل من السماء على قسمين : هذا الذي ذكره الله في هذه الآية ، وأخبر عنه

**٣**\V

بأنه استوْدَعَهُ في الأرض، وجعله فيها مخزوناً لسُقْيا الناس <sup>(٣)</sup>، يجدونه [ عُدّة ] <sup>(١)</sup> عند الحاجة إليه، وهو ما<sup>ي</sup>ه الأنهار والعيون، وما يستخرج من الآبار .

> والقسم الآخر هو الذي ينزل من السماء على الأرض <sup>(٥)</sup> في كلّ وقت . المسألة الثانية:

روى أَشْهَبُ عن مالك أنه سئل عن قول الله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا هِنَ السَّهَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَّاهُ في الأَرْضِ ...﴾ الآية، أَهُوَ في الخريف فيا بلغك! قال: لا والله؛ بل هذا في الخريف والشتاء، وكل شيء ينزل ماؤه من السماء إذا شاء، ثم هو على ذهاب به لقادر.

قال القاضي: هذا الذي ذكره مالك محتمل؛ فإنَّ الله أنزل من السهاء ماءً ، فأسكنه في الأرض<sup>(1)</sup> ، ثم ينزله في كل وقت ، فيكون منه غذاء ، ومنه اختزان زائد على ما كان عليه.

وقد قال أشهب: قال مالك: هي الأرض التي لا نباتَ فيها <sup>(v)</sup> ، يعني قوله: ﴿ أَوَ لَم يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الماءَ إلى الأرْض الْجُرُزِ فَنُخْرِج بِه زَرْعاً ﴾ [ السجدة: ٢٧ ] ، وقوله: ﴿ والسَّمَاء ذاتِ الرَّجْع ﴾ ، يعني المطر ، ﴿ والأرْض ذاتِ الصَّدْع ﴾ [ الطارق: ١١ ، ١٢ ] ، يعني النبات. وهذا يكونُ في كل لحظة ، كما جاء في الأثر : « إن الله لا يخلي الأرضَ مِنْ مَطَر في عامر أو غامر ، وإنه ما نزل من الساء ماء إلا بحفُظِ ملك موكل به ، إلا ما كان من ماء الطوفان ، فإنه خرج منه ما لم يحفظه الملك » <sup>(٨)</sup> ، وذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّا لما طَعَى الماءُ حَمَلْناكُمْ في الجارِية ﴾ [ الحاقة :

- (٥) في أ: هو الذي ينزل من السماء إلى الأرض.
  - (٦) في أ: فسلكه في الأرض.
    - (v) في أ: لا نبات عليها.

سورة المؤمنون الآية (١٨)

(٨) في أ: فإنه خرج مما يحفظه الملك.

بالإقلاع، فلم تمتص الأرض من قطره، وأمر الأرْضَ بابتلاع ما خرج منها فقط، وذلك قوله تعالى: **﴿وقِيلَ يا أَرْضُ ابْلَعِي مَاءَكِ ويا ساءُ أَقْلَعِي، وغِيضَ الماء ﴾** [ هود: ٤٤ ].

وهذا يدلُّ على أن الأرضَ لم تشرب من ماء السماء قطرة.

**نكتة أصولية:** قال القاضي أبو بكر : قوله : ﴿ **والسَّماء ذاتِ الرَّجْعِ ﴾ : ف**يه ثلاثة أقوال :

أحدها : أنه ذات المطر ؛ لأنها ترجع في كل عام إلى الحالة التي كانت عليها من إنزال المطر منها .

وظنّ بعضُ الناس كما بينا لـ أنها تردُّ ما أخذت من الأرض من الماء ؛ إذ السحاب يستقي من البحر ، وأنشدوا في ذلك قول الهذلي :

شَـربـنَ بمـاء البَحْـرِ ثم تـرفَّعَــتْ [ متـى لجــــج لــهــن نئيـج]<sup>(١)</sup> يعني السحاب، وهذه دعوى عريضة طويلة، وهي في قدرة الله جائزة؛، ولكنه أمرّ لا يُعلم بالنظر، وإنما طريقه الخبر، ولم يَرِدْ بذلك أثر .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴾ :

يعني لقادرون على إذهاب الماء الذي أسكناه في الأرض، فيهلك الناس بالعطش، وتهلك مواشيهم، وهذا كقوله: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَنْ يَأْتيكُم بماءٍ مَعِينَ﴾ [اللك: ٣٠]؛ وقد قال:﴿وَأَنْسَزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ ماءً طَهُوراً﴾ [الفرقان: ٤٨] وهي:

المسألة الرابعة:

فهذا عامّ في ماء المطر والماء المختزن في أرض، فصارت إحدى الآيتين عامة وهي آية الطهور . والآية الأخرى خاصة \_ وهي ماء القَدْرِ المسكن في الأرض، ومن هاهنا

(٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، والاضافة من ديوان الهذليين: ٥٢/١.

قال مَنْ قال: إن ماء البحر لا يتوضأ به؛ لأنه مما لم يخبر الله عنه أنه أنزل من السماء. وقد بينا أنّ النبيَّ ﷺ قال: « هو الطَّهُور ماؤه الحلّ ميتته » <sup>(١٠)</sup> ، وهذا نصّ فيه. **المسألة الخامسة:** 

GHAZI TRU

\*19 .....

روى ابنُ عباس وغيره أنّ النبي عَلَيْنَةٍ قال: «أنزل الله من الجنة إلى الأرض خسة أنهار : سيحون، وهو نهر الهند وجيحون، وهو نهر بلخ، ودجلة، والفرات، وهما نهرا العراق، والنيل وهو نهر مصر، أنزلها الله من عَيْن واحدة من عيون الجنة في أسفل درجة من درجاتها، فاستودعها الجبال، وأجراها في الأرض، وجعل فيها معايش للناس في أصناف معايشهم»<sup>(11)</sup>، وذلك قوله تعالى : ﴿ وَأَنْزِلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَّاهُ في الأَرْضِ ﴾ فإذا كان عند خروج يأجوج ومأجوج أرسل اللهُ جبريل فرفع من الأرض القرآن والعلم، وهذه الأنهارُ الخمسة ؛ فيرفع ذلك إلى السماء، وذلك قوله: ﴿ وإِنَّا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَادِرُونَ ﴾ . وهذا جائز في القدرة إنْ صحَتْ به الرواية .

[وروى مسلم في الصحيح عن أبي هريرة قال: قال ﷺ : «سيحون وجيحون والفرات كل من أنهار الجنة » <sup>(١٢)</sup>. وهذا تفسير لقوله تعالى : **﴿ وأنزلنا مِنَ السماء ماءً** بقدَر فأسكنَّاهُ في الأرض وإنّا على ذَهاب به لقادِرُونَ ﴾، يعني به نهراً يجري ، وعيناً تسيل، وماءً راكداً في جوفها – والله أعَّلم]<sup>(١٢)</sup>.

وإنما الذي في الصحيح أن النبيَّ مَثْلِيَّةٍ ـ ليلة الإسراء ـ رأى سِدْرَة المنتهى، وذكر ما أنشأ من الماء ومن النبات. وقد تقدم في سورة الأنعام.

(۱۰) سبق تخريجه.

سورة المؤمنون الآية (١٨)

- (١١) انظر: (تاريخ بغداد: ٥٧/١ . والدر المنثور: ٨/٥ . وتفسير القرطبي: ١١٣/١٢ . والمجروحين: ٣٢٣/٣ ، ٣٢٣).
- (١٢) انظر: (صحيح مسلم، الباب: ١٠، حديث: ٢٦ من الجنة. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٨٦/٢،
   ٤٤٠ . ومشكاة المصابيح: ٥٦٢٨ . ومصابيح السنة: ١٧٧/٦ . وتفسير القـرطبي: ١٠٤/١٣،
   ٢٣٧/١٦).
  - (١٣) ما بين المعقوفتين: : ساقط من ب، د .



سورة المؤمنون الآية (٥٠)

قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمِّهِ آيَةً وَآوَيْنَاهُمَا إِلَى رَبُوَةٍ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ﴾ [ الآية: ٥٠ ].

فيها أربع مسائل:

34.

المسألة الأولى: قوله: ﴿ رَبُوَةٍ ﴾:

فيها خمس لغات: كسر الراء، وفتحها، وضمها، ثلاث لغات، ويقال رِبَاوَة ـ بفتح الراء وكسرها، ولم أقيد غيره فيا وجدته الآن عندي.

المسألة الثانية: في تعيين هذه الربوة ستة أقوال:

الأول: أنها الرملة؛ وهي فلسطين؛ قاله أبو هريرة ورَوَاه. الثاني: قال قتادة: هي بيتُ المقدس أقرب الأرض إلى السهاء بثهانية عشر ميلاً. الثالث: أنها دمشق؛ قاله ابن المسيب، ورواه ابن وهب وأشهب عن مالك. الرابع: أنها مصر، قاله [ ابن ] <sup>(١٢)</sup> زيد بن أسْلَم. وليس الرُّبا إلا بمصر، والماء يرسل فيكون الربا عليها القرى، ولولا ذلك غرقت. الخامس: أنه المرتفع من الأرض؛ قاله ابن جُبير والضحاك. السادس: أنها المكان المستوى؛ قاله ابن عباس.

قال القّاضي: هذه الأقوال منها ما تفسَّر لغة، ومنها ما تفسَّر نقلاً؛ فأما التي تفسَّر لغة فكل أحد يشترك فيه، لأنها مشتركة المدزك بين الخلق.

وأما ما يفسَّر منها نَقْلاً فمفتقر إلى سنَد صحيح يبلغُ إلى النبي ﷺ ، إلا أنه تبقى هاهنا نكتة؛ وذلك أنه إذا نقل الناس تواتُراً أنّ هذا موضع كذا ، أو أنّ هذا الأمر جرى كذا ، أو وقع – لزم قبوله ، والعلم به ؛ لأن الخبر المتواتر ليس من شرطه الإيمان ، وخَبَرُ الآحادِ لا بد من كون المخبر به بصفة الإيمان ؛ لأنه بمنزلة الشاهد ، والخبر المتواتر بمنزلة العيان ، وقد بينًا ذلك في أصول الفقه. والذي شاهدتُ عليه الناس، ورأيتهم يعينونها تعيين تواتر دمشق، ففي سفح الجبل في غَرْبي دمشق مائلاً إلى حوفها موضع مرتفع تتشقّق منه الأنهار العظيمة، وفيها الفواكه البديعة من كلّ نوع، وقد اتخذ بها مسجدٌ يُقْصَدُ اليه، ويتعبَّدُ فيه، أما أنه قد قدمنا أنّ مولد عيسى عُظِيْلَهُ كان ببيت لَحْم لا خلافَ فيه، وفيه رأيت الجذع كها تقدم، ولكنها لما خرجت بابنها اختلفت الرواةُ، هل أخذت به غَرْباً إلى مصر ؟ أم أخذت به شرقاً إلى دمشق؟ فالله أعلم.

GHAZI TRU

341

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ ذَاتِ قَرَارٍ وَمَعِينٍ ﴾:

فيه قولان:

سورة المؤمنون الآية (٥١)

أحدهما : أرض منبسطة وباحة واسعة . الثاني : ذات شيء يستقرّ فيه من قوت وماء ؛ وذلك كله محتمل . وقوله : **﴿ وَمَعِينٍ ﴾ لـ و**هي :

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَمَعِينٍ ﴾:

يريد به الماء ، وهو مفعل بمعنى مفعول ، ويقال : معن الماء وأمعن إذا سال ، فيكون فعيل بمعنى فاعل . قال عبيد :

واهيــــةٌ أو مَعِينٌ ممْعِــــنٌ أو هَضْبَـــةٌ دونهـــا لهـــوبُ وفيها أقوال لا يتعلق بها حكم.

## الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ يٰأَيَّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيٌّ﴾ [ الآية: ٥١ ].

قد تقدم ذكر الطيب، وتفسيره بالحلال؛ وكذلك فسره مالك في رواية أبي بكر ابن عبدالعزيز العمري عنه، وقد روى مالك عن عثمان أنه قال في خطبته: وعليكم من المطاعم بما طاب منها. وقد روى أبو هريرة أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « يأيها الناس، إن الله طيِّبٌ لا يقبل إلاّ طَيِّباً، وإن اللهَ أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين»، فقال: ﴿ **يأيها**  **الرسل كُلُوا...﴾** الآية. ثم قال: **﴿ يأيها الذين آمنوا كُلُوا من طيباتِ ما** رزَقْناكُم﴾. ثم ذكر الرجل يُطيل السفر أشعث أغْبَر يمدُّ يديه: يا رب يا رب، مطعمه حرام، ومَشْرَبُه حرام، وملبسه حرام، وغذِيَ بالحرام فأنَّى يستجاب له!<sup>(١٥)</sup> وقال النبي يَتَالِيَّهُ: « إن من أطيب ما أكل الرجل مِنْ كَسْبه، وإن ولده من كسبه »<sup>(١١)</sup>. وقال تعالى في داود: **﴿ وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسِ لَكُمْ ﴾** [الأنبياء، ٨٠].

ورة المؤمنون الآيتان (٦٠ - ٦١)

وروى علماؤنا أنَّ عيسى كان يأكلُ مِنْ غَزْل ِ أمه.

وقال النبي ﷺ : « جعل رزقي تحت ظلّ رُمْحي ، وجعلت الذلة والصغار على مَنْ خالف أمري » <sup>(١٧)</sup> . فجعل الله رزق محمد في كسبه لِفَضْله ، وخص له أفضل أنواع الكسب ، وهو أخذ الغلبة والقهر ، لشرفهِ ﷺ .

## الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ. أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ﴾ [ الآيتان: ٦٠، ٦١ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

222

فيها قولان:

أحدهما : الذين يطيعون وهم خائفون ألا يقبل منهم.

- (١٥) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٦٥ من الزكاة. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٢٨/٢. ومصنف عبد الرزاق: ٨٨٣٩. ومشكـاة المصـابيـح: ٢٧٦٠. وتفسير القـرطبي: ٦٩/١١. وتلخيــص الحبير: ٩٦/٢ . والدر المنثور: ١٦٨/١، ١٠٨٥).
  - (١٦) 👘 انظر : ( سنن أبي داود : ٣٥٢٨ . والسنن الكبرى : ٧٩/٧ ، ٤٨٠ . المستدرك : ٢/٢ ) . .
- (١٧) انظر : (صحيح البخاري: ٤٩/٤ . ومسند أحمد بن حنبل: ٩٢٦٥٠/٢ . وسنن سعيد بن منصور : ٢٣٧٠ . ومصنف ابن أبي شيبة : ٣١٣/٥ . ٣٢٢ . وتغليق التعليق: ٩٥٥ . ومشكل الآثار : ٨٨/١ . وتفسير ابن كثير : ١٢/٣١ ، ٣١٣/٥ . وتفسير القرطبي : ١٠٨/٨ ، ١٤/١٤ ، ١٤/١٣ ).

الثاني: الذين يعصمون، وهم يخافون أن يعذّبوا . المسألة الثانية:

سورة المؤمنون الآيتان (٦٠

روى الترمذي وغيره عن عائشة، قالت: سألت رسولَ الله ﷺ عن هذه الآية: **وَالَّذِينَ يُوْتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجَلَةٌ ﴾،** قالت عائشة: أهم الذين يشربون الخمر، ويسرقون؟ قال: «لا، يا بنت الصديق أو يا بنت أبي بكر، ولكنهم الذين يصومون ويصلّون ويتصدقون، وهم يخافون ألاّ يُقْبَلَ منهم، أولئك الذين يسارعون في الخيرات » <sup>(11)</sup>

HAZI TRUST

\*\*\*

وقد روى عطاء قال: دخلت مع عبيد بن عمير على عائشة، فقال لها: كيف كانوا يقرأون، **فيُؤْتُونَ ما آتَوْا ﴾؟** قالت: يَأتون ما أتَوْا، فلما خرجنا من عندها قال لي عبيد بن عمير: لَأَنْ يكون كما قالت أحبُّ إليّ من حُمُرِ النَّعَم، يعني بقولها: يأتون ما أتوا من المجيء؛ أي يأتون الذنوب وهم خائفون. المسألة الثالثة:

عوّلُوا على قراءة الجمهور ، ولا تتعلقوا بأعضاء الكسير ، إنما كان القومُ إذا غلب على أعمالهم الإخلاص والقُرب خافُوا يوم الفزَع الأكبر ، وهي مسألة كبيرة ، وهي أن الأفضلَ للمتقين أن يغلب عليهم مقامُ الرجاء ، أو يغلب عليهم مقامُ الخوف ، فهذه الآية تشهَدُ بفضل غَلَبة مقام الخوف ، لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ الذينَ هُمْ مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُونَ . والذين هم بآياتِ رَبِّهِمْ يُوَمِنون والذين هم بَربِّهم لا يُشْرِكُونَ . والذين يُوْتُونَ ما آتَوْا وقلوبُهم وجلَةٌ أنهم إلى رَبِّهم رَاجِعونَ . أولئكَ يُسارعون في الخيراتِ وهُمْ لها سابِقُونَ ﴾ [ الآيات : ٥٥ – ٦١ ] .

وكان النبي ﷺ يوم بَدْر قد غلب عليه مقامُ الخوف، فرفع يديه الى السماء، وقال: «اللهم إن تهلك هذه العصابَةُ لا تُعبد في الأرض»، مادًاً يديه، حتى سقط رِدَاؤه عن مَنْكِبَيْه، فقال له أبو بكر: كفاكَ يا رسولَ الله مُنَاشدتك ربَّك، فإنه مُنْجِزٌ

(١٨) انظر: (سنن الترمذي: ٣١٧٥. ومسند الحميدي: ٢٧٥. ومسند أحمد: ٢٠٥/٦).

TTE THE PRINCE GHAZI TRUST (10 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11) (12 - 11

لك ما وعدك، حسبك يا رسول الله، فقد ألححْتَ على ربك، مغلباً جانب الرجاء في نفوذ الوعد (١٩).

قـال القـاضي: ليس يحتـاج في هـذه الآيـة إلى اختلاف القـراءة بين يَـأتـون ويُـوُّتون<sup>(٢٠)</sup>، فإنَّ قوله: «يؤتون» يعطى الأمرين، تقول العرب: آتيت من نفسي القبول، وآتيت منها الإنابة، تريد أعطيت القياد من نفسي، يعني إذا أطاع وأعطيت العناد من نفسي – يعني إذا عصى، فمعناه يؤتون ما أتوا من طاعة أو من معصية، ولكن ظاهر الآية وسياق الكلام يقتضي أنه يؤتى الطاعة؛ لأنه وصفهم بالْخَشْيَة لربهم، والإيمان بآياته، وتنزيهه عن الشرك، وخوفهم عدم القبول منهم عند لقائه لهم، فلا جرم مَنْ كان بهذه الصفة يسارعُ في الخيرات، وأما مَنْ كان على العِصْيان متمادياً في الخلاف مستمراً، فكيف يوصف بأنه يسارع في الخيرات أو بالخشية لربه، وغير ذلك من الصفات المتقدمة فيه.

أما إن الذي يأتي المعصية على ثلاثة أقسام:

أحدها : الذي يأتيها ويخاف العذاب، فهذا هو المذنب.

والذي يأتيها آمناً من عذابِ الله من جهة غلبة الرجاء عليه فهو المغرور ، والمغرور في حِزْب الشيطان .

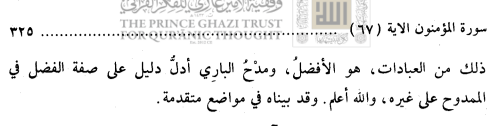
وإن أتَّاهـــا شاكًّا في العذاب فهو مُلْحِد لا مغفرة له.

ولأجل إشكال قوله: ﴿ **يُوْتُونَ ما آتَوْا ﴾** قال بعضهم: يعني به إنفاق الزكاة؛ لأنه لم يظهر إليه صلاحية لفظ العطاء إلا في المال. وقد بيّنا أن لفظ العطاء ينطلق في كل معنى: مال وغيره، وفي كل طاعة ومعصية، واتضحت الآية، والله أعلم. **المسألة الرابعة: قوله: ﴿ أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ في الْخَيْرَاتِ ﴾:** 

هذا دليل على أن المبادَرَةَ إلى الأعمال الصالحة؛ مِنْ صلاةٍ في أول الوقت، وغير

(١٩) انظر: (صحيح مسلم: ١٣٨٣، ١٣٨٤. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٢/١ وتفسير القرطبي: ٢٦٣/١٦. وفتح الباري: ٢٨٩/٧).

(٢٠) في أ : اختلاف القراءتين يأتون ويؤتون.



## الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ﴾ [ الآية: ٦٢ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

لم يختلف أحد أَنَّ المرادَ بهذا الذمِّ أَهْلُ الحرم، قال الله لهم: ﴿ قد كَانَتْ آيَاتِي تُتُلَى عليكم فكنْتُمْ على أَعْقَابِكم تَنْكِصُونَ ﴾ [ المؤمنون: ٦٦ ] مستكبرين به، أي بالحرم، يريد يتعاطَوْن به الكِبْر ويَدَّعون، حتى كانوا يرون الناس يتخطّفون من حولهم <sup>(٢١)</sup>، وهم آمنون. ومن الكبر كُفْر، وهو التكبرُّ على الله، وعلى رسوِله، والتكبرُّ على المؤمنين فِسْقٌ، والتكبّر على الكفّار إيمانٌ؛ فليس الكِبْرُ حَراماً لعينه؛ وإنما يكون حكمه بحكم متعلَّقه.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ سَامراً ﴾ :

قال المفسرون: حلقاً حلقاً، وأصلُه التحلَّق بالليل للسمر، وكنى بقوله: سامراً عن الجماعة، كما يقال: باقر وجامل لجماعة البقر والجمال، وقد جاء في المثل: لا أكلّمه السمر والقمر، يعني في قولهم: الليل والنهار. وقال الثوري: السمر ظلَّ القمر.

وحقيقتُه عندي أنه لفظٌ يُستعمل في الليل والنهار ، ولذلك يقال لها ابنا سَمِير ؛ لأنّ ذلك في النهار جبلّة، وفي الليل عادة، فانتظا وعبِّر عنها به، وقد قرأه أبو رجاء سُمّارا - جمع سامر .

وقد قال الطبري: إنما وَحَّد سامراً، وهو في موضع الجمع؛ لأنه وُضع موضعً الوقت، يعني والوقت واحد، وإذا خرج الكلامُ عن الفاعل أو الفعل إلى الوقت وُحِّد لِيَدُلَّ على خروجه عن بابه.

(٢١) في أ : ويدعون له حين كانوا يرون الناس يخطفون من حولهم.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ تَهْجُرُونَ ﴾:

قرىء برفع التاء وكسر الجيم، وبنصب التاء وضم الجيم؛ فالأول عندهم من أَهْجَر إذا نطق بالفحش. والثاني من هجر إذا هذى، ومعناه تتكلمون بهوس، ولا يضرَّ النبي عَنِّهُمُ ، ولا يتعلق به؛ إنما ضَرَرهُ نازل بكم، وقد بينا حقيقة « هجر » في سورة النساء. ولذلك فسَرَها سَعِيد بن جُبير <sup>(٢٢)</sup>، فقال: مستكبرين بحَرَمي، تهجرون نَبِيِّى وزاد قتادة <sup>(٢٢)</sup> أَنَّ سامرَ الحرم آمن، لا يخاف بياتاً، فعظم الله عليهم السَّمر في الأمن وإفناءه في سَبِّ الرسول.

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

PRI علورة المؤمنون الآية (٦٧ )

المسألة الرابعة:

377

روى سَعِيد بن جُبير عن ابن عباس، إنما كره السَّمَر حين نزلت هذه الآية: (مُسْتَكْبِرِين به سامِراً تَهْجُرُونَ)، يعني أَنَّ الله ذمَّ قوماً بأنهم يسمرون في غير طاعةِ الله، إما في هَذَيان، وإما في إذَاية.

وفي الصحيح، عن أبي بَرْزَة وغيره: «كان النبيُّ ﷺ يكره النومَ قبلها والحديث بعدها » <sup>(٢٢)</sup>، يعني صلاَة العشاء الآخرة؛ أما الكراهية للنوم قبل العشاء فلئلا يعرِّضها للفوات.

وكذلك قال عُمر فيها : « فمن نام فلا نامَتْ عَيْنُه ، فمن نام فلا نامت عينه ، فمن نام فلا نامت عينُه » .

وأما كراهيةُ السمر بعدها فلأنَّ الصلاةَ قد كفَّرت خطاياه، لينامَ على سلامةٍ، وقد ختم الملكُ الكريم الكاتب صحيفته بالعبادة، فيملؤها بالهوَس، ويجعل خاتمها الباطل أو اللَّغو ؛ وليس هذا من فِعْل المؤمنين.

وقد قيل: إنما يُكْرَه السَّمر بعدها لما روى جابر بن عبدالله، قال رسول الله ﷺ :

- (٢٢) في أ : وكذلك فسرها سعيد بن جبير .
  - (۲۳) في د : وزاده قتادة.
- (٢٤) انظر: (صحيح البخاري: ١٤٩/١ . وسنن الترمذي: ١٦٨ . وسنن أبي داود، الباب: ٣ من الصلاة. ومسند أحد: ٤٢١/٤ . وفتح الباري: ٤٩/٢ ).

سورة المؤمنون الآية ( ۲۷) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (11)

« اياكم والسمرَ بعد هَدْأة الرجل؛ فإن أحدكم لا يدري ما يبث الله من خلقه، أغلقوا الأبواب، وأَوْكُوا السِّقَاء، وخَمَّرُوا الآنية، وأطفِئُوا المصابيح» <sup>(٢٥)</sup>. وكمان عمر يجدب السمر بعد العشاء، أي يعيبه، ويطوفُ بالمسجد بعد العشاء الآخرة، ويقول: « ألحقوا برجالكم، لعلّ الله أنَّ يرزقَكم صلاةً في بيوتكم».

وقد كان يضرب على السمر حينئذ ويقول: « أسمَراً أولَ الليل، ونَوْماً آخره! أَريحوا كُتَّابكم»! حتى إنه روى عن عبدالله بن عمر أنه قال: « مَنْ قرض بيتَ شعر بعد العشاء لم تُقْبَل له صلاةٌ حتى يُصْبِح» <sup>(٢٦)</sup>.

وأسنده شدّاد بن أوس إلى النبي عَطِّيهِ .

وقد قال البخاري: باب السمر في الفقه والخير بعد العشاء، وذكر قُرَّة بن خالد قال: انتظرنا الحسن ورَاثَ علينا<sup>(٢٧)</sup>، حتى جاء قريباً من وقْتِ قيامه، فقال: دعانا جيرانُنا هؤلاء. ثم قال: قال أنس: انتظرْنا النبيّ ذاتَ ليلةٍ حتى إذا كان شطر الليل، فجاء فصلّى، ثم خطبنا، فقال: «أَلاَ إنَّ الناس قد صلُّوا ورقَدُوا، وإنكم لم تزَالُوا في صلاةٍ ما انتظرتم الصلاة» <sup>(٢٨)</sup>. قال الحسن: «وإن القوم لا يزالون في خَيْرٍ ما انتظروا الخير».

ثم قال: «باب السمر مع الضيف والأهل»: وقال عبد الرحمن بن أبي بكر إنّ أصحاب الصَّفَة كانوا أناساً فُقَراء، وإن النبي قال: «مَنْ كان عنده طعام اثنين فليذهب بثالثٍ، وإنْ كان عنده طعام أربعة فليذهب بخامس بسادس» <sup>(٢٩)</sup>، وإنَّ أبا

- (٢٥) انظر: (الأدب المفرد: ١٢٣٠. ومصنف عبد الرزاق: ٢١٣٩).
  - (٢٦) انظر: (القول المسدد، لابن حجر: ٣٠).
    - (٢٧) أي أيضاً علينا.
  - (٢٨) في أ : لم تزالوا في الصلاة فانتظرتم الصلاة.
- (٢٩) انظر: (صحيح البخاري: ١٥٦/١، ٢٣٦/٤. وصحيح مسلم، حديث: ١٧٦ من الأشربة. ومسند أحد بن حنبل: ١٩٧/١، ١٩٨، ١٩٩. والدر المنثور: ١٥٨/١. ودلائل النبوة، للبيهقي: ١٠٣/٦).

بكر جاء بثلاثة، وانطلق النبيّ بعشرة. قال:فهو وأنا وأبي وأمّي، ولا أدري هل قال: وامرأتي وخادم بين بيتنا وبيت أبي بكر، وإن أبا بكر تعشَّى عند النبي يَتَلِيَّهِ، ثم لبث حتى صُلِّيَت العشاء، ثم رجع فلبث حتى نَعَسَ النبيّ، فجاء بَعْدَ ما مضى مِنَ الليل ما شاء الله. قالت له امرأته: ما حبسكَ عن أضيافك؟ قال: أو ما عشَّيْتِهم! قالت: أبَوْا حتى تجيء. قال: فذهبت أنا فاختبأت. وقال: يا عُنْثَر، فجدَّع وسَبَّ، وقال: «كلُوا، لا هنيئاً، والله لا أطعمه أبداً. وايم الله ما كنَّا نأخذ من لقمة إلاّ ربّا مِنْ أسفلها أكثر منها ». قال: وشبعوا، وصارت أكثر مما كانت قبل ذلك، فنظر إليها أبو بكر، فإذا هي كما هي أو أكثر<sup>(٢٠)</sup>. فقال لامرأته: يا أخت بني فراس، ما هذا؟ قالت: لا، وقرّةٍ عَيْني، لَهِي الآنَ أكثرُ منها قبل ذلك بثلاث مرار، فأكل منها أبو بكر، وقال: إنما كان ذلك من الشيطان – يعني يَمِينَه، ثم أكل منها لقمة، ثم حلها إلى النبي، وأصبحت عنده، وكان بيننا وبين قَوْم عَقْد <sup>(٢١)</sup>، فمضى الأجل، ففرقنا اثني عشر رجلاً، مع كل رجل منهم أناس، الله أعلم كمَّ مع كل منها لقمة، ثم حلها إلى النبي، رجلاً، مع كل رجل منهم أناس، الله أعلم كمَّ مع كل رجل، فاكلوا منها أبو بكر، وقال:

قال الفقية القاضي أبو بكر رضي الله عنه: هذا يدلك على أن النهي عن السمر إنما هو لأَجْل هُجْر القول أو لَغْوه، أو لأجل خوف فَوْت قيام الليل. فإذا كان على خلاف هذا أو تعلَّقتْ به حاجةٌ أو غرَضٌ شرعي فلا حرَج فيه، وليس هو مِن مَنْزَع الآية، وإنما هو مأخذ آخر على ما بيناه، والله أعلم.

## الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ادْفَعْ بِالتَّي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّئَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ﴾ [الآية: ٩٦].

فيها مسألتان:

(٣٠) في أ : فإذا هي أو هي أكثر . (٣١) في أ : وكان بيننا وبين قوم عهد . 424

المسألة الأولى:

سورة المؤمنون الآية (٩٦) 📕

للعلماء فيها ثلاثة أقوال: الأول: ادفع بالإغضاء والصفّح إساءةَ المسيء . الثاني: ادفع المنكر بالموعظة الحسنة . الثالث: ادفع سيئَتك بالحسنة بعدها .

المسألة الثانية:

معنى هذه الآية قريب من معنى: ﴿ **ادفَعْ بالتي هي أَحسَنُ، فإذا الذي بينَكَ وبينَهُ** عداوةٌ كأنه وَلِيٍّ حَمِيمٍ ﴾ [ فصلت: ٣٤ ]، إلا أنّ هذه خاصة في العفو، والتي شرحنا الكلام فيها ها هنا عامة فيه وفي غيره حسبا سطرناه آنفا <sup>(٢٢)</sup>، وهي مخصوصة في الكفار بالانتقام منهم، باقيةٌ في المؤمنين على عمومها، فأما قولهم: ادْفَع سيئتك بالحسنة بعدها فيشير إلى الغَفْلة وحسنتها الذّكر، كما قال في حديث الأغرّ المزني: أنه قال مُؤلفية : « إنه لَيُغَان على قلبي فأستغفر الله في اليوم سبعين مرة » <sup>(٢٢)</sup>

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وفي كتاب مسلم، عن النبي ﷺ : « إني لأتوبُ إلى الله في اليوم مائة مرة » <sup>(٢٤)</sup>

وقالت الصوفِيَّة: إنه يدخل فيه ادفع حظَّ الدنيا إذا زحم حظ الآخرة بحظ الآخرة وحدها.

قال لي شيخنا أبو بكر الفهري: متى اجتمع لك أمران أحدهما للدنيا والآخر لله فقدِّم <sup>(٣٥)</sup> مالله؛ فإنهما يحصلان لك جميعاً. وإن قدمت الدنيا ربما فاتا معاً، وربما حصل حظُّ الدنيا ولم يبارَكْ لكَ فيه.

- (٣٢) في أ: والتي شرعنا الكلام فيها ها هنا كما سطرناه آنفاً.
- (٣٣) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٤١ من الذكر. وسنن أبي داود: ١٥١٥. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٦٠ ، ٢٦١، ٢٦٠ . والسنن الكبرى للبيهقي: ٥٢/٧ . والمعجم الكبير ، للطبراني: ٢٨٠/١ . ومشكاة المصابيح: ٢٣٢٤ . والتاريخ الكبير للبخاري: ٢٣/٢ . والدر المنثور للسيوطي: ٦٣/٦ . وفتح الباري: ١٠١/١١).
  - (۳۲) سبق تخريجه.
  - (٣٥) في أ : أحدهما للدنيا وللآخرة فقدم .

ولقد جرَّبْتُه فوجدْتُه، ويدخل فيه دفع الجفاء، لا جرم، كذلك قال: ربِّ اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون.

ورة المؤمنون الآيتان ( ٩٧ - ٩٨ )

وفِقْه الآية : اسلك مسلك الكرام ، ولا تلحظ جانب المكافأة ، ادفع بغير عوض ، ولا تسلك مسلك المبايعة ، ويدخل فيه : سلّم على من لم يسلّم عليك ، وتَكْثُر الأمثلة ، والقَصْدُ مفهوم ، فاسلكوه .

## الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَقُلْ رَبٍّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُون ﴾ [الآيتان: ٩٧ ، ٩٨ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

۳۳۰

قد بينًا أنه لا سُلْطَانَ للشيطان على النبي ﷺ ، وأن الله عصمه منه، ولكنه كان يستَعِيذُ منه، كما كان يستغفِرُ بعد إعلامه بالمغفرة له، تحقيقاً للموعد، أو تأكيداً للشرط.

المسألة الثانية:

أمره [ لنا ] <sup>(٣٦)</sup> بالاستعاذة عامّ، فلا جرم كان النبيُّ ﷺ يستعيذ، حتى عند افتتـاح الصلاة، فيقـول: « أَعـوذُ بـالله مـن الشيطـان الرجم، مـن هَمْـزِه ونَفْثِــه ونفْخِه » <sup>(٣٧)</sup>، حسبا تقدّم بيانُه؛ والحمد لله.

 $\star \star \star$ 

فى د : أمره له . ( ٣٦) سىق تخرىچە. ( ٣٧ )



# سُورَة النور فيها تسع وعشرون آية

GHAZI TRU

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ سُورَةٌ أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ﴾ [الآية: ١].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ سُورَةٌ ﴾:

يعني منَزَّلة ومرتَّبة؛ ألم تروا قول الشاعر :

أَلَم تَسَر أَنَّ اللهَ أعطاكَ سُسورَةً تَرى كُلَّ مَلْكٍ دونها يتذَبْذَبُ (١)

وعامةُ القراءِ على رفعها، وقرأها عيسى بن عمر بالنصب؛ وهو بيِّن، فأما الرفع فقال أهل العربية: إنها على خَبَر الابتداء، التقدير هذه سورة؛ لأن الابتداء بالنكرة قبيح، وقد بينا في الرسالة الملجئة أنه فَصِيح مليح، وجئنا فيه بالمثال الصحيح. **المسألة الثانية: قوله: ﴿فَرَضْنَاهَا﴾:** 

يقرأ بتخفيف الراء وتشديدها ، فمن خفف فمعناه أوْجبناها معَّينةً مقدرة ، كما قال : فرض رسول الله صدقةَ الفطر على كل حُرّ وعَبْد ، ذكر وأنثى من المسلمين . ومن شدَّد فمعناه على وجهين :

إما على معنى وضعناها فرائض فرائض، أو فرضاً فرضاً، كما تقول: نزّلت فلاناً، أي قدَّرت له المنازلَ واحداً بعد واحد .

( 1 ) انظر : ( ديوان النابغة الذبياني : ٧٨ ) .

٣٣ ..... فنزَّلني زَيْد »، أي رتَّب لي منازل كثيرة. وفي صحيح مسلم: « فنزَّلني زَيْد »، أي رتَّب لي منازل كثيرة. الثاني: على معنى التكثير، وهو صحيحٌ لا اعتراضَ عليه.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَأَنْزَلْنَا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّنَاتٍ ﴾:

فيها حُجج وتوحيد، وفيها دلائل الأحكام، والكلُّ آيات بينات: حجج العقول ترشد إلى مسائل التوحيد، ودلائل الأحكام ترشد إلى وَجْه الحق، وترفع غُمَّة الجهل؛ وهذا هو شرفُ السورة، وهو أقلُّ ما وقع التحدي به في سبيل المعجزة، فيكون شرفاً للنبيّ في الولاية، شرفاً لنا في الهداية.

## الآية الثانية:

قوله تعالى: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلاَ تَأْخُذْكُمْ بِهِمَا رَأْفَةٌ فِي دِين اللهِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائِفَةً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [ الآية: ٢ ]. فيها تسع مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ الزَّانِيَةُ ﴾ :

قد تقدم بيانُ حَدِّ الزنا، وحقيقته، وأنه الوطْءُ المحرَّم شرعاً في غير مِلْك ولا شُبْهَةِ ملك، كان في قُبُل أو دبر، في ذكر أو أنثى. فإن كان ذلك باسم اللغة فَبِهَا ونعمت، وإن كان بأنّ اللّوَاط في معنى الزنا فحسن أيضاً، ولا مبالاة كيف يرد الأمر عليكم، فقد أحكمناه في موضعه، وحققناه في مسائل الخلاف بأدلته.

المسألة الثانية:

قرىء بالرفع والنصب فيهما <sup>(٢)</sup>، كما تقدم في آيةِ السرقة إعراباً وقراءة ومعنى، كَفَّةً كَفَّة؛ فلا وَجْه لإعادته.

(٢) أي الزاني والزانية.

سورة النور الآية (٢) 🐨 المعالي THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 النور الآية (٢) من يعني المعالي المعالي

\*\*\*

## المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي ﴾:

فذكر الذكر والأنثى فيه، والزاني كان يكفي عنه (<sup>٣)</sup>.

قلنا: هذا تأكيد للبيان، كما قال: **﴿والسارقُ والسارقة ﴾**. ويحتمل أن يكون ذُكِر في الزِّنَا لئلا يَظُنَّ ظانِّ أنّ الرجلَ لما كان هو الواطى، والمرأة محلّ ذكرهما دَفْعاً لهذا الإشكال الذي أوقع جماعةً من العلماء، حتى قالوا: لا كفّارةَ على المرأة في الوط، في رمضان؛ لأنه قال: جامعْتُ أهلي في رمضان. فقال له النبي عَبَّلِيَّمَ : « كَفِّر ». والمرأة ليست بجامعة ولا واطئة، وهذا تقصيرٌ عظيم من الشافعي. وقد بيناه في مسائل الخلاف، وأنها تتَّصِفُ بالوط، فكيف بالجماع الذي هو مفاعلة، هذا ما لا يخفى على لبيب.

فبدأ بالمرأة قبل الرجل. قال علماؤنا: ذلك لفائدتين:

إحداهما : أن الزنا في المرأة أَعر لأجل الحمل<sup>(٤)</sup>، فصدّر بها لعظيم حالها في الفاحشة.

الثانية: أن الشهوةَ في المرأة أكثر، فصدّر بها تغليظاً لرَدْعِ شهوتها، وإن كان قد ركَّب فيها حياءً، ولكنها إذا زَنَتْ ذهب الحياء.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمًا ﴾:

جعل الله كما تقدم حدّ الزنا قسمين: رَجْما على الثيب، وجَلْدا على البِكر؛ وذلك لأنَّ قوله: ﴿ **الزَّانِيَةُ وَالزَّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا ﴾** عَامٌّ في كل زَانٍ، ثم شرحت السنَّة حال الثيب، كما تقدم في سورة النساء.

وقد قال النبيُّ ﷺ : « قد جعل الله لهنّ سبيلاً البِكْر بالبكر جَلْد مائة، وتَغْرِيب عام، والثيب بالثيب جـلد مائة والرجم» <sup>(ه)</sup>. فقاله سنَّةً، وأنزل الله الجلد قرآناً، وبقي الرجم على حاله في الثيب، والتغريب في البكر، كما تقدم بيانهُ هنالك.

- (٣) في أ : كان يغنى عنه .
- ٤) في أ : الزنا في المرأة أعم لأجل الحمل.
- (٥) انظر: (صحیت مسلم، حدیث: ١٢، ١٢ من الحدود. ومسند أحمد بن حنبيل: ٤٧٦/٣، \_

THE PRINCE GHAZI TRUST (٢) النور الآية (٢) For QURANIC THOUGHT....

المسألة السادسة:

٣٣٤

لا خِلاَفَ أن المخاطبَ بهذا الأمر بالجلد الإمام، ومَنْ ناب عنه، وزاد مالك والشافعي: السادة في العبيد، قال الشافعي: في كلِّ جلد وقطع. وقال مالك: في الجلد خاصة دون القَطْع ، كما وردت به السنَّةُ: « إذا زنت أمةُ أحدِكم فليجلدها الحدّ » <sup>(٢)</sup>. وقد بيناه في مسائل الخلاف.

المسألة السابعة: قوله: ﴿ لاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينَ اللهِ ﴾:

اختلف السلَفُ فيها، فمنهم من قال: ﴿لاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأَفَةٌ﴾؛ فتُسْقِطُوا الحدَّ. ومنهم مَنْ قال: ﴿لاَ تَأْخُذُكُمْ بِهِمَا رَأَفَةٌ﴾ فتخفِّفُوا الحدَّ؛ وهو عندي محمول عليهها جيعاً؛ فلا يجوز أن تحمل أحداً رأفةٌ على زانٍ بأن يسقِطَ الحدّ أو يخففه عنه.

وصفةُ الضَّرْبِ أن يكون سَوْطاً بين السوطين، وضرباً بين الضربين، وتستوي في ذلك الحدودُ كلها .

وقال أبو حنيفة: لا سواء بين الحدود، ضرْبُ الزاني أشدُّ من ضَرْب القذف، وضرْبُ القَذْف أشدُّ من ضرب الشرب، وكأنهم نظروا صورةَ الذنب، فركَّبوا عليه صفةَ العقوبة<sup>(v)</sup>، والشربُ أخفُّ من القَذْفِ، والقذفُ أخفُّ من الزنا؛ فحملوه عليه وقرنوه به.

وقد رُوي أنَّ النبيَّ ﷺ أتي برجل قد أصاب حدّاً، وأتي بِسَوْط شديد <sup>(٨)</sup>، فقال: « دونَ هذا ». وأُتِي بسوط دونه، فقال: « [ فوق ] <sup>(١)</sup> هذا » <sup>(١٠)</sup>.

٣١٣/٥ ، ٣١٣، ٣٢٠، ٣٢١، ٣٢١، ٣٢٧. والسنن الكبرى: ٢١٠/٨. والتمهيد: ٧٩، ٨٢، ٨٨. والدر المنثور: ١٢٩/٢. وتفسير القرطبي: ٨٥/٥. وتفسير ابن كثير: ٢٠٤/٢، ٢٣١. وتفسير الطبري: ١٩٨/٤، ١٩٩، ٦/٦ . ومعاني الآثار : ٣٤/١٣٤، ١٣٨).

- (٦) سبق تخريجه .
- (v) في أ: فركبوا على صورة العقوبة.
  - (٨) في أ : وأتى بسوط جديد .
  - (٩)
     ما بين المعقوفتين: ساقط من د.
- (١٠) انظر: (تفسير القرطبي: ١٦١/١٢).

سورة النور الآية (٢) 🖉 💶 🦉 THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 📜 🖉 (٢) تقاور الآية (٢)

وأمر عُمر برجل يضرب الحدّ، فقال له: «لا تَرْفَع إبطك». وعنه: أنه اختار سوطاً بين السوطين. ويفرق عليه الضرب في ظهره، وتجتنب مَقَاتِله، ولا خلافَ فيه.

وهذا ما لم يتتابع الناسُ في الشر <sup>(١١)</sup>، ولا احلَوْلَتْ لهم المعاصي، حتى يتخذوها ضراوة، ويعطف الناسُ عليهم بالهَوَادة، فلا يتناهوا عن مُنْكَر فَعَلُوه؛ فحينئذ تتعيَّنُ الشدّةُ، ويزيد الحدّ، لأجل زيادة الذنب.

وقــدأَّتي عُمر بسكران في رمضان<sup>(١٢)</sup>، فضربه مائةً: ثمانين حدّ الخمر، وعشرين لهتكِ حرمة الشهر؛ فهكذا يجب أن تتركّب العقوباتُ على تغليظ الجنايات، وهَتْكُ الحرمات.

وقد لعب رجل بصبيّ، فضربه الوالي ثلاثمائة سوط، فلم يغيِّر ذلك مالكاً حين بلغه، فيكف لو رأًى زماننا هذا بهتك الحرمات والاستهتار بالمعاصي<sup>(١٣)</sup>، والتظاهر بالمناكر، وبَيْع الحدود، واستيفاء العَبِيد لها في منصب القضاة، لمات كَمَداً، ولم يُجالس أحداً؛ وحسبنا الله ونعم الوكيل.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَلْيَشْهَدْ عَذَابَهُمَا طَائْفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ :

وفِقْهُ ذلك أنَّ الحدَّ يَرْدعُ المحدود ، ومن شَهِده وحضرَهُ يتَّعِظ به ويزْدَجِر لأجله ، ويَشيع حديثُه؛ فيعتبر به مَنْ بعده.

المسألة التاسعة :

واختلف في تحديد الطائفة على خسة أقوال: الأول: واحد ، فما زاد عليه؛ قاله إبراهيم . الثاني: رجلان فصاعداً ؛ قاله عطاء . الثالث: ثلاثة فصاعداً ؛ قاله قوم . الرابع : أربعة فصاعداً ؛ قاله عكرمة .

(١١) في أ : يتتابع الناس على الشر . (١٢) في أ : وقد أتي ابن عمر بسكران في رمضان . (١٣) في أ : هتك الحرمات والاستار بالمعاصي .

الخامس: أنه عشرة.

227

وحقيقةُ الطائفةِ في الاشتقاق فاعلة من طاف. وقد قال الله تعالى: ﴿ **فلولا نَفَرَ** مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائفةٌ لِيَتَفَقَّهُوا في الدِّين وَلِيُنْذِرُوا قَوْمَهم إذا رجَعُوا إليهم لعلهم يَحْذَرُونَ ﴾ [ التوبة: ١٢٢ ]. وذلك يصحُّ في الواحد. ومِنْ ها هنا استدل العلماءُ على قَبُول خَبَرِ الواحد، إلاَّ أنَّ سياق الآية ها هنا <sup>(١٢)</sup> يقتضي أَنْ يكونوا جماعة لحصول المقصود من التشديد والعِظَةِ والاعتبار.

سورة النور الآية (٣)

والذي أشار إلى أَنْ تكونَ أربعة نزع بأنه أَقلُّ عدد شهوده. والصحيحُ سقوطُ العدَد ، واعتبار الجماعة الذين يَقَعُ بهم التشديد من غير حدّ .

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ الزَّانِي لاَ يَنْكِحُ إِلاَّ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَةً وَالزَّانِيَةُ لاَ يَنْكِحُها إِلاّ زَانِ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ﴾ [ الآية: ٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في وجه نزولها:

فيه ستة أقوال:

الأول: أنها نزلت مخصوصة في رجل من المسلمين استأذن رسول الله ﷺ في نكاح امرأة يقال لها أمّ مهزول، كانت من بغايًا الزانيات، وشرطت له أن تنفقَ عليه، فأنزل الله هذه الآية؛ قاله ابن عمر ومجاهد.

الثاني: أنها نزلت في شَأْن رَجُل يقال له مَرثُد بن أبي مرثد، وكان رجلاً يحمِلُ الأسرى من مكة حتى يَأْتِيَ بهم المدينة، قال: وكانت امرأة بغيّ بمكة يقال لها عناق، وكانت صديقة له، وأنه كان وعَد رجُلاً مِنْ أسارى مكة يحمله، قال: فجئت حتى انتهيت إلى ظلّ حائط من حوائط مكة في ليلة مُقْمِرة. قال: فجاءت عناق فأبصرت

(١٤) في أ: إلا أن مساق الآية هاهنا.

وفي الذي الذي المرابع ا THE PRINCE GHAZI TRUST (٣) مورة النور الآية (٣) FOR QURANIC THOUGHT

سَوَادَ ظِلِي بجنب الحائط، فلما انتهت إليّ عرفتني، فقالت: مرثد! فقلت: مَرْثد، فقالت: مَرْحباً وِأَهلاً. هلم، فبِتْ عندنا الليلة، فقلْتُ: يا عناق؛ إن الله حرم الزنا قالت: يأهل الخيام؛ هذا الرجل يحمل أسراكم، فتبعني ثمانية، وسلكت الخنْدَمة، فانتهيت إلى غار، فدخلت فجاؤوا حتى قاموا على رأسي، فبالوا فتطاير بولهم على رأسي، وعماهم الله عني. قال: ثم رجعوا، ورجعت إلى صاحبي فحملته، وكان رجلاً ثقيلاً، حتى انتهيت إلى الإذخر، ففككت عنه كَبْله، فجعلت أَحْمِلُه، ويعينني، حتى تقيلاً، حتى انتهيت إلى الإذخر، ففككت عنه كَبْله، فجعلت أَحْمِلُه، ويعينني، حتى ورسول الله فلم يرد شيئاً حتى نزلت: ﴿الزَّانِي لاَ يَنْكِحُ إلاَ زَانِيَةً أَوْ مُشْرِكَة والزَّانِيَةُ لاَ يَنْكِحُهَا إلاَ زَان أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرِّمَ ذَلِكَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾؛ فقال رسول الله على يذكر الذات الذات الزانية أو مشركة وتان رائي المؤمنية أو يُعْتُن عنا رسول الله على يندي الله الم يولان الله يُنْكِحُها إلاً وَان أو مُشْركة إلا زَان أو مُشْرك... إلى آخر الآية، فلا تَنْكِحها » (١٠).

الثالث: أنها نزلت في أهل الصَّفَّة، وكانوا قوماً من المهاجرين لم يكن لهم بالمدينة مساكن ولا عشائر، فنزلوا صُفَّة المسجد، وكانوا أربعهائة رجل يلتمسون الرزق بالنهار، ويأوون إلى الصَّفَّة بالليل، وكان بالمدينة بَغَايا متعالنات بالفجور، مخاصيب بالكسوة والطعام، فهمّ أهل الصَّفَّة أن يتزوجوهنَّ، فيأووا إلى مساكنهنَّ، ويأكلوا من طعامهن وكسوتهن، فنزلت فيهم هذه الآية؛ قاله ابنُ أبي صالح.

وقاله مجاهد ، وزاد : أنهن كن يدعين الجهنَّميات ، نسبة إلى جهنم .

الرابع: معناه الزاني لا يَزْنِي إلاّ بزانية، والزانية لا تزني إلا بزان ٍ ـ وروي عن ابن عباس.

الخامس: أنها مخصوصةٌ في الزاني لا ينكح إلا زانية محدودةً، ولا ينكح الزانية المحدودة إلا زان ـ روي عن ابن مسعود والحسن وغيرهما.

السادس: أنه عامٌ في تحريم نكاح الزانية على العفيف، والعفيف على الزانية.

(١٥) انظر : (سنن الترمذي : ٣١٧٧ . والسنن الكبرى : ١٥٣/٧ . وزاد المسير : ٢٤٥/١ . وتفسير ابن كثير : ٩/٦ ). THE PRINCE GHAZI TRUST سورة النور الآية (٣) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثانية:

۳۳۸

هذه الآية من مشكلات القرآن من وجهين:

أحدهما : أن هذه صيغةُ الخبر ، وهو على معناه ، كما بيناه في غير موضع وشرحناه ، ردًّا على مَنْ يقول : إنَّ الخبرَ يردُ بمعنى الأمر ؛ وذلك أنّ الله أخبر أنّ الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة . ونحن نرى الزاني ينكح العفيفة .

وقال أيضاً : والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك، ونحن نرى الزانية ينكحها العفيف، فكيف يوجد خلاف ما أخبر الله به عنه؟ وخبرهُ صدق، وقوله حقّ لا يجوز أن يوجد مخبره بخلاف خبره؛ ولهذا أخذ العلماء فيها مآخذَ متباينة، ولم أسمع لمالك فيها كلاماً . وقد كان ابنُ مسعود يرى أنَّ الرجلَ إذا زنى بالمرأة ثم نكحها أنهما زانِيَان ، ما عاشا .

وقال ابنُ عباس: «أوله سفاح وآخره نكاح». وقال ابنُ عمر مثله. وقال: « هذا مثل رجل سرق ثمرة ثم اشتراها »، وأخذ مالكٌ بقول ابنِ مسعود، فرأى أنه لا ينكحها حتى يستبرئها من مائه الفاسد.

وروى الشافعي وأبو حنيفة أَنَّ ذلك الماء لا حُرْمَة له، ورأى مالك أَنَّ ماءَ الزنا وإن كان لا حرمة له، فهاءُ النكاح له حُرْمَة، ومِنْ حرمته أَلاَّ يُصَبَّ على ماء السفاح، فيخلط الحرام بالحلال، ويمزج<sup>(٢)</sup> ماء المهانة بماء العزَّةِ <sup>(٢١)</sup>؛ فكان نظَرُ مالك أشد من نظر سائر فقهاء الأمصار.

المسألة الثالثة: في التنقيح:

وأما مَنْ قال: إنها نزلت في البغايا فظاهر في الرواية. وأما مَنْ قال: إن الزاني المحدود ـ وهو الذي ثبت زناه لا ينكح إلا زانية محدودة، فكذلك روي عن الحسن، وأسنده قوم إلى النبي يَؤْلِيَهُ ، وهذا معنى لا يصحّ نظراً كما لم يثبت نقلاً. وهل يصحّ أَنْ يوقف نكاح مَنْ حُدَّ من الرجال على نكاح مَنْ حُدَّ من النساء؛ فبأي أثر يكون ذلك أو على أي أصل يُقَاسُ من الشريعة؟

(١٦) في أ: ويمتزج ماء المهانة بماء العزة.

والذي عندي أنَّ النكاحَ لا يخلو من أن يُراد به الوطء، كما قال ابن عباس، أو العقد؛ فإن أريد به الوطءُ فإن معناه لا يكونُ زنا إلا بزانية، وذلك عبارة عن أنَّ الوطْأَيْن من الرجل والمرأة زنا من الجهتين، ويكون تقدير الآية وَطْءُ الزنا لا يقع إلا مِنْ زانِ أو مشرك، وهذا يُؤْثَرُ عن ابن عباس؛ وهو معنى صحيح.

344

فإن قيل: وأيُّ فائدة فيه؟ وكذلك هو .

سورة النور الآية (٣)

قلنا : علمناه كذلك من هذا القول، فهو أُحَدُ أُدِلّته .

فإن قيل: فإذا بالغّ زنى بصبية أو عاقل بمجنونة، أو مستيقظ بنائمة، فإن ذلك من جهة الرجل زِناً، ولا يكون ذلك من جهة المرأة زِناً، فهذا زانٍ ينكح غير زانية، فيخرج المراد عن بابه الذي تقدّم.

قلنا : هو زِناً من كل جهة ، إلا أنَّ أحدهما سقط فيه الحدّ ، والآخر ثبت فيه الحدّ ، وإن أردْنَا به العقد كان معناه أنْ يتزوَّجَ الزانية زان، أو يتزوج زان ٍ الزانية ، وتزويج الزانية يكون على وجهين :

أحدهما : ورَحِمُها مشغولٌ بالماء الفاسد .

الثاني: أن تكونَ قد استبرئت.

فإن كان رحمها مشغولاً بالماء فلا يجوز نكاحها، فإن فعل فهو زنا، لكن لا حدّ عليه، لاختلاف العلماء فيه. وأما إن استبرئت فذلك جائز إجماعاً.

وقد ثبت عن ابْن عُمر : بينما أبو بكر الصديق في المسجد إذ جاء رجل فلَاثَ عليه لوثاً من كلام وهو دَهِش، فقال لعمر : « قم فانظر في شأنه، فإن له شأناً ». فقام إليه عمر ، فقال : « إن ضيفاً ضافه فزنى بابنته »، فضرب عُمَر في صدره. وقال : « قبّحك الله، ألا سترْتَ على ابنتك »! فأمر بها أبو بكر فضُرِبَا الحدّ، ثم زوّج أحدها الآخر، ثم أمر بها أَنْ يغرَّبا حَوْلاً.

وقد روى نافع أنّ رجلاً استكره جاريةً فافتضَّها، فجلدهُ أبو بكر، ولم يجلدها، ونفاه سنةً، ثم جاء فزوّجه إياها بعد ذلك، وجلدهُ عمر ونفى أحدهما إلى خَيْبر، والآخر إلى فَدَك.

THE PRINCE GHAZI TRUST (1) والتور الآية (2) والتور الآية (2) FOR OURANIC THOUGHT (1) والتور الآية (2)

وروى الزَّهري أنَّ رجلاً فَجَر بامرأةٍ وهما بِكران، فجلدهما أبو بكر، ونفاهما، ثم زوجه إياها من بعد الحول. وهذا أقرب إلى الصواب وأشبه بالنظر، وهو أن يكون الزواج بعد تمام التغريب.

وقد روى مالك، عن يحيى بن سعيد، عن سعيد بن المسيّب، قال: الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة، والزانيةُ لا ينكحها إلَّا زان أو مشرك. قال: نسخت هذه الآيةَ الآيةُ التي بعدها: **﴿وأَنْكِحُوا الأَيَامَى منكم وَالصالحينِ منْ عِبَادكم وإمَائكم﴾** [ النور : ٣٢ ]، وقد بينا في القسم الثاني من الناسخ والمنسوخ من علوم القرآن أنَّ هذا ليس بنسخ، وإنما هو تخصيص عامّ وبيان لمحتمل، كما تقتضيه الألفاظُ وتوجيه لأصول، من فسر النكاح بالوطء أو بالعقد وتركيب المعنى عليه. والله أعلم.

# الآية الرابعة:

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَاجْلِدُوهُمْ ثَمَانِينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ﴾ [ الآية: ٤ ]. فيها ست عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ﴾ .

يريد يشتُمونَ. واستُعِير له اسم الرمي، لأنه إذايـة بـالقـول، ولـذلـك قيـل لـه القَذْف<sup>(١٧)</sup>. ثبت في الصحيح عن ابن عباس قال: إن هلَال بن أمية قذف امرأته بشريك بن السَّحْهاء، وقال أبو كَبْشة:

\* وجرح اللسان كجرح اليّد \*

وقال:

رَمَاني بـأَمْرِ كَنْـتُ منـه ووَالدِي بريئـاً ومـن أجـل الطَّـوِيّ رَمَـاني المسألة الثانية: قوله: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ﴾:

مختلف في كونه موضع رفع أو نصب، كاختلافهم في السارق والسارقة والزانية والزاني، سواء.

(١٧) في أ: وكذلك قبل له القذف.

321

سورة النور الآية ( ٤ ) ... por quranic thought...

# المسألة الثالثة: قوله: ﴿ الْمُحْصَنَاتَ ﴾:

قد بيّنا الإحصان وأقسامه في سورة النساء، وقلنا : إنه ينطلِقُ على الإسلام والحرية والعفّة؛ ولا خلاف في أنَّ المرادَ بها العفة ههنا .

وشروط القَذْف عند العلماء تسعة : شرطان في القاذف، وشرطان في المقذوف به، وخمسة في المقذوف.

فأما الشَّرْطَان اللذان في القاذف: فالعقلُ والبلوغ.

وأما الشرطان في الشيء المقذوف منه: فهو أن يقذِفَه بوطءٍ يلزمُه فيه الحدُّ، وهو الزنا أو اللواط، أو ينفيه من أبيه، دون سائر المعاصي.

وأَمّا الخَمْسُ التي في المقذوف فهي: العقلُ، والبلوغ، والإِسلام، والحرية، والعفَّة عن الفاحشة التي رُمِي بها كان عفيفاً عن غيرِها أو لا .

فأما اشتراطُ البلوغ والعقل في القاذف فلأنها أَصْلا التكليف؛ إذ التكليفُ ساقطٌ دونها، وإنما شرطْنَاها في المقذوف وإن لم يكونا في معاني الإحصان لأجل أنّ الحدَّ إنما وُضِع للزجر عن الإِذاية بالمعرّة الداخلة على المقذوف، ولا معرَّة على مَنْ عدم العقل والبلوغ؛ إذ لا يُوصف الوطء فيهما ولا منهما بأنه زنا.

وأما شَرْطُ الإسلام فيه فلأنّه مِنْ معاني الإحصان وأشرفها ، كما بيناه من قبل ، ولأنّ عِرْض الكافر لا حُرْمَةَ له يهتكها القَذْف ، كالفاسق المعْلِن لا حُرْمة لعرضه ؛ بل هو أولى لزيادة الكُفْرِ على المعلن بالفسق <sup>(١٨)</sup> .

وأما شرَفُ العفة فلأنّ المعرّةَ لاحقةٌ به، والحرمةُ ذاهبةٌ، وهي مرادةٌ هاهنا إجماعاً. وأما الحرّيةُ فإنما شرطناها لأجل نُقْصان عِرْض العبد عن عِرْض الحر، بدليل نقصان حُرمة دَمِه عن دَمه؛ ولذلك لا يُقْتَل الحرُّ بالعبد، ولا يحدّ بقذفه، وقد بيناه في مسائل الخلاف.

(١٨) في أ: للزيادة بالكفر على المعلق بالفسق.

THE PRINCE GHAZI TRUST (ع النور الآية (٤) FOR OURIANIO THOUGHT.....

المسألة الرابعة:

327

المرادُ بالرّمْي ها هنا التعبير بالزنا خاصة؛ لقول ابن عباس: إن هلال بن أمية قـدف زوجـه بشريـك بـن السحماء، فقـال لـه النبي ﷺ : « البينـةَ وإلا حَــدٌ في ظهرك <sup>(١٩)</sup> ».

والنكتة البديعة فيه أنه قال: **﴿ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ ﴾** ، والذي يفتقر إلى أربعة شهداء هو الزِّنا؛ وهذا قاطع.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ يَرْمُونَ ﴾:

اتفق العلماء على أنه إذا صرح بالزنا كان قَدْفاً وذنباً مُوجباً للحد<sup>(٢٠)</sup> ؛ فإن عرّض ولم يُصرِّح، فقال مالك : هو قَذْف. وقال الشافعي وأبو حنيفة : ليس بقذف . ومالك أَسَدُّ طريقةً فيه ؛ لأنَّ التعريضَ قولٌ يَفهم منه سامِعُه الحد ، فوجب أن يكون قذفاً ، كالتصريح . والمعوَّل على الفَهم . وقد قال الله ـ مخبراً عن قوم شعيب : ﴿ إِنَّكَ لأَنْتَ الحَلِيمُ الرَّشِيد ﴾ [ هود : ٨٧] وقال في أبي جهل : ﴿ ذُقٌ إِنَّكَ أَنْتَ العَزِيزُ الْكَرِيمُ ﴾ [ الدخان : ٤٩] ؛ وهذا ظاهر .

## المسألة السادسة:

فإن قال له: يا مَنْ وطِيء بين الفخذين.

قال ابن القاسم: فيه الحدَّ؛ لأنه تعريض. وقال أشهب: لا حَدّ فيه؛ لأنه نسبه إلى فِعْلِ لا يُعَدُّ زناً إجماعاً.

وقال ابن القاسم : أصوَبُ من جهة التعريض .

المسألة السابعة:

إذا رمى صبيَّة يمكن وطْؤُها قبل البلوغ بالزنا كان قَدْفاً عند مالك. وقال أبو حنيفة والشافعي: ليس بقَذْف؛ لأنه ليس بزنا؛ إذ لا حَدَّ عليها.

- (١٩) انظر: (صحيح البخاري: ٢٣٣/٣ . وسنن أبي داود: ٢٢٥٤ . وسنن ابن ماجه: ٢٠٦٧ . وسنن الترمذي: ٣١٧٩ . تفسير ابن كثير: ١٤/٦ . ونصب الراية: ٣٠٦/٣ . فتح الباري: ٢٨٣/٥ ، ٩/٤٤ ، ٤٤٣ ).
  - (٢٠) في أ: قذفاً ورمياً موجباً للحد .

سورة النور الآية (٤) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

وعَوَّل مالك على أنه تعيير تامّ بوطء كامل، فكان قذفاً . والمسألة محتملةً مشكلة، لكن مالك غَلّب حماية عِرْض المقذوف، وغيرُه رَاعَى حماية طُهْر القاذف. وحماية عِرْض المقذوف أولى؛ لأنّ القاذفَ كشف ستره بطرف لسانه فلزمه الحَدّ. **المسألة الثامنة: قوله: ﴿ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ ﴾:** 

كَثَرَ الله عددَ الشهود في الزنا على سائر الحقوق رغبةً في الستر على الخلق، وحقق كيفية الشهادة حتى ربط أَنْ يقول: رأيت ذلك منه في ذلك منها؛ أي المرود في المكحلة، حسبا بيّناه في الأحاديث من قبل.

فلو قالوا: رأيناه يَزْنِي بها الزنا الموجب للحد؟ فقال ابن القاسم: يكونون قَذَفَة. وقال غيره: إذا كانوا فقهاء والقاضي فقيهاً كانت شهادة.

والأولُ أصحّ؛ لأن عدد الشهود تعبَّد، ولفظ الشهادة تعبَّد، وصفتها تعبَّد، فلا يبدَّل شيء منها بغيره، حتى قال علماؤنا ــ وهي:

المسألة التاسعة:

إن مِنْ شرط أداء الشهود للشهادة أن يكونَ ذلك في مجلس ٍ واحد ، فإن افترقوا لم تكن شهادة.

وقال عبد الملك: تُقْبَل شهادتُهم مجتمعين ومفترقين، فرأى مالك أنَّ اجتماعهم تعبَّد، ورأى عبد الملك أن المقصودَ أداء الشهادةَ واجتماعها؛ وهو أقوى.

المسألة العاشرة: قوله: ﴿ الْمُحْصَنَاتِ ﴾ :

قيل: هو وصفٌ للنساء ، ولحق بهنّ الرجال ، واختلف في وجه إلحاق الرجال بهنّ ؛ فقيل بالقياس عليهن ؛ كما ألحق ذكورُ العبيد بإمائهم في تَشْطِيرِ الحدّ <sup>(٢١)</sup> ؛ وهو مذهبُ شيخ السنة ، ومذهبُ لسانِ الامة .

وقال إمامُ الحرمين: ليس من باب القياس؛ وإنما هو من باب كون الشيء في معنى الشيء قبل النظر إلى علَّته، وجُعِل من هذا القبيل إلحاق الأمَة بالعبد في قوله: « مَنْ

(٢١) في أ: ذكور العبيد بإمائهم في تشطير الحد .

THE PRINCE GHAZI TRUST النور الآية (٤) THE PRINCE GHAZI TRUST سورة النور الآية (٤) FOR OUR ANIC THOUGHT

أعتق شِرْكاً له في عَبْدٍ [ فكان له من المال قَدْرُ ما يبلغ قيمته ] <sup>(٢٢)</sup> قُوّم عليه قيمةَ عَدْل » . فهذا إذا سمعه كلُّ أحدٍ علم أنَّ الأمَةَ كذلك قبل أن يَنْظُر في وَجْهِ الجامع بينهما في الاشتراك في حكم السراية .

وقيل: المراد بقوله: ﴿**الْمُحْصَنَاتِ**﴾ الأَنْفُس المحْصَنات. وهذا كلامُ مَنْ جَهِل القياس وفائدته، وخَفِي عليه، ولم يعلم كونه أصلَ الدِّينِ وقاعدته.

والصحيحُ ما أشار إليه أبو الحسن والقاضي أبو بكر كما قدمنا عنهما ، من أنه قياسٌ صريح صحيح.

المسألة الحادية عشرة:

قيل: نزلت هذه الآية في الذين رَمَوْا عائشة رضي الله عنها، فلا جرم جلد النبي منهم مَنْ ثبت ذلك عليه.

وقيل: نزلت في سائر نساء المسلمين، وهو الصحيح.

المسألة الثانية عشرة: قوله: ﴿ فَاجْلِدُوهُمْ ﴾ :

فيه ثلاثة أقوال:

أحدها : أن حدَّ القَدْفِ حقّ من حقوق الله كالزنا ؛ قاله أبو حنيفة . الثاني : أنه حق من حقوق المقذوف؛ قاله مالك والشافعي .

الثالث: قال المتأخرون من الطائفتين: في حدّ القَذْفِ شائبتان؛ شائبة حقّ الله وهي المغلبة. وقال الآخرون: شائبة حقّ العبدِ هي المغلبة. ولهذا الشَّوْب اضطرب فيه رأْيُ المالكية.

والصحيحُ أنه حقُّ الآدميين؛ والدليل عليه أنه يقِفُ على مطالبته، وأنه يصحُّ له الرجوعُ عنه، أصلُه القِصاص في الوجهين، وعمدتهم أنه يتشطّر بالرق فكان كالزنا. قلنا: يبطلُ بالنكاح؛ فإنه يتشطر بالرق، فلا ينكح العبد إلا اثنتين في أحَدِ قولينا،

وعندهم هو حقَّ الآدمي، فيبطل ما قالوه.

(٢٢) ما بين المعقوفتين: أضافها البجاوي من صحيح مسلم. وقد سبق تخريج الحديث.

٣٤٥ .

المسألة الثالثة عشرة:

سورة النور الآية (٤) .....

أنه لا يقيمُه الإمامُ إلا بمطالبة المقذوف عند الجمهور .

وقال ابنُ أبي ليلى: لا يفتقر إلى مطالبة الآدمي. ولعل ابْنَ أَبي ليلى يقول ذلك إذا سمعه الإمام بمحضر عدول الشهود، فيكون ذلك أُظهر. ولكن بقي أن يقال: إنه يحتمل أن يكونَ من حجَّةِ الَإمام أن يقولَ لا أحدّه لأنه لم يدَّع عندي إثبات ما نُسب إليه، فإن ادّعى سجَنَه، ولم يحدَّ بحال.

المسألة الرابعة عشرة:

قال ابن مسعود ، وعمر بن عبد العزيز ، والأوزاعي : يحدّ العبد ثمانين بعموم الآية . وقال علماؤنا : إنه حدّ فليتشطر بالرق ، كحدّ الزنا ، وخصُّوا الأمّة بالقياس <sup>(٢٣)</sup> . **المسألة الخامسة عشرة: قوله: ﴿وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أَبَداً ﴾ :** 

علَّق الله على القَذْفِ ثلاثة أحكام: الحدّ، وردّ الشهادة، والتفسيق؛ تغليظاً لشأنه، وتعظياً لأمْره، وقوةً في الردع عنه.

وقال أبو حنيفة: ردُّ الشهادة من جملة الحدّ .

وقال علماؤنا : بل ردُّها من عِلَّةِ الفِسْق ، فإذا زال بالتوبة زال ردُّ الشهادة ، بدليل قوله : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَأَصْلَحُوا فِإِنَّ اللهَ غفورٌ رَحِمٍ ﴾ [النور : ٥] ، وهي :

المسألة السادسة عشرة:

ولا خلافَ في أن التوبةَ تُسْقط الفسق، واختلفوا في رَدِّ الشهادةِ على أربعة أقوال:

الأوّل: أنها تُقْبل قبل الحدّ وبعد التوبة؛ قاله مالك، والشافعي، وغيرهما من جمهور الناس.

الثاني: أنه إذا قذف لا تُقبل شهادته أبداً، لا قَبْلَ الحدِّ ولا بعده؛ وهو مذهب شُريح.

(٢٣) في أ : وخصوا الآية بالقياس.

الثالث: أنها تُقْبَل قبل الحدّ، ولا تقبَلُ بعده؛ وإن تاب؛ قاله أبو حنيفة. الرابع: أنها تُقْبَل شهادَتُه بعد الحد، ولا تُقبل قَبْله؛ وهو قول إبراهيم النخعي. وهذه مسألة طيولية. وقد حققناها في مسائل الخلاف، وأوضحنا سبيل النحو فيها <sup>(٢٤)</sup> في كتاب الملجئة.

وبالجملة فإنَّ أبا حنيفة يجعل ردَّ الشهادة من جملة الحدّ، ويرَى أَنَّ قبولَ الشهادة ولايةٌ قد زالت بالقَذْفِ، وجُعلت العقوبةُ فيها في محل الجناية، وهي اللسان تغليظاً لأَمْرِها.

وقلنا نحن: إنها حكمٌ عِلَّته الفِسْقُ<sup>(٢٥)</sup>، فإِذا زالت العلةُ ــ وهي الفسق ــ بالتوبة قُبِلت الشهادة، كما في سائر المعاصي.

وقد اختلف الصحابة كاختلاف الفقهاء؛ فكان عمر يقول لأبي بكرة: تُبْ أقبل شهادتك، فيقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أنّ محمداً رسول الله، وأنّ المغيرة بن شعبة زنى بفلانة.

ونَص الحادثة ما رواه أبو جعفر، قال: كان المغيرة بن شعبة يباغي أبا بكرة وينافره، وكانا بالبصرة متجاورَيْن بينها طريق، وكانا في مشربتين متقابلتين في دارَيْها، في كلّ واحدة منها كُوَّة تقابِلُ الأخرى، فاجتمع إلى أبي بكرة نفَرّ يتحدثون في مشربته، فهبَّتْ ريح، ففتحت باب الكُوّة فقام أبو بكرة ليُصْفِقه، فبَصر بالمغيرة وقد فتحت الريحُ باب الكُوَّة في مشربته وهو بين رِجْلي امرأةٍ قد توسَّطَها، فقال للنفر: قوموا فانظروا، ثم اشهدوا؛ فقاموا فنظروا، فقالوا: ومَنْ هذه؟ فقال هذه أم جيل بنت الأرقم. وكانت أم جميل غاشية للمغيرة والأمراء والأشراف، وكان بعض النساء يفعَلُ ذلك في زمانها، فلما خرج المغيرة إلى الصلاة حال أبو بكرة بينه وبين الصلاة، فقال: لا تصلّ بنا، فكتبوا إلى عُمر بذلك، فبعث عمر إلى أبي موسى،

- (٢٤) في أ : وأوضحنا على سبيل الحق فيها .
  - (٢٥) في أ : إنه حكم علته الفسق.

سورة النور الآية (٤) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

واستعمله، وقال له: إني أبعثك إلى أرض <sup>(٢٦)</sup> قد باض فيها الشيطانُ وفَرَّخ؛ فالزم ما تعرِف، ولا تبدّل فيبدِّلَ اللهُ بك.

فقال: يا أميرَ المؤمنين؛ أعنّي بعدةٍ مـن أصحـاب النبيّ ﷺ ؛ مـن المهـاجـريـن والأنصار ؛ فإني وجدتُهم في هذه الأمّة ، وهذه الأعمال كالملح لا يصلحُ الطعامُ إلّا به .

قال: فاستعِنْ بمن أحْبَبْتَ. فاستعان بتسعةٍ وعشرين رجلاً، منهم أنس بن مالك، وعمران بن حُصين، وهشام بن عامر .

ثم خرج أبو موسى، حتى أناخ بالبصرة، وبلغ المغيرةَ إقبالُه، فقال: والله ما جاء أبو موسى زائراً ولا تاجراً، ولكنه جاء أميراً. ثم دخل عليه أبو موسى فدفع إلى المغيرة كتاب عُمر رضي عنه، وفيه:

أما بعد : فإنه قد بلغني أمر عظيم <sup>(٢٧)</sup> ، فبعثتُ أبا مُوسى أُميراً ؛ فسلِّمْ إليه ما في يديك ، والعجل.

فأهدى المغيرةُ لأبي موسى وَليدة من وليدات الطائف تدعى عقيلة <sup>(٢٨)</sup> ، وقال له: إني قد رضيتُها لك. وكانت فارِهة.

وارتحل المغيرةُ وأبو بكرة ونافع بن كلَدة، وزياد، وشبل بن معبد، حتى قدموا على عُمر، فجمع بينهم وبين المغيرة، فقال المغيرة لعمر: يا أمير المؤمنين؛ سَلْ هؤلاء الأعبد كيف رَأَوْني مستقبلهم أو مستَدْبِرهم، وكيف رأوا المرأة، وهل عرفوها، فإن كانوا مستقبليَّ فكيف لَمْ أَستَتِرْ، أو مستدبريّ فبأيّ شيء استحلُّوا النظرَ إليّ على امرأتي! والله ما أتيتُ إلّا زَوْجَتي، وكانت تُشْبهها.

فبدأ بأبي بكرة، فشهد عليه أنه رآه بين رِجْلَي أم جميل، وهو يُدْخِلُه ويخرجه كالِيْل في المكْحُلة. قال: وكيفَ رأيتها؟ قال: مستدبرهما. قال: وكيف استثبتّ رأسها؟ قال: تحاملْتُ حتّى رأَيْتُها.

- (٢٦) في أ : إني باعثك إلى أرض .
- (٢٧) في أ : اني قد بلغني بناء عظيم .
- (٢٨) في أ: وليدة من ولائد الطائف تدعى عقيلة.

د اللغة (٤) THE PRINCE GHAZI TRUST المورة النور الآية (٤) المعام المورة النور الآية (٤)

ثم دعا بِشبْل بن مَعْبد، فشهد بمثْل ذلك، وشهد نافع بمثل شهادة أبي بكرة؛ ولم يشهد زياد بمثل شهادتهم، ولكنه قال: رأيتُه جالساً بين رِجْلي امرأة. فرأيت قدمين مخضوبتين تخفقان، واسْتَيْن مكشوفين، وسمعت حفَزَاناً شديداً. قال: هل رأيت كالِيْل في الْمُكْحُلة <sup>(٢١)</sup> ؟ قال: لا . قال: فهل تعرف المرأة ؟ قال: لا ، ولكن أُشبهها . قال له: تنحَ. وأمر بالثلاثة فجُلِدُوا الحدَّ، وقرأ: ﴿فِإِذْ لَم يأْتُوا بِالشَّهَدَاء فأولئكَ عند الله همُ الكاذِبُونَ [ النور : ١٣ ].

قال المغيرة: اشْفِنِي من الأعبد يا أمير المؤمنين. فقال له: أسكت، أسكت الله نَأْمَتَكَ، أما والله لو تَمّت الشهادة لرجمتُك بأحجارك.

وردّ عُمر شهادة أبي بكرة، وكان يقول له: تُبْ أَقَبْلْ شهادتَك، فيأبى حتى كتب عهده<sup>(٣٠)</sup> عند موته: هذا ما عهد به أبو بكرة نُفيْع بن الحارث، وهو يشهد أن لا إله إلا الله، وأنّ محمداً رسول الله<sup>(٣١)</sup>، وأنّ المغيرة بن شعبة زَنَا بجارية بني فلان. وحمد الله عُمر حين لم يفضح المغيرة.

وروي أَنَّ الثلاثةَ لما أدّوا الشهادةَ على المغيرة، وتقدّم زياد آخرهم قال له عُمر ـ قبل أن يشهد: إني لأراك حسنَ الوجه. وإني لأرجو ألا يفضحَ اللهُ على يديك رجلاً من أصحاب محمد ﷺ . فقال ما قال. وكان ذلك أول ظهور زياد، فليته وقف على ذلك، وما زاد، ولكنه استمر حتى ختم الحالَ بغاية الفساد. وكان ذلك من عمر قضاء ظاهراً <sup>(٢٦)</sup> في ردّ شهادة القذفة، إذا لم تتم شهادتهم؛ وفي قبولها بعد التوبة. وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف والأصول.

وتعلّق علماؤنا بقوله: ﴿ **إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا ﴾**، وقالوا: إن هذا الاستثناء راجع إلى جميع ما تقدم، ما عدا إقامة الحد، فإنه سقط بالإجماع.

- (٢٩) في أ : هل رأيته كالميل في المكحلة .
  - (۳۰) في د: فيأتي حتى كتب عهده.

٣٤٨

- (٣١) في أ : وأن محمداً عبده ورسوله .
  - (٣٢) في د : من غير قضاء ظاهر .

سورة النور الآية (1) THE PRINCE GHAZI TRUST (1) المعطورة النور الآية (1) THE PRINCE GHAZI TRUST (1)

وقال أبو حنيفة: إنه يرجع الاستثناء إلى أقرب مذكور. والصحيح رجُوعُه إلى الجميع لغةً وشريعة، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿ إِنِمَا جَزَاءُ الذينَ يُحَارِبُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الأرض فَسَاداً أَنْ يُقَتَّلُوا أو يُصَلَّبُوا أو تُقَطَّعَ أَيْدِيهم وأَرْجُلُهم مِنْ خِلَافٍ أو يُنْفَوْا من الأرْض ذلكَ لهم خِزْيٌ في الدنيا ولهم في الآخرة عَذَابٌ عظيم. إلَّا الذين تَابُوا مِنْ قَبَل أَنْ تَقْدِرُوا عليهم فاعْلَمُوا أنَّ الله غفورٌ رحيمٍ ﴾ [المائدة: ٣٣، ٣٤]؛ وهذه الآية أختها ونظيرتها في المقصود.

وأما قبولُ الشهادة قبل الحدّ فلأنه إذا لم يقم عليه الحدّ فحالُه مترددٌ بين الكذب السالب للعدالة، وبين الصدق المصحِّح لها، فلا يسقط يقينُ حالِه بمحتمل مقاله، وبهذا يتبيَّن ضعفُ مقالة شُريح.

وأما قول إبراهيم فإن لم يكن مثل قول أبي حنيفة <sup>(٣٣)</sup> وإلا فلا معنى له.

### الآية الخامسة:

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُم وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءُ إِلَّا أَنْفُسُهُمْ فَشَهَادَةُ أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِالله إِنَّهُ لَمِنَ الصَّادِقِينَ﴾ [ الآية: ٦ ].

فيها أربع عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وذلك أن الله تعالى لما أنزل قوله: ﴿ والذين يَرْمُونَ المحصنات...﴾ الآية كان ذلك عاماً في الزوجات وغيرهن، فلما علم الله من ضرورة الخلق في التكلم بحال الزوجات جعل لهم مَخْلَصاً من ذلك باللعان، على ما روى ابن عباس أنه قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ والذين يَرْمُونَ المحصّناتِ ثم لم يَأْتُوا بأربعة شُهداءَ فاجْلدُوهم ثمانينَ جَلْدَةً وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ شَهَادَةً أبداً ﴾ [ النور: ٤]. قال سعد بن عُبّادة: أهكذا نزلَتْ يا رسولَ الله؟ لو أتيت لَكاع<sup>(٢٢)</sup> وقد تفخّذها رجل لم يكن لي أنْ أهيجه

(٣٣) في أ : وأما قول ابراهيم فهو مثل قوله أبي حنيفة .

(٣٤) في أ : لو رأيت لطاع.

۳۵۰ ...... FOR QURANIC THOUGHT سورة النور الآية (٦)

وأُخرجه حتى آتي بأربعة شهداء! فوالله ما كُنْتُ لآتيَ بأربعة شهداء حتى يفرغَ من حاجته!

فقال رسول الله ﷺ : « يا معشر الأنصار ؛ أما تسمعون ما يقول سيّدكم؟ » قالوا : لا تَلُمْهُ ، فإنه رجل غَيُور ، ما تزوّج فينا قطّ إلا عذراء ، ولا طلّق امرأة [قطّ ] <sup>(٢٥)</sup> فاجترأ رجلٌ مِنَّا أَنْ يتزوجها .

قال سعد : يا رسول الله ؛ بأبي وأمي ، والله لأعرف أنها من الله ، وأنها الحق . فوالله ما لبثوا إلا يسيراً حتى جاء هلال بن أمية مِنْ حديقة له ، فرأى بعينه وسمع بأذنيه ، فأمسك حتى أصبح ، ثم غدا على رسول الله يُعَلَيه ، فقال : يا رسول الله ؛ إني جئت أهلي عشاء ، فرأيت رجلاً مع أهلي ، رأيت بعيني وسمعت بأذني . فكره رسول الله يَعَلَيه ما أتاه ، وتَقُل عليه جداً ، حتى عُرفت الكراهية في وجهه ، فقال هلال : يا رسول الله ؛ إني أرى الكراهية في وجهك مما أتيتك به ، والله يعلَم إني لصادق ؛ وإني لأرجو أن يجعل الله فرجاً . فقالوا : ابتلينا بما قال سعد ، أيجلد هلال ، وتبطل شهادته في السلمين ؟ فهم رسول الله بضربه ، وإنه لكذلك يريد أنْ يأمر بضربه إذ نزل عليه الوحْي : ﴿ والّذِينَ يَوْمُونَ أزواجَهم ... ﴾ الآيات . فقال رسول الله عَيَيَه : « أَبْشِر يا هلال ، إنّ الله جعلَ لك فرجاً » .

فقال رسول الله عَلِيَّةٍ : « أَرسلوا إليهما » ، فلما اجتمعا قيل لها فكذَّبت <sup>(٢٦)</sup> . فقال رسول الله عَلِيَّةٍ : « اللهُ يعلم أنَّ أحدَكما لكاذِب ، فهل فيكما تائب » ؛ فقال هلال : لقد صدقْتُ ، وما قلتُ إلا حقاً . فقال رسول الله عَلِيَّةٍ : « لاعِنُوا بينهما » .

قيل لهلال: اشهد، فشهد أربع شهادات إنه لمن الصادقين، والخامسة أنَّ لعنةَ الله عليه إنْ كانَ من الكاذبين.

فقيل له \_ عند الخامسة : يا هلال ؛ اتَّق الله ، فإنَّ عذابَ اللهِ أشدُّ من عذاب الناس ،

- (٣٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من د ، ب.
  - (٣٦) في أ : قيل لها فكتبته .

وإنها الموجبة التي توجبُ عليك العقوبة. فقال هلال: والله ما يعذَّبُني اللهُ عليها كما لم يجلدني عليها رسولُ الله ﷺ ؛ فشِهدَ الخامسة أنْ لعنة الله عليه إنْ كان من الكاذبين.

GHAZI TRUST

301

ثم قيل لها: تشهَّدِي، فشهدت أربع شهادات بالله إنه لن الكاذبين. ثم قيل لها عند الخامسة: اتقي الله فإنَّ عذابَ الله أشدُّ من عذاب الناس، وإنَّ هذه الموجبة التي توجب عليك العذاب، فتلكأت ساعة، ثم قالت: والله لا أفضح قَوْمي، فشهدت الخامسة إنَّ غضب الله عليها إنْ كان من الصادقين.

ففرَق رسولُ الله ﷺ بينها، وقضى أنَّ الولدَ لها، ولا يُدْعَى لأبيه، ولا يرمى ولدها (٣٧).

وفي رواية: قيل لهلال: إن قذفْتَ امرأتك جلدت ثمانين. قال: الله أعدلُ من ذلك. وقد علم أنيّ قد رأيت حتى استيقنت <sup>(٣٨)</sup> ، وسمعت حتى استثبت ، فنزلت آية الملَاعنة .

وفي رواية: إن جاءت به كذا وكذا فهو لزوجها، وإن جاءت به كذا وكذا فهو لِلَّذِي قيل؛ فجاءت به كأنه جمل أوْرَق، فكان بعد أميراً بمصر، لا يعرف نسبه، وقيل: لا يدرى مَنْ أبوه.

وفي رواية: إن جاءَتْ به أسْحَم أدْعَج العينين عظيمَ الأليتين خدلّج الساقين فلا أحسب عويمراً إلا صدق، وإن جاءت به أحمر كأنه وَحَرة فلا أحسب عُوَيمراً إلا قد كذب عليها، فجاءت به على النعت الذي يصدّق عُوَيمراً.

وفي رواية عن سهل أَنَّ رجلاً من الأنصار أتي رسولَ الله ﷺ فقال: أرأيتَ لو أنَّ رجلاً وجد مع امرأته رَجُلاً، أيقتله فتقتلونه، أم كيف يفعل؟ فأنزل الله أمْرَ المتلاعنين. فقال رسول الله ﷺ : «قد قضى اللهُ فيك وفي امرأتك، فتلَاعَنا »، ثم فارقها عند رسول الله ﷺ (٢٩)، فكانت السنَّة بعدها أن يفرق بين المتلاعنين، وكانت

- (٣٧) انظر: (تفسير ابن كثير: ١٣/٦. وتفسير الطبري: ٦/١٨. وسنن أبي داود: ٢٢٥٦. ومسند أحمد: ٢٣٨/١).
  - (٣٨) في أ : حتى استبنت.

سورة النور الآية (٦)

(٣٩) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٣٣٧/٥. والمعجم الكبير للطبراني: ١٣٩/٦، ١٤١. والتمهيد لابن عبد البر: ١٨٧/٦). TH سورة النور الآية (٦)

حاملاً فأنكره، فكان ابنُها يُدْعَى إلى أمه. ثم جرت السنَّةُ أنَّ ابنها يرثها وترث ما فرض الله لها .

المسألة الثانية : قوله : ﴿ وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ ﴾ :

201

عامٌّ في كل رمْي سواء قال: زنت، أو رأيتها تَزْنِي، أو هذا الولد ليس مني؛ فإن الآية مشتملة عليه، وهو مبين الحكم فيها <sup>(1)</sup> .

واختلفت الروايةُ عن مالك في اقتصار اللعان على دعوى الرؤية على روايتين، كما اختلف العلماء في ذلك، وإذا شرطنا الرؤيةَ أيضاً فاختلفت الروايةُ؛ هل يصف الرؤية صفةَ الشهود أم يكفي ذِكْرِها مطلقاً على روايتين عنه.

ووجهُ القول باشتراط الرؤية الزجر عن دعواها حتى إذا رهب ذكرها وخاف من تحقيق ما لم يتيقَّن عيانه كَفَّ عن اللِّعان؛ فوقعت السترة، وتخلُّص منها بالطلاق إن شاء؛ ولذلك شرطنا على إحدى الروايتين كيفية الرؤية، كما يذكرها الشهود تغليظاً .

وظاهرُ القرآن يكفي لإيجاب اللعان بمجرّد القَذْفِ من غير رؤية، فلْتُعَوِّلُوا عليه، لا سيا وفي الحديث الصحيح: أرأيت لو أنَّ رجلاً وجد معَ امرأته رجلاً ؟ فقال النبي صللته : « اذهب فأت بها ، فلاعَنَ بينهما » ولم يكلفه ذكر رؤيته <sup>(١١)</sup> . أما إنه قال في الحديث الثاني: رأيت بعيني وسمعتُ بأذني، كما قال سعد بن عبادة: إذا أتيت لَكَاع وقد تفخَّدُها رجل، وكذلك إذا نفي الحمل فإنه يلتعن؛ لأنه أقوى من الرؤية، إذ قد ظهرت ثمرةُ الفعل، ولا بدَّ من ذكر عدم الوَطْء والاستبراء بعدة.

واختلف علماؤنا في الاستبراء، هل يكون بحيْضَةٍ أو بثلاث؟ والصحيح أنَّ الواحدة تكفي؛ لأن براءةَ الرحم له من الشغل تقع بها، كما في استبراء الأُمَّةِ، وإنما راعينا الثلاث حيض في العِدَّة لحُكْم ِ آخر .

- في د : وهو مبنى الحكم فيها . (1.)
- في أ : ولم يكلفه ذكر رؤيته . (21)

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ أَزْوَاجَهُمْ ﴾

سورة النور الآبة (٦

عامٌّ في كل زَوْجَيْن حُرَّين كانا أو عبدين، مؤمنيْن أو كافرين، فاسقين أو عَدْلَين؛ لعموم الظاهر، ووجود الحاجة إلى ذلك في كل رجل وامرأة، وتحصيل الفائدة فيه بينها.

202

وقال أبو حنيفة: لا يصحّ اللعانُ إلا من زوجين حرّين مسلمين، واتَّفق الجميعُ على أنه لا بدَّ أن يكونا مكلَّفين؛ وذلك لأن اللعانَ عنده شهادة، وعندنا وعند الشافعي أنه يمين.

وقد حققنا ذلك في مسائل الخلاف بما نكتَتُه أنَّ النبيَّ عَيَّاتُهُ قال: لولا الأيمان لكان لي ولها شأن، فسمَّاها أيماناً.

ومن طريق المعنى أن الفاسقين اللذين لا تقبل شهادتها يلتعنان؛ وهذا يدلك على أنه يمين.

فإن قيل: الدليلُ على أنه شهادة قوله: ﴿فَسَهَادَةُ أَحَدِهِمْ﴾ فجاءَ بالاسْمِ الخاصّ بها، ومِنْ طريق المعنى أنه ردّدها خَمْساً، ولو كانت يميناً ما رددت، والحكمةُ في ترديدها قيامها في الأعداد مقام عدّدِ الشهود في الزنا.

قلنا : أما ذِكْره تبارك وتعالى للفظ الشهادة فلا يقتضي لها حكمها لوجهين :

أحدهما: أنّ العادةَ في العرب جاريةٌ بأن يقول: أشهد بالله، وأحلف بالله، في معرض الأيمان دونَ الشهادة. وأما تكرارها فيبطل بيمين القَسَامة؛ فإنها تكررت، وليست بشهادة إجماعاً.

والحكمةُ في تكرارها التغليظ في الفروج والدماء على فاعلها، لعله أَنْ يكفَّ عنها فيقع الستر في الفروج والحَقْن في الدم، والفيصل في أنه يمين، لا شهادة، أن الزوجَ يحلف لنفسه في إثبات دعواها، وتخليصه عن العذاب؛ وكيف يجوز لأحد أنْ يَدَّعِيَ في الشريعة أَنَّ شاهداً يشهد لنفسه بما يوجب حُكْماً على غيره؟ هذا بعيدٌ في الأصل معدومٌ في النظر.

المسألة الرابعة:

30%

راعى أبو حنيفة عموم الآية <sup>(٢١)</sup>، فقال: إنّ الرجلَ إذا قذف زوجته بالزنا قبل أن يتزوَّجها فإنه يُلاَعِن ونسي أنَّ ذلك قد تضمنه قوله: **﴿والذيس يَسرْمُونَ المحصنات﴾،** وهذا رماها وهي محصنة غير زوجة، وإنما يكون اللعان في قَذْف يلحق فيه النسب، وهذا قَذْفٌ لا يلحق فيه نَسب، فلا يُوجب لعاناً، كما لو قذف أجنبية ثم تزوَّجها.

THE PRIN FOR QUR

المسألة الخامسة:

إذا قذفها بعد الطلاق نظرت؛ فإن كان هنالك نسب يريد أن يَنْفيه، أو حمل متبرَّأ منه لَاعَنَ، وإلا لم يُلاَعِن.

وقال عثمان البتيّ: لا يُلاعن بحال؛ لأنها ليست بزوجة.

وقال أبو حنيفة: لا يلاعِنُ في الوجهين؛ لأنها ليست بزوجة.

وهذا ينتقض عليه بالقذف قبل الزوجية كما تقدم، بل هذا أولى، لأن النكاح قد تقدم، وهو يريد الانتفاءَ من النَّسَبِ، وتبرئته من ولد يلحقُ به، فلا بُدَّ من اللعان.

وإذا لم يكن هنالك حَمْلٌ يُرْجَى، ولا نسب يُخَاف تعلَّقُه لم يكن للعان فائدة؛ فلم يحكم به، وكان قَذْفاً مطلقاً داخلاً تحت قوله: **﴿والذين يَرْمُون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداءَ فاجْلِدُوهم ثمانين جَلْدَةً ﴾**، فوجب عليه الحدُّ، وبطل ما قال البتّي لظهورِ فساده<sup>(٢٢)</sup>.

المسألة السادسة:

إذا انتفى من الحمل كما قدمنا ، ووقع ذلك بشروطه لاعَنَ قبل الوَضْعِ <sup>(٤٤)</sup> ؛ وبـ ه قال الشافعي .

- (٤٢) في أ: رأى أبو حنيفة عموم الآية.
  - (٤٣) في أ : قال البتي وظهر فساده.
- (22) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ١٣ من اللعان. وسنن ابن ماجه: ٢٥٥٩ ، ٢٥٦٠. السنن الكبرى:
   ٤٠٧/٧ . مسند الحميدي: ٥١٩. فتح الباري: ٢٢٩/١٣. المعجم الكبير للطبراني: ٥٠١/١٠،
   ٣٥٩ . وسنن سعيد بن منصور ١٥٦٣).

سورة النور الآية (٦) .....

وقال أبو حنيفة: لا يُلاَعِنُ إلا بعد أن تَضَع؛ لأنه يحتمل أن يكون ريحاً أو داء من الأدواء.

200

ودليلُنا النصُّ الصريح الصحيح أنَّ النبي عَلَيْكَمْ لاعَن قبل الوضع. وقال: « إنْ جاءَتْ به كذا فهو لأبيه، وإن جاءت به كذا فهو لِفَلان »، فجاءت به على النعْتِ المكروه؛ فقال النبيَّ عَلَيْكَمْ : « لو كُنْتُ راجماً أحداً بغير بيِّنةٍ لرجْتُها » <sup>(10)</sup>.

فإن قيل: علم النبيُّ ﷺ حَمْلها؛ فذلك حكم بالِّلعان، والحاكم منا لا يعلم أحملٌ هو أم رِيح؟

قُلْنَا: إذا جرت أحكامُ النبي ﷺ على القضايا لم تُحمل على الإطلاع على الغَيْب؛ فإنَّ الأحكامَ لم تُبْنَ عليه، وإن كان به عَلِياً؛ وإنما البناءُ فيها على الظاهر الذي يشترك مع النبي ﷺ فيه القضاة كلَّهم. وقد أعرب عن ذلك بقوله: « إنما أنا بشر، وإنكم تختصمونَ إلي، ولعل بعضَكم أن يكونَ ألْحَنَ بحُجَّتِه من بعض، فأقضي له على نحو ما أسمع . فأحال على الظواهر؛ وهذا لا إشكالَ فيه.

المسألة السابعة: إذا قذف بالوطء في الدُّبر لزوجه لاعَنَ:

وقال أبو حنيفة: لا يُلاَعِنُ، وبناه على أصله في أنَّ اللواط لا يُوجب الحدَّ .

وهذا فاسد؛ لأن الرمي به فيه معرة، وقد دخل تحت قوله تعالى: ﴿**والَّذِينَ** يَرْمُونَ أَزْوَاجَهم﴾، وقد بينا في المتقدم من قولنا وفي مسائل الخلاف وجوبَ الحدّ فيه.

المسألة الثامنة:

مِنْ غريب أَمْرِ هذا الرجل أنه قال: إذا قذف زوجته وأمّها بالزنا إنه إن حدّ للأم سقط حدّ البنت، وإن لاعَنَ للبنت لم يسقط حدُّ الأم.

وهذا لا وَجْهَ له، وما رأيت لهم فيه شيئاً يحْكَى؛ وهذا باطل جداً، فإنه خَصَّ عمومَ الآية في البيت وهي زوجةٌ بحد الأم من غير أثرٍ ولا أصلٍ قَاسَهُ عليه.

(٤٥) سبق تخريجه.

المسألة التاسعة:

207

يُلاَعِنُ في النكاح الفاسد، كما يلاعن في النكاح الصحيح؛ لأن اللعانَ حكمٌ من أحكام النكاح يتعلَّق بالفاسد منه، كالنسب والعِدَّة والمهر، وهذا الفقه صحيح، وذلك أنَّ اللعانَ موضوعٌ لنفي النسب وتطهير الفراش، والزوجةُ بالنكاح الفاسد قد صارت فراشاً، ويلحق النسب فيه، فجرى اللعان عليه.

سورة النور الآية (٦)

المسألة العاشرة:

فائدة لعان الزوج دَرْمُ الحدِّ عنه، ونفيُ النسب منه؛ لقول النبي ﷺ : « البينة وإلاَّ حدّ في ظهرك ». فلو جاء بالبينة لدرأت الحدّ عنه، فقد قام اللعان مقام البينة.

وقال أبو حنيفة: لو لم يلتعن الزوجُ لم يحدّ ، ولكنه يحبس حتى يلاعن ، وتارة يجعل اللعان شهادة ، وتارة يجعل حدّاً . ولو كان حدّاً ما حبس على فعله ؛ لأن الحد يؤخذ قسراً من صاحبه ؛ فإذا لاعَنَ فقد برىء من الحد ، وتعلَّق ذلك بالمرأة ؛ لأنها خصان يتنازعان ، فلو كان اللعان شهادة لكان تحقيقاً للزنا عليها ، وإنما هو كما قدمنا لتبرئة نفسه ، كما قال النبي يَتَلِيلَهُ : « البينة وإلا حدّ في ظهرك » . ثم يقال لها : اعترفي فتحدًي أو برِّئي نفسك ؛ وذلك لقوله تعالى : ﴿ ويَدْرَأ عنها العَذَابَ أَنْ تشهد أَرْبَعَ شهادَاتٍ باللهِ إنه لَمِنَ الْكَاذِبِينَ ﴾ [ التوبة : ٨ ] ، وهي :

المسألة الحادية عشرة:

وقال أبو حنيفة : العذاب المرادُ بالآية الحبس.

فيقال له: ولِمَ تحبس، ولم يجب عليها بقول الزوج شيء عندك؟

ثم قلت: اللعان حَدّ فكيف وجب عليها بقول الزوج حَدّ، واللهُ تعالى يقول: **﴿ويَـدْرأ عنها العذاب﴾،** وهو الحدّ، بدليل قوله تعالى: **﴿ولْيَشْهَدْ عذابَهُهَا** طائفةٌ مِنَ المؤمنين﴾ [ النور : ٢ ] ، يعني الحدّ؛ فسماه عذاباً ها هنا؛ وهو ذاكَ بعينه؛ لاتحاد المقْصد فيها.

فإن قيل: اللعانُ يميُّ أو شهادة مِنَ الزَّوْج؟ وأيما كان فلا يوجب حدّاً على المرأة.

سورة النور الآية (٦) عند المعنية التراجي THE PRINCE GHAZI TRUST التي المعني الم

قلنا : أُقِيمَ مقام الشهادة بدليل أنه يخلص به الزّوج من الحدّ . المسألة الثانية عشرة: البداءة في اللعان بما بدأ الله به:

وهو الزوج، ولو بدأ بالمرأة قبله لم يُجْزه، لأنه عكس ما رَتَّبَه الله.

وقال أبو حنيفة: يجزيه، وهذاباطل، لأنه خلافُ القرآن، وليس له أصل يردُّه إليه، ولا معنى يَقْوَى به؛ بل المعنى لنا، لأن المرأة إذا بدأت باليمين فتنفي ما لم يثبت، وهذا لا وَجْهَ له.

المسألة الثالثة عشرة:

إذا صدقته المرأة في قَذْفِه، وهناك ولد لم يلاعن عند أبي حنيفة، لأنه لا لِعَانَ عنده على نَفْيِ الولد، وقد بيناه.

# المسألة الرابعة عشرة:

إذا قذفها برجل سمَّاه كشريك بن سَحْهاء أسقط اللعانُ عنه حَدّ القَذْف لزوجته وحدّ لشريك؛ وبه قال أبو حنيفة.

وقال الشافعي: لا يحِدّ له إذا لاعَنَ زوْجَه.

وظاهر القرآن لنا؛ لأنَّ اللهَ وضع الحد في قَذْفِ الأجنبي والزوجة مطلقين، ثم خصَّ الزوجةَ بالخلاص باللعان، وبقي الأجنبيُّ على مطلق الآية.

> واحتج الشافعيَّ بأنَّ النبي ﷺ لم يحد هلالاً لشريك بن سَحْماء . قلنا : لأنه لم يطلبه ، وحدُّ القذف لا يُقيمة الإمام إلا بعد المطالبة إجماعاً .

ومن العجب أن قالت أحبار الشافعية: إنه يحتاج إلى ذِكْر الزاني بزوجه ليعرّه كما عرّه، وأي معرّة فيه، وخَبَره عنه لا يقبل، وحُكْمُه فيه لا يَنْفُذُ؛ إنما المعرّة كلّها بالزوج؛ فلا وَجْهَ لذِكْرِه، فإن قذفه تعلّق به حكمه لعموم القرآن. THE PRINCE GHAZI TRUST (المجمع المحمد التي المحمد التي المحمد التي المحمد التي المحمد التي المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم المحمد المح المحمد المحم المحمد الم

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِين جَاءُوا بِالإِفْكِ عُصْبَةٌ مِنْكُم لاَ تَحْسَبُوهُ شَرّاً لَكُمْ بَلْ هُوَ خيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ امْرِىءٍ مِنْهُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْمِ وَالَّذِي تَوَلَى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ [ الآية: ١١ ].

فيها أربع مسائل:

301

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى ابنُ شِهاب، عن عُروة بن الزبير، وسعيد بن المسِيّب، وعلقمة بن وقاص، وعبيدالله بن عبدالله بن عتبة بن مسعود، عن حديث عائشة زَوْج النبيِّ عَيَالِيَّهِ حين قال لها أهلُ الإفْكِ ما قالوا، فبرأها الله مما قَالُوا، وكلِّ حدَّثني بطائفة من الحديث <sup>(٢٤)</sup>، وبعضُ حَديثهم يصدِّقُ بعضاً، وإن كان بعضُهم أَوْعَى له من بعض.

فالذي حدثني عروة عن عائشة أنَّ عائشة زوج النبي عَيَّلِيَّهُ قَالت: كان رسولُ الله صَالِيَهِ إذا أرادَ أن يخْرُجَ أَقْرَعَ بين نسائه فأيتهُنَّ خرج سهمُها خرج بها معه.

قالت عائشة: فأقرع بيننا في غَزْوَةٍ غزاها فخرج سَهْمي، وخرجتُ مع رسول الله عَلَيْتَهُ بعـدما نزل الحِجَاب، فأنا أَحْمَل في هَوْدَجي، وأُنْزَل فيه، فسرنا حتى إذا فرغ رسولُ الله عَلَيْتُهُ من غزوته تلك، وقفل، ودنونا من المدينة قافلين، آذن ليلةً بالرحيل، فقمتُ حين آذنوا بالرحيل، فمشيتُ حتى جاوَزْتُ الجيشَ.

فلها قضيت شأني أقبلتُ إلى رحلي، فإذا عِقْدٌ لي من جَزْع ظَفَار قد انقطع، فالتمستُ عِقْدي، وحبسني ابتغاؤه، وأقبل الرَّهْطُ الذين كانوا يَرْحَلون بي، فاحتملوا هَوْدَجي، فرحلوه على بعيري الذي كنْت ركبت، وهم يحسبون أني فيه.

وكان النساء إذ ذاك خِفَافاً ، لم يُثْقِلُهُنَّ اللحم، إنما يأكلن العُلْقة من الطعام، فلم يستنكر القومُ خِفَّةَ الهودج حين رفعوه، وكنتُ جاريةً حديثة السن، فبعثُوا الجمل،

(٤٦) في أ : وكل حدثني بطائفة من حديثها .

سورة النور الآية ( 11 ) المجالية المحالية ( 11 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 19 المحالية ( 11 ) المحالية ( 11 ) المحالية ( 11 ) المحالية ( 10 محالية ( 10 محالية ( 11 ) محالية ( 10 محالية (

وساروا فوجدتُ عِقْدِي بعدما استمر الجيش، فجئتُ منازلَهم، وليس بها داع ولا مجيب.

> فأممتُ منزلي الذي كنتُ به؛ وظننتُ أنهم سيَفْقِدُونني، فيرجعون إليّ. فبينها أنا جالسةٌ في منزلي غلبَتْني عَيْني فنِمْتُ.

وكان صفوانُ بن المعطل السُّلَمي ثم الذَّكْوَاني من وراء الجيش، فادَّلج، فأصبح عند منزلي؛ فرأى سوادَ إنسان نائم، فعرفني حين رآني، وكان يراني قبل الحجّاب، فاستيقظتُ باسترجاعه<sup>(٤٢)</sup>، حيَّ عرفني، فخمَّرْتُ وجهي بجلبابي، ووالله ما كلمني كلمة، وما سمعتُ منه كلمةً غير استرجاعِه، حتى أناخ راحلتَه، فوطىء على يديها، فركبْتُها، فانطلق يقودُ بي الراحلَة، حتى أتينا الجيشَ بعدما نزلوا مُوغرين في نَحْر الظهيرة فهلك من هلك.

وكان الذي تولَّى الإفْكَ عبدالله بن أبي بن سلول. فقدمْنا المدينة، فاشتكيت حين قدمتُ شهراً، والناسُ يُفيضون في قول أصحاب الإفْكِ ولا أشعر بشيء من ذلك، ويريبني في وجعي <sup>(٨٤)</sup> أنّي لا أرى مِنْ رسول الله عَيَّاليم اللُّطْف الذي كنت أرى منه حين أشتكي. إنما كان يدخل عليّ رسولُ الله عَيَّاليم ، وهو يقول: «كيف تِيكم» ؟ ثم ينصرف، ؟ فذلك الذي يريبني منه، ولا أشعر بالشرّ، حتى خرجْت بعدما نَقْهتُ، فخرجتُ مع أم مسْطَح قبل المناصع، وهو مُتَبرَّزُنا، وكنا لا نخرج إلاّ ليلاً إلى ليل، وذلك قبل أنْ نتخذ الكُنُف قريباً مِنْ بيوتنا، وأَمْرُنا أمْرُ العرب الأوَل في التبرز قبل الغائط، فكنا نتأذى بالكُنف أنْ نتخذَها عند بيوتنا.

فانطَلْتُ أنا وأمّ مِسْطح، وهي ابنةُ أبي رُهْم بن عبد مناف، وأمها بنت صَخْر بن عامر، خالةُ أبي بكر الصديق، وابنُها مسطح بن أُثاثة، فأقبلْتُ أنا وأم مِسْطح قِبَل بيتي، وقد فرغنا مِن شأننا، فعثرتْ أمّ مِسْطح في مِرْطِها، فقالت: تَعِس مسطح!

- (٤٧) في أ: وكان يراني قبل الحجاب فاسترجع فاستيقظت باسترجاعه.
  - (٤٨) في أ : وهو يريبني في وجعي .

فقلْتُ لها: بئس ما قلتِ! أتسبِّين رجلا شِهدَ بدراً! قالت: أي هَنتاه! ألم تسمعي ما قال! قالت: قلت لها: وما قال؟ قالت: فأخبرتني بقول أَهْلِ الإفك.

سورة النور الآية (١١)

قالت: فازدَدْتُ مرَضاً على مرضي. قالت: فلما رجعتُ إلى بيتي، ودخل عليّ رسول الله ﷺ فسلّم، ثم قال: «كيف تِيكم»! فقلت: أتأذنُ لي أن آتي أبوي؟ قالت: وأنا حينئذ أريد أن أستيقنَ الخَبر مِنْ قِبَلهما.

قالت: فأَذِن لي رسولُ الله ﷺ ، فجنْتُ أبويّ ، فقلت لأمي: يا أُمَّتَاه، ما يتحدَّثُ الناسُ؟ قالت: يا بنيّة؛ هَوَني عليك، فوالله لقلّها كانت امرأة قط وضيئةٌ عند رَجُل يحبُّها، ولها ضرائر، إلا أكثَرْنَ عليها.

قالت: فقلت: سبحان الله! ولقد تحدث الناسُ بهذا!

31.

فبكيْتُ تلك الليلة حتى أصبحتُ لا يَرْقَأُ لي دَمع، ولا أكتَحِلُ بنوم، حتى أصبحت أبكي؛ فدعا رسولُ الله ﷺ عليَّ بن أبي طالب، وأُسامة بن زيد، حين استلبتَ الوحي، يستأمرهما في فراق أهله.

فأما أسامة بن زيد فأشار على رسول الله ﷺ بالذي يعلم من براءة أهله. وبالذي يعلم لهم في نَفْسه من الوُدّ ؛ فقال: يا رسول الله، أهلُك، ولا نعلم إلاّ خيراً .

وأما عليّ بن أبي طالب فقال: يا رسول الله؛ لم يضيِّق اللهُ عليك والنساءُ سِوَاها، كثير واسأل الجاريةَ تَصْدُقك.

قالت: فدعا رسولُ الله ﷺ بَرِيرة، فقال: «يا بَـريـرة، هـل رأيْـتِ مـن شيء يَريبك »؟ قالت بريرة: لا والذي بعثك بالحق، إنْ رأيت عليها أمراً قَطّ أَغمِصُه أكثر من أنها جاريةٌ حديثةُ السنّ، تنام عن عَجِين أهلها، فتأتي الداجِنُ فتأكله. فقام رسولُ الله ﷺ فاستعْذَر يومئذ من عبدالله بن أُبَيّ بن سلول.

فقال رسول الله ﷺ وهو على المنبر : « يا مَعْشر المسلمين ؛ من يَعْذِرني مِنْ رجل قد بلغني أذاه في أهل بيتي ؟ فوالله ما علمتُ من أهلي إلاّ خيراً ، ولقد ذكروا رجلاً ما علمتُ عليه إلا خيراً وما كان يدخل على أهلي إلا معي ». سورة النور الآية (١١) ع المعلم التي تتريخ المحلم المحلم THE PRINCE GHAZI TRUST المحلم المحلم المحلم المحلم الم

فقام سَعْد بن معاذ الأنصاري، فقال: يا رسول الله؛ أنا أعذرُك منه، إن كان من الأوس ضربت عنقه، وإن كان من إخواننا من الخزرج أَمَرْتَنَا فُفعلنا فيه أَمْرَك.

فقام سَعْد بن عُبادة \_ وهو سيِّدُ الخزرج \_ وكان [فينا]<sup>(1)</sup> قبل ذلك صالحاً، ولكن احتملته الحمية، فقال لسعد بن معاذ : كذبت لعمر الله، والله لا تقتله، ولا تقدر على قتله.

فقام أُسَيْد بن حُضير ، وهو ابنُ عَمَّ لسعد بن مُعاذ ، فقال لسعد بن عبادة : كذبت والله لنقتلنّه ؛ فإنك منافِق ، تجادل عن المنافقين .

فثار الحيّان الأوس والخزرج حتى هَمُّوا أَنْ يقتتلوا، ورسول الله ﷺ قائم على المنبر، فلم يزل رسولُ الله يُخَفِّضُهم حتى سكتوا، [وسكت] <sup>(٥٠)</sup> .

قالت: فمكثتُ يومي ذلك، لا يرَقأ لي دَمْع، ولا أكتحِلُ بنوم. فأصبح أَبَوَاي عندي، وقد مكثتُ ليلتين ويوماً لا أَكْتَحل بنوم ولا يَرْقأ لي دَمْع، يظنان أنّ البكاء فالِقٌ كَبِدي.

قالت: فبينما هما جالسان عندي، وأنا أبكي، فاستأذنت عليّ امرأةٌ من الأنصار، فأذنْتُ لها، فجلست تبكي معي

قالت: فبينا نحن كذلك دخل علينا رسول الله ﷺ فسلّم. ثم جلس. قالت: ولم يجلس عندي منذُ قيل لي ما قيل قبلها.

وقد لبِثَ شهراً لا يُوحَى إليه في شأني.

قالت: فتشهَّدَ رسولُ الله ﷺ حين جلس. ثم قال: « أما بعد يا عائشة فإنه قد بلغني عنكِ كذا وكذا فإن كنـتِ بـريئـةً فسيبرِّئـك الله، وإن كنْـتِ ألمتِ بـذنب فاستغفري الله وتُوبي إليه، فإنّ العبدَ إذا اعترف بذنبه ثم تاب تاب الله عليه».

قالت: فلما قضى رسولُ الله مقالتَه قَلص دَمْعي حتى ما أُحِسّ منه قطرة. فقلت لأبي: أجبْ رسولَ الله فيما قال. قال: فوالله ما أدري ما أقول لرسول الله ﷺ . قالت: فقلت لأمي: أجيبي رسول الله. قالت: والله ما أدري ما أقولُ لرسول الله ﷺ .

- (٤٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٥٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من د ، ب .

THE PRINCE GHAZI TRUST النور الآية (١١)

377

قلت، وأنا جاريةٌ حديثةُ السنِّ لا أقرأ كثيراً من القرآن: إني والله لقد علمتُ أنكم سمعتُم هذا الحديث حتى استقرَّ في أنفسكم وصدَّقْتُم به. فلئن قلت لكم: إني بريئة، والله يعلم أني بريئة لا تصدِّقوني؛ ولئن اعترفْتُ لكم بأمرِ ـ والله يعلم أني منه بريئة، لتصدِّقونني. والله ما أجد لي ولكم مثلاً إلاّ قول أبي يوسف: فَصَبْرٌ جميل، والله المستعان على ما تَصِفُون.

قالت: ثم تحوَّلْتُ فاضطجعتُ على فراشي. قالت: وأنا حينئذ أعلم أني بريئة، وأن الله سيبرئني ببراءتي. ولكِنْ، والله ما كنتُ أظنَّ أنه ينزِلُ فيَّ قرآن يُتْلَى، ولَشَأْني في نفسي كان أَحْقَرَ من أنْ يتكلّم الله فيَّ بآية تُتْلَى، ولكني كُنْتُ أرجو أن يَرى رسولُ الله يَتَلِيَّهُ رؤيا في النوم يبرِّئني اللهُ بها.

قالت: فوالله ما رام رسولُ الله مكانه، وما خرج أحدَّ من أهل البيت، حتى أنزل الله عليه، فأخذه ما كان يأخذه من البُرَحاء، حتى إنه ليتحدَّرُ منه مثل الجُمَان من العرق، وهو في يوم شاتٍ من ثِقَل القَوْلِ عليه.

فلما سُرِّي عن رسول الله ﷺ سُرِّي عنه وهو يضحَكُ، فكان أول كلمة تكلم بها : « [ أبشري ] <sup>(٥١)</sup> يا عائشة أَمَّا اللهُ فقد بَرَّأَكَ ».

قالت أمي: قُومي إليه. فقلت: والله لا أَقومُ إليه، ولا أحد إلا الله، وأنزل الله: ﴿ **إِنَّ الذينَ جاءوا بالإِفْكِ عُصْبَةٌ منكم...﴾** العشر الآيات كلّها.

فلما أنزل الله هذا في براءتي قال أبو بكر الصديق – وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه وفَقْره: والله لا أنفق على مسطح شيئاً أبداً بعد الذي قال لعائشة. فأنزل الله عز وجل: ﴿ولا يَأْتَل أُولُوا الفضل مِنْكم والسَّعة أَن يُؤتُوا أولي القُرْبَى والمساكينَ والمهاجرينَ في سبيل الله وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفحُوا ألاَ تُحِبَّونَ أن يغفر الله لكم والله غُفور رَحِيم ﴾ [النور: ٢٢].

قال أبو بكر : بلى والله؛ إني أحبُّ أن يغفرَ اللهُ لي؛ فرجع إلى مِسْطَح النفقة التي كان ينفقها عليه، وقال: والله لا أنزعها منه أبداً .

(٥١) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من صحيح مسلم.

سورة النور الآية (١١) .....

قالت عائشة ـ وكان رسول الله يسأل زينب بنت جَحْش عن أمري؛ قال: «يا زينب، ماذا علمت؟ وماذا رأيت»؟ فقالت: يا رسول الله؛ أحْمِي سمعي وَبَصري، وما علمت إلا خيراً. قالت: وهي التي كانت تُسَامِيني من أزواج النبي مُؤَلِّكُم ، فعصمها الله بالورع، وطفقت أختها حَمْنة تحارِب لها، فهلكت فيمن هلك من أصحاب الإفْكِ <sup>(٥٢)</sup>.

۳٦٣

المسألة الثانية: قوله: ﴿ لاَ تَحْسَبُوهُ شَرّاً لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾:

قد بينا في كتب الأصول حقيقةَ الخير، وأنه ما زاد نَفْعُه على ضره. وحقيقة الشر ما زاد ضره على نفعه، وأن خيراً لا شر فيه هو الجنة، وشرّاً لا خير فيه هو جهم؛ ولهذا صار البلاء النازل على الأولياء خيراً، لأن ضرره من الألم قليل في الدنيا، وخيره - وهو الثواب - كثير في الآخرة؛ فنبه اللهُ تعالى عائشة ومَنْ ماثلها ممن ناله همٌّ من هذا الحديث <sup>(٥٥)</sup> أنه ما أصابهم منه شرّ، بل هو خَيْرٌ على ما وضع الله الشر والخير عليه في الدنيا من المقابلة بين الضر والنفع، ورجحان النفع في جانب الخير، ورُجحان الضر في جانب الشر.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لِكُلِّ امْرِى: مِنْهُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الإِمْ ﴾:

هذا حكم الله في كلّ ذَنْب أنه لا تحملُ كلُّ نفس إلا ما اكتسبت من الإثم، ولا يكون لها إلا ما اكتسبت، إلا أنَّ الذي تَوَلَّى كِبْرَهُ ـ وكان يرميه ويشيعه <sup>(٥٥)</sup> ويستوشيه ويجمعه ـ له عذابٌ عظيم.

في صحيح حديث الإفـكِ: إنَّ الذي كـان يتكلُّم فيـه مِسْطـح وحسـان [ بـن

- (٥٢) انظر حديث الإفك في: (صحيح البخاري: ٢١٩/٣، ١٥١/٥، ١٣٠/٦. وصحيح مسلم، حديث: ٥٦ من التوبة. ومسند أحمد بن حنبل: ١٩٦/٦. ومصنف عبد الرزاق: ٩٧٤٨ . مشكل الآثـار للطحـاوي: ١٣٣٣/١ . وفتـح البـاري: ٢٣٣/٧ ، ٢٥٣/٨ ، ٣٢/١٣٢ . والدر المنشـور: ٢٥/٥ . وتفسير الطبري: ٨٣/١٨ . تفسير ابن كثير: ٢٠/٦).
  - (٥٣) في أ: ممن آله هم من هذا الحديث.
    - (٥٤) في أ : وكان يدسّه ويشيعه .

ثابت] <sup>(٥٥)</sup> ، والمنافق عبدالله بن أبيّ بن سلول، وهو الذي كان يَسْتَوْشِيه ويجمعه، وهو الذي تولى كِبْرَه منهم هو وحَمْنة. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾:

GHAZI TRUST

THE PRI FOR OUT

> فيه ثلاثة أقوال: الأول: أنه العمى. الثاني: أنه عذاب جهنم <sup>(٥٥)</sup>. الثالث: الحد.

317

فأما الْعَمَى فهو الذي أصاب حسّان، وأما عذابُ جهنم فلمن كتبه الله له، وأما عذابُ الحدّ فقد روى محمد بن إسحاق وغيره أنَّ النبي ﷺ حدَّ في الإفْكِ رجلين وامرأة: مسطحاً، وحَسان، وحمنة.

### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوُهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونُ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً، وَقَالُوا: هَذَا إِفْكٌ مُبِينَ﴾ [ الآية: ١٢ ]

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

المعنى ظنَّ الناسُ بعضهم ببعض خيراً ، وجعل الغير مقام النفس <sup>(٥٥)</sup> ، لذمام الإيمان كما بينا في قوله تعالى : ﴿ **ولا تقتلوا أنفسكم ﴾** أي لا يَقْتل بعضُكم بعضاً .

المسألة الثانية:

هذا أصلٌ في أنَّ درجةَ الإيمان التي حازها الإنسان، ومنزلة الصلاح التي حلها

- (٥٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د. (٥٦) في أ: أنه عذاب عظيم.
  - (٥٧) في أ: وجعل العين مقام النفس.

سورة النور الآية (١٣) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST

المرء <sup>(٥٥)</sup> ، ولبْسَة العفاف التي تستَّر بها المسلم لا يزيلها عنه خبر محتمل، وإن شاع، إذا كان أصله فاسداً أو مجهولاً .

370

المسألة الثالثة: ﴿ وقَالُوا هَذَا إِفْكٌ مُبِيٌّ ﴾ :

أي كذب ظاهر؛ لأنه خَبَرٌ عن أمر باطن ممن لم يشاهده، وذلك أكذب الأخبار وشرُّ الأقوال حيث استُطيل به على العِرْضِ الذي هو أشرفُ المحرمات، ومقرون في تأكيد التحريم بالمهجات.

#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ لَوْلاَ جَاءُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءَ فَإِذ لَمْ يَأْتُوا بِالشَّهَدَاءِ فَأُولَئِكَ عِنْدَ اللهِ هُمُ الْكَاذِبُونَ﴾ [ الآية: ١٣ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

هذا ردِّ إلى الحكم الأول، وإحالةٌ على الآية السابقة؛ فإنَّ الله حَكمَ في رمي المحصنات بالكذب، إلا أن يُقيم قائل ذلك أربعة من الشهداء على ما زعم مِنَ الافتراء، حتى يخرجَه إلى الظاهر من حَدِّ الباطن، وإلا لزمه حُكْم المفتري في الإثم وحاله في الحد.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشَّهَدَاءِ فَأُوَلَئِكَ عِندَ اللهِ هُمُ الْكَاذِبُونَ ﴾:

وهذه آيةٌ مشكلةٌ؛ فإنه قد يكون من القَدْفِ الظاهر ما هو عند الله في الباطن صدق، ولكنه يؤخذ في الظاهر بحكم الكاذب، ويجلد الحدّ.

وهذا الفِقْهُ صحيح، وهو أن معنى قوله: ﴿ عِنْدَ اللهِ ﴾ يريد في حكمه، لا في علمه، وهو إنما رتَّب الحدود على حكمه الذي شرعه في الدنيا، لا مقتضى علمه الذي تعلق بالأشياء على ما هي عليه، وإنما يُبْنَى على ذلك حكم الآخرة.

(٥٨) في أ : التي جعلها المرء .

الله الله التور الآية (١٧) THE PRINCE GHAZI TRUST التور الآية (١٧)

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿ يَعِظُكُمُ اللهُ أَنْ تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبَداً إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [الآية: ١٧].

فيها مسألة: قوله تعالى: ﴿ لِمِثْلِهِ ﴾ ؛ يعني في عائشة؛ لأنّ مثله لا يكون إلى نظير القول في المقول عنه بعينه، أو فيمن كان في مَرْتبته مِنْ أزواج النبي عَيَّلِيَّهُ ، لما في ذلك من إذاية رسول الله عَيَّلِيَّهُ في عِرْضه وأهله، وذلك كفْرٌ من فاعله.

قال هشام بن عمار : سمعتُ مالكا يقول : مَنْ سبَّ أبا بكر وعمر أُدّب ، ومن سبَّ عائشة قُتِل ؛ لأن الله يقول : ﴿ **يَعِظُكُمُ اللهُ أَنْ تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبداً إنْ كُنْتُمْ مُوْمِنِينَ ﴾** [ النور : ١٧ ] فمن سبَّ عائشة فقد خالف القرآن ، ومن خالف القرآن قُتل

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله: قال أصحابُ الشافعي: من سبَّ عائشة أدب، كما في سائر المؤمنين، وليس قوله تعالى: ﴿ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ﴾ في عائشة؛ لأنّ ذلك كفر، وإنسا هـو كما قال: «لا يُؤْمِنُ مَنْ لا يأمن جارُه بوائقه» <sup>(٥٩)</sup>. ولو كان سلْبُ الإيمان في سبّ عائشة حقيقة لكان سلبه في قوله ﷺ: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن» <sup>(١٠)</sup> حقيقة.

قلنا : ليس كما زعمتم ؛ إنّ أهْلَ الإفك رَمَوْا عائشةَ المطهرة بالفاحشة ، فبرّأها الله ، فكلُّ مَنْ سبَّها بما برأها الله منه فهو مكذَّب لله ، ومن كذّب الله فهو كافر . فهذا طريقُ قول مالك . وهي سبيلٌ لائحة لأهلِ البصائر ، ولو أنَّ رجلاً سبَّ عائشة بغير ما برآها الله منه لكان جزاؤه الأدَب .

- (۵۹) سبق تخریجه.
- (٦٠) سبق تخریجه.

سورة النور الآيتان ( الم ويكل) من THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

# الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الفاحشةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالْآخِرَة وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ﴾ [ الآية: ١٩ ]

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفَاحِشَةَ ﴾ :

يعني يريد ذلك ويتفعَّلُه له؛ لأن المحبة فعل القلب، ومن أحبَّ شيئاً أظهره، فإن لم يظهر كانت نيته فاسدة يُعاقب عليها في الآخرة، كما بينا في شرح الحديث، وليس له عقوبة في الحدود.

المسألة الثانية:

إذا أشاعها فقد بينا مالَه من العذاب في الدنيا .

وقد روی مسروق، عن عائشة، قال: جاء حسان بن ثابت یستأذن علیها فدخل فشتب، وقال:

حَصَانٌ رَزَانٌ ما تُرِنٌ بريبةٍ وتُصْبِحُ غَرْثَى مِنْ لحُومِ الغَوافل

قالت له: لكنك لسْتَ كذلك قلت: تَدَعين مثل هذا يدخل عليك، وقد أنزل الله: **(والذي تَوَلَّى كِبْرَهُ منهم لَهُ عَذابٌ عَظِيمَ )** [النور: ١١] قالت، وأيَّ عذاب أشدّ من العمى. وقد كان يردّ عن رسول الله عَقَلِيَّهِ، فبينت له أنَّ العمى من العذاب الدنيوي الذي قُورض به، وذكر ذمامه في منافحته عن رسول الله عَقِيَّةٍ، وأنها رَعَتْ له ذلك، وإن كان قال فيها.

## الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ولَا يَأْتَلِ أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمْ وَالسَّعَةِ أَنْ يُؤْتُوا أُولِي القُرْبَى وَالْمَسَاكِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الآية: ٢٢]. THE PRINCE GHAZI TRUST State of the prince of the prince

فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

قد بيّنا أنَّ ذلك نزل في أبي بكر، قالت عائشة في حديثها: فحلف أبو بكر ألا ينفعَ مِسْطحاً بنافعةٍ أبداً، فأنزل الله الآية: ﴿ **ولا يأتَلِ أُولُو الفَضْلِ ﴾ - يعني أبا** بكر. ﴿ أنْ يؤتوا أولي القُرْبَى والمساكين والمهاجرين في سبيل الله ﴾ - يعني مسطحاً إلى قوله: ﴿ غفور رحيم ﴾

قال أبو بكر : بلى والله يا ربنا ، إنا لنحبُّ أن يغفر لنا ، وعاد لما كان يصنع له ، وفيه دليلٌ على أن القَدْف وإن كان كبيرة لا يُحْبِطُ الأعمال ؛ لأن الله وصف مسطحاً بعد قوله بالهجرة والإيمان .

المسألة الثانية:

قال ابن العربي: عجبتُ لقوم يتكلفون فيتكلمون بما لا يعلمون، هذا أبو بكر حلف ألاّ يُنْفق على مسطح، ثم رجَعَ إليه نفقته؛ فمن للمتكلف لنا تكلَّفَ بأنَّ أبا بكر لم يكفِّر حتى يتكلّم بهذا الهزء، وقد بينا ذلك في شرح الحديث. المسألة الثالثة:

قد بينا أنَّ اليمينَ لا تحرم، أو لا تحرم في سورة المائدة، وتحقيقُه في سورة التحريم. المسألة الرابعة:

وهي حسنة أن في ذلك دليلاً على أنَّ الحنثَ إذا رآه خيراً أولى من البر ، لقول النبي صلاية عليه : « فرأًى غَيْرَها خيراً منها فَلْيَأْتِ الذي هو خَبر ، وليُكَفر عن يمينه <sup>(١١)</sup> . وقد قدمناه.

# الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينِ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَدَكَّرُونَ﴾ [الآية ٢٧].

(٦١) سبق تخريجه.

سورة النور الآية (٢٧)

فيها تسع مسائل: المسألة الأولى:

اعلموا وفقَّكم الله ـ أنَّ الله سبحانه وتعالى خصص الناسَ بالمنازل، وسترهم فيها عن الأبصار، وملكهم الاستمتاع بها على الانفراد، وحجر على الخَلْق أن يطَّلعوا على ما فيها مِنْ خارج أو يَلِجُوها بغير إذن أربابها؛ لئلا يهتكوا أستارَهم، ويبلوا في أخبارهم.

779

وتحقيق ذلك ما روي في الصحاح، عن سهل بن سعد، قال : اطلّع رجلٌ من حجرة في حُجَر النبي عَلَيْكُم ، ومع النبي مِدْرى يَحُكُّ بها رأْسَهُ ، فقال : « لو أعلم أنك تَنْظُر لطعَنْتُ به في عينك ، إنما جُعل الاستئذان من أجل البَصَر » . ومن حديث أنس فيها : فقام النبي عَبَيْكُم إليه بمِشْقَص ، فكأني أنظر إليه يختل الرجلَ ليطْعَنه <sup>(١٢)</sup> . **المسألة الثانية :** 

نزلت هذه الآية عامة في كل بيت، ونزل قوله تعالى: ﴿ **يَأْيَهَا الذين آمنوا لا** تَدْخُلُوا بيوتَ النبيَّ﴾ [ الأحزاب: ٥٣ ] عَيَّلَيْهِ خاصة في أبياته عَيَّلِيّهِ. وسيأتي بيانُها في سورة الأحزاب إن شاء الله.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا ﴾:

مدَّ اللهُ التحريمَ في دخول بيتٍ ليس هو بيتك إلى غاية هي الاستئناس.

واختلف فيه على ثلاثة أقوال:

الأول: أن معناه حتى تستأذنوا ، وكذلك كان يقرأهما عبدالله بن عباس ، ويقول : أخطأ الكاتب .

(٦٢) انظر: (صحيح البخاري: ٢٦/٨ ، ٦٦/٩ . وصحيح مسلم، الباب: ٩، حديث: ٤٠ ، ٤١ . وسنن الدارمي: ١٩٨/٢ . والسنن الكبرى للبيهقي: ٢٣٨/٨ . والمعجم الكبير للطبراني: ١٠٢/٦،
 ١٣٦، ١٣٦ . ومسند الحميدي: ٩٢٤ ، والأدب المفرد: ١٠٢٠ . مشكاة المصابيح: ٣٥١٥ . والدر المنثور: وتلخيص الحبير: ٢١٠/٢ . ومشكل الآثار: ٢٤٤ . ومجمع الزوائد: ٢٣/٨ ، ٤٥ . والدر المنثور: ٣٩/٥

THE PRINCE GHAZI TRUST النور الآية (۲۷) FOR UURANIC THOUGHT

الثاني: حتى تُؤْنِسوا أهل البيت بالتنَحْنُح، فيعلموا بالدخول عليهم؛ قاله ابن مسعود ومجاهد وغيره.

الثالث: حتى تعلموا أفيها مَنْ تستأذنون عليه أم لا؛ قاله ابن قُتيبة.

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله: أما قوله أن تستأنسوا بمعنى تستأذنوا فلا مانِعَ في أن يُعَبَّر عن الاستئذان بالاستئناس، وليس فيه خطأ مِنْ كاتب، ولا يجوز أن يُنْسَبَ الخطأ إلى كتاب تولى الله حِفْظَه، وأجمعت الأمةُ على صحته؛ فلا يلتفت إلى راوي ذلك عن ابن عباس.

ووجْهُ التعبير عن الاستئذان بالاستئناس أنه مِثْله في معنى الاستعلام.

وأما من قال: إنه التنحنح فهي زيادةٌ لا يُحتاج إليها. وأَشبَهُ ما فيه قولُ ابن قتيبة؛ فإنه عبَّر عن اللفظين بمعنيين مُتَغَايرين مقيدين. وهذا هو حكم اللغة في جَعْل معنى لكل لفظ.

# المسألة الرابعة: في كيفية الاستئذان:

۳٧.

وهو بالسلام، وصفتهُ ما روي عن أبي سعيد الخدري، قال: كنْتُ في مجلس من مجالس الأنصار إذ جاء أبو موسى كأنه مذعور، قال: استأذَنْتُ على عمر ثلاثاً، فلم يـأذن لي، فرجعت. قال: ما منعك؟ قلت: استأذنت ثلاثاً فلم يُؤْذن لي فرجعت <sup>(١٣)</sup>.

وقال رسول الله عليه : « إذا استأذن أحدُكم ثلاثاً فلم يؤْذَنْ له فليرجع » <sup>(١٢)</sup> . فقال : والله لتقيمنَّ عليه بينة . أَمِنْكُم أحَدٌ سمعه من النبي عَيْشَةٍ ؟ قال أبيّ بن كعب : والله لا

- (٦٣) في ب: فلم يأذن فرجعت.
- (٦٤) انظر: (صحيح البخاري: ٢٧/٨. وسنن أبي داود، الباب: ١٣٩ من الأدب. ومسند أحد بن حنبل: ٤٠٣/٤ والتمهيد لابن عبد البر: ١٩٣/٣، ١٩٤، والمعجم الكبير للطبراني: ١٨١/٢.
   ومشكاة المصابيح: ١٦٧. وشرح السنة: ٢٨١/١٢. والدر المنثور: ٣٩/٥. ومسند الحميدي: (٣٣٣ ٢٢).

سورة النور الآية (٢٧) .....

يقوم معك إلا أصغرنا. فكنت أصغرهم. فقمتُ معه، فأخبرت عمر أن النبي ﷺ قال ذلك.

341

وهذا حديث صحيح لا غُبار عليه. وحكمة التعداد في الاستئذان أنّ الأُولى استعلام، والثانية تأكيد، والثالثة إعذار.

وقد روى ابنُ وهب ، وابن القاسم ، عن مالك ــ أن الاستئناسَ هو الاستئذان على التأويل الأول ، ويكون قوله : ﴿ وَتُسَلِّمُوا ﴾ تفسيراً للاستئذان . وقد اخترنا قولَ ابن قتيبة . والله أعلم.

المسألة الخامسة:

قال جماعة: الاستئذانُ فرض، والسلام مستحبّ. وبيانُه أن التسليم كيفيةٌ في الإذن. روى مطرف، عن مالك، عن زيد بن أسلم أنه استأذن على ابن عمر، فقال: أألِجُ فأذن له ابنُ عمر. قال زيد: فلما قضيْتُ حاجتي أقبل عليّ ابنُ عمر، فقال: مالك واستئذان العرب! إذا استأذْنتَ فقل: السلام عليكم، فإذا ردّ عليك السلام فقل: أأدخل؛ فإنْ أذِنَ لك فادخل. فعلّمه سّنة السلام.

وقد روى ابن سيرين أَنَّ رجلاً استأذن على النبي ﷺ فقال: أدخل؟ فقال النبي ﷺ لرجل عنده: « قُمْ فعلَّم هذا كيف يَستأذِن، فإنه لم يحسن». فسمعها الرجلُ فسلَّم فاستأذَنَ <sup>(10)</sup> .

#### المسألة السادسة:

روى الزَّهري، عن عبيد الله بن أبي ثور، عن ابن عباس، قال: سألت عمر بن الخطاب، فقلت: يا أمير المؤمنين مَن المرأتان مِنْ أزواج النبي مِيَالِيَّهِ اللتان تظاهَرَتَا عليه، اللتان قال الله فيها: ﴿ **إِنْ تَتُوبَا إلى اللهِ فقد صَغَتْ قُلُوبُكما ﴾** [ التحريم: ٤ ] فقال: حَفْصَة وعائشة. قال: ثم أخذ يسوقُ الحديث، وذكر اعتزال النبيِّ في المشربة – قال: فأتيت غلاماً أسود فقلت: استأذِنْ لعمر. فدخل الغلام ثم خرج إليّ. فقال: قد

( ٦٥ ) في ب: وسمعها فسلم فاستأذن.

وقف بترالامري إذى للفحر القراد

THE PRINCE GHAZI TRUST mere for our for the former former for the former former former for the former former former former for the former for

قال الفقية القاضي أبو بكر رضي الله عنه: ففي هذا الحديث أنّ عمر رجع من مرتين، ولم ينتظر الثالثة. فهذا يدلك على أنّ كمال التعداد حقَّ الذي يستأذن إن أراد استقصاءه وإلاّ تركه، وفيه قوله بعد الدخول: أستَأنِسُ يا رسول الله، وهذا مـن الأنْس والتبسط، لا من الإعلام الذي تقدّم في الآية.

## المسألة السابعة:

244

قال علماؤنا : إن وقعت العَيْنُ على العين فالسلام قد تعين، ولا تُعَدّ رؤيَتُكَ له إذْناً لكَ في دخولك عليه؛ فإذا قضيْتَ حقَّ السلام لأنك الوارد حينئذ تقول : أدخل ؟ فإن أذِن لك فادخل وإلاّ رجعْتَ.

المسألة الثامنة:

هذا كلُّه في بيتٍ ليس لك؛ فإما بيتُك الذي تسكنه فإن كان فيه أهلك فلا إذْنَ

سورة النور الآية (٢٧) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

عليها ، وإن كانت فيه معك أمك أو أختك فقالوا تنحنح واضرِبْ برجليك حتى تنتبه لدخولك، لأنّ الأهل لا حشمةَ بينك وبينها .

وأما الأمّ والأخت فقد تكون على حالة لا [ تحبّ أن ] (٢٦) تراها فيها .

قال ابن القاسم: قال مالك: **ويستأذن** الرجل على أمِّه وأخته إذا أراد أن يدخل عليهما.

وقد روى عطالا بن يسار أن رجلاً قال للنبي: أستأذِنُ على أمي؟ قال: « نعم». قال: إني أخدمها. قال: « استأذِنْ عليها ». قال: فعاوده ثلاثاً ، قال: « أتحبُ أن تراها عُريانة »؟ قال: لا . قال: « فاستأذن عليها » <sup>(١٧)</sup>.

وعن ابن مسعود وابن عباس، واللفظُ له، أنه قيل له: أستأذِنُ على أخواتي وهُنَّ في حجرتي معي في بيت واحد؟ قال: نعم، فرددت عليه ليرخص لي فأبى.قال: أتحبَّ أن تراها عريانة؟ قلت: لا قال: فاستأذِن عليها؛ فراجعته، فقال: أتحبّ أن تطيع الله؟ قلت: نعم. قال: فاستأذن عليها

وقال طاوس: ما من امرأةٍ أكره إليَّ أن أرى عَوْرَتها من ذات مَحْرم، ذكر ذلك كله الطبري.

المسألة التاسعة:

هذا الإذْنُ في دخوله بيتاً غير بيته، فإن دخل بيتَ نفسه فقال علماؤنا : ليقل : السلامُ علينا من ربنا التحيات الطيبات المباركات لله، السلام عليكم. رواه ابن وهب عن النبي عَيَالِيم ؛ وسَندُه ضعيف.

والصحيح ترك السلام والاستئذان، والله أعلم.

- (٦٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من تفسير القرطبي.
- (٦٧) أنظر: (السنن الكبرى: ٩٧/٧ . وتفسير الطبري: ٨٨/١٨ . والدر المنثور: ٥٧/٥ ).

THE PRINCE GHAZI TRUST THUST FOR OURANIC THOUGHT

# الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فِيها أَحَداً فَلاَ تَدْخُلُوها حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِنْ قِيلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكَى لَكُمْ وَاللهُ بَمَا تَعملُونَ عَلِيمٌ ﴾ [ الآية: ٢٨ ]. فيها ست مسائل: **المسألة الأولى:** 

هذا تبيان من الله لإشكال يَلُوحُ في الخاطر ، وهو أن يأتي الرجلُ إلى منزل لا يجد فيه أحداً ، فيقول في نفسه: إذا كانت المنازلُ خالية فلا إذْن ؛ لأنه ليسً هناك محتجب ، فيقال له: إن الإذْنَ يفيد معنيين.

أحدهما : الدخول على أهل البيت .

**۳**٧£

والثاني: كشف البيت وإطلاعه،فإن لم يكن هنالك أحد محتجب فالبيتُ محجوب لما فيه، وبما فيه، إلا بإذن ٍ من رَبَّه.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ ﴾ .

يعني حتى يأتي صاحبُ المنزل فيأذن، أو يتقدم له بالإذن. المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَإِنْ قِيلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا ﴾:

هذا مرتبط بالآية قبلها؛ التقدير: يأيها الذين آمنوا لا تدخُلوا بيوتاً غير بيوتكم حتى تَستأْنِسُوا وتُسلِّمُوا على أهلها، فإن أَذِن لكم فادخلوا، وإلا فارجعوا، كما فعل عمر مع النبي ﷺ وأبو موسى مع عمَر حسبا تقدم تسطيره وإيراده. فإن لم تجدوا فيها أحداً يأذَنُ لكم فلا تدخلوا حتى تجِدُوا إذْناً.

قال لم مجدوا فيها احدا يادن لكم فلا مدخلوا حتى مجدوا إدما المسألة الرابعة:

وسواء كان الباب مغلقاً أو مفتوحاً؛ لأن الشرعَ قد أغلقه بالتحريم للدخول حتى يفتحَه الإذْنُ مِنْ رَبَّه؛ بل يجب عليه أن يأتي الباب، ويحاول الإذْنَ على صفة لا يطلع منه على البيت لا في إقبالِه ولا في انْقِلاَبه. سورة النور الآية (۲۹) ......

فقد روى علماؤنا عن عمر بن الخطاب أنه قال: « مَنْ ملأ عينيه من قاعة بيت فسق ».

WV0

وقد تقدم قولُ النبي ﷺ : « إنما جُعل الاستئذان مِنْ أَجْلِ البَصَر » <sup>(١٨)</sup> . المسألة الخامسة:

إذا استأذن أحدٌ فينبغي للمستأذن عليه أن يقول: ادخل أو ما في معناه من الألفاظ، لا يزيدُ على ذلك ولا يستحقر فيه.

روي أنَّ عبدَالله بن عمر جاء داراً لها بابان قال: أَدخل؟ قال له إنسان: ادخل بسلام. قال له: وما يُدْرِيك أني أَدْخُلُ بسلام؛ ثم انصرف كراهية ما زاد؛ لأنَّ الذي قال: ادخلوها بسلام عالم بذلك قادرٌ عليه، والذي زاد في الإذن بسلام زاد ما لم يسمع، وقال ما لم يعلم، وضمن ما لم يقدِرْ عليه.

المشألة السادسة:

إذا ثبت أنَّ الإذنَ شرطٌ في دخول المنزل فإنه يجوز من الصغير والكبير . وإن كان قولُ الصغير لَغُواً في الأحكام بإجماع أهل الإسلام؛ ولكن الإذْنَ في المنازل مرخَّص فيه للضرورة الداعية إليه، وقد كان أنس بن مالك دون البلوغ يستأذن على رسول الله عَقِيْهِ فيعمل على قوله، وكذلك الصحابة مع أبنائهم وغلمانهم.

# الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَدْخُلُوا بُيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعٌ لَكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ﴾ [الآية: ٢٩]. فيها أربع مسائل:

(٦٨) انظر: (صحيح البخاري: ٦٦/٨ . وسنن الترمذي: ٢٧٠٩ . وسنن النسائي، الباب ٤٧ من
 القسامة. ومسند أحمد بن حنبل: ٥/٣٣٠ . والترغيب والترهيب: ٣٧/٣ . ومسند الحميدي:
 ٩٢٤ . والدر المنثور: ٣٩/٥ . ومصنف ابن أبي شيبة: ٨/٥٦٩ ).

المسألة الأولى: في المراد بهذه البيوت: أربعة أقوال: الأول: أنها الخانات والخانكات. الثابي: أنها دكاكين التجار ؛ قاله الشعبي. الثالث: قال مجاهد: هي منازل الأسفار ومناجاة الرجال. الرابع: أنها الخرابات العاطلة؛ قاله قتادة. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فِيهَا مَتَاعٌ لَكُمْ ﴾: فيها ثلاثة أقوال: الثالث: أنها المنافع كلها. الثالث: أنها الخَلاَء لحاجةِ الإنسان.

777

HE النور الآية (٢٩)

المسألة الثالثة: قال الفقيه القاضي أبو بكر رضي الله عنه:

أما من قال إنها الخانات وهي الفنادق، والخانكات وهي المدارس للطلبة، فإنها مشتركة بين السكّان فيها والعاملين بها فلا يصحُّ المُنْعُ؛ فلا يتصوّر الإذن. وكذلك دكاكين التجار، قال الشعبي: لا إذْنَ فيها، لأنَّ أصحابها جاؤوا ببيوعهم، وجعلوها فيها، وقالوا للناس: هلم. فالمعنى في ذلك كله ألا يدخل في كل موضع بغير إذن إلا مَنْ كان من أهله ومن خرج عنهم فلا دخول فيه لهم. المسألة الرابعة:

وأما من فسر المتاع بأنه جميع الانتفاع فقد طبق المفصل، وجاء بالفَيْصَل، وبيّن أَنَّ دخول الداخل فيها إنما هو لمالَه من الانتفاع، فالطالب يدخل في الخانكات للعلم، والساكن يدخل في الخان للمنزل فيه، أو لطلب مَنْ نزل لحاجته إليه، والزبون يدخل لدكان الابتياع، والحاقن يدخل الخلاء للحاجة، وكلِّ يؤتى على وجهه من بابه، فإن دخل في موضع من هذه باسمها الظاهر ولمنفعتها البادية ونيتُه غَيْرُ ذلك فاللهُ عليم بما أبدى، وبما كتم، يُجازيه عليه وبما يُظْهِرُه منه.

الآية الخامسة عشرة

**WVV** 

قوله تعالى: ﴿قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فرَوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لهم إن الله خَبِيرٌ بِمَا يَصْنَعون﴾ [ الآية: ٣٠ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ يَغُضُّوا ﴾ :

سورة النور الآية (٣٠)

يعني يكفُّوا عن الاسترسال، قال الشاعر :

فغُضَّ الطَّرْفَ إنـكَ مـن نُمير فلا كَعْباً بلغْتَ ولا كِلاَبــا المسألة الثانية: قوله: ﴿ يَغُضَّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ ﴾:

فأدخل حرف ﴿ مِنْ﴾ المقْتَضِية للتبعيض، وذكر ﴿ ويحفظوا فروجَهم ﴾ مطلقاً.

وللعلماء في ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: أَنَّ غَضَّ الأبصارِ مستعمل في التحريم؛ لأن غضَّها عن الحلال لا يلزم؛ وإنما يلزم غَضَّها عن الحرام؛ فلذلك أدخل حَرْفَ التبعيض في غضّ الأبصار، فقال: مِنْ أبصارهم.

الثاني: أَنَّ مِنْ نظر العين ما لا يحرم، وهو النظرة الأولى والثانية، فما زاد عليها محرَّم، وليس من أَمْرِ الفرج شيء ما يحلل.

الثالث: أَن مِنَ النظر ما يحرم، وهو ما يتعلق بالأجانب؛ ومنه ما يحلل، وهو ما يتعلق بالزوجات وذوي المحارم، بخلاف الفرج، فإن ستره واجب في الملأ والخلوة؛ لحديث بَهْز بن حكم، عن أبيه، عن جده معاوية بن حَيْدَة القُشيري؛ قال: قلت يا رسول الله؛ عوراتنا ما نأتي منها وما نَذَر ؟ قال: « احفظ عَوْرَتك إلا مِنْ زوجك، أو ما ملكت يمينك ». فقال: الرجل يكون مع الرجل ؟ قال: « إن استطعْتَ ألا يراها أحدّ فافعل ». قلت: فالرجل يكون خالياً ؟ قال: الله أحقُّ أن يُسْتَحْيَا منه » <sup>(17)</sup>.

(٦٩) انظر: (سنن أبي داود: ٤٠١٧ . وسنن الترمذي: ٢٧٩٤ . وسنن ابن ماجه: ١٩٢٠ . ومسند أحمد =

وقد ذكرت عائشة رسول الله عَلَيْتُهُ وحالها معه فقالت: ما رأيتُ ذلك منه، ولا رَأَى ذلك مني <sup>(٧٠)</sup> .

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ﴾:

344

يعني به العفَّة، وهو اجتنابُ ما نهى الله عنه فيها . وقد تقدم بيانه .

وقال أبو العالية: المرادُ به ها هنا حِفْظُها عن الأبصار ، حتى لا يراها أحد ، وقد تقدم وجوبُ ستْرِها وشيٍّ من أحكامها في البقرة والأعراف، وإيضاحه في شرح الحديث والمسائل.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ ﴾:

يريد أُطْهَر على معاني الزكاة؛ فإنه إذا غَضَّ بصره كان أُطهر له من الذنوب، وأنمى لأعماله في الطاعة؛ ولذلك قال النبي ﷺ لعليّ: «يا عليّ، إن لكَ كنزاً في الجنة، وإنك ذو قَرْنَيْها، فلا تُتبع النظرة النظرة؛ فإن الأولى لك والثانية ليست لك» (٢٧) وهو أيضاً أفرغُ لِبَالِهِ وأصلَحُ لأحواله.

وقد أنشد أرباب الزهد :

وأنت إذا أرسلت طَرْفك رائداً لقَلْبِك يوماً أتعبَتْكَ المناظر رأيت الذي لا كلّه أنْت قادر عليه ولا عن بعضه أنْت صابر وقالوا: من أرسل طَرْفه أدْنى حَتْفَه، ومِنْ غَضِّ البصر كَفَّه عن التطلع إلى المباحات من زينة الدنيا وجالها، كما قال الله لنبيه: **﴿ولا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إلى ما متَّعْنَا بِهِ** أزواجاً منهم زَهْرَة الحياةِ الدنيا لِنَفْتِنَهُمْ فيه ورِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وأَبْقَى﴾ [طه: ١٣١] يريد ما عند الله تعالى.

- ابن حنبل: ٣/٥. والسنن الكبرى: ١٩٩/١، ٢٢٥/٢، ٩٤/٧ . وشرح السنة للبغوي: ٥/١٣. ونصب الراية للزيلعي: ٢٤٥/٤ . وكشف الخفا: ٥٩/١ . وتاريخ بغداد: ٣٦١/٣ . فتح الباري: ٨٦/١).
  - (٧٠) في أ : ولا أرى ذلك هنى .
- ( ٧١) انظر : (مسند أحمد بـن حنبـل: ١٥٩/١ . والمستـدرك: ١٢٣/٣ . ومصنـف ابـن أبي شيبـة : ٦٢٦/٤ ، ٦٢/١٢ ، ٦٤/١٢ . والترغيب والترهيب : ٣٥/٣ . ومشكل الآثار : ٢٠/٣٠ . ومجمع الزوائد : ٦٣/٨ . ومعاني الآثار : ٦٥/٣ ).

سورة النور الآية ( ۳۱) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وفي الإسرائيليات أن رجلاً كان قائماً يصلّي فنظر إلى امرأة بإحدى عينيه، فتطأطأ إلى الأرض، فأخذ عُوداً ففقاً به عَيْنَه التي نظر بها إلى المرأة، وهي من خير عَيْن تُحْشَر.

وتحكي الصوفية أنَّ امرأة كانت تمشي على طريق، فاتبعها رجل حتى انتهت إلى باب دارها، فالتفتت إليه فقالت له: يا هذا؛ مالك تتبعني؟ فقال لها: أعجبتني عيناك. فقالت: البث قليلاً، فدخلت دارها، ثم فقأت عينيها في سُكُرّجة، وأخرجتهما إليه، وقالت له: خذ ما أعجبك، فما كنت لأحبِسَ عندي ما يفتنُ الناس مني.

# الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَقُلْ لِلْمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ وَيَحْفَظْنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَلَيَضَرِّبْنَ بِخُمُوهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ لِبُعُولَتِهِنَّ أَو آبَائِهِنَّ أَو آبَاءِ بُعُولَتِهِنَ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَو أَبْنَاءِ بُعُولَتِهِنَ أَو إِخُوانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخُوانِهِنَّ أَو بِنِي أَخَوَاتِهِنَ أَوْ نِسَائِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَ أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي بَنِي إِخُوانِهِنَّ أو بِي أَخَوَاتِهِن أَوْ نِسَائِهِنَ أَو مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَ أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي الإِرْبَة مِنَ الرِّجَلِهِنَ أو بي أَخَوَاتِهِن أَوْ نِسَائِهِنَ أَو مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَ أَوِ التَّابِعِينَ غُيْرِ أُولِي إِنَّ إِخْوَانِهِنَ أو بِي أَخُواتِهِنَ أَو بِي أَخْوَاتِهِنَ أَوْ يَسَائِهِنَ أَو مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَ أَو التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي بَنِي إِخُواتِهِنَ أَو بِي اللَّهِ مَنَ الرَّجَلِنَ أَو الطَّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلاَ يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَ لِيُعَلَمُ مَا يُحْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعاً أَيَّهَا الْمُؤْمِنُون لَعَلَّكُمْ

فيها ثماني مسائل:

**المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿قُلْ للمُؤْمنين يَغُضَّوا مِنْ أَبصارِهم ويحفَظُوا** فُرُوجَهم ﴾ [ الآية: ٣٠ ]: قولٌ عام يتناولُ الذكر والأنثى من المؤمنين، حسب كل خطاب عام في القرآن على ما بيناه في أصول الفقه، إلاّ أَنَّ الله تعالى قد يخصّ الإناث بالخطاب على طريق التأكيد، كما ورد في حديث أم عمارة الأنصارية أنها قالت: يا رسول الله، إني أرى كل شيء للرجال وما أرى النساء يذكرن بشيء، فنزلت: **﴿ إِنَّ المسلمينَ والمسلمات... ﴾** [ الأحزاب: ٣٥ ] الآية \_ خرَّجه الترمذي وغيره <sup>(٢٧)</sup>.

(٧٢) انظر: (سنن الترمذي: ٥/٣٥٤).

۳۸۰

فلما أراد اللهُ مِنْ غَضّ البصر وحفظ الفرج أكّدَهُ بالتكرار؛ وخصّ النساء فيه بالذكر على الرجال.

THE سورة النور الآية ( ٣١)

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَّ ﴾:

وذلك حرّامٌ؛ لأنَّ النظر إلى ما لا يحل شَرْعاً يسمى زِناً .

فقال أبو هريرة: سمعْتُ رسول الله ﷺ يقول: « إن الله إذا كتب على ابن آدم حظّه من الزنا أدرك ذلك لا محالة، فالعينان تَزْنِيَان، وزِنَاهُما النظر، واليدان تزْنِيَان وزناهما البطش؛ والرِّجْلاَن تزنيان، وزِنَاهُما المشي؛ والنفس تَمَنَّى وتشتهي؛ والفرج يصدق ذلك أو يكذّبه » » <sup>(٧٢)</sup> .

وكما لا يحلَّ للرجل أنْ ينظُرَ إلى المرأة فكذلك لا يحلَّ للمرأة أن تنظرَ إلى الرجل، فإن علاقته بها كعلاقتها به، وقصده منها كقَصْدِها منه. وقد روت أم سلمة قالت : كنْتُ أنا وعائشة – وفي رواية وميمونة – عند النبي عَظِيَّكُم ، فاستأذن عليه ابنُ أم مكتوم ، فقال لنسا : « أحتَجِبْسَ منه »؟ فقلنسا : أو ليس أعمسى ؟ فقسال النبي عَظَائَكُم : « أفَعَمْيَسَاوَانِ أنتما » (٢٢)

فإن قيل: يعارِضُه ما رُوِي أَنَّ النبيَّ عَلَيْكُم قالت له فاطمة بنت قيس في شأن العدّة في بيت أم شريك، فقال لها: « تلك امرأة يغشاها أصحابي، اعْتَدًي في بيت ابن أم مكتوم؛ فإنه رجل أعمى تَضَعِين ثيابك عنده » <sup>(٧٥)</sup>.

قلنا: قد أُوعَبْنَا القولَ في هذا الحديث في الشرح من جميع وجوهه، وسترونه في

- (٧٣) انظر: (مسنـد أحمد بــن حنبــل: ٣٧٢/٢، ٤١١، ٥٢٨، ٥٣٥. والمعجـــم الكبير للطبراني: ١٩٢/١٠. ويجمع الزوائــد: ٢٥٦/٦، ١٢٥/٧ . وتلخيـص الحبير: ٣/٢٥/٣ . ونصــب الرايــة للزيلعي: ٢٤٨/٤).
- (٧٤) انظر: (سنن الترمذي: ٢٧٧٨. وسنن أبي داود: ٤١١٢. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٩٦/٦. وتاريخ بغداد: ٣٣٩/٨. وموارد الظمآن: ١٤٥٧. ومشكل الآثار: ١١٦/١. السنن الكبرى: ٩١/٧).
- (٧٥) ، انظر: (صحيح مسلم، الباب: ٦ من الطلاق. وسنن النسائي، الباب: ٢٢ من النكاح. والسنن الكبرى: ٧/١٧، ٣٤٢. وتفسير ابن كثير: ١٨٠/٨ . وتفسير القرطبي: ٢٢٨/١٢).

سورة النور الآية ( ٣١) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST .....

244

موضعه إن شاء الله تعالى. والذي يتعلّقُ به ها هنا أنّ انتقالَها من بيت أم شَريك إلى بيت ابن أم مكتوم كان أولى بها مِنْ بقائها في بيت أم شريك، إذ كانت في بيت أم شريك يكثر الداخلُ فيه والرائي لها، وفي بيت ابن أم مكتوم كان لا يراها أحدٌ، وكان إمساك بصرها عنه أقرب من ذلك وأولى؛ فرخّص لها في ذلك.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَلا يُبْدِينَ زِينَتِهِنَّ إِلاَّ مَا ظَهَر مِنْهَا ﴾:

الزّينةُ على قسمين: خِلْقية، ومُكْتَسبة.

فالخلقية وجْهُها؛ فإنه أَصلُ الزينة وجمال الخلقة، ومعنى الحيوانية؛ لما فيه من المنافع وطرق العلوم وحسن ترتيب محالّها في الرأس، ووضعها واحداً مع آخر على التدبير البديع.

وأما الزينةُ المكتسبة فهي ما تحاوله المرأة في تحسين خلقها بالتصنّع: كالثياب والحليّ والكحل والخضاب.

ومنه قوله تعالى: **﴿ خُذُوا زِينتَكم عند كُلِّ مَسْجدٍ ﴾** [الأعراف: ٣١ ]، يعني الثياب. وقال الشاعر :

يأخُذْن زِينتهن أَحسنَ ما تَرَى وإذا عَطِلْنَ فهُنَّ خَيْرُ عَوَاطل المسألة الرابعة: قوله: ﴿ إِلاَّ مَا ظَهَرَ مِنْهَا ﴾:

اعلموا ــ عرَّفكُم اللهُ الحقائقَ ــ أنَّ الظاهرَ من الألفاظ المتقابلة التي يقتضي أحدُها الآخر ، وهو الباطن ها هنا ، كالأول مع الآخر ، والقديم مع الحديث ، فلما وصف الزينة بأنَّ منها ظاهراً دلَّ على أنَّ هنالك باطناً .

واختلف في الزينة الظاهرة على ثلاثة أقوال:

الأول: أنها الثياب؛ يعني أنها يظهر منها ثيابها خاصة؛ قاله ابن مسعود. الثاني: الكحل والخاتم؛ قاله ابن عباس والمسور. الثالث: أنه الوجه والكَفّان.

وهو والقول الثاني بمعنى، لأن الكحل والخاتم في الوَجْهِ والكفَّيْنِ ، إلا أنه يخرج عنه



بمعنى آخر، وهو أنّ الذي يرى الوَجْهَ والكفين هي الزينة الظاهرة يقولُ ذلك ما لم يكن فيها كحل أو خاتم، فإن تعلق بها الكحل والخاتم وجب سَتْرُها، وكانت من الباطنة.

فأما الزينةُ الباطنة فالقُرْط والقِلاَدة والدَّمْلج والخلخال وغيره.

وقال ابن القاسم، عن مالك: الخضاب ليس من الزينة الظاهرة.

واختلف الناس في السِّوَار ؛ فقالت عائشة : هي من الزينة الظاهرة ؛ لأنها في اليدين . وقال مجاهد : هي من الزينة الباطنة ؛ لأنها خارجةٌ عن الكَفَّيِن ؛ وإنما تكون في الذراع .

وأما الخِصَابُ فهو من الزينة الباطنة إذا كان في القَدَمَيْنِ .

والصحِيحُ أنها من كل وَجْهٍ هي التي في الوَجْهِ والكفين، فإنها التي تظهر في الصلاة. وفي الإحرام عِبَادة، وهي التي تَظَهرُ عادة.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ ﴾:

الجَيْبُ: هو الطوق، والخِمار: هي المقنعة.

۳۸۲

روى البخاري عن عائشة أنها قالت: رَحِمَ اللهُ نساءَ المهاجرات الأوَل لما نزل: (وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ) شَقَقْنَ مُرُوطَهُنَ – وفي رواية فيه أيضاً: شققن أُزُرَهُنَّ – فاختَمَرْنَ بها، كأنه مَنْ كان لها مرط شقّت مرطها، ومن كانت لها إزار شقت إزارها.

وهذا يدلّ على أن سَتْرَ العُنق والصَّدْرِ بما فيه، ويوضحه حديث عائشة: «كان رسول الله ﷺ يصلّي الصبْحَ فينصرف النساء متلّفعَاتٍ بمروطهن، ما يعرفن من الغَلَس» (٢٧) بُو أي لا تعرف فُلانة مِنْ فُلانة.

المسألة السادسة؛ قوله؛ ﴿ وَلاَ يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلاَّ لِبُعُولِتِهِنَّ ﴾

حرَّم اللهُ إظهارَ الزينة، كما تقدم على الإطلاق، واستثنى من ذلك اثني عشر محلاً:

(٧٦) انظر: (صحيح البخاري: ٢٢٠/١ . وصحيح مسلم، الباب: ٤٠ ، حديث: ٢٣٣ مساجد . وفتح الباري: ٣٥١/٢ . والتمهيد لابن عبد البر: ٣٣٩/٤).

سورة النور الآية (٣١) .....

### المستثنى الأوّل: البعولة:

والبَعْل: هو الزوج والسيد في لسان العرب، ومنه قول النبي ـ حين ذكر أشراطَ الساعة: «حتى تلد الأمّة بعلها»، يعني سيدها؛ إشارة إلى كثرة السراري بكثرة الفتوحات، فيأتي الأولادُ من الإماء، فتُعْتَق كلّ أم بِوَلدها، فكأنه سيِّدُها الذي مَنَّ عليها بالعِتق ؛ إذ كان العِتْق حاصلاً لها من سببه، فالزوج والسيد ممن يرى الزينة من المرأة وأكثر من الزينة؛ إذ كلّ محل مِنْ بَدَنِها حلالٌ له لذةً ونظراً؛ وذلك مخصوص بالزوج والسيد، لقوله تعالى: ﴿ والذين هم لفروجهم حافظون. إلاَّ على أزواجهم أو ما ملَكَتْ أيمانُهم فإنهم غَيْرُ مَلُومِينَ ﴾ [ المؤمنون: ٥ ، ٦ ]

HE PRINCE GHAZI TRUST OR OURANIC THOUGHT

344

وقد اختلف الناسُ في جوازِ نظر الرجل إلى فَرْج زوجته على قولين: أحدهما : يجوز ؛ لأنه إذا جاز له التلذذ فالنظر أولى.

وقيل: لا يجوز لقول عائشة في ذِكْرِ حالهامع رسول الله ﷺ : « ما رأيْتُ ذلك منه ولا رَأَى ذلك منى » .

والأول أصحُّ. وهذا محمول على الأدب؛ فقد قال أصبغ من علمائنا : يجوز له أن يلحسه بلسانه.

المستثنى الثاني: أو آبائهن:

ولا خلاف أنّ غير الزوج لا يلحق بالزوج في اللذة. وكذلك أجمعت الأمةُ على أنه يلحق غير الزوج بالزوج في النظر ، وإن كان قد شُورك بينهم في لَفْظِ العطف الذي يقتضي التشريك في ذلك كله ، ولكن فرّقت بينهم السنَّة.

واختلف العلماء فيا يبدو للأب من الزينة على ثلاثة أقوال:

الأول: أنه الرأس؛ قاله قتادة.

الثاني: أن الذي تبدي القُرْطُ والقلادة والسوار ، فأما خلخالها وشعرها فلا ؛ قاله ابن عباس: ونحوه عن ابن مسعود .

الثالث: أن يكونَ على رأسها خِمَار ومِقْنعة، فتكشف المقنعة له.

(۳۱) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT (۲۹)

وهي متقاربة المعنى؛ إذ الزينةُ الباطنة يجوز للأب النظر إليها للضرورة الداعية إلى ذلك في الخلطة، ولأجل المحرمية التي مهدت الشريعة؛ إذ لا يقترن بها النظر شهوة، لتعذَّرها في هذا الموضع بالتحريم المتعبد به والبعضِيَّة القائمة معه.

المستثنى الثالث: أو آباء بُعُولَتهن:

ቸለ 2

قال أيوب السَّخْتِياني: قلت لسَعِيد بن جُبير: الرجل ينظر إلى شعر خَتنته، فقرأ هذه الآية: **﴿ولا يُبْدِين زِينتَهُنَّ إِلاَّ لِبُعُولَتِهنَّ...﴾** إلى آخر الآية. وقال: لا أراها منها.

وفي الحديث: « إنّ الحَمْو هو الموت» <sup>(٧٧)</sup> ؛ يعني لا بد منه، كما لا بد من الموت في أحد التأويلات، ولأنها بنته، فنزّلت منه بتلك المنزلة. والأختان والأصهار والأحماء مما كثر فيهم القول؛ وجله أن الختن الصِّهْر. وقيل: مَنْ كان مِن قِبَل الزوج من رجل أو امرأة.

المستثنى الرابع: الأبناء:

قال إبراهيم: لا بأس أن ينظرَ الرجل إلى شَعْرِ أمه وأخته وعمته وكَره للباقين، وبالجملة فإنّ الابنَ والأبَ أحقُّ الأجانب من جَهة المحرمية بالاطلاع على الزينة الباطنة.

المستثنى الخامس: أبناء البعولة: وهم ينزّلون بتلك المنزلة في جواز الزينة الباطنة ، لنزولهم منزلّة الأبناء في المحرمية . المستثنى السادس: الإخوة:

وقد روي أنَّ الحسنَ والحسين كانا يدخلان على أختها أم كلثوم وهي تمتشطُ؛ وذلك هو الصحيح عندي.

(٧٧) انظر: (صحيح البخاري: ٤٨/٧. صحيح مسلم، حديث: ٢٠ من السلام. وسنن الترمذي:
 (٧٧) والسنن الكبرى: ٤/٩٩. وسنن الدارمي: ٢٧٨/٢. والسنن الكبرى: ٧/٩٠.
 والمعجم الكبير للطبراني: ٢٧٧/١٧، ٢٧٨. ومصنف ابن أبي شيبة: ٤٠٩/٤. وشرح السنة:
 ٢٦/٩. ومشكاة المصابيح: ٣١٠٣. وفتح الباري: ٣٣٠/٩. وتفسير ابن كثير: ٢٢/٦).

سورة النور الآية (٣١) .....

المستثنى السابع: أبناء الإخوة، وهم من آبائهم:

روي علماؤنا أنّ صفيةَ بنتَ عبد المطلب عمةَ رسول الله ﷺ كانت لا تغطِّي رأسَها منه ولا من عشرة من المهاجرين الأولين: من حمزة أخيها، ولا من جعفر، ولا عليّ بن أبي طالب أخيها، ولا من الزبير ابنها، ولا من عثمان بن عفان ابن بنت أختها - أمه أَرْوَى بنت كُريز، وأمها البيضاء أم حكم بنت عبد المطلب، ولا من أبي سلمة ابن عبد الأسد، ولا من أبي سَبْرَة بن أبي رُهْم ابني أختها برة بنت عبدالمطلب، ولا من طليب بن عُمَيْر بن وهب بن عبد بن قصيّ، وأمَّه أَرْوَى بنت عبد المطلب، ولا من عبدالله، وأبي أحد الشاعر – واسمه عبيد – ابني جَحْش، أمها أمية بنت عبد المطلب.

ولما لحقوا في المحرمية بمن تقدّم لحقوا بهم في جوازِ النظر . المستثى التاسع: قوله: ﴿ أَوْ نِسَائِهِنَّ ﴾:

وفيه قولان:

أحدهما : أنه جميعُ النساء .

والثاني : أنه نسامُ المؤمنين .

فأما أهلُ الذمة فلا ينبغي أن تكونَ المسلمة مُبْدِيةً لهنَّ زينَتها .

وقد كتب عمر بن الخطاب إلى أبي عبيدة بن الجراح: أما بعد ، فقد بلغني أنَّ نساءً المسلمين يدخلْن الحهامات معهن نساءُ أهل الكتاب ، فامنع ذلك ، وحُل دونَه .

ثم إن أبا عبيدة قام في ذلك المقام ممتثلاً ، فقال: « أيما امرأة دخلت الحمامَ من غير علَّةٍ ولا سقم تريد البياضَ لزوجها فسوّد الله وجهها يوم تبيضٌّ الوجوه » .

والصحيحُ عندي أن ذلك جائز لجميع النساء، وإنما جاء بالضمير للإتباع، فإنها آية لضمائر ؛ إذ فيها خمسةٌ وعشرون ضميراً لم يروا في القرآن لها نظيراً ، فجاء هذا للإتباع . **المستثنى العاشر : قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ ﴾ :** حرَّم الله على المرأة عَبْدَها ؛ وكانت الحكمةُ في ذلك فيا سمعت من شيخنا فَخْرِ الإسلام بمدينة السلام ـ تناقضُ الأحكام؛ فإنها تملكه بالعبودية، فلوملكها بالزوجية لقال لها : اخْرُجي وأَطِيعي زوجك، وقالت هي له : اسكت وأطِعْ سيدتك. وقال أحدهما : أقِم، وقال الآخر : إرحل. وقال أحدهما : أنفق بالرق، وقال الآخر : أنفق بالزوجية . فيعود الطالب مطلوباً والآخر مأموراً ، فحسم الله العلة بالمحرمية . وفيا يروى فيها قولان : أحدهما : أنّ العبد كالأجنبي . والثاني : أنه كذّوي المحارم .

371

اللي النور الآية ( ٣١ )

وقد روى ابنُ وَهْب وابن القاسم، عن مالك ـ دخل حديثُ بعضهم في بعض ـ قال مالك: أَكْرَه أن يسافِرَ الرجلُ بامرأة أَبيه أو ابنه، ولله دَرَّه! إنها ليست كأمه وابنته. قالا: قال مالك: وإذا كان بعضُ الجارية حُرَّاً فلا يجوز لمن يملك بقيَّتها أن ينظرَ إلى شيء منها غير شَعْرها، كما ينظر غَيَّرُه، ولا بَأْسَ أن يدخلَ على زوجته ومعها المرأةُ إذا كانت عليها ثيابها.

وإذا كان بعضُ الغلام حُرّاً فلا يرى شَعر مَنْ يملك بقيته، وإن كان خصيّاً لا تملكه لم ينظر شعرها وصدرها. ولا بأس أن ينظرَ خِصْيانُ العبيد إلى شعور النساء، فأما الأحرار فلا، وذلك في الوغد منهم، فأما من له المنظرة فلا.

وقال مالك: يجوز للوَغْد أن يأكلَ مع سيدته، ولا يجوز ذلك لذي المنظرة.

وقال في الخصيِّ خادم الرجل في منزله، يرى فخذه منكشفة: إنه خفيف.

وقال في جارية المرأة: لا ينبغي أن ترى فخذ زوجها ينكشف عنها. قال الله تعالى: **﴿أَو مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ﴾**، فامرأته في هذا كغيرها. ونهى عُمَرُ بنُ الخطابِ النساءَ أنَ يَلْبَسْنَ القُبَاطِي، وقال: « إن كانت لا تشفّ فإنها تَصِفُ».

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله: يريد الخصور والأرداف.

قال ابن القاسم: سمعتُ مالكاً يحدّث أنَّ عائشةَ دخل عليها رجل أعمى، وأنها

سورة النور الآية ( ٣١ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT.....

احتجبت منه؛ فقيل لها يا أم المؤمنين؛ إنه أعمى لا ينظر إليك. قالت: « ولكني أنظر إليه ».

قال أشهب: سُئل مالك أَتُلْقي المرأةُ خِمَارَها بين يدي الخصيّ؟ وهل هو من غير أُولي الإرْبة؟ فقال: نعم، إذا كان مملوكاً لها أو لغيرها؛ فأما الحرّ فلا، وإن كان فحلاً كبيراً وغداً تملكه لا هيئة له ولا منظرة فلينظر إلى شعرها.

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله، كما قال ابن عباس: « لا بأس أن ينظر المملوك إلى شَعْر مَوْثلاتِه ».

قال أشهب : قال مالك : ليس بواسع أَنْ تدخل جاريةُ الزوجة أو الولد على الرجل المِرْحَاض ؛ قال الله : ﴿ **إِلاَّ عَلَى أَزواجِهم أو ما ملكَتْ أيمانُهم ﴾ :** [ المؤمنون : ٦ ] .

وقال أشهب، عن مالك: ينظر الغلام الوَغْدُ إلى شعر سيدته ولا أحبه لغلام الزوج.

وأطلق علماؤنا المتأخرون القولَ بأن غلامَ المرأةِ في ذَوِي محارمها يحلُّ منها ما يحل لذي المحرم. وهو صحيحٌ في القياس. وقول مالك في الاحتياط أعجبُ إليّ.

**فرع:** قال علماؤنا رحمة الله عليهم: لا تسافر المرأةُ مع عَبْدِها وإن كان ذا محرم منها؛ إذ يجوز أَنْ يعتقَ في السفرِ فيحلَّ لها تزوُّجه. وهذا عندي ضعيف؛ فإن عِتْقَه بيدها؛ فلا يتفق له ذلك حتى يكونَ بموضع يتأتَّى فيه ما ذكَرْنَا.

المستثنى الحادي عشر : قوله: ﴿ أَوِ التَّابِعِينَ عَيْرِ أُولِى الْإِرْبَةِ ﴾ : فيها ثمانية أقوال: الأول: أنه الصغير ؛ قاله مجاهد . الثاني : أنه العنين ؛ قاله عكرمة ، والشعبي . الثالث : أنه الأبْلَه المعتوه لا يدري النساء ؛ قاله سعيد بن جُبير ، وعطاء . الرابع : أنه المجبوب لفَقْد إِرْبِه . الرابع : أنه المحبوب لفَقْد إرْبِه . السادس : أنه الأحقُ الذي لا يشتهي المرأة ، ولا يَغارُ عليه الرجل ؛ قاله قتادة . THE PRINCE GHAZI TRUST (۳۱) النور الآية (۳۱) THE PRINCE GHAZI TRUST

السابع: أنه الذي لا يهمه إلاّ بَطْنه؛ قاله مجاهد. الثامن: أنه خادم القوم للمعاش؛ قاله الحسن.

قال الفقيه القاضي أبو بكر رضي الله عنه: أما القول الأول بأنه الصغير فلا معنى له، لأنَّ ذلك قد أفرده الله بالذكر بعد ذلك في قوله: ﴿ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْرَاتِ النِّسَاءَ﴾.

وأما غير ذلك فهم على قسمين؛ منهم مَنْ له آلةٌ، ومنهم المجبوب الذي ليس له آلةٌ، والذي له آلة على قسمين: منهم العِنِّين الذي لا يقومُ له شيء، ومنهم الذي لا قَلْـبَ له في ذلك، ولا علاقةَ بينه وبينه.

فأما المجبوبُ والعِنّين فلا كلامَ فيهما . وأما مَنْ عداهما ممن لا قَلْبَ له في ذلك فالقياسُ يقتضي ألاّ يكونَ بينه وبين المرأة اجتماع لضرورة حاله؛ لكن الشريعةَ رخصت في ذلك للحاجة الماسّةِ إليه، ولقَصْدِ نَفْيِ الحرَج به.

والدليلُ عليه حديثُ النبي ﷺ : إنه كان جالساً عند أم سلمة، فدخل عليهما هِيت المخنّث، فقال لأخيها عبدالله بن أبي أمية \_ وهو عندها : يا عبدَ الله؛ إنْ فتح الله عليكم الطائف غداً فإني أدلك على بادنة بنت غَيْلاَن، يعني زوج عبد الرحمن بن عوف، فإنها تنيف بالذكر والأنثى، وتُقبل بأربع وتُدِبر بثمان مع ثَغْرٍ كأنه الأقْحَوان، وبين رجليها كالإناء المكفوء، إن جلست تبنَّت، وإن قامت تثنَّتْ، وإنْ تكلَّمَتْ تغنَّتْ:

بين شُكُول النساء خِلقَتُهَا قَصْدٌ فلا جَبْلَةٌ ولا قَضَـف تغترقُ الطَّرْفَ وهي لاهيةٌ كأنما شفّ وجهها نُـزُف فقـال رسـول الله ﷺ : « لأرى هـذا يعـرف مـا ههنـا، لا يـدخـل عليكنّ » (٢٠) فحجبه.

(٧٨) انظر: (فتح الباري: ٣٣٦/٩ . تفسير القرطبي: ٢٣٦/١٢).

سورة النور الآية ( ۳۱) بي اللغا الله ( ۳۱) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۳۱) بسورة النور الآية ( ۳۱)

المستثنى الثاني عشر: قوله: ﴿ أَوِ الطِّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَى عَوْراتِ النِّسَاءِ ﴾:

> واختلف الناسُ في وجوب سترِ ما سِوَى الوَجْه والكَفين منه على قولين: أحدهما : لا يلزم؛ لأنه لا تكليف عليه؛ وهو الصحيح.

والآخر : يلزم؛ لأنه قد يشتهي، وقد تشتهي هي أيضاً؛ فإن راهَقَ فحكْمُه حكم البالغ في وجوب الستر ولزوم الحجبة.

> **وبقـي ههنا المستثنى الثالث عشر ، وهو الشيخ الذي سقطت شهوته .** وفيه قولان، كما قدمناه في الصبيّ . والصحيحُ بقاء الحرمة .

> > المسألة السابعة:

قال أصحاب الشافعي: عورة المرأة مع عَبْدِها من السرَّة إلى الركبة، وكأنهم ظنوها رجلاً أو ظنوه امرأة، والله تعالى حرَّم المرأة على الإطلاق نظراً ولذّة، ثم استثنى اللذة للزوج ومِلْك اليمين، ثم استثنى الزينة: ظاهر الثلاثة عشر شخصاً العبد منهم، فما لنا ولغير ذلك؟ هذا نظرٌ فاسد، واجتهادٌ عن السداد متباعد.

وقد أول بعضُ الناسِ قوله: ﴿ **أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ** ﴾ على الإماء دون العبيد، منهم سعيد بن المسّيب، فكَيف يحمل على العبيد، ثم يلحقون بالنساء ؟ هذا بعيدٌ جداً.

المسألة الثامنة: قوله: ﴿ وَلَا يَضْرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ ﴾ .

قال: كانت المرأة تضرِبُ برجليها ليسمعَ قعقعة خَلْخاليها؛ فمن فعل ذلك فرَحاً بحليهن فهو مكروه. ومن فعل ذلك تبرُّجاً وتعرُّضاً للرجال فهو حرام.

وكذلك من صَرّ بنَعْلِه من الرجال، إن فعل ذلك عجباً حَرُم، فإن العُجْب كبيرة، وإن فعل ذلك تبرُّجاً لم يَجُزْ. والله أعلم. الآية السابعة عشرة

GHAZI TRUST

TH سورة النور الآية ( ٣٢)

قوله تعالى: ﴿وَأَنْكِحُوا الْأَيَامَى مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُم إِنْ يَكُونُوا فُقرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ﴾ [ الآية: ٣٢ ].

فيها سبع مسائل: المسألة الأولى: قوله: ﴿ الْأَيَامَى مِنْكُمْ ﴾: والأَيِّمُ فيها قولان: أحدهما: أنها التي تُوفّي عنها زَوْجُها. الثاني: أنها التي لا زوج لها. وفي الحديث أنه: « نهى عن الأَيْمَةَ »<sup>(٢٧)</sup>. وقال الشاعر: فإن تَنْكِحي أَنْكحْ وإنْ تَتَأَيَّمِي وإن كُنْتُ أَفْتَسى منكم أَتسأَيَّسُمُ وفي الحديث: « الأيم أحقٌ بنفسها مِنْ وَلِيها »<sup>(٨٠)</sup>؛ وهي التي لا زوج لها بعد زوجها. وفي لفظٍ: « الثيِّبُ أَحقٌ بنفسها »<sup>(٨٠)</sup>.

(٨١) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٢١٩/١ . والسنن الكبرى للبيهقي: ١١٥/٧ . والمعجم الكبير للطبراني: ٣٧٤/٣، ٣٧٤، ٢٧٤ . ومسند الحميدي: ٥١٧ . ونصب الراية للزيلعي: ٣٦٢/٣، ١٩٣، ١٩٥ . ومعاني الآثـار، للطحـاوي: ٣٦٦٦/٤ . وزاد المسير: ٤٨٨/١ . وتهذيـب ابـن عسـاكـر: ٢٠/٣ . وسنن الدارقطني: ٣/٢٤). المسألة الثانية: في المراد بالخطاب بقوله: ﴿ أَنْكِحُوا ﴾ فقيل: هم الأزواج. وقيل: هم الأولياء من قريب أو سيّد.

والصحيحُ أنهم الأولياء؛ لأنه قال: أنكِحُوا . بالهمزة، ولو أراد الأزواج لقال ذلك بغير همزة، وكانت الألف للوصل، وإن كان بالهمزة في الأزواج له وجْهٌ فالظاهر أولى، فلا يُعْدَل إلى غيره إلا بدليل.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَأَنْكِحُوا ﴾:

لفْظُه بصيغة الأمر ، واختلف في وجوبه أو ندبه أو إباحته على ثلاثة أقوال: وقال علماؤنا : يختلفُ الحكْمُ في ذلك باختلاف حال المرْءِ من خوفه العَنت ، وعدم صَبْرِه ، ومن قوته على الصَّبْرِ ، وزوال خشية العَنت عنه .

> وإذا خاف الهلاكَ في الدّين أو الدنيا أو فيهما فالنكاحُ حَتْمٌ. وإن لم يخش شيئاً وكانت الحال مطلقة، فقال الشافعي: النكاح مُبَاحٌ.

وقال أبو حنيفة ومالك : هو مستحبّ . وتعلّقَ الشافعيُّ بأنه قضاء لذّةٍ ، فكان مباحاً كالأكل والشرب .

وتعلق علماؤنا في ذلك بأحاديث كثيرة، ولا فائدة في التعلق بغير الصحيح. وفي ذلك حديثان صحيحان:

الأول: قال أنس بن مالك: جاء ثلاثةُ رهط إلى بيوت أزواج النبي ﷺ يسألونَ عن عبادة النبيّ ﷺ ، فلما أُخبروها كأنهم تَقَالُوها ، فقالوا : وأين نحن من النبي ﷺ ، وقد غُفِر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر . قال أحدهم : أما أنا فأُصلِّي الليل أبداً . وقال الآخر : أنا أُصومُ الدهر ، ولا أفطر . وقال الآخر : أنا أعتزل النساء ولا أتزَوج أبداً . فجاء رسولُ الله ﷺ إليهم ، فقال : «أنتم الذين قلتم كذا وكذا ؟ أما واللهِ إني لأَخشاكم الثاني: قال عروة: سألت عائشة عن قوله: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلاَّ تُقْسِطُوا فِي الْيَنَامَى فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِن النَّسَاءِ ...﴾ – إلى قوله: ﴿ أَلا تعدلوا ﴾ [ النساء: ٣ ]. قالت: يابْنَ أُخْتي، هي اليتيمة تكون في حِجْر وليها، فيرغب في مالها وجمالها، ويريد أن يتزوَّجها بأدنى من سنة صداقها، فنهوا أن ينكحوهنّ إلاّ أن يُقْسِطُوا لهنّ فيكملوا الصداق، وأُمروا بنكاح مَنْ سواهنّ من النساء.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ ﴾:

وفيها قولان:

أحدهما : وأنكحُوا الأَيامَى منكم والصالحين من عبادكم وأنكحوا إماءكم. وتقريرها : وأنكحوا الأَيامَى منكم والصالحين مِنْ عبادكم بعضهم ببعض.

الثاني: وهو الأظهرُ أنه أمر بإنكاح العبيد والإماء، كما أمر بإنكاح الأيامى، وذلك بيد السادة في العبيد والإماء، كما هو في الأحرار بيّدِ الأولياء، إلاّ من ملـك نفسـه، وائتمر أمره، وأبصر رُشده.

أما أنَّ أصحاب الشافعي تعلَّقُوا بأن العبدَ مكلَّف فلم يجبر على النكاح؛ لأنَّ التكليف يدلَّ على أنَّ العبد كامل من جهة الآدمية، وإنما يتعلقُ به المملوكية فيما كـان حظَّاً للسيد من ملك الرقبة والمنفعة، فله حقُّ المملوكية في بُضْع ِ الأمَةِ ليستوفيه ويملكه.

فأما بُضْعُ العبد فلا حقّ له فيه، ولأجل ذلك لا تُبَاحُ السيدةُ لعبدها؛ هذه عمدة أهل خراسان والعراق.

ولعلمائنا النكتةُ العظمى في أنّ مالكيّة العبد استغرقتها مالكية السيد؛ ولذلك لا يتزوج إلا بإُذنه إجماعاً.

(۸۲) سبق تخريجه.

سورة النور الآية (٣٢) ...... FOR QURANIC THOUGHT

والنكاحُ وبابه إنما هو من المصالح، ومصلحةُ العبد موكولةٌ إلى السيد، هو يراها ويقيمها للعبد، ولذلك زوّج الأمة بملكه لرقبتها، لا باستيفائه لبضعها.

والدليلُ على صحة ما نقولُه من ذلك أنه لا يملكُ بُضْع امرأته وإن كان يملكهـا ، ويملك بُضْع أخته من الرضاع أمة، وإن كان لا يستوفيه. والمالكيةُ في رَقبة العبد كالمالكية في رقبة الأمة.

والمصلحةُ في كل واحد منهما بيد السيد استيفاؤها وإقامتها والنظر إليها، ومنها ومن عدهم الطلاق فإنه يملِكُه العبد بملك عقده. وهذا لا يلزم؛ لأَنَّ للسيد نظراً في المصلحة، فإن أسقطها العبد فقد أسقط خالصَ حقه الذي له، وقد نرى الثيّب لا تملِكُ الطلاق، ولا يملك عليها النكاح، ويملك النكاح على السفيه المولَّى عليه، ولا يملك عليه الطلاق، ويَمْلك عليها النكاح، ويملك النكاح على السفيه المولَّى عليه، ولا العتق؛ فدلّ على أن مطلق كل واحد من العينين غير مطلع الآخر، فافترقا.

فإن قيل: لو أراد المملوكين لقال مِنْ عبيدكم.

قلنا عنه جوابان:

أحدهما : أنه قال بعده : ﴿ **وَإِمَائِكُمْ ﴾** ، ولو أراد الناسَ لما جاء بالهمزة . كما تقدم ، ولذلك قرأها الحسن من عبيدكم ، وليبيّن الإشكال ويرفع اللبس .

الثاني: أن هذا اللفظ لو قدّرناه كما زعموا لكان عامًّا، وكنا نحكمُ بعمومِه فيمن كان حرّاً أو عبداً، كما حكمنا بعمومه فيمن كانت أمة لله أو لأحد من خلقه بتمليكه إياها له.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَصْلِهِ ﴾ .

وهذا فيه قولان:

أحدهما : يُغنيهم الله مِنْ فَضْلِه بالنكاح، كقوله : **﴿وإنْ يَتَفَرَّقَا يُغْنِ اللهُ كُلاَّ مِنْ سَعَتِه﴾ ـ [** النساء : ١٣٠ ] يعني النكاح من غيره.

الثاني: يُغْنِيهم بالمال، وهو اختيار جماعةٍ من السلف؛ فرُوي عن ابن عمر أنه قال:

عجبتُ لمن لا يرغب في الباءة، والله يقول: ﴿ إِنْ يَكُونُوا فُقَراءَ يُغْنِهِمُ اللهُ مِنْ فَصْلِهِ ﴾ .

For all me real me

ومن حديث أبي هريرة أنَّ رسول الله عُرَّلِيَّهِ قال: « ثلاثةٌ كلُّهم حقَّ على الله عونُه: المجاهد في سبيل الله، والناكح يريد العَفَاف، والمكاتَبُ يريد الأَدَاء » <sup>(١٢)</sup>.

فإنْ قلنا : قد نجد الناكح لا يستغني .

قلنا : عنه ثلاثة أجوبة :

392

الأول: أنه يغنيه بإيتاء المال، وقد يوجد ذلك.

الثاني: يغنيه عن الباءة بالعفّة.

الثالث: يغنيه بغنى النفس، ولا يلزم أن يكونَ هذا كله على الدوام؛ بل لو كان في لحظة واحدة لصدق الوعد.

وقد رأيتُ بعضَ علمائنا يقول: إنَّ هذا على الخصوص كما قدمناه في الجواب الأول. وفي بعض الآثار : « الناكح مُعان، والمكاتب مُعان، وباغي الرجعة معان » <sup>(٨٤)</sup> . **المسألة السادسة:** 

فإن قيل: هذه الآية وإن وردت بلَفْظٍ واحد فإنها قد تناولت مختلفاتِ الأحكام؛ منها واجب، ومنها غيرُ واجب، ومنها في البالغ، ومنها في الصغير، ومنها في الثيب، ومنها في البكر.

قلنا: هذا لا يؤثر في الخطاب؛ فإنّ ذلك كثير في القرآن؛ وأَقربُ منه الآية التي تلوناها آنِفاً في قوله: **﴿ولا يُبْدِين زينَتهنَّ إلا لِبُعُولَتِهِنَّ ...﴾** إلى آخر الاثني عشر وجهاً، وكلّ واحدٍ يختلف في بابه، والخطاب مشترك فيهم، وإن كان الحكم يختلف في التعلُّق بهم.

- (٨٣) انظر: (سنن النسائي: ١٦/٦. وسنن ابن ماجه: ٢٥١٨. ومسند أحمد بن حنبل: ٤٣٧/٢. والسنن الكبرى: ٧٨/١).
  - ( A٤ ) في أ : والباغي للرجعة معان .

390

المسألة السابعة:

سورة النور الآية (٣٣). بيبييين.

في هذه الآية دليلٌ على تزويج الفقير ، ولا يقولنَّ كيف أتزوج وليس لي مال؟ فإنَّ رِزْقَه ورزق عياله على الله ، وقد زوَّج النبي ﷺ الموهوبة من بعض أصحابه ، وليس له إلا إزار واحد ، وليس لها بعد هذا فسخ النكاح بالإعسار ؛ لأنها عليه دخلت ؛ وإنما يكون ذلك على الحكم إذا دخلت على اليسار ، فخرج معسراً ، أو طرأ الإعسار بعد ذلك ، والله أعلم.

GHAZI TR

### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿وَلْيَسْتَعْفِفِ الَّذِينَ لاَ يَجِدُونَ نِكَاحاً حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ، وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَآتُوهُمْ مِنْ مَال اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ وَلَا تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البِغَاءِ إِنْ أَرْدنَ تَحَصَّناً لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَمَنْ يُكْرِهْهُنَّ فَإِنَّ اللهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهَنَّ غَفُورٌ رَحيمٌ ﴾ [الآية

فيها ست عشرة مسألة :

المسألة الأولى:

هذا خطابٌ لبعض مَنْ تناولته الآية الأولى ممن يملكأَمْرَ نَفْسِه، فيتعفَّف، ويتوقّف، أو يُقدم على النكاح، ولا يتخلّف. وأما مَنْ زمامه بِيَدِ سِوَاهُ يقوده إلى ما يراه، فليس لـه في هذه الآية مدخل كالمحجور قولاً واحداً، والأمة والعبد على أحَدِ قولي العلماء.

### المسألة الثانية:

إنْ كان النكاح في الآية الأولى مختلفاً فيه ما بين وجوب ونبدب وإباحة فالاستعفافُ لا خلاف في وجوبه لأجل أنه إمساكٌ عما حرم الله؛ واجتناب المحارم واجب بغير خلاَف. THE PRINCE GHAZI TRUST (المورة النور الآية (٣٣) THE PRINCE GHAZI TRUST (المورة النور الآية (٣٣)

المسألة الثالثة:

397

لما لم يجعل الله بين العقة والنكاح درجةً دلّ على أن ما عداهها محرّم، ولا يدخل فيه مِلْكُ اليمين؛ لأنه بنص آخر مباح، وهو قوله تعالى: ﴿ **أو ما ملكت أيمانُكم ﴾،** فجاءت فيه زيادة هذه الإباحة بآية في آية، ويبقى على التحريم الاستمناء رداً على أحد ابن حنبل، كما تقدم بيانه، وكذلك يخرج عنه نكاح المُتْعَة لنَسْخِه، كما تقدم.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ لَا يَجِدُونَ نِكَاحًا ﴾:

يعني يقدرون، وعبّر عن القدرة بالوجود، وعن عدمها بعدمه، كما تقدم في قوله تعالى: ﴿ فَلَم تَجِدُوا مَاءً ﴾ [ النساء : ٤٣ ] حرفاً بحرف فخذْه منه.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى يُغْنِيَهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ :

- فيها قولان:
- أحدها : بالقدرة على النكاح.
  - الثاني: بالرغبة عنه.

وقال بعضُ علمائنا : إنه يستعفّ بالصوم ، لحديث عبدالله بن مسعود ، قال : كُنَّا مع النبيِّ عَلَيْكَم شباباً لا نجد شيئاً . فقال رسول الله عَلَيْكَم : « يا معشر الشباب ؛ من استطاع منكم الباءة فليتزوج فإنه أغضَّ للبصر ، وأحصَنُ للفرج ، ومن لم يستطع فعليه بالصوم ، فإنه له وجاء <sup>(٨٥)</sup> . وهو أصحُّ الأقوال لانْتظَام القرآن فيه والحديث ، واللفظ والمعنى ، والله أعلم.

(٨٥) انظر: (صحيح البخاري: ٣٤/٣. وصحيح مسلم، الباب: ١ من النكاح. وسنن أبي داود، الباب:
 ١ من النكاح. وسنن النسائي: ٢٠/٢، ١٧٠/٢ . وسنن ابن ماجه: ١٨٤٥. ومسند أحمد بن
 حنبل: ٢٢٦/١٤، ٤٤١. ومصنف عبد الرزاق: ١٠٣٨٠. ومصنف ابن أبي شيبة: ٢٢٦/٤.
 والمعجم الكبير للطبراني: ١٥٠/١٠. والدر المنثور: ٣٠/٢٠. وتفسير ابن كثير: ٢٠٥/١،

سورة النور الآية (٣٣) 🖓 🖬 🔤 ۳۹۷ ...... ۳۹۷ THE PRINCE GHAZI TRUST

# المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ﴾:

يعني يطلبون الكتابَ، يريدُ المكاتَبةَ على مال يدفعونه إلى ساداتهم، فافعلوا ذلك لهم، فذكر اللهُ طلب العبد للمكاتبة، وأمر السيِّدَ بها حينئذ؛ وهي حالتان:

> الأولى: أن يطلبها العَبْدُ ، ويُجيبه السيد ؛ فهذا مطْلَق الآية وظاهرها . الثانية : أَنْ يطلبَها العبد ؛ ويأباها السيد ؛ وفيه قولان : الأول : لعكرمة وعطاء أن ذلك واجب على السيّد .

وقال سائِرُ علماء الأمصار : لا يجبُ ذلك عليه. وتعلَّقَ مَنْ أوجبها بمطلق قوله تعالى **﴿ فَكَاتِبُوهُمْ ﴾** . وافعل بمطلقه على الوجوب حتى يأتي الدليلُ بغيره، وهذه مسألة أصولية قد بيّناها في أصول الفقه ولا نسلّمها لهم، بل نقول إنَّ لفظ « افعل » لاقتضاء الفعل، والوجـوب يكـون بتعلَّق الذم بتركه، والاقتضاء يستقـلّ بـه الاستحباب، فأين دليلُ الوجوب؟ وهذا هو الأصلُ الذي لا مزعزع له.

أما إن من علمائنا المتَمرِّسين بالفقه سلموا أنَّ مطلَق « افعل » على الوجوب ، وادعوا أن الدليلَ ها هنا قد قام على سقوط الوجوب من ثلاثة أوجه :

الأول: أن الكتابةَ إذا طلبها العبد ففيها إخراجُ مِلْك السيد من يده بغير اختياره، ولا أصلَ لذلك في الشريعة؛ بل أصولُ الشريعة كلها تقتضي ألآ يخرجَ مِلْكُ أَحَدٍ عن يده إلا باختياره. وما جاء بخلاف الأصول لا يلتفَتُ إليه.

وهذا لا يلزم؛ لأن الآيةَ عندنا أو الحديث إذا جاء بخلاف الأصول فهو أصلٌ بنفسه، ويرجعُ إليه في بابه، ويجري على حُكْمه، كما بيناه في مسائل المضرات من كتب الخلاف، وفي تعارُضِ الأدلة مِنْ كُتُبِ أصول الفقه.

الثاني: قالوا: إنما يكونُ مطلق الأمر يقتضي الوجوب إذا تعرَّى عن قَرِينة، وهاهنا قرينةٌ تقتضي صَرْفَه عن الوجوب، وهو تعليقهُ بشرط علم الخير فيه، فتعلَّق الوجوبُ على أمرٍ باطن، وهو علم السيد بالخير فيه. وإذا قال العَبْدُ، كاتبني، فقال السيد: لم أعلم فيك خيراً، وهو أمرٌ باطن؛ فيرجع فيه إليه، ويعُوَّل عليه، وهو قَويٍّ في بابه.

THE أورة النور الآية (٣٣)

الثالث: قال علماؤنا: مالُ العبد وأكسابه ملِكُ السيد، ورقبتُه مِلْكٌ له؛ فإذا قال العبد: خُذْ كَسْبِي وخلِّص رقبتي فهو يطالِبُه بتفويت ملكه عنه، فكأنه يقول: أعتقني. وذلك لا يلزم، وهو كلامٌ قويٌّ في الباب على مثبتي الاجتهاد؛ ومَنْ ردَّه لا يُلْتَفَتُ إليه.

> المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً ﴾ وفيه ثلاثة أقوال:

الأول: أنه القدرةُ على السَّعْي والاكتساب؛ وبه قال مالك والشافعي. الثاني: أن الخيرَ المال؛ وهو قول عطاء . الثالث: أنه الوفاء والصدق والأمانة؛ وهو قولُ الشافعي الثاني. فأما القولُ الأول بأنه المال فلا إشكالَ فيه.

وأما القدرةُ على الأداء بحسن السعي والاكتساب فظاهر أنه يلحق به لأنه مالٌ منجَّم يجتمعُ في مُدَّة الأجَل.

وأما مَنْ قال: إنه الصدق والأمانة فكأنه نظرَ إلى معنى هو مشروطٌ في كل طاعة وفِعْل ، فلا تختصُّ هذه الكتابةُ باشتراطِه وحْدَها .

المسألة الثامنة:

341

إذا كاتَبَ عبْدَه على مال قاطعه عليه نُجوماً، فإن جعله حالاً فقد اختلف فيه السلف والعلماء على قولين، واختلف قولُ علماننا باختلافهم.

والصحيحُ في النظر أن الكتابةَ مؤجلة، كما ورد بها الأثرُ في حديث بَريرة حين كاتبت أهْلَها على تِسْع أَوَاق ِ في كلّ عام أوقية. وكما فعلت الصحابةُ؛ ولذلك سُميت THE PRINCE GHAZI TRUST 🦉 🛄 🐺 FOR QUR'ANIC THOUGHT. م. المورة الأية ( ٣٣ )

كتابة؛ لأنها تُكتب ويُشهد عليها، فقد استوثق الاسم والأثَر <sup>(٨٦)</sup> وعَضّده المعنى؛ فإن المال إن جعله حالاً فلا يخلو أن يكونَ عند العبد، أو لا يكون عنده شيء؛ فإن كان عنده ما قطعه عليه فهو مال مقاطعة وعَقْد مقاطعة، لا عَقْد كِتَابة، وإن لم يكن عند العبد مالّ لم يجز أن يجعلَ ما يكاتبه عليه حالاً؛ لأنه أَجَل مجهول فيدخله الغَرَر، وتقع المنازعةُ عند المطالبة؛ وذلك منهيٌّ عنه شرعاً من جهة الغَرَر، ومن جهة الدين، مع ما فيه من مخالفةِ السنة.

فإن قيل: إنما جعل الأجل رفْقاً بالعبد؛ فإن شاء أن يرتفق وإلا ترك حقّه.

قلنا: كلَّ حقّ هو إسقاطٌ محـض وتَرْك صِرْف فهو جائز، وكلُّ حق يترك في عقد يعودُ عليه بالغرَر لا يجوز إجماعاً. وقد أشبعنا القولَ في كتب الخلاف في هذه المسألة، فمن أراده فلينظره هنالك.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ وَآتُوهُمْ مِنْ مَالٍ اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾ :

فيه قولان:

أحدهما : أنه مالُ الزكاة ؛ قاله إبراهيم ، والحسن ، ومالك .

الثاني: أنه جز لا مِنْ مال الكتابة؛ قاله عليّ وغيره، وبه قال الشافعي.

وقدَّرَه عليٍّ بربع الكتابة، وقدره غَيْرهُ بنَجْم مِنْ نُجُومها. ورأى الشافعي أنه مجهول، وأنّ ذلك موقوف على اجتهاد الحاكم بحسب ما يراه؛ فإنه ينفذه في تركته، ويقضي به عليه. واحتجّ بمُطْلَق الأمر في قوله: ﴿وَ**آتُوهُمْ مِنْ مَال اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾**، وبقَوْل عليّ، وروي مثله عن عمر، وليس للشافعي في المسألة عمدة، وإنما هي لعلمائنا. وقد أوضحنا ذلك في مسائل الخلاف، ولو أنَّ الشافعي حينقال: إنّ الإيتاء واجب يقول: إنّ الكتابة واجبة \_ لكان تركيباً حسناً، ولكنه قال: إن الكتابةَ لا تلزم والإيتاء يجب؛ فجعل الأصل غَيْرَ واجب، والفرع واجباً؛ وهذا لا نَظِيرَ له؛ فصارت دعوى محضة.

(٨٦) في د: فقد اشتد الاسم والأثر .

فإن قيل: يكون ذلك كالنكاح لا يجِبُ، فإذا انعقد وجبت أحكامه، منها المتعة. قلنا : عندنا لا تجب المتعة؛ فلا معنى لأصحاب الشافعي في التعلق بها .

OR.01 سبورة النور الآية (٣٣)

والدليلُ القاطع على أنَّ الإيتاء غيرُ واجب أنه لو كان واجباً غير مقدر ـ كما قال الشافعي ـ لكان المالُ في أَصْلِ الكتابة مجهولاً ، والعقد بالعوض المجهول لا يجوز أن يُقال إنَّ اللهَ شَرَعَهُ ، وقد عضده علماؤنا بقول الله: ﴿ **وَآتُوهُمْ مِنْ مَال اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾** . ومالُ الله هو الزكاة ، والفيء ، وليس بمال أوجب حقّاً في عَقْد ، وإن كان العبادُ وأموالهم لله ، ولكن مطلقَ اللفظِ إنما ينطلِقُ على الزكاة والفيء .

فإن قيل: يحسنُ أن يقالَ في هذا: إنه مالُ الله؛ لأنه وجب لحقّ الله من الحرية، وقُصد به القُرْبَة إليه.

قلنا: هذا مجازٌ ، لا يُصَارُ إليه إلا لضرورة.

وبالجملة فإنَّ أصحابَ الشافعي يريدون أَنْ يجعلوا المجازَ حقيقة، ويَعْدِلُون باللفظ عن طريقه.

فَإِن قيل: فكيف يفعلون بقول عُمَر وعليَّ ؟

قلنا: سبحان من لم يجعل الحجة إلا في قول صاحب المعجزة، على أن الذي رُوي في ذلك إنما هو أنّ عمر كاتب عَبْداً له هو جدّ ميمون بن جابان، فقال له عُمر: كم تَعْرِض؟ فقال عبده: أعرض مائتي أوقية. قال: فما استزادني، وكاتَبَني عليها، فأراد أن يعجَّلَ لي من ماله طائفة، فأرسل إلى حفصة أم المؤمنين: إن كاتبت عُلاَمي، فأردت أن أعجل له طائفة من مالي، فأرسلي إليّ بمائتي درهم إلى أنْ يأتينا بشيء، فأرسلَتْ بها إليه، فأخذها عمر بيمينه، وقرأ هذه الآية: ﴿ وَالذِينَ يَبْتَغُونَ الْكِتَابَ مِمَّا مَلَكَتُ أيْإِنْكُمْ فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَآتُوهُمْ مِنْ مَال اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾، فخُذْها، فبارك الله لك فيها. قال: فبارك الله لي فيها؛ عتقتُ منها، وأصبتُ خيراً

وقال علي في قول الله: **﴿ وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾** قال: ربع الكتابة. وكاتَب عبداً له على أربعة آلاف درهم، فوضَع عنه رُبْعَها، وهذا من فِعْل عمر ، وقول عليّ وفِعْلُه لا يقتضي إلا الندب، وليس فيه على الوجوب دليل لا سيا وقد خالفها عثمان، فرُوي أنه كاتبَ عَبْدَه، وحلف ألآ يحطّه... في حديث طويل. المسألة العاشرة: في أي وقت يؤتى؟

GHAZI

٤ • ١

فيه أربعة أقوال:

سورة النور الآية (٣٣)

الأول: قال ابن وهب: سمعتُ مالكاً يقول ـ وسألته عما يُتْرَكُ للمكاتَب من كتابته التي يُكاتَبُ عليها: متى يترك؛ وكيف يكتب؟ فقال مالك: يكتب في كتابه أنه كاتب على كذا، وقد وَضع عنه من أَجْرِ كتابته كذا.

الثاني: أنه يترك له من كل نَجْم؛ قاله مجاهد. الثالث: يُوضَعُ عنه من آخر الكتابة؛ قاله علي بن أبي طالب. الرابع: يُوضع عنه من أولها؛ قاله عُمر وفَعَله.

والأقوى عندي أنه يكون في آخرها، ليستفيدَ بذلك براءته مما عليه، وحصول العِتْق له، والإسقاطُ أبداً إنما يكون في أخريات الديون.

#### المسألة الحادية عشرة:

اختلفوا في صفة عَقْدِ الكتابة، وروي أنه كان يقول: كاتبتك على ألفين في عامَيْن. ورُوي أنه يقول: فإذا أَدَّيْتَ فأنت حر؛ وهذا لا يلزم؛ لأن لفظ القـرآن لا يقتضيـه والحالُ يشهد له، فإن ذكَره فحسن، وإن تركه فهو معلوم لا يُحتاجُ إليه.

المسألة الثانية عشرة: قوله: ﴿وَلَا تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصَّناً ﴾:

قال جابر بن عبدالله: كانت جارية لعبدالله بن أبيّ يقال لها مسيكة فأكرهها على البِغَاء ، فقالت له : لئن كان هذا خيراً لقد استكثرت منه ـ وروي لقد استنكرت منه ـ وإن كان شرّاً لقد بانَ لي أَنْ أَدَعَه . فأنزل الله الآية .

وروى الزهري أنه كان لعبدالله بن أُبيّ جاريةٌ يقال لها معاذة، وكان رجلٌ من قريش أُسِ يوم بَدْرٍ، فكان عنده، وكان القرشيّ يريد الجارية على نفسها، وكانت THE PRINCE GHAZI TRUST (۳۳) واللغة (۳۳) واللغة (۳۳) ورق النور الآية (۳۳) ورق النور الآية (۳۳)

الجارية تمتنع منه لإسلامها، وكان عبدالله بن أُبيّ يضربها على امتناعها من القرشي، رجاءَ أن تحمِلَ منه، فيطلب فداءَ ولده، فأنزل الله الآية. وكذا رَوى مالك عن الزهري نحوه.

### المسألة الثالثة عشرة:

وقع في مُطْلَق هذه الآية النهيُ عن الإكراه على الزنا إن أرادت المكرهةُ الإحصان، ولا يجوز الإكراهُ بحال، فتعلّق بعض الغافلين بشيء من دليل الخطاب في هذه الآية، وذكروه في كُتب الأصول لِغَفْلَتهم عن الحقائق في بعض المعاني، وهذا مما لا يُحتاجُ إليه؛ وإنما ذكر الله إرادةَ التحصَّن من المرأة؛ لأن ذلك هو الذي يصوِّرُ الإكراه، فأما إذا كانت راغبة في الزنا لم يتصوّر إكراه، فحصِّلوه إن شاء الله.

#### المسألة الرابعة عشرة:

قد تكلمنا على الإكراه فيا سبق، وهذه الآية تدلُّ على تصوُّر الإكراه في الزنا، خلافاً لمن أنكر ذلك من علمائنا، وهو ابن الماجشون وغيره، ولا يَنْهى اللهُ إلا عن متصوّر، ولا يقع التكليفُ إلا بما يدخل تحت القُدْرَةِ؛ ولذلك قلنا: إنه لا حدَّ عليه؛ لأن الإكراهَ يُسقِطُ حُكْمَ التكليف.

> فإن قيل: إنَّ الزانيَ ينتشر ويشتهي إذا اتصل بالمرأة طبعاً . قلنا : الإلجاء إلى ذلك هو الذي أسقط حُكْمَه .

> > المسألة الخامسة عشرة:

« نهى النبي ﷺ في الحديث الصحيح عن مَهْرِ البغيّ وحُلُوان الكاهن» <sup>(٨٧)</sup>، فإن من البغايا مَنْ كان يأخذ عوضاً عن البغي، وكذلك كان جرى في هذه القصة روى مجاهد في قوله: **﴿ولَا تُكْرِهُوا فَتيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ ﴾**، قـال: كـانـوا يـأمـرون ولائِدَهم فيباغين فكُنّ يفعلْنَ ذلك فيصبن، فيأتينهم بكسبهن. وكانت لعبدالله بن أبي

( ٨٧ ) انظر : ( مسند أحمد بن حنبل : ٢٣٥/١ ، ٣٥٦ . ومصنف ابن أبي شيبة : ٢٧٥/٤ ).

ابن سلول جارية، وكانت تباغي، فكرهَتْ ذلك، وحلفت ألاّ تفعله، فانطلقت فباغت ببرد أخضر، فأتتهم به، فأنزل الله الآية.

المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿فَإِنَّ اللهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾

هذه المغفرةُ إنما هي للمكْرَه لا للذي أَكْرَهَ عليه وأَلْجَأَ المكره المضطر إليه؛ ولذلك كان يقرأها عبدالله بن مسعود، فإن الله من بعد إكراهن لهنَّ غفور رحم.

والمغفرة تتعلق بالمكره المضطر إليه فضلاً من الله، كما قال في الميتة: ﴿ فَمَن اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فلا إِثْمَ عَلَيْهِ إِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِمٍ﴾ [ البقرة: ١٧٣ ].

### الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿اللهُ نُورُ السَّمَواتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ، الْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ، الزَّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَة لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَّة يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ، نُورٌ عَلَى نُورٍ، يَهْدِي اللهُ لِنُورِهِ مَنٌ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْنَالَ لِلنَّاس وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ الآية: ٣٥ ].

هذه آيةٌ عظيمة قد بيناها في كتاب المشكلين، وفي قانون التأويل، وأوضحنا المرادَ منها على أقوال العلماء؛ وهذا الحرف منها ذكره بعض الأحكاميين، فرأينا ألا نُخْلي هذا المختصر منه. واختلف في هذه الشجرة على ستة أقوال:

الأول: أنها ليست مِنْ شجَر الشرق دون الغرب، ولا من شجر الغرب دون الشرق، لأنّ الذي يختصُّ بإحدى الجهتين كان أدنى زيتاً، وأضعف ضوءاً. ولكنها مـا بين الشرق والغرب، كالشام؛ لاجتماع الأمرين فيه؛ وهو قول مالك.

وفي رواية ابن وهب عنه، قال: هو الشام، الشرق من ها هنا والغرب من ها هنا ، ورأيته لابن شجرة أحد حدّاق المفسرين.

الثاني: أنها ليست بشرقية تُسْتَرُ عن الشمس عند الغروب، ولا بغربية تُسْتَرُ عن الشمس وقْتَ الطلوع؛ بل هي بارزة؛ وذلك أحسن لزيتها أيضاً؛ قاله قتادة. الثالث: أنها وسط الشجر، لا تنالها الشمس إذا طلعت ولا إذا غربت، وذلك أجودُ لزيتها؛ قاله عطية.

2.2

THE PR ورة النور الآية ( ٣٥)

الرابع: أنها ليس في شجر الشرق ولا في شجر الغرب مثلها؛ قاله يحيى بن سلام. الخامس: أنها من شجر الجنة لا من الدنيا؛ قاله الحسن.

السادس: أنها مؤمنة، ليست بنصرانية تصلّي إلى الشرق، ولا يهودية تصلي إلى الغرب؛ وهو قول ابن عمر .

قال الفقيه القاضي أبو بكر رضي الله عنه: لا خلاف بين المحققين الذين يُنْزلون التفسير منازله، ويضعُون التأويل مواضعه من غير إفراط ولا تفريط، أَنَّ هذا مثلّ ضربه الله لنوره، ولا يمكنُ أن يضرب لنوره المعظّم مَثَلاً تنبيهاً لخلقه إلا ببعض خلْقِه؛ لأن الخلق بقصورهم لا يفهمون إلا بأنفسهم ومن أنفسهم، ولولا ذلك ما عرف اللهَ إلا اللهُ وحده؛ وأنور المصابيح في الدنيا مصباح يُوقَد من دُهْن الزيتون، ولا سيا إذا كانت مفردةً قد تباعد عنها الشجر فخلصت من الكلّ، وأخذتها الشمْسُ من كل جانب، فذلك أصْفَى لنورها، وأطيب لزيتها، وأنضر لأغصانها، وذلك معنى بركة هذه الشجرة التي فهمها الناس حتى استعملوها في أشعارهم، فقالوا:

بُورك الميْتُ الغـريـبُ كما بُورك نضر الرمّان والزيتونُ

وقد رأيتُ في المسجد الأقصى زيتونة كانت بين محراب زكريًا وبين باب التوبة والرحمة الذي يقولون: إنه المرادُ بقوله: بابٌ باطنُه فيه الرحمة، يعني المسجد الأقصى، وظاهره من قِبَله العذاب بشَرْقيّه دون السور، وادي جهنم، وفوقه أرض المحشر التي تسمّى بالساهرة، فكانوا يقولون: إنها الشجرة المذكورة في هذه الآية. وربُّك أعلم.

ومن غريب الأثر أن بعضَ علمائنا الفقهاء قال: إن هذا مثلٌ ضربه الله لإبراهيم، ومحمد، ولعبد المطلب، وابنه عبدالله، فالمشكاةُ هي الكُوَّة بلغة الحبشة، فشبه عبد المطلب بالكوَّة فيها القنديل، وهو الزجاجة، وشبَّه عبدالله بالقنديل وهو الزجاجة، ومحمد كالمصباح، يعني مِنْ أصلابهما؛ وكأنه كوكب دُرّيٌّ وهو المشتري، يوقَدُ من سورة النور الآية (٣٦) POR QURANIC THOUGHT.....

شجرةٍ مُباركة يعني إرْثَ النبوة، من إبراهيم، وهو الشجر المباركة، يعني حنيفية لا شرقيةً ولا غربية، لا يــهودية ولا نصرانية، يكاد زَيْتُها يُضِيء، ولو لم تمسسه نار .

يقول: يكاد إبراهيم يتكلمُ بالوَحْي من قبل أن يُوحَى إليه، نورٌ على نور إبراهيم ثم محمد .

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله: وهذا كلَّه عدولٌ عن الظاهر ، وليس يمتنع في التمثيل أن يتوسّع المرء فيه ، ولكن على الطريقة التي شرعناها في قانون التأويل لا على الاسترسال المُطْلَق الذي يُخْرِجُ الأمرَ عن بابه ، ويُحَمَّل على اللفظ ما لا يُطيقه ؛ فمن أراد الخبرة به والشفاء من دائه فلينظر هنالك.

### الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وِيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْآصَالِ ﴾ [ الآية: ٣٦ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

اختلف في البيوت على ثلاثة أقوال: الأول: أنها المساجد؛ وهو قولُ ابن عباس، وجماعة. الثاني: أنها بيت المقدس؛ قاله الحسن. الثالث: أنها سائر البيوت؛ قاله عكرمة.

## المسألة الثانية: قوله: ﴿ تُرْفَعَ ﴾ :

فيها ثلاثة أقوال:

الأول: تبنى، كما قال: **﴿وإذْ يَرْفَع إبراهيمُ القَوَاعدَ مِنَ البيت وإسماعيلُ﴾** [البقرة: ١٢٧]. قاله مجاهد. الثاني: تطهَّر من الأنجاس والأقذار ، كقول متعالى: ﴿ وَطَهِّرْ بَيْتِسِيَ﴾ [الحج: ٢٦].

THE PR المورة النور الآية (٤٨)

الثالث: أن تعظم؛ قاله الحسن.

2.7

فأما من قال: إن معناها تبنى فهو مُتَمَعِّن، وقد قال النبي عُرَّلِيَّهُم: « من بنى لله مسجداً ولو مثل مَفْحَص قطاة بنى الله له بيتاً في الجنة » (^^).

ومن قال: إنها تطهّر من الأقذار والأنجاس فذلك كقوله ﷺ : « إن المسجدَ ليَنْزَوِي من النجاسة كما تنزوي الجلدة من النار » <sup>(٨٩)</sup> .

وهذا في النجاسة الظاهرة، فما ظنَّك بغيرها ؟

وأما مَنْ قال: إنها ترفع فالرفع حسًّا كالبناء، وحكماً كالتطهير والتنظيف، وكما تطهر عن ذلك فإنها مطهَّرَةٌ عن اللغو والرفَث، لقوله، وهي: المسألةالثالثة: ﴿وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ﴾:

وهذا يدلّ على أنها المساجد كلها ، ضرَب الله المثلَ لنوره بالزيت الذي يتوقّد منه المصباح في البُقْعَة المكرمة ، وهي المساجد ، تتمياً لتشريفِ المثل بالمثل وجَلاَله من كل جهة . وقد بينا في شرح الحديث مِنْ ذكر المساجد جملا عظيمة تَرْبُو على المأمول فيه .

# الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِـهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُـمْ إِذَا فَـرِيـقٌ مِنْهُـمْ مُعْرِضُونَ﴾ [ الآية: ٤٨ ].

- (٨٩) انظر: (تفسير القرطبي: ٢٦٦/١٢. كشف الخفا: ٢٩٥/١٢. تذكرة الموضوعات للفتني: ٣٦. وسنن ابن ماجه: ٦٤٥).

٤•٧ ..

فيها ثلاث مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

سورة النور الآية (٤٨) .....

روى الطبريّ أنَّ رجلاً من المنافقين كان يقال له بشْر، كانت بينه وبين رجل من اليهود خصومة، وكان اليهودي يدعوه إلى [ التحاكم عند ] <sup>(١٠)</sup> النبيّ، وكان المنّافق يدعوه إلى كعب بن الأشرف، وقال: إن محمداً يحيف علينا، وكان المنافق إذا توجّه عليه الحق دعا إلى غير النبي، وإذا كان له الحق دعاه إليه ليستوفِيّه له؛ فنزلت الآية فيه <sup>(١١)</sup>.

### المسألة الثانية:

قد بينا أنه إذا كان الحكم بين المعاهَد والمسلم ــ أنَّ القضاء يكون للمسلمين لا حقَّ لأهل الذمة فيه، وإن كان بين ذميين فذلك إليهما ، فإذا جاء قاضي الإسلام فإن شاء حكم وإن شاء أَعرض، حسبما تقدم بيانه مستوفى، والحمد لله.

#### المسألة الثالثة:

هذه الآية دليل على وجوب إجابة الدعوى إلى الحاكم؛ لأنَّ اللهَ سبحانه ذمّ مَنْ دُعيَ إلى رسول الله ليحكم بينه وبين خصمه ـ فلم يُجب ـ بأقبح المذمة، وقد بينًا في أصول الفِقْهِ أنَّ حدَّ الواجب ما ذمّ تاركه شرعاً. والله أعلم.

وقد روى أبو الأشعث، عن الحسن أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: «مَنْ دُعيَ إلى حاكم من المسلمين فلم يجب فهو ظالم، ولا حقّ له»<sup>(٩٢)</sup>. وهو حديث باطل، فأما قوله: فهو ظالم فكلام صحيح. وأما قوله: لاحقّ له فلا يصحّ. ويحتمل أن يريد به أنه على غير الحق.

- (٩٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطبي.
  - (٩١) انظر: (أسباب النزول للواحدي: ١٨٨).
- (٩٢) انظر: (مجمع الزوائد: ١٩٨/٤. والمعجم الكبير للطبراني: ٢٧٣/٧. والدر المنثور: ٥٤/٥. وتفسير ابن كثير: ٦/٨٠).

الآية الثانية والعشرون

THE النور الآية (٥٣)

قوله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِالله جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لئنْ أَمَرتَهُم ليَخْرِجنَّ قُل لا تُقْسموا طَاعَةٌ مَعروفَة إِنَّ الله خَبِيرٌ بِمَا تَعمَلُونَ﴾ [ الآية: ٥٣ ].

فيها ثلاث مسائل.

٤٠٨

المسألة الأولى: قوله: ﴿ جَهْدَ أَيَّانِهُم ﴾ :

يعني غاية أيمانهم؛ وقد تقدّم بيانُه. ا**لمسألة الثانية:** 

نزلت في قوم كانوا يتخلّفون عن الجهاد ثم يعتذرون، فإذا عوتبوا قالوا : لو أمرتنا يا رسول الله لخرجنا ، ويحلفون على ذلك ، فقال الله لهم : لا تُقسموا ، ثم قال ــ وهي : **المسألة الثالثة: ﴿ طاعة معروفة﴾ :** 

وفيها ثلاثة تأويلات:

الأول: طاعة معروفة أَمثل.

الثاني: طاعة معروفة بينكم فيها الكذب، أي هي طاعة الله معروفة قولاً، باطلةً قطعاً؛ لا يفعلونها إلا إذا أمرتهم ولو لم يؤمروا ما فَعَلُوا <sup>(١٣)</sup>.

الثالث: قال مجاهد: معنى قوله: طاعة معروفة أنكم تكذبون، يعني ليست لكم طاعة. وقد قرئت «طاعةً » بالنصب على المصدر ، ويكون قوله طاعةً منصوبة ابتداء كلام ، ويرجع المعنى فيه إلى قول مجاهد ، إلا أن الإعرابَ يختلف، والمعنى واحد .

# الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرض كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَىٰ لَهُمْ

(٩٣) في د: إذ لا يفعلونها إلا أمرتهم ولم يؤمروا ما فعلوا.

سورة النور الآية (٥٥) بينيسيني المعامي المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة المعام المعامين وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِم أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لاَ يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَمَنْ كَفَرَ بَعْدَ ذَلِكَ فَأُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسقُونَ ﴾ [ الآية : ٥٥ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رُوي أن بعضَ أصحابِ النبيّ ﷺ شكا إليه ما هم فيه من العدوّ، وتضييقه عليهم، وشدَة الخوف، وما يلقون من الأذى، فنزلت هذه الآية بالوَعْدِ الجميل لهم، فأنجزهُ الله، وملكهم ما وعدهم؛ وأظهرهم على عَدُوّهم.

وروى أبو العالية قال: مكث النبيّ عشر سنين خائفاً يدعو الله سرّاً وجهراً، ثم أمر بالهجرة إلى المدينة، فمكث بها وأصحابه خائفين يُصبحون في السلاح ويُمْسُونَ، فقال رجل: ما يأتي علينا يوم نأمَنُ فيه، ونضَعُ عنا السلاح! فقال النبي ﷺ كلمة معناها لا تَعْبُرُون إلا يسيراً حتى يجلسَ الرجلُ منكم من الملأ العظيم مُحْتَبياً ليس بيده حديدة، وأنزل الله هذه الآية <sup>(١٤)</sup>.

#### المسألة الثانية:

قال مالك: نزلت هذه الآية في أبي بكر وعمر: ﴿ **وعد اللهُ الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات...**﴾ إلى آخرها.

وقال علماؤنا: هذه الآيةُ وَعْدٌ حقَّ وقولٌ صدق، يدلّ ذلك على صحة إمامة الخلفاء الأربعة؛ لأنه لم يتقدمهم أحدٌ في الفضيلة إلى يومنا هذا، فأولئك مقطوع بإمامتهم، متَّفَقٌ عليهم. وصدق وعدُ الله فيهم، وكانوا على الدين الذي ارتضى لهم؛ واستقر الأمْرُ لهم، وقاموا بسياسة المسلمين، وذبَّوا عن حَوزة الدِّين؛ فنفذ الوَعْدُ فيهم، وصدق الكلامُ فيهم، وإذا لم يكن هذا الوعد بهم ينجز، وفيهم نفذ، وعليهم ورد ففيمن يكون إذَنْ؟ وليس بعدهم مثلهم إلى يومنا هذا، ولا يكون فيا بعده. قام أبو بكر بدعوة الحق، واتفاق الخلق، وواضح الحجة، وبرهان الدين، وأدلة اليقين، فبايعه

(٩٤) انظر : (أسباب النزول للواحدي : ١٨٨).

THE PRINCE GHAZI TRUST (THE PRINCE GHAZI TRUST ) THE PRINCE GHAZI TRUST (THOUGHT ) THE INFO

الصحابةُ، ثم استخلف عمر فلزمت الخِلافة، ووجبت النِّيابة، وتعيّن السمع والطاعة، ثم جعلها عمر شُورَى، فصارت لعثهان بالنظر الصحيح، والتبجيل الصريح، والمساق الفسيح؛ جعل الثلاثةُ أَمْرَهم إلى ثلاثة، ثم أخرج عبدالرحمن نفسه بشرط أن يكونَ إلى من اختاره من الرجلين، فاختار عثهان، وما عدل عن الخيار، وقدمه وحقَّه التقديم على على.

ثم قُتل عثمان مظلوماً في نفسه، مظلوماً جميع الخلق فيه، فلم يبْقَ إلا عليّ أخْداً بالأفضل فالأَفْضل، وانتقالاً من الأول إلى الأول، فلا إشكالَ لمن جَنَفَ عن المحال أنَّ التنزيل على هؤلاء الأربعة وعْدُ الله في هذه الآية.

ثم كملت لحال أبي بكر فاتحةً وخاتمة.

٤١٠

ثم كملت لعمر، وكسر الباب، فاختلط الخُشَارُ باللباب، وانجرت الحال مع عثمان واضحةً للعقلاء، معتَرَضاً عليها من الْحَمْقَى، ثم نفذ القَدَر بقَتْله إيثاراً للخَلْق منه على نفسه وأهله، ثم قام عليٌّ أحسنَ قيام لو ساعده النقض والإبرام، ولكنه وجد الأمورَ نشراً، وما رام رَتْقَ خَصْم إلا انفتَق عليه خَصْم، ولا حاول طيَّ مُنْتَشر إلاّ عارضه عليه أَشِر؛ ونُسبت إليه أمور هو منها بريء براءة الشمس من الدّنَس، والماء من القَبَس، وطالبه الأجل حتى غلبه، فانقطعت الخلافةُ، وصارت الدنيا ملكاً تارةً لمن غلب، وأخرى لمن خلب، حتى انتهى الوعدُ الصادق ابتداؤه وانتهاؤه.

أما الابتداء فهذه الآية، وأما الانتهاء فبحديث سفينة، قال سعيد بن حمدان، عن سَفِينة، قال رسول الله ﷺ : « خلافةُ النبوة ثلاثون سنة، ثم يُؤْتِي اللهُ الملكَ من يشاء » <sup>(٩٥)</sup> .

قال سعيد : قال لي سفينة : أمسك عليك ، أبو بكر سنتين ، وعمر عشراً ، وعثمان اثنتي عشرة ، وعلى كذا .

قال سعيد : قلت لسفينة : إنَّ هؤلاء يزعمون أنَّ عليًّا لم يكن خليفة . قال : كذبت ،

(٩٥) انظر: (سنن أبي داود: ٤٦٤٦، ٤٦٤ك. والمستدرك: ٧١/٣، ١٤٥. والمعجم الكبير للطبراني: ٩٨/٧ . وشرح السنة للبغوي: ٧٥/١٤. ودلائل النبوة: ٣٤١/٦ . والبداية والنهاية: ٣٢٥/٦). استاءه بنو الزرقاء ـ يعني بني مروان ـ زاد في رواية: اعدُدْ؛ أبو بكر كذا، وعمر كذا، وعثمان كذا، وعلى كذا، والحسن ستة أشهر، فهؤلاء ثلاثون سنة.

سورة النور الآية (٥٥)

E GHAZI TRU

NICTHOUG

٤١١

وقد روى الترمذيّ وغيره أنَّ رجلاً قام إلى الحسن بن علي بعدما بايع معاوية، فقال له: يا مسوِّد وُجوهِ المؤمنين. فقال: لا بأس، رحمك الله، فإنَ النبيَّ أري بني أمية على مِنبره فساءَه ذلك، فنزلت: ﴿ إِنَّا أعطيناكَ الكَوْثَر ﴾. ونزلت: ﴿ إِنَا أَنزلناه في ليلة القَدْرِ، وما أدراك ما ليلةُ القَدْر. ليلةُ القدر خَيْرٌ من أَلْفِ شهر ﴾. يملكها بعدك بنو أمية يا محمد.

قال القاسم رَاوِي الحديث: فعددناها فإذا هي ألفُ شهر ، لا تزيد ولا تنقص.

وفي الحديث الصحيح أنّ النبي أجلس الحسنَ في حِجْره على المنبر ، وقال : « إن ابني هذا سيِّدٌ ، ولعل الله أن يُصلح به بين فئتين عظيمتيْن من المسلمين » <sup>(١٦)</sup> . **المسألة الثالثة :** 

فإن قيل:هذا الوعد يصحُّ لكم في أبي بكر وحْدَه، فأما عُمَرُ فأيّ أمن معه، وقد قُتل غيلة. وعثمان قد قتل غلبة، وعليّ قد نُوزع بالجْنَبة والجَلَبة.

قلنا : هذا كلام جاهل غبيّ أو متهاون، يكنّ على نفاق خفيّ، أمّا عمر وعثمان فجاءهما أجَلُهما، وماتَا ميتتهما التي كتب الله لهما، وليس في َضمن الأمن السلامة من الموت بأي وَجْهٍ وقع .

وأما عليَّ فلم يكن نِزَاله في الحرب مُذهباً للأَمْن، فليس من شرط الأمن رَفْع الحرب، إنما من شرطه ملك الإنسان لنفسه باختياره، وسلامته عن الغلبة المشحونة بالذلّة، كما كان أصحابُ النبي بمكة، فأما بعدما صاروا إلى المدينة فقد آلُوا إلى الأمن والعِزَّة.

في الصحيح عن خبَّاب بن الأَرَتَّ، قال شكَوْنَا إلى النبي عَلَيْتُهُ وهو متوسَّد بُرْدَةً له

(٩٦) انظر: (صحيح البخاري: ٣/٢٤/٣ ، ٢١/٩. ومسند أحمد بن حنبل: ٣٨/٥. والمعجم الكبير للطبراني: ٢١/٣، ٢٢. والبداية والنهاية ٣٦/١٧/٨ وتهذيب ابن عساكر ٢٢٦/٤ ودلائل النبوة:٦/٢٦. فتح الباري: ٣٠٧/٥. ومشكاة المصابيح: ٦١٧٥. وتفسير القرطبي: ٢٧/٤، ١٠٤، ٣٢/٧٧.وشرح السنة: ١٣٦/١٤). THE PRINCE GHAZI TRUST (ق اللك عنه THE PRINCE GHAZI TRUST (ق النور الآية (٥٥)) THE PRINCE GHAZI TRUST (٤٠٠) عنور التي النور الآية (٥٥)

في ظلّ الكعبة، فقلنا له: ألاَ تستنصِرُ لنا! ألا تَـدْعُوا اللهَ لنا؟ قال: «كان الرجلُ فيمن كان قبلكم يحفر له في الأرض، فيجعل فيه فيُجَاء بالمنشار، فيوضع على رأسه، فيشقّ باثنين، وما يصدّه ذلك عن دينه، ويمشطه بأمشاط الحديد» ما دون لحم مِنْ عظم وعصَب، وما يصدّه ذلك عن دِينه، والله ليتمنَّ هذا الأمر حتى يَسِير الراكبُ من صنعاء إلى حضرموت، لا يخافُ إلا الله والذئبَ على غَنَمه. ولكنكم تستعجلون» <sup>(١٧)</sup>.

وحقيقةُ الحال أنهم كانوا مقهورين فصارُوا قاهِرين، وكانوا مطلوبين فعادوا طالبين، وهذا نهاية الأمْن والعز .

المسألة الرابعة:

قال قَوْمٌ: إن هذا وعدٌ لجميع الأُمَّة في ملك الأرض كلها تحت كلمة الإسلام، كما قال ﷺ : « زُوِيت لي الأرض، فأُرِيت مشارقَها ومغاربها ، وسيبلغ مُلْكُ أمتي ما زُوِي لي منها » <sup>(١٨)</sup> .

قلنا لهم: هذا وعدٌ عامّ في النبوة والخلافة، وإقامة الدعوة، وعموم الشريعة، بنفاذ الوَعْدِ في كل أحد بقـدره وعلى حاله، حتى في الْمفتِينَ والقضاة والأئمة؛ وليس للخلاف محلّ تنفذُ فيه هذه الموعدة الكريمة إلاّ من تقدّم من الخلفاء الأربعة. **المسألة الخامسة: قوله: ﴿ليَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ﴾:** 

فيه قولان: أحدهما : أنها أرضُ مكة ، وُعِدَت الصحابة أن يستخلفوا فيها الكفار . الثاني : أنها بلادُ العرب والعجم . وهو الصحيح؛ لأن أرض مكة محرّمةٌ على المهاجرين . قال النبي ﷺ : «لكن البائس سَعْد بن خَوْلة » – يرثي له رسول الله ﷺ أن مات بمكة <sup>(١٩)</sup> .

- (٩٧) انظر: (صحيح البخاري: ٢٤٤/٤ . ومسند أحمد: ١١١/٥ . ومشكاة المصابيح: ٥٨٥٨).
  - (۹۸) انظر: (سنن ابن ماجه: ۳۹۵۲ . البداية والنهاية: ۲۹۹/۲).
- (٩٩) انظر: (مسند أحمد: ١٧٩/١ . سنن سعيد بن منصور: ٣٣٠. تفسير القرطبي: ٢٩٩/١٢. وتهذيب ابن عساكر: ٩٥/٦ . ١٠٣).

سورة النور الآية ( ۵۸ ). معني المعالي ال

وقال في الصحيح أيضاً : « يمكثُ المهاجرُ بمكة بعد قضاء نسكه ثلاثاً » <sup>(...)</sup> . من رواية العلاء بن الحضرمي .

# الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَـٰأَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلَاَتَ مَرَّاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلاَةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ الظَّهِرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلاَةِ الْعِشَاءِ ثَلَاتُ عَوْرَاتِ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضَكُمْ عَلَىٰ بَعْض كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَاتِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الآية: ٥٨].

فيها اثنتا عشرة مسألة:

المسألة الأولى:

هذه آية خاصة، والتي قبلها عامة؛ لأنه قال فَعمّ: ﴿ يأيها الذين آمنوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتاً غيْرَ بُيوتِكم حتَّى تَسْتَأْنِسُوا وتُسَلِّمُوا على أَهْلها ﴾ [ النور : ٢٧ ]، ثم خصّ ههنا فقال: ﴿ لِيَسْتَأْذِنْكُم الذين مَلَكَتْ أَيمانُكم ﴾؛ فخصَّ في هذه الآية بعضَ المستأذنين، وهم الذين ملكت أيمانكم من مسألة جميع المسلمين في الآية قبلها ، وكذلك أيضاً تناول القول في الآية الأولى جميع الأوقات عموماً، وخصَّ في هذه الآية بعضَ الأوقات، وهي المفسرة على ما يأتي ذكره إن شاء الله.

المسألة الثانية؛ في قوله: ﴿ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾:

ثلاثة أقوال: الأول: أنهم الذكران والإناث. الثانى: أنه العبد دون الأمَّة؛ قاله ابن عباس، وابن عمر. الثالث: أنهن الإناث؛ قاله أبو عبد الرحمن السلمي.

(١٠٠) انظر: (سنن النسائي، الباب: ٤ من تقصير الصلاة. ومسند أحمد: ٥٢/٥. والسنن الكبرى: ١٤٧/٣ . وتفسير القرطبي: ٢٩٩/١٢ . وسنن الترمذي: ٩٤٩ ). THE PRINCE GHAZI TRUST (۵۸) و THE PRINCE GHAZI TRUST (۵۸)

المسألة الثالثة: هل الآية محكمة أو منسوخة ؟

212

فقال ابن عمر : هي محكمة ، يعني في الرجال خاصّة .

وقال ابن عباس: قد ذهب حكمها؛ روى عكرمة أنّ نفراً من أهل العراق سألُوا ابْنَ عباس، فقالوا: يابن عباس، كيف ترى في هذه الآية التي أُمرْنَا فيها بما أمرنا، فلا يعمل بها أحد؛ قول الله: ﴿ **يَــَايَّهَــا الَّذِيــنَ آمَنُــوا لِيَسْتَـاذِنْكُــمُ الَّذِيــنَ مَلَكَـتْ أَيْمَانُكُمْ ....﴾ وقرأوها إلى قوله تعالى: ﴿ عَلَى بَعْضٍ ﴾؟** 

فقال ابن عباس: إن الله رفيقٌ بجميع المؤمنين يحبُّ الستر. وكان الناسُ ليس لبيوتهم سُتُور ولا حِجَال، فربما دخل الخادِمُ أو ولده أو يَتِيمة الرجل، والرجلُ على أهله؛ فأمر الله بالاستئذان في تلك العَوْرَات، فجاءهم الله بالستُور، والخير، فلم أرَ أحداً يَعْمَلُ بذلك.

وهذا ضعيف جدًّا بما بيناه في غير موضع مــن أنَّ شروطَ النسخ لم تجتمع فيه من المعارضة، ومن التقدم والتأخر، فكيف يصحُّ لناظرٍ أن يَحْكُم به؟

### المسألة الرابعة: في التنقيح:

اعلموا \_ وفقّكم اللهُ \_ أنّ الحَجْبَة واقعةٌ من الخَلْق شرعاً، ولـذلـك وجب الاستئذان حتى يخلص به المحجور من المطلق، والمحظور من المباح، وقد قال الله تعالى: **﴿لا تدخلوا بيوتاً غَيْرَ بيوتِكم حتى تستأنِسُوا وتُسَلِّموا على أهلها ﴾. ثم** قال: **﴿أو ما ملكَتْ أَيْمَانُكم ﴾** على ما شرحناه؛ فاستثنى ما ملكت اليمينُ من المحجور، ثم استثنى في مِلْكِ اليمين هذه الأوقات الثلاثة؛ فالعَبْدُ إذا كان وغداً، أو ذا مَنْظَرة، وكان حكمه في الحجبة على صفة فإن هذه الأوقات الثلاثة لا يدخلُ فيها عبد كيفا كان ولا أمة إلا بعد الاستئذان.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ ثَلاَثَ مَرَّاتٍ ﴾:

فذكر قبل صلاة الفجر، وعند الضَّهيرة، وهي القائلة، ومن بعد صلاة العشاء، وهي أوقاتُ الخلوَةِ التي يكون فيه التصرفُ بخلاف الليل كلّه، فإنه وقتُ خلوة، ولكن

لا تصرُّف فيه؛ لأنَّ كل أحد مستغرق بنومه، وهذه الأوقاتُ الثلاثة أوقات خَلوة وتصرُّف، فنُهُوا عن الدخول بغير إذن لئلا يصادِفُوا منظرة مكروهة.

وفي الصحيح: كان النبيُّ ﷺ يصلِّي كذا وركعتين قبل صلاة الصبح وكانت ساعة لا يُدخل على النبي ﷺ فيها ــ من حديث ابن عمر .

وفي رواية عنه: لا أدخل

وعن عائشة: كان النبيُّ يَؤْلِنَكُم ينام أول الليل، ويقوم آخِرَه، ثم يرجع إلى فراشه حتى يَأْتِيَه المؤذّن، فإن كانت به حاجةٌ اغتسل، وإلاّ توضّأ وخرج ــ رواه البخاري وغيره.

وفي الآثار التفسيرية أنَّ النبيَّ ﷺ أرسل إلى عمر غلاماً من الأنصار ۔ يقال له مُدْلج ۔ في الظهيرة، فدخل على عُمر بغير إذن، فأيقظه بسرعة، فانكشف شي<sup>ي</sup> من جسده؛ فنظر إليه الغلام؛ فحزن لها عمر فقال: وددْتُ أنَّ الله بفَضْلِه نهى عن الدخول علينا في هذه الساعات إلا بإذْنِنا. ثم انطلق إلى رسول الله ﷺ فوجد هذه الآية قد أُنزلت عليه؛ فحمد الله.

المسألة السادسة: يريد بقوله: ﴿ صلاةِ العشاء ﴾ التي يدعوها الناس العتمة:

وفي الصحيح من رواية عبدالله بن المغفَّل المزني أنَّ النبيّ عَيَّلِيَّهُ قال: « لا يغلبنَّكم الأعرابُ على اسم صلاتكم المغرب» <sup>(١٠١)</sup>. قال: والأعراب تقول العشاء، وتسمي أيضاً العشاء العتَمة ، ففي الحديث الصحيح: « لو يعلمون ما في العَتَمةِ والفَجْرِ لأتوهما ولو حَبْواً » <sup>(١٠٢)</sup>.

- (١٠١) انظر: (مجمع الزوائد: ٣١٤/١. والدر المنثور: ٥٧/٥. وشرح السنة: ١٢١/٢، ٢٢٢. ومشكل الآثار للطحاوي: ٢٣٧/١ . ومشكاة المصابيح: ٦٣١ . وصحيح ابن خزيمة: ٣٤٩. ومصنف عبد الرزاق: ٢١٥٥ . ومسند أبي عوانة: ٣٦٩/١).
- (١٠٢) أنظر: (صحيح البخاري: ١٦٠/١، ١٦٧، ١٨٤، ١٨٤، ٣٨/٣ . وصحيح مسلم، الباب: ٢٨، حديث: ١٢٩. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٧٨/٢، ٣٠٣، ٣٧٥، والسنن الكبرى: ٤٢٨/١ وشرح السنة: ٢٢٢/٢ . ومسند أبي عوانة: ٣٧/٣. وفتح الباري: ٢٠٨/٢، ٢٩٣/٥ . وتفسير القرطني: ٣٦/١٢، ٢١٢/١٣. وتاريخ بغداد: ٤٢٥/٤).

العلم المعام (٥٨)

وفي البخاري أيضاً ، عن أبي بَرْزَة : «كان النبي عَلَيْكَمْ يؤخّر العشاء » <sup>(١٠٣)</sup> . وقال أنس : « أُخَّر النبيُّ عَلَيْكَمُ العشاء الآخِرَة » . وفي حديث عائشة : « أعْتَمَ النبي عَلَيْكَمْ بالعَتَمة » . وقول أنس في البخاري : « العشاء الآخرة يدلّ على العشاء الأولى » . وفي الحديث : « لا يغلبنّكم الأعرابُ على اسمِ صلاتِكم العشاء يَدْعُونها العتَمة » ؛

لأنهم يُعْتِمون بحلاب الإبل.

217

وهذه أخبارٌ متعارضَةٌ لا يُعْلَمُ منها الأولُ من الآخر بالتاريخ، لكن كلَّ حديث بذاته يبيِّن وقته، وذلكَ أنَّ النَّهْيَ من النبيّ عَلَيْكَمْ عن تسمية صلاة المغرب عشاء، وعن تسمية صلاة العشاء عتمة ثابتٌ؛ فلا مردّ له من أقوال الصحابة فضلاً عمَّنْ عداهم.

وقد كان ابنُ عمر يقول: مَنْ قال صلاة العَتَمة فقد أثم. وقال ابن القاسم: قال مالك: **﴿وَمِنْ بَعْدِ صَلاَةِ العِشَاءِ ثَلاَثُ عَوْرَاتٍ لَكُمْ ﴾؛** فالله سماها صلاة العشاء، فأحبَّ النبي عُ<del>يَّالِمُ</del> أن تُـسَمَّى بما سمَّاها به الله، ويعلِّمها الإنسان أهله وولده، ولا يقل عَتَمة إلا عند خطاب مَنْ لا يفهم، وقد قال حسان:

وكـــان لا يـــزالُ بها أنيسٌ خلالَ مُـروجهـا نَعَـمٌ وشَــاءُ فدَعْ هذا ولكـن مِـنْ لطيـفٍ يــؤرَّقُني إذا ذهــب العِشــاء المسألة السابعة: قوله: ﴿ ثَلاَتُ عَوْرَاتٍ﴾:

العَوْرَةُ كلَّ شيء لا مانِعَ دونه. ومنه قوله تعالى: ﴿ إِنَّ بِيوتنا عَوْرَةٌ ﴾ [ الأحزاب: ١٣ ]؛ أي سهلة المدخل، لا مانع دونها، فبيَّن العِلَّةَ الموجبة للإذن، وهي الخلوة في حال العورة، فتعيَّن امتثالُه، وتعذَّر نَسْخُه، ثم رفع الجناح بعدهن في ذلك، وهو الميل بالعِتَاب أو العقاب على الفاعل، وهي:

(١٠٣) أنظر: (صحيح مسلم، الباب: ٣٩، حديث: ٢٢٦ من المساجد. والسنن الكبرى: ٤٥١/١، ٦٦/٢. وسنن النسائي، الباب: ١٩ من المواقيت. ومسند أحمد: ٩٤/٤، ٩٤/٥ . ومجمع الـزوائد: ١٦٤/١. ومصنف ابن أبي شيبة: ١/٣٣٠. وتغليق التعليق: ٢٥٩). ENV .

المسألة الثامنة:

سورة النور الآية (٥٨)

ثم بيّن العلة الأصلية والحالة الأهلية ، وهي : المسألة التاسعة : قوله : ﴿طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ ﴾ :

أي متردّدون عليكم في الخدمة، وما لا غِنى بكم عنه منهم؛ فسقط الحرَج عن ذلك، وزال المانع، كما قال ﷺ في الهِرّة حين أصغى لها الإناء: « إنها من الطوَّافِين عليكم أو الطَّوَّافات» <sup>(١٠٤)</sup>. وذلك مُسقط لحكم سُؤْرِها في مباشرتها النجاسة وحُمْلها أبداً على الطهارة، إلا أنْ يرى في فمها أذى.

GHAZI TRU

المسألة العاشرة: قوله: ﴿ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض ﴾ :

يريد بعضكم من بعض في المخالطة والملاَبسة؛ فلذلك سقط الاستئذانُ لهم عليكم، ولكم عليهم، كما ارتفع الجناح بينكم وبينهم، منهم لكم، ومنكم لهم. **المسألة الحادية عشرة: قوله: ﴿ كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَاتِ﴾:** 

المعنى يبيِّنُ اللهُ الآياتِ الدالةَ على المعجزة والتوحيد، كما يبين الآياتِ الدالةَ على الأحكام؛ وقد بينا في كتب الأصول ما يدلّ الشَّرْعُ عليه، وما يدلّ العَقْلُ عليه، وما يشترك فيه دليلُ العقل والشرع بأوضَح بيان. والله أعلم.

المسألة الثانية عشرة:

لا بأسَ أَنْ يجلسَ الرجلُ مع أهله وفخذُه منكشفة، وحديثُ جَرْهَد ـ وكان من أصحاب الصُّفَّة أنه قال: جلس رسولُ الله عَلَيْكَم عندنا وفخذي منكشفة، فقال: « خَرِ عليك، أما علمتَ أن الفخذ عورة» <sup>(١٠٥)</sup>، وقد غطاها رسول الله عَلَيْكَم عند دخول عثمان؛ لأنها كانت منكشفة من جهته التي جلس منها.

- (١٠٤) انظر: (مسند أحد: ٢٩٦/٥، ٣٠٣، ٣٠٩. والتمهيد لابن عبد البر: ٣١٨/١، ٣١٩، ٣٢١، ١٠٢، ٣٢٣. طبقات ابن سعد: ٣٥١/٨. ومسند الحميدي: ٤٣٠).
- (١٠٥) انظر: (مسند أحمد: ٤٧٩/٣ . وسنن الدارمي: ٢٨١/٢ . والسنن الكبرى: ٢٢٨/٢ . والمعجم الكبير للطبراني: ٣٠٥/٢ . ومشكل الآثار: ٢٨٦/٢ ).

الآيتان (٥٩ و٦٠) على المسلم التي المراجع المراجع المرجع ا

ومن حديث عَمْرو بن شُعيب عن أبيه عن جدّه: « إذا زوّج أحدُكم عَبْدَه أو أُجِيرِه فلا ينظر إلى ما دون السرّة وفوق الركبة؛ فإنه عَوْرَة ».

وقال الأوزاعي: إنما أَمَر النبي عَلَيْكُم جرهدا لأنه كان في المسجد مريضاً، وليس الفخد عَوْرة.

## الآية الخامسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ الَّذِينَ مِـنْ قَبلِهِمْ، كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آيَاتِهِ وَاللهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ [ الآية: ٥٩ ]. فيها مسألة واحدة:

هذه الآية مبينة قوله: ﴿ أو الطَّفْلِ الذين لم يَظْهَرُوا على عَوْرَاتِ النساء ﴾ [النور: ٣١]، فكان الطفل مستثنى من عموم الحجبة في الآية الأولى إذا لم يظهَرُ على العورة؛ ثم بين اللهُ أنَّ الطفل إذا ظهر على العَوْرَة، وهو بالبلوغ، يَستأذن، وقد كان قوله: ﴿ أو الطِّفْلِ الذين لم يَظْهَرُوا على عَوْرَاتِ النساء ﴾ كافياً لأنَّ المستثنى طفل بصفته المختصة به، ويبقى غَيْرُه على الخجر؛ فكانت هذه الآية زيادة بيانٍ ؛ لإبانة اللهِ في أحكامه وإيضاح حلاله وحرامه.

# الآية السادسة والعشرون

قوله تعالى: ﴿وَالْقَوَاعِدُ مِنَ النِّسَاءِ اللاَّتِي لاَ يَرْجُونَ نِكَاحاً فليْسَ عَلَيهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غَيرَ متَبَرِّجَاتٍ بزِينَةٍ وَأَنْ يَسْتَعفِفْنَ خَيْرٌ لَهُنَّ وَاللهُ سَميعٌ عليم [ الآية: ٦٠ ].

فيها أربع مسائل.

المسألة الأولى: قوله: ﴿ الْقَوَاعِدُ مِنَ النساء ﴾ :

جمع قاعد بغير هاء فَرْقاً بينها وبين القاعدة من الجلوس في قول بعضهم. وهن

سورة النور الآية ( ٦٠) عليه المعني المعني

اللواتي قعدْنَ عن الحيض وعن الولد، فليس فيهن رغبةٌ لكل أحد، ولا يتعلق بهن القلْبُ في نكاح، ويجوز النَّظَرُ إليهن بخلاف الشباب منهن.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : جِلْبَابهنّ ؛ وهو قول ابن مسعود ، يعني به الرّداء أو المقْنَعة التي فوق الخِمَار تضعَهُ عنها إذا سترها ما بعده من الثياب.

والثاني: تضَع خمارَها، وذلك في بيتها، ومِنْ وراء سترها من ثوب أو جدار، وذلك قوله: غير مُتَبَرِّجاتٍ بزينة، يعني وهي:

## المسألة الثالثة:

غير مظهرات لما يُتطلَّع إليه منهنّ، ولا متعرضات بالتزيين للنظر إليهن، وإنْ كنّ ليس بمحل ذلك منهن، وإنما خصّ القواعِدَ بذلك دونَ غيرهنّ لانصراف النفوس عنهن، ولَأَنْ يستعففن بالتستر الكامِلِ خَيْرٌ من فِعْل المباح لهن من وَضْع ِ الثياب. والله أعلم.

# المسألة الرابعة:

من التبرج أَنْ تلبسَ المرأة ثوباً رَقِيقاً يصفُها، وهو المراد بقوله ﷺ في الحديث الصحيح: « رُبَّ نساء كاسيات عاريات، مائلات مميلات، لا يدخُلْنَ الجنة، ولا يجدْنَ ريحها » <sup>(١٠١)</sup>. وإنما جعلهنّ كاسيات لأنَّ الثيابَ عليهن، وإنما وصفهن بعاريات لأنّ النَّوْبَ إذا رَقَّ يكشفهن؛ وذلك حرام.

# الآية السابعة والعشرون

 THE PRINCE GHAZI TRUST (قاللية (٦١)) THE PRINCE GHAZI TRUST

أُمَّهَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوَانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخَوَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَمَّاتِكُم أَوْ بُيُوتِ أَخْوَالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ خَالاَتِكُمْ أَوْ مَا مَلَكْتُمْ مَفَاتِحَهُ أَو صَدِيقِكُم، لَيْسَ عَلَيْكُم جُنَاحٌ أَنْ تَأْكُلُوا جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً، فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتاً فَسَلِّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِنْ عِنْدِ اللهِ مُبَارَكَةً طَيَّبَةً، كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [الآية: ٦1].

> فيها أربع عشرة مسألة : المسألة الأولى : في سبب نزولها :

وفي ذلك ثمانية أقوال:

27.

الأول: أن الأنصارَ كانوا يتحرَّجُون إذا دُعوا إلى طعام أن يأكلوا مع هؤلاء من طعام واحد، ويقولون: الأعمى لا يُبْصِر طيَّبَ الطعام، والأعرج لا يستطيع الزَّحَامَ عند الطعام، والمريض يَضْعُفُ عن مشاركة الصحيح في الطعام، وكانوا يعزلون طعامَهم مُفْرَداً، ويرون أنه أفضل؛ فأنزل اللهُ الآيةَ، ورفع الحرَجَ عنهم في مُؤاكلتهم؛ وهذا قول ابن عباس.

الثاني: أن أهلَ الزَّمَانة هؤلاء ليس عليهم حرَج أن يأكلُوا مِنْ بيوت مَنْ سمى اللهُ بعد هذا من أهاليهم؛ قاله مجاهد.

الثالث: رواه مالك، عن الزهري، عن سعيد بن المسيب - أن الآية نزلت في أناس كانوا إذا خرجوا مع رسول الله عَلَيْكُم - يعنون في الجهاد - وضَعُوا مفاتيحَ بيوتهم عند أهل العلَّة ممن يتخلَّفُ عن رسول الله عَلَيْكُم : عند الأعمى، والأعرج، والمريض، وعند أقاربهم، وكانوا يأمرونهم أنْ يأكلُوا من بيوتهم إذا احتاجوا إلى ذلك، فكانوا يتَقُونَه ويقولون: نخشى ألا تكونَ نفوسُهم بذلك طيبة، فأنزل الله هذه الآية يحلُّه لهم.

الرابع: أن عليّ بن أبي طلحة روى عن ابن عباس لما أنزل الله: ﴿ **يأيها الذين** آمنوا لا تأكلُو أموالَكم بينكم﴾ [ النساء: ٢٩ ]. فقال المسلمون: إنّ الله قد نهانا أنْ نأكلَ أموالنا بيننا بالباطل، والطعامُ هو من أفضل الأموال، فلا يحلّ لأَحَدٍ منا أن سورة النور الآية ( ٦١ ) المسلم المسلم المحمد الم

يأكلَ عند أحدٍ؛ فكفَّ الناسُ عن ذلك؛ فأنزل الله هذه الآية إلى قوله... **﴿ أَو مَا** مَلَكْتُم مَفَاتِحَه ﴾ وهو الرجلُ يُوكَل الرجل بضَيْعته.

الخامس: مَنْ دُعِي إلى وليمةٍ من هؤلاء الزَّمْنَى فلا حرجَ عليه أن يُدْخِلَ معه قائِدَه.

السادس: أنها نزلت حين كانت البيوت لا أبواب لها والستور مُرْخَاة، والبيت يدخل، فربما لم يوجد فيه أحد، والبيوت اليوم فيها أهلُها، فإذا خرجوا أغلقوها.

السابع: أنها نزلت في جواز مبايعة الزَّمْنَي، ومعاملتهم؛ قالته عائشة.

الثامن: قاله الحسن: قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَى حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْمَرِيض حَرَجٌ ﴾: نفي لوجوب الجهاد عليهم. وقوله تعالى بعد ذلك: ﴿ وَلاَ عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾ كلامٌ مستأنف خُوطِبَ به جميعُ الناس. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَلاَ عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾

يعني ولا عليكم أيها الناس، ولكن لما اجتمع مخاطَبٌ وغير مخاطب غلب المخاطب لينتَظِمَ الكلامُ. وكان المعنى يراد بـه جميعُ مَـنْ ذكـر : مـن الأعمـى، والأعـرج، والمريض، وأصحاب البيوت.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ بُيُوتِكُمْ ﴾ :

فيه ثلاثة أقاويل:

الأول: يعني مِنْ أموال عِيَالكم وأزواجكم؛ لأنهم في بيته.

الثاني: من بيوت أولادكم، ونُسِبَتْ أولادهم إليهم لما جاء في الأَثَر: « أَنْتَ ومالك لأبيك » <sup>(١٠٧)</sup> . ولذلك لم يذكر اللهُ بيوتَ الأبناءِ حين ذكر بيوتَ الآباء والأقارب، لدخولهم فيا تقدّم مِنْ ذِكْرِ الأنفس، كما قررناه.

الثالث: أن المرادَ به البيوتُ التي أهلوها وساكنوها خدمة لأصحابها .

(١٠٧) سبق تخريجه.

THE PRINCE GHAZI TRUST (FOR OURANIC THOUGHT) النور الآية (٦١)

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أُمَّهَاتِكُمْ أَو بُيُوتِ إِخْوَانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخَوَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُوتِ عَمَّاتِكُمْ أَوْ بُيُوت أَخْوَالِكُمْ أَوْ بُيُوتِ خَالاَتِكُمْ ﴾:

فأباح الأَكْلَ لهؤلاء من جهة النَّسَب من غير استئذان في الأَكْلِ إذا كان الطعامُ مَبْذُولاً. فإن كان مُحْرزاً دونهم لم يكن لهم أَخْذُه، ولا يجوزُ أَنْ يجاوِزُوا إلى الادّخار، ولا إلى ما ليس بمأكول، وإن كان غَيْرَ مُحْرز عنهم إلا بإذْن منهم، وهي **المسألة الخامسة.** 

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكْتُمْ مَفَاتِحَهُ ﴾ :

فيه ثلاثة أقوال:

277

أحدها : أنه عنى به وكيلَ الرجل على ضيْعـته، وخازِنَه على ماله؛ فيجوزُ له أن يأكلَ مما هو قَيِّم عليه؛ قاله ابن عباس.

الثاني: أنه أراد به منزل الرجل نفسه ، يأكلُ مما ادّخره فيه؛ وهذا قول قتادة. الثالث: أنه عنى به أكْل السيد من منزل عَبْدِه وماله؛ لأن مالَ العَبْدِ لسيده؛ حكاه ابن عيسى.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ أَوْ صَدِيقَكُمْ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أن يأكل من بيت صديقهِ في وليمةٍ أو غيرها إذا كان الطعامُ حاضراً غير محرز ؛ قاله ابن عباس. والأصدقاءُ أكثر من الآباء ؛ ألا ترى أن الجهنميين لم يستغيثوا بالآباء والأمهات، وإنما قـالـوا : **﴿فها لنـا مِـنْ شافِعِينَ . ولا صَـدِيـقٍ حَمِيمٍ ﴾** [ الشعراء : ١٠١ ، ١٠١ ].

المسألة الثامنة: في تنقيح معاني الآية المذكورة في المسائل السبعة:

وذلك يكون بنظم التأويل في الأقوال على سَرْد ، فيتبيَّنُ المعنى المستقيم من غيره.

سورة النور الآية ( ٦١) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 31) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 31) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 31)

أما إنْ قلنا بقول الحسن مِنْ أن نَفْي الحرج عن الثلاثة الأصناف الزَّمْنَى مقـطوعٌ عما قبله، وأنّ قوله تعالى: **﴿وَلَا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾** كلامٌ مستأنف.

وأما قول من قال في الأول: إن الأنصار تحرَّجوا أَنْ يأكلوا معهم، فلو كان هذا صحيحاً لكان المعنى: ليس على مَنْ أكَل مع هؤلاء حرج، فأما أن يتحرَّجَ غيرُهم منهم، وينفى الحرَج عنهم فهو قَلْبٌ للقول من غير ضرورة عَقْلٍ ولا رواية صحيحة في نَقْل.

وأما القول الثاني فإنه كلامٌ ينتظم؛ لأن نفي الحرَج عن أصحاب الزَّمَانَةِ وعمَّنْ سواهم أن يأكلوا من بيوتِ مَنْ سمى الله فهو كلامٌ منتظم، ولكن بقي وجْهُ الفائدة في تخصيص أهل الزمانة بالذِّكْرِ، مع أن عموم قوله: ﴿ **لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تأكُلُوا ﴾** يكفي في تخصيصهم، فيحتمل أنْ يكونَ وَجْهه أنه بدأ بهم؛ لأنهم رأوا أنهم بضَرَارتهم أحقّ من الأصحّاء بالمواساة والمشاركة.

وأما رواية مالك عن ابن المسيب فهو أيضاً كلامٌ منتظم، لأجل تخلَّفهم عنهم في الجهاد، وبقاء أموالهم بأيديهم،لكنقوله:﴿ **أَوْ ما مَلَكْتُمُ مَفَاتِحَهُ ﴾**قد اقتضاهوأفاده، فأيُّ معنى لتكراره، فكأن هذا القولَ بَعِيد جدّاً.

وأما القول بأنه بيان لقوله: ﴿**لا تأكلُوا أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بَالبَاطُلُ﴾** [النساء: ٢٩ ] فينتظم معنى، لكن ذِكْر الزَّمَانَةِ غيرُ مختصّ به ولا منتظم معه.

وأما القولُ الخامس في أَكْلِ الأصحاء مع الزَّمني فذلك مدخول بما دُخل به القول الأول، مِن أنَّ نظام الكلام ِ في نَفْي الحرَج عن الناس في الزَّمني لا عن الزَّمني فيهم.

وأما السادس فحسن جدّاً ، وكذلك السابع مثله لو عضدته صحَّةُ النقْلِ . **المسألة التاسعة: في المختار :** 

وذلك أن يقال: إن الله رَفع الحرَج عن الأعمى فيا يتعلّق بالتكليف الذي يُشترط فيه البَصَر، وعن الأعرج فيا يشترط في التكليف به المشي، وما يتعذّر من الأفعال مع وجود الحرَج، وعن المريض فيا يتعلّق بالتكليف الذي يؤثّر المرَضُ في إسقاطه كالصوم، وشروط الصلاة، وأركانها، والجهاد، ونحو ذلك. GR.QURANIC.THOUGHT. 272 ثم قال تعالى بعد ذلك مبيناً : « وليس عليكم حرَّجٌ في أن تَأْكُلُوا من بيوتكم » فهذا معنى صحيح، وتفسيرٌ مُفِيد، لا يفتقر في تفسير الآية إلى نَقْل، ويعضده الشرعُ

THE PRINCE GHAZI TRUST

والعقل؛ فأما الأكلُ من مال الأزواج فذلك جائز للزوجة فيا ليس بمحجوب عنها، ولا مُحْرز منها.

قال النبي ﷺ : « إذا أنفقت المرأةُ من مال زوجها غَيْرَ مفسدةٍ كان لها أجرُها بما أنفقت ، وللزوج مِثْلُ ذلك » (١٠٨) .

وأما ما كان مُحْرَزاً عنها فلا سبيلَ لها إليه، وكذلك الزوج يأكلُ مِن مال زوجه غير مُفسد، لكن الزوجة أبْسَط، لِمَا لَهَا من حقٍّ النفقة، ولما يلزمها من خدمة المنفعة.

وأما بيتُ الابن فقد تقدّم أنه كبيت المرء نَفْسِه، لكن كما بيناه فيما كان غير مُحرزٍ ، فلا يتبسط الأبُ على الابن في هَتْك حِرْزِ وأخْذِ مالَ ، وإنما يأكله مسترسلاً فيا لم يقع فيه حيازة، ولكن بالمعروف دونَ فسادٍ ولا استغنام.

وأما بيتُ الأب للابن فمثله، ولكن تبسَّط الابن أقلَّ مِن تبسط الأب، كما كان تبسّطُ الزوج أقل من تبسط الزوجة.

وأما بيوتُ سائر القرابة الذين ذُكروا في الآية فلا يلحق بذلك ولا سبيل إليه.

وأماً بيتٌ ملكتم مفاتِحَه فهو الوكيل، قال النبي: «الخازن الأمين الذي يعطي ما أمر كاملاً موفّراً طيبة به نفسه أحد المتصدّقين » (١٠٩) . ولا بد للخازن من أن يأكلَ مما يخزن إجماعاً ، وهذا إذا لم تكن له أُجرة ، فإن استأجره على الخَزْن حَرُم الأكل.

وأما مالُ العبد فيدخل في قوله: ﴿ بُيُوتِكُمْ ﴾؛ لأن العَبْدَ وماله مِلْكٌ للسيد.

وأما من قال: إنه مَنْزِلُ الرجل نفسه فخطأ مَحض؛ لأن ذلك قد أفاده قوله: ﴿ بُيُوتِكُمْ ﴾ ، كما بيّنا أن بيتَ الابن يدخل فيه؛ فبَيْتُ العبد أولى وأُحرَى بإجماع.

- (١٠٨) انظر: (صحيح البخاري: ٧٣/٣، ٨٤/٧ . وسنن النسائي، الباب: ٤٨ من الزكاة. ومصنف عبد الرزاق: ٧٢٧٢، ١٦٦١٩ . ومشكاة المصابيح: ١٩٤٨).
- (١٠٩) انظر: (صحيح البخاري: ٢/٢٤، ١٥٥/٣، ١٣٥. ومسند أحمد: ٤٠٥/٤. فتح الباري: ٢٩/٤ . وسنن النسائي: ٧٩/٥ . وشرح السنة: ٢٠٧/٦ . ومشكاة المصابيح: ١٩٤٩ ).

وأما بيت الصديق، فإنه إذا استحكمت الأخوّة جرى التبسُّطُ عادةً، وفي المثل: أيهم أحبّ إليك أخوك أم صديقك؟ قال: أخي إذا كان صديقي.

GHAZI TRUST

٤٢

قال لنا الإمام العادل أبو الفضل بن طوق، قال لنا جمال الإسلام أبو القاسم القشيري إمام الصوفية في وَقْته: عزيز مَن يصدق في الصداقة، فيكون في الباطن كما هو في الظاهر، ولا يكون في الوَجهِ كالمرآة ومن ورائك كالمِقْرَاض، وفي معناه ما قلت:

مَسن لي بمن يَشِقُ الفَسؤادُ بسودَه وإذا ترحّل لم يسزغُ عَسن عَهده يا بـوَْسَ نَفْسِي مِن أَخ لي بساذل حُسنَ الوفاء بقُسربه لا بُعْده يُسولي الصفاء بنُطْقِه لا خلقسه ويسدسُّ صاباً في حلاوةِ شَهْده فلسانُه يُبدي جسواهسرَ عقده وجَنَسانُه تغلي مسراجل حِقْده لاهُسمَّ إني لا أُطيسق فسراسة بك أستعيذ من الحسود وكَيْده

المسألة العاشرة: في تمام المعنى في الآية من قوله تعالى: ﴿ ليسَ عليكُم جنَاح أَنْ تَأْكُلُوا جَميعاً أو أَشْتَاتاً ﴾:

فيه أربعة أقوال:

سورة النور الآية (٦١

الأول: أنها نزلت في بني كِنَانة؛ كان الرجل منهم يحرَّم على نفسه أن يأكلَ وَحدَه، حتى إن الرجل ليُقِيم على الجوع حتى يجدَ مَن يُوًاكله، وكانت هذه السيرة موروثة [ عندهم] <sup>(١١٠)</sup> عن إبراهيم ﷺ؛ فإنه كان لا يأكلُ إلاّ مع غيره.

الثاني: أنها نزلت في قوم ٍ من العَرَبِ كانوا إذا نزل بهم ضَيْفٌ تحرَّجوا عن أَنْ يأكلَ وحده حتى يأكلوا معه.

الثالث: أنها نزلت في قوم ِ كانوا يتحرَّجون أَنْ يأكلوا جميعاً ، ويقول الرجل: آكل وَحْدي .

( ١١٠ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطبي.

الرابع: أنها نزلت في المسافرين يخلطون أَزْوِدَتهم، فلا يأكل حتى يأتي الآخر، فأُبيح ذلك لهم.

ورة النور الآية (٦١)

وهذا القولُ تضمَّن جميعَ ذلك، فيجوز للرجل أَنْ يأكلَ مع الآخر، وللجهاعة، وإن كان أكلهم لاينضبط، فقد يأكلُ الرجل قليلاً والآخر كثيراً، وقد يأكل البصير أكْثَر مما يأكل الأعمى، فنفى اللهُ الحرَج عن ذلك كله، وأباح للجميع الاشتراكَ في الأكل على المعهود، ما لم يكن قَصْداً إلى الزيادة، على ما روى ابن عُمر أنّ النبي عَيِّيْكُم « نهى عن القِران في التمر إلّا أَنْ يستأذنَ الرجلُ أخاه » (١١٠).

وهذا هو النَّهد الذي يجتمع عليه القومُ، وسواء كان مشترى منهم، أو كان بخلطهم له فيا بينهم، فإن كان طعامَ ضيافة أو وليمة فلا يلزَمُ ذلك فيه؛ لأنّ كلَّ واحد منهم يأكلُ من مال غيره، لا سيا ونحن نقول: إن طعامَ الضِّيَافَةِ والوليمة يأكُله الحاضرون على ملك صاحبه على أحدِ القولين، وهو الصحيح، حسبا بيّناه في أصول الفقه؛ ولذلك لم تجز التغدية والتعشية عندنا في طعامِ الكفَّارة على ما بيناه في موضعه.

وقد روى البخاريّ في النَّهد حديثَ أبي عبيدة في جمع الأزواد، وكان يغدّيهم كل يوم تَمْرةً تمرة. وحديث عمر في نَحْرِ الإبل ومنعه من ذلك، وجمع النبي عَلَيْكُم أزواد الجيش، وبرّك عليها، ثم احتثى كلُّ أحد في مِزْوَده ووعائه من غير تسوية، حتى فرغوا، واشتقاقه من الخروج، يقال: نهدَ تَدْيُ المرأة، ونهد القومُ لغزوهم، ونهد الجماعةُ: إذا أخرجوا طعاماً أو مالاً، ثم جمعوه، وأكلوا أو أنفقوا منه.

المسألة الحادية عشرة: قوله: ﴿ فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتاً فَسَلِّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾:

في البيوت قولان: أحدهما : أنها البيوت كلها . والثاني : أنها المساجد . والصحيح هو الأول ، لعموم القول ، ولا دليلَ على التخصيص .

(۱۱۱) سبق تخریجه.

277

5 T V

فأما قوله: ﴿ فَسَلِّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾ \_ وهي: المسألة الثانية عشرة: ففيها أربعة أقوال: الأول: سملوا على أهاليكم في بيوتكم؛ قاله قتادة. الثاني: إذا دخلتم بيوت غيركم فسلموا عليهم؛ قاله الحسن. [ الثالث: إذا دخلتم المساجد فسلموا على مَنْ فيها من ضَيْفكم]<sup>(١١٢)</sup>. الرابع: إذا دخَلْتم بيوتاً فارِغةً فسلِّموا على أنفسكم، قولوا: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين؛ قاله ابن عمر.

GHAZI TRUST

المسألة الثالثة عشرة: في المختار من هذه الأقوال:

سورة النور الآية ( ٦١ ) .....

وبيانه أنَّ الله سبحانه قال في الآية الأولى: **﴿لا تَدْخُلُوا بيوتاً غَيْرَ بيُوتِكُم حَق** تَسْتَأْنِسُوا وتُسلِّمُوا عَلَى أَهْلِها ﴾ [ النور : ٢٧ ] فنصّ على بيوت الغَيْرِ ، ثم قال في هذه الآية الثانية: **﴿ فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتاً فَسَلِّمُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾** ؛ أي ليسلم بعضكم على بعض ، وأطلق القولَ لأنه قد بيَّنَ الحكْمَ في بيوت الغير ، ليدخل تحت هذا العموم كلَّ بيت ، كان للغير أو لنفسه ، وقال : **﴿ عَلَى أَنْفُسِكُمْ ﴾** ليتناولَ اللفظُ سلامَ المرْء على عينه ، وليأخذ المعنى سلام الناس بعضهم على بعض ، فإذا دخل بيتاً لغيره استأذن كما تقدّم ، وإن دخل بيتاً لنفسه سلم ، كما ورد في الحديث يقول : السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين ؛ قاله ابنُ عمر .

وهذا إذا كان فارغاً ، فأما إذا كان فيه أَهْلُه وعيَالُه وخدَمه فليقل : « السلام عليكم»؛ فإنهم أهلٌ للتحيةِ منه ، وإن كان مسجداً فليقُلْ كما جاء في الحديث : « السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين » . وعليه حمل ابنُ عمر البيتَ الفارغ .

والذي أختارُه إذا كان البيت فارغاً أنه لا يلزم السلام؛ فإنه إذا كان المقصود الملك فالملائكة لا تفارِق العَبْد بحال، أما إنه إذا دخلت بيتَك يستحبُّ لك ذكر الله

( ١١٢ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطبي.

THE PRINCE GHAZI TRUST (المور الآية ( ۲۲ ) FOR.QUR'ANIC THOUGHT

بما قد شرحناه في سورة الكهف بأن يقول: ﴿ **ما شاءَ اللهُ لا قُوَّةَ إلاّ باللهُ ﴾** [الكهف: ٣٩]. والله أعلم.

المسألة الرابعة عشرة:

271

قد بيّنا في سورة النساء كيفية السلام الذي شرع اللهُ لعباده، وأوضحنا مَجْرَاه، ومما أجمع عليه العلماء أنَّ سلامَ الواحد على الجماعة يكفي في الابتداء والردّ.

وقال الحسن: كان النساء يسلَّمْنَ على الرجال، ولا يسلم الرجال على النساء. وهذا صحيح؛ فإنها خلطة وتعرّض إلا أن تكون امرأة مُتَجَالَّة؛ إذ الخلطة لا تكون بين الرجال والنساء؛ وهذا هو المقصود والمنتهى.

## الآية الثامنة والعشرون

قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونُ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَى أَمْرِ جَامِع لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوه إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ أُوْلَئِكَ الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكَ لِبَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَنْ لِمَنْ شِئْتَ مِنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ اللة إِنَّ الله غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [الآية: ٦٢]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: فسى سبب نزول الآية:

والمراد بها في ذلك ثلاثة أقوال:

الأول: أنَّ الأَمْرَ الجامع الجمعة، والعِيدَان، والاستسقاء، وكل شيء يكون فيه الخلطة؛ قاله يحيى بن سلام.

> الثاني: أنه كلُّ طاعةٍ لله؛ قاله مجاهد . الثالث: أنه الجهاد؛ قاله زيد بن أسلم.

وقد روى أشهب، ويحيى بن بكير، وعبدالله بن عبد الحكم، عن مالك ـ أنَّ هذه الآية إنما كانت في حَرْب رسول الله ﷺ يوم الخَنْدق، وكذلك قال محمد بن إسحاق. والذي بيّن ذلك أمران صحيحان: سورة النور الآية ( THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURIANIC THOUGHT

أما أحدهما : فهو قوله تعالى في الآية الأخرى : ﴿ قَدْ يَعْلَمُ اللهُ الذين يَتَسَلَّلُونَ مِنْكُم لِواذاً ﴾ [ النور : ٦٣ ] ؛ وذلك أنَّ المنافقين كانوا يتلوَّذون ، ويخرجون عن الجماعة ، ويَتْرُكُونَ رسولَ الله عَلَيْتَهُ ، فأمر الله جميعَهم بألا يخرج [ أحد ] <sup>(١١٢)</sup> حتى يأذنَ له رسولُ الله عَلَيْتَهُ ، وبذلك يتبيَّنُ إيمانه .

وأما الثاني: فهو قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ ﴾؛ فأي إذْن في الحدث والإمام يخطب، وليس للإمام خِيارٌ في مَنْعِه ولا إبقائه، وقد قال: ﴿ فَأَذَنْ لِمَنْ شَيْتَ منهم ﴾؛ فبيَّنَ بذلك أنه مخصوص في الحرب التي يؤثر فيها التفرّق أما إن الآية تدلَّ بقوة معناها على أن مَنْ حضر جماعةً لا يخرجُ إلا لعُذْرٍ بيّن أو بإذن قائم مِنْ مالك الجهاعة ومقدّمها؛ وذلك أنَّ الاجتماع كان لغرض، فها لم يتم الغرض لم يكن للتفرق أصْل، وإذا كمل الغرضُ جاز التفرق.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا اسْتَأَذَنُوكَ لِبَعْض شَأْنِهِمْ فَأَذَنْ لِمَنْ شِئْتَ مِنْتَ

فكان النبي ﷺ بالخيار إنْ شاءَ أذِنَ له إذا رأى ذلك ضرورةً للمستأذن، ولم ير فيه مضرَّةً على الجهاعة، أذِنَ بنَظَرِ، أو مَنَع بنظر.

وقد روى مكحول أنَّ الرجلَ يوم الجمعة إذا رُعفَ أو أَحْدَث يجعل يده على أنفه، ويشير إلى الإمام فيشير له الإمامُ بيده أن اخْرُجْ.

وقال ابن سيرين: كانوا يستأذنون الإمامَ وهو على المنبر، فلما كثر ذلك قال زياد: مَنْ جعل يدَه على أنفه فليخرج دونَ إذْن. وقد كان هذا بالمدينة، حتى إنّ سهيلَ بن أبي صالح رُعِفَ يَوماً في الجمعة فاستأذن الإمام، ولكنّ الأمر كما بينا من أنه لا يحتاجُ إليه، إذ لا إذْنَ فيه، ولا خيرة ولا مشيئة تتعلّق به؛ وإنما هو أمْرٌ صاحِبُه مؤتمن عليه، فيخرج إذا شاء، ويجلس إذا شاء.

( ١١٣ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطبي.

الآية التاسعة والعشرون

THE PI رة النور الآية (٦٣)

قوله تعالى: ﴿لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضاً، قَدْ يَعْلَمُ اللهُ الَّذِينَ يَتَسلَّلُونَ مِنْكُمْ لواذاً فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [ الآية: ٦٣ ].

فيها أربع مسائل:

٤٣٠

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ ﴾:

فيه مسألة بديعة من العربية؛ وهي أَنَّ المصدرَ قد يضافُ إلى المفعول، كما يضاف إلى الفاعل، تقول: أعجبني ضرب زيد عمرو، على الأول، كما تقول: كرهت ضَرْبَ زيد عمراً، على الثاني.

وقد جهل بعضُ الأدباء هذا المقدار ، فعقد فَصْلاً في ترغيب الناس في الدعاء ، قال فيه: فاهتبلوا بالدعاء ، وابتهلوا برفْع أيديكم إلى السهاء ، وتضرَّعوا إلى مَالِك أزِمَّة القضاء ؛ فإنه تعالى يقول : ﴿قُلْ ما يَعبْأَ بِكُم رَبِّي لَوْلاً دُعَاوًكُم ﴾ [ الفرقان : ٧٧ ]؛ وأرادَ لولا سؤالكم إياه، وطلبُكم منه ، ورأى أنه مصدر أضيف إلى فاعل. وليس كما زعم ؛ وإنما هو مصدرٌ أضيف إلى المفعول.

والمعنى قل يا محمد للكفار : ما يعَبَأ بكم رَبِّي لولا دعاؤكم ببَعْثه الرُّسُلَ إليكم، وتَبْيين الأدلة لكم، فقد كذَّبتم فسوف يكونُ عذابكم لزاماً .

المسألة الثانية:

قد قال جماعةٌ من الناس: إن المراد بالإضافة ها هنا إضافة المصدر إلى الفاعل، ويكون لذلك ثلاثة معان:

أحدها: لا تجعلوا دعاءَ الرسول بينكم كدعاء بعضكم لبعض بينكم، فإنَّ إجابَته واجبةٌ ، وليست إجابتكم واجبة. يعني على الإطلاق؛ وإنما تجب إجابةُ الخلق بقرائن من حقوق الله، أو مِنْ حقوق الداعي. وقد تقدم بيان وجوب إجابة دعاء الرسول في سورة الأنفال. سورة النور الآية (٦٣) THE PRINCE GHAZI TRUST بسورة النور الآية (٦٣)

والثاني: أن يكون معناه احذَرُوا أنْ تتفرَّقُوا عن رسول الله ﷺ ، فيدعو عليكم، وليس دُعَاؤه كدعاء بَعْضِكُم بَعْضاً ، فإن دعْوتَه مُجَابة ، ولذلك قال ﷺ : « إني عاهدْتُ رَبِّي عَهْداً ، قلت اللهم إني بشَرٌ أغْضَبُ كما يغضَبُ البشر ، فأيما رجل لعنْتُه أو سَبَبْتُه فاجعَلْ ذلك صلاةً عليه ورحةً إلى يوم القيامة » <sup>(١١١)</sup>.

5 41

المعنى الثالث: أن معناه لا تسوُّوا بَيْنَ الرسول وبينكم في الدعوة، كلَّ أحدٍ يُدْعَى باسْمِه إلاّ رسول الله فإنه يُدْعى بخطّته وهي الرسالةَ.

وكذلك قال العلماء غَفِيراً : إن الخليفة يُدْعى بها ، والأمير والمعلم ، ويوفر على كل واحد حظّه من الخطة ، فيدعى بها قَصْد الكرامة .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَلْيَحذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ﴾ :

بهذه الآية احتَجَّ الفقهاء على أن الأَمْرَ على الوجوب.

وقد بينًا في أصول الفقه أنَّ الأَمْرَ صريحٌ في الاقتضاء، والوجوبُ لا يُوُخَذ من نفس الأمر، وإنما يؤخذ من توجَّهِ اللَّوْمِ والذم؛ فالأمر مُقْتض، واللوم والنَّم خاتم، وذكر العقاب بالثأر مكبّر، يُعَدّ به الفِعْلُ في جملة الكبائر، فلينظر تحقيقه هنالك.

وقد قال جماعة: إن الأَمْرَ ها هنا بمعنى البيان من قَوْل أو فعل وهو الصحيح والمخالفةُ تكون بالقَول وبالفِعْل؛ وكل ذلك يترتَّبُ على أَمْرِ النبيّ ﷺ وفعله؛ فإن كان واجباً كانت المخالفةُ حرّاماً، وإن كان الأَمْرُ والفعل نَدْباً كانت المخالفةُ مكروهةً، وذلك يترتَّبُ على الأدلّة، ويَنْساقُ بمقتضى الأحوال والأسباب القاضيةِ عليه بذلك.

# المسألة الرابعة؛ قال علماؤنا في قوله؛ ﴿ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ ﴾ :

- فيه ثلاثة أقوال:
  - الأول: الكُفر.
  - الثاني: العقوبة.

(١١٤) انظر: (مسند أحمد: ٥٢/٦ . تاريخ أصفهان لأبي نعيم: ٢٠٦/٢).

THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 THE PRINCE GHAZI TRUST

الثالث: بلية يظهر بها ما في قلوبهم من النفاق.

237

وهذه الأقوالُ صحيحة كلها؛ ولكن متعلقاتها مختلفة؛ فهنالك مخالفة توجِبُ الكُفر؛ وذلك فيا يتعلَّقُ بالعقائد، وهنالك مخالفةٌ هي مَعْصِيةٌ، وذلك فيا يتعلق بأعمال الجوارح، حسبا بيناه في كُتب أصول الديـن والردِّ على المخـالفين مـن المبتـدعـة والملحدين، ورتّبنا منازلَ ذلك كَله، ومساقه ومتعلقه بدليله.

وقد أخبرنا أبو الحسن المبارك بن عبد الجبار بن أحمد بن القاسم الأزدي، أخبرنا أبو الحسن أحمد بن محمد العتبيقي، أنبأنا أبو عمر محمد بن العباس بن حيّوة، حدثنا جرهمي بن أبي العلاء، قال: سمعت الزَّبير بن بكار يقول: سمعت سفيان بن عيينة يقول: سمعت مالك بن أنس، وأتاه رجل، فقال: يا أبا عبدالله؛ من أين أُحْرِم؟ قال: مِنْ ذي الحُلَيْفَة من حيث أَحْرَم رسولُ الله يَتَلِيَّهِ. فقال: إني أريد أن أُحْرِم من المسجد. فقال: لا تفعل. قال: إني أريد أن أحرِم من المسجد من عند القبر. قال: لا المسجد. فقال: لا تفعل. قال: إني أريد أن أحرِم من المسجد من عند القبر. قال: لا وأي فتنة أعظم مِنْ أنْ ترى أنكَ سبقت إلى فضيلة قصر عنها رسولُ الله يَتَلِيَّهِ إلى سمعت الله يقول: ﴿ فَلْيَحذَرِ الّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِنْنَةً أَوْ

وثبت أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: « افترقتِ اليهودُ والنصارى على إحدى وسبعين فِرِقَةً ، وستفترِقُ أُمتي على ثلاثٍ وسبعين فرقة ، كلّها في النار ، إلا واحدة » . قيل: مَنْ هُمْ يا رسول الله ؟ قال: « ما أنا عليه وأصحابي » <sup>(١١٥)</sup> .

والله الموفِّقُ للعصمة بالطاعة والمتابعة في الأُلْفة؛ فإنَّ يَدَ اللهِ مع الجهاعة، كما قال النبي عُلَيْكُم .

\* \* \*

# سورة الفرقان

HAZI TRU

# فيها إحدى عشرة آية

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَقَــالُوا: مَا لِهَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَامَ وَيَمْشِي في الْأَسْوَاقِ لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيهِ مَلَكٌ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً ﴾ [ الآية: ٧ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

عَيَّر المشركونَ رسولَ الله عَيَّلَيَّه بِأَكْلَه الطعام؛ لأنهم أرادوا أنْ يكونَ الرسولُ مَلكاً، وعَيَّرُوه بالمشي في السوق، فأجابهم اللهُ بقوله: **﴿وما أرسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ المرسلينَ إِلاَّ إِنَّهُمْ ليَأكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ في الأسواق﴾ [**الفرقان: ٢٠]؛ فلا ترتَبْ بذلك ولا تغتَمّ به؛ فإنها شَكَاةٌ ظاهِرٌ عنك عَارُها، وحُجَّةٌ قاهِرٌ لكَ خَارُها.

وهذا إنما أوقعهم فيه عِنَادُهم؛ لأنه لما ظهرت عليهم المعجزة، ووضحَتْ في صِدْقه الدلالة لم يقنعهم ذلك، حتى سألوه آيات أُخَرَ سِوَاها وألفُ آية كآيةٍ عند المكذّب بها؛ وأوقعهم أيضاً في ذلك جَهْلُهم حين رأوا الأكاسرة والقياصرة والملوكَ الجبابرة يترفَّعُون عن الأسواق أنكروا على محمد عَيَالَيْ ذلك، واعتقدوه ملكاً يتصرَّفُ بالقَهْر والجبر، وجهلوا أنه نبيَّ يعملُ بمقتضى النهي والأمر، وذلك أنهم كانوا يَرَوْنَه في سوق عكاظ وجنة العامة، وكان أيضاً يدخل الخلصة بمكة، فلما أمرهم ونهاهم قالوا: هذا ملك يطلبُ أن يتملَّك علينا، فها له يخالِفُ سِيرةَ الملوك في دخول الأسواق؛ وإنما كان يدخلها لحاجته، أو لتذكرةِ الخلق بأَمْرِ الله ودعوته، ويَعْرِضَ نَفْسَه على القبائل في يدخلها لحاجته، أو لتذكرةِ إلى الحقّ بهم.

المسألة الثانية:

282

لما كثُرَ الباطلُ في الأسواق، وظهرت فيها المناكر، كَرِهَ علماؤنا دخولها لأرباب الفَضْلِ، والمهتدَى بهم في الدّين، تنزيهاً لهم عن البِقَاع التي يُعْصَى الله فيها.

THE PR. سورة الفرقان الآية (٤٧)

وفي الآثار : « مَنْ دخل السوقَ فقال : لا إله إلاّ الله ، وحَدَهُ لا شريكَ له ، له الملك ، وله الحمد وهو على كل شيء قدير ، غُفِرت ذنوبُه » ؛ إنباءً بأنه وحده عند صخب الخلق ورَغْبِهم في المال ، أقبل على ذِكْرِ الله ، لم يقصد في تلك البقعة سواه ، ليعمرَها بالطاعة إن غمرت بالمعصية ، وليحليها بالذكر إن عطلت بالغفلة ، وليعلِّم الجهلة ، ويذكِّرَ الناسين.

### المسألة الثالثة:

أمَّا أَكْلُ الطعام فضرورةُ الخَلْق، لا عارَ ولا درك فيها.

وأما الأسواق فسمعتُ مشيخةَ العِلْم يقولون: لا يدخلُ إلاّ سوق الكتب والسلاح. وعندي أنه يدخل كلَّ سوق للحاجة إليه، ولا يأكل فيه؛ فإن ذلك إسقاطٌ للمروءة وهَدْمٌ للحشمة.

ومن الأحاديث الموضوعة على رسول الله ﷺ : « الأكل في السوق دناءة » <sup>(١)</sup> . وهو حديثٌ موضوع، لكن رَوَيْنَاه من غير طريق؛ ولا أصْلَ له في الصحة ولا وَصْف.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِبَاساً وَالنَّومَ سُبَاتاً، وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُوراً﴾ [الآية: ٤٧].

انظر: (المعجم الكبير للطبراني: ٢٩٨/٨ . ومجمع الزوائد: ٢٤/٥ . وتاريخ بغداد: ١٦٣/٣،
 ١٢٥/١٠ . ٢٢٥/١٠ . والمطالب العالية: ٢٣٨٧ . واللالى، المصنوعة للسيوطي: ١٣٨/٢ . وتنزيه الشريعة لابن عراق: ٢٩٩/٢ . والموضوعات لابن الجوزي: ٣٧/٣ . والضعفاء للعقيلي: ١٩١٣.
 والفوائد المجموعة: ١٥٨ . وتذكرة الموضوعات: ١٤٤ . ولسان الميزان: ١٧٣٥/٣).

سورة الفرقان الآية (٤٨) ......

يعني سَتُراً للخلق، يقومُ مقامَ اللباس في سَتْرِ البدن ، ويُربى عليه بعمومه وسعته. وقد ظنّ بعضُ الغَفَلة أنّ مَنْ صلّى عُرياناً في الظلام أنه يجزئه؛ لأنّ الليل لباس؛ وهذا يوجب أن يصلِّيَ عُرياناً في بيته إذا أغلق عليه بابه. والستر في الصلاة عبادةٌ تختصّ بها؛ ليست لأجْل نظرِ الناس؛ ولا حاجةَ إلى الإطناب في هذا.

280

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ طَهُوراً ﴾ [ الآية: ٤٨ ].

فيها اثنتا عشرة مسألة:

المسألة الأولى:

قد بينا قولَه: ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً ﴾ في سورة المؤمنين، فلا وَجْهَ لإعادته. المسألة الثانية: قوله: ﴿ مَاءً طَهُوراً ﴾:

فوصف الماء بأنه طَهُور .

واختلف الناس في معنى وَصْفِهِ بأنه طهور على قولين:

أحدهما : أنه بمعنى مطهِّر لغيره؟ وبه قال مالك والشافعي ، وخلقٌ كثير سواهما .

والثاني: أنه بمعنى طاهر ، وبه قال أبو حنيفة ، وتعلَّق في ذلك بقوله تعالى : ﴿ **وَسَقَاهُم** رَبَّهُمْ شَرَا**باً طَهُوراً ﴾** [ الإنسان: ٢١ ] ، يعني طاهراً ؛ إذا لا تكليف في الجنة . وقال الشاعر :

خليليَّ هـل في نَظْرَةٍ بعــد تــوبــة أَداوِي بها قَلْبِـــي عليَّ فُجُـــورُ إلى رُجَّح الأكفال هَيْف خُصـورهـا عِــذَابِ الثنــايــا ريقُهــنَّ طَهُــور فوصف الريق بأنه طاهر ، وليس بمعنى أنه يطهر .

وتقول العرب: رجل نؤوم، وليس ذلك بمعنى أنه مُنِيم لغيره، وإنما يرجع ذلك إلى فِعْل نفسه، ودليلُنا قوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً ﴾. وقال:  المُعَمَّرَكُمْ به ويُذْهِبَ عنكُم رِجْزَ الشيطانِ ﴾ [الأنفال: ١١]؛ فبيَّن أنَّ وصْفَ أَطَهُور ﴾ يفيد التطهير.

. سورة الفرقان الآية (٤٨)

وقال يُظْنِيْهُ : « جُعِلَتْ لي الأرضُ مسجداً وطهوراً » <sup>(٢)</sup> . وأرادوا مطهرة بالتيمم، ولم يرد طاهرةً به، وإن كانت قبل ذلك طاهرة . وقال في ماء البحر : « هو الطَّهُور ماؤُه » <sup>(٣)</sup> ، ولو لم يكن معنى الطهور المطهر لما كان جواباً لسؤالهم.

وأجمعت الأمّةُ لغة وشريعةً على أنَّ وصف « طَهُور » مختصٌّ بالماء، ولا يتعدى إلى سائر المائعات، وهي طاهرة؛ فكان اقتصارهم بذلك على الماء أدلَّ دَليلِ على أنَّ الطهور هو المطهر.

فأما تعلَّقهم بوصف اللهِ لشرابِ الجنة بأنه طَهور ، والجنةُ لا تكليفَ فيها ، فلا حجةَ لهم فيها ؛ لأنَّ الله تعالى أراد بذلكَ المبالغة في الصفة ، وضرب المثل بالمبالغة في الدنيا ، وهو التطهير .

وقد قال علماؤنا: إنّ وصْفَ شراب الجنةِ بأنه طهور يُفيد التطهير عن أوضارِ الذنوب، وعن خسائس الصفات، كالغِلّ والحسّد؛ فإذا شربوا هذا الشراب طهَّرهم الله به من رَحْضِ الذنوب، وأوضارِ الاعتقادات الذميمة؛ فجاؤوا الله بقلب سليم، ودخلوا الجنةَ بصفة التسليم.

وقيل لهم حينئذ : ﴿ **سلامٌ عليكم طِبْتُم فادْخُلُوها خالدين**﴾ ، كما حكم في الدنيا بزوال حكم الحدَث بجَريان الماء على الأعضاء ، وهذه حِكْمَتُه في الدنيا ، وتلك حكمته ورحمته في الأخرى . وأما قول الشاعر :

۲
 ۲
 ۲
 ۲
 ۲
 ۲
 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

 ۲

فوصف الريق بأنه طهور ، وهو لا يطهر ، فإنما قصد بذلك المبالغة في وصْفِ الريق بالطهورية ، أراد أنه لعذوبته ، وتعلَّقه بالقلوب، وطيبه في النفوس ، وسكون غليل الحبِّ برَشْفه ، كأنه الماء الطهور .

(٢) سبق تخريجه.

237

(٣) سبق تخريجه.

سورة الفرقان الآية ( ٤٨ ) مسلم THE PRINCE GHAZI TRUST .....

وبالجملة فإنَّ الأحكامَ الشرعية لا تثبتُ بالمجازات الشعرية؛ فـإن الشعـراءَ يتجاوزون في الاستغراق حَدَّ الصِّدْق إلى الكذب، ويسترسلون في القَوْل حتى يخرِجَهم ذلك إلى البدعة والمعصية، وربما وقعَوا في الكُفْرِ من حيثُ لا يشعرون؛ ألا ترى إلى قول بعضهم:

لو لم تُلامِسْ صَفْحَةُ الأرضِ رِجْلهَـا لما كُنْـــتُ أدري عِلَّـــةً للتيمُّــــم وهذا كُفْرٌ صُراح نعوذُ بالله منه.

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله: هذا منتهى لُباب كلام العلماء، وهو بالغٌ في فنه، إلا أنِّي تأملْتُه من طريق العربية فوجدت فيها مطلعاً شريفاً، وهو أنَّ بناء « فَعُول» للمبالغة؛ إلا أنّ المبالغة قد تكون في الفعل المتعدي كما قال الشاعر :

ضَروبٌ بنَصْل السيفِ سُوقَ سِمانِها

وقد تكون في الفعل القاصر كما قال الشاعر :

نَؤُوم الضُّحَى لم تَنْتَطِقْ عن تَفَضُّل

فوصفه الأول بالمبالغة في الضرب، وهو فعلٌ يتعدَّى، ووصفها الثاني بالمبالغة في النوم، وهو فعلٌ لا يتعدّى؛ وإنما تُؤْخَذُ طهورية الماء لغيره من الحُسن نظافةً، ومن الشرع طهارةً، كقوله عِيْشِيْمٍ : « لا يقبَلُ اللهُ صلاةً بغير طهور » <sup>(١)</sup>.

وقد يأتي بناء «فعول» لوجه آخر، ليس من هذا كلّه، وهو العبارة به عن آلة الفعل لا عن الفعل، كقولنا: وَقُود وسَحور ـ بفتح الفاء؛ فإنه عبارة عن الحطب وعن الطعام المتسحَّر به، وكذلك وصْفُ الماء بأنه طُهور يكون بفتح الطاء أيضاً خبراً عن الآلة التي يتطّهر بها.

(٤) انظر: (سنن النسائي: ٨٧/١. وسنن الدارمي: ١٧٥/١. ومجمع الزوائد: ٢٢٧/١، ٢٢٨. ولمر.
 والتمهيد: ١/١٨٠. وإرواء الغليل: ٢٦٧/١. ومشكل الآثار للطحاوي: ٢٨٧/٤. ونصب الراية للزيلمي: ١/١٢٠. وصحيح ابن خزيمة: ٨، ١٠. وحلية الأولياء: ١٧٦/٧. والكامل لابن عدي: ٣٣٣٢، ٢٣٧/٦.

اللية (٤٨) THE PRINCE GHAZI TRUST الفرقان الآية (٤٨) علي ورقان الآية (٤٨)

فإذ ضممْتَ الفاء في الوقود والسحور والطهور عاد إلى الفعل، وكان خبراً عنه؛ فثبت بهذا أنَّ اسم الفعول \_ بفتح الفاء \_ يكون بناء للمبالغة، ويكون خبراً عن الآلة، وهذا الذي خطر ببال الحنفية، ولكن قصرت أشداقُها عن لَوْكه، وبعد هذا يقفُ البيان به عن المبالغة، أو عن الآلة على الدليل، مثاله قوله تعالى: **﴿ وأنزلنا من الساء ماءَ طَهُوراً ﴾**. وقوله يُظَيَّمُ : « جُعلت لي الأرضُ مَسجداً وطهوراً ». ويحتمل العبارة به عن الآلة، فلا حجَّة فيه لعلمائنا، لكن يبقى قوله فيها ما صار به ﴾ نصًّا في أنَّ فعله متعد إلى غيره. وهذه المسألة إنما أوجب الخلاف فيها ما صار إليه الحنفية والشافعية، وهي:

## المسألة الثالثة:

٤٣٨

حين قالوا : إن الماءَ المستعملَ في رَفْع الحدث لا يجوزُ الوضوء به مرة أخرى ؛ لأن المنْعَ الذي كان في الأعضاء انتقل إلى الماء .

وقال علماؤنا حينئذ: إنَّ وصْفَ الماء بأنه طهور يقتضي التكرار على رسم بناء المبالغة، وهذا مما لا يحتاجُ إليه، حسبًا بيناه في مسائل الخلاف.

وإنما تنبني مسألة الماء المستعمل على أصْلِ آخر ، وهو أنَّ الآلة إذا أُدِّيَ بها فَرْض ، هل يؤدَّى بها فَرْضٌ آخر أم لا؟ فمنع ذلكَ المخالف قياساً على الرَّقَبَة؛ إنه إذا أُدّي بها فَرْضُ عِنْق لم يصلح أن يتكرّر في أداء فرض آخر؛ وهذا باطل من القول؛ فإن العتق إذا أتى على الرّق أتلفه، فلا يبقى محل لأداء الفَرْضِ بعتْقٍ آخر .

ونظيرهُ من الماء ما تلف على الأعضاء؛ فإنه لا يصحُّ أنْ يؤدَّى به فرضٌ آخر لتلف عينه حِسَّا، كما تلف الرقُّ في الرقبة بالعِتْقِ الأول حكماً، وهذا نفيسٌ فتأمَّلُوه.

وفي الصحيح عن جابر قال: دخل عليّ رسولُ الله عَيَّلَيْهُ وأنا مريض لا أعقل، فتوضّأ فصبّ عليَّ من وضوئه، فأفقت... وذكر الحديث.

وهذا يدلَّ على أنَّ الماءَ الفاضل عن الوضوء والجنابة طاهِرٌ، لا على طهارة الماء المستعمل، كما توهَّمهُ علماؤنا، وهذا خطأ فاحش فتأمَّلوه. سورة الفرقان الآية ( 🚯 ) بسطيرة المرابع والمرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع

المسألة الرابعة:

لما قال الله: ﴿ **وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً ﴾** ـ وكان الماء معلوماً بصفة طَعْمه ورِيحه ولَوْنه.

249

قال علماؤنا رحمة الله عليهم: إذا كان بهذه الصفة فلا خلاف في طهوريته، فإذا انتقل عن هذه الصفات إلى غيره بتغيَّر وَصْفٍ من هذه الأوصاف الثلاثة خرج عن طريق السنَّة وصف الطهورية.

والمخالطُ للماء على ثلاثة أضرب:

ضرب يوافِقُه في صِفَتَيْه جميعاً : وهي الطهارة والتطهير ؛ فإذا خالطه فغَيْرُه لم يسلبه وصفاً منهما ، لموافقته له فيهما ، وهو التراب.

والضرب الثاني يوافقُ الماء في إحدى صفتيه، وهي الطهارة، ولا يوافقه في صفته الأخرى، وهي التطهير، فإذا خالطه فغيرهُ سلبه ما خالفه فيه، وهو التطهير، دون ما وافقه، وهي الطهارة، كهاء الورد وسائر الطهارات.

والضرب الثالث مخالفته في الصفتين جميعاً : وهي الطهارة والتطهير ، فإذا خالطه فغيره سلَبَه الصفتين جميعاً ، لمخالفته له فيهما ، وهو النجس . وقد مهدنا ذلك في مسائل الخلاف وكُتُب الفروع .

وقال أبو حنيفة: إذا وقعت نجاسةٌ في ماء أفسدته كلّه، كثيراً كان أو قليلاً، إذا تحققت عموم النجاسة فيه.

ووجه تحقَّقها عنده أن تقعَ مثلاً نقطة بول في بركة ماء ، فإن كانت البركة يتحرّك طرفاها بتحريك أحدهما فالكلُّ نجس ، وإن كانت حركة أحد الطرفين لا تحرّك الآخر لم ينجس والمصريون ، كابن القاسم وغيره ، يقولون : إنّ قليلَ الماء ينجّسه قليلُ النجاسة .

وفي المجموعة نحوه من مذهب أبي حنيفة .

وقال الشافعي بحديث القلتين، ورواه عن الوليد بن كثير حُسْنَ ظن به ، وهو مطعونٌ فيه. والحديث ضعيف. للعظة الفرقان الآية (٤٨) PRINCE GHAZI TRUST الفرقان الآية (٤٨)

وقد رَام الدارقُطْني على إمامته أن يصححَ حديثَ القُلّتين فلم يستطع، واغتصّ بجُرَيْعَة الذّقن فيها، فلا تعويلَ عليه، حسبا مهدناه في مسائل الخلاف. كما تعلق علماؤنا أيضاً في مذهبهم بحديث أبي سعيد الخُدْرِيّ في بئر بضاعة الذي رواه النسائي والترمذي، وأبو داود وغيرهم: سُئل رسولَ الله يَتَكَلَّمُ عن بئر بُضَاعة وما يُطرح فيها من الجِيَف والنتن، وما يُنْجِي الناس، فقال: «الماء طهور لا ينجسه شيء إلا ما غَيَّر لونه أو طعمه أو ريحه» <sup>(0)</sup>.

وهذا أيضاً حديثٌ ضعيف لا قَدَمَ له في الصحَّةِ ، فلا تعويلَ عليه .

وقد فاوضت الطوسي الأكبر في هذه المسألة مراراً، فقال: إنَّ أَخْلَصَ المذاهب في هذه المسألة مذهب مالك؛ فإنَّ الماء طهور ما لم يتغير أحَدُ أَوصافه؛ إذ لا حديث في الباب يعوَّل عليه؛ وإنما المعوّل على ظاهر القرآن، وهو قوله: ﴿ **وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاء مَاءَ طَهُوراً ﴾**، وهو ما دام بصفاته، فإذا تغير عن شيء منها خرج عن الاسم بخروجه عن الصفة؛ ولذلك لما لم يَجدِ البُخاري إمامُ الحديثِ والفقه في الباب خبراً صحيحاً عن الصفة؛ قال: «باب إذا تغير وصف الماء »، وأدخل الحديث الصحيح: «ما مِنْ أحدٍ يُكْلَم في سبيل الله، والله أعلم بمن يكلم في سبيله، إلا جاء يوم القيامة وجُرحه يَتْعب دماً؛ اللون لونُ الدم، والريح ريح المسك »<sup>(٢)</sup>. فأخبر عَيَالَهُ أَنَّ الدَمَ بحاله، وعليه رائحةُ المسك، ولم تخرجُهُ الرائحة عن صفة الدموية.

ولذلك قال علماؤنا : إذا تغيّر الماء بريح جيفَةٍ على طرفيه وساحِله لم يمنع ذلك من الوضوء به، ولو تغيّر بها وقد وقعت فيه لكان ذلك تنجيسه له للمخالطة، والأولى مجاورة لا تعويل عليها .

#### المسألة الخامسة:

ثم تركّب على هذا مسألة بديعة، وهي الماء إذا تغيَّر بقراره كزرنيخ أو جير يجري (٥) انظر: (سنن الدارقطني: ٢٨/١ . ونصب الراية للزيلعي: ٩٥/١ . وسنن أبي داود: ٦٦ . وسنن النسائي: ١٧٤/١ . ومسند أحد: ٣١/٣، ٨٦ . والسنن الكبرى: ٤/١ ، ٢٥٧ . ومصنف ابن أبي شيبة: ١٦٠/١٤ . والتمهيد لابن عبد البر: ٣٣٣ ، ٣٣٢ ). (٦) انظر: (تفسير القرطي: ٤٣/١٣). سورة الفرقان الآية ( ٤٨ ) عليه THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT....

٤٤١

عليه، أو تغير بطحلب أو بوَرَق شجر ينبت عليه لا يمكن الاحترازُ منه، فاتفق العلماءُ على أن ذلك لا يمنَعُ من الوضوءَ به، لعدم الاحتراز منه.

وقد روى ابن وهب، عن مالك أنَّ غيره أَوْلَى منه، يعني إذا وجده، فإذا لم يجد سواه استعمله؛ لأنَّ ما يَغْلِبُ عليه المرء في باب التكليف، ولا يمكنه التوقّي منه، فإنه ساقطُ الاعتبار شرعاً.

ولذلك لما كان العَبْدُ لا يستطيع النزوعَ عن صغائر الذنوب، ولا يمكن بَشَراً الاحترازُ منها لم تؤثّر في عدالته، ولما كانت الكبائر يمكن التوقّي منها والاحترازُ عنها قدحَتْ في العدالة والأمانة، وكذلك العملُ الكثير في الصلاة لما كان الاحترازُ منه مُمْكِناً بطلت الصلاةُ به، ولما كان العملُ اليسير لا يمكن الاحترازُ منه كالالتفات بالرأس وَحْدَه والمراوحة بين الأقدام، وتحريك الأجفان، وتقْليب اليد، لم يؤثر ذلك في الصلاة.

وهذه قاعدةُ الشريعةِ في باب التكليف كلِّه، فعليه خرج تغيّر الماء بما يغلبُ عليه عن تغيّره بما لا يغلب عليه.

#### المسألة السادسة:

لما وصف اللهُ الماءَ بأنه طَهُور ، وامتنَّ بإنزاله من السماء ليطهّرنا به دلَّ على اختصاصِه بذلك، وكذلك قال لأسماء بنت الصدّيق في دم الحيض يصيبُ الثوب: « حُتِّيه ثم اقرضيه، ثم اغسليه بالماء » <sup>(v)</sup> ؛ فلذلك لم يلحق غير الماء بالماء لوجهين:

أحدهما : ما في ذلك من إبطال فائدة الامتنان .

والثاني: لأن غَيْرَ الماء ليس بمطهِّر ، بدليل أنه لا يرفع الحدَّث والجنابة ، فلا يزيل النجس.

وقال بعضُ علمائنا ، وأهل العراق : إنَّ كلَّ مائع طاهر يُزيل النَّجَاسة ، وهذا غلَطٌ ، لأن ما لا يدفع النجاسة عن نفسه فكيف يَدْفَعُها عن غيره .

(٧) انظر: (سنن أبي داود: ٣٦٢. وسنن الترمذي: ١٣٨. والسنن الكبرى: ١٣/١، ١٣٩، ٢٤٤،
 وصحيح ابن خزيمة: ٢٧٥. وتفسير القرطبي: ٥٢/١٣).

السلط المرقان الآية (٤٨ ع THE PRINCE GHAZI TRUST ورقيقة الفرقان الآية (٤٨ ع مرورة الفرقان الآية (٤٨ ع

وقد روى ابنُ نافع عن مالك أنَّ النجاسةَ القليلة إذا وقَعتْ في الزيت الكثير لم ينجس إذا لم يتغيّر .

وهذه روايةٌ ضَعِيفَةٌ لا يلتَفَت إليها؛ لأنَّ النبي ﷺ في الصحيح سُئل عن فأرة سقطت في سَمْن، فقال: « إن كان جامداً فأَلْقوها وما حولها وكُلوه » <sup>(٨)</sup>.

وفي رواية : « وإن كان مائعاً فأَرِيقُوه » .

وقوله: « إن كان جامداً فألقوها وما حولها » دليلٌ على أنها تفسد المائع، لأنه عموم سُئل عنه، فخصّ أحدَ صِنفيه بالجواز ، وبقي الآخر على المنع . وليس هذا بدليل الخطاب، حسبا بينّاه في أصول الفقه .

وهذه نكتة بديعة تفهمونها، فهي خيرٌ لكم مِنْ كتاب، وليست النجاسةُ معنى محسوساً، حتى يقال: كلما أزالها فقد قام به الفرض، وإنما النجاسةُ حكم شرعيّ عَيّنَ له صاحبُ الشريعة الماءَ، فلا يلحق به غيره؛ إذ ليس في معناه، ولأنه لو لحق به لأسقطه، والفرعُ إذا عاد إلحاقُه بالأصل بالإسقاط سقط في نَفْسِه. وقد كان تاج السنة ذو العز بن المرتضى الدبوسي يسميه فرخ زنا.

المسألة السابعة:

227

توهَم قوم أنّ الماءَ إذا فضلت للجُنُب منه فَضْلَةٌ أنه لا يتوضأ بها، وهذا مذهبٌ باطل؛ فقد ثبت عن ميمونة أنها قالت: أجنبتُ أنا ورسول الله ﷺ، واغتسلت مِنْ جَفْنَة، وفضلت فَضْلَةٌ، فجاء رسول الله ﷺ ليغتسلَ منها. فقلتً: إني قد اغتسلتُ منه. فقال: « إن الماء ليس عليه نجاسة » ـ أو : « إن الماء لا يجنب » <sup>(٩)</sup>. وقد رُوِي هذا الحديث منْ طُرُق.

- (۸) سبق تخريجه.
- (۹) سبق تخريجه

سورة الفرقان الآية (٤٨) .....

المسألة الثامنة:

إذا كان الما<sup>ي</sup> طاهراً مطهّراً على أصله فولغ فيه كلب فَسَد عند جمهور فقهاء الأمصار؛ لقول النبي ﷺ : « إذا ولغ الكلْبُ في إناء أحدكم فاغسلوه سبْعَ مرات وعَفروه الثامنةَ بالتراب»<sup>(١٠)</sup>.

ICE GHAZI TRUST

228

وقد قال مالك: وقد جاء هذا الحديث، ولا أَدْرِي ما حقيقتُه. وقد بينا في مسائل الخلاف حقيقته، وأن الإناء يغسل عبادة، لا لنجاسةٍ بدليلين:

أحدهما : أنَّ الغسل معدود <sup>(١)</sup> بسبع .

الثاني: أنه جعل للتراب فيها مدخلاً، ولو كان لنجاسةٍ لما كان للتراب فيها مَدْخل، كالبول، عكسه الوضوء لما كان عبادة دخل الترابُ مع الماء.

ورأى مالك طَرْحَ الماءِ تقذَّراً لا تنجّساً، أو حَسْماً لمادة الخلاف، أو لأنه حيوان يأكلُ الأقذار، ولا يحتاج إليه، فيكون مِنَ الطوّافين أو الطوّافات، وقد استوفينا القول عليه في الفِقْه.

المسألة التاسعة: إذا ولغت السباعُ في الماء:

كلُّ حيوان عند مالك طاهرُ العَيْن حتى الخنزير ، كما بيناه في مسائل الخلاف ، ولكن تحرَّر من مذهب مالك أنَّ أَسْآر السباع مكروهة ، لما بيناه في مسألة الكَلْبِ ، مِنْ أنها تُصيب النجاسات ، وليست من الطوّافين ولا من الطوّافات .

وقال أبو حنيفة: أسآر السباع نجسة. وقد رُوي عن النبي مُظِّيِّكُم أنه سُئل عن حِيَاضٍ

(١٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٩٣ من الطهارة. وسنن أبي داود: ٧٣. وسنن النسائي: ١/٥٥، وسنــن الدارمــي: ١٨٨/١ . والسنــن الكبرى: ١٨٨/١، ٢٤٦، ٢٤٦، ٢٥٦، وسنــن الدارقطني: ١٨٨/١ . والمسنــن الكبرى: ٣٣٠. وصحيح ابن خزيمة: ٩٨ . ونصب الراية: الدارقطني: ١٢٢٦، ١٢٢، ٢٤٦، ٢٥١، ومصنف عبد الرزاق: ٣٣٠. وصحيح ابن خزيمة: ٩٨ . ونصب الراية: ١٢٨/١
 ١٣٢ . ومجمع الزوائد: ١٢٧/١ . وحلية الأولياء: ١٨٨/٩ . والتمهيد لابن عبد البر: ١٣٦/١

تكونُ بين مكة والمدينة تَرِدُها السباع ـ وفي رواية : والكلاب ـ فقال : «لها ما حملَتْ في بطونها ، ولنا ما بَقِيَ غير شراب وطهور » <sup>(١١)</sup> .

HAZI TRUST

222

سورة الفرقان الآية (٤٨)

وفي الموطَّأ أن عمر وعمرا وقفا على حَوْض، فقال عمرو: يا صاحب الحوض، هل تَرِد حوضك السباع؟ فقال له عمر: يا صاحبَ الحوض، لا تخبرنا، فإنَّا نَرِدُ على السباع، وتردُ علينا. وهذا لأنَّ الماءَ كان كثيراً، ولو كان قليلاً لكان للمسألة حكم قدَّمناه قَبْلُ في هذه الآية.

وقد رُوي عن سَهْلِ بن سَعْد أَنَّ امرأة دخلت عليه مع نسوة، فقال: لو أني سقيتكنَّ من بئر بضاعة لكرهتنَّ ذلك. وقد والله سقيْتُ منها رسولَ الله عَلِيْتُ بيدي.

وهذا أيضاً لأنّ ماءها كان كثيراً لا يؤثرُ فيه محائض النساء، وعذرات الناس، ولحوم الكلاب.

وقد قال أبو داود : سمعتُ قتيبةَ بن سعيد قال : سألت قيّم بئر بضاعة عن عُمقها ؛ قلت :

ما أكثر ما يكونُ الماء فيها؟ قال: إلى العانة. قلت: فإذا نقص ماؤها؟ قال: إلى العورة.

قال أبو داود: فقدرتها بردائي مددْتُه عليها ثم ذرعته فإذا عرْضُها ستة أذرع. وسألت الذي فتح لي باب البستان [ فأدخلني إليها ] <sup>(١٢)</sup>: هل غيِّر بناؤها عما كانت عليه؟ فقال: لا . قال أبو داود : ورأيت ماءها متغيِّر اللون جدّاً .

قال الفقيه القاضي أبو بكر رضي الله عنه: تغيَّرَ ماؤها، لأنها في وسط السبخة، فهاؤها يكون قرارها. وبُضاعة دور بني ساعدة، ولها يقول أبو أُسيد مالك بن ربيعة الساعِدي:

(١١) انظر: (سنن ابن ماجه: ٥١٩ . ومصنف عبد الرزاق: ٢٥٣ . وتفسير القرطبي: ٢٣١/١٥ ، ٢٢١/١٥
 ومشكل الآثار، للطحاوي: ٢٦٧/٣).

(١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من معجم البلدان لياقوت.

سورة الفرقان الآية (٤٨) مسلحا الله تعامل المعام المعام THE PRINCE GHAZI TRUST

نحن حَمَيْنَا عــن بُضَـاعــةَ كلِّهــا ونحن بنينـا مُعْرِضـاً هــو مُشْـرِفُ فـأصبــح معمــوراً طــويلاً قَــذَالُه وتَخْـــرَبُ آطـــامٌ بها وتَقَصَّـــفُ المسألة العاشرة:

110

من أصول الشريعة في أحكام المياه أنّ ورودَ النجاسة على الماء ليس كوُرود الماء على النجاسة؛ لقول النبي عُبَلِيَّهِ في الحديث الصحيح: « إذا استيقظ أحدُكم من نَوْمه فلا يغمس يدَه في الإناء حتى يغسلَها ثلاثاً؛ فإن أحدكم لا يَدْرِي أين باتَتْ يَدهُ » <sup>(١٢)</sup>.

فمنع من ورودِ اليد على الماء ، وأمر بإيرادِ الماءِ عليها ؛ وهذا أصلٌ بديع في الباب ، ولولا ورودُه على النجاسة قليلاً كان أو كثيراً لما طهرت .

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال في بَوْل الأعرابي في المسجد : « صُبُّوا عليه ذَنُوباً من ماء » <sup>(١٢)</sup> . رُوي أن أعرابياً دخل المسجد ورسولُ الله ﷺ جالسّ ، فبايعه وصلّى ركعتين ، ثم لم يلبث أن قام ففشج يعني فرج بين رجليه ، فبال في المسجد ، فعجل الناسُ إليه ؛ فقال لهم النبي ﷺ : « لا تُزْرموه » ، ثم دعا به ، فقال : ألستَ برجل مسلم ؟ قال : بل. قال : « فما حلك على أَنْ بُلْتَ في مسجدنا ؟ » قال : والذي بعثك بالحق ما ظننْتُ إلا أنه صعيد من الصّعدات ، فبُلْتُ فيه ؛ فأمر النبي ۗ ﷺ بذنوب من ماء فصُبَّ على بَوْلِه <sup>(١٥)</sup>.

- (١٣) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٨٧ من الطهارة. وسنن أبي داود، الباب: ٤٩ من الطهارة. وسنن البن ماجه: ٣٩٤. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٤١/٢، ٤٥٥، ٤٧١، ٥٠٧. والسنن الكبرى:
   ١٢٥ ، ٢٤، ٢٤، ٢٤، ٢٩٤، ٢٤١، ٢٤٤. وسنن الدارقطني: ٢/١٤، ٥٠٠. وصحيح ابن خزيمة:
   ١٤٦ ، ١٤٦، ١٤٦، ٢٤٠ وتصب الراية: ٢/١ . ومجمع الزوائد: ٢٢٠/١ وتفسير ابن كثير: ٢٣/٣).
  - (١٤) انظر: (تلخيص الحبير: ٣٦/١١. وتفسير القرطبي: ٥٠/١٣).
- (10) انظر: (صحيح البخاري: ١٤/٨. وصحيح مسلم، باب: ٣، حديث: ١٠٠ من الطهارة. سنن ابن مابخر: (10) ماجه: ٥٢٨. مسند أحمد: ١٩١/٣. سنن النسائي: ١٧٥/١ السنن الكبرى: ٢٢٢/٢، ٤٢٨، ٢٨، ماجه: ١٠٣/١٠. وصحيح ابن خزيمة: ٢٩٦، ٢٩٦، ٢٩٦، ومسند أبي عوانة: ٢١٤. وشرح السنة: ٢١/٨. وفتح الباري: ١٠/١٤. ومشكاة المصابيح: ٤٩٢).

وروى محمد بن إسحاق بن خزيمة في صحيحه وغيره أنّ النبي عَيَّالَهُم أمر بحفر موضع بَوْله ، وطَرْحِه خارجَ المسجد . **المسألة الحادية عشر ة:** 

سورة الفرقان الآية ( ٤٨ )

رأى جماعةٌ من العلماء أن الدلو يكفي لِبَوْل الرجل في إزالة عَيْنِه وطهارةٍ موضعه، وليس لذلك حَدٌّ؛ لأن الدَّلْوَ غير مقدّر ، وما لمَ يكن مقدراً لا يتعلقُ به حُكْم.

أَلاَ تَرَى أَنَّ الشافعي تعلَّق بحديث القلّتين، وجعله تقديراً، وخَفِي عليه أَنَّ الحديثَ ليس بصحيح، بدليل أنَّ الحديثَ بأن النبي ﷺ علق عليه الحكم، وهو مجهولٌ ساقط؛ إذ لو كان النبيُّ ﷺ علّق عليه الحكم لعلّقه على معلوم، كما عُلِم الصاعُ والوسق، حتى كان الحكم المعلّق عليه شرعاً، المقدّر به صحيحاً. وإنما المعوَّل في إزالة النجاسة على الاجتهاد في صبِّ الماء، حتى يغلبَ على الظن أنها زالَتْ.

المسألة الثانية عشرة:

227

لما قال الله: ﴿ **وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً ﴾** توقَّف جماعة في ماء البَحْرِ ؛ لأنه ليس بمنزَّل من السهاء ، حتى رَوَوْا عن عبدالله بن عمر وابن عمرو معاً أنه لا يتوضَّأ به ، لأنه ماء نارٍ ، ولأنه طَبَق جهنم.

ولكن النبي ﷺ بيَّن حُكْمَه حين قال لمن سأله عن جواز الوضوء به: « هو الطَّهُور ماؤُه الحِلُّ ميتتهُ » <sup>(١١)</sup> .

وهذا أصحُّ مما ينسب إلى أبي هريرة، وعبدالله بن عمرو بن العاص أنهها قالا : لا يُتوضـاً بماء البحر ؛ لأن الماء على نار ، والنار على ماء ، والماء على نار حتى عدّ سبعة أبحر ، وسبعة أنوار . وأبو هريرة هو رَاوِي حديث : « هو الطَّهُورُ ماؤه الحِلُّ مَيْتَته » .

وقد روى عمرو بن دينار ، عن أبي الطفيل ۔ أنَّ أبا بكر الصديق قال في البحر : « هو الطَّهور ماؤه الحل مَيْتَته » .

وقد رُوي أنَّ ابْنَ عباس سُئل عن الوضوء بماء البحر ، فقال: إنما هما بَحْرَانِ ، فلا يَضُرَّك بأيها بدأت

(١٦) سبق تخريجه.

سورة الفرقان الآية (٤٥)

وقد روى مالك، عن زيد بن أسلم، عن سعيد الجارمي، قال: سألتُ ابْنَ عُمَر وعبدالله بن عمرو عن الحِيتان يقتُل بعضُها بعضاً، وعن ماء البحر، فلم يريا بذلك بَأْساً.

٤٤V

# الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً ﴾ [ الآية: ٥٤ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في النَّسَبِ:

وهو عبارةٌ عن مَرْجِ الماء بين الذكر والأنثى على وَجْهِ الشرع؛ فإنْ كان بمعصية كان خَلْقاً مطلقاً، ولم يكن نَسباً محققاً، ولذلك لم يدخل تحت قوله: **(حُرّمت عليكم أُمَّهاتُكم وبَنَاتُكم ﴾** [ النساء: ٢٣ ] بنتُه من الزنا، لأنها ليست ببنت في أصحّ القولين لعلمائنا، وأصحُ القولين في الدين قد بيناه في مسائل الخلاف.

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَصِهْراً ﴾:

أمّا النسب فهو ما بين الوطأين موجوداً ، وأما الصّهْر فهو ما بين وشائج الواطِئَيْن معاً ، الرجل والمرأة ، وهم الأحماء والأختان . والصهر يجمعها لفظاً واشتقاقاً ، وإذا لم يكن نسَبٌ شرعاً فلا صِهْر شرعاً ، فلا يحرِّم الزنا ببنت أُمَّا ، ولا بأمِّ بنتاً ، وما يحرّم من الحلال لا يحرّم من الحرام ؛ لأن الله امتنَّ بالنسب والصّهْرِ على عبادِه ، ورَفَع قدرها ، وعلق الأحكامَ في الحلّ والحرمة عليها ؛ فلا يلحق الباطل بها ولا يساويها .

وقد رُوي عن مالك أَنَّ الزنا يحرم المصاهرة، وهذا كتابه الموطأ الذي كتبه بخطّه، وأملاه على طلبته، وقرأه مِنْ صَبْوته إلى مشيخته لم يغيّر فيه ذلك، ولا قال فيه قولاً آخر. واكتبوا عني هكذا. وابنُ القاسم الذي يحرم المصاهرة بالزنا قرىء ضِدّ ذلك عليه في الموطَّأ، فلا يُترك الظاهر للباطن، ولا القول المرويّ مِنْ أَلْفٍ للمرويّ من واحد، وآحاد، وقد قررنا ذلك في مسائل الخلاف. الآية الخامسة

HAZI TR

THE PR ورة الفرقان الآية (٥٨)

قوله تعالى: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لاَ يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَىٰ بِهِ بِذُنُوبٍ عِبَادِهِ خَبِيراً﴾ [ الآية: ٥٨ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في التوكل:

وهو تفعّل من الوكالة، أي اتخذه وكيلاً . وقد بيناه في كتاب الأُمَد، وهو إظهارُ العجز والاعتماد على الغَيْر .

المسألة الثانية:

٤٤٨

أصل هذا عِلْمُ العبد بأنَّ المخلوقات كلّها من الله، لا يقدر أحد على الإيجاد سواه، فإن كان له مُراد، وعَلِم أنه بيد الذي لا يكون إلاّ ما أراد، جعل له أصْلَ التوكل، وهذا فرضُ عَيْن ، وبه يصحُّ الإيمان الذي هو شَرْطُ التوكل، قال الله تعالى: **(وعَلَى اللهِ فَتوَكَلُوا إنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ؟** [المائدة: ٣٣]. **المسألة الثالثة:** 

يتركب على هذا مِنْ سكون القَلْبِ، وزوال الانزعاج والاضطراب، أحوالٌ تلحق بالتوكّل في كماله؛ ولهذه الأحوال أقسام، ولكل قسم اسم:

الحالة الأولى: أن يكتفي بما في يده، لا يطلب الزيادةَ عليه، واسمه القَنَاعة.

الحالة الثانية: أن يكتسب زيادةً على ما في يده، ولا ينفي ذلك التوكلَ عندنا. قال النبي ﷺ : « لو توكَّلْتُم على الله حقَّ توكله لرزقكم، كما يرزق الطيرَ، تَغْدُو خِمَاصاً، وتروح بطاناً » <sup>(١٧)</sup>.

فإن قيل: هذا حجةٌ عليك؛ لأن الطيرَ لا تزيد على ما في اليد ولا تدّخر لغد. قلنا: إنما الاحتجاجُ بالغدوّ والرواحُ الاعتمال في الطلب.

(۱۷) سبق تخریجه.

سورة الفرقان الآية ( THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 🖬 الفرقان الآية ( THE PRINCE GHAZI TRUST ) و 22 م

فإن قيل: أراد بقوله: تَغْدُو في الطاعة، بدليل قوله: ﴿ وَأَمرْ أَهلَكَ بِالصَّلَاَةِ واصْطَبِرْ عليها لا نَسْأَلْكَ رِزْقاً نَحْنُ نَرْزُقُكَ والعاقِبَةُ للتَّقوى ﴾ [ طه: ١٣٢ ].

قلنا: إنما أراد بالغدوّ الاغتداء في طلب الرزق، فأما الإقبال على العبادة \_ وهي الحالة الثالثة، وهو أن يقبلَ على العبادة ويترك طلبَ العادة \_ فإن الله يفتح له. وعلى هذا كان أهل الصُّفَّة، وهذا حالةٌ لا يَقْدِر عليها أكثَرُ الخَلْق ، وبعد هذا مقامات في التفويض والاستسلام، وقد بيناها في كتاب أنوار الفَجْر، والله الموفق.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ والنَّهارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً ﴾ [ الآية: ٦٢ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في تفسير الخِلْفَة:

وفيها ثلاثة أقوال:

الأول: أنه جعل أحدهما مخالِفاً للآخر، يتضادّان، ويتعارضان وضعاً ووقتاً، وبذلك نميز.

الثاني: أنه إذا مضى واحد جاء آخر ، ومنه قول أبيّ بن كعب: بهــا العِيـــسُ والآرَامُ يَمْشِينَ خِلْفَــــةً وأطلاؤُهــا ينهضْـنَ مِـنْ كُـلّ مَجْثَـم الثالث: معنى خِلْفة ما فات في هذا خلفه في هذا.

في الحديث الصحيح: «ما من امرىء تكون له صلاةٌ بليل، فغلبه عليها نومٌ، فيصلي ما بين طلوع الشمس إلى صلاة الظهر إلا كتب الله له أجْرُ صلاتِه، وكان نومه صدقةً عليه» (١٨).

(١٨) انظر : (سنن أبي داود ، الباب : ٢١ من التطوع . وسنن النسائي : ٢٥٧/٣ . ومسند أحمد بن حنبل : ٢٢/٦ ، ٢٣ ، والسنس الكبرى : ١٥/٣ . والترغيب والترهيب : ٤٠٩/١ . وتفسير القسوطبي : ٦٦/١٣ ). د اللية (٦٣) THE PRINCE GHAZI TRUST واللية (٦٣) واللية (٦٣) واللية (٦٣) واللية (٦٣) واللية (٦٣) واللية (٦٣) واللية (٦٣)

سمعت ذا الشهيد الأكبر يقول: إن الله خلق العَبْدَ حيًّا، وبذلك كمالُه، وسلط عليه آفة النوم، وضرورة الحَدَث، ونُقْصان الخلقة؛ إذ الكمال للأول الخالق، فما أمكن الرجل من دَفْع النوم بقلَّة الأكل والسهر في الطاعة فليفعل. ومن الغبن العظيم أن يعيشَ الرجل ستين سنة ينامُ ليلها، فيذهب النصفُ من عمره لَغْواً، وينام نحو سدس النهار راحة، فيذهب ثلثاه، ويبقى له من العمر عشرون سنة.

ومن الجهالةِ والسفاهِة أن يُتْلِفَ الرجلُ ثلثي عمره في لذة فانية، ولا يُتلف عمره بسهره في لذة باقيةٍ عند الغنيّ الوفيّ الذي ليس بعديم ولا ظلوم.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَّكَّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً ﴾:

فيعمل ويشكر قَدْرَ النعمة في دلالةِ التضاد على الذي لا ضدّ له، وفي دلالة المعاقبة على الذي يعدم فيعقبه غيره، وعلى الفسحة في قضاء الفائت من العمل لتحصيل الموعودِ من الثواب.

المسألة الثالثة:

إن الأشياءَ لا تتفاضَلُ بأنفسها؛ فإن الجواهرَ والأعراضَ من حيث الوجود متاثلة، وإنما يقَعُ التفاضلُ بالصفات.

وقد اختلف أيّ الوقتين أفضل الليل أم النهار؟ وقد بينا في كتاب أنوارِ الفجر فضيلةَ النهار عليه، وفي الصوم غنية في الدلالة. والله أعلم.

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَـٰنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْناً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاَماً ﴾ [ الآية: ٦٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ هَوْناً ﴾ :

الهوْنُ: هو الرفق والسكون، وذلك يكون بالعام والحِلْم والتواضع، لا بالمرح والكِبْر، والرياء والمكر، وفي معناه قلت: سورة الفرقان الآية (٣٦) THE PRINCE GHAZI TRUST المرقان الآية (٣٦) E01

تواضعت في العلياء والأصلُ كـابـر وحُزْتُ نصابَ السَّبْق بالهَوْن في الأمـر سكـونٌ فلا خبـث السريرة أصلــه وجلّ سكون النـاس مـن عظـم المكـر

وقد قال صلية : « أيها الناس، عليكم بالسكينة؛ فإن البِرَّ ليس في الإيضاع» <sup>(١١)</sup> .

وكان عُمر بن الخطاب يسرع جبلَّة لا تكلُّفاً . والقصدُ والتؤدة وحسن الصمت من أخلاق النبوة. وقد بيناه في قَبس الموطأ .

وقد قيل: معناه يمشون رِفْقاً من ضعف البدن، قد بَرَاهم الخوفُ، وأنحلتهم الخشية، حتى صاروا كأنهم الفراخ.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً ﴾:

- اختلف في الجاهلين على قولين: أحدهما : أنهم الكفار .
  - الثاني: أنهم السفهاء.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ سَلاَماً ﴾:

فيه وجهان:

أحدهما : أنه بمعنى حسن وسداد .

الثاني: أنه قول سلام عليكم. قال سيبويه: لم يُؤْمر المسلمون يومئذ أن يسلّموا على المشركين، ولكنه على معنى قولهم: [ تسلَّمنا منكم، و ] <sup>(٢٠)</sup> لا خَيْرَ بيننا ولا شَرَّ.

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله: ولا نُهُوا عن ذلك؛ بل أُمِروا بالصفح والهجْرِ الجميل<sup>(٢١)</sup>، وقد كان مَنْ سَلَف مِنَ الأممِ في دينهم التسليمُ على جميع الأمم.

وفي الإسرائيليات: إنَّ عيسى مرَّ به خنزير فقال له: اذهب بسلام حين لم يقل \_ وهو لا يعقل \_ السلام.

- (١٩) انظر: (صحيح البخاري: ٢٠١/٢. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٦٩/١، ٢٠١/٥، ٢٠٢، ٢٠٢، ١٩٧. المستدرك: ١/٤٦٥. شرح السنة: ١٦٣/٧).
  - (٢٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطبي.
    - (٢١) في د : بل أمرونا بالصفح والهجر الجميل.

فأما الكفارُ فكانوا يفعلونه وتَلينُ جوانِبُهم به؛ وقد كان النبي ﷺ يَقِفُ على أنديتهم ويُحَيِّيهم ويُدانيهم ولا يُدَاهنهم. فيحتمل قوله: ﴿قَالُوا سَلاَماً ﴾ المصدر، ويحتمل أن يكونَ المراد به التحية.

T ة الفرقان الآية ( ٦٧ )

وقد بينا ذلك كله في سورة هود .

وقد اتفقَ الناسُ على أنَّ السفيه من المؤمنين إذا جفَّاك يجوزُ أن تقول له سلام عليك.

وهل وضع السلام في أحدِ القولين إلاَّ على معنى السلامة والتواد ؟ كأنه يقول له : سلمت منّي ، فأسلم منك .

#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَاماً ﴾ [الآية: ٦٢].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في تفسير قوله: ﴿ لَمْ يُسْرِفُوا ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: لم ينفقوا في معصية؛ قاله ابن عباس. الثاني: لم يُنْفِقوا كثيراً؛ قاله إبراهيم.

الثالث: لم يتمتعوا للنعيم؛ إذا أكلُوا للقوة على الطاعة، ولبسوا للسترة الواجبة، وهم أصحابُ رسول الله ﷺ ؛ قاله يزيد بن أبي حبيب. وقد بيناه في سورة الأعراف.

وهذه الأقوالُ الثلاثة صِحَاحٌ؛ فالنفقةُ في المعصية حَرَام؛ فالأكلُ واللبس لِلَّذَّة جائز، وللتّقوى والستر أفضل؛ فمدح الله مَنْ أتى الأفضل، وإن كان ما تحته مُبَاحاً. وإذا أكثر ربما افتقر؛ فالتمسكُ ببعض المال أولى، كما قاله النبي عَلِيْتَهُ لأبي لبابة ولكعب، كما تقدم بيانُه في غير مَوْضع.

سورة الفرقان الآية ( ٧٢) .....

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَقْتُرُوا ﴾:

فيه قولان: الأول: لم يمنعوا واجباً . الثاني: لم يمنعوا عن طاعة.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ قَوَاماً ﴾:

يعني عَدْلاً ؛ وهو أَنْ يُنْفِقَ الواجب ، ويتسع في الحلال في غير دَوَام ٍ على استيفاء اللذات في كلّ وقت من كل طريق.

GHAZI TRUST

٤٥٣ .....

### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَـرُّوا بِـاللَّغْـوِ مَـرُّوا كِـرَامـاً ﴾ [الآية: ٧٢].

فيها ثلاث مسائل:

# المسألة الأولى: قوله: ﴿ يَشْهَدُونَ الزُّورَ ﴾:

فيه ستة أقوال: الأول: الشرك. الثاني: الكذب. الثالث: أعياد أهل الذمة. الرابع: الغناء. الخامس: لعب كان في الجاهلية يسمى بالزّور ؛ قاله عكرمة. السادس: أنه المجلس الذي يشتم به النبي عَظِيمَهِ.

#### المسألة الثانية:

أما القول بأنه مجلس يُشْتَمُ فيه النبيّ فهو القول الأول أنه الشرك؛ لأن شَمّ النبي شِرْك، والجلوس مع مَنْ يشتمه من غير تغيير ولا قَتْلِ له ــ شِرْكٌ.

وأما القول بأنه الكذب فهو الصحيح؛ لأن كلَّ ذلك إلى الكذب يرجع.

وأما مَنْ قال: إنه أعياد أهل الذمة فإن فِصْحَ النصارى وسَبْتَ اليهود يذكر فيه الكفر؛ فمشاهدتُه كُفْرٍ، إلاَّ لما يقتضي ذلك من المعاني الدينية، أو على جَهْلٍ من المشاهد له.

وأما القولُ بأنه الغناءُ فليس ينتهى إلى هذا الحدّ؛ وقد بينا أمره فيما تقدم، وقلنا : إنّ منه مُبَاحاً ومنه محظوراً .

وأما مَنْ قال: إنّه لعب كان في الجاهلية فإنما يحرم ذلك إذا كان فيه قمار أو جهالة أو أَمْرٌ يعودُ إلى الكفر .

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَاماً ﴾:

قد بينا اللغو، وأنه ما لا فائدة فيه من قول أو فعل؛ فإنْ كانت فيه مضرةٌ في دِين أو دُنيا فقد تأكَّد أمرهُ في التحريم؛ وذلك بحسب تلك المضرَّةِ في اعتقاد أو فعل، ويتركب اللَّغُوُ على الزُّور؛ ولكن ينبغي أن يكونَ له معنى زائد ههنا؛ لأنه قال: **﴿وَالَّذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ الزَّورَ؟**؛ فهذا محرّم بلا كَلاَم.

ثم قال: ﴿ وَإِذَا مَرَّوا بِاللَّغُوِ ﴾ ، يعني الذي لا فائدةَ فيه تكرَّمُوا عنه ، حتى قال قومٌ من أهل التفسير : إنه ذكر الرَّفَث، ويكون لغواً مجرّداً إذا كان في الحلال ، ويكون زُوراً محرّماً إذا كان في الحرام ، وإن احتاج أحَدٌ إلى ذكر الفَرْج أو النكاح لأمْرٍ يتعلق بالدين جاز ذلك ، كما روي أنّ النبي عَيَّالِيَّهِ قال للذي اعترف عنده بالزنا : « نكتها » ؟ لا تَكْني ، للحاجة إلى ذلك في تَقْدِير الفِعْل الذي يتعلّق به الحَدُّ .

# الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ إِذَا ذُكِّرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَاناً ﴾ [الآية: ٧٣].

فيها ثلاث مسائل:

202

سورة الفرقان الآية ( YE) تسبيب المحالي 200 FOR OURANIC THOUGHT.

## المسألة الأولى:

قال علماؤنا : يعني الذين إذا قرأوا القرآن قرأوه بقلوبهم قراءةَ فَهْم وتَثَبَّت، ولم ينثروه نَثْرَ الدَّقَل؛ فإنّ المرورَ عليه بغير فَهْم ولا تثبَّت صمم وعمى عن معاينة وَعِيده ووَعْدِه، حتى قال بعضهم: إنّ مَنْ سَمِعَ رجلاً وهو يُصَلِّي يقرأ سجدة فسجد، وهي : المسألة الثانية:

فليسجد معه؛ لأنه سمع آياتِ الله تُتَلَى عليه، وهذا لا يلزم إلا للقارى وحْدَه، وأما غيرهُ فلا يلزمه ذلك إلا في مسألة واحدة، وهي:

#### المسألة الثالثة:

ذكرها مالك، وهو أنّ الرجلَ إذا تلا القرآنَ، وقرأ السجدة؛ فإنْ كان الذي جلس معه جلس إليه ليَسْمَعه فليسجُدْ معه، وإن لم يلتزم السماعَ معه فلا سجودَ عليه. وعلى هذا يخرجُ إذا كان في صلاةٍ فقرأ السجدة أنه لا يسجدُ الذي لا يصلِّي معه. وهذا أبعد منه.

وقيل: معنى الآية في الذين لا يعتبرون اعتبارَ الإيمان، ولا يصدَّقُون بالقرآن، والكلَّ مُحْتَمَلٌ أنْ يُرادَ به، إلا أنه تختلف أحوالُهم بحسب اختلاف اعتقادهم وأعمالهم. والله أعلم.

#### الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُنٍ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً﴾ [ الآية: ٧٤ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ قُرَّةَ أَعْيُنَ ﴾:

معناه أنَّ النفوسَ تتمنَّى، والعيون تمتدَّ إلى ما ترى من الأزواج والذرية، حتى إذا كانت عنده زوجة اجتمعت له فيها أمانيه من جمالٍ وعِفَةٍ ونَظَرٍ وحَوْطَة، أو كانت عنده ذريته محافظين على الطاعة، معاونين له على وظائفِ الدين والدنيا، لم يلتفت إلى زَوْج أَحَد،َ ولا إلى ولده، فتسكن عينهُ عن الملاحظة، وتزولُ نَفْسُه عن التعلَّق بغيرِها؛ فذلك حين قرة العين وسكون النفس.

THE PRINCE GHAZI TRUST (VE ) الفرقان الآية ( VE ) المرقان الآية ( VE )

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً ﴾:

207

معناه قُدْوَة. كان ابنُ عمر يقول في دعائه: « اللهم اجعلنا من أئمة المتَّقِين ».

وقال عمر بن الخطاب: « إنكم أيها الرهْطُ أئمة يُقْتَدَى بكم ». وذلك لأنهم اقتدوا بمن قَبْلَهم فاقتدَى بهم مَنْ بعدهم.

وكان الأستاذ أبو القاسم القُشَيري شيخ الصوفية يقـول: الإمـامـة بـالـدعـاء، لا بالدعوى، يعني بتوفيق اللهِ سبحانه وتَيْسيره وهِبَته، لا بما يدَّعِيه كلُّ أَحد لنفسه، ويرى فيها ما ليس له ولاية.

 $\star \star \star$ 



سُورَة الشعراء فيها ست آيات

# الآية الأولى

قولهُ تعالى: ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَن ِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ الْعَظِيمِ ﴾ [ الآية: ٦٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال ابن القاسم: قال مالك: خرج مع موسى رَجُلاَنِ من التجار إلى البَحْرِ ، فلما أتيا إليه قالا له: بِمَ أَمرك الله؟ قال: أمرني أَنْ أضربَ البَحَرَ بِعَصَايَ هذه فيجفّ. فقالا له: افعَلْ ما أمركَ به ربَّك، فلن يُخْلِفك. ثم ألقيا أنفسهما في البحر تصديقاً له، فما زال كذلك البحر حتى دخل فرعون ومَنْ معه، ثم ارتدّ كما كان.

وفي رواية عمرو بن ميمون أنّ موسى قال للبحر : انْفَلِقْ. قال : لقد استكبرْتَ يا موسى ! ما انفرقتُ لأحدٍ من وَلَدِ آدم ، فأنفِلقَ لك . فأوحى الله إلى موسى أن اضْرِب بعصاك البحْرَ فانفلق فكان كل فِرْق كالطَّوْدِ العظيم . فصار لموسى وأصحابِهِ البحرُ طرِيقاً يابساً . فلما خرج أصحابُ موسى ، وتكامل آخرُ أصحابِ فرعون ، انصبَّ عليهم البحر ، وغرق فرعون . فقال بعضُ أصحاب موسى : ما غرق فرعون . فنُبِذَ على ساحل البحر ، حتى نظروا إليه .

#### المسألة الثانية:

قال مالك: دعا موسى فرعون أربعين سنة إلى الإسلام، وإن السحرة آمنوا في يوم واحد . THE PRINCE GHAZI TRUST المعراء الآية ( ٨٤) A٤ مهوارة الشعراء الآية ( ٨٤) Rourianic Thought

المسألة الثالثة:

201

في هذا دليل على أن مالكاً كان يذكُر مِنْ أخبار الإسرائيليات ما وافق القرآن، أو وافق السنة أو الحكمة، أو قامت به المصلحةُ التي لم تختلف فيها الشرائع؛ وعلى هذه النكتة عوَّل في جامع الموطأ.

#### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ ﴾ [ الآية : ٨٤ ] . فيها ثلاث مسائل :

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ ﴾:

قال مالك: لا بَأْسَ أَنْ يحبَّ الرجلُ أن يثني عليه صالحاً؛ ويُرى في عمل الصالحين، إذا قصد به وَجْهَ اللهِ وهو الثناء الصالح، وقد قال الله: **﴿وألقَيْتُ عليكَ مَحَبَّةً** مِنّى﴾ [ طه: ٣٩ ].

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الْآخِرِينَ ﴾:

يعني أن يجعلَ مِنْ ولده مَنْ يقومُ بالحق مِنْ بعده إلى يوم الدين <sup>(١)</sup> ؛ فقُبِلَت الدعوةُ ولم تزل النبوة فيهم إلى محمد ، ثم إلى يوم القيامة .

وقيل: إن المطلوبَ اتفاق الملل<sup>(٢)</sup> كلها عليه [ إلى يوم القيامة ]<sup>(٣)</sup>، فلا أُمَّة إلا تقول به وتعظّمه، وتدَّعِيه، إلا أنّ الله تعالى قد قطع ولايةَ الأمم كلها إلا ولايتنا<sup>(٤)</sup>، فقال سبحانه: ﴿ إِن**َّ أَوْلَى الناس بإبراهيمَ للَّذِين اتَّبَعُوهُ وهذا النبيُّ والذين آمَنُوا** والله وَلِيّ المؤمنين﴾ [ آل عمرانَ: ٦٨ ].

- (1) في أ: من بعده إلى يوم القيامة.
- (٢) في أ : إن المطلوب اتفاق الأمم.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من د .
- ٤) في أ: ولاية الأمم إلا ولاية نبينا.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (A ) المنتقد (A ) المنتق

المسألة الثالثة:

قال المحققون من شيوخ الزهد : في هذا دليل على الترغيب في العمل ِ الصالح الذي يُكسب الثناءَ الحسن .

وقد قال النبي ﷺ : « إذا مات الْمَرْ<sup>ن</sup>ُه انقطع عمله إلا من ثلاث: صدَقَةٌ جارية، أو علم علّمه، أو ولد صالح يَدْعُو له » <sup>(0)</sup> .

وفي رواية: إنه كذلك في الغَرْس والزَّرع، وكذلك فيمن مات مُرابطاً يُكتب له عمله إلى يوم القيامة ــ والخمسة صحيَحٌ أثرها؛ ومسألة الرباط حسن سَنَدُها.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَنْ أَتَى اللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ [ الآية: ٨٩ ]. فيه قولان: أحدهما: أنه سليم من الشرك؛ قاله ابنُ عباس. الثاني: أنّه سليم مِنْ رَذَائِل الأخلاق ِ.

فقد روي عن عروة أنه قال: يا بني؛ لا تكونوا لَعَّانين، فإن إبراهيمَ لم يلعن شيئاً قط. قال الله: ﴿ **إذْ جاءَ رَبَّه بقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾** [ الصافات: ٨٤ ].

وقال قوم: معناه لدِيغ، أحرقته المخاوِف، ولدغته الخَشْيَة.

وقد قال بعض علمائنا: إنّ معناه إلا مَنْ أتى اللهَ بقَلْبٍ سليم من الشرك؛ فأما الذنوبُ فلا يَسْلَم أحد منها.

والذي عندي أنه لا يكونُ القْلبُ سليماً إذا كان حقُوداً حسُوداً، معجَباً متكبراً، وقد شرط النبيُّ ﷺ في الإيمان أن يحبَّ لأخيه ما يحبُّ لنفسه. والله الموفق برحمته.

(٥) انظر: (صحيح مسلم، الحديث: ١٣ من الذكر والدعاء. والسنن الكبرى: ٣٧٧/٣. وتفسير ابن
 كثير: ٢٣٨/٤. وسنن الترمذي: ١٣٧٦. ونصب الراية: ١٥٩/٣. وتلخيص الحبير: ٦٨/٣.
 والبداية والنهاية: ٢٧/١١).

م الشعر المركز الشعر المالية ( ١٣٠ و ٢١٤ ) مالي الشعر المالي الآيتان ( ١٣٠ و ٢١٤ )

# الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ﴾ [ الآية: ١٣٠ ]. فيها مسألة واحدة:

في نزولها خَبَرٌ عمَّنْ تقدم من الأمم، ووعْظٌ مِن الله لنا في مُجَانبة ذلك الفعل الذي ذمَّهُمْ به، وأنكره عليهم، قال مالك بن أنس : قال نافع : قال ابن عمر في قوله : ووَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ ؟ قال : يعني به السَّوْط وقال غيره بالقتال ؛ ويؤيد ما قال مالك قول الله تعالى ذكره عن موسى : ﴿ فلمَّا أَنْ أَرادَ أَنْ يَبْطِش بالذي هو عَدُوّ لها قال يا موسى أتريد أن تقتلني كما قتلت نَفْساً بالأَمْس إِنْ تُرِيدُ إِلاَ أَنْ تكونَ جَبَّاراً في الأَرض وما تُرِيدُ أن تكونَ من المُصْلِحين ؟ القصص : ١٩ ]. وذلك أنّ موسى لم يسلّ عليه سَيْفاً، ولا طعنه برُمْح ؛ وإنما وَكزَه، فكانت ميتنه في وَكْزَته <sup>(٢)</sup>. والبطش يكون باليد ، وأقله الوكز والدفع <sup>(٧)</sup>، ويليه السوط والعصا ، ويليه الحديد ؛ والكلُّ مذمومٌ إلاّ بحقّ.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى : ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾ [ الآية : ٢١٤ ] . فيها مسألتان :

المسألة الأولى: في نزولها:

٤٦.

وذاك أنها نزلت بسحَر على النبي ﷺ فصعد الصَّفَا، ثم نادى: يا صبَاحَاه وكانت دعوة الجاهلية إذا دعاها الرجل اجتمعت إليه عشيرتُه، فاجتمعت إليه قريشٌ عن بَكْرَةٍ أبيها، فعمّ وخَص، فقال: «أرأيتكم لو أخبرتكم أنَّ العدوّ مُصْبحكم، أكُنْتم مصدّقي؟ » قالوا: ما جرَّبْنَا عليك كذباً. قال: «فإني نذير لكم بين يَدَيْ عذابٍ شديد ».

- (٦) في أ: فكانت منيته في وكزته.
  - (٧) في أ : وأوله الوكز والرفع.

قال: «يا بني كعب بن لؤي :يا بني مرة بن لؤي :يا آل قصي ،يا آل عبد شمس ؛يا آل عبد مناف ،يا آل هاشم ؛يا آل عبد المطلب ،يا صفية أم الزبير ؛يا فاطمة بنت محمد ؛ أنقذُوا أنفسَكم من النار ؛ إِنّي لا أَمْلِكُ لكم مِنَ الله شيئاً .يا بني عبد مناف ،يا بني عبد المطلب ،يا صفية ،يا فاطمة ؛ سَلُوني مِنْ مالي ما شئتم ، واعلموا أنّ أوليائي يوم القيامة المتَّقون ، فإن تكونوا يوم القيامة مع قَرَابتكم فذلك ، وإياي لا يأتي الناس بالأعمال ، وتأتون بالدنيا تحملونها على أعناقكم ؛ فأصدّ بوجهي عنكم ، فتقولون :يا ببلاًها ».

فقال أبو لهب: ألهذا جمعتَنا! تَبَّا لك سائر اليوم. فنزلت: ﴿ **تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ** وتَبَّ﴾ <sup>(^)</sup> [ المسد: ١ ].

وقد روى البخاري عن عمرو بن العاص أنه قال: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: « إنَّ آلَ أبي طالب ليسوا إليَّ بأولياء ، وإنما وَليِّي اللهُ وصَالح المؤمنين » <sup>(١)</sup> .

قال البخاري: حدثنا محمد بن بشار ، حدثنا محمد بن جعفر ، عن شعبة ، قال : وكان في كتاب محمد بن جعفر بياض ، يعني بعد قوله« إليّ » وقد بينه أبو داود في جمع الصحيحين عن شعبة بالسند الصحيح ، فقال : «آل أبي طالب ليسوا إليّ بأولياء ، إنما وليي الله وصالح المؤمنين » . وقد تقدم ذِكْرُ ذلك .

#### المسألة الثانية:

روى ابن القاسم عن مالك قال: قال رسول الله ﷺ ، في اليوم الذي مات فيه: « لا يتَّكِل الناسُ عليّ بشيّء ؛ لا أحِلَّ إلا ما أَحَلَّ اللهُ في كتابه ، ولا أحَرِّم إلاّ ما حرَّم اللهُ في كتابه ، يا فاطمة بنت رسول الله ، يا صفية عمة رسول الله ، اعْمَلا لما عند الله ، فإني لا أُغْنِي عنكما من اللهِ شيئاً » <sup>(11)</sup>.

- (٨) انظر: (أسباب النزول للسيوطي: ١٣١. وتفسير الطبري: ٢١٨/٣٠، ٢١٨/٣٠، وتفسير ابن
   كثير: ٦/٣١٥. ودلائل النبوة: ١٨٢/٢).
- (٩) انظر: (صحيح البخاري: ٧٨. ومسند أحد: ٢٠٣/٤ ،: ٢٠٤. والدر المنثور: ١٨٣/٣. ومشكاة المصابيح: ٤٩١٤. وتفسير القرطبي: ٣٤٦/١٦).
  - (۱۰) انظر: (طبقات ابن سعد: ۱۷/۲/۲).

الآية السادسة

ة الشعراء الآيات ( ٢٢٤ - ٢٢٧)

قوله تعالى: ﴿وَالشَّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ. أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهيمُونَ. وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَالَا يَفْعَلُونَ. إِلاَّ الَّذِيـنَ آمَنُـوا وَعَمِلُـوا الصَّـالِحَـاتِ وَذَكَـرُوا اللـة كَثيراً وَانْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ﴾ [الآيات: 274 – 274].

فيها ثماني مسائل:

275

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَالشُّعَرَا 14 ﴾ :

الشعر نوع من الكلام. قال الشافعي: حسَنُه كحسن الكلام، وقَبِيحه كقبيحه، يعني أنّ الشعْرَ ليس يُكْرَه لذاته، وإنما يُكْرَه لمتضمناته. وقد كان عند العرب عظيم الموقع حتى قال الأول منهم:

وجُرْحُ اللسان كجرْحِ اليَدِ

وقال النبي ﷺ في الشعر الذي كان يردّ به على المشركين: « إنه لأُسْرَعُ فيهم من النبل » . (١١) .

وقد أخبرنا أبو الحسن المبارك بن عبد الجبار، أنبأنا البرمكي والقزويني الزاهد، أنبأنا ابن حَيْوَة، أنبأنا أبو محمد السكري، أنبأنا أبو محمد الدينوري، حدثني يزيد بن عَمْرو الغَنَوي، حدثنا زكريا بن يحيى، حدثنا عمر بن زَحْر بن حصن، عن جدّه حميد ابن منهب، قال: سمعْتُ جدّي خريم بن أوس بن حارثة يقول: هاجرْتُ إلى رسول الله عَلَيْكَمْ بالمدينة مُنْصرَفه من تَبُوك، فسمعت العباس قال: يا رسول الله، إني أريد أن أمتدحك. فقال: قل، لا يفضض اللهُ فاك. فقال العباس [ مُمْتَدِحاً ] (١٢):

مـن قبلهـا طِبْــتَ في الظــلال وفي مُسْتـودع حيـث يُخْصَــفُ الــورقُ ثـــم هبطـــت البـــلادَ لا بَشَـــرٌ أَنْـــتَ ولا مُضْغَــــةٌ ولا عَلَـــقُ

- (١١) سيأتي تخريجه.
- (١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

17 ..... بل نطفة تركّبُ السفين وقد ألْـ جميم نَسْمُ وأهله الغَمرَقُ تنقسلُ مِسنْ صَسالِبٍ إلى رَحِسم إذا مضى عــالم بَـدا طبــق خُنْداف علياء تحتها النطق حتى استـوى بينـك المهيمـن مـن وأنــــت لما بعثــــت أشرقــــت الأرْ ض وضـــاءت بنـــورك الأفُــــقُ فنحـــن في ذلـــك الضيـــاء وفي النـــ ور وسب\_ل الرش\_اد نخت\_رق فقال له النبي يُتَلَيَّهُم : « لا يفضض الله فاك » (١٣) . المسألة الثانية: قوله: ﴿ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ ﴾:

IC THOUGHT

سورة الشعراء الآيات (٢٢٤ - ٢٢٧)

يعني الجاهلون، من الغيّ، وقد يكون الجهل في العقيدة، فيكون شِرْكاً ، ويراد به الكفار والشياطين. وقد يكون فما دون ذلك، فيكون سفاهة. المسألة الثالثة: قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كُلِّ وَادٍ يَهِيمُونَ ﴾:

يعني يمشون بغير قصد ولا تحصيل، وضَرَب الأودية في السير مثلاً لصنُوف الكلام في الشعر (١٤) ، لجرَيان تلك سيلاً ، وسَيْر هؤلاء قولاً ، وأحسن ما قيل في ذلك قول الشاعر:

فسارَ مَسِيرَ الشمس فِي كُلِّ بلدة ﴿ وَهَـبَّ هُبُوبَ الريح في البرِّ والبَحْر المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾:

يعني ما يذكرونه في شعرهم من الكذب في المدح والتفاخر، والغزل والشجاعة، كقول الشاعر في صفة السيف:

تَظُـلَ تحفر عنيه إنْ ضرَبْــت بــه بَعْدَ الذراعين والساقين والهـادي فهذا تجاوزُ بارد وتحامقُ جاهل.

أنظر : دلائل النبوة للبيهقي : ٥/٢٥١ . البداية والنهاية : ١٧/٥ . تاريخ أصفهان : ٧٤/١ . وتهذيب (17) تاريخ ابن عساكر : ١/٣٥٠ .

في د : الأدوية في البر مثلا لصفوف الكلام في الشعر . (12)

المسألة الخامسة:

272

روي أن عبدالله بن رَوَاحة، وكعب بن مالك، وحسان بن ثابت أتَوْا رسولَ الله عَلَيْنَ حين نزل: **﴿وَالشَّعَرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ الْغَاوُونَ﴾**؛ وقالوا: هلكْنَا يا رسولَ الله؛ فأنزل الله: **﴿إِلاَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللهُ كَثيراً وَانْتَصَرُوا** مِنْ بَعْدِ مَا ظُلِمُوا﴾، يعني ذكرُوا الله كثيراً في كلامهم، وانتصروا في رَدِّ المشركين عن هجائهم، كقول حسان في أبي سفيان:

THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۲۲۷ - ۲۲٤ ) (۲۲۷ - ۲۲۶

وإنّ سَنَام المجْدِ من آل هاشم بنو بنت مَخْزُم ووَالدُك العَبْدُ وما ولدت أفناء زُهْرَة منكم كريما ولا يقرب عجائزك المجْدُ ولسْتَ كعَبَّاس ولا كابن أُمَّه ولكن هجين ليس يُورى له زَنْد وإنّ امرأ كانت سمية أمَّه وسمراء مغلوب إذا بلغ الجهد وأنت امرُوُّ قد نِيط في آلِ هاشم كما نيط خَلْف الراكب القَدَح الفَرْدُ

وروى الترمذي وصححه<sup>(١٥)</sup> عن أنس. أنّ النبي ﷺ دخل مكة في عُمْرَةِ القضاء، وعبدالله بن رَوَاحة يمشي بين يديه يقول: خَلَّـوا بَنِــي الكفَّــارِ عَــنْ سَبيلــهِ الْيَــوْمَ نَضْــرِبُكــم على تَنــزيلــهِ ضَـرْبـاً يُــزِيــل الهامَ عــن مَقِيلــهِ ويُــذْهِــلُ الخليــلَ عَــنْ خَليلــهِ

فقال عمر : يا بْنَ رَواحة ؛ في حرم الله وبين يدي رسول الله ﷺ تقول الشعر ؟ فقال النبيُّ ﷺ : « خَلِّ عنه يا عُمر ، فإنه أُسرعُ فيهم مِنْ نَضْح النَّبل» <sup>(١٦)</sup> ، وفي رواية :

نحسن ضرَبْنَساكم على تسمأويلسه كما ضرَبْنَساكم على تَنْسزِيله

(١٥) في أ : وروى الترمذي في صحيحه. (١٦) انظر : (سنن الترمذي : ٢٨٤٧ . وسنن النسائي، الباب : ١٠٨ من الحج. وشرح السنة : ٣٧٥/١٢ . وفتح الباري : ٥٠٢/٧ . وتفسير القرطبي : ١٥١/١٣ . وتهذيب ابن عساكر : ٣٩٤/٧ ).

المسألة السادسة:

سورة الشعراء الآيات (٢٢٤ ـ ٢٧

من المذموم في الشعر التكامُ من الباطل بما لم يفعله المرْءُ؛ رغبةً في تسلية النفس، وتحسين القول. رُوي أن النعمان بن علي بن نَضْلة كان عاملاً لعمر بن الخطاب، فقال:

٤٦٥

أَلاَ هـل أَتــى الحسنــاءَ أنَّ خَلِيلَهــا تَمَيْسَـان يُسْقَــى في زُجــاج وحَنْتَــم إذا شُـْتُ غَنَّتْنِـي دَهَــاقِينُ قــريــةٍ ورقّــاصــةٌ تجْــذُو على كــل مَنْسم فإن كنْتَ نَـدْمَـانِـي فبـالأكبر اسْقِنِي ولا تَسْقني بـــالأصغـــر المتثلّــــم لعــــلَّ أميــرَ المؤمنين يســــوءُه تنــادُمُنــا بــالجَوْسَـــقِ المتهــدِّم

فبلغ ذلك عمر، فأرسل إليه بالقدوم عليه، وقال: إني والله يسوءني ذلك. فقال له: يا أميرَ المؤمنين؛ ما فعلتُ شيئاً مما قلت، وإنما كانت فَضْلَةٌ من القول، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَالشَّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ. أَلَمْ تَرَ أَنَّهُمْ فِي كلِّ وَادٍ يهيمُونَ. وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَالَا يَفْعَلُونَ﴾

فقال له عمر : أمَّا عُذْرُك فقد دَرأ عنك الحدَّ ، ولكن لا تعمل لي عملاً أبداً . المسألة السابعة:

وقد كشف الخليفة العدل عُمر بن عبد العزيز حقيقة أحوال الشعراء، وكشَفَ سرائرهم، وانتحى مَعَايبهم في أشعارهم، فرُوي أنه لما استُخْلف عُمر بن عبد العزيز رحمه الله وفدت إليه الشعراء، كما كانت تفدَ إلى الخلفاء قبله، فأقاموا ببابه أيّاماً لا يأذنُ لهم بالدخول، حتى قدم عديّ بن أَرْطاة على عمر بن عبد العزيز، وكانت له مكانة فتعرّض له جرير، فقال:

يأيها الرجُـلُ الْمُـزجـي مطيَّتَـه هـذا زمانـك، إني قـد خـلا زَمَني أَبْلِـغْ خليفَتنـا إنْ كُنْـتَ لاقيَــهُ أني لدى البـاب كـالمصْفُـودِ في قَـرَن وَحْش المكانة مـن أهلي ومِـنْ ولـدي نَـائـي المحلَّةِ عـن داري وعـن وَطنيَ فقال: نعم، أبا حَزْرة ونُعْمَى عين. فلما دخل على عمر قال: يا أمير المؤمنين؛ إن الشعراء ببابك، وأقوالُهم باقية <sup>(١٧)</sup>، وسهامُهم مسمومة.

رة الشعراء الآيات (٢٢٤ ـ ٢٢٧)

فقال عمر : مالي وللشعراء ! قال: يا أمير المؤمنين، إِنَّ رسول الله مُطْلِيَّهِ قد مُدح وأعطى، وفيه أسوةٌ لكل مسلم. قال: ومَنْ مدحه ؟ قال: عباس بن مرداس السلمي، فكساه حلّةً قطع بها لسانَه. قال: نعم، فأنشده:

رأيتُــك يــا خَيْــرَ البريَّــةِ كلهـــا نشرْتَ كتـابـاً جــاء بــالحــق مُعلَما سننـتَ لنـا فيـه الهدى بعـد جَـوْرِنـا عــن الحق لَمَّــا أصبـــح الحقُّ مظلما فمـــن مبلــــغٌ عَنَــــي النبيَّ محمداً وكــلُّ امــرىء يجْزَى بما قــد تكلَّما تعـــالى علـــوَأفـوق عَرْش إلهنــــا وكــان مكـــان الله أَعْلَــــى وأعظما

قال: صدقت، فمن بالباب منهم؟ قال: ابنُ عمك عمر بن أبي ربيعة القرشي. قال: لا قَرَّبَ الله قرابَتَه، ولا حَيَّا وَجْهه، أليس هو القائل:

ألًا ليُستَ أني يسوم بَسانُسوا بميتتي شَمَمْتُ الذي ما بين عَيْنَيْكِ والفَم وليت طهُوري كسانَ رِيقَك كلّه وليت حَنُوطي مِنْ مُشَاشك والدم ويا ليت سَلْمَى في القبورِ ضجيعتي هنالك أوْ فِسي جَنَّسَةٍ أو جَهَنَّسم فليت عدو الله تمنَّى لقاءَها في الدنيا، ثم يعمل عملاً صالحاً. والله لا دَخل عليَّ أبداً.

فمَنْ بالباب غير من ذكرت؟ قال: جميل بن معمر العُذْري. قال: هو الذي يقول: ألَا ليتنا نَحيَا جميعاً وإنْ نَمُتْ يُوَافِي لدَى الموْتى ضريحي ضَريحُها فما أنا في طول الحياة براغب إذا قيل: قد سوّى عليها صَفِيحُها أَظُرُلُ نَهارِي لا أراها ويلتقبي مع الليل رُوحي في المنام ورُوحُها اعزب به، فلا يدخل عليّ أبداً. فَمَنْ غير مَنْ ذكرت؟ قال: كثير عزة. قال: هو الذي يقول:

(١٧) في أ: وأقوالهم ثاقبة.

277

HAZI TRUST سورة الشعراء الآيات (٢٢٤ ـ ٢٢٧ 17 يكون من حذر العذاب قعُودا رهبان مَدْيَب والذيب عهدتهم خَرِوا لِعَزْةَ رُكَّعِاً وسُجُرودا لـو يسمعـون كما سمعْــتُ كلامهــا اعزب به : فمن بالباب غيرُ مَنْ ذكرت؟ قال: الأحوص الأنصاري. قال: أبعده الله وأسحقه، أليس هو القائل \_ وقد أفسد على رجل من أهل المدينة جاريةً له حتى هريت منه، قال: يَفِ\_\_\_رُّ منـــى بهــا وأَتَّبِـــــعُ الله بينسى وبين سَيِّه دهسا اعزب به. فمَنْ بالباب غير مَنْ ذكرت؟ قال: همام بن غالب الفرزدق. قال: أليس هو القائل يفخر بالزنا: كما انقَضَّ باز أقْتَم الريش كاسِرُه ها دَلَّيَـانِــى مِــنْ ثمانينَ قــامَــةً أَحَىٌّ يُررَجَّى أم قتيلٌ نُحَاذِره؟ فلما استوَتْ رجْلاَي في الأرض قـالتـا ووليت في أعقــاب لَيْــل أبــادِرُه فقلت: ارفَعُوا الأَمْرَاسَ لا يشعُروا بنـا اعزب به . فوالله لا يدخل على أبداً . فمَنْ بالباب غير من ذكرت؟ قلت : الأخطل التغلبي . قال : هو القائل : ولست بآكل لحم الأضاحي فلست بصائم رمضان عُمْري إلى بَطْحَاء مكَة للنجاح ولسْتُ بـزاجــر عِيْســاً ركــوبــاً ولسْتُ بقائه كالعير يَهدْعُو قُبَيْل الصبح حَسيّ على الفلاح ولكنى ســــأشْـــرَبُهـــا شَمُــــولا وأسجد عند مُنْبَلَـــج الصبـــاح اعزب به، فوالله لا وطيء بساطي. فمَنْ بالباب غير مَنْ ذكرت؟ قلت: جرير بن عطية الخطفي. قال: أليس هو القائل:

لسولا مسراقبة العيسون أريتنسا مُقَسل المهسسا وسسسوالِف الآرَامِ ذُمَّ المنازلَ بعسد منسزلِسة اللَّسوَى والعيش بعسد أولئسك الأيسسام طرقتك صائدةُ القلسوب وليس ذا حِينُ الزيسارةِ فسارْجِعسي بسَسلاَمِ فإن كان ولا بد فهذا ، فأذنْ له .

٤٦٨

ة الشعراء الآيات (٢٢٤ - ٢٢٧)

فخرجت إليه، فقلت: ادخل أبا حَزْرة، فدخل وهو يقول: إنَّ السِذي بعــــث النبــــيَّ محمـــداً جعــل الخلافــةَ للإمــام العـــادل

- وَسِعُ البرّية عَدْلُه وَوفُهُ وَفُعَاؤَه حتى ارعَوَى وأقْهَم مِيكُ المائِكُ وَ إني لأرْجُو منك خَيْراً عاجلاً والنفس مُولَعَةٌ بحببً العاجل فلما مثَل بن يديه قال له: اتَق الله يا جرير ، ولا تقُلْ إلا حقاً ، فأنشأ يقول:
- كم باليامة مِنْ شَعْنَاء أَرْمَلة وَمِنْ يتيم ضعيف الصوت والنَّظَرِ ممسن يعددُك تَكْفِي فَقْسدَ والده كالفرخ في العُشِّ لم يَدْرُج ولم يَطِرِ إنا لنرجو \_ إذا ما الغيْثُ أخلفنا \_ مِنَ الخليفة ما نرجو من المطَرِ أتى الخلافة إذ كانت له قَدَرا كما أتسى رَبَّه مسوسى على قسدَرِ هذي الأرامِلُ قد قَضَيت حاجتها فمن لحاجةِ هذا الارمل الذَّكر

فقال: يا جرير لقد وليت هذا الأمر، وما أملك إلا ثلاثمائة [ درهم ] <sup>(١١)</sup>، فمائة أخذها عبدالله، ومائة أخذتها أم عبدالله، يا غلام، أعْطِه المائة الثالثة.

فقال: والله: يا أمير المؤمنين، إنها لأَحَبُّ مال كسبته إليّ. ثم خرج، فقال له الشعراء: ما وراءك؟ قال: ما يسوءكم، خرجت منّ عند أميرٍ يُعْطي الفقراء، ويمنع الشعراء، وإني عنه لراضٍ، ثم أنشأ يقول:

رأيتُ رُقَــى الشيطــان لا تستفــزَه وقـد كـان شَيْطَـاني مـن الجِنِّ راقيـا ولما ولي ابنُ الزبير وفد إليه نابغة بني جعدة، فدخل عليه المسجد الحرام، ثم أنشده:

(١٨) ما بين المعقوفتين : ساقط من ب، د.

THE PRINCE GHAZI TRUST (THV - TYE) سورة الشعراء الآيات (TY - TYE) سورة الشعراء الآيات (TY - TYE)

279

حكيْت لنا الفراروق لما وليتنسا وعنهانَ والصدّيق فرارْتَساح مُعْدِمُ وسوَّيْتَ بَيْنَ الناس في الحق فراستَوَوْا فعادَ صبّاحاً حرالكُ اللَّون مُظْلِمُ أتماك أبو ليلى يَجُوبُ به الدُّجَسى دُجَى الليل جروّابُ الفَلاَة عَتَمتَسم لتجبر منا جرانباً دعدعَتْ به صروفُ الليسالي والزمان المصمّسم

فقال له ابن الزبير : هَوَّن عليك أبا ليلى ، فالشعْرُ أَدنى وسائلك عندنا ، أما صفوة مالنا فلآل الزبير ، وأما عَفْوته فإن بني أسد وتمياً شغلاها عنك ، ولكن لك في مال الله سَهْمان : سهم بُروَيْتك رسول الله ﷺ ، وسهم بشركتك أهل الإسلام في فيئهم ، ثم أخذ بيده، ودخل دارَ المغنم فأعطاه قلائص سبعا <sup>(١١)</sup> ، وجملاً رَحِيلاً ، وأوقر له الركاب بُراً وتَمْراً ، فجعل النابغة يستعجل ، ويأكل الحبَّ صِرْفاً .

فقال ابنُ الزبير : وَيْحَ أبي ليلى ! لقد بلغ به الجهد ! فقال النابغة : أشهد ، لسمعْتُ رسول الله ﷺ يقول : ما وليت قريش فعدلت ، ولا استرحمت فرحمت ، وحدثت فصدقت ، ووعدَتْ فأنجزت ، فأنا والنبيون فُرَّاط القاصِفين .

قال الزبير بن بكار : فكأن الفارِطَ الذي يتقدم إلى الماء يصلح الرِّشَاءَ والدِّلاء . والقاصف: الذي يتقدم لشراء الطعام .

#### المسألة الثامنة: في تحقيق القول فيه:

أما الاستعارات والتشبيهات فمأذون فيها وإن استغرقَتِ الحدّ، وتجاوزت المعتاد، فبذلك يضرب الملك الموكَّل بالرؤيا المثل، وقد أنشد كعب بن زهير النبي يَتَسَمَّ بانَـتْ سَعَـادُ فقَلْبي اليــومَ مَتْبُــولُ مُتَيَّــمٌ إثْـرَهــا لم يُفْــدَ مَكْبُــولُ وما سعَـادُ غـداةَ البَيْـن إذْ رحلــوا إلا أغَـنُّ غَضِيضُ الطَّرْفِ مكحولُ تَجْلُو عوارِضَ ذِي ظَلْمٍ إذا ابتسمت كأنـه مُنْهَــلٌ بــالــرَّاحِ مَعْلُــولُ

فجاء في هذه القصيدة من الاستعارات والتشبيهات بكلّ بديع. والنبي ﷺ يسمَعُ ولا يُنْكر ، حتى في تشبيه رِيقها بالرَّاح <sup>(٢٠)</sup>.

(١٩) في أ: ودخل دار النعم فأعطاه قلائص سبعة.
 (٢٠) في أ: حتى في تشبيهه ريقها بالراح.

وهنیتال کری افکر ایجانی The prince Ghazi Trust (۲۲۷ – ۲۲۶) The prince Ghazi Trust (۲۲۷ – ۲۲۶)

وقد كانت حرمت قبل إنشاده لهذه القصيدة، ولكن تحريمها لم يَمْنَعْ عندهم طِيبَها؛ بل تركوها على الرغبة فيها والاستحسان لها؛ فكان ذلك أعظم لأجورهم، ومن الناس قليلٌ من يتركها استقذاراً لها، وإنها لأهلٌ لذلك عندي، وإني لأعجَبُ من الناس في تلذّذهم بها واستطابتهم لها، ووالله ما هي إلا قذرة بشعة كريهة من كل وجه، والله يعصم من المعاصي بعزَّته.

وبالجملة، فلا ينبغي أن يكونَ الغالبُ على العبد الشعر حتى يستغرق قوله وزمانه، فذلك مذمومٌ شرعاً. قال النبي عَيَّلِيَّهِ : «لَأَن يمتلىء جَوْفُ أحدِكم قَيحاً حتى يَرِيَهُ خير له من أن يمتلىء شعراً » <sup>(٢١)</sup>. والله أعلم لا ربّ غيره ولا معبود إلا إياه.

\* \* \*

انظر: (صحيح البخاري: ٤٥/٨ . وسنن الترمذي: ٢٨٥١ ، ٢٨٥٢ . وسنن ابن ماجه: ٣٧٥٩ ، (11) ۳۷٦٠. ومسند أحمد بن حنبل: ١٧٥/١ ، ١٧٧ ، ٣٩/٢ ، ٣٩١ . والسنن الكبرى: ٢٤٤/١٠ . ومجمع الزوائد: ٨/١٢٠. والمعجم الكبير للطبراني: ٣١٨/١٢. والمطالب العالية: ٢٥٧٧. وفتح الباري: ٥٤٨/١٠. وتفسير ابن كثير: ١٨٤/٦، ٥٧٧. وتفسير القرطبي: ١٥٠/٢٣ والدر المنثور : ٥/ ٢٠٠ . ومصنف عبد الرزاق : ٢٠٥٠٣ ).



# سورة النمل فيها ست عشرة آية

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ وَقَالَ يَأَيُّهَا النَّاسُ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتينَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَضْلُ الْمُبِينُ﴾ [ الآية: ١٦ ] .

فيها مسألتان:

## المسألة الأولى:

قد بينا فيا سلف أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « إنا مَعْشَر الأنبياء لا نُورَث، ما ترَكْنَاه صدقة <sup>(۱)</sup>. وأنه قال: « إن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا دِرهماً ، إنما ورثوا علماً » <sup>(۲)</sup>. والأول أصح.

فإن قيل : فما معنى قوله : ﴿ وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ ﴾ :

قلنا، وهي:

#### المسألة الثانية:

أراد بالإرث ههنا نزوله منزلته في النبوة والملك، وكان لداود تسعة عشر ولداً ذكراً وأنثى، فخصّ سليمان بالذكر، ولو كانت وراثةَ مال لانقسمت على العدد، فخصه بما كان لداود، وزاده مِنْ فَضْلِه مُلكاً لا ينبغي لأحدٍ مِنْ بَعْدِه.

- (۱) سبق تخريجه.
- (۲) سبق تخريجه.



## الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ عُلِّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ ﴾ : فيها مسألتان :

المسألة الأولى:

القلول في منطق الطير ، وهو صوتٌ تتفاهَمُ به في معانيها على صيغة واحدة ، بخلاف منطقنا ، فإنه على صيغ مختلفة ، نفهم به معانيها .

قال علماؤنا: وفي المواضعات غَرَائِبُ؛ ألا ترى أنَّ صوتَ البوق تُفْهَمُ منه أفعالٌ مختلفة من حِلٍّ وترحال، ونزول وانتقال، وبَسْط ورَبْط، وتفريق وجَمْع، وإقبال وإدبار، بحسب المواضعة والاصطلاح.

وقد كان صاحبنا مموس الدريدي<sup>(٢)</sup> يقرأ معنا ببغداد ، وكان من قــوم كلامُهـم حروف الشفتين ، ليس لحروف الحَلْق عندهم أصل .

فجعل الله لسليان معجزةَ فَهْمٍ كلام الطير والبهائم والحشرات؛ وإنما خصَّ الطير لأجل سَوْقِ قِصَّةِ الهدهد بعدها. ألا تراه كيف ذكر قصةَ النملِ معها، وليست من الطير.

ولا خلافَ عند العلماء في أنَّ الحيوانات كلها لها أفهام وعُقول.

وقد قال الشافعي: الحمامُ أعقلُ الطير . وقد قال علماءُ الأصوليين: انظروا إلى النملة كيف تقسِّمُ كل حبَّةٍ تدَّخِرُها نصفين لئلا ينبت الحب، إلا حَبّ الكزبرة فإنها تقسم الحبة منه على أربع، لأنها إذا قسمت بنصفين تنبت، وإذا قسمت بأربعة أنصاف لم تنبت.

وهذه من غوامِض العلوم عندنا ، وأدركَتْها النملُ بخلْق الله ذلك لها . وقال الأستاذ أبو المظفر شاه نور الإسفرايني : ولا يبعد أن تدرِكَ البهائم حدوث

(٣) في د: وقد كان صاحبنا الدربندي.

العالم، وخلق المخلوقات، ووحدانية الإله، ولكنا لا نفهم عنهم، ولا تفهم عنا، أما أنَّا نطلبها وهي تَفِرُّمنا فبحكم الجنسية. **المسألة الثانية:** 

سورة النمل الآية (١٦) .....

روى ابنُ وهب عن مالك أنَّ سليمان النبي مَر على قَصْرٍ بالعراق، فإذا فيه كتاب<sup>(1)</sup>:

> خرجنا من قُرى إصطخر إلى القَصر فقلنـــاه فمَنْ سال عـن القصر فمبنيَّا وجــدْدنــاه

وعلى القصر نسر ، فناداه سليمان ، فأقبل إليه ، فقال : مذكم أنتَ ها هنا ؟ قال : مذ تسعمائة سنة . ووجدت القصر على هيئته .

قال القاضي: قرأت بمدينة السلام على أبي بكر النجيب بن الأسعد، قال: أنبأنا محمد بن فتوح الرصافي، أنبأنا الخطيب أبو بكر الحافظ، حدثني أبو القاسم عبدالله بن محمد الرفاعي، أنبأنا علي بن محمد بن أحمد الفقيه بأصبهان، أنبأنا أبو عبدالله محمد بن عبدالله بن أسيد، حدثنا محمد بن زكريا الغلابي<sup>(٥)</sup>، حدثنا عبيدالله بن علي بن يحيى الإفريقي، حدثنا عبد الملك بن حبيب، عن مالك بن أنس، وعن ربيعة بن أبي عبد الرحن، عن سَعِيد بن المسّيب: كان سليان بن داود يركب الريح من إصطخر فيتغدّى ببيت المقدس، ثم يعود فيتعشى بإصطخر. فقال: إن ابن حبيب أدرك مالكاً، وما أراه ولا هذا الحديث إلاً مقطوعاً. والله أعلم.

وروى مالك وغيره في الحديث عن النبي ﷺ أنه قال: « [ نزل ] <sup>(٦)</sup> نبيّ من الأنبياء تحت شجرة فلدغته ثمُلةٌ ، فأمر بجِهَازِه فأُخْرِجَ من تحتها ، ثم أمر ببيتها فأُحْرِق ، فأَوْحَى الله إليه فَهَلاََ نملة واحدة » .

- (٤) في أ : فإذا فيه مكتوب .
- (٥) في أ : محمد بن بكر الغلابي .
- (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

THE PRINCE GHAZI TRUST STALL IT THE PRINCE GHAZI TRUST STALL IT IS THE PRINCE STALL I

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ الْجِنِّ وَالإِنْسِ وَالطَّيْرِ فَهُمْ يُوزَعُـونَ﴾ [ الآية: ١٧ ].

فيها مسألتان:

٤Y٤

المسألة الأولى: قوله: ﴿ يُوَزَعونَ ﴾:

يعني يمنعون ويدفعون، ويرد أولهم على آخرهم، وقد يكون بمعنى يلهمون من قوله: ﴿ **أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمتَك**﴾ [ الآية: ١٩ ]؛ أي ألهمني. ويحتمل أَنْ يرجعَ إلى الأولى، ويكون معناه ردني.

المسألة الثانية:

روى أشهب قال: قال مالك بن أنس: قال عثمان: ما يزَع الناس السلطانُ أكثر مما يزعهم القرآن. قال مالك: يعني يكفُّهم. قال ابن وهب مثله، وزاد ثم تلا مالك: ﴿ فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾: أي يكفون.

وقد جهل قوم المرادَ بهذا الكلام، فظنوا أنَّ المعنى فيه أنّ قدرةَ السلطان تردع الناس أكثر مما تردعهم حدود القرآن. وهذا جهلّ بالله وحكمه وحكمته ووضعه لخلقه، فإن الله ما وضع الحدودَ إلا مصلحة عامة كافة قائمة بقوام الحق<sup>(v)</sup>، لا زيادة عليها ولا نُقْصانَ معها، ولا يصلح سواها، ولكن الظَّلمة خاسُوا بها، وقصَّروا عنها، وأتوا ما أتوا بغير نيَّة منها، ولم يقصدوا وَجْه الله في القضاء بها؛ فلذلك لم يَرْتَدع الحلق بها. ولو حكموا بالعدل؛ وأخلصوا النية، لاستقامت الأمور، وصلح الجمهور؛ وقد شاهدتم منا إقامةَ العَدْل والقضاء – والحمد لله – بالحق، والكفّ للناس بالقِسْطِ، وانتشرت الأمنة، وعظمت المنعة <sup>(N)</sup>، واتصلت في البيضة الهدنة، حتى غلب قضاء الله بفسادِ الحسدة، واستيلاء الظلمة.

- (٧) في أ : كافة قائمة بقوام الخلق.
  - (٨) في أ: وعصمت المنعة.

240

#### الآية الرابعة

GHAZI TR

قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِي النَمْلِ قَالَتْ نَمْلَةٌ يَـأَيُّهَا النَّمْلُ ادْخُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لاَ يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ﴾ [ الآية: ١٨ ].

فيها مسألتان:

سورة النمل الآية (١٨)

المسألة الأولى:

رأيتُ بعض البصريين<sup>(١)</sup> قد قال: إن النملة كان لها جناحان، فصارت في جملة الطَّيْر، ولذلك فَهم منطقها؛ لأنه لم يعلم إلاّ مَنْطِق الطير؛ وهذا نقصانٌ عظيم. وقد بينّا الحِكْمَةَ في ذِكْرِ الطير، خصوصاً دون سائر البهائم والحشرات، وما لا يعقل. وقد اتفقَ الناسُ على أنه كان يفهَمُ كلامَ مَنْ لا يتكلم، ويُخْلَقُ له فيه القولُ من النبات؛ فكان كلُّ نبات يقول له: أنا شجرةُ كذا، أنفع مِنْ كذا، وأضرُّ مِنْ كذا، وفائدتي كذا، فها ظنَّك بالحيوان!

المسألة الثانية: قوله: ﴿ لاَ يَحْطِمنَّكُم سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾:

فانظر إلى فهمها بأنَّ جُنْدَ سليمان لم يكن فيهم مَنْ يُؤْذِي نملةً مع القَصْدِ إلى ذلك، والعلم به، تقية لسليمان؛ لأن منهم التقيّ والفاجر، والمؤمن والكافر؛ إذ كان فيهم الشياطين.

وقد أخبر الله عن جيش محمد بمثله في قوله: ﴿ **وَلَوْلاَ رِجالٌ مؤمنونَ ونساءً** مُؤْمِنَاتٌ لم تَعْلَمُوهم أَنْ تَطَنُوهم فتُصِيبَكُم منهم مَعَرَّةٌ بغير عِلْم ﴾ [الفتح: ٢٥]. وهذا من فضائل محمد ﷺ ، وقد بينا ذلك في كتاب المشكلين، وفي معجزات النبي من كتاب « أنوار الفجر ».

وقد انتهى الجهلُ بقوم إلى أَنْ يقولوا : إنَّ معناه : والنمل لا يشعرون ، فخرج مِنْ خطاب المواجهة إلى خطاب الغائب لغير ضرورة ولا فائدة إلا إبطال المعجزة لهذا النبي

(٩) في أ: رأيت بعض المقصرين.

( ۱۹ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( النمل الآية THE PRINCE GHAZI TRUST ( النمل الآية ( ۱۹

الكريم، والله وليُّ التقويم. كما انتهى الإفراط بقوم إلى أن يقولوا : إنه كان من كلام النملة له أن قالت : يا نبي الله ؛ أرى لك ملكاً عظيماً ، فما أعظَمُ جندك ؟ قال لها : تَسِخيرُ الريح. قالت له : إنَّ الله أعلمك أنَّ كل ما أنْتَ فيه في الدنيا ريح. وما أَحْسَن الاقتصاد ، وأضبط السداد للأمور والانتقاد !

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ فَتَبَسَّمَ ضَاحِكاً مِنْ قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عليَّ وَعلى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صالِحاً تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ في عِبَادِكِ الصَّالِحِينَ﴾ [ الآية: ١٩ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: القول في التبسم:

وهو أَوَّلُ الضحك، وآخره بدوَّ النواجذ؛ وذلك يكون مع القهقهة، وجُلَّ ضحك الأنبياء التبسّم.

المسألة الثانية:

٤٧٦

من الضحك مكروه، لقوله: ﴿ فَلْيَضْحَكُوا قَلْيَلاً وَلْيَبْكُوا كَثِيراً جَزَاءً مِما كانوا يَكْسِبُونَ﴾ [ التوبة: ٨٢ ].

ومن الناس مَنْ كان لا يضحك؛ اهتماماً بنفسه وفساد حاله في اعتقاده مِنْ شدة الخوف، وإنْ كان عبداً طائعاً. ومن الناس مَنْ يضحَكُ، وإنما قال الله في الكفار: **(فلْيَضْحكوا قليلاً ولْيَبْكُوا كثيراً ﴾؛** لما كانوا عليه من النفاق، يعني ضحكهم في الدنيا – وهو تهديدٌ لا أَمْرٌ بالضَّحِك.

وقالت عائشة: جاءت امرأةُ رفاعة القرظي إلى النبيّ ﷺ ، وكان رفاعة طلّقها فبَتّ طلاقها ، فتزوّجت بعده عبدالرحمن بن الزبير ، وقالت : يا رسولَ الله ؛ والله ما معه إلا مثل هذه الهُدْبَة ـ لهدبة أخذتها من جلْبَابها ، وأبو بكر الصديق وخالد جالسان عند النبي ﷺ ، وإن سعيد بن العاص جالسٌ بباب الحجرة لِيؤذَنَ له ، فطفق خالِدٌ ينادي : سورة النمل الآية (١٩) THE PRINCE GHAZI TRUST (19) مورة النمل الآية (١٩) EVV

يا أبا بكر، انظر ما تجهر به هذه [ المرأة ]<sup>(١٠)</sup> عند رسول الله يَتَلِيمَ ، وما يزيد رسولُ الله يَتَلِيمَ على التبسم. ثم قال: « لعلك تريدين أَنْ ترجعي إلى رفاعة..» الحديث<sup>(١١)</sup>. واستأذن عُمَرُ على رسول الله يَتَلِيمَ ، وعنده نسوةٌ من قريش يسأَلْنَه ويستكثرْنَهُ عاليةً أصواتُهن على صَوْتِه ؛ فلما استأذن عمر تَبَادَرْنَ الحجاب، فأذن له النبيُّ يَتَلَيمَ ، فدخل، والنبيُّ يَتَلِيمَ يضحك. فقال: أضحك الله سِنَّك يا رسول الله ، بأبي أنت وأمي ! فقال: « عجبْتُ من هؤلاء اللاتي كُنَّ عندي ، فلما سمِعْنَ صوتك تبادَرْنَ الحجاب.

وروى عبدالله بن عمر أنّ النبيَّ عَلَيْتَهِ لما كان بالطائف قال: « إنا قافِلُون غداً إنْ شاء الله». فقال أناسٌ من أصحاب رسول الله عَلَيْتَهَم : لا نبرح حتى نفتحَها. فقال النبي عَلَيْتَهُم : « فاغدوا على القتال». قال: فغَدَوْا ، فقاتلوهم قتالاً شديداً ، وكثرت الجراحات. فقال رسول الله عَلَيْتَهُم : « إنَّا قافِلُون غداً إنْ شاء الله» [ قال ] <sup>(١٢)</sup> : فسكتوا. قال: فضحكَ رسولُ الله عَلَيْتَهُم (<sup>١٢)</sup>.

وقال أبو هريرة: أتى رجلٌ رسولَ الله ﷺ فقال: هلكْتُ وأهلكْتُ، وقعْتُ على أهلي في رمضان. قال: «اعتِقْ رَقبَةً». قال: ليس لي مال. قال: «فصُمْ شهرين مُتَتَابِعين». قال: لا أستطيعُ. قال: «فأَطْعِم ستين مسكيناً». قال: لا أجد. قال: فأتى [رسولُ الله] <sup>(١٥)</sup> بعَرَقِ تَمْرٍ. والعَرَقُ: المكتل. فقال: «أين السائل؟ تصدّق بهذا».

- (١٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (۱۱) سبق تخريجه.
- (١٢) انظر: (صحيح البخاري: ١٥٣/٤، ١٣/٥، ٢٨/٨ . وصحيح مسلم، حديث: ٢٢ من فضائل الصحابة. ومسند أحمد بن حنبل: ١٧١/١ . شرح السنة: ١٣/١٤ . فترح الباري: ٤١/٧ ، ٢٠٣/١٠).
  - (١٣) 👘 ما بين المعقوفين: ساقط من د .
- (١٤) انظر: (صحيح مسلم: ١٤٠٣. مسند أحمد: ١١/٢. مسند الحميدي: ٧٠٦. سنن سعيد بن منصور: ٢٨٦٣. دلائل النبوة: ١٦٧/٥/١٨. فتح الباري: ٤٤/٨ . طبقات ابن سعد: ١١٥/١/٢.
   مصنف ابن أبي شيبة: ٥٠٧/٤. البداية والنهاية: ٢٥٠/٤).
  - (١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

عمد المسالة المالة الما الما الما المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المسالة (٢٠) المسالة (٢٠) المسالة (٢٠) المسالة (٢٠) المسالة المالية المالية (٢٠) المسالة المالية المالية (٢٠) المسالة المالية المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المسالة المالية المالية (٢٠) المسالة المالية المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المسالة المالية (٢٠) المسالة المالية المالية (٢٠) المالية

قال علماؤنا : إن قيل : من أي شيء ضحك سليمان ؟ قلنا : فيه أقوال : أصحُّها أنه ضحك مِنْ نعمة الله عليه في تسخير الجيش وعظيم الطاعة <sup>(١٨)</sup> ، حتى لا يكون اعتداء .

ولذلك قال: ﴿ أَوْزِعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الَّتِي أَنْعَمْتَ عَلَيَّ وَعَلَى وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحاً تَرْضَاهُ ﴾؛ وهو حقيقةُ الشكر . والله أعلم.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَا لِيَ لاَ أَرَى الْهُدْهُدَ أَمْ كانْ مِنَ الْغَائِبِينَ﴾ [الآية: ٢٠].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب تفقَّدِه قولان:

أحدهما : أنَّ الطير كانت تظلُّ سليمانَ من الشمس حتى تَصِيرَ عليه صافَّات، كالغهامة، فطار الهدهدُ عن موضعه، فأصابت الشمسُ سليمانَ، فتفقَّدَه حينئذ.

الثاني: أنَّ الهدهدَ كان يرى تحت الأرض الماء، فكان ينزل بجيشه، ثم يقول للهدهد: انظر بُعْدَ الماء منْ قُرْبِه، فيشير له إلى بَقْعَةٍ، فيأمر الجن فتسلخ الأرض سَلْخَ الأديم، حتى تبلغَ الماء، فيستقي ويسقي.

(١٦) انظر : (صحيح مسلم: ٧٨١).
 (١٧) في أ : ثم سألوه الصحو فضحك.
 (١٨) في أ : وعظم الطاعة.

سورة النمل الآية ( ۲۰ ) 🗧 THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 THE PRINCE GHAZI TRUST

٤٧٩

المسألة الثانية:

قال سليان: ما لي لا أرى الهدهد . ولم يقل: ما للهدهد لا أراه!

قال لنا أبو سعيد محمد بن طاهر الشهيد: قال لنا جمال الإسلام وشيخ الصوفية أبو القاسم عبد الكريم بن هوازن: إنما قال: [ مالي لا أرى الهدْهد ] <sup>(١١)</sup> لأنه اعتبر حالَ نفسه؛ إذ علم أَنه أُوتِيَ الملكَ العظيم، وسخر له الخلق، فقد لزمه حقَّ الشكر بإقامة الطاعة وإدامة العمل. فلما فقد نِعْمَة الهدهد توقَّع أن يكونَ قصَّر في حق الشكر، فلأجله سُلِبها، فجعل يتفقَّدُ نفسه، فقال: مالي!

وكذلك تفعل شيوخُ الصوفية إذا فقدوا آمالهم تفقَّدُوا أعمالهم. هذا في الآداب، فكيف بنا اليوم، ونحسن نُقَصِّرُ في الفرائض! **المسألة الثالثة:** 

قال علماؤنا : هذا يدلُّ من سليمان على تفقده أحوالَ الرعية ، والمحافظة عليهم ، فانظروا إلى الهدهد وإلى صغره ؛ فإنه لم يغبْ عنه حاله ، فكيف بعظائم الملك ؟

ويرحَمُ الله عُمر ، فإنه كان على سيرته قال : « لو أن سخْلَة بشاطىء الفرات أخذَها الذئب ليسأل عنها عُمر ، فما ظنَّك بوال ٍ تذهبُ على يديه البُلْدان ، وتضيع الرعيةُ ، وتضيع الرعيان ! ».

#### المسألة الرابعة:

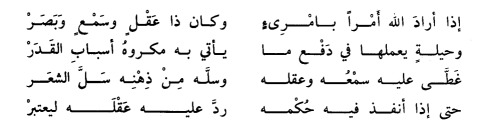
قال ابنُ الأزرق لابن عباس ـ وقد سمعه يذكر شأْنَ الهدهد هذا : قِف يا وقاف . كيف يرى الماء تحت الأرض ، ولا يرى الحبّة في الفخ .

فقال له ابن عباس بديهة : إذا نزل القدر عشى البصر . ولا يقدر على هذا الجواب إلاَ عالم القرآن

وقد أنشدني محمد بن عبدالملك التنيسي الواعظ، عن الشيخ أبي الفضل الجوهري في هذا المعنى:

(١٩) ما بين المعقوفين: ساقط من ب، د.

(۲۲ – ۲۱) THE PRINCE GHAZI TRUST الآيتان (۲۱ – ۲۲)



#### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿لَأَعَذَّبَنَّهُ عَذَاباً شَدِيداً أَوْ لَأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِّي بسُلْطَانٍ مُبِينٍ﴾ [الآية، ٢١].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

٤٨٠

هذه الآيةُ دليلٌ على أنَّ الطَّيْرَ كانوا مكلَّفين؛ إذ لا يُعاقب على تَرْكِ فِعْلِ إلاّ من كُلَّف ذلك الفعل، وبهذا يستَدَلُّ على جهل مَنْ يقول: إن ذلك إنما كان من سليمان استدلالاً بالأمارات، وإنه لم يكن للطير عَقْل، ولا كان للبهائم عِلْم، ولا أوتي سليمان عِلْمَ مَنْطِقِ الطَّيْرِ.

وقاتلهم الله، ما أجرأهم على الخَلْقِ فَضْلاً عن الخالق!

المسألة الثانية:

كان الهدهد صَغِيرَ الجرم، ووعد بالعذاب الشديد لعظيم الجرم.

قال علماؤنا : وهذا يدلُّ على أن الحدَّ على قَدْرِ الذنب، لا على قدر الجسد، أما إنه يرفق بالمحدود في الزمان والصفة على ما بيناه في أحكام استيفاء القصاص .

#### الآية الثامنة

قوله تعالى : ﴿ فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ : أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْبِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإٍ بِنَبَإٍ يقِينٍ ﴾ .

[الآية:٢٢].

وهذا دليل على أن الصغير يقولُ للكبير ، والمتعلم للعالم : عندي ما ليس عندك ، إذا تحقق ذلك وتيقَّنه . وقد بيناه في آداب العلم .

٤٨١

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿إِنِّي وَجَدْتُ امْرَأَةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيٍّ﴾ [الآية: ٢٣].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال علماؤنا: هي بلقيس بنت شرحبيل ملكة سبأ، وأمها جنية بنت أربعين ملكاً. وهذا أمر تنكرُه الْمُلْحِدَة<sup>(٢٠)</sup>. ويقولون: إن الجنّ لا يأكلون، ولا يَلِدُون ـ وكذَبُوا لعنهم الله أجعين. ذلك صحيح ونِكَاحُهم مع الإنس جائز عقلاً. فإنْ صَحَّ نقلاً فبها ونِعْمَتْ، وإلاّ بقينا على أصلِ الجواز العقلي. **المسألة الثانية:** 

روى الترمذي وغيره عن النبيّ ﷺ أنه قال في سبأ : « هو رجلٌ وُلد له عشرة أولاد ، وكان لهم خبر فسمى البلد باسم القبيلة » ، أو ذكر أنه جاء من القبيلة . ويحتمل أن يكون سُمّى البلد باسم القبيلة .

روى الترمذي وغيره عن فَرْوَة بن مسيك المرادي ، قال: أتيْتُ النبي عَيْشَةٍ فقلت: يا رسولَ الله؛ ألا أقاتِل من أَدْبَر من قومي بمن أقبل منهم ، فأذِنَ لي في قتالهم وأمرني .

فلما خرجْتُ من عنده سأل عنّي ما فعل القطيفي؟ فأُخْبر بأني قد سِرْتُ. قال: فأرسل في أثرِي فردَّني، فأتيته، وهو في نفَر من أصحابه، فقال: « ادْعُ القومَ، فمن أسلم منهم فاقْبَلْ منه، ومن لم يسلم فلا تعجَلْ حتى أحدث لك » <sup>(٢١)</sup>.

- (٢٠) في أ : تنكره السحرة .
  - (۲۱) سبق تخریجه.

التورة النمل الآية (٢٣) HE PRINCE GHAZI TRUST (Thought For OURANIC THOUGHT

وأنزل الله في سبّأ ما أنزل. فقال رجل: يا رسول الله؛ ما سبّأ؟ أرض أو امرأة؟ فقال: « ليس بأرض ولا امرأة، ولكنه رجل ولد عشرة من العرب فَتَيَامَن منهم ستة <sup>(٢٢)</sup>، وتشاءم منهم أربعة؛ فأما الذين تشاءَمُوا فَلخْم وجُذَام وغسّان وعاملة. وأما الذين تيامَنُوا فالأزد، والأشعريون، وحمير، وكندة، ومذحج، وأنمار ». فقال رجل: يا رسول الله؛ وما أنمار ؟ قال: « الذين منهم خَثْعَم وَبجِيلة ».

> ورُوي في هذا عن ابن عباس عن النبي ﷺ حديث آخر . المسألة الثالثة:

٤٨٢

روي في الصحيح عن النبي عَيَّلِيَّهِ قال ـ حين بلغه أن كسرى لما مات ولّى قومه بنته: « لن يُفْلح قَوْمٌ ولَوْا أمرهم امرأة » <sup>(٢٢)</sup>.

وهذا نصٌّ في أن المرأة لا تكون خليفة، ولا خلافَ فيه.

ونقل عن محمد بن جرير الطبري إمام الدين أنه يجوز أن تكونَ المرأةُ قاضيةً؛ ولم يصح ذلك عنه؛ ولعله كما نقل عن أبي حنيفة أنها [ إنما ] <sup>(٢٢)</sup> تقضي فيا تشهد فيه، وليس بأن تكون قاضيةً على الإطلاق، ولا بأن يكتب لها منشور بأن فلانة مقدمة على الحكم، إلا في الدماء والنكاح، وإنما ذلك كسبيل التحكيم أو الاستبانة في القضية الواحدة، بدليل قوله عُيَّاتٍ : « لن يُفْلحَ قومٌ ولَّوْا أمرَهم امرأة ».

وهذا هو الظنُّ بأبي حنيفة وابن جرير .

وقد روي أن عمر قدّم امرأةً على حسبة السوق، ولم يصح؛ فلا تلتفِتُوا إليه؛ فإنما هو مِنْ دسائس المبتدعة في الأحاديث <sup>(٢٥)</sup> .

- (٢٢) في أ: ولكنه رجل وله عشر من الولد فتيامن منهم ستة.
- (٣٣) انظر: (صحيح البخاري: ١٠/٦، ٩/١٧، وسنن الترمذي: ٢٢٦٢. وسنن النسائي: ٢٢٧/٨.
   والسنن الكبرى: ٩٠/٣، ١١٦/١٠، ١١٨، والمستدرك: ١١٨/٣، ١٩٩. ومشكاة المصابيح:
   ٣٦٩/٣. وفتح الباري: ١٢٦/٨، ١٣/١٣، ٥٦، وتفسير القرطبي: ١٨٥/١٣، ١٨٣/١٣،
   والبداية والنهاية: ١٢٩/١٢).
  - (٢٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (٢٥) في أ : من وساوس المبتدعة في الأحاديث .

سورة النمل الآية (٢٣) THE PRINCE GHAZI TRUST الا الآية (٢٣) EAT ......

وقد تناظر في هذه المسألة القاضي أبو بكر بن الطيب المالكي الأشعري مع أبي الفرج بن طَرَار شيخ الشافعية ببغداد في مجلس السلطان الأعظم عضد الدولة، فماحلَ ونصر ابن طَرَار لما ينسب إلى ابن جرير، على عادة القوم التجادل على المذاهب، وإن لم يقولوا بها استخراجاً للأدلة وتمرّناً في الاستنباط للمعاني؛ فقال أبو الفرج بن طَرَار : الدليل على أن المرأة يجوز أن تحكم أنَّ الغرَض من الأحكام تنفيذُ القاضي لها، وساعُ البينة عليها، والفصلُ بين الخصوم فيها، وذلك يمكن من المرأة <sup>(٢٦)</sup>، كإمكانه من الرجل.

فاعترض عليه القاضي أبو بكر ، ونقض كلامَه بالإمامة الكبرى ؛ فإنَّ الغرضَ منها حِفْـظُ الثغـور ، وتــدبيرُ الأمـور ، وحمايــةُ البَيْضَــةِ ، وقبــض الخراج ، وردَّه على مستحقيه <sup>(٢٧)</sup> ، وذلك يتأتّى من المرأة كتأتّيه من الرجل .

فقال له أبو الفرج بن طَرَار : هذا هو الأصلُ في الشرع، إلا أن يقوم دليل على تُنْعِه.

فقال له القاضي أبو بكر : لا نسلَّم أنه أصْلُ الشرع.

قال القاضي عبد الوهاب: هذا تعليل للنقض، يريد: والنقض لا يعلّل. وقد بينا فسادَ قول القاضي عبد الوهاب في أصول الفقه.

قال الفقيه القاضي أبو بكر رحمه الله: ليس كلام الشيخين في هذه المسألة بشيء <sup>(٢٨)</sup>، فإن المرأة لا يتأتَّى منها أنْ تبرزَ إلى المجالس، ولا تخالط الرجال، ولا تفاوضهم مفاوضةَ النظير للنظير، لأنها إنْ كانت فتاة حَرُمَ النظَرُ إليها وكلامها، وإن كانت متجَالَة بَرْزَة لم يجمعها والرجال مجلسٌ تزدحِمُ فيه معهم، وتكون منظرة لهم، ولم يفلح قط مَنْ تصوَّرَ هذا، ولا من اعتقده.

- (٢٦) في أ : وذلك ممكن من المرأة .
  - (٢٧) في أ : ورده إلى مستحقيه .
  - (٢٨) في أ: في هذه المسألة بمتقن.

THE PRINCE GHAZI I RUSI (۲۷) مورة النمل الآية (۲۷)

# الآية العاشرة

قوله تعالى : ﴿ قَالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنْ الْكَاذِبِينَ ﴾ [ الآية : ٢٧ ] . فيها مسألتان .

المسألة الأولى: قوله ﴿ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ ﴾ :

لم يعاقبه، لأنه اعتذر له، ولا أحد أحبَّ إليه العذر من الله، ولذلك بعث النبيين مُبَشِّرين ومُنْذِرين.

وكذلك يجب على الوالي أنْ يقبلَ عُذْرَ رعيته، ويدْرَأ العقوبةَ عنهم في ظاهر أحوالهم بباطن أعذارهم، ولكن له أن يمتحن ذلك إذا تعلَّقَ به حُكْمٌ من أحكام الشريعة، كما فعل سليان؛ فإنه لما قال له [ الهدهد ] <sup>(٢١)</sup> : ﴿ **إني وجَدْتُ امرأةً تملِكُهم، وأُوتِيَتْ من كلّ شيء ولها عَرْشٌ عَظِيم** [ النمل : ٢٣ ] لم يستفزه الطمع، ولا استجرّه حُبُّ الزيادة في الملك إلى أنْ يعرضَ له، حتى قال : **﴿ وجَدْتُها** وقَوْمَها يَسْجُدُونَ للشَّمْسِ مِنْ دُونِ الله } [ النمل : ٢٢ ]، حينئذ غاظَهُ ما سمِعَ، وطلب الانتهاء إلى ما أخبَر، وتحصيل عِلْم ما غاب من ذلك، حتى يغيّرَه بالحق، ويردّه إلى الله تعالى.

ونحو منه ما يُروى أن عمر بن الخطاب سأل عن إمْلاَص المرأة، وهي التي يُضْرَب بطنها فتُلْقِي جنينها، فقال: أيكم سَمعَ من النبي عَظِّيْتُم فيه َشيئاً؟ قلت: أنا ـ يعني المغيرة بن شعبة ـ فقال: ما هو؟ قلت: سمِعْتُ النبيَّ عَظِّيْتُم يقول: «فيه غُرَّة عَبْدٌ أو أَمَة ». فقال: «لا تبرح حتى تجيءَ بالمخرج مِنْ ذلك ».

> فخرجت، فوجدت محمد بن مسلمة، فجئت به، فشهد. وكان هذا تثبَّتاً من عمر احتجّ به لنفسه.

وأما المغيرةُ فتوقّف فيما قال لأجل قصة أبي بكرة، وهذا كلّه مبيَّنٌ في أصول الفقه.

(٢٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

٤٨٤

سورة النمل الآيات ( ۲۸ - ۲۹ - ۲۹ ) FOR QURANIC THOUGHT ( ۲۵ - ۲۹ - ۲۸

#### المسألة الثانية:

لو قال له سليان: سننظرُ في أمرك لاجتزأ به، ولكن الهدهد لما صرح له بفَخْر العلم، ﴿ فَقَالَ: أَحَطْتُ بَمَا لَم تُحِطْ بِهَ﴾ [النمل: ٢٢] ـ صَرّح له سليان بأنه سينظر، أصدَق أم كذب ـ فكان ذلك كفؤا لما قاله.

#### الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ اذْهَبْ بِكِتَابِي هَـٰذَا فَأَلْقِهْ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَانْظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ. قَالَتْ يَـٰأَيَّهَا الْمَلَأُ إِنِّي أَلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابٌ كَرِيمٌ. إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسْمِ الله الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيم] [ الآيات: ٢٩ ، ٢٩ ، ٣١ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ كِتَابٌ كَرِيمٌ ﴾:

وفي حديث ابن عمر أنه كتب إلى عبد الملك بن مروان يُبَايِعه: لعبد الله عبد الملك أمير المؤمنين؛ إني أقِرُّ لك بالسمع والطاعة ما استطعت، وإنَّ بنيّ قد أقَرُّوا [ لك ] <sup>(٣٠)</sup> بذلك.

وهذه الوجوهُ كلُّها صحيحة. وقد روي أنه لم يكتب بسم الله الرحمن الرحيم أَحَد قبل سليمان.

(٣٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

THE PRINCE GHAZI TRUST 🦉 🛄 THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثانية:

٤٨٦

الوصف الكريم <sup>(٣١)</sup> في الكتاب غاية الوصف؛ ألا ترى إلى قوله: ﴿ **إنه لقرآن** كريم ﴾. وأهلُ الزَّمان يتصفُون الكتاب بالخطير، وبالأثير، وبالمبرور؛ فإن كان لملك قالوا: العزيز؛ وأسقَطُوا الكريم غفلة، وهو أفضلُها خصلة. فأما الوصف بالعزيز فقد اتصف به القرآنُ أيضاً؛ <sup>(٣٦)</sup> فقال: ﴿ **وإنه لَكِتَابٌ عَزِيز. لا يأتيه الباطِلُ مِنْ بَيْنِ** يَدَيْهِ ولا من خَلْفِه ﴾ [ فصلت: ٤١ : ٤٢].

فهذه عزّته، وليست لأحد إلاَّ لَهُ؛ فاجتنبوها في كتبكم، واجعلوا بدَلها العالي، توقيةً لحق الولاية، وحياطة للديانة.

المسألة الثالثة:

هذه البسملة آية في هذا الموضع بإجماع؛ ولذلك إنَّ مَنْ قال: إن **﴿ بسم الله الرحمن الرحيم ﴾** ليست آيةً من القرآن كفَر ، ومن قال: إنها ليست بآية في أوائل السور لم يكفر؛ لأنَّ المسألة الأولى متفقٌ عليها ، والمسألة الثانية مختلفٌ فيها . ولا يكفر إلا بالنص أو ما يجمع عليه .

#### الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ قَالَتْ يَـاٰيُّهَا الْمَلاُ أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمْراً حَتَّىٰ تَشْهَدُونَ ﴾[ الآية: ٣٢ ].

في هذا دليلٌ على صحة المشاورة إمَّا استعانةً بالآراء ، وإما مداراةً للأولياء .

ويقال: إنها أول مَنْ جاء أنه شاور ، وقد بينا المشورة في سورة آل عمران بما أغنى عن إعادته ، وقد مدح الله الفُضَلاء بقوله : ﴿ وأَمْرُهم شُورَى بينهم ﴾ [ الشورى : [ ٣٨ ].

(٣١) في د: الوصف بالكرم.
 (٣١) في أ: فقد وصف به القرآن أيضاً.

٤٨٧ .

#### الآية الثالثة عشرة

THE PRINCE GHAZI TRUST

)R QUR'ĀNIC THOUGHT

قوله تعالى: ﴿وَإِنِّي مُرْسِلَةٌ إِلَيْهِمْ بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةٌ بِمَ يَرْجِعُ الْمُرْسَلُونَ﴾ [الآية: ٣٥].

فيها مسألتان:

إسورة النمل الآية (٣٥)

المسألة الأولى:

يُرْوَى أنها قالت: إنْ كان نبيًّا لم يقبل الهديَّة، وإن كان ملكاً قَبلَها.

وفي صفة النبي أنه يَقْبَلُ الهديَّةَ، ولا يقبل الصدقة. وكذلك كان سليمان، وجميع الانبياء يقبلون الهديّةَ.

وإنما جعلت بلقيس قبولَ الهدية أو ردّها علامةً على ما في نفسها؛ لأنه قال لها في كتابه: ﴿ **أَلاَّ تَعْلُوا علَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ ﴾** [النمل: ٣١]. وهذا لا تُقْبَل فيه فِدْية، ولا تؤخذ عنه هدية.

وليس هذا من الباب الذي تقرر في الشريعة من قبول الهدية بسبيل؛ وإنما هي رِشْوَة، وبَيْعُ الحق بالمال هو الرشوة التي لا تحلّ <sup>(٢٣)</sup>.

وأما الهدية المطلقة للتحبب والتواصل فإنها جائزة من كل واحد ، وعلى كل حال . المسألة الثانية:

وهذا ما لم تكن مِنْ مشرك؛ فإن كانت من مشرك، ففي الحديث: « نُهيت عن زَبْد المشركين » <sup>(٢٢)</sup>.

وفي حديث آخر : « لقد هممتُ ألا أقبل هديَّةً إلا مِنْ ثَقَفِيّ أو دَوْسِيّ » <sup>(٢٥)</sup> . والصحيحُ ما ثبت عن عائشة أنَّ رسول الله عَيَّلِيَّهُ كان يقبلُ الهدية ويُثيب عليها .

- (٣٣) في أ : وبيع الحق بالباطل هو الرشوة التي لا تحل.
  - (٣٤) لم أعثر عليه بهذا اللفظ.
- (٣٥) انظر: (سنن النسائي: ٢٨٠/٦. ومسند أحمد بن حنبل: ٢٩٢/٢ . والمستدرك: ٦٣/٢. وموارد الظمآن: ١١٤٥، ١١٤٦. وتفسير ابن كثير: ١٤١/٤ . ومصنف عبد الرزاق: ١٩٩٢٠).

لمعن حديث أبي هريرة : «لو دُعيت إلى كُرَاع لأجَبْت ، ولو أُهدي إليّ ذرّاع أو ومن حديث أبي هريرة : «لو دُعيت إلى كُرَاع لأجَبْت ، ولو أُهدي إليّ ذِرّاع أو كُرًاع لقَبِلْت ُ» <sup>(٢٦)</sup>. وقد قال النبي يتلقي لأصحابه – في الصيد : « هل معكم مِنْ لحمه شيء ؟ » قلت : نعم. فناولته المعصد <sup>(٢٢)</sup>. وقد استسقى في دار أنس فَحُلبَت ْله شاة وشيب وشربه . وأهدى أبو طلحة له وَرِك أرنب وفخذيها فقَبِلَه . وأهدت أم حُفَيْد إليه أقطاً وسَمْناً وضبًا ، فأكل النبيَّ يَتَلَقَي من الأقط والسمن ، وترك الضبَّ. وقال في حديث بَرِيرة : « هو عليها صدقة ولنا هدِيّة . وكان الناس يتحرَّوْن بهداياهم يوم عائشة .

#### الآية الرابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿قَالَ: يَـٰأَيَّهَا الْمَلَأُ أَيَّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ. قال عِفْرِيتٌ مِنَ الجِنِّ أنا آتيكَ به قَبْلَ أن تقُومَ مِنْ مَقامِكَ وإِنِّي عليه لقوِيٌّ أَمِينٌ. قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ...﴾ [الآيات: ٣٩، ٣٩، ٤].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: ما الفائدة في طلب عَرْشِها ؟ :

قيل: فيه أربع فوائد : الفائدة الأولى : أحَبَّ أَنْ يختبرَ صِدْقَ الهدهد .

(٣٦) انظر: (صحيح البخاري: ٢٠١/٣ ، ٣٢/٧ ، والمعجم الكبير للطبراني: ١٢٠/١١ . وموارد الظرآن: ١٠٦٤ . وطبقات ابن سعد: ١٩/١/٩ ، ١٠٧ . وفتح الباري: ١٩٩/٥ . والكامل لابن عدي: ١٣٥٢/٤ ، ١٦٨٨/٥ ، ١٩٣٧ . ومسند أحمد: ٢٤/٢٤ ، ٤٨١ ، ٥١٢ . والسنن الكبرى: ٦٦٦٦ ، ٢٧٣/٧ ).

(۳۷) سبق تخریجه.

سورة النمل الآية ( ٤٩ ) المسلحة THE PRINCE GHAZI TRUST التحقيق EOR OLIVANIG THOUGHT

الثانية : أَراد أَخْذَه قبل أن تسلم، فيحرم عليه مالها . الثالثة : أراد أن يختبر عَقْلَها في معرفتها به . الرابعة : أراد أن يجعلَه دليلاً على نبوَّته ؛ لأخذه من ثقاتها دون جَيْش ٍ ولا حَرْب . **المسألة الثانية :** 

قد ثبت أن الغنيمةَ ـ وهي أموالُ الكفّار ـ لم تحلّ لأحد قبل محمد مُطْلِقَهِ ؛ وإنما قصد بالإرسال إليها إظهارَ نبوَّته، ويرجع إليها ملكها بعد قيام الدليل على النبوة به عندها.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ الْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَدَّ إِلَيْكَ طَرْفُكَ﴾:

في تسميته خمسة أقوال لا تساوي سماعَها ، وليس على الأرض مَنْ يعلمه .

ولقد قال ابن وهب: حدثني مالك في هذه الآية: قال الذي عنده عِلْمٌ من الكتاب أنا آتِيك به قبل أن يرتَدَّ طَرْفُكَ، قال: كانت باليمن، وسليانُ عليه السلام بالشام، أراد مالك أنَّ هذه معجزة؛ لأنّ قَطْعَ المسافة البعيدة بالعرش في المدّة القصيرة لا يكونُ إلاّ بأَحَدِ الوجهين: إما أن تعدم المسافة بين الشام واليمن. وإما أن يعدم العرش باليمن، ويوجد <sup>(٢٨)</sup> بالشام، والكلُّ للهِ سبحانه مقدور عليه هيّنٌ، وهو عندنا غير متعيّن.

### الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ قَالُوا تَقَاسَمُوا بِاللهِ لَنُبَيَّتَنَّهُ وَأَهْلَهُ ثُمَّ لَنَقُولَنَّ لِوَلِيًّهِ مَا شَهِدْنَا مَهْلِكَ أَهْلِهِ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ﴾ [ الآية: ٤٩ ].

فيها مسألتان:

(٣٨) في أ: ويجدد بالشام.

المسألة الأولى:

٤٩٠

لما صانَ الله بالقصاص في أهبها الدماء، وعليها تسلط علم الأعداء، شرع القَسامة بالتهمة حسبا بينّاه في سورة البقرة، واعتبر فيها التهمة، وقد حبس النبيَّ عَيْشَةٍ فيها في الدماء والاعتداء، ولا يكون ذلك في حقوق المعاملات.

OR QURANIC THOUGHT متورة النمل الآية (٩١)

المسألة الثانية:

اعتبر كثيرٌ من العلماء قتيل المحلة في القسامة؛ وبه قال الشافعي لأجل طلب اليهود، ولحديث سهل بن أبي حَثْمَة في الصحيح: أن نَفراً من قومه أتوا خَيْبَر فتفرّقوا فيها فوجدوا أحدَهم قتيلاً، فقالوا للذي وُجِد فيهم: قد قتلتم صاحبنا. قالوا: ما قتلناه ولا علمنا قاتله <sup>(٣٩)</sup>.

وقال عمر \_ حين قدع عبدالله بن عُمر اليهود : أنتم عدّونا وتهمتنا .

وفي سنن أبي داود أنّ النبي مظليم قال لليهود ـ وبدأ بهم: «أيحلف منكم خمسون رجلاً ». فأبوا، فقال للأنصار: «أتحلفون» قالوا: نحلف على الغيب يا رسول الله. فجعلها رسولُ الله عَلَيْسَمَم على يهود<sup>(13)</sup>؛ لأنه وُجِد بين أظهرهم. وقد بيناه في مسائل الخلاف.

### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُد رَبَّ هَٰذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شيءٍ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ [الآية: ٩١].

وقد تقدم بيانه.

\* \* \*

انظر: (صحيح مسلم: ١٢٩١). ( ٣٩ ) سىق تخرىچە. (2.)



سورة القصص فيها ثمان آيات

GHAZI TRU

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَأَصْبَحَ فُوَادُ أُمِّ مُوسَى فَارِغاً إِنْ كَادَت لَتُبْدِي بِهِ لَوْلاَ أَنْ رَبَطْنَا ـــ عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [ الآية: ١٠ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ فَارِعًا ﴾ :

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: فارغاً من كلّ شيء ، إلاّ من ذِكْرِ موسى عليه السلام. الثاني: فارغاً مِنْ وَحْينا ، يعني بسببه <sup>(١)</sup>.

الثالث: فارغاً من العقل؛ قاله مالك؛ يريد امتلأ وَلهاً، يروى أنها لما رمَتْه في البحر جاءها الشيطانُ فقال لها: لو حبسته فذُبح فتولَّيتِ دَفْنَه، وعرفتِ موضعه! وأما الآن فقد قتلته أنت. وسمعتْ ذلكَ، ففرغ فؤادُها مما كان فيه من الوَحْي، إلاّ أنّ اللهَ رَبط على قلبها بالصبر.

المسألة الثانية:

قد بينًا أَنَّ هذه الآيةَ من أعظم آي القرآن فصاحةً؛ إذ فيها أمران ونَهْيَان وخبران وبشارتان.

(۱) في د : يعنى نسيته .

الآية الثانية

مرة القصص الآيتان (٨ - ١٥)

قوله تعالى: ﴿ فَالْتَقَطَهُ آلُ فِرْعَونَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوّاً وحَزَناً إِنَّ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَجُنُودَهُمَا كَانُوا خَاطِئِيَ﴾ [الآية: ٨].

وقد قدمنا القول في اللقيط في سورة يوسف عليه السلام، وهذه اللام لام العاقبة، كما قال الشاعر :

وللمنايا تُربِّي كُلُّ مُرْضِعَةٍ ودُورُنا لِخَرابِ الدَّهْرِ نَبْنِيها

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ودَخَلَ الْمَدِينَةَ عَلَى حِينٍ غَفْلَةٍ مِنْ أَهْلِهَا فَوَجَدَ فِيهَا رَجُلَيْنِ يَقْتَتِلاَنَ هَٰذا مِنْ شِيعَتِهِ وَهَٰذا مِنْ عَدُوهِ فَاسْتَغَاثَهُ الَّذِي مِنْ شِيعَتِهِ عَلَى الَّذِي مِنْ عَدُوهِ فَوَكَزَهُ مُوسَى فَقَضَى عَلَيْهِ قَالَ هَٰذَا مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ عَدُوٌّ مُضِلٌّ مُبِينٌ [الآية: 10].

فيها مسألتان:

297

المسألة الأولى: قوله: ﴿ فَاسْتَغَاثَهُ ﴾ :

طلب غَوْثه ونُصْرِتَه، ولذلك قال في الآية بعدها: ﴿ فَإِذَا الَّذِي استَنْصَرَهُ بِالأَمْسِ يَسْتَصْرِخُهُ﴾ [القصص: ١٨]؛ وإنما أغاثه لأَنَّ نَصْرَ المظلوم دينٌ في الملل كلها، وفرضٌ في جميع الشرائع.

وفي الحديث الصحيح: « مِنْ حقوق المسلم على المسلم نَصْرُ المظلوم » <sup>(٢)</sup> .

وفيه أيضاً : قال النبي ﷺ : « انْصُرْ أخاك ظالماً أو مظلوماً »<sup>(٢)</sup> . فنَصْرُه ظالماً كفَّه عن الظلم .

- (٢) سبق تخريجه.
- (۳) سبق تخريجه.

سورة القصص الآية ( For QURANIC THOUGHT....

المسألة الثانية: قوله: ﴿ فَوَكَزَهُ موسَى فَقَضَى عَلَيْهِ ﴾:

لم يقصِدْ قَتْلَه؛ وإنما دَفْعه فكانت فيه نَفْسُه، وذلك قتل خطأ، ولكنه في وقت لا يؤمَر فيه بِقَتْلٍ ولا قتال، فلذلك عدّه ذنباً. وقد بيناه في كتاب المشكلين في باب الأنبياء منه.

### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا وَرَدَ مَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً منَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُونِهِمُ امرْأَتين تذُودَان قَالَ مَا خطبُكُمَا؟ قَالتَا لا نَسْقي حَتَّى يُصْدِرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شيْخٌ كبيرٌ﴾ [ الآية: ٢٣ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ مَا خَطْبُكُما ﴾:

إنما سألها شفقةً منه عليهما ورقَّة؛ ولم تكن في ذلك الزمان أو في ذلك الشرع حجبة.

المسألة الثانية: ﴿ قالتا لا نسْقي حَتَّى يُصدرَ الرِّعَاءُ وأَبونا شَيْخٌ كِبِيرٌ ﴾:

يعني لضَعْفنا لا نسقي إلا ما فضل عن الرِّعاء من الماء في الحوض.

وقيل: كان الماء يخرج من البئر، فإذا كمل سَقْي الرعاء رَدُّوا على البئر حجَرها، فإن وُجِدَ في الحوض بقية كان ذلك سَقْيهما، وإن لم تكن فيه بقية عطشت غنمهما؛ فرَقَّ لهما موسى، ورفع الحجر، وكان لا يرفعه عشرة، وسقى لهما ثم ردّه، فذلك قولهما لأبيهما: ﴿ يا أبتِ استأجرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ استأَجَرْتَ القويِّ الأمين﴾ \_ وهي:

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿فَجَاءَتْهُ إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ قَالَتْ: إِنَّ أَبِي يَدْعُوكَ لِيَجْزِيَكَ أَجْرَ مَا سَقَيْتَ لَنَا فَلَمَّا جاءَهُ وقصَّ عَلَيْهِ الْقَصَصَ قَالَ لا تَخَفْ نَجَوْتَ مِنَ الْقَوْمِ الظَّالِمِينَ قالَتْ إِحْدَاهُمَا يَا أَبِتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنَ استَأْجَرْت القَوِيُّ الأَمِينَ﴾ [الآيتان: ٢٥، ٢٦].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

292

قال: يا بنية، هذه قُوَّته، فما أمَانُته؟ قالت: إنك لما أرسلتَني إليه قال لي: كُونِي وَرَائي لئلا يصفَك الثوب من الريح، وأنا عَبرْاني، لا أنظر إلى أدبار النساء، ودُلّيني على الطريق يميناً ويساراً.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ استأجرْهُ ﴾

دليلٌ على أن الإجارة بينهم وعندهم مشروعة معلومة، وكذلك كانت في كل مِلَّة، وهي من ضرورة الخليقة، ومصلحة الخلطة بين الناس خلافاً للأصم؛ وقد بيناه حيث ورد في مواضعه.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنِّي أَرِيدُ أَن أَنْكِحَكَ إِحْدَى ابْنَتِيَّ هَاتَيْنِ عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي ثَمَانِي حِجَج فَإِنْ أَتْمَمْتَ عَشْراً فَمِنْ عِنْدِكَ، وَمَا أَرِيدُ أَن أَشُقَّ عَلَيْكَ سَتَجِدُنِي إِنْ شاءَ اللهُ مَنَ الصَّالحين. قال: ذلك بيني وبينكَ، أَيَّما الأَجلين قضيتُ فلا عُدْوانَ عَليّ. واللهُ على ما نقول وكيلٌ﴾ [ الآيتان: ٢٧، ٢٨ ].

اعلمواً، علَّمكم الله الاجتهاد، وحفظ سبيل الاعتقاد ـ أن هذه الآية لم يذكرها القاضي أبو إسحاق في كتاب الأحكام، مع أن مالك قد ذكرها، وهذه غفْلَةٌ لا تليقُ بمنصبه، وفيها أحاديث كثيرة، وآثار من جنس ما ذكرناه في غيرها، ونحن نحلب درَّها، وننظم دررها، ونشد مئزرها إن شاء الله، وفيها ثلاثون مسألة: **المسألة الأولى: قوله: ﴿إنَّى أَرِيدُ أَنْ أَنْكِحَكَ﴾:** 

فيه عرض الموْلَى وليَّتَه على الزوج، وهذه سنةٌ قائمة: عَرَض صالحُ مدين ابنته على

سورة القصص الآيات (٢٧ - ٢٨ ). FOR QURANIC THOUGHT.... (٢٧ - ٢٧ ). صالح بني إسرائيل، وعرضَ عُمر بن الخطاب ابنته حفصة على أبي بكر وعثهان رضي

THE PRINCE GHAZI TRUST

الله عنها، وعرضت الموهوبةُ نفسها على النبي عَظَّيْتُهِ .

فأما حديثُ عمر فرواه عبدالله بن عمر حين تأيّمت حَفْصةُ بنت عمر من خُنيس ابن حُذافة، وكان من أصحاب رسول الله عَلَيْكَمْ ، قد شهد بدراً، وتوفي بالمدينة ـ قـال: فلقيتُ عثمانَ بن عفان، فعرضتُ عليه حفصة، فقلت: إن شُنْتَ انكحتك حفصة بنت عمر.

فقال: سأنظر في أمري، فلبثت ليالي، ثم لقيني، فقال: قد بَدا لي ألا أتزوَّج يومي هذا.

قال عمر : فلقيتُ أبا بكر الصديق، فقلت : إن شئْتَ انكحتك حفصة بنت عمر .

فصمت أبو بكر، فلم يرجع إليّ شيئاً، فكنت عليه أوجد مني على عثهان، فلبثت ليالي، ثم خطبها النبي ﷺ، فأنكحتها إياه، فلقيني أبو بكر فقال: لعلك وجدتَ علي حين عرضْتَ عليّ حفصة فلم أرجع إليك شيئاً! فقلت: نعم. فقال: إنه لم يمنعني أن أرجعَ إليك فيا عرضتَ عليّ إلا أني كنتُ علمتُ أن النبي ﷺ قد ذكرها، فلم أكُنْ لأفشى سِرَّ رسول الله ﷺ. ولو تركها النبي ﷺ لقبلتُها.

وأما حديث الموهوبة فرَوى سهل بن سعد الساعدي، قال: إني لفي القوم عند رسول الله يَتَسَبِّهِ إذ جاءت امرأةٌ، فقالت: يا رسولَ الله؛ جئتُ أَهَبُ لكَ نفسي، فَرَأَيَكَ. فنظر إليها رسول الله يَتَسَبَّه ، فصعَّد النظر فيها وصوَّبه، ثم طأطأ رسولُ الله يَتَسَبَّهُ رأسه، فلما رأت المرأة أنه لم يَقْض فيها شيئاً جلست وقال رجل من أصحابه: يا رسول الله؛ إن لم تكن لك بها حاجة فزوَّجنيها. فقال: « هل عندكَ من شيءٍ » ؟ فقال: لا والله يا رسول الله. فقال: « اذهب إلى أهلك فانظر لعلك تجد شيئاً ». فذهب ورجع فقال: لا والله ما وجدتُ شيئاً. فقال رسول الله يُتَسَبِّهُ : « انظر ولو خاتماً من حديد ».

فذهب ثم رجع فقال: لا والله يا رسول الله ولا خاتماً من حديد . ولكن هذا إزاري ـ قال سهل: ماله رداء ـ فلها نصفه. فقال رسول الله ﷺ : « ما تصنَّعُ بإزارك؟ إن لبسْتَه لم يكن عليها منه شيء ، وإن لبسَتْه لم يكن عليك منه شي¥ ».

ورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

فجلس الرجل حتى طال مجلسه، ثم قام فرآه رسولُ الله ﷺ مولّياً، فأمر به فدُعِيَ، فلما جاء قال: «ما معك من القرآن»؟ قال: معي سورة كذا وسورة كذا، لسُوَرٍ عدّدها. قال: «تقرؤهن عن ظَهْرِ قلبك»؟ قال: نعم. قال: «اذهب فقد ملكتكها بما معك من القرآن».

وفي رواية: « زوجتكها ». وفي أخرى: « انكحتكها ». وفي رواية: « أَمكنّاكها ». وفي رواية: « ولكن اشققْ بُرْدتي هذه، أعطها النصف وخُدِ النصف » <sup>(٤)</sup>.

فمن الحسن عرض الرجل وليته والمرأة نَفْسَها على الرجل الصالح اقتداءً بهذا السلف الصالح.

المسألة الثانية:

استدلَّ أصحاب الشافعي رضوان الله عليه بقوله: ﴿ **إِنِّي أُرِيدُ أَنْ أُنْكِحَكَ**﴾ على أن النكاحَ موقوف على لفظ التزويج والإنكاح.

وقال علماؤنا : ينعقد النكاح بكل لفظ.

وقال أبو حنيفة: ينعقد بكل لَفْظٍ يقتضي التمليك على التأبيد .

ولا حجة للشافعي في هذه المسألة الآتية من وجهين:

أحدهما : أن هذا شرعُ مَنْ قبلنا ، وهم لا يرونه حجةً في شيء ، ونحن وإن كنا نراه حجةً فهذه الآية فيها أنّ النكاحَ بلفظِ الإنكاح وقع ، وامتناعُه بغير لفظ النكاح لا يُؤْخذ من هذهالآية ، ولا يقتضيه بظاهرها ، ولا ينظر منها ؛ ولكن النبي ﷺ قد قال في الحديث المتقدم : « قد ملّكتكَها بما معك من القرآن ».

وروي « أمكنَّاكها بما معك من القرآن »، وكل منهما في البخاري . وهذا نص .

سبق تخريجه. (1)

سورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨) ..... Equip our antice GHAZI TRUST ......

وقد رامَ المحققون من أصحاب الشافعي بأَنْ يجعلوا انعِقَادَ النكاح بلفظه تعبَّداً، كانعقاد الصلاةِ بلفظ الله أكبر، ويَأْبَوْن ما بين العقود والعبادات. وقد حققنا في مسائل الخلاف الأمْرَ وسنبيَّنُه في سورةِ الأحزابِ إن شاء الله تعالى.

### المسألة الثالثة:

ابتداؤه بالرجل قبل المرأة في قوله: ﴿ أَنْكِحَكَ ﴾ ؛ وذلك لأنه المقدم في العقد، الملتزمُ للصَّدَاق والنفقة، القيّم على المرأة، وصاحبُ الدرجة عليها في حق النكاح. وأبينُ من هذا قوله في سورة الأحزاب: ﴿ فلما قَضَى زَيْدٌ منها وَطَراً زَوَّجْنَاكَها ﴾ [الأحزاب: ٣٧]. فبدأ بالنبي عَيَّلِيَّمَ قبل زَيْنَب ؛ وهو شَرْعُنَا الذي لا خلاف في وجوب الاقتداء به.

# المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ إِحْدَى ابنْتَيَّ هَاتَيْنٍ ﴾

هذا يدلُّ على أنه عَرْض لا عَقْد لأنه لو كان عقداً لعيَّن المعقودَ عليها له؛ لأن العلماء – وإن كانوا قد اختلفوا في جَوَازِ البيع إذا قال له: بِعْتُك أَحَد عبديّ هذين بثمن كذا فإنهم اتفقوا على أنّ ذلك لا يجوزُ في النكاح؛ لأنه خيار، ولا شيء من الخيار يلصق بالنكاح.

وقد رُوي أنه قال: أيتهما تريد ؟ قال: الصغرى. ثم قال موسى: لا ، حتى تبرئها مما في نفسك، يريد حين قالت: **إنَّ خَيْرَ مَن اسْتَـاْجَرْتَ الْقَـوِيَّ الْأَمِينُ ﴾**، فامتلأت نَفْسُ صالِحَ مَدْين غيرة، وظنَّ أنه قد كانت بينهما مُرَاَجعة في القول ومؤانسة، فقال: مِنْ أين علمت ذلك؟ فقال: أما قوّته فرَفْعُه الحجَر من فم البئر وحده، وكان لا يرفعه إلا عشرة رجال، وأما أمانته فحين مشيت قال لي: كوني ورَائِي، كما تقدم ذِكْرُه، فحينئذ سكنَتْ نفْسُه، وتمكن أنْسه.

هل يكون هذا القول إيجاباً أم لا؟ وقد اختلف الناسُ في الاستدعاء، هل يكون قَبُولاً؟ كما إذا قال: بعْني ثوبك هذا. فقال: بعْتُك، هل ينعقدُ البيعُ أم لا؟ حتى يقول الآخر قبلتُ، على قولين: THE BRINCE GHAZI TRUST الآيتان (۲۸ – ۲۷) در ۲۸ – ۲۸ (۲۸ – ۲۸) در ۲۸ – ۲۸ (۲۸ – ۲۸)

فقال علماؤنا: ينعقد، وإن تقدَّم القَبولُ على الإيجاب بلفظ الاستدعاء لحصول الغَرَض من الرضا به، على أصلنا؛ فإنَّ الرضا بالقَلْب هو الذي يعتَبر كما وقع اللفظ<sup>(o)</sup>، فكذلك إذا قال: أريد أن تنكحني، أو أنكحك، يجب أن يكونَ هذا إيجاباً حاصلاً؛ فإذا قال ذلك، وقال الآخر: نعم، انعقد البَيْعُ والنكاح.

وعليه يدلّ ظاهرُ الآية ، لأنه قال : ﴿ إِنَّي **أَرِيدُ أَنْ أَنْكِحَكَ ﴾** [ القصص : ٢٧ ] فقال لــه الآخــر : ﴿ **ذَلِكَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ﴾** [ القصص : ٢٨ ] ؛ وهذا انعقاد عَزْم ، وتمامُ قول ، وحصولُ مطلوب ، ونفوذُ عقد .

وقد قال النبي ﷺ : « يا بني النجار ؛ ثَامِنُوني بحائطكم» ، فقالوا : لا نطلب ثمنَه ، إلا إلى الله <sup>(1)</sup> . فانعقد العَقْد ، وحصل المقصودُ من الملك .

### المسألة السادسة:

قولهم: إنه زوّج الصغرى. يروى عن أبي ذر، قال: قال لي رسولُ الله ﷺ : « إن سُئلت أي الرجلين قضى موسى، فقل: خيرهما وأوفاهما. وإن سُئلت أي المرأتين تزوّج فقل الصغرى»، وهي التي جاءت خَلْفَه، وهي التي قالت: ﴿ يَا أَبَتِ اسْتَأْجِرْهُ إِنَّ خَيْرَ مَنِ اسْتَأْجَرْتَ الْقَوِيُّ الْأَمِينُ﴾ <sup>(v)</sup>. [الآية: ٢٦]. المسألة السابعة:

عادةُ الناس تَزْويجُ الكُبْرَى قبل الصُّغرى؛ لأنها سَبَقَتْها إلى الحاجة إلى الرجال، ومن البِر تقديمُها عليها.

> والذي أوْجَبَ تقديمَ الصغرى في قصة صالح مدين ثلاثة أمور : الأول : أنه لعله آنس من الكبرى رِفْقاً به، ولينَ عريكة في خدمته . الثاني : أنها سبقت الصغرى إلى خدمته ، فلعلها كانت أحنَّ عليه .

- (٥) في أ: الرضا بالقول وهو الذي يعتبر كما وقع اللفظ.
- (٦) انظر: (صحيح البخاري: ١١٧/١، ٢٦/٣، ٢٦ ، ١٤/٤، ١٦، ١٦/٥. وصحيح مسلم،
   حديث: ٩ من المساجد. ومسند أحمد بن حنبل: ١٢٣/٣. والتمهيد لابن عبد البر: ٢٣١/٥).
   (٧) لم أعثر عليه بهذا السياق.

سورة القصص الآيتان (٢٨ - ٢٨) ....THE PRINCE GHAZI TRUST...

الثالث: أنه توقع أن يميلَ إليها، لأنه رآها في رسالته، وماشَاهًا في إقباله إلى أبيها معها، فلو عرض عليه الكبرى ربما أُظهر له الاختيار، وهو يُضمِرُ غيره، لكن عرض عليه شرطه ليبرئها مما يمكن أن يتطرّقَ الوهم إليه.

المسألة الثامنة: قوله: ﴿ عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي قَمَانِيَ حِجَجٍ ﴾ [ من الآية: ٢٧ ]. فذكر له لَفْظَ الإجارة ومعناها.

وقد اختلف علماؤنا في جعل المنافع صداقاً على ثلاثة أقوال، وكرهه مالك، ومنعه ابن القاسم، وأجازه غيرهما .

وقد قال ابن القاسم: يفسخ قبل البناء، ويثبتُ بعده.

وقال أصبغ: إنْ نقد معه شيء ففيه اختلاف، وإن لم ينقد فهو أشدّ، فإن ترك مضى على كل حال، بدليل قصة شُعيب؛ قاله مالك، وابن الموّاز، وأشهب، وعوّل على هذه الآية جماعةٌ من أئمة المتأخّرين في هذه النازلة.

قال القاضي: صالحُ مَدْين زوّج ابنته من صالح بني إسرائيل، وشرط عليه خدمته في غَنَمه؛ ولا يجوز أن يكون صداقُ فلانة خدمةَ فلان، ولكن الخدمة لها عِوَضٌ معلوم عندهم استقرّ في ذمة صالح مدين لصالح بني إسرائيل، وجعله صداقاً لابنته. وهذا ظاهر.

#### المسألة التاسعة:

فإن وقع النكاحُ بِجُعْل فقال ابن القاسم في سماع يحيى: لا يجوز ، ولا كراء له، ولا أُجرة مثله، وما ذكر الله في قصة موسى عليه السلام فالإسلامُ بخلافه.

قال الإمام الحافظ رضي الله عنه، ليس في قصة مُوسى عليه السلام جُعْل، إنما فيه إجارة، وليس في الإسلام خلافه؛ بل فيه جوازُه في قصة الموهوبة، وهو يجوّز النكاح بعدد مطلق، وهو مجهول؛ فكيف لا يجوزُ على تعليم عشرين سورة. وهذا أقربُ إلى التحصيل.

وقد روى أبو داود في حديث الموهوبة: عَلِّمْها عشرينَ سورة، وهي امرأتك.

المسألة العاشرة:

قال أبو حنيفة: لا يجوز أن تكونَ منافِعُ الحُرَّ صَدَاقاً. ويجوز ذلك في منافع العبد. وقال الشافعي: يجوزُ ذلك كله. ونزع أبو حنيفة بأنَّ منافعَ الحر ليست بمالٍ ؛ لأن المِلْكَ لا يتطرقُ إليها، بخلاف العَبْدِ، فإنه مالٌ كله.

GHAZITR مورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

وهذا باطل؛ فإنَّ مَنَافِعَ الحُرِّ مال، بدليل جوازِ بيعها بالمال، ولو لم تكن مالاً ما جاز أخْذُ العِوَض عنه مـالاً؛ لأنه كان يدخل في أَكْلِ المال بالباطل بغير عوَض. والصداقُ بالمنافع إنما جاء في هذه الآية، وفي الحديث؛ فمَنافعُ الأحرارِ ومنافعُ العبيد محمولةٌ عليه، فكيف يسقط الأصل، ويُحْمَل الفرع على أصلِ ساقط؟ وقد مهدناه في مسائل الخلاف.

## المسألة الحادية عشرة:

إذا ثبت جَوَازُ الصداق إجارة ففي قوله: ﴿ عَلَى أَنْ تَأْجُرَنِي ﴾ ذِكْرٌ للخِدْمة مطلقاً.

وقال مالك: إنه جائز ، ويُحْمَل على المعروف.

وقال أبو حنيفة والشافعي: لا يجوز؛ لأنه مجهول.

ودليلُنا أنه معلوم؛ لأنه استحقاق لمنافعه فيما يصرف فيه مثله، والعُرْفُ يشهد لذلك، ويَقْضِي به؛ فيحمل عليه. ويعضد هذا بظاهر قصة موسى؛ فإنه ذكر إجارة مطلقة، على أنَّ أهْلَ التفسير ذكروا أنه عَيَّنَ له رِعيَة الغنم، ولم يرووا ذلك من طريق صحيحة، ولكن قالوا: إن صالح مَدْين لم يكن له عَملٌ إلاّ رِعَية الغنم، فكان ما عُلِمً من حاله قائماً مقام تعيين الخِدْمَةِ فيه.

وعلى كِلاَ الوجهين فإن المسألةَ لنا ؛ فإن المخالف يرى أنَّ ما عُلِمَ من الحال لا يكفي في صِحَّةِ الإجارة حتى يسمَّى.

وعندنا أنه يَكْفِي ما عُلِم مِنَ الحال، وما قام مِنْ دليل العُرْف، فلا يحتاج إلى التسمية في الخدمة، والعُرْفُ عندنا أصلٌ من أصول المِلَّة ودليلٌ من جملة الأدلة. وقد مهدناه قبل، وفي موضعه من الأصول.

المسألة الثانية عشرة:

سورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

قال علماؤنا: إنْ كان آجَرَهُ على رِعايَةِ الغنم فالإجارةُ على رعاية الغنم على ثلاثة أقسام:

إما أن تكون مطلقة ، أو مسماة بعدة ، أو معينة .

فإن كانت مطلقة جازت عند علّماننا .

وقال أبو حنيفة والشافعي: إنها لا تجوزُ لجهالتها.

وعوّل علماؤنا على العُرْف، وأنه يُعْطي على قَدْرِ ما تحتمل قُوَّتُه. وزاد بعض علمائنا أنه لايجوز حتى يَعْلم المستأجر قَدْرَ قوته.

> وهذا صحيح؛ فإن صالح مدين قد علم قَدْرَ قوة موسى برفع الحجر . وأما إن كانت معدودة فإن ذلك جائز اتفاقاً . وإن كانت معدودةً معينة ففيها تفصيل لعُلمائنا .

قال ابن القاسم: لا يجوزُ حتى يشترط الخلف إن ماتت، وهي روايةٌ ضعيفة جداً، قد بينا فسادَها في كُتب الفقه. وقد استأجر صالحُ مدين موسى على غنَمه، وقد رآها ولم يشرط خَلفاً.

المسألة الثالثة عشرة:

قال بعضُهم: هذا الذي [كان]<sup>(٨)</sup> جرى مِنْ صالح مدين لم يكُنْ ذِكْراً لصداق المرأة؛ وإنما كان اشتراطاً لنفسه على ما تفعلُه الأعراب؛ فإنها تشترط صداق بناتها، وتقول: لي كذا في خاصَّةِ نفسي.

قلنا: هذا الذي تفعَلُه الأعراب هو حلوان وزيادةٌ على المهر، وهو حرام لا يليق بالأنبياء. فأما إذا شرط الوليُّ شيئاً لنفسه، فقد اختلف علماؤنا فيما يخرِجُه الزوج من يده، ولا يدخل في يَدِ المرأة على قولين:

۸) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

أحدهما : أنه جائز . والآخر : لا يجوز .

والذي يصحُّ عندي فيه التقسيم؛ فإن المرأة لا تخلو أن تكونَ بكراً أو ثيباً، فإن كانت ثيّباً جاز، لأنَّ نكاحَها بيدها، وإنما يكون للوليّ مباشرةُ العقد، ولا يمتنع العِوَض عنه، كما يأخذُه الوكيلُ على عقد البيع.

GHAZITR مورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

وإن كانت بِكْراً كان العَقْدُ بيده، فكأنه عِوَضٌ في النكاح لغير الزوجة، وذلك باطل؛ فإن وقع فُسِخ قبل البناء، وثبت بعده على مشهور الرواية. وقد بينّاه في مسائل الفقه.

## المسألة الرابعة عشرة:

قال بعضُ العلماء: لم يكن اشتراط صالح مَدْين على موسى مهراً ، وانٍها كان كلَّه لنفسه ، وترك المهر مفوّضاً . ونكاح التفويض جائز .

قلنا : كانت بكراً ، ولا يجوزُ ذلك مما قدمناه ، ولا يُظَن بالفضلاء ، فكيف بالأنبياء ؛ صلوات الله عليهم !

## المسألة الخامسة عشرة:

لم يُنْقَل ما كانت أُجرة موسى، ولكن روى يحيى بن سلاّم أنّ صالح مَدْيَن جعل لموسى كل سَخْلة توضع خلاف لَوْن ِ أمها، فأوحى الله إلى موسى: ألْق ِ عصاك بينهن يَلِدْنَ خلافَ شَبَهِهنّ كلّهن.

والذي روى عُتبة بن المنذر السلمي \_ وهو عتبة بن عبيد \_ وكان من أصحاب النبي يَوْلِنَهِ ، قال: سُئل رسولُ الله يَوْلِنَهِ : أَيُّ الأَجَلين أَوْفَى موسى ؟ فقال رسول الله يَوْلِنَهِ : « أوفاهما وأبرهما ». ثم قال رسول الله يَوْلِنَهِ : « إن موسى لما أراد فِرَاقَ شُعيب أَمر امرأته أن تسألَ أباها عن نتاج غنمه ما يعيشون به » . فأعطاها ما ولدت غنمه من قَالِب لون ذلك العام.

فقال رسولُ الله عَلِيْتُهِ : « لما وَرَدت الحوضَ وقف موسى بإزاء الحوض فلم تمرّ به شاةً

إلا ضرب جَنْبَها بعصاً، فوضعت قوالب ألوان كلها اثنين وثلاثة، كل شاة ليس منهن فَشُوش ولا ضَبُوب ولا كميشة ولا ثَعُول» <sup>(١)</sup>.

الفشـوش: التي إذا مشـت سـالَ لبنُهـا . والضَّبُـوب التي ضرعهـا مثـل الموزتين. والكَمِيشة: الصغيرة الضَّرع التي لا يضبطها الحالِب . والقالِب لون صنف واحد كله . ولو صحت هذه الرواية لكان فيها مسألتان:

إحداها:

المسألة السادسة عشرة:

سورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

وهي الوَحْيُ لموسى عليه السلام قبل الكلام، وذلك بالإلهام، أو بأنْ يُكلِّمه الملك كهيئة الرجل، كما روي أنه هدّاه في طريقه لمدين حين ضلَّ وخاف، ولكن لا يكون بذلك نبياً، فليس كلُّ من يكلمه الملك ويخبره بأمْرٍ مشكلٍ يكون نبياً وقد وردت بذلك أخبارٌ كثيرة.

الثانية، وهي:

المسألة السابعة عشرة:

الإجارة بالعوض المجهول، فإن ولادة الغنم غير معلومة، وإن من البلاد الخصبة ما يُعلم ولادة الغنم فيها قَطْعاً، وعدتها، وسلامة سِخَالها؛ منها ديار مصر وغيرها، بيد أن ذلك لا يجوز في شرعنا، لأنَّ النبي عَظِّيَةٍ نهى عن الغَرَر، وربما ظنّ بعضُهم أن هذا في بلادِ الخصب ليس بغرَر، لاِطِّرَادِ ذلك في العادة، فيقال له: ليس كما ظننت؛ فإنَّ النبي عَظِيَةٍ كما نهى عن الغَرَر نهى عن المضّامين والملاقيح.

والمضامين: ما في بطون الأمهات. والملاقيح: ما في أصلاب الفحول، أو على خلاف ذلك كما قال الشاعر:

ملقوحة في بَطْنِ نابٍ حاملٍ

(٩) انظر: (تفسير القرطبى: ٢٧٧/١٣).

..... GHAZI TRUST سورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

على أن معمر بن الأشد أجاز الإجارةَ على الغنم بالثلث والربع.

وقال ابن سيرين والزهري وعطاء، وقتادة: يُنْسَج الثوب بنصيب منه. وبه قال أحمد بن حنبل.

وبيان ذلك في مسائل الفقه.

وقرأت بباب جَيْرُون على الشيخ الأجلّ الرئيس أبي محمد عبد الرزاق بن فضيل الدمشقيّ، أخبرني أبو عمر المالكي، حدثنا محمد بن علي بن حماد بن محمد، حدثنا أحمد ابن إبراهيم بن مالك، قال: حدثنا موسى بن إسحاق الأنصاري، أنبأنا الحسن بن عيسى، أخبرنا ابن المبارك، حدثنا سَعِيد بن يزيد الحضرمي، عن عيينة بن حِصن، أنَّ رسولَ الله عَيَّاتَهُ قال: « آجَر موسى نفسه بشبع بطنه وعِفّة فَرْجِه. فقال له شعيب: لك منها \_ يعني من نتاج غنمه \_ ما جاءت به قالب لون واحد غير واحد أو اثنين، ليس فيها عزُور <sup>(١٠)</sup>، ولا فَشُوش، ولا كَمُوش، ولا ضَبُوبٌ، ولا تَعُول».

العَزُور : التي يعسر حَلْبها . والنَّعُول: التي لها زيادة حلمة ، وهو عيب فيها . وقد كان مع أبي موسى الأشعري غلام يخدمه ، بشبع بطنه . وجوّز ذلك مالك ، وأباه غَيْرُه . وقد بيناه في مسائل الخلاف .

المسألة الثامنة عشرة:

قال بعضُهم: إنه قال لبنت صالح مَدْين في الغنم حصة، فلذلك صحت الإجارة، صداقاً لها بما كان لها من الحصة فيها.

قال القاضي: هذا احتراز مِن معنى بوقوع في آخر؛ فإن الغنم إذا كانت بين صالح مَدْيَن وبين ابنته، وأُخذها موسى مستأجَراً عليها، ففي ذلك جمع سِلْعَتين في عَقْد واحد لغير عاقد واحد.

وقد اختلف في ذلك العلماء، ومشهورُ المذهب مَنْعُه، لما فيه من الجهل بالثمن في

(١٠) في د : ليس فيها غرور .

حصة كلّ واحد من الشريكين من غير ضَرورة إلى جَمْع السلعتين، لاسيا ويمكن التوقّي من ذلك بأن يذكرَ كلَّ واحد منها قيمةَ سِلْعَته، ويقع الثمنُ مقسوماً على القيمة، فيكون معروفاً لا غَرَرَ فيه، فلا يمنع العَقْد حينئذ عليها.

0.0

المسألة التاسعة عشرة: في هذا اجتماع إجارة ونكاح:

سورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

وقد اختلف علماؤنا في ذلك على أربعة أقوال: الأول: قال في ثمانية أبي زيد: يكره ابتداء؛ فإن وقع مضى. الثاني: قال مالك وابن القاسم في المشهور: لا يجوز، ويُفسخ قبل الدخول، وبعده. الثالث: أجازَه أشهب وأصبغ.

الرابع: قال محمد: قال ابن الماجشون: إنْ بقي بَعْدَ المبيع، يعني من القيمة، رُبْعُ دينار يقابِل البُضْعَ جاز النكاح، وإلا لم يجز.

وقد بينًا توجيهات هذه الأقوال في كتب المسائل، والصحيحُ جوازهُ، وعليه تدل الآية

وقد قال مالك: النكاحُ أَشْبَهُ شيءِ بالبيوع، فأيّ فرق بين أَنْ يجمع بين بَيْع وإجارة، أو بين بَيْع ونِكاح، وهو شبهه إلا مِنْ جهة الرجلين يجمعان سلعتهما <sup>(١١)</sup>، وإذا كانتا لرجل واحد جاز، والعاقدُ هنا واحد، وهو الوليّ.

### المسألة الموفية عشرين:

قال علماؤنا : في هذه الآيةِ دَليلٌ على أنَّ النكاحَ إلى الوليّ ، لا حظَّ للمرأة فيه ، لأنَّ صالح مَدْيَن تولاّه . وبه قال فقهاء الأمصار .

وقال أبو حنيفة: لا يفتقرُ النكاحُ إلى وليّ، وعجباً له، متى رأى امرأةً قط عقدت نكاحَ نفسها !

ومن المشهور في الآثار : « لا نكاحَ إلا بوليّ » <sup>(١٢)</sup> . وقال النبي ﷺ : « أيما امرأة

- (11) في ا: يجمعان سلعتيهما .
  - (۱۲) سبق تخریجه.

۲۸ – ۲۸ – THOUCHI (۲۸ – ۲۸) CE GHAZI TRUST (۲۸ – ۲۸) THOUCHI (۲۸ – ۲۸)

نكحت نَفْسَها بغير إذْن وليّها فنِكاحُها باطل، فنِكاحُها باطل، فنكاحها باطل، فان مَسَّها فلها المهْرُ بما استحلّ من فَرْجها، فإن اشْتَجَرُوا فالسلطانُ وَلِيّ مَنْ لا وَلَيّ له » <sup>(١٢)</sup>. وقد بينا ذلك في سورة البقرة، ومسائل الخلاف.

المسألة الحادية والعشرون (١٠):

هذا دليلٌ على أنَّ الأبَ يزوِّجَ ابنته البِكْرَ من غير استئهار؛ قاله مالك. واحتجّ بهذه الآية؛ وهو ظاهرٌ قوَيٌّ في الباب.

وقال به الشافعي، وكثير من العلماء.

وقال أبو حنيفة: إذا بلغت الصغيرةُ فلا يزوِّجُها أحد إلا برضاها؛ لأنها بلغت حد التكليف؛ فأما إذا كانت صغيرة فإنه يزوِّجُها بغير رضاها؛ لأنه لا إذْنَ لها، ولا رضاء، بغير خلاف.

والحديثُ الصحيح: « الأَيِّمُ أَحقُّ بنفسها من وليها، والبكر تُستَأْمَر في نفسها، وإذْنُها صُماتها » <sup>(١٥)</sup> ـ وفي رواية: « الأَيّم واليتيمة تُستَأْمَرُ في نفسها » <sup>(١١)</sup>.

فقوله: « الثيب أحقَّ بنفسها » دليلٌ قوي في الباب؛ لأنه جعل العلة في كَوْن المرأة أحق بنفسها كونها أَيّاً؛ وذلك لاختيارها مقاصدَ في النكاح. وقد حققنا ذلك في مسائل الخلاف، وتكلمنا على هذا الحديث بكل فائدة ولطيفة.

واحتجاجُ مالك بهذه الآية يدلُّ على أنه كانَ يعوِّلُ على الإسرائيليات، وفيها أنها كانتا بِكْرَين، وبيَّنًا ذلك في شَرْح الموَطَّأ ومسائل الخلاف.

وربما ظنّ بعضُهم أنه بناء على أن الأصْلَ في البنات تركُ النكاح، حتى يثبت أنهن متزوجات. وليس كذلك، فإن الظاهر من النساء النكاح، ومتى اجتمع أصْلٌ وظاهرٌ \_ وهي مسألة أصولية \_ وقد بيناها في كتب الأصول. وكذلك يقال: إن أباها لما

- (۱۳) سبق تخریجه.
- (١٤) على هامش أ : مسألة تزويج الأب البكر من غير استئذانها .
  - (١٥) سبق تخريجه.
    - (١٦) سبق تخريجه.

قال: إني أُريدُ أن أُنْكِحَك إحْدَى ابنتيّ هاتين، فأشار إليهما، كان هذا أكثر من الاستئهار أو مثله؛ فإن الكلام مع الإشارة إليها بضمير الحاضر إسماع لها.

وإنما يخرجُ من الآية مسألة، وهي الاكتفاء بصَمْت البكر، وهو في حديث محمد مُثلِثَهُ ظاهر، وفي شريعةِ الإسلام أَبْيَنُ منه في شَرْع موسى، وبهذه الاحتمالات يتبين لك وَجْهُ استخراج الأحكام، وما يعرض على الأدلة من الشَّبَه، فيقابل كلّ فن بما يصلح له، ويرجح الأَظهر، ويُقْضى به.

## المسألة الثانية والعشرون:

قد بينًا في مسائل الفقه أنَّ الكفاءةَ مُعْتَبَرةٌ في النكاح. واختلف علماؤنا فيها؛ هل هي في الدين والمال والحسَب، أو في بعضها؟ وحقَّقْنَا جوازَ نكاح الموالي للعربيات وللقُرشيات، وأنّ المعوَّل على قول الله تعالى: ﴿ إِنَّ أَكْرِمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُم﴾ [الحجرات: ١٣].

وقد جاء موسى إلى صالح ِ مَدْيَن غَرِيباً طَرِيداً، وَحِيداً جائعاً عُرياناً، فأنكحه ابنته لما تحقق مِنْ دينه، ورأى مِنْ حاله، وأعرض عما سوى ذلك.

ولا خلافَ في إنكاح الأب؛ وإنما الخلاف في اعتبار الكفاءة في إنكاح غير الأب مـن الأولياء، إلا أَنْ يطَرحها الأبُ في عَارٍ يلحق القَبِيل، ففيه خلاف، وتفصيل عريض طويل بينّاه في مسائل الخلاف والفُروع، فلينظر هنالك.

## المسألة الثالثة والعشرون:

اختلف الناسُ؛ هل دخل موسى عليه السلام حين عقد ؟ أم حين سافر ؟

فإن كان دخل حين عقد فهاذا نقد ؟ وقد منع علماؤنا من الدخول حتى ينقد ولو رُبْع دينار ؛ قاله ابن القاسم .

فإن دخل قبل أن ينقد مضَى، لأنَّ المتأخرين من أصحابنا قالوا : تعجيل الصداق أو شيء منه مستحبّ، على أنه إنْ كان الصداق رعيه الغنم فقد نقد الشروعَ في الخدمة . وإن كان دخل حين سافر أو أكمل المدة، وهي : THE PRINCE GHAZI TRUST (المحتوة القوم الآيتان (۲۷ – ۲۸) عليه الآيتان (۲۷ – ۲۸)

## المسألة الرابعة والعشرون:

وطول الانتظار في النكاح جائز ، وإن كان مدى العمر ، بغير شرط .

وأما إن كان بشرط فلا يجوزُ إلا لغَرَض ٍ صحيح، مثل التأهُّبِ للبناء، أو انتظار صلاحية الزوجة للدّخول إن كانت صغيرة. نصَّ عليها علماؤنا.

والظاهرُ أنه دخل في الحال. وما كان صالِحُ مَدْين يحبسه عن الدخول يوماً ، وقد عقد له عليها حالاً .

المسألة الخامسة والعشرون: قوله: ﴿ ثَمَانِيَ حِجَجٍ ﴾:

فنصَّ على عَقْدِ الإجارة بينه وبين موسى مدةً من ثمانية أعوام على رعيه الغنم والحيوان، فتغيّر في الآماد الطويلة، ولم ير ابن الموّاز العشرين سنة في العَقد طولاً، ولا رأى في المدونة الخمسة عشر طُولاً. ومنعها بعضُهم في العشر سنين، وهو أصحٌ لسرعةِ التغير – في الغالب – إلى الأَبْدَانِ في هذه المدة.

وهذه الآيةُ تقتضي ثماني سنين، وبلّغها ـ بالطوع الذي لا يُلزم ـ عشراً، وهو العدل.

المسألة السادسة والعشرون:

لما ذكر الشرط، وأعقبه بالتطوع في العَشْر؛ خرج كلَّ واحدٍ منهما على حُكْمه، ولم يلحق الآخر بالأول، ولا اشترك الفرض والتطوّع؛ ولذلك يكتب في العقود الشروط المتفق عليها، ثم يقال: وتطوّع بكذا، فيجري الشرطُ على سبيله، والتطوَّعُ على حُكْمِه.

وقد أَفْرَط بعضُهم بأن قال: يقال في العقد: وتطوّع بعد كمال العقد. وهذا إفراط يَخْرُج بقائله إلى التفريط؛ فإنه قَصَر نظره على الحقيقة فيه، وهي أنه إذا قال: عقد معه كذا، وشرط كذا، وتطوّع بكذا، فقد انفصل الواجبُ من التطوع، وتبيَّن أن التطوُّعَ أخرجه عن لوازِم العقد، وقوله بعد ذلك \_ وذلك بعد كمال العقد \_ حَشْوٌ لا حاجةَ إليه، وتكرارٌ لا معنى له. سورة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT... (٢٨ - ٢٧)

المسألة السابعة والعشرون: قوله: ﴿ أَيَّمَا الْأَجَلَيْنِ قَضِيْتُ ﴾: [ القصص: ٢٨ ]:

المعنى ليس لك إنْ وَفَيْتُ أحدَ الأجلين أن تتعدّى عليّ بالمطالبة بالزائد عليه. فلو قصّر في العامَيْنِ لم يكن عليه شيء، وإن قصّر في الثهاني لكان عليه عُدْوَان، وهو أن يعدي عليه.

وكيفية العدوان نبيِّنُه بأن نقول: اختلف إذا استأجر على عمل حائط مثلاً يتمّه فله من الأجرة بقَدْرِ ما عمل، إلا أن تكونَ مقاطعة، فلا شيء له إلا أن يتمّه إلاّ أن يكون العرف بالنقد فينقده، ويلزمه تمامه. وأكثَرُ بناء الناس على المقاطعة، إذا سمى له، مثل أن يقول: استأجَرْتُكَ على بُنْيَان هذه الدار شهراً، أو نصفاً، أو شهرين، وإنْ أطلق القول وقال: تَبْني هذه الدار كلَّ يوم بدرهم، فكلها بني أخذ، أو تبني هذا الباب، أو هذا الحائط، فهو مِثْلُه.

وكذلك كانت إجارة موسى مقاطعة ، فلها حكم المقاطعة ، وفي ذلك تفصيلٌ طويل يأتي في كتب المسائل.

تحريره أنّ العملَ في الإجارة إما يتقدَّرُ بالزمان، أو بصفة العمل الذي يضبط؛ فإن كان بالزمان فهو مقدَّرٌ به، لازمٌ في مُدَّتِه. وإن كان بالعمل فإنه يضبط بصفته، ويلزم الأجير تمام المدة، أو تمام الصفة. وليس له تَرْكُ ذلك، ولا يستحقّ شيئاً من الأجرة – إذا كان هكذا – إلا بتمام العمل.

**المسألة الثامنة والعشرون: قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ عَلَى مَا تَقُولُ وَكِيلٌ ﴾:** اكتفى الصالحان باللهِ في الإشهاد ، ولم يُشْهدا أحداً من الخلق . وقد اختلف العلماء في وجوب الإشهاد في النكاح على قولين . أحدهما : أن النكاحَ لا ينعقد إلاّ بشاهدين ؛ وبه قال أبو حنيفة والشافعي . وقال مالك : إنه ينعقد دونَ شُهود ، وإنما يشترط فيه الإعلان والتصريح . وقد مهدنا هذه المسألة في كتب الخلاف ، وبينًا أنه عَقْدُ معاوضة ، فـلا يُـشترط لانعقاده الإشهادُ كالبيع ؛ وإنما شَرَطْنَا الإعلانَ للحديث المشهور الصحيح : « فرق ما بين النكاح والسفاح الدُّفَّ » <sup>(١٧)</sup> .

سمرة القصص الآيتان (٢٧ - ٢٨)

وربما نزع نازعٌ بأن الإشهادَ في البيع لازم واجب ، وقد بينا ذلك في سورة البقرة .

وقد أخبرنا أبو المعالي ثابت بن بُنْدار ، قال: أخبرنا الرفاء الحافظ، حدثنا أبو بكر الإسهاعيلي، حدثنا أبو بكر المروزي، حدثنا عاصم بن علي، حدثنا الليث، وأخبرني موسى بن العباس، حدثنا محمد بن الفضل، حدثنا آدم، حدثنا الليث بن سَعْد، حدثنا حفص بن ربيعة، عن عبدالرحمن بن هرمز، عن أبي هريرة، قال: قال رسول الله مُولِيَتْمَ : « إنّ رجلاً من بني إسرائيل سأل بَعْضَ بني إسرائيل أَنْ يسلفه أَلْفَ دينار. قال: أتيتَني بالشهداء أشهدهم! قال: كفى بالله شهيداً. قال: أتيتني بالْكَفِيل! قال: كفى بالله كفيلاً. قال: صدقت. فدفعها إليه إلى أجل مسمى.

فخرج في البحر، فقضى حاجتَه، والتمس مركباً يركَبه، لئلا يقدم عليه الأجل الذي أجّله، فلم يجد مَرْكباً، فأخذ خشبة فنقَرها، وأدخل فيها ألْفَ دينار، وصحيفة منه إلى صاحبه، ثم زجَّجَ موضعها. ثم جاء بها إلى البَحْرِ، فقال: اللهم إنك تعلم أني تسلّفت من فلان ألفَ دينار، فسألني كفيلاً، فقلت له: كفى بالله كفيلاً فسألني شهيداً، فقلت له: كفى بالله شهيداً. فرضي بذلك، وإني جهدت أنْ أجدَ مركباً أبعَتُ إليه بالذي له، فلم أقدر؛ وإني قد استودعتكها. ورَمى بها في البحر حتى وَلجتْ فيه، ثم انصرف، وهو في ذلك يلتمس مركباً يخرج إلى بلده.

فخرج الرجلُ الذي كان أسلفه ينظر لعلَّ مركباً قد جاء بماله، فإذا بالخشبةِ التي فيها المال، فأخذها لأهْلِه حطباً، فلما نشرها وجدَ المالَ والصحيفة، ثم قدم الذي كان أسلفه، وأتى بالألف دينار، وقال: والله ما زِلْتُ أجهد في طلب مركب لآتيك بمالك، فها وجدْتُ مركباً قَبْلَ الذي أتيتُ فيه.

قال: هل كنت بعثْتَ إليّ بشي؟ قال: نعم، وأخبرتُك، أني لم أجدْ مركباً قبل الذي جئتُك فيه. قال: بلى، والله، قد أدّى اللهُ عنك الذي بعثتَ به، فانصر ف بالألف دينار رَاشِداً ».

(١٧) لم أجده بهذا السياق.

01.

سورة القصص الآية ( ٥٥ ) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة التاسعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا قَضى مُوسَى الْأَجَلَ وَسَارَ بِأَهْلِهِ آنَسَ مِنْ جَانِبِ الطُّورِ نَاراً قالَ لِأَهْلِهِ امْكُنُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنَهَا بِخَبَرٍ أَوْ جَذُوَةٍ مِنَ النَّارِ لَعَلَّكُمْ تَصْطَلُونَ﴾ [ القصص: ٢٩ ].

دليل على أنَّ للرجل أن يذهبَ بأهله حيث شاء، لما له عليها من فَضْل القواميّة، وزيادة الدرجة، إلا أنَ يَلتزمَ لها أمْراً فالمؤمنون عند شروطهم، وأحقَّ الشَروط أن يوفى به ما استحللْتُمَ به الفُروج.

## المسألة الموفية ثلاثين:

قال علماؤنا : لما قَضَى موسى الأجَل طلب الرجوعَ إلى أهله ، وحنَّ إلى وطنه ، وفي الرجوع إلى الأوطان تُقْتَحم الأغرار ، وتُرْكَب الأخطار ، وتعلل الخواطر ، ويقول : لما طالت المدة لعله قد نُسيت التهمة ، وبليت القصة .

### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغْوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ لاَ نَبْتَغِي الْجَاهِلينَ﴾ [الآية: ٥٥ ].

فيها مسألتان:

# المسألة الأولى: في المراد بذلك:

أربعة أقوال:

الأول: أنهم قومٌ من اليهـود أسلمـوا ، فكـان اليهـود يَلْقَـوْنهم بـالسـبِّ والشتم، فيعرضون عنهم؛ قاله مجاهد .

الثاني: قوم من اليهود أسلموا، فكانوا إذا سمِعُوا ما غيَّره اليهود من التوراة وبدّلوه من نَعْتِ رسول الله ﷺ وصِفَتِه أعرضوا عنه، وذكروا الحق.

الثالث: أنهم المسلمون إذا سمعوا الباطلَ لم يلتفتوا إليه.

الرابع: أنهم أناسٌ من أهل الكتاب لم يكونوا يهوداً ولا نصارى، وكانوا على دين

الله، وكانوا ينتظرون بَعْثَ محمدٍ عَلَيْكُم، فلما سمعوا به بمكة قصدوه، فعرض عليهم القرآنَ، فأسلموا؛ فكان الكفار من قريش يقولون لهم: أفّ لكم من قوم اتّبعتم غلاماً كرِهَهُ قومه، وهم أعلَمُ به منكم. المسألة الثانية: ﴿وَقَالُوا لَنَا أَعْمَالُنَا وَلَكُمْ أَعْمَالُكُمْ، سَلاَمٌ عليكم﴾:

PR سورة القصص الآية (٧٧)

يريد لنا حقُّنا، ولكم باطِلُكم، سلامٌ عليكم.

قال علماؤنا : ليس هذا بسلام المسلمين على المسلمين، وإنما هو بمنزلة قول الرجل للرجل اذهب بسلام؛ أي تارِكْني وأُتَارِكُك .

ويحتمل أن يكونَ قبل تبيان الحال للتحية بالسلام، واختصاصها بالمسلمين، وخروج الكفار عنها، حسبا بينّاه من قبل.

## الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿وَابْتَغ فِيمَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الْآخِرَةَ وَلاَ تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنُ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ وَلاَ تَبْغِ الْفَسَادَ فِي الْأَرْضِ إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُفْسِدِينَ﴾ [الآية: ٧٧].

فيها مسألتان:

017

المسألة الأولى: في معنى النَّصِيب:

وفيه ثلاثة أقوال:

الأول: لا تنس حظَّك من الدنيا؛ أي لا تغفلُ أن تعملَ في الدنيا للآخرة، كما قال ابن عمر : « احرث لدنياك كأنك تعيشُ أبداً ، واعمل لآخرتك كأنك تموت غداً ».

الثاني: أَمْسِكْ ما يبلغك، فذلك حَظَّ الدنيا. وأنفق الفَضْل، فذلك حَظَّ الآخرة. الثالث: لا تغفل شُكْرَ ما أنعم الله عليك.

المسألة الثانية: ﴿ وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللهُ إِلَيْكَ ﴾ :

ذكر فيه أقوال كثيرة، جماعُها استَعْمِلْ نِعَم اللهِ في طاعته.

THE PRINCE GHAZI TRUST (VV) المسلمة FOR QURANIC THOUGHT.

وقال مالك: معناها تعيش وتأكل وتشرب غير مضيَّق عليك في رأي. قال القاضي: أرى مالكاً أراد الردَّ على مَنْ يَرَى من الغَالين في العبادة التقشَّف والتقصّف والبأساء؛ فإن النبيّ عَيَيَاتُه كان يأكلُ الحلوى، ويشرب العسل، ويستعمل الشواء، ويشرب الماءَ البارد؛ ولهذا قال الحسن: أُمِرَ أن يأخذ من ماله قدر عيشه، ويقدم ما سوى ذلك لآخرته. وأبدعُ ما فيه عندي قول قتادة: ولا تَنْسَ الحلال، فهو نصيبُك من الدنيا، وياما أحسن هذا !

\* \* \*



سورة العنكبوت فيها أربع آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَوصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْناً وَإِنْ جَاهَدَاكَ لِتُشْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعْهُمَا ، إِلَيَّ مَرْجِعُكُمْ فَأَنَبَّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ [ الآية: ٨ ]. تقدم في سورة سبحان ذِكْرُ ذلك <sup>(١)</sup>.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ الْعَالَمِينَ﴾ [ الآية: ٢٨ ].

وقد تقدم القولُ فيها، ويحقّ أن نُعِيدَه لِعظَمِه، وقد نادى الله عليهم بأنهم أول من اقتحم هذا، ولقد قال النبي ﷺ فينا من رواية عبدالله بن عمر: « وليأتِيَنَّ على أُمتي ما أَتى على بني إسرائيل حَذْو النَّعْلِ بالنعل، حتى لو كان منهم من يأتي أمَّهُ علانية، كان في أمتي مَنْ يصنَعُ ذلك » <sup>(٢)</sup>.

وقد روى ابنُ وهب وغيرهأنَّ النبيَ ﷺ قال فيه: « اقتلوا الفاعلَ والمفعول به » <sup>(٢)</sup> . ولقد كتب خالد بن الوليد في ذلك إلى أبي بكر الصديق، فكتب إليه أبو بكر :عليه الرَّجْم.

- انظر الآية الرابعة من سورة الإسراء.
- (٢) انظر: (سنن الترمذي: ٢٦٤١ . والمستدرك: ١٢٩/١ . وتفسير القرطبي: ١٥٩/٤).
  - (۳) سبق تخريجه.

سورة العنكبوت الآية ( 🐴 ) مسلح المحلفة ا

وتابعه على ذلك أصحابُ رسول الله ﷺ ، فقال عليّ بن أبي طالب: انَّ العـرِبَ تأنَفٌ من العار وشهرته أنَفاً لا تأنفه مِن الحدود التي تمضي في الأحكام ، فأرى أن تحرقَه بالنار .

فقال أبو بكر : صدق أبو الحسـن . فكتب إلى خالد أن أُحْرِقه بالنار ، ففعل . فقال ابن وهب : لا أرى خالداً أحرقه إلاّ بعد قتله ؛ لأنّ النارَ لا يعذِّبُ بها إلا اللهُ تعالى .

قال القاضي: ليس كما زعم ابنُ وهب، كان عليَّ يرى الحرقَ بالنار عقوبة، ولذلك كان ما أخبرنا أبو المعالي ثابت بن بندار البَرْقَانِي الحافظ، أخبرنا الإسهاعيلي، حدثنا إبراهيم بن هاشم البغوي، حدثنا محمد بن عباد، حدثنا إسهاعيل، قال: رأيتُ عَمْرَو بن دينار، وأيوب، وعهاراً الرهيني، اجتمعوا فتناكروا الذين حرقهم عليّ، فحدّث أيوب، عن عكرمة، عن ابن عباس أنه لما بلغه قال: لو كنتُ أنا ما أحرقْتُهم؛ لقول رسول الله عن عكرمة، عن ابن عباس أنه لما بلغه وال: لو كنتُ أنا ما أحرقْتُهم بقول رسول الله عن عكرمة، من ابن عباس أنه لما بلغه وال: لو كنتُ أنا ما أحرقْتُهم بقول رسول الله عَلَيْكَمُ: « لا تعذَبُوا بعذاب الله، ولَقَتَلْتهم» <sup>(١)</sup> بالقول النبي عَبَيْكَمُ: « مَنْ ترك دِينه فاقتلُوه» <sup>(٥)</sup>. فقال عمار: لم يكن حَرَقَهم، ولكنه حفَر لهم حفائر، وخرق بعضَها إلى بعض، ثم دخن عليهم حتى ماتوا. فقال عمار: قال الشاعر:

لِترْم بِيَ المنايا حيثُ شاءت إذا لم تَــرْم بِي فِي الحُفْـرَتين إذا ما أجَّجُـوا حَطَباً ونـاراً هناك الموت نَقْداً غَيْـرَ ديـن

ومن حديث يحيى بن بكير ما يصدِّقُ ذلك: عَنْ عليّ أَنه وجد في ضَوَاحي العرب رَجُلاً يُنْكَح كما تُنْكَح المرأة كان اسمه الفَجَاءة، فاستشار أبو بكر أصحابَ رسول الله عَلَيْكٍ ، وفيهم عليّ بن أبي طالب، وكان يومئذ أشد فيهم قولاً ، فقال علي: إن هذا الذنب لم تَعْصِ به أُمةٌ من الأمم، إلا أمة واحدة، صنع الله بها ما علمتم؛ أرى أن يحرق بالنار .

فاجتمع رأيُ أصحاب رسول الله عَلِي أَنْ يُحرقَ بالنار ، فكتب أبو بكر إلى خالد

- (٤) سبق تخريجه.
- (٥) سبق تخريجه.

ابن الوليد <sup>(٦)</sup> أن يحرقهم بالنار ، فأحرقهم بالنار ، ثم أحرقهم ابنُ الزبير في زمانه ، ثم أحرقَهم هشام بن عبد الملك ، ثم أحرقهم خالد القَسْري بالعراق .

, سورة العنكبوت الآية ( ٤٥ )

وقد رُوي أَنَّ عبدَ الله بن الزبير أُتِي بسبعة أُخذوا في لِوَاط، فسأل عنهم، فوجدوا أربعة قد أحصنوا، فأمر بهم فخرج بهم من الحرم، ثم رُجِموا بالحجارة، حتى ماتوا، وجُلد الثلاثة حتى ماتوا بالحد. قال: وعنده ابنُ عباس، وابن عمر، فلمْ يُنْكِرا عليه.

وقد ذهب الشافعي إلى هذا ، والذي صار إليه مالك أحق ، وهو أصح سنداً ، وأقوى معتَمداً ، حسبا بيناه قبل هذا .

وقد رُوي عن ابن عباس أنه سئل عن حَدّ اللواط، فقال: يُصْعَد به في الجبل، ثم يُردى منه، ثم يتبع بالحجارة.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ اتْلُ مَا أُوحِيَ إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ وَأَقِمِ الصَّلَاَةَ إِنَّ الصَّلَاَةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تَصَنَعُونَ﴾ [ الآية: ٤٥ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الصلاةَ تَنْهَى عَنِ الفَحْشَاءِ والْمُنْكَرِ ﴾ قولان:

> أحدهما : ما دام فيها . والثاني : ما دام فيها وفيا بعدها .

قال ابن عباس: قال رسول الله ﷺ : « من لم تَنْهَه صلاتُه عن الفحشاء والمنكر لم يردد من الله إلا بُعْداً » <sup>(v)</sup> .

قال القاضي: قال شيوخُ الصوفية: المعنى فيها أيضاً أَنَّ مِنْ شأن المصَلِّي أَنْ ينهى

(٦) في أ: فكتب أبو بكر رضي الله عنه إلى خالد بن الوليد .

(۷) سبق تخريجه.

سورة العنكبوت الآية ( 60 ) معتقد من FOR.QUR'ANIC.THQUGHT.....

عن الفحشاء والمنكر ، كما من شـأن المؤمن ان يتوكل على الله ، كما قال : ﴿ وعَلَى الله فتوَكَلُوا إِنْ كُنْتُم مؤمنين ﴾ [ المائدة: ٢٣ ].

وكما لا يخرج المؤمن بترك التوكل على الله عن الإيمان كذلك لا يخرج المصلّي عن الصلاة بأن صلاته قصرت عن هذه الصفة.

وقال مشيخة الصوفية: الصلاة الحقيقية ما كانت ناهية، فإنْ لم تنهه فهي صورةُ صلاةٍ لا معناها، ومعنى ذلك أنَّ وقوفَه بين يدي مولاه ومناجاته له إن لم تدُمْ عليه بَرَكَتُها، وتظهر على جوارحه رَهْبَتُها حتى يأتيَ عليه صلاة أخرى، وهو في تلك الحالة، وإلا فهو عن ربه مُعْرِض، وفي حال مناجاتِه غافِلٌ عنه.

المسألة الثانية: الفحشاء:

الدنيا ، فتنهاه الصلاةُ عنها ، حتى لا يكون لغير الصلاة حظّ في قلبه ، كما قال النبي مَالِيَّهِ : « وجُعلت قُرَّة عَيْنِي في الصلاة » <sup>(٨)</sup> .

وقيل: الفحشاء المعاصي، وهو أقلُّ الدرجات، فمن لم تَنْهَهُ صلاتُه عن المعاصي ولم تتمرن جوارحه بالركوع والسجود، حتى يأنَس بالصلاة وأفعالها أُنْساً يبعد به عن اقتراف الخطايا، وإلا فهي قاصرة.

المسألة الثالثة: المنكر:

وهو كلُّ ما أنكره الشرع وغيره، ونهى عنه. المسألة الرابعة: ﴿وَلَذِكْرُ اللهِ أَكْبَرُ ﴾: فيها أربعة أقوال: الأول: ذكر الله لكم أفضلُ مِنْ ذِكْرِكم له، أضاف المصدر إلى الفاعل. الثاني: ذِكْر الله أفضلُ من كل شيء. الثالث: ذكر الله في الصلاة أفضَلُ من ذِكره في غيرها، يعني لأنها عبادتان.

سبق تخريحه. ( )

RANIC THOUGHT IN MARKING

الرابع: ذكر الله في الصلاة أكبر من الصلاة؛ وهذه كلُّها من إضافة المصدر إلى المفعول.

PRI سورة العنكبوت الآية (٤٦)

وهذا كلُّه صحيح، فإن الصلاة بركة عظيمة.

## الآية الرابعة

قوله تعـالى: ﴿وَلاَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلاَّ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِين ظَلَمُوا مِنْهُمْ آمَنَّا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلٰهُنَا وَإِلٰهُكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ﴾ [الآية: ٤٦].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال قتادة: وهي منسوخةٌ بآية القتال؛ فإنه رَفَع الجدال.

المسألة الثانية:

قد بينا في القسم الثاني أنها ليست منسوخة ، وإنما هي مخصوصة ؛ لأن النبي عليه السلام بُعِث باللسان يقاتِلُ به في الله ، ثم أمرهُ الله بالسيف واللسان ، حتى قامت الحجة على الحَلْق لله ، وتبين العِنَاد ، وبلغت القدرة غايتها عشرة أعوام متصلة ، فمن قدر عليه قتل ، ومن امتنع بقي الجدال في حقّه ؛ ولكن بما يَحْسُنُ من الأدلة ، ويَجْمُل من الكلام ؛ بأن يكون منك للخصم تمكين ، وفي خطابك له لينّ ، وأن تستعمل من الأدلة أظهرها ، وأنورها ، وإذا لم يفهم المجادل أعاد عليه الحجة وكررها ، كما فعل الخليل مع الكافر حين قال له إبراهيم : ﴿ رَبِّي الَّذِي يُحْيِي ويُميت ﴾ [ البقرة : ٢٥٨ ]. فقال له الكافر : أنا أحيي وأميت ، فحسن الجدال ، ونقل إلى أبين منه بالاستدلال. وقال : إنَّ الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب . وهو انتقال مِنْ حقّ إلى حق أظهر منه ، ومن دليل إلى دليل أبين منه وأنُور .

فيها أربعة أقوال:

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT (21) المحمد الآية (21) المحمد القرة (21) المحمد المحم محمد المحمد محمد المحمد المحم

الأول: أهل الحرب. الثاني: مانِعُو الجِزْية. الثالث: مَنْ بقي على المعاندة بعد ظهور الحجَّة. الرابع: الذين ظلموا في جدالهم، بأن خلطوا في إبطالهم. وهذه الأقوالُ كَلها صحيحة مرددة، وقد كانت للنبي ﷺ محادلات مع المشركين، ومع أهل الكتاب. وآيات القرآن في ذلك كثيرة، وهي أثبَتُ في المعنى.

وقد قال لليهود: ﴿ إِنْ كَانَتْ لَكُمَ الدَّارُ الآخِرَةُ عَندَ اللهِ خَالِصَةً مَن دُونَ الناسِ فَتَمَنَّوُا الموْتَ إِنْ كُنْتُم صادقين. ولَنْ يَتَمَنَّوْه أَبداً بِمَا قَدَّمَتْ أَيديهِم﴾ [البقرة: ٩٤، ٩٥]. فما أجابوا جواباً.

وقال لهم: ﴿ إِنَّ مَثَلَ عِيسى عَنْد اللهِ كَمثلِ آدمَ خلَقَهُ مِنْ تُرابِ﴾ [آل عمران: ٥٩]. أي إن كنتم أبعدتُم ولداً بغير أب فخُذُوا ولداً دونَ أبٍ ولا أم.

وقال: ﴿ يَأْهِلُ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إلى كَلَمَةٍ سَوَاءٍ بِيننا وبِينَكُمُ أَلاَّ نَعَبُدَ إِلاَّ اللهُ ولا نشرِكَ به شيئاً ﴾ [آل عمران: ٦٤]

وقال: ﴿ وَقَالَتَ اليهودُ والنصارى خَنُ أَبناءُ اللهِ وأَحِبَّاؤُه، قُلْ فَلِمَ يعذَّبكُم بذنوبكم؛ بل أَنْتُم بَشَرٌ ثَمَنْ خَلَقَ﴾ [المائدة: ١٨].

وقال عمران بن حُصَين: قال النبي ﷺ لأبي حصين: «يا حصين؛ كم إلهاً تعبد اليوم»! قال: إني أعبدُ سبعة، واحداً في السماء، وستًّا في الأرض: قال: «فأيهم تعدّ لرغبتك ورَهْبتك»! قال: الذي في السماء. قال: «يا حُصين، أما إنك إنْ أسلمت علمتك». وذكر الحديث.

 $\star \star \star$ 



سورة الروم فيها ثلاث آيات

OR OUR'ĀNIC THOUGHT

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿فِي بِضْعٍ سِنِينَ للهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ﴾ [ الآية: ٤ ].

> فيها ثلاث مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزوها:

روى الترمذي وغيره \_ واللفظُ له \_ عن أبي سعيد الخُدْري ، قال : لما كان يومُ بَدْر ظهرت الرومُ على فارس ، فأعجب ذلك المؤمنين ، فنزلت : ﴿ **آلم غُلبت الرومُ في** أَدْنى الأرض . . . ﴾ إلى قوله : ﴿ يَفْرَح المؤمنون بنَصْر الله ﴾ . قال : ففرح المؤمنون بظهورِ الرَّومِ على فارس <sup>(۱)</sup> .

وذُكر عن ابن عباس قال: غَلبت الروم وغُلبت، كان المشركون يحبُّونَ أن تظهر فارس على الروم؛ لأنهم وإياهم أهلُ أوثان، وكان المسلمون يحبُّون أن تظهرَ الروم على فارس؛ لأنهم وإياهم كانوا أهلَ كتاب، فذكروه لأبي بكر، فذكره أبو بكر لرسول الله ﷺ، فقال: «أما إنهم سيغلبون». فذكره أبو بكر لهم، فقالوا: اجعل بيننا وبينك أجَلاً؛ فإن ظهَرْنا كان لنا كذاوكذا، وإنْ ظهرتُم كان لكم كذا وكذا. فجعل أجَلاً خمس سنين، فلم يظهروا فذكر ذلك للنبيّ عليه السلام، فقال: «ألا أخفضت». وفي رواية: «ألا أحبطت». وفي رواية: «ألا جعلته إلى دون، أراه العشرة».

انظر : (أسباب النزول : ١٩٧). (1)

This file was downloaded from OuranicThought.com

سورة الروم الآية (٤) بيست (٤)

ورُوي أيضاً عن نِيَار بن مكرم الأسلمي، قال: لما نزلت: ﴿آلم غُلِبت الرَّومُ في أَدْنَى الأَرْضِ وَهُم من بَعْد غَلَبِهُم سيغلبون. في بِضْع سنين ﴾ [ الروم: ١، ٤ ]، وكانت فارس يوم نزلَتْ هذه الآية. قاهرين للرُّوم ، وكان المسلمون يحبّون ظهور الروم عليهم، لأنهم وإياهم أهلُ كتاب، وذلك قوله: ﴿ويومئذ يَفْسَحُ المؤمنون. بِنَصْرِ اللهِ يَنْصُرُ مَن يشاء وهو العزيزُ الرَّحيم ﴾، فكانت قريش تحبُّ ظهور فارس، لأنهم وإياهم ليسوا بأهل كتاب، ولا إيمان بِبَعْث؛ فلما أنزل الله هذه الآية خرج أبو بكر الصديق يَصِيحُ في نواحي مكة: ﴿آلَمَ غُلِبت الروم في أدنَى الأرض وهم من بعد غَلَبهم سيَغْلِبُون. في بضْع سنين ﴾. قال ناسٌ من قريش لأبي بكر: فذلك بيننا وبينكم، زعم صاحبك أنّ الرومَ ستغلِبُ فارس في بضْع سنين؛ أفلا نواهنك على ذلك! قال: بلى. وذلك قبل تحريم الرّهان.

فارتهن أبو بكر والمشركون، وتواضَعُوا الرهان، وقالوا لأبي بكر: كم تجعلُ؟ البِضْعُ ثلاث سنين إلى تسع سنين. فَسمِّ بيننا وبينكم وَسَطاً.

قال: فسمّوا بينهم ستّ سنين.

قال: فمضت الستّ سنين قبل أن يظهروا ؛ فأخذ المشركون رهن أبي بكر ، فلما دخلت السنة السابعةُ ظهرت الروم على فارس، فعاب المشركون على أبي بكر تسمية ست سنين؛ لأنّ الله تعالى قال: في بضع سنين.

قال: وأسلم عند ذلك ناسٌ كثير؛ فهذه أحاديث صحاح حسان غراب (٢).

- (٢) انظر : (سنن الترمذي : ٣٤٣/٥).
  - (٣) انظر : المرجع السابق.

مركز الآيتان (۳۷ و۳۹) OTT مركز الآيتان (۳۹ و۳۹) OTT مركز الآيتان (۳۹ و۳۹)

المسألة الثانية: في هذا الحديث جواز المراهنة:

وقد نهى النبيُّ ﷺ بعد ذلك عن الغَرَرِ والقهار ؛ وذلك نوع منه، ولم يبق للرهان جوازٌ إلا في الخَيْلِ ، حسبا بينًا في كتب الحديث والفقه.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ في بِضْعٍ سنين ﴾:

البِضْعُ فيه لأهل اللغة خمسة أقوال: الأول: أنه ما بين اثنين إلى عشرة، أو اثني عشر إلى عشرين، فيقال: بضع عشرة

في جمع المذكر ، وبضعة عشر في جمع المؤنث.

الثاني: البضع سبعة؛ قاله الخليل.

الثالث: البضع من الثلاث إلى التسع.

الرابع : قال أبو عبيدة : هو ما بين نِصْف العقدين ، يريد ما بين الواحد إلى الأربعة . الخامس : هو ما بين خمس إلى سبع ؛ قاله يعقوب عن أبي زيد .

ويقال بكسر الباء وفتحها، قال أكثرهم: ولا يقال بضع ومائة، وإنما هو إلى التسعين.

والصحيحُ أنه ما بين الثلاث إلى العشر ، وبذلك يقضي في الإقرار ، وقد بيناه في فروع الأحكام.

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ فَسُبْحَانَ اللهِ حين تُمسون وحين تُصْبِحُونَ﴾ [الآية: ١٧]. وقد تقدم بيانها مع نظَرَائها مِنْ آيات الصلاة.

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِباً لِيَرْبُوَ فِي أَمْوَالِ الناسِ فَلاَ يَرْبُو عِنْدَ اللهِ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكاةٍ تريدُونَ وَجْهَ اللهِ فَأُوْلَئِكَ هُمُ المُضْعِفُونَ﴾ [ الآية: ٣٩ ]. THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT (۳۹) المحلف المح لمحلف المحلف المحل

> فيها أربع مسائل: المسألة الأولى:

بيّنا الربا ومعناه في سورة البقرة، وشرحْنَا حقيقتَه وحكمه، وهو هناك محرّم وهنا محلّل، وثبت بهذا أنه قسمان؛ منه حلال ومنه حرام.

المسألة الثانية: في المراد بهذه الآية:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: أنه الرجل يَهَبُ هبةً يطلبُ أفضل منها؛ قاله ابن عباس.

الثاني: أنه الرجل في السفَر يصحبه رجل يخدمه ويُعينه، فيجعل المخدوم له بعضَ الربح جزاء خِدْمته، لا لوجه الله؛ قاله الشعبي.

الثالث: الرجل يَصِلُ قَرَابته، يطلب بذلك كونه غنياً، لا صلةً لوجه الله؛ قاله إبراهيم.

المسألة الثالثة:

أما مَنْ يصل قرابته ليكون غنياً فالنيةُ في ذلك متنوعة، فإن كان ليتظاهر به دُنْيا فليس لوجه الله تعالى، وإن كان ذلك لما لَهُ مِنْ حقّ القرابة وبينهما من وَشِيجة الرحم، فإنه لوجه الله تعالى.

وأما مَنْ يُعين الرجل بخدمته في سفره بجزء مِنْ ماله فإنّهُ للدنيا لا لوجه الله، ولكن هذا المُرْبي ليس ليَرْبُو في أموال الناس، وإنما هو ليربو في مال نفسه، وصريحُ الآية فيمن يهبُ يَطْلُبُ الزيادة من أموال الناس في المكافأة، وذلك له.

وقد قال عمر بن الخطاب: « أيما رجل وهب هِبَةً يرى أنها للثواب فهو على هبته حتى يرضى منها ».

وقال الشافعي: الهِبَةُ إنما تكون لله أو لجلْبِ المودّة، كما جاء في الأثر: تهادَوْا تحابّوا. وهذا باطل؛ فإنَّ العرف جَارٍ بأن يَهَبَ الرجلُ الهبةَ لا يطلبُ إلا المكافأة عليها، وتحصل في ذلك المودّة تَبَعاً للهِبَةِ

072

THE PRINCE GHAZI TRUST (المورة الروم الآية (٣٩) THE PRINCE GHAZI TRUST (المورة الروم الآية (٣٩)

وقد روي أنَّ النبيَّ عَطَلِهُم أثاب على لَقْحة، ولم ينكر على صاحبها حين طلب الثواب، إنما أنكر سخطه للثواب، وكان زائداً على القيمة.

وقد اختلف علماوُنا فيما إذا طلب الواهب في هبته زائداً على مكافأته، وهي: **المسألة الرابعة:** 

فإن كانت الهبة قائمة لم تتغير ، فيأخذ ما شاء ، أو يردّها عليه. وقيل : تلزمه القِيمة ، كنكاح التفويض . وأما إذا كان بعد فوات الهبة فليس له إلا القيمة اتفاقاً . وقد قال تعالى : **﴿وَلاَ تَمْنُنْ تَسْتَكْثِرْ ﴾** [ المدثر : ٦ ] ؛ أي لا تُعْطِ مستَكْثِراً ـ على أحد التأويلات ، ويأتى بيانُه إن شاء الله تعالى .

 $\star \star \star$ 



سورة لقمان فيها خس آيات

E GHAZI TRUST

FOR OUR'ĂNIC THOUGHT

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيل اللهِ بِغَيْرِ علْمٍ وَيَتخِذَها هُزُواً أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ﴾ [الآية: ٦].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: ﴿ لَهُوَ الْحَدِيثِ ﴾:

هو الغِنَاءُ وما اتّصل به: فرَوى الترمذي والطبري وغيرهما عن أبي أَمامة الباهلي أنّ النبيَّ ﷺ قال: «لا يحل بَيْع المغنيات، ولا شراؤهنّ، ولا التجارة فيهن، ولا أثمانهن»<sup>(۱)</sup>؛ وفيهن أنزل الله تعالى: **﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهْوَ الحَدِيثِ ليُضِلَّ** عَنْ سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ...﴾ الآية.

وروى عَبْدُ الله بن المبارك عن مالك بن أَنَس، عن محمد بن المنكدر ، عن أنس بن مالك، قال: قال رسول الله ﷺ : « مَنْ جلس إلى قَيْنَة يسمَعُ منها صُبَّ في أَدُنَيه الآنُك يوم القيامة » <sup>(1)</sup> .

وروى ابْنُ وهب، عن مالك بن أنس، عن محمد بن المنكدر ــ أنّ الله يقول يوم القيامة: أَيْنَ الذين كانوا ينزّهون أنفسهم وأسماعَهم عن اللهو ومَزَامير الشيطان؟

(۱) انظر: (العلل المتناهية: ٢٩٨/٢ . السنن الكبرى: ١٥/٦ . مجمع الزوائد: ٢٥٣/٦ . فتح الباري:
 ۹١/١١ . الكامل لابن عدي: ٣٣١٥/٦ . المعجم الكبير للطبراني: ٢٣٣/٨ . مسند أحد:
 ٢٥٢/٥).

(٢) انظر: (العلل المتناهية: ٣٠٠/٢. تفسير القرطي: ٥٣/١٤).

أدخلوهم في رياض المسك. ثم يقول للملائكة: أسمعوهم حَمْدِي وشُكري، وثنائي عليهم، وأخبروهم أن لا خوْف عليهم ولا هم يحزنون.

FOR QURA سورة لقمان الآية (٦)

ومن رواية مكحول، عن عائشة، قالت: قال رسولُ الله ﷺ : « من مات وعنده جارية مغنّيةٌ فلا تصلّوا عليه » <sup>(٣)</sup> .

الثاني: أنه الباطل.

الثالث: أنه الطبل؛ قاله الطبري.

المسألة الثانية: في سبب نزولها:

وفيه قولان:

أحدهما : أنها نزلت في النضْرِ بن الحارث، كان يجلس بمكة، فإذا قالت قريش : إنّ محمداً قال كذا وكذا ضحك منه، وحدّثهم بأحاديث ملوكِ الفرس، ويقول : حديثي هذا أحسَنُ مِنْ قُرْآن محمد .

الثاني: أنها نزلت في رجل من قريش اشترى جاريةً مغنية، فشُغل الناسُ بِلَهْوِها عن استاع النابي عُظِيرًا عن السباع النبي عُظِيرًا عن السباع النبي عُظِيرًا الله المعالي المسباع النبي عُظِيرًا الله المعالي المسباع النبي عُظِيرًا الله المعالي الم

المسألة الثالثة:

هذه الأحاديثُ التي أوردناها لا يصح منها شيء بحال، لعدم ثِقَةِ نَاقِلِيها إلى من ذكر من الأعيان فيها.

وأصحُّ ما فيه قولُ مَنْ قال: إنه الباطل.

فأما قولُ الطبري: إنه الطبل فهو على قسمين: طبل حرب، وطَبْل لَهُو؛ فأما طبل الحرب فلا حرجَ فيه؛ لأنه يقيم النفوس، ويرهب على العدو. وأما طبل اللَّهْوِ فهو كالدفّ. وكذلك آلات اللهو المشْهِرَة للنكاح يجوز استعهالها فيه، لما يحسن مِنَ الكلام، ويسلم من الرفَث.

- (٣) انظر: (تفسير القرطبي: ٥٤/١٤).
  - (٤) انظر : (أسباب النزول : ١٩٧).

سورة لقران الآية ( ١٢ 🏅 📲 💭 EOR QURĂNIC THOUGHT.

وأما سماعُ القينات فقد بينا أنه يجوز للرجل أن يسمع غناءَ جاريته، إذ ليس شيء منها عليه حراماً، لا مِنْ ظاهرها ولا مِنْ باطنها، فكيف يُمنع من التلذذ بصوتها؟ ولم يجز الدف في العُرْس لعينه، وإنما جاز لأنه يشهره، فكلّ ما أشهره جاز .

وقد بينا جوازَ الزَّمر في العُرْس بما تقدم من قول أبي بكر: أمزْمار الشيطان في بيت رسول الله ﷺ ؟ فقال: « دعْهُما يا أبا بكر ؛ فإنه يوم عيد » <sup>(ه)</sup> ؛ ولكن لا يجوز انكشافُ النساءِ للرَجال ولا هَتْك الأستار ، ولا سماع الرَّفَثِ ، فإذا خرج ذلك إلى ما لا يجوز منع من أوله ، واجتنب من أصله .

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَة أَنِ اشْكُرْ لِلهِ وَمَنْ يَشْكُرْ فَإِنَّمَا يَشْكُرُ لِنَفْسِهِ وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللهَ غَنِيٌّ حَميدٌ﴾ [ الآية: ١٢ ].

- فيها أربع مسائل:
- المسألة الأولى: في ذكر لقمان:
  - وفيه سبعة أقوال:

الأول: قال سَعِيد بن المسَيّب: كان لقمان أَسْوَدَ مِنْ سُودَان مصر، حكيماً، ذا مشافر، ولم يكن نبيّاً.

الثاني: قال قتادة: خيّره الله بين النبوّة والحكمة، فاختار الحكمة <sup>(٢)</sup>، فأتاه جبريل وهو نائم، فقذف عليه الحكمة، فأصبح ينطق بها، فسئل عن ذلك، فقال: إنه لو أرسل إليّ النبوة عزمةً لرجوتُ الفَوْزَ بها، ولكنه خيّرني؛ فخفت أن أضعُف عن النبوة.

الثالث: أنه كان من النُّوبة قَصِيراً أَفْطَس.

- (٥) سبق تخريجه.
- (٦) في أ : واختار النبوة .

THE PRINCE GHAZI TROST ورة لقيان الآية (١٢)

الرابع : أنه كان حَبَشِيّاً . الخامس : أنه كان خيّاطاً .

071

السادس: أنه كان راعياً ، فرآه رجل كان يعرفه قبل ذلك ، قال: ألسْتَ عَبْدَ بني فلان الذي كنت ترعى بالأمس؟ قال: بلى. قال: فما بلغ بك ما أَرَى؟ قال: قدَرُ الله، وأداء الأمانة ، وصِدْقُ الحديث ، وتَرْكُ ما لا يَعْنِيني.

السابع: أنه كان عبداً نجاراً، قال له سيده: اذبح شاة، وأُتِني بأطيبها بِضعتَين فأتاه بالقلب واللسان. ثم أمره بذبح شاة، وقال له: ألق أَخْبَنَها بِضعتَين، فألقى اللسانَ والقَلْبَ، فقال: أمرْتُك أن تأتيني بأطيبها بضعتين فأتيتني باللسان والقلب، وأمرتك أن تلقى أَخْبَنَها بَضْعَتين، فألقيت اللسان والقلب! فقال: ليس شيء أطيب منها إذا طابا، ولا شيء أَخْبثَ منها إذا خَبُثا.

المسألة الثانية:

روى علماؤنا ، عن مالك ، أنَّ لقمان قال لابنه : يا بنيَّ ؛ إن الناس قد تطاول عليهم ما يوعَدون ، وهم إلى الآخرة سِرَاعاً يذهبون ، وإنك قد استدبرْتَ الدنيا منذ كنت ، واستقبلت الآخرة ، وإنَّ داراً تسير إليها أقربُ إليك من دارٍ تخرج عنها .

وقال لقهان، يا بني؛ ليس غني كصحّة، ولا نعمة كطِيبَ نَفْس.

وقال لقهان لابنه: يا بني؛ لا تجالس الفجّار، ولا تُمَاشِهم، اتَّقِ أن ينزل عليهم عذابٌ من السهاء، فيصيبك معهم.

وقال: يا بني؛ جالس العلماء وماشهم، عسى أَنْ تنزلَ عليهم رحمةٌ فتصيبَك معهم.

وقال: يا بني؛ جالس العلماء وزاحمهم برُكْبَتَيْكَ؛ فإن الله يُحْيي القلوبَ الميتة بالعلم، كما يحيي الأرض بوابلِ المطر.

المسألة الثالثة:

ذكر المؤرخون أنه كان لقمان بن عاد الأكبر ، وكان لقمان الأصغر ، وليس بلقمان المذكور في القرآن. وكان لقمان هذا الذي تذكره العرب حكياً . سورة لقيان الآية (1A) THE PRINCE GHAZI TRUST 🐨 🖬 🦉 (1A) سورة لقيان الآية (1A) معرفة المعان الآية (1A) معرفة المعان الآية (1A) معرفة المعان الآية (1A) معرفة المعان الأية (1A) معرفة المعان المعا

وفي أخبارها أنّ أُختَ لقمان كانت امرأةً مُحَمَّقةً ، وكان لقمان حكيماً نجيياً ، فقالت أخته لامرأته : هذه ليلة طُهْرِي فهبي لي ليلتك ، طمعاً في أن تعلق من أخيها بنجيب ، ففعلت ، فحملت من أخيها ، فولدت لقيم بن لقمان ، وفيه يقول النَّمِر بن تَوْلَب : لُقَم بـن لقْمانَ مـن أُخْتِــه فكان ابن أخت لها وابنما ليالي حمّق فاستحصنَت عليــه فَغُــر بهـا مظلما فقـر بـه رجــل محكـم فجـاءت بـه رجـلا مُحْكَما

المسألة الرابعة:

ذكر مالك كلاماً كثيراً من الحكمة عن لقمان، وأدخل من حكمته فصلاً في كتاب الجامع مِنْ موطَّئه؛ لأن الله ذكره في كتابه، وذكر من حكمته فصلاً يعضده الكِتَابُ والسنة، لينّبه بذلك على أنّ الحكمة تؤخذ من كل أحد<sup>(v)</sup>، وجائز أن يكون نبياً، وجائز أن يكونَ عالماً؛ أي أُوتي الحكمة، وهي العمل بالعلم.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَلَا تُصَعِّر خَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرضِ مَرَحاً إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ﴾ [ الآية: ١٨ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: ﴿ لَا تُصَعِّرْ خَدَّكَ ﴾ :

يعني لا تُمِلْه عنهم تكبَّراً، يريد أَقْبِلْ عليهم متواضعاً، مُوْنساً مستأنساً، وإدا حدثك أحدهم فأصْغ إليه، حتى يكمل حديثه، وكذلك كان يفعل رسول الله يَتَلِكِ. وقال الشاعر :

وكَنا إذا الجبَّارُ صَعَّر خَدَه أقمنا له من مَيْلهِ فَتَقَسَوَّمِ يريد: فتقَوَّمْ أنت، أَمْرٌ، ثم كسرت للقافية.

(٧) في أ: أن الحكمة توجد من كل أحد.

السام الالما المعام المعام المعام المعام المعام المعام المالية ( ۱۸ ) THE PRINCE GHAZI TRUST 👹 المعام ا

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرِضِ مَرَحًا ﴾:

قد تقدّم بيان ذلك في سورة سبحان.

٥٣٠

وفي الحديث الصحيح، عن مالك وغيره: « بينما رجل يتبَخْتَرُ في بُرْدَيه أعجَبَتْهُ نفسُه فخسف الله به الأرض، وهو يَتَجَلْجَلُ فيها إلى يوم القيامة » <sup>(م)</sup> .

وعنه، صحيحاً: «الذي يجُرُّ ثوبه خُيَلاء لا ينظر اللهُ إليه يوم القيامة » <sup>(١)</sup>. وعنه مثله: « لا ينظر الله إلى مَنْ جَرَّ إزارَه بَطراً » <sup>(١٠)</sup>.

وعنه مثله، عن أبي سعيد الخدري: أنه سُئل عن الإزار، فقال أبو سعيد: أنا أخبركم بعِلمٍ: سمعتُ رسولَ الله ﷺ يقول: « إزْرَة المؤمن إلى أنصاف ساقيه، لا جناح عليه فيا بينه وبين الكعبين، وما أسفل من ذلك ففي النار » <sup>(١١)</sup>.

قال القاضي: روي أنَّ المختال هو قارون، وذلك أن هذه الأمة معصومةٌ من الخسف.

وفي بعض الآثار ، وفي صحيح الأخبار أنه سيُخسَفُ بجيش في البيداء يقصد البيت . وقد بينا ذلك في شرح الحديث ، أما أنه يتبختر فلم تخسف به الأرضُ حقيقة خُسِفَ به في العمل <sup>(١٢)</sup> مجازاً ، فلم يَرْقَ له عَملٌ إلى السماء ، وهو أشدُّ الخسف.

- (۸) سبق تخریجه.
- (۹) سبق تخريجه.
- (۱۰) سبق تخريجه.
- (١١) انظر: (سنن ابن ماجه: ٣٥٧٣. ومسند أحمد بن حنبل: ٦/٣. السنن الكبرى: ٢٤٤/٢. وشرح السنة: ١٦٣/٢ . مشكاة المصابيح: ٤٣٣١ . الكامل لابن عدي: ١٦٣٨/٤ . تهذيب ابن عساكر: ٢٥٥/٢
   ٢٥٥/٤ . موارد الظمآن: ١٤٤٥ . التاريخ الكبير: ٣٦٦/٥ . التمهيد: ٣٤٥/٣ . المعجم الكبير للطبراني: ٢٤١/١٢).
  - (١٢) في أ: أما إن يتبختر فإن لم تخسف به الأرض حقيقة خسف به مجازاً .

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَاقْصِدْ فِي مَشِيْكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ الْأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ ﴾ [ الآية: ١٩ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: القصَّدُ في المشي يحتمل أن يريد به وجهين.

أحدهما : أن تكون السرعة ، ويحتمل التؤدة ؛ وكلاهما صحيح في موضعه .

ويحتمل أن يُرِيدَ به المشْيَ بقَصْدٍ ، لا يكون عادة، بل يجري على حكم النية، ولا يسترسل استرسالَ البهيمة؛ والكلُّ صَحِيحٌ مُراد . والله أعلم.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَاغْضُض مِنْ صَوْتِكَ ﴾ :

يعني لا تتكلف رفْعَ الصوت، وخُذْ منه ما تحتاجُ إليه؛ فإنَّ الجَهْرَ بأكثر من الحاجة تكلَّف يُؤْذي .

وقد قال عمر لمؤذن تكلَّف رَفْعَ الأذان بأكثر من طاقته: لقد خشيت أن تنشقّ مُرَيْطَاوُك.

والمؤذِّن هو أبو مَحْدُورَةَ سَمُرَة بن مِعْيَرٍ . والمَرَيْطاء : ما بين السُّرَّةِ إلى العانة .

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ، حَمَلَتْهُ أُمَّهُ وَهْناً عَلَى وَهْنٍ، وَفِصَالُه فِي عَامَيْنِ أَنِ اشْكُرْ لِي وَلَوَالِدَيْكَ إِلَيَّ الْمَصِيرُ﴾. [الآية: ١٤]. يأتي في سورة الأحقاف إنْ شاءَ الله.

\* \* \*



سورة السجدة

## فيها ثلاث آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ [ الآية: ١٦ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

الْمَضَاجع جمع مَضجَع، وهي مواضع النوم. ويحتمل وقت الاضطجاع، ولكنه مجاز. والحقيقة أَوْلى، وذلك كناية عن السهر في طاعةِ الله تعالى. ا**لمسألة الثانية: إلى أي طاعة الله تَتجافى؟:** 

وفيه قولان:

أحدهما : ذكر الله . والآخر الصلاة . وكلاهما صحيح ، إلا أن أحدهما عامّ ، والآخر خاص . فإن قلنا : إن ذلك في الصلاة ، فأيَّ صلاة هي ؟ في ذلك أربعة أقوال ، وهي :

المسألة الثالثة:

الأول: أنها النَّفْل بَيْنَ المغرِب والعشاء؛ قاله قتادة. الثاني: أنها العَتمة؛ قاله أنسَ وعطاء. الثالث: أنها صلاةُ العتمة والصبح في جماعة؛ قاله أبو الدرداء. سورة السجدة الآية ( A Construction of the prince GHAZI TRUST) المورة السجدة الآية ( A Construction of the prince GHAZI TRUST) المورة السجدة الآية ( A Construction of the prince GHAZI TRUST)

الرابع : أنه قيام الليل <sup>(١)</sup> ؛ قاله مُجاهد ، والأوزاعي ، ومالك .

قال ابن وهب: هو قيامُ الليل بعد النوم، وذلك أثقله على الناس، ومتى كان النوم حينئذ أحَبّ فالصلاةُ حينئذ أحبُّ وأَوْلَى.

والقولُ في صلاة الليل مضى، وسيأتي في سورة الزمر إن شاء الله تعالى.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَتَوَفَّاكُـمْ مَلَـكُ الْمَـوْتِ الَّذِي وُكِّـلَ بِكُـمْ ثُـمَّ إلَـى رَبِّكُـمْ تُرْجَعُونَ﴾ [ الآية: ١١ ].

قال القاضي: هذه الآية لم يذكرها من طالعت كلامة في جميع الأحكام القرآنية، وذكرها القرطبي في كتُب الفقه خاصة منتزعاً بها لجواز الوكالة من قوله: ﴿الَّذِي وُكِّلَ بِكُمْ ﴾؛ وهذا أخْدٌ من لفظه، لا مِنْ معناه؛ فإن كلَّ فاعل غير الله إنما يفعل بما خلق الله فيه من الفعل، لا بما جعل إليه، حسبا بيناه في أصول الدين. ولو اطرد ذلك لقلنا في قوله: ﴿قُلْ يَأْيَّهَا الناسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إليكم جميعاً ﴾ [ الأعراف: ذلك لقلنا في قوله: ﴿قُلْ يَأْيَّهَا الناسُ إِنِّي رَسُولُ اللهِ إليكم جميعاً ﴾ [ الأعراف: الما تابها نيابة عن الله تعالى، ووكالة في تبليغ رسالته، ولقلنا أيضاً في قوله: ﴿وآتوا وأوعز إليهم بأنّ رزْقَ الفقراء عندهم، وأمرَهم بتسليمه إليهم، مقدَّراً معلوماً في وقت معلوم، ودبَّره بعلمه، وأنفذه من حكمه، وقدَّره بحكمته، حسبا بيناه في موضعه.

ولا تتعلَّقُ الأحكامُ بالألفاظ، إلا أن تَرِدَ على موضوعاتها الأصلية في مقاصدها المطلوبة، فإن ظهرت في غير مقصدها لم تعلَّق عليها مقاصدها. ألا ترى أنَّ الْبيعَ والشراءَ معلومُ اللفظ والمعنى، وقد قال الله تعالى: ﴿ **إنّ اللهَ اشْتَرَى مِنَ المؤمنينَ أنفُسَهم وأموالَهم بأنّ لهم الجنَّةَ ....﴾** [التوبة: ١١١] الآية.

ولا يقال: هذه الآية دليلٌ على جواز مُبايعة السيد لعبده؛ لأنَّ المقصودين مختلفان.

(١) في أ: أنه صلاة الليل.

وهذا غرض شبَّ طَوْقُ أصحابنا عنه، فإذا أرادوا لُبْسه لم يستطيعوا جَوْبه، ولا وجد امرؤٌ منهم جَيْبه.

GHAZI TRUST

072

QURĂNIC THOUGHT. السجدة الآية (١١)

وقد تكلمنا على هذه الآية في المشكلين، وأحسنُ ما قيدنا فيها عن الإسْفَرايني، من طريق الشهيد أبي سعيد المقدسي، أن الله هو الخالقُ لكلّ شيء، الفاعل حقيقةً لكل فِعْل، في أي محل كان، ومتى ترتَّب المحال، وتناسقت الأفعالُ فالكل إليه رَاجِعُون، وعلى قدرته مُحالون، ومن فِعْله محسوب، وفي كتابه مكتوب؛ وقد خلق ملك الموت، وخلق على يديه قَبْضَ الأرواح، واستِلاَلها من الأجسام، وإخراجها منها على كيفية بيَّناها في كتب الأصول، وخلَق جُنْداً يكونون معه، يعملون عملَه بِأَمْره مَثْنَى وفُرَادى. والباري تعالى خالقُ الكل، فأخبر عن الأحوال الثلاثة بثلاث عبارات، فقال: ﴿ اللهُ يَتَوَفَّى الأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا والتي لم تمت في مَنَامها...﴾ [ الزمر: 21 عالى الآية؛ إخباراً عن الفعل الأول، وهو الحقيقة.

وقال في الآية الأخرى: **﴿قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ الذي وُكِّلَ بِكم...﴾** [السجدة: ١١] الآية خبراً عن المحل الأول الذي نِيطَ بهِ، وخلق فعله فيه.

وقال: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتَوَقَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلاَئِكَةُ ﴾ [الأنفال: ٥٠]، وما أشبه ذلك من ألفاظ الحديث خبراً عن الحالة <sup>(٢)</sup> الثانية التي تباشر فيها ذلك. فالأولى حقيقة عقلية إلهية، والثانية حقيقة عرفية شرعية بحكم المباشرة.

وقال: مَلَك الموت إنْ باشر مثلها وإنْ أمر فهو كقولهم: حدَّ الأمِيرُ الزَّانيَ وعاقب الجاني. وهذه نهاية في تحقيق القول.

قال ابن العربي: أما إنه إذا لم يكن بُدِّ مِنَ التسوّر على المعاني، ودَفْع الجهل عنها في غير موضعها، والإعراض عن المقاصد في ذلك، فيقال: إن هذه الآيةَ دليل على أن للقاضي أنْ يستنيبَ مَنْ يأخذ الحقّ ممن هو عليه قَسْراً دون أن يكونَ له في ذلك فِعْلٌ أو يرتبط به رضاً إذا وجد ذلك.

(٢) في أ: من ألفاظ القرآن حذراً عن الحالة الثانية.

670

سورة السجدة الآية (١٨) ...... FOR QURANIC THOUGHT المرابقة (١٨) المرابقة (١٨) المرابقة (١٨) المرابقة المرابقة ا

وهو التحقيق الحاضر الآن<sup>(٣)</sup> ، وتمامُه في الكتاب الكبير .

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ كَانَ مُؤْمِناً كَمَنْ كَانَ فَاسِقاً لاَ يَسْتَوُونَ ﴾ [ الآية: ١٨ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: فيمن نزلت؟

وقد روي أنها نزلت في عليّ بن أبي طالب المؤمن، وفي عُقْبَة بن أبي مُعَيط الكافر، فاخرَ عقْبَةُ عَلِيّاً، فقال: أنا أَبْسَطُ منكَ لساناً، وأَحَدُّ سِنَاناً، وأَمْلاً في الكتيبة منك حَشُواً.

فقال له عليّ : ليس كما قلت يا فاسق.

قال قتادة: والله ما استَوَيا في الدنيا ، ولا عند الموت ، ولا في الآخرة <sup>(٤)</sup> .

المسألة الثانية:

في هذا القول نَفْيُ المساواة بين المؤمن والكافر ، وبهذا منع القصاص بينهما ؛ إذ مِنْ شروطِ وجود القصاص المساواةُ بين القاتل والمقتول، وبذلك احتجّ علماؤنا على أبي حنيفة في قَتْلِه المسلم بالذمي .

وقال: أراد نَفْيَ المساواةِ هاهنا في الآخرة في الثواب، وفي الدنيا في العدالة، ونحن حملناه على عمومه؛ وهو أصحّ؛ إذ لا دليل يخصُّه حسبا قَرَّرْناهُ في مسائل الخلاف.

\* \* \*

- (٣) في أ: وهذا التحقيق الحاضر الآن.
  - (٤) انظر: (أسباب النزول: ٢٠٠).



سورة الأحزاب فيها أربع وعشرون آية

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ اللاَّئِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قَوْلُكُمْ بِأَفْوَاهِكُمْ وَاللهُ يَقُولُ الْحَقَّ وَهُوَ يَهْدِي السَّبِيلَ﴾ [ الآية: ٤ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

فيها أربعة أقوال:

الأول: أنها مثل ضربه الله لزَيْدِ بن حارثة وللنبي ﷺ ، يقول: ليس ابن رجل آخر ابنك.

الثاني: قال قتادة: كان رجل لا يسمَعُ شيئاً إلا وَعَاه، فقال الناس: ما يعي هذا إلا لأن له قلبين، فسمي ذا القلبين؛ فقال الله تعالى: ﴿ **مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ** في جَوْفِهِ ﴾، [ فكان ما قال ] <sup>(۱)</sup>.

الثالث: قال مجاهد: إن رجلاً من بني فِهْر قال: إنَّ في جَوْفِي قَلْبَيْن، أعمل بكل واحد منها عملاً أفضلَ من عمل محمد.

الرابع: قيل لابن عباس: أرأيتَ قول الله تعالى: ﴿ مَا جَعَلَ اللهُ لِرَجُلٍ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِهِ﴾ ما عنى بذلك؟

(١) ما بين المعقوفتين: ساقط من د .

قال: قام نبيَّ اللهِ عَلَيْتَهُمْ ، فخطر خطرة <sup>(٢)</sup> ، فقال المنافقون الذين يُصَلِّون معه: ألا ترون له قَلْبَيْن: قَلْباً معكم، وقلباً معهم<sup>(٣)</sup> ؛ فأنزل الله تعالى الآية <sup>(٤)</sup> . **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ مِنْ قَلْبَيْن ﴾:** 

٥٣v

PRINCE GHAZI TRUST (ع) اللغة المعام المعا والمعام المعام المعام

القلب: بِضْعَة صغيرة الجرم على هيئة الصنَوْبَرة، خلقها الله تعالى في الآدمي وجعلها مَحَلاً للعلم، والروح أيضاً، في قول، يحصي به العبد من العلوم ما لا يسع في أسفار، يكتبه الله له فيه بالخط الإلهي، ويضبطه فيه بالحفظ الربّاني حتى يُحصِيَه ولا ينسى منه شيئاً.

وهو بين لَمَّتَيْن: لَمَّة مِنَ الملك، ولمة من الشيطان، كما تقدم بيانه في الحديث.

وهو محلَّ الخطـرات والوسـاوس، ومكـانُ الكفـرِ والإيمان، ومـوضـع الإصرار والإنابة، ومجرى الانزعاج والطمأنينة.

والمعنى في الآية أنه لا يجتمعُ في القلب الكُفُر والإيمان، والهدى والضلال، والإنابة والإصرار ، وهذا نفيٌ لكل ما توهَّمه أحدٌ في ذلك من حقيقة أو مجاز .

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَزْوَاجَكُمُ اللَّئِي تُظَاهِرُونَ مِنْهُنَّ أُمَّهَاتِكُمْ ﴾:

نهى الله سبحانه أن تكون الزوجَةُ أُمَّا بقول الرجل: هي عليّ كظَهْرِ أمي. ولكنه حرّمها عليه، وجعل تحريمَ القول يمتدُّ إلى غايةٍ، وهي الكفّارة، على ما يأتي بيانه في سورة المجادلة.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَ كُمْ أَبْنَاءَ كُمْ ﴾:

كان الرجل يدعو الرجلَ ابناً إذا ربّاه، كأنه تبنَّاه؛ أي يُقيمه مَقَامَ الابن؛ فردَّ الله عليهم قولهم، لأنهم تعدَّوْا به إلى أن قالوا: المسيح ابن الله: وإلى أن يقولوا: زيد بن محمد ، فمسخ الله هذه الذَّرِيعة ، وبَتَ حَبْلَها ، وقطع وَصْلها بما أخبر من إبطال ذلك .

- (٢) في د : فحظر حظيرة.
- (٣) في أ : قلباً معكم، وقلباً معه.
- (٤) انظر : (أسباب النزول: ۲۰۱).

## الآية الثانية

E GHAZI TRUST

(٥) الآجزاب الآية (٥)

قوله تعالى: ﴿ادْعُوهُمْ لِآبائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ فَإِنْ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ وَمَوَالِيكُمْ وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِياً﴾ [الآية: ٥].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ ادْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ ﴾:

روى الأئمة أن ابْنَ عُمر قال: ما كُنّا ندعو زَيْدَ بن حارثة إلاّ زيد بن محمد، حتى نزلت: ﴿ ا**دْعُوهُمْ لِآبَائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ ﴾**.

وكان من قصة زيد بن حارثة أنه قال: كان جَبَلة <sup>(ه)</sup> في الحي، فقالوا : أنْتَ أكبر أم زيد ؟ فقال: زيد أكبر مني، وأنا ولدت قبله، وسأخبركم عن ذلك.

كانت أُمنا امرأة من طيى، فمات أبونا، وبقينا في حجر جدي، فجاء عَمَّايَ، فقالا لجدي: نحن أحقُّ بابن أخينا منك. فقال: ما عندنا خير لهما، فأَبَيا. فقال: خُذَا جبلة ودَعَا زيداً. فانطلقا بي، فجاءت خيل من تهامة، فأصابت زيداً، فتراقى به الأمر إلى خديجة، فوهبته خديجة للنبي عليه السلام.

> وكان النبيّ ﷺ إذا لم يَغْز \_ وغزا زيد \_ أعطاه سلاحَه. أُنْ ساب صالله مَ مُنْ مَدِن بَأْ ساب مُساس مُساسة ما

وأَهْدِي للنبي صَلِيْتُم يَوْماً مِرْجَلان، فأعطاه أحدهما، وأعطى عليّاً الآخر.

وقد روي أن حكيم بن حزام ابتاعه، وكان مَسْبِيَّاً من الشام، فوهبه لعمته خديجة، فوهبته للنبي ﷺ ، فتبناه النبي ﷺ ، فكان أبوه يَدُور بالشام ويقول:

بكيت على زَيْد ولم أدْر ما فعل أحيَّ فيرجى أم أتى دونه الأجَلْ فوالله ما أدري وإني لسائل أغالك بعدي السهلُ أم غالك الْجَبَلْ فيا ليت شعري هل لك الدهر أَوْبة فحسبي من الدنيا رجوعك لي أمل

(٥) هو: جبلة بن حارثة أخو زيد بن حارثة. من هامش البجاوي.

سورة الأحزاب الآية (٥) بسبب معني THE PRINCE GHAZI TRUST (٥) معني المعني المعني المعني المعني المعني المعني الم

تُـذكَـرنيـه الشمسُ عنـد طلـوعهـا وتعـرض ذكـراه إذا غـربها أفَــلْ فـإن هبّـت الأرواح هيَّجْـنَ ذِكْــرَه فيَا طول مـا حُـزْني عليـه ويـا وَجَـلْ سأَعمِل نَصَّ العِيس في الأرض جاهـداً ولا أسـأم التطْـواف أو تسـأم الإبـل حيــاتي أو تـــأتي علَــي منيَّتي فكُلُّ امـرىء فـانٍ وإن غـرّه الأمـل فأخبره أنه بمكة، فجاء إليه، فهلك عنده.

وروي أنه جاء إليه، فخيّره النبي يَتَلِيّكُم، فاختار المقام عند النبي يَتَلِيّكُم لسعادته، وتبنّاه ورَبّاه، ودُعي له على رسم العرب، فقال الله تعالى: ﴿ وما جعل أدعياءَكُم أبناءَكم، ذلكم قولُكم بأفواهكم، والله يقولُ الحقَّ وهو يَهْدِي السبيل. ادعُوهم لآبائهم هو أقسَطُ عند الله؛ فإن لم تعلموا آباءهم فإخوانُكم في الدين ومَوَاليكم، وليس عليكم جُناحٌ فيا أخطأتُم به ولَكِنْ ما تَعَمَّدَتْ قلوبُكم، وكان الله غفوراً رحياً. النبيَّ أولَى بالمؤمنينَ مِنْ أَنْفُسِهِم وأَزواجُه أمهاتُهم وأولُو الأرحام بعضُهم أَوْلَى ببعض في كتاب الله مِنَ المؤمنين والمهاجرين إلا

فدعاه النبي ﷺ لحارثة، وعرفت كلب نسبَه، فأقرُّوا به، وأثبتوا نسبته.

وهُو أقسط عند الله؛ أي أعدل عند الله قولاً وحكماً .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَعْلَمُوا آبَاءَهُمْ فَإِخْوانُكُمْ في الدِّين وَمَوَالِيكُمْ ﴾:

دليل قويّ على أنّ مَنْ لا أبّ له من ولد دعي أو لعان لا ينتسب إلى أمه، ولكنه يقال أخو معتقه ومولده إن كان حراً ، أو عبده إن كان رقّاً .

فأما ولد الملاعنة إن كان حُرًّا فإنه يُدْعى إلى أُمه، فيقال: فلان ابن فلانة، لأن أسابه في انتسابه منقطعة، فرجعت إلى أُمه.

المسألة الثالثة:

فيه إطلاقُ اسم الأخوة دون إطلاق اسم الأبوة؛ لأن المؤمنين إخوة، قال الله تعالى: ﴿ **إِنَّمَا المؤمِنُونَ إِخْوَةٌ**﴾ [الحجرات: ١٠]. وقال النبي عَلَيْكَمْ : «ودِدْت أني رأيتُ إخواننا». قالوا: ألسنا بإخوانك! قال: «بل أنتم أصحابي، وإخوانُنا الذين لم يأتوا بعد»<sup>(٦)</sup>. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَمَوَالِيكُمْ ﴾:

02.

OL بيورة الأحزاب الآية (٦)

يجوز إطلاق المولى على المنعم عليه بالعِتْقِ ، وعلى المعتق بلفظ واحد ، والمعنى مُخْتَلِف، ويرجع ذلك إلى الولاية ، وهي القرب ، كما ترجع الأخوّة إلى أصلٍ هو مقام الأبوة من الدين والصداقة .

وللمولى ثمانية معان، منها ما يجتمع أكثَرُها في الشيء الواحد، ومنها ما يكون فيه من مُعَاينة اثنين بحسب ما يعضده الاشْتِقاق، ويقتضيه الحالُ وتوجيه الأحكام. ا**لمسألة الخامسة:** 

قال جماعة: هذا ناسِخٌ لما كانوا عليه في الجاهلية من التبنّي والتوّارث، ويكون نسخاً للسنة بالقرآن.

وقد بينا في القسم الثاني أنَّ هذا لا يكونُ نَسْخاً؛ لعدم شروط النسخ فيه؛ ولأنّ ما جاء من الشريعة لا يقال إنه نسخ لباطل الخلق، وما كانوا عليه من المحال والضلال، وقبيح الأفعال، ومسترسل الأعمال، إلا أنْ يريدَ بذلك نسخَ الاشتقاق، بمعنى الرفع المطلق، والإزالة المبهمة.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ النَّبِيَّ أَوْلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَ اتُهُمْ وَأُولُو الأَرْحَام بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كِتَابِ اللهِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُهَاجِرِينَ إِلاَّ أَنْ تَفْعَلُوا إلَى أَوْلِيانِكُمْ مَعْرُوفاً كانَ ذٰلِكَ فِي الْكِتَابِ مَسْطُوراً ﴾ [ الآية : ٦ ]. فيها ست مسائل:

(٦) انظر: (سنن النسائي، الباب: ١٠٩ من الطهارة. ومسند أبي عوانة: ١٣٨/١).

سورة الأحزاب الآية (٦) THE PRINCE GHAZI TRUST (٦) سورة الأحزاب الآية (٦) methics (٦)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أن النبي ﷺ <sup>(v)</sup> لما أراد غَزْوة تَبُوك أمر الناسَ بالخروج، فقال قوم: نستأذِنُ آباءنا وأُمهاتنا؛ فأنزل الله تعالى فيهم: ﴿ **النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ ﴾ .** 

وفي رواية عكرمة: وهو أبوهم وأزواجه أُمهاتهم. والحديث في غزوة تبوك موضوع.

المسألة الثانية:

روى الأئمة \_ واللفظُ للبخاري \_ عن عبدالرحمن بن أبي عمرة، عن أبي هريرة، عن النبي ﷺ ، قال: « ما منْ مؤمن إلاّ وأنا أولى الناس به في الدنيا والآخرة، اقرأوا إنْ شئم: ﴿ **النَّبِيُّ أَوْلَى بِالْمُوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ ﴾ ،** فأيما مؤمن ترك مالاً فَلْيَرِثْه عصبته مَنْ كانوا ، فإن ترك دَيْناً أو ضياعاً فليأتني ، فأنا مولاه » <sup>(٨)</sup>.

فانقلبت الآن الحال بالذنوب<sup>(٩)</sup> ، فإن تركوا مالاً ضُويق العصبة فيه، وإن تركوا ضياعاً أسلموا إليه، فهذا تفسير الوِلاية المذكورة في هذه الآية بتفسير النبي عُظِّيَّهِ وتعيينه، ولا عِطْرَ بعد عَرُوس.

## المسألة الثالثة:

﴿ وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَا تَهُمْ ﴾ :

ولَسْنَ لهم بأمهات، ولكن أُنْزِلن منزلتهنّ في الْحُرْمة، كما يقال: زيد الشمس، أي أنزل في حُسْنه منزلة الشمس، وحاتم البحر؛ أي أُنزل في عموم جُودِهِ بمنزلة البحر؛ كلُّ ذلك تكرمةً للنبي ﷺ ، وحَفْظاً لقلبه من التأذّي بالغيرة.

قال النبي ﷺ للأنصار : «تعجبون من غيرة سعد، لأنّا أغْيَرُ منه، والله أغْيَرُ مني » <sup>(١٠)</sup> . ولهذا قال: **﴿وما كانَ لكُم أَنْ تُوْذُوا رسولَ اللهِ ولا أنْ تَنْكِحُوا** 

- (٧) في ب: يروى أن رسول الله عَظِيمَةِ .
  - (۸) سبق تخريجه.
  - (٩) في أ: فانقلب الحال بالديون.
    - (۱۰) سبق تخريجه،

(٦) علارة الأحزاب الآية (٦) ملارة الأحزاب الآية (٦) والمراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع ال

**أزواجَه مِنْ بَعْدِه أبداً، إنَّ ذَلِكُمْ كان عِنْدَ اللهِ عظياً ﴾ [ الأحزاب: ٥٣ ] .** ولم ينزّل في هذه الحرمة أحَدٌ منزلةَ النبي عَظِيمٌ ، ولا رُوعيت فيه هذه الخصيصة ، وإن غار وتأذَّى ؛ ولكنه محتمل مع حظ المنزلة من خفيف الأذى .

## المسألة الرابعة:

قال بعضُ المفسرين: حرم أزواج النبي ﷺ على الْخَلق من بعده، وإنما أخذه من قوله: **﴿ولا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْواجَه من بعده أبداً ، إِنَّ ذَلِكُمْ كانَ عِنْدَ اللهِ عظياً ﴾ ؛** فكلُّ مَنْ طَلَق رسولُ الله ﷺ ، وتخلَّى عنها في حياته فقد اختلف في ثبوت هذه الْحُرْمَةِ بينه وبينهن، فقيل: هي لمن دخل بها دون مَنْ فارقها قبل الدخول.

وقد هَمّ عمر برجم امرأةٍ فارقها رسولُ الله ﷺ ، فنكحت بعده، فقالت له: ولم ؟ وما ضرب علَيَّ رسول الله ﷺ حجاباً ولا دُعيتُ أمّ المؤمنين. فكفَّ عنها. المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿وَأَزْوَاجُهُ أُمَّهَاتُهُمْ ﴾:

اختلف الناس، هل هنَّ أمهات الرجال والنساء، أم هن أُمهات الرجال خاصة، على قولين:

فقيل: ذلك عامّ في الرجال والنساء.

وقيل: هو خاص للرجال؛ لأنّ المقصود بذلك إنزالُهُنّ مَنْزِلة أُمهاتهم في الحرمة، حيث يتوقّع الحِلّ، والحلَّ غيرُ متوقع بين النساء، فلا يحجب بينهن بحرمة.

وقد روي أنّ امرأة قالت لعائشة: يا أُماه. فقالت: لست لك بأم، إنما أنا أُمَّ رجالكم، وهو الصحيح.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَأُولُو الأَرْحَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ في كِتَابِ الله ﴾:

وقد قدمنا القول في ذلك في سورة الأنفال.

وثبت عن عروة أنَّ رسولَ الله عَلَيْكُم آخَى بين الزبير وبين كعب بن مالك، فارتتَّ كعب يوم أحد، فجاء به الزبير يقودُه بزمام راحلته، فلو مات يومئذ كعب عن الضِّح سورة الأحزاب الآية ( ) بينية المعالى المحمد المحم المحمد المحم المحمد المحم

كِتَابِ اللهِ إِنَّ اللهَ بِحَلُ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (١١) [ الأنفال: ٧٥ ].

فبيّن اللهُ سبحانه أنَّ القرابةَ أَوْلى من الحلف، فتركت الموارثة بالحلف، ووَرِثوا بالقرابة، وقوله: ﴿ **مِنَ المؤمنين والْمهَاجرينَ ﴾** يتعلق حرف الجر بأَوْلَى، وما فيه من معنى الفعل، لا بقوله: ﴿**وَأُولُو الأَرَحَامِ ﴾** بإجماع، لأنّ ذلك كان يوجب تخصيصها ببعض المؤمنين، ولا خلاف في عمومها، وهذا حلُّ إشكالها.

# الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اذْكُرُوا نِعْمَةَ اللهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَاءَتْكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُوداً لَمْ تَرَوْهَا وَكَانَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيراً ﴾ [ الآية: ٩ ].

فيها أحكام وسِيَر، وقد ذكرها مالك، وتكلم عليها، وهي متضمِّنَة غزوةَ الخندق، والأحزاب، وبني قُرَيظة، وكانت حالَ شدة، معقبة بنعمة، ورخاء وغبطة، وذلك مذكور في تسع عشرة آية، ويقتضي مسائل ثلاثاً: **المسألة الأولى:** 

قال ابن وهب: سمعْتُ مالكاً يقول: أمر رسولُ الله عَيَالَة بِالقتال من المدينة، وذلك قوله: **﴿ إِذْ جاءوكُم مِنْ فَوْقِكَم ومِنْ أسفلَ منكَم، وإذْ زاغَتِ الأبصارُ،** وبَلَغتِ القلوبُ الْحَنَاجرَ﴾ [الأحزاب: ١٠]؛ قال: ذلك يوم الخندق، جاءت قريش من هاهنا، واليهود من هاهنا، والنّجدية من هاهنا، يريد مالك أن الذين جاؤوا من فوقهم بنو قريظة، ومن أسفل منهم قريش وغطفان.

قال ابن وهب، وابن القاسم: كانت وقعة الخندق سنة أربع، وهي وبنو قريظة في يوم واحد، وبين بني قريظة والنضير أربع سنين.

وقال ابن إسحاق: كانت غزوة الخندق سنة خس.

(١١) انظر: (تفسير القرطبي: ١١٣/١٤).

معند معند الأحزاب الآية (٩) عند من THE PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٩) عند من معند من الأحزاب الآية (٩)

قال ابن وهب : قال مالك : بلغني أنَّ عبدالله بن أُبَيَّ بن سَلُول قال لسعد بن معاذ في بني قريظة – حين نزلَتْ على حكم سعد ، وجاء ليحكم فيهم ، وهو على أتان ، فمرَّ به حتى لقيه عبدُالله بن أُبَيَّ المنافق – قال : أنشدتك الله يا سعد في إخواني وأنصاري ، ثلاثمائة فارس وستمائة راجل ، فإنهم جَنَاحي ، وهم مواليك وحلفاؤك .

فقال سعد : قد آن لسعد ألا تأخذَه في الله لَوْمَةُ لائم، فحكم فيهم سعد أن تقتل مقاتلتهم، وتُسبي ذَرَاريهم.

وقال النبي ﷺ : « لقد حكم فيهم سعد بحُكْم الملك » . زاد غيره: من فوق سبعة أرقعة .

فأتى ثابت بن قيس بن شماس إلى ابن باطا، وكانت له عنده يَدٌ، وقال: قد استوهبتك مِنْ رسول الله صَلِيْتَهِ لِيَدِكَ التي لك عندي .

قال: كذلك يفعل الكريم بالكريم. ثم قال: وكيف يعيش رجُل لا ولد له ولا أهل؟ قال: فأتى ثابت إلى رسول الله مُنْسَلَم ، فذكر ذلك له ، فأعطاه أهلَه وولده . فأتاه فأعلمه ذلك ، فقال: وكيف يعيش رجُل لا مالَ له ! فأتى ثابت النبي مُنْسَلَم فطلبه ، فأعطاه مالَه . فرجع إليه فأخبره ، فقال: ما فعل ابن أبي الْحَقيق الذي كأنَّ وجهه مرآة صينية ؟ قال: قُتل. فما فعل المجلسان – يعني بني كعب بن قريظة ، وبني عمرو بن قريظة ؟ قال: قُتلوا . قال: فما فعلت القَيْنَتَان ؟ قال: قال: قال: برئت ذمتك ، ولن أصبَّ فيها دَلواً أبداً – يعني النخل – فألْحِقني بهم ، فأبى أن يقتله وقتله غيره .

واليد التي كانت لابن باطا عند ثابت أنه أسره يوم بُعاث فجزَّ ناصيته وأطلقه.

وكذلك قال ابن القاسم عنه. وقال ابن وهب عنه: إن رسول الله ﷺ قال ـ حين توفي سعد: نخشى أن نغلب عليك، كما غلبنا على حنظلة. قال: وكان قد أصيب في أَكْحَله، فانتقله النبيّ ﷺ إليه.

وكانت عائشةُ مع النبي ﷺ يوم الخَنْدق، وذكرت أنَّ رسول الله ﷺ كان يتعاهد ثغرة من الجبل يُحافظ عليها، ثم يزلفه البرد ذلك اليوم، فيأتي فيضطجع في حجري، ثم سورة الأحزاب الآية (٩) 🛄 🦉 INCE GHAZI TRUST

يقوم، فسمعْتُ حِسَّ رجل عليه حَدِيد وقد أسند في الجبل، فقال رسول الله ﷺ : مَنْ هذا ؟ فقال: سعد بن أبي وقاص، جئتك لتَأْمُرَني بأَمْرِك.

010

فأمره رسول الله ﷺ يبيت في تلك الثغرة.

قالت عائشة: ونام رسولُ الله ﷺ في حجري حتى سمعت غَطِيطَه، وكانت عائشة لا تنساها لسعد.

قال مالك: وانصرف النبي ﷺ من آخر النهار ، فاغتسل ، فأتاه جبريل عليه السلام قال: أوَضَعْتَ اللأُمَة أو لم تَضَعها ؟ إن الله يأمرك أن تخرجَ إلى بني قريظة .

قال ابن القاسم عنه: وقسم قريظة سُهْمانا ، فأما النضير فقسمها للمهاجرين الأولين ، ولثلاثةِ نَفَرِ من الأنصار ؛ وهم سهل بن حُنَيف ، وأبو دُجَانة ، والحارث بن الصمة .

قال مالك: وكانت النضير خالصةً لرسول الله ﷺ لم يوجف عليها بخَيْلٍ ولا ركَاب.

قال ابن وهب: قال مالك: وسمع رسولُ الله ﷺ المسلمين يوم الخُنْدَق وهم يَرْتَجزُونَ:

اللَّهُـــمَّ إلَّا خَيْــرُ الآخِـــرَة فاغْفِرْ لـلأَنْصَــارِ والمُهَاجِـرَةُ

فقال رسول الله ﷺ : لا خير إلا خير الآخرة، فاغفر للمهاجرة والأنصار . قال أبو بكر : أشهد أنك رسول الله. قال الله تعالى : ﴿ وما عَلَّمْنَاه الشِّعْرَ وما يَنْبَغِي له ﴾ [يس : ٦٩].

وعن ابن القاسم مثله. وقال مالك: لم يستشهد يوم الخندق من المسلمين إلا أربعة أو خسة.

قال القاضي: قال علماؤنا: استُشهد يوم الخندق من المسلمين ستة نفر: سعد بن معاذ، وأَنَـس بن أوس بن عَتِيك بن عمرو، وعبدالله بن سَهْل ـ ثلاثة نفر. ومن بني جشم ابن الخزرج ثم من بني سَلمة: الطُّفَيل بن النعمان، وتَعْلبة بن غَنَمة رجلان من بني سلمة، وكعب بن زيد من بني النجار. ٥٤٦ (٩) علوارة الأحزاب الآية (٩) PRINCE GHAZI TRUST الوارة الأحزاب الآية (٩) FOR QURANIC THOUGHT

وقُتل من الكفار ثلاثة: مُنَبَّه بن عثمان بن عُبيد بن السبَّاق بن عبد الدار، ونوفل ابن عبدالله بن المغيرة المخزومي ـ وكان اقتحم الخندق فتورَّط فيه، فقُتل. فغلب المسلمون على جسده، فروي عن الزهري أنهم أعطوا لرسول الله عَقِيلَهُمْ في جسده عشرة آلاف درهم، فقال: لا حاجةً لنا بِجَسَدِه ولا بِثَمَنِه. فخلَّى بينهم وبينه.

وعَمْرو بن عبد وُدّ قتله عليّ في المبارزة، اقتحم عن فرسه فعقره، وضرب وجهه، ثم أقبل على عليّ فتنازلا، فغلبه عليّ بن أبي طالب، وقال عليّ بن أبي طالب في ذلك:

نصر الحِجَارَة مِنْ سفاهِـة رأيـه ونصرْتُ ربَّ محمــدٍ بصـــواب فصـددْت حين تــركْتُــه متجــدّلا كـــالجِــذْع بين دكـــادك وروابي وعَفْفتُ عــن أثــوابــه ولــو انني كنـــت المقطِّــر بـــزَّني أَثْـــوَابي لا تحسبَـــنّ الله خــــاذلَ دينـــه ونبيـــه يــــا معشر الأحــــزاب

قال ابن وهب: وسمعت مالكاً يقول: إن رسول الله ﷺ بعث محمد بن مسلمة الأنصاري، وعباد بن بشير، وأبا عباس الحارثي، ورجلين آخرين إلى كعب بن الأشرف اليهودي ليقتلوه، فبلغني أنهم قالوا: يا رسول الله؛ أتأذن لنا أن ننال منك إذا جئناه. فأذن لهم.

فخرجوا نحوه ليلاً ، فلما جاؤوا ونادوه ليَطْلعَ إليهم، وكان بين عباد بن بشير وبين ابن الأشرف رضاع ، فقالت له امرأته : لا تخرج إليهم ، فإني أخاف عليك . فقال : والله لو كنت نائماً ما أيقظوني .

فخرج إليهم، فقال: ما شأنكم؟ فقالوا: جئنا لتسلفنا شَطْرَ وَسْقِ مِنْ تَمْرِ، ووقعوا في النبي ﷺ ، فقال: أما والله لقد كنْتُ نهيتكم عنه، ثم قال بعضهم: إنا لنجد منك ريحَ عَبير.

قال: فأدْنَى إليهم رأسه، وقال: شمّوا، فذلك حين ابتدروه فقتلوه. فقال رسول الله مِنْالِيَّهِ تلك الليلة: « إني لأجد ريح دم كافر ». تلك اللغة (٢٠) THE PRINCE GHAZI TRUST العنام المعني المعني المعني المعني المعني المعني المعني المعني المعني الم سورة الأحزاب الآية (٢٠) وينتين (٢٠) المعني المعني

المسألة الثانية:

روى أنس بن مالك، قال: قال عمي أنس بن النضر : سميت به، لم يشهد بَدْراً مع رسول الله ﷺ ، فكبر عليه، فقال: أول مشهد شهده رسولُ الله ﷺ غبت عنه، أما والله لئن أراني اللهُ مشهداً مع رسول الله ﷺ فيما بعد ليرين الله ما أصنع. قال ـ وهاب أن يقولَ غيرها. فشهد مع رسول الله ﷺ يوم أُحُد من العام القابل؛ فاستقبله سعد ابن معاذ، فقال: يا أبا عمرو، أين؟ قال: واها لريح الجنة، إني أجدها من دون أُحُد، فقاتل حتى قُتل، فوجد في جسده بضع وثمانون جراحة بين ضربة وطعنة ورَمْيَة.

قالت عمتي الرَّبَيِّع بنـت النضر : فما عـرفـت أخـي إلا ببنـانـه ، ونـزلـت هـذه الآية ﴿ رِ**جالٌ صَدَقُوا ما عاهَدُوا اللهَ عليه ، فمنهم مَن قَضَى نَحْبَه ، ومنهم مَنْ** يَنْتَظِرُ ، وما بَدَّلُوا تبديلا ﴾ [ الأحزاب : ٢٣ ] .

وكذلك روى طلحة أنّ أصحابَ رسول الله عَظْمَهُمُ قالوا لأعرابي جاهل: سَلْهُ عمن قضى نَحْبَه منهم، وكانوا لا يجترئون على مسالته؛ يوقرونه ويهابونه ـ فساله الأعرابي، فأعرض عنه، ثم سأله عنه فأعرض عنه، ثم إني اطلعت من باب المسجد، وعليّ ثياب خُضر، فلما رآني النبي عَظِيمَهُ قال: أين السائل عمن قضى نَحْبَه؟ قال الأعرابي: هأناذا يا رسول الله. قال: هذا ممن قضى نحبه. النحْبُ: النذر.

المسألة الثالثة:

قال ابن وهب: قال مالك: سمعْتُ أنَّ رسول الله ﷺ كان انتقل إليه سعد بن معاذ يوم الخندق حين أصابته الجراح في خُصٍّ عنده في المسجد، فكان فيه، وكان جرحه يَنْفَجِر، ثم يفيق منه، فخرج منه دم كثير حتى سال في المسجد، فمات منه. وبلغني أنَّ سعد بن معاذ مرَّ بعائشة رضى الله عنها ونساء معها في الأُطُم الذي يقال

له فَارع، وعليه دِرْعٌ مُقَلَّصَة، مشمّر الكُمّين، وبه أَثر صُفْرَةٍ وهو يرتجز : لَبَّثْ قليلا يَشْهـد الْهَيْجَـا حَمَـلْ<sup>(١٢)</sup> لا بـأُسَ بـالمَوْتِ إذا حــان الأجَــلْ (١٢) في أ: لبث قليلاً يدرك الهبجا حل.

... 021

فقالت عائشة: إني لست أخاف أن يُصاب سعد اليوم إلا من أطرافه، فأُصيب في أَكْحَله.

قال القاضي: فروي أنّ الذي أصابه عاصم بن قيس بن العَرِقَة، فلما أصابه قال: خُذْهَا مني وأنا ابن العَرِقة.

فقال له سعـد : عَرَّق الله وجهك في النار ، اللهم إنْ كنتَ أبقيتَ من حرب قريش شيئاً فأبقني لها ، فإنه لا قوم أحبّ إليَّ أن أجاهد من قوم آذَوْا رسولك وكذبوه وأخرجوه ، اللهم إن كنت وضعت الحرب بيني وبينهم فاجعله شهادةً لي ، ولا تميتني حتى تقرّ عيني من بني قُريظة .

وقد روي أن الذي أصابه أبو أُسامة ـ يعني الجُشَمي؛ قال في ذلك شعراً لعِكرمة ابن أبي جَهْل:

أعكرم هلًا لُمْتَنِي إذ تقولُ لي فِدَاك بِآطام المدينة خالدُ ألستَ الذي ألزمت سَعْداً منيَّة لها بين أثناء المرافق عاقدُ قضى نَحْبَه منها سعيد فأَعْوَلَتْ عليه مع الشمط العذارَى النواهِدُ وأنْتَ الذي دافعْتَ عنه وقد دَعَا عبيدة جعاً منهم إذ يكايد على حين ما هو جائر عن طريقه وآخر مدْعُو على القَصْدِ قاصدُ وقد روي غير ذلك.

وروى ابن وهب، وابن القاسم، عن مالك، قالت عائشة: ما رأيتُ رجلاً أجمل من سعد بن معاذ، حاشا رسول الله ﷺ ، فأصيب في أكحله، ثم قال: اللهم إن كان حرب قريظة لم يبق منها شيء فاقبضني إليك، وإن كان قد بقيت منها بقية فأَبْقِنِي حتى أُجاهِدَ مع رسولك أَعداءَه.

فلها حكّم في بني قريظة تُوُفّيَ، ففرح الناس بذلك، وقالوا : نرجو أن تكون قد استُجِيبتدَعُوتُه.

قال ابْنُ وهب، وقال مالك: وقال سَعْد: اللهم إنك تعلم أني كنتُ أحبُّ أن يقتلني قوم بَعَثت فيهم نبيك فكذّبوه وأخرجوه، فإن كنت تعلم أنّ الحرب قد بقيت بيننا سورة الأحزاب الآية ( 👌 الطلقة المحمد ا

وبينهم فأَبْقني، وإن كنْتَ تعلم أنه لم يبق منها شيء **فاقبضني إليك. فلها توفي سعد** تباشر أصحابُ رسول الله عليك بلك .

وقال ابنُ القاسم : حدثني يحيى بن سعيد : لقد نزل بموت سعد بن معاذ سبعون ألف ملك ما نزلوا الأرض قبلها .

وقال مالك: قوله: **﴿لقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُول**ِ **اللهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ﴾** [الأحزاب: ٢١ ]؛ يعني في رجوعه من الخندق.

وقال ابنُ وهب عنه: كانت وقعة الخَنْدَق في بَرْدٍ شديد، وما صلَّى رسول الله صللة يشكر الظهر والعصر يوم الخندق إلى حين غابت الشمس.

وقال ابنُ القاسم ـ عنه: لما انصرف عن الخندق وضع السلاحَ ولا أدري اغتسل أم لا ، فأتاه جبريل فقال: يا محمد ؛ أتضعون اللأمة قبل أنْ تَخْرُجُوا إلى قُريظة ؛ لا تَضَعُوا السلاح حتى تخرجوا إلى بني قُريظة . فصاح رسولُ الله مُتَشِيَّةٍ : « ألاّ يصلي أحد صلاة العصر إلا في بني قُريظة » .

فصلّى بعضُ الناس لفَوَات الوقت، ولم يصلّ بعض، حتى لحقوا بني قريظة؛ اتّباعاً لقول رسول الله عِلِيَهِ .

فهذه الآياتُ التسع عشرة نزلْنَ في شأن الأحزاب بما اندرج فيها من الأحكام مما قد بيناه في موضعه، وشرحناه عند ورُوده، فلم يكن لتكراره معنى، وما خرج عن ظاهر القرآن فهو من الحديث يُشْرح في موضعه.

وقد بقيت آيةٌ واحدة، وهي تتمة عشرين آية نزلت في الأحزاب وهي قوله: **﴿وإذا كانوا معه على أمْرٍ جامعٍ لم يَذْهَبُوا حتى يستأذنُوه﴾** [ النور : ٦٢ ] . وقد بيناها هنالك.

والذي أخبر الله عنه بالاستئذان وقولِه: ﴿ إِنَّ بُيُوتَنا عَوْرَةً﴾ [الأحزاب: ١٣]، أوس بن قيضي. والذين ﴿عاهدوا الله من قبل لا يولّون الأدبار﴾: هم بنو حارثة، وبنو سلمة، على ما جَرَى عليهم في أُحُد، وندموا، ثم عادوا في الخندق. وقد THE FRINCE GHAZI TRUST (14 - 14) THE FRINCE GHAZI TRUST (14 - 14)

أثنى الله عليهم في غزوة أُحُد بقوله: ﴿ **إِذْ هَمَّتْ طَائِفَتَانِ مِنْكُم أَنْ تَفْشَلَاً؛ واللهُ وَلِيُّها** ﴾ [ آل عمران: ١٢٢ ].

قال جابر : وما وددتُ أنها لم تنزل لقولَه : والله وَلِيُّهما .

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿يَا أَيَّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَاوَزِينَتَها فَتَعَالَيْنَ أُمَتِّعْكُنَّ وأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً. وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الْآخِرَة فَإِنَّ اللهَ أَعَدَّ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ أَجْراً عَظِياً﴾ [ الآيتان: ٢٩ ، ٢٩ ].

فيها ثمان عشرة مسألة:

00.

## المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيه خمسة أقوال:

الأول: أن الله سبحانه صان خَلْوَة نبيه، وخَيَّرَهن ألاّ يتزوجْنَ بعده، فلما اخترنه أمسكهن؛ قاله مقاتل بن حيان.

الثاني: أن الله سبحانه خيّرَ نبيّه بين الدنيا والآخرة؛ فجاءه الملك الموكَّل بخزائن الأرض بمفاتحها،وقال له: إن الله خيّرَك بين أن تكونَ نبيًّا ملكاً، وبين أن تكون عَبْداً نبياً. فنظر رسولُ الله عَظِيمَةٍ إلى جبريل كالمستشير، فأشار إليه أن تواضَعْ ـ فقلْتُ: بل نبيًّا عبداً، أجوع يوماً وأشبع يوماً. فقال النبي عَظِيمَةٍ : « اللهم أحْيني مسكيناً، وأمِتْني مسكيناً، واحشُرْني في زُمرَةِ المساكين » <sup>(١٢)</sup>

فلما اختار ذلك أمره اللهُ تعالى بتخيير أزواجِه ليكُنَّ على مِثَاله؛ قاله ابن القاسم.

الثالث: أن أزواجه طالَبْنَه بما لا يستطيع، فكانت أولاهنَ أم سلمة؛ سألَتْهَ ستراً مُعْلِماً، فلم يقدر عليه. وسألته ميمونة حُلَّةً يمانية. وسألته زينب بنت جحش ثوباً مخطّطاً. وسألته أم حبيبة ثوباً سَحُولياً. وسألته سَوْدَة بنت زَمْعة قطيفة خيبرية. وكـلُّ

(۱۳) سبق تخریجه

سورة الأحزاب الآيتان (۲۸ -۲۰ ) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT...

واحدة منهن طلبت منه شيئاً ، إلا عائشة ؛ فأمر بتخيير هنَّ ـ حكاه النقاش ، وهذا بهذا اللفظ باطل .

والصحيح ما في صحيح مسلم، عن جابر بن عبدالله قال: جاء أبو بكر يستأذِنُ على رسول الله ﷺ ، فوجد الناسَ جلوساً عند بابه لم يأذن لأحد منهم، قال: فأذن لأبي بكر ، فدخل، ثم أقبل عمر فاستأذن فأذن له بالدخول، فوجد النبي ﷺ جالساً وحوله نساؤه، وَاجماً ساكتاً، قال: فقال [ أبو بكر ] <sup>(١١)</sup>: لأقولن شيئاً يضحك النبي ﷺ . فقال: أرأيت يا رسول الله بنتَ خارجة، سألتني النفقة فقمتُ إليها فوجاًت عنقها، فضحك رسول الله يتظير ، وقال: « هُنَّ حولي كما ترى يسألنني النفقة ».

فقام أبو بكر إلى عائشة يَجَأً عنقها، وقام عمر إلى حفصة يجأ عنقها، كلاهها يقول: تسألْنَ رسول الله عَلِي ما ليس عنده.

ثم اعتزلهن شهراً، ثم أنزلت عليه آية التخيير: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لأَزْوَاجِكَ إِنْ كُنْتُنَّ تُوِدْنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا فَتَعَالِينَ أُمَتِّعكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾ (١٠).

فقد خرج من هذا الحديث الصحيح أنَّ عائشة طلبته أيضاً ، <sup>(١٦)</sup> فتبيّن بطلان قول النقاش.

الرابع: أن أزواجه اجتمعن يوماً فقلن: نريد ما تريد النساء من الحليّ والثياب، حتى قال بعضهن: لو كنا عند غَيْرِ رسول الله ﷺ لكان لنا حلي وثياب وشأن، فأنزل الله تعالى تخييرهُنّ؛ قاله النقاش.

الخامس: أن أزواجه اجتمعْنَ في الغيرة عليه، فحلف ألا يدخل عليهن شهراً، ونَصَّه ما روى عبدالله بن عبيد الله بن أبي ثور، عن ابن عباس، قال: لم أزَلْ حريصاً على أنْ أَسأل عمر بن الخطاب عن المرأتين من أزواج النبي ﷺ اللتين فيهما قال الله

- (١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
- (١٥) انظر: (أسباب النزول للسيوطي: ١٣٨).
  - (١٦) في أ : أن عائشة طلبت أيضاً .

تعالى: ﴿إِنْ تَتُوبًا إلى اللهِ فقد صَغَتْ قلوبُكما ﴾ [التحريم: ٤]؛ فمكنتُ سنةً ما أستطيعُ أن أسأَله هيبةً له، حتى حجّ عمر، وحججت معه، فلها كان بمَرِّ الظَّهْرَان عدل عمر إلى الأراك، فقال: أدركني بإدَاوَةٍ من ماء، فأتيتُه بها وعدلت معه بالإداوة، فتبرّز عمر، ثم أتاني، فسكبْت على يده الماء فتوضأ، فقلت: يا أمير المؤمنين؛ من المرأتان من أزواج النبي يَتَاسَمُ اللتان قال الله تعالى: ﴿إِنْ تَتُوبًا إلى اللهِ فقد صَغَتْ قُلُوبُكما ﴾، فإني أريد أن أسألك عن هذا منذ سنة فها أستطيع هيبةً لك.

فقال عمر : واعجباً لك يابْنَ عباس! لا تفعل، ما ظننْتَ أَن عندي فيه علماً ، فَسلني عنه، فإن كنتُ أعلمه أخبرتك.

قال الزهري: كره والله ما سأله عنه، ولم يكتمه.

001

قال: هما والله عائشة وحفصة، ثم أخذ يسوق الحديث. قال: كنا معشر قريش نغلب النساء فقدمُنَا المدينة، فوجدنا قوماً تغلبهم نساؤهم، فطفق نساؤنا يتعلَّمْنَ من نسائهم. قال: وكان منزلي في بني أمية بن زيد بالعَوَالي فتغيَّظْتُ يوماً على امرأتي، وذلك أني كنت في أمر أريده، قالت لي: لو صنعْتَ كذا. فقلت لها: مالك أنت ولهذا وتكلفك في أمر أريده! فإذا هي تراجعني، فقالت: ما تُنْكِرُ أن أراجعك، فوالله إنَّ أزواج النبي عَلَيْتُهُ لَيراً جعنَهُ، وتهجره إحداهن يومها إلى الليل.

فأخذْتُ ردائي، وشددت عليّ ثيابي، فانطلقت، وذلك قبل أن ينزل الحجاب، فدخلت على عائشة، فقلت لها: يا بنت أبي بكر، قد بلغ من شأْنك أن تُوُّذي رسول الله عَلِيْهِ؟

فقالت: مالي ولكَ يابن الخطَّاب، عليكَ بعَيْبَتِك.

فدخلت على حَفْصَة، فقلت: قد بلغ من شأْنك أن تُوَذِي رسول الله ﷺ ! اتراجعين رسول الله ﷺ !

قالت: نعم. فقلت: أتهجره إحداكنّ اليوم إلى الليل! فقالت: نعم. قلت: قد خاب مَنْ فعل ذلك منكنّ وخسرت، أفتأمن إحداكنّ أنْ يغضبَ اللهُ عليها لغضب رسول الله، فإذا هي قد هلكت، لا تراجعي رسول الله ولا تسأليه شيئاً، واسأليني ما بدا لك، ولا يغرنك أن كانت جارتك هذه التي أعجبها حُسْنها وحُبّ رسول الله صليته إياها؛ هي أوْسم منك، وأحبّ إلى رسول الله عليته منك ـ يريد عائشة. لقد علمت أنَّ رسول الله عليته لا يحبك، ولولا أنا لطلَّقك؛ فبكت أشدّ البكاء.

سورة الأحزاب الآيتان (٢٨ - ٢٩)

PRINCE GHAZI TRUST QURĂNIC THOUGHT

007 .

ودخلْتُ على أم سلمة لقرابتي منها فكلَّمتها ، فقالت لي : واعجباً لك يابن الخطاب ! قد دخلْتَ في كل شيء حتى تبغي أن تدخل بين رسول الله ﷺ وبين أزواجه ؛ وإنه كسرني ذلك عن بعض ما كنت أجد .

وكان لي جارٌ من الأنصار، فكنا نتناوب في النزول إلى رسول الله ﷺ، فينزل يوماً وأنزل يوماً، ويأْتيني بخير الوحي، وآتيه بمثل ذلك، وكنا نتحدث أن غسان تُنْعِل الخيل تَغْزونا، فنزل صاحي، ثم أتاني عشيا، فضرب بابي، وناداني، فحرجت إليه، فقال: حدَثَ أَمْرٌ عظيم. فقلت: ماذا؟ أجاءت غَسّان؟ فقال: بل أعظم من ذلك. فقلت: ما تقول! طلَّق رسول الله ﷺ نساءه؟ فقلت: قد خابت حفصة، وخسرت، قد كنت أظنّ هذا يوشك أن يكون؛ حتى إذا صلَّيْت الصبح شددْتُ عليّ ثيابي، ثم نزلت، فدخلت على حفصة، وهي تبكي. فقلت: طلقكن رسول الله ﷺ

فأتيت غلاماً أسود قاعداً على أُسْكُفَّة الباب مدلياً رجليه على نَقِير من خشب وهـو جذع يرقى عليه رسول الله ﷺ ، وينحدر . فقلت : استأذن لعمر ، فدخل ، ثم خرج ، فقال : قد ذكرتُك له فصمت .

فانطلقت، حتى أتيت المنبر، فإذا عنده رهط جلوس يبكي بعضهم، فجلست قليلاً، ثم غلبني ما أجد، فأتيتُ الغلام، فقلت: استأذن لعمر. فدخل ثم خرج إليّ فقال: قد ذكرتك له فصمت، فخرجت فجلسْتُ إلى المنبر، ثم غلبني ما أجد، فأتيت الغلام، فقلت: استأذن لعمر، فإني أظن أن رسول الله مِقْلِيَةٍ ظنّ أني جئتُ من أجل حفصة، والله لئن أمرني أن أضربَ عنقها لأضربن عنقها.

قال: ورفعتُ صوتي، فدخل، ثم خرج، فقال: قد ذكرتك له فصمت، فوليت مُدْبراً، فإذا الغلام يدعوني، قال: ادخل فقد أذن لك.

فدخلت، فسلّمت على رسول الله صليَّتْهِ ، فإذا هو متَّكىء على رُمال حَصِير ، قد أثَّر

رسول الله ، أطلّقت نساءك؟ ما يشقَّ عليك من أمر النساء؟ فإن كنت طلقتهن فإنّ الله معك وملائكته وجبريل ، وأنا وأبا بكر والمؤمنين .

قال: وقلما تكلمت وأحمد الله بكلام إلا رجَوْتُ أنّ الله يصدق قولي الذي أقول، ونزلت هذه الآية – آية التخيير: ﴿ عَسَى رَبَّه إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يُبْدِلَهُ أزواجاً خَيْراً مِنْكُنَّ مسلماتٍ مؤمناتٍ...﴾ [ التحريم: ٥ ].

فرفع رسولُ الله ﷺ رَأْسَه إليَّ فقال: لا. فقلت: الله أكبر، لو رأيتنا يا رسولَ الله، وكنا \_ معشر قريش \_ نغلب النساء، فقدمنا المدينة فوجدنا قوماً تغلبُهم نساؤهم، فطفق نساؤنا يتعلَّمْنَ مِنْ نسائهم فتغضَّبْتُ على امرأتي يوماً، فإذا هي تراجعني، فأنكرتُ أنْ تراجعني. قالت: ما تُنْكِر أنْ أراجعك. فوالله إن أزواج النبي يُسَايَ ليراجعْنَه وتهجره إحداهن اليوم إلى الليل. فقلت: قد خابَ مَنْ فعل ذلك منهن وخسر، أفتأمن إحداهن أن يغضب الله عليها لغضب رسول الله يُسَايَنْهم، فإذا هي قلك.

فتبسم رسول الله ﷺ ، فقلت : يا رسول الله ، قد دخلْتُ على حفصة فقلت : لا يغرنك أنْ كانت جارتك هي أوْسَم وأحبَّ إلى رسول الله ﷺ منك فتبسَّم أخرى ؛ وإني لما قصصت على رسول الله ﷺ حديث أم سلمة تبسّم، ولم أزل أُحَدَّثُه حتى أنحسر الغضَبُ عن وجهه وكَشَر ، وكان من أحسن الناس تَغْراً .

فقلت: أستأنيس يا رسولَ الله عليك! قال: نعم. فجلست فرفعت بصري في البيت، فوالله ما رأيت فيه شيئاً يردّ البصر، إلاّ أُهُباً ثلاثة، وإلا قبضة من شعير نحو الصاع، وقَرَظ مَصْبُور في ناحية الغرفة وإذا أفيق معلّق؛ فابتدرت عيـناي، فقال: ما يبكيك يا بن الخطاب؟ فقلت: وما لي لا أبكي، وهذا الحصير قد أثّر في جنبك، وهذه خزائنك لا أرى فيها شيئاً إلا ما أرى، وذلك كسرى وقيصر في الأنهار والثهار، وأنْتَ رسولُ الله وصَفُوته؟ وقلت: ادع الله أن يوسّع لأمتك، فقد وسَّع الله على فارس والروم، وهم لا يعبدون الله.

> طيباتُهم في الحياة الدنيا . فقلت : استغفر لي يا رسولَ الله .

وإن عمر استأذنَ رسولَ الله ﷺ في أن يخبر الناسَ أنه لم يطلق نساءه، فأذن له، فقام عمر على باب المسجد ينادِي: لم يُطَلِّقْ رسولُ الله ﷺ نساءَه، ونزلت هذه الآية: **وإذا جاءهُمْ أَمْرٌ من الأَمْنِ أو الْخَوْفِ أَذَاعُوا به ولو رَدُّوهُ إلى الرسول** وإلى أولِي الأَمْرِ منهم لعلِمَهُ الَذينَ يَسْتَنْبِطُونه مِنْهُمَ ﴾ [ النساء: ٨٣ ]، فكنت أناً الذي استنبطتُ ذلك الأمر، وأنزل الله تعالى آية التخيير.

وكان أقسم لا يدخلُ عليهنَّ شَهْراً، يعني من أجْلِ ذلك الحديث، يعني قصةَ شُرْبِ العَسل في بيت زينب على ما يأتي بيانه في سورة التحريم.

هذا نصّ البخاري ومسلم جميعاً، وهو الصحيح الذي يعوَّل عليه، ولا يُلتفت إلى سواه.

## المسألة الثانية:

هذا الحديث بطوله الذي اشتمل عليه كتابُ الصحيح يجمع لك جملة الأقوال؛ فإنّ فيه أنّ رسول الله عَيَلِيَدٍ غضب على أزواجه من أجل سؤالهنَّ له ما لا يقدر عليه، لحديث جابر ولقول عمر لحفصة، لا تسألي رسولَ الله عَيَلِيَّهِ شيئاً، وسَليني ما بدا لك. وسببُ غيرتهنَ عليه في أمْرِ شرب العسل في بيت زَيْنب، لقول ابن عباس لعمر: مَن المرأتان مِنْ أزواج النبي عَيَلَيَّهِ اللتان تظاهرتا عليه؟ وقوله: ﴿ عَسَى رَبَّهُ إِنْ طَلَقَكُنَّ أَنْ يُبْدِلَهُ أزواجاً خَيْراً مِنْكُنَّ﴾ [ التحريم: ٥].

وذلك إنما كان في شرب العسل في بيت زينب؛ فهذان قولان وقعا في هذا الحديث نصًّا.

وفيه الإشارةُ لما فيها بما جاء في حديث جابر من عدم قدرة رسول الله عَظِيَّةٍ على النفقة، حتى تجمّعن حَوْلَه بما ظهر لعمر من ضِيق حال رسول الله عَظِّيَّةٍ، لا سما لما اطَّلَع في مشربته من عدَم المهاد، وقلة الوساد. وفيه إبطال ما ذكره النقاش من أنَّ عائشة لم تسأله شيئاً ، بدليل قوله ﷺ : هُنَّ حولي ، كما ترى ، وقيام أبي بكر لعائشة يَجأ في عنقها ، ولولا سؤالها ما أدَّبها .

ة الأحزاب الآيتان (٢٨ - ٢٩)

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ قُلْ﴾:

007

قال الْجُوَيْني: هو محمول على الوجوب، واحتجّ بهذا الحديث الذي سرَدْناه آنِفاً، ولا حجَّةَ فيه؛ أما أن قوله: **﴿قلَ﴾** يحتمل الوجوب والإباحة، فإن كان الموجب لنزول الآية تخيير الله له بين الدنيا والآخرة فاختار الآخرة، فأمر أن يفعلَ ذلك بأزواجه ليكنّ معه في منزلته، وليتخلّقْنَ بأخلاقه الشريفة، وليصنَّ خلواته الكريمة مِنْ أنه يدخلُ عليها غيرُه \_ فهو محمولٌ على الوجوب.

وإنْ كان لسؤالهنّ الإنفاق فهو لفظُ إباحةٍ، فكأنه قيل له: إن ضاق صَدْرُكَ بسؤالهنّ لك ما لا تطيق فإنْ شئْتَ فخيِّرْهنّ، وإن شئت فاصْبِرْ معهن، وهذا بيِّن لا يفتقر إلى إطناب.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ لِأَزْوَاجِكَ ﴾ :

اختلف العلماء في المراد بالأزواج المذكورات؛ فقال الحسن وقتادة: كان تحته يومئذ تسع نسوة سوى الخيبرية؛ خمس من قريش: عائشة، وحفصة، وأَم حبيبة بنت أبي سفيان، وأَم سلمة بنت أبي أُمية بن المغيرة، وسَوْدة بنت زمعة بن قيس. وكانت تحته صفية بنت حُيّ بن أخطب الخيبرية، وميمونة بنت الحارث الهلالية، وزينب بنت جحش الأسدية، وجُوَيرية بنت الحارث المصطلقية.

قال ابنُ شهاب: وامرأة واحدة اختارت نفسها ، فذهبت ، وكانت بدوية .

قال ربيعة: فكانت البتة، واسمها عمرة بنت يزيد الكلابية؛ اختارت الفِراق، فذهبت، فابتلاها الله بالجنون.

ويقال: إن أباها تركها ترعى غناً له، فصارت في طلب إحداهن، فلم يُعْلَم ما كان من أمرها إلى اليوم. وقيل: إنها كندية. وقيل: لم يخيرها، وإنما استعاذت منه فردّها، وقال: لقد استعذت بمعاذ <sup>(١٧)</sup>.

(١٧) في أ: لقد عذت بمعاذ .

سورة الأحزاب الآيتان (٢٨ ـ ٢٩) .....

هذا منتهى قولهم، ونحن نُبَيِّنه بياناً شافياً، وهي: ا**لمسألة الخامسة:** 

فنقول: كان للنبي ﷺ أزواج كثيرة بيناها في شرح الصحيحين، والحاضر الآن أنه كان له سبع عشرة زوجة، عقد على خمس، وبنى باثنتي عشرة، ومات عن تسع، وذلك مذكور في كتاب النبي ﷺ . المخير منهن أربع:

00V

الأولى: سَوْدة بنت زمعة، تجتمع مع رسول الله ﷺ في لؤي. الثانية: عائشة بنت أبي بكر، تجتمع مع النبي ﷺ في الأب الثامن.

الثالث: حَفْصة بنت عُمر بن الخطاب، تجتمع مع رسول الله عَلَيْكُمْ في الأب التاسع. الرابعة: أمّ سلمة بنت أبي أُمية بن المغيرة بن عبدالله بن عمرو بن مخزوم، تجتمع مع رسول الله عَلَيْكُمْ في الأب السابع.

وذكر جماعةٌ [ من المفسرين ] <sup>(١/)</sup> أن المخيَّرات من أزواج النبي عَظِيلَةٍ تِسْع، وذكر النقَّاش أن أُمَّ حبِيبة وزينب ممن سأل النبيَّ عَظِيلَةٍ النفقةَ ، ونزل لأجلهنَ آية التخيير .

وهذا كله خطأ عظيم؛ فإنَّ في الصحيح ـ كما قدمنا ـ أنَّ عمرَ قال في الحديث المتقدم: فدخلتُ على عائشة قبل أن ينزِل الحجاب؛ وإنما نزل الحجاب في وليمة زينب، وكذلك إنما زوّج أم حبيبة من النبي عَظِيْمُ النجاشيُّ باليمن، وهو أَصْدَقَ عنه، فأرسل بها إليه من اليمن، وذلك سنة ستّ.

وأما الكِلاَبية المذكورة فلم يَبْن بها رسولُ الله ﷺ . ويقال : إن أباها زوَّجها منه، وقال له : إنها لم تمرض قطّ، فقال النبي ﷺ : ما لهذه قَدْرٌ عند الله ، فطلّقها ولم يَبْن بها، وقولُ ابن شهاب : إنها كانت بدويّة ، فاختارت نفسها له لم يصح . وقول ربيعة : إنها كانت البتة لم يثبت وإنما بناه مَنْ بَناهُ على أنَّ مذهبَ ربيعة في التخيير بتات، ويأتي بيانه إن شاء الله عزّ وجل .

(١٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ إِنْ كُنْتُنَّ تُودْنَ الْحَيَّاةَ الدُّنْيَّا ﴾:

وهو شرطٌ جوابُه **﴿ فَتَعَالَيْنَ أَمَتَّعَكُنَّ وَأُسَرِّحْكُنَّ ﴾، فع**لق التخيير على شرط، وهذا يدل على أنّ التخيير والطلاق المعلَّقيَن على شَرْطٍ صحيحان، ينفُذَان ويمضيان، خلافاً للجهّال المبتدعة، الذين يزعمون أنّ الرجلَ إذا قال لزوجته: إن دخلت الدار فأنت طالق إنه لا يقع الطلاق إنْ دخلت الدار؛ لأنّ الطلاق الشرعي هو الْمُنْجَزُ لا غير.

المسألة السابعة؛ قوله تعالى: ﴿ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَزِينَتَهَا ﴾:

معناه إنْ كنتن تقصِدْنَ الحالة القريبةَ منكنَّ؛ فإن للإنسان حالتين: حالة هو فيها تسمَّى الدنيا، وحالة لا بد أنْ يَصِيرَ إليها وهي الأُخرى، وتقصدن التمتَّعَ بما فيها، والتزين بمحاسنها، سَرَّحْتُكن لطلب ذلك، كما قال تعالى: ﴿ **مَنْ كانَ يُرِيدُ حَرْثَ** الآخرةِ نَزِدْ في حَرْثِه، وَمَنْ كان يُرِيدُ حَرْثَ الدنيا نُوَّتِه منها ومالَهُ في الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبَ﴾ [ الشورى: ٢٠ ].

ولا بد للمرء من أن يكون على صفتين:

إما أنْ يلتفت إلى هذه الحالة القريبة، ويجمع لها، وينظر فيها [ ومنها ]<sup>(١١)</sup>. وإما أن يلتفتَ إلى حالتِه الأخرى، فإياها يقصد، ولها يَسْعَى ويطلُب؛ ولذلك اختار اللهُ لرسوله الحالَةَ الأخرى، فقال له: **﴿ولا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إلى ما متَّعْنا به أزْواجاً منهم** زَهْرَةَ **الحياةِ الدُّنيا لِنَفْتِنَهُمْ فيه ورزْقُ رَبِّك خَيْرٌ وَأَبَقْىٰ﴾** [ طه: ١٣١ ] يعني رزقه في الآخرة؛ إذ المرء لا بدّ له أنْ يأتيَه رِزْقُه في الدنيا طَلَبه أو تركه<sup>(٢٠)</sup>؛ فإنه طالب له طلب الأجل. وأما رزقه في الآخرة فلا يأتيه إلا ويطلبه، فخيَّر الله أزواجَ نبيه في هذا ليكونَ لهن المنزلةُ العليا، كما كانت لزوجهن.

وهذا معنى ما روى أحمد بن حنبل عن عليَّ أنه قال: لم يُخيِّرْ رسولُ الله ﷺ

(١٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

(٢٠) في أ : إذا كان لا بد له أن يأتيه رزقه في الدنيا طلبته أو تركته.

سورة الأحزاب الآيتان (٢٩ ٢٠ ٢٨) FOR OURANIC THOUGHT. 009 . نساءَه إلا بين الدنيا والآخرة، ولذلك قال الحسن: خيَّرهنَّ بين الدنيا والآخرة، وبين الجنة والنار.

THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثامنة:

اختلف العلماء فيمنْ لو اختارت منهن الدنيا مثلاً ، هل كانت تَبِين بنفس الاختيار أم لا؟

فمنهم من قال: إنها تُبين، لمعنيين:

أحدهما : أن اختيارَ الدنيا سببُ الافتراق؛ فإن الفراق إذا وقع لا يتعلق باختياره إمضاؤه؛ أصله يَمِنُ اللِّعان.

وقد اختلف العلماء ؛ هل تقَعُ الفرقة باللعان بنفس اليمين التي هي سبّبُ الفراق ، أم لا بد من حُكم الحاكم؟ حسما بيّناه في مسائل الخلاف.

الثاني: أن الرجل لو قال لزوجته: اختاري نفسك ـ ونَوَى الفراق ـواختارت، وقَع الطلاق. والدنيا كناية عن ذلك، وهذا أصحُّ القولين.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ فَتَعَالَمْنَ أُمَتِّعْكُنَّ ﴾:

هو جواب الشرط، وهو فِعْلُ جماعة النساء، من قولك « تعالى »، وهو دعاء إلى الإقبال إليه، تقول: تعالى بمعنى «أقْبِلْ»، وضُع لمن له جلالةً ورِفعة، ثم صارٍ في الاستعمال موضوعاً لكل داع إلى الإقبال.

وأما في هذه المواضع فهو على أصله (٢١) ؛ فإنَّ الداعيَّ هو رسول الله عَظَّيْتُهِ في أرفع رُثْية.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ أُمَتِّعْكُنَّ ﴾:

وقد تقدم في سورة البقرة.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ أَسَرِّحْكُنَّ ﴾:

معناه أطلقكن. وقد تقدم القول في السراح في سورة البقرة.

في أ : وأما في هذا الموضع فهو أصله. (11) THE PRINCE GHAZI TI THE PRINCE GHAZI TI ( ۲۹ – ۲۸ )

المسألة الثانية عشرة:

وهي مقصود الباب وتحقيقه في بيان الكتاب، وذلك أنَّ العلماء اختلفوا في كيفية تخيير النبيَّ ﷺ لأزواجه على قولين:

الأول: كان النبيُّ عَلَيْكَم خيَّر أزواجَه بإذن الله في البقاء على الزوجية، أو الطلاق. فاختَرْنَ البقاءَ معه، قالته عائشة، ومجاهد، وعكرمة، والشعبي، وابن شهاب، وربيعة.

ومنهم مَنْ قال: إنه كان التخيير بين الدنيا فيفارقهنّ، وبين الآخرة فيمسكهنّ، ولم يخيرهنّ في الطلاق؛ ذكره الحسَنُ وقتادة، ومن الصحابة عليّ.

وقال ابنُ عبد الحكم: معنى خيّرهن قرأ عليهن الآية، ولا يجوز أن يقول ذلك بلفُظ التخيير؛ فإن التخيير إذا قبل ثلاث، والله أمَره أن يطلّق النساء لعدّتهن، وقد قال: ﴿ **سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾** [ الأحزاب: ٢٨ ]؛ والثلاث ليس مما يَجْمُل؛ وإنما السراح الجميل واحدة ليس الثلاث التي يوجبهن قبول التخيير.

قال القاضي رضي الله عنه: أمّا عائشة فلم يثبت ذلك عنها قط، إنما المرويّ عنها أن مسروقاً سألها عن الرجل ِ يُخَيِّر زوجتَه فتختاره، أيكون طلاقاً ؟ فإن الصحابة اختلفوا فيه.

فقالت عائشة : خيَّر رسول الله عَنَيْنَهُم نساءه فاختَرْنَهُ ، أكان ذلك طلاقاً ؟ خرَّجه الأئمة وروي ، فلم يكن شيئاً ، فلما وجدوا لفظ (خير) في حديث عائشة ، وقولها : لما أُمر رسولُ الله عَنينَهُم بتخيير نسائه بدأ بي ، فقال : إني ذاكر لك أمْراً : إنّ الله تعالى قال : (يا أيَّها النبيَّ قُلْ لأَزْوَاجكَ إنْ كَنْتَنَّ ...) الآية . وليس في هذا تخيير بطلاق كما زعموا ، وإنما يرجعُ الأول إلى أحَد وجهين : التخيير بين الدنيا ، فيوقع الطلاق ؛ وبين الآخرة فيكون الإمساك ، ولهذا يرجع قولهم إلى آية التخيير ، وقولها ، خيَّر رسول الله عَنيني نساءه ، أو أُمر بتخيير نسائه ، فإنما يعود ذلك كله إلى هذا التفسير من التخبر .

والذي يدل عليه أنه قد سمى ـ كما تقدم ـ آية التخيير: ﴿ عَسَى رَبُّه إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَن يُبْدِلَه أزواجاً خَيْراً منكنَّ﴾ [التحري: ٥].

الثاني: أنَّ ابْنَ عبد الحكم قد قال: إنَّ معنى خيرهن قرأ عليهنَّ آية التخيير؛ وقوله: إنه لا يجوز أن يخيرهنَّ بلفظ التخيير صحيح.

والدليلُ عليه نصّ الآية؛ فإن التخيير فيها إنما وقع بين الآخرة، فيكون التمسك؛ وبين الدنيا، فيكون الفراق؛ وهو ظاهرٌ من نَصّ الآية، وليس يدل عليه ما قال من أنَّ التخيير ثلاث، والله أمره بأنْ يطلِّقَ النساءَ لعدّتهن؛ فإن كون قبول الخيار ثلاثاً إنما هو مذهبه، ولا يصحّ لأحدٍ أن يستدلّ على حُكْم بمذهب بقول يخالف فيه؛ فإن أبا حنيفة وأحد يقولان: إنها واحدة في تفصيل، وقوله: إن الله قال: سراحاً جيلاً. والثلاث مما لا يجْمُل خطأ؛ بل هي مما يجمل ويحسن، قال الله تعالى: ﴿ **الطلاقُ مَرَّتان** بإحسان.

فإن قيل: إنما توصف بالإحسان إذا فُرِّقَتْ؛ فأما إذا وقعت جملة فلا .

قلنا : لا فرق بينهما ؛ فإنَّ الثلاث فرقة انقطاع ، كما أن التخيير عندك فرقة انقطاع . وإنما المعنى السراح الجميل ، والسراحُ الحسن فُرقة من غير ضَرَر ، كانت واحدة أو ثلاثاً ، وليس في شيء مما ظنّه هذا العالم .

المسألة الثالثة عشرة:

قال ابن القاسم، وابن وهب: قال مالك: قال رسولُ الله ﷺ لعائشة: « ابعثي إلى أَبَوَيْكِ ». فقالت: يا رسول الله، لِمَ؟ فقال: « إنَّ الله أمرني أَن أُخير كنَّ ». فقالت: إني أَختارُ الله ورسوله، فسَرَّ رسولَ الله ﷺ ذلك. فقالت له عائشة: يا رسولَ الله؛ إن لي إليك حاجة؛ لا تخيّرُ مِنْ نسائك مَنْ تحبّ أن تفارقني، فخيّرهُنَّ رسول الله ﷺ جميعاً، فكلِّهنَ اخْتَرْنَه.

قالت عائشة: خَيَّرنا فاخترناه، فلم يكن طلاقاً (٢٢).

(٢٢) انظر: (الدر المنثور: ٥/١٩٤).

وفي الصحيح عن عائشة : لما نزلت : ﴿ وَإِن كُنتُنَّ تُرِدْنَ اللهَ وَرَسُولَه ... ﴾ الآية – دخل عليَّ رسول الله عَلِيلَهُ وبدأ بي ، فقال : «يا عائشة ، إني ذاكر لك أمراً فلا عليك ألا تعجلي حتى تستأمري أبَوَيْك » . قالت : وقد علم والله أن أبويَّ لم يكونا يأمُراني بفراقه ، فقرأ عليَّ : ﴿ يا أَيَّها النبيُّ قُلْ لأزواجِكَ إِنْ كُنتُنَّ تُرِدْنَ الحياة الدنيا وزينتَها فتعالَيْن أمتعكن وأسرِّحكنَّ سَراحاً جَيلاً . وإِنْ كُنتُنَ تُرِدْنَ الله ورسولَه والدارَ الآخرة فإنَّ الله أعدَّ للمحسنات مِنْكُنَ أجراً عظياً ﴾ .

فقلت: أوَ في هذا أستأمِرُ أبويٍّ! فإني أُريد الله ورسوله والدارَ الآخرة.

هذه رواية معمر ، عن عروة ، عن الزهري ، عن عائشة . قال معمر : وقال أيوب : قالت عائشة : يا رسول الله ؛ لا تخبِرْ أزواجك أني اختَرْتُك ؛ قال : « إن الله لم يبعثني متعنّتاً ، إنما بعثني مبلّغاً » <sup>(١٣)</sup> .

وفي رواية: إنَّ رسول الله عَيَّلِيَّهِ كان يقرأ على أزواجه الآية ويقول: « قد اختارتني عائشة » <sup>(٢٢)</sup> ، فاختَرْنَه كلّهن.

## المسألة الرابعة عشرة:

077

روى أنس بن مالك، قال: لما خيَّرهنّ اخترنه، فقصره الله عليهنّ، ونزلت: ﴿لا يَحِلُّ لَكَ النساءُ مِنْ بَعْدُ، ولا أَنْ تَبَدَّلَ بِهنّ مِنْ أَزواج ﴾ [ الأحزاب: ٥٢ ]. وسيأتي بيانُ هذه الآية في موضعها إنْ شاء الله. المسألة الخامسة عشم ة:

قد بيّنا كيف وقع التخيير في هذه الآية، ومسألة التخيير طويلة عريضة، لا يستوفيها إلا الإطنابُ بالتطويل مع استيفاء التفصيل، وذلك لا يمكن في هذه العجالة، وبيانُه في كتب الفقه، فنُشِيرُ منه الآن إلى طرفين:

أحدهما : إذا خيّر الرجل امرأته فاختارته .

- (۲۳) آنظر: (صحيح مسلم، حـديـث: ۲۹ مـن الطلاق، والسنـن الكبرى: ۳۸/۷. والدر المنشـور: 192/0 . ومسند أحمد: ۳۲۸/۳).
  - (۲2) انظر: (مسند أحمد: ۲٦٤/٦ . وطبقات ابن سعد: ٤٧/٨).

078 ..

1422409

سورة الأحزاب الآيتان (٢٨ - ٢٩)

الثاني: إذا اختارت نفسها.

أما الطرف الأول إذا اختارت زوجها ، وقد اختلف العلماء فيه؛ فذهب ابن عمر وابن مسعود ، وعائشة ، وابن عباس ، وإحدى روايتي زَيْد ، وعليّ ، إلى أنه لا يقع شيء .

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

وذهب إلى أنها طَلْقة رجعية عليَّ وزيد في الرواية الأخرى، والحسن، وربيعة، وتعلَّفُوا بأنَّ قوله: «اختاري» كنايةٌ عن إيقاع الطلاق؛ فإذا أضافه إليها وقعت طلقة، كقوله، أَنْتِ بائن.

ودليلُنا قول عائشة: خَيَّرَنا رسولُ الله عَظِّيتُهِ فاخترناه. أفكان ذلك طلاقاً !

فإن قيل: قد قلتم: إنَّ تخيير عائشة لم يكن بين الزوجية والفراق، وإنما كان بين البقاء فيُمْسِك، وبين الفراق فيستأنف إيقاعه، وإذا كان هذا هكذا عندكم فلا حجّة فيه علينا منكم.

قلنا : كذلك قُلْنا ، وكذلك كان . وقولكم : لا حجة فيه \_ ليس كذلك ؛ بل حجَّتُه ظاهرة ؛ لأنكم قد قلتم : إنها كناية ، فكان من حقكم أن تقولوا : إنه يقع الطلاق بهذا أيضاً .

فإذا قلتم في هذه الصورة: إنه لا يقع، كانت الأخرى مثلها، لأنهها كنايتان، فلو لزم الطلاق بإحداهها لزم بالأخرى؛ لأنه لا فَرْقَ بينهها.

وبهذا احتجَّت عائشةُ رضي الله عنها ، لسعة علمها ، وعظيم فِقْهِها .

وقولهم: إنها إيقاع باطل، وإنما هو تخيير بينه وبين فراقه، وهما ضِدّان، وليس اختيارُ أحدهما اختياراً للثاني بحال.

وأما الطرف الثاني: وهو إذا اختارت الفراق \_ ففيها ثلاثة أقوال:

الأول: أنها ثلاث مِنْ غير نيّة ولا بينونة. فإن كان قبل الدخول فله ما نوَى. هذا مذهب مالك، وبه قال الليث، والحسن البصري، وزيد بن ثابت.

الثاني: روي عن عليّ أنها واحدة بائنة من غير نية ولا مبتوتة، وهو مذهب أبي حنيفة. الثالث، قال الثافي من الملكة في المالة أمالا لذا ذَعَاد حوال الآيتان (٢٨ ـ ٢٩) تكورة الأحراب الآيتان (٢٨ ـ ٢٩)

الثالث: قال الشافعي: لا يقَعُ الطلاقُ إلا إذا نَوَياه جمِيعاً ، ولا يقع منه إلا ما اتفقا عليه جميعاً ، فإن اختلفا وقع الأقلّ ، وبطل الأكثر .

ودليلُنا أنَّ المقتضيَ لقوله: « اختاري » ألاّ يكون له عليها سبيل، ولا يملك منها شيئاً؛ إذ قد جعل إليها أن تخرجَ ما يملكه منها عنه أو تقيم معه، فإذا أخرجت البعضَ لم يعمل بمقتضى اللفظ، وكان بمنزلة مَنْ خُيّر بين شيئين فاختار غَيْرَهما.

واحتجّ أبو حنيفة بأن الزوجَ علَّق الطلاق بخبر من جهتها، وذلك لا يفتقر إلى نيتها، كما لو قال: إنْ دخلت الدارَ فأنت طالق؛ فإنه إذا وقع الطلاق لم يقع إلا واحدة كخيار المعتقة.

الجواب: إنا نقول: أمّا اعتبار نيتها فلا بد منه؛ لأنها موقعة للطلاق بمنزلة الوكيل، ولا يصحَّ أن يقال: إنه يتعلَّقُ بفعلها؛ ألا ترى أنها لو اختارَتْ زَوْجها لم يكن شيء، فثبت أنه توكيلٌ ونيابة، وأما خِيَار المعتقة فلا نسلّمه، بل هو ثلاث. واحتجّ الشافعيَّ بأنه لم يقترن به لفظ الثلاث ولا نيتها.

الحنج الساقعي بالأم يعترك به نقط الكرك ود كيتها

الجواب: إنا نقول: قد اقترن به لفظها كما بيناه.

المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿وَإِنْ كُنْتُنَّ تُرِدْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ وَالدَّارَ الآخِرَةَ﴾:

اعلموا \_ علمكم الله عِلْمَه وأفاض عليكم حكمه \_ أنّ الموجودات على قسمين: قديم ومحدث، وخالـق ومخلـوق، والمخلـوق والمحـدث على قسمين: حيـوان وجماد. والحيوان على قسمين: مكلّف، وغير مكلف. والمكلف حالتان: حالة هو فيها، وحالة هو منقول إليها، كما قدمناه. والحالة المنتقل إليها هي الحبيبة إلى الله الممدوحة منه، والحالة التي هو فيها هي المبغضة إلى الله المدمومة عنده؛ فإن ركن إليها، وعمل بمقتضاها من الشهوات واللذّات، وأهمل الحالةَ التي ينتقل إليها، وهي المحمودة، ملك. وإن كان مقصده في هذه الحالة القريبة تلك الآخرة، وكان لها يعمل، وإياها يَطْلُب، واعتقد نفسه بمنزلة المسافر إلى مَقْصد، فهو في طريقه يعبر، وعلى مسافته يرتحل؛ وقَلْبُ الأول معمورٌ بذكر الدنيا، مغمور بحبها، وقَلْبُ الثاني مغمور بذكر

سورة الأحزاب الآيتان (٢٨ ــ ٢٩) .....

الله <sup>(٢٥)</sup>، معمور بحبه، وجوارحهُ مستعملةٌ بطاعته، فقيل لأزواج النبي ﷺ : إنْ كَنتُنَّ تُرِدْنَ الله ورسوله، وتَقْصِدْنَ الدار الآخرة وثوابه فيها، فقد أعدّ الله ثوابكنّ وثواب أمثالكن في أصل القَصْدِ لا في مقداره وكيفيته.

070

وهذا يدلُّ على أنَّ العبد يَعْملُ محبةً في الله ورسوله لذاتيهما ، وفي الدار الآخرة لما فيها من منفعة الثواب.

قال قوم: لا يتصوَّرُ أنْ يُحَبَّ اللهُ لذاته ولا رسوله لذاته، وإنما المحبوب الثواب منهما، العائد عليه؛ وقد بينا ذلك في كتب الأصول، وحققنا أنَّ العَبْدَ يحبُّ نفسه، وأن الله ورسوله لغنيّان عن العالمين في ذلك الغرض المسطور فيها.

المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ لِلْمُحْسِنَاتِ مِنْكُنَّ ﴾:

الإحسانُ في الفعل يكون بوجهين:

أحدهما : الإتيان به على أكمل الوجوه .

والثاني: التَّمَادِي عليه مِن غَيْرِ رجوع، فكأنه قال: قل لهنَّ مَنْ جاء بهذا الفعل المطلوب منكن كما أُمِر به، وتمادَى عليه إلى حالة الاخترام بالمنية، فعندنا له أفضْلُ الجلالة والإكرام <sup>(٢٦)</sup>.

وذلك بيِّنَّ في قوله: ﴿ وَمَنْ يَقْنُتْ منكنَّ لله ورسوله ... ﴾ [الأحزاب: ٣١] إلى آخر المعنى. فهذا هو المطلوب، وهو الإحسان.

المسألة الثامنة عشرة: قوله تعالى: ﴿ أَجْراً عَظِياً ﴾:

المعنى أعطاهنّ الله بذلك ثواباً متكاثِرَ الكيفيَّةِ والكميةِ في الدنيا والآخرة، وذلك بيّنٌ في قوله: ﴿ **نُوزِّيهَا أَجْرَها مَرَّتَيْن**َ﴾، وزيادة رزق كريم مُعَدّ لهن.

أما ثوابهن في الآخرة فكونهن مع النبي ﷺ في درجته في الجنة، ولا غايةً بعدها، ولا مزيّة فوقها، وفي ذلك من زيادة النعيم والثواب على غيرهن؛ فإنّ الثوابَ والنعيم على قدر المنزلة.

- (٢٥) في أ : وقلب الثاني معمور بذكر الله .
- (٢٦) في أ: فعندنا له أفضل حالة وإكرام.

(۳۰) PRINCE GHAZI TRUST (۳۰) والآتاة (۳۰) FOR QURANIC THOUGHT

وأما في الدنيا فبثلاثة أوجه:

أحدها : أنه جعلهّن أمهـات المؤمنين <sup>(٢٧)</sup> ، تعظيماً لحقهـن ، وتـأكيـداً لحرمتهـن ، وتشريفاً لمنزلتهنّ .

الثاني: أنه حظر عليه طلاقهنَّ، ومنعه من الاستبدال بهن، فقال: ﴿لا يَحِلُّ لكَ النِّساءُ مِـنْ بَعْـدُ وَلا أَنْ تَبَـدَّلَ بِهنَّ مِـنْ أَزْوَاج ولـو أعجبـكَ حُسْنُهــنَّ﴾ [الأحزاب: ٥٢].

والحكمة أنهن لما لم يخترن عليه غيره أمر بمكافأتهن في التمسك بنكاحهن.

فأما منْعُ الاستبدال بهن فاختلف العلماء؛ هل بقي ذلك مُسْتَداماً أم رفعه الله عنه، على ما يأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

وهذا يدل على أنَّ الله يثيب العبد في الدنيا بوجوهٍ من رحمته وخيراته، ولا ينقص ذلك من ثوابه في الآخرة. وقد يثيبه في الدنيا، وينقصه بذلك في الآخرة، على ما تقدم بيانه في موضعه.

الثالث: أن مَنْ قذفهنَّ حُدَّ حدَّيْن، كما قال مسروق.

والصحيحُ أنه حدٌّ واحد كما تقدم بيانه في سورة النور، من أن عموم قوله: **﴿والَّذِين يَرمُونَ الْحُصَنَاتِ ثم لَم يَأْتُوا بأربعةِ شُهَدَاء فَاجْلِدُوهم ثمانينَ جَلْدَةً ﴾** [النور: ٤]. يتناول كل محصنة، ولا يقتضي شرفُهن زيادةً في الحد لهن <sup>(٢٨)</sup>؛ لأنَّ شرف المنزلة لا يؤثر في الحدود بزيادة، ولا نقصها يؤثر في الحدّ بِنَقْص، والله أعلم.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيّ مَنْ يَأْتِ مِنْكُنَّ بِفَاحِشَةٍ مُبَيِّنَةٍ يُضَاعَفْ لَهَا الْعَذَابُ ضِعْفَين وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيراً ﴾ [ الآية: ٣٠ ].

(٢٧) في أ : أنه جعلهن من أمهات المؤمنين .
(٢٧) في أ : شرفهن زيادة في حدهن .

077 .

فيها ثلاث مسائل:

سورة الأحزاب الآية (٣١)

## المسألة الأولى:

قد تقدم القول في الفاحشة وتبيانها بما يغني عن إعادته، وأنها تنطبق على الزنا، وعلى سائر المعاصي.

### المسألة الثانية:

أخبر الله تعالى أنَّ مَنْ جاء من نساء النبي عَيَّلِيَّهِ بفاحشة يضاعفْ لها العذاب ضِعْفَيْن، لشرف منزلتهن، وفَضْل درجتهـن، وتقـدُّمهـن على سـائـر النسـاء أجع؛ وكذلك ثبت في الشريعة أنه كلما تضاعفت الحرُمات فهتكت تضاعفت العقوبات؛ ولذلك ضوعف حَدَّ الحُرِّ على حد العبد، والثيب على البكر؛ لزيادة الفضل والشرف فيهما على قرينهما؛ وذلك مشروح في سورة براءة.

#### المسألة الثالثة:

قد قال مسروق: إنَّ نساء النبي عَيَّلَيْهُ يُحْددن حدَّين. ويا مسروق، لقد كُنْتَ في غنى عن هذا؛ فإن نساء النبي لا يأتين أبداً بفاحشة توجب حدًّا؛ ولذلك قال ابن عباس: ما بغت امرأةُ نبيّ قط؛ وإنما خانت في الإيمان والطاعة، ولو أمسك الناسُ عما لا ينبغي – بل عما لا يعني – لكَثُر الصواب، وظهر الحق.

#### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْنُتْ مِنْكُنَّ للهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْمَلْ صَالِحاً نُوْتِهَا أَجْرَهَا مَرَّتَيْنِ وَأَعْتَدْنَا لَهَا رِزْقاً كَرِيماً﴾. [الآية: ٣١ ].

بيَّن اللهُ تعالى أنه كما يُضاعف، بهَتْكِ الحرمات، العذابَ، كذلك يضاعف بصيانتها الثواب.



#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ يَا نِسَاءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ كَأَحَد مِنَ النِّسَاءِ إِن اتقَّيْتُنَّ فلا تخْضَعْنَ بالقَوْل فَيَطْمَعَ الَّذِي في قَلْبِهِ مَرَضٌ وقُلْنَ قُوْلاً مَعرُوفاً. وقَرْنَ فِي بُيُوتِكُنَّ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرَّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى وَأَقِمْنَ الصَّلاَةَ وَآتِينَ الزَّكَاةَ وَأَطِعْنَ اللهَ وَرَسُولَهُ إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾ [الآيتان: ٣٣، ٣٣]. فيها ثمان مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ لَسْتُنَّ كَأْحَدٍ مِنَ النِّسَاءِ ﴾:

يعني في الفَضْل والشَّرَفِ؛ فإنهنَّ وإن كنَّ من الآدميات فلسن كإحداهن، كما أن النبي ﷺ ، وإن كان من البشر جبلَّة، فليس منهم فضيلة ومنزلة، وشرفُ المنزلة لا يحتمل العَثَرات<sup>(٢٩)</sup>، فإن من يُقتدى به، وترفع منزلته على المنازل جديرٌ بأن يرتفع فِعْلُه على الأفعال، ويرْبُو حالهُ على الأحوالِ.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَخْضَعْنَ بِالْقَوْلِ ﴾:

أَمرهنَ اللهُ تعالى أنْ يكونَ قولهنَّ جَزْلاً ، وكلامهن فَصْلاً ، ولا يكون على وَجْهٍ يحدِثُ في القلب علاقة بما يظهر عليه من اللين المطْمِع للسامع ، وأخذ عليهن أن يكونً قولهن معروفاً ، وهي :

المسألة الثالثة:

071

قيل: المعروف هو السر <sup>(٣٠)</sup> ، فإن المرأة مأمورة بخفْض الكلام.

وقيل المراد بالمعروف ما يعود إلى الشرع بما أمرن فيه بالتبليغ، أو بالحاجة التي لا بدّ للبشر منها.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَقَرْنَ فِي بُيُوتَكُنَّ ﴾ :

يعني اسكنَّ فيها ولا تتحركن، ولا تَبْرَحْنَ منها، حتى إنه روي ـ ولم يصح ـ أن

- (٢٩) في أ : وشرف المنزلة لا يحتمل المعرات.
  - (٣٠) في أ : المعروف هو الشر .

النبي ﷺ لما انصرف من حجة الوَدَاع قال لأزواجه هذه؛ ثم ظهور الحصر ؛ إشارة إلى ما يلزم المرأة من لزوم بيتها ، والانكفاف عن الخروج منه ، إلا لضرورة .

079

ولقد دخلت نيفاً على ألف قرية من برية، فما رأيتُ [ نساء ]<sup>(٣١)</sup> أصْوَنَ عيالاً، ولا أعف نساء من نساء نابلس التي رُمي فيها الخليل عليه السلام بالنار، فإني أقمت فيها أشهراً، فما رأيت امرأةً في طريق، نهاراً، إلا يوم الجمعة، فإنهن يخرجن إليها حتى يمتلىء المسجدُ منهن، فإذا قُضيت الصلاة، وانقلَبنَ إلى منازلهن لم تقع عيني على واحدةٍ منهم إلى الجمعة الأخرى. وسائر القرى تُرى نساؤها متبرجات بزينة وعُطْلة، متفرقات في كل فتنة <sup>(٣٢)</sup> وعُضْلة. وقد رأيت بالمسجد الأقصى عفائف ما خرَجْنَ من معتكفهن حتى استشهدْن فيه.

#### المسألة الخامسة:

سورة الأحزاب الآيتان (٣٢ ـ ٣٣

تعلق الرافضة ـ لعنهم الله ـ بهذه الآية على أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها، إذ قالوا: إنها خالفت امْرَ اللهِ وأَمْرَ رَسُولُه ﷺ ، وخرجَتْ تقود الجيوش، وتباشِرُ الحروب، وتقتحم مآزقَ الحَرْبِ والضَّرِبِ، فيما لم يفرض عليها، ولا يجوز لها.

ولقد حُصر عثمان، فلما رأت ذلك أمرَتْ برواحلها فقُرِّبت، لتخرجَ إلى مكة، فقال لها مَرْوان بن الحكم: يا أم المؤمنين؛ أقيمي ها هنا، ورُدِّي هؤلاء الرعاع عن عثمان؛ فإن الإصلاحَ بين الناس خَيْرٌ مِنْ حَجّك.

وقال علماؤنا رحمة الله عليهم: إن عائشة كانت نذرت الحجّ قبل الفتنة، فلم تَرَ التخلُّف عن نذرها؛ ولو خرجَتْ عن تلك الثائرة لكان ذلكَ صواباً لها <sup>(٣٤)</sup>.

وأما خروجُها إلى حَرْب الجمل فما خرجت لحرْب، ولكن تعلق الناسُ بها، وشكوا إليها ما صاروا إليه من عظيم الفتنة، وتهارج الناس، ورجَوْا بَرَكتَها في

- (٣١) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول، وأضافها البجاوي من القرطبي.
  - (٣٢) في أ : أقمت فيها يسيراً .
  - (٣٣) من أ : وعطلة ، منصر فات في كل فتنة .
  - (٣٤) في أ : عن تلك النائرة كان ذلك صواباً لها .

۲۳ \_ ۳۲ ] THE PSI CE GHAZI TRUST (۳۲ \_ ۳۲) الآيتان (۳۲ \_ ۳۳)

الإصلاح، وطمعوا في الاستحياء منهما إذا وقفت إلى الخلق وظنَّت هي ذلك، فخرجت مقتديةً بالله في قوله: ﴿لَا خَيْرَ في كَثِير مِنْ نَجْوَاهُم إِلاّ مَنْ أَمرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أو إصلاح بَيْنَ الناس﴾ [النساء: ١١٤]. وبقوله: ﴿وإنْ طائفتان مِنَ المؤمنينَ اقْتَتَلُوا فأَصْلِحُوا بَيْنَهُما﴾ [الحجرات: ٩].

والأَمْرُ بالإصلاح مخاطَبٌ به جميعُ الناس من ذكر أو أنثى، حرّ أو عبد، فلم يرد الله بسابق قضائه، ونافذ حكمه، أنْ يقعَ إصلاح، ولكن جرت مطاعنات وجراحات، حتى كاد يَفْنَى الفريقان، فعمد بعضهم إلى الجمل فعَرقبه، فلما سقط الجمل لجنبه أدرك محمد بن أبي بكر عائشة، فاحتملها إلى البصرة، وخرجت في ثلاثين امرأة قرنهُنَّ عليّ بها، حتى أوصلوها إلى المدينة برَّةً تَقِيةً مجتهدةً، مصيبة ثابتة فيا تأوَّلَتْ <sup>(٢٥)</sup>، مأجورة فيا تأولت وفعلت؛ إذ كل مجتهد في الأحكام مصيب.

وقد بينا في كتب الأصول تصويب الصحابة في الحروب، وحمل أفعالهم على أجمل تأويل.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى ﴾:

وقد تقدّم معنى التبرج.

وقوله: ﴿ **الْجَاهِلِيَّةِ الأُولى** ﴾: رُوِي أَنَّ عمر سأل ابْنَ عباس، فقال: افرأيت قول الله تعالى: ﴿ **ولا تَبَـرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الْأُولَى** ﴾؟ لأزواج النبي ﷺ، هل كانت جاهلية غير واحدة!

فقال له ابن عباس: يا أمير المؤمنين؛ هل سمعت بأولى إلا لها آخرة!

قال: فأُتِنَا بما يصدق ذلك في كتب الله تعالى. فقال ابن عباس: إن الله تعالى يقول: ﴿ وَجَاهِدُوا في اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ ﴾ [الحج: ٧٨]؛ جاهدوا كما جاهدتم أول مرة.

فقال عمر : فمن أمر بأن نجاهد ؟ قال : مخزوم وعبد شمس .

(٣٥) في أ: مجتهدة مصيبة مثيبة مثابة فيا تأولت.

سورة الأحزاب الآيتان (۳۲ - ۳۲) THE PRINCE GHAZI TRUST بسورة الأحزاب الآيتان (۳۲ - ۳۲)

وعن ابن عباس أيضاً أنها تكون جاهلية أُخرى. وقد روي أَنَّ الجاهليةَ الأُولى ما بين عيسى ابن مريم ومحمد ﷺ.

قال القاضي: الذي عندي أنها جاهلية واحدة، وهي قبل الإسلام؛ وإنما وصفت بالأولى، لأنها صفتها التي ليس لها نعت غيرها، وهذا كقوله: ﴿ قَالَ رَبِّ احْكُمْ **بالحقّ**﴾ [الأنبياء: ١١٢ ] وهذه حقيقتُه، لأنه ليس يحكم إلا بالحق.

المسألة السابعة: قوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً ﴾:

فيها أربعة أقوال :

الأول: الإثم.

الثاني: الشرك.

الثالث: الشيطان.

الرابع: الأفعال الخبيثة والأخلاق الذميمة؛ فالأفعالُ الخبيثةُ كالفواحش ما ظهر منها وما بطن؛ والأخلاقُ الذميمة كالشح، والبخل، والحسد، وقَطْع الرَّحِم. **المسألة الثامنة: قوله: ﴿أَهْلَ الْبَيْتِ**﴾

روي عن عمر بن أبي سلمة أنه قال: لما نزلت هذه الآية على النبي ﷺ : ﴿ إَنْمَا يَرِيدِ الله ليذهب عنكم الرجْسَ أهل البيت ويطهِّركم تطهيراً ﴾ في بيت أم سلمة دعا النبي ﷺ فاطمة وَحَسناً وحُسَيَناً ، وجعل علياً خَلْفَ ظهره ، وجللهم بكساء ، ثم قـال : « اللهم إنَّ هؤلاء أهل بيتي ، فأذهِبْ عنهم الرجس وطهَّرْهم تطهيراً » . قالت أم سلمة : وأنا معهم يا نبي الله . قال : « أنْتِ على مكانك وأنتِ على خير » <sup>(٢٦)</sup> .

(٣٦) انظر: (تهذيب تاريخ ابن عساكر: ٣١٨/٤. والدر المنثور: ١٩٨/٥).

خرج إلى صلاة الفجر يقول: « الصلاة يا أهل البيت ، إنما يريدُ اللهُ ليُـذْهِـبَ عنكـم الرِّجْسَ أهلَ البيت ويُطَهِّرَكم تطهيراً » <sup>(٢٧)</sup>. خرِّجَ هذين الحديثين الترمذي وغيره.

. سورة الأحزاب الآية (٣٤)

### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ إِنَّ اللهَ كَانَ لَطِيفاً خَبيراً ﴾ [ الآية: ٣٤ ].

فيها أربع مسائل:

OVY

المسألة الأولى: آيات الله القرآن.

المسألة الثانية: آيات الله الحكمة:

وقد بينا الحكمة فيا تقدم، وآيات الله حكمته، وسنةُ رسوله حكمته، والحلال والحرام حكمته، والشرع كله حكمتُه.

المسألة الثالثة:

أمر اللهُ أزواجَ رسولهِ بأن يُخْبرن بما أنزل الله من القرآن في بيوتهن، وما يَرَيْنَ من أفعال النبي ﷺ وأقـواله فيهـن، حتى يبلـغ ذلـك إلى النـاس، فيعملـوا بما فيـه، ويقْتَدُوا به.

> وهذا يدل على جواز قبول خبر الواحد من الرجال والنساء في الدين. المسألة الرابعة:

في هذا مسألة بديعة <sup>(٣٨)</sup>؛ وهي أَنَّ اللهَ أَمر نبيَّه ﷺ بتبليغ ما أنزل عليه من القرآن، وتعليم ما علّمه من الدين؛ فكان إذا قرأه على واحد، أو ما اتفق، سقط عنه الفَرْضُ، وعلى من سمعه أَنْ يبلِّغه إلى غيره، وليس يلزمه أن يذكره لجميع الصحابة،

- (۳۷) انظر: (تفسیر ابن کثیر: ۴۸۳/۳).
  - (٣٨) في أ: في هذه الآية: مسألة بديعةً.

سورة الأحزاب الآية (٢) المستقدمة THE PRINCE GHAZI TRUST ولا كان عليه إذا علَّم ذلك أزواجه أن يخرج إلى الناس فيقول لهم: نزل كذا ، وكان كذا

وقد بينا ذلك في الأصول، وشرح الحديث، ولو كان الرسول لا يعتد بما يعلمه من ذلك أزواجه ما أُمِرْن بالإعلام بذلك، ولا فُرض عليهن تبليغُه؛ ولذلك قلنا بجواز قبول خبر بُسْرة في إيجاب الوضوء مِنْ مسِّ الذَّكَر؛ لأنها روت ما سمعت، وبلَّغت ما وَعَتْ. ولا يلزم أن يبلغ ذلك الرجال، كما قال أبو حنيفة، حسبا بيناه في مسائل الخلاف، وحققناه في أصول الفقه؛ على أنه قد نقل عن سعد بن أبي وقاص وابن عمر، وهذا كان ها هنا.

## الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً مُبِيناً﴾ [الآية: ٣٦].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

فيه قولان:

أحدهما : أنها نزلت في شأن أم كلثوم بنت مُقْبَة بن أبي مُعيط، وكانت أول امرأة هاجرت من النساء، وهبت نفسها للنبي ﷺ قال: قد قبلت، فزوَّجها من زيد بن حارثة فسخطته ـ قاله ابن زيد .

الثاني: أنها نزلت في شأن زينب بنت جَحْش، خطبها رسول الله ﷺ لزيد بن حارثة، فامتنعت، وامتنع أخوها عبدالله لنسبها في قريش، وأنها كانت بنت عمة النبي ﷺ ، أُمَّها أميمةُ بنت عبد المطلب، وإنَّ زيداً كان عبداً بالأمس إلى أن نزلت هذه الآية، فقال له أخوها: مُرْني بما شئت، فزوّجها من زيد.

والذي روى البخاري وغيره، عن أنس \_ أن هذه الآية نزلت في شأن زينب بنت

جَحْش، مطلقاً من غير تفسير، زاد بعضُهم أنه ساقَ إليها عشرة دنانير وستين درههاً ، ومِلْحَفة، ودرعاً ، وخمسين مُدًّا من طعام، وعشرة أمداد من تمر . المسألة الثانية:

... سورة الأحزاب الآية (٣٦)

في هذا نص على أنه لا تعتبر الكفاءة في الأحساب، وإنما تعتبر في الأديان، خلافًا لمالك والشافعي والمغيرة وسُحْنُون، وسيأتي ذلك في سورة التحريم، وذلك أن الموالي تزوجت في قريش، وتزوج زيد بزينب، وتزوّج المقداد بن الأسود ضُبَاعة بنت الزبير، وزوج أبو حنيفة سالماً من هند <sup>(٢١)</sup> بنت الوليد بن عُتبة بن ربيعة، وهو مولى لامرأةٍ من الأنصار.

وفي الصحيح وغيره، عن أبي هريرة \_ واللفظ للبخاري \_ قال النبي عَلَيْهُم : « تنكح المرأة لأربع؛ لمالها، ولـدينهـا ، ولحسَبِهـا، وجمالها؛ فعليـك بـذات الدَّيـن تَـرِبَـتْ يداك » <sup>(..)</sup>.

وفيه قال سَهْل: مرّ رجلٌ على رسول الله ﷺ فقال: «ما تقولون في هذا»؟ فقالوا: هذا حريٌّ إنْ خطب أن ينكح، وإن شفَع أَنْ يُشفعَ، وإن قال أَنْ يُسمع، قال: ثم سكت، فمر رجل من فقراء المساكين، فقال: «ما تقولون في هذا»؟ قالوا: حري إنْ خطب ألا ينكح، وإن قال لا يُسمع، وإن شفع لا يُشفع. فقال رسول الله ﷺ: هذا خير من ملء الأرض مِثْل هذا <sup>(11)</sup>.

(٣٩) في أ : وتزوج أبو حنيفة سالماً بنت هند .

075

- (٤٠) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٥٣ من الرضاع. وسنن الترمذي: ٩/٧. والسنن الكبرى: ٧٩/٧.
   وسنن سعيد بن منصور: ٥٠٦. وفتح الباري: ٩/٣٩. ومشكاة المصابيح: ٤٠٨٢. والدر المنثور:
   ٢٥٧/١. وحلية الأولياء: ٨/٣٨٣. والمطالب العالية: ١٥٧٠. وتفسير ابن كثير: ١٧٧٧٩.
   وتفسير القرطبي: ٢٧/٤، ٣٤٧/١٦. وشرح السنة: ٩/٩. وسنن الدارقطني: ٣٠٣/٣).
- (٤١) انظر: (صحيح البخاري: ٢٠/٧، ١١٩/٨. ومصنف ابن أبي شيبة: ٢٢٢/١٣. وفتح الباري: ٢٢٣/١١، ٢٢/٩١، ٢٧٣/١١. وتفسير القرطبي: ٣٤٧/١٦. والدر المنثور: ٢٥٧/١١. والضعفاء للعقيلي: ٦٩/٣).

سورة الأحزاب الآية (٣٧)

## الآية الحادية عشرة

CE GHAZI TRUST

010

قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَاتَقَ اللهَ وَتُخْفِي فِي نَفْسِك مَا اللهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ واللهُ أَحَقُّ أَنْ تَخْشَاهُ فَلَمَّا قَضَى زَيْدٌ وَطَرأ زَوَّجْنَاكَهَا لِكَيْ لا يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِي أَزْوَاجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَراً وَكَانَ أَمْرُ اللهِ مَفْعُولاً ﴾ [الآية: ٣٧]. فبها خس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى المفسرون أَنَّ النبي ﷺ دخل منزلَ زيد بن حارثة، فأبصر امرأته قائمةً، فأَعَجَبتُهُ؛ فقال: «سبحان مُقَلَّب القلوب»! فلما سمعت زينبُ ذلك جلست، وجاء زيد إلى منزله، فذكرَتْ ذلك له زَيْنَب؛ فعلم أنها وقعت في نفسه؛ فأتى زَيْدٌ رسولَ الله ﷺ ، فقال: يا رسول الله، ائذن لي في طلاقها، فإنَّ بها غيرة وإذاية بلسانها، فقال له رسول الله ﷺ : « أَمْسِكْ أَهلَكَ»، وفي قلبه غيرُ ذلك، فطلقها زيد.

فلما انقضت عِدّتها قال رسول الله ﷺ لزيد : « اذْكُرْني لها » ، فانطلق زيد إلى زينب ، فقال لها : أبشري ، أرْسلَ رسولُ الله ﷺ يذكرك فقالت :ما أنا بصانعةٍ شيئاً ، حتى استَأْمِر رَبّي ، وقامت إلى مصلاًها فنزلت الآية <sup>(٤٢)</sup> .

المسألة الثانية: قوله: ﴿ أَنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِ ﴾:

أي بالإسلام. **﴿وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ﴾،** أي بالعتق، هو زيد بن حارثة المتقدم ذِكْرُه.

وقيل: أنعم الله عليه بأنْ ساقَهُ إليك، وأنعمتَ عليه بأنْ تبنَّيْتَه؛ وكلّ ما كان من الله إليه أو من محمد إليه فهو نعمةٌ عليه.

(٢٢) انظر : (أسباب النزول للسيوطي : ١٤٠ ).

٥٧٦ ..... الأحزاب الآية (٣٧) PRINCE GHAZI TRUST الموزية الأحزاب الآية (٣٧)

**المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا الْلَهُ مُبْدِيهِ﴾:** يعني مِنْ نكاحك لها. فقد كان الله أعلمه بأنها تكونُ من أزواجه. وقيل: تُخْفِي في نفسك ما اللهُ مُبْديه مِنْ مَيْلك إليها وحُبّك لها. **المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَتَخْشَى النَّاسَ﴾:** 

فيه أربعة أقوال:

الأول: تَسْتَحِي منهـم، والله أحـقُّ أن تخشـاه، وتستحـي منـه. والخشيـةُ بمعنـى الاستحياء كثيرة في اللغة .

> الثاني: تخشى الناسَ أَنْ يُعَاتِبُوك، وعتابُ الله أحقُّ أن تخشاه. الثالث: وتخشى الناس أن يتكلّموا فيك.

وقيل: أن يفتتنوا من أجلك، وينسبوك إلى ما لا ينبغي. واللهُ أحقُّ أنْ تخشاه؛ فإنه مالك القلوب، وبيده النواصي والألسنة.

# المسألة الخامسة: في تنقيح الأقوال وتصحيح الحال:

قد بينًا في السالف في كتابنا هذا وفي غير موضع عصمةَ الأنبياء صلوات الله عليهم من الذنوب، وحقَّقْنَا القولَ فيا نُسِبَ إليهم من ذلك، وعهدنا إليكم عهداً لن تجدوا له رَدَاً أنّ أحداً لا ينبغي أَنْ يذكُرَ نبيّاً إلاّ بما ذكره الله، لا يزيدُ عليه، فإن أخبارهم مروية، وأحاديثهم منقولة بزيادات تولاّها أحدُ رجلين: إما غَبيّ عن مقدارِهم، وإما بِدْعِيّ لا رَأْيَ له في بِرِّهم ووقارهم، فيدسّ تحت المقال المطلق الدواهي، ولا يراعي الأدلةَ ولا النواهي؛ وكذلك قال الله تعالى: **( نحن نقُصَّ عليكَ أَحْسَ القَصَص )** الفجر، فهذا محمد منظرة على أحد التأويلات، وهي كثيرة بيناها في أمالي أنوار الفجر، فهذا محمد منظرية ما عصى قطّ ربَّه، لا في حال الجاهلية ولا بعدها، تكرمةً من الله وتفضَّلاً وجلالاً، أحلَّه به المحل الجليل الرفيع، ليصلح أن يقعدَ معه على كرسيه للفصُل بين الخلق في القضاء يوم الحق.

وما زالت الأسبابُ الكرية، والوسائل السليمة تُحِيط به من جميع جوانبه،

سورة الأحزاب الآية (٣٧) THE PRINCE GHAZI TRUST (٣٧) مورة الأحزاب الآية (٣٧)

والطرائف النجيبة تشتمل على جملة ضرائبه، والقُرَناء الأفراد يحيون له، والأصحاب الأمجاد ينتقون له من كل طاهر الجيب ، سالم عن العيب ، بريء من الرَّيْب ، يأخذونه عن العزلة ، وينقلونه عن الوحدة ، فلا ينتقل إلاّ من كرامة إلى كرامة ، ولاّ يتنزل إلا منازِلَ السلامة حتى فجىء بالحيّ نِقَاباً ، أكرم الخلق سليقة وأصحاباً ، وكانت عصمته من الله فَضْلاً لا استحقاقاً ، إذ لا يستحق عليه شيئاً رحمة لا مصلحة ، كما تقوله القدرية للخلق ، بل مجرد كرامة له ورحة به ، وتفضَّل عليه ، واصطفاء له ، فلم يقع قط لا في ذنب صغير – حاشا لله – ولا كبير ، ولا وقع في أمرٍ يتعلَّق به لأجله نَقْصٌ ، ولا تعيير . وقد مهدنا ذلك في كتب الأصول.

وهذه الروايات كلها ساقِطةُ الأسانيد؛ إنما الصحيح منها ما رُوِيَ عن عائشة أنها قالت: لو كان رسولُ الله يُؤلِنَّهُ كاتماً من الوَحْي شيئاً لكتم هذه الآية: **﴿وإذْ تقولُ** للذي أنعم اللهُ عليه﴾ ـ يعني بالإسلام، **﴿وأنعمت عليه**﴾ ـ يعني بالعتق، فأعتقته: **﴿أمسك عليك زوْجَك، واتَّقِ الله، وتُخْفِي في نَفْسِك ما الله مُبْدِيهِ،** وتَخْشَى الناسَ واللهُ أحقَّ أن تخشاه...﴾ إلى قوله: **﴿وكان أَمْرُ اللهِ مفعولا ﴾** 

وإنَّ رسول الله ﷺ لما تزوّجها قالوا : تزوَّج حَلِيلةَ ابنه، فأنزل الله تعالى : ﴿ ما كان محمدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رجالكم وَلَكن رسولَ الله وخاتَمَ النبيين ﴾ .

وكان رسولُ الله ﷺ تبنّاه وهو صَغِيرٍ، فلبث حتى صار رجلا، يقال له زيد بن محمد، فأنزل الله تعالى: ﴿ا**دْعُوهُمْ لآبائِهِمْ هُوَ أَقْسَطُ عِنْدَ اللهِ فإنْ لم تَعْلَمُوا** آباءَهم فإخوانُكم في الدِّينِ ومَوَالِيكُمْ﴾ [الأحزاب: ٥].

فلان مولى فلان، وفلان أخو فلان، هو أقسط عند الله، يعني أنه أعدل عند الله.

قال القاضي: وما وراء هذه الرواية غير معتبر، فأما قولهم: إنّ النبي ﷺ رآها فوقعت في قلبه فباطلٌ؛ فإنه كان معها في كلِّ وقْت وموضع، ولم يكن حينئذ حجاب، فكيف تنشأ معه وينشأ معها ويلحظها في كل ساعة، ولا تقع في قلبه إلا إذا كان لها زوج، وقد وهبَتْه نَفْسَها، وكرهت غيره، فلم تخطر بباله، فكيف يتجدد له هَوى لم يكن، حاشا لذلك القلب المطهَّر من هذه العلاقة الفاسدة. (٣٧) علية الأحزاب الآية (٣٧) ومراجع الأحزاب الآية (٣٧)

وقد قال الله له: ﴿ **وَلَا تَمُدَّنَّ عَينَيكَ إلى ما مَتَّعناً به أزواجاً منهم زَهْرَةَ** الحياة الدُّنيا لِنَفْتِنَهُم فيه﴾ [طه: ١٣١]. والنساء أفتنُ الزهرات وأنشر الرياحين، فيخالف هذا في المطلقات، فكيف في المنكوحات المحبوسات!

٥٧٨

وإنما كان الحديث أنها لما استقرَّتْ عند زيد جاءه جبريل: إنَّ زينب زوجك، ولم يكن بأسرع أن جاءه زيد يتبرّأ منها، فقال له: اتَّق الله، وأَمْسِكْ عليك زوجك، فأبى زيد إلا الفراق، وطلّقها وانقضَتْ عدَّتها، وخطبها رسولُ الله عَيَّلِيَّه على يدي مولاه زوجها، وأنزل الله القرآنَ المذكور فيه خبرهما، هذه الآيات التي تلَوْنَاها وفسرناها، فقال: واذكر يا محمد إذ تقولُ للذي أنعم الله عليه وأنعمْتَ عليه: أَمْسِكْ عليك زوْجَك، واتَق الله في فراقها، وتُخْفِي في نفسك ما الله مُبْدِيه، يعني من نكاحك لها، وهو الذي أبداه لا سِوَاه.

وقد علم النبي ﷺ أن الله تعالى إذ أوحى إليه أنها زَوْجَتُه لا بدَّ من وجود هذا الخبر وظهوره؛ لأن الذي يخبر الله عنه أنه كائن لا بدّ أن يكونَ لوجوب صِدقِه في خبره، هذا يدلِّك على براءتِه من كل ما ذكره متسور من المفسرين، مقصورَ على علوم الدين.

فإن قيل: فلأيّ معنى قال له النبي ﷺ : أَمْسِكْ عليْكَ زَوْجِكَ، وقد أخبره الله أنها زوجتُه لا زوج زيد ؟

قلنا: هذا لا يلزم؛ ولكن لطيب نفوسكم نُفسر ما خطر من الإشكال فيه: إنه أراد أنْ يختبر منه ما لم يُعْلِمْه الله به من رغبته فيها أو رغبته عنها، فأبدى له زيد من النَّفْرَة عنها والكراهية فيها ما لم يكن عَلِمَه منه في أمرها.

فإن قيل: فكيف يأمره بالتمسُّكِ بها، وقد علم أنَّ الفِرَاقَ لا بدَّ منه، وهذا تناقض؟

قلنا : بل هو صحيح للمقاصد الصحيحة لإقامة الحجة، ومعرفة العاقبة ؛ ألا ترى أنّ الله يأمر العبد بالإيمان، وقد علم أنه لا يؤمن، فليس في مخالفةٍ متعلَّق الأمر لمتعلَّق العلم ما يمنعُ من الأمر به عَقْلاً وحكماً ، وهذا من نفيس العلم؛ فتيقَنوه وتقبلوه. OVA

THE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 THE PRINCE GHAZI TRUST ....... FOR QURANIC THOUGHT......

### الآية الثانية عشرة

قوله تعالى : ﴿ فَلَمَا قَضَى زَيْدٌ مِنْهَا وَطَراً زَوَّجْنَاكَهَا ﴾ [ من الآية : ٣٧ ] : فيها أربع مسائل :

المسألة الأولى: الوطر:

الأرَب، وهو الحاجة، وذلك عبارة عن قضاء الشهوة. ومنه الحديث: « أيكم يملك أَرَبه كما كان رسول الله ﷺ يملك أَرَبه ـ على أحد الضبطين، يعني شهوته » <sup>(٢٢)</sup>. **المسألة الثانية: قوله: ﴿ زَوَّجْنَاكَهَا ﴾:** 

فذكر عَقَّده عليها بلفظ التزويج، وهذا اللفظ يدل عند جماعة على أنه القولُ المخصوص به الذي لا يجوزُ غيره فيه، وعندنا يدلُّ ذلك على أنه لا فَضْلَ فيه، وقد بينا ذلك في سورة القصص.

#### المسألة الثالثة:

روى يحيى بن سلام وغيره أنَّ رسولَ الله ﷺ دعا زيداً فقال: ائت زينب فاذكُرْني لها، كما تقدم.

وقال يحيى: فأخْبِرْها أنّ الله قد زوّجنيها، فاستفتح زيد الباب، فقالت: مَنْ؟ قال: زيد. قالت: ما حاجتُك؟ قال: أرسلني رسولُ الله عَيَّلِيَّهِ. فقالت: مرحباً برسول الله عَيَّلِيَّهِ، ففتحت له، فدخل عليها وهي تَبْكي، فقال زيد: لا أَبْكَى اللهُ لك عيناً قد كنت نعمت المرأة تبرّين قَسَمي، وتُطيعين أَمْري، وتبغين مسرتي، وقد أَبْدَلَكِ اللهُ خيراً مني. قالت: مَنْ؟ قال: رسول الله عَيَّلِيَّهِ. فخَرَّتْ ساجدة.

وفي رواية ـ كما تقدم ـ قالت: حتى أُوامر ربي، وقامت إلى مصلاًها، ونزل القرآن، فدخل عليها النبيُّ ﷺ بغير إذن، فكانت تفتخر على أزواج النبي ﷺ، فتقول: أما أنتن فزوجكن آباؤكن، وأما أنا فزوّجني اللهُ من فوق سبع سمَوات.

(٤٣) سبق تخريجه.

۵۸۰ ...... قال الله المحمد ا

وفي رواية: إن زيداً لما جاءها برسالة رسول الله مُعَلَّقَهُ وجدها تُخَمِّر عجينها ، قال: فها استطعت أن أنظر إليها من عظمها في صَدْري ، فولّيت لها ظهري ، ونكصت على عَقِبِي ، وقلت : يا زَيْنَبُ ، أَبْشري ، أَرْسَل رسولُ الله مِعْلِقَةٍ يذكرك ... الحديث .

وقال الشعبي: قالت زينب لرسول الله ﷺ: إني أُدِل عليك بثلاث، ما مِنْ أزواجك امرأة تدلّ بهن عليك: جدي وجدّك واحد، وإني أنكحنيك الله من السموات، وإنَّ السفير جبريل.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿لِكَيْلاَ يَكُونَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ في أَزْوَاجِ أَدْعِيَائِهِمْ إِذَا قَضَوْا مِنْهُنَّ وَطَراً ﴾:

يعني دخلوا بهنّ، وإنما الحرَجُ في أزواج الأبناء من الأصلاب، أو ما يكون في حكم الأبناء من الأصلاب بالبَعْضِية، وهو في الرضاع كما تقدم تحريره.

### الآية الثالثة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَذِيراً. وَدَاعِياً إِلَى اللهِ بإذْنِهِ وَسِرَاجاً مُنِيراً﴾ [ الآيتان: ٤٥ ، ٤٦ ].

إن الله سبحانه وتعالى خطط النبي ﷺ بخططه، وعدّدَ له أسهاءَه، والشيءُ إذا عظم قَدْرُه عظُمَتْ أسهاؤه، قال بعض الصوفية: لله تعالى ألفُ اسم، وللنبي ألف اسم.

فأما أساء الله فهذا العدد حقير فيها ، ﴿ قُلْ لَوْ كَانَ البَحْرُ مِدَاداً لِكَلِهاتِ رَبِّي لَنَفِدَ البَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِهاتُ رَبِّي ولو جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ [الكهف: ١٠٩].

وأما أسماء النبيّ ﷺ فلم أُحْصها إلا من جهة الورود الظاهر لصيغة الأسماء البينة، فوعيت منها جملةً؛ الحاضر الآن منها سبعة وستون اسماً:

أولها الرسول، المرسَل، النبيّ، الأميّ، الشهيد، المصدق، النور، المسلم، البشير، المبشر، النذير، المنـذر، المبين، العبـد، الداعـي، السراج، المنير، الإمـام، الذكـر،

المذكِّر، الهادي، المهاجر، العامل، المبارك، الرحمة، الآمر، الناهي، الطيب، الكريم، المحلِّل، المحرِّم، الواضع، الرافع، المخبر، خاتم النبيين، ثاني اثنين، منصور، أذن خير، مصطفى، أمين، مأمون، قاسم، نقيب، مـزمّـل، مـدَّثَـر، العليّ، الحكيم، المؤمـن، الرؤوف، الرحيم، الصاحب، الشفيع، المشفع، المتوكل، محمد، أحمد، الماحي، الحاشر، المقفي، العاقب، نبي التوبة، نبي الرحمة، نبي الملحمة، عبدالله، نبي الحرمين، فيا ذكر أهل ما وراء النهر.

وله وراء هذه فيما يليق به من الأسماء ما لا يصيبه إلاَّ صَمَيان.

**فأما الرسول:** فهو الذي تتابع خبرَهُ عن الله، وهو المرسّل ــ بفتح السين، ولا يقتضي التتابع.

وهو الْمُرْسِل: بكسر السين، لأنه لا يعم بالتبليغ مشافهة، فلم يك بدَّ من الرسل ينوبون عنه، ويتلقَّوْن منه، كما بلّغ عن ربه، قال النبي عَيَّلِيَّهُ لأصحابه: «تسمعون، ويسمع منكم، ويسمع ممن يسمع منكم» <sup>(11)</sup>.

وأما النبيّ ﷺ: فهو مهموز من النبأ، وغير مهموز من النبوة، وهو المرتفع من الأرض، فهو ﷺ مُخْبِرٌ عن الله سبحانه وتعالى، رفِيعُ القدر عنده، فاجتمع له الوَصْفَان، وتم له الشرَفَان.

**وأما الأميّ:** ففيه أقوال؛ أصحها أنه الذي لا يقرأ ولا يكتب، كما خرج من بطن أمه، لقوله تعالى: **﴿والله أخرجكم من بُطون ِ أُمَّهاتِكم لا تعلَمُونَ شَيْئاً ﴾، ثم** علمهم ما شاء.

وأما الشهيد: فهو لشهادته على الخلق في الدنيا والآخرة. قال الله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْناكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ على الناس، ويكون الرسولُ عليكم شَهيداً ﴾ [البقرة: ١٤٣].

(٤٤) سبق تخريجه

اللغة المحتان ( 10 م من الكتاب الآيتان ( 10 م من الكتاب الآيتان ( 10 م من الكتاب الآيتان ( 10 م من الكتاب ( 10

وقد يكون بمعنى أنه تشهد له المعجزة بالصدق، والْخَلْق بظهورِ الحق.

وأما المصدق: فهو بما صدق بجميع الأنبياء قبله، قال الله تعالى: ﴿وَمُصَدِّقاً لما بَيْنَ يَدَيَّ مِنَ التَّوْرِاقِ﴾ [ آل عمران: ٥٠ ].

**وأما النور:** فإنما هو نور بما كان فيه الخلق من ظلمات الكفر والجهل، فنوَّر الله الأفئدةَ بالإيمان والعلم.

وأما المسلم: فهو خيرهم وأوّلهم، كما قال: ﴿وَأَنَا أُوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ [الأنعام: ١٦٣]. وتقدم في ذلك بشرف انقياده بكل وجه، وبكل حالٍ إلى الله وبسلامة عن الجهل والمعاصي.

وأما البشير: فإنه أخْبر الخلْقَ بثوابهم إنْ أطاعوا، وبعقابهم إنْ عَصَوْا، قال الله تعالى: ﴿ يُبَشِّرُهُمْ رَبَّهُمْ بِرَحْمَةٍ مِنْهُ وَرِضُوَانٍ ﴾ [التوبة: ٢١]. وقال تعالى: ﴿ فَبَشِّرْهُمْ بِعِذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [آل عمران: ٢١] وكذلك الْمُبشر.

**وأما النذير والمنذر :** فهو المخبر عما يُخَاف ويُحذر ، ويكف عما يؤول إليه ويعمل بما يدفع فيه .

وأما المبين: فما أبان عن رَبِّه من الوَحْي والدين، وأظهر من الآيات والمعجزات.

**وأما الأمين:** فبأنه حفظ ما أُوحي إليه وما وظف إليه، ومن أجابه إلى أداء ما دعاه.

**وأما العبد:** فإنه ذلّ لله خلقاً وعبادة، فرفعه الله عِزّاً وقَدْراً على جميع الخلق، فقال: « أنا سيد ولد آدم ولا فَخْر » <sup>(٤٥)</sup>.

> **وأما الداعي:** فبِدُعائه الخلق ليَرْجِعُوا من الضلال الى الحق. **وأما السراج:** فبمعنى النور ، إذ أبصر به الخلقُ الرُّشْد . **وأما المنير :** فهو مُفعل من النور .

> > (٤٥) سىق تخريجە.

017

سورة الأحزاب الآيتان (6 ع - 13 ) FOR QURANIC THOUGHT. (21 - 20 )

وأما الإمام: فلاقتداء الْخَلْق به ورجوعهم إلى قوله وفعْله.

**وأما الذكر:** فإنه شريف في نفسه، مُشَرِّف غيره، مُخْبِرٌ عن ربه، واجتمعت له وجوه الذكر الثلاثة.

**وأما المذكّر :** فهو الذي يخلق الله على يديه الذّكر ، وهو العلم الثاني في الحقيقة ، وينطلق على الأول أيضاً ، ولقد اعترف الخلق لله سبحانه بأنه الربّ ، ثم ذهلوا ، فذكّرهم الله بأنبيائه ، وختم الذكر بأفضل أصفيائِه ، وقال : ﴿ فَذَكّرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكّرٌ . لَسْتَ عليهم بمُصَيْطِر ﴾ [ الغاشية : ٢١ ، ٢٢ ].

ثم مكنه من السيطرة، وآتاه السلطنة، ومكَّن له دينَه في الأرض.

وأما الهادي: فإنه بيَّن الله تعالى على لسانه النجدَيْن (٤٠) .

وأما المهاجر: فهذه الصفةُ له حقيقة؛ لأنه هجر ما نهى الله عنه، وهجَرَ أَهْلَه ووطنه، وهجر الْخَلْقَ؛ أَنْساً بِالله وطاعته، فخلا عنهم، واعتزلهم ، واعتزل منهم.

وأما العاملُ :فلأنه قام بطاعة ربّه، ووافق فعله واعتقاده.

**وأما المبارك: فب**ا جعل الله في حاله من نماء الثواب، وفي حال أصحابه من فضائل الأعمال، وفي أمته من زيادة العدّد على جميع الأمم.

وأما الرحمة: فقد قـال الله تعـالى: ﴿وَمـا أَرْسَلْنـاكَ إِلاَّ رَحْمَـةً لِلْعـالَمِينَ﴾ [الأنبياء: ١٠٧] فرحهم به في الدنيا من العذاب، وفي الآخرة بتعجيل الحساب، وتضعيف الثواب، قال الله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذَّبَهُمْ وأَنْتَ فيهم، وما كان اللهُ مُعَذِّبَهم وهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ [الأنفال: ٣٣].

وأما الآمر والناهي: فذلك الوصفُ في الحقيقة للهِ تعالى، ولكنه لما كان الواسطة أُضِيف إليه؛ إذ هو الذي يُشاهَد آمِراً ناهياً، ويعلم بالدليل أنَّ ذلك واسطة، ونقل عن الذي له ذلك الوصف حقيقة.

(٤٦) في أ : بين الله تعالى على يديه النجدين .

وأما الطيب فلا أطْيَب منه، لأنه سَلِمَ عن خَبَث القلب حين رُمِيت <sup>(٤٧)</sup> منه العلقة السوداء. وسَلِم عن خبث القول، فهو الصادقُ المصدق. وسلم عن خبث الفعل، فهو كلّه طاعة.

وأما الكريم: فقد بينا معنى الكرم، وهو له على التمام والكمال.

015

**وأما المحلّل والمحرّم:** فذلك مبيّن الحلال والحرام، وذلك بالحقيقة هو الله تعالى، كما تقدّم، والنبيَّ متولّي ذلك بالوساطة والرسالة.

**وأما الواضعُ والرافع:** فهو الذي وضع الأشياء مواضعها، ببيانه، ورَفَعَ قَوْماً، ووضع آخرين، ولذلك قال الشاعر \_ يوم حُنين حين فضل عليه بالعطاء غيره:

أتَجْعَـلُ نَهْبِي ونَهْـبَ العبيـ ـد بَيْـنَ عُيَيْنَـة والأقـرع ومـا كـان بَـدْر ولا حـابِس يفـوقـان مـرداس في مَجْمَـعَ ومـا كنـت دون امـرىء منهما ومَـنْ تضـع اليـوم لا يـرفـع فألحقه النبي عَيَيْتَهُ في العطاء بمن فضل عنه. **وأما المخبر:** فهو النبيء \_ مهموزاً.

**وأما خاتم النبيين: ف**هو آخرهم: وهي عبارة مليحة شريفة، تشريفاً في الإخبار بالمجاز عن الآخرية؛ إذ الْخَتْم آخر الكتاب، وذلك بما فضل به، فشريعَتُهُ باقية وفضيلتُه دائمة إلى يوم الدين.

وأما قوله: ثاني اثنين فاقترانُه في الخبر بالله.

وأما منصور : فهو الْمُعَان من قِبَل الله بالعزَّة والظهور على الأعداء ، وهذا عامٌّ في الرسل ، وله أكثر ، قال الله تعالى : ﴿وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لعبادِنا الْمُرْسلِينَ . إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورونَ . وإنَّ جُنْدَنا لَهُمُ الْغَالِبُونَ﴾ [ الصافات : ١٧١ ، ١٧٢ ]. وقال له : اغْزُهم نمدّك ، وقاتلهم نعدّك ، وابعث جيشاً نبعث عشرةَ أمثاله .

(٤٧) في أ: عن خبث القلوب حين رميت.

سورة الأحزاب الآيتان (23 - 21) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST سورة الأحزاب الآيتان (23 - 21) ...... ٥٨٥

**وأما أذُن خير :** فهو بما أعطاه الله من فضيلة الإدراك لقِيل الأصواتِ <sup>(١٨)</sup> لا يَعِي مِنْ ذلك إلا خيراً ، ولا يسمع إلا أحسنه .

**وأما المصطفى:** فهو المخبَرُ عنه بأنه صفْوَةُ الخلق، كما رواه عنه واثلة بن الأسقع أنه قال: إن الله اصطفى مِنْ ولد إبراهيم إسماعيل، واصطفى من ولد إسماعيل بني كنانة، واصطفى من بني كنانة قريشاً، واصطفى من قريش بني هاشم، واصطفاني من بني هاشم.

**وأما الأمين:** فهو الذي تُلْقَى إليه مقاليد المعاني ثقةً بقيامه عليها وحِفْظاً منه. **وأما المأمون:** فهو الذي لا يُخاف من جهته شر.

وأما قاسم: فبا ميّزه به من حقوق الخلق في الزكوات والأخماس وسائر الأموال، قال رسول الله ﷺ : « الله يُعْطي، وإنما أنا قاسم » <sup>(٤٩)</sup>.

**وأما نقيب:** فإنه فَخر بالأنصار على سائر الأصحاب من الصحابة، بأن قال لها: « أنا نَقِيبكم» <sup>(٥٠)</sup>. إذ كلُّ طائفة لها نَقِيب يتولّى أمورَها، ويحفظ أخبارَها، ويجمع نشرها، والتزم ﷺ ذلك للأنصار، تشريفاً لهم.

وأما كونه مرسِلاً فببعثه الرسل بالشرائع إلى الناس في الآفاق ممن نأى عنه.

**وأما العليّ:** فبا رفع الله من مكانه وشرَّفَ من شأنه، وأوضح على الدعاوى من برهانه.

**وأما الحكيم:** فإنه عمل بما علم، وأدَّى عن ربه قانون المعرفة والعمل. **وأما المؤمن:** فهو المصدِّقُ لربه، العامل اعتقاداً وفِعْلاً بما أوجب الأمن له.

**وأما المصدق:** فقد تقدّم بيانه، فإنه صدق ربه بقوله تعالى، وصدق قوله بفعله، فتمّ له الوصف على ما ينبغي من ذلك.

- (٤٨) في أ: فضيلة الإدراك لقبيل الأصوات.
  - (٤٩) سبق تخريجه.
- (۵۰) انظر: (المستدرك: ١٨٦/٣ . وطبقات ابن سعد: ١٤١/٢/٣).

( ع ـ ٤٥ ) THE FRINCE GHAZI TRUST ( الآيتان ( ٤٥ ـ ٤٦ ) الموديان عزاب الآيتان ( ٤١ ـ ٤٦ )

**وأما الرؤوف الرحيم: فب**ا أعطاه الله من الشَفَقَةِ على الناس. قال ﷺ : « لكل نبيًّ دعوة مُستجابَةٌ ، وإني اختبأت دعوتي شفاعةً لأمتي يَوْمَ القيامة » <sup>(٥١)</sup> .

وقال كما قال من قبله: « اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون » <sup>(٥٢)</sup>.

**وأما الصاحب: فبا** كان مع من اتّبعه من حُسْنِ المعاملة وعظيم الوفاء، والمروءةِ والبِرّ والكرامة.

**وأما الشفيعُ المشفّع:** فإنه يرغب إلى الله في أمْرِ الخلق بتعجيل الحساب، وإسقاط العذاب وتخفيفه، فيُقبل ذلك منه، ويخصّ به دون الْخَلْق، ويكرم بسببه غاية الكرامة.

**وأما المتوكل:** فهو الْمُلْقِي مقاليدَ الأمورِ إلى الله علماً ، كما قال: « لا أحصي ثناءً عليك ، أنتَ كما أثنيتَ على نفسك » <sup>(٥٣)</sup> ، وعملاً ، كما قال: « إلى مَنْ تَكِلُني ؟ إلى بعيد يتجهمني ، أو إلى عدوّ ملّكته أمري ؟ » <sup>(٥٤)</sup> .

**وأما المقفى: ف**ي التفسير فكالعابد .

017

ونبي التوبة: لأنه تاب الله على أمته بالقول والاعتقاد دون تكليف قتل أو إصر. ونَبيّ الرحمة: تقدم في اسم الرحيم. ونبي الملحمة: لأنه المبعوث بحرب الأعداء والنصر عليهم، حتى يعودوا جزراً على إضَم ولحياً على وَضَم.

- (٥١) انظر: (صحيح البخاري: ٨٢/٨ . وصحيح مسلم، الباب: ٨٦، حديث: ٣٣٩، ٣٣٩ من الايمان. وسنن ابن ماجه: ٤٣٠٧ . ومسند أحمد بن حنبل: ٢٧٥/٢ ، ٤٨٦ . تفسير القرطبي: ٢٠٤/١٥ . شرح السنة: ٦/٥ . وفتح الباري: ٩٦/١١ . وحلية الأولياء: ٢٥٩/٧ . وتاريخ بغداد: ٣٦٤/٣ . وسنن الترمذي: ٣٦٠٢ ).
- (٥٢) انظـر: (مسنـــد أحمد: ٤٤١/١ . مجمع الزوائـــد: ١١٧/٦ . وتفسير الطبري: ١٣/١ . وتفسير القرطبي: ١٩٩/٤ ، ٢٧٣/٨ ، ١٥٦/١٤ . والدر المنثور: ٩٥/٣ . والمعجم الكبير للطبراني: ٦/٦٦ ، ٢٠١ . وفتح الباري: ٢٧٣/٧ ، ٢٢/١٢ ، ٢٨٢/١٢ ).
  - (۵۳) انظر: (مسند أحمد: ۵۸/٦).
  - (٥٤) انظر: (التاريخ الكبير للبخاري: ٣٤٥/٢).

014 .

## الآية الرابعة عشرة

GHAZI TRUST

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَكَحْتُمُ الْمُوْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْل أَنْ تَمَسُّوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا فَمَتِّعُوهُنَّ وَسَرِّحُوهُنَّ سَرَاحاً جَمِيلاً ﴾ [ الآية: ٤٩ ].

فيها ثلاث مسائل:

سورة الأحزاب الآية (٤٩) ....

## المسألة الأولى:

هذه الآية نصِّ في أنه لا عِدّة على مطلَّقَة قبل الدخول، وهو إجماعُ الأمَّةِ لهذه الآية، وإذا دخل بها فعليها العدَّة إجماعاً؛ لقوله تعالى: ﴿ الطَّلَاقُ مَرَّمَان فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوف أو تَسْرِيحٌ بإحْسَان ﴾ [البقرة: ٢٢٩]؛ ولقوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا النَّبِيُّ إذا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَطَلَّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا العِدَّةَ...﴾ إلى قوله تعالى: ﴿لاً تدْرِي لَعَلَّ الله يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾ [الطلاق: ١]؛ وهي الرجعة على ما يأتي بيانه في آيتِه إنْ شاء الله تعالى.

## المسألة الثانية:

الدخول بالمرأة وعدَمُ الدخول بها إنما يُعْرَف مشاهدةً بإغلاق الأبواب على خلوة، أو بإقرار الزَّوْجَيْن؛ فإنْ لم يكن دخولٌ وقالت الزوجة: وطئني، وأنكر الزوج، حلَف ولزمتها العدة، وسقط عنه نصْفُ المهر .

وإن قال الزوج: وطئتها وجب عليه الْمَهْرُ كلَّه، ولم تكن عليها عدّة. وإن كان دخول فقالت المرأة: لم يطأني لم تصدق في العدة، ولا حقّ لها في المهر .

وقد تقدم القول في الخلوة، هل تقرر المهر ؟ في سورة البقرة.

فإن قال: وطئتها، وأنكرت وجبت عليها العِدَّة، وأُخِذَ منه الصداق، ووقف حتى يفيء أو يطول المدى، فيردّ إلى صاحبه أو يتصدق به على القولين، وذلك مستوفى في فروع الفقه بخلافه وأدلته. الأحزاب الآية (٥٠) THE PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٥٠)

## المسألة الثالثة:﴿ وَمَتِّعُوهُنَّ ﴾ :

0.8.8

تقدّم في سورة البقرة ذلك باختلافه وأدلته، وفي مسائل الفقه بفروعه.

## الآية الخامسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النّبِيُّ إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكَ اللاَّتِي آتَيْتَ أَجُورَهُنَّ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمَّكَ وَبَنَاتِ عَمَّاتِكَ وَبَنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَالاَتِكَ اللاَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ وَامْرَأَةً مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِيِّ إِنْ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنْكِحَهَا خَالِصَةً لَكَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَاجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ لِكَيْلاً يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِياً ﴾ [الآية: ٥. ].

فيها ثمان وعشرون مسألة :

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى الترمذي وغيره أن أُمّ هانىء بنت أبي طالب قالت: خطبني رَسُولُ الله ﷺ واعتذرْتُ إليه، فعَذَرَني، ثم أنزل الله تعالى: ﴿ يا أَيَّها النبيّ إنّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزواجَكَ اللاَّتي آتَيْتَ أَجُورَهُنَّ وما ملكَتْ يمينُكَ مِمَّا أَفَاءَ اللهُ عليك وبناتِ عَمّك وبناتِ عَمّاتِك وبناتِ خالِك وبناتِ خالاتِك اللاَّتي هاجَرْنَ معك وامرأةً مُؤمِنَةً إن وهبَتْ نَفْسَها للنبيّ ...﴾ الآية.

[قالت: فلم أكُنْ أحلّ له؛ لأني لم أهاجر ، كنتُ من الطلقاء ] (٥٥) .

قال أبو عيسى: هذا حديثٌ [حسن صحيح]<sup>(٥٥)</sup> لا يُعْرَف إلا من حديث السدى<sup>(٥٥)</sup>.

قال القاضي: وهو ضعيف جداً ، ولم يأت هذا الحديث من طريق ٍ صحيح يحتجَّ في مواضعه بها .

(٥٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. وأضافها البجاوي من سنن الترمذي.

(٥٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. وأضافها البجاوي من سنن الترمذي. .

(٥٧) انظر: (سنن الترمذي: ٣٢٥/٥ ، ٣٥٥ . وأسباب النزول للسيوطي: ١٤١ ).

سورة الأحزاب الآية (٢٥) THE PRINCE GHAZI TRUST

019

## المسألة الثانية: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ ﴾:

قد تقدم تفسيره في هذا الكتاب.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ أَحْلَلْنَا لَكَ ﴾:

وقد تقدم القولُ في تفسير الإحلال والتحريم في سورة النساء وغيرها . المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ أَزْوَاجَكَ﴾:

والنكاح والزوجية معروفة .

وقد اختلف في معنى الزوجية في حق النبي ﷺ ؛ هل هنَّ كالسرائر عندنا ، أو حكمهنَّ حُكْم الأزْواج المطلقة ؟

قال إمامُ الْحَرَمين: في ذلك اختلاف؛ وسنبينه في قوله: ﴿ **تُرْجِي مَنْ تَشَاً؛** مِنْهُنَّ﴾ [الأحزاب: ٥١] والصحيحُ أنَّ لهن حكمَ الأزواج في حق غيرَه، فإذا ثبت هذا فهل المراد بذلك كل زوجة أم مَنْ تحته منهن؟ وهي:

#### المسألة الخامسة:

في ذلك قولان:

قيل: إن المعنى أحللنا أزواجَكَ اللاتي آتَيْتَ أجورَهنَّ؛ أي كلَّ زوجة آتيتها مَهْرَها، وعلى هذا تكون الآية عموماً للنبي ﷺ ولأُمته.

الثاني: وهو قول الجمهور \_ أحللنا لك أزواجكَ الكائنات عندك، وهو الظاهر؛ لأن قوله: ﴿ **آتَيْتَ**﴾ خَبَرَّ عَنْ أَمْرِ ماض؛ فهو محمول عليه بظاهره، ولا يكون الفعل الماضي بمعنى الاستقبال إلا بشروط ليست هاهنا، يطول الكتاب بذكرها، وليست مما نحن فيه.

وقد عقد رسولُ اللهِ ﷺ على عدّةٍ من النساء نكاحه، فذكرنا عدتهنؓ <sup>(٨٥)</sup> في مواضع منها هاهنا وفي غيره؛ وهنّ خديجة بنت خويلد، وعائشة بنت أبي بكر،

(٥٨) في أ : قد ذكرنا عدتهن .

معن الأحزاب الآية (٥٠) معني المعني المعني المعني المعني المعني الأحزاب الآية (٥٠) المعني ال

وسَوْدَة بنت زمعة، وحَفْصة بنت عمر، وأم سلمة بنت أبي أمية بن المغيرة، وأم حبيبة بنت أبي سفيان، فهؤلاء ستَّ قرشيات. وزينب بنت خزيمة العامرية، وزينب بنت جَحْش الأسدية أسد خزيمة، وميمونة بنت الحارث الهِلاَلية، وصفية بنت حُيي بن أَخْطَب الهارُونية، وجُوَيْرِية بنت الحارث الْمُصْطَلقية، ومات عن تسع، وسائرهُنَّ في شرح البخاري مذكورات.

المسألة السادسة:

أحلَّ اللهُ بهذه الآية الأزواجَ اللاتي كُنَّ معه قبل نزول هذه الآية، فأما إحلالُ غيرهنَ فلا؛ لقوله: ﴿لا**َ يَحِلُّ لكَ النساءُ مِنْ بَعْدُ﴾، [**الاحزاب: ٥٢]، وهذا لا يصح؛ فإن الآيةَ نَصَ في إحلال غيرهن من بنات العم والعمات والخال والخالات، وقوله: **﴿لا يَحِلُّ لك النساءُ من بعد ﴾** يأتي الكلام عليه إن شاء الله تعالى.

المسألة السابعة: قوله: ﴿ اللاتِي آتَيْتَ أُجُورَهُنَّ ﴾ :

يعني اللواتـي تزوَّجْت بصَدَاق ، وكان أزواج النبي ﷺ على ثلاثة أقسام؛ منهنَّ مَنْ ذكر لها صداقاً، ومنهن مَنْ كان ذكر لها الصداق بعد النكاح، كزينب بنت جَحْش في الصحيح من الأقوال؛ فإن الله تعالى أنزل نكاحَها من السهاء، وكان فَرْضُ الصداق بعد ذلك لها، ومنهن مَنْ وهبَتْ نفسها وحلَّت له؛ ويأتي بيانُه إن شاء الله تعالى.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ ﴾:

يعني السراري؛ وذلك أنَّ اللهَ تعالى أحلَّ السراري لنبيه ﷺ ولأُمَّته بغير عَـدَد، وأحلّ الأزواج لنبيه مطلقاً، وأحلهنّ للخَلْق بعَدَدٍ؛ وكان ذلك من خصائصه في شريعة الإسلام.

وقد روي عمن كان قبله في أحاديثهم أنَّ داودَ عليه السلام كانت له مائةُ امرأة. كما تقدم.

وكان لسليمان عليه السلام ثلثهائة حرة وسبعمائة سَرِيّة، والحقَّ ما ورد في الصحيح أن النبي ﷺ قال: « إن سليمان قال: لأطوفنّ الليلةَ على سبعين امرأة كل امرأةٍ تَلِد سورة الأحزاب الآية (• • • ) يسبب FOR QURANIC THOUGHT.....

غلاماً يُقاتِل في سبيل الله \_ ونسي أن يقول إن شاء الله \_ فلم تَلِدْ منهنَّ إلا امرأة واحدة » <sup>(٥٥)</sup> .

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ مِمَّا أَفَاءَ اللهُ عَلَيْكَ ﴾:

والمرادُ به الفَيْ<sup>م</sup>ُ المأخوذُ على وَجْهِ القَهْرِ والغَلبة الشرعية؛ وقد كان النبي ﷺ يأكل مِنْ عمله، ويَطأ من ملك يمينه، بأشرف وجوه الكَسْبِ، وأعلى أنواع الملك، وهو القَهْر والغَلَبة، لا من الصّفْق بالأسواق.

وقد قال عليه السلام: « جعل رزقي تحت ظلِّ رُمْحي » <sup>(٦٠)</sup>. المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿وَبَنَات عَمّكَ، وَبَنَاتٍ عَمَّاتِكَ، وَبَنَاتٍ خَالِكَ، وَبَنَاتِ خالاَتِكَ﴾:

المعنى أَحْلَلْنَا لَكَ ذلك زائداً إلى ما عندك من الأزواج اللاتي آتَيْتَ أجورهن؛ قاله أَبَيِّ ابن كعب.

فأما مَنْ عداهنَّ من الصنفين من المسلمات فلا ذِكْر لإحْلاَلهن هاهنا ؛ بل هذا القول بظاهره يقتضي أنه لا يحلَّ له غَيْرُ هذا ؛ وبهذا يتبيَّنُ أنَّ معناه أحللنا لك أزواجكَ اللاتي عندك؛ لأنه لو أراد أحللنا لك كلَّ امرأةٍ تزوجت وآتيتَ أجرها لما قال بعد ذلك، وبنات عمك وبنات عماتك؛ لأن ذلك داخل فيما تقدم.

فإن قيل: إنما كرَّره لأجل شَرْطِ الهجرة؛ فإنه قال: اللاتي هاجَرْنَ معك.

قلنا : وكذلك أيضاً لا يصحَّ هذا مع هذا القول؛ لأنّ شرْطَ الهجرة لو كان كما قلتم لكان شرطاً في كل امرأة تزوَّجها . فأما ان يَجْعَل شرطاً في القرابة المذكورة فلا يتزوّج منهن إلاّ مَنْ هاجر ولا يكون شرطاً في سائر النساء ، فيتزوَّج منهن مَنْ هاجر ومَنْ لم يهاجر ، فهذا كلامٌ ركيك مِنْ قائله بَيِّنٌ خَطَوُّه لمتأمِّله ، حسبا قدّمنا ذكره ، من أنّ الهجرة لو كانت شرطاً في كل زوجةٍ لما كان لذِكْر القرابة فائدةٌ بحال .

(٥٩) سبق تخريجه.

(٦٠) سبق تخريجه.

الأعطام المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة المعامة (٥٠) المعامة المعامة المعامة المعامة (٥٠)

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ اللَّتِي هَاجَرْنَ مَعَكَ ﴾:

وفيه قولان:

097

أحدهما : أنَّ معناه لا يحلُّ لك أن تنكحَ من بنات عمك وبنات عماتك إلاّ من أسلم، لقوله عَلِيْكُم : «المسلم مَنْ سَلِم المسلمون مِنْ لسانه ويَدِه، والمهاجِرُ من هجر ما نهى الله عنه » <sup>(11)</sup> .

الثاني: أنَّ المعنى لا يحِلُّ لك منهنَّ إلاّ مَنْ هاجر إلى المدينة، لأن من لم يهاجر ليس من أوليائك، لقوله تعالى: **والذين آمَنُوا ولم يُهَاجِرُوا ما لَكُمْ مِنْ ولاَيتهمْ مِن** شَيْءٍ حتّى يُهَاجِرُوا ﴾ [ الأنفال: ٧٢ ].

ومن لم يهاجرْ لم يكمل، ومن لم يكمل لم يَصْلُح لرسول الله عَلَيْتُهُ الذي كمل وشَرُف وعظم.

وهذا يدلُّ على أنَّ الآية مخصوصة برسول الله ﷺ ليست بعامَّة له ولأمته ، كما قال بعضهم؛ لأنَّ هذه الشروط تختصُّ به.

ولهذا المعنى نَزَلت الآيةُ في أم هانىء بأنها لم تكُنْ هاجَرَتْ، فمنع منها لنقصها بالهجرة، والمرادُ بقوله: ﴿ **هاجَرْنَ﴾** خرجْنَ إلى المدينة، وهذا أصحُّ من الأول؛ لأنّ الهجرةَ عند الإطلاق هي الخروج من بلد الكُفْرِ إلى دار الإيمان، والأسماءُ إنما تحمل على عرفها، والهجرةُ في الشريعة أَشْهَرُ مِنْ أن تحتاجَ إلى بيان، أو تختصّ بدليل؛ وإنما يلزم ذلك لمن ادّعى غيرها <sup>(١٢)</sup>.

المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ مَعَكَ ﴾:

والمعيَّة ههنا الاشتراكُ في الهجرة لا في الصحبة فيها، فمنْ هاجر حلَّ له، كان في صحبته إذْ هاجر أو لم يكن؛ يقال: دخل فلان معي، أي في صحبتي، فكنَّا معاً، وتقول: دخل فلان معي وخرج معي، أي كان عمله كعملي، وإن لم يقترن فيه عمَلُكما.

(٦١) سبق تخريجه.

(٦٢) في أ: وإنما يلزم من ذلك من أراد غيرها ، ذلك لمن ادعى غيرها .

سورة الأحزاب الآية (٥٠ **) .....** THE PRINCE GHAZI TRUST ......

ولو قلت : خرجنا معاً لاقتَضَى ذلك المعنيين جميعاً : المشاركة في الفِعْل ، والاقتران فيه ، فصار قولك : « معي » للمشاركة ، وقولك : « معاً » للمشاركة والاقتران . المسألة الثالثة عشرة : قوله : ﴿ وَبَنَاتٍ عَمِّكَ ﴾ :

093

فذكره مفرداً. وقال: **﴿وَبَناتِ عَمَّاتِكَ﴾،** فذكرهنَّ جميعاً. وكذلك قال: وبنات خالك فرداً وبنات خالاتك جمعاً.

والحكمة في ذلك أنَّ العمَّ والخال في الإطلاق اسمُ جنس كالشاعر والراجز ، وليس كذلك في العمة والخالة. وهذا عُرْفٌ لُغَوِيٌّ؛ فجاء الكلام عليه بغاية البيان لرَفْع الإشكال؛ وهذا دقيقٌ فتأملوه.

المسألة الرابعة عشرة: في فائدة الآية ولأجل ما سِيقَتْ له:

وفي ذلك أربع روايات :

الأولى: نسخ الحُكْم الذي كان اللهُ قد ألزمه بقوله: ﴿ لا يحلُّ لك النساءُ مِنْ بَعْدُ﴾؛ فأعلمه الله أنه قد أحلَّ له أزواجَه اللواتي عنده، وغيرهن ممّنْ ساه معهنَ في هذه الآية.

الثانية: أنَّ اللهَ تعالى أعلمه أنَّ الإباحةَ ليست مطلقة في جملة النساء؛ وإنما هي في المعيَّنات المذكـورات مـن بنـات العَـمّ والعَمَّـات، وبنَـات الخالوالخالات المسلهات، والمهاجرات والمؤمنات.

الثالثة: أنه إنما أَباحَ له نكاحَ المسلمة؛ فأما الكافرة فلا سبيلَ له إليها على ما يأتي بعد ذلك إن شاء الله تعالى.

الرابعة: أنه لم يُبح له نكاحَ الإماء أيضاً صيانةً له، وتكرمة لقَدْرِه، على ما يأتي بيانُه إنْ شاء الله تعالى.

ومعنى هذا الكلام قد روي عن ابن عباس.

المسألة الخامسة عشرة: قوله: ﴿ وَامْرَأَةً مُؤْمِّنَةً إِنْ وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنَّبِّيَّ ﴾:

وقد بينا سببَ نزول هذه الآية في سورة القصص وغيرها: أنَّ امرأةً جاءت إلى

٥٩٤ ..... وقالت الآية (٥٠) معنى المعلم المعلم ومعنى المعلم المعلم المعلم ومرالا حزاب الآية (٥٠) ومعنى النبي يُؤسم فوقفت عليه، وقالت : يا رسولَ الله؛ إني وهبْتُ لكَ نفسي ... الحديث إلى آخره.

وورد في ذلك للمفسرين خمسة أقوال:

الأول: نزلت في ميمونة بنت الحارث، خطبها لرسول الله ﷺ جعفرُ بن أبي طالب، فجعلَتْ أُمرها إلى العباس عمه.

وقيل: وهبت نفسها له؛ قاله الزهري، وعكرمة، ومحمد بن كعب، وقتادة. الثاني: أنها نزلت في أُم شريك الأَزْدِيَّة، وقيل العامِريَّة، واسمها غزية؛ قاله عليَّ ابن الحسي، وعروة، والشعبي.

الثالث: أنها زينب بنت خزيمة أم المساكين. الرابع: أنها أم كلثوم بنت عُقْبَة بن أبي مُعيط. الخامس: أنها خَوْلَة بنت حَكيم السلمية.

قال القاضي ابن العربي: أما سبَبُ نزول هذه الآية فلم يَرِدْ من طريق صحيح، وإنما هذه الأقوال وَارِدَةٌ بطرق من غير خُطُم ولا أزمّة، بَيْدَ أنه روي عن ابن عباس ومجاهد أنها قالا: لم يكن عند الّنبي ﷺ أمرأة موهوبة.

وقد بينا الحديثَ الصحيحَ في مجيء المرأة إلى النبي ﷺ ووقوفها عليه، وهِبَتها نَفْسَها له من طريق سهل وغيره في الصحاح، وهو القَدْرُ الذي ثبت سَندُه <sup>(١٢)</sup>، وصحّ نَقَلُه.

والدي يتحققُ أنها لما قالت للنبي ﷺ : وهبْتُ نَفْسِي لك ؛ فسكت عنها ، حتى قام رجل فقال: زوِّجنيها يا رسول الله إن لم تكن لك بها حاجة .

ولو كانت هذه الهبة غير جائزة لما سكت رسولُ الله ﷺ ، لأنه لا يقرّ على الباطل إذا سمعه ، حسبا قررناه في كتب الأصول .

ويحتمل أن يكون سكوتُه لأنَّ الآية قد كانت بالإحلال.

(٦٣) في أ: وهذا القدر ثبت سنده.

سورة الأحزاب الآية (٥٠) .....

ويحتمل أن يكون سكت منتظراً بياناً؛ فنزلت الآيةُ بالتحليل والتخيير؛ فاختار تَرْكَها وزوّجها من غيره.

090

ويحتمل أن يكونَ سكت ناظراً في ذلك حتى قام الرجلُ لها طالباً .

وقد روى مسلم، عن عائشة أنها قالت: كنت أغار من اللاتي وهَبْنَ أنفسهنَّ لرسول الله ﷺ ، وقالت: أمَّا تَسْتَحِي امرأةٌ أن تهَبَ نَفْسَها، حتى أنزل الله: ﴿ **تُرْجِي مَنْ تشاءُ مُنهنَّ وتؤْرِي إليك مَنْ تشَاءُ ﴾** فقلت: ما أرى رَبَّك إلا يُسارعُ في هَوَاك.

فاقتضى هذا اللفظ أن مَنْ وهبت نفسها للنبي عِدَّةٌ، ولكنه لم يثبت عندنا أنه تزوّج منهنّ واحدةً أم لا .

المسألة السادسة عشرة: قوله: ﴿ وَأَمْرَأَةً ﴾ :

المعنى أحللنا لك امرأة تهَبُ نفسها من غير صَدَاق؛ فإنه أحلَّ له في الآية قبلها أزواجَه اللاتي آتى أجورهنَّ. وهذا معنى يشارِكُه فيه غيره؛ فزاده فضلاً على أمته أنْ أحلّ له الموهوبة، ولا تحل لأحدٍ غيره.

المسألة السابعة عشرة: قوله: ﴿ مُؤْمِنَةً ﴾ :

وهذا تقييد من طريق التخصيص بالتعليل والتشريف، لا من طريق دليل الخطاب، حسبا تقدم بيانه في أصول الفقه، وفي هذا الكتاب في أمثال هذا الكلام أن الكافرة لا تحلُّ له.

قال إمام الحرمين: وقد اختلف في تحريم الحرة الكافرة عليه.

قال ابن العربي: والصحيحُ عندي تحريمُها عليه، وبهذا يتميّزُ علينا؛ فإنه ما كان من جانب الفضائل والكرامة فحظَّه فيه أكثر، وما كان من جانب النقائص فجانبه عنها أظهر<sup>(12)</sup>، فجوّز لنا نكاحَ الحرائر من الكتابيات، وقُصِرَ هو لجلالته على المؤمنات، وإذا كان لا يحلُّ له من لم يهاجرْ لنقصان فَضْلِ الهجرة فأحرى ألا تحلّ له الكتابية الحرة لنُقْصَان الكفر. المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم (٥٠) ورق الأحزاب الآية (٥٠)

# المسألة الثامنة عشرة: قوله: ﴿إِنَّ وَهَبَتْ ﴾:

قرئت بالفتح في الألف وكسرها ، وقرأت الجماعة فيها بالكسر ، على معنى الشرط . تقديرهُ وأحللنا لك امرأة إنْ وهبت نفسها لك، لا يجوز تقدير سوى ذلك.

وقد قال بعضهم: يجوز أن يكون جواب إنْ محذوفاً، وتقديرُه إن وهبت نفسها للنبي حلَّتْ له. وهذا فاسد من طريق المعنى والعربية، وذلك مبيَّنٌ في موضعه.

ويُعزى إلى الحسن أنه قرأها بفتح الهمزة، وذلك يقتضي أن تكون امرأةً واحدة حلَّت له، لأجل أنْ وهبت نفسهَا ، وهذا فاسدٌ من وجهين:

أحدهما : أنها قراءة شاذة، وهي لا تجوز تلاوةً، ولا توجب حكماً .

الثاني: أن توجب أن يكون إحلالاً لأجل هبتها لنفسها <sup>(١٥)</sup> ، وهذا باطل؛ فإنها حلالٌ له قبل الهبة بالصداق.

وقد نُسِب لابن مسعود أنه كان يسقط في قراءته « أن »؛ فإن صح ذلك فإنما كان يريد أن يبين ما ذكرنا من أن الحكْمَ في الموهوبة ثابتٌ قبل الهبة، وسقوط الصداق مفهوم من قوله: ﴿ **خالصةً لَكَ**﴾ لا من جهة الشرط.

> وقد بينا حكم هذا الشرط وأمثاله في سورة النور . المسألة التاسعة عشرة: قوله: ﴿وَهَبَتْ نَفْسَهَا ﴾:

وهذا يبين أَنَّ النكاحَ عَقْدُ مُعَاوَضة، ولكنه على صفات مخصوصة من جملة المعاوضات وإجارة مباينة للإجارات، ولهذا سُمّي الصداقُ أجرة، وقد تقدم بيانُ ذلك في سورة النساء، فأباح اللهُ لرسوله أن يتزوَّج بغير الصداق؛ لأَنه أَوْلَى بالمؤمنين من أنفسهم. وقد تقدم ذكره.

المسألة الموفية عشرين؛ قوله؛ ﴿إِنَّ أَرَادَ النَّبِيُّ أَنْ يَسْتَنْكِحَهَا ﴾؛

معناه أنها إذا وهبت المرأة نفسها لرسول الله عَلَيْهِ فرسولُ الله عَلَيْهِ مُخَيَّرٌ بعد

( ٦٥ ) في أ : أن يكون أجلاً لأجل هبتها لنفسها .

ذلك إن شاء نكحها وإن شاء تركها؛ وإنما بَيَّنَ ذلك، وجعله قرآنا يُتْلَى – والله أعلم؛ لأنَّ من مكارم أخلاق نبينا أن يقبلَ من الواهب هِبَتَهُ، ويرى الأكارمُ أنّ ردّها هجنة في العادة، ووصمة على الواهب، وإذاية لقلبه؛ فبيَّن الله سبحانه ذلك في حق رسوله لرَفْع الحرج عنه، وليبطل ظَن الناس في عادتهم وقولهم. المسألة الحادية والعشرون: قوله: ﴿ خَالِصَةً لَكَ ﴾:

347

وقد اختلف العلماء في ذلك على ثلاثة أقوال:

سورة الأحزاب الآية (٥٠)

أحدها: خالصة لك: إذا وهبَتْ لك نفسها أن تنكِحها بغير صداق ولا وَلِيّ، وليس ذلك لأحدٍ بعد رسول الله ﷺ ـ قاله قتادة. وقد أنفذ اللهُ لرسوله نِكَاحَ زينب بنت جَحْشٌ في السهاء بغير وليّ من الخَلْق، ولا بَذْل صداقٍ من النبي ﷺ، وذلك بحكم أحكم الحاكمين ومالك العالمين.

الثاني: نكاحه بغير صداق؛ قاله سعيد بن المسيب.

الثالث: أن عَقد نكاحها بلفـظ الهبـة خـالصـاً لـك، وليس ذلـك لغيرك [ مـن المؤمنين ] <sup>(٦٦)</sup> ؛ قاله الشعبي .

قال القاضي: القول الأول والثاني راجعان إلى معنى واحد، إلا أن القول الثاني أصحُّ من الأول؛ لأن سقوط الصداق مذكور في الآية، ولذلك جاءت \_ وهو قوله: إن وهبت نفسها للنبي، فأما سقوط الولي فليس له فيها ذِكْر، وإنما يؤخذ من دليل آخر، وهو أنَّ للولي النكاح؛ وإنما شُرع لقلة الثقة بالمرأة في اختيار أعيان الأزواج، وخَوْف غلبة الشهوة في نكاح غير الكفء، وإلحاق العار بالأولياء، وهذا معدوم في حق النبي عَلَيْهُمْ.

وقد خصص الله رسولَه عَظِيمَةٍ في أحكام الشريعة بمعان لم يشاركه فيها أحد في باب الفرض والتحريم والتحليل، مزيةً على الأمة، وهيبةً له، ومرتبةً خُصّ بها؛ ففرضت عليه أشياء، وما فرضت على غيره؛ وحُرمت عليه أشياء وأفعال لم تحرَّم عليهم؛ وحللت

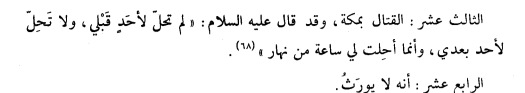
(٦٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.

(٥٠) THE PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية THE PRINCE GHAZI TRUST (٢٠)

له أشياء لم تحلل لهم، منها متَّفَق عليه، ومنها مختَلَفٌ فيه، أفادنيها الشهيد الأكبر <sup>(١٧)</sup> عن إمام الحرمين، وقد استوفينا ذلك في كتاب النبي ﷺ، بيد أنا نشير ها هنا إلى جملةِ الأمرِ لمكان الفائدة فيه، وتعلّق المعنى فيه إشارة موجزة، تبين للبيب وتبصر المريب، فنقول:

أما قسم الفريضة فجملته تسعة : الأول: التهجد بالليل. الثاني: الضحي. الثالث: الأضحى. الرابع : الوتر ، وهو يدخل في قسم التهجد . الخامس: السِّواك. السادس: قضاء دين مَنْ مات معسراً . السابع: مشاورة ذوي الأحلام في غير الشرائع. الثامن: تخسر النساء. التاسع : كان إذا عمل عملاً أثبته . وأما قسم التحريم فجملته عشرة: الأول: تحريم الزكاة عليه وعلى آله. الثاني: صدقة التطوّع عليه، وفي آله تفصيل باختلاف.. الثالث: خائنة الأعين، وهو أن يظهر خِلاَفَ ما يُضمِر، أو ينخدع عما يحب. وقد ذمَّ بعض الكفار عند إذنه؛ ثم ألان له القول عند دخوله. الرابع: حرّم عليه إذا لبس لأَمَتَه أن يخلعها عنه، أو يحكم بينه وبين محاربه، ويدخل معه غيره من الأنبياء في الخبر . الخامس: الأكل مُتَّكئاً في الأصول ذا تشمند الأكبر، والتصحيح من جـ، كما ستأتي في الجزء الرابع هامش: ١٦ من سورة (77)

GHAZI TRUST سورة الأحزاب الآية (٥٠) .... 09 السادس: أكل الأطعمة الكريهة الرائحة. السابع: التبدّل بأزواجه. الثامن: نكاح امرأة تكرَّهُ صُحْبَتَه. التاسع: نكاح الحرة الكتابية. العاشر : نكاح الأمَّة ، وفي ذلك تفصيل يأتي بيانُه في موضعه . وأما قسم التحليل فصفيّ المغَنْمَ. الثاني: الاستبداد بخُمْس الخمس أو الخمس. الثالث: الوصال. الرابع : الزيادة على أربع نسوة . الخامس: النكاح بلفظ الهبة. السادس: النكاح بغير وَلِيّ. السابع : النكاح بغير صدًاق. وقد اختلف العلماء في نكاحه بغير وليٍّ، وقد قدَّمنا أنَّ الأصحَّ عدمُ اشتراط الولي في حقه، وكذلك اختلفوا في نكاحه بغير مهر، فالله أعلم. الثامن: نكاحه في حالة الإحرام، ففي الصحيح أنه تزوّج ميمونة وهو مُحْرِم، وقد بيناه في مسائل الخلاف. التاسع: سقوط القسم بين الأزواج عنه، على ما يأتي بيانه في قوله: ﴿ تُوْجِى مَنْ تَشاء مِنهُنَّ وتُؤْوِي إليكَ مَنْ تَشاء ﴾ [الأحزاب: ٥١]. العاشر : إذا وقع بصَرُه على امرأة وجب على زوجها طلاقُها ، وحلَّ له نكاحُها . قال القاضي: هكذا قال إمام الحرمين، وقد بينا الأُمْرَ في قصة زيد بن حارثة كيف وقع . الحادي عشر : أنه أعتق صفِيَّة وجعل عِتْقَها صداقها ؛ وفي هذا اختلافٌ بينَّاه في كتاب الإنصاف، ويتعلق بنكاحه بغير مَهْرٍ أيضاً . الثاني عشر : دخول مكة بغير إحرام ، وفي حقَّنا فيه اختلاف .



سورة الأحزاب الآية (٥٠)

قال القاضي: إنما ذكرته في قسم التحليل؛ لأن الرجل إذا قارب الموت بالمرض زال عنه أكثر ملكه، ولم يبق له إلا الثلث خالصاً، وبقي ملك رسول الله عَظَّيْتُم بعد موته ما تقدَّم في آية الميراث.

> الخامش عشر : بقاء زوجيته من بعد الموت (٦٩) . السادس عشر : إذا طلق امرأة ، هل تبقى حرمته عليها فلا تنكح (٧٠) ٢. وهاتان المسألتان ستأتيان إن شاء الله تعالى .

وهذه الأحكام في الأقسام المذكورة على اختلافها مشروحةٌ في تفاريقها، حيث وقعت مجموعة في شرَّح الحديث الموسوم بالنيرين في شرَّح الصحيحين. المسألة الثانية والعشر ون:

تكام الناس في إعراب قوله: ﴿ خَالِصَةً لَكَ﴾، وغلب عليهم الوَهْمُ فيه، وقد شر حناه في ملجئة المتفقهين.

وحقيقته عندي أنه حالٌ من ضمير متصل بفعل مضمر دلَّ عليه المظْهَر ، تقديره أحللنا لك أزواجك، وأحللنا لك امرأةً مؤمنة، أحللناها خالصةً بلفظ الهبة وبغير صداق، وعليه انبني معنى الخلوص ها هنا.

#### المسألة الثالثة والعشر ون:

قيل: هو خلوص النكاح له بلَفْظِ الهبة دون غيره، وعليه انبنــى معنى الخـلـوص هاهنا .

- ( ٦٨ ) سىق تخرىچە.
- من أ : بقاء زوجته من بعد الموت . ( 79
- في أ : هل تبقى حرمة عليها فلا تنكح. ( 🗸

مورة الأحزاب الآية (م) من المعادية ال

وهذا ضعيف؛ لأنا إنْ قلنا: إنَّ نكاحَ النبيّ ﷺ لا بُدَّ فيه من الوليّ ـ وعليه يدُلُّ قوله لعمرو بن أبي سلمة ربيبه، حين زوّج أمه: قم يا غلام فزوّج أمك.

ولا يصح أن يكونَ المرادُ بهذه الآية هذا؛ لأن قولَ الموهوبة: وهبْتُ نفسي لك لا ينعقدُ به النكاح، ولا بدّ بعده من عقد مع الولي، فهل ينعقد بلفظه وصِفَتِه أم لا؟ مسألة أُخرى لا ذِكْر للآية فيها.

الثاني: أن المقصود بالآية خلُوّ النكاح من الصداق، وله جاء البيانُ، وإليه يرجع الخلوص المخصوص به.

الثالث: أنه قال بَعْدَ ذلك: إنْ أرادَ النبيُّ عَقَلِيَهُمُ أَن يستنكحَها، فذكره في جَنَبَتِه بلفظ النكاح المخصوص بهذا العقد، فهذا يدلُّ على أنّ المرأةَ وهبت نفسها بغير صداق، فإن أراد النبيُّ عَقِلَيْهُمُ أن يتزوّج، فيكون النكاح حكماً مستأنفاً، لا تعلّق له بلفظ الهبة، إلا في المقصود من الهبة، وهو سقوطُ العِوَض وهو الصَّدَاق.

الرابع، إنا لا نقول: إنَّ النكاح بلفظ الهبة جائز في حق غيره من هذا اللفظ؛ فـإن تقدير الكلام على ما بيناه أحللنا لك أزواجَك، وأحللنا لك المرأة الواهبة نَفْسها خالصة، فلو جعلنا قوله: ﴿ **خَالِصَةً**﴾ حالاً من الصفة التي هي ذِكر الهِبَةِ دون الموصوفِ الذي هُوَ المرأة وسقوط الصداق، لكان إخلالاً مِنَ القول، وعُدُولاً عن المقصود في اللفظ؛ وذلك لا يجوز عربيَّةً، ولا معنى.

ألا ترى أنكَ لو قلْتَ: أُحدَّثك بالحديث الرباعي خالصاً لك دون أصحابك لما كان رجوعُ الحال إلا إلى المقصود الموصوف، وهو الحديث؛ هذا على نظام التقدير، فلو قلتَ على لفظ أحدثك بحديث إن وجدته بأربع روايات خالصاً ذلك دون أصحابك لرجعَتِ الحالُ إلى المقصود الموصوف أيضاً، دون الصفَةِ؛ وهذا لا يفهمه إلا المتحققون في العربية، وما أرى مَنْ عَزَا إلى الشافعي أنه قال الضمير في قوله: (خالصة) يرجعُ إلى النكاح بلفظ الهبة إلا قد وهم، لأَجْل مكانتِه من العربية. والنكاحُ بلَفْظِ الهِبَة جائز عند علمائنا، معروف بدليله في مسائل الخلاف. الأحزاب الآية (٥٠) من THE PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٥٠) THE PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٥٠)

المسألة الرابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ مِنْ دُونَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ :

فائدته أَنَّ الكفارَ وإنْ كانوا مخاطَبِين بفروع الشريعة عندنا فليس لهم في ذلك دخول؛ لأنَّ تصريفَ الأحكام إنما تكونُ بينهم على تقدير الإسلام <sup>(١٧)</sup>.

المسألة الخامسة والعشرون: قوله تعالى: ﴿قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي أَزْوَاجِهِمْ﴾:

قد تقدَّم القولُ في بيان عِلْم الله في كتاب المشكلين وكتاب الأصول. وكذلك تقدّم القولُ فيه.

المسألة السادسة والعشرون: وهي قوله: ﴿ما فَرَضْنًا ﴾:

وبينا معنى الفَرْض، والقَدْرُ المختصُّ بهذه المسألة من ذلك انَّ الله أَخبر أنَّ عِلْمَه سابقٌ بكل ما حكم به، وقرر على النبيّ عَلَيْكَم (٢٢) وأمته في النكاح وأعداده وصفاته، وملك اليمين وشروطه، بخلافه، فهو حكمٌ سبقَ به العلْمُ، وقضاعُ حقَّ به القولُ للنبي في تشريعه وللمُنْبَأ المرسل <sup>(٢٣)</sup> إليه بتكليفه.

المسألة السابعة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ لِكَيْلاً يَكُونَ عَلَيْكَ حَرَجٌ ﴾:

أَيْ ضِيق في أَمْرِ أَنْتَ فيه محتاجٌ إلى السّعَةِ، كما أنه ضيق عليهم في أَمْرِ لا يستطيعون فيه شَرْطَ السعة عليهم.

المسألة الثامنة والعشرون: قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيًّا ﴾ :

قد بينًا معنى ذلك في كتاب « الأمد الأقصى » بياناً شافياً .

والمقدارُ الذي ينتظِمُ به الكلامُ ها هنا أنه لم يؤاخذ الناسَ بذنوبهم، بل بقولهم، ورَحِمَهُمْ وشَرَّف رُسُلَه الكرام، فجعلهم فوقهم، ولم يُعْطِ على مقدار ما يستحقون؛ إذ لا يستحقون عليه شيئاً؛ بل زادهم مِنْ فضله، وعمَّهُم برِفقِه ولُطْفه، ولو أخذهم

- (٧١) في أ : إنما تكون منهم على تقدير الإسلام.
  - (٧٢) في أ : وقدر على النبي عَلِيْهُمْ .
  - (٧٣) في أ : من شريعته وللمنبأ المرسل .

بذنوبهم، وأعطاهم على قَدْرِ حقوقهم ـ عند مَـنْ يرى ذلك من المبتدعة ـ أو على تقدير ذلك فيهم، لما وجب للنبي ﷺ شيء، ولا غفر للخَلْق ذَنْب؛ ولكنه أنعم على الكلّ، وقدَّمَ منازِلَ الأنبياء صلوات الله عليهم، وأعطى كُلاًّ على قَدْرِ عِلْمِه وحكمه وحكمته؛ وذلك كلّه بفضل الله ورحمته.

#### الآية السادسة عشرة

قوله تعالى: ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُؤْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ وَمَن ابْتَغَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْتَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكَ ذَلِكَ أَدْنَىٰ أَنْ تَقَرَّ أَعْيُنُهُنَّ وَلاَ يَحْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَا آتَيْتَهُنَّ كُلُّهُنَّ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَكَانَ اللهُ عَلِيماً حَلِيماً ﴾ [ الآية: ٥١ ].

فيها عشر مسائل:

سورة الأحزاب الآية (٥١)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك خمسة أقوال:

الأول رَوى أبو رَزِين العقيلي أنّ نساءَ النبي ﷺ لما أشفقن أنْ يُطَلِّقَهنَّ رسولُ الله ﷺ قُلْنَ: يا رسول الله؛ اجعل لنا من نفسك ومالك ما شئْتَ، فكانت منهن سَوْدة بنت زمعة، وجُوَيْرية، وصفية، وميمونة، وأُم حبيبة، غير مقسوم لهن وكان ممن آوَى عائشة، وأُم سلمة، وزينب، وأم سلمة، يضمهنّ، ويقسم لهنّ – قاله الضحاك.

الثاني: قال ابن عباس: أراد مَنْ شِئْتَ أَمسكت، ومَنْ شئت طلَّقْتَ.

الثالث: كان النبي ﷺ إذا خطب امرأةً لم يكن لرجلٍ أَنْ يخطَبها حتى يتزوَّجها رسولُ الله ﷺ أو يتركها .

والمعنى أترك نكاحَ مَنْ شئت، وأنكح مَن شئت؛ قاله الحسن.

الرابع: تعزل مَنْ شئت، وتضم من شئت؛ قاله قتادة. الخامس: قال أبو رَزِين: تعزل مَنْ شئْتَ عن القسم، وتضمّ من شئت إلى القسم. الأحزاب الآية (٥١) THE PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٥١) THE PRINCE GHAZI TRUST

## المسألة الثانية: في تصحيح هذه الأقوال:

أما قول أبي رَزِين فلم يرد من طريق ٍ صحيحة؛ وإنما الصحيح ما روي عن عائشة مطلقاً من غير تسميةٍ على ما يأتي بيانه إن شاء الله تعالى.

وروي في الصحيح أنَّ سَوْدَةَ لما كبرت قالت: يا رسول الله؛ اجعل يــومــي منــك لعائشة، فكان يقسم لعائشة يومين: يومها، ويوم سَوْدَة.

وأما قول الحسن فليس بصحيح ولا حسنٍ من وجهين:

أحدهما : أن امتناع خطبة مَنْ يخطبها رسولُ الله ﷺ ليس له ذِكْرٌ ولا دليل **فِ** شيء مِنْ مَعَانِي الآية ولا ألفاظها .

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ وَتُؤْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾:

يعني تؤخّر وتضمَّ، ويقال: أرجأته إذا أُخَّرته، وآويت فلاناً إذا ضممته وجعلته **في** ذَرَاك وفي جملتك، فقيل فيه أقوال ستة:

> الأول: تطلّق مَنْ شِئْتَ، وتمسِكُ مَنْ شِئْتَ؛ قاله ابن عباس. الثاني: تترك مَنْ شَئْت، وتنكح مَنْ شَئت؛ قاله قتادة. الثالث: ما تقدم من قول أبي رَزِين العقيلي. الرابع: تقسم لمن شئت، وتترك قسمَ مَنْ شئت.

الخامس: ما في الصحيح، عن عائشة، قالت: كنت أغار من اللائي وهَبْنَ أنفسهن لرسول الله ﷺ ، وأقول: أتهَبُ المرأةُ نفسها؟ فلما أنزل الله: ﴿ تُرْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُؤْوِي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ ﴾ .

قلت : ما أرى ربَّك إلا يُسَارع في هَواك.

السادس: ثبت في الصحيح أيضاً، عن عائشة أنَّ رسولَ الله ﷺ كان يستأذِنُ في يوم المرأةِ منَّا بعد أن نزلَتْ هذه الآية: ﴿ تُوْجِي مَنْ تَشَاءُ مِنْهُنَّ وَتُوَوِّي إِلَيْكَ مَنْ تَشَاءُ، وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْتَ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكَ ﴾، فقيل لها: ما كنت تقولين ؟ قالت: كنت أقول: إنْ كان الأمرُ إليّ فإني لا أريد \_ يا رسولَ الله \_ أن أُوثِرَ عليكَ إحداً. وبعضُ هذه الأقوال يتداخلُ مع ما قدمناه في سبب نزولها ، وهذا الذي ثبت في الصحيح وهو الذي ينبغي أَنْ يعوَّل عليه.

GHAZI TRUST

والمعنى المراد هو أنَّ النبيَّ عَلَيْكُ كان مخيَّراً في أزواجه إنْ شاء أن يقسم قَسَمَ، وإن شاء أنْ يتركَ القسم ترك، لكنه كان يقسم من قِبَل نفسه دون فَرْض ذلك عليه؛ فإن قول مَنْ قال إنه قيل له: انكِحْ مَنْ شئت، واترك مَنْ شئت، فقد أفاده قولُه: ﴿ إِنَا أَحْلَلْنَا لكَ أزواجَكَ اللاتي آتَيْتَ أَجورَهنّ وما ملكَتْ يمينُكَ مما أفاءَ اللهُ عليكَ وبنات عمّك وبنات عمَاتك، وبنات خالك وبنات خالاتك اللاتي هاجَرْنَ معك وامرأة مُؤْمنة إنْ وهبَتْ نَفْسَها للنبيّ إنْ أرادَ النبيَّ أَنْ يستَنْكِحَها خالصة لكَ من دُون المؤمنين ﴾ [الأحزاب: ٥٥]. حسبا تقدم بيانُه من الابتداء في ذلك والانتهاء إلى آخر الآية، فهذا القولُ يحمل على فائدة مجردة<sup>(17)</sup>، فأما وجوبُ القسم فإن النكاح يَقْتَضِيه، ويلزم الزوجَ؛ فخصّ النبي عَيَيْكَم في ذلك بأن جُعل الأَمْرُ فيه إليه.

فإنْ قيل: فكيف يقال: إنّ القسم غَيْرُ واجب على النبي ﷺ ، وهو \_ عليه السلام \_ كان يعدلُ بين أزواجه في القسم، ويقول: «هذه قُدْرَتي فيا أملك، فلا تلمني فيا تملك ولا أملك \_ يعني قلبه»؛ لإيثار عائشة دون أن يكونَ يظهر ذلك في شيء من فعله.

قلنا : ذلك من خِلاَل النبي عَيَّلِيَّهِ وفَضْلِه ، فإنَّ الله عز وجل أعطاه سقوطه ؛ وكان هو عَلَيْتَهِ يلتزمه تطيباً لنفوسهنّ ، وصَوْناً لهنّ عن أقوال الغيرة التي ربما ترقَّت إلى ما لا ينبغي.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَمَنِ ابْتَغَيْتَ مِمَّنْ عَزَلْتَ ﴾:

يعني طلبت، والابتغاء في اللغة هو الطَّلب، ولا يكونُ إلا بعد الإرادة، قال الله تعالى مُخْبِراً عن موُسَى: ﴿ **ذَلِكَ ما كُنَّا نَبْغِ ﴾**[الكهف: ٦٤].

(٧٤) في أ : يحمل على فائدة مجددة .

سورة الأحزاب ( ٥١ ) .

الأحزاب الآية (٥١) مواقع الأحزاب الآية (٥١) Ouranic Thought

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ مِمَّنْ عَزَلْتَ ﴾:

يعني أزلت، والعزلة الإزالة، وتقدير الكلام في اللفظين مفهوم.

والمعنى: ومَنْ أردتَ أن تضمه وتؤويه بعد أنْ أَزَلْتَه فقد نِلْتَ ذلك عندنا، ووجدته تحقيقاً لقول عائشة: لا أرى ربَّكَ إلا وهو يُسارع في هَوَاك؛ فإنْ شاء النبيُّ يَوْلِيَهُ أَنْ يؤخَر أَخَر، وإن شاء أن يقدّم استقدم، وإن شاء أَنْ يَقْلِبَ المؤخر مقدماً والمقدم مؤخَّراً فعل، لا جُناح عليه في شيء من ذلك، ولا حَرَجَ فيه، وهي:

المسألة السادسة:

وقد بيّنا الجناح فيا تقدم، وأوضحنا حقيقته.

المسألة السابعة: قوله: ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ تَقَرَّ أَعْيُنُهُنَّ وَلاَ يَحْزَنَّ وَيَرْضَيْنَ بِمَا آتَيْتَهُنَّ كُلَّهُنَ ﴾:

المعنى أنَّ الأمر إذا كان الإدناء والإقصاء لهنَّ، والتقريب والتبعيد إليك، تفعلُ من ذلك ما شئت، كان أقرب إلى قُرَّةِ أعينهن، وراحة قلوبهن؛ لأن المرءَ إذا علم أنه لا حقَّ له في شيء كان راضياً بما أُوتي منه وإنْ قَلَّ، وإنْ علم أن له حقًّا لم يُقْنِعه ما أوتي منه، واشتدت غَيْرتُه عليه، وعظم حِرْصه فيه، فكان ما فعل اللهُ لرسوله من تفويض الأمر إليه في أحوال أزواجه أقربَ إلى رضاهنّ معه، واستقرار أعينهنّ على ما يسمح به منه لهن <sup>(٢٥)</sup>، دون أن تتعلق قلوبهُنَّ بأكثر منه، وذلك قوله في :

المسألة الثامنة: ﴿ وَلَا يَحْزَنَّ وَيَرِضَيْنَ بِمَا آتَيْتَهُنَّ كُلُّهنَّ ﴾:

المعنى: وتَرْضَى كلُّ واحدةٍ بما أُوتيت من قليل أو كثير ، لعلمها بأنَّ ذلكَ غَيْرُ حقّ لها ، وإنما هو فضْلٌ تفضَّلَ به عليها ، وقليلُ رسول الله عَيَّالِيَّه كثير ، واسم زوجته ، والكونُ في عصمته ، ومعه في الآخرة في دَرَجته ، فَضْلٌ مِنَ الله كبير .

(٧٥) في أ : على ما سمح به منه لهن .

سورة الأحزاب الآية ( ۲۵ ) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANTC THOUGHT

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي قَلُوبِكُمْ ﴾:

وقد بيّنا في غير موضع ــ وهو بَيِّنٌ عند الأمة ــ أَنَّ البارىءَ لا يَخْفَى عليه شيٌّ في الأرض ولا في السماء . يعلَمُ السرَّ وأَخْفَى ، ويَطَّلِعُ على الظاهر والباطن .

ووَجْهُ تخصيصه بالذكر ها هنا التنبيه على أنه يعلمُ ما في قلوبنا من مَيْل إلى بعض ما عندنا من النساء دون بَعْض، وهو يسمح في ذلك؛ إذ لا يستطيع العَبْدُ أن يَصْرِفَ قَلْبَهُ عن ذلك الميل إن كان يستطيع أن يصرفَ فعله، ولا يؤاخذ البارىء سبحانه بما في القلب من ذلك، وإنما يؤاخذ بما يكون من فِعْلٍ فيه، وإلى ذلك يعودُ قوله: **(وَكَانَ اللهُ علياً حكياً)** [ طه: ٧ ]، وهي:

المسألة العاشرة (٢٧):

#### الآية السابعة عشرة

قوله تعالى: ﴿لَا يَحِلُّ لَكَ النَّسَاءُ مِنْ بَـعْــدُ وَلا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزْواج وَلَوْ أَعْجَبَكَ حُسْنُهنَّ إلاَّ مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ رَقِيباً ﴾ [الآية: ٥٢].

فيها تسع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أنها نزلت في أسماء بنت عُمَيْس، لما توفّي زوجُها جعفر بن أبي طالب أعجب النبيَّ ﷺ حسنُها، فأرادَ أن يتزوجَها، فنزلت الآية. وهذا حديث ضعيف. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿لَا يَحِلُّ لَكَ النِّسَاءُ مِنْ بَعْدُ﴾:

اعلموا ـ وفَقكم اللهُ ـ أنَّ كلمة **« بعد »** ظرف بُنِي على الضمَّ ها هنا ، لما اقترن به من الحَذْفِ، فصار بهذه الدلالة كأنه بعضُ كلمةٍ ، فربط على حَرْفٍ واحد ليتبيّن ذلك.

(٧٦) هكذا في الأصول كلها.

مراجع الأحزاب الآية (٥٢) مراجع المراجع ا مراجع المراجع ال

واختلف العلماء في تعيين المحذوف على ثلاثة أقوال:

الأول: لا يحلُّ لك النساء مِنْ بَعْدِ مَنْ عِندك، منهن اللواتي اخترنَكَ على الدنيا فقُصِر عليهنَّ من أجْلِ اختيارهن له؛ قاله ابن عباس.

الثاني: مِن بَعْدِ ما أحللنا لك، وهي الآية المتقدمة؛ قاله أبيّ بن كعب.

الثالث: لا يحلُّ لك نكاحُ غير المسلمات؛ قاله سعيد بن جُبير، وعكرمة، ومجاهد. المسألة الثالثة: في التنقيح:

أما قول مجاهد وغيره بأنَّ المعنى لا يحلّ لك نكاحُ غير المسلمات فداخلٌ تحت قول أبيّ بن كعب؛ لأن الآية لا تحتمل إلا قولين:

أحدهما قول ابن عباس، والثاني قول أبيّ بن كعب.

فإذا قلنا بقول أبيّ، وحكمنا أنّ المراد بالآية لا يحلّ لك النساءُ من بعد ما أحللنا لك من أزواجك اللاتي آتيتَ أجورَهُنَّ قرابتك المؤمنات المهاجرات، والواهبة نفسها ـ بقي على التحريم مَنْ عداهنّ.

والآية محتملة لقول ابن عباس وأُبيّ، ويقوّى في النفس قول ابن عباس ـ والله أعلم ـ كيف وقع الأمر .

وقد اختلف العلماء في ذلك؛ فقالت عائشة، وأم سلمة: لم يَمُتْ رسولُ الله ﷺ حتى أحلَّ له النساء، وبه قال ابن عباس، والشافعي وجماعة، وكأن الله لما أحلّ له النساء حتى الموت قصر عليهن كما قصرن عليه ـ قاله ابن عباس في روايته، وأبو حنيفة، وجماعة وجَعَلُوا حديثَ عائشة سنَّة ناسخة، وهو حديثٌ واهٍ، ومتعلق ضعيف، وقد بيناه في القسم الثاني من الناسخ والمنسوخ؛ فتمّ تمامُ القول وبيانه. المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ولَا أَنْ تَبَدَّلَ بِهِنَّ مِنْ أَزُواجٍ ﴾: فيه ثلاثة أقوال:

الأول: لا يحلُّ لكَ أنْ تطلِّقَ امرأةً من أزواجك ، وتنكح غيرها ؛ قاله ابن عباس . الثاني: لا يحلُّ لك أَنْ تبدّل المسلمة التي **عند**ك بمشركة ؛ قاله مجاهد . سورة الأحزاب الآية ( ٥٢ ) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST ......

الثالث: لا تُعْطي زوجك في زوجة أخرى، كما كانت الجاهلية تفعله؛ قاله ابن زيد.

7.9

المسألة الخامسة: أصحُّ هذهِ الأقوال:

قولُ ابْن عباس، له يشهد النصُّ، وعليه يقومُ الدليل.

وأما قولُ مجاهد فمبنيٍّ على ما سبق من قوله في المسألة قَبْلَها، وهو ضعيفٌ؛ لأنّ اللفظَ عام، ولا يجوزُ تخصيصُه بما يبطل فائدته ويُسْقِط عمومه، ويُبْطل حكمه، ويذهب من غير حاجةٍ إلى ذلك.

وأما قول ابن زيد فضعيف؛ لأنَّ النهيَ عن ذلك لم يختص به رسولُ الله ﷺ ، بل ذلك حكْمٌ ثابت في الشَّرْعِ على النبي ﷺ ، وعلى جميع الأمة؛ إذ التعاوض في الزوجات لا يجوزُ.

والدليلُ عليه أنه قال: ِ﴿ **بِهِنَّ مِنْ أَزْوَاجٍ ﴾** ، وهذا الحكم لا يجوز لا بهنَّ ولا بغيرهنّ ، ولو كان المرادُ استبدالَ الجاهلية لقال: أزواجك بأزواج ، ومتى جاء اللفظُ خاصاً في حُكْمٍ لا ينتقلُ إلى غيره لضرورة <sup>(٧٧)</sup> .

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ مَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ ﴾ :

المعنى فإنه حلالٌ لك على الإطلاق المعلوم في الشرع من غَيْرِ تَقْييد.

وقد اختلف العلما<sup>م</sup> في إحلال الكافرةِ للنبي ﷺ ، فمنهم من قال: يحلَّ له نكاحُ الأمَّة الكافرة ووطؤها بملك اليمين؛ لقوله تعالى: ﴿ **إلاّ ما مَلَكتْ يَمِينُكُ ﴾ ؛** وهذا عموم.

ومنهم من قال: لا يحلُّ له نكاحُها؛ لأن نكاح الأمَة مقيدٌ بشرط خَوْفِ العَنَت؛ وهذا الشرطُ معدوم في حقّه؛ لأنه معصوم؛ فأما وَطُوُّها بملك اليمين فيتردَّد فيه.

والذي عندي أنه لا يحلُّ له نكاحُ الكافرة ، ولا وَطُوُّها بملك اليمين ، تنزيهاً لقَدْره

(٧٧) في أ: لا ينتقل إلى غيره إلا لضرورة دليل.

عن مباشرة الكافرة، وقـد قـال الله تعـالى: **﴿ولا تُمْسِكُوا بِعِصَم الكَوَافِر ﴾** [الممتحنة: ١٠]، فكيف به يَؤَلِينَهِ! وقال: ﴿ **اللاَّتِي هَاجَرْنَ مَعك** ﴾، فشرط في الإحلال له الهجرة بعد الإيمان، فكيف يقال إنَّ الكافرة تجِلُّ له! **المسألة السابعة: ﴿وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلٌ شَيْءِ رَقِيباً ﴾:** 

مالكم عام الأحزاب الآية (٥٣)

وقد تقدم معنى الرَّقِيب في أسمائه سبحانه وتعالى والمعنى المختص به ها هنا أنّ الله يعلمُ الأشياءَ عِلْماً مستمراً <sup>(٧٧)</sup> ، ويحكم فيها حُكْماً مستقراً ، ويربط بعضها ببعض رَبْطاً ينتظم به الوجود ، ويصحُّ به التكليف.

#### الآية الثامنة عشرة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلاَّ أَنْ يُوْذَنَ لَكُمْ إلَى طَعَام غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَاهُ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانْتَشِرُوا وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيَثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبِيَّ فيستَحْيِي مِنْكُمْ وَاللهُ لاَ يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابِ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُوذُوا رَسُولَ اللهِ وَلَا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُمْ عِنْدَ اللهِ عَظِيماً ﴾ [الآية: ٥٣].

فيها ثمان عشرة مسألة :

71.

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك ستة أقوال:

الأول: رُوي عن أنس في الصحيح وغيره: كتاب البخاري، ومسلم، والترمذي ـ واللفظ له، قال أنس بن مالك: تزوّجَ رسولُ الله مُتَلِيَّهِ ، فدخل بأهله، فصنعت أَم سُلَيم أمي حَيْساً، فجعلته في تَوْر، وقالت لي: يا أنس؛ اذهَبْ إلى رسول الله مُتَلِيَّةٍ فقُلْ: بعثَتْ به إليك أُمي، وهي تُقْرئك السلام، وتقول لك: إن هذا لكَ مَنّا قليلٌ يا رسول الله.

(٧٨) في أ : يعلم الأسماء علماً مستقرأ .

سورة الأحزاب الآية ( 🖓 ) 📰 🔚 المحتار المحتار المحتاب التي ا

قال: فذهبْتُ به إلى رسول الله ﷺ ، وقلتُ : إن أُمي تقرئك السلام وتقول لكَ : إنَّ هذا لكَ منَّا قليل يا رسولَ الله. فقال: «ضَعْه»، ثم قال: « اذهَبْ فادْعُ لي فلاناً وفلاناً، ومَنْ لقيت» ـ وسَمَّى رجالاً ـ فدعوْتُ مَنْ سَمَّى، ومن لقيتُ.

711

قال: قلتُ لأنس: عدَدكُم كَمْ كانوا؟ قال: زُهَاء ثَلاَممائة. فقال: قال لي رسول الله عَلَيْكَمْ : « يا أُنَس؛ هات التَّوْر ». قال: فدخلوا حتى امتلأت الصُّفَّة والحُجْرة، فقال رسول الله عَلِيْكَمْ : « لِيَتَحَلَّقْ عشرة عشرة، وليأكُلْ كلُّ إنسان مما يليه »؛ قال: فأكلوا حتى شَبِعُوا. قال: فخرجت طائفةٌ ودخلت طائفةٌ، حتى أكلوا كلّهم.

قال: قال لي: «يا أنّس، ارفع». قال: [ فرفعتُ ] <sup>(٧٩)</sup> ، فما أدري حين وضَعْتُ كان أكثر أم حين رفعْتُ.

قال: وجلس منهم طوائف يتحدّثون في بيت رسول الله ﷺ ، ورسول الله ﷺ جالسٌ وزَوْجتُه مُوَلَيةٌ وجهها إلى الحائط، فَثَقُلُوا على رسول الله ﷺ ، فخرج رسولُ الله ﷺ فسلَّم على نِسَائه، ثم رجع. فلما رأَوْا رسولَ الله ﷺ قد رجع ظَنُّوا أنهم قد تَقُلُوا عليه، فابتدَرُوا الباب، وخرجوا كلّهم، وجاء رسولُ الله ﷺ حتى أَرْخَى السَّتُر ، ودخل، وأنا جالس في الحُجْرة، فلم يَلْبَتْ إلا يسيراً حتى خرج عليّ، وأنزل الله هذه الآية، فخرج رسولُ الله ﷺ فقرأها على الناس: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تَدْخُلُوا بيوتَ النبيّ إلاّ أَنْ يُؤْذَن لكم إلى طعام غَيْر ناظرين إنّاه... ﴾ إلى آخر الآية.

قال أنس: أنا أحْدَثُ الناس عَهْداً بهذه الآيات، وحجب نساء النبي عَيْضَهُ (٨٠).

الثاني: روى مجاهد، عن عائشة، قالت: كُنْتُ آكُلُ مع رسول الله عَنَيْتَ حَيْسًا، فمرَّ عُمَرُ فدعاه، فأكل، فأصاب أصبعه أصبعي، فقال حينئذ: لو أُطاع فيكنَّ ما رأتكن عَيْنٌ؛ فنزل الحجاب.

(٧٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول. وأضافها البجاوي من صحيح مسلم، وسنن الترمذي. (٨٠) انظر: (سنن الترمذي: ٣٥٧/٥، وأسباب النزول للسيوطي: ١٤٢. وصحيح مسلم: ١٠٥١). ۲۱۲ PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (۵۳) PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (۵۳)

الثالث: ما رَوى عروة عن عائشة أنّ أزواجَ النبي ﷺ كنّ يخرجن بالليل إلى المناصع وهو صَعِيد أفيح، يتبرَّزْنَ فيه، فكان عُمر يقول للنبي ﷺ : احجُبْ نساءَك، فلم يكن يفعَلُ، فخرجت سَوْدَة ليلةً من الليالي، وكانت امرأة طويلة، فناداها عمر: قد عَرَفْنَاكِ يا سَوْدَة، حِـرْصاً على أن ينـزل الحجـاب. قـالـت عـائشة: فـأنـزل الحجاب (٨١).

الرابع: روي عن ابن مسعود: أمِرَ نساء النبي ﷺ بالحجاب، فقالت زينب بنت جَحْش: يابن الخطاب؛ إنك تغار علينا والوحْيُ ينزل علينا، فأنزل الله تعالى: ﴿ **وإذَا** سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فاسألوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابِ﴾.

الخامس: روى قَتَادة أَنَّ هذا كان في بيت أم سلَمَة، أكَلُوا وأطالُوا الحديثَ، فجعل النبيَّ ﷺ يدخل ويخرج، ويستحي منهم، والله لا يستحيي من الحق.

السادس: روى أنس أنَّ عمر قال: قُلْتُ: يا رسول الله؛ إنَّ نساءك يَدخُلُ عليهن البرُّ والفاجِرُ، فلو أمرتهن أن يحتجِبْنَ؛ فنزلت آية الحجاب.

المسألة الثانية:

هذه الروايات ضعيفة إلآ الأولى والسادسة، وأما رواية ابن مسعود فب اطلـةً، لأن الحجاب نزل يوم البناء بزينب، ولا يصحَّ ما ذكر فيه. **المسألة الثالثة: قوله: ﴿ بُيُوتَ النَّبِيَّ ﴾** يَتَالِي**َّةِ :** 

هذا يقتضي أن البيتَ بيت الرجل إذ جعله مضافاً إليه.

فإن قيل: فقد قال: ﴿واذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيات اللهِ والحِكْمَةِ﴾ [الأحزاب: ٣٤].

قلنا: إضافةُ البيوتِ إلى النبي ﷺ إضافة ملك، وإضافة البيوت إلى الأزواج إضافة مَحَل؛ بدليل أنه جعل فيها الإذْنَ للنبي ﷺ، والإذن إنما يكونُ للمالك، وبدليل

(۸۱) انظر : (صحیح مسلم: ۱۷۰۹).

سورة الأحزاب الآية (٣٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٥٣) مورة الأحزاب الآية (٣٥)

قوله: ﴿ **إِنَّ ذَلِكُمْ كَان يُوْذِي النبيَّ**﴾ ﷺ، وكذلك يؤذِي أزواجَه، ولكن لما كان البيتُ بيْتَ النبي ﷺ، والحقّ حقّ النبيِّ ﷺ - أضافَهُ إليه.

وقد اختلف العلماء في بيوت النبيّ عَلِيْتُهِ إِذْ كُنّ يَسَكُنّ فيها، هَلْ هُنَّ مِلكٌ لهن أَم لا؟

فقالت طائفة: كانت مِلْكاً لهنّ بدليل أنهنّ سكَنَّ فيها بعد موت النبي عَلَيْتُهِ إلى وفاتهن؛ وذلك أنَّ النبيَّ عَلَيْتُهُ وهب لهنّ ذلك في حياته.

وقالت عائشة: لم يكن ذلك لهنّ هِبَة، وإنما كان إسكاناً، كما يُسكن الرجل أهله، وتمادى سكناهنّ بها إلى الموت لأحد وجهين: إما لأنّ عدتهن لم تَنْقَض إلا بموتهن، وإما لأنّ النبي مُطالية استثنى ذلك لهنَّ مدةَ حياتهنَّ، كما استثنى نفقاتهنَّ بقوله: «ما تركْتُ بعد نفقة عيالي ومؤنة عامِلي فهو صدقَةٌ »<sup>(٨٢)</sup>. فجعلها النبيُّ عُطالة صدقة بعد نفقة العيال؛ والسكْنَى من جملة النفقات، فإذا متْنَ رجعت مساكنهنَّ إلى أصلها من بيت المال، كرجوع نفقاتهن.

والدليلُ القاطع لذلك أنَّ ورثتهنَّ لم يرثوا عنهن شيئاً من ذلك، ولو كانت المساكنُ مِلْكاً لهن لورث ذلك ورثتُهن عنهنّ، فلما رُدَّت منازلهنَّ بعد موتهن في المسجد الذي تعمُّ منفعتُه جميعَ المسلمين دَلَّ ذلك على أن سكناهنّ إنما كانت متاعاً لهن إلى المهات، ثم رجعت إلى أصلها في منافع المسلمين.

المسألة الرابعة :قوله : ﴿ إِلاَّ أَنْ يُؤُذَّنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَّاهُ ﴾ :

وقد تقدم القول في الإذن وأحكامه في سورة النور . المسألة الخامسة: قوله: ﴿ إِلَى طَعَام ﴾:

يعني به ها هنا طعام الوليمة ، والأطعمةُ عند العرب عشرة : المأُدُبَة ، وهي طعام الدعوة كيفها وقعت . طعام الزائر التُّحْفَة ، فإن كان بعده غيره فهو النزل .

(۸۲) سبق تخريجه.

مراجعة الأحزاب الآية (٥٣) The PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٥٣) The Our Anic Thought

وطعام الإملاك الشدخية (٨٢) ، وما رأيته في أثر ، إلاَّ ما رُوِيَ أن النجاشي لما عقد نكاح النبي ﷺ مع أم حَبيبة عنده قال لهم : لا تفرقوا الأطعمة. وكذلك كانت الأنبياء تفعل، وبعث بها إلى النبي ﷺ في المدينة. طعام العُرس: الوليمة. طعام البناء : الوَكيرة. طعام الولادة: الخُرْس. طعام سابعها : العقيقة . طعام الخِتَان: الإعذار: ويقال: العَذيرة. طعام القادم من السفر : النقيعة . طعام الجنازة: الوَضيمة. وهناك أسماء تُعدّ هذه أصولها المعلومة. والفائدة في قوله: إلى طعام أمران: أحدهما : أنَّ الكريم إذا دعا إلى منزله أحداً لأمْنِ لم يكن بدٌّ من أن يقدم إليه ما حضر مِنْ طعام ولو تمرة أو كِسْرَة، فإذا تناول معه ما حضر كلّمه فيا عرض. المسألة السادسة: قوله: ﴿ غَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَّاهُ ﴾: معناه غير منتظرين وَقْته، والناظر هو المستنظر، والإنِّي هو الوقت. وقد تقدم ىيانە المعنى لا تدخلوا بيوت النبيَّ إلاَّ أن يُؤْذَن لكم في الدخول، أو يطعمكم طعاماً حاضراً، لا تنتظرون نُضْجَه، ولا ترتقبون حضورَه، فيطول لـذلـك مقـامكـم، وتحصلون فما كره منكم. هكذا في الأصول. وعلى هامش البجاوي: ﴿ في المخصص: ويقال لطعام الإملاك الشندخي بضم ( ۸۳ ) الشين وفتحها . واشتقاقه من قولهم: فرس شندخ. وهو الذي يتقدم الخيل في سيره، فأرادوا أن هذا

الطعام يتقدم العرس.

المسألة السابعة: قوله: ﴿ وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا ﴾:

المعنى ادخلوا على وَجْهِ الأدَب، وحفظ الحضرة الكريمة من المباسطة المكروهة.

وتقديرُ الكلام: إذا دُعيتم فأذن لكم فادْخُلوا، وإلا فنَفْسُ الدعوةِ لا تكون إذْناً كافياً في الدخول.

المسألة الثامنة: قوله: ﴿ فَإِذا طَعِمْتُمْ ﴾:

هذا يدل على أن الضيف يأكل على ملك المضيف، لا على مِلْك نفسه، لأنه قال: **﴿فإذا طَعِمْتُم ﴾؛** فلم يجعل له أكثرَ من الأكل، ولا أضاف له سواه، وبقي الملك على أصله، وقد بينا ذلك في مسائل الفروع.

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ فَانْتَشِرُوا ﴾:

المراد : تَفرَّقُوا . من النَّشْر ، وهو الشيء المفترق . والمراد إلزامُ الخروج من المنزل عند انقضاء المقصود من الأكل .

والدليلُ على ذلك أنَّ الدخولَ حرام، وإنما جاز لأجل الأكل، فإذا انقضى الأكل زال السبَبُ المُبيح، وعاد التحريمُ إلى أصله.

المسألة العاشرة: قوله: ﴿ وَلَا مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثٍ ﴾:

المعنى: لا تمكثوا مستأنسين بالحديث، كما فعل أصحابُ رسول الله عَنْقَتْهُ في وليمة زَيْنَب، ولكن الفائدة في عَطْفِه على ما تقدم أنّ استدامةَ الدخول دخولٌ فعطَفَه عليه، وقد بينا ذلك في مسائل الفقه.

المسألة الحادية عشرة: قوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّبَّ ﴾:

والإذايةُ كلّ ما تكرَههُ النفْسُ، وهو محرَّمٌ على الناس، لا سيما إذاية يكرهها رسولُ الله ﷺ ؛ بل ألزم الخَلْقَ أن يفعلوا ما يكرهون، إرضاءً لرسول الله ﷺ .

والمعنى: منعناكم منه لإذَاية النبي ﷺ ، فجعل المنع من الدخول بغير إذن والمقام بعد كمال المقصود ـ محرماً فِعْلُه ، لإذاية النبي ﷺ . والمحرماتُ في الشرع على قسمين: منها معلّل ، ومنها غير معلّل ؛ فهذا من الأحكام المعللة بالعلة ، وهي إذايةُ النبي ﷺ . (٥٣) THE PRINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٥٣)

المسألة الثانية عشرة: قوله: ﴿ فَيَسْتَحْيِي مِنْكُمْ، وَاللهُ لاَ يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقَّ﴾: وقد بينا الحياءَ في كتب الأصول، ومعناه ها هنا فيمسك عَنْ كَشْفِ مراده لكم، فيتأذّى بإقامتكم، على معنى التعبير عن الشيء بمقدمته، وهو أحَدُ وجوهِ المجاز، أو بفائدته ـ وهو الوَجْهُ الثاني، أو على معنى التشبيه ـ وهو الثالث.

المسألة الثالثة عشرة: قوله: ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعاً فَـاسْـأَلُـوهُـنَّ مِـنْ وَرَاءِ حجَابِ﴾:

> وفي المتاع أربعة أقوال: الأول: عارية. الثاني: حاجة. الثالث: فتوى. الرابع: صُحف القرآن.

وهذا يدل على أنَّ الله أَذِنَ في مُساءلتهنَّ من وراءِ حجاب في حاجةٍ تعرض أو مسألة يُستفتى فيها؛ والمرأةُ كلّها عَوْرَةٌ؛ بدَنُها وصوتها، فلا يجوز كشْفُ ذلك إلا لضرورة أو لحاجة، كالشهادة عليها، أو داء يكونُ ببدنها، أو سؤالها عما يعنّ ويَعْرِضُ عندها.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ :

المعنى: أن ذلك أَنْفَى للرِّيبة ، وأَبْعَدُ للتُّهمة ، وأقوى في الحماية .

وهذا يدلُّ على أَنه لا ينبغي لأحدٍ أَنْ يثِقَ بنفسه في الخلوة مع مَنْ لا تحلُّ له؛ فإن مجانبة ذلك أحسنُ لحاله، وأحصَنُ لنفسه، وأتمَّ لعصمته.

> المسألة الخامسة عشرة: قوله: ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُوْذُوا رَسُولَ اللهِ﴾ وهذا تكرار للعلة، وتأكيد لحكمها؛ وتأكيد العلل أقْوى في الأحكام.

سورة الأحزاب الآية (٣٥) ......

719 .

المسألة السادسة عشرة؛ قوله: ﴿ وَلَا أَنْ تَنْكِحُوا أَزُوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبَداً ﴾:

وهي مِنْ خصائصه؛ فقد خُصَّ بأحكامٍ، وشَرُفَ بمعالم ومعانٍ لم يشاركه فيها أحد، تمييزاً لشرفه، وتنبيهاً على مرتبته.

وقد روي أنّ سببَ نزول هذه الكلمة أن آيةَ الحجاب لما نزلَتْ قالوا : يمنعنا من بنات عمِّنا ؛ لئن حدث به الموتُ لنتزوجنّ نساءه مِنْ بعده ، فأنزل الله هذه الكلمة .

وروي أنَّ رجلاً قال: لئن مات لأتزوجنَّ عائشة، فأنزل الله هذه الآية، وصان خلوة نبيه، وحقّق غيرته، فقصرهُنَّ عليه، وحرّمهنَّ بعد موته.

وقد اختلف في حالهن بعد مَوْتِه، وهي:

المسألة السابعة عشرة: هل بقين أزواجا أو زال النكاح بالموت؛

وإذا قلنا : إنَّ حكمَ النكاح زال بالموت، فهل عليهن عِدَّة أم لا ؟ فقيل : عليهن العدّة، لأنهن زوجات توفي عنهن زوجهن ، وهي عبادة . وقيل : لا عدّة عليهن ؛ لأنها مدة تربُّص لا يُنتظر بها الإباحة .

وببقاء الزوجية أقول، لقول النبي ﷺ : « ما تركت بعد نفقة عيالي ومؤنة عاملي صدقة » <sup>(٨٤)</sup>

وقد ورد في بعض ألفاظ الحديث: ما تركت بعد نفقة أُهلي»، وهذا اسمٌ خاص بالزوجية؛ لأنه أبقى عليهن النفقَة مدةَ حياتهنّ، لكونهنّ نساءَه.

> وفي بعض الآثار : « كلّ سبب ونسب ينقطع إلا سببي ونسبي » <sup>(٨٥)</sup> . والأولُ أصحّ، وعليه المقول .

> > (۸٤) سبق تخریجه.

( ٨٥ ) انظر : (السنن الكبرى: ١١٤/٧ . المستدرك : ١٤٢/٣ . المعجم الكبير : ٢٤٣/١١ ، ٣٦/٣ . ومجمع الزوائد : ٢٧١/٤ ، ٢٧٢ ، ١٧٣/٩ ، ١٧٤ . وتفسير ابن كثير : ٤٨٩/٥ . وتفسير القرطبي : ٢٧١/١٤ ، ٢٢٠/١٤ . وحلية الأولياء : ٣٤/٢ . تاريخ بغداد : ١٨٢/٦ ، ١١/١١/١٢ . والدر المنثور : ١٥/٥ . والمطالب العالية : ٢٢٨ ). مرورة الأيتان (٥٤ - ٥٥) عنورة الأيتان (٥٤ - ٥٥) مرورة الأيتان (٥٤ - ٥٥)

ومعنى إبقاء النكاح بقاءُ أحكامه من تحريم الزوجية، ووجوب النفقة والسكنى؛ إذ جُعِل الموتُ في حقّه عليه السلام بمنزلة المغيب في حقّ غيره، لكونهنّ أزواجاً له قَطْعاً، بخلاف سائِر الناس؛ لأن الميت لا يعلم كونه مع أهله في دارٍ واحدةٍ، فربما كان أحدهم في الجنة والآخر في النار، فبهذا الوَجْهِ انقطع السبَبُ في حقّ الخَلْق، وبقي في حقّ النبي عَلِيكُمْ

المسألة الثامنة عشرة: قوله: ﴿ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللهِ عَظِياً ﴾:

يعني إذاية رسول الله ﷺ ، أو نكاح أزواجه، فجعل ذلك من جملة الكبائر، ولا ذَنْبَ أعظم منه، وقد بينا أحوالَ عظائم الذنوب في شرح الحديث والمشكلين في أبواب الكبائر .

#### الآية التاسعة عشرة

قوله تعالى: ﴿ إِنْ تُبْدُوا شَيْئاً أَو تُخْفُوهُ فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيماً ﴾ [الآية: ٥٤]:

البارىء تـعالى عالم ما بَدَا وما خَفِي وما ظهر، وما كان وما لم يكن، لا يخفى عليه ماض يمضي، ولا مستقبل يَأتي، وهذا على العموم تمدّح اللهُ به، وهو أصلُ الحمد والمدح، والمراد به ها هنا في قولالمفسرين ما أكنوه من نكاح أزواج النبي ﷺ بعده، فحرم ذلك عليهم حين أضمروه في قلوبهم، وأَكَنُّوه في أنفسهم؛ فصارت هذه الآية منقطعة عما قبلها مبينةً لها.

#### الآية الموفية عشرين

قوله تعالى: ﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي آبَائِهِنَّ وَلا أَبْنَائِهِنَ وَلَا إِخْوَانِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءِ إِخْوَانِهِنَّ وَلاَ أَبْنَاءِ أَخَوَاتِهِنَّ وَلاَ نِسَائِهِنَّ وَلاَ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُنَّ وَاتَّقَيْنَ اللهَ إِنَّ اللهَ كَـانَ عَلَى كُلِّ شَيْيٍ شَهِيداً﴾ [الآية: ٥٥].

فيها أربع مسائل:

سورة الأحزاب الآية (٥٥) المحمد الأحزاب الآية (٥٥)

المسألة الأولى:

روي أنَّ نزول الحجاب لما نزل، وستره لما انسدل قال الآباء : كيف بِنا مَعَ بناتنا ؟ فأنزل الله الآية .

714 ..

المسألة الثانية:

اختلف العلماء في المنفيّ عنهُ الجناح:

فقيل: معناه لا جُناح عليهن في رَفْع الحجاب؛ قاله قتادة. وقيل: لا جناح عليهنّ في سَدْل الحِجاب؛ قاله مجاهد.

والمعنى المتقدم أنّ الله أمرهنَّ بالسَّثر عن الْخَلْق، وضَرَب الحجاب بينهن وبين الناس، ثم أسقط ذلك بين من ذُكر ها هنا من القرابات. **المسألة الثالثة:** 

روي عن الشعبي أنه قال: لم يذكر الله العمَّ فيها ولا الخال؛ لأنها تحل لأبنائهما. وقيل: لم يذكرهما؛ لأنهما قائمان مقامَ الأبوين، بدليل نزولهما منزلتهما في حُرْمَةِ النكاح.

فأما من قال بالقول الأول فقال: إنَّ حكم الرجل مع النساء ينقسم على ثلاثة أقسام:

الأول: مَنْ يجوز له نكاحُها. والثاني: من لا يحل له نِكاحُها، لابنه، كالأخ والجد والحَفِيد. والثالث: مَنْ لا يحل له نكاحها، ويجوز لولده، كالعمّ والخال، بحسب منزلتهم منها

في الحرمة .

فمن كان يجوزُ له نكاحُها لم يحل له رؤيةُ شيء منها. ومَنْ لا يحل له نكاحها ويجوز لولده جاز رؤية وَجْهِها وكَفَّيها خاصة، ولم يحل له رؤية زِينتها. ومَنْ لا يحل له ولا لولده جاز الوضْع لجلبابها ورؤية زينتها. (٥٦) الأحزاب الآية (٥٦) URANIC THOUGHT

وهذا التقسيم إنما هو على القول بأنّ رَفْعَ الجناح في الآية هو في وَضْعِ الجلباب. فإن قلنا: إنه في رَفْع الحجاب لم يصحّ هذا الترتيب في هذه الآية، وقد بينا حُكْمَ وَضْعِ الجلباب في سورة النور، وحكم العم من الرضاع والنسب بما يُغْني بيانُه عن إعادته.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَاتَّقِينَ اللهَ ﴾ :

فخصَّ به النساء، وعيَّنهنَّ في هذا الأمر بالتَّقْوَى، لقلة تحفظهنَّ وكثرة استرسالهن.

### الآية الحادية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ وَمَلاَئِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا علَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيهاً ﴾ [ الآية: ٥٦ ].

فيها تسع مسائل:

77.

المسألة الأولى: في ذِكْر صلاةِ الله:

قد بيناًه في الأمَد الأقصى وغيره من كتبنا ، والأمْرُ خُصّ به معنى صلاة الله على عباده ، وأنه يكون بمعنى دعائهم له <sup>(٨٦)</sup> ، وذكره الجميل ؛ وتكون حقيقة وقد تكون بمعنى رحمته له ؛ إذ هو فائدة ذلك مجازاً على معنى التعبير عن الشيء بفائدته . **المسألة الثانية : فى ذكْر صلاة الملائكة :** 

قال العلماء: هو دعاؤهم، واستغفارُهم، وتبريكهم عليهم، كما قال الله تعالى: **ويستغفرون لِمَنْ فِي الأَرْضِ ﴾،** وكما روى أبو هريرة عن النبيّ ﷺ: « الملائكة تصلِّي على أحدِكم ما دام في مُصَلاَّه الذي صلّى فيه، اللهم صلّ عليه، اللهم ارْحَمْه». **المسألة الثالثة: في ذكر صلاة الْخَلْق عليه:** 

وفي ذلك رواياتٌ مختلفة عن جماعة من الصحابة أوردناها في كتاب مختصر النيرين في شرح الصحيحين؛ فمن ذلك ثمان روايات:

(٨٦) في أ : يكون بمعنى دعائه لهم.

THE PRINCE GHAZI TRUST (01) العلقة (01) THE PRINCE GHAZI TRUST (01) العربة الأحزاب الآية (01) FOR QURANIC THOUGHT.....

الأولى: روى مالك في الموطأ عن أبي حُمَيْد الساعِدِيّ أنهم قالوا: يا رسولَ الله؛ كيف نُصَلِّي عليك؟ فقال رسول الله ﷺ: « قولوا اللهمَّ صَلِّ على محمد وعلى أزواجه وذرِّيته، كما صلّيْتَ على إبراهيم، وباركْ على محمد وأزواجه وذريته كما باركت على [ آل] <sup>(٨٨)</sup> إبراهيم، إنك حَمِيدٌ مَجِيد » <sup>(٨٨)</sup>.

الثانية: روى مالك، عن أبي مسعود الأنصاري، قال: أتانَا رسولُ الله ﷺ في مجلس سَعْد بن عُبَادة، فقال بشير بن سَعْد: أمرنا اللهُ أن نُصلِّي عليك يا رسول الله، فكيف نُصلِّى عليك؟

قال: فسكت رسولُ الله ﷺ حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال: «قولوا اللهم صلَّ على محمد وعلى آل محمد، كما صلَّيْتَ على إبراهيم [ وعلى آل إبراهيم ] <sup>(٨٩)</sup>، وبارِكْ على محمد وعلى آل محمد، كما باركْتَ على إبراهيم في العالمين، إنك حَمِيد مَجِيد، والسلام كما قد علمتم» <sup>(١٠)</sup>.

الثالثة: روى النسائي، عن طلحة مثله بإسقاط قوله: في العالمين، وقوله: والسلام كما قد علمتم.

الرابعة: عن كَعْب بن عُجْرة، قال عبدالرحمن بن أبي [ ليلى ] <sup>(١١)</sup> : تلَقَّاني كعب بن عُجْرة، فقال: ألا أُهدِي لك هديّة؟ قلت: بلى. قال: خرج علينا رسول الله ﷺ فقلنا: يا رسول الله؛ هذا السلام عليك قد علمناه، فكيف الصلاةُ عليك؟

قال: « قولوا اللهم صلَّ على محمد وعلى آل محمد ، كما صليتَ على إبراهيم ، إنك حميد مجيد ، اللهم بارِكْ على محمد ، وعلى آل محمد ، كما بارَكْتَ على إبراهيم إنك حميد مجيد » .

الخامسة: عن بُريدة الخزاعي، قال: قلنا يا رسول الله؛ قد علمنا كيف السلام

- (٨٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول.
  - (۸۸) انظر: (موطأ مالك: ۱٦٥).
- (٨٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول.
  - (۹۰) انظر: (صحيح مسلم: ۳۰۵).
  - ( ٩١ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.

عليك، فكيف الصلاة عليك؟ قال قولوا : « اللهم اجعل صلواتك ورحمتك على محمد وعلى آل محمد كها جعلتها على [ آل ] <sup>(١٣)</sup> إبراهيم، إنك حميد مجيد ».

ورة الأحزاب الآية (٥٦)

السادسة: عن أبي سعيد الْخُدْري، قال: قلنا: يا رسول الله، قد علمنا هذا السلام عليك، فكيف الصلاةُ عليك؟

قال: « قولوا : اللهم صلٍّ على محمد عَبْدِك ورسولك، كها صليْتَ على إبراهيم، وبارِكْ على محمد وعلى آل محمد، كها باركْتَ على إبراهيم ».

السابعة: روى أبو داود، عن أبي هريرة، قال: «مَنْ سَرَّه أنْ يَكْتَالَ بِالمِكْيَال الأوفى إذا صلى علينا أهل البيت فليقل: اللهمّ صلِّ على محمد النبي وأزواجه أمهات المؤمنين، وذريته وأهل بيته، كما صليت على [ آل ]<sup>(٩٣)</sup> إبراهيم، إنك حميد مجيد ».

الثامنة: من طريق عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه: اللهم صلّ على محمد وعلى آل محمد كما صلَّيْتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم بارِكْ على محمد، وعلى آل محمد، كما باركْتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم ترحَّم على محمد وعلى آل محمد كما ترحَّمْتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم وتحنَّنْ على محمد وعلى آل محمد كما تحنَّنْت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، إنك حميد مجيد، اللهم سلّم على محمد وعلى آل محمد كما سلَّمْتَ على إبراهيم وعلى آل إبراهيم وعلى آل إنك حميد مجيد».

المسألة الرابعة:

777

من هذه الروايات صحيح، ومنها سَقِيم، وأصحُّها ما رُوِي عن مالك فاعتمدوه. وروايةُ مَنْ روى غير مالك من زيادةِ الرحمة مع الصلاة وغيرها لا يَقُوَى؛ وإنما على الناس أن ينظروا في أديانهم نظرَهم في أموالهم، وهم لا يأخذون في البيع ديناراً مَعِيباً، وإنما يختارون السالم الطيب؛ كذلك في الدِّين لا يؤخذ من الروايات عن النبي عَيِّيْكُم

- ( ٩٢ ) ما بين المعقوفتين: ساقط من ب، د.
  - (۹۳) ما بين المعقوفتين: ساقط من د.

سورة الاحزاب الآية (٥٦) ..... THE PRINCE GLAZITRUST FOR QURANIC THOUGHT إلاّ ما صحّ سنَدُه لئلا يدخل في خبر الكذب على رسول الله ﷺ ، فبينما هو يطلب الفَضْلَ إذا به قد أصاب النقْص ، بل ربما أصاب الْخُسْرَانَ الْمُبين. المُسألة الخامسة:

الصلاةُ على النبي ﷺ فرضٌ في العمر مرةً بلا خلاف؛ فأما في الصلاة فقال محمد ابن الموّاز والشافعي: إنها فَرْضٌ، فمن تركها بطلت صلاته.

وقال سائر العلماء : هي سنَّةٌ في الصلاة .

والصحيحُ ما قاله محمد بن الموّاز للحديث الصحيح: إنَّ الله أمرنا أن نُصلِّي عليك، فكيف نصلِّي عليك؟ فعلم الصلاة ووقتها، فتعيَّنا كيفيّةً ووقتاً. وقد بينًا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة السادسة: مَنْ آلُ محمد ؟

وقد بيناه في شرح الجديث الصحيح. وجملته قولان:

أحدهما : أنهم أتباعه المتقون ، وكذلك قال مالك .

وقال غيره: وهم الأكثرون \_ هم أهله؛ وهو الأصح؛ لقوله في حديث: « صلّ على محمد وعلى آل محمد ». وقال في آخر: « وصل على محمد وعلى أزواجه وذريته ». فتارة فسَّره بالذرية والأزواج، وتارة أطلقه.

المسألة السابعة: قوله: كما صلَّيْتَ على إبراهم:

وهي مشكلة جدّاً، لأنَّ محمداً أفضل من إبراهيم، فكيف يكون أفضلَ منه، ثم يطلب له أن يبلغ رتبته؟

وفي ذلك تأويلات كثيرة أمهاتها عشرة:

الأول: أن ذلك قيل له قبل أن يعرف بمرتبته، ثم استمر ذلك فيه. الثاني: أنه سأل ذلك لنفسه وأزواجِه، لتتمَّ عليهم النعمةُ، كما تمت عليه. الثالث: أنه سأل ذلك له ولأمته على القول بأنَّ آلَ محمد كل من اتبعه. الرابع: أنه سأل ذلك مضاعفاً له، حتى يكونَ لإبراهيم بالأصلِ، وله بالمضاعفة. الخامس: أنه سأل ذلك لتَدُومَ إلى يوم القيامة. السادس: أنه يحتمل أن يكونَ أراد ذلك له بدُعاءِ أمته، تكرمةً لهم ونعمة عليهم بأن يكرم رسولهم على ألسنتهم.

سورة الأحزاب الآية (٥٩)

السابع: أن ذلك مشروعٌ لهم ليُثَابُوا عليه. قال ﷺ : « من صلى عليَّ صلاةً صلَّى الله عليه عشراً » <sup>(١٤)</sup>.

الثامن: أنه أراد أن يَبْقَى له ذلك لسان صِدْق في الآخرين. التاسع: أن معناه اللهم ارحمه رحمةً في العالمين يبقى بها دِينُه إلى يوم القيامة. العاشر: أنَّ معناه اللهم صلِّ عليه صلاةً تتخذه بها خليلاً، كما اتخذْتَ إبراهيم خليلاً.

قال القاضي: وعندي أيضاً أنَّ معناه أن تكونَ صلاةُ الله عليه بصلاته وصلاة أمَّتِه كما غفر لهم بشرط استغفاره، فأعلم أنَّ الله قد غفر له، ثم كان يديم الاستغفار، ليَأْتِي بالشرط الذي غفر له. وهذا تأكيدٌ لما سبق من الأقوال، وتحقيق فيها لما يقوى من الاحتال.

## الآية الثانية والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنِسَاءِ الْمُؤْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِـنْ جَلاَبِيبِهِـنَّ ذٰلِـكَ أَدْنَـى أَنْ يُعْـرَفْـنَ فَلاَ يُـوْذَيْـنَ وَكَـانَ اللهُ غَفُـوراً رَحِياً ﴾ [الآية: ٥٩].

فيها ست مسائل:

175

(٩٤) انظر: (سنن أبي داود، الباب: ٤ من الدعاء. وسنن النسائي، الباب: ٥٥ من السهو. ومسند أحمد: ٢٦١ ، ٢٦١، ٢٦١ ومصنف ابن أبي شيبة: ٢٥١٧/٢ ، ٥٠٥/١١ . مشكاة المصابيح: ٩٢٢ . الدر المنثور: ٢٦٦/٥ . وتفسير ابن كثير: ٢٥٨/٦ . وتفسير القرطبي: ٢٣٥/٤ ).

سورة الأحزاب الآية (٥٩)

المسألة الأولى:

روي أنَّ عمر رضي الله عنه بينها هو يَمْشِي بسوق المدينة مرّ على امرأة مخترمة بين أعلاج قائمة بسوق بَعْض السلع، فجلدها، فانطلقت حتى أتت رسولَ الله عَمَلَة، فقالت: يا رسولَ الله، جلدني عمر بن الخطاب على غير شيء رآه مني، فأرسل إليه رسولُ الله عَمَلِيَةٍ، فقال: «ما حملك على جَلْدِ ابنة عمك؟» فأخبره خبرها، فقال: وابنة عمي هي يا رسولَ الله! أنكرتها إذ لم أر عليها جلباباً فظننتها وليدةً.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

770

فقال الناس: الآن ينزلُ على رسول الله عَلَيْنَ فيها. قال عمر: وما نجد لنسائنا جلابيب، فأنزل الله تعالى: ﴿ يا أَيَّهَا النَّبِيُّ قُلْ لِأَزْوَاجِكَ وَبَنَاتِكَ وَنسَاء الْمُوْمِنِينَ يُدْنِينَ عَلَيْهِنَّ مِنْ جَلاَبِيبِهِنَ ... ﴾ الآية. المسألة الثانية:

اختلف الناس في الجلباب على ألفاظ متقاربة، عادُها أنه الثوبُ الذي يُستر به البدن، لكنهم نوّعوه ههنا، فقد قيل: إنه الرداء. وقيل: إنه القناع. المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ يُدْنبنَ عَلَيْهنَ ﴾:

> قيل: معناه تغطي به رأسها فوق خمارها . وقيل: تغَطِّى به وجهها حتى لا يظهر منها إلا عينها اليسرى.

> > المسألة الرابعة:

والذي أوقعهم في تنويعه أنهم رأوا الستْرَ والحجاب مما تقدم بيانه، واستقرت معرِفَتُه، وجاءت هذه الزيادة عليه، واقترنت به القرينة التي بعده، وهي مما تبينه، وهو قوله تعالى: ﴿ **ذَلِكَ أَدْنَى أَنْ يُعْرَفْنَ فَلاَ يُوَّذَيْنَ**﴾.

> والظاهر أنَّ ذلك يسلب المعرفةَ عند كثرة الاستتار ، فدل، وهي: **المسألة الخامسة:**

على أنه أراد تمييزهن على الإماء اللاتي يمشين حاسراتٍ، أو بقناع مفرد، يعترضهن

علواة الأحزاب الآية (٦٩) RINCE GHAZI TRUST الأحزاب الآية (٦٩)

الرجال فيتكشّفن، ويكلمنهن؛ فإذا تجلببت وتسترتْ كان ذلك حجاباً بينها وبين المتعرض بالكلام، والاعتماد بالإذاية، وقد قيل: وهي: -

#### المسألة السادسة:

777

إن المراد بذلك المنافقون.

قال قتادة: كانت الأَمَة إذا مرّت <sup>(٩٥)</sup> تناوَلَهَا المنافقون بالإذاية، فنهى الله الحرائر أن يتشبهن بالإماء؛ لئلا يلحقهن مثل تلك الإذاية.

وقد روي أنَّ عُمر بْنَ الخطاب كان يضرب الإماءَ على التستّر وكثرة التحجّب، ويقول: أتتشبّهْنَ بالحرائر ؟ وذلك من ترتيب أوضاع الشريعة بيِّن.

#### الآية الثالثة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَأَهُ اللهُ مِمَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللهِ وَجِيهاً ﴾ [ الآية: ٦٩ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

روى أبو هُريرة في الصحيح الثابت أنَّ رسول الله عَيَلِيَهُ قال: « إنَّ موسى كان رجلاً ستِّيراً حَيياً ما يُرَى من جلْدِه شيء استحياء منه، فآذاه مَنْ آذاه من بنيَ إسرائيل، وقالوا: ما يَسْتَتر هذا التَستُّر إلاّ من عَيْب بجلده، إما بَرَص، وإما آدَر <sup>(٢٩)</sup>، وإما آفَة، وإنّ الله أراد أنْ يبرئه مما قالوا، وإن موسى خلاً يوماً وَحْدَه، وخلع ثيابَه، ووضعها على حَجَر، ثم اغتسل. فلما فرغ أقبل إلى ثيابه ليأخذها، وإنّ الحجرَ عدا بتُوْبِه، فأخذ موسى عصاه، فطلب الحجَر؛ فجعل يقول: ثَوْبي، حَجَرُ؛ ثوبي، حَجَرُ، حتى انتهى إلى مَلَأ مِن بني إسرائيل، فرأوه عُرياناً أحسن الناس خَلْقاً، وأبرأهم مما كانوا يقولون له.

> (٩٥) في أ : كانت المرأة إذا مرت . (٩٦) انظر : (سنن الترمذي : ٥/٣٥٩ . وصحيح مسلم : ١٨٤١).

سورة الأحزاب الآية (vr) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

قال: وقام إلى الْحَجَر، وأخذ ثَوْبَه فلبسه، وطفِقَ موسى بالحجَر ضَرْباً بعصاه، فوالله إن بالحجر لنَدَباً من أثَرِ عَصَاه ثلاثاً أو أربعاً أو خساً؛ فذلك قوله: ﴿ **يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَىٰ...﴾** الآية. فهذه إذاية في بدنه.

وقد روى ابن عباس، عن علي بن أبي طالب في المنثور : أن موسى وهارون صعدا الجبل فهات هارون، فقال بنو إسرائيل لموسى : أنت قتلتَه، وكان أَلْيَن لنا منك، وأشدّ حُبَّاً ؛ فآذوه في ذلك، فأمر الملائكة فحملته، فمرَّوا به على مجالس بني إسرائيل، فتكلمت الملائكةُ بموته، فها عَرَف موضعَ قَبْرِه إلا الرَّخَم، وإن الله خَلقه أصمّ أبكم، وهذه إذاية في العرض.

المسألة الثانية: في هذا النهي عن التشبُّه بِبَنِي إسرائيل في إذاية نبيهم موسى:

وفيه تحقيق الوعد بقوله: « لتركبنَّ سَنَنَ مَنْ كان قبلكم » <sup>(١٧)</sup> ، وهي:

المسألة الثالثة:

فوقع النهي، تكليفاً للخَلق، وتعظياً لقَدْرِ الرسول ﷺ ، ووقع المنهي عنه تحقيقاً للمعجزة، وتصديقاً للنبي ﷺ ، وتنفيذاً لِحُكَم القضاءِ والقَدَر، وردًّا على المبتدعة. وقد بينًا معانِيَ الحديث في كتاب مختصر النيّرين.

#### الآية الرابعة والعشرون

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا الأَمَانَةَ عَلَى السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَنْ يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا الإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُوماً جَهُولاً ﴾ [ الآية: ٧٢ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في حقيقة العَرْض:

وقد بيناه في المشكلين.

(۹۷) سبق تخریجه.

١٢٨ المسألة المانية: في ذِكْرِ الأمانة:
وفيها اختلاط كثير من القول، لبابه في عشرة أقوال:
والأول: أنها الأمر والنهي؛ قاله أبو الغالية.
الثاني: أنها الأمر والنهي؛ قاله أبو الغالية.
الثاني: أنها الفرائض؛ روي عن ابن عباس وغيره.
الثالث: أنها أمانة الفرج عند المرأة؛ قاله أبي.
الرابع: أن الله وضع الرحم عند آدم أمانة.
السادس: أنها الجنابة والصلاة والصوم؛ قاله زيد بن أسلم.
السابع: أنها وذائع الناسي.
التامي: أنها المانة الفرج عند المرأة، قاله أبي.
الثالث: أنها المانة الفرج عند المرأة، قاله أبي.
التالث: أنها المانة الفرج عند آدم أمانة.
الرابع: أن الله وضع الرحم عند آدم أمانة.
السادس: أنها الجنابة والصلاة والصوم، قاله زيد بن أسلم.
السابع: أنها أمانة آدم قابيل على أهله وولده <sup>(٨٩)</sup>، فقتل قابيل هابيل.
التامن: أنها وذائع الناس.
التامن: أنها الجنابة.

العاشر : أنها التوحيد . فهذه الأقوالُ كلَّها متقاربة ، ترجع إلى قسمين :

أحدهما : التوحيد :

فإنه أمانة عند العبد، وخَفي في القلب، لا يعلمه إلا الله؛ ولذلك قال النبي ﷺ : « إني لم أومر أن أُنَقِّبَ عن قلوب الناس » . ثانيهما : قسم العمل:

وهو في جميع أنواع الشريعة، وكلَّها أمانةٌ تختصُّ بتأكيد الاسْمِ فيها. والمعنى ما كان خفياً لا يطَّلِعُ عليه الناس، فأخفاه أحقُّه بالحفظ، وأخفاه ألزمه بالرعاية وأَوْلاه.

(٩٨) في أ : ولده قابيل على أهله وولده .

179 .....

المسألة الثالثة: تختص بالأحكام من هذه الجملة:

ثلاثة :

سورة الأحزاب الآية (٧٢)

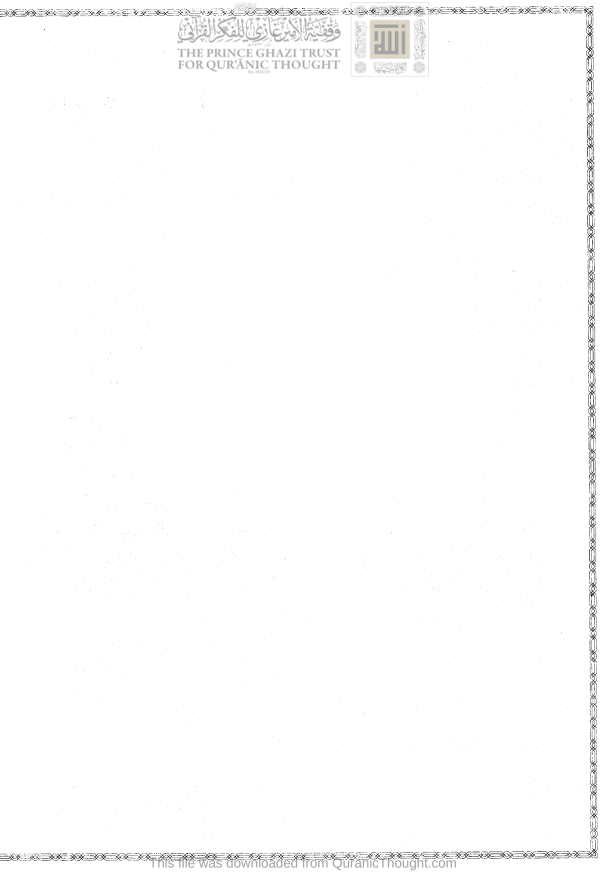
الأول: الودائع؛ وقد تقدم بيانها، وأوضحنا وَجْهَ أداءِ الأمانةِ فيها، وهل تقابل بخيانة أم لا؟ <sup>(١٩)</sup>

الثاني: أمانة المرأة على حَيْضِها وحَمْلها . وقد تقدم بيانه .

الثالث: الوضوء والغسل، وهما أمانتان عظيمتان لا يعلمهما إلا الله، وكذلك الصوم؛ ولأجل ذلك جعل لله وحْدَه وهو يجزي به حسبا ورد، ولذلك قال علماؤنا: إنَّ الطهارةَ لما كانت خفيَّةً لا يطلعُ عليها إلا الله وحْدَه كان الحكمُ فيها إذا صلى إمامٌ بقوم، ثم ذكر أنه محدث، فعليه الإعادةُ وَحْدَه، ولا إعادة عليهم؛ لأنّ حدثه أو طهارته لا تعلم حقيقة، وإنما تعلم بظاهرٍ من القول، واجتهادٍ في النظر؛ ليس بنصَّ ولا يقين، وقد أديت الصلاةُ وراءه باجتهادٍ؛ ولا ينقض باجتهاد بلأنه يجوز أن يكون ذكرُه للحديث غير صحيح، وهو أيضاً ناس فيه؛ إذ هو غيرُ محقق له حتى بالغُوا في ذكرُه للحديث غير صحيح، وهو أيضاً ناس فيه؛ إذ هو غيرُ محقق له حتى بالغُوا في وكذا سنةً متعمّداً لتَرْكِ الطهارة ما استقبلت فيها قبلة بوضوء، ولا اغتسلت عن وكذا سنةً متعمّداً لتَرْكِ الطهارة ما استقبلت فيها قبلة بوضوء، ولا اغتسلت عن وراءه إعادة به دنباً ارتكبته؛ وسيئة اجترمتها، وأنا منها تائب لم يكن على واحد ممن صلًى وراءه إعادة؛ والله حسيبُه؛ لأن ذلك كله غير متحقق من قوله، ولعل الأول هو الحق وراءه إعادة؛ والله حسيبُه؛ لأن ذلك كله غير متحقق من قوله، ولول الم والحسل وراءه واعد من علي منه الحق منه الم الأول هو الحق

 $\star \star \star$ 

(٩٩) في أ: وهل تقابل جناية بجناية أم لا.



٦٣١ ..

\*\*

# فهرس السور والآيات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT 0 1335 0

فهرس السور والآيات

| الصفحة            | السورة   | العىفحة           | السورة     |
|-------------------|----------|-------------------|------------|
| EA TY _ TT 3      | الآيتان  | ۳                 | سورة يونس  |
| 01 ٣٣             | الآية ′  | ۳                 | الآية ٢٢ . |
| 07 £1             | الآية    | ٦                 | الآية ١٠ . |
| 01 17             | الآية    | <b>Ν</b>          | الآية ٣٢ . |
| 07 £r             | الآية ′  | 11                | الآية ٥٩ . |
| ٥٨ ٥٥ ـ ٥٤ ٥      | الآيتان  | 17                | الآية ٢٤ . |
| ٦٠ ٦٧             | الآية    | ۱۳                | الآية ۸۷ . |
| ٦٢ ٧٠             | الآية    | 15                | سورة هود   |
| 7£ YY             | الآية    | ١٤                | الآية ١٥ . |
| 77 77 - 70 - 72 . | الآيات   | ١٦٤٨ -            | الآيات ٢٥  |
| ۷۱ ۸۱             | الآية    | ۱۸                | الآية ٦١ . |
| ۷۳ ٨٤             |          | 1                 | الآية ٦٩ . |
| ۷۵ ۸۸             | الآية ,  | ۲۳                | الآية ۸۷ . |
| ٧٧ ١٠٠            | الآية    | **                | الآية ١١٣  |
| عد                | سورة الر | ۲۷                | الآية ١١٤  |
| ۷۹ ۸              | الآية    | <b>TI</b> 119 - 1 | الآيتان ١٨ |
| ۸۱ ۱٥             | الآية    | ۳٥                | سورة يوسف  |
| ۸۳۲۰              | الآية    | ۳٥                | الآية ٥ …  |
| ۸٥ ٤٣             | الآية    | ۳۸ ۱۷ -           | الآيتان ١٦ |
| اهم ٨٨            | سورة إبر | ٤٠                | الآية ١٨ . |
| ٥ ٨٨ ٢٠٠٠٠٠ ٥     | الآية    | ٤١                | الآية ١٩ . |
|                   | الآية    | ٤٢                | الآية ٢٠ . |
| 9 TO - TE C       | الآيتاه  | ٤٤                | الآية ٢١ . |
| ٩٤ ٣٧             | الآية    | ٤٥                | الآية ٢٢ . |

his file was downloaded from Quranic Thought.com

|                                         | And areas can |         |            |
|-----------------------------------------|---------------|---------|------------|
| الصفحة                                  | السورة        | الصفحة  | السورة     |
| 109                                     | الآية ١٠٦     | 1       | سورة الحجر |
|                                         | الآية ١١٦     | ۱۰۰     | الآية ٢٢   |
| אדו                                     | الآية ١٢٠     | 1.1     | الآية ٢٤   |
| ۸۳۸                                     | الآية ١٢٤     | 1.7 7 6 | الآيتان ٥٩ |
| 140                                     | الآية ١٢٦     | ۱۰٤     | الآية ٧١   |
| 179                                     | سورة الإسراء  | 1.0     | الآية ٧٢   |
| ١٧٧                                     | الآية ١       | 1.1     | الآية ٧٥   |
| ۱۸۲                                     | الآية ١٦ .    | ۱۰۷     | الآية ٨٠   |
| 14 -                                    | الآيتان ١٨    | 111     | الآية ٨٥   |
| 1AE TE -                                | الآيتان ٢٣    | 117     | الآية ٨٧   |
| 1A9                                     | الآيات ٢٦     | 114     | سورة النحل |
| 191                                     | الآية ٢٩ .    | 11Y     | الآية ٥    |
| 198                                     | الآية ٣١ .    | 118     | الآية ٦    |
| 192                                     | الآية ٣٣ .    | ١٢٠     | الآية ٧    |
| 191 ٣٥ -                                | الآيتان ٣٤    | 171     | الآية ٨ …  |
| 199                                     | الآية ٣٦ .    | 177     | الآية ١٤   |
| T · 1 ٣٩ - ٣٨ -                         | الآيات ٣٧     | 177     | الآية ٢٦   |
| Υ•٤                                     | الآبة ٤٤ .    | ۱۳۰     |            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |               | 177     |            |
| ۲۰۸                                     | -             | 177     |            |
| του |               | ١٤٠     |            |
| <b>Y • 9</b>                            |               | 120     |            |
| ۲۱۳                                     | •             | ١٤٨     | -          |
| ۲١٤                                     | · ••          | 107     |            |
| T12                                     |               | 108     | •          |
|                                         |               | 100     |            |
| Y1Y                                     | الايه ١١٠     | 104     | الآية ٩٨   |

134

This file was downloaded from QuranicThought.com

فهرس السور والآيات

E

GHT

| الصفحة                   | السورة       | الصفحة | لسورة             |
|--------------------------|--------------|--------|-------------------|
| 701                      | الآية ٩٦     | **•    | مررة الكهف        |
| TOT                      | سورة طه      | ۲۲۰    | الآية ٧           |
| TOT                      |              | ۲۲۰    | الآيتان ١٩ ـ ٢٠   |
| TOO                      | الآية ١٤     | TTE    | الآيتان ٢٣ _ ٢٤   |
| YOY 1A .                 | الآيتان ١٧ ـ |        | الآيتان ٢٥ ـ ٢٦   |
| TON 20 - 22 -            | الآيات ٤٣ ـ  | ۲۳۳    | الآية ٣٩          |
| TO9                      | الآية ١١٥    | ۲۳٤    | الآية ٤٦          |
| ۲٦٠                      | الآية ١٣٠    | 777    | الآية ٦٠          |
|                          |              | ۲۳۹    | الآية ٦١          |
| Y7Y                      |              | 489    | الآية ٦٢          |
| TTT                      |              | ۲٤٠    | الآية ٦٣          |
| ۲٦٤ ٧٩ -                 | الايتان ٧٨ . | ۲٤٠    | الآية ٦٦          |
| TY1                      | سورة الحج    | ۲٤٠    | الآية ٦٧          |
| ۲۷۱                      | الآية ٥      | ۲٤٠    | الآية ٦٩          |
| ۲٧٤                      | الآية ٢٥     | 721    | الآية ٧٣          |
| ۲۷۸                      | الآية ٢٦     | ۲٤١    | الآية ٢٦          |
| TV9                      | الآية ۲۷     | ٢٤١    | الآية ٧٧          |
| ۲۸۲                      | الآية ٢٨     | 727    | الآية ٧٩          |
| TAT                      | الآية ۲۹ .   | ۲٤٢    | الآية ٨٢          |
| ۲۸٦                      | الآية ۳۰ .   | ۲٤٣    | الآية ٩٤          |
| ۲۸۷ ۳۳ -                 | الآيتان ٣٢ . | ۲٤٤    | الآيتان ١٠٣ _ ١٠٤ |
| TAA                      | الآيتان ٣٤ . | YEN    | بورة مرم          |
| ۲۹۰                      | الآية ٣٦     | 727    | الآيتان ٢ _ ٣     |
| ۲۹۸                      | الآية ٣٧     | ۲٤٧    | الآية ٥           |
| 799                      | الآية ۳۹ .   | ۲٤٨    | الآية ١٢          |
| <b>T</b> •1 <sup>1</sup> | الآية ٤٠ .   | 729    | الآية ٢٥          |
| ٣٠٣ ٥٤ - ٥٣ -            | الآيات ٥٢.   | 70.    | الآية ٩٣          |

THE PRINCE GHAZI TRUST

777

×

THE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

44 Juni Har Sch to H. Hor the

-4.4---

68

1.3

NA SA SA CARA DO

9

| الصفحة     | السورة       | الصفحة        | السورة     |
|------------|--------------|---------------|------------|
| TV1        | الآية ٢٨     | ۳۰۷           | الآية ٧٧   |
| ۳۷۵        | الآية ۲۹     | ۳۰۸           | الآية ٨٨   |
| ۳۷۷        | الآية ۳۰     | نون ۳۱۱       | سورة المؤم |
| <b>TVA</b> | الآية ٣١     | ۳۱۱           | الآية ٢    |
| ۳۹۰        | الآية ٣٢     | ۳۱٤           | الآية ٥    |
| ۳۹۵        | الآية ٣٣     | ۳۱٦           | الآية ٨    |
| ٤٠٣        | الآية ٣٥     | ۳۱٦           | الآية ٩    |
| £•0        | الآية ٣٦     | ۳۱٦           | الآية ١٨   |
| ٤٠٦        | الآية ٤٨     | ۳۲۰           | الآية ٥٠   |
| ٤٠٨        | الآية ٥٣     | ۳۲۱           | الآية ٥١   |
| ٤٠٩        | الآية ٥٥     | <b>TTT TT</b> | الآيتان .  |
| ٤١٣        | الآية ٥٨     | 770           | الآية ٦٧   |
| ٤١٨        | الآية ٥٩     | ۳۲۸           | الآية ٩٦   |
| ٤١٨        | الآية ٦٠     | ۳۳۰۹۸ – ۹۱    | الآيتان /  |
| ٤٢٠        | الآية ٦١     | <b>TT1</b>    | سورة النور |
| ٤٢٨        | الآية ٦٢     | ۳۳۱           | الآية ١    |
| ٤٣٠        | الآية ٦٣     | ۳۳۲           | الآية ٢    |
| ٤٣٣ ٢      | سورة الفرقان | <b>TTT</b>    | الآية ٣    |
| ٤٣٣        | الآية γ      | ۳٤٠           | الآية ٤    |
| ٤٣٤        | الآية ٤٧     | ٣٤٩           | الآية ٦    |
| ٤٣٥        | الآية ٤٨     | TON           | الآية ١١   |
| ٤٤٧        | الآية ٥٤     | ٣٦٤           | الآية ١٢   |
| ٤٤٨        | الآية ٥٨     | ۳٦٥           | الآية ١٣   |
| ٤٤٩        |              | ۳٦٦           | الآية ١٧   |
| ٤٥٠        |              | ۳٦٧           | الآية ١٩   |
| 207        |              | ۳٦٧           | الآية ۲۲   |
| ٤٥٣        | الآية ٧٢     | 779           | الآية ۲۷   |

فهرس السور والآيات ....

| السورة                             | الصفحة | لسورة            |
|------------------------------------|--------|------------------|
| سورة القصص                         | ٤٥٤    | الآية ٧٣         |
| الآية ١٠                           | ٤٥٥    | الآية ٧٤         |
| الآية ١٥                           | £0Y    | سورة الشعراء     |
| الآية ٢٣                           | ٤٥٧    | الآية ٦٣         |
| الآيتان ٢٥ ـ ٢٦<br>الآيتان ٢٢ ـ ٢٨ | ٤٥٨    | الآية ٨٤         |
| الآية ٥٥                           | ٤٥٩    | الآية ٨٩         |
| الآية ٧٧                           | ٤٦٠    | الآية ١٣٠        |
| سورة العنكبوت                      | ٤٦٠    | الآية ٢١٤        |
| الآية ٨                            | £77 Y  | الآيات ٢٢٤ - ٢٧  |
| الآية ٢٨                           | £Y1    | سورة النمل       |
| الآية ٤٥                           | ٤٧١    | الآية ١٦         |
| الآية ٤٦                           | ٤٧٤    | الآية ١٧         |
| سورة الروم                         | ٤٧٥    | الآية ١٨         |
| الآية ٤                            | ٤٧٦    |                  |
| الآية ١٧                           | ٤٧٨    | الآية ٢٠         |
| الآية ۳۹                           | ٤٨٠    | الآية ٢١         |
| <b>سورة لقيان</b><br>الآية ٦       | ٤٨٠    | الآية ۲۲         |
| الآية ١٢                           | ٤٨١    | الآية ٢٣         |
| الآية ١٨                           | ٤٨٤    |                  |
| الآية ١٩                           | ٤٨٥ ٣٠ | الآيات ٢٨ _ ٢٩ _ |
| الآية ١٤                           | ٤٨٦    |                  |
| سورة السجدة                        | ٤٨٧    | الآية ٣٥         |
| الآية ١٦                           | ٤٨٨ ٤٠ | الآيات ٣٨ _ ٣٩ _ |
| الآية ١١                           | ٤٨٩    | الآية ٤٩         |
| الآية ١٨                           | ٤٩٠    | الآية ٩١         |

£~ £\$

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

XX ××  $\times$ 

XX

| ستحد |                                         |
|------|-----------------------------------------|
| 191  | صص                                      |
| 291  | 1.                                      |
| 297  |                                         |
| 293  |                                         |
| ٤٩٤  |                                         |
| 292  |                                         |
| 011  | ٥٥                                      |
| 017  | ٧٧                                      |
| 011  | نكبوت                                   |
| 012  |                                         |
| 010  |                                         |
| ٦١٥  | £0                                      |
| 018  | £                                       |
| 07.  | وم                                      |
| ٥٢٠  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| 077  |                                         |
| ٥٢٣  |                                         |
| 010  | ن                                       |
| 070  | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |
| ٥٢٧  |                                         |
| 079  | ····· //                                |
| 071  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| ٥٣١  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |
| 032  | جدة                                     |
| 077  |                                         |
| 077  | ····· \                                 |

070 .....

| Å.                                     |  |
|----------------------------------------|--|
| ň                                      |  |
| Õ                                      |  |
| Ň                                      |  |
| ×<br>×                                 |  |
| XXXXXXXXXX                             |  |
| ×                                      |  |
| 432 -                                  |  |
| ×.                                     |  |
|                                        |  |
| U.                                     |  |
| Ø                                      |  |
| Ŏ                                      |  |
| ××-××                                  |  |
|                                        |  |
| XX<br>Q<br>Q                           |  |
| ×.                                     |  |
| ×××××××××××××××××××××××××××××××××××××× |  |
| Ď                                      |  |
| Ø.                                     |  |
| Õ                                      |  |
|                                        |  |
| Ø.                                     |  |
| ð<br>Ø                                 |  |
| 0                                      |  |
|                                        |  |
| Ň.                                     |  |
| W<br>X                                 |  |
|                                        |  |
| Ũ                                      |  |
|                                        |  |
| Ň<br>Ø                                 |  |
| Ű.                                     |  |
| Ő                                      |  |
| Q.                                     |  |
| Ô                                      |  |
| Ň                                      |  |
| ð.                                     |  |
| )                                      |  |
| )                                      |  |
| 8                                      |  |
| Ň                                      |  |
| ×                                      |  |
| U                                      |  |
| Ô                                      |  |
| Ô                                      |  |
| ×                                      |  |

777

| الصفحة     | السورة     | الصفحة | السورة       |
|------------|------------|--------|--------------|
| ۵۸۰ ٤٦ - ٢ | الآيتان ٤٥ | 077    | سورة الأحزاب |
| ٥٨٧        | الآية ٤٩   | ٥٣٦    | الآية ٤      |
| ٥٨٨        | الآية ٥٠   | ٥٣٨    | الآية ٥      |
| 7.7        | الآية ٥١   | ٥٤٠    | الآية ٦      |
| ٦٠٧        | الآية ٥٢   | ٥٤٣    | الآية ٩      |
| ٦١٠        | الآية ٥٣   | ٥٥٠    |              |
| ٦١٨        | الآية ٥٤   | הרס    | الآية ٣٠     |
| אוד        | الآية ٥٥   | ٥٦٧    | الآبة ٣١     |
|            | الآية ٥٦   | ٥٦٨    |              |
| ٦٢٤        | الآية ٥٩   | 077    | ٣٤ الآبة     |
| דזר        | الآية ٦٩   | ٥٧٣    |              |
| ۲۲γ        | الآية ٢٢   | ٥٧٥    | · · · ·      |

GHAZI TRUST

THE PRI

Ê

فهرس السور والآيات

Ē

فهرس الأحكام

الصفحة

GHAZI TRU

0 13315 6

الصفحة

... ٬۳۷

الحج الفرق بين الإجارة والجعالة ..... ٦٥ أول من سعى بين الصفا والمروة ..... ٩٤ تحریم مکة ..... ۲۷۸ الحرم لا يعيد عاصياً ولا فاراً بدم .. ٢٨٠ لا يفترض الحج على من ليس له زاد ولا ۲۸۰ راحلة ..... حج الراجل وحج الراكب .....٢٨١ مناسك الحج ..... ٢٨٨ اللُدْن ..... كيفية نحر الهدي ..... هدي التطوع ..... ٢٩٣ الهدى الواجب ..... ٢٩٣ إذا أكل من لحم الهدي الذي لا يحل له أكله 790 ..... إذا عطب الواجب كله قبل محله ..... ٢٩٦ الحد هل يسقط الإكراه الحد ..... ٥١ الحدٌّ على قدر الذنب ..... الحديث حديث الإفك ..... ٣٥٨ الحكم \_ الخلافة \_ الولاية المرأة لا تكون خليفة ..... ٤٨٢

الإجارة الإجارة على رعاية الغنم ..... ٥٠١ الإجارة بالعوض المجهول ..... جمع سلعتين في عقد واحد ..... الإرث الأنساء لا يرثون ..... الاستئذان في كيفية الاستئذان ..... حكم الاستئذان والتسليم ..... على من يستأذن الرجل ..... ما يقال للمستأذن ..... البيع بيع المضطر ..... ١٦٥ الإشهاد في البيع ..... التحىة السلام يرذ بمثله ..... ۱۹ الجهاد فضل الصف الأول في القتال ..... دروع الحرب عدة للجهاد ..... ١٥٣ الاستقتال في الحرب .....

الإذن بالقتال .....

فهرس الأحكام ...

| DR QURANIC THO        | UGHT 0 LEASE 0                        |
|-----------------------|---------------------------------------|
|                       | العنفحة                               |
| هل في العسل زكاة .    | الحمل                                 |
| 1                     | أكثر مدة الحمل                        |
| الإكراه على الزنا     | هل تحيض الحامل۸۱                      |
| حد الزنا              | الحيض                                 |
| إذا زنى بالغ بصبية    | أمانة المرأة على حيضها وحملها ٦٢٩     |
| شرط القذف             | الخمر                                 |
| إذا صرح بالزنا وإذ    | ثبت تحريم الخمر باتفاق من الأئمة  ١٣٤ |
| سبب تكثير عدد الش     | الذكاة                                |
| حد العبد              | تحريم الصوف والوبر بالموت١٥٠          |
| وجه القول باشتراط     | التسمية والتكبير عند الذبح٢٩٩         |
| إذا قذفها بعد الطلا   | الربا                                 |
| لعان الزوج            | الربا على قسمين                       |
| إذا قذفها برجل سما    | الردة                                 |
| 31                    | الربا على قسمين٥٢٣                    |
| الشرائع               | الردة                                 |
| 1                     | بعض أحكام الردة                       |
| الشعر                 | الرق                                  |
| قول النبي للشعر       | هل يملك العبد بالتمليك                |
| سماع النبي للشعر      | لا يجوز أن يملك العبد ابنه٢٥١         |
| المذموم من الشعر .    | المكاتبة                              |
| الشهاد                | مال العبد وأكسابه لسيده۳۹۸            |
| الشهادة مرتبطة بالعلم | إذا كاتب عبده على مال قاطعه عليه      |
| إن عرف خطه ولم ي      | نجوماً ۳۹۸                            |
| إذا جلس شاهدان        | صفة عقد الكتابة                       |
| الاكتفاء بشهادة وا-   | الزكاة                                |
| شهادة الزور           | هل تؤخذ الزكاة من مالك الخيل ١٢٤      |

JST

# الصفحة

الأحكام

| ل في العسل زكاة١٣٩                    |
|---------------------------------------|
| الزنا                                 |
| لإكراه على الزنا                      |
| حد الزنا ۳۳۳                          |
| إذا زنى بالغ بصبية                    |
| شرط القذف۳٤١                          |
| إذا صرح بالزنا وإذا عرض               |
| سبب تكثير عدد الشهود في الزنا ٣٤٣     |
| حد العبد ٣٤٣                          |
| وجه القول باشتراط الرؤية ٣٥٢          |
| إذا قذفها بعد الطلاق                  |
| لعان الزوج ٣٥٦                        |
| إذا قذفها برجل ساه ۳۵۷                |
| السرقة                                |
| الشرائع ۱۸۷                           |
| الشعر                                 |
| الشعر ٤٦٢                             |
| قول النبي للشعر ٤٦٢                   |
| سهاع النبي للشعر ٤٦٢                  |
| للذموم من الشعر ٤٦٥                   |
| الشهادة والإقرار                      |
| الشهادة مرتبطة بالعلم عقلاً وشرعاً ٧١ |
| إن عرف خطه ولم يذكر الشهادة ٧٢        |
|                                       |

THE

E GHAZI TRU

الاكتفاء بشهادة واحد ..... ۸۵ شهادة الزور ..... ٤٥٣ 777

المفحة هل يجب الإشهاد في النكاح ..... الإشهاد في البيع ..... ٥١٠ الشهيد من صبر على البلاء والفتنة وقتل فإنه 177 ..... شهىد ..... الصلاة والمساجد فضل الصلاة ..... فضل الصف الأول في الصلاة ..... مجاورة الإمام ..... مجاورة الإمام نهى النبي عن الصلاة في سبعة مواطن ١١٠ الصلاة في الدار المغصوبة ..... كان النبي إذا افتتح القراءة في الصلاة کتر ..... کتر صلاة الصبح ..... تفضيل صلاة الصبح ..... التهجد .... ارتباط الصلاة بالقراءة ..... الصلاة على السقط .... الخشوع في الصلاة ..... حفظ الصلاة ..... أثر الصلاة ..... ٥١٧ الصيد الأكل من لحم الصيد ..... الصيام صيام يوم الجمعة .....

فهرس الأحكام .

|     | الضمان                             |
|-----|------------------------------------|
| 777 | من أتلف شيئاً فعليه الضمان         |
| 777 | ضمان أرباب المواشي                 |
|     | الطلاق                             |
| 117 | إذا قال لامرأته أنت طالق أبدأ      |
|     | الطهارة                            |
| 177 | هل المني نجس                       |
| ٤٣٨ | لماء المستعمل                      |
| 289 | لمخالطة للماء                      |
| ٤٤٠ | لماء إذا تغير                      |
|     | ذا فضلت من الماء فضلة للجنب        |
| ٤٤٣ | ذا كان الماء طاهراً فولغ فيه كلب . |
| 228 | ذا ولغت السباع في الماء            |
| 227 | باء البحر                          |
|     | الظهار                             |

739

المفحة

CE GHAZI TRUST

|     | أن تكون الزوجة أماً بقول | نہی اللہ |
|-----|--------------------------|----------|
| 077 | ••••••                   | الرجل    |
| ٥٣٧ |                          | الظهار   |

### العدة

| ۲۷۳  | عدة المرأة تنقضي بالسقط الموضوع    |
|------|------------------------------------|
| ٥٨٧  | لا عدة على المطلقة قبل الدخول      |
|      | بم يعرف الدخول بالمرأة وعدم الدخول |
| 0.14 | kr                                 |

### العهد والعقد

| 100- 17 | ••••• | به | والوفاء  | في العهد |
|---------|-------|----|----------|----------|
| ۸۳      |       |    | ہود اللہ | تعديد عو |

72.

فهرس الأحكام THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

المنفحة

|       | اللواط                             | 107         |
|-------|------------------------------------|-------------|
| 012   | جزاء الفاعل والمفعول به            | ۳۱٦         |
|       | حدّ اللواط                         | ,           |
| - 12  | ما حرم الله                        | ٥٤          |
| 70£   | جلد الميتة                         |             |
|       | . المثلة                           | ٦١          |
| 177   | الجزاء على المثلة                  |             |
|       | المراهنة                           | ۱۷٦         |
| ~~~   | جواز المراهنة                      | 192         |
| 011   | يو و شراطية الشاورة                | 190         |
| ٤٨٦   | المشاورة                           | 197         |
| _     | المكرة                             |             |
| 17.   | من تكلم بالكفر بلسانه عن إكراه     | ٤•          |
|       | الكفر بالله بعد التهديد            | ٥٠          |
|       | المكره على إتلاف المال يلزمه الغرم | 172 3       |
|       | المكره على قتل الغير               | r77         |
| 1 • 1 |                                    |             |
|       | المهر ال                           | ٤٠٧         |
| 299   | جعل المنافع صداقاً                 | ٤•٧         |
|       | النذر                              | ٤٨٢         |
| ٩٣    | إذا نذر أن يصلي حيناً              |             |
|       | النسب                              |             |
|       | النهي عن دعوة الرجل ابناً إذا رباه | TJT         |
| 272   | من لا أب له لا ينتسب إلى أمه       | <u> ۲٦٣</u> |
|       | النكاح                             |             |
| 497   | العبد لا ينكح بإذن سيده            | ٦٤          |
|       | زواج الجن                          |             |
| 1 E 1 | الولد يتبع الأم                    | 107         |
|       |                                    |             |

| 1 | لمنفح | ۱ |
|---|-------|---|
| - | A     |   |

0 1/2/15 0

| ٥٦ | بين العهد واليمين  | الفرق ا |
|----|--------------------|---------|
| 17 | حفظ الأمانة والعهد | وجوب    |
|    | العين              |         |

هل العين حق رأي الأطباء

### القصاص

|     | -                      |
|-----|------------------------|
|     | جواز التماثل في القصاص |
|     | القصاص بين الأب والابن |
| 190 | دخول النساء في الدم    |
| ۱۹٦ | المقصود من القصاص      |
|     |                        |

### القضاء

| ٤٠    | القضاء بالتهمة إذا ظهرت            |
|-------|------------------------------------|
| ٥٠    | العمل بالعرف والعادة               |
| 272   | إن حاكمين على حكم واحد لا يجوز     |
| 777   | رجوع القاضي عما حكم به             |
|       | إذا كان الحكم بين مختلفين في الدين |
| ٤٠٧   | فلمن يكون                          |
| ٤٠٧   | وجوب إجابة الدعوى إلى الحاكم       |
| ٤٨٢   | هل يجوز أن تكون المرأة قاضية       |
|       | الكذب                              |
| * 4 * | ل يكذب إن اهم الا في ثلاث          |

لم يكذب إبراهيم إلا في ثلاث في المعاريض مندوحة عن الكذب الكفالة

جواز الكفالة

الكفارة

كفارة اليمن

فهرس الأحكام

| الصفحة |
|--------|
|--------|

| الوكالة جائزة في كل حق تجوز النيابة              | الرجل يخدم زوجه                           |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| فيه                                              | نكاح المتعة ٣١٥                           |
| جواز توكيل ذي العذر متفق عليه ٢٢٣                | عرض المولى وليته على الزوج ٤٩٤            |
| اليتع                                            | الموهوبة ٤٩٥                              |
| مال اليتيم                                       | <b>بم ينعقد النكاح</b>                    |
| <b>اليتيم</b><br>مال اليتيم ۱۹۸<br><b>اليمين</b> | إن وقع النكاح بجُعل                       |
| إذا حلف ألا يدخل الدار حيناً ٩٤                  | نكاح التفويض                              |
| التوكيد في الحلف                                 | النكاح إلى الولي ٥٠٥                      |
| إن كرر اليمين أو كثَّرها أعداداً ١٥٦             | الاب يزوج ابنته البكر من غير استئهار ٥٠٦  |
| الإكراه على الحنث في اليمين ١٦٤                  | زواج الأيم ٥٠٦                            |
| من حلف ألا يأكل لحمَّ                            | الكفاءة في النكاح                         |
| من حلف ألا يلبس حلياً فلبس لؤلؤاً ١٢٧            | طول الانتظار في النكاح جائز ٥٠٨           |
| الاستثناء في اليمين                              | مـدة العقد ٥٠٨                            |
| التحريم باليمين ٣٦٨                              | هل يجب الإشهاد في النكاح ٥٠٩              |
| الحنث إذا رآه خيراً أولى من البر ٣٦٨             | تحريم أزواج النبي ٥٤٢                     |
| بر الوالدين ۱۸٦ –۱۸۸                             | النكاح عقد معارضة                         |
| أحكام متفرقة                                     | النكاح بلفظ الهبة                         |
| الغناء واللهو واللعب ٩ ـ٥٢٥                      | <b>الهبة</b><br>الهبة                     |
|                                                  | الهبة ٥٢٣                                 |
| النظر الى ما لا يحل شرعاً                        | إذا طلب الواهب في هبته زائداً على<br>مربئ |
| عورة المرأة مع عبدها ٣٨٩                         | مكافأته ٥٢٤                               |
| الزينة                                           | الوضوء                                    |
| الضرب بالأرجل ۳۸٤                                | <b>الوضوء</b><br>الوضوء والغسل            |
| العورة ٤١٦                                       | الو كالة                                  |
| حال جلوس الرجل مع أهله ٤١٧                       | صحة الوكالة                               |
|                                                  |                                           |

xxx1xxdxxd from Oxrax

TRUST

المفحة

THE PRI

E

GHAZI

THO

# 721

. فهرس اللغة

THE

PRINCE GHAZI

OURĀNICTHOUGHT

فهرس اللغة

TRUST

الصفحة

| ٨    | الباطل        |
|------|---------------|
| ***  | بوأنا         |
| 121  | بيت           |
| 340  | بيوت          |
|      | حرف التاء     |
| ۲۸۳  | التفث         |
| ١٤٣  | تور           |
|      | حرف الثاء     |
| 0.7  | ثعول          |
| 117  | المثاني       |
|      | حرف الجيم     |
| 772  | الجلباب       |
| ۲0.  | الجني         |
|      | حرف الحاء     |
| ۱۰۸  | الحجر         |
| ۳•۸  | الحرج         |
| 212  | تحرج          |
| 070. | الإحسان ١٥٣ - |
| 351  | الإحصان       |
| 121  | حفدة          |
| ٨    | الحق          |
| 212  | تحنث          |

XX

الصفحة

|            | حرف الهمزة               |
|------------|--------------------------|
| 129        | เบเ                      |
| ۲۱۳        | تأثم                     |
| ۲۸۸        | أجل                      |
| ۳۰۱-       | أَذِنَ ٢٩٩ .             |
| <b>۳۷۹</b> | الإربة                   |
| ۱۸۲        | أمرنا                    |
| 207        | إماماً                   |
| 177        | أمرنا<br>إماماً<br>الأمة |
| 171        | آناء                     |
| 779        | تستأنسوا                 |
| ۳٩.        | تستأنسوا<br>الأيم        |
|            | حرف الباء                |
| ۲۸۳        | البائس                   |
| ٣          | البحر                    |
| 177        | البادٍ                   |
| 19.        | البُدْنِ                 |
| 19.        | التبذير                  |
| ٣          | البر                     |
| ٤٧٧        | التبسم                   |
| 021        | البُضع                   |
| ٤٦٠        | البطش                    |

10

727

| 1 (ere) (      |               |              |
|----------------|---------------|--------------|
| HAZI T<br>THOU | RUST O USIS O | فهرس اللغة . |
|                | الصغحة        |              |
| سرابيل         | ۹۱            | الحين        |
| السكر          | حرف الخاء     |              |
| سكنآ           | ۳۸٤           | الحتن        |
| السلطان        | ۲٤٣           |              |
|                | ۳۱۱           | -            |
| أشد .          | ٤٤٩           | خلفة         |
| الشر .         | TY1           |              |
| شعائر          | ۲۱۳           | تخوف         |
| الشعر          | ۳٦٣           | الخير        |
|                | حرف الدال     |              |
| صواف           | 7.9           | دلوك الشمس   |
| صوافن          | حرف الراء     |              |
| صيهر           | ۳۲۰           | ربوة         |
|                | ٥٧١           | الرجس        |
| ضبوب           | ۳۱۸           | الرجع        |
| المضاج         | 11.           |              |
| ضامر           | ۲٦            | تركنوا       |
| مضاميز         | حرف الزاء     |              |
|                | ۷٥            | مزجاة        |
| طهورآ          | ٦٤            | زعيم         |
|                | ۳۷۸           | أزكى         |
| العدل          | 121           | ز <b>و</b> ج |
| تعذر           | ٤٥٣           | الزور        |
| المعتر         | حرف السين     |              |
| المعروف        | 77.           | سبَّح        |
| العرق          | ١٧٧           | سبحان        |
|                |               |              |

XX ××

.....

ω.

ki di waxani katika ina Sanaki Katika katika

1099

| ٦٤٣ | THE DDINCE CHAZI                      |
|-----|---------------------------------------|
| تحف |                                       |
|     |                                       |
| 101 | ىرابىل                                |
|     | لسكر                                  |
|     | كناً                                  |
| 14. | لسلطان                                |
|     | حرف الشين                             |
| 198 | شد                                    |
|     | لشر                                   |
| ۲۸Y | ئىعائر                                |
| ٤٦٢ | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|     | حرف الصاد                             |
| 79. | موافّ                                 |
|     |                                       |
|     | ميھر                                  |
|     | حرف الضاد                             |
| 0.7 |                                       |
| ٥٣٢ | لمضاجع                                |
|     | فسامر                                 |
|     | مضامين                                |
|     | حرف الطاء                             |
| 200 | طهوراً                                |
|     | حرف العين                             |
| 107 | حوف العين<br>العدل                    |
|     |                                       |
|     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
|     | المعتر                                |
|     | المعروف                               |

×

٤٧

XX

| تحذ   | ا <b>لە</b> . |
|-------|---------------|
| ٥٠٤   | عزور          |
| ٦٠٥   | عزلت          |
| 200   | العاكف        |
| 1.0   | عَمْرُك       |
| ۱۸    | استعمركم      |
| 271   | عميق          |
|       | حرف الغين     |
| ۲ ۰ ۹ | غسق           |
| 297   | استغاثة       |
|       | حرف الفاء     |
| ٤٣١   | الفتنة        |
| ۲۱۰   | الفجر         |
| 100   | الفحشاء       |
| 279   | الفارط        |
| ٥٠٣   | فشوش          |
| ۲۸۳   | الفقير        |
|       | حرف القاف     |
| 222   | أقسط          |
| 199   | القسطاس       |
| ١٨٤   | قضى           |
| ٤١٨   | القواعد       |
| 199   | لا تقف        |
| ۲     | المقفّى       |
| ۲     | القائف        |
| 207   | قواماً        |

TRUST

GH

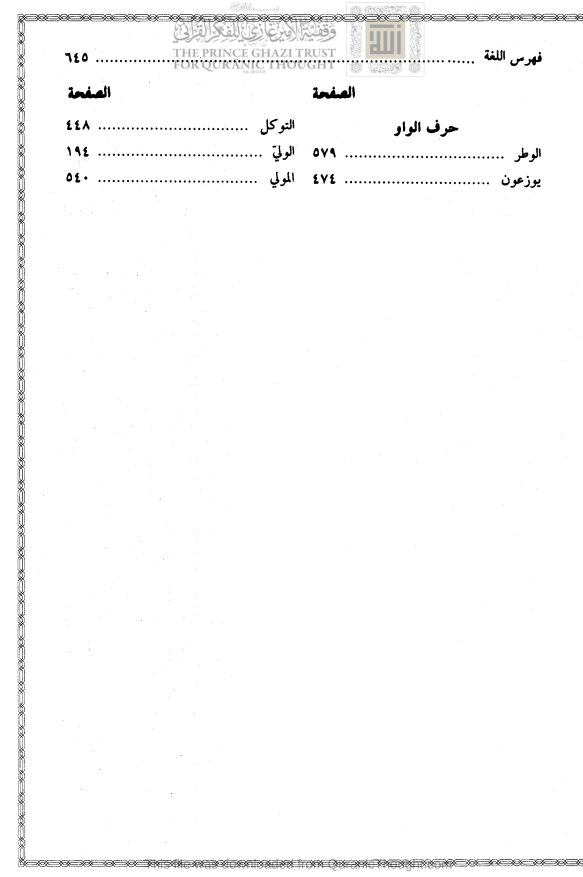
**OURANIC THOU** 

722

| فهرس اللغة | THE PRINCE GHAZI<br>FOR QURANIC THE |
|------------|-------------------------------------|
| الصفحة     |                                     |
| Y4         | القانع                              |
|            | حرف الكاف                           |
| •••••      | المكره                              |
| 0.1-0.2    | كمشة وكموش                          |
|            | حرف اللام                           |
|            | اللغو                               |
| 0.7        | ملاقيح                              |
|            | حرف الميم                           |
| ۲۰۲        | مرحاً                               |
|            | أملاص                               |
|            | حرف النون                           |
| ٥٤٧        | النحب                               |
| ۲۱۳        | تنجس                                |
|            | النسب                               |
| ۲۸۸        | منشك                                |
| ۱۵         | فانتشروا                            |
| *1*        | النفل                               |
| YAX        | النيل                               |
|            |                                     |

## حرف الهاء

| د      | التهج |
|--------|-------|
| رن ۳۲٦ | تهجرا |
| YOY    | المش  |
| 770    | الهمل |
| ٤٥٠    | هوناً |



..... 727

THE

E GHAZI T

IST

| الصفحة | القائل            | القافية | الصغحة | القائل           | القافية |
|--------|-------------------|---------|--------|------------------|---------|
| •      | حرف الراء         |         |        | حرف الهمزة       |         |
| ***    |                   | المناظر | 217    | حسان             | وشالح   |
| ٤٦٧    | الفرزدق           | کاسر ُہ | 117    |                  | والرائي |
| ٦٤     |                   | أزورا   |        | حرف الباء        |         |
| ٦٢     |                   | والفقير | ۳۲۱    | عبيد بن الابرص . | لهوب .  |
| TAV    | الكميت            | اعترار  |        | النابغة          | يتذبذب  |
| 1.7    | عبد الله بن رواحة | البصر   | ודו    | أوس بن حجر       | الكاتب  |
| 177    | الاعشى            | الفاجر  | ٥٤٦    | علي بن أبي طالب  | بصواب   |
| ٤٦٣    |                   | والبحر  |        | حرف الجيم        |         |
| 201    |                   | الأمر   | TVY    | •                | بالفرج  |
| ٤٨٠    |                   | وبمتر   |        |                  |         |
| •      | حرف العين         |         |        | حرف الحاء        |         |
| £7Y    | · .               | ۰. •    | ٤٦٦    | جميل بن معمر     | ضريحها  |
| -      | الأحوص            | وأتبعُ  | 7.9    |                  | براح    |
| YAY    | الشماخ            | القنوع  | 277    | الأخطل           | الأصاحي |
| 082    |                   | والأفرع |        | حرف الدال        |         |
|        | حرف الفاء         |         | 272    | حسان             | العبد   |
| **     |                   | أعرف    | 110    |                  | واحد    |
| ***    |                   | قضف     | ٥٤٨    | عكرمة بن أبي جهل | خالد    |
| 220    | مالك بن ربيعة     | مشرف    |        | کثیر عزة         | قعودا   |
| ٨٤     |                   | الكشف   | 175    |                  | والهادي |
|        |                   | الصوف   | 270    |                  | عهده    |

فهرس الشعر

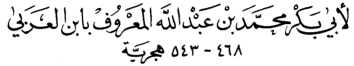
| المنفحة      | القائل           | القافية     | الصفحة | القائل            | القافية |
|--------------|------------------|-------------|--------|-------------------|---------|
| <b>T 4 T</b> | لبيد             | طعامُها     |        | حرف القاف         |         |
| 277          |                  | معلما       | 172    | العباس            | الورقُ  |
| 019          | النمر بن تولب    | وابغا       |        | حرف الكاف         |         |
| ***          | عنترة            | المعصم      | ٣٩     |                   | تباكي   |
| ٤٣٧          |                  | للتيمم      |        | حرف اللام         |         |
| 229          | أبي بن كعب       | بجثم        | 127    | أمية بن أبي الصلت | وتنهلُ  |
| 170          | النعمان بن علي   | وحنتم       | 279    | کعب بن زهیر       | مكبولُ  |
| ٤٦٦          | عمر بن أبي ربيعة | والفم       | 124    | کثیر              | الأجمال |
| ٤٦٨          | جويو             | الآرام      | 8.0    |                   | الزلال  |
| 079          | عمرو بن جني      | فتقوم       | TAV    |                   | السؤال  |
|              | حرف النون        | -           | ۳۸۱    |                   | عواطل   |
|              |                  |             | ٤٦٨    | جرير              | العادل  |
| 107          |                  | بليتني      | 272    | عبدالله بن رواحة  | تنزيله  |
| 170          | جرير             | زمني<br>دان | ٥٤٧    | سعد بن معاذ       | الأجلْ  |
| 070          |                  | الحفرتين    |        | حرف الميم         | -<br>-  |
|              | حرف الياء        |             | ٦٤     | Y                 | زعيم    |
| Y St         | المعمر           | بنيّة       |        | •                 | أتأيم   |
| 278          | جرير             | -           | 279    | نابغة بني جعدة    | معدم    |

××-

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT c



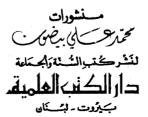




راجع أصوله وخرَّج أحاديثه وعلَّق عليه مترور الفاور بحطا

القسم الرابع من أول سبأ لآخر القرآن الكريم

طبعة جديدة فيها زيادة شرح وضبط وتحقيق



This file was downloaded from QuranicThought.com

#### THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ÂNIC THOUG



المشورات التر وتعلجت والوات

ع الحقسوق محفوظسة Copyright All rights reserved Tous droits réservés

\_ة والفنيـة محفوظ وق الملكيسة الأدبي \_\_ العلمي\_ فة بيسروت - لبنسان. دار الکتــ ويحظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملأ أو مجزأ أو تسجيله على أشرطة كاسبت أو إدخـــاله على الكمبيوة أو برمجنـــه على اسطوانات ضوئية إلا بموافقة الناث

#### Exclusive rights by

### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beirut - Lebanon

No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

#### Droits exclusifs à

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Beyrouth - Liber

Il est interdit à toute personne individuelle ou morale d'éditer, de traduire, de photocopier, d'enregistrer sur cassette, disquette, C.D, ordinateur toute production écrite, entière ou partielle, sans l'autorisation signée de l'éditeur.

> الطبعة الثالثة ۲۰۰۳ م ١٤٢٤ ه

رمل الظريف - شارع البحتري - بناية ملكارت الإدارة العامة: عرمون – القبة – مبنى دار الكتب العلمية هاتف وفاكس: ٨٠٤٨١٠/١١/١٢/١٣ (٥ ٩٦١+) صندوق بريد: ٩٤٢٤ - ١١ بيروت - لبنان

#### Dar Al-Kotob Al-ilmiyah

Beirut - Lebanon Raml Al-Zarif, Bohtory Str., Melkart Bldg. 1st Floor Head office Aramoun - Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Bldg.

Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.O.Box: 11-9424 Beirut - Lebanon

Dar Al-Kutub Al-ilmiyah Beyrouth - Liban Raml Al-Zarif, Rue Bohtory, Imm. Melkart, 1 er Étage Administration général

Aramoun - Imm. Dar Al-Kotob Al-ilmiyah Tel & Fax: (+961 5) 804810 / 11 / 12 / 13 P.P: 11-9424 Beyrouth - Liban



XX



سورة سبأ فيها ثلاث آيات

E PRINCE GHAZI TRUST R QUR'ÀNIC THOUGHT

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ مِنَّا فَضْلاً يَا جِبَالُ أُوِّبِي معَهُ والطَّيْرَ وَأَلَنَّا لَهُ الْحَدِيدَ﴾ [ الآية: ١٠ ]

[فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ فَضْلًا ﴾: فيه ] (١) أربعة عشر قولًا :

الأول: النبوة . الثاني : الزَّبُور . الثالث : حسن الصوت . الرابع : تسخير الجبال والناس . الخامس : التوبة . السادس : الزيادة في العُمْر . السابع : الطير . الثامن : الوفاء بما وعد . التاسع : حسن الخلق . العاشر : الحكم بالعدل . الحادي عشر : تَيْسِير العبادة .

(1) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

الثاني عشر : العلم؛ قال الله تعالى : ﴿ **ولَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيَانَ عَلْمًا ﴾** [ النمل : ١٥ ].

الثالث عشر : القوة ؛ قال الله تعالى : ﴿واذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْأَيْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ﴾ [ ص: ١٧ ].

الرابع عشر : قوله : ﴿ **وَأُوِتِينَا مَنْ كُلِّ شَيْء**َ ﴾ [ النمل : ١٦ ].

والمرادُ ها هنا من جملة الأقوال حُسن الصوت؛ فإن سائرها قد بيناه في موضعه في كتاب الأنبياء من المشكلين.

وكان داود عليه السلام ذا صوتٍ حسن ووجه حسن، وله قال النبي ﷺ لأبي موسى الأشعري: « لقد أوتيت مِزْماراً من مزامير آل داود » <sup>(٢)</sup> ، وهي: **المسألة الثانية:** 

وفيه دليل الإعجاب بحسن الصوت، وقد روى عبدالله بن مغفّل، قال: رأيتُ النبي عُلِيَّةٍ وهو على ناقته \_ أو جمله \_ وهي تسير به، وهو يقرأ سورة الفَتْح \_ أو من سورة الفتح \_ قراءةً لينة وهو يرجِّع، ويقول آ، واستحسن كثيرٌ من فقهاء الأمصار القراءة بالألحان والترجيع، وكرِهه مالك.

وهو جائز لقول أبي موسى للنبي عليه السلام: لو علمت أنك تسمع لحبّرته لك تحبيراً؛ يريد لجعلته لك أنواعاً حساناً، وهو التلحين، مأخوذ من الثوب المحبَّر، وهو المخطّط بالألوان.

وقد سمعتُ تاج القراء ابن لفتة بجامع عمرو يقرأ: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَدْ بِهِ نَافِلةً لَكَ﴾ [ الإسراء ٧٩ ]. فكأني ما سمعتُ الآية قط.

وسمعت ابن الرفاء ـ وكان من القُرَّاء العظام ـ يقرأ، وأنا حاضر بالقرافة: كهيعص، فكأني ما سمعتُها قط.

(٢) انظر: (صحيح البخاري: ٢٤١/٦ . وصحيح مسلم، الباب: ٣٤، حديث: ٢٣٦. والسنن الكبرى:
 (٢) انظر: (صحيح البخاري: ٢٤١/٦٤ . وتفسير القرطبى: ٢٦٥/١٤).

سورة سبأ الآية (١٠)

وسمعْتُ بمدينة السلام شيخ القراء البصريين يقرأ في دار بها الملك: ﴿ والسماء ذات البروج ﴾ ، فكأني ما سمعتُها قط حتى بلغ إلى قوله تعالى: ﴿ فَعَالَ لما يريد ﴾ ، فكأنَّ الإيوان قد سقط علينا .

C Linit

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

والقلوبُ تخشع بالصوت الحسن كما تخضع للوجه الحسن، وما تتأثّر به القلوب في التقوى فهو أعظَمُ في الأجر وأقربُ إلى لين القلوب وذهاب القسوة منها <sup>(٣)</sup> .

وكان ابن الكازَرُوني<sup>(؛)</sup> يأوي إلى المسجد الأقصى، ثم تمتعنا به ثلاث سنوات، ولقد كان يقرأ في مهد عيسى فيسمع من الطُّور ، فلا يقدر أحد أن يصنع شيئاً طول قراءته إلا الاستماع إليه.

وكان صاحب مصر الملقب بالأفضل قد دخلها في المحرم سنة اثنتين وتسعين وأربعهائة وحَوَّلها عن أيدي العباسية<sup>(٥)</sup>، وهو حنق عليها وعلى أهلها بحصّاره لهم وقتالهم له، فلما صار فيها<sup>(٢)</sup>، وتدانَى بالمسجد الأقصى منها، وصلى ركعتين تصدّى له ابن الكازروني، وقرأ : ﴿قُل اللَّهُمَّ مالكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وتَنْزع المُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وتُعزَّ مَنْ تَشَاءُ وتُذِكَّ من تشاءُ بِيَدكَ الخَيْرُ إنك على كلّ شَيْء قدير ﴾ [آل عمران : ٢٦]، فما ملك نفسه حين سمعه أن قال للناس على عظم ذَنْبهم عنده، وكثرة حِقُدِه عليهم : ﴿لاَ تَنْرِيبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُمْ وهو أَرْحَمُ

والأصواتُ الحسنة نعمةٌ من الله تعالى، وزيادةٌ في الخلق ومِنّة. وأحقّ ما لبست <sup>(v)</sup> هذه الحلة النفيسة والموهبة الكريمة كتاب الله؛ فنِعَمُ اللهِ إذا صُرفت في الطاعة فقد قضى بها حقَّ النعمة.

- (٣) في د : وذهاب القسوة منه .
  - (٤) في أ، د: الكازوني.
- ( ۵ ) في د : وخزلها عن أيدي العباسية .
  - (٦) في د : فلما صادفها .
- (٧) في جـ: وأحسن ما لبست هذه.

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة سبأ الآية (١٣) THE PRINCE GHAZI TRUST (١٣)

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانِ كَالجَوَابِ وَقُدُورِ رَاسِيَاتٍ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكْراً وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ﴾ [الآيةً: ١٣]. فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى: الْمِحْرابُ:

٦

هو البناء المرتفع الممتنع، ومنه يسمى المحْرَاب في المسجد؛ لأنه أرفعه، أنشد فقيه المسجد الأقصى عطاء الصوفي:

جَمعَ الشَّجَاعةَ والخضُوعَ لربّه ما أحسنَ المحراب في المحراب والجفَان أكبَرُ الصِّحَاف، قال الشاعر:

يا جَفْنَـةً بـإزاء الحَوْض قـد كُفِئَـتْ ومنطقاً مثـل وَشْــي البُــرْدَةِ الخضر والجوابي جمع جَابِية، وهي الحوض العظيم المصنوع، قال الشاعر يصف جفنة: كَجابِيةِ الشَّيْخِ العِرَاقي تَفْهَقُ

وقدور راسيات، يعني ثابتات؛ قال الله تعالى: 
 والجبال أرْسَاها 
 النازعات: ٣٢].

المسألة الثانية:

شاهدت مِحْرابَ داود عليه السلام في بيت المقدس بناء عظياً من حجارةٍ صَلْدَة لا تؤثّر فيها المعاول، طولُ الحجر خسون ذراعاً، وعَرْضُه ثلاثة عشر ذراعاً، وكلما قام بناؤه صغرت حِجَارَتُه، ويرى له ثلاثة أسوار؛ لأنه في السحاب أيام الشتاء كلها لا يظهر لارتفاع موضعه وارتفاعه في نفسه، له باب صغير ومَدْرجة عريضة، وفيه الدُّور والمساكن، وفي أعلاه المسجد، وفيه كُوّة شرقية إلى المسجد الأقصى في قَدْر الباب، ويقول الناس: إنه تطلّع منها على المرأة حين دخلت عليه الحمامة، وليس لأحد في هَدْمه حيلة، وفيه نجا مَنْ نجا من المسلمين حين دخلها الرومُ حتى صالحوا على أنفسهم بأن أسلموه إليهم، على أن يسلموا في رقابهم وأموالهم، فكان ذلك، وتخلّوا لهم عنه. ورأيت فيه غريبة الدهر، وذلك أن ثائراً ثار به على واليه، وامتنع فيه بالقوت، فحاصره، وحاول قتاله بالنشاب مدة، والبلد على صغره مستمر على حاله، ما أُغلقت لهذه الفتنة سوقٌ، ولا سار إليها من العامة بشَر، ولا برز للحال من المسجد الأقصى مُعْتَكِف، ولا انقطعت مناظرة، ولا بطل التدريس، وإنما كانت العسكرية قد تفرقت فرقتين يقتتلون، وليس عند سائر الناس لذلك حركةٌ، ولو كان بعضُ هذا في بلادنا لاضطرمت نارُ الحرب في البعيد والقريب، ولانقطعت المعايش، وغُلِّقت الدكاكين، وبطَل التعاملُ لكثرة فضُولنا وقلّةٍ فضولهم.

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَتَمَاثِيلَ ﴾ :

سورة سأ الآبة (١٣)

واحدتها تِمْثال، وهو بناء غَريب؛ فإن الأسماء التي جاءت على «تِفعال» قليلة منحصرة؛ جماعُها ما أخبرنا أبو المعالي ثابت بن بُنْدار، أخبره أبو الحسن بن رزية، أخبرنا القاضي أبو سعيد، أخبرنا أبو بكر بن دُريد، قال: رجل تكْلام: كثير الكلام، وتِلْقام: كثير اللَّقْـم، ورجل تِمْسَاح: كذّاب، وناقة تِضْرَاب: قريبة العهد بالضِّرَاب، والتَّمْرَاد<sup>(٨)</sup>: بيت صَغِير للحمام. وتِلْفَاق<sup>(٩)</sup>؛ ثوبان يُخَاطُ أحدهما بالآخر. والتِّجْفَاف: معروف. وتِمثال: معروف. وتِبيان: من البيان وتِلْقاء: قُبَالتك وتِهْوَاء من الليل: قطعة. وتِعْشار: موضع. ورجل تنْبَال: قصير. وتِلْعاب: كثير اللعب. وتَقْصَار:

فلما قرأت إصلاح المنطق ببغداد على الشيخ الأجلّ الخطيب رئيس اللغة وخازن دار العلم أبي زكريا يحيى بن عليّ التبريزي قال لي : كنتُ أقرأ خطبَ ابن نُباتة على أبي عبدالله بن العَرَبي اللغوي الفرائضي فوصلتُ إلى قوله : وتذكارهم تواصل مسيل العبرات، وقرأته بخفض التاء فردَّ عليّ، وقال وتَذكارهم بفتحها ؛ لأنه ليس في كلام العرب تِفْعال إلا التِّلْقاء وإلا التِّبيان، وتِعْشار وتنزال موضعان، وتِقْصار : قلادة.

قال لي التبريزي: ثم قرأت خطب ابن نباتة على بعض أشياخي، فلما وصلت إلى

- ٨) في د : قريبة العهد بالضراب والتمرار .
  - ٩) في د : بيت صغير للحمام وتلفاف.

اللفظ وذكرت له كلام ابن العربي قال لي: اكتب ما أُمْلي عليك. فأمْلَى عليّ: الأشياء التي جاءت على تِفعال ضربان: <sup>(١٠)</sup> مصادر وأساء؛ فأما المصادر فالتلقاء والتبيان؛ وهما في القرآن. والأساء: رجل تنبال: أي قصير. وزعم قوم أن التاء في تنبال أصلية فيكون وزنه فِعلالاً. وذكر ما قال ابن دُرَيد وزاد التَّنْضَال<sup>(١١)</sup> من المناضلة [ والتِّيغار حب مقطوع يزيد في الخابية، وتِرْياع: موضع]<sup>(١٢)</sup>، والتربان وتِرْغام اسم شاعر، ويقال جاء لِتَنْفاق الهلال، ويجوز أن يكون مصدراً، والتمتان واحد التمتانين، وهمي خيوط

THE.PR سورة سبأ الآية (١٣) FOR OU

## المسألة الرابعة:

التمثال على قسمين حيوان وموات، والموات على قسمين: جماد ونام، وقد كانت الجنَّ تصنَع لسليمان جميعه <sup>(١٢)</sup>، وذلك معلوم من طريقين:

أحدهما : عموم قوله : ﴿ تَمَاثِيلَ ﴾ .

والثاني: ما رُوي من **طرق عديد**ة، أصلها الإسرائيليات؛ لأن التماثيل من الطير كانت على كرسي سليمان.

فإن قيل: لا عمومَ لقوله: ﴿ **تماثيلَ ﴾** فإنه إثبات في نكرة، والإثباتُ في النكرة لا عمومَ له؛ إنما العموم في النفي في النكرة حسبا قررتموه في الأصول.

قلنا : كذلك نقول، بَيْدَ أنه قد اقترن بهذا الإثبات في النكرة ما يقتضي حَمْله على العموم، وهو قوله : ﴿ **ما يَشَاءُ ﴾** ، فاقترانُ المشيئة به يقتضي العمومَ له.

فإِن قيل: فكيف شاء عمل الصور المنهيّ عنها ؟ (١٢).

قلنا : لم يرد أنه كان منهيًّا عنها <sup>(١٥)</sup> في شَرْعه، بل ورد على ألسنة أهل الكتاب أنه

- (١٠) في جـ: الأستاذ التي جاءت على تفعال ضربان.
  - (١١) في أ وذكر ما قال ابن دريد وزيد التنضال.
    - (١٢) ما بين المعقوفتين ساقط من جـ.
    - (١٣) في أ: وقد كانت الجن تعمل لسليان جميعه.
  - (١٤) في د : فكيف يشاهد عمل الصور المنهي عنها .
    - (١٥) في جــ : لم يروا أنه كان منهياً عنها .



كان أمْراً مأذوناً فيه، والذي أوجب النهْيَ عنه في شرعنا ـ والله أعلم ـ ما كانت العرب عليه من عبادة الأوثان والأصنام، فكانوا يصورون ويعبدون، فقطع الله الذَّريعةَ وحمى الباب.

فإن قيل: فقد قال حين ذمَّ الصور وعملَها من الصحيح قول النبي عليه السلام: « مَنْ صوَّر صورةً عذّبه الله حتى ينفخ فيها الرُّوح، وليس بنافخ». وفي رواية: « الذين يشبهون بخلق الله»؛ فعلَّل بغير ما زعمتم <sup>(١٦)</sup>.

قلناً: نهى عن الصورة، وذكر علَّةَ التشبيه بخلق الله، وفيها زيادةُ علة عبادتها من دون الله، فنبَّه على أَنَّ نفس عملها معصية<sup>(١٧)</sup> ، فما ظنَّك بعبادتها !

وقد ورد في كتب التفسير شأن يَغُوث ويَعُوق ونَسْرا، وأنهم كانوا أناساً <sup>(١٨)</sup>، ثم صوّروا بعد موتهم وعبدوا. وقد شاهدت بتَغْرِ الإسكندرية إذا مات منهم ميّت صوّروه من خشب في أحسن صورة، وأجلسوه في موضعه من بيته وكسَوْه بِزَّتَه إن كان رجلاً <sup>(١١)</sup>، وحِلْيتها إن كانت امرأة، وأَغلَقُوا عليه الباب.

فإذا أصاب أحد منهم كَرْبٌ أو تجدد له مكروه فتح الباب [ عليه ] <sup>(٢٠)</sup> وجلس عنده يبكي ويناجيه بكان وكان حتى يكسر سَوْرَة حزْنه بإهراق دموعه، ثم يُغلق الباب عليه وينصرف عنه، وإن تمادَى بهم الزمان يعبدوها من جملة الأصنام <sup>(٢١)</sup> والأوثان، فعلى هذا التأويل.

(١٦) انظر: (صحيح البخاري: ١٠٨/٣. وسنن أبي داود: ٥٠٢٤. وسنن الترمذي: ١٧٥١. وصحيح مسلم، حديث: ١٧٥١ من اللباس. وسنن النسائي: ١١٥٨٨. ومسند أحمد: ١٢٤١/١، ٣٥٠. السنن الكبرى: ٧٦٩، ٢٤١٠، ومسند الحميدي: ٥٣١ والمعجم الكبير للطبراني: ١٢١٨، ٣١٦، ٣١٦. وشرح السنة للبغوي: ١٣١/١٢. وفتح الباري: ٣١٣/١٠).

- (١٨) في أ : فإنهم كانوا أناساً .
- (١٩) في د: وكسوه بزيه إن كان رجلاً.
  - (٢٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٢١) في جــ: فيعبدونها من جملة الأصنام.

وإن قلنا : إنَّ شَرْعَ مَنْ قبلنا شَرْعٌ لنا فيكون نهي النبي عَلَيْتُهُ عن الصور نسخاً ، وهي :

المسألة الخامسة:

على ما بيناه في قسم الناسخ والمنسوخ قَبْلَ هذا .

وإن قلنا : إنَّ الذي كان يُصْنَع له الصور المباحة من غير الحيوان وصورته فشَرْعُنا وشَرْعُه واحد .

وإنْ قلنا: إن الذي حرم عليه ما كان شخصاً لا ما كان رَقْما في ثوب فقد اختلفت الأحاديثُ في ذلك اختلافاً متبايناً بينّاه في شرح الحديث، لُبَابُه أنّ أمهات الأحاديث خمس أمهات:

الأم الأولى: ما روي عن ابن مسعود وابن عباس أَنَّ أصحابَ الصور يعذَّبون، أو هم أَشدُّ الناس عذاباً . وهذا عامّ في كل صورة .

الأم الثانية: روي عن أبي طلحة عن النبي ﷺ : « لا تدخل الملائكة بيتا فيه كَلْبٌ ولا صُورة » \_ زاد زيد بن خالد الجهني : « إلا ما كان رَقْما في ثوب » <sup>(٢٢)</sup> . وفي رواية عن أبي طلحة نحوه، فقلت لعائشة : هل سمعت هذا ؟ فقالت : لا ؛ وسأحدّثكم ؛ خرج النبيُّ ﷺ في غزاة فأخذتُ نمطاً فنشرته على الباب، فلما قدم ورأى النَّمطَ عرفتُ الكراهةَ في وجهه، فجذبه حتى هتكه، وقال : « إنّ الله لم يأمُرْنا أن نكسوَ الحجارة والطين » . قالت : فقطعتُ منه وسادتين وحشَوْتُهما ليفاً فلم يَعِبْ ذلك عليَّ <sup>(٢٢)</sup>.

- (٣٢) أنظر: (صحيح البخاري: ١٣٨/٤، ١٥١، ١٥/٥، ١٠٥/٧، وصحيح مسلم، حديث: ٨٣،
   (٣٢) من الباب: ٣٦ من اللباس. وسنن أبي داود: ٣٢٧، ٤١٥٢. وسنن النسائي: ١٨٥/٧،
   ٢٦/ ٨، من الباب: ٣٦ من اللباس. ومسنف أبي داود: ٣٢٧، ٢١٥٢. وسنن النسائي: ١٨٥/٧،
   ٢٦/٨ مم من الباب: ٣٦/٢. ومصنف ابن أبي شيبة: ١٠/٥٤. ١٩٨٨. والمعجم الكبير
   للطبراني: ١٤٤٤، ٥/٥٥، ٩٦. وفتح الباري: ١٧/٥٢، ٣١٥/١٠. (٣٥٦/١٠).
- (٢٣) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٨٧ من اللباس. ومشكاة المصابيح: ٤٤٩٤. وفتح الباري: ٣٨٨/١٠، ٢٢٥/٩ . تلخيص الحبير: ١٩٧/٣. وشرح السنة: ١٣٥/١٢. وسنن أبي داود، الباب: ٧٧ من اللباس. عمل اليوم والليلة لابن السني: ٥٢٦).

This file was downloaded from Quranic Thought.com

الأم الثالثة: قالت عائشة: كان لنا ستر فيه تمثالُ طائر، وكان الداخل إذا دخل استقبله، فقال رسول الله ﷺ: « حوّلي هذا فإنّي كلما رأيته ذكرت الدنيا » <sup>(٢٤)</sup>.

الأم الرابعة: روي عن عائشة قالت: دخل عليّ رسولُ الله عَلَيْ وأنا مُتَسَتِّرة بِقِرَام فيه صورة فتلوّن وجهه ثم تناول الستْرَ فهتكه، ثم قال: « إنّ مِنْ أَشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يشبهون خلق الله». قالت عائشة: فقطعته، فجعلت منه وِسادَتَيْن <sup>(٢٥)</sup>.

الأم الخامسة: قالت عائشة: كان لنا ثوب ممدود على سَهُوة فيها تصاوير، فكان النبي ﷺ يصلي إليه، ثم قال: « أخّريه عني »، فجعلت منه وسادتين؛ فكان النبي ﷺ يَرْتَفقُ بها <sup>(٢٦)</sup>.

وفي رواية في حديث النَّمرقة قالت: اشتريتُها لك لتقعدَ عليها وتتوسَّدَها؛ فقال: « إنَّ أصحاب هذه الصور يعذّبون يوم القيامة، وإن الملائكةَ لا يدخلون بيتاً فيه صُورة » (٢٢).

قال القاضي: فتبيَّنَ بهذه الأحاديث أنّ الصور ممنوعة على العموم، ثم جاء: « إلاّ ما كان رَقْهاً في ثوب»، فخُصّ من جملة الصور، ثم بقول النبي مُتَّلِيَّه لعائشة في الثوب المصوّر: « أُخِّرِيه عَنِّي؛ فإني كلها رأيته ذكرتُ الدنيا » فثبتت الكراهة فيه. ثم بهتك النبي مُتَالِيَّه الثوب المصوّر على عائشة منع منه، ثم بقطعها لها وسادتين حتى تغيّرت الصورة وخرجت عن هيئتها بأن جواز ذلك إذا لم تكن الصورة<sup>(٢٨)</sup> فيه متصلة الهيئة،

- (٢٤) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ٨٨ من اللباس. ومسند أحمد بن حنبل: ٤٩/٦، ٥٣. وتفسير القرطبي: ٢٧٣/١٤).
  - (٢٥) انظر: (مصنف عبد الرزاق: ٤٨٤ ٩٨ . وسنن النسائي: ٢١٦/٨ . والسنن الكبري: ٢٦٧/٧).
    - (٢٦) انظر : (طبقات ابن سعد : ١٢٢/٨).

سورة سأ الآية (١٣)

(٣٧) انظر: (صحيح البخاري: ٣٣/٧، ٨٣/٣، ٣١٦، ٢١٧، ٩/٧٩، وصحيح مسلم، حديث: ٩٦ من اللباس. وسنن النسائي: ٢١٦/١. ومسند أحمد بن حنبل: ١٠١/٣، ٢٠٦، ٢٤٦. والسنن الكبرى للبيهقي: ٧/٧٢، ٢٦٦. ومشكاة ٦٠ ٢٧٤/١٤. ومشكاة الكبرى للبيهي: ١٢٧/٢ وتفسير القرطبي: ٢٤/١٤، ٢٢٤ وشرح الترفيب والترهيب: ٢٢/٤. ومشكاة المصابيح: ٤٢/٢ وتاريخ بغداد: ٢٩٤٢، ٢٩٤٦، ٢٨٦/٥ وشرح السنة للبغوي: ١٤٧/٩ وتهذيب ابن عساكر: ٢١٢، وفتح الباري: ٢٤٩٣، ٢٤٩٢، ٣٩٣، ٣٩٢).

(٢٨) في د : بأن جوازه إذا لم تكن الصورة.

وتفنيتا المنتجا ذغا للفكر القبا

( ۱۳ سورة سبأ الآية (۱۳ ) THE PRINCE GHAZI TRUST سورة سبأ الآية (۱۳ ) FOR QURĂNIC THOUGHT

ولو كانت متصلة الهيئة لم يجز لقولها في النمرقة المصوّرة: اشتريتها لك لتقعد عليها وتتوسدها، فمنع منه وتوعّد عليه، وتبيّن بحديث الصلاة إلى الصورة أن ذلك كان جائزاً [في الرّقْم]<sup>(٢١)</sup> في الثوب، ثم نسخه المنع، فهكذا استقر فيه الأُمْر [والله أعلم]<sup>(٣٠)</sup>.

المسألة السادسة : قوله تعالى : ﴿ وَجِفَانٍ كَالْجَوَابِ ﴾ :

قال ابن القاسم، عن مالك: كالجَوْبَة من الأرض. وقُدُور رَاسيات، يعني لا تحمل ولا تُحَرَّك لعظمها، وكذلك كانت قدورُ عبدالله بن جُدْعان يصعد إليها في الجاهلية بسُلّم، ورأيت برباط أبي سعيد قدورَ الصوفية<sup>(٢١)</sup> على نحو ذلك، فإنهم يطبخون جيعاً، ويأكلون **جيعاً** من غير استئثار أحد منهم عن أحد<sup>(٢٣)</sup>، وعنها عَبَّرَ طَرَفَةُ بن العبد بقوله:

كــالجوَابِـــي لا تَنِـــي مُتْـــرَعَــةً لقِرَى الأضياف أو للمُحتضِـرْ <sup>(٣٣)</sup> وقال أيضاً:

يَجْبُرُ المحروبُ فيها مَالَهُ بِجِفَانِ وقِبَاب وخَدَمْ <sup>(٢١)</sup> المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكْراً ﴾:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: روي أنّ النبي ﷺ قام على المنبر فقال: « اعملوا آل داودَ شُكْراً وقليلٌ من عبادي الشَّكُور ». ثم قال: « ثلاث من أوتيهن فقد أوتي مِثْلَ ما أوتي آلُ داود ». قال: فقلنا: ما هنَّ؟ قال: « العدل في الغضب والرضا ، والقَصْد في الفقر والغنى ، وخشيةُ الله في السر والعلانية » <sup>(٣٥)</sup>.

(٢٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
 (٣٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
 (٣١) في جـ.: أبي سعيد قدر الصوفية.
 (٣٦) في جـ.: من غير استئثار لأحد منهم عن أحد.
 (٣٣) انظر: (ديوان طرفة: ٥٦).
 (٣٤) انظر: (ديوان طرفة: ٩٠).

(٣٥) انظر: (الدر المنثور: ٢٢٩/٥).

الثاني: قوله: الحمد لله.

سورة سأ الآبة (٣٩) ..

الثالث: الصلاة شكر ، والصيام شكر ، وكلُّ خير يُفعل لله شكر .

قال القاضي رضي الله عنه: حقيقة الشكر استعمال النعمة في الطاعة، والكفران: استعمالها في المعصية.

FOR OUR'ĀNIC THOUGHT

۱۳

وقليلٌ مَنْ يفعل ذلك، لأن الخير أقلّ من الشر، والطاعة أقلّ من المعصية بحسب سابق التقدير، والحمد لله رب العالمين.

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرِّزْقَ لَمَنْ يَشَاءُ منْ عِبَادِهِ وَيَقدِرُ لهُ، وَمَا أَنْفَقتُمْ منْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازقِينَ﴾ [ الآية: ٣٩ ].

فيها مسألتان:

## المسألة الأولى: ﴿ يُخْلِفُهُ ﴾:

يعنى يأتي بثَان بعد الأول، ومنه الخِلْفَة في النبات.

وقال أعرابيّ لأبي بكر : يا خليفةَ رسول الله. فقال : لا . بل أنا الخالفة بعده. [ قال ثعلب : يريد بالقاعِدِ بعده ] <sup>(٢٦)</sup> ، والخالفة الذي يستخلفُه الرئيسُ على أهله وماله .

## المسألة الثانية: في معنى الخلف ها هنا:

أربعة أوجه: الأول: يَخْلُفُه إذا رأى ذلك صلاحاً ، كما يجبب الدعاء إذا شاء . الثانى: يخلفه بالثواب.

الثالث: معنى يخلفه، فهو أخلفه؛ لأنَّ كل ما عند العبد من خلف الله ورزقه.

(٣٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة سبأ الآية (٣٩) FOR OUR'ANIC THOUGHT 0 0000 روى أشهب وابن نافع وابن القاسم، عن مالك، عن أبي الزِّناد، عن الأعرج، عن أبي هريرة أن النبيِّ صليته قال: « يقول الله: يا بْنَ آدم، أَنْفِق أُنفق عليك » (٣٧). وهذه إشارةٌ إلى أن الخلف في الدنيا بمثل المنفق بها إذا كانت النفقة في طاعة الله، وهو كالدعاء كما تقدم سواء؛ إمَّا أَنْ تَقْضِيَ حاجَته، وكذلك في النفقة يعوّض مثله وأزيد، وإما أن يعوض، والتعويض ها هنا بالثواب، وإما أن يدّخر له، والادِّخارُ هاهنا مثله في الآخرة.

١٤

انظر: (فتح الباري: ٣٩٥/١٣. والدرر المنتثرة للسيوطي: ٥١. والأسرار المرفوعة للقاري: ( 77) .(11.



سورة فاطر

GHAZI TRUST

فيها آيتان

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فِلِلَهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً، إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ، وَالَّذِينَ يَمْكُرُونَ السَّيَّئَاتِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَمَكْرُ أُولَئِكَ هُوَ يَبُورُ﴾ [ الآية: ١٠ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في قوله: ﴿ يَصْعَدُ ﴾ :

والصعود هو الحركة إلى فوق، وهو العُرُوجُ أيضاً. ولا يتصوَّرُ ذلك في الكلام؛ لأنه عرض، ولكن ضرَبَ صعودَه مثلا لقَبُوله؛ لأنّ موضع الثواب فَوْق، وموضع العذاب أسفل. والصعودُ رِفْعَة والنزولُ هَوَان.

> **المسألة الثانية: في الْكَلِم الطيّب ثلاثةُ أقوال:** الأول: أنه التوحيد الصادر عن عقيدة طيبة.

الثاني: ما يكون موافِقاً للسنّة. الثالث: ما لا يكون للعبد فيه حظٍّ، وإنما هو حقٌّ للهِ سبحانه وتعالى.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ ﴾:

هو الموافِقُ للسنة.

THE PRINCE GHAZIT تورة فاطر الآية (١٠) FOR QURANIC THOU

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ يَرْفَعُهُ ﴾:

۱٦

قيل: الفاعل في يُرفعه مُضْمَر يعودُ على الله؛ أي هو الذي يَرْفَعُ العمل الصالح، كما أنه إليه يصعد الكَلِمُ الطيب.

وقيل: الفاعل في يرفعه مضْمَر يعود على العمل؛ المعنى: إلى الله يصعد الْكَلِمُ الطِّيب، والعملُ الصالح هو الذي يُصعد الكلم الطيب، وقد قال السلَّف بالوجهين، وهما صحيحان.

فالأول حقيقة؛ لأن اللهَ هو الرافعُ الخافض.

والثاني مجاز ؛ ولكنه جائز سائغ .

وحقيقتُه أنَّ كلامَ المرء بذكر الله إن لم يقتَرِنْ به عملٌ صالح لم ينفع؛ لأنَّ من خالف قوله فعله فهو وَبَال عليه.

وتحقيقُ هذا أن العملَ الصالح إذا وقع شرطاً في القول أو مرتبطاً به فإنه لا قبولَ له إلا به، وإن لم يكن شرطاً فيه ولا مرتَبِطاً به فإن كَلِمه الطيِّب يُكْتَب له، وعمله الصالح يكتب عليه، وتقع الموازنة بينهما، ثم يحكم له بالفَوْزِ والربح والخُسْران. المسألة الخامسة:

ذكروا عند ابن عباس يقطع الصلاة الكلب ، فقرأ هذه الآية : ﴿ **إليه يصعد الكَلِمُ** الطيّب والعمل الصالح يَرْفَعُه ﴾ وهذا استدلالٌ بعموم على مذهب السلف في القول بالعموم.

وقد دخل هذا في الصلاة بشروطها، فلا يقطعها عليه شيء إلا بثبوت ما يوجب ذلك من مِثْل ما انعقدت به مِنْ قرآن أو سُنة.

وقد تعلق مَنْ رأى ذلك بقوله: « يقطع الصلاة المرأة والحمار والكَلْب الأسود » <sup>(۱)</sup>

انظر : (صحيح مسلم، حديث : ٢٦٦ من الصلاة. وسنن أبي داود : ٧٠٢ . وسنن ابن ماجة : ٩٤٩ ، (1)٩٥٢ . ومسند أحمد : ٨٦/٤ ، ٥٧/٥ ، ١٤٩ ، ١٥٥ . والسنن الكبرى : ٢٧٤/٢ . والمعجم الصغير : ٢/٢١، ١٨٢، ٢٩/٢ . ونصب الرايــة، للــزيلعــي: ٧٨/٢ ، ٨١ . وشرح السنـة للبغــوي:



وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف وشرح الحديث وذكرنا أن الآثارَ في ذلك بينة متعارضة فتبقى الصلاة على صحتها.

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتَوِي الْبَحرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهَـٰذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ وَمِنْ كُلِّ تَأْكُلُونَ لَحْلَاً طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ لِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ [ الآية: ١٢ ].

وقد قدمنا القول في طعام البَحْرِ وحِلْيَته في سورة المائدة.. والنَّحْل بما يُغْنِي عن إعادته ها هنا.

\* \* \*

= ٢٦/٢٢. ومسند أبي عوانة: ٢٧/٢ . وتفسير القرطبي: ٣٣١/١٤. وتفسير ابن كثير: ٣٠/١، ٢٩/٣. ومعاني الآثار: ٤٥٨/١ . ومصنف عبد الرزاق: ٢٣٥٠، ٢٣٥١ . وموارد الظمآن: ٤١١ . والمعجم الكبير للطبراني: ٣٣٧/٣).



سورة يَس فيها أربع آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ يَس ﴾ : [ الآية : ١ ]. فيها ثلاث مسائل :

المسألة الأولى:

هكذا كتب على الصورة التي سطّرناها الآن، وهي في المصحف كذلك، وكذلك ثبت قوله: **﴿قَ﴾،** وثبت قوله: **﴿ن، والقَلَمَ﴾؛** ولم يثبت على التهجّي، فيقال فيه ياسين، ولا قيل قاف والقرآن المجيد، ولا نون والقلم، ولو ثبت بهذه الصورة لقلت فيها<sup>(۱)</sup> قولَ من يقول: إن قاف جبل، وإن نون الحوت أو الدواة؛ فكانت في ذلك حكمة<sup>ّ(۲)</sup> بديعة، وذلك أن الخلفاء والصحابةَ الذين تولَّوا كتب القرآن كتبوها مطلقة لتبقى تحت حجاب الإخفاء، ولا يقطع عليها بمعنى من المعاني المحتملة؛ فإنّ القطع عليها إنما يكونُ بدليل خَبَرٍ، إذ ليس للنظر في ذلك أثر، والله أعلم.

المسألة الثانية:

اختلف الناس في معناه على أربعة أقوال:

الأول: أنه اسم من أسماء الله تعالى؛ قاله مالك، روى عنه أشهب، قال: سألْتُ

- (١) في د : بهذه الصورة لقلب فيها .
- (٢) في جـ: وكانت في ذلك حكمة.

THE PRINCE GHAZI TRUST مالكاً هل ينبغي لأحد أن يسمي يس <sup>(٣)</sup> ؟ قال: ما أراه ينبغي، لقول الله: ﴿ **يس والقرآن الحكيم ﴾** يقول : هذا اسمي يس .

الثاني: قال ابن عباس: يس يا إنسان بلسان الحبشة، وقولك يا طه (١): يا رجل. وعنه رواية أنه اسم الله، كما قال مالك.

الثالث: أنه كني به عن النبي ﷺ وقيل له: يا يس؛ أي يا سيد .

الرابع: أنه من فواتح السور، وقد روي عن ابن عباس أنه قال: قال رسول الله مَلِيَةٍ : « سمّاني الله في القرآن سبعةَ أسماء : محمداً ، وأحمد ، وطه ، ويس ، والمزمل ، والمدثّر، وعبدالله» (٥). وهذا حديثٌ لا يصحّ، وقد جمعنا أسماءه من القرآن والسنة في كتاب الني.

المسألة الثالثة:

سورة يَس الآية (١) 🛄

رواية أشهب، عن مالك: لا يسمَّى أحدٌ يس؛ لأنه اسم الله - كلام بديع؛ وذلك أنَّ العبد يجوز له أن يتسمَّى باسم الله إذا كان فيه معنى منه، كقوله: عالم، وقادر، ومُريد، ومتكلم؛ وإنما منع مالك من التسمية بهذا، لأنه اسم من أسماء الله لا يُدْرَّى معناه، فربما كان معناه ينفرد به الرب، فلا يجوز أن يُقْدِم عليه العبد إذا كان لا يعرف هل هو اسم من أسماء الباري فيقدم على خطر منه، فاقتضى النظر رَفْعه عنه، والله أعلم.

فإن قيل: فقد قال الله تعالى: سلام على آل ياسين.

قلنا : ذلك مكتوب بهجاء فيجوزُ التسمية به، وهذا الذي ليس بمتهجّى هو الذي تكلم مالك عليه لما فيه من الإشكال. والله أعلم.

- في جـ : هل ينبغي لأحد أن يسمى يس . (\*)
  - في جـ : وقوله يا طه . (1)
  - لم أعثر عليه بهذا السياق. (٥)



## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نُحْيِي الْمَوْتَى وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ وَكُلَّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينٍ ﴾ [ الآية: ١٢ ] . فيه مسألة واحدة:

في سبب نزولها:

رُوي عن ابن عباس قال: كانت منازل الأنصار بعيدة من المسجد، فأرادوا أن ينتقلوا إلى المسجد، فنزلت: ﴿**وَنَكْتُبُ مَا قَدَّمُوا وَآثَارَهُمْ ﴾** فقالوا: نثبت مكاننا.

وروى الترمذي، عن أبي سعيد الخدري، أن القوم كانوا بني سلمة، وأن الآية نزلت فيهم.

وفي الصحيح أنّ بني سلمة أرادوا أن ينتقلوا قريباً من المسجد، فقال لهم النبي يُوَلِيَهُمْ : «يا بني سلمة؛ دياركم تكتب آثاركم» <sup>(٦)</sup>؛ يعني الزموا دياركم تكتب لكم آثاركم، أي خُطَاكم <sup>(٧)</sup> إلى المسجد، فإنه كها قال النبي يُؤَلِيهُمْ : « صلاةُ الرجل في الجهاعة تزيدُ على صلاته في بيته وفي سوقه سبعاً وعشرين ضِعْفاً؛ وذلك أنه إذا توضأ فأحْسن الوضوء، ثم خرج إلى المسجد لا يخرجه إلا الصلاة لم يَخْطُ خطوة إلا رفعه الله بها درجة، وحطاً بها عنه خطيئة، فإذا صلَّى لم تزل الملائكةُ تصلّي عليه ما دام في مصلاًه الذي صلى فيه : اللهم صل عليه، اللهم ارْحَمْه، ولا يزالُ أحدكم في صلاةٍ ما انتظر الصلاة » <sup>(٨)</sup>.

- (٦) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٣٧١/٣ . وتفسير القرطبي: ١٢/١٥ . ومسند أبي عوانة: ١٨٨/١ .
   وحلية الأولياء: ٣٢١/٩).
  - (٧) في جــ : يعني خطاكم .
- (٨) انظر: (صحيح البخاري: ١٦٦/١ . وصحيح مسلم، الباب: ٤٩، حديث: ٢٧٢ . من المساجد .
   وسنن أبي داود ، الباب: ٤٦ من الصلاة . وسنن ابن ماجة : ٢٨٦ ، ٢٨٨ ، ٧٨٠ . وسنن الدارمي :
   ١٩٢/١ . والمعجم الكبير للطبراني : ٢١/٨ . وموارد الظرآن ٤٣١ . وتفسير ابن كثير : ٢٩٦ .
   وتفسير القرطي : ٢٢/١٢ ، ٢٥٠/١٢ ).



### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ﴾ [الآية: ٦٩].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: كلامُ العرب:

على أوضاع: منها الخطب، والسَّجْع، والأراجيز، والأمثال، والأشعار. وكان النبي يَنْكُمُ أفصح بني آدم<sup>(۱)</sup>، ولكنه حُجِب عنه الشعر؛ لما كان الله قد ادّخر منْ جعل فصاحة القرآن معجزةً له، ودلالة على صدقه، لما هو عليه من أسلوب البلاغة وعجيب الفصاحة الخارجة عن أنواع كلام العرب اللَّسْ البلغاء الفصح المتشدّقين اللدّ، كما سلب عنه الكتابة<sup>(۱۰)</sup> وأبقاه على حُكْم الأمية، تحقيقاً لهذه الحالة، وتأكيداً؛ وذلك قوله: **(ومَا يَنْبَغِي لَهُ ؟**؛ لأجْلِ معجزته التبي بيّنا أنّ صِفَتها من صفته، ثم هي زيادة عُظْمَى على رتبته<sup>(۱۱)</sup>.

### المسألة الثانية:

قد بينًا فيا سبق من أوضاعنا في الأصول وَجْهَ إعجازِ القرآن وخروجه عن أنواع كلام العرب، وخصوصاً عن وَزْن الشعر؛ ولـذلـك قـال<sup>(١٢)</sup> أَخو أبي ذرّ لأبي ذر: لقد وضعتُ قولَه على أقوال الشعراء فلم يكن عليها، ولا دخَلَ في بحور العروض الخمسة عشر، ولا في زيادات المتأخرين عليها؛ لأنّ تلكَ البحورَ تخرج من خس دوائر:

**إحداها: دائرة المختلف:** ينفكّ منها ثلاثة أبحر: وهـي الطـويـل، والْمَـدِيـد، والبسيط؛ ثم تتشعب عليها زيادات كلها منفكّة.

- (٩) في جـ: أفصح ولد آدم.
- (١٠) في جـ: كما سلب عنه الكتاب.
- (۱۱) في د : ثم هي بزيادة عظمى على رتبته .
  - (١٢) في جـ: وكذلك قال.

۲۲

**الدائرة الثانية: دائرة الْمُوْتَلف:** ينفكّ منها بحر الوافر ، والكامل ، ثم يزيد عليها زيادات لا تخرج عنها .

سورة يس الآية (٦٩)

**الدائرة الثالثة: دائرة المتفق:** وينفك منها في الأصل الهزَج، والرجز، والرَّمَل، ثم يزيد عليها ما يرجع إليها.

**الدائرة الرابعة: دائرة المجتثّ:** يجري عليها ستة أبحر : وهي السريع ، والمنسرح ، والخفيف، والمضارع ، والمقتضب ، والمجتـث ، ويـزيـد عليهـا مـا يجري معهـا في أفاعيلها <sup>(١٢)</sup> .

**الدائرة الخامسة: دائرة المنفرد:** وينفكّ منها عند الخليل والأخفش بحر واحد: وهو المتقارب، وعند الزجاج بحر آخر سموه المجتث والمتدارك<sup>(١٢)</sup> وركض الخيل.

ولقد اجتهد المجتهدون في أنْ يجروا القرآن أو شيئاً منه على وَزْنِ من هذه الأوزان فلم يقدروا، فظهر عند الوليّ والعدو أنه ليس بشعر؛ وذلك قوله: ﴿وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ وَقُرْآنٌ مُبِينٌ﴾. وقال: ﴿وما هُوَ بِقَوْلِ شاعرٍ قليلاً ما تُومينُونَ﴾ [الحاقة: ٤١].

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ ﴾:

تحقيق في نَفْى ذلك عنه.

وقد اعترض جماعة من فصحاء الملحدة علينا في نظم القرآن والسنّة بأشياء أرادوا بها التلبيس على الضعفة، منها قوله: ﴿فَلَمَّا **تَوَفَّيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾** [المائدة: ١١٧]، وقالوا: إنَّ هذا من بحر المتقارب، على ميزان قوله:

ف أمما تميم تميم بــــن مُـــرّ فألفاهم القـومُ رؤوسـاً نيـامـاً وهذا إنما اعترض به الجاهلون بالصناعة؛ لأن الذي يلائمُ هذا البيت من الآية

- (١٣) في أ: ويجري عليها ما يجري معها في أن عليها .
  - (١٤) في د : سموه المحدث والمتدارك.



23

قوله: فلما... إلى قوله **﴿ كُلَّ ﴾؛** وإذا وقفنا عليه لم يتم الكلام. وإذا أتممناه بقوله: **﴿شَيْء شَهِيدٌ ﴾** خرج عن وزن الشعر ، وزاد فيه ما يصير به عشرة أجزاء كلها **على** وزن فعولن، وليس في بحور الشعرِ ما يخرج البيت منه من عشرة أجزاء <sup>(١٥)</sup> ، وإنما أكثره ثمانية.

ومنها قوله: ﴿ وَيَخْزِهِمْ وَيَنصُرْكُم عَلَيْهِم وَيَشْفِ صُدُورَ قَـومٍ مَـوْمَنِينَ﴾ [التوبة: ١٤] ادعوا أنه من بحر الوافر، وقطّعوه: مفاعيل مفاعيل فعولن مفاعيل مفاعيل فعولن؛ وهو على وزن قول الأول:

لَنَا غَنَــم نسـوقُهـا غــزار كـأنَّ قُــرُونَ جلّتهــا العصيّ وعلى وَزْن قول الآخر :

طـوال قَنـــا يطـــاعِنُهـــا قصـــار وقطــرك في نـــدى ووغـــى بحار وهذا فاسد من أوجه:

أحدها: أنه إنما كانت تكون على هذا التقدير لو زِدْتَ فيها ألفاً بتمكين حركة النون من قوله مؤمنين، فتقول مؤمنينا.

الثاني: أنها إنما تكون على الرويّ بإشباع حركةِ الميم في قوله: ﴿ **ويخزهم ﴾ ،** وإذا دخل عليه التغيير لم يكُنْ قرآناً ، وإذا قرىء على وجهه لم يكن شعراً .

ومنها قوله: ﴿ **يُرِيدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِ**﴾ [الشعراء: ٣٥]؛ زعموا أنه موافِقٌ بَحْرَ الرجز في الوزن، وهذا غير لازم؛ لأنه ليس بكلام تام، فإنْ ضممت إليه ما يتمَّ به الكلام خرج عن وزن الشعر .

ومنها قوله: ﴿ **وَجِفَانِ كَالْجَوَابِ وقُدُورٍ رَاسِياتٍ ﴾** [ سبأ: ١٣ ]؛ زعموا أنه من بحر الرجز ، كقول الشاعر امرىء القَيس:

رهين مُعْجب بالقينات \*

وهذا لا يلزم من وجهين:

سورة يّس الآية (٦٩) 💹

(١٥) في د : ما يخرج البيت عن عشر أجزاء .

۲.

أحدهما : إنما يجري على هذا الرويّ إذا زدت<sup>(١١)</sup> ياء بعد الباء في قولك : كالجوابي ، فإذا حذفْتَ الياء فليس بكلام تام ، فيتعلق به أنه ليس على وزن شيء .

Tسورة يس الآية (٦٩)

ومنها قوله: ﴿ قُـلْ لَكُمْ مِيعَادُ يَوْمٍ لا تَسْتَأْخِرُونَ عنه ساعةً ولا تَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [ سبأ: ٣٠ ]؛ فقالوا: هذه آية تامة، وهي على وزن بيت من الرَّمَل؛ وهذه مغالطة؛ لأنه إنما يكون كذلك بأن تحذف من قولك لا تستأخرون قوله: **الا** تس» وتوصل قولك <sup>(١٢)</sup> يوم بقولك تأخرون، وتقف مع ذلك على النون من قولك تأخرون، فتقول تأخرونا بالألف، ويكون حينئذ مصراعاً ثانياً، ويتمَّ الْمِصراعان بيتاً من الرمل حينئذ، ولو قرىء كذلك لم يكن قرآناً، ومتى قرئت الآية على ما جاءت لم تكن على وزن الشعر.

ومنها قوله: ﴿ **وَدَانِيَةً عليهم ظِلاَلُها وَذُلِّلَتْ قُطُوفُها تَذْليلاً ﴾** [ الإنسان: 12 ]. وهذا موضوع على وَزْن الكامل من وجه، وعلى رويّ الرجز من وزن آخر؛ وهذا فاسد؛ لأن من قرأ عليهم بإسكان المي يكون على وزن فعول، وليس في بحر الكامل ولا في بحر الرجز فعولن بحال، ومَنْ أشبع حركة الميم فلا يكون بيتاً إلا بإسقاط الواو من دانية، وإذا حذفت الواو بطل نَظْمُ القرآن.

ومنها قوله: **﴿ووضَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ**. الذي أَنْقَض ظَهْرَكَ. وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ﴾ [ الشرح: ٢، ٤ ]؛ زعموا \_ أرغمهم الله \_ أنها من بحر الرّمَل، وأنها ثلاثة أبيات كلّ بيت منها على مصراع، وهو من مجزوّه على فاعلات فاعلات، ويقوم فيها فعلات مقامه، فيقال لهم: ما جاء في ديوان العرّب بيت من الرمل على جزأين، وإنما جاء على ستة أجزاء تامة كلّها فاعلات أو فعلات، أو على أربعة أجزاء كلها فاعلات أو فعلات؛ فأما على جزأين كلاهما فاعلات فاعلات فلم يَرِدْ قطّ فيها ؛ وكلامُهم هذا يقتضي أن تكونَ كلَّ واحدة من هذه الآيات على وزُن بعض بيت، وهذا مما لا ننكره وإنما نُنْكِرُ أن تكون آيةً تامة، أو كلام تام من القرآن على وزْن بيت تام من الشعر.

- (١٦) في د: إنما يجري على هذا القوي إذا زدت.
  - (١٧) في أ : وتصل قولك .

فإن قيل: أليس يكون المجزو والمربع من الرمل تارة مصرّعاً وتارة غير مصرع، فما أنكرتم أن تكون هذه الآيات الثلاث من المجزو والمربع والمصرع من الرمل. قلنا: إن البيت من القصيدة إنما يكون مصرعاً إذا كان فيه أبيات أو بيت غير مصرع، فأما إذا كانت أنصاف أبياته كلها على سجع واحد وكلّ نصف منها بيت برأسه فقد بينا أنه ليس في الرمّل ما يكون على جزأين، وكل واحد من هذه الآيات جزآن، فلم يرد على شَرْط الرمل.

0 13333

ومنها قوله تعالى: ﴿ **أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ. فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُّ اليَتِيمِ ﴾** [الماعون: ٢،١] وهذا باطل، لأن الآية لا تقعُ في أقوال الشعراء <sup>(١١)</sup> إلا بحذف اللام من قوله: **﴿ فَذَلُكُ ﴾،** وبتمكين حركة الميم من اليتيم، فيكون اليتيما.

ومنها قوله تعالى: ﴿ **إِنَّى وَجَدْتُ أَمَرَأَةً تَ**مَّلِ**كُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلّ شَيْءٍ ولهَا** عَرْ**شٌ عَظِيٍّ ﴾** [ النمل:٢٣ ] فقوله: **﴿ وأُوتِيت مِنْ كلّ شَيْءٍ ولها ﴾** بيت تام، فقد بينا فسادَ هذا ، وأن بعض آيةٍ وجُزْءاً من كلام لا يكون شِعْراً .

فإن قيل: يقع بعد ذلك قوله: **﴿ولها عَرْشٌ عَظِيمٍ﴾** إتماماً للكلام على معنى النظمين، وقد جاء ذلك في أشعارهم، قال النابغة:

وهم ورَدُوا الجِفَار على تميم وهم أصحابُ يـوم عكاظ إنّي شهـدْتُ لهم مـواطــنَ صـالحات أنـرتهمُ بـنُصْح الـقـول مِنّــي<sup>(١١)</sup> قلنا : التضمين على عَيْبهِ إنما يكون في بيت على تأسيس بيت قبله ، فأما أن يكون التأسيس بيتاً والتضمين أقلّ من بيت فليس ذلك بشعر عند أحد من العرب ، ولا ينكر أحد أن يكون بعضُ آية على مثال قول الشعر ، كقوله تعالى : ﴿ إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَر لَهُمْ ما قَدْ سَلَفَ﴾ [ الأنفال : ٣٨ ] ، فهذا على نِصْفِ بيت من الرجز .

وكذلك قوله تعالى : ﴿ **وَأَعْطَى قليلاً وأَكْدى**﴾ [ النجم : ٣٤ ] على نصف بيت من المتقارب المستمر ، وهذا كثير .

- (١٨) في د : لأن الآية لا تقع في إقواء الشعر .
  - (١٩) انظر : (ديوان النابغة : ١٠٨).

سورة يّس الآية (٦٩) 🔣

المسألة الرابعة:

وقد ادّعوه في كلام رسول الله يَتَطَلَّمُ وقالوا : إنْ لم يكن في كتاب الله فهو في كلام الذي نُفيت عنه معرفةُ الشعر ، فمن ذلك قوله عَلَيْكَمْ : «أنا النبيُّ لا كذب أنا ابنُ عبد المطلب » <sup>(٢٠)</sup> .

THE PRINCE GHAZI I ROSA وTHE PRINCE GHAZI I ROSA FOR QURANIC THOUGHT

قلنا: قد قال الأخفش: إن هذا ليس بشعر، وروى ابن المظفر، عن الخليل في كتاب العين: إن ما جاء من السجع على جزأين لا يكون شعراً. وروى غيره عنه أنه من منهوك الرجز. فعلى القولين الأولين لا يكون شعراً، وعلى القول الثالث لا يكون منهوك رجز إلاّ بالوقف على الباء من قولك: لا كذب، ومن قوله: عبد المطلب، ولم يُعلم كيف قالها النبيّ عَظِيمٌ والأظهرُ من حاله أنه قال: لا كذب بتنوين الباء مرفوعة وبخفض الباء من عبد المطلب على الإضافة، وقد قال النبي عَظِيمَةٍ فيا يؤثر متمثلاً بقول طرفة:

ستُبدي لك الأيام ما كنت جـاهلاً ويأتيك من لم تُزوّد بـالأخبـار <sup>(٢١)</sup> وقال:

أتجعَـلُ نَهْبِـي وَنَهْــبَ الُعبَيْــ ــد بيــن الأقــرع وعُيينــة وقال:

خفى الإسلام والشيب للمرء ناهيا \*

فقال له أبو بكر في ذلك: بأبي أنت وأمي! وقَبَّل رأسه، قال الله: وما عَلَّمناه الشعر وما ينبغي له.

(۲۱) انظر : (ديوان طرفة بن العبد : ٤١).

قالوا : ومنها قوله :

سورة يِّس الآية (٦٩) 👯

هـل أنــت إلا إصبـع دميـت وفي سبيــل اللهِ مــا لقيــت وألزمونـا أنّ هذا شعر موزون من بَحْرِ السريع.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

۲۷

قلنا: إنما يكون هذا شِعْراً موزوناً إذا كسرت التاء من دميت ولقيت ، فإن سكنت لم يكن شعراً بحال؛ لأن هاتين الكلمتين على هذه الصفة تكون فعول، ولا مدخل لفعول في بحر السريع. ولعل النبي عَلَيْكُم قالها ساكنة التاء أو متحركة التاء من غير إشباع.

قالوا : ومنها قوله : ﴿ **الله مَوْلاَنا ولا مولى لكم ﴾ ؛** فادَّعَوْا أنه على وزن مشطور الرجز .

قلنا: إنما يكون شعراً إذا تكلّم به المتكلمُ موصولاً، فإن وقف على قوله: الله مولانا، أو وصل وحرك الميم من قوله لكم لم يكن شعراً. وقد نقله ووصله بكلام.

ومنها قوله: «الولد للفراش وللعاهر الْحَجر » <sup>(٢٢)</sup>. وهذا فاسد؛ لا يكون شعراً إلا بعد تفسير ما قاله النبي ﷺ ، فتسكن اللام من قولك الولد ، وهذا لا يقوله أحد .

وقد أجاب عن ذلك علماؤنا بأنّ ما يَجْرِي على اللسان من موزون الكلام لا يُعَدَّ شِعراً ، وإنما يُعَدَّ منه ما يجري على وَزْن الشعر ومع القصد إليه. فقد يقول قائل: حدثنا شيخ لنا ، وينادي يا صاحبَ الكساء ، ولا يُعَدَّ هذا شعراً .

وقد كان رجلٌ ينادي في مرضه وهو من عرض العامة العقلاء : اذهبوا بي إلى الطبيب ، وقولوا قد اكتوى ، وبهذا وسِوَاه يتبيَّنُ صحةُ الآية معنى ، وبطلان ما مَوَّهُوا به قطعاً .

### المسألة الخامسة:

روى ابنُ القاسم عن مالك أنه سئل عن إنشاد الشعر قال: لا تكثر منه، فمن عَيْبِه أن اللهَ يقول: ﴿ وَمَا عَلَّمْناهُ الشَّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ﴾ . قال: ولقد بلغني أنَّ عمر بــن

(٢٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

الخطاب كتب إلى أبي موسى الأشعري أن اجْمَع الشعراء قِبَلك واسألهم عن الشعر، وهل بقي معهم معرِفَةٌ به، وأحضر لبيداً ذلك. قال: فجمعهم وسألهم فقالوا: إنا لنعرفه ونقوله. وسأل لبيداً فقال: ما قلتُ شعراً منذ سمعتُ الله يقول: ﴿ المم . ذلك الكتابُ لا ريبَ فيه ﴾.

THE PRIM سورة يس الآية ( ۷۸ ) FOR QUR

قال ابنُ العربي: هذه الآيةُ ليست من عيب الشعر، كما لم يكن قوله تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَبْلِه مِنْ كِتَابٍ ولا تَخُطَّه بيمينك﴾ [ العنكبوت: ٤٨ ] من عيب الخط<sup>(٢٢)</sup>. فلما لم تكن الأُمية من عيب الخط كذلك لا يكون نَفْي النظم عن النبي ﷺ من عيب الشعر، وقد بينًا حالَ الشَّعْرِ في سورة الظلة، والحمد لله.

### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ﴾ [الآية: ٧٨].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

يروى أن أُبَيَّ بن خَلَف أو العاصي بن وائل مرَّ برمَّةٍ بالية فأخذها، وقال: اليوم أغلب محمداً، وجاء إليه، فقال: يا محمد، أنت الذي تزعُم أنَّ الله يُعيد هذا كما بدأه، وفتته بيده، حتى عاد رَمِياً <sup>(٢١)</sup>، فأنزل الله تعالى هذه الآية: **﴿وضَرَب لنا مَثَلاً** ونَسِيَ خَلْقَهُ قال مَنْ يُحْيِي العِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ. قُلْ يُحْيِيها الَّذِي أنشاها أَوَّلَ مرة...﴾ إلى آخر السورة.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ قَالَ مَنْ يُحْيِي العِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ ﴾:

دليلٌ على أنَّ في العظام حَياة، وأنه ينجس بالموت؛ لأنَّ كل محل تحلَّ الحياة به فيخلفها الموت<sup>(٢٥)</sup> ينجس ويحرم بقوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عليكمُ الميتةُ ﴾ [المائدة:

- (٢٣) في أ : من عيب الكتابة .
- (٣٤) آفي أ : حتى صار رمياً .
- (٢٥) في جــ : فيلحقه الموت.

٣ ]، وساعدنا أبو حنيفة فيه، وقال الشافعي: لا حياةَ فيه ولا ينجس بالموت. وقد اضطرب أربابُ المذاهب فيه، والصحيحُ ما قدمناه.

THE PRINCE GHAZI TRUST

سورة يّس الآية (٧٨) ....

فإن قيل: أراد بقوله: مَنْ يحيي العظام، يعني أصحاب العظام، وإقامةُ المضاف مقام المضاف إليه كثيرٌ في اللغة موجودٌ في الشريعة.

قلنا: إنما يكون ذلك إذا احْتِيج إليه لضرورة، وليس ههنا ضرورةٌ تدعو إلى هذا الإضمار، ولا يفتقر إلى هذا التقدير، وإنما يحمل الكلام على الظاهر؛ إذ الباري ــ سبحانه ــ قد أخبر به وهو قادِرٌ عليه، والحقيقةُ تشهدُ له؛ فإنَّ الإحساس الذي هو علامةُ الحياة موجود فيه، وقد بيناه في مسائل الخلاف.

\* \* \*



سورة الصّافّات فيها آيتان

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَالَ: يَا بُنَيَّ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَرَى قَالَ يَا أَبَتِ افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصَّابِرِينَ﴾ [الآية. ٢].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: اختلف في الذَّبيح:

هل هو إسحاق أو إسهاعيل؟ وقد اختلف الناسُ فيه اختلافاً كثيراً قد بيناه **في** مسألة تَبْيين الصحيح في تعيين الذّبيح، وليست المسألة من الأحكام ولا مِن أصول الدّين؛ وإنما هي من محاسن الشريعة وتوابعها ومتماتها لا أمهاتها.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ إِنِّي أَرَى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ ﴾:

ورُوْيا الأنبياء وَحْي، حسبا بيناه في كتب الأصول وشرح الحديث؛ لأن الأنبياء ليس للشيطان عليهم في التخييل سبيل، ولا للاختلاط عليهم دَليل؛ وإنما قلوبهم صافية، وأفكارهم صقيلة، فها أَلْقِي إليهم، ونَفَتْ به الملك في رُوعهم، وضرب الْمَثَل له عليهم فهو حق؛ ولذلك قالت عائشة رضي الله عنها: « وما كنت أظنّ أنه ينزل فيَّ قرآن يُتْلى، ولكِنْ رجوت أن يرى رسولُ الله عَيَّالَةٍ رؤيا يبرَّنُني اللهُ بها » <sup>(۱)</sup>.

(١) حديث الإفك سبق تخريجه.

سورة الصّافّات الآية ( ) باللله في ووقيت المين وي للفر العربي المرابع في العربي المرابع العربي المرابع العربي ا THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثالثة:

قد بينا في كتب الأصول والحديث حقيقةَ الرؤيا ، وقد قدمنا في هذا الكتاب نبذة منها ، وأنّ الباري ـ تبارك وتعالى ـ يضربُها للناس ، ولها أسهاء وكُنى ، فمنها رؤيا تخرج بصفتها ، ومنها رؤيا تخرج بتأويلها وهو كنيتها .

وفي صحيح الحديث أن النبيَّ عَلَيْتُهُ قال لعائشة : « أريتك في سَرَقة مِن حَرِير . فقال الملك : هذه زوجك ، فاكشِفْ عنها ، فإذا هي أنت . فقلت : إنْ يَكُ هذا من عند الله يُمضه »<sup>(٢)</sup> . ولم يشك عنها في فيه لقوله : « فقال لي الملك ، ولا يقول الملك إلا حقاً » ، ولكن الأمْرَ احتمل عند النبي عَيَّلَيْهُ أن تكونَ الرؤيا باسمها أو تكون بكُنْيَتها ، فإن كانت باسْمِها فتكون هي الزوجة ، وإن كانت الرؤيا مكنّاة فتكون في أختها أو قرابتها أو جارتها ، أو من يُسمَّى باسمها ، أو غير ذلك من وجوه التشبيهات فيها ؛ وهذا أصلٌ تقرَّرَ في الباب فليحفظ وليحصّل ، فإنه أصلُه .

المسألة الرابعة:

قد جرى في هذه الآية غريبة قد بيناها حيث وقَعَتْ من كلامنا، ذكرَها جميعُ علمائنا مع أحزاب الطوائف، وهي مسألةُ النسخ قبل الفعل؛ لأنه رَفْعُ الأمر بالذبح قبل أن يقعَ الذبح، ولو لم يتصوّر رَفْعُه.

وقال المخالفون: إنه لم ينسخ، ولكنه نفذ الذبح، وكان كلما قطع جُزْءاً التأم، فاجتمع الذَّبْحُ والإعادة لموضعها حسبا كانت.

وقالت طائفة: وجد حَلْقَه نحاساً أو مغَشَّى بنحاس، فكان كلما أراد قَطْعاً وجد منعاً؛ وذلك كلّه جائز في القدرة الإلهية؛ ولكن يفتقر <sup>(٣)</sup> إلى نَقْل صحيح، فإنه لا يُدْرَك بالنظر؛ وإنما طريقُه الخبر، وكان الذبح والتئام الأجزاء بعد ذلك أوقَعَ في مطلوبهم من وضع النحاس موضع الجلد واللحم، وكله أمرّ بعيدٌ من العلم؛ وبابُ التحقيق فيها ومسلكه ما بيناه واخترناه، فأوضحنا لُبابه الذي لم نُسْبَق إليه إن شاء الله

- (۲) انظر: (صحیح مسلم: ۱۸۹۰).
  - (٣) في جد: ولكنه يفتقر إلى.

تعالى: قال – مخبراً عن إبراهم: إنه قال لولده: ﴿ يا بُنَيَّ إِنِي أَرَى فِي المنام أَنَي أذبحك فانْظُرْ ماذا تَرَى. قال: يا أبتِ افْعَلْ ما تُوْمَرُ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ مِنَ الصابرين. فَلَمّا أَسْلَمَا وتَلَهُ للجَبِين. ونادَيْناهُ أَنْ يا إبراهيم. قد صَدَّقْتَ الرُّوْيا﴾ [الآيات: ١٠٢ – ١٠٥].

وقد ثبت أنّ رؤيا الأنبياء وَحْيٍ؛ لأنَّ الرؤيا إما أن تكونَ من غلبة الأخلاط كما تقول الفلاسفة وتلك أخلاط، وأيها فليس لها بالأنبياء أخلاط، وإما أن تكون من حديث النفس ولم يحدِّثْ إبراهيمُ قطَّ نَفْسَه بذبح ولده، وإما أن تكونَ من تلاعب الشيطان، فليس للشيطان على الأنبياء سبيل في تخييل ولا تلاعب، حسبا بيناه وقررناه ومهدناه وبسطناه.

فقال إبراهيم لابنه: رأيتُ أني أذبحك في المنام، فأخذ الوالدُ والولدُ الرؤيا بظاهرها واسمها، وقال له: افْعَلْ ما تُوَمر ؛ إذ هو أَمْرٌ من قبل الله تعالى، لأنها علما أن رؤيا الأنبياء وحي ُالله، واستسلما لقضاء الله؛ هذا في قُرّةِ عينه، وهذا في نفسه أُعْطِيَ ذِبحاً فداء، وقيل له: هذا فِداؤك، فامتثل فيه ما رأيت فإنه حقيقةُ ما خاطبناك فيه، وهو كناية لا اسم، وجعله مصدّقاً للرؤيا بمبادرته الامتثال، فإنه لا بد من اعتقاد الوجوب والتهيّؤ للعمل.

فلما اعتقدا الوجوبَ، وتهيَّآ للعمل، هذا بصورة الذابح، وهذا بصورة المذبوح، أعطى محلا للذبح فِدَاءً عن ذلك المرئي في المنام، يقَعُ موضعه برسم الكناية وإظهار الحق الموعود فيه.

فإن قيل: قد قال له الولد: ﴿ يَا أَبِتِ افْعَل مَا تُوْمِّر ﴾ فأين الأمر ؟

قلنا: هما كلمتان إحداهما من الوالد إبراهيم، والثانية من الولد إسماعيل. فأما كلمة إبراهيم فهي قوله أذبحك، وهو خَبَرٌ لا أمر، وأما كلمة إسماعيل: افعل ما تؤمر، وهو أمر، وقول إبراهيم: ﴿إِنِّي أَرَى في المنام أَنِّي أَذْبَحُكَ﴾ وإن كانت [ صيغته]<sup>(٤)</sup>

(٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من جه، د.

٣٢

فقال إسماعيل لأبيه إبراهيم: ﴿ افْعَل مَا تُوَمَر ﴾ فعبّر عن نفسه بالانقياد إلى معنى خبر أبيه، وهو الأمر، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ قَدْ صَدَّقتَ الرُّوْيَا ﴾ حين تيسّرا للعمل، وأقبلا على الفعل؛ فكان صدقها ذبحا مكانها، وهو الفداء، وكان ذلك أمراً في المعنى ضرورة، فكان ما كان من إبراهيم امتثالاً، ومن إسماعيل انقياداً، ووضحت المعاني بحقيقتها، وجرت الألفاظُ على نصابها لصوابها، ولم يحتج إلى تأويل فاسد يقلب الجِلْد نحاساً أو غيره.

#### المسألة الخامسة:

لما قررنا حظّ التفسير والأصول في هذه الآية تركبت عليها مسألةٌ من الأحكام، وهو إذا نذر الرجلُ ذَبْحَ ولده<sup>(r)</sup>. فقال الشافعي: هي معصيةٌ يستغفِرُ الله منها. وقال أبو حنيفة: هي كلمة يلزمُه بها ذَبْحُ شاة. وقال أبو عبدالله إمام دار الهجرة: يلزمه ذَبْحُ شاة في تفصيل بيناه في كتب الفروع. والذي ذكرناه هو الذي ننظره الآن<sup>(v)</sup>.

ودليلُنا أنَّ الله تعالى جعل ذبح الولد عبارة عن ذَبْح الشاة شرعاً، فألزم الله إبراهيم ذبح الولد <sup>(٨)</sup>، وأخرجه عند بذَبْح الشاة، وكذلك إذا نذر العبْدُ ذبح ولده يجب أن يلزمه ذَبْحُ شاة، لأن الله تعالى قال: ملّة أبيكم إبراهيم. والإيمانُ إلزام أصلي. والنذْرُ إلزامٌ فرعي، فيجب أن يكون عليه محمولاً.

- (٥) في أ : فإن معناه الأمر .
- (٦) على هامش أ: مسألة إذا نذر الرجل ذبح ولده.
  - (٧) في أ: هو الذي ننصره الآن.
  - (٨) في أ: فألزم الله ابراهيم ذبح ولده.

وفي المرعادي الفكر القالي المتاقات الآية (١٦) . سورة الصافات الآية (١٦)

فإن قيل: كيف **يُؤْمَرُ** إبراهيم بذبح الولد <sup>(١)</sup> وهي معصيةٌ والأمرُ بالمعصية لا يجوز ؟

قلنا : هذا اعتراضٌ على كتاب الله، فلا يكون ذلك ممن يعتقدُ الإسلام، فكيف ممن يُفْتي في الحلال منه والحرام؟ وقد قال الله تعالى : افْعَلْ ما تؤمر .

والذي يَجْلُو الالتباس عن قلوب الناس في ذلك أنّ المعاصيَ والطاعات ليست بأوصاف ذاتية للأعيان؛ وإنما الطاعةُ عبارة عما تعلَّقَ به الأمرُ من الأفعال، والمعصية عبارة <sup>(١٠)</sup> عما تعلَّق به النهْيُ من الأفعال، فلما تعلَّق الأمْرُ بذبح الولد إسماعيل من إبراهيم صار طاعةً وابتلاء، ولهذا قال الله تعالى: ﴿إِنَّ هٰذَا لَهُوَ البَلاَءُ المبِينُ﴾ [الآية: ١٦]؛ أي الصبر على ذبح الولد والنفس. ولما تعلَّق النهي بنا في ذَبح أبنائنا صار معصية.

فإن قيل: كيف يصير نذْرا وهو مَعْصِية ؟

٣٤

قلنا : إنما يصير معصية لو كان هو يقصد ذَبْحَ ولده بنذره ولا يَنْوي الفِدَاء . فإن قيل : فإن وقع ذلك وقصدَ المعصية ولم يَنْو الفداء ؟

قلنا : لو قصد ذلك لم يضره في قَصْده، ولا أثر في نذره، لأن ذبح الولد صار عبارة عن ذَبح الشاة شرعاً .

فإن قيل: فكيف يصح أن يكونَ عبارة عنه وكناية فيه، وإنما يصح أن يكون الشيء كناية عن الشيء بأَحَدِ وجهين؛ إما باشتباههما في المعنى الخاص، وإما بنسبة تكون بينهما، وها هنا لا نسبة بين الطاعة وهو النذر، ولا بين المعصية وهي ذبح الولد، ولا تَشَابُهَ أيضاً بينهما، فإنّ ذبح الولد ليس بسبب لذبح الشاة.

قلنا : هو سبَبٌ له شرعاً لأنه جعل كناية عنه في الشرع. والأسبابُ إنما تعرف عادة أو شرعاً ، وقد استوفينا باقي الكلام على المسألة في كتب الأصول ومسائل الخلاف.

- ٩) في أ: كيف يؤمر ابراهيم بذبح ولده.
  - (١٠) في أ : والمعاصي عبارة عما .

### الآية الثانية

۳۵

قوله تعالى : ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ من الْمُدْحَضِينَ ﴾ [ الآية : ١٠٦ ] .

فيها أربع مسائل:

سورة الصَّافَّات الآية (٦

المسألة الأولى:

يونس عليه السلام رسولُ ربّ العالمين، وهو يونس بن متى، قال النبي مُظَلِّقٍ : «لا تفضلوني على يونس بن متى » <sup>(١١)</sup> . ونسبه إلى أبيه .

أخبرني غيْرُ واحد من أصحابنا عن إمام الحرمين أبي المعالي عبد الملك بن عبدالله ابن يوسف الجويني أنه سئل: هل الباري تعالى في جهّةٍ ؟ فقال: لا، وهو يَتَعَالَى عن ذلك. قيل له: ما الدليل عليه <sup>(١٢)</sup> ؟ قال: الدليلُ عليه قوله عليه السلام: « لا تفضّلوني على يونس بن متى ». فقيل له: ما وَجْهُ الدليل من هذا الخبر ؟ قال: لا أقوله حتى يأخذ ضيفي هذا ألْفَ دينار يَقْضِي بها دينه. فقام رجلان فقالا: هي علينا. فقال: لا يَتْبع بها اثنين، لأنه يشق عليه. فقال واحد: هي عليّ.

فقال: إن يونس بن متى رمّى بنفسه في البحر، فالتقمه الحوت، وصار في قَعْرِ البحر في ظلمات ثلاث، ونادى: لا إلٰهَ إلا أَنْتَ سبحانَك إنّي كُنْتُ من الظالمين، كما أخبر الله عنه، ولم يكن محمد ﷺ بأقرب مِنَ الله من يونس حين جلس على الرفرف الأخضر، وارتقى به، وصعد حتى انتهى به إلى موضع يسمعُ منه صَرِير الأقلام، وناجاه ربه بما ناجاه، وأوحى إلى عَبْدِه ما أوحى ـ بأقرب من الله مِنْ يونس بن متى في بطن الحوت وظُلْمَة البحر.

قصدت قبره مراراً لا أُحصيها بقرية جلجون (١٣) في مسيري من المسجد الأقصى إلى

- (١١) [انظر: (الشفا للقاضي عياض: ٢٦٣/١ . ومناهل الضعف: ٢٢ . والبداية والنهاية: ٢٣٧/١).
  - (١٢) في جـ : ما الدليل على ذلك.
  - (١٣) في أ: لا أحصيهما بقرية جلجول.

قبر الخليل، وبِتَّ به، وتقربْتُ إلى الله تعالى بمحبته، ودرسنا كثيراً من العلم عنده، والله ينفعنا به.

جب سورة الصافات الآية (١٠٦)

#### المسألة الثانية:

37

بعثه الله إلى أهل نِيْنَوى من قُرَى الموصل على دجلة ومَنْ داناهم، فكذبوه على عادة الأمم مع الرسل، فنزل جبريل على يونس، فقال له: إن العذاب يأتي قومَك يوم كذا وكذا. فلما كان يومئذ جاءه جبريل، فقال له: إنهم قد حضرهم العذاب. قال له يونس: ألتمس دابّة. قال: الأمر أَعْجَل من ذلك. قال: فألتمس حذاء. قال: الأمر أعجل من ذلك. قال: فغضب يونس وخرج، وكانت العلامةُ بينه وبين قومه في نزول العذاب عليهم خروجة عنهم.

فلما فقدوه خرجوا بالصغير والكبير والشاة والسخْلَة، والناقة والهُبَع والفحل، وكل شيء عندهم، وعزلوا الوالدةَ عن ولدها والمرأةَ عن خليلها، وتابوا إلى الله، وصاحُوا حتى سُمع لهم عَجيج، فأتاهم العذابُ حتى نظروا إليه، ثم صرفه الله عنهم، فغضب يونس، وركب البَحْر في سفينة، حتى إذا كانوا حيث شاء الله ركدت السفينة.

وقيل: هاج البَحْرُ بأمواجه، وقيل: عرض لهم حوت حبس جريتها، فقالوا: إنّ فينا مشؤوماً أو مُذْنباً، فلنقترع عليه؛ فاقترعوا فطار السهم على يُونس، فقالوا: على مثل هذا يقع السهم! قد أخطأنا فأعيدوها، فأعادوا القرعة فوقعت عليه، فقالوا مثله، وأعادوها، فوقعت القرعة عليه. فلما رأى ذلك يونس رمى بنفسه في البحر، فالتقمه الحوت، فأوحى الله إليه: إنا لم نجعل يونس لك رِزْقاً، وإنما جعلنا بَطْنَك له سِجْناً، فنادى أن لا إله إلا أنْتَ سبحانك إني كنتُ من الظالمين، فاستجاب الله له، وأمر الحوت فرماه على الساحل قد ذهب شعره، فأنبت الله عليه شجرة مِنْ يَقْطِين<sup>(١٢)</sup>، فلما ارتفعت الشمس تحات ورَقُها <sup>(١٢)</sup>، فبكى؛ فأوحى الله إليه أَتَبْكِي على شجرة أنبتها في يوم وأهلكتها في يوم، ولا تبكي على مائة ألف أو يزيدون آمنوا فمتّغناهم إلى حين.

(١٤) في أ: فأنبت الله له شجرة من يقين.

سورة الصّافّات الآية ( المور المسلمين THE PRINCE GHAZI TRUST ( المسلمين ) THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ ﴾:

نَصّ على القرعة. وكانت في شريعة مَنْ قَبْلنا جائزة في كل شيء على العموم على ما يقتضيه موارد أخبارها في الإسرائيليات، وجاءت القرعةُ في شرعنا على الخصوص على ما أشرنا إليه في سورة آل عمران؛ فإنَّ القوم اقترعوا على مريم أيَّهم يَكْفُلُها، وجرَتْ سهامُهم عليها والقول في جرية الماء بها، وليس ذلك في شَرْعنا، وإنما تجري الكفالة على مراتب القرابة، وقد وردت القرعةُ في الشرع في ثلاثة مواطن:

٣٧

الأول: كان النبي ﷺ إذا أراد سفراً أقرع بين نسائه، فأيتهنَّ خرج سهمُها خرج بها معه.

الثاني: أنَّ النبي عُيَّالِيَّهِ رُفع إليه أنَّ رجلا أَعتق في مرضِ مَوْتِه ستة أعبد لا مالَ له غيرهم، فأقرع بينهم، فأعتق اثنين وأرَقّ أربعة.

الثالث: أن رجلين اختصها إليه في مواريث درست، فقال: « اذهبا وتوخّيا الحق واسْتَها، وليحلل كلّ واحد منكما صاحبه ».

فهذه ثلاثة مواطن، وهي القسم في النكاح <sup>(١٥)</sup> ، والعتق، والقسمة، وجَرَيان القرْعَة فيها لرفع الإشكال وحَسْم داء التشهي.

واختلف علماؤنا في القُرْعَة بين الزوجات عند الغَزْوِ <sup>(١٦)</sup> على قولين؛ والصحيحُ منهما الاقتراع، وبه قال أكثَرُ فُقَهاء الأمصار؛ وذلك لأنّ السفر بجميعهن لا يمكن، واختيار واحدة منهن إيثار، فلم يَبْق إلا القرعة.

وكذلك مسألة الأعبد الستة فإن كل اثنين منهم ثلث، وهو القَدْرُ الذي يجوز له فيه العتق في مرض الموت، وتعيينهما بالتشهّي لا يجوزُ شرعاً، فلم يبق إلا القرعة.

وكذلك التشاجر إذا وقع في أعيان المواريث لم يميز الحقَّ إلا القرعة، فصارت أصلا في تعيين المستحقّ إذا أشكل.

- (10) في د: وهو القسم في النكاح.
  - (١٦) في أ : الزوجات في الغزو .

PRINCE GHAZI TRUST (107) والمتافّات الآية (107) FOR QURANIC THOUGHT

والحقَّ عندي أن تجرى في كل مشكل، فذلك أبْيَنُ لها، وأقوى لفَصْل الحكم فيها، وأَجْلى لرَفْع الإشكال عنها؛ ولذلك قلنا : إنّ القرعةَ بين الزوجات في الطلاق كالقرعة بين الإماء في العِتْق؛ وتفصيلُ الاقتراع في باب القسمة مذكور في كتب الفقه <sup>(١٧)</sup> . **المسألة الرابعة:** 

الاقتراعُ على إلقاء الآدمي في البحر لا يجوز ، فكيف المسلم ؟

۳۸

وإنما كان ذلك في يونس وفي زمانه مقدّمة لتحقيق برهانه وزيادة في إيمانه؛ فإنه لا يجوز لمن كان عاصياً أن يُقْتَل ولا يُرْمى في النار والبحر؛ وإنما تجرى عليه الحدود والتعزير على مقدار جنايته.

فإن قيل: إنما رُمي في البحر، لأنّ السفينة وقفت وأشرفت على الهلاك، فقالوا: هذا مِنْ حادثٍ فينا فانظروا مَنْ بينكم فلم يتعين، فسلطوا عليه مِسْبَار الإشكال وهي القرعة، فلما خرجوا بالقرعة إليه مرةً بعد أخرى عَلِم أنه لا بدَّ مِنْ رميهم له، فرمى هو بنفسه، وأيقن أنه بلاء من ربه <sup>(١٨)</sup>، ورجا حُسْنَ العاقبة، ولهذا ظنَّ بعضُ الناس أنَّ البحر إذا هال على القوم فاضطروا إلى تخفيف السفينة أن القرعة تُضْرَب عليهم، فيطرح بعضهُم تخفيفاً. وهذا فاسد، فإنها لا تخفّ برَمْي بعض الرجال، وإنما ذلك في الأموال، وإنما يصبرون على قضاء الله، وذلك كله مستوفى عند ذكر المسائل الفرعية.

\* \* \*

(١٧) في د: في باب القسم مذكور في كتب الفقه.
 (١٨) في أ: أنه لا بد من رميه.



# سورة ص فيها إحدى عشرة آية

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿إِنَّا سَخَرْنَا الجِبَالَ مَعَهُ يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيَّ والْإِشْرَاقِ والَّطْيرَ مَحْشُورةً كلِّ لَهُ أَوَّابٌ﴾. [الآيتان: ١٨، ١٨].

فيها أربع مسائل:

## المسألة الأولى:

قد ذكر اللهُ سبحانه وتعالى في سورة سبأ : **﴿ يا جبالُ أَوِّبِي معه والَّطْيرَ ﴾ ؛ فأ**ذِنَ الله للجبال، وخلق فيها، ويسَّر لها أن تسَبِّح مع داود عليه السلام إذا سبّح وكذلك الطير ؛ وكان تسبيح داود إثْر صلاته عند طلوع الشمس ، وعند غروبها ، وهي صلاةُ الأمم قبلنا فيا يروي أهلُ التفسير ، ثم قال : **﴿ والطَّيْرَ محشورةً ﴾** [الآية : ١٩]، وهي :

# المسألة الثانية: ﴿ كُلِّ لَهُ أَوَّاب ﴾ ؛

أي راجعَ إليه، ترجع معه، وتسبّح بتسبيحه، وتحنَّ إلى صوته لحسنه، وتمثل مثل عبادته لربه.

فإن قيل: وهل للطير عبادة أو تكليف؟ قلنا: كلِّ له عبادة، وكلّ له تسبيح كما تقدم، والكلُّ مكلَّفٌ بتكليف التسخير، وليس بتكليف الثواب والعِقَاب؛ وإنما جعلَ الله ذلك كله آية لداود عليه السلام وكرامة من تسخير الكلّ له تسخير القَهْر والغلبة، وآمَنَ الجنُّ بمحمد عَيَالِهُمْ إيمانَ الاختيار والطاعة، فقالوا : ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً . يَهْدِي إِلَى الرُّشْدِ فَآمَنَّا بِهِ ﴾ [الجن، ٢،١] ﴿ يا قَوْمَنَا أَجِيبوُا دَاعِي اللهِ وآمِنُوا بِهِ ﴾ [الأحقاف: ٣١]. المسألة الثالثة:

RIR ورقاص الآيتان ( ۱۸ و ۱۹ ) FOR OUF

قول ابنُ عباس: ما كُنْتُ أعلم صلاة الضحى في القرآن حتى سمعت الله يقول: ( يُسَبِّحْنَ بِالْعَشِيِّ وَالإِشْرَاقَ )، وعلى هذا جاء قوله أيضاً \_ في أحد التأويلات، ( يُسَبِّحُ لَهُ فيها بِالغُدُوِّ والآصال، رِجَالٌ ﴾ [ النور : ٣٦ ، ٣٧ ].

والأصحُّ ها هنا أنها صلاةُ الضُّحَى والعَصْر <sup>(١)</sup>؛ فأما صلاة الضحى فهي في هذه الآية نافلةٌ مستحبّة، وهي في الغداة بإزاء العصر في العشيّ، لا ينبغي أن تُصلَّى حتى تبيضَّ الشمس طالعة، ويرتفع كدَرها، وتُشْرِق بنورها، كما لا تُصلَّى العصر إذا اصفَرَّت الشمس.

ومن الناس من يبادِرُ بها قبل ذلك استعجالاً لأجل شغله، فيخسر عمله؛ لأنه يصلِّيها في الوقت المنهيَّ عنه، ويأتي بعمَلٍ هو عليه لا لَهُ. **المسأَلة الرابعة:** 

ليس لصلاة الضّحى تقدير معيّن إلا أنها صلاةُ تطوّع، وأقلُّ التطوّع عندنا رَكْعَتَان، وعند الشافعي ركعة. وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف.

وفي صلاة الضحى أحاديث أصولها ثلاثة :

الأول: حديث أبي ذرّ وغيره، عن النبي عَلَيْتُهُ أنه قال: « يصبحُ على كل سُلاَمَى من ابن آدم صدقة: تسليمه على مَنْ لقيه صدقة، وأَمْرُه بالمعروف صدقة، ونَهْيُه عن المنكر صدقة، وإماطَتُه الأذى عن الطريق صدقة، ونفقته على أهله صدقة، ويكفي عن ذلك كله ركعتان من الضحى » <sup>(٢)</sup>.

الثاني: حديث سَهْل بن معاذ بن أُنس الجهني، عن أبيه أن النبيّ عَلَيْهِمْ قال: « من

- (1) في د : أنها صلاة الصبح والعصر .
  - (٢) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

قعد في مُصَلاّه حين ينصر فُ من صلاة الصبح حتى يسبّح صلاة الضحى لا يقـول إلاّ خيراً غُفِرَتْ خطاياه، وإن كانت مثل زَبَدِ البَحْر » <sup>(٣)</sup>.

51

الثالث: حديث أم هـانـىء أن النبي ﷺ صلى يـوم الفتـح [ ضحـى ]<sup>(٤)</sup> ثماني ركعات، وقالت عائشة: ما سبَّحَ رسولُ الله ﷺ سبحة الضحى قط، وإني لأستَحِبَّها. وعنها أيضاً أنها قالت: لم يكن رسولُ الله ﷺ يصلّي الضحى إلا أن يجيء مِن مغيبه. وتمامُ ذلك في شرح الحديث.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَة وَفَصْلَ الْخِطَابِ﴾ [ الآية: ٢٠ ]. فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ وَشَدَدْنَا مُلْكَهُ ﴾:

قد بينا في كتاب الأمَدِ وغيره أنَّ الشدّ عبارة عن كَثْرة القدر ؛ وفي تعيين ذلك قولان:

أحدهما: الهَيْبة.

سورة ص الآية (٢٠)

والثاني: بكثرة الجنود.

وعندي أنَّ معناه شددناه بالعَوْن والنَّصْرة، ولا ينفع الجيشَ الكثير التفافُه على غير منصور وغير مُعان.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ مُلْكَهُ ﴾:

قد بينا في كتاب الأمد وغيره الملك والمعنى فيه، وفي تفسير قوله تعالى: ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ ﴾ [آل عمران: ٢٦].

- (٣) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
- ما بين المعقوفتين: ساقط من د ، ح.

وحقيقةُ الملك كَثْرَةُ الملك، فقد يكون الرجل مَلِكا ولكن لا يكون ملكا ذا مُلْك حتى يكثر ذلك، فلو ملك الرجل داراً وقوتاً لم يكن ملكاً حتى يكون له خادم يكفيه مؤونة التصرف في المنافع التي يفتقر إليها لضرورة الآدمية حسبا ورد في الحديث. المسألة الثالثة:

THE PI سورة ص الآية (٢٠) FOR O

في هذا دليل على أنّ حال النبي يجوز أن يسمّى ملكاً، وقد رُوي أنّ النبيَّ عَبَلَيْهُ أمر العباس أن يحبس أبا سفيان عند خَطْم الجَبَل ، حتى يمرَّ به المسلمون؛ فحبسه العباس فجعلت القبائلُ تمرَّ مع النبي عَبَلَيْهُ كتيبةً كتيبةً على أبي سفيان، فمرّت كتيبةٌ ، فقال: « يا عباس؛ مَنْ هذه »؟ قال له: غفار . قال: « ما لي ولِغفَار »! ثم مرّت جهينة فقال مثل ذلك، ثم مرت سعد بن هُذيم، فقال مثل ذلك، ثم مرت سليم فقال مثل ذلك، حتى أقبلت كتيبة لم يَرَ مِثْلَها، فقال: « مَنْ هذه »؟ قال: هؤلاء الأنصار، عليهم سَعْد ابن عُبَادة، وذكر الحديث، فقال أبو سفيان للعباس: لقد أصبح مُلْك ابن أخيك اليوم عظياً. فقال: إنه ليس بملك، ولكنها النبوة.

ولم يُرِد العباس نَفْيَ الملك، وإنما أراد أن يردّ على أبي سفيان في نسبة حال النبي مُلايم إلى مجرَّد الملك، وتَــرك الأصــل الأكبر وهــو النبــوة التي تتركــب على الملــك والعبودية.

على أنه رُوي في الحديث أنّ جبريل نزل على النبي عَبَّلِيَّمَ فقال له: « إنّ الله خيَّرَك بين أن تكونَ نبيا ملكا أو نبيا عَبْدا، فنظر إلى جبريل كالمستشير له، فأشار إليه جبريل: أنْ تواضع، فقال: بل نبيا عَبْدا أجوعُ يوما وأشبع يوما ».

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَآتَيْنَاهُ الْحِكْمَة ﴾:

قد بيناها في غير موضع.

٤٢

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَفَصْلِ الْخِطَابِ ﴾ .

قيل: هو علم القضاء:

وقيل: هو الإيجاز بجعْل المعنى الكثير في اللفظ القليل.

وقيل هو قوله: أمّا بعد.

سورة ص الآية (٢٠) 🖳

وكان أوّل مَنْ تكلّم بها، فأما علم القضاء فلعمر إلٰهك إنه لنوع من العلم مجرّد، وفَصْل منه مؤكّد غير معرفة الأحكام والبَصَر بالحلال والحرام، ففي الحديث: أقضاكم عليّ، وأعلمكم بالحلال والحرام معاذ بن جَبَل.

٤٣

وقد يكون الرجل بصيراً بأحكام الأفعال عارِفاً بالحلال والحرام، ولا يقوم بفَصْل القضاء فيها، وقد يكون الرجلُ يأتي القضاء من وَجْهه باختصار من لفظه وإيجاز في طريقه بحذف التطويل، ورفع التشتيت، وإصابة المقصود <sup>(٥)</sup>.

ولذلك يُرُوَى أنَّ عليَّ بن أبي طالب قال: لما بعثني النبيُّ عَلَيْكُمْ إلى اليمن حفر قومً زُبيةً للأسد، فوقع فيها الأسد، وازدحم الناسُ على الزُّبْيَة، فوقع فيها رجل، وتعلَّق بآخر، وتعلَّق الآخر بآخر، حتى صاروا أربعة، فحرجهم الأسد فيها، فهلكوا، وحمل القوُم السلاح، وكاد يكون بينهم قتال، فأتيتُهم فقلت لهم: أتقتلون مائتي رجل من أجل أربعة أناسي، تعالَوْا أَقْض بينكم بقضاً و، فإنْ رَضيتم فهو قضاء بينكم، وإن أبيتموه رفعْتُ ذلك إلى رسول الله عَلَيْكَمْ ب وجعل للرابع الدية، فجعل الأول ربع الدية، وللثاني ثلث الدية، وللثالث نصف الدية، وجعل للرابع الدية، وجعل الديات على مَنْ حفر الزُّبية على قبائل الأربع.

فسخط بعضُهم، ورضِيَ بعضهم، ثم قدموا على رسول الله ﷺ ، فقصُّوا عليه القصةَ ، فقال: « أنا أقضي بينكم » . فقال قائل: إنّ عليّاً قد قضى بيننا ، وأخبروه بما قضى به عليٍّ . فقال عليه السلام: « القضاء كما قضاه عليّ » .

وفي رواية: فأمْضَى رسولُ الله عَلَّيْكُمْ قضاءً عليَّ.

وكذلك يُروى في المعرفة بالقضاء أنّ أبا حنيفة جاء إليه رجل، فقال: إنّ ابن أبي ليلى ــ وكان قاضياً بالكوفة ــ جلد امرأةً مجنونة قالت لرجل: يا بن الزانيين. فحدَّها حدَّين في المسجد، وهي قائمة. فقال: أخطأ من ستة أوجه.

(٥) في جــ: ورفع التشغيب.

<del>THE PRIN</del> سورة ص الآية ( ۲۰ ) FOR QUR

وهذا الذي قاله أبو حنيفة بالبديهة لا يدركه أحدُّ بالروّية إلاَّ العلماء .

فأما قصةُ عليَّ فلا يدركها الشادِي ولا يلحقها بعد التمرن في الأحكام إلَّا العاكف المتهادى .

وتحقيقُها أنَّ هؤلاء الأربعة مقتولون خطأ بالتدافع على الحفرة من الحاضرين عليها فلهم الديات على مَنْ حفر على وَجْه الخطأ ، بَيْدَ أَنَّ الأول مقتول بالمدافعة قاتلٌ ثلاثـة بالمجاذبة، فله الديةُ بما قتل، وعليه ثلاثة أرباع الدية للثلاثة الذين قتلهم.

وأما الثاني فله ثلث الدية، وعليه الثلثان للاثنين اللذين قتلهما بالمجاذبة.

وأما الثالث فله نِصْفُ الدية، وعليه النصف؛ لأنه قتل واحداً بالمجاذبة، فوقعت المحاصَّة (٦) ، وغرمت العواقل هذا التقدير بعد القصاص الجاري فيه (٧) . وهذا من بديع الاستنباط.

وأما أبو حنيفة فإنه نظر إلى المعاني المتعلّقة فرآها ستة:

الأول: أن المجنون لا حَدّ عليه؛ لأن الجنون يُسْقِطُ التكليف، هذا إذا كان القذف في حالة الجنون، فأما إذا كان يجنَّ مرة ويُفيق أُخرى فإنه يحدَّ بالقذف في حال إفاقته.

الثاني: قولها يا بْنَ الزانيين؛ فجلدها حدَّيْن لكل أب حدّ، فإنما خطأه أبو حنيفة فيه بناء على مذهبه في أن حَدّ القذف يتداخل، لأنه عنده حقٌّ لله تعالى كحد الخمر والزنبي .

وأما الشافعي ومالك فإنها يريان الحدَّ بالقَذْف حقّاً للآدمي، فيتعدّدُ بتعدد المقذوف. وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف.

الثالث: أنه حدَّ بغير مطالبة المقذوف، ولا يجوز إقامةُ حدَّ القَدْفِ بِإجماع من الأمة إلا بعد المطالبة بإقامته ممن يقول إنه حقٌّ لله، ومن يقول إنه حقٌّ للآدمي. وبهذا المعنى

- في أ : فرفعت المخاصمة . (٦)
- في جـ : بعد القضاء الجاري فيه .  $(\mathbf{v})$

سورة ص الآية (٢٠) ..................

وقع الاحتجاجُ لمن يرى أنه حقٌّ للآدمي؛ إذ يقول: لو كان حقًّا لله لما توقـف<sup>(٨)</sup> على المطالبة كحد الزنا.

الرابع: أنه وَالَى بين الحدّين، ومَنْ وجب عليه حدّان لم يوال بينهما، بل يحدّ لأحدهما، ثم يترك حتى يندمل الضرب أو يَسْتَبِلَ المضروب، ثم يقام عليه الحدُّ الآخر.

الخامس: أنه حدّها قائمة، ولا تحدّ المرأة إلا جالسة مستورة. قال بعض الناس: في زنبيل، حسبا بينّاه في كتب المسائل.

السادس: أنه أقام الحد في المسجد، ولا يُقام الحدُّ فيه إجماعاً. وفي القصاص في المسجد والتعزير فيه خلافٌ قدمنا بيانه فيما سلف من هذا الكتاب وفي كتب المسائل والخلاف؛ فهذا هو فَصْلُ الخطاب وعلم القضاء الذي وقعت الإشارةُ إليه على أحد التأويلات في الحديث المرويّ: « أقضاكم عليّ » <sup>(1)</sup> ، حسبما أشرنا إليه آنفاً.

وأما مَنْ قال: إنه الإيجازُ فذلك للعرب دون العجم، ولمحمد ﷺ دون العرب، وقد بيّن هذا بقوله: « أُوتِيتُ جوامعَ الكلم» <sup>(١٠)</sup>، وكان أفصحَ الناسِ بعده أبو بكر الصديق، حسبا بيناه في آيات الكتاب في سورة براءة وفي سورة النور .

وأما مَنْ قال: إنه قوله: «أما بعد » فكان النبي ﷺ يقول في خطبته: أما بعد ويُروى أن أول مَنْ قالها في الجاهلية سَحْبان وائل، وهو أول من آمنَ بالبعث، وأول من اتَّكاً على عَصا، وعُمّر مائة وثمانين سنة.

ولو صح أنَّ داودَ قالها فإنه لم يكن ذلك منه بالعربية على هذا النظم، وإنما كان بلسانه والله أعلم.

وقد رَوى ابنُ وهب عن مالك أن الحكمة المعرفةُ بالدين، والفِقْهُ فيه، والاتباعُ له.

- (٨) في حــ: ولو كان حقاً للآدمي لما توقف.
  - (٩) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
  - (١٠) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

ووفيت المتري في الفكر العربي المكر العربي المكر العربي المكري المكري المكري المكري المكري المكري المكري المكري For our Anic Thought

ورُوي عن ابن زيد أن فصل الخطاب هو الفهم وإصابة القضاء .

قال ابن العربي: وهذا صحيح؛ فإن الله تعالى يقول في وصف كتابه العزيز: ﴿ إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ. وما هُوَ بِالْهَزْلِ ﴾، لما فيه من إيجاز اللفظ (١١)، وإصابة المعنى، ونفوذ القضاء.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَهَلْ أَتَاكَ نَبَأُ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ. إِذْ دَخَلُوا عَلَى دَاوُدَ فَفَزِعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا تَخَفْ خَصْمَانِ بَغَى بِعْضُنَا عَلَى بَعْضٍ فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَى سَوَاءِ الصِّرَاطِ. [ الآيتان: ٢١ ، ٢٢ ].

الآية فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

٤٦

الخصم كلمة تقَعُ على الواحد والاثنين والجمع <sup>(١٢)</sup> وقوعَ المصادر على ذلك، لأنه مصدر . وقد روي أنهها كانا اثنين، فينتظم الكلام بهما، ويصحّ المرادُ فيهما .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ ﴾:

يعني جاؤوا من أعلاه. والسورة المنزلة العالية كانت بقعة محسوسة أو منزلة معقولة <sup>(١٣)</sup> ؛ قال الشاعر :

ألم تر أن الله أعطاكَ سَمَوْرَةً ترى كُمْ مَلْكُ دُونَها يتدبدب

فهذا هو المنزلة. وسُور المدينة الموضع العالي منها ، وذلك كله بغير همز . والسؤر – مهموز : بقية الطعام والشراب في الإناء . والسؤر : الوليمة بالفارسية .

- (١١) في جــ : لما فيه من إصابة اللفظ.
- (١٢) في جـ : كلمة تقع على الواحد والاثنين والجميع .
  - (١٣) في جـ : أو منزلة معلومة.

وفي الحديث أنَّ رسول الله ﷺ قال يوم الأحزاب: « يا أهل الخندق؛ إن جابراً قد صنع لكم سُوُّرا فحيَّهلا بكم».

٤٧

**المسألة الثالثة:** في المحراب:

سورة ص الآيتان (٢١ و٢٢)

قد بيناه في سورة سبأ.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ إِذْ دَخَلُوا عَلَى دَاوِدَ ﴾:

قيل: إنها كانا إنْسيين؛ قاله النقاش.

وقيل: ملكين؛ قاله جماعة.

وعينَهما جماعة، فقالوا: إنهما كانـا جبريـل وميكـائيـل، وربـك أعلَـمُ في ذلـك بالتفصيل، بَيْدَ أني أقول لكم قولاً تستدلون به على الغَرض؛ وذلك أن محرابَ داود كان من الامتناع بالارتفاع بحيث لا يَرْقَى إليه آدمي بحيلة إلا أن يقيمَ إليه أياماً أو أشهراً بحسب طاقته، مع أعوان يكثر عددهم، وآلات جَمّة مختلفة الأنواع.

ولو قلنا إنه يوصَلُ إليه من باب المحراب لما قال الله تعالى ـ مخبراً عن ذلك: **(تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ؟؛** إذ لا يقال تسوَّر المحراب والغرفة لمن طلع إليها من درجها، وجاءها من أسفلها، إلا أن يكون ذلك مجازاً. وإذا شاهدْتَ الكوّة التي يقال إنه دخل منها الخصمان علمْتَ قطعاً أنها ملكان، لأنها من العلو بحيث لا ينالها إلا علوي، ولا نبالي من كانا فإنه لا يزيدك بياناً <sup>(١٢)</sup>، وإنما الحكم المطلوب وراء ذلك.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَفَزِعَ مِنْهُمْ ﴾ :

فإن قيل: لِمَ فَزعَ وهو نبيٌّ وقد قويت نفسه بالنبوة، واطمأنّت بالوحي، ووثقت بما آتاه الله من المنزلة، وأظهر على يديه من الآيات؟

قلنا: لأنه لم يضمن له العصمة، ولا أمن مِنَ القتل والإذاية، ومنهما كان يخاف،

(١٤) في أ، جـ : من كانا فيه لا يزيدك بياناً .

وقد قال الله لموسى عليه السلام: لا تخف. وقبله قيل ذلك للوط؛ فهم فَزِعون من خوف<sup>(١٥)</sup> ما لم يكن قيل لهم [ فيه ] <sup>(١١)</sup>: إنكم منه معصومون. **المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿خَصْمَان بَغَى بَعْضُنَا على بعض﴾:** 

TH سورة ص الآية (٢٣)

أي نحن خصمان. وإن قيل: كيف لم يأمر بإخراجهم إذ علم مَطْلَبَهُمْ، وقد دخلوا عليه بغير إذن، وهلاً أدَّبهم على تَعَدِّيهم؟ بنديم إذن م

فالجوابُ عنه من أربعة أوجه:

٤٨

الأول: أنا لا نعلم كيفية شَرْعِه في الحجاب والإذن، فيكون الجواب على حسب تلك الأحكام. وقد كان ذلك في ابتداء شَرْعِنا مهملاً عن هذه الأحكام، حتى أوضحها الله تعالى بالبيان.

الثاني: إنا لو نزلنا الجواب<sup>(١٧)</sup> على أحكام الحِجاب لاحتمل أن يكونَ الفزعُ الطارىء عليه أذْهله عما كان يجبُ في ذلك له.

الثالث: أنـه أراد أن يستوفيَ كلامَهما الذي دخلا له حتى يعلمَ آخر الأمر منه، ويرى هل يحتمل التقحّم فيه بغير إذن أم لا؟ وهل يقترن بذلك عُـذْر لهما، أم لا يكون لهما عذر عنه. وكان من آخرِ الحال ما انكشف من أنه بلالا ومِحْنَةٌ ومثَلٌ ضربه الله في القصة، وأدبّ وقع على دعوى العصمة.

الرابع: أنه يحتمل أن يكون في المسجد ، ولا إذْنَ في المسجد لأحدٍ ، ولا حَجْر فيه على أحد .

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هٰذا أَخِي لَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَةٌ فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي في الْخِطَابِ﴾ [ الآية: ٢٣ ].

(10) في د : فهم مؤمنون من خوف .
 (17) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ ، د .
 (17) في جـ : إنا لو تركنا الجواب .

سورة ص الآية (٣٣) 🐘

فيها وفي الآية التي تليها أربع عشرة مسألة: المسألة الأولى:

كَنى بالنعجة عن المرأة، لما هي عليه من السكون والمعجزة وضَعْف الجانب. وقد يكنى عنها بالبقرة والحجر والناقة؛ لأن الكلّ مركوب.

٤٩

أخبرنا أبو الحسن عليّ بن عبدالجبار الهذلي عن أبي الحسن عليّ بن أبي طالب قال: إنه يكنى عن المرأة بألف مثل في المقام يعبر به الملك عن المعنى الذي يريده، وقد قيدناها كلها عنه في سِفْر واحد.

المسألة الثانية: ﴿ تِسْعٌ وَتِسعُونَ نَعْجَةً ﴾:

إن كان جميعهن أحراراً فذلك شرعُه، وإن كنَّ إماء فذلك شرعنا.

والظاهرُ أنَّ شرع من قبلنا لم يكن محصوراً بعدد، وإنما الحصر في شريعة محمد ﷺ لضَعْفِ الأبدان وقلَّةِ الأعمار .

وهم وتنبيه \_ وهي:

المسألة الثالثة:

قال بعض المفسرين: لم يكن لداود مائة امرأة، وإنما ذكر التسعة والتسعين مثلاً . المعنى هذا غنيّ عن الزوجة وأنا مفتقر إليها، وهذا فاسدٌ من وجهين:

أحدهما : أن العدولَ عن الظاهر بغير دليل لا معنى له ، ولا دليل يدل على أنَّ شَرْعَ من قبلنا كان مقصوراً من النساء على ما في شرعنا .

الثاني: أنه روى البخاري وغيره أنَّ سليمان قال: « لأطوفنَّ الليلة على مائة امرأةٍ تَلِد كل امرأةٍ غلاماً يقاتِلُ في سبيل الله » <sup>(١٨)</sup> . ونسي أن يقول إن شاء الله وهذا نص قدمنا تحقيقه قَبْل.

سبق تخريجه. راجع الفهرس.  $(1\Lambda)$ 

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ أَكْفِلْنِيهَا ﴾ :

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: من كفلها أي ضَمَّها؛ أي اجعلها تحت كفالتي. الثاني: أعطنيها. ويرجع إلى الأول، لأنه أعمُّ منه معنى.

الثالث: تحوّل لي عنها؛ قاله ابن عباس. ويرجع إلى العطاء والكفالة إلا أنه أعم من الكفالة وأخصّ من العطاء.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ ﴾ :

يعني غلبني، من قولهم: من عَزّ بَزّ واختلف في سبب الغلبة؛ فقيل معناه: غلبني بِبَيانه. وقيل: غلبني بسلطانه؛ لأنه لما سأله لم يستطع خلافه.

كان ببلدنا أمير يقال له سير بن أبي بكر ، فكلمته في أن يسألَ لي رجلاً حاجةً ، فقال لي : أما علمت أنَّ طلبَ السلطان الحاجة غَصْبٌ لها .

فقلت <sup>(۱۱)</sup> : أما إذا كان عدلاً فلا . فعجبْتُ من عُجمته <sup>(۲۰)</sup> وحفْظِه لما تمثَّـل بـه : وفطنته ، كها عجب من جوابي له واستغْرَبه <sup>(۲۱)</sup> . **المسألة السادسة:** 

في الآية الخامسة .

قوله: ﴿ لقد ظلمك بسُؤَال نَعْجَتِكَ إلى نِعَاجِهِ ﴾ [ الآية: ٢٤ ].

الظلم: وضع الشيء في غير موضعه، وقد يكون محرماً وقد يكون مكروهاً شرعاً، وقد يكون مكروهاً عادة، فإن كان غلبه [ عادة ] <sup>(٢٢)</sup> على أهله فهو ظلم محرَّم، وإن كان سأله إياها <sup>(٢٢)</sup> فهو ظُلْم مكروه شرعاً وعادة، ولكن لا إثْمَ عليه فيه.

- (١٩) في جـ : فقلت له .
- (٢٠) في جـــ: وعجبت من عجمته.
- (٢١) في أ: وعجب من جوابي له فاستغربه.
- (٢٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ، د.
  - (٢٣) آفي د : وإذا كان سأله عنها .

المسألة السابعة: في تقييد ما ذكره المفسرون في هذه القصة:

وهو مرويّ عنهم بألفاظ <sup>(١٢)</sup> مختلفة، وأحوال متفاوتة؛ أمثَلُها أنَّ داود حدَّتَتْه نفسه إذا ابْتلي أن يعتصم، فقيل له. إنك ستُبتلى وتعلم الذي تُبتلى فيه، فخُذْ حِذْرَك؛ فأخذ الزَّبُور ودخل المحراب، ومَنَعَ من الدخول عليه؛ فبيغا هو يقرأ الزبور إذ جاء طائر كأحسن ما يكون، وجعل يدرج بين يديه، فهمَّ أن يتناولَه بيده، فاستدرج حتى وقع في كُوَّة المحراب، فدنا منه ليأخذه، فطار فاطلع ليبصره فأشرف على امرأة تغتسل، فلما رأته غطَّتْ جسدها بشعرها، فوقعت في قلبه، وكان زوجها غازياً في سبيل الله <sup>(٢٥)</sup>، فكتب داود إلى أمير الغزاة أن يجعل زَوْجَها في حملة التابوت، إما أن يفتح الله عليهم، وإما أن يقتلوا. فقدمه فيهم، فقُتل. فلما انقضَتْ عِدَّتها خطبها داود، فاشرطت عليه إنْ ولدت غلاماً أن يكون الخليفة من بعده، وكتبت عليه بذلك فاشرطت عليه إنْ ولدت غلاماً أن يكون الخليفة من بعده، وكتبت عليه بذلك مواليان، وشبَّ وتسوّر الملكان وكان من قصتها <sup>(٢٢)</sup> ما قصَّ الله تعالى في كتابه: عليان، وشبَّ وتسوّر الملكان وكان من قصتها <sup>(٢٢)</sup> ما قصَّ الله تعالى في كتابه عليه، حتى ولدت

01

المسألة الثامنة: في التنقيح:

قد قدمنا لكم فيا سلف، وأوضحنا في غير موضع أنَّ الأنبياء معصومون عن الكبائر إجماعاً، وفي الصغائر اختلاف؛ وأنا أقول: إنهم معصومون عن الصغائر والكبائر، لوجوه بينَّاها في كتاب النبوات من أصول الدين، وقد قال جماعة: لا صغيرة في الذنوب وهو صحيح، كما قالت طائفة: إنَّ من الذنوب كبائر وصغائر، وهو صحيح.

وتحقيقه أنَّ الكفر معصية ليس فوقها معصية، كما أن النظرة معصية <sup>(٢٧)</sup> ليس دونها معصية، وبينهما ذنوبٌ إنْ قرَنْتَها بالكُفْر والقَتْلِ والزنا وعقوق الوالدين والقَذْف

- (٢٤) في جـــ: وهذا مروي عنهم بألفاظ.
- (٢٥) في جــ : وكان زوجها غائباً في سبيل الله.
  - (٢٦) في جـ : وكان من قصتها .
  - (٣٧) في جـ : كما أن النظر معصية.

موقف المربق المكالية (٢٤) معادرة ص الآية (٢٤) معادرة ص الآية (٢٤) معادرة ص الآية (٢٤) معادرة ص الآية (٢٤)

والغصب كانت صغائر، وإن أضفتها إلى ما يليها في القسم الثاني الذي بعده من جهة النظر كانت كبائر والذي أوقع الناسَ في ذلك روايةُ المفسرين وأهلُ التقصير من المسلمين في قصص الأنبياء مصائب لا قَدْر عند الله لمن اعتقدها روايات ومذاهب، ولقد كان من حسن الأدب مع الأنبياء صلوات الله عليهم ألآ تبتَّ عثراتهم لو عثروا <sup>(٢٦)</sup>، ولا تبت فَلتاتهم لو استفلتوا؛ فإن إسبالَ الستر على الجار والولد والأخ والفضيلة أكرم فضيلة، فكيف سترت على جارك حتى لم تقص نبأه في أخبارك؛ وعكفت على أنبيائك وأحبارك تقول عنهم ما لم يفعلوا، وتنسب إليهم ما لم يتلبَّسوا به، ولا تلوَّثوا به، نعوذُ بالله من هذا التعدّي والجهل بحقيقة الدّين في الأنبياء والمسلمين والعلماء والصالحين.

فإن قيل: فقد ذكر اللهُ أخبارهم.

قلنا: عن ذلك جوابان:

أحدهما: للمولى أن يذكُرَ ما شاء من أخبار عبيده، ويستر ويفضح، ويعفو ويأخذ، وليس ينبغي للعبد أن يُنَبِّز في مولاه بما يوجب عليه اللَّوْمَ، فكيف بما عليه فيه الأدب والحدّ، وإن الله تعالى قد قال في كتابه لعباده في بِرّ الوالدين: ﴿ فَلاَ تَقُلْ لها أَفَّ﴾ [الإسراء: ٢٣]، فكيف بما زاد عليه؟ فها ظنك بالأنبياء؛ وحقَّهم أعظم، وحرمَتُهم آكد، وأنتم تغمسون ألسنتكم في أعراضهم، ولو قرّرتم في أنفسكم حرمتَهم لما ذكرتم قصتهم.

الثاني: أن الحكمة في أن الله ذكر قصص الأنبياء فيا أتوا من ذلك علمه بأنّ العباد سيخوضون فيها بقدر، ويتكلّمون فيها بحكمة، ولا يسأل عن معنى ذلك ولا عن غيره، فقد ذكر اللهُ أمرَهم كما وقع، ووصف حالَهم بالصدق كما جرى، كما قال تعالى: ﴿ نحن نقصٌ عليك أحْسَنَ القصص﴾ [ يوسف: ٣ ]، يعني أصدقه. وقال: **﴿وكُلاَّ نَقُصُّ عليك من أنباء الرسل ما نُثبِّت به فؤادَك**﴾ [ هود: ١٢٠ ]. وقد وصيناكم إذا كنتم لا بدّ آخذين في شأنهم ذاكرين قِصصَهم ألاّ تَعْدُوا ما أخبر الله

(٢٨) في جـــ: ألا تبث عثراتهم وإن عثروا .

for QURANIC THOUGHT الله المعامة والتنزيه عن غير ما نَسَب اللهُ إليهم، ولا يقولنَّ عنهم، وتقولوا ذلك بصفة التعظيم لهم والتنزيه عن غير ما نَسَب اللهُ إليهم، ولا يقولنَّ أحدُكم: قد عصى الأنبياء فكيف نحن، فإنَّ ذكْرَ ذلك كفر .

سورة ص الآية ( ٢٤) ]]

المسألة التاسعة: في ذكر قصةِ داود عليه السلام على الخصوص بالجائز منها دون المتنع:

أما قولهم: إنَّ داود حدَّث نفسه أن يعتصم إذا ابتلي ففيه ثلاثة أوجه:

الأول: أن حديثَ النفس لا حَرَج فيه في شرعنا آخراً، وقد كنا قبل ذلك قيل لنا إنا نُؤاخذ به، ثم رفع ذلك عنّا بفضله، فاحتمل أن يكون ذلك مؤاخَذاً به في شرْع مَن قَبْلَنا، وهو أمرٌ لا يمكنُ الاحترازُ منه، فليس في وقوعه ممن يقع منه نقص؛ وإنماً الذي يمكن دَفْعُه هو الإصرارُ بالتمادي على حديث النفس وعقد العَزْم عليه.

الثاني: أنه يحتمل أن يكونَ داود عليه السلام نظر من حاله وفي عبادته وخشوعه وإنابته وإخباته، فظنَّ أن ذلك يُعطيه عادة التجافي عن أسباب الذنوب، فَضْلاً عن التوغل فيها، فوثق بالعبادة، فأراد الله تعالى أن يُرِيه أنَّ ذلك حُكْمه في العبادة واطرَادها.

الثالث: أنَّ هذا النقل لم يَثْبُت؛ فلا يعوَّلُ عليه.

وأما قولهم: إن الطائر درج عنده فهم بأخذه، فدرج فاتبعه، فهذا لا يناقِضُ العبادة؛ لأنّ هذا مباح فِعْله لا سيا وهو حلال، وطلبُ الحلال فريضة، وإنما اتبع الطائرَ لذاته لا لجماله؛ فإنه لا منفعة له فيه؛ وإنما ذِكْرُهم لِحُسْنِ الطائر حِذْقٌ في الجهالة، أما أنه قد روي أنه كان طائراً من ذهب فاتَّبعه ليأخذه لأنه من فَضْل الله سبحانه، كما روي في الصحيح أن أيوب كان يغتسل عُرْياناً، فخرَّ عليه رِجْل من جَرَاد من ذهب، فجعل يَحْثِي منه، ويجعل في ثوبه، فقال له الله: يا أيوب، ألم أكن أغنيتك عما ترى! قال: بلى يا رب، ولكن لا غنى لي عن بركتك.

وأما قولهم: إنه وقع بصَرُه على امرأةٍ تغتسل عُرْيانة فلما رأته أرسلت شَعْرِها

فسترت جسدها، فهذا لا حرجَ عليه فيه بإجماع الأمة؛ لأن النظرة الأولى لكشف المنظور إليه <sup>(٢٩)</sup>، ولا يأثَمُ الناظر بها.

ورة ص الآية (٢٤)

وأما قولهم: أنها لما أعجبته أمر بتقديم زَوْجِها للقتل في سبيل الله، فهذا باطل قطعاً؛ لأنَّ داود عليه السلام لم يكن ليريق دمه في غرض نفسه، وإنما كان من الأمر أنَّ داود قال لبعض أصحابه: انْزِل لي عن أهلك، وعزم عليه في ذلك، كما يطلب الرجل من الرجل الحاجةَ برغبة صادقة كانت في الأهل أو المال، وقد قال سعيد بن الربيع<sup>(٢٠)</sup> لعبد الرحمن بن عوف حين آخَى رسولُ الله عَيَّاتَهُ بينهما: ولي زوجتان، أنْـزِلْ لك عن إحداهما، فقال له: بارك الله لك في أهلك ومالك.

وما يجوز فِعْلُه ابتداء يجوزُ طلبه، وليس في القرآن أنَّ ذلك كان، ولا أنه تزوَّجها بعد زوال عِصْمَة الرجل عنها، ولا ولادتها لسليان، فَعَنْ مَنْ يروى هذا ويسند <sup>(٢١)</sup> ؟ وعلى من في نقله يعتمد، وليس يؤثره عن الثقات الأثبات أحد ؟ أما إنّ في سورة الأحزاب نكتة تدلَّ على أنّ داود قد صارت له المرأة زوجة، وذلك قولُه: **﴿ ما كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَج فِيمًا فَرَضَ اللهُ لَهُ، سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ ﴾** [ الأحزاب نكتة تدلَّ على أنّ داود قد صارت له المرأة زوجة، وذلك قولُه: **﴿ ما كَانَ عَلَى النَّبِيِّ مِنْ حَرَج فِيمًا فَرَضَ اللهُ لَهُ، سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ ﴾** [ الأحزاب: ٣٨ ]، يعني في أحد الأقوال [ كان ] <sup>(٢٢)</sup> تزويج المرأة التي نظر إليها، كما زُوَّج النبيُّ عَلَيْكَ بعده بزينب بنت جَحْش، إلا أن تزويج زينب كان من غير سؤال للزوْج في فراق ، بل أمره بالتمسك بزوجيتها، وكان تزويج داود المرأة بسؤال زوجها فراقها، فكانت هذه المنقبة لمحمد عَيَاتَه على داود مضافةً إلى مناقبه العليه، ولكن قد قيل: إن معنى قوله تعالى: **﴿ سُنَّةَ اللهِ في الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ ﴾** الأنبياء بغير صداق من وهبَتْ نَفْسَها من النساء بغير صداق.

وقيل: أراد بقوله تعالى: ﴿ سُنَّةَ اللهِ فِي الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلُ﴾ أنَّ الأنبياء فُرض لهم ما يمتثلونه في النكاح وغيره، وهذا أُصحَّ الأقوال.

- (٢٩) في جـ : تكشف المنظور إليه.
- (٣٠) في جــ: وقد قال سعد بن الربيع.
- (٣١) في أ: فعن من يروي هذا ويسنه.
- (٣٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

وقفيتا الايتجاري الفكر القراد

سورة ص الآية (٢٤) 🦉

وقد روى المفسرون أنَّ داودَ نكح مائة امرأة، وهذا نصُّ القرآن.

وروي أن سليان كانت له ثلاثمائة امرأة وسبعمائة سرية، وربَّك أعلم، وبعد هذا قِفوا حيث وقف بكم البيان بالبرهان دون ما تتناقَلُه الألسنة من غير تثقيف للنقل. والله أعلم.

المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُوَّالَ نَعْجَتِكَ إِلَى نِعَاجِهِ ﴾:

فيه الفتوى في النازلة بعد السماع من أحد الخصمين، وقبل أن يَسْمَعَ من الآخر بظاهر القول؛ وذلك ممّا لا يجوزُ عند أحدٍ ولا في مِلَّةٍ من الملل، ولا يمكن ذلك للبشر؛ وإنما تقدير الكلام أنَّ أحدَ الخصمين ادّعى، والآخر سَلَّم في الدعوى، فوقعت بعد ذلك الفتوى.

وقد قال النبيّ عَظِّيلَهُم [ لعليّ رضي الله عنه ] <sup>(٣٣)</sup> : « إذا جلس إليك الخصمان فلا تَقْضِ لأحدهما حتى تَسْمَعَ من الآخر ».

وقيل: إن داودَ لم يَقْض للآخر حتى اعترف صاحِبُه بذلك.

وقيل: تقديره لقد ظلمك إن كان كذلك. والله أعلم بتعيين ما يمكن من هذه الوجوه.

المسألة الحادية عشرة: قال علماؤنا: [قوله تعالى] <sup>(٣٤)</sup>: ﴿ إِذْ تَسَوَّرُوا الْمِحْرَابَ ﴾:

دليلٌ على أنَّ القضاء كان في المسجد ، ولو كان ذلك لا يجوز ، كما قال الشافعي ، لما قرّرهم داود على ذلك ، ولقال : انصَرِفَا إلى موضع القضاء .

وقد قال مالك: إن القضاء في المسجد من الأمر القديم، يعني في أكثر الأمر، ولا بأس أنْ يجلس في رحبته ليصلَ إليه الضعيفُ والمشرك والحائض.

- (٣٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.
  - (٣٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة ص الآية (٢٤) وقد قال أشهب: يقضي في منزله وأين أحبَّ. والذي عندي أنه يُقَسَّم أوقاته وأحوالَه ليبلُغَ كلُّ أحد إليه ويستريح هو مما يرد من ذلك عليه. المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ ﴾: يعني أيقن. والظنُّ ينطلق على العلم والظن؛ لأنه جاره، وقد ورد ذلك كثيراً في قوله تعالى : ﴿ وَظَنُّوا أَنْ لاَ مَلْجَأً مِنَ اللهِ إلاَّ إلَيْهِ ﴾ [ التوبة : ١١٨ ] . المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ ﴾: اختلف المفسرون في الذنب الذي استغفر منه على أقوال: الأول: قيل: إنه نظر إلى المرأة حتى شبع منها. الثاني: أنه أغْزَى زوجها في حملة التابوت. الثالث: أنه نوى إنْ مات زوجُها أن يتزوجها . الرابع : أنه حكم لأحد الخصمين من قَبْل أن يسمعَ من الآخر . قال القاضي: قد بينًّا أن الأنبياء معصومون على الصفة المتقدمة من الذنوب

المحدودة على وَجْهٍ بيّن. فأما من قال: إنه حَكَم لأحد الخصمين قبل أنْ يسمعَ من الآخر فلا يجوزُ ذلك على الأنبياء، وكذلك تعريض زوجها للقتل كما قدّمنا تصويرٌ للحق على روح الباطل،

والأعمال بالنيات .

وأما من قال: إنه نظر إليها حتى شبع فلا يجوزُ ذلك عندي بحال؛ لأن طموح البصر لا يليقُ بالأولياء المتجردين للعبادة، فكيف بـالأنبيـاء الذيـن هـم الوسـائـط المكاشَفون بالغيب، وقد بيناه في موضعه.

وروى أشهب عن مالك، قال: بلغني أنّ تلكَ الحمامة أتَت فوقفت قريباً من داود، وهي مِنْ ذهب، فلما رآها أعجبته، فقام ليأخذها، ففرَّتْ من يده، ثم صنع مثل ذلك مرتين، ثم طارت فأتْبعها بَصَرَه، فوقعت عَيْنُه على تلك المرأة وهي تغتَسِلُ، ولها شعر طويل، فبلغني أنه أقام أربعين ليلة ساجداً حتى نبت العُشْب من دموع عينيه، فأما النظرة الثانية فلا أصل لها. وقد روي عن عليّ أنه قال: « لا يبلغني عن أحد أنه يقول: إن داود عليه السلام ارتكب من تلك المرأة محرَّماً إلا جلَدْتُه مائة وستين سَوْطاً ، فإنه يضاعف له الحدَّ حرمة للنبي عَظِيَمٌ »؛ وهذا مما لا يصح عنه.

فإن قيل: فما حكمه عندكم؟

قلنا : أما مَنْ قال إن نبيّاً زنى فإنه يُقْتَلُ . وأما من نسب إليه دون ذلك من النظرة والملامسة <sup>(٢٥)</sup> فقد اختلف نَقْلُ الناس في ذلك ، فإن صمم أحَدَّ على ذلك فيه ونسَبَه إليه فإنه يناقِضُ التعزير المأمورَ به .

وأما قولُهم: إنه نوى إنْ مات زوجها أن يتزوَّجَها فلا شيء فيه؛ إذ لم يعرضه للموت، وبعد هذا فإنَّ الذنبَ الذي أخبر الله عنه هو سؤاله زوجة وعدم القناعة بما كان من عدد النساء عنده؛ والشهوةُ لا آخِرَ لها، والأمَلُ لا غايةَ له؛ فإنَّ متاعَ الدنيا لا يكفي الإنسان وَحْدَه في ظنه، ويكفيه الأقَلَّ منه؛ والذي عتب الله فيه على داود تعلَّقُ بالهِ إلى زوج غيره، ومَدٌّ عينه إلى متاع سواه حسبا نصَّ الله عنه.

وقد قال بعضهم: إنه خطب على خطبة أوريا فمال إليها، ولم يكن بذلك عارفاً، وهذا باطلٌ يردُّه القرآن والآثارُ التفسيرية كلُّها.

المسألة الرابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَّابَ ﴾:

لا خلافَ بين العلماء أنَّ الركوع ها هنا السجود؛ لأنه أخوه؛ إذ كلُّ ركوع سجود، وكلّ سجود ركوع؛ فإنّ السجود هو الميل، والركوع هو الانحناء، وأحدهما يدلُّ على الآخر، ولكنه قد يختصُّ كلَّ واحد منهما بهيئةٍ، ثم جاء على تسمية أحدِهما بالآخر، فسمي السجود ركوعاً.

واختلف العلماء هل هي من عزائم السجود أم لا؟ حسبا بيناه من قبل.

وروى أبـــو سعيـــد الْخُــدْرِي أَنَّ النبي ﷺ قـــرأ على المنبر : ص والقــــرآن ذي الذكر . . . فلما بلغ السجدة نزل فسجد ، وسجد الناسُ معه؛ فلما كان يوم آخر

(٣٥) في جـ : من النظر والملامسة .

وفي البخاري وغيره عن ابن عباس أنه قال: « ص ليست من عزائم القرآن » . وقد رأيتُ النبيَّ ﷺ يسجد فيها <sup>(٢٧)</sup> .

وقد روي من طريق عن ابن مسعود أنه قال: « إنها توبةُ نبي ، لا يسجد فيها » <sup>(٣٨)</sup> . وعن ابن عباس أنه قال: « إنها توبةُ نبي ؛ ونبيَّكم ممن أمر أن يقتدى به » <sup>(٣٩)</sup> .

والذي عندي أنها ليست موضعَ سجود، ولكن النبي ﷺ سجد فيها فسجَدْنَا للاقتداء به.

ومعنى السجود أنَّ داودَ عليه السلام سجد خاضِعاً لربه، معترفاً بذنبه، تائباً من خطيئته؛ فإذا سجد أحَدٌ فيها فليسجد بهذه النية؛ فلعل الله أن يغفِرَ له بحرمة داود الذي اتّبعه، وسواء قلنا إنَّ شَرْعَ من قبلنا شرع لنا أم لا فإن هذا أمْرٌ مشروع في كلِّ ملَّةٍ لكل أحد، والله أعلم.

وقد روى الترمذي وغيره \_ واللفظُ للغير \_ أن رجلاً من الأنصارِ على عَهْدِ النبي عَلَيْكَمُ كان يُصَلِّي مِنَ الليل يَستَتِرُ بشجرة، وهو يعرضُ القرآن؛ فلما بلغ السجدة سجد وسجدت الشجرة معه، فسمعها وهي تقول: اللهم أَعْظِمْ لي بهذه السجدة أجْراً وآرزُقْني بها شُكراً.

### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ، وَلاَ تَتَّبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ﴾ [ الآية: ٢٦ ].

- (٣٦) سبق تخريجه. راجع الفهرس. (٣٧) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (۳۸) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (۳۹) 🔪 سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة ص الآية (٢٦)

فيها مسألتان: المسألة الأولى:

هذا كلامٌ مرتبِط بما قبله وَصَمَّى اللهُ فيه داود؛ فيدلّ ذلكَ على أنّ الذي عُوتِب عليه طلبُ المرأة من زوجها، وليس ذلك بعَدْل؛ ألا تَرى أنّ محمداً عَيَّلْنَدٍ لم يطلب امرأةَ زيدٍ، وإنما تكلم في أمرها بعد فِراق زوجها وإتمام عدّتها. وقد بيّنا أنَّ هذا جائز في الجملة، ويبعد من منصب النبوة؛ فلهذا ذكر وعليه عُوتب وبه وُعِظ.

THE PRINCE GHAZLTRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

## المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ خَلِيفَةً ﴾:

قد بينا الخلافة ومعناها لغة، وهو قيامُ الشيء مقامَ الشيء ؛ والحكم لله، وقد جعله الله للخلق على العموم بقوله عليه السلام : « إن الله مُستَخْلِفكم فيها فناظِرٌ كيف تعملون » <sup>(.٤)</sup> . وعلى الخصوص في قوله تعالى : **﴿ إِنِّي جَاعِلٌ في الأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾** [ البقرة : ٣٠ ] ، وقوله تعالى : **﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً في الأَرْضِ ﴾** والخلفاء على أقسام :

أولهم: الإمام الأعظم، وآخرهم العبد في مال سَيّدِه، قال النبي ﷺ : « كَلّكم راع وكلّكم مسؤول عن رعيّته، والعَبْدُ راع في مال سيده ومسؤول عن رعيته » <sup>(1)</sup> . بَيْدَ أَنَّ الإمامَ الأعظمَ لا يمكنه تولّي كلّ الأمور بنفسه، فلا بُدّ من الاستنابة، وهي على أقسام كثيرة:

أوَّلها : الاستخلاف على البلاد ، وهو على قسمين :

أحدهما : أَنْ يقدمه على العموم ، أو يقدمه على الخصوص ؛ فإن قدّمه وعيَّنَه في منشوره وقف نَظَرُه حيث خُصّ به ، وإن قدمه على العموم فكلُّ ما في المصر يتقدّم عليه ؛ وذلك في ثلاثة أحكام :

الأول: القَضَاء بين الناس، فله أن يقضِيَ، وله أن يقدم مَنْ يقضي، فإذا قدم للقضاء بين الناس والْحُكْم بين الخلق كان له النظَرُ فيما فيه التنازع بين الخلق، وذلك

- (٤٠) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (٤١) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

حيث تزدحم أهواؤهم، وهي على ثلاثة أشياء: النفس، والعِرْض، والمال، يفصل فيما تنازعهم، ويذبّ عنهم من يؤذيهم، ويحفظ من الضياع أموالهم بالجباية إن كانت مفرّقة، وبتفريقها على من يستحقها إذا اجتمعت، ويكفُّ الظالم عن المظلوم. ويدخل فيه قَوْد الجيوش، وتدبير المصالح العامة، وهو الثالث.

THE PRINC FOR QURA

وقد رام بعضُ الشافعية أن يحصر ولايات الشرع فجمعها في عشرين ولاية، وهي: الخلافة العامة، والوزارة، والإمارة في الجهاد، وولاية حدود المصالح، وولاية القضاء، وولاية المظالم، وولاية النقابة على أهل الشرف، والصلاة، والحج، والصدقات، وقسم الفيء، والغنيمة، وفَرْض الجزية، والخراج، والموات وأحكامه، والحمى، والإقطاع، والديوان، والحسبة.

فأما ولاية الخلافة فهي صحيحة. وأما الوزارة فهي ولاية شرعية، وهي عبارة عن رجل موثوق به في دينه وعَقْله يشاوره الخليفةُ فيا يعِنَّ له من الأمور، قال الله تعالى ـ محبراً عن موسى: ﴿وَاجْعَلْ لِي وَزِيراً مِنْ أَهْلِي. هَارُونَ أَخِي. اشْدُدْ بِهِ أَزْرِي﴾. [طه: ٢٩، ٣٠، ٣١]. فلو سكت هاهنا كانت وزارةَ مشورةٍ، ولكنه تأذَّبَ مع أخيه لِسِنَّه وفَضْلِه وحلمه وصبره فقال: ﴿وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي﴾، فسأل وزارةَ مشاركةٍ في أصل النبوة.

وعن النبي ﷺ في الحديث الحسن: «وَزِيرَاي من أهل السهاء جبريل وميكائيل، ووزيراي من أهل الأرض أبو بكر وعمر » <sup>(1َ</sup>).

وأما الولاية على الجهاد فقد أمَّر النبيُّ عَلَيْكَمْ على الجيوش والسرايا كثيراً من أصحابه في كل غَزْوة لم يشهدها ، وقسّموا الغنيمةَ فيها ، فدخلت إحدى الولايتين في الأخرى ، وللوالي أنْ يُفْرِدَهما .

وأما حدودُ المصالح فهي ثلاثة: الردّة، وقَطْع السبيل، والبَغْي؛ فأما الردَّةُ والقطع للسبيل فكانا في حياةِ النبي ﷺ، فإنَّ نفراً من عُرَينة قدموا على النبي ﷺ المدينةَ،

( ٢٢ ) انظر : (الدر المنثور للسيوطي : ٩٤/١ . وكنز العال : ٣٢٦٧٩ ، ٣٦١٤٨).

٦١

فجعلهم النبيُّ ﷺ في الإبل حتى صحوا ، فقتلوا الراعي <sup>(٢٢)</sup> ، واستاقوا الذَّوْد مرتدين ، فبعث النبيُّ ﷺ في آثارهم ، فجيء بهم فقتلهم على ذلك وقطع أيديهم وأرجلهم مِنْ خِلاف ، وسَمل أعينهم كما فعلوا ، وقد بينا ذلك في سورة المائدة وشرح الحديث . واستوفى الله بيانَ حَرْبِ الردة بأبي بكر الصديق على يديه ، وذلك مستوفى في كتُبِ الحديث والفقه .

وأما قِتَالُ أهل البغي فقد نصَّه الله في كتابه حيث يقول: ﴿ **وَإِنْ طَائِفَتَانَ مِنَ** الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاَتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّىٰ تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ﴾ [ الحجرات: ٩ ]؛ ثم بيَّنَ الله تعالى ذلك لعليّ ابن أبي طالب على ما شرحناه في موضعه من الحديث والمسائل.

وأما ولايةُ القضاء فقدّم النبيُّ عَلَيْكِم لها في حياته عليّ بن أبي طالب حين بعثه إلى اليمن. وقال: « لا تَقْض لأحَدِ الخصمين حتى تسمَعَ من الآخر » <sup>(11)</sup>. وشروطُها مذكورة في الفقه. وقدّم النبي عَيَّلِيَّهُم غيره من وُلاَته.

وأما ولاية المظالم فهي ولاية غريبة أَحدثَها مَنْ تأخَّر من الولاة، لفساد الولاية وفساد الناس؛ وهي عبارة عن كل حكم يعجز عنه القاضي فينظر فيه مَنْ هو أقوى منه يداً؛ وذلك أَنَّ التنازعَ إذا كان بين ضعيفين قوَّى أحدهما القاضي، وإذا كان بيس قوي وضعيف أو قويين – والقوة في أحدهما بالولاية كظام الأمراء والعمال – فهذا مما نصب له الخلفاء أنفسهم، وأول من جلس إليه عَبْدُ الملك بن مروان فردَّه إلى قاضيه ابن إدريس، ثم جلس له عمر بن عبدالعزيز فردَّ مظالم بني أمية على المظلومين؛ إذ كانت في أيدي الولاة والعُتَاة الذين تعجز عنهم القضاة، ثم صارت سُنّة، فصار بنو العباس يجلسون لها، وفي قصة دارسة على أنها في أصل وَضْعِها داخلة في القضاء، ولكن الولاة أضعفوا الخطة القضوية ليتمكنوا من ضعف الرعيّة، ليحتاج الناسُ إليهم، ولقعدوا عنهم، فتبقى المظالم بحالها.

(٤٣) في جـ: وغلوا الراعي.

(٤٤) انظر: (مسند أحمد: ١٨١/٥ . والدر المنثور: ٢٣٣/٦ . وأمالي الشجري: ٢٢٣/٢).

وأما ولايةُ النقابة فهي محدثة أيضاً؛ لأنه لما كثرت الدعاوى في الأنساب الهاشمية، لاستيلائها على الدولة، نصب الولاةُ قوما يحفظون الأنسابَ لئلا يدخل فيها من ليس منها، ثم زادت الحال فسادا، فجعلوا إليهم مَنْ يحكم بينهم، فردُّوهم لقاض منهم لئلا تمتهنهم القضاة مِنْ سائر القبائل، وهم أشرفُ منهم، وهي بِدْعِيَّة تنافي الشرعية.

وأما ولايةُ الصلاة فهي أصلٌ في نفسها وفَرْعٌ للإمارة؛ فإن النبيَّ ﷺ كان إذا بعث أميراً كانت الصلاةُ إليه، ولما فسد الأمر ولم يكن فيهم من تُرْضَى حالُه للإمامة بقيت الولايةُ في يده بحكم الغلبة، وقدم للصلاة مَنْ يُرْضَى حاله؛ سياسة منهم للناس، وإبقاء على أنفسهم؛ فقد كان بنو أمية، حين كانوا يصلون بأنفسهم، يتحرج <sup>(٥٤)</sup> أهلُ الفضل من الصلاة خَلْفَهم، ويخرجون على الأبواب؛ في أخذونهم بسياط الحرس، فيُضْرَبون لها حتى يفرّوا بأنفسهم عن المسجد. وهذا لا يلزم، بل يصلّى معهم، وفي إعادة الصلاةِ خلافٌ بين العلماء بيانُه في كتب الفقه.

وأما ولاية الحج فهي مخصوصة ببلاد الحجّ. وأُوَّلُ أمير بعثه عليه السلام أبو بكر الصديق، بعثه ﷺ سنة تسع قبل حجّة الوداع، وأرسله بسورة براءة، ثم أردفه عليّا، كما تقدم بيانُه في السورة المذكورة.

وأما ولاية الصدقة فقد استعمل رسولُ الله عَلَيْهِمْ على الصدقات كثيراً .

أما وَضْع الجزية والخراج فقد صالح رسولُ الله ﷺ أُكْيدِر دُومة وأهل البَحْرين، فأمّر عليهم العلاء بن الْحَضرَميّ بعد تقريره، ولو لم يتفق التقرير لخليفة <sup>(٤٦)</sup> لجاز أنْ يبعث مَنْ يقرره، كما فعل عمر حين بعث إلى العراق عُمَّاله، وأمرهم بمساحة الأرض، ووَضْع الخراج عليها.

وأما ما تختلف أحكامهُ باختلاف البلدان فليس بولاية فيدخل في جملة الولايات؛ وإنما هو النظر في مكة وحَرمها ودُورها، وفي المدينة وحرمها، وفيا توفي رسول الله يَتَنِيَّهُ عنه فيهـا، وأحـوال البلاد فيا فتـح منهـا عنـوةً وصلحـاً وهـذه الشريعـة فيا

(٤٥) في جـ : حين كانوا يصلون أنفسهم تحرج.
 (٤٦) في جـ : ولو لم يتفق التقدير لخليفة.

وأما ولاية الحمى والإقطاع فهي مشهورة. وأوّلُ مَنْ ولى فيها أبو بكر الصديق مولاه أبا أسامة على حمى الرَّبذة، وولى عمر على حِمَى السرِف مَوْلاهُ يَرْفأ، وقال: اضمم جناحك عن الناس، واتَّق دعوة المظلوم، فإنها مُجَابة، وأدخل ربَّ الصُّرِيمة وربّ الغُنيمة، وإيايَ وغنم بـن عوف وابن عفان فإنها إن تهلك ماشيتها يرجعان إلى نخل وزرع، وإنَّ رب الصُّرَيمة والغُنيمة يأتيني بعياله فيقول: يا أمير المؤمنين، أفَتَارِ كُهم أنا؟ لا أبالكَ! فالماء والكَلاً أَهْوَن عليَّ من الدينار والدرهم، والذي نفسي بيده لولا المالُ الذي أحمل عليه في سبيل الله ما حيتُ عليهم من بلادهم شبراً.

وأما الإقطاع فهو باب مَن الأحكام، فقد أقطع النبيُّ ﷺ لبلال بن الحارث المزنيّ معادِن القَبَلِيَّة من ناحية الفُرْع، وبيانها في كتب الفقه.

وأما ولايةُ الديوان فهي الكتابة، وقد كان للنبيّ عَيَّطَنَّم كتّاب وللخلفاء بعده، وهي ضَبْطَ الجيوش بمعرفة أرزاقهم والأموال لتحصيل فوائدها لمن يستحقها .

وأما ولايـة الحدود فهـي على قسمين: تنـاول إيجابها، وذلـك للقضـاة؛ وتنـاول استيفائها، وقد جعله النبيَّ عَظِيمَ لقوم منهم عليّ بن أبي طالب ومحمد بن مسلمة، وهي أشرفُ الولايات؛ لأنها على أشرف الأشياء، وهي الأبدان، فلنقيصةِ الناس ودحْضِهم بالذنوب ألزمهم اللهُ بالذلة بأنْ جعلها في أيدي الأدنياء والأوضاع بين الخلق.

وأما ولاية الحِسْبة فهي محدَّثَةٌ؛ وأصلها أكبر الولايات، وهي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولكثرة ذلك رأى الأمراء أَنْ يجعلوها إلى رجل يتفقدها في الأحيان من الساعات؛ واللهُ يتولّى التوفيقَ للجميع، ويرشدُ إلى سواء الطريق، ويمنَّ بتوبةٍ تُعِيدُ الأمر إلى أهله، وتوسعنا ما نؤمله من رحمته وفضله.

(٤٧) في جـ: وهذه أحكام الشريعة فيما اختلفت.

وفون الآية (٢٨) THE PRINCE GHAZI TRUST

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ﴾ [ الآية: ٢٨ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قيل: نزلت في بني هاشم وبني المطلب منهم: عليّ، وحمزة، وجعفر بن أبي طالب، وعبيدة بن الحارث، والطُّفيل بن الحارث ابني المطلب، وزَيْد بن حارثة، وأم أيمن وغيرهم، يقول: أم نجعل هؤلاء الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض بالمعاصي من بني عبد شمس؛ كعُتْبة وشَيْبة ابني ربيعة، والوليد بن عتبة، وحنظلة بن أبي سفيان، والعاصي بن أمية.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾:

يعني الذين تقدم ذِكْرُهم من بني هاشم وبني المطلب في الآخرة كالفجّار ـ يعني مَنْ تقدم من بني عبد شمس.

المسألة الثالثة:

هذه أقوالُ المفسرين، ولا شكّ في صحتها؛ فإن الله قد نَفى المساواةَ بين المؤمنين والكفار وبين المتقين والفجّار رؤوساً برؤوس وأذناباً بأذناب، ولا مساواةَ بينهم في الآخرة، كما قال المفسرون؛ لأنّ المؤمنين المتقين في الجنة والمفسدين الفجّار في النار، ولا مساواة أيضاً بينهم في الدنيا؛ لأنّ المؤمنين المتقين معصومون دَماً وعِرْضا، والمفسدين في الأرض والفجّار في النار مُباحُو الدّم والعِرْض والمال، فلا وَجْه لتخصيص المفسدين بذلك في الآخرة دونَ الدنيا.

المسألة الرابعة:

ووقعت في الفِقْه نوازل مِنْها قَتْلُ المسلم بالكافر، ومنها إذا بنى رَجلٌ في أَرْضِ

ومنها إذا بنى المشتري في الشَّقْص الذي اشترى فأراد الشَّفِيعُ أخْذه بالشفعة فإنه يَزِن الثمن، وهل يعطيه قيمةَ بنائه قائماً أو منقوضاً ؟ اختلف العلماء في ذلك، فمنهم من قال: إذا بنى في الأرض رَجُل بإذنه <sup>(٨٤)</sup> ثم وجب له إخراجُه فإنه يعطيه قيمةَ بنائه قائماً، ولذلك قال أبو حنيفة: <sup>(٢٤)</sup>: يُعْطِي الشفيعُ للمشتري قيمةَ بنائه في الشَّقْص منقوضاً مساوياً له بالغاصب. وقاله ابن القاسم وسائِرُ علمائنا والشافعية إلا القليل. يعطيه قيمة بنائه قائماً، لأنه بناه بحق وتقوى وصلاح، بخلاف الغاصب؛ ولذلك لا يقتل المسلم إذا قتل الذميّ، وإن كان يقتل بمسلم مثله، وتعلَقُوا في ذلك بقوله تعالى: قائميًين كالفُجَارِ في . وهذا ينبني على القول بالعموم، وهو قولٌ عام يقتضي المساواةَ بنهم في كل حال وزمّان ، أما أنه يبقى النظر في أعيان هذه الفروع فنفصيلٌ قد بيناه في مسائل الفقه، لا نُطيل بذكره ههنا فلينظر هنالك <sup>(٥)</sup>.

#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ ﴾ [ الآية: ٣١ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ بِالْعَشِيِّ ﴾:

وقد تقدَّم بيانُه، وأنه مِنْ زَوَال الشمس إلى الغروب، كما أنَّ الغداةَ من طلوع الشمس إلى الزوال.

- (٤٨) في جـ: إذا بنى في أرض رجل بإذنه.
  - (٤٩) في جـ : وكذلك قال أبو حنيفة.
- (٥٠) في جـ: وقاله ابن القاسم وغيره. وقال كثير من العلماء: يعطيه قيمة بنائه قائماً لأنه عمل صالحاً وبنى بتقوى الله فلا يجعل كالفاجر الظالم الغاصب الذي بنى في أرض مغصوبة، فإنه يعطى قيمته منقوضاً. وكذلك قاله أبو حنيفة: يعطي الشفيع للمشتري قيمة بنائه من الشقص منقوضاً. وتعلقوا بقوله تعالى...

THE PRINCE GHAZI TRUST سورة ص الآية ( ۳۱ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۳۱ )

المسألة الثانية: قوله: ﴿ الصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ ﴾:

77

يعني التي وقفت من الدواب على ثلاث قوائم، وذلك لعِتْقها، فإذا ثَنَى الفرسُ إحدى رجليه فذلك علامةٌ على كرمه، كما أنه إذا شرب ولم يَثْن سُنْبُكه دَلّ أيضاً على كرمه، ومن الغريب في غريب الحديث: « من سَرَّه أن يقومَ له الرجال صُفُوناً – يعني يُدِيمُونَ له القيامَ – فليتبوأ مَقْعَده من النار » <sup>(٥٥)</sup>. وهذا حديث موضوع.

ومن الحديث المشهور : « مَنْ سَرَّه أن تتمثَّل له الرجال قياما فليتبوأ مقعده من النار » <sup>(٥٢)</sup> . وقد بيناه في سورة الحج، وقد يقال صَفَنَ لمجرَّد الوقوف، والمصدر صُفُوناً ، قال الشاعر :

أَلِفَ الصُّفُونَ فما يـزال كـأنــه مما يَقُــــومُ على الثَّلاَثِ كسيرا المسألة الثالثة:

الجياد هي الخيل، وكلَّ شيء ليس برديء يقال له جَيّد، ودابة جيدة وجياد مثل سَوْط وسِيَاط؛ عرضت الخيل على سليان عليه السلام فشغلته عَنْ صلاة العشيّ بظاهر القولين؛ قال المفسرون: هي العصر .

وقد روى المفسرون حديثاً أن النبيَّ عَلَيْكَم قال: « صلاةُ الوسطى صلاة العصر ، وهي التي فاتت سليمان » <sup>(٥٥)</sup> ، وهي حديثٌ موضوع .

وقيل: كانت أَلْفَ فرس وَرثها من داود عليه السلام كان أصابها من العمالقة، وكان له مَيْدان مستدير يسابقُ بينها فيه، فنظر فيها حتى غابت الشمس خَلْفَ الحجاب، وهو ما كان يحجب بينه وبينها لاَ غَيْرُ مما يدّعيه المفسرون، وقيل أراد ـ وهي:

- (٥١) سبق تخريجه. راجع الفهرس. (٥٢) انظر: (سنان الترماذي: ٢٧٥٥. مصناف ابن أبي شيبة: ٣٩٨/٨. المعجم الكبير للطبراني:
- ۳۵۱/۱۹ . ۳۵۲ . مشكاة المصابيح: ٤٦٩٩ ). (۵۳ ) انظر : (سنن الترمذي : ۱۸۱ ، ۱۸۲ ، ۲۹۸۳ ، ۲۹۸۵ . مسند أحمد : ۲۲/۵ . السنن الكبرى :
- ٤٦٠/١٠. مجمع الزوائـد: ٣٠٩/١. فتـح البـاري: ١٩٥/٨. الدر المنثــور: ٣٠٣/١. مشكـــاة =

المسألة الرابعة:

سورة ص الآية (٣٣)

حتى توارت بالحِجاب، وغابت عن عينيه في المسابقة، لأنَّ الشمس لم يَجْرِ لها ذِكر؛ وهذا فاسد بل قد تقدم عليها دليل، وهو قوله: ﴿ **بِالْعَشِيِّ ﴾**، كما تقول: سِرْتُ بعد العصر حتى غابت ـ يعني الشمس، وتَركها لدلالة السامع لها عليها بما ذكر مِمَّا يرتبط بها، وتعلَّقَ بذكرها؛ والغداةُ والعَشِيُّ أَمْرٌ مرتبط بمسير الشمس، فذِكْرُه ذِكْرٌ لها، وقد بيّن ذلك لَبيد بقوله:

O GENS

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURĂNIC THOUGHT

٦٧

حتى إذا ألْقَـتْ يَـداً في كــافــرِ وأَجَنَّ عَوْرَاتِ الثُغُورِ ظَلاَمُهـا <sup>(٥٥)</sup> المسألة الخامسة:

فلما فاتنه الصلاةُ قال: ﴿إِنَّي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي﴾ [ص: ٣٢]، يعني الخيل، وسمَّاها خَيْراً لأنها من جملة المال الذي هو خير بتسمية الشارع له بذلك، وقد قدمنا بيانه في سورة البقرة، ولذلك قرأها ابنُ مسعود: إني أحببت حُبّ الخيل – بالتصريح بالتفسير؛ قال: ﴿رُدُّوهَا عَلَيَّ فطفقَ مَسْحاً﴾ [ص: ٣٣] بسوقها وأعناقها، فيه قولان:

أحدهما : مسحها بيده إكراماً لها، كما ورد في الحديث أنّ النبي عليه رئي وهو يمسَحُ عن فرسه عرقَه بردائه، وقال: « إني عُوتبت الليلة في الخيل» <sup>(٥٥)</sup> .

والثاني: أنه مسح أعناقَها وسوقها بالسيوف عَرْقَبةً، وهي رواية ابن وهب عن مالك، وكان فِعْله هذا بها حين كانت سببا لاشتغاله بها عن الصلاة.

> فإن قيل: كيف قَتَلَها، وهي خَيْلُ الجهاد؟ قلنا: رأى أن يذبحها للأكل.

- = المصابيح: ٦٣٤. المعجم الكبير للطبراني: ٢٤٢/٧ . شرح السنة: ٢٣٤/٢. تفسير ابن كثير: ٢٢٠١ . ٢٣٤ . معاني الآثار للطحاوي: ١٧٤/١).
  - (٥٤) انظر: (ديوان لبيد: ٣١٦).
  - (٥٥) 🔪 سبق تخريجه. راجع الفهرس.

وفي الصحيح ـ عن جابر أنه قال: أكلْنا على عَهْدِ رسول الله ﷺ فرساً. فكان ذلك لئلا تشغله مرّة أخرى.

وقد روي عن إبراهيم بن أدهم أنه قال: مَنْ ترك شيئاً لله عوّضه الله أمثاله؛ ألا ترى إلى سليمان كيف أتلف الخيل في مَرْضَاة الله فعوّضه الله منها الريح تَجْرِي بأمره رُخَاءً حيث أصاب، غدوَّها شَهْرٌ ورَواحُها شهر .

ومن المفسرين مَنْ وَهم فقال: وَسَمَها بالكيّ، وسبَّلَها في سبيل الله، وليست السوقُ محلاًً للوَسْم بحال.

#### الآية التاسعة

قولـه عز وجل: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لاَ يَنْبَغِي لِأَحَدٍ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ﴾ [ الآية: ٣٥ ].

فيها ثلاث مسائل:

٦٨

المسألة الأولى: كيف سأل سليان الملك، وهو مِنْ ناحيةِ الدنيا؟:

قال علماؤنا: إنما سأله ليُقِيمَ فيه الحق، ويستعينَ به على طاعة الله، كما قال يوسف: (اجْعَلْنِي على خزائن الأرض، إني حَفِيظ عَلِيمَ ﴾ [يوسف: ٥٥]. كما تقدمت الإشارةُ إليه.

المسألة الثانية: كيف منع مِن أنْ يناله غيْرُه؟:

قال علماؤنا : فيه أجوبة سبعة : الأول : إنما سأل أن يكون معجزةً له في قومه وآيةً في الدلالة على نبوَّته . الثاني : أنّ معناه لا تسلبه عني . الثالث : لا ينبغي لأحد مِنْ بعدي أنْ يسألَ الملك ، بل يكلُ أمره إلى الله . الرابع : لا ينبغي لأحدٍ من بعدي من الملوك ، ولم يُرِدْ من الأنبياء . السادس : أنه أراد القناعة .

سورة ص الآية (٣٥)

السابع: علم أنّ محمداً عبده ولم يسأله إياه ليفضل به. المسألة الثالثة: في التنقيح لمناط الأقوال:

أما قول مَنْ قال: إنه سأل ذلك معجزة فليس في ذلك تخصيص بفائدةٍ؛ لأنَّ مِنْ شَأْن المعجزة أن تكونَ هكذا .

GHAZI TRU

٦٩

وأما من قال: معناه لا تسلبه عني، فإنما أراد ملكا لا ينبغي لأحد من بَعْدِي أن يدَّعيَه باطلاً؛ إذ كان الشيطانُ قد أخذ خاتمه وجلس مجلسه، وحكم في الخلق على لسانه، حسبا رُوي في كتب المفسرين. وهو قول باطلٌ قطعاً؛ لأن الشيطان لا يتصوّر بصورة الأنبياء، ولا يحكمون في الخلق بصورة الحق، مكشوفاً إلى الناس: بمرأى منهم، حتى يظنّ الناس أنهم مع نبيهم في حقّ، وهم مع الشيطان في باطل؛ ولو شاء ربك لوهب من المعرفة والدين لمن قال هذا القول ما يَزَعُه عن ذكره، ويمنعه من أن يخلده في ديوان مَنْ بعده، حتى يضلّ به غيره.

وأما من قال: إن معناه لا ينبغي لأحد من بعدي أَنْ يسألَ الملك فإن ذلك إنما كان يَصحُّ لو جاء بقوله: ﴿لاَ **يَنْبَغِي لِأَحَد مِنْ بَعْدِي**﴾ في سَعَة الاستئناف للقول والابتداء بالكلام.

أما وقد جاء مجيء الجملة الحالَّة محل الصفة لما سبق قَبْلَها من القول فلا يجوز تفسيره بهذه لتناقض المعنى فيه وخروج ذلك عن القانون العربي.

وأما من قال: إن معناه لا ينبغي لأحد من بعدي من الملوك دون الأنبياء فهذا قول قليلُ الفائدة جداً؛ إذ قد علم قَطْعاً ويقيناً \_ وهو والخلق كلهم معه \_ أن الملوك لا سبيلَ لهم إلى ذلك، لا بالسؤال، ولا مع ابتداء العطاء، وهو مع ما بعده أمْثَلُ من غيره مما يستحيل وقوعه.

وأما من قال: إنه علم أن عيسى عليه السلام على درجة من الزهد ، وأنّ محمداً عَبْدٌ لا ملك ، فأراد أنّ سليمان علم أنّ أحداً من الأنبياء بعده لا يُؤْتى ذلك ، وأن محمداً مع فَضْلِه لا يسأله ، لأنه نبي نحبد ، وليس بنبي مَلِك ، فحينئذ أقْدَم على السؤال ، وهو قولٌ

THE PRIN سورة ص الآية ( ٤٤ ) FOR QUR متماثل؛ ويشبه أن يكون الله تعالى أذن له في ذلك (٢٠)، وأنه يعطيه بسؤاله، كما نحفر لمحمد عليته بشرط استغفاره. والله أعلم. وفي الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: « إنَّ عِفْرِيتاً تَفَلَّتَ (٥٠) علىَّ البارحة ليقطعَ عليّ صلاتي، فأمكنني الله منه، وأردْتُ أن أَرْبِطَه إلى [ جنب ] (٥٠) سارية من سَواري المسجد، ثم ذكرت قولَ أخي سليمان: رَبّ [ اغْفِرْ لي و ] (٥٠) هَبْ لِي مُلْكًا لا ينبغي لأحَدٍ من بعدي . فأرسلته ، فلولا ذلك لأصبح يلعبُ به وِلدان المدينة » (٦٠) .

وهذا يدل على مراعاة النبي ﷺ لدعائه، وأنَّ معناه لا يكونُ لأحدٍ في حياته ولا بَعْدَ مماته، وذلك بإذن من الله تعالى مشروع؛ إذ لا يجوزُ على النبي عَيْضٍ غيره.

## الآية العاشرة

قوله تعالى: ﴿وَخُذْ بِيَدِكَ ضِغْثاً فَاصْرِبْ بِهِ وَلاَ تَحْنَتْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابٌ ﴾ [ الآية : ٤٤ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في سبب حلف أيوب عليه السلام:

روي عن ابن عباس قال: اتخذ إبليس تابوتاً، فوقف على الطريق يُدّاوي الناس، فأتته امرأةُ أيوب، فقالت: يا عبدالله؛ إن ها هنا إنساناً مُبْتَلي من أمره كذا وكذا، فهل لك أن تُدَاوِيَه؟ قال لها: نعم، على أني إنْ شفيتُه يقول كلمة واحدة: أنتَ شفيتني، لا أريد منه غيرها.

. 71/7 .

THE PRINCE GHAZI TRUST 👹 🖬 🖬 🖓 سورة ص الآية ( ٤٤ ) نوري The PRINCE GHAZI TRUST .....

٧١

فأخبرت بذلك أيوب، فقال: وَيْحَك! ذلك الشيطان، لله عليّ إن شفاني الله لأجلدنَّك مائة جلدة. فلما شفاه الله أمره أن يأخذ ضِغْثاً فيضربها به، فأخذ شماريخ قَدْر مائة، فضربها ضربةً واحدة.

وروي عن ابن عباس أن ذلك من قوله: إنما كان حين باعَتْ ذوائبها في طعامه، وقد كانت عدمت الطعام، وكرهت أنْ تتركَه جائعاً، فباعت ذوائبها وجاءته بطعام طيّب مِرَارا، فأنكر ذلك عليها، فعرفته به، فقال ما قال.

المسألة الثانية: في عموم هذه القصة وخصوصها :

روي عن مجاهد أنها للناس عامة. وروي عن عطاء أنها لأيوب خاصة، وكذلك روى ابن زيد عن ابن القاسم عن مالك: من حلف ليضربنّ عَبْدَه مائةً، فجمعها فضربه بها ضربةً واحدة لم يبرّ.

قال بعضُ علمائنا : يريد مالك قـولـه تعـالى : ﴿ لَكُـلٌ جَعَلْنَا مِنكُمْ شِرْعَةً ومِنْهَاجاً ﴾ [المائدة : ٤٨ ].

قال القاضي: شَرْع مَنْ قبلنا شَرْعٌ لنا، وقد بيناه في غير موضع، وإنما انفرد مالك في هذه المسألة عن قصة أيوب هذه لا عن شريعته لتأويل بديع، وهو أَنَّ مجرى الإيمان عند مـالـك في سبيـل النيـة والقَصْـد أَوْلَـى لقـول رسَـول الله عَيَّلِيَّم : « إنما الأعمالُ بالنيات» <sup>(١٦)</sup>. والنيةُ أَصْلُ الشريعة، وعِمَادُ الأعمال، وعيار التكليف؛ وهي مسألة خلافٍ كبيرة بيننا وبين فقهاء الأمصار قد أوضحناها في كُتب الخلاف.

وقصةُ أيوب هذه لم يصحّ كيفية يمين أيوب فيها؛ فإنه روي أنه قال: إنْ شَفَاني الله جَلَدْتُكَ. وروي أنه قال: والله لأجلدنّك. وهذه الرواياتُ عن كتب الترمذي لا ينبني عليها حُكْمٌ، فلا فائدةَ في النصَب فيها ولا في إشكالها بسبيل التأويل، ولا طلب الجمع بينها وبين غيرها بجمع الدليل.

(٦١) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

.....THE.PRINCE.GHAZI TRUST....

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَاضْرِبْ بِهِ وَلَا تَحْنَتْ﴾:

يدلّ على أَحدِ وجهين: إما لأنه لم يكن في شَرْعه كفَّارَة، وإنما كان البرّ أو الحنث. والثاني: أن يكون ما صدر منه نَذْرا لا يميناً، وإذا كان النذر معيناً فلا كفارة فيه عند مالك وأبي حنيفة.

وقال الشافعي: في كل نَذْر كفارة، وهل مخرجها على التفصيل أو الإجمال؟

## الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمٍ بِالْمَلَإِ الأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ ﴾ [الآية: ٦٩].

فيها ثلاث مسائل:

۷۲

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وذلك أنّ قريشاً قالت للنبي ﷺ : فيمَ يختصمُ الْمَلاُ الأعلى ؟ قال: « سألني رَبِّي عَزَّ وجلّ فيم يختصِمُ الْمَلاُ الأعلى ؟ قلت: في الكفّارات والدرجات. قال: وما الكفّارات ؟ قلت: المشي على الأقدام إلى الجماعات، وإسباغ الوضوء في السَّبَرات، والتعقيب في المساجد، وانتظار الصلاة بعد الصلاة.

قال: وما الدرجاتُ؟ قلت: إفشاء السلام، وإطعام الطعام، والصلاةُ بالليل والناس نيام» (١٢).

وقيل: خصومتهم قولهم: ﴿ أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِك وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ: إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ [ البقرة: ٣٠ ]. هذا حديثُ الحسن؛ وهو حسنٌ.

ومن طريق عبد الرحمن عن عائشة أنَّ النبي عَلَيْكُم قال: « رأَيْتُ ربي في أَحْسَن

(٦٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة ص الآية (٦٩) ....

صورة فوضع يدّه بين كتفي، فوجدت بَرْدَها بين تُديي، فعلمت ما في السموات وما في الأرض، ثم تلا هذه الآية: **﴿وَكَذَلِكَ نُمَوِي إِبْرَاهِمَ مَلَكُوتَ السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾**. فقال: يا محمد، فقلت: لبَّيْكَ وسَعْدَيك! قال: فيم يختصم الْمَلأُ الأعلى؟ قلت: أي رب في الكفارات. قال: وما الكفّارات؟ قلت: المشي على الأقدام إلى الجماعات، وإسباغ الوضوء على المكروهات، وانتظار الصلاة إلى الصلاة، فمَنْ حافظ عليهن عاش بِخَير [ ومات بخير ]<sup>(11)</sup> وكان من ذنوبه كيوم ولدَنْه أمَّه <sup>(11)</sup>.

۷۳

وقد روى الترمذيّ صحيحاً، عن عبد الرحمن بن عابس الحضرمي، عن مالك بن يخامر السلمي، عن معاذ بن جبل، قال: احتبس عنا رسول الله يُسْتَعَمّ ذات غداة عن صلاة الصبح حتى كِذنا نتراءى عَيْنَ الشمس، فخرج سريعاً فثوّب بالصلاة، فصلّى رسولُ الله يُسْتَعُم ، وتجوّز في صلاته، فلما سلّم قال لنا: «على مَصّافكم كما أنتم»، ثم انتقل إلينا ثم قال: «أما إني سأحدَّتُكم ما حبّسني عنكم العَداة: إني قُمْتُ في الليل فتوضأت وصليت ما قدر لي، فنعست في صلاّتي حتى استثقلت، فإذا أنا برتي تبارك وتعالى في أحسن صورة فقال: يا محمد. فقلت: لبَّيْك. قال: في يختصمُ المَلاً الأعلى ؟ قلت: ما أدري – ثلاثاً. قال: فرأيته وضع كفَّه بين كتفي، فوجدْتُ بَرْدَ أنامله بين تديي، فتجلّى لي كلَّ شيء، وعرفْتُ. ثم قال: يا محمد. قلت: لبَيْك. قال: في بينصمُ المَلاً الأعلى ؟ اللأ الأعلى ؟ قلت: في الكفارات. قال: ما مُنَ ؟ قلت: لبَيْك إلى الأدام بين والجلوس في المساجد بعد الصلوات، وإسباغ الوضوء عند الكريهات. قال: وما الملاً الأعلى؟ قلت: إلى ما العام، ولين الكان ما من ؟ قلت: مشي الأقدام إلى الحسنات، والجلوس في المساجد بعد الصلوات، وإسباغ الوضوء عند الكريهات. قال: وما

قال: سَلْ. قلت: اللهم إني أسـألـك فِعْـلَ الخيرات، وتـرْكَ المنكـرات، وحُـب المساكين. وأنْ تَغْفِرَ لي وترحمني، وإذا أردت فتنة في قوم فتوفَّني غير مَفْتون، أسألك حُبّك وَحُبّ مَنْ يحبّك، وحُب عمل يقرّب إلى حُبّك». قال رسول الله عَقِيْسَةٍ : « إنها حق فادرسوها ثم تعلّموها ».

- (٦٣) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ، د.
  - (٦٤) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

المسألة الثانية:

لا خلافَ أنّ المشي<sup>(١٥)</sup> فيا قَرُب من الطاعات أفضلُ من الركوب، فأمّا كلُّ ما يبعد فيكون المرء بكلاله أقلَّ اجتهادا في الطاعة فالركوبُ أفضل فيه؛ ألا ترى أنّ الراكب في الجهاد أفضلُ من الراجل لأجل غنائه؛ وهذا فرعُ هذا الأصل، إذ العمل ما كان أخلص <sup>(١٦)</sup> وأبرّ كان الوصول إليه بالراحة أفضل.

THE PRINC سورة ص الآية (٨٦) FOR QURA

المسألة الثالثة:

لم يختلف الملاً الأعلى في الأصل، وإنما اختلفوا في كيفية الفضيلة وكميتها فيجتهدون ويقولون: إنه أفضل، كما لم يختلفوا ولا أنكروا أن يكون في الأرض قوم يَسْفِكُونَ الدماء، ويُفْسِدون في الأرض؛ وإنما طلبوا وَجْـة الحكمة فغيبت عنهم حكمته.

### الآية الثانية عشرة

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ﴾ [الآية: ٨٦].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

بناء «كلف» في لسان العرب للإلزام والالتزام، وقد غلط علماؤنا فقالوا : إنه فِعْلَ ما فيه مشقة، وكلُّ إلزام مشقة، فلا معنى لاشتراط المشقة، وهو في نفسه مشقّة، وقد بيناه في أصول الفقه. **المسألة الثانية:** 

المعنى ما ألزِمُ نفسي ما لا يلزمني، ولا ألزمكم ما لا يلزَمُكم، وما جئتُكم باختياري دون أن أُرْسِلْتُ إليكم.

(٦٥)
 في أ : لا خلاف إذ أن المشي .
 (٦٦)
 في جـ : إن العمل ما كان أخلص .

سورة ص الآية (٨٦)

المسألة الثالثة:

أخبرنا أبو الحسن المبارك بن عبد الجبار، أخبرنا القاضي أبو الطيب الطبري، أخبرنا الدارقُطْني، حدثنا الحسن بن أحمد بن صالح الكوفي، حدثنا عليّ بن الحسن بن هارون البلدي، حدثنا إسماعيل بن الحسن الحراني، أخبرنا أيوب بن خالد الحراني، حدثنا محمد بن علوان، عن نافع، عن ابن عمر، قال: خرج رسولُ الله عَيَالِيَّهِ في بعض أسفاره، فسار ليلا، فَمَرَّ على رجل جالس عند مَقْرَاةٍ له، فقال له عمر: يا صاحبَ المَقْرَاة، ولَغَت السباع الليلة في مَقْراتك. فقال له النبي عَيَالِيَّهُ : « يا صاحب المَقْرَاة، لا تخبره، هذا متكلِّف لها ما حملت في بطونها، ولنا ما بقي شراب وطهور».

THE PRINCE GHAZI TRUST

./0

وهذا بيان سؤال عن ورود الحَوْضِ السباع، فإن كان ممكنا غالبا لا يُحتاج إليه، وإنما يعوّل على حال الماء في لونه وطَعْمِهَ وريحه، فلا ينبغي لأحدٍ أن يسأل ما يكسبه في دينه شكّا أو إشكالا في عمله.

ولهذا قلنا لكم: إذا جاء السائلُ عن مسألة فوجدتم له مخلصا فيها فلا تسألوه عن شيء، وإن لم تجدوا له مخلصا فحينئذ فاسألوه عن تصرُّف أحواله وأقواله ونيته، عسى أن يكونَ له مخلص، والله أعلم.



سورة الزمر فيها أربع آيات

E GHAZI TRU

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيكَ الكِتابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصاً لَهُ الدِّينَ﴾ [الآية: ٢].

وهي دليلٌ على وجوب النية في كل عمل؛ وأعظمُه الوضوء الذي هو شَطْر الإيمان، خلافاً لأبي حنيفة، والوليد بن مسلم، عن مالك اللذين يقولان: إنَّ الوضوء يكفي من غير نيَّة، وما كان ليكون من الإيمان شطره، ولا ليخرج الخطايا من بين الأظافر والشعر بغير نية، وقد حققناه في مسائل الخلاف.

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ قُلْ يَا عِبَادِ الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هَذِهِ الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللهِ وَاسِعَةٌ إِنَّمَا يُوَفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ [ الآية: ١٠ ].

روى أبو بكر بن عبد العزيز بن عبدالله بن عمر بن الخطاب، عن مالك بن أنس، في قوله: ﴿ **إِنَّمَا يُوَفَّى الصّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيرِ حِسَابٍ ﴾** قال: هو الصبر على فجائع الدنيا وأحزانها، وقد بلغني أنّ الصبر من الإيمان بمنزلة الرأس من الجسد.

قال القاضي: الصَّبْرُ مقام عظيم من مقامات الدين، وهو حَبْسُ النفس عما تكرهه من تسريح الخواطر، وإرسال اللسان، وانبساط الجوارح على ما يخالِفُ حالَ الصبر، ومَن الذي يستطيعه! فما روي أنأحداً انتهى إلى منزلة أيوب عليه السلام حتى صبر على عظيم البلاء عَنْ سؤال كشفه بالدعاء، وإنما عرض حين خشي على دينه لضعف قلبه سورة الزمر الآية ( ۱۷ ). THE PRINCE GHAZI TRUST

عن الإيمان، فقال: مَسَّنِيَ الضُّر وأَنْتَ أَرحَمُ الراحمين، ولهذا المعنى جعلوه في الآثار نصف الإيمان، فإن الإيمان على قسمين: مأمور ومزجور، فالمأمور يتوصَّل إليه بالفعل، والمزجور امتثالُه بالكف والدعة عن الاسترسال إليه، وهو الصبر، فأعلمنا ربنا تبارك وتعالى أنّ ثواب الأعمال الصالحة مقدَّرٌ من حَسَنَة إلى سبعمائة ضعف، وخبأ قَدر الصبر منها تحت علمه، فقال: ﴿ إِنَمَا يُوَقَّى الصّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَّابٍ ﴾ .

ولما كان الصومُ نوعاً من الصبر حين كان كفّاً عن الشهوات قال تعالى: «كلُّ عمل ابن آدم له إلا الصيام فإنه لي ، وأنا أجزي » <sup>(١)</sup> به .

قال أهل العلم: كل أَجْر يوزن وَزْنا، ويُكال كيلا إلا الصوم؛ فإنه يُحْثَى حَثْياً، ويُغرف غَرْفاً؛ ولذلك قال مالك: هو الصبر على فجائع الدنيا وأحزانها؛ فلا شك أن كلَّ من سَلَّم فيا أصابه، وترك ما نهي عنه فلا مِقْدَارَ لأجره، وأشار بالصوم إلى أنـه من ذلك الباب، وإن لم يكن جميعه، والله أعلم.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى الله لَهُمُ الْبُشْرَى فَبَشِّرْ عِبَادِ﴾ [ الآية: ١٧ ].

فيها مسألتان:

## المسألة الأولى: في سبب نزولها:

قال علماؤنا : نزلت مع الآية التي قَبْلَها في ثلاثة نَفَر : زيد بن عمرو بن نُفَيل، وأبي ذر، وسلمان الفارسي – كانوا ممن لم يأتهم كتاب ولا بُعِث إليهم نبيّ، ولكن وَقَر في نفوسهم كراهية ما الناسُ عليه بما سمعوا من أحسن ما كان في أقوال الناس، فلا جرم قادهم ذلك إلى الجنة.

(۱) انظر: (مسند أحد: ۲۷۳/۳. والسنن الكبرى: ۲۷۰/٤ ، ۲۷٤ ، ۳۰۵. مصنف عبد الرزاق:
 ۷۸۹۱. الدر المنشور: ۱۷۹/۱ ، ۷۹/۲ ، فتسح الباري: ۳۱۹/۱۰. والكمامل لابسن عسدي:
 ۹٤٥/۳).

أما زيد بن عَمْرو بن نُفيل فمات على التوحيد في أيام الفَتْرة فله ما نوَى من الجنة، وأما أبو ذرّ وسلمان فتداركتهم العناية، ونالوا الهداية، وأسلموا، وصاروا في جملة الصحابة.

THE PL بمرورة الزمر الآية (١٧)

## المسألة الثانية:

٧Å

قال جماعة؛ الطاغوت الشيطان، وقيل؛ الأصنام. وقال ابن وهب عن مالك؛ هو كلُّ ما عُبِد من دون الله، وهو فَلَعُوت من طَغى؛ إذا تجاوز الحد، ودخل في قسم المذموم فقال ابن إسحاق؛ كانت العرب قد اتخذت في الكعبة طَوَاغيت <sup>(٢)</sup>، وهي ستّون، كانت تعظِّمها بتعظيم الكعبة، وتُهْدي إليها كما تهدي إلى الكعبة، وكان لها سدَنة وحُجّاب، وكانت تطوف بها، وتعرف فَضْلَ الكعبة عليها.

وقيل: كان الشيطان يتصوَّر في صورة إنسان فيتحاكمون إليه وهي صورةُ إبراهيم.

وفي الحديث: « إنه يأتي شيطانٌ في صورة رجل فيقول: قال رسول الله ﷺ » يكذِبُ على النبي متعمّداً ليُضِلَّ الناس، فينبغي أَنْ يحذرَ من الأحاديث الباطلة المضلة، وينبغي ألاّ يقصد مسجدا، ولا يعظم بقعة إلا البقاع الثلاث التي قال فيها رسول الله يؤليكيم : « لا تعمل المطيّ إلا إلى ثلاثة مساجد : مسجدي هذا، ومكة، والمسجد الأقصى » <sup>(7)</sup>.

وقد سَوَّل الشيطانُ لأهْلِ زَمَانِنا أَنْ يقصدوا الرَّبُط، ويمشوا إلى المساجد تعظيا لها، وهي بِدْعَةٌ ما جاء النبيَّ بها إلا مسجد قُبَاء، فإنه كان يأتيه كلَّ سبت راكبا وماشيا، لا لأجْل المسجدية، فإنّ حرمتها في مسجده كانت أكثر، وإنما كان ذلك على طريق الافتقاد لأهله، والتطييب لقلوبهم، والإحسان بالأَلْفَةِ إليهم.

- (٢) في جـ: قد اتخذت مع الكعبة طواغيت.
- (٣) انظر: (سنن النسائي: ١٤/٣ . مسند أحمد: ٧/٦ . مسند الحميدي: ٩٤٤ . مشكل الآثار
   للطحاوي: ١٢٤/١ ، ٢٤٣ . والتاريخ الكبير للبخاري: ١٢٤/٣).

الآية الرابعة

THE PRINCE GHAZI TRUST

قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِن أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ ولَتَكُونَنَّ مِنَ الْخَاسِرِينَ﴾ [ الآية: ٦٥ ].

تقدم في سورة البقرة بيانُ حال الإحباط بالردَّةِ ، وسنزيده ها هنا بياناً ، فنقول:

هذا وإن كان خطاباً للنبي عليه فقد قيل: إنّ المرادَ بذلك أُمَّته، وكيفا تردد الأمر فإنه بيان أنَّ الكفر يُحبِط العمل كيف كان، ولا يعنى به الكفر الأصلي؛ لأنه لم يكن فيه عمل يُحبط، وإنما يعنى به أن الكفَّر يحبط العمل الذي كان مع الإيمان؛ إذ لا عملَ إلا بعد أصل الإيمان، فالإيمانُ معنى يكونُ به المحلّ أصلا للعمل لا شَرْطاً في صحة العمل، كما تخيّله الشافعية؛ لأن الأصل لا يكون شرطاً للفرع؛ إذ الشروطُ أتباع فلا تصبر مقصودة؛ إذ فيه قَلْبُ الحال وعَكْسُ الشيء، وقد بيّن الله تعالى ذلك بقوله: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبط عَنْهُمْ ما كانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]. وقال تاباع فلا تصبر مقصودة؛ إذ فيه قَلْبُ الحال وعَكْسُ الشيء، وقد بيّن الله تعالى ذلك بقوله: ﴿ وَلَوْ أَشْرَكُوا لَحَبط عَنْهُمْ ما كانُوا يعْمَلُونَ ﴾ [الأنعام: ٨٨]. وقال تعالى: ﴿ ومَنْ يَكْفُرُ بالإيمان فقد حَبِطَ عَمْلُه ﴾ [المائدة: ٥]، فمن كفر من أهل تعالى: ﴿ إِنْ يَنْتَهُوا يُغْفَرْ لَهُمْ ما قَدْ سَلَفٍ إذا أسلم، وكان كمن لم يسلم ولم يكفر؛ لقوله بعران ما قبلها مِنْ باطل، ولا يكون إيمان إذا أسلم، وكان كمن لم يسلم ولم يكفر بالهوله بعالى: ﴿ إِنْ يَنْتَهُوا يُعْفَرُ لَهُمْ ما قَدْ سَلَفٍ إذا أسلم، وكان كمن لم يسلم ولم يكفر بالموله بعالى: منهم ما قد سلم الإيمان فقد حَبط عَعْنهُمُ وكان كمن لم يسلم ولم يكفر بالهوله بعالى الإيمان حَبط عملُه، واستأنف العملَ إذا أسلم، وكان كمن لم يسلم ولم يكفر؛ لقوله بعالى الإيمان حَبط عملُه، واستانف العملَ إذا أسلم، وكان كمن لم يسلم ولم يمن أهل بنابيد الأبد، كما بيناه في كتب الأصول؛ فإنه لا يتبعَض وإن أفسد فسد جيعه (<sup>1)</sup>، وهو حكم لا يتجزأ شرعاً، وقد بيناه في التلخيص وغيره.

\* \* \*

في جـ : وإذا فسد جميعه. (٤)

سورة الزمر الآية (٦٥)



# سورة المؤمن (١)

PRINCE GHAZI TRUST OUR'ĀNIC THOUGHT

## فيها ثلاث آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَجُلٌ مُؤْمِنٌ مِنْ آلَ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّي اللهُ، وَقَدْ جَاءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَإِنْ يَكُ كَاذِباً فَعَلَيْه كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ الَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ اللهَ لا يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابٌ﴾ [الآية: ٢٨].

ظنّ بعضُهم أن المكلَّف إذا كتم إيمانه، ولم يتلفظ به بلسانه [ أنه ] <sup>(۲)</sup> لا يكون مؤمناً باعتقاده. وقد قال مالك: إنه إذا نَوَى بقلبه طلاقَ زوجه أنه يلزمه، كما يكون مؤمناً وكافراً بقلبه، فجعل مدارَ الإيمان على القلب، وإنه كذلك، لكن ليس على الإطلاق، وقد بيناه في أُصول الفقه بما لُبَابُه أنّ المكلَّف إذا نوى الكُفْرَ بقلبه كان كافراً، وإن لم يلفظ بلسانه، وأما إذا نَوَى الإيمانَ بقلبه فلا يكون مؤمناً حتى يتلفظ بلسانه، وأما إذا نوى الإيمان<sup>(۳)</sup> بقلبه تمنعه التقية والخوف من أن يتلفظ بلسانه [ فلا يكون مؤمناً ] <sup>(٤)</sup> فيا بينه وبين الله تعالى، وإنما تمنعه التقيّة من أنْ يسمعه غيره، وليس من شرط الإيمان أن يسمعه الغَيْرُ في صحته من التكليف؛ إنما يشترط ساع الغير له ليكُف عن نفسه وماله.

(١) في جـــ: سورة غافر .

- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٣) في جـ: ولا ما إذا نوى الإيمان.
- (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

مورة المؤمن الآيتان ( ٧٩ و ٨٨ من المعنى ا FOR QURANIC THOUGHT

الآيتان الثانية، والثالثة

قوله تعالى: ﴿اللهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْانْعَامَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ. وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً في صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ﴾ [الآيتان: ٧٩، ٨٠].

قال القاضي: كلُّ حكم تعلّق بالأنعام فقد تقدّم بيانه، فلا وَجْهَ لإعادته؛ فمن شاء فليلحظه في موضعه.

 $\star \star \star$ 



سورة فصلت فسها ست آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً صَرْصراً فِي أَيَّامَ نَحِسَاتٍ لِنُدِيقَهُمْ عَذَابَ الْـخِزْي فِي الْحَيَاةِ الدَّنْيَا وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَخْزَى وَهُمْ لا يُنْصَرُونَ﴾ [ الآية: ١٦ ] فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قال ابن وهب، عن مالك: يعني شدائد لا خير فيها، وكذلك روى عنه ابن القاسم.

وقال زَيْد بن أسلم: وإنما ذكر ذلك مالك ردّاً على من يقول: إن النَّحْس الغبار، ولو كان الغُبَار نحساً لكان أقلّ ما أصابهم من نَحْس، وكذلك من قال: إنها متتابعات لا يخرج من لَفْظ قوله تعالى: ﴿ **نَحسَات ﴾**. وإنما عُرف التتابع من قوله تعالى **﴿ سَخَّرَهَا عَلَيِهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَتَمَانِيَةَ أَيَّامٍ حُسُوماً ﴾** [ الحاقة: ٧ ]. **المسألة الثانية:** 

قيل: إنها كانت آخر شوال من الأربعاء إلى الأربعاء، والناسُ يكرهون السفر يوم الأربعاء لأجل هذه الرواية؛ لقيتُ يوما مع خالي الحسين بن أبي حفص رجلا من الكتّاب فودّعناه بِنِيَّة السفر <sup>(۱)</sup>، فلها فارقنا قال لي خالي، إنك لا تراه أبداً لأنه سافر

في جـ : فودعاه بنية السفر .

سورة فصلت الآية ( • • ) المعلمة المعادين THE PRINCE GHAZI TRUST

٨٣

يوم أربعاء ـ لا يتكرر، وكذلك كان: مات في سفره، وهذا ما لا أراه، فإنّ يوم الأربعاء يوم عجيب بما جاء في الحديث من الخَلْق فيه، والترتيب؛ فإن الحديث ثابت بأن الله خلق يوم السبت التربة، ويوم الأحد الجبال، ويوم الاثنين الشجر، ويوم الثلاثاء المكروه، ويوم الأربعاء النور، وروي: النون وفي الحديث<sup>(r)</sup>: « إنه خلق يوم الأربعاء غرة التَّقْن، وهو كل شيء أتقن به الأشياء »، يعني المعادن مسن الذهب والفضة والنحاس والحديد والرصاص؛ فاليوم الذي خلق فيه المحيوة الناس، واليوم الذي خلق فيه النور أو التَّقْن يعافُونَه، إن هذا لهو الجهل المبين.

وفي المغازي أنّ النبي عَلَيْكُم دعا على الأحزاب من يوم الاثنين إلى يوم الأربعاء بين الظهر والعَصْر، فاستُجيب له، وهي ساعةٌ فاضلة؛ فالآثار الصحاح دليلٌ على فضل هذا اليوم، وكيف يُدَّعَى فيه تغرير النحس<sup>(٢)</sup> بأحاديث لا أصْلَ لها، وقد صوّر قومٌ أياما من الأشهر الشمسية ادَّعَوْا فيها الكرامة؛ لا يحلُّ لمسلم أن ينظر إليها، ولا يشتغل بآلاتها، والله حَسِيبُهم.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلاَئِكَة أَلَّا تَخَافُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنْتُم تُوعَدُونَ﴾ [الآية: ٣٠].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا الله ﴾:

يعني لا إله إلا الله محمد رسول الله؛ إذ لا يَتِمّ أحدُ الركنين إلا بالآخر ، حسبًا بيناه في غير موضع واستقر في قلوب المؤمنين في غير موضع . المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ اسْتَقَامُوا ﴾:

استفعال، من قام، يعني دام واستمرّ وفيها قولان:

- (٢) في جد: وفي غريب الحديث.
- (٣) في جد: يدعى فيه التعزيز والنحس.

أحدهما : استقاموا على قول لا إله إلا الله حتى ماتُوا عليها ، ولم يبدّلوا ولم يغيّروا . الثاني : استقاموا على أداء الفرائض . وكِلاَ القولين صحيح لازم ، مُرادَّ بالقول. والمعنى : فإن « لا إله إلا الله » مفتاح له أسنان ، فمن جاء بالمفتاح وأسنانه فُتِحَ له ، وإلا لم يفتح له .

الم البورة فصلت الآية (٣٣)

المسألة الثانية: ﴿ تَتَنَزَّلُ عليهمُ الملائكةُ ﴾:

قال المفسرون: يعني عند الموت، وأنا أقول في كل يوم، وآكد الأيام يوم الموت، وحين القبر، ويوم الفَزَع الأكبر، وفي ذلك آثارٌ بيناها في مواضعها.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَّنْ ذَعَا إِلَى اللهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنَّنِي مِن الْمُسْلِمِينَ﴾ [ الآية: ٣٣ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وقد روي أنها نزلت في محمد ﷺ ، وكان الحَسنُ إذا تلا هذه الآية يقول: هذا رسولُ الله ﷺ ، هذا حبيبُ الله، هذا صَفْوَةُ الله، هذا خيرة الله، هذا \_ والله \_ أحب أهل الأرض إلى الله.

وقيل: نزلت في المؤذنين، وهذا ذكر ثان لهم في كتاب الله، وسيأتي الثالث إن شاء الله تعالى.

والأول أصحّ؛ لأن الآية مكية، والأذان مدني، وإنما يدخل فيها بالمعنى، لا أنه كان المقصود، ويدخل فيها أبو بكر الصديق حين قال في النبي ـ وقد خنقه الملعون: أتقتلون رجلا أن يقولَ رَبِّيَ الله، ويتضمن كلَّ كلام حسن فيه ذِكْرُ التوحيد وبيانُ الإيمان. وقفيتا وبرغازي لفكرا لقراني

۸۵

المسألة الثانية؛ قوله تعالى؛ ﴿ وَعَمِلَ صَالِحاً ﴾ :

المسالما: هي الصلاة، وإنه لحسن وإن كان المراد به كلّ عمل صالح، ولكن الصلاة أجلُه، والمراد أن يتبع القول العمل، وقد بيناه في غير موضع.

وما تقدَّم يدلُّ على الإسلام، لكـن لما كـان الدعـاء بـالقـول، والسيـف يكـون للاعتقاد، ويكون للحجة، وكان العمل يكون للرياء والإخلاص، دَلَّ على أنه لا بد من التصريح بالاعتقاد لله في ذلك كله، وأن العملَ لوجهه.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾:

ولم يقل [ له ] <sup>(٤)</sup> إن شاء الله، وفي ذلك رَدِّ على من يقول: أنا مسلم إن شاء الله. وقد بيناه في الأصول، وأوضحنا أنه لا يحتاج إليه.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا السَّيَّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيٍّ﴾ [ الآية: ٣٤ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أنها نزلت في أبي جهل؛ كان يؤذي النبي ﷺ ، فأمر عليه السلام بالعفو عنه. وقيل له: ﴿ **فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَه عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيٌّ ﴾ . المسألة الثانية** 

اختلف ما المراد بها على ثلاثة أقوال:

الأول: قيل المراد بها ما رُوِي في الآية أن نقول: إن كنت كاذباً يغفر الله لك، وإن كنْتَ صادقاً يغفر الله لي، وكذلك رُوي أنا أبا بكر الصديق قاله لرجل نال منه.

(٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

الثاني: المصافحة، وفي الأثر: « تصافَحُوا يذهب الغلّ » <sup>(٥)</sup>، وإن لم يسر مسالمك المصافحة، وقد اجتمع مع سفيان فتكلّما فيها، فقال سفيان: قد صافح النبيُّ عَلِيكُمُ جعفراً حين قدم من الحَبشَةِ، فقال له مالك: ذلك خاص له؛ فقال له سفيان: ما خصَّه رسول الله عَلِيكُم يخصَّنا، وما عَمَّه يعمنا، والمصافحة ثابتة، فلا وَجْهَ لإنكارها.

سورة فصلت الآيتان (٣٧ و٣٨)

وقد رَوَى قتادة قال: قُلْتُ لأنس: هل كانت المصافحةُ في أصحاب رسول الله مُلَالَمُهِ ؟ قال: نعم. وهو حديثٌ صحيح.

وروى البَرَاء بن عازب، قال رسول الله ﷺ : « ما مِنْ مسلمين يلتقيان فيتصافحان إلاَّ غُفِر لهما قبل أن يتفَرَّقا » <sup>(1)</sup> .

وفي الأثر : « من تمام المحبة الأخْدُ باليد » .

ومن حديث محمد بن إسحاق \_ وهو إمام مقدم \_ عن الزهري ، عن عائشة ، قالت : قدم زيد بن حارثة المدينة في نَفَر <sup>(v)</sup> ، فقرع الباب ، فقام رسولُ الله ﷺ عُرْياناً يجرُّ ثوبه ، والله ما رأيته عُرْياناً قبله ولا بعده ، فاعتنقه وَقَبَله .

الثالث: السلام، لا يقطع عنه سلامه إذا لقيه، والكلُّ محتمل والله أعام.

الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ اللَّيْلُ وَالَّنَهَارُ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُوا للهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبِدُونَ. فَإِنِ اسْتَكْبَرُوا فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لاَ يَسْأَمُونَ﴾ [الآيتان: ٣٧، ٣٨].

وهذه آيةُ سجودٍ بلا خلاف، ولكن اختلف في موضعه؛ فقال مالك: موضعه:

- (٥) انظر: (إرواء الغليل: ٢٦/٦ . فتح الباري: ٥٥/١١ . مشكمة المصابيح: ٤٦٩٣ . الترغيب والترهيب: ١٩٩/٣ . كشف الخفا:
   والترهيب: ٣٤/٣ . نصب الراية للزيلعي: ١٢١/٤ . تفسير القرطبي: ٣٩/٣ . كشف الخفا:
  - (٦) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ١٤٢/٣. الترغيب والترهيب: ٤٣٢/٣).
    - (٧) في جــ: زيد بن حارثة المدينة في بيتى.

merce Ghazi Trust (ع) (ع) المستقدمة المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي المعالي الم المعالي المعالي

كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ 
 هُ، لأنه متَّصل بالأمر. وقال ابن وهب والشافعي: موضعه
 مُونَ 
 هُ، لا يَسْأَمُونَ 
 هُ؛ لأنه تمام الكلام، وغايةُ العبادة والامتثال.

٨٧

وقد كان عليّ وابن مسعود يسجدان عند قوله تعالى: ﴿ **إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ﴾** وكان ابن عباس يسجد عند قوله: ﴿ **يَسْأَمُونَ﴾ .** 

وقال ابن عمر : اسجدوا بالآخرة منها ، وكذلك يروى عن مسروق <sup>(٨)</sup> ، وأبي عبد الرحمن السلمي ، وإبراهيم النخغي ، وأبي صالح ، ويحيى بن وثاب ، وطلحة ، والحسن ، وابن سيرين . وكان أبو وائل ، وقتادة ، وبكر بن عبدالله يسجدون عند قوله : ﴿ يَسْأَهُونَ﴾ ، والأمر قريب .

## الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قَرْآنَا أَعْجَمِيًّا لَقَالُوا لَوْلاَ فُصَّلَتْ آيَاتُهُ أَأَعْجَمِيٌّ وَعَرَبِيٌّ قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاء وَالَّذِينَ لاَ يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقْرٌ وَهُوَ عَلَيْهِمْ عَمَى أُولَئِكَ يُنَادَونَ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ ﴾ [ الآية: ٤٤ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أنّ قريشاً قالوا: إن الذي يعلِّم محمداً يسار أبو فُكَيْهَة مولى من قريش، وسَلْهان، فنزلت هذه الآية. وهذا يصحَّ في يسار، لأنه مكي، والآية مكية، وأما سلمان فلا يصح ذلك فيه؛ لأنه لم يجتمع مع النبي يَتَشَدٍ إلا بالمدينة، وقد كانت الآيةُ نزلت بمكة بإجماع من الناس.

المسألة الثانية: في معنى الآية:

وهو أن الله تعالى أراد أنَّ هذا القرآن لو نزل باللغة الأعجمية لقالت قريش لمحمد: يا محمد؛ إذا أرسلت إلينا به فَهلاً فصَّلت آياته <sup>(١)</sup> ، أي بيَّنْتَ وأحكمت.

- ٨) في جـ: يروى عن ابن سعود.
  - (٩) في جـ: أفلا فصلت آياته.

وفقية المرتح المكاني العكر العراق بعورة فصلت الآية (٤٤) e REINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثالثة: أعجمي وعربي:

التقدير : أنَّى يجتمع ما يقولون أو ينتظم ما يأفكون؟ يسار أعجمي، والقرآن عربي، فأنَّى يجتمعان!

## المسألة الرابعة:

قال علماؤنا: هذا يُبطل قولَ أبي حنيفة في قوله: إن ترجمة القرآن بإبدال اللغة العربية فيه بالفارسية جائز، لأنّ الله تعالى قال: ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا: كذا - لنفي أن يكون للعجمة إليه طريق، فكيف يصرف إلى ما نهى الله عنه! فأخبر أنه لم ينزل به.

وقد بيناه في مسائل الخلاَف، وأوضحنا أنَّ التبيان والإعجاز إنما يكون بلغة العرب<sup>(١٠)</sup>، فلو قُلب إلى غير هذا لما كان قرآنا ولا بَيَانا، ولا اقتضى إعجازاً، فلينظر هنالك على التمام إن شاء الله لا ربّ غَيْرُه، ولا خَيْرَ إلا خيره.

\* \* \*

(١٠) في جــ: وأوضحنا أن التبيان والاعجاز إنما كان بلغة العرب.



# سورة الشورى فيها ثمان آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّينَ مَا وَصَمَّى بِهِ نُوحاً والَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيكَ وَمَا وَصَمَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى وَعِيسَى أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلَا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَيْهِ اللهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ يُنِيبُ﴾[الآية: 1٣].

ثبت في الحديث الصحيح أن النبي عُلَيْكَم قـال في حـديث الشفـاعـة المشهـور [ الكبير ] <sup>(١)</sup> : « ولكن ائتوا نوحاً ، فإنه أوّلُ رسول بعثه اللهُ إلى أهل الأرض . فيأتون نوحاً فيقولون : أنْتَ أوّل رسول بعثه الله إلى أهل الأرض » .

وهذا صحيح لا إشكال فيه، كما أنَّ آدم أولُ نبيّ بغير إشكال؛ لأن آدم لم يكن معه إلا بنوه، ولم تُفْرَض له الفرائض، ولا شرعت له المحارم؛ وإنما كان تنبيهاً على بعض الأمور، واقتصاراً على ضرورات المعاش، وأخْذاً بوظائف الحياة والبقاء، واستقرَّ المدى إلى نـوح، فبعثه الله بتحـريم الأمهات والبنـات والأخـوات ووظـف عليــه الواجبات<sup>(۲)</sup>، وأوضح له الآداب في الديانات، ولم يزل ذلك يتأكّدُ بالرسل، ويتناصر بالأنبياء صلوات الله عليهم واحدا بعد واحد، شريعة بعد شريعة ، حتى ختمها الله بخير المِلَل مِلَّيْنا، على لسان أكرم الرسل نبيِّنا عَيَّلْيَةٍ ، وكأن المعنى<sup>(۳)</sup>: ووصيناك يا محمد ونوحاً ديناً واحداً، يعني في الأصول التي لا تختلف فيها الشريعة <sup>(1)</sup>، وهي: التوحيـد،

- (1) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٢) في جـ: والأخوات وأوضح عليه الواجبات.
  - (٣) في جـ: فإن المعنى. وفي أ: وإن المعنى.
- ٤) في جـ: لا تختلف الشرائع. وفي أ: لا يختلف الشرع.

(۲۰) اللغة (۲۰) المعرفة الشورى الآية (۲۰) الشورى الآية (۲۰)

والصلاة: والزكاة، والصيام، والحج، والتقرب إلى الله تعالى بصالح الأعمال، والتزلَّف إليه بما يردّ القلب والجارحة إليه، والصدق، والوفاء بالعهد، وأداء الأمانة، وصِلَة الرحم، وتحريم الكفر، والقتل، والزنا، والإذاية للخلق، كيفما تصرفت، والاعتداء على الحيوان كيفما كان، واقتحام الدناءات، وما يعود بخرم المروءات. فهذا كلّهُ شُرع ديناً واحداً ومِلَّةً متحدة لم يختلف على ألسنة الأنبياء، وإن اختلفت أعدادُهم، وذلك قوله تعالى: ﴿ أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ ولا تتفرَقُوا فيه ﴾؛ أي اجعلوه قائما، يريد دائماً مستمراً، محفوظاً مستَقِراً، من غير خلاف فيه، ولا اضطراب عليه. فمن الخلق مَنْ

واختلفت الشرائع وراء هذا في معان حسبا أراده الله، مما اقتضته المصلحة، وأوجبت الحكمةُ وَضْعَهُ في الأزمنة على الأمم. والله أعلم.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿مَنْ كَانَ يُوِيدُ حَرْثَ الآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ﴾ [ الآية: ٢٠ ].

وقد تقدم ذلك في سورة سبحان وغيرها بما فيه كفاية، وقوله ها هنا: ﴿ وَمَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرْثَ الدُّنْيَا نُوَّتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الآخرةِ مِنْ نَصِيبٍ » يُبْطِل مذهبَ أبي حنيفة في قوله: إنه مَنْ توضأ تبرَّداً إنه يجزئه عن فَريضة الوضوء الموظفة عليه <sup>(o)</sup>، فإنّ فريضة الوضوء الموظفة [ عليه ] <sup>(r)</sup> من حرث الآخرة، والتبرَّد من حرث الدنيا ؛ فلا يدخل أحدهما على الآخر، ولا تجزىء نيتُه عنه بظاهر هذه الآية ، وقد بيناه في مسائل الخلاف.

- ٥) في جـ : انه يجزىء عن فرضه الموظف.
  - (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

#### الآية الثالثة

٩ ١

قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَارِ فِي الْبَحْرِ كَالأَعْلاَمِ ﴾ [ الآية: ٣٢ ]. وقد تقدم ذِكْرُ ركوب البحر بما يُغْنِي عن إعادته.

me prince offazi trugt ( ۳۸) والآية (۳۲) The prince offazi trugt (۳۸) mere

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ اسْتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ﴾ [ الآية: ٣٨ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَأَمْرُهُمْ ﴾ :

يَعْنِي به الأنصار ، كانوا قَبْلَ الإسلام وقَبْلَ قُدُوم النبي عليه السلام إذا كان يهمهم أمر <sup>(v)</sup> اجتمعوا فتشاوروا بينهم وأخذوا به ، فأثنى اللهُ عليهم خيراً .

المسألة الثانية:

الشُّورى فعلى، من شار يَشُور شوراً إذا عرض الأَمْر على الخيرة، حتى يَعْلَم المراد منه. وفي حديث أبي بكر الصديق أنه ركب فرساً يَشُوره.

المسألة الثالثة:

الشُّورى أُلفةٌ للجهاعة، ومِسْبارٌ للعقول، وسببٌ إلى الصواب، وما تشاوَر قوم إلاّ هدُوا . وقد قال حكيم:

إذا بلغ الرأيُ المشورةَ فـاسْتَعِــنْ بَـرَأْي لبيـب أو مَشُـورَةِ حَـازِمِ ولا تجعل الشُّورَى عليـك غَضَـاضَـةً فـإن الْخَــوَافِي نــافــع للقَــوَادِمِ المسألة الرابعة:

مدح الله المشاوِرَ في الأمور ، ومدح القوم الذين يمتثلون ذلك ، وقد كان النبيُّ عَلَيْتُهُمْ

(٧)
 في جـ: إذا كان بينهما أمر.

يُشاوِرُ أصحابه في الأمور المتعلقة بمصالح الحروب، وذلك في الآثار كثير ، ولم يشاوِرْهم في الأحكام؛ لأنها منزَّلة من عند الله على جميع الأقسام: من الفَرْض، والندب، والمكروه، والْمُبَاح، والحرام.

سورة الشورى الآية (٣٩)

فأما الصحابة بعد استئثار الله به علينا فكانوا يتشاورون في الأحكام، ويستنبطونها من الكِتاب والسنة؛ وإنّ أول ما تشاور فيه الصحابة الخلافة، فإنَّ النبيَّ عَظِّرَتُم لم ينصّ عليها حتى كان فيها بين أبي بكر والأنصار ما سبق بيانُه. وقال عمر : نَرْضَى لدنيانا مَنْ رَضِيَه رسولُ الله عَظِيَرَةٍ لديننا . وتشاوَرُوا في أمر الرِّدة، فاستقرَّ رأيُ أبي بكر على القتال.

وتشاوروا في الجدّ وميراثه، وفي حدّ الخمر وعدّدِه على الوجوه المذكورة في كتب الفقه. وتشاوروا بعد رسول الله ﷺ في الحروب، حتى شاور عمر الهرمزان حين وفد عليه مسلماً في المغازي، فقال له: الهرمزان: إن مثلها ومثل مَنْ فيها من عدوّ المسلمين مثل طائر له رأسٌ وله جناحان ورِجْلان، فإن كسر أحد الجناحين نهضت الرّجلان بجناح والرأس، وإنْ كسر الجناح الآخر نهضت الرجلان والرأس، وإن شُدخ الرأس ذهبت الرجلان والجناحان، والرأس كسرى والجناح الواحد قيصر، والآخر فارس. فَمُرِ المسلمين فلينفروا إلى كسرى.. وذكر الحديثَ إلى آخره.

وقال بعض العقلاء : ما أخطأتُ قط؛ إذا حزَبني أمرَّ شاوَرْتُ قومي ، ففعلت الذي يرون ، فإن أصبْت فهم المصيبون ، وإن أخطأت فهم المخطئون ، وهذا أُبينُ من إطناب فيه .

## الآية الخامسة

قوله تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ [ الآية : ٣٩ ]. فيها مسألتان :

المسألة الأولى:

97

ذكر اللهُ الانتصار في البَغْيِ في معرض المدح، وذكر العَفْوَ عن الجرم في موضع

آخر في معرض المدح؛ فاحتمل أن يكونَ أحدُهما رافعاً للآخر، واحتمل أن يكون ذلك راجعاً إلى حالتين:

٩٣

إحداهها : أن يكون الباغي مُعْلِناً بالفجور ، وقحاً في الجمهور ، مؤذياً للصغير والكبير ، فيكون الانتقامُ منه أفضل . وفي مثله قال إبراهيم النخعي : يُكْرَه للمؤمنين أن يُذِلُّوا أنفسهم ، فيجترىء عليهم الفُسّاق .

الثاني: أن تكونَ الفَلْنة، أو يقع ذلك ممن يعترف بالزلة، ويسأل المغفرة، فالعَفْوُ ها هنا أفضل، وفي مثله نَزَلَتْ: **﴿وأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ للتَّقْوَى**﴾ [ البقرة: ٣٣٧ ]، وقوله تعالى: **﴿ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِـه فهـو كَفَّـارةٌ لَـهُ**﴾ [ المائـدة: ٤٥ ]. وقـولـه: **﴿وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُوا أَلاَ تُحِبَّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَكُمْ ﴾** [ النور: ٢٢ ].

المسألة الثانية:

قال السدِّي: إنما مدح الله من انتصر ممن بغى عليه من غير اعتداء بالزيادة على مقدار ما فَعل به، يعني كما كانت العربُ تفعله؛ ويدلّ عليه قوله تعالى: ﴿**وجزَاءُ** س**يئةٍ سيئةٌ مِثْلُها فمن عفاً وأَصْلَح فأَجْرُه على الله﴾** [ الشورى: ٤٠ ]؛ فبين في آخر الآية المرادَ منها، وهو أمر محتَمَلٌ. والأول أظهر – وهي **الآية السادسة.** 

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ في الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَٰئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ [ الآية : ٤٢ ] .

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

هذه الآيةُ في مقابلة الآية المتقدمة في بَرَاءة، وهي قوله: ﴿ **مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ** سَبِيلِ ﴾ [ الشورى: ٩١ ]؛ فكما نَفَى اللهُ السبيلَ عمَّنْ أحسن فكذلك أثبتها على مَنْ ظلم، واستوفى بيانَ القِسْمين.

المسألة الثانية:

روى ابنُ القاسم وابن وهب عن مالك، وسئل عن قول سعيد بن المسيب: لا أحلَّل أحداً. فقال: ذلك يختلف. فقلت: يا أبا عبدالله، الرجل يسلف الرجل فيهلك، ولا فاء له. قال: أرى أنْ يحلّله، وهو أفضلُ عندي لقول الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبَعُونَ أَحْسَنَهُ ﴾ [ الزمر: ١٨ ]، وليس كلما قال أحد – وإن كان له فضلٌ – يتبع. فقيل له: الرجل يظلمُ الرجل! فقال: لا أرى ذلك، وهو مخالِفٌ عندي للأول، لقول الله تعالى: ﴿ إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ ﴾، ويقول تعالى: ﴿ مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ ﴾ [ التوبة: ٩١ ]، فلا أرى أن تجعله من ظلمه في حلّ.

PRF PRF جبورة الشورى الآية ( ٤٢ ) FOR QU

> قال ابن العربي: فصار في المسألة ثلاثة أقوال: أحدها: لا يحلله بحال؛ قاله سعيد بن المسيب. والثاني: يحلله؛ قاله محمد بن سيرين. الثالث: إن كان مالاً حلله، وإن كان ظُلْماً لم يحلله؛ وهو قول مالك. وجه الأول ألا يحلل ما حرم الله، فيكون كالتبديل لحكم الله. ووَجْهُ الثاني أنه حقَّه؛ فله أن يسقطه [كما يسقط دمه وعرضه]<sup>(م)</sup>.

ووَجْهُ الثالث الذي اختاره مالك هو أنَّ الرجل إذا غلب على حقك فمِنَ الرفْق به أنْ تحلله، وإنْ كان ظالماً فمن الحق ألا تتركه لئلا يغترَّ الظَّلَمة، ويسترسلوا في أفعاًلهم القبيحة.

وفي صحيح مسلم، عن عُبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت، قال: خرجت أنا وأبي نطلُبُ العلم في هذا الحيّ من الأنصار قبل أن يهلِكُوا، فكان أول مَنْ لقينا أبو اليَسر صاحب رسول الله يَؤلِّكُم ومعه غلام له معه ضِمَامة من صحف وعلى أبي اليَسَر بـردة ومَعَافري، وعلى غلامه بُرْدة ومَعَافريّ، فقال له أبي: أي عمّ؛ أرى في وجهك سُفْعَةً من غَضَب. فقال: أجل، كان لي على فلان ابن فلان الحراميّ دين، فأتيتُ أهلَه

(٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

فسلمت، وقلت: أنَمَّ هو؟ قالوا: لا، فخرج عليّ ابنّ له جَفْرٌ، فقلت له: أين أبوك؟ فقال: سمع صَوْتك فدخل أريكة أمي، فقلت: اخرُجْ إليّ، فقد علمت أين أنت، فخرج، فقلت له: ما حلك على أن اختبأت مني؟ قال: أنا والله أحدثك، ثم لا أكذبك، خشيت والله أنْ أحدَّثك فأكذبك، وأَعِدُك فأخلفك، وأنْتَ صاحبُ رسول الله عَيِيَةِ ، وكنْتُ والله مُعْسراً. قال: فقلت: آلله! قال: آلله. قلت: آلله. قال: آلله! قال: فقلت آلله! قال: آلله. قال: فأتى بصحيفته فمحاها بيده. قال: إنْ وجدت قضاء فاقْض، وإلا فأنْتَ في حلّ. وذكر الحديث.

90

وهذا في الحيّ الذي يُرْجَى له الأداء لسلامة الذمة، ورجاء التحلل، فكيف بالميت الذي لا محاللة معه، ولا ذمة معه!

#### الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿ للهِ مُلْكُ السَّمَواتِ وَالأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذَّكُورَ. أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْراناً وَإِنَاثاً ويَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيمًا إِنَّهُ عَلِيمٌ قَدِيرٌ ﴾ [ الآيتان: 24 ، ٥٠ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في المراد بالآية:

سورة الشوري الآيتان (٤٩ و٥٠) .

قال علماؤنا : قوله : ﴿ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثًا ﴾ ، يعني لُوطاً كان له <sup>(١)</sup> بنات ولم يكن لـ ه ابنَّ ويهب لمن يشاءُ الذكور ، إبراهيم كان له بَنُون ولم تكن له بنت .

وقوله: ﴿ أَوْ يُزَوِّجُهُمْ ذُكْرَاناً وَإِنَاثاً﴾، يعني آدم، كانت حوَّاء تلِدُ له في كل بطن ولدين توأمين ذكراً وأنثى، فيزوج الذكر من هذا البطن من الأنثى من هذا البطن الآخر، حتى أحكم اللهُ التحريم في شَرْع نوح عليه السلام.

وكذلك محمد عَظَّيْهُم كان له ذكورٌ وإناث، من الأولاد: القاسم، والطيب،

(٩) في جـ-: يعني لوطاً فإن له بنات.

وفعيته المترج الك للفائد العزا

والطاهر ، وعبدالله ، وزينب ، وأم كلثوم ، ورقية ، وفاطمة ، وكلهم من خديجة رضي الله عنها ، وإبراهيم وهو من مارية القبطية .

وكذلك قسم الله الخلق من لَدُنْ آدم إلى زماننا إلى أن تقوم الساعة على هذا التقدير المحدود بحكمته البالغة ومشيئته النافذة، ليَبْقَى النسلُ، ويتمادى الخلق، وينفذ الوعد، ويحقّ الأمر، وتعمر الدنيا، وتأخذ الجنة والنار ما يملأ كلّ واحدة منهما ويَبْقَى، ففي الحديث: « إنّ النار لن تمتلئ حتى يضعَ الجبار فيها قَدَمه، فتقول قَطْ قَطْ » <sup>(١١)</sup>.

وأما الجنةُ فتبقى فيُنْشئ اللهُ لها خَلْقاً آخر .

المسألة الثانية:

إنَّ الله لعموم قُدْرَتِه وشديدِ قُوَّته يخلق الْخَلْقَ ابتداءً من غير شيء، وبعظيم لُطْفه وبالغ حكمته يخلق شيئاً من شيء لا عن حاجة، فإنه قُدَّوس عن الحاجات، سَلاَم عن الآفات، كما قال القدّوس السلام، فخلق آدمَ من الأرض، وخلق حَوّاء من آدم، وخلق النشأة مِنْ بينها منها، مرتّباً عن الوطء كائناً عن الحمل، موجوداً في الجنين بالوَضْع، كما قال النبي عَيَّلَيْهِ : « إذا سبق ماء الرجل ماء المرأة أذْكرا، وإذا سبق ماء المرأةِ ماء الرجل أَنَّنا » <sup>(11)</sup>.

وكذلك في الصحيح أيضاً : « إذا علا ماء الرجلِ ماءَ المرأةِ أَشبه الولدُ أعمامَه ، وإذا علا ماء المرأة ماءَ الرجل أشبه الولدُ أخواله ».

وقد بينًا تحقيقَ ذلك في شرح الحديث بما لبابُه أنها أربعة أحوال:

ذَكَر يشبه أعمامه. أنثى تُشبه أخوالها. ذكر يشبه أخواله. أنثى تشبه أعمامها. وذلك في الجميع بيِّنٌ ظاهرُ التعالج أن معنى قوله ﷺ : سبق: خرج من قبل، ومعنى علا كَثُر ، فإذا خرج ماء الرجل من قبل وخرج ماء المرأة بعده ــ وكان أقل منه ــ كان

- (١٠) انظر: (تفسير القرطبي: ٩/١٦).
- (۱۱) انظر: (تهذيب تاريخ ابن عساكر: ١٦٦/٥. وكشف الخفا: ٤٧٠/٢. وتفسير ابن كثير:
   (۱۱)) انظر: (تهذيب تاريخ ابن عساكر: ١٦٦/٥).

سورة الشورى الآيتان (٤٩ و٥٠) ....

الولد ذكراً بحُكْم سَبْق ماء الرجل، ويشبه أعمامـه بحكم كثرة مائة أيضاً وإن خرج مام المرأة من قَبْل وخرج مام الرجل بعده وكان أقلّ من مائها كان الولدُ أنثى بحكم سَبْق ماء المرأة، ويشبه أخوالها لأنَّ ماءَها علا ماءَ الرجل وكاثره.

وإن خرج ما<sup>ع</sup> الرجل من قبل ولكن لما خرج ما<sup>ع</sup> المرأة كان أكثر جاء الولد ذكَراً بحكم سَبْق ماء الرجل وأشبه أمّه وأخواله بحكم عُلُوّ ماء المرأة وكثرته. وإن خرج ما<sup>ع</sup> المرأة من قَبل لكن لما خرج ما<sup>ع</sup> الرجل من بعد ذلك كان أكثر وأعلى كان الولَدُ أنثى بحكم سَبْق ماء المرأة، ويشبه أباه وأعمامه بحكم غَلَبَةِ ماء الذكروعُلُوّه وكثرته على ماء المرأة. فسبحان الخلاق العظيم.

### المسألة الثالثة:

قد كانت الخلقةُ مستمرةً ذكراً وأنثى إلى أن وقع في الجاهلية الأولى الْخُنْثَى، فأتى به فَرِيض العرب ومُعَمَّرها عامر بن الظَّرِب<sup>(١٢)</sup>، فلم يَدْرِ ما يقول فيه، وأرجأهم عنه، فلما جنَّ عليه الليل تنكر مَوْضِعه<sup>(١٢)</sup>، وأَقَضَّ عليه مضجعه، وجعل يتقلَّى ويتقلّب. وتجيء به الأفكار وتذهب إلى أن أنكرت الأمةُ حالته، فقالت: ما بك؟ قال لها: سهرت لأمرِ قُصِدْتُ فيه فلم أدْرِ ما أقول فيه. فقالت له: ما هو؟ قال لها: رجل له ذكَر وفَرْج، كيف تكون حالتُه في الميراث؟ قالت له الأمة: ورَنَّه من حيث يبول، فعَقَلَها، وأصبح، فعرضها لهم وأمضاها عليهم، فانقلبوا بها راضِين. وجاء الإسلامُ على ذلك فلم تنزل إلا في عَهْدِ عليّ بن أبي طالب، فقضى فيها بما يأتي بيانُه إنْ شاء الله تعالى.

وقد روى الفَرضيون، عن الكلبي، عن أبي صالح، عن ابن عباس، عن النبي ﷺ أنه سُئل عن مولود له قُبُل وذَكَر من أين يُوَرَّث؟ قال: « من حيث يَبُول ». وروي أنه أُتي بخُنْثَى من الأنصار ، فقال: « ورَّئُوه من أوّل ما يبول » <sup>(١١)</sup>.

- (١٢) في د: العرب ومعتمدها عامر بن الظرب.
- (١٣) في جــ : فلما جن عليه الليل نكر موضعه.
  - (١٤) انظر : ( إرواء الغليل : ٦ / ١٥٢ ) .

قال القاضي: قال لنا شيخنا أبو عبدالله الشقاق فرضيَّ الإسلام: إن بال منهما جميعاً ورث بالذي يسبق منه البَوْل، وكذلك رواه محمد ابن الحنفية، عن عليّ، ونحوه، عن ابن عباس وبه قال ابن المسيب، وأبو حنيفة، وأبو يوسف، ومحمد، وحكاه المزني عن الشافعي.

وقال قومٌ: لا دلالةَ في البول، فإن خرج البول منهما جميعاً قال أبو يوسف: يحكم بالأكثر .

وأنكره أبو حنيفة، وقال: أيكيله! ولم يجعل أصحابُ الشافعي للكثرة حُكْماً . وحكي عن عليّ والحسن: تعدَّ أضلاعه، فإن المرأة تزيد على الرجل بضلع واحد، ولو صحَّ هذا لما أشكل حالُه. انتهى كلام شيخنا أبي عبد الله.

وقال إسهاعيل بن إسحاق القاضي: لا أحفَظُ عن مالك في الْخُنْثَى شيئاً. وحكي عنه أنه جعله ذكراً، وحكي عنه أنه جعل له نِصْفَ ميراث ذَكَر ونصف ميراث أنثى، وليس بثابتٍ عنه.

قال أبو عبدالله الشقاق: ومما يستدلُّ به على حاله: الحيض، والْحَبَل، وإنزال المنيّ من الذكر، واللِّحية، والثديان؛ ولا يقطع بذلك. وقد قيل: إذا بلغ زال الإشكال.

قال القـاضي: وروي عـن علمائنـا فيـه قـال مطـرف، وابـن الماجشـون، وابـن عبد الحكم، وابن وهب، وابن نافع، وأصبغ: يعتبر مَبالُه. فإن بال منهما فالأَسْبَق، وإن خرج منهما فالأكثَرُ، ولولا ما قال العلماء هذا لقلت: إنه إنْ بال من ثقب إنه يعتبر به هو الآخر؛ لأنَّ الولدَ لا يخرج من المبال بحال، وإنما ثقب البول غير مخرج الولد. ويتبيَّن ذلك في الأنثى، وقالوا على مخرج البول ينبني نِكاحُه وميراثه وشهادته وإحرامه في حجّه، وجميع أمره.

وإن كان له ثَدْي ولحية أو لم يكن ورث نصف ميراث رجل، ولا يجوز له حينئذ نكاحٌ، ويكون أمره في شهادته وصلاته وإحرامه على أحوط الأمرين.

والذي نقول: إنه يستدل فيه بإلْحَبَل والحيض.

حالة ثالثة كحالة أولى لا بدّ منها، وهي أنه إذا أشكل أمرُه فطلب النكاح من

سورة الشورى الآيتان (٤٩ و٥٠) .....

ذكره، وطلب النكاح من فرجه فإنه أمر لم يتكلَّم فيه علماؤنا، وهو من النوع الذي يُقال فيه دَعْه حتى يقع، ولأجل هذه الإشكالات في الأحكام والتعارض في الإلزام والالتزام أنكره قومٌ من رؤوس العوامّ، فقالوا : إنه لا خُنْثَى؛ فإن الله تعالى قسم الخلق إلى ذكر وأنثى.

FOR OUR'Ã

قلنا : هذا جهلٌ باللغة وغَباوَةٌ عن مقطع الفصاحة ، وقصورٌ عن معرفة سعة القدرة ؛ أمّا قدرة الله تعالى فإنه واسع عليم .

وأما ظاهرُ القرآن فلا ينفي وجودَ الْخُنْثَى؛ لأن الله تعالى قال: ﴿ للهِ مُلْكُ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ﴾، فهذا عمومٌ فلا يجوز تخصيصُه لأن القدرة تقتضيه. وأما قوله: ﴿ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَامًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ الذَّكُورَ. أو يُزَوِّجُهُمْ ذُكْراناً وإناثاً ويَجْعَلُ مَنْ يَشَاءُ عَقِيماً. إنه عليمٌ قدير ﴾؛ فهذا إخبارٌ عن الغالب في الموجودات، وسكت عن ذكر النادر لدخوله تحت عُموم الكلام الأول؛ والوجودُ يشهد له، والعيانُ يكذّب منكره.

وقد كان يقرأ معنا برباط أبي سعيد على الإمام الشهيد من بلاد المغرب<sup>(١٥)</sup> خنثى [ليس]<sup>(١٦)</sup> له لحية، وله ثديان، وعنده جارية، فربَّك أعلم به، ومع طول الصحبة عقلني الحياء عن سؤاله، وبودّي اليوم لو كاشفته عن حاله<sup>(١٧)</sup>. **المسألة الرابعة: في توريثه:** 

وهو مذكور على التمام في كتب المسائل، فلينظر هنالك.

- (10) في الأصول: على الإمام ذا نشمند. والمثبت من ج.
  - (11) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (١٧) في د : ونود اليوم لو كاشفته عن حاله.



سورة الزخرف فيها ست آيات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ĂNIC THOUGHT

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ. لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوَيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُوَلُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ﴾ [ الآيتان: ١٣، ١٢ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ ﴾:

يعني بذلك الإبلَ دونَ البقر ؛ لأنَّ البقَر لم تخلق لتُرْكَب .

والدليلُ عليه الحديث الصحيح أن النبي ﷺ قال: « بينما رجل راكب بقرة إذ قالت له: إني لم أُخلق لهذا، وإنما خلقت للحَرْثُ ». فقال رسولُ الله ﷺ : « آمنْتُ بذلك أنا وأبو بكر وعُمر، وما هما في القوم » <sup>(۱)</sup>.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ لِتَسْتَوُوا عَلَى ظُهُورِهِ﴾:

يعني الإبل خاصة؛ لأنّ الفلك إنما تركب بطونها، ولكنه ذكرهما جميعاً في أول الآية، وعطف أحدَهما على آخرهما. ويحتمل أن يجعل ظاهرها باطنها؛ لأنّ الماءَ غمره وستره، وباطنها ظاهر؛ لأنه انكشف للراكبين وظَهَر للمبصرين.

(١) انظر: (سنن الترمذي: ٣٦٧٧. المطالب العالية: ٣٨٩٢. منحة المعبود: ٢٥١٧. تفسير القرطبي:
 ٣٨٢/٢، ٦٦/١٦. تاريخ بغداد: ٩٨/٤. صحيح البخاري: ٣٦/٣٣. ومسند أحد: ٣٨٢/٢.
 وفتح الباري: ٥/٨).

سورة الزخرف الآية ( ۴٤ ) 🚺 🚺 سورة الزخرف الآية ( ۴٤ ) THE PRINCE GHAZI TRUST 👘 🗤

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَتَقُولُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هٰذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ﴾:

أي مُطيقين، تقول: قَرنْتُ كذا وكذا إذا ربطته به، وجعلته قرينَه، وأقرنت كذا بكذا إذا أطقته وحكمته، كأنه جعله في قَرَن وهو الحبل، فأوثقه به، وشدّه فيه؛ فعلّمنا الله تعالى ما نقول إذا ركبنا الدواب، وعلّمنا اللهُ في آيةٍ أخرى على لسان نوح عليه السلام ما نقول إذا ركبنا السفن، وهو قوله تعالى: ﴿وَقُالَ ارْكَبُوا فِيهَا بِسْمِ اللهِ مَجْرَاهَا ومُرْسَاهًا إِنَّ رَبِّي لَغَفُورٌ رَحِيمٍ﴾ [هود: ٤١].

ورُوي أنّ أعرابياً ركب قَعُوداً له، وقال: إني لَمُقْرِن له، فركضت به القَعُود حتى صرعته، فاندقَّتْ عنقه. وما ينبغي لعبد أنْ يدَعَ قول هذا، وليس بواجب ذكره باللسان، وإنما الواجبُ اعتقاده بالقلب، أما أنه يستحبّ له ذكره باللسان فيقول متى ركب \_ وخاصة باللسان إذا تذكر \_ في السفر: ﴿ سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هُذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ. وَإِنَّا إِلَىٰ رَبِّنَا لَمُنْقَلِبُونَ﴾ [ الزخرف: ١٤]، اللهم أنْتَ الصاحبُ في السَّفَرِ، والخليفةُ في الأهل والمال، اللهم إني أعوذُ بك من وَعْثَاءِ السفَر، وكرَبَة الْمُنقَلب، والْحَوْر بعد الكوْر، وسوء المنظر في الأهل والمال؛ يعني بالحوْر والكَوْر تشتَّت أمر الرجل بعد اجتاعه.

وقال عمرو بن دينار : ركبْتُ مع أبي جعفر إلى أرض له نحو حائط يقال لها مدركة، فركب على جَمل صَعْب، فقلت له : أبا جعفر، أما تخافَ أن يَصْرَعك. فقال : إنَّ رسول الله ﷺ قال : « على سنام كلِّ بعير شيطان، فإذا ركبتموها فاذْكُروا اسْمَ اللهِ كما أمركم، ثم امتهنوها لأنفسكم، فإنما يحمل الله » <sup>(r)</sup>.

وقال عليّ بن ربيعة: شهدْتُ عليّ بن أبي طالب ركِبَ دابةً يوماً، فلها وضع رِجْلَه في الركاب قال: بسم الله، فلما استوى على الدابة قال: الحمدُ لله. ثم قال: سبحان الذي سَخَّر لنا هذا وما كنا له مُقْرِنين. وإنَّا إلى رَبِّنَا لمنقلبون. ثم قال: الحمد لله، والله أكبر – ثلاثاً، اللهم لا إله إلاّ أنْتَ ظلمْتُ نفسي فاغْفِرْ لي، فإنه لا يغفِرُ الذنوبَ

(٢) انظر: (تفسير القرطبي: ٦٨/١٦).

(۲۸) THE PRINCE GHAZI TRUST (\* 14) THE PRINCE GHAZI TRUST (\* 74)

إلا أنت، [ثم ضحك فقلت له: ما أضحكك؟ قال: رأيتُ رسولَ الله ﷺ صنع كما صنعت، وقال كما قلت، ثم ضحك، فقلت له: ما يضحكك يا رسولَ الله؟ قال: « لعبد \_ أو قال: عجباً لعبد \_ أن يقول: اللهم لا إله إلا أنتَ ظلمْتُ نفسي فاغْفِرْ لي، فإنه لا يغفِرُ الذنوب إلا أنت]<sup>(٣)</sup>، يعلم أنه لا يَغْفِرُ الذنوبَ غيره»<sup>(1)</sup>.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ﴾ [ الآية: ٢٨ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في شرح الكلمة:

1.4

وهي النبوة في قول، والتوحيد في قول آخر؛ ولا جَرَم لم تزَلْ النبوةُ باقيةً في ذريَّة إبراهيم والتوحيد هم أصله، وغيرهم فيه تَبَعّ لهم. **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿فِي عَقِبِهِ﴾:** 

بناء «ع ق ب» لما يخلف الشيءَ ويأتي بعده، يقال: عَقَب يَعْقُب عقوباً وعقباً إذا جاء شيئاً بعد شيء، ولهذا قيل لولد الرجل من بعده عَقِبه.

وفي حديث عُمر أنه سافر في عَقِب رمضان. وقد يستعمل **في غ**ير ذلك على موارد كثيرة.

المسألة الثالثة:

إنما كانت لإبراهيم في الأعقاب موصولة بالأحقاب بدعْوَتَيْهِ المجابتين: إحداهها : بقوله : ﴿ إِنّي جاعِلُكَ للناس إمَاماً ، قال : ومِنْ ذُرِّيتي ، قال : لا يَنَالُ عَهْـدِي الظَّالِمِينَ﴾ [ البقرة : ١٢٤ ] . فقد قال له : نعم ، إلاّ مَنْ ظلَم منهم ، فلا عَهْد له . ثانيهها : قوله : ﴿ وَاجْنُبْنِي وبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الأصنامَ﴾ [ إبراهيم : ٣٥ ] .

- ۳) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ح.
  - (٤) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

سورة الزخرف الآية (٣٨) 🛄 🛄 🔣

وقيل بدل الأولى: ﴿ **وَاجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي الآخِرِين**َ﴾ [ الشعراء : ٨٤ ]؛ فكل أمة تعظمه؛ بنوه وغيرهم ممن يجتمع معه في سامٍ أو في نوح. **المسألة الرابعة:** 

۱۰۳ ....

جرى ذكر العَقِب ها هنا موصولاً في المعنى بالحقب، وذلك مما يدخل في الأحكام، ويترتب عليه عقود العُمرى أو التحبيس، قال النبيَّ ﷺ : « أَيّبا رَجُل أعمر عُمْرَى له ولِعَقِبِهِ فإنها للذي أُعطيها لا ترجع إلى الذي أعطاها » <sup>(ه)</sup> ؛ لأنه أعطى عطاءً وقعت فيه المواريث. وهي تَرِد على أحد عشر لفظاً : **اللفظ الأول: الولد:** 

وهو عند الإطلاق عبارة عمن وُجد عن الرجل وامرأته من الذكور والإناث، وعن ولد الذكور دون وَلدِ الإناث لغة وشرعاً؛ ولذلك وقع الميراث على الولد المعيّن وأولاد الذكور من المعين دون ولد البنات، لأنه من قـوم آخـريـن<sup>(٦)</sup>، وكـذلك لم يدخلوا في الحبس بهذا اللفظ؛ قاله مالك في المجموعة وغيرها.

#### اللفظ الثاني:

فِإِنْ قال: هذا حَبْس على ابني فلا يتعدّى الولد المعيّن ولا يتعدد .

ولو قال: ولدِي لتعدَّى وتعدّد في كلّ مَنْ ولد. وإن قال: على بَنِيَّ دخل فيه الذكور والإناث. قال مالك: مَنْ تصدّق على بنيه وبني بنيه فإن بناته وبنات بناته يدخلن في ذلك.

وروى عيسى، عن ابن القاسم فيمن حبس على بناته فإنَّ بِنْتَ بنته تدخل في ذلك مع بنات صُلْبه.

والذي عليه جماعةُ أصحابه أنَّ ولد البنت لا يدخلون في البنين.

- (٥) انظر: (صحيح مسلم: ١٢٤٥).
- (٦) في جـ: الذكور من المعين دون بنات الابن لأنهم من قوم آخرين.

فإن قيل: فقد قال النبيُّ عَلَيْتُهُ في الحسن ابن بنته: « إنَّ ابني هذا سيد ولعل الله أن يُصْلِحَ به بين فئتين عظيمتين من المسلمين » (٧) .

E GHAZI TRUST NIC THOUGHT

TA ) الموردة الزخرف الآية ( ۲۸ ) FOR QUR

قلنا: هذا مجاز، وإنما أشار به إلى تشريفه وتقديمه. ألا ترى أنه يجوز نَفْيُه عنه، فيقول الرجل – في ولد بنته: ليس بابني، ولو كان حقيقة ما جازَ نَفْيُه عنه؛ لأن الحقائق لا تنفى عن مسمياتها، ألا ترى أنه ينسب إلى أبيه دون أمه، ولذلك قيل – في عبدالله بن عباس: إنه هاشمي؛ وليس بهلالي، وإن كانت أمه هلالية. اللفظ الثالث: الذرية:

وهي مأخوذة من ذرأ الله الخَلْقَ، في الأَشْهَر، فكأنهم وُجدوا عنه ونُسِبوا إليه. ويدخل فيه عند علمائنا ولد البنات، لقوله تعالى: **﴿وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِ دَاودَ وَسَليمانَ﴾** [الأنعام: ٨٤]. إلى أَنْ قال: **﴿وزَكَرِيّا ويَحْيَى وعِيسى﴾** [الأنعام: ٨٥]؛ فإنما هو من ذرّيته من قِبَل أُمّه؛ لأنه لا أَبَ له.

### اللفظ الرابع: العَقِبُ:

1.2

وهو في اللغة عبارة عن شيء جاء بعد شيء، وإن لم يكن من جنسه، يقال أعقب الله بخير، أي جاء بعد الشدة بالرخاء. وأعقب الشيبُ السوادَ. والمعقاب من النساء<sup>(٨)</sup> التي تَلِدُ ذَكرا بعد أنثى هكذا أبداً. وعَقِبُ الرجل ولدُه وولـد ولده الباقون بعده. والعاقبة: الولد، قال يعقوب: وفي القرآن: **﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةً بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ**﴾ [ الزخرف: ٢٨ ].

وقيل: بل الورثةُ كلّهم عَقب. والعاقبة، الولد، كذلك فسره مجاهد ها هنا. وقال ابن زيد ها هنا: هم الذرية <sup>(٩)</sup> . وقال ابن شِهَاب: هم الولد ووَلَدُ الولدِ .

(٧) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
 (٨) في جـ: والمعقبات من النساء.
 (٩) في أ: هم الورثة.

وأما من طريق الفقه فقال ابن القاسم في المجموعة: العَقِبُ الولد ذكراً كان أم أنشى.

وقال عبد الملك: وليس ولد البنات عَقِباً بحال.

وقال محمد ، عن إبراهيم ، عن ابن القاسم ، عن مالك فيمن حبس على عَقِبه ولِعَقِبه ولد فإنه يساوي بينهم وبين آبائهم للذكر والأنثى سواء ويفضّل ذو العيال ، وهذا من قول ابن شهاب إنه الولد وولد الولد ، وليس ولد الابنة عَقِباً ولا ابنة الابنة .

وقال القاضي: إنْ كان المرادُ بالكلمة التوحيد، فيدخل فيه الذكَرُ والأنثى، وإن كان المراد به الإمامة فلا يدخلُ فيه إلا الذكر وَحْدَه؛ لأن الأنثى ليست بإمام. وقد بينا ذلك وأوضحناه؛ وإنما لا يكون وَلد البنات عَقِبًا ولا ولداً إذا كان القول الأول: على ولدي أو عَقِبي مفرداً، وأما إذا تكرّر فقال: على ولدي وولد ولدي، وعلى عَقِبي وعَقِب عَقِبي، فإنه يدخل ولدُ البنات فيه حسبا يذكر فيه، ولا يدخل فيا بعده مثل قوله: أبداً، ومثل قوله ما تناسلوا.

اللفظ الخامس: نَسْلى:

سورة الزخرف الآية (٢٨)

وهو عند علمائنا كقوله: ولد ولدي؛ فإنه يدخل فيه وَلدُ البنات، ويجب أن يدخلوا <sup>(١٠)</sup>؛ لأَنَّ « نسل » بمعنى خرج، وولد البنات قد خرَجُوا منه بوَجْه، ولم يقترن به ما يخصه، كما اقترن بقوله: عَقِبي ما تناسلوا، حسبا تقدم. والله أعلم. **اللفظ السادس: الآلُ:** 

وهم الأهل. وهو اللفظ السابع.

قال ابن القاسم: هما سواء، وهم العُصْبة والإخوة والأخوات، والبنات والعمات، ولا تدخل فيه الخالات، وأصْلُ الأهلِ الاجتماع، يقال مكان آهل إذا كان فيه جماعة، وذلك بالعُصْبَة، ومن دخل في العقد؛ والعصبة مشتقّة منه، وهي أخصُّ به.

وفي حديث الإفْك (١٠) : يا رسولَ الله، أهلك ولا نعلم إلاّ خيرًا \_ يعنى عائشة؛

- (١٠) في أ: ويجب ألا يدخلوا.
- (١١) سبق تخريج حديث الإفك. راجع الفهرس.

ولكن لا تدخل الزوجةُ فيه بإجماع، وإن كانت أصلَ التأهل؛ لأن ثبوتها ليس بيقين، وقد يتبدل ربطها وينحلُّ بالطلاق.

وقد قال مالك: آل محمد كل تقيّ، وليس من هذا الباب، وإنما أراد أن الإيمان أخص من القرابة، وقد اشتملت عليه الدعوة وقصد بالرحمة.

وقد قال أبو إسحاق التونسي: يدخل في الأهل ِ مَنْ كان من جهة الأبوين فوفَّى الاشتقاق حقّه، وغَفل عن العُرْف ومُطْلق الاستعمال.

وهذه المعاني إنما تُبْنَى على الحقيقة أو العُرْف المستعمل عند الإطلاق ، فهذان لفظان . اللفظ الثامن : القرابة :

وفيها أربعة أقوال:

1.7

الأول: قال مالـك في كتـاب محمد، وابـن عبـدوس: إنهم الأقـربُ فـالأقـرب بالاجتهاد، ولا يدخل فيه وَلَدُ البنات، ولا وَلَدُ الخالات.

الثاني: يدخل فيه أقاربُه من قِبَل أبيه وأمه؛ قاله علي بن زياد. الثالث: قال أشهب: يدخلُ فيه كل ذي رَحِم من الرجال والنساء.

الرابع: قال ابنُ كنانة: يدخل فيه الأعمام والعمات والأخوات والخالات [ وبنات الأخ ] <sup>(١٢)</sup> وبنات الأخت.

وقد قال ابنُ عباس ـ في تفسير قوله تعالى: ﴿ قُلْ لا أَسْأَلُكُم عَلَيْهِ أَجْراً إِلاّ المَوَدَّةَ في القُرْبَى﴾ [ الشورى: ٢٣ ]، قال: إلاَّ أَنْ تَصِلُوا قَرَابةَ ما بيني وبينكم.

وقال: لم يكن بطنّ من قريش إلا كانت بينها وبين النبي ﷺ قرابة ، فهذا يضبطه . والله أعلم .

اللفظ التاسع: العشيرة:

ويضبطه الحديث الصحيح: إن الله تعالى لما أنزل: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ﴾ [ الشعراء: ١٢٤ ] دعا النبيَّ ﷺ بُطونَ قريش وسَمّاهم كما تقدم ذكره، وهم العشيرة

(١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

سورة الزخرف الآية (٣٣) ..... THE DRINGE GHAZI TRUST ..... (٣٣) ..... / FOR QURANIC THOUGHT المحكمة الم

الأقربون؛ وسِوَاهـم عشيرة في الإطلاق، واللفـظُ يُحْمَـل على الأخـصِّ الأقـربِ بالاجتهاد، كما تقدم من قول علمائنا

اللفظ العاشر: القوم:

[ قال القرويون] <sup>(١٢)</sup> : يحمل ذلك على الرجال خاصة من العصبة دون النساء . والقومُ يشتمل على الرجال والنساء ، وإن كان الشاعر قد قال :

وما أَدْرِي وسَـوْفَ إخـالُ أَدْرِي الْقَــوْمُ آلُ حِصْـــن ٍ أَم نِسَـــاء

ولكنه أراد أن الرجلَ إذا دعا قومه للنصْرَة عَنَى الرجال، وإذا دعاهم للحرمة دخل فيهم الرجال والنساء، فتعمّه وتَخُصُّه القرينة.

اللفظ الحادي عشر : الموالي:

قال مالك: يدخل فيه موالي أبيه وابنه مع مَوَاليه. وقال ابن وهب: يدخل فيه أولاد مَوَاليه.

قال القاضي: والذي يتحصّل فيه أنه يدخل فيه مَنْ يرثه بالولاء؛ وهذه فصولُ الكلام وأصولُه مرتبطة بظاهر القرآن؛ والسنة المبينة له والتفريع والتتميم في كتب المسائل، والله أعلم.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَلَوْلا أَنْ يَكُونَ النَّاسُ أُمَّةً وَاحِدَةً لَجَعَلْنَا لِمَنْ يَكْفُرُ بِالرَّحْمَنِ لِبُيُوتِهِمْ سُقُفاً مِنْ فِضَةٍ وَمَعَارِجَ عَلَيْهَا يَظْهَرُونَ﴾ [ الآية: ٣٣ ].

فيها ثلاث مسائل.

**المسألة الأولى:** معنى الآية.

أَنَّ الدنيا عند الله تعالى مِنَ الهَوَان بحيث كان يجعل بيوت الكفار ودرجها وأَبوابها ذهباً وفضة، لولا غلبةُ حبّ الدنيا على القلوب، فيحمل ذلك على الكُفْر. والقدرُ

(١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من جد.



الذي [ جعل ] <sup>(١٤)</sup> عند الكفار من الدنيا وعند بعض المؤمنين والأغنياء <sup>(١٥)</sup> إنما هو فِتْنَةٌ ؛ لقوله تعالى: ﴿ **وجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لبعضٍ فِنْنَةَ أَتَصبِرُون؛ وكانَ رَبَّكَ بَصِيرا ﴾** [ الفرقان: ٢٠ ].

المسألة الثانية:

في هذا دليل على أن السقف لصاحب السفل؛ وذلك لأن البيتَ عبارة عن قاعة وجدار وسقف وباب، فمَنْ له البيت فله أركانه، ولا خلاف في أن العلوّ له إلى السَماء.

واختلفوا في السفل، فمنهم من قال: هو لَهُ. ومنهم من قال: ليس له في بطن الأرض شيء <sup>(١٦)</sup>. وفي مذهبنا القولان. وقد بيّن ذلك حديث الإسرائيلي الصحيح فيا تقدم: أن رجلاً باع من رجُلٍ داراً فبناها فوجد فيها جَرَّةً من ذهب، فجاء بها إلى البائع، فقال: إنما اشتريت الدار دون الجرّة. وقال البائع: إنما بعت الدار بما فيها. وكلاهها تدافعا – فقضى بينهم أن يزوّج أحدهها ولده من بنت الآخر، ويكون المال بينهها.

> والصحيح أن العلوّ والسفل له إلا أن يخرج عنه بالبيع <sup>(١٧)</sup> ـ وهي : المسألة الثالثة :

فإذا باع أحدهما أحد الموضعين فله منه ما ينتفع به، وباقيه للمبتاع منه.

#### الآية الرابعة

قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْأَلُونَ ﴾ [ الآية : ٤٤ ] . فيها مسألتان :

(١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
 (١٥) في جـ: وعند بعض المؤمنين من الأغنياء.
 (١٦) في جـ: ليس له في باطن الأرض شيء.
 (١٢) في جـ: أن العلو والسفل لهما إلا أن يخرج عنهما ببيع.

سورة الزخرف الآية (٤٤) سلم.... المسألة الأولى: في الذكر : وفيه ثلاثة أقوال . أحدهما : الشرف . الثاني : الذّكر كي بالعهد <sup>(١٨)</sup> المأخوذ في الدين . الثالث : قال مالك : هو قول الرجل حدّثني أبي عن أبيه . وإذا قلنا : إنه الشرف والفَضْل فإن ذلك حقيقة إنما هو بالدين ، فإن الدنيا لا شرف فيها . قال النبي عَنَيْنِيْمَ : «إنَّ اللهَ قد أَذْهبَ عنكم عُبَيَّةَ الجاهلية وتَفَاخُرها

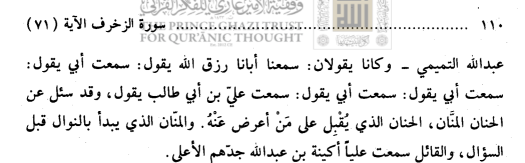
بالأحساب، الناسُ مؤمن تَقِيَّ أو كافر شَقِي، كلُّكم لآدم وآدمُ من تراب، وإنَّ أكرمكم عند الله أَتْقَاكم» <sup>(١٩)</sup>.

وقيل: وإنه لذكـر لكَ ولقومك ــ يعني الخلافة؛ فإنها في قريش لا تكون في غيرهم. قال النبي ﷺ: « الناس تبَعٌ لقريش في هذا الشأن، مسلِمُهم تَبعٌ لمسلمهم، وكافرهم تَبَعٌ لكافرهم» <sup>(٢٠)</sup>.

وقال مالك<sup>(٢١)</sup>: هو قول الرجل حدثني أبي عن أبيه، ولم أجد في الإسلام هذه المرتبة إلا ببغداد، فإنّ بني التميمي بها يقولون: حدثني أبي، قال: حدثني أبي إلى رسول الله ﷺ، وبذلك شَرُفت أقدارُهم، وعظّم النـاس شـأنهم<sup>(٢٢)</sup>، وتهممت الخلافةُ بهم.

ورأيت بمدينة السلام ابني أبي محمد رزق الله بن عبد الوهاب بــن أبي الفرج بن عبد العزيز بــن الجرد بن أسد بن الليث بن سليمان بن أسد بن سفيان بن يزيد بن أكينة بن

- (١٨) في جـ : الذكر العهد .
- (١٩) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (٢٠) انظر: (مسند أحمد بن حنبل: ٢٤٣/٢ ، ٣١٩، ٣١٣، والسنن الكبرى: ١٤١/٨. ومصنف ابن
   أبي شيبة: ١٦٨/١٢. ومسند الحميدي: ١٠٤٤. ومصنف عبد الرزاق: ١٩٨٩٤، ١٩٨٩٥.
   مشكاة المصابيح: ٥٩٧٠. فتح الباري: ١١٨/١٣).
  - (٢١) في د : وقول مالك .
  - (٢٢) في جـ: وعظم الناس أمرهم.



والأقوى أن يكونَ المرادُ بقوله: ﴿**وَإِنَّه لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ**﴾ يعني القرآن، فعليه يَنْبَني الكلام، وإليه يرجعُ الضمير، وهي: ا**لمسألة الثانية: في تنقيح هذه الأقوال:**(٢٣)

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَأَكُوَابٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَذُّ الْأَعْيُنُ وَأَنْتُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ [الآية: ٧١].

وفيها سبع مسائل:

المسألة الأولى:

الجنة مخصوصة بالحرير والفضة والذهب لبُساً وأكْلاً وشرباً وانتفاعاً، وقطع الله ذلك في الدنيا عن الخلق<sup>(٢٢)</sup> إجماعاً على اختلافٍ في الأحكام، وتفصيل في الحلال والحرام، فأما الحريرُ – وهي:

### المسألة الثانية:

فقد قال النبي ﷺ : « من لبس الحريـر في الدنيـا لم يلبسـه في الآخـرة ». قـال الراوي : وإنْ لبسه أهل الجنة لم يلبسه هو ، فظنّ الناس أن ذلك من كلام النبي ﷺ ، وإنما هو من تأويل الراوي . وقد بيّنا تأويل هذا الحديث في كتاب المشكلين في شرح الحديث بما يُغنى عن إعادته ها هنا .

- (٢٣) هكذا في الأصول.
- (٢٤) في جـ: وقطعه الله في الدنيا عن الخلق.

سورة الزخرف الآية ( ٧١) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT 111 وأمثلها تأويلان: أحدهما : أن معناه ولم يَتُبْ، كما قال: مَنْ شرب الخمر في الدنيا ولم يتب منها حُرِمها في الآخرة، وكذلك خرّجه مسلم وغيره من الحرير أيضاً بنصَّه. الثاني: وهو الذي يقضى [ بنصه ] (٢٠) على الأول أَنَّ معناه في حال دون حال، وآخر الأمر إلى حسن العاقبة وجميل المآل. وقد اختلف العلماء في لياس الحرير على تسعة أقوال: الأول: أنه محرّم بكل حال. الثاني: أنه محرَّم إلا في الحرب. الثالث: أنه محرَّم إلا في السفر. الرابع: أنه محرَّم إلا في المرض. الخامس: أنه محرّم إلا في الغَزْو (٢٦). السادس: أنه مباح بكل حال. السابع: أنه محرَّم إلا العَلَم. الثامن : أنه محرّم على الرجال والنساء . التاسع: أنه محرَّم لبسه دون فرشه؛ قاله أبو حنيفة وابن الماجشون. فأما كونه محرماً على الإطلاق فلقول رسول الله عَمَّالي في الحلَّة السِّيرَاء : « إنما يلبس هذه مَنْ لا خَلاَق له في الآخرة » (<sup>٢٧)</sup> ، وشبهه. وأما من قال: إنه محرّم إلا في الحرب فهو اختيار ابن الماجشون من أصحابنا في الغَزْو به والصلاة فيه؛ وأنكره مالك فيهما. ووَجْهُه أنَّ لباس الحرير من السرَف والخيلاء ، وذلك أمْرٌ يبغضه الله تعالى إلَّا في الحرب، فرخص فيه من الإرهاب على العدو . ما بين المعقوفتين : ساقط من ج. ( 70 ) في أ : إنه محرم في الغزو . ( 77 ) سبق تخريجه: راجع الفهرس. ( 7 7 )

وهذا تعليلُ مَنْ لم يفهم الشريعة، فظن أنّ النصر بالدنيا وزخرفها، وليس كذلك؛ بل فتح الله الفتوح على قوم ٍ ما كانت حليةُ سيوفهم إلا العَلاَبِيّ <sup>(٢٨)</sup>.

سورة الزخرف الآية (٧١)

وأما من قال: إنه محرّم إلا في السفر فلِمَا رُوي في الصحيح من أن النبي عُقِيْهُم رخَّص للزبير وعبد الرحمن بن عوف في قُمُص الحرير في السفر لحِكَّة كانت بهما <sup>(٢١)</sup>.

وأما من قال: إنه يحرم إلا في المرض فلأجل إباحةِ النبي ﷺ لها استعماله عند. الحِكَّة.

وأما من قال: إنه محرم إلا في الغَزْو فلأجل ما ورد في بعض طرق أنس إنه رخّص للزبير وعبد الرحمن في قُمُص الحرير في غَزَاةٍ لهما، فذكْرُ لفظ الغَزْو في العلة، وذِكْرُ الصفة في الحكم تعليل، حسبا بيناه في أصول الفقه ومسائل الخلاف وها هنا كما سبق.

وأما من قال: إنه مباح بكل حال فإنه رأى الحديث الصحيح يبيحه للحِكة، **وفي** بعض ألفاظ الصحيح<sup>(٣٠)</sup> لأجل القَمْل، ولو كان حراماً ما أباحه للحكة ولا للقمل، كالخمر والبول، فإن التداوِيَ بما حرَّم الله لا يجوز.

وهذا ضعيف؛ فإن التحريم قد ثبت يقيناً، والرخصة قد وردت حقًّا، وللبارى، سبحانه وتعالى أن يضعَ وظائف التحريم كيف شاء من إطلاق واستثناء؛ وإنما أذن النبيُّ عَلَيْكَمْ في ذلك لهما لأجل القَمْل والحِكَّة؛ لأنهم كانت عندهم حَمَائِصُ غليظة لا يحتملها البدن، فنقلهم إلى الحرير، لعدم دَقيق القطن والكتاب، وإذا وَجَد صاحب الجرَب<sup>(٢١)</sup> والقمل دقيقَ الكتان والقطن لم يجز أن يأخذ ليِّن الحرير.

وأما من قال: إنه محرم بكل حال إلا العَلم، فلما في الصحيح من إباحـة العلم، وتقديره بأصبعين. وفي رواية بثلاث أو أربع؛ واليقين ثلاث أصابع <sup>(٢٣)</sup>، وهو الذي

- (٢٨) العلابي: جمع علباء، وهو عصب في العنق يأخذ في الكاهل. وكانت العرب تشد على أجفان سيوفها العلابي الرطبة فتجف عليها وتشد الرماح بهـمـا إذا تصدعت فتيبس وتقوى. من هامش البجاوي.
  - (۲۹) انظر: (صحيح مسلم: ١٦٤٦).

117

- (٣٠) في جــ : وفي بعض ألفاظ الحديث .
- (٣١) في جــ: إذا وجد صاحب الحكة.
  - (٣٢) في جـ: والتعين ثلاث أصابع.

رآه مالك في أَشْهَرِ قَوْليه، والأربع مشكوك فيه، وقد يجوز أن يكفّ الثوب بالحرير كما يجوز إدخال العلم فيه، لماروى الترمذي وغيره أنّ النبي عَظِّيمً كانت له فروة مكفوفة بالدّيباج.

وفي صحيح مسلم، عن عبدالله مولى أسماء، قال: أخرجت إليّ أسماء طَيَالِسة كِسْروانية، لهما لِبْنَة دِيباج، وفَرْجاهَا مكْفُوفان بالديباج، فقالت: هذه كانت عند عائشة تلبسها حتى قُبِضت. وكان النبي عَيَّاتَهُ يلبسها، فنحن نَغْسلها للمرضى<sup>(٢٢)</sup> لِيُسْتَشْفَى بها. وهو حديث صحيحٌ، وأصلٌ صَرِيح. والله أعلم.

وأما من قال: إنه محرم على النساء ففي صحيح مسلم أن عبدالله بن الزبير خطب فقال: ألاَ لا تُلْبسوا نساءكم الحرير؛ فإني سمعتُ عمر بن الخطاب يقول: سمعت رسولَ الله مُطَلِّيَهُ يقول: « لا تلبسوا الحرير، فإنه مَنْ لبسه في الدنيا لم يَلْبَسه في الآخرة» <sup>(٢٤)</sup>.

وهذا ظنّ من عبدالله يدفعه يقينُ الحديث الصحيح عن جماعة، منهم علي بن أبي طالب، قال: أُهديَتْ للنبي عَلَيْكَمْ حلةٌ سِيراء، فبعث بها إليّ فلبستها، فعرفت الغضَبَ في وجهه، وقال: « إني لم أبعث بها إليك لتلبسها، إنما بعثتها إليك لتشقّها خُمُرا بين النساء » <sup>(٣٥)</sup>.

وفي رواية شققه خُمُرا بين الفَوَاطم، إحداهن فاطمة بنت رسول الله ﷺ زوج علي، والثانية فاطمة بنت أسد بن هاشم زوج أبي طالب أم علي وجعفر وعقيل وطالب ابن أبي طالب \_ وكانت أسلمت، وهي أول هاشمية ولدت لهاشمي. والله أعلم بغيرها.

وأما مَنْ قال: إنما حرّم لبسه لا فَرْشه، وهو أبو حنيفة ـ فهي نزعةٌ أعجميةٌ لم يعلم ما هو اللباس في لغة العرب ولا في الشريعة، والفرش والبسط ليس لغة، وهو كذلك

- (٣٣) في د؛ فنحن نكسيها للمرضي.
  - (٣٤) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
  - (٣٥) سبق تخريجه. راجع الفهرس.



حرام على الرجال في الشريعة <sup>(٣٦)</sup> ؛ ففي الصحيح ـ عن أنس ـ أن النبي ﷺ جاء وذكر الحديثَ قال فيه: فقمت إلى حَصِير لنا قد اسودَّ من طول ما لبس. وهذا نص <sup>(٢٧)</sup>.

المسألة الثالثة: الحرير حرام على الرجال، وحلال للنساء كما تقدم:

والأصلُ فيه الحديث الصحيح أنّ النبي ﷺ قال في الذهب والحرير «هذان حَرَامَان <sup>(٢٨)</sup> على ذكور أمتي حِلٌّ لإناثهـا » <sup>(٣٦)</sup>، وللمـرأة أن تتخـذ ثيـابَ الذهـب والحرير والديباج، وللرجل أن يكونَ معها فيها، فإذا انفرد بنفسه لم يجز له شيء من ذلك.

وقد روى جابر بن عبدالله أن النبي ﷺ قال له حين تزوَّجَ: « اتخذت أَنْمَاطاً »؟ قلت: وأنى لنا الأنماط؟ قال: « أما إنها ستكون » <sup>(..)</sup>. وليس يلزم الرجل أن يخلعها عن ثيابها، ولا أن يعري بيتها وفراشها، وحينئذ يستمتع بها.

المسألة الرابعة: لبس الخز جائز (٤٠):

112

وهو ما سداه حَرِير وليس لحمته منه؛ وقد لبسه عبدُ الله بن الزبير، وكان يرى الحرير حراماً على النساء، ولهذا أدخله مالك عنه في الموطّأ، وقد لبسه عثمان، وكفى به حجة، وقد استوفينا ذلك في كتب الحديث.

- (٣٦) في جــ: وكذلك هو من الشريعة.
- (٣٧) على هامش جـ: « إن المتبادر من اطلاق اللبس لا يتناول الافتراش إلا بقرينة، كما في خبر أنس، فإن الحصير لا يلبس على البدن عادة، فكان ذلك قرينة على إرادة الافتراش، وأنه معنى مجازي، وألفاظ الشارع محمولة على حقيقتها المتبادرة منها، ولا يعدل عن ذلك من غير دليل». كتبه محمد بن محمود الجزائري.
  - (٣٨) في جـــ: هما حرامان.
- (٣٩) انظر: (السنن الكبرى: ٢٥/٢ . موارد الظمآن: ١٤٦٥ . تفسير القوطبي: ١١٣/١٦، ٣٠٧. وتلخيص الحبير: ١/٥٥ . والمعجم الصغير للطبراني: ١٦٧/١ . ومجمع الزوائد: ١٤٣/٥).
  - (٤٠) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
    - (٤١) في جـ: لبس الحرير جائز.

المسألة الخامسة:

سورة الزخرف الآية ( ٧١) .

فأما استعمالُ الذهب والفضة ففي صحيح الحديث، عن أم سلمة، من رواية مالك وغيره أنّ النبي عُبَيْتُم قال للذي يشرب في آنية من الذهب أو الفضة: « فإنما يُجَرْجِر في بطنه نارَ جهنم » <sup>(٤٦)</sup>.

110

وروى حذيفة في الصحيح أن النبيَّ ﷺ قال: « لا تشربوا في آنيةِ الذهب والفضَّة، ولا تأكلوا في صِحَافهما، ولا تلبسوا الحرير والديباج؛ فإنها لهم في الدنيا ولنا في الآخرة»

ولا خلافَ في ذلك.

واختلف الناسُ في استعمالها في غير ذلك؛ والصحيحُ أنه لا يجوز للرجال استعمالُها في شيء؛ لقول النبي عَظِيمَةٍ في الذهب والحرير: « هذان حَرَامَان على ذكور أمَّتي حِلّ لإنَاثها »؛ والنَّهْيُ عن الأكل والشرب فيها، وسائرُ ذلك يدلّ على تحريم استعمالها؛ لأنه نوع من المتاع، فلم يَجُزْ، أصلُه الأكلُ والشرب؛ ولأن العلة في ذلك استعجالُ أُجْرِ الآخرة؛ وذلك يستوي فيه الأكل والشرب وسائر أجزاء الانتفاع؛ ولأنه عليه السلام قال: هي لهم في الدنيا ولنا في الآخرة؛ فلم يجعل لنا فيها حظًّا في الدنيا.

فقال مالك: لا يعجبني أن يُشرب فيه، وكذلك المِرْآة تكون فيها الحلقة من الفضة لا يعجبني أن ينظر فيها وجهه، وقد كان عند أنس إناء مضبّب بالفضة. وقال: لقد سَقَيْتُ فيه النبي عُظِيمٌ.

قال ابن سيرين: كانت فيه حلقة حديد، فأراد أَنَس أَنْ يجعلَ فيه حلقةَ فضة، فقال أبو طلحة: لا أغيّر شيئاً مما صنعه رسولُ الله مِتَاتِدٍ. فتركه.

(٤٢) انظر: (صحيح البخاري: ٩٩/٧ . وصحيح مسلم، الباب: ٢، حديث: ٥ من اللباس. وسنن النسائي، الباب: ٨٢ من الزينة. والمستدرك: ٨٣/٣ . وتاريخ بغداد: ٣/١١، ٣/١١، ٤٢٢/١١ . ومجمع الزوائد: ٥٩/٥، ٨٢/١١).

المسألة السابعة: إذا لم يجز استعمالها لم يَجُز اقتناؤها:

لأن ما لا يجوز استعماله لا يجوز اقتناؤه كالصّم والطنبور .

وفي كتب علمائنا إنه يلزم الغرم في قيمتها لمن كسرها؛ وهو معنى فاسد؛ فإن كسرها واجب؛ فلا ثمن لقيمتها <sup>(11)</sup>؛ ولا يجوز تقويمها في الزكاة بحال، وغير هذا لا يُلتفت إليه، وقد بيناها في المسائل بأبلغ من هذا.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ الشَّفَاعَةَ إِلاَّ مَنْ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ﴾ [ الآية: ٨٦ ].

وقد بيّنا أنّ الشهادةَ منصب عظيم <sup>(11)</sup>، وولاية كريمة، فيها تنفيذُ قول الغير على الغير، ولا يكون إلاّ بما قد علمه الشاهد، ولكنه قد يستدلّ على العام بما يكون قَطْعا عنده، وقد يكون عنده ظاهراً، وذلك مستَقْصى في كتب الفقه ومسائله. والله أعلم.

·\* \* \*

في جـ : فلا غرم لقيمتها . (17) في جـ : وقد بينا أن الشهادة مرتبة عظيمة . (11)



### سورة الدخان

فيها ثلاث آيات

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْذِرِينَ ﴾ [ الآية: ٣ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى : قوله : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾ :

يعني أَنَّ الله أنزل القرآن بالليل، وقد بينا أنّ منه ليليًّا ومنه نهاريًّا ومنه سفريّ وحضريّ، ومنه مَكّي ومَدَني، ومنه سمائي وأرضي، ومنه هوائي؛ والمراد ها هنا ما رُوي عن ابن عباس أنه أُنزِل جملةً في الليل إلى السماء الدنيا، ثم نزل على النبـي نحو ما في عشرين عاماً ونحوها .

المسألة الثانية: قوله: ﴿ مُبَارَكَةٍ ﴾:

البَرَكة: هي النماء والزيادة، وسمّاها مباركة لما يُعْطِي الله فيها من المنازل، ويَغْفِر من الخطايا، ويُقسِّم من الحظوظ، ويبثُّ من الرحمة، ويُنِيل من الخير، وهي حقيقة ذلك وتفسيره.

المسألة الثالثة: تعيين هذه الليلة:

وجهورُ العلماء على أنها ليلةُ القَدْرِ، ومنهم من قال: إنها ليلةُ النصف من شعبان؛ وهو باطلٌ؛ لأن الله تعالى قال في كتابه الصادق القاطع: ﴿ شَهْرُ رَمَضانَ الَّذِي أُنْزِلَ فيه الْقُرْآنُ ﴾ [ البقرة: ١٨٥ ]، فنصّ على أن ميقات نزوله رمضان، ثم عبَّر عن زمانية الليل ها هنا بقوله: ﴿ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ ﴾؛ فمَنْ زعم أنه في غيره فقد أَعْظَم الفِرْية على الله، وليس في ليلة النصف من شعبان حديث يُعَوَّلُ عليه، لا في فَضْلِها، ولا في نَسْخ الآجال فيها، فلا تلتفتوا إليها. 

#### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلاً إِنَّكُمْ مُتَّبَعُونَ ﴾ [ الآية : ٢٣ ]. فيها مسألتان :

المسألة الأولى: السُّرَى:

سَيْرُ الليل. والإدلاج: سير السَّحَر، والإسآد: سيره كله. والتأويب: سير النهار. ويقال: سرى وأَسْرَى، وقد يضاف إلى الليل، قال الله تعالى: ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ﴾ [الفجر: ٤]؛ وهو يُسْرَى فيه، كما قيل: ليل نائم، وهو يُنَام فيه؛ وذلك من اتساعات العرب.

### المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِي لَيْلاً ﴾:

أَمْر بالخروج بالليل، وسَيْرُ الليل يكون من الخوف؛ والخوفُ يكون من وجهين: إما من العدوّ فيتخذ الليل سِتْراً مُسْدلاً، فهو من أستار الله تعالى. وإما مِنْ خوف المشقة على الدواب والأبدان بحرّ أو جَدب، فيتخذ السرى مصلحة من ذلك. وكان النبي ﷺ يسري وُيْدلج ويترفّق ويستعجل قَدْر الحاجة وحسب العجلة<sup>(١)</sup>، وما تقتضيه المصلحة.

وفي جامع الموطأ: « إن الله رفيقٌ يحبُّ الرِّفْقَ، ويرضى به، ويُعين عليه ما لا يعين على العُنْفِ، فإذا ركبتم هذه الدواب العجم فأنزلوها منازلَها، فإنْ كانت الأرض جدبة فانجوا عليها بنِقْيها، وعليكم بسير الليل فإنّ الأرض تُطْوَى بالليل ما لا تطوى بالنهار، وإياكم والتعريس على الطريق فإنه طرقُ الدواب ومأوى الحيات» <sup>(r)</sup>.

### الآية الثالثة

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ شَجَرَةَ الزَّقُومِ . طَعَامُ الأَثِيمِ ﴾ [الآيتان : 22 ، 22].

- (١) في جــ: ويستعجل حسب الحاجة وحسب العجلة.
  - (٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

فيها ثلاث مسائل: المسألة الأولى: الزقُوم:

سورة الدخان الآيتان (٤٣ و٢٤)

كلَّ طعام مكروه، يقال: تزقَّم الرجل إذا تناول ما يكره.

ويحكَى عن بعضهم أنّ الزقُّوم هو التمر والزبد بلسان البربر ، ويا لله ولهذا القائل وأمثاله الذين يتكلمون في الكتاب بالباطل وهم لا يعلمون! -

FOR OUR'ĀNIC THOUGHT

119

المسألة الثانية:

روي أنَّ ابْنَ مسعود أقرأ رجلاً ﴿طعام الأثيم﴾ فلم يَفهمها؛ فقال له: طعام الفاجر، فجعلها الناس قراءةً، حتى روى ابنُ وهب عن مالك قال: أقرأ ابن مسعود رجلاً ﴿ إنَّ شجرة الزقوم طَعَامُ الأثيم﴾ فجعل الرجل يقول: طعام اليتيم، فقال له عبدالله بن مسعود: طعام الفاجر. فقلت لمالك: أترى أن يقول كذلك؟ <sup>(٣)</sup> قال: نعم.

ورَوَى البصريون عنه أنه لا يقرأ في الصلاة بما يروى عن ابن مسعود . وقال ابن شعبان: لم يختلف قولُ مالك إنه لا يصلى بقراءة ابن مسعود ؛ فإنه مَنْ صَلَّى بها أعاد صلاته؛ لأنه كان يقرأ بالتفسير .

وقد بينا القولَ في حال ابن مسعود في سورة آل عمران، ولو صحَّت قراءتُه لكانت القراءةُ بها سنَّة، ولكن الناس أضافوا إليه ما لم يصحّ عنه؛ فلذلك قال مالك: لا يقرأ بما يذكر عن ابن مسعود <sup>(2)</sup>.

والذي صحّ عنه ما في المصحف الأصلي .

فإن قيل: ففي المصحف الأصلي قراءات واختلافاتٌ فبأيّ يُقْرَأً ؟ قلنا: وهي: المسألة الثالثة:

بجميعها بإجماع من الأمة، فها وُضعت إلا لِحِفْظِ القرآن، ولا كُتبت إلا للقراءة بها، ولكن ليس يلزم أن يعين المقروء به منها، فيقرأ بحَرْف أهل المدينة، وأهل الشام،

- ٣) في جـ: أترى أن يقرأ كذلك.
- ٤) في جه: انه ذكر عن ابن مسعود.

١٢٠ ..... وإنما يلزمه ألآ يخرج عنها، فإذا قرأ آيةً بحَـرْفِ أهل المدينة، وقرأ التي و٤٤) وأهل مكة، وإنما يلزمه ألآ يخرج عنها، فإذا قرأ آيةً بحَـرْفِ أهل المدينة، وقرأ التي بعدها بحرف أهل الشام كان جائزاً، وإنما ضَبَطَ أهلُ كل بلدٍ قراءتَهم بناء على مصحفهم، وعلى ما نقلوه عن سلفهم، والكلُّ من عند الله. وقد بينا ذلك في تفسير

قوله عَيْسٍ: « أُنْزِل القرآن على سبعة أحرف، فاقرَؤُوا منه ما تيسّر » <sup>(ه)</sup>.

(0) سبق تخريجه. راجع الفهرس.



# سورة الجاثية (١)

فيها ثلاث آيات

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ آمَنُوا يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ اللهِ لِيَجْزِيَ قَوْماً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ﴾ [الآية: ١٤].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أنَّ رجلاً من المشركين شتم عمر بن الخطاب، فهمَّ أن يَبْطِش به فنزلت الآية. وهذا لم يصحّ<sup>(٢)</sup>.

المسألة الثانية: في إعرابها:

اعلموا \_ وفقكم الله \_ أنّ الخبر لا يصحُّ أن يكون جواب هذا الأمر، وجاء ظاهره ها هنا جواباً مجزوماً، وتقدير الكلام: قل للذين آمنوا [ اغفروا ] <sup>(٣)</sup> يغفروا للذين لا يـرجون أيام الله. وقد بيناه في ملجئة المتفقهين.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ اللهِ ﴾:

يحتمل أن يكون على الرجاء المطلق، على أن تكون الأيامُ عبارةً عن النعم، ويحتمل أن يكون بمعنى الخوف، ويعبَّر بالأيام عن النقم، وبالكلِّ ينتظمُ الكلام.

- (١) في د : سورة الشريعة .
- (٢) انظر : (أسباب النزول للواحدي : ٢١٥ ).
  - (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

فَقَنْنَا الذِي العَالَيَةِ الآية (١٨) فَقَنْنَا الذَي العَالَيةِ الآية (١٨) for our anic thought

### المسألة الرابعة:

هذا من المغفرة وشبهه من الصفح والإعراض منسوخٌ بآيات القتال، وقد بيناه في القسم الثاني من علوم القرآن.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَاكَ علَى شَرِيعَةٍ مِنَ الأَمْرِ فَاتَّبِعْهَا وَلاَ تَتَبَعْ أَهْوَاءَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ﴾ [ الآية: ١٨ ].

فيها ثلاث مسائل:

### المسألة الأولى:

الشريعة في اللغة عبارةٌ عن الطريق إلى الماء ، ضُربت مثلاً للطريق إلى الحقّ لما فيها من عُذُوبة الْمَوْرِد ، وسلامةِ الْمَصْدَر ، وحُسْنه .

**المسألة الثانية: في المراد بها من وجوه الحق:** وفي ذلك أربعة أقوال: الأول: أن الأمر الدين. الثاني: أنه السنة. الثالث: أنه الفرائض. الرابع: النية. وهذه كلمة أرسلها مَنْ لم يتفطّن للحقائق، والأمرُ يَرِدُ في اللغة بمعنيين:

أحدهما بمعنى الشأن، كقوله تعالى: ﴿فَاتَّبِعُوا أَمْرَ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ بِرَشِيدٍ﴾ [ هود: ٩٧ ] .

والثاني أنه أحد أقسام الكلام الذي يقابِلُه النهي، وكلها يصح أن يكون مراداً ها هنا، وتقديره ثم جعلناك على طريقةٍ من الدين، وهي ملَّةُ الإسلام، كما قال تعالى: (تُمَّ أَوْحَيْنَا إلَيْكَ أن اتَّبِعْ مِلَّةَ إبْرَاهِيمَ حَنِيفاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ؟ [النحل: ١٢٣]. موقية الآية الآية (٢١) أليت المعالي ال The prince ghazi trust for our anic thought

ولا خلاف أن الله تعالى لم يغاير بين الشرائع في التوحيد والمكارم والمصالح، وإنما خالف بينها في الفروع بحسب ما علمه سبحانه. **المسألة الثالثة:** 

ظنّ بعضُ مَنْ تكلم في العلم أنَّ هذه الآية دليل على أن شَرْعَ من قبلنا ليس بشرع لنا؛ لأن الله تعالى أفرد النبي عَلَيْكِ وأمّته في هذه الآية بشريعة؛ ولا ننكر أن النبيَّ عَلَيْكِهِ وأمته منفردان بشريعة<sup>(٤)</sup>، وإنما الخلاف فيا أخبر النبيُّ عَلَيْكَه من شَرْع مَنْ قبلنا في معرض المدح والثناء والعِظَة، هل يلزم اتباعُه أم لا؟ ولا إشكال في لزوم ذلك، لما بيناه من الأدلة وقدمناها هنا وفي موضعه من البيان.

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءً مَحْيَاهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ﴾ [ الآية: ٢١ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى : قوله : ﴿ اجْتَرَحُوا ﴾ :

معناه افتعلوا من الجرح؛ وضربَ تأثير الجرح في البدن كتأثير السيئات في الدِّين مَثلاً، وهو مِنْ بَدِيع الأمثال.

المسألة الثانية:

قد بينا معنى هذه الآية في قوله تعالى: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَـلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾؛ [ص: ٢٨]؛ فإنَّها على مساقها؛ فلا وَجْهَ لإعادتها.

 $\star \star \star$ 



# سورة الأحقاف فيها ثلاث آيات

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكٌ في السَّمَوَاتِ، ائْتُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبَلٍ هٰذَا أَوْ أَثَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ﴾ [ الآية: ٤ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في مساق الآية:

وهي أشرف آية في القرآن؛ فإنها استوفت أدلة الشرع عقليّها وسمعيّها؛ لقوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكٌ في السَّمُوَاتِ، فهذه بيان لأدلّة العقل المتعلقة بالتوحيد، وحدوث العالم، وانفراد الباري سبحانه بالقدرة والعلم والوجود والخلق، ثم قال: ﴿التُونِي بِكِتَابٍ مِنْ قَبْلٍ هٰذَا ﴾ على ما تقولون، وهذه بيان لأدلة السمع فإنّ مدرك الحق إنما يكون بدليل العَقْل أو بدليل الشرع حسبا بيناه من مراتب الأدلة في كتب الأصول، ثم قال: ﴿أَوْ أَنَارَةٍ مِنْ عَلْمٍ ﴾، يعني أو عِلْم يُؤثّر، أو يُرُوى ويُنْقَل، وإن لم يكن مكتوباً، فإن المنقول عن الحِفْظ مِثْلُ المنقول عن الكتب.

قال قوم: إن قوله: ﴿ أَوْ أَنَارَةٍ مِنْ عِلْمٍ ﴾ يَعْنِي بذلك عام الخطّ، وهو الضَّرْبُ في التراب لمعرفة الكوائن في المستقبل أو فيا مضى مما غاب عن الضارب، وأسندوا ذلك عن ابن عباس إلى النبي ﷺ ، ولم يصح.

وفي مشهور الحديث أن النبي ﷺ قال: «كان نبيٌّ من الأنبياء يخطّ، فمن وافق خطه فذلك » <sup>(۱)</sup> ولم يصح أيضاً.

170

واختلفوا في تأويله، فمنهم من قال: إنه جاء لإباحة الضرب به؛ لأن بعض الأنبياء كان يفعله، ومنهم من قال: جاء للنهي عنه؛ لأنّ النبيَّ عَلَيْكُمْ قال: « فمن وافق خطه

فذلك». ولا سبيل إلى معرفة طريق النبي المتقدم فيه، فإذاً لا سبيل إلى العمل به: لعمرك ما تَدْرِي الضواربُ بالْحَصَى ولا زاجرات الطَّيْرِ ما الله صانع<sup>(٢)</sup> وحقيقتُه عند أربابه ترجعُ إلى صور الكواكب، فيدلّ ما يخرج منها على ما تدلُّ عليه تلك الكواكب من سَعْد أو نَحْس يحلّ بهم، فصار ظنّاً مبنيًّا على ظن، وتعلّقاً بأمرِ غائب قد دَرست طريقه، وفات تحقيقُه، وقد نهت الشريعةُ عنه، وأخبرت أنّ ذلك مما اختص اللهُ به، وقطعه عن الخلق، وإن كانت لهم قبل ذلك أسبابٌ يتعلقون بها في درك الغيب؛ فإن الله تعالى قد رفع تلك الأسباب، وطمس تيكَ الأبواب، وأفرد نفسه بعلم الغيب؛ فلا يجوز مزاحته في ذلك، ولا تحلُّ لأحدٍ دَعُواه، وطلبه عناء لو لم يكن فيه نهي، فإذ قد ورد النهي فطلبه معصية أو كفر بحسب قَصْد الطالب<sup>(٢)</sup>.

#### المسألة الثالثة:

إن الله تعالى لم يُبْق من الأسباب الدالة على أن الغيب التي أذن في التعلق بها والاستدلال منها إلا الرُّوْيا، فإنه أَذِن فيها وأخبر أنها جزء من النبوّة، وكذلك الفأل. فأما الطِّيرَة والزجر فإنه نهى عنها.

- (١) انظر: (صحيح مسلم، الباب: ٧، حديث: ٣٣ من المساجد، والباب: ٣٥، حديث: ١٢١ من السلام. وسنن النسائي: ١٦/٣. وسنن أبي داود، الباب: ٥٦ من استفتاح الصلاة، والباب: ٣٣ من السلام. ومسند أحد بن حنبل: ٣٩/٢٢. والسنن الكبرى: ٢/٣٥/٢. والدر المنثور: ٣٨/٣.
   وشرح السنة: ٣٦/٣٣. وتفسير القرطى: ١٢/١٩١٢).
  - (٢) انظر: (ديوان لبيد: ١٧٢).
  - (٣) في جـ : بحسب قصد الطلب.

(۲۰) والآية (۲۰) والآية (۲۰) والآية (۲۰) والآية (۲۰)

والفأل هو الاستدلال بما يستمع من الكلام على ما يريد من الأمر إذا كان حسناً، فإن سمع مكروهاً فهو تطيّر، وأمر الشرع بأن يفرح بالفأل، ويمضي على أمره مسروراً به. فإذا سمع المكروه أعرض عنه ولم يرجع لأجله، وقال ـ كما علّمه النبي يُقْيِنْجُ : « اللهم لا طَيْرَ إلا طيرك، ولا خير إلا خيرك، ولا إله غيرك» <sup>(1)</sup>. وقد روي عن بعض الأدباء :

الفـأل والزجـر والكهّــان كلّهــم مضللـون ودون الغَيْــب أَقْفَــالُ وهذا كلام صحيح إلا في الفأل، فإن الشرع استثناهُ، وأمر به، فلا يَقْبَل من هذا الشاعر ما نظمه فيه، فإنه تكلم بجهل؛ وصاحبُ الشرع أعلم وأحكم.

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاَثُونَ شَهْراً ﴾ [ الآية : ١٥ ] .

روي أن امرأةً تزوّجت فولدت لستة أشهر من يوم تزوّجت، فأتي بها عثمان، فأراد أن يَرْجُمَها، فقال ابن عباس لعثهان: إنها إن تخاصمكم بكتاب الله تخصمكم؛ قال الله عز وجل: **﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلاَثُونَ شَهْراً﴾**. وقال: **﴿وَالْوَالِدَاتُ** يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمَّ الرَّضَاعَةَ﴾ [ البقرة: ٣٣٣ ]؛ فالحمْل ستةُ أشهر، وَالفصالُ أربعة وعشرون شهراً؛ فخلّى سبِيلَها.

وفي رواية أنَّ عليّ بن أبي طالب قال له ذلك. وقد تقدم بيانُه في سورة البقرة، وهو استنباطٌ بديع.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُم الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا فَالْيَوْمَ تُجْزَوْنَ عَذَابَ الْهُونَ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكْبِرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَبِمَا كُنْتُمْ تَفْسُقُونَ﴾ [ الآية: ٢٠ ].

(٤) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة الأحقاف الآية (٢٠)

فيها مسألتان:

### المسألة الأولى:

لا خلافَ أنَّ هذه الآية في الكفار بنصّ القرآن، لقوله في أولها : **﴿وَيَوْمَ يُعْرَضُ** الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النَّارِ ﴾، أي فيقال لهم: أذهبْتُم طيباتِكم في حياتكم الدنيا ، يريد أفْنَيْتُمُوهَا في الكُفْرِ بالله ومعصيته، وإن الله أحلَّ الطيبات من الحلال واللذات، وأمر باستعمالها في الطاعات، فصرفها الكفَّارُ إلى الكُفْر فأوعدهم الله بما أخبر به عنهم، وقد يستعملُها المؤمن في المعاصي، فيدخل في وعيدٍ آخر وتناله آية أُخرى برجاء المغفرة، ويرجع أمرُه إلى المشيئة، فينفّذ الله فيه ما علمه منه وكتبه له.

### المسألة الثانية:

روي أن عمر بن الخطاب لقي جابرَ بن عبدالله، وقد ابتاع لحماً بدرهم، فقال له: أما سمعْتَ الله تعالى يقول: ﴿ **أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا﴾؟** 

وهذا عتابٌ منه له على التوسع بابتياع اللحم والخروج عن جلْف الخبز والماء؛ فإن تعاطي الطيبات من الحلال تَسْتشري لها الطباع، وتستمر عليهاً العادة، فإذا فقدتها استسهلت في تحصيلها بالشبهات<sup>(٥)</sup>، وحتى تقعَ في الحرام الْمحْض بغلبة العادة، واستشراه الهوى على النفس الأمَّارة بالسوء، فأخذ عُمَر الأمْر من أوله، وحماه من ابتدائه كما يفعله مثله.

والذي يضبطُ هذا البابَ ويحفظُ قانونَه: على المرء أن يأكلَ ما وجد طيباً كان أو قَفَاراً ، ولا يتكلّف الطيّب ، ويتخذه عادة ؛ وقد كان عَلَيْكَم يشبع إذا وجد ، ويَصْبِر إذا عدم ، ويأكلُ الحلوى إذا قدر عليها ، ويشرب العسلَ إذا اتفق له ، ويأكل اللحم إذا تيسّر ، ولا يعتمده أصلاً ، ولا يجعله دَيْدَناً ، ومعيشةُ النبي عَلَيْكَم معلومةٌ ، وطريقةُ

في جـ: استهلت في تحصيلها بالشهوات.

١٢٨

أصحابه بعده منقولة؛ فأما اليوم عند استيلاء الحرام، وفساد الْحُطَام، فالخلاصُ عسير، والله يَهَبُ الإخلاصَ، ويُعين على الخلاص برحمته.

.... سورة الأحقاف الآية (٢٠)

وقد رُوي أنَّ عمر بن الخطاب قدم عليه ناس من العراق فرأى القومَ كأنهم يتقززون في الأكل، فقال: «ما هذا يا أهل العراق؟ لو شئت أن يُدَهْمَقَ لي كما يُدَهْمَقُ لكم، ولكنا نستبقي من دُنْيانا ما نجده في آخرتنا». ألم تسمعوا أنّ الله تعالى ذكر قوماً فقال: ﴿ **أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ في حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمٌ بِهَا ﴾.** 



سورة محمد فبها ثلاث آبات

GHAZI TRUST

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَرْبَ الرَّقَابِ حَتَّىٰ إِذَا أَثْخَنْتُمُوهُمْ فَشُدَّوا الْوَثَاقَ فَإِمَّا مَنًّا بَعْدُ وإِمَّا فِدَاءً حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَلَرَهَا ذٰلِكَ وَلَوْ يَشَاءُ اللهُ لاَنْتَصَرَ مِنْهُمْ وَلٰكِنْ لِيَبْلُوَ بَعْضَكُمْ بِبَعْضٍ وَالَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ فَلَنْ يُضِلَّ أَعْمَالَهُمْ﴾ [ الآية: ٤ ].

- فيها تسع مسائل:
- المسألة الأولى: في إعرابها:

قال المعربون <sup>(١)</sup> : هو منصوب بفعل مُضْمر دلَّ عليه المصدر ، تقديره فاضْربُوا الرَّقَــابَ ضرْباً . وعندي أنه مقدّر بقولك : اقصدوا ضرْبَ الرقاب ، وكذلك في قوله : ﴿ فَإِمَّا مَنَّا بَعْدُ وإِمَّا فِدَاء ﴾ معناه افعلوا ذلك . وقد بيناه في رسالة الإلجاء .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾:

فيها قولان:

أحدهما : أنهم المشركون؛ قاله ابن عباس . الثاني: كل مَنْ لا عَهْد له ولا ذمة؛ وهو الصحيحُ لعموم الآية فيه.

(١) في جـ: قال المفسم ون.

.. 18.

## المسألة الثالثة: في المراد بقوله عزّ وجل: ﴿ ضَرَّبَ الرَّقَابِ ﴾:

قولان:

أحدهما : أنه القتال؛ قاله السدِّي .

الثاني: أنه قتل الأسير صبراً .

والاظهر أنه في القتال، وهو اللَّقَاء، وإنما نستفيد قتل الأسير صَبْراً مِنْ فعلِ النبي مُلاشِم له وأَمْرِه به.

سورة محمد الآية (٤)

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ إِذَا أَثْخَنْتُمُوهُمْ فَشُدُّوا الوَتَاقَ﴾: قد تقدم تفسيرُه في سورة الأنفال.

المعنى اقتلوهم حتى إذا كَثُر ذلك، وأخذتم مَنْ بقي فأوثقوهم شَدًّا ؟ فإما أن تمنُّوا عليهم فتطلقوهم بغير شيء، وإما أن تفادوهم ــ وهي:

المسألة الخامسة:

كما فعل النبيُّ ﷺ بأبي عزة وبثُمامة.

وقال مقاتل: هو العِتْق، وكذلك روى ابن وهب وابن القاسم عن مالك. والأول أصحّ؛ فإن الإسقاط والترك معنى، والعتق معنى، وإن كان في العتق معنى الترك فليس حُكْمُه.

> **المسألة السادسة: ﴿ حَتَّى تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ﴾:** يعني ثِقَلَها، وعَبَّر عن السلاح به لثقل حملها، وفيه ثلاثة أقوال: أحدها: حتى يؤمنوا ويذهب الكفر؛ قاله الفراء. الثاني: حتى يسلم الخلق؛ قاله الكلبي. الثالث: حتى ينزل عيسى ابن مريم؛ قاله مجاهد.

المسألة السابعة:

سورة محمد الآية (٤) ....

اختلف الناس في هذه الآية هل هي منسوخة أو محكمة ؟

فقيل: هي منسوخة بقوله: ﴿ **فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ﴾** [ التوبة: ٥ ]؛ قاله السدّي.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

131

الثاني: أنها منسوخةٌ في أهل الأوثان؛ فإنهم لا يعاهدون<sup>(٢)</sup> . وقيل: إنها محكمة على الإطلاق؛ قاله الضحاك.

الثالث: أنها مُحْكَمة بعد الإثخان؛ قاله سعيد بن جُبير، لقوله: ﴿ ما كَانَ لِنَبِيٍّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتّى يُثْخِنَ في الأَرْضِ ﴾ [ الأنفال: ٦٢ ] .

والتحقيق الصحيح <sup>(r)</sup> أنها مُحْكَمَة في الأمر بالقتال، حسبا بيناه في القسم الثاني. **المسألة الثامنة: في التنقيح:** 

اعلموا وفقكم الله أنَّ هذه الآية من أمهات الآيات ومحكماتها ؛ أمر الله سبحانه فيها بالقتال، وبَيَّنَ كيفيته كما بينه في قوله تعالى : ﴿ فَاضُرِبُوا فَوْقَ الأَعْنَاق وَاضُرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَان ﴾ [ الأنفال : ١٢ ] حسبا تقدَّم بيانُه في الأَنْفَال ؛ فإذا تمكَنَ المسلم من عُنق الكافر أَجَّهَزَ عليه، وإذا تمكّن من ضَرْبِ يدِه التي يدفعُ بها عن نفسه ويتناولُ بها قتالَ غَيْرِه فعل ذلك به ؛ فإن لم يتمكن إلا ضرب فرسه <sup>(١)</sup> التي يتوصّل بها إلى مراده فيصير حينئذ راجلاً مثله أو دونه ، فإن كان فوقه قصد مساواته ، وإن كان مثله قصد حطّه ، والمطلوب نفسه ، والمآلُ إعلاء كلمة الله تعالى ؛ وذلك لأن الله سبحانه لما أمر بالقتال أولاً ، وعلم أن ستبلغ إلى الإثخان والغلبة بيَّن سبحانه حكم الغَلبة بشدً الوثاق ، فيتخير حينئذ المسلمون بين المن والفداء . وبه قال الشافعي .

وقال أبو حنيفة: إنما لهم القَتْلُ والاسترقاق؛ وهذه الآية عنده منسوخةٌ.

- (٢) في جـــ فإنهم لا يفادون.
- (٣) في جـ: والتحقيق والصحيح.
- (٤) في جـ : فإن لم يتمكن ضرب فرسه.

موالية (٤) معد الآية (٤) معد الآية (٤) THE PRINCE CHAZLERIST. مورة محمد الآية (٤) FOR QURANIC THOUGHT

والصحيحُ إحكامها؛ فإن شروط النسخ معدومة فيها من المعارضة، وتحصيل المتقدم من المتأخر، وقوله: ﴿ **فَإِمَّا تَمْقَفَنَّهُمْ فِي الْحَرْبِ فَشَرِّدَ بِهِمْ مَنْ خَلْفَهُمْ لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ**﴾ [ الأنفال: ٥٧ ]؛ فلا حجةَ فيه؛ لأنَ التشريد قد يكون بالمنّ والفداء والقتل، فإنَّ طوق المنن يُثْقِل أعناقَ الرجال، ويَذْهب بنفاسة نفوسهم، والفِدَا يُجْحف بأموالهم؛ ولم يزل العباس تحت ثقل فداء بدْرٍ حتى أدّى عنه رسولُ الله يَتَلِيَّهِ

وأما قوله: ﴿ اقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ﴾ فقد قال: وأحْصُروهم؛ فأمر بالأخذ كما أمر بالقتل.

فإن قيل: أمر بالأخذ للقتل.

قلنا: أو للمَنْ والفِداء. وقد عضدت السنة ذلك كلَّه؛ فروى مسلم أنَّ النبي ﷺ أخذ من سلمة بن الأكْوَع جاريةً ففدى بها ناساً من المسلمين، وقد هبط على النبي ﷺ مِنْ أهل مكة قومٌ، فأخذهم النبيُّ ﷺ ومنّ عليهم، وقد منّ على سَبْيِ هَوَازِن، وقتل النضر بن الحارث صبراً فقالت أخته قُتَيْلَة ترثيه:

مِنْ صُبْح خامسةٍ وأنْـتَ مُـوَفَّـقُ سا راكساً إنَّ الأثسلَ مَظنَّةً أَبْلِـغْ بهــا مَيْتــاً بِــأَنَّ تحيَّـــةً ما إنْ تَزَالُ بها النجائبُ تَخْفقُ جادت بواكِفِهـا وأُخـرى تَخْنُـقُ منى إليه وعَبْـرَةً مسفـوحـةً إنْ كـان يسمـع ميـت أو ينطـــقُ فلسمعن النضر إن ناديتُه في قَوْمِها والفَحْلُ فَحْلٌ مُعْرِقُ أمحمد، ولأَنْــتَ ضِــنْءُ كَــريمةٍ منَّ الفتى وهُـوَ المغِيظُ المُحْنَــقُ ما کان ضرَّكَ لـو منَنْتَ ورُبَّما بأعز ما يُغْلِى به من ينفق لو كنت قابل فدية لفديته وأحقّهم لـو كـان عِتْــق يُعتــق والنصرُ أقرب مَـنْ أسرْتَ قـرابـةً لِلهِ أرحــامٌ هنــاك تشقّــق ظَلّت رمّاحُ بني أبيه تَنُوشُه رَسْفَ المقيّد، وهو عان مُوثَـقُ<sup>(ه)</sup> صَبْـراً يُقَــادُ إلى المنيــةِ مُتْعَبِــاً

فالنظر إلى الإمام حسبا بيناه في مسائل الخلاف.

(٥) انظر: (سیرة ابن هشام: ٢/٤٢٠).

وأما قوله تعالى: ﴿ حَتَّىٰ تَضَعَ الْحَرْبُ أَوْزَارَهَا ﴾ فمعناه ـ عند قوم ـ حتى تضَعَ الحَرْبُ آثامَها، يريدونَ بأنْ يسلَمَ الكُلُّ، فلا يبقى كافِر ؛ ويؤول معناه إلى أَنْ يكونَ المرادُ حتى ينقطِعَ الجِهاد؛ وذلك لا يكونُ إلى يوم القيامة؛ لقوله عَيْلِيَّهِ : « الخيلُ معقودٌ في نواصيها الخير إلى يوم القيامة » <sup>(٦)</sup> ؛ الأَجْر والمغنم.

ومن ذكر نزول عيسى ابن مريم فإنما هو لأجل ما رُوي أنه إذا نزل لا يَبْقَى كافِرٌ من أهل الكتاب ولا جزية، ويمكن أن يَبْقَى مَنْ لا كتاب له، ولا يقبل منه جزْيَةٌ في أصح القولين <sup>(v)</sup> . وقد بَيَّنَّـا ذلك في كتب الحديث.

المسألة التاسعة: في تَتْمِم القول:

قال الحسن وعطاء : في الآية تقديمٌ وتأخير : المعنى فَضَرْب الرقاب حتى تضعَ الحرب أوزارها ، فإذا أثخنتموهم فشُدُّوا الوثاق. وليس للإمام أن يقتل الأسيرَ .

وقد رُوِي عن الحجاج أنه دفع أسيراً إلى عبدالله بن عُمر ليقتلَه، فأبى وقال: ليس بهذا أمَرَنا الله، وقرأ: حتى إذا أَثْخَنْتُموهم فشُدُّوا الوَثَاق.

قلنا : قد قاله رسول الله ﷺ وفَعَله ، وليس في تفسير الله للمنّ والفداء <sup>(٨)</sup> مَنْعٌ من غيره ؛ فقد بَيَّن اللهُ في الزنا حكم الجَلْد ، وبَيَّن النبيُّ ﷺ حكم الرَّجْم ؛ ولعل ابن عُمر كرِهَ ذلك مِنْ يد الحجاج فاعتذر بما قال ، وربك أعلم.

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾ [الآية: ٣٣].

اختلف العلماء فيمن افتتح نافلةً من صَوْمٍ أو صلاة، ثم أراد تركها، قال الشافعي:

- (٦) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (٧) في جــ: في أصح الأقوال.
- ٨) في جـ: وليس في تفسير الله لكم الفداء.

له ذلك. وقال مالك وأبو حنيفة: ليس له ذلك؛ لأنه إبطالٌ لعمله الذي انعقـد له. وقال الشافعي: هو تطوُّع فإلزامه إياه يخْرجه عن الطواعية.

قلنا : إنما يكونُ ذلك قبل الشروع في الفعل ، فإذا شرع لزمه كالشروع في المعاملات.

الثاني: أنه لا تكونُ عبادة ببعض رَكْعة ولا ببعض يوم في صوم؛ فإذا قطع في بعض الركعة أو في بعض اليوم إنْ قال: إنه يعتَدّ به فقد ناقض الإجماع <sup>(١)</sup> ، وإن قال: إنه ليس بشيء فقد نقض الإلزام <sup>(١٠)</sup> ، وذلك مستَقْصى في مسائل الخلاف.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ فَلاَ تَهِنُوا وتَدْعُوا إِلَى السَّلْمِ وَأَنْتُمُ الْأَعْلَوْنَ وَاللهُ مَعَكُمْ وَلَنْ يَتِرَكُمْ أَعْمَالَكُمْ﴾ [ الآية: ٣٥ ]. وقد بينًا حكم الصُلح مع الأعداء في سورة الأنفال. وقد نهى الله تعالى [ هاهنا ] <sup>(١١)</sup> عنه مع القَهْرِ والغَلَبة للكفار ، وذلك بَيّن ، وإن الصلح إنما هو إذا كان له وَجْهٌ يحتاج فيه إليه ، ويفيد فائدة ، والله أعلم لا ربَّ غيره ، ولا خَيْرَ إلا خيره.

\* \* \*

- (٩) في جـ : وإن قلنا إنه يعيد به فقد نقض الاجماع.
  - (١٠) في جـ: فقد نقض الالتزام.

172

(١١) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.



سُورة الفتح فيها خس آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ مِنَ الْأَعْرَابِ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيد تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ، فَإِنْ تُطِيعُوا يُؤْتِكُمُ اللَّهُ أَجْراً حَسَناً وَإِنْ تَتَوَلَّوْا كَمَاً تَوَلَّيْتُمٌ مِنْ قَبْلُ يُعَذِّبْكُمْ عَذَاباً أَلِياً﴾ [ الآية: ١٦ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ قُلْ لِلْمُخَلَّفِينَ ﴾ :

قيل: هم الذين تخلَّفُوا عن الحُدَيْبية، وهم خمس قبائل: جُهَينة، ومُزَينة، وأَشْجع، وغِفَار، وأسلم: ﴿ **سَتُدْعَونَ إِلَىٰ قَوْمٍ أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ** ﴾ وهي:

المسألة الثانية:

وفي تعيينهم ثلاثة أقوال: أحدها : أنهم فارس والرُّوم . الثاني: أنهم بنو حَنِيفة مع مُسَيَّلِمة الكذَّاب. الثالث: أنهم هَوَازن وغَطفان يوم حُنين؛ تُقَاتِلُونَهُمْ أَوْ يُسْلِمُونَ؛ وهذا يدلُّ على أنهم باليامة لا بفارس ولا بالرّوم، وهي:

المسألة الثالثة:

لأنَّ الذي تعيَّن عليه القتال حتى يسلم من غير قبول جزيةٍ هم العرب في أصحِّ الأقوال والمرتدُّون. فأما فارسُ والرُّوم فلا يقاتلون حتى يُسلموا؛ بل إنْ بذلوا الجزية قُبلت منهم، وجاءت الآيةُ معجزةً للنبي ﷺ وإخباراً بالغيب الآتي، وهي:

۲۵) سورة الفتح الآية (۱۷) والآية (۲۵)

المسألة الرابعة:

ودلَّت على إمامة أبي بكر وعمر ، وهي:

المسألة الخامسة:

لأنّ الداعيَ لهم كان أبا بكر في قتال بني حنيفة، وهو استخلف عمر، وعُمَرُ كان الدَّاعِي لهم إلى قتال فارس والروم، وخرج عَلِيٌّ تحت لوائه، [ وأخذ سَهْمَه من غنيمته واستولد حنيفة الحنفية ولده محمداً ] <sup>(۱)</sup>، ولو كانت إمامةً باطلة وغنيمةً حراماً لما جاز عندهم وَطْء عَلِيَّ لها؛ لأنه عندهم معصوم من جميع الذنوب.

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ عَلَى الْأَعْمَىٰ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْأَعْرَجِ حَرَجٌ وَلاَ عَلَى الْمَرِيض حَرَجٌ، وَمَنْ يُطِع اللهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ وَمَنْ يَتَوَلَّ يُعَذِّبُهُ عَذَاباً أَلِياً ﴾ [ اَلآية: ١٧ ].

وقد تقدم في سورة النُّور بيانها ، والمراد بها هـ ا هنا الجهاد .

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَصَدَّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَالْهَدْيَ مَعْكُوفاً أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ وَلَوْلاً رِجَالٌ مُؤمِنُونَ وَنِسَاءً مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَنُّوهُمْ فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُم مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْمَ لِيُدْخِلَ اللهُ فِي رَحْمَتِهِ مَنْ يَشَاءُ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِياً ﴾ [ الآية : ٢٥ ].

فيها خمس مسائل:

(1) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ هُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا ﴾:

يعني قريشاً بغير خلاف<sup>(٢)</sup>؛ لأنّ الآية نزلت فيهم، والقصة مخصوصة بهم؛ فلا يدخل غيرهم معهم؛ منعوا النبيَّ ﷺ مِنْ دخول مكة في غَزْوَة الحُدَيْبية، ومنعوا الْهَدْيَ وحبسوه عن أن يَبْلُغَ مَحِلَّه؛ وهـذا كـانـوا لا يعتقـدونـه، ولكنهـم حملتهـم الأَنفَة<sup>(٣)</sup>، وَدَعَتْهم حَمِيَّةُ الجاهلية إلى أن يفعلوا ما لا يعتقدونه ديناً<sup>(١)</sup>، فوبّخهم الله على ذلك، وتوعَدَهم عليه، وأدخل الأنس على رسول الله ﷺ ببيانه ووَعْدِه. **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ أَنْ يَبْلُغَ مَحِلَّهُ ﴾:** 

فيه قولان:

أحدهما : منجره.

الثاني: الحرَم؛ قاله الشافعي.

وكان الهَدْيُ سبعين بدَنة، ولكن الله بفَضْله جعل ذلك الموضع محلا للعذر، ونحره النبي عَظِيلَةٍ وأصحابه فيه بإذن الله تعالى وقَبُوله وإبقائه سنّة بعده لمن حُبس عن البيت وصُدَّ كما صُدَّ رسول الله عَظِيلَةٍ حسبا بيناه في تفسير سورة البقرة.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَلَـوْلاَ رِجَـالٌ مُـؤْمِنُـونَ وَنِسَـا ٌ مُـؤْمِنَـاتٌ لَـم تَعْلَمُوهُمْ ﴾:

بمكة، فخيفَ وَطُؤكم لهم بغير علم لأَدْخلناكم عليهم عنْوَةً، وملّكناكم البلد قَسْراً، ولكنا صُنَّا مَن كان [فيها]<sup>(٥)</sup> يكتُمُ إيمانَه خوفاً، وهذا حُكْمُ الله وحِكْمَته، ولا اعتراض عليه فيه؛ فإنه قادر على كل شيء، فإذا فعل بعضه لم يكن عن عَجْز؛وإنما هو عن حكمة.

- ۲) في جـ : يعنى قريشاً بلا خلاف.
  - (٣) في د: ولكنه حملتهم الأنفة.
  - ٤) في د : ما لا يعتقدونه ذنباً.
- ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ بِغَيْرٍ عِلْمٍ ﴾:

تفضيل للصحابة، وإخبارٌ عن صفتهم الكريمة من العِفَّةِ عن المعصية، والعصمةِ عن التعدّي، حتى إنهم لو أصابوا مِن أولئك أحداً لكان من غير قَصْد، وهذا كما وصفت النملة عن جُنْد سليان في قولها: ﴿لاَ يَحْطِمَنَّكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ﴾ [النمل: ١٨] حسبا بيناه في سورة النمل. المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿لَوْ تَزَيَّلُوا ﴾:

يَعْنِي المؤمنين منهم لَعَذَّبْنَا الذين كفروا منهم عذاباً ألياً . تنبيه على مراعاة الكافر في حُرْمَةِ المؤمن إذا لم تمكن إذايةُ الكافر <sup>(٦)</sup> إلا بإذاية المؤمن .

وقال أبو زَيْد : قلت لابن القاسم : أرَأَيْتَ لو أن قوماً من المشركين في حِصْنٍ من حصونهم حصرهم أهلُ الإسلام، وفيهم قومٌ من المسلمين أسارى في أيديهم ؛ أيحرق هذا الحصن أم لا يحرق؟

قال: سمعت مالكاً – وسُئل عن قوم من المشركين [ يَرْمُون ] <sup>(v)</sup> في مراكبهم أخذوا أسارى من المسلمين، [ وأدركهم أَهلُ الإسلام فأرادوا أنْ يحرقوهم ومراكبهم بالنار ] <sup>(م)</sup> ومعهم الأسارى في مراكبهم، قال: فقال مالك: لا أرى ذلك، لقوله تعالى لأهل مكة: **﴿ لَوْ تَزَيَّلُوا لَعَذَّبْنَا الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَاباً أَلِياً ﴾.** 

وقال جماعة: إنّ معناه لو تَزَيَّلُوا عن بطون النساء وأصلاب الرجال. وهذا ضعيف؛ لقوله تعالى: ﴿ أَنْ تَطَنُوهُمْ فَتُصِيبَكُمْ مِنْهُمْ مَعَرَّةٌ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾، وهو في صُلْب الرجل لا يوطأ ولا تصيب منه مَعَرَّة، وهو سبحانه وتعالى قد صرَّح فقال: ﴿ وَلَوْلاً رِجَالٌ مُؤْمِنُونَ وَنِسَاءً مُؤْمِنَاتٌ لَمْ تَعْلَمُوهُمْ أَنْ تَطَنُوهُمْ ﴾، وذلك لا ينطلقُ على ما في بَطْن المرأة وصُلْب الرجل؛ وإنما ينطلقُ على مِثْل الوليد بن الوليد، وسلَمة بن هشام، وعَيَّاش بن أَبي رَبِيعة، وأبي جَنْدَل بن سهيل، وكذلك قال مالك.

- (٦) في جــ: إذ لا يمكن إذاية الكافر.
- (٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- ٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

mer e prince ghazi trust 🦉 سورة الفتح الآية (٢٧) بين الفتح الآية (٢٧)

وقد حاصرنا مدينة للروم ، فحبس عنهم الماء، فكانوا يُنزلون الأسارى يستقون لهم الماء، فلا يقدر أحَدٌ على رَمْيهم بالنبل، فيحصل لهم الماء بغير اختيارنا.

وقد جوَّز أبو حنيفة وأصحابه والثوري الرمْيَ في حصون المشركين، وإن كان فيهم أسارى المسلمين وأطفالهم، ولو تترس كافر بولد مسلم رُمي المشرك وإن أُصيب أحَدٌ من المسلمين فلا دِيَةَ فيه ولا كفارة.

وقال الثوري: فيه الكفارة ولا دية له .

وقال الشافعي بقولنا. وهذا ظاهر؛ فإن التوصل إلى المباح بالمحظور لا يجوز، ولاسيا بروح المسلم، فلا قولَ إلا ما قاله مالك، والله أعلم.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرَّوْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرَام إِنْ شَاءَ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُوُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِين لاَ تَخَافُونَ فَعَلِمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُون ذٰلِكَ فَتْحاً قَرِيباً﴾ [الآية: ٢٧].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيَا بِالْحَقِّ ﴾:

وكان رسولُ الله ﷺ يرى أنه يدخلُ مكة ويطوف، فأنذر أصحابه بالعُمرة، وخرج في ألفٍ وأربعمائة من أصحابه، ومائتي قُرَشيّ، حتى أتى أصحابه، وبلغ الحديبية فصدة المشركون وصالحوه أن يدخل من العام المقبل بسلاح الراكب بالسيف والفَرس. وفي رواية : بجلبّان السلاح – وهو السيف في قرابه، فسُميت عُمْرة القضية، لما كتب رسول الله ﷺ بينهم من القضية، وسُميت عُمْرة القضاء؛ لأن رسول الله ﷺ قضاها من قابل. وسميت عمرة القِصاص لقوله تعالى : ﴿ الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامُ وَالحُرُمَاتُ قِصَاصٌ ﴾ [ البقرة : ١٩٤ ]، أي اقتصصتم منهم كما صَدَّوكَم؟ فارتاب المنافقون، ودخل الهمُ على جماعةٍ من الرفعاء من أصحابه، فجاء عُمر بن الخطاب إلى أبي بكر الصديق رضي الله عنهما، فقال له: ألم يَقُلْ رسول الله يَتَسَبَّم : إنه داخل البيت فمُطَوِّف به! قال: نَعَمْ، ولكن لم يَقُل العام، وإنه آتِيهِ فمُطَوِّفٌ به. وجاء رسولَ الله يَتَسَبَّم فقال له مِثْلَ ما قال لأبي بكر، وراجعه رسولُ الله يَتَسَبَّم بمراجعة أبي بكر. قال عُمر بن الخطاب: فعملت لذلك أعمالاً – يعني من الخير – كفارةً لذلك التوقّف الذي داخله حين رأى النبي يَتَسَبَّم وقد صُدّ عن البيت، ولم تخرج رؤياه في ذلك العام.

THE سورة الفتح الآية (٢٩)

المسألة الثانية:

۱٤۰

فلما كان في العام القابِل دخله رسولُ الله عَيَّالِهُمْ وأصحابه آمنين فحلَّقوا وقصَّروا .

وفي الصحيح أن معاوية أخذَ مِنْ شَعر رسول الله ﷺ على المَرْوَة بمشْقَص وهذا كان في العُمْرة لا في الحج؛ لأنّ النبي ﷺ حلق في حجَّتِه، وأقام بها ثلاثة أيام، فلما انقضت الثلاث أراد أن يَبْنِي بميمونة بمكة فأبوا ذلك على رسول الله ﷺ ، فبنى بها بسَرف، وكذلك روى ابن القاسم عن مالك في ذكر ميمونة خاصة مما تقدَّم ذكره.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَعاً سُجَّداً يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِنَ اللهِ وَرِضْوَاناً سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ، ذٰلِكَ مَثْلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثْلُهُمْ فِي الْإِنْجِيلِ كَزَرْعٍ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزَّرَّاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَد اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْراً عَظِياً ﴾ [الآية: ٢٩].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

يعني علامتهم، وهي سيما وسيميا، وفي الحديث قال النبي ﷺ : « لكم سِيما ليست لغيركم من الأمم؛ تأتون يوم القيامة غُرًّا محجَّلين من آثار الوضوء ». رُويت في هذا الحديث بالمد والقصر .

سورة الفتح الآية (٢٩)

المسألة الثانية: في تأويلها:

وقد تؤوّلت على ستة أقوال: الأول: أنه يوم القيامة. الثاني: ثَرَى الأرض؛ (١) قاله ابن جُتَر. الثالث: تَبدو صلاتهم في وجوههم؛ قاله ابن عباس. الرابع : أنه السَّمْت الحسن ؛ قاله ابن عباس والحسن . الخامس: أنه الخشوع؛ قاله مجاهد. السادس: أنه مَنْ صلَّى بالليل أصبحَ وجهه مصفَرًّا ؛ قاله الضحاك. وقد قال بعض العلماء: من كثُرَتْ صَلاتُه بالليل حسُنَ وجْهُه بالنهار .

121 .

ودسَّه قومٌ في حديث النبيّ ﷺ على وَجْه الغَلَط، وليس للنبي ﷺ فيه ذكر بحرف.

وقد قال مالك فيا روى ابْنُ وهب عنه: سياهم في وجوههم من أثَرِ السجود، ذلـك مما يتعلق بجباههم من الأرض عند السجود؛ وبه قال سَعيد بن جبير.

وفي الحديث الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ صلَّى الصَّبْحَ إحدى وعشرين من رمضان، وقد وَكَف المسجد، وكان على عَرِيش، فانصرف النبيُّ ﷺ من صلاته وعلى جبهته وأرنبته أَثَرُ الماء والطين.

وفي الحديث الصحيح عن رسول الله ﷺ : « يأمر الله الملائكة أن يخرجوا مِنَ النار مَنْ شَهدَ أَنْ لا إلٰهَ إلا الله، فيعرفونه بعلامة أَثَرِ السجود ». وحَرَّم الله تعالى على النار أَنْ تأكلَ من ابن آدم آثارَ السجود .

وقد روى منصور عن مجاهد قال: هو الخشوع.

٩) في جـ: ندى الأرض.

قلت: هو أثر السجود، فقال: إنه يكون بين عينيه مثل ركبة العنز، وهو كما شاء الله.

121

THE PR بمرورة الفتح الآية (٢٩)

وقال علماءُ الحديث: ما مِنْ رجل يطلب الحديث إلاّ كان على وجهه نضرة؛ لقول النبي عَلَيْكِمْ: « نَضَّرَ الله امرأَ سمع مَقَالتي فوَعَاها فأَدَاها كما سمعها . . الحديث » <sup>(١٠)</sup> .

(١٠) انظر: (مسند أحد بن حنبل: ٢٢/٤ . والمستدرك: ١٦/١ . مجمع الزوائد: ١٣٩/١ . شرح السنة:
 ٢٣٦/١ . مشكاة المصابيح: ٢٢٨ . المعجم الكبير: ١٧٢/٤ . المعجم الكبير للطبراني: ١٣١/٢ .
 ٢٣٦/١ . مشكاة المصابيح: ٢٢٨ . المعجم الكبير: ١٧٢/٤ . المعجم الكبير للطبراني: ١٣١/٢ .
 ٢٣٦/١ . مشكاة المصابيح: ٢٢٨ . المعجم الكبير: ١٧٢/٤ . المعجم الكبير للطبراني: ١٣١/٢ .
 ٢٣٦/١ . مشكاة المصابيح: ٢٢٨ . المعجم الكبير: ١٧٢/٤ . المعجم الكبير للطبراني: ١٣١/٢ .
 ٢٣٦/١ . مشكاة المصابيح: ٢٨٦/٢ . سنن الترمذي: ٢٦٥٧ . دلائل النبوة للبيهقي: ٢/١٥٥ .
 وسنن ابن ماجة : ٢٣٦ . وسنن الدارمي: ١٥/١ . والكامل لابن عدي: ٣/٦٢٨ . أمالي الشجري :
 ٢٤/١ .



سورة الحجرات فيها سبع آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللهِ وَرَسُولِهِ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ الله سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [ الآية: ١ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيه خمسة أقوال:

الأول: أن قوماً كانوا يقولون لو أنزل فيّ كذا وكذا ، فأنزل الله هذه الآية ؛ قاله قتادة.

الثاني: نُهُوا أن يتكلَّمُوا بين يدي كلامه؛ قاله ابن عباس.

الثالث: لا تَفْتَاتُوا على الله ورسوله في أَمْرٍ حتى يقضي الله على لسان رسول ِ الله مَالِنَّهُ ما يشاءُ ؛ قاله مجاهد .

الرابع: أنها نزلَتْ في قوم ِ ذَبَحُوا قبل أن يُصَلِّيَ النبيُّ ﷺ ؛ فأمرهم أن يُعيدوا الذبح؛ قاله الحسن.

وفي الصحيح أن النبي ﷺ قال [ لأصحابه في ] <sup>(١)</sup> يوم الأضحى: « مَنْ ذبح قبل الصلاة فإنما هو لحم قدّمه لأهله »؛ فقام أبو بُرْدَة بن نِيَار خال البَرَاءِ بن عازب، فقال: يا رسولَ الله، هذا يومٌ يُشْتَهى فيه اللحم، وإني ذبحتُ قبل أن أُصَلِّيَ، وعندي عَنَاق جَذعة خيرٌ مِنْ شاتيْ لحم. فقال: « تجزئك، ولن تجزىء عن أحدٍ بعدك ».

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

۱٤٤ ...... ١٤٤ ...... الحجرات الآية (١) EPRINGE GHAZI TRUST

الخامس: لا تقدِّموا أعمالَ الطاعة قبل وقتها ؛ قاله الزجاج<sup>(٢)</sup> . المسألة الثانية:

قال القاضي: هذه الأقوالُ كلها صحيحة تدخل تحت العموم، فالله أعلم مــا كان السبب المثير للآية منها، ولعلها نزلَتْ دُونَ سبب. **المسألة الثالثة:** 

إذا قلنا : إنها نزلت في تقديم [ النحر على الصلاة وذَبح الإمام سيأتي ذلك في سورة الكوثر إن شاء الله تعالى .

#### المسالة الرابعة:

إذا قلنا إنها نزلت في تقديم ]<sup>(٦)</sup> الطاعات على أوقاتها فهو صحيح؛ لأنّ كل عبادة مؤقتة بميقات لا يجوز تقديمُها عليه، كالصلاة والصوم والحج، وذلك بَيّن، إلا أنَّ العلماءَ اختلفوا في الزكاة لَمَّا كانت عبادةً مالية، وكانت مطلوبةً لمعنى مفهوم؛ وهو سَدَّ خَلَّة الفقير، ولأن النبيَّ مُتَاليَّه استعجل من العباس صدقةَ عامين، ولِمَا جاء من جَمْع صدقة الفطر قَبْلَ يوم الفطر حتى تُعْطَى لمستحقها يوم الوجوب، وهو يوم الفطر؛ فاقتضى ذلك كلّه جوازَ تقديمها.

وقال أبو حنيفة والشافعي: يجوز تقديمُها لعام ولاثنين.

فإن جاء رأْسُ العام والنِّصَابُ بحاله وقعت موقعها ، وإن جاء رَأْسُ الحول وقد تغَيّر النصابُ تبيَّن أنها صدقة تطوع .

وقال أشهب: لا يجوز تقديمُها على الحول لحظة، كالصلاة، وكأنه طرد الأصل في العبادات، فرأى أنها إحدى دعائم الإسلام، فوفّاها حقَّها في النظام وحسن الترتيب.

ورأىسائر علمائنا أنَّ التقديم اليسير فيها جائز؛ لأنه معفوٌّ عنه في الشرع، بخلاف الكثير.

- (٢) انظر: (أسباب النزول للسيوطي: ١٥٥. وأسباب النزول، للواحدي: ٢١٨).
  - (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

120

وما قاله أَشهبُ أصحّ، فإن مفارقةَ اليسير الكثير في أصول الشريعة صحيح، ولكنه لِمَعَان تختصٌّ باليسير دون الكثير، فأما في مسألتنا فاليوم فيه كالشهر والشهر كالسنة، فإما تقديم كليّ كما قال أبو حنيفة والشافعي، وإما حِفْظُ العبادة وقَصْرُها على ميقاتها كما قال أشهب وغيره، وذلك يقْوَى في النظر. والله أعلم.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ لاَ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَي اللهِ وَرَسُولِه ﴾:

أَصْلٌ في تَرْكِ التعرَّض لأقوال النبي عَلَيْتُهُ ، وإيجاب اتّباعه ، والاقتداء به ، ولذلك قال<sup>(٤)</sup> النبي عَلَيْتُهُ في مَرضه : « مُرَوا أبا بكر فليصلِّ بالناس » . فقالت عائشة لحَفْصَة : قُولي له : إن أبا بكر رجل أسيف ، وإنه متى يَقُمْ مقامك لا يُسْمِع الناس من البكاء ، فَمُرْ عليَّا فليصلِّ بالناس . فقال النبي عَيَيْتَهُم : « إنكنَ لأَنتنَ صواحِبُ يوسف ، مُرُوا أبا بكر فليصلِّ بالناس » .

يعني بقوله: صواحب يوسف الفتنة بالردّ عن الجائز إلى غير الجائز . وقد بيناه في شرح الحديث بياناً شافياً .

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْت النَّبِيِّ وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقُوَلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُم لِبَعْض أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لاَ تَشْعُرُونَ﴾ [الآية: ٢].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

ثبت في الصحيح عن ابن عمر قال: كاد الخيِّران أَنْ يهلكا: أبوبكر وعمر،رفعا أصواتَهها عند النبي ﷺ حين قدم عليه رَكب بني تمم، فأشار أحدهما بالأقرع بن حابس أخي بني مُجَاشع، وأشار الآخَرُ برجل آخر، قال نافع عنه: لا أحفَظُ اسمَه،

(٤) في د: وكذلك قال.

١٤٦

فقال أبو بكر لعمر : ما أردتَ إلا خِلاَفي . قال : ما أردت ذلك ، فارتفعت أصواتهما في ذلك ، فأنزل الله تعالى : **﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَـرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَرْقَ صَوْتِ** النَّبِيِّ . . ﴾ الآية . قال ابْنُ الزَّبير : فما كان عُمر يسمعُ رسولَ الله يَتَلِيَّكُم [ بعد هذه الآية ] <sup>(0)</sup> حتى يستَفْهِمه <sup>(1)</sup> .

سورة الحجرات الآية (٦)

## المسألة الثانية:

حُرمة النبي عَلَيْكُم ميتاً كحُرْمته حياً، وكلامُهُ المأثور بعد موته في الرَّفْعَة مثلُ كلامه المسموع من لَفْظِه ؛ فإذا قرئ كلامُه وجب على كلِّ حاضر ألا يرفع صوتَه عليه ، ولا يعْرض عنه ، كما كان يلزمه ذلك في مجلسه عند تلفُّظه به ، وقد نبَّه اللهُ تعالى على دوام الحرمة المذكورة على مرور الأزمنة بقوله تعالى : **﴿وإذَا قُرِئَ القُرْآنُ فَاسْتَمِعُوا لَهُ وأَنْصِتُوا ﴾** [ الأعراف : ٢٠٤ ] . وكلامُ النبيِّ عَلَيْكَمُ من الوَحْي وله من الحُرْمَة مثلُ ما للقُرآن إلا معاني مستثناة ، بيانُها في كُتب الفقه ، والله أعلم.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينِ آمَنُوا إِنْ جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهَالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَادِمِينَ﴾ [الآية: ٦].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رُوِي أَنَّ النبي عَيَّلِيَّهِ بعث الوَلِيدَ بن عُقْبة مُصَدَّقاً إلى بني المصْطَلَق، فلما أبصروه أقبلوا نَحْوه فهابهم ورجع إلى النبيّ عَيَّلِيَّهِ، فأخبره أنهما ارتدَّوا عن الإسلام. فبعث خالدَ بن الوليد، وأمره أن يتثبَّت ولا يَعْجَل، فانطلق خالد حتى أتاهم ليلاً، فبعث عيونَه، فلما جاؤواأخبروا خالداً أنهم متمسكون بالإسلام، وسمعوا أذانهم وصلاتهم، فلما أتاهم خالد، ورأى صحة ما ذكروه عاد إلى النبيّ عَيَّلِيَّهِ فأخبره، ونزلت هذه

- ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٦) انظر: (أسباب النزول للسيوطي: ١٥٦. وأسباب النزول للواحدي: ٢١٨).

مورة الحجرات الآية (C) ألك فرفينا لارتجاري النكر العالي For QURANIC THOUGHT

الآية. ففي رواية أن النبي عَلَيْهُم كان يقول: « العَجَلة من الشيطان والتأني من الله » <sup>(٧)</sup>. المسألة الثانية:

من ثبت فِسقُه بطل قوله في الأخبار إجماعاً؛ لأن الخبر أمانة، والفسق قرينة تبطلها، فأما في الإنسان على نفسه <sup>(٨)</sup> فلا يبطل إجماعاً.

وأما في الإنسان على غيره فإن الشافعي قال: لا يكون وليا في النكاح. وقال أبو حنيفة ومالك: يكون وَلِيّا؛ لأنه يلي مالها فَيَلي بُضْعَها، كالعدل، وهو وإن كان فاسقاً في دينه إلا أن غيرته موفرة، وبها يحمي الحريم، وقد يبذل المال ويصون الحرمة، فإذا ولى المال فالبُضْع أولى.

المسألة الثالثة:

ومن العَجَب أن يجوِّز الشافعي ونظراؤه إمامة الفاسق ومَن لا يؤتمن على حَبَّة مال كيف يصح أن يؤتمن على قِنْطار دين؛ وهذا إنما كان أصله أنَّ الولاة [ الذين كانوا يصلُّون بالناس ] <sup>(٢)</sup> لما فسدت أديانهُم، ولم يمكن تَرْكُ الصلاة وراءهم، ولا استُطيعت إزالتهم صُلِّيَ معهم وورَاءَهم، كما قال عثمان: الصلاة أحسَنُ ما يفعلُ الناسُ، فإذا أحسنوا فأحْسِنْ معهم، وإذا أساؤوا فاجْتَنِبْ إساءتَهُمْ؛ ثم كان من الناس مَنْ إذا صلَّى معهم تَقِيَة أعادوا الصلاة لله. ومنهم مَنْ كان يجعلها صلاته. وبوجوب الإعادة أقولُ؛ فلا ينبغي لأحد أن يتركَ الصلاةَ خَلْفَ مَنْ لا يرضى من الأئمة، ولكن يُعيد سرّاً في نفسه، ولا يؤثر ذلك عند غيره.

- (٧) انظر: (أسباب النزول للسيوطي: ١٥٧. وأسباب النزول للواحدي: ٢٢٢. والسنن الكبرى:
   (٣) انظر: (أسباب النزول للسيوطي: ١٥٧. وأسباب النزول للواحدي: ٢٢٢. والسنن الكبرى:
   ١٠٤/١٠، ١٠٤/١٠. الترغيب والترهيب: ٢٧/٢٢. والدر المنثور: ٩/٩٨. وتاريخ الطبري:
   ٢٩/٢٦. وتفسير القرطبي: ٣١١/١٦. والكامل لابن عدي: ٤/١٤٧٠. والدرر المنتثرة: ١١٢. وكشف الحفا: ٢/٢٧).
  - (٨) في د: فأما في الانشاء على نفسه.
  - (٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

المسألة الرابعة:

۱٤۸

وأما أحكامُه إن كان [ حاكماً ] <sup>(١٠)</sup> وَالياً فينفذ منها ما وافق الحق ويردّ ما خالفه، ولا ينقض حكمه الذي أمضاهُ بحال، ولا تلتفتوا إلى غير هذا القول من روايةٍ تؤثر، أو قول يحكى؛ فإن الكلام كثير، والحق ظاهر.

ERRINC علورة الحجرات الآية (٩) FOR QURA

المسألة الخامسة:

لا خَلاف في أنه يصحُّ أن يكونَ رسولا عن غيره في قول يبلغه، أو شيء يوصله، أو إذن يعلمه، إذا لم يخرج عن حق المرسِل والمبلغ؛ فإن تعلَّق به حقّ لغيرهما لم يقبل قوله. فهذا جائز للضرورة الداعية إليه؛ فإنه لو لم يتصرف بين الخلق في هذه المعاني إلا العدول لم يحصل منهم شيء لعدمهم في ذلك. والله أعلم.

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخرَى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالعَدْلِ وأَقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾ [الآية: ٩ ].

> فيها اثنتا عشرة مسألة: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

> > وفي ذلك أربعةُ أقوال:

الأول: رَوَى عطاء بن دِينار عن سَعِيد بن جُبير أنَّ الأوس والخزرج كان بينهم على عَهْدِ رسول الله ﷺ قِتالٌ بالسيف والنعال ونحوه، فأنزل الله تعالى فيهم هذه الآية.

الثاني: ما روى سعيد، عن قتادة، أنها نزلت في رَجُلين من الأنصار كانت بينهما مُلاَحَاةٌ في حقٍّ بينهما، فقال أحدهما للآخر: لآخذنه عنْوَةً لكثرة عشيرته، وإنَّ الآخر

· ( ١٠ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ ، د .

سورة الحجرات الآية (٩) علمي المحالي النبي علي النبي علي النبي علي النبي علي النبي علي النبي علي النبي المحالي النبي علي النبي علي النبي علي النبي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي النبي علي النبي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي النبي علي النبي المحالي المحالي المحالي النبي المحالي النبي المحالي النبي المحالي النبي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي المحالي النبي المحالي النبي المحالي النبي المحالي المحاي المحالي ال محالي المحالي المحا

وتناول بعضُهم بعضاً بالأيدي والنّعال، فنزلت هذه الآية فيهم.

الثالث: ما رواه أسباط عن السدّيّ – أنَّ رجلا من الأنصار كانت له امرأة تُدْعَى أم زيد ، وأن المرأة أرادت أن تَزُورَ أهلها فحبسها زوجُها ، [ وجعلها ] <sup>(١١)</sup> في علّيَّة لا يدخل عليها أحد من أهلها ، وأنّ المرأة بعثَتْ إلى أهلها ، فجاء قَوْمُها فأنزلوها لينطلقُوا بها ، فخرج الرجلُ فاستغاث بأهله ؛ فجاء بنو عمه ليَحُولُوا بين المرأة وبين أهلها ؛ فتدافعوا واجتلدوا بالنعال ، فنزلت هذه الآية فيهم.

الرابع: ما حكى قوم أنها نزلت في رَهْطِ عبدالله بن أبيّ ا بن سلول من الخزرج ورَهطْ عبد الله بن رَوَاحة من الأوس، وسبَبُه أنّ النبي عَلَيْتُهُ وقف على حمار له على عبدالله بن أبيّ، وهو في مجلس قومه، فراثَ حِمارُ النبي عَلَيْتُهُم أو سطع غبّاره، فأمسك عبدالله بن أبيّ أَنْفَه، وقال: « لقد آذَانا نَتْنُ حِمَارك ». فغضب عبدالله بـن رَوَاحة، وقال: إن حمار رسول الله عَلَيْتَهُم أَطْيَبُ رِيحاً منك ومِنْ أبيك؛ فغضب قومُه واقتتلوا بالنعال والأيدي، فنزلت هذه الآية فيهم.

المسألة الثانية: أصحُّ الروايات:

الأخيرة، والآيةُ تقتضي جميعَ ما روي لعمومها وما لم يُرْوَ، فلا يصحُّ تخصيصها ببعض الأحوال دونَ بَعْض.

#### المسألة الثالثة

الطائفةُ كلمة تُطْلق في اللغة على الواحد من العدد، وعلى ما لا يحصره عدد، وقد بينا ذلك في سورة بَرَاءة.

#### المسألة الرابعة:

هذه الآيةُ هي الأصل في قتال المسلمين، والعُمْدَة في حَرب المتأولين وعليها عوّل الصحابة، وإليها لجأ الأعيانُ من أهل المِلّة، وإياها عنى النبي عَلِيْتُهُ بقوله: يقتلُ عمَّاراً

( ١١ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ج.



ولا خلافَ بين الأمة أنه يجوزُ للإمام تأخير القِصَاص إذا أدّى ذلك إلى إثارة الفتنة أو تشتيت الكلمة، وكذلك جرى لِطَلْحَةَ والزبير؛ فإنهها ما خلعا عليا عن ولاية، ولا اعترضا عليه في ديانة، وإنما رأيا أن البداءة بقتل أصحاب عثهان أولى، فبقي هو على رأيه لم يُزَعْزِعْه عما رأى – وهو كان الصواب – كلامهما، ولا أن يؤثر فيه قـولهما. وكذلك كان كلّ واحد منهما يثني على صاحبه [ ويذكر ما فيه ] <sup>(١٢)</sup> ويشهد له بالجنة، ويذكر مناقبه؛ ولو كان الأمر على خلاف هذا لتبرَّأَ كلّ واحد [ منهما ] <sup>(١٠)</sup> من

أُسَدَّ رأياً، وأُصْوَبَ قَوْلا؛ لأنَّ عليّاً لو تعاطى القود منهم لتعصبت لهم قبائل،

وصارت حَرْباً ثالثة، فانتظر بهم أن يستوثق الأمر، وتنعقد البيعة العامة، ويقع الطلب

(١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

من الأولياء في تجلس الحكم، فيجري القضاء بالحق.

- (١٣) في د : في الشورى وتدافقوا .
- (١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الحجرات الآية () للبلة . FOR QURANIC THOUGHT

صاحبه، فلم يكن تقاتُلُ القوم على دنيا، ولا بَغْياً بينهم في العقائد، وإنما كان اختلافا في اجتهاد؛ فلذلك كان جميعهم في الجنة.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِيءَ إِلَى أَمْرِ اللهِ ﴾:

أمر الله بالقتال، وهو فَرْضٌ على الكفاية إذا قام به البعض سقط عن البعض الباقين؛ ولذلك تخلَّفَ قومٌ من الصحابة رضي الله عنهم عن هذه المقامات، كسعد بن أبي وقاص، وعبدالله بـن عمر، ومحمد بن مسلمة. وصوّب ذلك عليّ بن أبي طالب لهم، واعتذر إليه كلُّ واحدٍ منهم بعُذرٍ قبله منه.

ويُرْوَى أنّ معاويةَ <sup>(١١)</sup> لما أفضى إليه الأَمْرُ عاتب سَعْداً على ما فعل، وقال له: لم تكن ممن أصلح بين الفئتين حين اقتتلا، ولا ممن قاتل الفئةَ الباغية؛ فقال له سعد: ندمتُ على تَرْكِي قتالَ الفئة الباغية. فتبيَّن أنه ليس على الكُل دَرَك فيا فعل، وإنما كان تصرُّفاً بحكم الاجتهاد وإعمالاً بما اقتضاه الشرع. وقد بينا في المقسط كلامَ كلِّ واحد ومتعلقه فيا ذهب اليه.

## المسألة السادسة:

إنّ الله سبحانه أمر بالصلح قبل القتال، وعين القتالَ عند البغي؛ فعل عليّ بمقتضى حاله؛ فإنه قاتَلَ الباغية التي أرادت الاستبدادَ على الإمام، ونقض ما رأى من الاجتهاد والتحيّز عن دار النبوة ومَقَرِّ الخلافة بفئة تطلُبُ ما ليس لها طَلبُه إلا بشرطه، من حضور مجلس الحكم والقيام بالحجة على الخصم؛ ولو فعلوا ذلك ولم يقد عليّ منهم ما احتاجوا إلى مُجَاذبة؛ فإنَّ الكافةَ كانت تخلّعُه، والله قد حفظه من ذلك، وصانه. وعمل الحسن رضي الله عنه بمقتضى حاله، فإنه صالح حين استَشْرَى الأمْرُ عليه، وكان ذلك بأسباب ساوية، ومقادير أزَليَّة <sup>(11)</sup>، ومواعيد من الصادق صادقة، منها ما رأى مِن تشتَّتِ آراء مَن معه، ومنها أنه طعن حين خرج إلى معاوية فسقط عن فرسه ودَاوَى جرحه حتى برأ؛ فعلم أن عنده مَن ينافِقُ عليه ولا يأمنه على نفسه.

- (١٦) في جـــ: وروي عن معاوية.
  - (١٧) في جــ: ومقادير أولية.

THE PRINCE GHAZI TRUST

101

ومنها أنه رأى الخوارجَ أحاطوا بأطرافه، وعلم أنه إن اشتغل بحَرْب معاوية استولى الخوارجُ على البلاد، وإن اشتغل بالخوارج استولى عليه معاويةُ .

سورة الحجرات الآية (٩)

ومنها أنه تذكر وَعْدَ جدّه الصادق عند كلّ أحد عَلَيْكُم في قوله : إن ابْنِي هذا سَيِّدٌ ، ولعل الله أن يُصْلح به بين فئتين عظيمتين من المسلمين ، وإنه لما سار الحسن إلى معاوية بالكتائب في أربعين ألفا ، وقدم قَيْس بن سعد بعشرة آلاف قال عمرو بن العاص لمعاوية : إني أرى كتيبةً لا تُولِّي أولاها حتى تُدْبِر أُخْرَاهما . فق ال مع اوية لعمرو : مَنْ لي بذرَارِي المسلمين ! فقال : [ أنا . فقال : ] <sup>(١١)</sup> عبدالله بن عامر وعبد الرحن بن سَمُرة : تَلْقَاه فتقول له : الصلح ؛ فصالحه ، فنفذ الوَعْد الصادق في قوله : إن ابني هذا سَيّد ، ولعل الله أنُ يصْلِحَ به فِئتين عظيمتين من المسلمين . وبقوله : الخلافة ثلاثون سنة ، ثم تعود ملكا ، فكانت لأبي بكر ، وعمر ، وعثمان ، وعلي ، وللحسن [ منها ] <sup>(١١)</sup> ثمانية أشهر لا تزيد [ يوماً ] <sup>(٢٠)</sup> ولا تنقص يوماً ، فسبحان المحيط لا ربَّ غيره.

المسألة السابعة: قوله: ﴿ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بَالْعَدْلُ ﴾:

وهذا صحيحٌ؛ فإن العدلَ قِوام الدِّين والدنيا؛ إنَّ الله يأمرُ بالعَدْل والإحسان. وقال عَلَيْكَهُ : « إن المُقسِطِين على منابِرَ من نُور يوم القيامة عن يمين الرحمن وكلتا يديه يمين »؛ وهم الذين يَعْدِلون بين الناس في أنفسَهم وأهليهم وما ولوا . ومن العَدْل في صلحهم ألاّ يطالِبُوا بما جَرى بينهم مِنْ دَم ولا مال؛ فإنه تَلَف على تأويل. وفي طلبهم له تنفير لهم عن الصَلْح واستشراء في البَغْي.

وهذا أصلٌ في المصلحة، وقد قال لسان الأمة: إنَّ حكمة الله في قتال الصحابة التعرُّف منهم لأحكام قتال أهْل التأويل؛ إذ كانت أحكام قتال التنزيل قد عرفت على لسان الرسول ﷺ وفِعْله.

- (١٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (١٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٢٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الحجرات الآية (٩) THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثامنة: قوله: ﴿ فَإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمًا عَلَى الْأُخْرَى ﴾:

بناء (ب غ ى) في لسان العرب الطلب، قال الله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ مَا كُنَّا نَبْغٍ ﴾ الكهف: ٦٤]؛ ووقع التعبيرُ به هاهنا عمن يبغي ما لا ينبغي على عادةِ اللغة في تخصيصه ببعض متعلَّقاته، وهو الذي يخرجُ على الإمام يبغي خَلْعه أو يمنع من الدخول في طاعةٍ له، أو يمنَعُ حقًّا يُوجِبُه عليه بتأويل؛ فإن جَحده فهو مُرْتَدٌ.

وقد قَاتَل الصدِّيقُ رضي الله عنه البغاةَ والمرتدِّين؛ فأما البغاةُ فهم الذين منعوا الزكاة بتأويل ، ظنَّاً منهم أنها سقطت بموتِ النبي عُظِّيْرٍ؛ وأما المرتدُّون فهم الذين أنكروا وجوبَها، وخرجوا عن دين الإسلام بدَعْوَى نبوَّة غير محمد عَلِيْتِهِ.

والذي قاتل عليّ طائفة أبَوا الدخول في بَيْعته، وهم أهلُ الشام؛ وطائفة خلعته، وهم أهل النَّهْرَوان. وأما أصحاب الجمل فإنما خرجوا يطلبون الإصلاحَ بين الفرقتين. وكان من حقّ الجميع أنْ يصلوا إليه ويجلسوا بين يديه، ويطالبوه بما رأوا أنه عليه؛ فلما تركوا ذلك بأجمعهم صاروا بُغاةً بجملتهم، فتناولت هذه الآية جميعهم.

#### المسألة التاسعة

قال علماؤنا في رواية سحنون: إنما يُقاتل مع الإمام العدل سواء كان الأول أو الخارج عليه، فإن لم يكونا عدلين فأمْسك عنهما إلا أن تُراد بنفسك أو مالكَ أو ظلم المسلمين فادفَعْ ذلك.

#### المسألة العاشرة:

لا نقاتل إلا مع إمام [عادل]<sup>(٢١)</sup> يقدمه أهلُ الحق لأنفسهم، ولا يكون إلا قرشيَّاً، وغيرُه لا حُكْمَ له، إلا أن يـدعو إلى الإمام القرشي؛ قاله مالك، لأن الإمامة لا تكون إلا لِقُرَشيّ.

وقد روى ابن القاسم، عن مالك: إذا خرج على الإمام العدل خارج وجب الدفْعُ عنه، مثل عمر بن عبد العزيز، فأما غيره فدَعْه ينتقم الله من ظالم بمثله ثم ينتقم من

(٢١) 🎇 ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

الخجرات الآية (٩) THE PRINCE GHAZI TRUST الخجرات الآية (٩) المحرات الآية (٩)

كليهما. قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا جَاءَ وَعُدُ أُولاهُمَا بَعَنْنَا عَلَيكُمْ عِبَاداً لَنَا أُولِي بَأْسٍ شَدِيدٍ فَجَاسُوا خِلاَلَ الدِّيَارِ وكان وَعْداً مفعولاً ﴾ [الإسراء: ٥].

قال مالك: إذا بُويع للإمام فقام عليه إخوانُهُ قُوتلوا إذا كان الأول عدلا، فأما هؤلاء فلا بَيْعَة لهم إذا كان بُويع لهم على الخوف.

قال مالك: ولا بد من إمام بَرّ أو فاجر .

102

وقال ابنُ إسحاق ـ في حديث يَرْويه معاوية : إذا كان في الأرض خليفتان فاقتُلُوا أحدَهما ؛ وقد بلغني أنّه كان يقول : لا تكرهوا الفتنةَ فإنها حصادُ المنافقين . **المسألة الحادية عشرة:** 

لا يقتل أسيرهم، ولا يتبع مُنْهزمهم؛ لأنّ المقصود دَفْعُهم لاقَتْلهم. وأما الذي يتلفُونَه من الأموال فعندنا أنه لا ضمانَ عليهم في نفس ٍ ولا مال. وقال أبو حنيفة: يضمنون، وللشافعي قولان: وَجْهُ قول أبي حنيفة أنه إتلاف بعُدْوَان، فليلزم الضمان.

والمعوَّل في ذلك كلَّه عندنا على ما قدمناه مِنْ أَنَّ الصحابةَ رضي الله عنهم في خروجهم لم يتبعوا مُدْبرا ولا ذَفَفوا على جريح، ولا قتلوا أسيراً، ولا ضمنوا نفساً ولا مالا؛ وهم القـدوة والله أعلم بما كان في خروجهم من الحكمة في بيان أحكام قتال البُغَاةِ بخلاف الكفرة.

#### المسألة الثانية عشرة:

إن وَلَّوا قاضيا، وأخذوا زكاة، وأقاموا حقًّا بعد ذلك كلَّه جاز؛ قاله مطرف وابن الماجشون.

وقال ابن القاسم : لا يجوز بحال.

وروي عن أصبغ أنه جائز . ورُوِي عنه أيضاً أنه لا يجوز كقول ابن القاسم . وقاله أبو حنيفة ؛ لأنه عمل بغير حق ممن لا يجوز توليته ، فلم يجز كما لو كانوا بُغَاة .

والعمدةُ لنا ما قدمناه من أن الصحابة رضي الله عنهم [ في خروجهم ] <sup>(٢٣)</sup> لم يتبعوا مُدْبرا ، ولَا ذفَّفُوا على جريح، ولا قتلوا أسيراً ، ولا ضمنوا نفساً ولا مالا ، وهم القدوة . والله أعلم . وأن الصحابة لما انجلت الفِتْنةُ ، وارتفع الخلافُ بالهدنة والصلح لم يَعْرِضُوا لأحد منهم في حكم .

قال القاضي ابن العربي رضي الله عنه: الذي عندي أنّ ذلك لا يصلح؛ لأنَّ الفتنةَ لما انجلَتْ كان الإمامُ هو الباغي، ولم يكن هناك مَنْ يعترضه. والله أعلم.

فإن قيل: فأهلُ ما وراء النَّهر وإن لم يكن لهم إمام، ولم يعترض لهم حكم! قلنا: ولا سمعنا أنهم كان لهم حكم؛ وإنما كانوا فتنةً مجردة، حتى انجلت مع الباغي لسكت عنهم لئلا يعضد باعتراضه مَـنْ خرجوا عليه. والله أعلم.

## الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ بِئْسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبْ فأولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [ من الآية: ١١ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

النبَز هو اللَّقب، فقوله: لا تَنَابَزُوا بِالأَلقاب، أي لا تَدَاعَوْا بِالأَلقاب. واللقب هنا اسمٌ مكروه عند السامع.

وكذلك يُرْوَى أنَّ النبي ﷺ قدم المدينة، ولكلِّ رجل اسمان وثلاثة؛ فكان يُدْعَى باسم منها فيغضب؛ فنزلت: ﴿وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ﴾، وهي: المسألَّة الثانية: في سبب نزولها:

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ بِئُسَ الاسْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإِيمَانِ ﴾:

يعني أنك إذا ذكَرْتَ صاحِبَك بما يكره فقد آذيته؛ وإذايةُ المسلم فسوقٌ، وذلك لا يجوز .

(٢٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.، د.

وقفيت المرين زعاد فالفحر الترائ

المعادية (١٢) PRINCE CHAZI TRUST. الحجرات الآية (١٢) FOR QUR'ANIC THOUGHT (المحرات الآية (١٢)

وقد روي أنّ أبا ذَرّ كان عند النبي يَتَلَيْمَ فنازعه رجلٌ، فقال له أبو ذرّ يا بْنَ اليهودية. فقال النبي يَتَلَيْمَ : ما ترى من ها هنا من أحر وأسود، ما أنْتَ بأفضل منه، يعني إلا بالتقوى، ونزلت: ﴿وَلَا تَنَابَزُوا بِالْأَلْقَابِ﴾. المسألة الرابعة:

وقع من ذلك مستثنى من غلب عليه الاستعمال، كالأعرج والأحدب، ولم يكن له فيه كسب يَجدُ في نفسه منه عليه، فجوّزته الأمّة، فاتفق على قوله أهل الملة <sup>(٢٣)</sup> وقد ورد ـ لَعْمرُ الله ـ من ذلك في كتبهم ما لا أَرْضَاه، كقولهم في صالح جَزَرة، لأنه صحف زجره فلُقّب بها، وكذلك قوله في محمد بن سليان الحضرمي مُطَيّن، لأنه وقع في طين، ونحو ذلك مما غلب على المتأخرين.

ولا أراه سائغاً في الدين، وقد كان موسى بن عُلَيّ بن رباح المصري يقول: لا أجعل أحداً صغّر اسم أبي في حِلّ. وكان الغالب على اسم أبيه التصغير بضمّ العين. والذي يضبط هذا كله ما قدمناه من الكراهة لأجل الإذاية. والله أعلم.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّسُوا وَلاَ يَغْتَـبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأَكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ إن الله تَوَّابٌ رَحِيمٌ﴾ [ الآية: ١٢ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في حقيقة الظن:

وقد قال علماؤنا : إنَّ حقيقةَ الظنِّ تجويز أَمْرَين في النفس لأحدهما ترجيحٌ على الآخر . والشكُّ عبارة عن استوائهما . والعلم هو حذْف أحدهما وتعيين الآخر . وقد حققناه في كتب الأصول .

(٢٣) في جـ : واتفق على قوله أهل اللغة .

سورة الحجرات الآية (١٣٣) ...... FOR QURANIC THOUGHT ه FOR QURANIC THOUGHT

#### المسألة الثانية:

أنكرت جماعةٌ من المبتدعة تعَّبد اللهِ تعالى بالظن، وجوازُ العمل به تحكّم في الدين، ودَعْوَى في العقول؛ وليس في ذلك أصل يُعَوَّل عليه؛ فإن الباري تعالى لم يذم جميعه، وإنما ورد الذمّ كما قررناه آنفاً في بعضه.

ومتعلَّقُهم في ذلك حديثُ أبي هريرة، قال النبيُّ ﷺ : « إياكم والظن، فإنَّ الظنَّ أَكذَبُ الحديث، [ ولا تحسسوا ] <sup>(٢٢)</sup> ولا تحَسَّسُوا، ولا تقـاطعـوا، ولا تَـدَابَـرُوا، وكونوا عبادَ الله إخوانا » <sup>(٢٥)</sup>.

وهذا لا حجةَ فيه؛ لأن الظن في الشريعة قسمان: محمود، ومذموم؛ فالمحمود بدلالة قوله: **﴿إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمَ ﴾**، وقوله: **﴿لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُوْمِنُونَ** وَالْمُوْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً ﴾ [ النور: ١٢ ]. وقال النبي ﷺ: « إذا كان أحدكم مادِحاً أخاه لا محالةَ فليقُلْ أَحْسبه كذا، ولا أزكمي على الله أحداً » <sup>(٢٦)</sup>. وعباداتُ الشرع وأحكامه ظنية في الأكثر حسبا بيناه في أصول الفقه، وهي مسألة تفرق بين الغبيّ والفَطِن.

#### الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُم عِنْدَ اللهِ أَتقْاكُمْ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ [ الآية: ١٣ ].

- (٢٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- - (٢٦) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

معنی العرب العربي ا For our anic thought

> فيها أربع مسائل. المسألة الأولى:

روى الترمذي وغيره أن النبي ﷺ خطب يوم فتح مكة فقال: إنَّ الله قد أذهب عنكم عُبِّيَّةَ الجاهليةِ وتعاظُمَها، فالنَّاسُ رجلان: بَرِّ تقيِّ كريم على الله، وفاجر شَقِيّ هَيِّنٌ على الله؛ والناسُ بَنُو آدم، وخَلق اللهُ آدمَ من تُراب؛ قال الله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا النَّاسُ إنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شعُوباً وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾. والحديث ضعيف.

المسألة الثانية:

بيَّنَ الله تعالى في هذه الآية أنه ــ سبحانه ــ خلق الخَلْقَ مِنْ ذَكر وأُنْثَى، ولو شاء لخلَقَه دونها كخَلْقِه لآدم، أو دونَ ذَكَرٍ كخلْقِه لعيسى، أو دون أنثى كخلْقِه لحوّاء من إحدى الجهتين. وهذا الجائز في القدْرَة لم يرِد به الوجود.

وقد جاء أنَّ آدمَ خلق الله منه حوَّاء مِنْ ضلع انتزعها من أضلاعِه، فلعله هذا القسم، وقد بينا فيا تقدم كيفية الخلق من ماء الذكر وماء الأنثى بما يُغْنِي عن إعادته. **المسألة الثالثة:** 

خلق الله الْخَلْقَ بين الذكر والأنثى أنساباً وأصهاراً وقبائل وشعوباً، وخلق لهم منها التعارُفَ، وجعل لهم بها التواصل، للحكمة التي قدرها، وهو أعلم بها؛ فصار كلُّ أَحدِ يحوز نسبه، فإذا نفاه عنه [ أحد ] <sup>(٢٧)</sup> استوجب الحدَّ بقَذْفِه له، مثل أن ينفيه عن رَهْطه وجِنْسه، كقوله للعربي: يا عجمي، وللعجمي: يا عربي، ونحو ذلك مما يقع به النفي حقيقة، وقد استوفيناه في كتب المسائل. المسألة الرابعة: قوله: ﴿إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَنْقَاكُمْ ﴾:

قد بينًا الكرم، وأوضحنا حقيقته في غير موضع من صحيح الحديث.

(٢٧) ما بين المعقوفتين: ساقط أ، د.

سورة الحجرات الآية (١٣) ......

وفي صحيحه عن النبي عَلَيْكَمْ : « الحسَبُ المال ، والكرمُ التقوى » <sup>(٢٨)</sup> . وذلك يرجع إلى قوله تعالى : ﴿ **إِنْ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ .** 

109 ..

وقد قال النبي ﷺ : « الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب ابن إسحاق بن إبراهيم » <sup>(٢٩)</sup> .

وقال عليه السلام: « إني لأرْجُو أنْ أكون أخْشَاكُم لله ، وأعلمكم بما أتَّقِي » .

ولذلك كان أكرم البشرِ على الله تعالى. وهذا المعنى هو الذي لحظ مالك في الكفاءة في النكاح<sup>(٣٠)</sup>.

روي عن عبدالله عن مالك يزوّج المولى العربية . واحتج بهذه الآية . وقال أبو حنيفة والشافعي : يُراعَى الحسب والمال .

وفي الصحيح، عن عائشة أن أبا حُذيفة بن عقبة بن ربيعة ـ وكان ممن شهد بَدْراً مع النبي ﷺ ـ تبنى سالماً، وأنكحه هند بنت أخيه الوليد بن عقبة بن ربيعة، وهو مولى لامرأة من الأنصار، وضباعـة بنـت الزبير كـانـت تحت المقـداد بـن الأسـود [ الكندي ] <sup>(٣١)</sup> فدلّ على جوازِ نكاح المولى العربية. وإنما تُراعَى الكفاءة في الدين.

والدليلُ عليه أيضاً ما رَوى سَهْل بن سَعْد في الصحيح أن النبي ﷺ مَرَّ عليه رجل فقال: «ما تقولون في هذا »؟ قالوا : حَرِيّ إنْ خَطب أن ينكح، وإن شفع أن يُشَفَّع، وإن قال أن يُسمع. قال: ثم سكت. فمرَّ رجل مِنْ فقراء المسلمين فقال: «ما تقولون

- (٢٨) انظر: (سنن الترمذي: ٣٢٧١. وسنن ابن ماجة: ٤٢١٨. ومسند أحمد بن حنبل: ١/٥. والسنن الكبرى: ١٣٦/٢. والسندرك: ٣٢٥/٤، ١٣٦/٤، والمحجم الكبير للطبراني: ٢٦٥/٢. فتح الكبرى: ١٣٥/٢٠. والدر المنثور: ٩٩/٦، ومشكاة المصابيح: ٤٩٠٢. وشرح السنة: ١٢٥/١٣. وحلية الأولياء: ٩٠/٦. وتفسير القرطبي: ٢٥/٢٤، ٤٣٥/٢٦، والكامل لابن عدي: ٥٤/٣
  - (٢٩) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
  - (٣٠) في د : في الكفارة في النكاح.
  - (٣١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

في هذا »؟ قالوا : [ هذا ] <sup>(٢٢)</sup> حَرِيّ إنْ خطب ألا ينكح، وإن شفع ألاّ يشفع ، وإن قال ألاّ يسمع . فقال رسول الله ﷺ : « هذا خيرٌ مِنْ مِلْءِ الأرض مِثل هذا ».

PRINCÉ GHAZI TRUST عورة الحجرات الآية (١٣) FOR QURANIC THOUGHT

وقال رسول الله عَظَّلِيمٍ : « تُنْكَح المرأة لمـاَلها وَجَمَالِها ودينها ـ وفي رواية : وحَسَبِها ، فعليك بذات الدِّين تَرِبَتْ يداك » <sup>(٢٣)</sup> .

وقد خطب سلمان إلى أبي بكر ابنته فأجابه. وخطب إلى عُمر ابنته فالتوى عليه، ثم سأله أن ينكحها، فلم يفعل سلمان، وخطب بلال بنت البكـير فأبى إخوتها، فقال بلال: يا رسول الله: ماذا لقيت من بني البكير! خطبت إليهم أختهم فمنعوني وآذوني. فغضب رسولُ الله ﷺ مِنْ أجل بلال؛ فبلغهم الخبر، فأتوا أختهم، فقالوا: ماذا لقينا مِنْ سببك! غَضِب علينا رسولُ الله ﷺ مِنْ أجل بلال. فقالت أختهم: أمْرِي بيد رسول الله ﷺ ، فزوّجها بلالاً، وقال النبي ﷺ في أبي هند حين حجمه: «أنكحوا أبا هند وأنكحوا إليه وهو مولى بني بَيَاضة».

\* \* \*

ما بين المعقوفتين : ساقط من أ ، د . ( 27)

(٣٣) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

17.



سورة ق

فيها آية واحدة

وهي قولُه سبحانه وتعالى: ﴿ فَاصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوب. وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ ﴾ [ الآيتان: ٣٩ ، ٤٠ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

في الصحيح، عن جرير بن عبدالله، قال: كُنَّا جلوساً ليلةً مع النبي ﷺ ، فنظر إلى القمر ليلة أربع عشرة، فقال: « إنكم ستَرَوْنَ ربّكم كما ترون هذا، لا تضامُّون في رؤيته؛ فإن استَطَعْتُمْ ألاّ تُغْلَبُوا على صلاةٍ قبل طلوع الشمس وقبل غُروبها فافْعَلُوا؛ ثم قرأ: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ ﴾ <sup>(١)</sup>.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ ﴾:

فيه أربعة أقوال: الأول: هو تسبيح الله في الليل. الثاني: أنها صلاة الليل. الثالث: أنها ركعتا الفجر. الرابع: أنها صلاة العشاء الأخيرة.

(١) 👘 سبق تخريجه. راجع الفهرس.

( ٤٠ و ٤٠ ) FOR QURĂNIC THOUGHT ( ٤٠ و ٤٠ )

المسألة الثالثة:

177

قول [ من قال ] <sup>(٢)</sup> إنه التسبيح، يعضده الحديث الصحيح: « مَنْ تَعَارَ من الليل فقال: لا إله إلا الله وَحْدَهُ لا شريك له، له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير، سبحان الله، والحمد لله، [ ولا إله إلا الله ] <sup>(٢)</sup>، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله [ كفر عنه و ] <sup>(١)</sup> غفر له» <sup>(٥)</sup>.

ِ وأما مَنْ قال: إنها صلاةُ الليل فإنَّ الصلاةَ تسمَّى تسبيحاً لما فيها من تسبيح الله، ومِنْه سُبْحَة الضحى.

وأما مَنْ قال إنها صلاة الفجر والعشاء فلأنهما من صلاة الليل، والعشاء أوضحه.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَأَدْبَارَ السُّجُودِ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أنه النوافل.

الثاني: أنه ذِكْرُ الله بعد الصلاة؛ وهو الأقوى في النظر. في الحديث أنّ النبي ﷺ كان يقول في دُبر المكتوبة: « لا إله إلا الله وَحْدَه لا شريك له، له الملك، وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، اللهم لا مانِعَ لما أعطَيْتَ، ولا مُعْطِي لما منعت، ولا ينفع ذا الجدّ منك الجدّ».

- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
    - (٥) انظر: (صحيح مسلم: ٤٣٩).

مورة ق الآيتان (۳۹ ود٤) الله وقتي المحالية محالية المحالية المحا 

المسألة الخامسة:

ثبت في الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ قرأ في الصبح (ق)، فلما انتهى إلى قوله تعالى: ﴿وَالنَّخْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ ﴾ [ قَ: ١٠ ] رفع بها صوَتَه.

وثبت أن عُمَر بن الخطاب سأل أبا واقد الليثي ماذا كان يقرَأُ به رسولُ الله عَيْشَهُ في الفِطْر والأضحى؟ فقال: كان يَقْرَأُ بـ **﴿قَ. والقرآنِ المجيدَ﴾**، و«اقتربت الساعة ».

 $\star \star \star$ 



# سورة الذاريات فيها ثلاث آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ﴾ [ الآية : ١٧ ]. فيها ثلاث مسائل :

المسألة الأولى: الهجوع:

النوم، وذلك من أَحَدِ وَجْهين:<sup>(١)</sup>. الأول: الإقبال [ على الأُنس بالحديث، وكانت عادتهم، أو ] <sup>(٢)</sup> على الوَطْء. الثاني: الإقبال على الصلاة، وهو الصحيح. والأول [ ضعيف والثاني ] <sup>(٣)</sup> باطل ولولا مخافتنا أن يتعلَّق به متعلق يوماً ما ذكرناه لبطلانه. **المسألة الثانية:** 

تكلم المفسرون في قوله: ﴿ كَانُوا قَلِيلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ﴾ لأجل أنَّ ظاهرَه يُعْطى أَنَّ نَوْمَهم بالليل كان قليلا، ولم يكن كذلك. وإنما مدح الله عزّ وجل مَنْ يُصلّي قليلا؛ لأنّ الأولَ ليس في الإمكان؛ وإنما [ معناه ] <sup>(٢)</sup> كانوا يهجعون قليلا من الليل، أي يسهرون قليلا. ومدح الله تعالى السهر بالقليل؛ لأنَّ عمل العِبّاد كلَّه قليل.

- (1) في جـ: وذلك من أحد ثلاثة أوجه.
- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٣) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ، د.
- ٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الذاريات الآية (١٩) والآية (١٩) مالآية (٢٩) THE PRINCE GHAZI TRUS

وفي قوله (ما) اختلافٌ بين النحاة: قال بعضُهم: هي صِلَة. وقال بعضهم: هي مع الفعل بتأويل المصدر ؛ والكلُّ صحيح. وقد بيناه في كتاب الملجئة. **المسألة الثالثة:** 

صلاةُ الليل ممدوحةٌ شرعاً إجماعاً، وهي أفضلُ من صلاة النهار لأجل فراغ القلب وضمان الإجابة، وسيأتي القول عليه مستوفى في سورة المزَّمّل إن شاء الله.

## الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ [الآية : ١٨].

روى ابنُ وهب عن مالك في قوله تعالى: ﴿ وَبِالْأَسْحَارِ هُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ قال: هو الرجل يمدُّ الصلاة إلى السحَر. قال ابن شعبان: يريد مالك بالرجل الربيع بن خُقَيْم. وقيل: هي الصلاة في مسجد النبي عَيَّلِيَّهُ بأهل قُبَاء. وفي ذلك أقوال هذا لُبابها. وقال مجاهد: كانوا قلَّ ليلة تمرّ بهم إلا أصابوا منها خيرا.

قال القاضي: وخص السَّحَر لِمَا رُوي عن النبي يَتَلَيْهُمُ أنه قال: جوف الليل أسمع. وروي في الصحاح عن النبي عَلَيْهُمُ أنه قال: « إذا ذهب الثلث الأول»، وفي رواية: « إذا انتصف الليل، وأصحُّه إذا بقي ثلث الليل» – يَنْزِلُ اللهُ كلَّ ليلة إلى السهاء الدنيا فيقول: مَنْ يدعوني فأستجيب له، [ من يسألني فأعطيه ] <sup>(٥)</sup>، من يستغفرني فأغفر له، حتى يَطْلُعَ الفجر».

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٌّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ ﴾ [ الآية: ١٩ ]. فيها ثلاث مسائل:

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

(۱۹) ووقعيار ويري بي الفكر الغري الداريات الآية (۱۹) وردة الذاريات الآية (۱۹)

المسألة الأولى: ﴿ وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقٍ ﴾ : مقد بينا في غير موضع هَا ْ في اللله حقٌّ س

وقد بينا في غير موضع هَلْ في المال حقٌّ سِوَى الزكاة أم لا بما يغني عن إعادتـــه ها هنا .

والأقوى في هذه الآية أنه الزكاة؛ لقوله تعالى ـ في سورة: سأل سائل: ﴿ **والَّذِينَ** في أَمُوالِهِمْ حَقٍ مَعْلومٌ . للسَّائِل والْمَحْرُوم ﴾ [ المعارج: ٢٤ ، ٢٥ ] . والحقُّ المعلوم هو الزكاة التي بَيَّنَ الشرعُ قَدْرَها وجنْسَها ووقْتَها ، فأَمَّا غيرها لمن يقول به فليس بمعلوم؛ لأنه غَيْرُ مقدر ولا مجنس ولا مؤقت .

المسألة الثانية: قوله: ﴿ لِلسَّائِلُ ﴾:

وهو المتكفّف.

177

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَالْمَحْرُوم ﴾:

وهو المتعَفِّف؛ فبيَّن أَنَّ للسائل حقَّ المسألة وللمحروم حقَّ الحاجة.

وقد روى ابنُ وهب عن مالك أنه قال الذي يحرم الرزق. وقيل: الذي أصابته جائحة، قال تعالى ـ مخبراً عن أصحاب الجنة المحترقة: ﴿ قَالُوا إِنَّا لَضَالُونَ. بَلْ نحْنُ مَحْرُومُونَ ﴾ [ القلم: ٢٦، ٢٧ ]. وفيه أقوال كثيرة ليس لها أصل لم نطوّل بِذِكْرها، لأن هذا أصحّها؛ إذ يقتضي هذا التقسيم أنّ المحتاجَ إذا كان منه مَنْ يسأل فالقسم الثاني هو الذي لا يسأل، ويتنوَّع أحوال المتعفف، والاسم يعمَّه كلّه، فإذا رأيته فسمّه به، واحكم عليه بحكمه. والله أعلم.

 $\star \star \star$ 



سورة الطور فيها آيتان

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَمَا أَلَتْنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِى ۖ بِمَا كَسَبَ رَهِينَ ﴾ [الآية: ٢١]. وقرئ : وأتبعناهم ذرّياتهم بإيمان. فيها مسألة:

القراءتان لمعنيين: أما إذا كان اتّبعَتْهم على أن يكون الفعل للذرية <sup>(١)</sup> فيقتضي أن تكون الذريةُ مستقلة بنفسها تَعْقِل الإيمانَخُوتتلفظ به. وأما إذا كان الفِعْلُ واقعاً بهم مِنَ الله عزَّ وجل بغير واسطة نسبةٍ إليهم فيكون ذلك لمن كان من الصغر في حَدٌّ لا يَعْقِل الإسلامَ، ولكن جعل الله له حكم أبيه لفضله في الدنيا من العصمة والحرمة.

> فأما إتْبَاعُ الصغير <sup>(r)</sup> لأبيه في أحكام الإسلام فلا خلافَ فيه. وأما تبعيَّته لأمّه فاختلف فيه العلهاء ، واضطرب فيه قول مالك.

والصحيحُ في الدين أنه يتبع مَنْ أسلم مِنْ أحد أبويه، للحديث الصحيح عن ابن عباس قال: كنْتُ أنا وأمِّي من المستضْعَفِين من المؤمنين، وذلك أن أمه أسلَمتْ ولم يسلم العباس فاتبع أمه في الدين، وكان لأجلها من المؤمنين.

- (١) في جـ: أن يكون الفضل للذرية.
  - (٢) في جـ: فأما اتباع الصبي.

فأما إذا كان أبواه كافرين فعقَل الإسلامَ صغيراً وتلفَّظ به، فاختلف العلماء اختلافاً كثيراً.

BINCE GHAZI TRUST و ٤٩ الطور الآيتان ( ٤٨ و ٤٩ )

ومشهورُ المذهب أنه يكون مسلماً. والمسألة مشكلة، وقد أوضحناها بطرقها في مسائل الخلاف ومن عمدها هذه الآية، وهي قوله: ﴿ وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانَ ﴾، فنسب الفعل إليهم؛ فهذا يدل على أنهم عقلوه وتكلّموا به؛ فاعتبره الله، وجعل لهم حكم المسلمين.

ومن العمد في هذه المسألة أنّ المخالِفَ يرى صحةَ رِدَّته فكيف يصح اعتبار ردّته ولا يُعتبر إسلامه! وقد احتجّ جماعةٌ بإسلام علي بن أبي طالب صغيرا وأبواه كافران.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَاصْبِرْ لِحُكْمٍ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ حِينَ تَقُومُ. وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبِّحْهُ وَإِدْبَارَ النَّجُومِ ﴾ [الآيتان: ٤٨ ـ ٤٩]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ حِينَ تَقُومُ ﴾:

فيه أربعة أقوال: الأول: المعنى فيه حين تقوم من المجلس ليكفره. الثاني: حين تقوم من النوم، ليكون مفتتحاً به كلامه. الثالث: حين تقوم من نَوْم القائلة، وهي الظهر. الرابع: التسبيح في الصلاة.

المسألة الثانية:

178

أما قولُ من قال: إنّ معناه حين تقومُ من المجلس فقد رُوي عن النبي ﷺ أنه . قال: « مَنْ جَلس مَجْلِساً يكثرُ فيه لَغَطه، فقال قبل أن يقومَ من مجلسه ذلك: سبحانَكَ اللهم وبحمدك [ أشهد أنْ لا إله إلاّ أنت ] <sup>(٣)</sup> ، وأستغفرك ، وأتوب إليك ـ إلا غَفَر الله له ما كان في مجلسه ذلك » . وهذا الحديث معلول .

جاء مسلم بن الحجاج إلى محمد بن إسماعيل البُخَاري فقبّل بين عَيْنيه، وقال: دَعْني أقبل رجليك يا أستاذ الأستاذين وسيِّد المحدثين، وطبيبَ الحديثِ في عِلله، حدّثك محمد بن سلام، حدثنا مَخْلد بن يزيد، أخبرنا ابن جريج، حدثني موسى بن عقبة، عن سهيل، عن أبيه، عن أبي هريرة، عن النبي عَيَّلَيْهُ في كفارة المجلس فما عِلّته؟ قال محمد ابن إسماعيل: هذا حديثٌ مليح، ولا أعلم في الدنبا في هذا الباب غير هذا الحديث الواحد، إلا أنه معلول.

حدثنا محمد بن إسماعيل، أنبأنا وُهيب، أنبأنا سهيل، عن عَوْن بن عبدالله، قوله قال أنبأنا محمد بن إسماعيل هذا أولى، فإنه لا يذكر لموسى بن عقبة سَماعٌ من سهيل.

قال القاضي ابن العربي: أراد البخاري أنَّ حديثَ عَوْن بن عبدالله من قوله حمله سُهَيل على هذا الحديث حتى تغيَّر حِفْظه بأخَرة، فهذه معان ٍ لا يُحْسِنُها إلا العلماء بالحديث، فأما أهْلُ الفقه فهم عنها بمعزل.

والحديثُ الصحيحُ في هذا المعنى ما رَوَى ابْنُ عمر قال: كنا نعُدُّ لرسول الله ﷺ في المجلس الواحد قبل أن يقوم مائَة مرة: ربّ اغفر لي وتُب عليّ.

وأما قولُه حين يقوم \_ يعني من الليل \_ ففي ذلك روايات كثيرة: في الصحيح أنه يَتَالِنَهُ قال: « مَنْ تَعارَ من الليل فقال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قدير، سبحان الله وبحمده، والحمدلله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوة إلا بالله [ العليّ العظيم ] »<sup>(٤)</sup>. وفي بعض روايات سقوط التهليل.

الثاني \_ وروي عنه أنه قرأ العَشْرَ الخواتم من سورة آل عمران.

وروي عنه أنه كان يقول: « اللهم فاطِرَ السموات والأرْض عالم الغيب والشهادة ،

- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

أنتَ تحكمُ بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهْدِنِي لما اختلفوا فيه من الحق، فإنك تهْدِي مَنْ تشاء إلى صراطٍ مستقيم».

الطور الآيتان (٤٨ و٤٩)

وأما نَوْمُ القائلة فليس فيه أثَر ، وهو يلحقُ بنوم الليل، ويدخل فيه الصبح لنوم الليل، والظهر لنوم القائلة، وهو أَصْلُ التسبيح.

وأما مَنْ قال: إنه تسبيح الصلاة فهو أَفْضَلُه، والآثارُ في ذلك كثيرة، أعظمها ما ثبت عن علي بن أبي طالب عن النبي عَلَيْكُم أنه كان إذا قام للصلاة المكتوبة رفع يديه حَدْوَ منكبيه، ويصنع ذلك إذا قضى قراءته وأراد أن يركع، ويضعها إذا رفع رأسه من الركوع، ولا يرفع يديه في شيء من صلاته وهو قاعد، وإذا قام من السجدتين رفع يديه كذلك وكَبّر، ويقول حين يفتَتح الصلاة بعد التكبير: « وجَّهْتُ وَجْهِيَ للذي فطر السموات والأرض حَنيفاً وما أنا من المشركين؛ إنّ صلاتي ونُسكي ومَحْيَاي ومماتي لله ربالعالمين. لا شريك له وبذلك أمرْتُ وأنا أوَّلُ المسلمين. اللهم أنْتَ الملك لا إله إلا أنْتَ سبحانك أنْتَ رَبي، وأنا عَبْدُك ظلمْتُ نفسي، واعترفْت الأخلاق ، لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سيئها، لا يمن الأخلاق ، لا يهدي لأحسنها إلا أنت، واصرف عني سيئها، لا يمو في سيئها وإليك لا مَنْجى منك، ولا ملجأ إلا إليك، أستغفرك وأتوب إليك ]<sup>(ه)</sup>، وإنا بك

وفي الصحيح، عن عبدالله بن عمر، عن أبي بكر الصديق أنه قال لرسول الله مُتَاتِيم : يا رسول الله؛ عَلّمني دُعاءً أَدْعُو به في صلاتي. فقال: « قل رَبّ إني ظلمْتُ يَفْسِي ظلماً كثيراً، وإني أعلم أنه لا يَغْفِرُ الذنوبَ إلا أَنْتَ، فاغفر لي من عندك، وارحمني، إنك أَنْتَ الغَفُورُ الرحيم».

المسألة الثالثة:

۱۷.

في الصحيح، عن أم سلمة أنها قالت: شكَوْتُ إلى رسول الله صليت أني أشتكي،

۵) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الطور الآيتان (٤٩ و٤٩) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST فقال: « طُوفِي من وراء الناس، وأنت راكبة ». قالت: فطُفْتُ ورسولُ الله ﷺ حينئذ يُصلِّي إلى جَنْب البيت يقرأ بالطور وكتاب مسطور . وفيه – عن جُبير بن مطعم – قال: سمعت رسول الله ﷺ يقرأ بالطور في المغرب ».

قال القاضي: ورد جُبَير بن مطعم على النبي ﷺ في أَمْرِ أسارى بَدْر وهو لم يُسلم بعد، فحضر صلاةَ النبي ﷺ. قال: فسمعته يقرأ في المغرب بالطّور، فلما بلغ إلى قوله: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْرٍ شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ﴾ [الطور: ٣٥]. كاد يَنْخَلِعُ فؤادي، ثم فتح الله عليَّ بَعْدُ بالإسلام.

\* \* \*



سورة النجم

قال علماؤنا رضي الله عنهم: لم يختلف قولُ مالك إنّ سجدة النجم ليست مِنْ عَزَائِم القُرْآن، ورآها ابنُ وهب من عزائمه، وكان مالك يسجدُها في خاصّة نَفْسِه.

وروى مالك أنَّ عُمر بن الخطاب قرأ بالنجم إذا هَوَى، فسجدَ فيها، ثم قام فقرأ سورة أخرى.

وروى غيره أنَّ السورة التي وصلها بها : **﴿ إذا زلزلت الأرضُ زِلْزَالهًا ﴾ .** 

وفي الصحيح عن عبدالله بن مسعود أنّ النبي ﷺ قرأ النجم، فسجد فيها، وسجد مَنْ كان معه إلا شيخاً كبيراً أخذ كَفَّا مِنْ حصى أو من تراب، فرفعـه إلى جَبْهَتِـه، وقال: يكفيني هذا.

قال ابن مسعود : ولقد رأيته بَعْدُ قُتِلَ كافراً .

وروى ابنُ عباس أنَّ النبيَّ ﷺ سجد فيها ۔ يعني في النجم، وسجد فيها المسلمون والجنَّ والإنس.

والشيخ الذي لم يسجُدْ مع النبي ﷺ هو أُمية بن خلف، قُتل يوم بَدْر كافراً .

وقد روي أن عبدالله بن مسعود كان إذا قرأها على الناس سجّد ، فإذا قرأها وهو في الصلاة ركع وسجد .

وكان ابنُ عمر إذا قرأ **﴿والنجم**﴾ وهو يريد أن تكونَ بعدها قراءة قرأها وسجد وإذا انتهى إليها ركع وسجد ، ولم يرها [علي]<sup>(۱)</sup> من عزائم السجود .

وقال أبو حنيفة والشافعي: هي من عَزَائم السجود؛ وهو الصحيح.

\* \* \*

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.



سورة الرحمٰن

فيها آية واحدة

قوله تعالى: ﴿ هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَانِ إِلاَّ الْإحْسَانُ﴾ [ الآية: ٦٠ ]. وقد ثبت [ في الحديث الصحيح ] <sup>(١)</sup> أنَّ جبريل سأل النبيَّ ﷺ عن الإحسان، فقال: « أَنْ تعبد الله كأنك تَرَاه، فإنْ لم تكن تَرَاهُ فإنه يَرَاك » <sup>(٢)</sup>.

فهذا إحسانُ العبد.

وأما إحسانُ الله فهو دخولُ الحسنى وهي الجنة، وللحُسْنَى درجات بيَّناها في كتب الأصول؛ وهذا من أجلِّها قَدْراً، وأكرمها أمراً، وأحسنها ثواباً، فقد قال الله تعالى: ﴿لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسْنَىٰ **وَزِيَادَةٌ ﴾** [ يونس: ٢٦ ]؛ فهذا تفسيره.

\* \* \*

- ما بين المعقوفتين: ساقط من د.
  - (٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.



# سورة الواقعة

فيها آية واحدة

قوله تعالى: ﴿ لاَ يَمَسُّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ ﴾ [الآية: ٧٩].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

[ هل ] <sup>(١)</sup> هذه الآيةُ مبيّنةٌ حالَ القرآن في كتب الله أم هي مبيّنة حاله في كتبنا ؟

فقيل: هو اللوح المحفوظ. وقيل: هو ما بأيـدي الملائكة؛ فهذا كتاب الله. وقيل: هي مصاحِفنا.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ لاَ يَمَسُّهُ ﴾:

فيه قَوْلان:

أحدها : أنه المسُّ بالجارحة حقيقة .

وقيل: معناه لا يجد طَعْم نَفْعِه إلا الْمُطَهَّرُون بالقرآن؛ قاله الفرّاء. المسألة الثالثة: قوله: ﴿ إِلاَّ الْمُطَهَرُونَ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أنهم الملائكة طُهِّروا من الشِّرْكِ والذنوب .

الثاني: أنه أراد المطهَّرين من الحدث، وهم المكلَّفون من الآدميين.

المسألة الرابعة: هل قوله: ﴿ لا يَمَسُّهُ ﴾ نهي أو نَفْي ؟:

فقيل: لفظه لَفْظُ الخبر ، ومعناه النهي.

(1) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

meرة الواقعة الآية (vq) تسورة الواقعة الآية (vq) THE PRINCE CHAZI TRUST..... FOR QURANIC THOUGHT

وقيل: هو نَفي<sup>(٢)</sup>. وكان ابن مسعود يقرؤها: ما يمسه إلا المطهَّرُون، لتحقيق النفي.

140

المسألة الخامسة: في تنقيح الأقوال:

أما قولُ مَنْ قال: إن المرادَ بالكتاب اللَّوْح المحفوظ فهو باطل؛ لأنَّ الملائكةَ لا تناله في وقتٍ، ولا تَصِلُ إليه بحال؛ فلو كان المراد به ذلك لما كان للاستثناء فيه محلّ.

وأما مَنْ قال: إنه الذي بأيدي الملائكة من الصَّحف فإنه قولٌ محتَمَل؛ وهو الذي اختاره مالك، قال: أحسن ما سمعت في قوله: ﴿لاَ يَمَسَّهُ إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ﴾ أنها بمنزلة الآية التي في ﴿ عَبَسَ وتَوَلَّى ﴾: ﴿ فَمَنْ شَاءَ ذَكَرَهُ. فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ. مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ. بِأَيْدِي سَفَرَةٍ. كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾، [عبس: ١٢، ١٦]، يريد أنّ المطهرين هم الملائكة الذين وُصِفوا بالطهارة في سورة «عبس».

وأما من قال: إنه أَمْرٌ بالتوضَّؤ [بالقرآن]<sup>(٢)</sup> إذ أراد أحَدّ أن يمسّ صُحُفه<sup>(٤)</sup>، فإنهم اختلفوا؛ فمنهم من قال: إنّ لفظه لفظ الخبر ومعناه الأمر، وقد بينا فسادَ ذلك-في كتب الأصول، وفيا تقدم من كلامنا في هذا الكتاب، وحقّقْنَا أنه خَبَرٌ عن الشرع، أي لا يمسَّه إلا المطهرون شَرْعاً، فإن وُجد بخلاف ذلك فهو غَيْرُ الشرع.

وأما مَنْ قال: إنّ معناه لا يجد طَعْمَه إلا المطهرون من الذنوب التائبون العابدون فهو صحيح، اختاره البخاري؛ قال النبي ﷺ : « ذاق طعم الإسلام مَنْ رَضِيَ بِالله رَبَّا، وبالإسلام دِيناً، وبمحمد ﷺ نبيًّا »؛ لكنه عدولٌ عن الظاهر لغير ضرورة عَقْلٍ ولا دليل سَمْع.

وقد رَوى مالك وغيره أنَّ في كتاب عمرو بن حزم الذي كتبه له رسولُ الله ﷺ ونُسْختُه: مِنْ محمد النبي إلى شُرَحْبيل بن عَبْد كلال، والحارث بن عَبْد كُلال، ونعيم

- (٢) في جــ : وقيل هو نهي.
- (٣) 👘 ما بين المعقوفتين : ساقط من ج.
- (٤) في جـ: إذا أراد أحد أن يمس المصحف.

وقفايته الايتفادى الفكر القرائ

(۲۹) بيورة الواقعة الآية (۲۹) HE PRINCE GHAZI TRUST، المواقعة الآية (۲۹) FOR QURANIC THOUGHT

ابن عَبْد كُلال، قَيْلُ ذي رُعَيْن ومَعَافر وهَمْدَان: أما بعد ـ وكان في كتابه ألآ يمسّ القرآنَ إلا طاهر.

وقد رُوِي أنَّ عمر بن الخطاب دخل على أخته وزوجها سعيد بن زيد بن عمرو بن نُفيل، وهما يقرآن طه، فقال: ما هذه الْهَيْنَمَة! وذكر الحديث إلى أن قال: هاتُوا الصحيفة. فقالت له أخته: إنه لا يمسَّه إلاّ المطهّرون فقام واغتسل وأسلم. وقد قال أبو بكر الصديق يرثي النبي عَيَالَهُم:

فَقَـدْنـا الوَحْـيَ إذ ولّيـت عنّــا وودَّعنـــا مــــن اللهِ الكـــلام سوى ما قـد تـركْـتَ لنـا قـديماً تــوارثــه القَــرَاطِيس الكِــرام

وأراد صُحفَ القرآن التي كانت بأيدي المسلمين التي كان النبيُّ ﷺ يُمليها على كتبته.

وقد قال أهلُ العراق منهم إبراهيم النخعي: ولا يمسّ القرآن إلا طاهر .

واختلفت الرواية عن أبي حنيفة؛ فروي عنه أنه يمسّه المحدث، وروي عنه أنه يمسَّ ظاهِرَه وحواشيه وما لا مكتوب فيه <sup>(ه)</sup> .

وأما الكتابُ فلا يمسّه إلا المطهرون. وهذا إن سلّم مما يقوّى الحجةَ عليه؛ لأنَّ حريمَ الممنوع ممنوعٌ، وفيا كتبه النبيُّ عَلِيْتَهِ لعَمْرو بن حزم أقوى دليلٍ عليه. والله أعلم.

\* \* \*

في جـ : وجواشيه ، وهما ما لا مكتوب بهما . (0)



سورة الحديد فيها أربع آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الأَوَّلُ والآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَـاطِـنُ وَهُـوَ بِكُـلٍّ شَـيْءٍ عَلِيمٌ﴾ [الآية: ٣].

وقد بينًا في كتاب الأمَد تفسيرَ هذه الأسماء، وحقَّقْنـا أن الأول هو الآخر بعينه [ يعني ] <sup>(۱)</sup> لأنه واحد، وأن الظاهر هو الباطِن، وأن الأول هو الباطن، وأن الآخر هو الظاهر؛ إذ هو تعالى واحدٌ تختلف أوصافُه، وتتعدد أسماؤه، وهو تعالى واحد. قال ابن القاسم: قال مالك: لا يحدّ ولا يشبه. قال ابن وهب: سمعتُ مالكاً يقول: من قرأ **ويد الله ﴾** وأشار إلى يَدِه، وقرأ عين الله، وأشار إلى ذلك العُضُو منه يُقْطع تغليظاً عليه في تقديس الله تعالى وتنزيهه عما أشبه إليه<sup>(۲)</sup>، وشبّهه بنفسه، فتعدم وحدّ.

فإن قيل: فقد روى البخاري، عن نافع، عن عبدالله، قال: ذُكِر الدجّال عند رسول الله ﷺ فقال: « إنه لا يخفى عليكم أنّ الله ليس بأعُور. وأشار بيده إلى عينه، وأن المسيح الدجال أعور العين اليمنى كأنّ عينه عِنَبة طافية ».

فالجواب من وجهين.

- ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
  - (٢) في د : وتنزيهه عما تشبه إليه.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

..... ١٧٨

FOR QUR'ANIC THOUGHT 💿 🐨 🌀 أحدهما : أن هذا خَبَرُ واحدٍ ، لا يوجب علماً .

الثاني: أنَّ هذه الإشارة في النفي لا في الإثبات، وفي التقديس لا في التشبيه. وهذا نَفِيس فاعْرِفْه.

... سورة الحديد الآية (١٠)

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلاَّ تُنْفِقُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَلَلَهِ مِيرَاثُ السَّمُوَاتِ وَالأَرْضِ ، لاَ يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللهُ الْحُسْنِى وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [الآية: ١٠].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

نفى الله سبحانَه المساواةَ بين مَنْ أنفق مِنْ قبل فَتْحِ مكة وبين مَنْ أنفق بَعْدَ ذلك؛ لأنَّ حاجةَ الناس كانت قبل الفتح أكثر، لضَعْفِ الإسلام، وفِعْلُ ذلك كان على المنافقين أشقَ، والأجْرُ على قَدْرِ النصَب. والله أعلم. **المسألة الثانية:** 

رَوَى أَشْهب عن مالك قال: ينبغي أن يقدم أهل الفضل والعَزْم. وقد قال الله تعالى: ﴿لاَ يَسْتَوِي مِنْكُمْ مَنْ أَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولَئِكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِنَ الَّذِينَ أَنْفَقُوا مِنْ بَعْدُ وَقَاتَلُوا وَكُلاً وَعَدَ اللَّهُ الْحُسْنَىٰ﴾؛ وقد بينًا نحن فيا تقدَّم ترتيبَ أحوال الصحابة رضي الله عنهم ومنازلَهم في التقدم والتأخر ومراتب التابعين. المسألة الثالثة:

إذا ثبت انتفاءُ المساواة بين الْخَلْق وقع التفضيل بين الناس بالحكمة والحكم؛ فإن التقدّم والتأخر يكون [ في الدين ويكون ] في أحكام الدنيا، فأما في أحكام الدين ففي الصحيح عن عائشة قالت رضي الله عنها: أمرنا رسولُ الله عَقِيلَةٍ أن نُنْزِلَ الناسَ منازِلَهم، وأعظمُ المنازلِ مرتبة الصلاة. وقد قال النبي عَقِيلَةٍ [ في مرضه <sup>(٤)</sup> ]: « مُرُوا أب

(٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

وففيت الارتبازي الفكر الفر

بكر فليصلِّ بالناس». فقيل له: إن أبا بكر رجلَّ أسيف إذا قام مقامك لم يسمع النَّاس من البكاء، فمُرْ عُمَر فليصلِّ بالناس. [فقال: «مُرُوا أبا بكر فلْيُصَلَّ بالناس]<sup>(٥)</sup>».. الحديث<sup>(۱)</sup>.

فقدَّم المقدم، وراعَى الأفضل.

وفي حديث أبي مسعود الأنصاري من رواية الترمذي وغيره: يؤمَّ القومَ أقرؤهم لكتاب الله؛ فإن كانوا في القراءة سواء فأعلمُهم بالسنة، فإن كانوا في السنة سواء فأقدَمُهم هِجْرَةً، فإن كانوا في الهجرة سواء فأكبرهُم سنّاً، ولا يؤم الرجل في سلطانه، ولا يجلس على تكرمته إلا بإذنه.

وفي الصحيح أنّ النبي ﷺ قال لمالك بن الحويرث [وأخيه] <sup>(v)</sup> «فأذّنا وأقيا وليؤمكما أكبركما ». ففهم منه البخاري وغيره من العلماء أنه أراد كبر المنزلة.

كها قال ﷺ : « الولاء للكِبَر » . ولم يَعْنِ كَبر السنَّ، وإنما أراد كبر المنزلة .

وقد قال مالك وغيره: وإنّ للسنّ حقاً. وراعاه الشافعي وأبو حنيفة، وهو أحقُّ بالمراعاة؛ لأنه إذا اجتمع العِلْمُ والسنّ في خَيِّرَين قُدّم العلم. وأما أحكامُ الدنيا فهي مرتَّبة على أحكام الدين، فمن قُدِّم في الدين قُدِّم في الدنيا.

وفي الآثار : « ليس مِنَّا مَنْ لم يوقّر كبيرَنا ، ويرحم صغيرنا ، ويعترف لعالمنا » .

وفي الحديث الثابت في الأفراد : « ما أكرمَ شابٌّ شَيْخاً لسنَّه إلا قَيَّض الله له عند سنَّه مَنْ يكرمه » .

وأنشدني أبو عبدالله محمد بن قاسم العثهاني الشهيد نزيل القدْس لابن عبد الصمد السرقسطي

- يـا عـائبـاً للشيــوخ مِــن أَشَــرِ داخَلَــهُ للصبــا ومِــنْ بَـــذَخِ اذكــر إذا شئـــت أنْ تعيبهــم جَدَّك واذكر أباك يـا بـن أخِـي
  - (٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
    - (٦) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
  - (٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.



الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ أُولَٰئِكَ هُمُ الصَّدِّيقُونَ وَالشَّهَدَاءُ عِنْدَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجْرُهُمْ وَنُورُهُمْ وَالَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَاتِنَا أُولَٰئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ ﴾ [الآية: ١٩].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في المراد بقوله تعالى: ﴿ وَالشُّهَدَاءُ ﴾ :

وفيه ثلاثة أقوال:

أحدها : أنهم النبيّون . الثاني : أنهم المؤمنون .

الثالث: أنهم الشهداءُ في سبيل الله. وكلُّ واحد من هؤلاء شهيد، أما الأنبياء عليهم السلام فهم شهداءُ على الأمم، وأما المؤمنون فهم شهداء على الناس [كما قال تعالى: ﴿ لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاس ﴾ <sup>(٨)</sup> [ البقرة: ١٤٣ ].

وأما محمدٌ ﷺ فهو شَهِيد على الكل، لقوله تعالى: ﴿ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمُ شهيدا ﴾ [ البقرة: ١٤٣ ].

المسألة الثانية:

إنْ كان المرادُ به المؤمنين فهو على العموم في كل شاهد . وقد قال عليه السلام : خَيْرُ الشَّهداءِ الذي يَأْتِي بشهادته قبل أن يُسألها ، وله الأجْرُ إذا أدّى والإثم إذا كتم . ونورهم [ قيل ] <sup>(٩)</sup> – وهي :

- (٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

۱۸۱ .

المسألة الثالثة:

سورة الحديد الآية (٢٧).

هو ظهورُ الحق به، وقيل نورهم يوم القيامة. والكلُّ صالح للقول حاصل للشاهد بالحق.

وأما إنْ كان المرادُ به الشهداء في سبيل الله فهم الذين قاتَلُوا لتكونَ كلمةُ الله هي العليا. وهم أَوْفَى درجة وأَعْلَى.

والشهداء قد بينا عَدَدَهم! وهم المقتول في سبيل الله. المقتول دُونَ مالِه [ المقتول دون أهله ] <sup>(١٠)</sup>. الْمَطْعُون. الغَرِق. الْحَرِق. المجنون. الْهَدِم. ذات الجِمْع. المقتول ظلماً. أكيل السبع. الميت في سبيل الله. مَنْ مات مِنْ بَطَن فهو شَهيد. المريض شهيد. الغريب شَهيد. صاحب النَّظْرَة شهيد. فهؤلاء ستة عشر شَهيداً. وقد بيناهم في شَرْح الحدِيث.

#### المسألة الرابعة:

قال جماعةً: إنَّ قولَه: ﴿ **والشَّهَدَاءُ ﴾** معطوف على قوله تعالى: ﴿ **الصَّدِّيقُونَ ﴾** عطف المفرد على المفرد، يعني أن الصديق هو الشهيد، والكلَّ لهم أجْرُهم ونورهم. وقيل: هو عَطْفُ جملةٍ على جملة، والشهداء ابتداء كلام والكلّ محتمل، وأَظْهَـرهُ عَطْفُ الْمُفْرِدِ على الْمُفْرِدِ حسبا بيَّناه في الملجئة.

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ قَفَيْنَا عَلَىٰ آثَارِهِمْ بِرُسُلِنَا وَقَفَيْنَا بِعِيسَى ابنِ مَرْيَمَ وَآتَيْنَاهُ الإنْجِيلَ وَجَعَلْنَا في قُلُوبِ الَّذِينَ اتَّبَعُوهُ رَأْفَةً وَرَحْمَةً وَرَهْبانِيَّةً ابْتَدَعُوها مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمُ إلاَّ ابْتِغَاءَ رِضْوَانَ اللهِ فَمَا رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايَتِهَا فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا مِنْهُمْ

فيها أربع مسائل:

(١٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

### المسألة الأولى: الرهبانية:

فعلانية من الرَّهَب كـالـرَّحمانيـة؛ وقـد قـرئـت بضم الراء وهـي مـن الرُّهبـان كالرُّضُوانية من الرُّضُوان. [ والرهب هو الْخَوْفُ، كنَى به عن فِعْلِ التزم خَوْفاً من الله ورهباً مِنْ سخطه ] <sup>(11)</sup> .

المسألة الثانية: في تفسيرها:

وفيه أربعة أقوال: الأول: أنها رَفْض النساء، وقد نُسخ ذلك في دِيننا، كما تقدم. الثاني: اتخاذ الصَّوامع للعزلة؛ وذلك مندوب إليه عند فساد الزمان. الثالث: سياحتهم، وهي نحوٌ منه.

الرابع: روى الكوفيون عن ابن مسعود ، قال: قال لي رسولُ الله ﷺ : « هل تَدْرِي أيّ الناس أعلم » ؟ قال: قلت: الله ورسوله أعلم. قال:« أعلم الناس أبصَرُهم بالحق إذا اختلف الناسُ فيه ، وإن كان مقصّراً في العمل ، وإنْ كان يزحف على اسْتِه ».

وافترق من [كان]<sup>(١٢)</sup> قبلنا على اثنتين وسبعين فرقة، نجا منها ثلاث، وهلك سائرها: فرقة آزت الملوك، وقاتلتهم على دين الله ودين عيسى حتى قتلوا، وفرقة لم يكن لهم طاقة بموازاة الملوك أقاموا بين ظَهْراني قومهم يدعونهم إلى دين الله ودين عيسى ابن مريم، فأخذتهم الملوك وقتلتهم وقطعتهم بالمناشير، وفرقة لم تكن لهم طاقة بموازاة الملوك، ولا بأن يُقيموا بين ظَهْراني قومهم، فيدعوهم إلى ذكر الله ودينه]<sup>(١٢)</sup> ودين عيسى ابن مريم، فساحوا في الجبال، وترهبوا فيها، وهي التي قال الله فيها: ﴿ وَرَهْبَانِيَّةَ ابْتَدَعُوهَا ما كَتَبْنَاهَا عليهم إلا ابْتِغَاءَ رِضوان الله فها رَعَوْهَا حَقَّ رِعَايتها فَآتَيْنَا الَّذِينَ آمَنُوا أَجْرَهم وكَثِيرٌ منهم فاسِقُونَ .

- (١١) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

۱۸۳

سورة الحديد الآية (٢٧) .....

المسألة الثالثة:

روي عن أبي أمامة الباهلي، [ وَاسْمُه صُدَيّ بن عَجْلاَن ] <sup>(١١)</sup>، أنه قال: أحدثتم قيامَ رمضان ولم يكْتَبْ عليكم، إنما كُتب عليكم الصيامُ، فدُوموا على القيام إذا فعلتموه، ولا تتركوه؛ فإنّ ناساً من بني إسرائيل ابتدعوا بِدَعاً لم يكتبها اللهُ عليهم، ابتغوا بها رِضُوان الله فها رعَوْهَا حَقَّ رِعايتها، فعاتبهم الله بتركها، فقال: **﴿ ورَهْبانِيّةً** ا**بْتَدَعُوها ما كَتَبْنَاهَا عليهم إلا ابتغاءَ رِضُوَانِ الله فها رَعَوْها حَقّ رِعايتها ﴾؛ يعني تركوا ذلك فعُوقِبوا عليها.** 

المسألة الرابعة: قد بينًا أنَّ قولَه تعالى: ﴿ مَا كَتَبْنَاهَا عَلَيْهِمْ ﴾:

مِنْ وصف الرهبانية، وأنّ قوله تعالى: ﴿ ابْتِغَاءَ رِضُوانِ اللهِ ﴾ متعلق بقوله تعالى: ﴿ ابْتَدَعُوها ﴾ . وقد زاغ قومٌ عن منهج الصواب فظنُّوا أنها رهبانيّة كُتِبت عليهم بعد أن التزموها، وليس يخرج هذا من قَبِيل مضمون الكلام، ولا يعطيه أسلوبُه ولا معناه، ولا يكتب على أحد شيء إلا بشَرْع أو نَذْر ، وليس في هذا اختلافٌ بَيْنَ أهل الملل. والله أعلم.

\* \* \*

ما بين المعقوفتين : ساقط من ج. (12)

This file was downloaded from QuranicThought.com



### سورة المجادلة

فیها ست آیات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إلَى اللهِ وَاللهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إنَّ اللهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ. الذين يُظَاهِرُونَ مَنكم مِنْ نسائهم ما هُنَّ أُمّهاتهم إن أمّهاتُهم إلاّ اللآئي ولَدْنَهم وإنّهم ليقولُونَ مُنْكَراً من القول وزوراً وإن اللهَ لعَفُوَّغَفُورٌ. والذينَ يظاهرونَ من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحريرُ رَقَبَةٍ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ذلكم توعظون به واللهُ بما تعملون خبيرٌ ﴾ [الآيات: ١، ٢، ٣].

فيها تسع وعشرون مسألة :

المسألة الأولى:

قد تقدَّمَ الكلامُ في سماع الله تعالى للموجودات كلها قولاً أو غيره، لا يختص بسماع الأصوات<sup>(۱)</sup>، بل كلّ موجود يسمعه ويراه ويعلمه، ويعلم المعدوم \_ بأبدع بيان في كتاب المشكلين والأصول، وكذلك أوضحنا أنه يجوز تعلَّق سَمعنَا بكل موجود،. وكذلك رؤيتنا، ولكن الباري تعالى أجْرَى العادة بتعلق رؤيتنا بالألوان، وسَمْعِنَا بالأصوات؛ ولله الحكمة فيا خَصّ والقدرة فيا عم.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا ﴾:

وكذلك تقدم بيان المجادلة وحقيقتها وجوازها في طلب قصد الحق وإظهاره، وأمر الله بها، ونسخه وتخصيصه لها وتعميمه.

(١) في جـ : لا يحس الأصوات.

سورة المجادلة الآيات (رايس) بي معنى المركزي وي المكرافين المركزي المكرية المركزي المكرية المكرية المركزي المكري سورة المجادلة الآيات (رايس) بي المحادثة الآيات (رايس) بي المحادثة الآيات (رايس) بي المحادثة المحادثة المحادثة ا

المسألة الثالثة: في تعيين هذه المجادلة:

وفيه روايات كثيرة: قيل: هي خَوْلَة امرأة أوس بن الصامت. وقيل: هي خَوْلة بنت دليج.

وقيل: بنت الصامت. وأمها مُعادة؛ كانت أمّة لابن أُبيّ. وفيها قال الله تعالى: (وَلاَ تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَى الْبِغَاءِ...﴾ [ النور: ٣٣ ] الآية.

وقيل: خولة بنت ثعلبة، وهي أشبهها؛ لما روي أنّ خَوْلَة بنت ثعلبة جاءت إلى عُمر بن الخطاب وهي عجوز كبيرة، والناس معه، وهو على حمار، قال: فجنح إليها، ووضع يدَه على منكبها، وتنحَّى الناس عنها، فناجاها طويلاً، ثم انطلقت فقالوا: يا أمير المؤمنين، حبست رجالات قريش على هذه العجوز. قال: أتدرونَ مَن هي؟ هذه خولة بنت ثعلبة، سمع اللهُ قولَها من فوق سبع سموات؛ فوالله لو قامت هكذا إلى الليل لقمْتُ معها إلى أن تحضر صلاةٌ، وأنطلِقُ لأصلي ثم أرجع إليها.

وقالت عائشة: تبارك الذي وسَع سَمْعُه كلَّ شيء، إني لأسمع كلام خولة بنت ثعلبة، ويخفى عليّ بعضُه، وهي تقول: يا رسول الله.

وفي تراجم البخاري، عن تميم بن سلمة، عن عروة، عن عائشة؛ قلت: الحمد لله الذي وَسِعِ سَمْعُه الأصوات، فأنزل الله عزّ وجل على النبي عَظِّيَّةٍ: ﴿قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ...﴾.

ونصَّه على الاختصار ما رُوِي أنه لما ظاهر أوْس بن الصامت من امرأته خَوْلة بنت ثعلبة قالت له: والله ما أراكَ إلا قد أثِمْتَ في شأني، لبسْتَ جدَّتي، وأفنيتَ شبابي، وأكلْتَ مالي، حتى إذا كبِرَتْ سِنِّي، ورقَّ عَظْمِي، واحتجتُ إليك فارقتني.

قال: ما أكرهني لذلك! اذْهَبِي إلى رسول الله ﷺ فانظري هل تَجِدينَ عنده شيئاً في أمرك؟

فأتَت النبيّ عَلِيْنَهُ ، فذكرت ذلك له ، فلم تبرح حتى نزل القرآن : ﴿ قَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ في زَوْجِهَا ﴾ . فقال رسول الله عَلَيْنَهُ : « أُعتِقْ رقبة » . قال : لا أُجِدُ ذلك . قال : « صُمْ شهرين متتابعين » . قال : لا أستطيع ذلك ؛ أنا شيخ كبير . قال : ۲ اللغان (۱ - ۳) FOR ORANIC THOUGHT (۱ - ۳)

« أَطْعِم ستين مسكيناً ». قال: لا أجد . فأعطاه النبيّ ﷺ شعيراً ، وقال: « خُذْ هذا فأطعمه ».

وروي أيضاً أنّ سعيداً أتى أبا سَلَمة بن صَخْر أحد بني بَيَاضَة، كان رجلاً ميطاً فلما جاء شَهَرُ رمضان جعل امرأتَه عليه كامَّه، فرآها ذات ليلة في بَريق القَمر، ورأى بريقَ خلخالها [ وساقها ] <sup>(٢)</sup> فأعجبته فأتاها، وأتى النبي يَتَلِيَّم فقصّ عليه القصة، فقال له: أتيت بهذا يا أبا سلمة [ ثلاثاً ] <sup>(٢)</sup> ؟ فأمر [ النبيّ ] <sup>(٤)</sup> أن يعتق رقبة. قال: ما أملك غير رقبتي هذه. فأمره بالإطعام. قـال: « إنما هـي وجبة ». قـال: « صُمْ شهـريـن متتابعين ». قال: ما من عمل يعمله الناس أشد عليّ من الصيام. قال: فأتى النبي يُتَلِيَّ بِقِناعٍ فيه تمر. فقال له: « خُذْ هذا ، فتصدق به وأطعِمْه عيالك ».

[وقيل هذا صخر بن]<sup>(ه)</sup> سلمة بن صخر بن سليان الذي أعطى النبي ﷺ المِجنَّ يوم أُحد. وقال: وَجْهي أحقُّ بالكَلْم من وجهك، وارتثّ بعد ذلك من القتلى، وبه رَمَق، وقد كام كلوماً كثيرة، فمسح رسول الله ﷺ كلومه، واستشفى له فبرأ، وفيه نزلت آيةُ الظهار.

# المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَتَشْتَكِي إِلَى اللهِ ﴾:

روي أن خَوْلة بنت دليج<sup>(1)</sup> ظاهر منها زوجها، فأتـت النبيَّ ﷺ فسألته كذلك، فقال رسول الله ﷺ : «قد حَرُمْتِ عليه»، [فرفعت رأسها إلى السماء ]<sup>(۷)</sup> فقالت: إلى الله أَشْكُو حاجتى إليه.

ثم عادت فقال رسول الله ﷺ : « حَرُمْتِ عليه ». فقالت: [ إلى الله أشكو حاجتي

- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٦) في د : روى أن خولة بنت فليج.
- (٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

117

إليه]<sup>(٨)</sup>، وعائشة تغسل شقّ رأسه الأيمن، ثم تحولت الى الشق الآخر، وقد نزل عليه الوَحْيُ، فذهبت أن تعيد، فقال: « يا عائشة، اسكتي، فإنه نزل الوحي ».

فلما نزل القرآن قال رسول الله ﷺ لزوجها : «اعتق رقبة » قال : لا أجد . قال : « صُمْ شهرين متتابعين » . قال : إنْ لم آكل في اليوم ثلاث مرات خِفْتُ أن يَعْشُو بَصَرِي . قال : « فأطْعِم ستين مسكيناً » . قال : فأعني ، فأعانه [ بشيء ] <sup>(٩)</sup> . **المسألة الخامسة : قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ يُظَاهِرُونَ ﴾ :** 

حقیقته تشبیه ظَهْر [ بظهر ، والموجب للحکم منه تشبیه ظهر ] <sup>(۱۰)</sup> محلّل بظهر محرَّم، ویتفرع علیه فروع کثیرة، أصولها سبعة:

**الفرع الأول:** إذا شبّه جملةَ أهله بظَهْرِ أمه، كها جاء في الحديث أنه قال: أنْستِ عليَّ كظَهْرِ أمي.

**الفرع الثاني:** إذا شبّه جلةَ أهله بعضو من أعضاء أمه كان ظهاراً، خلافاً لأبي حنيفة في قوله: إن شبَّهها بعضو يحلُّ النظَرُ إليه لم يكن ظهاراً، وهذا لا يصح؛ لأن النظر إليه على طريق الاستمتاع لا يحل له، وفيه رَفْع التشبيه، وإياه قصد المظاهر. وقد قال الشافعي في قول: إنه لا يكونُ ظِهاراً إلا في الظَّهْرِ وَحْدَه؛ وهذا فاسد؛ لأنّ كل عضو منها محرَّم، فكان التشبيه به ظهاراً كالظهر، ولأن المظاهر إنما يقصد تشبيه المحلل بالمحرم؛ فلزم على المعنى.

**والفرع الثالث:** إذا شبّه عضواً من امرأته بِظَهْرِ أمه: قال الشافعي في أحد قوليه: لا يكون ظِهَاراً ، وهذا ضعيف منه ، لأنه قد وافقنا على أنه يصحَّ إضافة الطلاق إليه ، خلافاً لأبي حنيفة ؛ فصحَّ إضافةُ الظِّهَار إليه ، وقد بيناه في مسائل الخلاف .

**الفرع الرابع:** إذا قال: أنْتِ عليّ كأمي، أو مثل أمي. فإنْ نَوَى ظِهَاراً كان ظِهَاراً، وإن نوى طلاقاً كان طلاقاً، وإن لم تكن له نية كان ظِهَاراً.

- (٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (١٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

(٣ - ١) بهر قرالجادلة الآيات (٢ - ٣) for QURANIC THOUGHT

وقال الشافعي وأبو حنيفة: إن لم يَنْوِ شيئاً لم يكن شيء .

ودليلُنا أنه أطلق تشبية امرأتِه بأُمّه، فكان ظِهَاراً؛ أصلُه إذا ذكر الظَّهْر، وهذا قويّ؛ إذ معنى اللَّفْظِ فيه موجود، واللفظُ بمعناه، ولم يلزم حكم الظَّهر للفظه، وإنما لزم لمعناه وهو التحريم.

**الفرع الخامس:** إذا قال: أنْتِ عليّ حَرَامٌ كَظَهْرِ أمي كان ظِهَاراً؛ ولم يكن طلاقاً؛ لأنّ قوله: أنْتِ حرام يحتمل التحريم بالطلاق وهي مطلقة، ويحتمل التحريم بالظهار ، فلما صرَّح به كان تفسيراً لأحد الاحتمالين فقضى به فيه.

الفرع السادس: إن شبَّه امرأته بأجنبية فإنْ ذكر الظَّهْر كان ظهاراً حملاً على الأول، وإن لم يذكر الظَّهْر فاختلف فيه علماؤنا، فمنهم من قال: يكون ظهاراً، ومنهم من قال: يكون طلاقاً.

وقال أبو حنيفة والشافعي: لا يكون شيئاً؛ وهذا فاسد؛ لأنه شبّه محللاً من المرأة بمحرّم، فكان مقيّداً بحكمه كالظهر. والأسماء بمعانيها عندنا، وعندهم بألفاظها، وهذا نقضٌ للأصل منهم.

الفرع السابع: إذا قال: أنْتِ عليّ كَظَهْر أُخْتِي كَان مُظَاهِراً.

وقال الشافعي: لا يكون له حكم، وهذه أشكَلُ من التي قبلها. ودليلُنا أنه شبَّه امرأته بظَهْرِ محرَّم عليه مُوَّبَّد كالأم.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ مِنْكُمْ ﴾:

يعني من المسلمين، وذلك يقتضي خروجَ الذمي من الخطَّاب. فإنْ قيل: هذا استدلالٌ بدليل الخطاب.

قلنا : هو استدلال بالاشتقاق . والمعنى فإنَّ أنكحة الكفار فاسدة مستحقة الفسخ ، فلا يتعلَّق بها حكمُ طلاق ولا ظهار ، وذلك كقوله : ﴿و**أَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ** مِنْكُمْ ﴾ [ الطلاق : ٢ ] . وبه قال أبو حنيفة . وقال الشافعي: يصحُّ ظِهـار الذمِّي؛ وهي مسألةُ خلافٍ عظمى. وقد مدَدْنا أطنابَ القول فيها في مسألة الخلاف.

ولبابُه عند المالكية أنّ الكفار مخاطبون بفروع الشريعة عندنا، وعند الشافعي بغير خلاف؛ وإذا خوطبوا فإن أنكحتهم فاسدة لإخْلالهم بشروطها مِنْ وليّ وأهل وصداق ووَصْف صداق، فقد يعقدون بغير صداق، ويعقدون [ بغير مال كخمر أو خنزير، ويعقدون في العدّة ويعقدون<sup>(١١)</sup> ] نكاح المحرمات، وإذا خلت الأنكحة عن شروط الصحة فهي فاسدةٌ، ولا ظِهَار في النكاح الماسد بحال.

المسألة السابعة:

وهذا الدليلُ بعينه يقتضي صِحَّةَ ظِهَارِ العبد خلافاً لمن منعه، لأنه من جملة المسلمين؛ وأحكامُ النكاح في حقه ثابتةٌ، وإن تعذّر عليه العِتْقُ والإطعام فإنه قادر على الصيام.

المسألة الثامنة:

قال مالك: ليس على النساء تظاهر، إنما قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ يُظَاهِرُونَ مِنْكُمْ مِنْ نِسَائِهِمْ ﴾ ولم يقل: واللاتي يظاهـرن منكنَّ من أزواجهن، إنما الظهار على الرجال.

قال القاضي: هكذا روي عن ابن القاسم، وسالم، ويحيى بن سعيد، وربيعة، وأبي الزناد؛ وهو صحيح معنى، لأن الحل والعَقْد والتحليل والتحريم في النكاح بِيَدِ الرجال، ليس بيد المرأة منه شيء وهذا إجماع.

المسألة التاسعة:

يلزَمُ الظهار في كلِّ أَمَةٍ يصحُّ وطؤها .

وقال أبو حنيفة والشافعي: لا يلزم، وهي مسألة عسيرة جدّاً علينا، لأنَّ مــالكاً

( 11 ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ج.

في المحتوية على المحتوية المعتوية المعتوية المحتوية الم محتوية المحتوية المحتوي محتوية المحتوية المحتح المح

المجادلة الآيات ( ١- ٣)

المسألة العاشرة:

مَنْ به لَمَم، وانتظمت له في بعض الأوقات الكلم إذا ظاهر لزم ظهاره، لما رُوي في الحديث أنّ خولة بنت ثعلبة ـ وكان زوجها أوس بن الصامت ـ وكان به لَمَم ـ فداخله بعض لَممِه، فظاهَر مِن امرأته.

#### المسألة الحادية عشرة:

مَنْ غَضِبِ فظاهر من امرأته أو طلق لم يُسقط غضبه حكمه. وَفي بعض طُرق هذا الحديث قال يوسف بن عبدالله بن سلام: حدثتني خَوْلَة امرأة أوس بــن الصامت قالت: كان بيني وبينه شيء، فقال: أنْتِ عليّ كظَهْر أمي. ثم خرج إلى نادي قومه. فقَوْلُها: كان بيني وبينه شيء دليلٌ على منازعةٍ أحرجته، فظاهر منها. والغضبُ لَغْوٌ لا يرفَعُ حكما، ولا يغير شرعاً. وقد بيناه فيا تقدم.

المسألة الثانية عشرة:

وكذلك السَّكْرَان يلزمه حُكمْ الظهار والطلاق في حال سُكْرِه إذا عقل قوله، ونظم كلامه.

المسألة الثالثة عشرة:

فيا أوردناه من هذا الخبر دليلٌ على أنَّ النبي ﷺ حكم في الظهار بالفراق، وهو الحكْمُ بالتحريم بالطلاق، حتى نسخ الله ذلك بالكفارة. وهذا نسخٌ في حُكْم واحد، في حق شخص واحد، في زمانين؛ وذلك جائز عقلاً، واقع شرعاً. وقد بيناه في كتاب النسخ.

المسألة الرابعة عشرة:

سورة المجادلة الآيات (١- ٣) .

O LESSIS

الظهار يحرِّمُ جميع أنواع الاستمتاع، خلافاً للشافعي في أحد قوليه؛ لأن قوله: « أَنْتِ عليَّ كَظَهْرِ أمي » يقتضي تحريمَ كلِّ استمتاع بلفظه ومعناه، وإنما حرم الوطء بالتشبيه بالمحرمة، وهذا يقتضي تحريمَ كلِّ الاستمتاع. **المسألة الخامسة عشر ة:** 

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

191

قال الشافعي: إذا ظاهر من الأجنبية بشرط الزواج لم يكن ظهاراً، وعندنا يكون ظهاراً، كما لو طلقها كذلك للزمه الطلاق [ إذا زوجها ] <sup>(١٢)</sup> لأنها من نسائه حين شرط نكاحها. وقد بيناه في مسائل الخلاف وفيا تقدم من هذا الكتاب.

المسألة السادسة عشرة:

إذا ظاهر من أربع نسوة في كلمةٍ واحدة لزمته كفارةٌ واحدة.

وقال الشافعي: يلزمه أرَبعُ كفارات؛ وليس في الآية دليلٌ على شيء من ذلك؛ لأن لفظ الجمع إنما وقع في عامَّةِ المؤمنين، وإنما المعوَّل على المعنى، وهو أنه لفظٌ يتعلق بالفَرْج يوجب الكفارة لوجهٍ، فكانت واحدة. وإن علَّقه بعدد، أصلُه الإيلاء، وما أقرب ما بينهما! وقد حققناه في الإنصاف، وبينّا أن الموجب لا يتعدد بتعدُّد المحل.

المسألة السابعة عشرة: قوله تعالى: ﴿وَإِنَّهُمْ لِيَقُـولُـون مُنْكَـراً مِـنَ الْقَـوْلِ وَزُوراً ﴾:

[ فسمَّاه مُنْكَراً مـن القـول وزوراً ] <sup>(١٢)</sup> ، ثم رتّـب عليـه حكمـه [ مـن الكفـارة والتحريم ؛ وهذا يدلُّ على أنّ الطـلاق المحرّم وهو في حال الحيض يترتب عليه حكمه ] <sup>(١٢)</sup> إذا وقع.

- (١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج...

۲۰ ..... ۱۴ FOR QURANIC THOUGHT (۲۰۰۰) المجادلة الآيات (۲۰ – ۳)

## المسألة الثامنة عشرة: قوله: ﴿ ثُمَّ يَعُودُون لِمَا قَالوا ﴾ :

وهو حَرْفٌ مشكل؛ واختلف الناسُ فيه قديماً وحديثاً، وقد بيناه في ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامض النحويين.

> و محصولُ الأقوال سَبْعة : أحدها : أنه العَزْم على الوَطْء ؛ وَهو مشهورُ قولِ العِرَاقيين.

> > الثاني: أنه العزم على الإمساك.

الثالث: العزم عليهما ؛ وهو قول مالك في موطَّئه.

الرابع: أنه الوطء نفسه .

الخامس: قال الشافعي: هو أن يمسكها زوجةً بعد الظهار مع القدرة على الطلاق. السادس: أنه لا يستبيح وطأها إلا بكفارة.

السابع: هو تكريرُ الظهار بلفظه، ويسند إلى بكير بن الأشج.

فأما القول بأنه العَوْدُ إلى لفظ الظهار فهو باطل قطعاً، لا يصحُّ عن بكير، وإنما يشبه أن يكون من جهالة داود وأشياعه.

وقد رُويت قصص المتظاهرين، وليس في ذِكْر الكفارة عليهم ذكر لعَود القول منهم. وأيضاً فإنّ المعنى ينقضه؛ لأنّ الله تعالى وصفَه بأنه مُنْكَرٌ من القول وزُور، فكيف يُقال له إذا أَعَدْتَ القول المحرم والسببَ المحظور وجبَتْ عليك الكفارة، وهذا لا يُعقل؛ ألا ترى أنّ كل سبب يوجِبُ الكفارة لا تشترط فيه الإعادة مِنْ قتلٍ ووطء في صوم ونحوه.

وأما قول الشافعي بأنه ترك الطلاق مع القدرة عليه فينقضه ثلاثة أمور أمهات: الأول: أنه قال ﴿ ثُمَّ ﴾ ؛ وهذا بظاهره يقتضي التراخي .

الثاني: أن قوله: ﴿ **نُمَ يَعُودُونَ**﴾ يقتضي وجودَ فعل من جهته، ومرورُ الزمان ليس بفعل منه. سورة المجادلة الآيات ( بر الله المحمد المحم المحمد المحم

الثالث: أن الطلاقَ الرجعي لا ينافي البقاء على الملك، فلم يسقط حُكْمُ الظهار كالإيلاء.

فإن قيل: فإذا رآها كالأم لم يمسكها؛ إذ لا يصحُّ إمســاك الأم بالنكاح. وهذه عمدة أهل ما وراء النهر .

قلنا: إذا عزم على خلاف ما قال، ورآها خلاف الأم كفّر، وعاد إلى أهله.

وتحقيقُ هذا القول أن العزْمَ قولٌ نفسي، وهذا رجل قال قولاً يقتضي التحليل، وهو النكاح، وقال قولاً يقتضي التحريم وهو الظهار، ثم عاد لما قال، وهو قول التحليل؛ فلا يصح أن يكونَ منه ابتداء عَقد؛ لأن العقد باق، فلم يبق إلا أنه قول عزم يخالِفُ ما اعتقده، وقاله في نفسه من الظهار الذي أُخْبَر عنه بقوله: أُنْتِ عليّ كظهر أمي.

وإذا كان ذلك كفّر، وعاد إلى أهله لقوله: ﴿ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاساً ﴾، وهذا تفسير بالغ في فنّه.

فإن قيل: العَزْمُ على الفعل محرَّم، فلا أثَرَ له في موافقة المحرم.

قلنا : هذا لا معنى له؛ لأنه إنما يعزم على ما يجوز له بمحلل، وهو الكفارة.

المسألة التاسعة عشرة:

ولا يحل له أنْ يَطأ حتى يكفّر ، فإن وطىء قبل الكفارة لم تتعدّد عليه الكفارة . وقال مجاهد : عليه كفّارتان .

قلنا : أما الكفارة الواحدة فقرآنية سنّية . وأما الثانية فقولٌ بغير دليل . وقد بيناه في كتاب الإنصاف ، على أنّ جماعةً روَوْا ــ مِنهم النسائي واللفظ له عن ابن عباس ــ أنّ رجلاً أتى النبي ﷺ ، وهو قد ظاهر من امرأته ، فوقع عليها ، فقال : يا رسول الله ، إني قد ظاهرْتُ مِن امرأتي ، فوقعتُ عليها قبل أنْ أكفِّر . قال : ما حملك على ذلك يرحمك الله ! قال : رأيتُ خَلْخالها في ضوء القمر . فقال : لا تَقْرَبْها حتى تَفْعَلَ ما أمرك الله . السببة. بالمحمد المعامة المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد ( ۱ – ۳ ) FOR QURĂNIC THOUGHT ( المحمد المحم

### المسألة الموفية عشرين:

إذا طلقها ثلاثاً بعد الظهار ، ثم عادت إليه بنكاح جديد لم يطأ حتى يكفّر ، خلافاً للشافعي ، وبناها على ما تقدم في مسألة العود . وقد بيناه ، فلا معنى لإعادته . **المسألة الحادية والعشرون:** 

إذا ظاهر موقّتاً بزمان. قال مالك: يلزمه مؤبداً. وقال الشافعي: يلغو؛ وما أخبر الله عنه في الظهار عموم في المؤقت والمؤبد. وإذا وقع التحريم بالظهار لم يرفعه مرورُ الزمان، وإنما ترفّعُه الكفارةُ التي جعلها الله رافعة له. وقد وافقنا على أنه لو طلّق زماناً مؤقتاً لزمه الطلاق عاماً، ولا انفصال له عنه.

المسألة الثانية والعشرون:

وقد تقدم الكلام في ذكر الرقبة، وأنها السليمة من العيوب، وفي أنها المؤمنة ليست الكافرة، وهي:

المسألة الثالثة والعشرون:

وأنها مَنْ لا شائبة للحرية فيها، كالمكاتبة وأم الولد، خلافاً لأبي حنيفة في الجميع، وهي:

المسألة الرابعة والعشرون:

وقد أجمعنا على أن أمّ الولد لا تُجْزي، فالمكاتبة مثلها؛ لأن [عقد] الحرية قد ثبت لها، وهي من السيد في حكم الأجنبية، وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف، ورجّحنا أنّ المكاتبةَ أشبَهُ بأم الولد منها بالأمة، وكذلك بينا أنه لا بد من اعتبار عدّدِ المساكين، خلافاً لأبي حنيفة، وهي:

المسألة الخامسة والعشرون:

على ما تقدم.

المسألة السادسة والعشرون:

اختلف علماؤنا هل المعتَّبَرُ في الكفارة حال الوجوب أو حالُ الأداء ؟ فقال الشافعي :

يُعْتَبَرُ حال الأداء في أحد قَوْلَين. وقاله مالك في أحد قوليه أيضاً. والثاني الاعتبار بحال الوجوب. والأول أشهر؛ وهو قول أبي حنيفة.

190

سورة المجادلة الآيات (٢

وظاهِرُ قول الله سبحانه: ﴿ **ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا قَالُوا فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾** [فيه]<sup>(١٥)</sup> يرتبط الوجوب بالعود، وفيه يرتبط كيفها كانت حالةُ الارتباط، بَيْدَ أنه للمسألة حرف جَرَى في ألسنة علمائنا من غير قَصْد، وهو مقصود المسألة؛ وذلك أن المعتبَر في الكفارة صفة العبادة أو صفة العقوبة.

والشافعي اعتبر صفةَ العقوبة؛ ونحن اعتبرنا صفةَ القربة، وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف، فإذا كان المعتَبرُ صفةَ القربة فالقرب إنما يعتبر في حال الإجزاء خاصة بحال الأداء كالطهارة والصلاة، والذي يعتبر فيه حالة الوجوب هي الحدود.

فإن قيل: إذا وجبت الصلاةُ عليه قائماً ، ثم عجز فقعد فيها فهذا من المغاير للقربة في الهيئات، بخلاف العِتْق والصوم؛ فإنهها جنسان، وعليه عَوَّل أبو المعالي.

قلنا : إنْ كان العتْقُ والصوم جنسين فإنّ القيام والقعود ضدّان، فالخروجُ من جنس ٍ إلى جنس أقرب من العدول من ضد إلى ضد .

فإن قيل: الطهارةُ ليست مقصودة لنفسها، وإنما تُرَادُ للصلاة؛ فاعتبر حال فعل الصلاة فيها.

قلنا: وكذلك الكفارةُ ليست مقصودةً لنفسها، وإنما تُرَاد لحل المسيس؛ فإذا احتيج إلى المسيس اعتبرت الحالةُ المذكورة فيها.

المسألة السابعة والعشرون:

قد بيّنا في كفارة اليمين أنَّ المعتبر الوسط من الإطعام، وهو مُدّ بمد النبي عَظِّيمٍ .

وقال مالك: في رواية ابن القاسم وابن عبد الحكم: مُدّ بمُدّ هشام، وهـو الشبـع هاهنا؛ لأن الله تعالى أطْلَق الطعام ولم يذكر الوسط.

(10) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

وقال: في رواية أشهب: مُدّان بمد النبي عَلَيْهَمْ . قيل له: ألم تكن قلت: مُدّ هشام! قال: بلى، ومُدّان بمدّ النبي عَلَيْهَمْ أحبُّ إليّ . وكذلك قال عنه ابن القاسم أيضاً . ومُدّ هشام هو مدّان غير ثلث بمد النبي عَلَيْهَمْ .

سورة المجادلة الآيات (١ - ٣)

قال أشهب : قلتُ له : أيختلفُ الشبع عندنا وعندكم؟ قال : نعم . الشبع عندنا مد بمدّ النبي ﷺ ، والشبع عندكم أكثر ؛ لأنّ النبي ﷺ دعا لنا بالبركة دونكم ، وأنتم تأكلون أكثر مما نأكل نحن ، وهذا بيّن جداً .

قال ابـنُ العربي: وقع الكلام ها هنا كما ترون في مُدّ هشام، وددت أنْ يهشم الزمان ذكره، ويمحو من الكتب رَسْمه؛ فإنَّ المدينةَ التي نزل الوَحْيُ بها، واستقرَّ بها الرسول، ووقع عندهم الظهار وقيل لهم فيه: « فإطعامُ ستين مِسْكينا »، فهموه وعرفوا المرادَ به، وأنه الشبع، وقَـدْرُه معروف عندهم متقدّر لديهم، فقد كانوا يجوعون لحاجة ويشبعون بسنة لا بشهوةٍ [ ومجاعة ] <sup>(١٦)</sup> ، وقد ورد ذِكْرُ الشبع في الأخبار كثيراً ، وقد تكلمنا على هذه في الأنوار، واستمرت الحالُ على ذلك أيام الخلفاء الراشدين المهديين، حتى نفخ الشيطانُ في أذُن هشام، فرأى مُدَّ النبي سَلِّيْتُم لا يشبعه، ولا مثله من حاشيه ونظرائه، فسوَّل له أن يتخذ مُدّاً يكون فيه شبِّعه، فجعله رطلين، وحمل الناسَ علمه، فإذا ابتلَّ عاد نحو ثلاثة أرطال، فغيَّر السنة، وأذهب محل البركة. قال النبي صَالِتُهُ حين دعا ربَّه لأهل المدينة بالبركة لهم في مُدَّهم وصاعهم: مثل ما بارك لإبراهيم بمكة. فكانت البركةُ تجري بدعوة النبي ﷺ في مُدّه، فسعى الشيطانُ في تغيير هذه السنة وإذهاب البركة، فلم يستجب له في ذلك إلا هشام، فكان من حقَّ العلماء أن يُلغوا ذكره، ويمحوا رسمه، إذا لم يغيروا أمره، وأما أنْ يُحيلوا على ذِكْرِه في الأحكام، ويجعلوه تفسيراً لما ذكره الله ورسوله بعد أن كان مفسراً عند الصحابة الذين نزل عليهم فخطبٌ جَسِمٍ؛ ولذلك كانت روايةُ أشهب في ذكر مُدّين بمد النبي صَالِلَهِ فِي كَفارة الظهار أحبّ إلينا من الرواية بأنها بمدّ هشام.

(17) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

197

سورة المجادلة الآيات (٢ - ٣) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST

ألا ترى كيف نَبَّه مالك على هذا العلم بقوله [ لأشهب ] <sup>(١٧)</sup> : الشبع عندنا بمدّ النبي يُتَلِيَّهُ ، والشبعُ عندكم أكثر ؛ لأن النبيّ مَتَلِيَّهُ دعا لنا بالبركة ، وبهذا أقول ؛ فإن العبادات إذا أُدّيت بالسنة ، فإن كانت في البدن كان أسرعَ للقبول ، وإن كانت في المال كان قليلُها أثقلَ في الميزان ، وأبرك في يَدِ الآخذ ، وأطيب في شدقه ، وأقل آفةً في بطنه ، وأكثر إقامةً لصلبه ، والله الموققُ لا رَبّ غيره.

المسألة الثامنة والعشرون: قوله: ﴿فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَتَمَاسًا ﴾:

يقتضي أن الوَطْءَ للزوجة في ليل صَوْمِ الظهار يُبْطِلُ الكفارة؛ لأن الله سبحانه شرط في كفارة الظهار فِعْلَهَا قبل التماسّ.

وقال الشافعي: إنما يكون شَرْط المسيس في الوطء بالنهار دون الليل. قال: لأن الله تعالى أوجب الصوْمَ قبل التماسّ، فإذا وطىء فيه فقد [تعذّر كونه قبله، فإذا أتمها كان بعض الكفارة قبله، وإذا استأنفها ]<sup>(١١)</sup> كان الوطء قبل جميعها، وامتثالُ الأَمْرِ في بعضها أولى مِنَ تَرْكِه في جميعها.

قلنا : هذا كلام مَنْ لم يَذُقُ طَعْمَ الفِقْه ؛ فإنّ الوطْءَ الواقع في خلال الصوم ليس بالمحل المأذون فيه بالكفارة ، وإنما هو وَطْ<sup>م (١١)</sup> تَعَدّ ، فلا بُدّ من الامتثال للأمر بصوم لا يكون في أثنائه وَطْء .

المسألة التاسعة والعشرون:

مِنْ غرِيب الأمر أن أبا حنيفة قال: الحجر على الحرّ باطل، واحتجَّ بقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ ﴾، ولم يفرق بين السفيه والرشيد. وهذا فِقْهٌ ضعيف لا يناسِبُ قَدْرَه؛ فإنّ هذه الآيةَ عامة، وقد كان القضاء بالحَجْرِ في أصحاب رسول الله ﷺ فاشياً، والنظرُ يقتضيه. ومن كان عليه حَجْر لصغرِ أو لولاية، وبلغ سفيهاً قد نهي عن دَفْع المال إليه فكيف ينفذ فعله فيه؟ والخاص يقضي على العام. وقد بيناه في موضعه.

- (١٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ . (١٩) في جـ : وهو وطء تعد .
  - (١٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

مع المجادلة الآية (٨) THE PRINCE GHAZI TRUST المجادلة الآية (٨)

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَنِ النَّجْوَى. ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجَوْنَ بِالْإِثْمِ وَالْعُدْوَانِ وَمَعْصِيَةِ الرَّسُولِ وَإِذَا جاؤوكَ حَيَّوْكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّك بِهِ اللهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَوْلَا يُعَذَّبُنَا اللهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُم جَهَنَّمُ يَصْلَوْنَهَا فَبِنْسَ الْمَصِيرُ ﴾ [ الآية: ٨].

لا خلافَ بين النَّقَلَة أنَّ المرادَ بهم اليهود، كانوا يأتون النبيّ ﷺ فيقولون: السام عليك؛ يريدون بذلك: السلام ظاهراً، وهم يعنون الموت باطنــاً، فيقــول النبي ﷺ: عليكم [ في رواية ] <sup>(٢٠)</sup>، وفي رواية أخرى: وعليكم بالواو ، وهي مشكلة.

وكانوا يقولون: لو كان محمد نبياً ما أمْهَلنا اللهُ بسبِّه والاستخفافِ به؛ وجهلوا أنَّ البارئ تعالى حليم لا يُعاجِل مَنْ سَبه، فكيف مَنْ سبَّ نبيه.

وقد ثبت أنَّ النبيَّ عَطَلِيَّهِ قال: « لا أحد أصْبر على الأذى من الله تعالى، يدعون له الصاحبة والولد، وهو يعافيهم ويرزقهم».

> فأنزل الله هذا كشْفاً لسرائرهم، وفَضْحاً لبواطنهم، ومعجزة لرسوله. وقد بينا شَرْحَ هذا في مختصر النيرين.

وقد ثبت عن قتادة عن أنس أنَّ يهودياً أتى على النبي ﷺ وعلى أصحابه، فقال: السام عليكم، [ فردّ عليه ] <sup>(٢١)</sup>، فقال النبي ﷺ : « أتدرون ما قال هذا » ؟ قالوا : اللهُ ورسولهُ أعلم. قال : قال كذا ؛ ردّوه عليّ، فردّوه. قال : « قلتَ : السام عليكم » ؟ فقال : نعم. فقال نبي الله ﷺ عند ذلك : « إذا سلم عليكم أهلُ الكتاب فقولوا : عليك ما قلْتَ ». فأنزل الله تعالى : ﴿ وَإِذَا جَاؤُوكَ حَيَّوكَ بِمَا لَمْ يُحَيِّكَ بِهِ اللهُ ﴾ .

(٢٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

194

(٢١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

#### الآية الثالثة

PRINCE GHAZI TRUST

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي الْمَجَالِس فَافْسَحُوا يَفْسَح اللهُ لَكُمْ، وإِذَا قِيلَ انْشُزُوا فَانْشُزُوا يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ واللهُ بِمَا تَعْمَلُوُنَ خَبِيرٌ ﴾ [الآية: ١١].

فيها أربع مسائل:

سورة المجادلة الآية ( ١)

المسألة الأولى: في تفسير المجلس:

فيه أربعة أقوال:

الأول: أنه مجلس النبيّ ﷺ ؛ قاله ابن مسعود . وكان قومٌ إذا أخذوا فيه مقاعِدَهم شحُّوا على الداخل أن يُفسحوا له .

ولقد أخبرنا القاضي أبو الحسن بن الكرامي بها أخبرنا عبد الرحمن بن عمر، أخبرنا ابن الأعرابي، أخبرنا محمد بن بكير الغلابي، حدثنا العباس بن بكار الضبي، حدثنا عبدالله بسن المثنى الأنصاري، عن عمه ثُمّامة بن عبدالله بن أنس، [ عن أنس]<sup>(٢٢)</sup>، قال: بينا رسول الله يَظْلِيْهِ في المسجد، وقد أطافَ به أصحابُه إذ أقبل علي ابن أبي طالب فوقف وسلم، ثم نظر مجلساً يشبهه؛ فنظر رسولُ الله يَظْلِيْهِ في وجوهِ أصحابه أيّهم يوسع له؛ وكان أبو بكر جالساً على يمين النبيّ يَظْلِيْهِ، فتزحْزحَ له عن مجلسه، وقال: ها هنا يا أبا الحسن، فجلس بين يدي النبيّ عُظِلَتْهِ، فبز خرج له عن فرأينا السرورَ في وَجْهِ رسول الله يَظْلِيْهِ، ثم أقبل على أبي بكر، فقال: يا أبا بكر؛ إنما يَعْرِف الفضْلَ لأهل الفضل ذَوُو الفضل.

> الثاني: أنه المسجد يوم الجمعة. الثالث: أنه مجلس الذاكر . الرابع: أنه موقف الصفّ في سبيل الله في القتال.

> > (٢٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

(۱۱) THE PRINCE GHAZI TRUST رة المجادلة الآية THE PRINCE GHAZI TRUST (د المجادلة الآية ۲۰۰ FOR QURANIC THOUGHT

فيه أربعة أقوال:

أحدها : أنهم كانوا إذا جلسوا مع النبي يتلقيم في مجلسه أطالوا ، يرْغَبُ كلَّ واحد منهم أن يكونَ آخر عَهْده بالنبي يَتَلِيَّهُ ، فأمرهم اللهُ أن يرتفعوا . الثاني : أنه الأمر بالارتفاع إلى القتال؛ قاله الحسن . الثالث : أنه موضع الصلاة؛ قاله مُقاتِل بن حيان . الرابع : أنه الخير كله ؛ قاله قتادة . وهو الصحيح ، كما بيناه .

المسألة الثالثة:

الفسحة كلّ فراغ بين ملأين. والنَّشَز: ما ارتفع من الأرض. ذكر الأولَ بلفظه وحقيقته، وضرب المثلَ للثاني في الارتفاع؛ فصار مجازاً في اللفظ حقيقة في المعنى. ا**لمسألة الرابعة:** 

> كيفية التفسُّح في المجالس مشكلة ، وتفاصيلها كثيرة : الأول : مجلس النبي ﷺ يفسح فيه بالهجرة والعِلْم والسنّ.

الثاني: مجلس الجمعات يتقدم فيه بالبكور إلا ما يلي الإمام، فإنه لذوي الأحلام والنُّهي.

الثالث: مجلس الذكر يجلس فيه كلُّ أَحَدٍ حيث انتهى به المجلس.

الرابع : مجلس الحرب يتقدم فيه ذوو النَّجْدَة والمِراس من الناس.

الخامس: مجلس الرأي والمشاورة يتقدّم فيه مَنْ له بَصَرَّ بالشورى، وهو داخل في مجلس الذكر، وذلك كله يتضمنه قوله: ﴿ **يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ** أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ﴾؛ فيرتفع المرء بإيمانه أولاً، ثم بِعِلْمِهِ ثانياً.

وفي الصحيح أن عمر بن الخطاب كان يقدِّم عبد الله بن عباس على الصحابة،

سورة المجادلة الآية (١٢) .....

فكلَّموه في ذلك، فدعاهم ودعاه، وسألهم عن تفسير ﴿ إذا جاء نَصْرُ الله والفَتْح ﴾، فسكتوا، فقال ابن عباس: هو أجَلُ رسول الله عَلَيْكَمُ أعلمه الله إياه. فقال عمر: ما أعلم منها إلاّ ما تعلم.

وقد قال مالك: إنَّ الآيةَ في مجلس النبي ﷺ ومجالسنا هذه، وإن الآية عامة في كل مجلس، رواه عنه ابن القاسم.

وقال يحيى بن يحيى عنه: إن قــولــه: ﴿ يَــرْفَـعِ اللهُ الَّذِيــنَ آمَنُــوا ﴾ الصحــابــة ﴿ والَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ ﴾ يرفَع الله بها العالَم والطالب للحق. والعمومُ أَوْقَعُ في المسألة، وأولى بمعنى الآية، والله أعلم.

### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجْوَاكُمْ صَدَقَةً ذَلِك خَيْرٌ لَكُمْ وَأَطْهَرُ فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فَإِنَّ اللهَ غَفَورٌ رَحِيمٌ﴾ [ الآية: ١٢ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

روي عن علي بن عَلْقمة الأَنْ<sub>ا</sub>ري <sup>(٢٢)</sup>، عن علي بن أبي طالب، قال: لما نزلت: **(يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَاجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَيْ نَجُوَاكُمْ صَدَقَةً ﴾** قال لي النبي عَظِيلَةٍ : دينار ؛ قلت: لا يطيقونه. قال: نصف دينار . قلت: لا يطيقونه . قال : فكم ؟ قلت : شعيرة . قال : إنك لزهيد . فنزلت : **(أأَشْفَقْتُم أَنْ تَقَدِّمُوا بين يدي نَجُواكُمْ صَدَقَاتٍ** » ، قال : فَبِي خفَّفَ اللهُ عن هذه الأمة .

- وهذا يدل على مسألتين حسنتين أصوليتين:
  - الأولى : نسخ العبادة قبل فِعْلها .

الثانية : النظر في المقدرات بالقياس، خلافاً لأبي حنيفة. وقد بينا ذلك في موضعه.

(٢٣) في د: روي عن علي بن علقمة الأنصاري.



ومعنى قوله: شعيرة. يريد وَزْن شعيرة من ذهب. وقد روي [ عن ] <sup>(٢٢)</sup> مجاهد أنّ أول مَنْ تصدّق في ذلك عليّ بن أبي طالب، تصدّق بدينار، وناجَى رسولَ الله عَيْلِيّةٍ، وروي [ أنه تصدّق ] <sup>(٢٥)</sup> بخاتم، وهذا كلّه لا يصحّ. وقد سرد المسألة ـ كما يجب ـ أسلم في رواية زيد ابنه عنه.

EPRINC المجادلة الآية ( ۱۲ ) For QURA

#### المسألة الثانية:

قال: وكان النبي يَتَلِيَّهُ لا يمنع أحداً مُناجاته. يريد لا يسأله حاجةً إلاّ ناجاه بها من شريف أو دنيء؛ فكان أحدهم يأتيه فيناجيه، كانت له حاجة أو لم تكن، وكانت الأرض كلها حَرْباً على المدينة، وكان الشيطان يأتي أصحاب النبي يَتَلِيَّهُ وهم حَوْلَه. فيقول له: أتدرون لم نَاجَى فلانٌ رسولَ الله يَتَلَيَّهُ ؟ إنما نَاجَاه أنّ جوعاً [ كثيرة]<sup>(٢٦)</sup> من بني فلان وفلان قد خرجوا ليقاتلوكم. قال: فيحزن ذلك المؤمنين ويشقّ عليهم. وقال المنافقون: إنما محد أذُنَّ سماعة يسمَعُ مِنْ كلّ أحد يُناجيه؛ فأنزل الله عزّ وجلّ: **﴿ ويقولونَ هُوَ أَذُنَ قُلْ أَذُنُ خَيْرٍ لَكم ﴾** [ التوبة: ٢١]. وقال الله في ذلك **﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا تَنَاجَيْتُمُ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإنْم وَالْعُدْوَانِ في ذلك <b>﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا تَنَاجَيْتُمُ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإنْم وَالْعُدُوانِ** في ذلك **﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا تَنَاجَيْتُمُ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإنْم وَالْعُدُوانِ** في ذلك **﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا تَنَاجَيْتُمُ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإنْم وَالْعُدُوانِ** في ذلك **﴿ يَا أَيُّهَا الَذِينَ آمَنُوا إذَا تَنَاجَيْتُمُ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالإَنْم وَالْعُدُوانِ** في ذلك **﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا تَنَاجَيْتُمُ فَلاَ تَتَنَاجَوْا بِالا** في ذلك **إلام الذي ولمان ليتحرُّون إذا الذينَ آمَنُوا وليس بِضَارَهم شيئاً إلا بإذن الله** ومع الله الذي إله لم يتتوكل أَلْمُؤْمُنُونَ ﴾ [ المادلة، ٩ ، ١٠ ]، فلم ينتهوا عن المَاجاة، فأنزل الله عزّ وجل: **حَلْ كَ خَيْرٌ لَكُمُ وَالْحَانِ إِنَّوَ إِذَا يَاجَوْنَ هَا إِنَّ يَتَعَوَّ مَا مَنْ ال**ا اللهُ عَنْوَا لله عزّ وجل أَنْهُونَ هُوا أَنْ مَنْوَا إذا الله الذي إله منتهوا عن الماجاة،

وعرف اللهُ أنَّ أهل الباطل لا يقدّمون بين يدي نَجْوَاهُم صدقةً؛ فانتهى أهلُ الباطل عن النجوى، وشقّ ذلك على أصحاب الحوائج والمؤمنين، فشكَوْا ذلك إلى رسول الله

- (٢٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج..
- (٢٥) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ ، د .
- (٢٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

مَتَالِيَّهِ، وقالوا: لا نُطيقه، فخّفف الله ذلك عنهم ونسختها آية: ﴿ فَإِذْ لَم تَفْعَلُوا وتابَ اللهُ عَلَيْكُمْ﴾

وهذا الخبرُ من زيد يدلّ على أن الأحكامَ لا تترتب بحسب المصالح، فإن الله تعالى قال: ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ لكم وأطهر ﴾، [ثم نسخه مع كونه خيراً وأطهر]<sup>(٢٢)</sup>. وهذا دليلٌ على المعتزلة عظيم في التزام المصالح؛ لكن راوي الحديث عن زَيْد ابنه عبد الرحن - وقد ضعّفه العلماء. والأمر في قوله: ﴿ ذَلِكَ خَيْرٌ لَكُمْ وأَطْهَرُ ﴾ نصٌّ مـتواتر في الرد على المعتزلة. والله أعلم.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿لاَ تَجِدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَّ اللهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِخْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ﴾ [ الآية: ٢٢ ].

فيها مسألتان:

سورة المجادلة الآية (٢٢)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي أنها نزلت في أبي عُبيدة بن الجراح؛ كان يوم بَدْر أبوه الجراح يتصدَّى لأبي عبيدة، فجعل أبو عُبيدة يَحِيد عنه، فلما أكثر قصد إليه أبو عبيدة فقتله؛ فأنزل الله تعالى حين قَتَل أباهُ: ﴿لا تَجِدُ قوماً يُؤْمِنُون بالله واليوم الآخر يُوَادُّون مَنْ حَادَّ الله ورسوله ولو كانوا آباءهم﴾.

المسألة الثانية:

روى ابن وهب<sup>(٢٨)</sup>، عن مالك: لا تجالس القدرية وعادِهِمْ في الله لقول الآية: لاَ تَجدُ قَوْماً يُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادً اللهَ وَرَسُولَهُ ﴾.

- (٢٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
  - (٢٨) في جـ : قال أشهب.

قال القاضي: قد بينا فيا سلف من كلامنا في هذه الأحكام بدائع استنباط مالك من كتاب الله تعالى، وقد كان حَفِيًّا بأهل التوحيد غرياً بالمبتدعة يأخذ عليهم جانب الحجة من القرآن، ومِنْ أَجله أخذه لهم من هذه الآية؛ فإن القدرية تَدَّعِي أنها تخلق كما يخلق الله، وأنها تأتي بما يكره الله ولا يريده، ولا يقدر على ردّ ذلك.

وقد روي أن مجوسيًّا ناظر قدريًّا ، فقال القدري للْمَجُوسي : مالك لا تؤمن ؟ فقال له المجوسي : لو شاء الله لآمنْت . قال له القدري : قد شاء الله، ولكن الشيطان يصدّك . قال له المجوسي : فدَعْني مع أقْوَاهما .

\* \* \*



# سورة الحشر

فيها إحدى عشرة آية

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّل الْحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنَّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ، فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرَّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ [الآية: ٢].

- فيها أربع مسائل:
  - المسألة الأولى:

قال سَعِيد بن جُبير : قلتُ لابن عباس : سورة الحشر ؟ قال : قل سورة النَّضِير ، وهم رَهْطُ من اليهود من ذُرِّية هارون عليه السلام ، نزلوا المدينة في فتن بني إسرائيل انتظاراً لمحمد ﷺ ، فكان من أَمْرهم ما قَصَّ الله في كتابه .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ لِأُوَّل الْحَشْرِ ﴾:

فيه ثلاثةُ أقوال:

الأول: جَلاَء اليهود.

الثاني: إلى الشام، لأنها أرض المحشر؛ قاله عروة، والحسن.

الثالث: قال قتادة: أول الحشر نار تسوقُ الناسَ إلى المغارب، وتأكل مَنْ خلف [ في الدنيا ] <sup>(۱)</sup>

ما بين المعقوفتين: ساقط من جد.

ونحوه رَوَى وهب عن مالك قال: قلت لمالك: هو جلاؤهم عن دَارِهم؟ فقال لي: الحَشْر يوم القيامة حَشْر اليهود؛ قال: وإجلاء رسول الله ﷺ اليهود إلى خَيْبَر حين سُئلوا عن ذلك المال فكتَموه فاستحلّهم بذلك.

THE.PRIN سورة الحشر الآية (٢) FOR QUR

قال ابن العربي: للحشر أول ووسط وآخر؛ فالأول إجلاء بني النَّضِير، والأوسط إجلاء خَيْبر، والآخر حشر القيامة الذي ذكره مالك وأشار إلى أوله وآخره. **المسألة الثالثة: في وقتها:** 

قال الزهري، عن عروة: كانت بعد بَدْر بستة أشهر. وقال ابن إسحاق والواقدي: كانت بعد أُحُد، وبعد بِئْر مَعُونَة، وكانت على يدي عمرو بن أمية الضمري، واختار البخاري أنها قبل أُحُد.

والصحيحُ أنها بعد ذلك، وقد بينا ذلك في شرح الحديث.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَا نِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا ﴾:

وَثِقُوا بحصونهم، ولم يَثِقُوا بالله لكفرهم، فيسَّرَ الله مَنَعَتهم، وأباح حَوْزَتهم. والحصن هو العدة والعِصْمة. وقد قال بعضُ العرب:

ولقد علمت على توقّي الرَّدَى أَنَّ الحصون الخيل لا مُددُن القُرَى يخرجْن مِنْ خَلَل القَتَامِ عَوَابِساً كَأَنَامل المقرور أَقَعْى فاصْطَلَى ولقد أحسن بعضُ المتأخرين في إصابة المعنى، فقال:

وإنْ باشرَ الأصحاب فالبيضُ والقَنَا قِرَاهُ وأحواضُ المنايا مَنَاهله وإن يَبْن حِيطاناً عليه فاغل أولئك عقالاته لا معاقله وإلا فأعلمه بأنّكَ ساخط ودَعْه فإنّ الخوفَ لا شكّ قاتله

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبون بُيُوتَهم بأيديهم وأيدي المؤمنين فَاعْتَبروا يا أولي الأبصار ﴾ [ من الآية: ٢ ].

سورة الحشر الآية (٢)

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ ﴾ :

ثبت في الصحيح أَنَّ النبي ﷺ قال: « نُصِرِتُ بالرعب مسيرة شَهْر » ، فكيف لا ينصر به مسيرة مِيل من المدينة إلى محلة بني النَّضِير . وهذه خصيصةٌ لمحمد ﷺ دونَ غيره.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهم وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ ﴾ :

فيه خمسة أقوال:

الأول: يُخْرِبُون بأيديهم بنَقْض الموادعة، وبأيدي المؤمنين بالمقاتلة؛ قاله الزهري. الثاني: بأيديهم في تَرْكهم لها، وبَأيدي المؤمنين في إجلائهم عنها؛ قاله أبو عَمْرو بن العلاء.

الثالث: بأيديهم داخلها ، وأيدي المؤمنين خارجها ؛ قاله عكرمة .

الرابع: كان المسلمون إذا هدموا بيتاً من خارج الحِصْن هدموا بيوتهم يرمونهم منها.

الخامس: كانوا يحملون ما يُعْجِبِهم فذلك خرابُ أيديهم.

وتحقيقُ هذه الأقوال: أن التناولَ للإفساد إذا كان باليد كان حقيقة، وإن كان بنقض العهد كان مجازاً، إلا أَنَّ قول الزهري في المجاز أمْثَل من قول أبي عمرو بن العلاء.

المسألة الثالثة:

زعم قومٌ أنَّ من قرأها بالتشديد أراد هَدْمها ، ومن قرأها بالتخفيف أراد جلاءهم عنها ؛ وهذه دَعْوَى لا يعضدها لغة ولا حقيقة ، والتضعيف بديل الهمزة في الأفعال.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ ﴾ :

وهي كلمةٌ أُصولية قد بيناها في موضعها، ومِنْ وجوه الاعتبار أنهم اعتصموا بالحصون دون اللهِ عزّ وجل، فأنزلهم الله منها. ومن وجوهه أنه سلّط عليهم من كان يرجوهم، ومِنْ وجوهه أنهم هَدموا أموالَهم بأَيديهم. ومن لم يعتبر بغيره اعتبر بنفسه. ومن الأمثال الصحيحة: السعيد من وُعِظَ بغيره.

ورة الحشر الآية (٤)

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِّ اللهَ فَإِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [ الآية: ٤ ].

فيها مسألة واحدة.

۲۰۸

يعنى نَقَضَوا العهد .

وتحقيقه أنهم صاروا في شق، أي جهة، ورسول الله يَتَلِينَةٍ في أخرى، وذكْرُ الله مع رسوله تشريف له، وكان نَقْضُهم العَهَدَ لخبرٍ ؛ رواه جماعةً ، منهم ابن القاسم، عن مالك، قال: جاء رسولُ الله عَتَلَيْتُهِ النَّضير يستعينهم في دِيَة، فقعد في ظلّ جِدَار، فأرادوا أن يُلْقوا عليه رَحى، فأخبره الله عز وجل بذلك، فقام وانصرف ؛ وبذلك استحلّهم وأجْلاَهم إلى خيْبَر ، وصفيّةُ منهم سباها رسولُ الله عَتَلَيْهِ [ بخيبر . قال: فرجع إليهم رسولُ الله عَتَلَيْهِ وأَجْلاَهم]<sup>(1)</sup> على أنّ لهم ما حملت الإبلُ من أموالهم، والصَقْرَاء ، والبيضاء ، والحَلْقة ، والدنان ، ومسك الجمل.

فالصفراء والبيضاء: الذهب والفضة. والحلقة: السلاح. والدنان: الفخار. ومسك الجمل؛ جلود يستقى فيها الماء بشَعْرها.

فقال لهم رسول الله يُتَنْظَم – حين رجع إليهم: «يا أُخَابِثَ خَلْق الله، يا إخوة الخنازير والقررة». قال ابن وهب: قال مالك: فقالوا: مَهْ يا أبا القاسم، فها كنت فَحَاشاً. وهذا دليلٌ على أن إضهار الخيانة نَقْضٌ للعهد؛ لأنه انعقد قولا [ فينتقض قولا ] <sup>(٣)</sup>، والعقدُ إذا ارتبط بالقول انتقض بالقَوْل وبالفعل، وإذا ارتبط بالفعل لم ينتقض إلا بالفعل، كالنكاح يرتَبِط بالقول وينحلَّ بالقول، وهو الطلاق، وبالفعل،

- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

وهو الرضاع. وعتق المديان ينعقد بالقول، وينقضه الحاكم إذا لم يكن له مالٌ سِوَاه، والاستيلاد لا ينقضه القول، وقد بينا في سورة الأنفال كيفية نَقْضِ العهد.

فإن قيل: فإذا تحقق نَقْضُ العهد فِلَمَ بعث إليهم اخرجُوا من بلادي؟ ولم لم يأخذهم قَبْلَ ذلك؟

قلنا : قد قال تعالى : ﴿ وَإِمَّا تَخَافَنَّ مِنْ قَوْمٍ خِيَانَةً فَانْبِذْ إليهم عَلَى سَوَاء ﴾ [ الأنفال : ٥٨ ].

فإن قيل: هذا ما خافه، وإنما تحقق بخبر الله عنه. قلنا: الخوفُ ها هنا الوقوع، وإلا فمجرد الخوفِ موجود من كل عاقد.

وقد يحتمل أن يكونَ النبي ﷺ إنما أرسل إليهم لأنه علم ذلك وحْدَه، فأراد أنْ يكون أمراً مشهوراً، وساقه اللهُ إلى ما كتب من الجلاء.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ أَوْ تَرَكْتُمُوهَا قَائِمَةً عَلَى أُصُولِهَا فَبِإِذْنِ اللهِ وَلِيُخْزِيَ الْفَاسِقِينَ﴾ [ الآية: ٥ ].

فيها خمس مسائل:

سورة الحشر الآبة (٥)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

ثبت في الصحيح أَنَّ النبيَّ ﷺ حرق نَخْلَ بني النضير ، وقطع ؛ وهي البُوَيْرة ، ولها يقول حسان بن ثابت :

لَهَــانَ عَلَــى سَــرَاة بني لــؤَيَّ حـريــق بــالبُــوَيــرة مُسْتَطِيرُ فأنزل الله تعالى: ﴿ **مَا قَطَعْتُمْ مِنْ لِينَةٍ...**﴾ الآية.

المسألة الثانية:

اختلف الناسُ في تخريب دَارِ العدوّ وحَرْقها وقَطْعِ ثمارها على قولين: الأول: أن ذلك جائز ؛ قاله في المدوّنة. (٥) المستقبة المستق مستقبة المستقبة المستقبة

وقد علم رسول الله ﷺ أنَّ نَخْلَ بني النَّضِيرِ له، ولكنه قطع وحرق ليكون ذلك نكاية لهم ووَهْناً فيهم، حتى يخرجوا عنها، فإتلافُ بعضِ المال لصلاحِ باقيه مصلحةٌ جائزة شرعاً مقصودة عقلا.

المسألة الثالثة:

اختلف الناس في النوع الذي قطع ، وهو اللَّينة ، على سبعة أقوال : الأول : أنه النخل كله ، إلا العجوة ؛ قاله الزهري ، ومالك ، وعكرمة ، والخليل . الثالث : أنه النخل كله ؛ قاله الحسن . الثالث : أنه كرائم النخل ؛ قاله ابن شعبان . الرابع : أنه العجوة خاصة ؛ قاله جعفر بن محمد . الحامس : أنها النخل الصغار ، وهي أفضلها . السادس : أنها الأشجار كلها . السادس : أنها الأشجار كلها . والسابع : أنها الدَّقَل ؛ قاله الأصمعي قال : وأهلُ المدينة يقولون : لا ننحي الموائد حتى نجد الألوان – يعنون الدَّقَل . والصحيحُ ما قاله الزهري ومالك لوجهين : أحدها : أنها أعْرَفُ ببلدهما وثمارها وأشجارها . الثاني : أنَّ الاشتقاق يعضده ، وأهل اللغة يصحونه ، قالوا : اللينة وزنها لونة ، واعتلت على أصلهم . [ فآلَتْ إلى لينة ] <sup>(1)</sup> ، فهو لون ، فإذا دخلت الهاء كسر أوها ؛ كبَرْك الصدر – بفتح الباء ، وبِرْكه – بكسرها لأجل الهاء .

متى كان القطع؛ فأَكْثَرُ المفسرين على أنها نَخْلُ بني النَّضِيرِ ، ورواه ابن القاسم عن مالك أنها نخل بني النضير وبني قُرَيظة ، وهذا إنما يصح \_ والله أعلم \_ على أنَّ الإذْن

ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

المسألة الخامسة:

تأسفت اليهودُ على النخل المقطوعة ، وقالوا : يَنْهَى محدٌّ عن الفساد ويفعله !

وروي أنه كان بعضُ الناس يقطع، وبعضهم لا يقطع، فصوّب الله الفريقين، وخلص الطائفتين فظنَّ عند ذلك بعضُ الناس أن كل مجتهد مصيب يخرج من ذلك وهذا باطل؛ لأنّ رسول الله ﷺ كان معهم، ولا اجتهادَ مع حضور رسول الله ﷺ ، وإنما يدلُّ على اجتهادِ النبيّ ﷺ فيا لم ينزل عليه أُخْذاً بعموم الإذاية للكفار، ودخولاً في الإذْن للكلّ بما يقضي عليهم بالاجتياح والبوار، وذلك قوله: ﴿ وليخزي الفاسقين ﴾.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ مِنْهُمْ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلاَ رِكَابِ وَلَكِنَّ اللهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ [الآية: ٦].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ ﴾:

يريد ما رَدَّ الله. وحقيقةُ ذلك أنَّ الأموالَ في الأرض للمؤمنين حقًّا، فيستولي عليها الكفار من الله بالذنوب عدلاً، فإذا رحم اللهُ المؤمنين وردَّها عليهم مِنْ أيديهم رجعت في طريقها ذلك، فكان ذلك فَيْئاً.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلاَ رِكَابٍ ﴾:

الإيجاف: ضَرْبٌ من السَّيْرِ. والرِّكَاب: اسمٌ للإبل خاص عُرْفاً لغوياً، وإن كان

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

ذلك مشتقًا من الركوب، ويشترك غيرها معها فيها، ولكن للعُرُفِ احتكام في اختصاص بعض المشركات بالاسم المشترك.

سورة الحشر الآية (٦)

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَلَـٰكِنَّ اللَّهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ ﴾:

المعنى أنّ هذه الأموالَ وإنْ كانَتْ فيئاً فإنّ الله تعالى خصَّها لرسوله؛ لأنّ رجوعها كان برعب أُلْقِي في قلوبهم، دون عمل من الناس، فإنهم لم يتكلفوا سفَراً، ولا تجشَّمُوا رحلة، ولا صاروا عن حالة إلى غيرها، ولا أنفقوا مالا، فأعلم الله أن ذلك موجب لاختصاص رَسُولِهِ بذلك الفيء، وأفاد البيانُ بأنَّ ذلك العملَ اليسير من الناس في محاضرتهم لَغْوٌ لا يقَعُ الاعتدادُ به في استحقاق سَهْم، فكان النبي عَيَّلِيْهِ مخصوصاً بها.

روى ابنُ شهاب، عن مالك بن أوس بن الحدثان النضري ـ أنّ علياً والعباس لم طلبا عمر بما كان في يَدِ النبي يَتَلَيْهُ من المال، وذلك بحضرة عثمان، وعبد الرحمن بن عوف، والزَّبير، وسعد، قال لهم عمر : أُحدَّتُكم عن هذا الأمر أن الله قد خصَّ رسوله يَتَلَيْهُمْ فما أَوْجَفْتُمْ عَلَيْه مِنْ خَيْل ولا رِكَاب ولَكِنَّ الله يُسلِّطُ رُسُلَه على مَنْ يَشَاء واللهُ على كل شيء قدير ﴾، فكانت هذه خالصة لرسوله يَتَلَيْهُم، وإنَّ الله الخاره، على مَنْ يَشاء والله على حل ميء قدير به على من على عرف من الله الما الله على من يُساء الله على كل شيء قدير به الما على من واله على من يساء

وقد روي أنه أعطاها المهاجرين خاصة، ومن الأنصار لأبي دُجَانة سِمَاك بن خَرَشَة، وسَهْل بن حُنَيف، [والحارث بن الصمة]<sup>(٦)</sup> لحاجةٍ كانَتْ بهم، وفي آثار كثيرة بيناها في شرح الصحيحين.

المسألة الرابعة: تمامُ الكلام:

فلا حقَّ لكم فيه ولا حجةَ لكم عليه، وحُذفت اختصاراً لدلالة الكلام عليه.

(٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

212

#### الآية السادسة

**OUR'ĀNIC THOUGHT** 

قوله تعالى: ﴿مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّبِيلِ كَيْ لاَ يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الْأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ [الآية: ۷].

فيها مسألتان:

سورة الجشر الآبة (٧)

المسألة الأولى:

لا خلاف أنَّ الآيةَ الأولى لرسول الله عُظِيلًا خاصة، وهذه الآيةُ اختلف الناس فيها على أربعة أقوال.

الأول: أنها هذه القُرَى التي قوتلت، فأفاء الله بمالها؛ فهي للهِ وللرسول ولذي القُرْبى واليتامى والمساكين وابن السبيل؛ قاله عكرمة وغيره. ثم نسخ ذلك في سورة الأنفال.

الثاني: هو ما غنمتم بصُلْحٍ من غير إيجافِ خَيْلٍ ولا رِكَاب، فيكون لمن سمّى الله فيه، والأولى للنبي ﷺ خاصةً، إذا أخذ منه حاجته كان الباقي في مصالح المسلمين.

الثالث: قال معمر : الأُولى للنبي ﷺ ، والشانية في الجِزْيَـة والخراج للأصنـاف المذكورة فيه، والثالثة الغنيمة في سورة الأنفال للغانمين.

الرابع: روى ابنُ القاسم وابن وهب في قوله تعالى: ﴿ فَمَا أَوْجَفْتُم عَلَيه مِنْ خَيْل ولا ركاب﴾ هي النَّضِير، لم يكن فيها خس، ولم يوجف عليها بخَيل ولا ركاب، كانت صافيةً لرسول الله يَتَالِيَهُ فقسّمها بين المهاجرين وثلاثة من الأنصار: أبي دُجَانة سِمَاك بن خَرَشَة، وسَهل بن حُنَيف، والحارث بن الصمة. وقوله تعالى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ ﴾ هي قُرَيْظَة وكانت قُرَيْظَةُ والخَنْدَق في يوم واحدٍ. المسألة الثانية:

هذا لُباب الأقوال الواردة؛ وتحقيقها أنه لا خلافَ أن السورة سورة النَّضير، وأن

واختلف الناسُ: هل هي ثلاثة مَعَان أو معنيان؟ ولا إشكال في أنها ثلاثة معان في ثلاث آيات: أما الآية الأولى فهي قَوَّلُه: ﴿ هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيَارِهِمْ لِأَوَّلَ الْحَشْرِ ﴾ [الحشر: ٢]. ثم قال: ﴿ وَمَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْهُمْ ﴾ [الحشر: ٦] يعني مِنْ أهل الكتاب معطوفاً عليه ﴿ فَمَا أَوْجَفْتُمْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلاَ رِكَابٍ ﴾، يريد \_ كما بينا \_ فلا حقّ لكم فيه؛ ولذلك قال عمر: إنها كانت خالصةً لرسول الله عَيَانِي ما يعني بني النَّضِير، وما كان مثلها، فهذه آية واحدة ومعنى متّحد.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى فَلِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِى﴾ [ الآية: ٧ ].

وهذا كلامٌ مبتدأ غير الأول لمستحقّ غير الأول، وسمّى الآية الثالثة آية الغنيمة، ولا شك في أنه معنى آخر باستحقاق ثان لمستحقّ آخر، بيد أن الآية الأولى والثانية اشتركتا في أن كلّ واحدةٍ منها تضمنت شيئاً أفاءه الله على رسوله، واقتضت الآية الأولى أنه حاصل بغير قتال، واقتضت آيةُ الأنفال أنه حاصل بقتال، وعريت الآية الثالثة وهي قولُه: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْلِ الْقُرَى﴾ عن ذِكْرِ حصولِه الثالثة وهي قولُه: ﴿ مَا أَفَاءَ اللهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهْل الْقُرَى ﴾ عن ذِكْرِ حصولِه لقتال أو لغير قتال؛ فنشأ الخلافُ من ها هنا، فمن طائفة قالت: هي ملحقة بالأولى، وهو مال الصلح كله ونحوه. ومن طائفة قالت: هي ملحقة بالثانية؛ وهي آية الأنفال.

والذين قالوا: إنها ملحقة بآية الأنفال اختلفوا: هل هي منسوخة كما تقدم أو محكمة؟ وإلحاقُها بشهادة الله بالأولى أولى؛ لأن فيه تجديد فائدة ومعنى. ومعلوم أنَّ حمل الحرب على فائدة مجددة أولى مِنْ حَمْله على فائدة مُعَادة. وهذا القول ينظم لك مورة الحشر الآية (v) المالية العربي وفقية الأربي المكالية العربي المربع المربع المربع المربع المربع المربع الم

FOR OUR'ÁNIC THOUGHT

210

شتات الرأي، ويحكم المعنى من كل وجه؛ وإذا انتهى الكلامُ إلى هذا القدر فيقول مالك: إن الآية الثانية في بني قُرَيظة إشارة إلى أنَّ معناها يعود إلى آية الأنفال ويلحقها النسخ، وهو أقوى من القول بالإحكام، ونحن لا نختارُ إلا ما قسمنا وبينا أن الآيةَ الثانية لها معنى مجدّد حسبا دلّلنا عليه. والله أعلم.

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ [ من الآية: ٧ ].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: في المعنى:

وفيه ثلاثةُ أقوال: الأول: معناها ما أعطاكم من الفَيْءِ ، وما منعكم منه فلا تطلبوه. الثاني: ما آتاكم الرسولُ مِنْ مال الغنيمة فخذوه وما نهاكم عنه من الغُلول فلا تأتوه. الثالث: ما أمركم به مِنْ طاعتي فافعلوه وما نهاكم عنه مِنْ مَعْصِيتي فاجتنبوه. وهذا أصح الأقوال؛ لأنه لعمومه تناول الكلَّ، وهو صحيح فيه مراد به. **المسألة الثانية:** 

وقع القولُ ها هنا مطلقاً بذلك، وقيَّده النبيُّ ﷺ بقوله: إذا أمرتُكم بأمْرٍ فَأْتوا منه ما استطعتُم، وإذا نهيتُكم عن شيء فاجتنبوه.

وقد بينا تحقيقَ ذلك من قبل.

المسألة الثالثة:

إذا أمر النبيَّ بأمر كان شَرْعاً، وإذا نهى عن شيء لم يكن شرعاً، ولذلك قال: « مَنْ عمِلَ عَمَلاً لم يكن عليه أَمْرُنا فهو رَدَ<sub>ّ (</sub>). وقال في حديث العَسِيف الذي

(٧) سبق تخريجه، راجع الفهرس.

افتدى من الجَلْدِ بمائة شاة ووَليدة: «أمَّا غنمك فردٌ عليك وجلد ابنك مائة وتغريبه عاماً ».

HEPRIN المقارة الحشر الآية (٧) FOR QUR

وترددت ها هنا مسألة عُظْمَى بين العلماء؛ وهي ما إذا اجتمع في عقد أَمْرٌ ونَهْيَ وازدحم عليه صحيح وفاسد؛ فقال جماعة من العلماء: لا يجوز، ويفسخ بكل حال. وقال علماؤنا: ذلك يختلف؛ أما في البيع فلا يجوز إجماعاً، وأما في النكاح فلا، واختلفوا فيه على ما بيناه في مسائل الفقه. وأما في الأحباس والهِبَات فيحتمل كثيراً من الجهالة والأخطار المنهي عنها فيها، حتى قال أصبغ: إنَّ ما لا يجوز إذا دخل في الصلح مع ما يجوز مضى الكلّ. وقال ابن الماجشون: يمضي إن طال. وقال سائر علمائنا: لا يجوز شيٌّ منه، وهو كالبيع.

وأما إنْ وقع النهيُ في البيع فقال كثير من العلماء : يفسخ أبداً . وقال مالك : يفسخ ما لم يفت ، في تفصيل طويل بيانُه في أصول الفِقه تأصيلاً ، وفي فروع مسائل الفقه تفصيلاً بنيناه على تعارض الأدلّة في الحَظْرِ والإباحة ، والمعنى والرد .

والصحيح عندنا فَسْخُ الفاسِد أبداً حيثها وقع، وكيفها وُجد، فات أو لم يفت، لقوله عليه السلام: « مَنْ عمل عَمَلاً ليس عليه أمرنا فهو ردّ » <sup>(مَ)</sup>. **المسألة الرابعة ـ قوله: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ﴾:** 

وإنْ جاء بلفظ الإيتاء وهي المناولة فإنّ معناه الأمر، بدليل قوله: **﴿وَمَا نَهَاكُمْ** عَنْهُ فانْتَهُوا ﴾ فقابله بالنهي، ولا يقابِلُ النهي إلا الأمر؛ والدليلُ على فَهْم ذلك ما ثبت في الصحيح، عن علقمة، عن ابن مسعود، قال: قال رسول الله عَزَائِيَّمَ : « لعن الله الواشِات، والْمُسْتَوْشِات، والْمُتَنَمِّصَات، والْمُتَفَلِّجات للحسن، المغيّرات لخلق الله». فبلغ ذلك امرأة من بني أسد يقال لها أم يعقوب، فجاءت فقالت: [ إنه بلغني ] <sup>(۱)</sup> أنك لعنت كَيْتَ وكيت؟ فقال: ومالي لا ألعَنُ مَنْ لعن رسول الله عَزَائِيَّمَ، وهو في كتاب الله! فقالت: لقد قرأت ما بين اللَّوْحَيْن فها وجدْتُ فيه ما تقول. قال: لئن

- (۸) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- ۹) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

سورة الحشر الآية (٩) من THE PRINCE GHAZI TRUST. المجلم الآية (٩) FOR QURANIC THOUGHT

كُنْتِ قرأتِه لقد وجدته؛ أما قرأت: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ . قالت: بلى قال: فإنه قد نهى عنه ـ وذكر الحديث.

## الآية الثامنة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّؤُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلاَ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الآية: ٩].

فيها سبع مسائل:

المسألة الأولى:

قال الْخَلْقُ بأجمعهم: يريــد بــذلــك الأنصــار الذيــن آوَوْا رســولَ الله ﷺ حين طُرِد، ونَصروه حين خُذِل، فلا مِثْل لهم ولا لأجْرِهِم.

## المسألة الثانية:

قال ابنُ وَهْب: سمعْتُ مالكاً وهو يذكرُ فَضْلَ المدينة على غيرها من الآفاق -فقال: إن المدينة تبوئت بالإيمان والهجرة، وإنَّ غيرها من القرى افتتحت بالسيف، ثم قرأ الآية: ﴿وَالَّذِينَ تَبَوَّوُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبْلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ ... ﴾ الآية.

وقد بيناً فَضْلَ المدينة على كل بُقْعةٍ في كتاب الإنصاف، ولا معنى لإعادته، بَيْدَ أن القارىء ربما تعلّقت نفسُه بنكتة كافية في ذلك مُغْنيةٍ عن التطويل، فيقال له: إن أردْتَ الوقوفَ على الحقيقة في ذلك فاتْلُ مناقِبَ مكة إلى آخرها، فإذا استوفيتها قل: إن النبي ﷺ قال في الصحيح: « اللهم إنّ إبراهيم حَرّم مكة، وأنا أحَرّمُ المدينة بمثل ما حرّم به إبراهيم مكةَ، ومثله معه» <sup>(١٠)</sup>؛ فقد جعل حرمةَ المدينة ضعفي حرمة مكة .

وقال عُمَرُ في وصيته: أُوصي الخليفةَ بالمهاجرين وبالأنصار الأولين أن يعرف لهم

(١٠) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

حقّهم. وأُوصي الخليفةَ بالأنصار الذين تبوَّءُوا الدارَ والإيمان من قبل أنْ يهاجر [ النبي صَلِيَهِ أن يقبل من محسنهم ويتجاوز عن مسيئهم ] <sup>(١١)</sup>.

GHAZI TRUST

**المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِمَّا أُوتُوا ﴾، يعني** لا يحسدون المهاجرين على ما خصُّوا به من مال الفيء وغيره ـ كذا قال الناس.

ويحتمل أن يريدَ به: ولا يجدون في صدورهم حاجةً مما أوتوا إذا كان قليلاً ، بل يقنعون به، ويرضون عنه. وقد كانوا على هذه الحال حين حياة النبي عَيَّلِيَّهِ [ دنيا ، ثم كانوا عليه بعد موته عَيَّلِيَّهِ ؛ وقد أنذرهم النبيّ عَيَّلِيَّهِ ] <sup>(١٢)</sup> وقال: «سَتَرَوْنَ بعدي أَثَرَة، فاصبِرُوا حتى تلقوني على الْحَوْض ».

المسألة الرابعة: قـولـه تعـالى: ﴿وَيُـؤْثِـرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَـوْ كـانَ بِهِـمْ خَصَاصَةَ﴾:

في الصحيح، عن أبي هريرة وغيره – أن رجلاً من الأنصار نزل به ضَيْفٌ فلم يكن عنده إلا قُوته وقوت صبيانه، فقال لامرأته: نَوِّمي الصبية، وأطفئي السراج، وقرّبي للضيف ما عندك، فنزلت هذه الآية: ﴿ وَيَوْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَـوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾. مختصر، وتمامه ما رُوي في الصحيح؛ عن أبي هريرة، قال: أتى رجلٌ رسولَ الله يَسْبِيْرُ ، فقال: يا رسول الله ؛ أصابني الجهد ؛ فأرْسَلَ إلى نسائه فلم يَجَد عندهم شيئاً، فقال رسول الله يَسْبِيْرُ : ألاَ رجُل يضيفه الليلةَ رحمه الله.

فقام رجلٌ من الأنصار فقال: أنا يا رسول الله، فذهب إلى أهله فقال لامرأته: ضيف رسول الله ﷺ ؛ لا تدَّخِري عنه شيئاً . فقالت: والله ما عندي سِوَى قُوتِ الصبية.

(١١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

۲۱۸

(١٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الحشر الآية (٩) بي الله المعالية المعالية المعالية (٩) بي المعالية (٩) المعالية (٩) المعالية (٩) المعالية For QURANIC THOUGHT

قـال: فـإذا أراد الصبيةُ العشـاء فنـوميهـم وتعـالي فـأطفئي السراج ونَطْــوِي [ بطوننا ] <sup>(١٢)</sup> الليلة، ففعلت.

ثم غدا الرجلُ على رسول الله ﷺ فقال: لقد عجب الله \_ أو ضَحِكَ الله \_ من فلان وفلانة، وأنزل: ﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾ .

وروي أن النَّضِير لما افتُتِحت أرسل إلى ثابت بن قيس فقال: جئني بقومك. قال: الخزرج. [ قال ] <sup>(١٣)</sup>: الأنصار ، فدعاهم.

[ وقد كانوا واسَوا المهاجريين بديارهم وأموالهم <sup>(١٢)</sup> ]، فقال لهم: إن شئتم أشركتكم فيها مع المهاجرين، وإن شئتم خصصتهم بها، وكانت لكم أموالكم ودياركم؛ فقال له السعدان: بل نخصهم بها ويبقون على مواساتنا لهم؛ فنزلت الآية. والأول أصحّ.

وفي الصحيح عن أنس: كان الرجل يجعل للنبي ﷺ النخلات حتى افتتح قُرَيظة والنَّضِير، فكان بعد ذلك يردّ عليهم.

## المسألة الخامسة:

الإيثار بالنفس فوق الإيثار بالمال، وإنْ عاد إلى النفس ومن الأمثال السائرة: «والجودُ بالنفس أَقْصَى غايةِ الجود» ومن عبارات الصوفية في حدّ المحبة: إنها الإيثار، ألا ترى أن امرأة العزيز لما تناهت في حُبّها ليوسف عليه السلام آثرته على نفسها بالتبرئة، فقالت: ﴿ أَنَا رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ ﴾.

وأفضلُ الجود بالنفس الجود على حماية رسول الله عَيَّلِيَّهِ ، ففي الصحيح أنّ أبا طلحة تَرّس على النبي عَلَيْتُهُ يوم أحد ، وكان النبي عَيَّلَيَّهُ يتطلع فيرى القوم ، فيقول له أبو طلحة : لا تُشْرِف يا رسول الله ، لا يصيبونك ، نَحْرِي دون نَحْرِك . ووقى بيده رسولَ الله عَيَّلِيَّهُ فَسَلَّت .

(١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

المسألة السادسة:

الإيثار هو تقديمُ الغير على النفس في حظوظها الدنياوية رغبةً في الحظوظ الدينية، وذلك ينشأ من قُوَّة النفس، ووكيد المحبة، والصبر على المشقة؛ وذلك يختلف باختلاف أحوال المؤثرين؛ كما روي في الآثار أنّ النبي يَتَالِيَهُ قَبِلَ من أبي بكر مالَه ومن عُمر نِصْفَ ماله، وردَّ أبا لبابة وكعباً إلى الثلث، لقصورهما عن درجتي أبي بكر وعمر؛ إذ لا خير له في أن يتصدق ثم يندم، فيحبط أجره ندمه. المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾: اختلف الناس في الشَّحِّ والبُخْل على قولين: فمنهم من قال: إنها بعنى واحد.

THE P سورة الحشر الآية (١٠)

ومنهم من قال: لها معنيان: فالبخل مَنْعُ الواجب؛ لقوله عليه السلام: «مثل البخيل والمتصدق كمثل رجلين عليهما جُبَّتان من حديد، فإذا أراد البخيل أن يتصدق لزمت كل حلقة مكانها فيوسعها فلا تتسع » <sup>(١٢)</sup>. والشحّ: منع الذي لم يَجدْ ؛ بدليل هذه الآية والحديث؛ فذكر الله أن ذلك من ذهاب الشحّ؛ وهذا لا يلزم ، فإن كل حرف يفسر على معنيين أو معنًى يعبر عنه بحرفين يجوز أن يكونَ كلُّ واحد يوضع موضعَ صاحبه جعاً أو فَرْقاً ، وذلك كثير في اللغة ، ولم يَقُم ها هنا دليل على الفَرْق بينها.

### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإيمَان وَلاَ تَجْعَلْ في قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَؤُوفٌ رَحِيٍّ﴾. [الآلة: ١٠].

فيها مسألتان:

(١٤) 🛛 سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة الحشر الآية (١٠) ...

المسألة الأولى: في تعيين هؤلاء:

وفي ذلك قَوْلان:

أحدهما : أنهم أهلُ الإسلام غير ذَيْن من سائر القبائل والأمم من الصحابة .

221

الثاني: أنهم التابعون بعد قَرْن الصحابة إلى يوم القيامة. وهو اختيارُ جماعة، منهم مالك بن أنس – رواه عنه سوار بن عبدالله وأشهب وغيرهما؛ قالوا: قال مالك: مَنْ سَبَ أصحابَ رسول الله ﷺ فلا حقَّ له في الفيء. قال الله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَاؤُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ ﴾. المسألة الثانية: في تحقيق القول:

هذه نازلة اختلف الصحابة فيها قديماً، وذلك أن الله تعالى لما افتتح الفتوح على عُمَر اجتمع إليه مَنْ شهد الوَقْعَة واستحقَّ بكتاب الله الغنيمةَ، فسألوه القِسْمَةَ، فامتنع عُمر منها، فألخُّوا عليه، حتى دعا عليهم، فقال: اللهم اكْفِنِيهِم. فها حال الْحَوْلُ إلاّ وقد ماتوا.

وقال عُمر : لولا أن أترك آخر الناس ببّاناً ما تركْتُ قريةً افتتحت إلاّ قسمتها بين أهلها .

ورأى الشافعيُّ القِسْمة كما قسم النبي عَلَيْكُم خَيْبَر، ورأى مالك أقوالاً أمْنَلُها أن يجتهدَ الوالي فيها. وقد بينا ذلك في شرح الحديث، وأوضحنا أنَّ الصحيح قسمة المنقول وإبقاء العَقَار والأرض سَهلاً بين المسلمين أجعين، إلاّ أن يجتهد الوالي فينفذ أمراً، فيمضي عمله فيه لاختلاف الناس عليه. وإنَّ هذه الآية قاضية بذلك؛ لأنّ الله تعالى أخبر عن الفيء، وجعله لثلاث طوائف: المهاجرين، والأنصار وهم معلومون، **والذين جاؤوا من بعدهم يقولون ربّنا اغْفِر لنا ولإخواننا الذين سَبَقُونا** بالإيمانَ ؛ فهي عامةٌ في جميع التابعين والآتِينَ بعدهم إلى يَوْمِ الدين، ولا وَجْه لتخصيصها ببعض مقتضياتها.

وفي الصحيح أنَّ النبيَّ عَلَيْكُمْ خرج إلى الْمَقْبَرة وقال: «السلام عليكم دارَ قوم مؤمنين، وإنا إنْ شاء الله بكم لاحقون. ودِدْتُ أني رأيت إخواننا ». فقالوا : يا رسول الله؛ ألسنا بإخوانك! فقال: « بل أنتم أصحابي، وإخوانُنا الذين لم يأتوا بعد، وأنا فَرَطُهم على الحوض ».

السورة الحشر الآية (١٤)

فبيّن النبيّ ﷺ أنّ إخوانهم كلّ مَنْ يأتي بعدهم. وهذا تفسير صحيح ظاهر في المراد لا غُبَار عليه.

## الآية العاشرة:

قوله تعالى: ﴿ لاَ يُقَاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إلاَّ فِي قُرَّى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِنْ وَرَاءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَحْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُونَ﴾ [الآية: ١٤].

فيها مسألتان:

۲۲۲

المسألة الأولى: في المراد بها:

فقيل: إنهم اليهود، وقيل: هم المنافقون؛ وهو الاصح لوجهين: أحدهما: أن الآيات مبتدأة بذكرهم، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ نَافَقُوا يَقُـولُـونَ لإخْـوانِهِـمْ الَّذِيـنَ كَفَـرُوا مِـنْ أَهْـلِ الْكِتَـابِ...﴾ إلى قـولـه: ﴿ الظَّالِمِينَ﴾ الحشر: [ ١١ – ١٢].

وعد عبْدُ الله بن أبيّ اليهود بالنَّصْرِ، وضمن لهم أنَّ بقاءه ببقائهم وخروجه بخروجهم، فلم يكن ذلك ولا وَفَى به، بل أسلمهم وتبرَّأ منهم، فكان كما قال تعالى: (كَمَثَل الشَّيْطَان إذْ قَالَ للإِنْسَان اكْفُرْ، فَلَمَّا كَفَرَ قَالَ إِنِّي بَرِيّ مِنْكَ إِنِّي أخافُ اللهَ رَبَّ الْعَالَمِينَ؟ [الحشرَ: ١٦]، فغرّ أوَّلاً، وكذبَ آخراً.

الثاني: أن اليهودَ والمنافقين كانت قلوبهم واحدةً على مُعاداةِ النبي ﷺ ، ولم تكن لإحداهما فئة تخالِفُ الأخرى في ذلك.

والشتى: هي المتفرقة ، قال الشاعر : إلى الله أشْكُـو نيَّــةً شقَّــت العصـــا هي اليوم شَتَّـى وهـي بــالأمس جُمّـع

المسألة الثانية:

سورة الحشر الآية (٢٠) ....

0 133339 0

تعلَّق بعضُ علمائنا من هذه الآية في مَنْع صلاة المفترض خَلْف المتنفَّل حسبا بيناه في مسائل الخلاف؛ لأنهم مجمعون على صورة التكبير والأفعال، وهم مختلفون في النية. وقد ذمَّ الله [ ذلك ] <sup>(١٥)</sup> فيمن فعل ذلك، فيشمله هذا اللفظ، ويناله هذا الظاهر.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIES THOUGHT

۲۳۳ ....

وهذا كان يكون حسناً، بيَدْ أنه يَقْطَعُ به اتفاقُ الأمة على جواز صلاةِ المتنفل خلف المفترض، والصورة في اختلاف النية واتفاق الفعل والقول فيهما واحد، فإذا خرجت هذه الصورةُ عن عموم الآية تبيَّن أنها مخصوصة في الطاعات، وأنها محمولة على ما كان من اختلاف المنافقين في الإذاية للدِّين ومعاداة الرسول عَيَاتٍ.

## الآية الحادية عشرة

قوله تعالى: ﴿لاَ يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ﴾ [ الآية: ٢٠ ].

تعلق بعضُ علمائنا بظاهر هذه الآية في نَفْي المساواة بين المؤمن والكافر في القصاص لأجل عموم نَفْي المساواة. وقد تقدم بيانُ ذلك في سورة السجدة، وحقَّقنا في أصول الفقه اختلافَ العلماء في التعلق بمثل هذا العموم؛ لأنه لم يخرج مخرج التعميم. والدليل عليه ما عقب الآية به من قوله: ﴿ **أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِزُونَ ﴾، يع**ني وأصحاب النار هم الهالكون؛ ففي هذا القُدَر انتفت التسوية. ومنهم مَنْ قال: خصوصُ آخرها لا يمنع من عموم أولها، وذلك محققٌ هنالك.

\* \* \*



سورة المتحنة فيها سبع آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ﴾ [ الآية: ١ ].

فيها ثمان مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

رُوي في الصحيح – واللفظ في البخاري – أنَّ أبا عبدالرحمن السلمي – وكان عثمانياً قال لابن عطية – وكان عَلَوياً : قد علمت ما جرّاً صاحبك على الدماء ، سمعته يقول : بعثني النبيُّ عَلَيْكُم والزبير فقال : ائتوا رَوْضة خاخ وتجدون بها امرأة أعطاها حاطب كتاباً ، فأتينا الرَّوْضَةَ ، فقلنا : الكتاب ؟ فقالت : لم يُعْطِنِي شيئاً ، فقلنا : لتخرِجنّ الكتاب أو لنجرِّدنَّكَ . فأخرجته من حُجْزتها ، أو قال : من عِقَاصها .

فأرسل رسولُ الله إلى حاطب فقال: لا تعجَلْ، فوالله ما كفرت وما ازدَدْتُ للإسلام إلا حُبَّاً، ولم يكن أحدٌ من أصحابك إلاّ وله بمكة مَنْ يدفع الله به عن أهله وماله، ولم يكن لي أحد، فأحببت أن أتَّخِذَ عندهم يَداً، فصدَّقه النبي عَلَيْكُم، فقال عمر : دَعْني أضرب عنقه؛ فإنه قد نافق. فقال له: ما يدريك! لعل الله قد اطّلع على أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرتُ لكم. فهذا الذي جرّأه، ونزلت: ﴿يَا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَّخِذُوا عَدَوًي وَعَدُوًّكُمْ أَوْلِيَاءً...﴾ الآية – إلى: ﴿ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [المتحنة: ١٢]. ....

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ ﴾:

قد بينا العداوة والولاية وأنَّ مآلها إلى القُرْب والبُعْدِ في الثواب والعقاب في كتاب الأمد الأقصى.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ تُلْقُونَ إِلَيْهِمْ بِالْمَوَدَّةِ ﴾ :

يعني في الظاهر ، لأن قَلْبَ حاطبٍ كان سَلِمٍاً بالتوحيد ، بدليل أنَّ النبيَّ عَقِيلَہِ قال لهم: « أمّا صاحِبُكم فقد صدق » .

وهذا نصٌّ في سلامة فؤاده وخلوص اعتقاده.

المسألة الرابعة:

سورة الممتحنة الآية (١)

مَن كثر تطلُّعه على عورات المسلمين، وينبه عليهم، ويعرف عدوهم بأخبارهم لم يكن بذلك كافراً إذا كان فعله لغَرَض دنياوي، واعتقاده على ذلك سليم، كما فعل حاطب بن أبي بَلْتَعَة حين قصد بذلك اتخادَ اليد ولم يَنْوِ الردَّةَ عن الدين. **المسألة الخامسة:** 

إذا قلنا: إنه لا يكون به كافراً فاختلف الناس فهل يُقْتَل به حدًّا أم لا؟ فقال مالك، وابن القاسم، وأشهب: يجتهد فيه الإمام. وقال عبدالملك: إذا كانت تلك عادتُه قُتِل لأنه جاسوس.

وقد قال مالك: يقتل الجاسوس، وهو صحيح لإضراره بالمسلمين وسَعْيِه بالفساد في الأرض.

فإن قيل : وهي :

المسألة السادسة:

هل يُقْتَل كما قال عُمر من غير تفصيل، ولم يَرُدّ عليه النبي ﷺ إلا بأنه من أهل بَدْر ؛ وهذا يقتضي أن يمنع منه وحده، ويبقى قَتْلُ غيره حكماً شرعياً، فهمّ عُمر به بعلم النبي ﷺ ولم يردّ عليه السلام إلا بالعلة التي خصَّصها بحاطب.

قلنا : إنما قال عُمر : إنه يقتل لعلةٍ أنه منافق ، فأخبر النبي عَظِّيتُهُ أنه ليس بمنافق فإنما

(١) المتحنة الآية المتحنة الآية (١) المتحنة الآية (١)

يوجب عُمر قتل مَن نافَقَ، ونحن لا نتحقق نِفاقَ فاعل مِثْل هذا، لاحتمال أن يكون نافق، واحتمال أن يكون قصد بذلك منفعة نفسه مع بقاء إيمانه. والدليلُ على صحة ذلك ما رُوي في القصة أنَّ النبيَّ عَيَالَةٍ قال له: يا حاطب؛ أنت كتبْتَ الكتاب؟ قال: نعم، فأقَرّ به، ولم ينكر، وبيَّنَ العُذْرَ فلم يكذب، وصار ذلك كما لو أقَرَّ رجل بالطلاق ابتداء، وقال: أردت به كذا وكذا للنية البعيدة الصدق، ولو قامت عليه البينة وادعَى فيه النية البعيدة لم يقبل.

وقد روي أنَّ ابن الجارود سيّدَ ربيعة أخذ دِرْباساً وقد بلغه أنه يخاطِبُ المشركين بعورات المسلمين، وهمّ بالخروج إليهم، فصلبه فصاح يا عُمّراه – ثلاث مرات – فأرسل عمر إليه، فلها جاء أخذ الحربة فَعَلاَ بها لِحْيَته، وقال: لبيك يا دِرْباس – ثلاث مرات – فقال: لا تعجل؛ إنه كاتَبَ العدو، وهمّ بالخروج إليهم، فقال: قتلته على الْهُمَّ؟ وأيّنا لا يهم.

فلم يره عمر موجباً للقتل، ولكنه أنفذ اجتهاد ابن الجارود فيه، لما رأى مِنْ خروج حاطب عن هذا الطريق كله. ولعل ابن الجارُود إنما أخذ بالتكرار في هذا، لأنّ حاطِباً أُخذ في أول فعله.

#### المسألة السابعة:

227

فإنْ كان الجاسوس كافراً فقال الأوزاعي: يكون نَقْضاً لعهده.

وقال أصبغ: الجاسوسُ الْحَرْبِيَّ يُقْتل، والجاسوس المسلم والذمِّيّ يعاقَبَان إلا أن يتعاهدا على أهل الإسلام فيقتلان.

وقد رُوي عن علي بن أبي طالب عن النبي ﷺ أنه أتي بعَيْن للمشركين اسمه فُرَات بن حَيَّان، فأمر به أن يُقْتل، فصاح: يا معشر الأنصار ؛أَقْتَلَ وأنا أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله! فأمر به النبيَّ ﷺ فخلّى سبيله. ثم قال: « إنَّ منكم مَنْ أكِلُهُ إلى إيمانه، منهم فُرَات بن حيان».

المسألة الثامنة:

تودَّد حاطب إلى الكفار ليجلبَ منفعةً لنفسه، ولم يعقد ذلك بقلبه.

سورة الممتحنة الآية (٤) والآية (٦) والآية (٨) ٢٢٧.....

وقد رَوى جابر أنَّ عَبْداً لحاطب جاء يشكو حاطباً إلى النبي ﷺ . فقال: يا رسولَ الله؛ صلى الله عليك، ليدخلنَّ حاطب النار. فقال رسول الله ﷺ : «كذَبْتَ، لا يدخُلها؛ فإنه شهد بَدْراً والْحُدَيبية».

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ ﴾ [ من الآية: ٤ ].

وهذا نص في الاقتداء بإبراهيم عليه السلام في فِعْله، وهذا يصحِّحُ أنَّ شَرْعَ من قبلنا شَرْعٌ لنا فيا أخبر الله أو رسوله عنهم.

## الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِيهِمْ أَسُوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَمَنْ يَتَوَلَّ فَإِنَّ اللهَ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ﴾ [الآية: ٦]، يعني في براءتهم من قومهم، ومُباعدتهم لهم، ومُنابذتهم عنهم، وأنتم بمحمد أحقُّ بهذا الفعل من قوم إبراهيم بإبراهيم **إلا قولَ إبراهيم لأبيه: لأستغفرنَّ لكَ**﴾ فليس فيه أسوة، لأن الله تعالى قد بيَّن حُكْمَه في سورة «بَرَاءة».

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿لاَ يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقَاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ أَنْ تَبَرَّوهُمْ وَتُقْسِطُوا إلَيْهِمَ إِنَّ اللهَ يُحِبَّ الْمُقْسِطِينَ﴾ [ الآية: ٨ ]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في بقاء حُكمها أو نَسْخه:

وفيه قولان:

أحدهما : أن هذا كان في أول الإسلام عند الموادَعَة وتَرك الأمر بالقتال ؛ ثم نسخ ؛ قاله ابنَ زيد . ۲۲۸ ..... وذلك على وجهين: الثاني: أنه باق، وذلك على وجهين: أحدهما: أنهم خُزاعة ومَنْ كان له عهد.

الثاني: ما رواه عامر بن عبدالله بن الزبير عن أبيه أنّ أبا بكر الصديق رضي الله عنه طلّق امرأته قُتيلة أم أسماء في الجاهلية، فقدمت عليهم في المدة التي كان رسولُ الله عَلَيْكَمْ هادَنَ فيها كفّار قريش، وأهدَتْ إلى أسماء بنت أبي بكر قُرْطاً، فكرهت أن تقبل منها، حتى أتت رسول الله عَلَيْكَمْ فذكَرَتْ ذلك له، فأنزل الله الآية. والذي صح في رواية أسماء ما بينّاه من رواية الصحيح فيه من قبل.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَتُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ ﴾ :

أي تعطوهم قِسْطاً من أموالكم على وجه الصلة، وليس يريد به من العدل؛ فإنَّ العدل واجب فيمن قاتل وفيمن لم يُقاتِل.

المسألة الثالثة:

استدل به بعضُ من تُعْقَد عليه الخناصر على وجوب نفقة الابْنِ المسلم على أبيه الكافر، وهذه وَهْلَةٌ عظيمة؛ فإنَّ الإذن في الشيء أو ترك النهي عنه لا يدلُّ على وجوبه، وإنما يعطيك الإباحةَ خاصة. وقد بينا أنَّ إسماعيل بن إسحاق القاضي دخل عليه ذمِّي فأكرمه، فوجد عليه الحاضرون، فتلاَ هذه الآية عليهم.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَاتٍ فَامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتٍ فَلاَ تَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لاَ هُنَّ حِلِّ لَهُمْ وَلاَ هُمْ يَحِلُونَ لَهُنَّ، وَآتُوهُمْ مَا أَنْفَقُوا وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا آتَيْتُمُوهُنَ أَجُورَهُنَّ، وَلاَ تُمْسِكُوا بِعِصَمِ الْكَوَافِرِ وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ذٰلِكُمْ حُكْمُ اللهِ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ وَاللهُ عَلَيْمٌ حَكِيمٌ ﴾ [الآية: ١٠].

فيها اثنتا عشرة مسألة:

سورة الممتحنة الآية ( • ) ......

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

ثبت أنَّ النبيَّ عَلَيْكُم لما صالح أهلَ الْحُدَيبية كان فيه أنّ مَنْ جاء من المشركين إلى المسلمين رُدَّ إليهم، ومَنْ ذهب من المسلمين إلى المشركين لم يردّ؛ وتم العَهْدُ على ذلك، وكان رسول الله عَلَيْكُم ردَّ أبا بَصِير عُتبة بن أسيد بن حارثة الثقفي حين قدم، وقدم أيضاً نساء مسلمات منهن أمَّ كلثوم بنت عقبة بن أبي مُعيط، وسُبيعة الأسلمية، وغيرهما، فجاء الأولياء إلى رسول الله عَلَيْكُم، فسألوه ردَّهن على الشرط، واستدعوا منه الوفاء بالعهد، فقال النبي عَلَيْكُم : إنما الشرطُ في الرجال لا في النساء، وكان ذلك من المعجزات إلا أن الله عزَّ وجل قبض ألسنتهم عن أن يقولوا : غدر محمد، حتى أنزل الله ذلك في النساء، وذلك إحْدَى معجزاته.

22

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَامْتَحِنُوهُنَّ ﴾ :

اختلف في تفسير الامتحان على قولين:

أحدهما : اليمين \_ رواه أبو نصر الأسدي ، عن ابن عباس ، ورواه الحارث بن أبي أسامة ، قال النبي ﷺ لسُبيعة \_ وكان زوجها صَيفي بن السائب : بالله ما أخرجك من قومك ضَرْب ولا كراهية لزوجك ، ولا أخرجك إلاّ حِرْص على الإسلام ، ورغبة فيه ، لا تريدين غيره .

الثاني: وهو ما رُوي في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أنَّ النبي ﷺ كان يمتحن النساء بهذه الآية.

## المسألة الثالثة:

في المعنى الذي لأجله لم تردّ النساء وإنْ دخلْنَ في عموم الشرط ، وفي ذلك قولان : أحدهما : لرقَّتِهنَّ وضعفهن .

الثاني: لحرمة الإسلام. ويدلُّ عليه قوله: ﴿لاَ هُنَّ حِل لهم وَلاَ هُمْ يَحِلُّونَ لَهُنَّ﴾؛ والمعنيان صحيحان.

ويجوز أن يعلل الحكم بعلّتين، حسبًا بيناه في كتب الأصول.

المسألة الرابعة:

24.

خروج النساء من عهد الردّ كان تخصيصاً للعموم لا ناسخاً للعهد كما توهّمه بعضُ الغافلين. وقد بيناه في القسم الثاني.

PRIN المتحنة الآية (١٠) For QUR

المسألة الخامسة:

الذي أوجب فُرقَةَ المسلمة من زَوْجها هو إسلامها لا هجرتها كما بيناه في أصول مسائل الخلاف، وهو التلخيص.

وقال أبو حنيفة: الذي فرق بينهما هو اختلافُ الدارين، وإليه إشارةٌ في مذهب مالك، بل عبارة قد أوضحناها في مسائل الفروع. والعُمْدةُ فيه ها هنا أنَّ الله تعالى قد قال: ﴿لاَ هُنَ**َّ حلٌّ لَهُمْ وَلاَ هُمْ يَحِلونَ لَهُنَّ﴾؛ ف**بيَّن أن العلة عدمُ الحِلّ بالإسلام، وليس اختلاف الدارين.

المسألة السادسة:

أمر الله تعالى إذا أُمْسِكت المرأة المسلمة أن تَردَّ على زوجها ما أنفق، وذلك من الوفاء بالعَهْدِ؛ لأنه لما مُنع من أهله لحرمة الإسلام أمر اللهُ سبحانه أن يردّ إليه المال، حتى لا يقع عليه خسران من الوَجْهين: الزوجة، والمال.

المسألة السابعة:

لما أمر الله سبحانه بردّ ما أنفقوا إلى الأزواج وكان المخاطب بهذا الإمام ينفّذ ذلك مما بين يديه من بيتِ المال الذي لا يتعيَّن له مَصْرف.

المسألة الثامنة:

رفع الله الحرج في نكاحها بشرط الصداق، وسَمَّى ذلك أجراً، وقد تقدَّم بيانُه وبيان شرط آخر وهو الاستبراءُ من ماء الكافر، لقوله عُلَيْكَمْ : لا تُوطَأً حامِلٌ حتى تَضَع، ولا حائل حتى تحيض؛ والاستبراء ها هنا بثلاث حيض وهي العدة. وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف. ثم قال ـ وهي: سورة الممتحنة الآية (١٠) FOR QURANIC THOUGHT.

المسألة التاسعة: ﴿ وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ أَنْ تَنْكِحُوهُنَّ إِذَا آتيتمُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ ﴾:

221

يعني إذ أُسلمنَ وانقضَتْ عِدتُهن، لِمَا ثبت من تحريم نكاح المشركة والمعتدة؛ فعاد جوازُ النكاح إلى حالة الإيمان ضرورة.

المسألة العاشرة: قوله: ﴿ وَلاَ تُمْسِكُوا بِعِصَم الْكَوَافِرِ ﴾:

هذا بيانٌ لامتناع نكاح المشركة من جملة الكوَافِر . وهو تفسيره والمراد به.

قال أهلُ التفسير : أمر اللهُ تعالى مَنْ كان له زوجة مشركة أن يطلقها . وقد كان الكفار يتزوّجون المسلمات ، والمسلمون يتزوجون المشركات ، ثم نسخ اللهُ ذلك في هذه الآية وغيرها . وكان ذلك نسخ الإقرار على الأفعال بالأقوال ، وقد بيناه في الناسخ والمنسوخ ، فطلَق عُمَرُ بن الخطاب حينئذ قُريبة بنت أمية ، وابنة جَرْوَل الخزامي ؛ فتزوج قُريبة معاوية بن أبي سفيان ، وتزوج ابنة جَرْوَل أبو جهم . فلما ولي عمر قال أبو سفيان لمعاوية : طلق قُريبة لئلا يرى عمر سَلَبَه في بيتك ، فأبي معاوية ذلك .

# المسألة الحادية عشرة: قوله: ﴿ وَاسْأَلُوا مَا أَنْفَقْتُمْ وَلْيَسْأَلُوا مَا أَنْفَقُوا ﴾:

قال المفسرون: كلّ من ذهب من المسلمات مرتدّات من أهل العهد إلى الكفار يقال للكفار : هاتوا مَهْرها ويقال للمسلمين ـ إذا جاء أحدٌ من الكافرات مسلمةً مهاجرة : ردَّوا إلى الكفّار مَهْرَها . وكان ذلك نَصَفاً وعَدْلا بين الحالتين ، وكان هذا حكم الله مخصوصا بذلك الزمان في تلك النازلة خاصة بإجماع الأمة .

## المسألة الثانية عشرة:

أما عقْدُ الْهَدْنَة بين المسلمين والكفار فجائز على ما مضى من سورة الأنفال لمدة ومطلقا إليهم لغير مدة.

فأما عَقْدُه على أن يردّ مَنْ أَسلم إليهم فلا يجوز لأحدٍ بعد النبي ﷺ ، وإنما جوَّزه الله له لما علم في ذلك من الحكمة ، وقضى فيه من المصلحة ، وأظهر فيه بعد ذلك من حُسْن العاقبة وحميد الأثر في الإسلام ما حمل الكفارَ على الرضا بإسقاطه ، والشفاعة في حَطّه ؛ ففي الصحيح : لما كاتب رسولُ الله ﷺ سُهيل بن عمرو يوم الحُدَيبية على قصر THE PRINCE GHAZI TRUST السلمة المتحنة الآية (١١) THE PRINCE GHAZI TRUST المتحنة الآية (١١) THE PRINCE GHAZI TRUST

المدة، فجاءه أبو بتصبر – رجل من قريش – وهو مسلم، فأرسلوا في طلبه رجلين، فدفعه إلى الرجلين، فخرجا به حتى بلغا به ذا الْحُلَيْفَة فنزلوا يأكلون، فقَتل أبو بتصبر أحدهما، وفرّ الآخر، حتى أتى المدينة، فدخل المسجد يَعْدُو. فقال رسول الله عَلَيْكَة لقد رأى هذا ذُعْرا، فجاء أبو بتصبر، فقال: يا رسول الله، قد أوفى الله ذِمَّتَك، ثم أنْجَاني منهم. فقال النبي يَؤَلِيَّهُ : وَيْلُ امَّه مِسْعَر حَرْب لو كان معه رجال! فلما سمع ذلك عرف أنه سيردَّه إليهم، فخرج حتى أتى سيف البَحْر، قال: وتفلّت منهم أبو جندب بن سهيل، فلحق بأبي بتصير، وجعل لا يخرج رَجُلٌ من قريش أسلم إلا لحق بأبي بصير، حتى اجتمعت منهم عصابة، فوالله ما يسمعون بعير خرجت لقريش إلى الشام إلا اعترضوهم فقتلوهم، وأخذوا بأموالهم. فأرسلت قريش إلى النبي يَؤَلِيَّهُ تنشده الله والرَّحِم إلا أرسل إليهم، فمن أتاه فهو آمِنٌ. فأرسل النبي يَؤَلِيَّهُ إلى الله، فأنزل الله عليهم كه الآية الناس أن معنه عنهم عصابة، فوالله ما يسمعون بعير خرجت لقريش إلى الله والرَّحِم إلا أرسل إليهم، فمن أتاه فهو آمِنٌ. فأرسل النبي يَؤَلِيَّهُ إلى أنه، أنزل الله: عليهم كه الآية الناس أنهم، فري أنه فواله ما يسمعون بعير خرجت لقريش إلى الله والرَّحم إلا أرسل إليهم، فمن أتاه فهو آمِنٌ فأرسل النبي يَؤليهم، فأنزل الله: كر وهو الذي كف أيديم عنكم وأيديتكم عنهم ببطن مكّة مِنْ بعد أن أظفركم عليهم كه الآية ... إلى حمية الجاهلية إلى إلى النبي يَؤْلُنُ الناسُ أنَّ ذلك مُنْن من النبي يَؤْلِيَهُ في الانقياد إليهم عن هوان، وإنما كان عن حِكْمة حسُنَ مآلها، كا كان من النبي يَؤْلُهُ في الانقياد إليهم عنه من قران، وإنما كان عن حِكْمة حسُنَ مآلها، كا سُقْنَاه آنفا من الرواية، والله أعلم.

### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ فَاتَكُمْ شَـيْءٌ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ إِلَى الْكُفَّارِ فَعَاقَبْتُمْ فَآتُوا الَّذِينَ ذَهَبَتْ أَزْوَاجُهُمْ مِثْلَ مَا أَنْفَقُوا وَاتَّقُوا اللهَ الَّذِي أَنْتُمْ بِهِ مُؤْمِنُونَ﴾ [الآية: ١١].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال علماؤنا : المعنى إن ارتدّت امرأةٌ ولم يردّ الكفارُ صداقها إلى زوجها كما أمروا فردُّوا أنتم إلى زوجها مِثْلَ ما أنفق . سورة الممتحنة الآية ( ٢٢) ...... ٢٣٣ ...... ٢٣٣

# المسألة الثانية : قوله تعالى : ﴿ فَعَاقَبْتُمْ ﴾ :

قال علماؤنا : المعاقبة المناقلة على تصيير كل واحد من الشيئين مكان الآخر عقيب ذهاب عينه ، فأراد : فعوضتم مكانَ الذاهب لهم عوضاً ، أو عوّضوكم مكان الذاهب لكم عوضاً ، فليكن من مثل الذي خرج عنكم أو عنهم عوضاً من الفائت لكم أو لهم . المسألة الثالثة: في محل العاقبة:

وفيه ثلاثة أقوال:

أحدها من الفيء ؛ قاله الزُّهْرِي .

الثاني: مِنْ مَهر إن وجب للكفار في زَوْجٍ أحدٍ منهم على مذهب اقتصاص الرجل من مال خَصْمِه إذا قدر عليه دون أذية.

الثالث : أنه يُرد من الغنيمة .

وفي كيفية رَدِّه من الغنيمة قولان:

أحدهما : أنه يخرج المهر والخمس ثم تقَعُ القسمة ، وهذا منسوخ إنْ صَحّ.

الثاني: أنه يخرج من الخمس. وهو أيضاً منسوخ، وقد حققناه في القسم الثاني منه. والله أعلم.

## الآية السابعة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا النَّبِيُّ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَلاَّ يُشْرِكْنَ بِاللهِ شَيْئاً وَلاَ يَسْرِقْنَ وَلاَ يَزْنِينَ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلاَدَهُ نَّ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْنَانِ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ فَبَايِعْهُنَّ وَاسْتَغْفِر لَهُنَّ اللهَ إِنَّ الله رَحِيٍّ﴾ [ الآية: ١٢ ].

فيها أربع عشرة مسألة : .

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُؤْمِنَاتُ يُبَايِعْنَكَ عَلَى أَلاَّ يُشْرِكْنَ بِالله شَيْئاً ... ﴾ الآية. وفعنيته الميزي رك للفخر القرافة

(۱۲) Trie PRINGE GHAZI TRUST (المتحنة الآية (۱۲) FOR QURANIC THOUGHT

عن عُروة، عن عائشة، قالت: ما كان رسولُ الله ﷺ يمتحن إلا بهذه الآية التي قال الله: ﴿ إِذَا جَاءَكَ الْمُوْمِنَاتُ يَبَايِعْنَكَ ...﴾ الآية.

قال معمر : فأخبرني ابن طاوُس، عن أبيه، قال: ما مسَّتْ يدُه يدَ امرأةٍ إلا امرأةً يملكها .

وعن عائشة أيضاً في الصحيح: ما مسَّتْ يدُ رسُولِ الله ﷺ يدَ امرأة. وقال: « إني لا أصافِحُ النساء، إنما قولي لمائة امرأة كقولي لامْرَأَةَ واحدة ».

وقد روي أنه صافحهنَّ على ثوبه. وروي أن عُمر صافحهنَّ عنه، وأنه كلّف امرأة وقفت على الصَّفَا فبايعتهن. وذلك ضعيف؛ وإنما ينبغي التعويلُ على ما رُوِي في الصحيح.

المسألة الثانية:

رُوي عن عبادة بن الصامت أنه قال: كنّا عند النبي عَيَّلَيْهُمْ فقال: «تبايعوني على ألاّ تشركوا بالله شيئاً ولا تسرقوا ولا تَزْنوا أيها النساء، فمن وَفَى منكن فأجْرُه على الله، ومن أصاب مِنْ ذلك شيئاً فعُوقب فهو له كفّارة، ومن أصاب منها شيئاً فستره اللهُ فهو إلى الله إن شاء عذّبه، وإن شاء غفر له »؛ وهذا يدلُّ على أن بيعةَ الرجال في الدين كبيعة النساء إلا في المسيس باليد خاصة.

المسألة الثالثة:

ثبت في الصحيح، عن ابن عباس، قال: شهدْتُ الصلاةَ يوم الفطر مع رسول الله عَتَيْهِ ومع أبي بكر وعُمر وعثهان، فكلَّهم يُصلّيها قبل الخطبة، ثم يخطب بعد، فنزل نبي الله عَتَيْهِم ، وكأني أنظر إليه حين يجلس الرجال بيده، ثم أقبل يشقّهم حتى أتى النساء ومعه بلال، فقرأ: **﴿يا أَيها النبيُّ إذا جاءكَ المؤمناتُ يبايعْنَكَ على ألاّ يُشْرِكْنَ بالله شيئاً...﴾** الآية كلّها، ثم قال حين فرغ: أنتنَّ على ذلك؟ قالت امرأة منهن واحدةٌ لم يجبه غيرها: نعم يا رسول الله. لا يدري الحسن مَنْ هي. قال: فتصدقن – وبسط بلال ثوبه – فجعلْنَ يلقين الفتَخ والخواتم في ثَوْبِ بلال.

سورة الممتحنة الآية (١٢) 240 المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَلَا يَقْتُلْنَ أَوْلَادَهُنَّ ﴾: يَعني بالوَأْدِ والاستتار عن العَمْدِ إذا كان عن غير رشْدَة؛ فإن رَمْيَه كقَتْله، ولكنه إن عاش كان إثمها أخف. المسألة الخامسة : قوله : ﴿ وَلَا يَأْتِينَ بِبُهْتَان يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِينَ وَأَرْجُلِهِنَّ ﴾ : قبل في أبدين قولان: أحدهما: المسألة. الثاني: أكل الحرام. المسألة السادسة: قوله: ﴿ وَأَرْجُلِهِنَّ ﴾: فيه ثلاثة أقوال: الأول: الكذب في انقضاء العدّة. الثاني: هو إلحاق ولد بمن لم يكن له. الثالث: أنه كناية عما بين البَطْن والفَرْج. المسألة السابعة : ﴿ وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾ : فيه ثلاثة أقوال: الأول: النِّبَاحَة. الثاني: ألآ يجدَّثْنَ الرجال. الثالث: ألآ يخمشن وجهاً، ولا يشققْنَ جَيْباً، ولا يرفعن صوتا، ولا يرمين على أنفسهن نَقْعاً. المسألة الثامنة: في تنخيل هذه المعاني: أما مَنْ قال: إن قوله: ﴿ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ ﴾ ، يعنى المسألة، فهو تجاوز كبير؛ فإنّ أصلها اللسان وآخرها أن أعطى شيئاً في اليد . ( ١٢ ) THE PRINCE GHAZI TRUST المتحنة الآية ( ١٢ ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 17 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 17 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 17 ) THE PRINCE GHAZI TRUST

وقول من قال: إنه أكل الحرام أقرب، وكأنه عكس الأول؛ لأنّ الحرام يتناوله بيده فيحمله إلى لسانه، والمسألة يبدؤها بلسانه ويحمِلُها إلى يده، ويردّها إلى لسانه. وأما مَنْ قال: إنه كناية عما بين البَطْن والفَرْج، فهو أصلّ في المجاز حسن.

وأما قوله: **﴿وَلَا يَعْصِينَكَ فِي مَعْرُوفٍ ﴾** فهو نصِّ في إيجاب الطاعة؛ فإن النهي عن الشيء أمرَّ بضده، إما لفظاً أو معنى على اختلاف الأصوليين في ذلك، وأما معنى تخصيص قوله: **﴿فِي مَعْرُوفٍ ﴾**؛ وقوةُ قوله: **﴿لا يَعْصِينَك ﴾** يعُطيه؛ لأنه عام في وظائف الشريعة، وهي:

المسألة التاسعة:

ففيه قولان:

أحدهما : أنه تفسير للمعنى على التأكيد ، كما قال تعالى : ﴿ قُلْ رَبِّ احْكُمْ بِالْحَقِّ﴾ [ الأنبياء : ١١٢ ] ، لأنه لو قال : ﴿ احْكُم ﴾ لكفى .

الثاني: أنه إنما شرط المعروفَ في بيعة النبي ﷺ حتى يكونَ تنبيها على أنَّ غيره أوْلَى بذلك، وألزم له، وأَنْفَى للإشكال فيه.

وفي الآثار : لا طاعةً لمخلوق في معصية الخالق.

المسألة العاشرة:

رُوي أَنَّ النبيَّ عُلَيْتَهُ كان إذا بايع النساء على هذا قال لهنّ : « فيما أَطَفْتُنَّ » ، فيقلن : الله ورسولُه أَرْحَم بنا من أنفسنا .

وهذا بيانٌ من النبي ﷺ لحقيقة الحال؛ فإنَّ الطاقة مشروطة في الشريعة، مرفوع عن المكلفين ما ناف عليها، حسبا بيناه في غير موضع.

المسألة الحادية عشرة:

روت أم عطية في الصحيح قالت: بايَعْنَا رسولَ الله ﷺ ، فقرأ علينا: أن لا يُشرِكن بالله شيئاً، ونهانا عن النياحة، فقبضت امرأةٌ على يدها وقالت: أَسْعَدَتْني فلانة أريدُ أن أَجْزِيها. فما قال لها النبيُّ ﷺ شيئاً، فانطلقت فرجعت فَبَايَعها، فيكون هذا

سورة الممتحنة الآية (١٢) .....

تفسير قوله: ﴿ بِبُهْتَانٍ يَفْتَرِينَهُ بَيْنَ أَيْدِيهِنَّ وَأَرْجُلِهِنَّ﴾؛ وذلك تخميشُ وُجوهٍ، وشَقَّ جُيوبِ.

777

وفي الصحيح: « ليس منا من خَمش الوجوه، وشَـقَّ الجيـوب، ودعـا بِـدَعْـوَى الجاهلية».

فإن قيل: كيف جاز أَنْ تستثنى معصية، وتبقى على الوفاء بها، ويقرّها النبي ﷺ على ذلك؟

قلنا: وقد بيناه في شَرْح الحديث الصحيح الكافي، منه أنّ النبيّ عَلَيْكُمُ أَمْهَلَها حتى تسير إلى صاحبتها لعلمه بأن ذلك لا يبقى في نفسها، وإنما ترجع سريعاً عنه، كما روي أنّ بعضَهم شرط ألآ يخرّ إلا قائماً، فقيل في أحَدِ تأويليه: إنه لا يركع، فأمهله حتى آمن، فرضيَ بالركوع.

> وقيل: أرادت أن تَبْكِي معها بالمقابلة التي هي حقيقة النَّوْح خاصة. **المسألة الثانية عشرة:**

في صفة أركان البَيْعَةِ على ألا يُشْركن بالله شيئاً .....إلى آخر الخصال الست.

صرَّح فيهن بأركان النَّهْي في الدين، ولم يذكر أركانَ الأَمر؛ وهي الشهادةُ، والصلاة، والزكاةُ، والصيام، والحج، والاغتسال من الجنابة؛ وهي سنـةٌ في الأمـر في الدين وَكِيدة مذكورة في قصة جبريل مع النبي عَيَّلِيَّهِ. وفي اعتماده الإعلام بالمنهيّات دون المأمورات حكمان اثنان:

أحدهما : أنَّ النهْيَ دائم، والأمر يأتي في الفترات؛ فكان التنبيه على اشتراط الدائم أوْكد .

الثاني: أن هذه المناهي كانت في النساء كثير مَنْ يرتكبها، ولا يحجزهن عنها شرفُ الحسب، ولذلك روي أن المخزومية سرقت، فأهمَّ قريشاً أمرها، وقالوا: مَنْ يَكلِّمُ رسول الله عَيْشَةٍ إلا أُسامة، فكام رسولَ الله عَيَّالَةٍ، فقال: «أتشفَعُ في حدّ من حدود الله»! وذكر الحديث. فخص الله ذلك بالذكر لهذا ، كما روي أنه قال لوَفْد عَبْدِ القيس : « آمركم بأربع وأنهاكم عن أربع ؛ آمركم بالإيمان بالله ، وإقامة الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، وأن تؤدَّوا خُمْس ما غنمتم ، وأنهاكم عن الدَّبَّاء ، والحَنْتم ، والنقِير ، والمزفّت ، فنبههم على ترك المعصية في شرب الخمر دون سائر المعاصي ؛ لأنها كانت عادتهم .

244

ب سورة المتحنة الآية (١٢)

وإذا تركَ المر<sup>م</sup>ح شهوتَه من المعاصي هان عليه تَرْكُ سواها مما لا شَهْوَةَ له فيها . المسألة الثالثة عشرة:

لما قال النبيُّ يَؤْلِيْهُ لهنَّ في البيعة: «ألّا يسرقن»، قالت هند: يا رسولَ الله، إنَّ أبا سفيان رجل مسيك، فهل عليّ حرَج أنْ آخذ مِنْ ماله ما يكفيني وولدي؟ فقال: «لا، إلا بالمعروف»؛ فخشيَتْ هند أَنْ تقتصر على ما يُعطيها أبو سفيان فتضيع أو تأخذ أكْثَر من ذلك، فتكون سارقة ناكثة للبيعة المذكورة، فقال لها النبي يَؤْلِيْهُ : «لا»، أي لا حرج عليك فيا أخَذْت بالمعروف ـ يعني من غير استطالة إلى أكثر من الحاجة.

وهذا إنما هو فيما لا يَخْزُنه عنها في حِجَاب، ولا يضبطُ عليها بقُفْل، فإنها إذا هتكته الزوجةُ، وأخذت منه كانت سارقةً، تَعْصي بها، وتُقطع عليه يدها حسبا تقدم في سورة المائدة.

المسألة الرابعة عشرة؛ في صفة البيعة لمن أسلم من الكفار :

وذلك لأنها كانت في صَدْر الإسلام منقولة وهي اليوم مكتوبة؛ إذ كان في عَصْرِ النبي صَلِيَتُم لا يكتب إلا القرآن.

وقد اختُلف في السنّة على ما بيناه في أصول الفقه وغيرها، وكان النبي ﷺ لا يكتب أصحابَه ولا يجمعهم له ديوان حافظ، اللهم إلا أنه قال يوماً: اكتبوا لي مَنْ يلفظ بالإسلام لأمرٍ عرض له. فأما اليوم فيكتب إسلام الكفرة، كما يكتب سائر معالم الدّين المهمة والتوابع منها لضرورة حِفْظِها حين فسد الناسُ وخفّت أمانتهم، ومَرَج أمْرُهم ونسخة ما يكتب:

بسم الله الرحمٰن الرحيم: لله أسلم فلان ابن فلان من أهل أرض كذا ، وآمن به وبرسوله محمد ﷺ ، وشهِدَ له بشهادة الصدق ، وأقرَّ بدعـوة الحق: لا إله إلا الله محمد سورة الممتحنة الآية ( ۲۲) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

رسول الله، والتزم الصلوات الخمس بأركانها وأوصافها، وأدَّى الزكاة بشروطها، وصوم رمضان، والحج إلى البيت الحرام، إذا استطاع إليه سَبِيلا، ويغتسل من الجنابة، ويتوضأ من الحدَث، وخلع الأندادَ من دون الله، وتحقق أن الله وَحْدَه لا شريك له.

وإن كان نصرانيّاً قلت: وإن عيسى عبدُ الله ورسوله وكلمتُه ألقاها إلى مريم ورُوحٌ منه.

وإن كان يهوديّاً قلت: وإن الْعزَيْرَ عبدالله. وإن كان صابئاً قلت: وإن الملائكة عبيدالله ورسله الكرام وكتّابه البررة الذين لا يَعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يُؤْمَرُون.

وإن كان هِنْدياً قلت: وإن ماني باطل مَحْض، وبُهْتَان صِرْف، وكذِب مختلَق مزوّر . وكذلك من كان على مذهبٍ من الكفر اعتمدته بالبراءة منه بالذكر .

وتقول بعده: سبحانه وتعالى عما يقول الظالمون عُلُوّا كبيراً ﴿ **إِنْ كُلّ مَن فِي** السموات والأرض إلاَّ آتي الرحْمٰن عَبْداً ﴾، ﴿لقد أحصاهم وعدّهم عدّا، لو كان فيها آلهة إلا الله لفسدتا ﴾ تعالى وتقدَّس عن ذلك كلّه، والحمد لله الذي لم يتَّخِذْ ولدا، ولم يكن له شريكٌ في الملك، ولم يكن له وليّ من الذّل وكبَّره تكبيرا. والتزم ألا يقتل النفسَ التي حَرم الله إلا بالحق، ولا يسرق، ولا يَزْنِي، ولا يشرب الخمر، ولا يتكلم بالزُّور، ويكون مع إخوانه المؤمنين كأحدهم، ولا يسلمهم ولا يسلمونه، ولا يظلمهم ولا يشلمونه، وعلم أن للدين فرائض وشرائع وسُنَناً، فعاهد الله على أن يلتزم كل خصلة منها على نَعْتِها بقَلْب سليم وسنن قويم، واللهُ يَهْدِي مَنْ يشاء إلى صراط مستقيم وشهد أنه مَنْ يَبْتَغ غَيْرَ الإسلام ديناً فلن يُقْبَل منه وهو في الآخرة من كذا.

وقد أدرك التقصيرَ جملةٌ من المؤرخين، وكتبوا معالم الأمر دون وظائف النهي، والنبيُّ ﷺ كان يذكر في بَيْعَتِه الوجهين، أو يغلب ذِكْرَ وظائف النهي كما جاء في القرآن. وكتَبُوا أَنه أسلم طَوْعاً ، وكتبوا : وكان إسلامه على يدي فلان ، وكتبوا أنه اغتسل وصلّى .

PR سورة الممتحنة الآية (١٢)

فأما قولهم: وكان إسلامه طَوْعاً فباطِلٌ، فإنه لو أسلم مكرها لصحَّ إسلامه ولزمه، وقُتِل بالرّدة. وقد بينا ذلك في قوله: ﴿لاَ **إكْرَاهَ في الدّين﴾؛** والكفارُ إنما يقاتلون قَسْراً على الإسلام فيستخرج منهم بالسيف. والإمامُ مخيَّر بين قَتْلِ الأسرى أو مُفَادَاتهم بالخمسة الأوجه المتقدمة فيهم؛ فإذا أسلم سقط حُكْم السيف عنه.

وفي الصحيح: عجبَ ربُّكم من قوم يقادُونَ إلى الجنة بالسلاسل.

12.

وكذلك الذمّي لو جنى جنايةً فخاف من موجبها القتل والضربَ فأسلم سقط عنه الضرب والقَتْلُ، وكان إسلامه كرهاً، وحُكِم بصحته، وإنما يكون الإكراهُ المسقط للإسلام إذا كان ظلماً وباطلاً، مثل أن يُقَال للذمي ابتداء من غير جناية ولا سبب: أسلم، وإلا قَتَلْتُك؛ فهذا لا يجوز؛ فإن أسلم لم يلزمه، وجاز له الرجوع إلى دينه عند أمْنِه مما خاف منه. وإذا ادّعى الذّمي أنه أكرِه بالباطل لزمه إثباتُ ذلك، فلا حاجة إلى ذكر الطواعية بوَجْهٍ ولا حال في كل كافر. والله أعلم.

وأما قولهم: كان إسلامه على يد فلان فأنَّى علقوها! ويشبه أن يكونوا رأوه في كتب المخالفين، لأنهم يذكرون ذلك في شُروطهم لعلَّةِ أنهم يرَوْنَ الرجل إذا أسلم على يدي الرجل كان له وَلَاؤه، وذلك مما ليس بمذهبٍ لنا. وقد بينا فسادَه في مسائل الخلاف وغيرها.

وأما قولُهم: اغتسل وصلّى، فليس يحتاجُ إليه في العقد المكتوب؛ لأنه إن لم يكن وقت صلاة، فلا غُسْلَ عليه ولا وضوء؛ لأنه ليس عليه صلاة.

وأما إذا كان وَقْت صلاة فيُوَّمر بالغسل والصلاة فيفعلها، ولا يكون ذلك مكتوباً والله أعلم.



سورة الصتف فيها آيتان

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ ما لاَ تَفْعَلُونَ﴾ [الآية: ٢]. فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

روى أبو موسى في الصحيح أنَّ سورةً كانت على قَدْرِها ، أوَّلها : سبح لله ، كان فيها : ﴿ **يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ**﴾ ستكتب شهادة في أعناقهم فتسألون عنها يوم القيامة <sup>(١)</sup> ، وهذا كله ثابتٌ في الدين.

أما قوله تعالى: ﴿ **يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ**﴾ فثابتٌ في الدِّين لفظاً ومعنى في هذه السورة ما تَلَوْناهُ آنفاً فيها .

وأما قوله: [ فتكتب ] <sup>(٢)</sup> شهادة في أعناقكم فتسألون عنها يوم القيامة فمعنى ثابت في الدِّين [ لفظاً ومعنى ] <sup>(٣)</sup> ؛ فإنَّ من التزم شيئاً لزِمَهُ شرعاً ، وهي : **المسألة الثانية: والملتزَم على قسمين:** 

أحدهما : النَّذْر ، وهو على قسمين :

- (١) في جـ: فتكتب شهادة في أعناقهم، فتسألون عنها يوم القيامة.
  - (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

وقفيتا لارتفادها لفكر القرا

نذر تقرّب مبتدأ؛ كقوله: للهِ عليّ صومٌ وصلاة وصدَقة، ونحوه من القرب؛ فهذا يلزمه الوفاءُ به إجماعاً.

ونَذْر مباح<sup>(٤)</sup>؛ وهو ما عُلِّق بشرط رغبة، [كقوله: إن قدم غائبي فعليّ صدّقة، أو عُلِّق بشرط رهبة]<sup>(٥)</sup>، كقوله: إنْ كفاني الله شرَّ كذا فعليّ صدقة، فاختلف العلماء فيه؛ فقال مالك وأبو حنيفة: يلزَمُه الوفاء به. وقال الشافعيّ في أحد أقواله: إنه لا يلزمه الوفاء به. وعمومُ الآية حجةٌ لنا؛ لأنها بمطلقها تتضمن ذمّ مَنْ قال ما لا يفعله على أي وجهٍ كان، مِنْ مطلق، أو مقيّد بشرط.

وقد قال أصحابُه: إن النَّذْرَ إنما يكون بما القصد منه القُرْبَة مما هو من جنس القربة. وهذا وإن كان من جنس القربة، لكنه لم يُقْصَد به القربة، وإنما قصد مَنْع نفسه عن فِعْل أو الإقدام على فعل.

قلنا : القُرَب الشرعية مقتضيات وكُلَف وإن كانت قُربات. وهذا تكلّف في التزام هذه القُرْبة مشقة لجلْبِ نَفْع أو دَفْع ضر ، فلم يخرُجْ عن سنن التكليف، ولا زال عن قصد التقرب.

#### المسألة الثالثة:

فإن كان الْمَقُول منه وعْداً فلا يَخْلُو أن يكونَ مَنُوطاً بسبب<sup>(١)</sup>؛ كقوله: إنْ تزوجتَ أَعنتك بدينار، أو ابتعْت حاجةَ كذا أعطيتك كذا؛ فهذا لازمّ إجماعاً من الفقهاء.

وإن كان وعْداً مجرداً فقيل: يلزم بمطلقه؛ وتعلَّقُوا بسبب الآية؛ فإنه رُوي أنهم كانوا يقولون: لو نعلم أيّ الأعمال أفضل أو أحبّ إلى الله لعملناه، فأنزل الله عزَّ وجل هذه الآية. وهو حديثٌ لا بأس به.

- (٤) 🐪 في د : ونذر لجاج.
- ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٦) في جـــ: أن يكون منوطاً بسببه.

موفقية الارتي وكالفكر العراق THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

وقد رَوى مجاهد أن عبدالله بن رَوَاحة لما سمعها قال: لا أزالُ حَبِيساً في سبيل الله حتى أُقتل.

والصحيحُ عندي أن الوعد يجِبُ الوفاء به على كل حال إلا لعذر .

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقـاتِلُـونَ فِـي سَبِيلِـهِ صَفًّا كَـأَنَّهُـمْ بُنْيَـانٌ مَرْصُوصٌ ﴾ [ الآية: ٤ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ مَرْصُوصٌ ﴾:

أي مُحْكَم ثابت، كأنه عُقد بالرصاص، وكثيراً ما تُعقد به الأبنية القديمة، عاينت منها بمحْرَاب داود عليه السلام والمسجد الأقصى وغيرهما، وهو كذلك بالصاد المهملة. ويقال: حديث مرسوس \_ بالسين المهملة؛ أي سيقَ سياقةً محكمة مرتَّبة. **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًا ﴾:** 

وقد بينا في كتاب الأمد أن المحبةَ هي إرادة الثواب للعَبْد .

المسألة الثالثة:

في إحكام الصفوف جمالٌ للصلاة، وحكاية للملائكة، وهيئة للقتال<sup>(v)</sup>، ومنفعة في أن تحمل الصفوفُ على العدو كذلك.

وأما الخروج من الصف فلا يكون إلا لحاجةٍ تَعْرِض للإنسان، أو في رسالة يُرسلها الإمام، ومنفعة تظهر في المقام، كفرصةٍ تُنْتَهَزُ ولا خلاف فيها، أو يتظاهر على التبرز للمبارزة <sup>(۸)</sup>.

- (٧) في د : وحكاية للملائكة وهيبة للقتال.
- ٨) في جـ: أو يظاهر على التبرز للمبارزة.

وفي الخروج عن الصف للمبارزة خلاف على قولين: أحدهما : أنه لا بَأْسَ بذلك؛ إرهاباً للعدو، وطلباً للشهادة، وتحريضاً على القتال. وقال أصحابُنا : لا يبرز أحَدٌ طالباً لذلك؛ لأنّ فيه رياءً وخروجاً إلى ما نهى الله عنه من تمنّي لقاء العدو؛ وإنما تكون المبارزة إذا طلبها الكافر، كما كانت في حروب النبي يُقَلِيْهُ يوم بَدْر، وفي غزوة خَيْبَر، وعليه درج السلف.

. آسه, ة الصّف الآية (٤)

\* \* \*



سورة الجمعة فبها آيتان

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نُودِيَ لِلصَّلاَةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ ذٰلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾ [الآية: ٩].

فيها ست عشرة مسألة:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ﴾:

ظاهرٌ في أن المخاطب بالجمعة المؤمنون<sup>(١)</sup> دون الكفار . وقد بينا في كتب الأصول وغيرها وها هنا ـ أنَّ الكفارَ مخاطبون بفروع الشريعة ، ومن جملتها الجمعة . وإنما خُصَ بهذه الآية المؤمنون دون الكفار ؛ تشريفاً [ لهم ]<sup>(٢)</sup> بالجمعة ، وتخصيصاً دون غيرهم ؛ وذلك لما ثبت عن النبي عُظيمً أنه قال في الصحيح : نحن الآخرون السابقون يَوْم القيامة ، بَيْد أنهم أوتوا الكتاب مِنْ قَبْلنا ، وأوتيناه من بعدهم ؛ فهذا اليوم الذي اختلفوا فيه ، فهدانا الله له ، فغداً لليهود وللنصارى بعد غد <sup>(٣)</sup> .

#### المسألة الثانية: الجمعة خاصة بهذه الأمة:

ويوم الإسلام كما تقدم، وأفضل الأيام. روي أنَّ جبريل جاء إلى النبي ﷺ وبيده مرآةٌ فيها نكتة سوداء، فقال: «يا جبريل؛ ما هذه المرآة؟ » قال: يوم الجمعة. قال: « ما هذه النكتةُ السوداء التي فيها؟ » قال: الساعة وفيها [ تقوم ] <sup>(1)</sup>.

- في جـ: أن الخطاب بالجمعة المؤمنون.
  - (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
    - (٣) في جـ: فهدانا الله له.
  - (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

727

كما رُوي في الصحيح أنّ النبيَّ عَلَيْكَم قال: « خَيْرُ يوم طلعت عليه الشمسُ يوم الجمعة، فيه خُلِق آدم وفيه أُهبط [ من الجنة، وفيه تِيب عليه ] <sup>(٥)</sup>، وفيه تقوم الساعة، وفيه ساعةٌ لا يوافقها عَبْدٌ مسلم وهو قائم يصلّي يسألُ اللهَ شيئاً إلا أعطاه إياه » <sup>(٦)</sup> كما تقدم بيانه. والله أعلم.

HEPRI FOR OU

**المسألة الثالثة:** الجمعة فرْض:

لا خلاف في ذلك؛ لأنها قرآنية سنّية، وهي ظُهْرُ اليوم، أو بدَلٌ منه على ما بيناه في كتُب الفقه، ولا يُلتفت إلى ما يُحْكَى في ذلك، لا سيا ما يُؤثر عن سحنون أنه قال: إنّ بعضَ الناس قال: يجوز أن يتخلّف العروس عنها؛ فإن العروس عندنا لا يجوزُ له أن يتخلّف عن صلاة الجهاعة لأجل العُرْس، فكيف عن صلاة الجمعة. ولها شروطٌ وأركان في الوجوب والأداء، فشروط الوجوب سبعة: العقل، والذكورية، والحرية، والبلوغ، والقدرة، والإقامة، والقرية. وأما شروط الأداء فهى:

الإسلام، فلا تصحّ من كافر . والخطبة، والإمام القيم للصلاة ليس الأمير، وقد قال مالك كلمة بديعة : إن لله فرائضَ في أرضه لا يضيعها [ إن ] <sup>(v)</sup> وليها وال أو لـم يَلِهَا .

وقال علماؤنا : مِنْ شروط أدائها المسجد المسقّف. ولا أعلم وجهه.

ومنها العدد، وليس له حدّ. وإنما حدُّه جماعة تتقَرّى بهم بقعة، ومن أدائها الاغتسال، وتحسين الشارة، وتمامُ ذلك في كتب المسائل.

- ۵) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٦) انظر: (صحيح مسلم، حديث: ١٧، ١٨ من الباب: ٥ من الجمعة. وسنن أبي داود، الباب: ١ من الجمعة. وسنن الترمذي: ٤٩١. وسنن النسائي: ٣/٩٠، ١١٤، ١١٥. ومسند أحمد بن حنبل:
   ٢٧٨/١ (٢٠٤، ٤١٦، ٤٨٦، ٥٠٤، ٥١٢، ٥٤٠ والسنن الكبرى: ٣/٢١ والمستدرك: ١/٢٧٨.
   وزاد المسير: ٢٦٣/٨. وصحيح ابن خزيمة: ١٧٢٩. وتفسير ابن كثير: ١١٥/١، وتفسير القرطبي: ١١/١٩).
  - (٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

727

me PRINCE GHAZE TRUST...... (۹) سورة الجمعة الآية (۹) ME PRINCE GHAZE TRUST...... PR QURANIC THOUGHT المعالي المعا

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ ﴾:

النداء هو الأذَان، وقد بينًا جملةً منه في سورة المائدة. وقد كان الأذان في عهد النبي مُتَلِيَّةٍ في الجمعة كسائر الأذان في الصلوات<sup>(٨)</sup>؛ يؤذّن واحد إذا جلس مُتَلِيَّةٍ على المنبر، وكذلك كان يفعل [ أبو بكر ] <sup>(١)</sup> وعُمر وعليّ بالكوفة، ثم زاد عثمان [ على المنبر ] <sup>(١)</sup> أذاناً ثالثاً على الزَّوْراء <sup>(١١)</sup>، حتى كَثُر الناسُ بالمدينة، فإذا سمعوا أقبلوا، حتى إذا جلس عثمان على المنبر أذّن مؤذن النبي مُتَلِيَّةٍ ، ثم يخطب عثمان.

وفي الحديث الصحيح أنّ الأذانَ كان على عَهْد النبي ﷺ واحداً، فلما كان زَمَنُ عثمان زاد النداء الثالث على الزَّوراء، وسماه في الحديث ثالثاً؛ لأنه أضافه إلى الإقامة، فجعله ثالث الإقامة، كما قال النبي ﷺ : «بين كلّ أذانين صلاة لمن شاء \_ يعني الأذَان والإقامة » <sup>(١٢)</sup>؛ فتوهم الناسُ أنه أذان أصْلِي، فجعلوا المؤذنين ثلاثة، فكان وَهُماً، ثم جعوهم في وقت واحد، فكان وَهُماً على وَهُم، ورأيتهم بمدينة السلام يؤذنون بعد أذان المنار بين يدي الإمام تحت المنبر في جماعة، كما كانوا يفعلون عندنا في الدول الماضية؛ وكلُّ ذلك مُحْدَث.

### المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ لِلصَّلَاةِ ﴾:

يعني بذلك الجمعة دون غيرها، وقال بعض العلماء، كون الصلاة الجمعة ها هنا معلوم بالإجماع لا من نفس اللفظ. وعندي أنه معلوم من نفس اللفظ بنكتة، وهي قوله: ﴿ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ﴾، وذلك يفيده؛ لأنّ النداء الذي يختصّ بذلك اليوم هو

- (٨) في أ: في الجمعة كما في سائر الأذان في الصلوات.
  - (٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - ( ١٠ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ج، د .
    - (١١) في د : أذاناً ثانياً على الزوراء .
- (١٢) انظر : (صحيح البخاري : ١٦١/١ ، ١٦٢ . وصحيح مسلم، حديث : ٣٠٤ صلاة المسافرين . وسنن الترمذي : ١٨٥ . وسنن أبي داود : ١٢٨٣ . وسنن النسائي ، الباب : ٣٥ من صلاة المسافرين . وسنن ابن ماجة ١١٦٢ .

(٩) الجمعة الآية (٩) المجتمعة الآية (٩) المجتمعة الآية (٩)

ندا<sup>ي</sup> تلك الصلاة؛ فأما غيرها فهو عامَّ في سائر الأيام، ولو لم يكن المراد به نداء الجمعة لما كان لتخصيصه بها وإضافته إليها معنى ولا فائدة.

#### المسألة السادسة:

قال بعضُ علمائنا : كان اسم الجمعة في العرب الأول عَروبة، فسماها الجمعة كَعْب ابن لؤي؛ لاجتماع الناس فيها إلى كعب، قال الشاعر :

لا يبعد الله أقواماً هم خَلَطُوا يوم العَرُوبةِ أَصْرَاماً بِأَصْرَامِ اللهِ عَدَوَ اللهِ عَالَ اللهِ عَالَ اللهُ عَالَ اللهِ عَالَ عَالَ اللهِ ع

اختلف العلماء في معناه على ثلاثة أقوال:

الأول: أن المراد به النية؛ قاله الحسن.

الثاني: أنه العمل؛ كقوله تعالى: **﴿وَمَنْ أَرَادَ الآخِرَةَ وَسَعَى لها سَعْيَها وهو** مُوَمِّنَّ﴾ [الاسراء: ١٩]؛ وقوله تعالى: ﴿إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى﴾ [الليل: ٤]. وهو قول الجمهور .

الثالث: أن المراد به السعي على الأقدام.

ويحتمل ظاهرُه رابعاً : وهو الْجَـرْي والاشتـداد ، وهـو الذي أنكـره الصحـابـة الأعلمون ، والفقهاء الأقدمون ، وقرأها عُمر : « فامْضُوا إلى ذكر الله » فراراً عن ظنّ الْجَرْي والاشتداد الذي يدلَّ عليه الظاهر .

وقرأ ابن مسعود ذلك. وقال: لو قرأت فاسعوا لسعيْتُ حتى سقط رِدَائي. وقرأ ابن شهاب: فامضوا إلى ذِكْرِ الله سالكاً تلك السبل، وهو كلَّه تفسير منهم، لا قراءة قرآن ِ منزل، وجائز قراءة القرآن بالتفسير في معرض التفسير.

فأما من قال: المرادُ بذلك النية؛ فهو أول السعي ومقصودُه الأكبر فلا خلافَ فيه.

وأما مَنْ قال: إنه السَّعْيُ على الأقدام فهو أفضل، ولكنه ليس بشرطٍ. في الصحيح أن أبا عيسى بن جبير \_ واسمه عبدالرحمن، وكان من كبار الصحابة \_ يمشي إلى سورة الجمعة الآية ( Ca) مستقدمة The prince GHAZI TRUST ( Ca) مسورة الجمعة الآية ( Ca) مستقدمة المستقدمة المست

الجمعة راجلاً . وقال : سمعتُ رسول الله عَيْشَةٍ يقول : « من اغبَرَّت قدماه في سبيل الله حرَّمَهما الله على النار » <sup>(١٣)</sup> ، فذلك فَضْلٌ وأَجْرٌ لا شرط .

وأما مَنْ قال: إنه العمل فأعمال الجمعة هي الاغتسال، والتمشط، والادهان، والتطيب، والتزين باللباس، وفي ذلك كله أحاديث بيانها في كتب الفقه؛ وظاهرُ الآية وجوبُ الجميع، لكن أدلة الاستحباب ظهرت على أدلة الوجوب، فقضى بها حسما بيناه في شرح الحديث.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ إِلَى ذِكْرِ اللهِ ﴾:

اختلف الناس فيه ، فمنهم من قال : إنه الخطبة ؛ قاله سَعِيد بن جُبَير . ومنهم من قال : إنه الصلاة .

والصحيح أنه [واجب]<sup>(11)</sup> الجميع أوّله الخطبة، فإنها تكون عَقِبَ النداء؛ وهذا يدل على وجوب الخطبة، وبه قال علماؤنا، إلا عبدالملك بن الماجشون فإنه رآها سنّة. والدليل على وجوبها أنها تُحرِّم البيع، ولولا وجوبُها ما حرَّمَتْه؛ لأن المستحب لا يحرم المباح. وإذا قلنا: إنّ المرادَ بالذكر الصلاة فالخطبةُ من الصلاة، والعبد يكون ذاكراً لله [ بفعله ] <sup>(10)</sup> كما يكون مسبِّحاً لله بفعله.

المسألة التاسعة: قوله تعالى: ﴿ وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾:

وهذا مجمَعٌ على العمل به، ولا خلافَ في تحريم البيع. واختلف العلماءُ إذا وقع؛ ففي المدونة يُفْسَخ.

وقال المغيرة: يفسخ ما لم يفت. وقاله ابن القاسم \_ في الواضحة، وأشهب، وقال في المجموعة: البيعُ ماض .

وقال ابن الماجِشُون: يُفْسَخُ بَيْعُ من جرت عادته به.

- (١٣) انظر: (صحيح البخاري: ٩/٢ . ومسنـد أحمد بـن حنبـل: ٣٦٧/٣ ، ٤٧٩ ، ٢٢٦/٥ ، ٢٥٧ ، ومجمع الزوائد: ٢٨٦/٥ ).
  - (١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
  - (١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

THE PRINCE GHAZI TRUST (الجمعة الآية (٩) مسورة الجمعة الآية (٩) مسورة الجمعة الآية (٩)

وقال الشافعي: لا يُفْسَخُ بكل حال. وأبو حنيفة يقول بالْفَسْخ في تفصيل ٍ قريب من المالكية.

وقد بيَّنَّا تَوْجية ذلك في الفقه، وحقَّقنا أنّ الصحيحَ فَسْخُه بكل حال؛ لقوله عليه السلام في الصحيح: « مَنْ عمِلَ عملاً ليس عليه أمْرُنا فهو ردّ » <sup>(١٦)</sup>. **المسألة العاشرة:** 

فإنْ كان نكاحاً فقال ابن القاسم في العتبية <sup>(١٧)</sup> : لا يفسخ. قال علماؤنا : لأنه نادر ، ويقربُ هذا من قول ابن الماشجون : يُفْسخ بَيْع مَنْ جرت عادته بالبيع. وقالوا : إنّ الشركةَ والهبة والصدقة نادر لا يفسخ.

والصحيح فسخُ الجميع؛ لأن البيع إنما مُنِع للاشتغال به، فكلُّ أمر يشغل عن الجمعة من العقود كلّها فهو حرامٌ شرعاً مفسوخ ردعاً.

## المسألة الحادية عشرة:

لا تفتقر إقامةُ الجمعة إلى السلطان، خلافاً لأبي حنيفة، وإنما تفتقر إلى الإمام، وعليه تدلّ الآية لا على السلطان<sup>(١٨)</sup>. وقد بينّا ذلك في مسائل الخلاف.

المسألة الثانية عشرة؛ قوله تعالى: ﴿ إِذَ نُودِيَ لِلصَّلَاةِ ﴾:

يختصُّ بوجوب الجمعة على القريب الذي يسمَعُ النداء؛ فأما البعيدُ الدارِ الذي لا يسمعُ النداء فلا يدخل تحت الخطاب.

واختلف الناس فيمن يأتي الجمعة من الداني والقاصِي اختلافاً متبايناً بينّاه في المسائل وغيرها من الخلافيات.

وجملة القول فيه أنَّ المحققين من علمائنا قالوا : إنَّ الجمعة تلزم مَنْ كان على ثلاثة أميال من المدينة ، لوجهين :

- (١٦) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (١٧) في أ : فقال ابن القاسم في التنبيه .
- (١٨) في د : وعليه تلك الآية لا على السلطان.

سورة الجمعة الآية (٩) THE PRINCE GHAZI TRUST

101

أحدهما : أنَّ أهلَ العَوَالي كانوا يأتونها <sup>(١١)</sup> على عَهْدِ النبي ﷺ ، وحِكْمَتُه أنَّ الصوتَ إذا كان رفيعاً والناس في هدوّ وسكون فأقصى سماع الصوت ثلاثةُ أميال؛ وهذا نظر وملاحظة إلى قوله تعالى : ﴿ **نُودِيَ ﴾ ؛** وهو الصحيح.

فإن قيل: فإنَّ العبد والمرأة يسمعان النداء ، وقد قلتم لا تجب الجمعة عليهما .

قلنا : أمّا المرأةُ فلا يلزمها خطابُ الجمعة؛ لأنها ليست من أهل الجماعة؛ ولهذا لا تدخل في خطابها .

وأما العَبْدُ ففي صحيح المذهب لا تجِبُ عليه؛ لأنّ نقصَ الرق أثَّر بصفته حتى لم تقبل شهادتُه، ولا يلزم عليه الفاسق؛ لأنّ نقصه في فعله، وهذا نقصه في ذاته؛ فأشبه نَقْصَ المرأة.

ومن النَّكَتِ البديعة في سقوط الجمعة عن العبد قوله تعالى: ﴿ **وَذَرُوا الْبَيْعَ ﴾ ؛** فإنما خاطب الله بالجمعة مَنْ يبيع، والعبدُ والصبيُّ لا يبيعان؛ فإنَّ العبد تحت حَجْر السيد، والصبي تحت حَجْر الصِّغَر.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ ﴾:

دليلٌ على أنَّ الجمعةَ لا تجِبُ إلاَّ بالنداء ، والنداء لا يكون إلاَّ بعد دخول الوقت .

وقد رُوِيَ عن أبي بكر الصديق وأحمد بن حنبل أنها تُصَلَّى قبل الزوال؛ وتعلَّقَ في ذلك بحديث سَلَمة بن الأكْوَع: كُنَّا نصلِّي مع النبي ﷺ ثم ننصرف، وليس للحيطان ظِلِّ.

وبحديث ابن عمر : ما كُنَّا نَقِيل ولا نتغدّى إلا بعد الجمعة. وقد كان عمر بن الخطاب لا يخرج إلى الجمعة حتى يغشى ظلّ الجدار الغربي طنْفِسَة عقيل بن أبي طالب التي كانت تُطرَحُ له عند الجدار ، وذلك بعد الزَّوال. وحديثُ سلمة محمولٌ على التكبير

(١٩) في أ: أن أهل العوالي كانوا يأتوها.

وقد رأى مالِكُ أنَّ التبكيرَ إلى الجمعة إنما يكونُ وَقْتَ الزوال بيسير. وتأوَّل قولَ النبي عَلَيْكُم: مَنْ راحَ في الساعة الأولى فكأنما قرَّب بَدَنة، ومَنْ راح في الساعة الثانية فكأنما قُرَّبَ بَقَرة، ومَنْ راح في الساعة الثالثة فكأنما قرَّب كَبْشاً أقرن...» الحديث<sup>(٢١)</sup> - أنه كلّه في ساعة واحدة. وحَمَلَهُ سائرُ العلماء على ساعات النهار الزمانية الاثنتي عشرة ساعة المستوية أو المختلفة بحسب زيادات النهار<sup>(٢٢)</sup> ونُقْصانه. وهو أصحُّ؛ لحديث ابن عمر: ما كانوا يَقِيلون ولا يتغدون إلاّ بعد الجمعة - يريد لكثرة البُكورِ إليها.

المسألة الرابعة عشرة:

فرض الله سبحانه السعْيَ إلى الجمعة على كل مسلم رَدًّا على من يقول: إنها فرض على الكفاية، لقول الله سبحانه: ﴿ إِذَا نُودِيَ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعَوْا إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَذَرُوا الْبَيْعَ﴾، وثبت عن النبي ﷺ أنه قال: «الرَّواحُ إلى الجمعة واجبّ على كل مسلم»<sup>(11)</sup>. وفي الحديث: «مَنْ ترك الجمعة طبع اللهُ على قَلْبه بالنفاق»<sup>(11)</sup>.

المسألة الخامسة عشرة:

أوجب الله السعْيَ إلى الجمعة مطلقاً من غير شرط، وثبت شَرْطُ الوضوء بالقرآن والسنة في جميع الصلـوات، لقـولـه تعـالى: ﴿ **إذَا قُمْتُـمْ إلَـى الصَّلاَةِ فَـاغْسِلُـوا وُجُوهَكُمْ...**﴾ الآية، وقال النبيُّ عَيْشَةٍ : « لا يَقْبَلُ اللهُ صلاةً بغير طهور » <sup>(٢٥)</sup>.

(٢٠) في جـ: عند الغداء وقبله فلا يتناولون ذلك.
(٢١) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
(٢٢) في أ: المختلفة بحساب زيادات النهار.
(٢٢) سبق تخريجه، راجع الفهرس.
(٢٢) في جـ: طبع على قلبه النفاق.
(٢٥) في د: بلا طهور.

سورة الجمعة الآية (٩)

وأغربت طائفة بقوله عليه السلام: غسل الجمعة واجب على كل مُحْتَلم.

0 132318

فقالت: إنّ غسل الجمعة فرض؛ وهذا باطل؛ لما روى النسائي وأبو داود أن النبيَّ يَلْنِيْهِ قال: « مَنْ توضاً يوم الجمعة فَبِهَا ونِعْمَت، ومن اغتسل فالغُسْل أَفْضل» <sup>(٢٦)</sup>. وهذا نصّ.

FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

202

وفي صحيح مسلم، عن أبي هريرة، قال: قال رسولُ الله ﷺ: « مَنْ توضّأً يوم الجمعة فأحْسَنَ الوضوء، ثم راح إلى المسجد فأنصت ولم يَلْغُ ــ غفر له » <sup>(٢٧)</sup>. وهذا نصّ آخر .

وفي الموطَّأ أنَّ رجلاً دخل يوم الجمعة المسجد و [ الإمام ] <sup>(٢٨)</sup> عمر يخطب... الحديث إلى أن قال: ما زِدْتُ على أن توضَّأتُ. فقال عُمر: والوضوء أيضاً! وقد علمتَ أنَّ رسول الله يَتَلَيَّهُ كان يأمر بالغُسْل. فأمر عُمر بالغسل، ولم يأمره بالرجوع إليه؛ فدلَّ على أنه محمول على الاستحباب، فلم يمكن، وقد تلبّس بالفرض \_ وهو الحضورُ والإنصات للخطبة \_ أن يرجع عنه إلى السنة، وذلك بِمحْضَر فحول الصحابة وكبار المهاجرين حوالى عمر، وفي مسجد النبيّ يَتَلَيَّهُ.

المسألة السادسة عشرة:

لا يسقط الجمعة كونُها في يوم عيد ، خلافاً لأحمد بن حنبل حين قال: إذا اجتمع عِيدٌ وجمعة سقط فَرْض الجمعة ؛ لتقدم العيد عليها ، واشتغال الناس به عنها .

وتعلق في ذلك بما روي أنَّ عثهان أَذِن في يوم العِيد لأهْل العَوَالي أن يتخلّفوا عن الجمعة، وقولُ الواحد من الصحابة ليس بحجة إذا خُولِفَ فيه ولم<sup>ر</sup>يُجمع معه عليه <sup>(٢٩)</sup>. والأمرُ بالسعي متوجّه يوم العيد كتوجّهه في سائر الأيام.

- (٢٦) في أ: من اغتسل الغسل أفضل.
  - (٢٧) في أ : فأنصت غفر له .
- (٢٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
  - (٢٩) في جــ: ولم يجتمع معه عليه.



#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُواً انْفَضُّوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِماً قُلْ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهْوِ وَمِنَ التِّجَارَةِ، وَاللهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾ [ الآية: ١١ ].

فيها ثلاث مسائل:

405

## المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفي ذلك ثلاث روايات:

الأولى: ثبت في الصحيح: كان رسول الله ﷺ في صلاة الجمعة، فدخلت عبر إلى المدينة، فالتفتوا، فخرجوا إليها حتى لم يَبْقَ مع النبي ﷺ غير اثني عشر رجلاً، فنزلت: ﴿ **وَإِذَا رَأَوْا تِجَارَةً أَوْ لَهُواً...﴾** الآية كلها.

الثانية: رَوَى محمد بن علي: كان الناسُ قريباً من السوق، فرأوا التجارةَ، فخرجوا إليها، وتركوا رسولَ الله ﷺ يخطبُ قائماً، وكانت الأنصارُ إذا كانت لهم عُرس يمرّون بالكِير يضربون به، فخرج إليه ناسٌ، فغضب اللهُ لرسوله.

الثالثة: من حديث مجاهد: نزلت مع دِحْيَة الكلبي تجارة بأحجار الزَّيْتِ فضربوا طبلهم، يعرِّفون بإقبالهم، فخرج إليهم الناس بمثله فعاتبهم اللهُ ونزلت الآية، وقال النبي مُلَلِّهِ : « لو تفرَّق جمعهم لسال الوادي عليهم ناراً » <sup>(٣٠)</sup>.

المسألة الثانية:

في هذه الآية دليلٌ على أنَّ الإمامَ إنما يخطب قائماً ، كذلك كان النبي ﷺ يفعل وأبو بكر وعمر . وخطب عثمان قائماً حتى رَقّ فخطب قاعداً .

ويروى أن أوّل من خطب قاعداً معاوية، ودخل كعب بن عُجْرَة المسجد وعبدالرحمن بن الْحَكَم يخطب قاعداً، فقال: انظروا إلى هذا الخبيث يخطب قاعداً والله تعالى يقول: ﴿ **وَتَرَكُوكَ قَائِماً** ﴾ إشارةً إلى أنّ فعل النبي عَيَّلِيَّهٍ في القربات على الوجوب، ولكن في بيان المجمل الواجب لا خلاف فيه، وفي الإطلاق مختلف فيه.

(٣٠) في جـ : جميعهم لسال الوادي عليهم نار .

THE PRINCE GHAZI TRUST FILL (11) THOUGHT FOR QURANIC THOUGHT

وقد قيل: إن معاويةَ إنما خطب قاعداً لسِنَّه، وقد كان النبي عَلَيْكُم يخطب قـائماً ثم يقعد ثم يقوم ولا يتكلم في قعدته \_ رواه جابر بن سَمُرة، ورواه ابن عمر في كتاب البخاري وغيره.

10

المسألة الثالثة:

قال كَثِير من علمائنا: إن هذا القول يوجب الخطبة؛ لأنّ الله تعالى ذَمَّهم على تركها، والواجبُ هو الذي يُذَمَّ تارِكُه شَرْعاً حسبا بيناه في أصول الفقه. وقال ابن الماجشون: إنها سنّة. والصحيحُ ما قَدَّمناه. والله أعلم.

\* \* \*



## سورة المنافقون

#### فيها ثلاث آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَكَ لَرَسُولُه وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ﴾ [ الآية: ١ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: الشهادة تكون بالقَلْب:

وتكونُ باللسان، وتكون بالجوارح؛ فأما شهادةُ القلب فهو الاعتقاد [ أو العلم ] <sup>(١)</sup> على رأي قوم، والعلم على رأي آخرين. والصحيح عندي أنه الاعتقاد [ والعلم ] <sup>(٢)</sup> كما بيناه في أصول الفقه والدين.

وأما شهادةُ اللسان فبالكلام، وهو الركنُ الظاهـر مـن أركـانها، وعليـه تنبني الأحكامُ، وتترتّب الأعذار والاعتصام<sup>(٣)</sup>. قال النبي ﷺ : «أمرت أَنْ أقاتلَ الناسَ حتى يقولوا : لا إله إلا الله؛ فإذا قالوها عَصَموا مني دماءَهم وأموالَهم إلا محقّها؛ وحسابُهم على الله »<sup>(1)</sup>.

- (1) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٣) في جـ: وتترتب الأهدار والاعتصام.
  - (٤) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

وقفيت الدين النكالف القرا

YOV-

سورة المنافقون الآية (٢) ..

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿وَاللهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَ سُولُهُ وَاللهُ يَشْهَدُ إِنَّ الْمنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ﴾.

إنَّ البارىء سبحانه وتعالى علم وشَهد ؛ فهذا علمه. وشهادتُه قوله تعالى: ﴿ **شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لا إِلٰه إِلَّا هُوَ ﴾** [ آل عمران: ١٨ ] وأمثاله.

وقد يُقَال: شهادةُ اللهِ على ما كان من الشهادات في ذات الله، يقال: والله يَشْهَدُ إِنّ المنافقين لكاذبون في قولهم بألسنتهم ما لا يعتقدونه في قلوبهم، فخدعوا وغرّوا، واللهُ خادِعُهم وماكِـرٌ بهم، وهو خَيْرُ الماكرين.

المسألة الثالثة:

قال بعضُ الشافعية : إنّ قولَ الشافعي إنّ الرجلَ إذا قال في يمينه ـ أشهدُ بالله يكون يميناً بنية اليمين.

ورأى أبو حنيفة ومالك أنه دون النية [ يمين ] <sup>(٥)</sup> ، فليس الأمر كما زعم الشفعوي أنها تكون يميناً بالنية ، ولا أرى المسألةَ إلا هكذا في أصلها ، وإنما غلط هذا العالم أو غلط في النقل.

وقد قال مالك: إذا قال [ الرجل ] (٦) أشهد: إنه يميُّ إذا أراد بالله.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّهُمْ سَاءَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الآية: ٢].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ اتَّخَذُوا أَيْمَانَهُمْ جِنَّةً ﴾

ليس يرجع إلى قوله : ﴿ فَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ ﴾ ، وإنما يرجع إلى سبب الآية الذي

- ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.
- (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

فَقَنْيَ اللَّذِي الْعَالَةِ التَّالِي فَعَالَةُ التَّالِي فَعَالَةُ التَّالَةُ (١٠) وَاللَّذَةُ اللَّذَةُ الْ Tor our anic thought المنافقون الآية (١٠)

المسألة الثانية:

هذه اليمينُ كانت غَمُوساً كاذبةً من عدم الإيمان؛ فهي موجبة للنار، أما عَدَمُ إيمانه فبقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لا يَفْقَهُونَ﴾ [المنافقون: ٣].

وأما عدَمُ الثواب فيهم ووجوبُ العقاب لهم فبآيات الوعيد الواردة في الكفار . وقد كَثُرَ ذلك في القرآن .

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَ**صَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ [ الآية: ١٠ ].** فيها مسألتان:

(٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

المسألة الأولى:

سورة المنافقون الآية ( ١٠)

روى الترمذي وغير، عن ابن عباس أنه قال: مَنْ كان له مالَّ يبلِّغه حجَّ بيت ربِّه، أو تجب فيه الزكاة، فلم يفعل شيئاً سأل الرجعة عند الموت. فقال رجل: يا بن عباس؛ اتَّق اللهَ؛ إنما سأل الرجعة الكفارُ. قال: سأتلو عليك بذلك قرآناً: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُلْهِكُمْ أَمُوالُكُمْ ولَا أَوْلادُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَمَنْ يَفْعَلْ ذٰلِكَ فَأُولُئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ. وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولُ شُمُ الْخَاسِرُونَ. وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي أَحَدكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولُ اللهُ نَفْساً إذَا جَاءَ أَجَلُها، والله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ [المنافقون: ٩ ، ١٠، ١]؛ قال: في يُوجبُ اللهُ نَفْساً إذا جَاءَ أَجَلُها، والله خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ المنافقون: ٩ ، ١٠، ١]؛ الما لفون الذها يوجب الزكاة والله على اللهُ مَنْ يَعْمَلُونَ المُعْرَانَ وَالَا فَصَ

209

أخذ ابنُ عباس بعموم الآية في الإنفاق الواجب خاصةً دون النفل. وهو الصحيح؛ لأن الوعيد إنما يتعلق بالواجب دون النفل.

وأما تفسيره بالزكاة فصحيح كله عموماً وتقديراً بالمائتين.

وأما القول في الحج ففيه إشكال؛ لأنا إن قلنا : إن الحج على التراخي ففي المعصية في الموت قبل أدائه خلاف بين العلماء <sup>(٨)</sup> بيّناه في أصول الفقه، فلا تُخَرَّج الآية عليه.

وإن قلنا : إن الحجَّ على الفور فالآية على العموم صحيح؛ لأن مَنْ وجب عليه الحج فلم يؤدّه لقي مِنَ الله ما يودّ أنه رجع ليأتي بما ترك من العبادات.

وأما تقديرُ الأَمْرِ بالزاد والراحلة ففي ذلك خلاف بين العلماء، وليس لكلام ابن عباس فيه مَدْخل، لأجل أنّ الرجعةَ والوعيد لا يدخلُ في المسائل المجتهد فيها والمختلف عليها؛ وإنما يدخل في المتفق عليه.

والصحيح تناوله للواجب من الإنفاق كيف تصرف بالإجماع أو بنص القرآن، لأجل أن ما عدا ذلك لا يتطرّق إليه تحقيق الوعيد.

 $\star \star \star$ 

(٨) في أ، جـ: ففي المعصية بالموت قبل الحج خلاف بين العلماء.



## سورة التغابن فيها خس آيات

GHAZI TRUST

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَٰلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ وَمَنْ يُوَمِّنْ بِاللهِ وَيَعْمَلْ صَالِحاً يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّئَاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ [ الآية: ٩ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

قال علماء التفسير : إن المرادَ به غَبْنُ أهل الجنة أهل النار يوم القيامة. المعنى إن أهل الجنة أخذُوا الجنة، وأخذَ أهلُ النارَ على طريق المبادلة، فوقع الغَبْنُ، لأجل مبادلتهم الخير بالشر، والجيد بالرديء، والنعيم بالعذاب، على من أخذ الأشد وحصل على الأدنى.

فإن قيل: فأيّ معاملة وقعت بينهما حتى يقعَ الغَبْنُ فيها ؟

قلنا : وهي :

المسألة الثانية:

إنما هذا مثل؛ لأنَّ الله سبحانه خلق الخَلْقَ منقسمين على دارين، دُنيا، وآخرة، وجعل الدنيا دارَ عمل، وجعل الآخرة دار جزاءٍ على ذلك العمل؛ وهي الدار المطلوبة التى لأجلها خلق اللهُ الخلق؛ ولولا ذلك لكان عبثاً، وعنده وقع البيان<sup>(۱)</sup>، بقوله

(۱) في جـ: وعنه وقع البيان.

سورة التغابن الآية (٩) .....

سبحانه : ﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَنًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ. فَتَعَالَى الله الْمَلِكُ الْحَقَّ﴾ [ المؤمنون : ١١٥ ، ١١٦ ] ، يعني عن ذلك وعن أمثاله مما هو منزَّة عنه ، مقدّس منه ، وبيّن سبحانه النَّجْدَيْن ، وخلق للقلب المعرفة والحواسّ سُبلاً لها ، والعَقْل والشهوة يتنازعان للعلائق ، والملك يعضد العقل ، والشيطان يحمل الشهوة ، والتوفيق قَرِين الملك ، والخِذْلان قَرِين الشيطان ، والقدر من فوق [ ذلك ]<sup>(٢)</sup> يحمل العبد إلى ما كتب له من ذلك . وقد فرق الخلْق فَرِيقين في أصل المقدار وكتبهم بالقلم الأول في اللوْح المحفوظ فريقين : فريق للجنة ، وفريق للنار ، ومنازلُ الكلّ موضوعة في الجنة والنار ؛ فإن سبق التوفيق حصل العبد من أهل الجنة ، وكان في الجنة ، وإن سبق الخذلان على العَبْد الآخر فيكون من أهل النار ، فيحصل الموفق على منزل المخذول ، ويصل للمخذول منزل الموفق في النار ، فكانه وقع التاب ، وان الخذلان على العَبْد الآخر في كان ، والنار ، في العان الموفق على منزل

والأمثال موضوعة للبيان في حكم القرآن واللغة؛ وذلك كله مجموع من نشر الآثار ، وقد جاءت متفرقة في هذا الكتاب وغيره.

#### المسألة الثالثة:

استدلَّ علماؤنا بقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ ﴾ على أنه لا يجوز الغَبْنُ في مُعَاملة الدنيا<sup>(٦)</sup>؛ لأن الله تعالى خصص التغابن بيوم القيامة، فقال: ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغَابُنِ ﴾؛ وهذا الاختصاص يُفِيدُ أنه لا غَبْن في الدنيا، فكلُّ من اطلع على غَبْن في مَبيع فإنه مردود إذا زاد على النَّلث، واختاره البغداديون، واحتجّوا عليه بوجوه، منها قوله عَلَيْتُ لحَبّان بن مُنْقَد : « إذا بايعت فقل لا خِلاَبة، ولك الخيار ثلاثاً »<sup>(1)</sup>. وهذا فيه نَظَر طويل بيناه في مسائل الخلاف. نكتته – أنّ الغَبْنَ في الدنيا منوع بإجماع في حكم الدنيا؛ إذ هو من باب الخداع المحرَّم شرعاً في كل ملَّة، لكنّ اليسير منه لا يمكن الاحتراز منه لأحد فمضى في البيوع؛ إذ لو حكمنا بردّه ما نفذ بيع أبداً، لأنه لا يُ

- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.
- ٣) في جـ: على أنه لا يجوز الغبن على المعاملة الدنياوية.
  - (٤) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

۲٦٢ ..... واللغا في HF PRINCE GHAZI TRUST ورة التغابن الآية (١١) FOR QURANIC THOUGHT و

القليل والكثير أصلٌ في الشريعة معلوم، فقدَّرَ علماؤنا الثلث لهذا الحدِّ؛ إذ رأوه حداً في الوصية وغيرها. ويكون معنى الآية على هذا: ذلك يوم التغابن الجائز مطلقاً من غير تفصيل، أو ذلك يوم التغابن الذي لا يُستدرك أبداً؛ لأنّ تغابن الدنيا يُسْتَدرك بوجهين: إما بردّ في بعض الأحوال على قول بعض العلماء، وإما بربح في بَيْعٍ آخر وسِلْعَةٍ أخرى.

فأما مَنْ خَسِر الجنةَ فلا درك له أبداً. وقد قال بعضُ علماء الصوفية: إنّ الله كتب الغُبْنَ على الخلق أجمعين، ولا يلقى أحَدَّ ربّه إلا مغبوناً؛ لأنه لا يمكنه الاستيفاء للعمل حتى يحصلَ له استيفاء الثواب. وفي الأثَر : قال النبي ﷺ : « لا يَلْقَى الله أحدَّ إلاَّ نادماً إن كان مسيئاً إذ لم يحسن. وإن كان محسناً إذ لم يزْدَدْ » <sup>(ه)</sup>. والقول متشعب، والقَدْر الذي يتُعلق منه بالأحكام هذا فاعلموه.

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ إِلاَّ بِإِذْنِ اللهِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ يَهْدِ قَلْبَهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَليمٌ﴾ [ الآية: ١١ ].

قال القاضي: أدخل علماؤن اهذه الآية في فنون الأحكام، وقالوا: إن ذلك الرضا بالقضاء والتسليم لما ينفذ من أمر الله، والمقدارُ الذي يتعلقُ منه بالأحكام أنّ الصبرَ على المصائب لعلم العبد بالمقادير من أعمال القلوب؛ وهذا خارجٌ عن سبل الأحكام، لكن للجوارح في ذلك أعمال [ من دَمْع العين، والقول باللسان، والعمل بالجوارح ]<sup>(٢)</sup>؛ فإذا هدأ القلب جرى اللسان بالحق، وركدت الجوارحُ عن الخرق<sup>(٧)</sup>، ولو استرسل الدَمْعُ لم يضر. قال النبي عَيَالَيْهُ مبيناً لذلك: « تَدْمَع العين، ويحزنُ القلب، ولا نقول إلا ما يرضي ربنا، وإنّا بك يا إبراهيم لمحزونون»<sup>(٨)</sup>.

- ٥) في د : إن لم يزدد .
- ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٧) في جـ: وركدت الجوارح عن الحزن.
  - (۸) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة التغابن الآية ( 12 ). ويعنين في المعلم المعلم المعلم المعام المعام المعام المعام المعام المعام المعام الم

وقد بينا حُكْمَ النِّيَاحة، وما يتعلقُ بها من الأعمال المكروهة فيا تقدم، فلا وَجْه لإعادتها.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوَلَادِكُمْ عَدُوًّا لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِن اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ [ الآية: ١٤ ]. فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

قد بيّنا العداوةَ ومقابلتها الولاية في كتاب الأمد الأقصى وغيره، وحققنا أنّ الولاية هي القُرْب، وأنّ العداوة هي البُعْد، وأوضحنا أنّ القرب والبعد يكونان حقيقةً بالمسافة؛ وذلك محالٌ في حقّ الإله، ويكونان بالمودة والمنزلة؛ وذلك جائز في حق الإله، وكلا الوجهين يجوزُ على الخلق.

والمرادُ بالعداوة ها هنا بُعد المودة والمنزلة؛ فإن الزوجة قريب، والولد قريب، بحكم المخالطة، والصحبة، ولكنها قد يقـربـان بـالألفـة الحسنـة والعشرة الجميلـة، فيكونان وليَّين، وقد يبعدان بالنفرة والفِعْل القبيح، فيكونان عدوين، وعن هذا أخبر الله سبحانه، ومنه حذّر، وبه أَنْذَر.

المسألة الثانية:

ثبت عن ابن عباس من طريق الترمذي وغيره أنه سأله رجلّ عن هذه الآية : ﴿ يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ عَدُواً لَكُمْ فَاحْذَرُوهُمْ ﴾ قال : هؤلاء رجالّ أسلَمُوا من أهْل مكة ، وأرادوا أَنْ يأْتُوا النبيَّ عَيَاتٍ ، وأَبَى أزواجُهم وأولادُهم أَنْ يدَعُوهم أَنْ يأتوا النبيَّ عَيَاتِهُ ؛ فلما أَتُوْا رسولَ الله عَيَاتِهِ ورأوُا الناسَ فَقَهُوا في الدِّين همُّوا أن يعاقبوهم ؛ فأنزل الله عز وجل : ﴿ يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ THE PRINCE GHAZI TRUST ( ۱٤ ) FOR QUR'ANIC THOUGHT.

المسألة الثالثة:

172

هذا يبين وَجْهَ العداوة؛ فإن العدو لم يكن عدوّاً لذاته، وإنما كان عدوّاً لفعله، فإذا فعل الزوج والولد فِعْلَ العدو كان عدواً، ولا فعل أقبح من الحيلولة بين العَبْد وبين الطاعة.

وفي صحيح مسلم، عن النبي ﷺ أنه قال: « إن الشيطان قَعَد لابْن آدم في طريق الإيمان. فقال له: أتؤمِنُ وتَذَرُ دينك ودينَ آبائك، فخالفه فآمن. ثم قعد له على طريق الهجرة، فقال له: أتهاجر وتترك أهلك ومالكَ؛ فخالفه فهاجر؛ فقعد له في طريق الجهاد، فقال: أتجاهد فتقتل نفسك وتُنْكَح نساؤك، ويُقسم مالك، فخالفه فجاهد فقتل، فحقَّ على الله أنْ يدخِلَه الجنة».

وقعود الشيطان يكون بوجهين:

أحدهما : يكون بالوسوسة .

والثاني: بأن يَحْمِلَ على ما يُريد من ذلك الزوج والولدوالصاحب. قال الله سبحانه: (وَقَيَّضْنَا لِهُم قُرَنَاءَ فَزَيَّنُوا لَهُم ما بَيْنَ أَيْدِيهم وَمَا خَلْفَهُمْ ﴾ [ فصلت: ٢٥ ]. وفي حكمة عيسى عليه السلام: من اتَّخَذ أهلاً ومالاً ووَلداً كان للدنيا عَبْداً.

وفي صحيح الحديث بيان أدنى من ذلك في حال العبد؛ قال النبي ﷺ : « تَعِس عَبْد الدينار ، تَعِس عَبْد الدرهم ، تَعِس عَبْدُ الحَميصة ، تَعِس عبد القَطِيفة ، تعس فانتكس ، وإذا شِيك فلا انتقش <sup>(٩)</sup> » ، ولا دناءة أعظم من عبادة الدينار والدرهم ، ولا هِمَة أخسَ من همة ترتفع بثوب جديد .

المسألة الرابعة:

كما أنَّ الرجلَ يكون له ولده وزوجُه عدوّاً كذلك المرأة يكون لها ولدها وزوجها عدوّاً بهذا المعنى بعينه.

(٩) في جـ : فلا انتكس.

سورة التغابن الآية (10) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

وعموم قوله: ﴿ **مِنْ أَزْوَاجكم** ﴾ يدخل فيه الذكر والأنثى كدخولها في كل آية. المسألة الخامسة: قوله: ﴿ فاحْذَرُوهم ﴾:

معناه على أنفسكم.

والحذَر على النفس يكون بوجهين: إما لضررٍ في البدن، وإما لضررٍ في الدِّين. وضررُ البدن يتعلق بالدنيا، وضرَرُ الدين يتعلق بالآخرة. فحذَّرَ الله العُبدَ من ذلك وأنذره به.

المسألة السادسة: قوله: ﴿وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾

قال علماء التفسير : المراد بذلك أنّ قوماً من أهل مكة أسلموا ومنعهم أزواجُهم وأولادهم من الهجرة، فمنهم من قال : لئن رجعتُ لأقتلنهم، ومنهم من قال : لئن رجعت لا ينالون مني خيراً أبداً ، فأنزل الله الآية إلى قوله : ﴿وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ .

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأَوْلاَدُكُمْ فِتْنَةٌ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ﴾ [الآية: ١٥].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

روى الترمذي وغيره ـ واللفظُ للترمذي ـ قال: كان النبي ﷺ يخطبنا إذْ جاءَ الحسَنُ والحسين رضي الله عنها، عليها قميصان أحران يمشيان ويعثران، فنزل رسولُ الله ﷺ [ من المنبر ] <sup>(١٠)</sup> فحملهما ووضعهما بين يديه، ثم قال: صدق الله، إنما أموالُكم

( ١٠ ) ما بين المعقوفتين : ساقط من ج.

HF PRINCE GHAZI TRUST والتغابن الآية (١٦) FOR QURANIC THOUGHT وأولادُكم فِتْنةٌ، نظرْتُ إلى هذين الصبيين يمشيان ويعثران فلم أصبر حتى قطعت حديثي ورفعتها .

O GENS

المسألة الثانية:

177

الفِتْنَةُ ما بيناها فيا تقدم، وهي الابتلاء فالمعنى أن الله ابتلى العَبْدَ بالمال والأَهْلِ لينظرَ أيُطيعه أم يَعصيه، حسبًا ثبت في علمه وتقدم في حكمه؛ فإنْ مالَ العَبدُ إليهما خسر ، وإنْ صبر على العزوف عنهما ، وأناب إلى إيثار جانب الطاعة عليهما فالله عنده أَجْرٌ عظيم، وهي الجنة بعينها التي أخبر الله عنها بقوله:**﴿أُولَئُكَ الذينَ امْتحنَ اللهُ** قلوبَهم للتقوى لهم مغفرة وأُجْرٌ عظيم ﴾ [ الحجرات: ٣ ] وقد قال الشاعر :

وقبد فُتن النساسُ في دينهم وخَلَّى ابن عَفَّانَ شرّاً طَويلا المسألة الثالثة: قوله: ﴿ وَاللهُ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيٌّ ﴾:

يعني الجنة؛ فهي الغاية، ولا أُجْر أعظم منها في قول المفسرين.

وعندي ما هو أعظمُ منها، وهو ما ثبت في الصحيح، عن النبي عَلَيْكُم، أنه قال ـ واللفظُ للبخاري \_ عن أبي سعيد الخُدْري قال: قال رسول الله عَالِيُّهُ : « إنَّ الله يقولُ لأَهْلِ الجنة : يا أهل الجنة ، فيقولون : لَبِّيكَ رَبَّنا وسَعْدَيكَ ، فيقول: هـل رضيتم ؟ فيقولون: وما لنا لا نَرْضَى؟ وقد أعطيتَنا ما لم تُعْطِ أحداً مِنْ خلقِك؟ فيقول: ألا أعطيكم أفضلَ من ذلك؟ قالوا : يا ربنا ، وأيُّ شيء أفضل من ذلك؟ فيقول : أُحِلَّ عليكم رضُواني، فلا أسخط عليكم بعده أبداً، ولا شك في أن الرضا غايةُ الآمال، وقد أنشد بعض الصوفية في تحقيق ذلك :

ف النسارُ والجنبة في قيضَته امتحين الله سبه خَلْقَسه فهَجْـره أعظــم مـن نـاره ووَصْلُه أطيبُ مــن جنَّتــهْ

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ فَاتَّقُوا الله مَا اسْتَطَعْتُـمْ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَأَنْفِقُوا خَيْراً لأَنْفُسِكُمْ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ [ الآية: ١٦ ]. 777 ..

فيها ثمان مسائل: المسألة الأولى: في التَّقْوَى:

سورة التغابن الآية (١٦) .....

قد بينًا حقيقةَ التقوى فيما تقدم، فلا وَجْهَ لإعادته. •

المسألة الثانية:

روى زيد بن أسلم، عن أبيه أنه قال \_ في قول الله عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الذينَ آمَنُوا اتقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِه ولا تَمُوتُنَّ إلا وأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ [ آل عمران: ١٠٢ ]: يقول مطيعين \_ قال فلم يَدْرِ أحد ما حقُّ تُقاته من عظم حقّه تبارك وتعالى. ولو اجتمع أهلُ السموات والأرض على أن يَبْلُغُوا حقَّ تُقَاته ما بلغوا. قال: فأراد الله أن يُعلم خَلْقَه قدرته. ثم نسخها وهَوَّن على خلْقه بقوله تبارك وتعالى: ﴿ فَاتَقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾، فلم يَدَعْ لهم مَقَالا.

فلو قلت لرجل: اتَّق الله حَقَّ تُقَاته رأى أنك كلفته شطَطاً من أمره. فإذا قلت: اتق الله ما استطعْتَ رأى أنك لم تكلفه شططا، وهي قوله: **﴿ وإنْ تَعُدُّوا نعمةَ الله** لا تُحْصُوها إن الإنسان لظَلُومٌ كَفَّارَ ﴾ [ إبراهيم: ٣٤]. نسختها الآية التي في النحل: **﴿ وإن تَعُدُّوا نِعْمَة اللهِ لا تُحْصُوها إنَّ اللهَ لغفُورٌ رَحِيمٍ ﴾** [ النحل: ١٨].

#### المسألة الثالثة:

ثبت عن النبي ﷺ في الصحيح أنه قال: « إذا أمرتكم بأمرٍ فأتُوا منه ما استطعتم، وإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه»<sup>(١١)</sup>. وقد ذكرناه في مواضع، وها هنا، وفيا تقدم وبينا حكمة رَبْطِ الأمر بالاستطاعة، وإطلاق النهي على الجملة، وها هنا قد قرن النهي بالاستطاعة أيضاً، فقال: **﴿ فاتَّقُوا الله ما اسْتَطَعْتُم ﴾** 

وعمومُ التقوى يتعلق بالأمر والنهي، ومن النهي ما يقِفُ على الاستطاعة، وهو إذا تعلّق بأمرٍ مفعول. وقد حققناه في شرح الحديث وأصول الفقه.

(١١) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

المسألة الرابعة:

277

إن جماعةً من المفسرين رَوَوْا أن هذه الآية: ﴿ اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ ﴾ [آل عمران: ١٠٢] لما نزلت قام قوم حتى تورَّمَتْ أقدامُهم، وتقرَّحَتْ جبَاههُم، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَاتَّقُوا اللهَ مَا اسْتَطَعتُمْ ﴾، فنسخ ذلك، وقد بيناه فيا تقدم وفي القسم الثاني من علوم القرآن، وهو قسمُ الناسخ والمنسوخ. المسألة الخامسة: قوله: ﴿ وَاسْمَعُوا وَأَطِيعُوا ﴾:

ورة التغابن الآية (١٦)

فيه قولان:

أحدهما : أصغوا إلى ما ينزل عليكم من كتاب الله، وهو الأصلُ في السماع.

الثاني: أن معناه اقبلوا ما تسمعون، وعَبَّر عنه بالسماع؛ لأنه فائدته على أحد قسمي المجاز الذي بيناه في غير موضع.

المسألة السادسة: قوله: ﴿ أَطِيعوا ﴾

وقد تقدم بيان الطاعة، وأنها الانقياد. المسألة السابعة: ﴿ وَأَنْفِقُوا ﴾:

قيل: هو الزكاة. وقيل: هو النفقة في النَفْل، وقيل: نفقةُ الرجل على نفسه. وإنما أوقع قائلَ ذلك فيه قولُه: ﴿لِأَنْفُسِكُمْ﴾، وخَفِيَ عليه أن نفقةَ الفَرْض والنَفْل على الصدقة هي نفقةُ الرجل على نفسه، قال الله تعالى: ﴿إِنْ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا﴾ [ الإسراء: ٧ ]؛ وكلّ ما يفعله الرجلُ من خَيْرٍ فلنفسه.

والصحيحُ أنها عامة؛ روي عن النبي ﷺ أنه قال له رجل: عندي دينار. قال: « أَنْفِقْهُ على نفسك ». قال: عندي آخر. قال: « أَنْفِقْه على عِيالك ». قال: عندي آخر. قال: « أَنْفِقْه على وَلدك ». قال: عندي آخر. قال: « تصدَّق به ». فبدأ بالنفس والأهل والولد، وجعل الصدقةَ بعد ذلك؛ وهو الأَصْلُ في الشرع.

المسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾: تقدم بيانُه في سورة الحَشْر.

 $\star \star \star$ 



# سورة الطلاق

### فيها خس آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَاءَ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِدَّتِهِنَّ وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ وَاتَّقُوا اللهَ رَبَّكُمْ لاَ تخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلاَ يَخْرُجْنَ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَة مُبَيِّنَةٍ، وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ، وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ لاَ تَدْرِي لَعَلَّ اللهُ يُحْدِثُ بَعْدَ ذٰلِكَ أَمْراً﴾ [الآية: ١].

فيها ست عشرة مسألة:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

وفيها قولان:

أحدهما : أن النبيَّ ﷺ طلق حَفْصة ، فلما أتَتْ أهلَها أنزل الله الآية . وقيل له : راجِعْها فإنها صوّامة قوّامة ، وهي من أزواجك في الجنة .

الثاني: أنها نزلت في عبدالله بن عمر أو عبدالله بن عمرو، وعُيَينة بن عمرو، وطُفَيْل بن الحارث، وعمرو بن سعيد بن العاص. وهذا كلّه وإن لم يكن صحيحاً فالقول الأول أمثل. والأصحّ فيه أنها بيان لشرع مبتدأ. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيّ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أنه خطابٌ للنبي عليه السلام بلفظ الإفراد على الحقيقة <sup>(١)</sup> له، وقوله : ﴿ **طَلَقْتُمُ ﴾** خَبَرٌ عنه على جهة التعظيم بلفظ الجمع .

أ. بلفظ إفراد على حقيقة له.

( ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( ) THE PRINCE GHAZI TRUST

الثاني: أنه خطابٌ للنبي ﷺ، والمراد به أمته، وغاير بين اللفظين من حاضر وغائب، [وذلك]<sup>(٢)</sup> لغة فصيحة. كما قال: ﴿حتَّى إِذَا كُنْتُمْ في الفُلْكِ وجَرِيْنَ بِهِمْ بِرِيحٍ طَيَّبَةٍ﴾ [يونس: ٢٢]؛ تقديره يا أيها النبيُّ قل لهم إذا طلقتُم النساء فطلقوهن لعدتهن. وهذا هـو قـولهم: إن الخطاب لـه وحْدَه لفظاً، والمعنى لـه وللمؤمنين. وإذا أراد اللهُ الخطاب للمؤمنين لاطَفه بقوله: يا أيها النبي. وإذا كان الخطاب باللفظ والمعنى جميعاً له قال: يا أيها الرسول.

وقيل: المرادُ به نداء النبيّ يُتَلِينَهِ تعظيماً، ثم ابتدأ فقال: ﴿ إِذَا طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ ﴾ [المائدة: ٩]؛ فذكر المؤمنين على معنى تقدمتهم وتكرمتهم، ثم افتتح فقال: ﴿ إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلاَمُ...﴾ الآية.

قال القاضي: الصحيح أنّ معناها: يا أيها النبي إذا طلقتَ أنت ـ والمخبَرُون الذين أخبرتهم بذلك ـ النساء فليكن طلاقهنّ كذا؛ وساغ هذا لما كان النبي يقضي منبأ. وهذا كثير في اللغة صحيحٌ فيها.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾:

۲٧.

يقتضي أنهنّ اللاتي دُخِلَ بهن من الأزواج؛ لأن غَيْرَ المدخول بهنّ خرجن بقوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا نَكَحْتُهُ الْمُوْمِنَاتِ ثُمَّ طَلَّقْتُمُوهُنَّ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ فَمَا لَكُمْ عَلَيْهِنَّ مِنْ عِدَّةٍ تَعْتَدُّونَهَا﴾ [ الأحزاب: ٤٩ ].

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ لِعِدَّتِهِنَّ ﴾:

قيل: المعنى في عِدَّتهن، واللام تأتي بمعنى في؛ قال الله تعالى: ﴿ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي ﴾ [الفجر: ٢٤]، أي في حياتي. وهذا فاسد حسبا بيناه في رسالة الملجئة. وإنما المعنى فيه: فطلقوهن لعِدَّتهنَّ التي تُعتبر. واللامُ على أصلها، كما تقول: افعل كذا لكذا، ويكون مقصود الطلاق والاعتداد مآله الذي ينتهي إليه، وكذلك قوله تعالى: (يا ليتني قَدَّمْتُ لحياتي ﴾، [الفجر: ٢٤] يعني حياةَ القيامة التي هي الحياة الحقيقية الدائمة.

(٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول وأضافها البجاوي من القرطبي.

سورة الطلاق الآية (١)

- المسألة الخامسة: ما هذه العدة ?:

فقال مالك والشافعي: هو زمان الطهر . وقال أبو حنيفة: هو زمان الحيض. وقد بينًا ذلك في سورة البقرة.

GHAZI TR

221

ولما أراد الله تعالى أن يبيِّن أنها الطَّهرُ قرأها النبيُّ عَيَّلَيْهُ ، لقُبُل عدتهن تفسيراً لا قرْآناً ، رواه ابن عُمر ، وابن مسعود ، وابن عباس ، وثبت في الصحيحين عن النبي عَلَيْهُ ، من رواية ابن عمر : أنه طلَّق امرأتَه وهي حائض ، فذكر ذلك عمرُ لرسول الله عَلَيْهُ ، [ فتغيَّظَ رسولُ الله عَيَّلِيَهُ ] <sup>(٢)</sup> فقال : مُرْهُ فليراجعها ، ثم [ يمسكها ] <sup>(١)</sup> حتى تحيضَ ، ثم تطهر ، ثم تحيض فتطهر ؛ فإن بدا له أنْ يطلِّقها فليطلقها طاهراً قبل أن يستها ؛ فتلك العدَّةُ التي أمر الله أن يطلق لها النساء . وهذا بالغ قاطع ، لأجل هذا قال علماؤنا – وهي:

– المسألة السادسة: إن الطلاق على ضرَّبين:

سنّة وبِدْعَة، واختلف في تفسيره، فقال علماؤنا : طلاقُ السنة ما جمع سبعة شروط ؛ وهي أن يطلقها واحدةً، وهي ممن تحيض، طاهراً لم يمسّها في ذلك الطهر، ولا تقدَّمه طلاقٌ في حيض، ولا تَبِعَه طلاق في طُهْرٍ يتلوه، وخلا عن العوَض؛ وهذه الشروط السبعة مستقرآت من حديث ابن عمر المتقدم، حسبا بيناه في شرح الحديث ومسائل الفقه.

وقال الشافعي: طلاقُ السنَّة أن يطلِّقها في كل طُهْرٍ طلقة، ولو طلقها ثلاثاً في طُهْر لم يكن بدعة.

وقال أبو حنيفة: طلاقُ السنة أنْ يطلِّقها في كل قُرْء طَلْقَة. يقال ذلك لِفقهِ يتحصل؛ وهو: أنّ السنة عندنا في الطلاق تُعْتَبَرُ بالزمان والعـدد. وفـارق مـالـك أبا حنيفة بأنّ مالكاً قال: يطلّقها واحدةً في طُهْر لم يمسها فيه، ولا يتبعه طلاقٌ في

- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

المجامع المجامع المجامع المحتورة الطلاق الآية (١)

العدة، ولا يكون الطهر تالياً لحيض وقع في الطلاق؛ لقول النبي ﷺ: « مُرْه فليراجعْها، ثم ليمسكها حتى تحيض، ثم تطهر، ثم تحيض فتطهر؛ فتلك العدةُ التي أمر اللهُ أنَ يطلَّق لها النساء » <sup>(٥)</sup>. وقال الشعبي: يجوز أن يطلقَها في طُهْر جامعها فيه.

وتعلق الشافعي بظاهر قوله: **﴿ فطلَّقُوهنَّ لَعَدْتَهنَ ﴾ ،** وهذا عامّ في كل طلاق ، كان واحدةً أو اثنتين. وإنّها راعى اللهُ سبحانه الزمانَ في هذه الآية ولم يعتبر العدد ، وهذه غفلةٌ عن الحديث الصحيح؛ فإنه قال فيه: مُرْه فليراجعها ، وهذا يدفعُ الثلاث.

وفي الحديث أنه قال: أرأيت لو طلقها ثلاثاً ؟ قال له: حرمَتْ عليك، وبانَتْ منك بمعصية.

وقال أبو حنيفة: ظاهِرُ الآية يدلُّ على أنَّ الطلاقَ الثلاث والواحدة سواء. وهو مذهبُ الشافعي: ولولا قولُه بعد ذلك: لا تدري لعلَّ الله يُحْدِثُ بعد ذلك أمراً. وهذا يبطلُ دخولَ الثلاث تحت الآية. وكذلك قال أكثَرُ العلماء، وهو نَمَطٌ بديع لهم.

وأما مالك فلم يَخْفَ عليه إطلاق الآية كما قالوا ، ولكن الحديث فسرها كما قلنا وبيانه التام في شرح الحديث وكتب المسائل.

وأما قول الشعبي <sup>(1)</sup> : إنه يجوز طلاق في طُهْر جامعَ فيه فيردُّه حديثُ ابن عُمر بنصه ومعناه، أما نصَّه فقد قدمناه. وأما معناه فلأنه إذا منع مِنْ طلاق الحائض لعدم الاعتداد به فالطهْرُ المجامَعُ فيه أَوْلَى بالمنع؛ لأنه يسقط الاعتدادُ به وبالحيض التالي له. **المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿وَأَحْصُوا الْعِدَّةَ﴾:** 

معناه احفظوها؛ تقديره احفظوا الوقتَ الذي وقع فيه الطلاقُ، حتى إذا انفصل المشروط منه وهو الثلاثة قُرُوءٍ في قوله: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ ﴾ [ البقرة: ٢٢٨ ] حلّت للأزواج.

وهذا يدلُّ على أنَّ العدَّةَ هي بالأطهار وليست بالحيض. ويؤكَّدُه ويفسره قراءةُ

(٥) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

222

(٦) في د : وأما قول الشافعي .

النبيّ صَلِيلَهُ : لقُبل عِدَّتهن . وقُبُل الشيء بعضَه لغة وحقيقة ، بخلاف استقباله فإنه يكونُ غَيْرِه.

المسألة الثامنة: من المخاطَب بأمر الإحصاء:

وفيه ثلاثة أقوال: أحدها : أنهم الأزواج. الثاني : أنهم الزوجات. الثالث : أنهم المسلمون.

والصحيح أنّ المخاطبَ بهذا اللفظِ الأزواجُ؛ لأن الضائر كلها من ﴿ **طَلَقْتُمْ ﴾** و ﴿ أَحْصُوا ﴾ و ﴿ لاَ تُخْرِجُوهُنَّ ﴾ على نظام واحد يرجعُ إلى الأزواج، ولكن الزوجات داخلة فيه بالإلحاق بالزوج؛ لأنّ الزوجَ يُحْصِي ليراجع، ويُنفق أو يقطع، وليُسْكن أو يُخرج، وليُلْحق نسبَه أو يقطع. وهذه كلّها أمور مشتركةٌ بينه وبين المرأة، وتنفرد المرأة دونه بغير ذلك. وكذلك الحاكم يفتقر إلى الإحصاء للعدةِ للفَتُوى عليها وفصل الخصومة عند المنازعة فيها؛ وهذه فوائد الإحصاء المامور به.

· فيا لا يتمُّ الإحصاء إلا به وهو معرفةُ أسباب العِدّة ، وأنواعها :

فأما أسبابها فأربعة : وهي الطلاق ، والفَسْخُ ، والوفاة ، وانتقالُ الملك . [ والملكُ ] <sup>(v)</sup> والوفاة مذكوران في القرآن ، والفَسْخُ محمولٌ على الطلاق ؛ لأنه في معناه ، أو هو هو . والاستبراء مذكورٌ في السنة ، وليس بعِدّة ؛ لأنه حيضةٌ واحدة ، وسُميت مدةُ الاستبراء عدة لأنها مدةٌ ذاتُ عددٍ تُعتبر بحل وتحريم .

وأما محلها فهي الحرة والأمة.

وأما أنواعها فهي أربعة: ثلاثة أقراء، كما قال الله تعالى في سورة البقرة، وثلاثة أشهر. ووَضْع الحمل، كما جاء في هذه السورة. وسنَة كما جاء في السنة، فهذه جملتها،

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

المعالية (١) THE PRINCE GHAZI TRUST. الطلاق الآية (١) FOR OURANIC THOUGHT (٢) المعالية (١)

وفيها تفاصيلُ عظيمة بـاختلاف الأسبـاب وتعـارُضهـا، واختلاف أحـوال النسـاء، والتدخل الطارىء عليها، والعوارض اللاحقة لها، بيانُها في مسائل الفقه. ومحصولُها اللائق بهذا الفن الذي تصدَّينا له أربعة أقسام:

۲۷٤

القسم الأول: المعتادة. القسم الثاني: متأخر حَيْضها لعذر . القسم الثالث: الصغيرة. القسم الرابع: الآيسة . فأما المعتادة فعدَّتُها ثلاثةُ قروء؛ وتحلُّ إذا طعنت في الحيضة الثالثة؛ لأن الأطهار هي الأقراء، وقد كملت ثلاثة.

وأما من تأخّر حَيْضُها لمرض؛ فقال مالك، وابن القاسم، وعبدالله، وأصبغ: تعتدُّ تسعة أشهر، ثم ثلاثة. وقال أشهب: هي كالمرضع بعد الفطام بالحيض أو بالسنَة، وقد طلق حبان بن مُنْقذ امرأتَه وهي تُرْضع فمكثت سنةً لا تحيض لأجل الرضاع، ثم مرض حبان، فخاف أن تَرِثه إنْ مات فخاصمها إلى عثمان، وعنده عليّ وزيد، فقالا: نرى أنْ تَرِثَه، لأنها ليست من القواعد، ولا من الصغار؛ فهات حبان، فورثته، واعتدت عدة الوفاة. ولو تأخَّر الحيض لغير مرض ولا رضاع فإنها تنتظرُ سنةً لا حَيْض فيها: تسعة أشهر ثم ثلاثة؛ فتحلّ ما لم ترتَبْ بحَمْل ، فإن ارتابت بحَمْل أقامت أربعة أعوام أو خسة أو سبعة على اختلاف الروايات عن علمائنا. ومشهورُهًا خسة أعوام؛ فإنْ تجاوزتها حلت.

وقال أشهب: لا تحل أبداً حتى تنقطعَ عنها الريبة؛ وهو الصحيح؛ لأنه إذا جاز أن يَبْقَى الولد في بطنها خمسة أعوام جاز أن يَبْقَى عشرة وأكثر من ذلك.

> وقد روي عن مالك مثله . وأما التي جهل حَيْضُها بالاستحاضة ففيها ثلاثة أقوال : الأول : قال ابن المسيب : تعتَدُّ سنةً ؛ وهو مشهور قول علمائنا . وقال ابن القاسم : تعتدُّ ثلاثةَ أشهر بعد تسعة .

سورة الطلاق الآية (١) بيبيي

وقال الشافعيَّ في أحدِ أقواله: عِدَّتُها ثلاثةُ أشهر. وهو قولُ جماعةٍ من التابعين والمتأخرين من القرويين، وهو الصحيح عندي.

TVO

وأما الْمُرْتابةُ فقاسها قَوْمٌ عليها (^) ، والصحيحُ أنها تبقى أبداً حتى تزول الرِّيبة.

وأما الصغيرةُ فعدَّتها ثلاثة أشهر كيفا كانت حُرَّةً، أو أمةً؛ مسلمة، أو كتابية في المشهور عندنا.

وقال ابن الماجشون: إنْ كانت أمَةً فعدّتها شهر ونصف. وقال آخرون: شهران. والصحيح أنّ الحيضةَ الواحدة تدلَّ على براءةِ الرحم، والثانية تعبَّد؛ فلذلك جعلت قرأين على النصف من الحرة على ما تقدم في سورة البقرة، فانظره هنالك مجرداً.

وأما الأَشْهُر فإنها دليلٌ على براءةِ الرحم لأجلِ تقدير المدة التي يخلق الله فيها الولد ، وهذا تستوي فيه الحرةُ والأمَة . ويعارضه أنَّ عَدة الوفاة عندهم شهران ، وخمس ليال ، وأجَل الإيلاء شهران ، وأجَلُ العُنَّة نصف عام . والأحكام متعارضةٌ .

وأما الآيسةُ فهي مثلها ، وإذا أشكل حـالُ اليـائسـة كـالصغيرة <sup>(١)</sup> لقـرب السنين وغيرهما من الجهتين فإنّ عدّتها ثلاثة أشهر ، ولا يُعْتبر بالدم إلا أن ترتاب مع الأشهر فتذهب بنفسها <sup>(١٠)</sup> إلى زوال الريبة .

- المسألة العاشرة: قوله تعالى: ﴿ لاَ تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ، وَلاَ يَخْرُجْنَ ﴾:

جعل الله للمطلقة المعتدّة السكنى فَرْضاً واجباً وحقّاً لازماً هو لله سبحانـه وتعالى، لا يجوزُ للزوج أن يمسكه عنها، ولا يجوز لها أن تُسقطه عن الزوج، وهذه مسألةٌ عسيرة على أكثر المذاهب.

قال مالك: لكل مطلقة السكْنَى، كان الطلاق واحداً أو ثلاثاً .

وقال قَتادة وابنُ أبي ليلي: لا سُكْنى إلا للرجعية. [وقال الضحاك: لها أنْ تترك

- ٨) في جـ : فقد سها قوم عليها .
   (٩) في جـ : وإذا أشكلت حال الآيسة والصغيرة .
  - (١٠) في جــ : مع الأشهر فتتربص بنفسها .

وقفيتا الميتعاني للفخر القران

(١) THE PRINCE GHAZI TRUST

السكنى، فجعله حقّاً لها، وظاهرُ القرآن أن السكنى للمطلقة الرجعية]<sup>(١١)</sup>؛ لقوله تعالى: **﴿لاَ تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمْراً ﴾**. وإنما عرفنا وجوبه لغيرها من دليل آخر بينَّاه في مسائل الخلاف وشرح الحديث، وذكرنا التحقيق فيه. وأما قولُ الضحاك فيرده قولُ الله تعالى: **﴿لاَ تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ وَلاَ يَخْرُجُنَ﴾** وهذا نص.

المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ مِنْ بُيُوتِهِنَّ ﴾:

إضافة إسكان، وليست إضافةَ تمليك، كقوله تعالى: **﴿واذكُرْنَ مَا يُنْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ وَالْحِكْمَةِ﴾،** [الأحزاب: ٣٤] وقد بينا ذلك في سورة الأحزاب.

وقوله: ﴿لاَ تُخْرِجُوهُنَّ﴾ يقتضي أن يكون حقًّا على الأزواج، ويقتضي قوله: ﴿وَلاَ يَخْرُجْنَ﴾ أَنه حقّ على الزوجات.

المسألة الثانية عشرة:

223

ذكر اللهُ الإخراج والخروج عاماً مطلقاً، ولكن روى مسلم، عن جابر أنَّ النبي يُسْلِمُ أذِنَ لخالته في الخروج في جِدَاد نخلها .

وفي صحيح البخاري ومسلم معاً، قال النبي ﷺ لفاطمة بنت قيس ـ وكان زوجها طلقها آخر ثلاث تطليقات: «لا نفقةَ لكِ ولا سُكْنى » <sup>(١٢)</sup>. وقالت عائشة: لا خير لها فى ذكر هذا الحديث.

وفي مسلم: قـالـت فـاطمةُ لـرسـول الله عَنَّيْ : أخـافُ أَنْ يقتحـم عليّ. قـال: «اخْرُجي».

وفي البخاري، عن عائشة: كان في مكان وَحْش، فخيف عليها. وقال مروان: حيث عيب عليه نَقْلُ بنت عبدالرحمن بن الحكم حين طلقها يحيى بن سعيد بن العاص. وذكر حديث فاطمة إن كان بكَ الشرُّ فحسْبُك ما بين هذين من الشر.

- (١١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.
  - (١٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة الطلاق الآية (١)

وثبت في الصحيح أن عُمر قال في حديثِ فاطمة بنت قَيْس: لا ندَعُ كتابَ الله ولا سنَّةَ نبينا لقول امرأةٍ لا تَدْرِي أحفظَتْ أم نسيَتْ. فأنكر عُمر وعائشة حديثَ فاطمة بنت قَيْس؛ لكن عمر ردَّهُ بعموم القرآن، وردته عائشةُ بعلّة توحّش مكانها، وقد قيل: إنه لم يخصص عموم القرآن بخبر الواحد، وقد بينًا ذلكَ في أصول الفقه.

777

وفي الصحيح أن فاطمة بنت قيس قالت: بيني وبينكم كتابُ الله، قال الله تعالى: (لاَ تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذٰلِكَ أَمْراً ﴾؛ فأيّ أمر يحدث بعد الثلاث. فتبين أن الآيةَ في تحريم الإخراج والخروج إنما هو في الرجعية، وصدقت. وهكذا هو في الآية الأولى، ولكن ذلك في المبتوتة ثبت من الآية الأخرى؛ وهو قوله تعالى: (أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وُجْدِكُمْ ﴾ [الطلاق: ٦] حسبا يأتي بيانُه إنْ شاء الله تعالى.

وجاء من هذا أنَّ لزومَ البيت للمعتدَّةِ شَرْعٌ لازم، وأنَّ الخروجَ للحَث والبذاء والحاجة إلى المعاش وخَوْف العورة من المسكن جائز بالسنة. والله أعلم. - **المسألة الثالثة عشرة: فى صفَة الخروج:** 

أمًا الخروج لخوف البذاء والتوحُّش والحاجة إلى المعاش؛ فيكون انتقالاً مَحْضاً .

وأما الخروجُ للتصرف للحاجات فيكون بالنهار دونَ الليل؛ إذ لا سبيل لها إلى المبيت عن منزلها، وإنما تخرج بالإسفار وترجعُ قبل الإغطاش وتمكّن فحمة الليل؛ قال مالك: ولا تفعل ذلك دائماً، وإنما أذِنَ لها فيه إن احتاجت اليه، وإنما يكون خروجها، في العدة كخروجها في النكاح؛ لأن العدة فرعُ النكاح، لكن النكاح يقِفُ فيه على إذْن الزوج، ويقف في العدة على إذْنِ الله؛ وإذنُ الله إنما هو بقدر العذر الموجب له بحسب الحاجة إليه.

المسألة الرابعة عشرة:

لما قال الله تعالى: ﴿ لاَ تُخْرِجُوهُنَّ مِنْ بُيُوتِهِنَّ ولاَ يَخْرُجْنَ﴾ وكان هذا في المطلَّقة الرجعية كما بينا كانت السكنى حقًّا عليهنّ لله، وكانت النفقةُ حقاً على الأزواج، فسقطت بتركهنَّ وكان ذلك دليلاً على أنَّ النفقةَ من أحكام الرجعة، والسكنى من حقوق العدة.

... سورة الطلاق الآية (١)

· المسألة الخامسة عشرة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ أَنْ يَأْتِينَ بِفَاحِشَةٍ ﴾ ·

778

اختلف الناس في ذلك على أربعة أقوال: الأول: أنه الزنا. الثاني: أنه البذاء؛ قاله ابن عباس وغيره. الثالث: أنه كل معصية. واختاره الطبري. الرابع: أنه الخروج من البيت؛ واختاره ابنُ عمر.

فأما من قال: إنه الخروج للزنــا فــلا وَجْــه له؛ لأن ذلك الخروج هو خروج القتل والإعدام، وليس ذلك بمستثنى في حلال ٍ ولا حرام.

وأما من قال: إنه البذَاء فهو مُعْتَبر في حديث فاطمة بنت قيس.

وأما مَنْ قال: إنه كلَّ معصيةٍ فَوهِمَ؛ لأن الغيبةَ ونحوها من المعاصي لا تُبِيحُ الإخراج ولا الخروج.

وأما مَنْ قال: إنه الخروج بغير حق فهو صحيح. وتقديرُ الكلام: لا تخرجوهنّ من بيوتهن ولا يخرجْنَ شرعاً إلا أن يخرجْنَ تعدّيّاً.

وتحقيقُ القول في الآية أن الله تعالى أوجب السكْنَى، وحرَّم الخروجَ والإخراج تحريمًا عاماً، وقد َثبت في الحديث الصحيح ما بيناه، ورتّبنا عليه إيضاح الخروج الممنوع من الجائز. والله أعلم.

المسألة السادسة عشرة: قوله تعالى: ﴿لاَ تَدْرِي لَعَلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْدَ ذَٰلِكَ أَمْراً ﴾:

قال جميع المفسرين: أراد بالأمـر هـا هنـا الرغبـة في الرجعـة، ومعنـى القـول: التحريضُ على طلاق الواحدة، والنهي عن الثلاث؛ فإنه إذا طلق ثلاثاً أضرَّ بنفسه عند الندم على الفراق، والرغبة في الارتجاع، ولا يجد عند إرادةِ الرّجْعَة سبيلاً. وكما أنَّ

سورة الطلاق الآية (٢)

قوله : ﴿ فَطَلِّقُوهُنَّ لِعِد**َتِهِنَّ** ﴾ فيه الأمرُ بالطلاق في طُهْرٍ لم يجامَعْ [ فيه لئلا يضرّ بالمرأة في تطويل العدة ، فكذلك قوله : ﴿ لَعَـلَّ اللهَ يُحْدِثُ بَعْـدَ ذَلِكَ أَصْراً ﴾ فيه ] (١٢) النهي عن طلاق الثلاث ، لئلا تفوتَ الرجعةُ عندما يحدث له من الرغبة .

#### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ فَارِقُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ، وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ :ِ﴾ [الآية: ٢].

فيها ثلاث عشرة مسألة :

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ ﴾:

يعني قارَبْنَ بلوغَ أَجَلهنَ، يعني الأجَل المقدّر في انقضاء العدة. والعبارةُ عن مقاربة البلوغ [ بالبلوغ]<sup>(١١)</sup> سائغٌ لغةً ومعلوم شرعاً. ومنه ما ثبت في الصحيح أن ابن أم مكتوم كان لا ينادي حتى يقال له أصبحت، يعني قارَبْتَ الصُّبْحَ، ولو كان لا ينادي حتى يرى [ وكيله]<sup>(١٥)</sup> الصبح عليه، ثم يعلمه هو، فيَرْقَى على السطح بعد ذلك يؤذن لكان الناس يأكلون جُزْءاً من النهار بعد طلوع الفجر، فدلّ على أنه إنما كان يقال له: أصبحت؛ أي قاربت، فينادي فيمسك الناس عن الأكل في وقتٍ ينعقِدُ لهم فيه الصوم قبل طلوع الفجر، أو معه. وفي معناه قول الشماخ:

وتَشْكُو بِعَيْنٍ ما أَكَـلَّ رِكَابُها وقِيل المنادي أَصْبَح القـوم أَدْلـج يعني قارب القَوْمُ الصباح.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُو هُنَّ ﴾ :

يعني بالرجعة ، أو فارقوهنّ ، وهي :

- (١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج..
  - (١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (١٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

المسألة الثالثة:

معناه أو اتركوهنَّ على حُكْم الطلاق الأول؛ فيقع الفراقُ عند انقضاء العدة بالطلاق الماضي لتَرْكِ الإمساك بالرجعة؛ إذ قد وقع الفراق به؛ وإنما له الاستدراك بالتمسك بالتصريح بالرجْعَة المناقِض للتصريح بالطلاق، وسمى التمادي على حكم الفراق وترك التمسك بالتصريح بالرجعة فِراقاً مجازاً.

HF. PRINCE GHAZLT تقورة الطلاق الآية (٢) FOR QURANIC THOU

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ بِمَعْرُوفٍ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : بمعلوم من الإشهاد .

الثاني: القصد إلى الخلاص من النكاح عند تعذَّر الوصْلة مع عدم الألفة لا بِقَصْدِ الإضرار، حسبا كان يفعله أهلُ الجاهلية؛ كانوا يطلّقون المرأة حتى إذا أشرفت على انقضاء العدّة أشهد برجعتها حتى إذا مر لذلك مدةٌ طلّقها هكذا، كلما ردها طلقها، فإذا أشرفت على انقضاء العدة راجعها، لا رغبةً؛ لكن إضراراً وإذاية، فَنُهُوا أن يُمْسِكوا أو يفارقوا إلا بالمعروف، كما تقدم في سورة البقرة في قوله: ﴿ولا تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَاراً لِتَعْتَدُوا ﴾ [البقرة: ٢٣١] وقوله: ﴿ فَإَمْسَاكٌ بِمَعْرُوفٍ أَوْ تَسْرِيحٌ بِإِحْسَانٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا بَلَغْنَ ﴾ :

يوجب أن يكونَ القولُ قَوْلَ المرأة في انقضاء العدة إذا ادَّعَتْ ذلك فيا يمكن ، على ما بينّاه في قوله: ﴿و**لاَ يَحِلَّ لَهُنَّ أَنْ يَكْتُمْنَ مَا خَلَقَ اللهُ في أَرْحامِهِنَّ ﴾** [ البقرة : ٢٢٨ ] في سورة البقرة.

المسألة السادسة: قوله تعالى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ ﴾:

اختلف العلماءُ فيه كاختلافهم في قوله: ﴿ وَبَعُولَتُهُنَّ أَحَقَّ بِرَدِّهِنَّ في ذَٰلِكَ﴾ [البقرة: ٢٢٨]، وقد بينّاه في سورة البقرة، تمامُه أن الزوجَ له الرجعةُ في العدة بلا خِلاَف، والرجعةُ تكون بالقول والفعل عندنا، وبه قال أبو حنيفة والليث. وقال سورة الطلاق الآية ( ۲) THE PRINCE GHAZI TRUST ( THOUGHT ) والطلاق الآية ( ۲)

الشافعي: لا تصحُّ إلا بالقول. وقد اختلف فيه التابعون قديماً ، بَيْدَ أَنْ علماءنا قالوا : إن الرجعةَ لا تكون بالفعل، حتى تقترنَ به النية: فيقصد بالوطء أو القبلة الرجعة وبالمباشرة كلها.

۲۸۱

وقال أبو حنيفة والليث: الوطء مجرداً رَجْعة، وهذا ينبني على أصل، هو:

المسألة السابعة: هل الرجعية محرمة الوطء أم لا؟:

فعندنا أنها محرمة الوطء ، وبه قال ابن عُمر وعطاء .

وقال أبو حنيفة: وطؤها مباح، وبه قال أحمد في إحدى روايتيه.

واحتجوا بأنه طلاقٌ لا يقطع النكاح؛ فلم يُحرّم الوطء، كما لو قال: إنْ قَدم زيد فأنت طالق. وهذا لا يصح؛ لأن الطلاق المعلق بقدوم زيد لم يقع، وهذا طلاق واقع فيجب أن يؤثر في تحريم الوطء المقصود من العقد، لا سيما وهي جارية [ به ] <sup>(١٧)</sup> إلى بينونة خارجة عن العِصْمة؛ فإذا ثبت أنها مُحرّمة الوطء فلا بدّ من قَصْدِ الرد، وحينئذ يصح معه الرد.

قال الشافعي: لا تكون الرجعة بالفعل، وإنما تكون بالقول، ولا معتمد له من القرآن والسنة، ولنا كل ذلك؛ فأما القرآن فقوله: ﴿فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ﴾؛ وهذا ظاهر في القول والفعل؛ إذ الإمساك يكون بها عادةً، ويكون شرعاً، ألا ترى أنّ خيار المعتقة يكون إمساكها بالقول بأن تقول: اختَرْت، وبالفعل بأن تمكّن من وطئها، ولذلك قال تعالى: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقٌ بِردَهِمِنَّ فِي ذَلِكَ﴾ [ البقرة: مرائبا، والدك قال تعالى: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقٌ بِردَهِمِنَ فِي ذَلِكَ؟ وطئها، والدك قال تعالى: ﴿وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقٌ بِردَهِمِنَ فِي ذَلِكَ؟ وليها، والددُ يكون تارةً بالقول، وتارة بالفعل. ومن عجيب الأمر أن للشافعي قولين في قول الرجل للمطلقة الرجعية أمسكتها، هل يكون رجعة أم لا؟ قال

- (11) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.
- (١٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

وهما قوله: راجعْتُ، أو رددْتُ، كما يكون النكاح بلفظين وهما قوله: زوجت، أو نكحت، وهذا من ركيك الكلام الذي لا يليق بمنصب ذلك الإمام من وجهين: أحدهما \_ أنه تحكم.

الله الطلاق الآية (٢)

والثاني: أنه لو صحّ أن يقفَ على [ لفظين لكان وقوفُه على ] <sup>(١١)</sup> لفظي القرآن، وهما رددت وأمسكت اللذان جاءا في سورة البقرة، وها هنا أولى من لفظ راجعت الذي لم يأت في القرآن، بَيْدَ أنه جاء في السنة في قول النبي عَيَّلَيَّهُ لعمر: «مُرْهُ فليراجعها»، كما جاء في السنة لفظ ثالث في النكاح، وهو في شأن الموهوبة؛ إذ قال له النبي عَيَّلَيَّهُ : اذهب ملكتكها بما معك من القرآن؛ فذكر النكاح بلفظ التمليك. **المسألة الثامنة:** 

من قول علمائنا ـ كما تقدم: إن الرجعة تكون بالقول والفعل مع النية، فلو خلا ذلك من نيَّة، أو كانت نيةٌ دون قول أو فعل ما حكمه؟

قال أشهب في كتاب محمد : إذا عَرِيَ القولُ أو الفعلُ عن النية فليسا برجعة .

وفي المدوّنة أن الوطء العاري [ من نية ليس برجعة، والقول العاري ] <sup>(١٠)</sup> عن النية جعله رجعة؛ إذا قال: راجعتك وكنتُ هازلا، فعلى قول عليّ بأن النكاح بالهزل لايلزم فلا يكون رجعة؛ فإن كانت رجعةٌ بالنية دون قول أو فعل فحمله القرويون على قول مالك في الطلاق واليمين إنه يصح بالنية دون قولً ، ولا يصحّ ذلك حسبا بيناه في المسائل الخلافية؛ لأنّ الطلاق أسرع في الثبوت من النّكاح.

المسألة التاسعة: قوله: ﴿ وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلٍ مِنْكُمْ ﴾

وهذا ظاهرٌ في الوجوب بُمُطْلَق الأمرِ عند الفقهاء ، وبه قال أحمد بن حنبل في أحد قوليه ، والشافعي .

وقال مالك، وأبو حنيفة، وأحمد، والشافعي ـ في القول الآخر: إنَّ الرجعةَ لا

(١٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

274

(١٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

سورة الطلاق الآية (٢) الملكة فقي المراجع إذكال المحالية التراجع المحالية ا محالية المحالية المح المحالية ا

تفتقر إلى القبول، فلم تفتقر إلى الإشهاد، كسائر الحقوق، وخصوصاً حلّ الظهار بالكفارة.

وركَّب اصحابُ الشافعي على وجوب الإشهاد في الرجعة أنه لا يصحُّ أن يقول: كنْتُ راجعت أمس، وأنا أُشهد اليوم؛ لأنه إشهاد على الإقرار بالرجعة؛ ومن شرط الرجعة الإشهاد عليها، فلا تصح دونه؛ وهذا فاسد مبني على أنَّ الإشهاد في الرجعة تعبد، ونحن لا نسلّم فيها ولا في النكاح، بل نقول: إنه موضوع للتوثق، وذلك موجود في الإقرار، كما هو موجود في الإنشاء، وبيناه في مسائل الخلاف.

#### المسألة العاشرة:

وهي فرع غَرِيب: إذا راجعها بعد أن ارتدَّتْ لم تصح الرجعة. وقال المزني: تصح لعموم قوله: ﴿ **فَإِذَا بَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ**﴾، وهذا عام في كل زوجة مسلمة أو مرتدة؛ ولأنّ الرجعة تصح في حال كونها محرمة بالإحرام والحيض، كذلك الردة وهذا فاسد؛ فإن الرجعة استباحة فرْج محرم، فلم تَجُزْ مع الردة، كالنكاح، والمحرمة والحائض ليستا بمحرّمتين عليه، فإنه تجوز الخلوةُ بهما لزوجهما.

#### المسألة الحادية عشرة:

لو قال بعد العدة، كنْتُ راجعتها وصدَقَتْه جاز، ولو أنكرت حلفت، وذلك في مسائل الخلاف مشروح، وهو مبنيّ على القول بإعمال الإقرار في الرجعة. المسألة الثانية عشرة: قوله تعالى: ﴿وَأَشْهِدُوا ذَوَيْ عَدْلَ مِنْكُمْ﴾:

وهذا يوجِبُ اختصاصَ الشهادة على الرجعة بالذكور دون الإناث؛ لأن قوله: بينا ذلك في سورة البقرة. بينا ذلك في سورة البقرة.

المسألة الثالثة عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَأَقِيمُوا الشَّهَادَةَ لِلهِ ﴾ :

يعني لا تضيّعوها ولا تُغَيّروها، وأُتوا بها على وجهها، وقد بينا ذلك في سورة البقرة. معنية المركز الفكر الفراق تعديد الطلاق الآية (٤) عنه العلاق الآية (٤) عنه المعالية المركز الطلاق الآية (٤) معالية المركز الطلاق الآية (٤)

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ وَاللائي يَئِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاَثَةُ أَشْهُرٍ وَاللائِي لَمْ يَحِضْنَ وَأُولاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنَّ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْراً ﴾ [الآية: ٤].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿وَاللائِي يَئِسْنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنِ ارْتَبْتُمْ﴾:

وهذه آية مشكلة ، واختلف أصحابُنا في تأويلها على ثلاثة أقوال :

الأول: أن معناها إذا ارتَبْتُم. وحروفُ المعاني يبدل بعضها من بعض ، والذين قالوا هذا اختلفوا في الوجه الذي رجعت فيه إن بمعنى إذا ، فمنهم من قال: إن ذلك راجع إلى ما رُوي أنّ أُبيّ بن كعب قال للنبي ﷺ : يا رسول الله؛ إنَّ الله قد بيَّن لنا عِدَّه الحائض بالأقراء فها حكم الآيسة والصغيرة؟ فأنزل الله الآية.

ومنهم من قال ـ وهو الثاني: إن الله جعل عِدّة الحائض بالأقراء، فمن انقطع حَيْضُها، وهي تقربُ من حَدّ الاحتمال [ فواجب عليها العدة بالأشهر بهذه الآية، ومن ارتفعت عن حدّ الاحتمال ] وجب عليها الاعتدادُ بالأشهر بالإجماع، لا بهذه الآية، لأنه لا ريبة فيها.

الثالث: قال مجاهد: الآية واردة في المستحاضة؛ لأنها لا تَدْرِي دم حيض هو أو دم علّة.

المسألة الثانية: في تحقيق المقصود:

أما وضْعُ حروف المعاني أَبْدَالاً بعضها من بعض فإن ذلك مما لا يجوز. وإن اختلفوا في حروف الخفض؛ وإنما الآية واردة على أن أَصْل العدة موضوع لأجل الريبة؛ إذ الأصل براءة الرحم، وترتاب لشغله بالماء؛ فوضعت العدة لأجْلِ هذه الريبة، ولَحِقَها ضَرْبٌ من التعبد. سورة الطلاق الآية (٤) .....

ويحقق هذا أنَّ حرفَ **« إن»** يتعلق بالشرط الواجب، كما يتعلق بالشرط المكن، وعلى هذا خرج قوله: « وإنا إن شاء الله بكم لاحقون». وقد بينا ذلك في ملجئة المتفقهين إلى معرفة غوامض النحويين واللغويين.

240

وأما حديث أُبَيَّ فغير صحيح، وقد روى ابن القاسم، وأشهب، وعبدالله بن الحكم عن مالك في قوله تعالى: ﴿**إِنَ ارتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلَاثَةُ أَشْهُرَ ﴾** يقول في شأن العدة: إنَّ تفسيرها : إن لم تَدْرُوا ما تصنَعون في أمرها فهذه سبيلُها . والله أعلم. **المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَاللائِي لَمْ يَحِضْنَ﴾:** 

يعني الصغيرة، وعدَّتُها أيضاً بالأشهر؛ لتعذَّر الأقـراء فيها عادة؛ والأحكام إنما أجراها الله على العادات، فهي تعتدَّ بالأشهر، فإذا رأت الدَم في زمن احتماله عند النساء انتقلت إلى الدم، لوجود الأصل. فإذا وُجد الأصلُ لم يبق للبدل حُكْم، كما أن المسنة إذااعتدَّت بالدم، ثم انقطع عادت إلى الاشهر.

روى سعيد بن المسيب أنّ عُمر قال: أيما امرأة اعتدَّتْ حيضةً أو حيضتين ثم رفعتها حيضتها فإنها تنتظرُ تسعةَ أشهر، فإن استبان بها حَمْلٌ فذلك وإلا اعتدَّت بعد تسعة أشهر ــ ثلاثة أشهر، ثم حلَّت، [ وأمر ابنُ عباس بالتربّص سنة ] <sup>(٢٠)</sup>.

وقال الشافعي وأبو حنيفة: تبقى إلى سنّ اليأس.

وقال علماؤنا : تعتدّ سنة ؛ وإن كانت مسنَّة وانقطع حيضُها وقال النساء : إن مثلها لا تحيض اعتدّت بثلاثة أشهر .

وأما قولُ أبي حنيفة والشافعي إنها تَبْقَى إلى سن اليأس فإنّ معناه إذا كانت مُرْتابة بحَمْل، وكذلك قال أشهب لا تحلّ أبداً حتى تيأس، وهو الصحيح.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿وَاللائِي لَمْ يَحِضْنَ﴾: دليلٌ على أنّ للمرء أن ينكح ولده الصغار؛ لأنّ الله تعالى جعل عِدّة مَنْ لم يحض من النساء ثلاثة أشهر، ولا تكون عليها عدة إلا أن يكون لها نكاحٌ؛ فدلَّ ذلك على هذا الغرض، وهو بديعٌ في فنه.

(٢٠) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

(٦) العلاق الآية (٦) العلاق الآية (٦) العلاق الآية (٦) العلاق الآية (٦) for qurănic thought

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ وَأُوَلاتُ الْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ ﴾:

هذا وإن كان ظاهراً في المطلقـة لأنه عطف عليها ، وإليها رجع عقب الكلام ، فإنه في المتـوفى عنها زوجها كذلك لعموم الآية ، وحديث سبيعة في السنة ؛ والحكمةُ فيه أن براءة الرحم قد حصلت يقيناً ، وقد بيناه في سورة البقرة .

المسألة السادسة:

إذا وضعت الحامل ما وضعت من عَلَقة أو مُضْغَة حلَّت.

وقال الشافعي وأبو حنيفة: لا تحلَّ إلا بما يكون ولدا . وقد تقدم بيانُه ، وأوضحنا أنَّ الحكمةَ في وَضْع الله العدة ثلاثة أشهر أنها المدةُ التي فيها يخلق الولد فوضعت اختباراً لشغل الرَّحِم من فراغه .

### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وُجْدِكُمْ وَلَا تُضَارُّوهُنَّ لِتُضَيِّقُوا عَلَيْهِنَّ وَإِنْ كُنَّ أُولَاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ حَتَّى يَضَعْنَ حَمْلَهُنَّ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ وَأُتَمِرُوا بَيْنَكُمْ بِمَعْرُوفٍ وَإِنْ تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرْضِعُ لَهُ أُخْرَى﴾ [الآية: ٦].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ أَسْكِنُو هُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ ﴾ :

قال أشهب، عن مالك: يخرج عنها إذا طلّقها، ويتركها في المنزل؛ لقول الله تعالى: ﴿ أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ مِنْ وُجْدِكُمْ ﴾ فلو كـان معها ما قال: أسكنوهن.

وروى ابن نافع قال: قال مالك \_ في قول الله تعالى: ﴿أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُمْ﴾ يعني المطلقات اللاتي قَدْ بِنَّ من أزواجهنّ، فلا رجعةَ لهم عليهن، وليست حاملاً؛ فلها السكنى ولا نفقةَ له ولاكسوة؛ لأنها بائن منه، لا يتوارثان ولا رجَعَةَ لـه عليها. سورة الطلاق الآية (٦) ...... THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

وإن كانت حاملا فلها النفقةُ والكسوةُ والمسكن حتى تنقضي عدَّتُها .

فأما مَنْ لم تَبِنْ منهن فإنهن نساؤهم يتوارثْنَ، ولا يخرجن إلا أن يأذنَ لهنّ أزواجُهنَ ما كُنَّ في عدتهنّ، ولم يؤمروا بالسكنى لهنّ؛ لأنّ ذلك لازم لأزواجهنّ مع نفقتهنّ وكسوتهنّ، كنَّ حوامل أو غير حوامل، وإنما أمر الله بالسكنى للاتي بنَّ من أزواجهنَّ؛ قال تعالى: **﴿وإنْ كُنَّ أُولاتِ حَمْلِ فأَنْفِقُوا عليهنَّ حتى يضَعْنَ** حَمْلَهُنَّ﴾؛ فجعل عزّ وجل للحوامل اللائي قد بِنَّ مَن أزواجهنّ السكنى والنفقة. المسألة الثالثة: في بَسْطِ ذلك وتحقيقه:

إنَّ الله سبحانه وتعالى لما ذكر السكنى أطلقها لكلّ مطلقة ، فلما ذكر النفقة قيّدَها بالحمل، فدلَّ على أن المطلَّقة البائن لا نفقَةَ لها ؛ وهي مسألة عظيمة قد مهدنا سُبُلها قرآنا وسنةً ومعنى في مسائل الخلاف. وهذا مأُخَذها من القرآن.

فإن قيل: لا حجةَ في هذه الآية؛ لأنَّ قوله تعالى: ﴿ أَسْكِنُوهُنَّ﴾ راجعٌ إلى ما قبله، وهي المطلقةُ الرجعية.

قلنا : لو كان هذا صحيحاً لما قال : **﴿وِإِنْ كُنَّ أُولاتِ حَمْلٍ فَأَنْفِقُوا عَلَيْهِنَّ ﴾ ؛** فإن المطلقةَ الرجعية ينفق عليها حاملاً كانت أو غير حامل ، فلها خَصَّها بذكْرِ النفقـة حاملا دَلَ على أنها البائنُ التي لا ينفق عليها .

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ ﴾:

قد بينًا في سورة البقرة شيئاً من مسائل الرضاع، ووضَّحْنا أنه يكون تارةً على الأم، ولا يكون عليها تارةً.

(٢١) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

وتحريرُه أَنَّ العلماء اختلفوا فيمن يجبُ عليه رضاعُ الولد على ثلاثة أقوال: الأول: قال علماؤنا: رضاعُ الولد على الزوجة ما دامت الزوجية، إلا لشرفها أو مرضها فعلى الأب حينئذ رضاعُه في ماله.

سورة الطلاق الآيتان ( ٦ و٧ )

الثاني: قال أبو حنيفة والشافعي: لا يجب على الأم بحال. الثالث: قال أبو نَوْر : يجبُ عليها في كل حال.

ودليلنا قوله تعالى: ﴿ والوالدَاتُ يُرْضِعْنَ أولادَهنَ حَوْلَيْن كَامِلَيْنِ لَمَنْ أَراد أَنْ يُتِمَّ الرَّضاعَةَ ﴾، وقد مضى في سورة البقرة أنه لفظ محتمل لكونه حقاً عليها أو لها، ولكن العُرْفَ يَقْضِي بأنه عليها، إلا أن تكون شريفة، وما جرى به العُرْف فهو كالشرط حسبا بيناه في أصول الفقه من أن العرف والعادة أصل من أصول الشريعة يقضى به في الأحكام؛ والعادة – إذا كانت شريفة – ألا ترضع فلا يلزمها ذلك. فإن طلقها فلا يلزمها إرضاعه إلا أن يكون غير قابل قَدْي غيرها، فيلزمها حيئذ الإرضاع؛ أو تكون مختارة لذلك فترضع في الوجهين بالأجرة، لقوله تعالى: ﴿ فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَاتُوهُنَ أُجُورَهُنَ ﴾. ويعقق ذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَتَمِرُوا بَيْنَكُمْ

المسألة الرابعة:

فيها خمس مسائل:

ኘለለ

فالمعروفُ أن تُرضع ما دامت زوجةً إلا أن تكون شريفة، وألا ترضع بعد الزوجية إلا بأجر. فإن قَبِل غيرُها لم يلزمها، وإن شاءت إرضاعَه فهي أولى بما يأخذه غيرها.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تَعَاسَرْتُمْ فَسَتُرضِعُ لَهُ أُخْرَى. لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ وَمَنْ مُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُه فَلْيُنْفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللهُ لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا مَا آتَاهَا سَيَجْعَلُ اللهُ بَعْدَ عُسْرِ يُسْراً ﴾ [ الآيتان: ٦ ، ٧ ]. سورة الطلاق الآيتان (٦ و٧) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَإِنْ تَعَاسَرْتُمْ ﴾ :

المعنى إنّ المرأةَ إذا امتنعت من رضاعه بعد الطلاق فغيرُها ترضع، يعني إنْ قبل فإن لم يقبل ـ كما تقدم ـ لزمها ولم ينفعها تعاسُرُها مع الأب. **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿لِيُنْفِقْ ذُو سَعَةٍ مِنْ سَعَتِهِ﴾:** 

274

هذا يفيد أن النفقةَ ليست مقدّرةً شرعاً، وإنما تتقدر عادةً بحسب الحالة من المنِفق والحالة من المنفَق عليه، فتُقَدّر بالاجتهاد على مَجْرى العادة.

وقد فرض عُمر للمنفوس مائة درهم في العام بالحجاز ، والقوت بها محبوب ، والميرة عنه بعيدة ، وينظر المفتي إلى قَدْرِ حاجة المنفق عليه ، ثم ينظر إلى حالة المنفق ؛ فإن احتملت الحالةُ الحاجة أمضاها عليه ، وإن قصرت حالتُه عن حالة المنفق عليه ردّها إلى قَدْرِ احتمال حاله ؛ لقوله تعالى \_ وهي :

المسألة الثالثة: ﴿ وَمَنْ قُدِرَ عَلَيْهِ رِزْقُهُ فَلْيُنْفِقْ مِمَّا آتَاهُ اللهُ لاَ يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إلاَّ مَا آتَاهَا ﴾:

فإذا كان للعبد ما يَكْفِيه، ويَفْضُل عنه فَضْلٌ أخذه ولَدُه، وَمَنْ يجب عليه الإنفاق؛ وإنما يبدأ به أولا، لكن لا يرتفعُ له؛ بل يقدر له الوسط، حتى إذا استوفاه عاد الفَضْل إلى سِوَاه. والأصلُ فيه قولُ النبي مُتَالِيْهُ لهند: « خُذِي ما يكفيكِ وولدكِ بالمعروف» <sup>(٢٢)</sup>؛ فأحالها على الكفاية حين علم السَّعة من حال أبي سفيان الواجب عليه بطلبها.

المسألة الرابعة: في تقدير الإنفاق:

قد بينا أنه ليس له تقديرٌ شرعي، وإنما أحاله اللهُ سبحانه على العادة، وهي دليلٌ أصولي بنى اللهُ عليه الأحكامَ، وربط به الحلالَ والحرام؛ وقد أحاله اللهُ على العادة فيه في الكفارة، فقال: ﴿ **فكفّارتُه إطعامُ عَ**شَرةِ مساكينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكم أو كِسُوَتُهم﴾ [المائدة: ٨٩].

(٢٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

اللعظ المعام المعام المعام المعام المعام المعام ( ٦ و ٧ ) عام المعام ا

وقال: ﴿ فِإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسكيناً ﴾ [ المجادلة: ٤ ].

19.

وقد تكلَّمْنا عليه في موضعه، وقدّرنا للكبير نفقةً لشبعه وكسوته وملاءته.

وأما الصغيرُ الذي لا يأكلُ الطعامَ فلأمّه أجْرُها بالمثل إذا شطّت على الأب، والْمفتُونَ منا يقدرونها بالطعام والإدام، وليس لها تقدير إلا بالمِثْلِ من الدراهم لا من الطعام. وأما إذا أكل فيُفْرَض له قَدْر مأكله وملبسه على قَدْر الحال. كما قدمنا.

وفَرَض عُمر للمنفوس مائة درهم، وفرض له عثمان خمسين درهما. واحتمل أن يكون هذا الاختلاف بحسب حال السنين، أو بحسب حال القَدْر في التسعير لثمن القوت والملبس.

وقد روى نافع عن ابن عمر ــ أنّ عمر كان لا يفرضُ للمولود حتى يطعم، ثم أمر منادياً فنادى: لا تُعْجلُوا أولادكم عن الفِطَام، فإنا نفرضُ لكل مولود في الإسلام.

وقد روى محمد بن هلال المزني، قال: حدثني أبي وجدتي أنها كانت ترد على عثمان ففقدها، فقال لأهله: مالي لا أرى فلانة؟ فقالت امرأته: يا أمير المؤمنين، ولدت الليلة، فبعث إليها بخمسين درهماً وشُقَيقة أنْبجانية ثم قال: هذا عطاءُ ابنك، وهذه كسوته، فإذا مرَّت له سنة رفعناه إلى مائة.

وقد أُتي عليَّ بن أبي طالب بمنبوذ ، ففرض له مائة .

وقال القاضي: هذا الفرضُ قبل الفطام مما اختلف فيه العلماء، فمنهم من رآه مستحبّاً، لأنه داخلٌ في حُكْم الآية، ومنهم من رآه واجباً لما تجدّد من حاجته وعَرَض من مؤنته، وبه أقولُ؛ ولكن يختلف قَدْرُه بحاله عند الولادة، وبحاله عند الفطام.

وقد روى سفيان بن وَهْب أن عمر أخذ المدَّ بيدٍ والقِسْط بيد ، وقال: إني فرضْتُ لكل نفس مسلمة في كلّ شهر مُدّيْ حنطة وقِسْطَيْ خَلّ ، وقسطي زيت . زاد غيره ، وقال: إنّا قد أجزنا لكم أعطياتكم وأرزاقكم في كل شهر . فمن انتقصها فعل الله به كذا وكذا ، ودعا عليه . قال أبو الدرداء : كم سُنّة راشدة مَهْدية قد سنّها عمر في أمة محد علياتيم .

والمدُّ والقسط كيلان شاميان في الطعام والإدام، وقد دَرَسًا بعُرْف آخر؛ فأما المد

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

فدرس إلى الكَيْلَجة، وأما القسط فدرس إلى الكيل، ولكن التقدير فيه عندنا رُبعان في الطعام، وتُمنان في الإدام، وأما الكسوة فبقَدْرِ العادة قَمِيصٌ وسراويل، وجُبَّة في الشتاء وكساء وإزار وحَصِير. وهذا الأصلُ، ويتزيد بحسب الأحوال والعادة. المسألة الخامسة:

هذه الآيةُ أصلٌ في وجوب النفقة للولد على الوالد دون الأم، خلافاً لمحمد بن الموّاز؛ إذ يقول: إنها على الأبويـن على قَـدْر الميراث، وبيـانُهـا في مسـائـل الفقـه والخلافيات، ولعل محمداً أراد أنها على الأم عند عَدم الأب. وفي البخاري، عن النبي يَوَيَدِهُ: « تقول لك المرأة أنْفق عليّ وإلّا طَلَقْني، ويقولَ العبد: أنفق عليّ واستعملني، ويقول لك ابنك: أنفق عليّ إلى مَنْ تَكِلُني؟» فقد تعاضد القرآنُ والسنة وتواردا في مشرعة واحدة. والحمد لله.

\* \* \*



سورة التحريم فيها ثلاث آيات

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرضاةَ أَزْوَاجِكَ وَاللهُ غَفُورٌ رَحِيٍّ﴾ [ الآية: ١ ].

> فيها خس مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

اختلف المفسرون فيها على ثلاثة أقوال:

الأول: أن سببَ نزولها الموهوبةُ التي جاءت النبيّ ﷺ فقالت: إني وهبتُ لك نفسي. فلم يَقْبلها ـ رواه عِكْرمة عن ابن عباس.

الثاني: أنها نزلت في شأن مارية أم إبراهيم، خلا بها رسولُ الله ﷺ في بيت حَفْصة، وقد خرجت لزيارة أبيها، فلما عادت وعلمت عتبَتْ عليه، فحرمها رسول الله ﷺ على نفسه إرضاءً لحفصة، وأمرها ألا تخْبر أحداً من نسائه، فأخبرت بذلك عائشة لمصافاة كانت بينها؛ فطلق النبيَّ ﷺ حفصة، واعتزل نساءه شهراً، وكان جعل على نفسه أن يحرّمهن شهراً؛ فأنزل الله هذه الآية، وراجع حفصة، واستحل مارية، وعاد إلى نسائه؛ قاله الحسن، وقتادة، والشعبي، وجماعة.

واختلفوا هل حرم النبيُّ عَلَيْتُهُ مارية بيمين على قولين: فقال قتادة والحسن، والشعبي: حَرَّمها بيمين. وقال غيرهم: إنه حرّمها بغير يمين، ويروى عن ابن عباس.

الثالث: ثبت في الصحيح \_ واللفظ للجعفي \_ عن عبيد بن عمير، عن عائشة،

سورة التحريم الآية (1) من المعلمي THE PRINCE GHAZI TRUST

قالت: كان رسول الله ﷺ يشرب عسلا عندزينب بنت جَحْش، ويمكث عندها، فتواصيت أنا وحفصة على أيتنا دخل عليها فلتَقُل له: أكلت مَغَافير، إني أجد منك ريح مغافير. قال: لا. ولكني شربْتُ عَسلا عند زينب بنت جحش، ولن أعود له. وقد حلفت لا تخبري أحداً ـ يبتغي مرضاةَ أزواجه.

۲۹۳ .....

وفي صحيح مسلم أنه شربه عند حَفْصة، وذكر نحواً من القصة، وكذلك روى أشهب عن مالك. والأكثر في الصحيح أنه عند زينب، وأنّ اللتين تظاهرتا عليه عائشة وحفصة.

وروى ابن أبي مُليكة، عن ابن عباس أنه شربه عند سَوْدة. وروى أسباط، عن السُّدِّي ــ أنه شربه عند أم سلمة، وكلَّه جهل وتسور بغير علم. **المسألة الثانية:** 

أما مَنْ روى أن الآية نزلت في الموهوبة فهو ضعيفٌ في السند، وضعيف في المعنى؛ أما ضعْفُه في السند فلعدم عدالة رُواته، وأما ضعفُه في معناه فلأنَّ ردَّ النبي ﷺ للموهوبة ليس تحريما لها؛ لأن مَنْ وُهب له لم يَحْرُمْ عليه، وإنما حقيقةُ التحريم بعد التحليل.

وأما مَنْ روى أنه حَرّم مارية فهو أمْثَلُ في السند، وأقربُ إلى المعنى؛ لكنه لم يدوّن في صحيح، ولا عُدِّل ناقله، أما أنهُ روي مُرْسَلاً.

وقد روى ابن وهب ، عن مالك ، عن زيد بن أسلم ؛ قال : حَرَّم رسولُ الله ﷺ أَمَّ ولده إبراهيم ، فقال : أنت عليّ حرام ؛ والله لا أتيتك . فأنزل الله في ذلك : ﴿ **يَا أَيَّهَا** النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَزْوَاجِكَ﴾ .

وروى مثله ابنَ القاسم، عنه. .

وروى أشهب، عن مالك، قال: راجعَتْ عمر [بن الخطاب]<sup>(١)</sup> امرأةٌ من الأنصار في شيء، فاقشعر من ذلك. وقال: ما كان النساء هكذا. قالت: بلي، وقد

(1) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ، ج.

كان أزواج النبي ﷺ يراجعنه. فاحتزم ثوبه <sup>(٢)</sup>، فخرج إلى حفصة، فقال لها: أتراجعين رسولَ الله ﷺ ؟ قالت: نعم، ولو أعلم أنك تكره ما فعلت. فلما بلغ عمر أن رسول الله ﷺ هجر نساءه قال: رَغِمَ أَنْفُ حفصة.

GHAZI TRUST

**THE PRINC** FOR QURA

وإنما الصحيح أنه كان في العسل، وأنه شربه عند زينب، وتظاهرت عليه عائشةُ وحفصةُ فيه، وجرى ما جرى، فحلف ألآ يشربه، وأسرّ ذلك، ونزلت الآية في الجميع.

المسألة الثالثة: قوله: ﴿ لِمَ تُحَرِّمُ ﴾:

.... 792

إن كان النبي ﷺ حرم ولم يحلف، فليس ذلك بيمين عندنا في معنى، ولا يحرم شيئاً قول الرجل: هذا حرام عليّ، حاشا الزوجة.

وقال أبو حنيفة: إذا أُطلق حُمِل على المأكول والمشروب دون الملبوس، وكانت يميناً تُوجب الكفارة.

[ وقال زُفر : هو يمين في الكل، حتى في الحركة والسكون. وعوّل المخالف **على** أن النبيّ ﷺ حَرّم العسل، فلزمته الكفارة ] <sup>(٣)</sup> .

وقد قال الله تعالى فيه: ﴿ قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُم تَحَلَّةَ أَيمانِكُم ﴾ [التحريم: ٢]، فساه يميناً؛ وعَوّل أيضاً على أنّ معنى اليمين التحريم، فإذا وجد ملفوظاً به تضمن معناه كالملك في البيع.

ودليلنا قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ مَا أَحَلَّ اللهُ لَكُمْ ولَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللهَ لاَ يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ [ المائدة: ٨٧ ]. وقوله: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْه حَرَاماً وَحَلالاً قُلْ آللهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ ﴾ [ يونس: ٥٩ ]، فذم اللهُ المحرِّم للحلال، ولم يوجب عليه كفارةً. وقد بينا ذلك عند ذكر هذه الآيات، وهذا ينقض مذهب المخالفين: زفر، وأبي حنيفة،

- (٢) في أ، جـ : فأخذ ثوبه.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

وينقض مذهب أبي حنيفة إخراجه اللباس منه، ولا جواب له عنه، وخفي عن القوم سببُ الآية، وأن النبي ﷺ حلف ألا يشرب عسلا. وكان ذلك سبب الكفارة؛ وقيل له: لم تُحَرّم.

490

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT . المعالية (١) المعالية (١) المعالية (١) المعالية (١) المعالية (١) المعالية (١) المعالية (١)

وقولهم: إن معنى النهي تحريم الحلال فكان كالمال في البيع لا يصح؛ بل التحريم معنى يركّب على لفظ اليمين، فإذا لم يوجد اللفظ لم يوجد المعنى بخلاف الملك؛ فإنه لم يركب على لفظ البيع، بل هو في معنى لفظه، وقد استوعبنا القولَ في كتاب تخليص التلخيص، والإنصاف في مسائل الخلاف.

المسألة الرابعة: إذا حرم الزوجة فقد اختلف العلما<sup>ي</sup> في ذلك على خسة عشر قولاً:

وجمعناها في كتب المسائل، وأوضحناها بما مقصودُه أن نقول: يجمعها ثلاثة مقامات:

المقام الأول: في جميع الأقوال:

الأول: أنها يميُّ تكفر ؛ قاله أبو بكر الصديق، وعائشة، والأوزاعي.

الثاني: قال ابن مسعود: تجب فيه كفارة، وليست بيمين، وبه قال ابنُ عباس في إحدى روايتيه، والشافعي في أحد قَوْليه.

الثالث: أنها طلقة رجعية؛ قاله عُمر بن الخطاب، والزهري، وعبدالعزيز بن أبي سلمة الماجشون.

الرابع: أنها ظهار ؛ قاله عثمانُ، وأحمد بن حنبل.

الخامس: أنها طلقة بائنة؛ قاله حماد بن سلمة، ورواه ابن خويز منداد عن مالك. السادس: أنها ثلاث تطليقات؛ قالـه عليّ بـن أبي طـالـب، وزَيْـد بـن ثـابـت، وأبو هريرة، ومالك.

السابع: قال أبو حنيفة: إنْ نَوَى الطلاق أو الظِّهَارَ كان ما نَوَى، وإلا كانت يميناً وكان الرجل مولياً من امرأته.

الثامن: أنه لا تنفعه نِيَّةُ الظهار ، وإنما يكون طلاقاً ؛ قاله ابنُ القاسم .

his file was downloaded from QuranicThought.com

التاسع: قال يحيى بن عمر : يكون طلاقاً ، فإن ارتجعها لم يجز له وَطْوُّها حتى يكفّر كفارةَ الظهار .

OR.QUR سورة التحريم الآية (١)

العاشر : هي ثلاث قبل وبعد ، لكنه ينوي في التي لم يدخل بها في الواحدة ؛ قاله مالك ، وابن القاسم .

الحادي عشر : ثلاث، ولا يَنْوي بحال، ولا في محلّ؛ قاله عبدالملك في المبسوط. الثاني عشر : هي في التي لم يدخل بها واحدة، وفي التي دخل بها ثلاث؛ قاله أبو مصعب، ومحمد بن عبدالحكم.

الثالث عشر : أنه إن نَوَى الظهار ، وهو أن ينوي أنها محرمة كتحريم أمّه كان ظِهَاراً ، وإن نَوَى تحريمَ عَيْنِها عليه بغير طلاق تحريماً مُطْلقاً وجبت كفارةُ يمين ، وإن لم يَنُو شيئاً فعليه كفارةُ يمين ، قاله الشافعي .

الرابع عشر : أنه إن لم يَنْوِ شيئاً لم يكن شيء .

الخامس عشر : أنه لا شيء عليه فيها ؛ قاله مسروق بن ربيعة من أهل المدينة. ورأيتُ بعد ذلك لسعيد بن جُبير أن عليه عِنْق رقبة، وإن لم يجعلها ظهاراً . ولست أعلم له وجهاً ، ولا يتعدد في المقالات عندي .

المقام الثاني: في التوجيه:

197

أما من قال: إنها يمين فقال: سمّاها الله<sup>(٤)</sup> يميناً في قوله تعالى: **﴿ يا أَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ** تُحَرِّمُ ما أَحَلَّ اللهُ لَكَ...﴾ إلى قوله تعالى: **﴿قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ** أَيْمَانِكُمْ﴾ [التحريم: ٢]؛ فسمّاها اللهُ يميناً؛ وهذا باطل، فإنَّ النبيّ يَبَلِينَهُ حلف على شرب العسل، وهذه يمين كما قدمنا.

وأما من قال: تجب فيها كفارة وليست بيمين فبناه على أمرين: أحدهما : أنه ظن أنَّ الله أوجب الكفارةَ فيها ولم تكن يميناً ؛ وقد بينا فساد ذلك.

٤) في جـ: فقد سماها الله.

سورة التحريم الآية (١) (١) THE PRINCE GHAZI TRUST (١) المعلم المعالي (١) FOR QURANIC THOUGHT

الثاني: أن معنى اليمين عنده التحريم، فوقعت الكفارة على المعنى، ونحن لا نقول به. وقد بينا فسادَ ذلك فيما تقدم وفي مسائل الخلاف.

وأما من قال: إنه طَلْقةٌ رجعية، فبناه على أصْلٍ من أصول الفقه؛ وهو حَمْلُ اللفظ على أقلِّ وجوهه، والرجعية محرَّمة الوطء؛ فيحمَّل عليه اللفظ، وهذا يلزم مالكاً لقوله: إنَّ الرجعيَّةَ محرّمة الوطء. وكذلك وَجْهُ مَنْ قال: إنه ثلاث، فحمله على أكبر معناه؛ وهو الطلاق الثلاث. وقد بينا ذلك في أصول الفقه ومسائل الخلاف.

وأما مَنْ قال: إنه ظِهَار فبناه على أَصْلَين:

أحدهما : أنه أقل درجات التحريم ؛ فإنه تحريم لا يرفع النكاح.

وأما مَنْ قال: إنه طلقة بائنة فعوَّل على أنَّ الطلاقَ الرجعي لا يحرّم المطلقة، وأنَّ الطلاق البائن يحرِّمُها، لأنه لو قال لها: أنتِ طالقٌ لا رجعةَ لي عليك نفذ وسقطت الرجعة، وحرمت؛ فكذلك إذا قال لها: أنتِ حرام عليّ فإنه يكون طلاقاً بائناً معنويًّا، وكأنه ألزم نَفْسَه معنى ما تقدم ذِكْرُه من إنفاذ الطلاق وإسقاط الرجعة. ونحن لا نسلم أنه ينفذ قوله: أنتِ طالق لا رجعة لي عليك؛ فإنّ الرجعة حكم الله، ولا يجوز إسقاطُه إلا بما أسقطه الله من العوض المقترن به، أو الثلاث القاضية عليه والغاية له.

وأما قول مَنْ قال \_ وهو أبو حنيفة \_ إنها تكون عارِية عن النية يميناً فقد تقدّم بطلانُه.

وأما نَفْيُ الظهارِ فيه فينبغي على أنّ الظهارَ حكم شرعي يختص بمعنى، فاختص بلفـظٍ، وهذا إنما يلزم لمن يرى مراعاةَ الألفاظ؛ ونحن إنما نعتبر المعاني خاصة، إلا أن يكون اللفظ تعتُداً.

وأما قول يحيى بن عمر فإنه احتاط بأن جعله طلاقاً؛ فلما ارتجعها احتاط بأنْ ألزمه الكفَّارة. وهذا لا يصح؛ لأنه جَمع بين المتضادين، فإنه لا يجتمع ظِهَارٌ وطلاق في معنى لفظٍ واحد، فلا وَجْهَ للاحتياط فيما لا يصحُّ اجتماعُه في الدليل.

وأما مَنْ قال: إنه ينوي في التي لم يدخل بها فلأن الواحدة تُبينها وتحرِّمها شرعاً إجماعاً. المعط المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المعلم المحرم الآية (١) THE PRINCE GHAZI TRUST المحرم الآية (١)

وكذلك قال من لم يحكم باعتبار نيته: إنَّ الواحدةَ تكفي قبل الدخول في التحريم بالإجماع، فيكفي أخْذاً بالأقل المتفق عليه؛ فإن الطلاق الرجعي مختلفٌ في اقتضائه التحريم في العدة.

وأما مَنْ قال: إنها ثلاث فيها فلأنه أخذَ بالحكم الأعظم؛ فإنه لو صرَّح بالثلاث لنفذت في التي لم يدخل بها نفوذَها في التي دخل بها. ومن الواجب أن يكونَ المعنى مثله وهو التحريم.

وأما القولُ الثالث عشر فيرجع إلى إيجاب الكفَّارة في التحريم، وقدتقدم فسادُه.

وأما مَنْ قال: لا شيء فيها فعُمْدتهم أنه كذَبَ في تحريم ما أحلّ الله، واقتحم ما نهى الله عنه بقوله تعالى: ﴿لا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ ما أَحَلَّ اللهُ لكم﴾ [المائدة: ٨٧]، وإنما يكونُ التحريمُ في الشرع مرتَّباً على أسبابه؛ فأما إرسالُه من غير سببٍ فذلك غير جائز.

والصحيح أنها طلقةٌ واحدة؛ لأنه لو ذكر الطلاقَ لكان أقله وهو الواحدة، إلا أنْ يعدِّدَه، كذلك إذا ذكر التحريم يكون أقلّه، إلا أن يُقَيِّده بالأكثَر؛ مثل أن يقول: أنتِ عليَّ حرام إلا بعد زَوْج، فهذا نصٌّ على المراد. وقد أحكمنا الأسئلة والأجوبة في مسائل الخلاف والتفريع.

المقام الثالث: في تصويرها:

۲.

وأخَّرناه في الأحكام القرآنية لما يجب من تقديم معنى الآية، واستقدمناه في مسائل الخلاف والتفريع؛ ليقَعَ الكلامُ على كلِّ صورة منها. وعدد صورها عشرة:

> الأولى : قوله : حرام . الثانية : قوله : عليّ حرام . الثالثة : أنتِ حرام . الرابعة : أنتِ عليّ حرام . الخامسة : الحلال عليّ حرام . السادسة : ما أنقلب إليه حرام .

799

فأما الأولى، والثانية، والتاسعة فلا شيء عليه فيها؛ لأنه لفظٌ مطْلَقٌ لا ذِكْرَ للزوجة فيه، ولو قال: ما أَنْقَلِبُ إليه حرام فهو ما يلزمُه في قوله: الحلال عليّ حرام – أنه يدخل فيه الزوجة، إلا أن يحاشِيَها. ولا يلزمه شيء في غيرها من المحلّلات، كما تقدم بيانه.

واختلف علماؤنا في وجه المحاشاة، فقال أكثَرُ أصحابنا : إنْ حاشاها بقلبه حرجت. وقال أشهب : لا يُحاشِيها إلا بلفظه، كما دخلت في لفظه. والصحيحُ جوازُ المحاشاة بالقلب بناء على أنّ العموم يختصُّ بالنية.

وأما إضافةُ التحريم إلى جزء من أجزائها فشأنُـه شأنه فيما إذا أضاف الطلاقَ إلى جزء من أجزائها، وهي مسألةُ خلافٍ كبيرة.

قال مالك والشافعي: يطلق في جميعها. وقال أبو حنيفة: يلزمه الطلاق في ذكر [ الرأس ونحوه، ولا يلزمُه الطلاقُ في ذِكْرِ ] <sup>(٥)</sup> اليد ونحوها؛ وذلك في كتب المسائل الخلافية والتفريعية.

المسألة الخامسة: إذا حرم الأمّة لم يلزمه تحرم:

وقد قال الشافعي في أحد قوليه: تلزمه الكفارة، وساعده سواه، فإن تعلّقوا بالآية فلا حجّةَ فيها، وإن تعلقوا بأنّ الظهار عندنا يصحُّ فيها فلا يلزم ذلك؛ لأنا بينا أنّ الظهارَ حكمٌ مختص لا يلحق به غيره. وقد قال علماؤنا: إنما صحَّ ظهاره في الأمّة لأنها من النساء، وقد بينا ذلك في سورة المجادلة، وأوضحنا أيضاً أنَّ الأمّة من المحللات، فلا يلحقها التحريمُ كالطعام واللباس، وما لهم من شبهة قد تقصَّينا عنها في مسائل الإنصاف.

(٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

#### الآية الثانية

THE التحريم الآية (٦)

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قُوا أَنْفُسَكُمْ وَأَهْلِيكُمْ نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ عَلَيْهَا مَلاَئِكَةٌ غِلاَظٌ شِدَادٌ لاَ يَعْصُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ [الآية: ٦].

فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ قُوا ﴾:

قال علماء التفسير : معناه اصرفوا ، وتحقيقها اجعلوا بينكم <sup>(٦)</sup> وبينها وِقَاية . ومثله قولُ النبي عُلِيَّهِ : « اتقوا النار ولو بشِقَّ تَمْرة ، فإن لم تَجِدوا فبكلمةٍ طَيِّبَة » <sup>(٧)</sup> . **المسألة الثانية : في تأويلها :** 

وفيه ثلاثة أقوال: الأول: أنّ معناه <sup>(٨)</sup> قُوا أنفسكم، وأهليكم فلْيَقُوا أنفسهم. الثاني: قُوا أنفسكم ومُروا أهليكم بالذِّكْرِ والدعاء. الثالث: قُوا أنفسكم بفعالكم وأهليكم بوصيتكم إياهم؛ قاله عليّ بن أبي طالب، وهو الصحيح، والفقْه الذي يُعطيه العَطْف الذي يقتضي التشريكَ بين المعطـوف والمعطوف عليه في معنى الفعل، كقوله:

 عَلَفْتُها تِبْناً وماءً بَاردا \*

وكقوله:

ورأيت زوجَـكِ في الوَغَــى متقلِّــداً سَيْفـــاً ورُمْحـــا فعلى الرجل أن يُصلح نَفْسَه بالطاعة، ويصلح أهلَه إصلاح الراعي للرعية؛ ففي

- (٦) في جـ : وتحقيقه اجعلوا بينكم.
   (٧) في جـ : فإن لم تجدها فبكلمة طيبة.
  - (٨) في جــ: أن معناها.

سورة التحريم الآية (٦) ...... FOR OUR ANIC THOUGHT

صحيح الحديث أن النبيَّ ﷺ قال: «كَلَّكُم راعٍ ، وكَلَّكُم مسؤول عن رعيته ، فالإمامُ الذي على الناس راعٍ وهو مسؤول عنهم ، والرجل راعٍ على أهل بيته وهو مسؤول عنهم » <sup>(1)</sup> . وعن هذا عُبَّر الحسن في هذه الآية بقوله : يأْمُرُهم ويَنْهاهم .

وقد روى عمرو بن شُعيب، عن أبيه، عن جده، عن النبي عَلَيْكُم : «مرُوا أبناءكم بالصلاة لسَبْع، واضربوهم عليها لعَشْر، وفرِّقُوا بينهم في المضاجع »؛ خرّجه جماعة.

وهذا لفظُ أبي داود، وخرج أيضاً عن سَمُرة عن أبيه، عن جده، قال: قال رسولُ الله ﷺ : « مرُوا الصبيَّ بالصلاة إذا بلغ سبع سنين، فإذا بلغ عشر سنين فاضربوه عليها » <sup>(١٠)</sup>.

وكذلك يخبِرُ أهْلَه بوقت الصلاة، ووجوب الصيام، ووجوب الفِطْر إذا وجب، مستنداً في ذلك إلى رؤية الهلال.

وقد روى مسلم أنَّ النبيُّ عَطَّلْتُهُ كان إذا أوتر يقول: قُومي فأَوْتِرِي يا عائشة.

ورُوِيَ أَن النبيَّ عَيَّظِيَّهِ قال: « رحم الله امرَأَ قام من الليل يصلّي فأيقظ أهله، فإن لم تقم رَشَّ وجْهَها بالماء . رحم الله امرأةً قامت من الليل تصلّي وأيقظت زوجها ، فإن لم يقم رَشَّتْ على وجهه من الماء » <sup>(١١)</sup> .

ومنه قوله عليه السلام: « أيقظوا صواحب الحُجَر ».

ويدخل هذا في عموم قوله تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقْوَى ﴾ [المائدة: ٢]. وقد تقدم.

المسألة الثالثة:

وكما يؤدِّبُ ولدَه في مصلحتهم فكذلك يؤدِّبُ أهلَه فيما يصلحُه ويصلحُهم أدباً خفيفاً على طريق التعزير .

وليس يدخل ذلك في شرطها المحدث الذي يكتبه المتصدرون ويقولون: ولا

- (٩) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (١٠) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
  - (١١) في جـ : على وجهه الماء .

يضربها في نَفْسها، فإن فعل فأمْرُها بيدها؛ فيظن المتصدرون من الْمُفْتِين أنه إذا أراد أدَبَهَا كان أمْرُها بيدها، وليس كذلك، إنما يجبُ لها الخيار إذا كان ضربها ابتـداء، أو على غير سبب موجب لذلك، وهو الضرر.

THE PRINCE GHAZI TRUST ورة التحريم الآية (٩)

فأما ما يصلح الزوج ويصلح المرأة فليس ذلك ضرراً ، وقد تكلمنا على حَدّ الضرر في كتب الأصول، وبينا حدَّه الذي يخرج عن الحدود والآداب، فلينظر هنالك. والتقريب فيه الآن أن يقال: إنه الألم الذي لا نَفْعَ معه يوازيه أو يُرْبي عليه. **المسألة الرابعة:** 

من وقاية الرجل أهله إقامة الرجل حَدّه على عبده وأُمَتِه. وقد بينا ذلك في سورة النساء وغيرها.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارِ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ ومَأْواهُمْ جَهَنَّمُ وَبَئْسَ الْمَصِيرُ﴾ [ الآية: ٩ ].

وقد تقدمت في سورة براءة.

\* \* \*



سورة الملك فيها آية واحدة

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ وَإِلَيْهِ النُّشُورُ ﴾: [ الآية: ١٥ ].

> وقد تقدم ذِكْرُ السفر وأقسام المشْي في الأرض في سورة المائدة. وكذلك بَيَّنا قوله تعالى: ﴿**وَكُلُوا مِنْ رِزْقِهِ**﴾ في عدةٍ مواضِعَ.

> > \* \* \*



سورة القلم فيها ثلاث آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ نْ وَالْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ [ الآية : ١ ] .

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

رَوى الوليدُ بن مسلم، عن أنس بن مالك، عن سُمَيّ مولى أبي بكر، عن أبي صالح، عن ابي هُريرة، قال: سمعْتُ رسولَ الله يَتَلَيَّهُ يقول: أوّل ما خلق الله القلم، ثم خلق النَّون، وهي الدَّوَاة، وذلك قوله: **﴿نَ. والقلم ﴾؛** ثم قال: اكتب. قال: وما أكتب؟ قال: ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة مِنْ عمل، أو أجَل ، أو رِزْق، أو أَثَرَ ب فجرى القلمُ بما هو كائن إلى يوم القيامة ، [ ثم ختم على القلم فلم ينطق، ولا ينطق إلى يوم القيامة]<sup>(1)</sup>، ثم خلق العَقْل فقال الجبّار: ما خلقت خَلْقاً أعجب إليّ منك، وعزّتي وجلالي لأكملنك فيمن أحببت، ولأنقصنك فيمن أبغضت، ثم قال رسول الله يُتَلِيَّةُ : أَكمَلُ الناس عقلاً أَطْوَعُهم لله وأعمَلُهم بطاعته.

المسألة الثانية: خلق الله القلم الأول:

فكتب ما يكون في الذكر ، ووضعه عنده فَوْقَ عرشه ، ثم خلق القلم الثاني ليعلم به مَنْ في الأرض على ما يأتي بيانه في سورة : **﴿اقرأ باسم ربَّكَ الذي خلق﴾** إن شاء الله تعالى .

ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

#### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَدَّرا لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ ﴾ [ الآية : ٩ ] .

فيها مسألتان:

سورة القلم الآية (٩)

المسألة الأولى:

ذكر المفسرون فيها نحو عشرة أقوال، كلّها دعاوى على اللغة والمعنى، أَمْثَلُها قولهم: وَدُّوا لو تكذب فيكذبون. وَدُّوا لو تكفر فيكفرون.

وقال أهل اللغة: الإدهان هو التلبيس، معناه: وَدُّوا لو تلبس إليهم في عملهم وعقدهم فيميلون إليك.

وحقيقةُ الإدهان إظهارُ المقاربة مع الاعتقاد للعداوة؛ فإن كانت المقارَبة باللين<sup>(٢)</sup> فهي مُداهنة، وإن كانت مع سلامة الدين فهي مُداراة أي مُدَافعة.

وقد ثبت في الصحيح عن عائشة أنه استأذن على النبي ﷺ رجلٌ فقال: « ائذنوا له، بئس أخُو العشيرة هو، أو ابن العشيرة »؛ فلما دخل أَلاَنَ له الكلام، فقلت له: يا رسول الله؛ قلْتَ ما قلت، ثم ألَنْتَ له في القول! فقال لي: « يا عائشةُ؛ إِنَّ شَرَّ الناس منزلةً مَنْ تركه أو وَدَعه الناس اتقاء فُحْشِهِ » <sup>(٣)</sup>.

وقد ثبت أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « مَثَل الْمُدَاهِنِ في حدود الله والقائم عليها كمثل قَوْمِ استهموا في سفينة، فأصاب بعضُهم أعلاها، وأصاب بعضُهم أسفلها، فأراد الذين في أسفلها أن يستَقُوا الماء على الذين في أعلاها فمنعوهم، فأرادوا أنْ يَسْتَقُوا الماءَ في أسفل السفينة، فإن منعوهم نجوا، وإنْ تركوهم هلكوا جميعاً»<sup>(٤)</sup>.

وقد قال الله تعالى: **﴿ أَفَبِهٰذَا الْحَدِيثِ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ**﴾ [ الواقعة: ٨١ ]. قال المفسرون: يعني مكذّبون، وحقيقتُه ما قدمناه؛ أي أفبهذا الحديث أنتم مقاربون في

- (٢) في د: فإن كانت المقارنة بالدين.
  - (٣) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
  - (٤) سبق تخريجه . راجع الفهرس .

( ١٦ ) THE PRINCE GHAZI TRUST العلم الآية ( ١٦ ) FOR QURANIC THOUGHT

الظاهر مع إضمار الخلاف في الباطن، يقولون: الله، الله. ثم يقولون: مُطِرنا بنجم كذا، ونَوء كذا، ولا يُنزِّل المطرَ إلا اللهُ سبحانه غير مرتبط بنجم ولا مقترن بِنَوْءٍ. وقد بيناه في موضعه <sup>(٥)</sup>.

**المسألة الثانية: قال الله سبحانه: ﴿لَوْ تُدْهِنُ فَيُدْهِنُونَ﴾: ف**ساقه على العطف، ولو جاء به جواب التمني <sup>(٦)</sup> لقال فيُدْهِنُوا، وإنما أراد أنهم تمنَّوا لو فعلت فيفعلون مِثْلَ فعلك عطفاً، لا جزاء عليه، ولا مكافأة له، وإنما هو تمثيل وتنظير.

#### الآية الثالثة:

قوله تعالى : ﴿ سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ ﴾ [ الآية : ١٦ ]. فيها مسألتان :

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ سَنَسِمُهُ عَلَى الْخُرْطُومِ ﴾:

ذكر فيه أهلُ التفسير قولين:

أحدهما : أنها سِمَةٌ سوداء تكون على أنْفِه يوم القيامة يميَّز بها بين الناس. وهذا كقوله : ﴿ يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيمَاهُمْ﴾ [ الرحمن : ٤١ ].

وقيل: يُضرب بالنار على أَنْفه يوم القيامة، يعني وَسْماً يكون علامة [ عليه ]<sup>(<sup>v)</sup></sup>. وقد قال تعالى: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضٌ وُجُوهٌ وَتَسْوَدٌ وُجُوهٌ ﴾ [ آل عمران: ١٠٦ ]؛ فهذه علامةٌ ظاهرة. وقال: ﴿ وَنَحْشُرُ المجرمين يومئذ زُرْقاً. يتخافَتُون بينهم إنْ لَبِنْتُمْ إلاّ عَشْراً ﴾ [ طه: ١٠٢ ، ١٠٣ ]؛ وهذه علامة أخرى ظاهرة، فأفادت هذه الآية علامةً ثالثة وهي الوَسْم على الخرطوم من جملة الوَجه. المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ سَنَسِمُهُ ﴾:

كان الوَسْمُ في الوجه لذوي المعصية قديماً عند الناس حتى إنه رُوي \_ كما تقدّم \_

- (٥) في جـــ : وقد بينا موضعه .
- (٦) في أ، جـ : ولو جاء به جواب النهي.
- (٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.

مونية القلم الآية (١٦) من مونية المنتي وي المعرفي العربي المعرفي العربي العربي العربي العربي العربي العربي الع For our nic thought (١٦) مورة القلم الآية (١٦)

أنَّ اليهودَ لما أهملوا رَجْمَ الزاني اعتاضُوا عنه بالضرب وتَحْميم الوجه، وهذا وَضْعٌ باطل.

ومن الوَسْمِ الصحيح في الوَجْه ما رأى العلماء من تسويد وَجْه شاهد الزَّور علامةً على قُبْح المعصية، وتشديداً لمن يتعاطاها لغيره ممَّنْ يرجى تجنَّبه بما يرجى من عقوبة شاهد الزَّور وشهرته. وقد كان عزيزاً بقول الحق، وقد صار مَهيناً بالمعصية؛ وأعظمُ الإهانة إهانةُ الوجه، وكذلك كانت الاستهانة به في طاعة الله سبباً لحياة الأبد، والتحريم له على النار؛ فإنَّ الله قد حرم على النار أنْ تأكل من ابن آدم أثر السجود، حسبا ثبت في الصحيح.

\*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\* \*\*

\* \* \*



سورة المعارج فبها ثلاث آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُوُويهِ ﴾ [ الآية: ١٣ ].

فيها مسألتان:

# المسألة الأولى: الفصِيلةُ في اللغة عندهم أقرَبُ من القبيلة:

وأصلُ الفصيلة القطعةُ من اللحم. والذي عندي أنّ الفصيلةَ من فصل، أي قطع، أي مفصولة كالأكيلة من أكل، والأخيذة من أخذ؛ وكلَّ شيء فصلته من شيء فهو فصيلة؛ فهذا حقيقة فيه يشهدُ له الاشتقاق. وأدنى الفصيلة الأبوان، فإن الله تعالى يقول: ﴿ خُلِقَ مِنْ ماء دَافق يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ والتَّرَائِبِ ﴾ [ الطارق: ٦، ٧]. وقال: ﴿ وَاللهُ أُخْرَجَكُمٌ مِنْ بُطُون أُمَّهَاتِكُم لا تَعْلَمُونَ شَيْئاً ﴾ [ النحل: ١٧]. وقال: ﴿ وَاللهُ أُخْرَجَكُمٌ مِنْ بُطُون أُمَّهَاتِكُم لا تَعْلَمُونَ شَيْئاً ﴾ [ النحل: أمن أنس رحه الله، قال أشهب: سألت مالكاً عن قول الله تعالى: ﴿ وَقَصِيلَتِهِ التِ ابن أنس رحه الله، قال أشهب: سألت مالكاً عن قول الله تعالى: ﴿ وَقَصِيلَتِهِ التِ تُوُومِهِ ﴾ قال: هي أُمَّه، فعبَّرَ عـن هـذه الحقيقة، ثم صرَّح بـالأصل، فقـال ابن عبدالحكم: هي عشيرته، والعشيرةُ وإن كانت كلها فصيلة فإنَّ الفصيلةَ الدانية هي عبدالحكم: هي عشيرته، والعشيرةُ وإن كانت كلها فصيلة فإنَّ الفصيلة الدانية هي عبدالحكم: هي أيضاً المراد في هذه الآية؛ لأنه قال: ﴿ يَوَدَ الْمُجْرِم لو يَفْتَذِي مِنْ

المسألة الثانية:

سورة المعارج الآيتان (٢٢ و٢٣)

إذا حبس على فصيلته أو أوْصَى لها فمن راعى العموم حمله <sup>(١)</sup> على العشيرة، ومَن ادَّعى الخصوصَ حمله على الأم، والأولى أكثر في النطق.

#### الآية الثانية

قول متعالى : ﴿ إِلاَّ الْمُصَلِّينَ . الَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلاَتِهِمْ دَائِمُونَ ﴾ [الآيتان : ٢٣، ٢٢].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قال ابنُ عباس: هي الصلوات الخمس. وقال ابنُ مسعود والليث: هي المواقيت. وقال ابن جُرَيج: هي النوافل. وقد تقدم ذِكْرُ المحافظة على الصلوات الخمس. فأما قولُ ابْن جُريج إنه النفل فهو قولٌ حسَن؛ فإنه لا فَرْضَ لمن لا نفل له. وقد روى الترمذي وغيره أنه تكمل صلاةُ الفريضة للعبد من تطوَّعه. وقد روي في الصحيح أنه لم يكن النبي عَيَيَيَة على شيء من النوافل أشد معاهدة منه على ركعتي الفجر. وقد روى الترمذي وغيره في الصحيح أنه قال عَيَيَيَةٍ : « مَنْ صَلّى كل يوم ثِنْتي عشرة ركعة في اليوم والليلة بنى الله له بيتاً في الجنة » <sup>(٢)</sup>.

المسألة الثانية:

قال عُقْبَة بن عامر : في قوله : ﴿ **الذينَ هُمْ على صلاتِهم دائمونَ ﴾ – ق**ال : هم الذين إذا صَلَّوْا لا يلتفتون يميناً ولا شمالاً ولا خَلْف، وينظر إلى قوله : ﴿ **الَّذِينَ هُمْ** 

- في أ، جـ: فمن رآه على العموم حمله.
  - (٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.



عن صَلاَتِهم سَاهُونَ ﴾ [ الماعون: ٥ ] ؛ فإن الملتفت سَاهٍ عن صلاته. وفي الصحيح أن أبا بكر الصديق كان لا يلتفت في صلاته، فكان عليها دائماً ولها مراعياً ؛ والآية عامةً في المحافظة عليها، وعلى مواقيتها، على فرضها ونفلها. وأما قوله: ﴿**وَالَّذِينَ فِي أَمْوَالِهِمْ حَقٍ مَعْلُومٌ ﴾** [الآية: ٢٤] ـ وهي الآية الثالثة ـ فقد تقدم بيانُه في مواضع كثيرة.

\* \* \*



# سورة نوح فيها ثلاث آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِلهِ وَقَاراً ﴾ [الآية : ١٣].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ لاَ تَرْجُونَ لِلهِ وَقَاراً ﴾:

يعني لا تَخْشَوْنَ للهِ عِقَاباً . وعَبَّر عن العقاب بِالوَقَار ؛ لأنَّ مَنْ عظَّمه فقد عرفه، وعن الخشية بالرجاء ، لأنها نظيرته .

# المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَقَد خَلَقَكُمْ أَطُوَاراً ﴾:

يعني في الطول والقِصَر، والسواد والبياض، والعلم والجهل، والإيمان والكفر، والطاعة والمعصية، وكلَّ صفة ونعت تكون لهم، وكذلك تدبيره في النشأة من تراب إلى نُطْفَة إلى عَلَقة، إلى مُضْغة، إلى لحم ودم، وخَلْق سَوِيّ.

وتحقيق القول فيه: مالكم لا تُوَمِّلون تَوْقيركم لأمر الله ولطفه ونعمته. أدخلها القاضي أبو إسحاق في الأحكام.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿وَقَالَ نُوحٌ رَبٍّ لا تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴾ [ الآية: ٢٦ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

317

لما قال لنوح عليه السلام: ﴿ أَنَّه لَنْ يُوَمِّنَ مِنْ قَوْمِكَ إِلاَّ مَنْ قد آمَنَ﴾ [ هود: ٣٦ ]. حين استنفد ما في أصلاب الرجال وما في أرحام النساء من المؤمنين، دَعَا عليهم نوح بقوله: ﴿ رَبِّ لاَ تَذَرْ عَلَى الْأَرْضِ مِنَ الْكَافِرِينَ دَيَّاراً ﴾ فأجاب الله دعوته، وأغرق أُمَّته. وهذا كقول النبي يَتَالِيهُ: « اللهم منَزِّل الكتاب، سريع الحساب، هازم الأحزاب، اهْزِمْهم وزَلْزِلهم ».

THE PRINCE GHAZI TRUST ورة نوح الآية (٢٦) FOR QURANIC THOUGHT

المسألة الثانية: دعا نوح على الكافرين أجعين:

0 65319

ودعا النبيُّ ﷺ على مَنْ تحزَّبَ على المؤمنين، وأَلَّبَ عليهم، وكان هـذا أصلا في الدعاء على الكفار في الجملة، فأما كافِرٌ معين لم تُعْلَم خاتمتُه فلا يُدْعَى عليه؛ لأن مآله عندنا مجهول، وربما كان عند الله معلوم الخاتمة للسعادة؛ وإنما خصَّ النبيُّ ﷺ الدعاء على عُتْبة وشَيْبة وأصحابه لعلمه بمآلهم، وما كشف له من الغطاء عن حالهم. والله أعلم.

المسألة الثالثة:

إن قيل: لم جعل نوح دعوتَه على قومه سبباً لتوقُّفه عن طلب الشفاعة للخَلْق ِ من الله في الآخرة.

قلنا : قال الناس : في ذلك وجهان :

أحدهما : أن تلك الدعوة نشأت عن غَضَبٍ وقَسوة؛ والشفاعة تكون عن رضاً ورِقَّة، فخاف أن يعاتَب بها، فيقال: دعوت على الكفار بالأمس وتشفع لهم اليوم.

الثاني: أنه دعا غضباً بغير نَصِّ ولا إذن صريح في ذلك؛ فخاف الدرك فيه يــوم القيامة، كما قال موسى: إنّي قتلت نفساً لم أُومَرْ بقَتْلها. وبهذا أقول والله أعلم، وتمامه قد ثبت في القسم الثاني. 212

## الآية الثالثة

GHAZI TRUST

سورة نوح الآية (٢٨) ....

قوله تعالى: ﴿رَبِّ اغْفِرْ لي وَلِوَالِدَيَّ وَلِمَنْ دَخَلَ بَيْتِي مُوْمِناً وَلِلْمُوْمِنِينَ وَلاَ تَزِدِ الظَّالِمِينَ إلاَّ تَبَاراً ﴾ [ الآية: ٢٨ ].

قال المفسرون: معناه مسجدي؛ فجعل دخولَ المسجد سبباً للدعاء بالمغفرة، وقد قال النبيُّ ﷺ : « إنّ الملائكةَ تصلّي على أحدكم ما دام في مُصَلاّه الذي صلى فيه ما لم يحْدِث، تقول: اللهم اغفر له، اللهم ارحمه »، حسبا ثبت في صحيح الرواية. وفَضْلُ المساجد كثير، قد أثبتناه في صحيح الحديث وشرحه.



سورة الجن فيها آيتان

E GHAZI TRUST

FOR OUR'ĂNIC THOUGHT

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآناً عَجَباً...﴾ إلى: ﴿ هَرَباً﴾ [ الآيات: ١ ـ ١٢ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: في حقيقة الجنّ :

وقد بيناها في كتب الأصول، وأوضحنا أنهم أَحَدُ خَلْقِ الأرض<sup>(١)</sup>، أُنْزِلَ أبوهم إبليس إليها، كما أنزل أبونا آدم، هذا مرضيّ عنه، وهذا مسَخوطٌ عليه.

وقد روى عكْرمة ، عن ابن عباس أنَّ الجانّ مسخ الجن ، كما مُسخت القردةُ من بني إسرائيل.

وقال شيخنا أبو الحسن في كتاب المختزن: إنَّ إبليس كان من الملائكة، ولم يكن من الجن. ولستُ أرضاه، وقد بينا ذلك في كتب الأصول.

## المسألة الثانية:

روى سَعِيد بن جُبَير ، عن ابن عباس ، قال : ما قرأ رسولُ الله ﷺ على الجن ولا رآهم. انطلق رسولُ الله ﷺ في طائفةٍ من أصحابه عامدين إلى سُوق عُكاظ ، وقد حِيل بين الشياطين وبين خبَر السماء ، [ وأرسلت عليهم الشُّهب ] <sup>(٢)</sup> ، فقالوا : ما حَالَ

- (١) في أ، جــ: أنهم أحد خلقي الأرض.
  - (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الجن الآيات ( 1 مروح بر مروى معادي مروى م For QURANIC THOUGHT

بيننا وبين خبَر السماء إلاّ حَدَث، فاضرِبُوا مشارِقَ الأرض ومغاربها، تتبعون ما هذا الخبر الذي حـال بينكـم وبين خَبَـرِ السماء<sup>(٣)</sup>؛ فضربـوا مشـارقَ الأرض ومغـاربها، فانصرف أولئك النَّفَرُ الذين توجَّهوا نحو تِهَامة إلى رسول الله عُيَ<mark>اليَّ</mark>م، وهو بنَخْلَة عامداً إلى سوق عُكَاظ، وهو يصلّي بأصحابه صلاةَ الفجر، فلما سمعوا القرآن استمعوا له، فقالوا: هذا والله الذي حال بيننا وبين خَبَر السماء.

قال: فهناك رجَعُوا إلى قومهم، وقالوا: يا قومنا؛ ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْآنا عَجَباً. يَهْدِي إلى الرَّشْدِ فآمنًا بهِ ولَنْ نُشْرِك برَبِّنا أَحَداً﴾ [الجن: ٢،١]، فأنزل الله تعالى على نبيّه: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اَسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْحِنِّ﴾، وإنما أوحي إليه قول الجن.

قال ابنُ عباس: قول الجن لقومهم: ﴿ لَمَّا قَامَ عَبْدُ الله يَدْعُوه كَادُوا يَكُونُونَ عَلَيه لِبَداً﴾ [الجن: ١٩] قال: لما رأوه وأصحابه يصلّونَ بصلاته، ويسجدون بسجوده قال: فتعجبوا من طواعية أصحابه له، قالوا لقومهم: ﴿ لَمَّا قام عَبْدُ اللهِ يدْعُوهُ كادوا يكونُونَ عليه لِبَداً ﴾ . صَحّ ذلك عن النبي ﷺ ولَفْظُه للترمذي .

ولَفْظُ البخاري: قال سعيد بن جُبير، عن ابن عباس، قال: انطلق رسولُ الله ﷺ في طائفةٍ من أصحابه عامدين إلى سوق عكاظ، وقد حِيلَ بين الشياطين وبين خُبَر السماء، وأرسلت عليهم الشَّهب، [ فرجعت الشياطينُ، فقالوا: ما لكم؟ فقالوا: حِيل بيننا وبين خَبَرِ السماء، وأرسلت علينا الشَّهب]<sup>(٤)</sup>. قالوا: ما حَالَ بينكم وبين خَبَر السماء إلاّ حدَث، فانطلقوا يضربون مشارِقَ الأرض ومغاربها ينظرون ما هذا الأمْرُ الذي حال بينهم وبين خَبَر السماء. قال: فانطلق الذين توجَّهُوا نحو تِهَامة إلى رسول الله يُنْتَقُد بنَخْلة، وهو عامِدٌ إلى سوق عكاظ، وهو يصلّي بأصحابه صلاة الفجر. فلما سمِعُوا القرآن سمِعُوا له، فقالوا: هذا الذي حال بيننا وبين خَبَر السماء ، فهنالك رجعوا إلى قومهم، فقالوا: يا قومنا **﴿ إنّا سمِعْنا قرآنا عجبا. يَهْدِي إلى الرَّشْدِ** 

- (٣) في جـ: بينهم وبين خبر السماء.
- د) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

فآمنا به ولن نُشْرِكَ بربنا أحدا ﴾ وأنزل الله على نبيه: ﴿ قُلْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ من الجنِّ ﴾. وإنما أوحي إليه قول الجن.

سورة الجن الآيات (١ - ١٢)

وفي الصحيح، عن علقمة، قال: قلت لابن مسعود: هل صحب النبيَّ يَوْلِيَهُ ليلة الجنّ منكم أحدٌ؟ قال: ما صَحِبَه منا أحدٌ؛ ولكن افتقدناه ذات ليلة وهو بمكة، فقلنا: اغْتِيل، استُطِير،ما فعل به؟ فبتنا بشرِّ ليلة بات بها قومٌ، حتى إذا أصبحنا ـ أو كان في وَجْه الصَّبْح ـ إذا نحن به من قِبَل حِرَاء. قال: فذكروا له الذي كانوا فيه، قال: فقال: أتاني دَاعِي الجن، فأتيتُهم فقرأت عليهم [ القرآن ] <sup>(ه)</sup>، فانطلق فأرانا آثارَهم وآثارَ نيرانهم.

وابنُ مسعود أعرفُ بالأمر من ابن عباس؛ لأنه شاهدَه، وابن عباس سَمِعَه؛ وليس الخَبَرُ كالْمعَاينة.

#### المسألة الثالثة:

317

قال الشَّعبيُّ في روايته: وسألوه الزادَ، وكانوا من جنَّ الجزيرة، فقال: كلُّ عَظْم يُذْكر اسْمُ الله عليه يَقَعُ في أيديكم أوفر ما كان لحماً، وكل بعرة أو رَوْثة علَفًّ لدوابكم. فقال رسول الله ﷺ : « فلا تستنجوا به؛ فإنه زادُ إخوانكم من الجن ».

وقد أنكر جماعةً من كَفرة الأطباء والفلاسفة الجنّ، وقالوا : إنهم بسائط، ولا يصحّ طعامُهم؛ اجتراءً على الله وافتراءً [ عليه ]<sup>(٦)</sup> وقد مهدنا الرد عليهم في كتب الأصول، وبينّا جوازَ وجودِهم عَقْلاً لعموم القدرة الإلهية، وأوضحنا وجوبَ وجودِهم شرْعاً بالخبر المتواتر من القرآن والسنَّةِ، وأن الله خلق لهم من تيسر التصور في الهيئات ما خلق لنا من تيسر التصور في الحركات؛ فنحن إلى أي جهة شِئْنا ذهبنا، وهم في أي صورة شاؤوا تيسَرَتْ لهم، ووُجدوا عليها، ولا نراهم في هيئاتهم، إنما يتصورون في خلق الحيوانات.

وقولهم: إنهم بسائطُ، فليس في المخلوقات بسيط، بل الكل مركب مـزدوج، إنما

- ۵) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

الواحدُ الله سبحانه؛ وغَيْرُه مركَّب ليس بواحد كيفها تصرّف حاله؛ وليس يمتنع أنْ يراهم النبيُّ عَلَيْهِمْ في صُورهم، كما يرى الملائكة؛ وأكثر ما يتصوّرون لنا في صُوَر الحيات؛ ففي الحديث الصحيح، عن مالك وغيره، عن أبي السائب مولى هشام بن زهرة \_ أنه دخل على أبي سعيد الخُدْري في بيته؛ قال: فوجدتهُ يصلَّى، فجلست أنتظرُه حتى تقضى صلاته، فسمعت تحريكاً في عَرَاجين في ناحية البيت، فالتفتَّ فإذا حية، فوثبت لأقتلها، فأشار إلى أن أجلس، فجلست، فلما انصرف أشار إلى بيت في الدار، فقال: أترى هذا البيت؟ فقلت: نعم. فقال: كان فيه فتي منا حديث عهد بعِرْس. قال: فخرجنا مع رسول الله عَيَّاتِكُم إلى الخَنْدَق، فكان ذلك الفتى يستأذِنُ رسولَ الله عَيْلِيم بأنصاف النهار، فيرجع إلى أهله، فاستأذنه يوما، فقال له رسولُ الله صَلِيْهِ : « خُذْ عليكُ سلاحَكَ؛ فإني أخشى عليك قُرَيْظة. فأخذ الرجلُ سلاحَه، ثم رجع، فإذا امرأته بين البابَيْن قائمة، فأهْوَى إليها بالرمح ليطعنَها به، وأصابته غيْرة، فقالت له: كُفٌّ عليك رُمْحَك، وادخل البيت حتى تنظر ما الذي أخرجني، فدخل، فإذا حيَّةٌ عظيمة منطوية على الفراش، فأهْوَى إليها بالرمح؛ فانتظمهاً، ثم خرج به فرَكَزه في الدار ، فاضطربت عليه فما نَدْري أيَّهما كان أسرع موتا : الحية أم الفتي . قال : فجئنا إلى النبي ﷺ فذكَرْنا له ذلك، وقلنا: ادعُ الله يُحْيِيه لنا. فقال: استغفروا لصاحبكم. ثم قال: إن بالمدينة جنًّا قد أسلموا، فإذا رأيتُم منهم شيئاً فآذِنُوه ثلاثاً، فإنْ بَدَا لكم بعد ذلك فاقتلوه، فإنما هو شيطان.

318

وفي الصحيح أنه ﷺ قال: « إن لهذه البيوت عَوَامِر ، فإذا رأيتم منها شيئاً فحرِّجوا عليها ثلاثاً ، فإن ذهب وإلاّ فاقتلوه ، فإنه كافر » .

أو قال: اذهبوا فادفنوا صاحبكم.

سورة الجن الآيات (١ - ١٢)

ومن حديث ابن عجلان، عن أبي السائب، عـن أبي سعيد: أن رسول الله ﷺ قال: « إن بالمدينة نفَراً من الجن أسلموا، فمن رأى شيئاً من هذه العوامر فليؤْذِنه ثلاثاً، فإنْ بدا له بَعْدُ فليقتله، فإنه شيطان».

وقد روى ابنُ أبي ليلى أنّ رسول الله ﷺ سُئل عن الحيات التي تكونُ في البيوت، فقال: « إذا رأيتم منهن شيئاً بعد ذلك فقولوا : نشدتكم العهد الذي أخذ عليكم [ نُوح، نشدتكم العهد الذي أُخَذ عليكم] <sup>(v)</sup> سليمان ألاّ تؤذونا ؛ فإن رأيتم منهن شيئاً بعد ذلك فاقتلوهن » .

PRINCE GHAZI TRL سورة آلجن الآيات (١ - ١٢)

### المسألة الرابعة:

.... ۳۱۸

قال مالك في رواية أبن وَهْب عنه في التقدم إلى الحيات يقول: يا عبدالله؛ إن كُنْتَ تؤمِنُ بالله ورسوله وكنت مسلماً فلا تؤذنا ولا تشعفنا، ولا تروّعنا، ولا تبدوَنَّ لنا، فإنك إنْ تَبْدُ بعد ثلاث قتلتك. قال ابن القاسم: قال مالك: يحرّج عليه ثلاث مرّات ألا يبدو لنا، ولا يخرج.

وقال أيضاً عنه: أحرج عليك الله ألا تبدو لنا .

قال القاضي: ثبت في الصحيح أنَّ النبي ﷺ كان مع أصحابه في غارٍ ، وهو يقرأ : والمُرْسَلاَت عُرْفا ، وإن فَاهُ لرَطْب بها ، حتى خرجت حيّة من غارٍ ، فبادرناها ، فدخلت [ جُحْراً ] <sup>(٨)</sup> ، فقال النبيُّ ﷺ : « وُقِيتْ شَرَّكم ، ووُقيتم شرها » ؛ ولم يأمرهم النبي ﷺ بإنذار ولا تحريج ؛ لأنها لم تكن من عَوَامِر البيوت .

وأمر في الصحيح وغيره بقَتل الحيات مطلقا من غير إنذار ولا تحريج، فدلَّ على أنَّ ذلك من الإنذار إنما هو لِمَنْ في الْحَضَر، لا لمن يكون في القَفْر، وقد ذهب قــومٌ إلى أن ذلك مخصوص بالمدينة؛ لقوله في الصحيح: إنّ بالمدينة جنّا أسلموا. وهذا لفظٌ مختصٌّ بها، فتختص بحكمها.

قلنا : هذا يدلّ على أنّ غيرها من البيوت مثلها ؛ لأنه لم يعلّل بحرمة المدينة ، فيكون ذلك الحكمُ مخصوصاً بها ، وإنما علل بالإسلام ، وذلك عامٌّ في غيرها ؛ ألا ترى قوله في الحديث مُخْبراً عن الجن الذين لقي ؛ فروى أنهم كانوا من جنّ الجزيرة ، وهذا بيّن يعضده قوله : ونهى عن عَوَامر البيوت ، وهذا عام .

- (٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة الجن الآيات ( ١ .

#### المسألة الخامسة:

اختلف الناسُ في إنذارهم والتحريج [ عليهم]<sup>(١)</sup> : هل يكون ثلاثة أقوال في ثلاثة أحوال، أم يكون ثلاثة أقوال في حالة واحدة؟ والقولُ محتمل لذلك، ولا يمكن حَمْلُه على العموم؛ لأنه إثباتٌ لمفرد في نكرة؛ وإنما يكون العمومُ في المفردات إذا اتّصَلَتْ بالنفي حسبا بيناه في أصول الفقه، وفيا سبق ها هنا .

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QURANIC THOUGHT

31

والصحيحُ أنه ثلاث مرات في حالة واحدة؛ لأنّا لو جعلناها ثلاث مرات في ثلاث حالات لكان ذلك استدراجاً لهنّ وتعريضاً لمضرَّتِهنَ؛ ولكن إذا ظهرت تُنْذَر كها تَقَدَّم؛ فإنْ فرَّتْ وإلا أُعِيد عليها القول فإنْ فَرَّتْ وإلا أعيد عليها الإنذار ـ ثلاثا، فإن فَرَّت وإلا أعيد لها الإنذار، فإنْ فرت وغابت وإلاّ قُتِلَتْ. المسألة السادسة:

قال مَنْ لم يفهم أو مَنْ لم يسلم: كيف ينذر بالقول ويحرّج بالعَهْد على البهائم والحشرات، وهي لا تعقل الأقوال، ولا تفهم المقاصِدَ والأغراض؟

قلنا: الحياتُ على قسمين: قسم حَيَّة على أصلها، فبيننا وبينها العداوةُ الأصلية في معاضدة إبليس على آدم، وإلى هذا وقعت الإشارةُ بقول النبي عَيَّلِيَّهُ: « ما سالمناهنَ منذ حارَبْنَاهنَ». فهذا القسم يُقْتَل ابتداءَ من غير إنذار ولا إمهال؛ وعلامتُه البَتْر والطَّفَى؛ لقوله عَيَّلِيَّهُ: « اقتلوا الأبتر وذا الطفيتين »؛ فإن كانت على غير هذه الهيئة احتمل أن تكون حيةً أصلية، واحتمل أن تكون جنّياً تصور بصورتها، فلا يصحُّ الإقدام بالقتل على المحتمل؛ لئلا يصادف منهياً عنه حسبا يروى للعروس بالمدينة حين قَتل الحية، فلم يعلم أيها كان أسرع مَوْتاً هو أم الحية.

ويكشف هذا الخفاءَ الإنذارُ، فإن صرم كان علامةً على أنه ليس بمؤمن، أو أنه من جملة الحيات الأصليات، إذ لم يؤذَن للجنّ في التصور على البتر والطُّفَى، ولو تصورت في هذا كتصورها في غيره لما كان لتخصيص النبي ﷺ بالإطلاق بالقتل في

(٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.

ذين والإنذار في سواهما معنى. وإنما تعلق البليد والمُرْتاب بعدم فهمهنّ، فيقال: إيه انظر إلى التقسيم، إن كنت تريدُ التعليم لا يخلو أن تكون حيةً جنّية أو أصلية، فإن كانت جنّية فهي أفهَم منك، وإن كانت أصلية فصاحبُ الشرع أذِنَ في الخطاب، ولو كان لمن لا يفهم لكان أمْرا بالتلاعب. ولا يجوزُ ذلك على الأنبياء. فإن شك في النبوة، أو في خَلْق الجن، أو في صفةٍ من هذه الصفات فلينظر في المقسط والمتوسط والمشكلين يعاين الشفاء من هذا الإشكال إن شاء الله تعالى.

THE سورة الجن الآية (١٨)

فإن قيل: إنما يحتاجُ الإنذارُ للتفرقة بين الجان والحيوان، فإن كفَّ فهو جنّ مؤمن، وإلا كان كافراً أو حيواناً.

قلنا : أما الحيوانُ فقد جُعلت له علامة . وأما غيره فقد خُصّ بالإنذار ؛ والحيوانُ يفهم بالإنذار كما يَفْهم بالزجر ؛ ولهذا تؤدَّبُ البهيمة . والله أعلم .

## الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾ [ الآية: ١٨ ]. فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى:

34.

الأرضُ كلَّها لله ملكا وخلقا، كما قال الله سبحانه وتعالى: ﴿ إِنَّ **الأَرْضَ لَلَهِ** يُورِثُها مَنْ يشاءُ مِنْ عِبَادِه ﴾ [ الأعراف: ١٢٨ ]. والمساجدُ لله رفعة وتشريفا، كما قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسَاجدَ لِلهِ فَلاَ تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾، والكعبةُ بيت الله تخصيصاً وتعظياً، كما قال تعالى: ﴿ أَنْ طَهِّرًا بَيْتِي لِلطَّائِفِينَ وَالْعاكِفِينَ ﴾ [ البقرة: المرحار المعالي الموالي الموالي الموالي الموالي الموالي الموالي الموالي الله الموالي الموالي الموالي الموالي مسجداً، [ كما قال يُوَالي : ﴿ وَالقائمين ﴾ [ الحج: ٢٦ ]؛ فجعل الله تعالى الأرضَ كلَّها مسجداً، [ كما قال يُوَالي : ﴿ وَالقائمين ﴾ [ الحج: ٢٦ ]؛ فجعل الله تعالى الأرض كلَّها مواضع ثلاثة بصفة المسجدية، وهي: المسجد الأقصى وهو مسجد إيلياء، ومسجد النبيّ مواضع ثلاثة بصفة المسجدية، وهي المسجد الأقصى وهو مسجد إيلياء، ومسجد النبيّ

(١٠) سبق تخريجه. راجع الفهرس. وما بين المعقوفتين ساقط من أ، ج..

سورة الجن الآبة (١٨)

عَقِيلَهُ في قول على اختلاف في أيها أفضل، حسبًا بيناه في مسائل الخلاف. فقد ثبت عن النبي عَلَيْتُهُ أنه قال: « صلاةٌ في مسجدي هذا خَيْرٌ من أَلْفِ صلاةٍ فيا سِــواهُ إلاَّ المسجد الحرام».

177

واختلف في هذا الاستثناء؛ هل هو على تفضيل المفضّل أو احتماله؟ فمنهم من قال: إنه مفضّل بتفضيل المسجد الحرام على مسجد المدينة. ومنهم مَنْ قال: إنه محتمل، وهو الصحيح، لأن كلّ تأويل تضمن فيه مقداراً يجوز تقديرُه على خلافه؛ على أنه قد رُوي من طريق لا بأسَ بها أنَّ النبي عَظِّيْتَهِ قال: «صلاةٌ في مسجدي هذا خَيْرٌ من أَلْفِ صلاةٍ فيا سواه إلا المسجد الحرام؛ فإن صلاةً فيه خَيْرٌ من مائةٍ صلاة في مسجدي »، ولو صح هذا لكان نصًاً.

### المسألة الثانية:

المساجدُ وإن كانت لله ملكا وتشريفاً فإنها قد نُسبت إلى غيره تعريفاً، فيقال: مسجد فلان.

وفي صحيح الحديث أنَّ النبيَّ عَلَيْتُهُ سابق بين الخيل التي أضمرت من الحَيْفَاء؛ وأَمَدُها ثَنِيَّة الوداع، وسابَقَ بين الخيل التي لم تضمر من الثنية إلى مسجد بني زريق؛ وتكون هذه الإضافة بحكم المحلية، كأنها في قِبْلتهم، وقد تكون بتحبيسهم، فإن الأرض لله ملكا، ثم يخص بها مَنْ يشاء، فيردها إليه، ويعيّنها لعبادته، فينفذ ذلك بحكمه، ولا خلاف بين الأمة في تحبيس المساجد والقناطر والمقابر وإن اختلفوا في تحبيس غَيْرِ ذلك.

#### المسألة الثالثة:

إذا تعيَّنَت لله أصلا، وعينت له عَقْدا، فصارت عتيقة عن التملك، مشتركة بين الخليقة في العبادة فإنه يجوز اتخاذُ الأبواب لها، ووَضْع الأغْلاق عليها من باب الصيانةِ لها؛ فهذه الكعبة بأبوابها، وكذلك أدركنا المساجد الكريمة.

وفي البخاري مدرجاً، وفي كتاب أبي داود مُسندا: كانت الكلابُ تُقْبِل وتدْبر، وتَبُولُ في المسجد، فلا يرشّون ذلك؛ وهذا لأنه لم يكن للمسجد حينئذ باب، ثم اتَّخِذ له الباب بعد ذلك، ولم يكن تَرْك الباب له شرعاً، وإنما كان من تقصير النفقةِ واختصار الحالة.

GHAZI TRUST

THE PRIN OF OF THE PRIN TOR: OF THE PRIN

المسألة الرابعة:

\*\*\*

مع أنَّ المساجد لله لا يذكر فيها غَيْرُ الله، فإنه تجوز القسمة للأموال فيها، ويجوز وَضْعُ الصدقاتِ فيها على رَسْم الاشتراك بين المساكين، فكلَّ من جاء أكل، ويجوز حَبْس الغريم فيها، وربْطُ الأسير، والنوم فيها، وسُكْنى المريض فيها، وفتح الباب للجار، وإنشاد الشعر فيها إذا عري عن الباطل، ولا نبالي أن يكون غزَلاً. وقد بينا ذلك في موضعه.

المسألة الخامسة: قوله: ﴿ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللهِ أَحَداً ﴾

هذا توبيخ للمشركين في دَعُواهم مع الله غيره في المسجد الحرام، وهو لله اصطفاه لهم، واختصّهم به، ووضعه مسكناً لهم.

وأحياه بعد المهات على يَدِ أبيهم، وعَمَره من الخراب بسلَفِهم، وحين بلغت الحالةُ إليهم كفروا هذه النعمة، وأشركوا بالله غيره، فنَبَّة اللهُ رسولَه عليهم، وأوعز على لسانه إليهم به، وأمرهم بإقامة الحق فيه، وإخلاص الدعوة لله بمعالمه.

\* \* \*



سورة المزمل فيها تسع آيات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR'ÀNIC THOUGHT

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمَزَّمِّلُ. قُم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ [ الآيتان ١ و٢ ].

فيها مع التي تليها ست مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ ﴾:

هو الملتفّ، بإضافة الفعل إلى الفاعل، وكل شيء لُفِّف في شيء فقد زُمّل به؛ ومنه قيل للِفَافَةِ الراوية والقِرْبة زِمال.

وفي الحديث في قَتْلى أحُد : زَمَّلوهم بثيابهم ودِمائهمَ؛ أي لَفِّفوهم، يقال: تزمل يتزمل؛ فإذا أدغمت التاء قلت : ازَمَّل ــ بتشديدين .

واختُلف في تأويله؛ فمنهم مَنْ حمله على حقيقته، قيل له: يا من تلفّفَ في ثيابه أوْ في قطيفته قُمْ؛ قاله إبراهيم وقتادة. ومنهم من حمله على المجاز كأنه قيل له: يا من تزمّل بالنبوة.

روى عِكْرِمة أنه قال: معناه يا من تَزَمَّل، أي زملت هذا الأمر فقم به.

[ فأما العدولُ عن الحقيقة إلى المجاز فلا يحتاج إليه لا سيا وفيه خلافُ الظاهر ؛ وإذا تعاضدت الحقيقةُ والظاهر لم يجز العدولُ عنه. وأما قول عِكْرِمة: إنك زملت هذا الأمر فقم به ] <sup>(۱)</sup> ؛ وإنما يسوغُ هذا التفسير لو كانت المي مفتوحة مشددة بصيغة المفعول الذي لم يُسَمَّ فاعله، وأما وهو بلفظ الفاعل فهو باطل.

(1) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.

وأما قول مَنْ قال: إنه زمـل بالقرآن فهو صحيح في المجاز، لكنه كما قدمنا لا يُحتاج إليه، ويشهد لمعناه حديثٌ يُوْثَر لم يصح، وهو قوله: إنَّ الله قد زادكم صلاةً إلى صلاتكم هذه ـ وهي الوتر، فأَوْتِرُوا يا أَهل القرآن.

GHAZI TRUST

RII سورة المزمل الآيتان ( ۱ و۲ )

المسألة الثانية: في المعنى:

377

وهو الأول في القول – قوله: ﴿قُمْ﴾ هو فِعلٌ لا يتعدى، ولكنه على أصل الأفعال القاصرة في تعدّيه إلى الظروف، فأما ظرفُ الزمان فسائغ فيه، واردٌ كثيراً به، يقال: قام الليل، وصام النهار، فيصح ويفيد. وأما ظرف المكان فلا يصل إليه إلا بواسطة، لا تقول: قمتُ الدار حتى تقول وسط الدار وخارج الدار. وقد قيل قُمْ ها هنا بمعنى صَلٍّ؛ عبَّر به عنه، واستُعير له عُرْفاً فيه بكثرة الاستعمال.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ اللَّيْلَ ﴾ :

فخصّه بالذكر . واختلف في وَجْه تخصيصه؛ فمنهم من قال: خَصَّه بالذكر لأنه أشقّ. وسيأتي بيانه . وقيل: خصه بالذكر لأنه كان فَرْضاً .

في صحيح مسلم وغيره، عن عائشة \_ واللفظ لمسلم: قال سعد بن هشام بن عامر: فانطلقت إلى عائشة. فقلت: يا أُمَّ المؤمنين؛ أنبئيني عن خُلُق النبيّ عُظِيَّةٍ. قالت: [ ألسْتَ تقرأُ القرآن؟ قلتُ: بلى. قالت:]<sup>(٢)</sup> فإنّ خُلُقَ النبيّ عُظِيَّةٍ كان القرآن. قال: فهممتُ أنْ أقومَ ولا أسأل أحداً عن شيء حتى أموت.

ثم قلت: أنْبئيني عن قيام رسول الله مُتَلِيَّةٍ. فقالت: ألسْتَ تقرأ: يا أَيُّها المزمّل! قلت: بلى. قالت: فإنَّ الله افترض قيامَ الليل في أول هذه السورة، فقام النبي مُتَلَيَّة وأصحابه حَوْلاً، وأمسك الله خاتمتها اثني عشر شهراً في السماء، حتى أنزل الله في آخر هذه السورة التخفيف، فصار قيام الليل تطوَّعاً بعد فريضته... وذكر الحديث. الم**سألة الرابعة:** 

إن الله سبحانه خلق المكانَ والزمان سعة للإنسان ومجالاً للعمل، كما تقدم في قوله:

ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

سورة المزمل الآيتان ( ١ و٢ ) .....

370

وهو أيضاً خلفة لمن نام عن قيام الليل، لقوله عليه السلام: «مَنْ فاته حِزِبُه من الليل فصلاًه ما بين صلاةِ الصبح إلى صلاة الظهر فكأنه لم يَفُتْه وهو مغْمور بحال المعاش».

قال الإمام: كنّا بتَغْر الإسكندرية مُرابِطين أياماً، وكان في أصحابنا رجل حدّاد، وكان يُصَلّي معنا الصبح، ويذكر الله إلى طلوع الشمس، ثم يحضر حلقة الذكر، ثم يقوم إلى حِرْفَته، حتى إذا سمع النداءَ بالظهر رمى بالمِرْزَبَّة في أثناء العمل وتركه، وأقبل على الطهارة، وجاء المسجد فصلّى وأقام في صلاةٍ أو ذكر حتى يصلّي العَصْر، ثم ينصرف إلى منزله في معاشه، حتى إذا غابت الشمسُ جاء فصلّى المغرب، ثم عاد إلى فِطْرِهِ، ثم يأتي المسجد فيركع أو يسمع ما يُقَال من العلم، حتى إذا صلى العشاء الآخرة انصرف إلى منزله.

وهو محل للقائلة ، وهي نومُ النهار الْمُعِين على قيام الليل في الصلاة أو العلم.

فإذا زالت الشمسُ حانت صلاةُ الظهر ، فإذا صار ظلَّ كل شيء مثله حانت صلاةُ العصر ، فإذا غربت الشمس زال النهارُ بوظائفه ونوافله.

- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
  - (٤) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

ثم يدخل الليل فتكون صلاة المغرب، وكان ما بعدها وقتاً للتطوع، يقال إنه المراد بقوله: ﴿ **تَتَجَافَى جُنُوبُهُم عن المضاجع ﴾** [ السجدة: ١٦ ]؛ وإنه المراد أيضاً بقوله: ﴿ إِن**َّ ناشِئَةَ الليلِ هِيَ أَشَدٌ وَطْأَ وأَقُوَمُ قِيلاً ﴾** [ المزمل: ٦ ].

المسورة المزمل الآيتان ( ۱ و۲ )

ثم يغيب الشفقُ فتدخل العشاءُ الآخرة، ويمتد وقْتُها إلى نصف الليل أو ثلثه، وهو محلَّ النوم إذا صَلّى العشاء الآخرة إلى نصف الليل، فإذا انتصف الليلُ فهو وقْتٌ لقيام الليل.

في الحديث الصحيح: « ينزل ربَّنا جلَّ وعلا كلَّ ليلة إلى سماء الدنيا إذا ذهب شَطْرُ الليل. فيقول: من يَدْعُوني فأستجيب له! مَنْ يسألني فأعطيه! مَنْ يستغفرني فأغفر له! حتى إذا ذهب ثلثُ الليل فهو أيضاً وقتٌ للقيام، لقوله: إذا بقي ثلث الليل ينزل ربَّنا إلى سماء الدنيا...» الحديث.

وفي الحديث أيضاً - خرجه مسلم: «إذا ذهب ثلثُ الليل الأول ينزل ربَّنا إلى السماء الدنيا، فيقول: مَنْ يدعوني فأستجيبَ له؟ مَنْ يسألني فأعطيه؟ مَنْ يستغفرني فأغفر له؟» وعلى هذا الترتيب جاء قوله تعالى: **﴿قُم اللَّيْل إِلاَّ قَلِيلاً. نِصْفَهُ أَوِ** انْقُصْ مِنْهُ قَلِيلاً ﴾ [ المزمل: ٢، ٣ ]؛ هو إذا بقي ثلث الليل. **﴿ أو زِدْ عليه ﴾:** هو إذا ذهب ثلث الليل الأول، وبهذا الترتيب انتظم الحديثُ والقرآن؛ فإنها ينظران من مِشْكاةٍ واحدة، حتى إذا بقي سدس الليل كان محلاً للنوم؛ ففي الحديث الصحيح: أنّ النبيَّ عَنَيْ الليل، ويقوم ثُلثه، وينام سُدسه، ثم يطلع الفجر فتعود الحالةُ الأولى هكذا أبداً، ذلك تقديرُ العزيز العليم، وتدبير العلي الفجر فتعود الحالةُ الأولى هكذا أبداً، ذلك تقديرُ العزيز العليم، وتدبير العلي الفجر.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾:

377

استثنى من الليل كلَّه ﴿ **قليلاً ﴾** وهذا استثنا<sup>ي</sup>ا على وَجْه كلام فيه، وهو إحالة التكليف على مجهول يُدْرَك عِلْمُه بالاجتهاد ؛ إذ لو قال : إلا ثلثه، أو ربعه، أو سدسه، لكان بياناً نصَّاً، فلها قال : ﴿ **إلاَّ قَلِيلاً ﴾،** وكان مجملاً لا يُدْرَكُ إلا بالاجتهاد دَلّ ذلك على أن القياس أصل من أصول الشريعة، ورُكن من أركان أدلة التكليف. سورة المزمل الآيتان ( ١ و٢ ) مستقد المعلم THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة السادسة: وهي من الآية الثانية: قوله: ﴿ نِصْفَهُ ﴾ :

ذكر علماء الأصول أنّ قوله: ﴿ فِصْفَهُ ﴾ دليل على استثناء الأكثر من الجملة، وإنما يُفيد استثناء شيء فبقي مثله، والمطلوبُ استثناء شيء من الجملة فبقي أقل منها تحت اللفظ المتناول للجميع، وهذا مبنيّ على أصْل، وهو أن قوله: ﴿ فِصْفَهُ ﴾ بدل من قوله: ﴿ اللَّيْلَ ﴾ ؛ كأن تقدير الكلام قم فِصْفَ الليل أو انْقُص منه أو زِدْ عليه يسيراً، ويعضده حديثُ ابن عباس في الصحيح: بِتّ عند خالتي ميمونة حتى إذا انتصف الليل أو قَبْلَه بقليل أو بعده بقليل، استيقظ رسولُ الله عَلَيْ أَنَّ مُقام إلى شَنّ مُعَلَّق، فتوضأ وضوءاً خفيفاً \_ ذكر أول الحديث وآخره.

وإن كان قوله: ﴿ **نِصْفَهُ**﴾ بدلاً من قوله: ﴿ **قَلِيلاً** ﴾ كان تقدير الكلام: قم الليل إلا نصفَه، أو أقل من نصفه، أو أكثر من نصفه، ويكون أيضاً استثناء الأكثر من متناول الجملة، وإذا احتمل الوجهين سقط الاحتجاجُ به، لا سيا والأولُ أظهر.

وفي الصحيح: أن النبيَّ ﷺ مرّ بحبل معلّق في المسجد، فسأل عنه، فقيل له: فلانة تصلِّي لا تنامُ الليل، فإذا أضعفت تعلقت به؛ فقال النبيّ ﷺ : « اكْلَفُوا من العمل ما تُطيقون، فإن الله لا يملّ حتى تَمَلّوا » <sup>(٥)</sup>.

وقد اندرجت الآيةُ الثالثة في هذه الأوجه، وهي قوله: ﴿أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَتِّلَ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً﴾ [ الآية: ٤ ]، قال أهلُ اللغة: معناه بَيِّن قُراءته؛ تقول العرب: ثَغْرَّ رَتِل ورَتَل – بفتح العين وكسرها – إذا كان مفلجاً لا فضض فيه.

قال مجاهد: معناه بعضه إثْر بعض. وقال سعيد بن جُبير: معناه فسره تفسيراً، يريد تفسير القراءة، حتى لا يسرع فيه فيمتزج بعضُه ببعض.

وقد روى الحسنُ أنَّ النبيّ ﷺ مَرّ برجل يقرأ آية ويبكي، فقال: ألم تسمعوا إلى قول الله تعالى: ﴿وَرَتِّلِ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾؛ هذا الترتيل.

وسمع رجلٌ عَلْقَمة يقرأُ قراءةً حسنة، فقال: رَتِّلِ الْقُرْآنَ، فِدَاكَ أَبِي وأمي. وقد روى أَنَس أَنَّ قراءةَ النبيّ ﷺ كان يمدُّ صوْته مدًّا. وقد تقدم تمامُ هذا.

(٥) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

الله المعالية المعالية المعالية المعالية المحالية المحالية المحالية (٦) والآية (٦)

## الآية الرابعة

قوله تعالى : ﴿ إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً ﴾ [ الآية : ٥ ] .

فيها قولان:

344

أحدهما : ثِقَلُه على النبي ﷺ حين كان يُلْقِيه الملَكُ إليه ، وقد سُئل كيف يأتيك الوَحْيُّ؟ فقال : « أحياناً يأتيني الملَك مثل صَلْصَلة الْجَرَس ، وهو أشدّه عليّ ، فَيُفْصِم عني ، وقد وعَيْتُ ما قال . وقد كان ينزل عليه الوحْيُ في اليوم الشديد البرد فيَتَفَصَّدُ جبينُه عرَقاً ».

الثاني: ثِقل العَمل به؛ قاله الحسن، وقَتَادة، وغيرهما.

والأول أولى؛ لأنه قد جاء : **﴿وما جَعَلَ عليكُم في الدِّينِ مِنْ حَرَج**﴾ [الحج: ٧٨]. وجاء عن النبيﷺ : « بعثت بالحنيفية السَّمْحَة ». وقد قيل : أراد ثقله في الميزان.

وقد رُوي أن النبيّ ﷺ كان ينزل عليه الوَحْي وهو على ناقته، فتُلْقِي بِجِرانها على الأرض، فلا يزال كذلك حتى يُسَرّى عنه وهذا يعضد ثقل الحقيقة.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ نَاشِئَةَ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُ وَطُأً وَأَقُوَمُ قِيلاً ﴾ [ الآية : ٦ ] . فيها ثلاث مسائل :

المسألة الأولى: ﴿ نَاشِئَةَ اللَّيْلَ ﴾ :

فاعلة من قولك: نشأ ينشأ، فهو ناشىء، ونشأتْ تَنْشأ فهي ناشئة، ومنه قوله تعالى: **﴿ أَوَ مَنْ يُنَشَّأُ فِي الحِلْيَةِ وهو فِي الخِصَامِ غَيْرُ مُبِينِ ﴾** [ الزخرف: ١٨ ]. وقال العلهاء بالأثَر: إذا نشأت بَحْرية، ثم تشاءَمت َفتِلْك عَيْن غُدَيْقة.

Contraction of the second s

المسألة الثانية: اختلف العلماء في تعيينها على أقوال:

جملتها قولان:

سورة المزمل الآية (٧)

أحدهما : أنها بين المغرب والعشاء ، منهم ابنُ عمر ، إشارة الى أنَّ لفظ نشأ يعطى الابتداء ، فهو بالأولية أحق ، ومنه قول الشاعر :

374

ولـولا أن يُقـالَ صَبَـا نُصَيـبٌ لقلـتُ بنفسِـي النَّشَـأُ الصَّغَـارُ الثاني: أنه الليل كله؛ قال ابنُ عباس: وهو الذي اختاره مالك بن أنس، وهو الذي يُعْطيه اللفظ، وتقتضيه اللغة.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ أَشَدُّ وَطْأً ﴾:

قرىء بفتح الواو وإسكان الطـاء؛ فممَّـنْ قـرأه كـذلـك نــافــع، وابــنُ كثير، والكوفيون. وقرىء بكسر الطاء ممدوداً، وممن قرأه كذلك أهلُ الشام وأبو عمرو.

فأما من قرأه بفتح الواو وإسكان الطاء فإنه أشار إلى ثقله على النفس لسكونها إلى الراحة في الليل وغلبة النوم فيه على المرء .

وأما مَنْ قرأه بكسر الفاء وفتح العين فإنه من الُمْوَاطأة وهي الموافقة؛ لأنه يتوافق فيه السمع \_ لعـدم الأصـوات \_ والبَصَـر \_ لعـدم المرئيـات، والقلـب \_ لفقـد الخطرات.

> قال مالك: أَقْوَم قيلاً : هـدوّاً من القلب وفراغاً له. والمعنيان فيه صحيحان، لأنه يثقل على العبد وأنه الموافق للقصد .

### الآية السادسة

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ لَكَ فِي النَّهَارِ سَبْحاً طَوِيلاً ﴾ [ الآية : ٧ ] . فيه أربع مسائل :

المسألة الأولى:

قال أهلُ اللغة : معناه اضطراباً ومعاشاً وتصرُّفاً ، سبح يسبح : إذا تصرف

THE PRINCE GHAZI TRUST والمراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع (٧) والمراجع المراجع ال

واضطرب، ومنه سباحة الماء، ومنه قوله: ﴿ كُلْ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ﴾ [الأنبياء: ٣٣]، يعني يَجْرُون. وقال: ﴿ والسابحاتِ سَبْحاً ﴾ [النازعات: ٣]؛ قيل: الملائكة تسبَح بين الساء والأرض، أي تَجْرِي. وقيل: هي السفن. وقيل: أرواح المؤمنين تخرج بسهولة.

وقال أبو العالية: معناه فـراغـاً طـويلاً؛ وسـاعـده عليـه غَيْـرُه. فـأمـا حقيقـة (س ب ح) فالتصرُّف والاضطراب؛ فأما الفراغُ فإنما يعني به تفرَّغه لأشغاله وحوائجه عن وظائف تترتّب عليه؛ فأحد التفسيرين لَفْظِيّ والآخر معنويّ. **المسألة الثانية:** 

قرىء سَبْخاً \_بالخاء المعجمة، ومعناه راحة، وقيل نوماً. والتسبيخ: النوم الشديد، يقال سبخ، أي نام \_ بالخاء المعجمة، وسبح \_ بالحاء المهملة: أي تصرف \_ كما

وفي الحديث أنه سمع عائشة تدعو على سارق ، فقال: « لا تُسبِّخي عنه بدعائك »، أي لا تخفِّفي عنه؛ فإن السارقَ أخذ مالها، وهي أخذت من عِرْضه، فإذا وقعت المقاصَّة كان تخفيفاً مِمَّا لها عليه من حقّ السرقة. ويعضده قوله تعالى في الأثر : مَنْ دعا عَلى مَنْ ظلمه فقد انتصر .

وهذه إشارة إلى أن الليل عِوَض النهار ، وكذلك النهار عوض الليل كما تقدم في قوله تعالى : **﴿ وَهُوَ الذي جعلَ الليلَ والنهارَ خِلْفَةً لِمَنْ أرادَ أَنْ يَذَّكَّرَ أو أراد** شُكُوراً ﴾ [ الفرقان : ٦٢ ].

المسألة الثالثة:

تقدم

34.

في هذه الآية تنبيه على نَوْمِ القائلة الذي يستريح به العَبْدُ من قيام الليل في الصلاة أو في العلم.

المسألة الرابعة: في حال النبيَّ عَظَّمَ في ذلك:

فقد كان يصلِّي إحدى عشرة ركعة ، ورُوِيَ ثلاث عشرة ركعة ، يُوتِرُ منها بخمس لا يجلسُ إلا في آخرها . سورة المزمل الآية ( A ) من من المعلم التي المحلم المحلم THE PRINCE GHAZI TRUST EOR QURANIC THOUGHT.....

وروي أنه كان يصلي بعد العشاء ركعتين، ويصلي من الليل تسعاً منها الوتر، وكان ينام أول الليل، ويُحْيِي آخره، وما ألفاه السَّحَر إلا عند أهله قائماً، وكان يُوتِر في آخر الليل حتى انتهى وتره إلى السَّحَر، وما قرأ القرآن كله قطّ في ليلة، ولا صلّى ليلة إلى الصبح، وكان إذا فاته قيامُ الليل مِنْ وَجَع أو غيره صلّى من النهار اثنتي عشرة ركعة، وكان يقول: الوِتْرُ ركعة من آخر الليل. ويقول: أَوْتِرُوا قبل أن تصبحوا. وقال: صلاةُ آخر الليل مشهودة، وذلك أفضل.

وهذا كله صحيح في الصحيح، وقد بينا في شرح الحديث الْجَمْعَ بين اختلافِ الروايات في عدد صلاته؛ فإنه كان يصلي إحْدَى عشرةَ ركعة، وهي كانت وظيفته الدائمة، وكان يفتتح صلاةَ الليل بركعتين خفيفتين، فهذه ثلاث عشرة ركعة.

وكان يصلّي إذا طلع الفَجْرُ ركعتين، ثم يخرج إلى صلاة الصبح، فهذا تأويل قول مَنْ روى أنه كان يصلّي خمس عشرة ركعة.

وقد روت عائشة في الصحيح أنَّ النبيَّ ﷺ كان يصلّي تسع ركعات فيها الوتر ، ولعل ذلك كان حين ضعف وأسنَّ وحطمه البأس، أو كان لألم، والله أعلم.

### الآية السابعة

قوله تعالى : ﴿ وَاذْكُر اسْمَ رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلاً ﴾ : [ الآية : ٨ ] . فيها مسألتان :

المسألة الأولى: في معنى التبتُّل:

وهو عند العرب التفرّد؛ قاله ابن عرفة. وقال غيره \_ وهو الأقوى: هو القَطع، يقال: بتل إذا قَطَع، وتبتّل إذا كان القَطع في نفسه، فلذلك قالوا: إن معنى الآية انفرد لله، وصدقة بَتْلَة، أي منقطعة من جميع المال.

وفي حديث سعْد : ردَّ رسولُ الله ﷺ على عثمان [ بن مظعون ] <sup>(١)</sup> التبتلَ ولو أَذِنَ له فيه لاختصينا ؛ يعني الانقطاع عن النساء .

(٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.

THE PRINCE GHAZI TRUST (المراجع المراجع ا

وفي الأثر : لا رَهْبانيَّة ولا تبتَّل في الإسلام، ومنه مريم العذراء البَتُول، أي التي انقطعت عن الرجال، وتسمى فاطمة بنت رسول الله يَتَالِيَّهُ البَتُول، لانقطاعها عن نساء زمانها في الفَضْل والدِّين [ والنسب ] <sup>(v)</sup> والحسب . وهذا قول أحدثته الشيعة، وإلا فقد اختلف الناسُ في التفضيل بينها وبين عائشة، وليست من المسائل المهمة، وكلتاهما من الدين والجلال في الغاية القُصْوى، وربَّك أعلمُ بمن هو أفضل وأعلى . وقد أشرنا إليه في كتاب المشكلين وشرح الصحيحين .

المسألة الثانية:

قد تقدم في سورة المائدة في تفسير قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تُحَرِّمُوا طَيِّبَاتِ ما أَحَلَّ اللهُ لَكُم ﴾ [ المائدة : ٨٧ ] حالُ الدين في الكراهية لمن تبتّل فيه ، وانقطع ، وسلك سبيلَ الرهبانية بما يُغْنِي عن إعادته ؛ وأما اليوم وقد مَرِجت عهودُ الناس ، وخفّت أماناتُهم ، واستولى الحرامُ على الْحُطام ، فالعزلةُ خير من الخلطة ، والعُزْبة أفضل من التأهل ، ولكن معنى الآية : انقطع عن الأوثان والأصنام ، وعن عبادة غير الله ؛ وكذلك قال مجاهد : معناه أَخْلَص له العبادة ، ولم يرد [ انقطع عن الناس والنساء – وهو اختيارُ البخاري – لأجل ما رُوي من نهي الني عَنَّيَا من عن الناس والنساء – وهو اختيارُ البخاري – لأجل ما رُوي من نهي الني عَنَّيَا من عن النهي ؛ إذ لا يتناقضان ، وإنما بعث النبي ليبيّن للناس ما نُزَّل إليهم ، فالتبتلُ المأمورُ به النهي ؛ إذ لا يتناقضان ، وإنما بعدادة ، كما قال : ﴿ وما أُمِرُوا إلاَّ لِيعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الله بإخلاص العبادة ، كما قال : ﴿ وما أُمِرُوا إلاَّ لِيعْبُدُوا الله مُخْلِصِينَ لَهُ الله بإخلاص العبادة ، كما قال : ﴿ وما أُمِرُوا إلاَّ لِيعْبُدُوا الله

والتبتل المنهي عنه هـو سلـوكُ مسلـك النصـارى في تَـرْك النكـاح والترهّـب في الصوامع؛ لكن عند فساد الزمان يكون خير مال المسلم غَنَمًا يتبع بها شعف الجبال ومواقع القَطْر يفرُّ بدينه من الفِتن.

- (٧) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.
- (٨) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.

meurawie Thought (٢٠) والآية (٢٠) المرامل الآية (٢٠) nourawie Thought

## الآية الثامنة

344

قوله تعالى : ﴿ وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرْهُمْ هَجْراً جَمِيلاً ﴾ [ الآية : ١٠ ]. فيها مسألتان :

المسألة الأولى: هذه الآية منسوخةٌ بآيةِ القتال:

وكلَّ منسوخ لا فائدة لمعرفة معناه، لا سيا في هذا الموضع إلا على القول بأنَّ المرَّ إذا غُلِب بالباطل كان له أن يفعل ما فعله النبيُّ عَقِّلَتْم مع الكفار حين غلبوه، وهي: **المسألة الثانية:** 

فأما الصبر على ما يقولون فمعلوم. وأما الْهَجْرُ الجميل فهو الذي لا فُحْشَ فيه. وقيل: هو السلام عليهم. وبالجملة فهو مجرد الإعراض.

#### الآية التاسعة

قوله تعالى: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِنْ ثُلُثَي اللَّيْلِ وَنِصْفَهُ وَتُلُثَهُ وَطَائِفَةٌ مِنَ الَّذِينَ مَعَكَ وَاللَّهُ يُقَدِّرُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ عَلِمَ أَنْ لَنْ تَحْصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَوُوا مَا تَيَسَرَ مِنَ الْقُرْآن عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مَرْضَى وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللَّهِ وَآخَرُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ فَاقْرَوُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَأَقْرِضُوا اللَّهِ قَرْضاً حَسَناً وَمَا تُقَدِّمُوا لِأَنْفُسِكُمْ مِنْ خَيْرٍ عِنْدَ اللَهِ هُوَ خَيْراً وَأَعْظَمَ أَجْراً وَاسْتَغْفِرُوا اللَهِ إِنَّ اللَهِ عَنُورَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ عِنْدَ اللَهِ هُوَ خَيْراً وَأَعْظَمَ أَجْراً وَاسْتَغْفِرُوا اللَّهِ إِنَّ

المسألة الأولى: قوله: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى . . . ﴾ الآية:

هذا تفسير لقوله: ﴿ قُم الليلَ إلاَّ قليلاً . نِصْفَه أو انْقُصْ منه قليلاً . أو زِدْ عليه﴾ [ المزمل: ٢ ، ٣ ، ٤ ] ، كما قدمنا .

**﴿وطائفةٌ مِنَ الذين معك؟:** روي أنها لما نزلت: **﴿يا أَيُّها المزمَّلُ قُم الليلَ إلاّ قليلاً** ﴾ قاموا حتى تورَّمَتْ أقدامُهم، فخفَّف الله عنهم. هذا قول عائشة، وابن عباس؛ لكن عائشة قالت: خفَّف الله عنهم بالصلوات الخمس. وقال ابنُ عباس: بآخر السورة، ونُبَيِّنُهُ إن شاء الله.

بر سورة المزمل الآية ( ٢٠)

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَاللهُ يقَدِّرُ اللَّيْلَ والنَّهَارَ ﴾:

يعني يقدِّره للعبادات، فإنَّ تقدير الخلقة لا يتعلقُ به حكم، وإنما يربطُ اللهُ به ما شاء من وظائف التكليف.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ عَلِمَ أَنْ لَنْ تُحْصُوه ﴾ :

يعني تُطيقوه.

3772

اعلموا وفَقَقكم الله أنَّ البارىء تعالى \_ وإنْ كان له أن يحكم في عباده بما شاء، ويكلفهم فوق الطَّوْق، فقد تفضّل بأن أخبر أنه لا يفعل. وما لا يُطاق يقسم قسمين: أحدهما : ألاّ يطاق جنْسُه؛ أي لا تتعلق به قدرة.

والثاني: أن القدرة لم تخلق له، وإن كان جنسه مقدوراً؛ كتكليف القائم القعود أو القاعد القيام، وهذا الضرْبُ قد يغلب إذا تكرر بقيام الليل منه، فإنه، وإنْ كان مما تتعلقُ به القُدْرة، فإنه يغلب بـالتكـرار والمشقّـة، كغلبـة خمسين صلاة لـو كـانـت مفروضة، كما أن الاثنين والعشرين ركعة الموظفة كل يوم من الفَرْض والسنَّة تغلب الخلق، فلا يفعلونها، وإنما يقومُ بها الفحول في الشريعة.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ فَتَابَ عَلَيْكُمْ ﴾:

أي رجع عليكم بالفراغ الذي كُنْتُم فيه من تكليفها لكم. وهذا يدلّ على أنَّ آخِر السورة هي التي نسختها، كما روت عائشة في الصحيح، وكما نقله المفسرون عنها.

المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿ فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ الْقُرْآنَ ﴾:

فيه قولان:

أحدهما : أنَّ المراد به نفس القراءة .

الثاني: أنَّ المراد به الصلاة، عَبَّر عنها بالقراءة، لأنها فيها، كما قال: ﴿وَقُرْآنَ

سورة المزمل الآية ( ٢٠ ﴾ 🛄 🛄 المنابعة التي المنابعة المزمل الآية ( ٢٠ ﴾ المنابعة المزمل الآية ( ٢٠

**الفَجْرِ إِنَّ قُرْآنَ الفَجْرِ كان مَشْهُوداً ﴾**. وهو الأصح؛ لأنه عن الصلاة أخبَرَ، وإليها رجع القول.

340

المسألة السادسة: قوله: ﴿ عَلِمَ أَنْ سَيَكُونُ مِنْكُمْ مَرْضَى، وَآخَرُونَ يَضْرِبُونَ فِي الأَرْضِ يَبْتَغُونَ مِنْ فَضْلِ اللهِ، وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ﴾ .

بيّن الله سبحانه عِلَّةَ التخفيف بأنَّ الخلْقَ منهم المريض، ومنهم المسافر في طلب الرزق، ومنهم الغازي، وهؤلاء يشقُّ عليهم القيام؛ فخفَّفَ الله عن الكل لأجل هؤلاء. وقد بينا حكمة الشريعة في أمثال هذا المقصد.

المسألة السابعة: قوله تعالى: ﴿ فَاقْرَؤُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾:

معناه صلّوا ما أمكن؛ ولم يفسره. ولهذا قال قوم: إن فَرْضَ قيام الليل بقي في ركعتين من هذه الآية؛ قاله البخاري، وغيره، وعقد باب « يَعْقِد الشيطان على قافية الرأس إذا لم يصلّ بالليل».

وذكر في حديث آخر: « يَعْقِد قافية رأْس أحدِكم ثلاثَ عُقَد يضرب مكان كل عُقْدة عليك ليل طويل فارقد. فإن استيقظ فذكر الله تعالى انحلّتْ عقدة، فإنْ توضأ انحلت عُقدة، فإنْ صَلّى انحلت عُقدة؛ فأصبح نشيطاً طيِّب النفس؛ وإلا أصبح خَبِيثَ النفس كَسْلاَن ».

وذكر حديث سَمُرة بن جُنْدَبُ، عن النبي صَلِّيْتُم في الرؤيا : قال: « أما الذي يُثْلَغُ رأسه بالحجَر ، فإنه الذي يأخذُ القرآن فيرفضه وينام عن الصلاة المكتوبة » .

وحديثُ عبدالله بن مسعود قال: « ذُكِر عند النبي عَلَيْكُم رجلٌ نام الليل الى الصباح؛ فقال: ذاك رجل بَالَ الشيطانُ في أذنه ».

وهذه كلّها أحاديث مقتضية حَمْلَ مُطْلَق الصلاة على المكتوبة، فيحمل المطلق على المقيّد، لاحتماله له، وتسقط الدعوى ممن عيّنه لقيام الليل.

وفي الصحيح ـ واللفظُ للبخاري: قال عبدالله بن عمر: قال لي رسولُ الله ﷺ : « يا عبد الله، لا تكن مِثْلَ فلان؛ كان يقوم الليل فترك قيام الليل». ولو كان فَرضاً ما أقرّه النبيّ ﷺ ، ولا أخبر بمثل هذا الخبر عنه، بل كان يذمّه غايةَ الذَّم. وفي الصحيح عن عبدالله بن عمر ، قال: كان الرجلُ في حياة النبي ﷺ إذا رأى رؤيا قصَّها على النبي عُلَيْكُم ، فتمنَّيت أن أرَى رؤيا فأقصتها على النبي عُلَيْكُم ، وكنت غلاماً عَزَباً شاباً ، وكنت أنامُ في المسجد على عَهْد رسول الله ﷺ ، فرأيتُ في النوم كأنَّ ملكين أخذاني ، فذهبا بي إلى النار ، فإذا هي مطوية كطيّ البئر ، وإذا لها قَرْنان ، وإذا فيها ناس قد عرفتهم ، فجعلت أقول : أعوذُ بالله من النار . قال : ولقينا ملك آخر ، فقال لي : لم تُرَعْ ؛ فقصصتها على حفْصَة ، فقصَّتها حفْصَة على رسول الله عَيَانَدٍ ، فقال : « نِعْم الرجل عبد الله ! لو كان يصلي من الليل . فكان بَعْدُ لا ينامُ من الليل إلا قليلاً » ، ولو كان تَرْكُ القيام معصية لما قال له الملك : لم تُرَعْ ، والله أعل.

مبورة المزمل الآية ( ٢٠ )

المسألة الثامنة:

347

تعلَّق كثير مـن الفقهـاء في تعيين القـراءة في الصلاة بهذه الآيـة ، وهـي قــولـه : ﴿ **فَاقْرَزَوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ ﴾ ؛** فقال قوم : هي آيةٌ . وقال قوم : هي ثلاثُ آيات ؛ لأنها أقل سورة ، وبه قال أبو حنيفة .

وقد بينا أن المرادَ بالقراءة ههنا الصلاة؛ وإنما يصح هذا التقدير، ويتصوَّرُ الخلافُ في قول النبي عُلَيْكُمْ للرجل الذي علمه النبي عُلَيْكُمْ الصلاة، وقال له: « ارجع فصَلً، فإنك لم تُصَلَّ». وقال له: « اقرأ فاتحةَ الكتاب، وما تيسَّر معك من القرآن». وقد تكلّمنا عليه في مسائل الخلاف بما فيه كفاية: لبابُه أنا لو قلنا: إن المرادَ به القراءة لكان النبيُّ عُلَيْكُمْ قد عَيَّن هذا المبهَم بقوله: « لا صلاةَ إلا بفاتحة الكتاب» – خرجه الشيخان. وكان النبي عُلَيْكُمْ يقرؤها في كل ركعة، فقد اعتضد القول والفعل.

جواب آخر : وذلك أنّ النبي ﷺ إنما قصد \_ والله أعلم \_ التخفيف عن الرجل، فقال له : اقرأ ما تيسَّر معك من القرآن » ؛ أي ما حفظت . وقد ظنّ القاضي أبو زيد الدبتوسي \_ فَحْل الحنفية الأهْدَر ومُناضِلُها الأقدر \_ أن قوله : فاقرؤوا ما تيسَّر منه مع زيادة الفاتحة عليه زيادة على النص، والزيادةُ على النصّ نسخ، ونسخُ القرآن لا يجوزُ إلا بقرآن مثله ، أو بخبرٍ متواتر على الوَجْهِ الذي تمهَّد في أصول الفقه . mer PRINCE GHAZI TRUST ... 🧏 👫 المعام الآية ( ٢٠ ) سورة المزمل الآية ( ٢٠ ) FOR QURANIC THOUGHT 🍵 تعديما الم

وأجاب علماؤنا بأن الزيادةَ على النص لا تكونُ نسخاً؛ وقد قررناه في أصول الفقه، وهو مذهبٌ ضعيف جدًا.

قال القاضي أبو زيد [ الدبوسي ] <sup>(١)</sup> : الصلاةُ تثبت بالتواتر ، فأركانُها يجب أن تثبتَ بمثله ، فنأمره بقراءة فاتحة الكتاب ، لخبر النبي ﷺ ، ولا يعيد الصلاةَ بتركها ، لئلا تثبت الأركان بما لم يثبت به الأصل.

قلنا : هذا باطل ليس عليه دليل ، وإنما هو مجرَّدُ دعوى . وقد اتفقنا على ثبوت أركان البيع بخبَر الواحد ، وبالقياس ؛ وأصلُ البيع ثابتٌ بالقرآن ، وهذا بعض ما قررناه في مسائل الخلاف ، فلينظر ما بقي من القول هنالك إن شاء الله تعالى . المسألة التاسعة : قوله تعالى : ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلَاةَ ﴾ : المسألة العاشرة : قوله تعالى : ﴿ وَآتُوا الزَّكَاةَ ﴾ :

وقد تقدم بيانها .

[ المسألة الحادية عشرة: قوله تعالى: ﴿ وَأَقْرِضُوا اللهَ قَرْضاً حَسَناً ﴾: وقد تقدّم ذلك في سورة البقرة ] <sup>(...)</sup>.

\* \* \*

- (٩) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.
- ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.



سورة المدثّـر فيها أربع آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ يَا أَيَّهَا الْمُدَّنِّرُ﴾ [ الآية: ١ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

روى العَدْل في الصحيح، واللفظُ للبخاري، قال يحيى بن أبي كثير: سألتُ أبا سلَمة بن عبدالرحمن عن أول ما نزل من القرآن، فقال: ﴿ يا أَيَّهَا الْمُدَقِّرُ ﴾. قلت: إنهم يقولون: ﴿ اقرأ باسْم ربكَ الذي خَلَق ﴾. فقال أبو سلمة: سألتُ جابر ابن عبدالله عن ذلك، وقلت له مِثْلَ الذي قلت، فقال جابر: لا أُحدِّثكَ إلا ما حدَّننا رسولُ الله عَظَيَيَةٍ ؛ قال: «جاورْتُ بحِرَاء، فلما قضيتُ جواري هبطْتُ فنُوديت، فنظرتُ عن يميني فلم أر شيئاً، فرفعتُ رأسي فرأيتُ شيئاً، فأتيتُ خديجة، فقلت: دَتَّرُوني وصُبُوا عليّ ماء بارداً. قال: فدتَّروني وصَبَوا عليّ ماء بارداً ». فنزلَتْ: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُدَقِّرُ فَمْ فَأُنْذِرْ. ورَبَّكَ فَكَبِّرْ. وثِيَابَكَ فَطَهِّرْ. والرَّجْزَ فَاهْجُرْ. وَلاَ تَمْنُنْ تَسْتَكْثِر . وَلِرَبِّكَ فَكَبِّرْ.

وقال بعضُ المفسرين: إنه جرى على النبيّ ﷺ من عُقبة بن ربيعة أَمْرٌ، فرجع إلى منزله مغموماً، فتلفَّف واضطجع، فنزلت: ﴿ **يَا أَيُّهَا الْمُدَّثَرُ ﴾ .** وهذا باطل.

وقيل: أراد يا مَنْ تدثَّر بالنبوة. وهذا مجازٌ بعيد؛ لأنه لم يكن نبيًّا إلا بعد، على أنها أوَّل القرآن، ولم يكـن تمكّنَ منها بعد أنْ كانت ثاني ما نزل.

سورة المدثر الآية (٣) .....

المسألة الثانية:

هذه ملاطفةٌ من الكريم إلى الحبيب؛ ناداه بحاله، وعَبَّرَ عنه بصفته. ومِثْله قولُ النبي يَسَمَّهُ لعلي رضي الله عنه: « قم أبا تُرَاب، إذ خرج مغاضباً لفاطمة، ونام في المسجد فسقط رداؤه وأصابه تُرَابهُ ». وقوله لحذيفة يوم الخندق: « قم يا نَومان ».

344

# الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ ﴾ [ الآية: ٣ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

التكبير هو التعظيم حسبًا بينّاه في كتاب الأمَد الأقصى، ومعناه ذكْر الله بأعظم صفاتِه بالقَلْب، والثناءُ عليه باللسان، بأقصى غايات المدح والبيان، والخضوع له بغاية العبادة كالسجود له ذِلّةً وخضوعاً.

### المسألة الثانية:

هذا القـولُ وإنْ كـان يقتضي بعمـومـه تكبير الصلاة، فـإنـه مـراد بـه التكبير والتقديس، والتنزيه بخَلْع الأنداد والأصنام دونه، ولا تتخِذ وليّاً غيره، ولا تعبد ولا ترى لغيره فِعْلاً إلا له، ولا نعمة إلاّ منه؛ لأنه لم تكن صلاة عند نزولها، وإنما كان ابتداء التوحيد.

وقد رُوي أنَّ أبا سفيان قال يوم أُحُد : اعْلُ هُبَل، اعْلُ هُبَل، فقال النبي ﷺ : «قولوا له : الله أَعْلَى وأجلّ». وقد صار هذا اللفظ بعُرْفِ الشرع في تكبير العبادات كُلِّها أذاناً وصلاة وذِكراً، بقوله : «الله أكبر»، وحمل عليه لفظُ النبي ﷺ الواردُ على الإطلاق في مواردها، منها قوله : « تحريمها التكبير وتحليلها التسليم». والشرع يقتضي بعُرْفه ما يقتضي بعمومه. ومن موارده أوقات الإهلال بالذبائح لله تخليصاً له من الشرك، وإعلاناً باسمه في النسك، وإفراداً لما شرع لأمره بالسَّفْكِ.

## الآية الثالثة

GHAZI TRU

THE PR سورة المدثر الآية (٤)

قوله تعالى: ﴿ وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾ [ الآية: ٤ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

اختلف العلماءُ في تأويل هذه الآية على قولين: أحدهما : أنه أراد نَفْسَك فطهِّر ، والنفسُ يعبَّرُ عنها بالثياب كما قال امرؤ القيس : وإن تَــكُ قــد ســاءَتْـك مني خليقــة فسُلي ثِيَــابي مِـنْ ثيــابـــك تَنْسُلي

الثاني: أن المراد به الثياب الملبوسة، فتكون حقيقة، ويكون التأويل الأول مجازاً. والذي يقول: إنها الثيابُ المجازيّة أكثر. روى ابنُ وهب عن مالك أنه قال: ما يُعجبني أنْ أَقرأَ القرآن إلاّ في الصلاة والمساجد، لا في الطريق، قال الله تعالى: ﴿ **وَثِيَابَكَ** فَطَهِّرْ﴾، يريد مالك أنه كنى بالثياب عن الدِّين.

وقد رَوى عبدالله بن نافع، عن أبي بكر بن عبدالعزيز بن عبدالله بن عمر بن الخطاب، عن مالك بن أنس، في قوله تعالى: ﴿ **وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ ﴾؛** أي لا تلبسها على غدرة. وقد رُوي ذلك مُسْنداً إلى ابن عباس، وكثيراً ما تستعمله العرب في ذلك كله، قال أبو كبشة:

ثِيَابُ بَنِي عَـوْفٍ طَهَـارَى نقيَّـةٌ وأَوْجههُـم عنـد المشـاعـر غُـرَّانُ

يعني بطهارة ثيابهم سلامتهم من الدناءات، ويعني بغرّة وجوههم تنزيههم عن المحرمات، أو جمالهم في الخلقة، أو كليهما. وقد قال غَيْلان بن سلمة الثقفي:

فإني بحمد الله لا تروبَ غرادر لبسْتُ ولا من غَرْرَةٍ أتقنَّعُ المسألة الثانية:

ليس بممتنع أن تُحْمَل الآية على عموم المرادِ فيها بالحقيقة والمجاز ، على ما بيناه في أصول الفقه. وإذا حملناها على الثياب المعلومة الظاهرة فهي تتناولُ معنيين: سورة المدثر الآية (٦) ..... المستقد المدثر الدثر الآية (٦) ....

أحدهما : تقصير الأذيال، فإنها إذا أرسلت تدنّست ؛ ولهذا قال عُمر بن الخطاب لغلام من الأنصار : وقد رأى ذَيْلَه مسترخياً : يا غلام ، ارفع إزارك ، فإنه أتقى وأَنْقَى وأبقى . وقد قال النبي يَيَالِيه في الصحيح : « إزْرَة المؤُمن إلى أنصاف ساقيه ، لا جناح عليه فيا بينه وبين الكعبين ، وما كان أسفل من ذلك ففي النار » ؛ فقد جعل النبي متابع الغاية في لباس الإزار الكَعْب ، وتوعد ما تحته بالنار ؛ فما بالُ رجال يرسلون أذيالهم ، ويُطيلون ثيابهم ، ثم يتكلفون رفعها بأيديهم . وهـذه حالة الكِبْر وقائدة أديالهم ، ويُطيلون ثيابهم ، ثم يتكلفون رفعها بأيديهم . وهـذه حالة الكِبْر وقائدة أديالهم ، ويُطيلون ثيابهم ، ثم يتكلفون رفعها بأيديهم . وهـذه حالة الكِبْر وقائدة معه غيره ، ولا ألحق به سواه . قال النبي يَتَابي : « لا ينظر الله لمن جَرَّ ثَوْبه خُيلاء » . ولفظُ الصحيح : « مَنْ جَرَّ إزارَه خُيلاء لم ينظر الله له يوم القيامة » . قال أبو بكر : يا رسول الله ؛ إن أحد شقي إزارَي يسترخي ، إلاّ أنْ أتعاهد ذلك منه . قال أبو بكر : يا يَتَابي : « لست ممن يصنعه خُيلاء » <sup>(١)</sup> . فعم رسولُ الله له يوم القيامة » . قال أبو بكر يا الصديق ، فأراد الأدنياء إلحاق أنفسهم بالأ

321

والمعنى الثاني: غَسْلُها من النجاسة؛ وهو ظاهرٌ منها صحيح فيها. وقد بينًا اختلافَ الأقوال في ذلك بصحيح الدلائل، ولا نطوِّلُ بإعادته. وقد أشار بعضُ الصوفية إلى أنّ معناه وأهلك فطهِّرْ؛ وهذا جائز، فإنه قد يعبَّر عن الأهل بالثياب. قال الله تعالى: **هُنَّ لِبَاسٌ لكم وأنم لِبَاسٌ لَهُنَّ**﴾ [ البقرة: ١٨٢ ].

#### الآية الرابعة

قوله تعالى : ﴿ وَلاَ تَمْنُنْ تَسْتَكْثِر ﴾ [ الآية : ٦ ] . فيها أربع مسائل :

المسألة الأولى: ذكر المفسرون فيها ستة أقوال:

الأول: لا تُعْطِ عطيَّةً فتطلب أكثر منها؛ رُوي عن ابن عباس. الثاني: لا تُعْطِ الأغنياءَ عطيةً لتصيبَ منهم أضعافَها.

(١) في أ: يضعه خيلاء.

THE PRINCE GHAZI TRUST العامية المدثر الآية (٦) المدثر الآية (٦) المدثر الآية (٦)

الثالث: لا تُعْطِ عطيةً تنتظر ثَوَابَها . الرابع: ولا تمنُنْ بالنبوة على الناس تأخذ أجْراً منهم عليها . الخامس: لا تمنُنْ بعملك [تستكثره]<sup>(٢)</sup> على ربك؛ قاله الحسن . السادس: لا تضعُفْ عن الخير أنْ تستكثر منه .

المسألة الثانية:

325

هذه الأقوالُ يتقاربُ بعضها، وهي الثلاثة الأول؛ فأما قوله: «لا تُعْطِ عطيةً فتطلب أكثر منها» فهذا لا يليقُ بالنبيّ ﷺ، ولا يناسب مرتبته. وقد قال: **﴿وما آتَيْتُمْ مِنْ رِباً ليَرْبُوَ في أموال الناس فلا يَرْبُو عند الله ﴾** [ الروم: ٣٩ ] على ما بينا معناه. وقد روى أبو داودً وغيره عن عائشة أنّ النبيَّ ﷺ كان يقبل الهدية، ويُثيب عليها.

وفي الصحيح في الحديث \_ واللفظُ للبخاري \_ قال ﷺ : «لو دُعيت إلى كُرَاع لأجَبْتُ، ولو أُهدي إليّ ذِرَاع لقبلْتُ <sup>(٣)</sup>. ولفظُه مختلفٌ فكان يقبلها سُنَّةً، ولا يستكثرها شرعة؛ وإذا كان لا يعطي عطية يستكثر بها فالأغنياء أوْلَى بالاجتناب، لأنها باب من أبواب المذلّة؛ وكذلك قول مَنْ قال: إن معناه لا تُعْطِ عطيةً تنتظر ثوابَها؛ فإنَّ الانتظار تعلق بالإطاع؛ وذلك في حيِّزهِ بحكم الامتناع، وقد قال الله تعالى: **﴿ولا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إلى ما متَّعْنَا به أزواجاً منهم زَهْرَةَ الحياةِ الدنيا** لِنَفْتِنَهُمْ فيه ورِزْقُ ربِّك خَيْرٌ وأبْقى﴾ [ طه: ١٣١ ] وذلك جائز لسائر الْخَلْقِ ؛ لأنه من متاع الحياة الدنيا، وطلب الكسب فيها والتكاثر منها.

وأما مَنْ قال: أراد به العمل، أي لا تستكثر به على ربك فهو صحيح؛ فإنَّ ابْنَ آدم لو أطاع الله عمره من غير فُتور لما بلغ لنعم الله بعض الشكر. وهذا كلّه بني على أصل \_ وهي:

- (٢) ما بين المعقوفتين : ساقط من أ، ج.
  - (٣) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سور المدثر الآية (٦) بي المعالية المكانية الم

#### المسألة الثالثة:

وذلك أن قوله: ﴿ **تستكثر** ﴾ قد وردت القراءات بالروايات فيه بإسكان الراء. ورُوي بضمّ الراء ، فإذا أسكنت الراء كانت جواباً للأمر بالتقلل ، فيكون الأول الثاني . وإنْ ضممتَ الراء كان الفعل بتقدير الاسم ، وكان بمعنى الحال. التقدير : ولا تمنن مستكثراً ، وكان الثاني غير الأول ، وهذا ينبني على أصل – وهي :

المسألة الرابعة: وهو القول في تحقيق المن:

وهو ينطلق على معنيين: أحدهما : العطاء .

والثاني: التعداد على المنعَم عليه بالنعم، فيرجع إلى القول الأول. ويعضده قوله تعالى: ﴿لاَ تُبْطِلُوا صدَقَاتِكُم بالمنِّ والأذَى﴾ [البقرة: ٢٦٤]، وقوله: ﴿لهم أَجْرٌ غَيْرُ مَمْنُونَ ﴾ [فصلت: ٨] ويعضّد الثاني قوله: ﴿فامْنُنْ أَو أَمْسِكْ بغير حساب﴾ [ص: ٣٩]، وقوله: ﴿فإمَّا مَنَّا بَعْدُ وإمَّا فِدَاءً ﴾ [محد: ٤]. وقال النبي ﷺ: «ما أحد أمنّ علينا من ابن أبي قُحافة».

والآية تتناول المعنيين كليهما . والله أعلم.

★ ★ ·★



سورة القيامة فيها أربع آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ بَلِ الإنْسَانُ عَلَى نَفْسِهِ بَصِيرَةٌ. وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيـرَهُ ﴾ [الآيتـان: ١٥، ١٤].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

المسألة الثانية:

لا يصحُّ إقرارٌ إلاَّ من مكلَّف، لكن بشرط ألاَّ يكون محجوراً عليه؛ لأنَّ الْحَجْرَ

سورة القيامة الآيتان (١٤ و١٥) 🗧 القيامة الآيتان (٢٤ و١٥) GHAZI TRU 320 يُسْقِط قوله إذا كان لحقّ نفسه، فإن كان لحقّ غيره كالمريض كان منه ساقط ومنه جائز، وبيانه في مسائل الفقه. وللعبد حالتان في الإقرار : إحداهما : في ابتدائه ، ولا خلاف فيه على الوجه المتقدم . والثانية: في انتهائه، وذلك مثل إبهام الإقرار، وله صورٌ كثيرة. وأمهاتُها ست: الصورة الأولى: أن يقولَ له: عندي شيء؛ قال الشافعيّ: لو فَسَّره بتمرة أو كِسْرَة قُبل منه. والذي تقتضيه أصولنا أنه لا يقبل إلا فيا له قَدْر ، فإذا فسره به قُبل منه، و حلف عليه. الصورة الثانية: أن يفسرها بخمر أو خنزير ، وما لا يكون مالاً في الشريعة ، لم يُقْبَل باتفاق، ولو ساعده عليه المقرّ له. الصورة الثالثة: أنْ يفسّره بمختلفٍ فيه، مثل جلْدِ الميتة، أو سرْجين، أو كلب، فإن الحاكم يحكم عليه في ذلك بما يراه من رَدَّ وإمضاء ، فإن ردَّه لم يحكم عليه حاكم آخر غيره بشيء؛ لأن الحكم قد نفذ بإبطاله. وقال بعضُ أصحاب الشافعيّ: يلزم الخمر والخنزير، وهو قولٌ باطل. وقال أبو حنيفة: إذا قال له: على شيء لم يقبل تفسيره إلا بمكيل أو موزون، لأنه لا يثبت في الذمة بنفسه إلا هما. وهذا ضعيف، فإن غيرِهما يثبت في الذمة؛ إذ وجب ذلك إجماعاً . الصورة الرابعة: إذا قال له: «عندي مال» قُبل تفسيره بما يكون مالاً في العادة ، كالدرهم والدرهمين، ما لم يجيء من قرينة ألحال ما يحكم عليه بأكثر منه. الصورة الخامسة: أن يقول له: عندي مال كثير أو عظيم. فقال الشافعيّ : يُقْبِل في

الحبَّة. وقال أبو حنيفة: لا يُقْبِل إلا في نصاب الزكاة. وقال علماؤنا في ذلك أقوالاً

THE PRINCE GHAZI TRUST الآيتان (١٤ و ١٥) المناف (١٤ و ١٥)

مختلفة، منها نصابُ السرقة، والزكاة، والدِّيَة. وأقله عندي نصابُ السرقة؛ لأنه لا يُبان عُضُوُ المسلم إلا في عظيم. وقد بينّاه في مسائل الخلاف. وبه قال أكثرُ الحنفية. ومن تعجَّب فيتعجَّبُ لقول الليث بن سعد : إنه لا يُقْبَل في أقل من اثنين وسبعين درهماً ، قيل له : ومِنْ أين تقول ذلك؟ قال : لأن الله تعالى قال : ﴿ لقَدْ نصركم اللهُ في مواطِنَ كَثيرة ﴾ . وغزواته وسراياه كانَتْ ثنتين وسبعين ، وهذا لا يصحّ ؛ لأنه أخرج حُنَيْناً منها، فكان حقه أن يقول : يُقْبَل في واحد وسبعين ، وقد قال الله تعالى : ﴿ اذْكُرُوا اللهَ ذِكْراً كثيراً ﴾ [ الأحزاب : ٤١ ]. وقال : ﴿ لأحزاب : ٢٨ ]. نَجُواهُمْ ﴾ [ النساء : ١١٤ ]. وقال : ﴿ والْعَنْهُمْ لَعْناً كبيراً ﴾ [ الأحزاب : ٢٨ ].

**الصورة السادسة:** إذا قال له: عليَّ عشرة أو مائة أو ألف، فإنه يفسرها بما شاء ويُقْبل منه، فإنْ قال: ألف درهم، أو مائة عَبْد، أو مائة وخسون درهماً ۔ فإنه تَفْسير مُبْهَم، ويُقْبل منه، وبه قال الشافعيّ. وقال أبو حنيفة: إن عطف على العدد المبهَم مَكِيلاً أو موزوناً كان تفسيراً لقوله مائة وخسون<sup>(۱)</sup> درهماً، لأن الدرهم تفسير للخمسين، والخمسين تفسير للمائة. وقال ابن خيران الإصطخري ۔ من أصحاب الشافعيّ: إن الدرهم لا يكون تفسيراً في المائة والخمسين إلا للخمسين خاصة، ويفسر هو المائة بما شاء. وقد بينا في ملجئة المنفقهين تحقيقَ ذلك، ويتركّب على هذه الصور ما لا يحصى كثرةً، وهذه أصولها.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَلْقَى مَعَاذِيرَهُ ﴾؛

معناه لو اعتذر بعد الإقرار لم يُقْبَل منه. وقد اختلف العلماء فيمن رجع بعد ما أقرَّ في الحدود التي هي خالصُ حق الله؛ فقال أكثرهم \_ منهم الشافعيّ وأبو حنيفة: يُقْبَل رجوعُه بعد الإقرار. وقال به مالك \_ في أحد قَوْلَيْهِ. وقال في القول الآخر: لا يُقْبل إلا أن يذكر لرجوعه وَجْهاً صحيحاً.

والصحيحُ جوازُ الرجوع مطلقاً؛ لما روَى الأئمة، منهم البخاري، ومسلم ـــ أنَّ النبيَّ عَلِيْهِ رَدَّ المقر بالزنا مِراراً أربعاً، كلّمرة يعرض عنه. ولما شهد على نفسه أربع مرات

(1) في د : تفسيراً بقوله مائة و خسون.

327

دعاه النبيَّ عَظِيَرَهِ وقال: « أَبِكَ جُنون»؟ قال: لا. قال: « أحصنت؟ » قال: نعم. وفي حديث البخاري: لعلّك قبّلت أو غمزت أو نظرت. وفي النسائي، وأبي داود: حتى قال له في الخامسة: أنكتها؟ قال: نعم. قال: حتى غاب ذلك منك في ذلك منها؟ قال: نعم. قال: كما يغيب المِرْوَد في المكحلة والرِّشاء في البئر؟ قال: نعم. ثم قال: هل تدري ما الزنا؟ قال: نعم، أتيت منها حراماً مثل ما يأتي الرجل مِنْ أهله حلالاً. قال: فريد تريد مني بهذا القول؟ قال: أريد أن تطهّرني؟ قال: فأُمِر به فرُجم<sup>(٢)</sup>.

قال الترمذي، وأبو داود: فلما وجد مَسَّ الحجارة مرّ يشتدُّ فضربه رجل بِلحْي جمل، وضربه الناس حتى مات، فقال النبي ﷺ: هلا تركتموه. قال أبو داود والنسائي: تثبّت رسولُ الله ﷺ، فأما لِتَرْكِ حَدٍّ فلا، وهذا كلَّه طريق للرجوع، وتصريحٌ بقبوله. وفي قوله: لعلك غمزت، إشارة إلى قول مالك: إنه يُقْبَل رجوعه إذا ذكر فيها وجهاً.

المسألة الرابعة:

ومن الناس من قال: إن معنى: ﴿ وَلَوْ أَلْقَىٰ مَعَاذِيرَهُ ﴾:

أي ستوره، بلغة أهل اليمن، واحدها معذار . وقال ثعلب : واحدها معذرة . المعنى أنه إذا اعتذر يوم القيامة وأنكر الشرك، لا ينفع الظالمين معذرتهم، ويختم على فمه، فتشهد عليه جوارِحُه، ويقال له : كفى بنفسك اليومَ عليك حسيباً . المسألة الخامسة :

وهذا في الحر المالك لأمْرِ نفسه. وأما العَبْدُ فإنَّ إقراره لا يخلو من أحدِ قسمين: إمّا أن يُقِرّ على بدنه، أو على ما في يده وذمَّتِه، فإنْ أقَرَّ على بدنه فيما فيه عقوبة من القتل فها دونه نفذ ذلك عليه.

وقال محمد بن الحسن: لا يُقْبَل ذلك منه، لأن بدنَه مسترق بحق السيد. وفي إقراره إتلافُ حقوقِ السيد في بدنه، ودليلُنا قوله عليه السلام: من أصاب من هذه

(٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

TEA بالتي العامة الآية (١٦) THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OUR ANIC THOUGHT

القاذورات شيئاً فليستتر بستر الله، فإنه من يُبْدِ لنا صفحته نُقِمْ عليه الحد. المعنى أنّ محل العقوبة أصلُ الخلقة وهي الدُّمية في الآدمية، ولا حقّ للسيد فيها، وإنما حقَّه في الوصف والتَّبَع، وهي المالية الطارئة عليه؛ ألا ترى أنه لو أقَرَّ بمالٍ لم يُقْبَل، حتى قال أبو حنيفة: إنه لو قال: سرقت هذه السلعة إنه يقطع يده ويأخذها المقرّ له.

وقال علماؤنا: السلعة للسيد، ويُتْبع العبد بقيمتها إذا عتق؛ لأن مالَ العبد للسيد إجماعاً، فلا يُقبل قوله فيه، ولا إقراره عليه، لا سيما وأبو حنيفة يقول: إن العبد لا مِلْك له، ونحن وإن قلنا: إنه يصحّ تملّكه، ولكن جميع ما في يده لسيده بإجماع على القولين.

المسألة السادسة:

وقد قيل: إن معنى قوله: ﴿ **بل الإنسانُ على نفسه بصيرةٌ ﴾؛** أي عليه مَنْ يُبْصِرُ أعمالَه، ويُحصِيها، وهم الكرامُ الكاتبون؛ وهذه كلها مقاصِدُ محتملة للفظ، أقواها ما تقدم ذِكْرُنا له.

#### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ لاَ تُحَرِّكْ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ [ الآية : ١٦ ] . فيها أربع مسائل :

المسألة الأولى:

ثبت في الصحيح \_ واللفظ للبخاري \_ عن سعيد بن جُبَير، عن ابن عباس في قوله: ﴿ لاَ تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ﴾ \_ قال: كان رسول الله يَتَابَعُ يعالج من التنزيل شدة، وكان مما يحرِّكُ به شفتيه، فقال ابن عباس: فأنا أحركها كما كان رسولُ الله يَتَنِينَ يحركها. وقال سعيد: أنا أحركها كما رأيتُ ابْنَ عباس يحرِّكها، فحرَّك شفتيه، فأنزل الله عزَّ وجل: ﴿ لاَ تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ. إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ ﴾. قال: جَمعَه لك في صَدْرك وتقرؤه. فإذا قرأناه فاتَبَعْ قرآنه. قال: فاسْتَمِعْ له وأَنْصِت. ﴿ ثُمْ إِنَّ علينا بَيَانَهُ ﴾: ثم إنَّ علينا أن نَقْرَأه. فكان رسولُ الله مَنْالَةٍ بعد ذلك إذا أتاه جبريل استمع، فإذا انطلق جبريل قرأه النبيُّ مَنْالَةٍ كما أقرأه. المسألة الثانية:

329

هذا يعضد ما تقدم: في سورة المزمّل من قوله: ﴿ وَرَمَّلُ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً ﴾ حسبا تقدم بيانُه في ذلك الموضع. وهذا المعنى صحيح، وذلك أن المتلقّن من حكمه الأوكد أن يُصْغِي إلى الملقّن بقلبه، ولا يستعين بلسانه، فيشترك الفَهْمُ بين القلب واللسان، فيذهب روح التحصيل بينها، ويخزل اللسان بتجرد القلب للفهم؛ فيتيسر التحصيل؛ وتحريك اللسان يجرد القلب عن الفهم، فيتعسّر التحصيل بعادة الله التي يسَّرَها، وذلك معلوم عادة فيتحقق لذي مشاهدة.

قال الإمام: كُنْتُ أحضر عند الحاسب بتلك الديار المكرمة، وهو يجعل الأعداد على المتعلمين الحاسبين، وأفواهُهم مملوءةٌ من الماء، حتى إذا انتهى إلقاؤه، وقال: ما معكم – رمى كلُّ واحد بما في فمه، وقال ما معه ليعودهم خزل اللسان عن تحصيل المفهوم عن المسموع. وللقوم في التعلم سيرةٌ بديعة؛ وهي أنَّ الصغير منهم إذا عقل بعثُوه إلى المكتب، فإذا عبر المكتب أخذه بتعليم الخط والحساب والعربية، فإذا حذقه ربع حزُب، أو نصفه، أو حزباً، حتى إذا حفظ القرآن خرج إلى ما شاء الله من تعليم ربع حزُب، أو نصفه، أو حزباً، حتى إذا حفظ القرآن خرج إلى ما شاء الله من تعليم العام أو تركه. ومنهم – وهم الأكثر – مَنْ يؤخّر حفظ القرآن، ويتعلم الفقْ والحديث، وما شاء الله، فربما كان إماماً، وهو لا يحفظه، وما رأيت بعيني إماماً يحفظ القرآن، ولا رأيت فقيهاً يحفظه إلا اثنين، ذلك لتعلموا أن المقصود حدوده لا حروفه؛ وعلقت القلوب اليوم بالحروف، وضيَتَعُوا الحدود، خلافاً لأمْرِ رسول الله عجزته، لمعجزته، وعليم الفراد له، وتحقيق لوَعْدِ رسول الله على الم

المسألة الثالثة:

سورة القيامة الآية (١٦)

الباري سبحانه يجمع القرآن في قَلْبِ الرسول تيسيراً للتبليغ، ويجمعه في قَلْب غيره؛ تيسيراً لإقامة الحجة؛ فإما أنْ يكون شفَاء لما يعرض في الصدور، وإما أن يكون عمى وفي الصحيح أنه ﷺ كان يعارضُه جبريل القرآن مَرَّةً في كل شهر رمضان، حتى كان العام الذي قبضه الله بينه وبين الآخر عارضَةُ مَرَّتين؛ ففطن لتأكيد الحِفْظِ والجمع عنده، وقال: ما أراه إلاّ قد حضر أجَلي؛ إذ كان المقصود من بَعْثِه إلى الخلق تبليغ الأحكام وتمهيد الشرع، ثم يستأثر الله به على الخلق، ويظهره برفْعِه إليه عنهم، وينفذ بعد ذلك حكمه فيهم.

## المسألة الرابعة:

انتهى النظر في هذه الآية بقوم من الرفعاء منهم قتادة إلى أن يقولوا في قوله: ثم إنّ علينا بَيَانه؛ أي تفصيل أحكامه، وتمييز حلاله من حرامه، حتى قال حين سُئل عن ذلك: إنّ منه وجوبَ الزكاة في مائتي درهم، وهذا وإن لم يشهد له مساقُ الآية فلا ينفيه عمومها، ونحن لا نرى تخصيصَ العموم بالسبب ولا بالأولى من الآية والحديث، ولا بالمساق، حسبا بيناه في أصول الفقه.

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِيٍّ يُمْنَى. ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً فَخَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾: [الآيتان: ٣٧، ٣٨].

فيها مسألة واحدة:

وهي ما تقدم في نظير هذه الآية ما يكوّن الولد من أحوال التخليق ولداً : من النطفة والعَلَقَة والْمضغة؛ وهذه الآيةُ بظاهرها تقتضي أنّ المرتبة الثالثة بعد العَلَقة [ وتكون ] <sup>(٣)</sup> خَلْقاً مسوّى، فتكون به المرأة أم ولد، ويكون الموضوع سقطاً ، وقد

(٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

سورة القيامة الآية (٣٩) THE PRINCE GHAZI TRUST (٣٩) سورة القيامة الآية (٣٩)

حققنا ذلك واختلافَ الناس فيه كما سبق، وهذه التسويةُ أولها ابتداءُ الخلقة، وآخرها استكمال القوة، والكلّ مراد، والله أعلم.

## الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأُنْثَىٰ﴾: [ الآية: ٣٩ ].

وقد احتج بهذا مَنْ رأى إسقاط الخُنْثَى، وقد بينًا في سورة الشورى أنّ هذه الآية وقرينتها إنما خرجتا مخرج الغالب، حسبا تقدم هنالك، فليجتزىء به اللبيبُ؛ فإنه وقى بالمقصود إن شاء الله تعالى.

\* \* \*



سورة الدَّهْر فيها ست آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ ﴾ [ الآية: ١ ] . وقد تقدم القول في الحين بما فيه الكفاية ، فلينظر في سورة إبراهيم عليه السلام .

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعاً بَصِيراً ﴾ [الآية: ٢].

بمعنى أخلاط. ماء الرجل غليظ أبيض، وماء المرأة أصفر رقيق، فيجمعهما الملَك بأمر الله، وتنقلهما القدرةُ من تطوير إلى تطوير، حتى تنتهي إلى ما دبّره من التقدير. وقد بينا ذلك فيما تقدم.

### الآية الثالثة

قوله تعالى : ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخَافُونَ يَوْماً كانَ شَرُّهُ مُسْتَطِيراً ﴾ : [ الآية : ٧ ]. فيها مسألتان :

> المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾ : فيه أقوال، لبابُها قولان: أحدهما : يوفون بما افترض عليهم.

سورة الدهر الآية ( ٨ ) .....

الثاني: يوفون [ بما اعتقدوه و ]<sup>(١)</sup> بما عَقَدُوه على أنفسهم، ولا ثناء أبلغ من هذا كما أنه لا فِعْـلَ أفضلُ منه؛ فإنّ الله قد ألزم عَبْدَه وظائف، وربما جهل العبد عَجْزَه عن القيام بما فرض الله عليه، فينذر على نفسه نَذْراً، فيتعيَّنُ عليه الوفاءُ به أيضاً، فإذا قام بحقّ الأمرين؛ وخرج عن واجب النّذْرَيْن كان له من الجزاء ما وصف الله في آخر السورة.

202

وعلى عموم الأمرين كل ذلك حمله مالك، روى عنه أشهب أنه قال: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ﴾ هو نذر العِتْق، والصيام، والصلاة. وروى عنه أبو بكر بن عبدالعزيز، قَال: قَال مالك: يُوفُونَ بِالنَّذْرِ ، قال: النذر هو اليمين.

المسألة الثانية: النذر مكروه بالجملة (٢) :

ثبت في الصحيح، عن مالك، عن أبي الزناد، عن عبدالرحمن بن هُرْمز، عن أبي هريرة أنّ النبيَّ ﷺ قال: «قال الله تعالى: لا يأتي النذر على ابْنِ آدم بشيء لم أكُنْ قدَّرْته له؛ إنما يستخرج به من البخيل». وذلك لفقه صحيح؛ وهو أنّ الباري سبحانه وعد بالرزق على العمل؛ ومنه مفروضٌ، ومنه مندوبٌ، فإذا عين العبد ليستدرّ به الرزق، أو يستجلب به الخير، أو يستدفع به الشر لم يصل إليه به، فإنْ وصل فهو لبخله. والله أعلم.

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَىٰ حُبِّهِ مِسْكِيناً وَيَتِياً وَأَسِيراً ﴾ [ الآية: ٨ ]. فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ ﴾ :

تنبيه على المواساة؛ ومن أفضل المواساة وضعُها في هذه الأصناف الثلاثة. وفي الصحيح، عن عبدالله بن عمر: سُئل رسولُ الله عَيْشَةٍ: أيَّ الإسلام خَيْر؟ قال:

- (١) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٢) في جــ : النذر مكروه في الجملة.

« تُطْعِم الطعامَ، وتقرأ السلام على مَنْ عرفْتَ ومَنْ لم تعرف »، وهذا في الفَضْل لا في الفرض من الزكاة على ما تقدم بيانه.

HE PRIN. FOR QUR

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ عَلَى حُبِّهِ ﴾:

وقد بيناه في سورة البقرة.

302

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ مِسْكِيناً ﴾:

المسكين قد تقدم بيانه، وهذا مثاله ما رُوي في شأن الأنصاري الذي ذكرنا قِصَّتَه في سورة الْحَشْر، عند تأويل قوله: **﴿وَيُوَيُوُمُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ وَلَوْ كانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ ﴾** [ الحشر: ٩ ] فهذا هو ذلك.

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَيَتِياً ﴾:

وإنما أكّد باليتيم؛ لأنه مسكين مضعوف بالوحدة وعدم الكافل مع عجز الصِّغَر . المسألة الخامسة: قوله تعالى: ﴿وَأَسِيراً ﴾:

وفي إطعامه ثوابٌ عظيم، وإن كان كافراً فإن الله يرزقه. وقد تعيَّن بالعهد إطعامه، ولكن من الفضل في الصدقة، لا من الأصل في الزكاة، ويدخل فيه المسجون من المسلمين، فإن الحقَّ قد حبسه عن التصرف وأُسَرَهُ فيما وجب عليه، فقد صار له على الفقير المطلق حقٌّ زائد بما هو عليه من المنع [ عن التمحل في ]<sup>(٣)</sup> المعاش أو التصرف في الطلب، وهذا كلّه إذا خلصت فيه النية لله، وهي:

المسألة السادسة:

دون توقع مكافأة، أو شكر من المعطي، فإذا لم يشكر فسخط المعطي يحبط ثوابه.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى : ﴿ وَاذْكُرِ اسْمَ رَبِّكَ بُكْرَةً وَأَصِيلاً ﴾ [ الآية : ٢٥ ] .

(٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

فيها مسألة واحدة:

البُكُرة وقت من أوقات النهار، وهو أوله، ومنه باكورة الفاكهة. والأصيل: هو العشيّ. وهذه الإشارة إلى صلاة الصبح، وصلاة العصر؛ وقد قدمنا معنى ذلك، وأنه المراد بقوله عَيَّالَةٍ : « مَنْ صلّى البَرْدَين دخل الجنة » <sup>(٤)</sup>، ومعنى قوله عَيَّالَةٍ : « ترون ربكم كما تَرَوْنَ القمر ليلة البدر، فإن استطعتم ألا تغلبوا عن صلاةٍ قبل طلوع الشمس وقبل غروبها فافعلوا » <sup>(٥)</sup> وقرأ : **﴿وَسَبَّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قبل طُلوعِ الشمس وقبل** 

۳۵۵ .....

وقد قسم أربابُ اللغة ساعات الليل وساعات النهار على تفاصيل وأسهاء عرفية في اللغة، ومؤلفوها مختلفون في ذلك؛ لكن الغدوّ والعَشِيّ والظهيرة من أمّهات ذلك الذي لا كلامَ فيه. والضُّحى يلحق به والإشراق مثله<sup>(1)</sup>، وقد قيل: إن معناه وكبّر، فكان يكبر ثلاثاً بعد الصبح وثلاثاً بعد المغرب، ولا يصحّ. والله أعلم.

#### الآية السادسة

قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً ﴾: [ الآية: ٢٦ ]. هذه الآية محتملة للفرض؛ وهو المغرب والعشاء، فإنهما وقتان من أوقات المصلّي،

وصلاتها من صلاة الليل.

وأما قوله تعالى: ﴿ وَسَبِّحْهُ لَيْلاً طَوِيلاً ﴾؛ فإنه عبارةٌ عن قيام الليل. وقد كان النبيُّ يُؤَيِّكُم يفعل ذلك كما تقدم. وقد يحتمل أن يكون هذا خطاباً للنبي يُؤَيَّكُم وَحْدَهُ، فيبقى الأمْرُ به عليه مفرداً، والوجوب يلزم له خاصة. ويحتمل أن يكونَ خطاباً للنبي يُؤَيِّكُم ، والمراد به الجميع، ثم نسخ عنا، وبقي عليه كما تقدم؛ والأولُ أظهر؛ وهو معنى قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ اللَّيْلِ فَتَهَجَدَ بِهِ فَافِلَةً لَكَ﴾ [ الإسراء: ٧٩ ]، كما تقدم بيانه.

\* \* \*

- (٤) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
- (0) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

(٦) في جـ: يلحق به والأشراف مثله.



سورة المرسلات

GHAZI TRUST

#### فيها ثلاث آيات

وهي من غرائب القرآن على ما أشرنا إليه في القسم الثاني من الناسخ والمنسوخ، فإنها نزلت على رسول الله بيلي تحت الأرض. وروى الصحيحان، عن عبدالله بن مسعود، قال: كنّا مع رسول الله يَتَلِيم في غار، فنزلت: ﴿ وَالْمُرْسَلاَتِ عُرْفاً ﴾ فإنّا لنتلقّاها مِنْ فيه رَطْبة إذ خرجت حيَّة من جُحْرها، فابتدرناها لنقتلها، فسبقتنا فدخلت جُحْرَها، فقال رسول الله يَتَلِيم : « وُقيت شركم كما وقيتم شرَّها ».

### الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ كِفَاتاً ﴾ : [ الآية : ٢٥ ] . فيها ثلاث مسائل :

المسألة الأولى: الكِفَات:

الضمُّ والجمع، وهو مصدر، يقال: كفته يكفتُه كفتاً وكِفاتاً مثل كتب يكتب كتباً وكتاباً، أي يجمعهم أحياءً وأمواتاً، وكل شيء ضممته فقد كفتّه، فإذا حلّ العبد في موضعه فهو كِفَاته، وهو منزله، وهو داره، وهو حِرْزه، وهو حَرِيمه، وهو حِمَاه، كان يقظان أو نائباً. والدليلُ عليه ما رُوي عن صفوان قال: كُنْتُ نائباً في المسجد على خَمِيصة لي بثمن ثلاثين درهماً ، فجاء رجل فاختلسها مِنّي ، فأُخذ الرجل، فأتي به النبي وأنسئه ثمنها. قال: هلا قبل أن تأتيني به! فكانت نفسه حيازة موضعه وحرزه وحَرِيمه ومَنَعته وحصنه. mov ...... THE PRINCE GHAZI TRUST (٣٢) اللكة (٣٢) THE PRINCE GHAZI TRUST

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ الأَرْضَ كِفَاتاً أَحْيَاءً وَأَمْوَاتاً ﴾:

يقتضي أن يدفن فيها الميت بجميع أجزائه كلها من شَعْر ، وظفر ، وثياب ، وما يواريه على التمام ، وما اتصل به وما بان عنه ، وقد قررنا ذلك في كتاب الجنائز من المسائل .

المسألة الثالثة:

احتج علماؤنا بهذه الآية في قطع النبَّاش؛ لأنه سرق من حِرْز مكفوت، وحِمَّى مضموم، وقد عهدنا ذلك في مسائل الخلال، وقرَّرناه أن ينظر في دخوله في هذه الآية بأن نقول: هذا حِرْز كِفَات، لقول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلِ الأَرْضَ كِفاتاً. أَحْبَاءً وَأَهُواتاً ﴾؛ فجعل حالَ المرء فيها بعد المات في كَفْتِها له وَضَمَّها لحاله كحالة الحياة وما تحفظه وتحرز حاله حيًّا، كذلك يجب أن يكونَ ميتاً. فهذا أصلَّ ثبت بالقرآن، ثم ينظر في دخوله تحت قوله: ﴿ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [ المائدة: ينظر في دخوله تحت قوله: ﴿ وَالسَّارِقَ وَالسَّارِقَةُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيَهُمَا ﴾ [ المائدة: ومسارقة الأعين، وهذا فعله في القبر كفيعُله في الدار، ثم ينظر بعد ذلك في أنّ الذي سرق مالٌ، لأن أبا حنيفة بقول: إن الكفَن ليس بمال؛ لأنه معرَّضٌ للإتلاف، وقلنا لغن هو معرَضٌ للإتلاف، وقلدا لكنه اللك، كاللبوس في الحياة، ثم ينظر في أنه مملوك غن: هو معرَضٌ للإتلاف في منفعة المالك، كاللبوس في الحياة، ثم ينظر في أنه مملوك الكُن بعن دوله، وقله المائك، والدار، م ينظر بعد ذلك في أنّ الذي مرة مالٌ، لأن أبا حنيفة بقول: إن الكفَن ليس بمال؛ لأنه معرَّضٌ للإتلاف، وقلنا مومسارقة الأعين، وهذا فعله في القبر كفيعُله في الدار، ثم ينظر بعد ذلك في أنّ الذي مرق مالٌ، لأن أبا حنيفة بقول: إن الكفَن ليس بمال؛ لأنه معرَّضٌ للإتلاف، وقلنا مومسرة هاكم أن أبا منيفة بقول: إن الكفَن ليس بمال؛ وأنه معرَضٌ للإتلاف، وقلنا موميد بعد وفاته، فإنه يكون له، تُقْضَى منه ديونه، وتنفذ فيه وصاياه. وحقيقة الملك موجودة في الكفن؛ لأنه مختص به ومحتاج إليه، فإذا ثبتت هذه الأركان من القرآن

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ﴾ [ الآية: ٣٢ ].

فيها ثلاث مسائل:

# المسألة الأولى: قال المفسرون: فيها ستة أقوال: الأول: أصول الشجرة<sup>(١)</sup>. الثاني: الجبل. الثالث: القصر من البناء. الرابع: خشب طوله ثلاثة أذرع؛ قاله ابن عباس. الحامس: أعناق الدواب. السادس: روي أنّ ابْنَ عباس قرأها القصر، وفسرها بأعناق الإبل. المسألة الثانية:

أما (ق ص ر) فهو بنالا ينطلق على مختلفات كثيرة، ينطلق عليها انطلاقاً واحداً. والمعنى مختلف في ذلك. والصحيح ما رَوى البخاري عن ابن عباس أنه قال: ﴿ قَوْهِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ ﴾ قال: كنا نرفَعُ الخشب بقَصَر ثلاث أذرع أو أقل، فنرفعه للشتاء، فنسميها القَصَر.

THE PR الرسلات الآية ( ٣٢)

### المسألة الثالثة:

301

أما ادّخار القُوت فقد تقدم القولُ فيه، وأما ادخار الْحَطب والفحم فمستفادٌ من هذه الآية؛ فإنه وإن لم يكن من القوت فإنه من معمالح المرء، ومغاني مَفَاقِره؛ وذلك مما يقتضي النظر أن يكتسبه في غَيْر وقت حاجته، ليكون أرخص، وحالة وجوده أمكن، كما كان النبيُّ عَيَّلِيَّهِ يدّخر القوتَ في وقت عموم وجوده من كسبه وماله، ومن لم يكن له مالٌ اكتسبه في وَقْتِ رخصه، وكل شيء محمول عليه، ولذلك قال العلماء فيمن<sup>(٢)</sup> وكمل وكيلاً يبتاعُ له فحماً فابتاعه له في الصيف، فإن ذلك لا يجوز؛ لأنه وقتٌ لا يُحتاجُ إليه فيه. وعندي أنه يلزمه؛ لأنه الوقت الذي يبتاع فيه ليدّخره العبد

- (١) في د : أصول البحر .
- (٢) في د : ولدلك اختلف العلماء .

سورة المرسلات الآية ( ٤٨) المعلمي المعلمي THE PRINCE GHAZI TRUST ( ٤٨) المحلمي ٣٥٩ .....

لوقت الحاجة إليه، إلا أن يقترن بذلك ما يوجب تخصيصه بحال، فيحمل على ذلك المقتضى بالاستدلال.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ارْكَعُوا لاَ يَرْكَعُونَ﴾ [ الآية: ٤٨ ]. فيها أربع مسائل:

### المسألة الأولى:

الركوع معلومٌ لغة، معلوم شرعاً حسبًا قررناه؛ فلا وَجْهَ لإعادته كراهية التطويل.

### المسألة الثانية:

هذه الآيةُ حجَّةٌ على وجوب الركوع وإنزاله ركناً في الصلاة، وقد انعقد الإجماعُ عليه، وظنَّ قومٌ أنَّ هذا إنما يكون في القيامة، وليست بدار تكليف، فيتوجه فيها أمْرٌ يكون عليه وَيْلٌ وَعِقاب، وإنما يدعون إلى السجود كشفاً لحال الناس في الدنيا، فمن كان يسجد لله تمكَّن من السجود، ومَنْ كان يسجد رئاء لَغيره صار ظهره طبقاً واحداً.

#### المسألة الثالثة:

روي في الصحيح: قال عبدالله – يعني ابن مسعود: بينا نحن مع رسول الله ﷺ في غار إذ نزلَتْ عليه: **﴿والمرسلات عُرْفاً ...﴾** الحديث الخ، فمن الفوائد العارضة ها هنا أنّ القرآنَ في محل نزوله ووقفه عشرة أقسام: سماوي، وأرضي، وما تحت الأرض، وحضري، وسفري، ومكّي، ومدّني، وليلي، ونهاري، وما نزل بين ألسماء والأرض. وقد بيناه في القسّم الثاني من الناسخ والمنسوخ. والله أعلم. تلو وي المركزي المركزي

المسألة الرابعة:

ثبت في الصحيح، عن ابن عباس ـ أن أم الفَضْل سمعته وهـو يقـرأ: **(والمرسلاتِ عُرْفاً)، ف**قالت: يا بني، لقد أذكرتني بقراءتك هذه السورة، إنها لآخر ما سمعْتُ رسولَ الله عَيَّلِيَّهِ يقرأ بها في المغرب، ثم ما صلّى لنا حتى قبضه الله. وقد قدمنا أنه قرأ بالطَّور في المغرب، في طريق أخرى. وفي الصحيحين أنه كان يقرأ في المغرب بطولى الطوليين.

\* \* \*



سورةُ النِّيأ

# فيها آيتان

# الآية الأولى

قوله سبحانه وتعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاساً ﴾ : [الآية: ١٠].

امتنَّ الله تعالى على الْخَلْق بأنْ جعل الليلَ غيباً يغطِّي بسواده كما يغطِّي الثوبُ لابسَه، ويستركلَّ شيء كما يستره الحجاب.

قاله أبو جعفر؛ فظنَّ بعضُ الغافلين أنَّ الرجلَ إذا صلَّى عُرْياناً ليلاً في بيت مظلم أنَّ صلاته صحيحة؛ لأن الظلام يستر عَوْرته؛ وهذا باطل قطعاً؛ فإنَّ الناسَ بين قائلين: منهم من يقول إنَّ سَتْرَ العورة فرض إسلامي لا يختصُّ وجوبُه بالصلاة. ومنهم من قال: إنه شرطٌ من شروط الصلاة، وكلاهها اتفقا على أنَّ سَتْرَ العورة للصلاة في الظلمة كها هو في النور، إثباتاً بإثبات، ونفياً بنفي، ولم يقل أحد إنه يجب في النور ويسقط في الظلمة اجتراءً بسترها عن سَتْرِ ثوب يَلْبَسُه المصلي؛ فلا وجه لهذا بحالٍ عند أحد من المسلمين.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ لِنُخْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتاً . وَجَنَّاتٍ أَلْفَافاً ﴾ : [ الآيتان: ١٥ ، ١٦ ] . امتنَّ الله سبحانه وتعالى على عباده بإنزاله الماء المبارك من السماء ، وبإخراجه الحبّ والنبات ولفيف الجنات ، وكل ما امتنَّ الله به من النعم؛ ففيه حقُّ الصدقة بالشكر ؛ فإن الله جعل الصدقةَ شكرَ نعمةِ المال ، كما جعل الصلاةَ شكْرَ نعمة البدن .

وقد بينًا ذلك في سورة الأنعام وغيرها، وحققنا تفصيلَ وجوب الزكاة ومحلها ومقدارها بما يُغْنِي عن إعادته لظهوره وشموله في البيان بموضعين.

\* \* \*



سورة عبس فيها آيتان الآية الأولى

HE PRINCE GHAZI TRUST OR QUR'ÀNIC THOUGHT

قوله تعالى: ﴿ عَبَّسَ وَتَوَلَّى ﴾ : [ الآية: ١ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

لا خلاف أنها نزلَتْ في ابن أم مكتوم الأعمى، وقد روي في الصحيح قال مالك: إن هشام بن عُرْوَة حدّته عن عروة أنه قال: نزلت (عَبَسَ وَتَوَلَّى) في ابن أم مكتوم، جاء إلى النبي عَبَيْكَم ، فجعل يقول: يا محمد؛ [علمني مما علمك الله]<sup>(۱)</sup>، وعند النبي عَيَيْكَم رجلٌ من عظاء المشركين، فجعل النبيُّ عَبَيْكَم يُعْرِضُ عنه ويُقبل على الآخر، ويقول: يا فلان، هل ترى بما أقول بأساً! فيقول: لا، ما أرى بما تقول بأساً، فأنزل الله عز وجل: (عَبَسَ وَتَوَلَّى).

قالت المالكيةُ من علمائنا : اسمُ ابن أم مكتوم عمرو ، ويقال عبدالله ، والرجل من عظهاء المشركين هو الوليد بن المغيرة ، ويكنى أبا عَبْد شمس – خرجه الترمذي مسنداً ، قال : أنبأنا سعيد بن يحيى بن سعيد الأموي ، حدثني أبي ، قال : هذا ما عرضنا على هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن عائشة ، قالت : نزلت عبس وتولى ... فذكر مثله . المسألة الثانية : هذا مثل قوله : ﴿ولا تَطْرُدِ الذين يَدْعُونَ رَبَّهُمْ بِالغَدَاةِ والعشيِّ [ الأنعام : ٥٢ ] .

ومعناه نحوه حيثها وقع، وأنَّ النبيَّ عَظِّيتُهِ إنما قصد تألف الرجل الطارىء ثقةً بما

(1) ما بين المعقوفتين ساقط من ج.

سورة عبس الآيتان (١٣ و١٤) ..... THE PRINCE GHAZI TRUST FOR OURANIC THOUGHT

كان في قلب ابن أم مكتوم من الإيمان، كما قال: إني لَأَعْطِي الرجلَ وغَيْرُه أحبُّ إليّ منه مخافةَ أن يَكُبّه الله في النار على وجهه.

وأما قول علمائنا : إنه الوليد بن المغيرة . وقال آخرون : إنه أمية بن خلف ، فهذا كلّه باطل وَجَهْلٌ من المفسرين الذين لم يتحققوا الدين ؛ وذلك أن أمية والوليد كانا بمكة ، وابن أم مكتوم كان بالمدينة ، ما حضر معهما ولا حَضَرا معه ، وكان موتهما كافِرَيْن ؛ أحَدُهما قبل الهجرة والآخرُ في بَدْر ، ولم يقصد قط أمية المدينة ، ولا حضر عنده مفرداً ولا مع أحد .

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ فِي صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ. مَرْفُوعَةٍ مُطَهَّرَةٍ﴾. [الآيتان: ١٣، ١٤]. وقد تقدم تفسيرها في سورة الواقعة عند ذكرنا لقوله تعالى: **﴿ إنه لقرآنٌ كرمٍ. في** كتاب مَكْنُون. لا يمسَّه إلا المطهَّرون﴾، [الواقعة: ٢٧، ٧٨، ٧٩]، فليَنْظُر هنالكَ فيه من احتاج إليه ها هنا.

وقد قال وهب بن منبه: إنه أراد بقوله: ﴿ **بِأَيْدِي سَفَرَةٍ. كِرَامٍ بَرَرَةَ﴾** [عبس: ١٥، ١٥]، يعني أصحاب محمد ﷺ.

قال القاضي: لقد كان أصحاب محمد كراماً برَرة، ولكن ليسوا بمُرَادِين بهذه الآية، ولا قارَبُوا المرادِين بها؛ بل هي لفظةٌ مخصوصة بالملائكة عند الإطلاق، ولا يشاركهم فيها سواهم، ولا يدخل معهم في متناولها غَيْرُهم.

روي في الصحيح، عن عائشة رضي الله عنها أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: « مَثَلُ الذي يقرأ القرآن، وهو حافظ له مع السَّفَرة الكرام البررة، ومثل الذي يقرأ القرآن وهو يتعاهَدُه وهو عليه شديد فله أجران».

وقوله: ﴿ أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبَّا﴾ [عبس: ٢٥] قد تقدم القول في أنها نزلت وأمثالها في معرض الامتنان، وتحقيق القول فيها.

\* \* \*



سورة المطففين

فيها آيتان

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ وَيُلٌ لِلمُطَفِّفِينَ ﴾: [ الآية: ١ ].

فيها ست مسائل:

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى النسائي، عن ابن عباس، قال: لما قدم النبي ﷺ المدينةَ كانوا من أخبتُ الناسِ كَيْلاً، فأنزل الله عز وجل ﴿ **وَيْلٌ لِلمُطَففِينَ ﴾**، فأحسنوا الكَيْلَ بعد ذلك. المسألة الثانية: في تفسير اللفظ:

قال علماء اللغة: المطففون هم الذين يُنْقِصُونَ المكيال والميزان. وقيل له الْمُطَفِّفَ؛ لأنه لا يكاد يسرقُ في المكيال والميزان إلا الشيء الطفيف، مأخوذ من طَفِّ الشيء وهو جانبه. ومنه الحديث: «كلّكم بنو آدم طَفٌّ الصاع»؛ يعني بعضكم قريب من بعض، فليس لأحد على أحدٍ فَضْلٌ إلا بالتقوى.

وفي الموطَّأ: قال مالك: [يقال]<sup>(١)</sup>: لكل شيء وفالا وتطفيف، والتطفيف ضدّ التوفية. وروي أن أبا هريرة قدم المدينة، وقد خرج النبيّ ﷺ إلى خَيْبَر، فاستخلف على المدينة سبّاع بن عُرْفُطة، فقال أبو هريرة: فوجدناه في صلاة الصبح، فقرأ في الركعة الأولى **(كهيعص)**، وقرأ في الركعة الثانية **(ويل للمطففين)**؛ قال أبو

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

سورة المطففين الآية (٣) منطقة المعلم المعلم المعام THE PRINCE GHAZI TRUST (٣) سورة المطففين الآية (٣)

هريرة: فأقول في صلاتي: « ويل لأبي فلان، له مِكْيَالان، إذا اكتال اكتال بالوافي، وإذا كال كال بالناقص».

370

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمْ ﴾ [ المطففين: ٣ ] .

يعني كالوالهم، وكثير من الأفعال يأتي كذلك كقولهم: شكرتُ فلانا وشكرت له؛ ونصحت فلانا ونصحت له، واخترت أهلي فلانا واخترت من أهلي فلانا، سواء كان الفعل في التعدي مقتصراً أو متعدياً أيضاً وقد بيناه في الملجئة.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ وَإِذَا كَالُوهُمْ أَوْ وَزَنُوهُمْ يُخْسِرُونَ ﴾ .

فبدأ بالكيل قبل الوَزْن؛ والوزن هو الأصل، والكيلُ مركّب عليه، وكلاهما للتقدير، لكن البارىء سبحانه وضع الميزانَ لمعرفةِ الأشياء بمقاديرها؛<sup>(٢)</sup> إذ يَعْلَمُها سبحانه بغير واسطة ولا مقدر. ثم قد يأتي الكيلُ على الميزان بالعرف، كما قال النبي مَتَلَيَّةٍ : « المكيال مكيالُ أهل المدينة، والميزانُ ميزان أهل مكة »؛ فالأقواتُ والأدهان يعتبر فيها الكيل [ دون الوزن؛ لأن النبيَّ عَتَلَيَّةٍ بُعِث وهي تُكْتَال بالمدينة فجرى فيها الكيل]<sup>(٣)</sup>، وكذلك الأموال الربوية يعتبر فيها الماثلة بالكيل دون الوزن، حاشا النقدين، حتى إنّ الدقيق والحنطة يعتبرُ فيهما الكيل، وليس للوزن فيهما طريق، وإنْ ظهر بينهما زيَّغ فهو كظهوره بين البرَّين، وذلك غير معتبر، وقد بيناه في مسائل الفقه. المسألة الخامسة:

روى ابنُ القاسم، عن مالك ـ أنه قرأ، ﴿ وَيْلٌ لِلْمُطَفِّفِينَ ﴾ [ مرتين قال: مسح المدينة من التطفيف وكرهه كراهية شديدة. وروى أشهب قال: قرأ مالك: ويلّ للمطففين]<sup>(٤)</sup>، فقال: لا تطفّف ولا تجلب، ولكن أرسل وصُبّ عليه صبا، حتى إذا استوى أرسل يدك ولا تُمْسك.

- (٢) في جــ: لمعرفة مقادير الأشياء.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، جـ.
- ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، ج.

وقال عبد الملك بن الماجشُون، نهى رسول الله ﷺ عن التطفيف. وقال: « إن البركةَ في رأسه. قال: بلغني أنَّ كَيْلَ فرعون كان طِفافاً مسحاً بالحديدة. المسألة السادسة:

HE PRI المورة المطففين الآية (٦)

قال علماء الدين: التطفيف في كل شيء في الصلاة والوضوء والكيل والميزان. وقال ابنُ العربي: كما أن السرقة في كل شيء، وأسوأ السرقة من يسرق صلاته؛ فلا يتم ركوعها ولا سجودها.

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ [ الآية : ٦ ] . فيها مسألتان :

المسألة الأولى:

377

روى مالك، عن ابن عمر، عن النبي ﷺ : « يقومُ الناسُ لرب العالمين، حتى إن أحدهم ليغيبُ في رشحه إلى أنصاف أُذنيه » <sup>(ه)</sup> .

وعنه أيضاً ، عن النبي عَيَّاتُهِ : « يقومُ مائة سنة » .

المسألة الثانية:

القيامُ لله رَبِّ العالمين سبحانه حقير بالإضافة إلى عظمته وحقّه؛ فأما قيامُ الناس بعضهم لبعض فاختلف الناس فيه، فمنهم مَنْ أجازه، ومنهم من منعه.

وقد روي أنَّ النبيَّ ﷺ قام إلى جعفر بن أبي طالب واعتنقه، وقام طلحة لكعب ابن مالك يَوْمَ تِيبَ عليه.

وقال النبيّ عَظَّيْتُهِ للأنصار ـ حين طلع عليه سعد بن معاد : « قومُوا لسيدكم » <sup>(٦)</sup> .

- (٥) انظر: (سنن الترمذي: ٢٤/٥).
  - (٦) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

سورة المطففين الآية ( ( ) المناقبة المعنين المناقبة المعنين الآية ( ) معنين المناقبة المعنين المناقبة ال

وقال أيضاً : « من سَرَّه أن يتمثَّل له الرجالُ قياماً فليتبوَّأُ مقعده من النار » <sup>(v)</sup> . وقد بينا في شرح الحديث أن ذلك راجعٌ إلى حال الرجل ونيته، فإن انتظر لذلك واعتقده لنفسه حقّاً فهو ممنوعٌ، وإن كان على طريَق البشاشة والوصلة فإنه جائز ، وخاصة عند الأسباب، كالقدوم من السفر ونحوه.

 $\star \star \star$ 

سبق تخريجه. راجع الفهرس. (**v**)



# سورة الانشقاق

فيها آية واحدة \_ قوله تعالى : ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّفَقِ ﴾ [ الآية : ١٦ ] .

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: في الشفَق:

قال أشهب، وعبدالله، وابن القاسم، وغيرهم، وكثير عددهم، عن مالك: الشفَق: الحمرة التي تكون في المغرب، فإذا ذهبت الحمرةُ فقد خرج وقت المغرب، ووجبت صلاةُ العشاء.

وقال ابنُ القاسم، عن مالك: الشفق: الحمرة فيما يقولون، ولا أدري حقيقة ذلك، ولكني أرى الشفقَ الحمرة.

قال ابن القاسم: قال مالك: وإنه ليقع في قلبي. وما هو إلا شيء فكرت فيه منذ قريب: أنّ البياض الذي يكون بعد حُمْرة الشفق أنه مثلُ البياض الذي يكونُ قبل الفجر، فكما لا يمنع طعاما ولا شرابا من أراد الصيام، فلا أدري هذا يمنع الصلاة. والله أعلم. وبه قال ابنُ عمر، وقتادة، وشداد بن أوس، وعلي بن أبي طالب، وابن عباس، ومعاذ في كثير من التابعين.

وروي عن ابن عباس أنه البياض، وعن أبي هريرة، وعمر بن عبد العزيز، والأوزاعي، وأبي حنيفة وجماعة.

وروي عن ابن عمر مثله.

وقد اختلف في ذلك أهل اللغة اختلافا كثيراً، واعتضد بعضهم بالاشتقاق وأنه مأخوذ من الرقة، والذي يعضده قولُ النبيّ ﷺ في الصحيح: « وقْتُ صلاة العشاء ما سور الانشقاق الآية ( ۲۱) THE PRINCE GHAZI TRUST (۲۹) مور الانشقاق الآية ( ۲۹)

لم يسقط نورُ الشفق»<sup>(۱)</sup>، فهذا يدلُّ على أنه على حَالين: كثير وقليل، وهو الذي توقَّف فيه مالك من جهة اشتقاقه، واختلاف إطلاقه، ثم فكر فيه منذ قريب، وذكر كلاما مجملا، تحقيقه أن الطوالع أربعة: الفجر الأول، والثاني، والحمرة، والشمس. وكذلك الغوارب أربعة: البياض الآخر، البياض الذي يليه، الحمرة، الشفق.

وقال أبو حنيفة: كما يتعلق الحكم في الصلاة والصوم بالطالع الثاني من الاول في الطوالع، كذلك ينبغي أن يتعلَّق الحكم بالغارب من الآخر ، وهو البياض.

وقال علماؤهم المحققون: وكما قال حتى مَطْلع الفجر ، فكان الحكم متعلقاً بالفجر الثاني، كذلك إذا قال حتى يغيبَ الشفقُ يتعلَّق الحكم بالشفَق الثاني؛ وهذه تحقيقات قوية علينا.

واعتمد علماؤنا على أنَّ النبي عَلَيْنَهُ صلَّى العشاء حين غاب الشفق، والحكم يتعلق بأوّل الاسم، وكذلك كنا نقول في الفجر، إلا أنّ النص قطع بنا عن ذلك فقال: ليس الفَجْرُ أن يكون هكذا \_ ورفع يده إلى فوق، ولكنه أن يكون هكذا \_ وبسطها وقال: ليس المستطيل، ولكنه المستطير، يعني المنتشر، ولأنَّ النعمان بن بشير قال: أنا أعلمكم بوقت صلاة العشاء الآخرة، كان النبيّ عَيَّاتَهُ يُصلّيها لسقوط القمر لثلثيه. وقال الخليل: رقبت مَغيب البياض فوجدته يتمادى إلى ثلث الليل. وقال ابن أبي أويس: رأيته يتمادى إلى طلوع الفجر، فلما لم يتحدد وقته منه سقط اعتباره. المسألة الثانية: قوله: ﴿ وَإِذَا قُرِىءَ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾: [ الانشقاق: الا

ثبت في الصحيح أن أبا هريرة قرأ : ﴿ **إذَا السَّمَاءُ انْشَقَتْ ﴾** ، فسجد فيها ، فلما انصرف أخبرهم أنَّ رسولَ ﷺ سجد فيها ، وقد قال مالك : إنها ليست من عزائم السجود . والصحيحُ أنها منه ، وهي روايةالمدنيين عنه وقد اعتضد فيها القرآن والسنة .

قال ابنُ العربي: لما أمَمْتُ بالناس تَركت قراءتها؛ لأني إنْ سجدتُ أنكروه، وإن تركتها كان تقصيرا مني، فاجتنبتها إلا إذا صلَّيت وحدي. وهذا تحقيق وعد الصادق

(١) سبق تخريجه. راجع الفهرس.

بأن يكون المعروف منكرا والمنكر معروفا وقد قال النبي عَبَّلِيَّهِ لعائشة : « لولا حدْثان عهد قومك بالكفر لهدمْتُ البيت وردَدْتُه على قواعد إبراهيم » <sup>(٢)</sup> .

سورة الانشقاق الآية (٢١)

ولقد كان شيخنا أبو بكر الفهري يرفع يديه عند الركوع، وعند رفع الرأس منه، وهذا مذهب مالك والشافعي، وتفعله الشيعة، فحضر عندي يوما بمحرس ابن الشواء بالنغر – موضع تَدْريسي – عند صلاة الظهر، ودخل المسجد من المحرس المذكور، فتقدم إلى الصف الأول وأنا في مؤخّره قاعد على طاقات البحر، أتَنسَّمُ الريح من شدة الحر، ومعه في صف واحد أبو ثمنة رئيس البحر وقائده، مع نَفر من أصحابه ينتظر الصلاة، ويتطلع على مراكب تحت الميناء، فلما رفع الشيخ يديه في الركوع وفي رَفْع ققوموا إليه فاقتلوه وأرمُوا به في البحر، فلا يراكم أحد". فطار قلبي من بين جوانحي، الرأس منه قال أبو ثمنة وأصحابه: ألا ترَوَّنَ إلى هذا المشرقيّ كيف دخل مسجدنا ؟ وقلت: سبحان الله! هذا الطرطوسي فقيه الوقت. فقالوا لي: ولم يرفع يديه ؟ فقلت: وقلت: سبحان الله! هذا الطرطوسي فقيه الوقت. فقالوا لي: ولم يرفع يديه ؟ فقلت: أسكنهم وأسكتهم، حتى فرغ من صلاته، وقمْتُ معه إلى المسكن من المحرس، ورأى تغيَّر وجهي، فأنكره، وسألني فأعلمته فضحك، وقال: ومن أين لي أن أقْتَلَ على سنة! نعتَر وجهي، فأنكره، وسألني فأعلمته فضحك، وقال: ومن أين لي أن أقْتَلَ على سنة! فقلت له: ولا يما له في المه في عليه وقر إن قُمْتَ معه إلى المسكن من المحرس، ورأى أسكنهم وأسكتهم، حتى فرغ من صلاته، وقمْتُ معه إلى المسكن من الحرس، ورأى نعتَر وجهي، فأنكره، وسألني فأعلمته فضحك، وقال: ومن أين لي أن أقْتَلَ على سنة! مقلت له: ولا يحل لك هذا الإلكام وخُذْ في غيره.

وفي الحديث الصحيح، عن أبي رافع، قال: صليتُ خَلْفَ أبي هريرة صلاةَ العشاء ـ يعني العَتَمة ـ فقرأ : **﴿ إذَا السَّمَاءُ انْشَقَتْ﴾** فسجد فيها، فلما فرغ قلت : يا أبا هريرة، وإنّ هذه السجدة ما كُنَّا نسجدها. قال : سجدها أبو القاسم عَيَّلِيَّهُ، وأنا خلفه، فلا أزال أسجدُها حتى ألقى أبا القاسم. وكان عمر بن عبد العزيز يسجد فيها مرة، ومرة لا يسجد، كأنه لا يراها من العزائم [عزائم القرآن]<sup>(٣)</sup>. وقد بينا الصحيح في ذلك. والله أعلم [ بغَيْبه وأحْكم]<sup>(٤)</sup>.

\* \* \*

(٢) سبق تخريجه. راجع الفهرس.
 (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج..

۳۷۰

(٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.



سورة البروج فبها آيتان

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ وَشَاهِدٍ ومَشْهُودٍ ﴾ : [ الآية : ٣ ] .

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

الشاهد فاعل مِنْ شَهِد، والمشهود مفعول منه، ولم يأت حديث صحيح يعينه، فيجب أن يُطلَق على كل شاهد ومشهود. وقد روى عباد بن مطر الرهاوي، عن مالك، عن عمارة بن عبدالله بن صياد، عن نافع بن جُبير، عن أبيه، عن النبي عَلَيْكُمْ في قوله: **﴿ وَسَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾** قال: « الشاهد يوم الجمعة، والمشهود يوم عرفة ».

وقد رُوي عن ابن عباس أنه قال: الشاهدُ محمد ﷺ ، ويصح أن يكون الله ورسله والملائكة والمؤمنين والحجر الأسود . وقد يكون المشهود عليه الإنسان، والمشهود فيه يوم الجمعة ، ويوم عَرَفة ، ويوم النحر ، وأيام المناسك كلها ، ويوم القيامة ، وليس إلى التخصيص سبيل بغير أثر صحيح.

المسألة الثانية:

إذا كان الشاهدُ الله فقد بيناً معناه ومتعلقه في الأمد الأقصى، وإذا كان الرسول والمؤمنين فقد قال سبحانه: ﴿ لِتَكُونُوا شهداءَ على الناس ويكونَ الرسولُ عليكم شَهيداً ﴾ [ البقرة: ١٤٣ ]، وهذا إذا تتبعته بالأخبار وجدْتَه كثيراً في جماعة. وأما المشهود فعلقه بكل مشهود فيه، ومشهود عليه، ومشهود به، حسب متعلقات الفعل بأقسام المفعول؛ فإنه في ذلك كله صحيح سائغ لغةً ومعنى، فاحمله عليه وعممه فيه.



قوله تعالى : ﴿ قَتِلَ أَصْحَابُ الْأُخْدُودِ ﴾ [ الآية : ٤ ]. فيها ثلاث مسائل :

المسألة الأولى:

سورة البروج الآية ( ٤

ثبت عن صُهيب \_ واللفظ لمسلم \_ أن رسولَ الله يَعْلَيْهُ قال: «كان مَلِك فيمن كان قَبْلَكَم، وكان له ساحر، فلما كبر قال للملك: قد كبرت، فابعث لي غلاماً أعلَّمْه السحر؛ فبعث إليه غلاماً يعلمه، فكان في طريقه \_ إذا سلك \_ راهب قعد إليه وسمع كلامه، فأعجبه، فكان إذا أتى الساحرَ مَرَّ بالراهب، فقعد إليه، وإذا أتى الساحر ضربه، فشكا ذلك إلى الراهب، فقال: إذا خشيتَ الساحر فقل: حبسني أهلي، وإذا خشيتَ أهلك فقل حبسني الساحر، فبينا هو كذلك إذ أتى على دابة عظيمة قد حبّست الناس، فقال: اليوم أعلَمُ الساحر أوضل أم الراهب أفضل! فأخذ حجرا وقال: اللهم إنْ كان أمرُ الراهب أحبق إليك من أمر الساحر فاقتل هذه الدابة، حتى يَمضي الناس، فرماها فقتلها، ومضى الناس؛ فأتى إلى الراهب فأخبره، فقال له الراهب: أي تترلّ علي؛ فكان الغلام يبرىء الأكمة والأبرص، ويُدَاوي الناس من سائر الأدواء، تدلّ علي؛ فكان الملك ـ وكان قد عمي \_ فأتاه بهدايا كثيرة، فقال: لك ما هــالك فسمع به جليسُ الملك ـ وكان قد عمي \_ فأتاه بهدايا كثيرة، فقال: الك ما شراك أجْمع إن شفيتني \_ قال: إني لا أشفي أحدا، إنما يشم أن أن ما لك فسمع به جليسُ الملك ـ وكان قد عمي ـ فأتاه بهدايا كثيرة، فإن أنت آمنت بالك فسمع به حليسُ الملك ـ وكان قد عمي ـ فأتاه بهدايا كثيرة، فقال: لك ما هــالك ماكر الك من أي أنه ألك ما أمن الك م أحدا، إنها يشفي الله، فإن أنت آمنت بالك

فأتى الملك فجلس إليه كما كان يجلس، فقال له الملك: مَنْ رَدَّ عليك بصرك؟ قال: ربي. قال: ولك رَبِّ غيري! قال: ربي وربك الله.

فأخذه فلم يزل به حتى دلّ على الغلام. فجيء بالغلام، فقال له الملك: أي بني، قد بلغ من سِحْرِك ما تبرىء الأكْمه والأبرص، وتفعل وتفعل! فقال: إني لاأشفي أحداً إنما يشفي الله. فأخذه فلم يزل يعذَّبُه حتى دلَّ على الراهب، فجيء بالراهب، فقيل له: ارجع عن دينك، فأبى، فدعا بالمنشار، فوضع المنشار على مَفْرق رأسه، فشقّه، حتى وقع شِقّاه، ثم جيء [ بجليس الملك، فقيل: له: ارجع عن دينك، فأبى، فوضع المنشار في مفرق رأسه، فشقّه حتى وقع شقّاه؛ ثم جيء<sup>(١)</sup>] بالغلام فقال له: ارجع عن دينك فأبى، فدفعه إلى نَفرٍ، من أصحابه، فقال: اذهبوا به إلى جَبَل كذا كذا، [ فاصْعدُوا به الجبل]<sup>(٢)</sup>، فإذا بلغتم ذرْوَتَه، فإن رجع عن دينه وإلآ فاطرحوه، فصعدوا [ به ]<sup>(٢)</sup> به الجبل، فقال: اللهم اكْفنيهم بما شئتَ، فرجف بهم الجَبَلُ، فسقَطُوا، وجاء يمشي إلى الملك، فقال له الملك: ما فعل أصحابُك؟ فقال: كفانيهم الله. فدفعه إلى نَفرٍ من أصحابه، فقال: اذهبوا به فاحلوه في قُرقور. فتوسطُوا به البحرَ، فإنْ رجع عن دينه وإلا فاقدفُوه. فذهبوا به. فقال: اللهم اكْفنيهم بما شئت، فانكفأت بهم السه. فغرقوا، وجاء يمشي إلى الملك؛ ما فعل أصحابُك؟ فقال: كفانيهم الله. فدفعه إلى نَفرٍ من

فقال للملك: [ إنك ]<sup>(1)</sup> لست بقاتلي، حتى تفعلَ ما آمرك به. قال: وما هو؟ قال: تجمَعُ الناس في صعيدٍ واحد، وتصلبني على جذع، ثم خُذْ سَهْماً من كنانتي، ثم ضع السَّهْمَ في كَبِد القوس، ثم قل: بسم الله، رَبّ الغلام، ثم ارمني؛ فإنك إذا فعلت ذلك قتلتني.

فجمَعَ الناس في صَعِيدٍ واحد، وصلبه على جذع، ثم أخذ سهما من كنانته، ثم وضع السهم في كبد القَوْس، ثم قال: بسم الله رَبّ الغلام، ثم رماه فوقع السهم في صُدْغه، فوضع يده على صدغه في موضع السهم فمات. فقال الناس: آمنا برب الغلام، [ آمنا برب الغلام، آمنا برب الغلام]<sup>(٤)</sup>، فأتي الملك، فقيل له: أرأيت ما كنت تحذر ؟ قد والله نزل بك حَذَرُك، قد آمَن الناسُ [ برب الغلام]<sup>(٥)</sup> ؛ فأمر بالأخدود في أفواه السكك؛ فَخُدَّت، وأضرم النار، وقال: من لم يرجع عن دِينه فأقحموه فيها، أو قيل له:

- ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ.
- (٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

اقتحم ـ ففعلوا ، حتى جاءَت امرأةٌ ومعها صبيٌّ لها ، فتقاعست أن تقع فيها ، فقال الغلام : يا أمه ، اصبري ، فإنكِ على الحق ، [ فاقتحمت ] <sup>(1)</sup> . **المسألة الثانية :** 

. INCE GHAZL TRUST والتروج الآيتان (٦ و٧) FOR QURANIC THOUGHT

أصحاب الأخدود هم الذين حفروه من الكفار، وهم الذين رَمَوْا فيه المؤمنين، فكان لفظ الصحبة محتملاً، إلا أنه بيَّنَه وخصَّصه آخرَ القول في الآية الثالثة لها والرابعة منها، وهما قوله: ﴿إِذْ هُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ. وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُون بِالْمُؤْمِنِينَ شُهُودٌ﴾ [الآيتان: ٦، ٧].

### المسألةالثالثة:

هذا الحديث سترون إنْ شاء الله تفسيره في مختصر النيرين، والذي يختصَّ به من الأحكام ههنا أنّ المرأة والغلام صبرًا على العذاب من القتل، والصَّلْبِ، وإلقاء النفسِ في النار، دون الإيمان. وهذا منسوخ عندنا حسبا تقرر في سورة النحل.

\* \* \*

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ. (٦)



# سورة الطارق فيها ثلاث آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ ﴾ [ الآيتان : ٥ ، ٦ ] : فيها مسألتان :

المسألة الأولى:

بيَّنَ الله تعالى محلَّ الماء الذي ينتزع منه، وأنه بين الصَّلْبِ والترائب، تُزْعِجُه القدرة، وتميزه الحكمة، وقد قال الأطباء: إنه الدم الذي تطبخه الطبيعة بواسطة الشهوة، وهذا ما لا سبيل إلى معرفته أبداً إلا بخبر صادق. وأما القياس فلا مَدْخلَ له فيه، والنظرُ العقلي لا ينتهي إليه، وكل ما يَصِفُوَن فيه دعوى يمكن أن تكون حقاً، فيه، والنظرُ العقلي لا ينتهي إليه، وكل ما يَصِفُوَن فيه دعوى يمكن أن تكون حقاً، بَيْدَ أنه لا سبيلَ إلى تعيينها كما قدمنا؛ ولا دليل على تخصيصها حسبا أوضحنا والذي يدلَّ على صحة ذلك من جهة الخبر قوله تعالى: ﴿ ولَقَدْ خَلَقْنَا الإنسانَ مِن سُلَالَةٍ من طين. ثمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً في قَرَارٍ مَكين. ثم خَلَقْنَا النُطْفَة علقة...﴾ [ المؤمنون: ١٢، وما بعدها ]. وهي الدم؛ فأخبر تعالى أن الدم هو الطور الثالث، وعند الأطباء أنه الطور الأول، وهذا تحكَّم ممن يجهل.

فإن قيل \_ وهي :

المسألة الثانية:

فلِمَ قلْتُم: إنه نجس؟

قلنا : قد بينا ذلك في مسائل الخلاف، وقد دللنا عليه بما فيه مَقْنع، وأخذنا معهم

فيه كلَّ طريق، وملكنا عليهم بثبت الأدلة كل ثنية للنظَر. فلم يجدوا للسلوك إلى

مَرَامِهم من أنه طاهر سبيلا، وأقربه أنه يخرج على ثقب البول عند طرف الكمرة فيتنجّس بمروره على محلّ نَجِس.

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِرُ ﴾ [ الآية : ٩ ] .

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: قوله: ﴿ يَوْمَ تُبْلَى السرَائِرُ ﴾:

يعني تختَبرُ الضمائر ، وتكشف ما كان فيها . والسرائرُ تختلفُ بحسب اختلاف أحوال التكليف والأفعال .

المسألة الثانية:

أما السرائرُ فقال مالك ـ في رواية أَشْهَب عنه وسأله عن قوله تعالى: ﴿ **يَوْمَ تُبْلَى السَّرَائِرُ ﴾** أبلغك أَنَّ الوضوء من السرائر ؟ قال: قد بلغني ذلك فيا يقول الناس، فأما حديثٌ أخذته فلا . والصلاةُ من السرائر ، والصيام من السرائر ، إن شاء قال: صليت ولم يصلّ. ومن السرائر ما في القلوب يجزي الله به العباد .

قال القاضي: قال ابنُ مسعود: يغفر للشهيد إلا الأمانة، والوضوء من الأمانة، والصلاة والزكاة من الأمانة، والوديعة من الأمانة، وأشدَّ ذلك الوديعة، تمثل له على هيئتها يوم أخذها، فيرمى بها في قَعْر جهنم، فيقال له: أخرجها فيتبعها فيجعلها في عُنقه، فإذا رجا أن يخرج بها زلّت منه وهو يتبعها، فهو كذلك دَهْرَ الداهرين.

وقال أبي بن كعب: من الأمانة أن ائتمنت المرأة على فَرجها. قال أشهب: قال لي سفيان: في الحَيْضَة والحمل إذا قالت: لم أَحِضْ، وأنا حامل، صُدّقت ما لم تأت بما يعرف فيه أنها كاذبة. وفي الحديث: غُسل الجنابة من الأمانة. المسألة الثالثة:

قد بينا أنه كلَّ ما لا يعلمه إلا الله.

سورة الطارق الآيتان (١٣ و١٤)

# الآية الثالثة

قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ لَقُوْلٌ فَصْلٌ . وَمَا هُوَ بِالْهَزْلِ ﴾ [ الآيتان : ١٢ ، ١٤ ].

قد بينا أنه ليس في الشريعة هَزْلٌ، وإنما هي جد كلها؛ فلا يهزل أحد بعقدٍ أو قول أو عمل إلا وينفذ عليه؛ لأن الله تعالى لم يجعَلْ في قوله هَزْلا؛ وذلك لأن الهزل محلَّ للكذب، وللباطل يفعل، وللعب يمتثل. وقد بينا هذا الغرض في الآيات الواردة فيه وفي مسائل الفقه

\* \* \*



سورة الأعلى فيها أربع آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلاَ تَنْسَى ﴾ [ الآية : ٦ ] : فيها مسألتان :

المسألة الأولى: قوله: ﴿ سَنُقُرِقُكَ ﴾ :

أي سنجعلك قارئاً، فلا تنسى ما نقرئك. وقد تقدم ذكره. وقد روى ابنُ وهب قال: سألْتُ مالكاً عن قوله: ﴿ سَنَقُرِئُكَ فَلَا تَنْسَى﴾ قال: فتحفظ. قال علماؤنا: يريد مالك أنَّ الله لم يأمره بترك النسيان؛ إذ كان ليس من استطاعته، ولكنه قدم له تركه، وحكم له بأنه لا ينسى ما أنزل عليه.

قال القاضي: وهذا صحيح؛ لأن تكليفَ الناسي في حال نسيانه أن يصرف نسيانه لا يُعقل قولا، فكيف يكون مكلفاً به فعلا.

فإن قيل: فقد قال الله عز وجل. **﴿ولا تَنْسَ نَصِيبَكَ من الدُّنيا ﴾** [ القصص: ٧٧ ].

قلنا. معناه لا تترك. وقد بينا أنّ النسيان هو الترك لغة. والترك على قسمين: ترك بقصدٍ، وترك بغير قصد. والتكليفُ إنما يتعلق بما يرتبط بالقصد من الترك. والله أعلم.

المسألة الثانية:

ثبت أَنَّ النبيّ عَلَيْكُم كان يقرأ في العيدين بـ ﴿ سبح اسْمَ ربك الأعلى ﴾ . و ﴿ هل

سورة الأعلى الآية ( 12 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 12 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 12 ) THE PRINCE GHAZI TRUST ( 12 ) THE PRINCE GHAZI TRUST

**أتاكَ حَدِيثُ الغاشيَةَ ﴾** ـ من طريق سَمُرَة بن جندب، والنعمان بن بشير. خرجه النسائي وغيره ـ زاد النعمان: في الجمعة والعيدين.

وفي الصحيح أنَّ رسول الله ﷺ قال للذي طوَّل صلاته بالناس: « اقرأ بـ ﴿ سبع َ اسْمَ ربك الأعلى ﴾ . و « الشمس وضحاها » ، ونحو ذلك .

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى ﴾ [ الآية : ١٤ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قال أبو العالية: نزلت في صدّقة الفِطْر يزكِّي ثم يصلي.

المسألة الثانية:

في سَرْد أقوال العلماء في ذلك:

قال عكرمة : كان الرجلُ يقول أقدّم زكاتي بين يدي صلاتي . فقال سفيان : قال الله تعالى : ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزِكَمَى . وذَكَرَ اسمَ ربّه فَصَلّى ﴾ .

وروى سفيان، عن جعفر بن بُرْقان، قال: كتب إلينا عُمر بن عبد العزيز: إن هذا الرجف شيء يعاقِبُ الله به العباد، وقد كتبتُ إلى أهل الأمصار أن يخرجوا في يوم كذا من شهر كذا، فمن استطاع منكم أن يتصدق فليفعل؛ فإن الله تعالى يقول: فَقَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَمَى. وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى﴾.

وكان عمر بن عبد العزيز يخطبُ الناس على المنبر يقول: قَدّموا صدقةَ الفِطْر قبل الصلاة؛ فإن الله يقول: ﴿ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَمَى . وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلًى﴾

وكذلك كان رسولُ الله ﷺ يأمر بها ويخرجها .

وقول عمر بن عبد العزيز : إن هذا الرجف شيء يعاقبُ الله به عباده ـ يعني الزلازل.

### الآية الثالثة

ورة الأعلى الآية (١٥)

قوله تعالى : ﴿ وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ﴾ [ الآية : ١٥ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قد بينا أَنَّ الذِّكْرَ حقيقته إنما هو في القلب؛ لأنه محل النسيان الذي هو ضده، والضدان إنما يتضادّان في المحل الواجب؛ فأوجب الله بهذه الآية النية في الصلاة خصوصاً، وإن كان قد اقتضاها عموماً قوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَه الدِّينَ ﴾ [ البينة، ٥ ]. وقوله عَلَيْنَ : « إنما الأعمال بالنيات ». والصلاة أمَّ الأعمال، ورأسُ العبادات، ومحلُّ النية في الصلاة مع تكبيرة الإحرام؛ فإن الأفضل في كل نية بفعل أن تكون مع الفعل لا قبله؛ وإنما رُخص في تقديم نية الصوم لأجل تعذر اقتران النية فيه بأول الفعل عند الفجر، لوجوده والناسُ في غَفلة، وبقيت سائرُ العبادات على الأصل.

وتوهم بعضُ القاصرين عن معرفة الحق أنَّ تقديمَ النية على الصلاة جائزٌ بناء على ما قال علماؤنا من تجويز تقديم النية على الوضوء في الذي يمشي إلى النهر في الغسل؛ فإذا وصل واغتسل نسي أن يجزئه ـ قال: فكذلك الصلاة. وهذا القائلُ ممن دخل في قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ يَمْشِي مُكِباً على وَجْهِه ﴾ [ الملك: ٢٢ ]؛ وقد بيناه في كل موضع يعتري فيه، وحققنا أن الصلاة أصلٌ متفق عليه في وجوب النية، والوضوء فرع مختلف فيه، فكيف يقاس المتفق عليه على المختلف فيه، ويحمَلُ الأصل على الفرع؟

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ﴾:

إذا قلنا : إنه الذكر الثاني باللسان المخبِر عن ذكر القلب المعبر عنه بأنه مشروع في الصلاة مُفْتتح به في أولها باتفاق من الأئمة ؛ لكنهم اختلفوا في تعيينه ؛ فمنهم من قال : إنه كلَّ ذِكْرٍ حتى لو قال : «سبحان الله » بدل التكبير أجزأه ، بل لو قال بدل الله أكبر : بُزرك خُداي – لأجزأهُ ، منهم أبو حنيفة .

وقال أبو يوسف: يجزئه « الله الكبير »، والله أكبر ، والله الأكبر .

وقال الشافعي: يجزئه الله أكبر والله الأكبر . وقال مالك: لا يجزئه إلا قوله: الله أكبر .

فأما تعلَّق أبي حنيفة في الذكر بالعجمية بقوله تعالى: ﴿ **إِنَّ هٰذَا لَفِي الصَّحُفِ الأُولَى. صُحُفِ إِبْرَاهِيمَ وَمُوسَى﴾** [ الأعلى: ١٨ ، ١٩ ]. فيأتي ذكر وَجْه التقَصّي عنه في الآية التي بعد هذه إن شاء الله تعالى.

وأما قوله: إنه الذكر مطلقاً بقوله العام: ﴿ **وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصَلَّى ﴾** فهذا العام قد عيّنه قولُ النبي ﷺ وفعله، أما قولهُ فهو في الحديث المشهور: « تحريمها التكبير، وتحليلها التسليم ». وأما الفعلُ فإنه كان يقول في صلاته كلها: الله أكبر.

وأما التعلق للشافعي بقوله: إن زيادةَ الألف واللام فيه لا تُغَيِّرُ بناءه ولا معناه.

فالجوابُ أنَّ التعبدَ إذا وقع بقول أو فعل لم يَجُزْ أَن يعبر عما شرع فيه بما لا يغير حاله؛ لأنها شرعة في الشريعة، واعتبار من غير اضطرار؛ وذلك لا يجوزُ.

وجواب ثان؛ وذلك أن الألف واللام تدخل للجنس وللعهد، وكلاهما ممنوع هاهنا، أما الجنسُ فإنّ البارىء تعالى لا جنس له وأما العهد فلأن التعبير بالكبرية عـن الله تعالى وصف، فلا مَعْنَى للزيادة. وإذا بطل مذهب الشافعي فمذهَبُ أبي يوسف أبطل.

فإن قيل: قوله: ﴿ وَذَكَرَ اسْمَ رَبِّهِ فَصلَى﴾ عموم في كل ذِكْرٍ، وقول النبي يَتَشِينُ : الله أكبر في الصلاة تخصيص لبعض ذلك العموم، فيحمّلُ على الاستحباب، وإنما كان يُحْمَل على الوجوب لو كان بيانا لمُجْمَلٍ واحد. وهذا سؤالٌ قوي لأصحاب أبي حنيفة، وقد تقصَّينا عنه في مسائل الخلاف، ونُعَوِّل الآن هنا على أن النبي يَتَشِينُ قال: «صلَّوا كما رأيتموني أُصلَي». وهو إنما كان يكبرُ ولا يتعرض لكل ذِكْرٍ، فتعيَّن التكبير بأمره باتباعه في صلاته، فهو المبيِّنُ لذلك كله.



### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿إِنَّ هٰذَا لَفِي الصَّحُفِ الأُولَى. صُحُفِ إبْرَاهِيمَ وَمُوسَى﴾ [ الآيتان: ١٩ ، ١٨ ].

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى: في معناه:

فيه ثلاثة أقوال:

الأول: أنه القرآن.

الثاني: أنه ما قَصَّه اللهُ سبحانه في هذه السورة.

الثالث: أن هذا يعني أحكام القرآن.

المسألة الثانية: تحقيق قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هٰذَا لَفِي الصُّحُفِ الْأُولَى ﴾:

يعني القرآن مطلقاً \_ قول ضعيف، لأنه باطل قطعاً .

وأما القولُ بأنه فيه أحكامه فإنْ أراد مُعْظَم الأحكام فقد بينًا تحقيق ذلك في قوله: **(شَرَع لكم من الدِّين ما وَصَّى به نوحاً والذي أَوْحَيْنَا إليْكَ﴾** [الشورى: ١٣]. وأما إنْ أراد به ما في هذه السورة فهو الأوْلى من الأقوال؛ وهو الصحيح منها. والله أعلم.

### المسألة الثالثة:

والجواب عنه من وجهين:

تعلق أبو حنيفة وأصحابه في جواز القراءة في الصلاة بالعجمية بقوله تعالى: ﴿ إِنَّ هذا لَفِي الصَّحُفِ الأُولَى. صُحُفِ إِبْرَاهيمَ وَمُوسى﴾. قالوا: فقد أخبر الله أن كتابه وقرآنه في صحف إبراهيم وموسى بالعبرانية؛ فدلّ على جواز الإخبار بها عنه وبأمثالها من سائر الألسُن التي تخالفه.

الأول: أنا نقول: إن الله سبحانه بعث الرسل وأنزل عليهم الكتب، وما بعث الله

من رسول إلاّ بلسان قومه، كما أخبر، وما أنزل من كتاب إلا بلغتهم، فقال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُول إلاَّ بِلِسَان قَوْمِه ﴾ [ إبراهيم: ٤ ]؛ كلَّ ذلك تيسير منه عليهم، وتقريبٌ للتفهيم إليهم، وكلَّ مُفْهِمٌ بلغته، متعبّدٌ بشريعته، ولكل كتاب بلغتهم اسم؛ فاسمه بلغة موسى التوراة، واسمه بلغة عيسى الإنجيل، واسمه بلغة محمد القرآن، فقيل لنا: اقرؤوا القرآن، فيلزمنا أن نعبد الله بما يسمى قرآناً.

الثاني: هَبْكم سلَّمنا لكم أن يكونَ في صحف موسى بالعبرانية فما الذي يقتضي أنه تجوز قراءته بالفارسية؟ فإن قيل: بالقياس.

قلت: ليس هذا موضعه لا سيما عندكم، وقد بيناه في أصول الفقه ومسائل الخلاف على التمام، فلينظر هنالك إن شاء الله تعالى.

\* \* \*



# سورة الغاشية

فيها آية واحدة

وهي قوله تعالى: ﴿ فَذَكِّرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ ﴾ [الآيتـان: ٢١، ٢٢].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

المسيطر هو المسلَّط الذي يَقْهَر ويغِلبُ على ما يقول.

المسألة الثانية:

كان النبيَّ ﷺ في أول أَمْرِه معرِّفاً برسالته، مذكراً بنبوته، يَدْعُو الخَلْقَ إلى الله، ويُذَكَرهم عهده، ويبشرهم وَعَدَه، ويحذرهم وَعِيدَه، ويعرفهم دِينَه، حتى وضحت المحجَّة، وقامت لله سبحانه الحُجَّة؛ فلما استمر الخَلْقُ على فسادِ رأيهم، ولَجُّوا في طُغْيانهم وغُلوَائهم، أمره الله بالقتَال، وسَوْق الخلق إلى الإيمان قَسْراً، ونسخ هذه الآية وأمثالها حسبا بيناه.

وروى الترمذي وغيره أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « أُمِرِتُ أن أقاتلَ الناسَ حتى يقولوا لا إله إلا الله، فإذا قالوها عَصَمُوا مني دماءَهم وأموالهم إلا بحقّها. وحسابُهم على الله»، ثم قرأ: ﴿فَذَكِّرْ إِنَّها أَنْتَ مُذَكِّرٌ . لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِرٍ ﴾ : بمسلط على سرائرهم، مفسِّراً معنى الآية ، وكاشفاً خفيّ الخفاء عنها.

المعنى إذا قال الناس: لا إله إلا الله فلسْتَ بمسلَّط على سرائرهم، وإنما عليك بالظاهر، وقد كان قبل ذلك لا يطالَبُ لا بالظاهر ولا بالباطن، فلما استولى الله بأمره وتكليفه القتال على الظاهر، وكَلَ سرائرهم إليه. وهذا الحديث صحيح السند، صحيح المعنى. والله أعلم.

\* \* \*



# سورة الفجر فيها خس آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ وَالْفَجْرِ ﴾ [ الآية : ١ ] . فيها مسألتان :

المسألة الاولى: الفَجْرُ:

هو أولُ أوقاتِ النهارِ الذي هو أحَدُ قسمي الزمان؛ وهو كما قدمنا فَجْران: أحدهما : البياضُ الذي يَبْـدُو أولاً ثم يَخْفـى؛ وهـو الذي تسمّيـه العـرب ذنـب السرحان لطرآنه ثم إقلاعه.

والثاني: هو البادي متمادياً؛ ويسمى الأول المستطيل، لأنه يبدو كالحبل المعلق من الأفُق أو الرمح القائم فيه؛ ويسمى الثاني المُسْتَطِير؛ لأنه ينتشر عرضاً في الأفق، ويسمى الأول الكاذب؛ وليس يتعلَّقُ به حكم. ويسمَّى الثاني الصادق لثبوته؛ وبه تتعلّق الأحكام كها تقدم.

ومن حديث سَمُرة بن جُنْدب، عن النبي ﷺ ، قال: « لا يمنعكم من السحور أذَان بلال، ولا الصبح المستطيل، ولكن المستطير بالأفق ».

المسألة الثانية:

فيما يترتب عليه من أحكام؛ وقد تقدم. ولأجله قال مالك في رواية ابن القاسم، وأشهب عنه: الفجرُ أَمْرُه بَيّن، وهو البياض المعترض في الأفق.



## الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿وَلَيَالَ عَشْرٍ ﴾ [ الآية : ٢ ] . فيها أربع مسائل :

المسألة الأولى: في تعيينها:

أربعة أقوال:

الاول: أنها عشر ذي الحجة؛ روي عن ابن عباس، وقــاله جابر، ورواه عــن النبيّ عَلِيْكُم ، ولم يصح.

المسألة الثانية:

أما كل مكرمة فداخلة معه في هذا اللفظ بالمعنى لا بمقتضى اللفظ، لأنها نكرة في إثبات، والنكرة في الإثبات لا تقتضي العموم، ولا تُوجب الشمول؛ وإنما تتعلق بالعموم مع النفي؛ فهذا القولُ يوجبُ دخولَ ليال عشر فيه ولا يتعينُ المقصودُ منه، فربَّك أعلمُ بما هي؛ لكن تبقى ها هنا نكتة؛ وهي أنَّ تقولَ: فهل من سبيل إلى تعيينها – وهى:

#### المسألة الثالثة:

قلنا : نحن نعيّنها بضَرْب من النظر ، وهي العشر الأواخر من رمضان ، لأنا لم نَرَ في هذه الليالي المعتبرات أفضلَ منها ، لا سيا وفيها ليلة القَدْرِ التي هي خَيْرٌ من ألف شهر ؛ فلا يعادلها وقتٌ من الزمان .

سورة الفجر الآية (٣)

المسألة الرابعة:

قال ابنُ وهب، عن مالك: **﴿وليال عَشْرَ﴾؛ ق**ال: الأيام مع الليالي، والليل قبل النهار، وهو حسابُ القمر الذي وقَّتَ اللَّهُ عليه العبادات كما رتّبَ على حساب الشمس الذي يتقدم فيه النهارُ على الليل بالعادات في المعاش والأوقات.

GHAZI TRUST

343

وقد ذكر شيخُ اللغة وحبرها أبو عمرو الزاهد ـ أنَّ من العرب مَنْ يحسب النهار قبل الليل، ويجعل الليلة لليوم الماضي، وعلى هذا يخرج قولُ عائشة في حديث إيلاء رسول الله ﷺ من نسائه، فلما كان صبيحة تسع وعشرين ليلة أعدَّهُنَّ عَدّاً دخل عليّ رسول الله ﷺ ، قلت: يا رسول الله، ألم تكن آليت شهراً.

فقال: إنّ الشهر تسع وعشرون، ولو كانت الليلة لليوم الآتي لكان قد غاب عنهن ثمانية وعشرين يوما، وهذا التفسير بالغّ طالما سقْتُه سؤالا للعلماء باللسان، وتقليبا للدفاتر بالبيان حتى وجدْتُ أبا عَمْرو قد ذكر هذا؛ فإما أن تكون لغةً نقلها، وإما أن تكون نُكتة أخذها من هذا الحديث واستنبطها. والغالبُ في ألسنة الصحابة والتابعين غلبةُ الليالي للأيام، حتى إن من كلامهم: « صُمْنا خساً » يعبِّرون به عن الليالي، وإن كان الصوم في النهار. والله أعلم.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى : ﴿ وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ ﴾ [ الآية : ٣ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: للعلماء في تعيينها ثمانية أقوال:

الأول: أن الصلاة شَفْعٌ كلها، والمغرب وَتُر؛ قاله عِمْران بن حُصَين، عن النبيّ صالته خرجه الترمذي.

الثاني: أن الشَّفع أيام النحر ، والوتر يوم عَرَفة ، رواه جابر عن النبيّ عَيَّالِلَهِ . الثالث: أن الشفع يوم مِنى ، والوَتْر : الثالث من أيام مِنى ، وهو الثالث عشر من ذي الححة . الرابع: أن الشفع عشر ذي الحجة، والوَتْرُ أيام مِنى لأنها ثلاثة. الخامس: الشفع: الخلق، والوَتْر الله تعالى: قاله قتادة. السادس: أنه الخَلْق كله؛ لأنَّ منه شفعاً ومنه وَتْرا. السابع: أنه آدم؛ وتر شَفَعَتْه زوجته، فكانت شَفْعاً له؛ قاله الحسن. الثامن: أن العدد منه شفع، ومنه وَتْر.

لم القجر الآية (٣)

المسألة الثانية:

هذه الآية خلاف التي قبلها؛ لأن ذِكْر الشفع كان بالألف واللام المقتضية للعهد لاستغراق الجنس، ما لم يكن هنالك عَهْد؛ وليس بممتنع أن يكون المراد بالشفع والوَتْر كلّ شفع وَوتْر مما ذكر ومما لم يذكر، وإن كان ما ذُكِر يستغرق ما ترك في الظاهر. والله أعلم.

المسألة الثالثة:

لكن إن قلناً: إنَّ الليالي العشر عشر ذي الحجة، فيبعد أن يكون المرادُ بالشَفْع والوَتْر يومَ النَّحْرِ؛ لأنه قد ذكر في القسم المتقدم، وكذلك من قال: إنه عشر ذي الحجة لهذه العلة.

> وأما القولُ الخامس فوَجْهُ القَسَمِ فيه وحق الخلق والخالق لهم. وأما القول السادس فمعناه وحقَّ الخلق. ووجه القول السابع وحق آدم وزوجته.

ووجه القول الثامن أنه قال: وحقّ العدد الذي جعله الله قوام الخلق وتماماً لهم، حتى لقد غلا فيه الغالُون حتى جعلوه أصلَ التوحيد والتكليف، وسرّ العالم وتفاصيل المخلوقات التي تدور عليه، وهو هَوس كلّه، وقد استوفيناه في كتاب المشكلين. **المسألة الرابعة:** 

إذا قلنا إنَّ المرادَ به الصلاة فمنها شفع، وهي الصلوات الأربع، ومنها وَتْر ـ وهي صلاة المغرب؛ ولذلك قال علماؤنا: إنها لا تعادُ في جماعة خلافا للشافعي لأنها لو

طلب بها فَضْل الجماعة لانقلبت شَفْعاً، حتى تناهى علماؤنا في ذلك فقالوا : لو أعادها رجل في جماعة غَفْلةً لقيل له : أُعِدْها ثالثة ؛ حتى تكون وَتُراً تسع ركعات، وهذا باطل ؛ فإن المغرب لو صارت بالإعادة في الجماعة شفعاً لصارت الظهر بإعادتها ثمانيا ، ويعود ذلك في حال التخليط الذي يضرب به المثَل فيقال فيه:

فوالله ما أدري إذا ما ذكرتها اثنتين صليت الضحى أم ثمانيا

فكما لا تتضاعف الظَّهْر بالإعادة، كذلك لا تتضاعفُ المغرب، وأشدّه الصلاة الثالثة، فإنه من الغلوّ في الدين.

المسألة الخامسة:

لما قال علماؤنا : إنَّ أقلَّ النفل ركعتان .

قلنا : إن قول الله تعالى : ﴿ وَ**الشَّفْعِ ﴾** يصحُّ أن يكون المرادُ به الصلوات كلها فرضها ونَفْلها .

وقوله تعالى: ﴿ وَالْوَتْرِ ﴾ ينطلق على الوَتْر وحده الذي هو فرد .

وفي صحيح الحديث ـ واللفظ لمسلم: «الاستجهارُ وِتر، والطواف وِتر، والفرد كثير»، وما أشرنا إليه يكفي فيه.

#### الآية الرابعة

قوله تعالى : ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ ﴾ [ الآية : ٤ ] .

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

أقسم اللهُ بالليل والنهار، كما أقسم بسائر المخلوقاتِ عموماً وخصوصاً، وجملة وتفصيلا، وخصّه ها هنا بالسرى لنكتة هي:

المسألة الثانية:

أن الله تعالى قال: ﴿ هُوَ الَّذي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيه ﴾ [ يونس: ٦٧ ].

وقال: ﴿ **وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاساً . وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشاً ﴾** [ النبأ : ١٠ ، ١١ ] ، وأشار ها هنا إلى أن الليل قد يتصرف فيه للمعاش، كما يتصرف في النهار ، ويتقلب في الحال فيه للحاجة إليه.

سورة الفجر الآيتان (7 و٧)

وفي الصحيح أن جابر بن عبدالله أتَى رسولَ الله ﷺ بليل، فقال له: السرى يا جابر . وخاصة للمسافر ، كما تقدم بيانه.

المسألة الثالثة:

39.

كنت قد قيدْت في فوائدي بالمنار أن الأخفش قال لمؤرج: ما وَجْهُ من حذف \_ من عدا ابن كثير \_ الياء من قوله: يَسُري؟ فسكت عنها سنة، ثم قلنا له: نختلف إليك نسألك منذ عام عن هذه المسألة فلا تجيبنا؟ فقال: إنما حذفها لأنّ الليلَ يُسْرى فيه ولا يَسْرِي. فعجبت من هذا الجواب المقصر من غير مبصر؛ فقال لي بعض أشياخي: تمامه في بيانه أن ذلك لفقه، هو أن الحذف يدلُّ على الحذف، وهو مثل الأول.

والجوابُ الصحيح قد بيناه في الملجئة .

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ . إِرَمَ فَلَتِ الْعِمَادِ ﴾ [ الآيتان: ٦ ، ٧ ]. فيها ست مسائل:

المسألة الأولى:

أما «عاد» فمعلومة قد جرى ذِكْرُها في القرآن كثيراً ، وعظم أمرها . المسألة الثانية: قوله: ﴿ إِرَمَ ﴾:

> فيه ستة أقوال: الأول: أنه اسم جد عاد؛ قاله محمد بن إسحاق. الثاني: إرَم: أمة من الأمم؛ قاله مجاهد.

سورة الفجر الآيتان (1 و٧) مستقد المحلفة المحلمين THE PRINCE GHAZI TRUST EOR QURANIC THOUGHT.

الثالث : أنه اسم قبيلة من عاد ؛ قاله قتادة . وقيل ـ وهو : الرابع : هو إرم بن عَوْص بن سام بن نوح عليه السلام . الخامس : أنَّ إِرَم الهلاك : يقال : أَرَمَ بنو فلان ؛ أي هلكوا . السادس : أنه اسمُ القرية .

المسألة الثالثة:

قال القاضي: لو أن قوله: ارم يكون مضافاً إلى عاد لكان يحتمل أن يكونَ مضافاً إلى جدِّه أو إلى إرم. فأما قوله عاد \_ منوَّن \_ فيحتمل أن يكون بدلا من جدّه، ويحتمل أن يكون وصْفاً زائداً لعاد على القول بأنها أمة، وكذلك إذ كان قبيلةً منها، وكذلك إذا كان اسم القرية. ويحتمل \_ إذا كان بمعنى الهلاك \_ أن يكون بدلا، لولا أن المصدر فيها إرم بكسر الفاء. فالله أعلم بما تحت ذلك من الخفاء.

المسألة الرابعة: قوله: ﴿ ذَاتِ الْعِمَادِ ﴾:

المسألة الخامسة: في تعيينها:

فيه أربعة أقوال: الأول: أنهم كانوا أهْلَ عمود ينتجعون القطْر . الثاني: أنه الطُّول، كانوا أطول أجساماً وأشد قوة. وزعم قتادةُ أنَّ طولَ الرجل منهم اثنا عشر ذراعاً.

وروي عن ابن عباس سبعون ذراعاً، وهو باطل؛ لأن في الصحيح أنَّ اللهَ خلق آدمَ طوله ستون ذراعاً في الهواء، فلم يزل الخلق ينقص إلى الآن. الثالث: أن العهاد القوة، ويشهد له القرآن. الرابع: أنه ذات البناء المحكم، يقال: إن فيها أربعهائة ألف عمود.

وفيه قولان. الأول: أن أشهب قال ــ عن مالك: هي دمشق؛ وقال محمد بن كعب القُرَظي: هي معنی المحر المحدي ا المحدي المحدي

الإسكندرية. وتحقيقُها أنها دمشق؛ لأنها ليس في البلاد مثلها. وقد ذكرت صفتها وخبرها في كتاب ترتيب الرحلة للترغيب وإليها أوت مريم، وبها كان آدم، وعلى الغراب جبَلِها دِمُ هابِيل في الحجَر جارٍ لم تغيِّره الليالي، ولا أثرت فيه الأيام، ولا ابتلعته الأرض، بـاطنهـا كظاهرهـا، مدينة بأعلاها، ومدينة بأسفلها، تشقُّها تسعة أنهار؛ للقصبة نهر، وللجامع نهر، وباقيها للبلد، وتجري الأنهارُ من تحتها كما تجري من فوقها، ليس فيها كِظامة ولا كنيف، ولا فيها دار، ولا سوق، ولا حمام، إلا ويشقه الماء ليلاً ونهاراً دائهاً أبداً، وفيها أرباب دور قد مكَّنُوا أنفسهم من سعة الأحوال بالماء، حتى إن مستوقدهم عليه ساقية، فإذا طبخ الطعام وُضع في القصعة، وأرسل في الساقية؛ فيجرف إلى المجلس فيوضع في المائدة، ثم تردّ القصعة من الناحية الأخرى إلى المستوقد فارغةً، فترسل أخرى ملأى، وهكذا حتى يتم الطعام. وإذا كَثُرَ الغبارُ في الطرقات أمر صاحبُ الماء أن يُطْلق النهر على الأسواق والأرباض فيجري الماء عليها، حتى يلجأً الناسُ في الأسواق والطرقات إلى الدكاكين، فإذا كسح غبارها سكر الساقياني أنهارها، فمشيت في الطرق على بَرْدِ الهواء ونَقَاءُ الأرض، ولها باب جَيْرُون بن سعد بن عبادة؛ وعنده القبةُ العظيمة والميقاتات لمعرفة الساعات، عليها باب الفراديس ليس في الأرض مثله، عنده كان مقرّي، وإليه من الوحشة كان مفرّي، وإليه كان انفرادي للدرس والتقرّي. وفيها الغُوطَة مجمع الفاكهات، ومناط الشهوات، عليها تجري المياه، ومنها تُجْنَى الثمرات؛ وإن في الاسكندرية لعجائب لو لم يكن إلا المنار فإنها مبنيَّة الظاهر والباطن على العمد ، ولكن لها أمثال، فأما دمشق فلا مِثال لها .

وقد روى مَعْن عن مالك أن كتاباً وُجد بالإسكندرية، فلم يُدر ما هو، فإذا فيه: أنا شداد بن عاد الذي رفع العاد، بنيتها حين لا شيب ولا موت، قال مالك: إن كان لتمر بهم مائة سنة لا يرون بها جنازة.

وذكر عن ثَوْر بن زيد أنه قال: أنا شدّاد بن عاد، أنا الذي رفعْتُ العِمَادَ، أنا الذي كَنَزْتُ كُنْزاً على سبعة أذرع، لا يخرجه إلا أمة محمد عَقِيْهُم. THE PRINCE GHAZI TRUST المحمد الآيتان (٦ و٧) محمد المحمد الفجر الأيتان (٦ و٧) محمد المحمد الفجر الأيتان (٦ و٧)

المسألة السادسة:

فيها من طريق الأحكام التحذير من التطاول في البُنْيان، والتعاظم بتشييد الحجارة، والندب إلى تحصيل الأعمال التي توصل إلى الدار الآخرة، ومِنْ أشراط الساعة التطاولُ في البُنْيان، وقد عرض على النبي عَلَيْكُمْ بنيان مسجده، فقال: عريش كعريش موسى. والبنيان أهوَنُ من ذلك.

ولقد توفي وما وضع لبنة على لبنة، ثم تطاوَلْنا في بنياننا، وزَخْرَفْنا مساجدنا، وعطَّلْنا قلوبنا وأبداننا. والله المستعان.

\* \* \*



# سورة البَلَد فيها ثلاث آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ لاَ أَقْسِمُ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴾:

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: في قراءتها:

قرأ الحسنُ، والأعمش، وابن كثير: لَأَقْسِم من غير ألف زائدة على اللام إثباتاً . وقرأها الناسُ بالألف نَفْياً .

المسألة الثانية:

اختلف الناس إذا كان حرف «لا» مخطوطاً بألف على صورة النفي، هل يكون المعنى نَفْياً كالصورة أم لا؟ فمنهم مَنْ قال: تكون صلة في اللفظ، كما تكون « ما » صلة فيه؛ وذلك في حرف « ما » كثير؛ فأما حرف لا فقد جاءت كذلك في قول الشاعر:

تذكّرْتُ ليلى فاعتَرَتْنِي صَبَـابَـةٌ وكـادَ ضميرُ القلْــبِ لا يتقطَّـعُ أي يتقطع، ودخل حرف « لا » صلة.

ومنهم من قال: يكون توكيداً، كقول القائل: لا والله، وكقول أبي كَبْشة امـرىء القيس:

فــــلا وأبيـــكِ ابنـــةَ العـــامــرِ يَّ لا يــدّعــي القـــومُ أَني أَفِــرّ قال أبو بكر بن عياش: ومنهم من قال: إنها رَدّ لكلام مَنْ أنكر البعث، ثم ابتدأ mao ...... For QURANIC THOUGHT. (1) الملك المحمد المحم المحمد المحم محمد المحمد محمد المحمد المحم

القَسم؛ فقال: أقسم، ليكون فرقاً بين اليمين المبتدأة وبين اليمين التي تكون ردًّا؛ قاله الفرّاء.

المسألة الثالثة:

أما كونُها صلة فقد ذكروا في قوله: ﴿مَا مَنَعَكَ أَلاَّ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ﴾ [الأعراف: ١٢] في سورة الأعراف أنه صِلَة، بدليل قوله في صَ: ﴿مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَيَّ أَسْتَكْبَرْتَ﴾ [ص: ٧٥] والنازلةُ واحدة، والمقصودُ واحدٌ، والمعنى سواء؛ فالاختلاف إنما يعودُ إلى اللفظ خاصة.

وأما مَنْ قال: إنه توكيد فلا معنى له ها هنا؛ لأن التوكيد إنما يكون إذا ظهر المؤكد؛ كقوله: لا والله لا أقوم، فإذا لم يكن هناك مؤكد فلا وَجْه للتأكيد، ألا ترى إلى قوله:

فلا وأبيـــك ابنـــةَ العـــامـــر يِّ لا يَدَّعي القــومُ أنَّـي أفِـرَّ كيف أكد النفي وهو لا يدعي بمثله.

ومن أغرب هذا أنه قد تُضمر وينفى معناها، كما قال أبو كبشة: فقلت ُ يميـــنَ الله أبــرحُ قــاعِـــداً ولو قطعوا رَأْسِي لَدَيْكِ وأوصــالي في قول: وقد حققنا ذلك في رسالة الإلجاء للفقهاء إلى معرفة غوامض الأدباء. وأما من قال: إنها ردّ فهو قولٌ ليس له ردّ؛ لأنه يصح به المعنى، ويتمكّن اللفظ والمراد.

المسألة الرابعة:

وأما مَنْ قرأها: لأقسم فاختلفوا؛ فمنهم من حذفها في الخط كما حذفها في اللفظ، وهذا لا يجوز؛ فإن خطَّ المصحف أصلٌ ثبت بإجماع الصحابة. ومنهم من قال: أكتبها ولا ألفظ بها، كما كتبوا **﴿لاَ إلَى الجحيم ﴾ و ﴿لا إلى الله تُحْشَرُونَ ﴾** بألف، ولم يلفظوا بها، وهذا يلزمهم في قوله: **﴿فَلاَ أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾** وشِبهه، ولم يقولوا به. فإن قيل: إنما تكون صلة في أثناء الكلام، كقوله: ﴿ لئلا يعلم أَهْلُ الكِتَابِ﴾: وقوله: ﴿ أَنْ لاَ تَسْجُدَ إِذْ أَمَرْتُكَ﴾ ونحوه؛ فأما في ابتداء الكلام فلا يوصل بها إلا مقرونة بألف، كقوله: ﴿ أَلاَ إِنَّ وَعْدَ اللهِ حَقِ﴾.

فأجابوا عنه بأن قالوا : إن القرآن ككلمة واحدة، وليس كما زعموا ؛ لأنه لو وُصل بها ما قبلها لكانت : أهل التقوى وأهل المغفرة لا أقسم بيوم القيامة.

وهذا لا يجوز، حتى إن قوماً كرهوا في القراءة أنْ يصلوها بها، ووقفوا حتى يفرِّقوا بينهما ببسم الله الرحمن الرحيم، ليقطعوا الوصل المتوهم.

والجوابُ الصحيح أن نقول: إن الصلة بها في أول الكلام كصلة آخره بها، كذكرها في أثنائه؛ بل ذِكْرُها في أثنائه أبلغُ في الإشكال، كقوله: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلاً تَسْجُدَكَ ﴾، ولو كان هذا كله خارجاً عن أسلوب البلاغة، قادحاً في زَين الفصاحة، مُثَبِّجاً قوانين العربية التي طال القرآنُ بها أنواع الكلام، ولاعترض عليه به الفصحاء البلغ، والعرب العُرب، والخصاء اللذ، فلما سلَّموا فيه تبيَّن أنه على أسلوبهم جارٍ، وفي رأس فصاحتهم منظوم، وعلى قُطْب عربيتهم دائر، وقد عبر عنه سعيد بن جُبير وغيره من محققي المفسرين، فقالوا: قوله: ﴿لاَ أَقْسِمُ﴾ قسم.

#### المسألة الخامسة:

فإن قيل: كيف أقسم الله سبحانه بغيره.

قلنا : هذا قد بينا الجوابَ عنه على البلاغ في كتاب قانون التأويل، وقلنا : للباري تعالى أنْ يُقْسِم بما شاء من مخلوقاته تعظيماً لها .

فإن قيل: فلِمَ مَنَعَ النبيُّ عَلَيْهِمْ من القَسم بغير الله؟

قلنا : لا تعلّل العبادات . وللهِ أنْ يشرع ما شاء ، ويمنع ما شاء ، [ ويُبيح ما شاء ] ، وينوِّع المباح والمباح له ، ويغاير بين المشتركين ، ويماثل بين المختلفين ، ولا اعتراض عليه فيا كلف من ذلك ، وحَمل ؛ فإنه لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون .

فإن قيل: فلم قال النبيُّ ﷺ في الحديث الصحيح للأعرابي الذي قص عليه دعائمَ

سورة البلد الآية (٢) ....

الإسلام وفرائض الإيمان، فقال: والله لا أزيد على هذا ولا أنقص: « أفلح وأبيه إنْ صَدَق » .

قلت : قد رأيته في نسخة مشرقية في الإسكندرية : « أفلح والله إنْ صدق » ، ويمكن أن يتصحف قوله : والله بقوله : وأبيه .

جواب آخر : بأن هذا منسوخ بقوله : ﴿ **إِنَّ الله ينهاكم أَنْ تَحْلِفُوا بآبائكم ﴾ .** جواب آخر : إن النبي ﷺ إنما نُهِي عنه عبادة ، فإذا جرى ذلك على الألسن عادة فلا يمنع ، فقد كانت العرب تقسم في ذلك بمن تكره ، فكيف بمن تعظّم ؛ قال ابن ميّادة :

أُظنَّت سِفَاهـاً مِـنْ سَفـاهـة رأيها لأهجــوهــا لما هَجَتْنِــي محاربُ فــلا وأبيهـــا إننـــي بعشيرتـــي ونَفْسِيَ عن هــذا المقـام لَـرَاغِـبُ وقال عبيد الله بن عبدالله بن عُتْبة أحد فقهاء المدينة السبعة:

لعَمْر أبي الواشِين أَيَّانَ نَلْتَقيي لما لا تلاقيها من الدَّهْرِ أَكْنَرُ يعدون يـوماً واحـداً إن لقيتها وينسون أيـاماً على النـأي تهجـرُ وقال آخر :

لعَمْرُ أَبِي الواشِين لا عَمْـر غيرهـم لقـد كلفتني خطـة لا أريــدهــا وقال آخر :

★ فَلا وأبي أعدائها لا أزورها ★

وإذا كان هذا شائعاً كان من هذا الوجه سائغاً.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتَ حِلٌّ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴾ : [ الآية: ٢ ]. فيها ثلاث مسائل: THE PRINCE GHAZI TRUST المورة البلد الآية (٢) THE PRINCE GHAZI TRUST المورة البلد الآية (٢)

المسألة الأولى: في قوله تعالى: ﴿ وَأَنْتَ حِلْ بِهٰذَا الْبَلَدِ ﴾: فيها أربعة أقوال:

344

أحدها : وأنْتَ ساكن، تقدير الكلام أقسم بهذا البلد الذي أنْتَ فيه لكرامتك عليّ، وحُبّي لك؛ وتكون هذه الجملة على نحو الحال، كأنه قال : أقسم بهذا البلد وأنت فيه.

الثاني: وأَنْتَ حِلٌّ بهذا البلد يحلُّ لك فيه القتل. وقد قال النبي ﷺ: « إن مكة حرّمها الله يوم خلق السمواتِ والأرض، لم تحلّ لأحد قبلي، ولا تحلُّ لأحد بعدي، وإنما حلَّت لي ساعة من نهار ، ثم عادت حرمتُها اليوم كحرمتها بالأمس».

الثالث: ويرجع إلى الثاني أنه يحلُّ لك دخوله بغير إحرام، دخل النبيُّ ﷺ مكة وعلى رأسه المِغْفَر ، ولم يكن محرماً .

الرابع: قال مجاهد: وأنت حِلٌّ بهذا البلد ليس عليك ما على الناس فيه من الإثم: يريد أنَّ الله عصمك. وقد بيّناه.

المسألة الثانية: أما قوله: ﴿وَأَنْتَ حِلْ بِهَذَا الْبَلَدِ﴾: أي ساكن فيه؛ فيحتمل اللفظ، وتقتضيه الكرامة، ويشهد له عظم المنزلة.

وأما القولُ الثاني فقد تقدّم القولُ في جواز القتل بمكة وإقامةِ الحدود فيها في غير ما موضع من كتابنا هذا ؛ خلافاً لأبي حنيفة ، وفي غير هذا الكتاب . وأما دخولُه مكة بغير إحرام فقد كان ذلك .

وأما دخولُ الناس مكة فعلى قسمين: إما لتردُّد المعاش، وإما لحاجة عرضت؛ فإن كان لتردد المعاش فيدخلها حلالاً؛ لأنه لو كلف الإحرام في كل وقت لم يُطِقْهُ، وقد رفع تكليف هذا عنا. وأما إنْ كان لحاجة عرضت فلا يَخْلُو؛ إما أن تكون حجَّةً أو عُمْرة أو غيرهما؛ فإن كان حجة أو عُمْرة فلا خلاف في وجوب الإحرام، وإن كان غيرهما فاختلفت الروايةُ فيه؛ ففي المشهور عن مالك أنَّه لا بدَّ من الإحرام، وروي عنه تركه. سورة البلد الآية ( 11 ) المسلحة التحقيق THE PRINCE GHAZI TRUST ( (11 ) المسلحة المحقق البلد الآية ( 11 ) المسلحة المسلحة المحقق المسلحة ا

واختلف العلماء مثل هذا الاختلاف. والصحيحُ وجوبُ الإحرام، لقوله عليه السلام: لم تحلَّ لأحَدٍ قبلي، ولا تحلُّ لأحَدٍ بعدي، وإنما أحِلَّت لي ساعةً من نهار. وهذا عام.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ بِهَذَا الْبَلَدِ ﴾:

مكة باتفاق من الأمة، وذلك أن السورة مكية، وقد أشار له رَبَّه بهذا، وذكر له البلد بالألف واللام؛ فاقتضى ذلك ضرورة التعريف المعهود. وفيه قولان: أحدهما: أنه مكة.

والثاني: أنه الحرَمُ كلَّه. وهو الصحيح؛ لأن البلد بحريمه، كما أنّ الدار بحريمها، فحريمُ الدار ما أحاط بجدْرانها، واتَّصل بحدودها، وحريم بابها ما كان للمدخل والمخرج، وحريم البئر في الحديث أربعون ذراعاً، وعند علمائنا يختلف ذلك بحسب اختلاف الأراضي في الصلابة والرخاوة، ولها حريم السقي بحيث لا تختلط الماشية بالماشية من البئر الأخرى في المسقى والمبرك، ومن حاز حريماً أو مناخاً قَبْلَ صاحبه فهو له. وحريم الشجرة ما عمرت به في العادة.

وفي كتاب أبي داود؛ عن أبي سعيد الْخُدْري، قال: اختصم إلى رسول الله ﷺ رجلان في حريم نخلة، فأمر بها \_ وفي روايـة له: فأمر بجريدة من جرائدها \_ فذُرِعت، فوُجِدَت سبعة أذرع. وفي رواية له أيضاً: « خمسة أذرع \_ فقضى بذلك ».

والذي يقضي به ما قلناه من أنه يأخذ حقّه في العهارة التامة من ناحية الأرض، ويأخذ دَوْحتها في الهواء، إلا أن تسترسل أغصانها على أرض رَجُل فإنه يقطع منها ما أضرّ به.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى : ﴿ فَلاَ اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ﴾ : [ الآية : ١١ ]. فيها ثمان مسائل : فيها خمسة أقوال: الأول: أنها طريق النجاة؛ قاله ابن زيد. الثاني: جبل في جهنم؛ قاله ابن عمر. الثالث: عقبة في جهنم هي سبعون درجة، قاله كعب. الزابع: أنها نار دون الحشر. الحامس: أن يحاسِبَ نفسه وهواه وعدوّه الشيطان؛ قاله الحسن: عقّبة والله شديدة. **المسألة الثانية:** 

HAZI TR

THE PRI FOR OUT مرورة البلد الآية (١١)

العقبة في اللغة هي الأمْر الشاق، وهو في الدنيا بامتثال الأمر والطاعة، وفي الآخرة بالمقاساة للأهوال وتعيينُ أحَدِ الأمرين لا يمكن إلاّ بخبر الصادق.

### المسألة الثالثة: ﴿ اقتحم ﴾ :

السألة الأولى: العقبة:

معناه قطع الوادي بسلوكه فيه. وقال الليث: هو رَمْيُه في وَهْدَة بنفسه. وقال علي: مَنْ سرَّه أن يقتحم جراثيم جهنم فليقض بين الجد والإخوة.

وإنما فسرناه بعد العقبة لأنَّ الموصوف تقدم في الشرح على الصفة بحكم النظر الحقيقي حسبا بيناه في أصول الفقه.

#### المسألة الرابعة:

اختار البخاري من هذا التقسيم قول مجاهد: إنه لم يقتحم العَقَبَة في الدنيا؛ وإنما اختار ذلك؛ لأنه قال بعد ذلك في الآية الثالثة: ﴿وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْعَقَبَةُ﴾ [الآية: ١٢]. ثم قال في الآية الرابعة: ﴿فَكَّ رَقَبَةٍ﴾ [الآية: ١٣]. وفي الآية الخامسة: ﴿أَوْ إطْعامٌ فِي يَوْمٍ ذِي مَسْغَبَةٍ﴾ [الآية: ١٤]. ثم قال في الآية السادسة: ﴿يَتِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ﴾ [الآيةً: ١٥]. ثم قال في الآية السابعة: ﴿أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَتْرَبَةٍ﴾ [الآية: ١٦]، فهذه الأعمال إنما تكون في الدنيا.

المعنى فلم يأت في الدنيا بما يُسَهِّل له سلوكَ العقبة في الآخرة.

سورة البلد الآية (١١) 🚰 👫 المحصلية العام المحالية (١١) 🐨 THE PRINCE GHAZI TRUST 👘 سورة البلد الآية (١١)

تحقيقه: وما أدراك ما العقبة؛ أي شيء يقتحم به العقبة؛ لأن الاقتحام يدلَّ على مقتحم به، وهو ما فسَّره من الأعمال الصالحة: أوّلها فكَّ رقبة. والفكَّ هو حلُّ القيد، والرقُّ قيد، وسمي المرقوق رقبة لأنه كالأسير الذي يربط بالقيد في عنقه، قال حسان: كم مِنْ أسير فكَكْناه بلا ثَمَان وجَزَّ ناصيةٍ كُنَّا مَـوَاليها وفكَّ الأسير من العدوّ مثله؛ بل أولى منه على ما بيناه فيا قبل.

وفي الحديث: مَنْ أعتق امرأً مسلماً كان فكاكه من النار. وفي الحديث من أعْتق رقبةً مؤمنة أعتق الله بكل عضو منها عُضْواً منه من النار حتى الفرج بالفرج.

وهو حديثٌ صحيح عظيم في تكفير الزنا بالعتق.

وفي كتب المالكية أن واثلة بن الأسْقع سُئل أن يُحَدِّث بجديث لا وَهْم فيه ولا نقصان، فغضب واثلة، وقال: المصاحف تجدَّدُون فيها النظر بكرة وعشية وأنتم تهمون تزيدون وتنقصون! ثم قال: جاء ناسٌ إلى رسول الله عَيَّاتَهُ فقالوا: يا رسول الله، صاحبنا هذا قد أوْجب. قال النبي عَيَّاتَهُ : « مُرُوه فليعتق رقبة ؛ فإن له بكل عضو من المعتق عضواً منه من النار ».

وروى الوليد بن مسلم، عن مالك بن أنس، عن إبراهيم بن أبي عبلة، حدثهم عن إبراهيم بن عبدالله الديلي، عن واثلة بن الأسقع بنحو مثله.

المسألة الخامسة:

قال أصبغ: الرقبة الكافرة ذات الثمن أفضل في العِنْق من الرقبة المؤمنة القليلة الثمن، لقول النبي ﷺ \_ وقد سئل أيَّ الرقاب أفضل؟ قال: « أغلاها ثمناً، وأنفسها عند أهلها ».

والمرادُ في هذا الحديث من المسلمين، بدليل قوله عليه السلام: «مَنْ أعتق امرأً مسلماً »، «ومن أعتق رقبةً مؤمنة »، وما ذكره أصبغ وَهْلة. وإنما نظر إلى تنقيص المال، والنظرُ إلى تجريد المعْتَق للعبادة؛ وتفريغه للتوحيد أولى. وقد بيناه في كتاب الصريح من مختصر النيِّريْن.

المسألة السادسة:

2.4

إطعامُ الطعام قد بينًا فَضْلَه، وهو مع السَّغبِ ـ الذي هو الجوع ـ أفضل من إطعامه لمجرد الحاجة، أو على مقتضى الشهوة. وإطعامُ اليتيم الذي لا كافل له أفضلُ من إطعام ذي الأبوين لوجود الكافل وقيام الناصر، وهي: **المسألة السامعة:** 

ورة البلد الآية (١١)

والمسألة الثامنة: قوله تعالى: ﴿ ذَا مَقُرَبَةٍ ﴾ :

يفيد أنَّ الصدقةَ على القريب أفضلُ منها على البعيد؛ ولذلك بدأ به قبل المسكين، وذلك عند مالك في النفل، وقد بينا ذلك فيا تقدم مع قوله تعالى: ﴿ أَوْ مِسْكِيناً ذَا مَتْرَبَةٍ ﴾ والْمَتْرَبة: الفقر البالغ الذي لا يَجدُ صاحبُه طعاماً إلا التراب ولا فراشاً سِوَاه. والله أعلم.

 $\star \star \star$ 



سورة الشمس فيها آية واحدة

and and the second of the second of the second s

XX XX XX XX XX XX XX XX

PRINCE GHAZI TRUST QUR'ÀNIC THOUGHT

قوله تعالى : ﴿ وَلا يَخَافُ عُقْبَاها ﴾ : [ الآية : ١٥ ] .

روى ابنُ وهب وابن القاسم، عن مالك، قالا : أخرج إلينا مالكٌ مصحفاً لجدًه زعم أنه كتبه في أيام عثهان بن عفان، حين كتب المصاحف، مما فيه: ولا يخاف مُقباها بالواو، وهكذا قرأ أبو عمرو من القراء السبعة وغيره.

فإن قيل: لم يقرأ به نافع، وقد قال مالك: السنَّةُ قراءة نافع.

قلنا: ليس كل أحد من أصحابه، ولا كل سامع يفهم عنه في قراءة نافع الهمز وحذفه، والمدّ وتَرْكه، والتفخيم والترقيق، والإدغام والإظهار، في نظائر لـه من الخلاف في القراءات؛ فدلَّ على أنه أراد السنة في توسَّع الخلق في القراءة بهذه الوجوه من غير ارتباط إلى شيء مخصوص منها. وقد بينا ذلك في تأويل قوله: «أُنْزِل القرآنُ على سبعة أحرف»، وقد ثبت عن النبيّ عَيَالِيَدُ أنه قال لمعاذ: لا تكن فتاناً، اقرأ سبِّح اسْمَ ربك الأعلى، والشمس وضحاها، ونحوهما، فخصهما بالذكر.

\* \* \*



سورة الليل فيها آيتان

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالأُنْثَىٰ﴾ [ الآية: ٣ ].

فيها مسألتان:

# المسألة الأولى: في معنى القَسم فيها:

وفيه ثلاثة أقوال:

الأول: إن معناه ورَبّ الذَّكَرِ والانثى. وهذا المحذوف مقدّرٌ في كل قَسَم أقسم الله به من المخلوقات. وقد تقدّم ذِكْرُ القسم بها.

الثاني: أن معنى قوله تعالى: ﴿ **وَمَا خَلَقَ الذَّكَرَ وَالأُنْثَىٰ﴾،** وَالشَّفْعِ وَالْوَتْرِ كَها تقدم، يعني آدَمَ وحوّاء، وآدمُ خُلِق وحُدَه قبل خلق حوّاء حسبا سبق بيانُه. **المسألة الثانية:** 

قراءة العامة وصورة المصحف **﴿وما خلق الذَّكَرَ والأنثى﴾**، وقد ثبت في الصحيح أنَّ أبا الدرداء وابن مسعود، كانا يقرآن: والذكر والأنثى. قال إبراهيم: قدم أصحابُ عبدالله على أبي الدرْداء فطلبهم فوجدهم، فقال: أَيَّكم يقرأ على قراءة عبدالله؟ قالوا: كلّنا. قال: كيف تقرؤون: والليل إذا يغشى؟ قال علقمة: والذكر والأنثى. قال: أشهد أبي سمِعْتُ رسول الله عُنَيْنَةٍ يقرأ هكذا، وهولاء يريدون أنْ أقرأ: وما خلق الذكر والأنثى، والله لا أُتابعهم.

قال القاضي: هذا مما لا يَلتفت إليه بَشَر، إنما المعوَّل عليه ما في الصحف، فلا

تجوز مخالفتُه لأحد، ثم بعد ذلك يقَعُ النظَرُ فيما يوافق خطّه مما لم يثبت ضبطه، حسبا بيناه في موضعه؛ فإن القرآنَ لا يثبت بنقل الواحد، وإن كان عَدْلاً، وإنما يثبت بالتواتر الذي يقع به العلم، وينقطعُ معه العُذْر، وتقوم به الحجة على الخلق.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى. وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى. فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى. وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى. وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى. فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْعُسْرَى﴾ [ الآيات: ٥ – ١٠ ].

فيها ثمان مسائل:

سورة الليل الآيات (٥- ١٠)

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روي في ذلك روايات:

الرواية الأولى: عن أبي الدَّرداء، قال: قال رسول الله عَلَيْكَ الله عَنْ يوم طلعت فيه شمسُه إلا وبجنبتيها ملكان يناديان، يسمعها خَلْقُ الله كلُّهم إلا الثقلين: اللهم أعْط مُنْفقاً خَلَفا، وأعط مُمْسِكاً تَلَفا»؛ فأنزل الله تعالى في ذلك: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى وَصَدَقَ بِالْحُسْنَى. فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى﴾.

**الرواية الثانية:** عن عامر بن عبدالله بن الزبير، قال: كان أبو بكر يعتق على الإسلام بمكة، وكان يعتق نساء وعجائز؛ فقال له أبوه: أي بنيّ، أراك تعتق أناساً ضعفاء، فلو أنك أعتقْتَ رجالاً جلْداً يقومون معك، ويدفعون عنك، ويمنعونك! فقال: أي أبَتِ؛ إنما أريدُ ماعند الله. قال: فحدثني بعضُ أَهْلِ بيتي أنّ هذه الآية نزلت فيه: ﴿فَأَهَا هن أعطى واتَقَى﴾.

المسألة الثانية: قوله: ﴿ مَنْ أَعْطَى ﴾:

حقيقةُ العطاء هي المناولة، وهي في اللغة والاستعمال عبارة عن كل نَفْع أو ضرّ يَصِلُ من الغير إلى الغير، وقد بيناه في كتاب الأمد الأقصى وغيره. م الليات (٥ - ١٠) الكورة الليل الآيات (٥ - ١٠) الكورة الليل الآيات (٥ - ١٠)

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿واتَّقَى﴾:

وقد تقدم الكلام في حقيقة التقوى، وأنها عبارة عن حجاب معنوي يتخذه العَبْدُ بينه وبين العقاب، كما أن الحجاب المحسوس يتخذه العبد مانعاً بينه وبين ما يكرهه. **المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى ﴾:** 

> فيها ثلاثة أقوال: الأول: أنها الخَلَف من المعطى؛ قاله ابن عباس. الثاني: أنها لا إله إلا الله؛ قاله ابنُ عباس أيضاً. الثالث: أنها الجنة؛ قاله قتادة.

> > المسألة الخامسة: في المختار:

كلَّ معنى ممدوح فهو حُسْنى، وكلّ عمل مذموم فهو سوأى وعُسرى، وأول الحسنى التوحيد، وآخره الجنة؛ وكلّ قول أو عمل بينهما فهو حُسْنى، وأول السوأى كلمة الكفر، وآخرُه النار، وغَيْرُ ذلك مما يتعلق بهما فهو منهما ومرادٌ باللفظ المعبِّر عنهما

واختار الطبري أنَّ الحُسنى الخلف، وكلَّ ذلك يرجع إلى الثواب الذي هو الجنة. المسألة السادسة: قوله: ﴿ فَسَنُيَسِّرُهُ ﴾:

يعني نهيئه بمخَلقْ أسبابه، وإيجاد مقدماته، ثم نخلقه بعد ذلك. فإنْ كان حسنا سُمِّيَ يُسُرى، وإن مذموماً سمي عُسْرَى، والباري سبحانه خالقُ الكلّ، فإن أراد السعادة هيئا أسبابها للعبد وخلقها فيه، وإن أراد الشقاء هيئا أسبابه للعبد، وخلقها فيه؛ وذلك مَرْوِيَ أيضاً عن النبيّ عُطَليتُهِ مِنْ طريق صحيحة، يعضّد ما قامت عليه أدلة القول، ويعتضد بالشرع المنقول، منه ما روي عن عليّ: كنا في جنازة بالبقيع، فأتى رسولُ الله عُطِليَةِ فجلس، وجلسنا، ومعه عُودٌ ينكُتُ به في الأرض، فرفع رأسه إلى الساء فقال: « ما منكم مِنْ نَفْس منفوسة إلا كُتب مَدْخَلُها. فقلنا: يا رسول الله؛ ألا نتَّكِلُ على كتابنا ؟ فقال: بل اعملوا فكلٌّ مُيسَرٌ، فأما مَنْ كان مِنْ أهلِ السعادة فإنه يُيَسَّرُ لعمل أهل السعادة، وأما مَنْ كان من أهل الشقاوة فإنه يُيَسَّرُ لعمل الشقاء». ثم قرأ : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى. وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى. فَسَنُيَسِّرُهُ لِلْيُسْرَى. وَأَمَّا مَنْ بَخِلَ وَاسْتَغْنَى...﴾ إلى قوله: ﴿ لِلْعُسَرَى﴾.

وسأل غلامان شابان رسولَ الله ﷺ فقالا : العمل فيا جفَّت به الأقلامُ ، وجَرَت به المقادير أم في شيء يستأنف؟ فقال : « بل فيا جفّت به الأقلام وجرَت به المقادير . فقالا : ففيم العَمَلُ إذن؟ قال : اعملوا فكلٌّ ميسَّرٌ لعمله الذي خُلِق له قالا : فالآن نجد ونعمل».

المسألة السابعة: قوله: ﴿ بَخِلَ ﴾:

قد بينا حقيقةَ البُخْل فيا تقدم، وأنه منع الواجب؛ وقد ذكَرْنا قولَ النبي ﷺ: مَثلُ البخيل والمتصدق كمثل رجلين عليهما جُنَّتان من حديد.. الحديث إلى آخره. **المسألة الثامنة: قوله: ﴿وَاسْتَغْنَى﴾:** 

قال ابن عباس: استغنى عن الله، وهو كفر؛ فإن الله غنيٍّ عن العالمين، وهم فقراء إليه، وهو الغنيّ الحميد. ويشبه أن يكون المرادُ استغنى بالدنيا عن الآخرة، فركن إلى المحسوس، وآمن به، وضلَّ عن المعقول، وكذب به، ورأى أنَّ راحة النَّقدِ خير من راحة النسيئة، وضلَّ عن وجه النجاة، وربح التجارة التي اتفق العقلاء على طلبها بإسلام درهم إلى غني وَفيّ ليأخذَ عشرةً في المستقبل، والله تبارك وتعالى لا يُخْلِف الميعاد، وهو الغنيُّ له ما في السموات وما في الأرض، والخلق ملكه، أمَر بالعمل وندَب إلى النصَب، ووعد عليه بالثواب؛ ف الحرام معقولا، والواجب منقولا امتثال أمره، وارتقاب وَعْدِهِ وهذا منتهى الحكم في الآية، وما يتعلق به وراء ذلك من البيان ما

\* \* \*



سورة الضحى فيها ثلاث آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ وَالضَّحَى ﴾ [ الآية : ١ ] . فيها أربع مسائل : المسألة الأولى : قوله : ﴿ الضَّحَى ﴾ :

هو ضوء النهار حين تشرق الشمس، وهي مؤنثة، يقال: ارتفعت الضَّحى، ومعناها هو الضوء مذكر، وتصغيره ضحيا، فإذا فتحت مددت، قال الشاعر:

أعجلهـا أَقْـدُحِي الضَّحـاءَ ضُحَّـى وهـي تُنَــاصي ذوائـــبَ السلـــم يصف أنه نامَ عن إبل، فأخذها ضحى قبل أن تبلغَ الضحاء. وتبيّن بهذا أن الضحاء بعد الضحى، حق إنه ليتمادى إلى نصف النهار، ففي الحديث: إنّ النبي عَيَّلِيَّهُ قدم المدينة حين هاجر، وقد اشتد الضَّحَاء، وكادت الشمس تزول. **المسألة الثانية: في سبب نزولها:** 

وفيه قولان:

أحدهما : أنّ رسول الله ﷺ رُمِيَ بالحجر في إصبعه فدميت؛ فقال النبي ﷺ : « هل أنتِ إلاّ إصبع دميتِ. وفي سبيل الله ما لقيتِ. قال: فمكث ليلة أو ليلتين أو ثلاثا لا يقوم، فقالت امرأة له: يا محمد؛ ما أرى شيطانَك إلا قد تركك؛ فنزلت السورة.

الثاني: روى جُنْدَب بن سفيان في الصحيح، قال: اشتكى رسولُ الله عَطَّاتُهُ ، فلم يَقُمْ

سورة الضحى الآية ( ( ( ) ) بينا المعالي المحمد المحمد التي المحمد المحمد التي المحمد المحمد المحمد المحمد التي المحمد المحمد المحمد التي المحمد المحمد المحمد التي المحمد ال المحمد التي المحمد المحمد المحمد المحمد ال المحمد ا

المسألة الثالثة:

بوب عليه البخاري في باب «ترك القيام للمريض »، وأدخل الحديث ليتبين بذلك وجوب قيام الليل. وقد قدمنا القول المحقق فيه في سورة المزمّل، وإن ذلك كان فرضاً على النبي ﷺ وَحْدَه.

المسألة الرابعة:

الحديث بأنّ رسول الله عَلَيْكُم اشتكى، فترك القيام صحيحٌ وذكره فيه: « هل أَنْت إلا إصبع دميت. وفي سبيل الله ما لقيت ». غَيْرُ صحيح، وقوله: فلم يَقُمْ ليلة أو ليلتين أسقط ه الترمذي والبخاري في كتابيهما، وهو صحيح، خرّجه القاضي أبو إسحاق وغيره من طريق صحيحة، وقد ذكرناه في صريح الصحيح.

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَأَمَّا السَّائِلَ فَلا تَنْهَرْ ﴾ [ الآية: ١٠ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

ذكر المفسرون فيها قولين:

الأول: وأما السائل للبر فلا تَنْهَر ؛ أي رُدّه بلين ورحمة ؛ قاله قتادة.

الثاني: سائل الدِّين للبيان لا تنهره بالجَفْوَة والغلظة .

المسألة الثانية:

أمّا من قال: إنه سائل البر فقد قدمنا وجوه السؤال في غير موضع وكيفية العمل فيه، وقول معروفٌ ومغفرة خَيْرٌ من صدقةٍ يتبعها أذى، فكيف بالأذى دون الصدقة. وأما السائل عن الدِّين فجوابُه فرضٌ على العالم على الكفاية كإعطاء سائل البِرّ سواء، وقد كان أبو الدرداء ينظر إلى أصحاب الحديث، ويبسط رداءه لهم، ويقول: مرحباً بأحبّة رسول الله ﷺ .

AZI TRU

THE PRI . TO يتورية الضحي الآبة ( ١١ )

وفي حديث أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخُدْري، قال: كنا إذا أتينا أبا سعيد الخُدْري يقول: مرحباً بوصية رسول الله ﷺ ، إنّ النبي ﷺ قال: إن الناس لكم تَبَع، وإن رجالاً يأتونكم من أقطار الأرض يتفقّهون، فإذا أتوكم فاستَوْصوا بهم خيراً. وفي رواية: يأتيكم رجال من قِبل المشرق...» فذكره.

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ فَحَدِّثْ﴾ [الآية: ١١]: فيها مسألتان:

**المسألة الأولى: في قوله: ﴿ وَأَمَّا بِنِعْمَة رَبِّكَ فَحَدِّثْ﴾:** ثلاثة أقوال: أحدها: أنها النبوة. الثاني: أنها القرآن. الثالث: إذا أصبْتَ خيراً أو عملتَ خيراً فحدّث به الثقة من إخوانك؛ قاله الحسن.

## المسألة الثانية:

أما مَنْ قال إنها النبوة فقد روى عبدالله بن شداد بن الهاد ، قال: « جاء جبريلُ إلى النبي ﷺ فقال: يا محمد ، اقرأ. قال: وما أقرأ ؟ قال: **﴿ اقرأ باسْمِ رَبِك الذي خَلَقَ ﴾** ، حتى بلغ **﴿ عَلّم الإنسان ما لم يعلم ﴾** ، فقال لخديجة : يا خديجةً ، ما أراني إلا قد عرض لي. فقالت خديجة : كلاَّ والله ، ما كان ربَّك ليفعل ذلك بك ، وما أتيْتَ فاحشة قط. قال: فأتت خديجة ورَقَة بن نوفل ، فذكرت ذلك له ، فقال ورَقَة : إن تكوني صادقة فزوجك نبي وليلقينَّ من أمَّته شدّةً ، فاحتبس جبريل عن النبي عَلَيْتِيْسَ

٤١٠

PRINCE GHAZI TRUST ( ) المعلم و المحمد الأية ( ) و الضحى الآية ( ) و المحمد و الأية ( ) و المحمد و المحمد و ال فقالت خديجة : يا محمد ، ما أرَّى ربَّك إلا قد قَلاَك ، فأنزل الله تعالى : ﴿ وَالضَّحَى ﴾ ، يعنى السورة. فهذا حديثه بالنبوة.

وأما حديثُه بالقرآن فتبليغه إياه، قالت عائشة رضي الله عنها : لو كان رسولُ الله عَلِيْهُ كَامَاً مِن الوَحْي شيئاً لكتم هذه الآية: ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لَلذِي أَنْعَمَ اللهُ عَلَيهُ وأَنْعَمْتَ عليه أَمْسِكْ عليك زَوْجَكَ ﴾ [ الأحزاب: ٣٧ ]. وقالت عائشة رضي الله عنها: مَنْ زعم أنَّ محمداً كتم شيئاً من الوحي فقد أعظم على الله الفرية، والله يقول: ﴿ يا أَيُّها الرسولُ بَلِّغْ ما أَنْزِلَ إليكَ مِنْ رَبِّكَ، وإن لم تفعل فها بَلَّغْتَ رسالتَه﴾ [المائدة: ٦٧].

وأما تحدُّثه بعمل فإن ذلك يكون بإخلاص من النية عند أهل الثقة، فإنه ربما خرج إلى الرياء، وأساء الظنَّ بسامعه. وقد روى أيوب، قال: دخلتُ على أبي رجاء العطاردي، فقال: لقد رزق الله المارحة خبراً، صليت كذا وسَبحت كذا. قال: قال: أيوب: فاحتملت ذلك لأبى رجاء.

211

ومن الحديث بالنعمة إظهارُها بالملبس والمركب، قال النبي عَلَيْهُم: « إن الله إذا أنعم على عبد بنعمة أحبَّ أن يرى أثرَ نعمته؛ وإظهارها بالملبس والمركب». وإظهارها بالجديد والقوي من الثياب النقي، وليس بالخلق الوسخ، وفي المركب اقتناؤه للجهاد أو لسبيل الحلال، حسما تقدم بيانه.



# سورة الانشراح فيها ثلاث آيات

GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ أَلْمَ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ ﴾ [ الآية : ١ ].

شرحه حقيقةٌ حسيّة، وذلك حين كان عند ظِئْرِه، وحين أسري به، وشَرَحه مَعْنىً حين جمع له التوحيدَ في صَدْرِه والقرآن، وعلَّمه ما لَم يكن يعلم، وكان فضل الله عليه عظَيَماً، وشرحه حين خلق له القبول لكلِّ ما ألقى إليه والعمل به، وذلك هو تمامُ الشرح وزوالُ التَّرح.

#### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ﴾ [ الآية : ٤ ] . يعني قرنّاه بذكرنا في التوحيد والأذان، وقد تقدم.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبْ ﴾ [ الآية : ٧ ]. فيها مسألتان :

المسألة الأولى:

اتفق الموحّدون والمفسرون على أن معناه: إذا فرغْتَ من الصلاة فانْصَبْ للأَخرى بلا فُتُور ولا كَسَل، وقد اختلفوا في تعيينهما على أربعة أقوال: الأول: إذا فرغْتَ من الفرائض فتأهَّبْ لقيام الليل. الثاني: إذا فرغتَ من الصلاة فانْصَبْ للدعاء . الثالث: إذا فرغت من الجهاد فاعبُدْ ربك.

الرابع : إذ فرغْتَ من أمر دنياك فانْصَبْ لأمرِ آخرتك .

ومن المبتدعة من قرأ هذه الآية فأَنْصِبْ ـ بكسر الصاد والهمز في أوله، وقالوا: معناه أَنصب الإمام الذي يستخلف؛ وهذا باطل في القراءة، باطل في المعنى، لأنّ النبيَّ مَنْكَنَهُمُ لم يستخلف أحداً. وقرأها بعضُ الجهال فانصب ـ بتشديد الباء ـ معناه إذا فرغت من الغَزْوِ فجد إلى بلدك. وهذا باطل أيضاً قراءةً لمخالفة الإجماع، لكن معناه صحيح؛ لقول النبي عَيَالَهُم: السفرُ قطعةٌ من العذاب، يمنع أحدكم نَوْمَه وطعامه وشرابه، فإذا قضى أحدكم نَهْمَته فليعجّل الرجوعَ إلى أهله.

GHAZI TR

٤١٣

وأشدُّ الناس عذابا وأسوأُهم مآباً وَمَباءً مَنْ أخذ معنى صحيحا ، فركَّبَ عليه من قِبَل نفسه قراءة أو حديثاً ، فيكون كاذباً على الله ، كاذباً على رسوله ، ومَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى على الله كذبا . أما أنه قد روي ــ وهي :

#### المسألة الثانية:

سورة الانشراح الآية (٧)

عن شُريح أنه مَرَّ بقوم يلعبون يوم عِيد، فقال: ما بهذا أمر الشارع. وفيه نَظَر؛ فإن الحَبَش كانوا يلعبون بالدَّرَق ِوالحِرَابِ في المسجد يوم العيد، والنبيّ ﷺ ينظر.

ودخل أبو بكر بيتَ رسول الله ﷺ على عائشة وعندها جاريتان من جَوَارِي الأنصار تغنيان، فقال أبو بكر َ أَمِزْمَارة الشيطان في بيت رسول الله ﷺ ؟ فقال: « دَعْهُما يا أبا بكر ، فإنه يوم عيد ».

وليس يلزم الدؤوب على العمل، بل هو مكروه للخلق، حسبا تقدَّم بيانه في غير موضع.

\* \* \*



سورة التين فبها خس آيات

PRINCE GHAZI TRUST OUR'ÂNIC THOUGHT

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ وَالتِّينِ والزَّيْتُونِ ﴾ [ الآية: ١ ].

قيل: هو حقيقة. وقيل: عبّر به عن دِمَشْق أو جَبَلها، أو مسجدها. ولا يُعدل عن الحقيقة إلى المجاز إلا بدليل.

و إنما أقسم الله سبحانه بالتين ليبيِّن فيه وَجْه المِنَّةِ العُظْمى، فإنه جميل المنظر، طيِّ المخْبر، نشر الرائحة، سَهْل الجنى، على قَدر المضغة، وقد أحسن القائل فيه: انظر إلى التين في الغصون ضُحًى ممزَّقَ الجلد مائل العُنُق كانسه رَبَّ نعمة سُلبت فعاد بعد الجديد في الخُلق أصغرُ ما في النهود أكبره لكن يُنَادَى عليه في الطُوق ولامتنان الباري سبحانه، وتعظيم النعمة فيه، فإنه مُقْتات مُدَّخر، فلذلك قلنا بوجوب الزكاة فيه. وإنما فر كثير من العلماء من التصريح بوجوب الزكاة فيه تقية جَوْرِ الولاة؛ فإنهم يتحاملون في الأموال الزكائية، فيأخذونها مغرماً، حسبا أنذر به الصادقُ يَؤليكُم ، فكره العلماء أن يجعلوا لهم سبيلا إلى مال آخر يتشطّطون فيه. ولكن ينبغي للمرء أنْ يخرجَ عن نعمة ربه بأداء حقه. وقد قال الشافعي لما مذه العلم أنذر العلة أو ينبغي للمرء أنْ يخرجَ عن نعمة ربه بأداء حقه. وقد قال الشافعي الما أو

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينَ ﴾ [ الآية: ٣ ].

سورة التين الآية (٤) THE PRINCE GHAZI TRUST (٤) المعلمة المعامة ال

يعني مكة لما خلق الله فيه من الأمْن حسبا تقدم بيانُه في آل عمران والعنكبوت وغيرهما وبهذا احتج مَنْ قال: إنه أراد بالتين دمشق، وبالزيتون بيت المقدس، فأقسم الله بجبَل دمشق، لأنه مَأوَى عيسى عليه السلام، وبجبَل بيت المقدس، لأنه مقام الأنبياء كلهم، وبمكة، لأنه أثر إبراهيم ودارُ محمد صلى الله عليهما وسلم.

#### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانِ فِي أَحْسَنِ تَقُومٍ ﴾ [ الآية: ٤ ].

قال ابنُ العربي رضي الله عنه: ليس لله تعالى خَلْقٌ هو أحسن من الإنسان، فإن الله خلقه حيّاً عالماً، قادراً، مريداً، متكلماً، سميعاً، بصيراً، مدبراً، حكيماً، وهذه صفاتُ الرب، وعنها عَبَّرَ بعض العلماء، ووقع البيان بقوله: إن الله خلق آدم على صورته، يعني على صفاته التي قدمنا ذكرها.

وفي رواية على صورة الرحمن. ومن أَيْنَ تكون للرجل صفة مشخصة! فلم يَبْقَ إلا أن تكون معاني، وقد تكلمنا على الحديث في موضعه بما فيه بيانه.

وقد أخبرنا المبارك بن عبد الجبار الأزديّ، أخبرنا القاضي أبو القاسم عليّ بن أبي علي القاضي المحسن، عن أبيه، قال: كان عيسى بن موسى الهاشمي يحبّ زوجَه حُبّاً شديداً، فقال لها يوماً: أَنْتِ طالق ثلاثاً إنْ لم تكوني أحسن من القمر، فنهضت واحتجبت عنه، وقالت: طلقني. وبات بليلة عظيمة. ولما أصبح غدا إلى دار المنصور، فأخبره الخبر، وقال: يا أمير المؤمنين، إنْ تَمَّ عليّ طلاقها تصلفت نفسي غمّا، وكان الموت أحب إليّ من الحياة؛ وأظهر للمنصور جَزَعاً عظيماً، فاستحضر الفقهاء، واستفتاهم، فقال جميع مَنْ حضر: قد طلقت، إلا رجلاً واحداً من أصحاب أبي حنيفة، فإنه كان ساكتاً، فقال له المنصور : ما لكَ لا تتكام؟ فقال له الرجل : بسم الله الرحن الرحيم **(والتين والزيتون. وطُور سينين. وهذا البلد الأمين. لقد خلقنا** الرحن منه فقال المني ، فقال له المنصور : ما لكَ لا تتكام؟ فقال له الرجل : بسم الله أحسن منه فقال المين والزيتون. وطُور سينين، وهذا البلد الأمين. فا شيء أحسن منه فقال المنصور لعيسى بن موسى: الأمر كما قال؛ فأقبل على زَوْجك، فأرسل أحسن منه فقال المنصور لعيسى بن موسى: الأمر كما قال؛ فأقبل على زَوْجك، فأرسل دوم التين الآية (٨) على أن الإنسان أحسن خلق الله باطناً، وهو أحسن خلق الله ظاهراً؛ فهذا يدلُّك على أن الإنسان أحسن خلق الله باطناً، وهو أحسن خلق الله ظاهراً؛ جمال هيئة، وبديع تركيب: الرأس بما فيه، والصدر بما جعه، والبطن بما حواه،

والفرج وما طواه، واليدان وما بطشتاه، والرجلان وما احتملتاهُ؛ ولـذلـك قـالـت الفلاسفة: إنه العالم الأصغر؛ إذ كل ما في المخلوقات أجمع فيه. هذا على الجملة وكيف على التفصيل، بتناسب المحاسن، فهو أحسَنُ من الشمس والقمر بالعينين جميعاً. وقد بينـا القول في ذلك في كتاب المشكلين، وبهذه الصفات الجليلة التي ركب عليها الإنسان استولى على جماعة الكفران، وغلب على طائفة الطِّغيان، حتى قال: أنا ربَّكم الأعلى، وحين علم الله هذا من عَبْدِه، وقضاؤه صادرٌ من عنده، ردّه أسفل سافلين ـ وهى:

### الآية الرابعة

بأن جعله مملوءاً قَذَراً، مشحوناً نجاسة، وأخرجها على ظاهره إخراجاً منكراً على وجه الاختيار تارة، وعلى وجه الغلبة أخرى، حتى إذا شاهد ذلك من أمره رجع إلى قَدْرِه.

### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِمِينَ﴾ [ الآية: ٨ ].

قد روى الترمذي وغيره، عن أبي هريرة ـ أنَّ النبيَّ ﷺ قال: إذا قرأ أحَدُكم: أليس الله بأحكم الحاكمين، فليقل: بَلَى، وأنا على ذلك من الشاهدين.

ومن رواية غيره: إذا قرأ أحدكم أو سمع ﴿ أليس اللهُ بأحكم الحاكمين ﴾ ، ﴿ أليس ذلك بقادِرٍ على أن يُحْيِي الموتى ﴾ فَلْيَقُلْ: بلى .

وهذه أخبار ضعيفة، أما إن ذلك يتعيّن في الاعتقاد لأجل ما يلزم في فَهْم القرآن



من الانتقاد . وقد روى مالك عن البراء بن عازب ، قال : صليْتُ مع رسول الله عَظِيمَ ، فصلَّى فيها بالتين والزيتون ، وهو صحيح .

وفي البخاري: سمعت البراء يقول: إنَّ النبيَّ عَيَّقَيْمُ كان في سَفَر، فقرأ في إحدى الركعتين بالتين والزيتون، ففسر المعنى الذي أوجب قراءَتَها مع قصرها في صلاة العشاء وهو السفر.

**★** ★ ★



سورة العلق فيها خس آيات

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ﴾ [ الآية: ١ ]. فيها مسألة واحدة. القول: في أول ما نزل من القرآن، وفيه أربعة أقوال: الأول: هذه السورة؛ قالته عائشة، وابن عباس، وابن الزبير ، وغيرهم. الثاني: أنه نزل يَا أَيها المدثر ؛ قاله جابر .

الثالث: قال عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه: أول ما نزل من القرآن: ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبَّكُمْ عَلَيْكُمْ﴾ [ الأنعام: ١٥١ ]. الرابع: قال أبو مَيْسرة الهَمْداني: أول ما نزل فاتحة الكتاب.

والصحيحُ ما رواه الأئمة - واللفظُ للبخاري - عن عائشة رضي الله عنها؛ قالت: «كان أول ما بدىء به رسولُ الله عَلَيْكَ الرَّؤيا الصادقة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فَلَق الصبح، ثم حُبَّبَ إليه الخَلاء، فكان يَخْلُو بغار حِرَاء، فيتحنَّث فيه - والتحنَّث التعبد - الليالي ذوات العدد قَبْل أن يرجع إلى أهله، ويتزوَّد لذلك، ثم يرجع إلى خديجة فيتزوّد بمثل ذلك، حتى فَجنَّه الوَحْيُ، وهو في غار حِرَاء، فجاءهُ الملك فقال: اقرأ، فقال رسول الله عَلَيْكَ ان بقارىء، فأخذني فغطني حتى بلغ مني الجهد، ثم أرسلني فقال: **﴿ اقرأ باسْم رَبِّكَ الذي خلق. خلق الإنسان - من**  سورة العلق الآية (٢) THE PRINCE GHAZI TRUST

وفؤادُه يرجف؛ حتى دخل على خديجة، فقال: زَمِّلُوني، فزمَّلُوه حتى ذهب عنه الرَّوْع، فقال لخديجة: أي خديجة، ما لي؟ لقد خشيت على نفسى. فأخبرها الخبر، فقالت خديجة : كلا، أَبْشِرْ. فوالله لا يُخْزِيك الله أبداً، فوالله إنك لَتَصِلُ الرحم، وتصدق الحديث، وتحمل الكَلَّ، وتكسب المعدوم، وتَقْرِي الضيف، وتُعِين على نوائب الحق. فانطلقت به خديجة حتى أتت به وَرَقة بن نَوْفَل \_ وهو ابن عم خديجة أخو أبيها ، وكان أمرأً تنصّر في الجاهلية ، وكان يكتب الكتاب العبراني ، ويكتب الإنجيل بالعربية ما شاء الله أن يكتب، وكان شيخاً كبيراً قد عمى، فقالت خديجة: يا بن عَم، اسمع من ابن أخيك. قال ورقة: يا بن أخى، ماذا ترى؟ فأخبره النبيُّ عَلِيْتُهُ خَبَرَ ما رأى. فقال ورقة: هذا الناموس الذي أنزل على موسى، ليتنى فيها جَذَعا، ليتني أكون حيا إذ يخرجك قومك. قال رسول الله عَظَّيْتُهُ : أوَ مخرجيَّ هم! قال ورقة : نعم ، لم يأت أحد بما جئت به إلاّ أوذي، وإن يدركني يومك حيًّا أنصرك نَصْرًا مؤزَّراً. ثم لم ينشب ورقة أَنَّ تُوفِّي، وفَتَرَ الوحْيُ فترة، حتى حزن رسولُ الله مِتْلِيَّةٍ ». قال محمد بن شهاب: فأخبرني أبو سلمة بن عبد الرحمن أن جابر بن عبدالله الأنصاري قال: قال رسول الله صلاية ، وهو يحدّث عن فترة الوحي \_ قال في حديثه: « بينا أنا أمشي سمعْتُ صوتاً ، فرفعت رأسي، فإذا الملك الذي قد جاءني بحراء جالس على كرسي بين السهاء والأرض، ففزعت منه، فرجعتُ فقلت: زَمِّلُوني، دثِّروني، فدثروه، فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا المَدَّثِّرِ. قَمَ فَأَنْذِرٍ. وَرَبَّكَ فَكَبِّرٍ. وثيابك فطهر، والرُّجْزَ فاهْجُر 🖗 » .

قال أبو سلمة: وهي الأوثان التي كانت الجاهلية تعبدها ، ثم تتابع الوحي » .

### الآية الثانية

قوله تعالى: ﴿ خَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ عَلَقٍ ﴾: [ الآية: ٢ ].

فيها دليلٌ على أنَّ الإنسانَ مخلوق من العَلَق، وأنه قبل أن يكونَ علقة ليس بإنسان، وقد بينا ذلك في غير موضع. THE F FOR: سورة العلق الآية (٤)

### الآية الثالثة

HAZITR

قوله تعالى : ﴿ إِلَّذِي عَلَّمَ بِالْقَلَمِ ﴾ : [ الآية : ٤ ].

فيها خمس مسائل:

٤٢٠

المسألة الأولى: الأقلام في الأصل ثلاثة:

**القلم الأول:** كما ثبت في الحديث: أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، فكتب ما كان وما يكون الى يوم الساعة، فهر عنده في الذكر فوق عَرْشه.

القلم الثاني: ما جعل اللهُ بأيدي الملائكة يكتبون به المقادير والكوائن والأعمال، وذلك قوله تعالى: ﴿ كِرَاماً كاتِبِين. يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ﴾ [الانفطار: ١١، ١٢] خَلَق اللهُ لهم الأقلام، وعلَّمهم الكتاب بها.

القلم الثالث: أقلامُ الناس، جعلها الله تعالى بأيديهم يكتبون بها كلامَهم، ويَصِلُون بها إلى مآربهم، واللهُ أخرج الْخَلْقَ من بطون أمهاتهم لا يعلمون شيئاً، وخلق لهم السمع والبصر والنطق حسبا بيناه في كتاب قانون التأويل، ثم رزقهم معرفة العبادة باللسان على ثمانية وعشرين وَجْهاً، وقيل حرفاً يضطرب بها اللسان بين الحنك والأسنان فيتقطع الصوت تقطيعاً يثبت عنه مقطعاته على نظام متَّسِق قرنت به معارفُ في أفرادها وفي تأليفها، وألقى إلى العبد معرفة أدائها، فَذلك قوله: ﴿وعَلَّمَكَ ما لم تَكُنْ تعلم﴾ [ النساء : ١١٣ ].

ثم خلق الله اليدَ والقدرة، ورزقه العلم والرتبة، وصوّر له حروفاً تعادل له الصورة المحسوسة في إظهار المعنى المنقول في النطق، فتقابل هذا مكتوباً ذلك الملفوظ، وتقابل الملفوظ ما ترتب في القلب، ويكون الكلّ سواء، ويحصل به العلم، **﴿هذا خلق الله فأرُوني ماذا خلق الذين من دونه﴾**.

المسألة الثانية:

جعل الله هذا كله مرتباً للخلق، ونظاماً للآدميين، ويسَّره فيهم؛ فكان أقلَّ الخلق

GHAZI TR سورة العلق الآية ( ٤ به معرفة العرب، وأقلَّ العرب به معرفة الحجازيون، وأعدم الحجازيين به معرفة المصطفى مُسْبَر صرفه عن علمه، ليكونَ ذلك أثبت لمعجزته، وأقوى في حجته. المسألة الثالثة:

571

ولكل أمة تقطيعٌ في الأصوات على نظام يعبِّرُ عما في النفس، ولهم صورةٌ في الخط تُعبِّر عما يجري به اللسان، وفي اختلاف ألسنتكم وألوانكم دليلٌ قاطع على ربكم القادر العليم الحكيم الحاكم؛ وأمَّ اللغات وأشرفُها العربية، لما هي عليه من إيجاز اللفظ، وبلوغ المعنى، وتصريف الأفعال وفاعليها ومفعوليها، كلُّها على لفظِ واحد، الحروف واحدة، والأبنية في الترتيب مختلفة ، وهذه قدرة وسيعة وآية بديعة .

المسألة الرابعة:

لكل أمةٍ حروفٌ مصوّرة بالقلم موضوعة على الموافقة لما في نفوسهم من الكلم ، على حسب مراتب لغاتهم، من عبراني، ويوناني، وفارسي، وغير ذلك من أنواع اللغات أو عربي؛ وهو أشرفُها، وذلك كله مما علم الله لآدم عليه السلام، حسبًا جاء في القرآن في قوله: ﴿ وعَلَّم آدمَ الأساءَ كُلُّها ﴾ [البقرة: ٣١ ]؛ فلم يَبْقَ شيء إلاّ وعلَّم الله سبحانه آدم اسمه بكل لغة، وذكره آدم للملائكة كما علمه، وبذلك ظهر فَضْلُه، وعَظْمَ قَدْرُه، وتبن علْمُه، وثبتت نبوَّته، وقامت حجةُ الله على الملائكة، وحجتُه، وامتثلت الملائكةُ لما رأت من شرف الحال، ورأت من جَلاًل القدرة، وسمعت من عظم الأمر ، ثم توارثَتْ ذلك ذريته خلَفاً بعد سلف، وتناقلُوه قوماً عن قوم ، تحفظه أمةٌ وتضيعه أخرى، والبارىء سبحانه يضبط على الخلق بالوحى منه ما شاء على مَن شاء من الأمم على مقاديرها ومجرى حكمه فيها، حتى جاء إسماعيل بن إبراهيم عليهما السلام، وتعلُّم العربية من جيرته جُرْهم، وزوَّجُوه فيهم، واستقرَّ بالحرم، فنزل عليه جبريل فعلمه العربية غضّة طرية، وألقاها إليه صحيحة فصيحة سوية، واستطرب على الأعقاب في الأحقاب إلى أن وصلنا إلى محمد رَضِّ ، فشرف وشَرُفت بالقرآن العظيم، وأُوتى جوامعَ الكلام، وظهرت حكمته وحكمه، وأشرق على الآفاق فهمه وعلمه، والحمد لله.

المسألة الخامسة:

277

قال أبو المنذر هشام بن محمد بن السائب الكلبي : أول من وضع الخط نَفَرٌ من طي، وهم صوار بن مرة؛ ويقال مرار بن مرة، وأسلم بن سدرة، وعامر بن خدرة، فساروا إلى مكة، فتعلمه منهم شيبة بن ربيعة، وأبو سفيان بن الحارث، وهشام بن المغيرة، ثم أتَوا الأنبارَ فتعلّمه نَفَرٌ منهم، ثم أتوا الحيرة، فعلموه جماعة، منهم: سفيان بن مجاشع ابن عبدالله بن دارم، وولده، يسمّون بالكوفة بني الكاتب.

سورة العلق الآية (٤)

قال ابنُ العربي: الكلبي مُتَّهَمٌ لا يؤثر نقله، ولا يصحُّ ما ذكره بلفظه من طريق يعوَّل عليها أنّ الله علم الخطّ بالعربية، ونقله الكافة فالكافة حتى انتهى إلى العرب عن غيرهم من الأمم، فيمكن أنْ يقال: إنَّ أول مَنْ نقل الخط إلى بلاد العرب فلان. وأما أن يقال: أول من وضع الخط فلان، فالخط ليس بموضوع، وإنما هو منقول، وقد كان قبل طَبىء بما لا يحصى من السنين عدداً، فأما وضْعُه فليس لأحد من خلق الله ولا ينبغي له.

وقد روي عن كعب أنَّ أول من كتب الكتاب العربي والسرياني والمسند، وهو كتاب حِمْير، كتبه آدم عليه السلام، ووضعها في الطين وطبخها، فلما أصاب الأرض الغرق، وانجلى، وخلق الله بعد ذلك من خَلَق وجدت كل أمة كتابها، فأصاب إسماعيل كتاب العرب.

وروي عن ابن عباس أن أوَّل من وضع الكتاب العربي إسهاعيل على لفظه ومنطقه كتاباً واحداً ، مثل الأصول فتعرفه ولده من بعده .

وروي عن عُرُوة: أول ما وضع أبجد هوّز حطّي كلمن سعفص قرشت، وأُسند إلى عمرو. وهذه كلَّها روايات ضعيفة ليس لها أصل يعتمد عليه فيها، وأعجب مِنْ هذا أنَّ القول في ذلك خوض فيا لا يعتمد، ولا يتعلق عليه حكم، ولا يتعلق به فائدة شرعية، وإنما أشرنا إليه ليعلم الطالب ما جرى، ويَفْهَمَ من ذلك الأولى بالدين والأحرى. والله أعلم.

وقد بينا أنَّ إسماعيل إنما تعلَّم العربية من جرهم، حسبًا ثبت في الصحيح، والله

سورة العلق الآيتان ( ٩ ورد ) من المسلحة التي تريم تحليل العلق الآيتان ( ٩ ورد ) ٤٢٣ .....

أعلم، في الحديث الطويل لقصة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، وذكره الى قوله: فكانت كذلك هاجر حتى مرَّتْ بهم رُفقة من جُرْهم مُقْبلين من طرق كداء أو أهل بيت من طريق كداء، أو أهل بيت من جرهم، نزلوا في أسفل مكة، فرأوا طائراً عليهما فقالوا: إنّ هذا الطائر يدور على ماء لَعَهْدُنا بهذا الوادي وما فيه ماء، فأرسلوا جَرِيَّا أو جَرِيَيْن، فإذا هم بالماء، فرجعوا فأخبروهم بالماء فأقبلوا. قال – وأمَّ إسماعيل عليه السلام عند الماء، فقالوا: أتأذنين لنا أن ننزل عندك؟ قلت: نعم، ولكن لا حق لكم في الماء. قالوا: نعم.

قال ابن عباس: قال النبيُّ ﷺ : قالت ذلك أم إسماعيل وهي تحبُّ الإنْس، فنزلوا وأرسلوا إلى أهليهم، فنزلوا معهم، حتى إذا كانوا بها أهل أبيات منهم، وشَبَّ الغلام، وتعلم العربية منهم وأنفسهم وأعجبهم حين شبَّ، فلما أدرك زوَّجُوه امرأة منهم... وساق الحديث.

#### الآية الرابعة

قوله تعالى: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهَىٰ. عَبْداً إِذَا صَلَّىٰ ﴾ [ الآيتان: ٩ ، ١٠ ]. فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

ثبت عن ابن عباس عن النبي ﷺ أنه لما قال أبو جهل: لئن رأيت محمداً لأطأنَّ على عُنقه. فقال محمد ﷺ: «لو فعل لأخذَتْهُ الملائكة عياناً» ـ خرجه الترمذي وغيره.

وروى الترمذي أيضاً، عن ابن عباس، قال: كان النبيَّ ﷺ يُصَلِّي، فجاء أبو جهل فقال: ألم أنْهَك عن هذا؟ ألَمْ أنْهَكَ عن هذا؟ فانصرف النبيَّ ﷺ فزَبَرَه، فقال أبو جهل: إنك لتعلم ما بها ناد أكثر مني، فنزلت: ﴿ فَلْيَدْعُ نَادِيَهُ. سَنَدْعُ الزَّبانية ﴾ . فقال ابنُ عباس: والله لو دعا ناديَه لأخذَنْه زبانيةُ الله».

<u>\_\_\_\_This file was downloaded from. QuranisThousht som occorrectors</u>

THE PRINCE GHAZI TRUST THE PRINCE GHAZI TRUST (19) TOR OURANNE THOUGHT

المسألة الثانية:

272

تعلق بها بعضُ الناس في مسائل منها : لو رأى الماء وهو في أثناء الصلاة متيماً ؛ فقال أبو حنيفة وغيره : يقطع الصلاة ، ولا يجوز له أن يتمادى عليها .

وقال بعضُهم: إنه يدخل في الذم في قوله: ﴿ أُرأَيْتَ الَّذِي يَنْهَلَى. عَبْداً إِذَا صَلَّى﴾ . وهذا غَيْرُ لازم؛ لأن الخلاف بيننا وبينهم هل يكون في صلاة إذا رأى الماء فلا يتناوله الذم إلا إذا كانت الصلاة باقية، ونحن قلنا لهم: إذا أمرتموه بقَطْعها برؤية الماء فقد دخلتم في العموم المذموم. قالوا: لا ندخل؛ لأنا نرفع الطهارة بالتراب بعارضها وهو رؤية الماء.

قلنا: لا تكون رؤية الماء معارضة للطهارة بالتراب، إلا إذا كانت القدرة على استعمال الماء مقارنة للرونية، ولا قُدْرَة مع الصلاة، ولا تبطل الطهارة إلاّ برؤية مع قدرة، فتمانعا فبقيت الصلاة بحالها.

وقد بينا ذلك في مسائل الخلاف، وبينَّا أنَّ المسألة قطعية، لأنها تتعلق بحدوث العالم.

#### الآية الخامسة

قوله تعالى: ﴿ كَلاَّ لاَ تُطِعْهُ وَاسْجُدْ وَاقْتَرِبْ ﴾: [الآية: ١٩].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ وَاسْجُدْ ﴾ :

فيها طريقة القربة، فهو يتأكد على الوجوب على ما بيناه في أصول الفقه، لكنه يحتمل أن يكونَ سجودَ الصلاة، ويحتمل أن يكون سجود التلاوة. والظاهر أنه سجودُ الصلاة، لقوله: ﴿ أَرَأَيْتَ الَّذِي يَنْهى. عَبْداً إذَا صَلَّى ﴾ إلى قوله: ﴿ كَلاَّ لا تُطِعْهُ واسْجُدْ وَاقْتَرِبْ ﴾، لولا ما ثبت في الصحيح من رواية مسلم وغيره من الأئمة عن أبي هريرة أنه قال: سجدْتُ مع النبي عَيَّاتٍ في: ﴿ إذا الساء انشقَتْ ﴾، وفي: ﴿ اقْرَأُ سورة العلق الآية (١٩) (١٩) المستقبة ا

عن علي بن أبي طالب، قال: عزائم السجود أربع: ﴿ **آم تنزيل ﴾ و ﴿ حم تنزيل من الرحمن الرحم ﴾ ، و ﴿ والنجم ﴾ ، و ﴿ اقرأ باسم ربك ﴾ .** وهذا إنْ صح يلزمه عليه السجودُ الثاني من سورة الحج، وإن كان مقترناً بالركوع، لأنه يكونُ معناه اركعوا [ في موضع الركوع] ، واسجدوا في موضع السجود . **المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَاقْتَرَبْ ﴾:** 

المعنى اكتسب القُرْبَ من ربك في السجود؛ فإنه أقربُ ما يكون العبد من ربه في سُجُودِهِ؛ لأنها نهاية العبودية والذلة لله، ولله غايةُ العزة، وله العزة التي لا مقدار لها، فلما بعُدت من صفته قربت من جنَّته، ودنوت من جواره في داره.

وفي الحديث الصحيح أن النبي ﷺ قال: « أما الركوع فعظموا فيه الرب، وأما السجود فاجتهدوا فيه في الدعاء؛ فإنه قَمِن أنْ يُستجابَ لكم».

وقد قال ابن نافع، ومطرف: وكان مالك يسجد في خاصة نفسه بخاتمة هذه السورة، وابن وهب يراها من العزائم.

\* \* \*



سورة القَدْر فيها ثلاث آيات

### الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْناهُ فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ : [ الآية: ١ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى:

قد بينًا في كتاب المشكلين وقسم الأفعال من الأمد الأقصى معنى النزول في القرآن، وأن الملك عَلِمه في العلوّ<sup>(۱)</sup> وأنهاه في السفل، فعبَّر عنه بالنزول مجازاً في المعنى عن الحسِّ إلى العقل؛ إذ المحسوس هو الأول، والمعقولُ هو المرتّب عليه. **المسألة الثانية:** 

في تمييز المنزّل، وهو القرآن، وإن لم يتقدم له ذِكْر، ولكنه وقع للمخاطبين به العلم، قال الله تعالى: ﴿حتى توارَتْ بالحِجاب﴾، ومنه كثير في الكتاب، كما قال تعالى فيه: ﴿حم، والكتـابِ الْمُبِين، إنـا أنـزلنــاهُ في ليلــةٍ مُبَـارَكَـة إنّـا كُنَّـا مُنْذَرِينَ﴾.

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ في لَيْلَةٍ ﴾:

قد بينًا أنَّ القرآن نزل ليلاً إلى السماء الدنيا من اللوح المحفوظ في رَمضان، كما أخبر عنه تباركَ وتعالى في قوله: ﴿ **شَهْـرُ رَمضانَ الذي أُنْـزِلَ فيـه القُـرْآنُ﴾** [ البقرة: ١٨٥ ]، وأنزله من الشهر في الليلة المباركة ليلة القدْرِ .

في جـ: وأن الملك علمه في علو.

سورة القدر الآية (٣) 😸 时 HE PRINCE GHAZI TRUST 🖉 القدر الآية (٣) EOR QUB'ANIC THOUGHT....

٤YV

المسألة الرابعة: قوله تعالى: ﴿ لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾:

قيل: ليلة الشرف والفضل. وقيل: ليلة التدبير والتقدير. وهو أقربُ لقوله: **فيها يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾** [ الدخان: ٤ ]، ويدخل فيه الشرف والرفعة. ومن شرفها نزول القرآن فيها إلى السماء الدنيا جملة، ومن شرفها بكرتُها وسلامتُها التي يأتي إن شاء اللهُ<sup>(۲)</sup> تعالى بيانها.

ومعنى التقدير والتدبير فيها أنّ الله قد دبَّر الحوادث والكوائن قَبْل خَلقها بغير مدة، وقدّر المقادير قبل خلق السموات والأرض من غير تحديد، وعَلم الأشياءَ قبل حدوثها بغير أمَد؛ ومن جهالة المفسرين أنهم قالوا: إن السفَرة ألقته إلى جبريل في عشرين ليلة، وألقاه جبريلُ إلى محمد عليهما السلام في عشرين سنة. وهذا باطلٌ ليس بين جبريل وبين [ الله واسطة. ولا بين جبريل ومحمد صلى الله عليهما واسطة ] <sup>(٣)</sup>.

قال علماؤنا : فيُحْدِث الله عزَّ وجل <sup>(٤)</sup> في رمضان في ليلة القدر كلَّ شيء يكون في السَنَةِ من الأرزاق والمصائب ، وما يقسم من السعادة والشقاوة ، والحياة والموت ، والمطر والرزق ، حتى يكتب فلان يحجُّ في العام ، ويكتب ذلك في أمّ الكتاب .

وقال آخرون: يكتب كلّ شيء إلا السعادة والشقاوة، والموت والحياة، فقد فرغ من ذلك، ونسخ لملك الموت مَنْ يموت ليلة القدر إلى مثلها، فتجد الرجل ينكج النساء، ويَغْرِس الغروس، واسمه في الأموات مكتوب.

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ [ الآية : ٣ ] . فيها ثلاث مسائل :

- (٢) في حـ: وسلامتها الذي يأتي إن شاء الله.
  - (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
    - ٤) في جـ: فحدث الله عز وجل.

THE PRINCE GHAZI TRUST (ورم القدر الآية (٣) FOR OUTPANIE THOUGHT ....

المسألة الأولى: في سبب هِبَتها هذه الأمة والمِنَّة عليهم:

وفي ذلك ثلاثة أقوال: الأول: أنه فَضْلٌ مِنْ ربك.

271

الثاني: أنه ذَكر رسول الله علي يوماً أربعة من بني إسرائيل، فقال: عَبَدُوا الله ثمانين عاماً لم يَعْصُوه طرفة عين، فذكر أيوب وزكريا، وحزقيل ابن العجوز، ويوشع ابن نون، فعجب أصحاب النبي عَبَي من ذلك، فأتاه جبريل، فقال: يا محمد: عجبَتْ أمتك من عبادة هؤلاء النفر ثمانين سنة لم يعصوا الله طَرْفَة عين، فقد أنزل الله عليكَ خيراً من ذلك، ثم قرأ: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ في لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾، هذا أفضل مما عجبت أنْتَ وأمتك منه. قال: فسُرَّ بذلك رسولُ الله عَبَيْتَهِ

الثالث: قال مالك في الموطأ \_ من رواية ابن القاسم وغيره عنه: سمعت مَنْ أَثِقُ به يقول: إنّ رسول الله ﷺ أُرِي أعمارَ الأمم قبله، فكأنه تقاصر أعمار أمته ألآً يبلغوا من العمل مثل ما بلغ غَيْرُهم في طول العمر، فأعطاه الله ليلة القَدْرِ ، وجعلها خَيْراً من ألف شهر .

قال القاضي: والصحيحُ هو الأول: أنَّ ذلك فضلٌ من الله، ولقد أعطِيتْ أمةُ محمد من الفضل ما لم تُعْطَه أمةٌ في طول عمرها، فأولها أن كتب لها خمسون صلاة بخمس صلوات، وكتب لها صَوْم سنة بشهر رمضان، بل صوم سنة بثلاثين سنة في رواية عبدالله بن عمر وحسبا بيناه في الصحيح، وطُهّر مالُها بربع العشر، وأعطيت خواتيم سورة البقرة مَنْ قرأها في ليلة كَفَتاه – يعني عن قيام الليل، وكتب لها أن مَنْ صلى الصبح في جماعة فكأنما قام ليلة، ومَنْ صلَّى العشاء في جماعة فكأنما قام نصف ليلة. فهذه ليلة ونصف في كل ليلة ؟ الله عمر ذلك مما يطولُ تعداده.

ومن أفضل ما أعطوا ليلة القَدْرِ التي هي خير من ألف شهر؛ وهذا فَضْل [لا يُوازِيه فَضْل ] <sup>(٥)</sup> ، ومِنَّةٌ لا يقابلها شكر .

(٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

سورة القدر الآية (٣) ...

المسألة الثانية:

رُوي فيها قول رابع – أخرجه الترمذي وغيره – أن محمود بن غيلان حدثه، قال: حدثنا أبو داود الطيالسي، قال: حدثنا القاسم بن الفَضْل الْحُدَّاني، عن يوسف بن سَعْد، قال: قام رجلٌ إلى الحسن بن عليّ بعدما بايَعَ معاوية، فقال: سوّدْتَ وجوهَ المؤمنين – أو يا مسوِّدَ وجوهِ المؤمنين، فقال: لا تؤنّبني رحك الله؛ فإن النبيّ يَتَالِقُ أري بني أمية على منبره، فساءه ذلك، فنزلت: ﴿ إِنَّا أَعطيناكَ الكَوْثَر ﴾، يعني نَهْراً في الجنة، ونزلت: ﴿ إِنَّا أَنْزَلْناهُ في ليلة الْقَدْرِ. وما أدراكَ ما لَيْلَةُ الْقَدْرِ. ليلة القَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾، يَمْلِكُها بنو أمية[ يا محمد]<sup>(٢)</sup>، قال القاسم: فعددناها فإذا هِيَ ألف لا تزيدُ يوماً ولا تنقص يوماً<sup>(٢)</sup>.

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURANIC THOUGHT

٤٢٩ ..

المسألة الثالثة: قوله تعالى: ﴿ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ :

ليس فيها ليلة القدر في قول المفسرين؛ لأنها لا يصح أن تكون خيراً من نفسها، وتركبَ على هذا قول النحاة: إنه لا يجوز: زيد أفضل إخوته، لأنه من الإخوة، يريدون ولا يجوز أن يكون الشيء أفضل من نفسه. وهذا تدقيق لا يؤول الى تحقيق.

أما ليلةُ القدر فإنها خير من ألف شهر، فيها ليلة القدر، فيكون العمل فيها خيراً من ألف شهر هي من جملتها، فإذا عُمِّرَ الرجلُ بعد البلوغ عاماً كتب الله له بليلةِ الْقَدْرِ أَلْفَ شهر فيها ليلة القدر، ولا يكتب له ليلة القدر، وألف شهر زائداً عِلِيها، وركب على هذا بقية الأعوام <sup>(٨)</sup>.

وأما قولهم: زيد أفضل إخوته فهذا تجوّز جائز <sup>(١)</sup> ؛ لأنَّ العرب قد سحبت على هذا الغرض ذَيْلَ الغَلَط، وأجْرَنْه على مساق الجواز في النطق، فإنها تقول الاثنان نصف الأربعة؛ تتجوَّز بذلك، لأن الاثنين من الأربعة.

- (٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.
- (٧) في جـ: ولا تنقص يوماً ولا تزيد يوماً.
- (٨) في جـ: ويكتب على هذا بقية الأعوام.
  - (٩) في د : أفضل إخوته فهو أجوز جائز .

وتحقيقُ القول في نسبتها لشيء تركَّبَ مثله<sup>(١٠)</sup>، وفي قولهم: الواحد ثلث الثلاثة شيء تركب مِثْليه، وهكذا إلى آخر النسب، ولكنها لم تتحاشَ عن هذا المذهب؛ لأنّ اللفظ منظوم، والمعنى مفهوم؛ ووجْهُ المجاز فيه ظاهر. والله أعلم.

سورة القدر الآية (٥)

### الآية الثالثة

قوله تعالى: ﴿ سَلاَمٌ هِيَ حَتَّى مَطْلَعِ الْفَجْرِ ﴾ : [ الآية: ٥ ]. فيها أربع مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ سَلاَمٌ هِيَ ﴾:

٤٣٠

فقد تقدم معناه في عدة مواضع ، وذكر العلماء فيه ها هنا ثلاثة أقوال:

الأول: إن ليلة القدر سلامة من كل شيء <sup>(١١)</sup>، لا يحدثُ فيها حَدَث، ولا يرسل فيها شيطان.

الثاني: إنَّ لَيلةَ القدر هي كلها خير وبركة.

الثالث: إن الملائكة لتسلِّم على المؤمنين في ليلة القدر إلى مطلع الفجر؛ قاله مجاهد، وقَتادة. وذلك كلَّه صحيح فيها على ما تقدّم بيانُه من العموم في الإثبات إذا كان مصدراً أو معنى يحتمله اللفظ؛ بخلاف الأشخاص والأعلام، فإنها لا تحتملُ العمومَ بالإثبات، وقد بيناه في الملجئة وأصول الفقه.

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ هِيَ ﴾:

نَزَع بذلك كثير من العلماء إلى أنها في ليلة سبع وعشرين، لأنهم عدَّوا حُروف السورة، فلما بلغوا إلى قولهم: ﴿ هِيَ﴾ وجدوها سبعة وعشرين حرفاً، فحكموا عليه بها، وهو أمْرٌ بَيِّن، وعلى النظر بعد التفطَّن له هيّن، ولا يهتدي له إلاّ مَنْ كان صادق الفكر، شديد العبرة، وقد أشبعْتُ القول في هذه المسألة في كتاب شرح

- (١٠) في جـــ: في نسبها لشيء تركب مثله.
- 11) في جـ: ليلة القدر سالمة من كل شيء.

سورة القدر الآية (٥) .....

الصحيحين. ولبابُه اللائق بالأحكام أنَّ العلماء اختلفوا في تحريرها على ثلاثة عشر قولاً:

٤٣١

الأول: أنها في العام كله. سئل ابنُ مسعود عن ليلة القدر ؛ فقال: مَنْ يَقُم الحولَ يُصِبْ ليلة القدر .

الثاني: أنها في شهر رمضان دون سائر شهور العام؛ قاله سائرُ الأئمة عدا مَنْ سميناه.

الثالث: أنها ليلةُ سبع عشرة من الشهر؛ قاله عبدالله بن الزَّبير . الرابع: أنها ليلة إحدى وعشرين . الخامس: أنها ليلة ثلاث وعشرين . السادس: أنها ليلة خس وعشرين . السابع: أنها ليلة سبع وعشرين . الثامن: أنها ليلة تسع وعشرين . التاسع : أنها في الأشفاع للأفراد الخمسة <sup>(١٢)</sup> ، فإذا أضفتها إلى الثمانية الأقوال اجتمع فيها ثلاثة عشر قولاً ، أصولها هذه التسعة التي أشرنا إليها . توجه الأقوال وأدلتها :

أما قولُ ابنِ مسعود إنها في العام كله، فنزع إلى أنها موجودةٌ شرعاً، مُخْبَرٌ عنها قطعاً، ولم يتعيّن لتوقيتها دليلٌ، فبقيت مترقبة في الزمان كله، وقد رآه ابنُ مسعود مع فِقهِهِ في كتاب الله وعلمه به.

وأما من قال: إنها في شهر رمضان فلأنَّ النبيَّ ﷺ اعتكف العشر الأوَل يطلبها ، واعتكف العشر الأواسط، واعتكف العَشْرَ الأواخر ، ولو كانت مخصصة بجزء منه ما تقلّب في جميعه يطلبها فيه .

وأما من قال: إنها ليلة سبع عشرة فإن عبدالله بن الزبير نزع بقوله تعالى: ﴿ وَمَا

(١٢) في جـ: أنها في الإقرار للأفراد الخمسة.

أَنْزَلْنَا على عَبْدِنَا يَوْمَ الْفُرْقَانِ يوم الْتَقَى الْجَمْعَانِ ﴾ [الأنفال: ٤١]، وكان ذلك ليلة سبع عشرة.

سورة القدر الآية (٥)

وأما قول مَنْ قال: إنها إحدى وعشرين فمعوَّلُهُ على حديث أبي سعيد الْخُدْرِي قال: «كان رسولُ الله عَظَلِيَّهِ يجاوِزُ العَشْر في أول الشهر، ثم اعتكف العَشْر الأواسط في قُبَّةٍ تُرْكِيَّة على سُدَّتها حَصِير، ثم قال: إني أُوتيت، وقيل لي: إنها في العشر الأواخر، وإني رأيتُها ليلة وتر، وكأني أسجد صبيحتها في ماء وطين؛ فأصبح من ليلة إحدى وعشرين، [وقد صلَّى الصبح، فمطرت السهاء، ووكف المسجد؛ فخرج حين فرغ من صلاة الصبح]<sup>(١٢)</sup>، وجبينُه وأرنبةُ أنفه فيهما أثَرُ الطين والماء.

وأما من قال: إنها ليلة ثلاثة وعشرين فلوجهين:

237

أحدهما : أن عبدالله بــن أُنيس قال للنبي ﷺ : « مُرْني بليلةٍ أنزلُ فيها إليك ». فقال له النبيَّ ﷺ : « أنزل ليلةَ ثلاث وعشرين ».

وفي صحيح مسلم أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « إني رأيت أني أسجُدُ في صبيحتها في ماء وطِين. قال عبدالله بن أنيس: فرأيته في صبيحة ثلاث وعشرين سجد في الماء والطين، كما أخبر ﷺ.

وأما من قال: إنها ليلة خمس وعشرين؛ ففي الحديث الصحيح عن أبي سعيد الخدري ــ أنّ رسول الله ﷺ قال: «التمسوها في العشر الأواخر في تاسعة تبقى في سابعة تبقى، في خامسة تَبْقَى»، زاد النسائي على مسلم أو ثلث آخر ليلة.

وأما من قال: إنها ليلة سبع وعشرين فاحتجَّ بالحديث الصحيح في مسلم، عن أبيّ ابن كعب، قال زِرّ بن حُبَيش: سألت أُبيّ بن كعب، فقلت: إن أخاك ابن مسعود يقول: مَنْ يقُم الحولَ يُصِب ليلة القدر. فقال رحمه الله: أراد ألآ يَتّكِلَ الناسُ، أما أنه قد علم أنها في شهر رمضان، وأنها في العشر الأواخر، وأنها ليلةُ سبع وعشرين، ثم حلف لا يستثني أنها ليلة سبع وعشرين. فقلت: بأيّ شيء تقول ذلك يا أبا الْمُنْذر؟

(١٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

دونيتاريني ري التحريقاتي دورة القدر الآية (٥) من المحرية المحرية القدر الآية (٥) مورة القدر الآية (٥) مورة القدر الآية (٥) مورة القدر الآية (٥)

فقال: بالعلامة التي أخبرنا رسولُ الله ﷺ [ في الشمس من صبيحتها ] <sup>(١٢)</sup> أنها تطلع يومئذ لا شُعاع لها .

وأما من قال: إنها ليلة تسع وعشرين فنزع بحديث النسائي المتقدم.

وأما من قال: إنها في الأشفاع فنزع بالحديث الصحيح عن أبي سعيد الْخُدْرِي، قال: اعتكف رسولُ الله يَتَلَيَّهِ العشر الأواسط مِن رمضان، يلتمس ليلة القدر قبل أن تُبان له، فلما انقضَيْنَ أمر بالبناء فقُوِّضَ، ثم أَبِينَتْ له أنها في العشر الأواخر، فأمرَ بالبناء فأعيد، ثم خرج على الناس، فقال: «يا أيها الناس؛ إنه كانت أبينت لي ليلة القدر، وإني خرجت لأخبركم بها، فجاء رجلان يختصهان معها الشيطان، فنسيَّتها، فالتمسوها في العَشْرِ الأواخر من رمضان، التمسوها في التاسعة والسابعة والخامسة. قال أبو نَضْرة – راوي الحديث: قلت لأبي سعيد: إنكم أعلم بالعدد منا. قال: أجل، نحن أحق بذلك منكم. قال: فقلت: في التاسعة والسابعة والخامسة. قال واحدة وعشرون فالتي تليها اثنتان وعشرون فهي التاسعة والخامسة ؟ قال: إذا مضت فالتي تليها السابعة، وإذا مضت خس وعشرون فلي التاسعة وهي الخامسة ؟ قال: إذا مضت الم**الة الثالثة:** 

في الصحيح فيها وترجيح سُبل النظر الموصلة إلى الحق منها :

وذلك أنا نقول: إنّ الله تبارك وتعالى قال: ﴿ لَيْلَةُ الْقَدْرِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ﴾ ؛ فأفاد هذا بمُطْلَقه، لو لم يكن كلام سواه، أنها في العام كلّه ؛ لقوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ في لَيْلَةِ الْقَدْرِ ﴾ ؛ فأنبأنا أنه أنزله في ليلة من العام . فقلنا : من يقم الحول يُصِب ليلة القدر ، ثم نظرنا إلى قوله تعالى : ﴿ شَهْرُ رَمَضانَ الذي أُنْزِلَ فيه القُرْآن ﴾ ، فأفادنا ذلك أنّ تلك الليلة هي ليلة من شهر رمضان ؛ لإخبار الله أن القرآن أُنْزِلَ فيها ، فقلنا : مَنْ يقم شهر رمضان يُصب ليلة القدر ، وقد طلبها رسول الله عَقِيْتَهُ في أُوله وفي وسطه وآخره رجاء الحصول. وقال : « مَنْ قام رمضان إيماناً واحتساباً

(١٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.



غُر له ما تقدم من ذنبه»؛ ولم يعمه بالطلب لما كان يظنه من التخصيص، ورجاء ألآ يشقّ على أمته، ثم أنبأه الله بها، فخرج ليُخْبرَ بها فأنسيها لشغله مع المتخاصمين، لكن بقي له من العلم الذي كان أخبر به أنها في العشر الأواخر، ثم أخبر في الصحيح أنها في العشر الأواخر، وتواطأت روايات الصحابة على أنها في العشر الأواخر، كما قال هو مؤتيد ، واقتضت رؤياه أنها في العشر الأواخر من طريق أبي سعيد الخدري في ليلة إحدى وعشرين، ومن طريق عبدالله بن أنيس أنها ليلة ثلاث وعشرين؛ ثم أنباً عنها بعلامة، وهي طلوع الشمس بيضاء لا شعاع لها، يعني من كثرة الأنوار في تلك الليلة، بعلامة، وهي طلوع الشمس بيضاء لا شعاع لها، يعني من كثرة الأنوار في تلك الليلة، فوجد ذلك الصحابة ليلة سبع وعشرين، ولم تصلح لرؤية ذلك النور لكثرة ظلمة الذنوب، فإن رآها أحدّ من المذنين فحجةً عليه إنْ مات ونقْمةً منه إن بقي كما كان، ثم خص السبع الأواخر من جلة الشهر، فحتَ على التاسها فيها، ثم وجدناها بالرؤيا أحق ليلة إحدى وعشرين في عام، ثم وجدناها بالرؤيا الصدق في ليلة ثلاث وعشرين غم من الما من العام، أوجدناها بالرؤيا المور ي عام، م وجدناها بالرؤيا في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة سبع وعشرين؛ فعلمنا أنها تنتقل في الأعوام، في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة سبع وعشرين؛ وعشرين في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة سبع وعشرين؛ فعلمنا أنها تنتقل في الأعوام، في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة سبع وعشرين؛ فعلمنا أنها تنتقل في الأعوام، في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة سبع وعشرين؛ فعلمنا أنها تنتقل في الأعوام، في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة سبع وعشرين؛ فعلمنا أنها تنتقل في الأعوام، في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة سبع وعشرين؛ فعلمنا أنها تنتقل في الأعوام، في عام، ثم وجدناها بالعلامة الحق ليلة منه وحما مع ليلة القدر ثواب غيرها، كارك على الأمة في الذيام في طلبها شهراً أو أياماً، فيحصل مع ليلة القدر ثواب غيرها، كا

فهذه سُبُل النظر المجتمعة من القرآن والحديث أجمع، فتبصَّروها لماً، واسلكوها أماً إنْ شاء الله تعالى.

المسألة الرابعة:

من قال لزوجته: أنت طالق في ليلة القدر فللعلماء فيه ثلاثة أقوال:

الأول: لا تطلَّق حتى يتم العام من أول يمينه، لأنه يحتمل أن تكون ليلة القدر في العام، فلا يبطل يقين النكاح بالشك في الطلاق إجماعاً من أكثر الأئمة.

الثاني: إذا كان آخر ليلة من شهر رمضان طُلِّقت؛ لأنها في شهر رمضان كما ثبت في الآثار؛ ولا يتبين تعيينها إلاّ بدخول سبع وعشرين، فلا يقعُ يقين الفراق الذي يرتفعُ به يقينُ النكاح إلا حينئذ. عند الآية (٥) THE PRINCE GHAZI TRUST (٥) سورة القدر الآية (٥)

الثالث: أنها تطلَّق في حين قوله ذلك \_ قاله مالك. وليس مبنياً على الطلاق بالشك؛ فإنّ مالكاً لم يطلِّق قَطَّ بشك، ولا يَرْفَع الشك عنده اليقين بحال. وقد جهل ذلك علماؤنا، وقد بيَّناه في مسائل الفقه وشرح الحديث، وإنما تطلَّقُ عند مالك بأنَّ مَنْ علق طلاقَ زوجته على أجل آت لا محالة فإنها تطلَّقُ الآن؛ لأن الفروجَ لا تقبل تأقيتاً؛ ولذلك أبطل العلماء نكاحً المتعة. وهذا بمنزلة ما إذا قال لزوجته: انْت طالق في شَهْر قبل ما بعد قبله رمضان، وقد بيناه في جُزْء منفرد، وهذا القدر يكفي ها هنا.



سورة البيِّنة فيها آيتان

NCE GHAZI TRUST

# الآية الأولى

قوله تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ وَالْــمُشْرِكِيَ مُنْفَكِّــيَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ﴾ [ الآية: ١ ] .

الآية فيها أربع مسائل:

## المسألة الأولى: في قراءتها:

قرأها أُبيّ: **﴿لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب﴾؛** وفي قراءة ابن مسعود: لم يكن المشركون وأهل الكتاب منفكّين. وهذه قراءة على التفسير؛ وهي جائزة في معرض البيان، لا في معرض التلاوة؛ فقد قرأ النبيَّ يُتَلِيَّهُ في رواية الصحيح: **﴿فطلقوهُنَ لقُبُل عدّتهن﴾،** وهو تفسير؛ فإن التلاوةَ ما كان في خَطً المصحف.

### المسألة الثانية:

روى إسحاق بن بِشْر الكاهلي، عن مالك بن أنس، عن يحيى بن سعيد، عن ابن المسيّب، عن النبي ﷺ : لو يعلم الناس ما في **لام يكن الذين كفروا ﴾** لعطّلوا الأهلَ والمال، ولتعلموها.

وهذا حديث باطل؛ وإنما الحديثُ الصحيح ما روي عن أنس أنّ النبي ﷺ قال لأبيّ بن كعب: « إن الله قد أمرني أنْ أقرأ عليك ﴿ لم يكن الذين كفروا ﴾ ، قال: وسَمّاني لكَ؟ قال: نعم، فبكى». المسألة الثالثة : وقوله : ﴿ مُنْفَكِّينَ ﴾ :

يعني زائلين عن دِينهم، حتى تأتيهم البينة ببُطْلان ِ ما هم عليه، وتلك البينة هي: (رَسُولٌ مِنَ اللهِ يَتْلُو صُحُفاً مُطَهَّرَةً ﴾ [ البينة: ٢ ]، وهي: المسألة الرابعة: قالوا: ﴿ مُطَهَّرَةً ﴾:

من الشِّرْكِ، وقالوا : مُطَهَّرَةً بحُسْنِ الذكر ، وقلب مطهَّر من كل عَيب.

وقد قال مالك في الآية التي في **﴿ عَبَس وتَوَلَّى ﴾: ﴿ مكرمة . مرفوعة** مطهَّرة ﴾ إنها القرآن وإنه لا يمسَّه إلا المطهَّرون، كما قال في سورة الواقعة ؛ وهذه الآية توافق ذلك وتؤكده فلا يمسها إلا طاهر شرعاً وديناً ، فإن وجد غير ذلك فباطل لا ينفي ذلك في كرامتها ، ولا يبطل حُرْمتها ، كما لو قتل النبيّ مُيَالِيَّهُ لم تبطل نبوته ، ولا أسقط ذلك حُرْمته ، ولا اقتضى ذلك تكذيبه ؛ بل يكون زيادة في مرتبته في الدارين .

#### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾ [ الآية : ٥ ] : فيها مسألتان :

المسألة الأولى:

أمر الله عبادَه بعبادته، وهي أداء الطاعة له بصفة القربة، وذلك بإخلاص النية بتجريد العمل عن كل شيء إلا لوَجْهِه، وذلك هو الإخلاص الذي تقدم بيانُه. المسألة الثانية:

إذا ثبت هذا فالنيةُ واجبةٌ في التوحيد؛ لأنها عبادة؛ فدخلت تحت هذا العموم دخولَ الصلاة.

فإن قيل: فلم خرجت عنه طهارةُالنجاسة، وذلك يعترض عليكم في الوضوء؟ قلنا: إزالةُ النجاسة معقولةُ المعنى؛ لأن الغرض منها إزالة العين، لكن بمُزِيل ٤٣٨ ..... فقد جعت عقل المعنى وضَرْباً من التعبد، كالعِدَّة جعت بين براءة الرحم مخصوص؛ فقد جعت عقل المعنى وضَرْباً من التعبد، كالعِدَّة جعت بين براءة الرحم والتعبد، حتى صارت على الصغيرة واليائسة اللتين تحقق براءة رحها قطعاً، لا سيا ومنها غرضٌ ناجز، وهو النظافة، فيستقل به، وليس في الوضوء غرض ناجز إلا مجرد التعبد، بدليل أنه لو أكمل الوضوء وأعضاؤه تجري بالماء وخرج منه ريح بطل وضوءه، وقد حققنا القول فيها في كتاب تخليص التلخيص.

\* \* \*



سورة الزلزلة

اختلف العلماء في هذه السورة؛ فمنهم من قال: [ إنها مكية، ومنهم من قال ]<sup>(۱)</sup> : إنها مَدَنِية: وفضلُها كثير، وتحتوي على عظيم؛ قال إبراهيم التيميّ: لقد أدركْتُ سبعين شيخاً في مسجدنا هذا، أصغرهم الحارث بن سُوَيد، وسمعته يقرأ: ﴿ إذا زُلْزِلَت الأرض﴾، حتى إذا بلغ إلى قوله: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خيراً يره. وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يره﴾ [ الزلزلة: ٧، ٨] بكى ثم قال: إن هذا لإحكام شديد <sup>(٢)</sup>.

ولقد روى العلماء الأثبات أن هذه الآية نزلَتْ على النبي ﷺ وأبو بكر يأكل، فأمسك؛ فقال: يا رسولَ الله؛ وإنَّا لنرَى ما عملنا من خير وشر؟ قال: أرأيت ما تكره، فهو مثاقيل ذرّ الشر، ويدخر لكم مثاقيل ذرّ الخير حتى تُعْطوه يوم القيامة.

قال أبو إدريس: إن مصداقه من كتاب الله: ﴿ وَمَا أَصَابَكُمْ مَن مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكم ويَعْفُو عَنْ كثير ﴾ [ الشورى: ٣٠ ].

وروى القاضي [ أبو إسحاق ] <sup>(٣)</sup> أنَّ النبيَّ ﷺ دفع رجلاً إلى رجل يعلمه حتى إذا بلغ: ﴿ **فمَنْ يعمل مثقال ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَه . ومن يعمل مِثْقالَ ذَرَّةٍ شرَّا يره ﴾** قال: حَسْبي . قال النبي ﷺ : « دَعُوه ، فإنه قد فقه » .

وروى كعب الأحبار أنه قال: لقد أنزل الله على محمد آيتين أحْصَتا ما في التوراة والإنجيل [ ألا تجــدون: ﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ خيراً يَرَه. ومَنْ يَعْمَلْ مِثْقَال

- (1) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٢) في جـ: إن هذا في الاخفاء شديد.
  - (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

.... سورة الزلزلة الآيتان (٧ و٨) **ذَرَةِ شرًّا يره ؟** قال جلساؤه: بلى. قال: فإنها قد أحصتا ما في التوراة والإنجيل] (٤) . . . وذكر الحديث .

وقد تقدم حديثُ أبي هريرة عن النبيّ عَلِي الله الخيل ثلاثة : لرجل أُجْر ، ولرجل ستر، وعلى رجل وِزْر...» وذكر الحديث إلى قوله: فسُئل رسولُ الله ﷺ عن الْحُمُر ، فقال: « ما أُنزل عليّ فيها شيء إلا هذه الآية الجامعة الفاذة: ﴿ **فَمَنْ يَعْمَلْ** مثقال ذَرَّةٍ خيراً يره . ومَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شرًّا يره ﴾ (•) .

وقد اتفق العلماء على عموم هذه الآية القائلون بالعموم ومَنْ لم يقل به، وقد بيّن ما فسرنا به أنَّ الرؤية قد تكون في الدنيا بالبلاء كما تكون في الآخرة بالجزاء، وقد بينا ذلك في كتاب المشكلين.

قال القاضى: وقد سردنا من القول في هذه السورة ما سردنا، وحديث أبي هريرة هذا قد بينَّاه في شرح الحديث، ومن تمامه أنَّ النبيَّ عَيَّالِهُم سُئِل عن الْحُمُر، وسكت عن البِغَال، والجواب فيهما واحد؛ لأن البغل والحمار لا كرّ فيهما ولا فرّ. فلما ذكر النبي صليه ما في الخيل من الأجْر الدائم والثواب المستمر سأل السائلُ عن الحمر لأنهـم لم يكن عندهم يومئذ بغـل، ولا دخـل الحجـاز منهـا [ شيء ] <sup>(٦)</sup> إلا بغلـة النبيّ ﷺ [ الدُّلْدُل ] (٧) التي أهداها له الْمُقَوْقس، فأفتاه في الحمير بعموم الآية، وإن في الحمار مثاقيل ذرّ كثيرة.

وقد بينا في سورة آل عمران وَجْهَ هذا الدليل ونوعه، وأنه من باب القياس أو غيره، وتحقيقه في كتب الأصول.

ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ. (٤)

٤٤.

- سبق تخريجه. راجع الفهرس. (٥)
- ما بين المعقوفتين : ساقط من ج. (٦)
- ما بين المعقوفتين : ساقط من أ ، د . (Y)



سورة العاديات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

أقسم الله بمحمد ﷺ ، فقال: ﴿ يس. والقرآن الحكيم ﴾ . وأقسم بحياته، فقال: ﴿ لَعَمْرُكَ إِنَّهِم لَفِي سَكْرَتَهم يَعْمَهُونَ ﴾ [الحجر: ٧٢]. وأقسم بخَيْله وصَهيلها وغُبارها وقَـدْح حوافـرهـا النـار مـن الحجـر، فقـال: ﴿ وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحاً ﴾ [الآية: ١]... الآيات الخمس.

والمقسم عليه: ﴿ **إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبِّهِ لَكَنُودٌ ﴾ [ الآية: ٦ ]. ﴿وإنه لِحُبِّ الْخَيْرِ لَشَدِيد ﴾؛ [ الآية: ٨ ] وهو المال.** 

وقد تبيّن فيما تقدم حال المال في الخير والشر ، والنَّفْع والضر ، والفائدة والخيبة .

\* \* \*



سورة التكاثر

E GHAZI TRUST

FOR OUR'ÂNIC THOUGHT

فيها آيتان

## الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ أَنْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾ : [ الآية : ١ ].

فيها مسألتان:

المسألة الأولى:

قال المفسرون: إنها مكية ، وروى البخاري أنها مدنية .

قال ابنُ شهاب: أخبرني أنس بن مالك أنَّ رسولَ الله ﷺ قال: « لو أنَّ لابْن آدم وَادِياً من ذَهب أحبّ أن يكونَ له وادِيان، ولن يملأ فاه إلا التراب. ويتوب الله على مَنْ تاب » <sup>(۱)</sup>. فقال ثابت، عن أنس، عن أُبَيّ، قال: كنَّا نرى هذا من القرآن حتى نزلت ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴾.

وهذا نصّ صحيح مليح غاب عن أهل التفسير ، فجهلوا وجهَّلوا ، والحمد لله على المعرفة .

المسألة الثانية:

قد كنّا أملينا فيها مائة وثمانين مجلساً، وذكرنا أنموذجها في قانون التأويل فلينظر فيه، فهو مَدْخل عظيم.

(1) في أ: ويثوب الله على من ثاب.

### الآية الثانية

227

قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَنِ النَّعِمِ ﴾ [ الآية : ٨ ] . فيها مسألتان :

المسألة الأولى:

سورة التكاثر الآية (٨)

ذكر المفسرون في النعيم أقوالاً كثيرة، لبابُها خمسة: الأول: الأمن والصحة. الثاني: السلامة. الثالث: لذَّة المأكل والمشرب؛ قاله جابر بن عبدالله. الرابع: الغداء والعشاء؛ قاله الحسن. الخامس: شبع البطن، وشرب الماء البارد.

المسألة الثانية: تحقيق النعم من النعم:

وبناء ( ( ن ع م ) للموافقة ، وأعظمها موافقة ما قال مالك رحمه الله في رواية كادح بن رحمة ـ أنه صحةُ البدن وطيب النفس ، وقد أخذه الشاعر ، فقال : إذا القوتُ يأتى لك والصحية والأمين وأصبحْتَ أخا حزن فلا فارقيك الحزن

وقد كان هذا يتأتى قبل اليوم، فأما في هذا الزمان فإنه عسير التكوين، قليل الوجود. ويرى [كثير من العلماء]<sup>(٢)</sup> أن مالكاً أخذه من حكم لقمان؛ ففيها أن لقمان الحكيم قال لابْنِه: ليس غنى كصحة، ولا نعيم كطيب نفس.

وقد روى الترمذي، عن الزبير بن العوام، قال: « لما نزلت: ﴿ **ثُمَّ لَتُسْأَلُنَ يَوْمَئِذِ** عَنِ النَّحِيمِ ﴾ قال الزبير: يا رسولَ الله، عن أي نعيم نُسْأَل، وإنما هما الأسودان التمر والماءَ ؟ قال: أمّا إنه سيكون».

وفيه عن أبي هريرة: قال: «لما نزلت هذه الآية: ﴿ ثُمَّ لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَن

(٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

٤٤٤ ..... ٤٤٤ في THE PRINCE GHAZI TRUST في THE PRINCE GHAZI TRUST في العكاثر الآية (٨)

**النَّعِيمِ ﴾** قال الناس: يا رسول الله؛ عن أي النعيم نُسْأَل، فإنما هما الأسودان؛ والعدوَّ حاضر ، وسيوفُنا على عواتقنا ؟ قال: أَمَا إنه سيكون ».

قال القاضي: وهذا يدلُّ على أنَّ السورة مدنية، نزلت بعد شرع القتال.

وروى ابن القاسم، عن مالك، قال: «بلغني أنَّ رسول الله ﷺ دخل المسجد، فوجد أبا بكر وعمر فقالا: أخرجنا الجوع. فقال رسول الله ﷺ : وأنا أخرجني الجوعُ؛ فذهبوا إلى أبي الهيثم بن التِّيهان، فأمر لهم بشعير من عنده فعُمِل، وقام فَذَبَحَ لهم شاة، واستعذب لهم ماء، فعلق في نخلة، ثم أتوا بذلك الطعام، فأكلوا منه، وشربوا من ذلك الماء، فقال رسول الله ﷺ : لتسألنَّ عن نعيم هذا اليوم».

قال القاضي رضي الله عنه: والحديثُ مسند مشهور في الصحاح وغيرها، وهذا نعيمُ المأكل والمشرب، وأصله الذي لا تنعم فيه جِلْفُ الخبز والماء، وحسب ابن آدم لقيمات يُقِمْنَ صُلْبه »، هكذا قال رسول الله عَلَيْكَمْ

وقد يكون النعيم في الخادم كما حدّث الهجيع بن قيس ــ أنَّ رسول الله ﷺ قيل له: « ما يكفي [ ابن آدم ] <sup>(٢)</sup> من الدنيا ؟ قال: ما أشبع جوعتك، وستر عَوْرَ تَكَ ؛ فمن كان له خادم فهناك النعيم، فهناك النعيم».

ومن حديث أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ : « إن أول ما يسأل عنه العَبْدُ يوم القيامة من النعيم أن يقال له: ألم أصح جسمك؟ ألم أَرْوِك من الماء البارد ». خرّجه الترمذي وغيره.

وقد رَوَى البيهقي هذا الحديث فقال: إن أبا الهيثم بن التِّيهان قال: « إن أبا بكر الصديق رضي الله عنه خرج فإذا هو بعمر بن الخطاب جالسٌ في المسجد ، فعمد نحوه ، فوقف فسلم فردَّ عُمر عليه السلام ، فقال له أبو بكر : ما أخرجك هذه الساعة ؟ قال : وأنتَ ما أخرَجَكَ هذه الساعة ؟ قال أبو بكر : أنا سألْتُ قبل أن تسألني . قال : أخرجني الجوع . قال أبو بكر : وأنا أخرجني الذي أخرجك . فجلسا يتحدَّثان ، فطلع رسولُ الله عَظِينَةٍ فعمد نحوهما حتى وقف عليهما ، فسلّم فرداً السلام عليه ، فقال : ما أخرجكما هذه الساعة ؟ فنظر كلُّ واحد منهما إلى صاحبه ليس منهما واحد إلاّ يكره فَقَعْنَيْ الْمَنْ وَعَالَيْ الْعَالَى الْعَالَيْ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى ا سورة التكاثر الآية (٨) المالية (٨) المالية (٨) المالية المالية (٨) المالية المالية (٨) المالية المالية المالية ال

أن يُخْبِرَه. فقال أبو بكر: خرج يا رسول الله، وخرجت بعده، فسألته ما أخرجك هذه الساعة؟ قال: بل أنت ما أخرجك هذه الساعة؟ فقلت: أنا سألتك قبل أن تسألني. قال: أخرجني الجوع. قال: فقلت له: أخْرَجني الذي أخرجك. فقال رسول الله عَلِيهِ : وأنا أخرجني الذي أخرجكما . قال : ثم قال رسول الله عَلَيهُ : تعلمان من أحد نضيفه اليوم؟ قالا: نعم، أبو الهيثم بن التيهان حَرِي إنْ جئناه أنْ نجد عنده فضلاً من تمر يعالج جنانه هو وامرأته لا يبيعان منه شيئاً. قال: فخرج رسول الله عَظَّيْتُم، وصاحباه حتى دخلوا الحائط، فسلَّم رسول الله عَلَيْتُم ، فَسَمِعَتْ أم الهيثم تسليمه ففدَّتْهُ بالأب والأم، وأخرجت حِلْساً لها من شعر، فطرحَتْه، فجلس عليه، فقال رسول الله مَالِنَهُ أين أبو الهيثم؟ قالت: ذهب يستعذِبُ لنا من الماء. قال: فطلع أبو الهيثم بالقِرْبَة على رقبته، فلما رأى رسولَ الله ﷺ بيـن ظهراني النخل أسندها إلى جِذْع، وأقبل يفَدِّي بِالأب والأم، فلما رأى وجوههم عَرف الذي بهم. فقال لأم الهيثم: هل أطعَمْتِ رسولَ الله مُعَالَمُهُ وصاحبيه شيئًا ؟ فقالت: إنما جلس رسولُ الله عَلَّيْتُمُ الساعة. قال: فما عندك؟ قالت: عندي حبّات من شعير. قال: كَرْكِرِيها واعجني، واخْبِزِي، إذ لم يكونوا يعرفون الخمير . وأخذ شَفْرة ، فقال رسول الله: إياك وذوات الدَّرِّ . فقال: يا رسول الله، إنما أريد عَنَاقاً في الغنم. قال: فذبح، فلم يلبث أنْ جاء بذلك إلى رسول الله صالم ، فأكل رسول الله عَظَّاتُه وصاحباه، قال: فشبعوا شبعة لا عَهْدَ لهم بمثلها، فما مكثُ رسولُ الله مَطْلِنَدٍ إلاَّ يسيراً، حتى أُتِي بأسير من اليمن، فجاءت فاطمةُ بنتُ رسول الله عَظَّيْتُهُ تشْكُو إليه العمل وتُريه يدها، وتسأله إياه. قال: لا، ولكن أعطيه أبا الهيم، فقد رأيت ما لقيه هو ومُريته يَوْمَ ضفناهم. قال: فأرسلَ إليه فأعطاه إياه، فقال: خذ هذا الغلام يُعينك على حائطك، واستَوْص به خيراً. قال: فمكث الغلام عند أبي الهيم ما شاء الله أن يمكُث، ثم قال: يا غلام، لقد كنت مستقلاً أنا وصاحبتي بحائطنا، اذهَبْ، فلا رب لك إلا الله. قال: فخرج الغلام إلى الشام.

وروى عِكْرَاش بن ذُوَّيب، قال: بعثني بنو مُرَّة بن عبيد بصدقاتِ أموالهم إلى رسول الله ﷺ ، فقدمت عليه المدينة ، فوجدْتُه جالساً بين المهاجرين والأنصار ، قال: ثم أخذ بيدي فانطلق بي إلى بيت أم سَلَمة ، فقال: هل من طعام؟ فأتينا بجفْنَة كثيرة (۸) التكاثر الآية (۸) THE PRINCE GHAZI TRUST.

الثريد والوَدك، وأقبلنا نأكل منها، فخبطت بيدي في نواحيها، وأكل رسولُ الله يَتَلَمَّهُ من بين يديه، فقبض بيده اليسرى على يدي اليمنى، ثم قال: يا عِكْراش؛ كُلْ من موضع واحد، فإنه طعام واحد. ثم أتينا بطبق فيه ألوان الرطب؛ أو من عبيد الله شك م قال: فجعلتُ آكُلُ من بين يدي، وجالت يَدُ رسول الله يُتَلَمَّهُ في الطبق، شك م قال: يا عِكْراش، كُلْ من موضع واحد، فإنه طعام واحد. ثم أتينا بطبق فيه ألوان الرطب؛ أو من عبيد الله موضع واحد، فإنه عالم واحد. ثم أتينا بطبق فيه ألوان الرطب؛ أو من عبيد الله وضع واحد، فإنه على من من بين يدي، وجالت يَدُ رسول الله عُتَلَمَّهُ في الطبق، وقال: يا عِكْراش؛ كُلْ من من علي وفيه ألوان الرطب، أو من عبيد الله موضع رفك م قال: يا عِكْراش، كُلُ من موضع واحد، فإنه من عبيد الله عمل موضع واحد، فإنه على من من بين يدي، وجالت يد رسول الله عُتَلَمَتْ في الطبق، وقال: يا عِكْراش؛ كُلْ من حيث شئت؛ فإنه من غير لون واحد، ثم أتينا بماء، فغسل رسولُ الله عَلَمَتْ يديه، ومسح ببلل يديه وَجْهَه وذِرَاعيه ورأسه، وقال: يا عِكْراش؛ كُلْ من هذا الوضوء مما غيَّرت النار.

121

وقال القاضي رضي الله عنه: فهذا كله يدلُّ على أنه يجوز للمرء أن يتوسَّع في الطعام ويتلذذ، ويسمِّي الله عز وجل ويحمده، ولا يصرف قوته المستفادة بذلك في معصيته، فإنْ سُئل وجذبته سعادتُه فسيوفق للجواب إنْ شاء الله عز وجل.

\* \* \*



سورة العصى

GHAZI TRUST

FOR OUR'ĀNIC THOUGHT

فيها آية واحدة

وهي قوله تعالى: ﴿ وَالْعَصْرَ ﴾ : [ الآية: ١ ]. قال مالك: مَنْ حلف ألآ يكام رجلاً عَصْراً لم يكلُّمه سنة، ولو حلف ألآ يكلمه العصر لم يكلّمه أبداً؛ لأنَّ العصر هو الدهر . قال ابن العربي: بناء (ع ص ر) ينطلق على كثير من المعاني، فأما ما يتعلق بالزمان ففيه أربعة أقوال: الأول: العصم الدهر . الثاني: اللبل والنهار . [قال الشاعر: ولن يَلبث العَصْران: يـوم وليلـة إذا طَلَبا أَنْ يُـدْركا مـا تَيَمَّمَا الثالث: العصر : الغداة والعشي . قال الشاعر : وأَمْطُلُـهُ العَصْـرَيْــن حتى يَمَلَّنِــي ويَرْضَى بِنـصفِ الدَّيْن والأَنْفُ راغِمُ وقد قيل: إن العصر مثل الدهر ] (١) ؛ قال الشاعر : ویومُ الهوی شَهْـرٌ وشهـرُ الهوی دَهْـر سبیلٌ الهوی وَعْـرٌ وبَحْـرُ الهوی غَمـر يريد عاماً. الرابع : أن العصر [ساعة من ] (٢) ساعات النهار \_ قاله مطرف ، وقَتادة . (1)ما بين المعقوفتين: ساقط من ج. ما بن المعقوفتين: ساقط من أ، د. (٢) قال القاضي رضي الله عنه: إنما حمل مالك يمين الحالفألاّ يكلم امْرَأً عَصْراً على السنة؛ لأنه أكثر ما قيل فيه، وذلك على أصله في تغليظ المعنى في الأيمان.

0 13455 0

وقال الشافعي: يَبَرُّ بساعة إلا أن تكون له نية؛ وبه أقول، إلا أن يكون الحالف عربياً، فيقال له: ما أَرَدْت؟ فإذا فسره بما يحتمل قُبِل منه، وإن كان الأقل، ويجيء على مذهب مالك أن يحمل على ما يفسر . والله أعلم.

\* \* \*



سورة الفيل

قال ابنُ وهب، عن مالك: وُلِدَ رسول الله ﷺ عامَ الفِيل. وقال قيس بسن مخْرَمة: وُلِدْتُ أنا ورسول الله ﷺ عامَ الفيل.

وقد رَوى الناسُ عن مالك أنه قال: ليس من مروءة الرجل أن يخبر بسنّه؛ فإنه إن كان صغيراً استحقروه، وإن كان كبيراً استهْرَموه. وهذا قولٌ ضعيف؛ لأنَّ مالكاً لا يخبر بسنّ النبيّ ﷺ ويكتم سنّه، وهو من أعظم العلماء قدوةً به؛ فلا بأس أن يخبر الإنسان بسنّه، كان صغيراً أو كبيراً.

قيل لبعض القُضاة: كم سنَّك؟ قال: سن عتَّاب بن أُسيد حين ولآهُ رسولُ الله عَلَيْتُهُ مكة ، وكانت سنَّه يومئذ دون العشرين .

\* \* \*



سورة قريش (\*)

GHAZI TRUST

فيها آية واحدة

وهي قوله تعالى: ﴿ إيلاَفِهِمْ رِحْلَةَ الشَّتَاءِ وَالصَّيْفِ﴾:[ الآية: ٢ ] فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ إِيلاَفٍ ﴾:

هو مصدر ألف يألف على غير المصدر ، وقيل: آلف يؤالف؛ قاله الخليل، وإيلافهم هذا يدل من الأول على معنى البيان.

وهو متعلق بما قبله، ولا يجوزُ أن يكونَ متعلقاً بما بعده، وهو قوله تعالى: **فَلْيَعْبُدُوا رَبَّ هٰذَا الْبَيْتِ﴾،** وقد بيناه في الملجئة، فإذا ثبت أنه متعلق بالسورة الأخرى، وقد قُطِع عنه بكلام مبتدأ واستئناف بيان، وسَطْر: بسم الله الرحمن الرحيم [ فقد تبين ] <sup>(۱)</sup> – وهي:

المسألة الثانية: جوازُ الوقف في القراءة في القرآن قبل تمام الكلام:

وليست المواقفُ التي تنزع بها القرّاء شَرْعاً عن النبيّ ﷺ مرويًّا، وإنما أرادوا به تعليم الطلبة المعاني، فإذا عَلِمُوها وقفوا حيث شاؤوا؛ فأما الوقفُ عند انقطاع النفَس فلا خلافَ فيه، ولا تُعِدْ ما قبله إذا اعْتَرَاك ذلك، ولكن ابدأ من حيث وقف بك نَفَسُك، [ هذا رأيي فيه، ولا دليل على ما قالوه بحال، ولكني أعتمد الوقف على ]<sup>(1)</sup> التمام، كراهية الخروج عنهم، وأطرق القول من عِيّ.

- (★) في د : سورة لإيلاف قريش.
- (١) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

سورة قريش الآية (٢) 🖉 اللغاية (٢) FOR QURANIC THOUGHT. اللغاية (٢) در ٤٥١

المسألة الثالثة:

قال مالك: الشتاء نصف السنة، والصيف نصفها. ولم أزَلْ أرى ربيعة بـن أبي عبدالرحمن ومَن معه لا يخلعون عمائمهم حتى تطلع الثريا، وهو يوم التاسع عشر من بشنس، وهو يوم خمسة وعشرين من عدد الروم أو الفرس، وأراد بطلوع الثريا <sup>(٣)</sup> أن يخرج السعاةُ وتسير الناس بمواشيهم إلى مياههم، وأنّ طلوع الثريا قبل الصيف ودُبر الشتاء، وهذا مما لا خلاف فيه بين أصحابه عنه.

وقال أشهب، عنه وحده: إذا سقطت الْهَقْعَة نقص الليل، فلما جعل طلوع الثريا أول الصيف وجب أن يكون له شَطْر السنة<sup>(٤)</sup> ستة أشهر، ثم يستقبل الشتاء مِنْ بعد ذهاب الصيف ستة أشهر.

وقد سئل محمد بن عبدالحكم عمن حلف ألآ يكلم امُرأً حتى يدخل الشتاء. فقال: لا يكلمه حتى يمضي سبعة عشر من هاتور. ولو قال: حتى يدخل الصيف لم يكلمه حتى يمضي سبعة عشر من بشنس؛ فهو سهو؛ إنما هو تسعة عشر من بشنس؛ لأنك إذا حسبْتَ المنازل على ما هي عليه من ثلاث عشرة ليلة كل منزلة، علمت أن ما بين تسع عشرة من هاتور لا تنقضي منازله إلا بتسع عشرة من بشنس. والله أعلم. المسألة الرابعة:

قال قوم: الزمان أربعة أقسام: شتاء، [ وربيع، وصيف، وخريف. وقال قوم: هو شتاء ]<sup>(ه)</sup>، وصيف، وقَيْظ، وخَريف.

والذي قال مالك أصحَّ لأجل قسمة الله الزمان قسمين، ولم يجعل لهما ثالثاً . وقد حققناه في مسائل الفقه .

#### المسألة الخامسة:

لما امتنَّ اللهُ على قريش برحلتين: [ رحلة الشتاء والصيف؛ رحلة الشتاء ] <sup>(٦)</sup> إلى

- (٣) في جـ: وأرى بطلوع الثريا.
   (٥) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
  - ٤) في جـ : أن يكون له مطلق السنة.
     ٦) ما بين المعقوفتين : ساقط من جـ .

اليمن، لأنها بلاد حامية، ورحلة الصيف إلى الشام، لأنها بلاد باردة، وقيل بتنقلها بين الشتاء والصيف إلى مكة والطائف – كان هذا دليلاً على جواز تصرّف الرجل في الزمانَيْن بين محلَّين يكون حالها في كل زمان أنعم من الآخر، كالجلوس في المجلس البحري في الصيف، وفي القبلي في الشتاء، وفي اتخاذ البادهنجات والخيش للتبريد، واللبد واليانوسة للدفء. والله أعلم.

\* \* \*



## سورة الماعون

GHAZI TRUST

فيها ثلاث آيات

## الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلاَتِهِمْ سَاهُونَ ﴾ : [ الآية : ٥ ] . فيها ثلاث مسائل :

المسألة الأولى:

قد بينا أنَّ النسيانَ هو الترك، وقد يكون [ بقَصْد ، وقد يكون ] <sup>(١)</sup> بغير قَصْد ؛ فإنْ كان بقصد فاسْمُهُ العمد ، وإن كان بغير قصد فاسْمُهُ السهو ، ولا يتعلق به تكليف ــ وهي:

#### المسألة الثانية:

فإن تكليف الساهي مُحال؛ لأنَّ مَنْ لا يعقل الخطاب كيف يخاطب؟ فإن قيل: فكيف ذمّ من لا يعقلُ الذمَّ، أو كلف مَنْ لا يصح منه التكليف؟ قلنا: إنما ذلك على وجهين:

أحدهما : أن يعقد نيته على تَرْكِها ، فيتعلق به الذمُّ إذا جاء الوقت . وإن كان حينئذ غافلاً أو [ لمن ] <sup>(٢)</sup> يكون الترك لها عادته ، فهذا يتعلق به الذم دائماً ، ولا يدخل فيه مَنْ يسهو في صلاته – وهي :

- (1) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

THE PRINCE GHAZI TRUST اللغظ المعنية الماعون الآيتان (٦ و٧) مورة الماعون الآيتان (٦ و٧)

المسألة الثالثة:

202

لأن السلامة عن السهو محال فلا تكليف<sup>(٢)</sup>. وقد سها النبيُّ ﷺ في صلاته والصحابة، وكلُّ مَنْ لا يسهو في صلاته فذلك رجل لا يتدبّرها ولا يعقل قراءتها، وإنما همَّه في أعدادها، وهذا رجل يأكل القشور، ويرمي اللب، وما كان النبيّ ﷺ يسهو في صلاته إلاّ لفكرته في أعظم منها، اللهم إلا أنه قد يسهو في صلاته مَنْ يُقْبِل على وسواس الشيطان إذا قال له: اذكر كذا، اذكر كذا، [لما لم يكن يذكره]<sup>(1)</sup> حتى يضلّ الرجل أن يدري كم صَلّى.

### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ الَّذِينَ هُمْ يُرَاؤونَ . وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ ﴾ [ الآيتان : ٦ ، ٧ ] .

قال ابنُ وهب: قال مالك: هم المنافقون الذين يُرَاؤونَ بصلاتهم؛ يُرمي المنافقُ الناسَ أنه يصلِّي طاعةً وهو يصلي تَقِيَّة، والفاسقُ أنه يصلّي عبادة وهو يصلّي لِيُقال إنه يصلي.

وحقيقةُ الرياء طلبُ ما في الدنيا بالعبادات، وأصلُه طلّبُ المنزلة في قلوب الناس؛ فأوَّلها تحسينُ السمت؛ وهو من أجزاء النبوة، ويريد بذلك الجاه والثناء .

ثانيها : الرياء بالثياب القِصَّار والخشِنَة ، ليأخذ بذلك هيئة الزُّهْد في الدنيا .

ثالثها : الرياء بالقول بإظهار التسخّط على أهل الدنيا ، وإظهار الوعظ والتأسف على ما يفوت من الخير والطاعة .

رابعها : الرياء بإظهار الصلاة والصدقة ، أو بتحسين الصلاة لأجْل رؤية الناس ، وذلك يطول ؛ وهذا دليله .

- (٣) في جـ: السهو محال فلا تكليف.
- ٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.

#### الآية الثالثة

THOUGHT.

قوله تعالى : ﴿ وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ﴾ [ الآية : ٧ ] . فيها ثلاث مسائل :

سورة الماعون الآية (٧) .....

**المسألة الأولى: في تحقيق الكلمة: الماعون:** مفعول من أعان يُعين، والعَوْن هو الإمداد بالقوة والآلة والأسباب الميسِّرة للأمر . **المسألة الثانية: في أقوال العلماء فيه:** 

وذلك ستة أقوال:

الأول: قال مالك: هي الزكاة، والمراد بها المنافق يمنعها <sup>(٥)</sup>. وقد روى أبو بكر بن عبدالعزيز عن مالك، قال: بلغني أنّ قولَ الله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلْمُصَلِّينَ. الذين هم عَنْ صلاتِهِم سَاهُون. الذينَ هم يُرَاؤون. ويَمْنَعُون الماعُونَ ﴾ [ الآيات: ٤ ، ٧ ] ؟ قال: إنّ المنافقَ إذا صلّى صلّى [ لا لله، بل]<sup>(١)</sup> رياء، وإن فاتته لم يندم عليها ؟ ويمنعون الماعُون: الزكاة التي فرض الله عليهم.

> قال زَيْد بن أَسْلم: لو خففت لهم الصلاة كما خففت لهم الزكاة ما صلّوها . الثاني: قال ابن شهاب: الماعون المال. الثالث: قال ابن عباس: هو ما يتعاطاه الناسُ بينهم. الرابع: هو القِدر والدلو والفأس وأشباه ذلك. الرابع: هو الماء والكلأ . السادس: هو الماء وحده، وأنشد الفراء : \* يَمِجّ صَبَيرُهُ الماعونَ صَبَاً \*

> > في د : والمراد به المنافق منعها .

(٦) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.

(0)

THE PRINCE GHAZI TRUST S IN THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QURIANIC THOUGHT......

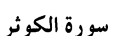
المسألة الثالثة:

207

لما بيَّنا أنَّ الماعون من العون كان كلّ ما ذكره العلماء في تفسيره عوناً، وأعظمه الزكاة إلى المحلاب، وعلى قَدْرِ الماعون والحاجة إليه يكون الذم في منعه، إلا أنّ الذمّ إنما هو على مَنْع الواجب، والعارية ليست بواجبة على التفصيل؛ بل إنها واجبة على الجملة. والله أعلم؛ لأنّ الوَيْلَ لا يكون إلاّ لمن منع الواجب، فاعلموه وتحققوه.

\* \* \*

<u>This file was downloaded from QuranicThought.com</u>



[فيها آيتان]

## الآية الأولى

قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكَوْثَرَ ﴾ : [ الآية : ١ ].

ثبت في الصحيح أنَّ جبريل نزل على النبي يَتَلِينَمَ فقال له: ﴿ بسم الله الوحمن الرحم: إنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثَوَرَ ﴾ . وقد بينا أنَّ بسم الله الرحمن الرحم ليست آية من الفاتحة ولا من سور القرآن، وإنما هي آية واحدة من القرآن في سورة النمل قوله: ﴿ إِنَّه مِنْ سليان وإنَّه بسم الله الرحمن الرحم . ألاّ تَعْلُوا عَلَيَّ والْتونِي مُسْلمين ﴾ بما يغني عن إعادته ها هنا، واستوفيناه في مسائل الخلاف من التلخيص والإنصاف.

#### الآية الثانية

قوله تعالى : ﴿ فَصَلٍّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾ [ الآية : ٢ ].

فيها خمس مسائل:

المسألة الأولى: قوله تعالى: ﴿ فَصَلٍّ ﴾ :

فيه أربعة أقوال:

الأول: اعْبُدْ .

الثاني : صَلِّ الصلوات الخمس . الثالث : صَلِّ يَوْمَ العيد .

الرابع : صَلَّ الصبح بجمع .

المسألة الثانية: قوله تعالى: ﴿ وَانْحَرْ ﴾:

فيه قولان:

TI سورة الكوثر الآية (٢)

أحدهما : اجعل يدَك على نَحْرِك إذا صلّيت . الثاني : انحر البُدن والضحايا .

201

المسألة الثالثة: في تحقيق المراد من هذه الأقوال لهذه الآية:

أما مَنْ قال: إنها العبادة فاحتجَّ بأنها أصْلُ الصلاة لغة وحقيقة على كل معنى، وبكل اشتقاق، فكأنه قال تعالى له مُؤَلِّكُم : فاعْبُدْ ربك ولا تَعْبُدْ غيره، وانْحَرْ له، ولا تنحر لسواه من الأصنام والأوثان والأنصاب حسبا كانت عليه العرب وقريش في جاهليتها.

وأما من قال: إنها الصلوات الخمس فلأنها ركْنُ العبادات، وقاعدةُ الإسلام، وأعظمُ دعائم الدين.

وأما مَنْ قال: إنها صلاة الصبح بالمزدلفة فلأنها مقرونة بالنحر، وهو في ذلك اليوم، ولا صلاة فيه قبل النحر غيرها، فخصصها من جملة الصلوات لاقترانها بالنحر، فأما مالك فقال: ما سمعْتُ فيه شيئاً. والذي يقَعُ في نفسي أنّ المراد بذلك صلاة الصبح يوم النحر والنحر بعدها.

قال القاضي رضي الله عنه: قد سمعنا فيه أشياء ، وروينا محاسنَ :

قال علي: قوله: فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ. قال: ضع يدك اليمنى على ساعدك اليسرى ثم ضعها على نحرك، قاله ابن عباس، وقاله أبو الجوزاء.

وقال مجاهد : قوله تعالى : ﴿ وَالْحَرْ ﴾ يوم النحر .

وقال الحكم: قوله: ﴿ **فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾** صلاة الفجر والنحر . وعن جعفر بن عليّ بن أبي طالب رضي الله عنه: الصلاة الصلاة ، النحر النحر . وقال سعيد بن جُبير : الصلاة ركعتان يوم النحر بمنى ثم اذبح. وقال عطاء : موقفهم بجَمْع صلاتهم ، والنحر والنحر . قال مجاهد : النحر لنا والذبح لبني إسرائيل . وقال عطاء : إن شاء ذبح ، وإن شاء نحر . وقال عطاء أيضاً : فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ : إذا صليت الصبح فانْحَرْ . سورة الكوثر الآية (٢) من المعلم THE PRINCE GHAZI TRUST (٢) وي الكوثر الآية (٢) EOR QUR'ANIC THOUGHT.

وقال محمد بن كعب القُرَظي: إنا أعطيناك الكوثر ، فلا تكُنْ صلاتُك ولا نَحْرُك إلاّ لله.

وروى أبو معاوية البَجَلي، عن سعيد بن جُبير \_ أنَّ سبب هذه الآية يوم الحديبية؛ أتاه جبريل، فقال: انحر وارجع. فقام رسولُ الله عَيَّالَهُ فخطب خطبة الفطر والأضحى، ثم ركع ركعتين، ثم انصرف إلى البُدْنِ فنحرها؛ فذلك حين يقول: فوقصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ﴾.

قال قتادة: صلاة الأضحى والنحر نَحْر البُدْن.

فهذه أقوالُ أقران مالك ومتقدميه فيها كثير. وقد تركنا أمثالَها.

والذي أراد مالك أنه أخذه من الإقران بين الصلاة والنحر ، ولا يقرنان إلا يوم النحر ، والاستدلال بالقرآن ضعيف في نفسه ما لم يعتضد بدليل من غيره.

والذي عندي أنه أراد : اعْبُدْ ربك وانْحَرْ له ، ولا يكن عملك إلآ لمن خصك بالكوثر وبالحري أن يكون جميع العمل يوازي هذه الخصيصة من الكوثر ، وهو الخير الكثير الذي أعطاك الله إياه ، أو النهر الذي طينتُه مسك ، وعدد آنيت عدد نجوم السماء ، أما أنْ يوازي هذا صلاة يوم النحر وذَبَّح كبش أو بقرة أو بدنَة فذلك بعيد في التقدير والتدبير وموازنة الثواب للعباد . إذا ثبت هذا فلا بد أن نفرغ على قالب القولين ، وننسج على منوال الفريقين ، فنقول : أما إذا قلنا إنّ المراد به النحر يوم الأضحى فقد تقدم ذكره وسببه في سورة ﴿ والصافات ﴾ وغيرها . والأصلُ في ذلك قصة إبراهيم في ولده إسماعيل ، وما بيَّنه الله فيه للأمة ، وجعله لهم قدوة ، وشرع تلك الملة .

وقد اختلف العلماء فيه على أربعة أقوال: القول الأول: إنها واجبة؛ قاله أبو حنيفة، وابن حبيب. وقال ابن القاسم: إن اشتراها وجبت. وهو الثاني. الثالث: أنها سنة واجبة؛ قاله محمد بن المواز. الرابع: أنها سنة مستحسنة، وهو أشهر الأقوال عندنا. وقيل لعبدالله بن عمر: الأضحية واجبة هي؟ فقال: ضَحَى رسول الله ﷺ، وضَحَى المسلمون، كما قال: أوتر رسولُ الله ﷺ فأوتر المسلمون.

This file was downloaded from QuranicThought.com

وتعلق مَنْ أوجبها بقوله: ﴿ فَصَلٍّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ﴾، وبقوله: ﴿ ملة أبيكم إبراهيم﴾.

٤٦.

وقد تقرب بدم واجب في يوم النحر، فليتقرب كل مَنْ كان على ملته بدم واجب؛ لأنَّ الجميعَ قد ألزم الملة المذكورة.

وقدروى مسلم في صحيحه : على أهل كل بيت أضحاة وعتيرة .والعتيرة هي الرجبية . وقال النبي ﷺ لأبي بردة بن نِيَار \_ حين ذبح الجذعة في الأضحية : « تجزيك ولن تَجْزِيَ عن أحد بعدك » . ولا يقال تجزي إلا في الواجب .

قلنا: أما قوله: ﴿ **فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ﴾** فقد بينـا اختلافَ الناس فيه، وما اخترناه من ذلك فلاحتماله تسقط الحجة منه.

وأما قوله: ﴿ **مِلَّةَ أبيكم** ﴾ فملة أبينا إبراهيم تشتمل على فرائض وفضائل وسُنن، ولا بُدّ في تعيين كل قسم منها من دليل.

وأما قولُه عليه السلام: تَجْزِيك ولن تجزي عن أحدٍ بعدك، فكذلك يقال تجزيك في السنّة كما يقال في الفَرْضِ ، فلكل واحدٍ شرعه، وفيه شرطه، ومنه إجزاؤه أو ردّه.

وأما قوله: على أهل كل بيت أضْحَاة وَعتيرة فيعارضه حديثُ شعبة عن مالك خرّجه مسلم: من رأى منكم هلال ذي الحجة، وأراد أن يُضَحِّي فلا يحلقنَّ شعرا، ولا يقلمنَّ ظُفْرا حتى ينحر ضحيته. فعلق الأضحية بالإرادة، والواجب لا يتوقف عليها؛ بل هو فرض أراد المكلَّف أو لم يرد.

وقد روى النسائي، وأبو داود، عن عبدالله بن عمرو بن العاص أنّ النبيّ ﷺ قال: أمِرْتُ بيوم الأضحى، عيد جعله الله لهذه الأمة. قال رجل: أرأيت إنْ لم أجد إلا مَنِيحة أهْلي أُضَحِّي بها؟ قال: لا، ولكن تأخذ من شعرك وأظفارك، وتقصّ شاربك، وتَحْلِق عانَتَك؛ فذلك تمام أضحيتك.

قال القاضي أبو بكر محمد بن العربي: أنبأنا قراءة عليه، عن أبي يوسف البغدادي،

<u>his file was downloaded from QuranicThought.com</u>

THE PRINCE GHAZI TRUST الللة (٢) م. الللة (٢) FOR QURANIC THOUGHT.

عن أبي ذَرّ، عن عمر بن أحمد بن عثمان، حدثنا محمد بن هارون الحضرميّ، حدثنا معتمر بن سليمان، حدثنا إسماعيل بن أبي خالد، عن مطرف، عن عامر بن حذيفة بن أسيد، قال: لقد رأيْتُ أبا بكر وعمر وما يضحّيّان عن أهلهما خشيةَ أن يستنّ بهما. قال: فلما جئت بلادكم هذه حملني أهلي على الجفاء بعد ما علمت السنة، فقد تعارضت الأدلّة، والأصْلُ براءةُ الذمة، وهذا محقق في مسائل الخلاف، وهذا القدر يكفي من القرآن والسنة.

#### المسألة الرابعة:

من عجيب الأمر أن الشافعي قال: إنّ من ضحَّى قبل الصلاة أجزأه، والله تعالى يقول في كتابه: ﴿ فَصَلَّ لِرَبِّكَ وَانْحَرْ ﴾؛ فبدأ بالصلاة قبل النحر .

وقد قال النبي ﷺ أيضاً ۔ في البخاري وغيره، عن البراء بن عازب، قال: أوَّل ما نبدأ به في يومنا هذا أَنْ نُصَلي، ثم نرجع فننحر؛ مَنْ فعل فقد أصاب نُسُكنا، ومن ذبح قَبْلُ فإنما هو لحم قَدَّمَه لأهله، ليس من النسك في شيء. وأصحابه ينكرونه، وحبَّذَا الموافقة؛ وبقية مسائل الأضاحي في كتب الفقه، وشرح الحديث.

#### المسألة الخامسة:

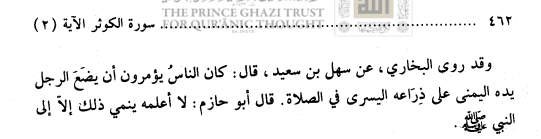
وأما إن قلنا إن معنى قوله: ﴿ وَ**انْحَرْ ﴾** ضَعْ يدك على نحرك، فقد اختلف في ذلك علماؤنا على ثلاثة أقوال:

الأول: لا توضع في فريضة ولا نافلة؛ لأن ذلك من باب الاعتماد، ولا يجوز في الفَرْض، ولا يستحب في النفل.

الثاني: أنه لا يفعلها في الفريضة، ويفْعَلُها في النافلة، استعانةً، لأنه موضع ترخَّص.

الثالث: يفعلها في الفريضة وفي النافلة، وهو الصحيح روى مسلم عن وائل بن حجر أنه رأى النبيَّ ﷺ يرفع يديه حين دخل في الصلاة حيال أذنيه، ثم التحف بثوبه، ثم وضع يده اليمنى على اليسرى \_ الحديث.

his file was downloaded from QuranicThought.com



 $\star \star \star$ 



# سورة النصر فيها آية واحدة

HAZI TRUST

قوله تعالى : ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرِهُ إِنَّهُ كَان تَوَّاباً ﴾ . [ الآية : ٣ ] .

فيها ثلاث مسائل:

المسألة الأولى:

روى البخاري وغيره، عن ابن عباس: كان عمر يدخلني مع أشياخ بدر فكأن بعضهم وجد نفسه، فقال: [لِمَ يُدْخِلُ هذا معنا ولنا أبناء مثله ؟ فقال]<sup>(۱)</sup> عمر: إنه مَنْ قد علمتم. فدعاني ذات يوم فأدخلني معهم، فما رأيت أنه دعاني يومئذ إلا ليُرِيَهم، فقال: ما تقولون في قوله تعالى: ﴿ إِذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ وَالْفَتْحُ ؟ فقال بعضهم: أمرنا أَنْ نَحْمَدَ الله، ونستغفره إذا جاء نَصْرُ الله، وفَتَحَ علينا. وسكت بعضُهم، فلم يقل شيئاً. فقال لي : كذلك تقول يا بن عباس ؟ قلت : لا . قال: فما تقول ؟ قلْتُ : هو أَجَلُ رسول الله يَتَالِي أعلمه به ؛ قال له : إذا جاء نَصْرُ الله والفتح [في]<sup>(۱)</sup> ذلك علامة أَجَلك، فسَبَّحْ بِحَمْدِ ربك واستَغْفِره إنه كان تواباً. فقال: لا أَعْلَمُ منها إلا ما تقول. المسألة الثانية:

روى الأئمة عن عائشة رضي الله عنها \_ واللفْظ للبخاري \_ قالت: «ما صَلّى رسولُ الله ﷺ [صلاة]<sup>(٣)</sup> بعد إذ نزلَتْ عليه سورة: ﴿ **إذَا جَاءَ نَصْرُ اللهِ** وَالْفَتْحُ﴾ [ إلا ]<sup>(٤)</sup> يكثر أن يقول: سبحانك اللهمَّ وبحمدك، اللهم اغْفِرْ لي ».

- (١) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٢) ما بين المعقوفتين: ساقط من ج.
- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ.
- ٤) ما بين المعقوفتين: ساقط من أ، د.

THE PRINCE GHAZI TRUST (المنصر الآية (٣) EGR.QUR'ANIC THOUGHT.....

وعن مسروق، عن عائشة رضي الله عنها، قالت: «كان رسول الله عَيَّالِلَّهِ يكثر أن يقول في ركوعه وسجوده: سبحانك اللهمَّ ربنا وبحمدك اللهم اغفِرْ لي \_ يتأول القرآن.

وقال أبو بكر : « يا رسول الله ، علَّمْني دُعاءً أدعو به في صلاتي . قال : قُلْ سبحانك اللهم وبحمدك ، رَبِّي إني ظلمْتُ نفسي ظلماً كثيراً ، وإني أعلم أنه لا يغفِرُ الذنوب إلاّ أنت ، فاغفر لي مغفرة من عندك ، وارْحَمْني إنك أَنْتَ الغفورُ الرحيم » . المسألة الثالثة:

ماذا يُغْفَرُ للنبي ﷺ؟ روى الأئمة أنه ﷺ كان يقول: ربّ اغفِرْ لي خطيئتي وجَهْلي وإسرافي في أمري كلّه، وما أنْتَ أعلم به مني، اللهم اغفِرْ لي خَطَئي وعَمْدي وجَهْلي وهَزْلي، وكلَّ ذلك عندي، اللهم اغفر لي ما قدَّمت وما أخَّرتُ، وما أسررتُ وما أعلنتُ، أنْتَ المقدِّم وأنت المؤخر، وأنت على كل شيء قدير.

قال القاضي: وأنا أقول: كلَّ ذلك عندي مضاعف، وهو عَلَيْكَم منه بري، ولكن كان يستَقْصِرُ نَفْسَه لعظيم ما أَنْعَمَ الله عليه، ويرى قصورَه عن القيام بحق ذلك ذنوباً؛ فأما أنا فإنما ذنوبي بالعَمْدِ المَحْض<sup>(٥)</sup>، والترك التام، والمخالفة البينة، والله يفتَحُ بالتوبة، ويَمُنَّ بالعِصْمَة بمَنّه وفَضْلِهِ ورحته، لا رَبّ سواه.

\* \* \*

سورة تبَّت وفيها ثلاث مسائل

المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى البخاري وغيره عن ابن عباس من طريق الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن سعيد بن جبير عنه، قال: لما نزلت: ﴿ وَأَنْذِرْ عَشِيرْتَكَ الأقربين ﴾ ورهْطَك منهم المخلصين خرج رسولُ الله عَنَيْنَةٍ حتى صَعِد الصَّفَا وهتف: «يا صباحاه، فقالوا: مَنْ هذا؟ فاجتمعوا إليه، فقال: أنا نذير لكم بين يَدَيْ عذاب شديد، أرأيتكم لو أخبرْتُكم أنَّ خيلاً تخرج من سَفْح هذا الجبل، وأنّ العدو مُصبحكم أو ممسيكم، أكنتم مصدقتي؟ قالوا: ما جَرَّبْنَا عليك كَذِباً. قال: فإني نذيرٌ لكم بين يديرٌ لكم بين يدي عذاب فقال أبو لهب: ألهذا جَمَعْتَنَا؟ تَبَّاً لَك! فأنزل الله عز وجل: ﴿ تَبَتَ يَدَا أَبي لَهَبٍ وقد تَبَّ ... ﴾ » إلى آخرها.

هكذا قرأها الأعمش علينا يومئذ، زاد الحميدي وغيره: فلما سمِعَتِ امرأته ما نزل في زوجها وفيها من القرآن، أتَتْ رسولَ الله عَلَيْكَمْ وهو جالس في المسجد عند الكعبة، ومعه أبو بكر رضي الله عنه، وفي يدها فِهْر من حجارة، فلما وقفت عليه أخذ الله ببصرها عَنْ رسول الله عَلَيْكَمْ ، فلا ترى إلا أبا بكر فقالت : يا أبا بكر، أين صاحبك؟ فقد بلغني أنه يهجوني، فوالله لو وجدته لضَرَبْتُ بهذا الفِهْر فاه، والله إني شاعرة:

مُذَمَّماً عصَيْنَا \* وأمره أَبَيْنَا \* ودينه قَلَيْنَا

ثم انصرفت. فقال أبو بكر: يا رسولَ الله، أما تراها رأَتْكَ؟ قال: ما رأتني، لقد خد الله ببصرها عني. وكانت قريش إنما تسمِّي النبي عُيَّلَيْهِ مذمماً ، ثم يسبُّونه ، فكان يقول : « ألا تعجبون لما يصرفُ الله عني مِنْ أذى قريش يسبون ويهجون مُذَمَّماً وأنا محمد » .

HE PRINCE GHAZI TRUST

. FOR.QUR'ANIC THOUGHT... سورة تبت الآية (١)

المسألة الثانية: قوله: ﴿ تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ ﴾:

277

اسمه عبد العُزَّى، واسم امرأته العوراء أم جميل، أخت أبي سفيان بن حرب، فظنَّ قوم أنَّ هذا دليلٌ على جواز تكنية المشرك، حسبا بيناه في سورة طه في قوله: **﴿فقُولاَ له قَوْلاً لَيِّناً ﴾،** يعني كنّياه على أحد الأقوال.

وهذا باطل؛ إنما كناه الله تعالى عند العلماء بمعان أربعة:

الأول: أنه لما كان اسمه عبد العُزَّى، فلم يضف الله العبودية إلى صنم في كتابه الكريم.

الثاني: أنه كان تكنيته أشهر منه باسمه؛ فصرح به.

الثالث: أن الاسم أشرف من الكُنْية، فحطَّهُ اللهُ عن الأشرف إلى الأنقص؛ إذ لم يكنُ بُدّ من الإخبارِ عنه، ولذلك دعا الله أنبياءَه بأسمائهم، ولم يُكَنَّ عن أحد منهم. ويدلِّكَ على شرف الاسم على الكنية أنَّ الله يسمى ولا يكنى وإن كان ذلك لظهوره وبيانه واستحالة نسبة الكُنْيَة إليه لتقدسه عنها.

الرابع: أن الله تعالى أراد أن يُحَقِّق نسبه بأن يدخله النار ، فيكون أباً لها ، تحقيقاً للنسب ، وإمضاء للفَأْل ِ والطِّيرة التي اختار لنفسه لذلك .

وقد قيل: إن أهله إنما كانوا سَمَّوه أبا لهب لتلهَّب وَجْهه وحُسْنه؛ فصرفهم الله عن أن يقولوا: أبو نور، وأبو الضياء، الذي هو مشترك بين المحبوب والمكروه، وأجرى على ألسنتهم أن يضيفوه إلى اللَّهب الذي هو مخصوص بالمكروه المذموم، وهو النار، ثم تحقق ذلك فيه بأنْ جعلها مقَرَّه. ٤٦٧ .....

المسألة الثالثة:

مرت في هذه السورة قراءتان: إحداهما قوله: ﴿ وأَنذِرْ عشيرتَك الأقربين. ورَهْطَك منهم المخلصين﴾ . والثانية قوله تعالى: ﴿ تَبَّت يَدا أَبِي لهب وقد تَب﴾ وهما شاذتان، وإن كان العدل رواهما عن العدل، ولكنه كما بينا لا يقرأ إلا بما بين الدفتين واتفق عليه أهْلُ الإسلام .

سورة تبت الآية (١) م. بعضيا من FOR QURANIC THOUGHT.

THE PRINCE GHAZI TRUST

 $\star \star \star$ 



سورة الإخلاص

NCE GHAZI TRUST

وقيل: التوحيد. فيها ثلاث مسائل: المسألة الأولى: في سبب نزولها:

روى محمد بن إسحاق، عن سعيد بن جُبير \_ مقطوعاً، عن النبي عَظِيرَةٍ مرسلا أنه قال: « أتى رَهْطٌ من يهود رسولَ الله عَظِيرَةٍ فقالوا : يا محمد، هذا الله خلق الخلق. فمَنْ خلقه ؟ فغضب رسولُ الله عَظِيرَةٍ حتى انتقع لونه، ثم ساورهم غضباً لربّه، فجاء جبريل عليه السلام فسكنه، فقال: خَفِّض عليك يا محمد، وجاءه من الله بجواب ما سألوه: (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ...) السورة». وفي ذلك أحاديث باطلة هذا أمثلها. المسألة الثانية: في فضلها:

وفي الحديث الصحيح، عن مالك وغيره ـ أنَّ رجلا سمع رجلا يقرأ : ﴿ قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ ﴾ ، يردِّدُها ، فلما أصبح رسول الله عَيْشَةٍ ، فذكر ذلك له ، وكان الرجل يتقالّها ، فقال النبي عَيَشَةٍ : «والذي نفسي بيده ، إنها لتعدل ثلث القرآن ، فهذا فضْلُها » ، وقد قررناه في شرح الحديث والمشكلين .

المسألة الثالثة:

روي أنَّ رجلاً كان يؤمُّ قَوْمَه، فيقرأ في كل ركعة بقُلْ هو الله أحد، فذكر ذلك قَوْمُه للنبي عَلَيْكَمْ ، فأرسل إليه فقال: إني أحبُّها. فقال له: «حُبّك إياها أدخلك الجنة». فكان هذا دليلاً على أنه يجوز تكرارُ سورة في كلّ ركعة. وقد رأيْتُ على باب الأسباط فيا يَقُرب منه إماما – من جملة الثمانية والعشرين إماما – كان فيه يُصَلي التراويح في رمضان بالأتراك، فيقرأ في كل ركعة بالحمد لله، وقُلْ هو الله أحد، حتى يتمَّ التراويح تخفيفاً عليهم، ورغبةً في فضلها. وليس من السنة ختم القرآن في رمضان،

\* \* \*

سورة الفلق والناس فيها ثلاث مسائل

GHAZI TRUST

المسألة الأولى: في سبب نزولهما:

روي أن النبي يَظليم سُحِر حتى كان يخيل إليه أنه كان يفْعَل الشيء ولا يفعله، فمكث كذلك ما شاء الله أَنْ يمكثَ، ثم قال: «يا عائشة، أشعرت أنّ الله أفتاني فيا استفتيتُه فيه؟ أتاني ملكان، فجلس أحدهما عند رأسي، والآخر عند رِجْلي، قال [ الذي عند رأسي للذي عند رجلي ]<sup>(()</sup>: ما شأن الرجل؟ قال: مَطْبوب. قال: ومَنْ طَبَّه؟ قال: لبيد بـن الأعصم. فقال: فياذا؟ قال: في مُشْط ومشاقة، في جُفّ طلعة ذكر، تحت رَاعُوفة في بئر ذي أَرُوان. فجاء البئر واستخرجه. انتهى الصحيح زاد غيره: فوجد فيها إحدى عشرة عقدة، فنزل جبريل عليه السلام عليه بالمعوّذتين – إحدى عشرة آية، فجعل كلما قرأ آية انحلَّتْ عقدة، حتى انحلت العقد، وقام كأنما أنشط من عقال». أفادنيها شيخنا الزاهد أبو بكر [ بن ]<sup>(1)</sup>

روي أنه الذكر. وروي أنه الليل. وروي أنه القمر، وذلك صحيح خرّجه الترمذي.

وَوَجهُ أنه الذكر أو الليل لا يخفى. ووجه أنه القمر لما يتعلق به من جهة الجهل وعبادته واعتقاد الطبائعيين أنه يفعل الفاكهة أو تنفعل عنه، أو لأنه إذا طلع بالليل انتشرت عنه الحشرات بالإذايات، وهذا يضعف لأجل أن انتشارها بالليل أكثر من انتشارها بالقمر. وفيا ذكرنا ما يُغْني عن الزيادة عليه.

ما بين المعقوفتين: ساقط من الأصول وأضافها البجاوي من القرطبي.

(٢) ما بين المعقوفتين : ساقط من ج.

This file was downloaded from QuranicThought.com

المسألة الثالثة:

٤٧٠

روي أنَّ النبيَّ ﷺ قال: « أنزلت علي آيات لم أرَ مثلهنّ ، فذكر السورتين: الفَلَق ، والناس » ـ صحَّحه الترمذي .

THE PRINCE GHAZI TRUST .... سورة الفلق والناس .... FOR QUR'ANIC THOUGHT

وفي الصحيح \_ واللفظ للبخاري \_ أنَّ النبيَّ ﷺ «كان ينفث على نفسه في المرض الذي مات فيه بالمعوّذتين. قالت عائشة: فلما ثَقُلَ كنت أنفث عليه بهنّ، وأمسح بيد نفسه لبركتها.

قلت للزهريّ: كيف ينفث؟ قال: ينفث على يديه ويمسح بهما وجهه.

وقال ابنُ وهب: قال مالك: هما من القرآن. وقد بينا ذلك في كتاب المشكلين.

قال الإمام القاضي ابن العربي رضي الله عنه: قد أتينا على ما شرطنا في علوم القرآن حسب الإمكان على حال الزمان، والله المستعان على عوارض لا تعارض ما بين معاش [يراش]<sup>(r)</sup>، ومساورة عدو<sup>(٤)</sup> أو هراش، وسماع للحديث ليس له دفاع<sup>(٥)</sup>، وطالب لا بد من مساعدته في المطالب، إلى همم لأهل هذه الأقطار قاصرة، وأفهام متقاصرة، وتقاعد عن الاطلاع إلى بقاء الاستبصار، واقتناع بالقشر عن اللباب، وإقصار واجتزاء بالنفاية عن النقاوة<sup>(٧)</sup>، وزهد في طريق الحقائق، بيد أنه لم يسعنا والحالة هذه إلا نَشر ما جعناه، ونثر ما وعيناه، والإمساك عما لا يليق بهم ولا تبلغه إحاطتهم.

وكمل القول الموجز في التوحيد والأحكام، والناسخ والمنسوخ، من عريض بيانه، وطويل تبيانه، وكثير برهانه، وبقي القول في علم التذكير وهو بَحْرٌ ليس لمدًه حدّ، ومجموع لا يحصره العد، وقد كنا أملينا عليكم في ثلاثين سنة ما لو قُيِّضَ له تحصيلٌ

- (٣) ما بين المعقوفتين: ساقط من جـ..
  - (٤) في جـــ: ومناوأة عدو .
  - ٥) في جـ: ليس له زواع.
- (٦) في جـ: عن الاطلاع إلى بقاع الاستبصار .
  - (٧) في جــ: بالنفاية عن النقاية.

لكانت له جملة تدل على التفصيل، ولما ذهب [ به ] <sup>(٨)</sup> المقدار، فسيعلم الغافل لمن عُقْبَى الدار <sup>(٩)</sup> .

THE PRINCE GHAZI TRUST

٤٧١ .

والله المستعان، وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين (١٠).

[ قال القاضي أبو بكر بن العربي رحمه الله: انتهى القول في ذي القعدة سنة ثلاث وخمسائة والحمد لله كثيراً كما هو أهله ] <sup>(١١)</sup>.

\* \* \*

ما بين المعقوفين: ساقط من ج. ( ) في جـ : فسيعلم العاقل لمن عقبي الدار . (٩) في جـــ: « تم الجزء الرابع وبتمامه تم كتاب الأحكام تأليف الشيخ الإمام القاضي أبي بكر بن العوبي، (1)رضي الله عنه وأرضاه، وجعل الجنة منقلبه ومثواه، بحمد الله وعونه، وحسن تأييده ومَنَّه وفضله، وصلواته على سيدنا محمد نبيه وآله وصحبه وأزواجه، وسلامه، في جمادى الآخرة من سنة ٦١٧ هـ. سبع عشرة وستمائة ». « بلغ نسخاً ومقابلة، والحمدلله وحده في منتصف شهر رجب الفرد من سنة ٦١٧ هـ سبع عشرة وستمائة».



### فهرس السور والآيات

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ANIC THOUGHT

|                    | -               |
|--------------------|-----------------|
| الآية ٦٥ ٧٩        | سورة سبأ ۳      |
| سورة المؤمن ۸۰     | الآية ١٠ ٣      |
| الآية ٢٨           | الآية ١٣ ٢      |
| الآيتان ۷۹ ـ ۸۰    | الآية ۳۹ ١٣     |
| سورة فصلت ٨٢       | سورة فاطر ٥٥    |
| الأَية ١٢          | الآية ١٠ ١٥     |
| الآية ٣٠           | الآية ١٢ ١٧     |
| . الآية ٣٣         | سورة يَس ١٨     |
| الآية ٣٤ ٨٥        | الآية ١ ١٨      |
| الآيتان ٣٧ ـ ٣٨    | الآية ١٢        |
| الآية ٤٤           | الآية ٦٩        |
| سورة الشورى ٨٩     | الآية ٢٨ ٢٨     |
| الآية ١٣           | سورة الصافات ٣٠ |
| الآية ۲۰           | الآية ۲۳۰       |
| الآية ٣٢ ٩١        | الآية ٦٢ ٣٤     |
| الآية ٣٨ ٩١        | الآية ١٠٦ ٣٥    |
| الآية ٣٩           | سورة ص ۳۹       |
| الآية ٤٢ ٩٣        | الآيتان ١٨ ـ ١٩ |
| الآيتان ٤٩ _ ٥٠ ٩٥ | الآية ٢٠        |
| سورة الزخرف ۱۰۰    | الآيتان ٢١ ـ ٢٢ |
| الآيتان ١٢ _ ١٣    | الآية ٢٣ ٤٨     |
| الآية ٢٨           | الآية ٢٤ ٥٠     |
| الآية ٣٣           | الآية ٢٦ ٨٥     |
| الآية ٤٤           | الآية ۲۸ ٦٤     |
| الآية ٧١           | الآية ۳۱ ۲۵     |
| الآية ٨٦           | الآية ٣٣ ٢٧     |
| سورة الدخان ۱۱۷    | الآية ۳۵ ۲۸     |
| الآية ٣ ١١٧        | الآية ٤٤٧٠      |
| الآية ٢٣           | الآية ٦٩        |
| الآيتان ٤٣ و٤٤ ١١٨ | الآية ٨٢٧٤      |
| سورة الجاثية       | سورة الزمر٧٦    |
| الآية ١٤           | الآية ٢٢        |
| الآية ١٨           | الآية ١٠        |
| الآية ٢١           | الآية ١٧ ٧٧     |

| Ì                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ñ      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ľ      |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Å      |
| ļ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ų      |
| 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ň      |
| Į                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Į      |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Å      |
| Į                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Į      |
| ł                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 2      |
| Į                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ų      |
| }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | R      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ų      |
| }                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8      |
| {                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ų      |
| ł                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ŕ      |
| ļ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ų      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 8      |
| Į                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ų      |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 0<br>6 |
| ļ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ų      |
| ĺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | X      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ų      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ň      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ų      |
| Ì                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ň      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ÿ      |
| - 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ň      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ų      |
| Ì                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ň      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | y      |
| ſ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ň      |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | X      |
| and a second sec | ň      |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | X      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ň      |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | X      |
| Ì                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ň      |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | X      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ñ      |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ð      |
| Ì                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ñ      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ŏ      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ĩ      |
| į                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ğ      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ň      |
| į                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ž      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 0      |
| į                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 8<br>8 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | U      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ĝ      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ų      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ų      |
| 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | Ø      |

| 21    | لالامير عادي وي يلف المرابع الع | وفعيم |                    |
|-------|---------------------------------|-------|--------------------|
| ٤νΨ   | HE PRINCE GHAZI T               | RUST  | فهرس السور والآيات |
| re    |                                 | GIII  |                    |
| ١٧٨   | الآبة ١٠                        | 175   | سورة الأحقاف       |
| ۱۸۰   | <b>-</b>                        |       | سورد از ست         |
| ۱۸۱   | -                               |       | الآَية ١٥          |
| ١٨٤   | سورة المجادلة                   | 177   | الآية ۲۰           |
| ١٨٤   | الآيات ۱ ـ ۳                    | 179   |                    |
| ۱۹۸   | الآية ٨                         | 179   | الآية ٤            |
| 199   | الآية ١١                        | ۱۳۳   | الآية ٣٣           |
| ۳۰۱   | الآية ١٢                        | ١٣٤ . | الآية ٣٥           |
| ۲۰۳   | الآية ۲۲                        | 140   | سورة الفتح         |
| Y . o | سورة الحشر                      |       | الآية ١٦           |
| ۲۰۰   | الآية ۲                         | 187 . | الآية ١٧           |
| ۲۰۸   | الآية ٤                         | 187   | الآية ٢٥           |
| ۲.۹   | الآية ٥                         | 189   | الآية ٢٧           |
| ۲۱۱   | الآية ٦                         | 18.   | الآية ۳۹           |
| ۲۱۳   | الآية ٧                         | 184   | سورة الحجرات       |
| Y1V   | الآية ٩                         | 187 . | الآية ١            |
| ۲۲۰   | الآية ١٠                        | 120   | الآية ۲            |
| ***   | الآية ١٤                        | 187 . | الآية ٦            |
| ۲۲۳   | الآية ۲۰                        | 184 . | الآية ٩            |
| YYE   | سورة المتحنة                    | 100   | الآية ١١           |
| YYE   | الآية ١                         | 107   | الآية ١٢           |
| YYV   | •                               | ۱۰۷ . | الآية ١٣           |
| YYV   | الآية ٦                         |       | سورة قَ            |
| YYV   | •                               |       | الآيتان ٣٩ _ ٤٠    |
| YYA   | •                               |       | سورة الذاريات      |
| YWY   | •                               |       | الآية ١٧           |
| YTT   | • -                             |       | الآية ١٨           |
| 781   |                                 |       | الآية ١٩           |
| 781   | •                               |       | سورة الطور         |
| ۲٤٣   | •                               |       | الآية ٢١           |
| 780   |                                 |       | الآيتان ٤٨ ـ ٤٩    |
| ٢٤٥   | •                               |       | سورة النجم         |
| Y08   | -                               |       | سورة الرلحن        |
| Y07   |                                 |       | ِ الآية ٦٠         |
| Y07   | •                               |       | سورة الواقعة       |
| YoV   | •                               |       | الآية ٧٩           |
| YOA   | •                               |       | سورة الحديد        |
| ۲٥٨   | الاية ١٠                        | 197   | الآية ٣            |

O TISEL

This file was downloaded from OuranicThought co

| . فهرس السور والآيات | THE PRINCE GHAZI                                                               | TRUST<br>UGHT | EVE                                    |
|----------------------|--------------------------------------------------------------------------------|---------------|----------------------------------------|
|                      | الآية ٨                                                                        |               | سورة التغابن                           |
|                      | الآية ١٠                                                                       |               | الآية ٩                                |
|                      | الآية ۲۰                                                                       |               | الآية ١١                               |
|                      | سورة المدثر                                                                    |               | الآية ١٤                               |
|                      | الآية ١                                                                        |               | الآية ١٥                               |
|                      | الآية ٣                                                                        |               | الآية ١٦                               |
|                      | الآية ٤                                                                        |               | سورة الطلاق                            |
|                      | الآية ٦                                                                        | 779.          | الآية ١                                |
|                      | سورة القيامة                                                                   | ۲۷۹ .         | الآية ٢                                |
| ٣٤٤                  | الآيتان ١٤ _ ١٥                                                                | ۲٨٤.          | الآية ٤                                |
|                      | الآية ١٦                                                                       | ۲۸٦ .         | الآية ٦                                |
|                      | الآيتان٣٧ ـ ٣٨                                                                 | ۲۸۸ .         | الآيتان ٦ ـ ٧                          |
| To1                  | الآية ۳۹                                                                       | 141 .         | سورة التحريم                           |
|                      | سورة اللهر                                                                     |               | الآية ١                                |
| ۳٥٢                  | الآية ١ والأّية ٢ والآية ٧                                                     |               | الآية ٦                                |
| ۳٥٣                  | الآية ٨                                                                        |               | الآية ٩                                |
|                      | الآية ٢٥                                                                       |               | سورة الملك                             |
| <b>*</b> 00          | الآية ٢٦                                                                       |               | الآية ١٥                               |
|                      | سورة المرسلات                                                                  |               | سورة القلم                             |
|                      | الآية ٢٥                                                                       |               | الآية ١                                |
|                      | الآية ٣٢                                                                       |               | الآية ۹                                |
|                      | الآية ٤٨                                                                       |               | الآية ١٦                               |
|                      | سورة النبأ                                                                     |               | سورة المعارج                           |
|                      | الآية ١٠ والآيتان ١٥ ـ ٦                                                       |               | الآية ١٣                               |
|                      | سورة عبس                                                                       |               | الآيتان ۲۲ ـ ۲۳                        |
|                      | الآية ١                                                                        |               | الآية ٢٤                               |
|                      | الآيتان ١٣ _ ١٤                                                                |               | سورة نوح                               |
|                      | سورة المطففين                                                                  |               | الآية ١٣ <sup>-</sup>                  |
|                      | الآية ۱                                                                        |               | الآية ٢٦                               |
|                      | الآية ۳                                                                        |               | الآية ۲۸                               |
|                      | الآية ٦                                                                        |               | سورة الجن<br>الآر بر د اد .            |
|                      | سورة الانشقاق                                                                  |               | الآیات ۱ ـ ۱۲                          |
| ۳٦٨                  | الآية ٦٦                                                                       |               | الآية ١٨                               |
|                      | الآية ۲۱                                                                       |               | سورة المزمل<br>الآمان د .              |
|                      | سورة البروج                                                                    | ~ T T A       | لاَيتان ۱ ـ ۲<br>لاَية ٥               |
|                      | الآية ٣                                                                        |               | لايه ه<br>لاَية ٦                      |
|                      | الآية ٤<br>الآيتان ٦ ـ ٧                                                       |               | لاية \<br>لاَية \                      |
| 1 Y Z                | ו איבונו א באר איב איב איב איב איב און איב | 113           | ······································ |

- (~

\*\*3%=\*\*

 1897 - C

B6Y <u>B</u>64

57 X 22 X

| <b>.</b> | THE PRINCE GHAZI T        | RUST   |                           |
|----------|---------------------------|--------|---------------------------|
| ٤٧٥      | FOR QURANIC THOU          | GHT    | فهرس السور والآيات        |
|          | سورة العلق                |        | سورة الطارق               |
| ٤١٨      | الآية ١                   | 300    | الآيتان ٥ ـ ٦             |
|          | الآية ۲                   |        | الآية ٩                   |
|          | الآية ٤                   |        | الآيتان ١٣ _ ١٤           |
| ٤٢٣      | الآيتان ٩ _ ١٠            | ° 3774 | سورة الأعلى               |
| 888      | الآية ١٩                  | ۳۷۸    | الآية ٦                   |
| ٤٢٦      | سورة القلر                | 304    | الآية ١٤                  |
| 827      | الآية ١                   | ۳۸۰    | الآية ١٥                  |
| ٤٢٧      | الآية ٣                   | ۳۸۲    | الآيتان ١٨ _ ١٩           |
| ٤٣٠      | الآية ٥                   |        | سورة الغاشية              |
| ٤٣٦      | سورة البينة               | 3 8 3  | الآيتان ٢١ ـ ٢٢           |
| ٤٣٦      | الآية ١                   | ۳٨٥    | سورة الفجر                |
| ٤٣٧      | الآية ۲ والآية ٥          | ٥٨٣    | الآية ١                   |
| 239      | سورة الزلزلة              | "ለን    | الآية ۲                   |
|          | الآيتان ۷ ـ ۸             | ۳۸۷    | الآية ٣                   |
| 221      | سورة العاديات             | ۳۸۹    | الآية ٤                   |
| 551      | الآية ١ والآية ٦ والآية ٨ | 39.    | الآيتان ٦ _ ٧             |
| 5.54     | سورة التكاثر              | 398    | سورة البلد                |
| 227      | الآية ۱                   | 397    | الآية ١                   |
|          | الآية ٨                   | ۳۹۷    | الآية ۲                   |
|          | سورة العصر                | ۳۹۹    | الآية ١١                  |
|          | الآية ۱                   | ٤٠٠    | الآيات ١٢ ـ ١٦            |
|          | سورة الفيل                | ٤٠٣    | سورة الشمس                |
|          | سورة قريش                 | ٤٠٣    | الآية ١٥                  |
|          | الآية ٢                   | ٤٠٤    | سورة الليل                |
| 204      | سورة الماعون              | ٤٠٤    | الآية ٣                   |
|          | الآية ٥                   | ٤.0    | الآيات ٥ ـ ١٠             |
|          | الآيتان ٦ ـ ٧             | ٤٠٨    | سورة الضحى                |
|          | سورة الكوثر               |        | الآية ۱                   |
|          | الآية ١                   |        | الآية ١٠                  |
|          | الآية ۲                   | ٤١٠    | الآية ١١                  |
|          | سورة النصر                |        | سورة الانشراح             |
|          | الآية ٣                   | 213    | الآية ١ والآية ٤ والآية ٧ |
|          | سورة تبَّت                | 515    | سورة التين                |
|          | الآية ١                   | ٤١٤    | الآبة ١                   |
|          | سورة الإخلاص              | 213    | الآية ۳                   |
| 279      | سورتا الفلق والناس        | ٤١٥    | الآية ٤                   |
| le a     |                           | ٤١٦    | الآية ٨                   |
|          |                           |        |                           |



فهرس الأحكام

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

| الحكم _ الخلافة _ الولاية                                                                                                                                                                                                                                                     |                                                      |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| الخلافة ٩٥                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                      |
| الخلفاء على أقسام ٥٩                                                                                                                                                                                                                                                          | ۹۷                                                   |
| الوزارة                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                                      |
| ولاية القضاء والمظالم                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱۱۸ .                                                |
| ولاية الصلاة ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                      |
| ولاية الحج ٢٢                                                                                                                                                                                                                                                                 | ١٦٧ .                                                |
| أُنواع الولايات ٣٣                                                                                                                                                                                                                                                            | 177                                                  |
| الرضاع                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      |
| من يجب عليه رضاع الولد ٢٨٨                                                                                                                                                                                                                                                    | ۲٦١ .                                                |
| الرق                                                                                                                                                                                                                                                                          | 729.                                                 |
| فك الرقبة المؤمنة                                                                                                                                                                                                                                                             | ۳٦٤ .                                                |
| الزكاة                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      |
| هل في المال حق سوى الزكاة ١٦٦                                                                                                                                                                                                                                                 | ۲۳۷.                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                               | ۲۳۸ .                                                |
| السرقة                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      |
| النباش ۱۹۰                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                      |
| • · ·                                                                                                                                                                                                                                                                         |                                                      |
| الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                         | ۱۳۰ .                                                |
| <b>الشعر</b><br>لم يكن النبي شاعراً۲۱                                                                                                                                                                                                                                         | ۱۳٤ .                                                |
| الشعر                                                                                                                                                                                                                                                                         | 185 .<br>187                                         |
| <b>الشعر</b><br>لم يكن النبي شاعراً۲۱                                                                                                                                                                                                                                         | 188 .<br>187 .<br>108 .                              |
| <b>الشعر</b><br>لم يكن النبي شاعراً ٢١<br>إنشاد الشعر ٢٧<br><b>الشهادة والإقرار</b>                                                                                                                                                                                           | 182 .<br>187 .<br>108 .<br>709 .                     |
| <b>الشعر</b><br>لم يكن النبي شاعراً<br>إنشاد الشعر ٢٧<br><b>الشهادة والإقرار</b><br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧                                                                                                                                                       | 177<br>177<br>107<br>107<br>109                      |
| <b>الشعر</b><br>لم يكن النبي شاعراً<br>إنشاد الشعر                                                                                                                                                                                                                            | 175<br>177<br>107<br>107<br>107<br>107<br>179<br>177 |
| <b>الشعر</b><br>لم يكن النبي شاعراً ٢١<br>إنشاد الشعر ٢٧<br><b>الشهادة والإقرار</b><br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧<br>تأدية الشهادة                                                                                                                                   | 177<br>177<br>107<br>107<br>109                      |
| الشعر<br>لم يكن النبي شاعراً                                                                                                                                                                                                                                                  | 175<br>177<br>107<br>107<br>107<br>107<br>179<br>177 |
| الشعر<br>لم يكن النبي شاعراً ٢١<br>إنشاد الشعر ٢٧<br>الشهادة والإقرار<br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧<br>تأدية الشهادة ١٣٣<br>إقرار المرء على نفسه                                                                                                                     | 175<br>177<br>107<br>107<br>107<br>107<br>179<br>177 |
| الشعر<br>لم يكن النبي شاعراً ٢١<br>إنشاد الشعر ٢٧<br>الشهادة والإقرار<br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧<br>تأدية الشهادة ٣٣٣<br>إقرار المرء على نفسه ٣٣٤<br>لا يصُح الإقرار إلا من مكلف ٣٤٥                                                                              | 145<br>141<br>104<br>7.9<br>710<br>711<br>717        |
| الشعر<br>لم يكن النبي شاعراً ٢١<br>إنشاد الشعر ٢٧<br>الشهادة والإقرار<br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧<br>تأدية الشهادة ١٤٧<br>إقرار المرء على نفسه<br>٣٢٣ لا يصُح الإقرار إلا من مكلف<br>العبد حالتان في الإقرار<br>لو اعتذر بعد الإقرار                               | 145<br>141<br>104<br>7.9<br>710<br>711<br>717        |
| الشعر<br>لم يكن النبي شاعراً ٢٢<br>إنشاد الشعر ٢٧<br>الشهادة والإقرار<br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧<br>تادية الشهادة ١٤٧<br>إقرار المرء على نفسه<br>٣٣٣<br>لا يضح الإقرار إلا من مكلف<br>٣٤٥<br>للعبد حالتان في الإقرار<br>للعبد بعد الإقرار<br>الصدقة الفطر والصلاة | 145<br>147<br>107<br>709<br>770<br>777<br>701        |
| الشعر<br>لم يكن النبي شاعراً ٢١<br>إنشاد الشعر ٢٧<br>الشهادة والإقرار<br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧<br>تأدية الشهادة ١٤٧<br>إقرار المرء على نفسه ١٤٣<br>إقرار المرء على نفسه<br>١٤٣<br>العبد حالتان في الإقرار<br>للعبد حالتان في الإقرار<br>الصدقة الفطر والصلاة    | 145<br>147<br>107<br>709<br>770<br>777<br>701        |
| الشعر<br>لم يكن النبي شاعراً ٢٢<br>إنشاد الشعر ٢٧<br>الشهادة والإقرار<br>من ثبت فسقه بطل قوله في الأخبار ١٤٧<br>تادية الشهادة ١٤٧<br>إقرار المرء على نفسه<br>٣٣٣<br>لا يضح الإقرار إلا من مكلف<br>٣٤٥<br>للعبد حالتان في الإقرار<br>للعبد بعد الإقرار<br>الصدقة الفطر والصلاة | 145<br>147<br>107<br>709<br>770<br>777<br>701<br>25  |

|     | الإرث                                                                    |
|-----|--------------------------------------------------------------------------|
| ۹۷  | من أين يورث الخنثى                                                       |
|     | الأسرى                                                                   |
| ۱۱۸ | معاملة الأسرى                                                            |
|     | الإيمان                                                                  |
| ۱٦٧ | اتباع الصغير لأبيه في أحكام الإسلام<br>إذا كان أبواه كافرين وعقل الإسلام |
| ۱٦٨ | إذا كان أبواه كافرين وعقل الإسلام                                        |
|     | البيع                                                                    |
| 171 | الغبن في البيع                                                           |
| 484 | تحريم البيع في وقت الجمعة                                                |
| ۳٦٤ | تحريم ألبيع في وقت الجمعة<br>التطفيف في الكيل والميزان                   |
|     | البيعة                                                                   |
| ۲۳۷ | في صفة أركان البيعة                                                      |
| ۲۳۸ | في صفة البيعة لمن أسلم من الكفار                                         |
|     | الجهاد                                                                   |
| 14. | ضرب الرقاب                                                               |
| ١٣٤ | الصلح مع الأعداء                                                         |
| 127 | المراد بالجهاد                                                           |
| ١٥٣ | لا قتال إلا مع إمام عادل                                                 |
| 2.9 | اختلاف الناس في تخريب دار العدو                                          |
| 220 | من كثر تطلعه علَّى عورات المسلمين .                                      |
| 222 | إن كان الجاسوس كافرأ                                                     |
| ۳•۲ | مجاهدة الكفار والمنافقين                                                 |
|     | الحج                                                                     |
| 201 | من وجب عليه الحج فلم يؤده                                                |
|     | الحد                                                                     |
| ٤٤. | لمجنون لا حدّ له                                                         |
|     | الحرم                                                                    |
| 347 | جواز القتل بمكة وإقامة الحدود فيها                                       |
| 399 | سمى يجب الإحرام عند دخول مكة                                             |

| 101         | فهرس الأحكام و العصور الأحكام            |
|-------------|------------------------------------------|
| إذا         | الصلاة والمساجد                          |
| إذا         | لا يصلى المفترض خلف المتنفل              |
| مر          | ما يقطع الصلاة                           |
| ٤.          | صلاة الضحى٤٠                             |
|             | أثر السجود١٤٢                            |
| ها          | صلاة الليل                               |
| ,<br>في     | في إحكام الصفوف جمال الصلاة ٢٤٣          |
| و           | صلاة الجمعة                              |
| 5           | شروط وجوبها ۲٤٦                          |
| حد<br>تع    | الأذان للجمعة ٢٤٧                        |
| عا<br>الغ   | أعمال الجمعة                             |
|             | كل أمر يشغل عن الجمعة من العقود فهو      |
|             | حرام شرعاً ۲۵۰                           |
| <u>่ม</u> เ | حرام شرعاً ۲۵۰<br>من تجب عليه الجمعة     |
| ظ           | متى تجب٢٥١                               |
| ปเ          | غسل الجمعة ٢٥٣                           |
|             | كيف يخطب الإمام ٢٥٣                      |
| ما          | المحافظة على الصلوات الخمس ٣٠٩           |
| JI          | تعيين القراءة في الصلاة ٣٣٦              |
| أس          | الصلاة تثبت بالتواتر ٣٣٧                 |
| •           | الركوع ركن في الصلاة ٣٥٩                 |
| أنو         | إذا صلَّى عرياناً ليلاً في بيت مظلم ٣٦١  |
| أق          | ستر العورة ٣٦١                           |
| ມ           | محل النية في الصلاة ٣٨٠                  |
| ال          | الصلاة منها شفع ومنها وتر ۳۷۸            |
| عا          | أقل النفل ركعتّان ۳۸۹                    |
| عا          | السَّهو في الصلاة ٤٥٣                    |
| ال          | الرياء في الصلاة ٤٥٤                     |
|             | الأمر بالصلاة ٤٥٧ ـ ٤٥٨                  |
| ال          | لو رأى الماء وهو في أثناء الصلاة متيمماً |
|             | ٤٦٠                                      |

#### الطلاق

| ۲۳۰ | فرقة المسلمة من زوجها  |
|-----|------------------------|
|     | الطلاق على ضربين       |
| 272 | الطلاق الثلاث والواحدة |
| 171 | أحكام الرجعة           |
|     | الإشهاد في الرجعة      |

| the prince GHAZI FOR QURANING THE                  |
|----------------------------------------------------|
| إذا حرم الزوجة ٢٩٥                                 |
| اذا حرم الأمة ٢٩٩                                  |
| من قال لزوجته أنت طالق في ليلة القدر               |
| ٤٣٤                                                |
| الطهارة                                            |
| هل المني نجس ٣٧٥                                   |
| هل المني نجس ٣٧٥<br>في العظام حياة وتنجس بالموت ٢٨ |
| الظن                                               |
| حقيقة الظن ١٥٦                                     |
| تعبد الله بالظن ۱۵۷                                |
| الظن في الشريعة قسمان ١٥٧                          |
| الظهار                                             |
| الظهار ۱۸۷                                         |
| ظهار العبد ۱۸۹                                     |
| الظهار في كل أمة يصح وطؤها ١٨٩                     |
| العدة                                              |
| ما هذه العدة ٢٧٠                                   |
| العدة بالأطهار وليست بالحيض ٢٧٢                    |
| أسباب العدة ٢٧٣                                    |
| <br>محل العدة ٢٧٣                                  |
| أنواع العدة ٢٧٣                                    |
| أقسام النساء ٢٧٤                                   |
| للمطلقة المعتدة السكني فرضاً ٢٧٥                   |
| الخروج والإخراج ٢٧٨                                |
| عدة الحائض بالأقراء ٢٨٥                            |
| عدة الصغير والحامل ٢٨٦                             |
| السكني والنفقة والكسوة ٢٨٦                         |
| الفصال والحمل                                      |
| الحمل والفصال الحمل والفصال                        |
| الغنائم                                            |
| الفيء۲۱۲                                           |
| الفيء ۲۱۲<br><b>القرعة</b>                         |
| القرعة كانت في شريعة من قبلنا جائزة ٣٧             |
| القرعة وردت فّي الشرع في ثلاثة مواطن ٣٧            |
| القرعة بين الزوجات عند الغزو ٣٧                    |
| الاقتراع على إلقاء الآدمي في البحر ٣٨              |
|                                                    |

القصاص يجوز للإمام تأخير القصاص ..... ١٥٠ المساواة بين المؤمن والكافر في القصاص ... لو جنى الذمي جناية فخاف القتل والضرب القضاء أحكام الفاسق إن كان والياً ..... ١٤٨ ما حرم الله لبس الحرير ..... 11. وجه تحريمه ..... ۱۱۱ لبس النساء الحرير ..... ١١٤ لبس الخز ..... ۱۱٤ استعمال الذهب والفضة ..... ۱۱۵ المشاورة المشاورة .... ۱۳۹ ..... المكره الإكراه المسقط للإسلام ..... ٢٤٠ المهر مهر المسلمة والكافرة ..... ٢٣١ النذر إذا نذر ذبح ولده ..... ٢٢ النذر على قسمين .....٢٤١ النذر مكروه في الجملة ..... ٣٥٣

... 578

نفقة الابن المسلم على أبيه الكافر ..... ٢٢٨ في تقدير الإنفاق ..... ٢٨٩ نفقة الصغير ..... نفقة الكسر ..... على من تجب نفقة الولد ..... ٢٩١ النكاح تحريم نكاح المشركة والمعتدة ...... ٢٣١ الوضوء ۹. من توضأ تبرداً .... من توضأ تبردا ...... ٩٠ من توضأ تبردا ..... لو رأى الماء وهو في أثناء الصلاة متيمماً ..... ٣•٨ اليمين إذا قال الرجل أشهد بالله يكون يميناً ... ٢٥٧ تخميش الوجوه وشق الجيوب والنياحة ٢٣٥ Y1E\_1+V التملك .... أحكام متفرقة الخنثى ..... ٩٧ ـ ٩٨ السلف .....٩٤ الغناء واللهو واللعب .....٤١٣ المساجد وأحكام تملكها ..... ٣٢١ ـ ٣٢٢ من عادات الجاهلية الزجر والفأل والطيرة ..... ١٢٦

النفقة

..... فهرس الأحكام



| اللغة | فهرس |
|-------|------|
|-------|------|

|       | اللغة                             | ہرس        | gia                                                |
|-------|-----------------------------------|------------|----------------------------------------------------|
|       | حرف الضاد                         |            | حرف الهمزة                                         |
| ٤٠٨ . | الضحى<br>حرف الطاء                | ۳۹۰<br>۳۵۰ |                                                    |
| vv    | الطاغوت                           | ٤٥٠        |                                                    |
| ۳٦٤   | المطففين                          |            | حرف الباء                                          |
|       | حرف الظاء                         |            | •••••                                              |
| 107 . | الظن<br>حرف العين                 | 30.        |                                                    |
| ***   | حرف العين<br>معاذره               | 5.4        | حرف التاء                                          |
|       | معادرة<br>العشى                   |            | حرف الجيم                                          |
|       | العصر                             | ٦          | عر <u> من </u> |
|       | العطاءً                           | 117        | Ī                                                  |
|       | العقبة                            |            | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •            |
|       | عقب ۲۰۰۲ عقب                      | 199        | ى                                                  |
| r4).  | العماد                            | -          | حرف الحاء                                          |
| 170   | حرف الفاء<br>الفتنة               | 170        | ب                                                  |
|       | الفصيلة                           |            | حرف الدال                                          |
|       | حرف القاف                         | - 118      |                                                    |
|       | اقتحم                             | ۳۰٥        |                                                    |
|       | القرابة                           |            | حرف الذال                                          |
|       | مقرنين<br>قصر                     |            |                                                    |
|       | قصر<br>القوم                      |            | حرف الراء                                          |
|       | حرف الكاف                         | 111        | ······                                             |
| 307.  | كفاتاًكفاتاً                      | ۱۸۲        | •••••                                              |
|       | حرف اللام                         |            | حرف الزاي                                          |
| 7.9.  |                                   | ۳۲۳        |                                                    |
|       | حرف الميم<br>أمشاجاً<br>حرف النون |            | حرف السين                                          |
| 101.  | امتساجا م ، النيد                 |            |                                                    |
| 100   | النبذ                             |            |                                                    |
| ٨٢    | النجس                             |            |                                                    |
| 1.0.  | نسل                               |            | حرف الشين                                          |
|       | حرف الواو                         |            | ••••••                                             |
| ۳۸۹.  | الوتر<br>اوجفتم                   | ۳۸۷        |                                                    |
|       | اوجعتم<br>قوا                     |            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·              |
|       | هوا                               |            | حرف الصاد                                          |
| 1.7   | المولى                            | ٦٥         | • ترت                                              |

THE PRINCE GHAZI TRUST FOR QUR'ÀNIC THOUGHT

فهرس الشعر

c

| صفحة     | 0                 | القافية | الصفحة    | القائل             | القافية   |
|----------|-------------------|---------|-----------|--------------------|-----------|
| 170      | حرف العين<br>لبيد | صانع    |           | حرف الباء          |           |
| ٣٤٠      | غيلان بن سلمة     | أتقنع   | ۳۹۷       | ابن ميادة          | محارب     |
|          | حرف القاف         |         | 200       |                    | صبًا      |
| ٦        | امرؤ القيس        | تفهق    | ٦         |                    | المحراب   |
| 188      | قتيلة             | موفق    |           | حرف التاء          |           |
| ٤١٤      |                   | العنق   | 222       | بعض الصوفيين       | قبضته     |
|          | حرف اللام         |         |           | حرف الخاء          |           |
| ۲۰٦      | (55-              | مناهله  | 189       | السرقسطي           | بذخ       |
| ٣٤٠      | امرؤ القيس        | تنسلي   |           | حرف الدال          |           |
| 390      | عبد الله بن رواحة | وأوصالي | ۳۹۷       | •                  | لا أريدها |
| ." · · · | حرف الميم         |         |           |                    |           |
| ٤٤٧      |                   | راغم    |           | حرف الراء          |           |
| ٦٧       | لبيد              | ظلامها  | ۲۳        |                    | بحار      |
| 9)       |                   | حازم    | لله ۳۹۷   | عبيد الله بن عبد ا | أكثر      |
| ١٢       | طرفة              | وخدم    | ٤٤٧       |                    | دهر       |
|          | حرف النون         | 1 -     | °°90 _ °° | أبو كبشة ١٤        | أفر       |
| ٣٤٠      | أبو كبشة          | غرًان   | ۳۹۷       |                    | لا أزورها |
|          | حرف الياء         |         | ٦         |                    | الخضر     |
| ٤٠١      | حسان              | مواليها | ١٢        | طرفة               | للمختصر   |