# المنابع المناب

للمجتهد المبير التَّيَ فِي الْمُحَلِّلُ الْمُطَلِّفَ الْمُرْسِينَ الْمُسْتَلِقِ الْمُسْتَلِقِ الْمُسْتَلِق



تقديم العلاّمة الدكتور محمد حسين علي الصغير الأستاذ الأول المتمرس في جامعة الكوفة

> چفیق و تعلق بنایات چفیق و تعلیق با

الدُڪُتُورَ عِلَيْخِصَيِّرَ جَعِيّ عِلَيْخِصَيِّرَ جَعِيّ الدُّڪُتُّوَرُهُ (مَا ٓلَجُسُنِيْنِ بَعِلْمِلَئِنَ



المعبه المبدد (الشَّحْ يُحَيِّرُ رُضَبًا المُظَافِعُ : مَيه،

تقديم العارمة الدكتور محمد حسين علي الصغير الأستاذ الأول المتمرس في جامعة الكوفة

> چۇرۇرىيۇرى چۇرۇپۇلىق.

الدُّڪُتُورَ عِکَايُخِضَيِّرَ جَعِيَّ الدُّ خُتُّةُ وَرُةً (َهَا لِجُنِينِ يَبَالِهَا لِمِنْ الكتاب: ...... عاضرات في آي القرآن الكريم بقلم: ..... المجتهد المجدد الشيخ محمد رضا المظفر (قده) تحقيق وتعليق: ..... م.د. آمال حسين علوان أ.م.د. علي خضير حجي المطبعة: ..... مطبعة .دار الأمير – النجف الأشرف

التصميم والإخراج الفني محمد الخزرجي ٥٧٨٠٠١٨٠٤٠ العراق – النجف الأشرف

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد (٣١٠١) لسنة ٢٠١٦٢

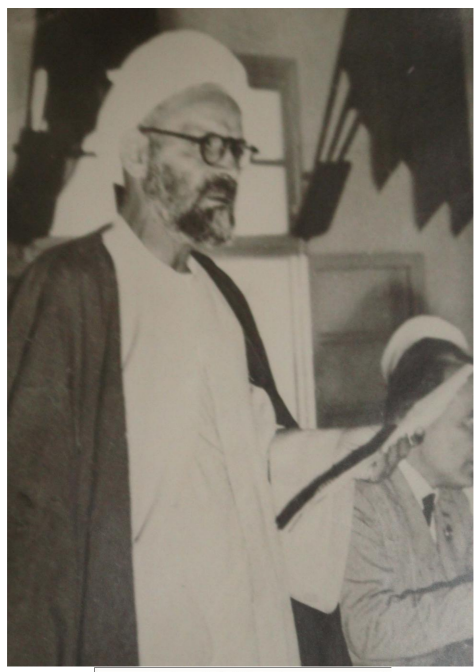
جميع الحقوق محفوظة

# الله المحالية

﴿إِنَّ هَـٰذَا الْقُرْآنَ يَهُدِي لِلَّتِي هِـِي أَقْوَمُ وَيُبَـِشُرُ الْمُـوْفِينَ الَّـنِينَ يَعْمَلُـونَ وَيُبَـشُرُ الْمُـوقُ مِنِينَ الَّـنِينَ يَعْمَلُـونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا ﴾ صدق الله العلي العظيم الاسراء/ ٩







المجهد النِشَخِ بُحَكِرَ ضِبًا المِظَافِرَعَ وَمِن المُ



### تقديم

### بقلم العلامة الدكتور محمد حسين علي الصغير الاستاذ الاول المتمرس في جامعة الكوفة

الاستاذ المحجة الشيخ محمد رضا المظفر (١٣٨٣ ١٩٨٥ عبقريٌ مِن جيلِ الروّاد الأوائل في ارساءِ حركةِ التجديد في الدرس الحوزوي في النجف الاشرف ، حرصاً منه على صيانة هذا التراث من الاندراس المتعمد من قِبَلِ الحملات الاعلامية المضادة التي يشنها دعاة الفكر الغربي كيداً للفكر الاسلامي المتنور ، وتحجيها للدرس الفقهي والاصولي في حاضرة النجف الاشرف، وهي مقرّ المرجعية العليا للأمامية في العالم منذ الف عام ، حينها غرس بذرة التأسيس الاولى زعيم الامة الاسلامية الشيخ ابو جعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت٢٠٦٤هـ) لدى اتخاذه النجف عاصمة للمرجعية فراراً من الفتن المذهبية ، وابتعاداً عن المناخ السياسي المتقلّب .

لقد جهد فريق متطاول -في عهد الشيخ المظفر- في سعيه اللامسؤول على التقليل من أهمية التدريس الحرّ في حوزة النجف، فوصف بالجمود حيناً، وبالرجعية حيناً آخر، وبعدم الجدوى والعائدية أحيانا اخرى، وكان الاعلام متواصلا للإطاحة بهذا الكيان الشامخ، فها وصلوا الى الغاية ولا حققوا الهدف.

ويغلب على الظن أن لسياسة الاستعمار الانكليزي الحاكم على العراق آنذاك يداً في إذكاء جذوة هذا الصراع الذي ارتدى برد التمدن الكاذب والتحضر المصطنع، فقد كان للنضال العلمي والسياسي والعسكري الذي نهد بأعبائه فقهاء النجف الاشرف وعلماؤها الابرار الاثر الفاعل في عرقلة مشاريع الاستعمار البريطاني من جهة.

فهم يطلبون الثأر وهم موتورون من هذه الكوكبة التي قارعت الاستعمار والهيمنة الاجنبية ... الى آخر المخطط.

كان الجيل الواعي هو الدرع الحصين لدرء هذه المحاولات وهو اللسان المعبّر عن ضمير الأمّة ، فبقي صامداً في عواصف هذه الظروف التي عملت ليل نهار للإطفاء سنن السائرين بركاب ائمة اهل البيت عليهم السلام في الانكباب على استنباط الاحكام، وتخريج الروايات ، ومواصلة فتح باب الاجتهاد ، فنهضت جادةً عاملةً على تأصيل هذا المنهج وارساء دعائمه.

وكان الدرس الحوزوي يبدأ بالمقدمات في النحو واللغة والمنطق الارسطى والبلاغة العربية، وهي التي تمهد السبيل بين يدي الكاتب لدخول

الميدان الفقهي والاصولي ، فيدرّس كلٌ منها سطوحاً (والمراد به النظر في كتاب الفقه أو الاصول أو الحديث) وشرح مطالبه ، وايضاح المبهات ، فإذا ضبط ذلك وأتقنه أرتقى الى منصة البحث الخارج (الدراسات العليا) على ايدي المراجع والمتخصصين البارزين ، وهي المرحلة التي تنتهي بالطالب الجاد "المثابر الى أن يكون مجتهداً او من فضلاء الحوزة العلمية ، ولم يكن هنالك لتفسير القران وعلومه درس مقرر في مناهج التدريس ، فَعَمدَ المظفر وجيله بتعاهد هذا الدرس في العطلة الاسبوعية ، وبدأوا يتدارسون ذلك فيها بينهم ، ويعد العدة له، وفي طليعتهم من ألف وكتب التفسير وعلوم القران جملة من المحاضرات وهم على ما حدثونا:

- ١- السيد يوسف السيد محسن الحكيم (١٤١١هـ).
- ٢- استاذنا المعظم السيد محمد علي الطباطبائي الحكيم
   (ت١٤٣٢هـ).
  - ٣- الشيخ محمد رضا المظفر (ت١٣٨٣هـ).
  - ٤- الشيخ صادق الشيخ باقر القاموسي (ت١٤٢٢هـ).
    - وقد ادركتهم جميعاً ، وكلهم ممن يستسقى به الغمام.

وهذه المحاضرات للأستاذ المظفّر حصيلة ذلك التجمع المبارك . وينبغي الاشارة ان سيدنا الاستاذ الامام السيد ابو القاسم الموسوي الخوئي ، كان يفسر

القران ليلة الخميس من على منبر تدرسه في مسجد الخضراء في الخمسينيات من القرن العشرين، وكان من ثمرة درسه هذا أن ألف كتابه القيم (البيان في تفسير القران) الذي حدبت في الطلب اليه أن يكمله، وقد حالت مرجعيته العليا دون تحقيق ذلك اذ نهض بأعباء المرجعية ، ولكنه ابقى لنا (معجم رجال الحديث ) في اربعة وعشرين مجلداً ثروة لاتفنى، ومعيناً من العلم الحديثي ورجاله دراية ور واية لاينضب، اسوق هذا الحديث المقتضب في تقديم هذا الجهد المتميز الذي حققه الاستاذان الفاضلان : الدكتور علي خضير حجيّ استاذ علم الحديث المقارن في كلية الفقه والدكتورة امال حسين علوان في الكلية ذاتها ، وستجد فيه من رصانة التحقيق واصوله مايشهد له بالتميّز والعرفان .

واخر دعوانا : أن الحمد لله رب العالمين.

النجف الاشرف

۲۳/ شعبان/ ۱٤۳۷

۳۰/ مایس/۲۰۱۶ محمد حسین علی الصغیر

#### مقدمة

#### اولا: نظرةً عامةً عَلى المدرسة النجفية التفسيرية

لَقَد أَخَذَتُ المدرسةُ النجفيةُ التفسيريةُ مكانةً لها اهميتها بالتفسير في العالمِ الاسلامي وذلك ، من قدمها التاريخي المؤصّل لمدرسةٍ لها معالمها التفسيرية الواضحة ، سواء ما كانت امتداداً لمدرسةِ الكوفةِ التفسيريةِ الضاربة في القدم والتي كانت تتمثل باتجاهينِ:

أ – الاتجاهُ التدريسيّ : ويمثله عبد الله ابن مسعود (ت٣٢هـ) الذي كان صاحب مصحف معروف وكان مفسراً للقرآن ، وحافظاً له ، ومقراً فيه ، وجلة تابعة له من تلامذته وفي طليعتهم مسروق بن الاجدع المتوفي ( ٦٣ هـ) ، والأسود بن يزيد ( ت ٧٥ هـ) والربيع بن الخيثم ، وعامر الشعبي ( ت ٧٥ هـ)

ب- الاتجاهُ النصي : ويمثله تلامذة الامامين محمد الباقر (١١٤ هـ) وجعفر الصادق ( ١٤٨ هـ) عليها السلام ، وقد نشأت عنها طبقتان تقيدت بنقل النصوص رواية وكتابة.

الحسن الوشاء طبقة الرواة: وفي طليعتهم زرارة بن اعين ، وعلي بن الحسن الوشاء الكوفي ، ومحمد بن مسلم الكوفي وحريز بن عبد الله وأضرابهم • (۱)

٢- طبقة المؤلفين: والمتمثلة: بفراتِ الكوفي، وأبي حمزة الثمالي الكوفي
 والعياشي، وعلي بن ابراهيم الاشعري الكوفي المعروف بالقمي.

ومن ثم كانت مدرسة النجف الاشرف والتي ظهرت معالمها المنهجية على يد الشيخ الأكبر أبي جعفر محمد بن الحسن الطوسي (ت٤٦٠ هـ) والذي كان تفسيره ( التبيان ) رائداً في مدارس العالم الإسلامي التفسيرية المقارنة ، اذ قدّم طرقاً في كيفية تفسير القرآن الكريم وماذا يجب على المفسر القيام به عند تفسير لآي القرآن وما الأمور التي يجب الابتعاد عنها ، ولذا نجده لا يأخذ التفسير بالرأي قال : واعلم إن الرواية ظاهرة في أخبار أصحابنا بان تفسير القرآن لا يجوز إلا بالأثر الصحيح عن النبي المنافقية والأثمة عليهم السلام ، الذين قولهم حجة كقول النبي المنافقية وان القول فيه بالرأي لا يجوز ("

واهداف هذا التفسير انطلقت في منتصف القرن الخامس الهجري حينها انيطت بالشيخ الطوسي زعامة المدرسة العلمية للمذاهب الاسلامية كافة وحجز له

<sup>(</sup>١) د. محمد حسين على الصغير، نظرات معاصرة في القران الكريم، ٤٥

<sup>(</sup>٢) الطوسي، التبيان، ١/ ٤

كرسي الكلام من قبل الخليفة العباسي لكونه اعلم علماء الاسلام اخذا في التدريس فقها واصولا على المذاهب الخمسة ثم اراد تفسيرا جامعا مقارنا يشتمل على اراء المدارس الكلامية ومذاهب الجمهور سعيا منه لتوحيد كلمة الامة الاسلامية في ضوء كلمة التوحيد، فألف التبيان في تفسير القران، وهو التفسير الوحيد المقارن منذ القرن الخامس حتى اليوم .ولذا نجد أن مدارس المنهج الأصولي في تفسير القرآن الكريم التي تتمثل بالمدرسة الحديثية والمدرسة اللغوية ، والمدرسة البيانية ، والمدرسة الفلسفية ، والمدرسة النقلية ، قد تجلت في جميع تفاسير الامامية على مداها الطويل ، فنجد ان الموسوعات التفسيريةللشيخ الطوسي في تبيانه والطبرسي في مجمعه و للسيد الطباطبائي في ميزانه ، والسبزواري في مواهبه ، والبلاغي في آلائه ، والشيرازي في أمثله ، والصدر في منة المنان ، والخوئي في بيانه ، وكان كل واحد له منهجه الخاص.

ولعل المحاولة التفسيرية التي اضطلع بها شيخنا المظفر في محاضراته الخمس تمثل نموذجاً من نهاذج المدرسة التفسيرية النجفية

ولانكون مغالين إنْ قلنا إنّ الشيخ المظفر قد التزم بآدابِ المفسّر وشروطِه من آدابِ موضُوعية ونفسِية وفنية ، ولعل الاخيرة متجلية تماما .

يقول الزركشي: الذي يجب على المفسر البدء به العلوم اللفظية واول ما يجب البدء به منها تحقيق الالـــفاظ المفـردة في تحصيل معاني المفـردات من الفاظِ القرآن''

ويؤكد استاذنا الدكتور الصغير ان هذا التقرير سليم في معرفة هيأة التركيب ودلالة اللفظ وهو اشتراط ضمني للتوسع في اللغة والاحاطة بوجوه النظم والتركيب وتعلق ذلك بعلم اللغة والتصريف والاشتقاق من حيث معرفة المفردات صيغة وجذرا ودلالة ، ورد الفروع الى الاصول ووجه النظم الى الاعراب فاذا استقامت معرفة الفاظه على هذا النحو ، وتألفت الجمل أريد بيان موقفها لأداء اصل المعنى فاحتيج الى علم النحو والى مطابقته لمقتضى الحال فاحتيج الى علم المعني والى وضوح اللفظ على الحقيقة والمجاز وعلى الاستعارة والتمثيل وعلى التسمية او الكناية فاحتيج الى علم البيان . "

(١) الزركشي، البرهان، ٢/ ١٧٣

<sup>(</sup>٢) ظ: المبادئ العامة لتفسير القران،١٢٢

#### ثانيا ملامح المنهجية التفسيرية عند الشيخ المظفر:

لمعرفة المنهج احد طريقين:

الطريق الاول: ان ينص المفسر على شرطه في التفسير في أول تفسيره أو ان ينص عليه في مواضع متفرقة من تفسيره مع خطبة الكتاب فاذا نص على شرطه كما نص كثير من المفسرين مثل ابن كثير (ت ٤٧٧هـ) قد نص على شرطه في التفسير وطريقته في اول التفسير وكما نص القرطبي (ت ٢٧١هـ)على ذلك بوضوح وكذا ابو حيان الأندلسي (ت ٤٧٥هـ)وهكذا بقية المفسرين ، فالنص تبين لنا منهجه. الطريق الثاني:

ان يعلم شرطه في التفسير ويعلم المنهج عن طريق الاستقراء كما هو معلوم قسمان: استقراء تام او اغلبي والنوع الثاني استقراء ناقص والاستقراء اذا كان تاما أو اغلبيا فهو حجة.

ومنهج المفسر: هي القواعد والاصول التي يسير عليها المفسرون. ومن خلال هذه القواعد يتبين مسلك المفسر واسلوبه واهتهاماته (

لذا انتهج الشيخ المظفر في محاضراته التفسيرية الخمس منهج "الاختصار فَهُوَ . لَمْ يطنب ولم يسهب في شرح الايات وغالبا ما يبين المفردة القرانية لغويا وبيانيا

<sup>(</sup>١) ظ: الشرقاوي، مناهج المفسرين: ١٠

كذلك تجده ملتزما بقواعد الاعراب ، فقد كان اهتهامه واضحاً بالالفاظ وله عناية كبيرة بالتركيب العام للاية ولم يعرف بألفاظ الآية جميعها حين تكون واضحة ولاحاجة لبيانها.

كذلك يهتم بتفسير "بيان معاني هذه المفردات حين تكون غامضة، او تسبب توهما او اختلافا من جهة اخرى فهو يدقق ويمعن في التميز في اللفظة ، لبيان مؤداها القريب والظاهر المتبادر

(١) يعرف المنهج في اللغة : من نهج اي وضح وبان ، اوسلك طريق نَهجٌ بيّن واضح " والمنهاج كالمنهج قال تعالى :

( لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ) المائدة / ٤٨ اي مسلكا وسبيلا وانهج الطريق وضح واستبان وصار نهجا واضحا بينا والمنهاج الطريق الواضح . الزبيدي ، تاج العروس :٥/ ١٠٩

(٢) التفسير لغة : الايضاح والتبيين ومنه قوله تعالى (ولا يأتونك بمثل الا جئتك بالحق واحسن تفسيرا) الفرقان / ٢٣

وهو مصدر فسر "قال ابن منظور ،: الفسر : البيان فسر الشئ يفسره بالكسر ـ فسر ـ أوفسر ـه ابانه ، والتفسير مثله .

لسان العرب ، مادة فسر

اما التفسير في الاصطلاح: التفسير علم يعرف به كتاب الله المنزل على نبيه محمد الله المنزل على نبيه محمد الله المتخراج احكامه وحكمه. البرهان: ١٣/١

وكان للنظم القرآني والسياق اهتهاما كبيراً في منهجية الشيخ المظفر التفسيرية ، فالسياقُ هو كل ما يكشف اللفظ الذي نريد فهمه من دوال اخرى سواء كانت لفظية كالكلهات التي تشكل مع اللفظ الذي نريد فهمه كلاماً واحدا مترابطا او حالية كالظروف والملابسات التي تحيط بالكلام وتكون ذات دلالة في الموضوع . والنظمُ في اللغة هو التأليف ، وضم شيء الى شئ اخر . يقال نظمت اللؤلؤ اي: جمعته في السلك ، والتنظيم مثله، والنظام بكسر النون : الخيط الذي ينظم به اللؤلؤ ".

ومن المجاز نظم الكلام ، وهذا نظم حسن ، وانتظم كلامه وامره ، وليس لامره نظام ، اذا لم تستقم طريقته . (")

ويقال: نظم القران، أي: أجزاؤه التي تشتمل عليها المصاحف صيغة ولغة، ويقال: نظم القران، أي وأجزاؤه على نسق واحد (").

ومن الجدير بالذكر لا أحد من الأدباء او النحاة او البلاغيين ومؤلفي كتب الاعجاز من لم يشر الى فكرة النظم هذه لدقة هذه النظرية وحسن استخدامها

<sup>(</sup>١) ابن منظور، لسان العرب: (نظم)

<sup>(</sup>٢) الزمخشري، اساس البلاغة:نظم

<sup>(</sup>٣) المعجم الوسيط:نظم

ونتائج استعالها كابن المقفع (ت١٤١هـ)،وسيبويه (ت١١٥هـ)،وبشر بن المعتمر (ن٢١٦هـ)و كلثوم بن عمرو العتابي (ت٢٢٠هـ) والجاحظ (ت٥٥٥هـ)و ابن قتيبة (٢٧٦هـ) وابراهيم بن المدبر (ت٢٧٩هـ)،والمبرد (٢٨٦هـ)، ومحمد بن يزيد الواسطي (ت٢٠٣هـ)،و الحسن بن علي بن نصر الواسطي (ت٢٠٩هـ) والطبري (٢١٠هـ) والجرجاني (ت ق٤هـ)، عبد الله بن ابي الطوسي (ت٢٠٠هـ) والطبري (٢١٠هـ) وابو زيد البلخي (٣٢٢هـ) وابن داود السجستاني (٣١٦هـ) وابو بكر الصولي (ت٥٣٥هـ)،ابوسعيد السيرافي الاخشيد (ت٢٢٩هـ) وابن عيسى الرماني (ت٢٢٨هـ)

الخطابي (ت٣٨٨هـ)، ابو هـ لال العسكري (ت٩٩هـ) الباقلاني (٤٠٠هـ) الخطابي (ت٩٠٠هـ) القاضي عبد الجبار (ت٩١هـ) «

وقد نجد ثمة ملاحظة اخرى تشابه في الناحية التفسيرية بمدرسة الكشاف البلاغية ، الذي كان يطبق نظرية عبد القاهر الجرجاني فهو اقرب الى ذوق الزخشري الادبي النقدي المرهف اضافة الى غزارة علمه باسرار اللغة العربية ، لان ذلك التطبيق كان يقوم اساسا على تحليل التركيب القراني وبيان خصائصه

(١) ظ:د.حاتم الضامن ،نظرية النظم:٦-٢٥

والنفوذ الى نسيج اسلوبه والغوص في دقائق معانيه وذلك من اجل اظهار مجال النظم القراني المعجز .

ويمكن ان نقول ان الملاحظة المنهجية الابرز في ذلك : المنهج الموضوعي الذي تميز به في محاضراته . فان السير في هذا المنهج يغني الباحث والطالب في سبر المواضيع والاطلاع على اسرار القران العظيم مبوبة ومنهجية ، لاسيها وان السلف قد سار على طريقته تفسير سوره وآياته بحسب ورودها من المصحف. وفي هذا المنهج كشف للصور المتعددة من الموضوع الذي يعرض له القران اكثر من مرة . حتى انك تجد انه قد فسر ـ سورة الفاتحة بصورة موضوعية وكذلك الآيات الخاصة بصورة البقرة .

اذن يخلص الباحثان ان الشيخ المظفر في منهجيته كان ذو منهج موضوعي في محاضراته التفسيرية.

#### ثالثا: المحاضرات

وهي خس محاضرات نُشرت في مجلة الرضوان الباكستانية السنة الاولى ثاني الربيعين سنة ١٣٥٤هـ في العدد الخامس والعدد السادس في جمادى الاولى والعدد السابع في جمادى الثانية والعدد التاسع في شهر شعبان المعظم والعد د العاشر من شهر رمضان المبارك. في خمس حلقات مصورة بخط اليد ويبدو انها من الدروس التعطيلية التي كانت في النجف.

والمحاضرات لم تطبع بشكل مستقل وقد ضمت هذه المحاضرات آيات من سورة الفاتحة التي هي كما يقول استاذنا الدكتور الصغير:

((أدب الخطاب ، وأسلوب الثناء، وفلسفة الاتجاه ، وتعليم الدعاء ، سلسلةً متهاسكة الحلقات في آيات فاتحة الكتاب، ومظاهر الخضوع التعبدي، وقدسية العبادة النوعية ، ومسالك الاستعانة الخالصة ، رصدٌ متميزٌ في تعليهات هذه الفاتحة يتمثل هذا النحو من التعليم ، وذلك الاتجاه في التدريب ، بظواهر الآيات ، فهي تبتدئ بالثناء العظيم على الله تعالى ، وتؤكد على انفراديته بصيغ الكمال المطلقة ، وتحرر تنزيهه عن جميع معالم النقص ، وتوحي بتملكه أزمة الكائنات المرئية وغير المرئية ، من إنس وجن، وملائكة وطاقات وجمادات ونباتات ومالا نعلم به ، وتتحدث عن سيطرته على العوالم الثابتة والسيارة والمتحركة من كواكب ونجوم ومجرات وأفلاك ضمن نطاق دقيق في الموازين ، ووفق دساتير معينة هائلة في الأقيسة والمسافات ، وفي أرقام محسوبة في الأوزان والكُتل والمقادير .)) ١٠٠

وكذلك آيات من سورة البقرة وهي الآيات الاتية:.

(١) ظ: كتابه التفسير المنهجي للقران العظيم: قيد الطبع.

الآية ٨ من سورة البقرة ، الآية ٩ من سورة البقرة ، الآية ١٩ من سورة البقرة ، الآية ٤٤ من سورة البقرة . الآية ٤٤ من سورة البقرة .

وقد حوت هذه المحاضرات على قصرها معاني جليلة في مطالب متعددة منها:

فقه القران ، ومنها نظم القران ، ومنها اعجاز القران .

اشار اليها تلميحا ، وساق بعضها تلويحا ، وقصر على بعض ايجازا

خشية الاسها ب والاطالة . ومع هذه المطالب المتعددة نجد الموسوعية قد اخذت مأخذها في محاضراته .

فهو الفقيه الذي يشير الى رأيه بشجاعة ، وهو الاصولي الذي يتعامل مع النص بحنكة ، وهو اللغوية ومفرداتها وهو البلاغي الذي اوضح اصول البيان العربي واركانه.

بقي سؤال لماذا اسهاها: محاضرات في اي القران الكريم وحذف مفردة التفسير منها؟

وللجواب عن هذا السؤال هنا احتمالان:

الأول: اما المراد منها محاضرات في تفسير القران الكريم وقد حذف المضاف وابقى المضاف اليه ايجازا واختصارا للعنوان وكما هو معمول في اساليب اللغة العربية.

الثاني: انه لايقصد المنهجية التفسيرية بالمعنى الدقيق وانها اراد اختيار آيات قرآنية معينه لبحثها تفسيريا وهذا هو الاقرب.وقد يكون اقتباسا من محمد بن جرير الطبري (ت ٢١٠هـ) حيث اسمى تفسيره (جامع البيان عن تأويل آي القران)

#### رابعا: التعريف بالشيخ محمد رضا المظفر (شئ من سيرته):

ربها لضرورات البحث نلجأ الى هذا المطلب والا قد سبقنا من كان مهتها بتراث الشيخ المظفر وترجموه ترجمة وافية(١)

(١) ظ: ما كتبه: الدكتور محمد جواد الطريحي في مقدمة عقائد الامامية وفي كتابه الخاص

المعنون الشيخ المظفر المجتهد المجدد، وكذلك الاستاذ محمد رضا القاموسي لما اعده من ترجمة مفصلة في الندوة الاستذكارية التي اقامها الاتحاد العام للادباء والكتاب/ النجف الاشرف عام ١٩٩٧م ومقدمة ديوان الشيخ المظفر قيد الطبع فقد استوعبا مترجموه وزيادة

ولذلك سنسلك المنهج المتبع في الترجمة خشية الاطالة .

١-اسمه ونسبه: الشيخ محمد رضا بن محمد بن عبد الله بن محمد بن الشيخ عبد
 الله المظفر من ال مسروح وهم حرب ال علي من اهل العوالي من العرب
 المضرية(۱)

(۱) ظ: حرز الدين ، معارف الرجال ، ۲/ ۲۶۷هامش ترجمة اخيه الشيخ محمد حسن ، جعفر محبوبه ، ماضي النجف وحاضرها، ۳/ ۲۷۲ ، اغابزرك الطهراني، نقباء البشر- :۲/ ۲۷۷ برقم ۱۲۰۵ ، الذريعة : ۲۱/ ۲۰۲ برقم ۱۳۲۵ ، الزركلي ، الاعلام : ۲/ ۲۷۷ برقم ۱۲۰۵ ، ورکي ، الاعلام : ۲/ ۲۷۷ ، علي الخاقاني، شعراء الغري، ۸/ ۲۵۱ ، جعفر الخليلي، هكذا عرفتهم : ۲/ ۲۲ ، موسوعة العتبات المقدسة: ۷/ ۱۸۵ كوركيس عواد، معجم المؤلفين العراقيين، ۳/ ۲۷۰ ، محمد هادي الاميني، معجم رجال الفكر والادب، ۳/ ۱۲۱۷ ، معجم المطبوعات النجفية، ۸۳ ، ۲۱۲ ، ۵۶۰ ، شخصيت انصاري ، ۱۸۵ ، کاظم الفتلاوي، المنتخب من اعلام الفكر والادب ، ۶۰۵ محمد جمال الهاشمي ، الادب الجديد : ۱۳۳ – ۱۳۳۲ ، هيد المطبعي ، من اعلام العراق: ۱/ ۱۸۹ ، د. محمد حسين الصغير، هكذا رأيتهم: ۳۳ ، محمد رضا القاموسي، في الادب النجفي قضايا ورجال: ۱۷۰ ، مجلة النهج اللبنانية ع۱ س ۹ (العدد الخاص بالشيخ المظفر)، مجلة البذرة العدد الثاني :السنة الاولى

Y-ولادته: ولد في النجف الاشرف في اليوم الخامس من شهر شعبان المعظم سنة ١٩٠٤هـ ، بعد وفاة أبيه بخمسة اشهر فتعهده اخواه العالمان الشيخ عبد النبي والشيخ محمد حسن .

٣-دراسته: ابتدأ دراسته مقدماته وسطوحه على يد اساتذة عصره ابرزهم الشيخ محمد طه الكرمي الحويزي والامام السيد محسن الحكيم -قده-وخارجا على يد شقيقه الشيخ محمد حسن المظفر والميرزا النائيني والسيد جمال الكلبايكاني والميرزا حسن البجنوردي والسيد مرتضى الطالقاني والسيد عمد على القاضي في العرفان والسلوك وتأثر كثيرا بأفكار استاذه الشيخ محمد حسين الاصفهاني الكمباني .

#### ٤-اثاره: ترك الشيخ المظفر اثارا علمية منها:

ا- عقائد الامامية طبع عدة طبعات وقام بتحقيقه د. محمد جواد الطريحي وطبعته مؤسسة ال البيت المنظم

ب- المنطق ثلاثة أجزاء وعليه عدة شروحات وكتب خلاصته
 الدكتور عبد الهادي الفضلي

ج- أصول الفقه بأربعة أجزاء و عليه عدة شروحات وحققته مؤسسة النشر الاسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم تحقيقاً وافياً وكذلك غيرهم من مدرسي الحوزة العلمية في النجف الاشرف

د- السقيفة

ه- على هامش السقيفة

و- حاشية على كتاب المكاسب ، طبع بتحقيق الشيخ جعفر الكوثراني

ز- اضغاث احلام طبع بتحقيق الشيخ محمد الكوثراني

ح- احلام اليقظة طبع بتحقيق د. محمد جواد الطريحي .

ط- من اوراق المظفر (يوميات الشيخ المظفر)طبع بتحقيق الاستاذ
 محمد رضا القاموسي

ك- ديوان شعر طبع بتحقيق الاستاذ محمد رضا القاموسي

ل- اراء صريحة نشرها الأستاذ جودت القزويني وحققها الاستاذ
 محمد رضا القاموسي في اخركتاب(من اوراق المظفر)

م- مجموعة محاضرات عن ابن سينا واخرى تراجم جمعها الدكتور محمد جواد الطريحي ضمن موسوعة المظفر

ن- مقدمات ونقود اجتماعية جمعها الدكتور محمد جواد الطريحي
 واسماها من وحى الفكر

س- محاضرات في اي القران الكريم ونشرتها مجلة الرضوان الباكستانية وقام بطبعها ثانية ضبطا الدكتور محمد جواد الطريحي وقمنا بتحقيقها.

#### ٥-اسهاماته المعرفية:

\*- ساهم في تأسيس جمعية منتدى النشر عام ١٣٥٤ هـ

\*-ساهم في تأسيس المجمع الثقافي لمنتدى النشر.

\*-اسس كلية منتدى النشر

- \*- اسس كلية الفقه عام ١٣٧٦هـ
- \*- كان عضوا مؤسسا في جماعة العلماء عام ١٣٨٠هـ
- \*- دعي الى عدة مؤتمرات علمية ابرزها: مهرجان ابن سينا والكندي في بغداد وحضر مهرجان باكستان بمناسبة مرور اربعة عشر قرنا على ولادة الامام علي عليه عام ١٩٥٧م، ومؤتمر جامعة القرويين في المغرب عام ١٩٦٠م.
  - \*- انتخب عضوا في المجمع العلمي العراقي عام ١٩٦٣م.

7 - وفاته: توفي ليلة السادس عشر من رمضان سنة ١٣٨٣هـ المصادف ١٣/ ١ / ١٩٦٤ وشيع في اليوم الثاني من جامع البهبهاني وتم تجديد العهد به بمولانا امير المؤمنين بعد ان اقام الصلاة عليه الشيخ محمد جواد المظفر ودفن في مقبرته الخاصة في شارع الامام علي قرب كلية الفقه .

#### خامسا: اما منهجيتنا في التحقيق:

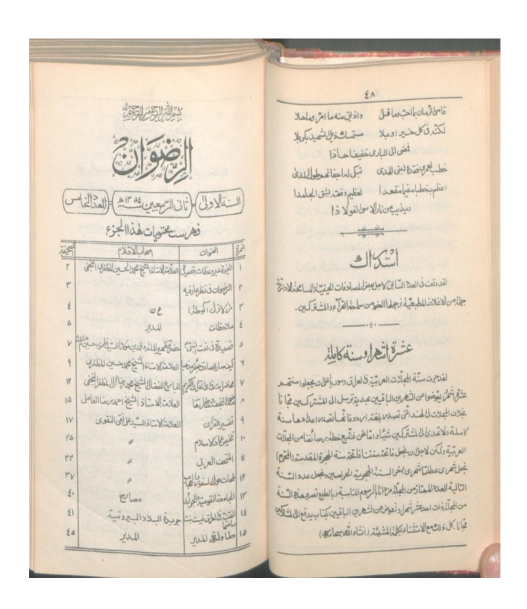
اما منهجيتنا في تحقيق المحاضرات على النحو الآي:

- ١ نسخ النص وطباعته.
- ٢ ضبط النص كما اراد له مؤلفه
- ٣- تخريج الشواهد القرآنية والروايات الشريفة.
  - ٤ ارجاع الاراء التفسيرية الى مضانها
- ٥ نقل الشواهد والمتابعات من كتب المفسرين معتمدين على المصادر
   التفسيرية القديمة

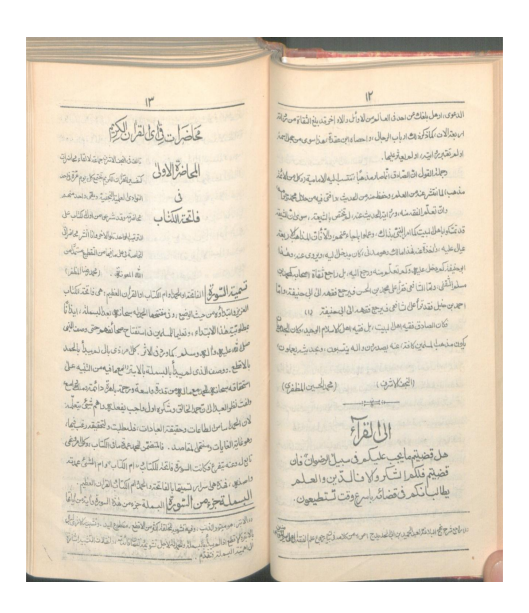
وختاما هذا جهد بسيط نقدمه خدمة للمكتبة النجفية بخاصة والمكتبة الاسلامية بعامة بعد ان شاركنا بهذا البحث بمؤتمر الشيخ المظفر الدولي (الحوزة العلمية رائدة التجديد)الذي اقامته مؤسسة العلمين مع العتبة العباسية المقدسة ونجد انفسنا ملزمين بتقديم الشكر والتقدير لأستاذنا الكبير العلامة ألاستاذ المتمرس الاول الدكتور محمد حسين علي الصغير لتفضله بتقديم هذه المحاضرات وللأستاذ احمد الحلي للأخ المحقق الشيخ المركاشف الغطاء لتهيئته مجلة الرضوان كاملة.

واخر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين.

المحققان النجف الاشرف . ١١/ ٣/ ٢٠١٦



صورة من نموذج مجلة الرضوان السنة الاولى / ثاني الربيعين ١٣٥٤هـ/ العدد الخامس.



صورة من نموذج تفسير الشيخ المظفر المنشور بمجلة الرضوان السنة الاولى / ثاني الربيعين ١٣٥٤هـ/ العدد الخامس.









## المحَاضَرةُ الأولى في ((فاتحة الكتاب))

تَالَفَ في النَجَفِ الأشرَفِ جَمَاعةٌ لإلقاءِ محاضرَاتٍ كتفسِيرِ القرآن الكريمِ تجتمعُ كلّ يوم مرّة في أحد النوادي العلمِيةِ النجفِية ''

، وَيَلَقي واحدٌ منهمْ محاضرَته وَقَدْ شَرَعوا مِنْ أُوَلِ الكتابِ على الترتيبِ الواحدُ تلو الآخر ، وأنا أنشرُ محاضراتي الخاصةُ بي عَلَى ما فيها مِنَ الله المعونة

(محمد رضا المظفر).

<sup>(</sup>۱) يشير الشيخ المظفر -قده- إلى الدروس التعطيلية التي كانت تعقد في مدرسة النجف الاشرف يومي الخميس والجمعة ، فيستثمرها أساتذة التدريس الحوزوي فيلقون على طلبتهم بعض المحاضرات القرآنية، إذ لم يكن درس علوم القران والتفسير درسا تحصيليا ضمن مناهج حوزة النجف الاشرف .

#### [سورة الفاتحة]٠٠٠

### [١] تسميةُ السورة:

الفاتحةُ أو الحمدُ أوامُّ الكتابِ أو القرانِ العظيمِ ":

(١) قال الرازي:

اعلم انه مرّ على لساني في بعض الأوقات إن هذه السور الكريمة يمكن أن يستنبط من فوائدها ونفائسها عشرة الاف مسألة فاستبعد هذا بعض الحساد وقوم من اهل الجهل والغي والعناد، وحملوا ذلك على ما ألفوه من انفسهم من التعليقات الفارغة عن المعاني والكلمات الخالية عن تحقيق المعاقد والمعاني. الرازي، تفسير الرازي: ١/٣

(٢) روي عن النبي (عَلَيْتُ الله الله الله الله القران وفاتحة الكتاب والسبع المثاني فسميت فاتحة الكتاب لأنه يفتتح بكتابتها المصاحف وبقراءتها في الصلاة ، فهي فاتحة لما يتلوها من سور القران في الكتابة والقراءة وسميت أم القران لتقدمها على سائر القران وتسمي العرب كل جامع أمراً متقدم لأمر اذا كانت له توابع تتبعه (أمّاً) فيقولون للجلدة التي تجمع الدماغ أمّ الرأس.

وسميت السبع لأنه سبع آيات ،بلا خلاف في جملتها وسميت ، مثاني لاتها تثنى بها في كل صلاة ، فرض ونفل وفي كل ركعة .

وليس اذا سميت بانها مثاني منع ذلك تسمية غيرها بالمثاني من سور المئين.

الطوسي ، التبيان: ١/ ٢٢، الطبرسي، مجمع البيان: ١/ ٤٧.

وقال البيضاوى:

هي فاتِحة الكتاب العزيز وابتداؤه مِن ْحَيثُ الوَضع ، وَفي مُفتتحِها الحمدُ لَهُ سبحانه بَعْدَ البَسمَلَةِ ، إيذاناً بِمَطلوبيةِ هذا الإبتداء ، وتعلياً للمُسلمينِ في أستفتاحِ صَحائفِهِم ْحَتَى وَصَفَ النبيُّ وَاللَّهُ اللَّهُ النبيُّ وَاللَّهُ اللَّهُ النبيُّ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللِمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الل

وتسمى أم القرآن لأنها مفتتحه ومبتدؤه فكأنها اصله ومنشؤه ولذلك تسمى أساساً أو لأنها تشتمل على ما فيه من الثناء على الله سبحانه وتعالى والتقيد بأمره ونهيه وبيان وعده ووعيده أو على جملة معانيه من الحكم النظرية ، والأحكام العملية التي هي سلوك الطريق المستقيم ، والاطلاع على مراتب السعداء ومنازل الأشقياء وسورة الكنز والوافية والكافية لذلك .

وسورة الحمد والشكر والدعاء، وتعلم المسالة لاشتهالها عليها والصلاة لوجوب قراءتها أو استحبابها فيها، والشافية والشفاء لقوله (عَلَمْ اللهُ عَلَمَا فَيها، من كل داء).

والسبع المثاني لأنها سبع آيات بالاتفاق إلا منهم من عد التسمية دون أنعمت عليهم . البيضاوي، أنوار التنزيل: ١/ ٢٥.

أقول: والقاب هذه السورة عشرة:

الفاتحة ، الحمد ، أم الكتاب ، السبع المثاني ، السبع ، المثاني، الوافية ، الكافية ، الأساس، أم القرآن.

ظ: الرازي ، التفسير الكبير: ١/ ١٧٣ - ١٧٧ ، السيوطي الإتقان: ١/ ١٨٧ - ١٩١ ، القرطبي ، أحكام القران ،١/ ١١١ ، الألوسي، روح المعاني: ١/ ٣٣-٣٧.

(كُلُّ أُمرٍ ذِي بالٍ لَمْ يَبْدأ بالحَمْدِ بالأقطَعِ) ﴿ ، وَوَصَفَ الذِّي لَمْ يبدأ بالبَسمَلَةِ بالأبترِ ﴿

مَعَ ما فِيهِ مِنَ التَنْبيهِ عَلَى أَسْتحقاقِهِ سُبحانَهُ للحمدِ مَعَ مالَهُ مِنْ قُدرةٍ واسعةٍ ورحمةٍ باهرةٍ دائمةٍ وَمُلْكٍ واسِعٍ وَلَفْتِ نَظِرِ العَبدِ إلى أَنّ حَمدَ الخالِقِ وَشُكْرَهُ أَوَّلَ واجِبٍ يَفْعَلَهُ وَأَهَم شيءٍ يَتَعَلَّمَهُ لأَنّ الحمدَ أَسَاسُ الطاعاتِ وحقيقةِ العباداتِ فَلَهُ طُلَبت وَلَتَحقيقِهِ رَغِبَ فِيها ، وَهُوَ غايةُ الطاعاتِ وحقيقةِ العباداتِ فَلَهُ طُلَبت وَلَتَحقيقِهِ رَغِبَ فِيها ، وَهُوَ غايةُ

(۱). الحر العاملي، وسائل الشيعة ،٧/ ١٧٠ باب استحباب الابتداء بالبسملة. تفسير العسكري ،٢٥ وورد في سنن ابن ماجة، ١/ ٢١٠ حديث ١٨٩٤ باب خطبة النكاح (( كل امر ذي بال لم يبدأ فيه بحمد الله فهو أجذم))

<sup>(</sup>۲) الأبتر: هو مبتور الذنب، وفيه تشويه للخلقة اكثر من الأقطع. مقطوع اليد وتشبيه الأثر بالبال بالأبتر والأقطع اذا لم يبدأ بالبسملة والحمدلة لأجل تشويهه ونقصان فائدته واختلاف التشبيه إشارة إلى أهمية البسملة فتقدم (منه رحمه الله) اقول: ينظر: الكشاف / ٤٣ الرازي، التفسير الكبير ١/ ١٩٨ ذيل الاية من الحمد وبتفاوت يسير في التفسير المنسوب للإمام العسكري، ٣٥، المجلسي، بحار الانوار، ٩٩/ ٢٤٢ الباب ٢٩ وينظر مصادره.

الغاياتِ ومُنتَهى المقاصدِ . فالمُتضّمِنُ للحَمدِ " عُمدةُ ما في الكتابِ وَكُلّ أمرٍ وَنهي تابعٌ لَهُ وَعنهُ يَتَفَرَّعُ فكانتْ السورة (فاتحةُ الكتابِ) و (أمّ الكتابِ) وأمَّ الشي عُمْدَتَهُ وأصلَهُ "

، فَهذهِ هي أسرارُ تَسميِتها بالفاتحةِ <sup>٣</sup>و(الحمدُ)و(أمُّ الكتابِ)و(القرانُ العظيم).

<sup>(</sup>١) ظ: الأر دبيلي، زبدة البيان: ٤

<sup>(</sup>۲) ذكر الشيخ الطريحي (ت ١٠٨٥هـ) . في ذيل كلمة (أمم) قوله تعالى : (وانه في أم الكتاب يعني في اصل الكتاب ويريد اللوح المحفوظ وأم الكتاب أيضا في فاتحة الكتاب وسميت إما لأنها أوله واصله ، وان السورة تضاف اليها ولا تضاف هي إلى شيء وقيل سميت لأنها جامعة لأصل مقاصده ومحتوية على رؤوس مطالبه، والعرب يسمون ما يجمع أشياء متعددة إما ، كما يسمون الجلدة الجامعة للدماغ وحواسه أم الراس ، ولأنها فذلكة لما فصل في القران المجيد لا اشتها لها على المعاني في القران من الثناء على الله بها هو اهله .

الطريحي ، مجمع البحرين:مادةأم

<sup>(</sup>٣)ورد عن أمير المؤمنين (علائيلًا) إن جميع ما في القران فهو في فاتحة الكتاب .القنـد وزي ، ينابيع المودة ،٤٠٨، ط:اسلامبول.

### [٢] (البسملة عجزة من السورة):

البَسمَلَةُ جزءٌ مِن هذهِ السُورةِ وآيةٌ مِن آياتِها"

بَلْ مِنْ آياتِ كُلِّ سُورَةٍ ماعَدا سُورةِ (بَراءة )على ما أنطقت به أحاديث الأئمةِ الأطهارِ اللَّيْ "، لا كمَا قِيلَ إنها خارجةٌ عَن السورةِ جميعُها "

(۱) يقول الزمخسري: قراء المدينة والبصرة والشام وفقهاؤها يقولون على ان التسمية ليست بآية من الفاتحة ولامن غيرها من السور وانها كتبت للفضل والتبرك بالابتداء بها، كها بدئ بذكرها في كل امر ذي بال، وهو مذهب ابي حنيفة، ومن تابعه، ولذلك لا يجهر بها عندهم في الصلاة وقراء مكة والكوفة وفقهاؤها على انها اية من الفاتحة ومن كل سورة وعليه الشافعي واصحابه ولذلك يجهرون بها، وقالوا: قد اثبتها السلف في المصحف مع توصيتهم بتجويد القران ولذلك لم يثبتوا آمين فلولا انها من القران لما اثبتوها. الكشاف، ١/ ٢١ وينظر ماقاله الشوكاني في فتح القدير، ١/ ١٧، الالوسي، روح المعاني: ١/ ٣٣

(٢) وقع خلاف بين العلماء في أنها جزء من سائر السور أم لا؟

فالشيعة الامامية على إنها جزء من الفاتحة وغيرها من السور يجب قراءتها معها وهو مذهب الهل البيت (عليهم السلام).

وتبعهم بعض فقهاء العامة كأحمد وإسحاق بن راهويه (ت ٢٢٧هـ) وأبي ثور إبراهيم بن خالد (ت ٢٤٠هـ) وابي عبيدة معمر بن المثنى (ت ٢٠١٠هـ)، وعطاء والزهرى(ت ١٢٤هـ) وعبد الله بن المبارك (ت ١٨١هـ)، وهو مذهب ابن عباس واهل مكة واهل الكوفة كعاصم والكسائي وغيرهما سوى حمزة وغالب أصحاب الشافعي . وقال بعض الشافعية وحمزة ، أنها جزء من الفاتحة فقط دون بقية السور .

لكن حكى العلامة في (المنتهى) عن الشافعي إنها بعض آية من أول الحمد بلا خلاف وفي كونها آية من كل سورة قولان:

احدهما: إنها آية من كل سورة

والآخر: إنها بعض آية من أول كل سورة وتتم بعدها اية . وعن أبي حنيفة ومالك(ت ١٧٩هـ) ، والأوزاعي (ت ١٥٧هـ)

إنها ليست آية من الفاتحة ولا من غيرها من السور، وهو المشهور بين المتأخرين من الحنفية بل من اهل المدينة والشام والبصرة، وقد ذكر البيضاوي إن أبا حنيفة لم ينص بشيء، فظن أنها ليست من السورة عنده والظان صاحب الكشاف واتباعه، وعن مالك والشافعي واحمد يكره أن يقرءها في الصلاة وربها يجعل محل الخلاف إنها آية واحدة غير متعلقة بشيء من السور أو مائة وثلاث عشر آية من مائة وثلاث عشر سورة كالآيات المكررة في بعض السور مثل (فبائ آلاء ربكها تكذبان)

ظ: سنن الدار قطني ، ١/ ٢٠٦ ١٧ و٢٦ ، صحيح مسلم ، ١/ ٣٨٠، السنن الكبرى ، ٢/ ٤٥، صحيح ابن خزيمة ،١/ ٢٤٨ ، الحاكم النيسابوري، المستدرك، ٢/ ٣٥٧.

وعلى كل حال فينبغي القطع به إنها آية من كل سورة من الفاتحة وغيرها لإجماع الامامية ، ، وإجماع اهل البيت عليهم السلام والأخبار المستفيضة لولم تكن متواترة .

١- خبر معاوية بن عمار عن الصادق (علي المالك ) قال : قلت : اذا قمت للصلاة اقرأ بسم

الله الرحمن الرحيم في فاتحة الكتاب.

قال: نعم قلت فاذا قرات فاتحة الكتاب اقرأ بسم الله الرحمن الرحيم مع السور قال: نعم. الحر العاملي و سائل الشيعة ، ٢/ ٧٤٦ ح٥.

٢- خبر يحيى بن أبي عمران الهمداني قال: كتبت إلى أبي جعفر (علي إلى جعلت فداك: ما تقول في رجل ابتدأ بسم الله الرحمن الرحيم في صلاته في أم الكتاب وحده فلما صار إلى غير أم الكتاب من السورة تركها ؟ فقال العياشي: ليس بذلك بأس، فكتب عليه السلام بخطه: يعيدها مرتين على رغم انفه يعني العياشي. وسائل الشيعة: ٢/ ٢٤٦. ظ: حسين البروجردي، تفسير الصراط المستقيم، ٣/ ٩٩. البلاغي، آلاء الرحمن: ١/ ٥١، مير سيد علي الحائري، تفسير مقتنيات الدرر، ١/ ٨٠، مصطفى الخميني، تفسير القران الكريم: ١/ ٢١.
 أقول قد عقد الحر العاملي بابا عنونه ((إن البسملة آية من الفاتحة)

(۱) يقول السيد الطبأطبائي: البسملة في مبتدأ كل سورة راجعة الى الغرض الخاص من السورة فالبسملة في سورة الحمد راجعة الى غرض السورة والمعنى المحصل منه والغرض الذي يدل عليه سرد الكلام في هذه السورة هو حمد الله باظهار العبودية له سبحانه بالافصاح عن العبادة والاستعانة وسؤال الهداية ، فهو كلام يتكلم به الله سبحانه نيابة عن العبد ليكون متادبا في مقام اظهار العبودية بها اداه الله به . الميزان :

يؤتي بها تبركاً على حَدِّ الأستعاذة مِن الشيطانِ ، ولهذا البحثُ نتيجةٌ فقهيةٌ في الصلاةِ هي وجوبُ قراءةِ البسملةِ وعدمهِ ، وتوسّعَ بَعضُ علمائِنا (طابَ ثراهم) ﴿ في البحثِ فيها لو قرأَ المصليُّ البسملةَ لسورة وَعَدَلَ عَنها إلى أُخرى فألزموا بإعادةِ البسملةِ للثانيةِ ،إعتهاداً منهمُ عَلى أنّ للنيّةِ دَخلاً في تَعيينِ البسملةِ للسورةِ التي نواها لها فالتي قرأها آيةٌ من المرجوعِ عَنها ،وَلَو لم يأتِ بها ثانياً لمُ تَكْمِل

<sup>(</sup>۱) ظ: الطوسي، الخلاف: ١/ ١٢٢ و المبسوط، ١/ ٥٠ ١، الشهيد الاول، الذكرى: ١٨٦، المقداد السيوري، التنقيح الرائع لمختصر – الشرائع: ١/ ٣٠٤، ابن فهد الحلي، المقتصر، ٦-٧، الصميري، غاية المرام: ١٥١، المحقق الكركي، جامع المقاصد، ٢/ ٢٢٢، رسائل الكركي، ١/ ٩٠، ٣/ ٢٢٧، الشهيد الثاني، الحاشية الاولى على الالفية: ٣٥٥، الشهيد الثاني، المقاصد العلية، ٢٥١، ٢٥٨، الشهيد الثاني، روض الجنان، ٢١٠، المحقق الاردبيلي، مجمع الفائدة، ٢/ ٣٤٣، محمد العاملي، مدارك الاحكام: ٣/ ٣٤٩، محمد بن الحسن بن الشهيد الثاني، استقصاء الاعتبار، ٩٠١، البهائي، الحبل المتين: ٣٣٣، القمي، غنائم الايام، ٢/ ٩٩٤، العاملي، مفتاح الكرامة، ٧/ ٥٦، الطبأطبائي، رياض المسائل: ٢/ ٢١، النراقي، مستند الشيعة، ٥/ ٨٠، الجواهري، جواهر الكلام: ٣/ ٣٤ وغيرها.

السُورة الثانية .وفيها عندي إنّ هذا توسعٌ محبوبٌ فيها اذا قراً آيةٌ أوْ أَكْثَر عَيْر البسملة ثُمَّ عَدَلَ عَنها ، دُونَ ما اذا لَم يَقرأ إلاّ البسملة أصلاً "

### معنى البسملة : ١٠ الاستعانةُ بالأسم وَهُو لَفظُ

(۱) لان الجزء الخارجي دائها إنها يكون جزء ويتصف بالجزئية اذا انضم إلى باق الأجزاء ولو إلى بعضها دون ما اذا لم ينضم إلى واحد منهها ولا مدخل للقصد فيه بداهة انه لما كان جزءا خارجا لما هو معروف إن نزاع الجزئية في مقام انتزاع الكلمة إذ المتضايفان متكافئان قوة وفعلا نعم اذا وجد الجزء وحده يكون له ثانية الجزئية أي يكون جزء بالقوة كها أن الكل حينئذ كل بالقوة. (منه رحمه الله)

(٢) قد تعارف استعمال كلمة البسملة بين المفسرين وغيرهم وقد حكت الأدبيات إن أول من كتب بمكة ب(باسمك اللهم) امية بن أبي طالب إلى أن جاء الإسلام، فكتب (بسم الله الرحمن الرحيم)

السيوطي، محاضرة الأوائل ١٠

وفي ادب الكاتب لمحمد بن يحي الصولي ، قال : سألت ابن عائشة عبيد الله بن محمد بن حفص عن ابتداء الكتاب ب (بسم الله الرحمن الرحيم) فقال حدثني أبي إن قريشا كانت تكتب في جاهليتها ب (اسمك الله) وكان النبي (عَلَمُ الله عن كانت تكتب في جاهليتها ب (اسمك الله) فأمر النبي بأن يكتب في صدر كتبه :

(بسم الله) ثم نزلت في سورة بني إسرائيل (قل ادعوا الله ) فكتب بسم الله الرحمن ثم نزلت

### (الله الرحمن الرحيم))(١)

في سورة النمل (انه من سليهان وانه بسم الله الرحمن الرحيم) في أول كل سورة من القران .

الصولي ، ادب الكاتب ، ٣١-٣١، وفي كتب التاريخ لما كتب علي (عليم في صلح الحديبية بأمر النبي (عَلَيْكُ وَ عَمَا الله الرحمن الرحيم قال سهيل بن عمر و: ما ندري ولكن اكتب ما نعرف: باسمك اللهم.

الطبري، لتاريخ، ٢/ ٦٢٤، وفي موضع اخر انه (عَلَمْ اللهُ الرحمن الله الرحمن الله الرحمن الرحيم) حتى نزلت سورة النمل. سنن أبي داود / ١/ ٢٦٩

(١) قال النحاس: قال اكثر البصريين: المعنى أول ما افتتح به (بسم الله) وأول كلامي (بسم الله) قال سيبويه: معنى الباء للإلصاق.

وقال الفراء: موضع الباء نصب والمعنى بدأت باسم اله وابدأ باسم الله. وفي اشتقاق (اسم) قولان: احدهما من السمو، وهو العلو، والارتفاع، فقيل: اسم لان صاحبه بمنزلة المرتفع به.

وقيل: وهو من وسمت ، فقيل: اسم لأنه لصاحبه بمنزلة اسمه ، أي يعرف به . والقول الثاني خطأ ، لأنه الساقط منه لامه ، فصح انه سما يسموا. قال احمد بن يحيى: يقال بسم ، وسم ، ويقال اسم بكسر الألف ، ويقال: بضمها .

إعراب القران ، ١/ ٥١

أو الأبتداء به متيمناً أو مستعيناً ،والظرف مُستقرٌ قائمٌ مَقام المُتعلق به إنها هُو للمعنى لا للفظ وقرينة المقام كافية في الدلالة على نفس المعنى فالمقدّر يكون معنى مُستعين أو ابتدئ وليسَ هُوَ استعين أو ابتدأ فأنّه لا يتناسَب ووضع البسملة في ابتداء الكلام في غير الكتاب العزيز، فان الكاتب أو المتكلم إنها يتكلم عَنْ نفسِه ،وهو المبتدي لا انه يأمرُ غيره بالابتداء أو الاستعانة وهكذا ،أيضاً في الكتاب العزيز فإنها يأمرُ غيره بالابتداء أو الاستعانة وهكذا ،أيضاً في الكتاب العزيز فإنها جعكه الله سُبحانه على لسانِ النبي عَلَيْ والناسِ المتبعين له تعلياً وتدريباً ليقرأوه فالقارئ هو الذي يبتدئ ويستعين بتلاوة البسملة.

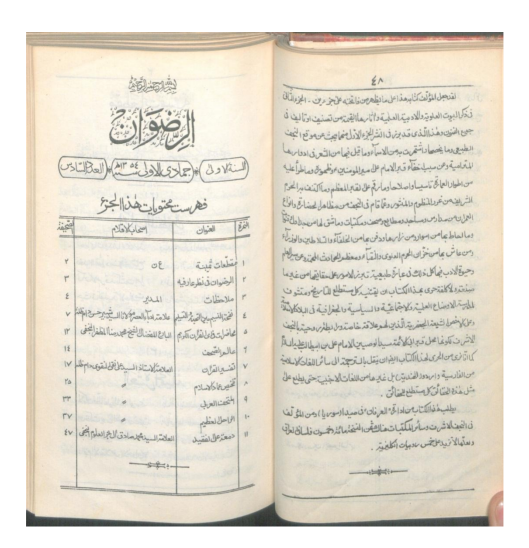
كما انه هو الذّي يَستعيذُ مِن الشيطانِ فلا بدّ أنْ يقدّر ابتدئ أو استعينْ ويصحُ أنْ يكونَ المقدّرُ أيضا ابتدائي أو أاستعانتي ولا أرى وَجها للإعتراضِ عليهِ بانه يحتاجُ إلى تقديرِ زائدٍ فيه تكلّف نحنُ في غنى عنه . لما تقدّم إنَّ التقديرَ للمعنى لا لنفسِ اللفظِ وابتدائي وابتدئ معناهما واحد هو :إنشاءُ الابتداءِ بالأسم كأستعين واستعانتي معناهما إنشاء

الاستعانة ،والغرضُ مِن التعبيرِ باللفظِ في مَقَامِ التقديرِ هو التعبيرُ عَن ذلكَ المعنى المقدّر معنى والكلُ وافٍ بتأديتهِ.ثُمّ إنّ إضافة الاسم إلى \_\_((الله)) إضافة بيانية إذ الاسمُ هو لفظُ الله الرحمن الرحيم فتكونُ مَعنى الاستعانة بهذهِ الأسهاءِ الاستعانة بذكرِها وإنْ قِيل إنّ الاسمَ صلتَه وإنّ الاستعانة مستندة إلى ذاتِ اللهِ أي إلى المسمى تَعالتْ أسهاؤه."

(النجف الأشرف) (محمد رضا المظفر)

<sup>(</sup>١) ظ:الطبرسي ، مجمع البيان: ١/ ٤٧ ، الشهيد الثاني ، المقاصد العلية ،٥





#### pu

الياء وجمع حروت الحياء و ١٠٧٥ منا و ١٩١٦ منامع المخرّة ، وجها لنصف كالنع من المائع و و ١٩٠٥ منامع المخرّة ، وجها لنصف من المائع من المنطقة و وجها المنطقة المنطقة في المبينة المبينة في المبينة والمبينة والمبينة و المبينة و المبين

المعيوليس مركباً الدس وون يبترك ينها الكلام العادى وتنتظم منها الغند العرب فيلان من من المستداد من المنافرة من المنافرة من المنافرة المنافرة من المنافرة المنافرة المنافرة من المنافرة المنافرة

ق نصورلهم المراج الاول عصرا الموقا المنت المدعلة المحققة بين فالفقة الملكون المستعلق المحققة بين فالفقة الملكون المنت المدعلة المستعلقة المحلفة المنت المستعلقة المستعلة المستعلقة المستعلقة المستعلقة المستعلة المستعلقة المستعلقة المستعلقة المستعل

### عضل عن العلامة المالكويم

(تا بعداقبله)

المعُ الصِّرِقِ السَّانِينِ

الخورف المصنة عاالية

الترستة تربالاتفاق، والكام فالحووف المصرة عا السوى لايشب الكام ف تقديداً مُكاويات ، فان القرآن تزل بلدان عرب مبين، وهذه اسما وحووث ميناً لن منما الكلم العرب وعدد، فلبس لها ظلم بل ولا ما طن ليطر بيتي من تضول لفظ ، وليست علمون التي يتالفت عالكم وانا هي ساوها فا لالقد مثلا الم مرجة

عَ الْمُلام اخاار بينان يفلق براك حقيقة ريقال (أو) علم السكة ، فذا كالدية المسابعة المسابعة المسابعة المنافزة المسابعة المسابعة

نعم في داحد نستطيع ان شخص موجد فا بيما زخ كوهذه الحروت باهي حروف او شبه اعجاز داخل المحالات المسلمة ا





# المُحاضَرةُ الثانيةُ في الحروفِ المُصدّرة بها السُور<sup>٠٠</sup>

(١) عقد الشيخ الصدوق بابا اسماه ((معنى الحروف المقطعة في أوائل السور من القران) في كتابه معانى الأخبار قائلا:

اخبرنا أبو الحسن محمد بن هارون الزنجاني فيها كتب ألي على يدي علي بن احمد البغدادي الوراق قال: "حدثنا معاذ بن جبل بن المثنى جويريه عن سفيان بن السعيد الثوري قال قلت لجعفر بن محمد بن علي الحسين بن علي بن أبي طالب (علي الإن رسول ما معنى قول الله عز وجل: (الم)، (المرس)، (الرر)، و(المر)، و(المر)، و(كهيعس) و(طه)و (طسم) (طسم) (يس)و (ص) و (حم) و (حمعسق) و (قق) و (ن) ؟ قال عليه السلام: إما (الم) في أول البقرة فمعناه انا لله الملك) واما (الم) في أول آل عمران فمعناه إنا لل المجيد و (المرس) فمعناه (أنا الله المقتدر الصادق و (الر) فمعناه أنا الله المحيي المميت الرزاق و (كهيعس) معناه أنا الكافي الهادي الولي و (المر) فمعناه أنا الله المحيي المميت الرزاق و (كهيعس) معناه أنا الكافي الهادي الولي العالم الصادق .الوعد، ، وأما (طه) فاسم من أسهاء النبي ( المدينة المعيد ، واما (طس) فمعناه الطالب السميع ، واما (طسم) فمعناه انا الطالب السميع المبدئ المعيد ، واما (طسم) فمعناه فاسم من أسهاء النبي ( المدينة المعيد ، واما (طسم) فمعناه انا الطالب السميع المبدئ المعيد ، واما (طسم) فمعناه فاسم من أسهاء النبي ( المدينة المدينة ) ومعناه يا الها السامع للوحي ( والقران الحكيم انك لمن المرسلين على صراط مستقيم).

#### [الحروف المقطعة]

### الم: آيةٌ مستقلةٌ بالإتفاق (١)

وخضرة الماء منه وبه يمسك الله الأرض أن تميد بأهلها ، وأما (ن) فهو نهر يجري في الجنة : معاني الاخبار: ٢٢

، والكلامُ في الحروفِ المصدّرة بها السُورُ لا يشبهُ الكلامُ في تفسيرِ سائرِ الآياتِ ، فإنّ القرانَ نَزَلَ بلسانٍ عربي مُبين ، وَهذِهِ أسهاءُ حروفِ يتألفُ منها الكلامُ العربيُّ وَغيرُه ، فَلَيسَ لها ظاهرٌ بَلْ ولا باطنٌ لَهُ طَريقٌ مِنْ نَفس اللّفظ "

(۱) يقول الشيخ الطوسي: اختلف العلماء في معنى أوائل السور مثل (الم) و(المص) و(كهيعص) و(طه) و(صاد) و(قاف) و(حم)، وغير ذلك على وجوه فقال بعضهم إنها اسم من أسهاء القران، ذهب اليه قتادة ومجاهد وابن جريح وقال بعضهم هي فواتح يفتح بها القران روي ذلك عن مجاهد أيضا واختاره البلخي وفائدتها أن يعلم ابتداء السورة وانقضاء ما قبلها وذلك معروف في كلام العرب.

وقال بعضهم هي اسم للسورة روي ذلك عن زيد بن اسلم والحسن ، وقال بعضهم هي اسم الله الأعظم وروي ذلك عن السدي إسهاعيل وعن الشعبي وقال بعضهم هي قسم اقسم الله به وهي من أسهائه وروي ذلك عن ابن عباس وعكرمة وقال قوم هي حروف مقطعة من أسهاء واقفا كل حرف من ذلك بمعنى غير معنى الحرف الأخير .

وقال بعضهم هي حروف هجاء يشتمل كل حرف معان مختلفة ، وبعضهم هي حروف هجاء يشتمل كل حرف على معانٍ مختلفة روي ذلك عن انس واختاره الطبري وقال بعضهم هي حروف من حساب الجمل ، وقال بعضهم : لكل كتاب سر وسر القران في

وَليسَتْ هي الحروفُ الّتي يتألفُ منها الكلامُ وإنها هي أسهاؤها فالألفُ مَثَلاً أسمٌ لحرفٍ هُوَ جزءٌ للكلامِ اذا أريدَ أنْ ينطقَ به عَلى حقيقتِهِ يُقال: (آه) (بهاء)السكت، فهذهِ الآية ((ألف، لام ،ميم))أسهاءٌ للحروفِ

فواتحه . (التبيان ، ١/ ٤٧).

وقد نجد اختلاف الانظار للحروف المقطعة في اوائل السور ربها بلغت عشرين قولا حسبها احصاه الرازي في تفسيره الكبير الا ان الاتجاهات الرئيسة في ذلك تعتمد على المباني الثلاثة الاتبة:

١ - اعتقاد انها من المتشابه المجهول تماما ، علم مستور وسر محجوب استأثر الله به فقد حكي
 عن الشعبي (ت٢٠١هـ) قال: نؤمن بظاهرها ونكل العلم فيها الى الله.

وقد انكر اهل الكلام هذا الاعتقاد لو اريد به الجهل المطلق حتى على مثل رسول الله (عَلَمْ اللَّهُ عَلَى المناء الوحي اذ كيف يرد في الكتاب ما يكاد يخفى على الخافقين وقد قال الله تعالى كتاب أنزلناه اليك مبارك ليتدبروا اياته وليتذكروا أولــــوا الألباب (ص الاية ٣٩).

٣- انها الرموز بين الله ورسوله ، لايمسه إلا المطهرون ، الأمناء على وحيه قال : ارباب القلوب : التخاطب بالحروف المفردة سنة الاحباب في عشق المحاب ، فهو سر الحبيب مع الحبيب بحيث لايطلع عليه الرقيب .

المُترّكبِ مِنها الكلامُ فلا تَدلّ إلا عَلى تِلكَ المُسميّاتِ، هذا ظاهرُها وهذا باطنُها واذا كانَ لها معنى آخر فذلك خارجٌ عن الدلالةِ اللفظيةِ ، فلا تكونُ هذهِ إلاّ رموزاً عليهِ وألغازاً فيه فلذا كانَتْ من المتشابَه كها ورد عن أئمتِنا الأطهار المهتَّلِيُّ ("

، ولا طريقَ لنا إلاّ ما وَصَلَ مِن أحاديثهِم الشريفةِ الثابتُ صحته

والتفاسيرُ الَّتي لُفَقَتْ لا تُسمِن ولا تُغْنِي مِنْ جُوعٍ "نَعَم شيءٌ واحدٌ نَستطيعُ أَنْ نَفهمَهُ هو جهةُ إعجازِ ذِكرُ هذهِ الحروف بها هي حروفٌ أو

<sup>(</sup>۱) ظ: معاني الأخبار، ص٢٢ح ٢، المازندراني، شرح أصول الكافي/ ٢/ ٣١٠، ابن طاووس، سعد السعود، ٢٢٩، المجلسي، بحار الأنوار، ١٧/ ٢١٧

<sup>(</sup>۲) يشير الشيخ المظفر هنا الى الطريق الاثري في تفسير القران الكريم فهو يثبت عدم تمامية الطرق الاخرى في التفسير والمراد بالاثر هو: الاثر الصحيح الوارد عن النبي واله ( وَاللَّهُ وَاللّلَّالُّهُ وَاللَّهُ وَلَّالُهُ وَلَّالُهُ وَاللَّهُ وَلَّالِهُ وَلَّالُهُ وَلَّهُ وَلَّالِهُ وَلَّالُهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَّالُهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَّالِهُ وَلَّالِهُ وَلَّا لَا اللَّاللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَّاللَّالِي وَلَّاللَّهُ وَلَّاللَّالِي اللَّالِي اللَّهُ وَلَّالِمُ اللَّهُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ وَلَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَلَّالِمُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَلَا لَا اللَّهُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ اللَّهُ وَلَّالِمُ وَلَّالِمُ اللَّالِمُ اللّلْمُ اللَّالِي اللَّلَّالِي الللَّالِمُ اللَّاللَّالِمُ اللَّالِم

<sup>(</sup>٣) تضمين للاية ٧ من سورة الغاشية. وان النبي محمد (المَلْمُنْكَانَةُ) اراد ان لا يطلع عليه

شبهُ إعجاز وإنْ كُنّا عاجزين عَنْ إدراك معانيها الرّمْزية إلاّ عَنْ طَريقِ أهلِ الحق .

### إعجاز الحروف القطعة

### وذلك الإعجاز " أو شبيه الإعجاز " إنا نراها في مجموع السُورِ نِصفِ

سواهما اخرجه بحروف بَعّدهُ عن درك ال

- (۱) عقد الشيخ الطبرسي مبحثا خاصا في ذلك مبينا اختلاف العلماء في الحروف المعجمة المفتتحة بها السور .ظ: مجمع البيان : ١/ ٧٥
  - (٢) تفصيل ذلك: الطباطبائي، الميزان: ١/ ٥٨
- (٣) الإعجاز: لغة الفوت ، وجدان العجز ، إحداثه كالتغيير ، فيقال اعجزه الأمر الفلاني أي فاته.

#### أما في الاصطلاح:

أن يأتي المدعي لمنصب من المناصب الإلهية بها يخرق نواميس الطبيعة ويعجز عنه غيره شاهدا على صدق ذلك المدعى اذا امكن أن يكون صادقا في تلك الدعوى وأما اذا امتنع صدقه في دعواه يحكم العقل أو يحكم النقل الثابت عن نبي أو إمام معلوم العصمة ، فلا يكون ذلك شاهدا على الصدق ولا يسمى معجزة في الاصطلاح . الخوئي ، البيان ، 1٣٣.

وقال ابن بابويه الصدوق(٣٨١هـ) والعلة الاخرى في انزال اوائل هـذه السـور بـالحروف

المقطعة ليخص بمعرفتها اهل العصمة والطهارة فيقيمون بها الدلائل ويظهرون بها المعاجز ، ولو عمّ الله تعالى بمعرفتها جميع الناس لكان في ذلك ضد الحكمة وفساد التدبير . كهال الدين ، ٢/ ، ٦٤٠ المجلسي ، بحار الانوار: ٨٩ / ٣٨١.

٣- انها مجرد اسهاء حروف واصوات هجاء لا تحمل في طيها معنى ولاتحتوي على سر مكنون سوى ان ايراد هذه الاحرف بهذا النمط وفي ذلك المقطع من الزمان يهدف الى غرض وحكمة بالغة وان كانت لا تعدد اعتبارات لفظية محضة. ظ: التمهيد في علوم القران: ٥/ ٢٤٥ ،

ويشير السيد الطبأطبائي (ت • ١٤٢هـ) اذا تدبرت السور المفتتحة بحروف مشتركة من هذه الحروف المقطعة مثل الميهات والراءات والطواسين والحواميم وجدتها متشابهة المضامين ومتناسبة السياقات، ويمكن ان يحدس ان بين هذه الحروف وبين مضامين تلك السور خاصا مثلا سورة الاعراف صدرت بقوله: (المص) فكانها جامعة بين مضامينها الميهات و(ص)، وكذلك سورة الرعد المصدرة بقوله (المر) كأنها جامعة مضمونها بين الميهات والراءات ...وهكذا.

ويستفاد من ذلك: ان هذه الحروف رموز بين الله سبحانه ورسوله (الله المحلقة عنا لانعلم منها سوى هذا المقدار من الارتباط ولعل المتدبر يتبين له ازيد من ذلك. وربها يشير الى هذا المعنى ماروي عن امير المؤمنين (عليه في قوله: (لكل كتاب صفوة وصفوة هذا الكتاب حروف التهجي). الميزان:١٨٨/ ٢.

### حُرُوف الهجاءِ ((١٤)) حرفاً هي ١٠٠٠

(۱) وردت في مفتتح تسع وعشرين سورة حروف مقطعة هي نصف حروف الهجاء إما مفردة أو منضمة من غير تركيب وهي (الم ، المص ، المر ، الر ، طس ، حم ، حمسق كهيعص ، طه ، يس ، ص ، ن ، ق ، ومجموع هذه الحروف ثهانية وسبعون حرفا وهي بحذف المكررات تصبح أربعة عشر حرفا (أ.ح. ر.س. ص . ط ،ع ،ق ، ك ، ، ، ، ، ، ن ، ، ، ).

قال الزمخشري : اذا تأملت ما أورده الله في الفواتح من هذه الأسماء يوجد مثلها نصف حروف المعجم أربعة عشر سواء في تسع وعشرين سورة على عدد حروف المعجم .

ثم اذا نظرت في هذه الأربعة عشر وجدتها متشكلة على أنصاف أجناس الحروف.

بيان ذلك أن فيها المهموسة نصفها: الصاد، الكاف، الهاء، السين، الحاء.

ومن المجهورة

نصفها الألف والكاف والطاء والقاف ومن الرخوة نصفها اللام والميم والراء والهاء والعين والحاء والياء والنون ..

ومنها (المطبقة نصفها: الصاد والطاء ، ومن المنفتحة) نصفها الألف واللام والميم والراء والكاف والهاء والعين والسين والحاء والقاف والياء والنون ومن المستعلية نصفها القاف والصاد والطاء .

ومن (المنخفضة) نصفها الألف واللام والميم والراء والكاف والهاء والياء والعين والسين والحاء والنون ومن حروف القلقة نصفها القاف والطاء.

التمهيد في علوم القران: ٥/ ٢٣٩.

الألفُ ، الحاءُ، الراءُ، السينُ، الصادُ، الطاءُ ، العينُ ، القافُ ، الكافُ ، اللامُ ، الميمُ ، النونُ ،الهاءُ ، الياءُ ، ومجموعُ حروفِ الهجاءِ (٢٨)حرفاً، اللامُ ، الميمُ ، النونُ ،الهاءُ ، الياءُ ، ومجموعُ حروفِ الهجاءِ (٢٨) حرفاً مَعَ الهمزةِ وفيها نِصف مِن كُلِّ نوعٍ مِن أنواعِ الحروفِ ففيها نصف المهموسةِ المجموعة في (ستشخدك خصفه)

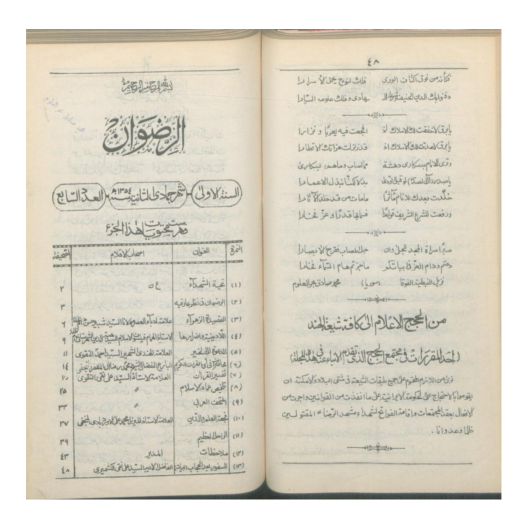
ونِصفِ المجهورة "خلافُ المهموسة "،وفيها نصفِ الشديدة المجموعة في (اجدك قطبت) ونصفُ الرخوةِ خلافُها وهكذا إلى آخرِ أنواعِ الحروفِ، فإنْ كانَ عَدَدُ حروفِ أَحد الأنواعِ، فردياً يُؤخذُ نصفهُ الأدنى أو الأعلى إذْ لا يُمكن الكسرِ فيها نُكات أخُر مِن بعضِ قواعِدِ تركيبِ الكلهاتِ ويحتاجُ الاستقصاءُ في بيانِ هذهِ الأمورِ إلى وقتٍ مُتسع نرجوهُ الكلهاتِ ويحتاجُ الاستقصاءُ في بيانِ هذهِ الأمورِ إلى وقتٍ مُتسع نرجوهُ

<sup>(</sup>١) المهموس: كل حرف اضعف الاعتباد في موضعه حتى جرى معه النفس. الباقلاني، إعجاز القران ٤٤٠

<sup>(</sup>٢) المجهور: انه حرف اشبع الاعتماد في موضعه ، ومع أن يجرى معه (النفس) حتى ان ينقضي الاعتماد ويجري الصوت .الباقلاني ، إعجاز القران: ٤٤ .التمهيد في علوم القران: ٥/ ١٨٢

إلى فِرصةٍ أخرى فهذه الدقةِ ومراعاةِ هذا الحسابِ مما يَعجِزُ عنهُ الأديبُ الفائقُ في فنه .

وفي تَعدادِ هذهِ الحروفِ أيضاً تنبيهُ لَطيفٌ على إنّ هذا الكلامُ المُنزّلُ والقرانُ المعجزُ ليسَ مرّكباً إلاّ من حروفٍ يَترّكبُ منها الكلامُ العاديّ وتنتظمُ منها اللغةُ العربيةُ فلو كانَ من غيرِ اللهِ تَعالى لمّا عَجِزَ البُلغاءُ عَنْ مِثلِهِ والفُصحاءُ عن ندّهِ مَعَ أشتدادِهِم في المُعَارَضَةِ وتظاهرُهُم على النبيّ الكريم وَ اللَّهُ الْعَلَيْ وَهُم أهلُ الفَصَاحَةِ والبَلاغَةِ وأهلُ ألفَنِّ وَالأبداعِ.



10

### عِمْنَ فَأَى القَّالِينَ الْكِيْنَا

رتابع لماقيله)

### الخارة التالية

ف

#### المنافقتات

وس الناس سيول امنا والله وبالدوم الاخروص العدم وصف من وسائن على المناولة المناولة المناولة والمناولة والم

فِعِلَهم بُراص الموسوفية من أمان يشير المعيّنين، شان ومن السَكّرة الموسوفة والمعنى المعضون الناس يقول أمنا أوذا س يقولون .

وفاالتنكيد التجهيع كالديل فالتريين الديوم بدالتعوي والتداين الخدور والتداين فالتريين فالتركين المركين فالتركين فالتركين فالمدار والتركين فالتداين فالتناويز والتركين فالتناويز والتركين في المركز والتركين في المركز والتركين في المركز والمركز والتركين في المركز والمركز وا

ولتدجيل وللمطبراة فك شيئ تعلب بدع الشاس فنخيط وشياس و تكوّن واعدّا ضعوض الضلالة وعفائق الكن في يجيئ من الجل وعدا كان للشافق بالمهمّ اعتظم خداً من الكافريد جامعًا بين الكرير تاتيك برية اللفارة كريرة الفاق.

ومع ما في الحيات استال لمقاوله المنافقين وتقدي كاعصا عم فيه الشكالهم للمع الاغفال التخصيا عُرست الاعراض التراس التراس العمو لقوى كالمناهرة هذا استرار المجامعية خطوية فان فالشحاح من الإفرطال لنفوس فوق كل ولا ليقو ومنطن وفع الله وعادته لآما وصاحعا والحالي.

واناخص معلى المراب الله والموالية والمور، فع كون كان عن حاله معلى المنافق المنافقة والمنافقة وا

و فى تكويل الما المجارة الدالك الذكال المساليد فى الإيان ما الدين ف الدالمان تكافئه صدرتهم تحادث في عاصر عقد تكالايان بالله و الله عند الكوم الاخروعلاة عند الشان محادثة الاسلام بشمادت بن شعادة الوسال في تدوشهادة الوسالة فكان

وماهر عُومنان

لما مدر الله محاله عن توليم المناكات مقتض سياق الكلم ان يلذ تبعل م الحق قالوما في في غراضوا ، وكذت تقال في الم مومنون فعن النفي الفراه المرابط المناكزة بعد المنطقة المرابط المناكزة وكذا المناكزة والمناكزة بالمناكزة المناكزة الم

----





## أَلُحاضرةُ الثالثةُ (في المُنافقِين)

## ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آَمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ ["

ذَكَرَ اللهُ تَعالى المؤمنينَ فَخَصُهُم بالهدايةِ والإيقاظِ بالكتابِ العزيزِ ٣٠

وأثنى عَليهُم، إعلاءً لشانهم، وترغيبا في اتباعهم ،ثُمَّ ثَنَى بالكافرينَ مويساً مِنْ إقناعِهِم، ناقعاً على تمرّدهم، موعداً بالعَذابِ العَظيم، وثَلَّثَ بالمنافقينِ المذبذبين بَين أُولئكَ وهؤلاء، ابتداءً مِنْ هذهِ الآيةِ الكريمةِ، بالمنافقينِ المذبذبين مَين أُولئكَ وهؤلاء، وأطالَ تبعيداً لَهُم ،وتنبيها فأفصحَ عَنْ حالهِم، وسَخَرَ بصنيعِهم، وأطالَ تبعيداً لَهُم ،وتنبيها للمسلمين على تَغلغلهم فيهم ، أولئكَ هُم أعظمُ خَطَراً على الإسلامِ

<sup>(</sup>١) سورة البقرة : الآية ٨

<sup>(</sup>٢) ذكر بعض المفسرين في سبب نزول هذه الآية أنها نزلت في المنافقين ، وهم : عبد الله بن أبي سلول وجد بن قيس ، ومتعب بن قشير وأصحابهم وأكثرهم من اليهود. مجمع البيان، ١/ ٠٠.

وأمضَى شَفرةً عَلَى المؤمنين فأستلفَت الأنظارَ إليهم بلطفِ تعريضِ وَحُسنِ تقريعٍ إذْ حَكى نِفاقَهم بدعواهِم الإيهانُ باللهِ واليومُ الآخرِ وَهم لَيسُوا بالمؤمنين .

فجهّلهم بـ (مَن) الموصوفة (١)

من غير أن يشير إلى معينين من شأن (مَن) النكرةُ الموصوفةُ والمعنى بعضٌ مِن الناسِ يقولُ: آمنا أو ناسِ يَقُولُون.

وفي التَنكِيرِ والتجهِيلِ مِن الإبدَاعِ في التَعرِيضِ ما لا يَقُومُ به التعريفُ والتعيينُ ذلك دلالةٌ على وجودِ صنفٌ مِن الناسِ غير محصورٍ ليكونَ المسلمُونَ في حَدرٍ دائمٍ مِن بَطشِهم والمنافقُون أنفسِهم عَلى خَونٍ مِن إللسلمُونَ في حَدرٍ دائمٍ مِن بَطشِهم والمنافقُون أنفسِهم عَلى خَونٍ مِن إلى النفاقِ النكشافِ سرّهِم وافتضاحِ سوءِ مناويهم فيرتدعُ مِن كفر عن النفاقِ

<sup>(</sup>١) (من يقول) موصول وصلته ، هو مرفوع بالابتداء أو بالظرف وقوله (امنا بالله واليوم الآخر ) حديث يتعلق بقوله يقول .

وما: حرف مشبه بليس من حيث يدخل على المبتدأ والخبر ، كما يدخل ليس عليهما ، وفيه نفي الحال كما في ليس ، فأجري مجراه في العمل في قول اهل الحجاز . مجمع البيان ، ١/

وَيقفُ عَلى حَدِّ الصرَاحةِ وهي إحدى الراحتين فصاحبهُما متقي شرّه، والناسُ من غوائلِهِ في حذرٍ.

والتدجيلُ والمداجاةُ في كلِّ شيءٍ خَطب يدعُ الناسُ في خَبطٍ وشهاسٍ وتلونٍ وأعتراضٍ موضِعَ الضلالةِ ومفازةٍ حالكةٍ بديجُورٍ من الجهلِ وبهذا كان المنافقُ بالإيهانِ أعظمُ ذنباً من الكافرين جامعاً بين الكبيرتين : كبيرة الكفر، وكبيرةُ النفاقِ.

وَمَعَ مَا فِي التَجهِيلِ مِن إستَهَالَةٍ لقلُوبِ المنافقِين وتحذِيرٍ لأعصَابِهِم فيه أيضاً الإهمالُ لهم والإغفالُ لِشخصِياتُهم حتى لا يعرفُوا بينَ الناس فتكثرُ أتباعهم وتقوى كلمتهم وفي هذا حكمةٌ إجتهاعيةٌ خطيرةٌ فإنَّ في الشهرةِ مِن الأثرِ على النفوسِ فَوقَ كُلِّ دَلَالَةٍ وَمنطق وفيها اكبرُ دعايةٍ لآراءِ صاحبها وأعهاله.

وإنّما خَصّ متعلّق الإيهانِ باللهِ واليومِ الآخر . فَمَعَ كُونه حكايةٌ عَن حالِمِم هُو كنايةٌ أيضاً عَنْ تَصديقِ الرسولِ مُضَافاً إلى الإيهان بالله فان لازَم التصديق بالرسالةِ التصديق بها أخبر بهِ المرسل وأهمُ ما جاء به مُخبرا هو البعث – اليوم الآخر – فَذكر اللازم وأرادَ الملزوم وهو أبلغ في

بيان التصديق وادل على ثبات الإيهان فكأنهم قالوا: امنا بالله وصدقنا الرسول.

وَفِي تَكرِير الباءِ الجارةِ من الدلالةِ عَلى التأكيدِ في الإيهانِ ما لَيسَ في جرّد العَطفِ فكأنهم صَدرَ منهم قولان في إيهانهِم: عَقدُ الإيهانِ باللهِ ،وَعقدُ الإيهانِ باللهِ ،وَعقدُ الإيهانِ باللهِ مَصَدرَ منهم قولان في إيهانهِم: الإيهانِ باللهِ مِشهادتين: الإيهانِ باليومِ الآخرِ وَعَلاوةٍ على ذلك إنّ شهادةَ الإسلامِ بشهادتين: شهادةُ الوحدانية وشهادةُ الرسالة فتكونُ إعادة الباء إشارةً إلى هذا المعنى.

### وماهم بمؤمنين:

لمّا أخبرَ اللهُ سُبحانَهُ عَنْ قولهم آمنًا: كانَ مُقتضَى سِياقُ الكلامِ أَنْ يُكذّبَ دعواهُم التّي قالوها فَينْفي إنّهم آمنوا ،و لكنّهُ تَعَالى نَفَى إنّهم مُؤمنُون فَعَلّقَ النفي بالفاعلِ لا بالفعلِ تأكيداً لتكذيبهم وَلَو سَعَى في إبطالِ دَعواهُم فإنّ فِيهِ نفيُ ثبوتِ صِفَة الأيهانِ لذواتِ أَنفُسُهم شأنِ

أسمِ الفاعلِ الدالُ على الثبوتِ وَهوَ أوسَعُ مِن نفي حدوث الإيهانِ وأكّد كما هُو شأن مَعَنى الفعل أعنى: الحدوث (٠٠٠).

### [خداع المنافقين]

﴿ يُخَادِعُونَ الله وَالَّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ﴾ ٣

يُخَادعُون : يَطلبُونَ الْحُدعَة ويحاولونها، لا بمعنى: يخدعون فيقال :خَادَعَهُ فَخَدَعه فَأَنخَدَع ٣٠

(۱) بين الله تعالى حالهم فاخبر سبحانه انهم يقولون صدقنا بالله وما انزل على رسوله من ذكر البعث فيظهرون كلمة الإيهان وكان قصدهم أن يطلعوا على أسرار المسلمين فينقلوها إلى الكفار أو تقريب الرسول وماهم بمؤمنين وفي هذا تكذيبهم فيها اخبروا عن اعتقادهم من الإيهان والإقرار بالبعث فبيّن أن ما قالوه بلسانهم مخالف لما في قلوبهم وهذا يدل على فساد قول من يقول الإيهان مجرد القول. مجمع البيان ، ١/ ٦١

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة : الآية ٩

<sup>(</sup>٣) اصل الخدع: الخفاء والإبهام بخلاف الحق والتزوير، يقال خدعت الرجل خدعه بالكسر وخديعة وقالوا: (انك لاخدع من ضب حرشته) وخادعت فلانا فخدعته والنفس في الكلام على ثلاثة أوجه: النفس بمعنى الروح والنفس بمعنى التأكيد،

، وهؤلاء المنافقُون يُخادعُون بإظهارِهِم الإيهانُ وأبطانهم الكفرُ كأنهم عُملمِين يُحاولُون بجهلِهِم أَنْ ينَخْدَعَ لَهُم الله تَعالى عَنْ ذلك فَيَقْبَلهم مُسلمِين وَيَجعلَهُم في زُمرةِ المؤمنين وهذهِ مُحاولَتهِم ضِلالاً مُنهُم لا تنافي إنّ الله تعالى عالم بِكلِّ الحَقَايا مُحيط بجميعِ الكائناتِ وإنّا ينافيهِ انخداعِهِ بالكذّاب لا طَلَب خَدعه جَهلاً مِن الطالبِ وَضلا لا فَلا حَاجةٍ إلى التأويل في الآية كها تكلفهُ المفسرّون.

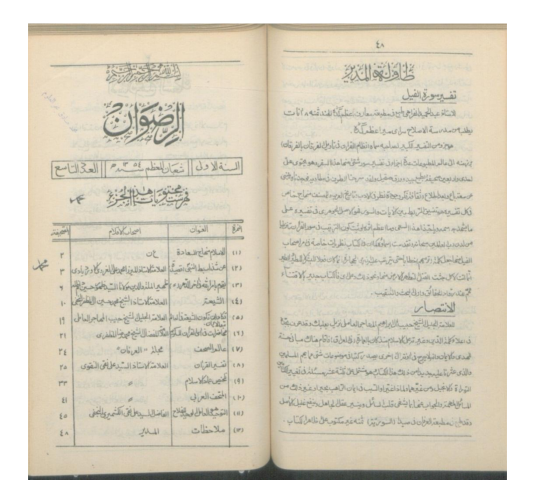
ومما يُشِير إلى هذ المعنى قولُه تَعَالى ((وما يخدعون إلا انفسهم)) فإن مَفهُومه إنهم لا يخدعون الله سُبحانه والذّين آمنوا إنْ خَادعُوهم فأثبت في صدر الآية المخادعة ونفي الخدع أخيراً ففيه التعبيرُ مِن المُخادعة إلى الخدع وهذا دليلٌ على اختلافِ معناهما.

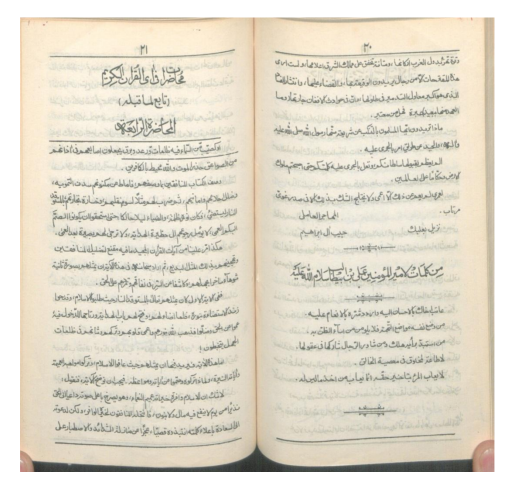
واللّا فكيفَ يثبت الشيء ثم ينفيه ؟، على إنّ إختلافَ المبانيّ دليلُ إختلافِ المبانيّ دليلُ إختلافِ المعاني فأثبتَ الخدُع للمنافقينِ وَنفاه عَنه تعالى وَعَنْ المؤمنين، والله لا يخدعُ لأنه عالم بالسرائرِ محيطٌ بالضهائرِ، والمؤمنون لا يَخدعُون، لإنهم لا يؤثّر عَليهم إنخداعهم بهم ولا يضرونهم شيئاً

تقول: جاءني زيد نفسه ، والنفس بمعنى الذات ، وهو الأصل ، ويقال النفس غير الروح و ويقال هما اسمان بمعنى واحد . مجمع البيان ، ١/ ٦٦

فان إظهار الكافرين للإسلام لا يزيده إلا علواً ولا يؤثّر فيه إلا شوكة، والخداع هنا كناية عن لازمهِ وهو الضرر به المقصود من مخادعتهم هذه فاثبته للمنافقين لحصول لازمِه ونفاه عن المؤمنينِ وعن الله ايضاً لانتفائه فكانّه قال: وما يضرّون إلاّ انفسهم.











# المحاضرة الرابعة

﴿ أَوْ كَصَيِّبِ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي الْأَوْتِ وَاللهُ عَجْيِطٌ بِالْكَافِرِينَ ﴾ (()

وَصَفَ الكتابُ المُنافقين بها وَصَفهم "، فأماطَ عن مكنونهم سَدت التمويه وَضَلَّل أحلامُهم وأمانيِهم ، ثُمَّ ضَرَبَ لهم مثلا لسوءِ مُنقلبهِم

(١) سورة البقرة، الآية ١٩

(۲) يقول الطوسي: وهذا مثل ضربه الله للمنافقين كان المعنى ، أو كأصحاب صيب فجعل كفر الإسلام مثلا فيها ينالهم فيه من الشدائد والخوف وما يستضيئون به من البرق ، مثلا لم يستضيئون به من الإسلام دوماً ينالهم من الخوف في البرق بمنزلة ما يخافونه من القتل بدلالة قوله: (ويحسبون كل صيحة عليهم).

وقال ابن عباس : الصيب القطر ، وقال عطا : هو المطر وبه قال : ابن مسعود وجماعة من الصحابة وبه قال قتادة .

وقال مجاهد: الصيب: الربيع.

وتأويل الآية: مثل استضاءة المنافقين بضوء إقرارهم بالإسلام مع استسرارهم الكفر كمثل موقد نار يستضئ بضوء ناره أو كمثل مطر مظلم ودقه يجري من السماء تحمله مزنة ظلماء

وخسارة تجارتهم بالمستوقد النار ليستضيءَ فكأنّ نورهُ ظلمة والضياء للله حالكاً حَتّى استحقّوا أن يكونُوا الصمُّ البكمُّ العميُّ ()

، لا يؤمّل رجوعهم إلى حضيرةِ الهدايةِ ، ولا تُرّجى لهُم بَصيرةٌ بَعد العَمى .

هكذا مرَّ علينا من آياتِ القرآنِ المجيدِ ما فيه مُقنِع لتضلِيلِ المنافقين "

في ليلة مظلمة ،. التبيان . ١/ ١٦

(۱) في قوله تعالى: "مثلهم كمثل الذي استوقد نارا فلما أضاءت ما حوله ، ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات لايبصرون صم بكم عمي فهم لا يرجعون". البقرة: الاية المراد المر

(٢) وردت ايات المنافقين في عدة مواضع من القران الكريم: سورة النساء: ٦١، ٨٨، ١٤٥، ١٤٢، ١٤٠، ١٣٨،

سورة التوبة: ٧٧، ٦٨ ، ٧٧،

سورة العنكبوت، ١١، سورة الاحزاب، ١، ٢٤، ٤٨، ٧٣، سورة الفتح: ٦، سورة المنافقون: ١، ٧، ٨،سورة التحريم: ٩.

## وتهجينهُم بذلكَ المثلُ البديعُ ١٠٠

#### (١) يقول الدكتور الصغير:

وهذا المشهد الحاشد بضخامة التمثيل الغنى بهول التصوير المتكامل بروع الصدمات قد انصب في مناخ جديد يسرد البعد النفسي- لذلك الفراغ القاتل في إضراب المنافقين وحيرتهم فهم في كظة وشدة كمن قذفته السماء بوابل طوفاني من المطر المتدافع بظلمات كثيفة حالكة عاصفة بأصوات الرعد القاصف واشعاع البرق المتقاطر والمتسارع والمخيف ولم يهتدوا لشيء سوى أن يضعوا الأنامل في الآذان تحاشياً لارتجاج الصواعق التي تخلع القلوب فتقرب من الموت وهم يحذرون الموت حيث لا ينفع الحذر فهم في أضواء مرعبة وظلمات قاسية ظلمه الغمام المتدافع وظلمة المناخ المتقلب وظلمة الأبحاش والذعر فانحجب عنهم النور وتلاشى الأمان فبالغوا في إدخال أصابعهم في آذانهم نتيجة اصطكاك الصواعق بأجرام السحاب وما يحدثه من هزّات وأصوات وتهاويل وهم يحذرون الموت من خلال ذلك ولات حين مناط والمفاجئة الكبري أن أحاط الله بهم من كل جانب فأين يذهبون ؟ وهم في ظل هذه الحيرة لا يملكون من أمرهم شيئاً فإذا أضاء لهم البرق ساروا واستقاموا وإذا سكن وتقلص وتلاشي ارتجي عليهم وثبتوا في مكانهم. هذا شانهم في تأرجحهم بين الدين والبراءة منه فهم من الإسلام عبى طرفي نقيض فكلما فتح الإسلام فتحاً ودرّ بالغنائم تلبسوا بالدين رغبة بالمال وإذا أصابهم البلاء الإمتحاني وتعرضوا المواطن التجربة فروا من الدين فهم بين كر وفر يعيشون حقيقتين متقابلتين.

ولو أراد الله أن يذهب بأسماعهم بدوي الرعد وبأبصارهم بوميض البرق لذهبت أسماعهم وانطمست أبصارهم ولكان الاستظهار عليهم عاجلاً لا آجلا ولو شاء الله لأظهر العالمين على كفرهم لأنه لا سواه على كلّ شيء قدير .نلمس في هذا العرض القرآني تصوير حياة المنافقين السائبة بضرب الأمثال في مشهدين حسيّن يمثل صورتين بائستين :

الأولى: أستيقاد النار لمن لم ينتفع بسنائها وهي تضيء ولم تستثمر هذه الإضاءة في حال فكانت الصورة أن ذهب الله بنورهم وتركهم في ظلمات متراكبة لا عودة معها للهداية ولا اهتداء الى النور الكاشف فهم صمّ بكم عمى وكفى.

ثمّ تبرز الصورة البائسة الثانية في المثل القرآني اللاحق لنراهم فيه في حيرة متناهية واضطراب نفسي مرير يكشف عن الدخائل الباهتة ويوحي بزلزلة الضمير المتهافت فيعيش كل فرد منهم في جحيم من الكآبة والاستفزاز لما أصابه من تلك الظلمات الفوقية الهابطة من السماء في رعد قاصف وبرق خاطف ولا سبيل الى الخلاص من هذه المنازلة ألا بجعل

ثمّ أرادَ سبحانهُ في هذهِ الآيةِ أنْ يمثلّهُم بصورةٍ ثانيةٍ شوهاء ساخراً بجهلهِم وكاشفاً عَن السرّ في نفاقهِم وتمردهُم على الحقّ ففي الآيةِ الأولى كانَ يُمثلّهم تعالى بالمستوقدِ النارِ حيثُ طَلبَوا الإسلامَ وَقَد حَوا زند الاستضاءةِ بنورهِ ،فلمّا أضاءَ لهم وَفتَح لهم بابَ الهداية ورتاجهما"

الأصابع في الآذان – لو نفع ذلك – من ضجيج تلك الصواعق حذر الموت فها هي هذه الصواعق ؟ وكيف نتصورها ؟ وكيف يقابلها هذا الجمع في شدّتها وغلظتها وانفجارها ؟ أنه الشبه القاتل والمشهد الصارخ وأمامهم المفاجأة الكبرى أن يحيط الله بهم إحاطة السوار بالمعصم إن صح التشبيه والمراد به تلك الإحاطة الشاملة التي لا محيص عنها!! وهم بين ذلك في خضم من الخطف والعصف وفي بحر هائج من الحيرة وعدم الاهتداء.

وهكذا نجد المثلين يحكيان حياة المنافقين بين القلق النفسي والاضطراب العقلي ولا سبيل للاستقرار العام .ظ:التفسير المنهجي للقران العظيم :قيد الطبع

(١) الرتاج: الباب المغلق. الزبيدي، تاج العروس: ٥٩٠/٥

للدخولِ فيه عمّوا عن الحقِ وضلّوا فذهبَ اللهُ بنورهِم وأعمى قلُوبهم وتَركَهُم وشأنهم في ظلماتِ الجهلِ يَتخبطُون

أما هذه الآية: فيريدُ فيها أن يمثلهم حيثُ عافُوا الإسلامَ وتركُوا مواهبهِ العميقةِ وآياتهِ النيّرة ، ولماذا تركُوه وصمّوا عن آياتهِ ومواعظهِ فيجبُ أن نوضح الآية فنقول:

لاشك أن الإسلام وافرةٌ خيراتَهُ عَميمُ النعاءِ ، هُو يَصرخُ بأعلى صَوته داعياً إلى الحقِ نذيراً من (يوم لا ينفع فيه مال ولا بنون) (١٠

فانتحلَهُ المنافقون لخيرهِ الوافرُ ولكنَّ لدعوتهِ إلى السعادةِ بإعلاءِ كلمته انتبذوهُ قَصِيا ، عجزاً عن منازلةِ الشدائدِ والاصطبارِ على مقارعةِ الخطوبِ، ثمّ بَعدَ ذلكَ حسداً لإهلهِ وشنئاناً فصمُوا عَن صوتِ الحقِ العالي وتَغافلوا عن استماعِ زواجرهِ ونواهيهِ وتوعيدهِ بالعذابِ خوفاً من

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء: الآية ٨٨

أليمِ العقابِ وعاقبةِ الخسرانِ فكان تصامهم جهلاً منهم لا يغنيهم في الجزاء فتيلا<sup>(1)</sup>

## فشأن الإسلام معهم وشانهم معه يمثله:

ما لو تلبد السحاب مرخيا عز اليه بخيرات الأرض ليجعل من كل شي حيا ، مع ماله من هذه البركات فيه ظلمات تلازم تلبد السحاب ورعد وبرق لا ينفكان عن صوب الأمطار . والطائش بجهله غير الموطن نفسه على احتمال الشدائد لتحصيل وفره ومغنمه ، يرتعد خوفا

(۱) اي مقدار تلك السحاة التي في شق النواة . الزبيدي، تاج العروس: ٣٠/ ١٤٤. وقد وردت هذه اللفظة في القران الكريم في ثلاثة مواضع :

١ - سورة النساء الآية ٤٩: "ألم تر الى الذين يزكون انفسهم بل الله يزكي من يشاء
 و لايظلمون فتبلا"

٢- من سورة النساء الآية ٧٧: "قل متاع الدنيا قليل والآخرة خير لمن اتقى ولا
 تظلمون فتيلا"

٣- سورة الاسراء الاية ٧١: "يوم ندعوا كل أناس بأمامهم فمن أوتي كتابه بيمينه
 فاولئك يقرؤون كتابهم ولايظلمون فتيلا "

من أهوال أصواته ويخيل له من فرط اضطرابه أن سيفر عن نوازله فيضع أصابعه في أذنيه إبعاداً لهول المصاب من حذر الموت ...

ولان كان ما يخافه حقا وواقعا فحيلته الباردة وفراره إلى ضلال وهو محيط به مهما حاول لجهله أن لا يستمع لتلك الصواعق والأصوات الهائلة.

وذلك كمن لجأ إلى الفرار من الأسد بسد عينيه عن رويته ، أو أذنيه عن استهاع زعقاته.

هكذا كان المنافقون تجاه الإسلام وآياته فهو لهم صيب فيه لهم الخيرات ويدر عليهم بالبركات فيطمعون فيه ، ولكن يعافونه لشدائده ويضمرون له لسوء حسدا أو بغضا ، فيتغافلون عن استماع مواعظه والالتفات إلى زواجره ووعيده الشبيهة بقصف الرعد في شدته ووقعه

<sup>(</sup>۱) عدّ البلاغيون هنا في هذا الموضع من انواع المجاز المرسل من باب تسمية الجزء باسم الكل ولك ان تعبر عنه بأطلاق اسم الكل على الجزء في قوله تعالى: "يجعلون اصابعهم في اذانهم" والمراد هو وضع الانامل وهو جزء من كل الاصابع في الاذان والاشارة الى انهم يدخلون اناملهم في اذانهم بغير المعتاد فرارا من الشدة فكأنهم جعلوا الاصابع .ظ: د. محمد حسين الصغير، اصول البيان العربي: ٦٨

على الإسماع تخوفا من العذاب واليمه، وفيه ظلمات مخيفة و تلك سبله الكأداء إلى الحق والحق مر إلا لمن ذاق حلاوته وعرف نصيحه وتذوق سلوكه.

ولكن يا ترى: هل كان تصاممهم هذا وتغافلهم يجديهم نفعا في الفرار عن عذاب الله الواقع وناره الحامية ؟ ((والله محيط بالكافرين)) هيهات ثم هيهات.

فها ابدع هذا التمثيل وأوقعه في النفوس إذ شبه الإسلام بالصيّب وشبه زجره ووعيده بالرعد والبرق وطرقه المرة السلوك بالظلهات وشبه المنافقين المتغافلين عن زواجره فرارا بمن وضع أصابعه في أذنيه لئلا يستمع فرارا من الموت . وفي هذا التشبيه من الإهانة والتحقير ما لا يقوم به كل تمثيل (۱)

<sup>(</sup>١) ظ: محمد جواد البلاغي: آلاء الرحمن / ٧٤١ ، الطبري: جامع البيان ، ١ / ٢١٤

## نظم الآية:

ولعليّ الآن أوقفتك على حقيقة تركيبِ الآيةِ وأسلوبها وإنْ وَقَعَ القومُ في (حيص وبيص) من الغرضُ تشبيهُ المنافقين بالصيبِ ، ولا تشبيههم بأصحابِ الصيبِ على حذف مضافٍ . فإنّ كُلّ هذا مما يفتُ بعضدِ البلاغةِ ، ويضعُ مِن علوِ البيانِ وإنّها التشبيهُ كها أعتقدُ لمجموعِ القضيةِ الواقعةِ بمجموعِ قصة المثلِ المضروب ، وذكرُ الصيبِ وما يلحقُ به كتمهيدٍ للمقصودِ من المثل . "

، وهو بيانُ حالِ فرارِهم من العذابِ تبصامهم عن استماعِ المواعظِ الزاجرةِ وتركهم التدبرُ في الآياتِ المنذرة ، بتلك السخرية المضحكةِ ، ولابدّ لبيانها من هذا التمهيد . ولمّا ذكرَ سبحانُه ذلك التمهيدُ الذّي هو

(۱) الحيص والبيص: الشدة والضيق ، يقال : وقع فلان في حيص وبيص اي في اختلاص لامحيص منه وقيل في شدة من امر لا نخرج لهم منه . الزبيدي، تاج العروس: ٧١/ ٥٠٢

<sup>(</sup>٢) ظ: الزمخشري، الكشاف/ ٢٠٩ وفيه بيان استعمل مما ذكره الشيخ المظفر من ورود التشبيهات

أحد أجزاءِ المثلِ أو شروطُه عَدَلَ عن تتمةِ المثلِ بذكر حالةِ المثلِ إيجازاً وإبداعاً كالآية السابقة لبيان وجه الشبه مستغنياً عن ذكرِ تمامِ المثلِ ، فاستعار لتغافلهم جعل الأصابع في الآذان تمثيلا حسيا لتصاممهم وجريا على المثل المضروب ، مشبها الزواجر الإلهية بالصواعق، والعذابِ الواقعِ بالموت (والصواعق هي: الرعود القاصفة والأصوات المروعة).

كُلُّ ذلك تتمياً للمثلِ بصفةٍ أخرى هي للممثل ثم قال تعالى (• والله عيط بالكافرين)) أي: بعذابهِ لا لو اذا ولا معتصم ، والذي يشعرُ بإنّ المرادَ الإحاطةِ بالعذابِ تخصيصاً بالكافرين والموت كما يقوله البعض الا اختصاص لديهم ()

محمدرضا المظفر

النجف الاشرف

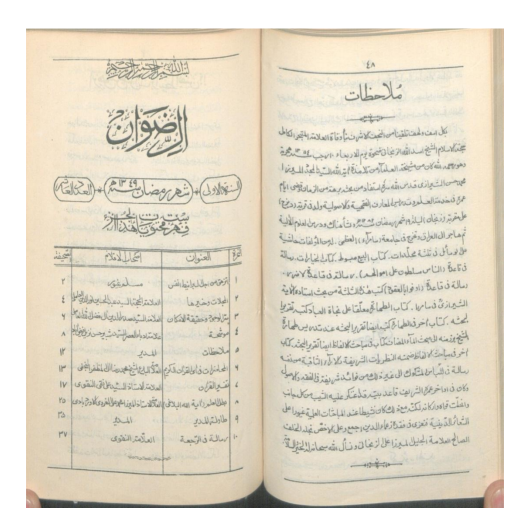
(۱) ذكر ابن أبي حاتم الرازي فيه وجهان: الوجه الأول: وجه عن أبي عباس (والله يحيط بالكافرين بالكافرين عباس (الله عبم من النقمة – أي محيط بالكافرين

اخبرنا علي بن المبارك فيها كتب أي ، ثنا زيد بن المبارك ، ثنا ابن ثور عن ابن جريح عن مجاهد في قوله والله محيط بالكافرين ، قال : جامعهم يوم القيامة في جهنم

الوجه الثاني : حدثنا الحسن بن الصباح ، ثنا شبابة ، ثنا ورقاء ابن أبي نجيع ، عن مجاهـد [ والله محيط بالكافرين ] قال : جامعهم – يعني يوم القيامة .

حدثنا أبي ، ثنا احمد بن عبد الرحمن الدشنكي ، ثنا عبد الله بن أبي جعفر عن أبيه عن الربيع بن انس ( والله محيط بالكافرين )

يبعثهم الله من بعد الموت ، فيبعث أولياءه أعداءه فينبئهم بأعمالهم ، فذلك قوله تعالى : ( والله عيط بالكافرين) ( تفسير القرآن العظيم : ١ / ٥٤



# الم المنظمة ا

الَّذِينِ يَقِسَنون عَمد الله من بعدميثاً في والقِطعون ما احر الله بران يولل ولينسدون فالامن او مُك عد المُعالم وق .

تعذا وصد الفاسقات فك يترالمقدمة ، المذي حصرًا لا ضلال يجم الغرض منه نعر بينالفت ببيان اسيابه ، وذكر اشياء فلا نتر.

نفض ولعدد الله من معدونيا قد ، القين الكت صنال مد وضد الديم المنتفى الكت صنال مد وضد الديم المنتفى الديم المنتفى الديم المنتفى الديم المنتفى الديم المنتفى المنتفى المنتفى المنتفى المنتفى المنتفى والقدم المنتفى والقدم المنتفى والقدم المنتفى والديم المنتفى والديم المنتفى والمنتفى والمنتفى والمنتفى المنتفى المن

المنظمة المنظم

تذكارللقراء

لقدكان المقرّر في سنة المجادت العربية في معرّ العواق والنّام ان سكون الموسون عشرة المعرف المداليون الموسون عشرة المعرفة المجلة في دي المجة وعلى ذاك المحرق المنطقة المحرورة وهذا المراقية المحرورة المعرفة المراقية المحرورة والمعرفة المراقية المجرورة والمعرفة المراقية المحرورة المعرفة المحرورة المحرور

فتحاقفال لخزانة للقستر في على ميلاومنين

تلقينا كالامن بأنه آفغال للخائة العلمة ذات معلم بالمون يقط الدين عاقس عاما عاما كالله العلمة ولفك المعالم الم

لقناصيح الدوس بداون مناكس المرجه للي منظم الربية وشديدا فقامس لعالية المراجعة المراجعة والمراجعة المراجعة المر





# المحاضرة الخامسة [الفاسقون]

﴿ الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ ﴾ ''

هذا وصف للفاسقين في الآيةِ المتقدمةِ الذين حَصَرَ الإضلالُ بهم والغرضُ منه تعريفُ الفسقُ بيبان أسبابه وذكر أشياء ثلاثة .

[السبب الاول]:

نقضهم لعهد الله من بعد ميثاقه . النقضُ

(١) سورة البقرة، اية ٢٧

<sup>(</sup>٢) النقض في البناء والحبل ، والعهد وغيره ضد الابرام كالانتقاض والتناقض و وفي المحكم : النقض : افساد ما ابرمت من عقد أو بناء ونقض البناء هدمه ، وجعل الزيخشري نقض العهد من المجاز . الزبيدي، تاج العروس: ١٩/ ٨٨

وعلى هذا المعنى اللغوي بنى القرطبي قوله حيث قال: النقض افساد ما ابرمته من بناء أو حبل او عهد ، وانتقاضه من حبل الشعر والمناقضة في القول: ان تتكلم بها تناقض . القرطبي، الجامع لاحكام القران: ١/ ٢٤٦.

: النكثُ ضدُ العهدِ وضدُ الإبرامِ لا نقيضَ الإبرام فلا يصحُ النقض "

إلا لما كانَ مبرماً وليس خاصاً بنقضِ الحبلِ وحلّ فتلهِ حتى يكون هنا استعارة كما قيل ، بل إبطالٌ كُلُّ ما هو ثابتٌ مبرم نقض له ويقابله العهد . فكلّما ذكر له من معانٍ مرجعها واحدٌ هو ضد النقضِ واقربُ ما يعبّر عنه هو الإبرام فعهد الوصية أبرامها وعهدُ الإمارة أبرامها للمؤمرِ والتقدمُ للمرءِ في شيءٍ أبرامهُ إلى غيرِ ما ذُكر مِن المعاني كرعايةِ الحرمةِ والأمانِ والذمةِ واليمين. والمرجع واحد والاختلاف في

يقال: عهد الخليفة أي فلان بكذا أي: أمره وأوصاه به ، ومنه قوله تعالى ( الم اعهد اليكم يا بني آدم) ، والميثاق: ما وضع التوثيق به كها إن الميقات: ما وضع التوقيت به ، يقال فلان ثقة يستوي فيه الواحد والجمع ، والمذكر والمؤنث ( مجمع البيان: ١ / ١٢٩ + ظ: الألوسي تفسير الألوسي: ١ / ٢١٠

<sup>(</sup>١) قال الطبرسي: النقض: نقيض الإبرام، والعهد: العقد، والعهد، المرفق. • والعهد: الإلقاء، وهو قريب العهد بكذا، وعهد الله وصيته وأمره. •

خصوصيات الموارد فاجدر به أن يكون من باب اشتباه المفهوم بمصداقه، في كل من مفهومي النقض والعهد.

والعهدُ بهذا المعنى (أو المعاني) إنها يكونُ من شخصٍ لآخر كما يُفهم من مظانِ استعمالهِ ···

(۱) يقول أبو هلال العسكري: إن العقد ابلغ من العهد، يقول: عهدت إلى فلان بكذا أي الزمته إياه، وعقدت عليه وعاقدته الزمته، باستيثاق ويقول عاهد العبد ربه ولا نقول عاقد العبد ربه إذ لا يجوز أن يقال: استوثق من ربه، وقال تعالى (أوفوا بالعقود) وهي ما يتعاقد عليه اثنان، ويعاهد العبد ربه عليه، أو يعاهده ربه على لسان نبيه – علي السلام –

و يجوز أن يكون العقد ما يعقد بالقلب ، واللغو ما يكون غلطاً والشاهد قوله تعالى ( ولكن يؤاخذكم ولكن يؤاخذكم ولكن يؤاخذكم بها كسبت قلوبكم ) ولو كان العقد هو اليمين لقال تعالى ( ولكن يؤاخذكم بها عقدتم أي حلفتم ولم يذكر الإيهان ، فلها أتى بالمعقود به الذي وضع به العقد علم إن العقد غير اليمين •

ولذا قيل إن الفرق بينهما أن العقد فيه معنى الاستيثاق والشد ، ولا يكون ألا بين متعاقدين، والعهد قد ينفرد به الواحد فبينهما عموم وخصوص .

ظ: كليات أبي البقاء ، ٣/ ١٨٢ ، ٢٥٥ + الفروق اللغوية : ٢٦٥

، فنجدهُ هنا يفارق معنى الإبرام ، وهذا شأنُ معاني الألفاظِ ، إنها تُفسر لتقرّب معانيها إلى الأذهانِ مِن دون أنْ نقفُ على حقيقةِ المعنى بتفاصيلهِ ولذلك وجدُوا لهم عذراً بدعوى التسامحِ في التعريف اللفظي (')

حتى جازُوا التعريف بالأعم ،بل اللغويون كأنهم جوزوا التعريف بالمبائن في التعاريف اللفظية .

والرجوعُ إلى الاستعمالِ ومواردهِ في لسانِ الفصحاءِ هو الطريقةُ المثلى في تفهم

معاني الألفاظ ليرتكز في الذهنِ شبحٌ لمعنى اللفظ قد لا يحلّ محلّه لفظٌ آخر ندعى مرادفته له.

وان كانَ التعبيرُ يقصرُ إلاّ عن تفسيرِ احدهما بالآخر فنسيميهما التجاء مترادفين "

(١) ظ: محمد رضا المظفر، المنطق: ١١٥

<sup>(</sup>٢) الترادف: أن تكون الألفاظ موضوعة لمعنى واحد • المنطق ، المظفر ، ١ ٥

. وهذا امرٌ يجده من تتبع اللغة العربية ، وتذوق آدابها وانا زعيم لك انك تصدقني فيها قلت ، اذا ما تراجعت إلى لغاتنا الدارجة واردت التحقيق عن معاني الألفاظ ، فتجد البابُ على الأكثر دونك موصداً ، وإنْ كنتَ تحسُ مِن نفسِك أو تبادرك أنّ لكلّ لفظٍ طابعاً خاصاً من المعنى في ذهنك لا يشاركه لفظٌ آخر قد نسميه بالرغم من ذلك مترادفاً معه.

وكلّ الذي أريده الآن أن لا تَستنكر إذا قلتُ لك : إن للعهدِ معنى ليسَ هو الإبرامُ ولا أستطيع أن أعبَّر عنهُ إلاّ بالعهدِ لا أكثر ولا أقل أما الإبرام ''

فَيتحققُ مِن شخصٍ واحدٍ والعهد -كها سبق- لا يتحقق إلا بين شخصين من احدهما للآخر ، فالحبل تبرمه ، لكن لا تعهده ولا يصح أن تقول ذلك أبداً.

<sup>(</sup>۱) ابرم الأمر وبرقه ، احكمه ، والأصل فيه إبرام الفتل اذا كان ذا طاقين ، وابرم أجاد فتله • ( ابن منظور ، لسان العرب ، ۲ / ٤١)

اذن إضافةُ العهدِ أليه تعالى : إما لأنه منه لعبيدهِ ، وإما لأنه له من عبيدهِ . فالأولُ كعهدهِ (١)

(١) قيل في عهد الله وجوه:

احدهما: انه ركب في عقولهم من أدلة التوحيد، والعدل، وتصديق الرسل، وما احتج به لرسله من المعجزات الشاهدة لهم على صدقهم، ونقضهم لذلك تركهم الإقرار بها قد بينت لهم صحته بالأدلة •

ثانيهما: انه وصية لخلقه على لسان رسوله ، بها أمرهم به من طاعته ونهاهم عنه من معصيتهم ، ونقضهم لذلك تركهم العمل به •

ثالثهما: إن المراد به لمنار اهل الكتاب ، وعهد الله الذي نقضوه ( من لعد ميثاقه ) هو ما أخذه عليهم من التوراة من اتباع محمد ص ، والتصديق بها جاء به من عند ربه ونقضهم لذلك هو محو وهم ، بعد معرفتهم وكتهانهم ذلك عن الناس ، بعد ان اخذ الله ميثاقه يبينه للناس ، ولا يكتمونه ، وانهم إن جاءهم نذير آمنوا به ، فلها جاءهم النذير ازدادوا نفوراً ، ونبذوا العهد وراء ظهورهم ، واشتروا به ثمناً قليلا •

سبحانه لهم بإقامةِ أدلةُ التوحيدِ والعدلِ والتصديقِ بالرسلِ ، بخلقِ ذلك في عقولِهم ، وإعطائهم قوةُ التمييزِ والإدراكِ وكعهدِ وصيتهِ لخلقهِ على لسانِ رسولهِ ، بها أمرهم به من طاعته ونهاهم عنه من معصيته إلى غير ما هنالك من عهود عهدها الله تعالى لعبيده ...

ورابعها: انه العهد الذي أخذه عليهم حين أخرجهم من صلب آدم ، كها وردت به القصة ، وهذا الوجه ضعيف لأنه لا يجوز أن يحتج على عباده بعهد لا يذكرونه ولا يعرفونه ، ولا يكون عليه دليل • (الطبري ، مجمع البيان ، ١ / ١٣٩)

(۱) يقول القرطبي: واختلف الناس في تعيين هذا العهد فقيل: هو الذي اخذه الله على بني ادم حين استخرجهم من ظهره ،وقيل هو وصية الله تعالى الى خلقه وامره اياهم بها امرهم به من طاعته ، ونهيه اياهم عها نهاهم عنه من معصيته في كتبه على السنة رسله ونقضهم ذلك ترك العمل به ، وقيل: هو ما عهده الى من اوتي الكتاب ان يبينوا نبوة عمد (عَلَيْ الله الله على هذا في أهل الكتاب ، قال ابو اسحاق الزجاج: عهده عز وجل ما اخذه على النبين ومن اتبعهم الا يكفروا بالنبي (عَلَيْ الله على الله واخذتم على ذلك أمري) ال عمران/ ۸۱

### [السبب الثاني]:

والثاني كعهدهِم له أن يناصرُوا رسولَه، ويذبُوا عن مقدساته ويأتمرُوا بأمرِه وينتهُوا بنهيهِ وكعهدِهم بيعةِ خليفة النبي عَلَيْ اللهُ عَلَيْ وطاعتهِ حينها ولاهُ النبي عَلَيْ اللهُ عَلِيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

## إلى آخر العهود 🕆

التي تفرض من العبيد لله سبحانه وعلى كلا المعنيين تَصحُ إضافةِ العهدِ إلى اللهِ فأمّا عهدٌ مِن اللهِ أو عهد لله ونقضهم لكل هذا هو فسقٌ وفجورٌ وخروجٌ عن لباسِ العبودية .

والفسق لغة: الخروجُ عن الحجابِ، ثم لا مانعَ عن إيرادِ معنى عامِ لكلِّ من المعنيين المتقدمين ( للعهدِ والإطلاق) يقتضيه فلا يختصُ بناحيةٍ واحدةٍ من العهودِكما جعله المفسرون لزاماً عليهم.

<sup>(</sup>۱) ظ: عبد الحسين الاميني، الغدير: ١/ ٥- ١٥٩، وفيه رواة الحديث وطرقه والاحتجاج به مما لايستغني اصحاب البحث عنه، عبد الحسين شرف الدين ، المراجعات : ٣٦١ المراجعة ٥٤ وفيه تفصيل يغني الباحثين

<sup>(</sup>٢) ظ: هاشم البحراني، البرهان ١/ ١٥٨، الحويزي ، نور الثقلين، ١/ ٤٥

### من بعد ميثاقه

الميثاقُ: مصدرٌ ميمي كالميعادِ والميلادِ والعهد يتضمن معنى الميثاق في المجملة ، فيأتي السؤال كيف يوثق الموثق.؟

ولنا أن نجيب عنه بطريقين:

أ- إنَّ العهدِ يأتي بمعنى اسمُ المصدرِ وبمعنى المصدر ١٠٠

فنقولُ للوصيةِ: عهداً و وتقول: عهدُ الوصيةِ وبالمعنى الأولِ يعهد ويوثق بمعنى إيجاده وإنشائه كما قيل: اعهد عهدك ومثلهم أوصي وصيتك.

ب- إنّ العهدَ وإنْ كانَ متضمنُ معنى الإبرامِ لكنّهُ تارةً يجعلُ قابلاً للنقضِ ، كما إذا لم يكن إبراماً محكماً ، وأخرى لا يكونَ قابلاً لهُ يجعله

<sup>(</sup>۱) يقول السيد مصطفى الخميني: الذي يظهر لي بعد مراجعة هذه المادة في مواضع مختلفة من القران ان العهد مصدر ومعناه معلوم ، واسم المصدر حاصل من المصدر الثلاثي احيانا والرباعي وهو الاسم من عاهد والحاصل منه ، وهو القرار القلبي المبرز بين العبد وربه ، او بين العباد بعضهم مع بعض او قرار من الله بالنسبة الى الخلائق والناس في مختلف الامور ، نعم ربها يعبر عنه بالوصية لانها ايضا تكشف عن ذلك القرار والامان والضهان وغير ذلك من الالفاظ . تفسير القران الكريم: ٥/٥

عكماً ، ومعنى ميثاقه حينئذ جعله نافذاً أبداً لا يصحُ عليه النقضُ ، ونقضٌ مثلُ هذا اشدُّ ذنباً وأكبرُ جرماً وكانَ ناقضهُ من (الفاسقِين) المتمردِن حقاً فلذلك قيدَ سبحانهُ العهدَ المنقوض بقوله:من بعدِميثاقهِ تسجيلاً لذنبهِم وتعظيمهِ عليهم، قطعهَم لما أمرَ اللهُ به أنْ يوصل، القطعُ ضد الوصلِ. وما : موصول يصح هنا أن تكون كنايةً عن متعلق الأمرِ وهو فعلُ العبدِ المأمور ، اعني : الوصلُ لأنه هو المأمورُ به ، ولذا جعلوا أن يوصل بدلاً عن ما "

(۱) نجد ان لاستاذنا الدكتور الصغير راي بلاغي في ذلك بقوله: فقد استعير القطع وهو حسي الى عدم الوفاء حسي الى ترك البر وهو أمر عقلي ،واستعير النقض وهو الحل وهو حسي الى عدم الوفاء بالعهود وهو عقلي وكذلك بالنسبة الى نقض الميثاق فالنقض الحقيقي إزالة التأليف والانتظام والالتثام ثم شبه به ترك الوفاء بمقتضى العهود والعقود وكذلك الحال في (( يوصل )) فليس المراد به وصل الشيء المادي بمثله بل المراد به هو المعنى الاستعاري من اللفظ وهو البر بأشكاله كافة ، بلا الوالدين ، وصلة الرحم والقرابة والصديق والولي والعالم ، وقطع الأعداء أجمع بالبراءة منهم ، والمراد قطع أعداء الدين ولو كانوا الآباء أو الأبناء مع المصاحبة بالمعروف كها امر الله عزّ وجلّ .

وقوله (( ويفسدون في الأرض )) هذا الفساد هو الذي يستدعيهم الى الكفر بها كسبت

## ، وأنْ يُوصل هو :الوصل ، ويصحُ أن تكون كنايةً ١٠٠

عن متعلّق الفعل ، كالمالِ والرحمِ والجارِ : التي يتعلق بها الوصل ، فتكونُ جملة أن يوصل بدل اشتهال من به كقولهم : اعرفه حقه ، وكقولهم أمر بالرجل أن يضربَ عنقه ، وأمرَ بالجارِ أن يكرم ، ولا بدَّ من هذا البدلُ فإن الأمرَ لا يتعلقُ بالأعيانِ الخارجية من دونِ تقدير فعلِ كقوله تعالى : ((حرمت عليكم أمهاتكم)) "

المقدر فيه نكاحها مثلا.

أيديهم وهو مفهوم له مصاديق خارجية شتى ، كإخافة السابلة وقطع الطريق والعصابات المسلّحة التي تهاجم النّاس بغير الحق وكل معصية فيها الخسران ونقص الميزان عنده الله تعالى . ظ:التفسير المنهجي للقران الكريم.قيد الطبع.

<sup>(</sup>۱) الكناية: ان يريد المتكلم اثبات معنى من المعاني فلايذكره اللفظ الموضوع له في اللغة ، ولكن يجئ الى معنى هو تاليه وردفه في الوجود فيوحى به اليه ويجعله دليلا عليه . عبد القاهر الجرجاني، دلائل الاعجاز: ٤٠

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية ٢٣

والأرجح في الآية . أن لم يكن المتعين . هو الثاني وفيها عندي إنّ هذا امتنُ تعبيراً ، وأرضى أسلوباً ، واللا فألى أي يعودُ الضميرُ في يوصل ؟ كما إنّ إضافة القطع إلى الوصلِ ونسبتهِ اليه لا تخلوا عن بعد وتكلّف . فإنّ الشيءَ الموصول هو الذيّ يقطع لا وصله. "

ولي شاهدٌ على هذا المعنى ما جاء عن اهل بيت العصمة القرانُ الناطق الما الله الله به أن الناطق الما الله الله به أن يوصل )).

قال أبو عبد الله عليه الله عن وجل في المال غير الزكاة قوله: (( الذين يصلون )) "،

<sup>(</sup>١) الالوسي، تفسير الالوسي، ١ / ٢١٠

<sup>(</sup>٢) ظ: ابن ابي حاتم الرازي ، البرهان ، ٣/ ٢٤٨

وروى العياشي عن سهاعة ١٠٠ قال: سالتهُ عن قول الله ﷺ الذين يصلون.

فقال: هو ما افترض الله من المال غير الزكاة "

(') سهاعة بن مهران (.. كان حياً بعد ١٤٨ هـ) ابن عبد الرحمن الحضرميّ ، الفقيه أبو ناشرة ، وقيل : أبو محمد الكوفيّ ، نزل من الكوفة محلة كندة ، وكان يتّجر في القز ويخرج به إلى حران . أخذ العلم عن الامام أبي عبد الله الصادق – عليه الله وروى عنه حديثاً كثيراً في الفقه ، وروى أيضاً عن الامام أبي الحسن الكاظم ، وجماعة منهم : أبو بصير ، ومحمد ابن مسلم الطائفي ، والحسن بن حذيفة . وكان من أجلاء الرواة وثقاتهم ، وأحد الفقهاء الاعلام المأخوذ عنهم الحلال والحرام والفتيا والاحكام . وكان له مسجد بالكوفة ، وهو مسجد زرعة بن محمد الحضرمي بعده .

بقي سهاعة إلى زمان الإمام الكاظم – لِمُلَيَّلِاً ، وحُكي أنّه توفّي في حياة الإمام الصادق – لِمُلَيَّلِاً – سنة خمس وأربعين ومائة ، والاوّل أصح لروايته في موارد كثيرة عن الكاظم – لِمُلَيَّلِاً ، الحوثي، معجم رجال الحديث: ٨ / ٢٩٤

(٢) جاء في تفسير العياشي: عن سماعة قال: ان الله فرض للفقراء من أموال الأغنياء فريضة لا يحمدون بأدائها وهي الزكاة ، بها حقنوا دمائهم ، وبها سموا مسلمين ، ولكن الله فرض في الأموال حقوقاً غير الزكاة ، ومما فرض الله في المال غير الزكاة قوله: الذين يصلون ما امر الله به أن يوصل ، ومن أدى ما فرض الله عليه فقد قضى ما عليه وادى شكر ما انعم الله عليه من ماله ، اذا هو حمده على ما انعم عليه ، بها فضله به من السعة على غيره ، ومما وفقه لأداء ما افترض الله وأعانه عليه.

العياشي/ تفسير العياشي ، ٢ / ٢١٠ ، هاشم البحراني : البرهان : ٣ / ٢٤٨

وظاهرٌ من هذينِ الحديثين إن (ما) كنايةٌ عن المالِ والّا فمنْ أينَ جاءَ ذكرُ المالِ ؟ وما أدراكَ لعلّ المأمور بهِ في كلا الآيتين واحد، وهو ما ذكره الإمام عليه .

فيكون الحديثان تفسيراً لآيتنا هذه ،فتخصُ بالمالِ على النحوِ الذي ذكرهُ الإمامُ وما يدرينا أيضاً لعل غير الزكاةِ المأمورِ به في هاتين الآيتين: هو حقوق اهل العصمة على العباد ، المغتصبة بظلم اهل الضلال الفاسقين

ولفظ الأمرُ ظاهرٌ في الوجوبِ ١٠٠

وجعلَ مخالفتهُ سبباً للفسقِ قرينةً عليه أيضاً .

(١) ظ:الشيخ محمد رضا المظفر،اصول الفقه:١٠٨/١

يفسدونَ في الأرضِ بالفتنِ وتفريقَ الجماعةِ وفعلَ المنكراتِ مما يضرُّ بالمجتمعِ الإنساني و يفسد النوع البشري ، وهذا اعظم الفسوق واكبرُ الذنوبِ عند الله تعالى لان بهِ فسادٌ غيرُ الفاعلِ ولاشكَّ إن من أتصف بجميعِ هذه الصفات ، فهو الخاسرُ في الدنيا والآخرةِ ذلك قولهُ تعالى:

(أولئك هم الخاسرون).

محمد رضا المظفر

النجف الاشرف



## المصادر والمراجع

## كخير ما نبدأ به القران الكريم

كم احمد بن محمد الشرقاوي (الاستاذ المشارك بجامعة الازهر)

☐ مناهج المفسرين ، مكتبة الرشد ،الرياض، ١٤٢٥ هـ.

کھ الاردبيلي ، احمد بن محمد (ت ٩٩٣هـ)

المجمع الفائدة والبرهان في شرح ارشاد الاذهان ، مركز الابحاث والدراسات الاسلامية ، ط١٤٢٢هـ

كم الالوسى، شهاب الدين محمود عبد الله الحسيني (١٢٧٠هـ)

الله المعاني في تفسير القران العظيم والسبع المثاني، المالي،

کھ الباقلانی، ابو بکر محمد بن الطیب (۲۰ اهـ)

🕮 اعجاز القران ، تحقيق دار المعارف ، مصر ، ط٣

كالبهائي، بهاء الدين محمد بن الحسين بن عبد الصمد الحارثي (١٠٣١هـ)

□ الحبل المتين، منشورات مكتبة بصيرتي، قم

كه البيضاوي، ناصر الدين ابو الخير عبد الله بن محمد الشيرازي البيضاوي (ت٦٩١هـ).

انوار التنزيل واسرار التأويل ، دار احياء التراث العربي ،بيروت ،ط۱، ۱۹۹۸م.

کے جعفر الشیخ باقر محبوبة (ت۱۳۷۷هـ)

النجف وحاضرها ، النجف الاشرف ، النعمان ،١٩٥٧ م

كم الجواهري ، الشيخ محمد حسن النجفي (ت ١٢٦٦هـ)

القوجانى، طهران، ط١، ١٣٦٥ش.

کے حاتم صالح الضامن،

🕮 نظرية النظم تاريخ وتطور ، منشورات الثقافة والاعلام ، ١٩٧٦م

كم الحر العاملي ،محمد بن الحسن الحر (١٠٤هـ)

ك الامام الحسن العسكري (علي السيد ١٦٠هـ)

التفسير المنسوب الى الامام الحسن العسكري (عليم عليم عليم مدرسة الامام المهدي، قم ١٤٠٩هـ

کے حسن عیسی الحکیم (الدکتور)

الشيخ الطوسي ابو جعفر محمد بن الحسن (٣٨٥-٢٦هـ)، مطبعة الاداب، النجف الاشرف، ط١، ١٩٧٥م

کے حمید المطبعی (معاصر)

الموسوعة اعلام العراق في القرن العشرين، دار الشؤون الثقافية بغداد الموسوعة اعلام العراق في القرن العشرين، دار الشؤون الثقافية بغداد الموسوعة اعلام العراق في القرن العشرين، دار الشؤون الثقافية بغداد

الحويزي، المحدث الشيخ عبد علي بن جمعة (ت١١١هـ)

المحلاتي، مؤسسة اسماعليان، قم، ١٣٧٠ش

كه خير الدين الزركلي

الاعلام ، دار العلم للملايين ، بيروت ،ط٥، ١٩٨٠.

كه الخوئي ، ابو القاسم الموسوي (١٤١٣هـ)

البيان في تفسير القران ، دار الزهراء ، بيروت ،ط٢، ١٩٧٥م.

الأشرف ١٣٩٠هـ/ ١٩٧٠م.

كم الرازي، فخر الدين محمد بن عمر بن الحسين (ت٦٠٦هـ).

□ التفسير الكبير ، مطبعة دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٤٢١هـ.

کے الرازی، ابن ابی حاتم عبد الرحمن (ت٣٢٧هـ)

اسعد القران العظيم مسندا الى الرسول والصحابة والتابعين ، تحقيق اسعد محمد الطيب ، دار الفكر ، بيروت ، ٢٠٠٣م.

کھ الزرکشی ، بد الدین محمد بن عبد الله (۷۹٤هـ)

البرهان في علوم القران ، تحقيق: محمد ابو الفضل ابراهيم ، دار احياء الكتب العربية ، القاهرة ، ١٩٥٧ م.

كم الزبيدي ، محب الدين ابو الفيض السيد محمد مرتضى (ت٥٠٥هـ)

☐ تاج العروس ، دراسة وتحقيق علي شيري ، دار الفكر ، ١٤١٤ هـ

کھ الزمخشري، جار الله محمود (ت٥٣٨هـ)

الكشاف عن حقائق التنزيل وعيون الاقاويل في وجوه التأويل ، مطبعة البابي حلبي واولاده بمصر ، ١٩٦٦م.

کھ السيوطي،جلال الدين (ت٩١١هـ)

الاتقان في علوم القران ، دار الفكر لبنان ، ط١،١٩٩٦م.

كم الصميري، الشيخ المفلح الصميري(ت ق٩هـ)

الم غاية المرام في شرح شرائع الاسلام ، تحقيق الشيخ جعفر الكوثراني ، بيروت ، دار الهادي، ط ١٩٩٩، ١

كم الشهيد الاول ، محمد بن جمال الدين مكي العاملي الجزيني (٧٨٦هـ)

التراث، الشيعة في احكام الشريعة ، مؤسسة ال البيت (طبه الله التراث، التراث، ١٤١٨ هـ

کے العاملي ، السید محمد جواد الحسیني(ت ١٢٢٦هـ)

المفتاح الكرامة في شرح قواعد العلامة، حققه الشيخ محمد باقر الخالصي ، مؤسسة النشر الاسلامي ، جماعة المدرسين،قم، ١٤١٩هـ

کھ علی الخاقانی (ت۱۳۹۹هـ)

☐ شعراء الغري او النجفيات ، المطبعة الحيدرية ، ١٩٥٤م.

کے العسکری، ابو ھلال (۲۹۵ھ)

الفروق اللغوية ، مؤسسة النشر الاسلامية ، جماعة المدرسين ، قم،

کے عبد الحسین الامینی (ت۱۳۹۲هـ)

الغدير في الكتاب والسنة والادب ، بيروت لبنان ،ط١، ١٩٧٧م

كم عبد الحسين شرف الدين (ت١٣٧٧هـ)

🕮 المراجعات ، تحقيق وتعليق حسين الراضي ،ط٢، ١٩٨٢

کے عبد القاهر الجرجاني (ت٤٧١هـ)

النار، القاهرة، ١٣٢١هـ

کے العیاشی، ابو النظر محمد بن مسعود یبن عیاش (ت ۲۲۰هـ)

□ تفسير العياشي، تحقيق هاشم الموسوي المحلاتي ، المكتبة الاسلامية، طهران.

کھ الصدوق، ابو جعفر محمد بن على بن بابويه القمى (ت٣٨١هـ)

المعاني الاخبار ، تصحيح وتعليق : علي اكبر الغفاري جماعة المدرسين ، قم ، ١٣٣٨ ش

الدرسين،قم، ١٤٠٥هـ محمد وعلق عليه علي اكبر غفاري ، جماعة المدرسين،قم ، ١٤٠٥هـ

کھ ابن طاووس، علي بن موسى بن جعفر بن محمد الحسيني (ت٦٦٤هـ)

السعد السعود، ط امير، قم ، منشورات الرضي، ١٣٦٣ش.

کھ الطبأطبائی، السید محمد حسین (ت ۲ ۰ ۲ هـ)

الميزان في تفسير القران ، منشورات جماعة المدرسين ، قم المقدسة

كم الطباطبائي، السيد على (ت ١٢٣١هـ)

السلامي، السائل في بيان احكام الشرع بالدلائل، مؤسسة النشر الاسلامي، قم، ١٤١٢هـ

کھ الطبري ، ابو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ)

☐ جامع البيان عن تأويل اي القران ، بيروت دار الفكر ، ١٩٩٥م.

🕮 تاريخ الامم والملوك ، بيروت ، الاعلمي، ط٤، ١٩٨٣م.

كم الطبرسي، امين الاسلام ابو علي الفضل بن الحسن (ت٤٨٥هـ)

المجمع البيان في تفسير القران ، تحقيق وتعليق لجنة من العلماء ،بيروت مؤسسة الاعلمي ، بيروت ،ط١، ١٩٩٥م.

کھ الطوسي، ابو جعفر محمد بن الحسن (ت٤٦٠هـ)

التبيان في تفسير القران ، مكتب الاعلام الاسلامي ، ط١، ٩٠٩ هـ

الخلاف، مؤسسة النشر جماعة المدرسين،قم،٧٠ ١ هـ

البسوط في فقه الامامية ، صححه وعلق عليه محمد تقي الكشفي ، المطبعة الحيدرية، ايران، ١٣٨٧هـ.

کے ابن فهد الحلی ، جمال الدین ابو العباس احمد بن محمد (ت ۸٤١هـ)

المقتصر في شرح المختصر ، تحقيق السيد مهدي رجائي ، مجمع البحوث الاسلامية ، قم ، ١٤١٠هـ

كم القرطبي ، ابو عبد الله محمد بن احمد الانصاري (ت ٦٧١هـ)

الجامع لاحكام القران ، دار احياء التراث العربي ، بيروت ،١٩٩٥م.

كم القمي، الميرزا ابو القاسم (ت ١٢٢١هـ)

العنائم الايام في مسائل الحلال والحرام ، تحقيق عباس تيريزيان ، ط١، الدارد من العربية عباس تيريزيان ، ط١، الدارد من العربية ال

كم القندوزي، الشيخ سليمان بن ابراهيم الحنفي (١٢٩٤هـ)

الاسوة، ط١،٦١٦هـ.

کے کاظم الفتلاوي (ت١٤٢٨هـ)

المنتخب من رجال الفكر والادب، بيروت، ١٩٩٥م.

کھ الکرکی، الشیخ علی بن الحسین (ت ۹۶هـ)

البيت (عليه القاصد في شرح القواعد ، مؤسسة ال البيت (عليه الله التراث ، قم ، ط١، ٨٠١هـ

الم الكركي ، تحقيق الشيخ محمد الحسون ، مكتبة المرعشي ، قم،ط١، المركمي ، تحقيق الشيخ محمد الحسون ، مكتبة المرعشي ، قم،ط١، ١٤٠٩هـ

کے الشهید الثانی،زین الدین العاملی(ت۹٦٥هـ)

الحاشية الاولى على الالفية ، مركز الابحاث والدراسات الاسلامية ، ط١، ١٤٢٢هـ

الاسلامة ط١، ١٤٢٢.

كابن ماجة، محمد بن يزيد القزويني (ت٢٧٣هـ)

کھ المازندراني ، المولى محمد صالح (ت ١٠٨١هـ)

المرح اصول الكافي ، تحقيق معتعليقات ابو الحسن الشعراني ،ط ا بيروت ، ٢٠٠٠م

کھ المجلسي، محمد باقر بن محمد تقي(ت١١١هـ)

العرفاء،ط٢، ١٩٨٣م. لدرر اخبار الائمة الاطهار، بيروت، مؤسسة العرفاء،ط٢، ١٩٨٣م.

کے محمد رضا المظفر، المجتهد المجدد (ت١٢٨٣هـ)

المنطق، مؤسسة النشر الاسلامي ،جماعة المدرسين،قم

كم محمد رضا القاموسي (المحقق)

Щ في الادب النجفي قضا يا ورجال ، المكتبة العصرية،بغداد،٤٠٠٤

کے محمد حرز الدین (۱۳۸۱هـ)

النجف الرجال في تراجم العلماء والادباء، مطبعة الاداب ، النجف الاشرف، ١٩٦٤م.

ك محمد حسين على الصغير (الاستاذ الاول المتمرس في جامعة الكوفة)

☐ نظرات معاصرة في القران الكريم ، بيروت ،دار المؤرخ العربي، ١٩٩٩م.

المبادئ العامة في تفسير القران الكريم، بيروت ،دار المؤرخ العربي، ١٩٩٩م.

اصول البيان العربي، ، بيروت ، دار المؤرخ العربي، ٢٠٠١م.

التفسير المنهجي للقران الكريم، قيد الطبع

کھ محمد جمال الهاشمي (معاصر)

الادب الجديد ، المطبعة الحيدرية ، النجف ، ب.ت

کھ محمد جواد البلاغی (ت۱۳۵۲هـ)

الاء الرحمن في تفسير القران ، مطبعة العرفان، صيدا ، ١٩٣٣.

كه محمد العاملي ، السيد محمد بن على الموسوي (ت٩٠٠١هـ)

التراث ، ط١. ١٤١٩هـ

کے محمد بن الحسن بن الشهید الثانی ( ۱۰۳۰ هـ)

ك محمد هادي الاميني (معاصر)

■معجم رجال الفكر والادب في النجف خلال الف عام ،ط٢، ١٩٩٢م.

المعجم المطبوعات النجفية ، مطعة الاداب ، النجف، ط١، ١٩٦٦م.

تع محمد هادي معرفة

التمهيد في علوم القران ،بيروت ،دار التعارف للمطبوعات،١١٠م.

کھ ابن منظور،ابو الفضل جمال الدین بن محمد بن مکرم (ت١١٧هـ)

Щلسان العرب، نشر ادب الحوزة، ١٤٠٥ هـ

کے المقداد السیوري، جمال الدین مقداد بن عبید الله الحلی (ت ۸۲ مد)

التنقيح الرائع لمختصر الشرائع، تحقيق عبد الطيف الكوهكمري، مكتبة المرعشي، ١٤٠٤هـ

کھ النحاس ، احمد بن محمد بن اسماعیل النحاس (ت ٣٣٨هت)

اعراب القران ، دار المعرفة، ط٢

کے هاشم البحرانی (ت۱۱۰۷هـ)

البرهان في تفسير القران ، قسم الدراسات الاسلامية ، مؤسسة البعثة ، قم.

کھ النراقي، المولى احمد بن محمد مهدي (ت١٢٤٥هـ)

التراث، الشيعة في احكام الشريعة ، مؤسسة ال البيت (عليه الآثر) الحياء التراث، المائد الشيعة في احكام الشريعة ، مؤسسة ال البيت (عليه الآثر) المائد الشيعة في احكام الشريعة ، مؤسسة ال

## المجلات:

\* مجلة النهج البنانية ع١ س٩ (العدد الخاص بالشيخ المظفر)،

\* مجلة البذرة العدد الثاني :السنة الأولى ١٩٦٦.



## المحتويات

| ٧   | التقديم          |
|-----|------------------|
| 11  | المقدمة          |
| ٣٣  | المحاضرة الأولى  |
| ٥١  | المحاضرة الثانية |
| ٦٥  | المحاضرة الثالثة |
| ٧٧  | المحاضرة الرابعة |
| ۹۳  | المحاضرة الخامسة |
| 111 | المصادر والمراجع |
| ١٢٣ | المحتوبات        |

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد (٣١٠١) لسنة ٢٠١٦٢

جميع الحقوق محفوظة

وهذه المحاضرات للأستاذ المظفر حصيلة ذلك التجمع المبارك . وينبغى الاشارة ان سيدنا الاستاذ الامام السيد ابو القاسم الموسوى الخوئي , كان يفسر القران ليلة الخميس من على منبر تدرسه في مسجد الخضراء في الخمسينيات من القرن العشرين, وكان من غرة درسه هذا أن ألف كتابه القيم (البيان في تفسير القران) الذي حدبت في الطلب اليه أن يكمله, وقد حالت مرجعيته العليا دون تحقيق ذلك اذ نهض بأعباء المرجعية, ولكنه ابقى لنا (معجم رجال الحديث )في اربعة وعشرين مجلدا ثروة لاتفني, ومعينا من العلم الحديثي ورجاله دراية ور واية لاينضب, اسوق هذا الحديث المقتضب في تقديم هذا الجهد المتميز الذي حققه الاستاذان الفاضلان : الدكتور على خضير حجيّ استاذ علم الحديث المقارن في كلية الفقه والدكتورة امال حسين علوان في الكلية ذاتها, وستجد فيه من رصانة التحقيق واصوله مايشهد له بالتميّز والعرفان.

رقم الإيداع في دار الكتب والوثائق ببغداد ( ٣١٠١) لسنة ٢٠١٦م

التصميم والإخراج الفني مكتب محمد الخزرجي ۰۷۸۰۰۱۸۰٤٥٠ العراق - النجف الأشرف