





) ( ) ]

.

الأستَاذالشَنج جعَتُفَ إِلْشَبْحَانِي



اللارالابمسس كمتية بَبرويت





كورث يش المزرعة - بناية الحسَن سَنار - طَابق ثاني - هاتف : ٨١٦٦٢٧ صت - ب : ١٢٥ / ١٤ - تلكس : ١٣٢١٢ عندير فكرع شاني : حكارة حريك - شارع دكاش - هاتف ، ١٣٥٣٨ مص .ب : ٢٥/٢٠٩

## بسم الله الرحمن الرحيم

. -

## المقدمة

إنَّ للتوحيد والوحدانية من خلال الوجهة العقائدية والعملية ، مراتب ودرجات ، وقد قام علماء ، علم الكلام » بتقديم الدراسات والأبحاث حولها ، وتشكل مسألة ، التوحيد في العبادة » واحدة من مواضيعها ، حيث أن الهدف من بعثة الأنبياء كان الدعوة إلى عبادة الله تبارك وتعالى ، وحده ومكافحة الشرك .

ويعتبر القرآن الكريم، التوحيد في العبادة القاسم المشترك والهدف المتحد لكل المبعوثين السماويين ، ويقول في كتابه الكريم : ﴿ ولَقَـدَّ بَعْثنا في كُــلَّ أُمَّةِ رَسُــولاً أَنِ اعبـدوا الله واجتَنِبُــوا الطاغوتَ ﴾<sup>(1)</sup> .

واعتبر القرآن الكريم ، الوحـدانية : الأصـل المشترك وقـاعدة لجميع الشرائع السماوية . كما يقول : ﴿ قُلْ بِا أَهلَ الكِتابِ تَعالَوا إلى كُلمةٍ سَواءٍ بِيَنَنا وبَينَكُم أَلَا نَعْبُدَ

(١) سورة النحل : الاية ٣٦ .

.

إِلاَّ الله ولا نُشِركَ به شَيئاً ﴾ (١) .

إنَّ الوحدانية وتحريم عبادة أي مخلوق غير الله عزَّ وجَل ، مسألة قبلنها جميع الفرق الإسلامية ، وليس لأحد ما يعارض ذلك، حتى أنه إذا عـارض أي شخص هذا المبـدأ ، فإنـه يخرج عن نـطاق الحركـة الإسلامية ، ولا يعد في عداد المسلمين .

إنَّ ما يدور في هذه الدراسة هو الإجــابة على التســاؤلات التي تثيرها اليوم فئة ، تروم من وراء ذلك تشـويه الأذهــان والعقول ، وإن هذه التساؤلات الخمسة عبارة عن :

١ - كيف تتم الإستغاثة بغير الله تعالى والإستمداد والطلب منه ؟
 ٢ - هل يجوز طلب الشفاعة من الرسل والأنبياء المعصومين ،
 أم لا ؟

٣ ـ ما هي الوسيلة التي يتخذها الأولياء لمسألـة حاجـة من الله سبحانه ، مثـلًا عندمـا نقول « اللّهم إني أتـوسل بنهيـك إليك » وأيـة أحكام لمثيلاتها ؟

٤ ـ كيف يتم الحلف على الله بحق الأولياء ، لدى طلب الحاجة من الله تبارك وتعالى ؟

. ٥ ـ مـا هــو الحلف بغيــر الله ، كـالقسم على القــرآن والنبي والإمام ، من خلال وجهة النظر الشرعية ؟

(١) سورة ال عمران : الاية ٦٣ .

إن هذه المواضيع الخمسة يمكن دراستها وتحليلها استناداً إلى وجهتي نظر اثنتين :

١ - فهل إن الإستمدادات هذه ، ومسألة الشفاعات ، والتوسل
 إلى الأولياء الآلهيين ، والحلف على الله بحق هؤلاء هـو عبادة غير
 الله ؟ وهل هو مناقض لمبدأ « الوحدانية » وعدم عبادة غيره ، أم لا ؟

وبالأحرى ، لو قال امرىء : يا أيهـا النبي الجليل ، لبِ طلبنـا واشفِ مـريضنا ، واشفـع بحقي ، و . . . . إلخ ، فهـل أنـه بـطلبـه وحديثه هذا قد عبد النبي الأكرم ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ أم لا ؟ مثلما يعبد جميعنا . أو أن مواضيع كهذه لا تعتبر أساساً لعبادة غير الله تعالى . وهل هي مفيدة للإيمان أم لا ؟ وهل هي جائزة أم غير جائزة ؟ وهل هي أمور مستقلة بذاتها ؟

إننا لم نتطرق في بحثنا هذا إلى رأي كهذا ، لأن السبر في هذا المضمار يستوجب أن نستشف مفهوم و العبادة » من القرآن والحديث واللغة ، ومن ثم نقيس هذه الأفعال بالقياس الذي نحصل عليه من خلال هذه الأسانيد ، لكي يتجلى بذلك أنه هل تعتبر هذه الأنواع من الإستنجادات والطلبات عبادة أم لا ؟ وهل تحتسب من أقسام عبادة غير الله أم لا ؟

لقد تناولنا هذا الموضوع بـإسهاب في كتـاب « أسس التوحيـد حسب وجهـة نظر القـرآن » ، لهذا فـلا داع لأن نتطرق إليـه ثـانيـة . ويستـطيع الـراغبـون بغيـة الإستفـاضـة ، العـودة إلى الكتـاب الأنف<sup>ـ-</sup> الذكر<sup>(۱)</sup> .

اسس التوحيد حسب وجهة نظر القرآن ، ص : ٣٨٠ - ٤٩٠ .

۷

and the second second second

ونستطيع أن نقول باختصار ، إن ما تم إثباته بجلاء ، هو كون أن هذه الأعمال ليست من مصداقيات العبادة ، حيث أن عبادتها هو نوع من الخضوع اللغوي ، وفعل إزاء شخص نؤمن بألوهيته وربوبيته<sup>(٢)</sup> ، وبالأحرى أن نعتبر طرف السؤال إلهاً سواء كان واقعياً أم خيالياً ، ومن ثم نمتثل أمامه ، وأن نعتبره دوماً عبداً لله والأحوج إليه ، وألا نتصوره منفصلاً في العمل والفعل .

ففي هذه الحالة لا يعتبر أي نوع من الخضوع سواء كان لفظياً أو عملياً ، عبادة . وإن لم يعتبر عبادة ، فهل هو مفيـد أم لا ؟ جائـز أم حرام . . . وهذا موضوع آخر سوف نتطرق إليه خلال هذه الدراسة .

٢ ـ وإن ثبت كون إن هذا النوع من الأعمال ليس من أقسام عبادة غير الله ، حينها يبقى متسعاً للحديث ، ويتوجب تقصي حقيقة ، هل أن هذه الأعمال جائزة في الشرع ( رغم أنها ليست عبادة غير الله ) أم لا؟

فقد يختمل أن لا يعتبر عبادة غير الله ، بيد أنه يحرم كبـدعة ، وذلك لأسباب وعوامل معينة .

إن ما نتطرق إليه في هذه الـدراسة يتعلق بتحليـل المواضيع الخمسة ، انطلاقاً من خلال وجهة النظر الثانية ، وهل أن القيام بأعمال كهذه مشروع وجائز أم لا؟ ولو افترضنا أنه مشروع ، فهل هو محدود \_ ومفيد أم لا؟!

قارئي العزيز ، إنك سوف تتلمس في هذا الكتاب الذي يستريح

۱) العبادة هو الخضوع لشي، على أنه إله أو رب

بين أناملك ، مشروعية هذه الأمور وفي فصول خمسة ، وإن نصوص القرآن الكريم والسّنة النبوية الشريفة ، سوف تجليان كون أن الإسلام اعتبر ذلك أمراً مفيداً ونافعاً . ومن الله التوفيق .

جعفر السبحاني ۲۰ جمادي الآخر ۱٤۰۳

··· ··





.

القسم الأول الإستعانة بأولياء الله تعالى أو طلب الدعاء والحاجة

إنَّ مسألة طلب شيء مـا من « أولياء الله تعـالى » تتم بأسَكـال مختلفة ، نشير إليها فيما يلي :

١ ـ أن نسبال الإنسان الحي بنان معينها في تشييد دار ، أو أن يسقينا من إناء الماء الذي في متناول بديه .

۲ - أن نسأل الإنسكة الحي سأن يبدعو الله تبارك وتعالى .
 ويستغفره لنا .

إن هـاتين الصورتين تشتـركان معـاً ، في أن المطلوب هـو أمر طبيعي ، والمطلوب منه قادر على تحقيقه ، بيد أن الإختلاف بينهمـا يكمن في أن الطلب الأول يتعلق بأمور الدنيا ، والثاني يتعلق بـالأمور الدينية بالآخرة .

٣ ـ أن نسأل الإنسان الحي بأن يقوم بعمل ، بدون الإستعانة - -بالوسائل الماذية ، له ، كأن نطلب منه ، مثلاً ، أنْ يشفي مريضاً بدون دواء ، أو أن يسترد الشيء المفقود بدون البحث عنه ، أو أداء الـدَّين بدون العمل على تحصيل المال .

· . . . . . .

وبالأحرى ، أن نطلب منه القيام بهذه الأعمال عبر المعجـزة أو الكرامة ، من دون أن يستعين بالأسباب المادّية والطبيعية .

٤ ـ أن نسـأل الإنسان الميت بـأن يدعـو الله سبحـانــه لنــا، ويتـأتى الطلب من كون هذا الإنسان ـ برأينا ـ حيَّ يرزق في عالم الآخرة .

٥ ـ أن نسأل الإنسان بأن يستعين بقدرة الله تعالى ، التي منحه إيّاها ، على شفاء مريضنا أو إعادة مفقودنا ، أو غير ذلك .

وهاتان الصورتان هما كالصورة الثانية والثالثة ، بيد إن الإختلاف بينهما يكمن في أن الطلب هناك كان من الإنسان الحي في عالم المادَّة والـطبيعة ، وهنـا من الإنسان الميّت في الـظاهـر ، والحيّ في واقـع الحال .

وعلى هـذا ، فـلا يمكن أن نطلب من الميّت بـأن يعيننــا في الشؤون المادية ، من خلال الوسائل والعـوامل المـادية ، وذلـك لأن المفروض هو انقطاع الميّت عن عالم الماديّات، وذلـك بارتحـاله من هذه الدنيا .

وبنـــاءً على هـــذا ، فـــإن المحصلة هي خمســة أقســـام مـن الإستعانة ، ثلاثة منهــا تختص بالإنســان الحي في عالم المـاديات ، وتتعلق في صورتين أخريين ، بالإنسان الحي في العالم الآخر .

وإليك ، عزيزي القارىء ، دراسة الأقسام الخمسة :

**الصورة الأولى** : تشكـل الإستعانـة بالأحيـاء في الأمور العـاديـة ، التي تخـطى بالوسائل الطبيعية والعادية ، الحجر الأساسي للتمدن البشري ، حيث أن حياة الإنسان في هذا العالم المترامي الأطراف ، مبنية على أساس التعـاون ، وإن العقـلاء جميعـاً في هـذا العـالم يتعـاونـون لأمـورهم الحيوية .

إن حكم هذه الصورة واضح جداً ، لدرجة أنه لم يلتبس فيه أحد أبداً ، ولم يعترض عليـه أي إنسان . وبمـا أنَّ بحثنا قـائم على ضوء القـرآن الكريم والأحـاديث ، فإننـا نعالـج هذه المسـألة من الـزاويـة القرآنية ، ونكتفي بآية واحدة .

فعندما أراد « ذو القرنين » أن يبني سَدّاً يحول دون هجوم « يأجوج » و« مأجوج » ، إلتفت إلى سكان المنطقة وقال : ﴿ فأعينوني بقُوَّةٍ أجعَل بينَكُم وبينهم إدماً ﴾<sup>(1)</sup> .

الصورة الثانية :

طلب الدعاء بالخير ، أو طلب المغفرة من الأحياء في عالم المادة :

تعتبر الإستعانة بالإنسان الحي ، للدعاء إلى الله تبارك وتعالى بالخير والإستغفار منه ، من الضرورات الواضحة التي لا يختلف فيها إثنان ، ويؤكد القرآن الكريم على ذلك في موارد عدة ، وإن الرجوع إلى الآيات البينات يثبت لنا ، أن الأنبياء ـ عليهم السلام ـ كانوا يدعون

(١) سورة الكهف : الاية د٩ .

. . .

لأممهم بالخير والهداية والإرشاد ، أو أن الأمم نفسها كانت تطلب من أنبيائها الدعاء لها بالمغفرة والخير .

والأيـات كثيرة ، ارتـأينا لتسهيـل المـوضـوع تـرقيمهـا ومن ثم طرحها ، كالتالي :

۱ ـ يأمر الله سبحانه وتعالى رسول الكريم تبارة ، أن يستغفر
 لأمته ، فيقول :

﴿ فَاعفُ عنهُم واسْتَغفِرْ لَهُمْ وشاوِرهُم في الأَمْرِ ﴾<sup>(1)</sup>.
﴿ فَبايعهُنَ واستَغْفِر لَمُنَ الله إِنَّ الله غَفُورُ رَحِيمٌ ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿ خُدْ مِنْ أموالِهِم صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وتُزَكِيهِمْ بِها ، وَصَلَّ عَلَيهِم ، إِنَّ صَلاتَكَ سَكَنْ لَهُمْ وَالله سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾<sup>(٣)</sup> .

ويأمر الله تعالى في هذه الآية الأخيرة ، نبيّه محمداً ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ بالدعاء لهم ، ويبعث دعاءه السكينة والطمأنينة في قرارة أنفسهم .

۲ ـ وكان الأنبياء تارة يعدون المذنبين بالإستغفار لهم في الظروف الخاصة المناسبة ، فمثلاً يقول تعالى :

﴿ إِلَّا قَوْلَ إِبراهِيمَ لأَبِيهِ لاستَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾ (٤) .

(١) سورة آل عمران : الآية ١٥٨ .
 (٢) سورة الممتحنة : الآية ١٢ .
 (٣) سورة التوبة : الآية ١٠٣ .
 (٤) سورة الممتحنة : الآية ٤ .

﴿ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ (١) .

﴿ وَما كَانَ استغفارُ إِبْرَاهِيمَ لأَبِيهِ إِلاّ عَن مَوعِدَة وَعَدَها ﴾ إِيَّاهُ ﴾(٢) .

إن هـذه الأيات الشـريفة تحكي عن أن الأنبياء كانـوا يبشّرون المـذنبين بالإستغفـار ، حتى أن النبيّ إبراهيم ـ عليـه السـلام ـ وَعَـدَ « آزر » بالإستغفار له ، بيد أنه حينما رآه مصراً على عبادة الأوثان عَدَلَ عن وعده ، لأنَّ من شروط استجابة الدعاء أن يكون المدعوّ له مؤمنـاً بالله تبارك وتعالى .

٣ ـ وقد أمر الله تبارك وتعالى المؤمنين المذنبين بالإمتشال أمام رسول الله ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ وطلب الإستغفار لهم منه ، لأن الله يغفر لهم ببركة استغفار النبي لهم ، يقول سبحانه في كتابه الكريم :

﴿ وَلَو أَنَّهُم إِذْ ظَلَموا أَنْفُسَهُمْ جاؤُكَ فاستَغفروا الله واستغَفَرَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا الله توَاباً رَحيماً ﴾<sup>(٣)</sup> .

فأيَّةُ آيةٍ أوضح من هذه الآية الشريفة التي يأمر الله سبحانه فيها المذنبين من هذه الأمة ، بالإمتثال أمام الرسول الأكرم ــ صلّى الله عليه وآله وسلّم ــ ومسألة الإستغفار منه لهم ؟

(١) سورة مريم : الآية ٤٧ .
 (٢) سورة التوبة : الآبة ١١٤ .
 (٣) سورة النساء : الأية ٦٤ .

and the second second

إن المجيء إلى رسول الله وطلب الإستغفار منـه له فــائــدتــان اثنتان :

أ ـ إن طلب المغفرة من الرسول الأكرم (ص) يبعث في الإنسان روح الطاعة والإنقياد لرسول الله ـ صلى الله عليه وآلـه وسلّم ـ وذلك بالإنتباه والتوجه إلى عظمة النبي ووجاهته عنـد الله تعالى ، بحيث أن استغفاره له يوجب مغفرة الله له .

وبشكـل عام ، فـإن الحضور عنـد النبي وطلب الإستغفار منـه يوجب الخضوع له ، ويُهيّىء الإنسان ذاتياً لأن يعمل وفق قوله تعالى :

﴿ أُطيعوا الله وأطيعوا الرَّسُولَ ﴾ (`) .

ب ـ إن هذا العمل يجسد في الأدهان منزلة الرسول ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ ومكانته بشكل جيد لـدى الأمَّة ، ويبيّن لهم أن الأفياض المادية كما أنها متوقفة على أسباب وعوامل طبيعية ، وكذلك فإن الأفياض المعنوية ، والتي هي مغفرة الله لعباده ، تأتي عبر عوامل معينية ، مثل دعاء النبي وابتهال أحباء العتبة الإلهية المقيدسة ، للإنسان .

وإذا كانت الشمس منبعاً للإضاءة والطاقة والحرارة ، وإن هذه الخيـرات تصل عبـاد الله بسببها ، فـإن الأفيـاض الإلهيـة والخيـرات الـربانيـة تنزل على عبـاد الله بسبب شمس النبوَة السـاطعـة وتشملهم بالخير والرحمة .

(١) سورة النساء : الأية ٥٩ .

إن عالم الوجود هو عالم الأسباب والمسبّبات ، وإن الخيرات المادية والمعنوية تأتي عبر الأسباب المناسبة لها .

٤ - يستنتج من خلال طائفة عن الآيات الكريمة ، أن المسلمين كانوا يزورون رسول الله (ص) دوماً ويسألونه الدعاء والإستغفار لهم ، ولمّا اقترح المسلمون على المنافقين بالحضور عنـد النبي الكـريم وطلب الدعاء والإستغفار منه ، أبوا عن ذلك ، كما يقول سبحانه :

﴿ وإذا قيـلَ لَهُم تعالـوا يستغفِر لَكُم رَسُـولُ الله لـوُّوا رُؤُسَهُم ورأيتَهُم يَصُدُّونَ وَهُم مُستكبرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

٥ - وتصرح بعض الآيات الكريمة ، أن الناس المستلهمين من الفطرة الطاهرة كانوا يدركون بأن لدعاء النبي تأثيراً خاصاً لهم ، وأن الله سبحانه وتعالى يستجيب دعاءهم بلا تردد ، ولهذا كانوا يسألونه الدعاء والإستغفار لهم من الله تبارك وتعالى .

إنَّ الناس كانوا يستلهمون من فطرتهم السليمة أن الفيض الإلهي والرحمة الربانية تدر عبر دعاء الأنبياء ، كما أن هداية الناس وإرشادهم يتم عبرهم ، ولهذا كانوا يقصدونهم ويسألون منهم الإستغفار ، كما جاء في القرآن الكريم ـ في قصة إخوة يوسف بعد أن وقفوا على خطأهم وسوء تصرّفهم بالنسبة إلى أخيهم يوسف ـ قوله تبارك وتعالى :

﴿ قالوا يا أبانا استَغفر لنا ذنوبنـا إنَّا كنـا خاطئين ، قـالَ سوفَ أستغفِرُ لَكُم رَبِّي إِنَّهُ هُوَ الغَفُورُ الرَّحيمُ ﴾<sup>(٢)</sup> .

(۱) سورة المنافقون : الآية ٥ .
 (۲) سورة يوسف : الآيتان ۹۷ و ۹۸ .

يلاحظ تارة ، أن فئة لا تتمتع في البحوث المتعلقة بولاية الرسل والائمة المعصومين ، بخطوات راسخة وسديدة ، تستهويها في بعض الأحيان ما يكتبه « الوهابيون » فتقول :

« إن أولاد يعقوب قاموا دون ريب بإيذائه وإعنائه ، وعذبوا باله بسبب يوسف وأخاه بنيامين . والآن يرومون أن يغفر عنهم والـدهم ، ومن ثم يتضرع إلى الله ليغفر لهم . . . » .

ثم يشير الكاتب المذكور إلى الآيات ٦٤ من « سورة النساء » و« سورة المنافقون » ويستنتج ما مفاده :

أ يُستنتج من هذه الآية وأمثالها من الآيات ، إن كل من يرتكب إثماً لا مناص عليه من الإمتثال أمام الرسول وأن يعترف بإثمه ، وأن يتضرع إلى الله بأدمة الرسول أن يغفره ، بل أن هذه الآيات في مواقع أخرى تبيَّن أن المذنبين أنفسهم قد أجحفوا بحق الرسول ، ويطلبون منه أن يغض النظر عن تحطيئتهم ، ومن ثم أن يطلب من الله المغفرة لهم \*<sup>(1)</sup> .

فليس لهذا الكلام أساس من الصحة ، لأن :

أولًا : إن مــوضـوع البحث في الآيــة هـو حق الله وليس حق الـرسول ومصطلح « حق الله » هو المـطروح وليس « حق الناس » . صحيح أن أبناء يعقوب كانوا قد ظلموا أباهم ، والمنافقون كـانوا قـد ظلمــوا النبي ، بيــد أن ظلم الأبنــاء ليعقــوب ، أو الـمنــافـقــون للنبي (ص) ، ليس وارداً في هذه الآية أبداً .

التفسير لأيات القرآن الصعبة ، الصفحة ١٩٦ .

ورغم أن لظلم هؤلاء بحق يعقوب والنبي صحة ، بيد أن الآية لا تشير إلى أمر كهذا ، ولا يجوز لدى تحليل الآية إلحاق أي واقـع كان بالآية ، حتى ولو لم تكن له أدنى صلة بها .

فأعطوا الآيات موضع البحث ، متضلع بالعربية ملم بالقرآن الكريم ، فسترون بأم أعينكم أنه يقول : « استغفر » أن يكون للنبي تأثيراً في كسب مغفرة الله ، وعلى هذا الأساس يأمر القرآن بالإمتثال أمام النبي من أجل الحصول على مغفرة الله ، وطلب المغفرة منه . والمدهش هو أن الكاتب ذاته يقول :

 a أن الإستغفار في الآية ٩٧ من سورة يوسف ( وتلك الآية من سورة النساء والمنافقون ) هو وقف على حق الناس » .

فيجب الإستفسار من هذا الكاتب ، إنه إذا كانت هذه الآية متعلقة بـ « حق الناس » ، فلماذا استخدم عبارة « الإستغفار » يا ترى ؟ يعني ، لو كان المقصود هو أن يغض الرسول النظر عن حقه ويغفر لهؤلاء ، فلماذا يقولون إذن : « إستغفر لنا » ؟ في الوقت الذي يجب أن يقولوا في « سورة المنافقون » : « إغفر لنا » و « واعف عنا » وبدلاً من عبارة « يستغفر لكم رسول الله » يجب قول : « يغفر لكم » ، الرسول » يجب قول « وغَفَرَ لهم الرسول » . ناهيك عن ذلك ، فلقد قالوا منذ القدم أنه ليس في الأمر شيئاً خاصاً . لنفترض أن الآيات المذكورة وردت في حالة أن « حق الناس » موجود كذلك إلى جانب ولنفترض الآن حالة إلى يا المغرة هؤلاء من كلا الحقين . بـ « حق الناس » ، فهل يعتقد أحد أن دعاء النبي في هذه الحالة ليس مؤثراً ، وألاّ يجب على المسلمين بعد أن يطلبوا من الرسول في هـذا الصدد المغفرة ؟ كلا . لا يفهم ذلك التجديد أبداً ، بل يجب بسبب خفة الإثم أن يكون دعاءه مؤثراً بالدرجة الأولى .

إن الكاتب ومن أجل إضعاف المعنى المشهور الذي لا يتلاءم مع ذوقه ، أضاف عبارة ، وهي « أن يمتثلوا أمام النبي ويعتبرفوا بخطاياهم » . إن الهدف من إضافة هذه العبارة هو أنه يروم تشبيه فحوى الآية المعروف كمثل مغفرة البابوات ، في الوقت الذي لم يقل أحد أنه يجب على المسلم أن يعتبرف أمام البرسول بخطاياه ، وخصائله ، بل يكفيه أن يقول أيها النبي إطلب لي المغفرة ، ولا صلة لطلب كهذا بمغفرة جهاز « الكاثوليك » ، وقد تحدثنا انتقاداً لنبظرية الكساتب في كتتاب والتفسيسر الصحيح لآيات القرآن

يستنتج من الأيات الكريمة التي تصرح بأن الناس كانوا يمتثلون أمـام رسول الله ـ صلّى الله عليـه وآلـه وسلم ـ وكـانـوا يـطلبـون منـه المغفرة ، بدافع الفطرة الزكية ، كما يقول تعالى في كتابه الكريم :

﴿ سيقول لك المخلفون من الأعراب شغلتنا أموالنا وأهلونا فاستغفر لنا ﴾<sup>(٢)</sup> .

فلم يطرح في هذه الآية الشريفة غير « الحق الإلهي » وحتى أننا

(۱) التفسير الصحيح لآيات القرآن الصعبة ، ص : ٥٠ ـ ٢٠ .
 (۲) سورة الفتح : الآية ۱۱ .

لا نملك دليــلاً على أن فئــة ابن الجهــاد قــد اجحفت بحق النبي الأكرم (ص) ، لكي يقال : إن المقصود هو أن يغض النبي النظر عن خطايا هؤلاء .

٢ ـ هناك آيات كريمة يُحذّر الله تعالى نبيَّه ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ من الـدعاء والإستغفار للمنافقين الـذين لا زالـوا على عبادة الأوثـان ، وذلك لأن عبادتهم لغير الله تعالى يحول دون مغفرة الله لهم ، حتى لو استغفر لهم النبي الأكرم ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ مما يدلَ على أن استغفار النبي نافـذ ومؤثر إلا لمن يعكف على عبادة الأصنام ، لأن عبادة الأصنام مانعة من الإستجابة ، فَمثَل استغفار النبيَ لهم كمثل الماء الـزلال الذي يهـطل على الأرض الصلبة المانعة من نفوذ الماء فيها ، يقول تعالى :

﴿ إِنْ تَسْتَغْفِر لَهُم سَبِعِينَ مِرَّةً فَلَن يَغْفِر اللهُ لَهُمْ ﴾(١) .

﴿ سَواءً عَلَيهِم أَستغفَرتَ لَهُم أَم لَمَ مُسْتَعَقِر لَهُم ، لَن يَعَقِرَ اللهِ لَهُم ﴾<sup>(٢)</sup> .

﴿ وَلَمَّا وَقَعَ عَلَيهِم الرِجزُ قَالُوا يَا مُوسى ادْعُ لَنَا رَبُّكَ بِمَا عَهِـدَ عِنْـدَكَ ، لَئِن كَشَفتَ عَنَّا الرِجزَ لَنُؤَمنَنَ لَــكَ وَلَنُر سِلَنَ مَعَــكَ بَنِي إسرائيلُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

إن المذنبين سألموا النبي موسى ـ عليه السلام ـ الـدعاء لهم ،

(١) سورة التوبة : الآية ٨٠ . (٢) سورة المنافقون : الآية ٢ . (٣) سورة الأعراف : الآية ١٣٤ . وتدلُّ جملة ﴿ بِما عَهِدَ عندكَ ﴾ على أنهم كانوا يعلمون بأن لله تبارك وتعالى عهداً مع موسى .

أمّا قوله تعالى : ﴿ ادْعُ لَنَا رَبِّكَ ﴾ ففيه احتمالان :

الأول : أن يكون طلب الدعاء لكشف العذاب عنهم عن طريق المعجزة ، وذلك بـإيمانهم بقـدرة النبيّ موسى ـ عليـه السلام ـ على ذلك ، بالإستعانة بقدرة الله سبحانه وتعالى .

ومع صحة هذا الإحتمال ، فإن هذه الآية تدخل في البحث عن الصورة الثالثة ، وهي الإستعانة بالإنسان الحي للقيام بعمـل إعجازي خارق للعوامل المادية .

الشاني : أن يكون طلب مجرَّد الـدعـاء لكشف العـذاب ، لا المعجزة وخرق العادة .

والظاهر هو الإحتمال الثاني ، لأن المفهوم من جملة ﴿ ادْعُ لَنَا رَبِّكَ ﴾ هو مجرَّد الدُّعَامُ لِكُشْفَ الْعِنْبَاضِ إِنَّ

نعم ، ليس في الآية أية إشارة إلى أن الله سبحانـه لا يستجيب دعـاء مـوسى في حق المشـركين ، وإنمـا الإشــارة سبقت في آيـات أخرى .

 ٧ ـ يستنتج من بعض الآيات القرآنية بأن بعض المؤمنين كانـوا يستغفرون للبعض الآخر ، كما جاء في قوله تبارك وتعالى :

﴿ والَّذينَ جاءُوا مِن بَعـدِهِم يَقُولُـونَ رَبَّنا اغفِـر لَنا ولإخـوانِنا الَّذينَ سَبَقُونا بِالإِيمانِ ﴾<sup>(١)</sup> .

(١) سورة الحشر : الآية ١٠ .

إن هؤلاء لا يـدعون للمؤمنين فقط ، بـل إلى أولئـك المؤمنين المستغفرين فإن حَمَلة العرش يستغفرون للمؤمنين أيضاً ، كما في قوله تعالى :

﴿ الَّذِينَ يَحمِلُونَ العَرِشَ وَمَن حَولَـهُ يُسَبِحُونَ بِحَمدِ رَبَّهِم ويُؤمِنونَ بِهِ ويَستَغفِرُونَ للَّذِينَ آمَنُوا ، رَبَّنا وَسِعتَ كُلَّ شَيءٍ رحمةً وعِلماً ، فَـاغفِـرْ للَّذِينَ تـابُـوا واتَبعُـوا سَبِيلَكَ وَقِهِـمٌ عَـذَابَ الجحيم ﴾<sup>(1)</sup> .

واستناداً على هذا ، فما أروع أن نحذوا نحن أيضاً حذو هؤلاء في هذه السيرة المرضيّة لله تعالى ، ونستغفر الله للمذنبين .

إلى هنا تمّ البحث عن الصورة الأولى والثانية من الصور الخمسة في طلب الحاجة من غير الله سبحانية وتعالى . . . وإليـك ـ عزيـزي القارىء ـ البحث الذي يتجسد في : القارى، ـ البحث الذي يتجسد في :

الصورة الثالثة :

وهي أن نـطلب الإستعـانـة من الإنسـان الحيّ ، القــادر على المعجـزة وخـرق العـادة ، من أجـل تنفيـد عمـل مــا ، عن طـريق الإعجاز ، دون اللجوء إلى الوسائل المادية ، كشفاء المريض وتفجير الماء من عين يابسة ، وما شابه ذلك .

تعزي مجموعة من الكتَّاب الإسلاميين الأفاضل ، هذه الصورة ـ من الإستعانة ـ داخلة في الصورة الثانية ، وتقول : إن المقصود من

(١) سورة المؤمن : الآية ٧ .

a the second second

· ·

المعجزة هو أن يسأل الإنسان ربَّه بأن يشفي مريضه أو يُسدَّد ديونه وغير ذلك ، لأن هذه الأفعال خاصَّة بالله تعالى ، وما دعاء النبيّ والإمام إلّ وسيلة إلى الله تعالى ، ولهذا فإن نسبة هذه الأفعال إلى النبي والإمام هو من باب المجاز لا الحقيقة<sup>(1)</sup> .

بيد أنه ، هناك في القرآن الكـريم آيات تـدّل بوضـوح على أن طلب هذه الحوائج من الأنبياء والأولياء أمرٌ صحيحٌ وليس مجازاً ، فإننا إذ نـطلب من المعصـوم نفسـه ، القـادر على المعجـزة ، بـأن يشفي المريض ، الذي تعذر علاجه ، فإن ذلك يتحقق بحول الله وقوَّته .

صحيح أن القرآن الكريم يعزي الشفاء إلى الله سبحانه وتعالى ، ويعتبره من اختصاصه ، حيث يقول : م م من

﴿ وإذا مَرِضْتُ فَهُوَ يَشْفِينِ ٢٠

بيد أن آيات أخرى من القرآن الكريم ، تعزي الشفاء إلى القرآن والعسل أيضاً ، فتقول :

إَنْحُرُجُ من بُعُونِها شَرابٌ مختلِفٌ أَلوانُهُ ، فيه شِفاءٌ للنّاس ﴾<sup>(7)</sup> .

﴿ وَتُنَزَّلُ مِنَ القُرآنِ ما هُوَ شِفاءً وَرَحمَةً للمؤمنينَ ﴾(٠) .

(١) كشف الإرتياب : الصفحة ٢٧٤ . إن هذا الكلام مطروح في قسم 
 من الأرواح المقدمة 
 وستكون له بالطبع ، نفس وجهة النظر حول الأحياء أيضاً .
 (٢) سورة الشعراء : الآية ٨٠ .
 (٣) سورة النحل : الآية ٨٢ .
 (٤) سورة الإسراء : الأية ٨٢ .

﴿ قد جاءَتَكُم مَوعِظةٌ مِن رَبِّكُم وشِفاءٌ لِما في الصُدُورِ ﴾(١) .

إن الأرضية المشتركة بين هاتين الطائفتين من الآيات الكريمة ، التي تجعل الشفاء من اختصاص الله تعالى ، وتثبتـه للقرآن والعسـل والمواعظ الإلهية ، هو أن الله سبحانه مؤثر في الأشياء بالإستقـلال ، ومعتمـدٌ على ذاته المقـدسة في الأمـور كُلَّها ، بينمـا العسل والقـرآن والمواعظ الإلهية تترك تأثيرها في الأشياء بإذن الله وإرادته سبحانه .

إن النظرة الإسلامية إلى الكون والحياة ، تعتبر جميع العوامل والمؤثرات تابعة لإرادة الله وقادرة على التأثير بإذنه سبحانه ، وأن العلل والأسباب لا تملك أدنى إستقلال لها أبداً من دون فـرق بين الأسباب الطبيعية والروحية .

وعلى هذا الأساس فـلا مانـع على ضوء القـرآن والعقل ـ أن يمنح الله سبحانـه وتعالى ـ البلكي جعل الشفـاء في العسل والعقـاقير الـطبية والكيميـائية ، مِـراساً للشفـاء والسلامـة ، أن يمنح نفس تلك القدرة للأنبياء والأئمة ـ عليهم السلام ـ .

أنظر إلى المرتاضين ، فكيف يتمكنون من القيام ببعض الأعمال الغـريبة ؟ ومـا المانـع من أن يتفضّل الله تعـالى على الأنبياء والأئمـة - عليهم السلام ـ بقدرة الإشفاء ، ويجعلهم قادرين على القيام بأعمال محيِّرة للعقول وخارقة للأسباب المادية والطبيعية ؟! ...

إن قدرة الأنبياء والأئمة ـ عليهم السلام ـ على شفاء المريض

(١) سورة يونس : الآية ٥٧ .

والقيام بأعمال خارقة للعادة لا تنافي أن يكون الله جلّ جلاله هو السبب الحقيقي والعلة الأســاسيـة لهــا ، وذلـك بــأن مَنَحَهم القـدرة على الإستحـواذ على الكـون ـ بـإذنـه تعـالى ـ عنـدمــا تقتضي الحـاجــة والمصلحة .

والجدير بالذكر أن في القرآن الكـريم آيات تصـرّح بأن النـاس كانوا يراجعون الأنبياء ـ وغير الأنبياء أيضاً ـ كي يقوموا بأعمال خـارقة للعادة وغير طبيعية<sup>(١)</sup> .

وإليك نماذج من هذه الآيات :

﴿ وَأُوحَينا إلى مُوسى إذ استسقاهُ قَـومُـهُ أَنْ اضـرِب بِعَصـاكَ الحَجَر ﴾<sup>(٢)</sup> .

يدلّ ظاهر هذه الآية على أن بني إسرائيل طلبوا من النبي موسى ـ عليه السلام ـ في وقت الحقاف وشحة المياء ، أن يهيىء لهم الماء بالطرق الغيبية والمعجزة ، لا بالأسباب المادية الطبيعية .

وترى واضحاً في الآية ، أن بني إسرائيـل لم يطلبـوا من النبي موسى ، أن يدعو الله ويسأله توفر الماء ، بل طلبوا منـه أن يوفّـر لهم الماء فجأة ومن دون سبب مادّي ، ولهذا فقد أمره بأن يضرب بعصـاه الحجر كي ينفجر منه الماء بطريقة إعجازيَّة .

 (١) للإستزادة في توضيح هذا القسم ، والإستفادة من الآيات القرآنية ، يفضل الـرجوع إلى كتاب المؤلف « قدرة الأنبياء المعنوية » . فقد عـرضت فيه أسناد من القرآن الكريم عن قدرة هؤلاء الروحية .
 (٢) سورة الأعراف : الآية ١٦٠ . والأوضح من هـذه الآيـة ، هي الآيـة التي تحكي قصّـة النبيّ سليمان ـ عليه السلام ـ عندما طلب من الحاضرين عنده بإحضار عرش بلقيس ، على الـرغم من العـراقيـل والعقبـات التي كــانت تعتـرض طريقه . يقول تعالى :

﴿ أَيُّكُم يأتيني بِعَرشِها قَبلَ أَن يأْتُوني مُسلِمينَ ﴾ (') .

لقد كان هدف سليمان ـ عليه السلام ـ هو إحضار عرش بلقيس بطريقة غير اعتيادية ، ولقد تحقق ذلك فعلًا عبر فرق الطبيعة ، كما قال سبحانه وتعالى في كتابه الكريم :

﴿ قَالَ الذي عِندَه عِلمٌ من الكتاب أنا آتيكُ به قبل أن يرتد إليك طَرفُكَ ، فَلَما رآهُ مُستَقِراً عِندَهُ ﴾؟

إن روح الموضوع وبيت القصيد هو تصور البعض بأن الأعمال العادية هي من صلاحيات الإنسان ، وأن الأعمال الإستثنائية - الـتي يعجز الناس منها عادة - خاصة بالله سبحانه وتعالى ، وهذا هو الخطأ ، لأن المقيـاس في تمييـز أفعـال الله عن غيـره هـو الإستقـلال وعــدم الإستقلال فيها .

إن الأعمـال الإِلَّهية هي التي ينفـذها الفـاعل ـ وهـو الله ـ دون تدخّل الغير فيها ودون الإِستعانة بقدرة الأخرين .

وبعبـارة أخرى ، فـإن الأعمال الإلّهيـة هي التي يكون الفـاعل مستقلًا تماماً في تنفيذها ، ولا يحتاج إلى الغير في إنجازها أبداً .

(1) سورة النمل : الآية ٣٨ .
 (٣) سورة النمل : الآية ٤٠ .

والمراجع والمراجع

أما الأعمال غسير الإتحية ـ مسواء كانت بسيطة وعاديـة أو صعبة وغسير عادية ـ فهي التي لا يكون الفاعل مستقلًا في تنفيذها ، بل يتمّ التنفيذ تحت ظل قدرة مستقلة وبالإستمداد منها ، وهي قدرة الله تعالى .

بناءً على هذا فليس هناك أي مانع من أن يتفضل الله على أوليائه بـالقدرة على إنجـاز الأعمال الخـارقة للعـادة والطبيعـة ، والتي يعجز الإنسان عادة عن القيام بها .

يقــول الله تعـالى في كتــابـه الكــريم ، للنبي عيسى ــ عليـه السلام ــ :

﴾ تُـبرىءُ الأكمَـةَ والأبسرَصَ بسإذني ، وإذ تُخسرِجُ المَسوتى بإذني ﴾<sup>(1)</sup> .

فما أصرح هذه الآية في الثلالة على الموضوع !

إن هذه الطائفة من الآيات تدل على أن أولياء الله كانوا يتمتعون بهـذه القدرة ، وإنّ طلب النـاس منهم القيـام بـالأعمـال الإستئنـائيـة والإعجازية كان أمراً متداولاً ومعروفاً .

لقد تحدثنا ـ أيها القارىء العزيز ـ إلى الآن عن الصور الثـلاث للإستعانـة بأوليـاء الله في حياتهم ، على ضـوء القرآن الكـريم ، وقد عرفتَ بأن القـرآن يُصرّح بصحـة تلك الصوّر ويؤكـد عليها في آيـات متعدّدة .

أما التحدث عن الصورتين الأخيرتين اللّتين تتعلقان بالإستعمانة

(١) سورة المائدة : الأية ١١٠ .

بالأرواح المقدسة ، فسيأتيك من خلال الصورتين الرابعة والخامسة .

الصورة الرابعة والخامسة :

إن مسألة الإستعانة بـأولياء الله ـ بعـد وفاتهم وغيـابهم عن هذه الحياة المادية ـ هي أهم مسألة في بحث الإستعانـة بأوليـاء الله ، ولا فرق بين أن تكون الإستعانة بصورة الدعاء أو طلب المعجزة .

أما السبب في أهمية هذه المسألة ، عن التي سبقتها ، فهو لأن المسلمين اليوم ليسوا في محضر نبي أو إمام كي يستعينـوا به بصـورة مباشرة ، ولهذا فهم يستعينون بأرواحِهم المقدّسة .

من هنا كان هذا البحث أكثر أهمية من الذي سبقه .

إن البحث في هذا الموضوع يتوقف على التحـدث عن أربعة أمور ، ومن خلال التحدث عنها والإطـلاع عليها تعـرف جيداً صحـة الإستعانة والإستغاثة بالأرواح المقدسة ، وتشتمل هذه الأمور الأربعة على :

> ١ ـ موت الإنسان لا يعني فناءه . ٢ ـ القرآن الكريم وجواز الإتصال بعالم الأرواح . ٣ ـ حقيقة الإنسان هي روحه .

٤ ــ الإحاديث الصحيحة التي رواهــا المحدَّثُـون ، وهي تنادي بصحة الإستعانة بأولياء الله ، وأن سيرة المسلمين كـانت تجري على هذه الشاكلة .

وإليك عزيزي القارىء شرحاً لهذه الأمور الأربعة :

موت الإنسان لا يعني فناءه : تصرح الآيات القرانية بـوضوح على أن المـوت ليس هو نهـاية الحيـاة ، بل هـو نافـذة لحياة جـديدة ، وإن الإنسـان بـاجتيـازه هـذا المعبر ، فإنه يخطو صوب حياة جديدة وعالم حديث تماماً ، أسمى من عالم المادة والطبيعة .

إنَّ كلَّ من يعتقد بأن الموت فناء وعَدَم ، وإن الإنسان يفقد كل شيء بالموت ولا يبقى منه أثر ، سوى جسد لا روح فيه ثم يتحول ذلك الجسد ، بعد فترة من الزمن ، إلى التراب والعناصر الأخرى . إن كل من يعتقد هذا الإعتقاد فهو ، في الحقيقة ، يُقلّد الفلسفة المادية ، القائمة على إنكار ما وراء المادة ، تقليداً لا شعورياً .

إن أصحاب هذه النظرية لا يعتبرون الحياة إلا نتيجة مادية لسلسلة تفاعلات كيميائية وعمليات فيزياوية تحصل في المخ والأعصاب ، وعندما يفقد الجيم حرارته وتتوقف الخلايا عن الحركة والإنتاج ، تتوقف حياة الإنسان أيضاً ويتحوَّل إلى جسد جامد هامد لا حراك فيه .

وتـذهب هذه النـظرية إلى أن الـروح ليس إلاّ انعكاسـاً للمـادة وآثارها وخواصها ، ومع فقدان هذه الآثار والخواص تبطل الروح وتفنى تبعاً للمادة .

ولهـذا ، فإن هؤلاء لا يعتقـدون بوجـود عالم آخـر بإسم عـالم الأرواح .

إن نــظرية كهــذه تستلهم أفكارهــا من « الفلسفة المـادية » التي تعتبر الإنسان ماكنة مـركبة من قِـطَع وأجزاء مختلفـة ، وإن تأثيـر هذه الأجزاء على بعضها يولَد قـدرة التفكير والإستيعـاب في المخ ، فـإذا تعثرت هذه الأجزاء انعدمت آثار التفكير وتفني الحياة فناءً كامٍلًا .

إنَّ كبار الفلاسفة والعلماء الإلهيين يُفندُون تماماً نظريات الماديين حول الروح ويقولون بأن للإنسان ، بالإضافة إلى النظام المادي الحاكم في جسمه ، والتفاعلات المتبادلة وسلسلة الأعصاب ، جوهراً أصيلاً اسمه « الروح » ، وهذا الجوهر يلازم البدن فترة من الزمن ثم ينفصل عنه ويُحلَق في عالم آخر اسمه « البرزخ » ليلتحق بجسم لطيف هناك .

إن التحدث عن بقاء الروح بعد الموت يستدعي كتـاباً مستقـلاً حـوله ، ولا يمكن البحث عنـه ، بالتفصيـل ، في هـذه الصفحـات المعـدودات ، وذلك لأن الآيـات القرآنيـة والأدلة الفلسفيـة وتجـارب الـروحيين الثابتـة قد بـرهنت اليوم على بقـاء الـروح الإنسـانيـة بعـد الموت .

لقد ورد موضوع خلود الأرواح بعد الموت في الفلسفة الإسلامية وبصورة مسألة ثابتية [لا جدال فيها]، ولكل من الفلاسفة الأفيذاذ أمثال الرئيس والشيخ الأشراق وصدر المتألهين، دراسات عميقة في هذا المجال، وقد وضع هؤلاء الحجر الأساس لموضوع خلود روح الإنسان بعد الموت<sup>(۱)</sup>.

إحتدمت في نهضات الغرب الأخيرة الحمَّى المادية ، ووضعت

(١) لقد وردت أدلة انفصال الروح والنفس الإنسانية في كتـاب • النظرة الإسـلامية إلى الكون • بشكل مكثف .

. . . .

· · · ·

مسائل ما وراء الطبيعة مثل الله ، والملائكة ، والروح المجردة ، وعوالم غيبية أخرى موضع الظن والشك ، بيد أن الصفحة انقلبت تماماً منذ النصف الشاني للقرن الثاني عشر ، وبظهور علم « إحضار الأرواح » [ spiritism ] والإتصال بالأرواح بصورة مختلفة ، خفُ التبجح المادي تماماً ، وُظهرت في مستهل القرن العشرين مسألة خلود الأرواح وعلاقتها بذلك بشكل مسألة حسية ، وأعد النفسيون بتجاربهم الواسعة وأمام مجاميع من الشخصيات العلمية الكبيرة في ذلك الزمن ، مسألة أصالة الروح في عداد الحقائق ، وتخلت مجاميع كبيرة عن آرائها القديمة والتحقت بصفوف النفسيين . ومن حسن الحظ أنه حررت في هذا المجال كتباً كثيرة ، ويتمكن الراغبون الرجوع إلى الكتب المتعلقة بـ« علم إحضار الأرواح » [ spiritism ] .

وإننا في هذا الفصل نكتفي بذكر الأدلة القرآنية ، ونتجنب عرض الأدلة الفلسفية *رامي ويريس وي* 

۱ ــ الأيات القرآنية تصرح على بقاء الأرواح إن الآيات القرانية تصرح بجلاء على بقاء الأرواح بعد انفصالها عن الجسد ، ونورد للتذكير نصوص بعض الآيات الشريفة :

أ ـ ﴿ ولا تقولوا لمن يقتل في سبيل الله أمواتَ ، بل أحياءً ولكن لا تشعرون ﴾<sup>(١)</sup> .

ب ـ ﴿ ولا تحسبنَ الَّذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياءً عند

(١) سورة البقرة : الآية ١٥٤ .

ربَهم يرزقون ∢ 🗥 .

فرحین بما أتاهم الله من فضله ، ویستبشرون بالذین لم یلحقوا بهم . . .

﴿ يستبشرون بنعمةٍ من الله وفضل ِ . . . ﴾<sup>(\*)</sup> .

ج ـ ﴿ إِنِّي أَمَنْتَ بَرْبَكُمْ فَاسَمَعُونَ ، قَيْلُ ادْخُلُ الْجُنَّةَ ، قَـالَ يَا لَسِتَ قَسُومَتِي يَعْلَمُـوْنَ ، بِـمَـا غَـفُـرَ لَـي رَبِّي وَجَعْلَنْتِي مَنْ المكرمين . . . ﴾<sup>(1)</sup> .

إن المقصود من الجنة التي أمر أن يدخل فيها هي الجنة البرزخية لا الجنة الأخروية ، بدليل قوله تعالى : ﴿ يا ليت قومي يعلمون بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين ﴾ . إن تمني علماً كهذا لا يجاري عالم الآخرة حيث تزاج الحجب والسُتر من أمام نظر الإنسان ، ولا تبقى حالة الأناس الآخرين مبهمة على أحد ، وإنما يتلاءم لا علم كهذا مع العالم الدنيوي حيث يجهل أناس هذه بالنشأة » عن أحوال أناس « النشأة » الأخرى ، وتصرح الآيات القرآنية بهذا الصدد .

ناهيك عن ذلك ، تتضح من الآيات اللاحقة ، أنه بعد موتمه

(۱) سورة آل عمران : الآية ۱٦٩ .
 (۲) سورة آل عمران : الآية ۱۷۰ .
 (۳) سورة آل عمران : الآية ۱۷۱ .
 (٤) سورة يس : الآيات ٢٥ ـ ٢٧ .

وغفرانه ودخوله الجنة ، فقد أخمد بـ « صيحة سماوية » واحدة نبراس حياة قومه ، وهنا حيث يقول :

د ـ ﴿ ما أنزلنا على قومه من بعده من جندٍ من السماء وما كنا منزلين إن كانت إلاً صيحة واحدة فإذا هم خامدون ﴾(<sup>()</sup> .

يستنتج من هاتين الآيتين أنه بعد الدخول في الجنة ، كان قومه يعيشون في هذا العالم ، وفجأة داهمهم الموت ، وجنة كهذه لا يمكن أن تكون أكثر من جنة البرزخ .

والفرعونيون تداهمهم النار :

هـ ﴿ النار يعرضون عليها غدواً وعشياً ويـوم تقوم السـاعة ،
 ادخلوا آل فرعون أشد العذاب (<sup>17</sup>).

استناداً إلى فحوى الايتين، يتضح بقاء هؤلاء وحياتهم في عالم البرزخ ، لأن : قبل القيامة ، يعرضون للنبار غدواً وعشيـاً ، وبعد أن تقوم القيامة يُدخلون إلى أشد العذاب .

فلو لم يكن ختام الآية **ـ ﴿ ويوم تقوم الساعة ﴾ ـ** لكان غامضاً فحوى الجملة الأولى ، ولكن استناداً إلى ذيل الآية يتضح أن المقصود هو نفس فترة البرزخ ، وإلاّ فلن يكون مقارنة الجملتين صحيحاً .

فضلًا عن هذا ، فإن موضوع الصبح والعصر أيضاً يشهـد على أن المقصود ليس عالم القيامة ، لأن في ذلك العالم لا وجـود للصبح والعصر .

(1) سورة يس : الآيتان ٢٨ و ٢٩ .
 (٢) سورة المؤمن : الآية ٤٦ .

و : « دخلت « أمة نوح » بعد الغرق النار » :

﴿ مِمَّا خطيئاتهم أغرقوا فادخلوا ناراً ، فلم يجدوا لهم من دون الله أنصاراً ﴾(١) .

من الممكن تصور أن دخول هؤلاء النـار لكونـه كان مؤكـداً ، فلهذا أورد بلفظة الماضي ـ « فادخلوا ناراً » ـ ولكن تأويلًا كهذا بدون دليل ليس صحيحاً ويناقض ما هي عليه الآية .

فلو كان هذا مفاد الآية ، لوجب أن يقال « ثم ادخلوا » بدلاً من « فادخِلوا » ، لأن وعلى ضوء هذا يحتمل أن تكون المسافة بين الغرق ودخول النار سنوات متمادية .

وبسبب هذا التأويل ، مجبرون مرة أخرى أن نـأول عبارة « فلم يجدوا » أيضاً والتي تبين الماضي ، وأن نفسر عبر « محقق الوقوع » ، وليس كل هذا التأويل بدون دليل صحيحاً .

٢ - القرآن الكريم وجواز الصلة بالأرواح

إن إثبات خلود الروح المجردة من المادة ليس كافياً لتجويز الإستغاثة وكونها مفيدة ، بل لا بـد بالإضـافة إلى خلودهـا ، جواز أن يثبت وجود العلاقة من وجهة النظر العلمية والقرآنية ، حيث أننا تحدثنا حول ذلك بالتفصيل في كتاب « أصالة الروح » .

والآن نشير هنا بصورة عامة ، على تصريح آيات عدة بأن صلة الإنسان بالقدامى هي باقية ، ولم تنقطع هذه العلاقة لحد الآن .

(١) سورة نوح : الآية ٢٥ .

فعقروا الناقة وعتوا عن أمر ربّهم وقالوا يا صالح ائتنا بما تعدنا إن كنت من المرسلين (<sup>())</sup>.

﴿ فأخذتهم الرجفة فاصبحوا في دارهم جاثمين ﴾ (\*) .

فتولى عنهم وقال يا قوم لقد أبلغتكم رسالة ربّي ونصحت لكم ولكن لا تحبون الناصحين (<sup>(۳)</sup>).

تأمل في فحوى الآيات الثلاثة :

. تتحدث الأية الأولى عن أنهم يوم كانوا أحياء طلبـوا منه عـذاباً إلهياً ( العذاب الإلهي الموعود) .

تحكي الآيـة الثـانيـة أن العـذاب الإلهي أخـــذهم ، وأبــادهم جميعاً .

تشير الآية الثالثة إلى ما قالـه النبي صالـح ـ عليه السـلام ـ بعد مـوتهم وفنائهم ، حيث تـأسف على المصيـر الأسـود الـذي اختـاروه لأنفسهم ، وقال مخاطباً إياهم :

(١) سورة الأعراف : الآية ٧٧ .
 (٢) سورة الأعراف : الآية ٧٧ ( في بعض الآيات القرآنية يعزي جبب فناء هؤلاء صيحة سورة الأعراف : الآية ٨٧ ( في بعض الآيات القرآنية يعزي ذلك إلى الصاعقة « سورة فصلت ، الآية ١٧ » ، وفي هاتين الآيتين أعزيت إلى الثرائية . بيد أن الآيات تجمع فصلت ، الأية ١٧ » ، وفي هاتين الآيتين أعزيت إلى الثرائية . بيد أن الآيات تجمع على أن ذلك كان نتيجة صيحة سماوية قوية مرافقة بالصاعقة والهزة الأرضية ) .

لقسد أبلغتكم رسسالسة ربّي ونصحت لكم ولكن لا تحبسون الناصحين .

إن الوثيقة الدامغة التي تدلَّ على أنه هكـذا تحدث معهم بعـد الهلاك ، تشتمل على دليلين اثنين ، هما :

١ ـ تنظيم وتنسيق الآيات بالشكل الذي سبقت الإشارة إليه .

۲ ـ إن حـرف ( الفـاء ) في كلمــة ( فتـولى ) التي تـــدلّ على الترتيب ، يعني فتولى عنهم بعد هلاكهم ، وقال لهم :

إن عبارة ( ولكن لا تحبون الناصحين ) تدلّ على أنهم كانوا قد غرقوا في العناد والشقاوة إلى حد أنهم كانوا بعد الموت أيضاً يحملون هذه النفسية الخبيثة ، ولا يحبون أيضاً التاصحين والمرشدين .

أن صراحة القرآن الكريم هي أنه يتحدث مع أرواح أمته وبجد ، ويعتبر هؤلاء طرف الحديث ، وينبىء عن عنادهم الدائم والذي سوف يـرافقهم بعد المـوت أيضاً ، ويقـول : والآن أيضاً أنكم لا تحبـون الناصحين .

ب ـ تحـدث النبي شعيب ـ عليه السـلام ـ إلى أرواح قومـه القدامى : ﴿ فأخذتهم الرجفة فأصبحوا في دارهم جاثمين ﴾<sup>(١)</sup> . ﴿ الذين كذبوا شعيباً كأن لم يغنوا فيها الذين كذبوا شعيباً كانوا

(١) سورة الأعراف : الآية ٩١ .

هم الخاسرِينَ ﴾<sup>(1)</sup> . ﴿ فتولى عنهم وقال يا قوم لقد أبلغتكم رسالات ربّي ونصحت لكم فكيف آسى على قوم كافرين ﴾<sup>(٢)</sup> .

إن طريقة الإستـدلال في هـذه الآيـة ، وفي الآيـات المتعلقـة بصالح هي واحدة .

ج ـ يتحدّث رسول الإسلام (ص) مع أرواح الأنبياء : ﴿ وَسَـُلَ مِن أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رُسُلَنَـا أَجَعَلْنا مِن دُونِ السرَّحْنِ آلِفةً يُعْبَدُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> .

إن مفهوم الآية الشريفة هو أن النبي الأكرم (ص) يستطيع من خلال النشأة الطبيعية نفسها أن يتصل بالأنبياء (ع) الـذين يقضون في نشـأة أخرى ، لكي يتضـح أن أمر الله لكـل الأنبياء في جُـلَ القـرون والعصور كان ألاّ يعبدوا غير الله أحداً .

د ـ سلام القرآن الكريم على الأنبياء : لقـد بعث القرآن الكـريم لـلأنبيـاء في حـالات معينـة السـلام والتحـايا . ولم يكن هـذا السلام وهـذه التحـايـا أبـداً تحـايـا جـافـة ومجاملات لا معنى لها أو رسمية .

> (١) سورة الأعراف : الآية ٩٢ . (٢) سورة الأعراف : الآية ٩٣ . (٣) سورة الزخرف : الآية ٤٥ .

إن الزهو ليس من الإنصاف كأن نروم التطبيق السطحي لمعاني القرآن العزيز السامية ليصطبغ بصبغة الإبتـذال . صحيح أن مـاديي العالم الذين لا يولون الأصالة للروح ، يقدمون التحايا تجليلًا لقادة ومؤسسي المـدرسة المـادية ويبعثون لهم السلام ، ولكن هـل من الصحيح أن نطبق مفـاهيم القرآن السـامية والتي تبين حقيقة واحـدة وواقعاً واحداً ، أن نطبقها بهذا المستوى ، ونقول أن جميع هذه التحايا التي بعثها القرآن للأنبياء ، ونحن المسلمون نتلوها أيضاً صباح مساء ، هي حفنة من مجاملات جافة خالية من المعنى . وهنا حيث يقول :

$$\begin{array}{c}
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\
 1 = & ( ) \\$$

هـ ـ تحية للنبي الأكرم (ص) في تشهده : إن جميع المسلمين في العالم ، رغم الفـوارق الموجـودة في فـروعهم الفقهيـة يخـاطبـون النبي الجليـل (ص) صبـاحـاً ومسـاءاً . ويقولون :

(۲،۲،۱)، ۵،۵) سورة الصافات : الآيات ۲۹، ۲۹، ۱۲۰، ۱۳۰، ۱۸۱، ۱

« السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته » .

أما الواقع فهو أنَّ الشافعيين والبعض الآخر يعتبرون التشهد ضرورة وواجب ، ويستحبذ ذلك أنصار المـذاهب الأخرى . بيـد أن الجميع يجمعون على أن النبي الأكـرم (ص) هكذا علم المسلمين ، وأن سنة النبي (ص) لا تزال باقية في حياته وبعد مماته .

فإن كانت علاقتنا وصلتنا مقطوعة ومقطومة حقاً مع النبي ، فما معنى تحية كهذه ، وبشكل المخاطبة ؟

في الختام نعيد إلى الأذهان ، أن الإستدلال بالتحية في التشهد اتخذ موضع الدراسة لكونه جاء مبرِماً في الأيات<sup>(1)</sup> .

**٣ ـ واقع الإنسان هو نفس روحه :** إن الإنسان في النظرة الأولى ، هو مركب من الجسم والروح . بيد أن واقع الإنسان هو نفس الروح المقرون بالجسد .

إننا لا نبحث هذه المسألة من وجهة النظر الفلسفية ، ولا تهمنا في الحقيقة وجهات نظر فلاسفة اليونان والإسلام ، بل إننا نطرح هذا الموضوع حسب رؤية القرآن الكريم .

نستشف من خـلال تحليـل الآيـات الـواردة في القـرآن بصـدد

(١) العودة إلى كتاب (تذكرة الفقهاء ) ج ١ ، وكتاب (الخلاف ) ج ١ ص ٤٧ . لقد نقل التشهيد في كتاب (الخلاف) عن عمر بن الخطاب وعبد الله بن المسعود بعيدة أشكال ، بيد أن للجميع حُلنَّم سلاماً كهذا . واختبارت كل من الميذاهب الأربعة شكلاً من أشكال التشهد وافتوا [ من الفتوى ] على ذلك . الإنسان ، الحقيقة التـالية وبشكـل جيد : أن واقـع الإنسان هـو عين روحه ونفسه . والأن انظروا ملياً إلى فحوى هذه الآية الكريمة :

﴿ قَــل يتوفـاكم ملك الموت الـذي وكــل بكم ، ثم إلى ربكم ترجعون ﴾<sup>(١)</sup> .

إن كلمة « توفى » على النقيض مما هو معروف ، فهي لا تعني الإماتة ، بل هي معنى الأخذ والإلتقاط<sup>(٢)</sup> . وعلى هذا فإن فحوى عبارة « يتوفاكم » هو أن : « يأخذكم أنتم » . فكلما كان واقع الإنسان هو عين روحه ونفسه ، يكون تعبير الآية صحيحاً ، ولكن إذا كانت الروح والنفس جزء من شخصية الإنسان ، وأن يكون نصفه الآخر هيكله الخارجي . ففي هذه الحالة لا يكون تعبير كهذا جائزاً ، لأن ملاك الموت لا يأخذ أبداً جسدنا ومادتنا الخارجية ، بل إنه يبقى الجسد على حالته ، ويأخذ روحتا فقط .

إن الآيات التي تجلي مكانة الروح والنفس نسبة إلى الإنسان ، ليست وقفاً على هذه الآية ، ونكتفي نحن كنموذج بآية واحدة .

إن هذه الحقيقة كون « أن واقع الإنسان ومركز كمالاته الروحية والمعنوية هو الروح نفسه ، والجسد هو الثوب الذي غلفوه به » تتجلى تماماً آخذين بنظر الإعتبار خلود الروح بعبد الموت والتي هي إحبدى معارف القرآن . إن القبرآن يعتبر المبوت فناء الإنسبانية وخباتم حياة

(١) سورة السجدة : الآية ١١ .

1 1.8 N

<sup>(</sup>٢) للمرحوم « العلامة بلاغي » في مقدمة « تفسير آلاء الرحمان » بحث قيم حـول لفظة « توفي » ، الصفحة ٣٤ .

البشر ، بل إنه يؤمن أن « للشهداء والتقمات » و « الجناة » حياة قبل حلول يـوم القيامـة . « حياة » يـرافقهما « السعـد والسـرور » يتخللهما « التبشير والبشارة » ، والأخرى يرافقها « العذاب المؤلم » و . . .

فعنـدمـا يكـون واقـع الإنسـان هـو نفس جسـده المتـركب من العناصر ، لا شك في أن الجسد يتلاشى بعد بضعة أيام ويتحول إلى عناصر مختلفـة ، ففي هذه الصـورة سيكون بقـاء الإنسان ، أو حيـاة البرزخ شيئاً لا مفهوماً .

إن نتيجة الآية حيث « الإنسان في الماضي » يمتلك جُلَّ كمالاته وروحياته في ظل خلود الـروح ، وبتصـديق القـرآن يتنـاول كفـافـه اليومي ، ويفرَح ويسعد ، ويعطي الأخبـار السارة والبشـارة ، ويتذكـر أقوامه وأصدقائه ، يشعر بالألم والوجع و . . . غيرها<sup>(١)</sup> .

ومن جهة أخرى لا تتصدع ، بمقتضى الأيات السالفة ، وَصِلتنا وعلاقتنا بهم ، ويمكن التحدث معهم كما لو كان عالم المادة . ففي هذه الحالة ، لماذا يتعذر علينا طلب الـدعاء ( الصورة الرابعـة ) من « الإنسان في القِدم » أو ابتغاء الحاجة منه ( الصورة الخامسة ) ؟.

إن الفئة التي تقول ، أن أي نوع من الإبتغاء سواء كان دعاءاً أو غيره من الأرواح المقدسة ليس صحيحاً ، لا بد أن تعتمد على إحدى العلل التالية :

أ ـ إن مسألة الـدعاء وغير الدعماء من شخص في القديم هو

(١) الآيات المتعلقة بهذه المضامين منقولة في قسم x الإرتباط بالأرواح x . الرجوع إلى
 كتاب x أصالة الروح x .

شرك ، حيث تجلى لحسن الحظ أن لا أساس لها وذلك بتحديد حقيقة الشرك ، وإن محور البحث في هذه الأطروحة ، هو جهة أخرى غيـر الشرك .

ب ـ لا حيـاة بعد المـوت ، ولنفرض أنهـا حسيـة فَصِلتنـا بهم مقطوعة .

إن هذين الإفتراضين أيضاً بمقتضى الآيات القـديمة بـاطلة ولا أساس لها .

ج ـ إن القدرات المعنوية والكمالات الروحية وتكسريم واحترام الأنبياء ، هي محصورة بحيـاة هؤلاء الماديـة والجسمية ، وبغيـر هذا فهي فاقدة لكل نوع من الكمال المعنوي والقرب الإلهي .

وهذه الفكرة أيضاً ليس لها أي أساس أو أرضية ، لأنه وبمقتضى نظرة القرآن إلى الكون والبراهين الفلسفية ، فإن روح الإنسان كانت مركز القدرة ومنبع جُلَّ الكمالات ، وإن واقع الإنسان هـو عين روحه ونفسه ، والجسد هو كالثوب كُسي به هيكله بمقتضى الضرورة ، ومن أجل نمو وتكامل الروح . وإن انفصال الروح عن الجسد ، خاصة روح الأولياء الإلهيين ، هي برهان على تكامل الروح وعـدم حاجة الروح إلى الجسـد المتركب من العنـاصـر ، وليس أن انفصـال الـروح عن الجسد ، أساس لإزالة وفناء كمالات هؤلاء الروحية وقواهم المعنوية .

استناداً إلى هذه المقدمات ، فإن ابتغاء الحاجة ومسألة الـدعاء وغير الدعاء من الأرواح المقدسة بنفس الشكل الذي يُتخذ في عـالم المادة وفي الحياة المتركبة من العناصر ، سوف يكون صحيحاً . وهابيّ بثوب تجويز التوسل لا مناص لنا هنا من ذكر هذه النقطة :

نشر « محمد نسبب الرفاعي » مؤسس « الدعوة السلفية » كتاباً تحت عنوان « التوصل إلى حقيقة التوسل » في ٣٥٠ صفحة . هو من أحد مقلدين وعملاء « ابن تيمية الدمشقي » و « محمد بن عبد الوهاب النجدي » الأشدّاء ، ويستفاد من كل قسم من أحاديثهم ، وخاصة أحاديث ابن تيمية ، بيد أنه رام في الظاهر أن يكتب حول مسألة التوسل كتاباً محايداً تماماً ، وأن يحكم من خلال الكتاب والسنة بين فئتين ، ولكن مع الأسف لم يهدف الكتاب سوى أحياء مدرسة ابن تيمية ، وذلك بشكل تكهني ، لا غير . فرغم أنه يحاول أن يتعامل مع الأمور بهدوء خاطر ، ولكنه بين في عدة بحوث روحيته الوهابية ، قلمه .

للمسر. لقد قسم التوسل في هذا الكتاب إلى نوعين من التقسيم ، واطلق عليهـا عنواني : « المشـروع » و« الممنـوع » . فـالتـوسـلات المشروعة برأيه ، هي عبارة عن :

- ۱ ـ التوسل إلى الله وأسمائه وصفاته .
- ٢ ـ توسط أي إنسان بأعماله الصالحة التي قام بها طوال حياته .

٣ ـ التوسل بدعاء الأخ المؤمن في حالة الحياة .

فقد استدل هو من أجل جواز التوسل بهذه المـوارد الثلاثـة من الكتاب والسّنة . ونحن لا تهمنا في الحقيقة توسلاته الممنوعة ، لأننا سوف نحلل أحاديثـه في قسم التوسـل . والأن نشير إلى نقـطتين من توسلاته المشروعة :

أولاً : لم يشك أي شخص من شعوب العالم أي كان دينه ومذهبه ، ولم يتردد في التوسل بالله وأسمائه وصفاته ، حيث أنه خصص فصلاً لكل من هذه الموارد ، واستدل على جوازها من القرآن والسّنة . إن الوازع الديني واهتمام الإنسان بعالم ما وراء الطبيعة هي مسألة فطرية ، والإنسان من حيث لا يشعر يميل إلى عالم آخر في حالات التعاسة والشقاء ، ولا تحتاج أمور كهذه استدلال بالقرآن والحديث . بعبارة أخرى : إن البحث عن الله وحب الله مجبولة بفطرة الإنسان ، ولا يستطيع أي شخص أن يتخلى عن شعور كهذا وحتى إذا

ثانياً : فالحالة الوحيدة من التوسل المشروع ، تستطيع حسب تظرته أن تكون موضع الإهتمام ، هي نفس توسل الإنسان بدعاء الأخ المؤمن حيث أنه من أجمل مشروعية ذلك استدلال على الآيات السالفة<sup>(۱)</sup> ، ولكنه في الحال ومن أجل أن لا يتخلف عن مدرسة « ابن تيمية » قيد شعرة ، يقول أن هذه الآيات متعلقة بطلب السؤال من الأحياء ، ولا يمكن أبداً أن يكون دليلًا على ذلك ، أنه يمكن طلب الدعاء من الأرواح أيضاً<sup>(۲)</sup> .

- الأية ٥ ؛ وسورة ١٦ ؛ وسورة يـوسف : الآيتان ٩٨،٩٧ ؛ وسـورة المنافقـون :
   الآية ٥ ؛ وسورة الفتح : الآية ١١ .
- (٢) « التوصل إلى حقيقة التوسل » الصفحة ١٣٦ ـ نص عبارته هي هكذا : كل هذا إنما كان ولا شك في حياته (ص) ولا يجوز لأحد بعد وفاته ، أن يأتي قبره ــ

ونحن بدورنا نسأله :

فلو كنا في الحقيقة محددين ومقيدين في تفسير وتوضيح فحوى الآيات ، وأن لا نستطيع توسيع حكم الآية من الحياة المادية إلى حياة النبي البرزخية ، فبإذن لا بد أن نقول : أن الآيات صوضع المدراسة متعلقة بسؤال من النبي (ص) ودعاء منه ، ولا من الإمام أو الأولياء الإلهيين أو الأخ المؤمن ، لأن الآيات هي موضع نظره حبول « النبي يعقوب » ـ عليه السلام ـ و « نبي الإسلام » ـ صلّى الله عليه وآله وسلم ـ . فكيف تستخلصون أنتم من هذه الآيات حكماً كليلاً ، وتقولون أن أحد التوسلات المشروعة هو التوسل بدعاء الأخ المؤمن ؟!

فلو تمكنا في الواقع أن نفهم من الآية الحكم المطلق للسؤال والدعاء من الأخ المؤمن ، واعتبار النبي نموذجاً سامياً للأخ المؤمن ، وأن تكون لنا نظرة شاملة في حالات الأنبياء أيضاً ، وخاصة الأخذ بنظر الإعتبار التمهيدات السابقة وهذا المقصود بالتوسل بدعاء الإنسان – الكامل ، حيث أن دعائه هو سكينة وهدوء للبال ، إن كان هذا الإنسان في عالم المادة أو في عالم آخر .

ويسأله أن يستغفر الله له ، لأن استغفاره قد انقطع بوفاته ، وانتقاله إلى الرفيق الأعلى ـ بابي هو وأمي ـ ولم يعد يستطيع الدعاء والإستغفار لأنقطاع عمله بالوفاة . وبناءً على ذلك ، فإن كل سؤال منه بالإستغفار بعد وفاته محرم وليس لأحد أن يحتج بالآية على فعل ذلك ، فالآية خاصة بحياته ، لأن الله تعالى يحكي عن المنافقين الذين يصدون عن الحق وعن اتباعه . إذأ هذه الحكاية عن واقع حال أيام الرسول ، يذكرها الله في القرآن ويرويها لنا لنتعظم بما فيها وتعمل بما نفهم منها . . . ويبين لناصحة ما إذا أردنا أن نتوسل بدعاء أحد لنا . فإذا كان في الحقيقة سبب التوسل بدعاء النبي هو نفس نفوذ دعائه ، حيث أن القرآن ضمَّن استجابته بشكل صريح ، وأن نفوذ دعائه بسبب روحه الطاهرة ونفسه الـزكية من أدران الخطيئة بسبب مجموعة من الملكات النفسانية والصفات الملكوتية لـ « النبي الأعظم » ـ صلى الله عليه وآله وسلّم ـ ، وأن هذه المناحي محفوظة وثابتة سواء في فترة حياته ، أو في فترة مماته . وإن كان لجسده المتركب من عناصر وقور ، ولبيت الرسول ومنزله الصغير وقور متميز بمقتضى القرآن الكريم ، ولو أن القرآن يشير إلى عينيه وصدره وقله ، هذه وغيرها بسبب وصلتها بروحه المقدسة ، التي هي مركز الألطاف الغيبية والمعنوية ، وقد عبَّر عنها القرآن بعبارة : ﴿ وكأن فضلُ الله عليك عظيماً ﴾ .

وحتى عندما صاحت وصرحت عائشة بجوار قبر « الرسول الأكرم » - صلى الله عليه وآلم وسلم - وحالت دون دفن « الإمام المجتبى » - عليه السلام - بجوار النبي ، ولم تعر اهتماماً لحرمة النبي ، جعلهما « الحسين بن علي » - عليمه السلام - أن تسكت، بقراءته الآية الشريفة أدناه . ثم أضاف :

﴿ لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي إن الله حَرَّمَ من المؤمنين أمواتاً ما حَرَّم منهم أحياءً ﴾<sup>(1)</sup> .

(١) « تفسير نور الثقلين » : المجلد ٥ ، الصفحة ٨ و ٨ ، الحديث ٧ . والسمهودي
 ( علي نور الدين ) في x وفاء الوف بأخبار المصطفى » المجلد الثاني ، الصفحة
 ١٣٦٠ يكتب :
 « والعلماء فهموا من الآية العموم لحالتي الموت والحياة واستحبوا لمن أتى القبر أن
 يتلوها ويستغفر الله تعالى وحكاية الإعرابي في ذلك نقلها جماعة من الأئمة ... » .

وبسبب نفس هذه الرؤية الشمولية فإنهم صنعوا لوحة عليها الآية المذكورة وذلك في مسجد النبي ، ولأن يحولوا دون الأصوات المرتفعة نصبوها بمواجهة قبر « النبي الأكرم » (ص) . إن الفئة التي تروم أن تعزي هذه الأمور لحالة خاصة في حياة النبي ، لا مناص عليها أن توقف الكثير من أحكام القرآن ، أو أن تعتبرها مجموعة أحكام إنصرم وقتها ، ولا يتوجب أن تؤدي الصلوات ، ولا يجب أن تتحدث بهدوء بجوار قبره . يورد « السمهودي » مفكر المدينة الفذ ، المتوفي سنة ٩٩١ في كتابه القيِّم ، « وفاء الوفا بأخبار دار المصطفى »

« دخـل المنصور العبـاسي في فترة ولايـة عهـده بمحـاورة مـع المالك ، مفتي المـدينة ، في مسجـد النبي ، فعندمـا رفع المنصـور صوته ، قال المالك :

« إنَّ الله تعالى أدَّب قوماً فقال ﴿ لا تَرْفَعُوا أَصُواتَكُم فوق صوت النبي ﴾ ومدح قوماً فقال ﴿ إنَّ الله ين يغضون أصواتهم عند رسول الله ﴾ وذمَّ قوماً فقال ﴿ إنَّ الذين ينادونك من وراء الحجرات ﴾ وإنَّ حرمته ميتاً كحرمته حياً فاستكان لها أبو جعفر »<sup>(1)</sup>.

إن المنصور بسهاعه هذا الموضوع امتثل وهدأ واستكان . إن للسمهـودي في « وفـاء الــوفـا » حــديث في آداب زيـارة النبي (ص) يحكي على أن الآيــة المتعلقـة بــاستغفـار النبي حــول المذنبين ، لا ترجع إلى فترة حياته ، حيث يقول :

 (1) ( وفاء الوفا » ، المجلد الثاني ، الصفحة ١٣٧٦ ، طبع مصر ، تصحيح « محمـد محي الدين عبد الحميد » . « ويجعل القبر تلقاء وجهه والقبلة خلف ظهره والمنبر عن يساره ويقول في دعائه اللهمَّ إنك قلت في كتابك لنبيك عليه السلام ﴿ **ولو** أُنَّهُم إِذْ ظلموا أنفسهم جاؤوك ﴾ وأني قد أتيت نبيك مستغفراً فأسألك أن توجب لي المغفرة كما أوجبتها لمن أتاه في حياته »<sup>(١)</sup> .

فهل بهذا التصريح ، يبقى لنا مجالاً أن نشـك ونتردد بعمـومية وشمولية الآيات المتعلقة بالأنبياء ، وأن نقـول أن هذه الآيـات متعلقة فقط بفترة حياة هؤلاء ؟!

نحن نعتقد أن تكون هذه الدراسة الشاملة كافية في إثبات صحة المدعى ، بيد أننا سوف نتحدث - بغية تكملة الدراسة - حول الموضوع الرابع الذي يبين عمل المسلمين في العصور السالفة . في هـذا القسم سوف نورد انموذجاً عن استغاثة المسلمين من النبي (ص) ، وسيطول بنا الحليث لو نقلنا جميعها . نحن لا يهمنا في الحقيقة إلى أي مدى صحيحة محتويات ما سوف ننقله ، والذين يدعون أن الرسول الأكرم (ص) أجاب على طلبهم فهل أن جوابه متين وثابت أم لا ، فلأنه يتحدث عن نوع من المديح ، يتعذر تقبلها بهذه السرعة . بيد أن جوهر الحديث يكمن هنا في أنه إذا كان طلب حاجة من « الرسول الأكرم » - صلّى الله عليه وآله وسلّم - من الأمور الموعة ، فإنهم لم يصبحوا أبداً أشخاص يدعون وقائع وأحداث الممنوعة ، فإنهم لم يصبحوا أبداً أشخاص يدعون وقائع وأحداث الماتية ، وبكلام آخر ، إذا كانت إجابة النبي صحيحة ، ففي هذه الحالة يتحقق قصدنا ، وإذا كانت عارية عن المعلمين ، أن يتسلل الحالة يتحقق قصدنا ، وإذا كانت عارية عن المعام لما يعني أن علباً كهذا كان عملاً صحيحاً لدى الرأي العام للمسلمين ، أن يتسلل

(1) المصدر السابق .

أشخاص ولو حتى من أجل الثناء على أنفسهم عن هذا الطريق .

٤ - المسلمون وابتغاء الحاجة من الأرواح المقدسة :

أن ابن تيمية وأنصاره وبحكم مسبق خماص ينكرون أن تكون صحابة الرسول والمجاميع التي تلت الصحابة قـد ابتغت حاجة من الرسول ، وبهذا الصدد يقولون :

« ولم يكن أحد من سلف الأمة في عصر الصحابة ولا التابعين ولا تابعي التابعين يتخيرون الصلاة والدعاء عند قبور الأنبياء ويسألونهم ولا يستغيثون بهم لا في مغيبهم ولا عند قبورهم »<sup>(۱)</sup> .

يحتمل أن يتصور شخص غير مضطلع بتاريخ الصحابة والتابعين أن يكون لهذا الإفتراء حقيقة , ولكن لدى الرجوع إلى التاريخ يثبت ما يناقض ذلك . أننا كنموذج نورد عدة حالات :

١ - ١ أصاب الناس قحط في زمان عمر بن الخطاب فجاء رجلً
 إلى قبر النبي فقال يا رسول الله استسق الله لأمتنك فإنهم قند هلكوا
 فأتاه رسول الله (ص) في المنام فقال : إءت عمر ، فامرئه السلام ،
 وأخبره أنهم مسقون ٢<sup>(٢)</sup>.

ثم يقول السمهودي : « ومحلَّ الإستشهاد طلب الإستسقاء منه (ص) وهـو في البرزخ

(١) الرجوع إلى ٥ رسالة الهدية السنية ٥ ، الصفحة ١٦٢ ، مطبعة المنار ـ مصر ، وكذلك
 إلى ٥ كشف الإرتياب ٩ ، الصفحة ٢٦٧ .
 (٢) ٩ وفاء الوفا ٩ ، المجلد الثاني ، الصفحة ٩٣٧٤ طبع فى مصر .

ودعاؤه لرَّبه في هذه الحالة غير ممتنع وعِلمه بسؤال من يسأله قد ورد فلا مانع من سؤال ِ الإِستسقاء وغيره منه كما كان في الدنيا » .

۲ ـ يروي « السمهودي » عن « الحافظ أبي عبد الله محمـد بن مـوسى بن النعمان » بسنـدٍ يعـود إلى « علي بن أبي طـالب » ـ عليـه السلام ـ :

إن الكاتب المذكور ينقل في ذيل الباب الثامن ، وقائع كثيرة ، حيث تحكي جُلها عن أن الإستغاثة وطلب الحاجة من الرسول ، كانت « السيـرة المستمـرة » للمسلمين ، حتى أنـه يقـول : أن « الإمـام محمد بن موسى بن النعمان » كتب حول هـذا الموضـوع كتابـا تحت عنوان : « مصباح الظلام في المستغيثين بخير الأنام » .

برغم أن الوقائع التي كتبها في هذا الحقـل لم تثبت صحتها ، ولكنهـا على أيـة حـال تحكي عن أن ابتغـاء الحـاجـة من النبي كـان أسلوباً جماعياً للمسلمين ، ولو لم تكن قد ثبتت سيرة كهذه ، لم يكن ينقلها لا السمهودي ، ولا كان الأشخاص ينسبون إلى أنفسهم عمل كهذا ،

(١) ٩ وفاء الوفا ٢ ، المجلد الثاني ، الصفحة ١٣٦١ ـ سورة النساء : الآية ٦٤ .

حتى أن السمهـودي ينقـل لنفسـه حـدثين اثنين يحكيــان عن شيـوع الإستغاثة من « النبي الأكـرم » ـ صلى الله عليه وآلـه وسلّم ـ في تلك العصور ، والآن نذكر نماذج أخرى :

٣ ـ يقول « محمد بن المنكدر » :

« أودَع رجل أبي ثمانين ديناراً ، وخرج للجهاد وقال لأبي : إن احتجت أنفِقها إلى أن أعود ، وأصاب الناس جُهدٌ من الغلاء ، فأنفق أبي الدنانير ، فقدم الرجل وطلب مالَه، فقال له أبي : عُد إليَّ غداً ، وبات في المسجد يلوذ بقبر النبيّ ـ صلى الله عليه [ وآله ] وسلّم ـ مرَّة وبمنبره مرّة ، حتى كاد أن يُصبح ، يستغيث بقبر النبي ، فبينما هـو كذلك وإذا بشخص ـ في الظلام ـ بقول : دونكها يا أبا محمد ، فمدً أبي يده فإذا هو بصرةً فيها ثمانون ديناواً ، فلما أصبح جاء الرجل فدفعها إليه »<sup>(1)</sup> .

٤ - يقول أبو بكر المعقري في من من

« كنت أنا والطبراني وأبو الشيخ في حرم رسول الله (ص) وكنا على حالة وأشرَّ فينا الجوع ، وواصلنا ذلـك اليوم ، فلمّـا كان وقت العشاء حضرتُ قبر النبيّ (ص) فقلت : يا رسول الله : الجوع : . .

فحضر بالباب عَلويٌّ فدقٌ ففتحنا له ، فإذا معه غلامان مع كلَّ واحدٍ زنبيل فيه شيء كثير ، فجلسنا ، وأكلنا ، وظننًا أن الباقي يأخذه الغلام ، فولَّى وترك عندنا الباقي، فلما فرغنا من الطعام قال العَلوي : يا قوم أشكوتم إلى رسول الله ؟ فإني رأيت رسول الله في المنام فأمرني أن أحمل بشيء إليكم »<sup>(٢)</sup> .

(٢،١) = وفاء الوفا ، المجلد الثاني ، الصفحة ١٣٨٠ ـ ١٣٨٥ ( طبعة مصر ) .

٥ ـ يقول ابن جلًاد : « دخلتُ مـدينـة النبي (ص) وبي فـاقـة ، فتقــدمت إلى القبـر وقلت : ضيفـك . فغفـوتُ فـرأيت النبي فـأعـطاني رغيفـاً ، فـأكلتُ نصفه ، فانتبهتُ وبيدي النصف الآخر »<sup>(١)</sup> .

أننا في الحقيقة لا تهمنا صحة وصواب هذه الأحداث والوقائع . إن كلامنا هو أن هذه الوقائع صحيحة كانت أم كاذببة تصرح على أن عملًا كهذا كان شائعاً ، وإن كانت هذه الأعمال بدعة وحرام ، أو شرك وكفر ، فلم يكن مختلقين والواضعين المتمرسين لينقلوا مواضيع كهذه أبداً ، لكي يشوهوا سمعة هؤلاء لدى الناس .

لقد نقلنا في كتاب « أصالة الروح » قسم « الإرتباط بالأرواح » روايات وأحاديث تحكي جميعها عن صحة مسألة الـدعاء من الأرواح المقدسة . قـال « أمير للمؤمنين » ـ عليه السلام ـ بعـد تغسيل «النبي الأكرم » ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ هذا :

« بأبي أنت وأمِّي . . . أذكرنا عند ربك »<sup>(٢)</sup> .

أن مؤلف « وفاء الوفا » ضمن قصيدة يتوسل فيها بخاتم الأنبياء ويقول :

« فسانجــز لي رســول الله نصري لتهنــأ لي بــذا الحــرم الإقــامــة فقـد أملتُ جـاهــك يـا مــلاذي لـذا ولكـلَّ هــول في القيـامة »<sup>(٣)</sup>

(١) د وفاء الوفاء المجلد الثاني ، الصفحة ١٣٨٠ .
 (٢) د نهج البلاغة » ، المجلد ٨ ، الصفحة ٢٥٥ ، الخطبة ٢٣٠ .
 (٣) د وفاء الوفاء ، المجلد الثاني ، الصفحة ١٣٨٦ و ١٣٨٧ .

يكتب أبو محمد الأشبيلي في كتابه \* في فضل الحج \* : \* مرض رجل من أهل غرناطة مرضاً شديداً بحيث عجز أطباء ذلك الوقت عن مداواته . في هذه الأثناء كتب ( أبو عبد الله محمد بن أبي الخصال ) من جانبه خطاباً إلى رسول الله طلب فيه شفاؤه وتحسنه ، وكتب بهذا الصدد أشعاراً عدة ، مفاد القسم منها كما يلي : عتيقىك ، عبد الله ناداك ضارعاً وإني لأرجو أن تسعسود سويية وإني لأرجو أن تسعسود سويية فأنت الذي نسرجوه حيماً ومبتاً فأنت الذي نسرجوه حيماً ومبتاً فأنت الذي نسرجوه حيماً ومبتاً فأنت الذي المداه تثبت بجلاء صحة وثبات ابتغاء الدعاء والحاجة من الأرواح . وفي الختام فناول النقطة الأخيرة بالتحليل : من المحتمل أن يقال : \* ما فائدة طلبات كهذه ؟ » .

إن جواب ذلك واضح . بنفس الوجهة التي نبتغي فيها حاجة من الأحياء ، خاصة مسألة الدعاء ، أو ابتغاء أمـور خارقـة العادة ، بنفس الوجهة أيضاً نستمد من الأرواح المقدسة : لأن المفترض هو أن وضع هؤلاء لم ينقلب ، وشروط استجابة الدعاء أو قدرة هؤلاء لم تتكدر .

<sup>(</sup>١) ﴿ وَفَاءَ الْوَفَا ﴾ . المجلد الثاني ، الصفحة ١٣٨٦ و ١٣٨٧ .

القسم الثاني التشفع بالأولياء الإتهيين

.

ليس التشفع بالشافعين التقات من حيث النظرة الواقعية ، دراسة مستقلة ومنفكة ، بل هي فرع من دراسة قديمة ، لأن « التشفع » ، هو مسألة الدعاء من « الأرواح المقدسة » ذاته ، أو هو ابتغاء الإستحواذ على روح ونفس الإنسان في يوم القيامة ، لكي تـظهر في ظـل هذا التصرف تكريراً في روح ونفس الإنسان ، ليستطيع أن يكون ضمن حركة الأطهار ، وأن يتحول في المصير مثلهم .

إذا أجازت الأدلة الثابتة في القسم السابق كلا نوعي الإبتغاء من الأولياء الإلهيين ، فلا حاجة لتخصيص قسم مستقبل للتشفع . ولكن لكون هذه البدراسة قبد أثيرت في كتب البوهابيين وبصبور مستقلة ، فنحن أيضاً نغض النظر عن دمج الدراستين البواحدة في الأخبرى ، ونتابع هذه الدراسة بشكل مقتضب . وبتصبريح نصبوص التاريخ ، وسيرة المسلمين ونهجهم منذ عهبد « النبي الأكرم » ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ والعهود التي تلت ، فإن التشفع بالشافعين الصالحين كان موجوداً ، وكانوا دوماً يسألونهم الشفاعة في حالة حياتهم ومماتهم ، ولم يعتبر أي مفكر إسلامي مثل هذا الطلب مناقضاً لمبادىء الإسلام . إلى حد أن « ابن تيمية » عـارض في القـرن الشـامن الإسـلامي هـذه المسـألـة ، وبعـده رفـع « محمـد بن عبـد الـوهـاب النجـدي » رايـة المعارضة .

إن إحدى نقاط الإختـلاف بين الوهـابيين والفـرق الإسـلاميـة الأخـرى ، يكمن هنـا . فـإنهم كبقيـة المسلمين قـد قبلوا الشفـاعـة باعتبارها مبدءاً إسلامياً ، ويقولون أن الشافعين سوف يشفعون مذنبـوا الأمـة يوم القيـامة ، وللرسـول الأكرم (ص) في هـذا الحقل الحصـة الأوفر . ويقولون في نفس الوقت :

« لا يحق لنا أبداً أن نبتغي منهم الشفاعة في هذا العالم » .

وغالوا في هذا الموضوع إلى درجة أن عفـة الكلام هي حـائل دون نقل أحاديثهم ، وملخص حديث هؤلاء هو أن :

لرسول الإسبلام (ص) وبقية « الأنبياء » و « الملائكة » و « الأولياء » لهم « حق الشفاعة » فلي يوم القيامة ، ولكن يجب ابتغاء الشفاعة من « مالك الشفاعة » و « المخوّل بها » حيث هو « الله » ، وقول : « إلهي ، اجعل الرسول وسائر عبادك الصالحين شفعاء لنا في يوم القيامة » ، بيد أنه لا يحق لنا أن نقول : « يا رسول الله ، نريد منك أن تشفع بحقي »، لأن الشفاعة هي شيء لا يقدر عليها شخص غير الله تعالى .

لقـد حرَّم الـوهابيـون بـالأدلـة الخمسـة ، التشفـع بـالشـافعين الصالحين . فنحن قبل أن نبحث أدلة هؤلاء ، نتناول المسألة نفسهـا من وجهة نظر الكتاب والسنة والعقل بالدراسة ، ونبتهـل إلى الله جلّ جلاله أن يردعنا في هذه الدراسة من الأفكار اللاصحيحة . الأدلة على جواز التشفع بأولياء الله تعالى :

عندما نعتبر حقيقة الشفاعة نفس دعاء الشفيع بحق المذنبين ، فيكون ابتغاء الدعاء من الأخ المؤمن ، وكيف الحال وصولاً إلى الأنبياء والأولياء الإلهيين ، أمراً محبذاً ، وتكون المدراسة السابقة قمد فرغت جيداً من عبء هذا العمل .

فإن كان الوهابي يعتبر الدعاء من الأخ المؤمن ممكناً ، لا مناص أن يحسب التشفيع بالشفييع الحي أيضاً بـدون مانيع وممكناً، وإن كـان هو يعتبر ابتغاء الشفاعة من الحي غير ممكناً ، يضـطر أن يعتقد للشفـاعة معنيً غير الدعاء .

هناك في الأحاديث الإسلامية وسيرة الصحابة حالات جلية تثبت طلب الشفاعة من « النبي الأكرم » ـ صلّى الله عليه وآله وسلم ـ بصورة ملية ، نشير إلى البعض منها :

۱ - يقول أنس بن مالك <u>بالمور من من</u>

« سـألت النبي أن يشفع لي يـوم القيامـة فقـال : أنـا فـاعـلَ . فقلت : فأين أطلبك ؟ فقال : على الصّراط «<sup>(١)</sup> .

يطلب أنس بن مالك بلطافة سجيّة من « النبي الأكرم » ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ الشفاعة ، ويسـأل عن مكانـه ، فيجيب النبي ، قائلًا :

على الصّراط ، ويخطر بباله أبداً أن هذا العمل يناقض مبادىء

سنن الترمذي ، ج ٤ ص ٤٢ ، باب « ما جاء في شأن الصّراط » .

. .

التوحيد وغيرها ، ويتقبل النبي ذلك أيضاً ويعطيه البشارة .

٢ ـ يـطلب « سـواد بن قـارب » الـذي هــو من أنصـار «\النبي الأكـرم » ـ صلّى الله عليه وآلـه وسلم ـ عبر أشعـار ابتغاء الشفـاعـة ، ويقول :

وكن لي شفيعاً يوم لا ذو شفاعة ﴿ بِعَنٍ فتيلًا عن سوادٍ بن قارب(١)

من الممكن أن يقول وهابي : أن جُلَّ هذه الطلبات هي متعلقة بزمن حياة الشفيع ، وأن صواب طلب كهذا لا يشهد على إمكانية طلب الشفاعة في حالة الممات . بيد أن الإجابة على هذا التساؤل واضحة أيضاً ، لأنه ناهيك عن أن الوهابي يعتبر الشفاعة حرام تماماً ، فالموت والحياة ليسا مِلاك التحريم ، ويصبح مِلاكاً للعبث واللاعبث .

٣ ـ عنـدما فـرغ ﴿ أميـر المؤمنين علي بن أبي طـالب » ـ عليـه السلام ـ من تجهيز ﴿ النبي الأكرم ﴾ ـ صلوات الله عليه ـ ، أمال الغطاء عن وجه النبي ، وقال : ﴿ بأبي أنت وأُمي ( طبت حياً وطبت ميتاً ) . . اذكرنا عند ربك ﴾<sup>(٢)</sup> .

إنسا نعتقـد أن البحث والنقـاش في هـذا القسم ـ استنـاداً إلى.

- (1) ( قاموس الرجال » ، حاشية موضوع » السواد » .
- (٢) نهج البلاغة ٤ ، ج ٢ الصفحة ٢٥٥ ، محمد عبده ، الخطبة ٢٣ و المجالس للمفيد » ، باختلاف طفيف .

البحث السابق ـ سوف يطيل بنا الحديث ، والأفضـل أن ندرس أدلـة المخالفين بشكل مقتضب :

فهؤلاء يستدلون وبأدلة مختلفة على تحريم طلب الشفاعة ، حيث نشير أدناه إلى جميعها :

 أ : التشفع شِركُ
 ليس للأنبياء وأولياء الله في هذا العالم حق الشفاعة ، بل أن
 لهم هذا الحق فقط في الآخرة ، فلو تؤسط أي شخص عبداً من عباد الله بينه وبين الله تعالى ، ويطلب منه أن يشفع له في الحق ، فإنه يتعرض للشرك . ويجب علينا أن نقول :
 « أللهمَّ اجعلنا مِمَّن تناله شفاعةً مُحملٍ » .
 ولا يحق لنا أبداً أن نقول تربي من من .
 « يا محمدُ اشفع لنا عند الله » .

صحيح أن الله عز وجل منح النبي الأكرم (ص) حق الشفاعة ، ولكنه منعنا من مطالبة ذلك منه ، بل يتوجب علينا أن نطلب الشفـاعة من الله ، حيث أن الشفاعة وهبت له .

الإجابة :

إن التوحيد في العبادة حيال الشـرك في العبادة هـو أحد أركـان التوحيد الذي حظي بالأهمية في القرآن ، بيد أن جوهر الكلام يكمن هنا ، هل أن أي نوع كان من أنواع الدعـوة ، ودعوة المقـابل وطلب شيء منه هو عبادة ، أو أن لهذه العبادة معنى خاص ، وتلك هي دعوة وطلب وإظهار المذلة والمخضوع لشخص ما ، وأن نعتبره « المتصرف بلا منازع » في أمور الدنيا والآخرة ، وبتعبير آخر أن نعتبر الله : الله الكبير والله الصغير ، أو الله الحقيقي والله الخيالي . ويطلقون كلمة الله على كائن يكون خالق العالم ، أو أن يكون مالكاً لشأن من شؤونه ومخولة إليه ، كما لو كان مالك مقام « الرازقية » أو « المغفرة » ، وأو الشفاعة » . ولكن حينما يطلب شخص من شخص شيء بهـذا الشكل ، يقولون أنه قد عبده ، وليس طلب الشفاعة من الشافعين التقات بهذه الصورة أبداً ، وإنما هو من وجهة نظر أن هؤلاء هم العباد المقربين لساحة الله القدسية ، وأن دعاء هؤلاء في محضر الله يحظى بالإستجابة ، وبكلمة أخرى أن الله سمح لهؤلاء أن يشفعوا في ظروف معينة .

أن تـوضيح هـذا كون الأياب القرآنيـة تصـرح بجـلاء على أن الأشخـاص الذين يصـرحون بـالحق والحقيقة ، سـوف يشفعون يـوم القيامة ، وهنا حيث يقول :

﴿ ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة إلاً من شهد بالحق وهم يعلمونَ ﴾(١) .

أن لفظة « إلّا » التي هي من حروف الإستثناء تصريح جلي على عمـل تلك الصفوة للشفـاعـة، التي تصـرح بـوحـدانيـة الله سبحـانـه وتعالى .

(١) سورة الزخرف : الآية ٨٦ .

والآن يطرح هذا السؤال : والآن حيث أن الله قد وهب جماعة من أوليائه حقاً كهذا ، وسمح لهم بأن يشفعوا ، فما المانع أن يطلب الشفاعة من أمثال هؤلاء ؟ في هذه الحالة ، حينما يكون المطلوب منه مستوفياً لشروط الشفاعة ، وفي عُداد الأشخاص الذين سمح لهم الله لأن يقوموا بالشفاعة لهؤلاء ، فإن طلبه يُقبل ، وبغير هذه الحالة ، فهو مرفوض .

مضحك أن يقول رئيس فرقة الوهابيون :

« إن الله وهب لأوليائه حق الشفاعة ، ولكنه منعنا عن المطالبة بذلك »<sup>(1)</sup> .

**أولًا : في أي آية منعنا الله من طلب الشفاعة من الشافعين** الصالحين ؟ فإن كان هذا المنع بسبب أن طلباً كهذا هو شرك ، فليس طلباً كهذا عبادة المقابل أبداً ، وإن كان من مناحي أخرى ، فسوف يوضع موضع الدراسة بعد*ند ريت يوسي من*ي

ثانياً : أن هذا العمل هو نوع من تناقض في القول ، فإذا أعطى الله حقاً كهذا لأوليائه ، فهو من أجل أن ينتفع الآخرين من ذلك الحق . فهل صحيح أن يقال للأشخاص الذين من أجل أن ينتفعوا ، وهب الحق لأولياء الله : لا يحق لكم أن تطلبوا الإستفادة من هؤلاء ؟!

**ب ـ كان شرك المشركين لتشفعهم بالأوثان** كان شرك المشـركين بسبب أنَّهم طلبوا الشفـاعة من الأوثـان ،

 (١) (كشف الإرتياب ، الصفحة ٢٤١ ـ نقـلًا عن كتاب ( كشف الشبهات ، تأليف محمد بن عبد الوهاب ، الصفحة ٦٢ .

حيث إن الآية التالية تصرح على ذلك :

ا ويعبـدون من دون الله ما لا يضـرهم ولا ينفعهم ويقـولـون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾(٢) .

بناءاً على هذا فـإن أي نوع من طلب الشفـاعة من غيـز الله هو شرك ، وسيكون عبادة للشفيع .

الإجابـة :

**أولًا** : بمقتضى « واو العطف » في عبارة « ويقـولـون » ، إن عبادة هؤلاء كانت غير طلب شفاعتهم . فإن كان طلب شفـاعة عيـادة هؤلاء ، فإن لفظة « الواو » سوف تكون إضافية .

ثانياً : أن هؤلاء كانوا يعتبرون الأوثان آلهة صغار ومتصرفون بدون منازع في أمور الدليا والآخرة . فلهذا فإن أي نوع من الطلب المشفوع بهذه العقيدة ، صيكون عبادة الشفيع ، في حالة أن المسلمين يعتبرون الشافعون التقات ، عباد الله المقربين ، حيث أنهم بدون سماحه لا يقومون بعمل ، ففي هذه الحالة كيف يمكن استنتاج الحكم موضع الدراسة من خلال الآية ؟!

ج ـ طلب الحاجة من غير الله حرام أن دليل هؤلاء الثالث ، هـو أن طلب الحاجـة من غير الله هـو حرام ، فالقرآن الكريم يقول :

(١) سورة يونس : الآية ١٨ .

- ﴿ فلا تدعوا مع الله أحداً ﴾<sup>(1)</sup> . ﴿ أدعوني أستجب لكم ﴾<sup>(٢)</sup> .
  - الإجابة :

لقد اتضح مفاد الآيات من الأبحاث الأنفة الـذكر ، فـالمقصود من الدعوة في هذه الآيات ليس طلب الحاجة سواء الدعـاء أو غيره ، وإنما المقصود هو عبادة غير الله ، وأن لفظة « مع الله » في الآية الأولى وذيل الآية هو في الآية الثانية ، لأن ذيل الآية الثانية هو كما يلي :

﴿ إِنَّ الَّذِين يستكبرون عن عبادتي ﴾(٣) .

وليس للآيات غير هذا الهدف ، إنكم غير الله تعبدون . وإن كان لها مفهوماً واسعاً ، بحيث أنها تشمل الطلبات أيضاً ، المقصود هو ذلك القسم من الدعوات أن الإنسان يعتبر المقابل الله ، ومن ثم يطلب الحاجة منه .

د ـ الشفاعة هي حق خاص بالله تعالى يستنتج من آيات القـرآن ، إنَّ الشفاعـة هي حق خاص بــالله ، وهنا حيث يقول :

﴿ أَمَ اتْخَذُوا مَنْ دُونَ اللهُ شَفْعًاء قُلْ أَوْ لُو كَانُوا لَا يَمْلَكُونَ شَيْئًا

١٨ سورة الجن : الأية ١٨ .
 ٣) سورة غافر : الآية ٦٠ .
 ٣) سورة غافر : الآية ٦٠ .

ولا يعقلون ؟ قل لله الشفاعة جميعاً ﴾(`) .

الإجابــة :

لدى أخذ عبارات الآية بنظر الإعتبار ، يتضح أن هدف الآية هو نفي الشفاعة من الأوثـان الخشبية والحجـرية والمعـدنية ، وليس نفي الشفاعة من الشافعين الصالحين ، حيث صرحت بشفاعتهم في الآيات الأخرى ، لأن :

أولاً : يُفهم من عبارات « لا يملكون » و « لا يعقلون » أن حق الشفاعة هو من الشخص الذي يكون مالكاً لحق الشفاعة ، وأن يكون كذلك واعياً بعلمه ، وأن الأوثان موضع نظر هؤلاء تفتقد لكلا هذين الشرطين ، فليسوا واعين بعملهم ، ولا يملكون الشفاعة نفسها ، ففي هذه الحالة ، يكون مفاد جملة هو قل لله الشفاعة جميعاً » هو أن الشفاعة ملك الله ، وليس ملك الأوثان الخشبية أو المعدنية . وكأنه يقول :

« لله الشفاعة جميعاً لا للأوثان والأصنام » .

ثانياً : وإن حق الشفاعة بشكل « المالكية » و « المملوكية » هو من عند آلله فقط ، وليس « الأولياء الإلهيين » ، « مالكي» الشفاعة ، وإنما « مأذنون » بذلك . وعلى هذا فلا مانع أن يكون الله « مالك الشفاعة » ، وأن يشفع الآخر « بسماح منه » .

(١) سورة الزمر : الأيات ٤٣ و ٤٤ .

الخلاصية :

ليس المقصود من الجملة المذكورة أن الله هو الشفيع الوحيد ، ولا غيره ، لأنه لا مجال للشك أن الله لا يعمل ، الشفاعة بحق شخص أبداً ، وإنماً المقصود هو أن الله مالك أصل الشفاعة ، وإن تواجـد شفيع آخر أيضاً ، فهو بإذن وسماح منه . وإن لله هذا الحق & أصالة » ولغير الله « نيابة » . ففي هذه الحالة لا علاقة للآية بالمدعي المقابل .

هـ ـ بطلان التشفع بالميت إن الإجمابة على هذا الإحتجاج اتضحت من خملال الأبحاث السابقة ، وليس طلب الشفاعة من الروح المجردة ، ومعرفة أن الله يصفة بجملة «بالمؤمنين رؤوف رحيم » باطل ، وقد قلنا في الماضي أن علماء الإسلام قد عمموا مفاد الآية «ولو أنهم إذ ظلموا ... » ، والذي يشتمل على كلتا الحالتين .

> و ـ يعتبر الله تعالى أن الأموات غير قابلين للتفهيم أنهم في هذا الإستدلال ، يستدلون بالآيات التالية :

﴿ وما يستوي الأعمى وَالبَصيرُ ولا الظلمات ولا النور ولا الظِلَ ولا الحرور وما يستوي الأحياء ولا الأموات إن الله يسمع من يشاء وما أنت يمسمع مَن في القبور إن أنت إلا نذيرُ ﴾<sup>(١)</sup>.

(١) سورة فاطر : الأيات ١٩ ـ ٢٣ .

مدبرين ، وما أنت بهادي العمى عن ضلالتهم إن تسمع إلاً من يؤمن بآياتنا فهم مسلمون ﴾<sup>(1)</sup> .

الإجابة :

لقد أوضحنا هدف ومفاد الآية في كتاب « أصـالة الـروح » في بحث الإرتباط بالأرواح المقدسة ، ولن نكرر ذلك مرة أخرى<sup>(٢)</sup> .

ونذكر بشكل مقتضب : أن هذه الفئة تدخل في تخطئة الفرق الإسلامية الأخرى ، من باب الشرك ، وتظهر من أجل تكفير الأخرين بمظهر مناصري التـوحيد ، ولكنهم قلبـوا باستـدلالهم هذا قلبـوا وجه الحديث ، ووضعوا أمامهم موضوع الغاء الإهتمام بالأوليـاء . ولكنهم غفلوا تماماً أن :

أن الأولياء الإلهيين أحياء بمعونة الأدلة العقلية والنقلية<sup>(\*)</sup> . وليس هدف هذه الآيات سوى أن الأجساد الهامدة في التراب غير قابلة للتفهيم ، وأن كــل جسـد انفصلت عنــه الـروح يخــرج عن إطــار الإستيعاب والفهم ، ويتحول إلى جماد .

بيـد أنه يجب الإلتفـات إلى أن طرف الخـطاب ليسوا أجسـاداً مخفية في القبور ، وإنّما نتحدث نحن بذلك الأرواح النزيهة والحيـة التي تقضي مع أجساد البرزخ في عالم البرزخ ، وبتصريح القرآن هي

(١) سورة النمل : الآيات ٨٠ و ٨١ .
 (٢) العودة إلى الكتاب المذكور ، الصفحات ٢٠٧ ، ٢١٨ .
 (٣) الأدلة القرآنية بشكل الماضي .

حية ، ونطلب منها الشفاعة ، وليس بالجسد المخفي في الأرض .

وإن كـانت الأموات والأجسـاد المخفية في قلب الأرض بعيـدة ومنعـزلة عن أطـر التفهيم ، فليس دليـلًا على أن أرواحهم ونفـوسهم الطيبة والطاهرة ، والتي حسب نصوص القرآن حيـة ترزق في العـالم الآخر ، غير قابلة للتفهيم .

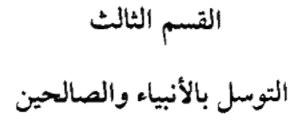
وإذ إننا نحيى ، أو نطلب الشفاعة ، أو نتحدث ، فإن مقصدنا هـو مع الأرواح الـزكية والحية ، وليس بالأجساد المخفية في قلب الأرض . فإن نذهب لزيارة قبرهم وبيتهم ومنزلهم الصغير ، فإن ذلك يعود إلى أننا نروم من خلال هذا الطريق أن نخلق الإستعداد في أنفسنا لكي نخلق معهم علاقة روحية ، وحتى لو عرفنا أن أجسادهم تحولت إلى تراب ( رغم أن الروايات الإسلامية تصرح على الضد من ذلك ) ، فإننا نوجد أيضاً هذا النوع من المشاهد ، لكي نحصل من خلال هذا الطريق الإستعداد للعلاقة مع الأرواح الطاهرة . في

فضلًا عن هذا ، فإن لزيارة قبور هؤلاء علامات إيجابية وبناءة ، سنوضحها حينما يسنح الوقت لذلك .

إلى هنا تيسر لنـا أن نشرح قسمين اثنين من مجمـوع الأبحاث الخمسة ، وقد حان الوقت الآن لشرح بحث « التوسل » والذي يشكّل البحث الثالث .

. . . .





لقد اكتمل البحث حول طلب الحاجة والشفاعة من الأولياء الإَلَمِينِ ، بشكل ما واتضح أن طلب شيء من الأنبياء والصالحين ، في حالة الحياة كان أم في حالة المهات ، ليس شركاً ولا حراماً . وقد حان الوقت الآن ، لأن نبحث ونتحدث حول التوسل بالأولياء حيث أن فئة الوهابيين تخالف ذلك بشدة .

إن « التـوسـل » بـ « أَحَبَّاءُ السَّاحَةُ الإِلَّهِيَّةَ » يتم من خــلال الصورتين التاليتين :

۱ ـ أن نهتم بـ « الأوليـاء الإَلهيين » ، وأن نتخذهم « واسـطة » بين أنفسنا وخالقنا ، ونتوسل إلى ذات هؤلاء ، ونقول :

« اللهُمَّ إنَّي أتــوسَّـل إليــك بنبيــك مُحمَّــدٍ (ص) أن تقضي حاجتي » .

۲ ـ أن نأخذ بنظر الإعتبار مقام هؤلاء ومكانتهم واحترامهم عند خالق العالم ، ونجعل ذلك وسيلة ، ونقول :

« اللّهمَّ إنَّي أتـوسَّلُ إليـك بجـاه محمـدٍ وآل محمـد وحـرمتهم وحقهم عليك أن تقضي حاجتي » . وإذا حلفنا بالله تعالى في مقام التشفع لمقام ومكانة الصالحين ، فلو أن هـذا هو أيضـاً نوع من التـوسل بـالأولياء الإلّهيين ، ولكن لأن الوهابيين وضعوا ذلك مـوضع البحث بـأشكال منفصلة ، فنحن أيضـاً سنضع ذلك موضع البحث بأشكال مستقلة أيضاً .

> والآن يتلخص بحثنا في صورتين اثنتين : ١ ـ التوسل بذات الأولياء الإِلَّهيين . ٢ ـ التوسل بمكانة وحرمة هؤلاء .

وأن كلتا الصورتين من وجهة نظر الوهابيين هي حرام ، وأننا قبل أن نـطرح الأدلـة على صحـة تتوسل كهـذا من القـرآن والحـديت ، يتوجب قبل ذلك أن نبين أدلة المخالفين ، ليتجلى بأي دليل أو أدلة !! حرَّمَ هؤلاء ذلك ؟!

لقد أشار؛ محمد تسبيب الرفياعي ، مؤلف كتاب « التـوصل إلى حقيقة التوسل » في قسم « التوسل حرام وممنوع » إلى أوجه لتحـريم ذلك ، حيث أننا سوف نضعها جميعاً موضع البحث والتحليل<sup>(۱)</sup> .

الدليل الأول : « لو كان مشروعاً » حقيقة ، لذكره الشارع في زمرة ما ذكره وحضٌ الناس عليه وليس معقولاً أن يهمله الله تعالى ولا يبلغه رسولـه ولا يعمل به الصحابة والقرون الخيرة ، إذن فعدم وجوده لا في كتاب ولا سُنَّةٍ دليلٌ على عدم مشروعيته .

العودة إلى الصفحات ١٧٨ - ١٨٧ من الكتاب المذكور .

الإجابـة :

إن ملخص الإستدلال هو لكون أن التوسل بالأولياء لم يرِد في الشريعة المقدسة ، فإن القيام بذلك تحت عنـوان « البدعـة » سيكون حراماً .

على أية حال ، فالبدعة هي الشيء الذي ندخله الدين بمعرفة أنه ليس جزءاً من الدين ، أو الشبك في أنـه جزء الـدين أو ليس جزء منه . ولنرى الآن ، هل أن هذا التعريف يشمل حال التوسل أم لا ؟

أولاً : تستدل جماعة بالإعتماد على الأنبياء والأولياء والآيات والأحاديث المنقولة عن « الرسول الأكرم » وأهل الرسالة ، وبعمل صحابة الرسول الذي يحكي عن دخول ذلك في الشريعة ، تستدل على مشروعية هذا العمل ، ويخرج موضوع البحث وبوجود أدلة كهذه ، عن تعريف البدعة ، وسيكون ضمن أمور ، حيث « علم أنَّه من الدّينِ » ولكي لا تأخذ الأدلة المجوزة على « التوسل » موضع الدراسة . فلا يمكن أبداً اصطباغ ذلك بصبغة البدعة . المؤسف هو أن الكاتب قبل أن يبحث عن أدلة المقابل ، دخل بهرواة الخدعة ، المعركة مع المقابل ، في الوقت الذي يجب أن يستفاد من هذه الحربة بعد انتقاد أدلة المقابل .

ثانياً : إنَّ أسلوب الشرائع السماوية ، وخاصة شريعة الإسلام المقدسة ، هي أن يطرح الأحكام الإلهية بصورة الأمور الكلية ، لكي يميز علماء الشريعة اعتماداً على دساتير الإسلام الكلية ، المشروع عن اللامشروع ، وعلى هذا فلا مناص عليناً أن ناخذ محصلة القوانين الإلهية في القرآن والسنة بنظر الإعتبار ، ليتجلى إنَّ التوسل بالأولياء هو ضمن أي من الدساتير الإلهية . وليس صحيحاً أبداً أن نقول : أن حكم « التوسل » في الشريعة الإسلامية لم يبين ، بل أبداً تبين حكم ذلك في الجواز أو عدم الجواز ، ومن واجبنا أن نستنبط حكم ذلك من خلال القوانين الكلية .

بعبارة أخرى ، فإن وظيفة المحقق ليس أن يتمسك متوسلاً بـ « الإحتياط » بدلاً عن مطالعة كتاب أو سنّة أو تطبيق القوانين الإلهية الكلية ، وأن يقول لكـون أن مشروعية التوسل لم تـرد في الكتّـاب والسّنة ، فإذن هي حرام ، وإنما بمقتضى أن جُـلً وظائف العبّاد ومتطلباتهم وأحكامهم وأعمالهم وردت في الكتـاب والسّنة إلى يـوم القيامة ، بل يجب بالمحـاولة والتنقيب بصـدد الإستفادة في استنباط. حكم التوسل من القرآن والسّنة ، ليتضح كيف إنَّ الكتاب والسّنة بيّنا

أن ضمير كل شخص يصرح على أن « التوسل بالأوليـاء » مثل « السرقة » ليس حرام في الذات ، بل إن كان حراماً ، فهو بسبب أنه يعتبر من إحدى مصاديق وجزئيات الشرك .

وعلى هذا لا مناص بدلًا من الإلتزام بالحذر ، والذي لم يرد في شريعة الإسلام المقدسة ، أن نتابع هذا الموضوع عبر تحري خاص ، وهل أن التوسل بالأولياء الإلهيين موافق لمعايير التوحيد والوحدانية ، أم مخالف لها ؟ وبعبارة أخرى فإنه يعد من مصاديق الشرك ، أو أن لا علاقة له بالشرك ؟ وهل جعل بواسطة الأنبياء والأولياء واسطةً لعباد الأوثان ، أو أن بين هذين العملين توجد فراسخ من الفواصل ؟

وباقتضاب ، فإن ملخص البحث يكمن في هل أن عمـلاً كهذا ينسجم مع التوحيد ، أو أنه يعتبر فرعاً من عبادة الأوثان ؟ فالمؤسف أن الكاتب بدلاً من التحقيق في هذا القسم ، فقد أثار موضوع الإحتياط ، واتخذ من الشيء الذي لم يـذكر في الشـريعة ، وثيقـة على تحـريم ذلك .

ثالثاً : لا بدعة في أن المتوسل بتوسله لا يستنجد بأحد غير الله ، ولا يطلب الحاجة من أحد غيره ، وأن عمله يشتمل آيات تدعوا الإنسان إلى العناية بالله تعالى<sup>(١)</sup> ، والواقع هو أنه بشأن طلب الحاجة منه ، وسُط أحد مقسري ساحته القدسية ، ويروم من خلال هذا أن يحصل على لطف الله سبحانه . والآن إذا كمان عمل كهذا حراماً ، لكان يتوجب أن يذكر في الكتاب والسّنة .

وبعبارة أخرى : أن الإنسان في حياة هـذا العالم وسَّط دائماً لنفسه شخصاً أو جماعة بشأن الحصول على اهتمام وعطف مكانة أسمى ، ومن خلال هذا الطريق يحصل على عطف ولطف المقام الأسمى ، ويستفاد لهـذا العمـل من « نـداء الفطرة » ، و « بـدافـع الطبيعة » :

 (١) أن مشروعية هذه العبادات الذاتية والفطرية لا تحتاج إلى الدليل القرآني والحديث ، وأن تفصيل هذا القسم تقرأونه في نفس القسم . فهو على هذا الأساس يتوغل ـ من حيث لا يشعر ـ في الأمور الدينية ، وفي الحصول على الألطاف الإلهية أيضاً ، ويتخذ من مقربي ساحته القدسية ، واسطة لنفسه ، فحينما يكون عملًا كهذا حراماً وغير مشروعاً ، يجب أن يعتنى بـه في الكتاب والسّنة ، وإن لم يكن في القرآن والحديث دليل على تحريم ذلك ، يجب اعتبار ذلك تصريحاً على مشروعية هذا العمل .

إن الكاتب يتخذ من دليله نتيجة مقلوبة تماماً ، لأنه إذا كان عدم وجود حكم التوسل في الكتاب والسنة دليلاً على جواز ومشروعية ذلك ، فسوف يكون تصريحاً على تحريم ذلك ، خاصة أن هذا العمل يتخذ بدافع الفطرة وقيادة الطبيعة ومقارنة الأمور المعنوية بالأمور المادية ، كونها مسألة مقبولة للوع البشر ، فلو كان هذا العمل عملاً غير مشروعاً ، فإن اللطف الإلهي يستوجب ، من أجل خلاص العباد من مخالب العمل الحرام ، أن يوجه هؤلاء إلى مشروعية ذلك ، وألاً

وبسبب هذه المناحي في مواضيع مشابهة لبحثنا ، يضع القرآن الكريم وسَّنة النبي ، الأصبع على « الحرامات » ولا « الحلالات » ، يبين الحرامات وليس الحلالات ، لأن غرائـز الإنسان تـدعـو إلى الأعمال التي تتوافق معها ، وحري في هذا الوسط أن يتبين ما هو حرام وأحوج إلى ضابطة الغرائز ، وليس ما هـو حلال ، لأن الحـلالات لا يعوزها البيان ، وأن االغرائز نفسها في توجيه الإنسان صوب ذلك هي كافية .

بالرجوع إلى آيات القرآن والأحاديث الإسلامية يتجلى أنه كانت

في الأغلب ( بالطبع في الأغلب ) حملة الأنبياء الدعائية تكمن في بيان الحرامات والممنوعات،وليس في بيان المجوزات والمشروعات ، لأن الحالات اللامشروعة نسبة إلى المشروعة كانت أقبل ، ويمعرفة الحالات الممنوعة ، فإن حالات مشروعيتها تتجلى لنفسها : يقول القرآن الكريم :

إنّما حرّم عليكم الميتة والدّم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله ...

﴿ وما لكم ألاّ تأكلوا مِمَا ذكر اسم الله عليه وقد فضّـل لكم ما حرَّم عليكم . . . ﴾<sup>(٢)</sup>

﴿ قُــلْ تَعَـالُــوا أَتـلُ مــا حَرْمَ رَبُّكُم عَلَيْكُم أَلَّا تَشْــرِكُــوا بِــهِ شَيئاً . . . ﴾(") .

أقبل مَن حرَّم زبنة الله التي أخبرج لعباده والطيبات من الرَّزقِ ﴾<sup>(1)</sup>

يتضح من خلال العودة إلى الآيات القرآنية والأحاديث الإسلامية وأخذ نهج الأنبياء بنظر الإعتبار ، أن هدف هؤلاء هو بيان الحرامات والممنوعات ، وإذا كان ما ينقاد إليه الإنسان بدافع الفطرة حراماً ، فإنه. يبادر إلى تبيان ذلك ، وليس أن يبينها الحرامات من رأسها إلى أخمص قدميها وبلا انقطاع .

(١) سورة البقرة : الآية ١٧٣ .
 (٢) سورة الأنعام : الآية ١١٩ .
 (٣) سورة الأنعام : الآية ١٥١ .
 (٤) سورة الأعراف : الآية ٣٢ ...

العبادات هي أمور توفيقية يمكن أن يقال : أن موضوع « العبادة » هو على عكس الكلام السابق . إن عبادة الله بأي كيفية كانت ، يعوزها سماح الشارع ، وإلى أن لا تمنح العبادة بمزاياها الكمية والكيفية الرسمية من قبل الله سبحانه وتعالى ، لا يمكن بها التقرب إلى الله ، ولذا فإنه في العبادات الواجبة والمستحبة ، وإلى أن لم يدخل دليل ، لا يمكن الإتيان بذلك بهدف الـدخول في المحل ، أو عبادة الله والتقرب منه من خلال القيام بذلك .

الدليل الأول :

واضح وجلي تماماً كونهم يقونون : أن « العبادات توفيقية » ، وهي بحاجة إلى سماح الشارع ، والمقصود هي العبادات والمراسيم الخاصة ، كالصلاة ، والصيام ، والحج بشكل خاص ومخصوص بنفسه ، حيث أنه لا يمكن القيام به بلدون سماح الله سبحانه ، ولا العبادات الذاتية كالتواضع والسجود أمام الله تعالى ، والتذلل والإستغاثة بمحضره القدسي ، حيث أنها تسمى في مصطلح العلماء بـ « العبادات الذاتية » وأن مشروعية هذا النوع من العبادات لا تحتاج إلى دليل مستقل ، وأن دافع الفطرة في هذه الحالات كاف ، وإذا كان نوع من هذه الأعمال أو كيفية منها حرام في حالة ما ، يجب أن

أن الشخص المتوسل لا يقوم في دعائه ، بعمل سوى التواضع والتذلل بعتبة الله سبحانـه ، وهذه هي العبـادة الذاتيـة نفسها والتي لا تحتاج مشروعيتها إلى دليل ، وليس لهـذا الموضـوع علاقـة بتوفيقيـة العبادات التي تتم بشكل مراسيم بكم ونوعية خاصتين . ولأن دعاء الله تعالى ، من خلال التوسل بأعزاء وفضلاء عتبته المقدسة ، طبقاً لدافع الفطرة هو أمر شائع في أوساط أمم العالم ، وموضع ابتلاء جميع الناس ، فإن اتخاذ الصمت في مواضع كهذه يعني التوقيع على ذلك ، وحسب مصطلح «التقرير» هي وثيقة على كونه صحيحاً وثابتاً .

الدليل الثاني :

﴿ أَلَا لَهُ الدين الخالصِ(`) والَّذينَ اتَّخذوا من دونـه أولياءَ مــا نعبدهم إلاّ ليقربونا إلى الله زُلفى ، إنَّ الله يحكُمُ بينهم في ما هم فيه يختلفون ﴾<sup>(\*)</sup> .

فيقول هو وعلى حسب ما يستدل به بالآية :

« التزلف بذوات الأشخاص ردَّهُ الله سبحانه ولم يقبله وإنه تعالى قد عاب عليهم في هذه الآية أمرين اثنين : عاب عليهم عبادة الأولياء من دونه وعاب عليهم محاولتهم القُربي والزُّلفي إليه تعالى بالأشخاص

 (۱) « الدين » في اللغة العربية يعنى « الطريقة » و « الشريعة » وبمصطلح القرآن هـ و ة الشعب» ، بيد أنه في الآية المذكورة ، وقسم أخر من الآيات بالمناسبة ، يعنى « الإطاعة » و « الإقتداء » للدين ، مثل : ﴿ أَخْلُصُوا دَيْنُهُمْ لَهُ ﴾ ( سورة النساء : الأية ١٤٦ ) . ﴿ يا أهل الكتاب لا تغلوا في دينِكُم ﴾ ( سورة النساء : الآية ١٧١ ) . أمخلصين له الدين، ( سورة الأعراف : الأية ٢٩ ) . ( الرجوع إلى كتاب x مقردات الراغب x ، الصفحة ١٧٥ ) . (٢) سورة الزمر : الآية ٣ .

والعبـادِ المخلوقين فكـلا الأمـرين في الآيـةِ عيبُ وذنبٌ وكـلاهُمـا باطِلٌ "<sup>(1)</sup> .

الإجمابة :

إن الإستدلال بهـذه الآيـة ، المقتضيـة على تحريم التـوسـل بالأولياء الإلهيين ، هو من الإستدلالات الغـريبة والعجيبة جداً . إن الوجهة المشتركة الوحيدة بصـدد التوسـل بالأوليـاء الإلهيين مع حـالة الآية ، هو أنه في كلتا الحالتين توجد واسطة ، وأن وجهة مشتركة كهذه ليست كافية في الإستدلال ، لأنه هناك اختلافات جوهـرية بين عمـل المشركين وعمل عباد الله المتوسلون بالأولياء ، والتي تميز كلا العملين عن بعضهما ، لأن :

إذا كانت العناية بالله عز وجل ممنوعة من خلال الواسطة وبصورة مطلقة ، فيجب بالضرورة أن يكون طلب حاجة من الله عن طريق ابتهال شخص مؤمن ، أيضاً حرام وممنوع ، في الـوقت الذي اعتبره جميع المسلمين وحتى الوهابيون أنفسهم والسيـد الرفـاعي كذلـك ، مشروعاً واستدلوا على صحته وقوته بالقرآن الكريم والحديث .

فإذا كان اتخاذ الوساطة محرماً حقاً ، ولا يجب أبداً أن نجعـل من غير الله تعالى واسطة لنا ، ولا بد أن نطلب الحـاجة من الله جـل جلاله وبشكـل مباشـر ، فلماذا إذن يعتبـرون التوسـل بالله عبـر رجل الدين ، عملاً مشروعاً ؟!

وبعبارة أخرى ، إذا كان الإستدلال بالآية المقتضية على تحريم

۱۷۰ التوصل إلى حقيقة التوسل ، الصفحة ۱۷۰ .

التوسل بالأولياء الإلهيين ، من خلال وجهة النظر هذه المتمثلة في أنه لا يجب أبدأ إيجاد الوساطة لدى طلب الحاجة ، فـلا بد إذن اعتبـار جميع أنواع التوسل بأسماء وصفات الله سبحانه والتوسل بالأخ المؤمن وتوسل الإنسان بعمله الصالح ، اعتبارها غير مشروعة .

بيد أنه إذا كان أساس الإستدلال ، أنه لا يجب أبداً أن نتخذ من الذوات والأشخاص ومخلوقات الله تعالى واسطة ( وليس دعاء الأفراد المتدينين ) ، فالجواب هو أنه لا يستنتج من الآية معنىً شاملًا كهذا ، لأن توسل هؤلاء بالأوثان يختلف من عدة أوجه عن توسل عباده بأولياء العتبة الإلهية المقدسة ، ولا يمكن استئتاج الحكم الثاني من الحكم الأول ، وأننا نشير هنا إلى البعض من هذه الإختلافات :

أ - إن أساس التباس الكاتب هو كونه اعتقد أنه قد جرى في الآية المذكورة الإنتقاد من شيئين ، يعني من عبادة غير الله ووساطة مخلوقه ، في الوقت الذي نهي في الآية من شيء واحد ، وهو محاولة التقرب إلى الله عبر عبادة أوثان المخلوق ، والآن نتناول توضيح ذلك .

أن عباد الأوثان ، حسب ما تصرح به الآية،، كانوا يعبدون الوساطات ، إلى حد أنهم كانوا قد وضعوا عبادة الله جانباً ، ولم يكونوا يعبدون غير الواسطة أحداً ، في الوقت الذي لا يعبد المتوسلين بأولياء العتبة الإلهية أحداً سوى الله عزَّ وجلَّ ، وإنهم لا يعتبرون أولياء الله الصالحين سوى أن لهم مكانة لدى الساحة الإلهية ومقربون إليها نتيجة عبوديتهم لها . ففي هذه الصورة أن هدف الآية هو تحريم التقرب من الله من خلال عبادة أشخاص الله ومخلوقاته ، وليس التقرب من الله عبر الصالحين أو مكانتهم ومنزلتهم . ارجعوا مرة أخرى واتلوا الآية موضع الحديث ، وتفحصوا ملياً في مضمونها ، فإن نص الآية الشريفة هو : ﴿ ما نعبدهم إلا ليقرّبونا إلى الله زُلفى ﴾ . تستوجب في موضوع التقرب ثلاثة مواضيع ، هي : ١ - المتقرب إليه ، ٢ - المقرّب وأساس التقرب .

أن «المتقـرّب»هـو عـابـد الأوثـان نفسـه، و«المتقـرب إليـه»هـو الله سبحـانه وتعـالى ، و « وسيله وأسـاس التقـرب » هم عبـاد الله . وأن توسيطاً وتوسلاً يكون أساساً للتقرب في عبادة غير الله ، فهو حرام .

فما هي في هذه الحالة يا ترى علاقة مفاد الآية الشريفة بموضوع حديثنا المتمثل في أن المتوسل لا يعبد شخصاً غير الله ، وبـدلًا من التقرب بالله عبر عبادة غير الله ، يبحث عبر طـريق توسيط الصـالحين وتوسيط مكانتهم ومنزلتهم عند الله جلَّ جلاله ، عن التقرب .

حينما نقول أن وسيلة وأساس تقرب المشركين ، كانت عبادة العباد فلا يناقض هذا أن تكون الأوثان أيضاً « مقربة » ، حيث يقول الله عز وجل في كتابه الكريم « ليقرِّبُونا » ، لأن المقرب الحقيقي من وجهة نظر مشرك ما ، هي العبادة نفسهما ، وأن تقرب الأوثمان يعني كونهما شفيعة ، حيث أن نتيجة المقرب الأولى هي عبادة هؤلاء .

ومختصر القول أنه أعلن في الآية الشريفة كـون أن التقرب من

الله عبر عبادة غير الله حرام وغير مشروع ، وليس التقرب من الله عبر وساطة الصالحين بدون أن يُتخذوا موضع العبادة ، ولم يتم النهي في الآية سوى عن شيء واحد ، وذلك هو التقرب من الله عبر عبادة أوثان وأصنام ومخلوقات الله ، ولا غير ، وليس من شيئين أحدهما عبادة المخلوق والآخر التوسل بالمخلوق .

ب - صحيح أن المشركين كانوا يقومون بعملين اثنين :
 ۱ - إنَّهم كانوا يعبدون غير الله سبحانه .
 ۲ - كانوا يتخذون من الأشخاص وسطاء لهم .

بيد أن الضغط الإنتقادي موجه على القسم الأول ، وهو أن عبادة الأوثان عمل خطأ وغير مشروع ، وأن الآية بالنسبة إلى القسم الشاني ( توسيط أشخاص ما عدا عبادتهم ) ، لا وجهة نظر لها ، سلباً أو إيجاباً . وإنما يجب في هذا الحقل مراجعة الأسانيد الأخرى من القرآن والسنة ، أو العقل والإدراك . فعندما تتحلى الواسطة بصلاحية أن الإنسان يبحث عن التقرب بوسيلتها ، بدون عبادته ، ففي هذه الحالة لن يكون لتوسل كهذا مانع ، وإذا كان خالياً من صلاحية كهذه ، فسوف يكون التقرب بوسيلته أمر سهو ولا جدوى له .

إن دليلنا على أن الضغط الإنتقادي هو على عبادة الأوثان ، ولا وساطة الأشخاص ، هو مستهل الآية نفسه ، حيث يقول :

﴿ إِلا لله الدِّينُ الخالِصُ ﴾ .

يعني سيتوجب على الناس ألا يعبدوا غير الله تعالمي، وأن الذين اتخـذوا لأنفسهم غيره هـو ، أولياء ، ويعبـدونهم ويطيعـونهم ، لكي يقربونهم عند الله ، فإن هؤلاء لفي ضلال عظيم ، لأن الإطَّاعة خاصة بالله عز وجل ، ولا يمكن أبداً القيام بذلك إزاء آخر .

وعلى هـذا الأساس فـإن منـظور الآيـة هـو الإنتقـاد من عبـادة الأوثان ، وليس محاولة التقرب بوسيلة مخلوقات الله رغم أنهـا ليست توأماً مع العبادة ، الـواسطة نعم ، فقـد انتقد في آيـة أخرى من كـلا الموضوعين وبوضوح ، حيث يقول :

﴿ ويَعبِدُونَ من دونِ الله ما لا يضرهم ولا ينفعهم ويقـولـون هؤلاء شُفَعاؤنا عند الله قُل أتنبئونَ الله بما لا يعلَّم في السَّمواتِ ولا في الأرض <sup>(۱)</sup> .

فلو قـارنا هـاتين الآيتين معاً ، بتضـح أنه تم الإنتقـاد في الآية الثانية من شيئين لوجود « واو العطف » ا

۱ فریعبدون مز دون الله کی روی

٢ ـ ﴿ يقولونَ هؤلاءِ شفعاؤنا ﴾(٢) .

وإذ يقـال في اختتام الآيـة الشريفـة : ﴿ قُل أَتنبئون الله بما لا يَعلمُ . . . ﴾ يـريد أن ينتقـد كـلا المـوضـوعين الحـاويين على # واو العطف # .

بيد أن المذمـوم في الآية مـوضوع اليحث ، هـو عابـد غير الله نفسـه ، ولو ورد مـوضوع التـوسل في أحـاديثهم بشكل تعليـل وبيان الحافز لعبادة غير الله ، وأن هدف الآية هو انتقاد المعلول .

ج ـ أننا نغض النظر عن هذين الجوابين اللذين يشكلان أساس تحليل وتركيب الآية ، ونتخذ ما هو مسلم به وهو أن الآية انتقدت كلا العملين وبشكل مستقل ومنفصل ، وتسميهما بالمشروع ، بيد أنه لا بد من الأخذ بنظر الإعتبار ، هل أن الآية تنهي عن كل أنواع التوسل بغير الله . لكي يشتمل ذلك التوسل بالأولياء والأنبياء أيضاً ؟ أو أنها تنتقد « الأوثان » و « الأصنام » ؟ وفي هذه الحالة لن تكون الآية شهادة على تحريم التوسل بأولياء عتبة الله القدسية<sup>(1)</sup> .

لا ريب في أن الآية الشريفة موضوع البحث هي من الآيات المكية ، والمنظور من معبودات أهل مكة وضواحيها ، الخشبية والمعدنية والحجرية ، هو ذلك ، ولقد كان الدين الشائع والرائج بين أوساط الناس في شبه الجزيرة هو عبادة الأوثان الخشبية والمعدنية والحجرية نفسه ، وإذا كانت جماعة منهم تعبد الملائكة أو «عيسى المسيح » ـ عليه السلام ـ فهي الأقلية تماماً ، ففي هذه الحالة يمكن القول بشكل حاسم ويقين ، أن منظور الآية هو تحريم الأوثان وليس

(١) لأنه ، أولاً : ليس للأوثان والأصنام أي نوع من الكفاءة والآهلية . وثانياً : إنهم كانوا يعتبرون الأوثان ، مؤثرات مستقلة ، وحريات تامة في إدارة شؤون العالم ، والمتملكون لمقام الشفاعة ، وقد جاء القرآن الكريم من هذه الحقيقة بتعبير و أنداداً » ، وليس للشخص الموحد حيال الصالحين عقيدة كهذه أبداً . ناهيك عن هذا ، فلم يثبت أبداً أن عبادة المسيحيين للمسيح هي وسيلة للتقرب إلى الله سبحانـه ، لأنهم يعتبرون المسيح هو الله وجـزء من الله ، وليس كائنـاً متميـزاً عن الله ، لكي يـطرح مـوضـوع التقرب .

وأن الـدليل الآخر على أن منظور الآية هو فقط عبادة الأوثان الخشبية والمعـدنية ، هـو أنـه تـطرح في الآية التي تليهـا عقيــدة المسيحيين والبعض من عقائد عرب الجاهلية ، وبصورة مستقلة ، أنه كان يتراءى لهم ، أن لله ولد كالمسيح أو ملاكاً ، ومن ثم ينتقد ذلك ، أفلا يكون هذا دليلاً ، على أن منظور الآية موضوع البحث هو غير هذه المجاميع ؟ وإليكم الآية الشريفة التالية :

﴿ لسو أراد الله أن يتَّخِفَ وَلَمُداً لاصطفى مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشاءُ . . . ﴾<sup>(1)</sup> .

يتضح لدى أخـدَ هـده الأجـوبـة الثـلاث بنـظر الإعتبـار ، أن الإستدلال بالآية على تحريم التـوسل بـالأولياء هـو في غايـة الضعف وعدم المقدرة ، وليس إلا حكم الكاتب قبل أوانه ، والذي حتَّمَ عليه استدلال كهذا .

الدليل الثالث : ﴿ وما أموالكُم ولا أولادُكُم بِالتّي تقرّبِكم عِندنا زُلفىٰ ، إلّا مَن آمَنَ وعَمِلَ صالِحاً ، فأولئِكَ لَهُم جَزاء الضّعفِ بِمـا عَمِـلُوا وَهُمْ في

(١) سورة الزمر : الآية ٤ .

الإجابة :

إننا سنثبت بمشيئة الله تعالى من خلال الآيات والأحاديث الإسلامية ، أن التوسل بالأنبياء والأولياء هو من « الأمور المشروعة » ، والذي دُعي إليه في الـدين الإسلامي الحنيف ، وبعبارة أخرى فهـو عمل صالح يؤديه الشخص المتوسل ، وسيدخل « التوسل بـالأولياء » في هذه الحالة ، في عبارة « وعمل صالحاً » .

ناهيك عن هذا ، فإذا كان المقصود من «العمل الصالح » هو العمل الوحيد الذي يكون الإنسان « مباشرة » ، فيجب إذن أن يحرم التوسل بدعاء الأخ المؤمن أيضاً ، لأن توسلاً كهذا هو خارج محتوى الآية .

إن الأدلة التي تستلفت اهتمام مؤلف كتاب «التوصل» هي نفس الآيتين الإثنتين اللتين تناولناهما بالتحليل والتوضيح، بيد أنـه كجميع الكتّاب الوهابيين ، بالغ بحديثه جداً ، واستدل بحفنة مواضيع واهيـة وضعيفـة والتي هي قسم منها خـلاصـة أفكـار«ابن تيميـة»والقسم الأخـر

(١) سورة سبأ : الآية ٣٧ .

نقلت عن « محيي الـدين العربي » ، ونـورد كـأمثلة البعض من هـذه الإستدلالات :

## نسج الأوهام بدلاً عن الواقعية

لقد صنع « ابن تيمية » نقلاً عن كتاب « التوصل إلى حقيقة التوسل » ، صنع دليلاً واهياً من جانب أنصار « التوسل » بدلاً عن الواقعية ، ومن ثم طفق بانتقاده ، وفي الوقت الذي لم يتمسك أي من مفكري هذه المدرسة بدليل واهي كهذا ، لكي يباشر هو بصدد الانتقاد منه . فهو يسير حسب المقولة « تقتل بنفسك ، وبنفسك تقرأً عليه الفاتحة » في عالم للأوهام ، ويفترض دليلاً ويذهب لمقارعته ، ويطرح مؤلف كتاب « التوصل » ذلك أيضاً بشكل سؤال وجواب حقيقي . ونورد هنا ذلك العليل الواهي الذي طرح بصورة سؤال وجواب .

حديث عن « ابن تيمية » :

سأل رجل ابن تيمية عن شخصين كانا يتحاوران ، قائلًا : يقول أحد المتحاورين :

« لا بدّ لَنا مِنْ واسطةٍ بيننا وبَينَ الله فإنَّا لا نقـدر أن نُصِلَ بغيـر ذلك » .

إن مؤلف كتاب « التوصل » اعتقد على ضوء ما يكنه من تضاؤل حيال ابن تيمية ، أن شخصاً مؤدباً في الحقيقة طرح دليلًا كهذا ، في حين أنـه لم يتمكن شخص عليم بمبادىء تـوحيـد الإسـلام ومعـارف القرآن ، أن يقول : لا مناص من أن توجد واسطة بيننا وبين الله ، في الوقت الذي يقول القرآن الكريم فيه :

﴿ وَنَحْنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِن حَبِلِ الْوَرِيدِ ﴾ (١) .

ويقول كذلك :

﴿ وإذا سألكَ عبادي عَنّي فَإِنّي قـريبُ أجيبُ دَعَوَة الـدَاعِ إذا دَعانِ ﴾<sup>(٢)</sup> .

إنَّ ما يلفت النظر هي المواساة التي تلاها شيخ الإسلام الوهابي في هـذا المضمار ، وبـرر كلام المتحـدث بشكلين ، حبَّذ أحـدهما ورفض الآخر :

« إن أرادَ بِذلكَ أنَّه لا بُدَّ من واسطةٍ يبلغنا أمر الله فَهذا حقَّ وإن أراد بالواسطةِ أنَّهُ لا بُدَّ من واسطةٍ في جَلبُ المنافِع ودَفع المضَارُ مِثْلَ أن يكُون واسِطةً في رزقِ العبادِ فَهُوَ من أعظَّم ِ الشَّركِ » .

الإجابــة :

لا بد أن تقول في الإجابة على شيخ الإسلام نفس العبارة التي قالها شخص ثالث حول اختلاف شخصان بصدد إعراب حرف الكاف في كلمة«كُـدام»<sup>(\*)</sup>الفـارسيـة، أحـدهم كـان يقـول هي«كَـدام» (بفتـح الكاف) ، والثاني كان يقول ، هي « كِدام » ( بكسر الكاف ) ، وقال

> (١) سورة قَ : الآية ١٦ . (٢) سورة البقرة : الآية ١٨٦ . (\*) تعني بالعربية : أيَّ .

.

.

الثالث ليس أيَّ من « كُدام » ( بالضم ) ، وإننا نقول يا أيها السيد ابن تيمية ! ليست أي منهما . أن هذه الواسطة لا نريدها من أجل الدعاية اللدين ، ولا لقضاء يوم ، وإنما إيلاء الأهمية للواسطة والتوسل إلى النبي ، هو عمل صالح بحد ذاته ، يؤدي إلى أن يستجاب دعاء الإنسان . وبعبارة أخرى ، أن توسيط هؤلاء له الأثر في استجابة الدعاء ، وأن سبب التوسل إلى الصالحين وأولياء الله ، خاصة الأنبياء والمعصومين ، هو كالإهتمام بالقرآن الكريم الذي يعتبره جميع المسلمين جائزاً ، وينقلون عن « الرسول العزيز » ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ حيث قال :

> « مَن قَرَأ القُرآنَ فليسأل الله به ، . ونسأل الآن ، لماذا تجعلون الفرآن الكريم واسطة ؟

فيقولون في إجابتهم : أن التوسل بالقرآن مرهون بتدبر آياته وتطبيقها على نظم الحياة ، وأن عودة ذلك هي أن الإنسان يعتبر حلال ذلك حراماً ، وحرام ذلك حلالاً ، ويسأل الله به حوائجه لتقضى . وننقل هنا كلمات « الرفاعي » في نفس هذا المجال :

« فإذا قَرأ المُسلِمُ القُرآنَ إِنَّما يَقرأ ويَتلوا كلامَ الله تعالى وتبارك ليُذبِّرَ آياته ويُطبِّقها على نَفسِهِ ثُمَّ عَلى مَنِ يَعُولُ ويَجعَلَ القُرآن بما فيه من عقائدٍ وأحكام وأخبارٍ ، مَرجعَهُ في كُلِّ شيءٍ ، فيُحِلُ حَلالَهُ ويُحرِمُ حَرامَهُ وليسألِ الله يِهِ حوائِجه لتقضى »<sup>(1)</sup> .

(١) 
 النوصل إلى حقيقة النوسل 
 الصفحة ٤١ . فإذا كان توسيط القرآن المكتوب منه
 والمطبوع صحيحاً ، فلماذا ليس توسيط القرآن الناطق صحيحاً . إن الإنصاف شيء
 جيد أيضاً .

إن فحوى كلامه ، هو نفس ما قيل .

أننا سوف نوضح في المستقبل لذي الحديث عن صلة مكانـة الأنبياء ومنزلتهم بالشخص المتوسل ، هذه الحقيقة أكثر في أن التوسل نفسه يكون أرضية لتكامل المتوسل ، ويضحى سبباً لأن يغتفر له بسبب هذه الجدارة .

يستنتج في الواقع من الأخبار والروايات ، أن التـوسل بـالناس المعصومين والأبرياء أدى إلى الحصول على الرحمة ، ويكـون باعشاً لإستجابة الدعاء . وأن الطريق لتبرير ذلك هو أن هذا العمل نفسه نوع , من الإعتنـاء بالله سبحـانه وتعـالى ، عبر عبّـاده الجديـرون . وإليكم نموذجاً في هذا المجال ، عما يقول ه فقهاء الإسـلام في كيفية صـلاة « الإستسقاء » :

« الرّابِعُ صِياماً مُشاةً خلِقَةً مُتَذَلَّلِينَ مَتُواضِعِينَ خاشِعِينَ لله ومَعَهمُ الصّبيانُ والشَّيُوخُ والعَجائِزُ والدُوابُ وَيُبَعَدُونَ الرَّضَع عَن أُمَّتِهِم ليكُثُرُوا الصّياحَ فيكُونُ ذلِكَ أدعى لِرَحمةِ الله ا<sup>(1)</sup> .

ونسأل الآن لماذا يجب عليهم أن يجلبوا معهم الصبيان والشيوخ العجائز والذواب ؟ فهل أن ذلك سوى بسبب أن يقولوا : يا إلهنا نحن على معصية وخطيئة ، أما هؤلاء فهم معصومين وأبرياء ، فأرحم علينا من أجل هؤلاء . وأن هذا العمل بالحرف الواحد هو ترسيم رحمة الحق والإعتناء بالذات الربوبية ، ويكون أرضية لوقار الدعاء واستجابته .

(١) د الفقه على المذاهب الأربعة » ، المجلد الأول ، الصفحة ٢١٥٩ - ٢١٦٠ .

إن حقيقة كهذه في التـوسل بـالأرواح المقدسـة ذات المكانـة والشأن ، والذي كان وجوده أحياناً للناس على وجه البسيطة مأمناً<sup>(1)</sup> ، ووصفه القرآن الكريم بـ « رحمة للعالمين » هو متداول وسائـد ، وأن مقارنة مكانتين اثنتين ببعضهما معاً ، ليس بالأمر الهين.

إن الإنسان بدافع الفطرة ، ودون أن يعتني بالنقاشات الوهـابية ووساوس ابن تيمية ، فقد اتخذ من الناس المنزهين واسطة له ، وكان من خـلال هذا يحصل على رحمة الحق تعـالى . لقـد نقـل جميع المؤرخون وكتّاب السيـرة عن أبي طالب ، أنـه كان يمسـك يد النبي الأكرم (ص) بغية هطول المطر ، وكان عن طريقه يطلب المطر .

ولقد نقلوا أيضاً عن أبي طالب القصيدة التالية :

وأبيض يَستَسقى الغمامُ بـوَجهت بمالُ اليَتامي عِصمةُ للأرامِـلِ (٢)

وإن الأوضح من جميعها هي الأحداث المتعددة التي وقعت في عهد حكومة « عمر بن الخطاب » حيث أنه كان في سنوات الجفاف يمسك يَد عمّ النبي ، ويذهب إلى المُصَلّى :

« إنَّ عمر بن الخَطَّابِ كانَ إذا قحطوا استسقى بالعيَّاس بن عبد المطلب ، فقالَ اللَّهُمَّ إنَّا كُنَّا نَتَوسَّلُ إليك بنبيَّنَا فَتسقينا وإنَّا نَتوسَّلُ إليكَ بِعَمَّ نَبيَّنا فاسقِينا فَيُسقَونَ »<sup>(٣)</sup> .

(١) ﴿ وما كان الله ليعذبُهم وأنتُ فيهم ﴾ ( سورة الأنفال : الآية ٣٣ ) .
 (٢) ٩ صحيح البخاري ٢ ، باب صلاة الإستسقاء ( طبع محمد علي صبيح ) ، الصفحة ٣٢ .
 ٣٢ .
 (٣) ٩ صحيح البخاري ٢ ، الجنزء الثاني ، بناب صلاة الإستسقناء ( طبع محمد علي صبيح ) .

إن هذا الحديث الـذي هو أحـد الأدلة على التـوسل بـالأفـراد المقربين إلى الساحة الإلهية ـ حيث وقع الوهابيون أزاء ذلك في حركة شديدة ـ يدل على أن التوسل بالأفراد المقربين لا مانع فيه ، بل يـدل على أن التوسل بـ « العباس » هو أيضاً بسبب علاقة القربى بينه وبين الـرسول العـزيز (ص) ، ولهـذا قال عمر بن الخـطاب : « بِعَمَّ نَبِيَّنا فاسقِنا » .

وبـاختصار ، ففي التـوسل بـالصالحين لا منـاص من اعتبار أن الإعتنـاء بالفـرد الصالـح نفسه وإظهـار الرغبـة إليه ، نـوع من العمل الصالح ونوع من الإهتمام بالله عز وجل .

الدليل الرابع أو حديث عن أي حنيفة : « لا يَنبَغي لأحَدٍ أن يَدعُو الله إلا به والدُّعاءُ المأذُونُ فيه المأمورُ به ما استفيدَ من قولِهِ تَعالى : ﴿ وَلَهُ الأُسْماءُ الحُسنى فادعُوهُ بِها وَذَروا الَّذين يُلحِدُونَ في أسمائِهِ سيجزونَ ما كانوا يَعملُونَ ﴾ «<sup>(1)</sup> .

الإجابية : أن حديث الإمام الأعظم (!) أبو حنيفة هو مرفوض في الظاهر ، وافتراضاً على صحته ، فهو لا يدل على ما يدّعي به الوهابي ، لأن : أولًا : أن ما يقولـه : « لا ينبغي لأحَدٍ أن يـدعَو الله إلاّ بِـهِ » . ليس صحيحاً ، لأنه ليس من الضرورة أبداً أن نسمي الله سبحانه بإسم

۱) التوصل إلى حقيقة التوسل » ، الصفحة ۱۸۰ ـ سورة الأعراف : الآية ۱۸۰ .

4 • • •

« الله » فقط ، حيث يمكن أن نسميه بجميع الأسماء ، وكأن جملة إمام العراق الأعظم ، قد حرّفت .

ثانياً : ليس مفاد الآية سوى أن نسمي الله عز وجل بأسمائه ، وألاً نقوم بـ«الإلحاد»في أسمائه. وأن معنى الإلحاد في الأسماء هـو أن نسميه بالأسماء والصفات التي لا تنياسب وقارته وشأنه ، ولهذا يقولون ، أن « أسماء الله توقيفية » ، يعني لا يمكن أن نسميه بإسم من لدننا ، وإنما يجب تسميته ووصفه بنفس الأسماء والصفات التي تلاها نفسه ووصفها .

والأن نسبال القبارىء العسزييز : مما عبلاقية هيذه الآيية بمما يدّعيه الوهابي ؟ أيسمي المتبوسل ، الله بغيبر أسمائيه الواقعية ؟ ألم يقل : « اللَّهُمَّ إِنِّي أَتَوَسَّلُ إليك بنبيك » ؟ ألم يسمي عمر بن الخطاب لدى الإستسقاء ، عندما توسَّل بعمٌ النبي الأكرم ، ألم يسمي الله جلَّ جلاله بغير إسمه الصحيح ؟ أأنه قام بالإلحاد في اسم الله تعالى ؟

إن هذا الإستدلال يبين أن مواضيع المؤلف قـد نفذت ، وكما يقال : فقد مسّت مطفحته ( مِرغاته ) قاع القِدْر ، فهو على ذلك يتخبط في النفايات .

لا بأس أن نعير انتبـاهنا أيضـاً للكلام الـذي ينقله عن « محيي الدين ابن العربي » :

« لا يَتُوسَّلُ إلى الله بغَيرِهِ فإنَّ التَّوسُّل إنَّما هو طَلَبُ القُرِب وَقَد أخبَرنا إنَّه قريبٌ وَخبَرهُ صِدقٌ »<sup>(1)</sup> .

۱۸۰ التوصل إلى حقيقة التوسل x ، الصفحة ۱۸۰ .

إننا نعتقد أن السيـد الرفـاعي نفسه لا يـطمئن لصحة قـول ابن العربي ، بدليل أنهم أنفسهم يعتبرون الله تعالى قريباً ، ويتوسلون إلى دعاء النبي الأكرم (ص) في حالة الحياة ، وإلى دعاء الأخ المؤمن .

إنهم غافلون عن نقطة واحدة ، وهي أن التوسل نفسه كـان من أسبـاب استجابـة الدعـاء ، ويكون بـاعثاً لإيجـاد القرب ، كـالأعمال الصـالحة التي يقـوم بها الإنسـان . سيأتيكم تفصيـل هـذا القسم في المستقبل .

الدليل الخامس ما العلاقة بين المسألة ومكانة الصالحين ؟ أن دليلهم العلمي (!) الأخير ، والبذي أعطوه أيضاً مسحـة

ال دليلهم العلمي (!) الاحيو ، والحدي اعطوه ايص مسحة فلسفية ، هو أن كان للصالحين مكانة وشأن عند الله سبحانه ، فهي بسبب الأعمال الصالحة التي قاموا بها . وفي هذه الحالة لا صلة بيننا ومكانة وشأن هؤلاء الذي هو نتاج سعيهم وجهدهم في سبيل الله تعالى ، فكيف يمكن لشخص أن يحاول التقرب عبر نتاج عمل شخص آخر ؟

ويكتب الرفاعي بهذا الصدد :

﴿ فَمَا دُمتُم تَعَلَّمُونَ أَنَّ كُلُّ هَذِهِ المَكَانَةَ وَالْحُمَرِمَةَ مَتَاتِيَةً لَـه مِن سَعِيهِ ومتاكدون أنَّ سَعِيهِ لَهُ ولَيس لَكُم فيه مِن حَقٍ ، فكيف إذاً متوسلون إلى الله بجاهٍ لا تملكونَـهُ وحُرمـةٍ ليس لَكُم أيَّةً عَـلاقةٍ ومكـانةٍ اختصَّـهُ الله بها وَلَيس لَكُم مِنها مِثقالُ ذَرَّةٍ »<sup>(1)</sup> .

۱۸۱ التوصل إلى حقيقة التوسل » ، الصفحة ۱۸۱ .

ثم ينقل ولإثبات قوله ، عبارة عن شارح « عقـائد الـطحاويــة » [ نسبة إلى أحمد بن محمـد الأزدي ــم . ] ، حيث أن فحوى الإثنين واحدٌ . وإليكم عبارته :

« لا مُنـاسَبَةً بَينَ ذلِـكَ أي صَلاحُ المتَـوسِلِ بَـهَ وبَينَ استِجابَـةِ الدُّعاءِ فَكَأنَّ المتوسَّل يقول : لِكَونِ فُلانٍ من عبـادِكَ الصّالحينَ أجِب دُعائي » .

الإجابــة :

وإننا إذا نعتذر عن كوننا نقلنا دليل هؤلاء بشكل مسهب ، نبادر بالإجابة على ذلك . إن هذا الإستدلال يبين أنه لا معلومات كافية لديهم حول ماهية عمل التوسل ، ولهذا فإنهم يردون أي نوع من الصلة والعلاقة بين استجابة الدعاء ومكانة وشأن « المتوسل به » ، ويعتقدون أن طلب الدعاء أو توسيط مكانة وشأن اللبي الأكرم (ص) ، هو كأن يتناول أحدهم الكباب [ اللحم المشوي ] ، لكي يصبح آخر قوياً ومقتدراً ، أو يمارس ذلك الرياضة ، لكي يصبح آخر سليماً . وفي الختام فإنهم يعتقدون ، أن موضع التوسل هو كالمثل الفارسي الذي يقول : أنا ذاك إن رستم كان بطلاً<sup>(\*)</sup> ، أو كالمثل العلمي المعروف الذي يقول : أنا ذاك ، إن العلامة كتب الفين .

ومن المؤسف حقًّا أن ينتقد مؤلف عملًا ، لا معرفة له بكنهه :

(\*) رُستم : من أبيطال الفرس . شخصيبة أسطوريـة . وقـام بـأعمـال خـارقـة . تغنّى الفردوسي في الشاهنامة بمغامراته ـ م .

ففي هـذه الحالـة ، كيف يمكن استثمار العمـل الذي قـام بـه الآخرون ؟ ولا يمكن أن يكون شأنه ومكانته مفيدان لي أبداً ، ما دام لم تتحقق رابـطة بيني وعمله . ولنرى الآن مـا العلاقـة التي تربـطنـا بمكانته وشأنه ؟

ولا ريب في أن الفيض الإِلَّهي والألــطاف الإِلَّهيــة تــمتـعــان الإِنســان ، كُلُّ بمقـدار استحقاقـه ، وأن أي نـوع من تغييـر في روح ونفس الإِنســان يؤدي إلى تغيير في نـزول الفيض واللطف الإِلَّهيين ، وتشهد آيات القرآن البينات على ذلك :

> ﴿ قُل ما يَعبَوْا بِكُم رَبِّي لَولًا دَعاءَكُم ﴾ (\*) . ﴿ إِنَّ الله لا يُغيّرُ ما بِقُومٍ حَتّى يُغيّرُوا ما يَأْنفُسِهِم ﴾ (\*) .

فعلى هذا ، يتحتم على المتوسل أن يبذل جهـوده من أجل أن تهبط وتنـزل الألطاف الإلّهيـة ، وأن يحـدث في نفسـه تبـدلًا ، لكي يحدث تبدلًا أيضاً في البرنامج الإلّهي .

انـطلاقاً من هـذا ، لنرى مـا الـذي يفعله المتـوسـل بـالأنبيـاء والأولياء ، لأن يكون دعاءه مستجاباً ؟

> (١) سورة النجم : الآية ٣٩ . (٢) سورة الفرقان : الآية ٧٧ . (٣) سورة الرعد : الآية ١١ .

and the second second second second

أن تسوسله بأعزاء العتبة الإلهية هو من جملة أسباب نزول الرحمة ، وهبوط اللطف الإلهي ، ولو لم يكن هذا التوسل ، فإن العلة الناقصة (كإيمان الشخص ، وعمله ) لم تكن كافية في نزول اللطف الإلهي . إن خلل هؤلاء إزاء موضوع التوسل ، هو كإستشكال الماديين إزاء صلاة المطر ، ومسألة المطر من الله سبحانه وتعالى . إنهم يقولون : إذا كانت الظروف الجوية ملائمة لهطول المطر ، وقد تبخرت مياه البحر بالحد الكافي ، ووصل البخار في الهواء حدًّ الإشباع ، فبالضرورة سيهطل المطر ، وبعكس هذه الحالة ، فلن يتساقط المطر ، سواءً قمتم بالدعاء أو لم تقوموا به .

لقد أجبنا على هذا الخلل وبإسهاب في كتاب « القضاء والقدر في العلم والفلسفة الإسلامية ، وبرهنا أن الدعاء المؤثر ، من وجهة نظر الإلهيين هو ضمن أسباب هطول المطر ، وهناك ظواهر أخرى . ولو لم يكن هذا الدعاء ، فإن الأحوال الجوية لم تكن كافية في نزول الرحمة ، ولأننا لا نملك معرفة كاملة بصدد أسباب الظواهر ، ولأنه تهمنا فقط العلل المادية من بين العلل جميعها ، فلذا نتصور أن « الدعاء المؤثر » هو خارج « إطار » أسباب الظواهر .

وإننا نجيب بنفس الشيء على السادة الوهابيين . فهم يعتبرون التوسل بمكانة الأولياء أمر غير مُجدٍ ولا مؤثر ، ويتصورون أن المؤثر الوحيد من حيث أهل التوسل ، هو شأن الصالحين ومكانتهم ، فهم يقولون انطلاقاً من هذا : ما العلاقة بين التوسل بالأنفس المحترمة أو بالمكانة والشأن بموضوع استجابة الدعاء ؟!.

بل أن التوسل بالصالحين ، خاصة الأنبياء والأولياء ، هو تبيان

المـودة لأعزاء الله تعـالى والأنفس الفـاضلة . حيث أن الله سبحـانـه أوجب علينا مودتهم ، وهنا حيث يقول :

﴿ قُل لا أسألكُم عَلَيِهِ أجراً إلَّا المودَّةَ في القُربيٰ ﴾(١) .

إنَّ التوسل بـأشخاص كهؤلاء يـوجد تغيـراً في روحنا ونفسنـا ، ويؤدي إلى أن يحترم الإنسان كل ما يحتـرمه هؤلاء ، أن يعتبـر حلال هؤلاء وحرامهم حلالاً وحراماً ، وأن يقـوم في النهايـة بعمل ليصبح شبيهاً لهم من جهة واحدة أو من جهات عدة .

ففي هـذه الحالـة حيث يكون التـوسل نفسـه صانعـاً للتكـامـل والتغييـر ، أيبقى لنـا الحق ثـانيـة لنقـول ، أن لا صلة بيننـا ومكـانـة هؤلاء ؟!

وأن نقول بشكل أكثر صراحة : يعتقد الرفاعي وزملائه في الفكر ، أن المتوسل يسأل الله سبحانة أن يعطي من مكانة هؤلاء وشأنهم ، حصة لـه ، فإنهم يقولون على الفور : أن مكانة هؤلاء وشأنهم كانت ثمرة جهودهم ، ولا تكون نصيباً لغيرهم . في حين لا يسمح أي متوسل أن تتسرب إلى فكره ، فكرة باطلة كهذه . وإن دوي كلام أمير المؤمنين (ع) دائماً في مسامعه . وهنا حيث يقول : و إلا فجناةُ أيديهم لا تكُنْ لِغيرِ أفواهِهِم ه<sup>(1)</sup> .

ومن وجهة النظر الحقوقية ، فأن العمل والجهـد يكونـان بدايـة

(١) سورة الشورى : الأية ٢٣ . (٢) • نهج البلاغة » ، الخطبة ٢٣٠ ـ ( نهج البلاغة ، فيض الإسلام ، الخطبة ٢٢٣ ) . لسلسلة من الملكيات أو الحقوق والإختصاصات ، وبشكـل لا جدال فيه ، فإن ملك أي شخص وحق أي فردهما ثمرة الشخص نفسه .

بيد أنه ، آخذين بنظر الإغتبار أن إبداء الرغبة بعزيز الله تعالى ، يكون بحد ذاته أساسا للإقتراب من التكامل النفسي واللياقة الروحية . وفي نفس الوقت ، فإن التوسل به يؤدي إلى التجانس الأخلاقي وعمل الأفراد فلهذا يكون دعاءه مستجاباً .

لقد أغضنا النـظر نحن عن هذه الإجـابة ، ففي النهـايـة كيف يجري التحكيم بصدد الشفاعات ووساطات عالم المادة الموجودة في أوساط عقلاء وفاهمي العالم ؟ وكيف أنه بتوسيط عزيز لدى الشخص المقتدر ، يغض النظر عن تقصير المذنب ؟ فكيف أن هؤلاء العقـلاء في العالم جميعهم يتقبلون عملًا غير صحيحاً كهـذا ، ويقبلونه عبر وساطة الأشخاص ؟

أن لا يجري التصور طبعاً، إنتا تعتبر مكانة التوسل بأعزاء العتبة الإلهية بمثابة توسيط عزيز أحد الزعماء ، بل الهدف هو أن عملاً كهذا هو عمل بعيد عن أن يقبله العقل ، ولن يقول أي إنسان ذو شأن أكبر : هو عزيز ، فما دخلك في الموضوع ؟ بل يعتبر التقرب منه تقرباً من نفسه ، وإن إبداء الرغبة حيال المحبوب ، يفهم منه أساساً لتغير المتوسل الروحي .

إلى هنا تمت دراسة أدلـة مخالفي التـوسل ، وانتـزع سلاحهم تماماً . وقد حان الوقت الآن لأن نبحث أدلة التوسل بالأنبياء والأولياء حسب منظور الكتاب والسّنة . الأدلة على جواز التوسل لقد أثبت البحث السابق أن التوسل بـالأنبياء والأولياء ليس ممنوعاً أو غير مشروعاً من وجهة نظر القرآن ، بيد أن ما هو واضح تماماً ولا يحتاج إلى توضيح ، هو أن عدم ممنوعية عمل ما ليس كافياً لأن يكون مفيداً ونـافعاً . والآن سنـدرس موضوع التوسـل كونـه مفيـداً ونافعاً ، وذلك من خلال دراسة آيات القـرآن والأحاديث الإسـلامية ، وسنوضح إنشاء الله تعالى أن شريعة الإسلام المقدسة دعت أنصارهـا إلى عمل كهذا ، وهو لدى المسلمين أمرٌ مفيد ونافع .

الإستدلال بآيات القرآن الكريم أن الآية الشريفة التالية تدعونا من بين آيات القرآن ، وبـوضوح إلى ابتغاء « الوسيلة » لعتبة الله المقدسة . حيث تقول :

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَيَّقُولَ آلَهُ وَابْتَغُولَ إِلَيهِ اللوَسيلةَ وجاهِدوا في سَبِيلهِ لعلَّكُم تُفلِحونَ ﴾<sup>(1)</sup> .

إن معرفة فحوى الآية الشريفة ، مرهونة بدراسة موضوعين اثنين :

١ ـ ما هو مفهوم « الوسيلة » في اللغة العربية ؟

۲ - هـل أن التوسل بالأنبياء والأولياء الإلهيين هـو مصداقية التمسك بـ « الوسيلة » أم لا ؟

لقـد جاءت « الـوسيلة » في اللغة العـربية بمعنى « مـا يتوسَّـل \_\_\_\_\_\_

(١) سورة المائدة : الآية ٣٥ .

بِهِ » . وعبَّر اللغويون العرب عن هذه الحقيقة .

يقول الراغب الأصفهاني في كتاب « مفردات ألفاظ القرآن » ما يلي .

**الوسيلةُ** : « التوصُّل إلى الشَّيء برَغبةٍ . . . وحقيقةُ الوسيلةِ إلى الله تعالى مُراعاةُ سَبيلهِ بالعِلم ِ والعبادةِ وتحرَّي مَكـارم الشَّريعـةِ وهي َ كالقربة » .

ويكتب « ابن منــظور » [ محمــد بن مُـكــرَّم ] في « لــــان العرب » :

« تَوسَّلَ إليه بوسيلةٍ إذا تَقَدُّبَ إليه وتسوسَّلَ إليـه بكذا : تقـرُّبَ إليه . . . وهيَ في الأصل ما يتوصَّل به إلى الشيء وتقرب به . . . ويطلقُ على كُلِّ عَمَل خالص سُلِكَ بـه طريقُ التقـرُبِ إلى الله بأداء الفرائض والنَّوافِل ِ وأَنوَّاع التطوُّعاتِ مـ ي

ويقول « مرتضى الزبيدي » في « تاج العروس » ما يلي : « الـوسيلةُ . . . والجمع الـوسائِـلُ وقال الجـوهريُّ الـوسيلةُ ما يتقرَّب به إلى الغير » .

لقد وردت في المعاجم اللغوية عبارات كالتي نقلناها أو مشابهة لها تماماً ، كـ « نهايـة » ، و «ابن الأثير » وغيـرهم ، ونتجنب بدورنـا تبيانها .

أن هذا الحشر من نصوص اللغويين أثبت أن المفهوم الحقيقي للوسيلة ، هــو نفس البحث عن وسيلة الشيء ، إذا استعملت تــارة بمعنى « القرب » ( وليس وسيلة القرب ) ، فهو من باب الصدفة أو الإقتضاء ، حيث توجد في الغالب استعمالات مجازية ، ويحتمل أن يكون اقتضاء وسيلة التقرب سبباً للقرب والتقارب ، ويطلقون في اللغة العربية سبباً ، ومسبباً في أحيان أخرى . وقد أشير إلى هذا الموضوع في فن البلاغة .

وتمَّ إلى هنا تـذليـل العقبـة الأولى ، ولكن إلى أن لم يتحقق الموضوع الثاني ، لن يكون القسم الأول وافياً ، لأن هذه الآية تدعونا إلى البحث عن الوسيلة ، ولا ريب في أن أداء الفرائض والمستحبات وتجنب المحرمات والمكروهات ، هي أعظم وسيلة للتقرب إلى مقام الربوبية .

يقول « أمير المؤمنين » ـ عليه السلام ـ في إحـدى خطبـه حول الوسيلة التي يتوجب على المؤمن التمسك بها ، ما يلي :

« إنَّ أفضل ما توسَّل به المتوسلون إلى الله ( سبحانه ) الإيمان به وبرسوله ، والجهاد في سبيله ، فإنَّهُ ذروةُ الإسلام ، وكلمةُ الإخلاص فإنَّها الفِطرةُ وإقامُ الصَّلاةِ فإنَّها المِلَةُ وإيتاءُ الزَّكاةِ فإنَّها فريضَةٌ واجبةٌ ، وصومُ شهر رمضان فإنَّه من العقاب وحجُ البيت واعتمارُهُ فإنَّها ينفيان الفقر ويَدحضان الذَّنبَ وصِلةُ الرَّحم فإنَّها مثراة في المال ومَناة في ينفيان الفقر ويَدحضان الذَّنبَ وصِلةُ الرَّحم فإنَّها المُولَةُ في الله المُولَةُ واجبةُ ، إلى الله ما ما وكلمةُ الإخلاص وصومُ شهر رمضان فإنَّه جُنَّةُ من العقاب وحجُ البيت واعتمارُهُ فإنَّها ينفيان الفقر ويَدحضان الذَّنبَ وصِلةُ الرَّحم فإنها مثراة في المال ومَناة في النه المال ومَناة في المال ومَناة في المال ومَناة في النه وصدةُ المرابي ومناء أي النه مثراة في المال ومَناة في المال وصدة ألما تكفُر الخطيئة وصدقةُ العلانية فإنها تدفَعُ ميتهُ السُوء وصنايعُ الموان الن الفقر ومنايعُ المول إلى الله المال المال ومَناة إلى السُوء وصنايعُ الموان الله المال السُوء ألمال المال المال المال المال المال المالمال المال المال المال المال المال مالمال المال المالة المالة المال مالمال المالة المال المالة المال المال المال المالة المال المال المال المال المال المال المال المالة المال المالة المال المال المال المال المال المال المال المالة المال المال المال المال المال المال المالة المالة المال المالمال المال ا

يزيح الإمام في خطبته هذه ، السُتر عن حقيقة التوسل ، وهو أن \_\_\_\_\_\_

۱۰٦ نهج البلاغة » ، محمد عبده ، الخطبة ۱۰٦ .

التوسل هو البحث عن وسيلة ، وأن حقيقة التـوسل هـو عملُ يشكـل أساساً لقرب كمال الإنسان الروحي والمعنـوي ، وتطهيـر الإنسان من سلسلة من الآثام وعوامل البؤس والشقاء .

ولهذا يتوجب علينا في هذا الحقل من الكلام إثبات أن التوسل بأعزاء العتبة الإِلَهية المقدسة ، هو واحد من السنن الإسلامية الـذي يستطيع أن يكون كالفرائض والمستحبات ، سبباً للقرب المعنوي ونيل رضى الحق ، وأن يكون في النهاية باعثاً للسعادة والسؤدد . وإلى أن لم يثبت هذا الموضوع من ناحية القرآن الكريم والأحاديث الإسلامية الشريفة ، فلن تكون الكبرى الكلية التي تستخلص من الآية موضع البحث ، مفيدة

في هذه الدراسة ، تضع الآية موضع البحث ، الكبرى الكلية في متناولنا وهو أنه يتوجب على المؤمنين تحصيل الوسيلة ، بيد أنه لن تكون الكبرى الكلية مفيدة إلى أن تثبت الصغرى وتتوضح في أن التوسل بأعزاء عتبة الله سبحانه وسيلة وأساس القرب . والآن نشرع في تبيان هذا القسم :

يمكن إثبات هذا الموضوع من خلال ( القرآن الكريم ، وسيرة المسلمين ، والأحاديث ) : ۱ - الإستدلال بالقرآن الكريم

لا ريب<sup>(۱)</sup> في أن أداء الفرائض هو من أحـد الطرق والـوسائـل النافذة ، التي تمنح التقرب لـلإنسان ، وتقـرّبه إلى الله تعـالى ، وقد صـرح بهذه الحقيقـة « أمير المؤمنين » ـ عليـه السلام ـ في خـطبته ، و« ابن مـنـظور » في معجمه لسان العرب ، وغيرهم .

إن إحدى الفىرائض الإلهية وفق نص القـرآن الكـريم ، هي « المودة في القربى » ، و « موالاة وحب أهل بيت الرسالة » ، والذي أعطى بشكل ظاهري ( طبعاً بشكل ظاهري ) أجر الرسالة . وهنا حيث يقول :

﴿ قُلْ لا أسألُكُمُ عِلَيهِ أَجْراً إِلاَّ المودَّة في القُربي ﴾ (٢) .

تصرح الأحاديث المتواترة وإجماع أغلب المفسرون الإسلاميون ، أن المقصود من « المودة في القربى » هو حب أهل بيت الرسالة ، المودة التي هي جسراً للسعادة وأساساً للتكامل ووسيلة للتجانس والتشابه بين الإنسان وأهل بيت الرسول . ولقد تحدثنا بإسهاب في كتاب « الطريق الثالث »<sup>(٣)</sup> : الدرس الرابع والخامس والسادس ، حول هذه الآية الشريفة وكيفية كون « المودة في القربى »

(١) إن ملخص هذا الطريق هو أن التوسل بالنبي الأكرم (ص) وابنائه الصالحين ، هـو العمل وفق الآية ودعوة ذي القربى ، وإن الدعوة نفسها وإبداء الرغبة ، هي نوع من الوسيلة .
(٢) سورة الشورى : الآية ٢٣ .
(٣) صدر هذا الكتاب حديثاً تحت عنوان : ٥ بحوث حول الولاية »

and the second second second

واجبنا على جميع جزئيات الأعذار التي طرحت من قبل الشخص غير العليم بالأمور القرآنية .

فعلى هذا فإن « المودة في القربى » هي من إحـدى الفرائض الإِلَهية التي أمر بها الله عزّ وجل في القرآن الكريم . ولقد صـاغ هذه الـحقـيقــة « مـحمــد بـن إدريس الشــافـعـي » ( ١٥٠ ــ ٢٠٤ هـ / ٧٦٧ ـ ٨٢٠ م ) في إطار قصيدة ، يقول فيها :

> « يا أهلَ بَيتِ رَسُولِ الله حَبُّكُمُ ، فَرضٌ مِنَ الله في القرآن أنزلَهُ ، كفاكُم مِن عَظيم القَدرِ إِنَّكُمُ ، مَن لَمْ يُصَلِ عَلَيَكُم لا صَلاة لَهُ ،<sup>(1)</sup> .

لقد اعتبر القرآن الكريم في إحدى الآيات ، مودة أهل الرسالـة إحـدى الطرق التي تقـود الإنسان إلى رضي الله تعـالى . وهنـا حيث تقول :

فُتل ما أسألُكُم عَلَيه مِن أَجرٍ إلا مَن شاءَ أَن يتَّخِذَ إلى رَبَّه سبيلاً ﴾<sup>(٢)</sup>.

فكلما وضعنا هاتين الآيتين جنب بعض ، فإننا نتوصل إلى نتيجة مفادها . أن « المودة في القربى » بـالشكـل الـذي أشـرنـا إليـه في السابق ، هي نفس « السبيل » الذي ورد في هذه الآية ، لأنه سبق وأن نوهنا كون ليس المقصود المودة الجافة والجوفاء ، بل الحب الحميم

(١) ( الصواعق المحرقة » . طبعة القاهرة ، الصفحة ١٤٦ ، دار الطباعة المحمدية .
 (٢) سورة الفرقان : الآية ٥٧ .

والبنّاء، الذي يكون أساس تجانس الطرفين ، ونفوذ المحبوب في قلب الصديق ، ونتيجة ذلك هو انتشابه الخلقي بهؤلاء والتكامل الروحي في ضوء العمل وفق الفرائض وبعيداً عن المحرمات ، وأن مودة كهذه ، هي طريق السعادة الواسع ، وإنّ الهدف من الرسالة همو قيادة النماس إلى هذه السبل والطريق .

وعلى هذا ، فقد ذكر ذلك في الآية الثالثة ، حيث تقول : ﴿ قُل ما سألتُكُم من أجرٍ فَهوَ لَكُم إِنْ أَجرِي إِلاّ على الله ﴾<sup>(١)</sup> .

واضح جداً ، أن فائدة مودة كهذه ، والتي هي بنّاءة ولها نتـائج وضّاءة كهذه ، تعود إلينا مائة في المائة ، وليس لصاحب الرسالة .

وعلى هـذا الأساس يمكن للمودة في القربى أن تكـون إحدى الوسائل التي دعانا إليها الله سلحانه وتعالى في الآية موضع البحث ، ولو توسلنا إليه أو إلى أنبيائه الصالحين ، فإننا في الواقع نتمسك بوسيلة كهذه ، ونفول :

« اللَّهُمَّ إِنِّي أتوَسَّلُ إِلَيكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ (ص) وَآلِهِ » .

وعلى أية حال ، فإننا نقـوم بعمل ٍ منـطبق على موازين القـرآن الكريم(٢) .

إن أوضح دليل على أن النبي الأكرم وأصحابه ، هم من مصاديق

- (١) سورة سبا : الأية ٤٧ .
- (٢) وباختصار يقولون ، يتوسل هذا الكلام بدعوتك وعلاقتك ، وأن إبداء رغبة كهذه ، هي وسيلة بحد ذاتها والتي أمرنا بها .

« الوسيلة » ، هما قصيـدتان معـروفتان نقلهمـا ابن حجر الهيثمي عن الإمام الشافعي في كتاب « الصواعق المحرقة » ، حيث تقول : .

آل السنبسي ذريعستي وَهُسم إليه وَسسيلتي أرجـو بهم أعـطي غـداً بِيدي اليمين صحيفتي<sup>(١)</sup>

عندما سأل المنصور ، الإمام المالك عن كيفية زيـارة الرسـول الأكرم (ص) ، قائلًا :

يا أبا عبد الله أستَقبِل القبلةَ وأدعُوا أم أستقبِل رسـولَ الله صلى الله عليه وآله ؟

فأجاب المالك قائلاً: « لِمَ تَصرِفُ وجهَكَ غَنه وَهُو وَسَيلَتُك ووسيلةُ أبيك آدمَ ( عليه السلام ) إلى الله يومَ القيامة بل إستقبله واستشفع به فيشفعك الله . قال الله تعالى ﴿ وَلُو أَنْهُم إِذْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ﴾ <sup>(٢)</sup> .

يقول السمهودي :

« فــانظُر إلى هــذا الكلام ِ مِن مــالكِ ومــا اشتَمَلَ عليـه مِن أمرِ الـزيارةِ والتـوسلِ بــالنبيّ واستقبالِـه عندَ الـدُعاءِ وحسنِ الأدبِ التــامِ معه » .

ويمكن أن نقول أخذين هذه الشواهد والكلمات بنظر الإعتبار ،

(١) « الصواعق المحرقة » ، الصفحة ١٧٨ ، طبعة مصر ، دار الطباعة المحمدية .
 (٢) « وفاء الوفا » المجلد الثاني ، الصفحة ١٣٧٦ .

أن الأنبياء ورجال التقـوى هم إحـدى الـوسـائـل التي أمـرنـا القـرآن الكريم ، التوسل بها .

خاصة إذا وصلتنا روايات عبر أهل البيت في تفسير الوسيلة ، أن تلحق بـالـذي نقلنـــاه ، والـرجــوع في هــذا المجـــال إلى « تفسيـر البرهان »<sup>(۱)</sup> .

٢ - الإستدلال بسيرة المسلمين

يتضح من خلال الرجوع إلى سيرة مسلمي صدر الإسلام ، أن التوسل بالصالحين والطاهرين كان برأيهم إحدى مصاديق أفراد « الوسيلة » ، حيث أمر الله تعالى به ، ويمكن أن يكون هذا الموضوع مع الأحاديث التي وصلت عن أهل الرسالة ، إعسلاناً عن رأي المسلمين في العالم ( فيما عدا الوهابيون ) ، ولن يكون لمخالفة هذه الفئة التي خالفت موضوع التوسل منذ القرن الثامن الهجري ، ضرراً . والآن سوف تتناول سيرة المسلمين والأحاديث الـواردة في هذا المجال . سنبدأ أولاً بسيرة المسلمين ، ثم نشرع في بيان الأحاديث .

أ : التـوسل بـالعباس عَمَّ الـرسول الأكـرم (ص) في مضامير مختلفة

١ - يكتب « ابن الأثير عز الدين علي بن محمد بن محمد بن
 ٩ - يكتب ( المتوفي في سنة ١٣٠ هـ ) ، في كتاب
 « أسد الغابة في معرفة الصحابة » :

٤٦٩ تفسير البرهان ، ج ١ ، الصفحة ٤٦٩ .

وَاستَسقىٰ عُمرُ بِنُ الْخَطَّابِ بِـالْعَبَّاسِ عَـامَ الرَّمـادةِ لَمَّـا اشتـدً القحطُ فَسَقاهُم الله تعالى به واخصَبَتِ الأرضُ فقالَ عُمَـرُ هذا : والله الوسيلةُ إلى الله والمكانُ مِنهُ وقالَ حَسّانُ :

سَالُ الإمامُ وقد تستابَسعَ جُديُنا فَسَقى الغَمامُ بِغُرَّةِ العَسَسَاسِ عَمَّمَ النَّبِيِيَ وَصُنُو والِدِه الَّذِي وَرِثَ النَّبِييَ بِمَلِكَ دونَ النَّاسِ أَحْيَا الإلهُ بِهِ البِلادَ فسأَصبَحَت مُحضرةَ الأجنابِ بعد اليأسِ

وَلَمَا سُقِي النَّاس طَفِقُوا يَتَمَسُّحُون بِالعَبَّاسِ ويقولُونَ هنيئـاً لَكَ ساقِي الحرمينِ "<sup>(1)</sup> .

إن ملاحظة هـذه القطعية التاريخية ، والتي ورد قسم منها في « صحيح البخاري » أيضاً تدلناً على تفسير الآية ، وهو أن إحـدى مصاديق «الوسيلة» هي تسوسل بىالىذوات المحـترمـة وأصحـاب الشـأن، والتي تكون باعثاً للقرب وسبب الوقارة في الـداعي والمتوسـل ، فما أوضح من هذا التعبير ، حيث قال :

« هذا والله الوَسيلَةُ إلى الله والمكانُ مِنهُ » .

۲ ـ يکتب « القسطلاني »<sup>(۲)</sup> أحمد بن محمد بن أبي بکر ،

(۱) (أسد الغابة » ، المجند ٣ ، الصفحة ١١١ ، طبعة مصر .
 (٢) يقال القسطلاني أحياناً لـ ٥ أحمد بن علي بن حجر » ( ٧٣ ـ ٥٣٨ هـ ) ، بيد أن =

معـاصر « جـلال الدين السيـوطي » المتوفي في سنـة ٩٢٣ في كتـاب « المواهِبُ اللَّدُنيةِ بالمنح ِ المحمَّديَّةِ في السُبيرةِ النَّبويَّةِ » المطبوع في مصر :

٤ أَنَّ عُمَرَ لَمًا استَسقى بالعبّاس قال يا أَيُّها النّاسُ إَنَّ رَسُول الله (ص) كان يَرى للعبّاس ما يَرى الوَلد لِلوالِـد فاقتـدُوا به في عَمَّهِ واتَّخذوهُ وسيلةً إلى الله تعالى فَفيهِ التصريحُ بالتَّوسُّل وبهذا يبطُلُ قَولُ مَن مَنعَ التَّوسُل في قُولُ مَن مَنعَ النَّوسُل في قُولُ مَن مَنعَ النَّوسُل والله بقي النّبي النَّبي النَّبي المُولُ مَن مَنعَ دَلِكَ بَعَيلِ النَّبي النَّبي النَّبي النَّاس النَّ النَّاس ما يَرى الوَلد لِلوالِـد فاقتـدُوا به في عَمَّهِ واتَخذوهُ وسيلةً إلى الله تعالى فَفيهِ التصريحُ بالتَّوسُل وبهذا يبطُلُ قُولُ مَن مَنعَ النَّبي النَّبي النَّبي النَّبي النَّبي الله تعالى فَفيهِ التصريحُ بالتَّوسُل وبهذا يبطُلُ والله المُواتِ وَقُولُ مَن مَنعَ دَلِكَ بَعَيلِ النَّبِي النَّ

٣ ـ فليس « القسطلاني » إن جاء بها لوحده في « المواهب » ، وإنما ذكر أيضاً « شارح المواهب » ، ٩ محمد بن عبد الباقي مالكي الزرقاني » ( ١٠٥٥ ـ ١١٢٢ ) ، نفس هذه العبارات في مجال آخر .

فهو يكتب : مرز تمية تكيير رسي مري

« كــانَ يَرىٰ للعبّاس . . . يُعظِّمهُ ويفخِّمهُ ويَبـرَّ قَسَمَهُ فَــاقتـدُوا ـ برسول ِ الله في عَمَّهَ العبّاس ِ واتّخِذوه وَسيلةٌ إلى الله فيما نَزَلَ بِكُم » .

الصحيح هو العسقلاني ، وليس القسطلاني . ورغم أن استاذنا الفاضل المرحوم السيد حسن المدرس في المجلد الرابع الصفحة ٤٥٨ من كتاب النقيس ٥ ريحانة الأدب ٥ ، خلط هذين الإسمين معاً ، بيد أنه ذكر ذلك بشكل صحيح في المجلد الأدب ٥ ، خلط هذين الإسمين معاً ، بيد أنه ذكر ذلك بشكل صحيح في المجلد الأدب ٥ ، خلط هذين الإسمين معاً ، و ٥ الهيتمي ٥ الهيتمي ٥ الهيتمي ٥ أيضاً في المادن ، الصفحة ٤٧٩ . وقد سجل ذلك ٩ ابن الهيتمي ٥ الهيتمي ٥ أيضاً في المجلد الثان ، الصفحة ٤٧٩ ، و ٥ الهيتم ٥ من كتاب النقيس ٥ ريحانة الأدب ٥ ، خلط هذين الإسمين معاً ، و ٥ الهيتم ٥ من كتاب الهيتمي ٥ أيضاً في المجلد الثامن ، الصفحة ٤٧٩ . وقد سجل ذلك ٩ ابن الهيتمي ٥ الهيتمي ٥ أيضاً في المجلد الثامن ، الصفحة ٤٧٩ ، و ٥ الهيتم ٥ منطقة في مصر . وقد ولد ابن حجر الهيتمي في سنة ٩٠٩ هد ، وتوفي في سنة ٩٧٣ .

1.9

« وَخَطَبَ النَّاسَ عُمَـرُ فَقَالَ إِنَّ رَسَـولَ اللہ كَانَ يَـرى لَلعَبَّـاسِ وَ . . . وَاتَّخْدُوهُ وَسَيْلَةً فَمَا بَرِحُوا حَتَّىٰ سَقَاهُمُ اللہ » .

ثم يقـول : « يُستفادُ من قِصَّـةِ العبّاسِ استحبـابُ الإستشفاعِ بأهلِ الخيرِ والصَّلاحِ وأهلِ بيتِ النُّبَوَّةِ وفيه فضُلُ عَبّاسِ »<sup>(1)</sup> .

٥ ـ ينقل البخاري في صحيحه :

« إِنَّ عُمَـرَ بِنَ الخطَّابِ كِـانَ إِذَا قَحِطُوا استسقى بِـالعَبَّـاسِ بِنِ عبدِ المطَّلبِ رَضيَ الله عَنهُ ﴾ وقالَ اللهُمَّ كنا نَتَوسَّلُ إِليكَ بنبيِّنا فتسقينا وإِنَّا نَتَوسَّلُ إَليكَ بِعَمَّ نبيّنا فاسقِتا قال فيسقونَ «٢٠) .

لا ريب في صحة واجماع هذا الكلام، ولم يشك الرفاعي أو يتردد في صحة هذا الكلام ، رغم أنه ينفي وبأشكال مختلفة أحاديث التوسل المتواترة ، ويقول : «إنَّ هذا الحديث<sup>(٣)</sup> صحيحٌ ...

- (١) وفتح الباري في شرح البخاري ، المجلد الثاني ، الصفحة ٤١٣ ، طبعة لبنان ،
   مكتبة دار المعرفة .
- (٢) وصحيح البخاري ، ، باب صلاة الإستسقاء ، طبعة محمد علي صبيح ،
   (٢) المجلد ٢ ، الصفحة ٣٢ .
- (٣) كان من الأجوز أن يقول : إنَّ هذا التـاريخ صحيحً ، لأن يكون في اصطلاح الحديث حاكياً عن كلام الرسول الأكرم .. صلَّى الله عليه وآلمه ـ وأن بحثنا همو أيضاً حول الأحداث التاريخية ، وسوف نأتي بأحاديث التوسل لاحقاً .

فإن صحَّ هذا الجَوازُ شَرِعاً فَنَحنُ مِن أسبَقِ النَّاسِ إلى الأخذِ بهِ والعَمَلِ بمقتضاةُ » .

أمًا من المؤسف ، أنه يريد من خلال عراقيـل بني إسرائيـل أن يشوّه دلالة الحديث ، وأن يعتبره بمثابة التوسل بـدعاء الأخ المؤمن ، وليس التوسل بالأنبياء والأولياء والصالحين أنفسهم .

ولنتأمل الآن بدقة مضمون الحديث ، ليتضح أن الحديث متعلق بأي من التوسلين :

١ - تحكي لفظة البخاري عن أن المسلمين يتوسلون بشأن ٩ الإستسقاء ٤ بشخص ٩ الرسول الأكرم ٤ - صلى الله عليه وآله وسلم -وبمكانته ومنزلته ، ليس فقط بدعاء الرسول ، كما كان الخليفة يتوسل بمكانة ومنزلة العباس وصلة القربي التي كانت تربطه بالنبي ، فإنهم كانوا يتخذون منها وسيلة لإستجابة دعاءهم . إن تبرير الحديث عبر هذا الطريق الذي كان فيه يتوسل المسلمون والخليفة كذلك بدعاء النبي ودعاء العباس ، هو تزوير الحديث تماماً وقلب فقاده الظاهري ، ولا يجوز لنا أن نرفع أيدينا عن ظاهره ما دام الدليل القطعي ليس على خلاف ظاهر الكلام ، وإلاّ سيكون أساس الشريعة ( هنيئاً ) عرضة للتأويل .

۲ ــ لــو أخذنــا العبارات التي نقلت عن الخليفـة في مــوضـوع التوسل بالعباس وهو أنه كان يقسم يالله تعالى ، ويقول : « هذا والله الوسيلَةُ إلى الله والمكان منهُ »<sup>(1)</sup>

المد الغابة ، المجلد الثالث ، الصفحة ١١١ .

#### 111

يتضح أن واقع التـوسـل بهـذا الصـدد ، هـو التـوسـل بمقـام « العباس » عند الله سبحانه .

٣ ـ لقد نقل « شمس المدين أبو عبد الله محمد بن النعمان المالكي ، المتوفي في سنة ٦٨٣ ، في كتابه « مصباح الظلم في المستغيثين بخير الأنام » عن ابن العباس ، نقل طريقة توسل عمر :
 « اللهُمَّ إنّا نستقيك بِعَمَّ نبيّك (ص) ونستشفع إليك بشيبته فسقُوا وفي ذلك يقولُ عبّاسُ بن عتبة بن أبي لَهَب :
 وفي ذلك يقولُ عبّاسُ بن عتبة بن أبي لَهَب :
 يعمي سقى الله الحجاز وأهله غشيَّةً يسقى بشيبه عُمرُ<sup>(1)</sup> وقال :
 وقال :
 ٥ ـ لقد أنشد « حسّال بن ثابت » شعراً في هذا المجال ،
 وقال :
 ٥ ـ لقد أنشد « حسّال بن ثابت » شعراً في هذا المجال ،

ويمار حطه معدة المعالف وطائف اخرى ش المستخر ، لا يبع مكاناً للشك في أن هدف التوسل كان بمقام ومكانة العباس .

٥ ـ يقول ابن حجر العسقلاني في كتاب « فتح الباري في شرح حديث البخاري » : قال العباس في دعائه :

« وقد تُوجَّه القومُ بي إليكَ لمكاني مِن نبيّكَ «<sup>(٢)</sup> .

فمأية جملة أبلغ وأفصح من أن هؤلاء اهتموا بمنىزلىة ومكمانية

(۱) د وفاء الوفا ، ، المجلد الثالث ، الصفحة ۳۷۵ ، نقلًا عن ، مصباح الظلام » .
 (۲) د فتح الباري ، <del>مجامعات الثاني سيالم فحق الديسيما مو</del>د المعرفة ـ لبنان .

العباس ، واتخذوها وسيلة لأنفسهم ؟ ٦ - قالوا منذ القدم : « تعليقُ الحُكم ِ بالوصفِ مُشعِرٌ بالعِليةِ » وإذ يقـول القَرآن الكريم : ﴿ وَعَلى المولُودِ لَهُ رِزقُهُنَّ ﴾(١)

فـإنـه بسبب تبيـان علة الحكم ، ولأن النسـاء أنجبن للرجــال أطفالًا ، فلا مناص عليهم جبراً تهيئة نفقات معيشة هؤلاء .

وإذا قلنا : إحترم العالِم ، فهو بسبب علمه .

وإذا يقول عمر : « إنَّا نَتُوسُلُ إليكَ بِعَمٍّ نَبِيِّكَ » . فهو يـريد أن يـوصل علة التـوسـل إلى العبـاس ، أنه لمـاذا تـوسّلنـا إليـه من بين الأشخاص الآخرين ، كما قال العباس نفسه : « لِمَكاني مِن نبيَّكَ » .

يمكننا لو أخذنا كل هذه الأمور بنظر الإعتبار ، أن نقول بشكل قاطع ويقين ، أن مسلمي صدر الإسلام كـانوا يتـوسلون بالأشخـاص الطاهرين والصالحين .

ا**لإجابة على مجموعة من التساؤلات** لقد حان الـوقت الآن لنجيب على البعض من التساؤلات التي تـطرح في جـوانب الحــديث ، وجـاء بهــذه الأسئلة العـالم المكي

(١) سورة البقرة : الأية ٢٣٢ .

« أحمد بن زيني دحلان » في كتاب « خلاصة الكلام » وأجاب بدوره عليها ، بيد أنه من المؤسف أن مؤلف « التوصل » طرحها ثانية دون أن يأخذ ما سبق طرحه بنظر الإعتبار ، وجسَّم صورة من عمراقيل بني إسرائيل . وإليكم الأسئلة :

السؤال الأول :

١ ـ « لَو كَانَ قَصْدُ الْحَلْيَفَةِ ذَاتِ الْعَبَّاس لَكَانَ ذَاتُ النَّبِي أَفْضَلَ وأعظَمَ وأقرَبَ إلى الله مِن ذَاتِ العبَّاس بِـلا شــكِ ولا ريبٍ مثبت أنَّ القصد كان الـدُّعاء وأنَّ عمليَّـة الإستسقاء مؤلَّفَـة عُنصرَين ، طَلَبِ الدُّعاء ، والدعاء فَلَمَا توفي ، فَقَدَ عُنصرُ الدُّعاء الَّذي بدُونِـهِ لا تَتِمُ عَمليَّة الإستسقاء » .

إننا نعيد عليهم نفس هذه الإسئلة ، ونقول إذا كان المقصود هو التوسل بدعاء العبّاس ، فقد كان لهم بين الصحابة أشخاص أسمى وأفضل ، أكثر نقاءاً وزهداً منه ، فلماذا اللجوء إلى شخص في حالة وجود أفضل منه . وإذا كان اختيار العباس بسبب قرابته للنبي الأكرم - صلّى الله عليه وآله وسلم ـ ، فقد كان لعلي بن أبي طالب (ع) أرفع صلة القرابة مع النبي : كان ابن عمه ، وصِهره ، وأما من حيث الصلاح والعفاف ، والتقوى والزهد وغيرها من الخصال الإنسانية البارزة ، فقد كان لا مثيل له ، فلماذا ترك الخليفة علياً الذي كان من مستواه أبداً ؟

إن الفارق الوحيد الذي كان يتحلى به علي (ع) دون العبّاس ، هو أن العبّاس كان عمّ النبي (ص) ، وكان علي ابن عمّه ، وعلى هذا فقد كان علي (ع) صِهره ونسيبه ، وكان حسب نص القرآن الكريم ، يشكّل نفس النبي الأكرم (ص) وروحه<sup>(١)</sup> ، وإن نواحي أمير المؤمنين الإيجابية كانت تفوق العبّاس بدرجات .

وباختصار ، فليس هذا بسؤال يكون موجهاً إلى التوسل بالأشخاص ، بل هذا السؤال نفسه في التوسل بالدعاء مطروح أيضاً ، وأن جواب كلا السؤالين واحد ، وهو أنه لا يتوجب دوماً أن ينساق الإنسان في جميع الأمور نحو الأفضل ، بل ورغم الأسباب والأوجه ، فهو ينساق وراء الجدير مع وجود الأجدر ، ويمكن أن يكون كبر سن العباس وحداثة الإمام نسبة إليه قد أدى إلى أن يمد الخليفة يده إلى العباس مع وجود الإمام .

ناهيك عن هـذا ، فلو جرى المحص في نص خطاب عمر والعبارة المنفولة عن العباس ، يتجلى أن روح الموضوع كان التوسل إلى النبي (ع . وأن التوسل إلى العبّاس هو خلاف التوسل إلى النبي الأكرم (ص) ، وقد بحث في الحقيقة من خلال هذا الطريق التوسل إلى النبي .

لقد قال الخليفة ما يلي : « إِنَّا نَتُوسُلُ إِلَيكَ بِعمٍّ نبِيًكَ » . وقال العباس أيضاً في الدعاء الذي نقل عنه : « وقَد تَـوجَّهَ القَـومُ بي إِنيكَ لمكانى من نبيّكَ » .

 (١) لقد اعتبر الإمام علي ـ عليه السلام ـ في الآية القرآنية ( المباهلة ) ، « نفس وروح الرسول الأكرم (ص) » . الرجوع إلى ١ سورة آل عمران ١ ، الآية ١١ . لا يـوجد بهذا الصدد اختلاف بين المفسرين .

and the second second

أن التمحص في هذه الكلمات يرّسم لنا حقيقة التوسل إلى العباس ، حيث كان للتوسل إليه باطن وظاهر ، وكان ظـاهره هـو العباس ، أمـا باطنه وداخله فكانت شخصية النبي الأكرم (ص) الرفيعة المكانة .

فعـلى هذا ، إنَّ العـدول عن النبي إلى العبَّاس ليس دليـلًا على أن التوسل بالشخص اللَّاحي في الحقيقة غير ممكن أبداً ، سواء كان التوسـل إلى شخصه أو إلى دعائه ، وليس دليلًا عـلى أن التوسـل إلى العبَّاس كـان توسلًا إلى دعائه ، وليس إلى ذاته .

السؤال الثاني :

تصرّح عائشة بنت أبي بكبر الصديق ، وأنس بن مالك أن أسلوب توسل المسلمين إلى النبي الأكرم (ص) في موضوع الإستسقاء كان أنهم يتذمرون من عدم فطول الأمطار ، وكان النبي أحياناً يدعو لوحده ويهطل المطر ، كما جاء في رواية أنس بن مالك ، وكان يصاحب الدعاء أحياناً بالصلاة .

فعلى هذا ، يجب أن يكون توسل عمر بالعباس هكذا .

الإجابة :

لتدّعي عائشة ولا أنس أن استسقاء المسلمين كان بهذه الصورة في جميع الحالات والسنوات ، ولم يكن من أسلوب آخر ، بـل أن كليهما ينقلان أحداثاً شخصية ، وأن استنباط الأحكام الكلية من هذين الحديثين ليس بالأمر اليسير . وإليكم عبارة كلا الحديثين : تقول عائشة : « شَكَا النَّاسُ إلى رَسُولِ الله قحوطِ المطَرِ فأمَرَ بمنبرٍ فوُضِعَ له بالمُصلّى . . . . » .

« إِنَّ رَجَلًا دَخَلَ المُسْجِدَ يَوْمَ الْجُمَعَةِ وَرُسُولُ الله قَـائِمُ يَخْطِبُ فقالَ يا رُسُولَ الله هَلكَتِ الأموالُ وانقطعتِ السُّبُلُ . . . » .

فعلى هذا فإن هذين الحديثين لا يصرحان على التوسل في زمن « رسول الله » ـ صلوات الله وسلامه عليه ـ كـان بتلك الصورة دوماً ، لأن هذين الحديثين ( لـو افترضنـا صحتهما ) لم يكونا نـافيين لصور أخرى .

السؤال الثالث : ينقل « ابن حجر العسقلاني ، في كتاب « فتح الباري » ، دعاء العبَّاس بعد توسل عمر ، بهذه الصورة : ه اللَّهُمَّ إِنَّهُ لَم يَنزِل بِلاءَ إِلاَ بِدَنبٍ وَلَم يَكَشف إِلَّا بِتوبَةٍ وَقَد تَوجَهَ القَومُ بِي إليكَ لِمكانِي مِن نَبِيِّكَ . . . آ() .

إن هذا القسم يحكي عن أن توسل الخليفة هو بدعاء الشخص الحي ، وليس التوسل بالشخص نفسه أو بشخصيته .

**الجــواب** : أ**ولاً** : لم ينقل البخاري في صحيحه ، في نقل الحديث شيء

(۱) فتح الباري » ، المجلد الثاني ، الصفحة ٤١٣ ، طبعة دار المعرفة ـ لبنان .

. . .

غير ما نقلنـاه نحن في مستهل البحث . فلو كـان هناك من دعـاء بعد توسل عمر ، كان لزاماً عليه أن ينقله ، وألاً يخون عالم الحديث .

إن قول البخاري ظاهريـاً هو أن دعـاءه بعد تـوسل عمـر أصبح مستجاباً ، وفي الحال هطل للناس المطر ، كما يقول :

« وإنّا نَتَوسَّلُ إليكَ بِعَمِّ نَبِيِّنا فَاسقِنا . قال : فَيُسقَونَ » . فهل صحيح أن لا ينقـل البخاري الجـزء الأعظم من الحـديث وسبب هـطول المـطر الـذي كـان نتيجـة دعـاء العبّـاس ، وأن ينقـل الموضوع بشكل ٍ يكون قسمه الأعظم لصالح الخليفة ؟!

ثانياً : ينقل ابن حجر العسقلاني عن « الزبير بن بكّار » ( أحد أحفاد الزبير بن العوّام ) ، وناهيك عن أن الزبير بن بكّار كان منحرفاً عن أهل بيت علي ، فقد نقل احاديث مفتعلة في فضيلة جدّه عبد الله الـزبير<sup>(۱)</sup> ، الـذي توفي في سنة ٢٥٣ بمكة . وبين وفاته و « عام الرمادة «<sup>(۲)</sup> . فاصلة زمنية تقدر بمثني وحصل وثلاثون سنة . ويتوجب علينا الآن أن نـرى بـأي سنـد نقـل هـذا المنوضوع عن العباس . والمؤسف أنه لا يـوجـد كتـاب الأنساب<sup>(\*)</sup> في عصرنا الحـاضر ، لكي نستند عليه ، ولم يذكر سنده ابن حجر العسقلاني ، فكيف يمكن في هذه الحالة الإستناد على نقل كهذا ؟

- (۱) «قىامبوس السرجال»، المجلد؟، الصفحية ١٥٠ ـ ١٥١، تقبلًا عن «شمرح
   الحديد».
- (٢) كان د عام الرمادة على ضوء تصريح ابن حجر العسقلاني في سنة ١٨ الهجرية ، ولن يهطل المطر لمدة تسعة شهور بالكامل .
  - (\*) الأنساب ، معجم تراجم مرتبة مواده على الألقاب والأنساب ، لمسمعاني ـ م .

لقد قام الرفاعي في جميع روايات « التوسل » ( بوضع المنشار على الخشخاش ) [ مشل فارسي ] ويعني أنه غاص في جزئيات المموضوع ، وأضعف بذلك أحاديث التوسل المتواترة ، من حيث السند ( في حين أن ليس السند مطروحاً في الأحاديث المتواترة ، بل إنه عندما يكون مجموع الأحاديث المفيدة مقرة ويقينية ، يكفي أن يحتج عليها ، حتى ولو كانت الأسانيد جميعها أو أغلبها غير صحيحة ) . بيد أنه ، وبكل المصاعب في أحاديث التوسل بهذا المجال ، استسلم مغمض العين والأذن ، إلى نقل ابن حجر عن زبير بن بكّار ، ولم يخطر بباله أبداً أن يلاحظ اسناد ذلك .

ثالثاً : فهل أن لهذين السوعين من التوسل تناقضاً الواحد مع الآخر ؟ أي مانع من أن يتوسل عمر بشخصه فقط ، وأن يقوم العبّاس أيضاً بالدعاء من أجل تحكيم الإجابة ؟ إن دعاء العبّاس لا يحول دون أن يقوم الناس بالتوسل بشخصه وشخصيته .

والحقيقة هي أن جميع المحدّثين نقلوا هذه الأحاديث تحت والحقيقة هي أن جميع المحدّثين نقلوا هذه الأحاديث تحت عنوان « استسقاء » عمر ، واحتسبوها على عمر . كل ما هنالك هو أنه اتخذ من العباس وسيلة له في استسقائه ، بدليـل أنه قـرأ الخطبة ، وتكلم حول مقام العبّاس ، ثم أضاف :

« اللَّهُمَّ إِنَّا كُنَّا نَتَوسَّلُ إليكَ بَنبِيًّنا ، فَتُسقينا ، وإنا نَتَوسَّلُ إليكَ يِعَمِّ نَبِيِّنا فَاسقِنا . قال : فَيُسقونَ » .

لقد كان في الحقيقة ، ركن الإستسقا وجُلَّ حقيقته على كـاهل تــوسـل الخليفــة بـالعبَــاس ، وإن كــان العبّــاس يقـوم بـــالـدعــاء ، لكــان عمـل الإستسقــاء لأنجـز ، ولهــذا يقــول المحــدثــون ( فيــما

عـدا الـزبيـر بن بكّـار ) ، « فيسقـون » ، وإن كـان العبـاس قـد قـام بالدعاء ، لكان عمل الإستسقاء في المرثبة الثانية ، ولم يكن له بذلك أية صلة بالخليفة .

ب : توسّل صفيّة إلى النبي الأكرم (ص) :
 لقد أنشدت « صفية بنت عبد المطلب » عَمَّ النبي الأكرم (ص)
 أشعاراً بمناسبة رحيل الرسول (ص) ، نورد منها ما يلي :
 « ألا يسا رَسُول الله أنستَ رَجساؤُنسا
 « ألا يسا رَسُول الله أنستَ رَجساؤُنسا
 وُكُنتَ بِنسا بسرًا ولَم تسك جسافسياً
 وُكُنتَ بِنسا بسرًا ولَم تسك جسافسياً
 وُكُنتَ بِنسا بسرًا ولَم مَن كان باكياً »
 وُكُنتَ بِنسا بسرًا ولَم مَن كان باكياً »

أولًا : إن التكلم مع الأرواح ، وبالأحرى مخاطبة الـرسـول الأكـرم (ص) بعد وفـاته ، كـان أمراً جـائـزاً وشـائعـاً ، وليست هـذه المخاطبة ، على العكس مما يفكر به الوهابيين ، شركاً أو عبثاً . كما

(١) ٥ ذخائر العقبى ، في مناقب ذوي القربى ٥ ، الصفحة ٢٥٢ ، تأليف ٥ حافظ محب السدين ، أحمد بن عبد الله السطبري ٤ ( ٦١٥ - ٢٩٤ هـ) ، مطبعة مكتبة القدس - القاهرة . و ٤ مجمع المزوائد ٤ المجلد التاسع ، الصفحة ٣٦ ، الطبعة الثانية - تأليف حافظ نور الدين علي بن أبي بكر الهيثمي . قال الله سبحانه في كتابه الكريم : ﴿ **ألا يا رسول الله** ﴾ .

ثانياً : لقد كان النبي عليه الصلاة والسلام ، بمقتضى العبارة « أنتَ رجاؤنا » ، أمل المجتمع الإسلامي في كل الأحوال ، حتى أن صلته بنا لم تنقطع بعد وفاته . ( لقد وردت طبعاً في كتـاب « ذخائـر العقبى » ، الذي نقلنا الأشعار عنه ، وردت عبارة « كُنتَ رجاؤنا » بدلًا عن « أنتَ رجاؤنا » ) .

الإجابة على السؤالين

لقد حاول مؤلف « التوصل » لكونه لم يستطع أن يشوّه سند هذه القطعة التاريخية ، أن يحصل على موضع للإنتقاد . فهو ينقـل عن كتاب « مجمع الزوائد » لحافظ الهيثمي ، ما قوله :

« رَوَى الطبرانيُّ بإسنادٍ حسن عن عروةِ ابن الزّبير قال : قـالت صفيَّةُ بنتُ عبدِ المطَّلبِ تَرَكِي رَسُولُ اللهُ .

فعلى هذا يقال :

« لقد ولد عُروة ابن الزبير في سنة ٢٩ الهجرية ، وتوفيت صفيّة أم أبيه في سنة ٢٠ الهجرية . فضلًا عن ذلك ، لم ينقل ابن هشام في سيـرتـه مـا أنشـدتـه صفيّـة بنت عبــد المـطلب وهي تــرثي النبي الأكرم (ص) » .

الإجمابة : لو كان « عروة بن الزبير » شخصاً أجنبياً ، لأمكننا أن نسأله من

أين حصل على هذه الأشعار ، بيد أنه عندما أصبح أبناً للعائلة المذكورة ، كان سيعلم بالتأكيد عن إنشاد جدته في رثاء الرسول الأكرم (ص) ، وذلك عبر تلك العائلة ، وسيعرف صواب وعدم صواب ذلك أحسن من الآخرين ، ويستبعد جداً أن ينقل شعراً كهذا عن لسان جدة أمه بدون بحث وتمحص ، ولا بد أن هذا الشعر كان معروفاً في وسط العائلة ، فعلى هذا لم يذكر واسطة للأادريون .

بيد أن عدم إتيان ابن هشام بقصيدة صفيّة في سيرته ، لا يلحق أذى بالموضوع ، لأنه جاء بقصيدة حسان بن ثابت فقط في سيرته ، في حين أن القرائح العربية لم تسكت أمام مصاب كهـذا ، وأنشدت الأشعار في رثاء الرسول الأكرم ـ صلّى الله عليه وآله وسلم ـ بدليل أن لـ « عـاتكـة بنت صفيّة » قصيدة ، نقلهـا « ابن سعـد » في « كتـاب الطبقات الكبير »<sup>(۱)</sup> ، بيد أن ابن هشام لم يشر إلى ذلك .

مرز تحت کی میزانین بر ای

٣ - الإستذلال بالأحاديث
 ٩ - الإستذلال بالأحاديث
 عثمان ابن حُنيف
 إرتداد بصر الأعمى نتيجة توسله إلى النبي الأكرم (ص) :
 « إِنَّ رَجُلًا ضَرِيراً أَتِي إلى النَّبِيّ (ص) فَقَالَ إِدْعُ الله أَن يعافيني
 فَقَالَ إِن شِئتَ دَعَوتُ وإِن شِئتَ صَبِرتَ وَهُوَ خَيرٌ قَالَ فَادَعُهُ ، فَأَمَرَهُ أَن يتوضأ فيحسنَ وضُوءَ وَيُصلّي ركعتينِ ويَدَعُو بهذا الـدعاء :

(١) ( كتاب الطبقات الكبير » ، المجلد الرابع ، الصفحة ٣٢ ، طبعة بيروت .

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسَائُكَ ، وَأَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنِبَيِّكَ مُحَمَّدٍ نِبِيَّ الرَّحمة يا محمَّد إِنِّي أَتَوَجَّهُ بِكَ إلى رَبِّي في حاجَتي لتقضِيَ ، اللَّهُمَّ شَفَّعهُ فِيَّ . قال ابنُ حُنَيفٍ فوالله ما تفرقنا وطالَ بِنا الحديثُ حَتّى دَخَلَ علينا كَان لَم يَكُنِ به ضرَّ » .

كلام عن سند الحديث :

لا شك في اتقان وصحة سند الحديث ، واعتبر « ابن تيمية » إمام الوهابية هذا السند صحيحاً ، وقال أن المقصود من « أبي جعفر » الموجود في سند الحديث ، هو « أبو جعفىر الخطمي » نفسه ، وهو موضع « ثقة »<sup>(1)</sup> .

يقـول الكاتب الـوهابي المعـاضر ( السيـد الرفـاعي ) ، والذي يحـاول أن يحط من مكـانـة الحـاديث التـوسـل ، يقـول حـول هــذا الحديث :

« لا شَكَّ أَنَّ هذا الحَدِيثَ صَحْيحٌ وَمُشْهُورٌ وقد ثَبَتَ فيهِ بلا شكَّ ولا ريبٍ إرتداد بَصَرِ الأعمى بدعاءِ رسُولِ الله ا<sup>(٢)</sup> .

إنَّ ما يقوله كونه أبصر بدعاء الرسول الأكرم (ص) ، وهو مقولة تعيين النزح أثناء الوعد ، بل أنه شفي في ضوء الدعـاء الذي علَّمـه الرسول الأكرم (ص) . . وستقرؤون تفاصيل ذلك .

 (١) لقد وصف ، أبو جعفر ، في المسند لأحمد بن حنبل بالمخطمي ، رغم أن لفظة ، أبو جعفر ، جاءت في صحيح ابن ماجة ( محمد بن يزيد القزويني ) بصورة مطلقة .
 (٢) ، التوصل إلى حقيقة التوسل ، ، الصفحة ١٥٨ . يقول الرفاعي في كتاب « التوصل » : لقد نقل هذا الحديث ( النسائي ـ حمد بن علي شعيب أبو عبد البرحمن ـ ) و ( البيهقي ) و ( الطبراني ) و ( الترمذي ) و ( الحاكم ) في مستدركهم ، وأن الشخصين الآخيرين بدلاً عن جملة « وشفَّعةً فيَّ » نقيلاً كيالتالي : « اللَّهُمَّ شَفَّعني فيه »<sup>(۱)</sup> .

يكتب دُحلان ( أحمد بن زيني ) في « خلاصة الكلام » :

« لقد نقل هذا الحديث ، البخـاري في تاريخـه ، وابن ماجــة القزويني والحاكم في المستـدرك بأسـانيد صحيحـة ، وجلال الـدين السيوطي في جامعه ي<sup>(٢)</sup> .

> إنَّ مؤلف هذا الحديث ينقل عن الأسانيد التالية : ١ ـ ٩ السنن لإبن ماجه القرويني ٢<sup>(٣)</sup> . ينقل ٩ ابن ماجه ٩ عن ٩ أبي إسحاق ٥ أن : ٩ هذا حديث صحيح ٢ .

ثم يضيف : أن هذا الحديث نقله التـرمذي في كتـاب « أبواب الأدعيـة » ، وقال :

« هذا حَديثُ حَقٌ صحيحٌ غَريبٌ » . ۲ ـ « المسند لأحمد بن حنبل »<sup>(۱)</sup> ، لقد نقل هذا الحديث عن ثلاثة طرق .

٣- « المستدرك للحاكم »<sup>(٢)</sup> ، وبعد أن ينقبل الحديث ، يقول :

« هذا حَديثٌ صَحيحٌ على شَرطِ الشَّيخَينِ وَلَم يُخرِجاه » . ٤ ـ « الجـامـع الصغيــر »(٣) ، تـأليف السيــوطي ، نقـلًا عن « الترمذي » و « المستدرك » للحاكم .

٥ ـ « تلخيص المستدرك » تأليف الذهبي « مصطفى بن حنفي )
 المتوفي سنة ٧٤٨ هـ ، والمطبوع في هامش المستدرك .

٦ - « التباج »<sup>(٤)</sup> ، لقد ضم هيدا الكتاب أحاديث « الصحباح الخمسة » فيما عبدا « ابن مباجه » ، فعلى هبذا لا مجبال في سنبد الحديث للبحث والنقاش ، المهم هو دلالة الحديث على كلامنا .

ضعوا هذا الحديث في متناول شخص ملم بـاللغة العـربية . شخص يكون ذهنه خالياً من نقاشات الوهابيين بصدد مسألة التوسل ،

 (١) « مسند ابن حنبل ٤ ، المجلد ٤ ، الصفحة ١٣٨ ، عن المسند لعثمان بن حنيف ، طبعة المكتب الإسلامي . مؤسسة دار الصادر ـ بيروت .
 (٢) « مستدرك الحاكم » ، المجلد الأول ، الصفحة ٣١٣ ، أوفست ـ طبعة حيدر آباد .
 (٣) • الجامع الصغير » ، الصفحة ٥٩ .
 (٤) • التاج » ، المجلد الأول ، الصفحة ٢٨٦ . ثم اسألوه ماذا أمر الرسول الأكرم (ص) في دعاءه الذي علّمه للأعمى ؟ وكيف أرشده في استجابة دعاءه ؟ فسوف يقول لكم على الفسور : أن السرسول الأكسرم (ص) علّمه أن يتخسذ من رحمة الرسول (ص) وسيلة له ، وأن يسأل الله عز وجل لينفّذ حاجته ، ويمكن استخلاص هذا الموضوع بشكل جيد من العبارات التالية : أ : « اللهُمَّ إنّي أسألُكَ وأتوجّه إليكَ بنبيّكَ » .

إن لفيظة « نبيـك » متعلقـة بـالجملتين السـابقتين : إحـداهمـا « أسالك » والأخرى « أتوجَّه إليكَ » .

وبعبارة أوضح ، فإنه يسال الله تعالى بوسيلة النبي (ص) ويلتفت بوجهه إلى الله سبحانه بوسيلته كذلك ، والمقصود بالنبي ، هـو النبي نفسه ، وليس دعاء النبي ، وأن تقدير لفظة « الدعاء » علاوة على أنه لا دليل لها ، فهي خلاف البلاغة ، وأن الذي يجعل من لفظة الـدعاء مُقـدرة ليس دعواه على هـذا التقدير شيء سـوى حكم مسبق ، لأن الشخص الذي يتخذ لفظة كهذه في التقدير ، ولكونه لا يعتبر التوسل بالأشخاص شيئاً صحيحاً ، فهـو يجهـد عنـوة ، حيث تكـون لفظة « الدعاء » مقدرة ، لئلا تكون خلاف فكره .

ب : لكي يتضح أن مقصود السؤال من الله تعالى ، هو من أجل النبي الأكرم (ص) ، والتوجه بوسيلته ، فقد وصف لفـظة : « نَبيّكَ » بعبـارة « مُحمَّدٍ نَبيَّ الـرَّحمةِ » ، حيث تجلي الحقيقة أكثـر وتجعـل الهدف أوضح .

ج : تدل عبارة : « يـا محمَّدُ إنِّي أتـوجُّه بـكَ إلى ربِّي » ، أنه

يتخـذ من النبي محمـد (ص) وجهـة دعـاءه ، وليس من دعــاء النبي الأكرم (ص) وجهة لدعائه .

د : أن مفـاد الجملة : «وَشَفِّعهُ فيَّ » هـو اللّهم إجعله شفيعـاً لي ، وإقبلْ شفاعته لي .

إن ما هو موضع البحث والكلام في جميع هذه العبارات ، هـو النبي الأكرم (ص) نفسه ، وشخصيته ذات المكانة الأسمى ، وليس في الأمر كلام عن دعاء النبي الأكرم (ص) .

## الإجابة على خمس أسئلة :

السؤال الأول : هل أن الرجل الضرير طلب من النبي (ص) أن يدعو له ، وبالأحرى توسَّل بدعائه ، لـدى دخولـه على النبي ، أو أنه كان يريد أن يتوسل إلى شخص أو مقام النبي الأكرم (ص) ، وأن يسأل الله عز وجل أن يعافيه .

#### الإجابة :

لا ريب أنه كان منذ اللحظة الأولى يسأل النبي الأكرم أن يدعو لـه ، وكان متـوسلًا لـدعـائـه ، ولم يكن ببـالـه أن يتـوسـل لشخص النبي (ص) وشخصيته الكريمة .

بيـد أن روح الكلام يكمن في أنـه حتى إذا كان الأعمى يـروم مسألة الدعاء ، بيد أنه ماذا علّمه النبي (ص) وبأي شيء أرشده ؟ فهل هو غير أنه أمره ، أن يتـوسل إلى رسـول الرحمـة (ص) ، وأن يتخذه شفيعاً له في العتبة الإلّهية المقدسة ؟ لقد أثبت الرفاعي في كتابه : « التوصل إلى حقيقة التوسل » من خــلال الأدلـة الست ، أن الأعمى كـان يقصـد التــوسل بــدعــاء النبي (ص)، وليس بشخصه ، بدليل أن النبي الأكرم (ص) قال : « أدعُ الله أن يُعافيني » . فأجابه النبي (ص) قائلاً : « إن شِئتَ دَعَوتُ »<sup>(1)</sup> . فقال الأعمى رداً على النبي (ص) : « أَدُعُهُ<sup>(1)</sup> و .... » .

أننا نسأل السيد الرفاعي : ما هـو قصدكم من أن الأعمى كـان متوسلاً بـدعاء النبي الأكـرم (ص) ، وليس بشخصه وشخصيته هو ؟ فعندما يكون المقصود هو أن الأعمى كان متوسلاً إلى دعاء النبي (ص) قبل أن يعلّمه النبي ويرشده . . . قإن هذا الكلام صحيح وثابت ، وأن الأدلة التي نقلناها عنه ، تبرهن على هذا الموضوع ، ولهذا امتثل أمام رسول الله (ص) لكي يدعو له . فإذا كان هدف التوسل بشخص ومقام النبي (ص) ، فلم يستلزم حينئذ أن يمتثل أمام رسول الله .

ولكن إذا كـان المقصـود هــو أنـه تــوسـل ثــانيـة إلى دعــاء

(٢،١) يتضح من خلال أن النبي الأكرم (ص) لم يدع شخصياً ، بل أنه علمه الدعاء ، أن المقصود من خلال أن النبي (ص) المقصود من هاتين الجملتين هـو أصل « الـدعاء » ، سواة كان دعـاء النبي (ص) بشكل مباشر ، أو دعاء الشخص نفسه لتعليمه ، وأن النبي علّمه التوسل إلى « نبيً الرحمة » . وسيأتيكم توضيح هذا القسم لاحقاً ، إنشاء الله .

رسول الله (ص) بعد أن علّمه ، وليس.بدعـائه ولا بشخصـه أو مقامـه ومكانته . . فإن هذا الكلام لا أساس له ولا دعامة ، وأن العبارات التي وردت بصدد تعليم النبي الأكرم (ص) هي برهان على عكس ذلك . لقد أخبره النبي (ص) أن شروط استجابة دعاءك تتوقف على شيئين :

١ - أن تتوضأ وتؤدي الصلاة .

٢ ـ وأن تتوسل برسولك محمد (ص) نبي الرحمة ، وأن تتخذه وجهة لنفسك في العتبة الإلهية المقدسة و . . .

أن السيد الرفاعي يثبت بأدلة ، أن هدف الأعمى كان منذ البداية مسألة الـدعاء من النبي الأكـرم (ص) ، فنقول نحن في جـوابنا لـه : « سَلَّمنا وَوامنًا » ، حيث أن هدف الأعمى بحديثه مع النبي (ص) كان التوسل بدعائـه فقط ، وأننا نقبـل حميع أدلتكم الستـة ، بيد أن روح الكلام يكمن في مكان آختر ، وهو أنـه ماذا علّمـه النبي صلوات الله عليـه ؟ تمحصـوا في عبـارات النبي (ص) وجمله ، لكي تصـلكم إجابتنا .

وبعبارة أخرى : هل أن النبي (ص) علَّمه ليتوسل إلى دعـائه ، فإن هذا العمل ليس سوى نتاج شيء آخر ، والذي كان يعرفه الأعمى أيضاً منذ البداية ، وكان متوسـلًا بدعـائه ، فلم يقتض الأمـر أن يقوم النبي الأكرم (ص) بأمره ، لأن يتوضأ وأن يقرأ ذلك الدعاء الخاص .

من الممكن أن يجري تصور أن للتـوسل بـدعاء النبي مـراسيم خاصة به ، وأراد النبي أن يعلّم هذه المـراسيم أيّاه . ولكنهـا واضحة وضوح الشمس إنّ فكرة كهـذه ليست سوى وهم ، لأنهـا ليست المرة الأولى أن يطلب الصحابة ، الدعاء من رسول الله (ص) ، أو أن يكون القرآن الكريم قد دعاهم إلى التوسل بدعائه ؛ بل أن هذه الأمور وقعت كراراً ، ولم ترد في أي مورد مراسيم كهذه .

السؤال الثاني : هل أن الرجل الأعمى أصبح بصيراً نتيجة الـدعاء الـذي علّمه النبي الأكرم (ص) إيّاه ، أم نتيجـة أن النبي دعا لـه ، وعلى أثر هـذا الدعاء أصبح بصيراً ؟

الإجابة : فلو أخذنا ظساهير الحديث ، لأوجب أن نقول ، أن النبي الأكرم (ص) إكتفى بالدعاء الذي علمه للأعمى ، وشفي هو نتيجة التوسل إلى نبي البرحمة (ص) ، وأنه نوجه إلى عتبة الحق تعالى بواسطتيه ، وسأل الله سبحانه أن يلبي طلبه ، ولم يقم النبي الأكرم (ص) بأي دعاء آخر من أجله . فلو كان النبي (ص) يقوم بالدعاء من أجله ، لكان عثمان بن حنيف والآخرين الذين كانوا في -المجلس قد نقلوا ذلك ، ويدل طي الحديث أن عثمان بن حنيف كان بجوار النبي الأكرم (ص) إلى اختتام المجلس ، فلو كان يقوم النبي بدعاء كهذا ، لنقله بالتأكيد .

فهو يقول :

« فَوَالله ما تفرَّقنا وطالَ بِنا الحديثُ حتَّى دَخَلَ علينا كأن لم يكن به ضرٌ » .

السؤال الثالث :

إذا كان النبي الأكرم (ص) قد اكتفى بنفس الدعاء ، فما معنى عبارة « إن شئتَ دَعَوتُ » . إذن ؟

الإجابــة :

صحيح أن ظاهر هذه العبارة هو أن النبي (ص) وعد أن يقوم بالدعاء من أجله ، ولكن بدليل صمت الراوي عن دعاء النبي يحدو بنا أن نقول أن المقصود هو نفس الدعاء الذي علّمه للأعمى ، وبالأحرى فالهدف هـو « الدعـاء التسبيبي » ، حتى ولو تم ذلـك بوسيلة الأعمى نفسـه ، ولا « الدعـاء المباشر » الذي يباشـر بـه النبي (ص) نفسـه شخصياً .

وعلى كل حال ، فإن هذا الموضوع لا يخلق تغييراً في مفاد الحديث ، سواء كان شقاؤه بوسيلة اللاعاء الذي علّمه النبي (ص) إيّاه ، أو بوسيلة دعاء النبي من جديـد الذي يتم بعـد التوسـل ، وفي النهاية أمره النبي (ص) أن يتوسل إلى نبي الرحمة ، وأن يتخذه وجهة لنفسه .

السؤال الرابع :

إذا كــان ارتــداد بصـر الأعمى بــدعــاء رســول الله (ص) ، فمــا الحاجة إلى الدعاء الذي علّمه النبي (ص) للأعمى ؟

إن التسوسل بـ « النبي الأكـرم » ـ صلّى الله عليه وآلـه وسلم و « توسيط عزيز للعتبة الإلهية » ، هو من أحد الأعمال الصالحة ، التي توجد في الإنسان الأهلية والجـدارة لنزول رحمـة الرحـل ، ويضحى دعاء النبي الأكرم (ص) من أجـل جماعـة مستجاباً ، الجماعـة التي تمتلك أرضية استجابة الدعاء ، ولهذا لا يكون مستجاباً بحق الكافـر والمنافق .

يقول « القرآن الكريم » بصدد المنافقين :

﴿ إن تستغفر لَهُم سَبِعِين مَرْةَ قُلْن يَغْفِرَ الله لَهُم ﴾ (١) .
وذلك لأن قلوبهم وأرواحهم لا تستحق نزول الفيض الإلهي .

فضلًا عن ذلك ، فقد ذكرنا سابقاً أن دعاء النبي (ص) المجدد هو مشكوك وغامض تماماً ، وظاهر الحديث هو أن النبي الأكرم (ص) اكتفى بنفس التعليم فقط ، فلهـذا ، لن يكـون لهـذا السؤال تسوجهـاً كثيراً .

السؤال الخامس :

يوجه السيد الرفاعي الحديث الأنف الـذكر بـالشكل التـالي ، قائلًا :

(١) سورة التوبة : الأية ٨٠ .

« إنَّ معنىَ « اللَّهُمَّ إنَّي أَسَالُكَ بِنبِيَّكَ » أي بدعاءِ نبيَّك ولا يُفهَمَ مِنه التَّوسُلُ بِالنَّبِيّ »

### الإجابـة :

إننا نترك الحكم على هذا التفسير بعهدة ذوي القلوب اليقظة . فهل يحق لنا يا ترى أن نقوم بتصرفات غير لائقة كهذه في الحديث ؟!

لأنه ، ناهيك عن أنه لن يكون لتوسل كهذا ثمرة بعد ، وأن هذا الفرد كان قبل تعليم النبي الأكرم (ص) متوسـلًا بدعائه ، وكان يسأل النبي (ص) ، الدعاء . فيجب أن نتدخل ونتصرف بصدد الحـديث ، ونقول :

> ١ ـ نَبِيَكَ : أي بِدُعاءِ نَلْيَكَ . ٢ ـ يا مُحمَّدُ إِنِّي أَتَوَجَّهُ بِكَ : أي أَتُوَجَّهُ بِدُعائِكَ . ٣ ـ اللَّهُمَّ شَفِّعهُ فيَّ ؟ نَشْفُع دُعَانَهُ فَيَّ .

فليس لهذه التصرفات دافع سوى الحكم المسبق ، لا غير .

فعندما يكون مقصود التوسل هو بدعاء النبي (ص) ، وليس بشخصه وشخصيته ، فما الداعي لتوصيف « النبي » بـ « نبي الرحمة » ؟ فهل لا يعني هذا التوصيف أن الهدف من التوسل بشخصية عالية الشأن التي يشكّل وجودها « رحمةً للعالمين » ، ويجب عبر هذا الطريق أن يتخذ الأعمى تحت غطاء رحمته ؟ .

فلو لم يكن حضرة الرفاعي وزملائه في الفكر قـد ترعـرعوا في مرحلة الطفولة في المدرسة الوهابية ، وإن لم يكونوا تحت نفقة الأنعام والألطاف السعودية ، فهل إنهم كانوا يطلقون ثانية أحكاماً كهذه ؟

وفي الختام نورد كلاماً حول الحديث عن « الشيخ منصور علي ناصيف » ـ أحد علماء مصر الأفـذاذ في القرن المعـاصر ، ومؤلف : « التاجُ للأصُول ِ في أحاديثِ الرَّسول ِ » . فهو بعد أن ينقـل الحديث ويصادق على صحته عبر الترمذي وابن ماجه ، يكتب :

« فَهذِه النَّصوصُ الصَّحيحةُ تُفيدُ أن التوسُل إلى الله بالصّالحين جائِزُ بل مَطلُوبٌ في الشَّدائِد . . . وتَقَدَّمَ في كِتابِ النَّيَّةِ أنَّ أصحابَ الغارِ توسَّلوا إلى الله بصالح أعمالِهِم فأجابَهُمُ الله فإذا ثَبَتَ التَّوسُلُ بصالح العَمَل ، فأولى وأفضَّلُ وأعلى بالصّالحينَ الَّذين هُم مَصدَرُ الصالحات . . . والإنصاف خيرُ من التشفيع للمَذهَبِ والرُّجُوعُ للحقِ فضيلةٌ وَمَعَ هذا فَفي تحقيقِ هذا الموضُوع مؤلفاتٌ خاصَّةٌ مِنها مؤلَفٌ لصاحب الفضيلةِ الشَّيخ محمد حسنينِ العدوي وكيل الأزهَر ومُديرِ المعابِدِ ، سابِقاً ومِنها فَتاوى لصاحب الفضيلةِ الشَيخ يُوسُفِ الدَّجوي من كِبارِ العلَماءِ في مَجلَّةِ نُورِ الإسلامَ » .

الحديث الثاني : التوسل بحق السائلين

ينقـل « عطيـة العوفي » عن « أبي سعيـد الخدري » أنـه : قال « الرسول الأكرم » ـ صلى الله عليه وآلـه وسلم ـ : من خرج من بيتـه للصلاة ، وقرأ الدعاء المذكور أدناه ، أقبَلَ الله بوجهِهِ واستَغفَرَ لَهُ ألفُ مَلكُ<sup>(١)</sup> .

(١) الرجوع إلى صحيح حافظ محمد بن أبي عبد الله بن ماجه القزويني ، والذي يعتبـر ــ

« اللَّهُمَّ إِنِّي أَسَالُكَ بِحَقَّ السَّائَلِينَ عَلَيكَ وأَسَالُكَ بِحقَ مَمَشَاي هذا فَإِنِّي لَم أخرُج أَشراً ولا بـطَراً ولا رياءً ولا سَمعَـةً وخَرِجتُ اتقـاءَ سَخَطِكَ وابتِغاءَ مرضاتِكَ فأسالُكَ أن تُعيدَني من النَّار وأن تغفر لي ذنوبي إِنَّهَ لا يَغفِرُ الذَّنُوبِ إِلَّا أَنتَ »

إنَّ الحديث المذكور هومن الأحاديث الواضحة جداً، التي تبرهن على أن الإنسان يستطيع في حالة مسألة الحاجة من الله جلّ جلاله ، أن يتخذ من مقام الصالحين ومكانة الحق وشأنهم واسطة لنفسه ، وأن دلالة الحديث على مقصودنا واضحة .

بيد أن مخالفي الحديث أرادوا بسبب الحكم المسبق ، أن يضعوا العراقيل في دلالة الحديث وسنده ، وليس لـديهم دافع للإلتباسات الطفولية التي سوف تتطلعون عليها ، سوى الدفاع عن العقيدة التي وصلت إليهم عن طريق الأسلاف . وإليكم الإلتباس في دلالة الحديث :

**الحديث برهان على التوسل بصفة « المجيب »** : ينقل الرفاعي عن أحد أقرانه في الفكر ، أن الحق الذي يمتلكه الصالحين على الله سبحانه هو ما ورد في الآية أدناه ، حيث يقول : ﴿ أَدْعُونِي استَجِب لَكُمْ ﴾<sup>(١)</sup> .

برأي الكثير من المحدثين ، من إحدى الصحاح الستة ، المجلد الأول ، باب المساجد ، الصفحة ٢٦٦ و ٢٦٢ ، طبعة مصر . و « المسند » لبلإمام أحمد بن حنبل ، المجلد الثالث ، الحديث ٢١ . فعلى هذا ، أن هذا التوسل بحق السائلين هو في الحقيقة توسل بصفـة « إجابـة » الله سبحانـه وتعـالى ، ويجـوز التـوسـل بـالأسمـاء والصفات الإِلَهية<sup>(1)</sup> .

الإجابــة :

إن «تسوسيط المخلوق » أو مقامه ومكانته ، هو برأي « المستشكل » نوع من الشرك ، حيث يجب تنزيه ساحة الأنبياء منه . فإذا كان مقصود « حق السائلين » حقاً هو صفة « المجيب » لله تعالى ، فلماذا عَدِل عن التوسل بصفة « المجيب » بالتوسل بر حق السائلين » ، فإن لم يكن شركاً فهو بصورة الشرك ولونه على الأقل . فإذا كان قصده ذلك حقاً ، حيث توهم ، فلماذا جعل « ألا كل من القفاء » ، وبدلاً من أن يقول :

« اللَّهُمَّ يا مُجيب (تَحَيْنَ تَحَيِيرُ مِنْ مَ

فقد قال : « اللَّهُمَّ إنَّي أسألُكَ بحقٍّ السائِلينَ علَيكَ » . فعندما نقبل نحن هذا التـأويل بـ « حق السـائلين » ، لا يمكن

أبداً قبول ذلك في الجملة الثانية ، لأن الجملة الثانية تقول : « أسألُكَ بحَقَّ مَمشايَ هذا » .

» الممش » إسم مكان وزمان ، المضاف إلى ضمير المتكلم : جاء في « المسجد » :

د النوصل إلى حقيقة النوسل » ، الصفحة ٢١٣ .

فماذا يقول المنتقص في هذا التوسيط ؟ وهل أن التوسل بالزمان المقدس ومكانه جائز ، أمَّا التوسل بالصالحين والمنَّزهين وأعزاء عتبة الله تعالى فيعتبره غير صحيح .

إشكال في سند الحديث :

لقد ورد إسم عطية العوفي في سند الحديث ، حيث أضعف النسائي وأحمد بن حنبل حديثه ، واعتبره البعض « شيعيُ مُدَلِّسٌ » . الإجابة :

إن إحدى وسائل جرّح وتضعيف الراوي عند رجال السُّنة وعلمائهم ، هو « التشيع والولاء لأهل البيت » . فكلما كانت مكانة شخص ما ، مرموقة جداً من حيث الوجاهة والوثاقة ، إلا أنه يقتدي في حياته بأهل البيت ، ويعتبر باب العلم منحصراً بـ ( علي بن أبي طالب ) عليه السلام ، وأن يحصل من آل البيت على العلوم والمعارف ، فيكون قد اقترف جريمة كبيرة لدى محدثوا أهل السُنة ورجالهم ، ولم يكن لـ « عَطيَّةِ بنِ سَعدِ بن جُنادَة الكوفي » جُرماً سوى أن والده كان من أصحاب الإمام علي (ع) . ولهذا نقل « الذهبي »

« قال سالِمُ المُراديّ : كان عطيّةُ يَتَشّيعُ » .

ala ang kana pagi ang 👘 .

إننا ندع حديث الذهبي وابن حجر جانباً ، حيث أن بينهما مسافة زمنية من حيث العصر والطبقة ، وبين عطية ، تقـدر بعدة مئـات من السنين . ونسأل عن ثباته واستقامته في سبيل العقيدة والدين والصلاح والنزاهة ، من أكبر كتّاب البيوغرافيا في الإسلام ، يعني « ابن سعـد ـ محمد الزُهـري ـ » مؤلف « كتاب الـطبقات الكبير » ، والمعـروف بكاتب الواقدي ( ولد في البصرة سنة ١٦٨ ، وتـوفي في بغداد سنة ١٣٠ ) . حيث يقول عن سيرة حياته ما يلي :

« ولد عطيَّة ابن سعد في فترة حكومة الإمام علي (ع) ، فحمله والده إلى الإمام ، وطلب منه أن يختار له إسماً . فقال الإمام : « هذا عطيَّةُ الله » . . .

كمان أحمد المنتفضين بـوجه حكـومة الحجـاج ، وهـرب بعـد الهزيمة إلى أرض فارس . فكتب الحجاج خطاباً إلى حاكمه محمد بن قـاسم ، طلب فيه أن يـدعوعـطيّـة ليلعن الإمـام علي (ع) ، وإن لم ينصاع جلده أربع مئة جلدة وحلق رأسه وذقنه . فطلب الحاكم إحضار

 (۱) « الذهبي » ، مؤلف كتاب « ميزان الإعتدال في نقد الرجال » ( ٦٧٣ ـ ٧٤٨ هـ ) ، وقد ولد « عطية عسوفي » في فترة حكم الإمام علي (ع) ( ٣٠ ـ ٣٥ ) ، وتوفي في سنة ١١١ . ( المجلد ٣ ، الصفحة ٧٩ و ٨٠ ) . عطيّة وقرأ عليه خطاب الحجاج ، بيد أنّه لم يقبـل سبّ الإمـام علي (ع) ، ونفذ بحقه أوامر الحجاج » .

وبعبد مدة من الـزمن ، سافـر في عهد حـاكمية « قتيبة » إلى خراسان ، وعندما تسلم عمر بن هبيرة مقود الأمور في الكوفة ، حصل هو على تجويزة الدخول إلى الكوفـة ، وقضى حياتـه هناك ، إلى أن توفي في عام ١١١ هـ . . .

ثم يقول :

« وَكَانَ ثِقَةً إِن شَاءَ الله وَلَهُ أَحَادِيثُ صَالِحَة وَمِن الناس من لا يحتجُ بِهِ »<sup>(1)</sup>

- ويقول ابن قُتيبةَ [ الكوفي أو الدينوري ] في معارفه : « وكانَ فقيهاً في زَمَنِ الحجّاجِ وكان يتَشيُّعُ » .
- ويكتب الطبري بعد أن ينقل حادث حاكم الحجاج ، قائلًا : « وكانَ كثيرَ الحديثِ ثِقَةً »<sup>(٢)</sup> .

ينقل المرحوم محدث القمي في « سفينة البحار ومدينة الحكم والأثـار » عن « ملحقات الصـراح » ، أن عوفي كتب تفسيـراً بخمس

- (۱) كتاب الطبقات الكبير لإبن سعد ، المجلد ٦ ، الصفحة ٢١٢ و ٢١٣ . طبعة ليدن ١٣٢٠ ق .
- (٣) سفينة البحار ومدينة الحكم والأثمار » ، المجلد ٢ ، الصفحة ٣٠٥ ، نقلاً عن « الذيل المذيل » للطبري .

.

مجلدات . وكان يقول : سمعت تفسير القرآن الكريم عن أبي العباس ثلاث مرات ، وقرأته عليه سبع مرات .

هو أحد رواة خطبة « فاطمة الزهراء » ـ عليها السلام ـ عن طريق عبد الله بن الحسن<sup>(۱)</sup> ، كان من آل عطيّة من عوائل الشيعة في العراق . ولقد انتفض أبناء من هذه العائلة ، كان لكل منهم مكانة مرموقة في القضاء والمحاكم العراقية : حسين بن حسن بن عطيّة المتوفي سنة ٢٠١ ، ومحمد بن سعد بن محمد بن الحسن بن عطيّة ،

لم يكن ذنب هذه العائلة شيء سوى التشيع ، ولا غير ، فلهـذا ينقـل عنه أبـو داود والترمـذي في سننهم ، وينقل أيضـاً الحديث عن محدثين من أمثال ابن العبّاس ، وأبو سعيد خذري و . . . غيرهم .

من تلامذته : حسن بن عطية ، والحجاج بن أرطـاة ، ومِسعَر [ بن كِدام الهلالي العامري ] ، وحسن بن عدوان ، وآخرون .

أن الشخص الذي يتشرد في سبيل الدين وعشق الحقيقة ، إلى هـذا الحد ، والـذي لم يقبل الـرضوخ محـافـظاً على حقـوق الإمـام علي بن أبي طـالب ـ عليه السـلام ـ ، وعلى مقامـه وفضيلتـه . . أن شخصاً كهذا لا يمكن أن يكون ضعيفاً ومدلساً .

فضلًا عن ذلك ، يصرح ابن سعد عن وثاقته ، واعتبره ابن معين نقلًا عن الذهبي نفسه بالصالح ، وسمًاه ابن حجر ، بالصدوق .

(١) « بـلاغات النسـاء » ، الصفحة ١٢ . تـأليف أحمد بن أبي طـاهـر المعـروف بـابن طيغور ، المتوفي سنة ٣٨٠ . إن هذا الحجم من التعريف والتوصيف يكفيان شخصاً عاشر عواصف وأحداث التشيّع والتسنّن، ورفع راية مواجهة أكثر رجمال بني أمية ( الحجاج بن يوسف الثقفي ) دموية ، لأن وسائمل بني أمية وبني العباس الدعائية كانت تحاول تعريف مثل هؤلاء الأشخاص بأسماء سيئة وغير موضع ثقة .

ونشير في النهاية إلى أن الرفاعي نقل عن ابن حجر عبارة : « شيعي مدلس » ، بيد أننا لم نجد هـذه العبارة في كتب ابن حجر بترجمة عطيّة ، وأن كتب رجاله ، هي على الوجه التالي :

١ ـ « لسان الميزان » ، فهو لم يجعل من عطية في هذا الكتاب
 عنواناً أبداً .

۲ ـ « تهذيب التهذيب » ، وأفرد له في هذا الكتاب عنواناً ، بيد أنه لم يقل عنه عبارة كهذه .

٣ ـ \* الإصابة في تمييز الصحابة \* لم يفرد في هـذا الكتاب لـ « عطية » عنواناً .

وعلى كل حال ، فإن هذا النوع من الإنتقاد المموجه لشخصبة كعطية ، ليس مؤثراً ، وأن ذنبه الوحيد هو تشّيعه ، ولهذا يكتب ابن حجر في « تهذيب التهذيب » ص٢٢٦ ، وبعد أن يبين مشايخه التسعة ، وتلاميذه الذين يفوقون الخمسة عشر ، يكتب : « وكانَ يُعَدُ مَعَ شيعَةِ أهلِ الكُوفَةِ روىٰ عَنهُ جُلَةُ النّاسِ وكانَ

، وَفَقَ يَعْدُ مَعَ مَنْيَعَةٍ اللَّسِ الْحُوطِ رَوَى مَنْهُ بِعَدْ مُعَالَيْهُ مُنْ يُعْدُ مُعَالًا الْمُعَا يُقَدِّمُ عَلِياً عَلَى الْكُلِّ » .

أن التمحص في هذه الجملة يوضح دافع انتقاده وتضعيفه .

. .

**الحديث الثـالث** : يتوسل النبي آدم ( عليه السلام ) إلى النبي الأكـرم ( صلّى الله عليه وآله وسلم ) :

بعد أن لم ينصاع آدم (ع) لأوامر الله سبحانه وتعالى<sup>(١)</sup> ، تـاب على ضوء الكلمات التي تلقاها من الله سبحانه ، كما يذكـر ذلك في القرآن الكريم :

﴿ فَتَلَقَّى آدَمُ مِن ربَّـه كلمـاتٍ فَتـابَ عَلَيـهِ ، إنَّـهُ هـو التَّـوابُ الرَّحيمُ﴾<sup>(٢)</sup> .

- أن لجماعة من المفسرين والمحدثين الإسـلاميين ، رأي حول
- (١) أن الأمر الذي جاء في الآيذ الكريمة فرولا تَقُول الحقو الشُجَرة ﴾ (سورة البقرة : الآية ٢٥) ، هو ليس ٥ دستور المولوي » ، بل هو ٥ نهي إرشادي » ، وبالأحرى له جانب النصيحة وإسداء النصائح ، ولا يمكن للمخالفة بدستور كهذا ، أن يكون موضع عقاب وموأخذة ، بل أن نتيجة ذلك فقط هي مواجهة الأثر الوضعي للعمل نفسه .
  فإذا أمر الطبيب مريضاً ألا يتناول في حالة الإستبراد ، الطرشي والبطيخ ، فلا يؤدي مخالفة ذلك سوى إلى حدة المرض . تصرح آيات بينات في القرآن الكريم ، أن النهي الإلهي كان نهيا إرشادياً ، وليست نتيجة ذلك شيئاً سوى الخروج من الجنة ، والتي تعتبر الأثر الوضعي للعمل ، ولم يكن شيء آخر سواه . الرجوع إلى الآيات الموضوع العاشر الصغحة به ، وإلى كتاب ٥ التفسيس لآيات القرآن الصعبة » (٢) سورة البقرة : الآية ٣٧ - ٢٢ .

تفسير الكلمات التي وردت في الآية ، وبالتمعن بنص الآية الشريفـة أدناه ، يتضح رأي هؤلاء .

لقد نقل « الحلبراني » في « المعجم الصغير » ، « والحاكم النيشابوري » في « مستدرك الصحاح » ، و « أبو نعيم الأصفهاني » ، و « البيهقي » في كتاب « دلائل النبوة » ، و « ابن عساكر الشامي » في تـاريخه ، و « السيـوطي » في « الدر المنشور » ، و « الألـوسـي » في « روح المعاني »<sup>(۱)</sup> ، نقلوا بسند عن عمر بن الخطاب ، أن « النبي الأكرم » ـ صلّى الله عليه وآله وسلم ـ قال :

« لَمَّا أَذَنَبَ آَدَمُ الَّذِي أَذَنَبَهُ رَفَعَ رَأْسَهُ إلى السماءِ فقال أسألُكَ بحقٍّ محمَّدٍ إلا غَفَرتَ لي فاوحى الله إليه وَمَن مُحمَّدٌ ؟ فقال : تَباركَ أسمُكَ ، لَمَا خُلِقتُ رَفَعتُ رأسي إلى عَرَشكَ فإذا « فيه مكتوبُ لا إله إلا الله ومحمَّد رسولُ الله ، فقلتُ : إنَّهُ ليسَ أحدُ أعظَمَ عندكَ قدراً » مَمَّن جَعَلتَ اسمَهُ مَعَ اسمِكَ فَاوَحِي إليهِ أَنه آخِرُ النَّبِيينَ مِن ذُرَيتكَ ولَولا هو لَما خَلَقتُكَ »<sup>(٢)</sup> .

# **وجهة نظرنا بصدد هذا الحديث** : ١ ـ لقد أطلقت في « القرآن الكريم » خلافاً لما هو مشاع بيننا ،

 (١) المستدرك لحاكم النيشابوري ، المجدد الشاني ، الصفحة ٦١٥ ـ «روح المعاني»، المجلد الأول ، الصفحة ٢١٧ ـ « الدر المنشور في التفسير بـالمأشور» ، المجلد الأول ، الصفحة ٥٩ ـ تقلاً عن الطبراني وأبي نعيم الأصفهاني والبيهقي .
 (٢) أُخِذَ نص الحديث عن « الدر المنثور» ، وهناك اختلاف طفيف بين هـذا ، والنص الذي نقله الحاكم النيشابوري في « مستدرك الصحاح» ، رغم أن مضمونها واحد .

123

تعبير « الكلمات » على الذوات والشخصيات ، مثلًا : أ ـ ﴿ إِنَّ الله يُبشَّرُكَ بِيَحيىٰ مُصَدِّقاً بِكلِمةٍ مِنَ الله ﴾(<sup>()</sup> . ب ـ ﴿ يَا مريم إِنَّ الله يُبشَّرُك بِكلمةٍ مِنْهُ اسمُهُ المَسيحُ عيسىٰ ابن مريم ﴾(<sup>()</sup> . ج ـ ﴿ إِنَّا المسيحُ عِيسى ابن مريمَ رَشُولُ الله وكَلمتُهُ ﴾(<sup>7)</sup> . ﴿ قُل لو كان البَحرُ مِداداً لكلِماتِ رَبِّي لَنَفِذَ البَحرُ ﴾(<sup>1)</sup> . هـ ـ ﴿ والبَحرُ يَمُدُّهُ مِن بِعَدِهِ سَبِعَةُ أَبِحُبِ ما نَفَدت كلماتُ

الله 🏟 🍅

استناداً إلى ما ورد في الآية موضع البحث من لفظة «كلمات»، يمكن القول أن المقصود من « الكلمات» هو نفس الشخصيات الفاضلة له الذوات المقدسة»، التي جرى التوسل – بها، ولهذا فقد نقلت هذه الحقيقة في روايات الشيعة بصورة أكثر وضوحاً :

« إِنَّ آدَمَ رأى مكتُوباً على العَرِشِ أسماءً مُعَظَّمةً مُكَرَّمَةً فَسـالَ

(١) سورة أل عمران : الآية ٣٩ . (٢) نفس السورة : الآية ٤٥ . (٣) سورة النساء : الآية ١٧١ . (٤) سورة الكهف : الآية ١٠٩ . (٥) سبورة لقمان : الآيسة ٢٧ . ( أن المقصود من = الكلميات = في هذه الآية ، والآية السابقة هو المخلوقات الإلهية ) . عَنها ، فقيلَ لَهُ هذه أسماءُ أَجَلَّ الْخَلَقِ مَنزِلَةً عندَ الله تَعالى والأسماءُ مُحَمَّدٌ وعليٌّ وفاطِمةُ والحسَنُ والحسينُ ، فتَوسَّلَ آدَمُ عليه السَّلامُ إلى ربَّهِ في قَبُول ِ تَوبَتِهِ وَرَفع ِ مَنزِلَتِهِ »<sup>(1)</sup> .

لقد ورد في أحاديث الشيعة الأخرى ، أوضح من هذا كذلك ، وتـدل بجلاء أن آدم ـ عليـه السلام ـ شـاهد أشبـاحاً نـورانية لخمسـة أشخـاص . للإستـزادة من المعلومات ، الـرجوع إلى الـروايـات في تفسير البرهان<sup>(٢)</sup> .

ا ـ يمكن استناداً إلى الروايات الكثيرة التي وردت بهذا الصدد من قبل علماء الشيعة ، التيقن من صحة الرواية .

٢ - يتضح من خلال الرجوع إلى كتب التاريخ والحديث ، أن توسط آدم - عليه السلام - بالنبي الأكرم (ص) كان موضوعاً معروفاً ومشهوراً ، لأنه سبق وأن قبرآنا في ( بحث التوسل في الأحداث التاريخية ) ، أن الإمام مالك قال في حرم النبي (ص) إلى « منصور الدوانيقي » ما يلي :

(١) الرجوع إلى الصفحة ٧٥ من نفس الفسم . أن مولف ( النوصل ) يحاول أن يعتبر موضوع مذاكرة أبو جعفر المنصور مع مالك غير صحيحاً ، في حين أن الحقيقة هي لقد نظَّم الشعراء الإسلاميون هذه الحقيقة ، قائلين : « بِــهِ قــد أجــابَ الله آدَمَ إذا دُعــا وَنَجَــى فِي بَــطنِ الــشَـفـيـنَـةِ نُــوحٌ قَــومٌ بِهِــم غُـفِـرَت خَــطيئـةُ آدَمَ وَهُـم الــوَسيـلةُ والنـجــومُ الــطُّلَّع »<sup>(1)</sup>

الإجابة على مجموعة من الأسئلة : إن هـذه الروايـة لم تعجب مؤلف كتاب « التـوصل إلى حقيقـة التـوسـل » ، وأراد أن ينتقـدهما بسلسلة من الأحكـام المسبقـة أو الإشكالات الصبيانية . مر*زميت في يرضي على* 

= عكس ذلك . يكتب السيد أحمد بن زيني دحلان في كتاب " الدرر السنية " الصفحة ١٠ حول ذلك ، كما يلي : لقد نقل ذلك القاضي عياض بسند صحيح ، ونقله الإمام السبكي (علي تقي الدين) في كتاب " شفاء السقام في زيارة الآنام " ، والسيد السمهودي في x خلاصة الوفاء " والعلامة القسطلاني في " المواهب اللدنية " ، وابن حجر في " الجوهر المنظم " ، والكثير من كتّاب المناسك . يقول ابن حجر في " الجوهر المنظم " : لقد نقلت هذه الرواية بسند صحيح ، ويكتب العلامة الزرقاني في شرح " المواهب " : لقد نقل ذلك ابن فهد بسند جيد ، ونقلها القاضي عياض بسند صحيح .

## وإليكم دراسة هذه **الأسئلة**<sup>(1)</sup> الإشكال الأول :

إن الحلف المذكور بالمخلوق في هذا الحديث ، والحلف على المخلوق هما شرك وحرام .

الإجابة :

ليس هذا الإشكال سوى حكم مسبق ، وسوف نتحدث عن ذلك في الفصل الرابع من هذا الكتاب ، فإن سنّة المسلمين ، وسيرتهم هي دعامة لجواز حلف كهذا ، رغم أنه يجب في « فض الخصومة » الحلف بالله سبحانه وتعالى فقط . أن ما يثير الإهتمام هو الإستدلال الذي يمتلكونه بصدد هذه المواضيع ، ويقولون :

« فـإنّـا جَعَلنـا المخلُوقَ بِمرتَبَةِ الخالقِ ، والخالِقَ بِمرتِبَةِ المخلُوقِ ، لأنَّ المحلوفَ بَهِ أعظمُ مَنَ المحلُوفِ عَليهِ ، ولذلِكَ كان الحلفُ بـالشيءِ دليلًا على عـظمتِه وأنَّـهُ أعـظَمُ شيء عنـدَ المحلُوفِ عليهِ » .

إننا نعتقد أن الإجمابة على هـذاالإستدلال لا تحتماج إلى تبيان أكثر . وأن أساس غلطته موجود في هذه الجملة ، حيث يقول : « لِأَنَّ المحلُوفَ به أعظَمُ مِنَ المَحلُوفِ عَلَيهِ ٣<sup>(٢)</sup> .

(١) لقـد وردت مجموعـة هذه الإعتىراضات في كتـاب « التوصـل إلى حقيقة التموسل ».
 الصفحات ٢١٥ ـ ٢٢٢ .

(٢) أن المقصود من ٥ المحلوف عليه ، هـ و الشخص الـذي يحلف عليـه ، ولأنـه في =

لأنه ليس لقاعدة كهذه شمولية ، وهو ليس كذلك أن يكون « المحلوف بـه » أبدأ أعظمَ من « المحلوف عليه » ، بـل أن اليمين والحلف عـلامة على أن « المحلوف بـه » كـان معـززاً ومؤقـراً عنـد « المحلوف عليه » وذو عظمة ، وليس أنه أعزّ وأعظم من « المحلوف عليه » .

ففي القرآن الكريم ، بالمناسبة تـوجـد أحـلاف ليس فيهـا « المحلوف به » أبداً أعـظم من « المحلوف عليه » ، كـالآيات ١ ـ ٤ من « سورة القلم » المباركة :

﴿ نَ وَالقَلَمِ وَمَا يَسْطَرُونَ ، مَا أَنْتَ بِنَعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونَ وَإِنَّ لِكَ لأجراً غَيرَ مَمْنُوَنٍ ، وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ .

لقد استحلف في هذه الآيات البينات ، بالقلم وبالذي يُكتب به ، وبالأخرى يكون القلم والمكتوبات هي « المحلوف به » ، وأن شخص النبي الأكرم (ص) هـو « المحلوف عليه » . فهـل أن « المحلوف به » أعظم من « المحلوف عليه » ؟ لهذا فإن جملته الثانية هي صحيحة ، حيث أنه يكتب : « وإنَّهُ أعظَمُ شيء عِندَ المحلُوفِ عَلَيهِ » .

الدعاوى وفض النزاع يكون الحلف مُضَرأ له ، فلهـذا تستخدم لفـظة ، عليه ، التي تدل على الضرر ، بيد أنه في غير حالة النزاع ، فإن المقصود من ذلك الموضوع هو شخص يتم الحلف من أجله ، حتى وإن لم يكن مُضرأ ، فكيف الحال القصد هو إبداء المحبوبية والرغبة .

الإشكال الثاني : لقد علَّمَ الله سبحانـه وتعالى ، آدم قبـل أن يعصي أوامر الله ، علَّمه الأسماء كُلُّها ، كما يقول :

﴿ وعَلَّمَ آدَمَ الأسماءَ كُلُّها . . . ﴾ (١) .

وعلى هـذا ، فقـد تعـرّف هـو في هـذه الأثنـاء على إسم محمد (ص) وخصاله الأخرى . ففي هذه الحالة ، وكأن الله عزّ وجل يسأل ، كيف عـرفت محمـد ؟ الأجـدر بـه أن يقـول : لــدى تعليم الأسمـاء . وليس أن يقـول : عنـدمـا خلقتني ، وجـدت أسمـه على عرشي ...



لا ريب في أن الله تعالى علَّم آدم الأسماع بعد أن خلقه ، بيد أن شكل تعليم ذلك لم يرد في القرآن . فيمكن في هذه الحالة أن يكون هذا الخبر وأخبار أخرى تبياناً لشكل تعليم الأسماء ، ولا مانع من أن تكون طريقة التعرف على إسم محمد (ص) وهو أنه رسول الله ، بنفس الشكل الذي ورد في هذا الحديث .

فإن لم يقل آدم ( عليه السلام ) في جوابه لله سبحانه ، ما يلي : ( لمّا علَّمتَني من الأسماءِ ) ، فهو بسبب أنه أراد أن يبين علمه بشكل مسهب . فحقاً ، أليس هذا الإنتقاد صبيانياً ؟

(١) سورة البقرة : الأية ٣١ .

الإجابة :

نـاهيك عن ذلـك ، من الممكن أن يكون علم « آدم » ـ عليـه السلام ـ بإسم « النبي الأكرم » ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ ورسالته ، قد تحقق بصورتين اثنتين :

۱ ـ حينمـا خَلقَ آدم (ع) ، فرأى بعـد خلقته صفحـة العرش ، وتعرّف بالتفصيل على هذا الإسم ورسالته .

۲ ـ لقد تعرّف على هذا الإسم مرة أخرى حين تعليم الأسماء كلها .

الإشكال الثالث : لقد ورد في الحديث ، أن « لَولا مُحَمَّدُ لَما خَلَقْتُكُ \* أمَّا هذه العبارة ، فهي تعرَّفنا بالآية الشريفة : ﴿ وَما خَلَقتُ الجِنَ والإِنسَ إِلَّا لَيَعبدُونَ ﴾ (١) .

وكذلك تنافي الآية الشـريفة أدنـاه ، التي تعتبر أن الهـدف من الخلقة هو إحاطة الإنسان علماً بقدرة الله سبحانه وتعالى ، كما يقول :

﴿ الله الَّذي خَلَقَ سَبِعَ سَمواتٍ وَمِنَ الأرضِ مِثْلَهُنَّ يتنَزَّلُ الأمرُ بينهُنَّ لتعلمُوا أنَّ الله على كُلَّ شيءٍ قَديرُ وأنَّ الله قد أحاط بكُـلُ شيءٍ علماً ﴾<sup>(٢)</sup> .

(۱) سورة الذاريات : الآية ٥٦ .
 (۲) سورة الطلاق : الآية ١٢ .

وعلى هذا ، فإن كان الهدف من خلقة آدم ـ عليه السلام ـ ، هو وجود « النبي محمد » ـ صلّى الله عليه وآله سلّم ـ ، فلماذا إذن اعتبر الهـدف من الخلقة في الآيـات السالفـات الذكـر ، هو عبـادة النـاس وتوعيتهم ؟

الإجابــة :

إن هذا النوع من الإستشكالات هو عدم سبر المستشكل في المعارف العقلية للإسلام ، لأنه تصور أن عبادة الله تعالى ، هو الهدف النهائي من الخلقة ، في حين أن العبادة هي من أجل تكامل الإنسان وهدفاً لإيجاد إنسان يتمكن من حيث الكمالات الروحية والمعنوية ، أن يكون خليفة الله على وجه السبطة ، والإنسان الوحيد على وجه الأرض الذي يكون خليفة الله . هو الذي يستطيع بشؤون وجوده أن يحكي عن كمالات ذلك الذي هو خليفة له ، وأن الإنسان المنزه عن الكمال ليس الخليفة الواقعي ، بل له نوع من الشباهة بالخليفة الإلمي .

وعلى هـذا ، فإن الهـدف من خلق نوع الإنسـان ، هو تـربيـة الإنسان الكامل ، وخليفة الله على وجه الأرض ، ويتحقق هدف كهذا في ضوء العبادة ، والعبادة الواعية ، والقيام بـوظائف العبـودية ، وإن عبادة الله سبحانه وتعالى هو طريق ووسيلة للوصول إلى هدف نهـائي كهذا .

انطلاقاً من هـذا ، فـإن عبّـاد الله سبحـانـه وتعـالى من حيث العبودية ، والفضـائل الأخـلاقية والكمـالات ألإنسانيـة ، لهم مراتب مختلفة ومتنوعة . فإن الهدف النهائي من الخلق سوف يكون بالتأكيد إنساناً ذو كمال معنوي أكثر ، وبالأحرى أكثر الناس كمالاً وأسماهم . وأما الإناس الآخرون ، فلن يكونوا من حيث الكمال والفضيلة بهـذه الدرجة والمرتبة ، رغم أنهم أهـداف متوسطة ، بيد أنهم لم يكونوا هدفاً نهائياً ، بل أنهم وقعوا في مسير هذا الهدف ، وأن الشيء الذي يقع في مسير الهـدف النهائي ، ولا يكون الهدف النهـائي ، سيكون فـاعلاً بـالشكل المغلوب والمـراد قرينـاً للهدف النهـائي . ولن يكون بعكس ذلك مطلوباً ، ولن يصبح موضع إرادة الفاعل .

وبعبارة أخرى : إن الهدف من خلقة الإنسان ليس وقفاً على تربية الإنسان « أكمل من جميع الجهات » ، بل أن الإناس الآخرين الذين يتحلون بالكمال الإنساني قليلاً أم كثيراً ، يكونون ضمن الهدف من الخليقة . بيد أن هذه الكمالات النسبية يضمنون الهدف في حالة أن يكونوا ملحقين بالهدف النهائي ، وبعكس هذه الحالة ، لن تكون الكمالات المتوسطة محرّكاً للفاعل من أجل القيام بالعمل . كالأستاذ الذي يقوم بالتدريس في إحدى الصفوف ، والذي له خمسة طلاب من المتفوقين ، وعشرون طالب متوسط ، فهو يريد أن يوصل الجميع إلى الكمال اللائق ، بيد أنه لو لم يكن في الصف خمسة من الطلبة المتفوقين ، فلن يكن يؤهله لتدريس عشرين طالباً آخر .

وبكـلام آخر ، فـإن الهدف من الحصـول على شهـادة الصف الأول ، هـو الوصـول إلى الصف الثاني ، في حين أن الـوصول إلى الصف الثاني ليس الهدف النهائي ، بل أنه في سياق الهدف النهائي ، الذي يكمن في الحصول على شهـادة علمية عـالية تؤهله للعمـل في إحدى الدوائر . صحيح أن « النبي آدم » ـ عليه السلام ـ كان « خليفة الله » على وجـه الأرض ، وكـان لـه نصيب وافـر من الكمـالات الإنسانية ، بيد أنه لم يكن الأفضل أبداً ، بل أنه كان في سياق خلقة الأناس الأفضل، الذين ظهروا من نسله هو، وإن هؤلاء الآناس الأفضل يشكلون الهدف النهائي من خلقة الناس ، وإن لم يكونوا هذه النماذج الراقية ، فلم يصبح الآناس الذين يقعون في سياق الهدف النهائي ، موضع الخليقة . وصحيح من هذه الجهة أن يقال : « يا آدم ، لَولا مُحمَّدٌ لما خَلقتُكَ » .

> وإلى هنا انضح مفاد الآية الشريفة : ﴿ وما خَلَقتُ الجِنَّ والإِنسَ إِلاَ لِيَعبِدُونِ ﴾ () .

أمّا الآية ١٢ من سورة الطلاق ، فإن ملخص الحديث حولها هو أن عِلمنا بصفات الله عزّ وجل ، ومن ضمنها علمنا بقدرة الحق الذي تحكي عنه العبارة التالية . فو لِتعلقوا أنَّ الله على كُلَّ شيءٍ قَديرٌ ﴾ . يؤدي إلى كمالنا ، وإن هذا الكمال هو نفسه الذي تحدثنا عنه في السابق : الهدف من خلقة الإنسان هو تربية الإنسان الكامل . ولهذا ، تستطيع هذه الآية الشريفة أن تكون برهاناً على صدق كلامنا .

فضلًا عن ذلك ، فهناك رأي آخر حول الآية الشريفة ، وهو أن علمنا هو بقدرة الله سبحانه وتعالى ، والهـدف ومنتهى الخلقة إليـه . وليس الهـدف من ذلـك والفـرق بين هـذين الإثنين ( المنتهى إليـه والهدف ) واضحاً . وأحياناً تترتب على حركةٍ وعمل نتيجة ، في حين يكون الهدف غير ذلك . مثلًا يقول « القرآن الكريم » :

(١) سورة الذاريات : الأية ٥٦ .

﴿ وَلَقَد ذَرَأْنا لَجَهَنَّمَ كَثِيراً مِنَ الْجِنِّ وَالإِنسَ ﴾(١) .

ومن المسلّم بـه ، أن اقتياد النـاس إلى جهنم ، كـان النتيجة الجبرية للخلقة ، وليس أن الله سبحانـه خلق هؤلاء من أجـل هـذا الهدف ، يعني أن خلقة الله تعالى وصلت إلى هذه النتيجة ، بسبب عدم انصياع الإنسان لأوامر الله ، وليس أن الهدف كان منذ اليوم الأول من الخليقة ، هـو سوق هؤلاء إلى جهنم .

ويمكن إبـراز هـذا الـرأي نفسـه بصـدد الآيـة ١٢ من « سـورة الطلاق » ، يعني أن الله سبحانه وتعالى خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهنَّ ، يتنزل الأمر بَينَهُنَّ ، لتعلموا أن الله على كُلَّ شيءٍ قدير .

الإشكال الرابع :

يوجد في سند هذا الحديث، عبد الـرحمـان بن زيــد الخطاب » ، وهو في سلك « الرواة ضعيف » ، رغم أن الحاكم في مستدركه ، اعتبر هذا الحديث صحيحاً ، ولكنه وصف عبد الـرحمان في كتاب آخر له بالضعيف .

الإجابية :

لقد كتب « ابن حجر العسقلاني » المتوفي سنة ٨٥٢ ، شرحاً حوله في كتاب « تهذيب التهذيب »<sup>(٢)</sup> ، ولا يشير أبداً إلى ضعفه ، أو

(١) سورة الأعراف : الآية ١٧٩ .
 (٢) المفحة ١٧١ .

إلى كونه ثقة ، ويقول : عندما ولد عبد الـرحمان ، لفَّـهُ « أبو لبـابة » جدَّه عن أمه ، بألياف النخيـل وأحضره عنــد النبي الأكرم ــ صلّى الله عليه وآله وسلّم ــ ، فوضع النبي يده على رأس الطفل ودعا له .

يكتب « أبو عبد الله محمد بن عثمان » المعروف بـ « الذهبي » المتوفي سنة ٧٤٨ ، في كتاب « ميزان الإعتدال في نقد الرجال »<sup>(١)</sup> ، يكتب حوله ما يلي :

« لقد أضعفه يحيى بن معين والدارمي والبخاري والنسائي ، بيد أن أحمد بن حنبل وثَّقه ، واحتج الشافعي على حديثه » .

وعلى هـذا ، فإن كـون عبد الـرحمان ضعيفاً ، ليست مسألـة صـدقة ، بـل إنه كجمـاعة ، يكـون موضـع اختلاف . فكلمـا نقلت أحاديث من الشيعة بهـذا الصدد ، تلحق بحـديثه ، ويمكن الإذعـان على صحة ذلك .

لنفرض أنه كان ضعيفاً مائة في المائة ، ولا يمكن الإحتجاج بروايته أبـداً ، بيد أنـه روح الكلام يكمن في أنـه إذا كـان التـوسـل بالأشخاص المحترمين ، شركاً ، بشكل أنه يتوجب على مقترف ذلك التوبة ، وإن لم يَتُبْ يضرب عنقه في ساحة الرياض ، وفي مسعى مكة المكرمة ، فلماذا إذن تغافل محدثون أمثال الحكم وأبو نعيم البيهقي. والسيوطي و . . . تغافلوا هذه النقطة ، ولم يعروا الإهتمام لذلك ؟! .

ألا تدعو الفئة الوهابية ، المسلمون في العالم إلى اقتفاء طريق

۱) د ميزان الإعتدال في نقد الرجال » ، المجلد الثاني ، الصفحة ٥٦٤ .

ونهج السلف الصالح ؟ وأليس مؤلف كتاب « التـوصـل » مؤسس « الدعوة السلفية » ؟ فلماذا إذن نقـل السلف الصالـح هذا الحـديث وأمثاله بلا تحفظ ، ولم يخطر ببالهم أبدأً موضوع الشرك ؟

لنفرض أن عبد الرحمان ، ابن أخ الخليفة الثاني اختلق ووضع حديثاً كهـذا عمـداً ، فهـل يسمح مختلق الحـديث ، وهـو من آل الخلافة ، لنفسه أن يختلق حديثاً لا يتقبله الناس ؟ بلا شك ، كلا . إن الكـذّاب الذي يـريد أن يتنـاقل كـلامـه في المجـالس ، وتتنـاقله الألسن ، يصنع كذباً غريباً ، يجعل الناس يتنافرون منه .

وباختصار عندما يلحق هذا الحديث بأحاديث التوسل الأخرى ، والتي يفوق عددها على الثلاثين ، وأن يؤخذ بنظر الإعتبار إقبال المحدثين والمفسرين في نقلها ، فيمكن للإنسان أن يقول بشكل جازم ، أن مضامينها لم تكن مخالفة لأصول التوحيد ، وأن التوسل بالذوات والشخصيات القاضلة على عكس مبالغة الوهابيين في الكلام ، لا إرتباط له بالشرك .

لقـد تجاوزت الـروايـات التي وردت في هـذا المجـال ، حـد التوتر ، ولا يمكن أن يصيب ضعف سندها لدى الإحتجاج بها بأذى .

يحاول السيد « محمد نسيب الرفاعي » كثيراً في كتاب « التوصل إلى حقيقة التوسل » ، لأن يجعلها مرفوضة من حيث السند ، بيد أنه أغفل نقطة واحدة ، وهي أن هذا العدد الكبير من الروايات والتي تبحث كلها عن هدف واحد ، وهي بالأحرى المتواترات المعنوية ، لا يمكن رفض البعض منها كونها ضعيفة من حيث السند ، ولا يمكن أبدأ أن يكون ضعف سند الأخبار المتواترة مانعاً عن الإحتجاج . ناهيك عن هذا ، فإن هذه المجاميع الكثيرة من الروايات الواردة في الصحاح ومسانيد أهل السُّنة ، تدل تلقائياً على أنه لم يكن لمسألة التوسل صلة بمسألة الشرك والتوحيد في ذهن المسلمين في صدر الإسلام ، وإنهم كانوا يفهمون من التوحيد معنىً ، كان منسجماً تماماً بهذه التوسلات ، وإن كان منظور السلف الصالح هو الحجة ، فلماذا إذن أبدى عصيانه في هذا المجال ، عن طريق ونهج السلف الصالح ، واقتضى طريق ونهج ابن تيمية اللذان هما موضع تكفير علماء عصره ؟

الإشكال الخامس :

قال بعض المفسرين أن المقصود من الكلمات في الآية موضع البحث ، هـو مضمون الآيـة ٢٣ من \* سورة الأعـراف » ، وهنا حيث يقول :

﴿ قالا رَبَّنا ظَلَمنا أَنفُسُنا وَإِنْ لَمَ تَغْفِر لَنا وَتَـرحَمنا لَنكُـونَنَّ من الخاسِرينَ ، قال اهبِطوا مِعضُكُم لِبَعض ِ عَدُوٌ ﴾ .

الإجابة : أولًا : يتضح من خلال ملاحظة آيات سورة البقىرة المباركة ، حيث وردت فيها عبارة « تلقى كلمات » ، وآيات سورة الأعراف التي جاء فيها عبارة ﴿ رَبَّنا ظَلَمنا ﴾ ، يتضح أن المقصود من الكلمات في سورة البقرة ، ليس آية ﴿ رَبَّنا ظَلَمنا . . . ﴾ ، لأن ترتيب الآيات في سورة البقرة ، هو كالتالي :

﴿ فَــأَزَلُهُمــا الشَّيــطانُ . . . وَقُلنــا اهبِــطُوا بعضُكُم لبعض

عَدُوٌّ . . . فَتَلَقَّى آدَمُ مِن رَبِّهِ كَلْمَاتٍ . . . ﴾ .

فكما تلاحظون في هذه السورة المباركة ، أنه بعد زَلَّة آدم ، طرح موضوع هبوط آدم ، ومن ثم مسألة تلقي الكلمات . في حين أنه وردت في سورة الأعراف ، الآية ﴿ رَبَّنا ظَلَمنا أنفُسنا ﴾ ، قبل مسألة الهبوط . فإذا كان المقصود من تلقي الكلمات نفس آية ﴿ رَبَّنا ظَلَمنا أنفُسنا ﴾ ، لكان من الأجدر أن تكون هذه الآية قرينة لإيات سورة البقرة ، بعد الهبوط ، في حين أنها وردت قبل الهبوط .

لقد اتضح من هذا العرض ، أن الهـدف من آية ﴿ رَبَّنــا ظَلَمنا أنفُسنا ﴾ ، هو نوع من التذلل والخضوع والتواضع أمـام الله سبحانــه وتعالى ، ولقد تمّت التوبة في غير هذه العبارات .

ثانياً : لا عائق أبدأ من أنه كان التـوسل بـالنبي الأكرم (ص) ، والآية الشريفة ﴿ رَبَّنا ظَلَمنا أَنفُسْنا ﴾ كليهمـا ضمن توبـة آدم ، وأن يكون آدم ـ عليه السلام ـ مستغفراً بمجموعها .

وعلى هذا يمكن مقارنة العديـد من الروايـات التي تبين شكل توبة آدم ـ عليه السلام ـ مقارنتها مع الأخرى . لقد نقل « السيـوطي » في كتابه « الدر المنثور » كيفية توبة آدم (ع) ، بأشكال مختلفة ، نشير بدورنا إلى مستهل كل منها : أ ـ ألَم تَخلُقنى بيَدِكَ ؟ قالَ بلى ...

ب ـ الْلَّهُمَّ إِنَّكَ تَعْلَمُ سِرَّي وَعَلَانَيَتِي . . . ج ـ اللَّهُمَّ لا إِلَهَ إِلاَ أَنْتَ ، سُبحانَكَ وبِحَمدِكَ . . . <sup>(١)</sup> .

(١) ﴿ الدر المنثور » ، المجلد ١ ، الصفحة ٥٩ .

كما أن المرحوم السيد هـاشم البحـراني ، المتـوفي في عـام ١١٠٧ ، نقل في « تفسير البرهان » ، طريقة توبة آدم ـ عليه السلام ـ بصور مختلفة . يمكن للراغبين الرجوع إلى « تفسير البرهان »<sup>(١)</sup> .

إن طريقة جمع ذلك ، أن هذه الأحاديث إما وردت على أساس « نقـل المعنى » ، أو أن محصلتهـا تشكّـل طـريقـة تـوبـة آدم عـليـه السلام ـ . ولا مانع من أن يكون كل ذلك ضمن توبة آدم ، ولا تكون « مانعة الجمع ، أبداً .

الحديث الرابع : توسل النبي الأكرم (ص) بالأنبياء السابقين : « لَمَا ماتَت فاطِعَةُ بِنت آسَدٍ ، دَخلَ عليها رسول الله (ص) فجلس عِندَ رأسِها ، فَقالَ وَحِمكِ الله يا ألمي بَعدَ ألمي ، ثُمَّ ذعا رسُولُ الله (ص) أسامة بن زيدٍ ، وَأَبَا أَيُوبِ الأنصاري وعُمَرَ بن الخطَّابِ وعُلاماً أسودَ ، يَحفرُونَ ، فَحَفَرُوا قَبرَهَا ، فلَمّا بلغوا اللَّحَدَ ، حَفَرَ رَسُولُ الله بيدِه وأخرَجَ تُرَابَهُ ، فَلَمَا فرغ دَخَلَ رسُولُ الله (ص) فاضطَجَعَ فيهِ ثُمَّ قالَ : الله الذي يُحيي ويُميتُ وَهُوَ حيَّ لا يَموتُ ، إغفِر لأمي فاطِمة بنتَ أسَدٍ وَوَسَعْ عَلَيها مدخَلَها بحقَّ نَبِيَّكَ والأنبياء إغفِر لأمي فاطِمة بنتَ أسَدٍ وَوَسَعْ عَلَيها مدخَلَها بحقٌ نَبِيَّكَ والأنبياء

يقول مؤلف « خلاصة الكلام » :

(۱) « تفسير البرهان » ، المجلد الأول ، الصفحة ٨٦ ـ ٨٩ .

« رواهُ الـــطَّبـرانيُّ في الكَبيــرِ والأوسَط وابنُ حَبّـانٍ والحــاكِمُ وَصَحُحُوهُ »<sup>(١)</sup> .

يقول « السمهودي » في « وفاء الوفا » :

« وفي الكبير والأوسط بسند فيه روح بن صلاح وثقـه ابن حيان وفيه ضعف وبقية رجاله رجال الصحيح »<sup>(٢)</sup> .

يقول السيد أحمد زيني دحلان ، في كتاب ، الدُّرَرُ السَّنِيَّةِ في الرَّدِ على الوهَابيَّةِ ، ما يلي :

« رَوى إِبْنَ أَبِي شَيْبَةٍ عَنْ جَابَرٍ مِثْلَ ذَلِـكَ ، وَكَذَا رَوَى مِثْلَةُ أَبْنُ . عَبدِ البرِّ عَنِ إِبنِ عبّاس ، ورواه أبو نُعْيِم في الحُليَةِ الأولياء عن أنَس ، ذَكَرَ ذَلِكَ كُلَّهُ الحافِظُ جَلالِ اللَّـينِ السُّيوطيِّ في الجامِعِ الكبيرِ »<sup>(٣)</sup> .

لقد نقل هـذا الحديث في الكتب التـالية وبـأشكال مختلفـة ، حيث يشتمل البـعض منها على الـدعاء سوطع البحث ، ولا يشتمـل القسم الآخر عليه . والآن نحيطكم علماً بنتيجة مراجعتي للمصادر :

» ١ ـ « ابنُ عَبدِ البَرُ » المتوفي في سنة ٤٦٣ ، ينقل في كتاب « الإستيعاب » « الذي طبع على هامش الإصابة » ، ما يلي :

لَمّا ماتَت فاطِمةُ أَمُّ عَليّ بن أبي طالب ، ألبَسها رسُولَ الله (ص) قميصَهُ واضطجعَ بها في قَبـرِها فقـالوا مـاً رأيناكَ صَنَعتَ مـا صَنّعتَ

(١) « كشف الإرتياب » ، الصفحة ٣١٢ ، نقلًا عن « خلاصة الكلام » . (٢) « وفاء الوفا » ، المجلد ٣ ، الصفحة ٨٨٩ ، قِسم « القبور الموجودة في البقيع » . (٣) « الدرر السنية في الرد على الوهابية » ، الصفحة ٨ . بهذِهِ ، فقالَ إنَّهُ لَم يكُن أَحَدٌ بعد أبي طالِب أبَرَّ بي مِنها إنَّما ألبستُها قَميصي لتُكس من حُلَلِ الجَنَّةِ واضطَجعتُ مَّعَها ليَهُونَ عَلَيها »<sup>(١)</sup> .

٢ ـ ينقـل « الحاكم » في كتـابـه « المستـدرك » نص الحـديث وبالشكل التالي :

« لَمَّا ماتَت فاطِمةُ بِنتُ أَسَدِ بِن هَاشِمٍ ، كَفَّنَها رَسُولُ الله (ص) في قميصِه وَصَلَّى عَلَيها وَكَبَّرَ عَلَيها سَبِعِينَ تكبيرةً ، وَنزَلَ في قبرها فجعَـلَ يـومي من نواحي القـبرِ ، كَانَّـه يَوَسُّعُـهُ وَيُسَوِي عَليهـا وَخُرَج من قـبرِهِا وعيناه تذرِفان »<sup>(٢)</sup> .

٢- يكتب « الممرحوم الكليني » المتوفي سنة ٣٢٩ في كتـاب « الكـافي » ، في « باب مـولد أمير المؤمنين » ـ عليه السـلام ـ ، ما يلي :

« . . . ودَخَلَ القَبَرَ فَاصْطَحْمَ فَوْ مُمَمَّ قَامَ فَأَخَذَهَا على يديهِ حَتَّى وَضِعَها في القَبرِ ثُمَّ انكَبَّ عَلَيها طَويلاً يُناجيها ويقولُ لها : إبنكِ ، ثُمَّ خَرَجَ وَسَوى عليها التَّرابَ . . . وإنّي ذكرتُ القيامَة وأنَّ النَّاسَ يُحشَرونَ عُراةً ، فقالت : واسوأتاه ، فَضمِنتَ لها أن يَبعثها الله كاسِيةً فذكرتُ ضغطةَ القبرِ ، فقالت : واضعفاهُ فضمِنتَ لها أن يَبعثها الله كاسِيةً ذلِكَ ، فَكفَّنتُها بقميصي واضطجَعتُ في قَبرِها لِذلكَ وانكَبَبتُ فَلَقَّنتَها ما تُسئلُ عَنهُ ، فإنَّها شَئِلَت عَن رَبُّها فقالَت ، وسُئِلت عَن رَسُولها فأجابَت ، وسُئِلَت عن وَليَّها وإمامِها فقالَت ، وسُئِلت عَن رَسُولها وأجابَت ، وسُئِلَت عن وَليَّها وإمامِها فارتجُ عَلَيها ، فَقُلتُ إبنُكِ

(1) «الإستيعاب» ، المجلد ٤ ، الصفحة ٣٨٢ .
 (1) « المستدرك» ، المجلد ٣ ، الصفحة ١٠٨ .

· · ·

إينك . . . <sup>(1)</sup> .

صحيح أنبه ليس في هذه الأسانيد الشلائية ( الإصابية ، والمستدرك ، والكافي ) أثر من الدعاء موضوع البحث ، بيد أن أهل الإدراك والكمال والقلوب اليقظة والعليمة يستطيعون الإستفادة من مضامينها في موضوع أسمى ، حيث أن جثمان النبي الأكرم ـ صلى الله عليه وآله وسلم ـ مؤثر إلى حد أنه يستطيع أن يخرج الميت من مخالب القبر ، وقميص النبي محترم إلى درجة أنه يتبدل يوم القيامة إلى ملابس الجنة الفاخرة . ( تحكي رواية الكافي على أن المذاكرة بأرواح الأموات من هذا العالم ممكنة التحقيق ) .

٤ ـ لقد شاهد المحرو ، هذا الحديث بالشكل الـذي طرح في مستهل البحث ، قد انعكس في اسانيد اثنين ، كما يلي :

أ ـ « حلية الأولياء في لـ « أبا نعيم الأصفهاني » (٢) .

ب ـ « وفاء الوفاء » ، لـ « السمهودي »<sup>(٣)</sup> . فهو يكتب :

« في الكبير والأوسَطِ ، بسَنَدٍ فيهِ رُوحُ بن صلاح ٍ وَتُقه ابنُ حبّانٍ والحاكِمُ وَفيهِ ضَعفٌ وَ . . . » .

ومختصر القول هـو أن الحـديث مـوضـع البحث مـوجـود في الأوساط الحديثية ، والرواة جميعهم ثقة ، وأن الرواي الوحيد موضع

- (۱) (أصبول الكافي ، كتباب الحجة ، بناب موليد أميير المؤمنين ( المجلد الأول ، الصفحة ٣هٰ٤ ) .
  - (٢) وحلية الأولياء : ، المجلد الثالث ، الصفحة ١٢١ .
     (٣) وفاء الوفا : ، المجلد الثالث ، الصفحة ٨٩٩ ، قسم قبور البقيع .

البحث هـو « روح بن صـلاح » ، وإننـا ننقـل وجهـة نـظر الـرجـالي المعروف لأهل السنة ، حول ذلك :

« روحُ بنُ صَلاحِ المصرِيِّ ، ضَعَّفَهُ ابنُ عَدِيٍّ وقَـد ذَكَرهُ ابنُ حبَّانٍ في الثَّقاتِ وقالَ الحاكِمُ ثِقةٌ مأمُونٌ ، ماتَ سنةَ ٢٣٣ . (٠) .

إستناداً إلى أن هذا الحديث قد نقل في أوساط السنَّة والشيعة ، فليس اختـلاف المضمون من حيث جملة واحـدة أو جملتين مضرأ ، وإذا كـان روح بن صلاح شخصـاً جرى تضعيفه ، واعتبره شخصـان آخران ثقة ، وإذا أصبح هذا الحديث الذي ورد في أكثـر من عشرين حديثاً في هذا المجال ، أصبح ملحقاً ، فالموضوع سوف يظهر بصورة التواتر المعنوي ، ولن يكن من حاجة إلى ملاحظة أسانيد الروايات .

الحديث الخامس :

مرز تحت محيية المن وى لقد نقلت مجموعة من المحدثين الإسلاميين ، أنه دخل إعرابي من البادية ، على النبي الأكرم (ص) ، وبدأ بالحديث ، قائلًا : « لَقَد آتَيناكَ وما لنا بَعيرُ يَبْطُ<sup>(٢)</sup> لنا ولا صبيٌّ يَغِطُّ<sup>(٣)</sup> » .

ثم أنشد هذه الأشعار : آتسيسنساك والسعسذراء تسدمسي أسبسائها وَقَد شَغَلَت أَمُّ الصَّبِي عَن الطَّف ل

 (1) عيزان الإعتدال في نقد الرجال » لـ « الذهبي » ، المجلد الثاني ، الصفحة ٥٨ . (٢) يَثِط : مشتق من ( أطيط » ، وتعنى صوت البعير . (٣) يَغِط : تتأتى من وغطيط ، ، وتعني صوت الطفل الذي ينام .

ولاشىء بمَّا يأكُلُ النَّاسُ عِندنا سوى الحنظل العسامي والعِلهَـز الفَسَــل وَلَـيْسَ لـنـا إِلَّا إِلَــيــكَ فَـرَارُنَــا وَأَيسنَ فسرارُ السنَّساس إلاَّ إلى السرُّسُسل » « فَعَامَ رَسُولُ الله يَجُرُّ رِداءَهُ حَتَّى صَعِدَ المَنبَرَ ، فَرَفَعَ يَدَيهِ : اللَّهُمَّ اسقِنا غيثاً مُغيثاً . . . فَمَا رَدَّ النَّبِيُّ يَدَيهِ حَتَّى أَلقت السَّماءُ . . . ثُمَّ قالَ لله ذَرُّ أبي طالب لَو كانَ حيًّا لقَرَّت عيناهُ ، مَن ينشِدُن قولَـهُ : فَقامَ عَلَيُّ بنُ أَبِي طالبٌ ، وقالَ وِكَأَنَّكَ تُرِيدُ يا رسُولَ الله قَولَهُ : وابيض يستسقى الغبام برجهم يسمال اليشامي عصمة للارام يَسطُوفُ بِــهِ الْهُــُلَاكُ مِـنَ آلَ هــاشِــم فَــهُــم عِــنــدَهُ في نِــعــمَــةٍ وَفــواضِــل فقال « النبي الأكرم » ـ صلّى الله عليه وآله وسلّم ـ : « أَجَل ، فأنشَدَهُ أبياتاً من القَصيدَة والرُّسُولُ يستغفِرْ لأبي طالبِ عَلَى المنبّر ، ثُمَّ قَالَ رَجُلٌ مِن كَنانَةَ وأَنشَدَ : «لَـكَ الحَــمــدُ وَالحَــمــدُ مِمَّــنِ شَكَــرَ ، سُقينــا بِــوَجــهِ النَّبِيِّ المَــطَرَ »<sup>(١)</sup>

(1) لقد استفاد المؤلف من ضمن الأسمانيد الكثيرة التي تُقلت لهذا القسم ، استفاد من
 الأسانيد التالية :

« التجا أهل قريش إلى أبي طالب ، وقالوا : لقـد خيَّم القحط على أراضينا ، وسلّط الجوع على أبنائنا ، فتعال واطلب المطر ؟ » .

« فخرج أبو طالب لطلب المطر ، وأخذ معه غلاماً يسطع وجهه كالقمر ، . . . » .

« فأَخَذُهُ أبو طالب وأَلصَقَ ظَهرَهُ بِالكعبةِ ولاذَ بإصبعِهِ الغُلامَ وما في السَّماءِ قَزِعةُ ، فأقبَلُ السَّحابِ وَمَن ها هُنا وها هُنا . . . »<sup>(1)</sup> .

استسقاء عبد المطلب :

ينقبل «الشهرستياني ( محمد بن عبيد الكريم ، أبو الفتيح )» في كتيابه «الملل والنحيل» : أنه كيان على علم ممقيام البرسيالية وشرف نبوّة ولده ، لأنه خيَّمَ القحط على مكة لمدة عامين ، فقال هو لأبي طالب : أن يأتي بطفله الرضيع « مصطفى » . ثم وقف قبالية الكعبة ، حياملًا بيديه طفله الرضيع . رافعاً إياه إلى السماء ، وقال :

« يـا رَبِّ ، بِحَقَّ هـذا الغُــلام ِ ، إسـقنـا غَيثــاً مُغيثاً دائِمــاً هاطِلاً . . . ، (<sup>()</sup>

لم يكن عبد المطلب وأبو طالب ، لـوحـدهمـا فقط يقـومـان بالإستسقاء بوسيلة ولديهما ، بل يمكن استنتاج ذلك تماماً من خـلال نقل المحدثين أمثال البخاري والبيهقي ، من أن هـذا التقليد كـان لا يزال عالقاً في أذهان المسلمين ، وكان شعر أبـو طالب ، على لسـان الصحابة والتابعين .

ينقل « البخاري » <sup>(٢)</sup> ، عن عبد الله بن دينار : أني سمعت من ولدي عمر ، أنه كان يتمثـل بشعر أبي طـالب ، ويقرأه . وهنـا حيث يقول :

« وأبيَضُ يُستَسقَى الغَمامُ بِوجهِهِ ثِمالُ اليَتاميٰ عِصمَةٌ لـلأرامِـلِ »

- (١) و الملل والنحل » للشهرستاني ، هامش قاموس عبد المطلب ( الصفحة ٤٣٢ ، من ترجمة أفضل الدين الأصفهاني ) .
  - (٢) ( البخاري » ، باب الإستسقاء ، المجلد الثاني ، الصفحة ٢٧ .

وينقل كذلك عن أبي « سالم » ، أنه : عندما كنت أرى النبي الأكرم (ص) على المنبر يطلب المطر للناس ، كان يخطر قول الشاعر ببالي ، وأنا أنظر إلى وجههِ ، فلم يكن يتـرك المنبر إلا عنـدما ينهمـر المطر كالمزراب<sup>(۱)</sup> .

ونقل « البيهقي » أيضاً في كتابه<sup>(٢)</sup> ، نقل كلا الموضوعين .

دراسة أحاديث الإستسقاء : يستنتج لنا من خلال ملاحظة هذه الأجواء التاريخية ، المواضيع التالية وبوضوح :

١ - ذهب الإعرابي من شدة العطش والظمأ ، إلى السرسول
 الأكرم (ص) وأنشد أشعاراً ، لم تكن غايته إلى « الرسول الأكرم »
 - صلّى الله عليه وآله وسلم - غير عرض الحاجة ، ولم يكن له بديل غير ذلك .

وإذا اعتلى النبي الأكرم (ص) المنبر بعد حديث ذلك ، وقام بالدعاء وطلب المطر من الله سبحانه وتعالى ، فليس دليلاً على أن آلإعرابي كان يطلب من النبي الأكرم (ص) بصدد نفس المررة ( طلب الدعاء ) . لأنه الطريق الذي انتخبه النبي (ص) للوصول إلى غرضه المطلوب ، وليس أنه اقترح على النبي (ص) هذا الطريق ، بل أنه جاء إليه وطلب المطر من النبي (ص) ، ولم تكن لديه وسيلة خاصة ،

- (۱) المقصود بقول الشاعر ، هو الشعر المذكور آنفاً .
- (٢) السنن الكبرى » ، طبعة الهند ، في المجلد الثالث ، الصفحة ٣٥٢ .

وهذا نفسه دليل على أن هذا النوع من التوسل ، هو جائز أيضاً ، رغم أن توسلاً كهذا يختلف قليلاً بـالتوسل موضع البحث ، لأن محل البحث هو أن نجعل من شخص واسطة لنا في عتبة الساحة الإلهية لدى استنجادنا بالله جلّ جلالمه ، في حين أن الأعرابي تشبت بـالنبي الأكرم (ص) بدون أن يقوم بالدعاء،وطلب منه النتيجة ، لأنه كان يعلم أن النبي (ص) قادر على القيام بعمل كهذا .

أن طلب الإعرابي ، هو تماماً كطلب المعجزة من مدّعي النبوّة أن يشفي مريضاً ، ويجعل الأعمى بصيراً ، و . . . كما طلب الإعرابي المطر من النبي الأكرم (ص) .

وبعبارة أخرى : فلم يكن الإعرابي بنظره سوى وسيلة ، ونتيجة ولا غير ، فالوسيلة هي ذات النبي الأكرم (ص) نفسها ، والنتيجة كانت عملية هطول المطر ، ولم يكن الإعرابي أبداً قد تنبأ بأية طريقة سوف يصل النبي إلى هذه النتيجة ، في حين كان يمكن للنبي الأكرم (ص) أن يصل إلى هذه النتيجة عبر الطرق التالية :

أ - أن « النبي الأكرم » - صلوات الله وسلامه عليه - يستبطيع بالقدرة الروحية والولاية الإلهية وبإذن الله تعالى أن يتصرف في زاوية من العالم ، وأن يهيىء بإرادته المتنفذة ، وسيلة همطول المطر ، وأن تصرف النبي الأكرم (ص) هو كتصرف « آصف برخيا » لـدى إحضار عرش بلقيس<sup>(۱)</sup> ، أو تصرف النبي سليمان - عليه السلام - في تحديد مسير الريح<sup>(۲)</sup> ، أو تصرف عيسى المسيح - عليه السلام - في شفائه للعديد من المسرضى<sup>(۳)</sup> ، كما أن هؤلاء الأشخاص الثلاثة بإرادتهم

(١، ٢، ١) إنَّ الآيات القرآنية صريحة وواضحة بصدد إمكانية تصرف الإنسان الكامل على =

المتنفذة يتصرفون في زاوية من العالم ، وكان النبي الأكـرم (ص) يستطيع أيضاً أن يتصرف في أجـواء المدينـة وضواحيهـا ، وأن يهيىء لهؤلاء وسيلة لإسقاء فيئهم .

ب ـ أن يُعلّم النبي الأكـرم (ص) الإعرابي ، كمثـل الأعمى ، الدعاء ، وأن يصل الإعرابي إلى هدفه على أثر الدعاء الذي يتعلمه من النبي (ص) .

ج ـ أن ينهض النبي ، ويرفع يداه داعياً إلى الله تعالى ، طالبـاً منه المطر ، وأن يستجاب دعائه ، وأن يطغي هطول المطر على أرجاء المدينة .

=

لم يرد الإعرابي ، شيئاً آخر عدا النتيجة ، كان يعتبر سهواً وسيلة العمل ، فلم يكن قد عيَّن وسيلة للرسول الأكرم (ص) ، وكان يتوسل إلى النبي فقط ، ويريد النتيجة .

يتضح من خلال هذا التبيان : هو أن مؤلف كتاب « التوصل » اتخذ هذا الحديث وثيقة على جواز التوسل بدعاء المؤمن ، وليس هذا إلاّ حكماً مسبقاً ، لا غير ، ولا يدل دعاء النبي على أنه كمان يطلب الدعاء من النبي الأكرم (ص) ، وإنما كان يطلب النتيجة من النبي ، ولم تكن الوسيلة بالنسبة له ذات أهمية .

ناهيك عن ذلك ، فكيف يمكن أن تكون القصيدة التالية ، مفروضة على طلب الدعاء ؟ . . كما يقول :

وَلَـيس لَنـــا إِلَّا إِلَـيــكَ فَــرَارُتِــا وَأَينَ فَرَارُ النَّاسِ إِلَّا إِلَى الـرُّسُـل

فكم هي بعيدة عن الذوق حقاً ، أن يحصر الإنسان توسلًا واسعاً وشاملًا كهذا ، أن يحصره بصورة واحله ، وأن يقول أنه كان على أهبة الإستعداد لأن يطلب الدعاء من النبي الأكرم (ص) بصدد المطر .

والأنكى من هذا ، هو كلام آخر عنه ، يقول فيه :

« وَلَو كَانَ الإعرابيُّ مُتَوسَّلًا لِذَاتِه لَبقَى في مَنزِلَهِ وَاكْتَفَى أَن يَقُولَ وهُو في بيتهِ : اللَّهُمُّ اسقنا الغَيثَ بِجَاهِ نَبِيكَ . . . »<sup>(1)</sup> .

إن جواب هذا الإعتراض واضح ، لأنه إذا كان هدف الإعرابي ذلك القِسم من التوسل ، الذي يتخذ فيه ، في حـالة الـطلب من الله

(١) ﴿ التوصل إلى حقيقة التوسل ؛ ، الصفحة ٢٩١ .

سبحــانه وتعــالى ، من النبي الأكرم (ص) وسيلة لنفســه ، لأكتفى أن يجلس في بيته وأن يتوسل بالشكل الذي قيل عنه .

بيد أننا قلنا قبل قليـل ، أن توسله ألى النبي (ص) كـان بشكل واسع ، وباختصار أنه كان يعرف أن النبي الأكرم (ص) يستطيع وبطرق مختلفـة ، أن يلبي طلبـه ، ولم يتمكن تـوسـلاً كهــذا أن يتحقق إلاً بالتشرف بحضور النبي (ص) .

إن إشكال السيد الرفاعي هو على هذا الأساس ، كونه تصوَّر أن التـوسل إلى الـذات ، ليس له أكثر من صورة واحـدة ، ولهـذا فهـو يقول : أن هذا النوع من التوسل كان ممكن التحقيق بجلوسه في منزله والتضرع إلى الله تعالى . ولم يعتقد بعد أن للتـوسل بـالـذات صور أخـرى كذلـك ، حيث أشيـر إليهـا في مستهـل البحث ، ولا تتغطى شمولية كهذه إلا بشرف الكسوة .

۲ ـ وتجلى إلى هنا مفاد حديث الإعرابي ، وبقيت نقطة أخرى في ذلك ، نشير إليها الآن .

صحيح أنه لم يرد في هذا الحديث ، التوسل موضع البحث ، يعني تـوسل الأوليـاء بمقام الـدعاء ، يعني أن الإعـرابي لم يتخذ من النبي الأكرم (ص) في مقام الدعاء والتوسل إلى الله سبحـانه ، وسيلة لنفسه ، بيد أن التوسل الذي قام به الإعرابي في محضر النبي ، هو أسمىٰ من التوسل إلى النبي في مقام الدعاء ، ولم يتعرض توسلًا كهذا موضع نهي النبي الأكرم (ص) .

إنه كان يطلب من « النبي الأكرم » ـ صلى الله عليه وآله وسلَّم ـ

النتيجة ، وكان يعتبره قادراً ومتمكناً على عمل كهذا ، وإن يكون توسلًا كهذا بلا إشكال في التشريع الإسلامي ، فسيكون التوسل بمقام النبي في مقام طلب الدعاء بلا إشكال أيضاً .

الإجابة على أحد الأسئلة :

لقد نقلنا الحديث عن أسانيـد الحديث والتـاريخ ، ولم نتمكن الحصـول على الأسـانيـد الأخـرى ، ومن أهمهــا « دلائِـلُ النبُــوة » للبيهقي .

إن مؤلف كتاب « التوصل إلى حقيقة التوسل » يدّعي أن « مسلم الملائي » جاء في سنده ، في الوقت الذي قاموا بإضعافه .

لنفرض أن حضرة السيد الرفاعي ، مؤلف كتاب « التوصل إلى حقيقة التوسل » شاهد الحديث شخصياً في كتاب « دلائـل النبوة » ، ولم يكتف بنقل السمهودي في « وفاء الوفا » وغيره ، فيقال جواباً لهذا السؤال :

صحيح أن « الذهبي »<sup>(1)</sup> ينقل ضعفه عن فئة ، بيد أن الذهبي نفسه يقول : « أنه هو الـذي نقل حـديث « الطير المشوي » حـول « علي بن أبي طالب » ـ عليه السـلام ـ ، وكأنـه بنقله لهـذا الحـديث اقترف جريمة كبيرة ، في حين أن حديث « الطير المشوي » هـو من الأحاديث الإسلامية المتواترة ، حيث أن المرحوم مير حامد حسين قام بتخصيص مجلد واحــد من مجلدات كتــاب « العبقـات » لــذكـر

۱۰٦ ميزان الإعتدال » ، المجلد ٤ ، الصفحة ١٠٦ .

أسانيده<sup>(١)</sup> ، فلا يستبعد أن تكون ميوله إلى آل الرسالة سبباً لتضعيفه . ناهيك عن هذا ، فإن المحققين الإسلاميين نقلوا هذا الحديث أيضاً عن طريق الآخرين ، وأن رواة الحديث في أرجاء الأسانيد ، هم أفذاذ الحديث والتاريخ .

ينقل المرحوم « شمس الدين أبي علي ، فخار بن معد » ، هذه القطعة التاريخية وبسند معقول في كتابه ، ولا يحتوي سند روايته على إسم « مسلم الملائي » ، بل أن جميعهم من شيوخ الحديث والأدب والتاريخ .

وإليكم رجال سند الحـديث الذي أورده الكـاتب المذكـور في كتاب « الحجة على الذاهب إلى تكفير أبي طالب » ، الصفحة ٨٧ :

لا وقرأتُ عَلى شَيخُنا عَلَيْ الرَّوْسَاءِ ، أبي منصورٍ هِبة الله بن حامِد بن أحمدَ بن أيُّوبِ الكاتِبِ اللَّغُويَ . قالَ قرأتُ على الشَّيخ أبي الحَسَنِ ، علي بن عبد الرَّحيم السُّلَمي اللَّعَوي البغدادي ، قالَ : أخبَرني الشَيخُ أبو منصورٍ مَوهُوبُ بنُ أحمَدَ بنِ الحسينِ الجواليقي اللُّغويَ البَغدادي ، قالَ : أخبرني الشَّيخُ أبو زكريًا يَحيى بنُ عَليَ الخطيب تبريزي اللغوي ، قالَ : أخبرني الشَيخُ أبو زكريًا يَحيى بنُ عَليَ عبدِ الله بَنِ رَبين الرَّقيّ ، قالَ : حَدَّثني الرَّئِسُ عَليّ بن أحمد البَّي ،

(١) إن خلاصة حديث و الطير المشوي و هو : في إحدى الأيام أهدي طير إلى النبي الأكرم (ص) ، فعندما جهزّوه له ، قال النبي : الأكرم (ص) ، فعندما جهزّوه له ، قال النبي : و اللَّهُمُ إئتني بأحَبُ خَلقِكَ إليكَ يأكُلُ معي فَجاءَ عَليَّ و . يقول المحدثون الإسلاميون ، أن هذه الجملة حول الإمام (ع) وردت من قبل النبي الأكرم (ص) أكثر من مرة . قال حدثني أبو بكر محمد بن عبد الله الشافعي ، قال : حدَّثنا القاضي أبو إسحاق إسمعيل بن إسحٰق ، قال : حدَّثنا إسمعيل بنُ أُويس عن هُشام بن عُروةٍ بن الزَّبيرِ عن عائشةَ ، قالت : جاءَ أعرابيَّ إلى اُلنَّبيَّ صلَى الله عليه وآله وسلم ، فقالَ : أتيناكَ يا رَسُولَ الله وَلَيسَ لنا صبيًّ يصطبحُ وَلا بَعيرُ يَئِطُّ ه<sup>(۱)</sup> .

إننا نغض النظر عن كل هذه الأقوال ، ونشير إلى موضوع بيّنـاه بإسهاب آنفاً :

رغم أن روايات التوسل لم ترد بصورة التواتر اللفظي ، بالأحرى لم تنقل حالة واحدة من الحالات السابقة بصورة التـواتر ، ولكن لأن الجميع يستهدفـون هدفـاً واحداً ، فسـوف يظهـر بـالتـأكيـد التـواتـر المعنوي ، ولا يستوجب في حالات كهذه العودة إلى سند الرواية .

وأشـرف إلى هنا بحثنيا حول استسقـاء النبي الأكـرم (ص) إلى نهايته ، والآن سنتحدث حول استسقاء « أبو طالب » ووالده الفـاضل « عبد المطلب » ـ عليهما السلام ـ .

لا شك في أن عبد المطلب وإبنه حسن الأداء ، أبو طالب ، كانا يتوسلان بإبنهما الأكرم « النبي محمد » ـ صلى الله عليـه وآله وسلم ـ وليس بـدعـاء النبي الأكسرم (ص) ، لأن حضرتــه لم يكن في زمن عبد المطلب إلا رضيعاً ، لا أكثر . ولذا كان يرفع إلى السماء أحياناً ، وأحياناً أخر كانـا يمسونـه بحائط الكعبـة الشريفـة ، ويسألان الله عـز

(۱) يصطبح : أي يتناول الصبوح وهو كل ما أكل وشرب .
 يثط : أي يصوت وهو كناية عن المجاعة التي أصابتهم .

وجل، وبالمقـام والعـظمـة اللتـان كـان يتحلى بهمـا، يسـألان الله الرحمة . إننا نحصل من ضمن مجموع الروايـات التي وردت بصدد صيغـة استسقاء هـذين الرجلين الفـاضلين ، نحصل على المـوضوع المشروح أدناه :

١ – أن التوسل بالأولياء الإلهيين والشخصيات المقدسة ، هو من أجل نيل رحمة الحق ، وإبراز المحبة للأولياء الإلهيين ، هو عمل محبذ جداً يؤدي إلى الحصول على رحمة الحق ، خاصة أن الهمدف من التوسل إلى الأولياء الإلهيين ، خاصة في موضوع الإستسقاء ، هو أن الله سبحانه يبعث رحمته من أجل هؤلاء ، وإذا كان الآخرون غير جديرين لنزول الفيض الإلهي ، فهم جديرين لنزول رحمة الحق .

٢ ـ إذا كان التوسل إلى الأولياء الإلهيين أمراً غير مرضياً حقاً ، لا بد اتقائها بأوضح دليل ، في حين أنه لم ترد بهذا الصدد حتى آيـة واحدة ، أو حديث واحد .

٣ ـ يمكن من خلال رغبة النبي الأكرم (ص) في قراءة شعر أبي طالب (ع) ، وانتيابه السرور لدى سماعه شعره ، يمكن بجزم القول ، أن التوسل بالذوات المحترمة ، في مقام الدعاء ، كان عمالًا مرضياً وموضع رضاية صاحب الشريعة .

٤ ـ يمكن من خلال الأحاديث التي نقلناها عن « الجامع الصحيح » للبخاري والسنن للبيهقي ، تصور أن مسألة التوسل بالذوات المحترمة كانت مسألة فطرية سائدة في مجتمع المسلمين ، ولهذا فعندما كان النبي الأكرم (ص) يطلب المطر ، كان يراود أذهان اللذين كانوا في مجلس رسول الله (ص) ، مضمسون شعر أبو

الحديث السادس:

إنَّ سوادَ بنَ قاربٍ ، رَضيَ الله عنه ، أنشَدَ لرسُول ِ الله قَصيدَتُهُ الَّتِي فيها التَّوسُّلُ وَيَقُولُ :

و و أشبه لا رَبَّ غَيسرَه و إنَّ كَلَّ مامُونَ عَلَى كُلَّ عَائِبٍ و إنَّ كَ أَدنَ المرسَلينَ وسيلة و إنَّ كَ أَدنَ المرسَلينَ وسيلة فَمُرنا بما يأتيكَ ما جَ لاكرمينَ الأطايبِ فَمُرنا بما يأتيكَ ما تَحَيمَ أُرسَل وَإِن كِان فَيسا فَيهِ شَيبُ اللوائب وَكُن لِي شفيعاً يَوْم مَنْ لاَ ذُو شَفَاعة بُعُن فِتيلاً عَن سوادِ بسن قارِب »

إن قصيــدة ســواد بن قـــارب التي ألقــاهـــا في حضـــور النبي الأكرم (ص) تخطى بالأهمية من ناحيتين :

أولاً : لقد اعتبر الشخص النبي الأكرم (ص) أقرب وسيلة له في العتبة الإلهية المقدسة ، وسبق أن فسرَنا لفظة الوسيلة ، وقيل أن هذه الألفاظ هي بمعنى « ما يُتَوَسَّلُ بِـهِ » ، وإذا استخدمت أحياناً بمعنى « القربة » أيضاً ، فهو من بـاب الإستخدام اللفظي لـ « السبب » في مفاد « المسبّب » . يمكنكم ، ومن أجل الإطلاع على حقيقة هذه اللفظة والمحتوى الـواقعي لها ، الـرجوع إلى المعـاجم العربيـة ، وقد عـرضنا بـدورنا نصوص اللغويين العرب في البحث المنصرم .

يتضح من هذا العرض ، أن تفسير « الوسيلة » في الشعر ، يعني « تقرب » التفسير بدون شاهد ودليل ، بل يوجد في الشعر نفسه شاهداً على خلاف ذلك ، لأن الشاعر اعتبر النبي الأكرم (ص) في الشعر الرابع ، شفيعاً، واعترف بكونه وسيلة، وأن كون النبي بمقام الشفاعة والشفيع أنسب من كونه وسيلة .

وبعبارة أخرى : أن الشاعر وفي حضور « النبي الأكرم » - صلّى الله عليه وآله وسلّم - والذي هو كاشف عن رضائه بمضمون الشعر ، فقد اعتبر جميع الأنبياء وسيلة له في العتبه الإلّهية ، وبالأخص فقـد اعتبر النبي (ص) أقرب وسيلة لم وأن المقصود من كون الأنبياء وسيلة ليس أن نمتثل أمامهم في حالة الحياة ، ونسألهم الـدعاء ، لأن طلباً كهذا غير ممكن التحقيق بالنسبة إلى بقية الأنبياء عامة ، وبالنسبة إلى رسول الإسلام (ص) حول الأشخاص البقية الذين لا يحظون بالجدارة خاصة ، فلا مناص في هذه الحالة أن نمنح للـ « الوسيلة » معنى أوسع وأشمل ، ليشمل حال الذين يستطيعون أن يمتثلوا أمامه .

ثانياً : يطلب الشاعر من محضر النبي الأكرم (ص) ، أن يشفع له يوم القيامة وأن هذا الموضوع هو مسألة الحاجة من الحي نفسه ، ولقد بحثنا بـدورنا هـذا النوع من طلب الحـاجـة سـواء من الحي أو الميت ، وتستطيعون أنتم بصدد طلب الحاجة من الحي الرجـوع إلى الصفحـات السابقـة ، وحول طلب الحـاجة من غيـر الحي مـراجعـة الصفحات القادمة . لقد نقل الطبراني هذه الواقعة في « الجامع الكبير »<sup>(۱)</sup> ، ونقلها الآخرون كذلك ، لقد شوّه مؤلف كتاب « التوصل إلى حقيقة التوسل » سند الحديث ، واعتبره حديثاً ضعيفاً ، ولقـد أجبنا بـدورنا على هـذا الإستشكال في السابق .

واستطعنا إلى هنا نشير إلى مجموعة<sup>(٢)</sup> من أحـاديث التوسـل ، التي وردت في كتب الحديث والتاريخ لأهل السّنة . أما في أحـاديث أثمة الشيعة ، فإن التوسل بالذوات المقدسة مُسَلَّمٌ به وجليّ إلى حـد أن العديد منها قد وردت في أدعيتهم .

فهل يتوجب علينا أن نتعلم دساتير الإسلام من ابن تيمية ومحمد عبد الوهاب ؟ أو من آل الرسالة وعترة النبي الأكرم (ص) ، الذين هم يحكم الحديث ثقلين ، والثقل الأصغر وعدل القرآن بالحكم .

ونكتفي الآن ، من بين الأدعية الخفيرة التي وردت في « الصحيفة العلوية »<sup>(٣)</sup> أو في ذعاء عرفة « للحسين بن علي » ـ عليه السلام ـ أو في « الصحيفة السجادية » بنقل عبارتين اثنتين ، لتشكّل مع الأحاديث السابقة عشرة كاملة .

- (۱) (المدرر السنية )، الصفحة ٢٩ ، تأليف زيني دحلان ، و( التموصل إلى حقيقة التوسل » ، الصفحة ٣٠٠ .
- (٢) « الصحيفة العلوية » أدعية لأمير المؤمنين نظّمها « الشيخ عبد الله السماهيجي » . (٣) إنَّ أحاديث التوسل التي وردت في كتب أهل السُّنة هي أكثر من أن تعرض من خلال هذا ، ويكفي هذا القدر ، الشخص المصنف .

الححديث السابع : يقول سيد الشهداء في « دعاء عرفة » : « اللَّهُمَّ إِنَّا نتوجَّهُ إليكَ في هذه العشيَّةِ التي فـرضتَها وعـظُمتَها بِمُحَمَّدٍ نَبِيَّكَ ورَسُولِكَ وخِيرَتِكَ من خَلقِكَ » .

الحديث الثامن :

« اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِحقَّ هذا الشَّهرِ وَبِحقٌ مَن تُعَبَّدَ لَكُ فَيـهِ مِن استدائِهِ إلى وقتِ فنائِهِ مِن مَلَكٍ فَـرَّبَتَهُ أَوْ نَبِيٌّ أَرَسَلَتَـهُ أَو عَبدٍ صالح ٍ اختَصَصتهُ »<sup>(1)</sup> .

وينتهي إلى هنـا بكُنْتُا حَوْلَهُ التَوْسِلُ بِكَالْشَخْصِيَّاتَ وَالْـذَوَاتَ المقدسة والذي يشّكل البحث الثالث من هذا الدراسة . وكافية بالطبع الأدلة لطالبي الحقيقة .

وقد حان الـوقت الآن ، أن نبحث ونتناقش حـول الموضـوعان الآخران اللذان يشكّلان القسم الرابع والخـامس من أبحاثنـا الخمسة حول التوسل :

۱ ـ الحلف على الله بحق الأولياء .
 ۲ ـ الحلف بغير الله سبحانه .

(1) ( الصحيفة السجادية ، الدعاء رقم ٤٤ .



,

القسم الرابع الحلف على الله بحق ومقام الأولياء

لقد بقي من ضمن أقسام التوسل الخمسة ، قسمان اثنان وهما ممنوعان لدى الوهابي ومحرّمان . إن هذين النوعين من التوسل عبارة عن : ٢ ـ الحلف على الله بحق ومقام الأولياء . ٢ ـ الحلف بغير الله سبحانه رسيري

وإليكم دراسة الموضوع الأول : لماذا يجب أن يعتبر الحلف على الله بمقام وحق الأولياء وأحباء عتبته حراماً أو مكروهاً ؟ أن القرآن الكريم يثني على صفوة ، ويصفهم قائلاً : ﴿ الصّابِرينَ والصّادِقينَ والقانِتينَ والمُنفقينَ والمستغفرينَ بالأسحار ﴾<sup>(1)</sup> .

(١) سورة أل عمران : الأية ١٧ .

۱۸۱

and the second second

والأن إذا حلف شخص بمقام ومكانة هذه الصفـوة ، وبعد أداء صلاة العشاء في منتصف الليل ، قائلًا :

« اللُّهُمَّ إنِّي أسألُكَ بِحقِّ المستَغفِرينَ بالأسحارِ اغفِر لي » .

فلماذا يجب أن نقول أنه أصبح كافراً ، فأي أصل يا ترى من أصول الإسلام الواضحة قام بإنكارها ؟ لماذا يجب أن نقول أنه أشرك ؟ ، هل تأمل في ثنوية خالق العالم ( للعالم خالقين اثنين ) ، ليكون قد أصاب بإيمان التوحيد في الخالقية ضرراً ؟ أو أنه اعتبر مدبر العالم ومخرجه اثنان ، لكي يصاب التوحيد في الربوبية بأذى ؟ أو أنه عَبد غير الله تعالى ، ليكون توحيده وعبادته في معرض الإختلال ؟ في الوقت الذي نهض في منتصف الليل حيث الظلام يخيّم على نصف العالم ، نهض يذكر الله سبحانه وطفق بعبادته ، مرتجفة أوصاله من الخوف ، وباكية عيناه بريانة من من من من

إن القرآن الكريم يضع المحك الأكثر وضوحاً لتمييز التوحيد عن الشرك في متناول أيدينا ، وما علينا إلا أن نفرز الموحد عن المشرك ، وأن لا نـطلق صفة الشـرك على المجتمع الإسـلامي بدون الضـابـطة القرآنية . وألا نحصر التوحيد الإسلامي في إعرابي من نجد جوّابٌ في الصحاري .

﴿ وإذا ذُكِرَ الله وَحدَهُ اشمأزَّتْ قلُوبُ الَّذينَ لا يُؤمنونَ بِالآخِرَةِ وإذا ذُكِرَ الَّذينَ مِن دُونِهِ إذا هم يَستَبشِرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> .

(١) سورة الزمر ، الآية ٤٥ .

ويصف في آية شريفة أخرى « المجرمين » الذين هم مشـركون جميعاً ، كالأتي :

﴿ إِنَّهُم كَانُوا إِذَا قَيْـلَ لَهُم لَا إِلَهُ إِلَّا اللَّهُ يَسْتَكْبِرُونَ وَيَقُولُونَ إِنَّـا لَتَارِكُوا آلِحَتَنا لِشَاعِرٍ مجنُونٍ ﴾<sup>(١)</sup> .

فهل صحيح أن الشخص الذي يتحمل آلام البرد والأرق وعدم النوم في ليالي الشتاء الباردة ، أو ليالي الصيف القصيرة ، وبعـد أداء نوافل الليل ، والحلف بالله تعالى بمقام الأولياء، هو كالمشركين يشمئز من التبتل إلى الله ، ويغدو فرحاً من التضرع إلى الأوثان ؟

نقرأ في « الصحيفة العلوية » التي جمع فيها المرحوم « الشيخ عبد الله السماهيجي » ، « أدعية أمير المؤمنين » ـ عليه السلام ـ ، نقرأ أن الإمام قام في نوافل الليل ، بعد الركعة الثامنة ، قام بالـدعاء على الوجه التالي :

« اللَّهُمَّ إِنَّى أَسَالُكَ بِحُرَمَةِ مَنْ عَادَ بِكَ مِنْكَ وَلَجًا إِلَى عِزِّكَ واستَظلَّ بفيئكَ واعتَصَمَ بِحبلِكَ وَلَم يَثِق إِلَّا بِكَ »<sup>(٢)</sup> .

ويقول الإمام ـ عليه السلام ـ أيضاً في دعائه الذي علَّمـه لأحد من صحبه :

« وبِحَقِّ السَّائِلينَ عَليكَ والـرَّاغبينَ إليكَ والمتعـوَّذينَ بـكَ ، والمُتَضرِعينَ إليكَ ، وبِحَقِّ كُلِّ عَبدٍ مُتَعبَّـدٍ لكَ في كُـلِّ بَرَّ أو بحـرٍ أو

(١) سورة الصافات ، الأيات ٣٥ و ٣٦ . (٢) الصحيفة العلوية ، دار النشر الإسلامية ( انتشارات إسلامي ) ، الصفحة ٣٧٠ . سهل أو جبل أدعُوكَ دُعاءَ مَنِ اشتدَّت فاقَتُهُ . . . ال<sup>(١)</sup> . فهل أنَّ لمناجاة مترعة بالروح كهذه ، وإظهار التذليلات بعتبة الحق ، نتيجة أخرى غير تعزيز التوحيد (لا الإستعاذة بغير الله سبحانه ) وإبداء الرغبة إلى أصحاب الله ، والذي يشكّل بدوره نوعاً من التمايل إلى الله تعالى ؟

فلهذا يجب غض النظر عن اتهام الكفر والشرك اللذان يتواجدان غالباً في الموائد الطليقة ومن جميع الأجناس ، وأن تدرس المسألة من زاوية نظر أخرى .

استناداً على هذا ، فإن جماعة من متحفظيهم طرحت موضوع الحلف بالله بحق الأولياء في أطر التحريم والكراهة ، وعلى خلاف الصنعاني المتسرع الذي وضع المسألة في دائرة الكفر والشرك ، ولم يأت بكلام عن الكفر والشرك

والآن ، بعـد أن أنضع محبور الحديث في أنبه يجب علينا أن ندرس الموضوع في إطار الحرام والمكروه ، يتوجب علينا أن نوضح الأدلة على صحة توسل كهذا .

الدليل الأول : إطلاق آيات العبادة والتضرع إلى الله ١ ـ إن القرآن الكريم يدعو الناس إلى عبادة الله جـلَّ جلاك. والتبتل إليه ، قائلًا :

﴿ وَقَالَ رَبُّكُمُ ادْعُونِي اسْتَجِبْ لَكُم ﴾ (\*) .

(۱) نفس المصدر السابق ، الصفحة ٥١ - قام الإمام بتعليم هذا الدعاء لـ ٥ أويس ٢.
 (٣) سورة غافر : الآية ٦٠ .

أو يقول :

﴿ يَـا أَيُّهَا النَّـاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُم الَّـذي خَلَقَكُم والَّـذينَ مِن قَبِلِكُم ﴾<sup>(1)</sup> .

وأمثال هذه الأيات الشريفة .

لم يرد في هذه الآيات أي نوع من قيدٍ وشرط لدعوة الله سبحانه وتعالى والتبتل إليه ، ولهذا فإن العبادة والدعوة وذكر الله تعالى ، جائزة في كل مكان وبأية كيفية كانت ، ومشروعة ، إلاّ ما نهي عنها في الدين الإسلامي نفسه ، من عبادات في حالات خاصة وبأشكال معينة .

مثـلًا ، إن الصلاة والصـوم وهما للشخص المنتخب عبـادة الله سبحانه وتعالى ، وحرام للمـرأة التي هي في فترة الحيض ، في حين أن الدعاء والتبتل إلى الله ليسا ممتوعين في هذه الحالة .

للصلاة والصوم نفسيهما حدوداً وشرائط في الشرع الإسلامي ، وعلى المُصلِّي أن يراعيها لدى أدائه هاتين الفريضتين ، ولا يستطيع أن يفرض القيود بدون مراعاة هذه الشروط .

أما إذا لم يفرض أي قيد أو شرط لدى أداء فريضة ما ، فنستطيع تأديتها كما يحلو لنا ، مثلاً أن دين الإسلام الحنيف يأمرنا لأن نتوضاً ، أمّا لا يضع شرطاً في ماء معين وحالة ومكان خاصين ، فنستطيع بذلك أن نتوضاً بأي ماء نريد : بماء البئر أو الترعة أو المطر أو . . . غيرها ، ونستطيع أن نؤدي هذه العبادة في حالات مختلفة ، وقوفاً وجلوساً ،

(١) سورة البقرة : الأية ٢١ .

وفي أية منطقة نريد ، وتحت المطر ، وتحت السقوف . . . وأن هذه الشمولية بسبب أنه لم يرد في قواعد الوضوء أي قيد وشرط .

ونفس هذا الكلام نقوله حول الآية الشريفة ﴿ أَدْعُونَي أَستَجِب لَكُم ﴾ وأمثالها ، فإن آيات الدعاء إلى الله تعالى وعبادته مطلقة تماماً ، ولم يعتبر هذا الحلف في الإستعاذة بالله والمسألة منه تعالى بمقام أعزاء العتبة الإلهية ، ممنوعاً أبداً . وعلى هذا ، فإن الآيات المتعلقة بدعوة الله سبحانه والتبتل إليه ، كانت تشتمل على جميع الأقسام ، ويكتفي لإثبات الجواز ، كل أنواع الدعاء والرغية الكافية .

الدليل الثاني : حدوث هذه الأنواع من التوسلات في الإسلام لا يجـوِّز هذا النـوع من التوسل، الآيـات المتعلقـة بـالعبـادة والدعاء ، بل أنه وردت توسلات كهذه أيضاً في الروايات الإسلامية .

ذكرنا في الفصل الثالث ، حيث كمان محور البحث فيه ، هو التوسل بالشخصية ، ذكرنا أحاديث تمت مسألة الله سبحانه فيها بحق ومقام الأولياء ، ورغم أنه لم يرد موضوع الحلف في هـذه الأحاديث بشكل صريح ، إلا أن روح العبادات والتوسلات تعني الحلف بالله عز وجل بحق ومقام الأولياء .

في الحديث الأول علَّمَ « النبي الأكرم » ـ صلّى الله عليه وآله وسلم ـ ذلك الأعمى ، علَّمه هكذا ، ليقول : « اللَّهُمَّ إِنِّي أسألُكَ وأتَوجَّهُ إليكَ بِنَبِيِّكَ مُحمَّدٍ نبيّ الرَّحمةِ » . نقـل « أبـو سعيـد الخـدري » في الحـديث الثـاني عن « النبي الأكرم » (ص) ، هذا الدعاء : « اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِحَقِّ السَّائِلينَ عَلَيكَ وأَسْأَلُكَ بِحَقِّ مَمشايَ هذا » .

وفي الحديث الثالث تابَ النبي « آدم » ـ عليه السلام ـ بالشكل التالي :

« أسألُكَ بِحَقٍّ مُحمَّدٍ إلَّا غَفَرتَ لي » .

وفي الحديث الرابع ، عندما وارى الرسول الأكرم (ص) أم علي بن أبي طالب (ع) في التراب ، دعا لها كالتالي :

« إغفِر لأمي فاطِمةً بنتِ أسدٍ وَوَسَّع عَلَيها مـدَخَلها بِحَقِّ نَبيَّكَ والأنبياءِ الذينَ مِن قبلي » .

رغم أنه لم ترد في هذه الأنواع من الجمل ، لفظة الحلف ، بيد أن مفادها الواقعي ، هو الحلف بالله تعالى بحقوق الأولياء ، وهـو ما يقال : أسألك بحق السائلين ، يعني أحلف بك بحق هؤلاء .

إن الأدعية التي نقلت في الصحيفة السجادية عن الإمام الرابـع ـ عليه السلام ـ هي بحد ذاتها برهان واضح عن صحة وثبـات توسـلًا كهذا .

إن عظمة معاني أدعية الصحيفة وفصاحة كلماتها وبلاغة معانيها تجعلنـا بمنأى عن أي نـوع من الكلام في صحـة انتسـاب ذلـك إلى إلإمام .

كان « الإمام السجاد » ـ عليه السلام ـ يسأل الله تعـالى ويبتهل إليه في يوم عرفه ، وعلى الوجه التالي : « بِحَقِّ مَنِ انتجبت من خَلقِكَ ، وبِمَنِ اصطَفيتهُ لنَفسِكَ ، بِحَقِّ مَن اختَـرتَ ، مَن بَريَّتـكَ ، وَمَن أجبيت لَشَـانِـكَ ، بِحَقٍّ من وصَلتَ طاعَتَهُ بطاعتِكَ ، ومَن نيطت مُعاداتِه بمعاداتِك »<sup>(١)</sup> .

عندما قام الإمام \_عليه السلام \_ بـزيارة قبـر جدّه المؤقـر « أمير المؤمنين » \_عليه السلام \_ ، دعا بعد انتهاء هذه الزيارة ، قائلًا :

« اللَّهُمَّ استَجِب دعائي واقبَل تنـائي وَاجِمَع بيني وبين أوليـائي بِحَقِّ مُحَمَّدٍ وَعَليٍّ وَفَاطِمَةَ والحَسَنِ والحُسَينِ »<sup>(ن)</sup> .

ليس هذا السجاد ـ عليه السلام ـ لوحده يحلف في أدعيته بالله عزّ وجل بحق أعزاء عتبته الإلهية ، بل أن هذا النوع من التوسل موجود في الغـالب ، وذلـك في الأدعية التي وردت من قبـل أئمــة الشيعـة الأطهار .

يقول زعيم الأجرار ، الإمام الحسين بن علي ، ـ عليه السلام ـ ضمن دعاء ، ما يلي :

« اللّهمَّ إنَّي أسألُكَ بكلمات ومَعاقِدِ عِزُكَ وَسُكانِ سَمواتِكَ وأرضِكَ وأنبيائِكَ ورُسُلِكَ أنْ تَستَجيبَ لي فَقَد دهِقَنِي مِن أمري عُسرٌ فـأسألُـكَ أن تُصَلِّيَ عَلى مُحَمَّدٍ وآل ِ مُحمَّدٍ وأن تَجعَلَ مِن أمري يُسراً » .

إن هـذه الأدعية كثيـرة ، إلى حد أن نقلهـا جميعاً ، يؤدي إلى الإطالة في الكلام ، فيا حبذا لو اختصرنا الكلام إلى هذا الحد ، وأن نبدأ في بيان أدلة واعتراضات الطرف المقابل .

- (1) الصحيفة السجادية ، الدعاء رقم ٤٧ .
- (٢) ﴿ مفاتيح الجنات ، زيارة ﴿ أمين الله ، .

الإعتراض الأول :

يجمع علماء الإسلام ، أن الحلف على الله تعالى للمخلوق ، أو بحق المخلوق ، هو حرام<sup>(1)</sup> .

الإجابـة :

يعني الإجماع أن علماء الإسلام في أي عصر كـان ، وفي كل العصور ، يجدون اتفـاقاً في وجهـة النظر حـول حكم من الأحكام ، وبهذه الصورة فإن اتفاق الـرأي هو حسب مـا يرتأيه أهل السنة، أحد الحجج الإلهية وبـاعتقاد علمـاء الشيعة هـو حجة من هـذه الناحية ، والـذي يدل على رأي الإمـام المعصوم ومـوافقتـه والـذي يعيش بين ظهراني الأمة .

والآن يتبادر سؤال لنا ، هل هناك اتفاق في الرأي كهذا ، حول هذه المسألة ؟ إننا نضع علماء الشيعة وعلماء أهل السنة الآخرون ، جانباً . . وناخذ بنظر الإعتبار رأي أئمة المذاهب الأربعة كسندٍ ، فهل أن هؤلاء الأئمة الأربعة أعطوا الفتوى بصدد تحريم موضوع كهذا ؟ وإذا فعلوا ذلك ، نرجوكم تبيان نص فتواهم مع ذكر إسم الكتاب وتحديد الصفحة .

ولم يـذكر هـذا النوع من التـوسـل أسـاسـاً في الكتب الفقهيـة وأحاديث علماء السّنة ، لكي يعطوا رأياً بصددها .

إن أشمل كتب أهل السّنة الفقهية ، هو كتاب « المعني في شرح \_\_\_\_\_

(۱) < كشف الإرتياب » ، الصفحة ۳۲ ، نقلًا عن « الهدية السّنية » .</li>

## 189

مختصر الخرقي » لمؤلفه « ابن قُدامَةَ ( عبد الله ، موفق الدين ) » . وهو من فقهاء هذه الجماعة المعروفين، والذي ينقل في هـذا الكتاب أراء المذاهب الأربعة ، ويستدل في النهاية على أحقية مذهب الإمام أحمد بن حنبل .

ولقد جاء ببحوث<sup>(١)</sup> تتعلق باليمين والعهد ، ولم يتطرق في هذا الموضوع إلى البحث ، ولم ينقل في هذا المجال حديثاً عن أي إمام من الأئمة ، في حين أنه بحث موضوع الحلف بغير الله تعالى ، والذي يشكّل الفصل الخامس من بحثنا<sup>(٢)</sup> .

إن كتــاب « الفقــه على المــذاهب الأربـعــة » الــذي قــام « عبد الرحمان » بتأليفه ، هو المصدر الرسمي لعلمـاء السّنة اليـوم ، حيث أنه بحث حول موضوع الحلف بغير الله تعالى<sup>(٣)</sup> ، في حين أنه لم يتطرق إلى موضوع الحلف بالله . لغيره .

إن أشمل كتاب من حيث جمع الأحاديث المتعلقة بالفقه ، هو كتاب « السنن الكبرى » للبيهقي ، فقد أورد أحاديثاً<sup>(1)</sup> تتعلق بالحلف والعهد ، ولم ينقل حول موضوع كهذا حديثاً ، أساساً . ففي هذه الحالة ، أين هو الإتفاق والإجماع اللذان يدّعي بهما مؤلف كتاب « الهدّية السنية » ؟ أن الشخص الوحيد الذي ينقل التحريم عنه ، هو وجه غير معروف باسم « العز بن عبد السلام » .

وكأنّ علماء الإسلام قد تلخصوا في كتاب « الهديّة السنية » وفي « العز بن عبد السلام » .

ثم نقل عن « أبي حنيفة » وتلميذه « أبو يوسف » في أنهما قالا أيضاً ، أن قول « بحق فلان » هو مكروه .

وبـاختصار فـلا يوجـد هناك من دليـل بإسم الإجمـاع في هـذا المضمار . والآن سنقوم بتحليل دليل هؤلاء الثاني .

الإعتراض الثاني :

د إنَّ المسألة بحقً المخلُوق لا تَجوز لإنَّهُ لا حَقَّ للمَخلوقِ عَلى الخالِقِ <sup>(١)</sup>.

الإجابة : مرز تمت ميز من الم

إن استدلالاً كهذا ليس إلا اجتهاد قبال النص الصريح ، فإن كان لا حَقَّ للمخلوق على الخالق ، حقاً ، فلماذا يا ترى ، أنه لله عز وجل حقوقاً كهذه في الأحاديث الماضية ، الفصل الثالث ، حسب ما يحلف به « آدم » ، و« رسول الإسلام » ـ صلّى الله عليه وآله وسلم ـ ، وإنَّ مسألة الله تعالى هي بسبب نفس هذه الحقوق ؟ فضلاً عن ذلك ، فإنه في مسألة الله سبحانه ، لا يستوجب أن نأتي بمفردة « عليك » ، وإنما يكفي أن نقول : « اللَّهُمَّ إِنِّي أسألُكَ بِحَقِّ فَلانٍ أو بِفُلانٍ » ، وأن الحق في اللغة العربية يعني الأمر الثابت والسديد ، والمقصود من هذا

(۱) ، كشف الإرتياب » ، الصفحة ۳۳۱ ، نقلًا عن « القدوري » .

and the second second

الحق ، هي الصفات المرموقة لأعـزاء العتبة الإَلَّهيـة ، أمثال : قـرب ألزهد ، والتقـوى ، عبادة العلم ، وليست صفـات ثابتـه كهذه لازمـة لشخص تكون هذه الحقوق مضرّة له .

لنترك كل هذه ، فكيف يمكننا تبرير آيـات القرآن الكـريم ، يا ترى ؟ حيث أن القرآن وصف عباده الصالحين ، بأن لهم حقوق على الله تعالى . وإليكم آيات القرآن البينات :

﴿ وَكَانَ حَقاً عَلَيْنَا نَصِرُ الْمُؤْمَنِينَ ﴾ (١) .

﴿ وَعداً عَلَيهِ<sup>(٢)</sup> حقاً في التَّوراةِ والإنجيلِ ﴾<sup>(٣)</sup> . ﴿ كذلِكَ حقّاً علَينا نُنج المؤمنينَ ﴾<sup>(4)</sup> .

﴿ إِنَّما التَّوبَة عَلَى الله للَّذِينَ يَعَمَلُونَ السُّوء بِجِهالَةٍ ﴾ (\*) . فهل يصح أن نِأول جِميع هذه الآيات الشريفة ، من تلقاء

أنفسنا ، ويسبب سلسلة من أوهام لا أساس لها ؟ إن هـذا النوع من التعبير يتواجد بكثرة في الأحاديث الإسلامية أيضاً . وإليكم نماذج من هذه الإحاديث :

١ ـ ٢ حَتَّى عمل الله عمونَ مَن نَكَمت التِماسَ العفماف ممَّا حَمرُمَ الله »<sup>(٦)</sup>.

٢ ـ قال رسول الله : « ثَلاثَةُ كُلُّهُم حَقٌّ عَلَى الله عَونُـهُ ، الغازي في سبيل الله ، والمكاتَبُ الَّـذي يُريـدُ الأداءَ ، والنَّاكِـحُ الَّذي يُـريدُ التَعفُّفَ «<sup>َ()</sup> .

٣ ـ • كَانَ للنَّبِيِّ ناقَةٌ تُسَمَّى العضباءُ لا تُسبَقُ فَجاءَ أعرابيٌّ على قَعُودٍ فَسَبَقَها فَشُقٌ ذلِكَ عَلَى المُسلِمينَ حَتَّى عَرَفَـهُ فقالَ حَقٌّ عَلَى الله أن لا يَرتَفِعَ شيءُ في الدُنيا إلا وَضَعَهُ ع<sup>(٢)</sup> .

٤ ـ « أتَدري ما حَقُّ العِبادِ عَلَى الله . . . . ٣<sup>(n)</sup> .

أن الفئة الوهابية تروم وبتكلفات كثيرة ، أن تحط من مكانة هذا النوع من الروايات والأحاديث ، من حيث السند أو الدلالة ، لأنها لا ترغب في أن تذكر مجموعة وصفها الله سبحانه وتعالى بالكبيرة ، أن تذكرها بالعظمة .

وواضح وضوح الشمس ، أنه ليس لأي شخص ينساق وراء الملذات حَقَّ على الله ، حتى وإذا عَبْدُ الله سبحانـه قرونـاً عديـدة ، وامتثل أمامه خاضِعاً خاشعاً ، لأن كل ما يملكه عبد الله ، فهو من عند الله تعالى ، فلم يبذل من نفسه شيئاً في سبيل الله ، لأن يستحق بلذة أجراً .

- (١) لا سنن ابن ماجه ١ ، للقزويني ، المجلد ٢ ، الصفحة ٨٤١ ، طبعة دار إحياء الكتب العربية ـ مصر .
- (٢) الصحيح » للبخاري ، الجزء الرابع ، المطبعة المنيرية ، الصفحة ٩٦ ، بـاب : ناقة النبي .
- (٣) و النهاية في غريب الحديث والأثر ؛ لإبن الأثير ( مجد الدين أبو السعادات المبارك ) ( ١٢١٠ .. ١٢١٠ م ) ، مادة ، الحق ؛ .

ولهذا فإن المقصود من هذا الحق في هذه الحالات ، هو الأجر الإِلَهي نفسه ، والمقام والمكانة<sup>(١)</sup> التي منحهـا إياهم صـاحب الحق اعتناءاً خاصاً بهم ولطفاً من لدنـه ، عهداً بهم ، وأن حقـاً كهذا على عهدة الله جلَّ جلاله ، هو دليل على عظمته وجلاله .

ومن أجل الإطلاع على أنه كيف يجد العبد الفقير والمحتاج ، حقاً على « ذمة الله » ، تأملوا بدقة في مضمون الآيتين الحلاحقتين . فإن « القرآن الكريم » يعتبر لاته سبحانه في إحدى الأيات « المالك المطلق » ، والعِباد المالكون في الظاهر ، ممثليه في الأموال التي هي بحوزتهم ، وهنا حيث يقول .

﴿ . . . وَانفِقُوا مِمَا جَعَلَكُمْ مُستخلَفينَ فِيهِ فَالَّـذِينَ آمَنُوا مِنكُم وَأَنْفَقُوا لَهُم أَحِرٌ كَ رُ ﴾ (٢)

بيـد أن ، القـرآن الكـريم ، نفسـه يـطرح في آيـات لاحقـة ، استقـراض الله سيحانـه من عبّاده ، ويتجلى الإنسـان في هـذه الآيـة بصورة المالك الذي يقـرض الله تعالى «مـالك السمـوات بالأرض » قرضاً حستاً ، حيث يقول :

﴿ مَن ذا الَّذي يُقرِضُ الله قَرضاً حَسَناً ﴾ (٣) .

وكما كانت الآية الشريفة الأولى ، فإن الأيـة التاليـة تدل عا<sub>ك</sub> حقيقة تكوينية وواقعية ووضاءة ، حيث تقول :

(١) أنظروا : النهاية في غريب الحديث والأثر : لإبن الأثير ، مادة ، الحق : .
 (٢) سورة الحديد : الآية ٧ .
 (٣) سورة الحديد : الآية ١١ .

﴿ يَــا أَيُّهــا النَّــاسُ أَنْـتُمُ الـفُقَــراءُ إَلَى الله والله هــو الغَـنِيُّ الحَميدُ ﴾<sup>(1)</sup> .

وتدل هذه الآيـة أيضاً ، على اللطف الإلهي ورحمتـه الغيبية ، حيث يبدي في تشريعها كرامة وعظمة من لدنه ، إلى حد أنه يطلب من عبده قرضاً .

إن مسألة عهد الله سبحانه وتعالى ، وكون أن للمخلوق حقاً عليه ، هي مطلقة كالقرض الذي يقرضه الله من العبد الفقير. والمسكين ، وأن هذه العهود وكونهم على حق ، هي من باب اللطف والكرامة اللتان وعد بهما الله وجعل بكمال لطفه ، نفسه مديناً لعباده الصالحين ، واعتبر هؤلاء كونهم أصحاب الحقوق ، ونفسه « من عليه الحق » رملتزماً .

واتضح إلى هنا ، تسايير سيالية الله تعيالي ، أو مسألته بحق الأولياء الإلهيين . والآن . ومن أجل تكملة البحث ، نبـدأ في طرح القسم الخامس .

(١) سورة فاطر : الآية ١٥ .



القسم الخامس الحلف بغير الله تعالى

إن الحلف بغير الله ، هو من ضمن المسائل التي للفئة الوهابية حساسية حياله<sup>(١)</sup> ، وقـد اعتبره أحـد كتّابهم بـإسم الصنعاني أسـاساً للشرك ، وذلك في كتاب « تطهير الإعتقاد »<sup>(٢)</sup> ، ووصفه مؤلف كتاب « الهداية السنية » شركاً صغيراً<sup>(٣)</sup>

੍ਰ

إننا سوف نبحث المسألة في أجواء بعيدة عن التعصب ، بفضل الله تعـالى ، وسوف نتخـذ من كتـاب الله والسنن النبي الأكـرم (ص)

- (١) رغم أن هذا الفصل ليس ضمن فصل حقيقة التوسل ، حيث أن حقيقة التوسل هي أن يتخذ الإنسان شخصاً وسيلة وذريعة لنفسه صوب الله تعالى ، ومن الجدير في الحلف بغير الله ، وليس هذا مطروحاً ، ولأن هذا البحث يشابه نوعاً ما ، موضوع التوسل ، وأن نتيجة الحلف بغير الله هو نوع من التعظيم وإبداء الإحترام لـ « القسم به » ، فيجدر بنا أن ندرس هذا الموضوع في قسم التوسل ، وتنتهي في هذا الفصل الفصل الموضوع الدراسات المتعلقة بموضوع التوسل .
  - (٢) (كشف الإرتيباب ، ، الصفحة ٣٣٦ نقبلًا عن كتباب ( تسطهيسر الإعتقساد )
     الصفحة ١٤ .
    - (٣) المصدر السابق ، الصفحة ٣٣٦ ، نقلًا عن كتاب « الهدية السنية » ، الصفحة ٢٥ .

الصحيحة ، والأئمة المعصومين ، نبراساً ينير لنا الدرب .

أدلتنا على جواز الحلف بغير الله

الدليل الأول : ``

إنَّ القرآن الكريم الذي هو الرائد الأعلى والثقل الأكبر والنموذج الحياتي لكل مسلم ، وردت في هذا المصحف عشرات الأحلاف بغير الله ، حيث أن جمع هذه كلهـا في هذه الصفحـات يؤدي إلى إطالـة البحث أكثر .

إن الله عزَّ وجلّ حلف في « سورة الشمس » لوحدها بسبعة أشياء من مخلوقاته ، وهذه السبعة أشباء عبارة عن :

ولقد ذكر الحلف أيضاً في السور الأخـرى ، مثلًا في « سـورة النـازعـات » بثـلاثـة أشيـاء<sup>(٢)</sup> ، وفي « سـورة المــرسـلات » بشيئين اثنين<sup>(٣)</sup> .

إنَّ لكل مسلم معرفة ناجـزة بالآيـات اللاحقـة ، التي تدل جميعهـا على الحلف بغير الله ، مثلًا :

(1) سورة الشمس : الأيات ١ ـ ٧ .
 (٢) سورة النازعات : الأيات ١ ـ ٣ .
 (٣) سورة المرسلات : الأيات ١ ـ ٣ .

﴿ وِالتَّيْنِ وَالرَّيْتُونِ وَطُورِ سَيْنِينَ وَهَذَا البَلَدِ الأَمْيَنِ ﴾<sup>(١)</sup>.
﴿ وَاللَيل إذا يَعْشَى وَالنَّهَارِ إذا تَجَلَى ﴾<sup>(٢)</sup>.
﴿ وَالفَجرِ وَلَيَالَ عَشرٍ وَالشَّفَعِ وَالوَتِرِ وَاللَّيلِ إذا يَسرِ ﴾<sup>(٣)</sup>.
﴿ وَالفَجرِ وَلَيَالَ عَشرٍ وَالشَّفَعِ وَالوَتِرِ وَاللَّيلِ إذا يَسرِ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وكذلك هي سُوَر القرآن الكريم الأخرى ، كمثل سُوَر « البروج » ، و« الطارق » ، و« القلم » ، و« العصر » ، و« البلد » ، إلى حد أن الله سبحانه وتعالى حلف بشكل صريح بحياة النبي الأكرم (ص) ، ويقول :

﴿ لَعَمرُكَ إِنَّهُم لَفي سكرَ نِهم يَعْمَهُونَ ﴾ (\*) .

فهـل يمكن أن نقول لهـذه الأحلاف المتـواليـة التي وردت في القرآن الكريم ، أن الحلف بغير الله تعالى هو شرك وحرام ؟

لا ريب في أن هدف الله سبحانه من هذه الأحلاف ، هو تبيان عظمتها ، ويروم عبر هذا الطريق أن يوجه نظرنا إلى التدبّر والتفكر في جُلَّ « المقسم به » للقـرآن الكريم ، وفي نفس الـوقت ، فإن قـارىء

(۱) سورة النين : الآيات ۱ ـ ۳ .
 (۲) سورة الليل : الآيات ۱ ـ ۲ .
 (۳) سورة الفجر : الآيات ۱ ـ ٤ .
 (٤) سورة الطور : الآيات ۱ ـ ۲ .
 (٥) سورة الحجر : الآية ٧٢ .

القـرآن الكريم ، الـذي يعتبرهـا لنفسه : « الإمـام » ، و« الأسوة » ، و« القائد » ، و« الأنموذج » ، يتعلم الدرس من هذه الأحلاف ، بحيث يستـطيع في مقـام الحلف ، أن يحلف بإحـداها والتي حلف بهـا الله سبحانه وتعالى .

يقـول البعض من عديمي الـذوق والذين لا يعلمون شيئاً من أهـداف القـرآن ، أنـه يمكن أن يكـون صــدور شيء من الله تعـالى جميـلاً ، وأن يكون صـدور نفس الشيء من غير الله سبحـانه ، غيـر جميل .

بيد أن الإجابة على ذلك واضحة ، فإذا كـانت واقعية الحلف بغير الله ، في الحقيقة ، شركاً وهي تشبيه غير الله بالله تعالى ، فلماذا يا ترى ارتكب الله نفسه شركاً كهذا ، مطلقاً أو شـركاً صغيـراً ، فهل صحيح حقاً أن يتخذ الله في الواقع شريكاً لنفسه ، وأن يردع غير نفسه عن شرك كهذا ؟

إن الفئة التي ترى نفسها مدانة حيال هذا البرهـان ، تسعى في الحال أن تتخذ لفظة كـ « الرب » في تقديرها من ضمن أحلاف القرآن الكريم بغير الله ، وأن تحوِّل جميع أقسام القرآن إلى حلف أحد ، وهو الحلف بالرب والشمس والقمر و . . . غيره<sup>(۱)</sup> .

إننا نترك للقراء الأعزاء الحكم على هذا التأويل الذي لا شاهد له . أليست خيانة بالمصحف السماوي ، أن نقول : إن المقصود من

(١) نقبل كتاب السنن الكبيرى ، المجلد العاشر ، الصفحية ٢٩ ، وبدايية المجتهد . المجلد الأول ، الصفحة ٣٩٤ طبعة مصر نقلا هذا التأويل البارد عن البعض . الآية الشريفة ﴿ لَعَمَرُكَ إِنَّهُم لَفِي سَكَرَتِهِم يَعِمَهُونَ ﴾ هو الحلف بالله لعمرك ؟

لا ريب في أن ذوي القلوب اليقظة ، الذين يرومون التلمذة على القرآن الكريم ، ويريدون ان يتخذوه نبراساً ينير لهم طريق الحياة ، كانوا يتعلمون الدروس من هذه الآيات ، ويعتبرون الحلف بغير الله تعالى ، خاصة اذا كان مشفوعاً بقداسة وطهارة خاصة ، كالنبي والإمام ، يعتبرونه جائزاً ومستحسناً ، ولم يكونوا يولون الأهمية لتأويلات وحيل كهذه على القرآن الكريم .

الدليل الثاني :

لقد حلف النبي الأكرم ( ص) يعير الله تعالى في حالات عدة ، ومن ضمنها :

۱ \_ حديث عن صحيح مسلم

جاءَ رَجُلٌ إلى النَّبِيِّ فَقَالٌ يَا رَسُولُ الله أَيُّ الصَّدَقةِ أَعظمُ أَجراً ؟ فقـال أمكَ وأبيـك لَتُنبأنَّـهُ أن تُصدّق وأنتَ صحيحٌ شحيحٌ تخشى الفقـر وتأمل البقاءَ »<sup>(1)</sup> .

- ۲ ـ حديث آخر عن ( صحيح مسلم » : ( جاءَ رَجُلٌ إلى رسول الله من اهل نجدٍ يسألُ عَن الإسلام ،
- (١) د صحيح مسلم ، ، كتاب الـزكـاة ، الجـزء الثـالث ، بـاب أفضـل الصـدقـة ،
   الصفحة ٩٤ ، طبعة اسطنبول ، أن لفظة د لتنبأنه ، صيغة المجهـول ، وجـواب
   للحلف ، أي لتُخبرنُهُ .

2 + 1

فقالَ رسُول الله (ص) : خَمسُ صلواتٍ في اليَـومِ واللَّيلَ ، فقـالَ : هَل عَلَيَ غَيرَهُنَّ ؟ قال : لا ، إلا أن تَّطوَّعَ ، وَصِيَامُ شَهرَ رَمضـانٍ ، فَقسالَ : هَـل عَـلَيَّ غَيـرُهُ ؟ قـالَ : لا ، إلاّ أن تـطوع ، وَذَكَـرَ لَـهُ رَسوُلُ الله (ص) الزكـاةَ فقالَ : هَـل عَلَيَ غَيرُهُ ؟ قـالَ : لا ، إلاّ أن تَطَوَّعَ ، فَادبَرَ الرُّجُلُ وَهُوَ يقولُ والله لا أزيدُ على هذا ولا أنقُصُ مِنهُ ، فَقـالَ رَسُـولُ الله : أفلَحَ وَأَبِيهِ إن صَـدَقَ أو أَدْخِـلَ الْجَنَّةَ وأَبِيهِ إِن

لقد تشبث « القسطلاني » في كتاب « إرشاد الساري »<sup>(٢)</sup> ، ورام أن يأول هذه الأحاديث كآيات القرآن الكريم ، وأن يستخدم لفظة « الرب » بنظر الإعتبار ، ويقول تارة ، إن لفظة « وأبيك » تستخدم لا إرادياً في اللغة العربية ، ولم يكن الهدف منها حِلفاً وقسماً .

۳ \_ حديث عن « مسلد أحمد بن طنبل » :

ا فَلَعَمري لإن تَكْلُمُ بِمَعروفٍ وتَنهى عن مُنكَرٍ خَيرٌ من أن
تسكُتَ ٣٦.

(١) وصحيح مسلم » ، الجزء الأول ، باب و ما هو الإسلام وباين خصاله » ، الصفحة ٣٢ ـ لقد نقل هو هذا الحديث بطريقتين ، في إحداها توجد فقط : أفلَحَ إن صَدَق ، وله في الأخرى : أفلَحَ وَأبيهِ إن صَدَق أو أدخِلَ الجَنَّة إن صَدَق . إن ما يثير الإعجاب جداً ، هو ما يدّعي به عبد البركة نقلاً عن ابن قدامة في كتاب و المعني المجلد العجاب جداً ، هو ما يدّعي به عبد البركة نقلاً عن ابن قدامة في كتاب و المعني المحلد المحلد العديث من من من أو أدخِلَ الجَنَّة إن صَدَق . إن ما يثير الإعجاب جداً ، هو ما يدّعي به عبد البركة نقلاً عن ابن قدامة في كتاب و المعني المحلد العاشر ، الصفحة ٤٩٢ ، فقد أدّعى أن جملة و أفلَحَ وأبيهِ إن صَدَق عن ابن قدامة في كتاب (١) ما يثير المعني المحلد العاشر ، الصفحة ٤٩٢ ، فقد أدّعى أن جملة و أفلَحَ وأبيهِ إن صَدَق » لم ترد (٢) و المحلد العاشر ، الصفحة ٢٩٢ ، فقد أدّعى أن جملة و أفلَحَ وأبيه إن صَدَق » لم ترد المحلد العاشر ، الصفحة ٢٩٢ ، فقد أدّعى أن جملة و أفلَحَ وأبيه إن صَدَق » لم ترد (٢) و المحيح » ، وكان و صحيح مسلم » ، لا يعتبر لديه ضمن و الصحاح » .

٤ ـ حديث آخر عن « مسند أحمد ابن حنبل » : « فَلَعَمري مَن أَكِلَت بِرقية باطِلٍ ، لقد أَكِلت بِرقية حَقَّ »<sup>(١)</sup> . ٥ ـ حديث عن « السنن » لإبن ماجه :

« فَلَعَمري ما أَتَمَ الله عزَّ وَجَلَّ حَجَّ مَن لَم يَسُلُف بَين الصُفا والمروّة »<sup>(1)</sup> .

٦ ـ حديث آخر عن « السنن » لإبن ماجه : « وَلَعَمرِي لَو أَنَّ كُلَّكُم صَلَّى فِي بَيتِه لَتَركتُم سُنَّةَ نَبِيَّكُم »<sup>(٣)</sup> .

إن « أمير المؤمنين علي بن أبي طالب »( عليه السلام ) أنموذج التربية الإسلامية ـ حسب ما تجمع عليه الأمة ... هن الشخص ذو البصيرة الأكثر بقوانين الإسلام ومنافـذه وحلالـه وحرامـه ، فقد حلف كسراراً بدمره في خطبه ورسائله وكلهاته ، وبدورنا نعرض هنا البعض منها :

ا ـ « وَلَعمري ما عَلَيَّ مَن قَتَالَ مَن خَالَفَ الحقَّ . . . من إدهانٍ ولا إيهانٍ »<sup>(٤)</sup> .

٢ ـ وَلَعمري لَو كُنَّا نَأْتِي مَا أَتِيتُم ، مَا قَام للَّذِينِ عُمُودُ ﴾ (٥) .

 (1) نفس المصدر السابق ، الصفحة ٢١١ ، بسندين اثنين ، جاءت في كليهما لفظة (أكلت) بصيغة التأنيث .

- (٢) ( السنين ، لإين ماجه ، المجلد ٤ ، الصفحة ٩٩٥ ، طبعة دار إحياء الكتب العربية .
   (٣) نفس المصدر السابق ، المجلد الأول ، الصفحة ٢٥٥ .
  - (٤) نهج البلاغة ، ، محمد عبده ، الخطبة ٢٣ .
    - ٥٦ نفس المصدر السابق ، الخطبة ٥٦ .

۲۰۳

٣ - وَلَعَمري ما تَقادَمَت بِكُمُ ولا بِهُم العُهُودُ ٥<sup>(١)</sup>. ٤ ـ \* وَلَعَمري لَيُضعَفَنَّ لَكُمُ التَّيهُ مِن بَعدي أَضعافاً \* (٢) . ٥ ـ « وَلَعَمري لَئِن كانَتِ الإمامَةُ لا تَنعَقدُ حَتى تَحضُرَهـا عامَّـةُ النَّاسِ ، فما إلى ذلِكَ مِن سبيلُ ، (٣) . ٢ - « لَعَمري يَهلَكُ في لَهَبها المؤمِنُ ٥<sup>(٤)</sup>. ٧ ـ \* فَلَعَمري لَقَد فَؤَقَ لَكُم سَهمَ الوَعيدِ \* (°) . ٨ ـ « وَلَعَمري يا مُعاوية ، لَئِن نَـظَرتَ بِعَقلِكَ دُونَ هَـواكَ ، لتَجِدُّني أَبَرا النَّاسِ مِن دَم عُثمانَ ٢٠٪ . ٩ ـ « وَلَعَمري لَئِن لَم تَنَزَع عَن غَيِّكَ وشِقاقِكَ ،<٢٧ ـ ١٠ - « ولَعَمري ما كُنتُما بَاحَقٌ المُهاجرينَ بالتَّقيةِ . وَالْكِتْمَانَ »<sup>(^)</sup> . انِ »<sup>(م)</sup> . لقـد حلف أمير المؤمنين (عليه السـلام) في هـذه الحـالات العشرة ، بعمره كونه مخلوقاً لله سبحانه وتعالى .. فهل أن للإمام معرفة

تـامـة بحقيقـة الإسـلام وحــدود الحـلال والحــرام ، أم أن الْنُهَّـاب النجـديـون ، هجمـوا على قبـائـل المسلمين العـزّل كـراراً ، بتهمـة الشرك ، ونهبوا أموالهم وقاموا بوضع حمامات من الدماء ؟

لم تكن الحفنة الوهابية تعتدي على القبائل المحيطة فقط ، بل أنها قامت بالهجوم على كربلاء ، مرة في عام ١٢١٦ الهجري ، وتارة أخرى في عام ١٢٥٩ ، ولم ترحم لا على الصغير ولا على الكبير ، وضربت خل ثلاثة أيام أعناق ستة آلاف شخص ، ونهبت كقوات يزيد ، جميع نفائس الحرم الشريف . لماذا ؟ لأن هذه المجموعة تحلف إبناء الذي الأكرم (ص) ، وتبدي حنانها تجاههم<sup>(1)</sup> .

يتمشل ؛ الإمـام أميـر المؤمنين ؛ ـ عليـه الســلام ـ في إحـدى خطبه ، بشعر الشاعر الذي حلف بعمره، ويقول ما يلي :

« لَـعَـمــرِ أَبِــيــكَ الْحَكَيْرِ يَسَاعَتِمَسُرُو وَإِنَّىكَنِي عَــلَى وَضَرِّ مِـن ذَا الإِنِـاءِ قَــليــلٌ »<sup>(٢)</sup>

ليس هذا الإمام لوحده حلف بغيـر الله تعالى ، بـل أن الخليفة الأول يحلف في حديثة ؛ بأب مخاطبه ، قائلًا :

« إِنَّ رَجُلًا من أهل اليَمنِ أَقَطَعَ اليَد والرَّجلُ قَدَمَ فَنَزلَ عَلَى أَبِي بَكرِ الصَّديقِ ، فَشَكا إليهِ أَنَّ عـامِلَ اليَمَنِ قَـد ظَلَمةُ فكـانَ يُصَلّي من

- (١) لقد تم مقارنة الأسانيد المذكورة مع «نهج البلاغة » ، محمد عبده ، طبع « مطبعة الإستقامة » .
  - (٢) [ نهج البلاغة ؛ ، الخطبة ٢٥ .

اللَّيلِ ، فَيقُولُ أبو بكر وأبيكَ ما لَيلُكَ بلَيل سارِقٍ . . . »<sup>(1)</sup> . بتضح من خلال مراجعة الأشعار التي بقيت منذ صدر الإسلام ، أن الحالف ببيت الله كان تماماً شائعاً في أوساط العرب . يقول أبو طالب في قصيدته « اللامية » : كَــذَبْــتُــمَ وَبِــيـتِ الله، نــبــزي تُحــمّــدأ وَلَمَّا نُطاعِن دُونَه ونسناصِل () الحسين بن علي عن الإبن الأكار لـ « الحسين بن علي » ـ عليه السلام ـ يعشي من عمل الأكبر ، أنه راغر في يوم عاشوراء رجزاً ، هذا مفاده : المستعملي المستعملين المستعملين نَسْحُسُ وَيَحْبُبُ اللهُ أولى بسالنَسْبِيَّ (\*) ينقل ﴿ أحمد بن حَمْلُ ﴿ فِي كِتَابِهِ ﴿ المسند ﴾ عن ﴿ عائشة » ، أن المسروق قال لها : « سَالَتُكِ بِحَقٍّ هَذَا القَبْرِ ، مَا الَّذِي سَمِعْتِ مِن رَسُولِ الله في ١) • الموطأ في الحديث أو مُؤطأ الإمام مالك ، مع شوخ المؤرقاتي ، المجلد ٤ . الصفحة ١٥٩ . (٢) لقد نقلت في و سيرة ابن هشام » ، المجلد الثاني ، الصفحة ٢٧٥ ، طبعة مصس ، مصبطفي الحلبي ، وفي النمجلد الأول ، الصفحية ٢٤٧ ، طبعية مكتبية

الكليات ـ مصر ، وفي x المسند x لاحمد حنبل ، المجلد الثاني ، الصفحة ٢٠٢ ، والمجلد السادس ، الصفحة ٢١١ ، نقلت أحاديث عن الصحابة ، والتي تدل على شيوع هذا النوع من الأحلاف . ٣٥ × النف المهدد x ما الم فرية ٢٢٤

(٣) ( النفس المهموم » ، الصفحة ١٦٤ .

حَقَّ الخَـوارِج ؟ قالَت سَمِعتُـهُ يَقُـولُ : إِنَّهُم شَـرٌ الخَلقِ والخَليقـة ، ويَقْتُلُهُم خَيرُ الَخَلقِ والخَليفَةِ وأقربُهُم عِند الله وَسيلة ¤<sup>(١)</sup> .

أن جملة «سألتكِ . . . » هي بـدلاً عن جملة « أقسمت عليك بصاحب هذا القبر » . يستنتج من هذه الروايات والروابات الأخرى ، حيث أننا شجنب نقلها بغيبة الإختصار ، يستنتج أن الحلف بغير الله كـان شائعـاً إلى ألسِنية النبي الأكـرم (ص) ، والإمـام والشخصيات الجليلة في مـاني الإسلام ، ولم يعتبره السَلف الصالح منافياً للتوحيد أبداً .

أدل المدارك المحريم الحلف بغير الله تعالى وسنوضح بدريد ، بعون من سبحان وتعالى الهدف من هذين الحديثين ، وسوف تلاحظون أن هذين الحديثين ليسا دليلا على وجهة نظر هؤلاء ، وسوف تلاحظون أن هذين الحديثين ليسا دليلا على وجهة نظر هؤلاء ، حتى ولو افترضنا صحتهما وصدورهما عن النبي الأكرم – صلّى الله عليه وآله وسلّم – . بيد أنه يستوجب علينا ، قبل أن نقوم بتحليل هذين الحديثين ، أن نطلعكم على أقوال ووجهات نظر أئمة المذاهب الأربعة ، لأن ما يجمع عليه أصحاب هذه المذاهب الأربعة أو أغلب الأحاديث أهداف أخرى ، لم تكن خافية وسراً على أن لهذه المذاهب ، وإلا فلا دليل لأن ينتخب جميع هؤلاء أو أغلبهم ، جواز المذاهب ، وإلا فلا دليل لأن ينتخب جميع هؤلاء أو أغلبهم ، جواز المذاهب ، آخذين بنظر الإعتبار الأحاديث موضع البحث .

(۱) (المسند » لأحمد بن حنيل ، المجلد الخامس ، الصفحة ۳۱ .

وسوف تلاحـظون في هذا التحليـل ، أن كتَّاب أراء المـذاهب الأربعة ، بما فيهم أبو حنيفة والشافعي ، قد نقلوا الكراهية .

لقد نقل مؤلف « الفقه على المذاهب الأربعة » عن مالـك بن أنَس ، قولين اثنين ، ورجَّح أن المعروف هو أن مالك بن أنَس ، كان يعتبـرها حـراماً ، في حين أن القسـطلاني نقـل عن الإمـام مـالـك ، الكراهية فقط .

لقد نقل في أغلب الكتب الفقهية ، التحريم عن أحمد بن حنبل ، في حين أن ابن قدامة نقل عن أحمد بن حنبل في « المغني » ، أن الحلف ينعقد بحق النبي الأكرم (ص) ، ونقضه يؤدي إلى الكفارة .

وهاكم الفتاري :

لا يُندَقِدُ اليَمينُ بغَير الله تَعالى كالحَلفِ بالنّبيّ والكعبَةِ وجبريلَ والوَلِيّ وإذا قَسَدَ الحَالِفُ بِذَلِكَ إشراك غَيرِ الله مَعَهُ في التَّعظيم ، كانَ ذلِكَ شِركاً ، وإذا قَصَدَ الإستهانَةَ بالحَلفِ بالنَّبيّ كَفرٌ ، أمّاً إذا لَم يقصِد شيئاً من ذلِك ؛ بل قَصَدَ اليمينَ ففي حُكمِهِ تفصيلُ المذاهِب » : المذاهِب » : مما ذُكرَ . المالكيَّةُ قالُوا : الحَلفُ بِمعَظَّم كالنَّبِيّ والكعبةِ ونَحوِهِما فيهِ قولانِ : الحُرمَةُ والكِراهَةُ ، والمشهُورُ ٱلحُرمَةُ » .

وكما تلاحظون ، فإن حلفاً كهذا مكروه في المذهبِين الحنفي والشافعي ، أما في المـذهب المالكي فهنـاك وجهتي نـظر مختلفتين اشهرهما هو التحريم . ولم يعرف في هذا الصدد غير الحنابلة فقط ، الحلف بغير الله تعالى حرام وبشكل قاطع ، وهنا حيث يقول :

« يَحرُمُ الحَلفُ بغَيرِ الله تعالى وَصِفاتِهِ وَلَو بِنَبيٍّ أو ولّي »<sup>(١)</sup> .

لنغض النظر عن ان جُلَّ هذه الفتاوي ، هو نوع من الاجتهاد ازاء نصوص القرآن وسنن نبي الاولياء الآلهيين ، ولم يبق ، على اثر انسداد باب الاجتهاد لدى اهل السنة ، لعلمائهم المعاصرين بديـلًا سوى الاقتداء بآراء هؤلاء .

لنغض النـظر عن القسطلاني نقبل في وارشاد السـاري لشرح صحيح البخاري » قولٌ بالكرامة عن مالك بن أنّس ، يقول فيه :

« المشهور عِندَ المالِكيَّةِ الكِراهَةُ وَعِندَ الحنابَلةِ التحريمُ وَجُمهُورِ الشَّافعيَّةِ أَنَّهُ للتَّنزيهِ ، وَقَالَ إمامُ الحَرمينِ : المذهَبُ القَطَعُ بِالكِراهَةِ وقَالَ عَيرُهُ الحَرمينِ : المذهَبُ القَطَعُ بِالكِراهَةِ وقَالَ غَيرُهُ بالتَفويةِ أَنَّهُ للتَّنزيهِ ، وَقَالَ إمامُ الحَرمينِ : المذهَبُ القَطَعُ بِالكِراهَةِ وقَالَ غَيرُهُ بالتفصيل ، فَإنِ اعتَقَدَ فيه مِنَ التعظيم مايعتقدُهُ في الله ، حَرُمَ وكَانَ عَدَمُ الحَرمينِ : المذهبُ القَطَعُ بِالكِراهَةِ وقَالَ غَيرُهُ بالتفصيل ، فَإنِ اعتَقَدَ فيه مِنَ التعظيم مايعتقدُهُ في الله ، حَرُمَ وكَفَرَ وكَمَ وكَفَرَ واللهُ عَيرُهُ بالتفصيل ، فَإنِ اعتَقَدَ فيه مِنَ التعظيم مايعتقدُهُ في الله ، حَرُمَ وكَفَرَ وكَفَرَ واللهِ عَيرُهُ واللهُ عَيرُهُ بالتفصيل ، فَإن اعتَقَدَ فيه مِنَ التعظيم مايماً مايعتقدُهُ في الله ، حَرُمَ وكَفَرَ وكَفَرَ بِعَلَيم مايعتقدُهُ في الله ، حَرُمَ وكَفَرَ والمَعَيقيم مايلية ماي المحلوفِ بِهِ عَلَى مايليقُ بِهِ مِنَ التعظيم مايلة ، المحلوفِ بِهِ عَلَى مايليقُ بِهِ مِنَ التعظيم مايليق المحلوفِ بِهِ عَلَمَ مايليق بِهِ مِنَ التعظيم مايلة ، في الله ، حَرُمَ وكَفَرَ عليهُ مايليق بِهِ مالهُ مايليق التقاد ، وَإن حَلَفَ لاعتِقادِ مِنْ اللهُ عليم مايليق بِهِ مِنَ التعظيم فلا يكْهُونُ مايليق بِهِ مِنَ التَعظيم فلا يكفُونُ ما عليه ما عليه ما يليق ما مايليق به مِنَ التَعظيم فلا يكفُونُ ما عليه ما عليه ما يكم أولي ما يليق به مِنَ التَعظيم فلا يكفُونُ ما عليه ما يكم أو ما يله ما يليق به مِنَ التَعظيم فلا يكفُونُ ما عليه ما يليق به من الته ما يليق به من اللهُ ما يتقلق به ما يليق به ما يليق به من الته ما يليق به من الته ما ما يليق به من اللهُ ما يليق به من الله ما يليق به ما يليق به ما يليق به ما يليق به من الله ماليق به ما يليق به ما يله ما يليق به ما يليق به ما يليق به ما يليق به ما يليق ما يليق به ما يله ما يليق به ما يليق ما يليق ما

- (۱) الفقه على المذاهب الأربعة ، كتاب اليمين ، المجلد ۱ ، الصفحة ۷۵ ، طبعة مصر .
  - (٢) [ إرشاد الساري لشرح صحيح البخاري ] ، المجلد التاسع ، الصفحة ٣٥٨ .

2.9

لنغض النـظر عن إنساب حَلفٍ كهـذا الى الحنـابلة امـرُ مسلمُ به ،لان ابى قدامـة يكتب في « المغني » ، انه قـد كتبه على اسـاس احياء الفقه ، قائلاً :

«وقال أصحابنا الحَلفُ بَرسولِ الله (ص) يَمينُ مُوجَبةُ للكَفَّارةِ . رُوِى عَن أحمَدَ إذا حَلفَ بِحَقٌ رَسُولَ الله فَحَنَثَ فَعليهِ الكفّارَةُ ، قالَ أصحابُنا لإنَّهُ أحَدُ شَسرطَي الشُّهادةِ فسالحَلفُ به مُـوجِبٌ للكفّارةِ كـالحَلفِ بإسم الله »<sup>(1)</sup> .

يتضح من خلال هذا النقل ، أنه لا يمكن القول ، إنَّ إماماً من المذاهب الأربعة قدَّم فتوى للتحريم ، وبشكل جازم .

ونشير في الختام ، إلى هذه النقطة :

أن علماء أهل الشُّلة، رغم اخللافهم على الحَلف بغير الله تعالى ، وَمعَ هذا قالهم كُلُّهُم يجمعون على أن الحَلف بالطلاق والعتاق وكون الثروة صدقة ، شيء جائز ، ويعتقدون أنه إذا حَلفَ شخص بطلاق المرأة وبتحرير العبد ، وبصدقة أمواله ، فسوف تُطلق إمرأته وبتحرر عبده وأمواله صدقة ، دون الحاجة لإجراء الصيغة ، في حين أن جميع علماء الشيعة اقتداءاً بأئمتهم الأسبقين ، يعتبرون حكماً كهذا باطلاً ودون أساس ، ويقولون أنه من أجل تحقيق الطلاق والعتاق وصدقة الأموال ، لا مناص ، كالأمور الأخرى ، من أن تجري صيغة

وبعد الإطلاع على آراء الوهابيين ووجهات ننظرهم ، سندرس

<sup>(</sup>١) و المغنى ؛ ، المجلد ٩ ، الصفحة ١٧ ه .

الآن حديثان اتخذهما الوهابيون ذريعة لأنفسهم ، وأريقت نتيجة هذان الحديثان الدماء وتم تكفير الملايين من المسلمين .

# الحديث الأول :

إِنَّ رَسُـولَ الله سَمِعَ عُمَـرَ رَضِيَ الله عَنهُ ، وَهُـوَ يَقـولُ : وَأَبِي « فَقَالَ إِنَّ الله يَنهاكُم أَن تَحلِفُوا بِآبائِكُم ، ذَمَن كانَ حالِفاً فليَحلِف بالله أو يسكُت »<sup>(1)</sup> .

توضيح فحوى الرواية : إننا نضطر ، إذا أخذنا الآيات والروايات المتواترة والتي ذكر فيها (١) أن المؤلف ينقل هذا الحديث من المجتمعات الحديثية ، أيضاً : أ ـ « السنن لمحمد ابن ماجم ، كتاب الكفارات ، المجلد ١ ، الصفحة ٢٧٧ ، طبعة عيسى البابي الحلي . ب ـ « السنن لعيسى بن محمد عيسى الترماني » ( ٢٠٩ ـ ٢٩٧ ) المجلد ٤ ، الصفحة ٢٠٩ ، الباب ٨ ، طبعة مصطفى البابي الحلي . الصفحة ٢٠٩ ، الباب ٨ ، طبعة مصطفى البابي الحلي . ج ـ « السنن للنسائي » المجلد ٧ ، الصفحة ٤ ـ ٥ طبعة مصطفى البابي الحلي . ي ج ـ « السنن الكبرى » للبهقي ، المجلد ١ ، الصفحة ٢٩٩ . إن ما يثير الإهتمام في هذا الحديث ، هو أن النبي الأكرم (ص) قال جملة واحدة فقط لنهي عمر عن الحلف بأبيه ، وهي عبارة عن الجملة التالية : و إنَّ الله ينهاكم أن تَحلِفوا بآبائِكم » . وبالأحرى ، فإنه بيَّن نَهيَة بهذه الجملة فقط . نتمنى أن يضع القراء الأعزاء ، هذا الموضوع عالقاً في أذهانهم ، لأن هذا الموضوع يستطيع أن يكون عوناً لإستيعاب الحديث اللائي .

#### 211

4.5

الحَلف بغيـر الله ، إلى أن نبـرر فحـوى هـذه الــروايـة بشكــل ٍ من الأشكال .

التبرير الأول :

إن النهي عن الحلف بالأباء ، تأتي بسبب أن آبائهم كانوا في الغالب من المشركين وعباد الأوثان ، ولم يكن أشخاص كهؤلاء يتمتعون بقيمة وإحترام وقداسة ، لأن يحلف الإنسان بهم . ففي هذه الحالة يمكن لهذا الحديث أن يكون شاهداً على حالة واحدة فقط ، وذلك هو تحريم الحلف بالمشركين ، وإن استطعنا من توسيع فحوى ذلك ، فسوف نستطيع أن نقول ، كون هذا الحديث برهان على تحريم الحلف بأي كافر كان ، سواء كان مشركاً أم كافراً غير مشرك ، والأناس الشرفاء ، أبداً .

إن الـدليل المواضيح على محد الموضوع ، هو أنـه وردت في العـديد من الأحـاديث ، ألفـاظ « الـطواغيت » و« الأنـداد » مـلازمـة للأباء ، كالتالي :

- « لا تَحلِفوا بآبائِكُم ولا بالطَّواغيتِ »<sup>(1)</sup> . « لا تَحلِفُوا بآبائِكُم ولا بِأُمَّهاتِكُم ولا بِالأندادِ »<sup>(٢)</sup> .
- (١) و السنن الكبرى ، ، المجلد ١٠ ، الصفحة ٢٩ ـ نقلاً عن صحيح المسلم ، والسنن للنسائي ، المجلد ٧ ، الصفحة ٧٧ ، وو السنن لإبن مساجه ، المجلد الأول ، الصفحة ٣٧٨.
- (٢) السنن الكبرى ، المجلد الأول ، الصفحة ٢٩ ـ نقسلًا عن السنن لأبي داود .
  والسنن للنسائي ، المجلد ٧ ، الصفحة ٧ .

ولأن لفيظة « الطواغيت » و« الأنبداد » هي كنيايية عن أوثيان العبرب ، ووردت ملازمية لـ « الآباء » ، يمكن فهم الهيدف من نهي كهذا .

لقد التفت ابن رُشد القرطبي في كتاب « بداية المجتهـد » إلى هذا المفهوم ، وينقل ما ورد أدناه ، عن الذين يعتبرون الحلف بغير الله تعالى ، أمراً جائزاً :

« المقصُودُ بالحَديثِ ، هُوَ أَنَّ لا يُعَظَّمَ مَنِ لَم يعظَمهُ الشَّارِعُ ، بـدليل قَـولِهِ : إِنَّ الله ينهـاكُم أَن تَحلِفوا بِـآبائكُم وإنَّ هـذا مِن بابِ الخاص أُريدَ به العامُ ، أجازَ الحَلفَ بِكُلِّ مُعَظَّمٍ في الشَّرِع »<sup>(1)</sup> .

فكيف يمكن ، استناداً إلى هذه القـرائن الواضحـة ، القول أن النبي الأكرم (ص) قد نهى عن الحلف بمقدسات كالأولياء ، والرسُل الإلهيون ، في حين أن نهيه كان عن مورد خاص ؟

التبرير الثاني :

يمكن أن يقال ، أن نهي النبي الأكرم (ص) عن حَلف كهذا ، كان « نهياً تنزيهياً » ، لأنه يجب وبأدلة الأحاديث السابقة في أن النبي كان يحلف بآباء المشركين ، يجب جعل النهي حملاً على الكراهة ، وتفسيره بذلك .

(۱) (بداية المجتهد)، المجلد الأول، الصفحة ٣٩٤.

#### 214

### التبرير الثالث :

إن المقصود بـالنهي عن الحلف بـالأب ، هـو الحلف بمقـام الحكمية وفض النزاع ، لأنه وحسب إجماع علماء الإسلام ، فـإنه لا يكفي أي حلف كان لفض النزاع ، إلاّ الحلف ِبالله تعالى وصفـاته ، حيث له الإشارة على الذات .

إذن : سيكون نهي النبي الأكرم (ص) ، ﴿ نهيـاً إرشـاديـاً ﴾ ، وليس مولوياً ، ولا هدفه توعية المسلمون في أن حلفاً كهذا لا ينعقـد وليس لنقضه كفارة ولا يتم من خلاله فض النزاع .

لقد ورد هذا المـوضوع بصـراحة في أحـاديث الشيعة . يقـول « أمير المؤمنين علي بن أبي طالب « ـ عليه السلام ـ : .

» إذا قالَ الرَّجُـلُ : أَقَسَمَتْ أَوَ الْحَلَفَتُ فَلَيسَ بِشيء حتَّى يَقُولَ أَقَسَمتُ بِالله أو حَلَفتُ بِاللهِ »<sup>(1)</sup> وعلى هذا فِإِنْ هَذَه التبريرات الثلاث ، يمكن أن تـزيل منـافاة

وعلى هذا فإن هذه التبريرات الثلاث ، يمكن أن تـزيل منـافاة هذا الحديث بالأحاديث السابقة .

**الحديث الشاني :** « جاء ابنَ عمر رجلٌ فقالَ : أُحلِف بالكعبةِ قال لا ولكِن أحلِف بـربٌ الكعبة ، فـإن عمرَ كـانَ يَحلِفُ بأبيـهِ فقالَ رسـول الله (ص) لا تَحلِف بأبيكَ فإنَّ من حَلَفَ بغير الله فَقد أشركَ »<sup>(٢)</sup> .

(۱) « وسائل الشيعة » ، كتاب الإيمان ، المجلد ١٦ ، الصفحة ١٤٢ .
 (۲) • السنن الكبرى » ، المجلد العاشر ، الصفحة ٢٩ . و« المسند لاحمد بن حنبل » =

الإجابة :

إستناداً إلى الأدلة السابقة التي تعتبـر الحلف بغير الله تعـالى ، جائزاً ، فلا مناص من تبرير هذا الحديث بشكل ٍ ما ، وكالتالي :

لقد تألف هذا الحديث من ثلاثة أقسام :

۱ ـ جاء ابن عمر رجلٌ فقال أحلِف بالكعبةِ ، بيـد أن الشخص المقابل منعه عن حلف كهذا .

٢ ـ كان عمر يحلف بأبيه ( الخطّاب ) ، عند رسول الله (ص) ، فمنعه النبي الأكرم (ص) عن حلف كهذا ، وقال لـه ، فإنّ من حَلَفَ بغير الله فقد أشرك .

٣ ـ أن اجتهاد ابن عمر قام بتوسيع كلام النبي الأكرم (ص) : ( من حلف بغير الله فقد أشرك ) الذي جاء بصدد الحلف بالمشرك ( الخطّاب ) وحتى أنه اعتبر الحلف بالمقدسات كالكعبة أيضاً دخيلة في كلام الرسول الأكرم (ص) .

وفي هـذا المضمار ، فـإن القاسم المشتـرك بين هذه الـروايـة والروايات السابقة حيث كان الرسول الأكرم (ص) والأخرون يحلفون بغير الله تعالى ، بلا تحفظ ، هو أن كلام الرسول « من حَلَف بغير الله فقد أشرك » وقف على حالة يكون فيها « المقسم به » مشركاً ، وليس مُسلماً او مقدساً كالقـرآن الكريم ، والكعبـة الشـريفـة ، والـرسول الأكرم (ص) ، وإن اجتهاد ابن عمر الذي فهم عن كلام النبي مفهوماً

110

24

المجلد ١، الصفحة ٤٧، والمجلد ٢، الصفحة ٣٤، ٢٧، ٨٠، ١٢٥.

شاملًا ، فهو يشكّل بالنسبة له البرهان ، وليس للآخرين .

وأن سبب كون الحلف بـ « الأب المشرك » هو نوع من الشرك ، هو أن حلفاً كهذا ، هو في الظاهر مصداق لسبيل هؤلاء ونهجهم .

إن هذا أحد تفاسير الحديث ، وأساسه هو تخطئة اجتهاد ابن عمر ، الذي فهم من الحديث موضع البحث الذي جاء بصدد الحلف بالمشرك ، معنى شاملًا ، حتى أنه قام بتطبيق ذلك على المقـدسات أيضاً .



التفسير الثاني :

يتعلق حديث الرسول الأكرم (ص) عندما يقول : « مَن حَلَف بغير الله فقد أشرك»بالحلف بطواغيت أمثال اللات والعزى»، وليس الحلَف بأب المشرك ، فكيف الحال وصولاً إلى الحلف بالمقدسات كالكعبة الشريفة ، وإن هذا هو ( اجتهاد ابن عمر ) الذي قام بتطبيق هذا القانون المتعلق بالأوثان . في حالتين ( الحلف بالمشرك والحلف بالكعبة ) ، وإلاً فلم يكن لحديث الرسول الأكرم (ص) شمولية كهذه ، بدليل أن النبي يقول في حديث آخر :

« من حَلَف فقــالَ في حلفِه بــاللَّاتِ والعُــزى ، فَليَقُل : لا إلــهَ إلَّا الله ه<sup>(1)</sup> .

۱) د السنن ، للنسائي ، المجلد ٧ ، الصفحة ٨ .

يستنتج من خلال هذا الحديث ، أنه كانت لم تزل رواسب فترة الجاهلية عـالقة في أذهـان المسلمين ، وإنهم كانـوا وبدافـع العـادة القديمة ، يحلفون حتى بالطواغيت ، ومن أجل اجتثـاث هذا العمل القبيح ، جاء الرسول الأكرم (ص) بتلك الجملة الكلية . بيـد أن إبن عمر قام بتطبيقها على الحلف بالمقدسات ، وكذلك على الحلف بأب المشرك .

وإن الدليل على أن حديث الرسول الأكرم (ص) لم يكن مقروناً على الحلف بالمقدسات ، ولا على الحلف بالأب المشرك ، وأن هذا هو ابن عمر الذي قام بضم كلام رسول الله (ص) في موضعين ، حتى بحلف عمر بأبيه ، وأن هذا الدليل هو :

١ - ينقبل إمام الحنبابلة في المستلا<sup>(1)</sup> ، ينقبل الحديث الشاني
 بشكل يستنتج منه ، إن التطبيق كان من طرق أبن عمر . وهاكم نص<sup>-</sup>
 الحديث :

« كانَ يحلِف ابي ، فنهاه النبي ، قال مَنْ حَلَفَ بشيءٍ دون الله فقد اشركَ . »

وكما تلاحظون ، فإن جملة « قال من حلف . . . . » قد وردت بدون واو العطف ( او الفاء ) ، واذا كان قد قال النبي هذا القانون في نهاية الحلف بالأب ، لاستوجب أن يكون حرف العطف متواجداً في الوسط .

(1) و المسند و لأحمد بن حنبل ، المجلد ٢ ، الصفحة ٣٤ .

218

٢ ـ ويعـود مؤلف « المسنــد »<sup>(١)</sup> لينـقــل في حــديـث « من حلف . . : » بدون رواية حلف عمر ، ويقول مايلي : « مَن حَلَفَ بِغَيرِ الله قالَ فيه قولًا شديداً . »

واستناداً الى هذه المراحل ، يمكن القـول ، أن اساس السهـو يكمن في شيئين :

١ ـ لقـد قام اجتهاد ابن عمر ، بتعميم القـانـون الكلي على
 الحلف بالمقدسات كالكعبة ، أيضاً . ( التفسير الاول ) .

٢ ـ لقد جمع حديثان إثنان في مكان واحد ، وجعل الحديث الذي هو اساساً متعلق بالحلف بالطواغيت ، مع حديث النهي عن الحلف بالأب ، جمعهما في مكان واحد ، وأضحى ذلك اساساً للالتباس . ( التفسير الثاني ) .

وبعبارة أخرى ، فقد قام بتطبيق حديث « مَن حَلْفَ بغيـر الله » على الكعبة ( وهذا إجتهاد ) ، وقام بجمع حديثين مستقلين ، معاً .

آراء أئمة الشيعة حول المسألة :

لاريب في أن المسلمين منىذ البيداية وإلى يومنا هيذا ، حَلفوا بالأمور المقدسة وبالذين هم أعزاء مقربين إليهم ، ويجتلبون عبر طريق الحلف بـالنبي والإمام وبـالقرآن والكعبة ، دوماً قنـاعة المقـابل على صدق كلامهم ، وإن عملاً بين المسلمين كهذا يدل على صحته ، وإن كان شيئاً كهذا حراماً ، لاستلزم النهي عنه .

۱) (۱) المسند » لأحمد بن حنبل ، المجلد الثاني ، الصفحة ۲۷ .

لقد وردت هذه الأنواع من الأحلاف وبكثرة في مباحثات أئمتنا مع أناس ذلك الوقت ، ننقل لكم منها بعض النماذج :

« ثنامن الأثمة » ـ عليـه السـلام ـ يحلف لـــدى مبـاحثــاتـه ، برسول الله ـ صلوات الله وسلامه عليه ـ ، وبقرابته برسول الله (ص) ، وببيت الله ، وبالمقابل<sup>(۱)</sup> .

« الإمام الجواد » \_ عليه السلام \_ يحلف بحياة المقابل<sup>(٢)</sup> .

وفي مقابل ذلك ، هناك سلسلة من الروايات ، يجب تفسيـرها قرينة للروايات السابقة .

مثلًا :

« كُلُّ يَمينٍ بغَيرِ الله فَهِيَ مِن خُطُواتِ الشُّيطانِ »<sup>(\*)</sup> .

بيد أن المقصود من هذه الأحلاف ، هو ذلك القِسم من الأحلاف الذي كان شائعاً في أوساط الناس في تلك الحقبة ، مثلاً إنهم كانوا يحلفون بالطلاق ، كما جرى تفسير ذلك في حديث هذه الجملة . يقول رجل له الإمام الصادق » ـ عليه السلام ـ : « إنّي أحلَفتُ بالطَّلاقِ والعِتاقِ وَالنُّذُورِ » فيقول الإمام ـ عليه السلام ـ في جوابه :

- ۲،۱) ، وسائل الشيعة ، المجلد ١٦ ، كتاب الإيمان ، الباب ٣٠ ، الأحاديث ٢ ، ٧ ،
   ۸ ، ١٠ ، ١٤ ، .
- (٣) الموجوع إلى (وسائل الشيعة)، المجلد ١٦، كتاب الإيمان، الباب ١٥، الأحاديث ٤، ٥، ٦، وإلى المصدر السابق، الباب ١٤، الحديث ٥.

« إنَّ هذا من خُطُواتِ الشَّياطينِ » .

كلَّنا يعرف ، أن أحلافاً كهـذه جائـزة في مذهب أهـل السَنة ، وليست مشــروعـة في مــذهب الشيعـة ، ولا يمكن لأمــرأة بحلفهـا بالطلاق ، أن تكون مطلَقة ، بل يجب أن يتم ذلك ضمن شروط صيغة الطلاق .

لقد نُهي في العديد من الروايات ، عن الحلف بغير الله تعالى ، بيد أنه نهيَّ مُحَمَّلُ بالكراهية ، لأنه يعلل هكذا ، إنه إذا حلف بغير الله تعالى ، فسوف يتخلى عن الحلف بالله سبحانه<sup>(١)</sup> ، وتحكي هـذه التعابير عن الكراهة .

المقصـود من النهي في العديـد من الروايـات ، هي الأحلاف التي تضع الإنسان في صورة الشرك ، كالحلف بالليل والنهار<sup>(٢)</sup> .

نعم ، إن هناك حديثين فقط ، تعتبر أن يشكل مرسل ، الحلف بالإنسان وبحياة الإنسان شركاً . وليس هذان الحديثان من باب إرسال الحجة ، أو محمولة على الكراهة . <sup>(٣)</sup> .

وفي ختام هذه الدراسة ، ننقل نص الفتوى لأحد فقهاء الشيعة المعاصرين ، وهو فقيه الشيعة الفذ ، المغفور له « آية الله العظمى الأصفهاني » ـ قدس سره ـ ، وذلك من كتاب « وسيلة النجاة » ، حيث يقول :

- (١) المصدر السابق ، الباب ٣٠ ، الأحاديث ٤ ، ٥ .
  - (٢) المصدر السابق ، الأحاديث ١ ، ٣ ، ١٥ .
- (٣) المصدر السابق ، كتاب الإيمان ، المجلد ١٦ ، الباب ٣٠ ، الأحاديث ١١ ، ٢٠ .

« الأقوى إنَّهُ يَجُوزُ الحَلفُ بِغيرِ الله وإن لَم يَتَرتُبَ على مخالفتِها إِنْمُ ولا كفَّارةٌ كما إنَّهُ لَيسَ فاصِلاً في الدَّعاوى والمرافعاتِ »<sup>(١)</sup> .

قم المقدسة ـ الحوزة العلمية جعفر السبحاني ١٣٩٧ شوال ١٣٩٧ تشرين الأول / أكتوبر ١٩٧٧ م .



(۱) وسيلة النجاة » ، كتاب الإيمان والنذور والتدويم ، الطبعة الشامنة ، الصفحة
 (۱) وسيلة النجاة » ، كتاب الإستزادة يرجى الرجوع إلى كتاب و الجواهر »
 المجلد ٤٠ ، وكتاب القضاء ، الصفحة ٢٢٨ ، وكتاب ٥ القضاء » للعالامة
 الأشتياني ، الصفحة ١٦٩ .

4.



.

\*

## المحتويمات

| ٥. | المقدمة                                        |
|----|------------------------------------------------|
| 11 | القسم الأول : الإستعانة بأولياء الله تعالى     |
| ۱۲ | الصورة الأولى                                  |
| ۱۳ | الصورة الثانية المحمد المحمد الصورة الثانية    |
| ۳۳ | الصورة الثالثة                                 |
| ۲٩ | الصورة الرابعة والخامسة                        |
| ۳۰ | موت الإنسان لا يعني فناءه                      |
| ۴۲ | ١ ـ الأيات القرآنية تصرح على بقاء الأرواح      |
| ٣٥ | ۲ - القرآن الكريم وجواز الصلة بالأرواح         |
| ٣٦ | أ ـ النبي صالح (ع) تحدُّث إلى أرواح قومه       |
| ٣٧ | ب ـ تحدث النبي شعيب (ع) إلى أرواح قومه القدامي |
| ۳۸ | ج ـ يتحدَّث رسول الإسلام مع أرواح الأنبياء     |
| ۳۸ | د ـ سلام القرآن الكريم على الأنبياء            |
| 39 | هـ ـ تحيَّة للنبي الأكرم (ص) في تشهده          |
| ٤٠ | ٣ ـ واقع الإنسان هو نفس روحه٣                  |

-

,

| ٤٤ | وهابي بثوب تجويز التوسل                            |
|----|----------------------------------------------------|
| ٥• | ٤ ـ المسلمون وابتغاء الحاجة من الأرواح المقدسة     |
| ٥٥ | القسم الثاني : التشفُّع بالأولياء الإلهيين         |
| ٥٧ | الأدلة على جواز التشفع بأولياء تعالى               |
| ٥٩ | أ _ التشفع شرك                                     |
| ٥٩ | الإجابة                                            |
| ۱۲ | ب ـ كان شرك المشركين لتشفعهم بالأوثان              |
| ۲٢ | الإجابة                                            |
| ٦٢ | ج _ طلب الحاجة من غير الله حرام                    |
| ٦٣ | الإجابة                                            |
| 77 | د ـ الشفاعة هي حق خاص بالله تعالى ٢٠٠٠٠٠٠٠         |
| ٦٤ | الإجابة                                            |
| 20 | الخلاصة                                            |
| ٥٢ | الخلاصة<br>هـ - بطلان التشفع بالميت                |
| ٦٥ | و ـ يعتبر الله تعالى أن الأموات غير قابلين للتفهيم |
| ٦٦ | الإجابة                                            |
| ٦٩ | القسم الثالث : التوسُّل بالأنبياء والصالحين        |
| v٠ | الدليل الأول                                       |
| Y١ | الإجـابـة                                          |
| ٧٦ | العبادات هي أمور توفيقية                           |
| ٧٦ | الدليل الأول                                       |
| v٧ | الدليل الثاني                                      |
| ۷۸ | الإجابة                                            |

| ٨٤   | الدليل الثالث                                                          |
|------|------------------------------------------------------------------------|
| ٨٥   | الإجابة                                                                |
| ٢٨   | نسج الأوهام بدلًا عن الواقعية                                          |
| ۸۷   | الإجابة                                                                |
| ۹١   | الدليل الرابع أو حديث عن أبي حنيفة                                     |
| ٩)   | الإجابة                                                                |
| ٩٣   | الدليل الخامس                                                          |
| ٩٤   | ين<br>الإجمابية                                                        |
| 99   | الأدلة على جواز التوسُّل                                               |
| ٩٩ . | الإستدلال بآيات القرآن الكريم                                          |
| ۱۰۳  | ٢ - الإستدلال بالقرآن الكريم                                           |
| ۰۷   | ٢ _ الإستدلال بسيرة المسلمين                                           |
|      | i التوسُّل بالعباس تحمّ الرسول الأكرم (ص) في مضامير                    |
| ۱۰۷  | مختلفة                                                                 |
| 115  | الإجابة على مجموعة من التساؤلات                                        |
| 118  | السؤال الأول                                                           |
| ۱۱٦  | السوال الثاني                                                          |
| 117  | الإجابة                                                                |
| 114  | السؤال الثالث                                                          |
| 117  | الجواب                                                                 |
| ۱۲۰  | ب .<br>ب ـ توسَّل صفية إلى النبي الأكرم (ص)                            |
| 171  | ب ـ توسن صليب إلى النبي الم ترس) · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| 171  | الإجابة على السوالين                                                   |
|      | الإحباسة                                                               |

۰.

| 127. | ٣ _ الإستذلال بالأحاديث                                   |
|------|-----------------------------------------------------------|
| 177  | الحديث الأول : حديث عثمان ابن حنيف                        |
| 117  | كلام عن سند الحديث                                        |
| 177  | السؤال الأول                                              |
| 177  | الإجابة                                                   |
| 14.  | السؤال الثاني                                             |
| 14.  | الإجابة                                                   |
| 131  | السؤال الثالث                                             |
| 121  | الإجابة                                                   |
| ۱۳۱  | السؤال الرابع                                             |
| ۱۳۲  | الإجابة                                                   |
| 177  | السؤال الخامس                                             |
| 122  |                                                           |
| ١٣٤  | الحديث الثاني بالتوسُّل بحق السائلين                      |
| 130  | الحديث برهان على التوسُّل بصفة « المجيب »                 |
| ۱۳٦  | الإجبابية                                                 |
| 177  | إشكال في سند الحديث                                       |
| ۱۳۷  | الإجابة                                                   |
|      | الحــديث الثــالث : يتــوسُّــل النبي آدم (ع) إلـى النـبي |
| ١٤٢  | الأكرم (ص)                                                |
| 123  | وجهة نظرنا بصدد هذا الحديث                                |
| 127  | الإجابة على مجموعة من الأسئلة                             |
| ١٤٧  | وإليكم دراسة هذه الأسئلة                                  |
| ١٤٧  | الإشكال الأول                                             |

227

,

| ۱٤٧ | الإجابة                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------|
| 129 | الإشكال الثاني                                            |
| 189 | الإجبابية                                                 |
| 10. | الإشكال الثالث                                            |
| 101 | الإجابة                                                   |
| 108 | الإشكال الرابع                                            |
| 105 | الإجابة                                                   |
| ١٥٧ | الإشكال الخامس                                            |
| ۱٥٧ | الإجابة                                                   |
|     | الحـديث الـرابـع : تـوسُّـل النبي الأكـرم (ص) بـالأنبيـاء |
| 109 | السابقين                                                  |
| ۱٦٣ | الحديث الخامس                                             |
| 170 | متى كان استسقاء على بن أبي طالب (ع)                       |
| ٢٢١ | استسقاء عبد المطلب في مرين من من من                       |
| ۱٦٧ | دراسة أحاديث الإستسقاء فيتمر بمبر بالمستقاء بالمستم       |
| 171 | الإجابة على أحد الأسئلة                                   |
| ۲۷۱ | الحديث السادس                                             |
| 179 | الحديث السابع                                             |
| 179 | الحديث الثامن                                             |
| ۱۸۱ | القسم الرابع : الحلف على الله بحق ومقام الأولياء          |
|     | وإليكم دراسة الموضوع الأول                                |
| ۱۸٤ | الدليل الأول : إطلاق آيات العبادة والتضرع إلى الله        |
|     | الـدليل الثـاني : حـدوث هـذه الأنـواع من التـوشـلات في    |
| ۱۸٦ | الإسلام                                                   |

\*\*\*

| 119  | الإعتراض الأول                                                                                                  |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 119  | الإجبابية                                                                                                       |
| 191  | الإعتراض الثاني                                                                                                 |
| 191  | الإجابة                                                                                                         |
| 197. | القسم الخامس : الحلف بغير الله تعالى                                                                            |
| ۱۹۸  | أدلتنا على جواز الحلف بغير الله                                                                                 |
| ۱۹۸  | الدليل الأول                                                                                                    |
| 201  | الدليل الثاني                                                                                                   |
| ۲۰۷  | أدلة الوهابيون في تحريم الحلف بغير الله تعالى                                                                   |
| ۲۰۸  | وهاكم الفتاوي                                                                                                   |
| 111  | الحديث الأول                                                                                                    |
| 111  | توضيح فحوى الرواية 🔆 📜                                                                                          |
| 117  | التبوير الأول                                                                                                   |
| ۲۱۳  | التبرير الثاني مراجعية في المعني المحقق المعني المعني المعادين التابع المعادين المعالي المعالي المعالي المعالي  |
| 112  | التبرير الثالث                                                                                                  |
| 112  | الحديث الثاني                                                                                                   |
| 110  | الإجمابية                                                                                                       |
| 717  | التفسير الثاني                                                                                                  |
|      | آراء أئمة الشيعة حول المسألة                                                                                    |
| ۳۲۳. | المحتمان الم |