

# المِقدَاد بُزعَتِ اللهِ اللهِ السَّيوري المُتُوفَ اللهُ وَفَالِيَاللهِ اللهِ اللهُ وَفَالِيَاللهِ اللهُ

الرَّجَ عَنْ الْمَالِيَّ الْمَالِيَّةِ الْمَالِيَّةِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِيلِ الْمُعْلِقِيل

يخف بق صفاء الذين البصري عفوي كالبوك لأكر عفوي عالي بوكن لأكور لأكرت



8195





جمعداری اموال رئز تعنیقات کامپیوتری ملوم اسلام،



كتابخانه في شِرِح والجِبْ الأعنقاد الميقكاد بزعب والتيوري

> معقادالذين البصري معفادالذين البصري معفوجم للجوير الأكران جمعداري اموال مركز





الكتاب : الاعتماد في شرح واجب الاعتقاد.

المؤلف : الغاضل المقداد الشيوري.

التحقيق: صفاء الذين البصري.

الكاشر : جمع البحوث الإسلامية ، ايران مشهد ص ، ب ٢٧٣٥/٣٣٦ .

الظبعة : الأولى ١٤١٢ق.

العدد : ٢٠٠٠ نسخة.

الأُمُورِ الفُلْيَّة : مؤسسة الطبع والنشر في الآستانة الرَّضويَّة المقدَّسة.

حقوق الظبع والتشر محفوظة للقاشر..

#### المقذمة



# يسترالة الزجين الزحيبي

الحمد لله ربّ العالمينَ، وأفضّلَ الصّلاة وأتمّ السّلام على عبده ورسوله، وخيرته من خلقه، محمّد وآله الطّيبين الطّاهرين، وبعد:

فإنّ كلّ أمّة ومجتمع من مجتمعات البشر، تفتخر وتباهي غيرها من الأمم بحضارتها وبمجدها التأريخي، وتتربّم بتراثها العلمي... انطلاقاً من أنّ كلّ أمّة أنّما تكون حيّة وخالدة بحياة وخلود حضارتها وكيانها العلمي، وأنّ كلّ مجتمع لا تكتب لسه العظمة والرّفمة والخلود في الشاريخ البشري إلاّ بقدرما يقدّم لغيره من بني البشر من عطاء وخدمة.. ويربي من علماء ومفكرين يكرّسون حياتهم ويفنونها في خوض ميادين العلم وحقول المعرفة، ويجهدون أنفسهم في تربية أبناء أمتهم، ورسم معالم القادمة...

من هنا كان الاهتمام بالتراث العلميّ منذ القِدم، حتى أصبح هذا اليوم شيئاً مفهوماً لدلى العلماء والمحققين، فبدأوا ينقبون ويبحثون في زوايا المكتبات القديمة التي كاد الذهر الخؤون أن يأتي عليها لولا...ولولا... ليحصلوا على بضعة

وريقات مبعثرة من كتاب مخطوط قديم، مكتوب بخط يكاد لا يقرأ لرداءة خطه وقدمه، فيأخذونه بعناية ويُبذلون في سبيل إحيائه جهوداً مضنية، ثمّ يقدمونه إلى عالم النور، بغية الاستفادة منه، وخدمة لأبناء مجتمعهم، وطلباً لرضوان الله تعالى...

الأمر الذي دفعنا إلى أخذ هذا الكتاب القيم على صغر حجمه بعد أن كان مخطوطاً مهملاً، مليئاً بالأخطاء والأسقام سيتما وأنه نادر النسخ فشاء الله تعالى أن يمدنا بعونه، ويأخذ بأيدينا، ويشملنا بتوفيقه وعنايته، فأخرجنا هذا الأثر النفيس لعلمين هما من أبرز وأجل أعلام مذهب الإمامية سرضوان الله عليهم أجمعين بهذه الهيئة الجميلة، والحلة القشيبة، سائلين المولى بجل اسمه أن يوفقنا لإحياء المزيد من هذه الجواهر العلمية الثمينة، والدرر الفكرية القيمة، وأن يتقبل كل ذلك مئا خالصاً لوجهه الكريم، وينفعنا به يوم لا ينفع مال ولا بنون، إلا من أتى الله بقلب سليم، والله من وراء القصد.

مراحمة تنطيع ترصي سدوى



# ولادته ونشأته:

ذكر العلاّمة في الرّياض أنّه قال في أجوبة مسائل مهنّاً بن سنان المدني الموسُومة بـ «المسائل المهنّائيّة».

وأمّا مولد العبد \_ يعني نفسه \_ ؛ فالّذي وجدته بخطّ والدي، ما صورته: ولد ولدي المبارك أبو منصور الحسن بن يوسف بن مطهّر، ليلة الجمعة في الثّلث الأخير من اللّيل ٢٧ رمضان من سنة ٦٤٨ق. واشتباه سبع بتسع قريب.

وكانت ولادته في مدينة الحلة بجنوب العراق؛ البلدة المعروفة بطيب المناخ، ونقاء الجق، وجمال الطبيعة، وفي بيئة صالحة كريمة، عرف علماؤها بالنبوغ الذهني، والذكاء الفطري، وبعلو الرتبة، وسمو القدر، من أبوين كريمين؛ الشيخ الجليل والعالم التحرير، سديد الذين، وعقيلته: كريمة الشيخ أبي يحيي الحسن بن يحيى الحلي حصاحب كتاب «الجامع» وأخت المحقق الحلي ماحب كتاب «الجامع» وأخت المحقق الحلي ، صاحب كتاب «الجامع» وأخت المحقق الحلي

في مثل هذا البيت الشريف الممتلئ بالتؤدد والفضل، نشأ العلامة وترعرع تحت رعاية والده الشّيخ وخاله المحقق الذي كان له هو الآخر بمنزلة الأب الشّفيق، والوالد الرّحيم، ونال العلامة من تربيته القسط الأوفر، وتلمّذ عليه أكثر من غيره، ونهل من معينه الضّافي الرّقراق ما كان له زاداً نافعاً طيلة مدة حياته الشريفة، سيّما في الفقه والأصول، الذين اشتهر فيهما أكثر من غيرهما، فنشأ التّلميذ كما توخّاه خاله الأستاذ وتوسّم فيه،... فتغلّب بعد ذلك على أقرانه المتتلمذين، وعرف بالنّبوغ الفكري، والاستعداد الذّهني الخارق، والمستولى العلمي الرّفيع، وهو بعد لسم يبلغ سنّ المراهقة، وانتقلت إليه الرّثاسة الدينية، والرّيادة في التّدريس والفُتيا بعد وفاة أستاذه وخاله المحقّق، فكان له النّصيب الأوفر بعد ذلك في تطوير المناهج العلميّة في الفقه والأصول، وفي إكساء الفقه الأوفر بعد ذلك في تطوير المناهج العلميّة في الفقه والأصول، وفي إكساء الفقه

الإماميّ أقشب الحُلل وأجملها.

# مشايخه في القراءة والرواية:

درس العلامة ــرحمه اللهــ على جمهور غفير من الفقهاء والأعلام المبرزين في عصره، من العامة والخاصة، منهم:

ا سـ خاله المحقق على الإطلاق، فقيه مدرسة آل محمد ـ صلى الله عليه وآله وسلم الله المتعلق الله عليه والله وسلم الله المتعلق في معلم الله المتعلق المتعلم الله والمتعلم المتعلم المتعلم المتعلم المتعلم و «التكت»... درس عليه العلم الفقهية والأصول العربية خاصة.

٢ ـــ والده الفقيم الشيخ سديد الذين يوسف بن زين الذين علي بن المطهر
 الحلي.

٣ \_ سلطان المحققين الخواجه نصير الدين محمد بن الحسن الطوسي.

درس عسلسه السفسلسفية والسكسلام والسسيسية والسريساضيةات.

- ٤ الشّيخ مفيد الذين محمد بن علي بن محمد بن جهم الحلّى الأسدي.
  - الحكيم المتألّه الشيخ كمال الذين ميثم بن علي بن ميثم البحراني.
- ٦ الشّيخ نجيب الذين أبو زكريا يحيى بن أحمد بن يحيى بن الحسن بن سعيد الهذلي الحلّي.
   بن سعيد الهذليّ الحلّي. ابن عمّ المحقّق الحلّي.
  - ٧ ــ الشّيخ حسن بن الشّيخ كمال الذين على بن سليمان البحراني.
    - ٨ ــ السّيد رضي الدين على بن موسى بن طاوس.
      - ٩ ـــ الشَّيَّد أحمد بن موسى بن جعفر بن طاوس.
- ١٠ --- جعفر بن نجيب الدين محمد بن جعفر بن أبي البقاء هبة الله بن نما الحكي الربعي.
  - ١١ الشّيخ بهاء الذين على بن عيسى الأربلي.
    - ١٢ السيد عبد الكريم بن طاوس.

كسما درس القرآن الكريس، وتعلّم علومه، وأتقن فنونه على أستاذه الخاص «محرم» الّذي كان والده قد عيّنه له.

كان كل هؤلاء شيوخه وأساتذته من الإماميّة؛ أمّا من العامّة، فقد درس على جمّ غفير من علمائهم، منهم:

ً ١ ــ نجم الدين علي بن عمر الكاتبي القزويني الشّافعي المعروف بدبيران المنطقي.

- ٢ ـــ الشَّيخ برهان الدِّين النَّسفيُّ .
- ٣ ـــ الشَّيخ جمال الذين حسين بن أبان ا لتحوي.
- ٤ ـــ الشّيخ عزّ اللّين الفاروقي الواسطيّ. وهومن أجلّة فقهاء العامّة.
- الشيخ تقي الذين عبد الله بن جعفر بن على الصباغ الحنفى الكوفى.
- ٦ -- شمس الذين محمد بن محمد بن أحمد الكشي. ابن أخت قطب الذين العلامة الشيرازي.
  - ٧ ــ رضي الذين الحسن بن علي الصنفاني الحنفي.
- ٨ ــ الشّيخ عبد الحميد بن أبي الحديد المعتزليّ. صاحب الموسوعة العلميّة الكبيرة «شرح نهج الـبلاغة ، للإمام أمير المؤمنين عليه السّلام».

# تلامدته في القراءة والرواية:

لقد فاز العلامة سرحمه الله سبائمقام الرّفيع، والمثوبة العظيمة، بتربية نخبة من أعاظم الفقهاء والمجتهدين على يديه،.. كانوا بعد ذلك مشاعل نيّرة، وأعلاماً خيّرة في سبيل إحياء تراث الأثمة الطاهرين الخالد.. فمنهم:

١ - ولده فخر المحققين أبوطالب محمد بن الحسن، الذي خصه أبوه العلاّمة بتأليف الكثير من كتبه لأجله، كما خصه بالوصية الغرّاء التي أوردها في آخر كتابه «القواعد» أمره فيها بإتمام ما بقي ناقصاً من كتبه بعد وفاته، وإصلاح ما وجد فيها من الخلل، وهي تتضمّن أنبل المواعظ الإخلاقية، وأسمى النصائح الرّبّائية.

٢ ــ ابنا اخته السيدان الحسينيان الأعرجيان: عميد الذين عبدالمظلب،
 وضياء الذين عبدالله، ابنا السيد مجد الذين أبى الفوارس محمد الحسيني.

٤ \_\_ الشّيخ محمد بن عليّ بن محمد الجرجاني الغروي،

الشيخ تقى الذين إبراهيم بن الحسين بن على الآملي.

٦ \_ رضي الذين أبوالحسن علي بن جمال الدين أحمد بن يحيي

#### المزيدي.

٧ ــ الشّيخ على بن الحسن الإمامي.

٨ ــ الشيخ أبوالحسن على بن أحمد بن طراد المطار آبادي.

٩ ــ الشيد علاء الدين أبوالحسن علي بن محمد بن الحسن بن زهرة الحسني الحلي.

١٠ \_ السيد بدر الذي محمد التين علاء الدين.

١١ \_ السّيّد مهنّأ بن سنان المدنيّ الحسينيّ.

١٢ ــ السّيد أحمد بن أبي إبراهيم محمد بن الحسن بن زهرة الحسني الحلبي.

" ١٣ ــ السّيّد تاج الدّين محمّد بن القاسم بن الحسين بن معيّة الحلّيّ الحسنى

١٤ \_ الشّيخ حسن بن حسين بن الحسن السّرابشنوي.

ه ١ \_ الشّيخ قطب الذين أبوجعفر محمد بن محمد الرّازي البويهي.

١٦ \_ الشّيخ الحسن بن الحسين بن الحسن بن معانق.

١٧ \_ السّيّد أحمد العريضي.

# تقسيمه الحديث إلى أقسامه المشهورة:

قال العلاّمة السّيّد محسن الأمين العامليّ:

اهلم أنّ تقسيم الحديث إلى أقسامه المشهورة كان أصله من غيرنا، ولم يكن معروفاً بين قدماء علمائنا، وإنّما كانوا يردّون الحديث بضعف السند، ويقبلون ماصح سنده، وقد يردّونه لأمور أخر، وقد يقبلون مائم يصح سنده، لاعتضاده بقرائن الصّحة، أو غير ذلك، ولم يكن معروفاً بينهم الاصطلاح المعروف في أقسام الحديث اليوم، وأوّل من استعمل ذلك الاصطلاح: العلاّمة الحلّي؛ فقسم الحديث إلى: الصّحيح، والحسن، والموثوق، والقسميف، والمرسل، وغير ذلك، وتبعه من بعده إلى اليوم (١)...

# مؤلفاته وآثاره العلميّة:

كان العلامة \_رحمه الله متغللها في شتى الميادين العلمية، ومتبحراً فيها، حتى برع في المعقول منها والمنقول، . وحاز قصب السبق وهو في ريعان شبابه، ومقتبل عمره، على أقرانه من العلماء والفحول؛ إذ قيل: الله كان في عصره في الحلة أربعمائة مجتهد (٢) . مراحية المراحية المراح

كما تقدم في فقه الشريعة، وصنف فيه المؤلّفات المتنوعة والمختلفة من موسوعات ومطوّلات وشروح وإيضاحات ومختصرات ورسائل، كانت من الرّفعة في المقام لدرجة أنها لازالت تحتل الصدارة في مختلف المدارس العلمية، وشتى الموضوعات الثقافية، ولا زالت محط أنظار العلماء والعارفين، من عصره إلى اليوم؛ بحثاً وتدريساً، وشرحاً، وتعليقاً... فهي تمثّل عصارة النتاج الفكري المنبثق من ذلك بحثاً وتدريساً، والدّهن الوقّاد،.. وقد أحصينا له مفضلاً في كتابنا «قبسات العقل المبدع والذّهن الوقّاد،.. وقد أحصينا له مفضلاً في كتابنا «قبسات

<sup>(</sup>١) أميان الشّيعة ١٠١٠.

<sup>(</sup>۲) طبقات أعلام الشّيعة ق٨ ص ٣٠.

من حياة العلاّمة» أكثر من مائة وأربعة عشر كتاباً ورسالة من تأليفاته وتصنيفاته المتنوّعة، مع إيراد أقوال بعض علمائنا ممتن تأخر عنه رحمه الله فيما رأوا من كتبه ومصنّفاته . . . ومن أراد استقصاء ذلك فليرجع إليه.

#### مدرسته السّيّارة:

اقترح العلامة \_رحمه الله \_ على السلطان محمد خدابنده الجايتو، تأسيس مدرسة لتربية وإعداد طلاب العلوم الذينية، فرخب (السلطان بهذا الاقتراح) وأجابه بالقبول، ولما كانت رغبة السلطان في حضور العلامة في مجالسه المختلفة والاستثناس به وبتلاميذه حتى في طريقه وسفره، كانت هذه المدرسة متنقلة، ولالك سميت بد ((المدرسة السيارة)) (())، وكانت تضم أكثر من مائة تلميذ وطالب للعلوم، مكفولي المأكل والمشرب والمهاس والمنام، وجميع ما كانوا يحتاجون إليه، وكان يُدرس فيها علوم مختلفة، منها: علم الكلام وأصول الذين، والفقه وأصوله، والحديث، والقارية، والفلائية، والفلسفة، والمنطق، والطبيعة، والرياضيات، وعلم النفس، والثربية، وآداب البحث والاحتجاج والمناظرة وقواعد الجدن والنقاش العلمي،..

وقد تخرّج من هذه المدرسة علماء كثيرون، برعوا واشتهروا في مختلف الفنون والمعارف،.. وقد ألّفت هذه المدرسة من أربعة أواوين، ومجموعة غرف مكونة من الخيام الكرباسيّة الغليظة، وكان طلاّبها يسرحلون برحيل السلطان ويقيمون بإقامته.

#### وفاته ومدفنه:

توفي \_رحمه الله في مدينته «الحلّة المزيديّة» يوم السّبت: الحادي

 <sup>(</sup>١) يدل على هذه التسمية: ما وجد في آخر بعض مؤلفاته، أنه وقع الفراغ منه في المدرسة الشيّارة الشلطانيّة في
 «كرمانشاهان».

والعشرين من شهر محرّم الحرام سنة ٧٢٦ق؛ فيكون عمره الشّريف ٧٨ عاماً وأربعة أشهر وتسعة أيّام.

ونقل إلى الحضرة الحيدرية على مشرّفها آلاف التسحيّة والسلام فدفن في حجرة تقع عن يمين الدّاخل إلى الحرم الغروي من جهة الشمال، وقبره ظاهر معروف مزور إلى اليوم، ويقابله قبر المحقّق الأردبيليّ رحمه الله فأكرم بهما بوّابين لتلك القبّة السّاعقة، والرّوضة الرّبّانيّة الشّريفة.





#### اسمه ولُقيه ونسبته:

هو الفقيه المتكلّم الأصوليّ الشيخ جمال الذين أبوعبدالله المقداد بن عبدالله بن محمّد بن الحسين بن محمّد السيوريّ (١) الحلّيّ الأسديّ الفرويّ، المعروف بين الفقهاء المتأخرين بـ «الفاضل المقداد» و «الفاضل السيوريّ»، كان من أعاظم أعلام الإماميّة، وكبار علمائها، فقها وتحقيقاً وأصولاً... عظيم الشّأن والمكانة في سماء العلم والفضيلة، متظلّماً في مختلف العلوم: العقلية والنقليّة...

# أساتذته ومشايخه:

تلمّذ ــرحمه اللهــ على جملة من فقهاء الظائفة؛ وأعاظم علمائها، وروى عن جمّ من كبار علماء عصره: قراءة وسماعاً، منهم:

(١) قال الحقق الحنوانساري في «الرّوضانتِ بِهِ ﴿ إِلَّهِ إِنَّهِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِدِ لِهِ اللَّهِ

الشهوري ... وهو بضم السين مع الياء المخففة التحتائية، كما في المشهور... نسبة إلى «سيور» وهي قرية من قرى الحلة الجللة ... كما في الفهرست المنسوب إلى شيخنا البهائي «خفر له»... ويحتمل أيضاً ... بعيداً ... أن يكون نسبة إلى «سيور» التي هي، جع: الشير، وهو ما يقد من الجلود المدبوغة لمصارف الشروج وأمثالها من الأدوات الضرمية، لكون أحد المذكورين في سلسلة نسبه معروفاً ببيع ما ذكر، والعمل فيه...

وقال العلاّمة المامقانيّ في «الثّنقيح» ٣:٥٤٣:

والشيوري ــبالشين المهملة المضمومة والياء المثناة من تحت المحقفة والواو والرّاء المهملة والياءــ نسبة إلى «سيور» قرية من قرى الحلّة ، واحتمال كونه نسبة إلى «الشيور» الّي هي جمع: انشير، وهوما يقدّ من الجلود المدبوغة لمصارف الشرج باعتبار كون أحد آبائه معروفاً بصنع ذلك ، بعيد فيه ، وإن صحّ في غيره...

وقال العلامة الآغا بزرك الطهراني في «أعلام الشَّيعة»:

ويقال: «الشوراوي» وهو أصح، لأنَّها نسبة إلى «سورا» على وزن «بشرى»: مدينة بقرب الحلَّة.

ويعضد هذا القول؛ ما ذكره الوحيد البهبهائي في التعليقة في آخر ترجة علي بن محمد بن علي الحرّاز القبي ، ما لفظه: ونقل عن الضّيخ محمد بن علي الجرجائي: جدّ المقداد بن عبدالله السّرراوي، أنّه «كفاية الأثر» لبعض القميين من أصحابنا.

وفي «معجم البلدان» ٢٨٤:٣ قال: «سيوا»... موضع بالعراق من أرض بابل، وهي مدينة الشريانيّين، وقد نسبوا إليها الحمر، وهي قريبة من الوقف والحلّة المزيديّة..

١ — الشيخ شمس الذين أبوعبدالله محمد بن الشيخ جمال الذين مكمي
 بن محمد بن حامد بن أحمد النبطي العاملي الجزيدي، المعروف بـ «الشهيد الأولى» المستشهد في ١٩ جمادى الأولى سنة ٢٨٧ق.

٢ ــ الشيخ محتد بن الحسن بن يوسف بن المطهر الحلّي، المعروف بد «فخر المحتققين» أو «فخر الدّين» ولد العلاّمة الحلّى ــرحمه الله.

٣ السيد ضياء الذين عبدالله الأعرجي. ذكره في «ماضى التجف».

إلى السيد عميد الدين (١). ذكره في «أعلام الشّيعة» وقيال: ذكر السيد المير علاء الملك المرعشي في آخر نسخة من الكشّي التي كتبها بخطّه في سنة المير علاء الملك المرعشي في آخر نسخة من الكشّي التي كتبها بخطّه في سنة ٩٧٢ — ٩٨٣ [ق] أنه نقله عن أصله الّذي كان بخطّ ابن السّكون، وقرأه الفاضل الشّيخ المقداد على السّيد عميد الدين ﴿

# تلامذته والرّاوون عنه:

كان طلاب العلوم ورواد الغضل بقصدونه سرحمه الله من كل صوب وحدب، ويزدلفون إليه، ليرتشفوا من نمير علمه وفقهه، ويستفيدوا من آرائه ونظرياته، ويقفوا على تحقيقاته في الفقه والأصول والكلام، وفي مختلف العلوم، وطريقته في الاستدلال والاستنباط... وقد تخرج عليه جمع من الفقهاء والمجتهدين، وروى عنه كثير من العلماء... منهم:

١ \_ الشّيخ حسن بن راشد الحلّى.

٢ الشيخ أبو الحسن عليّ بن هلال الجزائريّ؛ ففي إجازة المحقّ الكركيّ للقاضي صفيّ الذين عيسى، قال بعدما أثنى على شيخه أبي الحسن عليّ بن هلال الجزائريّ ثناءاً بالغاّب: وهذا الشيخ الجليل يروي عن جماعة من الأساطين من أجلاء تلامذة الشهيد الأول وفخر المحقّقين، منهم: الشيخ مقداد بن

 <sup>(</sup>١) لعل المراد به: الشيد صميد الذين عبد المطلب بن عبد الكريم، أخو الشيد ضياء الذين الأصرجي الحسيني الحلق، وهما ابنا أخت العلامة الحلق. رحمه الله .

# عبدالله السيوري من الشهيد(١).

- ٣ ـــ ولده: الشَّيخ عبدالله، الَّذي يكنَّى به.
- ٤ ـــ الشيخ زين اللين علي بن الحسن بن علالة. أجازه في ثاني جمادى الآخرة سنة ٨٢٢ق.
  - الشيخ حسين بن علاء الذين مظفر بن فخر الذين بن نصر الله القبتي.
     الشيخ قاسم الذين.
- ٧ ــ الشيخ شمس الـ لاين محــة د بن شجاع القطان الأنصاري الـحـــة ،
   صاحب كتاب: «معالم الدين في فقه آل ياسين» المعروف بابن القطان.
  - ٨ ــ الشّيخ رضيّ الدّين بن عبد الملك الواعظ القمّي.
- ٩ ــ الشيخ جمال الذين أبوالعباس أحمد بن محمد بن فهد الأسدي الحلق.
  - ١٠ ــ الشّبخ سيف الذين الشّفرابي. كما يلوح من بعض الإجازات.
     ١١ ــ الشّبخ شرف الذين مكّى. ذكره في «الرّوضات».

# أقوال العلماء فيه:

أطراه وأثنى عليه جمع غفير من أجلاء علمائنا، وأشادوا بفضله العميم، في كتبهم الرّجاليّة وغيرها... فقد قال الشّبخ الحرّ العامليّ في «أمل الآمل» ٢: ٥٣؛ كان عالماً، فاضلاً، متكلّماً، محقّقاً، مدقّقاً.

وقال الشيخ البحراني في «لؤلؤة البحرين»: ١٢٧: كان عالماً، فاضلاً، متكلماً.

وقال العلامة المجلسي في «البحار» ١: ٤١ عند توثيق المصادر: وكذا الشيخ الأجل المقداد بن عبدالله، من أجلة الفقسهاء، وتصانيفه في نهاية الاعتبار والاشتهار.

<sup>(</sup>١) السندرك ٢: ٢٠٠٠.

وقال العلاّمة الممامقانيّ في «التّنقيح» ٣: ٢٤٥: كان عالماً جليلاً، وفاضلاً نبيلاً، محقّقاً مدققاً، متكلّماً وفقيهاً.

وقال السيد شفيع الجابلةي في كتابه «الروضة البهية في الظرق الشفيعية»: الشيخ العالم مقداد، كان عالماً، فاضلاً متكلماً، محققاً، من الفقهاء الذين يعتمد على فتاواهم... والرجل من أعيان العلماء، نقي الكلام، حسن البيان \_ كما يظهر بالتأمّل في كلماته وهو يروي عن الشيخ الشهيد \_ رضوان الله عليهم حميعاً.

وقال الشّيخ عبّاس القمتيّ في «الكنى والألقاب» ٣: ٧: كان عالماً، فاضلاً، فقيهاً، محقّقاً، مدقّقاً.

كما ذكره الأستاذ الدجيلي في كتابه «أعلام العرب» ٣: ٣٣ فقال الفاضل السيوري... ٢٦٨ق، شرف الدين أبو عبدالله المقداد... الحلّي الأسدي النجفي، العالم، المتكلّم، المعروف بالفاضل السيوري، من تلامذة الشهيد الأول، ومن أساتذة الشيخ حسن بن واشد الحلّي صاحب المؤلّفات المعروفة... كان الفاضل السيوري من أعيان المتكلّمين، وأعلام المحقّقين، وله مشاركة قوية في جملة من علوم التفسير والكلام والفقه والحديث وغيرها.

وقال خير الذين الزركلي في كتابه «الأعلام» ٨: ٢٠٦: مقداد بن عبدالله ... فقيه إمامي، من تلامذة الشهيد الأول محمد بن مكي، وفاته بالتجف.

وقال عمر رضا كخالة في كتابه «معجم المؤلّفين»: المقداد بن عبدالله ... فقيه، أصولي، متكلّم، مفسر، أخذ عن الشهيد الأول محمد بن مكي وتوفّى بالنجف.

وله \_إضافة إلى ذلك ـــ ذكر حسن في كتب رجاليّة أخرى، أعرضنا عن ذكر المزيد منها خوف الإطالة، وروماً للاختصار.

#### آثاره العلمية:

أتما آثاره العلمية وتصانيفه في مختلف العلوم والفنون الإسلامية فهي كما

ترجة القَّارِح \_\_\_\_\_\_ ٢٣

ىلى:

١ \_ آداب الحج.

٢ ـــ الأدعية القلاثون... وهي ثلاثون دعاءاً عن النبي والأثبة المعصومين \_عليهم السلام \_ مرتباً إلى آخرهم.

٣ \_ الأربعون حديثاً. ألَّفه لولده عبدالله.

إرشاد الطالبين إلى نهج المسترشدين. شرح فيه كتاب العلامة الحلي «نهج المسترشدين».

الأسئلة المقدادية.

٣ ـــ الاعتماد في شرح واجب الاعتقاد (١). في الأصول والفروع ـــ الذي بين يديك.

سرع الفصول التصيرية. للخواجه نصير الدين الفصول التصيرية. للخواجه نصير الدين الطوسي \_بالفارسية \_ ثم عربه ركن الذين محلد بن علي الجرجاني الحلي تلميذ العلامة الحلي، وشرح الفاضل حرجه الله حمد المعلمة المحلي، وصدره باسم الملك جلال الذين علي بن شرف الذين المرتضى العلوي الحسيني الآوي، وسماه باسمه.

٨ ــ تجويد البراعة في شرح تجريد البلاغة، في علمي المعاني والبيان
 للشيخ كمال الذين ميثم بن علي بن ميثم البحراني.

٩ \_\_ الشّنقيح الرّائع لمختصر الشّرائع. وهومن أجلّ كتبه الفقهيّة، قال عنه صاحب «الرّوضات» وأمّا كتابه الشّنقيح، الذي هوفي الحقيقة معلمه الوضيع، فهو أمتن كتاب في الفقه الاستدلاليّ، وأرزن خطاب ينتفع به الدّاني والعالي، وفيه من الفوائد الخارجة شيء كثير، ومن الزّوائد النّافجة نبذ غفير، منها ما نقل فيه عن المنوائد الخارجة شيء كثير، ومن الزّوائد النّافجة نبذ غفير، منها ما نقل فيه عن

<sup>(</sup>١) الذي يظهر منه أنّ الفاضل \_ رحمه الله \_ شرحه في أيّام حياة أستاذه فخر الحققين، قال \_قدس سرّه \_ عند الكلام عن القسلة ص ١٩ ما نقه: النّامن النّسليم، فقيل: إنّه واجب. وهو قول السّبّد المرتضى \_ رحمه الله \_ وجاعة من الأصحاب. وقيل: إنّه مندوب. وهو قول الشّيخ أبي جعفر القلوسيّ \_ رحمه الله \_ واختياره المصلف \_ رحمه الله \_ واختياره المعلقة \_ ولده ـ ورحمه الله حن شيخه العلامة ولده مولانا فخر الذين \_ أكثر كتبه، ثمّ رجع عن القول بالله ب وأفتى بالوجوب على ما نقله عن شيخه العلامة ولده مولانا فخر الذين \_ أدام الله أيّامه.

ابن الجوزي أنّه قال في وجه تسمية أيّام البيض من أقسام الآونة في الشّهور: سمّيت بذلك لبياض لياليها، والعامّة تقول الأيّام البيض، حتّى أنّ بعض الفقهاء جرى في كتبه على طريق العامّة في ذلك، وهو خطأ، فإنّ الأيّام كلّها بيض، لكنّ العرب تسمّي كلّ ثلاث ليال من الشّهر باسم، وسيأتي تفصيلها في التّكاح.

ثم ذكر في كتاب النكاح: أنّ العرب تسمّي كلّ ثلاث ليال من الشهر باسم، فلها حيننذ عشرة أسماء: غرر، ثمّ نفل، ثمّ تسع، ثمّ عشر، ثمّ بيض، ثمّ درع، ثمّ ظلم، ثمّ حنادس، ثمّ الذادي، ثمّ محاق.

# ١٠ - تفسير مغمضات القرآن.

۱۱ --- جامع الفوائد في تلخيص القواعد. فكأنّه بعدما نضّد كتاب شيخه الشّهيد «القواعد الفقهيّة» وسمّاه «نفيد القواعد» لخصه ثانياً وسمّاه بـ «جامع الفوائد».

١٢ – شرح سى فصل. للخواجة نصير الذين الطوسي، في النجوم والتقويم الزقمي.

١٣ ــ شرح ألفية الشّهيد.

١٤ ـ كنز العرفان في فقه القرآن, وهومن أروع ما كتب في آيات الأحكام.

١٥ – اللوامع الإلهية في المسائل الكلامية. قال عنه صاحب «الروضات»: من أحسن ما كتب في فن الكلام على أجمل الوضع، وأسد النظام.

١٦ — النّافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر. في علم الكلام للعلاّمة الحليّ، وهو كتاب صغير في حجمه، كبير في مضمونه، كثير النّداول عند طلاّب العلوم اللّذينيّة إلى اليوم، دون غيره من الشّروح، لأهمّيته، وجللة قدر مصيّفه.

١٧ ــ نضد القواعد الفقهية على مذهب الإمامية. قال عنه صاحب «الروضات»: وهو كتاب بديع رتب فيه قواعد شيخه الشهيد على ترتيب أبواب

الفقه والأصول من غير زيادة شيء على أصل ذلك الكتاب، غير ما رسمه في مسألة القسمة منه.

١٨ ــ نهاية المأمول في شرح مبادئ الوصول في علم الأصول للعلامة الحلق.

وله ــعلاوة على هذه الشَّاليفات القيّمة، والآثار العلميّة الشّمينة ــ مجموعة إجازات، منها: إجـاز تان مختصرتــان لتلميذه الشّيخ زين الدّين عليّ بن الحسن بن علالة، وله أيضاً مجموعة فتاوى متفرّقة.

# مدرسة المقداد السيوري:

ذكر العلامة المحقق الشيخ جعفوين الشيخ باقر آل محبوبة النجفي في كتابه القدير «ماضي النجف وحاضرها» هذه المدرسة بهذا الاسم، وعدها احدى أبرز مدارس النجف (١) العلمية والذينية، فقال رحمه الله...:

هي احدى مدارس التَجَفِّ المشهورة في عصرها، ومن حسن الصدف أتي وقفت على كتاب «مصباح المتهجد» للشيخ الطوسي \_رحمه الله مخطوط عند الشيخ الإمام العلامة الميرزا محمد حسين التاثيني \_رحمه الله وفي آخره ما نقب كان الفراغ من نسخه يوم السبت ثاني عشر من جمادى الأولى سنة ٨٣٢

<sup>(</sup>١) ذكر العلامة الشيد حسن القسدر الكاظمي \_رحه الله في آخر كتابه «تكلة أمل الآمل» الخطوط، مراكز العلم؛ فقال: ومن مراكز العلم للقيعة: النجف الأشرف، المشهد الغروي \_على مشرفها الشلام \_ لقا هاجر إليها الشيخ أبوجعفر شيخ القائفة القلوسي \_رحه الله وسكنها خارجاً من بغداد خوفاً من الفتنة التي تجددت فيها وأحرقت كتبه وكرسية اللي كان يجلس عليه للكلام سنة ١٤٤٥، وبني يدرس في المشهد الغروي التي مشر سنة، وبني تلامدته في اللجف، واستقر العلم والمهاجرة إليها حتى كان عصر الشيخ الأجل: علي بن حزة بن عبد بن شهريار الحنازن بعده بالمشهد الغروي على مشرفه القيلاة والشلام \_ وكان ذلك سنة الرحة إليها في زمن المقدس الرحلة إليه ثم لما نبغ الحقق \_رحه الله \_ في الحلة، ضعف ذلك، ثم عادت الرحلة إليها في زمن المقدس الأردبيني \_رحه الله \_ فقوي ذلك واشتد الناس إليه من أطراف البلاد، وضارت من أعظم مراكز العلم، واستمرت الهجرة إليها إلى اليوم، وليس اليوم مثلها مجتمع لأهل العلم، وإن ضعف من أعظم مراكز العلم، واستمرت الهجرة إليها إلى اليوم، وليس اليوم مثلها مجتمع لأهل العلم، وإن ضعف الناس عن طلبه وقامت سوق كساده، ولعل الله بحدث بعد ذلك أمراً.

على يد الفقير إلى رحمة ربه وشفاعته عبدالوتاب بن محمد بن جعفر بن محمد بن على ماكنه على ماكنه على ماكنه السيوري الأسدي سعني عنه بالمشهد الشريف الغروي على ساكنه السيوري.

وهذه المدرسة باقية حتى اليوم، ولكن تغير اسمها، فإنها تعرف بد «المدرسة السليميّة» نسبة إلى بانيها «سليم خان» فإنها خربت مدة واشتراها هذا الرّجل وعمرها مدرسة، فنسبت إليه \_كما حدثنا به العلاّمة الخبير السيّد أبوتراب الخوانساري \_ رحمه الله (١).

فتبيّن بذلك أنّ مدرسته ـقدس الله روحه ـ كانت من أهم المدارس الله روحه ـ كانت من أهم المدارس العلميّة في النجف الأشرف، ولكنّ نوائب الدهر وطوارق الحدثان طرأت عليها، فجعلتها ـ ككثير من المدارس والمساجد والمحافل العلميّة والأدبيّة غيرها ـ نسياً منسيّاً، فإنّا لله وإنّا إليه راجعون،

# وفاته ومدفنه: مرز تحية تراض بدي

الذي يلوح من كلام من ترجم له \_رحمه الله \_ أنه توقي بالمشهد الغروي الشريف في التجف الأشرف \_على مشرّفه آلاف التحيّة والسلام \_ ضاحي نهار الأحد السادس والعشرين من شهر جادى الآخرة سنة ٢ ٢ ٨ق، ودفن بمقابر المشهد المذكون كما صرح بذلك تلميذه الشيخ حسن بن راشد الحلّي رحمه الله ، فقد ذكر العلاّمة السّيد عمد صادق بحر العلوم تعليقة ، جاءت في هامش «الرّوضات» عند ترجة الفاضل \_رحمه الله \_ قال فيها ما نصّه :

وجدت في خزانة كتب آية الله المجاهد شيخنا الشيخ محمد الجواد البلاخي الشجفي المتوفّى سنة ١٣٥٧ق نسخة من قواعد الشهيد الأوّل، من موقوفات الشيخ محمد على المبلاخي \_رحم الله\_ كما كتب عليها بخط الشيخ إبراهيم بن حسين بن عبّاس بن حسن بن عبّاس بن محمد على البلاغي، وهي منقولة عن نسخة كانت

<sup>(</sup>١) ماضي اللجف وحاضرها ٢٠٥١.

منقولة عن خط ولد المصتف الشيخ ضياء الذين عليّ بن محمد بن مكي الشهيد الأول، والكاتب هو الشيخ محمد عليّ بن سلوة النّجفيّ في النّجف الأشرف يوم السّبت السّابع والعشرين من جادى الأولى سنة ١٨٦ق، نقلها عن نسخة كتابتها في النّامن عشر من الحرّم سنة ١٨٨ق وكتب على الهامش أنها قوبلت مع كتاب شيخنا الشيخ زين الذين بن إدريس فرّوخ، بحسب الجهد والطّاقة، وأيضاً كتب على الهامش مانقه: وفاة العالم العامل الشيخ يحيى بن قاسم الكاظميّ يوم الجمعة ٢٦ الحرّم سنة ١٦٧٥ق، وفي آخرها بخطّ غير كاتب النسخة، لكنه عتيق، نقلاً عن خطّ المُرّم سنة ١٦٧٧ق، وفي آخرها بخطّ غير كاتب النسخة، لكنه عتيق، نقلاً عن خط الشيخ حسن بن راشد الحليّ، ما لفظه:

توفّي شيخنا الإمام العلامة الأعظم أبوعبدالله المقداد بن عبدالله السيوري ــنضّر الله وجههـــ بــ المشهد المقدّس الغروي ـــ على مشرّفه أفضل الصلوات وأكمل السَّاسَة عناصى نهار الأحد السَّادُس والعشرين من شهر جادى الآخرة سنة ٨٢٦ [ق] ودفن مِقابر المشهدُ النَّهُ كَوْنَ وَكَانَ سِيتِشِ اللهُ غُرْثُهُ سَرِجِلاً جَمِيلاً مِن الرّجال، جهوريّ الصّوت، ذرب اللّسان، مفوّها في المقال، متفنّنا في علوم كثيرة، غتيهاً، متكلَّماً، أصوليّاً، نحويّاً، منطقيّاً، صنّف وأجاد، صنّف في الفقه «كنّز العرفان في فقه القرآن»؛ كتاب قصره على الآيات المتضّمنة للأحكام الشّرعيّة، فأحسن تصنيفه، وكتاب «اللوامع الإلمية» في علم الكلام، وشرح مختصر شيخنا نجم الذين أبي القاسم بن سعيد المستى بـ «النافع»، شرحاً أكثر فيه الإجاده، وأظهر الإحكام والإجادة، وبلغ الحسني وزيادة، ولا يشبه بنفيره من الشَّروح البشَّة، يعرف ذلك من وقف عليها وهليه، وشرح «الفصول التصيرية» في الكلام، وشرح «تجريد البلاغة» للشّيخ ميثم البحراتي، بسؤال العبد الكاتب \_يمني نفسه\_ وقابلت معه بعضه. ورتّب «قواعد» الشّيخ شمس الــــدّين محمّد بن مكّى ترتــيباً اختاره، وبحثت مـعه شيثاً منها، فقطع المبـاحثة لأمر لم يطلعني عليه، ومنع من اتمام كتابتها، وقال إنّي ما كتبتها إلاّ لنفسى، وإنّى لا أكتبها أحداً، وكان كما قال ـرحه اللهـ فإنّه لم يكتب بعد تلك المباحثة... وله «شرح نهج المسترشدين» في علم الكلام شرحاً حسناً، وله غيره [وهنا كتابة مطموسة، لم تقرأ، ولعلمها ذكرُ بقية مؤلفات المقداد] كتبه الفقير إلى [وهنا أيضاً كتابة مطموسة لم نهتد إلى قراءتها، والظّاهر أنها ذكر اسم الكاتب الشيخ حسن بن راشد الحلمي، والله أعلم]. انتهى ما وجدناه في خزانة المرحوم شيخنا البلاغي \_قدس الله سرّه\_ والحمد الله ربّ العالمين (١).

وأمّا ما ذهب إليه الحقق المؤانساري \_رحمه الله \_ حيث قال: ومن جلة ما يعتمل عندي قوياً هو أن تكون البقعة الواقعة في بريّة شهروان بغداد، والمعروفة عند أهل تلك النّاحية بمقبرة مقداد، مدفن هذا الرّجل الجليل الشّأن، بناءاً على وقوع وفاته \_ رحمه الله تعالى \_ في ذلك المكان أو إيصائه بأن يدفن هناك لكونه على طريق القافلة الراحلة إلى العتبات العاليات، وإلاّ فالمقداد بن أسود الكندي الذي هو من كبار أصحاب النّبي \_ صلى الله عليه والع مرقده المنيف في أرض بقيع الغرقد الشريف، لما ذكر المؤرّدون المعتبرون من أنه \_ رضي الله عنه توقي في أرضه بالحوف، وهو على ثلاثة أميال من المدينة، فحمل على الرّقاب حتى دفن بالبقيع (٢). فإنّه من ضعيف الاحتمالات التي لا تقويل عليها، لما جاء في تصريح تلميذه الشّيخ حسن بن راشد الحتي، وهو أعرف به من غيره. على أنّ صاحب «الرّوضات» نفسه حسن بن راشد الحتي، وهو أعرف به من غيره. على أنّ صاحب «الرّوضات» نفسه الله \_ وهو الذي يعبّر عنه في فقهيّات متأخري أصحابنا به «الفاضل السّيوري»، و ينقل عن كتابه في آيات الأحكام كثيراً، وكنيته: أبو عبد الله، وفي بعض المواضع صفته أيضاً بالغروي «نزلاً» وكأنّه كان من جملة متوطني ذلك المشهد المقدس حياً أيضاً بالغروي «نزلاً» وكأنّه كان من جملة متوطني ذلك المشهد المقدس حياً أيضاً بالغروي «نزلاً» وكأنه كان من جملة متوطني ذلك المشهد المقدس حياً أيضاً بالغروي «نزلاً» وكأنه كان من جملة متوطني ذلك المشهد المقدس حياً أيضاً بالغروي «نزلاً» وكأنه كان من جملة متوطني ذلك المشهد المقدس حياً أيضاً المنافعة المقدس حياً أيضاً المنافعة المقدس حياً أيضاً المنافعة المقدس حياً أيف المنافعة المقدس حياً أيفه وميناً (٢).

<sup>(</sup>۱) روضات الجنّات ۱۷٤:۷.

<sup>(</sup>۲) روضات الجئات ۷: ۱۷۵.

<sup>(</sup>۲) روضات الجئات ۲: ۱۷۱.

#### النسخ الخقلية المعتمدة:

لمّا كان هذا الكتاب «الاعتماد في شرح واجب الاعتقاد» نادر النسخ إلى درجة أنّي رغم التّنبغ والفحص الكثير لم أحصل إلاّ على نسخة واحدة، بالإضافة إلى النسخة الحجرية المطبوعة ضمن كتاب «كلمات المحققين»، فقد اعتمدت في تحقيقه على هاتين النسختين فقط، مستعيناً في تصحيحه بمصادر كثيرة، مع نسخة خطّية نفيسة لمن الكتاب «واجب الاعتقاد» تعضيداً لعملى فيه:

الأولى: التسخة الموقوفة في مكتبة مسجد جامع گوهر شاد في مشهد المقدسة، فسمن مجموعة تحت رقم ١٨٥، جاء في آخرها: وكان الفراغ من تسويد هذه المقدمة مع شرحها عصرية يوم الأحد التصف من شعبان سنة الثالثة والسبعين بعد الألف من المجرة، وكتبه... عمد بن علي بن حسين بن مفلع. مكتوبة بخط النسخ، تقع في ١٠ صفحة، كل صفحة منها تحتوي على ١٣ — ١٤ سطراً، بحجم بخط النسخ، تقع في ١٠ صفحة، كل صفحة منها تحتوي على ١٣ — ١٤ سطراً، بحجم بخط التسخ، تقع في ١٠ صفحة، كل صفحة منها تحتوي على ١٣ — ١٤ سطراً، بحجم بخط التسخ، تقع في ١٠ صفحة، كل صفحة منها تحتوي على ١٣ — ١٤ سطراً، بحجم بخط التسخ، تقع في ١٠ صفحة، كل صفحة منها تحتوي على ١٣ — ١٤ سطراً، بحجم بخط التسخ، تقع في ١٠ صفحة، كل صفحة منها تحتوي على ١٣ — ١٤ سطراً، بحجم بخط التسخ، تقع في ١٠ صفحة بالمناه في الخاص بالحرف «ج».

القانية: النسخة الحجرية المطبوعة طبين كتاب «كلمات المحققين» بطهران سنة ١٣٦٥ق، ولمّا كانت هذه النسخة على أسقامها وكثرة أخطائها أجود بكثير من مثيلتها الحققية وأكمل، فقد جعلنا القصحيح عليها من نسخة «ج»، وكلّ ما أضفناه عليها من «ج» لغسرورة ما أو لاقتضاء السياق، تركناه بين معقوفتين من دون إشارة له في الهامش، لسبب عدم وجود نسخة ثالثة حتى يشتبه فيها، وتخفيسفا لهوامش الكتاب، فليلتفت إلى ذلك.

# منهجيَّتنا في النَّحقيق:

كان عملي في هذا الكتاب مقسماً على عدة مراحل، هي كالتالي:

١ - تقطيع النص وتوزيع فقراته بحسب اقتضاء الجمل والعبارات.

٢ ـــ مقابلته مع النسخة الخقاية «ج» وتثبيت الاختلافات معها.

٣ - تخريج الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية الشريفة من طرق الفريقين ـ قدر الإمكان.

٤ ــ تــرجة من ورد اسمه في الكتاب من الأعلام، مع ترجمة ما جاء فيه
 من الأماكن والبلدان.

المامش عمالة على الأقوال والتعليقات لبعض علمائنا في الحامش عما يناسب المقام.

٦ ــ تقويم متن الكتاب وضبط نقمه، مع ملاحظة جميع الاختلافات الواردة
 في النسخة «ج» ـــ الآنفة الذكرــ والإشارة إلى بعضها في الهامش عند اقتضاء ذلك.

٧ ـــ تنزيل هامشه مستفيداً من كل ما انجز في المراحل المتقدمة، وصياغة
 الكتاب بهذا الشكل الفنتي بخط واضح وجلي.

ختاماً؛ أسأل الله تعالى أن يتقبّل منّا هذا المجهود العلميّ المتواضع، ويجعله ذخراً لنا يوم الـقيامة، إنّه ولـيّ النّعم، والحمد لله ربّ العالمين، وصلّى الله على محمّدٍ وآله الطّاهرين.

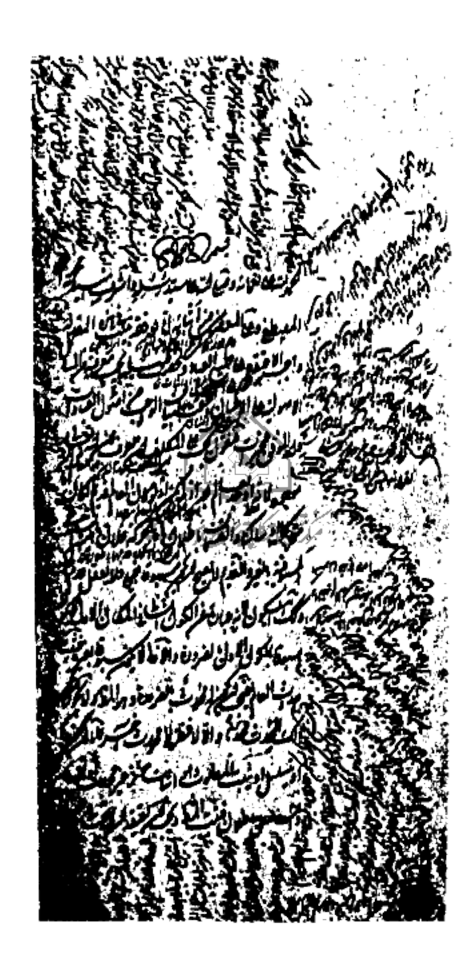
مرزخت تركيبي إسدوى

صفاء الذين البصريّ ذو القعدة الحرام ١٤١١ ق مشهد المقدّسة نماذج من النسخ الخطية

المدله علي الروميسل الله على سبب سله واسم الميا المعمد المصطغى وعلى العسومين ساساه وتعريب تدنغا وبنت أى أعن المقالة واجب الاعتفار عاجبيج المعداد ولمصت ويماجب مع فالدم الكسايل الاصوليرع للاحتمان ونطفت بدبيات الواجب واصول المعبادات والتعالمونف للخلات الموكس المدعوالشا السافي الفعالفس الاحتياري معيوا المسافي تننسي المنزري للانسان ووفوعهم علولا شعلي برماج وكالم م والمسترعوا لاعتراف سعنزا لمنعم عالتعنام والفرق بينهما الكرول المااع والاخرر وجدواخص من وجداما سان عوم الحد فلان الأ إبتلاك مقابلة المعه وامابيا وحصوص فلان مكون بالقول وون الفعل وامابيان غموم المفكر فلانه يكون بالمتول والفعل كالميول ركعت شكاد بعذت متنكوا واماسان خصوصه فلائدكا ككوت الافحا مقايله

صورة الصّفحة الأول من النّسخة «ج» المفوظة في «كوهرشاد»

عنَّا سَكُوا وَاحْسَلَتَ يَرُوهُ وَهُوالْعَلِمِ بِكُونَ المُعْرِوقُ مِعْرِقًا وَاسْتَرْمَكُمْ اماعتله لوجوب شكرا لمنع وكالودبين ونبح الفللم وسنعرد الع دبيه اوشري كالعام وموسالعلق وقيم المهلانه لوام يعلم بدلك عاران بامرعاليس بعروف ويتوهه معروفا ونغيبا عماليس مبكره بيو منكرًا والمجوين التائيروهوان يعلما ونيلن ان الماسورا والمنهى الميزن من الاموواله في يحيث يقع عن مؤلك الواجد وفع لالغبيخ فاذا لم جوو ذلاى سقط الومبوب ونفي للوار والأس من المفسدن وهواكا يودى كامزي الحاضح رعليا ومحانعه فبالمومني فيالنغس إوالمال وا ذاارتغع الهمن ارتفع الوجود والمواكرا بهناه القكيز وعذا اخرمااج ناني هذع أكوام غدنا المربدا واحزك توابنا عليهما وتفع بها المستعفز عاج جذبهر نؤحارسب انعقليه والعبادانست المترعيه انه طيرموفق ومعيزوجمي مدحق ممكن والمقلاه والساه معلى فيوخلعة والإبنياء والمرساي عي معمقه وسخا سالليدي وعاهري وكالما وفرح مي سعود علاه المسترمدم سرجها عقهه يوم ا توسک المشهدیش معیان مرسمهٔ ساله والسبعیر «عدالا نک من انظرو وکندرایه فالمعلیّ ۱۰ در سفرهٔ و در سندیر میزاریمیاسی سازی با برای ایم مقامتیما میرو و امهر مرد سیّ د



صورة الصفحة الأولى من التسخة التعضيدية «واجب الاعتفاد» مكتبة مسجد جامع كوهرشاد.

بسيد المام المؤل المؤل

# الرجيد الرائع المراث ا

المقداد بزعب بالله السيوري المقداد بزعب بالله السيوري المتوفي المتوفي المتوفي

> يخفئ في صفاء الذين البصري معفوم في للبوك لاكسرة معفوم في للبوك لاكسرة

# بسم الله الرّحمن الرّحيم

الحمد لله السّدي فضّلنا بدين الإسلام، و [أ](١) فَ ضُرّ (٢) لنا من جزيل الإنعمام، والصّلاة على محمّد المُصطفى، وآله الأثمّة البررة الكرام.

أمّا بعد: فإنّى مُسورد في هذه الرّسالة شرح ما تضمنته المقدمة الموسومة بدرواجب الاعتفاد» تصنيف مولانا الشيخ الأعظم، والرّئيس المعظم، قدوة المحقّقين، حجّة الأفاضل المعاصرين، ملك الفقهاء والمتكلّمين، ركن الإسلام والمسلمين، علاّمة الدّهر، أوحد فضلاء العصر، السّعيد المغفور جال الملّة والحق والدّين: أبي منصور الحسن بن المطهّر الحلّي قدّس الله روحه ونور ضريحه على سبيل الاختصار دون القطويل والم كشارة تقريباً بها الى أذهان المكلّفين وتسهيلاً على الطالبين، وتقرّباً بذلك الى الله تعالى، وسمّيتها بكتاب: «الاعتماد في شرح واجب الاعتفاد» والله ولى الشوفيق والسّداد.

قال «قلاس الله تعالى روحه» <sup>(٣)</sup>:

# بسم الله الرّحن الرّحيم، [وبه نستعين]

الحمد لله على تعماله ، وصلَّى الله على سيَّد رسله ، وأشرف أنبياله محمَّد

<sup>(</sup>١) أضفناه لاستقامة المعنى.

<sup>(</sup>٢) أَقَضُ العطاء : أَجِزْلَهُ , لسان العرب ٧: ٢٠٨ (مادة فضض) .

<sup>(</sup>٣) ما تقدم، ساقط من نسخة «ج».

المصطفى، وعلى المعصومين من أنبائه (١).

و بعد: فقد بيّنت في هذه المقالة: «واجب الاعتقاد على جميع العباد» ولخّصت فيسها ما يجب معرفته من المسائل الأصوليّة [على الأعيان]، وألحقت به بيان الواجب من أصول العبادات، والله الموقّق للخيرات.

أفول: الحسد: هو الشّناء [اللسانيّ] على الفعل الجميل<sup>(٢)</sup> الاختياريّ، فغير الاختياريّ، كالسّنفّس الضّروريّ للإنسان ووقوعه من علوّ لا يتعلّق به مدح ولا ذمّ.

والسَّكر: هو الاعتراف بنعمة المنعم مع التَّعظيم، والفرق بينهما أنَّ كلّ واحد منهما أعمّ من الآخر من وجه، وأخص من وجه.

أمّا بيان عسوم الحسد؛ فلأنّب يكون ابتداءاً وفي مقابلة النّعمة. وأمّا بيان خصوصه؛ فلأنّه يكون بالقول دون الفعل.

وأمّا بيان عموم الشّكر فلأنّه يكون بالقول والفعل، [كما] تقول: ركعت شكراً وسجدت شكراً.

وأتما بيان خصوصه ؛ فلأنّه لا يكونُ إلا في مقابلة النّعمة ، فإذا قلت : فلان شخص عالم كريم ، ولم يكن له عليك نعمة ، فهذا حد لا شكر . وإذا قلت : سجدت لله ، فهذا شكر لا حمد ، وإذا قلت : فلان أنعم علي فجزاه الله خيراً وأحسن إليه ، فهذا حمد وشكر .

ولله : جار ومجرور، وأصله «الله» حذفت الهمزة عند دخول اللام، لأنها همزة وصل، وأصل الله «إله» حذفت الألف لا لمعلّة، فبقي «لاه»، ثمّ عوضوا عن المحدوف الألف واللام السّمي للسّمريف، فبقي «الله»، ثمّ فخموه فصار «الله» بالتّفخيم، وإذا كان ما قبل لفظة الجلالة مكسوراً كانت مرقّقة ؛ كما في «لله» وإذا

<sup>(</sup>١) قبال صباحب اللَّمَسَان: قال أبو منصُور: ستَّى الحجج أنباءاً، وهي جمع النَّباً، لأنَّ الحجج أنباءً عن الله -عزَّ وجلّ. لسان العرب ١: ١٦٢ (ماذة نبأ). وكذا سيأتي شرحها.

<sup>(</sup>٢) «ج» : الحَسَنْ.

لم يكن مكسوراً كانت مفخماً (١) ، كما في قولنا : «الله أكبر» وهو : المنفرد باستحقاق العبادة ، والعبادة أوفر ما يكون من الخضوع والخشوع ، وأصله من الشذلل ، يقال : بعيرٌ معبّلة ، أي : مذلل .

وتَعماؤه ونقبُه (٢) واحدة ، وهي الفائدة الحسنة الواصلة إلى الفقير بقصد (٣) الإحسان إليه ، فقولنا: الحسنة ، احترازاً عن (١) القبيحة ، كما إذا سرق شخص مالاً وتصدق به على غيره و بقصده (٥) الإحسان ، حتى يخرج عنه مالا قصد فيه ، كمن ألقى طعاماً في النظريق ولم يقصد انتفاع أحدٍ به ، [أو أساء] القصد فيه [و] (٢) الاضرار ، كمن قدم إلى غيره طعاماً مسموماً ، أو مبتجاً (٧) .

والمصلاة في اللّغة من الله: الرّحة، ومن الملائكة: الاستغفار، ومن المؤمنين (^): الدّعاء. وفي الشّرع: عبارة عن ذات الأذكار والرّكوع والسّجود.

والرّسل: جمع رسول، وهو يكون من الملائكة والبشر، والنّبيّ لا يكون إلّا من البشر خاصّة (١٠٠)، و يقال: نبيّ هـ بالهمزة ونبيّ بتشديد الياء بغير همز (١٠٠) وقرىء بهما، فمن همزّه فهو مأخوذ من النّباء وهو: الخبر، لأنّه مخبر عن الله تعالى، ومن لم

<sup>(</sup>١) كذا في الأصل، والضحيح: مفخمة.

<sup>(</sup>۲) «ج» ; نعمته ,

<sup>(</sup>٣) «ج»; يقصد بها،

<sup>(1) «</sup>ج» ; من.

<sup>(</sup>ه) «ج» : يقصد به .

<sup>(</sup>٦) أضفناه لاستقامة المعنى،

 <sup>(</sup>٧) البَـلـج : نبتُ له حبُّ يَخلِطُ بالعقل و يؤرِثُ الخَبالَ ، ورُبَّما أَسكَّرَ إذا شَرِبَه الإنسانُ بعد ذو به ، و يقال :
 انّـه يورثُ الشّبات. المصباح المنبر ١ : ٦٢ .

<sup>(</sup>٨) «ج» : الآدميتين.

 <sup>(</sup>٩) الشرق بين الـرّسـول والـنـّبــي أنّ الأول يؤمر بتبليغ الرّسائة، والثّاني ينزل عليه الوحي، أهم من أن يؤمر بالنّبليغ أؤلا .

<sup>(</sup>۱۰) «ج» : همزة.

يهممز فهوم أخوذ من نبا، أي: علا، لأنّه علا على سائر الحلق، لكونه أشرفهم، ومحمد صلّى الله علميه وآله وسلّم أشرف من خلق الله تعالى، لأنّه أشرف من الملائكة وكافّة البشر.

والأنبياء: جمع نبتي، وهو: المخبرعن الله تعالى بغير واسطة بشر. ومحمّد: مشتقّ من الحمد، وهو: الّـذي كثرت محامده.

المصطفى: المختار من الحلق.

والمعصومون: الموصوفون بالعصمة، وهي في أصل اللّغة: المنع، وفي الاصطلاح: عسارة عن لطف يضعله الله تعالى بالمكلّف [بحيث] لا يكون له معه داج إلى فعل المعصية، ولا إلى ترك الطاعة، مع قدرته عِلى ذلك.

أنساء: جمع نسبّاً، والنّباً هو: الخير، و يراد به: المخبر، كما في قولهم: رجل عدل، و يسراد به: عادل، ورضا، ويراد به: راض، وذلك إشارة إلى الأثمّة عليهم السّلام، لكونهم مخبرين عنه صلّى الله عليه وآله وسلم.

[و بعد: كلمة يُفصل بَهَا بَين آلِخطابَينَ: الخطاب الماضي والخطاب المستقبل، وهـي من أوجز كلام العرب وأوضحه،وتقديرها: بعد حمد الله تعالى والصّلاة على نبيّه محمّـد وآله، فالصوّرة كذا].

والواجب: ما يستحق فاعله المدح والثُّواب، وتاركه: الذُّم والعقاب.

والاعتنقاد : هو من الأعراض النّفسانيّة ، وهو: ما يتصوّره العاقل و يصدّق به تصديقاً جازماً .

وقوله : على جميع العباد، المراد به : المكلَّفون.

ولخصت، أي: بيسنت، والمسائل الأصولية، أي (١): المنسوبة إلى علم الأصول ، وهو عبارة عن العلم بذات الله تعالى، وصفاته، وعدله، ونبوة الأنبياء وتصديقهم فيما جاؤا به من [عند] الله تعالى، وإمامة الأثبة. وإنما ستي بعلم

<sup>(</sup>۱) «ج» : هي.

الأصول، لأنّ الأصل، هو: ما يُسنى عليه غيره، و باقي علوم الذبن مبنيّة عليه؛ فيكون أصلاً لها.

على الأعيان، أي : على كلّ واحد واحد من المكلّفين بعينه، ولا يسقط عن واحدٍ بقيام غيره [به] بخلاف الواجب على الكفاية، فإنّه الّذي يجب على الجميع، و يسقط عن البعض بقيام البعض [الآخر] به، كالجهاد.

والشكليف قسمان: علمي، وهو مجرد اعتقاد، كعلم الأصول - الذي تقدم ذكره - وعملي، وهو اعتقاد مع عمل، ولا يكفي العلم به عن العمل، كالعبادات الشرعية.

الموفّسة : [اسم فاعل من السّوفيق](١) وهو: ما يكون المكلّف معه أقرب إلى فعل العصية .

مرزخین ترکیج زیروس وی

<sup>(</sup>١) «ج» : قاعل الثوفيق.

في صفات الله تعالى

قال «قدّس الله روحه»:

فنقول: يجب على المكلف أن يعرف أنّ الله تعالى موجود، ألاته أوجد العالم بعد أن لم يكن، إذ لو كان العالم قديماً، لكان إمّا متحرّكاً، أو ساكناً، والقسمان باطلان.

أمّا الحركة؛ فلأنّ ما هيّتها تستدعي المسبوقيّة بالغير، والقديم لا يصبح أن يكون مسبوقاً بالغير (١) ، ولا يعقل قدم الحركة ، وكذلك السّكون ، لأنّه عبارة عن الكون الشّاني في المكان الأوّل ، فيكون مسبوقاً بالكون الأوّل بالضّرورة ، والأزليّ لا يكون مسبوقاً بالكون الأوّل بالضّرورة ، والأزليّ لا يكون مسبوقاً بالغير (٢) ، فثبت حدوث العالم .

أَقُولُ: نَذَكُرُ أَوْلاً تَفْسِرُ الأَلْفَاظُ الَّـتِي اشْتَمَلَ عَلَيْهَا هَذَا الفَصِلُ؛ فَالمُكَلِّفُ: هُو الإنسان الحيّ، البالغ، العاقل.

والعالم : عبارة عمّا سوى الله تعالى، وإنّها سمّي العالم عالماً، لأنّه علامة على وجود الله تعالى.

والجسم: هو القابل للقسمة طولاً وغرضاً وعمقاً.

والقديم : هو السذي لا أوّل لوجوده ، أو: الذي لايسبقه غيره .

والمحدث: مقابله، وهو ما (٣) لوجوده أوّل، أو: الّـذي يسبقه غيره.

والحركة : هي الحصول الأوّل للجسم في المكان الثّانيّ.

والشكون: هو الحصول القاني للجسم في المكان الأوّل، وذلك لأنّ الجسم لابة لله إذا وجد من مكان، فأوّل حصوله في المكان يستى كوناً مطلقاً، ففي الآن الثّاني إن كان في مكان آخر فهو الحركة، وإن بقي في الآن الثّاني في ذلك المكان، فهو الشكون.

<sup>(</sup>۱) «ج» : بغيره،

<sup>(</sup>۲) «ج» : بغیره.

<sup>(</sup>٣) «ج» : الَّذي.

إذا تبيين هذا؛ فنقول: معرفة الله تعالى واجبة على كلّ مكلّف، لأنّها دافعة للضّرر، وكلّما كان دافعاً للضّرر فهو واجب.

أمّا أنّها دافعة للنفسرر؛ فبلأنّ المكلّف إذا نظر في نفسه وجد عليه منافع من الوجود والحياة والشّهوة والحواس، و يعلم أنّها ليست من نفسه، بل من غيره.

فيقول: هذه المنافع التي حصلت في من الغير لاتخلو: إمّا أن يكون الموصل لما إلي قصد بها النفع أو الضرر؛ فإن قصد النفع فيكون منعماً عليّ، وشكر المنعم واجب بضرورة واجب بالفسرورة فيجب عليّ معرفته لأشكره، لأنّ شكر المنعم واجب بضرورة العقل، ولا أشكره إلّا بعد معرفته، لأنّ الشكر إنّما يكون شكراً إذا وقع على وجه يليق بالمشكور، ولو لم يعرفه، لجاز أن لا يليق به فلا يكون شكراً، واذا لم يشكره جوز حصول الفرر بتركه (۱) الشكر. وإن كان الموصل لما قاصداً للفرر فيجب عليّ أن أعرفه، لأحترز من ضرره، لأنّه ما لم أعرفه لا يكن (۱) الاحتراز من ضرره، فيجب عليّ أن أعرف فاعل هذه المنافع : إمّا لأشكره، أو لأحترز من ضرره، لأنّ الاحتراز من ضرره، لأنّ الاحتراز من ضرره، لأنّ الاحتراز من ضرره، لأنّ الاحتراز من أن أعرف فاعل هذه المنافع : إمّا لأشكره، أو لأحترز من ضرره، لأنّ الاحتراز من أنهر واجب أيضاً بضرورة العقل.

وأمَّسا أنَّ كـلَّـما كان دافعاً للضّرر فهو واجب؛ فلأنَّـه ضروريّ، فثبت وجوب المعرفة، فيجب على المكلّف أن يعرف أنّ له صانعاً أوجده.

والطريق إلى معرفته: النظر، الذي هو الفكر، وهو عبارة عن ترتيب أمور ذهنية يتوصّل بها إلى معرفة شيء آخر.

فقولنا: ترتيب، هو عبارة عن جعل أشياء بحيث يكون لبعضها إلى بعض نسبة بالشقدم والشاخر. وقولنا: أمور ذهنية، حتى يخرج عنه ترتيب الأمور الحارجية، مثل: ترتيب الأجسام على ما ذكر. وقولنا: ذهنية ليعم المعلومة والمظنونة.

وإنسما قلنا: انَّ الطّريق إلى معرفة الله تعالى السَّظر، لأنَّ الطّريق الَّتي يتوصّل

<sup>(</sup>١) «ج» ; بترك.

<sup>(</sup>۲) «ج» ; أَمْكُن من .

بها إلى معرفة الأشياء أربعة: إنا ضرورة، أو خبر، أو حسّ، أو نظر، وكلّ من الشّلاثة الأول لا يصلح أن يكون طريقاً إلى المعرفة، فتعيّن الرّابع.

أمَّا أنَّه تعالى لا يكون معلوماً بالضَّرورة ؛ فلوجهين:

الأول: أنّ الحكم المعلوم بالضّرورة من شأنه أنّ العاقل إذا تصوّر طرفيه جزم بالحكم من غير توقّف ولا طلب دليل، وليس كذلك العلم به تعالى، وإلّا لما طلب الذليل على ذلك.

الشّاني: انّ من شأن المعلوم بالضّرورة اتّفاق العقلاء فيه، وقد وقع الخلاف بينهم فيه تعالى ، فإنّ (١) طائفة من النّاس نفوا الصّانع (٢) ؛ كما حكى الله تعالى [عنهم في قوله تعالى] (٣) : «وَقَالُوا مَا هِيَ إِلّا حَياثُنّا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيى وَمَا يُهْلِكُنا إِلّا الدُّهْرُ» (١) .

و بـاقــي العقلاء أثبتوا الصّانع، ثُمَّمُ الحُتلفوا فيه ؛ فمنهم من اعتقد كونه جسماً ، ومنهم من اعتقد كونه ليس بجسنوس مرار مورسيسيري

والّــذين نفوا عنه الجسميّة ؟ منهم (ق) من اعتقد أنّ له صفات زائدة على ذاته ، قديمة كيّ نفوا عنه الجسميّة ؟ منهم (ق) وقال : إنّ صفاته غير زائدة على ذاته ؛ فلا يكون معلوماً بالضّرورة .

وأقدا أنسه لا يكون معلوماً بالحسّ أو الخبر؛ فلأنّ كلّ واحد منهما إنسا يكون طريقاً إلى العلم بالمحسوسات، والباري تعالى ليس بمحسوس ـ لما يأتي ـ فلم يبق إلّا أن يكون الطريق إلى معرفته الشظر.

<sup>(</sup>۱) «ج» : لأَنُ.

<sup>(</sup>٢) وهم : الكفرة والملاحدة.

<sup>(</sup>٣) «ج» : في قوله عنهم .

<sup>(</sup>٤) الجائية : ٢٤.

<sup>(+) «</sup>ج» ; فمنهم .

وإذا كمانت معرفة الله تعالى واجبة وهي لاتتم إلا بالقظر، فيكون القظر واجباً، لأنّ ما لايتم الواجب إلا به فهو واجب، فثبت وجوب القظر عقلاً على كلّ مكلّف.

وأمّا كيفيّة النّظر والاستدلال به؛ فيقول المكلّف: هذا العالم موجود، وكلّ موجود [فهو] إمّا قديم أو محدّث الانحصار الموجود فيهما؛ فالعالم لا يخلو: إمّا أن يكون قديماً أو مُسحدً ثاً الا جائز أن يكون قديماً ، فتعيّن أن يكون مُسحدً ثاً ، وإذا كان مُسحدً ثاً فهو مصنوع ، وكلّ مصنوع لابد له من صانع بالضّرورة .

وإنسا قلنا: ان العالم لا يجوز له أن يكون قديماً، لأن العالم: إمّا أجسام، أو أعراض حالة في الأجسام، فلو كانت الأجسام قديمة، لكانت في القِدَم حاصلة في مكان، لأن ذلك لازم لها، لأن وجود جسم لا في مكان محال، وإذا كانت الأجسام في القِدة م عكان؛ فإمّا أن تكون ثابتة فيه أولا؛ فإن كانت ثابتة فيه فهي في القِدة، وإن لم تكن ثابتة فيه فهي المتحركة، فثبت أن كل جسم لا يخلومن الساكنة، وإن لم تكن ثابتة فيه فهي المتحركة، فثبت أن كل جسم لا يخلومن الحركة والسكون، [فلو كان الجسم قديماً لكان في القِدَم؛ إمّا ساكناً أو متحركاً]، والقسمان وهما: [كون الجسم] (١) في القِدَم متحركاً أو ساكناً، باطلان.

أمّا بطلان الحركة؛ فلأنّ ما هيّتها [أي: حقيقتها] تستدعي [أي: تقتضي] المسبوقيّة بالحصول الأوّل بالغير، لأنّ الحركة عبارة عن الحصول الأوّل في المكان انشّاني، فيكون مسبوقاً بالحصول الأوّل [في المكان الأوّل] الّذي هو غيره، والمسبوق بغيره لا يكون قدياً، لأنّ القديم هو: الّذي لا يسبقه غيره، فلا يعقل قِلم الحركة، فثبت حدوث الحركة.

وأمّا السَّكون؛ فلأنّه عبارة عن الحصول الثّاني في المكان الأوّل، والحصول الشّاني مسبوق بالحصول الأوّل الّذي هو غيره، والمسبوق بغيره لا يكون قديماً، فثبت

<sup>(</sup>١) في النسخة الحجرية: حادث.

<sup>(</sup>۲) «ج» : كونه .

حدوث السمكون أيضاً، وثبت أنّ كلّ جسم لا يخلو من الحوادث، [وكلّ ما لا يخلو من الحوادث] فهو حادث بالضرورة، فثبت حدوث الأجسام.

وأتسا حدوث الأصراض؛ فلأنسها مفتقرة في وجودها إلى الأجسام المحدثة، والمحتاج الى المحدث أولى بالحدوث، فثبت حدوث العالم.

قال «قلس الله روحه»:

فيجب أن يكون له مُحدِث بالضّرورة، وهو المطلوب. ولا يجوز أن يكون ذلك المُسحدِث مُسحدَثاً، وإلا لافتقر إلى مُحدِث آخر؛ فإمّا أن يتسلسل، أو يدور، أو يشبت المطلوب وهو إثبات مؤثّر غير مُحدّث، والدّور والتسلسل باطلان (١)، فثبت المطلوب.

أقمول : لـمّـا ثبت حدوث العالم وجب احتياجه إلى صانع ضرورة احتياج كلّ

(۱) معنى الدّور أن يوجد شيئان، كلّ واستر منهما علَّهُ للآخر، و بعلانه واضح، لأنّه يستلزم توقّف الشّيء على نفسه، مثال قول الشّاعر:

مسلساً السادر جسرت بسيسني قريب أيب السيسني وبسيس أرب السبب المناه على المناه المناه على المناه المناه المناه والله المناه والله المناه والمناه و المناه والمناه و

ومعنى القسلسل أن يغرض وجود حوادث أو أفراد من جنس واحد لا تتناهى في جانب الماضي، وكل فرد مسبوق بنيره على أن يكون الشابق علة للآحق، وهو جائز في جانب المستقبل والأبد، كالأعداد، فإنها تقبل الرّبادة، ولا يسنع العقبل من عدم تناهيها، أمّا الله السلسل في جانب الماضي والأزل بحيث لا يكون لها أوّل فحمال، لأنّ الأفراد إذا لم تنته إلى موجود بالذّات يلزم أن لا يوجد شيء أبداً، فلو افترضنا أنّ كلّ فرد من أفراد الإنسان لابد أن يولد من إنسان مثله، كانت التنجة المنطقية أنه لم يوجد إنسان أبداً، قاماً كما لو قلت: لا يدخل أحد إلى هذه الغرفة حلى يدخلها إنسان قبله، فتكون اللتيجة -والحال هذه- أنّ لا يدخل الغرفة أحد، حيث يصبح المعنى: أنّ دخول الإنسان الغرفة شرطة في دخوله إليها، و بديهة أنّ الشيء الواحد لايكون شرطاً لنفسه بنفسه، ولا علمة ومعلولاً لها في آنِ واحدٍ لشيءٍ واحدٍ، معالم الفلسفة الإسلامية: ٣٠.

صنعة إلى صانع، وهو المطلوب.

فسقول: إذا ثبت أنّ للعالم صانعاً، فلا يجوز أن يكون [مُحدثاً] مثله، الأنّه لو كان محدثاً افتقر إلى محدث آخر بالضّرورة؛ فإن كان هو الأوّل لزم الدّور، وإن كان محدثاً ثانياً أو ثالثاً أو رابعاً إلى غير النّهاية لزم النّسلسل، وهما باطلان ـ كما يأتي ـ فبطل أن يكون صانع العالم مُحدثاً، فتعيّن أن يكون قديماً، وهو المطلوب.

أمّا بطلان الدّور؛ فلأنّه عبارة عن توقّف كلّ شيء من الشّيئين على الآخر [فيما] توقّف عليه فيه، فإذا كان كلّ واحدٍ من الشّيئين موجداً للآخر، فاذا فرض أحدهما مؤثّراً في الآخر: كان الّذي هو أثّر موقوفاً على مؤثّره، ضرورة توقّف الأثر على المؤثر، فلو فرض أنّ الآخر مؤثّر فيه: كان موقوفاً عليه أيضاً، فيكون موقوفاً على على المؤثر، فلو فرض أنّ الآخر مؤثّر فيه: كان موقوفاً عليه أيضاً، فيكون موقوفاً على علمته وعلى ما تتوقّف عليه علّته وهونقسة، فيلزم أن يكون كلّ واحدٍ منهما متوقّفاً على نفسه، وتوقّف عليه على نفسه، وتوقّف الشّىء على نفسه عالى، الأنّ المتوقّف متأخر، والمتوقّف عليه متقدّم، فيلزم أن يكون كلّ واحدٍ منهما متقدّماً على نفسه متأخراً عنها، والمتقدّم من حيث هو مؤخّر(۱) معدوم، فيلزم أن يكون حيث هو مؤخّر(۱) معدوم، فيلزم أن يكون الشّىء الواحد في [ زمانِ واحدٍ] (۲) موجوداً، معدوماً، وهو باطل بالقّرورة.

وأمّاً بـطـلان التَّسلسل؛ فلأنّـه يلزم منه وجود أمورٍ غير متناهية مترتّبة من العلل والمعلولات في الوجود، وهو محال .

وأيضاً: فإنّا إذا فرضنا سلسلة غير متناهية من المحدثات، وكلّ محدث ممكن؛ فسمجموعها ممكن، والممكن لا وجود له من نفسه، فيحتاج إلى مؤثّر، فالمؤثّر فيه: إنّا نفسه، أو جزؤه، أو الحنارج منه (٣). لا جائز أن يكون المؤثّر فيه نفسه، لاستحالة تأثير الشّىء في نفسه، لأنّ المؤثّر متقدّم على أثره، والشّىء لايتقدّم على نفسه، ولا جائز أن

<sup>(</sup>١) «ج» : متأخر.

<sup>(</sup>٢) «ج» : الزَّمان الواحد.

<sup>(</sup>٣) «ج» ; عنه .

يكون المؤثر فيه جزؤه، وإلا لزم أن يكون ذلك الجزء مؤثراً في [الجميع لأنّ المؤثر في الجسلة مؤثّراً في الجسلة مؤثّراً في الحرائها، ومن جملة الأجزّاء نفسه وعلله، فيلزم أن يكون مؤثّراً في نفسه وفي علله، وهو محال. فبقي أن يكون المؤثّر فيها خارجاً عنها، وهو المواجب، فشبت بطلان التسلسل، وإذا بطل التور والتسلسل، ثبت أنّ صانع العالم قديم، وهو المطلوب.

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعقد أنّه تعالى واجب الوجود (١) ، لأنّه لوكان ممكن الوجود (٢) ، لافتقر إلى مؤتّسر: فإمّا أن يدور، أو يتسلسل، أو ينتهي إلى واجب الوجود، وهو المطلوب.

### (١) أحكام الواجب أربعة:

١ ــ لا يكون واجباً بالغير، لأن معنى وجوبه بالذات أنه لم يوجد بسبب موجد، ومعنى وجوبه بالغير
 آنه وجد بسبب، وعليه يلزم اجتماع النقيضين، وهو عائد.

٧ ـــ لام كن أن يكون مركباً، لأنّ المركب مفتقر إلى أجزاله، والواجب غير مفتقر إلى شيء، وكما
 لا يكون الغير جزءاً له، كذلك لا يكون هو جزءاً للغير.

٣ \_\_ وجود الواجب نبفس حقيقته، ولا شيء غير الوجود؛ إذ لركان للواجب ماهيّة زائدة على وجوده
 لكان الوجود هارضاً و وصفاً له، والوصف مفتقر إلى الموصوف، والواجب لا يفتقر إلى شيء.

٤ ــ لا يكون الواجب أكشر من واحد، لأنه : إمّا أن لا يكون بين الواجبين أيّة علاقة بحيث يكون أحدهما مبايداً للآخر، وإمّا أن يكون أحدهما علّة للثّاني، وإمّا أن يكونا معلولين لعلّة ثالثة، وعلى الأوّل لا يكون كلّ منهما واجباً وإذ المفروض أنهما متباينان، وعلى الوجهين الآخرين يكون الواجب مفتقراً إلى علّة، وهو خلاف الفرض، وكما لا يكون أكثر من واحد كذلك لا يجوز عليه العدم، لأنه واجب الوجود بالذّات. معالم الفلسفة الاسلامية : ٣٨:

#### (٣) أحكام المكن أربعة:

١ ـــ أن لا تقشفي ذاته وجوداً ولا عدماً؛ إذ لو اقتضت الوجود، لكان الممكن واجباً لذاته، ولو اقتضت
العدم، لكان ممتنعاً لذاته، وهو خلاف الفرض.

ب \_ أنّ الإمكان الذاتي وصف ملازم للمكن لا ينفك عنه بحال ، لأنّه لو انفك عنه ، لانقلب الإمكان إلى الإمتناع أو الوجوب ، وقدمنا أنّ ذلك محال .

# جمعداری اموال مرکز تستیقات کامپیوتری ملزم اسلام،

أَقُولُ: كُلُّ مُعَقُّولُ فَهُو: إِمَّا وَاجِبٍ، أَوْ مُكُنَّ، أَوْ مُتَنَّعٍ؛ وَذَلِكَ لَأَنَّ كُلُّ مَا يستصوّره العقل: فإمّا أن يصحّ وجوده في الخارج، أو لايصح؛ فالّـذي يصحّ وجوده في الخارج: فإمَّــا أن لايصحّ عدمه، أو يصحّ عدمه، فالأوّل هو الواجب، وهو ما يصحّ وجوده لذاته ، ويمتنع عدمه لذاته ، والنَّاني هوالممكن ، وهو ما يصح عدمُه و وجوده . والشَّالث: هو الممشنع، وهو مالا يصحّ وجوده ويجب عدمه وهو [ما] لا وجود له البتّـة (١) ، فبقي أن يكون الموجود: إمّا واجباً ، وإمّا (٢) ممكناً .

فنقول : صانع العالَم موجود؛ فإمّا أن يكون واجباً ، أو ممكناً . لا جائز أن يكون ممكناً، فتعيّن أن يكون واجباً، لانحصار الموجود(٣) فيهما. وإنّما قلنا: انّـه لا يجوز أن يكون ممكناً، لأنَّ الممكن هو الَّـذي لا وجود له من ذاته، بل وجوده من غيره، فلو كنان صانع العالم ممكناً، لافتقر إلى توجيد يوجيده، فذلك الموجيد إن كان واجب الوجود، فهو المطلوب، وإن كان مكن الوجود أيضاً، احتاج إلى موجدٍ يوجِده، ضرورة افتقار الممكن إلى موجيد. فمإن كبان مـوجِـــده المُمكن الأوّل، لزّم الدّور، وإن كان موجده ممكناً ثالثاً،

٣ ــ أنَّ الإمكان هـو السّبب الوحيد لاحتياج المكن إلى فاعل، أي: انَّ طبيعة المكن بذاتها تستدعي الاحتياج إلى موجد، وكما أنَّ وجود الممكن يحتاج إلى علَّة ، فبقاؤه واستمراره يحتاج إلى علَّة أيضاً ، لأنّ سبب الحاجة إلى موجد هو الإمكان، ولكنّ علَّة الإيجاد هي بنفسها علَّة البقاء.

٤ ـــ أنَّ وجود الممكن ليس بأول من عديه ، ولا عدَّمُه أولى من وجودٍه ، فالنَّسبة إلى طرفي الوجود والعدم مسساوية، وكل منهما مفتقر إلى سبب، غير أنَّ سبب الوجود توافر المؤثِّرات الخارجيَّة، وسبب العدم فقدان تلك المؤثرات، و بكلمة : إنَّ عدم السَّب، سببُ العدم، معالم الفلسفة الاسلامية :٣٨.

<sup>(</sup>١) الفرق بين الممكن والممتنع: أنَّ كَلَّا منهما معدوم، ولكنَّ الأوَّل معدوم غير قابل للوجود، والثَّاني معدوم تمايـل له، و بهذا يتميّـز عن المستحيل الّـذي لايمكن وجوده بحال؛ فالممكن له حظ من الوجود، على العكس من المستنبع. والنفرق بين واجب الوجود وممكن الوجود: أنَّ كَلَّا منهما موجود، لكنَّ الأوَّل موجود بذاته، والثَّاني بعلَّته. معالم الفلسفة الاسلاميَّة: ٣٧.

<sup>(</sup>۲) «ج» ; أو.

<sup>(</sup>٣) «ج» : الوجود.

وللشالث موجِد رابع، وهكذا إلى غير النهاية، لزم النسلسل. وقد تقدّم بطلانهما، فثبت أنّ صانع العالم واجب الوجود، وهو المطلوب.

قال «قدّس الله روحه» :

ويجب أن يعتقد أنّه تعالى قديم، أزليّ، باق، أبديّ، لأنّه لو جازعليه العدم، لم يكن واجب الوجود، وقد ثبت أنّه تعالى واجب الوجود.

أَقُولُ : الـقديم : هو الّـذي لايسبقه غيره، والأزليّ: هو الّـذي لا أوّل لوجوده، والأ ربيّ: هو الّـذي لا آخر لوجوده، والباقي: هو المستمر في الوجود.

فنقول: الباري تعالى قديم، أزلي، باق، أبدي، لأنّه لولم يكن وجوده بهذه النقسفات، لزم صحة العدم عليه: إمّا قبل وجوده على تقدير أن لا يكون قديماً ولا أزليساً، أو بعد وجوده على تقدير أن لا يكون أبدياً، وفي أثناء وجوده على تقدير أن لا يكون أبدياً، وفي أثناء وجوده على تقدير أن لا يكون باقياً، وكلّ ما يصح (١) عليه العدم، فوجوده من غيره، لأنّ الّذي يعدم عن الشيء إنسما يكون من غيره لا من ذاته، لأنّ مقتضى الذّات لا يزول، ومثاله من المسحسوسات: كما في الشمس لمّا [كان ضوؤها] (٢) من ذاتها، بعنى: أنّ الله تعالى خلقها مضيئة بنفسها، لم يعدم عنها القوء، ولمّا كان ما يستضىء بها ضوؤه من غيره، وسمّ عدم النقسوء عليه، فنسبة الوجود إلى الواجب كنسبة القوء إلى الشمس، ونسبة الوجود إلى المكن كنسبة القدوء إلى المستضىء بضوء الشمس، فيلزم مع صحة العدم عليه أن يكون وجوده من غيره، وكلّما كان وجوده من غيره، فيلزم أن يكون صانع العالّم ممكناً، وذلك عال، لما ثبت من أنه واجب فهوه عكن، فيلزم أن يكون له هذه القيفات (٣)، وهو المطلوب.

قال «قدس الله روحه»:

<sup>(</sup>۱) «ج» : منخ .

<sup>(</sup>٢) «ج» : كانت في ضولها.

<sup>(</sup>٣) «ج» : الأوصاف.

أقول: لمنا فرغ من إثبات الذّات شرع في إثبات الضفات، وهي: إمّا ثبوتية (٣)، وتستى: «صفات الكمال»، وإمّا سلبيّة (١)، وتستى: «صفات الكمال».

فأوّل الثّبوتيّه: كونه قادراً، ومتى أثبتنا له تعالى صفة أو سلبنا عنه صفة، فيجب أوّلاً أن نـعرف معنى تلك الصفة، فنقول: الذّوات ثلاث:

منها: ما لايصحّ منه فعل، فلا يوصف بالنّسبة إلى ذلك الفعل، لا بأنّـه قادر، ولا بأنّـه موجّب.

ومنها: ما يصح منه الفعل، ولا يصح منه الترك، فيسمى: «موجباً»؛ كالنّار بالنّسبة إلى الإحراق وترك الإحراق.

ومنها: ما يصح منه الفعل، والقرك؛ كالإنسان بالنسبة إلى الحركة، و يستى: «قادراً مختاراً» وهو الذي يصح منه أن يقعل، وأن لايفعل، إذا كان الفعل ممكناً ولم يمنع منه مانع.

فقولنا: يصبح منه أن يفعل، يدخل فيه القادر والموجّب، وهو: الّـذي يصبح منه الفعل، ولا يصبح منه الثرك.

وقولنا : أن لا يفعل، يخرج عنه الموجّب، لأنَّه لا يصحّ منه ترك الفعل.

وقولنا : إذا كان الضعل ممكناً، لأنّ قدرة القادر لا تتعلّق إلّا بالممكن، فإنّ المستحيل لا تتعلّق به قدرة؛ كجعل الجسم في حالة واحدة: متحرّكاً، ساكناً، أو:

<sup>(</sup>۱) «ج» : علَّته

<sup>(</sup>٢) راجع ص :٤٧.

<sup>(</sup>٣) وهي الستي تثبت ما يليق بذاته ؛ كالقدرة والعلم والكلام، وغير ذلك.

<sup>(1)</sup> وهي السَّتي تنفي عنه مالا يليق به؛ ككونه ليسُّ بجسم ولا غَـرْضٍ ولا جَوهرٍ، وغير ذلك.

موجوداً ، معدوماً .

وقولنا: ولم يمنع منه مانع، حتى يدخل فيه المقيّد، فإنّه (١) لايقع منه الحركة، ولا يتقال: انّسه ليس بقادر عليها، ولا أنّه عاجز عنها، بل بمانع (٢) منها، وهو: النقيد، وكذلك فعل القبيح بالنّسبة إلى الله تعالى لا يقع منه وإن كان قادراً [عليه بل] لمانع [منه] وهو علمه بقبحه.

وأمّا الذليل على أنّه تعالى قادر، فنقول: الباري تعالى صدر منه فعل [وكلّ من صدر منه فعل [وكلّ من صدر منه فعل]: فإمّا أن يكون موجّباً، أو قادراً مختاراً، ولا واسطة بينهما. لا جائز أن يكون موجّباً، فبقى (٣) أن يكون مختاراً.

وإنسما قلمنا: إنه لا يجوز أن يكون موجباً ، لأن الموجب لا ينفك عنه فعله ، أو (٤) و يقارنه في الوجود (٥) ، وستي (٦) الموجب : «علة» وفعله : «معلولاً» ، والمعلول لا يتخلف عن علمته ، فلو كان موجباً وهو قديم ، الزم من قِنمه قِدَمُ معلولِه ، فيكون العالم قديماً ، وقد ثبت حدوثه ، وقيلمه مع حدوثه محاله ، فثبت أنه تعالى قادر مختار ، وهو المطلوب .

قال «قدّس الله روحه» :

ويجب أن يعتقد أنَّه تعالى عالم، لأنَّه فعل الأفعال المحكمة المتقنة (٧)، وكلّ

<sup>(</sup>١) «ج» : لأنّه.

<sup>(</sup>٢) «ج» : لمانع.

<sup>(</sup>٣) «ج» : فتعيّن.

<sup>(</sup>٤) «ج» : و.

<sup>(</sup>ه) «ج» ; وجوده.

<sup>(</sup>٦) «ج» : ويستى.

من كان كذلك كان عالماً بالضّرورة.

أقول: من صفاته القبوتية: كونه تعالى عالماً، والعالم، هو: المبين للأشياء تبييناً يصخ معه إيقاع الفعل متقناً محكماً، ومعنى الفعل المحكم، هو: الفعل الذي يكون مطابقاً للمنفعة المقصودة منه، أو الذي يترتب أثره عليه؛ كما يقال: هذه سكّين محكمة، بمعنى: أنّها مطابقة للمنفعة المقصودة منها، وهي: قطع ما تُلاقيه، أو: قلم محكم، بمعنى: أنّه مطابق للمنفعة المقصودة منه، وهي: الكتابة، و ترتيب أثر كلّ واحد منهما عليه، وهو: القطع والكتابة، وكذلك إذا قلنا: هذه كتابه متقنة، بمعنى أنّها على الوجه المرتب (١)، المصطلح عليه،

والـ قليل [على] انه تعالى عالِم: هو أن نقول (٢): الباري تعالى صدر عنه أفعال محكمة متقنة [٤٠)، يجب أن يكون محكمة متقنة [٤٠)، يجب أن يكون عالِماً؛ فالباري يجب أن يكون عالِماً؛ فها هنا مقدمتان:



<sup>(</sup>١) «ج» : المترتب.

قال الأشاعرة؛ يستحيل أن تكون أفعال الله معلَّمة بالأغراض والمُقاصد. واستدلوا:

أَوْلاً : بِمَانَ الله لايجب عبليه شيء ، ولا يقبح منه شيء ، إذن لا يجب أن يكون لفعله غرض ، كما أنَّه لا يقبح منه الفعل بلا غرض.

ثانياً : أنَّه لو فعل لغرض، من جلبٍ مصلحةٍ أو دفع مفسدة، لكان محتاجاً إلى استكمال ذاته بتحصيل الغرض، والله سبحانه يستحيل عليه الاحتياج.

وقال الإسامية والمعتزلة: إنّ كلّ فعل لا يقع لغرض، فهوعبث، والله منزّه عن العبث واللّغو. أمّا قول الأشاعرة بأنّ الفعل لغرض يستدعي الاحتياج والشقصان، فجوابه: أنّ هذا يتمّ لوكان الغرض والشفع عائداً إلى الله، أمّا إذا عاد إلى العبد ونظام الكائنات حسبما تقتضيه المصلحة، فلا يلزم شيء من ذلك، وقد جاء في الآية ١٦ من سورة الأنبياء: «وَمّا خَسلُسقُسنَا السّمَاءَ وَالْارْضَ وَمّا بَيْنَهُمّا لاَ عِبينَ»، معالم الفلسفة الإسلامية: ١٠٣،

(٤) «ج» : فعل متقن محكم ,

<sup>(</sup>٢) «ج» : يقول.

<sup>(</sup>٣) اختلفوا ; هل يفعل الله لغرض وحكمة ، أو يفعل دون أي موجِبِ للفعل؟

الأولى: اتسه صدر عنه (١) أفعال محكمة متقنة، وهي مقلمة حسّبة معلومة بالنفسرورة لمن تأمّل مخلوقاته من: السماوات، وما خلق فيها من الشمس، والقمر، والكواكب، وما يتربّب على طلوع الشمس من وجود النهار، وما يتربّب على غروبها من وجود النهار، وما يتربّب على غربها من رؤوسنا من حرّ الزّمان الذي بسببه يحصل إنضاج الشمار، واشتداد الزّرع، وتنشيف الأرض من الماء (٢)، ليمكن زرعها، وتقليل الرّطوبات من الأبدان حتى لا تستولى عليها الرّطوبات فتفسدها، وما يتربّب على بُعدِها من رؤوسنا من برد الزّمان الذي بسببه تكثر الأمطار والأنداء، ليحصل على بُعدِها من رؤوسنا من برد الزّمان الذي بسببه تكثر الأمطار والأنداء، ليحصل بذلك النّمكن من الزّرع، وتنمية الشمار والأشجار، وترطيب الأبدان حتى لا تستولى عليها البُوسة فتفسدها.

ومن حكمته تعالى: أنّه لم يجعل الزّمان كلّه حرّاً (٣) ، وإلّا أدّى إلى تحليل الأجساد، فناء رطوباتها ، ولم يجعله كلّه بارداً (١) ، وإلّا أدّى إلى جود الأجساد، واستيلاء الرّطوبات عليها ، فيؤدّي إلى فسادها ، وتعذّر الحركة عليها ، ولم يجعل بعضه حاراً في الغاية ، وبعضه بارداً في الغاية ، وإلّا لزم الخروج من ضدّ إلى ضدّ ، فتحصل منه نكاية عظيمة في الأجساد (٥) ، بل اقتضت حكمته [تعالى] أن جَعَل الزّمان قِسماً حاراً في الغاية ، وقسماً يليه معتدلاً في الحرارة والبرودة ، فلا تحصل منه نكاية في الأجساد ، وبعده قسم معتدل ، وهي : الفصول للأربعة للسّنة .

(۱) «ج» : الله :

<sup>(</sup>۲) «ج»: المياه،

<sup>(</sup>٣) «ج» : حارًأ.

<sup>(</sup>٤) «ج» : برداً.

<sup>(</sup>ه) «ج» : الأجسام.

ومن حكسته تعالى: أن جعل [في مقدم فم الإنسان](١) حِدَاداً لقطع الغذاء، وفي مـؤخَّـره عِراضاً لطحنه، وجعل للعينين أهداباً تقيها ممَّا يلاقيها من المؤذيات لها، وكذلك جعل الأظفار في رؤوس الأنامل، ليكون دعامة لها، لئلاً تحفى.

وأتمـــا المقدّمة الثّانيةــ وهي أنّ كلّ من صدر منه الأفعال المحكمة المتقنة، فهو عالِم: فلأنَّ معلوم بالبديهة (٢) لكلُّ عاقل؛ فإنَّ كلُّ عاقل يجزم بأنَّ الكتابة المحكمة لا تصدر إلّا من عاليم بها ، وكذا<sup>(٣)</sup> باقي ال**ض**ناعات.

قال «قدس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنَّـه تعالى حيَّ ، لأنَّ معنى الحيِّ ، هو: الَّذي يصحَّ منه أن يقدر و يعلم. وقد بيّـنا أنّـه تعالى قادر عالِم (٤) ، فيكون حيّـاً بالضّرورة.

أَقُولُ : معنى الحيّ، هو: الَّذِي يُعِيجُ منه أن يقدر و يعلم، وقد ثبت أنَّه تعالى قــادر عــالِــم، فــيــكــون حــيّــاً بالضَّرورة، لأنَّ غير الحيّ يستحيل أن يكون قادراً عالِماً بالضّرورة . مَرَاضَيَّ تَكَيْرُونِ رَسِيْ رَسِيْ وَكُنْ قال «قلس الله روحه» :

ويجب أن يختيقيد أنَّه تعالى قادر على كلِّ مقدور، [و] عالِم بكلِّ معلوم، لأنَّ نسبة المقدورات إليه على السّويّسة(٥)، لأنّ المقتضي لاستناد الأشياء إليه هو الإمكان، وجميع الأشياء مشتركة في هذا المعنى، وليس علمه ببعض الأشياء أولى من علمه بالبعض الآخر؛ فإمّا أن لا يعلم شيئاً منها ـوقد بيّـنّا استحالتهـ [أويعلم البعض دون البعض، وهو ترجيح من غير مرجّح]، أو يعلم الجميع، وهو المطلوب.

<sup>(</sup>١) «ج» : الأسنان في مقدّم الفم.

<sup>(</sup>٢) «ج» : بالبديهيّة.

<sup>(</sup>٣) «ج» : وكذلك.

<sup>(</sup>٤) راجع ص : ٥٩ و ٩٥ .

<sup>(</sup>٥) «ج» : بالسّرية.

أفول: لمّا بيّن أنّه تعالى قادر عالِم، استدل على عموم قدرته وعلمه، أي: أنّه قادر على كلّ المقدورات، عالِم بكلّ المعلومات.

أمّا بيان أنّه قادر على كلّ المقدورات؛ فلأنّ المقدورات هي المكنات لا غير الحل ما تقدم بيانه. (١) ونسبة المكنات إليه على سبيل السّويّة، لأنّه واجب وما عداه ممكن، ونسبة الواجب إلى الممكن نسبة واحدة، والمقتضي لاحتياج الشّىء إلى فاعل هو الإمكان، فتشترك جميع الممكنات في صحّة القدرة عليها، فثبت أنّه قادر على كلّ المقدورات.

وأمّا بيان أنّه عالم بكل المعلومات؛ [فنقول: يجب أن يكون عالماً بكل المعلومات]، لأنّه لو لا ذلك، للزم: إمّا أن لا يكون عالماً بشيء منها، أو يكون عالماً ببعض دون بعض. والأقل عال، لما ثبت من كونه عالماً، والثّاني أيضاً عال، وإلّا لكان علمه بالبعض منها دون البعض مع تساويهما بالنّسبة إلى ذاته تخصيصاً من غير مخصص، وهو عال.

قال «قلاس الله روحه» :

ويجب أن يعتقد أنّه تعالى سميع بصير، لأنّه عالِم بكلّ المعلومات، ومن جملتها المسموع (٢) والمبصر، فيكون عالِماً بهما، وهو معنى كونه سميعاً بصيراً.

أَقُولَ: من [جملتها- أي: الصفات] (٣) القبوتية- كونه سميماً بصيراً، وإنها أثبتنا له سبحانه هاتين الصفتين لورود الإذن الشرعيّ في تسميته تعالى بهما في قوله [تعالى]: «إنّ الله سميعٌ بَصيرٌ» (٤) لأنّ أسماءه تعالى توقيفيّة، بمعنى: انها لا يطلق

<sup>(</sup>۱) راجع ص : ۹۷ ،

<sup>(</sup>٢) «ج»: النُستَع.

<sup>(</sup>٣) «ج» ; جلة صفائه .

<sup>(</sup>٤) لقمان: ٢٨، المجادلة: ١.

عليه منها إلا ما ورد به الإذن الشّرعي: إمّا<sup>(١)</sup> من الكتاب، أو السّنة، وما عدا ذلك لا<sup>(١)</sup> يجوز إطلاقه عليه وإن كان معناه صادقاً عليه، وليس المراد بهاتين الصّفتين أنّ له آلة يسمع بها المسموعات، أو<sup>(٣)</sup> آلة يبصر بها المبصرات؛ كما في حقّنا، لأنّ ذلك إنّ ما يكون للأجسام، والله تعالى ليس بجسم، لما يأتي<sup>(٤)</sup> بيانه (٩).

بل معناه : أنّه تعالى يعلم المسموعات، و يعلم المبصرات، فمعنى قولنا : انّه سميع، أي : أنّه (٦) يعلم المسموعات، بصير، أي : يعلم المبصرات.



<sup>(</sup>١) «ج» : فإشا.

<sup>(</sup>۱) «ج» : نلا ،

<sup>(</sup>۲) «ج» : و،

<sup>(</sup>٤) «ج» ; سيأتي.

<sup>(</sup>۵) في ص : ٦٩٠.

<sup>(</sup>٦) ليست في «ج» .

<sup>(</sup>۷) راجع ص : ۹۱.



قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنّه تعالى واحد، لأنّه لوكان معه إله آخر، لزم المحال، لأنّه لو أراد أحدُهما حركة جسم وأراد الآخر تسكينه: فإمّا أن يقعا معاً، وهو محال، وإلّا لزم اجتماع المتنافيين، وإمّا أن لا يقعا معاً، فيلزم خلوّ الجسم عن الحركة والسّكون [وهـوباطل بالضّرورة]، [وإمّا أن](١) يقع [مراد] أحدهما دون الآخر، وهو ترجيح من غير مرجّع .

أفول: الواحد: هو المتفرّد (٢) بصفات ذاتيّة لا يشاركه فيها غيره، وهي: وجوب الوجود، والقِـدّم، وإيجاد الخَلق، واستحقاق العبادة.

والدليل عبلى أنب تسعالى واحد: من العقل والتقل ، لأنّ التقل يصح الاستدلال به على إثبات هذه الصغة ، لأنّ كلّ صغة لا تتوقّف صحة التقل عليها ، يصح إثباتها بالعقل والتقل ؛ كهذه الصغة ، ونفي الرّؤية عنه تعالى ، وما يتوقّف صحة التقل عليه ، مثل: كونه قادراً عالماً حكيما لا يصح إثباته بالتقل ، بل بالعقل خاصة .

[و] أشاال البلاليل العقلي على كونه واحداً ؛ فهو أن نقول (٣) : لولم يكن واحداً ، لكان أزيد من ذلك ، ولو كان معه إله آخر ، لكان كل واحد منهما موصوفاً بما يتصف به الآخر من صفات الإلمية ، فجاز أن يخالف مراد أحدهما مراد الآخر ، وإذا كان كذلك جاز أن تتعلق إرادة أحدهما بإيجاد جسم معين ؛ كزيدٍ ساكناً ، وتتعلق إرادة الآخر بإيجاده متحرّكاً ، فلا يخلو الواقع من ثلاثة أمور:

إِقَــا أَن يَـقَـع مـرادهمـا مـعاًــ وَهُو عَالَ، وَإِلَّا لَزُم كُونَ الجِسم الواحد في الزَّمانُ المواحد مساكناً متحرّكاً، وهو جمع بين المتنافيينــ وهما الحركة والسّكون اللّـذان هما

<sup>(</sup>۱) «ج» : أو.

<sup>(</sup>γ) «ج» ; المتفرد.

<sup>(</sup>٣) «ج» : يقول.

صدان. واجتماع الضدين في محلُّ واحدٍ عال.

وإمّا أن لايمقع مراد كل واحد منهما، فيلزم أن يكون الجسم لا ساكناً ولا متحرّكاً، وقد قلنا أنّ كلّ جسم لا يخلو من الحركة ولا السّكون، فخلوه عنهما محال.

وإمّا أن يقع مراد أحدهما دون مراد الآخر، فيلزم المحال، من وجهين:

الأول أن [يكون] ذلك ترجيح من غير مرجّح ، وهو محال .

والشَّاني أنَّ الَّـذي وقع مراده يكون غالباً، والَّذي يقع مراده يكون مغلوباً، والمغلوب عاجز، [والعاجز] لا يكون إلهاً.

وأمّـــا النّـقل : فقوله تعالى: «**وَإِلْهُكُمْ إِلَّهُ وَاحِدٌ**» (١) و قوله تعالى: «قُلْ هَـوّ اللهُ أَحَدُ » (٢) إلى غير ذلك من الآيات الواردة في القرآن المجيد.

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنه تعالى طريد، الأن نسبة الحدوث إلى جميع الأوقات بالسوية، فلابد من مخصص، هو: الإرادة (٢).

أقول: لمّا ثبت أنّ العالم محدّث، فتخصيص وجود المحدثات بوقت دون وقت مع تساوي الأوقات بالنسبة إليها لابد له من مخصص خصص وجوده بذلك الوقت دون غيره من الأوقات، وإلّا لزم الشخصيص من غير مخصص، وهو عال. وذلك المخصص هو الإرادة، وهو علمه بما في وجود ذلك الحادث في هذا الوقت من المصلحة دون غيره من الأوقات، فلهذا اختص وجود ذلك الحادث بذلك الوقت.

هـذا مـعنى كونه مريداً لما يفعله، كما تقول: انّـه تعالى أراد خلق العالَم لما عَلِمَ في وجوده من المصلحة.

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٦٣.

<sup>(</sup>٢) الإخلاص : ١.

 <sup>(</sup>٣) الإرادة قسمان : إرادة الأفعال نفسه ، وتسمي «إرادة تكوينية» كخلق الإنسان والأكوان ورزق الحيوان ، وغيره ، وغيره ، وغيره ، وأرادة لأفعال عبيده ، وتسمي «إرادة تشريعية » كالأمر بالقبلاة والقبيام والحج ، وغيره .
 وكذا الكراهة .

وأمّا معنى كونه مريداً لأفعال عباده؛ فاذا قلنا: انّه تعالى أراد من العبد الإيمان، فمعناه: انّه أراد: أمر به، لأنّ كلّ من أمر بشيء لابد أن يكون مريداً [له]، وقد أمر العبد بالإيمان، فيكون مريداً له.

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنَّــه تعالى كاره، لأنَّــه نهى عن المعاصى، فيكون كارهاً لها.

أقول: إذا قلنها: انّه تعالى كاره للقبيح؛ كالظّلم، فمعناه: انّه لا يصدر منه مع كونه قادراً عليه، لأنّ علمه بما فيه من الفسدة صارف له عن فعله، كما أنّ علمه بما في الفعل من المصلحة داع إليه (١) إلى فعله. وإذا قلنا: انّه كاره لأفعال عباده، فم معناه: انّه تعالى نهاهم عن القبيح منها كما نهاهم عن المعاصي، في قوله تعالى: «وَلاَ تَسْتُوا ٱلرَّنّا» (١) وكلّ من نهى عن الشّيء [لابد أن] يكون كارها له، كما أنّ كلّ من أمر بشيء لابد أن يكون مريداً له.

### فائدة:

ومن صفاته الشّبوتيّه: كونه تعالى مدركاً، لورود الإذن الشّرعيّ [به]، في قوله تعالى «لاَ تُذْرِكُهُ آلاً بُصّارُ وَهُـوَ يُـدُّرِكُ آلاً بُـصَارَ» (٥) و معناه: انّـه عالِم بالمدركات.

واللاليل عليه: ممّا ثبت أنّه عالِم بجميع المعلومات، ومن جلتها: المدركات، ومنها: كـونــه تـــعالى متكلّماً، لأنّه وصف نفسه بذلك في قوله تعالى: «وَكَلّم

<sup>(</sup>۱) «ج» : له.

<sup>(</sup>٢) الأتعام : ١٥١، الإسراء: ٣٣٠

<sup>(</sup>٣) أضفناه لاستقامة السياق.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٣٢.

<sup>(</sup>٥) الأنعام : ١٠٣.

آلله مُسوسَىٰ تَسكُليماً »(١) وليس معناه أنه يتكلّم بجوارح، لأنّ ذلك إنها يكون للأجسام، وهو تعالى ليس بجسم. بل معناه أنه [تعالى] أوجد الكلام اللذي هو الحروف والأصوات في جسم من الأجسام؛ كما أوجد الكلام في الشجرة، فسمعه موسئ عليه السّلام.

والتليل عليه: ما سبق من كونه تعالى قادراً على جميع الممكنات، وهذا من جملتها. وهو محدث، لأنّه مركّب من الحروف والأصوات المرتبة (٢) التي يتقدم بعضها على (٣) بعض، وما يكون كذلك فهو محدث، لعدم السّابق بوجود اللاّحق، وسبق اللاّحق بالسّابق، والقديم لا يُعدّم، ولا يسبقه غيره، فثبت حدوثه.

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يتعشف أنَّ تعالى ليس يجسم، ولا عرض، ولا جوهر، وإلَّا لكان متحيِّزاً، أو حالاً في المتحيّز، فيكون عدّثاً.

وأنه تعالى يستحيل عليه الحلول في محل أو(١) جهة ، وإلّا لكان مفتقراً إليهما (٥) ، فلا يكون واجباً .

وأنَّه تعالى لا يشحد بغيره ، لأنَّ الانَّحاد غير معقول .

وأنَّـــه [تـعـالى] غير مـركّب عـن شيء، [وإلّا لـكـان مـفتقراً إلى جزئه فيكون ممكناً .

> وأنَّه تسعالى يستحيل رؤيته] وإلَّا لكان في جهة. وقد بيَّـنَّا بطلانه. وأنَّه تعالى يستحيل عليه الحاجة، وإلَّا لكان بمكناً، وهو محال.

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٤.

<sup>(</sup>٢) «ج» : المترقبة.

<sup>(</sup>٣) «ج» : عن.

<sup>(</sup>١) «ج» ; و.

<sup>(</sup>ه) «ج» : إليها.

أَقُول: لمنّا فرغ من صفات الكمال الّني هي «التّبوتيّة» شرع في ذكر الصفات السّليّة الّتي هي: «صفات التنزيه»، و تُسمّى: «صفات الجلال».

فسنها: كونه تعالى ليس بجسم، ولا عرض، ولا جوهر، وكما أنّ إثبات صفة لله تعالى يتوقّف على معرفة معناها لتثبت له، كذلك نفي صفة عنه يحتاج إلى معرفة معناها لتنفى (١)عنه؛ فنقول (٢):

الجسم : هو اللذي يقبل القسمة طولاً وعرضاً وعمقاً.

والجوهر: هو الَّـذي لا يقبل القسمة بوجه من الوجوه.

والعرض: هوالَّذي يحلُّ في الجسم، ولا يصحُّ انتقاله عنه.

والحيّز، والمكان؛ عبارة عن شيء واحد.

والمتحيّز: هوالحاصل في الحيّـز.

والحال في المتحيّز: هو العرض القائم بالمتحيّز الذي هو الجسم، مثاله: الإناء الذي فيه الماء، فيقال للإناء؛ حسّز، وللماء: متحيّز، والبرودة القائمة بالماء: حال في المتحيّز.

إذا عرفت هذا؛ فنقول:

الذليل على أنّه تعالى ليس بجسم، ولا عرض و لاجوهر: أنّه لو كان أحد هذه الشّلاثة، لكان متحيّزاً على تقدير كونه جسماً أو جوهراً، لأنّ كلّ واحدٍ منهما لابة له من حيّز، أو حالاً في المتحيّز، الّذي هو الجسم، وكلّ متحيّز فهو: إمّا متحرّك، أو ساكن \_كما(٣) سبق بيانه والحال في المتحيّزيتبعه في حركته أو سكونه، فيكون كلّ واحدٍ منهما لا يخلو من الحركة والسّكون الحادثين، وكلّ ما لا يخلو من المحدثات (٤) ، فهو محدث \_كما تقدم \_ فيلزم أن يكون محدثاً . وقد ثبت قِدمه تعالى،

<sup>(</sup>١) «ج» : لتنتفي.

<sup>(</sup>٢) «ج» : فيقول.

<sup>(</sup>۳) «ج» (۳)

<sup>(</sup>٤) «ج» : المحدّث.

وحدوثُه مع قِيدَمِه محال، فلا يكون أحد الشَّلا ثة، وهو المطلوب.

ومنها: أنّه تعالى يستحيل أن يحلّ في محلّ، كما يقول<sup>(١)</sup> النّصارى: أنّه حلّ في المسيح، و يستحيل أن يكون في جهة، كما يقول<sup>(٢)</sup> المشبّهة<sup>(٣)</sup>: أنّه حلّ <sup>(١)</sup> في جهة فوق العريش<sup>(٥)(١)</sup>.

والذليل على استحالة كل واحدٍ منهما: أنّه لوحل في عل أو جهة ، لكان : إمّا أن يكون له احتياج إليهما لم يحل فيهما ، فإن لم يكن له احتياج إليهما لم يحل فيهما ، فإن المستغني عن الشّىء لا يحل فيه ، وإن كان له احتياج إليهما وكل واحدٍ منهما بالنّسبة إليه هو غيره ، فيكون محتاجاً إلى غيره ، وكلّ محتاج إلى غيره ، فهو ممكن ، فيلزم أن يكون اليه هو غيره ، فيلا محال . وقد ثبت أنّه تعالى واجب ، فلا يكون حالاً في عل ولا جهة (٧) ، وهو المطلوب .

ومنها: أنّ تعالى لا يتلحل بغيره، بحلافاً للنّصارى، حيث زعموا أنّه تعالى اتّحد بالمسيح، ومعنى الاتّحاد، هو: صيرورة الشّيئين شيئاً واحداً، وذلك عال، فإنّه بعد الاتّحاد إن بقيا على ما كانا عليه، فهما اثنان، فلا اتّحاد، وإن عُلِما، فلا اتّحاد أيضاً، فإنّ المعدوم لا فلا اتّحاد أيضاً، فإنّ المعدوم لا

<sup>(</sup>۱) «ج» ; تقوله .

<sup>(</sup>٢) «ج» : تقوله.

<sup>(</sup>٣١) هم : اللذين حلوا الضفات على مقتضى الحس الذي يوصف به الأجسام، فقالوا: إنّ لله بصراً كبصرنا، و يبدأ كأبيدينها، وقالوا: إنّه ينزل إلى الشماء الذنيا من قوق فهم يشبّهون صفات الله بصفات المخلوقين، والمشبّهة أصناف. معجم الفرق الإسلامية: ٣٢٥.

<sup>(</sup>۱) «ج» : حالً.

<sup>(</sup> ه) «ج» ; العرش،

<sup>(</sup>٦) أصول الدين للبندادي :٧٣، نهاية الإقدام في علم الكلام : ١٠٥، قواعد المرام في علم الكلام : ٧٠ إرشاد الغالبين : ٢٧٩.

<sup>(</sup>٧) «ج» بزيادة ; ني.

ومنها: أنّه تعالى غير مركّب عن شيء، أي: لا يجوز أن يكون له أجزاء تتركّب ذاته منها، لأنّه لو كان مركّباً، لكان له أجزاء، وكلّ مركّب فهو محتاج إلى جزئه ضرورة احتياج المركّب إلى جزئه، وجزؤه غيره، والمحتاج إلى غيره ممكن، فيلزم أن يكون ممكناً، وقد ثبت أنّه واجب الوجود، فلا يكون مركّباً، وهو المطلوب.

ومنها: أنّ تعالى يستحيل رؤيته بحاسة البصر، خلافاً للأشاعرة (١) ؛ فإنهم قالوا: إنّ الله تعالى [يصحّ] رؤيته بحاسة البصر، فيراه المؤمنون في الآخرة، مع أنه ليس في جهة (٢).

والدليل على أنّه لايصح أن يُرى ؛ أنّه لو جازت عليه الرّؤية ، لكان في جهة ، فإنّ معنى الرّؤية تقليب الحدقة السّليمة نحو المرثي طلباً لرؤيته ، وإذا كان كذلك ، فلابد أن يكون المَرثيّ مقابلاً للرّائي ، حتى يكن رؤيته ، والرّائي في جهة ، وما يكون مقابلاً لمرائي في جهة ، وما يكون مقابلاً لما في الجهة يجب أن يكون في جهة ، فيلزم مع جواز رؤيته أن يكون في جهة . وقد تقدّم بطلانه .

ومنها: أنّه تعالى يستحيل عليه الحاجة، وهو معنى كونه غنيّاً، لأنّه لو احتاج، فإمّا في ذاته أو في صفاته، فيحتاج إلى غيره [وكلّ ما كان محتاجاً إلى غيره]، فهو ممكن، فيلزم أن يكون ممكناً، وهو محال. وقد ثبت أنّه واجب الوجود، فيلزم أن يكون غنيّاً، وهو المطلوب.

 <sup>(</sup>٢) أصول التين للبغدادي: ٩٧، أصول الذين للزازي: ٧٣، نهاية الإقدام في علم الكلام: ٣٥٦، قواعد المرام في علم الكلام: ٧٦.

الزكن التابي في العدل

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنَّسه تعالى [عدل] حكيم، لأنَّه لايفعل قبيحاً، ولا يخلُّ بواجب، وإلّا لكان ناقصاً، تعالى الله عن ذلك علوّاً كبيراً.

أَقُولُ: اعلم أَنَّ أَركان الإيمان أربعة ، وهي: التّوحيد ، والعدل ، والنّبّوة ، والإمامة ، فلمّا ذكر الرّكن الأوّل منها وهو ركن التّوحيد وذكر ما فيه من المسائل ، شرع في بيان الثّاني وهو ركن العدل .

والمراد بالعدل، هو: تنزيه ذات الساري تعالى عن فعل(١) القبيح، والإخلال بالواجب؛ فنقول:

الفعل القبيح، هو: الّذي يستحقّ فاعله الذّم، وتاركه المدح، والواجب، هو: الّذي يستحقّ فاعله المدح، وتاركه الذّم

والذليل على أنّ تعالى لا يفعل القبيع الأنّ القبيع لا يفعله فاعل إلّا لجهله بقبحه ، أو احتياجه إليه مع علمه وقلي و كلّ واحد من الجهل والحاجة نقص ، لأنّ الجهل مقابل للعلم السّذي هو كمال ، والحاجة مقابلة للاستغناء الّذي هو كمال ، ومقابل الكمال نقص ، والله تعالى منزّه عن النّقص ، فلوصدر عنه القبيع ، لكان ناقصاً . تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً .

وإنّما قلنا: أنّ الفاعل للقبيح لا يفعله إلّا جاهل أو محتاج، لأنّ العالم بالقبيح المستخني عنه لايفعله البئة، لعدم الدّاعي إليه، ووجود الصّارف عنه، ومع ذلك لا يوجد الفعل من الفاعل.

وأيضاً: فقد ثبت أنه غني، فلا يكون له حاجة إلى فعل القبيح، وثبت أنه عالم بجميع المعلومات، فيكون عالماً بقبح القبيح، وعالماً باستغنائه عنه، والغني عن فعل القبيح، العالم بقبحه، لا يفعله ضرورة.

<sup>(</sup>١) ليست في «ج» ،

وأمّا أنّه لا يخلّ بالواجب؛ فلأنّ الإخلال بالواجب قبيح. وكذا لا يسريد الله تحالى النقبيح، لأنّ إرادة القبيح قبيحة، لذمّ العقلاء مريد القبيح.



الزكن التاليب في النبوة

## قال «قلس الله روحه»:

ويجب أن يستقد نبوة نبينا محمد صلى الله عليه وآله وسلم، الأنه ادعى النبوة، وظهر المعجزة (١) على يده، فيكون نبيّاً حقاً، والمقلمتان قطميّتان.

أقول: هذا هو الرّكن الثالث من أركان الإيمان، وهو ركن النّبَوة. والنّبيّ: هوالبشر المخبر عن الله تعالى بغير واسطة بشر.

وأقسا الذليل على نبوة نبيتنا محمد بن عبد الله بن عبد المظلب صلّى الله عليه وآله وسلّم ؛ [فهو أن نقول] (٢) أنّه صلّى الله عليه وآله وسلّم ادّعى النّبوة ، وظهر [على يده المعجزة] (٣) ، وكلّ من ادّعى النّبوة ، وظهر على يده المعجزة ، فهو صادق في دعواه ، فها هنا ثلاثة أمور:

الأولى: إنّه ادّعى النّبَوة، وهذا [ما] لا ينكره أحد، فإنّ جيع الحلائق: الموافق منهم والمخالف، يعترفون بأنّه صلّى الله عليه وآله وسلّم ظهر مِكّة وادّعى النّبَوة (٤).

الشّاني: انّه صلّى الله عبليه وآله وسلّم ظهر على يده المعجزة (٥) ، وذلك أيضاً معلوم بالثّواتر المفيد لليقين.

[والمعجزة: هي (٢)] الأمر الحنارق للعادة، المطابق للدّعوى، المتعدِّر على الخَلق الرّعيان عبثله، فالحنارق للعادة: هو الّـذي لم تجرّ العادة به؛ كقلب العصاحيّة (٢)، وإحياء الموتى (٨)، وانشقاق القمر، ومجىء الشّجرة، وحنين الجذع (١).

<sup>(</sup>١) «ج» : المجز.

<sup>(</sup>٢) «ج» : فتقول.

<sup>(</sup>٣) «ج» : المعجز على يده.

<sup>(؛)</sup> في النسخة الحجرية: أمراً.

<sup>(</sup>ه) «ج» : المجز.

<sup>(</sup>٦) «ج» : والمجز هو.

<sup>(</sup>٧) معجزة الليق موسى(ع).

<sup>(</sup>٨) سجزة التي عيسي (ع) .

<sup>(</sup>٩) من جملة معاجز نبيتنا محتمد بن عبد الله (ص).

وقولنا: المطابق للذعوى ، بمعنى أنّه يكون موافقاً لدعواه ، وفيه احتراز عمّا لا يكون مطابقاً للذعوى ؛ كما نُقل عن مسيلمة الكذّاب أنّه قيل له: أنّ محمّداً صلى الله عليه وآله تَفل في بئر ففاض ماؤها ، فقال: أنا أفعل كذلك ، وأتى إلى بئر وفيها ماء فسفل فيسها ، فغاض أماؤها ، فإنّه أمر خارق للعادة ، لكنّه غير مطابق لدعواه ، بل تكذيب له فيما ادّعاه .

وقولمنا : المتعذّر على الخَلق الإتيان به (٣) ، وذلك لأنّه من فعل الله تعالى وممّا اختصّ (٤) بالاقتدار عليه .

والسَّعذَر: إمَّا في جنسه؛ كإحياء الموتى، أو في وصفه (<sup>ه)</sup> ؛ كفصاحة القرآن، وقلم المدينة؛ فنقول:

نبيتنا [عمد] صلى الله عليه وآله وسلم ظهر على يده كثير من المعجزات، ومن جملتها: القرآن المجيد، وهو معجز، لأنه تحدى به العرب، ومعنى التحدي: هو أن يطلب منهم الإتيان بمثل ما أتى به، فإنه اذعبى النبوة، وقال: (معجزتي هذا القرآن، فإن صدقتموني فيما أقول فأتبعوني و إن لم تصدقوني فاتوا بمثل هذا القرآن، فإن صدقتموني فيما أقول فأتبعوني و إن لم تصدقوني فاتوا بمثل هذا القرآن، حتى تنقطع حجتي عليكم)(٢) وكانوا حريصين على إبطال قوله، فلما لم يأتوا بمثل هذا القرآن وعدلوا عن المعارضة إلى حربه ومقاتلته المؤدي إلى قتلهم، وسبي عربهم، وأخذ أموالمم، دن على عجزهم عن ذلك؛ فإن العاقل إذا خاف أمراً، و يدفع (٧) بالأمر الأسهل، لا يعدل عنه إلى الأشق؛ فدل على أن تركهم

<sup>(</sup>١) غاض الماءُ يغيضُ غيضاً، أي: قلّ ونضب، المصباح المنير ٢: ١٠٩٦، صحاح اللّغة ٣: ٢٠٩٦ (مادّة غيض).

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار ١٨: ٢٨.

<sup>(</sup>٣) «ج» : مِثله .

<sup>(1) «</sup>ج» : خُصَ .

<sup>(</sup>هِ) «ج» ; صفته ,

<sup>(</sup>٦) بعد الشَّنتِع الكثير، لم أعثر على هذا الحديث من المصادر الحديثيَّة المتوفَّرة عندنا.

<sup>(</sup>٧) «ج» : واندفع ,

لمعارضة الشرآن عجز منهم، فيكون معجزاً، لأنَّ معنى المعجز: هو ما عجز الغير عن الإتيان مثله ، فثبت أنّ القرآن معجزة (١) .

و كذلك صدر عنه صلّى الله عليه وآله وسلّم معجزات كثيرة كانشقاق القمر (٢) ، ونبوع الماء من بين أصابعه (٣) ، وشكاية النّاقة (١) (٥) ، وكلام الذّراع المسمومة (٢) ،

(۱) «ج» : معجز.

(٣) انشقّ القمر له (ص) بنصفين مِكَّمة في أوّل مبعثه ، وقد نطق به القرآن ، وقد صحّ عن عبد الله بن مسعود ، أنَّــه قال: انشقَّ الـقـــر حـقى صار فرقتين، فقال كفَّار أهل مكَّـة: هذا سحر سحركم به ابن أبي كبشة، انظروا السَّفَّار، فإن كانوا رأوا ما رأيتم فقد صدق، وإن كانوا لم يروا ما رأيتم فهو سحر سحركم به، قال: فسُثل السَّفَّار ـ وقد قدموا من كلُّ وجهِ - فقالوا: رأيناه . إعلام الورى : ٣٨ .

(٣) وذلك أنسهم كانوا معه في سفر، فشكوا أن لاعاء معهم، وأنهم بمعرض الثلف وسبيل العطب، فقال: فنهم الماء من بين أصابعه ، فصبح في الناس فشريوا وسقوا حتى فهلوا وعلوا 'وَهُم ألوف، وهو يقول: أشهد أنى رسون الله حقباً. إعلام الودى: ٣٢. مرز من تكوير رامان وسوى

(t) «ج» : البعير.

(٥) وذلك هند رجومه إلى المدينة من غزاة بني ثعلبة ، فقال: أتدرون ما يقول هذا البعير؟ قال جابر: قلنا: الله ورسوله أصلم، قال: فمانَّه يخبرني أنَّ صاحبه عمل عليه حتى اذا أكبره وأدبره وأهزله أراد نحره و بيعه خماً ، يا جابراذهب معه إلى صاحبه فأتنى به ، قال : قلت : والله ما أعرف صاحبه ، قال : هويدلك ، قال : فخرجت معه حتى انتهيت إلى بني حنظلة أو بني واقف، قلت: أيَّكم صاحب هذا البعير؟ قال بعضهم: أنها ، قلمت : أجب رسول الله (ص) ، فجئت أنا وهو والبعير إلى رسول الله (ص) ، فقال : بعيرك هذا يخبرني بكذا وكذا؟ قال: قد كان ذلك يا رسول الله، قال: فبعنيه، قال: هُـوَ لَكَ، قال: بل بعنيه، فاشتراه رسول الله (ص) ثمم ضرب عل صفحته، فتركه يرعل في ضواحي المدينة، فكان الرّجل منّا إذا أراد الرّوحة والغدوة منحه رسول الله(ص)، قال جابر: فرأيته وقد ذهبت دبرته، ورجعت إليه نفسه. إعلام الورلى: ٣٩.

(٦) وهو أنَّسه أتمى بـشاة مسمومة أهدتها له امرأة من اليهود بخيبر، وكانت سألت أي شيء أحبَّ إلى رسول الله (ص) من الشَّاة؟ فقيل ها: الذَّراع، فستت الذَّراع، فدها (ص) أصحابه إليه فوضع بده، ثمَّ قال: ارفعوا فإنَّها تخبرني بأنَّها مسمومة .

قال الشضل بن الحسن الطبرسي: ولو كان ذلك لعلَّة الارتياب باليهوديَّة، لما قبلها بدءاً ولا جع عليها أصحابه وقيد كان(ص) تناول منها أقل شيء قبل أن كلّمته، وكان يعاوده كلّ سنة، حتى جعل الله ذلك سبب الشّهادة، وكان ذلك باباً من التمحيص، ليُعلم أنه (ص) مخلوق. إعلام الورلى: ٣٠.

ومجيء الشجرة إليه<sup>(١)</sup>.

الشّالث: انّ كسل من ادّعى النّبوّة وظهر على يده المعجزات (٢) يجب أن يكون صادقاً، وذلك لأنّ المعجز من أفعال (٢) الله تعالى ـ كما ذكرنا ـ فلوكان المدّعي كاذباً في دعواه وأظهر [الله] المعجز على يده، لكان تصديقاً للكاذب، وتصديق الكاذب، فتبت أنّه تعالى لا يفعل القبيح، فلا يَجوز عليه تصديق الكاذب، فثبت أنّه نبيّ صادق، فيجب تصديقه في جميع ما أخبر به عن الله تعالى من

يقول الإمام الباقر(ع):

إِنَّ رسول الله (س) أَتِي باليهوديّة الَتي سمّت الشّاة للنّبيّ (س)، فقال لها: ما حلك على ما صنعت ؟ فقالت: قلت: إن كان نبيّاً لم يضرّه، وإن كان تلكا أرحتُ النّاس منه، قال: فعفا رسول الله (ص) عنها. انظر: الوسائل ٨: ١٩ه الباب ١٢ من أبواب أحكام العشرة، ح٣.

<sup>(</sup>۱) ذكرها أمير المؤمنين (ع) في خطبته القاصعة أمن بهج البلاغة: ٣٠١] قال: ولقد كنتُ معة (ص) لمنا أتناه الملأ من قريش، فقالوا له: يا يحتيد، إنك قد الرسول، وإن لم تفعل، علمنا أنك ساحر كذاب نسألك أمراً إن أنت أجبتنا إليه وأريقناه، علمنا أنك لتي ورسول، وإن لم تفعل، علمنا أنك ساحر كذاب، فقال (ص): وما تسألون؟ قالوا: تدعولنا هذه الشجرة حتى تنقلع بعروقها وتقف بين يديك، فقال (ص): إنّ الله على كلّ شيء قدير، فإن فعل الله لكم ذلك، أتؤمنون وتشهدون بالحق؟ قالوا: تعم، قال: فإني سأريكم ما تطلبون، وإنّي لأعلم أنكم لا نفيئون إلى خير، وإنّ فيكم من يُظرّحُ في القليب، وتن يُحرَّبُ الأحزاب، شمّ قال (ص): يا أبستُها الشجرة، إنّ كنت تؤمنين بالله واليوم الآخر، وتعلمين أني رسول الله، فانشلمي بعروقك حتى تقفي بين يَدَيّ بإذن الله. فو اللذي بعثه بالحق لانقلمت بعروقها وجاءت ولها دوي شديد، وقصف كشصف أجمعت القابر، حتى وقفت بين يَديّ رسول الله (ص)، و ببعض أخصائها على مسكبي، وكنتُ عن يهنه (ص)، فلما نظر القوم إلى ذلك قالوا علواً واستكباراً: فَمُسرها فلها تك نصفها الله (ص)، فقالوا وأشاؤه دو ياً، فكادت تلتك برسول الله (ص)، فقال المؤم المؤمن الله على المول الله أن الله المؤمن أما فعلتُ بامن المؤمن أما والله الله المؤمن الله المؤمن بله المؤل المناف كما كان، فأمره (ص) فرَبّت بالموا الله تعملها بنوال المؤمن بلك يا رسول الله، وأول من أفر بأن الشجرة فعلتُ ما فعلتُ بامر الله تعالم المؤمن بالمؤمن بنوتك، وإجلالاً لكلمتك، فقال القوم كلهم: بل ساحر كذاب، عجيبُ الشحر، خفيف فيه، وهل يُصديقاً بنبوتك، وأجلالاً لكلمتك، فقال القوم كلهم: بل ساحر كذاب، عجيبُ الشحر، خفيف فيه، وهل يُصديقاً بنبوتك، وأجلالاً لكلمتك، فقال القوم كلهم: بل ساحر كذاب، عجيبُ الشحر، خفيف فيه، وهل يُصديقاً بنبوتك، وأجلالاً لكلمتك، فقال القوم كلهم: بل ساحر كذاب، عجيبُ الشحر، خفيف فيه، وهل يُصديف فيه وهل يُصديف فيه، وهل يُصديف فيه وهل يُصديف فيه وها يُصديف فيه وها يُصديف فيه وها يستورك المؤمن المؤ

<sup>(</sup>٢) «ج» : المعجز.

<sup>(</sup>٣) «ج» : فعل.

دين الإسلام من السَّكليف، والسَّشور، والبعث، والجنَّة، والنَّار، والثُّواب، والعقاب، وغير ذلك من أحكام الشّرع.

وقوله: والمقدمتان، أي ادعاء النبوة، وإظهار المعجزة (١) على يده، وكلّ من كان كذلك كان نسيّاً، قطعيتان، أي: يقينيّتان، لأنّهما من المقدمات المعلومة بالتّواتر الّذي يفيد العلم الضّروريّ.

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنَّه صلَّى الله عليه وآله وسلَّم مُعصوم، وإلَّا لارتفع الوثوق عن إخباراته، فتبطل فائدة البعثة.

أقول: من صفات النّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم كونه معصوماً. وقد تقدّم معنى العصمة (٢).

والذليل على أنه معصوم: أنه أو لم يكن معطوماً، لجاز عليه الخطأ، ومع تجويز الخطأ عليه لا يختص الجواز بنوع من الخطأ دون نوع، ومن جلة الخطأ: الكذب، فلو لم يكن معصوماً، لجوز المكلفون عند أمره هم ونهيه إيّاهم أن (٣) بكون كاذباً في ذلك، فلا يمثلون ما يأمرهم به و ينهاهم عنه، فتنتفي فائدة البعثة، لأنّ فائدة البعثة تبليغ التكليف من الله تعالى للمكلف(٤)، وفيه تعريض لهم للثواب الذي هو وجه حسن التكليف، فلا يكون في بعثة الأنبياء فائدة، وكلّ ما لا فائدة فيه فهو عبث، والعبث قبيح، والقبيح لا يصدر منه (٥).

قال «قدّس الله روحه»:

<sup>(</sup>١) «ج» : المعجز.

<sup>(</sup>٢) راجع ص : ٩٢.

<sup>(</sup>٣) «ج» : آله.

<sup>(</sup>٤) «ج» : المكلفين.

<sup>(</sup>e) «ج» : عنه ,

ويجب أن يعتقد أنَّ خاتَــمُ الرَّسل، لأنَّه معلوم بالضّرورة من دينه عليه السّلام.

أقول: الأنبياء السّابقون على نينا [محمد صلّى الله عليه وآله وسلّم] (١) نسخت شريعة المستقدم منهم شريعة المتأخر، لما علم الله تعالى في ذلك من المصلحة بحسب اختلاف الزّمان (٢) والأشخاص، فإنّ الشّىء قد يكون مصلحة في زمان، فيحصل السّكليف به، شمّ يزول كونه مصلحة في زمان آخر، فينسخ السّكليف به، لخروجه عن كونه مصلحة، ونبوّة نبيّنا [محمد] صلّى الله عليه وآله وسلّم لا تُنسّخ، وعلى شرعه تقوم السّاعة.

والذَّليل عليه من وجوه :

الأوّل: قول تعالى: «مَا كَانَ مُحَدَّدُ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ ٱللهُ ِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّينُ »<sup>(٣)</sup> وإنّما يكون خاتَمهم إذا لم يكن بعده نبيّ.

النَّاني: قوله صلَّى الله عليه وآله وسلَّم: (لا نَبِيَّ بَعدي)(١).

الثَّالَث: إجماع المسلمين كَائَّمَةُ عَلَى ذَلَكَ.

<sup>(</sup>١) ليست في النسخة الحجريّة.

<sup>(</sup>٢) «ج» : الأزمان.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب : ١٠.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ٥: ٢٤، كنز العمّال ١١: ٩٩هـ ٣٢٨٨١، مجمع الزّوائد ٩: ١٠٩.

الركن الرابع في الأمامة

## فال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنّ الإمام الحقّ من بعده بلا فصلٍ عليّ بن أبي طالب عليه السّلام، لأنّه صلّى الله عليه وآله وسلّم نصّ عليه نصّاً متواتراً بالخلافة، ولأنّ الإمام يجب أن يكون معصوماً، لأنّ الإمامة لطف، لأنّ النّاس إذا كان غم رئيس مرشد، كانوا إلى الصّلاح أقرب، ومن الفساد أبعد، واللّطف واجب على الله تعالى، فتعيّن عليه نصب الإمام.

وذلك الإمام لا يجوز أن يكون جائز الخطأ، وإلّا لافتقر إلى إمام آخر، ويتسلسل، فثبت أنّه معصوم، [و] غير علي بن أبي طالب عليه السّلام ممن ادّعي [فيه] الإمامة بعد النّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم ليس بمعصوم، بالإجماع، والأدلّة في ذلك أكثر من أن تُحمى.

أقول: هذا هو الرّكن الرّابع من أركان الإيمان، وهو ركن الإمامة. والإمامة: رياسة عامّة لشخص من الاشخاص في أمور الذين والذنيا بحق الأصالة، وهي واجبة على الله تعالى، لما يأتي.

والإمام الحقّ بعد الـــّـبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم بلا فصل هو عليّ بن أبي طالب عليه السّلام، والدّليل عليه من وجوه<sup>(١)</sup> :

الأول: السّمَل عليه من النّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم بالحلافة، كقوله (٢) عليه السّلام: (أنتّ الخليفة من بَعدي (٣)) وقد نقل ذلك الشّيمة نقلاً متواتراً.

 <sup>(</sup>١) أورد العالامة «قدس الله روحه» في كتابه: نهج الحق وكشف الضدق: ١٧٢- ٢٣١، فصلين ممتمين في طريق تنميين إصاصة صولانا أمير المؤمنين(ع) بالقرآن والشئة، مع إيراد روايات مختلفة من كتب الشئة ومصادرهم المعتبرة، في كونها كلمها في بيان إمامته وأفضليته بعد رسول الله(ص)، فليراجع.

<sup>(</sup>٢) «ج» ; لقوله.

 <sup>(</sup>٣) الحنصال ٢: ٥٥٥ باختلاف يسير، وكذا رواه الحنوارزميّ في مفتل الحسين (ع): ٩٤، والعلّامة المجلسي
 في بحار الأنوار ٣٣: ٢٧٠.

وقوله (١) صلّى الله عليه وآله وسلّم للحُسين بن عليّ عليهما السّلام: (أنتَ إمامٌ، ابنُ إمامٍ، أخو إمامٍ، أبو أثمّةٍ تسعةٍ؛ تاسعهم قائمهم، يملأ الأرضَ قِسطاً وعدلاً، كما مُلئت ظلماً وجوراً)(٢).

الشّاني: أنّ الإمام يجب أن يكون معصوماً، ولا معصوم سواه، فيجب أن يكون معصوماً، لأنّ الإمامة هو الإمام دون غيره، وإنما قلنا: إنّ الإمام يجب أن يكون معصوماً، لأنّ الإمامة نطف، لأنّ معنى اللّطف: ما يكون المكلّف معه أقرب إلى [فعل] الطّاعة، وأبعد عن [فعل] المعصية، والإمامة كذلك، لأنّ النّاس إذا كان لهم رئيس قاهر يحتّ النّاس إلى أن عمل الطّاعات و يأمرهم بفعل الواجبات، و يزجرهم عن تركها، و يتوقدهم على فعل القبائح، و يزجرهم عنها، و يرغّبهم في تركها، و ينتصف للمظلوم من الظّالم، كانوا إلى الطّاعة أقرب وعن الله العصية أبعد، ولا معنى لللطف إلّا ذلك. فثبت أنّ نصب الإمام لطف، وإكلّ لطف وإجب على الله تعالى.

وإنّما قلنها: إنّ اللطف واجب على الله تعالى، لأنّه تعالى لمّا أراد من المكلّفين وقوع ما كلّفهم [به]، وعلم أنّهم لا يختارون ذلك إلّا إذا فعل فعلاً يختارون معه ذلك الفعل السّدي كلّفهم به، ولا مشقّة عليه: [فيجب في حكمته] فعلُ ذلك الفعل، وإلّا لكان ناقضا لغرضه، ونقضُ الغرض سفه (٥) قبيح -تعالى الله عن ذلك وجرى ذلك مجرى من صنع وليمة وأراد حضور شخص [إلى] تلك الوليمة، وعلم أنّه لا يحضرها إلّا إذا مشى إليه، أو أرسل إليه رسولاً، فلولم يفعل ذلك مع إرادته لحضوره، كان ناقضاً لغرضه، فثبت أنّ نصب الإمام واجب على الله تعالى.

<sup>(</sup>١) «ج» ; ولقوله .

<sup>(</sup>٢) الخصال ٢: ٦٦٩، ٧٥٥، عيون أخبار الرَّضا ١: ٥٣.

<sup>(</sup>٣) «ج» : على.

<sup>(</sup>t) «ج» ; ومن.

<sup>(</sup>٥) في النسخة الحجريّة: فيه في حكمه.

فنقول(١): ذلك الإمام الذي يجب على الله [تعالى] نصبه ، لا يجوز أن يكون مستن يجوز وقوع الخطأ منه ، وإلّا لاحتاج إلى إما م آخر يرده عن خطئه ، لأنّ علّه احتياج النّاس إلى الإمام هي جواز الخطأ عليهم ، فإذا كان جائز الخطأ ، احتاج إلى إما م كما احتاجت الأمّة إلى الإمام (٢) ، لمشاركته لهم في علّمة الاحتياج إلى الإمام ، ويحتاج الإمام الثّاني إلى الثّالث (٣) ، وهكذا ، و يلزم التسلسل ، وهو محال . وإذا لزم المحال من فرض كون الإمام غير معصوم ، فيجب أن يكون معصوماً ، وهو المطلوب .

فنقول: ذلك الإمام المعصوم لايخلومن أحد الأشخاص الثلاثة [الذين] التعييت لهم الإمامة بعد التبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم، وهم: عليّ عليه السّلام، والعبّاس رضى الله عنه، وأبو بكر، لا يجوز (٤) أن يكون كلّ واحدٍ من العبّاس وأبي بكر إماماً، للا تَسفاق على عدم عصمتها، فيكون القول بإمامتهما قولاً بإمامة غير المعصوم، وهو مخالف لما دل عليه التليل من وجوب عصمة الإمام، فيكون باطلاً.

فيجب أن يكون قول من أدعى الإمامة لعليّ عليه السلام حقّاً، لاعتقادهم وجوب عصمته (٥)، لأنه أو لم يكن قولم حقّاً للزم أن يكون هناك قول بإمامة إما م معصوم غير عليّ، وهو قول خارق للإجاع.

والأدلة في ذلك كثيرة (٦).

<sup>(</sup>١) «ج» : فيقول.

<sup>(</sup>٢) «ج» : إمام.

<sup>(</sup>٣) «ج» : ثالث،

<sup>(</sup>٤) «ج» ; جائز.

<sup>(</sup>a) «ج» : العصمة.

<sup>(</sup>٦) من أراد استقصاءها، فليرجع إلى كتاب: الألفين في إمامة مولانا أمير المؤمنين (ع)، للمصدّف «قلاس الله روحه»، فقد ذكر فيه بحوثاً وافية في الإمامة بأدلة كافية، لم يسبقه إليها غيره من علمالنا على كثرة مصدّفاتهم في الإمامة، حيث يقول فيه: أوردتُ فيه من الأدلة اليقينيّة، والبراهين العقليّة والتقلية ألف دليل على إمامة سيّد الوصيّين عليّ بن أبي طالب (ع)، وألف دليل على إبطال شُبّه الطّاعدين.

منها: قوله تعالى: «إنّها وَلِيّهُمُ آلله وَرَسُولُهُ وَآلَدِيْنَ آمَنُوا آلَدِيْنَ بُفِيمُونَ السّعمال آلَهُ وَرُسُولُهُ وَآلَدِيْنَ آمَنُوا آلَدِيْنَ بُفِيمُونَ الْمَالِمَ الْمَراد به: الله ولى (٢) ، لاستعمال ذلك في اللّغة ، وعطف سبحانه ولاية رسوله على ولاية الله ، وعطف ولاية الله النهن آمنوا على ولاية الله وطاعة رسوله ، لأنّ على ولاية الرّسول ، فيجب طاعة الله ين آمنوا كما وجب طاعة الله وطاعة رسوله ، لأنّ حكم المعطوف عليه . والمراد بالله ين آمنوا: بعض المؤمنين ، وهو علي عليه السّلام ، لأنّه وصف بصفة لم تحصل لغيره ، وهو إيتاء الزكاة في حال ركوعه ، فيجب أن يكون هو الأولى بالتّعرف في الأمّة ، وذلك صفة الإمام .

وجه المذلالة من الآية أنّه قد ثبت أنّ الوليّ في الآية جعنى: الأحق، والأولى، وثبت أنّ المعنيّ بقوله: «والسّدين آمنوا» أمير المؤمنين(ع)، وإذا ثبت عذان الأصلان دلّ على إمامته (ع)، لأنّ كلّ من قال: انّ معنى الولميّ في الآية ما ذكرناه قبال أنّ إنّ على على ومن قال: إنّها مخصوصة، قال: إنّ المراد بها الإمامة.

فَإِنْ قَسِلُ: دَلُوا عَلَى أَنَّ النوليِّ يُستعمل في اللَّنة بمعنى: الأولى والأحقّ، ثمّ على أنَّ المراد به في الآية ذلك، ثمّ يَشِنوا توجّهها إلى أمير المؤمنين(ع).

قيمل له : أمّا السّدي يبدلُ على أنَّ الوليّ يُستعمل في اللّغة بمعنى : الأول استعمال أهل اللّغة ، لائهم يقولون في السّلطان المالك للأمر : فلان وليّ الأمر ، وقال الكّميت :

ونسعسم ولسي الأمسر بسعد ولسيسسه ومنستجع الشسقوى ويعم المؤدب ويستم المؤدب ويتحرب النبي (ص): ويتحرب العهد، في من استخلف للأمر، لأنه أولى بقامه من غيره، وروي عن النبي (ص): (أيسا امرأة نسكت بغير إذن وليها، فنكائها باطل) وإنسا أراد به من يكون أولى بالعقد عليها، وقال الله تعالى: (فهب في من لَكُنْكَ وَلِيّاً يَرِثْني) يعني: من يكون أولى بحوز الميراث من بني العم. وقال المبرد في كتابه المعروف بالعبارة عن صفات الله: إن أصل الولي هو: الأولى، والأحق، وكذلك المولى، فجعل القلاث عبارات بمنى واحد. وشواهد ما ذكرنا كثيرة في كتب اللّغة.

فامًا السذي يدل على أنّ المراد به في الآية ما ذكرناه، هو أنّ الله تعالى نفى أن يكون لنا وليّ غير الله وغير رسوله والّـذين آمنوا بلفظة : «إنّما»، ولو كان المراد به الموالاة في الذين لما خصّ بها المذكورين، لأنّ الموالاة في الذين عامّـة في المؤمنين كلّهم، قال الله تعالى : (والمؤمنونّ والمؤمناتُ بعضُهُمُ أولياءُ بَـعْـضِ).

<sup>(</sup>١) المائدة : ٥٠.

 <sup>(</sup>۲) قال الشيخ الظوسى «رحه الله»:

..........

\_

والذي يبدل على أنّ لفنظة «أنّما» تغيد التخصيص أنّ القائل إذا قال : إنّما لك عندي درهم ، فُهِمَ منه نغي منازاد عليه ، وجرى مجرى : ليس لك عندي إلّا درهم . وكذلك إذا قالوا : إنّما النّحاة المدقّقون البحسريّون ، فُهِمَ نغي التّدقيق عن غيرهم . وكذلك إذا قالوا : إنّما السّخاء سخاء حاتم ، فُهِمَ نفي السّخاء عن غيره ، وقدقال الأعشى !

وأراد نضي المعزّة عسمَون ليس بكاثر، وقد روي عن النبيّ (ص): (إنّها الماء من الماء) واحتج بُذلك الأنصار في نضي الماء من غير الماء، وادّعى من خالفهم نسخ الخبر، فعلم أنّهم فهموا منه التخصيص، والآكانوا يقولون: «إنّها» لا تغيد الاختصاص بوجوب الماء من الماء.

واللّذي بدل على أنّ الولاية في الآية مختصة ، أنّه قال : «وليّتكم» فخاطب به جميع المؤمنين جملتهم ودخل في ذلك النّبي وغيره ، ثمّ قال : «ورسوله» فأخرج النّبي دعليه وآله الشلام من جلتهم ، لكونهم مضافين إلى ولايسته ، فلمّا قال : «واللّذي آمنوا» وجب أيضاً أنّ الذي خوطب بالآية غير اللذي جعلت له الولاية ، وإلّا أذى إلى أن يكون المضاف هو المضاف إليه ، وأذى إلى أن يكون كلّ واحدٍ منهم ولى نفسه ، وذلك محال .

وإذا ثبت أنَّ المراد في الآية ماذكرناه } والتُّذي يدلُّة على أنَّ أمير المؤمنين(ع) هو المختصِّ بها أشياء:

منها : أنَّ كلّ من قال : إنَّ معنى الوليُّ في الآية مُعنى الآحق، قال : إنَّه هو المخصوص به، ومن خالف في اختصاص الآية فجعل الآية عامَّة في المؤمنين، وذلك قد أبطلناه.

ومنها : أنَّ النَّـقل حاصل من الظائفتين المختلفتين والفرقتين المتباينتين من الشَّيعة وأصحاب الحديث انَّ الآية خاصة في أمير المؤمنين(ع).

ومشها ؛ أنَّ الله تسعالى وصف السذين آمنوا بصفات ليست موجودة إلَّا فيه ، لأنَّه قال : (والَّذِين آمنوا السَّذين يشيمون الصّلاة و يؤتون الزَّكاة وهم راكعون) فييَّن أنَّ المعنّي بالآية هو الّذي آتى الزَّكاة في حال الرّكوع ، وأجعت الأمّنة على أنَّه لم يؤت أحد الزّكاة في هذه الحال غير أمير المؤمنين (ع).

وليس لأحد أن يقول: ان قوله: (وهم راكعون) ليس هو حالاً لإيتاء الزّكاة، بل إنها المراد به أنّ مسفتهم إيتاء الزّكاة، لأنّ ذلك خلاف للّغة، ألا ترى أنّ القائل إذا قال: لقيت فلاناً وهو راكب، لم يفهم منه إلا لقاؤه في حال الزّكوب، ولم يُغهم منه أنّ من شأنه الزّكوب. وإذا قال: رأينه وهو جالس، أو جاءني وهو ماش، لم يُغهم من ذلك كلّه إلا موافقة رؤيته في حال الجلوس أو بجيته ماشياً. وإذا ثبت ذلك، وجب أن يكون حكم الآية أيضاً هذا الحكم.

فإن قيل: ما أتكرتم أن يكون المراد بقوله تعالى: (وهم راكعون) أي: يؤتون الزّكاة متواضعين، كما قال الشّاع.:

..................

 $\overline{\phantom{a}}$ 

لاتسهدين السكسسريسسم صلّسك أن تسركسع يسوساً والسدهسر قد وقسمه وإنّما أراد به علّك أن تختيع يوماً.

قيل له: الركوع هو التواطؤ المخصوص، وإنسايقال للخضوع ركوع تشبيها وجازاً، لأن فيه ضرباً من الانخفاض، والذي يدل على ما قلناه: ما نص عليه أهل اللّذة، ذكر صاحب كتاب العين فقال: كلّ شيء ينكب لوجهه فيمس ركبته الأرض أو لا يمس بعد أن يُظَاطِىء رأسه، فهو راكم. وقال ابن دريد: الرّاكم: اللّذي يكبو على وجهه، ومنه الرّكوع في الضلاة، قال الشّاعر:

وأفسلست حساجسب فسوق السعسوالي على شسقساء تسركسع في السظسراب أي : تكبوعلى وجهها. وإذا ثبت أنّ الحقيقة في الرّكوع، ماذكرناه لم يسع عله على المجازمن فير ضرورة.

فإن قيبل: قوله: «السنين آمنوا» لفظه عام كيف يجوز لكم حله على الواحد، وهل ذلك إلّا ترك للظّاهر؟!

قيل له: قد يعبر عن الواحد بالفظ الجديم إذا كان عظيم الشّأن عالى الذّكر، قال الله تعالى: (إنّا نحن نرتُ الأرض) وقال: نزلنا الذّكر) وهو واحد، وقال: (ولو شئنا لآنينا كلّ تقس لهداها) وقال: (إنّا نحن نرتُ الأرض) وقال: (ربّ ارجعون) ونظائر ذلك كثيرة. وأجم المفسّرون على أنّ قوله: (الّذين قال لهم الئاس إنّ اللّاس قد جعوا لكم) أنّ المراد بقوله: (النّاس) الأوّل: نعيم بن مسعود الأشجعي، وقال تعالى: (أفيضُوا من حيث أفاض لكم) أنّ المراد بقوله: (النّاس) وقوله تعالى: (اللّذين قالوا لإخوانهم وقعدوا لو أطاعونا ما قتلوا) نزلت في عبد الله بن أبي سلول، وإذا كان ذلك مستعملاً على ما قلناه، فكذلك قوله تعالى: (الّذين يُقيمون القسلاة) نحمله على الواحد الذي بيّستاه.

فإن قيل : أليس قد روي أنّ هذه الآية نزلت في عبد الله بن سلام وأصحابه فما أنكرتم أن يكون المعنيّ بـ: (الّـذين آمنوا) هم دون من ذهبتم إليه .

قلمنا: أوّلاً ما نقول إنّا إذا دَلَلْنَا على أنّ هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين (ع) بنقل الطّائفتين المختلفتين، وإنّسها ذكرناه من احتبار الصّفة المذكورة في الآية وأنّها ليست حاصلة في غيره فقد بطل ما روى من هذه الرّواية.

على أنَّ الَّذِي روي من خبر عبد الله بن سلام خلاف ما ذهب إليه السَّائل، وذلك أنَّه روي أنَّ عبد الله بن سلام كان بسنه و بين السهود محالفة فلمّا أسلموا قطعت اليهود محالفة وتبرّؤا منهم فاغتمّ بذلك هو وأصحابُه، فأنزل الله هذه الآية تسلية لعبد الله بن سلام وأنَّه قد عرّضهم من محالفة اليهود ولاية الله وولاية

رسوله وولاية البذين آمنوا.

والدني يكشف عن ذلك أنّه قد روي أنّه لمّا نزلت الآية خرج النّبيّ (ص) من البيت فقال لبعض أصحابه: هل أحد أعطى السّائل شيئاً ؟ فقانوا: نعم يا رسول الله، قد أعطى عليّ بن أبي طانب السّائل خاتمه وهو راكع، فقال اللّبيّ (ص): الله أكبر، قد أنزل الله فيه قرآناً، ثمّ تلا الآية إلى آخرها، وفي ذلك بطلان ما توهمه السّائل. المفصح في إمامة أمير المؤمنين والأثمّة (الرّسائل العشر): ١٢٩ـ١٢٣.

وقد نقل المدّلامة الأميني في كتابه الغدير ٢: ٣٥، والإمام شرف الدّين الموسوي في كتابه المراجعات: ١٩٩ ما ذكره الإمام أبو إسحاق أحد بن عمد بن إبراهيم النيسابوري النّعليي عند بلوغه هذه الآية من تفسيره المكبير بالإسعاد إلى أبي ذرّ الغفاري، قال: سمعت رسول الله (ص) بهائين وإلّا صمّتا، ورأيته بهائين وإلّا عمينا، يقول: عليّ قائد البررة، وقائل الكفرة، منصور من نصره، غذول من خذله، أما إنّي صلّيت مع رسول الله (ص) ذات يوم، فسأل سائل في المسجد، ظم يعطه أحد شيئا، وكان عليّ راكما، فأوماً بخنصره إليه وكان يتخلم بها، فأقبل السائل حتى أخذ المائم من خنصره، فتضرع النبيّ (ص) إلى الله عزّ وجلّ يدعوه، فقال: اللّهمة إنّ أخي مومى سألك: (قال ربّ أشرى لم صدري، ويشر لي أمري، واحلل عقدة من لسائي يفقهوا قولي، و اجعل في وزيراً من أهلي، هارون أخي، أشدد به أزري وأشركه في أمري، كي نسبحك كثيراً ونلكرك كشيراً، إنسك كنت بنا بعيراً) فأوحيت إليه: (قد أثبت سؤلك يا موسى) اللّهم وإنّي عبدك ونبيسك، فاشرح في صدري ويشر في أمري، واجعل في وزيراً من أهلي حلياً اشدد به ظهري، قال أبو ذرّ: فوالله ما استثمّ رسول ألله (ص) الكلمة حتى هبط عليه الأمين جبرئيل بهذه الآية: (إنسا ولتكم...).

أقول : إنَّ مسألة نزول هذه الآية الكرعة في حق مولانا أمير المؤمنين (ع) مشا دلّت عليه الرّوايات المتواترة من الفريقين في عنطف الكتب والمصادر الحديثية والتفسيرية والكلامية والفقهية والتأريخية ، وقد نص على صحفة هذه الرّوايات والوثوق بها والقعويل عليها : أعاظم علماء الشقة بمختلف مذاهبهم ومدارسهم ، وقد ذكر انعكامة الأميني «رحمه الله» منهم جماً خفيراً مع ذكر كتبهم ، فليراجع .

ومنها: قوله صلّى الله عليه وآله وسلّم يوم الغدير: (من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللّسهمّ والي من والاه، وعادٍ من عاداه، وأنصر من نصره، وآخذل من خذله، وأدرِ الحقّ معه حيث ما دان (١) والمولى المراد به: الأولى أيضاً، لاستعمال ذلك في اللّغة.

ومنها: قوله [عليه السّلام](٢): (سلّموا [على على](٣) بإمرة المؤمنين) (١).

ومنها: قوله صلّى الله عليه وآله وسلّم: (أنت منّي بمنزلة هارون من موسى، إلّا النّبوّة) (أن من جلتها: كونه خليفة له، فيجب أن يكون عليّ خليفة النّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم.

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنّ الإمام من بعد على عليه السّلام: ولده الحسن، ثمّ [من بعده] الحسين، ثمّ عليّ، ثمّ محمّد، ثمّ بعده] الحسين، ثمّ عليّ، ثمّ محمّد، ثمّ

(١) أخرج هذا الحديث متواتراً جبع غفير من صلماء الطائفتين: من ألقة الحديث وانتفسير والكلام والتساريخ، ضمن طريق الغاقة، واجع! تتواهد القنزيل ١: ١٨٧، الدرّ المنثور ٢: ٢٩٨، فتح القدير ٣: ٥٧، والتساريخ، ضمن طريق الغاقة، واجع! تتواهد القنزيل ٢: ١٩٨، الدرّ المنثور ٢: ١٩٨، فتح القدير ٣: ٥٠، وحد المحاني ٢: ١٦٨، المعاني ٢: ١٦٨، المعاني ٢: ١٩٨، القواعق المعرقة: ٥٠، مسند أحد ٢: ٢٨٠، ٣٦٨، ٣٧٠، مجمع الزّوائد ٢: ٢٠٠، كنز العمّال ١١: ٢٠٩.

ومن طريق الحناصة: فقد رواه الشّيخ القدوق في أكثر كنبه، راجع: الحنصال ٢: ٤٧٩، علل الشّرائع ١ : ١٤٤، على الشّرائع ١ : ١٤٤، عيون أخبار الرّضا ٢: ٤٧، وقد ألت الأخبار ١: ٥٠، ٢٠، التّوحيد: ٢١٧، وقد ألت المُلامة الشّيخ عبد الحسين الأميني في هذا الحديث كتاباً أسماه «الغدير» بلغ ١١ بجلّداً ضخماً، راجع الجزء ١: ١٠-١٥٠.

- (۲) «ج» : صلَّى الله عليه وآله وسلَّم.
  - (٣) «ج» ; عليه ,
  - (٤) أصول الكافي ١: ٢٩٢.
- (٥) انتظر: صحيح البخاري ٥: ٢٤، صحيح مسلم ٤: ١٠٨، سنن أبي داود ١: ٢٩، سنن الثرمذي ٢: ٣٠ مسند أحمد ١: ١٧، ١٧٣، ١٧٠، ١٨٥، خصائص التسائي: ١٩، ١٦، كنز العثال ١١: ١٠٠، جميع الزوائد ١: ٢٠، ١٠٠، ١١٠، ١١٠، ١١٠، ١٠٠، خائر العقبل: ١٢٠، أسد الغابة ٤: ٢٦، ج: ٥: ٨.

ومـن طـريـق الحناصة ؛ رواه الشّيخ الصّدوق في : الحنصال ١ : ٢١١ ، ٢ : ٤٥٥ ، وعلل الشّرائع ١ : ٢٢٢ ، وحيون أخبار الرّضا ٢ : ٢٩٤ ، ومعانى الإخبار ١ : ٧٤ . على، ثم الحسن، ثم الخلف الحجة «صلوات الله عليهم أجعين»، لأن كل إمام منهم نعس على من بعده نصاً متواتراً بالخلافة (١) ولأنّ الإمام يجب أن يكون معصوماً، وغيرهم ليس بعصوم، بإجاع المسلمين، فتعيّنت الإمامة فيهم صلوات الله عليهم أجعين.

أقول: أئست الحق بعد على عليه السّلام أحد عشر إماماً، وهم: السّبطان الحسن والحُسين ابنا على بن أبي طالب، وعلى بن الحسين زين العابدين، ومحمّد بن على الباقر، وجعفر بن محمّد الصّادق، وموسى بن جعفر الكاظم، وعلى بن موسى [الرّضا]، ومحمّد بن على الشقي الجواد، وعلى بن محمّد الشقي الهادي، والحسن بن على العسكري، والخلف الصّالح(٢) المهدي محمّد بن الحسن، صاحب الزّمان على الله عليهم أجمين».

والدُّليل على إمامتهم ؛ من وجوه : ﴿

الأول: النص من النبي صلى الله عليه وآله وسلم، كما تقدّم من قوله صلى الله عليه وآله وسلم، أخو إمام، أبو أثمّة عليه وآله وسلم الموام، أبو أثمّة تسعة ؛ تاسعهم قائمهم، يملأ الأرض قسطاً وعدلاً، كما مئت ظلماً وجوراً) (٢).

وقوله صلّى الله عليه وآله وسلّم: (عدد الأثمة من بعدي عدد نقباء بني إسرائيل) (1).

<sup>(</sup>۱) جساء ذلسك في روايات كشيرة ، منها : ما روي أنّ الله تعالى أنزل إلى اللين (ص) كتاباً محتوماً بإثني مشر خاتماً ، وأمره أن يدفعه إلى أمير المؤمنين (ع) ، ويأمره أن يفض الحاتم الأوّل فيه ، فيعمل ما تحته ، ثم يدفعه عند وفاته إلى الحسن (ع) ، ويأمره بفض الحاتم الثاني ويعمل ما تحته ، ثم يدفعه عند حضور وفاته إلى المحسين ، فيفض الحناتم الثالث ويعمل ما تحته ، ثم يدفعه عند وفاته إلى أبنه عليّ بن الحسين ويأمره مثل ذلك ، ثم يدفعه إلى ابنه عليّ بن الحسين ويأمره مثل ذلك ، ثم يدفعه إلى ولده ، حتى ينتهي إلى آخر الألثة (ع) . إعلام الورى : ٢٩١ .

<sup>(</sup>٢) «ج» : الحجّة.

<sup>(</sup>٣) تقدّم تخريجه في ص : ٨٨.

<sup>(</sup>٤) مسند أحد ١: ٣٩٨، عوالي اللهالى، فيه مه ح ١٢٣، الخصال ٢: ٤٦٧- ٢٩٩، إحقاق الحق" ١٣: ٥٠، إثباة الهداة ١ : ٧١٧.

وقوله عليه السلام: (يكون من بعدي اثني عشر أميراً؛ كلُّهم من قريش)(١).

الشّاني: نبص كلل إمام سنمهم على مَن بعده كما نص عليّ عليه السّلام على الحسن، وهكذا إلى أن انتهى النّبص من العسكريّ على ولده المهديّ عليه السّلام.

الثالث: أنّ الإمام يجب أن يكون معصوماً، وغيرهم ممّن ادّعيت له الإمامة في زمان كلّ واحدٍ منهم لم يكن معصوماً بالإجاع، فيجب أن يكون هو الإمام دون غيره.

## قال «قدّس الله روحه»؛

ويجب أن يعتقد أنّ الإمام الحجّة «صلوات الله عليه» حيّ موجود في كلّ زمان بعد موت أبيه الحسن عليه السّلام، لأنّ كلّ زمان لابدّ فيه من إمام معصوم، وغيره ليس بمعصوم بالإجماع، وإلّا لحلا الزّمان من [إمام معصوم](٢) مع أنّ اللّطف واجب على الله تعالى في كلّ وقت.

أقول: لمّا ثبت أنّ الإمامة لطف [وانّ اللّطف] واجب على الله تعالى، وأنّ الله تعالى وأنّ الله تعالى وأنّ الله تعالى حكيم لا يخلّ بالواجب، وأنّ الإمام يجب أن يكون معصوماً، وأن لامعصوم سوى الأشمّة الاثني عشر، وجب القول بوجود الإمام الثّاني عشر، وهو المهدي محمّد بن الحسن «صلوات الله عليه»، و بقاؤه إلى منتهى الذنيا(٣).

<sup>(</sup>١) سنــن الـشرمذي £: ٠٠١ ح ٢٢٢٣، وقريباً منه في صحيح مسلم ٣: ١٤٥٢، الغيبة: ٨٨، الحتصال ٢: ٤٦٩\_ ٤٧٠، عيون أخبار الرّضا ٢: ٥٠.

<sup>(</sup>٢) «ج» : الإمام.

 <sup>(</sup>٣) من المؤسف حقاً أن نرى الكثيرين مقىن يعيب على الإمامية اعتقادهم بحياة المهدي المنتظر(ع) طبلة هذه المدة، أي: أكشر من اثني عشر قرناً من الزّمن، في حين أنّ مسألة بقاء الإنسان مئات الشنين في عالم الدنيا بهذا الجسم المنصري جائز وممكن من وجهة نظر قرآئية، وعلميّة، وتجريبيّة:

أمّــــا الـقرآن الكريم؛ فقد ذكر حياة النبيّ نوح (ع) وصرّح بأنَّها امتذت إلى ألف سنة إلّا خسين عاماً، في قوله تـعـالى مـن سـورة العنكبوت الآية: ١٤: (ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فلبث فيهم ألف سنة إلّا خسين

.............

 $\rightarrow$ 

مـــامـــا، قسساخسسذهسسم السنظسسوقسسات وهسسم ظسسالمسسون).

و يذكر حياة الشبي يونس (ع) في قوله تعالى من سورة الضافات الآية : ١٤٣ : (فلو لا أنَّه كان من المستحين للبث في بطنه إلى يوم يبعثون) وهو إشارة صريحة إلى أنَّه (ع) لو لا تسبيحه لله : لأمكن له أن يبقى في بطن الحوت إلى يوم البعث .

وكذا ينوح من الآيات الواردة حول النبي عيسى (ع) في أنه حي يُسرزق ولم يمت، بل رفعه الله إليه، وسينظهر في آخر الزّمان مع مهدي آل محمد (ص) و يكون ناصراً له فيما أوكل إليه من تطهير الأرض من النظلم والجور وملتها قسطاً وهدلاً ... وإلى غير ذلك من الشواهد القرآنية الكثيرة، الذالة على إمكان طول عمر الإنسان واستمرار حياته في عالم الذنيا.

وأت من وجهة نظر علمية: فحسبك شهادات الذكاترة الأطباء ذوي الاختصاص في علم الطب حول هذه المسألة؛ فقد جاء في عِلم المقتطف المصرية من ٢٣٩ من المجلّد ٥٩ ما نقمه: لكنّ العلماء الموثوق بعلمهم يقونون: إنّ كلّ الأنسجة الرئيسية من جسم الجيوان يقبل البقاء إلى ما لانهاية له، وأنّه في الإمكان أن يبقى الإنسان ألوفاً من السنين إذا لم تعرض عليه عوارض تصرم حبل حياته، وقوفم هذا ليس مجرّد ظنّ بل هو نتيجة علمية مؤيّدة بالامتحان. من من المستحدة على المستحدة على المستحدة على المستحدة على المستحدة على المستحدة على المستحدة المستحدة المستحدة المستحدة المستحدة على المستحدة على المستحدة على المستحدة على المستحدة المستحدة المستحدة المستحددة الم

وقالوا في الصفحة ٢٤٠ : وغاية ما ثبت الآن من التجارب المذكرة أنّ الإنسان لا يوت بسبب بلوغ عمره الشمانين أو مائة سنة ، بل لأنّ السعوارض تنتاب بعض أعضائه فتتلفها ، ولا رتباط بعضها ببعض تموت كلّها ، فإذا استطاع العلم أن يزيل هذه العوارض أو يمنع فعلها لم يبق مانع من استمرار الحياة مثات من السنين ...

و يقول الذكتور هنري اسميس. أستاذ جامعة كولومبياد: إنّ تحديد العمر وحصره مشابية للجدار القسوتي، فكما أنّ العلم قد تمكّن من نسف هذا الجدار واختراقه، فسيتمكن العلم كذلك من تحطيم جدار العمر.

و يسقول هنري آلجس: لابد من إيصال حد الموت في الأعمار المتوسّطة إلى نسبة الموت في الأطفال السذين لم يبلغوا العاشرة، واذا تحقّق ذلك أمكن للإنسان القادم أن يعيش ثماغاتة سنة.

وأت من وجهة نظر تجريبية ؛ فقد قام العلماء المختصون بإجراء التجارب العديدة على حيوانات مختلفة وتوضلوا عملياً إلى إمكان بقائها لمدة طويلة تفوق مدة عمرها الطبيعي المألوف بكثير، يقول الذكتور الأمريكي جيلورد هاوزر: تمكن علم القلب بمعونة علم الشخلية أن يقتحم الحدود الميشنة للعمر، فإنها بخلاف أجدادنا يمكن أن نحلم بأن نعيش مدة أكثر طولاً من المدة السي عاشها أجدادنا.

و يـقــول أيـضــاً: إنّ لـعـلــم الـطــب فصلاً خاصًـاً في التــَـغذية يتمكّن الإنسان بالاستعانة به أن يصل إلى الشّباب وطول العمر.

و يقول الذكتور وايزمن: ليس هناك حدود معيَّمنة لأعمار الموجودات.

.................

\_

و يـقول البروفسور بشتس: إنّ الإنسان يمكنه الوصول إلى الحياة الطّويلة، وطرد الشّيب سنين عنه، وذلك بالاستفادة من المواهب الطبيعيّة، والقدرة على السّمدُن الكامنة فيه.

و يقول الذكنتور بـاك نجـاد: إنّ الحيوانات تتفاوت في العمر فيما بينها، فقد محمّر على بعض الأسمالة في المحسيط الأطلسي بـقــدر صـمرها بثلاث ملايين سنة، وهناك بعض الحيّات الّتي قُدر عمرها بالاف السنين، ولكن هناك بعض الحشرات لا تذوق طعم الحياة إلّا في لحظات.

وذكرت مجلّسة المقتطف تجربة أجراها إلكسيس كارل على قلب دجاجة ، حيث وضعه في محيط مشبّع بالمواد الغذائيّة ، و بذلك بقى هذا القلب سليماً لمدة طويلة ، واستنتج من ذلك ما يلي :

إنّ الأجزاء الأصلية للبدن تقبل البقاء لووصل لها الغذاء الكافي.

٢ ــ أنها تستمر في نؤها وتكاملها بالإضافة لبقائها .

٣ ـــ لا تأثير لمرور الزّمان أبدأ.

إن رشدها وغرّها له علاقة وثيقة بالغذاء الدي يصل إليها.

وذكر هندري السميس: أنّ الذكتور الكيس كارل قد وفسق لابقاء دجاجة لمدّة ثلاثين سنة ، مع أنّ عمر الذجاجة لايتجاوز عشر سنوات،

وعكندا من خلال ما تقدم؛ القول بأنّ البقاء للله طويلة هو الأصل، بينما الموت هو استثناء، ينزل بسالإنسسان مستسى مسا نسزل بسه مسا يسعسسرم حسبسل حسيسات.

إذن ، فيلا غيرابة ولا عجب في بقاء الإنسان سنين متمادية ، بل لابة من البحث حول سر الموت وحلّ لغز العمر وهذه هي المشكلة السبي بحثها ولا يزال يبحثها الكثير من الحضارات والشّعوب عبر الشّأريخ . فثبت أنّ ما يعتقده الشّيعة الإماميّة في المهديّ المنتظر(ع) موافق للأصول العلميّة ، والقرآن والعقل . والدُّليل عليه ؛ أنَّـه لو لا ذلك ، للزم أحد أمور ثلاثة :

أمّا البقول [بـإمـامة غيره، فيكون قولاً بإمامة غير معصوم، وهو باطل لما تقدّم. أو البقـول] بعصمة غيره، وهو باطل بالإجماع.

أو خلق السنزمسان مسن الإمسام، فيسلزم أن يكون الله تعالى مخلاً بالواجب تعالى الله عن ذلك، وقد نقل عن النبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم أنّه قال: (لو لم يسبق من الدنيا إلا يوم أوبعض يوم لطول الله ذلك اليوم حتى يظهر فيه قائمنا أهل البيت)(١).

وأقسا وجوده؛ فقد شاهده جماعة كثيرة في زمان أبيه عليه السّلام، و بعد موته أيضاً.

وأتسا استبعاد الخصم طول عمره هذه اللقة، فأنّه غير مقبول، لأنّ بقاء (٢) هذه المدّة وضعفها ممكن، والله تعالم قادر على كلّ ممكن. مع أنّه قد عاش قبله من الأنبياء أكشر من عمره من السعداء، مثل: نوح [عليه السّلام، ومثل: الخضر عليه السّلام] (٣)، ومن الأشقياء، مثل: السّامري والذَّجَال.

وأتما سبب غيبته عليه السلام؛ فلا يجوز أن يكون من الله [تعالى]، لأنّه تعالى يجب عليه نصبه وتمكينه، ولا منه عليه السلام، لأنّه معصوم ويجب عليه القيام بامور الإمامة(١)، ولا(١) يجوز [له] أن يترك ما يجب عليه لعصمته، فتعيّن أن يكون

 <sup>(</sup>١) رواه جمع غفير من عبلماء العاتمة ، انظر: سنن أبي داود ٤ : ١٠٦ ح ٤٢٨٢ ، سنن الثرمذي ٤ : ٥٠٥ ح
 ٢٢٣٠ ـ ٢٢٣٦ ، سينسن ابن ماجة ٢ : ٢٧٧٩ ، ١ الجامع الضغير للشيوطي ٣ : ١٣١ ، ومن طريق الحناضة :
 رواه الشيخ الظومي في الغيبة : ١١٢ ، والأميني في الغدير ٧ : ١٣٥ ، وغيرهما .

<sup>(</sup>٢) «ج» : بقاءه.

<sup>(</sup>٣) في النسخة الحجريّة: مثل نوح وخضر عليهما السّلام.

<sup>(</sup>٤) «ج» : الأثنة.

<sup>(•) «</sup>ج» : فلا ,

من الأتسة وهم أولياء وأعداء، فالمنع ليس من الأولياء، لأنهم لوظهر لنصروه، فتحيّب أن يكون من الأعداء، لكثرتهم وقلّة الأنصار، فإذا زال ذلك ظهر وملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً عجل الله فرجه، ورزقنا الشهادة بين يديه آمين ربّ العالمين.



القالقالة مراقية ومورسون

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب أن يعتقد أنَّ الله تعالى كلّف عباده بالشّرائع المعلومة من دين النّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم .

فسنها البصلاة اليومية، وهي الظهر، والعصر، والمغرب، والعشاء، والضبح، وتفتقر إلى مقدمات:

فمنها: الظهارة، وهي: الوضوء، أو(١) الغسل، أو(٢) التّيتم.

أمّا الوضوء ؛ فيجب فيه النّيّة ، وهي : إرادة بالقلب يقصد بها إلى صفة الفعل و يسعشقد إيقاعه تقرّ با إلى الله تعالى ، وصفتها : «أتوضّاً لرفع الحدث، أو استباحة (٣) الصّلاة ، لوجو به ، قر بة إلى الله » .

ثم يغسل وجهه، وحده: من قصاص شعر الرّأس إلى محادر شعر الذّقن طولاً، وما دارت عليه الإبهام والوسطى عرضاً، ثم يغسل يده اليمنى من المرفق إلى أطراف الأصابع، ثم يده اليسرى كذّلك، ثم يسح مقدّم رأسه بأقل ما يقع عليه اسم المسع، ثم يسح رجليه من رؤس الأصابع إلى الكعبين، وهما: ملتقى السّاق والقدم.

أقول: التَـكليف: هو بعث من تجب طاعته على ما فيه مشقة من فعل أو ترك ابتداءاً، وهو قسمان ـكما تقدّم عقليّ وقد تقدّم وشرعيّ. [ولمّا فرغ من التكليف المحقليّ شرع في] التكليف الشّرعيّ المعلوم ضرورة من دين النّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم، فمنها:

القلاة اليومية، وهي خس صلاة (٤) في اليوم واللّيلة تشتمل على سبع عشرة ركعة في الحضر، وإحدى عشرة ركعة في السّفر: الظّهر أربع ركعات في الحضر،

<sup>(</sup>۱) «ج» : و.

<sup>(</sup>۲) «ج» ; و،

<sup>(</sup>٣) «ج» : لاستباحة.

<sup>(1) «</sup>ج» ; صلوات.

وركعتبان في السفر، وكذلك العصر والمغرب ثلاث ركعات سفراً وحضراً، والعشاء الآخرة كالظهر، والصبح ركعتان حضراً وسفراً.

وتفتقر صحتها إلى مقدمات، فمن مقدماتها:

الطّهارة، وهي في اللُّخة: النّطافة والنّزاهة، وفي الشّرع:

إمّا اختياريّة، وهي المائيّة، وهي إمّا صغرى وهي الوضوء، أو كبرى وهي الغسل.

وإمّـــا اضطراريّــة، وهي الترابيّــة، وهي التيمّـم، وتكون<sup>(١)</sup> بدلاً من كلّ واحدٍ من الوضوء والغسل.

فنقول : الوضوء يجب فيه أمور:

الأول: النية، لأنه عبادة، وكل عبادة لا تصع بدون النية.

والـتـــيّـة من أفعال القلب وهي؛ إرادة بالقلب، يقصد بها إلى صفة الفعل من كونـه واجباً أو مندوباً و يعتقد إيقاع ذلك الفعل تقرّباً إلى الله تعالى، بمعنى: الطّاعة له، والامتثال لأمره.

والنَّسيَّة: إمَّا أن تقع بالقلب لاغير، أو بالقلب واللَّسان، وكلاهما صحيح، أو باللَّسان لاغير، وهي باطلة قطعاً.

وفي نيَّة الوضوء والغسل خلاف، فقيل: تجزي نيَّة القربة (٢) .

وفي صفتها قولان:

أحدهما: أنسه يذكر الفعل والققرب به إلى الله تعالى، فيقول: «أتوضّا، أو أغتسل، قربة إلى الله».

وثانيهما: أنَّه يذكر مع ذلك صفة الفعل، فيقول: «أتوضَّأ، أو أغتسل، لوجوبه

<sup>(</sup>۱) «ج» : و یکون.

<sup>(</sup>٢) النَّهَايَة : ١٥، المعتبر ١: ١٣٩، شرائع الرَّسلام ١: ١٠.

كتاب الظهارة المستسلسان الطال المستسلسان المستسان المستسان المستسلسان المستسلسان المستسان المسان المستسان المسان المستسان المسان المسان المستسان المسان المسان المستسان ا

أو ندبه، قربة إلى الله».

وقيل: لابد من نيّة التعيين (١) ، وفي صفتها قولان: أحدهما: انّه يذكر مع ما مضى أحد الشّيئين: إمّا رفع الحدث، أو استباحة ما يجب له الطّهاره، فيقول: «أتوفّه، أو أغتسل، لرفع الحدث، أو لاستباحة (٢) الصّلاة، لوجوبه، قربة إلى الله تعالى».

ويجب مقارنتها لغسل الوجه في الوضوه، ولغسل الرّأس وارتماساً (٣) في الغسل، واستدامة حكمها إلى الفراغ من ذلك الفعل، بمعنى: أنّه لا يحدث في أثنائه (٤) بنيّة أخرى منافية للنّيّة الأولى.

الشّاني : من واجبات الوضوء غسل الوجه ، وحده في الطّول : من منابت الشّعر في مقدم الرّأس إلى محادر شعر الذّقن ، وفي العرض : ما اشتملت عليه الإصبعان : الإبهام والوسطى ، وذلك من مستوي الحلقة في ذلك ، وغيره يُحال عليه ، فيجب الابتداء [من القصاص] (٥) والانتهاء إلى الذّقن ، ولو عكس لم يصحّ .

الشّالث: غسل اليدين، ويجب غسلهما مبتدّناً بالمرفق بحيث يدخله (٦) في الغسل، منتهياً إلى أطراف الأصابع، ولو عكس لم يصحّ.

ويجب أن يغسل اليمني أوّلاً، واليسرى بعدها.

الرّابع: مسح الرّأس، وحده: مقدار ما يستى مسحاً من مقدم الرّأس خاصة

<sup>(</sup>١) المبسوط ١: ١٩، الكاني في الفقه: ١٣٢، المختلف: ٢٠، المهلّب ١: ٣٣، السّرائر: ١٧، إيضاح النوائد ١: ٣٠، تذكرة الفقهاء ١: ١٤، الرّسالة الفخريّة في معرفة النّيّة (كلمات المحتّقين): ٢٤٤.

<sup>(</sup>۲) «ج» : استباحة.

<sup>(</sup>٣) «ج» : أو الارتماس.

<sup>(</sup>٤) «ج» : أثناء الفعل.

<sup>(</sup>ه) «ج» : بأعلى الوجه.

<sup>(</sup>٦) «ج» : يدخل.

ببقيّة نداوة الوضوء من غير استثناف ما و جديد.

الخامس: مسح الرّجلين من رؤس الأصابع إلى الكعبين، وهما: النّابتان<sup>(١)</sup> في وسط الشّدم على ما فسّره المصنّف «قدس الله روحه»<sup>(٣)</sup>.

السّادس: التّرتيب، على ما ذكر: النّية، ثمّ غسل الوجه، ثمّ اليد اليمنى، ثمّ اليسرى، ثمّ مسح الرّاس، ثمّ مسح الرّجلين.

السابع: الموالاة، وهي إكسال الوضوء قبل أن يجت ما تقدم والمتابعة بين الأفعال.

قال «قدّس الله روحه»:

وإن كان جنباً ، أو حائضاً ، أو مستحاضة ، أو نفساءاً ، أو مس ميّــتاً من النّاس بعد برده بالموت وقبل تطهيره بالغسل، وجب عليه الغسل.

ويجب فيه النَّيَّة، فيقول المجنب: «أغتسل، لرفع حدث الجنابة، لوجوبه، فربة إلى الله تعالى» ثمَّ يغسل رأسه أوَّلاً ثمَّ جَانَبُهُ الاَّين، ثمَّ الاَّيسر.

ويجزيه أن يرتمس ارتماسة واحدة.

أقول: القسم الثاني من أقسام الظهارة المائية هو الغسل، ويجب بأمور ستة: الجنابة (١)، والحيض، والاستحاضة، والنفاس، ومس الأموات من الناس، وغسل

<sup>(</sup>۱) «ج» : الكاتنان.

 <sup>(</sup>٢) كالشيخ في: المبسوط ١: ٢٢، والنهاية: ١٣، المرتضى في: الانتصار: ٢٨، والمفيد في: المقنعة: ٥: وابن والمحقسق في: المحقسق في: المحقسق في: المحقسق في: المحقسق في: المحقسق في: المحقسق في: المحقسة في: المحتسبة في: المحقسة في: المحتسبة في: المحت

<sup>(</sup>٣) راجع ص ٤٧، وكنذا قبال بنه في: قواعد الأحكام ١: ١١، تحرير الأحكام ١: ١٠، المنتهلي ١: ٢٤، المختلف: ٣٤.

<sup>(</sup>١) «ج» ; بالجنابة .

## الأموات.

أتسا الجنبابة ، فتحصل ؛ إنها بخروج المنيّ ، أو الجماع في الفرج ، ويجب على الجنب الغسل ، فقيل : إنّه واجب لنفسه (١) ، وقيل : واجب لغيره (٢) ، ولا خلاف في أنّ باقى الأغسال (٣) والوضوء واجب لغيره .

ويجب فيه النّية، وقد ذكرنا صفتها والخلاف فيها في الوضوء (٤)، ثمّ يغسل رأسه أوّلاً مقارناً للنّسيّسة، ثمّ يغسل ميامنه، ثمّ مياسره على وجه يعمّ الماء أصول الشّعر، وتخليل ما [لا] يصل إليه الماء إلّا به وجوباً.

ويجب القرتيب على ما ذكر، وإن يرتمس (٥) في الماء، [كفاه] ارتماسة واحدة من غير احتياج إلى القرتيب(٦).

وإذا حصل للمرأة الحيض، أو الاستخاصة، أو التفاس، وجب عليها الغسل. وصفة الغسل هنا كصفة غسل الجنابة، إلّا أنّه لابد فيه من الوضوء: إمّا قبله، أو

مرفحت كالمتزاروس

/بعده،

وإذا مس ميت أمن الناس بعد برده بالموت وقبل تطهيره بالغسل، وجب على من مسه الغسل كغسل الحائض، وإن مس ميت أمن غير الناس مما له نفس سائلة وجب عليه غسل موضع الملاقاة خاصة.

وإذا مات المسلم وجب تغسيله ثلاث غسلات:

الأولى: جاء الشدر.

<sup>(</sup>١) قال به العسّلامة في: المختلف: ٢٩، والمنتهل ١: ٩٣.

<sup>(</sup>٢) قال به ابن إدريس في: الشرائر: ٢٤، والمحقّق في: شرائع الإسلام ١: ٨.

<sup>(</sup>٣) «ج» بزيادة : بغير غسل الجنابة .

<sup>(</sup>۱) راجع ص: ۱۰۱،

<sup>(</sup>ه) «ج» : ارقس.

<sup>(</sup>٦) «ج» : ترتيب.

والثَّانية: بماء الكافور.

والثَّالثة: بماء القراح، مرتبًّا كغسل الجنابة.

قال «قدّس الله روحه»:

وضافد الماء يجب عليه التيمّم، ويجب فيه النيّة، وصفتها: أن يقول: «أتيمّم، لاستباحة الصّلاة، لوجوبه، قربة إلى الله» ثمّ يسح جبهته بعد أن يضرب بيديه على النّراب من قصاص شعر الرّأس إلى طرف أنفه، ثمّ يسح ظهر كفّه اليمنى ببطن السّرى، ثمّ ظهر اليسرى ببطن اليمنى، وإن كان تيمّمه بسدا من الغسل، ضرب ضربتين.

أقول: هذا هو القسم النّالث من أقسام الظهارة، وهي الظهارة الاضطرارية السّبيع هي بالقراب، و يكون بدلاً من كلّ واحد من الوضوء والغسل، والمبيح له عدم السّبيع من استحمال الماء: إمّا لعدمه، أو لعدم الآله المتوصّل بها إليه، أو لعدم النّمن، أو [الخوف من استعماله: إمّا على النّفسي أو المال](١).

ويجب فيه النّيّة، وصفتُهَا (٢) : أَنْ يَقُولُ: «أَتَيْتُم بِدلاً مِنَ الوضوء، أوبدلاً مِنَ الغسل، لاستباحة الصّلاة، لوجوبه، قربة إلى الله».

والنسيسة مقارنة لضرب اليدين على الأرض، ثمّ يمسح جبهته من قصاص شعر الرّأس إلى طرف أنفه الأعلى، ثمّ يمسح ظهر كفّه اليمنى ببطن كفّه اليسرى من الزّند إلى أطراف الأصابع، ثمّ يده اليسرى كذلك.

و يكفي في التيمم إذا كان بدلاً من الوضوء ضربة واحدة ، وإذا<sup>(٣)</sup> كان بدلاً من الغسل افتقر إلى ضربتين بنية واحدة ، ويمسح عقيب الضربة الأولى جبهته ، ويمسح عقيب الضربة الثانية يديه .

<sup>(</sup>١) «ج»: لخوف على التنفس والمال.

<sup>(</sup>٢) «ج» : وصورتها ,

<sup>(</sup>٣) «ج» : وإن.

ويجب فيه الترتيب، على ما ذكر.

## فائدة:

تجب الظهاره الماثية بماء مطلق، طاهر، مملوك، أو مباح غير مغصوب، والترابية بترابطاهر، مملوك، أو مباح خالص لا يمازجه معدن، ولا ما يشابه التسراب مسن دقيق، أو اشنان، أو (١) غير ذلك.

ويجب في الوضوء: الترتيب، والموالاة، وكذلك في التيمم.

ويجب في الغسل: القرتيب، في غير الارتماس، دون الموالاة.

والأغسال ثلاثة أقسام:

منها: ما لايضم إليه الوضوء لا وجوباً ولا تدياً ، وهو غسل الجنابة .

ومنها: ما يضم إليه الوضوء تدبأ، وهو غسل الأموات.

ومنها: ما يضم إليه الوضوء وتبنوباً وهو ياقي الأعسال.

ونيَّة التَّيمُّم يذكر فيها الاستباحة دونُ رفع الحدث، وكذا غسل الاستحاضة.

قال : «قلس الله روحه» :

ثم يجب عليه استقبال القبلة والشروع في القبلاة ، ويجب فيها القيام مستقبلاً مع المكنة ، ثم ينوي فيقول: «أصلّي فرض القلهر مثلاً - أداءاً ، لوجوبه ، قربة إلى الله » ثم يكتر ، فيقول: «الله أكبر» ثم يقرأ الحمد وسورة أخرى و يركع إلى أن تصل كفّاه ركبتيه ، ويذكر الله تعالى ، ثم ينتعب مطمئناً ، ثم يسجد على سبعة أعضاء : الجبهة ، والكفّين ، والرّكبتين ، وإبهامي الرّجلين .

ويجب أن يكون موضع الجبهة طأهراً واقعاً على الأرض أو ما أنبتته الأرض ممّا لايؤكل ولا يلبس، ثمّ يذكر الله تعالى، ثمّ يجلس مطمئناً، ثمّ يسجد ثانياً كما سجد

<sup>(</sup>۱) «ج» : و.

أؤلأ.

أقول: لمما ذكر الطهارة وأقسامها، وذكر أنها من جملة مقدمات الضلاة الواجبة، ذكر من مقدمات الضلاة استقبال القبلة.

ويجب استقبال القبلة في الصلوات الواجبة، وهي الكعبة [لمن يشاهدها]<sup>(١)</sup>، أ أو<sup>(٢)</sup> جهتها لمن بُعُد عنها بالعلامات الّتي ذكرها الشّارع.

ثمّ شرع في بيان كيفيّـة الصّلاة، وذكر أفعالها الواجبة.

وأفعال الواجبة شمانية: القيام، والنّية، وتكبيرة الإحرام، والقراءة، والرّكوع، والعراءة، والسّجود، والسّشهد، والسّسليم، خسة منها أركان، وهي: القيام، والنّسيّة، وتكبيرة الإحرام، والرّكوع، و السّجدتان في كلّ ركعة، والنّلاثة الباقية، والنّسيّة، والتّشهد، والتسليم، ليست بأركان.

وكل ركن من أركان الصلاة تبطل القبلاة بتركه عمداً وسهواً. وكذا بزيادته، وما ليسس بـركـن تبطل العبلاة بتركه عمداً ولا تبطل بتركه سهواً، ونذكر كل فعل منها، ونذكر ما فيه :

الأول: القيام، ويجب فيه الاستقلال، بمعنى: أنّه لا يكون معتمداً على شيء من جدار أو<sup>(٣)</sup> عصاء أو غير ذلك مع القدرة على ذلك، وينتقل إلى الاعتماد مع العجز عن الاعتماد، وإلى الاضطجاع إلى العجز عن الاعتماد، وإلى الاضطجاع إلى الجنب الأيمن مع العجز عن العجز عن الاضطجاع.

الثَّاني: النَّيَّة، ويجب فيها القصد إلى الصّلاة المعيّنه، واستحضارها، والقصد إلى الصّدب، وهو: الأمر بها إلزاماً إن كانت واجبة، وإلى النّدب، وهو: الأمر بها

<sup>(</sup>۱) «ج» : لشاهدها.

<sup>(</sup>۲) «ج» ; و.

<sup>(</sup>۴) «ج» ; ولا .

تخييراً إن كانت مندوبة ، وإلى الأداء، وهو: الإتيان بها في وقتها ، وإلى القضاء ، وهو: الإتيان بها في وقتها ، وإلى القضاء ، وهو: الإتيان بها خارجة وقتها ، وإلى القربة ، وهو: أن يوقع ذلك الفعل طاعة لله تعالى، وامتثالاً لأمره .

ويجب مقارضها لتكبيرة الإحرام، واستدامة حكمها ـ كما ذكر في [النية للوضوء](١) \_وصورتها: «أصلي فرض الظهر، أداءاً، لوجوبه، قربة إلى الله» مقارنة لتكبيرة الإحرام، بمعنى: أن يكون آخر جزء من النية مقارناً لأول جزء من تكبيرة الإحرام.

وهكذا نيّة باقى الصّلوات الخمس.

وإن صملاها في جماعة زاد على ذلك: «مأموماً» فيقول: «أصلّي فرض الظهر، أداءاً، لوجوبه، مأموماً، قربة إلى الله».

وإن كانـت الـضلاة لا وقت معين لها، أو لها وقت معيّن ولم يقض، لم يحتج الى ذكر الأداء، كما في صلاة الجنازة (٢)، وصلاة العيد.

وإن كانت الصلاة مندوبة ، مثل: النّوافل اليوميّة ، يقول (٣): «أصلّي ركعنين من نوافل الطّهر، أداءاً ، لندبهما (٤) ، قربة إلى الله».

الشَّالَث: تكبيرة الإحرام، ويجب التَّلفَظ بـ «الله أكبر» بالعربيَّة على هذا التَّرتيب.

الرّابع: القراءة، ويجب قراءة الحمد بكمالها، والبسملة آية منها لابد من ذكرها.

ويجب ترتيب آياتها، وإعرابها، والإتيان بها باللَّفظ العربي، وقراءة سورة

<sup>(</sup>١) «ج» : نيَّـة الوضوء.

<sup>(</sup>۲) «ج» : الجنائز.

<sup>(</sup>۲) «ج» : کال.

<sup>(</sup>ؤ) «ج» : لنديها.

كاملة بعدها في كلّ أولى وثانية ، ويأتي فيها بالبسملة أيضاً وبما ذكرنا في الحمد.

الخامس: الرّكوع، ويجب فيه الانحناء قدر ما تصل كفّاه ركبتيه من مستوي الحنلقة مع المكنة، ومطلق الذّكر على قول (١) والتسبيح المعيّن، وهو قول «سبحان ربّي العظيم وبحمده» على قول (٢)، والطمأنينة فيه بقدر الذّكر، ورفع الرّأس منه حشى تعتدل أعضاؤه، والظمأنينة بعده ولويسيراً.

السّادس: السّجود، وهو في كلّ ركعة سجدتان.

ويجب فيه السبجود على الأعضاء السبعة، وهي: الجبهة، والكفّان، والكنّان، وإبهاما الرّجلين.

ووضع الجبهة على ما يصح السّجود عليه وهو الأرض غير المستحيلة وما ينبت منها ممنا لا يكون مأكولاً بالعادة ولا ملبوساً ، فلا (٣) يجوز السّجود على ما ليس بأرض ؛ كالجلود ولا على الشوف ، و [لا] على الأرض المستحيلة مثل المعادن ؛ كالحديد والفضة ، ولا على النّبات المأكول [بالعادة] ؛ كالشّمار والفواكه ، ولا على النّبات المأكول [بالعادة] ؛ كالشّمار والفواكه ، ولا على النّبات المأكول [بالعادة] ؛ كالشّمار والفواكه ، ولا على النّبات المأكول [بالعادة] ؛ كالشّمار والفواكه ، ولا على النّبات الملوس ؛ كالقطن والكتّان .

و يشترط فيه أن يكون طاهراً، ولا يجوز أن يكون نجساً، وإن لم تتعد نجاسته.

ويجب في السجود ذكر الله تعالى مطلقاً، على قول (١) ، والتسبيح المعيّن ، وهو قال : «سبحان ربّي الأعلى وبحمده» على قول (٥) ، والظمأنينة بقدر ما يجب في السّجود من الذكر أو التسبيح ، ثمّ يجب عليه رفع الرّأس من السّجود الأول حتى يعتدل جالساً و يطمئن يسيراً، ثمّ يعود إلى السّجود الثّاني و يأتي به كما أتى

<sup>(</sup>١) شرائع الإسلام ١: ٦٧، الكاني في الفقه: ٦٢٣، الشهاية: ٨١، الشرائر: ٤٦، المنتهى ١: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٢) المبسوط ١: ١١١، شرائع الإسلام ١: ٦٧، المراسم: ٧١، المهذّب ١: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) «ج» : ولا .

<sup>(</sup>٤) شرائع الإسلام ١: ٦٨، الكاني في الفقه: ١٢٣، المنتهىٰ ١: ٢٨٧.

<sup>(</sup>٥) المبسوط ١: ١١٣، شرائع الإسلام ١: ٨٨، المراسم: ٧١، المهذّب ١: ٩٣.

بالسَّجود الأوَّل، إلَّا الطَّمَأْنينة بعد الرَّفع منه، فإنَّها ها هنا مندوبة، والأولى واجبة.

قال «قدّس الله روحه»:

ثم ينهض إلى الثّانية ؛ فيقرأ الحمد وسورة و يصنع كما صنع في الرّكعة الأولى و يتشهد؛ فيقول: «أشهد أن لا إله إلّا الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله، اللّهم صلّ عمّد وآل محمّد».

ثم ينهض إلى الشّالشة؛ فيقرأ الحمد وحدها إن شاء، وإن شاء سبّح عوض الحمد؛ فيقول: «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلّا الله، والله أكبر» مرّة واحدة. ثمّ يصلّى الرّابعة كذلك، و يتشقد كالأوّل، و يسلّم مستحبّاً.

أقول: إذا رفع المصلّي رأسه من السّجود الثّاني في الرّكعة الأولى، وجب عليه النّقيام للإتيان بالرّكعة الثّانية، فإذا قام قرأ الخمد والسورة(١) على صفة ما قرأ (٢) في الأولى، ثمّ يصنع كما صنع في الرّكعة الأولى من الرّكوع والسّجود.

السّابع: السّشهد، فإذا رفع وأسه من السّجود الثّاني من الرّكعة الثّانية، وجب عليه الجلوس للسّشهد الأوّل.

وفي صفته روايتان:

إحداهما: كما ذكر، وهو «أشهد أن لا إله إلّا الله، وأشهد أنّ محتمداً رسول الله، اللّهم صلّ على محتمد وآل محتمد» (٣) .

والأخرى: «أشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، اللّهم صلّ على محمّد وآل محمّد» (٤) وهي الأحوط.

ويجب فيه الجلوس والظمأنينة بقدر ذكره، والنّطق به العربيّة، والترتيب، كما

<sup>(</sup>١) «ج» : وسورة.

<sup>(</sup>۲) «ج» : قرأه.

<sup>(</sup>٣) شرائع الإسلام ١: ٧٠، المبسوط ١: ١١٥، المنتهى ١: ٢٩٢.

<sup>(1)</sup> المهذَّب: ١: ٩٠، الكاني في الفقه: ١٢٣، المراسم: ٧٧، الشرائر: ١٨.

ذكر.

ثم يسهض بعد إكسال التشهد إلى الرّكعة القالثة، وهو عير فيها: بين قراءة الحسد وحدها، وبين التسبيح، والواجب منه أربع تسبيحات، وهي: «سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر».

ثم يصلّي الرّابعة كما صلّى الثّالثة، فإذا رفع رأسه من السّجود الثّاني من الرّكعة الرّابعة من الرّباعيّة، أو من الثّالثة من الثّلاثيّة، وجب عليه الجلوس للتّشهّد الثّاني، وصفته كالأوّل.

الشامن: الشسليم، فقيل: إنه واجب. وهوقول السّيد المرتضى (١) «رحمه الله» (٢)، وجاعة من الأصحاب (٣).

وقسيل: إنسه مندوب. وهو قول الشيخ أبي جعفر الطوسي(١) «رحمه الله»(٠)،

<sup>(</sup>۱) هو : عليّ بن الحسين بن موسى بن عبيد بن موسى بن إبراهيم بن موسى بن جعفر(ع) ، أبو القاسم المرتضى ، ذو المجدين ، اللقب عن جاء المرتفى به : «عُلّم الهدى» ، حاز من العلوم مالم يدانيه فيه أحلا ، مستوحد في علوم كثيرة ، مثل : علم الكلام ، والفقه ، وأصول الفقه ، والأدب ، والتحو، والشعر ، ومعاني الشعر ، والله ، وهو أول من جعل داره دار العلم للمناظرة ، أخذ العلوم عن الشيخ المفيد وغيره ، وتلمذ عليه جماعة كشيرة كشيخ الطائفة الطوسي ، وأبي يعلى سلار ، وابن البرّاج ، وابن حزة ، وغيرهم ، له مصلفات جماعة كشيرة كشيخ الطائفة الطوسي ، وأبي يعلى سلار ، وابن البرّاج ، وابن حزة ، وغيرهم ، له مصلفات كشيرة ، ولمد في رجب سنة ١٥٣٥ ، وتوفّي في ربيع الأول سنة ٢٣١ ق ، تولّى غسله النّجاشي ، وصلى عليه أبنه ، ودفن في داره ، رجال التجاشي ؛ ٢٧٠ ، لسان الميزان ؛ : ٣٢٣ ، مقابس الأنوار: ٢ ، رجال العكرمة ؛

<sup>(</sup>٢) النَّاصِريَّات (الجوامع الفقهيَّة): ١٩٦، رسائل الشَّريف المرتضى ١: ٢٧٦.

 <sup>(</sup>٣) شرائع الإسلام ١: ٧٠، الموسيلة (الجوامع الفقهية): ٦٧٣، المراسم: ٦٩، الغنية (الجوامع الفقهية):
 ٨٠٠، الجامع للشرائع: ٧٤.

<sup>(</sup>٤) هو: أبوجعفر محمد بن الحسن بن علي بن الحسن الغلوسي، وند في طوس سنة ٣٨٥ق، انتقلت إليه الزّعامة بعد وفاة الشهّد المرتضى، وهاجر من بغداد الى النّجف سنة ٤٤٨ق. له مؤلّفات أكثر من خسين في: الفقه، والأصول، والكلام، والشّفسير، وغيره. توقي ليلة الإثنين ٢٢ عزم سنة ٢٠٥ق.

واختاره المصنف [رحمه الله](١) في أكثر كتبه(٢). ثمّ رجع عن القول بالندب وأفتى بالوجوب، على ما نقله [عن شيخه](٣) العلامة ولله مولانا فخر الذين محمّد(١) «أدام الله أيّامه»(٥)

وللتسليم عبارتان:

الأولى : «السّلام علينا وعلى عباد الله الصّالحين».

والشَّانية: «السّلام عليكم ورحمة الله وبركاته».

والواجب أحدهما من غير تعيين، وبأتيهما بـــدأ كان هو الواجب و به يخرج من الصّلاة، والثّاني مندوب.

ومحلّه من (٦) الثّنائيّة: بعد النّشهد، ومن الثّلاثيّة والرّباعيّة: بعد النّشهد الثّاني.

ويجب النّطق به بالعربيّة ، و به يخرج من الصّلاة.

قال «قلس الله روحه»: ﴿ مَرْضَتَ تَكُوبُورُ عِنْوِيَ رَعْنِوَ رَعْنِوَ رَعْنِوَ وَرَعْنِوَ وَمِسْتُولُ

 <sup>(</sup>١) هج» : قلس الله روحه .

<sup>(</sup>٢) تحرير الأحكام ١: ١١، قواعد الأحكام ١: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) «ج» : عنه شيخنا ,

<sup>(</sup>ع) هو: عسمه بن الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي، أبوطالب، فخر المحققين، أو فخر الذين، أو فخر الإسلام: وجه من وجود هذه الظائفة وثقاتها، جليل القدر، رفيع الشأن، كثير العلم، وحيد عصره، وفريد دهره، جيه القصائيف، حاله في علو قدره وسمو مرتبته وكثرة علومه أشهر من أن يذكر. كفي في ذلك أنه فاز بدرجة الاجتهاد في السنة العاشرة من عمره الشريف، وكان والده العالمة يعظمه و يثني عليه، حتى أنه ذكره في صدر جلة من مصلفاته الشريفة، وأمره في وصيته التي خدم بها القواعد، بإتمام ما بقي ناقصاً من كتبه بعد حلول الأجل، وإصلاح ما وجد فيها من الحلل،

روضات الجشات ٦: ٣٣٠، أمل الآمل ٢:٠٦٠، لؤلؤة البحرين: ١٩٠، جامع الزّواة ٢: ٩٦، الكنى والألقاب ٣: ٦٦.

<sup>(</sup>٥) إيضاح القوالد ١: ١١٥.

<sup>(</sup>٦) «ج» : ني.

وكذلك العصر والعشاء الآخرة، والمغرب ثلاث ركعات، والصبح ركعتان.

أقول: صفة صلاة العصر والعشاء كالظهر في العدد والأفعال وفي أنّ كلّ واحد منهما فيها تشهدان وتسليم، والمغرب ثلاث ركعات بتشهد عقيب الثّانية، وتشهد عقيب الشّائية، وتشهد عقيب الشّائشة، وتسليم، فيكون في الفرائض الخمس: تسع تشهدات، وخس تسليمات.

قال «قدّس الله روحه»:

ويجب الجهر بالقراءة في الصبح وأولَيي المغرب والعشاء الآخرة، والإخفات في البواقي.

ويجب أن يكون بدنه خالياً من النجاسة، وكذلك ثوبه إلّا ما عفي عنه، وإيقاع الصّلاة في أوقاتها.

ا أقول: يجب الجهر بالقراءة، وأدناه أن يرفع صوته بحيث يسمعه القريب منه الصحيح الشمع إذا استمع، في سبت ركعات، وهي: القبح، والأولتان من المغرب والعشاء الآخرة.

والإخفات، وهو أن يسرّ القراءة بحيث يسمع نفسه في البواقي، وهي: الظّهران وثالثة المغرب، والأخيرتان<sup>(١)</sup> من العشاء الآخرة.

فالقلاة: إمّا جهر محض كالقبع، وإمّا إخفات محض كالظهرين، وإمّا فيها الأمران كالعشائين. ومن شرط صحة القلاة أن يكون بدن المصلّي طاهراً من النجاسة، وكذلك ثوبه إلّا ما عفي عنه، وهو ما نقص عن سعة الدّرهم البغليّ من النجاسة مطلقاً فيما لا تتمّ الصلاة فيه منفرداً كالشّكة والجورب والخق والغلنسوة.

ويجب في الحسلاة أيضاً إيقاعها في مكان مملوك، أو مأذون فيه، ولا يصبح في

<sup>(</sup>١) «ج» : الآخرتان.

مكان مغصوب.

ويجب في الصّلاة أيضاً إيقاعها في أوقاتها(١).

فأوّل وقت الظهر: زوال(٢) الشّمس، وعلامة الزّوال: زيادة الظّلّ بعد النّعمان(٣).

وأوّل وقت العصر: حين الـفـراغ من الظّهر، وآخر وقتها: إذا بقي للغروب<sup>(٤)</sup> مقدار أدائها، لاغير.

وأوّل وقت المغرب: غروب الشّمس، وعلامته: زوال الحمرة من ناحية المشرق. و [أوّل] وقت العشاء الآخرة: من حين الفراغ من المغرب، وآخر وقتها إذا بقي لانتصاف اللّيل مقدار أدائها.

وأوّل وقب الصبح: طلوع الفجر الثاني، وهو: البياض المنتشر في أفق المشرق، وآخره: طلوع الشّمس.

قال «قدّس الله روحه» : ﴿ مُرْسَمَّتُ تَصُوْرُ مِنْنِ سِيرِي

ومشها صلاة الآيات، وتَجَبَّ عند أَسَابَهَا كَالْحَسُوف، والكسوف، والزَّئزلة، وأخاويف الشماء، وهي: عشر ركعات بأربع سجدات.

ويجب فيها التية، فيقول: «أصلي صلاة الكسوف مثلاً أداءاً، لوجوبها، قربة إنى الله».

و(٠) يقرأ الحمد وسورة أو بعضها، فإن أتم ركع، ثمّ قام، و يكبّر؛ فيقرأ الحمد وسورة أو بعضها، وهكذا إلى الرّكوع الخامس، و ينتصب و يسجد [سجدتين]، ثمّ

<sup>(</sup>۱) «ج» : وقتها .

<sup>(</sup>٢) «ج» زيادة : من.

<sup>(</sup>٣) «ج»: نقصانه.

<sup>(1) «</sup>جَ» : لغروب القَّمس.

<sup>(</sup>ه) «ج»; ثمّ.

يـفـعل في الثّانية كذلك، وإن لم يتمّ السّورة قام من ركوعه فأتمّها أو قرأ بعضها وفعل كما قلنا<sup>(١)</sup>، و يتشـهّد و يسلّم.

أقول: من الصلاة الواجبة (٢) صلاة الآيات، وتجب عند أسبابها، وهي أربعة: خسوف القمر، وكسوف الشّمس، والزّلزلة، وأخاويف السّماء؛ كالرّياح المظلمة.

وكميى فى تىتىما: ركعتان؛ تشتمل كلّ ركعة منها على خمسة ركوعات وسجدتين يكون فيهما معاً: عشر ركوعات، وأربع سجدات.

ويجب فيسها السّيّة، وصفتها: «أصلّي صلاة الخسوف، أو الكسوف، أداءًا، لوجوبها، قربة إلى الله».

وأوّل وقتها : إذا أخذ القرص في الاحتراق، وآخره: إذا أخذ في الانجلاء، فإذا مسلاها في وقتها، قال: «أداءاً» ومع حروج وقتها، يقول: «قضاءاً» إلّا الزّلزلة؛ فإنّه ينوي الأداء وإن سكنت .

و يأتي بتكبيرة الإحراء مقارنة للنّبّة، ثمّ يقرأ الحمد، فإذا أتمّها<sup>(٣)</sup>؛ فإن شاء قرأ سورة تامّـة، وإن شاء قرأ بعضها<sup>(1)</sup>.

فإن قرأ سورة تامّة ، فإذا أكملها ركع [الرّكوع] الأوّل ، فإذا رفع رأسه منه عاد إلى قراءة الحسمد ثانياً و السورة ، ثمّ يركع الرّكوع الثّاني ، وهكذا يقرأ ، [و يركع] ثالشاً ، ورابعاً ، وخامساً ، فإذا رفع رأسه من الرّكوع الخامس هوى (٥) إلى السّجود وسجد سجدتين ، ثمّ يقوم إلى الثّانية ؛ فيقرأ كما قرأ في الرّكعة الأولى ، ويركع خساً ، ويسجد سجدتين .

<sup>(</sup>ه) «ج» ; أهوى .



<sup>(</sup>١) «ج»: قلناه.

<sup>(</sup>٢) «ج» : الواجبات.

<sup>(</sup>٣) «ج» : التهي.

<sup>(1) «</sup>ج» ; بعض سورة .

وإن(١) لم يقرأ بعد الحمد سورة تاقة لكن بعض سورة ، ركع ثمّ قام من ركوعه فقرأ من حيث قطع وجوباً من غير أن يقرأ الفاتحة ، وهكذا إلى الرّكوع الخامس لكن ، يجب أن يكون الرّكوع الخامس عن تمام سورة ، ثمّ يسجد سجدتين ، ويقوم إلى الشانية ؛ فيقرأ الحمد ثانياً و بعض سورة ويركع خساً ، ويجب أن يكون ركوعه الأخير عن تمام سورة أيضاً ، ثمّ يسجد سجدتين و يتشهد بالتشهد المذكور و يسلم وجوباً . وأكثر ما تكون هذه القبلاة بالحمد عشر مرّات وعشر سور ، وأقل ما تكون بالحمد مرتين وسورتين .

وصفة صلاة الزّلزلة وأخاويف السّماء، كذلك، غير أنّه يذكر في النّيّة اسم السّبب.

قال «قلس الله روحه»:

ومنها: صلاة النّذر، وشبهه، وصلاة الجمعة، والعيدين، والأموات، وتجب عند أسبابها.

وصفة صلاة الميت أن ينوي؛ فيقول؛ «أصلّي على هذا الميّت، لوجوبه، قربة إلى الله على هذا الميّت، لوجوبه، قربة إلى الله يكبّر ثانية و يصلّي على النبيّ وآله، ثمّ يكبّر ثانية و يصلّي على النبيّ وآله، ثمّ يكبّر ثانية و يدعو للمؤمنين، ثمّ يكبّر رابعة و يدعو للميّت، ثمّ يكبّر خامسة و ينصرف.

أقول: من المقسلاة (٢) المواجسة: صلاة الشذر، وهي تجب عند سببها، وهو: إيجاب الشخص لها على نفسه بالشذر. وكذلك ما يجب شبه (٣) الشذر، وهو: العهد، واليمين. وصفتها على ما يعيّنه في الشذر عدداً ووصفاً ووقتاً على هيئة مشروعة.

وتجب فيها النيّة؛ فيقول: «أصلّي صلاة النّذر المعيّن، أداءاً لوجوبه، قربة إلى الله».

<sup>(</sup>١) «ج» : فإن.

<sup>(</sup>٢) «ج» : الشلوات.

<sup>(</sup>٣) كذا في الأصل، والأنسب: يشبه.

ومنها: صلاة الجمعة، وهي ركعتان تقوم مقام الظّهر عند حصول شروطها، وهي: حضور الإمام العادل، والعدد وهو خسة، والخطبتان قبلها، والجماعة، وتباعد الجمعتين فرسخاً فما زاد.

ووقتها: زوال الشمس إلى أن يصير ظلَّ كلُّ شيء مثله.

وتجب فيها النّيّة، وصفتها: «أصلّي صلاة الجمعة، أداءاً، لوجوبها، عاموماً، قربة إلى الله».

ومنها: صلاة عيد الفطر، وعيد الأضحى، وهي ركعتان تزاد فيها تسع تكبيرات بعد القراءة قبل الرّكوع؛ في الأولى خس تكبيرات، وفي الثّانية أربع، ويجب فيها الخطبتان بعدها، ووقتها: من طلوع الشّمس إلى قبل الزّوال.

وتجب فيها النّية، فإن وجب؛ قال: «أصلّي صلاة عيد الفطر، أو عيد الأضحى، لوجوبها، مأموماً، قربة إلى الله».

وإن لم تشحقسق شروطها وهي شروط الجمعة ، كانت مندوبة ، وصفة نيستها : «أصلي صلاة عيد الفطر، أوعيد الأضحى، لندبها، قربة إلى الله».

ومنها: صلاة الأموات، وهي واجبة على الكفاية على كلّ مسلم ومّن بحكمه مـــــــن بلغ ستّ سنين. وهي: خس تكبيرات، وليس فيها قراءة، ولا تسليم، وليس من شرطها الظهارة.

وصفتها: أن يسنوي السّسيّسة؛ فيقول: «أصلّي على هذا الميّت، أو على هذه الجنازة، لوجوبها، قربة إلى الله » ويقارنها بالشّكبير.

وفي الدّعاء بين السّمكبيرات قولان: أحدهما: الوجوب(١)، والشّاني:

 <sup>(</sup>١) المبسوط ١: ١٨٥، السرائر: ٨٠، الكاني في الفقه: ٧٥، المهذب ١٣٠٢، المراسم: ٧٩، الجمل
 والمعود: ٧٩، المقنعة: ٣٧، جل العلم والعمل: ٧٤، المعتبر ٢: ٣٤٧.

ويكون الإتيان بالذعاء على الأفضل، فبعد الأولى: يتشهد الشهادتين، و بعد الشّانية: يصلّي على النّبيّ وآله عليهم السّلام، و بعد الثّالثة: يدعو للمؤمنين، و بعد الرّابعة: يدعو للمؤمنين، و بعد الرّابعة: يدعو للميّبت إن كان مؤمناً، وعليه إن كان منافقاً، و [بدعاء المرّابعة: يدعو للميّبة إن كان مستضعفاً، وأن يحشره مع من يتولاً وأن جهل حاله، وفي الطّفل: «اللّهم اجعله لنا ولا بويه فرطاً» وبعد الخامسة ينصرف مستغفراً.

 <sup>(</sup>١) شوائع الاسلام ١ : ٨١، المختصر القائع : ٤٠، وهو عنده خاصة ؛ كما قال صاحب الجواهر ١٢، ٣٤، و
 قال صاحب مفتاح الكرامة ١ : ٤٧٨ : وهو ظاهر المختصر القافع ، ولا موافق له فيما أجد.

<sup>(</sup>٢) «ج»: يدعو للمستضعفين.

<sup>(</sup>٣) ليست في «ج».



قال «قدّس الله روحه» :

ومنها: الزّكاة: وهي تجب في تسعة أشياء: الإبل، والبقر، والغنم، والذّهب، والفضّة، والحنطة، والشّعير، والتّمر، والرّبيب.

ويجب في إخراجها النَّيَّة؛ فيقول: «أخرج زكاة ماني، لوجوبه، قربة إلى الله».

أقول: لمّا فرغ من ذكر الصّلاة، شرع في الزّكاة، وهي لغة: النّماء، والزّيادة، والطّهارة؛ يقال: زكا الشّيء، إذا زاد ونما، ويقال: زكا الشّيء، إذا طهر، ومنه قوله تعالى: «أَقَـنَـلْتَ نَـلْمَسَـاً زَكِيَّـةً»(١) أي: طاهرة.

وفي الشّرع: عبارة عن المقدار الّـذي أوجب الشّارع إخراجه مِن هذه الأجناس. والزّكاة قسمان: زكاة الأموال، وزكاة الأ بدان.

القسم الأولى: زكاة الأموال، وهي تجب في تسعة أشياء؛ ثلاثة من الحيوان، وهي: الإبل، والبقر، والغنم، الأغير، ومن المعادن في شيئين، هما: الذهب، والفضة، لاغير، ومن النبات في أربعة، وهي: الحنطة، والشعير، والتمر، والزبيب، لاغير.

وتجب فيها النّية، لأنّها عبادة، وكلّ عبادة لا تصحّ إلّا بالنّية. ويجب أن تَحَوَّ اللّه النّية ويجب أن تَحَوِّ النّية عند تسليمها إلى المستحقّ؛ إمّا من المالك، أو وكيله، فيقول: «أخرج ذكاة ماني، لوجوبها، قربة إلى الله» و يقول: «أخرج هذا الشّيء من زكاة مال موكّلي بالوكالة عنه، لوجوبها، قربة إلى الله».

وإن شاء عين الجنس؛ فيقول: «أخرج زكاة الإبل، أو [زكاة] البقر، أو غير ذلك، نوجوبها (٢)، قربة إلى الله».

وله إخراج القيمة بسعر الوقت (٣) ؛ فيقول «أخرج هذه الذراهم عن قيمة زكاة مالي، لوجوبها، قربة إلى الله».

<sup>(</sup>١) الكيف : ٧٤.

<sup>(</sup>٢) «ج» : لوجو به.

<sup>(</sup>٣) «ج» : وقت الإخراج .

وإن أخرج شيئاً عن (١) زكاة الدّراهم، قال: «أخرج هذا النّمن عن قيمة زكاة مالي، لوجوبها، قربة إلى الله».

قال «قدّس الله روحه»:

ففي كلّ خس من الإبل شاة إلى أن تبلغ ستّاً وعشرين، ففيها بنت مخاض، ثمّ في ستّ وثلاثين بنت لبون، ثمّ في ستّ وأربعين حقّة، ثمّ في إحدى وستّين جذعة، ثمّ في ستّ وسبعين بنتا لبون، ثمّ في إحدى وتسعين حقّتان، إلى أن تبلغ مائة وإحدى وعشرين، ففي كلّ خسين حقّة، وفي كلّ أربعين بنت لبون.

أقول: من شروط زكاة الإبل: بلوغ النصاب، وهو المقدار الذي يتعلق به الوجوب. فأول (٢) نصاب الإبل خس، ففيها شأة، ثم خس أخرى، فتصير عشراً، ففيها شاتان، ثم خس أخرى [حتى تعيير] (٢) خس عشرة، ففيها ثلاث شياه، ثم خس أخرى [حتى تعيير] خس أخرى [حتى تصيراً (٥) عشرين، ففيها أربع شياه، ثم في خس أخرى [حتى تصيراً (٥) خساً وعشرين، ففيها إخس شياه، فهذه خمسة نصب.

و يتساوى [في] قدر النّصاب وفيما يجب فيها وفي كون الواجب فيها من غير الجنس، فإذا صارت سنّاً وعشرين، فهو أوّل نصاب يجب فيه من الجنس، وفيه بنت مخاض، فإذا صارت سنّا وعشرين، فهو أوّل نصاب يجب فيه من الجنس، وفيه بنت مخاض، لأنّ مخاض، وهي السّتي لها سنة ودخلت في الشّائية، وستيت بنت مخاض، لأنّ أمّها ماخض، أي: حامل.

فإذا صارت ستاً وثلاثين، ففيها بنت لبون، وهي الّتي لها سنتان ودخلت في الشّالئة، وسمّيت بنت لبون، أي: ذات الشّالئة، وسمّيت بنت لبون، أي: ذات

<sup>(</sup>١) «ج» : من.

<sup>(</sup>۲) «ج» : فأدني .

<sup>(</sup>٣) «ج» ; فتصير،

<sup>(1) «</sup>ج» : فنصير،

<sup>(</sup>ه) «ج» : فتصير،

لبن بأخرى.

فإذا صارت ستساً وأربعين، ففيها حقّة، وهي الّـتي لها ثلاث ودخلت في الرّابعة، وسمّيت بذلك، لأنّها استحقّت أن يحمل عليها، أو أن يطرقها الفحل.

فإذا صارت إحدى وستين ففيها جذعة وهي الّتي لها أربع ودخلت في الحنامسة ، وهي أعلى الأسنان المأخوذة في الزّكاة .

فإذا صارت ستًّا وسبعين، ففيها بنتا لبون.

فإذا صارت إحدى وتسعين، ففيها حقّتان، ثمّ ليس في الزّائد شيء، حتّى يبلغ مائمة وإحدى وعشرين، ففي كلّ خسين حقّة، وفي كلّ أربعين بنت لبون، ففيها حينئذ ثلاث بنات لبون.

فإذا زادت تسماً أخرى صارت مائة وثلا ثين، ففيها حقّة و بنتا لبون. وهكذا كلّما زادت عشراً أخرى تعيّن الواجب، ففي مائة وأربعين حقّتان و بنت لبون، وفي مائة وخسين ثلاث حقق، فإذا بلغت مائتين فالمالك بالخيار: إن شاء أخرج خس بنات لبون، وإن شاء أخرج أربع حقق. وهكذا دائماً بالغاً ما بلغ.

قال «قلّس الله روحه» :

وأمّا البقر، ففي كلّ ثلاثين منها تبيع أو تبيعة، وفي كلّ أربعين مستـة. أقول: للبقر نصابان.

الأوّل : ثـلاثون، وفيه تبيع، وهو الّـذي له سنة ودخل في الثّانية، و يسمّى<sup>(١)</sup> بـذلـك، لأنّسه يتبع أمّـه في الرّمي، أو لأنّ قرنه يتبع أذنه في النّبات، أو تبيعة، وهي الأنثى، ومعناها معنى الذّكر.

الشَّاني: أربعون، وفيه مسنَّة خاصَّة، وهي الَّتي لها سنتان ودخلت في الثَّائثة، ثـمّ لـيـس في الزَّائد شيء حتى يبلغ ستّين ففيها [تبيعان أو] تبيعتان فإذا زادت عشراً

<sup>(</sup>۱) «ج» : وستي.

أخرى تعبين الواجب، ففي سبعين تبيع ومسنة، وفي ثمانين مستنان، وفي تسعين ثلاث تبيعات.

فإذا بلخت ماثة وعشرين، فهو نخيّر: إن شاء أخرج أربع تبيعات، وإن شاء [أخرج] ثلاث مستات، وهكذا بالغاً ما بلغ.

قال «قدّس الله روحه»:

وأتما الغنم، ففي أربعين شاةً، ثمّ في ماثة وإحدى وعشرين شاتان، ثمّ ماثتين وواحدة ثلاث شياه، ثمّ في ثلا ثمائة وواحدة أربع شياه، ثمّ في كلّ مائة شاة، بالغأ ما بلغ.

أَفُولَ: للخسم خسة نصب: أربعون، وفيها (١) شاة: إمّا ذكر أو أنثى، وأقلّها الجناع من الضّأن، وهو ما تجاوز سقة أشهر، أو الثّنيّ من المعز وهو ما له سنة ودخل في الثّانية، ثمّ ليس في الزّائد شيء حتى يبلغ مائة وإحدى وعشرين، ففيها شاتان.

فإذا بلغت مائتين وواجدة ، نفيها ثلاث شياة .

فإذا بلغت ثلا ثمائة وواحدة، قفيها أربع شياه.

فإذا بلغت أربعمائة أخذ من كلّ مائة شاة بالغاً ما بلغ، وليس في ما نقص عن مائـة شيء، ففي أربعمائة [وتسعة] وتسعين أربع شياه، فإذا صارت خسمائة، ففيها خس شياه، وهكذا دائماً.

وشرط وجوب الزّكاة في الأنعام البثّلاثة بلوغ النّصاب ـوهوما ذكرـ والحول السّوم .

قال «قدّس الله روحه» :

وأمّا الـذَهـب، فـفــي كــلّ عشريـن مثقالاً نصف مثقال، وفي كلّ أربعة دنانير قيراطان، بالغاً ما بلغ.

<sup>(</sup>۱) «ج» : فغيها .

وأمّا الفضّـة، فغي كلّ مائتي درهم منها خمسة دراهم، ثمّ في أربعين درهماً درهم، بالغاً ما بلغ.

وهذه الأصناف يراعى [فيها] الحول، وهو مضي أحد عشر شهراً كاملة، ثمّ يدخل الثّاني عشر.

أقبول: يشترط في وجوب الزكاة في الشقدين التصاب، وكونهما منقوشين دنانير. فأول نصاب الذهب عشرون مثقالاً، وفيها(١) نصف مثقال.

وثـانـيـهما: أربعة دنانير، وفيه قيراطان، هما عشر دينار، لأنّ الدينار: عشرون قيراطاً، وليس في ما نقص عن ذلك<sup>(٢)</sup> شيء. وهكذا في كلّ أربعة قيراطان، بالغاً ما بلغ.

أمًا الفضّة، فأوّل نصابها: ماثتا درهم، ففيه (٣) خسة دراهم.

وثنانيهما: أربعون، وفيه درهم، وليس في ما نقص عن أربعين شيء. وهكذا كلّما زادأربعون، ففيها درهم، بالغاً ما بلغ.

والدرهم الشرعي: ستّ دوانيق، والذانق: ثماني حبّات من أوسط حبّ الشعير، فالدرهم الشرعي ثمانية وأربعون شعيرة، فكلّ عشرة دراهم شرعية سبعة مثاقيل، فتكون المائتان: مائة وأربعون مثقالاً، فنصاب الفضة من الذراهم المتعامل بهاالآن وهي كلّ دينار مثقال مائة وأربعون ديناراً، [و] الواجب فيها خسة دراهم هي ثلاثة مثاقيل ونصف مثقال يكون بالذرهم المتعامل به الآن: ثلاثة دنانير ونصف دينار، والا ربعون شمانية وعشرون مثقالاً، وفيها درهم، وهو نصف مثقال وخس مشقال يكون بالذرهم المتعامل بها الآن نصف مثقال وخس

<sup>(</sup>۱) «ج» : فغيها ،

<sup>(</sup>۲) «ج» : أربعة.

<sup>(</sup>٣) «ج» : وفيه.

<sup>(</sup>٤) «ج» : الدرهم.

<sup>(</sup>ه) الثينار في عصره «رحمه الله» هو الفضّي لامن الذّهب.

وخس دينار ثمانية دراهم وخس درهم.

والزّكاة في النّـقدين؛ في كلّ نصاب ربع عشر، فإنّ نصف مثقال ربع عشر المعتمرين، والقيراطين ربع عشر الأربعة، وخمسة دراهم ربع عشر الماثتين، والدّرهم ربع عشر الأربعين.

والحمول شرط في الأنسام الشّلاثة والنّقدين، ومعناه: مضيّ أحد عشر شهراً كاملة، ثم يدخل الثّاني عشر، فيجب الزّكاة بأوّله، ولا يجوز تأخيرها إلّا لعذر.

قال «قدّس الله روحه»:

وأمّا الحسطة والشّعير والنّمر والزّبيب؛ فيجب فيها إذا بلغت خسة أوسق، مجمعها: ألفان وسبعمائة رطل بالعراقي، ففيها العُشر إن سُقيت سَيْحاً (١) وشبهه، ونصف العُشر إن سُقيت بالدّوالي (٢) وشبهها.

أقول: يشترط في وجوب الزُّكاتِ في العُهلاَّةِ الأوربع أمران:

الأولى: أن تسمو على الملك، وهو على أقسام: إمّا أن يكون نماء أرضه، أو نماء بذره، أو نماء بذره، أو نماء بذره، أو نماء عمله إذا كانت المرّازعة صحيحة و بلغ نصيب كلّ من الثلاثة نصاباً.

الشّاني: بلوغ السّصاب، وهو خسة أوسق، مجموعها: ألفان وسبعمائة رطل بالعراقي، والوسق: ستون صاعاً، وهي خسمائة وأربعون رطلاً، والشّاع: أربعة أمداد، والسُسد: رطلان وربع، فالعّساع: تسعة أرطال، و الرّطل الشّرعي: مائة وثلا ثون درهما شرعيّسة؛ كلّ عشرة: سبعة مثاقيل، يكون الرّطل الشّرعي: أحداً وتسعين مثقالاً، والرّطل المتعامل به الآن بالعراقيّ ويستى الغازانيّد: مائة وأربعة مشاقيل، فنسبة الرّطل الشّرعيّ إليه سبعة أثمانه، وهي عشرة أواق ونصف أوقيّة عازانيّسة، فيكون التصاب بهذه الأرطال الغازانيّة: ألغي رطل وثلا ثمائة واثنين وستّين رطلاً ونصف رطل.

<sup>(</sup>١) السّيح : الماء الجاري على وجه الأرض. السّهاية، لابن الأثير٣: ٣٤٩، المصباح المنير٣: ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الذالية : النَّاعورة يديرها الماء ، الذَّلو : ما يُستقلُّي به . النَّهاية ، لابن الأثير ٢ : ١٣٩ ، المنجد ٢٢٣ .

فإذابلغت كل واحدة من الغلات الأربع النصاب، وجب فيها العشر إن سُقيت سيحاً وشبهه كالعِذي، وهو: ما تسقيه الغيوث، والبعل، وهو: ما يشرب بعروقة، ونصف العشر إن شقي بالدوالي وشبهها إكالدواليب(١)، والكرود(٢)، والدلاء.

وللفـــلّات نصاب واحد، وهو ما ذكر، وما زاد عليه يُــؤخذ منه بحسابه. قال «قدّس الله روحه»:

ومنها: زكاة الفطر، وهي تجب على كلّ متمكّن من مؤنة السنة عنه وعن عياله، يخرج عن كلّ رأس من أحد الأجناس السبعة صاعاً ليلة الفطر إلى زوال الظهر ناوياً؛ فيقول: «أخرج هذا العماع من زكاة الفطرة، أداءاً، لوجوبها، قربة إلى الله الله ...

فإن فات الوقت وجبت نيّة القضاء

أقول: القسم النّاني من الزكاة زكاة الأبدان، وتستى: زكاة الفطرة. وهي تجب على كلّ بالغ، عاقل، مالك لقوة السّنة له ولعياله، يكون أول السّنة وقت وجوب الفطرة، وهو هلال شوّال، ويخرجها عنه وعن جميع من يعوله، سواء كانت عيلولته واجبة، أو تبرّعاً، وسواء كان المعال ذكراً، أو أنثى، كبيراً، أو صغيراً، حرّاً، أو عبداً، مسلماً، أو كافراً، يخرج عن كلّ رأس من عياله صاعاً من أحدالاً جناس السّبعة، وهي: الحنطة، والشّعير، والتّمر، والزّبيب، والأرز، والإقط، واللّبن، والعساع: تسمعة أرطال وعشر أواق ونصف أوقية، إلّا اللّبن، فإنّه يخرج منه أربعة أرطال [بالعراقيّ، يكون بالغازانيّة شعاة رطال] ونصف رطل(٣).

<sup>(</sup>١) الدُّولاب : المنجنون الَّـتي تديرها الذابَّـة. المصباح المنير ١ : ١٩٨ .

<sup>(</sup>٢) الكرد : الذبرة من المزارع، معرّب، وهي المشارات، أي: سواقيها, تاج العروس ٢: ١٨٥ مادّة (كرد).

 <sup>(</sup>٣) وهي في زماننا تقرب من ثلاثة كيلوات.

وقيل : الأربعة مدنيّة ، والرّطل المدنيّ : رطل ونصف رطل عراقيّ ، فيكون بالغازانيّة : خسة أرطال وربع رطل .

ووقت الوجوب: ليلة الفطر، ويمتذ إلى قبل صلاة العيد، وهو قبل الزُّوال.

وتجب النسيسة في إخراجها، وله إخراج الجنس، أو إخراج القيمة بسعريوم الإخراج، فإن أخرج الجنس؛ قال: «أخرج هذا [الصاع من زكاة الفطرة أداءاً، لوجوبها، قربة إلى الله» وإخراج القيمة؛ قال: «أخرج هذا] الدرهم، أوهذه الذراهم، أوهذا الثوب من قيمة زكاة الفطر(١)، أداءاً، لوجوبها، قربة إلى الله».

فإن فات وقتها وهو أن تزول الشمس وجب عليه قضاؤها، و ينوي؛ فيقول: «أخرج هذا الصّاع من زكاة الفطر(٢)، قضاءاً، لوجوبها، قربة إلى الله» [أو: «أخرج هذا الدّرهم عن قيمة زكاة الفطرة، قضاءاً، لوجوبها، قربة إلى الله»].

قائدة:

مراحمة الزّكاتين ثمانية أصناف: " مستحق الزّكاتين ثمانية أصناف:

الفقراء، والمساكين، والعاملون عليها، والمؤلّفة قلوبهم، وفي الرّقاب وهم المكاتبون، والغارمون، وفي سبيل الله، وابن السبيل (٣).

وللممالك إخراج الزّكاة بنفسه، أو بمن يوكّله، وله دفعها إلى الإمام، أو الفقيه المأمون في حال الغيبة، أو إلى السّاعي.

وتجب النية بالتسليم إلى المستحق.

<sup>(</sup>١) «ج» : الفطرة.

<sup>(</sup>۲) «ج» : الفطرة.

 <sup>(</sup>٣) ذكرهم الله تحالى في كتابه الكريم في قوله تعالى: «إنّما الضدقاتُ للفُـقراء، والمَساكينَ، والعاملينَ
 قـلَـيْها، والسُـؤلَـفةِ قُـلُونـهُم، وفي الرّقاب، والغارمين، وفي شبيل الله، وابن الشبيل» الثوبة: ٩٠.



قال «قدّس الله روحه»:

ومنها: الصّوم، و [هو] يجب في كلّ سنة شهر رمضان، والنّـيّــة في كلّ يوم من أيّامه، ووقتها: من اللّيل إلى طلوع الفجر؛ فيقول ليلاً: «أصوم غداً، لوجوبه قربة إلى الله».

أَقُولُ: من العبادات الشّرعيّة المعلومة من دين النّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم الشّعب والله وسلّم السّموم، وهو لغة: الإمساك مطلقاً، وشرعاً: عبارة عن الإمساك عن المفطرات نهاراً مع النّيّة. ومحلّه شهر رمضان.

وتجب النسيسة في كل يوم من أيّامه. وهو اختيار المصنّف «قدّس الله روحه» (١).

وقال غيره : يكفي في الشهر نية واحدة، وتجديدها (٢) كل ليلة ندباً (٣).

ووقت النّيّة : من غروب الشّمس الّذي هو أوّل اللّيل، وبمتذ وقتها : إلى قبل طلوع الفجر؛ فيقول ليلاً : «أصوم غداً، لوجوبه، قربة إنّ الله» وهذه نيّـة القربة.

وإن نوى نيّة التّعيين كان أفضل؛ فيقول: «أصوم غداً من شهر رمضان، أداءاً، لوجو به، قربة إلى الله».

و يحرف أوّل رمضان برؤية الهلال شائعاً، أو قيام البيّـــنة برؤيته، أو مضيّ ثلاثين يوماً من شعبان.

<sup>(</sup>١) قواعد الأحكام ١: ٦٣، تحرير الأحكام ١: ٧٦، تذكرة الفقهاء ١: ٢٥٦، منتهى المطلب ٢: ٥٦٠.

<sup>(</sup>٢) «ج» ; ويجدّدها في ,

 <sup>(</sup>٣) الانتصار: ٦٦، التهاية: ١٥١، الكاني في الفقه: ١٨١، المراسم: ٦٦، الغُنية (الجوامع الفقهية):
 ٧٧٠.



قال «قدّس الله روحه » :

ومشها: الخسس، وهو يجب في أرباح التجارات، والصناعات، والزّراعات، والمعادن، والغوص، الكنوز، وغنائم دار الحرب.

وإنما يجب في أرباح القجارات والصناعات والزّراعات بعد إخراج مؤنة [السنة] له ولعياله على الاقتصاد، من غير إسراف ولا تقتير.

وتجب فيه النَّيَّة ؛ فيقول : «أخرج هذا الخمس، لوجوبه، قربة إلى الله».

و يـوصــل نـصــفه إلى فقراء العلو يَين و باقي الهاشميّين إن شاء، والباقي للإمام عليه السّلام، يفعل به ما يأمره<sup>(١)</sup> الحاكم.

والمعادن والكنوز يشترط فيها نصاب الزّكاة، والغوص يراعي فيه دينار.

أَفُول: من العبادات الواجبة: الجنس، وقد ذكره الله سبحانه وتعالى في القرآن المجيد في قوله تعالى: «وَأَعلَمُوا أَمُّلَا فَيَعَنَّمُ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللهِ مُحْمَسَةً وَلِلرَّسُولِ المُجيد في قوله تعالى: «وَأَعلَمُوا أَمُّلَا فَيَعَنَّمُ مِنْ شَيْءٍ فَأَنَّ لِللهِ مُحْمَسَةً وَلِلرَّسُولِ وَلِينِ السَّبِيلِ» (٢).

وهو يجب في أرباح التجارات بالأموال، وفي أرباح الصناعات بالأبدان، وفي الزراعات في أي نوع كان منها، وفي المعادن، وهي: المخلوقة في الأرض، وفي المعوص، وهو: ما يخرج من الماء، كاللالم، وفي الكنوز، وهو: كل مال مذخور تحت الأرض لا يعرف مالكه، وفي غنائم دار الحرب، وهو: ما يؤخذ من أموال الكفار قهراً.

وشرط وجوبه في أرباح التجارات والصناعات والزّراعات: أن يفضل منها عن قوته وعن قوت عيماله سنة كاملة على الاقتصاد، وهو التّوسّط في الشّقدير بحيث لا يخرج إلى حدّ التّبذير ولا إلى حدّ التّقتير.

<sup>(</sup>۱) «ج» : يأمر به.

<sup>(</sup>٢) الأتفال : ١١.

وتجب فيه النّيّة ؛ فيقول: «أخرج خمس مائي، لوجوبه، قربة إلى الله». وإن عيّن ما يخرج عنه ؛ قال: «أخرج خمس الغوص، أو [خمس] المعدن، أو خمس الكنز، أو خمس أرباح التجارات (١)، لوجوبه ، قربة إلى الله».

و يوصل نصف ما يجب عليه من الخمس إلى فقراء العلويين، وهو: كلّ من النسب إلى علي [بن أبي طالب عليه السّلام] بالابوّة، وباقي الهاشميّين كباقي الطّالبيّين والجعفريّين والعقيليّين وأولاد العبّاس والحارث وأبي لهب بني عبد المطّلب بشرط إيانهم، والنصف الآخر للإمام عليه السّلام؛ يفعل به ما يأمره حاكم الشرع، وهو دفعه (٢) على وجه التّنمّة إلى من يعجز حاصلهم من الخمس عن كفايتهم.

والمعادن والكنوز يشترط فيها نصاب الزّكاة، وهو: أن يبلغ كلّ واحدٍ منهما نصاب الزّكاة: إمّا عشرين ديناراً، أو مائتي درهم .

والغوص يُراعىٰ فيه دينار شرعي ، ولا يعتبر [في] الباقي [مقدار إن قل] .



<sup>(</sup>١) «ج»: التجارة.

<sup>(</sup>۲) «ج» ; يدفمه .

كال العامة

قال «قدّس الله روحه»:

ومنها : الحبِّج والعمرة، وهما واجبان في العمر، مرَّة واحدة.

والحجّ ثلاثة أقسام: تملّع، وقِران، وإفراد.

فالتمتع فرض من نأى عن مكة ، وصفته : أن يحرم بالعمرة المتمتع بها من أحد المواقيت السي وقية رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في أشهر الحج ، وهي : شوّال ، وذو القعدة ، وذو الحجة . فلأهل العراق : بطن العقيق (١) ، وأفضله : المسلخ (٢) ، وأوسطه (٣) : غمرة (٤) ، ثمّ : ذات عرق (٥) .

أقول: من العبادات الشرعية: الحج والعمرة، والحج، لغة: القصد، والعمرة: [الزّيارة] والحج في الشّرع: عبارة عن القصد إلى بيت الله الحرام بمكّمة الأداء مناسك مخصوصة عنده في وقت مخصوص. وهما والجبائة في العمر، مرّة واحدة مع الاستطاعة.

وشروطه : البلوغ، والعقل، وأخرية، والزّاد، والرّاحلة، والتّمكن من المسير، ومن نفقة عياله ذاهباً وعائداً. وهو من العبادات الّتي لا تتكرّر، بل تجب في العمر، مرّه واحدة، وكذلك العمرة.

ووجوب على الـفـور، وهو: أن يأتي به في العام الّـذي يستطيع فيه، ولا يؤخّره إلى عام آخر.

والحبج ثبلاثة أقسام: تمتّع، وقران، وإفراد، والعمرة عمرتان: عمرة التّمتّع، وعبرة الإفراد، فالمتمتع يأتي بعمرة التّمتّع أوّلاً، و بحج التّمتّع بعدها، وكلّ من

<sup>(</sup>١) العقيق : وادِ من أودية المدينة يزيد على بريد، قريب من ذات عرق قبلها بمرحلة أو مرحلتين.

<sup>(</sup>٢) المُشْلَخْد بفتح الميم وكسرهاد؛ أوّل وادي العقيق من جهة العراق.

<sup>(</sup>٣) «ج» : ثمّ.

<sup>(</sup>٥) ذات عرق: أوّل تهامة وآخر العقيق على نحو مرحلتين من مكّة.

القارن والمفرد يأتي بالحج أوّلاً، و بالعمرة المفردة بعده، فالتّمتع فرض من نأى عن مكّسة، أي: بَـعُـدَ عـنها بأربعة فراسخ فما زاد، والقران والإفراد فرض من كان من أهل مكّمة أو بَـعُـدَعنها بدون أربعة فراسخ.

وأفعال القارن والمفرد سواء إلا أنّ القارن يتميّز عنه بسياقه (١) الهدي عند إحرامه.

وصفة (٢) حج التمتع: أن يأتي أوّلاً بالعمرة (٣)، وأوّل أفعالها: الإحرام، ويجب أن يوقعه في مكانه، وهو: [أحد] المواقيت، وفي زمانه، وهو: أشهر الحج، وهي: شوّال، وذو الشعدة، وذو الحجمة [إلى] الوقت الذي يعلم به إدراك مناسك العمرة ومناسك الحجم.

فسيقات إحرام عسرة القباع العراق: بطن العقيق، وهويشتمل على ثلاثة مواقيت، أدناها إلى العراق؛ المسلخ: والإحرام منه أفضل، فإن لم يحرم منه أحرم من أوسط المواقيت، وهو: غمرة، فإن لم يحرم منه تعين عليه الإحرام من ذات عرق، وهو آخر المواقيت،

ولا يجوز له أن يجاوزه غير محرم . .

قال «قدس الله روحه»:

وصفة الإحرام أن يسنرع ثيابه المخيطة [ويكشف رأسه]، وينوي فيقول: «أحرم بالعمرة المسمنع بها إلى حج الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله» ثمّ يلبس ثوبي الإحرام، شمّ يلبتي بعد نيتها؛ فيقول: «ألبّي لعقد إحرام العمرة المتمتع بها إلى حجة الإسلام لوجوبها، قربة إلى الله» فيقول: «لبيك اللهمّ لبيك، [لبيك] إنّ الحمد والتعمة والملك لك، لا شريك لك لبيك].

<sup>(</sup>١) «ج» ; بسياق.

<sup>(</sup>۲) «ج» : ووصف،

<sup>(</sup>٣) «ج» ; بعمرة الثمتع.

أقول: لكل واحد من الحج والعمرة أركان، فأركان العمرة أربعة: النّيّة، والإحرام]، والوقوف والإحرام]، والوقوف بعرفة، والوقوف بالمشعر، والطواف، والسّعي.

فصفة إحرام العمرة: أن ينزع ثيابه المخيطة وكشف الرّأس والقدمين، ثمّ ينوي نيّة الإحرام، وهي الرّكن الأوّل من أركان العمرة، وصورتها: «أحرم بالعمرة المتمتّع بها إلى حجّة الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

و يلبس ثوبي الإحرام ثوباً يأتزربه وثوباً يتوشّح به، ويجب أن يكونا ممّا تصحّ الصّلاة فيه للرّجال(١) غير مخيطين.

ويجب [فيها] كشف الرَّأس وظاهر القدمين<sup>(٢)</sup> و يلبّي التلبيات الأربع، [و] لا ينمقد إحرامه إلّا بها .

وتجب فيهما النسيسة؛ فيقول: «اللي لعقد إحرام العمرة المتملع بها إلى حجة الاسلام، لوجوبها، قربة إلى الله» وصورة التلبيات الأربع كما ذكر(٣).

والإحرام هو الرّكن الثّاني من أرَّكَانُ العَمْرُةِ }

قال «قلس الله روحه»:

ثمّ يمضي إلى مكّمة فيطوف طواف العمرة.

وتجب فيه النّية ؛ فيقول: «أطوف طواف العمرة المتملّع بها إلى الحج، حجّة الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

ثم يطوف [بالبيت] سبعة أشواط: من الحجر الأسود إليه شوطاً واحداً، هكذا سبع مرّات متطهّراً، ويجعل البيت على يساره و يكون بين البيت والمقام و يدخل الحجر في طوافه. ثم يصلّى ركعتي القلواف في مقام إبراهيم عليه السّلام، ونيّتهما: «أصلّى ركعني

<sup>(</sup>١) «ج» : للرّجل.

<sup>(</sup>۲) «ج» : ثمّ.

<sup>(</sup>٣) «ج» : ذكره.

طواف العمرة المتمتع بها إلى حجّة الاسلام، لوجوبها، قربة إلى الله».

أقول: الرّكن الشّالث من أركان العمرة الطّواف، ويجب فيه أمور: النّيّة، وصفتها: «أطوف طواف العمرة المتمتّع بها إلى حجّة الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله ».

والعدد، وهو: سبعة أشواط.

والبدأة بالحجر، والحتم به من الحجر الأسود إليه شوطاً واحداً.

والطهارة، وإزالة التجاسة عن الثوب والبدن.

وستر العورة.

والحنتان في الرّجل.

وجمل البيت عن (١) يسار الطائف. و يكون بين البيت والمقام بحيث لا يكون طوافه من وراء المقام. وإدخال الحجر في الطواف بحيث لا يطوف (٢) من داخله.

وصلاة الطواف، وهي ركعتان كالصبح، والإتيان بها(٣) في مقام إبراهيم عليه السلام، ونيّة الصّلاة (٤٠٠) والمراهيم عليه السلام، ونيّة الصّلاة (٤٠٠) والمراه المارة المتمتع بها إلى حجة الإسلام، لوجوبها، قرنة إلى الله».

قال «قلاس الله روحه»:

ئم يسمى بين الصفا والمروة، [و] يبدأ بالصفا و يلصق عقبيه به أو يصعد عليه فيندوي ؛ فيقول : «أسعى سعي العمرة المتمتع بها إلى حجّة الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

ثم يمضي إلى المروة، فيسلمسق أصابع قدميه بها أو يصعد عليها، ثم يمضي إلى

<sup>(</sup>۱) «ج» : على.

<sup>(</sup>۲) «ج» : یکون.

<sup>(</sup>٣) «ج» : يهما ,

<sup>(1) «</sup>ج» زيادة: يقول.

الصَّفَا ثَانِياً ، ثمَّ مِضِي إِلَى المروة ثالثاً ، وهكذا الى أن يكمل سبعاً .

أقول: الرّكن الرّابع من أركان العمرة السّعي، ومحلّه بين الصّفا والمروة، ويجب فيه أمور:

العدد؛ وهو سبعة أشواط.

والبدأة بالصّفا، وهو: إمّا أن يلصق عقبيه به، أو يصعد عليه.

والنيّة ، وصورتها: «أسعى سعي العمرة المتمتّع بها إلى حجّة الإسلام ، لوجوبه ، قربة إلى الله » ثمّ يمضي إلى المروة فيلصق أصابع قدميه بها ، أو يصعد عليها . فهذا شوط أوّل ، ثمّ يبدأ [في الشّوط الثّاني بالمروة](١) بأن يلصق عقبيه بها ، أو يصعد عليها ، ويختم بالصّفا بأن يلصق أصابع قدميه به ، أو يصعد عليه ، وهكذا إلى أن يكمل سبعة أشواط من الصّفا إليها شوطاً ، ويكون ابتداء سبيه بالصّفا واختتامه بالمروة .

قال «قلس الله روحه»:

ثم يقصر: فيقول: «أقصر الإحلال من العمرة المتمتع [بها إلى حج الإسلام]، لوجوبه، قربة إلى الله». ثمّ يقصر شيئاً من شعر رأسه أو شعر لحيته.

أَ أَقُولَ: إذا فرغ من السّعي، قصر للإحلال من [إحرام] العمرة، ومحلّم المروة. وهو واجب في العمرة، ومحلّم المروة. وهو واجب في العمرة، وليس بركن، ولا يجوز الحلق، ونيّسته: «أقصر للإحلال من عمرة الشّمة، عمرة الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

ثم يقضر شيئاً من شعر رأسه ، أو شعر لحيته ، فإذا فعل ذلك أحل من كل شيء أحرم منه ، وهو تمام العمرة .

قال «قدّس الله روحه»:

ثمة يسنشيء إحراماً آخر للمحمج من مكسة ، وأفضله : من تحت الميزاب يوم المتسروية ، و يتضيّق يوم عرفه ، وصفته كالأوّل ، إلّا أنّه ينوي إحرام الحج ؛ فيقول :

<sup>(</sup>١) «ج» : بالشُّوط النَّاني من المروة.

«أحرم بالحجّ الواجب، حجّ الإسلام، حجّ التّمتّع، لوجوبه، قربة إلى الله».

أَقُولَ: إذا فَرغُ من العمرة، وجب عليه الشّروع في الحجّ، وأوّل أفعاله: الإحرام ونيّسته، وهما ركنان، وله مكان وزمان؛ فمكانه: مكّة، من أيّ موضع أحرم منها أجزأه، وأفضل مكّة: المسجد، وأفضل المسجد: تحت الميزاب.

وزمانه: الأولى أن يكون يوم التروية ، وهو القامن من ذي الحجة بعد الزوال ، و يستضيق يوم عرفة ، ولا يجوز انشاؤه بعده ، وصفته كإحرام العمرة في أنّه تجب فيه النّسية ، ولبس النّوبين ، والتّلبيات الأربع ، ونيّته : «أحرم بالحج الواجب، حج الإسلام ، لوجوبه ، فربة إلى الله ».

ألبّي التلبيات الأربع لأعقد بها إحرام حج التمتع، حج الإسلام، لوجوبها، قربة إلى الله» وقد تقليم ذكرها في إحرام الممرة (١).

قال «قدس الله روحه» 🖳 💇

ثمّ بيضي إلى عرفات فيقف بها [واجباً] من زوال الشّمس يوم عرفة إلى غروبها نــاويــاً للــوقــوف؛ فـيقول في ابتدائه: «أفّف بعرفة لحجّ النّمنّع، حجّ الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

أ أقول: إذا أحرم بالحج، خرج إلى منى و بات بها ليلة عرفة، ثمّ يتوجّه بعد الفجر [من منى](٢) إلى عرفات. ويجب عليه الوقوف بها، وهو ركن. والوقوف الفجر المن منى أروال الشمس يوم عرفة إلى غروبها، والاضطراري ليلاً إلى طلوع(٣) الفجر.

وتجب فيه النسية، وصفتها: «أقف بعرفات وقوف الحبّج، [حبّج] التمتع، حبّج الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

<sup>(</sup>۱) راجع ص : ۱۹۹.

<sup>(</sup>٢) ليست في «ج».

<sup>(</sup>٣) ليست في «ج».

والواجب: الكون بها إلى غروب الشمس، والدّعاء [بها] مندوب.

قال «قدّس الله روحه»:

ثمّ يمضى بعد الغروب إلى المزدلفة فيبيت بها، و يقف واجباً من طلوع الفجر إلى طلوع القبر إلى طلوع القبر الله عنه الشمس يوم السّحر ناوياً؛ فيقول: «أقف بالمشعر الأجل حبّ التمتع، حبّ الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

أقبول: لا يجوز الإفاضة من عرفات إلا بعد غروب الشمس، فإذا غربت أفاض
 منها إلى المزدلفة وهي المشعر، وتستى جعاً أيضاً.

ويجب عليه الوقوف بها، وهو ركن، وهو من طلوع الفجريوم التحر إلى طلوع الشمس. هذا هو الوقوف الاختياري، والاضطراري من طلوع الشمس إلى الزّوال.

والواجب : الكون بها ، والنَّبَّة ، ومورتها : «أقف بالمشعر لأجل حج النَّمتُع،

حجّ الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

ولو أخلّ بالموقفين معاً ، بطل حِجّه ، عَمَداً كَانَ ونسياناً .

قال «قلس الله روحه»: مُرَّرُّمُونَ تَقَوْمِوْرُمُونِ السِّهِ

ثم يمضي إلى مسنى فيرمي جمرة العقبة بسبع حصيّات ناوياً ؛ فيقول : «أرمي جمرة العقبة في حجمة الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

ثمّ يذبح هديه ناو ياً ، فيقول: ﴿ أَذَبِحِ الهَدِي الواجِبِ عَلَيْ فِي حَجّ الْإِسلام ، لوجوبه ، قربة إلى الله».

ثمّ يأكل ثلثه و يتصدّق بثلثه للقانع والمعترّ وجوباً و يهدي ثلثه .

ثم يحلق رأسه أو يقتصر، والحلق أفضل مع النّيّة ؛ فيقول: «أحلق رأمي للإحلال من إحرام الحج، حج الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

أقول: إذا أفاض من المشعر بعد طلوع الشّمس يوم النّحرياتي [إلى] منى وله بها ثلاثة مناسك: رمي جرة العقبة، ثمّ الذّبح، ثمّ الحلق والقصر، على هذا التّرتيب.

الأول: رمي جمرة العقبة، والواجب فيه العدد، وهو سبعة، وكون الرّمي بالحصى

الأبكار، وكونها من الحرم، وإصابة الجمرة بفعله في كلّ حصاة وإلقائها بما يستمى رمياً، والنّيّة، وصورتها: «أرمي جرة العقبة في حجّ التّمتّع، حجّ الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

النقاني: الذّبع، ويجب في الهدي أن يكون من الأنعام من الإبل، أو من البقر، أو من البقر، أو من البقر، أو من البقر، أو من النخنم، ويجب أن يكون ثنياً، وهو من الابل: ما دخل في السّنة السّادسة، ومن البقر والغنم: ما دخل في [السّنة] الثّانية. ويجزي الجذع من الضّأن، وأن يكون تامّاً غير ناقص، ولا يكون مهزولاً.

وتجب فيه النّية ، وصورتها : «أذبح الهدي الواجب عليّ في حجّ التمتع ، حجّ الإسلام ، لوجوبه قربة إلى الله » .

ثم يأكل منه ، والواجب ما يستى أكلاً ، والمندوب ثلثه ، و ينوي عند أكله ؛ في قب الله عند أكله ؛ في قب الإسلام ، لوجوبه ، قربة إلى في حج اللمتع ، حج الإسلام ، لوجوبه ، قربة إلى الله » .

شمّ يستمسدَق بسئلته فَمَا زَادَ، وَجُوبًا، لَلْقَانَعُ وَالْمَعَيْرُ. والقانع : السّائل، يقنع بما يُعطى، والمعترّ: الّـذي يعتريك، أي يلمّ بك لتعطيه<sup>(١)</sup>، ولا يسأل.

وتجب فيه النّية، وصورتها: «أنصدَق بهذه الحصّة من الهدي الواجب في حج الدّملام، لوجوبه، قربة إلى الله».

شمّ يهدي ثلثه ، أو ما دونه إلى أصحابه ، و ينوي ، وصورتها : «[أهدي هذه] (٢) الحصّة من الهدي الواجب في حجّ اللملع ، حجّ الإسلام ، لوجوبه ، قربة إلى الله».

القالث: الحلق أو التقصير، والواجب: أحدهما، والحلق أفضل على الرّجال، و يتعيّن على النّساء التقصير.

ويجب الشقصير من الرّأس خاصة، وتجب فيه النّيّة؛ فيقول: «أحلق رأسي أو

<sup>(</sup>١) «ج» : للعطية.

<sup>(</sup>۲) «ج» : أنصدَق بهذه.

أقسم للإحلال من حجّ التّمتع، حجّ الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله»، فإذا فعل ذلك أحلّ له كلّ شيء أحرم منه [ما] عدا الطّيب، والنّساء، والصّيد.

قال «قدّس الله روحه»:

ثم يمضي إلى مكتب إمّا ليومه أو غده ، فيطوف بالبيت سبعة أشواط ، كما تقدم (١) للعمرة للحج ، و ينوي فيقول : «أطوف طواف حج السّمتع ، حج الإسلام ، لوجوبه ، قربة إلى الله » .

ثمة يعسلني بعد فراغه ركعتين في مقام إبراهيم عليه السّلام، ونيّستها: «أصلّي ركعتين لطواف (٢) الحج، لوجوبها، قربة إلى الله».

أقول: إذا قضى مناسكه الثّلاثة بمنى وجب عليه المضيّ إلى مكّة لطواف الحجّ، وهـوركن إمّا ليومه وهويوم النّحر، أو لغده وهويوم الحادي عشر. ولا يجوز تأخيره عن الحادي عشر للسّمتع إلّا لعذر، وكذا لا يجوز تقديم طواف الحجّ على مناسك منى إلّا لعذر.

وصفة طواف الحبج و واجباته كطواف العمرة إلا أنه ينوي فيه طواف الحج؛ فيقول: «أطوف طواف الحج، حج النماع، حج الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

ثم يعسلي ركعتيه بعد الفراغ منه في مقام إبراهيم عليه السّلام، ويجب فيهما السّية، وصورتها: «أصلّي ركعتي طواف حجّ النّمنّع، حجّ الإسلام، لوجوبهما (٣)، قربة إنى الله».

قال «قدّس الله روحه»:

ثم يسمعي بين النصفا والمروة ـ كما تقدم (١) إلّا أنَّه ينوي؛ فيقول: «أسعى

<sup>(</sup>١) راجع ص: ١٤٥٠

<sup>(</sup>٢) «ج» : في طواف,

<sup>(</sup>٣) «ج» : لوجو بها .

<sup>(</sup>١) رأجع ص : ١٤٦.

سعي الحجّ، حجّ السّمتع، حجّ الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله».

أَ أَقُولُ: إذا فرغ من طواف الحج، وجب عليه المفتى إلى الصفا الأجل سعى الحج وهو ركن، وصفته مثل صفة سعى العمرة في أنّه يبدأ بالصفا و يكون سبعة أشواط، إلّا أنّه ينوي سعى الحج الجمع الحج التمنع، حج الإسلام، لوجوده، قرية إلى الله الله فإذا أكسمل سعيه فقد أكمل أركان الحج، وما يبقى بعده فهو واجب وليس بركن.

قال «قدّس الله روحه»:

ثم يطوف بالبيت سبعة أشواط طواف النساء ـ كما تقدّم ـ ونيّته: «أطوف طواف النساء، لوجوبه، قربة إلى الله».

ثم يصلي بعد فراغه ركعتين في مقام إبراهيم عليه السلام، ونيتهما: «أصلي ركعتي طواف النساء، لوجوبهما، فرية إلى الله».

أقول: إذا فرغ من السّعي وجب عليه العود إلى المسجد لأجل طواف النساء، ولا تحلل له السّساء إلّا به، وصفته كالطّواف المتقدّم، ونيّته: «أطوف طواف النسّاء الواجب في حجّ النّمتع، حجّ الإسلام، لوجوبه، قربة إلى الله » فإذا أكمله صلّى ركعتيه في مقام إبراهيم عليه السّلام، و ينوي؛ فيقول: «أصلّي ركعتي طواف النساء الواجب في حجّ النّمتع، حجّ الإسلام، لوجوبهما، قربة إلى الله » وهو واجب ليس الواجب في حجّ النّمتع، حجّ الإسلام، لوجوبهما، قربة إلى الله » وهو واجب ليس بركن، لو تعمّد تركه لم [يبطل حجّه] (١) لكن يأثم بتركه، ولا تحل له النساء إلّا بعد الإتيان به.

**قال** «قدّس الله روحه»:

شمّ يمضي إلى منى فيبيت بها ليالي التشريق، وهي ليلة الحادي عشر، والثّاني عشر، والشّالث عشر، ويجوز لـه الـتــفريوم الثّاني عشر إنّ اتّقى الصّيد والنّساء ولم

<sup>(</sup>١) «ج» ; تبطل حجته.

تخرب الشمس يوم التفر الأول بمنى، ويرمي في كلّ يوم من أيّام التشريق الجمار الشّلاث مرتباً: يبدأ بالأولى، ثمّ الوسطى، ثمّ جرة العقبة سبع حصيات مع النّيّة ؛ في قربة إلى الله في قربة إلى الله تعالى».

أقول: إذا طباف طواف النّساء فقد أكمل مناسكه بمكّة و بقي عليه مناسك منى، وهى: المبيت [بها] ليلاً، ورمي الجمار الثّلاث نهاراً.

ويجب عـليه المبيت بمنى ليالي النّشريـق [الثّلاث]، وهي: ليلة الحادي عشر، والثّاني عشر، والثّالث عشر من ذي الحجّة.

والنفر [من منى] نفران: الأوّل: يوم الثّاني عشر، وهو للمثقي ـ وهو الذي لم يقرب النّساء في إحرامه ولا اصطاد وغير المثقي ـ وهو الذي أتى أحدهما ـ يتعيّن عليه المقام إلى النفر الثّاني وهو الثّالث عشر، وكذا المثقي إذا غربت الشّمس من يوم الثّاني عشر ولم ينفر، وجب عليه المبيت ليلة الثّالث عشر، والنّفر الأوّل لا يكون إلاّ بعد الزّوال، وفي [الباقي يكون] (١٠) بعد طلوع الشّمس.

ويجب في المبيت الدّيّة ؛ فيقول : «أبيت هذه اللّيلة بمنى في حجّ التّمتّع ، حجّ الإسلام ، لوجوبه ، قربة إلى الله »: وحدّ المبيت بها إلى أن يجاوز نصف اللّيل .

و يرمي في كل يوم من أيّام التشريق الجمار الثّلاث مرتباً: يبدأ بالجمرة الأولى، ثمّ الوسطى، ثمّ جمرة العقبة. وتجب فيه النّيّة، وصورتها: «أرمي هذه الجمرة، لوجوبه عليّ في حجّ النّملّع، حجّ الإسلام، قربة إلى الله».

<sup>(</sup>١) «ج» : الثَّاني لايكون إلَّا .



قال «قدّس الله روحه»:

ومنها: الجمهاد، وهو واجب على الكفاية؛ إمّا لحراسة المسلمين، فيجب<sup>(١)</sup> مطلقاً، أو للرّد إلى الذين، ويجب<sup>(٢)</sup> بشرط دعاء الإمام إليه<sup>(٣)</sup>.

أقول: الجهاد من العبادات الشَّرعيَّة، لكنه من فروض الكفايات، وهو [يجب] على البالغ [العاقل]، الذَّكر، الحرّ الذي ليس بهمِّ (٤) ولا مريضٍ، المتمكّن من السّلاح، والنّفقة، وهو قسمان:

الأوّل: لحراسة المسلمين، وهو أن يدهم الكفّار على بلاد المسلمين (<sup>()</sup>، فيجب دفعهم مطلقاً من غير احتياج إلى حضور الإمام.

الشّاني: للرّد إلى الدّين، وهو أن يؤمر الكفّار بالدّخول في دين الإسلام بعد أن يوصف لهم، فإذا امتنعوا من الدّخول فيه [وجب الجهاد](١)(٧).

مرز تحت تراص اسدوی

(۱) «ج» : ويجب.

(۲) «ج» : نيجب.

(٣) قال ابن ادريس في الشرائر: ١٥٦:

ومن يجب عليه الجهاد اتسا يجب عليه عند شروط، وهي:

أن يكون الإمام العادل الَّذي لا يجوز هم انقتال إلَّا بأمره، ولا يسوخ لهم الجهاد من دونه ظاهراً.

أو يكون من نصبه الإمام للقيام بأمر المسلمين في الجهاد حاضراً، ثم يدعوهم إلى الجهاد فيجب عليهم حيناذ القيام به ، ومتى لم يكن الإمام ظاهراً ، ولا من نصبه حاضراً ، لم يجز جاهدة العدق ، والجهاد مع أثقة الجمور ، أو من غير امام خطأ يستحق به فاهله الإثم إن أصاب به لم يؤجر ، وإن أصيب كان مأثوماً ، اللهم إلا أن يدهم المسلمين والعياذ بالله أمر من قبل العدق يخاف عنه على بيضة الإسلام ، ويخشى بواره ، و بيضة الإسلام : وتعنى بالرسلام وأصله .

- (1) الهمة بالكسر: الشَّيخ الفائي، المساح المنير؟: ٢٤٠.
  - (\*) «ج» : الإسلام.
    - (٦) «ج» : قوتلوا .
- (٧) قال الشّيخ انظوسي في المبسوط ٢: ٩، وابن إدريس في السّرائر: ١٥٦: الكفّار على ثلاثة أضرب:
   أهل كتاب، وهم: اليهود والتصارى، فهؤلاء يجوز إقرارهم على دينهم ببذل الجزية.

ومن له شبهة كتاب، فهم المجوس، فحكمهم حكم أهل الكتاب؛ يقرّون على دينهم ببذل الجزبة. ـــــــ

و وجوبه مشروط بحضور الإمام، ولا يجب مع غيبته.

قال «قدّس الله روحه» :

ومنها: الأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، بشروطه، وهي: العلم بكون المعروف معروفاً، والمنكرة، وتجويزا لتأثير والأمن [من الضرر. وهملوا جبان على كلّ مستطيع].

أقول: من العبادات الواجبة: الأمر بالمعروف، والنّهي عن المنكر، وهما واجبان، إجاعاً، وإنّما الخلاف في شيئين:

أحدهما: هل وجوبهما عقليّ أو سمعيّ؟ فيه قولان(١).

والثَّاني: أنَّ وجوبهما على الأعيان، أو [على] الكفاية ؟ فيه قولان أيضاً (٢).

ومّن لا كشاب لـه ولا شبهـ كتاب، وهم من عدا هؤلاء الثّلاثة أصناف من عبّاد الأصنام والأوثان والكواكب، وغيرهم، فلا يقرّون على دينهم ببذل الجزية.

ومثى امتنع أهل الكتاب من بذل الجزية قوتلوا وسبيات أذراريهم ، ونساؤهم ، وأمواهم تكون فيناً .

(١) قال ابن إدريس:

قال الجمهور من المتكلّمين والمحتملين من الفقهاء إنهما يجبان سمعاً، وأنه ليس في العقل ما يدل على وجوبهما، وإنسا غلِمناه بدئيل الإجاع من الأقة و بآي من القرآن والأخبار المتواترة. فأما ما يقع منه على وجه المدافعة، فإنسه نعلم وجوبه عقلاً، كا علِمناه بالعقل من وجوب دفع المفارّ عن النفس، وذلك لا خلاف فيه، والنما الخلاف فيها عداه، وهذا الذي يقوى في نفسي، والذي يدل عليه هوأنه لو وجاعلاً، لكان في العقل دليل على وجوبهما، وقد شبرنا أدلة العقل فلم نجد فيها ما يدل على وجوبهما، ولا يمكن العلم القروري في ذلك، لوجود الخلاف فيه، وهذا القول خيرة الشيد المرتفى. وقال قوم: طريق وجوبهما: العقل العقل. وإلى هذا المذهب ذهب شيخنا أبو جعفر القلوسي «رحه الله» في كتاب الاقتصاد، بعد أن فرق الأول، والمعقل. وإلى هذا المذهب ذهب شيخنا أبو جعفر القلوسي «رحه الله»: يقوى في نفسي أنه يجب عقلاً الأمر بالمعروف والنسهي عن المنكر، قال: كا فيه من اللطف، ولا يكفي فيه العلم باستحقاق القواب والعقاب بالمعروف والنسهي عن المنكر، قال: كا فيه من اللطف، ولا يكفي فيه العلم باستحقاق القواب والعقاب عامل : لأنها متى قلنا ذلك، لزمنا أنّ الإمامة ليست واجبة بأن يقال يكفي العلم باستحقاق القواب والعقاب والمقاب الشيخ عبر أمة أخرجت للناس تأمرُون بالمروف وتنهون عن المنكر) آل همران: ١٠٠. احتج الشيد تعالى: (كتم تم خير أمة أخرجة للناس تأمرُون بالمروف وتنهون عن المنكر) آل همران: ١٠٠. احتج الشيد بان المنقب وقوله تعالى: (ولتكن بالما المنام النبيع، فمن قام به كفي عن الآخري الامتثال، ولقوله تعالى: (ولتكن بالما المنام المقرن إلى المنزن إلى المنزن إلى الحرن المنام وقول وتنهون عن المنكر) آل عمران: ١٠٠ التافع يوم الحسر: ١٠٠ التافع يوم الحسرة على المرت المرت المترا المرت المرت

والأمر: طلب الفعل على وجه الاستعلاء، والنّهي: طلب الترك على وجه الاستعلاء، والنّهي: طلب الترك على وجه الاستعلاء، والمعروف: كلّ فعل حسن اختص بوصف زائدٍ على حسنه، والمنكر: القبيح، وهو لا ينقسم.

وأمّا المعروف فينقسم إلى واجب ومندوب؛ فالأمر بالواجب واجب، و بالمندوب مندوب.

وإنسما يجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إذا تحققت (١) شروطه ، وهي : العلم بكون المعروف معروفاً ، والمنكر منكراً : إمّا عقلاً ؛ كوجوب شكر المنعم ، وردّ الوديعة [وقبح الظلم ، ومنع ردّالوديعة] ، أو شرعاً ؛ كالعلم بوجوب القبلاة ، وقبح شرب الحنمر ، لأنه لولم [يجب العلم] (٢) بذلك ، لجاز أن يأمر بما ليس بعروف [و يتوهمه معروفاً] و ينهى عمّا ليس بمنكر ، ويتوهمه منكراً .

ويجوز (٣) الشائير، وهو: أن يعلم، أو يظن أنَّ المأمور أو المنهيّ يتأثّران من الأمر والنّهي؛ بحيث يقلع عن ترك الواجب وفعل القبيح، فإذا لم يجوّز ذلك سقط الوجوب و بقي الجواز.

والأمن من المفسدة ، وهو: ألا يؤدي الأمر، أو النّهي إلى ضررِ عليه ، أو على بعض المؤمنين في النّفس، أو المال، وإذا ارتفع الأمن، ارتفع الوجوب والجواز أيضاً.

وليكن هذا آخر ما أوردناه (١) في هذه الرّسالة ، نفقنا الله بإملائها (١) ، و [بلّغنا بأجزل الشّواب] (١) عليها ، ونفع [بها] المشتغلين بما وجب (٧) عليهم من المعارف

<sup>(</sup>۱) «ج» ; حصلت.

<sup>(</sup>۲) «ج» : يعلم.

<sup>(</sup>٣) «ج» : وتجويز.

<sup>(1)</sup> هج»: أوردنا.

<sup>(</sup>ه) «ج» ; بها.

<sup>(</sup>٦) «ج» : أجزل ثوابّنا.

<sup>(</sup>٧) «ج» : يجب.

العقلية والعبادات الشرعية، [إنه خير موقق ومُعين، والحمد لله حق حده، والصلاة والسلام على خير خلقه من الأنبياء والمرسلين: محمد المصطفى، وعلى آله الطيبين الطاهرين. وكان الفراغ من تسويد هذه المقدمة مع شرحها: عصرية يوم الأحد النظاهرين. وكان الفراغ من تسويد هذه المقدمة مع شرحها: وكتبه الأقل النسف من شعبان سنة الثالثة والسبعين بعد الألف من الهجرة. وكتبه الأقل الأحقر، المقر بالعجز والتقصير: محمد بن علي بن حسين بن علي بن حسين بن مفلع على الله عنهم جيعاً والحمد لله رب العالمين].



# الفقارس المعالية

فهرس مصادرتحقيق الكتاب فهرس الآيات القرآنية فهرس الطبيطاديث البنوني الشريفة فهرس موضوعات الكتاب

### فهرس مصادر تحقيق الكتاب

## «حرف الألف»

|                   | •                 |                               |
|-------------------|-------------------|-------------------------------|
| للحرّ العامليّ    |                   | إثباة الحداة                  |
| للقاضي التستري    |                   | إحقاق الحق                    |
| للغاضل المقداد    |                   | إرشاد الطالبين                |
| لابن الأثير       |                   | أسد الغابة                    |
| للبغدادي          |                   | أصول الذين                    |
| للزازي            |                   | أصول اللين                    |
| للكليني           |                   | أصول الكافي                   |
| للزركلي           | مراحت تركيبي رسوي | الأعلام                       |
| للدجيلي           |                   | أعلام العرب في العلوم والفنون |
| للتلبرسي          |                   | إعلام الورئى                  |
| للسيد عسن العاملي |                   | أعيانٰ الشّيعة                |
| للشيخ العلوسي     |                   | الاقتصاد فيما يتعلق بالاعتقاد |
| للحر العاملي      |                   | أمل الآمل                     |
| للشيئد المرتضى    |                   | الانتصار                      |
| لفخر المحققين     |                   | إيضاح الفوائد                 |
|                   | «حرف الباء»       |                               |
| للمجلسي           |                   | بحار الأنوار                  |
| -                 | «حرف الثام»       |                               |

تاج العروس

تحرير الأحكام

تذكرة الفقهاء

للزّبيديّ للعلاّمة الحلّيّ للعلاّمة الحلّيّ

للظبري للتعلبق للشيد حسن الصدرالكاظمي للعلامة المامقاني للشيخ الصدوق للإمام الصادق

تفسير الظبري القفسير الكبير تكملة أمل الآمل تنقيح المقال الثوحيد توحيد المفضّل بن عمر

«حرف الجيم»

للشيوطي لبحيي بن سعيد الحلّي للشيئد المرتضى للشيخ الظوسى للشيخ محمد حسن التجفي

للتسائي

للشيخ الطوسي

للشيوطي

للظبري

الجامع الضغير الجامع للشرائع جل العلم والعمل الجمل والعقود جواهر الكلام

للشيخ الصدوق

خصائص التسائي الخصال المتلاف

«حرف الذال»

الذرّ المنثور

«حرف الذَّال»

ذخاثر العقبى

«حرف الرّاء»

للعلأمة الحلتي للنجاشي لفخر المحققين للألوسي" للخوانساري للجابلقي

رجال العلآمة الحلق رجال التجاشي الرسالة الفخرية روح المعانى روضات الجتات الرّوضة البهيّة في الطّرق الشّفيميّة

#### «حرف الشين»

الشراهر الحلّي الابن إدريس الحلّي الابن ماجة الابن ماجة الابن ماجة الابن سورة الترمذي المرددي المرددي الترمذي الترمذي

«حرف الشّين»

شرائع الإسلام للمحقّق الحلّي شواهد الشنزيل للحاكم الحسكاني

«حرف الصاد»

محاح اللّغة للبخاري البخاري البخاري محيح البخاري المجاري محيح مسلم المجاج القمواعق المحرقة

ويعرف القلام» طبقات أعلام الشّيعة للآغا بزرك الطّهرانيّ طبقات أعلام الشّيعة

«حرف العين»

علل الشرائع للشيخ الصدوق عوالي اللّغالىء لابن جهور الإحسائي عيون أخبار الرّضا للشيخ الصدوق

«حرف الغين»

الغدير الغنية (الجوامع الفقهيّة) لابن زهرة الغيبة

«حرف الفاء»

فتح القدير «حرف القاف»

القرآن الكريم

للعلآمة الحلمق للشيخ يوسف البحرائي

قواعد الأحكام قواعد المرام في علم الكلام

#### «حرف الكاف»

لا بي الصلاح الحلبي للمتقى المندي للشيخ عباس القتى

الكاني في الفقه كنز العمال الكنى والألقاب

«حرف اللآم»

لابن منظور لابن حجر للشيخ يوسف البحراني

لسان العرب لسان الميزان لؤلؤة البحرين

للشيخ آل محبوبة للشيخ الظوسي



ماضى التجف وحاضرها المبسوط

مجلة المقتطف المصرية مجمع الزوائد

المختصر الكافع

المختلف

المراجعات

المراسم

مستدرك الوسائل

مسئد أحد

المصباح المنير

معالم الفلسفة الإسلامية

معاني الأخبار

المعتبر

معجم البلدان

معجم الفرق الإسلامية

للهيشمي للمحقق الحلق للعلآمة الحلتى لشرف الذين الموسوي لسلأربن عبد العزيز للمحدث التوري لأحمد بن حنبل للفيتومي لحتد جواد مغنية للقيخ الصدوق

للمحقق الحلق لياقوت الحموي ليحيى شريف الأمين

الناصريات

لممر رضا كخالة للشيد العاملي للشيخ الطوسي للشيري للشيري للشيري للشيري للمقيد المفيد للملامة الحلي للعلامة الحلي

معجم المؤلفين مفتاح الكرامة المفصح في امامة أمير المؤمنين والأكمة (ع) مقابس الأنوار مقتل الحسين المقنمة المنار منتهى المطلب المهذب

للشيّد المرتضى للفاضل المقداد للشّيخ الطّوسي َ لابن الأثير للشّهرستانيّ للشّهرستانيّ لعبحي الصّالح «حرف التون»

النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر النهاية النهاية في غريب الحديث والأثر نهاية الإقدام في علم الكلام نهج البلاغة ، للإمام أمير المؤمنين

للحرّ العامليّ لابن حزة «حرف الواو»

وسائل الشيعة الوسيلة إلى نيل الفضيلة

# فهرس الآيات الفرآنية

| \**          | أقتلت نفساً زكيّة ــ الكهف : ٧٤                               |
|--------------|---------------------------------------------------------------|
| 71           | إنَّ الله سميع بصير المجادلة: ١ ، لقمان: ٢٨                   |
|              | إنما وليتكم الله ورسوله واللذين آمنوا اللذين يقيمون الضلاة    |
| 4            | ويؤتون الزُّكَّاة وهم راكعون ـــ المائدة : • •                |
|              | تل هو الله أحد ـــ الإخلاص : ١                                |
|              | لا تدركه الأ بصار وهو يدرك الأ بصار ـــ الأنعام : ١٠٣         |
|              | ما كان محمد أبا أحد من رجالكم ولكن رسول الله وخاتم            |
| ų Λ <b>t</b> | النبيين ــ الأحزاب: ١٠٠٠                                      |
|              | واعلموا أنَّما خنتم من شيء فأنَّ لله خُـمُ سَـةً وَللرَّسُولَ |
| 179          |                                                               |
| 17           | ونذي القربي ـــ الأنفال: ٤٦                                   |
|              | وقالوا مًا هي إلّا حياتنا الذنيا نموت ونحيى وما يهلكنا        |
| ٤٦           | إلَّا الدَّهرـــ الجَائية : ٢٤                                |
|              | وكلُّم اللهُ موسى تكليماً ـــ النِّساء : ١٦٤                  |
|              | ولا تقتلوا النَّفس ــ الأنعام ــ ١٥١ ، الإسراء : ٣٣           |
|              | ولا نقر بوا الزَّنا ــ الإسراء : ٣٢                           |

# فهرس الأحاديث التبوية الشريفة

| ۸۷  | أنت الحتليفة من بعديأنت الحتليفة من بعدي                       |
|-----|----------------------------------------------------------------|
|     | أنت إمام ، ابن إمام ، أخو إمام ، أبو أثمّـة تسعة ، تاسعهم      |
| ۸۸  |                                                                |
|     | أنت متى ممنزلة هارون من موسى، إلّا النّبوّة                    |
|     | سلّموا على عليّ بإمرة المؤمنين                                 |
|     |                                                                |
| 7   | عدد الأثمّة من بعدي عدد نقباء بني إسراليل                      |
| A1  | لا نيتي بعدي لا نيتي بعدي                                      |
|     | لو لم يبق من الذنيا إلّا يوم واحد لطؤل الله ذلك اليوم          |
| 11  | حتى يظهر فيه قائمُنا أهل البيت                                 |
|     | معجزتي هذا القرآن ، فإن صَدَقتِموني فيما أقول فاتبعوني ، وإن   |
|     | 1.5 A                                                          |
| ۸٠  | لم تصدقوني فاتوا مثل هذا القرآن حتى تنقطع حجتي عليكم           |
|     | من كنت مُولاه فعليّ مولاه، اللّهم وال من والاه، وهاد من عاداه، |
| • • | واتصر من تصره ، والحذل من خذله ، وأدر الحقّ معه حيثما دار      |
| 74  |                                                                |
| 41  | یکون من بعدی اثنی عشر أمیراً كلّهم من قرُّیش                   |

# فهرس موضوعات الكتاب

| •                                      | مقدمة المحقق                       |
|----------------------------------------|------------------------------------|
| ترجة المؤلف                            |                                    |
| ٠                                      | ولادته ونشأته                      |
| ······································ | مشائخه في القراءة والرّواية        |
| 11                                     | ن<br>الامذانه في القراءة والرّواية |
| 11<br>17<br>18                         | تسبعه الحديث إلى أقسامه المشهورة   |
| 14                                     | مولّفاته وآثاره العلميّة           |
| ن تا کوروز کر جانوی سیده ک             | مدوسته الشتارة                     |
| ١٤                                     | وفاته ومدفته                       |
| ترجة الشَّارح                          |                                    |
| 11                                     | امسمه ولقبه ونسبته                 |
| 14                                     |                                    |
| ۲،                                     | تلامذته والرّاوون عنه              |
| ۲۱                                     | أقوال العلماء قيه                  |
| YY                                     | آثاره العلميَّة                    |
| Y•                                     | مدرسة المقداد السيوري              |
| ۲۶                                     | وقاته ومدقنه                       |
| ٠,                                     |                                    |
| ۲۹                                     | _                                  |

## نماذج من التسخ الخطية المعتمدة

| صورة الصفحة الألى من النسخة «ج» المحفوظة في «گوهرشاد»٣٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| صورة الصفحة الأخيرة من النسخة «ج» المحقوظة في «گوهرشاد»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| صورة الصفحة الأولى من النسخة التعضيديّة «واجب الاعتقاد»مكتبة جامعگوهرشاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| صورة الصفحة الأخيرة من النسخة التعضيديّة «واجب الاعتقاد» مكتبة مسجد جامع كوهرشاد ٣٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| مقذمة الكتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| في ذكر الحمد والشَّكر والفرق بينهما ١٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| اسم الجلالة وشاونه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| معنى الصّلاة على النّبيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| الفرق بين الرّسول والنّبيّ المنتان المن                 |  |
| معنى العصمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| معنى القبلاة على النبيّ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |  |
| في صغات الله تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |  |
| في وجوب الاعتقاد بوجود الشانع تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |  |
| في معنى العالم والقديم والحركة والشكون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| في وجوب التظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| في الاستدلال على حدوث العالم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |
| في إثبات الصّائع تعالى وفي إثبات الصّائع تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| في بطلان الدّور والتسلسل وي بطلان الدّور والتسلسل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |
| ني وجوب وجوده تعالى به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |  |
| في كونه تعالى قديمًا أزليًّا أبديًّا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |  |
| ني قدرته تعالى وي قدرته تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |  |
| ني علمه تعالى وي علمه تعالى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |
| <del>ن ياد دال سين المستخدم المستحدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المستخدم المست</del> |  |

| \YT            | فهارس الكتاب                                                                                        |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 3,             | في عموم قدرته وعلمه                                                                                 |
|                | ني أنّه تعالى سميع بصير                                                                             |
|                | ي عد مدى مسيح بسير                                                                                  |
|                | في الإرادة                                                                                          |
| ٠٧             | في الكراهة                                                                                          |
|                | فائدة : في الإدراك                                                                                  |
|                | ف القبغات الشلبية                                                                                   |
|                | •                                                                                                   |
|                | الركن الثاني: في العا                                                                               |
|                | في العدل والحكمة                                                                                    |
| بَوَ           | الركن الثالث: في الآ                                                                                |
| ۸۳             | وجوب الاعتقاد بعصمة الأنبياء                                                                        |
| A£             | وجوب الاعتقاد بخاقيّة نبيّنا محمّد «ص»                                                              |
| امة            | الركن الرابع: ي الإم                                                                                |
| <i>ســـاوی</i> | وجوب الاعتقاد بخلافة عليّ «ع» ﴿ ﴿ ﴿ مُرْسَدُونَ مُرْسُونَ الْعُونِ مُرْسُونِ الْعُنْدُ الْعُرْسُونِ |
| <b>M</b>       | وجوب الاعتقاد بالألمّـة الأثنى مشر «ع»                                                              |
| 11             | وجوب الاعتقاد بوجود المهديّ «ع» وحياته                                                              |
|                | كتاب الظهارة                                                                                        |
| ١٠٣            | وجوب الاعتقاد بالشكاليف الضّروريّة                                                                  |
| ٠٠٤            | في واجبات الظهارة من الوضوء                                                                         |
| 1.5            | في واجبات الغسل                                                                                     |
| ١٠٨            | ن واجبات الليتم                                                                                     |
|                | فائدة : في إطلاق الماء وطهارته وإباحته ، وكذا الة                                                   |
|                | في واجبات الصّلاة                                                                                   |
|                | في أفعال الصّلاة وأركانها                                                                           |
|                | في شروط الضلاة وأوقاتها                                                                             |
|                | في صلاة الآمات                                                                                      |

| متقاد | ١٧٤ ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            |  |  |
|-------|-----------------------------------------------------|--|--|
| 115   | في صلاة القدر والجمعة والآيات                       |  |  |
|       | في صلاة الأموات                                     |  |  |
|       | كتاب الزكاة                                         |  |  |
|       | في واجبات الزَّكاة                                  |  |  |
| 177   | في زكاة الإبل                                       |  |  |
| ۱۲۷   | في زكاة البقر والغنم                                |  |  |
| ۱۲۸   | في زكاة التقدين                                     |  |  |
|       | ني زكاة الغلاّت                                     |  |  |
| ۱۳۱   | ني زكاة الفطرة وهِي زكاة الأبدان                    |  |  |
|       | في مستحقّى الزكاة                                   |  |  |
| 174   | في القوم وشروطه                                     |  |  |
| ۱٤۵   | في أركان الحبج والعمرة                              |  |  |
| 180   | في طواف العمرة<br>في الشعي وواجباته                 |  |  |
| 167   | ني الشعي وواجباته                                   |  |  |
|       | كتاب الجهاد                                         |  |  |
| 117   | في الإحرام والشقصير                                 |  |  |
| ١٤٨   | في الوقوف بعرفات                                    |  |  |
|       | في واجبات المشمر ومني                               |  |  |
| 101   | في طواف الحبح وسعيه                                 |  |  |
| 104   | في طواف النساء ومناسك مني في طواف النساء ومناسك مني |  |  |
| 100   | ني وجوب الجهاد في وجوب الجهاد                       |  |  |

| 14.            |                                         | فهارس الكتاب                         |
|----------------|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| 104            | *************************************** | في الأمر بالمعروف واللهي من المنكر . |
| الفهارس العاقة |                                         |                                      |
|                | *************************************** | •                                    |
| 174            |                                         | فهرس الآيات القرآنية                 |
| 14.            | *************************************** | فهرس الأحاديث اللبويّة الشّريفة      |
|                |                                         | فيرس مخيمات الكتاب                   |

